

# HISTORY OF BUDDHIST CULTURE

### By Bhagchandra Jain Bhaskar

M. A. (Sanskrit, Pali, Ancient Indian History and Culture and Archaeology) Sahityācharya, Ph. D, (Ceylon) Head of the Department of Pali and Prakrit NAGPUR UNIVERSITY.



Publishor : ALOK PRAKASHAN Gandhi Chauk, Sadar, Nagpur. India.

(C) All rights reserved by the author

First Edition : 1972

| Price : | Student | 's Edition | ۰ | 2 <b>0-0</b> Ò |
|---------|---------|------------|---|----------------|
|         | Library | Edition    |   | 25-00          |

#### Agent : BHARATIYA VIDYA PRAKASHAN

P. B. No. 108 Kachaudigali,VARANASI, India.

#### Subject : INDIAN CULTURE

Printer -:

r

S. K. SADHAK Manav Mandir Mudranalaya Narharpura, Varanasi India.

## मराठौ साहित्य के प्रकाण्ड पण्डित एवं भारतीय इतिहास के चिन्तक डॉ० विं० मि० कोखते कुलगुरु नागपुर विश्वविद्यालय को

## उपस्थापना

बौद संस्कृति भारतीय संस्कृति का अभेद्य अंग है। श्रमण संस्कृति का अगभूत होकर उसने अपने उत्पत्ति काल से ही मानव की आध्या-रिमक चिन्तन शक्ति को ज्ञान और तर्क की भूमिका पर खड़े होकर विकसित किया है। श्रद्धा के सजग प्रहरो के रूप में निष्पक्ष विचार और बन्त:स्पर्शी तर्म का होना व्यक्तित्व के विकास के लिए आवश्यक है। आत्म तत्व की साधना भी ज्ञान और तर्क के बिना संभव नहीं। चारित्र की स्थिति इसके उपरान्त ही आती है। कालान्तर में दर्शन, ज्ञान और चारित्र का समन्वित रूप स्वतत्त्व के विकास में मूलकारण सिद्ध होता है। बौद्धवर्म अपने मूल रूप में इसो भूमिका पर खड़ा हुआ था।

बौद्ध संस्कृति का इतिहास एक अत्यन्त समृद्ध क्षेत्र है। उसे सुधार-वादी आन्दोलन के इतिहास में महत्वपूर्ण स्थान दिया जा सकता है। सामाजिक और आध्यात्मिक क्षेत्र की परिस्खलित अवस्था को सुचिन्तित ढंग से सुव्यवस्थित करना बौद्ध धर्म का मूल कर्तव्य था। उस पर वैदिक संस्कृति की अपेक्षा जैन संस्कृति का प्रभाव बहुत अधिक है, ऐसी मेरी धारणा है। वस्तुतः ऐसी कोई विशेष बात नहीं दिखाई देती जो तत्कालीन जैनधर्म में न रही हो। कथन - प्रकार में अथवा शब्दावली में अन्तर अवश्य हुआ है जो स्वाभाविक भी है। इस दृष्टि से जैनवर्म और बौद्धवर्म का तुरुनात्मक अध्ययन प्रस्तुत किया जाना अभी शेष है।

भारत के लिए यह बड़े गौरव की बात है कि बौद्ध धर्म अपनी मातृभूमि से भी बाहर जाकर दिग् - दिगन्त तक विश्व की आध्यात्मिक पिपासा को शान्त करने में सर्वाधिक सक्षम हुआ है। इतनो अधिक सफलता भारत के किसी भी अन्य धर्म को नहीं मिल सकी। इसमें जो भी कारण हैं, उनमें उसका व्यावहारिक दृष्टिकोण अधिक प्रबल है। यह पक्ष बौद्धधर्म के लिए एक चुम्बकोय शक्ति के रूप में सिद्ध हुआ है।

अहिंसावतरण,

'बोद्ध संस्कृति का इतिहास' नामक यह पुस्तक बौद्ध धर्म की सर्वाङ्गीण स्थिति को प्रस्तुत करने में किसी अंश तक सफल हो सकेगी, ऐसा मेरा विश्वास है। इसके लिखने में मेरे समक्ष छात्र - समुदाय विशेष रूप से रहा है। उसी के उपयोग की दृष्टि से इसे तैयार किया गया है। यदि मैं अपने उद्देश्य में किसी भी सीमा तक सफल सिद्ध हुआ तो संतोष की बात होगी।

इस पुस्तक के लिखने में मूल ग्रन्थों के अतिरिक्त मैंने आचाय धर्वश्रो नरेन्द्रदेव, भरत सिंह उपाध्याय, बलदेव उपाध्याय, गोविन्द चन्द्र पाण्डे, राहुल सांकृत्यायन आदि विद्वानों के ग्रन्थों का विशेष उपयोग किया है। तदर्थ में उनके प्रति कृतज्ञता व्यक्त करता हूँ। साथ हो अन्य सहयोगी बन्धुओं के प्रति भी आभार प्रदर्शित करता हूँ जिनके प्रत्यक्ष-अप्रत्यक्ष सहयोग से यह पुस्तक पूरो हो सकी।

अन्त में श्री पूज्या प्रातः स्मरणीय मातेश्वरी तुलसा देवी जैन के प्रति किन शब्दों में कृतज्ञता व्यक्त करूँ जिन्होंने अपने तन-मन-धन से सर्वस्व निछावर कर मुझे इस योग्य बनाया। साथ ही अपनी पत्नो पुष्गलता जेन, एम० ए० का भी आभारो हूँ जिसने पुस्तक को तैयारी में विविध प्रकार का हार्दिक सहयोग और अनुकूल परिवेश दिया।

प्रस्तुत पुस्तक का मुद्रण पृ० २०४ तक विद्या मुद्रण स्थली में और शेष भाग मानव मन्दिर मुद्रणालय में हुआ है। तदर्थ मैं दोनों प्रेस बालों का भी आभारी हैं।

---भागचन्द्र भास्कर

# विषय-सूची

## परिवर्त- १-भगवान् बुद्ध और बौद्ध धर्म का आविर्माव १-२५

श्रमण संस्कृति और बौदधमंं (१), बुद्ध के समकालीन तीथंक्टूर (२) पूरणकस्सप (३', मक्खलि गोसाल (४), अजित केस कम्बलि (५), वकुष कच्चायन (६', निगण्ठ नातपुत (७), संजय बेलठिपुत्र (८), अन्यमत-मतोन्तर (८), क्रियावाद (९), अक्रियावाद (९), अज्ञानवाद (१०) बैनयिकवाद (१०) बुद्ध का जीवन वृत्तान्त (१०), जन्म और योवन (११), प्रथम धर्मदेशना (१९), वर्षावास (२१), परिनिर्वाण (२२), परिनिर्वाण काल (२३),

## परिवर्त--२. बौद्ध सम्प्रदाय

प्रथम संगीत (२६), द्वितीय संगीत (२८), तृतीय संगीति (२९)' अन्य संगीतियां (३०), संघ प्रकार (३०), सम्प्रदाय (३१), स्थविरवाद (३६), महासंघ (३६), वात्सीपुत्रीय (३६), सर्वास्तिवाद (३६), महायान (३७), तान्त्रिक महायान (३७),

## परिवर्त ३. बौद्ध साहित्य और आचार्य

पालि साहित्य (३९), सुत्तपिटक (४०), विनय पिटक (४३), अभिषम्म पिटक (४४), त्रिपिटक का विकास (४७), अनु पिटक साहित्य (५०), पिटकेतर साहित्य (५१), अट्ठकथा साहित्य (५१), टीका साहित्य (५२), टिप्पणियां या अनुटीकायें (५२), वंस (५३), व्याकरण (५३) काव्य (५३), कोश (५४), संस्कृत बौद्ध साहित्य (५९), महायानी साहित्य (५९), सूत्रग्रन्थ (६०), अवदान साहित्य (६२), दार्शनक साहित्य (५९), सूत्रग्रन्थ (६०), अवदान साहित्य (६२), दार्शनक साहित्य (६३), योगाचार और विज्ञानवाद (६३), मैत्रेयनाथ (६३), असंग (६४), वसुबन्धु (६५), दिङ्नाग (६६), ईश्वरसेन और शंकर स्वामी (६६), धर्मपाल (६६), धर्मकीति (६६), प्रज्ञाकर गुप्त (६७), शून्यवाद अथवा माध्यमिक साहित्य (६८), नागाजुंन (६८), बार्यदेव और उनके ग्रन्थ (६९), प्रासङ्गिक और स्वातन्त्रिक शाखायें (७३), शान्तिदेव (७४) धान्तरक्षित (७५), कमछधील (७५), तान्त्रिक बौद्ध साहित्य (७६)।

३८-७८

## २६.३८

## ( १० )

# परिवर्त-४. बौद्ध दर्शन तथा उसका विकासकम

હર-१२३

१. विकासक्रम (७९), यान (७९), हीनयान और महायान दर्शन में कुछ मूलमूत अन्तर (८०), बौढ दर्शन के प्रमुख तत्व और उनकी व्यास्या (८३) अव्याकृततावाद ८३), आर्यसत्य (८५), अनात्मवाद अथवा निरात्म-वाद (८८), प्रतीत्यसमुत्पाद (९३), मध्यम मागं (१००), कर्मवाद (१०१) निर्वाण (१०५), ईश्वर कल्पना (११२), त्रिकायवाद (१९९), बोधिसत्व वर्या (१२१), त्रियान (१२१), आवेणिक धर्म (१२२), पारमितायें (१२३)।

## परिवर्त-५. बौद्ध दर्शन के प्रमुख सम्प्रदाय और उनके सिद्धान्त

१२४-२०४

वैभाषिक ( सर्वास्तिवादी ) दशन ( १२४) परमाणुवाद ( १२९), सौत्रान्तिक दर्शन ( १३०,, वैभाषिक और सौत्र न्तिक सम्प्रदायों में प्रमुख भेद ( १३३), शून्यवाद ( माध्यमिक दर्शन ) ( १३४), आयंदेव का चतुःशतक और शून्यवाद ( १३७), नित्यार्थं प्रतिषेध, ( १३७), आत्म प्रतिषेध (१४४) कालप्रतिषेध ( १५३), इन्द्रियार्थं प्रतिषेध (१६८), अन्तप्राह प्रतिषेध (१७४) संस्कृतार्थं प्रतिषेध ( १८१), शून्यता सिद्धि ( १८७), विज्ञानवाद ( १९३), आलय विज्ञान ( १९४), पदार्थं स्वरूप विचार ( १९५), आयंदेव का चित्तविशुद्धिप्रकरण व योगाचार ( १९६), बौद्धन्याय ( १९८)।

परिवर्त-६. बौद्ध विनय की उत्पत्ति व विकास--- २०४-२५९

१. मिक्खुविनम (२०५), उपोसथ (२१४), प्राति-मोक्ष (२१४), वर्षावास (२१६), प्रवारणा (२१६), उपानह (२१७) बाहन और वासन (२१८), मैषज्य (२१८), कठिन चीवर (२२०), संघकम (२२०), चीवर (२२१), दण्डब्यवस्था (२२२), संघ विवाद और दण्ड व्यवस्था (२२३), चुल्लवग्म (२२३), वधिकरण (२२४), वामूषण और साजसज्जा (२२५), संघभेद (२२६), वतिस्कन्धक (२२७), वारी प्रवेश (२२७) मिक्खु पातिमोक्ख (२२९,) मिक्खुणो पातिमोक्ख (२३०), तुल्ला (२०१), बौद्धाचार और बौद्ध विचार (२३३), मांस मक्षण (२३७) बउपासक विनय (२४१),

परिवर्त- ७ बौद्ध योग साधना की उत्पत्ति एवं विकास--- २६०-३१२ स्यविरवादी अथवा हीनयानी साधना ( २६० ), योग का स्वरूप ( २६० ). घ्यान और समाधि ( २६३ ), समाधि के विषय और प्रणालियाँ ( १६५ ) निकाय साहित्य ( २६५ ) अभिधम्म साहित्य ( २६७ ), विशुद्धिमग ( २६७ ) ग्रील विशुद्धि (२६८), विघ्ननिवृत्ति (२७१), कल्याणमित्र की खोज (२७२) कमर्रयान का चुनाव (२७३), घ्रतांग (२७५), बोधिपाक्षिक भावना ( २७०), समाधि का विषय और आसन ( २७८), कसिण भावना ( ' ७८ ) बौद्ध-धर्म में घ्यान का स्वरूप ( ' ८१ ) अधुम कर्मस्यान ( २८९ ), अनुस्सति भावना (२९०), ब्रह्मबिहार निर्देश (५९१), आरूप निर्देश ( २९२ ), समाधि निर्देश ( २९२ ) विपस्सना भावना ( २९३ ), विपस्सना वौर सत्तविसुद्धि ( २९७ ), कांखावितरण विशुद्धि ( २९८ ), पूर्ण ज्ञान की प्राप्ति ( ३०० ), समापत्ति और निर्वाण ( ३०१ ), २- महायानी साधना ( ३०२ ), तान्त्रिक साधना ( ३०४ ), तिब्बत और चीन में प्रचलित बौद्ध साधना. ( ३०५ ). जापान में प्रचलित बौद्ध साधना ( ३०६ ), पातिमोक्ख की विभिन्न परम्परायें ( ३०७ , रघना काल ( ३०८ ), वर्गविमाखन (१०९) अन्य विनय नियमों का प्रभाव ( ३१० ), बौद्ध विनय सम्बन्धी प्राचीन साहित्य ( 322 ) 1

## परिवर्त---- ८. अहिंसा के प्राचीन सन्दर्भ ३१३-३३४

अहिंसा और धर्म ( ३१३ ), अहिंसा का स्वरूप ( ३१६ ), अनेकान्तवाद ( १२१ ), अपरिग्रह और समाजवाद ( ६२२ ), मावप्राधान्य ( ३२३ ),

## बग्विर्त--- ९. अभिधर्म दर्शन

#### રૂર્લ-રુલદ

अभिधर्म की उत्पत्ति ( ३२५ ), अभिधर्म की आचार्य परम्परा ( ३२६ ), अभिधर्म साहित्य ( ३२७ ), पालि अभिधम्म साहित्य ( ३२७ ), आचार्य अनिरुद्ध और उसका अभिधर्म दर्शन ( ३२९ ), संस्कृत अभिधर्म साहित्य ( ३३१ ), अभिधर्म दर्शन ( ३३२ ), चित्त संग्रह ( ३३३ ) चैतसिक संग्रह ( ३३८ ), प्रकीणंक संग्रह ( ३४० ), वीधि संग्रह ( ३४२ ) वीधिमुक्तसंग्रह ( ३४३ ), रूप संग्रह ( ३४५ ), समुच्चय संग्रह ( ३४८ ', पच्चय संग्रह ( ३५० ), कम्मट्रान संग्रह ( ३५१ ), अभिधर्म का तुल्लात्मक अध्यन ( ३५१ ),

### ( 27 )

### परिवर्त - १०. बौद्धधर्म का प्रचार-सार और कला

मारत से बौद्धधर्म का प्रचार-प्रसार (३६३) श्री लंका में बौद्धधर्म (३६३), स्वणंभूमि में बौद्धधर्म (३६४), वर्मा (३६५), मलय द्वीप (३६७), सुमात्रा (३६७), जावा (३६७), वाली द्वीप (३६८) बोर्नियो (३६८), हिन्द चीन में बौद्धधर्म (३६९) अफगानिस्तान और मध्य एश्यिया में बौद्धधर्म (३७०), चीन में बौद्धधर्म (३६९) अफगानिस्तान और मध्य एश्यिया में बौद्धधर्म (३७०), चीन में बौद्धधर्म (३७३), कोरिया में बौद्धधर्म (३८०) जापान में बौद्धधर्म (३८०), तिब्बत में बौद्धधर्म (३८२), गंगोलिया में बौद्धधर्म (३८५), नेपाल में बौद्धधर्म (३८६), बौद्धकला (३८७), ग्रैशुनाग-नन्दयुग (३८८), मौर्यंकला (३८८), शुंगकाल (३९०), कुषाण-काल (३६२), गन्धारकाल (३९४), वादेशें में बौद्ध कला (३९५), बृष्तकाल (३९४), विदेशों में बौद्ध कला (३९५),

## परिवर्तन-११. बौद्ध संस्कृति का योगदान और उसके पतन के कारण ३९७-४०२

बौद्ध संस्कृति का यो गदान (३९७), वैदिक क्रियाकाण्ड का विरोध (३६७), जातिवाद का विरोध (३९८), मध्यम मागं (३९८), ईश्वरवाद का विरोध (३६९), अनात्मवाद (३९९), साहित्य सृजन (३९९), बनसाषा का उपयोग (४००), बौद्धकल्ला (४००), ह्लास के कारण (४००), ब्राह्मण विरोध (४००), देशद्रोह (४००), प्रष्टाचार (४०१), म्रूस्लिम आक्रमण (४०१) आधुनिक स्थिति (४०२)।

शब्द सूची

803-882

**২**৫৩

# सन्दर्भ ग्रन्थ सूची

## (क) मूल ग्रन्थ

अमितगति श्रावकाचार-( वसुनन्दि ), वाराणसी अभिधमंकोश और व्याख्या - ( वसुबन्धु ), वाराणसी । अभिघर्म विनिरचय संग्रह -- ( असंग ), सं० डां० अधान, अष्टसहस्री-( विद्यानन्द ), बम्बई आचारांग सूत्र - सं० आचार्य तुलसी, कलकत्त। अंगुत्तार निकाय - सं० जगदीश काश्यय, नालन्दा उत्तराध्ययन - सं॰ आचार्यं तुलसो, कलकत्ता च तुःशतक - (आर्यदेव), सं० विधुशेखर मट्टाचार्य, शन्तिनिकेतन, १९३७ ठाणाङ्ग - ( अमयदेववृत्ति सहित ), बम्बई, १९३७ तत्वसंग्रह ( शान्त रक्षित ), पञ्जिका सहित सं० कृष्णमाचार्य, बडोदा, १९२६ तत्वार्थं वार्तिक - ( अकलंक ), सं० महेन्द्र कुमार न्यायाचार्यं, वाराणसी दर्शनसार-( देवसेन ) न्यायकुमुद्चन्द - प्रमाचन्द ), बम्बई न्यायावतार -- (सिद्धसेन दिवाकर , बम्बई न्यायविनिइचय विवरण-( वादिराज सूरि ), काश्री दिव्यावदान-सं० पी० एल० वंद्य, दरमंगा दीघ निकाय—सं॰ जगदीश कश्यप, नालन्दा धम्मपद् - सं० जगदीश कश्यप, नालन्दा थेरगाथा – सं० जगदीश कश्यप, नालन्दा थेरीगाथा – सं० जगदीश कश्यप, नालन्दा प्रमाणवर्तिक-( भाष्य ) सं• दलधुस मालवणिया, पटना वोधिचर्यावतार -- ( शान्तिदेव ) सं० शान्ति विक्ष शास्त्री, लखनऊ, 8944 प्रमेयकमलमातरेख - ( प्रभाचन्द्र ), सं० महेन्द्र कुसार, बम्बई भगवती सुत्र सं० प्रवेरी और केसरी मल सुरत, जामनगगर, १९४० भावसंग्रह - ( देवसेन ) मडिफ्तमनिकाय-सं० जगदीश काश्यप, नालन्ता महावस्तु – सं॰ पी॰ एल॰ वैद्य, दरमंगा माध्यमिक कारिका ( नागाजुँन ) मिलिन्दपञ्ह सं० जगदीश कश्यप, वाराणसी

( १४ )

छछित विस्तर — सं॰ पी॰ एड॰ वैद्य, दरमंगा छछितविस्तर — ( हरिमद्र ), बग्बई चिनय पिटक — सं॰ जगदीश कश्यप, नालन्दा विसुद्धिमग्ग — ( बुद्धघोस ), सं॰ धर्मानन्द कोशाम्बी संयुत्तनिकाय — सं॰ जगदीश काश्यप, नालन्दा, १९५६ सद्धर्म पुण्डरीक — सं॰ पी॰ एल॰ वैद्य, दरमंगा सुत्तनिपात - सं॰ जगदीश काश्यप, १९५६ स्मूत्रकृतांग — ( शीलांकवृत्ति सहित ), बम्बई, १९१७ समवांग — ( बालांकवृत्ति सहित ), बम्बई, १९१७ समवांग — ( बालांकवृत्ति सहित ), बम्बई, १९१७ समवांग — ( बालांकवृत्ति सहित ), बह्मदाबाद, १९३८ सिद्धिविनिइचय टीका -- सं॰ महेन्द्र कुमार, काशी सौन्दरानन्द – ( अश्वघोष ) सं॰ जानेस्टन, लन्दन, १९२८ सयुतनिकाय – सं॰ जगदीश कश्यप, नालन्दा, १९५८ शिक्षासमुचय — सं॰ पी॰ एल॰ वैद्य, दरमंगा

## माधुनिक ग्रन्थ

उपाघ्याय, बलदेव — बौद्धदर्शन मीमांसा, वाराणसी उपाघ्याय, भरतसिंह, बौद्धदर्शन तथा अन्य भारतीय दर्शन तथा पालि साहित्य का इतिहास, प्रयाग उपाघ्याय, योगेन्द्रनाथ, तान्त्रिक बोद्ध साधना और साहित्य, काशी बंत—मागचन्द्र मास्कर, जेनिज्म इन बुद्धिस्ट लिटरचर, नागपुर बामस, ई० ज० दी हिस्ट्री आफ बुद्धिष्ट थाट, लन्दन, १९५३ दत्त, नलिनाक्ष, अर्ली मोनास्टिक बुद्धिष्म बगराजमुनि, आगम त्रिपिटक: एक अनुशीलन, बम्बई नरेन्द्रदेव - बौद्ध-धर्म-दर्शन, पटना पिशो, ए कम्पेरेटिव स्टेडी आफ दी पातिमोक्ष, शान्तिनिकेतन, १९५५ लाण्डेय, गोविन्द चन्द्र, बौद्धधर्म के विकास का इतिहास । लक्षनऊ, १९३३, स्टेडीज इन दी ओरिजन आफ बुद्धिज्म

मूर्ति, टी॰ व्ही॰, सेन्ट्रल कन्सेपसन आफ बुद्धिज्म, १९५५ वच्चा, बी॰ एम॰, ए हिस्ट्री आफ प्री-बुद्धिस्टिक इन्डियन फिला-

सिफी, कलकत्ता, १९२१ सरवात्सकी, थ० बुद्धिष्ट लाजिक, हिन्दी अनु० बौढन्याय, काषौ धास्त्री, अजयमित्र, अलीं बुढिज्म, वाराणसी धास्त्री, कैलाशचन्द्र, जैन न्याय, वाराणसी त्रिपाठी, हवलदार, बौद्धधर्म और विद्दार, पटना

# बुद्ध स्त्वमेव विबुधाचितबुद्धिबोर्धा-दुद्भुतबुद्धिपटुभि: सुरळोकनाथै: । स्तोत्रे जँगत् त्रितयचित्तहरैरुदारै-

स्तोष्ये किलाहमपि तं प्रवर्म जिनेन्द्रम् ॥

## अध्याय १

# भगवान बुद्ध स्रौर बौद्धधर्म का म्रविर्भाव

## १--श्रमण संस्कृति श्रीर बौद्ध धर्म

भारतीय संस्कृति मूलतः दो संस्कृतियों का समन्वित रूप है - एक वैदिक संस्कृति श्रौर दूसरी श्रमण संस्कृति । वैदिक संस्कृति ब्रह्मन, की पृष्ठभूमि से उद्भूत हुई है जबकि श्रमण संस्कृति सम शब्द के विविध रूपों ग्रथवा श्रथौं पर ग्राधारित है । प्रथम में परतन्त्रता, ईश्वरावलम्बन श्रौर क्रियाकाराड की प्रवृत्ति देखी जाती है जबकि द्वितीय संस्कृति स्वातंत्र्य, स्वावलम्बन श्रौर ग्रात्मा की सर्वोच्च शक्ति पर विश्वास करती है ।

श्रमण शब्द श्रम धातु से निष्पग्न हुआ है जिसका ग्रर्थ है उद्योग करना, परिश्रम करना। पालि-प्राकृत भाषा में इसी शब्द को सम कहा गया है जो शम् (शान्ति) ग्रयवा सम् (समानता) धातु से निर्मित है। ग्रतः श्रमण सस्कृति श्रम, शम श्रोर सम के मूल सिद्धान्तों पर श्राधारित परम्परा है। वहां ईश्वर मार्ग-द्रष्टा है, सृष्टिकर्ताधर्ता-हर्ता नहीं। ग्रतः उसके श्रनुसार प्रत्येक व्यक्ति श्रपने श्रम व सत्कर्मों से ईश्वर स्वयं बन सकता है। वह ईश्वर के प्रसाद पर निर्भर नहीं, बल्कि उसके स्वयं का पुरुषार्थ उसे चरम स्थिति पर पहुंचा देता है। उसकी मूल साधना है ग्रात्मचिन्तन श्रयवा भेदविज्ञान। चाहे ब्राह्मण हो या क्षत्रिय, वैश्य हो या शूद्र, सभी को श्रात्मचिन्तन एवं मुक्ति प्राप्त करने का समान ग्रधिकार है। कोई भो व्यक्ति मात्र गोत्र श्रयवा धनसे श्रेष्ठ नहीं, उसकी त्रेष्ठता तो उसके उत्तम कर्म, विद्या, धर्म व शील से है।<sup>9</sup> ग्रात्मा ग्रयवा चित्त स्वरूपतः निर्मल ग्रीर निर्विकार है। हमार कर्म उसके मूल स्वरूप को ग्राव्रुत कर लेते हैं। शत्मा के इस विकार भाव को दूर करने के लिए शुद्ध भाव पूर्वक श्र हिसात्मक साधना ग्रपेक्षित है। इस प्रकार समानता ग्रीर ग्रहिसा श्रमण संस्कृति की मूलभूत विश्तेषतार्य है। भगवान बुद्ध इसी संस्कृति के पोषक थे।

१. कम्मं विज्जा च धम्मो च सीलं जीवितमुत्तमं । एतेन मच्चा सुज्फ्रस्ति न गोत्तेन धनेन वा ।। विसुद्धिमग्ग

श्रमणे संस्कृति का उद्भव ग्रौर उसकी प्राचीनता एक विवादास्पद विषय है। इस सन्दर्भ में यहां ग्रधिक कहने की ग्रावश्यकता नहीं। पर यह निश्चित है कि अमरा संस्कृति वैदिक संस्कृति से बाद की नहीं। मोहिजोदडो ग्रौर हड़प्पा के उत्खनन में प्राप्त कुछ यौगिक मुद्राएँ, वैदिक साहित्य के व्रात्य तथा वातरशना मुनिगरा, वेदों व पुरार्गों के ऋषभदेव तथा पालि साहित्य में प्राप्त लगभग चौबीसों जैन तीर्थछुरों के नामोल्लेख यह कहने को बाध्य करते हैं कि श्रमण संस्कृति वैदिक संस्कृति की अपेक्षा प्राचीनतर नहीं तो समकालीन तो म्रवश्य है।

व्यक्ति की तीन प्रकार की प्रवृत्तियाँ होती हैं. (१) भौतिक वादी प्रवृत्ति, ( २ ) समानता श्रीर पुरुषार्थवादी प्रवृत्ति, एवं ( ३ ) किसी को सर्व सत्तावान् मान कर स्वयं को उसका दास मानने की प्रवृत्ति । प्रथम प्रवृत्ति का प्रतिनिधित्व चार्वाक् दर्शन करता है, द्वितीय का श्रमण दर्शन, श्रौर तृतीय प्रवृत्ति का परिचय वैदिक दर्शन से मिलता है। म्रतएव ये तीनों संस्कृतियाँ ग्रपने ग्राप में स्वतन्त्र ग्रौर मौलिक हैं, समकालीन भी। क्षत्रियविरोध ग्रादि जैसे तर्क श्रमण संस्कृति के उद्भावक नहीं माने जा सकते । यह ग्रधिक सम्भव **है कि किसी कारए। वश अमण संस्कृति का कुछ ह्रास हो गया हो ग्रौर** ग्रपनी मूल स्थिति में पह चने के लिए वैदिक संस्कृति में समागत जातिवाद आदि जैसे कठोर दोशों का ग्राश्रय लेकर क्षत्रिय वर्ग उसके विरोध में उठ खड़ा *ह*म्राहो | <sup>२</sup>

पालि साहित्यमें श्रमणों के चार प्रकार बताये गये हैं-मग्गजिन, मग्गदेसिन, मग्गजीविन श्रीर मग्गदूसिन ।<sup>१</sup> इनमें पारस्परिक मतभेद उत्पन्न होने के फलस्वरूप ग्रनेक दार्शनिक सम्प्रदाय उठ खड़े हुए जिन्हें बुद्ध ने दिट्टि' सज्ञा दी। इन सभी विवादों का संकलन बासठ प्रकार की मिथ्या दृष्टियों ( मिच्छादिट्रि ) में किया गया है । जैन साहित्य में इन्हीं दृष्टियों को विस्तार से ३६३ श्री एियों में विभक्तकर समभाने का प्रयत्न किया गया है। ठाएगङ्ग में श्रमणों के पांच भेद निर्दिष्ट हैं-निगएठ ( जैन ), सक्क ( बौद्ध ), तावस गेरुय श्रीर परिव्वाजक। स्तिमिपात में इनके तीन भेद मिलते हैं-तित्थिय, प्राजीविक प्रौर निगरठ। इन्हें वादसील कहा गया है।° वर्तमान में इन

- २. विशेष देखिये, मेरा प्रबन्ध ''जेतिज्म इन बुद्धिष्ठ लिटरेचर'' ग्रध्याय प्रथम । ५ सूत्रकृताङ्ग १.१.११
- ४ वही, ४ १२
- ३, सुत्तनिपात, १,४,२ ७, सुत्तनिपात, २,१४,६

भेदों में जैन ग्रीर बौद्ध दो परम्परायें जीवित ग्रवस्था में मिलती हैं।

## २—बुद्ध के समकालोन तीथँङ्कर

बुद्धकालीन धार्मिक स्थिति की जानकारों के लिए त्रिपिटक में पर्याप्त सामग्री उपलब्ध है। ब्रह्माजालसुत्त में तत्कालीन प्रचलित प्रायः सभी श्रमण ब्राह्मण सिद्धान्तों ग्रौर सम्प्रदायों को 'द्वासट्टि मिच्छादिट्टिगतानि" के ग्रन्तर्गत ग्राकलन कर दिया गया है। इन सम्प्रदायों में मुख्य सम्प्रदाय, बौद्ध सम्प्रदाय के ग्रतिरिक्त, थे—पूरएगकस्सप, मक्खलि गोसाल, ग्रजितकेसकम्बलि, पकुधकच्चायन, सञ्जयबेलट्टिपुत्त तथा निगएठनातपुत्त। त्रिपिटक में इन सभी ग्राचार्यों को सङ्घो चेव गएगी च, गएगाचरियो च, जातो, यसर्स्सा, तित्थकरो, साधुसम्मतो बहुजनस्स, रत्तञ्जू चिरपब्बजितो, ग्रद्धगतो, वयोनुपत्तो "कहा गया है। इस उल्लेख से ऐसा ग्राभास होता है कि बुद्ध इन तीर्थच्चरों में सबसे कम ग्रवस्था वाले थे। सामञ्जफलसुत्त में उक्त सभी तीर्थच्चरों के सिद्धान्तों का वर्र्णन मिलता है परन्तु समीक्षात्मक दृष्टि से विचार करने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि संकल यिता को उन सिद्धातों का समुचित ज्ञान नहीं था। ' संक्षेप में हम उनका वर्र्णन देखेंगे जिससे यह कथन ग्रौर स्पष्ट हो जायगा।

### क---पूरण कस्सप

इस तीर्थंकर के अनुसार हिंसा, परस्त्री गमन, चोरी ग्रादि दुष्कर्मों में कोई पाप नहीं । इसलिए इसका मत अक्रियावाद की श्रेणी में आता है ।<sup>९</sup> वरुआ ने इसे 'अधिचसमुप्पन्निकवाद' कहा है ।<sup>१°</sup> सूयगडाङ्ग के टीकाकार आचार्य शीलभद्र इस मन को सांख्यमत के समकक्ष रखते हैं ।<sup>१ भ</sup>नलिनाक्षदत्तने भी यही स्वीकारा हे ।<sup>- २</sup> सच तो यह है कि यह दर्शन कुछ ऐसा वैचित्र्य लिये हुए है कि उसे

- द विस्तार से देखिये, मेरा प्रबन्ध "जेनिज्म इन बुद्धिष्ट लिटरेचर," प्रथम ग्रघ्याय,
- ٤. दीधनिकाय, भाग १. पृ.५२
- १० प्री बुद्धिष्टिक फिलासिफी, पृ. २७६
- ११. सूत्रकृताङ्ग, १. १३ टीका
- १२ म्रली मोनास्टिक बुद्धिज्म, भाग १ पृ. ३४

प्राचीन भारतीय दर्शनों के साथ संगत नहीं किया जा सकता l संयुत्त एवं म्रंगुत्तर निकाय में पूरगाकस्सप को 'म्रहेतुवादिन्' कहा गया है l<sup>9 з</sup>यद्द म्रहेतुवाद सामञ्ञ-फलसूत्त में मक्खलि गोसाल के साथ संयोजित किया गया है l

बुद्धघोष ने पूरएग की जीवनी का कुछ ग्रंश उद्धृत किया है । उन्होंने लिखा है कि किसी दाश के घर इसने अपने जन्मसे सौ की संख्या को पूरा किया । अतः स्खलन होने पर भी उसे दण्डित नहीं किया जाता । फिर भी वह किसी कारएग से प्रसन्तुष्ट हो गया ग्रीर वस्त्रादि त्यागकर नग्न विचरएग करने लगा । <sup>9</sup> ४ धम्मपद अट्ठकथा के ग्रनुसार भगवान बुद्ध का प्रभाव ग्रसह्य हो जाने से पूरएग ने नदी में ड्बकर प्राएगन्त कर लिया था । <sup>9 ४</sup>

### ख--मक्खलि गोसाल

जैन साहित्य के अनुसार मक्खलि मूलतः पार्श्वनाथ और महावीर का अनुयायी था । मतभेद होने पर उसने अपना पृथक् संघ स्थापित कर लिया।<sup>९ ६</sup> सामञ्ज्रफलसुंद्त के अनुसार वह विना हेतु और प्रत्यय के सभी सत्वों की शुद्धि मानता था। इसलिए उसके सिद्धान्त की गराना नियतिवाद में कर दी गई। मञ्जिमनतायां इसलिए उसके सिद्धान्त की गराना नियतिवाद में कर दी गई। मञ्जिमनतायां में इस ''ग्रहेतुकदिट्ठि'' अथवा ''अकिरियादिट्ठि'' तथा दर्शनसार में ''अज्ञानवाद'' के नाम से अभिहित किया है। शीलांक ने ''म्रक्रियावाद'' के भेद-प्रभेदों में इसकी गराना की है।

बुद्ध गोसाल को ग्रत्यन्त खतरनाक समभते रहे।<sup>१८</sup> 'मक्खलि' नामकरएा के सन्दर्भमें बुद्धघोष ने एक घटनाका उल्लेख किया है। उन्होंने लिखा है कि मक्खलि एक दास था। उसके मालिक ने एक तेल भरा बर्तन देकर कहा ''गिर नहीं जाना'' (मा खलि) फिर भी ग्रसावधानता वश वह गिर गया। फलतः उसका नाम 'मक्खलि' हो गया। गौशाला में जन्म होने के कारएा उसे गौसाल कहा

- १६ भाव संग्रह, १७६-१७९.
- १७. भा. १. पृ. ५१३. मिलिन्दपञ्ह, ९. ४-५
- १८. ग्रंगुत्तर, भा. १.पृ.२८६

१३ संयुत्त. भाग-३. पृ. ६९; ग्रंगुत्तर. भाग ४. पृ. १२६

१४. दीघ. मटु. भा. १. पृ. १४२

१४ , ग्रोर भी देखिये, दिव्यावदान, प्रातिहार्यसूत्र

जाता रहा ।<sup>१९</sup> उसे पागिति ने मस्करिन, ग्रौर उव सगदसाग्रो ने मक्खलि-'पुरत' कहा है ।

गोसाल के अनुयायी आजीविक अथवा आजीवक कहलाते थे। उनका नियति-वाद प्रारब्ध कर्मों पर निर्भर था। पुरुषार्थ की वहाँ अपेक्षा नहीं थो। पतञ्जलि ने उन्हीं को लक्ष्यकर लिखा है—मा कृत मा कर्माएिए शान्तिर्वः श्रेयसी ..... मस्करी परिवाजकः। इसके सिद्धान्तों के उल्लेख त्रिपिटक व जैन साहित्य में मिलते हैं। इस सम्प्रदाय का अस्तित्व लगभग १२वीं शती तक रहा है। बाद में सम्भवत: दिगम्बर जैनों में अन्तर्भूत हो गया।

### ग---अजितकेसकंबलि

अजितकेसकम्बलि शुद्ध भौतिकवादी था। वह पुण्य, पाप, इहलोक, पर-लोक, माता-पिता अदि किसो को भो नहीं मानता था। प्राग्ति चार महाभूतों से मिलकर बना है काल कवलित होने पर वे महाभूत विलीन हो जाते हैं। मृत्यु के बाद कोई नहींर हता। इसलिए उसके मत को 'जड़वाद' श्रथवा 'उच्छेदवाद' की संज्ञा दी गई है , <sup>२०</sup>

ग्रजित के दर्शन की तुलना चार्वाक् से को जा सकती है। ब्रह्मजालसुत्त तथा स्वगडांग (१,११) में इसकी गएगत। ''तं जोवं तं सरीरं'' (तजीवतच्छरीराकारक-वादी) के रूप में की गई है। चार्वाक् मात्र प्रत्यक्षवादी थे। उन्हें ''लोकायत'' श्रीर 'ग्रान्वीक्षिकी' भी कहा गया है। ग्रभी तक इस सम्प्रदाय का कोई मूल प्रन्थ नहीं मिला। मात्र वैदिक, जैन एवं बौद्ध ग्रन्थों में प्राप्त उसके सिद्धान्तों से हम परिचित हो पाते हैं।

### ध—पकुधकच्चायन

इसके अनुसार सात तत्व-पृथ्वी, अप, तेज, वायु, सुख, दु:ख और जीवन अक्टत, अनिर्मित, अवध्य क्रोर कूटस्थ हैं।<sup>२ ३</sup> अतएव इसे "अक्टततावाद" कहा गया है। शीलांकाचार्य ने इसकी भी गएगा "अक्रियावाद" में की है। ब्रह्मजालसुत्त भी इसे 'अक्रियावाद' प्रथवा 'उच्छेदबाद' कहता हैं। बुद्धघोष ने प्रुध को उष्एाजल का ही उपयोग करने वाला बताया हं।<sup>२२</sup>

१९, दीवग्रट, भा, १.पृ, १६६ २०, दीघ, भाग १, पृ. ४४, २१, दीघ, भा, १, पृ. ४६ २२, दीघ, ग्रठ, भा, १,पृ.१४४

### 

सामञ्जफलमुत्त में निगएठ नातपुत्तको "चातुयामसंवरसंवुतो" कहा है। ये वार संवर थे--सब्बवारिवारितो, सब्बवारियुत्तो, सब्बवारिधुतो श्रौर सब्बवारि-फुटो ।<sup>33</sup> त्रिपिटक तथा जैनागमों के पर्यवेक्षरण से यह उद्धरण गलत सिद्ध हो जाता है। चातुयामसंवर के पुरस्कर्ता पार्श्वनाथ थे, महावीर नहीं। महावीर (निगएठना अपुत्त) ने तो उसमें एक श्रौर याम जोड़कर पञ्चयामों का निर्माण किया था। फिर भी इस उल्लेख का मूल्य कम नहीं है। पार्श्वताथ की ऐतिहा-सिकता सिद्ध करने में यह एक ग्रकाट्य प्रमाण है। ठार्णांग में उनके द्वारा निर्दिष्ट चातुर्याम इस प्रकार हैं---<sup>38</sup>

- १. सव्वातो पाएतिवायाग्रो वेरमएं (प्राणांतिपात से बिलकुल दूर रहना)
- २. सव्वातो मुसावायाम्री वेरमणं ( मृषावाद से पूर्णतः दूर रहना ),
- ३ सव्वातो ग्रदिन्नादाणाम्रो वेरमणं ( चौर्य से पूर्णत: दूर रहना) और
- ४. सव्वातो बहिद्धादाराग्रो वेरमणं (परिग्रह से पूर्णतः दूर रहना )

भगवान, बुद्ध इन चातुर्यामों से प्रभावित रहे हैं। त्रिपिटक मैं वप्प निर्ग्रन्थ आवक के उल्लेख से स्पष्ट है कि चातुर्याम धर्म शाक्य देश तक प्रवलित हो चुका था। अलारकालाम तथा उद्रकरामपुत्र की शिक्षास्रों से असन्तुष्ट होने के बाद बुद्ध राजग्रह पहुँचे। वहाँ उन्हें निग्रन्थ श्रमणों का चातुर्याम धर्म अधिक अनुकूल दिखाई दिया। उनके द्वारा खोजे गये अष्टाङ्गिक मार्ग का समावेश चातु-र्यामधर्म में हो जाता है।<sup>54</sup> दीधनिकाय से भी यह स्पष्ट हो जाता है। वहां कहा गया है कि प्राणिवध, चौर्यं, मुखावाद, पंचभोग सेवन ये चारों भोग निक्तष्ट हैं। शाक्य भिक्षुस्रों पर इनका स्रारोपण नहीं किया जा सकता ।<sup>34</sup> इन चारों भोगों का त्याग पार्श्वनाथ के चातुर्याम धर्म पर अर्धारित है।

जैनागमों में भी ऐसे म्रनेक प्रसंग हैं जो चातुर्याम का समर्थन करते हैं। पर्श्वनाथ के म्रनुयायियों को वहां 'पासावच्चिज्ञ' कहा गया है। <sup>२°</sup> म्राचारांग में

- २४ सू २६६
- २४ कोशार्म्बी, पार्श्वनाथ चातुर्याम, पृ. २४
- २६. इमे चत्तारो सुखल्लिकानुयोगे म्रनुयुत्ता समग्रा सक्यपुत्तिया विहरन्ती' ति । ते वो 'माहेव' तिस्सु वचनीया । पासादिकसुत्त, पृ. १३१
- २७ सूय २-७, भगवती १-९, ठाणांग, ९,

२३ दी भा १ पृ ४०

भगवान् महावीर के माता-पिता भी उन्हीं क्रनुपायियों में से थे।<sup>२८</sup> उतराष्ययन का केशी -गौतम संवाद तो प्रसिद्ध ही है।<sup>१९</sup>

भगवान पार्श्वनाथ ग्रौर महावीर के बीच लगभग २५०वर्ष का ग्रन्तर था। इस बोच जैन संघ में ग्राचार शैथिल्य घर कर गया। भगवान महावीर ने इसके मूल कारएा पर गम्भीरता पूर्वक विचार किया ग्रौर पाया कि भगवान पार्श्वनाथ ने बहिर्द्धा के ग्रन्तर्गत परिग्रह ग्रौर स्त्रीसेवन इन दोनों का ग्रन्तर्भाव कर दिया है। महावीर ने उन दोनों को पृथक्कर व्रतों में ग्रौर भी स्पष्टता ला दी। इस प्रकार महावीर के ग्रनुसार पञ्चयाम हो गये।<sup>३०</sup>

भ. पार्श्वनाथ के चातुर्याम ग्रौर भ. महावीरके पंचयाम से त्रिपिटक भी ग्रपरिचित नहीं रहा । भ. बुद्ध के प्रश्नों के उत्तर में ग्रसिवन्वकपुस्तगामणि ने कहा कि निगएठनातपुत चार प्रकार के पापों की निन्दा करते हैं---पाएा ग्रतिगातेति (प्राणिवध), ग्रदिन्नं ग्रादियति (चौर्य), कामेसु मिच्छाचरति (मैथुन) ग्रौर मुसा भएति (मृषावाद)<sup>३१</sup> । यहां ये चार प्रकार भूल से महावीरके कह दिये गये हैं । वस्तुतः हैं ये पार्श्वनाथ के । महावीर के ग्रनुसार पापाश्रव के पांच कारण ये है ।<sup>33</sup>

१. पाणातिपाति होति । २. म्रादिन्नादायी होति, ३. मन्नह्मचारी होति, ४. मुसावादी होति, ग्रौर ४. सुरामेरयमज्जप्पमादट्टायी होति ।

यहाँ गएाना के अनुसार पाँच कारएा ठीक हैं, परन्तु क्रमहोनता के अति-रिक्त परिग्रह का स्नष्ट उल्लेख नहीं हो सका। परिग्रह के स्थान पर सुरामेरय-मज्जप्पमादट्ठान को स्थान दे दिया गया। इस उल्लेख से इतना तो स्पष्ट हैं हो कि बुद्ध चातुर्याम और पञ्चयाम इन दोनों प्रकार के धर्मों से परिचित थे। संभव है यह सब महावीर द्वारा किये गये परिवर्तन के आसपास से सम्बद्ध हो और प्रधिक परिचय न होने के कारएा यह भूल हुई हो। अथवा यह भी संभव है कि चूँकि जैन मद्य मांसादिक सेवन का अत्यन्त विरोध करते हैं इसलिए वही बात संगायन करते समय स्मृति-पथ में बनी रही हो।

२८. महावीरस्स ग्रम्मा पियरो पासावचिज्जा, ग्राचा २. १४-१४ २९. उत्तरा २३वां ग्रध्ययन ३०. समवायांग, ४.२ ३१. संयुत्त, भाग ४. पृ. ३१७-८ ३२. ग्रंगुत्तर, भाग ३. पृ. २७६-७ जैनधर्म पालि साहित्य का ग्रत्यन्त ऋगो है। त्रिपिटक में निगगठनातपुत्त के ग्रनेक सिद्धान्तों का उल्लेख ग्राता है जो जैनधर्म की तत्कालीन स्थिति का परिचय कराते हैं। <sup>३३</sup>

च--- संजय बेलट्विपुत्त

यह तीर्थङ्कर अज्ञानवाद अयवा अनिश्चिततावाद का प्रवर्तक था। इसके अनुसार परलोक, अयोनिज प्राणी, शुभाशुभ कर्मों के फल आदि के विषय में निश्चित रूप से कुछ भी नहीं कहा जा सकता। प्रत्येक प्रश्न का उत्तर संजय के अनुसार अस्ति, नास्ति अस्ति-नास्ति, एवं अवक्तव्य के रूप में दिया जा सकता है।<sup>38</sup>

कहा जाता है, सारिपुत्त श्रौर मोग्गल्लान बौद्धधर्म में दीक्षित होने के पूर्व संजय के शिष्य थे।<sup>३५</sup> मोग्गल्लान श्रौर संजय को जैन सहित्य में जैन मुनि बताया गया है।<sup>३६</sup> कुछेक विद्वानों ने जैन सिद्धान्त के स्याद्वाद का मूलाधार संजय के ग्रज्ञानवाद को माना है, पर यह उनकी भूल है। संजय के सिद्धान्त में श्रनिश्चितता बनी रहती है जबकि स्याद्वाद एक निश्चित दृष्टिकोएा को उपस्थित करता है। जैनों ने इसीलिए उसके सिद्धान्त की कटु ग्रालोचना की है।<sup>3%</sup> संजय के चतुष्कोटिविनिर्मुक्तता के सिद्धान्त के पूर्व भी जैनों में स्याद्वाद के बीज दिखाई देते हैं।<sup>3 फ</sup>ब्रह्मजालसुत्त में संजय के सिद्धान्तको 'ग्रमराविक्खेपवाद' कहा गया है।

#### ग्रन्यमतमतांतर

उक्त छः शास्ताम्रों के म्रतिरिक्त कुछ छोटे-मोटे शास्ता ग्रं,र भी थे जो ग्रपने मतों का प्रवर्तन समाज में कर रहे थे। ब्रह्मजालसुत्त के ६२ दार्शनिक मत इस प्रसंग में उल्लेखनीय हैं। इन्हें भी गंम्भीर, दुर्जेय ग्रादि कहा गया है। ये मत इस प्रकार हैं–१ृ ग्रादि सम्बन्धी १८मत (पुब्बन्तानुदिट्रि म्रद्रारसहि वत्यूहि)

- ३३ विशेष विवरण के लिए देखिये, लेखक का प्रबन्ध— जैनिज्म इन बुद्धिस्ट लिटरेचर ।
- ३४ दी भाग १ ९ ४१
- ३४ बिनय भा १ पृ४२, १७१; थेरगाया, १७ २
- ३६ अमितगति श्रावकाचार, ६

३७ अष्ठसहस्त्री, पृ १२६

३८ देखिये, लेखक का लेख रयुडीमेन्टस झाफ झनेकान्तवाद इन पालि लिटरेचर, नागपुर युनिर्वासटी जरनल, १९६८ (3)

१इ

| १ सरसतवाद                       | ······································ | ) |
|---------------------------------|----------------------------------------|---|
| २ एकच सस्सत नाद                 | ४                                      | ) |
| ३ भ्रन्तानन्तवाद                | ×                                      | ) |
| ४ ग्रमराविक्खेपवाद —            | 8 V                                    | ) |
| <b>५</b> ग्रधिच्चसमुप्पन्नवाद — | े २                                    | ) |

२. ग्रन्तसम्बन्धी ४४ मत (ग्रपरन्तानुदिट्ठि चतुचत्तारीसायवत्थूहि) १. उद्धमाघातनिका सञ्जीवादा — १६ ) २. उद्धमाघातनिका ग्रसञ्जीवादा — ८ ) ३. उद्धमाघतनिका नेवसञ्जीनासञ्जीवादा— ८ ) ४४ + १८ = ६२ ४. उच्छेदवाद — ७ ) ४. दिट्ठघम्मनिब्बानवाद — ४ )

सूत्रकृतांग में बुद्धकालीन मतमतान्तरों की संख्या ३६३ बतायी गई है। इनके अतिरिक्त यज्ञ, भूत, प्रेत पशु श्रादिकी पूजा भी की जाती थी। परिव्राजक भी एक पृथक् श्रथवा सामान्य सम्प्रदाय था। श्रौर भी अनेक सम्प्रदाय थे, पर वे उत्तरकाल में लुतप्राय हो चुके। ३६३ मत इस प्रकार हैं।

असियसयं किरियाणं अक्किरियाणं च होई चुलसीती । अन्नाणिय सत्तट्ठी वेणइयाणं च बत्तीसा ॥ सू नि १ १२ ११६ १ क्रियावाद-यह दर्शन जीव, आजीव, आश्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा मोक्ष, पुण्य और पाप ये नव पदार्थ मानता है । ये पदार्थ स्वतः और परतः के भेद से दो प्रकार के हैं । पुनः सभी पदार्थ नित्यु और अनित्य होते हैं ६ × २ = १ ६ × २ = ३६ । ये छत्तीस पदार्थ काल, स्वभाव, नियति, ईश्वर और आत्मा के भेदसे १ प्रकार के हैं---३६ × १ = १ ६० इस प्रकार कुल भेद ६ × २ × २ × १ --- १ ६ हुए ।

२. अक्रियाचाद - - इस दर्शन के अनुसार पुराय श्रौर पाप का कोई स्थान नहीं । ग्रतः कुल सात पदार्थ हुए । इनके दो भेद हैं स्वतः श्रौर परतः । पुनः काल, यहच्छा, नियति, स्वभाव, ईश्वर श्रौर श्रात्मा ये ६ भेद हैं । इस प्रकार श्रकिया-वाद के कुल ७ × २ × ६ = ५४ भेद हुए

> कालयहच्छानियतिस्वभावेश्वरात्मतश्चतुरशीति: । नास्तिकवादिगरामते न सन्ति भावा स्वपरसंस्था: ॥

> > सू १ १२ १४ वृ पृ २०६१२

2. अज्ञानवाद-इस दर्शन में नव पदार्थ स्वीकृत हैं। ये सभी पदार्थ सत्, प्रसत्, सदसत्, प्रवक्तव्य, सदवक्तव्य, ग्रसदवक्तव्य सदसदवक्तव्य के भेद से ७ प्रकार के हैं। इनके ग्रतिरिक्त, १-सती भावोत्पति को वेत्ति किंवाऽनया ज्ञातया २. ग्रसती भोवोत्पतिः को वेत्ति ? किं वानया ज्ञातया ?, ३-सदसती भावोत्पतिनः को वेत्ति किं वाऽनया ज्ञातया? ४. ग्रवक्तव्या भावोत्पतिः को वेत्ति कि वाऽनया ज्ञातया ? भेद भी हैं। इस प्रकार ९ × ७ × ४-- ६७ भेदे ग्रज्ञानवाद के हैं।

> श्रज्ञानकवादिमतं नव जीवादीन् सदादिसप्तविधान् । भावोत्पत्ति: सदसदृद्वेषा ऽवाच्या च को वेत्ति ।।

> > सू-१ १२ १-४-वृष् २०६११

**८. वैनयिकवाद** --- इस दर्शन में विनयसे ही मुक्ति मिलती है। यह विनय ग्राठ व्यक्तियों में की जाती है --- मुर, नृपति, यति, ज्ञाति, स्थविर, ग्रधम, माता ग्रौर पिता। उनकी मन, ववन, काय और दान के भेद से चार-चार प्रकार की विनय होती है। ग्रात: वनयिकवाद के = × ४ --- ३२ प्रकार हुए।

वनयिकमत विनयश्चेतोक्कायदानत: कार्य: ।

सुरनृपतियतिज्ञातिस्थविराधममातृपितृषु सदा ॥ वही, वृ-२१०। १

### ३--बुद्ध का जीवन-वृत्तांत

बुद्ध का मूल व्यक्तित्व एक ऐतिहासिक महापुरुष का व्यक्तित्व था । उनके जीवन काल में किसो ने भी उनकी जीवन घटनाश्रों का ग्रालेखन नहीं किया । पालि त्रिपिटक में जो भी घटनायें संकलित हुई हैं वे सुव्यवस्थित नहीं । ग्रतएव बुद्ध का प्रामाणिक जीवनवृत्तान्त पाना सहज नहीं । उत्तर काल में उनके ऐतिहासिक व्यक्तित्व पर लोकोत्तर व्यक्तित्व की सील जड़ दी गई ग्रौर इस तरह रही-सही ऐतिहासिकता धूमिल काली चादर से ग्राच्छादित हो गई । इसलिए बुद्ध की जीवन घटनाश्रों को सावधानता पूर्वंक ग्रहण करना श्रावश्यक है ।

बुद्ध के जीवन-वृत्तान्त के उपादान पालि त्रिपिटक में खोजे जा सकते हैं। इस दृष्टिसे दीघ नेकाय के महापरिनिव्वाएा ग्रौर तेविज्ज सुत्त मज्भिम निकाय के बोधिराज कुमार, सेल ग्रौर रट्ठपाल सुत्त, संयुत्त निकाय के धम्मचक्त्कपवत्तन, जुन्द ग्रौर जरा सुत्त, ग्रंगुत्तर निकाय का पजापति पब्वज्जासुत्त, खुद्क निकाय में सुत्तनिपात्त, धम्मपद, थेर-थेरी गाथा, निदान ग्रादि, विनयपिटक में जुल्लवग्ग ग्रौर महावग्ग तथा ग्रनुपिटक में महावंस प्रधिक महत्वपूर्ए हैं। यद्यपि ग्रलोकिक तत्त्व पालि त्रिपिटक में भी दिखाई देने लगते हैं, पर उस पर लिखी गई ग्रटुकथा ग्रों में ये तत्व ग्रौर भी स्पष्ट हो जाते हैं। इसके बावजूद घटनाग्रों को अमबद्ध बनाने में उनका योगदान कम नहीं हैं। इसके ग्रतिरिक्त उत्तर काल में बुद्ध जीवनी पर ग्रनेक उन्थ लिखे गये। इस दृष्टि से महावस्तु, ललित विस्तार, ग्रभिनिष्क्रमणसूत्र, जातकट्ठकथा, बुद्ध चरित तथा जिन चरित मुख्य हैं। इन ग्रन्थों में ऐतिहासिक तत्व का स्थान कल्पना तत्व ने ले लिया। पालि त्रिपिटक में महाभिनिष्क्रमणा के पूर्व का जीवन-वृत्तान्त न के बराबर ही मिलता है। यही कारण है कि वाद के ग्रन्थों में इस सन्दर्भ में मतैक्य नहीं दिखाता। यहाँ हम भ बुद्ध का संक्षिप्त जीवन प्रस्तुत कर रहे हैं। ग्रघ्याय के ग्रन्त में परिशिष्ट के रूप में कुछ विशेष रूप से दिया गया है।

जन्म और यौवन

बुद्ध के जन्म श्रौर परिनिर्वाण के विषय में परम्परायें एकमत नहीं। इन परम्पराग्रों को साधारणतः दो श्रोणियों में विभक्त किया जा सकता है। प्रथम वह श्रेणी जिस में विद्वान बुद्ध का परिनिर्वाण ४८७ ई० पू० से लेकर ४७७ ई० पू० रखते हैं। चूंकि बुद्ध का परिनिर्वाण ८० वर्ष की श्रवस्था में हुग्रा था, इसलिए उक्त परम्पराग्रों के श्रनुसार उनका जन्म १६७ ई० पू० से ११७ ई० पू० के बीच होना चाहीए। दूसरी श्रेणी में श्रीलंका की परम्परा श्राती है जिसके श्रनुसार बुद्ध का परिनिर्वाण १४४ ई० पू० श्रौर जन्म ६२४ ई० पू० में हुग्रा। श्रीलंका की परम्परा श्रधिक स्पष्ट श्रौर प्रामाणिक है।

बुद्ध का यह जन्म शाक्य गएतन्त्र कपिलवस्तु (वर्तमान तिलौरा कोट) के निकट लुम्बनी वन में हुन्ना । यहां ग्रशोक सम्राट का एक ग्रभिलेख भी पाया जाता है जिसमें उत्कीर्गा है---हिद बुधे जाते साक्यमुनीति हिद भगवा जातेति । बुद्ध के पिता क्षत्रिय राजवंशी एवं गौतम<sup>३९</sup> गोत्री शुद्धादन<sup>४०</sup> थे ग्रौर माता का नाम था माया ग्रथवा महामाया जो कोलिय वंश की राजकुमारी थी ।<sup>११</sup> बुद्ध का नाम गौतम ग्रथवा सिद्धार्थ रखा गया- समएगो खलु भो गौतमो सक्यकुल पब्बजितो । सिद्धार्थ जन्मत: महापुरुष लक्षएगों से लाव्छित थे । इन लाव्छनों

३९् सुत्तनिपात, ३१-१८-१८-

४० महा वग्ग ( विनय ) सुत्त ३.१.१८-२० पृ. ८६, सुढोदन के शुक्लोदन, शाक्योदन घोतौदन ग्रौर ग्रमितोदन इन ४ सहोदरों के भी नाम मिलते हैं ( मज्भिम, चूलदुक्खक्खन्घ सुत्त ग्रट्ठकथा ) यहां तथागत के एक भाई का भी नाम मिलता है--नन्द।

४१ दीघ भा २, पृद (ना०)

को देखकर ज्योतिर्विदों ने कह दिया था — इमेहि लक्खरोहि समन्नागतो ग्रगार ग्रज्भावसमानो राजा होति चक्कवत्ती, पब्बजमानों बुद्धो।<sup>४२</sup> सात दिन के बाद माया कालकवलित हो गई ग्रौर पालन-पोषर्ण का समूचा भार माता की बहन महाप्रजापति गौतमी ने बहन किया।

सिद्धार्थं की शिक्षा-दीक्षा के विषय में ग्रधिक जानकारी नहीं मिलती । ललितविस्तर मं उनके गुरु का नाम विश्वामित्र दिया है। बालक ने उनसे पूछा कि ब्राह्मी, खरोष्ठी, पुस्कर साकी, ग्रङ्गलिपि ग्रादि ६४ प्रकार की लिपियों में मुभे 'ग्राप कौन-सी लिपि सिखायेंगे ? विश्वामित्र विस्मित हुए बालक की बात सुनकर ग्रौर कहा कि वे उसे सर्व लोकपरायण बनाने का प्रयत्न करेंगे। <sup>४ 3</sup> तब बोधिसत्व ने १० हजार बालकों के साथ पढ़ना प्रारम्भ किया। <sup>४ ४</sup>

१, अ = अतित्य शब्द, २, आ = आत्ममपरहित शब्द, ३, इ = इन्द्रिय वेपुस्य शब्द, ४, ई = ईति बहुल शब्द, ५, उ=उपद्रव बहुल शब्द, ६. ऊ = ऊन सत्त्व जगत शब्द, ७, ए = एषग्रासमुत्त्थान शब्द, म. ऐ = ऐर पथ श्रेयान शब्द, १, ओ = ओघोत्तर शब्द, १०, औ = ११. ग्रं = अभोद्योत्पत्ति राब्द, १२, आ = अघित्तर शब्द, १०, औ = ११. ग्रं = अभोद्योत्पत्ति राब्द, १२, आ = अस्तंगमन शब्द, १३, क = कर्म विपाकावतरण शब्द, १४, ख = खसम सर्वधमे शब्द, १३, क = कर्म विपाकावतरण शब्द, १४, ख = खसम सर्वधमे शब्द, १४, ग = गम्भोरधर्मप्रतीत्यसमुत्पादावतारणशब्द, १६, घ = घनपटला विद्या मोमान्धकारविधमनशब्द, १७, ङ = अङ्ग विश्चाद्धि शब्द, १८, च = चतुरार्य सत्य पथ शब्द, ११, छ = छन्द राग प्रहाण शब्द, २०, ज= जरामरणसमतिक्रमण्राब्द, २१, भ = भषध्वजवरनिम्रह्रण् शब्द,

४२् सुत्त् ३्७;

- ४३ ललित विस्तर, पृ ८८
- ४४. ललित जिस्तर, पृ ८९

२२. ञ = ज्ञापन शब्द, २३. द = पटोपच्छेदन शब्द, २४. ठ = ठप-नीय प्रश्न शब्द, २५. ड = डमरमारनि प्रद्दण शब्द, २६. द = मीद-विषयशब्द, २७. ए = रेग्युक्लेशशब्द, २८. त = तथातासंभेदकशब्द, २६. थ = थामबलवेगवेशारद्य शब्द, २८. त = तथातासंभेदकशब्द, २६. थ = थामबलवेगवेशारद्य शब्द, २०. द = दानदमसंयमसौरभ्य-३१. ध = सप्तविधधन शब्द, ३२. न = नाम रुप परिज्ञान शब्द, ३३. प = परमार्थ शब्द, ३२. म = मत्ति मवशब्द, ३७. म = मद-मानोपशमनशब्द, ३८. भ = भवति भवशब्द, ३७. म = मद-मानोपशमनशब्द, ३८. य = यथावद्धर्मप्रतिषेधशब्द, ३६. र = रत्य-रतिपरमार्थ रति शब्द, ४०. व = वरयान शब्द, ४१. श = शमथविप-श्यना शब्द, ४२. ष = षडायतन निम्रह्रषडभिज्ञज्ञानावाप्ति शब्द, ४३. स = सर्वज्ञज्ञानाभिसं बोधन शब्द, ४४. ह = हतक्लेशविराग शब्द, ४५. ज्ञ = ज्ञापपर्यन्ताभित्वाषसर्वधर्मशब्द ।

काल दैवल झादि ऋषियों की भविष्य वाणियों से प्रेरित होकर शुद्धोदन ने गौतम का घ्यान विषयोपभोग की झोर केन्द्रित करने का प्रयत्न किया। दर्ण्डपाणि की पुत्री यशोधरा (गोपा या भद्रकृत्या भी कहा गया है) का स्वयंवर हुम्रा जिसमें गौतमने १६ वर्ष की ग्रवस्था में देवदत्त झादि झन्य शाक्य युवकों को सरलता से पराजित कर उसका पाणिग्रहण किया। प्रतियोगिता के विषय थे— १ गज शव उत्क्षेपण, (२) लिपि ज्ञान, (३) गणित (४) धनुष चालन, (४) मल्लयुद्ध (६) ल लत कलायें, (७) काव्य निर्माण, (८) शास्त्रज्ञान ।<sup>४५</sup>

यशाधरा के साथ इन्द्रियसुख भोगते हुए गतम ग्राना काल यापन करने लगे।। यशोधरा राहुल - माता भी बन गई। इस सब के बावजूद गौतम का मन विषय भोगों में नहीं लग सका। वे ग्राध्यात्मिक सुख का चिन्तन करने लगे। राहुल को उन्होंने बन्धन माना। यह सुनकर जराजीर्ए, व्याधि-ग्रस्त, मृत श्रौर प्रव्रजित व्यक्तियोंको शुद्धोदन ने गौतम से दूर रखनेका प्रयत्न किया।<sup>45</sup> श्राचार्य

४५. उत्तर प्रदेश में बौद्धधर्म का विकास' ृ१० ३९

४६. जातकट्ठकथा, निदान कथा, पृ. ७२

कौश म्बी ने इन कार गोंको अपर्याप्त माना, महाभि निष्क्रमण के लिए ।<sup>89</sup> उनका समर्थन भरतसिंह उपाध्याय<sup>86</sup> और गोविन्दचन्द पांडे<sup>88</sup> ने भी किया है। पर यह असम्भव नहीं। वस्तुतः यह तो चिन्तन का परिणाम है। कौन जाने, व्यक्ति का मन कब किस विषय पर चिन्तन करना प्रारंभ कर दे। यही चिन्तन वैराग्य का कारण बन जाता है। विजली का चमकना, उल्का का गिरना, बबूलों का तिरोहित होना आदि कारण ऐसे ही हैं जिन पर आध्यात्मिक दृष्टिकोण से चिन्तन किया गया ग्रोर वे ग्रहनिष्क्रमण के कारण वन बैठे। इसका तात्पर्य यह नहीं कि उन मनीषियों ने ये कारण कभी देखे ही नहीं थे। देखे अवश्य थे, पर उस तरह का विचार उन पर नहीं किया गया था। अस्तु, महाभिनिष्क्रमण के कुछ अन्य कारणों था भी निर्देश मिलता है— (१) परस्पर विरोघ में झस्त्र घारण २) ग्रह प्रपञ्च तथा (३) संसार की असारता।

गौतम को विषयासक्त बनाये रखने के लिए शुद्धोदन का प्रबन्ध ग्रपनी चरम उन्नति पर था । सुन्दरियों की संख्या ग्रहनिश बढ़ने लगी । एक दिन इष्टिएा गौतमी ने उनके सौन्दर्य को देखकर प्रसन्नता पूर्वक कहा----

> निब्बुता नून सा माता, निब्बुतो नुन सो पिता। निब्बुता नून सा नारी यस्य य इदिसो पति ॥<sup>५१</sup>

गौतम ने इस पद्य में निब्बुत' शब्द का अर्थ आत्मशान्ति लिया। उन्हें एक नया मार्ग दर्शन हुआ। गरिएकाओं के सौन्दर्य में उन्हें दुर्गन्ध आने लगी। प्रसाद में पहुँचकर चिदानन्दलीन हो गये। अन्त: कपाट आत्म चिन्तन से धीरे-धीरे खुलने लगे। उन्होंने अन्तिम बार राहुल और यशोधरा की ओर देखा। छन्दक से अपना प्रिय अश्व मंगाया और प्रस्थान किया वन की ओर देखा। णौतम की श्राय उस समय २६ वर्ष की थी। अनोमा नदी के किनारे पहुँचकर उन्होंने राजवेष छोड़ा और प्रवर्जित होकर राजग्रह की ओर चल पड़े। यह घटना ललित विस्तर, बुद्ध चरित आदि ग्रन्थों में काव्यात्मक ढंग से वर्णित है। अरियपरियेसनसुत्त, महासच्चक सुत्त, और बोधिराजकुमार मुत्त में भी इस ग्रहत्याग की घटना का वर्णन निम्न शब्दों में दिया है—

४८. बौद्ध दर्शन तथा अन्य भारतीय दर्शन, भाग १, पू २४८,

४९. बोद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ, ४४,

४०. भगवान बुद्ध, पृ, १११, : सुत्तनिपात, ३, १,२०,

११. जातकट्ठकथा ( निदान कथा ), पृ० ७१.

४७. भगवान् बुद्ध, पृ १०६,

सो खो ग्रहं भिक्खवे, ग्रपरेन समयेन दहरो व समानो सुसुकालके सो भद्देन योब्बमेन समन्नागतेन पठमेन वयसा ग्रकामकानं माता पितुन्नं ग्रस्सुमुखानं रुदन्ताने केस्मस्सुं श्रोहारेत्वा कासावानि वत्थानि श्रच्छादेत्वा ग्रगारस्मा श्रनगारिये पब्बज्जि !<sup>५२</sup>

इस उल्लेख से स्पष्ट है कि भगवान् बुद्ध ने प्रवज्या श्रपने पारिवारिक सदस्यों के समक्ष ली । गुप्त महाभिनिष्क्रमण उत्तरकालीन ग्रन्थों के श्राधार पर प्रचलित हुग्रा है ।

राजग्रह के मार्ग में पूर्वश्रुत द्रालार कालाम का ग्राश्रम मिला।'<sup>3</sup> वहां उन्होंने 'ग्रकिंचन्यायतन' समाध की शिक्षा लो । पर्येषणा करने पर गौतम को यह समभ में ग्रा गया कि ''यह न निर्वेद के लिए है, न वैराग्य के लिए, न निरोध के लिए, न उपशम के लिए, न ग्रभिज्ञा के लिए, न सम्बोधि के लिए ग्रौर न निर्वाण के लिए ।'' सत्य की ख़ोज में ग्रागे बढ़ते हुए ये उद्दकरामपुत्त के पास पहुंचे । यहां उन्होंने ''नैव संज्ञा नासंज्ञायतन'' नामक समाधि का ग्रभ्यास किया । ग्रालार कालाम के उपदेशों में समाधि के सात ग्रंग अ ग्रीर उद्दक रामपुत्त समधि के ग्राठ ग्रंगों का ग्रभ्यास करते थे । सांख्य दर्शन में भी इनके सिद्धान्तों का कुछ सामञ्जस्य बैठता है ।

राजग्रह पहुंचकर विम्बिसार से भेंट हुई । राजग्रह उस समय श्रमण सम्प्रदाय का मुख्य केन्द्र था। निगएठ नातपुत्त एवं मक्खलिगो साल के ग्रेनुया-यियों का यहाँ ग्रच्छा प्रभाव था। बोधिसत्त्व ने निश्चित ही कुछ समय इनके बीच रहकर बिताया। त्रिपिटक में प्राप्त वर्णनों से भी यह स्पष्ट है। ग्राचार्य देवसेन ने लिखा है कि बुद्ध ने पार्श्व नाथ सम्प्रदाय के मुनि पिहिताश्रव के पास जैन दीक्षा ली थी ग्रीर उनका नाम बुद्ध कीर्ति था। परन्तु मांस भक्षण करने के बाद उन्होंने संघ से पृथक् होकर ग्रपना ग्रलग धर्म स्थापित किया।

ज्ञान की खोज में ही<sup>9</sup> उन्होने उरुबेला आदि स्थानों का ग्री भ्रमएा किया और कठोर तपश्चयी की । उन्होने सोचा कि जैसे गीली लकडियों से श्रग्नि का उत्पादन नहीं किया जा सकता उसी प्रकार भोगों में श्रासकत रहते हुए तपश्चर्या के द्वारा सत्य–ज्ञान की प्राप्ति नहों को जा सकती । फलतः बोधिसत्व ने

- १२. मज्भिम निकाय, २.४.५ ( बोधिराजकुसार सुत्त ) । 🗧
- ४३. वही ।
- **५४. ललितविस्तर में अलार कालाम का स्थान वै**शाली वताया है ।
- ४४, दर्शनसार, ६-९

प्राहार ग्रादि छोड़कर उग्र तपप्रचर्या की । हठयोग ग्रीर उपोषए। किया । ग्रचेलक (नग्न) रहते हुए देह दमन् किया । इस तरह महाभिनिस्क्रमए। के बाद बोधि-प्राप्ति के लिए तत्कालीन प्रचलित प्रायः सभी पन्थों में वे दीक्षित हुए ग्रीर छः वर्ष तक उनका ग्रम्यास करते रहे । ग्रन्त में बोधिसरव को इन उग्र तपस्याग्रों से ग्रसन्तोष ही हाथ लगा । ग्रीर तपस्या छोड़कर ग्राहार ग्रहए। करना प्रारम्भ कर दिया । यह देख कौण्ढिन्य ग्रादि पांच ब्राह्मए। परिवाजकों ने बुद्ध को पथभष्ट मानकर उनका साथ छोड़ दिया ।

बोधिसत्व यथावत् समाधि में लवलीन रहे। एक दिन सेनानिग्राम क कृषक कन्या सुजाता ने उन्हें वैसाख पूर्णिमा के पुनीत प्रभात काल में पायस दान देकर ग्रमरत्व पाया। सुजाता के लिए यद्यपि यह दान एक बलि कर्म का ग्रंग था पर गौतम के लिए तो उसने जीवन दान का काम किया। उसी दिन सायंकाल में श्रोत्रिय नामक ग्रसियारे ने उन्हें ग्राठ मुट्ठी तृएा दान दिया। इसके बाद गौतम सम्यक्**सम्बेधि प्राप्त करने के दृढ़ संकल्प को लेकर** बोधिवृक्ष (पौपल बृक्ष) के नीचे ग्रासीन हो गये। बौद्ध ग्रन्थों में इस स्थान को बज्जासन कहा है। <sup>45</sup>

समाधि काल में बोधिसत्व को मार से घोर संघर्ष करना पड़ा । इस संघर्ष का उल्लेख उत्तर कालीन पालि साहित्य ग्रौर बौद्ध संस्कृत साहित्य में मिलता है । प्राचीनतम सन्दर्भों में ग्रलम्य होने के कारएा यह विषय संशय-ग्रस्त हो गया । थामस ने इस घटना को मात्र कथात्मक विकास का (mythological development) परिएाम माना<sup>50</sup> । ग्रोल्डन वर्ग<sup>52</sup> ग्रौर सेनार्टने<sup>55</sup> भी उसके विचारों का समर्थन किया । रिज डेविड्स के ग्रनुसार यह ग्रघ्यात्मिक व्यापार का बाह्य इतिव्रत्तके रूप में चित्रएा है । (a subjective experience under the form of objective reality) । <sup>6</sup>

वास्तविक बात यह है कि यह मार संघर्ष मानसिक द्वन्दों का प्रतीक है। संसार क्लेश से दूर होने के लिए सांसारिक वासनाओं से ग्रसक्ति छोड़ना प्रत्या-वश्यक है। म।नसिक सघर्ष का जन्म इसी ग्रवस्था में होता है। पालि साहित्य में

- ५६ बौद्धर्म झौर विहार, पृ ५१
- ५७, दी लाइफ आफ दी बुढ, पृ ७४
- ५८ बुद्ध, पू १०१, १०७
- **४६** दी लाइफ ग्राफ दी बुद्ध, पृ २३०
- ६० बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ ४८

मार कहीं मृत्यु (मच्चु)<sup>६१</sup> ग्रीर कहीं सांसारिक प्रलोभन<sup>६२</sup> (काम) के सन्दर्भ में प्रयुक्त हुग्रा है। सुत्तनिपात (१ ६ १६८) का मच्चुपास तथा धम्मपद का मारबन्धन (३७) भी इस प्रसंग में उल्लेखनीय है। ग्रतएव संभव है कि मारधर्षण का कथात्मक विकास इसी विचारधारा पर ग्राधारित रहा हों। जैन साहित्य में भी इस प्रकार के उल्लेख कम नहीं हैं।

जिस दिन सुजाता का पायस-दान मिला उसो वैसाखी पूर्णिमा के दिन गौतम ने मार (सांसारिक वासनाग्रों) को पराजित कर ग्रनुत्तरभेदविज्ञान प्राप्त किया (महावस्तु, पृ.३७०)। रात्रि के प्रथम याम में पूर्वजन्म ज्ञान, मध्यम याम में दिव्य चक्षुत्व ग्रौर ग्रन्तिम याम में प्रतीत्यसमुत्पाद का ज्ञान लाभ किया । ग्रब बोधिसत्व गौतम तथागत बुद्ध बन गये ग्रौर संसार परिभ्रमण से सदैव के लिए मुक्त हो गये। यही उनकी सर्वज्ञता ग्रौर संसार परिभ्रमण से सदैव के लिए मुक्त हो गये। यही उनकी सर्वज्ञता ग्रौर सर्वदर्शिता थी। यह सवितर्क, सविचार से प्रादुर्भूत प्रीति सुख रूप प्रथम ध्यान तथा वितर्क, प्रीति, ग्रौर सुख के क्रमिक निरोध से प्राप्त द्वितीय, तृतीय ग्रौर चतुर्थ ध्यान का परिणाम था (महा० पृ. ३६०-१०, ललित. २०<sup>६३</sup>)। बुद्धत्व प्राप्ति के बाद इसी बोधि-वृक्ष के नीचे भगवान् बुद्ध एक सप्ताह भर मोक्ष-सुख का ग्रानन्द लिते रहे।<sup>६४</sup> ग्रौर इस समय वे प्रतीत्य समुत्पाद की ग्रनुलोम-विलोम धारापर विचार-मन्थन करते रहे। सम्बोधि के बाद बुद्धघोष के ग्रनुसार भगधान् ने सर्वप्रथम निम्नलिखित उदगार व्यक्त किये—

> ग्रनेक जाति संसारं संधाविस्सं ग्रनिव्विबसं । गहकारकं गवेसन्तो दुक्खा जाति पुनप्पुनं । गहकारक दिट्टोसि पुन गेहं न काहसि । सब्बा ते फासुका भग्गा गहकूटं विसङ्खितं, विसंङ्खारगतं चित्तं तण्हार्एा खयमज्फ्रगा ॥<sup>६५</sup>

६१ संयुत, भा. १ पृ. १५६ सुत्तनिपात,३ २ द

- ६२ हिस्ट्री ग्राफ फिलासिफी : ईस्टर्न एराड वेस्टर्न, ग्र<sub>.</sub>१. ९. १८६. ग्रोरीजन्स ग्राफ बुद्धिज्म, ९.३८२, ललितविस्तर, मारघर्षरापरिवर्त : महावस्तु, ९.३६३–४.
- **६३**्वेरंजक ब्राह्मरासुत्त (ग्रंगुत्तर, ८,१,२,१)
- ६४ अध को भगवा बोधिरुक्खमूले सन्नाई एकपहलच्छीन निसौदि, विमुदितसुर्ख पटिसंवेदी, महावग्ग (महासन्धक १.१.१) विनय के अनुसार यह समय चार सप्ताह का रहा । कहीं सात सप्ताह का भी उल्लेख स्राता है । ललित-विस्तर (पृ. २६९) में इस समाधि का नाम प्रोत्याहारव्यूह दिया है । ६४, घम्मपद, ११.८.8

महावग्ग म्रौर उदान में ये उद्गार इस प्रकार हैं----

यदा हवे पातुभर्वान्त घम्मा, त्रातापिनो भायतो बाह्मएास्स । ग्रयस्स कङ्खा वपयन्ति सब्बा, यतो पजानाति सहेतुधम्मं ।। ललितविस्तर (पृ. २५३) में कुछ ग्रौर ही वचन इस प्रसंग में उल्लिखित हैं-

छिन्नवर्सोपशान्तरजाः शुष्का ग्रासवा न पुनः श्रवन्ति ।

छिन्ने वर्त्मनि वर्तत दुःखस्यैषोऽन्त उच्यते ॥<sup>६६</sup> सम्बोधि-प्राप्ति के बाद भगवान् के मन में ''इस दुरनुबोध धर्म को समफने में संसारी जीव समर्थ होंगे" इस विषय में सन्देह उत्पन्न हो गया—

> किच्छेन मे श्रधिगतं हं' लं दानि पकासितुं । रागदोसपरेतेहि नायं धम्मो सुसंबुधो ॥ पटिसोतगामि निपुर्एां गम्भीरं दुद्दसं श्रर्गुं । रागरत्ता न दक्खन्ति तमोखन्धेन श्रावटा ॥ <sup>६७</sup>

ब्रह्मा ने भ. बुद्ध की इस विचारधारा को समफ लिया । उसने संसारी जीवों का पक्ष लिया ग्रीर कहा कि ग्राप धर्मप्रचार कीजिए, समफने वाले ग्रवण्य मिर्लेगे ( ललित. पृ. २८६ ) ।

उट्टेहि वीर विजितसंगाम सत्थवाह ग्रनगा विचर लोके ।

देसेतू भगवा धम्मं, ग्रञ्जातारो भविस्सन्ती ति ॥ ६ म

ब्रह्मयाचना के प्रतिफलस्वरूप बुद्ध ने अखिल लोक पर एक दृष्टि डाली श्रीर पाया कि जैसे तालाब में कुछ कमल जल के ग्रर्न्तगत रहते हैं, कुछ समोदक रहते हैं ग्रीर कुछ ग्रनुपलिप्त रहते हैं उसी प्रकार संसार में भी भिन्न-भिन्न प्रकार के प्राणी हैं ग्रीर वे परलोक से भयभीत हैं। <sup>६ ६</sup> जीवों की इस स्थिति को

६६ बौद्धधर्म के विकास का इतिहास पृ.५२

- ६७ महावग्ग १.१.५; यहाँ सम्बोधि के ग्रनन्तर तपुस्स ग्रौर मल्लिक के उपासक बनने का उल्लेख है ग्रौर बाद में ब्रह्मयाचना का । परन्तु मज्भिमनिकाय में यह उल्लेख नहीं। मात्र ब्रह्मयाचना का वर्र्णन वहां उपलब्ध है।
- ६८. ललितविस्तर, २८६-२९०.
- ६६ ललित विस्तर (पृ० २९२) में ये तीनों प्रकार के कमल निम्न-लिखित तीन प्रकार के संसारियों की ग्रोर इङ्गित करते हैं-मिथ्यात्व नियत-राशि, ग्रनियतराशि ग्रौर सम्यक्त्व नियतराशि । इनकी तुलना जैनधर्म में वर्गित जीवों के तीन प्रकारों से की जा सकती है-दूरानभव्य, ग्रभव्य ग्रौर भव्य।

देखकर बुद्ध ने धर्म देशना की स्वीकृति दी भ्रौर कहा-

श्रपारुता तेसं ग्रमतस्स द्वारा ये सोतवन्तो पमुच्चन्तु सद्धं ।

विहिंससञ्जी पगूणं न भास धम्मं पर्गीतं मनुजेसु ब्रह्म ॥

ब्रह्मयाचना के इस ग्रघ्याय पर विद्वानों में मतैक्य नहीं। श्रीमती रिज डेविड्स ने इसे ग्राघ्यात्मिक विकास का प्रेरक माना।<sup>99</sup> नलिनाक्षदत्त ने श्रतर्क्य निर्वाण के विषय में मौन धारण व मात्र मार्गदेशना का सूचक कहा।<sup>97</sup> गोविन्दचन्द्र पाण्डे ने इसे महायान का ग्राघ्यात्मिक जन्म स्वीकारा।<sup>97</sup> इन सबके ग्रतिरिक्त यदि इसे सांसारिक प्राणियों की चेतना श्रौर शाक्त का श्रवबोध प्राप्त करने की मनःस्थिति का सूचक मान लिया जाय तो कहीं श्रधिक युक्ति-संगत है। क्योंकि प्राणियों की प्रकृति भिन्न-भिन्न हुग्रा करती है श्रीर इसी भिन्नता को स्थूलतः यहाँ तीन वर्गों में विभाजित कर दिया गया है। इसी के श्राधार पर भ. ने श्रपनी देशना दी है।

### ४. प्रथम धम देशना

धर्मोपदेश करने का निश्चय करने के बाद प्रथम धर्मदेशना किसे दी जाय, इस सन्दर्भ में बुद्ध ने श्रालारकालाम श्रौर उद्दकरामपुत्त का स्मरण किया परन्तु इस समय तक वे काल कवलित हो चुके थे (ललित पृ. २९४)। उनके बाद उन्हें पञ्चवर्गीय भिक्षुश्रों का ध्यान ग्राया जो उस समय ऋषिपत्तन मृगदाव (सारनाथ में) ठहरे हुए थे। बुद्ध उनसे मिलने ऋषिपत्तन चल पड़े। मार्ग में उपक श्राजीविक मिला। उसने बुद्ध से कुछ प्रश्न किये जिन प्रश्नों का उत्तर भगवान् ने इस प्रकार दिया—

सब्बाभिभू लोकविदू हमस्मि सब्बेसु धम्मेसु ग्रनूपलिप्तो ।

सब्बं जहो तरहनखये विमुत्तो सयं म्रभिव्न्जाय कमुद्दिस्य्यं ॥ १ ॥

न मे ग्राचरियो ग्रस्थि सदिसो मे न विज्जति ।

सदेवकस्मि नत्थि मे परिपुग्गल्लो इति ॥ २ ॥<sup>७३</sup> इसके बाद पञ्चवर्गीय भिक्षुग्रों से वाराग्रसी में भ. की भेंट हुई । एक लम्बे विवाद के उपरान्त वे भिक्षु किसी तरह विश्वस्त हुए ग्रौर उन्होंने धर्मदेशना ग्रहण की । इसी को धर्मचक्रप्रवर्तन कहा गया है । इसका उल्लेख भारहुत, सारनाथ

### ललित पृ. २९३

७० ग्रोरिजनल गास्पिल इन बुद्धिज्म, पृ० १६

७१ ग्रली मोनास्टिक बुद्धिज्म, भाग १ पृ० १०० के विकास कर

७२, बीद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ०४३

७३, महावग्ग, १, १, ६, २० में २, २४ १० में २० में २, २२ में २० २० में

श्रीर नागार्जुनोकोंडा के शिलालेखों में के हुआ है। "४

८. संघनिम्मारिग - पञ्चवर्गीय भिक्षुग्रों ने बुद्धदेशनासे ग्रह्तंत प्राप्त कर लिया। यहीं से बौद्ध भिक्षु संघ का निर्माश प्रारम्भ हुग्रा। वाराएसो में यश नामक श्रेष्ठि-पुत्र भी अपने १४ मित्रों के साथ बौद्ध भिक्षु बन गया। बुद्ध ने इन सभी भिक्षुग्रों को धर्मप्रचार के लिए भिन्न-भिन्न दिशाग्रों में भेजा और स्वयं उच्वेला की ग्रोर गये। मार्ग में उन्होंने तीस भद्रवर्गीय कुमारों को दीक्षित किया। उच्चेला मों पहुँचकर प्रपने प्रातिहार्य के बल पर उच्चेला काश्र्यय, नदी काश्र्यप ग्रीर गया काश्र्यप को पराजित किया। फलत: ग्रपने शिष्यों के साथ उन्होंने बुद्ध का शिष्यत्व ग्रहण किया। तदनन्तर राजग्रह में बिम्बिसार को उपदेश दिया। उसने भिक्षु-संघ को वेग्रुवन भेंट किया। तदनन्तर कपिलवस्तु गये ग्रीर वहां ग्रन्य शाक्यों के साथ राहुल कुमार को भी प्रजित किया। कपिल-वस्तु से बुद्ध पुनः राजग्रह ग्राये। यहां पर श्रमण संजय के संघ में सारिपुत्र ग्रीर मौद्गल्यायन थे जिन्होंने बौद्ध भिक्षु ग्रस्वजित से गौतम के उपदेशों का सार सुनकर धर्म परिवर्तन कर लिया। ये दोनों बाद में ग्रग्रश्रावक कहलाये। उपदेशमयी गाथा यह थी—

> ये घम्मा हेतुप्पभवा हेतुं तेसं तथागतो ग्राह । तेसं च यो निरोघो एवं वादी महासमनो ।।<sup>%</sup>

कमझः संघ बढ़ता गया। अनुरुद्ध, भद्दिय, उपालि, आनन्द आदि जैसे कर्मठ व्यक्तित्व भी इस संघ में प्रविष्ठ हुए। महिलाओं को भी आनन्द की कृपा से भिक्षु-संघ में प्रवेश मिल गया। बुद्ध की अन्तिम अवस्था तक संघपर्याप्त समुद्ध हो चुका था। उनके सिद्धान्तों ने जनमानस के सन्तप्त हृदयों में अनुपम झान्तिस्रोत प्रवाहित कर दिया था। भगवान् बुद्ध की महाकरुसा का यह फल था। नियमित रूप से दिन को पाँच भागों में विभक्त कर उन्होंने धर्मप्रचार किया। "

में जाकर एक नये धार्मिक श्रौर दार्शनिक श्रग्दोलन का सूत्रपात किया। इस श्रान्दोलन को श्रधिकाधिक जनता के समीप लाने के लिए बुद्ध ने भिक्षुश्रों

- / ७४ ग्रली बुद्धिज्म, पृ ८ पएवर्ती बौद्धधर्म के अनुसार बुद्ध ने तीन धर्म-चक्रप्रवर्तन किये थे । प्रथम सारनाथ में, द्वितीय ग्रध्नकूटपर्वत पर, श्रौर तृतीय धान्यकटक में । तृतीय धर्मचक्रप्रवर्तन बौद्ध तन्त्रशास्त्र के उद्गम के रूप में था ।
  - ७५ महावग्ग, १४.२; E', IX, p. 294ff
  - ७६ पंचविधानि बुद्धकिच्वानि पुरेभक्तेकिच्चं, पच्छाभत्तकिच्चं, पुरिमयामकिच्चं, मज्भिमयामकिच्चं, पच्छिमयामकिच्चं, सुमंगलविलासिनी ।

को सम्बोधित करते हुए कहा—भिक्षुग्रो ! जितने भी मानुष त्रौर दिव्य बन्धन हैं, मैं उन सभी से विमुक्त हूँ । तुम भी सभे दिव्य ग्रौर मानुष भोगों से विमुक्त हो जाग्रो । भिक्षुग्रो ! बहुजन, हितार्थ बहुजन सुखार्थ, लोक पर ग्रनुकम्पा करने के लिए, हित के लिए, मुख के लिए, विचरण करो । एक साथ दो मत जान्नो । भिक्षुग्रो ! ग्रादि में कल्याण कारक, मध्य में कल्याण कारक, ग्रन्त में कल्याण कारक इस धर्म का उपदेश करो । ग्रर्थ सहित, व्यञ्जन सहित, केवल परिपूर्ण परिशुद्ध ब्रह्मचर्य का प्रकाश करो । '' ज्य

धर्मंप्रचार के सन्दर्भ में महाप्रजापती गौतमी ने संघ में मातृगाम (स्त्रियों) के प्रवेश का प्रश्न उपस्थित किया। प्रथमतः भगवान सहमत नहीं हुए। परन्तु ग्रानन्द की तर्कात्मक वाग्गी के फलस्वरूप उन्हें ग्रपने विचार परिवर्तित करने पड़े। ग्रनेक महिलाग्रों को उपसम्पदा प्राप्त हुई। भिक्षुणिग्रों में खेमा, पराचारा, सोग्गा, गौतमी, उत्पलवर्ग्या मुख्य थीं। बुद्ध के ग्रनुगामियों में ग्रहस्थ पुरुष ग्रौर महिला वर्ग भी था। इस प्रकार उनके संघ के चार ग्रायाम हुए-----भिक्षु, भिक्षुग्णी, उपासक ग्रौर उपासिकार्ये।

६ वर्षावास—

महात्मा बुद्ध २९ वर्ष की म्रवस्था में सन्यासी हुए म्रौर लगभग ६ वर्ष के बाद बोधि प्राप्त की ।<sup>९८</sup> ८० वर्ष की भवस्था में उनका परिनिर्वा**एा हुम्रा |** इस बीच उनके वर्षावास म्रौर विहारस्थल निम्न प्रकार से रहे—

१ वाराणसी, ऋषिपत्तन ( वर्षावास ),

- २ गया, राजग्रह ( वर्षावास ),
- ३ राजग्रह ( वर्षावास ),
- ४ कपिलवस्तु, राजगृह ( वर्षावास ),

५ वैशाली, श्रावस्ती, कपिलवस्तु, वैशाली ( वर्षावास ),

६ राजग्रह, मंकुलपर्वत ( वर्षावास ),

७ त्रायस्त्रिंश लोक ( वर्षावास ),

श्रावस्ती, राजग्रह, वैशाली, सुंसुमारगिरि-चुनार ( वर्षावास ),

९ कौशाम्बी ( वर्षवास ),

१० पारिलेम्पक वन ( वर्षावास ),

७७ संयुत्त ४ १ ४

#### ७८. महावस्तु, भा २, पृ. ४०५

Jin Gun Aradhak Trust

( २२ )

११ आवस्ती, नाला-नालन्दा ( वर्षावास ),

१२ कुरु कल्माषदम्य, मथुरा, वेरञ्ज ( वर्षावास ),

१३. प्रयाग, काशी, वैशाली, चालियपर्वत (वर्षावास ),

१४ वैशाली, श्रावस्ती, साकेत, श्रापण श्रावस्ती ( वर्षावास ),

१५. कुसीनारा, कोसल, कपिखवस्तु, राजग्रह, चम्पा, कपिलवस्तु ( वर्षावास ),

१६ म्रलवी-कानपुर ( वर्षावास ),

१७ कौशाम्बी, राजगृह ( वर्षावास ),

१८-१९ चालिय पर्वत,

२० चम्पा, सुम्हदेश (हजारीबाग जिला), राजगृह ( वर्षावास ),

२१. वैशाली, राजगृह, श्रावस्ती ( वर्षावास ),

२२-४५ वर्षावास श्रावस्ती में हुए । इस बीच बुद्ध कोसल, कुरु, राजग्रह, नालन्दा, सामगाम ( शाल्मादेश ), पावा, वैशाली, कुसीनारा आदि स्थानों पर विहार करते रहे ।

४६ वैशाली ( वर्षावास ) । यह वर्षावास युक्ति-संगत प्रतीत नहीं होता । २६ वर्ष की अवस्था में बुद्ध ने महाभिनिष्क्रमण किया, ३५ वर्ष की अवस्था में उन्हें बोधिलाभ हुम्रा ग्रौर ८० वर्ष की अवस्था में वर्षावास से पूर्व वैशाखी पूर्णिमा को उनका परिनिर्वाण हुम्रा । इसलिए ग्रंगुत्तर निकाय ( २.४५) का यह कथन कि बुद्ध का ४६वाँ वर्षावास वैशाली में हुम्रा, भ्रांतिपूर्ण प्रतीत होता है ।

### ७---परिनिर्वाश

भगवान बुद्ध लगभग ८० वर्ष की अवस्था तक धर्म प्रचारार्थ विहार करते रहे। महापरिनिव्वान सुत्त के अनुसार परिनिर्वारा के समय बुद्ध वैशाली के समीप वेलुवग्राम में वर्षावास कर रहे थे। उस समय वे अत्यन्त रोगप्रस्त हो गये। ग्रानन्द चिन्तातुर हुए। वेलुवग्राम से बुद्ध किसी प्रकार पावा पहुँचे। वहाँ चुन्द कम्मारपुत्त (स्वर्णकार) के घर 'सुक्कर मद्दव' (शूकर का मांस) के खाने से उन्हें मरराान्तक वेदना हुई। रक्तातिसार से वे पीडि़त हो गये। फिर भी उन्होंने कुशीनगर की ओर प्रस्थान किया। बीच में ही हिरग्यवती नदी पारकर शालवन में पहुँचते हो वे और ग्रधिक अस्वस्थ हो गये। यह उनका अन्तिम समय था। ग्रानन्द ने समय का उपयोग कर धर्म की भावी रोति-नीति के सन्दर्भ में ग्रनेक प्रश्न पूछे जिनका समाधान भगवान् ने अपने सुलम्मे हुए ढंग से किया।

#### भगवान् के ग्रन्तिम शब्द थे----

यलं ग्रावुसो, मा सोचित्य, मा परिदेवित्य । ननु एतं ग्रावुसो भगवता परिवच्चेव ग्रक्खातं सब्बेहि' व पियेहि मनापेहि नानाभावो विनाभावो ग्रञ्जया-भावो, तं कुते'त्य लब्भा ? यं तं जातं भूतं संखतं पलोकधम्मं तं वत मा पलुज्जी ति नेतं ठानं विज्जति । देवता ग्रावुसो उज्भायन्ती ति । कथंभूता पन भन्ते ग्रायस्मा श्रनुरुद्धो देवता मनसिकरोती ति ? सन्ता'वुसो ग्रानन्द देवता पठविया पठवि-सञ्जिनियो केसे पकिरिय कन्दन्ति—ग्रतिखिप्पं भगवा परिनिब्बुतो...ग्रन्तरहितो ति । या पन देवता वीतरागा ता सता संपजाना ग्रधिवासेन्ति—ग्रनिच्चा संखारा, तं कुते'त्थ लब्भा ति ।<sup>७ ६</sup>

इसके बाद भगवान, बुद्ध ने घ्यान की क्रमिक ग्रवस्थान्नों की ग्रनुभूति लेते हुए ''वयधम्मा सरवारा श्रप्पमादेन सम्पादेथ'' कह कर परिनिर्वा<mark>स में प्रवेश</mark> किया ।

परिनिर्वाण काल-अगवान बुद्ध के परिनिर्वाण की तिथि भाज भो विवादग्रस्त बनी हुई है। इस सन्दर्भ में विद्वानों में साधारणतः दो परम्प-रायें हैं----

- एक परम्परा वह है जो ४८७–४७७ ई० पू० बुद्ध का परिनिर्वाण मानती है। श्रौर
- रे. द्वितीय परम्परा वह है जो ४४३-४४४ ई०पू० को बुद्ध का परिनिर्वाण काल मानने का ग्राग्रह करती है।
- प्रथम परम्परा---बुद्ध के परिनिर्वाण को ४८७-४७७ ई०पू० के बीच ठहराने वाली प्रथम परम्पराको मानने वालों में कारपेन्टियर<sup>८०</sup>, मेक्समूलर<sup>८१</sup>ग्र**ीर** जनरल ए०कनिंघम<sup>८१</sup>मूख्य हैं जो ग्रोल्डनवर्ग<sup>८३</sup>ने ४८१ई.पू. ग्रौर स्मिथ<sup>८१</sup>ने

७९. महापरिनिब्बारासुत्त

- =0. ∏A, १९१४, पृ.१२६
- < १. इन्ट्रोडक्शन द्व दी धम्मपद, SBEq. X ii-X vii.
- ५२. बुक भ्राफ इण्डियन एराज, पृ. ३४
- ५३. विनय पिटक, SBE. भाग XIII, पृ.२२
- </ >=४. दे बुद्धि ज्म, ii, पृ.६३

४८६ ई०पू०, कर्नने ४८८ ई० पू० धौर मुनि नगराज<sup>८ ४</sup>ने १०२ई०पू० इस घटना को घटित बताया है। सिल्वेन लेवी<sup>८६</sup> ने चीनी लेखों के आधार पर ४८३ ई० बताया **है।** इसके सिद्धान्त के पोषक विद्वानों ने चन्द्रगुप्त का सिंहासनारोहरा ३२१ ई०पू० स्वीकार किया है। प्रथम परम्परा में ग्रन्य मतों की ध्रपेक्षा यह मत ग्रधिक मान्य प्रतीत होता है।

द्वितीय परम्परा—इस परम्परा में सिंहल और वर्मा की परम्परा म्राती है जो बुद्ध वा परिनिर्वाण १४४-१४३ ई०पू० में हुम्रा मानते हैं। इसके अतिरिक्त उत्तर भारतीय परम्परायें कुछ और ही हैं। कनिंघम ने लिखा है कि ह्यूनसांग (६३०-६४१ A.D.) के समय उत्तर भारत में बुद्ध के परिनिर्वाण के विषय में अनेक परम्परायें थीं। इन परम्परास्रों में २४०, ३४०, ४४०, ६४० और ८४० ई०पू० में बुद्ध का परिनिर्वाण मानने वाली परम्परायें मुख्य हैं। <sup>५०</sup> फाह्यान भी ७७०-७१९ ई. पू. मानता है। ऐसी कुछ और भी परम्परायें हैं जो ६४६-६३३ ई.पू. तथा ११४९ ई० अथवा ११८० ई० को बुद्ध का परिनिर्वाण काल ठहराती हैं।

इन परम्पराघों में सिंहल धौर वर्मा की परम्परा को छोड़कर अन्य कोई भी परम्परा विश्वसनीय नहीं है। महावंस के अनुसार पराक्रमबाहु प्रथम म. बुद्ध के परिनिर्वाण के १६६६ वर्ष बाद राज्याभिषिक्त हुआ है। सिंहल परम्परा पराक्रमबाहु प्रथम का राज्याभिषेठ काल ११५३ ई० मानती है। अतएव बुद्ध का परिनिर्वाण ५४४ ई पू. (१६६७-११५३) होना चाहिए। मम्द इस परम्परा का समर्थन दक्षिण भारतीय शिलालेखों से भी होता है। अनुराधापुर में प्राप्त शिलालेख भी इस परम्परा का समर्थन करता है। म्ह

यह भी यहाँ छल्लेखनीय है कि विक्रमसिंह<sup>°°</sup> व सेनारत्ने <sup>६१</sup> जैसे कुछ

५. भगवान महावीर और बुद्ध की समसामयिकता, अनेकान्त, १९६३
६. JAS. १९००, पृ.३१६
६७. ह्यूनसांग, , ३३५
६०. ह्यूनसांग, , ३३५
६१. हेट. घटा, नं० ३-४ पृ.१३१
६१. हेट. ग्राफ बुद्धाज डेय. एगड सीलोन कोनॉलाजी, JRAS, भाग २३,

नं० ६७, १९१४, पृ १४३

, ?-

विद्वानों ने ४८३ ई. पू. को ही सिंहल परम्परा सिद्ध करने का प्रयत्न किया है। इनके तर्कों का उत्तर Hultzsch ने भलीभाँति दे दिया है।<sup>९२</sup> ग्रमयसिंघे ने भ. महावीर के प्रधान गराषर इन्द्रभूति गौतम को भ. बुद्ध मानकर उनका परिनिर्वार्ण ४४४ ई.पू. में बताया है।<sup>९३</sup> यह स्पष्टतः उनकी भूल है। इन्द्रभूति गौतम गराधर ग्रौर महात्मा गौतमबुद्ध दोनों व्यक्तित्व पृथक्-पृथक् हैं।

उक्त दोनों परम्पराद्यों में सिंहल ग्रौर वर्मा की परम्परा पर विश्वास ग्रधिक ठहरता है। त्रिपिटक व जैनागमों में ग्राये हुए उल्लेखों के ग्राधार पर भी बुद्ध का परिनिर्वाग्र ४४४-५४३ ई.पू. निश्चित किया जा सकता है। ग्रौर चूंकि वे ग्रस्सी वर्ष की ग्रवस्था तक (ग्रठीतितरो मे वयो वत्तति) धर्मदेशना करते रहे इसलिए उनका जर्म्म ६२४-६२३ ई.पू. माना जाना युक्ति संगत है।

भ. महावीर का परिनिर्वाण भी विवादग्रस्त है। पर अब ग्रमिकांभ विद्वान इस घटना का काल ५२७ ई. पू. मानने को सहमत हो गये हैं। इस प्रकार महावीर बुद्ध से लगभग १६ वर्ष वाद परिनिर्वृत हुए। इस सन्दर्भ में त्रिपिटक में महावीर के निर्वाण का उल्लेख या तो प्रक्षिप्त होना चाहिए ग्रथवा उसे गोभाल का निर्वाण-प्रसंग माना जाना चाहिए। मुनि नगराज जी का मत है कि बुद्ध का परिनिर्वाण ४०२ ई. पू. होना चाहिए<sup>58</sup>। पर उसे युक्तिसंगत नहीं माना जा सकता। उन्होंने सम्बद्ध उल्लेखों का जो भी विश्लेषण किया है वह बिलकुल समीचीन नहीं कहा जा सकता। ग्रभी उस पर ग्रीर भी चिन्तन आवाक्यक है।

€२, वही, पृ. २५३ ६३. J A. भाग. ११ पृ. २४६ ६४. ग्रागम ग्रौर त्रिपिटक एक ग्रनुशीलन, पृ. ४७–१२६

# परिवर्तं ~ २ सम्प्रदाय, साहित्य और ग्राचार्यं

## प्रथम संगीति

भगवान बुद्ध के परिनिर्वाण के उपरान्त उनके प्रधान शिष्यों के समक्ष यह समस्या उठ खड़ी हुई कि बौद्धधर्म किस प्रकार जीवित रखा जाय । ग्रानन्द के पूछने पर भी बुद्ध ने ग्रपना उत्तराधिकारी किसी को नहीं बनाया । उन्होंने ग्रपने ग्रनुयायियों के लिए 'धम्मदायाद' होने की इच्छा ग्रवश्य व्यक्त की थी । बुद्ध के न होने पर इस 'धम्म' की व्याख्या ग्रपने ग्रपने ग्रनुकूल न होने लगे, यह शंका पैदा हो गई थी । ''ग्रलं ग्रावुसो ! मा सोचित्य ! मा परिदेवित्य ! सुम्रुत्ता मय तेन महा समार्गेन ! उपद्तुता च होम । इदं वो कप्पति, इदं वो न कप्पतीति । इदानि पन मयं यं इच्छिस्साम तं करिस्साम'' । यं न इच्छिस्साम तं न करिस्साम ।'' जैसे कथन सुभद्र जैसे स्वच्छन्दतावादी भिक्षुग्रों द्वारा व्यक्त किये जाने लगे थे । इस स्थिति का परिज्ञान कर धर्म ग्रौर विनय के संगायन के लिए एक संगीति बुलाने का निश्चय हुग्रा ।

राजग्रह से अधिक उपयुक्त स्थान और क्या हो सकता था। बैसाख पूर्णिमा को बुद्ध-परिनिर्वाण हुम्रा थाः उसके बाद चतुर्थ माह में अर्थात् आवण माह में ५०० भिक्षु वैभार गिरि पर स्थित सप्तपर्णी गुफा में एकत्रित हुए ।<sup>३</sup> आनन्द उसी समय ग्रहौंत् अवस्था प्राप्त कर संगीति में सम्मिलित हुए और सुत्तपिटक के मुख्य संगायक बने । गवांपति श्रौर पुराण की घटनाश्रों— मत-भेदों से यह अधिक सम्भावित है कि इस संगीति के निर्णय एकमत से नहीं हुए होंगे । संघभेद का प्रारम्भिक सूत्र यहीं से प्रारम्भ हो जाता है।

प्रथम संगीति का उल्लेख चुक्लवग्ग, दीपवंस, महावंस, सुमंगलविलासिनी, महाबोधिवंस, महावस्तु, मञ्जुश्रीमूलकल्प, तारानाथ का बौदधर्म का इतिहास, तथा चीनी संस्कृत ग्रन्थों—महीशासक, धर्मगुप्त, महासाङ्घिक, सर्वास्तिवादिन, काश्यपसंगीतिसूत्र, ग्रशोवकावदान, महाप्रज्ञापारमिताशास्त्र, परिनिर्वाणसूत्र ग्रीर ह्यनसांग के रिकार्ड-में मिलता है।

२ महावंस, २-२

१ महापरिनिब्बारासुत्त, दी. २ ३

जहाँ तक इस संगीति की प्राचीनता का प्रश्न है सर्वप्रथम १८८७ में रूसी विद्वान मिनयेफ (Minayeff) ने एतत्सम्बन्धी प्रमाणों का परीक्षण कर इस घटना को ऐतिहासिक घटना के रूप में स्वीकार किया । ग्रोल्देन वर्ग ने १८६८ में इसका खण्डन किया ग्रौर कहा कि प्रथम संगीति मात्र कल्पनाजाल है क्योंकि महापरिनिव्वाणसुत्त में सुभद्र प्रकरण का कोई उल्लेख नहीं। राकहिल ने तिब्बती सूत्रों से प्रथम संगीति की प्राचीनता सिद्ध करने का प्रयत्न किया। परन्तु रिज डेबिड्स फ्रेंके, सुकुमारदत्त ग्रादि विद्वानों ने श्रोल्देन-वर्ग के मत का ही समर्थन किया।

ये सभी मत सुभद्र का उल्लेख महापरिनिव्वाणसुत्त में न होने पर ग्राधारित हैं । वस्तुतः महापरिनिव्वाणसुत्त का सम्बन्ध बुद्ध के परिनिर्वाण की घटना के वर्णन करने से है, न कि बौद्धसंघ के इतिहास का दिग्दर्शन करने से । यद्यपि विनय संघ से सम्बद्ध है ग्रतः उसका उल्लेख होना चाहिए परन्तु हम उसे मापदर्गड बनाकर नहीं बैठ सकते । ग्रन्यथा दीपवंस ग्रौर तिब्बती दुल्वा में निर्दिष्ट प्रथम संगीति का वर्णन सुभद्र का उल्लेख न होने के कारण ग्रस्वीकार्य हो जायगा । फिनाट (Finot)ने चुल्लवग्ग के ग्यारहवें ग्रौर बारहवें ग्रघ्याय को प्रक्षिप्तांश बताया ग्रौर यह कहा कि महापरिनिव्वाणसुत्त श्रौर बारहवें ग्रघ्याय को प्रक्षिप्तांश वताया ग्रौर यह कहा कि महापरिनिव्वाणसुत्त श्रौर चुल्लवग्ग के ये दोनों ग्रघ्याय परस्पर सम्बद्ध होना चाहिए । इसके समर्थन में उन्होंने मूल सर्वास्तिवादियों के विनय 'संयुक्त वस्तु' का उल्लेख किया जहाँ परिनिर्वाण ग्रौर संगीति, दोनों का उल्लेख उपलब्ध है । श्रोबरमिलर, पूसें, ६ प्रिलुस्कि अ ग्रीर याकोवी १ ने

- १ दी रिसर्चेज सर ले बौद्धिज्मे, १८८७, रसियन से फ्रोन्च में श्रनूदित,१९२४।
- २. बुद्धिस्तिस्केस्तुदिथन, ZDMG.. १८६८, पृ. ६१३-६२४। प्रस्तावनाः ( विनयपिटक ), भाग १, पृ.२१–२६ । ३
- ३ दी लाइफ श्राफ दो बुद्ध, पृ ७
- ४ दी बुद्धिस्ट सुत्ताज् , प्रस्तावना, SBE. भाग ४० पृ १३ ।
- x J.p.T.S, 8805, 9 8-50 1
- ६ दी बुद्ध एगड फाइव श्राफ्टर सेन्चुरीज-पृ.१०२
- ७. दत्त, एन., ग्रर्ली मोनास्टिक बुद्धिज्म, भाग १, पृ ३३७; IHQ Viii, पृ० २४१-६.
- ⊑. IHQ भाग, ⊑, पृ.७=१८४ ।
- ९ ले माउसिन, वि. पृ. २१३,३२३; इण्डियन एग्टिक्वेरी में उसका अंग्रेजी अनुवाद प्रकाशित, १९०८ ।
- १० ले कौंसीय द राजगृह ।
- ११,  ${
  m ZDMG}$ . भा $\,$ ३४, सन् १८८०, पृ. १८४ ।  $^{\circ}$

भी इसका समर्थन किया।

उक्त प्रम।णों के म्राधार पर प्रथम संगोति की ऐतिहासिकता को ग्रस्वीकार करने का साहस हम में नहीं है । ग्रौर फिर गवांपति एवं पुराण के कथनों में बुद्ध-वचनों की ऐतिहासिकता स्वयंसिद्ध है । <sup>९ २</sup>

प्रस्तुत संगीति में घम्म ग्रौर विनय - तथा सुमंगलविलासिनी (निदान-कथा) के ग्रनुसार ग्रभिधम्म का भी संगायन हुग्रा था, यह स्वीकार करना सम्भव नहीं। पूसें ने इस संगीति को पातिमोक्ख<sup>93</sup> ग्रसेम्बली कहा ग्रौर नलिनाक्ष दत्त ने इसे क्षुद्रक विनय नियमों (खुद्कानुखुद्कानि सिक्खापदानि) को विनिश्चित करने के लिए ग्राहूत परिषद् माना। दीपवंस ग्रौर स्पष्ट वर्णन प्रस्तुत करता है। उसके ग्रनुसार ग्रान द, उपालि ग्रौर कुछ ग्रन्य शिष्यों ने इस संगीति को सम्पन्न किया ग्रौर घम्म ग्रौर विनय का संगायन किया। यहाँ धम्म ग्रौर विनय का सम्बन्ध कुछ थोड़े से मूलसुत्तों से होना चाहिए, न कि समूचे पालि त्रिपिटक से।

## दितीयसंगीति

भगवान् बुद्ध के परिनिर्वाण के लगभग १०० वर्ष बाद ( वस्ससतपरिनिब्बुते भगवति ) द्वितीय संगीति वंशाली में हुई। इसे 'सप्तसतिका' भी कहा गया है। इसके झायोजन की पृष्ठभूमि में कुछ भिक्षुम्रों द्वारा विनय-विपरीत याचरण-मार्ग का झम्यास था। यश ने देखा कि तथाकथित बौद्ध भिक्षु सिंगिलोणकप्प, द्वंगुल-कप्प, गामान्तरकप्प, श्रावासकप्प, श्रनुमतिकप्प, ग्रचिरणकप्प, द्रमथितकप्प, जलोगीयान, श्रदसक निसिदन धौर जातरूपरजतग्रहण इन दस वस्तुग्रों को स्वीकार करने लगे हैं। यह नियमविरुद्ध ग्राचरण संघ को दूषित कर देगा। इस प्रकार के श्रपने विचार व्यक्त करने पर उसे परिसारणीयकम्म का दर्णड दिया गया। यक्ष के प्रयत्न से रेवत थेर की श्रध्यक्षता में यह संगीति बुलायी गई। यहाँ भिक्षुग्रों में दो दल स्पष्टतः दिखाई देने लगे-एक पाचीनक जो दस-वस्तुग्रों के ग्रहण करने के पक्ष में थे श्रीर दूसरा पावेय्यक जो इनके विपरीत था। संगीति ने दस वस्तुग्रों को ग्रहण करना विनय विपरीत माना । फलस्वरूप एक पृयक् ही महासंगीति का निर्माण हो गया। <sup>९ ४</sup> विनीतदिव के श्रनुमार इस

- १२, उपाघ्याय, भरतसिंह, पालि साहित्य का इतिहास, पृ. ५७–५५
- १३. देखिये, ग्रलीं मोनास्टिक बुद्धिज्म, भा. १, पृ. ३३९।
- १४, ग्रर्ली मोनास्टिक बुद्धिज्म, भा १ पृ ३३६
- १४, दीपवंस, ४-३० में महासंगीति नाम है श्रौर महावंस, पृ. ३-४ में इसे महासांघिक कहा गया है ।

संगीति का मूल कारएा महादेव (१३७ बुद्धाब्द) द्वारा मान्य पाँच वस्तुएँ थीं—-ग्रहैंतों में भी राग हो सकता है, उनमें ग्रज्ञान बने रहने की सम्भावना है, वे संशयापन्न भी हो सकते हैं, दूसरे के द्वारा वे ज्ञान प्राप्त भी कर सकते हैं ग्रौर ग्रचानक मात्र शब्दोच्चारएा से मार्ग की प्राप्ति हो सकती है। सम्भव है, ये शङ्काएँ सामान्यतः तथाकथित ग्रर्हतों के सन्दर्भ में उठायी गई हैं<sup>१६</sup>।

द्वितीय संगीति का उल्लेख हमें चुल्लवग्ग–विनयपिटक दीपवंस, महावंस, समन्तपासादिका, द्यूनसाङ्ग के पश्चिमी देशों के रिकार्ड, तिब्बती दुल्वा ग्रादि में मिलता है। थोड़ा-बहुत ग्रन्तर होने के बावजूद ये सभी उल्लेख चुल्लवग्ग पर ग्राधारित हैं।

इस संगीति की ऐतिहासिकता अब निर्विवाद रूप से स्वीकृत हो चुकी है। कर्न ने पहले बुद्धिस्टिक स्टडीज में इसे कल्पनाजन्य माना पर बाद में मेन्युल-आफ बुद्धिज्म में उनका सन्देह दूर हो गया। ग्रोल्डेनवर्ग ने इसे सर्वाधिक सत्य घटना कहा (विनय पिटक, भूमिका, पृ. २९)। इस समय तक बौद्ध संघ के पास विनय का कोई प्रारूप अवश्य रहा होगा जिसके आधार पर इस संगीति में निर्णय लिये गये।

### तृतीय संगीति

बुद्ध के समय तक ग्राते-ग्राते बौद्धधर्म ग्रपेक्षाकृत सरल हो गया था। ग्रनेक भिक्षु ग्रपने ही नाम से उपदेश देने लगे थे ग्रौर मठाधीश बन गये थे। इस स्थिति में विनय नियमों में शैथिल्य ग्राना ग्रौर उपोसथ एवं पारएगा न होना स्वाभाविक था। ग्रशोक ने यह ग्राचारगत शिथिलता दूर करने का यथाशक्य प्रयास किया। तृतीय संगीति इसी भूमिका के साथ पाटलिपुत्र में मोग्ग-लिपुत्ततिस्स थेर की श्रघ्यक्षता में हुई थी। इसका उल्लेख दीपवंस, महावंस, समन्तपासादिका, तिब्बती दुल्वा ग्रौर कुछ चीनी साहित्य में मिलता है। परन्तु चुल्लवग्ग ग्रौर ग्रशोक के शिलालेख इस विषय में मौन हैं।

मिनयेफ, कीथ, फ्रोन्के यादि विद्वानों ने इस संगीति की ऐतिहासिकता के विषय में सन्देह व्यक्त किया है क्योंकि चुल्लवग्ग जैसे प्राचीन ग्रन्थ में इसका उल्लेख भी नहीं। पर यह विचार श्रब किसी को मान्य नहीं। सम्भव है स्थविरवादा भिक्षुष्ठों ने इसे ग्रपनी ही संगीति मानकर उल्लेख करना ग्रावश्यक न समभा हो। जहाँ तक ग्रश्वोक के शिल।लेखों में इसका उल्लेख न होने का प्रश्न है यह सही नहीं। ग्रशोक ने संघ से कुछ भिक्षुग्रों के निष्कासन की बात

१६. पाउसन, "फाइव प्वांट्स आफ महादेव एगड दी कथावत्यु", J-<u>RAS</u>, १९१०, पृ. ४१३-२३; अर्ली बुद्धिष्म पृ., ४११-३. अपने शिलालेख में की है।<sup>१७</sup> मोग्गलिपुत्त तिस्स को ग्रधिक महत्व देने के लिए भी संभवतः ग्रशोक ने इस विषय में स्वयं को बाहर रखा हो। संगीति का मुख्य उद्देश्य तत्काल में प्रचलित १७ सम्प्रदायों का निराकरणा श्रौर स्थविरवाद का प्रस्थापन था। मोग्गलिपुत्तत्तिस्स ने कथावत्थ्यु की रचना कर थह काम पूरा किया। सम्भवतः श्रभिधम्मपिटक का संकलन इसी संगीति का परिणाम रहा हो। विदेशों में बौद्धधर्म के प्रचार के लिए भिक्षुग्रों को भेजे जाने का निश्चय करना इस संगीति की बड़ी भारी देन बौद्ध संस्कृति को सिद्ध हुई है।

## अन्य संगोतियां

इन तीन संगीतियों के ग्रतिरिक्त भिन्न-भिन्न समय पर कुछ ग्रौर संगीतियाँ हुई । ई०सन्१०० में चतुर्थ संगीति कनिष्क ने बुलाई थी। सिंहल परम्परानुसार श्री लंका में तीन संगीतियाँ हुई — प्रथम संगीति ग्ररिष्ठ थेर की ग्रघ्यक्षता में देवानंपियतिस्स के काल (२४७-२०७ ई. पू.) में हुई । द्वितीय संगीति महाथेर रक्खित के तत्वावधान में वट्टगामिनि ग्रभय (१०१-७७ ई.पू.) के काल में हुई ग्रौर तृतीय संगीति महाथेर हिक्कडुवे सिरि सुमंगल के सभापतित्व में १९६५ ई० में हुई । इसी प्रकार थाइलेग्रड ग्रौर वर्मा की भी कुछ ग्रपती परम्परायें हैं। पञ्चम संगीति जो माग्रडने (%ीलंका) में हुई उसका विशेष महत्व इसलिए है कि स्थायित्व की दृष्टि से समूचा पालि त्रिपिटक संगमरमर पत्थर पर उकेरा गया । ग्रौर छठवीं संगीति ग्रभी १९५४ में रंगून में हुई थी। इन सभी का उद्देश्य पालि त्रिपिटक का संरक्षण करना था।

#### संघ प्रकार

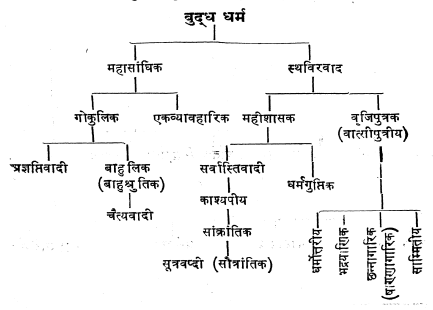
बुद्ध ने प्राचीन परम्परानुसार ग्रपने संघ का निर्माण किया श्रौर उसके चार भेद किये—उपासक, उपासिकायें, भिक्षु ग्रोर भिक्षुणियां। यद्यपि उन्होंने विशेष व्यान भिक्षु ग्रौर भिक्षुणियों के बनाने में लगाया पर उपासकों को भी वे उद्बोधित करते हुए दिखाई देते हैं। तपस्सु ग्रौर मल्लिक ऐसे ही उपासकों में ग्रग्रण्य थे । बुद्ध मूलतः ग्रपने धर्म को साधारण जन तक पहुँचाने के पक्ष में नहीं थे परन्तु ब्रह्मयाचना के परिणामस्वरूप वे इसके लिए तैयार हो गये। इसी प्रकार वे पांसुकूलचीवर, सुक्खमूल सेनासन, पूतिमुत्तभेसज श्रौर पिण्डियालोप भोजन जैसे नियमों के निर्माण तथा बुद्ध विहारादि को ग्रावास र्फ्य में स्वीकार करने

१७. कार्पस इन्सक्रिप्सन इग्डिकेरम, भाग १, श्रॉक्सफ़ोर्ड, १९२४. ८, १६०

के लिए तैयार नहीं थे। परन्तु जैसे जैसे संघ के चतुर्विधप्रकारों में दृद्धि होती गई, आवश्यकता तदनुरूप बढ़ती गई। फलत: वेग्नुवन जैसे उद्यानों को प्रहरण किया गया और लोग, विहार, प्रासाद, गुहा उद्यान आदि को निवास एवं घ्यान योग्य माना गया। इस सन्दर्भ में देवदत्त का आग्रह कठोर चर्या के निर्धारण के लिए न चल सका। आनन्द के प्रयत्नों से भिक्षुग्णी संघ की भी स्थापना हो गई। पर कौशाम्बी भिक्खुओं की नियमों के प्रति आपत्ति और अनापत्ति तथा देवदत्त की नियमों के प्रति अवहेलना संघभेद का प्रमुख कारण बनी।

#### सम्प्रदाय

भगवान, बुद्ध के परिनिर्वाण के बाद हुई तृतीय संगीतिमें उनके द्वारा प्रवेदित मूल बौद्धधर्म के खोजने का प्रयत्न हुग्रा ग्रौर जो खोजा गया-निर्धारित किया गया उसे थेरवाद की संज्ञा प्रदान कर दी गई । शेष १७ सम्प्रदायों को थेरवाद या स्थविरवाद परम्परा के विपरीत उठे हुए भ्रष्ट सम्प्रदाय मानकर उनका खण्डन किया गया । वस्तुतः यह संघभेद द्वितीय संगीति से ग्रधिक स्पष्ट हो गया था ग्रौर तृतीय संगीति तक ग्राते-ग्राते उनका लगभग पृथक् ग्रस्तित्व हो सिद्ध हो गया । उनमें महासांधिक सम्प्रदाय थेरवाद के विरुद्ध उदित सम्प्रदायों में प्रधान था । कयावत्थु की ग्रटुकथा ग्रौर महावंस ( ४-४-१० ) में तत्कालनी



## ( <sub>1</sub> ३२ <sup>−</sup>)

ग्रठारह सम्प्रदायों के नाम इस प्रकार दिये गये हैं<sup>9 फ</sup>।

इसके ग्रतिरिक्त महावंस ग्रौर दीपवंस में कुछ ग्रौर सम्प्रदायों का उल्लेख मिलता है—हेमवत, राजगिरिय, सिद्धत्थक, पुव्वसेलिय, ग्रपरसेलिय ग्रौर वाजिरिय । कथावत्थु ग्रट्ठकथा में उत्तरापथक, हेतुवादी, एवं वेतुल्लक का भी नाम ग्राता है । निकाय संग्रह के ग्रनुसार तृतोय संगीति के फलस्वरूप पृथक् किये गये सम्प्रदाय महासांधिक सम्प्रदाय के नेतृत्व में एक हो गये ग्रौर धीरे-धीरे इन सम्प्रदायों में विभक्त हो गये । इनमें वेतुल्यक, ग्रन्धक, ग्रौर ग्रन्य महासांधिक ग्रौर जुड गये ।



१८. सांकृत्यायन, राहुल, पुरातत्व निबन्धावली, पृ. ६८

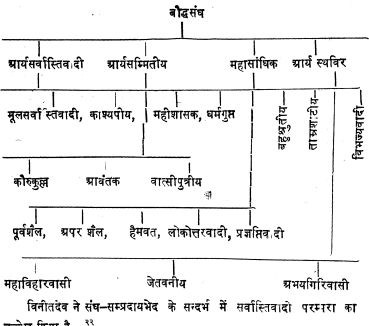
प्रष्टादशनिकाय<sup>1</sup> ( वसुमित्र प्रणीत ) में भी ये ही नाम हैं । मात्र ग्रन्तर यह है कि उक्त तालिका में बाहुलिक नाम दिया है जबकि यहाँ लोकुत्तरवादी लिखा है । शारिपुत्रपरिपृच्छासूत्र के ग्रनुसार बुद्ध के परिनिर्वाण से द्वितीय शताब्दी में महासांधिक सम्प्रदाय की उत्पत्ति हुई, एवं उनसे एकव्यावहारिक, लोकोत्तर-वादी, कौक्कुलिक, बहुश्रुतिक एवं प्रज्ञप्तवादी सम्प्रदाय निकले । निर्वाण से तृतीय शताब्दी में वात्सीपुत्रीय एवं सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय निकले । निर्वाण से तृतीय शताब्दी में वात्सीपुत्रीय एवं सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय उदित हुए । वात्सीपुत्रीयों से धर्मोपक, भद्रयानिक, सम्मतीय, एवं धर्णणगरिक सम्प्रदायों का जन्म हुग्रा । सर्वास्तिवाद से महीशासक, धर्मगुप्तक एवं सुवर्षक निकाय निकले । स्थविरों से ही काश्यपीय एवं सूत्रवादी उत्पन्न हुए । संक्रान्तिकों की उत्पत्ति स्थविरवाद के क्रोड से ही निर्वाणकी चतुर्थ शताब्दी में हई ।<sup>50</sup>

भव्य की द्वितीय सूची में महासां धिक सम्प्रदाय की उत्तरकालीन स्थिति पर प्रकाश पड़ता है ।

भव्य की प्रथम सूची काश्मीरक सर्वास्तिवादियों की परम्परा को ग्रौर तृतीय सूची, सम्मतीय परम्परा को सूचित करती है। इन तीनों सूचियों में पर्याप्त मतभेद दिखाई देते हैं। महाव्युत्पत्ति में एक ग्रन्य प्रकार का ही विभाजन मिलता है—<sup>3</sup>

दीपवंस-महावंस के अनुसार मूलनिकाय थेरवाद से महासांघिक की उत्पत्ति हुई । महासांघिक से एकव्यावहारिक, गोकुलिक, प्रज्ञाप्तिवादिन, बाहुलिक, भ्रौर चैत्यवादी हुए, भ्रौर थेरवाद से महिसासक, वात्सोपुत्रीय (वज्जिपुत्तक), सर्वास्ति-वादी, काश्यपीय, सांक्रांति, सौत्रांतिक, धम्मगुप्तिक, घर्मोत्तरीय, छन्नागारिक, भद्र-यानिक श्रौर सम्मितीय निकायों की उत्पत्ति हुई ।

- १९, राहुल सांकृत्यायन, ग्रभिधर्मकोश, भूमिका, पृ.५, विनयपिटक, हिन्दी अनुवाद, भूमिका, पृ-१-२, वौद्धधर्म तथा ग्रन्य भारतीय दर्शन, भाग १ पृ. ५५१,
- २०, पाण्डेय, गोविन्दचन्द्र, बौद्धधर्म के विकःस का इतिहास; पृ १७७
- २१, महाव्युत्पत्ति ( वेशिहारा द्वारा सम्पादित ) पृ. २३४- बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ-१८००



ावनातदव न सध-सम्प्रदायमद क सन्दम म सवा।स्तवादा परमारा का उल्लेख किया है----<sup>२२</sup> बौद्ध मांघ

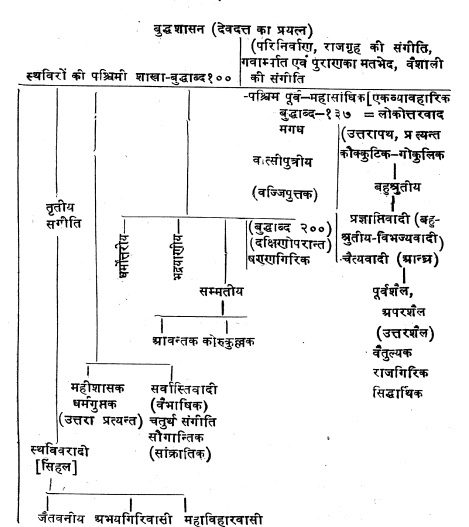
| माङ राज                        |                           |                      |                              |
|--------------------------------|---------------------------|----------------------|------------------------------|
|                                |                           |                      |                              |
| <br>ग्रार्य महासांघिक<br>।     | <br>सर्वास्तिवादी<br>।    | <br>स्थिविरवादी<br>। | <br>सम्मितीय                 |
| ।<br>पूर्वशैल,                 | ।<br>मूल सर्वास्तिवादी    | ।<br>जेतवनीय         | ।<br>कोरकुल्लक               |
| श्रपरशैल,                      | काश्यर्पाय                | ग्रभयगिरिवासी        | ग्रवन्तक                     |
| हैमवत<br>लोकोत्तरवादी <i>,</i> | महीशासक<br>धर्मगुप्तक     | महाविहारवासी         | <sup>′</sup> वार्त्सीपुत्रीय |
| प्रज्ञप्तिवादी ्               | बहुश्रुतीय<br>ताम्राशारीय |                      |                              |
|                                | विभज्यवादी                |                      |                              |

डा० गोविन्द चन्द्र पाग्रडेय ने बौद्ध निकायों की वशावली को काल कम का निर्देशन करते हुए उपसंहार किया है। साधारणतः उनका उपसंहार तर्कसंगत माना जा सकता है। वह इस प्रकार है—<sup>33</sup>

२२, बारो, पृ. २०

२३ बौद्ध धर्म के विकास का इतिहास, पृ. १८८.

Χ.



काश्यपीय (हैमवत ?)

इस प्रकार बौद्ध संघ के प्रमुख निकाय चार थे--महासांधिक, वात्सो-पुत्रीय, स्थविरवादी ग्रौर सर्वास्तिवादी । शिलालेखों में थेरवाद (विभजवाद), महोशासक, श्रावस्तीवाद, काश्यपीय, सौत्रान्तिक, धर्मोत्तरीय, भद्रयानिक, वात्सोपुत्रीय, सम्मतीय, हैमवत, महासांधिक, बहुश्रुतीय, चैत्यवाद, राजमिरीय, सिद्धत्थक, पूर्वशैल ग्रौर ग्रपरशैल निकायों का उल्लेख ग्राता है। इनमें स्थविरवाद ग्रौर महासंघ निकाय ग्रधिक महत्वपूर्ण हैं रे'।

स्थविरवाद—-बौद्धधर्म का यह मूल सम्प्रदाय है । बुद्ध परिनिर्वाग के लग-भग २०० वर्ध बाद इस सम्प्रदाय से पुद्गलवादी वज्जिपुत्तक (वास्सीपुत्रीय) नाम की शाखा स्थापित हुई जिससे कालान्तर में धर्मोत्तरीय . भद्रपाणीय . धरग्रगरिक एवं सम्मितीय नामक ग्रन्य प्रशाखात्रों ने जन्म लिया । इनमें सम्मि-तीय प्रशाखा ग्रधिक विश्रुत हुई । इस सम्प्रदाय के मुख्य केन्द्र कौशाम्बी, मथुरा एवं ग्रवन्ती थे ।

महासंघ— स्थविरवाद से सर्वप्रथम पृथक् होने वाला यह सम्प्रदाय माना जाता है । वैशाली संगीति के फलस्वरूप इसका जन्म हुग्रा । वैशाली श्रौर पाटलिपुत्र में इसके प्रारम्भिक केन्द्र थे । बाद में झान्ध्र में इसका पल्लवन हुग्रा । कालान्तर में इस सम्प्रदाय से कौक्कुटिक, चैत्स्यादी ग्रादि सम्प्रदाय खड़े हुए । चैत्य यवादियों से पूर्वशैल, अपरशैल, वैतुल्यक राजगिरिक श्रौर सिद्धार्थिक शाखायें जन्मीं । चैत्य के सन्दर्भ में मतभेद इस विभाजन का कारख रहा होगा । महासंघ को एक व्यावहारिक अथवा लोकोत्तरवाद भी कहते हैं । बुद्ध की लोकोत्तरता बोधिसत्व की कल्पना श्रौर धर्मदेव के अनुसार श्रटन्दु का स्वरूप महासंघ के प्रधान सिद्धांत हैं । त्रिपिटक के ग्रतिरिक्त संयुक्तपिटक श्रौर धारिणीपिटक को भी ये सम्प्रदाय मानते हैं । महावस्तु इनका प्रधान ग्रन्थ है । यही सम्प्रदाय महा-यान का जन्मदाता है । मगध श्रौर ग्रान्ध्र इसके विशेष महत्वपूर्ण केन्द्र रहे हैं ।

वात्सीपुत्रीय—स्थविरवाद का यह तृतीय मुख्य सम्प्रदाय था जो बुद्ध परिनर्वाण के लगभग दो सौ वर्ष बाद ग्रावर्भूत हुग्रा । बाद में इसी से सम्मितीय निकते । ग्रौर सम्मितीयों में से ग्रावन्तक ग्रौर कुरुकुल्लक सम्प्रदायों का जन्म हुग्रा । वात्सीपुत्रीय सम्प्रदाय से ही धर्मोत्तरीय भद्रयाणीय ग्रौर षर-एगरिक परम्पराग्रों का उद्भव हुग्रा । कथावस्तु में इन सब सम्प्रदायों के दार्श-निक मतभेद मिलते हैं ।

सर्वास्तिवाद स्थविरवाद की यह चतुर्थ शाखा थी जिसकी उत्पत्ति वार्त्सापुत्रीयों के बाद हुई । परम्परानुसार कनिष्क के काल में सर्वास्तिवादियों की संगीति हुई थी जिसमें ग्रभिधर्म महाभाषा का प्रखयन किया गया । विभाषा के ग्रनुयायी ही वैभाषिक कहलाये । कालान्तर में वैभाषिक भी दो भेदों में विभक्त हो गये काश्मीर वैभाषिक ग्रौर पाझ्चात्य वैभाषिक । सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय ग्रभिधर्म पिटक को विशेष रूप से मानता था ।

२४ शास्त्री, ग्रजय मित्र, ग्रलीं बुद्धिज्म, पृ ६६

सुत्तपिटक को मानने वाला सम्प्रदाय सौत्रान्तिक कहलाया । प्राचीन शास्त्रों में हीनयानी सम्प्रदायों में वैभाषिक ग्रौर सौत्रान्तिक सम्प्रदायों की ही चर्चा धाती है। काश्मीर ग्रौर मथुरा के वौभषिकों में भेद प्रदर्शित करने के लिए काश्मीरी वैभाषिकों को मूल सर्वास्तिवादी भी कहा गया।

#### महायान

महासांधिक सम्प्रदाय से संक्रमित होता हुया धौढधर्म महायान की सीमा तक पहुँचा। भगवान, बुद्ध के रूपान्वित भौतिक काय को महासांधिकों ने विशुद्ध माना थ्रौर उनके व्यक्तित्व को लोकोत्तर स्वीकार किया। भक्ति के प्रवाह के साथ-साथ बुद्ध की अलौकिकता, महापुरुषलक्षरणों की विशेष रूपता बुद्ध संख्या, प्रतिमा लक्षरण, बोधिसत्व की माहात्म्य बुद्धि, पारमिता, प्राप्ति त्रिकाय सिद्धान्त, लौकिक धर्मों में प्रज्ञप्तिमात्रत्व ग्रादि तत्वों में विकास होने लगा। संकी-र्राता के दायरे से हटकर महायान ने सर्वाधिक विस्तृत दृष्टिकोण श्रपनाया। फलतः वे स्वयं महायानी कहलाने लगे भ्रौर दूसरे को हीनयानी नाम दे दिया। गाविन्द चन्द्र पारडिय ने महायान के इतिहास को तोनयुगों में निर्धारित किया है---(१) बीजकाल--तथागत की रुम्बोधि से वतुल्यकों तक, (२) सूत्रकाल-ई प्रू प्रथम शतःब्दी से ई. तृतीय शताब्दी तक, थ्रौर (३) शास्त्रकाल-नागार्जुन से परवर्ती।

महायान की दो शाखायें हुई—माध्यमिक ( शून्यवाद ) श्रौर योगाचार ( विज्ञानवाद ) । मध्यमिक शाखा के पुरस्कर्ता हैं शून्यवादी स्राचार्य नागार्जुन द्यौर योगाचार के प्रवर्तक हैं श्रचार्य मैंत्रेयनाथ । वसुबन्धु के शिष्य दिङ्नाग के द्वारा संस्थापित तान्त्रिक योगाचार शाखा ने भी इसके दिकास में पर्याप्त योगदान दिया ।

#### तान्त्रिक महायान-

कालान्तर में प्राचीन बौद्ध ग्रन्थों के आधार पर ही बौद्ध धर्म में और भी विकास हुआ। आटानाटीयसुत्त का अवलम्बन कर तोतिक प्रवृत्तियाँ बढ़ने लगीं। महासांधिकों में ही धारणीपिटक की कल्पना ने और धान्यकटक में तृतीय धर्म-चक्रप्रवर्तन की मान्यता ने इन प्रवृत्तियों को आगे आने में और भी सहायता दी। मैंत्रेय और असंग को विचारधारा ने उन्हें पल्लवित किया। बौद्धधर्म की यह स्थिति चतुर्थ शती तक रही। तात्वरत्नावली ( अद्यवज्जसंग्रह ) के अनुसार महायान की दो शाखार्ये हुई'---पारमितानय और मन्त्रनय। बाद में मन्त्रनय से वज्वयान, कालचक्रयान और सहजयान सम्प्रदायों का विकास हुआ। कुछ

२५ बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ ६२२,

लोग तन्त्रयान से नागार्जुन का सम्बन्ध जोड़ते हैं। गुरु-शिष्य-परम्परा से यह तान्त्रिक साधना धर्मकीर्ति तक चली ग्रायी। ग्रतः लगभग सातवों शती तक यह तन्त्र-साधना ग्रपने रूप में बनी रही। पारमिताग्रों की प्राप्ति के लिए मन्त्रों ग्रौर धारणियों का उपयोग इस समय किया जाता था। डॉ० विनयतोष के प्रनुसार तन्त्रयान को बढ़ाने में ग्रार्यदेव का भी हाथ था। <sup>२ ६</sup> डॉ० विनयतोष भट्टाचार्य ने तान्त्रिक बौद्धधर्म से तन्त्रयान, मन्त्रयान, भद्रयान ग्रादियानों का मी सम्बन्ध जोड़ा है। काजी दवा समदुप ने मन्त्रतन से क्रियातन्त्रयान, चर्या-तन्त्रयान ग्रौर योगतन्त्रयान तथा योगतन्त्रयान से महायोगतन्त्रयान, ग्रनुत्तरयोग-तंन्त्रयान ग्रौर ग्रतियोगतन्त्रयानों का उद्भव बताया। <sup>२ ७</sup>

राहुल सांकृत्यायन के ग्रनुसार उत्तरवर्ती महायान बौद्धधर्म मन्त्रयान के विकास का ही परि**ग्**राम है । उन्होंने इसे मन्त्रयान काल' के नाम से ग्रभिहित किया है । उनके ग्रनुसार विकासक्रम इस प्रकार है—-<sup>२५</sup>

| सूत्ररूप में मन्त्र - ई० पूब ४००-१०० ई०पूब | )     |
|--------------------------------------------|-------|
| षारिग्गी मन्त्र – ई० पू० १००-४०० ई०        | )     |
| यन्त्र-मन्त्र – ई० ४००–७००                 | ) नरम |
| वज्जयान– ई० ८००–१२००                       | ) गरम |

मन्त्रयान में मन्त्रों ग्रोर धारणियों के माध्यम से निर्वाण पाने का निर्धारण है। परन्तु बज्ज्यान में इसके श्रतिरिक्त यन्त्र, मांस, मद्य श्रौर मैथुन का भी परिगणन किया है। बौद्धधर्म का यह विकृत रूप ग्रत्यन्त धिनौना सिद्ध हुग्रा। उसका शाश्वत उपदेश था—प्राणतिपात करना, चोरी करना, परस्त्रीसेवन करना, ग्रसत्य बोलना। <sup>२ ६</sup> वहाँ साधना के निमित्त शक्ति की ग्रावश्यकता बतायी गई। चामत्कारिक सिद्धियों के लिए मारण, मोहन, उच्चाटन, वशीकरण, स्तम्भन, विद्वेषण, ग्राकर्षण, शक्तिक ग्रादि कर्मों का विधान किया गया। गुह्यसमाजतन्त्र वज्ज्यान का प्रमुख ग्रन्थ है।

इसके बाद सहजयान और कालचक्रयान जैसे कुछ और वीभत्स सम्प्रदाय खड़े हुए। इनमें निर्वाएा प्राप्ति को और भी सहज बना दिया गया। योग के नाम पर इन सम्प्रदायों में दुराचरएा असीमित हो गया। भारतीय संस्कृति इस कुत्सित आचार-विचार को सहन न कर सकी और फलत: बौद्धधर्म को समास-प्राय हो जाना पड़ा।

२६. जर्नल म्राफ रायलएशियाटिक सोहनइरी म्राफ बंगाल, १९१८ ई० भाग१. पार्ट २, पृ० १७४-१८४

- २७. तान्त्रिक बौद्धसाधना श्रीर साहित्य, पृ० १०४
- २८. पुरातत्व निबन्धावली, पृ० १११

२६. उपाघ्याय, नगेन्द्रनाथ, तान्त्रिक बौद्धसाधना ग्रौर साहित्य, पृ०१११ग्रादि ।

## परिवर्त २

## बौद्ध साहित्य ग्रौर ग्राचार्य

## पालि साहित्य

वर्तमान बौद्ध साहित्य पालि, प्राकृत, संस्कृत, तिब्बतन, चायनीज, सिंहली, बर्मो ग्रादि भाषाग्रों में उपलब्ध होता है। परन्तु भगवान् बुद्ध के प्राथमिक ग्रौर प्रमासिक उपदेश मगध प्रदेश की तात्कालिक जनभ षा मागधी में ही प्राप्त होते हैं। इसी मागक्षी को कालान्तर में पालि कहा जाने लगा। यही पालि भाषा प्राकृत भाषा की प्राथमिक सीढ़ी है। हिन्दी, मराठी ग्रादि ग्राधुनिक ग्रार्य भाषाएं संस्कृत की ग्रपेक्षा पालि ग्रथवा प्राकृत भाषा के निकट ग्राधिक हैं।

पालि साहित्य का विकास भगवान् बुद्ध के समय से लेकर श्वेग्राघुनिक काल तक होता श्राया है। इस समूचे साहित्य में पिटक साहित्य का विशेष महत्व है। इसका संगायन राजग्रह, वंशाली श्रौर पाटलिपुत्र में हुई संगीतियों में श्रुति परम्परा के श्राधार पर किया गया था। इसी संगायन के श्राधार पर ई. पू. २६-१७<sup>9</sup> में श्रीलंका के राजा वट्टगामास्गि, ग्रभय ने उसे लिपिबद्ध कराया। इस बीच निश्चित ही पिटक के मूल रूप में कुछ न कुछ परिवर्तन-परिवर्धन हुग्रा होगा। इसलिये कतिपय विद्वानों ने उसकी सार्वाशिक प्रामास्मिकता में सम्देह व्यक्त किया है। जो भी हो, लिपिबद्ध होने के बाद तो उसमें कोई परिवर्तन नहीं हुग्रा होगा।

पिटक साहित्य मूलतः थेरवादी परम्परा का प्रतिनिधित्व करता<sup>3</sup> है। वह तीन भागों में विभक्त है—-सुत्तपिटक, विनयपिटक श्रौर ग्रभिधम्मपिटक। पिटक का तात्पर्य है पिटारी या परम्परा श्रौर सुत्त का तात्पर्य है सूत्र या धागा। प्रर्थात् सुत्त पिटक का तात्पर्य है कि जैसे सूत का गोला फेंकने पर दूसरे के हाथ मेंवह उलभना हुआ चला जाता है उसी प्रकार महात्मा बुद्ध का धर्मोपदेश श्रुति-परम्परा से उनके शिष्य-प्रशिष्यों के साथ चला ग्राया है। बुद्धघोष ने भी 'पिटक पिटकत्थबिदु परियत्तिभाजनत्थतो श्राहू' कहकर इसी श्राशय की पुष्टि की है। 'ग्राच र्य ग्रसंग ने सुत्त का ग्रर्थ 'सूचनात् सूत्रम्' के रूप में किया है। यह

१. दीपवंस, २०. २०-२१; महावंस, ३३. १००-१०१

- २. तेपिटक संगहित साटठकथं सब्बं थेरवाद
- ३. पिटकं पिटकत्यविदु परियत्तिभाजनत्थतो ग्राहु । तेन संघानेत्वा तयो पि विनयादयो भेदा ॥ ग्रठुसालिनी, पृ०१क,

व्याख्या भो बुद्धघोष के कथन का समर्थन करती है। संस्कृत में 'सूत्र' शब्द से तात्पर्य संक्षिप्त कथन से है। परन्तु यह व्याख्या सुत्तपिटक के सन्दर्भ में उपयुक्त नहीं। क्योंकि वहाँ कथन का विस्तार भी मिलता है ग्रौर उसकी पुनरुक्ति भी। यहाँ 'सुत्त' का ग्रर्थ 'सूक्त' ग्रर्थात् 'ग्रच्छी तरह से कहा गया' ग्रहरग किया जाय तो ग्रधिक उपयुक्त होगा।

सुत्तपिटक का विषय भगवान के उपदेशों का संग्रह करना मात्र है। यहां भगवान कहीं स्वयं उपदेश देते हैं, कहीं सारिपुत्र, मौद्गल्यायन या ग्रानन्द जैसे वरिष्ठ शिष्यों को उपदेश देने का ग्रादेश देते हैं ग्रौर कहीं उपदिष्ठ विषय का ग्रनुमोदन करते हैं। इस प्रकार बुद्धत्व प्राप्ति से लेकर निर्वाण-प्राप्ति तक के ४५ वर्षों के भ्रमणकाल की जीवनचर्या का चित्रण सुत्तपिटक में मिलता है। इसी सन्दर्भ में तत्कालीन भारतीय संस्कृति का विवरण भी उपस्थित किया गया है।

सुत्तपिटक सुत्तों में विभक्त है। इसमें गद्य श्रौर पद्य दोनों मिलते हैं। इसलिये इस पालि साहित्य का चम्पू काव्य कहा जा सकता है। प्रायः प्रत्येक सुत्त यह स्पष्ट करता जाता है कि उपदेश कहाँ और किसके द्वारा किया गया है। उपदेश समाप्त होने के बाद श्रोता ग्रथवा प्रश्नकर्ता ग्रपने इतज्ञतापूर्ण उद्गार व्यक्त करता है ग्रौर साथ ही भगवान बुद्ध की शररा में और उनके धर्म तथा संघ की शररा में जाने का भी संकल्प करता है।

भगवान, बुद्ध परम मनोवैज्ञानिक थे। वे उपदेश देने के प्रसंग में ग्रपने श्रोता ग्रथवा शिष्य की शक्ति का ग्रवश्य ध्यान रखते थे। सुत्तपिटक के ग्रध्ययन से यह स्पष्ट हो जाता है कि बुद्ध सबसे पहले दान, शोल व सदाचार सम्बन्धी उपदेश देते थे श्रौर उसके बाद ही उपमा, उदाहररणपूर्वक चतुरार्यसत्य, प्रतीत्य-समुत्पाद व ग्रात्मा श्रादि जैसे गम्भीर विषयों का विवेचन करते, बुढ़ेतर मतावलम्बी से संलाप करते समय पहले उसके सिद्धान्त को प्रस्तुत करते, बाद में उसकी समालोचना करते ग्रौर फिर श्रोता की श्रभ्यर्थना पर उसे धर्मोपदेश देते। यह उनका उपदेश कौशत्य था।

इस प्रकार सुत्तपिटक में जहां पुनरुक्ति, संवाद स्रौर उपमायें मिलती हैं वहाँ संख्यात्मक परिगरान, इतिहास व संस्कृति तथा नाटकीय गतिशीलता का भी प्रयोग दिखाई देता है।

मुक्तप्रिटक पाँच भागों में विभक्त है—दोघनिकाय, मज्भिमनिकाय, संयुत्त-निकाय, म्रंगुत्तरनिकाय म्रौर खुद्दकनिकाय । सर्वास्तिवादी सुत्तपिटक में निकाय के स्थान पर ग्रागम शब्द का प्रयोग मिलता है। दीवनिकाय तीन भागों में विभक्त है—सीलक्खन्ध, महावग्ग ग्रीर पाथेय या पाटिकवग्ग। इन तीनों भागों में कुल मिलाकर ३४ सुत्त हैं। दीवनिकाय में ग्रपेक्षाकृत लम्बे सुत्तों का चयन किया गया है परन्तु वहां कालक्रम का ध्यान नहीं रखा गया। सीलवखन्ध में शील, समाधि ग्रीर प्रज्ञा सम्बन्धी उपदेश हैं। महावग्ग ग्रीर पथिकवग्ग में भगवान बुद्ध की जीवनचर्या तथा उनके सिद्धान्तों का विश्लेषरा है।

दीघनिकाय का ब्रह्मजालसुत्त सर्वाधिक महत्वपूर्णं हैं। इसमें बुद्धकालीन बासठ प्रकार के दार्शनिक सिद्धान्तों का विवेचन किया गया है। इन सिद्धान्तों को वहां मिच्छादिट्टि की संज्ञा दो गई है। जैनागमों में प्राय: इन्हीं सिद्धान्तों की संख्या ३६३ बताई गई है। इसी सुत्त में प्रसङ्गवश तात्कालिक सामाजिक जीवन का भी सुन्दर चित्रण किया गया है। जीवनयापन के साधन, श्रामोद-प्रमोद के प्रकार, सौन्दर्य सामग्री, युद्ध के प्रकार श्रादि विषयों का श्रच्छा वर्णन मिलता है। सामञ्जफलसुत्त में बुद्धकालीन छह तीर्थंकरों के श्रनुसार पाप-पुराय का रूप प्रस्तुत किया गया है। ये छह तीर्थंकर हैं--- पूर्या काश्यप, मक्खिलि गोसाल, ग्रजितकेस कम्बलि, पक्तुधकचायन, निगण्ठनातपुत्त ग्रौर संजय-बेलट्टिपुत्त। ग्रम्बट्टसुत्त में जातिवाद के विरुद्ध भगवान, ने मन्तव्य रखा है। वहां कहा गया है कि जातिवाद, गोत्रवाद, मानववाद श्रौर ग्रावाह विवाह के बन्धन छोड़कर ही श्रनुपम विद्या श्रौर श्राचररण की सम्पदा का साक्षात्कार किया जाता है।

खत्तियो सेठ्ठी जनेतस्मि ये गोत्तपटिसारिनो ।

विद्याचरणसम्पन्नो सो सेट्ठो देवमानुसे ॥

सोएादंड ग्रौर कूटदन्त ग्रोदि सुत्तों में ब्राह्मए। वर्ग के ग्राचार-विचार को ग्रालोचना की गई है। सीहनाद, पाटिक, महापरिनिव्वाएा, संगीति ग्रादि सुत्तों में निगण्ठ नातपुत्त के सिद्धान्तों की पर्यालोचना मिलती है। पोट्टपाद, केवट्ट ग्रादि सुत्त पञ्चस्कन्ध के विवेचन की दृष्टि से ग्रौर महापरिनिव्वाएा, महापदान ग्रादि सुत्त भगवान, बुद्ध की जीवन घटनाग्रों की दृष्टि से उपयोगी हैं। महा-गोविन्दसुत्त राजनैतिक भूगोल की दिशा में ग्राधिक महत्वपूर्एा है।

मज्भिम निकाय में मध्यम आकार के सुत्त संग्रहीत हैं। यह निकाय सांस्कृतिक सामग्री से भरपूर है। बौद्ध सिद्धान्तों की दृष्टि से तो इसे महापंडित राहुल सांकृत्यायन के शब्दों में "बुद्धवचनामृत" कहा जा सकता है। इस निकाय में १५ वग्ग हैं, जिनमें कुल मिलाकर १५२ सुत्त हैं। इनमें बैदिक व जैन सिद्धान्तों की पर्यालोचना करते हुए बौद्ध सिद्धान्तों को प्रधिकाधिक स्पष्ट करने का प्रयास किया गया है। इन्हीं प्रसङ्गों में भौगोलिक, ऐतिहासिक व सांस्कृतिक सामग्री भी प्रस्तुत की गई है।

संयुत्त निकाय में छोटे-बड़े सभी प्रकार के सुत्तों का संकलन है। ये ४ वर्गों में विभक्त हैं—संगाथवग्ग, निदानवग्ग, खन्धवग्ग, सडायतनवग्ग धौर महावग्ग। इनमें कुल ४६ संयुत्त हैं। यहाँ कोसलराज प्रसेनजित का मगधराज अजातशत्र के साथ युद्ध, विवाह व भेंट ग्रादि का वर्णन है। इसके ग्रतिरिक्त लिच्छवि, कोलिय ग्रादि राजाग्रों के भी प्रसङ्ग मिलते हैं। वैशाली, राजग्रह, साकेत, चम्पा ग्रादि नगरों तथा मगध, कोसल, काशी ग्रादि प्रदेशों का भी पर्याप्त वर्णन मिलता है।

श्रंगुत्तर निकाय संख्यात्मक शैली में संकलित है। इसमें ११ निपात हैं श्रोर १६९ वग्ग हैं। हर निपात किसी एक ही संख्या विशेष से सम्बन्धित रहता है। जैसे एकक या दुकनिपात में उन्हीं वस्तुओं का विवेचन किया जायगा जो एक या दो संख्या से ही सम्बन्धित होगा। सांस्कृतिक सामग्री की दृष्टि से तो यह निकाय श्रत्यन्त महत्वपूर्ण है। शैली की दृष्टि से इस निकाय की तुलना जैनों के ठाणांग नामक आगम से की जा सकती है।

खुद्दक निकाय छोटे-छोटे ग्रन्थों की सामुदायिक संज्ञा है। भाषा, शैली श्रीर विषय की दृष्टि से यहाँ विविधरूपता द्रिखाई देती है। इस निकाय में बुद्धघोष के श्रनुसार १५ ग्रन्थ सम्मिलित हैं---खुड्कपाठ, धम्मपद, उदान, इति-वुत्तक, सुत्तनिपात, विमानवत्थु, पेतवत्थु, थेरगाथा, थेरोगाथा, जातक, निद्देस, पटिसेंभिदामग्ग, ग्रपदान, बुद्धवंस और चरियापिटक। सुमङ्गलविलासिनी की निदानकथा में बुद्धघोष ने एक ग्रन्थ परम्परा का भी उल्लेख किया है जिसके अनुसार खुद्दकनिकाय ग्रभिधम्मपिटक के ग्रन्तर्गत माना गया है। इस प्रकार ग्रीर पारस्परिक विरोधी परम्पराएँ मिलती हैं जिनमें कुछ परम्पराएँ खुद्दक-निकाय के कतिपय ग्रंशों को प्रामासित नहीं मानतीं।

इस विवेचन से यह स्पष्ट है कि खुद्दकनिकाय प्रथम चार निकायों के बाद का संग्रह है। भाषा, शैली स्रौर भावों की दृष्टि से भी वह बाद का ही सिद्ध होता है। विवेकवाद की स्रपेक्षा यहाँ काब्यात्मक तत्व स्रधिक हैं।

खुद्कनिकाय के कुछ ग्रन्थ अत्यन्त महत्वपूर्ण हैं। जैसे धम्मपद नैतिक उपदेशों का इतना मुन्दर संग्रह है कि उसे बौद्धों की गीता कहकर पुकारा गया है। शायद इसीलिय प्रत्येक बौद्ध भिक्षु को इसे कर्राठस्थ करना अनिवार्य बताया गया है। थेर गाथा एवं थेरीगाथा क्रमशा: बौद्धकालीन भिक्षु एवं भिक्षुं एयों के जीवन की अनुभूतियों के पद्यबद्ध संस्मरण हैं। जातक भगवान, बुद्ध की बोधिसत्व इम्मदस्था सम्बन्धो जन्मकथाओं का संकलन है।

X C

इस प्रकार सुत्तपिटक पालि साहित्य का एक महत्वपूर्ण सामुदायिक ग्रन्थ है जिसमें बुद्धकालीन धार्मिक, राजनीतिक, सांस्कृतिक, ऐतिहासिक, भौगोलिक श्रोर भाषावैज्ञानिक ग्रगाध सामग्री बिखरी पड़ी हुई है। इसके ग्रन्थों का श्रभी तक हिन्दी, ग्रंग्रेजी ग्रादि भाषाग्रों में ग्रनुवाद तो ग्रवश्य हुग्रा है परन्तु विशेष श्रध्ययन की दृष्टि से ग्रभी भी ये ग्रछूते से ही हैं। यदि सांस्कृतिक परिवेश में इनका ग्रध्ययन गम्भीरतापूर्वक किया जाय तो निःसन्देह उस क्षेत्र में कुछ नये मानदड उपस्थित किये जा सकते हैं।

## विनय पिटक

सुत्तपिटक के समान ही विनयपिटक प्रथम-द्वितीय संगीतियों का परिएाम है। बौद्ध भिक्षुष्ठों के लिए यह एक संविधान है। महाकारुगिक ने इसे निर्वारण साक्षात्कार के लिए एकायन मार्ग माना है। इसे धम्म श्रौर विनय का एक समन्वित रूप कहा जा सकता है। प्रारम्भ में विनय की श्रधिक श्रावश्यकतः प्रतीत नहीं की गई। परन्तु संघ का जैसे-जैसे विकास हुश्रा, स्वच्छन्दवादी भिक्षुग्रों के श्राचरण को संयमित करने के लिए विनय का यथारीति निर्धारण किया जाने लगा। सरभंग पूर्वकाल में सरकएडों की कुटी निर्मित कर रहता था पर गौतम द्वारा नियमों का विधान किये जाने पर उसने यह काम बन्द कर दिया । विनय के विकास का यह साक्षात् उदाहरण है। बुद्ध के परिनिर्वाण के बाद तो यही विनय भिक्षु वर्ग को दायाद बन गया।

विनय पिटक का ग्रभिधेय भिक्षु-भिक्षुणियों के नैतिक ग्रौर ग्राचारगत विधाग्रों की संरचना करना है। प्रव्रज्या, प्रोषध, वर्षावास, प्रवारणा, उपोसथ, भोजन, चीवर, उपसम्पदा, विहारनिर्माण, प्रशासन, ग्रादि विषयों पर प्रामाणिक विवेचन यहाँ उपलब्ध होता है।

विनयपिटक को तीन भागों में विभक्त किया गया है----सुत्तविभंग- 'पारा-जिक ग्रौर पाचित्तिय), खन्धक (महावग्ग ग्रौर चुल्लवग्ग), ग्रौर परिवार । मुत्तविभंग में ग्रपराध ग्रौर उनके प्रायश्चित्त-प्रकारों का वर्षान है । ग्रपराधों की संख्या २२७ बतायी गई है--चार पाराजिक, (मैथुन, चोरी, ग्रात्महत्या ग्रौर लाभेच्छा), तेरह संघादिसेस (वीर्यनाश, स्त्री का स्पर्ध वार्तालाप; ग्राकर्षण-विवाह करना, विहारनिर्माण, संघभेदादि), दो ग्रनियतधम्म, तीसनिसग्गिय पाचित्तिय धम्म (ग्रपराध की स्वीकृति पूर्वक प्रायश्चित ग्रौर वस्तु-परित्याग), वानवे पाचि-

४. न मटहं कप्पते ब्रज्ज सरे हत्थेहि भव्जित्तुं । सिल्खापदा नो पञ्जत्ता, गौतमेन यसस्सिना ॥ थेरगाथा, ४६६-९३. त्तिय धम्म् (प्रायश्चित), चार पटिदेसनिय धम्म (प्रतिदेसना), पचहत्तर सेखिय-धम्म (बाह्यशिष्टाचार) श्रौर सात श्रधिकररासमथधम्म (संघगत विवाद शान्ति के उपाय) ।

खन्धक के महावग्ग में बुद्ध की यात्रा, शिष्यउपाध्याय के कर्तव्य, उपसम्पदा, प्रत्रज्या, उपोसथ, वर्षावास, प्रवारिणा, भेषज्य, स्वेदकर्म, श्राहार, चीवर, उपानह श्रादि का वर्णन है श्रीर चुल्लवग्ग तर्जनीयकर्म, नियस्सकर्म, प्रत्राजनीयकर्म, प्रतिसारणीयकर्म, उत्क्षेपणीयकर्म, पारिवासिक कर्म, शुक्रत्यागदण्ड, विनय, वस्त्र, बाह्यालंकार, बिहार, श्रावास, प्रशासन, प्रातिमोक्ष श्रीर प्रथम-द्वितीय संगीति का मनोरम विवेचन प्रस्तुत करता है ।

परिवार विनयपिटक का म्रन्तिम भाग है जिसे इन्डेक्स कहा जा सकता है। १९ परिच्छेदों में सम्पूर्ण विनय पिटक की सामग्रो समास रूप में संकलित करनेका यहाँ सफल प्रयास दिखाई देता है। भाषा स्रौर शैली से इसे प्रक्षिप्त माना जाना चाहिए। प्रथम परिच्छेद में लिखित ''विनयं दीपे पकासेतु पिटकं तम्वपरिएाया'' से भी यह स्पष्ट है कि परिवार का लेखन श्रीलङ्का में उत्तरकाल में हम्रा होगा।

उक्त समूचे विनय से यह स्पष्ट है कि भगवान का उद्देश्य भिक्षु को एक य दर्श साधक बनाना था ग्रौर उस साधक की साधना मानवीय तत्त्व की प्रतिष्ठा में जुटी हुई थी । बुद्ध को यह भी परिज्ञान था कि समयानुसार परिस्थितियों में परिवर्तन ग्राएगा ग्रौर भिक्खुवर्ग को उनसे संघर्ष कर जीवन-पथ का निर्माग् करना पड़ेगा । शायद इसीलिए उन्होंने साधक को 'क्षुद्रानुक्षुद्र' नियम छोड़ देने का भी ग्रादेश दे दिया था । इसका तात्पर्य यह नहीं कि भिक्षु ग्रसंयमित जीवन व्यतीत करे । उसका मानसिक ग्रौर व्यावहारिक संयम तो सदैव जागृत रहना ही चाहिए । साघु की मर्यादा उसका ग्राभूषगा है ।

विनयपिटक मात्र विनय का संग्रह नहीं । उसमें तत्कालीन भारतीय संस्कृति के ग्रनेक मनोरंजन पहलू भी उपलब्ध होते हैं । विनय के विकास के साथ-साथ साधु-जीवन की विकृत स्थिति का परिचय तो मिलता ही है साथ ही इसमें बौढेतर सम्प्रदायों के विनय नियम, ग्राभूषण, केश, कघी, दर्पण, वस्त्र, विहार निर्माण, विविध रंग, उपानह श्रादि का भी सुन्दर वर्णन दिया गया है । इस अकार विनय पिटक जहाँ बौढ संस्कृति का उद्घाटन करता है वहाँ वह तत्सम्ब-न्धित भारतीय संस्कृति के ग्रनेक ग्रध्यायों को भी प्रस्तुत करता चलता है । अभिधन्मपिटक

श्रभिधम्मपिटक बोढ़पिटक का तृतीय मणि है जो जनसाधारण के लिए नहीं किन्तु एक विशिष्ट बुद्धिवादी वर्ग के लिए संग्राह्य है। परम्परानुसार ग्रभिधम्म ( ४५ )

के प्रमुख ज्ञाता सारिपुत्र थे। शायद इसीलिए उन्हें प्रधान शिष्य के रूप में भी स्वीकार किया गया है। धर्म ग्रौर विनय का संगायन तो प्रथम-द्वितीय संगीति में हो चुका था परन्तु ग्रभिधम्म तृतीय संगीति का ही परिगाम है, यह सुनिश्चित है। ग्रतः इसका रचनाकाल ग्रशोक के समय से लेकर २९ ई०पू० में वट्टगामगि के समय तक निर्धारित किया जाना चाहिए। बुद्धघोष ने निदान कथा में ग्रभिधम्म की परम्परा का उल्लेख किया है।<sup>५</sup>

त्रभिधम्म सात ग्रन्थों का समुदाय है—धम्मसंगरिए, विभंग, धातुकथा, पुग्गलपुञ्ञत्ति, कथावत्थु, यमक ग्रौर पट्ठान । मिलिन्दपञ्ह में भी यही वर्गीकरएा मिलता है । डॉ० लाहा के ग्रनुसार इनका कालकम इस प्रकार होना चाहिए— पुग्गलपञ्जत्ति, विभंग, धम्मसंगरिए, धातुकथा, यमक, पट्ठान ग्रौर कथावत्थु । पर डॉ० भरत सिंह उपाध्याय इसमें कुछ परिवर्तन करने के पक्ष में हैं। वे धम्मसंगरिए को विभंग के पूर्व निर्मित ग्रन्थ मानते हैं। ध्रह तर्कसंगत भी लगता है । चूँकि विभंग का विस्तृत विवेचन धम्मसंगरिए में मिलता है। ग्रतः उसे पूर्ववर्ती ग्रन्थ ही माना जाना चाहिए ।

पुग्गलगञ्जति में पुद्गल अर्थात् व्यक्ति के विषय में विविध रूप से प्रज्ञप्ति प्रस्तुत की गई है। एक से लेकर दस प्रकार तक के व्यक्तियों का वर्गीकरण किया गया है। यह वर्णन अंगुत्तर निकाय से सम्बद्ध-सा प्रतीत होता है झत: पुग्गलपञ्जत्ति का सम्बन्ध अभिधम्म पिटक-से अधिक दिखाई नहीं देता।

विभंग में धर्मों का बिभाजन खन्ध म्रादि म्रठारह विशेष म्राधारों पर माधा रित है—खन्ध, म्रायतन, धातु, सच्च, इन्द्रिय, पच्चयाकार, सतिपट्ठान, सम्मप्पधान, इद्धिपाद, बोज्फंग, मग्ग, फान, म्रप्पमञ्ञ, सिक्खापद, पटिसम्भिदा, जाएा, खुद्दकवत्थु म्रौर धम्महदय । प्रायः इन सभी विभागों का प्रस्तुर्ताकरएा सुत्तपिटक म्रभिधम्म म्रौर पञ्हपुच्छ क ( प्रश्नात्मक) शैली के म्राधार पर किया गया है ।

धम्मसगरिए ग्रभिधम्मपिटक का प्रतिष्ठापक ग्रन्थ कहा जा सकता है। उसमें भौतिक ग्रौर मानसिक जगत् का सुन्दर विश्लेषण सन्निहित है। यह विश्लेषण तिकों ग्रौर दुकों के १२२ वर्गों में वर्गीकृत है। यहां मूलत: चित के दृध्र प्रकारों को कुशल, ग्रकुशल ग्रौर ग्रव्याकृत इन तीन प्रकारों में गुम्फित किया है। शैली नैतिक ग्रौर मनोवैज्ञानिक है। पारिभाषिक शब्दों का ग्राधिक्य हो जाने के कारण यह गणनात्मक पद्धति एक साधारण विद्यार्थी को हृदय-

५. हिस्ट्री ग्राफ पालि लिटरेचर, भाग १, पृ०२६

६. पालि साहित्य का इतिहास, पृ० ३८१

ग्राह्म ग्रवश्य नहीं हो पाती पर भावों ग्रथवा कर्मों का जो सूक्ष्म विक्लेषरण किया गया है वह मनोहारी ग्रवश्य है । मातृकार्ये इसकी देन हैं ।

धातुकथा विभंग का विसरलीकरण है । उसमें विभंग के स्कन्ध, ग्रायतन भीर धातु इन तीन विभंगों को लेकर ११४ धर्मों का विवेचन किया गया है— ५ स्कन्ध, १२ ग्रायतन १८ धातुएं, ४ सत्य, २२ इन्द्रियां, प्रतीत्य समुत्पाद, ४ स्मृति प्रस्थान, ४ सम्यक् प्रधान, ४ ऋदिपाद, ४ ध्यान, ४ ग्रपरिमाण, ५ इन्द्रिय, ५ बल, ७ बोध्यंग, इ ग्रष्टाङ्गिकमार्ग के ग्रंग-स्पर्श, वेदना, संज्ञा, चेतना, चित्त, ग्रधिमोक्ष ग्रीर मनस्कार । ये धर्म किस विभग में संगहित, ग्रसंगहित, सम्प्रयुक्त, विप्रयुक्त ग्रादि रूप से गर्भित हैं । इसका विवरण १४ ग्रध्यायों में किया गया है । शैली प्रश्नात्मक है ।

पट्ठान अभिधन्म पिटक का दुर्वे घ कवच है। बौद्धदर्शन का मूल सिद्धान्त प्रतीत्यसमुत्पाद इसका विवेच्य विषय है। पट्ठान शायद प्रत्यय के अर्थ में यहां प्रयुक्त हुन्ना है। ये प्रत्यय २४ हैं-हेतु, आरंभे ए, अधिपति, अनन्तर, समनन्तर, सहजात, अञ्जमञ्ज, निस्सय, उपनिस्सय, पुरेजात, पच्छाजात, असेवन, कम्म, विपाक, आहार, इन्द्रिय, घ्यान, मग्ग, सम्पयुक्त, विष्पमुक्त, आत्थि, नत्थि, विगत और मविगत। बृहदाकार होने के कारण इसे महाप्रकरण भी कहा गया है। दार्शनिक दृष्टि से यह ग्रन्थ बहुत महत्त्वपूर्ण है।

कथावत्थु— अशोक के संरक्षण में श्रोर मोग्गलिपुत्त तिस्स स्थविर के नेतृत्व में पाटलिपुत्र में हुई तृतीय संगीति का परिणाम है। इसमें तत्कालीन प्रचलित बौद्धधर्म के अठारह सम्प्रदायों के सिद्धान्तों का विवेचन मिलता है। भद्रयानिक, महीशासक, वात्सीपुत्रीय, सर्वास्तिवादी, सम्मितिय, वजिपुत्तक, महासांधिक, गोकुलिक, ग्रन्धक, अपरशैलीय, पूर्वशैलीय, राजगिरिक, सिद्धार्थिक वैपुल्य, उत्तरापथक श्रौर हेतुवादियों के सिद्धान्तों को यहाँ पूर्वपक्ष के रूप में रखकर स्थविरवादी दृष्ठिकोण से उनपर विचार किया गया है। कथावत्यु के मूलभाग में इन सम्प्रदायों का नामोल्लेख नहीं मिलता। इस कमी की पूर्ति उसकी ग्रट्ठकथा ने कर दी है। बाईस अध्यायों में विभक्त २१६ मतवादों के ( 89.)

आधार पर डा० भरतसिंह उपाध्याय ने बौद्धधर्म के ऐतिहासिक विकास को प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया है। उनके अनुसार यह क्रमिक विकास इस प्रकार हो सकता है—वजिपुत्तक, महिसासक, महासांधिक, गोकुलिक, सब्बत्थि-वादी, सम्मितिय, भद्रयानिक, कस्सपिक, हेतुवादी, उत्तरापथक, ग्रन्धक, पुब्ब-सेलिय, अपरसेलिय, राजगिरिक, सिद्धत्थिक, वेतुल्यक, महाशून्यतावादी ग्रौर वेतुल्यक।

## त्रिपिटक का विकास—

भगवानु बुद्ध द्वारा प्रवेदित उपदेशों के संकलन का प्रथम प्रयास राजगृह की प्रथम संगीति में किया गया था। संभव है, इसमें मूलभूत सिद्धान्तों पर किसी तरह भिक्ष एकमत हो गये हैं । परन्तु बुद्ध-परिनिर्वाण के लगभग १०० वर्ष बाद संघभेद स्पष्ट हो गया । द्वितीय संगोति में सुत्तपिटक श्रौर विनयपिटक का संगायत हुग्रा होगा। ग्रभिधम्मपिटक तो निश्चित ही ग्रशोक के काल का है। कूछ भाग उसके पश्चात् भी प्रक्षिप्तांश रूप में यदि जोड़ दिया गया हो तो कोई असम्भव नहीं। सिंहली परम्परा के अनुसार वज्जिपुत्तकों ने द्वितीय संगीति में ग्रभिधम्मपिटक के साथ-साथ पटिसंविदा, निद्देस, पञ्चमनिकाय का कुछ ग्रश ग्रीर परिवार को ग्रमान्य घोषित कर दिया था। 4 यह तथ्य है कि ये सभी ग्रन्थ उत्तरकालीन है। अशोक के शिलालेखों में भी पिटक के कुछ भागों का उल्लेख मिलता है। भाब्र ग्रभिलेख में सात धम्मपलियायों की गणना उपलब्ध होती है – विनय समुकसे, अलियवसानि, अनागतभयानि, मुनिगाथा, मोनेयसूत्त, उपतिसपसने श्रौर लाघुलोवाद। साँची श्रौर भरहुत के श्रभिलेखों में भिक्षुश्रों के विशेषरा के रूप में सुत्तन्तिक, पेटकी, धम्मकथिक, पञ्चनेकायिक, भाराक ग्रादि शब्दों का प्रयोग मिलता है। भरहुत स्तूप में वित्रु, मिग, हंस, विडल आदि जातक कथाओं के नाम भी मिलते हैं। ये सभी भाग पिटक में किसी न किसी रूप में संकलित हैं। ग्रतः यह कहा जा सकता है कि लगभग ई०प० तूतीय शताब्दी में सूत्तपिटक और विनय पिटक के कुछ ग्रंश स्थिर हो चुके होंगे ग्रौर ग्रभिघम्म पिटक निर्माख-पथ पर रहा होगा | ई० पू० प्रथम सदी में तो समूचा त्रिपिटक सिंहल में वट्टगामरिए के शासन-काल में लिपिबद्ध हो चुका था। परम्परानुसार कूछ ग्रद्रकथायें भी तबतक संकलित हो चुको थीं। ग्रत: यह कहा जा सकता है कि इस समय तक त्रिपिटक उसी रूप में लिपिबद्ध हम्रा था जिस रूप में ग्राज उपलब्ध है। यद्यपि कुछ परस्पर-विरोधो ग्रौर कालक्रम-

७. ज्ञानातिलोक; गाइड थ्रू दि अभिवम्मपिटक, पृ. ३८.

७. गापापापा, गारे दू फिलॉसॉफी, पृ० २३

E Station

विरहित प्रसंग यहाँ दिखाई देते हैं पर इसका तात्पर्य यह नहीं कि समूचा त्रिपिटक ही व्यर्थ है। यह सम्भव है कि ई०पू० प्रथम शतो तक उसमें परिवर्तन-परिवर्धन होते रहे हों, जो स्वाभाविक है। पर एक बार लिपिबढ़ होने के बाद उसमें परिवर्तन का ग्रवकाश नहीं मिलता। ग्रतः जो त्रिपिटक ग्राज हमारे पास है वह ग्रधिकांश रूप में ई०पू० प्रथम सदी का तो निश्चित ही है।

यह समूचा त्रिपिटक थेरवाद परम्परा में नव ग्रङ्गों में भी विभाजित था-सुत्त, गेय्य, वेय्याकरएा, गाथा, उदान, इतिवुत्तक, जातक, ग्रन्भुतधम्म ग्रौर वेदल्ल<sup>°</sup>। थेरगाथा में एक ग्रन्य प्रकार से भी पिटक के विभाजत का संकेत किया गया है। वहाँ बताया गया है कि ग्रानन्द ने ६२००हजार उपदेश भगवान् बुद्ध से सीखे ग्रौर दो हजार उपदेश संघ से सीखे।'° सम्भव है, यह गणना भ् बुद्ध के समस्त उपदेशों की संख्या की ग्रोर इङ्गित करती हो।

त्रिपिटक के विकास के सन्दर्भ में ग्रनेक विद्वानों ने ग्रपने ग्रभिमत प्रस्थापित किये हैं । उनमें डॉ० विमलाचरएा ला का मत उल्लेखनीय है । उन्होंने त्रिपिटक को निम्नलिखित कालक्रम में व्यवस्थित किया है ।<sup>११</sup>

| १. प्रथम युग   |          | ४८३ ई∗पू० से ३८३ ई०पू● |
|----------------|----------|------------------------|
| २. द्वितीय पुग |          | ३८३ ई०पू० से २६५ ई०पू० |
| ३. तृतीय युग   |          | २६५ ई०पू० से २३० ई०पू० |
| ४. चतुर्थ युग  |          | २३० ई०पू० से ८० ई०पू०  |
| ५. पञ्चम युग   | <u> </u> | ८० ई०पू० से २० ई०पू०   |

यह कालकम त्रिपिटक के लिपिबद्ध होने तक के साहित्य का है । डॉ० रायज डेविड्स ने यह विकास इस प्रकार दिखाया है--<sup>^?</sup>

- १. समस्त त्रिपिटक में समान रूप से पाये जाने वाले बुद्धवचन
- २. त्रिपिटक के दो-तीन ग्रन्थों में ही पाये जाने वाले बुद्ध वचन
- ३्सील, पारायण, ग्रटुकवग्ग, पातिमोक्ख
- ४ दीघ, मज्भिम, ग्रङ्गत्तर ग्रौर संयुत्त निकाय,
- ५ सुत्तनिपात, थेरगाथा, थेरीगाथा, उदान, खुद्दकपाठ,
- €. मज्भिमनिकाय, अञ्ज्ञगद्दूाम सुत्तन्त, मिलिन्दपञ्ह, बहिरकथा; दीपवंस ४.१५।
- १०. थेरगाथा, ४७.३-१०२७।
- ११. हिस्ट्री ग्राफ पालि लिटरेचर, भाग १, पू॰ १२-१३
- १२ बुद्धिस्ट इन्डिया, पृ० १२१-२

६ सुत्तविभंग, खन्धक

७. जातक, धम्मपद

- न् निद्देस, इतिवुत्तक, पटिसम्भिदा
- ६् पेतवत्थु, विमानवत्थु, अपदान, चरियापिटक, बुद्धवंस
- १०<sub>.</sub> ग्रभिधम्मपिटक के ग्रंथ जिनमें पुग्गलपञ्जत्ति प्रथम **ग्रौ**र कथावत्थु ग्रन्तिम हैं ।

डाँ० विमलाचरण लाने इस कालक्रम को कुछ परिवर्तित कर इस प्रकार प्रस्तुत किया है<sup>?</sup>----

- १ समस्त त्रिपिटक में समान रूप से पाये जानेवाले बुद्धवचन
- २ दो तीन ग्रंथों में ही पाये जानेवाले बुद्धवचन
- ३ सील, पारायरा, ग्रहकवग्ग, सिक्खापद
- ४ दीवनिकाय ( प्रथमस्कन्ध ), मज्भिमनिकाय, संयुत्तनिकाय, अगुत्तरनिकाय पातिमोक्ख जिसमें १४२ नियम हैं ।
- ५. दीघनिकाय ( द्वितीय भ्रौर तृतीय स्कन्ध ) थेरगाथा, थेरीगाथा, ५०० जातकों का संग्रह, सुत्तविभंग, पांटसम्भिदामग्ग, पुग्गलपञ्जत्ति, विभंग,
- ६, महावग्ग, चुल्लवग्ग, पातिमोक्ख, ( २२७ नियमों का पूर्ए होना ) विमानवत्थु, पेतवत्थु, धम्मपद, कथावत्थु
- ७ चुल्लनिद्देस, महानिद्देस, उदान, इतिवुत्तक, सुत्तनिपात, धातुकथा, यमक, पट्ठान
- < बुद्धवंस, चरियापिटक, ग्रपदान
- १ परिवार-पाठ

१० खुद्दकपाठ

उपर्युक्त दोनों विद्वानों द्वारा निर्धारित कालक्रम सम्पूर्ण्तः समीचीन ग्रथवा ग्रसमीचीन नहीं कहा जा सकता । तथ्य यह है कि यह विकासक्रम यदि भाषा के साथ-साथ संस्कृति ग्रौर बुद्ध के वर्षावासों में दिये गये उपदेशों के ग्राधार पर रखा जाता तो ग्राधिक उपादेय था। ऐसा न होने के कारग् ही यहाँ कुछ कमियाँ रह गई हैं। म० राहुल जी ने बुद्धचर्या में इस प्रकार का प्रयत्न किया था पर वह ग्रधूरा ही रह गया।

त्रिपिटक का प्रभाव बौद्धेतर सम्प्रदायों के साहित्य पर भी दिखाई देता है । उदाहरएात: क्ष्वेताम्बर जैनों द्वारा मान्य साहित्य की भाषा श्रौर शैली

१. हिस्ट्री ग्राफ पालि लिटरेचर, भाग १, पृ०१

पालि त्रिपिटक से मिलती जुलती है। उत्तराघ्ययन ( १,४४) की यह गाथा-

मासे मासे उ जो बलो कुसम्मेर्एा तु भुंजए। रागु सो सुग्रव्स्वायधम्मस्स, कलं ग्रम्धइ सोलसिं।। धम्मपद की गाथा क्र० ७० के ग्रत्यन्त समीप है—

मासे मासे कुसग्गेन बालो भुझैथ भोजनं। न सो संखतधम्मानं कल श्रग्वति सोलसं॥

इसी प्रकार धम्मयद की गाथायें १०३, ४०१, ४०९ उत्तराध्ययन की गाथाओं ٤.३४, २४.२२, २४.२४, में देखी जा सकती हैं। धम्मपद की अन्य गाथायें ४९, ६६, ३६२ दशवैकालिक की १.२, ४.१, १०.१२ गाथाओं में खोजी जा सकती है। इसी तरह सद्धर्मपुण्डरीक और सूत्रकृतांग का पुण्डरीक प्राध्ययन, ग्रवदानसतक और विपाकसूत्र, अंगुत्तरनिकाय और ठारणाङ्ग, जातक और उत्तराध्ययन आदि ग्रन्थ परस्पर सम्बद्ध प्रथवा प्रभावित प्रतीत होते हैं। त्रिपिटक के समान स्वेताम्बर जैन ग्रागम भी अपने ग्रागम को गरिएपिटक कहते हैं। विनय आदि को देखते हुए यह भी ग्रसंभव नहीं कि जैनामग्गों से बौद्धागम प्रभावित न हुए हैं। जहाँ तक शँली का प्रश्न है, जैनागमों की ग्रपेक्षा बौद्धागमों की शैली निःसन्देह मधुर, हृदयहारी प्रभावक और प्राचीनतर है।

## म्रनुपिटक साहित्य

पालि त्रिपिटक के ग्राधार पर कुछ ग्रन्थ प्रथम शती ई. पू. से लेकर ४०० ई० तक रचे गये, जिनका विशेष महत्व होने के कारएा उन्हें ग्रनुपिटक की संज्ञा दे दी गई। ऐसे ग्रन्थों में नेत्तिपकरएा, पेटकोपदेस ग्रौर मिलिन्दपव्ह प्रमुख माने जाते हैं। नेत्तिपकरएा का ग्राधार ग्रभिधम्मपिटक है इसलिए वह ग्रभि-धम्म को ह्रुदयंगम करने के लिए नेत्ति (मार्गदर्शक) कहा जा सकता है। उद्देस के ग्रन्तर निद्देस देने की परम्परा यहां भी मिलती है। पेटकोपदेस नेत्तिपकरएा की शैली पर ही लिखा गया है। उसमें नेत्ति से ग्रवशिष्ठ टुरूह विषयों पर विवेचन है ग्रतः उसे नेत्ति का पूरक ग्रन्थ कहा जा सकता है। इन दोनों ग्रन्थों के लेखक महाकचान माने जाते हैं। मिलिन्दपव्ह प्रायः प्रथम शताब्दी ई. पू. की रचना कही जाती है। मेनान्डर का शासनकाल प्रायः यही था। इसमें मेनान्डर ग्रौर नागसेन के बीच हुए संवाद-विवाद को संयोजित किया गया है। बुद्धघोष के ग्रनुसार इसके लेखक भदन्त नागसेन थे, परन्तु रायज डेविड्स ने इसे माएव इत बताया जो कल्पना-प्रसूत होना चाहिए। मिलिन्द- पञ्ह के प्रथम तीन अध्याय मौलिक लगते हैं ग्रौर शेष ग्रंश प्रक्षिप्त प्रतीत होता है।

## पिटकेतर साहित्य

(१) अग्रट्टकथा साहित्य—पिटक के अतिरिक्त अट्ठकथा, टीका, टिप्पणी, महानिद्देस और पकरण साहित्य भी मिलता है। अट्ठकथा की आवस्यकता चुलनिद्देस से स्पष्ट है। गन्धवंस में 'पोराणाचरिया' और 'अट्ठकथाचरिया' का उल्लेख है। बुद्धवोष ने अपनी अट्ठकथाओं में कुछ प्राचीन अट्ठकथाचरिया' का उल्लेख है। बुद्धवोष ने अपनी अट्ठकथाओं में कुछ प्राचीन अट्ठकथाचरिया' का उल्लेख है। बुद्धवोष ने अपनी अट्ठकथाओं में कुछ प्राचीन अट्ठकथाचरिया' का उल्लेख है। बुद्धवोष ने अपनी अट्ठकथाओं में कुछ प्राचीन अट्ठकथाचरिया' का उल्लेख है। बुद्धवोष ने अपनी अट्ठकथाओं में कुछ प्राचीन अट्ठकथाओं के नामों की ओर संकेत किया है—महा अट्ठकथा, महापचरिया, कुरुन्दी, अन्ध अट्ठकथा, संखेप अट्ठकथा, आगमट्ठकथा, आचरियानं समानट्ठकथा, जातकट्ठकथा प्रभृति। प्राय: ये सभी अट्ठकथायें मूलतः सिंहली में थीं। भिक्षुओं ने उन्हें पालि में अनुदित किया। बुद्धघोष ऐसे अनुवादकों एवं लेखकों में प्रमुख हैं। उनकी निम्नलिखित अट्ठकथायें उपलब्ध हैं—

- १. समन्तपासादिका---विनयपिटक को अट्ठकथा
- २. कंखावितरणी-पातिमोक्ख की अट्ठकथा
- ३. समंगलविलासिनी---दीघनिकाय की म्रदूकथा
- ४. पपञ्चसूदनी मज्भिमनिकाय की ग्रट्ठकथा
- ५. सारत्थपकासिनी*—* संयुत्त निकाय की <mark>म्रट्</mark>ठकथा
- ७. परमत्थजोतिका---खुद्दकपाठ श्रोर सुत्तनिपात की ग्रट्टकथा
- इ. ग्रट्ठसालिनी—धम्मसंगरिए की ग्रट्ठकथा
- ९. सम्मोहविनोदनी—विभंग की अट्ठकथा

१०-१४. पञ्चपकररणट्टकथा - धम्मसंगरिंग म्रीर विभंग को छोड़कर शेष पाँच ग्रभिधम्म-ग्रन्थों की म्रट्ठकथायें ।

- १४. जातकटुवरारणना---जातक की म्रटुकथा
- १६. धम्मपदट्ठकथा---धम्मपद की म्रट्ठकथा

इनके ग्रतिरिक्त बुद्धघोष की एक ग्रौर रचना मिलती है—विसुद्धिमग्ग । इसे स्थविरवादका कोष कहा जा सकता है । सम्भव है इसे सर्वंप्रथम लिखा गया हो । उनके ग्रन्थों का ग्रनुमानित काल-क्रम उक्त लिखित ही प्रायः मान्य हो गया है । बुद्धघोष मूलत: ब्राह्मएा थे । इनका काल पंचम शताब्दी माना जा सकता है । इसी समय वे बौद्धधर्म में दीक्षित होकर श्रीलंका पहुँचे ग्रौर वहाँ पर उक्त साहित्य सुजन किया । इनके पूर्व बुद्धदत्त हुए जिन्होंने बुद्धवंस पर 'मधुरत्थ विलासिनी' नामक ग्रट्ठकथा लिखी । तीसरे मुख्य ग्रट्ठकथाकार थे धम्मपाल, जिन्होंने खुदकनिकाय के कुछ भाग पर ग्रट्ठकथायें लिखी थीं ।

(२)टीका साहित्य - टीका ग्रटुकथा का संक्षिप्त रूप है। शायद ग्रानन्द ने ग्रभिषम्ममूलटीका लिखकर टीका साहित्य का श्रीगरोश किया था। तदनन्तर उनका ग्रनुकरण धम्मपाल ने परमत्थमञ्जूसा (विसुद्धिमग्ग की महाटीका), लीनत्थवरण्गना (नेत्तियकरण-ग्रटुकथा की टोका), लीनत्थपकासिनी (प्रथम चार निकायों पर लिखी गई ग्रटुकथाग्रों की टीका) जातकट्ठकथा टीका ग्रौर मधुरत्थविलासिनी की टीका लिखकर किया। इसी काल की वजिरबुद्धि की समन्तपासादिका पर वजिरबुद्धि नाम की टीका भी मिलती है।

श्री लंका के राजा पराक्रमबाहु (११५३-११८६६) पकासिनी राज्यकाल में सारिपुत्त ने सारत्थदीपिनी (समन्त.टीका) पथमसारत्थमंजूसा (सुमंगल.टीका), दुतियसारत्थमंजूसा (पपञ्च.टोका), ततिय सारत्थमंजूसा (सारत्थ .टीका), चातुत्थ सारत्थ पकासिनी (मनोरथ टीका), पथम परमत्थयकासिनी(ग्रटुसा.टीका), दुतिय परमत्थपकासिनी (मनोरथ टीका), पथम परमत्थयकासिनी(ग्रटुसा.टीका), दुतिय परमत्थपकासिनी (संगोह. टीका), पथम परमत्थयकासिनी(ग्रटुसा.टीका), दुतिय परमत्थपकासिनी (संगोह. टीका), ततिय परमत्थपकासिनी (पंचपक. टीका) नामक टीकायें लिखीं। इनके ग्रतिरिक्त सारिपुत्त के शिष्यों ने भी ग्रनेक टीकायों लिखी हैं। इन शिष्यों में संगह रक्खित, महासेन, बुढनाग, वचिसार ग्रीर सुमंगल प्रमुख हैं। सढम्मजोतिपाल (१२वीं सती) ने विनयसमुत्थान-दीपनी, पातिमोक्खविसोधनी' विनयगुल्हट्टदीपनी, सीमालंकारसंगहटीका, मातिकट्ट-दीपनी, पट्ठानगएानानय, नामचारदीप, ग्रभिधम्मट्ठसंगहसखेपटीका ग्रौर गन्धसार नामक टीकाग्रों की रचना की। १५वीं शती में वर्मा में ग्रभिधम्मपिटक का ग्रघ्ययन ग्रत्यन्त लोकप्रिय हो गया। फलत: वहाँ पर ग्रारियवंश की मरिए-सारमंजूसा, मरिपदीप एवं जातकविसोधनी, सद्धम्मपाल की नेत्तिभावनी ग्रौर सढम्मलंकार की पट्ठनदोपनी नाम की टीकार्यों ग्रधिक प्रसिद्ध हुई ।

(३) टिप्पणियां या अनुटोकार्ये टीका पर जो टीका लिखी जाती है उसे टिप्पणी अथवा अनुटोका कहते हैं। अनुटीकाभ्रों में अभिधम्मत्थकथा पर धम्मपाल द्वारा लिखी गई अनुटीका सर्वाधिक प्राचीन है। इसके बाद सारिपुत्त ने लोनत्थपकासिनी, सारत्थपकासिनी और सारत्थमंजूसा तथा महानाम (१६ वों शती) ने मधुसारत्थदीपनी अनुटीकाओं का निर्माण किया। १७वीं शती में वर्मा में तिलकगुरु और महाकस्सप द्वारा अनेक अनुटीकार्यों लिखी गईं।

(४) पकर ग्ग---पकरण सिद्धान्ततः किसी धर्म विशेष से सम्बद्ध नहीं होते । परन्तु पालि भाषा में निबद्ध पकरण कुछ ग्रंश तक इसके अपवादात्मक हैं । इन्हें संगह, वंस, व्याकरण, काव्य ग्रौर कोश के रूप में विभक्त कर सकते हैं ।

(i) संगह——संग्रह ग्रन्थ गद्य और पद्य दोनों में मिलते हैं। बुद्ध घोष का विसुद्धिमग्ग तो थेरवाद बौद्धधर्म का कोष ही मानना चाहिए। इसमें सील, समाधि ग्रौर पञ्जा का विवेचन मूल त्रिपटक के आधार पर किया गया है। इसके बाद बुद्धदत्त के विनय, विनच्छय, उत्तरविनिच्छ्य ग्रौर ग्रभिधम्मावतार, वजिरबुद्धि का विनयगन्धि, धम्मसिरी की खुद्कसिक्खा ग्रौर मूलसिक्खा ग्रत्यन्त प्रसिद्ध हैं। ग्रभिधम्म दर्शन पर भी श्रोलंका और बर्मा में ग्रनेक संग्रह निकल चुके हैं।

(ii) वंस---वस साहित्य दूसरे शब्दों में इतिहास साहित्य है। दीपवंस महासेन-काल (३२४--३४२ ई०) तक का श्रीलंका का इतिहास प्रस्तुत करता है। इसका लेखक अज्ञात है। महानाम का 'महावंस' (छठी सती ई०) दीपवंस पर व्याख्यात्मक ग्रन्थ है। इसका मूल रूप ३७ वें परिच्छेद की १०वीं गाथा तक ही दिखाई देता है। ग्रागे के परिच्छेद 'वूलवंस' के नाम से प्रसिद्ध हैं। उसके बाद भी प्रक्षिप्तांश उसमें जुड़ते ही गये। इनके श्रतिरिक्त अनागतवंस, बोधिवंस, दाढ़ावस, धूपवस, बुद्धघोसुप्पत्ति और सद्धम्मसंगह गन्धवंस, सासनवंस आदि ग्रन्थ हैं जिन्हें वंस साहित्य के ग्रन्तर्गत रखा जा सकता है।

(1) व्याकरण — पालि व्याकरण के तीन स्कूल हैं — कच्चायन, मोग्ग-लायन और सद्नीति । गायगर के अनुसार कच्चायन बुद्धघोष के उत्तरवर्ती भाचार्य हैं । उन्होंने कच्चायन व्याकरण लिखा है । मोग्गलायन का मोग्गलायन व्याकरण और मोग्गलायन पश्चिका तथा अग्गवंस का सद्दनीति व्याकरण (१२ वो शती) अपने अपने स्कूल का प्रतिनिधित्व करते हैं । कच्चायन व्याकरण के आधार पर विमलबुद्धि (११वीं शती) की मुखमत्तदीपनी, छपद (१२वीं शती) का न्यासप्रदीप, एवं सुत्तनिद्देस, संघरक्खित (१२वीं शती) की सम्बन्ध-चिन्ता, बुद्धप्रिय की रूपसिद्धि, धम्मकित्ति का बालावतार, थातोन का कच्चायन-भेद आदि व्याकरणों का निर्माण हुआ है । मोग्गलान व्याकरण के पीछे पियदस्सी का पदसाधन, वनरतन मेधंकर की पयोगसिद्धि, धातुपाठ ग्रादि व्याकरण-ग्रन्थ लिखे गये । सद्त्नीति व्याकरण सम्प्रदाय में धावत्थदीपनी को छोड़कर अत्य ग्रन्थ ग्रज्ञात हैं । इनके अतिरिक्त पगान का वच्चवाचक, मंगल का गन्धट्ठि, अरियवंस का गन्धाभरएग, स्नादि और भी अनेक पालि व्याकरण उपलब्ध हैं ।

(iv) काव्य संस्कृत भाषा के समान पालि भाषा में भी काव्यों का निर्माण हुग्रा है। बुद्ध रविखत (१२वीं शती) का जिनालंकार जो बुद्ध की

5

सम्बोधि प्राप्ति तक का वर्णन करता है, मेधंकर का जिनचरित, वेदेहथेर का समन्तकूटवण्णना व रसवाहिनी (१३वीं शती) तथा बुद्धपिय का पज्जमधु पालि साहित्य के प्रधान काव्य हैं। ग्रलंकार, छन्दशास्त्र तथा पालि श्रभिलेख इसी के ग्रन्तर्गत रखे जा सकते हैं। संघरक्खित का सुबोधालंकार ग्रौर उन्हीं का वुत्तोदय इसके सुन्दर उदाहरणा हैं। तेलकटाहगाथा सद्धम्मोपायन, पञ्चमति-दीपन, ग्रौर लोकदीपस्वर भी रमणीय काव्य हैं।

(v) कोश—मोग्गलायन (१२वीं शती) का ग्रभिधानप्दीपिका नामक ग्रन्थ सम्भवत: प्राचीनतम पालि कोश है। इस कोश के तीन विभाग हैं—सग्ग-कराड, भूकराड ग्रौर सामञ्जकराड । ग्रनेकार्थक शब्दों का भी इसमें संग्रह मिलत है। ग्रमरकोश इसका ग्राधारभूत ग्रन्थ रहा होगा। इसके बाद में बर्मी भिक्षु सद्धम्मकित्ति ने (१५वीं शती) एकाक्खरकोस की रचना की। यहाँ एका क्ष-रात्मक शब्दों का संग्रह किया गया है।

अभी हमने पालि साहित्य की एक अत्यन्त संक्षिप्त रूपरेखा आपके समक्ष प्रस्तुत की है। उससे इतनी तो जानकारी होती ही है कि पालि भाषा में निबद्ध साहित्य मात्र त्रिपिटक नहीं, प्रत्युत संस्कृत भाषा में रचित साहित्य जैसा उसमें वैविघ्य भी उपलब्ध होता है। ग्राज भी पालि भाषा साहित्य-सुजन से बाहर नहीं हुई। शोधकों श्रीर लेखकों के लिए इस साहित्य में प्रचुर सामग्री मिल सकती है।

मध्यकालीन द्रार्यभाषायों का ग्रध्ययन पूर्ण करने के लिए पालि भाषा का वैज्ञानिक ग्रध्ययन ग्रत्यावश्यक है । उसने न केवल ग्राधुनिक भारतीय भाषाय्रो को प्रभावित किया है, प्रत्युत सिंहल, बर्मा, थाईलेन्ड, चीन, जापान, तिब्बत, मंगोलिया ग्रादि देशों की भाषाय्रों के विकास में भी उसका पर्याप्त योगदान है ।

दार्शनिक दृष्टिकोएा से ग्रध्ययन करनेवालों को इसमें दर्शन की भी विपुल सामग्री मिलती है। स्थविरवाद श्रौर ग्रन्थ बौद्ध सम्प्रदायों के ग्रतिरिक्त वैदिक श्रौर जैन दर्शनों का भी इसमें प्रसंगत: पर्याप्त विवेचन हुग्रा है जो उनके इतिहास के परिप्रेक्ष्य में ग्रत्यन्त महत्वपूर्ण है। प्राचीन ऐतिहासिक श्रौर सांस्कृतिक सामग्री के लिए तो पालि साहित्य एक ग्रजस स्रोत है। ग्रटुकथायों जो ग्रभी तक समूचे रूप में नागरी लिपि में ग्रप्रकाशित हैं, बिलकुल ग्रद्धती सी पड़ी हैं। प्राचीन इतिहास के कालक्रम को निश्चित करने में पालि साहित्य सर्वाधिक सहायक सिद्ध हुग्रा है। जैन सांस्कृतिक इतिहास के विकास की जानकारी के लिए तो पालि साहित्य सदेव ग्रविस्मरणीय रहेगा।

१. इसके लिए देखिये, लेखक का ग्रन्थ ''जैनिज्म इन बुद्धिस्ट लिटरेचर''।

## संस्कृत बौद्ध साहित्य

है परन्तु संस्कृत भाषा का उपयोग उत्तरकालीन प्राय: सभी बौद्ध सम्प्रदायों ने किया है । सर्वास्तिवाद उनमें ग्रग्रगएय है । ग्रार्यं कात्यायनीपुत्र रचित 'ज्ञानप्रस्थान-शास्त्र' सम्भवतः बौद्ध संस्कृत्, साहित्य का ग्राद्य ग्रन्थहोगा । कनिष्क के श्रधि-नायकत्व में वसुमित्र की ग्रध्यक्षता में कश्मीर में ५०० भिक्षुग्रों की एक संगीति हुई थी जिसमें इस पर 'विभाषा' नाम की टीका लिखी गई । फलत: इसके अनुयायी वैभाषिक कहलाये । वसुमित्र ने कश्मीरी वैभाषिकों के अनुसार 'ग्रभि-धर्मकोश' लिखा । विभाषा में वसुमित्र के ग्रतिरिक्त पार्श्व, घोषक, बुद्धदेव, धर्मत्रात, भदग्त, कुशवर्मा, घोषवर्मा, द्रव, धरदत्त, धरनन्दी, धार्मिक, सुभूति, म्राचार्यों के पूर्गांस, वक्कुल, वामक, श्रमदत्त, संघवसु श्रौर वुद्धरक्षित श्र।दि नाम भी मिलते हैं । तारानाथ के अनुसार वैभाषिक सम्प्रदाय के धर्मत्रात, घोषक, वसुमित्र, ग्रौर बुद्धदेव प्रधान ग्राचार्य थे । इन सभी ने संयुक्त रूप से महाविभाषा की रचना की थी । भर्म त्रात का उदानवर्ग, घोषक का अभिधर्मामृत, वसुमित्र का प्रकररापाद ग्रौर धर्मश्री का श्रभिधर्मसार सर्वास्तिवाद के प्राचीन ग्नंथ कहे जाते हैं । इनके ग्रतिरिक्त ग्रभिधर्म पर लिखित निम्नोक्त ग्रन्थों को षट्पादशास्त्र भी कहा जाता है----( १)शारिपुत्र (महाकौष्ठिल) विरचित म्रभिधर्मस-गीतिपर्याय पादशास्त्र , (२) मौद्गल्यायन विरचित ग्रभिधर्मस्कन्धपादशास्त्र, (३) स्थविर देवशर्मा-रचित म्रभिधर्म विज्ञानकायपादशास्त्र, (४) कात्यायनी पुत्र विरचित ग्रभिधर्मप्रज्ञप्तिपादशास्त्र, (५) वसुमित्र विरचित म्रभिधर्मधातु-कायपादशास्त्र, ग्रौर (६) वसुमित्र द्वारा ही विरचित ग्रभिधर्मप्रकरगुपादशास्त्र । स्थविरवाद द्वारा मान्य ग्रभिधम्म ग्रन्थों में इनकी क्रमशः इस प्रकार तुलना की जा सकती है—यमक, धम्मसंगर्णि, विभंग, पुग्गलपञ्जति, धातुकथा, **श्रोर** कथावत्थुप्पकरण ।

उक्त ग्रन्थों से स्पष्ट है कि सर्वास्तिवाद में ग्रभिधर्म का बहुत ग्रधिक महत्व था। सर्वास्तिवादी ग्रभिधर्म साहित्य में वसुमित्र का 'ज्ञानप्रस्थानशास्त्र' सर्व-प्रधान माना जाता है। उक्त षट्पादशास्त्र इसी के 'पाद' कहे जाते हैं। इनका मूल विषय है—लोकुत्तरधम्म, आन, पुग्गल, ग्रहिरिकानोत्तप्प, रूप, ग्रनत्थ,

१ तारानाथ, पृ० ६७, बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ० २६३

चेतना श्रोर पेमगारव का विवेचन करना । स्थविरवाद ग्रौर सर्वास्तिवाद के बीच ग्रभिघर्म ही विशेष रूप से विवादग्रग्त विषय था ।

सुत्तपिटक के निकाय के स्थान में सर्वस्तिवादियों ने द्र्यागम जब्द का प्रयोग किया है यहाँ भी स्थविरवाद के समान पाँचों विकाय माने गये हैं। प्रन्तर यह है कि स्थविरवादोय थ्रंगुत्तर निकाय में पन्द्रह ग्रन्थ हैं जबकि सर्वास्तिवादियों ने धर्मपद, उदान, सूत्र निपात, विमानवस्तु थ्रौर बुद्धवंस को ही थ्रपने क्षुद्रकागम की सोमा में रखा है। विनयपिटर्क में भी साधारएतत: समानता दिखाई देती है। प्रातिमोक्ष सूत्र, सप्तधर्मं, अष्ट्रधर्म, क्षुद्रक-परिवर्त, एकोत्तरधर्म, उपालिपरिपृच्छा, भिक्षुएगीविनय एवं कुशलपरिवर्त सर्वास्तिवादी विनय के प्रधान विभाग हैं। पाराजिक, प्रायश्चित्तिक एवं ग्रवदान के रूप में भी इसका विभाजन मिलता है। सर्वास्तिवादी त्रिपिटक ग्रपने शुद्ध रूप में उपलब्ध नहीं होता। पिशेल, रॉकहिल, पूसे, स्टेन, सेनार्ट, लूडसं, फ्रॅंक थ्रादि विद्वानों के सहयोग से इसका कुछ भाग प्रकाशित हुया है। ग्रधिकांश ग्रंग तिब्बती ग्रीर चीनी भाषायों में मिलता है। जो भी मिलता है, उसके ग्राधार पर यह निष्कर्ष प्रवश्य निकाला जा सकता है कि सर्वास्तिवादियों ने थेरवादी त्रिपिटक को कुछ परिवर्तनों के साथ संस्कृत में अनुदित कर लिया था।

जैसा श्रभी हमने देखा, ई० की १-२ शताब्दी में सम्राट् कनिष्क ने सर्वा-स्तिवाद को प्रश्रय दिया। इसी समय सर्वास्तिवादियों की एक संगीति भी हुई जिसमें उन्होंने ग्रभिधर्म महाविभाषा की रचना की। इसके श्रनुयायो वैभःषिक कहलाये। इन वैभाषिकों के दो सम्प्रद.य थे—काश्मीर वैभाषिक श्रौर पाश्चात्य वैभाषिक। वैभाषिक के श्रतिरिक्त एक श्रौर शाखा का जन्म हुश्रा जिसे सौत्रा-न्तिक वहा गया। सूत्रागम ( सुत्तपिटक) को मानने के कारण इस सम्प्रदाय को सौत्रान्तिक माना गया ( ये सूत्र प्रामाणिका न तु शास्त्रप्रामाणिका:, श्रभिधर्म कोश)।

सर्वास्तिवाद से उद्भूत सौत्रान्तिक के समान एक संक्रान्तिवाद का भी उदय हुन्ना जो स्कन्धों का संक्रमण जन्म-जन्मान्तर तक माना करता था। सौत्रान्तिक मत के प्रवर्तकों के सम्बन्ध में विद्वानों में मतैक्य नहीं। वसुमित्र आनन्द को, भव्य ग्रौर तिब्बती परम्परा उत्तर को तथा क्ष्वांगचांग कुमारलब्ध को सौत्रान्तिक शाखा का प्रवर्तक मानते हैं। कुमारलब्ध के दो शिष्य थे— श्रीलब्ध ग्रौर हरिवर्मा। श्रीलब्ध का विभाषाशास्त्र ग्रद्यावधि ग्रनुपलब्ध है। हरिवर्मा का सत्थसिद्धिशास्त्र सर्वधर्मशून्यता का पोषक हैं। धर्मत्रात ग्रौर बुद्धदेव भी इस सम्प्रदाय के प्रमुख ग्राचार्य हुए हैं। वसुबन्धु के 'ग्रभिधर्मकोश' पर 'स्फुटार्था' नामक टोका के लेखक यशोमित्र की भी सौत्रान्तिक म्राचार्यों में गराना की जाती है ।

वैभाषिक सम्प्रदाय में, जैसा हम पीछे देख चुके हैं, ग्रभिधर्मविभाषाशास्त्र के ग्रतिरिक्त वसुबन्धु का ग्रभिधर्मकोश बहुत लोकप्रिय हुग्रा । बारा की कादम्बरी इस लोकप्रियता की साक्षी देती है----शुकैरपि शाक्यशासन कुसलैः कोश समुप-दिशद्भिः । द्वितीय बुढ कहे जाने वाले वसुबन्धु का समय निर्विवाद नहीं । तकाकुसु उन्हें पंचम शताब्दी का मानते हैं श्रौर फाडवाल्नर के अनुसार वे चतुर्थ शताब्दी में हुए । इस विवाद को दूर करने के लिए वसुबन्धु नाम के दो आचार्यों की बात सामने ग्राई । पर यह ठीक नहीं ।

बसुबन्धु का जन्म पुरुषपुर ( पेशावर ) में हुग्रा था। उन्होंने 'सांख्यसप्तति' के खण्डन में 'परमार्थ सप्तति' की रचना की। इसके ग्रतिरिक्त ग्रभिधर्म कोश उनको ग्रमर बनाने वाला ग्रनुपमेय ग्रन्थ है। इसमें ग्राठ कोशों में समाहित ६०० कारिकाग्रों में धातु, इन्द्रिय, लोकधातु, कर्म, ग्रनुशय, ग्रार्थपुद्गल, ज्ञान एवं घ्यान पर विवेचन किया गया है। वसुबन्धु द्वारा लिखित ग्रन्थ में तर्कशास्त्र ग्रौर वादविधि का भी नाम लिया जाता है। वसुबन्धु के ग्रतिरिक्त मनोरथ ग्रौर संघभद्र भी इसी काल में हुए हैं। संघभद्र के 'ग्रभिधर्म न्यायानुसार' ग्रौर 'ग्रभिधर्म समय प्रदीपिका' नाम के दो ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं जिनमें वैभाषिक सिद्धान्तों को प्रस्तुत किया गया है।

सर्वास्तिवाद के उक्त दोनों सम्प्रदाय के आचार्यों में संक्रमण होता रहा। अतः कौन किस शास्त्र का अनुयायो है, यह कहना कठिन हो जाता है। अश्व-वोष, आर्यशूर, दिङ्नाग आदि आचार्यों के विषय में यही समस्या है। सर्वास्ति-वाद के प्रधान ग्राचार्य के रूप में राहुलभद्र को भो माना जाता है। उनकी भाषा संस्कृत थी। उनके चिह्न उत्पल, पद्म, मणि और पर्ण थे। उनके नाम प्रायः मति, श्री, प्रभा, कीर्ति और भद्र में समाप्त होते थे। उनकी संघाटी में वैशिष्ट्य का उल्लेख मिलता है। उनके वस्त्र काले श्रथवा गाढ़े लाल रंग के होते थे। इ-चि के अनुसार उनकी संघाटी का निचला भाग एक सीधी रेखा में कटा होता था। वे भिक्षा को सीधे हाथ में ले लेते थे।<sup>9</sup>

इनके म्रतिरिक्त महासांघिक, लोकोत्तरवाद, एकव्यावहारिक , कौक्कुटिक, बहुश्रुतीय, प्रज्ञप्तिवाद, पूर्वभौलीय, म्रपरभौलीय वैतुल्यक तथा वात्सीपुत्रीय,

१. बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ. २६७

उक्त सम्प्रदायों में लोकोत्तरवादियों का एक अनुपमेय ग्रन्थ मिलता है— महावस्तु । इसमें बुद्ध के जीवन को लोकोत्तरात्मक रूप देने का यथाशक्य प्रयत्न किया गया है । लोकोत्तरवादी महासांधिकों का यह विनय-ग्रन्थ माना जाता है । इसके अनुसार बुद्ध प्रकृतिचर्या, प्रणिधानचर्या, अनुलोमचर्या ग्रीर अनिवर्तनचर्या के अनुकरण से बुद्धत्व-प्राप्ति करते हैं । मिश्र संस्कृत में लिखित इस गन्थ का समय-निर्धारण कठिन है । इसके प्राचीन ग्रंश ई. पू. लगभग द्वितीय शताब्दी के जान पड़ते हैं ग्रीर हूण ग्रादियों के उल्लेख से इसके कुछ भाग लगभग चतुर्थ शताब्दी के लगते हैं । प्राचीन भारतीय दर्शन ग्रीर संस्कृति की दृष्टि से यह ग्रन्थ बहुत उपयोगी है । प्राकृत का प्रभाव ग्रधिक होने से इसका भाषावज्ञानिक महत्त्व भी कम नहीं । हीनयान ग्रीर महायान के बीच सेतु के रूप में भी महावस्तु का ग्रघ्ययन ग्रपेक्षित है ।

इस काल में पिटक-परम्परा में मतभेद हो गया था। सर्वास्तिवादी वैभाषिक ग्रमिधर्म पिटक को मानते थे। कौक्कुटिक भी सुत्रपिटक ग्रौर विनयपिटक की देसना को उपाय मात्र स्वीकार करते थे। वेहासांधिक परम्परागत त्रिपिटक के ग्रतिरिक्त बोधिसत्त्वपिटक श्रौर संयुक्तपिटक को भी ग्रङ्गीकार करते थे। धर्मगुप्तकों ने उक्त पाँच पिटकों के साथ ही धारगीपिटक ग्रौर मन्त्रपिटक को श्रौर जोड़ दिया था। पूर्वग्रैलीय ग्रौर ग्रपर्शेलीय सम्प्रदायों की प्रज्ञापारमिता प्राकृत भाषा में निबद्ध थी। हीनयानी संस्कृत साहित्य में इस प्रकार के ग्रौर भी ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं जो निश्चित ही एक ग्रमूल्य निधि के रूप में स्वीकार्य हैं।

### महायान का साहित्य

बौद्धधर्म के इतिहास से यह स्पष्ट है कि महायान का जन्म व्यक्ति को स्वाभाविक प्रक्रिया से निष्पन्न हुग्रा है। भाषाविज्ञान की तरह ग्राध्यात्मिक चिन्तन में भी सरलीकररण की प्रवृत्ति जाग्रत हुई। भगवान बुद्ध के चुम्बकीय व्यक्तित्व को एक ग्रोर लोकोत्तर बनाने का उपक्रम प्रारम्भ हुग्रा तो दूसरी और उनके प्रति व्यक्त श्रद्धा ग्रौर भक्ति के माध्यम से निर्वाण प्राप्ति को ग्रत्यन्त सुगम बना दिया। फलतः जनसाधारण ग्रौर ग्रधिक ग्राकृष्ट होने लगा। इसी बीच विदेशी ग्राक्रमण हुए ग्रौर भारतीय संस्कृति से उनका परिचय हुग्रा। बौदधर्म के इस नवीन रूप ने उन्हें ग्रार्कीषत किया। परिणामस्वरूप तथा-कथित महायान बौद्धधर्म भारतीय सीमा का ग्रतिक्रणम कर देशान्तरों में सक्रमित हो गया। वहां भी पहुँचकर उसने तत्तद्देशीय संस्कृति को ग्रात्मसात करने का यथाशक्य प्रयत्न किया। यही कारण है कि महायान का विस्तार सम्प्रदाय ग्रौर साहित्य के रूप में वहीं ग्राधक हुग्रा।

हीनयान ग्रौर महायान शब्दों के पीछे जुगुप्सा का भाव भले ही भरा हो पर ग्रपनी कतिपय विशिष्टतान्नों के कारएा महायान ग्रधिक लोकप्रिय धर्म बना इसमें कोई सन्देह नहीं । उसकी उदारता ग्रौर सहजता उसे यहां तक ले ग्रायी कि एक समय सन्देह व्यक्त किया जाने लगा कि यह धर्म वास्तविक बौद्धधर्म है या नहीं । वस्तुतः बौद्धधर्म के मूल रूप में ही यह निर्देश है कि बुद्ध ने प्रथमतः यह ग्रनुभव किया कि उनके ग्रनुभूत धर्म को साधारएा जन समुदाय ग्रहण नहीं कर पायेगा पर ब्रह्मयाचना के फलस्वरूप उन्होंने 'ग्राशयानुभय' ग्रथवा 'उपदेश कौशल' के ग्राधार पर शिष्यों की योग्यतानुसार उन्हें ग्रपना चिन्तन दिया । महायान का जन्म भी शायद यहीं से प्रारम्भ होता है । कालान्तर में वह विक्वत रूप में भी हमारे समक्ष उपस्थित हुग्रा । इसका तात्पर्य यह नहीं कि महायान का सम्बन्ध मूल बौद्धधर्म से बिलकुल नहीं ग्रौर हीनयान ही एक-मात्र यथार्थ बुद्ध प्रवेदित धर्म है । तथ्य यह है कि हीनयान विकास का प्राथमिक रूप है ग्रौर महायान उन्हीं सोपानों पर चरएा विखेरता हुंग्रा ग्रागे ग्राने वाला विकसित रूप है । इस प्रकार विकासात्मक सीढ़ी से उसे पहचाना जाना चाहिए ।

Jin Gun Aradhak Trust

महायानी संस्कृत साहित्य का क्षेत्र विविध ग्रौर विस्तृत है। ग्रत: क्रमिक ग्रघ्ययन की दृष्टि से उसे हम तीन भागों में विभाजित कर सकते हैं---(१) सूत्र ग्रन्थ, (२) ग्रवदान साहित्य ग्रौर (३) दार्शनिक साहित्य ।

(१) सूच्च 'ग्रन्थ—महायानी सूत्र-साहित्य की परम्परा बहुत लम्बी है। नॉन्जियों की सूची में सूत्र कारड (सूत्रपिटक) के ग्रन्तर्गत ४४१ महायान सुत्रों का उल्लेख मिलता है। इन सूत्रों को सात प्रकारों में वर्गीकृत किया गया है—(१) प्रज्ञापारमिता, (२) रत्नकूट जिसमें सुखावती व्यूह भी है, (३) महासन्निपात (चन्द्रगर्भ ग्रादि), (४) ग्रवतंसक, (४) परिनिर्वाएा, (६) विविध ग्रनुदित सूत्र—सद्धर्मपुण्डरीक ग्रादि ग्रीर (७) सकृद् ग्रनुदित सूत्र महावैरोचन ग्रादि। यहां दीधनिकाय के ब्रह्मजालसुत्त से भिन्न ब्रह्मजालसूत्र ग्रीर ग्रभिधर्म पिटक के ग्रन्तर्गत नागार्जुन ग्रादि ग्राचार्यों के ग्रन्थों का भी उल्लेख ग्राता है।

शिक्षा समुच्चय में १८ सूत्र-ग्रन्थों की सूची उपलब्ध है----ग्रक्षयमति, अङ्गुलिमालिक, अध्याशयसंचोदन, अनन्तमुखनिहीरधारगी, अपूर्वसमुद्गतपरिवर्त, अपरराजावादक, अवलोकना, अवलोकितेश्वरविम्तेक्ष, आकाशगर्भ, आर्यसत्यक-परिवर्त, उग्रपरिपृच्छा, उदयनवत्सराज परिपुच्छा, उपार्यकौशल्य, उपालिवरि-प्रच्छा, कर्मावरणविशुद्धि, कामाववादक, काश्यपपरिवर्त, क्षितिगर्भ, गगनगज, गरडव्यूह, गोचरपरिशुद्ध, चतुर्धर्मक, चन्द्रप्रदीप, चन्द्रोत्तरादारिकापरिपुच्छा, चुन्दाधारणी, जम्भलस्तोत्र, ज्ञानवतोपरिवर्त, ज्ञानवंपुल्य, तथागतकोश, तथागत-गुद्य, तथागतबिम्बपरिवर्त, त्रिसमयराज, त्रिस्कन्धक, दशधर्म, दशभूमिक, दिव्या-वदान, धर्म संगीति, नारायरा परिप्रच्छा, नियतानियतावतारमुद्रा, निवरि, पितापुत्रसमागम, पुष्पकूटघारणी, प्रज्ञापारमिता-ग्रष्टसाहस्त्रिका, प्रत्रज्यान्तराय, प्रशान्तविनिश्चयप्रातिहार्यं, प्रातिमोक्ष, वृहत्सागरनागराजपरिपृच्छा, बोधिचर्या-वतार, बोधिसत्वपिटक, बोधिसत्वप्रातिमोक्ष, बुद्धपरिपृच्छा, भगवती, भद्रकल्पिक, भद्रचरीप्रणिधानराज, भिक्षप्रकीर्णक, भैषज्यगुरुवैदूर्यप्रभ, मञ्जुश्रीबृद्धक्षेत्रगुरण-व्यूहालंकार,म ञ्जुश्रीविक्रीड़ित, महाकरुगापुगडरीक, महामेघ, महावस्तु, मारीचि, मालासिंहनाद, मैत्रेयीविमोक्ष, रत्नकरण्ड, रत्नकूट, रत्नचूड, रत्नमेघ, रत्नराज्ञि, रत्नोल्का, राजाववादक, राष्ट्रपालपरिपृच्छा, लङ्कावतार, ललितविस्तर, लोकनाथ-व्याकरण, लोकोत्तरपरिवर्त, वज्जच्छेदिका वज्जघ्वजपरिग्णामना, वाचनोपासिकावि मोक्ष, विद्याधरपिटक, विमलकोर्ति निर्देश, वीरदत्तपरिप्रच्छा, शालिस्तम्भ, शरङ्गम,

**१. बौद्धध**र्म के विकास का इतिहास, पृ. ३२८–३३२.

श्रदाबलाधानावतारमुद्रा, श्रावकविनय, श्रीमालासिंहनाद, सद्धर्मपुराडरीक, सद्धम-स्मृत्पुपस्थान, सप्तमैथुनसंयुक्त, समाधिराज (चन्द्रप्रदोप), सर्वधर्म वैपुल्यसंग्रह, सर्व-धर्माप्रवृत्तिनिर्देश, सर्ववज्रधरमन्त्र, सागरमतिपरिपृच्छा, सिंहपरिपृच्छा, सुवर्ग्त-प्रभासोत्तम ग्रौर हस्तिकक्ष्यसूत्र ।

महाव्युत्पत्ति में १०४ सूत्रों के नामोद्धरण मिलते हैं जिनमें कुछेक होनयानी ग्रन्थों को छोड़कर शेष महायानी सूत्रों से सम्बद्ध हैं । उपर्युक्त शिक्षा समुच्चय में समागत सूची में उद्धृत ग्रन्थों के ग्रतिरिक्त निम्नलिखित ग्रन्थों का ग्रौर उल्लेख महाव्युत्पत्ति में मिलता है—शतसाहस्रिका प्रज्ञापारमिता, पंचविंशति-साहस्रिका प्रज्ञापारमिता, सप्तशतिकाप्रज्ञा०, पंचशतिकाप्रज्ञा०, त्रिशतिकाप्रज्ञा०, घनव्यूह, सुविक्रान्तविक्रामी, रत्नकेतु, तथागतमहाकरुणानिर्देश, द्रुमकिन्नरराज-पश्टिच्छा, सूर्यगर्भ, बुद्धभूमि, तथागतचिन्त्यगुद्धनिर्देश, सागरनागराजपरिपृच्छा, ग्रजातशत्रु-कौकृत्य-विनोदन, संधिनिर्मोंचन, बुद्धसंगीति, महायानप्रसादप्रभावन, महायःनोपदेश, ग्रार्यब्रह्मविशेषचिन्तापरिपृच्छा, परमार्थसंवृत्तिसत्यनिर्देश, मंजु-श्रीविहार, महापरिनिर्वाण, ग्रवैवर्तचक्र, कर्मविभंग, तथागतोत्पत्तिसंभवनिर्देश, भवसंक्रान्ति, परमार्थधर्मविजय, बोधिपक्षनिर्देश, सर्ववैदल्यसंग्रह, संघाटसूत्र, तथा-गतज्ञानमुद्रासमाधि, वज्रमेर्शिखर कूटागारधारणी, ग्रनवतप्तनागराजपरिपृच्छा, सर्वबुद्धविषयावतारज्ञानालोकालंकार, व्यासपरिपृच्छा, सुबाहुपरिपृच्छा, महासा-हसप्रमर्दन, महारमृत्युपस्थान, मैत्रीव्याकरण, ग्रर्थविनिश्चिय, महाबलसूत्र, विकुर्वा-गराजपरिपृच्छा एवं घ्वजाग्रकेयूर ।

इन ग्रन्थों में विशेषतः ये नव सूत्र प्रचलित हैं— ग्रष्टसाहसिकाप्रज्ञापारमिता, गएडव्यूह, दशभूमीश्वर, समाधिराज, लंकावतार, सद्धर्मपुराङरीक, तथागतगुह्यक, ललितविस्तर तथा सुवर्णप्रभास । इन्हें **वेपु**त्यसूत्र भी कहा जाता है । इनमें सद्धर्मपुराङरीक, ललितविस्तर ग्रादि सूत्रों में बुद्ध, बोधिसत्व, बुद्धयान ग्रादि का माहात्म्य प्रदर्शित है ग्रौर प्रज्ञापारमिता ग्रादि सूत्रों में शून्यता तथा महाकरुणा का प्रतिपादन है । प्रज्ञापारमिता ग्रादि सूत्रों में शून्यता तथा महाकरुणा का प्रतिपादन है । प्रज्ञापारमिता सूत्रों में ग्रष्टसाहस्त्रिका प्राचीनतम सूत्र होगा । उसकी भाषा ग्रौर शैली भी इस कथन का समर्थक है । यहां मात्र रूपकाय ग्रौर धर्मकाय का उल्लेख मिलता है । संभोगकाय बाद में जोड़ा गया है । नाग र्जुन का शून्यवाद प्रज्ञापारमिताग्रों पर ही ग्राधारित है । विज्ञानवादी ग्राचार्यों ने भी ग्रपने सिद्धान्तों की प्रस्थापना में इनका उपयोग किया है । ये सभी सूत्र प्राय: द्वितीय से चतुर्थ सती के मध्य विरचित हैं । लंकावतार योगाचार सिद्धान्तों का समर्थक है । सद्धर्मपुराङरीक महायान ग्रौर हीनयान क बीच एक सेतु विशेष है । ललितविस्तर बुद्ध की भक्ति-मिश्रित परम्परा का पोषक है । इन्हें 'महायान सूत्र' भी कहा गया है । पूर्वशैलीय परम्परा में प्राकृत भाषा में निबद्ध प्रज्ञापारमिता का उल्लेख है । चीनी त्रिपिटक में विभिन्न पारमिताय्रों का संनिवेश किया गया है । कंजूर में शतसाहस्रिका, पंचर्विशति साहस्रिका ग्रष्टादश साहस्रिका, दशसाहस्रिका, ग्रष्टसाहस्रिका, ग्रष्टशतिका, सप्तशतिका, पंच-शतिका, वजच्छेदिका, अल्पाक्षरा एवं एकाक्षरी पारमिता का संग्रह है<sup>र</sup> ।

(२) ग्रावदान साहित्य—ग्रवदान (पालि 'ग्रपदान') का तात्पर्यं है लोककथाश्रों के माध्यम से धार्मिक सिद्धान्तों को ग्रभिव्यक्त करने वाला साहित्य । इस विस्तृत सीमा में पारमिताश्रों का ग्रभ्यास भी समाहित हो जाता है। पालि साहित्य में जो स्थान जातक कथाश्रों का है वही स्थान बौद्ध संस्कृत साहित्य में ग्रवदान साहित्य का है। उनका मुख्य उद्देश्य है कर्म श्रोर उसके फल की व्याख्या करना । कथाश्रों का विभाजन प्रायः तीन प्रकार से मिलता है—श्रतीत, ग्रनागत श्रोर प्रत्युत्पन्न । हीनयान श्रोर महायान के सम्मिश्रित रूपों को प्रस्तुत करना ग्रवदान साहित्य की विशेषता है।

ग्रवदान साहित्य में प्राचीनतम ग्रन्थ सम्भवतः ग्रवदानशतक होगा जिसका ग्रनुवाद चीनी भाषा में २२३--२५३ई० के मध्य हुग्रा। दस ग्रध्यायों में विभक्त ग्रवदानशतक में कुछ कथायें हीनयान से सम्बद्ध हैं श्रीर कुछ कथायें महायान की व्याख्या करती हैं। दिव्यावदान भी इसी प्रकार महत्वपूर्ण अवदान ग्रन्थ माना जाता है। भाषा, शैली श्रीर विषय की असम्बद्धता उसे उत्तरवर्ती सिद्ध करती है। वस्तुतः इसका सम्बन्ध मूल सर्वास्तिवादियों के विनयपिटक से रहा है। इनके श्रतिरिक्त कल्पद्रुमावदान, ग्रशोकावदान, द्वाविंशत्यवदान, बोधिसत्वा-वदान, भद्रकल्यावदान, विचित्रकर्णिकावदान, ग्रवदानकल्पलता ग्रादि ग्रवदान मी उपलब्ध होते हैं जिनमें श्रधिकांश ग्रवदान ग्रवदानशतक पर ग्राधारित हैं।

बुनियो नंजियों ने कुछ महायानी विनय सूत्रों का उल्लेख किया है—बोधि-चर्यानिर्देश, बोधिसत्व प्रातिमोक्षसूत्र, भिक्षुविनय, ग्राकाशगर्भसूत्र, उपालिपरि-पृच्छा, उग्रदत्तपरिपृच्छा, रत्नमेघसूत्र, ग्रौर रत्नराशिसूत्र। इन सूत्रों के देखने यह स्पष्ट हो जाता है कि हीनयानी ग्रौर महायानी विनय में बहुत ग्रधिक ग्रन्तर नहीं । महायान सिद्धान्तों का सुन्दर संग्रह नागार्जुन (?) के धर्मसंग्रह (सप्तम-शती) में मिलता है । महाव्युत्पत्ति (नवीं शती) भी इसी दिशा का ग्रन्थ है । इसके लेखक का नाम ग्रज्ञात है ।

१. बौद्ध धर्म के विकास का इतिहास, ग्रध्याय म

#### ( ६३ )

#### (३) दार्शनिक साहित्य

योगाचार श्रौर विज्ञानवाद — महायान के दार्शनिक साहित्य की भूमिका में प्रज्ञापारमिता सूत्रों का अमूल्य योगदान है। संक्षेप में कहा जाय तो टिंग्हें हम प्रस्थापक ग्रन्थ कह सकते हैं। इन सूत्रों के अनुसार बोषिसत्व को समस्त धर्मों में नैरात्म्य अथवा धर्मशून्यता को देखना चाहिए। इस सिद्धान्त ने शून्यवाद तथा योगाचार श्रौर विज्ञानवाद की भूमिका खड़ी कर दी। इससे एक श्रोर जहाँ यह बात स्पष्ट होती है कि सकल धर्मों का स्वरूप शून्यतात्मक है वहाँ दूसरी श्रोर यह भी ध्वनित होता है कि इसमें चित्त का प्राधान्य है। प्रथम विकल्प से शून्यवाद की सिद्धि की गई श्रौर दितीय विकल्प से योगाचार तथा विज्ञानवाद का जन्म हुग्रा।

योगाचार योग ग्रौर ग्राचार शब्द का मिश्ति रूप है। शमथ ग्रौर विपश्यना को प्राप्त कराने वाले मार्ग को योग कहते हैं। ग्रौर उस योग के मार्ग का ग्राचरणा 'योगाचार' है<sup>१</sup>। ग्रौर विज्ञानवाद वह है जो सकल मैधातुक को चित्तमात्र ग्रथवा विज्ञानमात्र प्रदर्शित करे। इनके पूर्व सौत्रान्तिकों ने 'सूक्ष्म विज्ञान' ग्रौर प्रज्ञप्तिवादियों ने 'मूल विज्ञान' की कल्पना कर ली थी। इसके बाद तिब्बती सूत्रों का योगदान है जिनका समय ई. पू. प्रथम शताब्दी से ई. तृतीय शताब्दी तक निर्धारित किया जाता है। तिब्बती जे-यं शद्-प-के सिद्धान्त के ग्रनुसार योगाचार के तीन मूल सूत्र हैं—सन्धि निर्मोचन, लंकावतार तथा घनव्यूह । सन्धिनिर्मोचन के ग्रनुसार भगवान, बुद्ध तीन धर्म-चक्रों के प्रवर्तक थे—(१) चतुस्सत्य धर्मचक्रप्रवर्तन जो हीनयान में प्रचलित है, (२) ग्रलक्षणत्व धर्मचक्रप्रवर्तन जिसे प्रज्ञापारमिताग्रों में ग्रभिव्यक्त किया गया है, ग्रौर (३) परमार्थविनिश्चय घर्मचक्रप्रवर्तन जो उक्त सूत्रों में सन्निहित है तथा योगाचार का प्रतिपादक है । तिब्बती सूत्रों के बाद शास्त्रीय युग में योगाचार विज्ञानवाद का प्रवेश हुग्रा जिसे मंत्रेय, ग्रसंग ग्रौर वसुबन्धु ग्रादि ग्राचार्यो ने पुल्पत ग्रौर फलित किया। इनके बाद ग्रौर भी भेद-प्रभेद दिखाई देते हैं।

मैत्रेयनाथ श्रोर असंग-योगाचार-विज्ञानवाद के प्रस्थापक के रूप में मैत्रेय नाथ का स्मरण किया जाता है। श्वां च्वांग के प्रनुसार मैत्रेय ने योगाचारशास्त्र,

१. शमथविपश्यनायुगनद्धवाही मार्गों योग इति योग लक्षर्णम् । शमथ इति समाधिरुच्यते । विपश्थना सम्यग्दर्शन लक्षर्णा । यथा युगनढौबलीवदौँ वह वस्तथा यो मार्गः सम्यग्दर्शनवाही स योगः । तेनाचरतीति योगाचार उच्यते । ब्रह्मसूत्र, २, २, २५ पर भाष्य । ( ६४ )

मैंत्रेय के ग्रन्थ प्रज्ञापारमिताओं पर आधारित हैं। अभिसमयालंकार के देखने से यह लगता है कि मैंत्रेय माध्यमिक मत पर भी किञ्चित दृष्टि रखते थे शायद इसीलिए उसे योगाचार-माध्यमिक-स्वातन्त्रिक कहा गया है। भहायान सूत्रालंकार २१ ग्रधिकारों में विभक्त है—महायानसिद्धि, शररग्रगमन, गोत्र, चित्तोत्पाद, प्रतिभक्ति, तत्व, प्रभाव, परिपाक, बोधि, श्रधिमुत्ति, धर्मपर्येष्टि, देशना, प्रतिभक्ति, तत्व, प्रभाव, परिपाक, बोधि, श्रधिमुत्ति, धर्मपर्येष्टि, देशना, प्रतिपत्ति, ग्रवदनाशासन, सोपायकर्म, पारमिता, पूजा-सेवा-प्रमागा, बोधिपक्ष, गुण् श्रौर चर्याधिकार । उत्तरतन्त्र माध्यमिक-प्रासंगिक ग्रन्थ है । इसमें बुद्ध, धर्म, संब, गोत्र, बोधि श्रादि का विवेचन किया गया है । श्रसंग, हरिभद्र, वसुबन्धु तथा विमुक्तिसेन ने इस पर टीकार्ये लिखी हैं । श्रभिसमय का तात्पर्य है तत्व का संदर्शन करना—साक्षात्कार करना । यही इसका योगाचारानुसार प्रतिपाद्य विषय है । इसके श्रतिरिक्त ग्रसंग को प्रज्ञापारमिता साधनः, २, गुह्यसमाज<sup>3</sup>, मध्यान्तानुगमशास्त्र<sup>४</sup> श्रादि ग्रन्थों का भी प्रगोठा माना गया है ।

असंग मैत्रेयनाथ के शिष्य थे। मूलतः वे कौशिक गोत्रीय ब्राह्मएकुलीन परिवार के थे। पुरुषपुर उनका मूल निवासस्थान था। उनके दो सहोदर ग्रौर थे— वसुबन्ध ग्रौर विरिचिवत्स । ये सभी प्रारम्भ में सर्वास्तिवादी थे, बाद में ग्रसंग के प्रयत्न से वे महायान में दोक्षित हो गये। कहा जाता है कि ग्रसंग ने कुक्कुटपाद पर्वत पर कठोर तपस्था कर मैत्रेयनाथ का दर्शन प्राप्त किया था

- १. ऐक्टा श्रोरियन्टेलिया, १९३१, पृ. ८३, बौढधर्म के विकास का इतिहास, पृ. ४०७
- २. साध्नमाला, भाग १, पृ. ३२१
- ३. गुह्यसमाजतन्त्र भूमिका-डाँ० भट्टाचार्य, पृ. XXXIV
- ४. तुची, जी ग्रनिमद्वेरसाइन्स इग्रिडके, II JASB भाग, २६, १९२०, पृ. १२९

त्रोर उनके पांच ग्रन्थ भी मिले थे। बाद में प्रसंग ने अभिधर्मसमुच्चय लिखा। तत्त्वविनिश्चय, उत्तरतन्त्र ग्रौर संधिनिर्मचनसूत्रों पर टोकायें भी लिखी। असंग की अन्य रचनाग्रों में महायानसम्परिग्रह, ग्रभिधर्मसमुच्चय एवं योगाचार भू मिशास्त्र योगा- चार-विज्ञ नवाद की दृष्टि से ग्रधिक महत्वपूर्ण हैं। महायान संग्रह का चीनी अनुवाद बुद्ध-शान्त ने ई. ५३१ में तथा परमार्थ ने ई. ५३३ में प्रस्तुत किया था। योगाचारभूमिशास्त्र के ५ विभाग हैं—बहुभूमिकवस्तु, विनिश्चयसंग्रह, वस्तुसंग्रह, पर्यायसंग्रहह तथा विवरणसंग्रह । ग्रभिधर्म को दृष्टि से यह ग्रन्थ मननोय है।

चसुबन्धु — वसुबन्धु ग्रसंग के ग्रनुज थे । उनका समय ई० को पंचम शताब्दी ( ई० ४२०-५०० ) मानी जाती है । एक ग्रन्य परम्परा उन्हें ई० ३५० का भी बताती है । समय की तरह वसुबन्धु के दीक्षा गुरु के विषय में भो मतैक्य नहीं । वुदोन, परमार्थ ग्रौर श्वांच्वांग की परम्परायें क्रमशः संघ-भद्र, बुद्धमित्र ग्रौर मनोरथ को ग्रसंग का दीक्षा गुरु बताती हैं । कहा जाता है कि बुद्धमित्र को सांख्याचार्य विन्धवास ने शास्त्रार्थ में पराजित किया था । इस पराजय का प्रतिकार करने के लिए ग्रसंग ने परमार्थसप्तति नामक ग्रन्थ लिखा । जैसा हम जानते हैं, प्रारम्भ में बसुबन्ध सौत्रान्तिक वैभाषिक मतानुयायी थे, परन्तु वाद में ग्रसंग के ग्रनुरोध से वे महायानी परम्परा में योगाचार-विज्ञान-वाद में दीक्षित हो गये । ग्रभिधर्मकोष उनकी प्रथम परम्परा का ग्रन्थ है ग्रौर मध्यान्त विभागसूत्रभाष्य, त्रिस्वभावनिर्देश, विज्ञप्तिमात्रताविंशतिका, त्रिशिका पंचस्कन्ध प्रकरण, व्याख्यायुक्ति, कर्मसिद्धिप्रकरण, सद्धर्मपुण्डरीकोपदेश, वज्जच्छे-दिका, प्रज्ञापारमिताशास्त्र तथा ग्रार्थदेव के शतशास्त्र की व्याख्या ग्रादि ग्रन्थ द्वितीय परम्परा से सम्बद्ध हैं ।

वसुबन्धु के सभी ग्रन्थ सर्वास्तिवादी सिद्धान्तों से ग्रप्रभावित नहीं रहे। फिर भी वे विज्ञानवाद के प्रस्थापक ग्राचार्य कहे जा सकते हैं। विज्ञप्तिमात्रता, धर्मधातु ग्रौर सून्यता समानार्थक शब्द हैं। धर्मों का विज्ञान-संसर्ग ग्रभिधर्म का विज्ञानवाद है। यह विज्ञप्तिमात्रता नित्य है। ग्रवतंसक, लंकावतार ग्रादि सूत्रों में विज्ञानवाद के वीज मिलते हैं जिन्हें मैत्रेय, ग्रसंग ने पुष्पित किया है पर उन्हें फलित करने का श्रेय निश्चित ही वसुबन्ध को दिया जायगा।

वसुबंधु के प्रधान शिष्य चार थे—स्थिरमति, विमुक्तसेन, गुराप्रभ तथा दिङ्नाग । स्थिरमति ने त्रिशिकाभाष्य, मघ्यान्त विभंगसूत्रभाष्य टीका, ग्रभिधर्मकोषव्याख्या, ग्रभिधर्मसमुच्चय, काक्ष्यपपरिवर्त व्याख्या तथा वसुबन्धु को भ्रन्य रचनाम्रों पर व्याख्यायें लिखी हैं। स्थिरमति के शिक्ष्यों में पूर्णवर्धन, जिनमित्र तथा शीलेन्द्रबोधि के नाम उल्लेखनीय हैं। विमुक्तितेन की श्रभिसमयालंकार पर व्याख्या प्रसिद्ध है। स्थिरमति माध्यमिक ग्रौर विज्ञानवाद के मध्यगामी पथिक थे।

दिङ्नाग—वसुबन्धु के शिष्य दिङ्नाग मध्यकालीन भारतीय तर्कशास्त्र के पिता कहे जाते हैं। वे दक्षिएा के कांजीपुरम् के समीपवर्ती सिंहचक्र ग्राम में एक ब्रह्मएा परिवार में जन्मे थे। उनका समय ई. ४४५ से ५७५ के वीच रखा जा सकता है। उनके प्रमुख ग्रन्थ ये हैं—ग्राभिधर्मकोषमर्मप्रदीप, ग्रष्टस्रहस्तिका-पिएडार्थ, त्रिकाल परीक्षा, ग्रालम्बन परीक्षा, हेतुचक्रसमर्थन, न्यायमुख, प्रमाएा-समुच्चय ग्रादि। इनमें प्रमाएासमुच्चय सर्वाधिक प्रसिद्धि प्राप्त दार्शनिक ग्रन्थ माना गया है। दिङ्नाग के योगदान को हम निम्न विशेषतान्नों में देख सकते हैं।

(१) ज्ञाता, ज्ञान और ज्ञेय का त्रिविध भेद।

(२) सभी (प्रमाणों का ग्रन्तर्भाव प्रत्यक्ष एवं ग्रनुमान) में किया जाना ।

(३) पञ्च श्रवयवों प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहररा उपनय तथा निगमन में श्रन्तिम दो ग्रवयवों को निरर्थक सिद्ध करना । उन्होंने श्रनुम:न को श्रधिक महत्व दिया ।

ईश्वरसेन और शंकरस्वामी—दिङ्नाग के शिष्यों में ईश्वरसेन और शंकर स्वामी प्रधान शिष्य थे । शंकर स्वामी ने हेतुविद्या न्यायशास्त्र और न्याय-प्रवेशतर्कशास्त्र नामक दो ग्रन्थों की रचना की । चीनी भाषा में उनका अनुवाद भी हुग्रा है ।

धर्मीकोर्ति — बौद्धन्याय को समालोकित करने का श्रेय धर्मकोर्ति को है। उनको ग्रगाध विद्वत्ता श्रौर तीक्ष्ण तर्कशोलता स्पृहणीय है। उनका जन्म दक्षिणवर्ती त्रिमलय में हुग्रा था। पिता का नाम कोरुनन्द था।' वे धर्मपाल के शिष्य थे। धर्मपाल ई० ६४२ तक रहे ग्रतः धर्मकीर्ति का समय सप्तम शताब्दी माना जाना चाहिए। डॉ० महेन्द्र कुमार न्यायाचार्य ने यह समय ई० ६२६–

१. सिद्धिविनिश्चय टीका, भाग १, पृ. ५४; दर्शन दिग्दर्शन, पृ. ७४१.

६९५ तक रखा है।' धर्मकीति के प्रधान ग्रंथ हैं—प्रमाएगार्तिक (स्ववृत्ति सहित), न्यायविंदु, प्रमार्ग्याविनिश्चय, संतानांतरसिद्धि, वादन्याय, हेतुबिन्दु, सम्बंधपरीक्षा एवं चोदना प्रकरु । इन ग्रंथों में प्रमाग्गर्वातिक श्रधिक अध्ययन का विषय बना। इस पर देवेन्द्रबुद्धि, शाक्यबुद्धि, धर्मोत्तर, श्रानंदवर्धन ज्ञानश्री, प्रज्ञाकरगुप्त श्रादि श्राचार्यों ने टीकार्यों लिखीं हैं।

धर्मकीत्ति का प्रभाव जैनाचार्यं ग्रकलंक पर ग्रधिक पड़ा । उन्होंने धर्मकीत्ति के प्रन्थों का उढरएा देते हुए उनका तर्कपूर्वक खरडन किया । उद्योतकर ग्रादि ग्राचार्यों की भी ग्रालोचना के वे पात्र बने । विज्ञप्ति मात्रता को उन्होंने ग्रौर भी व्यवस्थित किया । प्रमारा लक्षरा में ग्रभ्तान्त पद का सन्निवेश किया । स्वसंवेदेन का समर्थन किया । बौद्धदर्शन में उनका यह योगदान नितान्त मौलिक था ।

इनके अतिरिक्त कुछ आचार्य और उनके ग्रन्थ और उल्लेखनीय हैं। उदाहरणार्थ देवेन्द्रबुद्धि अथवा देवेन्द्रमति ( सप्तम-अष्टम शताब्दी ) की प्रमाण-वार्तिकटीका, शंकरानन्द की प्रतिबन्धसिद्धि, अपोहसिद्धि, सम्बन्धपरीक्षानुसार और प्रमाणवार्तिकटीका, जिनेन्द्र बुद्धि अथवा जितेन्द्रबोधि की प्रमाणसमुच्चय-टीका, कल्याणरक्षित ( अष्टम-नवम शताब्दी ) को अन्यापोहसिद्धि, ईश्वरभङ्ग-कारिका, सर्वज्ञसिद्धिकारिका, श्रुतिपरीक्षाकारिका और बाह्यार्थ सिद्धिकारिका, रविगुप्त ( अष्टम शताब्दी ) को प्रमाणवार्तिकवृत्ति, अर्चट ( धर्माकरदत्त ) ( अष्टम शताब्दी प्रथम चरण ) की हेतुबिन्दुटीका, क्षणभङ्गसिद्धि, ग्रीर प्रमाण-

२. वही, पृ. २७-

१. सिद्धिविनिश्चय टोका, भाग १, भूमिका पृ. २७.

इतिसिद्धि, शान्तभद्र (७२५ ई.) की न्यायबिन्दुटीका, दुर्वेकभिक्षु की न्याय-बिन्दुटीका टिप्पए, कर्एाकगोमिन् (ग्रष्टम सदी का प्रथम चरएा) को प्रमाएा-वार्तिक वृत्ति, धर्मोत्तर (सप्तम सदी का ग्रन्तिम चरुएा) की प्रमाएा परीक्षा, प्रपोहप्रकरुएा, परलोकसिद्धि और क्षरणभङ्गसिद्धि, हरिभद्र (दशम सदी) का प्रभिसमयालङ्कारालोक, प्रज्ञापारमिताटीका ग्रादि। इन ग्रन्थों और उनके प्रिऐताओं के योगदान ने विज्ञानवादीय शाखा को ग्रत्यन्त समृद्ध किया है। दार्शनिक सिद्धान्तों के विकास की दृष्टि से भी ये बहुत महत्वपूर्एा हैं। जैन ग्रीर जैनेतर ग्राचार्यों पर भी इनका प्रभाव दिखाई देता है। उसका ग्रध्ययन ग्रिपेक्षित है।

#### शून्यवाद् अथवा माध्यमिक साहित्य

माध्यमिक सम्प्रदाय की विशेषता है कि वह हीनयान द्वारा मान्य सत् औ<sup>र</sup> असत् के बाद एक ग्रनिर्वचनीय तत्व को भो स्वीकार करते हैं। उनके अनुसार समस्त पदार्थ जगत् स्वभावतः शून्य है। जो कुछ दृष्टिगोचर होता है वह माया के अतिरिक्त और कुछ नहीं। इस सिद्धान्त को बौद्ध साहित्य में पुद्गलनैरात्म्य, धर्नरात्म्य ग्रथवा स्वभावशून्यता कहा जाता है। प्रज्ञापारमितासूत्रों का यही धर्भिधेय है। इसे बोधिसत्व सिद्धान्त भी कहा जाता था।

नागार्जुन का कार्यक्षेत्र दक्षिरण भारत अधिक रहा है। धान्यकटक-ओपर्वंत (नागार्जुनीकोंड, गुन्दुर) उनकी प्रचार-भूमि रही है। इनके समय के विषय में विद्वानों में मतैक्य नहीं। तारानाथ के अनुसार वे कनिष्क के समकालीन थे। तिब्बती परम्परा इनका समय २१२–४६२ ई० मानती है। परन्तु उनकी समसामयिकता यज्ञश्री गँतमीपुत्र ( १९६–१९६ ई० ) के साथ अधिक युक्तिसंगत है । सातवाहन राजाग्रों का भी नागार्जुन के साहित्य में उल्लेख मिलता है । श्रतः उनका समय द्वितीय-तृतीय शताब्दी माना जा सकता है । प्रभावाधिक्य श्रीर लोकप्रियता होने के कारण ही शायद नागार्जुन का जीवनकाल विधिध परम्पराश्रों में ३०० श्रीर ६०० वर्षों तक रहा हो । समस्त परम्पराश्रों के देखने से यह स्पष्ट है कि नागार्जुन का जीवन महायान के 'श्रातरेक्य' वैशिष्ट्य से झापूर है । तान्त्रिक ग्राचार्यों के रूप में भी वे प्रसिद्ध हैं । सत्य है कि वे बहुमुखी व्यक्तित्व के धनी ग्राचार्य थे ।

नागार्जुन एक कुशल लेखक ग्रौर विद्वज्जनप्रेमी व्यक्ति थे। ग्रायंदेव को शिष्यस्व प्रदान करने के लिए उनकी परीक्षा का प्रकार वेजोड़ था। नागार्जुन के लगभग २० ग्रन्थों में उस व्यक्तित्व की विद्वत्ता ग्रौर गहन तर्कप्रवीएता दृष्टव्य है। चीनी ग्रनुवाद में उनके २० ग्रन्थ सुरक्षित हैं। बुनियो नांजियो ने कुछ ग्रन्थों का उल्लेख किया है— माध्यमिक कारिका (माध्यमिक शास्त्र), दश-भूमिविभाषाशास्त्र, महाप्रज्ञापारमिताशास्त्र, उपायकौशल्य, प्रमाएविध्वंसन, विग्रहव्यावर्तनी, चतुःस्तव, युक्तिषष्टिका, शून्यता सप्तति, प्रतीत्यसमुत्पाद हृदय, महायानविंशक ग्रौर सुहुल्लेख। प्रायः इन सभी ग्रन्थों पर चीनी ग्रनुवाद उपलब्ध होता है। ये सभी रचनायें झून्यतावाद की प्रतिष्ठापना में ग्रपना महत्वपूर्ण योगदान देती हैं। इनमें मुख्य रचनायें हैं—महाप्रज्ञापारमिताशास्त्र, माध्यमिक-कारिका ग्रौर विग्रहव्यावर्तनी। यहाँ संवृतिसत्य ग्रौर परमार्थंसत्य के ग्राधार पर जगत को शून्यात्मक बताने का सफल प्रयत्न किया है।

नागार्जुन का नाम चौरासी सिद्धों में गिना जाता है। महा० राहुल सांकृत्यायन ने उन्हें सोलहवां सिद्ध कहा है और काञ्ची का ब्राह्मण तथा सरह-पाद का शिष्य बताया है। ब्लू एनल्स में उन्हें दक्षिण में गुह्यसमाज का संस्थापक माना गया है (२, पृ. ७५३)। कुमारजोव ने चोनी भाषा में ई० ४०५ में नागार्जुन की जीवनी का अनुवाद किया है। अतएव नागार्जुन का समय इसके पूर्व ही माना जाना चाहिए। इस दृष्टि से चौरासी सिद्धों में उल्लिखित नागार्जुन कोई और ही होंगे।

# आर्यदेव श्रौर उनके प्रन्थ

म्राचार्य म्रार्यदेव शून्यवाद के म्रन्यतम म्राचार्य हैं। उनके विषय में देश देशान्तरों में म्रनेक परम्परायें प्रसिद्ध हैं। वुदोन परम्परा के म्रनुसार म्रार्यदेव का जन्म सिंहल में हुम्रा था। चन्द्रकोर्ति की भी यही मान्यता हैं। तत्कालौन

÷Ċ

٠

राजा के सान्निघ्य में ग्रार्यदेव तरुएा हुए, प्रव्नजित हुए ग्रौर वहीं से दक्षिण भारत में ग्राकर नागार्जुन से दीक्षा ग्रहण की । इस प्रसंग में एक घटना उल्लेख-नीय है । कहा जाता है कि नागार्जुन ने शिष्यत्व दीक्षा देन के पूर्व ग्रार्यदेव की परीक्षा लेनो चाही । उन्होंने ग्रार्यदेव के समक्ष ग्रापूर जलपात्र भेजा । ग्रार्यदेव ने उसमें सूचिका ( सुई ) डालकर उसे वापिस कर दिया । ग्रापूर जलपात्र नागा-र्जुन के ज्ञानोदधि का प्रतोक है ग्रौर सूचिका-भेद ग्रार्यदेव द्वारा उसमें किये गये ग्रवगाहन का द्योतक है । यह प्रतीकात्मक पद्धति दोनों ग्राचार्यों के व्यक्तित्व का सदर्शन है ।

इसी प्रकार एक ग्रन्थ घटना विश्रुत है। दक्षिएा में ग्रायंदेव के समय में महेश्वर की एक रमएगिक स्वर्ण-प्रतिमा थी। उसके विषय में यह जनश्रुति थी कि उसके समक्ष ग्रभिव्यक्त कामना फलदायी होती थी। इस जनश्रुति को मात्र वच्चक सिद्ध करने के उद्देश्य से उन्होंने उसका एक नेत्र भंग कर दिया ग्रौर ग्रहंकाराभाव की ग्रभिव्यक्ति की दृष्टि से स्वतः ग्रपना नेत्र भो विनष्ट कर लिया। इसी घटना से सम्बद्ध एक ग्रन्थ परम्परा भी प्रसिद्ध है। बुदोन के ग्रनुसार ग्रायंदेव नालन्दा गये। वहां मातृचेट नामक माहेश्वर से शास्त्राथ किया ग्रौर सद्धर्म की रक्षा की। श्रीपर्वत से नालन्दा जाते हुए आर्यदेव ने वृक्ष-देवता को ग्रपना एक नेत्र समर्पित कर दिया। एक नेत्र न होने कारएग उन्हें 'काएादेव' कहा जाता था।

कहा जाता है कि नेत्र-विर्हान होने पर भी वे सहस्रनेत्रवान, से ग्रधिक ज्ञानी थे । श्वां-च्वांग के ग्रनुसार परवर्तो बौद्धधर्म में नागार्जुन, ग्रश्वघोष, ग्रार्थदेव ग्रौर कुमारलब्ध ग्रथवा कुमारलात ऐसे चार प्रतिभाशील ग्राचार्य हुए हैं जिन्हें "संसार को ग्रालोकित करने वाले चार सूर्य" कहा जा सकता है । ग्रार्यदेव निश्चित ही कुशल तार्किक ग्रौर प्रतिभा सम्पन्न ग्राचार्य थे । चतुःशतक ग्रादि ग्रन्थों में उनकी विद्वत्ता का दर्शन होता ही है ।

ग्रार्यदेव नागार्जुन के प्रधान शिष्य थे। पोछे हम ग्राचार्य नागार्जुन का समय चतुर्थ शताब्दी के पूर्व निश्चित कर चुके हैं। ग्रायंदेव नागार्जुन के साक्षात् शिष्य थे। ग्रतः उनका समय भी लगभग यही होना चाहिए। इसके ग्रतिरिक्त कूछ ग्रौर प्रमाण इसके पक्ष में प्रस्तुत किये जा सकते हैं।

१—तारानाथ, सुम्पा, ब्लू एनल्स एवं चतुरशोतिसिद्धप्रवृत्ति ने चौरासी सिद्धों का विवरएा प्रस्तुत किया है। उसमें नागार्जुन को सोलहवां और आर्य-देव ( कर्णारिपा ) को अठारहवां सिद्ध बताया है। साधारएातः इन सिद्धों का काल म से १२वीं शताब्दी माना जाता है। परन्तु इस प्रकार समय का निर्धारएा सम्भव नहीं। यह अधिक सम्भव है कि परवर्ती बौद्ध साहित्य श्रोर दर्शन के विकास में जिन आचार्यों का योगदान अधिकाधिक हुआ होगा उनकी गएाना सिद्धों में कर ली गई होगी। अतएव चौरासी सिद्धों की रचना एक समूचे विकास का परिएाम है, एक काल का नहीं। नागार्जुन श्रौर आयदेव को जीवनियों का अनुवाद कुमारजीव ने ई० ४०५ में किया है। अतएव इनका समय तृतीय शताब्दी का द्वितीय-तृतीय चरएा होना चाहिए।

३—सांख्य, जैनादि दर्शनों की खण्डन परम्परा में स्रायंदेव का योगदान भी उक्त काल के बाद का नहीं दिखाई देता है।

इन सभो कारगों से आर्यदेव को तृतीय णताब्दो का दार्शनिक म ना जाना चाहिए। डॉ० लालमगि जोशो ने उनको आठवीं शताब्दी का दार्शनिक स्वीकार किया है। <sup>9</sup> परन्तु उक्त तर्कों के आधार पर उनका मत तर्क संगत नहों लगता। और न ही चौरासी सिद्धों के आर्यदेव और चतुःशतक के लेखक आर्य-देव के बीच अप्रथगत्व दिखाई देता है।

आर्यदेव के नाम पर ग्रनेक ग्रन्थों का उल्लेख ग्राया है—माध्यमिक चतु-श्शतिका, माध्यमिक हस्तवालप्रकरण, स्खलितप्रमथन युक्तिहेतुसिद्धि तथा ज्ञान-सारसमुच्चय । डाँ० हरप्रसादशास्त्री ने नेपाल क्षे ग्रार्यदेव के एक ग्रन्थ ग्रन्थ की खोज को है । चूँकि इस ग्रन्थ के प्रारम्भ में लेखक का नामोल्लेख नहीं है फिर भो उन्होंने उसे ग्रार्यदेव का ग्रन्थ माना है । उनके मतानुसार, ऐसा लगता है, वे शून्यवादो ग्रार्यदेव एव तान्त्रिक ग्रार्यदेव को ग्रव्रुथक् मानते हैं । परन्तु यह उचित नहीं । नागार्जुन के शिष्य ग्रार्यदेव को तान्त्रिक ग्रार्यदेव से नितांत भिन्न होना चाहिए । शून्यवादी ग्रार्यदेव के चतुःशतक, चित्तविशुद्धिप्रकरण तथा हस्तवालप्रकरण नाम के ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं । ग्रन्तिम दो ग्रन्थों के विषय में मतैक्य नहीं, परन्तु हमारे मत से उनका लेखक नागार्जुन का शिष्य ग्रार्यदेव ही होना चाहिए । चतुःशतक को बोधिसत्व योगाचारशास्त्र भो कहा गया है । जो इस बात का सुचक है कि यह ग्रन्थ बोधिसत्व सिद्धान्त ग्रौर शून्यतावाद के बीच समन्वय-प्रस्थापन की मृदु भूमिका रही है ।

१. स्टडीज इन दो बुद्धिस्ट कल्चर म्राफ इन्डिया, पृ०३३६

२. बौद्धगानग्रा दोहा

(१) चतुःशतक - जैसा ग्रन्थनाम से स्पष्ट है, इसमें चार सो कारिकायें हैं जो सोलह प्रकरणों में विभाजित की गई हैं। प्रत्येक प्रकरण पचोस कारिकाम्रों का है । ग्रन्थ के दो भाग हैं । स्वमतस्थापन एवं परमतखराडन । दोनों भागों में ग्राठ-ग्राठ प्रकरण संनिवोजित हैं । इन प्रकरणों परचन्द्रकीत्ति की व्याख्या भी उपलब्ध है। व्याख्या सहित म्रष्टम प्रकरण से सोलहवें प्रकरण तक के भाग का मम्पादन महा० डॉ० विधुशेखर भट्टाचार्य ने द्विताय भाग के रूप में किया था जो १९३१ में विश्व भारती से प्रकाशित हुन्ना था। इसके पूर्व डॉ० परशुराम वैद्य एवं महा० हरप्रसाद शास्त्रो ने भी इसी ग्रन्थ पर कार्यं किया था । चतुःशतक के सोलह प्रकरणों के नाम एवं विषय इस प्रकार हैं---१. नित्यग्राहप्रहाणोपाय-सन्दर्शन, २. सुखग्राहप्रहागोपाय; ३. शुचिग्राहप्रहागोपाय; ४. त्रात्मग्राह अथवा ग्रहंकारप्रहाणोपाय; ४ वोधिसत्वचर्या; ६ क्लेशप्रहाणोपाय; ७ मनुसेष्टिसंभोग-विनिवेषप्रहोगोपाय; ५ शिष्यचर्या; १ नित्यार्थप्रतिषेवभावनासन्दर्शन; १० ग्रात्म-प्रतिषेध भावना; ११, कालप्रतिषेधभावना; १२, दृष्ट्रिपतिषेधभावना; १३, इन्द्रि-यार्थप्रतिषेघभावना; १४ ग्रन्तग्राहप्रतिषेघभावना; १५. संस्कृतार्थप्रतिषेधभावना, एिवं १६. गुरुशिष्यविनिश्चय भावना संदर्शन । उत्तर भाग पर धर्नपाल ने भी व्याख्या लखी थी। उसके म्रनुसार चतुःशतक के विषय को दो भागों में विभाजित किया जा सकता है---धर्मशासन एवं विग्रहशतक । धर्मदास ने प्रत्येक कारिका के साथ दृष्टान्तों का संयोजन किया था।

#### ( २ ) हस्तवालप्रकर**ग अथवा मु**ष्टिप्रकरग

बुनियों न न्जियों की सूची Catalogue of the chinese Translation of the Buddhist Tripitaka) में एक प्रति का उल्लेख है जिसका नाम है मुष्टिप्रकरण (?) शास्त्र (तालान्तरक शास्त्र)। इसका अंग्रेजो में अनुवाद "Shastra on the explanation of the first" नामक शीर्षक से किया गया है। इसे चीनी साहित्य में दिग्नाग (Gina) का कार्य बताया गया है श्रीर तिब्बती साहित्य में श्रार्थदेव का। Sir M.A. stein के ढारा Tun-huang से लायी गई प्रतियों में इस ग्रन्थ की भी तीन प्रतियाँ थीं जिन्हें श्रार्थदेव ढारा रचित बताया गया है। चीनी प्रतियां परमार्थ (१९७-५६६ ई०) ग्रीर ईसिंसग (७०३ ई०) के समय की हैं। दोनों प्रतियों के ग्रच्ययन से लगता है कि चीनी प्रतियों में उल्लिखित दिङ्नाग शायद व्याख्याकार रहा होगा । १ इस ग्रन्थ में कुल छः कारिकायें हैं । प्रथम पांच कारिकाम्रों में संसार के मायावी स्वरूप का वर्गुन म्रौर म्रन्तिम कारिका में परमार्थ का निरूपग है ।

#### ( ३ ) चित्तविशुद्धिप्र करण

इस ग्रन्थ में वैदिक क्रियाकाण्ड का विरोध किया गया है श्रौर तान्त्रिक बातों को प्रस्थापना की गई है। इसमें चार श्रौर राशियों के भी नाम मिलते हैं। इन श्राधारों पर कुछ विद्वान उसे श्रार्यदेव का ग्रन्थ नहीं मानते। परन्तु यह ठीक नहीं। चतुःशतक में भी ये बातें किसा सीमा तक प्राप्त होती हैं। <sup>भ्रत</sup>ः यह ग्रन्य चतुःशतक के लेखक ग्रार्यदेव का हो होना चाहिए। वुस्तोन ने 'इसे ''चित्तावरएाविशोधन'' नाम से उल्लिखित किया है। <sup>३</sup>

# प्रासंगिक और स्वातन्त्रिक शाखायें

नागार्जुन श्रौर श्रार्यंदेव के प्रबल तर्कों से शून्यवाद की स्थापना हो चुको थो फिर भी इसका विषय जनसाधारएा को हृदयग्राह्य नहीं था। लगभग पञ्चम-षष्ठ अताब्दी में माध्यमिक सम्प्रदाय में मतभेद हुग्रा श्रौर फलत: प्रासङ्गिक श्रौर स्वातन्त्रिक शाखाश्रों का जन्म हुग्रा। वुद्धपालित श्रौर भावविवेक इन दोनों शाखाश्रों के क्रमश: संस्थापक माने गये हैं।

२. शास्त्री, हरप्रसाद, JASB. (१८६८) पृ. १७४

१. थामस, एफ. डब्ल्यू. दी हेन्ड ट्रीटांईज, ए वर्क ग्राफ ग्रायंदेव JRAS. (१९१८), पृ. २६७।

साक्षात्कार करना सम्भव होता है। ह्यून-श्वांग ने स्वातन्त्रिकों पर सांख्य का प्रभाव माना ग्रौर तिब्बती श्राचार्यों ने उन्हें माध्यमिक सौत्रान्तिक कह दिया।

वुद्धपालित के विषय में हमें यधिक ज्ञात नहीं । उन्होंने लगभग पञ्चम शताब्दी में नागार्जुन की माध्यमिक कारिका पर एक वृत्ति लिखी थी जो तिब्बती साहित्य में उपलब्ध है । उन्होंने चन्द्रकीर्ति के सप्तम शती की प्रथम-द्वितीय चरएा में माध्यमिक कारिका पर 'प्रसन्नपदा' नाम की वृत्ति लिखी । उनके माध्यमिकावतार ग्रौर चतुःशतक वृत्ति ग्रन्थ भी उपलब्ध हैं । बुद्धपालित ने भावविवेक को खण्डित करने का यथाशक्य प्रयत्न किया । नागार्जुन के ये सफल व्याख्याकार सिद्ध हुए । चग्द्रकीर्तिं धर्मपाल के शिष्य थे तथा भव्य ग्रौर कमलसिद्धि के सान्निध्य में उन्होंने नागार्जुन का ग्रध्ययन किया था । वुदोन परम्परा उन्हें दक्षिरणवासी तथा ग्रलौकिक शक्तियों का पुञ्ज मानती है । चित्रालखित गाय का दोहन ग्रौर विना स्पर्शं किये पाषाएा को स्वर्ग्ध बना देना उनकी शक्तियों के विशेष रूप हैं । नागार्जुन, ग्रार्यदेव, बुद्धपालित ग्रौर चन्द्रकीर्ति प्रासंगिक सम्प्रदाय के प्रधान ग्राचार्य थे । इस सम्प्रदाय को "लोकप्रसिद्धि वर्गाचारि माध्यमिक" भी कहाः गया है ।

स्वातन्त्रिक शाखा के प्रधान ग्राचार्य है भट्य ग्रथवा भावविवोक । उन्होंने बुद्धपालित के सिद्धांतों का सूक्ष्म तकों से खरडनक रने का प्रयत्न किया । ये धर्मपाल के समसामयिक ग्रौर शोलभद्र के ग्राचार्य हैं । ग्रतः उनका समय छठी शताब्दी माना जा सकता है । महायान करतल रत्नशास्त्र, माध्यमिक हृदयकारिका, मध्यमार्थ संग्रह, तथा माध्यमिक क रिकाग्रों पर प्रज्ञाप्रदीप नाम की उनकी वृत्ति मिलती है । भावविवेक के बाद ज्ञानगर्भ ने माध्यमिक सत्यद्वय ग्रथवा सत्यद्वयविभंग नामक ग्रन्थ लिखा । बुदोन परम्परा भावविवेक को योगाचार माध्यमिक सम्प्रदाय का ग्राचार्य मानती है । तदनन्तर ग्रवलोकित ने माध्यमिकशास्त्र पर भव्य द्वारा लिखित टीका पर प्रज्ञाप्रदीपटीका नामक ग्रनुटीका लिखी । ज्ञानगर्भ ग्रौर ग्रव-लोकित का समय ग्राठवीं शताब्दी होना चाहिए ।

शांतिदेव- ज्ञून्यतावाद के ग्रन्थतम मूर्धन्य समर्थक ग्राचार्य शान्तिदेव का समय सप्तम शताब्दा माना जाता है। तारानाथ के ग्रनुसार सौराष्ट्र में उनका जन्म हुग्रा था। वे श्रीहर्ष के पुत्र शील के समसामयिक थे। धर्मपाल के वे शिष्य थे। बुदोन परम्परा में भिक्षु होने के पूर्व उन्हें शांतिवर्मन् कहा जाता

तोभ्री, लालमसि, स्टडीज इन दी बुद्धिस्ट कल्चर आफ इसिडया, पू. २२१।

था। सौराष्ट्र के कल्याएावर्मन् के वे सुपुत्र थे। दक्षिएा भारत भी उनका कार्य-क्षेत्र रहा है। मञ्जुन्त्री उनके ग्राराध्यदेव थे। बुदोन ग्रौर सुम्पाखान्यो परम्परायें शान्तिदेव को एवं भू-जू-कू को एक ही व्यक्तित्व मानती हैं। उन्होंने शिक्षासमुच्चय, सूत्रसमुच्चय ग्रौर बोधिचर्यावतार ग्रन्थों का निर्माएा किया। कुछ तन्त्रग्रंथ भी उनके नाम पर हैं। डॉ० हरप्रसाद शास्त्री भी भू-जू-कू को शान्तिदेव ही मानते हैं। शान्तिदेव का शिक्षा समुच्चय ग्रौर बोधिचर्यावतार मध्यमिक सम्प्रदाय के ग्रमूल्य ग्रन्थ हैं।

प्रज्ञाकरमति (सातवीं-म्राठवीं शताब्दी) ने शान्तिदेव के बोधिचर्यावतार पर पञ्जिका लिखी। शिक्षा समुचय में उल्लिखित ग्रन्थों के म्रतिरिक्त इसमें ग्रनेक ग्रन्थों ग्रोर ग्राचार्यों के नामों का उल्लेख है। इस दृष्टि से यह ग्रन्थ विशेष महत्वपूर्र्ए है। शील भद्र (सातवीं शताब्दी) ने म्रार्यबुद्धभूमी व्याख्यान नामक ग्रन्थ लिखा जो तिव्वती भाषा में सुरक्षित है। सिंहरांश्म (षट्शास्त्र ग्रौर प्रज्ञामूलशास्त्र के रचयिता) जयसेन, प्रज्ञागुप्त, भतृहरि (?) चन्द्र, चन्द्रगोमिन ग्रादि ग्राचार्यों का भी योगदान म्रविस्मरर्णीय है।

शान्तरक्षित का समय ग्रष्टम शताब्दी माना जाता है। वे नालन्दा विद्या-पीठ के ग्रधिष्ठाता ग्रौर बौद्धदर्शन के प्रमुख व्याख्याता रहे। उनका तत्वसंग्रह नाम का संस्कृत में लिखित ग्रन्थ सर्वत्र विश्रुत है। वेदान्त, सांख्य, जैन, वैशेषिक ग्रादि सभी दर्शनों की समालोचना इस ग्रन्थ में की गई है। बौद्धदर्शन का यह महनीय ग्रन्थ है। तारानाथ के प्रनुसार शान्तरक्षित के ग्रन्य ग्रन्थ हैं— मध्यमिकालङ्कारकारिकावृत्ति, वादन्यायवृत्तिविपश्चितार्थ, हेतुचक्रडमारू, तत्व-सिद्धि ग्रादि।

शान्तरक्षित को कृपा से कमलशील को तिब्वत पहुँचने का निमन्त्रएा मिला। वहां उन्होंने नागार्जुन-दर्शन का प्रचार-प्रसार किया। कहा जाता है कि उनके व्यक्तित्व से ईर्ष्या करने वाले कुछ लोगों ने उनकी जीवन लीला को समाप्त कर दिया। उनके प्रमुख ग्रन्थ हैं--तत्वसंग्रह पश्चिका, न्यायबिन्दुपूर्वपक्षसंक्षेप, माध्यमिकालोक ग्रीर भाव-नाक्रम । उन्हें त्रार्यसप्तशतिका प्रज्ञापारमिता टीका, ग्रार्यं वज्जच्छेदिका प्रज्ञापारमिता-टीका, प्रज्ञापारमिता हृदयनामटीका, दाकिनोवज्जगुद्धगोतिनाम महोपदेश एवं महामुद्रोपदेश वज्जगुद्धर्गाति नामक ग्रन्थों के भी लेखक के रूप में तिब्बती परम्परा में स्मरएा किया जाते हैं । शान्तरक्षित ग्रीर कमलशील के ग्रन्थो में माध्यमिक योगाचार के ग्रीर तत्व उपलब्ध होते हैं । इस दृष्टि से शान्तरक्षित का महत्व ग्रीर ग्रंधिक सिद्ध हो जाता है ।

# तान्त्रिक बौद्ध साहित्य

तन्त्र शब्द की निष्पत्ति तन् धातु से विस्तार ग्रर्थ में हुई है। कालान्तर में इसी शब्द का प्रयोग बुनने के ग्रर्थ में होने लगा। प्रतीकात्मक रूप से पुस्तक ग्रथवा संग्रह के ग्रर्थ में भी इस शब्द का प्रयोग हुन्ना है। बाद में इस शब्द का प्रवेश ग्राध्यात्मिक क्षेत्र में भी हुग्रा। अध्यात्म मानवीय ग्रौर ईश्वरीय शक्ति से सम्बद्ध रहता है। मानव ईश्वरीय कृपा-प्राप्ति के उद्देश्य से इष्टदेव की विविध उपासना करता है। शक्ति विशेष को समन्वित करने के लिए उपासना की पद्धतियों में क्रमिक विकास होता जाता है। इस सन्दर्भ में ज्ञान की ग्रपेक्षा क्रिया का महत्व ग्रधिक बढ़ जाता है।

शक्ति की उपासना व्यक्ति की दुर्बलता की अनुभूति पर निर्भर करती है। उपासना दुर्बलताजन्य भावों को उद्दीप्त करने का मात्र ग्रायास है। सब कुछ होते हुए भी व्यक्ति स्वयं को ईश्वर विशेष से हीन समभता है। फलत: उसकी उपासनाकर वह ग्रपनी विपत्तियों को दूर करने का प्रयत्न करता है। तन्त्र का जन्म यहीं होता है। सिन्धु सम्यता के उत्खनन में मातृशक्ति का दर्शन, वैदिक साहित्य में ऋचायें ग्रीर स्तोत्र, गीता-मनुस्मृति का जप-तप तथा योग एवं उपनिषद्, संहिता ग्रादि की मन्त्रात्मक प्रवृति, जैन एवं बौद्ध संस्कृति के विविध स्तोत्र ग्रीर मन्त्रप्रक.र मानवीय प्रकृति को प्रस्तुत करने के उत्तम उदाहरण हैं। उपासना का सम्बन्ध कर्मों की निर्जश करने से है। ग्रतः तन्त्र का उग्योग कर्म के कठोर जाल से मुक्त होने के लिए किया गया। इस प्रक्रिया के मुख्य लक्षण हैं—ज्ञान ग्रीर कर्म का समुच्चय, शक्ति की उपासना, प्रतीकप्राच्जर्य, गोपनीयता, ग्रलौत्कक सिद्धि चमत्कार, गुरु का महत्व, मुद्धा-मण्डल-यन्त्र-मन्त्र ग्रादि का प्रयोग, सांसारिक भागों का सम्मान एवं उनका ग्रध्यात्मिक उपयोग<sup>9</sup>।

बौद्धधर्म में तन्त्र की यह समूची पृष्ठभूमि उपलब्ध होती है। वहां भूलरूप में चेतसिक क्रियाय्रों का ग्राभियोग स्मृति गौर साधना के सन्दर्भ में दिखाई देता है। तन्त्र का विकास होने पर उसे प्राचीन परम्परा से सम्बद्ध करने की दिशा में प्रयत्न प्रारम्भ हुए। फलतः सेकोद्देसटोका (पृ. ३-४) में कालचक्र-

१ बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ. ४४७

तन्त्र की व्याख्या के प्रसंग में मन्त्रयान को दीपंकर बुद्ध द्वारा सञ्चालित माना। बाद में शाक्य मुनि गौतम बुद्ध ने उसे स्वीकार कर धान्यकटक पर्वत पर मन्त्र-यान का उपदेश दिया। तिब्बती परम्परा भी इसे स्वीकार करती है। उसमें भगवान बुद्ध के तीन धर्मचक्रप्रवर्तनों का उल्जेख हुया है — ऋषिपत्तन, ग्रध्नकूट ग्रौर धान्यपिटक। इसी प्रकार की ग्रन्थ परम्परायें भी मिलती हैं। यथा----साधनमाला में यह कहा गया है कि जांगुलि का साधन बुद्ध द्वारा किया गया,तथा वज्जसरस्वती का साधन बुद्ध के अनुसार कराया गया। ये सभी परम्परायें इतिहास संगत नहीं मानी जा सकतीं। भगवान बुद्ध ने इस प्रकार के स.धन कभी नहीं ग्रंपनाये। ग्राटानाटीयसुत्त जैसे कुछ सुत्त ग्रवश्य त्रिपिटक में उप-लब्ध होते हैं परन्तु उन्हें या तो प्रक्षिप्त माना जाना चाहिए ग्रथवा ग्रधिक से ग्रधिक हम उन सुत्तों में तन्त्रयान के बीज पाने का उपक्रम कर सकते हैं।

तन्त्रयान का वास्तविक प्रारम्भ महासांधिक सम्प्रदाय से हुम्रा है। उसमें एक पृथक् रूप से निबद्ध 'धारगोपिटक' इस बात का प्रमाग है कि तन्त्र-परम्परा महासांधिक सम्प्रदाय में ग्रधिक लोकप्रिय थी। ललितविस्तार, समाधिराज, लंकावतार ग्रादि सूत्रों में भो यह परम्परा दिखाई देती है। ग्रान्ध्रक, वैतुल्यक ग्रादि शाखाम्रों में 'मिथुन' को ग्रध्यात्म से सम्बद्ध किया गया है। करग्यव्यूह में एक धारगी बुद्ध के विषय में भी निबद्ध की गई है। ग्रष्टसाहस्रिक प्रज्ञापारामिता, प्रज्ञ पारमिताहृदय, प्रज्ञापारमिता एकाक्षरी ग्रादि ग्रन्थ भी इस दृष्टि से महत्व-पूर्ग हैं!

प्रज्ञापारिमता एक देवी का रूप माना गया। नाग, यक्ष, गन्धर्व ग्रादि के समान प्रज्ञा की भी उपासना की जाने लगी। नागार्जुन के धर्मसंग्रह में पांच बुद्ध, चार देवियां, ग्रठारह लोकपाल ग्रौर छ: योगिनियों के नाम मिलते हैं। सुखावती व्युह में ग्रमिताभ ग्रौर ग्रमितायु का उल्लेख मिलता है। करगडव्यूह में उन्हें महैश्वर कहा है। स्वर्र्णप्रभास में चार ध्यानीवुढ ग्रौर श्रीमहादेवी एवं सरस्वती के उल्लेख ग्राये हैं। मैत्रेयनाथ का महायानस्त्रालंकार भी इस दृष्टि से महत्वपूर्ण है।

महायन के तत्वों का विकास **टाज्रयान** में हुग्रा। महायान के धारणी तन्त्रयान में मन्त्र बन गये। ग्रवलोकितेश्वर एक महिमाशाली देवता के रूप में उपस्थित हुए। मैंत्रेय श्रौर ग्रसंग के 'परावृत्ति' सिद्धान्त ने तन्त्रयान की भूमिका का कार्य किया। तन्त्रयान के मुख्य तत्व हैं - कुण्डलिनीयोग, मंत्र, यन्त्र, षट्कर्म, सिद्धियां, पंचमकार ग्रधिकारभेद, हठयोग, गुरुशिष्ययोग ग्रादि। नागार्जुन तिब्बती परम्परा के ग्रनुसार तन्त्रयान के प्रतिष्ठापक थे। ये नागार्जुन माध्यमिक ( ७८ )

आ चार्य नागार्जुन से भिन्न होना चाहिए । इसी तरह ग्रार्यदेव को भी इससे सम्बद्ध नहीं किया जा सकता । क्योंकि वज्जयान के ग्रन्थ मञ्जुश्रीमूलकल्प ग्रौर गुद्धसामजतन्त्र में तन्त्र साधना का प्रारम्भिक रूप तो रहा है पर उसका विकसित रूप सप्तम शताब्दी के बाद ही मिलता है । श्रार्यदेव को सप्तम-ग्रष्टम शताब्दी का ग्राचार्य नहीं माना जा सकता । जैसा कि पहले हम देख चुके हैं, चौरासी सिद्धों में शून्यवादी श्रार्यदेव का सम्मिलन उनकी पूर्व लोक प्रियता का कारग् रहा होगा ।

वज्जयान के तान्त्रिक ग्रन्थों को चार वर्गों में विभक्त किया जाता है क्रियातन्त्र, चर्यातन्त्र, योगतंत्र श्रौर ग्रनुत्तर योगतंत्र । श्रादि कर्मप्रदोप, श्रष्टमी व्रतविघान, साधनमाला, साधनसमुच्चय श्रादि ग्रन्थ वज्ज्यान के प्रधान ग्रंथ हैं। यहां गुह्यसाधना का महत्व श्रधिक बढ़ा। तत्वरत्नावली, श्रद्वयवज्जसंग्रह भी इसी कोटि के ग्रंथ हैं। वज्ज्यान से **सहजयान** की उत्पत्ति हुई।

तारानाथ के ग्रनुसार सरह ग्रीर कम्पल ने हेवच्चतंत्र ग्रीर ग्रनुत्तरयोगतंत्र लिखे । ये दोनों तंत्र गुद्धसमाज के थे । इंद्रभूति को ज्ञानसिद्धि ग्रीर पद्मवच्च की गुद्धसिद्धि भी गुद्द्य समाज से सम्बद्ध ग्रंथ हैं । सरह के ग्रंथों में बुद्धकपाल-तंत्र पञ्चिका, बुद्धकपालसाधन, बुद्धकपालमण्डलविधि, त्रैलोक्यवर्शकरालोकेश्वर-साधन, दोहाकोशगीति, दोहाकोशनामचर्यागीति, काव्यकोशामृतवच्चगीति ग्रादि प्रमुख हैं । सिद्ध नागार्जुन के व्रजतारासाधन ग्रीर एकजटासाधन ग्रंथ मिलते हैं । उनके ग्रन्य ग्रंथ हैं—मंत्रालंकारसाधन, कक्षपुटपिग्डीकृतसाधन, गुद्धसमाज-मण्डलविधि, सेकचतुरप्रकरण, स्वभावसिद्धयुपदेश, वच्ज्यानस्थूलपत्ति, प्रज्ञापारमि-ताहूदयसाधन, लोकेश्वरसाधन, नीलाम्बरोपसिद्धि, वच्जपाणिमण्डलविधि, हयग्रीव-साधन, धर्मधातुस्तोत्र, कालत्रयत्रयस्तोत्र, सत्वाराधनस्तव, प्रज्ञापारमितास्तोत्र, नरकोद्धार समाधिभाषाटीका ग्रादि । इसी प्रकार ग्रन्य सिद्धों का भी विपुल साहित्य मिलता है । वह ग्रुधिकांश रूप में तिब्बती भाषा में सुरक्षित है ।

सहजयान के बाद **कार्ल्ज्वकयान** का उद्भव हुग्रा । यह समय लगभग दसवीं शताब्दी माना जा सकता है । कालचक्रतंत्र ग्रौर उसकी टीका विमलप्रभा काल-चक्रयान के प्रमुख ग्रंथ हैं । मञ्जुश्री ग्रौर सुचंद्र इसके विशिष्ट ग्राचार्य हैं ।

हमने तांत्रिक साधना का यह ग्रत्यंत संक्षिप्त वर्ग्यन प्रस्तुत किया है। उसका साहित्य संस्कृत श्रौर श्रपभ्रंश में झधिक है। नागरी रूपंतर ग्रभी कम हो सका है। फिर भी, जो जानकारी उपलब्ध है उससे बौद्ध-तंत्र-साहित्य निश्चित ही प्रभावक सिद्ध होता है।

१ स्टेडीज इन बुद्धिष्ट कल्चर आफ इण्डिया, पृ. २०५-६

# परिवर्त ४

# बौद्धदर्शन तथा उसका विकासकम १ विकासकम

भगवान बुद्ध ग्रपने धर्म की स्थापना करने के उपरान्त ग्राचार ग्रौर विचार से उस कोमल पौधे को ग्रविरत सिञ्चित करते रहे । उन्होंने ग्रपने जीवनकाल में ही उस पौधे को वृक्षाकार में बढ़ते ही देख लिया । तत्कालीन राजनीतिक ग्रौर सामाजिक परिस्थितियों के सन्दर्भ में बौद्धधर्म को स्थापना ने निश्चित ही जनसमुदाय को एक नया दृष्टिकोएा दिया । फलतः उसे लोकप्रिय बनने में ग्रधिक देर नहीं लगी । वैदिक, जैन एवं जैनेतर विचार - धाराग्रों का ग्रालम्बन लेकर सम्यग्सम्बुद्ध ग्रागे बढ़े ग्रौर खएडन-मएडन की परम्परा में उन्होंने ग्रपना विश्रेष योगदान दिया ।

गति ग्रौर विकास जीवन का लक्षण है। जिन धर्मों में गति श्रौर विकास बना रहा, वे धर्म तो बचे रहे ग्रौर जिन धर्मों ने तत्कालीन ग्रावश्यकताग्रों के ग्रनुरूप स्वयं को इस परिवर्तन से दूर रखा वे कालान्तर में नामशेष हो गये। बौद्धधर्म एवं दर्शन का विकास, जैसा हम ग्रभी देख चुके हैं, जीवन के इस चिरन्तन तथ्य को ग्रपने ग्रंक में समेटे हुए चलना रहा। हीनयान श्रौर महायान जैसी शाखायों इसी विकास के ज्वलन्त परिणाम हैं।

'यान' शब्द मार्ग ग्रीर बाहन का पर्यायार्थंक है। मार्ग ग्रीर बाहन प्रगति के प्रतीक हैं। प्रतीकात्मक रूप में यान शब्द का उपयोग वैदिक, जैन एवं बौद्ध परम्पराग्रों में देखा जाता है। ब्रह्मयान ग्रीर धर्मयान जैसे शब्द संयुक्त निकाय में प्रयुक्त हैं। सम्भवतः उन्हीं का ग्राश्वय लेकर उत्तरवर्ती बौद्धधर्म की शाखाग्रों ने स्वयं को मूल धर्म से विभक्त करने के लिए उद्देश्य के ग्राधार पर हीनयान एवं महायान की संज्ञा दी हो। महायानी ग्राचार्यों ने ग्रपनी परम्परा को लोकप्रिय बनाने की हष्टि से समीक्षा की परिभाषा में मूल बौद्धधर्म श्रीर उसकी शाखाग्रों को हीनयान की संज्ञा दी तथा स्वयं को महायानी कहना-कहलाना स्वोकार किया। ग्रन्य संज्ञाग्रों की ग्रपेक्षा ये दो नाम ग्राधिक प्रचलित हुए हैं। एकयान, ग्रग्रयान, बोधिसत्वयान तथा बुद्धयान महायान के पर्यायवाची शब्द हैं और श्रावकयान तथा प्रत्येकबुद्धयान हीनयान के नामान्तर हैं। तीन यान होते हुए भी वास्तविक यान एक ही है ग्रीर वह है महायान सद्धर्भपुण्डरीक । भगवान् बुद्ध उपाय कौशल के माघ्यम से उपदेश दिया करते थे, होन सत्वों को दिया गया उपदेश हीनयान कहलाता ग्रीर महसत्वों को दिया गया उपदेश महायान कहलाता

हीनयान श्रौर महायान दर्शन में कुछ मूलभूत ग्रन्तर है :---

(i) ग्रमंग ने आशय, उपदेश, प्रयोग,उपस्तम्भ एवं काल के रूप में उक्त दोनों सम्प्रदायों में यह भेद व्यवस्थित किया है।

( ii ) हीनयान में पुद्गलनैरात्म्य के चिन्तन के माध्यभ से क्लेशावरण का विनाश किया जाता है परन्तु महायान में धर्मनैरात्म्य के ज्ञान से ज्ञेयावरण का विनाश होता है ।

(iii) हीनयान का उपदेश प्रथमतः पञ्चवर्गीय भिक्षुम्रों के सम्मुख दिया गया म्रौर महायान का उपदेश म्रनन्त बोधिसत्वों के समक्ष गृध्नकूट पर्वत पर दिया गया ।

( iv ) महायान में बोधिसत्व समस्त संसार के निर्वाण प्राप्त होने के बाद ही स्वयं निर्वाण प्राप्ति स्वीकार करते हैं, पर यह विचार हीनयान में नहीं ।

(v) महायान के अनुसार बुद्धदेशना दो प्रकार की है---गुह्य एवं व्यक्त।

( vi ) महायानी साहित्य में कल्पना का आधिकय अधिक है।

(vii) महायानी बुद्ध ग्रधिक लोकोत्तर हैं।

(<sub>viii</sub>) बुद्ध ने साधारएा ग्रौर सरल उपदेश हीनयानियों को तथा कठिन उपदेश महायानियों को दिया है।

(x) परमार्थतः यानों में भेद नहीं । एकात्मक होकर वे एक यान में ही समाहित हो जाता है ।

( x ) परावृत्ति योग महायान की विशेषता है।

( xi ) महायान में दो प्रकार के सत्यों का ग्राधार ग्रधिक लिया गया है---संवृतिसत्य ग्रीर परमार्थसत्य ।

( xii ) मूलत: दो काय थे—रूपकाय ( भौतिक शरीर ) तथा धर्मकाय ( ग्रध्यात्मिक शरीर ) । महायान में सम्भोग ग्रथवा निर्माखकाय (ग्रवतारवाद) पर ग्रधिक जोर दिया गया ।

( xiii ) स्थविरवाद का ग्रादर्श ग्रर्हत्व प्राप्ति था पर महायानी श्रादर्श बोधिसत्व हो गया । तथा ग्रष्टाङ्गिकमार्ग के स्थान पर वोधिसत्वचर्या का विकास हुग्रा । हीनयान श्रीर महायान के बीच यह सामान्य श्रन्तर हमने देखा । श्रब हम बौद्धदर्शन के मुख्य सिद्धान्तों का विकासात्मक श्राधार पर श्रघ्ययन करेंगे | श्रीर यह देखेंगे कि श्रार्यदेव का उस विकास में क्या योगदान रहा । यहां हम यह भी देखने का प्रयत्न करेंगे कि बौद्धेतर, विशेषतः जैन, साहित्य में बौद्ध सिद्धान्तों को किस रूप में प्रस्तुत किया गया है ।

बौद्ध दर्शन का प्रारम्भ विभिन्न धर्मों की समालोचना करते हुए मानव को नैतिक भूमिका पर प्रस्तुत करने से हुआ है। यहां कुशल-ग्रकुशल कर्मों की व्याख्या तथा सांक्लेशिक श्रौर व्यावदानिक धर्मों का प्रस्तुतीकरण किया गया। धर्म की इस कुशल-ग्रकुशलमयी कर्मों की व्याख्या के सन्दर्भ में श्रनात्मवाद को उपस्थित किया गया। इसके बाद सब कुछ क्षणिक है, कुछ भी स्थायी नहीं, यह सिद्धान्त रखा गया। तदनन्तर क्षराभङ्गर तत्वों को ग्रधीत्य-समूत्पन्न मानकर संस्कृत धर्मों के साथ हेतू-प्रत्ययजन्य प्रतीत्यसमूत्पन्न माना गया। बौद्धदर्शन की दृष्टि में संसार में रूप, शब्द, गन्ध, रस ग्रीर स्पृष्टव्य स्वरूप ग्रायतन श्रौर वेदना, संज्ञा व संस्कार स्वरूप विज्ञान ये दो मुलतत्त्व हैं जिनमें मूलत: श्रात्मा जैसा कोई स्थायी क्रियाशील तत्त्व विद्यमान नहीं। शेरवात्स्की के अनुसार यह सम्पूर्ण मतवाद चार श्रार्यसत्यों में विभाजित है (१) जीवन एक म्रजान्त संघर्ष है, (२) उसकी उत्पत्ति पाप पूर्ण वासनाम्रों से होती है, (३) चिरन्तन शान्ति ही चरम अभीष्ठ है, और (४) एक ऐसा मार्ग है जहां जीवन के निर्माएा में सहायक समस्त संस्कार क्रमशः लुप्त हो जाते हैं। धर्मचक्र के प्रथम प्रवर्तन का यही उद्देश्य है<sup>र</sup> । ग्रर्हत् - प्राप्ति एवं व्यक्तिगत निर्वा**एा को** उपलब्धि को इस काल में चरम लक्ष्य स्वीकार किया गया ।

द्वितीयकाल में बौढ़धर्म बहुत्त्ववाद से हटकर मौलिक एकतत्वाद को म्रोर परिवर्तित हुम्रा। म्रारम्भिक वादों को सनात्मवाद म्रथवा निःस्वभाववाद (पुद्गलज्ञून्यता) नाम दिया गया जबकि बौढ़ दर्शन को नररात्म्यवाद से सम्पृक्त किया गया। पुरातन बौढ़ दर्शन में सभी धर्म परस्पर म्रपेक्ष्य मौर वास्तविक हैं जबकि नवीन बौढ़ दर्शन में समस्त धर्म परस्पर म्रपेक्ष्य न होने के कारण ग्रवास्तविक हैं। यहाँ वास्तविक हेतुवाद का सर्वथा निराकरण किया गया है। म्रनुभूत वास्तविकता का सर्वथा प्रतिवाद न कर उसे मार्यसंस्य के स्थान पर संवृतिसत्य मौर परमार्थसत्य के रूप में विभाजित कर दिया गया।

१. बौद्धन्याय, पृ० ६, प्रस्तावना

इसके बाद ग्रारम्भिक बौद्ध दर्शन में जिन धर्मों को केवल निर्वाण में प्रसुप्त ग्रीर साधारण जीवन में सक्रिय माना गया था, यहाँ चिरप्रसुप्त ग्रीर उनकी सक्रियता को मात्र भ्रमात्मक प्रतीति माना गया।

हीनयान के म्रादर्श को स्वार्थपरक बताकर वैयक्तिक मुक्ति के स्थान पर म्राखिल प्राणि जगत की मुक्ति की परिकल्पना, पारमिता व महाकरुणा के म्राम्यासपूर्वक धर्मकाय की स्थापना की पृष्ठभूमि में ग्रमला प्रज्ञा के स्थान पर प्रज्ञापारमिता के रूप में ज्ञानकाय का समीकरण, बुद्ध के मानवीय व्यक्तित्व के स्थान पर उनके सम्भोग काय के रूप में ईश्वर कल्पना, परन्तुजगत्सुष्टा के रूप में नहीं, एकत्ववाद की प्रतिस्थापना, तांत्रिक संस्कारों का ग्रहण व मूर्ति-पूजा का प्रचलन, तथा जून्यवाद का स्थापन ये विशेषतायें इस काल की रहीं।

बौद्धदर्शन के तृतीयकाल को विशेषता-न्यायशास्त्र में गहन श्रभिरुचि से स्पष्ट हुई । फलस्वरूप इसमें स्वसंवेदना की वैधता की स्वीकृति, प्रत्येक ग्रस्तित्व की मानसिक कल्पनात्मक स्वीकृति श्रौर बौद्धधर्म का श्रादर्शवादी रूप, ईश्वर-बुद्धि के स्थान पर श्रालय-विज्ञान को एवं ईश्वरेच्छा के स्थान पर श्रनादिवासना को स्थापित किया गया<sup>१</sup> ।

जैन साहित्य में बौद्धर्शन के उक्त तीनों कालों के रूप दिखाई दे जाते हैं। जैनाचार्यों ने बौद्ध दर्शन की शाखाओं की स्थूलतः चार भागों में विभाजित किया है— वैभाषिक और सौत्रान्तिक तथा योगाचार और माध्यमिक। प्रथम दो शाखार्ये हीनयान से सम्बद्ध हैं और बाद की दो शाखार्ये महायानी हैं।

वैभाषिक के अनुसार जैसा अम्यन्तर ज्ञान प्रतीत होता है, वैसा ही बाह्य पदार्थ भी सत् है, क्योंकि बाह्य पदार्थ की शुद्धि के बिना ज्ञान मात्र से खान-पान, ग्रहएा-त्याग इत्यादि व्यवहार नहीं हो सकता सौत्रा-न्तिकों का मत है कि बाह्य पदार्थ हैं अवश्य परन्तु वे अतीन्द्रिय हैं। वैभाषिक खण्डन करते हैं कि बाह्य पदार्थ प्रत्यक्षज्ञानगम्य नहीं क्योंकि क्षणिक होने के कारएा उनका इन्द्रिय - सम्पर्क होते ही प्रत्यक्षज्ञान की उत्पत्ति होने के पूर्वा ही वे नष्ट हो जाते हैं। इस स्थिति में वे प्रत्यक्ष-ज्ञानगम्य नहीं हो सकते। वे तो ज्ञान के संवेदन पर कल्पनीय अथवा अनुमेय होते हैं। योगाचार के अनुसार बाह्यपदार्थ जैसी कोई वस्तु

१. वही, पृ. ६-१७

in a statute de la presidente de la companya de la

नहीं, क्योंकि उपलब्धि के समकाल में ही वे दृष्टिगोचार होते हैं। उपलब्धि बिना कोई भी पदार्थं नहीं दिखाई देता। श्रतः विज्ञान मात्र ही सत् है श्रौर दृष्ट अर्थं उसका आकार मात्र है। योगाचार मत ज्ञान को साकार मानता है। माध्यसिक सम्प्रदायी यह मानते हैं कि एक मात्र शुद्ध, स्वच्छ, निराकर ज्ञान ही सत् है श्रौर सभी दृश्यमान् साकार ज्ञान एवं बाह्य पदार्थ श्रसत् हैं। क्योंकि उनके सत् होने में श्रतेक विरोध, श्रौर मनुप-पत्तियां हैं---

> श्रर्थो ज्ञान समन्वितो मतिमता वैभाषिकेणोच्यते, प्रत्यक्षो न हि बाह्यवस्तुविसरः सुत्रान्तिकैराश्रितः ॥ योगाचारमतानुगैरभिहिता साकारबुद्धिः परा,

> > मन्यन्ते वत् मध्यमाः कृतधियः स्वच्छां परां संविदम् ॥

बौद्धदर्शन के विकास का चतुर्थकाल है तान्त्रिक साधना का बढ़ाव। इस काल में बौद्ध विचारों का उतना प्रधिक विकास नहीं हुमा जितना अधिक बौद्ध याचार का। तान्त्रिक विचार घारा ग्रपनो चरम स्थिति पर इसी काल में पहुंची। बोद्धधर्म का यह चरम विकास एक अष्ठ रूप में सामने माया ग्रीर यही रूप उसके हुास का प्रमुख कारण बन गया। ग्रतएव बौद्धधर्म के हुस को पृथक् काल निर्धारित नकर इसी में उसे गॉमत मान लिया गया।

श्व बौद्धदर्शन के प्रमुखतत्त्व ग्रौर उनकी व्याख्या

#### १. अञ्चाकृतताबाद

बुद्ध कालीन समाज घार्मिक क्रान्ति के कगारों पर था। प्रचीन परम्परामों से उन्मुक्त होकर चिन्तन करने का उसने बीड़ा उठा लिया था। बुद्धमीर महावीर का पथदर्शन यज्ञवाद की ग्राधारशिला से विद्रोह करने की ग्रोर विशेष या जिसे समाज ने सहर्ष स्वीकार कर लिया था।

The second second

१ ललित विस्तरा, पृ २२३

Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust

बुद्धकालीन समाज की एक विशेष प्रवृत्ति थी कि वह तीर्थकर, धर्मप्रवर्तक मयवा धर्मोपदेशक से ग्रात्मा, ईश्वर ग्रीर लोक के सन्दर्भ में प्रश्न पूछकर स्पष्ट उत्तर चाहता था। भगवान, बुद्ध को ऐसे ग्रनेक प्रसंगों का सामना करना पड़ा। विधेयात्मक ग्रथवा निषेधात्मक रूप से उन प्रश्नों का समाधान प्रस्तुत कर उन प्रसंगों में ग्रीर ग्रधिक उलभना ही था। ग्रीर फिर ऐसे प्रश्नों का उपयोग भी कोई विशेष ग्रधिक नहीं था। ग्रतएव भगवान, बुद्ध ने उनका कोई उत्तर न देना ही उचित समभा<sup>9</sup> ग्रीर कहा कि तर्ककी कसौटी पर कसकर ही मेरे बचनों का मुल्याङ्कन किया जाय<sup>2</sup>।

ऐसे उक्त प्रश्नों को भगवान बुद्ध ने ग्रव्याकृत कहा है। इन अव्याकृत प्रश्नों की संख्या मूलतः दस है---

(१) सस्सतो लोको, (२) ग्रसस्सतो लोको, (३) ग्रन्तवा लोको, (४) ग्रनन्तवा लोको,(४) तं जीवं तं सरीरं, (६) ग्रञ्जं जीवं ग्रख़ां सरीरं, (७) होतिं तथागतो परं मरएगा, (८) न होती तथागतो परं मरएगा, (९) होति च न च होति तथागतो परं मरएगा; ग्रीर (१०) नेव होति न न होति तथागतो परं मरएगा<sup>३</sup>। महायानी साहित्य में इनकी संख्या चौदह बतायी गई है। वहां लोक के सन्दर्भ में चार के स्थान पर ग्राठ प्रश्न उपस्थित किये गये हैं । शाश्वतवाद, ग्रशाश्वतवाद ग्रीर उच्छेदवाद से बचने के लिए ही ग्रन्थाकृत प्रश्नों की स्थापना की गई थीं।

एक ग्रन्य प्रकार से भी बुद्ध ने प्रश्नों को समाधानित करने का मार्ग खोजा ग्रीर वह मार्ग चार प्रकार का बताया—(१) एक स वाकरणीय.

१. न हॅत, पांहुपाद, अत्यसाहित, न अपम सहित, तार्वि सहामरिएक, न निब्बिदाय, न विरागाय, न निरोषाय, न उपसमाय, न ग्रभिञ्जाय, न न सम्बोधाय, न निब्बानाय संवत्तति, तस्मा तं मया ग्रव्याकतं, दी. ६.३.१६

२. तापाच्छेदाच्च निकषात् सुवर्णमिव परिहतः ।

परीक्ष्य भिक्षवी ग्राहच, मद्वचो न तु गरिवात् ॥ ज्ञानसारसमु म्बय, २१

इ. दी. ह २. १६

४. दि बोधिसत्त्व डार्बट्रिन इन बुद्धिस्ट संस्कृत लिटरेचर, पू. १३६.

१. मज्फिमनिकाय, श्रलगृहपमसुत्त

(२) पटिपुच्छा वाकरगोाय, (३) ठापनीय, स्रौर (४) विभज वाकरगोय<sup>1</sup>। इस ग्राधार पर उन्होंने विभजवादिन, भी म्रपने ग्रापको कह दिया इसी प्रकार बुद्ध ने स्रनेकांशिक स्राधार पर भी प्रश्नों का उत्तर दिया है (म्रनेकंसिका पि मया धम्मा देसिता पञ्जत्ता)<sup>२</sup>। सम्भव है, उत्तर देने के दो प्रकार रहे हों--एकांशिक स्रौर स्रनैकांशिक । स्रन्तिम तीन भेद स्रनेकांशिक के होंगे ।

भगवान, बुद्ध का यह बौद्धिक चिन्तन दार्शनिक क्षेत्र में नितान्त व्यावहारिक था । ग्राचार क्षेत्र में इसी चिन्तन को उन्होंने 'मजिम्मम पटिपदा' के रूप में प्रयुक्त किया । विचार श्रौर ग्राचार क्षेत्र में जक्त दोनों सिद्धान्तों ने पर्याप्त लोकप्रियता प्राप्त की । समूचा बौद्ध साहित्य इसका प्रमाण है । उसमें परमार्थं तत्त्व को वाचाऽवाच्यम्' ग्रौर ग्रनक्षर धर्मश्रुति कहा गया है । चन्द्रकोर्ति ने इसी परमार्थ को 'ग्रार्थाणां तूष्णीभावः' लिखा है<sup>3</sup> ग्रौर लंकावतार ने तो तथागत को सदैव मौन बता दिया है ।

तथागत का म्रव्याकृततावाद निः सन्देह विवादग्रस्त दार्शनिक प्रश्नों से दूर रहकर म्रघ्यात्मिक चिरन्तन शान्ति की प्राप्ति की दृष्टि से महत्वपूर्र्ए था। परन्तु उत्तर काल में उनका मौन भंग कर दिया गया भ्रौर मूल बौद्ध सिद्धान्तों को समयानुकूल विकसित, परिवर्तित एवं परिवर्धित स्वरूप में उपस्थित किया गया ।

# **२** ग्रार्यसत्य

द्रार्यसत्य बौद्ध चिन्तन की मूल भूमिका है। इसी की प्राप्ति हो जाने पर ही गौतम को बुद्ध श्रौर सम्यक् सम्बुद्ध कहा गया। श्रार्यसत्यों की ज्ञान-प्राप्ति के बाद साधक श्रष्टम जन्म ग्रहण नहीं करता । उस

१. एकसवचनं एकं विभज्जवचनापरे । ततियं पटिपुच्छेय्य, चतुत्थं पन ठापये ।। ग्रंगुत्तर, ४,५२ २. दी. ६.४,१६ <sup>ः</sup>३्माध्यमिक दृत्ति, पृ. ५६ ४. विसुद्धिमग्ग, १६. २१, ७, २६ ः

Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust

ग्रार्यसत्यों की संख्या भ० बुद्ध ने चार बताई है---दुःखसत्य, दुःख समुदयसत्य, दुःसनिरोध सत्य भ्रोर दूःल निरोधगामिनी प्रतिपदा सत्य । ये सत्य किसी से प्रच्छन नहीं हैं। नामरूप दुःखात्मक हैं। समूचा सांसारिक जीवन दुःखमय है। जन्म से मरगा तक कहीं भी सुख नहीं। सम्पत्ति ग्रादि का जो सुख है भी, वह मात्र सुखाभास है<sup>२</sup> । वैदिक, जैन श्रीर बौद्ध साहित्य में लगभग समान रूप से दुःख के सन्दर्भ में विचार किया गया है। दुःख-समुदय में दुःख की उत्पत्ति के कारण बताये गये हैं। मुख्य कारण है तृष्णा। उसके तीन भेद हैं-कामतृष्णा, भवतृष्णा, ग्रीर विभवतृष्णा। इसके मन्तर्गत प्रतीत्य-समुत्पाद ग्रथवा निदान को परिगर्गित किया गया हैं । विभज्य-वादी परम्परा में भवतृष्णा को संमुदय ग्रीर शेष श्रन्य तृष्णात्रों को सासव हेतू माना गया है। दुःखनिरोधसत्य में तृष्णा का पूर्णतः नाश श्रीर निर्वाण की प्राप्ति का उल्लेख है। विभज्यवादी मात्र तृष्णा के क्षय को निरोधसत्य मानते हैं मीर शेष चयों को केवल निरोधात्मक स्वीकार करते हैं। चतूर्थ सत्य में दु:ख निरोध ग्रथवा निर्वाण-प्राप्ति का मार्ग निर्दिष्ठ है। इसके ग्रन्तर्गत शमथ ग्रीर विपश्यना तथा बोधिपाक्षिक धर्मों का परिगरान होता है। झार्यसत्य के विकास का यह द्वितीत चर ए है।

३. बोधिपात्तिक धर्म — भ. बुद्ध ने ग्रपने परिनिर्वाण के समय भिक्षुग्रों से निर्वाण का साक्षात्कार करने के लिए बोधिपक्षीय घर्मों का पालन करना ग्रवश्यक बताया था। ये धर्म संख्या में सैंतीस हैं<sup>3</sup>।

**१. चार स्मृति स्थान** -- सावक को काय, वेदना, चित्त श्रौर धर्म में श्रनुपश्यना करनी चाहिए । पालि साहित्य में कहा गया है कि भिक्षु को "सतो सम्पजानो समाहितो" होना चाहिए । इसका तात्पर्य है कि भिक्षु ग्रपने प्रत्येक कार्य में सजग रहे ।

- १. सुत्तनिपात, २. ९ म. २. वही, ३-८. धम्मच क्रपवत्तन सुत्त, (संयुत्त.)
- ३, दोघनिकाय, महापरिनिब्बारासुत्त । ४,इतिवुत्तक, जागरियसुत्त ।

२. चार सम्यक् प्रधान—सत्य की प्राप्ति के लिए प्रयत्न करना। (i) अनुत्पन्न अकुशल धर्मों की अनुत्पत्ति के लिए सम्यक् प्रयत्न करना, (ii) उत्पन्न अकुशल धर्मों के विनाश के लिए प्रयत्न करना, (ii) अनुत्पन्न कुशल धर्मों की प्राप्ति के लिए उत्तरोत्तर प्रयत्न करना, और ('v) उत्पन्न कुशल धर्मों की स्थिति के लिए प्रयत्न करना।

**३. चार ऋद्धिपाद्---**छन्द, वीर्य, चित्त श्रौर विमर्श ।

**४. पांच इन्द्रियां----श्रद्धा**, वीर्य, स्मृति, समाधि, ग्रौर प्रज्ञा । इन्हें ग्राध्या-त्मिक विकास की सोपान मानी जा सकती हैं ।

४. पांच बल— उक्त पांचों ही बल हैं। श्रंगुत्तर निकाय में स्मृति, हो, अपत्राप्य, वीर्य श्रौर प्रज्ञा को पंचबल कहा गया है । श्रद्धा एवं समाधि को जोड़कर सात बल भी उल्लिखित हैं।

६ सात वोघ्यंग—स्मृति, धर्म-विचय, वीर्य, प्रीति, प्रश्रब्धि, समाधि, तथा उपेक्षा सम्बोधि प्राप्तिमें सहायक हैं। पांच नीवरणों के प्रतिकार के लिए इनकी विशेष उपयोगिता है।

७. आर्य श्रष्टाङ्किक मार्ग-सम्यक् दृष्टि, संकल्प, वासी, कर्मान्त, आजीव, व्यायाम, स्मृति और समाधि । ये आठों सम्यक् मार्ग प्रज्ञा, शील श्रोर समाधि स्कन्धों में विभाजित हैं । प्रथम तीन प्रज्ञा स्कन्ध में, चतुर्थ और पञ्चम शील स्कन्ध में तथा शेष समाधि स्कन्ध में अन्तर्भूत हैं ।

संयुत्त निकाय में इन बोधिपक्षीय धर्मों का उक्त व्रम नहीं मिलता। वहां ग्रष्टाङ्गिक मार्ग का उल्लेख सर्वं प्रथम किया गया है। श्रीमती रिज डेविड्न ने ग्रष्टाङ्गिक मार्ग को बुद्ध की मूल देशना का ग्रंग माना है<sup>३</sup>। परन्तु डॉ. पारडेय ने ग्रंगुत्तर निकाय के श्रष्टक निपात में तथा दीधनिकाय के संगीत सुत्त में उनका उल्लेख न होने से इस मान्यता पर प्रश्न चिन्ह खड़ा कर दिया है<sup>3</sup>। किन्तु इतने से ही ग्रष्टाङ्गिक मार्ग को मूल देशना से बहिर्भूत नहीं किया जा सकता। तथ्य यह है कि चूंकि उसका श्रन्तर्भाव ग्रार्यंसत्य के ग्रन्तर्गत हुग्रा है ग्रतः उक्त स्थानों पर उसका

१ कामच्छन्द, ग्रभिष्या व्याया**द, स्त्यानमृद्ध, श्रीद्धत्य-कोकृत्य, एवं विचि-कित्सा ।** २. शाक्य, पृ. ८९. ३. बोद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ. ११७ परिंगरान ग्रावश्यक नहीं था। धम्मपद में इसी को निर्वारा प्राप्ति का मर्गा कहा है, ग्रन्य को नहीं <sup>9</sup>। इस स्थिति में ग्रष्टाङ्गिक मार्ग को धर्मदेशना का मूल भाग स्वीकार करने में कोई ग्रापत्ति नहीं होनी चाहिए। पालि साहित्य में प्राय: ग्रष्टाङ्गिक मार्ग के त्रम पर विशेष ध्यान नहीं दिया गया। सम्भव है इसका काररा उसकी ग्रधिकाधिक लोकप्रियता श्रीर उपयोगिता रही हो।

# ३ ग्रनात्मवाद ग्रथवा निरात्मवाद

निरात्मवाद बुद्ध का एक सफल क्रान्तिकारी प्रयोग है। जिस यूग में श्रात्मा श्रादि के श्रस्तित्व ग्रथवा नास्तित्व के सन्दर्भ में व्यक्तित्व जाता था उस युग में ऐसे ज्वलन्त प्रश्नों पर मौन हो को परखा जाना ग्रथवा ग्रनत्त कहकर उसका विश्लेषरा करना निश्चित ही एक नया चिन्तन था। तीर्थिक ग्रात्मवाद को लेकर परस्पर ग्रवगुग्ठित ग्रौर विवाद ग्रस्त होरहे थे । तथा सारा जन समुदाय भी उनके इस बौद्धिक कलह से संत्रस्त श्रीर विपथगामी हो रहा था<sup>२</sup> । इस कटुता जन्य परिस्थिति का सूक्ष्मान्वेक्षरण कर बुद्ध ने श्रात्मा की सर्वंप्रथम यह व्याख्या की कि चूंकि यह समूचा जगत अनित्य, भयावह ग्रीर दुःखकारी है ग्रतएव इसे ग्रनात्म (ग्रपना नहीं है) मानो। ज्ञान-प्राप्ति का यही साधन है<sup>३</sup> । ग्र**ःभत्तचिन्ती, ग्र**ंभत्तं सुखं ग्रनुयुञ्जय्य, श्रत्तकाम, ग्रत्तानं गवेसे पयाथ, अन्धकारेण अगेनद्धा पदीपं न गवेस्सथ, अत्तदीपा विहरथ आदि उपदेशों में बुद्ध ने यही उपदेश दिया है। इसके बाद ग्रत्तभाव की परवर्ती व्याख्या ग्रह<sup>\*</sup> भाव भी है जिसका परित्याग निर्वा**गोन्मु**ख भिक्खु के लिए श्रपरिहार्य बताया गया है। इन उद्धरणों से यह स्पष्ट है कि बुद्ध ने संसार से वैराग्य जागृत करने के लिए टुक्खसमृदयनिरोध **की भावना से ग्रनात्मवाद की स्थापना की थी**। इसीलिए दु:खसमुदय **का मूल कारग्ग तृष्ण्ाा का निरोध हो जाने से प्रतिसं**ख्या ज्ञान की उत्पत्ति बतायी है। ५ स्कन्ध, १२ आयतन, और १८ धातु इन ३६ धर्मों

१. ऐसो व मगगो नत्थञ्ञो दस्सनस्स विसुढिया … २०. २–३ २. दीघनिकाम-ब्रह्मजाल सुत्तं, सामञ्ञफलसुत्त ग्रादि, सूयगंडग, प्रथम श्रध्याय । ३. ग्रनिच्चतो दुक्खतो ग्रनत्ततो मनसिकरोतो ञार्एा उप्पजति पटि सम्भिदामग्ग, २. १००- १०१. ४. उदान, ४.१ को तथागत ने ग्रनात्मा माना ग्रौर उनसे ग्रासक्ति तथामोहाच्छन्नता को दूर करने का ग्रादेश दिया है<sup>9</sup> । ग्रनात्मवाद के विकास का यह प्रथम चरण है ।

जन समुदाय को भ्रात्मवाद की भ्रोर से विमुखकर भगवान बुद्ध का उसे व्यावहारिक दृष्टिकोएा की म्रोर म्रार्कीषत करने का यह सफल प्रयत्न था। मूलतः विवादास्पद ग्रीर ग्रप्रत्यक्ष वस्तु के ग्रस्तित्व के प्रति व्यक्ति के इस ग्रात्मास्तित्वाद को उसके दुराग्रह का प्रतीक बनाया गया। जनता को सद्य: श्राकर्षित करने का भी यह श्लाध्य उपाय था कि मूलभूत समस्या के अनुमान गम्य बाह्य पक्ष को तटस्थ भाव से -श्रवलोकन कराया जाय एवं ग्रहश्य पदार्थ की म्पोर परम्परागत बंधी दृष्टि को भकभोरकर ग्रपनी ग्रोर उसे खींच लिया जाय। इसी दृष्टि से भगवान, बुद्ध ने श्रात्मवाद की जड़ों को हिलाकर उससे ममत्व बुद्धि को हटाने का सचिन्तिन ग्रभिमत व्यक्त किया । बुद्ध ने इसके परिपोषग्र के लिए यहां तक कह दिया कि "जो यह मानता है कि यह मेरा - <mark>प्रात्मा ग्रन</mark>ुभव कर्ता है, ग्रनुभवगम्य है, दुष्कर्मों का फलभोक्ता है, नित्य, घ्रुव, शाश्वत तथा ग्रपरिवर्तनशोल है, यह उसका बालधर्म है ( ग्रयं भिक्खवे, केवलो परिपूरो बालधम्मो ) । भ्रपने विषय को भ्रौर श्रधिक स्पष्ट करने के लिए उन्होंने श्रनेक श्राकर्षक उपमायें भी प्रस्तुत की हैं। उदाहरएाथं-हे पोट्नपाद ! जो व्यक्ति जनपद कल्याएगी को तो चाहता है पर उसके रूप, रंग, वर्र्ग, कद, निवास, नाम म्रादि को नहीं जानता, उसका ग्राचरण जिस प्रकार प्रभाव रहित ग्रौर उपहासास्पद है उसी प्रकार ग्रात्मा के गूगा धर्म से ग्रपरिचित यज्ञ यागादि करने वाले व्यक्ति का कथन भी निन्दास्पद होता है। ग्रतः परिपूर्ण जानकारी के ींबना किसी पदार्थ के विषय में कहना उचित नहीं<sup>३</sup> ।

इन उपमाम्रों म्रादि के विष्लेषएा से यह बात स्सष्ट हो जाती है कि बुद्ध ने म्रात्मा के स्वरूप से परिचित हो जाने के बाद ही . उसके विषय में म्रपना मत व्यक्त करने का उपदेश दिया था। यह कथन इससे म्रौर प्रमारिएत हो जाता है जब वे ्तथागत (म्रात्मा) के म्रस्तित्व, म्रनस्तित्व, जन्म-मरएा म्रादि को म्रनैकांशिक धर्म कहते है।

३, दीघनिकाय, पोट्ठपादसुत्त

e,

१ मञ्भिमनिकाम, ३,४.६ २ मज्भिमनिकाय, १,१,२

साथ हो यह भो कहते हैं कि गहु मान्यता न सार्थक है, न धर्म उपयोगी है, न निर्वेद के लिए है और न वैराग्य के लिए है। अपरिचित स्थिति के ये सब परिगाम है। बुद्ध द्वारा पुनर्जन्म श्रौर कर्म की स्थिति स्वीकार किये जाने से ग्रात्मा की ग्रसत् स्थिति स्वतः कमजोर हो जाती है। ग्रनात्मवाद के विकास का यह द्वितीय चरगा है।

उक्त कथनों से यह तथ्य निकलता है कि भगवान बुद्ध ने म्रात्मा के ग्रस्तित्व को मूलत: ग्रस्वीकार नहीं किया था प्रत्युत ग्रनासक्त भाव को उद्दीप्त करने के निमित्त ग्रन्त ग्रथवा ग्रनात्म शब्द का प्रयोग किया था। इस लक्ष्य में ग्रौर दृढ़ता लाने के लिए उन्होंने ग्रव्याकृतता एवं मज्फिमा पटिपदा के ग्राधार पर ग्रात्मा के ग्रस्तित्व को न तो स्वीकार किया था ग्रौर न ही उसका प्रतिषेध किया था <sup>9</sup>। शाश्वतवाद ग्रौर उच्छेदवाद से दूर रहकर ग्रात्मा का यह चिन्तन श्रमण संस्कृति की परम्परा के विपरीत नहीं था।

इसके बाद का विकास रहा थात्मा के प्रस्तित्व को व्यावहारिक दृष्टिकोएा से तो स्वीकार करना परन्तु पारमाथिक दृष्ठिकोएा से उसका निषेध करना। पोट्टपाद से बुद्ध ने यही विचार व्यक्त किया १ । ग्रनत्तलक्खरा सुत्त <sup>3</sup> में ग्रात्मा को पञ्च्चस्कन्ध (रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार ग्रौर विज्ञान) स्वरूप माना । संयुत्तनिकाय में पञ्चस्कन्धों के समवायात्मक रूप को सम्मुतिसच्च की दृष्टि से ग्रात्मा के ग्रस्तित्व को स्वीकार किया परन्तु परमत्थसच्च से उसको ग्रस्तित्वहीन माना ४ । ग्रर्थात् प्रज्ञप्ति सत् से उसका भ्रस्तित्व है ग्रौर द्रव्यसत् से उसका नास्तित्व है । इस सन्दर्भ में मिलिन्दनञ्ह में ग्रीक राजा मिलिन्द (मेनान्डर) ग्रौर नागसेन का संवाद भी दृष्टव्य है । यहां नागसेन\_ने ग्रनात्मवाद को पुद्गल नैरात्म्य के रूप में प्रस्तुत किया है — परमत्त्यतो पनेत्थ पुग्गलो नूपलब्भति । वात्स्रीपुत्रीय भी इसी प्रकार पुद्गलवादी हैं । उनकी दृष्टि से ग्रात्मा पुद्गल स्कन्धों से न भिन्न है

१ संयुत्त (रो) भा ४, पृ ४००; सुत्तनिपात का ग्रट्ठकवग्ग

२. दीघनिकाय, पोट्ठपादसुत्त ३ृविनय पिटक, महावग्ग ४ यथा हि ग्रंगसंभारा होति सद्दो रथो इति ।

एवं खन्धेसु सन्तेसु होति सत्तो ति सम्मुति ।। मिलिन्दपञ्ह, पञ्चम लक्खरासुत्त्

Jin Gun Aradhak Trust

( 83 )

- अर्रोर न अभिन्न है । यदि भिन्न अथवा भ्रभिन्न होता तो शाश्वतवाद श्रोर उच्छेदवाद का प्रसंग उपस्थित होता । परन्तु यह सिद्धान्त सर्वमान्य नहीं हो सका । पुद्गलवादी श्रात्मवाद की स्वीकृति को धर्मीशून्य धर्म के साथ संगत नहीं कर सके । अनात्मवाद के विकास का यह तृतीय चरण है ।

बौद्धधर्म में म्रात्मा के स्थान पर 'सन्तान' शब्द का भी प्रयोग मिलता है। यह सन्तान चित्त चैतसिक धर्मों से उत्पन्न होकर 'प्राप्ति' नामक संस्कार विशेष से परस्पर सम्बद्ध हो जाता है। नागसेन ने एवं महाकवि ग्रम्ववोष ने इसे 'दीपशिखा' के उदाहरगा से स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है। पुनर्जन्म के प्रम्न का समधान भी इस दृष्टान्त से किया गया है। ग्रनात्मवाद के स्थान पर निरात्मवाद शब्द का जन्म भी इसी काल कोदेन है। इस सिद्धान्त के विकास का यह चतुर्थ चरगा है।

पञ्चस्कन्ध वाद ग्रथवा सन्ततिवाद की स्थापना करने पर ग्रनेक प्रश्न चिन्ह खड़े हुए। स्थिर ग्रात्मा के ग्रभाव में कर्मफल का कर्तृत्व, भोवतृत्व, जन्मान्तरग्राहित्व, जातिस्मरएा ग्रादि का होना क्या, कहां ग्रीर कैसे बनेगा ? ये गूढ़ एवं स्वाभाविक प्रश्न बौद्धधर्म के ग्रनात्मवाद ग्रथवा निरात्मवाद को ग्रीर भी जटिल बना देते हैं। प्रतीत्यसमुत्पाद ग्रीर मध्यम प्रतिपदा के माध्यम से इन प्रश्नों का समाधान खोजने का प्रयत्न ग्रवश्य हुग्रा है परन्तु उसमें सन्तोषप्रद सफलता दिखाई नहीं देती।

फलतः विज्ञानवाद की उत्पत्ति हुई ग्रौर उसने ग्रलयविज्ञान को स्थापनाकर चिन्तसन्तति को ही संसार का कारण मान लिया । ग्रात्मा के स्थान पर चित्त की स्थापना करने से निरात्मवाद के विपरीत उपस्थित प्रक्ष्नों को समाधानित करने का पुनः प्रयत्न किया गया । कर्म से विनिर्मुक्त होने पर चित्त में सम्बोधि रूप प्रातिभ ज्ञान की उत्पत्ति ग्रीर तदनन्तर निर्वाण की प्राप्ति स्वीकार की गई । चित्त की उस ग्रवस्था को ग्रनिर्वचनीय कहा गया है । विकास का यह **पञ्चम चरण् है** ।

इस सन्दर्भ में वसुबन्धु वात्सीयपत्रीय के पञ्चस्कन्धवाद का खरडन करते हैं । उनका मत है कि यदि श्रात्मा समुदाय मात्र है, भावान्तर नहीं तो वह श्रात्मा नहीं है श्रौर यदि वह सांख्यों के पुरुष के समान है तो उसका कोई प्रयोजन नहीं। यदि पुद्गल चक्षुविज्ञान से जाना –जाता है तो वह मंज्ञा मात्र है, वस्तु सत् नहीं। श्रौर चूंकि पुद्गल

१ सौन्दरानन्द , १६ २८-२६

विज्ञान का आलम्बन प्रत्यय नहीं, इसलिए उसका आस्तित्व भी नहीं। आत्मा तो मात्र हेतु-प्रत्यय जनित धर्म है। वात्सीपुत्रीय का प्रश्न है कि इस अवस्थ। में बुद्ध को सर्वज्ञ कैसे माना जायगा ? वसुबन्धु इसका उत्तर देते हैं कि सभी पदार्थों को जानने वाले के आर्थ में हम बुद्ध को सर्वज्ञ नहीं मानते । बुद्ध तो ज्ञान की सन्तति विशेष का सूचक है और वही सर्वज्ञ है। वात्सीपुत्रीय पुनः प्रश्न करते हैं कि यदि अवक्तव्य पुद्रगल नहीं तो बुद्ध भगवान आत्मा के अस्तित्व के विषय में विधेयात्मक अथवा निषेधात्मक उत्तर स्पष्टतः क्यों नहीं देते ? संसरण करने वाला कौन होगा ? जातिस्मरण अथवा प्रत्यभिज्ञान कैसे होगा ? वसुबन्धु इन सभी प्रश्नों के उत्तर के लिए सन्तानवाद का सहारा लेते हैं। वैभाषिक सस्वभाववादी और बहुधर्मवादी हैं। वे किसी भी पदार्थ को शाश्वत नहीं मानते सन्तान से उनका तात्पर्य रूपी-अरूपी स्कन्धों से है जो अविच्छिन्न रूप से एक सन्तान में उत्तरोत्तर प्रवर्तमान होते हैं ग्रौर जिस सन्तान का पूर्व हेतु कर्म **है**। बीज-सन्तान के परिएाम के अति प्रदृष्ट क्षरा से फल की उत्पत्ति होती है ।

वसुबन्धु ने विंशतिका में "चित्तमात्रं भो जिनपुत्र यदुत त्रैंधातुकम्" -कहकर महायान में त्रैंधातुक को विज्ञप्तिमात्र स्वीकार किया है। इससे बाह्यार्थ का प्रतिषेध हो जाता है। वस्तुतः अर्थ असत् है। अर्थ के रूप में दिखाई देने वाला यह विज्ञान ही है। शुआ्रानच्चांग ने त्रिशिका पर 'एक सिद्धि' नाम को मौलिक टीका लिखी है। उसमें भी उन्होंने आत्मग्राह 'ग्रौर धर्मग्रह की परीक्षा की है।

नागार्जुन की माध्यमिक कारिका श्रौर श्रार्यदेव का चतुःशतक तथा इन दोनों पर चन्द्रकोर्ति की टीकायें शून्यवाद (माध्यमिक सम्प्रदाय) की प्रस्थापना करती हैं । उन्होंने श्रात्मा के प्रतिषेध में स्वतन्त्र प्रकररण लिखे हैं । माध्यमिक कारिका में नागार्जुन ने यह फलितार्थ प्रस्तुत किया है कि भगवान, बुद्ध ने न श्रात्मा का उपदेश दिया श्रौर न श्रनात्मा का-

> म्रात्मेत्यपि प्रज्ञयित मनात्मेत्यपि देशितम् । बुद्धै नीत्मा न चानात्मा कश्चिदित्यपि देशितम् २ ॥

अप्रनात्मवाद के विकास का यह षष्ठ चरण है।

२ माघ्यमिक कारिका, १९.६

१ बौद्धधर्म-दर्शन, पृ २४३-२४९

प्रतीत्यसमुत्पाद (पालि-पटिच्चसमुप्पाद) बौढधर्म और दर्शन का मूल सिद्धान्त है। इसकी गहनता, व्यापकता और सूक्ष्मता समूचे बौढ सहित्य में दृष्टव्य है। भगवान, बुद्ध ने ग्रभिसम्बोधि प्राप्ति के प्रथम याम में पूर्वजन्मज्ञान, मध्यमयाम में दिव्य चक्षुत्व ग्रौर ग्रन्तिम याम में प्रतीत्यसमुत्पाद का साक्षात्कार किया १। ग्रनन्तर विमुक्ति सुख के ग्रनुभूत-काल की ग्रन्तिम रात्रि के प्रथम याम में उन्हें "इसके होने से यह उत्पन्न होता है, इसके उत्पन्न होने से यह उत्पन्न होता है' यह ज्ञान, मध्यमयम में "इसके ग्रसद्भाव से यह नहीं होता, इसके निरुद्ध होने से यह निरुद्ध हो जाता है" यह श्रनुलोमात्मक ग्रौर प्रति लोमात्मक ग्रभि-ज्ञान उत्पन्न हुग्रा था<sup>द</sup>। इससे स्पष्ट है कि प्रतीत्यसमुत्पाद का तात्पर्य है—कारएा के सद्भाव में उत्पत्ति ग्रौर कारएा के श्रसद्भाव में उत्पत्तिः का ग्रभाव—इमस्मि सति इदं होति, इमस्स उप्पादा इदं उप्पज्जति, इमस्मि ग्रसति इदं न होति, इमस्स निरोधा इदं निरुक्मति<sup>रं</sup>।

प्रतीत्य (प्रति + इ गती × ल्यप्) ग्रर्थात् कारण पूर्वक समुत्पाद (उत्पत्ति) होना प्रतीत्य समुत्त्पाद है—हेतु प्रत्यय सापेक्षो भावानामुत्पादः प्रतीत्य समुत्पादार्थः । इसी प्रकार "पच्चय सामगिंग पटिच्च समं सह च पच्चयुप्पन्नधम्मे उप्पादेतीति पटिच्च समुप्पादो" भी कहा गया है । प्रस्मिन् सति इदं भवति, ग्रस्योत्पादादयमुत्प द्यते इति इदं प्रत्ययार्थः प्रतीत्य समुत्पादार्थः । इसे बौद्ध दर्शन का एक गम्भीर सिद्धान्त माना गया है । धर्म, वुद्ध ग्रोर प्रतीत्यसमुत्पाद की एकाकारता से भी इस सिद्धान्त का महत्व स्पष्ट हो जाता है ।

कुछ विद्वान प्रतीत्यसमुत्पाद को बुद्ध की मूल देशना में सम्मिलित नहीं करते । घ्रादेर एवं फांके ने इसे उत्तर कालीन प्रक्षिप्तांश बताया है<sup>५</sup> जबकि श्रीमती रिज डेबिड्स इसके प्रस्थापक का नाम कल्पित मानती हैं<sup>६</sup> ।,

१ विनय पिटक, महावग्ग

२्विनय पिटक, महावग्ग, १.१.३. विसुद्धिमग्ग, १७-९, ललितविस्तर, -पूर. २८६, इस सन्दर्भ में प्रतीत्य समुत्पाद का नाम नहीं है। परन्तु वहां. उसके स्थान पर शून्यतानुपलम्भ निर्वाण, शब्द दिया गया है। इसी से स्पष्ट है कि यहां प्रतीत्यसमुत्पाद और निर्वाण को पृथक् नहीं माना गया।

३, मज्भिमनिकाय, ३,२,५ ४, माध्यमिक दृत्ति, १,९ ५, ग्रोरिजन्स झाफ बुढिज्म, १,४०६ ६. शाक्याज्, पु० १३८-४० परन्तु ये मत स्वीकार्यं नहीं हो सकते क्योंकि तथागत ने सम्बोधिकाल में इसका साक्षात्कार किया था। तदुपरान्त बुद्ध ने इसे मूल देशना में सम्मिलितकर चतुरार्यसत्य के श्रन्तर्गत इसकी गराना की थी श्रौर मज्भिमपटिपदा के नाम से इसे परिचित कराया था।

बुद्ध का यह प्रतीत्पसमुत्पाद शाक्ष्वतवाद, अहेतुवाद, विषमहेतुवाद, नियतिवाद, उच्छेदवाद, अक्रियावाद, नास्तिकवाद आदि सिद्धान्तों के खण्डन का प्रतीक है। हेतुओं पर निर्भरता, ईक्ष्वर-निर्माणा अथवा भवितव्यता की अस्वीकृति एवं दुःख परम्परा का निरोध-प्रदर्शन इस सिद्धान्त का मूल उद्देक्ष्य था। 'जो धर्म (पदार्थ) हैं। उनके हेतु को तथागत ने कहा है और उनके निरोध को भी उन्होंने बताया है। महाश्रमण का यही मात है।" यह कथन प्रतीत्य समुत्पाद की सुन्दर व्यख्या उपस्थित करता है। यही इसका प्रथम चरण् है।

प्रतीत्यसमुत्पाद में परतन्त्रता दिग्दर्शित है। माघ्यमिकों के झून्यता पक्ष का यह ग्राधार स्तम्भ रहा है। ड़ाँ० पाग्डेय के ग्रनुसार प्रतीत्यसमुत्पाद ग्रौर माघ्यमा प्रतिपदा में विवर्तवाद का विकसित रूप देखा जाता है। उनका यह भी मत है कि प्रतीत्यसमुत्पाद का एक पारमार्थिक पक्ष है जो पुरुषार्थ को सत् ग्रौर ग्रसत् से परे बताता है ग्रौर एक व्यवहारिक पक्ष है जो संसार में कार्यकारण नियम का विशिष्ट प्रतिपादन करता है। इससे एक ग्रोर यह विदित होता है कि दुःख का मूल कारण संसार को सत् ग्रथवा ग्रसत् समभ लेना है। यही ग्रविद्या है। 'दूसरी ग्रोर ग्रविद्या ग्रस्त चित्त के लिए दुःखात्मक संसार चक्र निरन्तर कर्म, तृष्णा ग्रादि का सहारा लेकर चलता रहता है।

प्रतीत्यसमुत्पाद द्वादश निदानों पर श्राधारित है ग्रविद्या, संस्कार, विज्ञान, नामरूप, षडायतन, स्पर्श, वेदना, तृष्णा, उपादान, भव, जाति, ग्रौर जरा-मरण-शोक-परिदेव-दुःख-दौर्मनस्य-उपायास । उदान ग्रौर विसुद्धिमग्ग में भी इन्हीं बारह कारणों-निदानों-का उल्लेख मिलता है। ये बारह निदान श्रनुलोम ग्रौर प्रतिलोम के माघ्यम से ऋमशः दुःखसमुदय ग्रौर दुःखनिरोध का निरूपण करते हैं। इन ग्रंगों का निरूपण ग्रनेक प्रकार से मिलता है---

१. ये धम्मा हेतुप्पभवा हेतुं तेसं तथागतो ग्राह ।

तेसँ च यो निरोघो, एवं वादी महासमग्गो ॥ विनय० महावग्गः । ये किञ्चि समुदयधम्मं सब्बं तं निरोधधम्मं, वही ।

े २ बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, पू० ८३ के विकास के बिकास के बिकास के बिकास के बिकास के बिकास के बिकास के बिकास

कहीं संक्षिप्त ग्रोर कहीं विस्तृत, 'कहीं एक से बारह<sup>2</sup>, कहीं सात से बारह<sup>4</sup>, कहीं बारह से एक<sup>8</sup>, कहीं ग्राठ से एक, कहीं तीन से बारह, ग्रौर कहीं पाँच से ग्राठ निदानों का वर्र्णन किया गया है।' इन उद्धरणों से ऐसा लगता है कि तथागत ने विभिन्न समयों में दुःखोत्पत्ति के कारणों को विविध रूप से प्रस्तुत किया था ग्रौर उन सभी उपवेशों में से उक्त बारह निदानों को संकलित कर दिया गया। यह समूचा संकलन महानिदान सुत्तन्त में उपलब्ध होता है। प्रतीत्यसमुत्पाद के विकास का यह द्वितीय चरण है।

प्रतीत्य समुत्पादवाद के अर्थ के उद्घाटक मूलतः तीन सूत्र हैं—(१) इसके होने पर यह होता है ( ग्रस्मिन् सति इदं होति ), (२) कोई भी पदार्थ यथार्थ उत्पन्नत्व नहीं है, केवल प्रतीत्यसमुत्पन्नत्व होता है, ग्रौर (३) समस्त धर्म निर्व्यापार होते हैं। ग्रथांत् समस्त संस्कृत पदार्थ हेतु-प्रत्यय जनित होते हैं।

हेतु वचन, अवयव, कारण, मूल का नाम है श्रौर जो धर्म जिस धर्म की स्थिति अथवा उत्पत्ति का कारक होता है वह उसका प्रत्यय कहा जाता है। प्रत्यय, हेतु, कारण, निदान, सम्भव, प्रभव श्रादि शब्द श्रर्थ से एक हैं श्रौर व्यञ्जन से भिन्न हैं। स्थविरवाद में (राग, द्वेष, श्रौर स्नेह) हेतु की ग्रवस्थाग्रों को विक्वत करते हैं श्रौर प्रत्यय की धर्म उत्पत्ति ग्रथवा निर्वृत्ति में उपकारक होता है।

स्थविरवाद में राग, द्वेष श्रौर स्नेह ये तीन हेतु हैं जो चित्त की ग्रवस्था श्रो को विक्वत करते हैं श्रौर चौबिस प्रत्यय हैं जो धर्म की उत्पत्ति ग्रथवा निवृत्ति में उपकारक होते हैं । चौबीस प्रत्यय हैं-हेतु, आरम्भरण, ग्रधिपति, श्रनन्तर, समनन्तर, सहजात, श्रञ्जमञ्ज, निस्सय, उपनिस्सय, पुरेजात, पच्छाजात, श्रासेवन, कम्म, विपाक, ग्राहार, इन्द्रिय, फान, मगग, सम्पयुत्त, ग्रत्थि, विगत, श्रौर ग्रविगत । सर्वास्तिवाद में चार प्रत्यय (ग्रालम्बन, समनन्तर, श्रधिपति, श्रौर सहकारी), छः हेतु (कारण, सहभू, सम्प्रयुक्त, सभाग. विपाक, श्रौर सर्वत्रग), तथा चार फल (निष्यन्द, पुरुषकार, श्रधिपति, श्रौर विसंयोगफल), स्वीकार किये गये हैं ।

१. विसुद्धिमग्ग, पृ० ३६६-६७ २. उदान श्रौर विसुद्धिमग्ग, ३. निदानसंयुक्त, ४. निदानसंयुक्त श्रौर डदान ४. बौद्धदर्शन तथा ग्रन्म भारतीय दर्शन, भाग १, पृ० ३६० ६. विसुद्धिमग्ग, परिच्छेद १७

बौद्धधर्म में दुःख प्राप्ति का मूल कारण कर्म माना गया है, यद्यपि वहां धन्य कारणों का भी उल्लेख मिलता है, जैसे पित्त, श्लेष्म, वात, सन्निपात, ऋतू, ग्रौर विषम। १ यहां भी प्रतीत्य-समुत्पाद का घनिष्ठ सम्बन्ध है। भव-चक्र हेतु-प्रत्यय के द्वादश निदानों पर ग्रधारित है । इसका प्रधान कारएा चतुरार्यसत्य सम्बन्धी ग्रज्ञान (ग्रविद्या) है। वौद्ध दर्शन में ग्रविद्या से बन्ध तथा विद्या से मोक्ष माना जाता है। अनित्य, अनात्मक, अशुचि और दुःख रूप सभी पदार्थों को नित्य, सात्मक, शुचि, श्रीर सुख रूप मानना श्रविद्या है। इस म्रविद्या से रागादिक संस्कार उत्पन्न होते हैं। संस्कार तीन प्रकार के हैं---पुण्योपग ( शुभ ), अपुण्योपग ( अशुभ ) श्रौर धानेआ योपग ( अनुभय--रूप)। वस्तू की प्रतिविज्ञप्ति को विज्ञान कहते हैं। इन संस्कारों के कारगः वस्तू में इष्ट, म्रनिष्ट प्रतिविज्ञप्ति होती है, इसीलिए संस्कार विज्ञान में प्रत्यय अर्थात् कारगामाना जाता है। इस विज्ञान से नाम अर्थात् चार अरूपी स्कन्धः **वेदना, संज्ञा, संस्कार ग्रीर विज्ञान, तथा** रूप ग्रर्थात् रूपरकन्ध-पृथिवी, जल, ग्रग्नि, भ्रौर वायु उत्पन्न होता है। इस पञ्चस्कन्ध को नामरूप कहते हैं। विज्ञान से ही नाम ग्रौर रूप को नामरूप संज्ञायें मिलती हैं। ग्रतः इन्हें विज्ञान-सम्भुत कहा गया है। इस नामरूप से ही चक्षु त्रादि पांच इन्द्रियां श्रौर मन ये षडायतन होते हैं। म्रत: षडायतन को नामरूप प्रत्यय कहा है। विषय, इन्द्रिय ग्रीर विज्ञान के सन्निपात को स्पर्शं कहते हैं। छह श्रायतन - द्वारों का विषयाभिमुख होकर प्रथम ज्ञान-तन्तुम्रों को जाग्रत करना स्पर्श है । स्पर्श के ग्रनूसार वेदना ग्रर्थात् श्रनुभव होता है । वेदना के बाद उसमें होने वाली ग्रासक्ति तृष्णा कहलाती है। उन-उन ग्रनुभवों में रस लेना, उनका ग्रभिनन्दनः करना, उनमें लीन रहना तृष्णा है। तृष्णा की वृद्धि से उपादान होता है। यह इच्छा होती है कि मेरी यह प्रिया मेरे साथ सदा बनी रहे, मुझमें सानुराग रहे ग्रोर इसीलिए तृष्णातुर व्यक्ति उपादान करता है। इस उपादान से ही पुनर्भव ग्रर्थात् परलोक को उत्पन्न करने वाला कर्म होता है। इसे भव कहते हैं। यह कर्म मन, वचन श्रौर काम इन तीनों से उत्पन्न होता है ! इससे परलोक में नये शरीर म्रादि का उत्पन्न होना जाति है। शरीर स्कन्ध का पक जाना जरा है ग्रीर उस स्कन्ध का विनाग्र मरण कहलाता है। इसोलिए जरा ग्रोर मरण को जाति प्रत्यय बताया है। इस प्रकार यह द्वादशाङ्क

२. मज्मिमनिकाय, १,१,९

१. ग्रंगुत्तर निकाय (रोमन) भाग ३, पृ० १८६

वाला चक्र परस्परहेतुक है। इसे प्रतीत्य-समुत्पाद कहते हैं। प्रतीत्य ग्रर्थात एक को निमित्त बनाकर अन्य का समुत्पाद ग्रर्थात् उत्पन्न होना। इसके काररए। यह भवचक्र बराबर चलता रहता है। जब सब पदार्थों में अनित्य, निरात्मक, अशुचि और दुःख रूप तत्वज्ञान उत्पन्न होता है तब अविद्या नष्ट हो जाती है। फिर अविद्या के विनाश से क्रमशः संस्कार आदि नष्ट होकर मोक्ष प्राप्त हो जाता है। इस प्रकार बौद्ध दर्शन में अविद्या से बन्ध झौर विद्या से मोक्ष माना गया है।

इन ढादश निदानों में प्रथम दो निदान ग्रतीत भव से, तीन से दस तक निदान वर्तमान भव से ग्रौर शेष ग्रन्तिम दो निदान ग्रनागत भव से सम्बद्ध हैं। इस तरह ये सभी प्रत्यय ग्रन्योन्याश्रित हैं। योगाचारवादियों ने बारह निदानों का सम्बन्ध केवल दो जन्मों के साथ माना है। प्रथम से दस तक के निदानों का सम्बन्ध एक जन्म से ग्रौर शेष दो निदानों का सम्बन्ध ढितीय जन्म से स्वीकार किया गया है। उन्होंने निदानों के चार विभेद किये हैं ----

|         | 1 2.     | बीज उत्पादक शक्ति — ग्रविद्या, संस्कार     |
|---------|----------|--------------------------------------------|
| वर्तमान | २.       | बीज — विज्ञान-वेदना                        |
|         | र.       | बीजोत्पादन सामग्री — तृष्णा, उपादान तथा भव |
| भविष्य  | 8        | व्यक्त कार्य — जाति, जरा मरग्र             |
| प्रतीरय | समुत्पाद | के विकास का यह <b>तृतीय चरए</b> है ।       |

उत्तर कालीन बौढ अचार्यो ने प्रतीत्य समुस्पादवाद का सैढन्तिक पक्ष दार्शनिक रूप से विकसित किया । आचार्य बुद्धधोष ने इसकी विविध प्रकार से मीमांसा करते हुए शून्यता रूपी अनाःमवाद की सिद्धि का आधार माना है । <sup>3</sup> सर्वोस्तिवाद के अनुसार प्रतीत्य-समुत्पाद के चार भेद हैं—क्षणिक, प्राकर्षिक (अनेक जन्मिक), सांबन्धिक (हेतु-फल सम्बन्ध युक्त) और आवस्थिक (पंचस्तन्धिक बारह अवस्थायें)। विज्ञानवाद में प्रतीत्यसमुत्पादको आल्य विज्ञान के माध्यम से व्यक्त किया गया है। वहां ग्रलयविज्ञान सांक्लेशिक बीजों का संग्रह स्थान, मूलविज्ञान, कर्मस्वभाव अथवा कारणु-

- तत्त्वार्थं वोर्तिक, १.४६, हिन्दी सार, पृ० २७१-२, तुलनार्थ देखिये— विसुद्धिमग्ग, १७ वां परिच्छेद, शिक्षा समुच्चय, पृ० २१९, बोधिचर्यावतार पं० पृ० ३६८८, माध्यमिक का० प्र० ४६४.
- २. उपाध्याय, बलदेव-बौद्धदर्शनमीमांसा, पृ० ७७
- ३. विसुद्धिमग्ग, परिच्छेद १७

स्वभाव भी है। उसे न शाश्वत श्रीर न उच्छिन्न प्रत्युत सन्तति-मूलक स्वीकार किया गया है। श्र्यानच्वांग ने प्रतीत्यसमुत्पाद को श्रालयविज्ञान का स्वभाव होने के कारण सस्वभावी (हेतु-फल की निरन्तर प्रवृत्ति रूप) माना है। यहां प्रतीत्यसमुत्पाद का श्रर्थ गतिशील विश्व माना गया है। प्रतीत्य समुत्पाद के विकास का यह चत्र्थ चरणा है।

हीनयान में प्रतीत्य समुत्पाद के व्यावहारिक पक्ष को उद्घाटित किया गया परन्तु महायान ने उसके पारमार्थिक पक्ष को प्रधानता दी। नागार्जु न ने शून्यता की सिद्धि में प्रतीत्य समुत्पाद को ही ग्राधार माना है। उनके श्रनुसार प्रतीत्यसमुत्पाद का तात्पर्य नित्त्य एकान्तवाद ग्रथवा ग्रन्तित्य-एकान्तवाद से नहीं प्रत्युत नित्यानित्य-विनिर्मुक्त शुद्ध शून्यवाद मानने में है। यह शून्यवाद ही मध्यमा प्रतिपदा है। इस प्रकार प्रतीत्यसमुत्पाद ग्रशा-थवत-ग्रनुच्छेदवाद को प्रस्तुत करता है।

द्यार्थ देव ने भी स्वभावशून्यता की सिद्धि प्रतीत्यसमुत्पाद के माध्यम से की। चन्द्रकीर्ति ने कहा है कि जो प्रतीत्यसमुत्पन्न होता है वह अज्ञात है क्योंकि उसकी उत्पत्ति स्वभावतः नहीं होती। जो प्रत्यय के आधीन होता है वह शून्य कहां जाता है। संसार को दुःखों से मुक्त करना महाकारुग्णिक बुद्ध का उद्देश्य है जिसकी सिद्धि प्रतीत्यसमुत्पाद के अविरुद्ध पदार्थों के निःस्वभावत्व को दिखाने से होती है।<sup>3</sup> यहां प्रतीत्य समुत्पाद के प्रति अपनी गहरी आस्था व्यक्त करते हुए कहा गया है कि जैसे सूर्य की किरग्णों से निरस्त तिमिर द्वारा चिरकाल में भी आकाश काला नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार गम्भीर, उदार, और अचिन्त्य प्रतीत्यसमुत्पाद रूपी सूर्य-किरग्ण द्वारा समस्त वादियों के समय (सिद्धान्त) रूपी अन्धकार खगिडत हो जाते हैं।<sup>8</sup>

इस सम्बन्ध में यह उल्लेखर्नाय है कि माध्यमिक वृत्ति में चन्द्रकीर्ति ने 'प्रतीत्य' शब्द के 'इत्य' शब्द में समुत्पाद के साथ वीप्सार्थक ( प्रति-प्रति इत्यानां समुत्पादः=पुनः पुनः विनाशशील=भावों का उत्पाद) समास ्स्वीकार नहीं किया। उनका तर्कहै कि जहां देशना में ग्रर्थ को स्वीकार

- बौद्धधर्म दर्शन, पृ० ४४९ त्रिशिका विज्ञ प्रमात्रतासिद्धिकारिका २, ४, ५, १४; विशेष देखिये—अभिधर्मकोश, तृतीय कोश।
- २. माध्यमिक कारिका, १४-१०, २४.१८; बौद्धागमार्थ संग्रह, पृ० १९४
- ३. चतुःशतक, १६.२३ वृत्ति ४. वही, १६.२५ वृत्ति

किया गया है श्रीर उस श्रर्थ का ज्ञान ऐकेन्द्रिय से होना बताया गया है वहां यह वीप्सार्थता श्रसंगत हो जायगो। जैसे "चक्षु: प्रतीत्य रूपाणि च उत्पद्यते चक्षुविज्ञानं" में चक्षुरिन्द्रिय हेतुक ज्ञान है श्रीर वह एकार्थक है ग्रतः वहां वीप्सार्थ की पौनपुण्यता कैसे संभव होगी ! इसके विपरीत चन्द्रकीर्ति ने प्रतीत्यसमुत्पाद को प्राप्त्यर्थक माना है । इस मान्यता में श्रर्थ विशेष श्रङ्गोकृत हो या न हो, दोनों ग्रवस्थाग्रों में प्रतीत्य को प्राप्त्यर्थता सम्भव है । यहां यह भी दृष्टव्य है कि चन्द्रकीर्ति ने प्रतीत्यसमुत्पाद को सकारएगता श्रीर परिवर्तनशीलता के साथ ही सापेक्षता का भी प्रतीक माना है – हेतुप्रत्ययसापेक्षो भावानामुत्पादः (पृ० ४)। नागार्जुन की दृष्टि में यही प्रतीत्यसमुत्पाद शून्यवाद है—यः प्रतीत्यसमुत्पादः शून्यतां तां प्रचक्ष्महे (माध्यामिक कारीका) भे ।

प्रतीत्यसमूत्पाद का म्रर्थ चन्द्रकीर्ति की दृष्टि से "इदं प्रत्ययता" नहीं क्योंकि इसमें 'प्रतोत्य' ग्रौर 'समूत्पाद' में गर्भित ग्रर्थका ग्रभिधान नहीं है। उनके श्रनुसार प्रतीत्यसमुत्पाद में उत्पाद ग्रौर निरोध का सन्दर्भ श्रवश्य है पर वहां नेयार्थता (मोक्ष साधन) ग्रौर नीतार्थता (फल रूप मोक्ष) कराते हुए उन्होंने निःस्वभावता को सिद्ध किया है। समूचे माध्यमिक शास्त्रों ने इसी सन्दर्भ में प्रतीत्यसमुत्पाद का विश्लेषएा किया है। पदार्थो को तीनों कालों में निःस्वभाव बताते हुए उन्हें उत्पाद ग्रौर निरोध से रहित ग्रतएव मृषार्थक प्रदर्शित किया है। उनकी दृष्टि में प्रतीत्य समुत्पाद का तात्पर्य ही निःस्वभाव हो गया। निःस्वभावका श्रर्थ है स्वभाव से अनुत्पन्न पदार्थ। ऐसा पदार्थ स्वप्न स**द्दश, शू**न्यतात्मक, श्रीर श्रनात्मक होता है। जिसकी उत्पत्ति कारएा पूर्वक होती है वह स्वतन्त्र रूप से नहीं होता। चूंकि स्वरूप स्वतन्त्र नहीं होता इसलिए उसके स्वयं का ग्रस्तित्व नहीं होता। पदार्थ को शुन्यतात्मक मानने का यही कारण मुख्य है। परन्तु इसका तात्पर्य यह नहीं कि सभी पदार्थों का अभाव है । प्रतीत्य समुत्पन्न व**स्**तु तो माया केस मान है । निःस्वभाव होने से भाव दर्शन भी विपरीत हो जाता है। इसलिए भाव स्वभावत्व वादियों की दृष्टि में प्रतीत्य समुत्पादाभाव और शाश्वतोच्छेद दृष्टिदोष उपस्थित हो जाते हैं।

भाव स्वभावत्व वादियों के मन में प्रतीत्य–समुत्पाद विषयक मान्यता होते हुए भी वस्तुतः उसका यथार्थ रूप उसमें नहीं मिलता। जिस प्रकार व्यवहार से म्रनभिज्ञ बालक प्रतिबिम्ब में सत्यता के श्रघ्यारोप

१. बौद्धधर्म दर्शन, पृ० ४४२ विशेष देखिये—ग्रभिधर्म विनिश्चय सूत्र ।

से यथावत् ग्रवस्थित स्वभाव शून्यता के खग्डन से सस्वभावत्व प्रतीति में प्रतिबिम्ब की कल्पना को नहीं जानता उसी प्रकार भावस्वभावत्व वाद में प्रतीत्य समुत्पाद को स्वीकार किये जाने पर भी स्वभावत: शून्यात्मक पदार्थ के निःस्वभावत्व को ग्रहण न करने के कारण ग्रौर ग्रसत् स्वरूप को सत्स्वरूप रूप से ग्रहण करने के कारण शून्यात्मक पदार्थकी स्वीकार नहीं करते।<sup>3</sup>

प्रतीत्यसमुत्पाद के माध्यम से पदार्थ के निःस्वभावत्व की सिद्धि प्रतीत्य समुत्पाद के विकास का **पद्ध्यम चरए** है । यहां प्रतीत्यसमुत्पाद का ग्रर्थ हो निःस्वभावत्व स्वीकारकर लिया गया है<sup>५</sup> । निःस्वभावत्व के ज्ञान से राग का कारएा, संसार का बीज रूप विज्ञान सर्वथा निवृत्त हो जाता है । इसी रोति से श्रावकों की, ग्रनुत्पन्न धर्म के कथन करने की सामर्थ्य वाले बुढों की तथा बौधिसत्वों की संसार से निवृत्त होने की व्यवस्था की गई है । प्रतीत्य समुत्पाद ग्रौर निर्वाण का यह पारस्परिक सम्बन्ध विशेष महत्वपूर्ण है । प्रतीत्यसमुत्पाद इदम्प्रत्ययता एवं सापेक्षता का सूचक है परन्तु निर्वाण का ग्रध्यात्मिक लक्ष्य संसारण के कारएगों का निरोधकर परमार्थ की प्रप्ति का संकेत करना है ।

इसी प्रतीत्यसमुत्पाद ग्रथवा शून्यता का उपयोग उत्तरकाल में गुह्य साधना के क्षेत्र में बहुत ग्रधिक हुग्रा। वज्रसत्व, वज्रघर, वज्रपारिंग तथागत ग्रादि सभी इस शून्यता के प्रतीक हैं। वज्र शब्द को भी शून्यतार्थक माना गया। प्रतीत्यसमुत्पाद के विकास का यह षष्ठ चरगा है।

# ५ मध्यम मार्ग

प्रतीत्यसमुत्पाद की व्याख्या को ग्रौर ग्रधिक स्पष्ट करने के लिए भगवान् बुद्ध ने मध्यम मार्ग (मज्भिम पटिपदा) का ग्रन्वेषएा किया। यह शाश्वतवाद ग्रौर उच्छेदवाद ग्रथवा कामसुखल्लिकानुयोग ग्रौर ग्रत्तक्लमथानुयोग के बीच का पथ है जिसका उपदेश बुद्ध ने भिन्न-

२ चतु;शतक १४ २३ वृत्ति.

Ac. Gunratnasuri MS

१ वही, पृ० ४६०

# ६<sub>.</sub> कर्मवाद

बौद्धधर्म एक मनोवैज्ञानिक धर्म है। मनोविज्ञान की म्राधार शिला पर वह प्रासि-जगत को कम्मदायाद, कम्ययोनि, ग्रौर कन्मपटिसरस कहता है।<sup>४</sup> कर्म ही पुनर्जन्म का मूल कारसा है। सद्गति ग्रौर ग्रसद्गति का ग्राधार कर्म को माना गया है। यही उसका विपाक है----

> कम्मा विपाका वत्तन्ति विपाको कम्मसम्भवो । कम्मा पुनव्भवो होति एवं लोको पवत्तती ॥

कर्म मूलतः दो प्रकार के हैं—िचित्तकर्म (मानसिक कर्म ) श्रोर चेतसिक कर्म (काम श्रोर वचन से उत्पन्न कर्म )। <sup>५</sup> इनमें चित्तकर्म प्रधान हैं। <sup>६</sup> कर्म पहले 'कृत' होते हैं श्रोर फिर 'उपचित' होते हैं। कर्म करने की पृष्ठ भूमि में चित्त भावना का ग्राधार हुग्रा करता है ग्रर्थात् भावों की शुद्धि-ग्रशुद्धि पर कर्म-प्रकृति निर्भर रहती है। संकल्प (प्रयोग), संकल्प

१ सयुक्त निकाय, २, १, १४ १७; धम्मचक्कपवत्तनसुत्त

२ प्रसन्नपदा मा० का०, पृ० २६६ ३ बुक्रज्म, पृ० ६४ ४ कम्मस्सका मार्ग्यव सत्ता कम्मदत्थादा कम्मयोनी कम्मबन्धु कम्मपटि सरगा कम्म सत्ते विभजति यदिदं हीनपगीतताया ति, मज्भिम. ३.४५ ५ चेतनाहं भिक्खवे कम्म ति वदामि । चेतयित्वा हि कम्म करोति कायेन

४. चतनाह भिक्खव कम्म ति वदामि । चत।यत्वा हि कम्म कराति काय• वाचाय मनसा वा—-ग्रङ्गुतर निकाय

६ मनो पुव्वंगमा धम्मा मनो सेट्ठा मनोभया-धम्मपद

के अनुसार सामग्री का एकत्रोकरणु (मौल प्रयोग), संकल्प को कार्य रूप में परिएात करना (मौल कर्म पथ), ग्रौर ग्रनुवर्तन (पृष्ठ) ये कर्म की परिपूर्एाता के चार सोपान दृष्टव्य हैं। सर्वास्तिवादियों के ग्रनुसार चेतना चित्तसहगत धर्म हैं। हमारा ध्यान कभी ग्रनित्य ग्रौर ग्रज्ञुभ को अशुभ समभता है (योनिशो मनसिकारो) ग्रौर कभो इसके विपरीत भी हो जाता है (ग्रयोनिशो मनसिकारो)। क्रुशल ग्रौर अकुशल कर्मों का सम्बन्ध इन दोनों प्रकार के ध्यानों से होता है। लोभ, द्वेष ग्रौर मोह ये तीन ग्रकुशल मूल हैं तथा ग्रलोभ, ग्रद्वेष, ग्रमोह, निर्वेद, विराग ग्रादि कुशल मूल हैं। पिटक में कहीं उष्ण, शुक्ल, कृष्ण-शुक्ल ग्रौर ग्रकृष्ण-ग्रशुक्ल के भेद से कर्मों का विभाजन मिलता है ग्रीर कहीं क्रुष्ण, नील, कापोत, पीत, पद्म ग्रौर शुक्ल के रूप में षडभिजातियों ग्रथवा लेश्याग्रों का वर्णन मिलता है। यह लेश्या-प्रकार जैन एवं ग्रजीविक से सम्बद्ध होना चाहिए। कर्मवाद का यह प्रारम्भिक रूप है।

सर्वास्तिवाद ( वैभाषिक ) परम्परा में ग्रतीत, ग्रनागत ग्रौर प्रत्युत्पन्न का ग्रस्तित्व है ग्रत: कर्म ग्रपने विपाक फल को क्रियाकाल में ग्राक्षिप्त करता है ग्रौर कर्म के ग्रतीत होने पर विपाक का दान करता है। चन्द्रकीर्ति इसे ग्रस्वीकार करते हैं ग्रौर कर्म को क्रिया काल में निरुद्ध वताकर कर्ता के

१ चेतना चेतयित्वा च कर्मोक्तं परमर्षिखा। तस्यानेकविधो भेद: कर्मखा परिकीर्तित: ॥ तत्र यच्चेतनेत्युक्तं कर्मं तन्मानसं स्मृतं। चेतयित्वा च यत्तूक्तं तत्तु कायिकवाचिकम् ॥ मध्यमक, १७.२-३ चित्तसन्तान में 'ग्रविप्रणाश' नामक द्रव्य का उत्पाद बतलाते हैं '। सौत्रान्तिक अतीत आरे अरूपी संस्कृत ( प्राप्ति ) नामक धर्मों के अस्तित्व को नहीं मानते । वे बाह्यार्थ और चित्त सन्तान का निषेध नहीं करते किन्तु कर्म और कर्म विपाक को चित्त में अहित होना बताते हैं । वे विज्ञानवादी रूप के अस्तित्व को नहीं मानते । कर्मवाद के विकास का यह तृतीय चरण है ।

कर्म संसरण का मूल कारण होता है और संसरण का अर्थ है संसार में जन्म-मरण ग्रहण करना। भगवान, बुद्ध को अपने शिष्यों के पुनर्जन्म के विषय में ज्ञान था। उनका यह ज्ञान उनके स्वसंवेद्य अनुभव का परिणाम था। भिक्षुणी ऋषिदासी, जैसी महाकाश्यप और सारिपुत्र जैसे भिक्षु भी पूर्वजन्म सम्बन्धी ज्ञान से परिपूर्ण थे। धम्मपद का "ग्रहकारक दिट्ठोसि पुन गेह न कहासि' कथन पुनर्जन्म से ही सम्बन्धित है। वर्णवाद भी कर्म पर आधारीत है। इसलिए भगवान, ने कर्म प्रतिशरण होने के लिए कहा है। बुद्ध, धम्म और कम्म में कोई ग्रन्तर नहीं। तथागत तो भात्र मार्ग दर्शक है। उत्तम कार्य करते हुए उन्होंने सदैव आत्ससंयमो होने का उपदेश दिया। आधारीत है। उत्तम गति में भी ग्रन्छि कर्म फल से दरिप्रता, दुर्बलता आदि जैसी विडम्बनार्ये बनी रहती हैं। वहां सम्पत्ति से मान और उससे ग्रधःपतन होता है। यही सब पुनर्जन्म का कारण और फल है।

भ्रात्मा के ग्रस्तित्व को भ्रस्वोकार करना श्रौर पुनर्जन्म को स्वीकार करना ये दोनों परस्पर विपरीत तत्व प्रतीत होते हैं। सति केवट्ट पुत्त नामक भिक्षु के मन में भी इसी प्रकार की श्रनेक शङ्कार्ये रही होगीं।<sup>६</sup> भगवान् ने उनका समाधान किया था श्रौर बताया था कि विज्ञान प्रतीत्य-समुत्पन्न है। प्रथम का श्रन्तिम विज्ञान निलीन होता है श्रौर द्वितीय जन्म का प्रथम विज्ञान उत्पन्न होता है। श्रत एव न तो वही जीव बना रहता है श्रौर

१ माघ्यमिक वृत्ति, १७२३; बौद्धधर्म दर्शन , पृ० ३७२

२ चतुःशतक, ७,४

- ३ विनयपिटक, महावग्ग; मज्भिमनिकाय, १.३.१
- ४ तुम्हेहि किच्चं श्रातप्पं ग्रवखातारौ तथागता, धम्मपद, २० ४.
- ५ दीघनिकाय, महाप्परि निब्बारासुत्त,

६् चतुःशतक, ⊏.१३

७ वही, ७ ७

द<sub>्</sub>वही, ७-१६ के बाह से से के हिस् संयुत्त निकाय, १२-७

न ग्रन्थ जीव ही उत्पन्न होता है। मिलिन्दपञ्ह में नागसेन ग्रीर मिलिन्द के बीच हुए संवाद में भी यही बात कही गई है। मिलिन्द के प्रश्न पर नागसेन ने कहा कि जिस प्रकार शैंशवावस्था से बढ़ता हुया वही व्यक्ति बुद्धावस्था तक पहुंचता है। हम दोनों ग्रवस्था यों में रहने वाले व्यक्ति को एक दूसरे से भिन्न ग्रथवा ग्रभिन्न नहीं कर सकते। उसी प्रकार पुनर्जन्म में जन्मा व्यक्ति न पूर्व जन्म से भिन्न है ग्रीर न ग्रभिन्न (न च सो न च ग्राक्षो)। धर्मों के निर्वाध प्रवाह से, उनके संघात रूप में ग्रा जाने से एक उत्पन्न होता है, दूसरा निरुद्ध होता है। यह उत्पाद ग्रीर निरोध युगवत्वत् प्रतीत होता है। ग्रतएव न तो वह वही है ग्रीर न उससे भिन्न हो है। यह नाम-रूप के द्वारा कुशल-ग्रकुशल कर्म करता है ग्रीर उन कर्मों के द्वारा एक ग्रन्थ नाम-रूप उत्पन्न होता है। वही संसरएा करता है ग्रीर कर्म के निःशेष हो जाने पर यह संसरण बन्द हो जाता है।<sup>9</sup>

बौद्धधर्म में साधारएगतः ख्रात्माका प्रतिषेध किया गया है। उसके विपरीत उत्पन्न प्रश्नों का समाधान दो प्रकार से हुग्रा है। प्रथमतः पुद्गलवादी हैं जिन्होंने पुद्गल (ग्रात्मा) को स्कन्धों से न भिन्न माना है ग्रौर न ग्रभिन्न है प्रत्युत उसकी उपलब्धि पंच-विज्ञान काय ग्रौर मनोविज्ञान से स्वीकार की है। उनकी दृष्टि में पुद्गल एक वस्तु-सत् है, एक द्रव्य है, किन्तु स्कन्धों से उसका सम्बन्ध अनिर्वचनीय है। इसी प्रकार वह न नित्य है ग्रौर न ग्रन्ति है। दूसरा समाधान यह है कि जिसे लोक में ग्रात्मा ग्रादि कहते हैं, वह एक सन्तान (सन्तति) है जिसके ग्रंगों का हेतु-फल-सम्बन्ध है। मृत्यु से इसका उपच्छेद नहीं होता। मृत्यु केवल उस क्षण को सूचित करती है, जब नई परिस्थितियों में नवीन कर्म समूह का विपाक प्रारम्भ होता है। इसमें वाक्चानुरी है, किंतु एक पहेली है। जिस सन्तति की कल्पना बौद्ध करते हैं, उसमें ग्रात्मा के सब सामर्थ्य पाये जाते हैं।<sup>2</sup>

नाग जुंन ने कर्म को भी तिःस्वभाव मान लिया है। उनका मन्तव्य है कि यदि कर्म स्वभावतः होता तो वह शाश्वत और श्रक्वत होता। पर वह शाश्वत श्रीर श्रकृत होता नहीं, श्रन्यथा श्रकृताभ्यागम दोष की प्रसक्ति होगी। सिद्धान्त में दृढ़ता लाने के लिए कर्म के कारएा क्लेश को भी नागाजुंन ने

<sup>🔹</sup> १ मिलिन्द पञ्ह, लक्खरणपञ्ह

२. ग्राचार्य नरेन्द्रदेव, बौद्धधर्म-दर्शन, पृ. ३८५-६.

निःस्वभाव मान लिया । श्रादेव ने भी नागार्जुन के मन्तव्य का समर्थन किया है । <sup>३</sup> इसे कर्मवाद के विकासका हम चतुर्थ चरएा कह सकते हैं ।

## ७ निव णि

निर्वाएा ग्राध्य त्मिक साधना की वह चरम सीमा है जहाँ समस्त कर्मासवों का क्षय हो जाता है। वह स्थिति ग्रती न्द्रय परम सुखकारो है । इतिवृत्तक ( सूत्त. ४३ ) में निर्वाण को अतर्काक्चर झुव, अजात, असमुत्पन्न, अशोक ग्रौर विरज पद माना है । त्रिपिटक में प्रायः सर्वत्र उसे स्वसंवेद्य स्वीकार दिया गया है । थेर-थेरी गाथा में भिक्षुग्रों और भिक्षुग्रियों के मनोहारी अनुभव संकलित हैं। भगवानु बुद्ध ने ग्रभिसम्बोधि काल में उसका स्वयंं साक्षात्कार किया था। थेर गाथा में विविध स्थलों में निर्वाण को अभव, शान्त और अमृत पद माना गया है। यह ग्रमत पदरूपा निर्वाण, राग, द्वेष ग्रीर मोह के क्षय से प्राप्त होता है।3 तृष्णा के क्षय को भी निर्वाण कहा है।<sup>४</sup> निर्वाण इसी जन्म में प्राप्त होता हैं। इसी को सोपधिशेष निर्वाण कहा गया है। इस निर्वाण पद को श्रच्युत भी कहा गया है। ४ ग्रर्थात् एक बार निर्वारा प्राप्त होने पर वहां से च्युत होने का प्रश्न ही नहीं। सोपधिशेष निर्वाण प्राप्ति के लिए साधक को लोभ, ईर्ष्या, मोह, मान, दृष्टि, विचिकित्सा, स्त्यान, ग्रौढत्य, ग्रही तथा श्रनुत्ताप इन दस क्लेशों का ग्रात्यन्तिक विनाश करना पडता है। इस प्राप्ति के चार सोगन हैं---स्रोतापत्ति, सकदागामि, अनागामि और अर्हत् । यह एहिपस्सक धम्म है और इसका सम्बन्ध जीवन की ग्रवस्था से निर्वृत होना है। निरुपविशेष निर्वाग जीवन को उस निर्वृत ग्रवस्था के बाद की ग्रवस्था का नाम है। प्रथम ग्रनुभूति से सम्बन्धित श्रीर स्कन्ध सहगत निर्वाण है श्रीर द्वितीय झतीत से सम्बन्धित स्कन्ध विनिर्मुक्त निर्वाण है।

- १. चतुःशतक, ७.१८–२३.
- २ निब्वार्गं परमं सुखं, मज्भिम; २ ३ ४
- ४ तएहाय विष्पहानेन निब्बाएं इति वुचति-सुत्तनिपात, पारायए वग्ग,
- ५ दिद्वधम्माभिनिब्वुता-उदान, पाटिलिगामियवग्ग।
- ६ ग्रद्दस्सं विरजं निब्बार्गं परम च्युतं- थेरीगाथा, ९७

परमपद निर्वाण को पाप्ति संस्कारों के पूर्ण शमन से होती है। वह एक ऐसा श्रायतन है जहां पृथ्वी, जल, तेज, वायु, ग्राकाश, ग्राकिञ्चन्य, लोक, परलोक, चन्द्र, सूर्य, च्युति, स्थिति, ग्राधार ग्रादि नद्दीं हैं। <sup>9</sup> उसे ग्रसंस्कृत, सत्य, पार, मजर, घ्रुव, निष्प्रपञ्च, ग्रमृत, शिव, क्षेम, ग्रद्भुत, विशुद्ध, द्वीप ग्रौर तृण रूप माना है। <sup>3</sup> निर्वाण को ग्रजात, ग्रभूत, श्रकृत ग्रौर ग्रसंस्कृत भी कहा गया है। <sup>3</sup> दूसरी ग्रोर ख़ुद्धघोष ने निर्वाण को निषेधात्मक दृष्टिकोण से प्रस्तुत किया है कि यहां मात्र दुःख है, दुःखित कोई नहीं, मात्र क्रिया है, कारक कोई नहीं, मात्र निर्वाणहै, निर्वृत कोई नहीं, मात्र मार्ग क्रिया है, कारक कोई नहीं, पदमच्चुतमचन्तं ग्रसङ्खत्तमनुत्तर । निब्बानमिति भासन्ति वानमुत्ता महेसयो ॥ दर्शन के विकास का यह प्रथम चरण् होगा।

> दुक्खमेव हि न च को पिं दुक्खितो न कारको किरिया च विज्जति । श्रदिथ निब्बुति न निब्बुतो पुन मग्गं ग्रदिथ गमको न विज्जति ।।

निर्वाण की उक्त परिभाषायों एवं स्वरूपों से यह स्पष्ट है कि सामान्यतः स्थविरवाद में निर्वाण सकल दुःखों का ग्रभाव रूप है। उसे चित्त-चेतसिक क्रियायों का चरम निरोध तथा ग्रभावात्मक स्वीकार किया गया है। निर्गुण उसे एवं, ग्रनिर्वचनीय विशेषण भी दिये जाते हैं। साधक इसे प्रज्ञा के द्वारा प्राप्त करता है।<sup>४</sup> निर्वाण की ग्रजात ग्रौर ग्रभाव रूप स्थिति में उसे प्रतीत्य समुत्पन्न करता है।<sup>४</sup> निर्वाण की ग्रजात ग्रौर ग्रभाव रूप स्थिति में उसे प्रतीत्य समुत्पन्न करता है।<sup>४</sup> निर्वाण की ग्रजात ग्रौर ग्रभाव रूप स्थिति में उसे प्रतीत्य समुत्पन्न करता है।<sup>४</sup> निर्वाण की ग्रजात ग्रौर ग्रभाव रूप स्थिति में उसे प्रतीत्य समुत्पन्न करता है।<sup>४</sup> निर्वाण की ग्रजात ग्रौर ग्रभाव रूप स्थिति में उसे प्रतीत्य समुत्पन्न करी कहा ज.य ग्रौर ग्रनात्मवाद का समर्थन करे होगा, ऐने प्रश्न दार्शनिकों ग्रौर चिन्तकों के मन में प्रायः उठते रहे हैं। ग्रश्वधोष ने इन प्रश्नों का समाधान बड़ी कुशलता पूर्वक किया है। उनका कहना है कि जिस प्रकार बुम्धा हुग्रा दीपक न तो पृथ्वी में जाता है, न ग्रन्तरिक्ष में, न किसी दिशा में, न किसी विदिशा में, प्रत्युत तैलक्षय से वह केवल शान्ति को प्राप्त हो जाता है। उसी प्रकार प्रज्ञावान व्यक्तित्व कहीं नहीं जाता, मात्र क्लेशक्षय हो जाने पर शान्ति प्राप्त कर लेता है।

- १ उदान, पाटलिय वग्ग २ विसुद्धिमग्ग, ८२४८
- ३ इतिवुत्तक, अञ्ञात सुत्त । अभिधम्मत्थ संगहो ( ६.६८ ) में कहा है----पदमच्चु तमच्चन्तं ससङ्खतमनुत्तरं । निब्बानमिति भासन्ति वानमुत्ता महेसयो ॥
- ४. मिलिन्दपञ्ह, पृष्ठ ३२१-३३

( १०७ )

दीपो यथा निर्वृतिमम्पुपेतो, नैवावनि गच्छति नान्तरिक्षम् । दिशं न काञ्चिद् विदिशं न काञ्चित्, स्नेहक्षयात् केवलमेति शान्तिम्" ।। तथा कृती निर्वृतिमम्युपेतो, नैवावनि गच्छति नान्तरिक्षम् । दिशं न काञ्चिद् विदिशं न काञ्चिद् क्लेशक्षयात् केवलमेति शान्तिम् ॥

अकलङ्क ने भी बौद्धों के निर्वाण की परिभाषा का उल्लेख किया है। उन्होंने एक स्थान पर रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार श्रौर विज्ञान इन पांच स्कन्धों के निरोध को मोक्ष कहा है---रूपवेदनासंज्ञासंस्कारविज्ञानपञ्चस्कन्धनिरोधाद-भावो मोक्ष: 1 श्रौर दूसरे स्थान पर निर्वाण को सर्वथा ग्रभावात्मक बताते हैं। मोक्ष की इस परिभाषा के खराडन के प्रसंग में उन्होंने कहा कि प्रदीप का निरन्वय विनाश ग्रसिद्ध है। दीपक रूप से परिणत पुद्गल जाति बनी रहती है। जैसे हथकड़ी-बेड़ी ग्रादि से मुक्त देवदत्त का स्वरूपावस्थान देखा जाता है उसी तरह कर्मबन्ध के ग्रभाव से श्रात्मा का स्वरूपावस्थान होता है, इसमें कोई विरोध नहीं। <sup>3</sup> निर्वाण विचार के विकास का यह द्वितीय चरण है।

पुंसे के अनुसार आरम्भ में बौढधर्म आत्मा, पुनर्जन्म और निर्वाण में विश्वास करता था। वह दर्शन न था। बाद में धर्म नैरात्म्य की भावना और मद-निर्मदन के लिए नैरात्म्यवाद की स्थापना हुई। इसके दो रूप हुए— पुद्गलवाद और सन्ततिवाद। किन्तु पुनर्जन्म में जो विश्वास था, वह नष्ट नहीं हो सका। जो सन्ततिवाद के मानने वाले हैं उनमें कोई निर्वाण को वस्तु-सत् मानते हैं। यह दूसरे सौत्रान्तिक और पुब्बसेलिय हैं। इनमें हम स्थविरों को भी सम्मिलित कर सकते हैं। पहली कोटि में विभज्जवादी, सर्वास्तिवादी, और वैभाषिक हैं अर्थात् आभिधार्मिक प्रायः पहले मत के हैं। 'पुब्बसेलिय' निर्वाण को वस्तु-सत् नहीं मानते ( बुढिधोष के अनुसार)। स्थविरों का भी मत है कि निर्वाण का अस्तित्व नहीं है। प्रज्ञप्तिमात्र होने के क रण उन्होंने निर्वाण को स्थापनीय प्रश्नों में समाहित किया है<sup>8</sup>। वैभाषिक इसे स्वीकार नहीं करते।

१. सौन्दरानन्द, १६. २८-२९ २. तत्वार्थवातिक, १, १, ८ ३. वही, १०, ४, १७ ४. ग्राचार्यं नरेन्द्रदेव, बौद्धधर्म-दर्शन, पू० २९३ पुद्गलवादियों के ग्रनुसार निर्वृत स्थिति में भी पुद्गल (ग्रात्मा) का ग्रस्तित्व है। वात्सीपुत्रीय इसे स्कन्धों से न सम्बद्ध मानते हैं ग्रोर न पृथक्। विज्ञानवाद ने पुद्गल के स्थान पर एक विशुद्ध 'प्रभास्वर चित्त' की कल्पना की है। पांच ग्रथवा ग्राठ पुद्गलवादी, चार महासंधिक निकाय एवं विभजवादी निर्वारा के इस स्वरूप को स्वीकार करते हैं। इसके विकास का यह तृतीय चरएा है

सौत्रान्तिक निर्वाण को क्लेश-जन्म का अभाव रूप मानते हैं पर वैभाषिक उसे प्रतिसंख्या-निरोध कहते हैं। वैभाषिकों के अनुसार निर्वाण एक नित्य, असंस्कृत धर्म एक पृथक् भूत सत् है और वह अचेतन तथा प्रतिसंख्या-निरोध ( सांसारिक आश्रवों का क्षय रूप ) है। भौत्राग्तिक वैभाषिकों के उक्त मत से सहमत नहीं। वे निर्वाण को क्लेश क्षय रूप तो मानते हैं परग्तु अचेतन अवस्था नहीं मानते। वे भगवान का धर्मकाय स्वीकार करते हैं और निर्वाण को एक अभावात्मक स्थिति स्वीकार करते हैं। इस प्रकार हीनयान की ये दोनों शाखायें वैभाषिक और सौत्राग्तिक-निर्वाण को निताग्त अभावात्मक मानती हैं। निर्वाण दर्शन के विकास का यह चतुर्थ चरण है।

महायानी परम्परा में निर्वाण का कुछ ग्रौर विकास हुग्रा । होनयान दर्शन में मात्र पुद्गलनैरात्म्य की कल्पना थी जिससे क्लेशावरण का उच्छेद होता है पर महायान दर्शन में उसके ग्रातिरिक्त धर्मनौरात्म्य की भी कल्पना की गई जिसके ज्ञान से ज्ञेयावरण दूर होता है । सत्काय दृष्टि (ग्रात्मदृष्टि) राग-द्वेष का कारण है श्वतः उसे दूर करने के लिए पुद्गलनौरात्म्य की भावना ग्रावश्यक है । तथा सर्वज्ञता की प्राप्ति के लिए ज्ञेयावरण को दूर करना ग्रपेक्षित है जो शून्यता ज्ञान (धर्मनौरात्म्य) से सम्भव है । दोनों ग्रावरणों के दूर होने से ही सर्वज्ञता की प्राप्ति हो । यह निर्वाण शब्दतः ग्रनिर्वचनीय है । कल्पना का श्रपनयन हो जाने पर ही निर्वाण प्रप्त्य है । महायान में बुद्ध का धर्मकाय स्वीकार किया गया ग्रौर मानव जोवन का चरम लक्ष्य ग्रर्हत् प्राप्ति न मानकर बुद्धत्व प्राप्ति स्वीकार किया गया । योगाचार बाह्य जगत् का ग्राभास मात्र

- २, सत्यकायदृष्टि प्रभवानशेषान्, क्लेशांश्च दोषांश्च धिया विपश्यन् । ग्रात्मानमस्या विषयञ्च बुद्ध्वा योगी करोत्पात्म निषेधमेव ।। माघ्यमिकावतार ६.१२०, मा० वृत्ति, पृ० ३४०

मानकर वस्तुसत्ता का प्रतिषेध करता है वह एक आलयविज्ञान को मानता है जो सर्वधर्मों में बीजवत् सांक्लेशिक कारण रूप से आलीन रहता है। उसे विपाक विज्ञान भी कहते हैं। वह ज्ञेय पदार्थों का प्राश्रय है। प्राचार्य नरेन्द्रदेव के शब्दों में आलयविज्ञान का वही स्थान है जो आत्मा और जीवितेद्रिय दोनों का मिलकर ग्रन्य वादों में है। इसे हम निर्वाण के स्वरूप के विकास का पद्रुवम चरण कह सकते हैं।

हीनयान और महायान दर्शन में निर्वारा के स्वरूप में कुछ सामान्य विशेषतायें दृष्टिगोचर होतो हैं झौर कुछ विशिष्ट विशेषतायें । सामान्य विशेषतायें इस प्रकार हैं —

१. निर्वाण निष्प्रपञ्च श्रोर श्रनिर्वचनीय है। श्रसंस्कृत धर्म होने के कारणः वह उत्पाद, विनाश एवं परिवर्तन से दूर है।

२ निर्वाण स्वसंवेद्य है।

३. अष्टाङ्गिक मार्ग का परिपालन निर्वाण-प्राप्ति का साधन है।

४ व्यक्तित्व का सर्वथा निरोध होता है।

४ अर्हत् निर्वाण निम्न कोटि का है श्रोर बुढ का ज्ञान तथा शक्ति लोकोत्तर है।

६. त्रिकालवर्ती बुद्धों के लिए यह एक ग्रौर समान है।

दोनो दर्शनों में सम्मत निर्वाण के स्वरूप की तुलनात्मक विशेषताय्रों की दृष्टि से उनका विचार वैसिन्य इस प्रकार देखा जा सकता है—

#### हीनयान

महायान

१ बहुधर्मवादी

२ संस्कृत धर्म वस्तु-सत् हैं।

३़राशि म्रवयवी प्रज्ञप्ति सत् हैं **ग्रौर** केवल धर्म वस्तु है ।

४ पुद्गल नैरात्म्य है । केवल संस्कार सहभू है ।

४ धर्म संस्कृत एवं ग्रसंस्कृत में विभक्त हैं ग्रौर दोनों वस्तु सत हैं।

#### १. ग्रद्वयवादी

२. धर्म संस्कृत (परापेक्ष) होने के कारण स्वभावशून्य हैं। ३. धर्म शून्य है ग्रौर केवल धर्मता (धर्मकाय) वस्तु सत् है। ४. धर्मनेरात्म है ग्रौर धर्मकाय है।

४ वस्तु सत् कोई नहीं। दोनों शुन्यता के ग्राधीन हैं।

६ संस्कृत वस्तु प्रतीत्य समुत्पन्न ६ निरपेक्षही वस्तु है, परापेक्ष नहीं है। शून्यता धर्म समानार्थक है। ७ प्रतीत्यसमुत्पादवाद द परिनिवृत तथागत नित्य ग्रौर द तथागत स्वभावतः नहीं,धर्मतः ग्रचेतन वस्तु है। है । १. निर्वाण सत्य, नित्य, दुःखाभाव **६ सुखात्मक तथा भ्रनिर्वच**नीय तथा पवित्र है। है । १० निर्वाण प्राप्त (उपलम्य) है। १० निर्वाण ग्रप्राप्त (ग्रनुपलम्य) है । ११ निर्वाेगा लोकोत्तरतमदशाहै। ११ निर्वाण लोकोत्तर दशा है। १२ धर्म काय ग्रीर सर्वज्ञत्व प्राप्त १२ विमुक्ति काय प्राप्त करते हैं। करते हैं। १३ सोपधिशेष ( प्रति संख्या-१३ इनके म्रतिरिक्त प्रकृतिशुद्ध निरोध) भ्रौर निरुपधिशेष ( ग्रप्रति-भ्रीर म्रप्रतिष्ठित ये निर्वारण के दो भेद संख्यानिरोध ) ये दो रूप हैं। ग्रौर हैं । १४ निर्वाण ग्रीर संसार में धर्म-१४ निर्वाण श्रीरसंसार में धर्म समता नहीं। समता है । १५ पदार्थ सत् है। १५ पदार्थ का प्रपञ्च मायिक तथा मिथ्या है। १६ क्लेशावरण से ही निर्वाण १६ निर्वाण के लिए क्लेशावरण मिलता है। तथा ज्ञेयावरएा दोनों से मुक्त होना

शून्यवाद के संस्थापक धाचार्य नागार्जुं न ने निर्वाण को न भाव माना, न ग्रभाव श्रीर न भाव-श्रभाव । उन्होंने उसे श्रप्रवृत्तिमात्र स्वीकार किया है। निर्वाण को भाव मानने पर उसका जरा-मरण, संस्कृतत्व तथा हेतु-प्रतीत्यजन्य मानना पड़ेगा परन्तु निर्वाण में ये विशेषतायें नहीं है। ग्रभाव

#### ( १११ )

-यदि मानते हैं तो उसे म्रनित्य मानना होगा । यदि उभय है तो सँस्कारों का म्रात्मलाभ तथा उनका नाश दोनों को ही निर्वारण कहा जाता है ।

आर्यदेव श्रौर चन्द्रकोर्ति ने भी निर्वाण को श्रभावात्मक माना है। उन्होंने कहा है कि जैसे दुःख, दुःख समुदय, श्रौर दुःखनिरोध ये तीनों श्रार्यसत्य हैं वैसे ही क्लेशक्षय लक्षण स्वरूप मोक्ष नहीं है। क्योंकि उससे कुछ भी लाभ नहीं। बन्ध्य श्रौर मोक्ष इन दोनों का भी श्रवयव स्वभाव नहीं मिलता -यदि इसका कुछ उपयोग मान भी लिया तो उससे श्रनुमित सत्व ही होगा श्रौर यह है नहीं। ग्रतएव इसका सद्भाव नहीं है।

"समस्त स्कन्धों का नाश, जन्म-मरए का अय, विराग, निरोध निर्वाण है।" इस प्रकार के ग्रागम प्रमार से निर्वाण में स्कन्ध सर्वथा नहीं होते। पुद्गल भी नहीं होता। यदि निर्वाण में स्कन्ध होते तो पुद्गल भी होता। तब उनके होने पर निर्वाण की प्राप्ति में सूत्र-विरोध होगा श्रौर निर्वाण संसार से बाहर नहीं होगा। इस कारएा उस निर्वाण में निर्वाणभूत कुछ भी नहीं मिलता। इसलिए कहा है—'यत्र दृष्टं हि निर्वाणं निर्वाणं तत्र कि भवेतु।" यहां निर्वाण को न श्राधार माना गया श्रौर न श्राधेय। निराधार श्राधेय के श्रभाव से निर्वाण का ग्रभाव सिद्ध हो जाता है।

मुक्त ग्रवस्या में ज्ञान के ग्रस्तित्व की कल्पना करना भी निरर्थक है। भव–हीन व्यक्ति के लिए ज्ञान के सद्भाव का कोई तात्पर्य नहीं। वह कोई भी पदार्थ श्रच्छी तरह से श्रनुभूति में नहीं ला पाता। क्योंकि उसके हेतुफलात्मक सारे विकार समूह प्रशान्त हो चुके। इसलिए मुक्त श्रात्मा में मोक्ष ज्ञान युक्त नहीं।

मुक्तावस्था में ग्रात्मा का भी अस्तित्व नहीं, अन्यथा आत्माश्रित ज्ञान-शक्ति का भी ग्रस्तित्व स्वीकार करना पड़ेगा श्रीर ज्ञानशक्ति ज्ञान सत्ता रूप है। श्रात्मा के ग्रभाव में ज्ञान शक्ति निराश्रित हो जाती हैं। ज्ञान शक्ति निराश्रित हो जाने से भव भावना भी निवृत्त हो जाती हैं। बौद्ध दर्शन में निर्वारा का यह विशेष स्वरूप है। इसे हम निर्वारा के विकास का **षष्ठ चररा** कह सकते हैं।

१ चतुःशतक, ६-२०-२४

Jin Gun Aradhak Trust

### < ईश्वर कल्पना

दार्शनिक क्षेत्र में ईश्वरका स्वरूप आज भी विवाद-ग्रस्त प्रश्नके रूपमें खड़ा है। सृष्टिके प्रारम्भ से ही दार्शनिकों ने प्रस्तुत प्रश्न को ग्रपने ढंग से सुलफाने का प्रयत्न किया है। ये प्रयत्न स्थूल रूपसे दो ग्रंगोंमें विभाजित किये जा सकते हैं---अमए प्रयत्न श्रीर अमऐतिर प्रयत्न । अमरा संस्कृति के ग्राचार्यों ने ईश्वर को ईश्वर रूपमें न मानकर उसे पथप्रदर्शक के रूप में स्वीकार किया है। ईश्वर को कार्य यहाँ स्वयंछत कर्म करते हैं। अमरातेर संस्कृति में ईश्वर को स्टिक्तान-हर्ता ग्रीर साथही सुखटु-:खदाता के रूप में ग्रङ्गीकार किया गया है। बौदधर्म-दर्शन अमरा संस्कृति की ग्रन्यतम शाखा है। उसमें ईश्वरवाद को कम्मव द के रूप में उपस्थित किया गया है।

**१ ईश्वर-कल्पना की उत्पत्ति**—पथिकसुत्त में ईश्वर निर्मा**ग्यवाद का** खण्डन करते हुए भगवान् बुद्ध ने ईश्वर-कल्पना की उत्पत्ति बतायी है <sup>9</sup>—

बहुत समय के वाद इस लोक का प्रलय होता है। प्रलयके बाद ग्राभास्वर ब्रह्मलोकवासी वहाँ दीर्घकाल तक रहते हैं। तदनन्तर पुन: प्रलय होता है ग्रीर एक शूय (सुञ्जं) ब्रह्म विमान प्रकट होता है। ग्राभास्वर ब्रह्मलोक से कोई प्राणी ग्रायु ग्रथवा पुराय-क्षय हो जाने के कारण च्युत होकर ब्रह्मविमान में उत्पन्न होता है। कुछ समय बाद दूसरे प्राणी भी इसी प्रकार वहाँ उत्पन्न हो जाते हैं। जो प्राणी वहाँ सर्वप्रथम उत्पन्न होता है उसके मनमें यह विचार ग्राता है – मैं ब्रह्मा, महाब्रह्मा, ग्राभिभ्न, ग्रानभिभूत, सर्वज्ञ, वशवर्ती, ईश्वर, कर्ता, निर्माता, श्रेष्ठ, स्वामी ग्रीर भूत तथा भविष्य में उत्पन्न होने वाले प्राणियों का पिता हूँ। मैंने ही इन प्राणियों को उत्पन्न किया है। मेरे ही मन में सर्व प्रथम यह विचार ग्राया था ग्रहो, दूसरे प्राणी यहाँ ग्रावें। ग्रत;

मेरे ही मनसे उत्पन्न होकर ये प्राणी यहाँ उत्पन्न हुए हैं। श्रीर जो प्राणी पीछे उत्पन्न हुए उनके भी मनमें यह विचार उत्पन्न होता है कि यह ईश्वर कर्ता पिता, ब्रह्मा, महाब्रह्मा है, इसने ही हम लोगों को उत्पन्त किया है।

जो प्रार्णो पहले उत्पन्न होता है वह ग्रधिक ग्रायुवान, और ग्रधिक सम्मानित होता है। और जो पश्चात् उत्पन्न होता है वह ग्रल्पायुवान, और ग्रपेक्षाइत कम सम्म नित होता है। यही कारण है कि पश्चात् उत्पन्न होने वाला प्राणी उस काया को छोड़कर इस लोक में आता है। यहाँ आकर प्रव्रजत हो जाता

१ दीघनिकाय, सुत्रसंख्या २४

है। श्रौर चित्त समाधि प्राप्त करने पर ग्रपने समाहित चित्त में जात्यस्मरण करता है—जो यह ब्रह्मा है। जिस ब्रह्मा ने हमें उत्पन्न किया है वह नित्य ध्रुव श्रौर शाध्वत, निर्विकार है तथा जो हम लोग उस ब्रह्मा द्वारा उत्पन्न किये गये हैं, श्रनित्य श्रध्रुव, ग्रल्पायु ग्रौर मरणाशोल हैं।

यो खो सो भवं ब्रह्मा महाब्रह्मा०, येन मयं भोत्ता ब्रम्हुना निम्मिता, सो निच्नो धुवो सस्सतो ग्रविपरिगामधम्मो सस्सतिसम तथेव ठस्सति, ये पन मयं श्रहुम्हा, तेन भोत्ता । ब्रम्हुना निम्मिता, ते मयं श्रनिच्चा, ग्रद्धुवा, ग्रल्पापुका चवनधम्मा तथता ग्रागता ति ।<sup>१</sup>

बासठ मिथ्यादृष्टियों के प्रसंग में भगवान, बुद्ध ने ग्रात्मा ग्रीर लोक को ग्रंशतः ग्रनित्य माननेवाले इस सिद्धान्त को एकचसस्सतवाद कहा है।<sup>र</sup> वहां पर भी लगभग इन्हीं शब्दों में ईश्वर की उत्पित्ति का कथन किया गया है। इस कथन से निष्कर्ष निकलता है कि भगवान, बुद्ध की दृष्टि से ईश्वर की सत्ता मानसिक सत्ता है। यद्यपि उसका सृष्टिकर्ता के रूप में कोई ग्रस्तित्व नहीं है।

२. ईश्वर का स्वरूप द्यवक्तव्य है—प्रारम्भिक बौढ दर्शन में ईश्वर का स्वरूउ अधिक स्पष्ट नहीं हो सका। उसने थोड़ा-बहुत अवक्तव्य का स्थ,न ले लिया है। चून सकुलदायी सुत्तन्त में उदायी लोक के पूर्वान्त विषय में अपने आचार्य के विचार भगवान बुद्ध के समक्ष उपस्थित करता है—जिस वर्ण से प्रणीततर दूसरा वर्ण नहीं, वह परम वर्ण है—यस्मा भन्ते, वर्गणा अञ्जो वर्गणो उत्तरितरो वा पणीततरो वा नत्थि सो परमो वर्गणो ति। भगवान से "वह कौन-सा वर्ण है जिससे प्रणीततर वर्ण दूसरा नहीं" उदायी ने अपना पूर्व कथन हो दुहराया। भगवान ने तब कहा—तुम कितना ही प्रयत्न करो, उस वर्गा को, नहों बतला सकते— तं च वर्गणं न पञ्जोपेसि।<sup>3</sup>

यहाँ जो परमवर्ग्स कहा है ग्रौर जिसके स्वरूप का वर्ग्सन सामर्थ्य के बाहर समफा गया है वह ईश्वर के ग्रतिरिक्त श्रौर क्या हो सकता है। इससे लगता है भगवान, बुद्ध ने ईश्वर का स्वरूप भी ग्रवक्तव्य मानने का संकेत किया है, यद्यपि ग्रव्याकृत प्रश्नों में इसका कोई स्थान नहीं हैं।

- २ वही १, ३, ३८
- ३ मज्भिम. २, २९, ३

१ वही ३, १, ८, ३**६-४**०

#### (\* ११४ \* )

ईश्वर का स्वरूप अन्धवेगी के समान है-नस्तुतः ईश्वर का यथार्थ स्वरूप कोई जान नहीं सका । परम्परा से जिसे हमने ईश्वर की गद्दीपर आसीन कर दिया उसी को ईश्वर मानते चले आये। प्रत्यूक्ष दर्शन किसो ने नहीं किया। भगवान, बुद्ध इसलिए पूछते हैं---वसिष्ठ, त्रैविद्य ब्राह्मएगें में क्या एक भी बाह्मण है जिसने ब्रह्मा का स्वयं साक्षात्कार किया हो--- ' कि पन वासेट्ठ, अस्थि कोचि तेविज्जानं ब्राह्मणानं एको ब्राह्मसो पि येन ब्रह्म सक्खिदिट्ठो !" उदायीका उत्तर नकारात्मक होता है। बुद्ध पूनः प्रुष्त करते हैं--वशिष्ठ, क्या त्रैविद्य ब्राह्मगों के पूर्वज मन्त्रकर्ता, ग्रीर मन्त्रप्रवक्ता ऋषि थे जिनके कि गीत, प्रोक्त, समीहित पूराने मन्त्र को ग्राजकल त्रीवद्य ब्राह्मण ग्रनुगान-ग्रनुभाषण करते हैं, भाषित का अनुभाषण करते हैं, वाचे का अनुवाचन करते हैं, जैसे कि अट्टक, वामक, वामदेव, विषयामित्र, यमदग्नि, अंगिरा, भारदाज, वसिष्ठ, कश्या, भृगु। उन्होंने भी क्या यह स्वीकार किया है---जहाँ ब्रह्म है, जिसके राथ ब्रह्मा है, जिस विषय में ब्रह्मा है, हम उसे जानते हैं, हम उसे देखते हैं ? बुद्ध ने इसका निष्कर्ष निकालकर कहा कि त्रैविद्य ब्राह्मणों में एक भो ऐसा ब्रह्मएा नहीं जिसने ब्रह्मा का साक्ष तकार किया हो । इति किर वासेट्ठे, नत्थि कोचि तेत्रिज्जानं ब्रह्मणानं एको ब्राह्मणो पि येन ब्रह्मा समिखदिट्रो । जिसन जिसका स्वयम् साक्षात्कार न किया हो अथवा कोई भी उसे नहीं पा सका हो उसके अस्तित्व को प्रामासिक कैसे माना जा सकता है !

इस प्रकार बुद्ध ने त्रैविद्य ब्राह्मणों के कथन को अप्रामाणिक घोषितकर ईश्वर एवं ईश्वर द्वारा प्रवेदित वेद को अमान्य किया है। वे ईश्वर मानने वालों की परम्परा को ग्रन्ध वेणी के समान समफते हैं। जैसे अन्धों की पंक्ति एक दूसरे से सम्बद्ध रहती है पहले वाला भी नहीं देखता, बीच वाला भी नहीं देखता और पीछे वाला भी नहीं देखता। उसी प्रकार ईश्वरवादी भी ग्रद्दष्ट स्वभावी ईश्वर का ग्रस्तित्व साक्षात्कार किये बिना ही परम्परावशात् स्वीकार करते हैं। बौद्ध दर्शन में ईश्वर कल्पना का यह प्रारम्भिक रूप रहा होगा।

सुख, दु:ख आदि ईश्वरकर्त्र क नहीं तित्थायतन सुत्त में भगवान बुद्ध ने ईश्वर के प्रति कुछ ग्रोर सुलफे हुए विचार प्रस्तुत किये हैं। वहाँ वे कहते हैं कि सुख दु:स ग्रादि ईश्वकर्तृक नहीं हो सकते ग्रन्वथा प्रासातिप त, ग्रदिग्नादान, ग्रब्रह्मचर्य, मुसावाद, पिशुनवाचा, परुषवावा, ग्रादि सभी को ईश्वरकर्तृक मानना पड़ेगा। ग्रीर इन सबको ईश्वरकर्तृ कानना एक छल ही होगा । यह हमें श्रकर्मग्रय बना देगा ।

तत्र, भिक्खवे, ये ते समरा ब्राह्य एग एवं वादिनो एवं दिठ्ठिनो यं कि चायं पुरिसपुग्गलो पटिसंवेदेति सुखं वा दुक्खं वा श्रदुक्खमसुखं वा सब्ब तं इस्सर निम्मानहेतु त्याह एवं वदामि-तेना हायस्मन्तो पार्गातिपातिनो इस्सर निम्मानहेतु इस्सरनिम्मानं खो पन भिक्खवे, सारतो पच्छागच्छत न होति छन्दो वा वायामो वा इदं वा करणीयं इदं वा श्रकरणीयं ति । इति करणीया-करणीये खो पन सच्चतो थेततो श्रनुपलब्भ्यिमाने मुठ्ठस्सतीनं विहरतं न होति पच्चतं सहर्धाम्मको समरावादो ।

कर्मवाद खोर ईश्वर-कल्पना---कर्म वाद बौद्ध धर्म की विशेषता है। जिस कर्म का भगवान न गहकारक माना है ( गहकारक दिट्ठांसि पुन गेह न काहसि )<sup>३</sup> उसे ही सुख-ट्टुःख का कारएा भी स्वीकार किया है। संसारमें गरीबी थ्रौर अमीरी के बीच जो खाई बनी हुई है ऊंच-नीच दरिद-धनवान, में जो दो किनारे निर्मित हैं उन सभीका मूल कारएा हमारे कर्म हैं।<sup>3</sup> इसीलिये माएावक को भगवान ने कहा था कि प्राणी कर्मस्वक हैं, कर्मदायाद, कर्मयौन, कर्मबन्धु ग्रौर कर्मप्रतिशरएा हैं---

कम्मस्सका मारणव सत्ता कम्मदायादा कम्मयोनी कम्मबन्धु कम्मपटिसररणा, कम्म सत्ते विभजति यदिदं हीन-पर्णोतताया' ति । ४

जहाँ प्राणियों को धर्मदायाद श्रौर कम्मदायाद बनने के लिये कहा गया है वहीं यह भी कहा है कि संसाररूपी ग्रगाध सनुद्रमें परिभ्रमण करानेवाला प्रतीत्यसमुत्पाद भी कर्मचक्र ही है। कर्मसे विपाक (फल) उत्पन्न होता है ग्रौर विपाक कर्म से उत्पन्न होता है। कर्मसे पुनर्जन्म होता है ग्रौर यही भव-भ्रमण कराने में कारण है।

> कम्मा विपाका वत्तन्ति विपाको कम्मसम्भवो । कम्मा पुनब्भवो होति एवं लोको पवत्तती ॥<sup>५</sup>

कर्म को संसारका कारण स्वीकार करने पर ईश्वरको सृष्टिकर्ता-हर्ता ग्रथवा सुख दुःखदि के दाता रूपमें माननेकी श्रावश्यकता नहीं रह जाती इसलिए भगवान, ने स्वयंको न सर्वज्ञ माना हैं <sup>६</sup> श्रीर न ईश्वर । उन्होंने तो श्रपने

१ श्रङ्गुत्तरनिकाय, भाग १, ३, ७, १,

२ वम्मपद ११, ६ ३ मजिफमनिकाय, चूलकम्मविभंग-सुत्तन्त

४ वही 🔍 विभङ्ग, पृष्ठ ४२६.

६ मज्भिमनिकाय, तेविजवच्छगोत्त ।

( ११६ )

म्रापको पथप्रदर्शक म्रयवा दीपक के रूपमें स्वीकार किया है । बाकी परिश्रम तो प्राग्ती को स्वयमेव करना पड़ेगा । स्वयंकृत परिश्रमके बिना म्रौर कोई ताग्क नहीं हो सकता । <sup>9</sup>" श्रत्त दीपो भव" भी इसीलिये कहा गया है ।

यहां यह दृष्टव्य है कि बौद्धदर्शन में सभी दुःखों का कारण पूर्व कम नहीं माना गया। कुछ लौकिक कारण भी होते हैं जिनसे दुःख-प्राप्ति होती है। नागसेन ने दुःख के ग्राठ कारण बताये हैं — वात, पित्त, कफ, संनिपात, ऋतु परिणाम, विषमाहार, उपक्रम ग्रौर कर्म विपाक। वात का प्रकोप दस कारणों से होता है — रूदीं, गर्मी, भूख, प्यास, ग्रति भोजन, बहुत देर तक खड़े रहना, ग्रधिक श्रम करना ग्रौर दौड़ना। कर्म फल से भो वात होता है। पर वात के उक्त नौ कारण इहलौकिक हैं। उनसे पूर्वजन्म का कोई सम्बन्ध नहीं। इसी लिए नागसेन ने कहा — न सव्वा वेदना कम्मविपाकजा ग्रप्प कम्म-विपाकर्ज, बहुतरं ग्रवसेसं। संयुत्त निकाय में भी कहा गया है — ये ते समण बाह्यणा एवं वादिनो य कि चार्य पुरिसपुग्गलो पटिसंवेदेति सुखं वा दुक्खं वा ग्रदुक्षमसुखं वा रुब्ब तं पुब्बकतहेतुहि। यं सामं तं ग्रतिधावन्ति तस्मा तेर्म रुमएाब्राह्यणान मिच्छाति वदामि। व इसके बावजूद कर्म को संसार का कारण तो माना ही गया है। इस मान्यता से किसी को विरोध नहीं। कर्मवाद की यह नयी व्याख्या है। बौद्ध दर्शन में ईश्वर कल्पना के विकास का यह तृतीयः चरण है।

प्रतीत्य समुत्पाद त्र्योर ईश्वर कल्पना—प्रतीत्यसमुत्पाद ग्रन्न हेतु प्रत्यय सापेक्षता भव अमगा करने के कारगों को ग्रत्यन्त स्पष्ट रूप से प्रस्तुत करने का साधन है। परन्तु शून्यवाद तक ग्राते-ग्राते बौद्ध दर्शन ने पदार्थों की सृष्टि में इस नियम को मिथ्या कह दिया। नागार्जुन इस मत के प्रस्थापक ग्राचार्य कहे जा सकते हैं। उनके ग्रनुसार उत्पन्न--नष्ट होने बाले पदार्थों में क र्यकारगा भाव की स्थापना करना संभव नहीं है। वस्तुत: कहीं कोई पदार्थ न स्वत: उत्पन्न होता है, न परत: (दूसरे से), न स्वत: ग्रीर ग्रहेतु से उत्पन्न होता है। इसे हम ग्रजातिवाद कह सकते हैं।

न स्दतो, नापि परतो, न द्वाभ्यां, नाप्य हेतुत: ।

उत्रन्ना जातु विद्यन्ते भावः: क्वचन केचन ॥3

शान्तिदेव ने ईश्वरवाद की ग्रालोचना करते हुए बौद्धेतर दर्शनिकों के मन्त्रक्यों का खण्डन किया है। नैयायिकों के ग्रानुसार जगत का कारण ईप्रबट

- १ तुम्हेहि किच्च म्रात्तप्पं ग्रक्खातारो तथागता । धम्मपद २०. ४
- २. मिलिन्दपञ्ह, पृ-१३४-६ ३. माघ्यमिक कारिका, १.१

है। पर प्रभन है कि वह ईश्वर है क्या ? यदि पृथिवी ग्रादि महाभूत ईश्वर हैं तो ईश्वर के स्थान पर महाभूतों को ही ईश्वर क्यों नहीं मानते ? महाभूत ईश्वर हो नहीं सकते क्योंकि महाभूत ग्रनेक ग्रनित्य, ग्रचेतन, ग्रदेवता, लंघ्य ग्रौर ग्रशुचि रूप हैं जबक्रि ईश्वर एक, नित्य, चेतन, देवता. ग्रलंघ्य ग्रौर शुचि रूप है। फिर ईश्वर किसकी सृष्टि करना चाहता है ? यदि ग्रात्मा की सृष्टि करना चाहता है तो यह ठीक नहीं क्योंकि ग्रात्मा ग्रौर ईश्वर दोनों नित्य हैं। नित्य ईश्वर द्वारा नित्य ग्रात्मा की सृष्टि करना चाहता है ? यदि ग्रात्मा की सृष्टि करना चाहता है तो यह ठीक नहीं क्योंकि ग्रात्मा ग्रौर ईश्वर दोनों नित्य हैं। नित्य ईश्वर द्वारा नित्य ग्रात्मा की सृष्टि करना तर्क संगत नहीं। पृथ्वी ग्रादि का स्वभाव नैभाषिक दर्शन में नित्य माना जाता है। ज्ञान ज्ञेय से उत्पन्न होता है ग्रौर ग्रनादि है। ग्रादिमान् सुख-दुःख कर्म से उत्पन्न होते हैं। तब सृष्टि के लिए ईश्वर का बचा क्या ? यदि सृष्टि करने के लिए किसी ग्रन्थ व्यक्ति ग्रथवा सामग्री की ग्रपेक्षा है तो फिर उसे ईश्वर नहीं कहा जा सकता। यदि ईश्वर बिना इच्छा से सृष्टि करता है तो वह पराधीन है ग्रीर ग्रपनी इच्छा से करता है तो इच्छाधीन है। इसी प्रसंग में शान्तिदेव ने मीमासकों ग्रौर सांख्यों के सिद्धान्तों की भी ग्रालोचना की है। ?

**ग्रजातिवाद** के प्रतिपक्षी त्रैकाल्यवादी सर्वास्तिवादियों के ग्रनुसार पदार्थ हेतु-प्रत्यय द्वारा ग्रनागत से वर्तमान में ग्रीर वर्तमान से ग्रतीत में चला जाता है। काल-परिवर्तन का नाम ही उत्राद, स्थिति ग्रीर भंग है। वस्तुतः पदार्थ की सत्ता रहती है। वह परमार्थ सत् ही है। <sup>२</sup> यह सर्वा स्तिवादी सिद्धान्त ईश्वर कल्पना के विकास का **चतुर्थ चरगा** है।

परन्तु शून्यवाद की दृष्टि से यह मत ठीक नही क्यों के पदार्थ किसी दूमरी जगह से न ग्राता है, न ठहरता है, ग्रांर न कहीं ग्रन्यत्र चला जाता है। जिसे परमार्थ सत् कहा गया है वह वस्तुतः माया ग्रीर अम है। यही शून्यवाद है। है।<sup>3</sup> ईश्वर कल्पना के विकास में झून्यवाद के इस सिद्धान्त को हम पञ्चम चरगा के रूप में नियोजित कर सकत हैं।

त्रिपिटकके ईक्ष्वर सम्बन्धी इस मन्तव्यको सर्वास्तिवादी स्रौर महायानी स्राचार्यों ने बौद्ध संस्कृत दार्शनिक साहित्यमें स्रधिक विकसित स्रौर गंभीरता से प्रस्तुत किया है । वसूबन्धूने स्रभिधर्मकोश <sup>४</sup> श्रौर स्फूटार्थ में <sup>४</sup>, शान्तिदेवने बोधि-

१ वोधि चर्यावतार, ६, ११७-१४३

- २ ग्रभिधर्म कोश, ४-२४-६;
- ४. ग्रभिधर्मकोष-५ ८

३. बोधिवर्यावतार, ६-१४३--१**४२** ५. स्फूट.थॅ, प्रष्ठ ४४४-६ चर्यावतारमें <sup>9</sup> श्रीर शाग्तरक्षित ने तत्वसंग्रहमें <sup>\*</sup> गंभीर तर्क **डपस्थित** कर ईश्वर का सृध्िकर्तृत्व श्रीर सुख - दुःख-दातृत्व शक्ति का भरपूर खरडन किया है ।

इसके अतिरिक्त ईश्वरवाद के खरडन में बौद्ध अचार्यों के निम्नलिखित कुछ और प्रबल तर्क उद्धरसीय हैं।<sup>3</sup>

१. पृथ्वी मादि कार्य घट की तरह किसी बुद्धिमान कर्ता के द्वारा निर्मित हैं, यह ठीक नहीं। क्योंकि समस्त जगत् का कर्ता सर्वज्ञ, नित्य ज्ञान-इच्छा-प्रयत्नवाला, ग्रशरीरी, बुद्धिमान, माना जाता है, पर घटादि का कर्ता आल्पज्ञ श्रौर सशरीरी होता है। प्राचीन महल ग्रादि के कर्ता का स्परण तो होता है परन्तु पृथ्वी ग्रादि का नहीं। वस्तुत: समस्त जगत् तो कारण सामग्री से स्वत: उत्पन्न होता है।

२ ईफ्वर तो ग्रत्यन्त दयालु ग्रोर परोपकारी माना जाता है । यदि वह जगत् का कर्ता होता तो दुःखदायक शरीरादि की रचना नहीं करता । धर्म-ग्राघर्म से उसके ये कार्य माने जावें तो ईफ्वर-कल्पना से ही क्या लाभ ?

३ ईश्वर का सद्भाव किसी प्रामारण से भी सिद्ध नहीं । ज्ञानादि की प्रतीति नित्यता रूप से भी कहीं भी नहीं होती । ज्ञानादि को शरीर के द्वारा ही सम्पाद्य माना जाता है ।

भारतीय दर्शनों में न्याय-वैशेषिक ग्रौर वेदान्ती ईश्वर वादियों में प्रमुख हैं । तथा सांख्य, जैन, बौढ़ ग्रौर चार्वाक ईश्वरवाद के विरोधी हैं । पक्ष ग्रौर प्रतिपक्ष में इनके तर्क लगभग सम न दिखाई देते हैं ।

बोद्धदर्शन के उक्त तर्क जंन दर्शन के बहुत समीप हैं। यद्यपि जैन दर्शन ने ईश्वर के सृष्टि कर्तृत्व आदि रूपों के खरडन में और भी तीखे ग्रोर गहन तर्कों का उपयोग किया है परग्तु दोनों का लक्ष्य एक होने के काररण चिन्तन में समानता दिखाई देती है। व्यक्तित्व के विकास के लिए यह ग्रावश्यक भी था।

१ बोधिचर्यावतार, ९, ११७-१४४

२ तत्वसंग्रह, ईश्वरपरीक्षा ७२--- ७ पुरुष परीक्षा १४४, १६०.

३ न्या. कु. च. पृ. ६७ ग्रादि; प्रमेयक, मा पृ.२६६ ग्रादि । न्या-वा-ता-टी; प्र-५६८ ग्रादि; जैन न्याय पृ. १७७-१८८

## <del>६</del> त्रिकायवाद

त्रिकायवाद बौद्ध दर्शन का एक महत्त्वपूर्एा सिद्धान्त है। स्थविरवादी विचारधारा के ग्रनुसार भगवान् बुद्ध पूर्ण्तः मानव थे। उनमें मानवीय हीन-तायें भी थीं। शनैः शनैः उनके व्यक्तित्व एवं कृतित्व को मानवोत्तरीय बनाया गया। त्रिकायवाद इसी का दिग्दर्शक है।

पालि साहित्य में बुद्ध के दो क:यों का उल्लेख मिलता है—रूप काय तथा धर्म काय । रूप काय बुद्ध का भोतिक शरीर था तथा धर्म काय उनके द्वारा प्रवेदित उपदेश की संज्ञा थी । धर्म काय का ही विशेष महत्व था श्रीर उसे ही वास्तविक काय का स्वरूप प्रदान किया गया ।

काय-कल्पना का विकास महासांधिक सम्प्रदाय से प्रारम्भ हुआ । अष्ट-साहस्त्रिका प्रज्ञापारमिता महायान का ग्रारम्भिक ग्रन्थ है । उसनें उक्त दो कायों का ही विशेष उल्लेख है । प्रथम काय में बुद्ध के सूक्ष्म तथा स्थूल शरीर गभित हैं । विज्ञानवादियों ने इसी विचार को त्रिकाय कल्पना के रूप में विकसित किया । उसी स्थूल रूप काय को निर्माण काय तथा सूक्ष्म रूपकाय को संभोग काय नाम दिया गया । सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय में बुद्ध के व्यक्तत्व को चमत्कृत रूप अवश्य प्रदान किया गया परन्तु वहां पूर्ण दार्शनिक विकास दिखाई नहीं देता । ललित विस्तर और ग्रभिधर्मकोश इसके प्रमाण हैं ।

१. रूपकाय-स्थविरवाद में रूपकाय मानवीय व्यक्तित्व से ग्रापूर हैं। संयुक्त निकाय में इसी को पूतिकाय कहा गया हैं। सर्वास्तिवादी साहित्य में यही साश्रव ग्रीर महासांधिक तथा सौत्रान्तिक में ग्रनाश्रव के रूप में निर्दिष्ट है। कालान्तर में रूपकाय ही निर्माण काय कहा जाने लगा। उसमें बुद्ध का अवतार मात्र उपाय कौशल प्रदर्शन के निमित्त था। बैतुल्यकों की मान्यता थी कि बुद्ध संसार में जन्म उहरण नहीं करते, वे तुषित लोक में निवास करते हैं ग्रीर जनहित के लिए संसार में ग्राते हैं। प्रातिहार्य प्रदर्शन इस काय का वैशिष्ट्य है। ग्रसंग के ग्रनुसार शिल्प, जन्म, ग्रनिसंबोधि तथा निर्वाण दर्शन ग्रीर परार्थ सिद्धि निर्माण काय की मुख्य विशेषतायें हैं—

शिल्पजन्ममहाबोधि सदा निर्वाण दर्शनैः ।

(यो वो ग्रानन्द मया धम्मो च विनयो च देसितो पञ्चतो सो वो ममच्चयेन सत्था)<sup>9</sup> । वक्कलि का सन्दर्भ भी इस प्रसंग में स्मरणीय है । बुद्ध ने वक्कलि से कहा कि "जो धर्म को देखता है, वह मुभे देखता है, जो मुभे देखता है, वह धर्म को देखता है (यो खो वक्क्लि धम्म पर्स्सति, सो मं पर्सति, यो म पर्सति सो धम्म पर्स्सति)।<sup>9</sup> यही धर्म ग्रीर बुद्ध की एकाकारता धर्मकाय की विशेषता है ।

माध्यमिक ( शून्यवादी ) परम्परा में संसार की सिद्धि तथागत की सिद्धि पर निर्भर है। चूंकि तथागत निःस्वभाव हैं ग्रतः संसार भी निःस्वभाव है। इस तरह समूचा जगत् उनकी दृष्टि में निःस्वभाव ग्रौर मायोपम बन जाता है। भ

विज्ञानवाद ( योगाचार ) में शून्यता को 'वस्तुमात्र' माना है, जिसे 'चित्तविज्ञान' और 'ग्रालयविज्ञान' की संज्ञा दी गई है। यह ग्रालय विज्ञान ' प्रवृत्त रूप साश्रव धर्मों तथा निर्वृत्ति रूप ग्रनाश्रव धर्मों के कारणों का भरखार है। यह सब चित्त की प्रतिक्वति है। ग्रतः धर्मकाय ग्रालय विज्ञान का ग्रधार है। यही तथता, भूततथता, धर्मधातु ग्रादि नामों से भी ग्रभिहित है।<sup>६</sup>

- १ दीघ २-३
- २ संयुत्त निकाय
- ३. धर्मतो बुद्धा द्रष्टव्या धर्मकाया हि नयिकाः।
- धर्मता चाप्य विज्ञेया न सा शर्मया विजानितुम् ॥ चतुःशतक, ३०९ ४ सम: सूक्ष्मण्डच तच्छिष्टः कायः स्वाभाविको मतः ।
  - सभोगविभुताहेतु यथेष्टं भोगदर्शने ॥ ९,६२
- ४ माध्यमिक सूत्र, २२ १६ ६ तिशिका, ३०, पृ ४३

संभोगकाय—स्थविरवाद में मूलतः संभोगकाय की कल्पना नहीं दिखती । जुद्ध के लोकोत्तरवादी व्यक्तित्व के साथ संभोगकाय की विचार-धारा प्रबल होती जाती है । महायाना साहित्य के प्रायः सभी ग्रन्थ बुद्ध के भास्वर श्वरीर का विविध प्रकार से वर्णन किया करते हैं । महाकरुणा इसका ग्राधार है । संसारी प्राणियों को ग्रसहाय देखकर बोधिसत्व यह प्रणिधान करता है कि जब तक वह समस्त संसारियों को मुक्त नहीं कर देता तब तक वह स्वयं मुक्त नहीं होगा । ग्रुढकूट पर्वत पर बुद्ध का यह संभोगकाय प्रारम्भ हुग्रा । उनके ललाट से ग्रसंख्य किरणों निकलती हैं जिनसे सारा जगत् प्रकाशित हो जाता है । ग्रमिताभ ग्रादि बुद्धों की यही विशेषता है । पर संभोगकाय बोधिसत्वों का शरीर है ग्रीर स्वसंभोगकाय बुद्ध से सर्म्बान्धत है । स्वसंभोग काय में चार प्रकार के ज्ञान होते हैं— ग्रादर्श, समता, प्रत्यवेक्षणा ग्रीर कृत्यानुष्ठान । संभोगकाय बोधिसत्वों का सूक्ष्म शरीर माना

दार्शनिक दृष्टि से धर्म काय झून्यता है। इसे ग्रलक्षरण विज्ञान भी कहा गया है। संभोगकाय धर्म काय का सत्, चित्, ग्रानन्द या करुरणा के रूप में विकास मात्र है। यही चित्त जब दूषित होकर पृथग् जन के रूप में विकसित होता है तब वह निर्माण काय कहलाता है।

#### १०, बोधिसत्वचया

ग्रह्त् का ग्रादर्श बुद्धस्व ग्रथवा सम्यक् संबोधित्व से पीछे रह गया। बुद्धत्व की प्राप्ति के लिए बोधिसत्व स्वयं को तथा सारे जगत् को परमार्थ सत्य में प्रतिष्ठित करने का महाकारुगिक प्रयत्न करता है। बोधिनाक्षिक धर्मों की प्रवृत्ति, पारमिता की प्राप्ति ग्रौर बोधिचित्त की उत्पत्ति करता है। तदर्थ वह ग्रनुत्तर पूजा (वन्दना, पूजन, पापदेशना, पुग्यानुमोदन, ग्राध्देषणा, बोधिचित्तोत्पाद ग्रौर परिणामना) ग्रौर त्रिशरण गमन करता है।

#### ११. त्रियान

यान शब्द भारतीय साहित्य में बहुत प्राचीन है। उसका प्रयोग विविध प्रसंगों पर मार्ग श्रीर बाहन के श्रर्थ में होता रहा है। बौढ ग्रंथों में भी इन्हीं श्रर्थों में वह प्रयुक्त हुग्रा है। स्थूल रूप से हीनयान और महायान इसके दो भेद हैं। इनकी विशेषताग्रों में से तीन यानों का उद्भव हुग्रा--श्रावकयान, प्रत्येक बुद्धयान श्रीर सम्यक्सम्बुद्धयान। श्रावकयान होनयान है। श्रावक का चरम उद्देश्य श्रर्हत की प्राति करना है। सोतापत्ति, सकदार्गाम,

- २ देखिये बोधिचर्यावतार

अनगगामि और अर्हत ये चार भूमियां श्रावक को पार करनी पड़ती हैं। होना-षिम्रिक्ति उसके हीनयान में कारए है। परियेकबुद्ध वह जो बिना किसी गुरु की सहायता के ग्रौर जगत को उपदेश दिये बिना ही निर्वाए प्राप्त करता है। सम्यक्सम्बुद्धयान ग्रथव। बोधिसत्वयान में बोधिसत्व समस्त संसार को मुक्त करने के प्रयत्न में रहता है उसे स्वयं की चिन्ता नहीं रहती। परोपकार वृत्ति की यह चरम साधना है। उपायकौशल्य इसका माध्यम है। यानों की संख्या यहां तीन होते हुए भी उसे मूलत: एक ही माना गया है। उग्रत: महायान को एकयान ग्रीर अग्रयान भी कहा गया है।

#### १२. आवेणिकधर्म

बुद्ध के वैशिष्ट्य को बावेग्णिक कहा जाता है । ऐसे आवंग्णिक धर्म श्रठारह माने गये हैं— १० बल, ४ वैशारद्य, ३ स्मृत्युपस्थान एव महाकरुग्णा । कालान्तर में महायान में इनकी संख्या १४० तक पहुंच गई— ३२ लक्षग्ण, ८० श्रनुलक्षण, ४ सर्वाकार विशुद्धि, १० बल, ४ वैशारद्य, ' ३ स्मृत्युपस्थान, ३ ब्रारक्षण, महाकरुणा, ब्रससम्प्रमोषधर्मता, वासना समुद्धात, तथा सर्वाकारवरज्ञान । ४

#### १३. भूमियां

भूमियां साधक को ग्राध्यात्मिक जाग्रति की प्रतीक हैं। स्थविरवाद में ऐसो चार भूमियां स्वीकार की गई हैं—सोतापत्ति, सकदागामि, प्रनागामि ग्रोर ग्रहेत्। सोत्तापत्ति में साधक प्रष्टाङ्गिकर्मार्ग की साधना करता है। इस साधना से यह निश्चित हो जाता है. कि साधक सम्बोधि को ग्रवश्य प्राप्त करेगा। इसके लिए उसे ग्रधिकाधिक सात जन्म ग्रीर ग्रहरा करना पड़ेंगे। सकदागामि में छ: प्रकार के कामावचर-क्लेशों का प्रहारा होता है ग्रीर मात्र एक बार कामधातु (पृथ्वी) में जन्मग्रहरा शेष रहता है। ग्रनागामि तीसरी ग्रवश्या है जहां साधक नौ प्रकार के क्लेशों को दूर करता है ग्रीर कामधातु में पुनः उत्पन्न नहीं होता। चतुर्थ ग्रीर ग्रन्ति म्रवस्था है ग्रहदावस्था को प्राप्ति। इस अवस्था में साधक समस्त ग्राश्वयों का क्षय कर लेता है।

उत्तरकाल में महायान दर्शन में दश भूमियां स्वीकार की गई - प्रमुदिता,

| ٤. | सद्धर्मपुराडरीक, | qo | <b>₹२</b> ं |  |  | २. | सद्धर्म | पुराङ | पृ० | २.६९ |  |
|----|------------------|----|-------------|--|--|----|---------|-------|-----|------|--|
|----|------------------|----|-------------|--|--|----|---------|-------|-----|------|--|

३ एकं हि यानं द्वितीयं न विद्यते तृतियं हि नैवास्ति कदाचि लोके । अन्यत्रुपाया पुरुषोत्तमानां यद् याननानात्वपदर्शयन्ति ।। वही २.५४ बौद्धस्य ज्ञानस्य प्रकाशनार्थं लोके समुत्पद्यति लोकनायः । एकं हि कार्यं द्वितीयं न विद्यते न हीनयानेन नयन्ति बुद्धाः ॥ पृ० ४६ ४ बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ० ३४४ विमला, प्रभाकरो, ग्राचिष्मर्ता, सुदुर्जंया, ग्रभिमुक्ति, दूरंगमा, ग्रचला, साधुमती ग्रौर धर्मभेद्या। इन भूमियों में बोधिसत्त्वचर्या को ग्रधिकाधिक परिशुद्ध किया जाता है। त्याग, करुगा, समता ग्रादि दस धर्मों की प्राप्ति, ऋजु, मृदु, शम ग्रादि दस चित्ताशयों का विकास, संयोजनों का क्षय, तथा बोधिपाक्षिक घर्मी का विकास, होता है। फलत: बोधिसत्व बुद्धत्व प्राप्त कर लेता है।

#### १४, पारमितायें

स्थविरवाद में पारमिता को "पारमि" कहा गया है। बोषिसत्व पूर्णुत्व प्राप्ति के लिए उनकी साधना 'करता है। मूलतः पारमिताग्रों की संख्या दस मिलती है—दान, सील, नेक्खम्म, पञ्जा, विरिय, खन्ति, सच्च, ग्रधिट्ठान, मेत्ता ग्रौर उपेक्खा। समूचा जातक साहित्य पारमिताग्रों पर ग्राधारित है। महासांधिक सम्प्रदाय ने इसे ग्रौर ग्रधिक महत्व दिया। फलतः महायान ने भी इसे ग्रङ्गीकार कर लिया। वहां संख्या कुल छः रह गई—दान, शील, शान्ति, वीर्य, व्यान ग्रौर प्रज्ञा। इस परम्परा में ललित विस्तार, दिव्यावदान बोधिचर्यावतार ग्रादि ग्रन्थ ग्राते हैं। महायान में ही एक ग्रौर ग्रन्य परम्परा मिलतो है। वहां उक्त छः पारमिताग्रों के साथ उपायकौशल्य, प्रशिधान, बल ग्रौर ज्ञान जोड़कर दस की संख्या भी पूरी कर दी गई है। इस परम्परा में दशभूमिकसूत्र ग्रादि ग्रंथ ग्राते हैं। पारमिता-प्राप्ति पुर्ण्यसंभार का परिएााम बताया गया है।

# परिवर्त प्र

# बौद्ध दर्शन के प्रमुख सम्प्रदाय और उनके सिद्धान्त

# १-वैभाषिक ( सर्वास्तिवादी ) दर्शन

साधार एत: बौद्ध दर्शन की चार शाखायें हैं—वैभाषिक ग्रौर सौत्रान्तिक, तथा माध्यमिक ग्रौर विज्ञानवाद । इनमें प्रथम दो हीनयानी दर्शन हैं ग्रौर शेष दो महायान से सम्बद्ध हैं । कनिष्क कालीन ( ७८ ई० ) यह वैभाषिक प्रथवा सर्वास्तिवाद सम्प्रदाय त्रैकाल्यवादी ग्रौर ग्राभिधार्मिक के नामों से भी जाना जाता है । यह सिद्धान्त ग्रतीत, ग्रनागत, प्रत्युत्पन्न, ग्राकाश, प्रतिसंख्गा, निरोध, ग्रप्रतिसंख्यानिरोध ग्रादि के ग्रस्तित्व को स्वीकार करता है । इसके चार भेद हैं—भावान्यथिक, लक्षणान्यथिक, ग्रौर ग्रवस्थान्यथिक । इनके क्रमश: चार प्रधान ग्राचार्य हैं—भदन्त धर्मत्रात, घोषक, वसुमित्र, एवं बुद्धदेव ।

भदन्त धर्मत्रात अतीत, प्रत्युत्पन्न तथा ग्रनागत कालवर्ती एक ही पदार्थ में भावों की विविधता के साथ मूल भाव को ग्रपरिवर्तनीय मानते हैं। घोषक एक ही धर्म में तीनों कालों के लक्षणों का स्थायित्व मानैते हैं। चसुमित्र ग्रवस्था अथवा कर्म के ग्राधार पर तीनों कालों में विभेद स्थापित करते हैं तथा बुद्धदेव एक ही समय में तीनों कालों की प्रस्तुति निधारित करते हैं। इन सिद्धान्तों में बुद्धदेव का मत वैभाषिकों में विशेष लोकप्रिय हुग्रा।

ये धर्म्मा हेतुप्रभवा हेतुं तषां तथागतो ह्यवदत् । ग्रवदच्च यो निरोधो एवंवादी महाश्रमणुः ॥

१. संस्कृत धर्म—परस्पर सापेक्ष भाव से उत्पन्न हों (सामेत्य कृतं संस्कृतम्)। ये प्रतीत्यसमुत्पन्न होने के कारण विनाश शील ग्रतएव दुःख ग्रीर दुःख समुदित हैं। संसरण के मूल कारण भी यही हैं। इन्हें ग्रघ्व, कथावस्तु, सनिःसार ग्रीर सवस्तुक भी कहा है।

संस्कृत धर्म के मूलत: चार लक्षण हैं---जाति, जरा, स्थिति ग्रौर ग्रन्तियता। इन लक्षणों के कारण इन धर्मों का हेतु-प्रत्यय जन्य उत्पाद, स्थिति, ग्रन्ययात्व ग्रौर व्यय होता है। ग्रतएव पर्यायान्तर से जाति-जाति, स्थिति-स्थिति ग्रादि रूप से उन मूल धर्मों के चार ग्रनुलक्षण होते हैं। सौत्रान्तिक इन लक्षणों को पृथक् पृथक् न मानकर उन्हें प्रज्ञांत सत् स्वीकार करते हैं। संस्कृत धर्म तीन प्रकार के होते हैं----स्कन्ध, ग्रायतन ग्रौर धातु।

( 11 ) आयतन-ग्रायतन का अर्थ है-प्रवेश द्वार ( ग्रायं प्रवेशं तनो-

१. सेन्ट्रल कन्सेपसन श्राफ बुद्धिज्म, पृ. ७४-४; उपाघ्याय, बलदेव बौद्धदर्शन भीमांसा, पृ- १८२, रस के ६ अगैर स्प्रष्टव्य के ११ प्रकार हैं। ग्रविज्ञप्ति एक विशिष्ट कर्म प्रकार है। योगाचार के अनुसार रूप ११ ही हैं पर स्थविरवाद में उनकी संख्या २९ मानी गई है।

(ii) चित...बौद्ध दर्शन में चित्त ग्रोर जीव (ग्रात्मा) लगभग समानार्थक माने जाते हैं। स्थविरवाद, सर्वास्तिवाद ग्रोर योगाचार उसे ग्रनित्य, ग्रस्थायी ग्रोर ग्रस्वतन्त्र पदार्थ ही मानते हैं। ग्रालम्बनों के भेद से चित्त के ७ प्रकार हैं---मनस्, , चर्क्षुविज्ञान, श्रोत्रविज्ञान, झाएाविज्ञान, जिह्वा विज्ञान, काय विज्ञान ग्रोर मनोविज्ञान।

(iii) चेत्त द्यथवा चेतसिक धर्म-चित्त श्रौर चैत्त धर्म ग्रन्थोन्याश्रित हैं। ये मुख्यत: ६ प्रकार के हैं श्रौर ग्रवान्तर भेद से ४६ प्रकार के हैं।

(क) चित्तमहाभूमिक धर्म—१० ≕ वेदना, संज्ञा, चेतना,छन्द,स्पर्श, प्रज्ञा, स्मृति, मनसिकार, ग्रधिमोक्ष श्रौर समाधि । स्थविरवाद श्रौर विज्ञान वाद में इन धर्मों को सामान्य श्रौर विशेष धर्मों के रूप में विभाजित किया गया है ।

(क) <mark>कुशल महाभूमिक धर्म</mark>—१० = श्रद्धा, ग्रप्रमाद, प्रश्नब्धि, ग्रपेक्षा, हो, ग्रपत्रपा, ग्रलोभ, ग्रद्धेष, ग्रहिंसा ग्रौर वीर्य। स्थविरवाद ने इसके २५ ग्रौर विज्ञानवाद ने १० धर्म माने हैं।

(क) क्लेश महाभूमिक धर्म--६ = मोह, प्रमाद,कौसीद्य, अश्राद्धच, स्त्यान ग्रोर ग्रोद्धत्य । स्थविरवाद में १४ अकुशल चैतसिक हैं जो क्लेश महाभूमिक धर्म की भावना से सम्धद्ध हैं ।

(घ) अकुशल महाभूमिक धर्म-२ = अहीक्य और अनपत्रता

(ङ) उपकलेशभूमिक धर्म- १० = क्रोध, म्रक्ष, मात्सर्य, ईर्ष्या, प्रदास, विहिंसा, उपनाह, माया, शाठ्य श्रौर मद। विज्ञानवाद में मूल क्लेशों की सूचियां मिलती हैं जिनसे यह स्पष्ट होता है कि सर्वास्तिवाद में मूल क्लेश नहीं माने गये हैं।

(vi) **त्र्यनियतभूमिक धर्म— ५ = कौ**छत्य, मिद्ध, वितर्क, विचार, राग, द्वेष मान ग्रौर विचिकित्सा ।

४. चित्तविभयुक्त धर्म-इसके १४ भेद हैं-प्राप्ति, ग्रप्राप्ति, निकाय, समागता, ग्रासंज्ञिक, ग्रसंज्ञी-समापत्ति, निरोध-समापत्ति, जीवित, जाति, स्थिति, जरा, ग्रनित्यता, न.म काय, पदकाय ग्रोर व्यञ्जन काय । स्थविरवादियों ने इन धर्मों का उल्लेख ही नहीं किया ।

सौत्रान्तिकों ने भी उन्हें स्वीकार नहीं किया। योगाचार में भी स्थिति लगभग वैसी ही है। वहां चित्त विप्रयुक्तधर्मों को स्वतन्त्र न मानकर मानस व्यापार के ग्रन्तर्गत मान लिया गया है। विप्रयुक्त धर्मों को कुल संख्या २४ स्वीकार की गई है।

२. श्रासंस्कृत धर्म-जिन धर्मों में संस्कृत धर्मों के पूर्वोक्त लक्षए न पाये ज यं वे ग्रसंस्कृत धर्म कहलाते हैं। ये स्थायी, नित्य विशुद्ध श्रौर सत्य धर्म माने जाते हैं। स्थविरवाद में मात्र निर्वाएा को ग्रसंस्कृत धर्म स्वीकार किया गया है। परन्तु सर्वास्तिवाद में उनकी संख्या तीन दी गई है---ग्राकाश, प्रतिसंख्यानिरोध, श्रौर ग्रप्रतिसंख्यानिरोध।

आकाश वह है जो न किसी से आवृत हो और न किसी को आवृत करे। स्थविरवादियों के अनुसार आकाश महाभूतों से उत्पन्न एक नित्य और अपरिवर्तन शील धर्म है। परन्तु सर्वास्तिवाद में उसे दिक् तथा वायु का पीयार्थिक माना गया है। प्रतिसंख्यानिरोध का अर्थ है प्रज्ञा के द्वारा उत्पन्न सास्रव धर्मों से पृथक् पृथक् विसंयोग। साधक जब अपनी सम्यग् दृष्टि से आस्रव को उत्पन्न करने वाले किसी धर्म को परित्याग कर देता है तब उसे प्रतिसंख्यानिरोध धर्म की अर्थात् निर्वाण की उपलब्धि होती है। परन्तु जब बिना प्रज्ञा के ही सास्रव धर्म का निरोध होता है तब अप्रतिसंख्या-निरोध कहा जाता है। इस निरोध का फल अनुत्पाद ज्ञान है यह ज्ञान अव्युत्पाती होता है। ये तीनों धर्म स्वतन्त्र और नित्य हैं। प्रतः हेतु-प्रत्यय के बिना ही पदार्थों की सत्ता मानने के कारण वैभाषिकों को नानार्थवार्दा कहा जा सकता है।

सर्वास्तिवाद में काल के तीनों भगों का भी ग्रस्तित्व माना गया है परन्तु सौत्रान्तिक मात्र वर्तमान काल को ही सत्य स्वीकार करते हैं। इसके ग्रतिरिक्त विभज्यवादी वर्तमान ग्रौर ग्रतीत को सत्य मानते हैं। परन्तु झून्यवादी ग्राचार्य काल का बिलकुल प्रतिषेध करते हैं।

#### परमाणुवाद

परमाग्गुवाद की मूलतः स्थापना सर्वास्तिवादियों के द्वारा हुई जिसे उत्तर काल में स्थविरवादियों ने भी स्वीकार की सर्वास्तिवाट में पांत्र विज्ञानेन्द्रियां पांच विषय, तथा चार महाभूत ये परमाग्गु के चौदह भेद संघात-परमाग्गु कहलाते हैं । स्थविरवाद में इन्हीं को 'कलाप' संज्ञा दी गई है । उपचय, संतति, जरता श्रीर श्रनित्यता ये चार लक्षण कलापों के माने गये हैं ।

सौत्रान्तिकों की दृष्टि में परमारगु रूप, गन्ध, रस और स्पृष्टव्य माना गया है। वैभाषिक इसे विनाशी स्वीकार करते हैं। शून्यवादी आर्यदेव ने भी परमारगुको ग्रनित्य माना है। चन्द्रकीर्ति ने भी जगत् की उत्पत्ति का खराडन करते हुए कहा कि अवयव परमाखु से बने अवयवी संसार भी परमाखु के ही परिमारा के न हों इसलिए कारणों में रहने वाले परमारा को कार्य में नहीं माना जावेगा । श्रतएव परमाख़ुओं में सर्वात्मना सयोग न होकर उसके किसी एक ग्रंश से संयोग नहीं होगा, वह हेतु नहीं होगा। इस तरह वह नाना रूप होने से चित्र के समान भ्रनित्य हो जायगा। इक्षलिए कहा है— 'नाना नित्यो न जायते।' परमारगु का सर्वात्मना संयोग मानने पर सारा संसार परमाग्रुमात्र होने से ग्रदृश्य (ग्रतीन्द्रिय) हो जायगा। परमाग्रु को निरवयव भी नहीं माना जा सकता अन्यथा उसमें गति नहीं हो सकेगी और फलतः परमासुग्रों का पस्पर संयोग नहीं हो सकेगा। फिर घटादि कार्य की उत्पत्ति कैसे होगी ? ग्रतः परमारग्र कोई द्रव्य है यह कहना उचित नहीं। निरवयवी होने के कारए परमाखु योगो द्वारा प्रत्यक्षगम्य भी नहीं है। परमाखु हेतू रूप भी नहीं ग्रन्यथा बीज के समान द्वचरापुकादिक द्रव्यों द्वारा विनष्ट माना जायगा। परमारगुकी अनित्यता में यह भी एक कारण है कि जगत् में एक परमाखु में दूसरा परमाखु सर्वात्नना नहीं रहता। परमाखु का संश्लेष (संयोग) होने पर संश्लिष्ठ घटों के समान वह नित्य भी नहीं होता। इस प्रकार परमार्गुकी उत्पत्ति, स्थिति ग्रौर निरोध क्रमश: ग्रौर युगपत् नहीं होते । उत्पत्ति म्रादि के न होने पर परमाग्रु का म्रस्तित्व सिद्ध नहीं किया जा सकता। १

### 2. सौत्रान्तिक दर्शन

सौत्रान्तिकों को दार्ष्टान्तिक भी कहा गया है। संभव है उन्हें यह नाम इस शाखा के प्रस्थापक श्राचार्य कुमारलात के ग्रन्थ ''कल्पनामंडतिका ट्रब्टा-

१ चतुः शतक २१२-२१९; बौद्धधर्मदर्शन

न्तपंक्ति' के ग्राधार पर दिया गया हो। यह सर्वास्तिवादियों की ही एक शाखा थी। इसका ग्रपना कोई स्वतन्त्र साहित्य प्रायः उपलब्ध नहीं ग्रत: हम बौद्ध-बौद्धेतर साहित्य में प्राप्त तत्सम्बन्धी सामग्री पर ही निर्भर हैं। इसके विशिष्ट सिद्धान्त इस प्रकार हैं:---

१. बाह्यार्थ की सत्ता-सौत्रान्तिक बाह्य पदार्थों की सत्ता स्वीकार करते हैं । उनकी सत्ता श्रनुमानगम्य है, प्रत्यक्षगम्य नहीं ।

- २, ज्ञान स्वसंवेदी है। विज्ञानवादी भी यही मानते हैं।
- ३ बाह्य वस्तु का ग्रस्तित्व है पर उसके ग्राकार के विषय में एक मत नहीं।
- ४ परमाग्गुग्रों में परस्पर स्पर्श नहीं होता । क्योंकि वे निरवयव हैं ।
- ४, प्रत्येक वस्तु अनित्य, क्षणिक और विनाशशील है।
- ६ रूप का अर्थ वर्ग्गही है। संस्थान को उसमें नियोजित नहीं किया जासकता।
- ४ ग्रसंस्कृत पदार्थ द्रव्य सत् नहीं ।
- ४ चित्त विप्रयुक्त धर्मों का अस्तित्व नहीं । वे प्रज्ञप्तिमात्र हैं ।
- ६ ग्रायु को द्रव्य नहीं मानते ।
- ७ संस्कृत लक्षरा पृथक् नहीं, प्रज्ञात होते हैं।
- द् अर्तात-अनागत वस्तु-सत् नहीं ।
- १ ग्रविज्ञप्ति का भी ग्रस्तित्व नहीं।
- १० वितर्क, विचार, समाधि श्रौर ग्रध्यात्म संप्रसाद परस्पर भिन्न नहीं।
- ११ न कोई इन्द्रिय दर्शक है, न कोई रूप दृश्य है, न कोई दर्शन किया

है, न कोई कर्ता है। हेतुफल-मात्र है।

- १२ केवल ४३ धर्म हैं---

  - (ii) वेदना -- ३ = सूख, दुःख, न सुख न दुःख ।
- (iii) संज्ञा-६ पांच इन्द्रियां तथा एक चित्त ।
- (iv) विज्ञान-६ = चक्षु, श्रोत्र, घाएा, रसन, काय, तथा मन ।
- (v) संस्कार----२० = दस कुशल, दस म्रकुशल ।
- १३ समाधि एकालम्बन चित्त-सन्तति है।

१४ चेतना मानस कर्म नहीं है।

 है। बुद्ध ने "सब्बे धम्मा ग्रनिच्चा, सब्बे भवा ग्रनिच्चा, दुक्खा विपरिराम-धम्मा", तथा "यथा बुब्बुलकं पस्से यथा पस्से मरीचिकं। एवं लोकमवेकखन्तें मच्चु राजा न पस्सति" जैसे कथनों में इसी दर्शन की भूमिका को प्रस्थापित करने का प्रथत्न किया था। परन्तु यह ध्यान में रखना ग्रावश्यक है ि भगवान् का यह उपदेश सत्व को संसार के मोह जाल से पृथक्कर उसे एक शान्त, ग्रमृत ग्रीर ग्रविनाशो पद को प्राप्त कराना था। <sup>3</sup> इन भावों में बौद्धधर्म-की पूर्यातः ग्रनित्यात्मक एवं क्षणिकात्मक प्रकृति क। दर्शन नहीं होता।

तथागत के उक्त वचनों के माध्यम से उत्तरकाल में क्षणिकवाद का म्रत्य-धिक दार्शनिक विकास हुग्रा। ईसा की लगभग ६वीं शताब्दी से ११ वीं शताब्दी तक यह विकास स्पष्टः दृष्टिगत होता है। यद्यपि क्षणिकवाद बौद्धदर्शन-की चारों शाखाम्रों को मान्य है परन्तु दिङ्नाग, धर्मकीर्ति, शान्तरक्षित, कमलशील म्रादि म्राचार्यों ने इसे परमार्थ तक पहुँचा दिया।

स्थविरवादी मात्र चित्त-चैतसिकों की क्षणिकता को स्वीकार करते थे। सर्वास्तिवादी—वैभाषिक बाह्य जगत् को भी किञ्चित् क्षणिक मानने लगे।<sup>४</sup> परन्तु सौत्रान्तिक पूर्ण क्षणिकवाद पर विश्वास करने लगे। इसलिए बहु पदार्थ-वादी बौद्धदर्शन कालान्तर में क्षणर्भगतावादो दर्शन बन गया।

क्षणाभंगवाद के अनुसार समस्त स्वलक्षण पदार्थ क्षणिक एवं परमाग्नुरूप हैं। वे अपने स्वभावानुसार जिस क्षण में उत्पन्न होते हैं उसी क्षण में विनष्ट हो जाते हैं। रें इस तरह पूर्वक्षणा विनष्ट होकर उत्तर क्षण को उत्पन्न करता और वर्तमान क्षण अस्तित्व में रहकर क्रमबढता बनाये रखता है। इस विनाश और उत्पत्ति में किसी अन्य कारणा की अपेक्षा नहीं रहतो। अतः निर्हेतुक कहा गया है। इस स्थिति में सन्ततिपरम्परा बनी रहती है और कार्यकारण-भाव. अर्थक्रियाकारित्व, बन्ध-मोक्ष आदि व्यवस्थाओं में व्यवधान नहीं आता।

१. ग्रङ्गुत्तरनिकाय, ४. १६-५.

२ धम्मपद, १३,४ ३, वही, २०,४

४ 'संस्कृतं च िएकं यतः'----ग्रभिधर्मकोश, ४,४

५ यो यत्रैव स तत्रैव यो यदैव तदैव सः ।

न देशकालयोर्व्याप्तिर्भावानानिह विद्यते ॥ प्रमेयरत्नमाला में उद्घृत, ४ १

परमार्थसत् के परीक्षण में अर्थक्रिया का विशोष महत्व है। वह क्रमशः ग्रथवा युगपत् होती है। नित्य पदार्थों में ये दोनों प्रकार की क्रियायें सम्भव नहीं। पदार्थ में स्थिरता ग्रीर स्थूलता का ग्रभास हमारी मानसिक कल्पना श्रीर विभ्रम का फल है। चित्तक्षण भो इसी प्रकार वासना के आधारपर अमिकता बनाये रखता है। सभी पदार्थ प्रतीत्यसमुत्पन्न होते हैं। उनमें शाश्वतता का मात्र भान होता है, वास्तविक प्रतीति नहीं । निर्वाण अवस्था में चित्तसन्तति निरास्रवत हो जाती है।

बौद्धों का यह क्षणिकवाद दार्शनिकों में ग्रत्यन्त विवाद का विषय बना। बौद्धेतर विद्वानों ने इसकी कटू ग्रालोचना की । जैन उन ग्रालोचकों में प्रमुख हैं । जैन सिद्धान्त के म्रनुसार परमागुम्रों का पारस्परिक सम्बन्ध स्निग्धता और रुद्धता के कारण गुणात्मक परिवर्तन के रूप में होता है। वे ही परमाखु अपनी सूक्ष्मता छोडकर स्थूलरूपता धारण कर लेते हैं। पदार्थ प्रतिक्षण पर्याय-नय से विनाशी होकर भी अपनी अविच्छिन्न संस्कृति की दृष्टि से कथञ्चित् ध्रुव भी है। यह सन्तति कार्यकारणपरम्परा पर निर्भर रहती है। सर्वथा चणिक पदार्थों में अर्थक्रिया भी सम्भव नहीं तब उनका निर्हेतुक होना कैसे सम्भव है ?

बुद्धने संसार की अनित्यता का प्रदर्शन करने की हष्टि से इस क्षणवाद-की प्रतिष्ठा की थी परन्तु उत्तरकाल में उनकी इस मान्यता को दार्शनिक क्षेत्र में लाकर क्षणिकवाद, जुन्यवाद, नैरात्म्यवाद जैसे वादों की प्रस्थापना कर दी गई।

वैभाषिक श्रौर सौतान्तिक सम्प्रदायों में प्रमुख भेद

| वैभाषिक | (सर्वास्तिवाद) | ) |
|---------|----------------|---|
|---------|----------------|---|

#### सौत्रान्तिक

१. वर्ग्य श्रीर संस्थान के भेद से १. संस्थान का सन्निवेश वर्ग्य में तो प्रकार का हैं। २. बुद्धवचन वाक् स्वभाव श्रीर २. बुद्धवचन वाक् स्वभाव मात्र स्वभाव दोनों हैं। हैं। रूप दो प्रकार का हैं।

२. बुद्धवचन वाक् स्वभाव श्रौर नाम स्वभाव दोनों हैं । े हैं ।

Jin Gun Aradhak Trust

३. ग्रसंस्कृत (निर्वाण) द्रव्य-है सत्, ग्रवाच्य है, विसंयोगफल है। संख्या द्रव्य-स् हेतु है ४. चित्तविप्रयुक्त धर्मों (१४) का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व है। नहीं, ५. संस्कृतधर्म के लक्षण जाति, जरा, स्थिति ग्रौर ग्रनित्यता पृथक्- प्रज्ञात पृथक् हैं। ६. ग्रायु द्रव्य है। ७. ग्रतीत ग्रौर ग्रनागत द्रव्य-सत् हैं। सत् न

प. ग्रविज्ञप्ति का ग्रस्तित्व है।

१ तृतीय घ्यान का 'सुख' प्रथम
 भ्रौर द्वितीय घ्यान के 'सुख' से
 द्रव्यान्तर है।

१० सभाग ग्रवस्था में चक्षु रूप देखता है। दृष्टा तदाश्रित विज्ञान नहीं।

११ सर्वास्तिवादी भी क्षणिकवादी हैं परन्तु उसका क्षण काल का अल्प-तम गृहभाग है।

१२ स्कन्ध, ग्रायतन श्रोर धातु ये तीनों द्रव्यसत् हैं।

१३. चक्षु देखता है जब वह सभाग है।

१४ बाह्यार्थ की यथावत् प्रतीति होती है। ३. असंस्कृत ( आकाश, अप्रति-संख्यानिरोध, और प्रतिसंख्यानिरोध) द्रव्य-सत् नहीं, अभाव मात्र है, कारण-हेतु है।

४ चित्त विप्रयुक्त धर्म वस्तु-सत् नहीं, प्रज्ञप्तिमात्र हैं ।

४ संस्कृत लक्षरा पृथक् नहीं, प्रज्ञात होते हैं।

६ ग्रायु द्रव्य नहीं ।

७ अतीत श्रोर ग्रनागत वस्तु-सत् नहीं।

म्रविज्ञप्ति का ग्रस्तित्व नहीं।

९ प्रथम तीन घ्यानों में कायिक सुखेन्द्रिय होतो हैं, चैतसिक सुखेन्द्रिय नहीं। ग्रतः तृतीय घ्यान का 'सुख' द्रव्यान्तर नहीं।

१०.न दृष्टा इन्द्रिय है,न दृश्य रूप है।न दर्शन-क्रिया है श्रौरन कोई दर्शक कर्ता है प्रत्युत हेतुफल-मात्र है।

११ धर्मों का विनाश उत्पाद के समनन्तर होता है। धर्मों की कोई स्थिति नहीं।

१२ स्कन्ध तथा ग्रायतनों को प्रज्ञ-प्तिसत् श्रीर धातुश्रों को द्रव्यसत् मानते हैं।

१३. चक्षु ग्रौर रूप के कारग्य चक्षुविज्ञान उत्पन्न होता हैं। इन्द्रिय. रूप, दर्शन, कर्ता, हेतु-फल ग्रादि का ग्रस्तित्व नहीं। व्यवहारतः उनका उपचार किया जाता है।

१४ बाह्यार्थ ग्रनुमानगम्य है, प्रत्यक्षगम्य नहीं ।

## ३ शून्यवाद (माध्यमिक) दर्शन

शून्यवाद माध्यमिक बौढ दर्शन का एक विशिष्ट प्रभावक सिद्धान्त है। सयुक्त निकाय के भारहा सुत्त में इसके बोज उपलब्ध होते हैं। हीनयान सम्प्रदाय में प्रथमत: 9ुद्गल नैरात्म्य के रूप में इसके बीज मिलते हैं। शनैंः शनैंः उत्तर काल में इस सिद्धान्त का विकास होता गया। महायान तक पहुंचते-पहुंचते पुद्गल नैरात्म्य के ग्रति रेक्त धर्म नैरात्म्य को कल्पना का विस्तार हुन्ना ग्रौर फलत: शून्यवाद -की स्थापना हुई। सौत्रान्तिक दर्शन में बाह्य पदार्थों को प्रत्यक्षतः ज्ञेय नहीं माना गया। विज्ञानवाद में उनकी चित्तमात्र के रूप में सत्ता स्वीकृत हुई—"चित्तमात्रं भो जिनपुत्र यदुत त्रैधातुकम्।" पर माध्यमिक में बाह्य श्रौर ग्रान्तरिक दोनों पदार्थों के ग्रस्तित्व को ग्रस्वीकार कर दिया गया। उन्होंने पदार्थ को न सत् माना, न ग्रसत् माना, ग्रौर न ग्रनुभव माना बल्कि इन चतुष्कोटियों से विनिर्मुक्त तत्व माना। <sup>9</sup>इसलिए उसे ग्रभावात्मक नहीं कहा जा सकता किन्तु निरपेक्ष होने के काररण शून्यात्मक माना जाता है। सत्-ग्रसत् के बीच का यह ग्राध्यात्मिक मध्यम मार्ग है—

> श्रस्तीति नास्तीति उभेऽपि श्रन्ता, शुद्धी अशुद्धीति उभेऽपि श्रन्ता । तस्माद्रभे ग्रन्त विवर्जयित्वा, मध्ये हि स्थानं प्रकरोति पणिडतः ॥\*

नागार्जुन ने शून्यवाद को प्रतीत्यसमुत्पाद की व्याख्या के रूप में प्रति-पादित किया है। <sup>3</sup> पदार्थों के स्वरूप का विश्लेषए। जैसे-जैसे करते हुए वे ग्रागे वढ़ते गये, उन्हें वे विशोर्एा होकर नीचे गिरते हुए दिखाई दिये—'यथा यथा विचार्यन्ते विशीर्यन्ते तथा तथा'। इसलिए शून्यता का स्वरूप उन्होंने निःस्वभाव होना बताया। श्रार्थदेव ने इसी को निर्वाएा माना—

धर्मं समासतोऽहिंसा वर्णयन्ति तथागताः।

शून्यतामेव निर्वाणं केवलं तदिहो भयम् ॥ चतुःशतक, १२,१३ लंकावतार में इसी शून्यता को कदलीसम, स्वप्नोपम जैसे शब्दों के माघ्यम से स्रभिय्यक्त किया गया **है** । इसी को धर्म नैरात्म्य कहा है । इस धर्म नैरात्म्य

 त सन् नाधन् न सदसन्त चाप्यनुभयात्मकम् । चतुष्कोटिविनिर्मुक्तं तत्वं माध्यमिका विदुः ॥मा० का० १७ २ समाधिराजसूत्र, उद्धृत–बौद्धदर्शनमोमांस, पृ-३०० ३ यः प्रतीत्यसमुत्पादं प्रपञ्चोपश्रमं शिवम् । देशयामास सम्बुद्धस्तं वन्दे वदतां वरम् ।। मा-का-१ की भावना का दार्शनिक ग्राधार दो प्रकार का है—प्रथम सभी धर्मों की तिःक्षारता ग्रीर द्वितीय चित्त की प्रधानता। प्रथम पक्ष ( शून्यवाद ) का श्राख्यान नागार्जुन, ग्रार्यदेव ग्रीर चन्द्रकीर्ति ग्रादि ने किया ग्रीर द्वितीय पक्ष ( योग चार-विज्ञानवाद ) का विस्तार मैंत्रेयनाथ ने किया। शून्यवाद तथा योगाचार—विज्ञानवाद को संयुक्त रूप माना गया है। इसीलिए शायद ग्रार्यदेव ने चतुःशतक को 'बोधिसत्व योगाचारशास्त्र' कहा है।<sup>१</sup>

शून्य का लच्च्या—नार्गाजुन ने शून्यता को प्रत्ययजन्य मानने के कारण भावात्मक माना है, स्रभावात्मक नहीं। स्रतः उसे पर परमार्थ श्रौर प्रपञ्चो-पशम कहा है ! उनके श्रनुसार शून्य का स्वरूप है—स्रपर प्रत्यय (प्रत्या-त्मवेद्य), शान्त (निःस्वभाव), स्रप्रपञ्चित (निःशब्द, स्रनक्षरतत्त्व) निर्विकल्प (चित्त व्यापार से दूर), श्रनानार्थ (मात्र श्रथों से विरहित)।

> "म्रपर प्रत्ययं शान्तं प्रपञ्चो प्रपञ्चितम् ।"\* "निविकल्पमनानार्थं मेतत् तत्त्वस्य लक्षणम्"

शून्यता के प्रकार—महाप्रज्ञापारमिता में शून्यता के १८ प्रकार हैं— १ ग्रब्यात्म शून्यता (ग्रन्तः वस्तुभ्रों की शूग्यता) २ बहिर्घा शून्यता (बाह्य वस्तुभ्रों की शूग्यता), ३ ग्रध्यात्मबहिर्वाशून्यता (ग्रन्तः बाह्य पदार्थ भेद रहित हैं) ४ शूग्यता-शून्यता ( शून्यता ही यर्थाथ तत्व नहीं, परम तत्व है), ५ महाशून्यता ( उत्पाद, स्थिति ग्रौर विनाश-रूप पदार्थ शून्यता), ६ ग्रसंस्कृत शून्यता ( पदार्थ प्रज्ञप्तिमात्र हैं), ७ प्रत्यन्त शून्यता ( पूर्णतः शून्यता, ), ८ ग्रनवराग्रशून्यता ( पदार्थ के ग्रादि भन्त रूप की शून्यता ), ६ ग्रनवकार शून्यता ( पदार्थ के ग्रादि प्रन्यता शून्यता ), ६ ग्रनवकार शून्यता ( पदार्थ के ग्रादि प्रन्यता ), १० प्रकृति शून्यता ( स्वभाव शून्यता ( निरुपधिशेष निर्वाण शून्यता ), १० प्रकृति शून्यता ( स्वभाव शून्यता ) ११ सर्वधर्मशून्यता ( सर्व पदार्थ स्वभाव शून्यता ), १२. स्वलक्षणा शून्यता ( पदार्थ की स्व स्वरूप–शून्यता ), १३ ग्रनुपलम्भ शून्यता ( काल शून्यता ), १४ ग्रभाव शून्यता ( ग्राकाश, प्रतिसंख्या, ग्रप्रति संख्या का निराध ), १४ सर्वभाव शून्यता (पञ्वस्कन्ध शून्यता), १६ ग्रभाव ग्रौर स्वभाव शून्यता ( संयोगोत्यन्न पदार्थ शून्यता) । 'पञ्च्वविं शतिसाहस्त्रिका प्रज्ञापारमिता' में इन शुन्यताग्री

१. बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, पृ० ३६७-<

२ (आ.म.१९ ६)

के ग्रतिरिक्त दो ग्रौर झून्यताग्रों का उल्लेख है—१़स्वभाव झून्यता ( सत्ता रहित पदार्थ ग्रौर २़परभाव झून्यता ( पर पदार्थों द्वारा उत्पत्तिहीनता ) । झून्यवाद की विस्तृत कल्पना, इन प्रकारों में देखी जा सकती है ।

### ग्रार्यदेव का चतुःशतक स्रौर शून्यवाद

श्रार्यदेव शून्यवाद के प्रतिष्टापक आचार्यों में से अन्यतम माने जाते हैं। उन्होंने चतुःशतक में शून्यवाद की प्रतिस्थापनाको भली भांति पूरा किया है श्रीर प्रसिद्ध वृत्तिकार चन्द्रकीर्तिने उनके विचारोंको यथा शक्य स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है। तिःस्व भाववाद एवं शून्यवाद की स्थापना के सन्दर्भ में इन दोनों श्राचार्यों के विचार हम संक्षेप में उद्धृत कर रहे हैं। ये विचार नित्यार्थ प्रतिषेध, ग्रात्मप्रतिषेध, कालप्रतिषेध, दृष्टिप्रतिषेध, इन्द्रियार्थप्रतिषेध, सन्तग्राहप्रतिषेध ग्रीर संस्कृतार्थ प्रतिषेध, नामक अध्यायों में मिलते हैं। ग्रान्तिम ग्रध्याय "गुरुशिष्यभावना सन्दर्शन" में ग्रार्यदेव ने शून्यवाद का श्रीर भी विश्लेषण् कर उपसंहार प्रस्तुत किया है।

### १ नियार्थ प्रतिषेध

लोक में प्रवृति कार्यार्थी होती है, स्वाभाविकी नहीं । ग्रौर भूत-भौतिक, चित्त-चैत्त, लक्ष्य-लक्षरण ग्रादि संस्कृत वस्तु की पृथक्-पृथक् उत्पत्ति न होने के कारण यथासंभव समूह-रूप की ही उत्पत्ति होती है । समूह-रूप परस्पर कार्यकारणावस्था पर निर्भर है । इसलिए जिसके होनेपर जो होता है ग्रौर जिसके न होनेपर जो नहीं होता वह उसका कारण है ग्रौर दूसरा उसका कार्य है । पृथ्वी के बिना भूतत्रय का ग्रभाव होता है ग्रौर पृथ्वी के रहने पर भूतत्रयका सद्भाव होता है । इस प्रमार पृथ्वी की उत्पत्ति कार्यार्थी होती है । ग्रौर कहा जा सकता है कि सभो संस्कृत पदार्थ कार्यार्थ उत्पन्न होते हैं । जो कार्यार्थ उत्पन्न नहीं होता वह नित्य नहीं है । नित्य शब्द के स्वभाव, सत्य, सार, वस्तु, द्रव्य शब्द पर्यायार्थक है । नित्यत्व के ग्रभाव से निःस्वभाव, ग्रसत्य, ग्रसार, ग्रवस्तु ग्रौर ग्रद्रव्य को संस्कृत कहा जाता है ।

भाव, स्वभाव, ग्रात्मा पर्यायार्थक शब्द हैं। वह ग्रात्मा बिना कारण उत्पन्न नहीं होता। इसका ग्रकारणत्व दूसरे द्वारा ही जाना गया है। जो निर्हेतुक होता है वह खर-विषाएा के समान अस्तित्वहीन होता है। आकाशादिक के साथ अनैकान्तिक दोष है, ऐसा नहीं कहा जा सकता क्योंकि उनका अस्तित्व भी आत्मा के समान निषिध्यमान है। इस प्रकार दोष को छोड़ने की इच्छा से उक्त कथन के विरुद्ध भी हेतुमान स्वीकार किया जाता है। इससे भी इसका नित्यत्व दूर हो जाता है। अतएव हेतुमान होने से आत्मा भी सुखादि के समान अनित्य है। (२०३)

आकाश-रूपका अभाव मात्र ही आकाश है। आकाश इसके अतिरिक्त ग्रीर कुछ नहीं। रूपान्तर का ग्रभाव होने पर तो रूपी पदार्थों की उत्पत्ति में कोई प्रतिबन्ध देखा नहीं जाता । वही रूपान्तरा भाव पदार्थों को ग्रवकाश देता है, इसलिए ग्राकाश कहा जाता है। उस ग्रवस्तुमान ग्रकिञ्चन पदार्थ का विमोहितों ने 'वस्तुमान्' नाम रखा है। वह युक्तियुक्त नहीं। पदार्थ----स्वभाव के जानकार 'ग्राकाश' नाम में लौकिक ज्ञान से भी कोई ग्रभिधेय स्वरूप नहीं देखते, जैसे पृथिवी भ्रादि नामों में काठिन्यादिक। भौर तो क्या पदार्थ-स्त्रभावज्ञ समस्त बाह्य भ्रौर श्राध्यात्मिक वस्तु को बिना प्राप्त किये उसके स्वरूप को जान लेते हैं। इसी प्रकार अप्रतिसंख्यानिरोध श्रीर प्रतिसंख्यानिरोध के सम्बन्ध में भी समझना चाहिए (२०५)। श्राकाश के जो ग्रवयव हैं वे ही इसके प्रदेश हैं। उनके द्वारा ही ग्राकाश प्रदेशी है। उसमें जो अन्यसंयोगी प्रदेश है वह उससे अन्य संयोगी प्रदेश में रहता है। यदि रहता है तो उससे म्रभिन्न देशवर्ती घटका भी सर्वगतत्व सिद्ध हो जावेगा। ग्रर्थात् व्यापक वह वस्तु है जो सर्वत्र हो, पर स्राकाश के सभी ग्रवयव सर्वत्र व्याप्त नहीं। जैसे जो ग्रांकाशा प्रदेश यहाँ है वह दूर देश में नहीं है, ग्रत: म्राकाश व्यापक नहीं हो सकता, म्रन्यथा घट म्रादि पदार्थ जो एक देश में रहते हैं वे भी व्यापक हो जावेंगे । परन्तु वे व्यापक हैं नहीं इसलिए नित्य भी नहीं हैं।

काल— कालवाद के अनुसार संसार की उत्पत्ति और लय का कारएग काल है। बीजादि कारएगें के होने पर भी अञ्च रुपत्ति और लय सदैव नहीं होती, कभी उत्पत्ति होती है और कभी विरोधी काल के आनेपर नहीं होती। अतएव काल का सद्भाव स्वीकार किया गया है। इसके खण्डन में कहा गया है— काल के नित्य होने पर उसके आश्रित रहने वाली अञ्च रादि की उत्पत्ति और वृद्धि सदैव प्राप्त होनी चाहिए। पर ऐसा होता नहीं। कभी बिना बोज के ही अञ्च रों की उत्पत्ति होती है और कभी बीज-वपन करने पर भी अञ्च र नहीं होते। इसी प्रकार ही बीजादि के समान काल भी जब कभी

ही होता है । श्रतएव नित्य नहीं है । जिसके सद्भाव होने पर श्रङ्करादि को उत्पत्ति होतो है भ्रौर श्रसद्भाव होने पर उसका विनाश होता है। ऐसा कोई दूसरा ही है । इस प्रकार कार्यभूत ग्रङ्कुरादि के समान काल ग्रनित्य ही है (२०७)। निष्क्रिय पदार्थं का हेतुत्व संभव नहीं, इसलिए हेत् नामक कोई पदार्थं ग्रपने से भिन्न नहीं है। फलोदय का हेतु होने पर फलत्व कैसे नहीं होगा ? फलत्व होने पर श्रंकूरादि के समान इसकी नित्यत्व-दृष्टि कैसे हो सकती है ? इसलिए हेतु भ्रौर फलकी व्यवस्था न होने से दोनों की स्वरूप-सिद्धि नहीं हो सकती। कारगा होने पर जिसकी उत्पत्ति हो, वह फल है। जैसे बीज के होने पर श्रंकुर होता है। श्रंकुर के होने पर बीज नहीं होता। इसलिए हेतु फलत्व में कारगा नहीं होता। जिससे जो बीज होता है उसकी ग्रंकुरोत्पत्ति के पूर्व की कल्पना में तृतीय विकल्प नहीं रहता, दो ही विकल्प होते हैं---हेतूभूत या ग्रहेतूभूत। वहाँ श्रग्नि ग्रादि से जल जाने के समान हेतुभूत से उसकी उत्पत्ति नहीं होती। हेतु ही फल के रूप में परिगात होता है। इसलिए उत्पत्ति के पूर्वफल दिखाई नहीं देता। श्रीर उत्पन्न होने वाले फल के बिना भी कोई फल - प्रतीति नहीं होती। ग्रतएव सभी की फलवत्ता हो यह सिद्ध नहीं होता। सारांश यह है कि यदि हेतुओं में फल के बिना हेतुताही नहीं तो इस तरह सभी हेतुग्रों में फलवत्ता प्रसक्त हो जावेगी। परन्तु ऐसा नहीं है। ग्राग्नि से जले बोज में श्रंकुर (फल) नहीं होता। श्रतः काल फलात्मक हेतु नहीं माना जा सकता---

> बिना फलेन यद्धेतो हेंतुभावो न विद्यते । हेतुनां तेन सर्वेषां फलभावः प्रसज्यते ।। २०८ ।।

यदि कालवादियों का यह काल विचित्र जगत् का कारण है तो उससे नियत पूर्वावस्थावर्त्ती नानारूप विकार से कार्य की उत्पत्ति होनी चाहिए। परन्तु वह नहीं होती। मूल कारण बीज स्वयं विकृत रूप धारण करने के बाद ही ग्रंकुर का कारण बनता है, पूर्वास्था के परित्याग के बिना नहीं। वैसे ही काल भी जब विचित्र जगत् का कारण होगा तो उसे कार्योत्पादन के पूर्व ग्रपनी नियत पूर्वावस्था को छोड़ना पड़ेगा। ग्रन्यथा कार्योत्पादन में समर्थ नहीं हो सकेगा। परन्तु जब विकृत रूप धारण करेगा तो उसमें विकार ग्रवभ्य होगा। वह बीजादि की तरह नित्य नहीं हो सकता (२०६)।

विकृत बीज से श्रंकुर की उत्पत्ति होती है। मन्य बीज की भ्रसंभवता से बीज का श्रनुविधायी होने से श्रीर सहानवस्थान होने से श्रीर कुछ ही उत्पन्न होता है, ऐसा नहीं मानना चाहिए ; एक साथ रहने वाले ग्रसदृश पदार्थों के हेतुरव की ग्रसंभावना से ग्रीर काल की नित्यता रूप हेतु के फल से 'ग्रन्यत्व' ही होता है । इस कारएा ग्रसदृश के साथ ग्रवस्थान भी संभव है । फल के उत्पन्न होने पर भी काल में कोई विकार नहीं ग्राता । इम काल से जो फल उत्पन्न होता है वह बिना विकार के ही होता है ग्रर्थात हेतु-प्रत्यय की ग्रपेक्षा किये बिना ही स्वयमेव उत्पन्न होता है । ग्रथवा हेतु प्रत्यय की ग्रधी-नता में उत्पन्न होने पर फल बिना उत्पन्न हुए उत्पन्न होता है, यह भी ठीक नहीं । सर्वात्मना ग्रभाव होने पर पदार्थ उत्पन्न नहीं होता । जिसका सर्वात्मना सद्भाव नहीं, उसका खर-विषाएा के समान हेतुप्रत्यय से उत्पन्न होना संभव नहीं । ग्रतएव जिसके हेतु इष्ठ है, वह धर्मातीत नित्य पदार्थ विकृत न होकर भी उत्पन्न होता है । यह निर्हेतुक ही उत्पन्न होता है । ग्रर्थात् स्वयं ही उत्पन्न होता है । इसलिए इसकी निरर्थक हेतुत्व-कल्पना से क्या प्रयोजन ! तात्रर्य यह है कि विकृत बोज से ही ग्रंकुरादि उत्पन्न होता है, पर काल का विकृत रूप ग्रंकुरादि है, ऐसी बात बुद्धि-संगत नहीं । जगत् स्वतः सिद्ध है । उसको सिद्ध के लिए काल को कारएग मानने की ग्रावश्कता नहीं ( २१० ) ।

परमाग्गु-हेतुत्व, पारिमाण्डल्य श्रौर श्रप्रदेशत्व ये परमाग्गु द्रव्य के लक्षणा हैं। यदि परमाग्गु सर्वात्मना दूसरे परमाग्गु से युक्त है, प्रदेश से नहीं, तो हेतु है। हेतुभूत एक परमाग्गु का दूसरे परमाग्गु में सर्वात्मना संयोग मानने से परमाग्गु के श्रग्गु परिमाण का कार्य द्वच्यगुका द्वचग्गु में भी संयोग मानने का प्रसंग ग्रायगा। सारा संसार परमाग्गु मात्र होने से श्रदृश्य (ग्रतीन्द्रिय) हो जायगा। पर संसार दृश्य है। श्रतः परमाग्गु का परमाग्गु में सर्वात्मना योग नहीं मानना चाइिए (२१३)।

संसार में ग्रदृश्यत्वापत्तिवारण के लिए यदि एक परमाग्गु का दूसरे परमाग्गु से योग न माना जाय तो परमाग्गु का परमाग्गु से जो संयोग होता है वह किसी ग्रंश में होता है। ग्रश जिस ग्रंश का जिस ग्रंश से संयोग होता है वह परमाग्गु का ग्रंश परमाग्गु का ग्रवयव हुग्रा। जिसका संयोग से पहले श्रवयव है वह उसका ग्रवयवी हुग्रा। श्रग्गु के भी ग्रवयव होंगे। इस स्थिति में वह ग्रग्गु नहीं कहा जा सकता। परमाग्गु भी घटादि की तरह ग्रनित्य है। ग्रतः वह परमाग्गु नहीं कहा जा सकता। ग्रर्थात् परमाग्गु भी श्रनित्य है—

> यस्य पूर्वः प्रदेशोऽस्ति पूर्वांशस्तस्य विद्यते । म्रग्गोर्येन प्रदेशोऽस्ति तेनाग्गुर्नाग्गुरुच्यते ॥ २१५ ॥

गमन करने वाला व्यक्ति गमन करने में अपने आगे के पैर से आगे के स्थान को ग्रहण करता है और पीछे के पैर से पीछे के स्थान को छोड़ता है। इन दोनों क्रियाओं से गमन करने वाले काे गमनत्व समफा जाता है। अनंश होने के कारण जिस परमाखु के अग्रिम भाग से श्रहण और पश्चात् (पीछे के) भाग से वर्जन नहीं होता वह "गन्ता" नहीं कहा जाता है। इस प्रकार यदि परमाखु भी निरवयव होगा तो संयोगादि क्रिया के न होने से घटादि कार्य काे उत्पत्ति भी न हो सकेगो। अतः परमाखु कोई द्रव्य है, यह कहना उचित नहीं ॥ २१६॥

अत्रवयवहीन परमाग्गुकान आगेका भाग है आरेन पीछेका। इसलिये वह अप्रव्यक्त है। व्यक्त का तात्पर्य स्पष्ट, ग्राह्य और दृश्य है। इसीका विपरीत-रूप अव्यक्त है। जो दृश्य नहीं है वह किसी के द्वारा भी नहीं देखा जा सकता। योगी भी अव्यक्त होने से उसे देखने में समर्थ नहीं हैं। इस कारण परमाग्गु नित्य नहीं है।। २१७।।

परमाग्गु यदि हेतुरूप हों तो ग्रंकुर से बीज के समान वे परमाग्गु द्वच्चगु-कादिक ग्रवयवी द्रव्यों द्वारा विनष्ट हो जावें। ग्रतएव उस फल में सहानवस्थान से परमाग्गु बीजके समान नित्य नहीं हैं। यदि इस तरह का हेतुत्व सम्भव नहीं तो परमाग्गु की नित्यत्व-परीक्षा निरर्थक ही है। तब उनसे क्या प्रयोजन ? ग्रतः परमाग्गु नित्य नहीं है। १६॥

परमारगु के नित्य न होने में एक श्रीर प्रमारा ग्राचार्य ग्रार्थदेव प्रस्तुत करते हैं। जगत् में एक परमारगु में दूसरा परमारगु सर्वात्मना नहीं रहता। परमारगु का संश्लेष (संयोग) होने पर संश्लिष्ठ घटों के समान वह नित्य भी नहीं होता। इसलिए वैशेषिक दर्शन की तरह सौगत दर्शन में भी परमारगु द्रव्य (नित्य) नहीं है। बुद्ध ने इसी काररण परमारगु के नित्यत्व का प्रतिपादन नहीं किया। स्वयं ही श्रप्रत्यक्ष है, यह भी काररण है। इस प्रकार परमारगु की उत्पत्ति, स्थिति श्रीर निरोध क्रमश: श्रीर युगपद् नहीं होते। उत्पत्ति ग्रादि के न होने पर परमारगु का श्रस्तित्व सिद्ध नहीं किया जा सकता। श्रतएव जैसे लौकिक भाव साधारण लौकिक विचार में ही रहते हैं, लोकोत्तर दर्शन परीक्षा में नहीं। उसी प्रकार न्याय सिद्धान्त का परमारगु भी साधाररण दर्शन में लोक में व्यवहृत होते हुए भी परमार्थ विचार में सिद्ध नहीं हो सकता। श्रतः बौद्धदर्शन में परमारगुवाद स्थीकार्य नहीं। ११६॥ निर्वाश्य—यहाँ पर आलोचक कहते हैं — बुद्धने परमारणुओं की नित्यताको स्वीकार नहीं किया, यह सत्य ही है। परन्तु उन्होंने जिसे नित्य माना है उसे तो नित्य मानना ही पड़ेगा। जैसे भगवान ने कहा है निर्वाश के प्रसंग में कि "'भिक्षुओं ! वह अजात अभूत और असंस्कृत धर्म है"। इसके अनुसार असंस्कृत धर्म नित्य गया माना है। अतएव निर्वाश नित्य है। दुःखसत्य, समुदयसत्य, और दुःखनिरोधसत्य शासन (उपदेश) भी नहीं है, ऐसा भगवान का उपदेश नहीं है। परन्तु यह कथन युक्तियुक्त नहीं। उपाय, बन्धन और बन्ध्य इन तीनों से यदि मोक्ष भिन्न हो तो उससे कुछ भी नहीं होगा और फलतः उसे मोच नहीं कहा जा सकता—

> उपायाद् बन्धनाद् बन्ध्यादन्यो मोक्षो भवेद् यदि । न तस्माउगायते किञ्चिन, मोक्ष: स इति नोच्यते ॥२२०॥

इसमें बन्धन समुदयसत्य है। बन्ध्य के स्वतन्त्र न रहने से बन्धन होता है। बन्ध्य दुःखसत्य है क्योंकि वह क्लेश के परतन्त्र है। बन्ध्य से दूर होने का उपाय मार्ग सत्य है, दुःख-निवारक होने से । बन्धन भ्रीर वन्ध्य के बन्धन कार्य सम्भव नहीं। बन्ध्य-बन्धन का म्रस्तित्व वन्धन बिना कार्य के म्रस्तित्व का हेतु है। तथा निवर्र्य म्रीर निवर्त्त के बिना निवृत्ति नहीं हो सकती । निवृत्ति होने के कारण निवर्तक का अस्तित्व है | निवर्त्य संक्लेश है ग्रौर निवर्तक मार्ग है, अन्धकार में दीपक के समान । जैसे दुःख-सत्य, दःख समुदय सत्य श्रीर दुःखनिरोधसत्य ये तीनों श्रार्यसत्य श्रनुमित सत्य हैं वैसे हो क्लेशक्षय लक्षरा स्वरूप मोक्ष नहीं है। क्योंकि उससे कुछ भी लाभ नहीं। बन्ध्य ग्रौर मोक्ष इन दोनों का भी ग्रवयव स्वभाव नहीं मिलता। यदि उसका कुछ उपयोग मान भी लिया जाय तो वह श्रनुमित सत्य ही होगा श्रीर यह है नहीं ग्रतएव इसका सद्भाव नहीं। इसलिए जाति श्रीर क्लेश इन दोनों की उत्पत्ति न होना मोक्ष प्राप्ति से संभव है, यह ठीक नहीं। हेतु, प्रत्यय श्रीर सामग्रो से उद्भूत पदार्थों के ग्रभाव से, बीजाभाव से ग्रंकुरादि के समान जाति ( जन्म ) कभी नहीं होता । इसलिए उसके लिए अर्थान्तर परीक्षाधर्म युक्तियुक्त नहीं।

तृतीय दुःखनिरोधसत्य भी विरुद्ध नहीं । क्योंकि जाति श्रौर क्लेश दोनोंका पुनः उद्भव नहीं होना तृतीय सत्यका वाच्य है । ग्रभावभूत की संख्या से परिसंधान नहीं होता, ऐसा नहीं है । भगवान, बुद्ध ने कहा है हे भिक्षुग्रो ! ग्रतीत मार्ग, ग्रनागतमार्ग, ग्राकाश, निर्वाण श्रौर पुद्गल ये नाम मात्र, प्रतिज्ञामात्र व्यवहारमात्र ग्रीर संवृतिमात्र हैं। तात्पर्य यह है कि उपाय, बन्धन ग्रीर बन्ध्य इन तीनों से यदि मोक्षा भिन्न हो तो उससे कुछ भी न होगा। ग्रतएव इसे मोक्ष कहना युक्तिसंगत नहीं।।२२०।।

ग्रायंदेव ने इस सन्दर्भ में ग्रीर भी मन्थन किया है ग्रीर कहा है कि निर्वाणमें स्कन्ध नहीं होते । पुद्गल की भी उत्पत्ति नहीं होती । जहाँ निर्वाण दिखाई नहीं देता वहाँ निर्वाणसे तात्पर्य क्या !

> स्कन्धाः सन्ति न निर्वागो पुद्गलस्य न सम्भवः । यत्र दृष्ठं न निर्वागों निर्वागों तत्र किं भवेत् ॥२२१॥

भगवान् बुद्ध ने कहा है—- "यह दुःख पूर्णंतः निरवशेष हो गया है। इसे स्वय, विराग, तिरोध, उपथाम, अस्तंगःम, अयुक्तान्य सन्धिक, निरुपादान, भीर शान्त कहा है।" इस प्रकार "समस्त स्कन्धों का नाश, जन्म मरणुका क्षय, जिराग, और तिरोध तिवीण है।" इस प्रकार के आगम प्रमाणु से निर्वाणु में स्कन्ध होते तो पुद्गल भी होता। तब उनके होने पर निर्वाण की प्राप्ति में सूत्र-विरोध होगा और निर्वाण संसार से बाहर नहीं होगा। इस कारण उस निर्वाण में निर्वाणभूत कुछ भी नहीं मिलता। इसलिए कहा है— "यत्र दृष्ट' हि निर्वाण निर्वाण तत्र कि भवेत् ।" निर्वाण का नाम निर्वृत्ति है। वह भावरूप होने स आधार है। इसका आधार निर्वाणभूत है। वह निर्वाणभूत स्कन्ध या पुद्गल है। उसके अभाव होनेपर आधार का ग्रभाव हो जावेगा। तब उसके पक्ष में निर्वाण का स्वरूप क्या होगा? आधारभूत ग्रथना आधियभूत? आधारभूत तो हो नहीं सकता क्योंकि निर्वाण में स्कन्ध होते नहीं और पुद्गल की भी उत्पत्ति नहीं होती। स्कन्ध और पुद्गल के अभाव में जब निर्वाण होता है और कुछ प्राप्ति होती नहीं तो निर्वाण से क्या तात्पर्य ! ग्रतएग निर्वाण आधारभूत नहीं है।

निर्वा**एा** ग्राधेयभूत भी नहीं कहा जा सकता क्योंकि उसमें भी वही पूर्वोक्त दोषापत्ति है । निराधार के ग्राधेयके ग्रभावसे निर्वारा कैसा ! निर्वारा के न होने पर नित्यत्व नहीं जाना जाता । **प्र**तएव पदार्थ नित्य नहीं हैं ।। २२१ ।।

मुक्तभूत पुरुष की मोक्षावस्थामें ज्ञानके म्रस्तित्व की कल्पना करना युक्त नहीं है क्योंकि सांख्यों के दर्शन में पुरुष बुद्धि के म्राध्यवसाय के लिए जानता है। म्रग्नि में उष्णता के समान बुद्धि का स्वरूप ज्ञान है। उसका यथोपदर्शित विषयों का ज्ञान कराना स्वभाव है। प्रकृति विषयसंभोग काम से ज्ञात पुरुष की म्रभेद-प्रतीति के क्रम से इन्द्रिय समूह की उत्पत्ति में पुरुष के विषय संभोग का कारण होती है। जब पुरुष के मन से विषय संभोग की इच्छा दूर हो जाती है, तभी संसार (जन्म-मरएा) का उच्छेद होता है। भवहीन व्यक्ति के लिये ज्ञान के सद्भाव का कोई तात्पर्य-लाभ नहीं। वह कोई भी पदार्थ ग्रच्छी तरह से प्रनुभूति में नहीं ला पाता। क्योंकि उसके हेतुफलात्मक सारे विकारसमूह प्रशान्त हो चुके। इसलिए मुक्त ग्रात्मा के मोक्ष ज्ञानयुक्त नहीं।

यदि मोक्षकाल में ग्रज्ञान माने तो ज्ञान सद्भाव में भ्रभिन्न स्वभाव वाले पुरुष की ग्रज्ञान-कल्पना बन्ध्यापुत्र की तरह स्पष्टत: श्रस्तित्वहीन होगी ।।२२२।। यदि मोक्ष में ग्रात्मा रहती है तो ज्ञान-बीज की भी उत्पत्ति होगी । यदि ज्ञान-बीजका ग्रभाव माना जाय तो भव-भावना भी ग्रस्तित्वहीन हो जावेगी ।।२२३।।

दुःख से मुक्त व्यक्ति के दुःख होता नहीं। दुःख उत्पाद, निरोध धर्म रूप संसार-कर्म के क्लेश से उत्पन्न होता है। उसी कारण से पूदगल बंधता है। भीर वही ग्रात्मा है। दूःखनिरोध होने पर उसके साथ सिद्धि-सुख की प्राप्ति होने से सर्वथा पश्चात् ग्रात्मा का ग्रभूतात्मकत्व से जो क्षय है, वही श्रेय है। मुक्त ग्रात्मा नहीं। वह ग्रात्मा बन्ध्यापुत्र के समान बिलकूल ग्रकार एत्व रूप से स्वयं विद्यमान नहीं हे ग्रीर उसके स्वरूप-सद्भाव में नित्यतव के कारणा ग्रविकृति होने से बन्ध ग्रौर मोक्ष दोनों का विशेष ग्रभाव है ग्रौर इसलिए पहले के समान संसार से निवृत्ति नहीं है। ग्रर्थात् दुःख से मुक्त हो ज।ने पर निश्चय ही कुछ, भी नहीं बच जाता। जो ग्रात्मा का क्षय है, वस्तूत: वही श्रेय है, मुक्त ग्रात्मा नहीं। विशेष रूप से विकार के होने से ग्रनित्य है। जो ग्रनित्य होता है वह सकारण होता है। फिर दु:ख-सन्तान के समान ही स्ववादत्याग हो जायगा। ग्रतएव ग्रात्मा नहीं है। ग्रर्थात् यदि मोक्ष में भी ग्रात्मा मानें तो फिर वह नित्य श्रीर श्रविकारी भी है। ऐसा मानने पर बन्ध, मोझव्यवस्था, संसार-निर्वृति ये सभी ग्रसंगत हो जावेंगे । यदि बन्ध-मोक्ष के लिए विकारी ग्रात्मा को मानें तो विकारी न होने से म्रनित्यतापत्ति हो जावेगी । म्रतः मुक्तावस्था में ग्रात्मवाद ग्रयुक्त है ॥ २२४ ॥

### **२** ग्रात्मप्रतिषेध

म्राचार्य म्रार्यदेवने ''म्रात्मप्रतिषेधभावनासन्दर्शनम्'' नामक प्रकरण में म्रात्मा का यथाशक्य प्रतिषेध किया है । म्रीर चन्द्रकीर्ति ने उन तर्कों को म्रीर म्रधिक स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है । प्रात्मा नामक कोई पदार्थ स्वरुपतः नहीं है। यदि है तो वह नियत रूप से स्त्रीरूपसे हैं ग्रथवा पुरुषरूपसे ग्रथवा नपुं सकरूपसे ? इनके प्रतिरिक्त ग्रन्य कलाना संभव नहीं। तीर्थकों ने ग्रात्मा दो प्रकार का माना है — ग्रन्तरात्मा ग्रीर बहि-रात्मा। उनमें जो ग्रन्तरात्मा है वह शरीर रूप घर के भीतर व्यवस्थित, शरीर तथा इन्द्रिय समूह को कार्य में प्रवृत्त कराने वाला व्यापार पुरुष, जगत् का ग्रहङ्कार उत्पन्न करने वाला, कुशलादि कर्मफल का उपभोक्ता श्रीर ग्रनेक भेदों को भिन्न ( नष्ट ) करने वाला है। ग्रीर बहिरात्मा शरीर, इन्द्रिय समूह रूा में श्रन्तरात्मा का उपकारक है। ग्रात्मा के इन दोनों भेदों में जो ग्रन्तरात्मा है वह यदि स्त्रीरूपसे परिकल्पित किया जाय तो रूप ग्रीर लिङ्ग नहीं छोड़ने के कारण जन्मान्तर में भी वह नित्य ही स्त्री रूप रहेगा। परन्तु ऐसा होता नहीं। लिंग में परिवर्तन भी होता है श्रीर स्त्रीत्वादि ग्रात्मा के गुण भी नहीं। ये ही दोष श्रात्मा के पुल्लिंग ग्रीर नपुंसक मानने में उत्पन्न होंगे।। २२६।।

इस प्रकार यदि ग्रन्तरात्मा की जो स्त्रीत्वादि की परिकल्पना है वह भ्रान्ति-मूलक है तो ये लिंग स्त्री, पुमान, श्रीर नपुंसक बहिरात्मा के माने जायें श्रीर बहिरात्मा के संयोग से ही ग्रन्तरात्मा में भी स्त्रीत्वादि को प्रतीति की कल्पना करे। परन्तु यह युक्तियुक्त नहीं। बौदधर्शन में ग्राकाश को श्रस्वीकार कर चार ही महाभूत माने गये हैं। जिसके दर्शन में पाँच महाभूत मान्य है, वहाँ भी देहादि के निर्माण में ग्राकाश का योग न होने से चार महाभूत ( पृथ्वी, जल, तेज श्रीर वायु) ही कारण-भाव को प्राप्त होते हैं। उन कारणभूत पृथिव्यादि महाभूतों में लिंग स्वरूपतः विद्यमान नहीं। यदि उनमें लिंग होते तो उनके स्वाभावानुसार समस्त देहों की लिङ्गता निश्चित हो जाती श्रीर भ्रूण में भी लिङ्गता पायी जाती। परन्तु ऐसा होता नहीं।

इससे सिंख हुआ कि ग्रात्मा स्वरूपतः नहीं हैं। यदि ग्रात्मा स्वरूपतः होता तो वह आत्मा जैसे एक के आहंकार का ग्रालम्बन होता है, उसी प्रकार सभी के अहङ्कार का आलम्बन होना चाहिए। लोक में अग्नि की उष्णुता स्वभावतः सभी के लिए होती है, अनुष्ण्य किसी को नहीं। उसी प्रकार आरमा को भी सभी के के आहंकार का आधार (विषय) होना चाहिये, यदि आत्मा स्वरूपतः है। परंतु ऐसा है नहीं।। २२७॥

यदि यह कहा जाय कि जब आत्मा नहीं तो श्रहङ्कार ग्रौर आत्मस्नेह कहाँ रहेंगे तो यह भी ठीक नहीं क्योंकि ये ग्रहङ्कार ग्रौर आत्मस्नेह स्वभावतः नहीं प्रत्युत प्रात्मा में कल्पनामूलक हैं । जैसे ईन्धन में ग्रग्नि की कल्पना कल्पनामात्र है उसी प्रकार रूप, वेदना, सैज्ञा, संस्कार ग्रीर विज्ञान रूप ग्रनित्य स्कन्घों में प्रात्मा, सत्व, जीव, जन्तु ग्रादि की परिकल्पना ग्रभूतार्थ का श्रारोपएए मात्र है। जैसे ईंधन के उपादान से ग्रग्नि होती है उसी प्रकार स्कन्घों के उपादान से प्रात्मा जानी जाती है। ग्रीर वह स्कन्ध तत्वों से पांच प्रकार का निरूपित होता हुग्रा स्वभावत: नहीं है। परन्तु उसकी परिकल्पना ग्रनित्य संस्कारों में होती है।

> यस्तवात्मा ममानात्मा तेनात्मा नियमान्न स: । नन्वनित्येषु भावेषु कल्पना नाम जायते ॥ २२८ ॥

आत्मा के अस्तित्व की सिद्धि के लिए पुन: तर्क प्रस्तुत किया जाता है। आत्मा स्वभावतः है क्योंकि वइ प्रवृत्ति-निवृत्ति का कारण है। यदि आत्मा नहीं होता तो शुभाशुभ कर्म का कर्ता और भोक्ता कौन होता ? व्यक्ति वही शुभाशुभ कर्म करके जाति, गति, योनि आदि भेद से भिग्न त्रैधातुक में अपने कर्म के अनुरूप जन्म लेता है और अनन्त सुख-दुःख फलों का कारण होता है। वही अभिसंस्कर्ता है। और वही प्रत्यनुभविता है। वही अधर्म से मारा जाताहै और स्पर्श किया जाता है और छोड़ा जाता है। अतएव आत्मा स्वरूपतः है।

इस शंकापर ग्रचार्य प्रश्न करते हैं कि यह ग्रात्मा जन्मान्तर परिवर्तन में दैहिक भेद के विक रों का ग्रनुरोध करता है ग्रथवा नहीं ? यदि दैहिक भेद के विकारों का ग्रनुरोध नहीं करता तो ग्रात्मा की कल्पना निरर्थंक है । यदि देह-भेद के विकार का ग्रनुरोध करता है तो देह से ग्रात्मा की ग्रभिन्नता तथा नित्यता युक्त नहीं (२२९)। ग्रात्मा के न होने पर देह की चेष्ठा, संकोच, प्रश्नरएा ग्रादि का प्ररेक कौन होगा, यह प्रश्न भी तथ्यसंगत नहीं । रथ किसी स्पर्शरहित पदार्थ से सञ्चालित नहीं किया जा सकता । वह उञ्चालन स्पर्शवान् ही कर सकता है । ग्रात्मा भी कालके समान ग्रदेही होने से स्पर्शवान् नहीं है । ग्रस्पर्शवान् पदार्थ से देहकी चेब्टा ग्रादि के कारण से ग्रात्मा के सद्भाव का श्रनुमान ग्रीर श्रस्पर्शवान् की प्रेरणा कैसे सम्भव है ! प्रदेशाभाव से यह ग्रात्मा स्पर्शवान् है नहीं । जो ग्रप्रदेशी है उसका संयोग नहीं होता । संयोग से विर-हित बस्तु की प्रेरणा नहीं होती । ग्रतएव दैहिक चेब्टा का कर्ता होने से भी जीवन (ग्रात्मा) के ग्रस्तित्व को स्वीकार करना संगत नहीं (२३०)

#### ( १४७ )

यदि यह म्रात्मा नित्य होता तो उसके रक्षण करने की म्रावश्यक्ता नहीं रहती ग्रौर ग्राकाश के समान ग्रहिंसात्मक धर्मोपदेश की ग्रपेक्षा न होती । ग्रसिधारा, ग्रग्नि, विष, वज्जपात ग्रादि से भी इस पर कोई ग्रसर नहीं होता (२३१)।

मात्मा नित्य ही है क्योंकि जातिस्मरएग का सद्भाग देखा जाता है। संस्कारों के उत्पन्न होने पर भ्रौर बाद में भ्रील-भंग होने पर जातिस्मरएग नहीं देखा गया। जन्मान्तर संस्कार जहाँ उत्पन्न होते हैं गहीं नष्ट हो जाते हैं। गर्तमान जन्म में दूसरे ही उत्पन्न होते हैं। इसलिए म्रात्मा म्रतीत काल में ऐसी हो थी, यह स्मरएग नहीं होता। म्रर्थात् जन्मान्तर के संस्कार जिस देह में उत्पन्न होते हैं उसी में नष्ट हो जाते हैं। फिर देहान्तर में उनकी स्मृति तभी होगी जब म्रनुभागकर्त्ता म्रात्मा को नित्य माना जाय। म्रतः म्रात्मा नित्य है। इस तर्क के खराड़न के प्रसंग में कहा गया है कि।

जात्यन्तरों में शूलादि के म्राघात से उत्पन्न क्षात होते हैं। उनसे उपलक्षित कुछ शरीर विनष्ट हो जाते हैं ग्रौर कुछ शरीर उत्पन्न हो जाते हैं। यथासमय जातिस्मरएा का ग्रनुभव होने से जिस तरह जातिस्मरएा के सद्भाव को उत्पन्न करने वाले ग्रात्मा के नित्यत्व की परिकल्पना करते हो वैसे ही शरीर की नित्यता को भी स्वीकार करना चाहिए। परन्तु स्वीकार कहाँ करते हैं? ग्रतएव जातिस्मरएा मात्र से ग्रात्मा को नित्य नहीं माना जा सकता। ग्रन्यथा कार्य को भी नित्य मानने का प्रसंग उपस्थित होगा।

> जातिस्मरएासद्भावादात्मा ते यदि शाण्वतः । क्षतं पूर्वकृतं दृष्ट्वा कायस्ते किमशाण्वतः ॥२३२॥

ग्राचार्यं पुनः पूर्वपक्षा स्थापित कर ग्रात्मा की नित्यता का खण्डन करते हैं---यह ग्रात्मा ज।तिस्मरएा कैसे करता है ? यदि स्वभाव से करता है तो उचित नहीं क्योंकि कल्पना करना उसका स्वभाव नहीं। सचित्त होने से यदि कल्पक माना जाय तब भी ठीक नहीं। क्योंकि स्वभाव-त्याग का प्रसंग ग्रायेगा ( २३३)।

यहाँ जब करणा भूत चक्षु आदियों की प्रवृत्तियां रूपादि पदार्थों पर गिरती हैं तो रूपादि का ज्ञान तद्रूप ही हो जाता है श्रौर बुद्धि द्वारा किये गये व्यवधाय से उस अर्थ को आत्मा जानता है। पदार्थ के श्रनुसार चैतन्य कल्पित हो जाता है। अतएव आत्मा अभिन्न स्वरूप श्रौर नित्य हुग्रा। क्योंकि चैतन्य सदैव पास रहता है। ग्रतएव इसका चक्षु ग्रादि करणा निष्प्रयोजन होनेसे निरर्थक हैं। (२३४)। जिसके दर्शन में ईन्धन के ग्रभाव में ग्रग्नि नहीं होती ग्रौर सद्भाव में होती है उसके दर्शन में इन्धनन्याययुक्त है। परन्तु जिसके दर्शन में ग्रग्नि नित्य है उसके यहाँ इन्धनोपार्जन निरर्थक होगा। उसी प्रकार यह है। तब इस महदादि विकारों के समूह की प्रवृत्ति व्यर्थ ही है। ग्रौर शास्त्र निर्माणका श्रम भी व्यर्थ हुग्रा। तात्पर्य यह है कि पुरुष (ग्रात्मा) चैतन्य स्वरूप ग्रौर नित्य है तो नेत्रादि ज्ञान के करणा (साधन) इन्द्रियां निरर्थक हो जायगीं। परन्तु इन्द्रियां निरर्थक नहीं हैं। ग्रतः ग्रात्मा चैतन्य स्वरून ग्रौर नित्य नहीं है। (२३५)।

जैसे वृक्षादिक चलन क्रिया के प्रारम्भ से पूर्व की ग्रवस्था में द्रव्य रूप से विद्यमान हैं वैसे पुरुष (ग्रात्मा) नहीं। क्योंकि ग्रत्मा चैतन्य रूप मात्र होनेसे चैतन्यशक्ति से पृथक् है नहीं। ग्रौर द्रब्य रूप के ग्रभाव से चैतन्य रहित होने पर भो उसका ग्रस्तित्व है ऐसी कल्पना की नहीं जा सकती। ग्रतएव ग्रात्मा है परन्तु चैतन्य नहीं ऐसा मानना युक्ति संगत नहीं। ग्रौर जो चैतन्य शक्ति के सद्भाव से पुरुष के ग्रस्तित्व की कल्पना की जाती है वह भी युक्त नहीं। क्योंकि निराधार शक्ति का सद्भाव नहीं होता (३३६)। यदि पुरुष चैतन्य-व्यक्ति के पूर्व चैतन्य शक्ति रूप हो तो भी ठीक नहीं।

चैतन्य की ढ़ैरूप्य कल्पना में ग्रन्यत्र पृथकता से चेतना की चेतनाधातु, चेतना बीज, चेतनाशक्ति आपने देखी है श्रौर चेतना शक्ति से चेतना पृथकू भी देखी है। इसलिए चेतनाधातु से प्रवर्तमान चेतना चेतना म्वेतना-धातु के समान देश वाली होगी। जिस प्रकार लोहा द्रवत्व को प्राप्त हुआ भी लोहे के स्थान से ग्रभिन्न स्थान (एक स्थान) में रहने वाला होता है उसी प्रकार चेतना शक्ति से पुरुष ग्रभिन्न है ऐसी ग्रभिव्यक्ति नहीं होती। क्योंकि दोनों पुरुष ग्रौर चैतन्य शक्ति ग्राप्त होता है। अतः यह पुरुष शक्ति को प्राप्त होता हुग्रा ग्रभिव्यक्ति को प्राप्त होता है। बीज ग्रौर ग्रंकुर का ग्राविभीव ग्रीर तिरोभाव दिखाने से समानदेशता नहीं। पुरुष का भी ग्रावि-र्भाव ग्रौर तिरोभाव दिखाई देता है। इसलिए समानदेशता नहीं। ग्रतः ग्राचार्य ने लोहे के द्रवत्व का दृष्टान्त दिया है। चैतन्य शक्ति से पुरुष पृथक् नहीं है। वह शक्ति रूप से सम्पन्न व्यक्ति रूपता को प्राप्त होता है ग्रीर विक्रियमरगर होने से लोहे के समान ग्रात्मा की नित्यता सिद्ध नहीं (२२७)। चेतनाधातुरन्यत्र दृष्टयतेऽन्यत्रचेतना । द्रवत्वमिव लोहस्य विकृति यात्यतः पुमान् ॥२३७॥

प्रत्येक प्राणो के शरोर में आत्मा आकाश के समान व्यापक है। उसकी मनोमात्र से संयुक्त चेतना सर्वव्यापिनी चेतना नहीं होती। श्रौर मन आत्मा के परमाग्रु मात्र देश से संयुक्त है। उस मन से संयुक्त होकर पुरुष मन से श्रभिन्न देशवाले चैतन्म को प्राप्त करता है यह तर्क भी ठीक नहीं।

श्राकाश के समान श्रत्यन्त महान इस पुरुष के मनोमात्र में चैतन्य पाया जाता है। ऐसा मानने पर पुरुष श्रचेतन ही है। क्योंकि परमार्ग्युमात्र प्रदेश में चेतन का सम्बन्ध न होने से पुरुष को संचेतन कहना संभव नहीं। श्रतः जैसे परमार्ग्युमात्र नमक के संयोग से गंगा जल नमक वाला है ऐसा नहीं कहा जा सकता। उसी प्रकार श्रात्मा को भी मनके संयोग मात्र से चेतन नहीं कहा जा सकता। ग्रात्मा द्रध्य है। चैतन्य गुर्ग्य है। श्रतएव इन दोनों के परस्पर भिन्न पदार्थ होने से पुरुष श्रचेतन है। ग्रतः ग्रचेतन घर की तरह श्रात्मत्व की कल्पना युक्त नहीं (२३८)

आत्माको प्रत्येक प्राणों में सर्वव्यापी भी नहों माना जा सकता । यदि मैं आकाश की तरह सर्वव्यापी हूँ तो मेरी ही ग्रात्मा के सद्भाव से दूसरे प्राणी में भी यह मेरा है ''ऐसा ग्रहङ्कार क्यों नहीं उत्पन्न होता ? यदि ऐसा होता तो मेरा सर्वव्यापकत्व उचित होता । परन्तु ग्रन्य प्राणियों में 'मेरा है' यह ग्रहङ्कार उत्पन्न नहीं होता । इस मेरे पर शरीर में दूसरे ग्रात्मा द्वारा ग्रावरण युक्त नहीं । और न दूसरे के ग्रात्मदेशमें मेरी ग्रात्मा का सद्भाव है क्योंक समस्त प्राणी एक दूसरे में व्याप्त हैं । श्रीर जब समान देशता है तब उसके द्वारा उसका ग्रावरण सम्भव नहीं । तेनैवावरणं नाम न तस्यैवो पद्यते । समान देश होने से कोई भा वस्तु ग्रपने से ग्रपने का श्रावरण नहीं हो सकता । इसलिए परात्मा के भी श्रहङ्कार-विषय होने की प्रसक्ति होगी । परन्तु ऐसा होता नहीं श्रतएव ग्रात्मा सर्वगत नहीं है । (२३६)

सांख्यवादियों के अनुसार सत्, रज और तम वे तीन गुण हैं। उन तीनों गुणोंकी साम्यावस्था प्रधान और प्रसवावस्था प्रकृति है। वह त्रिगुणात्मक प्रकृति अचेतन होते हुए भी पुरुष के विदित विषयोपभोगकी उत्सुकता से पुरुष के साथ अभिन्न रूप से मिलकर समस्त विकार समूह जगत को उत्पन्न करती है। उत्पत्ति क्रम यह है—प्रकृति से महान् (बुद्धि), महान् से अहङ्घार, अहङ्घार से पञ्च-तन्मात्रा श्रोर इन्द्रिय, पञ्च्वतन्मात्रा से पञ्चभूत पृथ्वी, जल, तेज, वायु, श्रोर श्राकाश । इस प्रकार जिन वादियों के मत में गुर्गों को कर्त्ता श्रौर श्रचेतन माना गया है उन वादियों श्रौर उन्मत्तों में कोई श्रन्तर नहीं । उन्मत्त वस्तुका विपरीत ज्ञान कराते हैं । सांख्यों का यह असदर्थ प्रलाप है । (२४०) । सांख्य दर्शन के सत् रज श्रौर तम गुरा गृहादि का निर्माण कर सकते है परन्तु उनका उपभोग नहीं कर सकते । इससे श्रधिक श्रयुक्त श्रौर क्या हो सकता है (२४१) ।

जिसमें क्रियाहो उसे कर्त्ता कहते हैं। बिना कुछ करता हुया निर्हेतुक कोई कत्ती नहीं होता। कियावान, होने पर निश्चित ही क्रिया की पूर्व ग्रवस्था विशेष ज्ञातव्य है। पूर्वापर अवस्थाओं में निर्विशेष आत्मा पूर्वावस्था के समान क्रियावान् नहीं होता । श्रीर स्पर्शवान् क्रियावाला वायु, श्रग्नि श्रादि की तरह नित्य हो नहीं सकता । उसी प्रकार ग्रात्मा की भी नित्यता सिद्ध नहीं होती । श्रीर श्रात्मा का कियावान् होना युक्त भी बहीं है। क्योंकि श्रात्मा व्यापक है ग्रीर व्यापक से किया हो नहीं सकती । इसलिए कि चलन ग्रादि क्रिया में कर्त्ता पूर्वं स्थान का त्याग करता है श्रीर श्रागे स्थान से संयोग। सर्वव्यापी झात्मा में यदि गमनादि क्रिया माने तो उसका कहीं त्याग श्रौर कहीं सँयोग मानना पड़ेगा, जो संयोग-वियोग व्यापकत्व का बाधक है। श्रतः सर्वव्यापी ग्रात्मा में क्रियानहीं हो सकती । क्रियाकत्ता और कर्मदोनों के ग्राश्रित रहती है । ग्रौर वह कियादो प्रकार की है ध्यापार रूपा ग्रौर भावरूपा कर्त्ता के म्राधित व्यापारपूपा किया होती है। जैसे गमन किया के म्राधित देवदत्त जाता है। ग्रीर वह सर्वगत नहीं होता। क्योंकि याद के उत्क्षेगण व ग्रवक्षेषण लक्षण रूप किया से पूर्व देश का त्याग ग्रीर अपर देश का ग्रहण होता है। इसीलिए क्रियावान, कहलाता है। यदि इसे सर्वागत मानते तो वह कहाँ जाता **ग्रौर कहाँ ग्रनुप**स्थित रहता। इसलिए कहा है—नास्ति सर्वागते क्रिया— शर्गव्यापी में क्रिया नहीं होती । अतएव ग्रात्मा निष्त्रिय है । कर्माश्रिता किया जो किसी बाह्य रूपके संयोग से कम्पन ग्रादि प्रगट करती है और जो पाकादि है वह कम्वन प्रकट नहीं करती ग्रौर वह भी कत्ता में स्थित व्यापारिक भाव से दोनों से सम्प्रयुक्त जानी जाना चाहिए। इसलिए कहा है- क्रियावान, नित्य नहीं है और सर्गव्यापी पदार्थ में क्रिया होती नहीं। ग्रतएव ग्रात्मा क्रिया रहित है इसलिए भी निस्त्रियवाद भ्रौर नास्तिकवाद समान है। क्योंकि निष्क्रिय पदार्थं श्राकाशकूसुम के समान सत नहीं है। श्रीर सर्वाथा श्रसत् होने से ग्रात्मा निष्क्रिय है। इसलिए यदि ग्रात्मा नित्य नहीं है तो नेरात्म्यवाप्र तुम्हें

प्रिय क्यों नहीं ? समस्त श्रसत् दृष्टियों से निबृत्ति पाने के लिए नैरात्म्यवाद श्रवश्य प्रिय होना चाहिए ।

> क्रियावाञ्छाश्वतो नास्ति नास्ति सर्वगते क्रिया । निस्क्रियो नास्त्तिता तुल्यो नैरात्म्य किं न ते प्रिय**म् ।**।२४२॥

यदि ग्रात्मा श्रग्नि की उष्णता के समान स्वरूपतः सर्वदा उपलब्ध होता है ऐसामाना जाय तो भी ठीक नहीं। क्योंकि ग्रात्माका स्वरूप वादियों ने भिन्न भिन्न स्वीकार किया है। कीई प्रत्येक देह में ग्रभिन्न रूप से ग्रात्मा को व्यापक स्त्रीकार करते हैं। दूसर समस्त जगत को आ्रात्मा को चन्द्र के समान एक ही मानते हैं। श्रौर उसका भेद देह के भेद से श्रौपचारिक उसी प्रकार है जिस प्रकार तेल, घी, जल म्रादि प।त्र-भेद से चन्द्र प्रतिबिम्ब है । वह सर्वागत है। इसलिए दृश्यते सर्वाग: कैश्चित्कैश्चत्कायमित: पुमान, 'कहा है। इसी प्रकात कोई मानये हैं कि भ्रमर, सारस, चीटी, हस्ती भ्रादि का श्रात्मा उनके शरीर बराबर है और उसका संकोच और विस्तार शरीर के अनुसार होता है। दुसरे लोग श्रात्मा के संकोच विस्तार को श्रनृचित मानने हए उसे परमाए मात्र ही मानते हैं। परन्तु तथागतों की उक्ति के झाधार पर प्रतीत्य समृत्पाद धर्म का पूर्ण ज्ञान रखने वाले सम्यऽज्ञानी "ग्रात्मा नहीं हैं" ऐसा मानते हैं। यदि ग्रात्मा स्वरूपतः होता तो निश्चित रूप से सत्य दर्शन वाले बुद्धों को भी म्रात्मा की उपलब्धि म्रवश्य होती। परन्तु तीर्थकों को म्रात्मा की उप-लब्धि नहीं होती। ग्रतएव यह फलित हुग्रा कि स्वभाव रूप से ग्रात्मा नहीं है । २४३॥

नित्य आत्माको बाधा कैसी और बाधा ( उपकार, अपकार आदि ) के बिना मोक्ष कैसे ? अर्थात् नित्य आत्मामें बाधा नहीं हो सकती और बाधा रहित का मोक्ष भी कहना असंगत होगा। अतः जिसके मतमें आत्मा नित्य है उसके मत में मोक्ष की कल्पना युक्त न होगी (२४४)

यदि ग्रात्मा स्वरूपतः होता तो स्वरूपतः निवृत्ति के ग्रभाव से मोक्षा-वस्था में भी उस ग्रात्मा का सद्भाव होता । उस स्थिति में नैरात्म्य चिन्तन की कल्पना युक्त नहीं । ग्रतएव श्रात्म तत्त्व-ज्ञान से नियमतः निर्वाण होता है यह भी ग्रसत्य है । क्योंकि वहाँ भी ग्रात्मग्राहका सद्भाव होता (२४४)।

Ac. Gunratnasuri MS

Jin Gun Aradhak Trust

सम्बन्धित धर्म से ग्रसंयुक्त, स्वरूप विशेष मात्र से ग्रवस्थित भाव मात्रा का जो ग्रंग प्राप्त होता है वह उसका स्वभाव है यह व्यवस्था स्मफनी चाहिए। क्योंकि ग्रन्य धर्मों का मिश्रण नहीं होता। जैसे खोटे स्वर्ण में से लोहा ग्रादि धातुके नष्ट हो जाने पर स्वर्ण पूर्णतः विशुद्ध हो जाता है ग्रीर यही विशुद्धि स्वर्ण की यथार्थ प्रकृति है। वैसे ही मुक्तात्मा का विशुद्ध ज्ञानावस्था में ज्ञनका जो विशेष स्वरूप होता है वही उसका स्वरूप है। उससे ग्रात्मा का योग कुछ भी नहीं होता। यदि ग्रात्मा का योग रहे तो ग्रहंकार होने की भी प्रसक्ति उपस्थित होगी। ग्रतएव मोक्ष की पूर्वा-दस्था में भी वह उसका स्वभाव होता है यही युक्त है। इसलिए ग्रात्मा स्वरूपतः सिद्ध नहीं (२४६)।

लोक में ग्रनित्य पदार्थों के उच्छेद की कल्पना नहीं की जाती, अन्यथा सृष्टि के प्रारम्भ से जो बीज, ग्रंकुर, वृक्ष ग्रादि का हेतु ग्रौर फलका सम्बन्ध ग्रविच्छिन्न रूप से ग्राज भी उपलब्ध होता है वह नहीं होता। यदि अनित्य का उच्छेद होता तो परम्परा की अप्रवृत्ति रूप विनाश होता। तो फिर ये बीजादिक ग्राज भी क्यों उपलब्ध होते। परन्तु बीजादिक प्राप्त होते हैं। इसलिए ग्रनित्य पदार्थ का उच्छेद नहीं होता ऐसा समफना चाहिए। यदि प्रनित्य वस्तुका सर्वथा उच्छेद होता है ऐसा माना जाय तो किसी भी प्राणी को मोहाविष्ट नही होना चाहिए।

अनित्यका उच्छेद स्वीकार करने पर ग्रविद्या की प्रवृत्ति नहीं होती। इसलिए संसार विपर्यास के आवरएाके बिना ही साध्य होता और समस्त लोककी ग्रविद्याका विनाश होने से कोई भी तत्व ग्रदृष्ट नहीं रहता। ग्रत एव ग्रनित्य वस्तुका उच्छेद नहीं होता (२४७)।

सममस्त भावों की उत्पत्ति में कारणभूत म्रात्मा की नित्यता सिद्ध है। इस कारएा से प्रवृत्त बीजादिकों का उच्छेद नहीं देखा जाता। ऐसा कहना भी उचित नहीं। क्योंकि हेतु प्रत्यय को जन्म देने वाले भाव नित्य नहीं रहते। म्रीर म्रसत्का जब कोई म्रस्तित्व नहीं तो खरविषय के समान जगत्स्युष्टि में वह कारएा कैसे हो सकता है? (२४८०)।

यदि भाव म्रात्महेतुक हैं तो म्रात्मा के पृथक् होने से दूसरे भाव उत्पन्न नहीं होंगे । सूर्यंकान्तमणि, इन्धन तथा सूर्य के संयोग से म्राग्नि उत्पन्न होती है चन्द्रमा के समागम होने पर चन्द्रकान्तमणिके संयोगसे जलघारा बहती है। बीजादिकों से श्रंकुरादि उत्पन्न होते है। महाभूतोंसे चक्षु श्रादि इन्द्रियाँ उत्पन्न होती हैं। रूपादि भी दूसरे कारण से ही होता है। यह सब जो श्रात्मकर्तृक ही हैं इस रूपकी प्रवृत्ति उसी कारणसे ही उपलब्ध होती है। हेतुसे ही जगत्प्रवृत्ति हो जाती हैं। तब फिर श्रात्मकर्तृ त्व-परोक्षा निरर्थक ही होगी। जब नित्यसे उत्पत्ति नहीं होती तो लोकमें जैसे हेतु-प्रत्ययोंसे उत्पन्न हुए स्वभावसे श्रसिद्ध बीजरूप प्रतीत्यसमुत्पादसे ग्रन्तिय श्रंकुर उत्पन्न होता है जो स्वयं ही ग्रब्य-वस्थित, निःस्वभाव तथा प्रकृतिशून्य है वैसे ही इस दृष्ठान्त द्वारा श्रन्य भावोंके श्रन्धकारसे श्रावृत, सूक्ष्म, हेतु-फलमें श्रवस्थित श्ररूपी वेदनादि. श्रौर हेतु-कर्मके क्लेशसे श्रतीत, श्रनास्नव श्रौर संस्कार निःस्वभाव हेतुसे निःस्वभावी उत्पन्न होते हैं ऐसा समफता चाहिए।

### यथा हि कृतकाद् बीज।जायते कृतको*ऽ*ङृकुरः । भ्रनित्येम्यस्तथा सर्वमनित्यमेव जायते ।। २४६ ॥

इसी प्रकार जहाँ वच्चादिके कारण संस्कारोंके सम्बन्धका उन्मूलन हो जाता उसे भी विद्वज्जन प्रतीत्यसमुत्पादज्ञानसे वारण करते हैं। भाव प्रर्थात् फल ग्रक्ठरादि बीजसे उत्पन्न होते है अतः बोजका उच्छेद नहीं होता। श्रौर जब ग्रग्यादिसंयोग के समान भाव बीजादिहेतुक श्रंकुरादि सन्तानको उत्पन्न नहीं करते तब बीजमें उच्छेद दृष्टि होती है। परतु सृष्टिके ग्रारम्भसे अब तक अकु-रादि प्रवृत्ति श्रविच्छिन्न रूपसे देखी जा रही है। ग्रतः धीजमें उत्छेद-दृष्टि ( श्रनित्यता ) संभव नहीं। यदि श्रंक्टर रूप फलके प्रवृत्त होनेपर भी अपने स्वभावमें भ्रवस्थित रहनेसे वीज निर्वात नहीं होता तो बीजमें निकार न होनेसे वह नित्य हो जाता हैं। परन्तु ऐसा होता नहीं। श्रंकुर हो जानेपर बीज नष्ट हुग्रा दिखाई पड़ता है। यदि वह श्रंकुर होने पर भी नष्ट न होता तो उस बीजसे दूसरे भी श्रंकुर होते। परन्तु श्रंकुर दूसरे होते नहीं। श्रतः ये बीज तथा श्रंकुर ये दोनों श्रनित्य हैं श्रौर भावों का निःस्वभावत्व स्पष्ट है ( २५० )।

३ कालप्रतिषेध—साधारएगतः सभी भारतीय दर्शन कालका अस्तित्व स्वीकार करते हैं। वेद, ब्राह्मए, म्रारएयक ग्रीर उगनिषदों में संवत्सर, सूर्य चन्द्र ग्रादि का वर्एन अथवा उनके प्रति भक्ति का प्रदर्शन उल्लिखित है। इह-लोक, परलोक, म्रतीत, ववँमांन, भविस्य, क्षरण, पल ग्रादि काल के ही विभा-जक तत्व हैं। मीमांसक ग्रीर वैशोषिक काल ग्रीर ग्राकाश के सामान्यतः चार

### ( १९४ )

लवरग मानते है — सूक्ष्भत्व, विभुत्व, नित्यत्व भ्रौर एकत्व । जैन दर्शन काल को ग्रनस्तिकामिक द्रव्य मानते हैं । सांख्य काल को उपाधि मात्र मानसे हैं फिर भी उसे शाश्वत प्रकृति का एक गुरा विशेष माना है । बौद्धधर्म ने कालको बिलकुल ग्रस्वीकार कर दिया ।

प्राचीन बौद्धधर्म में उपनिषदों के समान केवल रूप को ही अनित्य माना जाता था श्रोर चित्य, विज्ञान जैसे अन्य सूक्ष्म धर्म इस अनित्यता के परे थे। काल से श्रोपाधिक द्रव्यों की उत्पत्ति हीती है। इस कल्पना का समर्थन बौद्ध साहित्य से भी होता है। महाभाषा में किली मिथ्यादृष्टि के अनुसार काल को नित्य श्रोर संस्कृत पदार्थ को अनित्य माना गया है। अभिधर्मकोश में एक ऐसे त्रैकाल्यवाद का स्वरूप मिलता है जिसमें भविष्य में उत्पन्न होने वाले कार्य का वर्तमानीकरणा देशान्तर कर्षण से होता है। संधभद्र के न्यायानुसार ग्रन्थ में प्रतियक्षी के एक अन्य मत का उल्लेख है जो त्रैकाल्यवाद को नहीं मानता।

वैभाषिक में रूप ग्रीर चित्त को ग्रनित्य माना है। वहां ७४ धर्मो में काल को कोई स्थान नहीं दिया गया । अप्रत्यक्ष रूप से इसका तादःत्म्य अमृत जातु से अवश्य किया जा सकता है। इसमें अप्रौयाधिक काल, जाति, जरा, स्थिति एवं म्रनित्यता रूप संस्कृत लक्षरा त्रिकालात्मक है। उत्तरकाल में मात्र एक विभु संस्कृत द्रव्य रह गया जिसमें धर्म अवस्थित हैं। धर्म स्वलक्षरणवान, होता है श्रीर यही उसकी स्वक्रिया (वृत्ति कारित्र, श्रीर स्वभाग) हैं। कारित्र्य का समाप्ति क्षरण वर्तमान है, श्रनभिव्यक्त काल भविष्यत है, श्रौर व्यक्त क।ल भूत है । वास्तविक कारित्र्य तो वह हैं जो भविष्यत धर्मो को ग्रपनी स्वक्रिया श्रभिव्यक्त करने के लिए विवश करे । हीनयान ग्रभिधर्म में इसके ६ प्रकार हैं – सहभू, समनन्तर, सभाग, सबैंमग, विपाक झौर म्रधिपति । इनमें धर्म का कारित्र्य स्वकारित्र नहीं, परन्तु उसका हेतु भावावस्थान उसका फलोत्पादन सागर्थ्य हो जाता है। अभिधर्मकोश (२.पू० २९३) में यह कहा गया है कि धर्म चाहे भविष्यत, वर्तमान अथवा भूत हो, सदैव रहता है। यह उस क्ष**रण में फलग्रहरण या फलाक्षेप करता है** जिस क्षरण में *व*र्तमान होकर यह एक फल का हेतु अथवा बीज होता है। कारित्र और स्वभाव का सम्बन्ध न भिग्न है श्रीर न श्रभिन्न । वह तो श्रनिर्वचनीत है । सौत्रान्तिकों ने इस सिद्धान्त का उपहास करते हुए इसे देवविचेष्टित कहा है ( ग्रभिधर्म-कोश, ४-४७) परन्तु संधभद्र ने इसका प्रतिवाद करते हुए कहा है कि इस स्थिति

में फिर बुद्ध को भी उपहास का पात्र बनाना पड़ेगा क्योंकि वे लोकेत्तर हैं भो ग्रीर नहीं भी हैं। ग्रर्थात् वैभाषिक भेदाभेदी हैं।<sup>१</sup>

सौत्रान्तिकों के म्रनुसार भूत श्री भविस्यत काल का भ्रस्तित्व नितान्त काल्पनिक एवं ग्राधारविहीन है । उनकी दृष्टि में वर्तमान काल को सत्ता कवश्य वास्तविक कही जा सकती है । सर्वास्तिवाद में फल, विषय श्रादि के के कारग्र त्रिकाल का ग्रस्तित्व माना गया है । थ

श्रार्थदेव ने चतुः शतक में कालवाद के तर्क उपस्थित किये हैं। जिनमें प्रमुख हैं—संसार की उत्पत्ति श्रोर लय का कारएा एवं वीजादि हेतु का जगत की प्रवृत्ति में फलरूप में परिएामन । इन तर्कों का उत्तर देकर उन्होंने काल के श्रस्तित्व का खराइन किया है। उनका कहना है कि यदि काल को नित्य माना जाय तो श्रंकुरादि की उत्पत्ति सदैव होनी चाहिए । कालको फलात्मक हेतु भी नहीं माना जा सकता, अन्यथा श्रग्नि से दग्ध बीज में श्रङ्कुर (फल) की फलवत्ता प्रसक्त हो जावेगी। काल विचित्र जगत का कारएा होता तो उससे नियत पूर्वावस्थावर्ती नाना रूप विकार से कार्य की उत्पत्ति होनी चाहिए पर होती नहीं। काल की नित्यता स्शीकार करने पर हेतु भाव परिकल्पना भी व्यर्थ हो जाती है। इनके ग्रतिरिक्त काल के प्रतिषेध में एक यह भी कारएा है कि नित्य पदार्थ से नित्य पदार्थ की ही उत्तत्ति होनी चाहिए पर उससे जगत रूप श्रनित्य पदार्थ की उत्पत्ति होती है। ग्रतः यह सिद्ध है कि काल का श्रस्तित्व नहीं है।<sup>3</sup>

म्रार्यदेव ने काल का प्रतिषेध करने के लिए एक पृथक् ग्रध्याय लिखा है। जिसका सारांग इस प्रकार है—

कालवादियोंके पूर्वपक्ष के सन्दर्भ में आर्यदेव ने कहा है कि काल का सद्माव स्पष्टत: सिद्ध है। संसार में पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकाश, बीज आदि कारणों-के रहने पर भी कदाचित् पुष्प और अंकुर आदि की उत्पत्ति और नाश होता है। अत: काल नाम का पदार्थ सिद्ध होता है। और वह क्षण, पल, मुहूर्त आदि

१. बौद्धधर्मदर्शन, पृ० ५७४-८

३. चतुःशतक, २०७-२१२

से म्रभिव्यक्त होता है। म्रतीत, म्रनागत, प्रत्युत्पन्न इन तीनों कालोंमें व्यवस्थित रहता है म्रौर भाव से भिग्न हैं। ग्रत: नित्य है। कालवादियों की इस मान्यता का खरडन करते हुए म्रचार्य म्रार्यदेव ने कहा है कि यदि काल भाव (पदार्थ) से भिग्न म्रौर ज्ञान से सिद्ध हो तो वह उत्पाद म्रौर भङ्ग का काररण होगा। परन्तु ऐसा है नहीं। भाव से भिन्न होनेके काररण उसके ग्रहरण करनेका प्रसंग उपस्थित होगा।

जो तीनों काल कालके स्वभाव विशेषसे ग्रवस्थित हैं वे भी ग्रमूर्त होनेसे स्वरूपत: निर्णय करनेमें ग्रसमर्थ होते हैं ग्रौर स्वभावत: व्यवस्था करनेमें समर्थ नहीं होते । घटादि द्वारा उनकी व्यवस्था करना संभव है । वे काल ता पदार्थसे भिन्न स्वरूप वाले हैं, वेदनादिके समान ग्रनुभवाकार हैं ग्रौर रूप, शब्द ग्रादिके समान इन्द्रिय द्वारा नहीं जाते जाते । ग्रतएव घटादि द्वारा ही वे विशेष रूपसे जातव्य हैं । इस प्रकार तीनों कालोंका निषेध करनेसे कालका प्रतिषेध स्पष्टत: हो जाता है । ग्रायंदेव ग्रौर चन्द्रकीर्ति ने इस कथन को घट के उदाहरण के माध्यम से समभाया है । उन्होंने कहा है कि—

जो अनागत घट है उसमें न वर्तमान घट है आरे न अतीत घट । लक्ष एके भेदसे परस्परमें यह असंभव है । इस प्रकार जब अनागत घटमें वर्तमान और अतीत दोनों घट विद्यमान नहीं हैं तब वर्तमान और अतीत दोनों भी अनागत होनेके कार ए अनागत में अनागत कहलाये । जिस प्रकार धनागत वर्तमानमें अनागत होनेके कार अनागत है उसी प्रकार वर्तमान और अतीत दोनों भी अनागत होनेके कार अनागत है उसी प्रकार वर्तमान और अतीत दोनों भी अनागत होनेके कार अनागत है उसी प्रकार वर्तमान और अतीत दोनों भी अनागत होनेके कार अनागत में अनागत हुए । यदि वर्तमानमें अनागतत्व होनेके कार ख अनागत ने अनागतत्व से अनागत नहीं ऐसा कहा तो भी युक्त नहों । अनागतको सिद्धि होनेपर वर्तमान और अतीत दोनोंकी सिद्धि होगी । यदि अनागत ही सिद्ध नही तो अतीत और प्रत्युत्यन्न (वर्तमान) की सिद्धि कैसे हो सकेगो । इसी अभिप्रायसें अनागतका अभाव प्रतिपादन करनेकी इच्छासे आचार्य ने कहा है—"यस्मादनागतौ तौ दी नाम्ति तस्मादनागतः ।" जब दोनों अनागत हुए तो तीनों भी अनागत होंगे ही । तोनोंके अनागतत्व होने पर अतीता और प्रत्युत्यन्न दोनों के असम्भ होने से अनागतत्वसे अनागतकी व्यवस्था कैसे संभव है । अतएव अनागत काल नहीं है ।

> अनागते घटे वर्तमानोऽतीतश्च नो घट: । यस्मादनागतौ तौ ढौ नास्ति तस्मादनागत: ।।२५१॥

यदि म्रतीतत्व श्रौर म्रनागतत्व ये दोनों स्वभाव म्रनागत घटमें विज्ञमान है तो म्रतीत्व युक्त नहीं क्योंकि म्रनागत स्वभावके समान म्रनागतका सद्भाव भो

# ( १४७ )

सिद्ध हो जायगा । श्रतएव श्रनागत श्रतीत नहीं हो सकता । श्रतीत के सिद्ध न होने से श्रनागत भी सिद्ध न हो सकेगा (२४२)।

तथा, जो ग्रनागत भाव है वह सत् है या ग्रसत् । ग्रनागत स्वभाव के होने पर सत् होगा नहीं, यह ऊपर कहा जा चुका है । वैसे ही ग्रनागत भी न होगा । जिसका जो स्वभाव रहता है उसकी स्थिति तदात्मक श्रौर वर्तमान रहती है । नीलात्मकत्व के सद्भाव से ही नीम वर्तमान [विद्यमान] है, पीतात्मकत्व के कारण नहीं । उसी प्रकार ग्रनागत भी अनागतत्वभाव से वर्तमान में ही रहता है, ग्रनागत में नहीं । जब ग्रनागत सिद्ध नहीं होगा तो इसी के श्राश्रित सिद्ध होनेवाला न वर्तमान ही है ग्रौर न ग्रतीत ही है । इस इस प्रकार तीनों कालों का सद्भाव सिद्ध नहीं होता (२५३) ।

जो अतीतकाल है वह अतीत स्वरूप से अतीत है या अनतीत स्वरूप से। अतीत स्वरूप से अतीत हो नहीं सकता अन्यथा वह अतीत नहीं कहला पावेगा अतिक्रांत व्यापार का ही नाम अतोत है। जो इस समय है वह अतीत अति-क्रान्त कैसे कहा जायगा। जैसे दुग्ध भाव से अतीत दही दुग्ध नहीं हो सकता और बालभाव से अतीत युवा बाल नहीं हो सकता। इसी प्रकार अतीतकाल से उत्पन्न होनेवाला अतीत अतीत नहीं कहा जा सकता (२५४)। उक्त दोष को वारण करने के लिए यदि यह कहा जाय कि अतीतकाल उसे कहते हैं जो अत्रतीत से अनतीत हो तो ऐसा मानने में भी अतीतकाल से उत्पन्न होनेवाला अनतीत अतीत का उलंघन नहीं करता। इस प्रकार जो अतीत के व्यापार से शून्य होगा वह अतीत कैंसे कहा जा सकता है ! अतएव अतीतकाल का अस्तित्व सम्भव नहीं और जब अतीतकाल नहीं है तो उससे अनपेक्षित अनतीत (वर्तमान, भविष्यत्) भी नहीं है। इस प्रकार स्वरूपतः तीनों काल नहीं हैं।

> स्यादतीतादतीतक्वेदतीतो जायते कुतः । ग्रतींतादनतीतक्वेदतीतो जायते कुतः ॥२५५॥

जो वैभाषिक सर्वकाल के सद्भाव को कहने के लिए सर्वास्तिवाद को ही प्रशंसा करता है उसके दृष्टिकोण के पुनर्परीक्षण के सन्दर्भ में प्रश्न है कि जिस ग्रनागत ग्रर्थ के ग्रस्तित्व की कल्पना की जाती है, उसकी कल्पना उत्पन्न होने पर की जाती है ग्रथवा ग्रनुत्पन्न होने पर । यदि ग्रनागत भाव भी उत्पन्न है तो वह उत्पन्न होने से वर्तमान होगा, ग्रनागत कैसे ! यदि ग्रनागत भाव ग्रजात (ग्रनुत्पन्न) है तो ग्रनागत भी हुग्रा ग्रोर विद्यमान भी । तब निर्वाण की तरह इसको भी ग्रनित्य मानना पड़ेगा । (२४६) यद्यपि ग्रनागत ग्रनुत्पन्न है तथापि वह ग्रसंस्कृत के समान ग्रविनाशी है। हेतु ग्रीर प्रत्ययों से ग्रनागतीय ग्रनागतत्व के नाश हो जाने से वर्तमानता ग्रा जाती है। इस तरह ग्रनागत ग्रनित्य है (२५७)।

जो यह वर्तमान पदार्थ है वह म्रनित्य ही है। क्योंकि स्वभावत: म्रच्युत रहने से वर्तमानत्व के सम्बन्ध से वर्तमान कहा जाता है श्रीर जिसकी ग्रनित्यता है वह वर्तमान में ग्रभाव के कारए। विद्यमान ही नहीं होता । इस प्रकार वर्त-मानत्व के साथ वर्तमानत्वाभाव भी मानना पड़ेगा। परन्तु एक पदार्थ में सद्भाव झौर घ्रसद्भाव ये दोनों विरोधी तत्व रह नहीं सकते । इसलिए वर्त-मान ग्रतीत नहीं है, नित्य है । इसी प्रकार श्रतीतकाल की भी श्रनित्यता सम्भव नहीं। क्योंकि जो विनष्ट हो जाता है उसे ग्रतीत कहते हैं। तब तो **ग्रतीत के ग्रनित्य मानने पर विनष्ट का पुनः** विनाश मानना पड़ेगा जो श्रयुक्त भ्रौर निष्प्रयोजन है। इससे श्राश्रयाभाव श्रौर श्रनवस्था दोष मी श्रा जाते हैं। अतः वर्तमान ग्रौर ग्रतीत ये दोनों नित्य हैं। इसके ग्रतिरिक्त उसकी तीसरी गति भी नहीं होती । यदि वर्तमान ग्रीर श्रतीत इन दोनों से अन्य अनागत को श्रनित्य मानें तो यह भी युक्त नहीं क्योंकि उत्पन्न हुन्ना वर्तमान श्रीर ग्रतीत श्रनित्य है। जब वे ग्रनित्य सिद्ध नहीं हो सके तो उत्पत्ति रहित आकाशादि को तरह ग्रनागत की श्रनित्यता तो श्रत्यन्त श्रसंगत होगी। श्राश्रयाभाव श्रीर ग्रनवस्था दोष से विनष्ट वस्तु की पुनरुत्पत्ति संभव नहीं। अतः जैसे नित्य आकाश में इग्नित्य वर्तमान ग्रौर ग्रतीत की कल्पना निरर्थक है वैसे ही स्वभाव-वादी की काल के अतीत वर्तमान और अनागत की कल्पना भी असंगत है (२४५) ।

भ्रनागत भाव का श्रस्तित्व है। तन्तु में पट, कपाल में घट, बीज में भ्रंकुर म्रादि ग्रनागत भाव पहले से विद्यमान रहते हैं श्रोर वे हेतु-प्रत्यय-साम-ग्रियों के पश्चात् उत्पन्न होते हैं। क्योंकि जो पहले से जिसमें विद्यमान नहीं रहते वे पीछे भी उत्पन्न नहीं होते। जैसे बन्ध्या स्त्री को पुत्र उत्पन्न नहीं होता। भ्रतएव जन्म देखने से ग्रनागत भावों का ग्रस्तित्व ज्ञात होता है। ऐसी कल्पपना पर म्रार्यदेव ने कहा है कि

> यः पश्चाज्जायते भावः स पूर्वं विद्यते यदि त मिथ्या जायते पक्षस्तस्माग्नियतिवादिनाम् ॥२५९॥

उत्पत्ति से पूर्व ग्रवस्थित जो भाव हेतु-प्रत्ययों से पीछे उत्पन्न होता है। उसका यदि उत्पत्ति से पूर्व स्वरूपतः श्रस्तित्व है ऐसा माना जाय तो जगत का वर्शन करनेवाले नियतिवादियों का प्रतिनियत स्वभाव, निहेंतुक, पुरुषकार-शून्य, उपपत्तिविरुद्ध पक्ष मिथ्या नहीं होगा अर्थात् अनागत भाव के यथार्थ मानने पर नियतिवाद पक्ष भी यथार्थ हो जायगा । यदि नियतिवाद पक्ष सत्य माना जाय तो इसमें दृष्टादृष्ट विरोध आता है । श्रोर जगत के पुरुषार्थ की भी कोई अपेक्षा नहीं रहती तथा प्रतीत्य समुत्पाद का अभाव हो जाता है। उसके ग्रभाव होने पर खरविषाण के समान समस्त जगत अग्राह्य हो जावेगा। अतएव नियतिवाद ग्रयुक्त है । इसलिए अतागतसद्भाववाद भी अयुक्त है (२४४)।

जिस पदार्थ का हेतु-प्रत्ययों से उत्पादन किया जाता है वह जन्म के पूर्व है ऐसा मानना युक्त नहीं । यदि उसका अस्तित्व होता तो विद्यमान ( सत् ) वस्तु का पुनरूत्पादन होता । परन्तु सत् का पुनरूत्पादन होता नहीं क्योंकि ऐसा मानना निष्प्रयोजक है ( २६० ) । यदि ग्रनागत नहीं मानेंगे तो ग्रनागत पदार्थों का ग्रवलम्बन करनेवाला योगियों का प्रणिधिज्ञान भी यथार्थ न होगा । परन्तु योगियों का ज्ञान यथार्थ है क्योंकि उनकी भविष्यवाणी यथार्थ ( सत्य ) रहती है । ग्रसत् बन्ध्यापुत्रादि में यह संभव नहीं । ग्रतएव ग्रनागत यथार्थ हैं । ऐसी कल्पना किये जान पर ग्रचार्य ग्रार्यदेव ने कहा है कि---

> दृश्यतेऽनागतो भावः केनाभावो न दृश्यते । विद्यतेऽनारातं यस्य दूरं तस्य न विद्यते ( २६१ )

उत्पत्ति से पूर्व की अवस्था में ग्रनागत पदार्थ नहीं है। यदि अविद्यमान पदार्थ योगियों ढारा देखा जाता है तो बन्ध्यापुत्रादि भी देखे जाने चाहिए। परन्तु अविद्यमान पदार्थ तो योगियों ढारा देखे जाते हैं, बन्ध्यापुत्रादि नहीं। स्वभावत: दोनों असत् हैं। उनमें एक दिखाई देता है, दूसरा नहीं, ऐसा कहना युक्तिसंगत नहीं। जिसके मत में अनागत पदार्थ स्वरूपत: है उसके मन में वह दूर नहीं होगा। परन्तु दूर होंता अवश्य है। ये दूरधर्म अतीत श्रीर अनागत है। अन्तिम धर्म है—प्रत्युत्पन्न पदार्थ । इस प्रकार अनागत धर्म उससे दूर हुआ जो भ्रयुक्त है क्योंकि जिसके मत में अनागत भी विद्यमान ही है उसके लिए अनागत दूर नहीं हो सकता (२६१)।

जिसके लिए काय, वचन श्रीर मनका संयम है वह दानादि धर्म यदि श्रकृत ( नित्य ) ही है तो उसको प्राप्ति के लिए यम, नियमादिक श्रम व्यर्थ होंगे । उस श्रम के बिना भी धर्म को प्राप्ति संभव, होने लगेगी । श्रत; धर्म की नित्यता ( १६० )

होते हुए भी नियम से धर्म की कुछ विशेषता सम्पादन करते हैं। वही विशेष ग्रंश पहले ग्रविद्यमान होने से पीछे किये जाते हैं। इस प्रकार अनागतार्थवाद ग्रयुक्त है ( २६२ )।

ग्रनित्यत्ववाद ग्रौर सरकार्यवाद इन दोनों के परस्पर विरोधी होने से एक वस्तु में दोनों कैंसे सम्भव हैं ? इस ग्राशंका पर ग्रचार्य कहते हैं---"ग्राद्यन्ती यस्य विद्येते तल्लोकेऽनित्यनुच्चते'' । ग्रथांत् ग्रनित्य वह है जिसका ग्रादि ग्रौर ग्रन्त दोनों हों । जिसके पूर्व भावान्तर नहीं वह ग्रादि लोक है ग्रौर जिसके पश्चात् भावान्तर नहीं वह ग्रन्त लोक है, ग्रनित्य है । जिस पदार्थ का ग्रादि ग्रौर ग्रन्त दोनों हैं वह लोक है; ग्रनित्य है । इसलिए ग्रद्यन्त के सद्भाव से लोकको नित्य नहीं कहा जा सकता । ग्रौर न उसका सत्कार्यवाद भी कहा जा सकता है (२६३)।

यदि ग्रनागत नहीं है तो ग्रनागामि क्लेश ग्रौर जन्म के अभाव से विना प्रयत्न के ही मोक्ष हो जायेगा। ग्रार्थ मार्ग के फल से मुक्तों के ग्रनागत क्लेश जन्म न होने के कारण ग्रनागत न होगा। जैसे ग्रनागत के बिना मुक्तों का प्रयत्न सिद्ध हो जाता है उसी प्रकार इस ग्रनागतफलाभाववाद में प्रयत्न के बिना मोक्ष प्राप्त हो जायगा। परन्तु होता नहीं। ग्रतएव अस्तत्कार्यवाद युक्त नहीं। ग्रनागत के मानने में केवल मुक्ति-प्राप्ति में ही दोष नहीं ग्राएगा प्रत्युत हमारे ग्रहेतुक उत्पाद भी होने लगेंगे। ऐसी स्थिति में यह भी कहा जा सकता है कि लोहित वर्ण के विना लोहित वर्ण की उत्पत्ति होती हैं। यदि लोहित वर्ण के विना लोहित वर्ण की उत्पत्ति मानी जाय तो वह म्रहेतुक ही होगी। परन्तु ग्रहेतुक उत्पत्ति होती नहीं। यदि ऐसी सम्भावना मानें तो ग्रर्हत् में भी रागका प्रसंग मानना पड़ेगा। ग्रतएव अहेतुक उत्पाद सम्भव नहीं। जब ग्रहेतुक उत्पाद नहीं होगा तो ग्रनागतका भी न होना ग्रयुक्त ही है (२६४)।

सांख्य श्रीर वैभाषिक ये दोनों दर्शन सत्कार्यवादी ही हैं। सांख्य दर्शनमें जो सत् है वही है, जो श्रसत् हैं वह नहीं ही है। श्रसत् की उत्पत्ति नहीं होती श्रीर सत्का विनाश नहीं होता। श्रसत् काररासे, उपादान-ग्रहरासे श्रीर शक्यका शक्य-काररा श्रादि होनेसे सत् ही कार्य होता है। यदि श्रसत्कार्यवाद माना जायगा तो सभी पदार्थों सभी पदार्थोंकी उत्पत्ति होनी चाहिए, परन्तु होती नहीं। श्रतएव सत् हो कार्य होता है। वैभाषिक दर्शन भी स्वभावतः उत्पन्न न होनेसे उत्पत्तिके भयसे तीनों कालों में सतूकी ही कल्पना करता है। वैशेषिक, सोत्रान्तिक ग्रोर विज्ञानवादी ग्रसत्कार्यवादी हैं। सत् कार्यकी उत्पत्तिके निरोध होनेसे ग्रसत् ही कार्य उत्पन्न होते हैं ऐसा मानते हैं। ग्रतएव सत्कार्यवादियों ग्रार ग्रसत्कार्यवादियोंमें सत्कार्यवादीके मनमें घटके लिए जो स्तम्भद्वार, कपाट ग्रादिका बन्दर, पक्षी ग्रादिकी रचना रूप ग्रलंकार युक्त नहीं है। क्योंकि वह ग्रलंकार रूप कार्य तो ग्रहमें सत्कार्यवादीके मनमें पहलेसे ही विद्यमान है। ग्रन्थया ग्रसत्कार्यवादका प्रसंग उपस्थित हो जाता है।

श्रसत्कार्यवादो के मन में भी स्तम्भादि ग्रलंकार निरथंक होंगे। क्योंकि ग्रलंकार रूप कार्य तो श्रसत्कार्यवादी के मत में श्रसत् है। जैसे श्रसत् होने से बन्ध्यापुत्र किसी के द्वारा भी पैदा नहीं किया जा सकता। उसी प्रकार ग्रह के लिए स्तम्भादि ग्रलंकार को ग्रसत्कार्यवाद के भी मत में कोई पैदा नहीं कर सकता।

#### स्तम्भादीनामलङ्कारो गृहस्यार्थे निरर्थकः । सत्कार्य मेव यस्येष्ट<sup>•</sup> यस्यासत्कार्यमेव च ॥२६५॥

यदि ग्रनागत ग्रर्थ का परिगाम वर्तमान माना जाय तो इस स्थिति में दो श्रवस्थायें सम्भव हैं---स्वरूप के विनाश से कल्पना की जाय ग्रथवा स्वरूप स्थिति से। यदि स्वरूप के विनाश से परिगाम मानें तो एक नष्ट होगा ग्रौर दूसरा उत्पन्न होगा। इस प्रकार परिगाम से उत्पत्ति ग्र**ौ**र विना**ध दोनों** होंगे। स्थिति से परिएााम माना जाय तो एक द्रव्य का दूसरे धर्म में वृत्ति का उदय होते से धर्मान्तर का उद्भव होगा न कि परिएाम का ! यही हमारा परिग्गाम है। इसी को स्पष्ट करते हैं। जैसे गोरस द्रव्य में हते वाले धर्मान्तर दुग्धभाव की निवृत्ति और दधिभाव की उत्पत्ति परिएगान है। उसी प्रकार सत, रज, तम इन तीनों गुरगों की अनागतावस्था को निवृत्त **श्रोर** वर्तमान अवस्था की उत्पत्ति ही परिएाम है। परन्त्र इस परिएाम के प्रस्तित्व की स्थापना करना सम्भव नहीं है। क्योंकि लांक को ग्रनागत ग्रादि तोनों गूणों <mark>के श्रस</mark>्तित्व का तो <mark>ज्ञान</mark> है परन्तु परिगाम का नहीं **। द**धि दुग्ध का विकार है ऐसा कहना सम्भव नहीं क्योंकि दुग्धावस्था में ही दुग्ध में दुग्धत्व है, दुग्धा-वस्था में ही वर्तमान दुग्ध दधि-भावको प्राप्त नहीं होता । यदि दुग्ध ही दधि भाव में हो जाता तो दुग्ध ही दधि हो जायगा। परन्तु यह उचित नहीं। म्रतएव यह दुग्ध का दधिभाव नहीं है। जब दुग्ध का दधिभाव होता तो श्रन्य किसी का भी हो जाता। अतएव परिग्णाम नहीं है। दधि में दुग्धावस्था से भिन्त गोरस द्रव्य मात्र की कुछ भो उपलब्धि नहीं होती। इसलिए ग्राचार्य ने कहा है तथापि वर्तामानोऽस्ति कल्पयन्त्यविचक्षाणा (२६६)।

(१६२)

संसार में एक क्षण में उत्पत्ति श्रौर भङ्ग वाले पदार्थों की किसी भी प्रकार की स्थिति नहीं है। स्थिति के ग्रभाव से काल का हेतुभाव नहीं है। इसलिए पदार्थों के नित्य न होने से भाव रूप संसोर की स्थिति सम्भव नहीं। यदि स्थिति होती तो फिर जीर्णता नहीं ग्राती। क्योंकि जरा जीर्णता स्थिति के विरुद्ध होती है। ग्रन्त की जीर्गता को हटाने के लिए ही स्थिति का ग्रभाव समफना चाहिए (र६७)।

यदि भाव की स्थिति होती तो भाव करम से ग्रनेक विज्ञानों द्वारा ज्ञेय होते इसकी सम्भावना भी नहीं। क्योंकि ज्ञान श्रीर ज्ञेय दोनों क्षणिक होते हैं। जो एक से ग्रहण (जाना) किया जाय वह दूसरे से ग्रहण नहीं किया जा सकता। ग्रतएव भाव स्थितिमान, नहीं है। स्थिति के न होने से न भाव ही सिद्ध है ग्रीर न काल ही (२६८)।

यदि पदार्थ से ग्रनित्यता पृथक् ही है तो ग्रनित्यत्व के लक्षण-भेद से पदार्थ नित्य हो जाता है। परन्तु भावपदार्थ नित्य नहीं है। ग्रतएव ग्रनित्यत्व का ग्रन्यत्व भाव युक्तिसंगत नहीं। यदि ग्रनित्यत्व भाव से एक है तो भी वह भाव एकत्व से पृथक् रह नहीं सकता ग्रीर जो ग्रनित्यत्व है, वह भाव में ही रहता है। इसलिए ग्रनित्यक्वात्मक होने के कारणा पदार्थ की स्थिति सदैव संभव नहीं। इसलिए भाव की स्थिति नहों है। स्थिति के ग्रभाव से ग्रनित्यत्व नहीं। स्थिति ग्रीर ग्रनित्यत्व इन दोनों के ग्रभाव से पदार्थ नहीं है ग्रौर पदार्थ के न रहने से काल भी न नहीं होगा (२७०)।

यदि स्थितिकाल में मनित्यता दुर्बल है तो धर्मकी समानता होने पर वह स्थिति किसके द्वारा नष्ट को जायगी ? उसके बाद बलवत्ता कैसे ग्रायगी । ग्रर्थात् नहीं ग्रा सकती । ग्रतएव स्थिति पहले ही ग्रथवा पश्चात् ही बलवान नहीं होगी । इसलिए पदार्थ नित्य ग्रथवा स्थितिहीन होगा । परन्तु यह युक्त नहीं । ग्रतएव भाव की स्थिति नहीं है ( २७१) ।

यदि ग्रनित्यता दुर्बल नहीं होती, बलवती होती तो सभी पदार्थों में रहती। यद वह पदार्थों के एकांश में व्याप्त होकर रहे तो सभी में भी नहीं रहेगी। जब सभी पदार्थों में वह ग्रनित्यता नहीं रहेगी तो सभी पदार्थ ग्रनित्य भी न होंगे। जहाँ स्थिति बलवती होगी वहाँ कोई ग्रंश नित्य होगा ग्रौर जहाँ ग्रनित्यता बलवती होगी वहाँ कोई ग्रंश ग्रनित्य होगा। इस प्रकार न सभी ग्रनित्य होंगे ग्रीर न सभी नित्य होंगे (२७२)। यदि ग्रनित्यता लक्ष्य के साथ नित्य रूप से सम्बद्ध है तो स्थिति नित्य नहीं होगी क्योंकि लक्ष्य ग्रौर लक्षण व्यभिचरित नहीं होते । यदि ग्रनित्यता नित्यता नित्य रूप से सम्बद्ध नहीं है तो स्थिति नित्य होगी क्योंकि ग्रनित्यत्व का वहाँ ग्रनुबन्धन हो जाता है । यदि स्थिति की नित्यता की रक्षा के लिए ग्रनित्यता को लक्ष्य के साथ उत्पन्न न मानकर पश्चात् काल में माने तो भाव पहले नित्य होकर पश्वात् ग्रनित्य होगा । इस प्रकार एक ही भाव को नित्य ग्रीर ग्रनित्य दोनों मानना पड़ेगा, परन्नु यह युक्त नहीं (२७३) ।

यदि उस पदार्थ का ग्रस्तित्व है तो उसकी ग्रनित्यता ग्रसत्य होगी ग्रीर यदि वह नष्ट होता है तो उसका ग्रस्तित्व ग्रसत्य होगा। ग्रर्थात् स्थिति को मानना युक्त नहीं। ग्रीर उसकी स्थिति के न होने से पदार्थ भी नहीं होगा। पदार्थ के न होने से उसके ग्राध्ति रहनेवाला काल भी स्वभावत: सिद्ध नहीं होगा (२७४)। काल ग्रतीत संस्कारों की स्मृति का कारण है यह भी ठीक नहीं क्योंकि वर्तमान में स्थित पदार्थ का जो स्वरूप साक्षात् करने वाले पुरुष के वर्तमान ज्ञान द्वारा देखा गया है वह पुनः वर्तमान ज्ञान का विषय नहीं हो सकता क्योंकि एक पदार्थ का दा विज्ञानों द्वारा ज्ञेय होना पहले ही निषिद्ध कर दिया गया है। इसी न्याय से देखा हुन्ना पदार्थ पुनः नहीं देखा जाता। ग्रतएव तद्विषयक स्मृति भी पुनः नहीं होती।

इसलिए स्मृति का ग्रालम्बन ग्रतीत भाव हुग्रा न कि वर्तमान । वह ग्रतीत भाव यदि स्वरूपतः होता तो वह स्मृति विद्यमान भाव का ग्रालम्बन करने के कारण स्वरूपतः सिद्ध होती । परन्तु जब वह ग्रतीत भाव स्वरूपतः नहीं है तब उसका ग्रालम्बन करनेवाली स्मृति भी नहीं है । ग्रतः वह स्मृति मिथ्या है । मिथ्या इस स्वभाव से ग्रभाव ग्रीर प्रतीत्यसमुत्पाद में कोई ग्रन्तर नहीं । भाव ग्रीर ग्रभाव दोनों पदार्थ मिथ्या नहीं हैं । ग्रतीत पदार्थ भी सर्वथा है नहीं ऐसा नहीं कहा जा सकता, क्योंकि उनका स्मरण होता है ग्रार फल भी देखा जाता है । स्वरूप से होने पर भी वह नहीं है । नित्यत्व का प्रसंग होने पर वस्तुग्रहण का भी प्रसंग उपस्थित होगा । उस प्रकार के भाव से स्मृति भी वैसी ही होगो । ग्रतः वह स्मृति भी मिथ्या हे उसी तरह जिस तर स्वप्नावस्था में देखे गये ग्रनुभव विषयक स्वप्नों की स्मृति जाग्रत ग्रवस्था में मिथ्या होती है ।

> न हष्टो हण्यते भावश्चित्तं न जायरे पुनः। तेन मिथ्या स्मृतिर्नामार्थोऽस्या मिथ्यैव जायते (२७१)।

ट्टाण्टिप्रतिषेध — सभी पदार्थं प्रत्यक्षज्ञानगम्य नहीं होते । कुछ (परोक्ष पदार्थ) ग्रनुमानगम्य भी होते हैं । स्वभावशून्यता के विषय में ट्टान्त के होने से ग्रनुमान भी कर सकते है : यहाँ सर्वत्याग का उपाय सर्वधर्म स्वभाव शून्यता है । उस सर्वधर्मस्वभावशून्यताको कोई विपरीप नहीं कर सकता । ग्रीर यह सर्वधर्मस्वभावशून्यता सूक्ष्म भी है । क्योंकि सभी के समीप सर्वदा होते हुए भी वह सभी के समक्ष नहीं है । युक्तियों द्वारा सर्वधर्मस्वभावता का खराडन करके निःस्वभावता का प्रतिपादन किया गया है । यही निश्चय करना चाहिए । निश्चय करने में दो विकल्प उठ सकते हैं—यह ऐसा ही है या ग्रन्यथा । यदि ग्रनिश्चय का कोई काररण है तो उसे उपस्थित कीजिए । यदि नहीं हैं तो उक्त प्रकार से खण्डन हो ही चुका । ग्रीर थोड़ा भी ग्रनिश्चय का कारण कहना संभव नहीं, ऐसा इसी ट्टान्त से सिद्ध है । ग्रतः यदि बुद्धोक्त उपदेशों की सत्यता में कुछ सन्देह है तो शून्यता के उपदेश की सत्यता से ही ग्रन्य उपदेशों की भी सत्यता का निश्चय कर लेना चाहिए । इस प्रकार बुद्ध के उपदेशों में कहीं भी सन्देह नहीं रहता (२८०) ।

शास्त्रसंकेत को न जानने वाले गोपालक श्रादि सैकड़ों बार उपदिष्ट होने पर भी शून्यता के ज्ञान में उनका प्रवेश नहीं हुग्रा। इसीलिए उन्हें भय होता है। शून्यता का ज्ञान होने पर ही पण्डितों का भय सर्वथा दूर हो जाता है। क्योंकि भय के कारण श्रहंकार श्रोर ममता के श्रभिनिवेश शून्यता के ज्ञान से उसी तरह नष्ट हो जाते हैं जिस तरह रस्सी में सर्पका विपरोत ज्ञान होने के क्षाद रस्सी के देखने पर सर्प का भय दूर हो जाता है। परन्तु जो श्रल्पज्ञानी है उसे नियम से ही होता है ॥२९३॥

संसार में प्रवृत्ति कराने में अनुकूल धर्म प्रवर्तक कहलाता है श्रीर श्रज्ञानियों का श्रभ्यास इसी प्रवर्तक धर्म में होता है। पदार्थों की स्वभावशून्यता रूप धर्म तो निवर्तक हैं क्योंकि वह संसार से निवृत्ति कराने में अनुकूल होता है। उस स्बभावशून्यता के श्रभ्यास का बाधक आत्मस्नेह है। उस आत्मस्नेह में चित्त लगा रहने से साधारण जन निवर्तक शून्यता धर्म से अत्यन्त भयभीत हो जाते हैं। श्रीर स्वभावशून्यता को प्रपात की तरह मानते हुए उसे यथार्थ रूप से समफने का प्रयत्न ही नहीं करते ॥ २५४॥

इस प्रकार मज्ञानान्धकार से अच्छादित पदार्थ तत्व में एवं ग्रप्राप्य ग्रन्तवाले संसार रूपी महावन में प्रनष्ट सन्मार्ग वाले किसी व्यक्ति की भक्ति यदि स्वभावशृग्यता में हो जाती है। तो उस भक्ति के ग्रनुकूल कारणों में वृद्धि हो जाती है। श्रौर उससे उत्पन्न होने वाली प्रसन्नता शून्यतासिद्धान्त के उप-देश में हो जाती है। ऐसे ही व्यक्तियों को उपदेश दिया जाना चाहिए। परन्तु जो किसी ईर्ष्या, मात्सर्य, भय श्रोता के द्वेष झादि मोह के कारणा तत्वधर्म (स्वभावशून्यता) के पात्रजन के उपदेश सुनने में विघ्न उपस्थित करता है उसे देव श्रौर मनुष्यात्मक सुगति भी नहीं मिलतो क्योंकि वह निश्चित रूप से दुर्गति में जाता है तो फिर मोक्ष-प्राप्ति की बात तो कोसों दूर रही ।।२८१।।

इस प्रकार दूसरे का ग्रत्यन्त उपकार करने वाले के सन्दर्भ में कहां गया है कि शोल से पतित व्यक्ति ग्रच्छा है परन्तु दर्शन (स्वभावशून्यता रूप बौद्ध दर्शन) से पतित व्यक्ति ग्रच्छा नहीं। शील से स्वर्ग प्रात होता है। परन्तु बौद्धदर्शन से निर्वाखपद प्राप्त होता है।

> शीलादपि परं स्नंसो न तु द्द€ेः कथञ्चन। शीलेन गम्यते स्वर्गो दृष्ट्या याति परंपदम् ॥ २६६ ॥

इस तत्वदर्शन के रहस्य को जानने के लिए विद्वान को प्रयत्न करना चाहिए । बौद्ध दर्शन के विघात के भय से सर्वत्र पात्र बिशेष को निषिचत किये बिना ग्रपात्रों में इस नैरात्म्यदर्शन का उपदेश नहीं देना चाहिए । क्योंकि ग्रपात्रों में दिया गया उपदेश निरर्थक ही होता है ।

जो ग्रदितीय मोक्षद्वार है वह नैरात्म्य है । कुत्सित मतावलम्बियों को जो भयंकर है वह नैरात्म्य है । समस्त बुद्धोंके ज्ञान का जो विषय है वह नैरात्म्य है । ग्रात्मा नाम है स्वभाव का । उस ग्रात्माके ग्रभावको नैरात्म्य कहते हैं । वह नैरात्म्य धर्मनैरात्म्य ग्रोर पुद्गलनैरात्म्य के भेदसे दो प्रकार का है । यहाँ जो पुद्गल नैरात्म्य है वह स्कन्धों से जाना जाता है । ग्रोर वह स्कन्ध में पांच प्रकार से खोजते हुए उत्पन्न नहीं होता । परन्तु धर्मस्कन्ध, ग्रायतन धातु सूचक पदार्थ हैं । इन धर्मों का ग्रोर पुद्गल का ग्रपने हेनु ग्रौर प्रत्यय के ग्राधीन जन्म होता है ग्रोर वे उपादानों से जाने जाते हैं । इस लिए उनका स्वायत्त व ग्रपरायत्त ग्रपना ग्रावृत्तक (नित्य) रूप नहीं है । इस प्रकार पुद्गल की ग्रौर धर्मों की निःस्वभावता व्यवस्थित की गई है । जिस पदार्थ की स्वरूगतः सिद्धि नहीं है उसकी ग्रन्थ किस ग्रात्मा से सिद्धि होगी ? ग्रतएव सर्वथा ग्रदिख लक्षणा स्वरूग ही पदार्थ मूर्ख व्यक्ति के विसंवादक ग्रात्मा द्वारा जाने जाते हैं ग्रीर इसो कारणा श्रजानी उनसे ममत्व करने लगत हैं । सम्यग्दर्शनों द्वारा पदार्थ के यथार्थ स्वभाव को जानने के बाद धर्मनैरात्म्य ग्रीर पुद्गलनैरात्म्य दोनों का ममत्व छूट जाता है ग्रीर यही निर्वाण प्राप्ति का कारण्य है । नैरात्म्य का ज्ञान होने पर समस्त पदार्थों में ममत्व का त्याग हो जाता है और फिर कहीं पर कोई प्रार्थना की आवश्यक्ता नहीं होती। इसलिए नैरात्म्य एक ग्रद्वितीय मोक्षा-द्वार है। यह नैरात्म्यदर्शन कुस्सित मतावलम्बियों को भयङ्कर है। क्योंकि नैरात्म्य-दर्शन में वस्तुका सर्वथा ग्रभाव माना जाता है जो ग्रन्य मत वालों ढारा निर्धा-रित वस्तु के स्वरूप से पूर्णतः विपरीत है। इसोलिए उन्हें नैरात्म्य दर्शन भयं-रित वस्तु के स्वरूप से पूर्णतः विपरीत है। इसोलिए उन्हें नैरात्म्य दर्शन भयं-कर प्रतीत होता है। समस्त बुद्धों के ज्ञानका विषय नैरात्म्य है समस्त बुद्धों में आवक बुद्ध, प्रत्येक बुद्ध और सम्यवसम्बुद्ध तीनों सम्मिलित है। ज्ञानविशेष का विषय रहने से इसे समस्त बुद्धों का विषय कहा गया है। ग्रार्यदव ने नैरात्म्यधर्म की महत्ता को व्यक्त करते हुये कहा है कि जो इस धर्म को जानता है उसकी ग्रन्य धर्म में प्रीति नहीं होती। इसलिए यह नैरात्म्यधर्म ग्रात्मा के नाश के द्वार के समान देखा जाता है (२६१)

सद्धर्मतत्वदर्शन रूपी श्रमृतरसास्वाद से अन्य दर्शनों का रस असन्तोषकर हो जाता है। अतः वह अमृतरस अन्य सभी दर्शनों में नहीं मिलता। इसलिए आचार्य ने आस्वा(दत सद्धर्मामृतरस के समान बुद्धिमान व्यक्ति के मनको सन्तोषकारक वचन कहा है—''धर्मोंऽयमात्मनस्तेन नाशद्वारमिवेक्ष्यते।'' यह नैरात्म्यधर्म आत्मा के नाशद्वार के समान देखा जाता है (२९२)

बहुत से कुशल मनुष्य भी अन्य तीथिकों के मतों का आलम्बन करते हुए दिखाई देते हैं, भगवान बुद्ध का नहों। इसका मुख्य कारण है—बौद्ध दर्शन की अत्यन्त सूक्ष्मता। बौद्धधर्म की सूक्ष्मता श्रौर अन्य धर्मो की श्रयुक्तता का प्रति-पादन करते हुए श्राचार्य ने कहा है—शाक्य धर्म चित्त से, श्रचेलक धर्म नेत्र से भीर ब्राह्मण धर्म कर्णोन्द्रिय से जाना जाता है। इनमें भगवान बुद्ध का धर्म सूक्ष्म है—

> शाक्यरैचेलर्कीवप्रैस्त्रिभिश्रित्तेन चक्षुषा । कर्योन गृह्यते धर्मः सूक्ष्मस्तत्समयो मुनिः ।। २९४ ।।

वाह्यणों का सार पाठ है। वही उनके कर्ण का विषय है। अचेलक पवित्रा-चार रहित होने के कारण बढ़ती हुई शरीर की दुर्गन्ध और पड्झ से युक्त तथा वस्त्र, स्नान श्रीर शाटिका से रहित होने से शीत, धूप, वायु, सूर्य, वर्षा केशलु-खनादि दुःखों के कारण भूत होते हैं। उनका याचार और धर्म चक्षु से देखा जाता है। परन्तु शाक्य (बोद्ध) समस्त पदार्थों को निःस्वभावत्व रूपी सूर्य से उद्भासित चित्त की सन्तान वाले, समस्त ग्रसद् दर्शनों को भयभीत करने वाले गहन ग्रज्ञान तिमिर को दूर करने वाले और संस्कृत, पदार्थ वो स्वप्न, इन्द्रजाल, माया नारी ग्रौर प्रतिविम्ब निर्माण के समान देखते हुए समस्त क्लेशमल को दूर करने से निर्मल चित्त वाले होते हैं। इस कारण उनकी कुशल भावना मनो-विज्ञान से जानी जाना चाहिए। इस प्रकार भगवान बुद्ध का धर्म सूक्ष्म हैं। इस धर्म की सूक्ष्मता के ही कारण पुण्य की भावना होते हुए भी लोग बुद्ध-धर्म में प्रवृत्त नहीं होते। बाह्य उपासना का विधान बौद्धधर्म में नहीं है।

ब्राह्मएग मन्त्र, जप, दान, होम मङ्गल, प्रायश्चित्त ग्रादि कार्यों से ग्रन्य लोगों से लाभ सत्कार ग्रादि की इच्छा से बाह्य धर्म चाहते हैं। उनका यह बाह्य प्रधान धर्म मोक्षेच्छुकों को निषिद्ध है क्योंकि वह संसार के ग्रननुकूल (प्रतिकूल) है। इसी प्रकार नग्नकों का धर्म भी चित्त को जड़ की तरह बना देने के कारण जड़ धर्म कहा गया है।

> ब्राह्मणानां यथा धर्मः प्रायेण बाह्य उच्यते । नग्नकानां तथा धर्मः प्रायेण जड्ड उच्यते ।। २९४ ।।

वाह्यधर्म होने के कारण ही ब्राह्यणों ग्रीर नग्नकों में लोगों की श्रद्धा होती है, यह प्रतिपादन करते हुए ग्राचार्य ग्रायंदेव कहते हैं कि जैसे विद्याघ्ययन मात्र से ब्राह्यणों में श्रद्धा उत्पन्न हो जाती है। वैसे ही क्लेशादि ग्रहण से नग्नों ( जैनों ) पर लोग कृपा करने लगते हैं ( २९६ )। इन नग्नकों ( जैनों ) को शरीर, क्लेश ग्रीर दुःखों का ग्रनुभव धर्म के निमित्त होता है ऐसा कहना भी ठीक नहीं। क्योंकि उनका ग्राचरण दुश्चरित का फल है। जैसे ग्रचेलकों का चरित्र दुःखानुभव पूर्वक नरक दुः बानुभव के समान कर्म का परिणाम होने के कारण धर्म नहीं है वैसे ही ब्राह्यणों का जन्म भी पूर्वोपार्जित कर्मों का फल है। ग्रतएव वह भी धर्म नहीं कहला सकता ॥ २२ ॥

यदि कर्म विपाक से चक्षु ग्रादि के समान दुःख ग्रीर जन्म धर्म नहीं हैं तो धम क्या है ? ग्रार्यदेव ने इस प्रश्न का उत्तर दिया है कि भगवान बुद्ध ने संक्षेप रूप से ग्रहिसा को धर्म कहा है ग्रीर केवल स्वभावशून्यता को ही निर्वारा कहा है। यही दोनों धर्म हैं। किसी प्राणी के ग्रपकार की चिन्ता ग्रीर अपकार के लिए किये गये शारीरिक ग्रीर वाचिक कर्म हिंसा कहलाती है। उसके विपरीत ग्रहिंसा है। दश कुशल कर्म ही उसके पथ हैं। योड़ा भी परोपकार ग्रहिंसा के ग्रन्तर्गत ग्रा जाता है। तथागतों ने संक्षेपतः धर्म ग्रीर ग्रहिंसा का ही प्रतिपादन किया है। जो स्वभावशून्यत। कही गई है उसे तथागतों ने निर्वाण रूप से वर्णित किया है। ग्रहिंसा से स्वर्ग प्राप्ति होती है ग्रीर शून्यता से निर्वाण मिलता है। इसलिए 'केवलं तदिहोभयम्' कहा है। तथागत द्वारा प्रतिपादित दोनों धर्म इसी (१६ः)

में परिशुद्धि (केवलं) को प्राप्त होते है, श्रान्यत्र नहीं। इसी में स्व-पर की स्वर्ग श्रोर मोक्ष की कल्याएा सिद्धि है।

> धर्मं समासतोऽहिंसां वर्ग्ययन्ति तथागतःः । शून्यतामेव निर्वार्ग्यं केवलं तदिहोभयम् ॥ २१६ ॥

बौद्धदर्शन की इतनी ग्रधिक उपयोगिता समभते हुए भी बाह्य धर्मावलम्बी इन दोनों घर्मों को क्यों स्वीकार नहीं करते ? इसका वास्तविक कारण ग्रार्य-देव की दृष्टि में स्वपक्षप्रेम है । अपने पक्ष के प्रति अनुराग अनादि संसार से चला ग्राया है । वह अपने जन्मस्थान के समान छोड़ा नहीं जा सकता । इसी कारण से ग्रज्ञानी अपने दर्शन पक्ष के राग को छोड़ नहीं पाते । फलतः तथागत धर्म (बौद्धधर्म) में वे प्रवृत्त नहीं होते । परन्तु पण्डितगण अपनी जन्मभूमि को भी दुःखों का कारण जानकर, उससे ग्राशा छोड़कर वैभवशाली ग्रन्थ देशों का ग्राश्रय लेते हैं । उसी प्रकार उन्हें अपने पक्ष को छोड़कर गुएगवान बौद्धधर्म का ही ग्राश्रय अवश्य लेना चाहिए (२९६) । इसलिए कहा है—

> ग्राह्यतोऽन्यतोऽपि युक्तार्थः श्रेयस्कामेन धीमता । ऊर्घ्वमकों नेत्रवतां सर्वसाघारणो नन् ।। ३०० ।।

श्रर्थात् कल्यार्ग्य चाहने वाले बुद्धिमान को उपयुक्त पदार्थ जहाँ कहीं भी मिले ग्रहरण करना चाहिए। जैसे सूर्य नेत्रवान प्रार्णियों के लिए है श्रौर सर्व साघाररण के लिए भी ॥ २४ ॥

## ५. इन्द्रियार्थ-प्रतिषेध

चक्षुःसक्निकर्षत्व—चार महाभूतों ग्रौर चार उत्पदानभूतों से उत्पन्न होने वाला घट चक्षु द्वारा सम्पूर्णातः दिखाई नहीं देता । इसी प्रकार ग्रन्य पदार्थों के प्रत्यक्षीकरण का भी यहाँ निषेध किया गया है । यह वन्तु सुगन्धित है, इस तरह नासिका द्वारा ज्ञातव्य जातिपुष्प, पद्म कमल, चन्दनादिक सभी पदार्थ नासिका इन्द्रिय के विषयभूत हैं, क्योंकि रूपादि देखे विना कोठरी में बन्द उसकी गन्धमात्र प्रहण की जा सकती है । इसी प्रकार यह पदार्थ मीठा है, इस तरह के शक्कर, नमक, नीम ग्रादि सभी पदार्थ रसना-इन्द्रिय के विषयभूत हैं । यह कोमल हैं, इस तरह के लकड़ी, कम्बल, धूल, पाषाण ग्रादिक सभी पदार्थ स्पर्श-नेन्द्रिय के विषय हैं । वे सभी पदार्थ चारो महाभूत ग्रौर चार उपादानभूत, कुल मिलाकर ग्राठ द्रव्यों से बनते हैं, इसलिए एक एक इन्द्रिय द्वारा उनका एक एक विषय ही ग्रहण किया जाता है, सभी एक साथ नहीं । यतप्व जातिपुष्प,

शकर, लकड़ी, कम्बल आदि आत्मा या स्वयं के प्रत्यक्ष हैं, ऐसा कौन तत्वज्ञानी कहेगा? (३०२) यदि रूप मात्र के देखने से सम्पूर्णा ग्रहष्ट घट देखा जा सकता है तो ग्रदृष्ट घट से दृष्ट रूप क्या ग्रदृष्ट नहीं हो सकता ? ग्राठ द्रव्यों का उगदान स्वरूप होने पर भी घट विषय में यदि एक द्रव्य रूप देखने से सम्पूर्ण ( घट ) को देखे जाने की कल्पना की जासकती है तो एक रूप में प्रवस्थित वह रूप ग्रवशिष्ट सात द्रव्यों के द्वारा क्या ग्रदृष्ट नहीं कहा जा सकता । इसलिये रूप का ही नहीं, घट का भी प्रत्यक्षत्व नहीं होता (३०३)। क्योंकि उस रूपका पर, अपर भ्रीर मध्यम श्रंश होता है। श्रनीरिसत गन्धादि से सम्बन्धित के ₁ल रूप का प्रत्यक्षत्व उसके पर, ग्रपर श्रीर मध्यम श्रंश के देखने मात्र से नहीं कहाजासकता। क्योंकि उन पर, ग्रपर ग्रौर मध्यम ग्रंशों के भी पर. ग्रपर भीर मध्यम श्रंश होंगे। फिर उनके भी अन्य श्रंश होंगे, श्रीर उन श्रंशों के भी श्रन्य श्रंश होंगे। इस प्रकार रूप परमारग्रु के श्रन्तिम भाग तक रहेगा (३०४)। यदि आप रूप मात्र के देखने से घट का प्रत्यक्षत्व मान बैठेंगे तो ग्रग्त का भो उसके पहले, पीछे ग्रीर दिगंश भेद से तथा पर, ग्रपर ग्रीर मध्यम ग्रंग भेद से झंश मानना पड़ेगा। पर श्रर्ग्त के अंश माने नहीं जाते । यदि पहले, पीछे के श्रंश भेद से श्रर्गु श्रंशवान माना जाय तो घट के समान उसकी भी परमार्गुत्व हानि हो जायगी अर्थात् अरग्नु को फिर अरग्नु नहीं कहा जा सकेगा। अतएव घटका प्रत्यक्षत्व सम्भव नहीं है। द्रव्याष्टक के साथ में निश्चित रूप से रहने वाले चतुर्महाभूत से निर्मुक्त रूप उपलब्ध नहीं होता। रूपायतन से निर्मुक्त रूप हेनु नहीं होता । रूपायतन चक्षु इन्द्रिय द्वारा ग्रहगा है परन्तु रूपहेतु शरीरेन्द्रिय द्वारा ग्रह्य है। इसलिए यदि 'रूप हेतु है' यह किसी स्वरूप से सिद्ध होता है तो रूप भी स्वरूपत: सिद्ध हो जायगा। रूपहेत्र का रूपादि सिद्ध होने पर उसका भेद होना भी संभव नहीं। इसलिए रूपहेतु के ग्रभाव होने पर निर्हेतुक रूप भी सिद्ध नहीं होता। यदि अभेदरूप में अवस्थित होने के कारण रूप हेतू के रूप का होना माना जाय तो भी संभव नहीं क्योंकि ऐसा मानने पर रूपहेतु श्रीर उसका फल दोनों का ग्रहण चक्षु इन्द्रिय द्वारा होना चाहिए। पर यह संभव नहीं, क्योंकि प्रत्येक इन्द्रिय के विषय और लक्षण भिन्न होते हैं (३०८) । यदि द्रष्टव्यत्व प्रयोजन निरर्थक है तो यहाँ द्रष्ट पदार्थ को देखकर उसके द्रष्ठव्य स्वरूप की कल्पना की जाती है या ग्रद्दष्टव्य स्वरूप की। यदि द्रष्टव्य स्वरूप की कल्पना की जाती है तो उस कल्पना से लाभ क्या ? जिस दर्शन रूप प्रयोजन से वह कल्पना की जाती है उसके बिना भी उसका सद्भाव है ही तब फिर कल्पना का प्रयोजन वया ? यदि अद्रष्टव्यभूत स्वरूप की कल्पना की जाती है, तो वह भी युक्त नहीं।

क्योंकि द्रष्टव्यत्व प्रसंग से उत्पन्न होने वाले द्रष्टव्यत्व स्वरूप के साथ इस अद्रष्टव्यत्व स्वरूप का विरोध होता है स्रौर यह विरोध होने से पदार्थ का द्रष्टव्यत्व बन नहीं सकता । ग्रतएव जिस तरह द्रष्टव्य भ्रौर श्रद्रष्टव्य घट का सर्वथा द्रष्टव्यत्व हो जाना युक्त नहीं भ्रोर जाति की सम्भावना समाप्त हो जाती है, उसी तरह अटट्टव्यभूत ( असद्रूप ) घट की कल्पना करना ठीक नहीं है ( ३१० )। रूपादिक ग्रथों को तभी प्रत्यक्ष माना जा सकता है जब उनमें इन्द्रियों को जानने की शक्ति हो । परन्तु यह शक्ति उनमें नहीं है । क्योंकि चक्षुरादिक पाँचों इन्द्रियां सामान्यतः भौतिक मानी जाती हैं। भ्रौर उनका कार्य विषय भेद से पृषक् है। जैसे चक्षु से रूप ही देखाजा सकता है, शब्द नहीं सुनाजासकता। कान से भी शब्द सुना जा सकता है, रूप नहीं देखा जा सकता है. इप्रतएव श्रार्यदेव ने कहा है उपपत्ति विरुद्ध कार्य होने से चक्षुरादिक इन्द्रियों की स्वरूप कल्पना कैंसे की जासकती हैं? भौतिकत्व के समान होने पर भी विषय ग्रहण भेद मानना ठीक नहीं । चक्षुरादिक इन्द्रियों का सद्भाव विषयग्रहण से अनुमानित होता है । इसलिए इन्द्रियों का सद्भाव होने से विषयों का प्रत्यक्षत्व कहना ठीक नही । यदि इस तरह से चक्षुरादिक इन्द्रियां न हों तो इन इन्द्रियों की कर्मविपाक स्वरूप की व्यवस्था कैसे हो ? क्या हम लोगों के द्वारा इन इन्द्रियों का विपाकस्वरूप रोका जा सकता है ?

> भौतिकमक्षि कर्र्णश्च दृश्यतेऽक्ष्णा परेरा न । नूनं कर्मविपाकं तदचिन्त्यमुक्तवान्मुनि ॥ चतुःशतक ३११ ।

दर्शन से पहले चक्षुविज्ञान नहीं होता क्योंकि चक्षुरिन्द्रिय के दर्शनाधिपति प्रत्यय का अभाव होता है। यदि दर्शन के बाद वह ज्ञान माना जाय तो ज्ञान निरथँक हो जायगा। यदि ज्ञान के बिना ही चक्षु से पदार्थ का दर्शन होने लगे तो विज्ञान की कल्पना करना व्यर्थ होगा। ज्ञान थ्रौर दर्शन दोनों का एक साथ उद्भव होता है, इस तरह की तीसरी कल्पना करना भी ठीक नहीं, क्योंकि इस प्रकार के दर्शन से दर्शन क्रिया निर्श्वक हो जायगी। विज्ञान थ्रौर दर्शन के एक साथ होने पर जिस दर्शन के साथ विज्ञान समान काल में होता है, उस दर्शन के प्रधीन वह विज्ञान होता है, ऐसा कहना भी ठीक नहीं। एक साथ उत्पन्न होने वाले गाय के बायें, दायें सींग एक दूसरे के प्रधीन माने जायं, यह सम्भव नहीं। उसी तरह दर्शन के साथ उत्पन्न होने वाला विज्ञान दर्शन के प्रधीन नही होता। अतएव दर्शन निरर्थक ही है। इस प्रकार जब विज्ञान का होना सम्भव नही तो उसके होने से चक्षुरादिक इन्द्रियों का सद्भाव कैसे सम्भव है ? उनका सद्भाव नहीं हो सकता (३१२)। यदि चक्षु प्राप्तकारी (सन्निकर्ष) होकर विषय को जानना है तो पलक मात्र गिराने के भीतर चन्द्र तारे ग्रादि पदार्थों को नहीं ग्रहण किया जा सकता । गतिमान के ग्रर्थ देश का उपग्रहण ग्रीर समान काल में उत्पन्न होने दाले विप्रकृष्ट (दूरवर्ती) विषय का ग्रहण ठीक नहीं । क्योंकि वहाँ गति काल की भिन्नता है । पलक मात्र गिराने से समोपवर्ती पदार्थ के समान विदूरवर्ती पदार्थ भी देखे जाने चाहिए, ऐसा मानना ग्रयुक्त है । यदि चक्षु प्राप्तकारी होता तो श्रत्यन्त श्रम्यास करने पर भी ग्राखों में लगा हुमा काजल दिख जाना चाहिए, पर यह सम्भव नहीं । ग्रतएव चक्षु प्राप्यकारो नहीं (३१३)। यदि चक्षु जाकर रूप को देखता है तो क्या देखकर उस स्थान तक जाता है या बिना देखकर ? यदि चक्षु रूप को देखकर उस रूप के स्थान पर जाता है तो गये हुए उस चक्षु के गमन से क्या लाभ ? विषय (पदार्थ) को देखने के लिए चक्षु का गमन हुग्रा था ग्रीर वह विषय पहले ही पूर्व स्थान से देख लिया गया है तब उस गमन से कोई प्रयोजन नहीं । यदि बिना देखे ही चक्षु गमन करता है तो निथम से द्रष्ट विषय का दर्शन नहीं प्राप्त होता । ग्रन्था भी बिना देखकर इष्ट स्थान पर जाता है । उसे ग्रद्दष्ठव्य पदार्थ का दर्शन निश्चित रूप से नहीं होता (३१४)।

> पश्येच्चक्षुश्चिराद्दूरे गतिमद्यदि तद्भवेत् । म्रत्यभ्यासे च दूरं च रूपं व्यक्तं न तच किम् ॥ ३१३ । गतेन न गुराः कश्चिद्रूपं दृष्ट्वाक्षि याति चेत् । द्रष्टव्यं नियमेनेष्टमिति वा जायते वृथा ॥ ३१४ ॥

जो चक्षु, ओत्र (कान) ग्रीर मन को ग्रप्राप्तविषयी मानते हैं, उनके प्रति ग्रायंदेव कहते हैं कि प्राप्तकारिता मात्र प्रतिषेधपरक होने से ग्रागम का कोई विरोध नहीं। जहाँ कही विधि की प्रधानता होती है, उसका विरोध नहीं होता। जहाँ कही प्रतिषेध की प्रधानता होती है, वहाँ विरोध नहीं होता। इसलिए यहां पर विधि के ग्रसम्भव होने पर प्राप्तकारिता प्रतिषेध मात्र से ग्रप्राप्तविषयपने की व्यवस्था की जाती है। विधिमुख से तो ग्रप्राप्तविषय में कल्पना करने वाला चक्षु यहीं स्थित होकर सम्पूर्ण जगत को देव ले। जिसकी गति नहीं, उसके लिए दूर से क्या मतलब ? इससे समीपवर्ती पदार्थ भी गमन किए बिना ही द्रष्टव्य है ग्रीर दूरवर्ती पदार्थ भी। इस प्रकार से दूर होने पर भी कोई विशेषता नहीं। जब गमन किये विना ही देख लिया जाता है तो समीपवर्ती के समान दूरवर्ती पदार्थ भो देख लेना चाहिए। ग्राव्रुत (ढके हुए) पदार्थ पर जाने से गमन का प्रतिबन्धक होने के कारणा ग्राव्रुत पदार्थ नहीं देखा जाता, यह ठीक (१७२)

है। पर जब बिना गये ही पदार्थ देखा जा सकता है तो गमन का प्रतिबन्ध न होनेपर ग्रनावृत के समान ग्रावृत पदार्थ का भी दर्शन हो जाना चाहिए (३१४)। जैसा चम्यक, मल्लिकादि फूलों में सुगन्धि पहले उन्हीं में रहती है, बाद में उनके सम्पर्क से तेलादि में वह सुगन्धि पहुँचती है। जैसे ग्रग्निमें उष्णता स्वतः ग्रवस्थित है, उसके सम्पर्क से बाद में दूसरे में पहुँचती हे। इसी प्रकार यदि चक्षु का देखना ही स्वभाव है तो उसका स्वयं में देखना पहले होना चाहिए । फिर चक्षुका ग्रहण चक्षु से ही क्यों नहीं होता ? पदार्थों के स्वभाव का मूलतः स्वयं में रहने से चक्षू का ही ग्रहण हो जाना न्यायसंगत हैं, परन्तु चक्षु ग्रपते त्राप को नहीं देखता, तब फिर पत्थर ग्रादि के समान दूसरे पदार्थ का भी दर्शन होना इसे सभव नहीं है (३१६) । चक्षु का विज्ञान नहीं होता क्योंकि वह (चक्षु) पदार्थको जानता नहीं। जानता इसलिए नहीं, कि उसका जानना स्वभाव नहीं। क्योंकि चक्षु भौतिक है। उसके जड़ होने से पदार्थ के जानने की संभावना ही नहीं होती । इस प्रकार से चक्षुका ज्ञान नहीं । श्रीर न विज्ञान का दर्शन होता है, क्योंकि विज्ञान का काम जानना हैन कि देखना। यदि विज्ञान का काम देखना हो तो विज्ञान का सद्भाव रहने से उसका भी रूपदर्शन होना चाहिए। पर होता नहीं है। रूप का न विज्ञान होता है श्रोर न दर्शन होता है। विज्ञान इसलिए नहीं होता कि रूप का स्वरूप विज्ञान नहीं है। दर्शन इसलिए नहीं होता कि उसके रूप को देखा नहीं जा सकता। भ्रीर जब ये परस्पर एक दूसरे से भिन्न हैं तो उसकी स।मग्री होने पर भी रूप नहीं देखा जाता। पदार्थ देखने के कारएा स्वरूप म्रांखों के न होने से जिस तरह ग्रंधा व्यक्ति पदार्थ नहां देख पाता उसी तरह इन्द्रिय रूप श्रीर विज्ञान परस्पर मे विकल होने से पदार्थ का देखा जाना नहीं बनता । इस प्रकार जब पदार्थ देखा नहीं जाता तो कौन तत्त्व-ज्ञानी यह कहेगा कि पदार्थ देखा जाता है ? अर्थात् कोई नहीं ( ३१७ )।

जैसे तत्वज्ञानी रूप नहीं देखते उसी तरह शब्द भी नहीं सुनत । रुपदर्शन के समान शब्दश्रवण भी असम्भव है । यदि शब्द सुना जाता है तो वह कान को (श्रवर्णदेशको) स्पर्शं कर सुना जाता है या बिना स्पर्शं किये ही ? यदि स्पर्शकर (सम्प्राप्त) सुना जाता है तो वह कान के पास जाकर शब्द करता है या नहीं । यदि शब्द करता है तो वक्ता होने से देवदत्त के समान यह शब्द भी नहीं होता । यदि न बोलते हुए जाता है तो निःशब्द हाने के कारएा 'यह सब्द है' ऐसा विश्वास किसे होगा । शब्द का जब ग्रहण नहीं होगा तो उसका अस्तित्व भी मानना ठीक नहीं (३१८) । राब्द्सन्निकर्षत्व — यदि श्रोत्रेन्द्रिय के स्थान को प्राप्त होकर शब्द ग्रहण किया जाता तो उसका ग्रादि भाग किसके द्वारा ग्रहण किया जाता । प्राप्तिग्राही होने से शब्द के श्रादि भाग का ग्रहण नहीं होता । दूसरी इन्द्रियाँ भी उसे ग्रहण करने में समर्थं नहीं है । इस प्रकार किसी के द्वारा भी इसका ग्रादि भाग ग्रहण नहीं किया जाता । श्रौर फिर श्रग्राह्यमाल होने के कारण 'यह शब्द ही नहीं होता' ऐसा उमफना चाहिए । इसके ग्रतिरिक्त प्रथम तो शब्द का ग्रहण नहीं होना चाहिए । श्रागे यदि शब्द का ग्रहण होता है तो गन्धादि का भी ग्रहण होना चाहिए । परन्तु गन्धादि का ग्रहण होता नहीं, इसलिए शब्द प्राप्तकारो नहीं है ॥ १९ ॥

मानस सन्निकर्षत्व----यदि चित्त विषयदेश ( पदार्थ स्थान ) को जाकर विषय को जानता है, ऐसी कल्पना की जाय तो यह भी उचित नहीं। यह चित्त विषयदेश को इन्द्रियसहित जाता है या ग्रकेला जाता है ? इन्द्रियसहित तो जाता नहीं, क्योंकि इन्द्रियाँ सदा देह में ही रहती है। उनके चले जाने पर देह के निरिन्द्रिय हो जाने का प्रसङ्ग बपस्थित हो जायगा। यदि श्रकेला जाता है तो इन्द्रियों से वियुक्त होकर चित्त जाकर भी क्या करेगा। इन्दियों से वियुक्त हो जाने पर चित्त में रूपादि दर्शन की सामर्थ नहीं रह जाती । अन्यथा अन्धों को भी दर्शन का प्रसंग उपस्थित हो जायेगा। इसके बाद भी कोई किसी प्रकार विषयदेश के गमन से अर्थोपलब्धि की कल्पना करें तो भी अर्थज्ञान का अन्त न हौने से पूर्व दोष दर नहीं किय। जा सकता । ऐसा होने पर यह जीव क्या सदा श्रभनस्क नहीं रह सकता ? हर समय प्रचिन्तक ही श्रात्मा प्राप्त होती है । ग्रचिन्तक के ग्रात्मत्व होना संभव है, ऐसा नहीं कहा जा सकता । ग्रन्यथा स्तम्भ श्रादि के भी ग्रात्मा होने का प्रसङ्ग श्रा जायगा। इस तरह से विचारवानों के इन्द्रियविषय भ्रौर विज्ञानों का सद्रूप होना ग्रसम्भव है, ग्रतएव उनकी स्वरूप सिद्धि होती तो स्पष्टतः यथास्थित स्वरूप से उसकी प्राप्ति होती। पर श्रसिद्ध है । यदि इनकी स्वरूप सिद्धि प्राप्ति उसकी होती नहीं । इसलिए स्वरूप-शन्यता की सिद्धि हो जाती है ॥३२१॥

यहां चक्षु रूप के कारए चक्षुविज्ञान को उत्पन्न कर वह इन्द्रिय पदार्थों के साथ निरुद्ध हो जाता है। उसके निरुद्ध हो जाने पर जो पहले देखा गया पदार्थ है, वही बाद में मन के द्वारा ग्रहए कर लिया जाता है। ग्रसन्निहित पदार्थ का ग्रहएा मरीचिका के समान होता है। यद्यपि मरीचिका में थोड़ा-सा भी जल नहीं होता तो भी हेतु-प्रत्यय होने पर जलाकार संज्ञा प्रवर्तित हो ही जाती है। इसी प्रकार ग्रविद्यमान स्वरूप के हेन पर भी पहले ग्रहण किये गये पदार्थ में मरीचिका के समान जो विज्ञान उत्पन्न होता है वही सभी पदार्थों की व्यवस्था में कारणभूत हो जाता है। सभी पदार्थों की व्यवस्था में कारण भूत होने से ही उसे संज्ञास्कन्ध कहा गया है। क्योंकि संज्ञाविशेष का प्रयोग इसी तरह से किया जाता है। इसी संज्ञा से सभी पदार्थों की व्यवस्था जाननी चाहिए। स्वभाव का पदार्थ स्वरूप निबन्धन सर्वथा युक्तियुक्त नहीं है। ३२२ ॥

कायेन्द्रिय के द्वारा ग्राह्य होने के कारण महाभूत अवएा बाह्य हैं। उनसे चक्षु से उत्पन्न होने वाला रूप भीर श्रवएा से उत्पन्न होने वाला शब्द उत्पन्न होता है। यह बहुत बड़ा म्राश्चर्य है। इस प्रकार घ्राए। दि के विषय में भीर चक्षु ग्रादि के विषय में भी समफना चाहिए। प्रथवा इन्द्रियों की यह ग्रर्थगति ग्राश्चर्य उत्पन्न करने वाली नहीं है। यदि केवल इन्द्रियों की हीं ग्रर्थगति में वह वैचित्र्य होता तो यह ग्राश्चर्यास्पद है। परन्तु जब यथोक्त न्याय से संसार के विद्वानों को इन्द्रजाल के समान विस्मय उत्पन्न करने वाला हो तब यह ग्रश्चर्य नहीं, क्योंकि किसी ग्रसम्भव पदार्थ के उत्पन्न होने पर ग्राश्चर्य होता है। सभी जगह उसका समान रूप नहीं होता। ग्रग्नि की उष्णुता ग्रश्चर्य उत्पन्न करने के लिए नहीं होती । ३२४ ॥

भ्रतएव भ्रनि श्चित स्वरूप होने के कारण जैसा प्रत्यय (कारएा) हुआ वैसा-वैसा विपरिवर्तमान होने के कारएा विद्वानों को भ्रलातचक्र, निर्वाएा, स्वप्न, माया, जल, चन्द्र, धूमिका, प्रतिघ्वनि, मरीचिका श्रौर मेघ के समान संसार को निःस्वभाव समफता चाहिए।

```
ग्रलातचक्रनिवर्माणस्वप्नमायाम्बुचन्द्रकैः ।
धूमिकान्तःप्रतिश्रुत्कामरीच्यप्रेः समो भवः ॥ ३२५ ॥
```

आपत्तमाह प्रतिषेध—प्रतीत्यसमुत्पन्न श्रोर परस्पराश्रित भाव निःस्व-भाव है। यदि किसी पदार्थ के उतान्न होने पर कहीं किसी प्रकार की पराधी-नता नहीं होती तो इस अपराधीन—स्वतन्त्र पदार्थ के स्वय हो व्यवस्थित होने के कारण अस्तित्वकी कल्पना स्वभावतः युक्तिसंगत है। परन्तु ऐसा संभव नहीं कि जिसका हेतु-प्रत्ययों से जन्म हो श्रोर उसको पराधीनता न हो। यदि ऐसा नहीं मानते तो फिर यह स्वीकार करना पड़ेगा कि कोई पदार्थ अहेतुक भी उत्पन्न होता है। श्रोर इस प्रकार निर्हेतुक के प्रसंग से किसी पदार्थ का कोई स्वरूप नहीं। श्रतएव यह भी मानना होगा कि किसी का कोई स्वभाव नहीं ॥ ३२६ ॥ घट भी स्वभावतः सिद्ध नही होता । यदि घट नामका कोई पदार्थ होता तो वह नेत्र द्वारा ग्र ह्य होने से रूप से ग्रभिन्न माना जाता. परन्तु रूप श्रीर घट दोनों में एकता नहीं । रूप श्रीर घट दोनों में एकता होनी तो जहाँ रूप होता वहीं घट होता । इस तरह सर्वत्र रूप में घट हो जाता । पाकज गुएाकी उत्पत्ति होने पर रूपका विनाश होनेपर घटका विनाश हो जाता । परन्तु ऐसा होता नहीं । इसलिए रूप ही घट है ऐसी एकता नहीं कही जा सकती ।

इस दोष को दूर करने के लिए यदि यह माना जाय कि घट रूप से पृथक् होकर रूपवान, है। जैसे मर्थान्तरभूत गायों से देवदत्त गायों वाला माना जाता है तो यह भी अयुक्त है क्योंकि रूपवान घट रूप से पृथक् नहीं है। यदि घट रूप से पृथक् होता तो वह रूप के बिना ग्रहण किया जाता। गायों से पृथक् होकर देवदत्त ग्रहण नहीं किया जाता। इसी प्रकार घट भी रूप बिना ग्रहण नहीं किया जाता। इसलिए रूप के बिना घट नहीं है। जब रूप के बिना घट नहीं है तो ग्रविद्यमान होने पर रूप सहित कैसे ग्रहण किया जाता है ? आविद्यमान वन्ध्या9त्र गोमान नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार घट रूपवान है ऐसा भी कहना युक्त नहीं, अन्यत्व के अपसम्भव होने से ही रूप आरेर घट दोनों की आधार ग्राघेयकी कल्पना की भी सिद्धि नहीं होती। इसलिए कहा है—घट में रूप नहीं आरेर रूप में घट नहीं।

रूप ग्रौर घट में ग्रन्यत्व होने पर घट में रूप है, ऐसा कथन कुगड में दथि के समान होगा। रूपमें भी घट है ऐसा कथन कट में देवदत्त के समान होगा। परन्तु यह संभव नहीं। भतएव घट स्वभावतः नहीं है। जिसका स्वभाव नहीं होता वह ग्रलातचक्र के समान स्वभावसे शून्य होता है। जिस प्रकार घट स्वभावतः नही है उसी प्रकार समस्त पदार्थ मी स्वघावतः शून्य हैं ऐसा स्वीकार करना चाहिए।

> रूपमेव घटो नैक्यं घटो नान्योऽस्ति रूपवान्। न विद्यते घटे रूपं न रूपे विद्यते घटः । ३२७॥

भाव घट में सत्ता के योग से द्रव्य सत् कहना भी ठीक नहीं क्योंकि घटादि द्रव्यों में अनुप्रवृत्तिलक्षण होने से भाव समामान्य है प्रौर व्यवृत्तिलक्षण होने से घट विशेष है । यदि उन दोनों की विलक्षणता से भाव प्रौर घट में देखकर भाव से घट पृथक् माना जाता है तो इसी प्रकार विलक्षणता से भाव भी घट से पृथक् क्यों नहीं हो जायगा । भ्रौर फिर भ्रन्यबुद्धिघ्वनि प्रवृत्तिनिमित्तक भ्रन्यत्व म्रौर मनुप्रवृत्ति लक्षण की कल्पना नहीं होनी चाहिए, क्योंकि विलक्षणता से ही मन्य बुद्धिघ्वनि प्रवृत्ति की सिद्धि हो जाती है । ( १७६ )

यदि दूसरे ग्रन्यत्वकी कल्पना की जाय तो फिर भाव ग्रीर घटमें विलक्षणता को म्रपेक्षा से म्रन्यत्व नहीं होगा । इसीलिए कहा है--दोनों में विलक्षणता देखकर भाव से घट पृथक् माना जाना चाहिए । परन्तु यह ठीक नहीं I जिस प्रकार भाव मनुप्रवृत्तिनक्षिएक होनेसे घट से पृथक् है उसी प्रकार से म्रन्यत्व भी **ग्रनुप्रवृत्तिलक्षणक होने से घट से प्रथक है । उस ग्रन्यत्व की ग्रन्यबुद्धिष्वनि की** प्रवृत्ति का क रण दूसरा है नहीं। यदि होता तो श्रन्यत्वों में श्रपर्यवसान दोष हो जाता । तभी श्रन्यत्व के बिना ग्रन्यबुद्धि ग्रन्यत्व में होती है । इसी प्रकार <mark>ग्रन्यत्र भ</mark>ी सम्भावना कर लो जानी चाहिए । श्रतएव ग्रन्यत्व की ग्रकिञ्चित्कर कल्पना व्यर्थ है। ग्रन्यत्व के न होने पर कहीं से किसी का भी ग्रन्यत्व नहीं होता। ग्रौर भी ऐसा विचार किया जाता है कि किस प्रकार की सत्ता का ग्रन्यत्व के साथ योग हो । वह योग ग्रन्यभूता का है ग्रथवा ग्रनन्यभूता का । यदि ग्रन्यभूता का हे तो ग्रन्यत्व के साथ योग (सम्बन्ध) व्यर्थ हुग्रा । ग्रौर यदि भ्रनन्यभूता का है तो विरुद्ध अन्यत्व के योगसे योग प्राप्त नहीं होता । अन्यत्वके ग्रभाव से घट से भाव पृथक् है यह युक्तियुक्त नहीं । फिर लोक में विपर्यास को प्रमाणित कर घटत्व रूप ही सद्बुद्धिव्वनि प्रवृत्तिनिमित्तक होने से भाव है ऐसी पदार्थ के भेद से यदि एक घट नहीं होता तो घट भी एक नहीं होता । जैसे एकत्व रूप एक संख्या घट नहीं है वैसे ही द्रव्यत्व रूप से अपनेक संख्या के पृथक्भूत होने से घट भी एक नहीं होता, क्योंकि वह द्वित्वमय रहता है। श्रौर इस घट के एक रूप की एक संख्या परिकल्पित होती है ग्रथवा ग्रनेक रूप की ? यदि एक रूप की एक संख्या परिकल्पित होती है तो एकत्व कल्पना व्यर्थ ही है । श्रीर यदि <mark>अनेक रूप क</mark>ी एक संख्या परिकल्पित होती है तो भी विरुद्ध होने से अयुक्त ही है । म्रतएव लोक में घट स्वरूप की ही म्रविद्यमानता रहते हुए निहितार्थान्तर की एकत्व कल्पना जाननी चाहिए । फिर गुण द्रव्याश्रयी हैं ऐसा मानकर एकत्व के योग से घट हो एक होता है न कि एकत्व घट होता है।

पदार्थ को जो लम्बाई ग्रीर विस्तार होगा, रूप भी उसी लम्बाई ग्रीर विस्तार वाला होगा। ऐसा प्रतिवादी यदि स्वीकार करते हैं तो पदार्थ के छोटे बड़े ग्राकार के ग्रनुसार रूप भी छोटा बड़ा होना चाहिए। तब फिर द्रव्य के समान रूप को भी छोटा बड़ा स्वीकार करने में क्या बाधा है? रूप और गुण दोनों एक हैं। रूप का ग्रग्गुत्व ग्रीर महत्व दोनों गुएा में ही है। ग्रीर गुएा में गुएा का सन्निवेश हो नहीं सकता ऐसा हमारा सिद्धान्त है। यद्यपि द्रव्य ग्रीर रूप का परिमाएा एक होगा फिर भी सिद्धान्तविरोध के भय से रूप का ग्राणुत्व महत्व स्वीकार नहीं किया जा सकता। सिद्धि नहीं होतो। व्यावृत्ति मात्रसे वस्तुस्वरूप का निर्धारण करना संभव नहीं है। गुरा मात्र रहने से घट नहीं कहा जाता। घट तो तभी है जब उसमें गुरा के साथ छोटे बड़े रूपादिक भी हों। सत्ता भी द्रव्य गुरा कर्म में सामान्य होने से घट नहीं होता। संख्या प्ररापु, महत् रूपादिकों से यह पृथक् है थ्रीर यह इसका स्वभाव है ऐसी व्यवस्था करना संभव नहीं। इस प्रकार जहाँ प्रतिपक्ष में लक्षरा से भी लक्ष्य रूप घट स्वरूप की सिद्धि नहीं होती वहाँ पक्षान्तर में संख्यादि से पृथक् सिद्ध स्वरूप से घट भाव का ग्रस्तित्व सिद्ध नहीं होता। ग्रतएव घट की स्वभावशून्यता सिद्ध हो जाती है। शरीरे-न्द्रिय को ग्राह्यता स्पर्श है। जिसे स्पर्श होगा वह स्पर्शवान् है। स्रष्टव्य ही कायेन्द्रिय से प्रहरा किया जाता है। इसलिए स्पर्शवान् है। उस स्पर्शवान् से श्रस्पर्शवान् ( स्पर्शहीन ) रूप, रस, गन्धों का संयोग सम्भव नहीं। यह वैसे ही संभव नहीं जैसे घट का सम्बन्ध ग्राकाश से नहीं हो सकता। जब रूपादिकों का सम्बन्ध नहीं हो सकता तो परस्पर स्पर्श करने वाजे रूपादिकों से विशेष समुदाय रूप जो घट कहा है वह युक्तिसंगत नहीं (३३३)।

रूपार्टिक समुदाय रूप घट का प्रत्येक रूपादिक अवयवभूत होने के कारग्र घट संज्ञक नहीं होते । घट अवयवी है श्रीर रूपादिक अवयव हैं । अवयव होने के कारग्र रूप को घट नहीं कहा जा सकता । श्रीर जैसा रूप है वैसे हो गन्धा-दिक हैं ।

रूप चूँकि अवयव है इसलिये उसना आधारभूत कोई अवयवी भी होगा क्योंकि अवयवी के बिना अवयव नहीं हो सकता। इसके उत्तर में आचार्य कहते हैं कि घटत्व के अभाव में रूपादिकों का कहाँ से कौन अवयवी होगा। रूपादि के बिना अवयवी जाना ही नहीं जा सकता। जिसका स्वरूप अज्ञेय है उसे असत् होने के कारएा अवयवी नहीं कह सकते। जब अवयवी नहीं तब अवयवत्व होने पर भी रूप के होने की सम्भावना नहीं। इस प्रकार अवयव और अवयवी दोनों नहीं हैं।

रूपादिकों का समुदाय रूप घट नहीं है। क्योंकि समस्त रूप रूपस्कन्ध का रुमूह मात्र है। ग्रतएव रूप, गन्धादिक भी रूप कहे जाते हैं। वे रुप घट के समान पटादिकों में भी हैं। घटादिका भेद होने पर भी वे स्वलक्षण में व्यभि-चरित नहीं होते। क्योंकि सभी जगह समान लक्षण हैं। तब एक रूप का जैसे घटत्व रूप में ग्रवस्थान है वैसे ही पटादि सम्बन्धित ग्रन्य रूपका भी घटत्व के साथ सम्बन्ध क्यों नहीं होगा ? घट में ग्रवस्थित रूपादि के समान लक्षण के ग्रभेद से उस रूप का भी घटत्व के रूप में ग्रवस्थान युक्तिसंगत ही है। ( १७८ )

यदि कपालों के कारण घट की सिद्धि होती है तो इन कपालों की सिद्धि किस कारण से होगी। वे स्वभावतः सिद्ध तो कहे नहीं जा सकते अन्यया निर्हेतुकत्व का प्रसंग उपस्थित हो जायगा। यदि उनकी सिद्धि में अन्य कोई कारण मानते हैं तो कपालों की स्वरूपतः सिद्धि नहीं हो सकती। क्योंकि उनका भी अन्य शर्करिका (धूलि आदि) आदि के कारण अस्तित्व दिखाई देता है। इस प्रकार जिन कपालों की सिद्धि स्वतः नहीं है वे और दूसरे की सिद्धि में कैसे सहायक हो सकते हैं। अतएव घट अस्तित्व विहीन है। यह जो घट प्रतिषेधक विधि है यही सभी कार्यों की असिद्धि (आस्तित्व विहीनता) को सिद्ध करने में उपयोगी है।

> घटः कारणतः सिद्धः सिद्धं कारणमन्यतः। सिद्धिर्यस्य स्वतो नास्ति तदन्यज्जनयेत्कथम् ॥ ३३५ ॥

समुदित रूपादिक समुदाय रूपमें अवस्थित होने पर भी अपने-अपने स्वरुपका परित्याग नहीं करते । तब जिस प्रकार रूप की समुदायावस्था में स्वरूप का परित्याग न होने से ग्रन्ध की उत्पत्ति नहीं होती उसी प्रकार अनेकाश्रित समूह का एकत्व भी सिद्ध नहीं होता । क्योंकि वह समुदाय रूपादिकों से पृथक् नहीं है श्रौर वे रूपादिक परस्पर में ही विभक्त होते रहते हैं। रूपादिकों से अव्यतिरिक्त समुदाय घट के समान एक कैंसे हो सकता है । जैसे लक्षणों से अपृथक् होने के कारण घट भी एकता नहीं होती ऐसा कहाँ है । वैसे ही लक्षणों से अपृथक् रहने के कारण समूह की एकता सिद्ध नहीं होती । इस प्रकार घट के समान रूप के समूह की एकता सिद्ध नहीं (३३९) ।

जैसे महाभूतों में एकत्व नहीं होता क्योंकि उनके अतिरिक्त दूसरों का भी सद्भाव रहता है। इसी प्रकार भूतों से उत्पन्न होने वाले का भी अस्तित्व नहीं क्योंकि भूतों के बिना अहेतुकत्व का प्रसंग उपस्थित हो जायगा। चित्त के बिना चित्त से उत्पन्न होने वाले धर्म उत्पन्न नहीं होते और न चित्त से उत्पन्न होने वाले धर्मों के बिना चित्त होता है। वैसे ही जात्यादि लक्षणों के बिना रूपादिक लक्ष्य नहीं होता। और न लक्ष्य के बिना निराश्रय लक्षणा होता है। इस प्रकार जब किसी भी एक पदार्थ की ही सिद्धि नहीं होती तब समुदित पदार्थों की सिद्धि कहाँ संभव है? (३४४)

एकरव, ग्रन्यत्व, उभय, नोभय इन एकरवादि पक्षों में सत्, ग्रसत् म्रादि उपलचित दूषरा नियोजनीय है। सत्कार्यवादी का पक्ष है कि कार्य श्रौर काररा दोनों में एकरव है। उसके दर्शन में ग्रपने काररा से व्यवस्थित सत्कार्य विपरि- रणामी हो जाता है। क्योंकि ग्रसत्कार्य का किया जाना सम्भव नहीं। यदि कार्य ग्रसत् रूप से उत्पन्न होता तो सभी पदार्थों से सभी पदार्थ उत्पन्न हो जाते। परन्तु ऐसा होता नहीं। दूध ग्रादि से निश्चित (प्रतिनियत) दधि ग्रादि की ही उपलब्धि होती है। वादी के पक्ष में कार्यकारण में एकत्व मानने से सत् ही कार्य उत्पन्न होता है। यह एकत्वपक्ष है। उस एकत्वपक्ष में सत्कार्यवाद से नित्य दूषणा ग्राते हैं। जैसे कहा है—स्तम्भादीनामलङ्कारो ग्रहस्यार्थे निरर्थकः। जिसे सत्कार्यवाद ही स्वीकार है उसके घर के निमित्त स्तम्भादिकों का ग्रलंकार निरर्थक हो जाता है।

जिसके पूर्व उत्पत्ति की जाती है उसका म्रस्तित्व है ऐसा कहना युक्ति संगत नहीं। रुत् का यदि जन्म होता तो उत्पन्न हुए का भी जन्म होता। धर्म (पदार्थ) यदि म्रवृतक है भी तो भी जप, तप और नियम व्यर्थ हा जाते हैं। ग्रतएव कोई भी कार्य सत्कार्य से उत्पन्न नहीं होता। इस प्रकार विद्वानों को सरकार्यवाद में कथित दूषणा एकत्वपक्ष में प्रयुक्त करना चाहिए।

असत्कार्यवादी अन्यत्ववादी हैं जिनके मतानुसार कार्य ग्रौर कारएा में ग्रन्थत्व है। वे मानते हैं कि सत् से उत्पत्ति निरर्थक होती है ग्रौर ग्रसत् ही कार्य उत्पन्न होता है। उनके ग्रन्थत्व पक्ष में भी पूर्वोक्त ग्रसत्कार्यवाद में उप-लक्षित दूषएए ग्रा जाते हैं।

जो कार्य-करएा में एकत्व ग्रौर ग्रन्यत्व दोनों की कल्पना करतें हैं वे सदस-त्कार्यवादी हैं। वे देवदत्तका ग्रात्मत्व व्यवस्थित है ग्रौर ग्रव्यवस्थित है ऐसा मानते हैं। तथा मञ्जरो, केयूर ग्रादियों का सुवर्णाात्मत्व व्यवस्थित है ग्रौर ग्रव्य-वस्थित है ऐसा प्रतिपादन करते हैं। उनके सदसत्कार्यवाद के खण्डन में एकत्व ग्रौर ग्रन्यत्व पक्ष में कथित दूषण उपस्थित किये जा सकते हैं।

जिनके दर्शन में घटादिकों के ग्राभावसे अपने कारणोंके निमित्त ग्रन्यत्व ग्रीर एकत्वादि सद्हेतुक हैं उनका सद्वाद, ग्रसद्वाद के निराकरण द्वारा सत् भी नहीं हाता व ग्रसत् भी नहीं होता । दोनों के न होंने पर नोभय (सदसदादर) नहीं होता । क्योंकि जब सद्वाद ग्रीर ग्रसद्वाद दोनों की संभावना नहीं तव किसके निषेघ से सदसद्वाद होगा ! इस प्रकार क्रमश. सत्कार्यवाद, ग्रसत्कार्यवाद ग्रीर सदसत्कार्यवाद तथा नोभय (न सत्कार्यवाद न ग्रसत्कार्यवाद) यह क्रम है। इसे विद्वद्रगण एत्वादियों में नित्य प्रयोग करें।

> सदसत् सदसच्चेति नोभयं चेति चक्रमः । एष प्रयोज्यो विद्वद्भिरेकत्वादिषु नित्यशः ॥ ३४६ ॥

( १८०)

उनमें सत् का तात्पर्य आत्मा है आरे असत् का तात्पर्य अनात्मा है। सत् और सत् के अभाव से असत् है। इस प्रकार आत्मा भी है और आत्मा के अभाव से अनात्मा भी है। न सत् है और न असत् है। इसका तात्पर्य है— न आत्मा हैन अनात्मा है। और नोभय। अथवा एकत्व, अनेकत्व, उभय और अनुभय।

उनमें पट ग्रीर शुकल में एकत्व है ऐसा जिनका मत है वह सत् है। यह क्रम विषय से ग्रीर काल के लक्ष एा से प्रयोज्य है। विषय से इस प्रकार है— यदि पट ग्रीर शुक्ल में एकत्व है तो जहाँ जहाँ शुक्ल है वहाँ वहाँ पट होना चाहिए ग्रीर जहाँ जहाँ पट है वहाँ वहाँ शुक्ल होना चाहिए। परन्तु जहाँ जहाँ शुक्ल है वहाँ वहाँ पट नहीं है ग्रीर जहाँ जहाँ पट नहीं है वहाँ वहाँ शुक्ल है। तब इस स्थिति में पट ग्रीर शुक्ल में ग्रपेक्षित एकत्व नहीं मिल सकता। क्योंकि विषय का भेद है।

यदि शुक्ल के योग से पट शुक्ल है ऐसा कहा जाय तो इसके उत्तर में आचार्य का यह कहना है कि यदि शुक्ल के योग से पट शुक्ल होता है तो यह पट शुक्ल के योग से शुक्ल लक्षण प्राप्त करता है प्रथवा नहीं। यदि शुक्ल लक्षण प्राप्त करता है तो पट शुक्ल ही होता श्रौर पट का पटत्व नष्ट हो जाता। यदि शुक्ल स्वरूप प्राप्त नहीं होता तो योग होने पर भी पट शुक्ल नहीं होता। अत-एव शुक्ल योग से पट शुक्ल है ऐसी मान्यता निर्देषि नहीं ! पट जैसे शुक्ल नहीं होता वैसे ही पट के जो नील, पीत, रक्त, रक्त पीत, कपिल, कपोत, इष्ण झादि वर्ण श्रौर दीर्घ, हुस्व, कोमल, वठिन इत्यादि विशेष हैं उनसे भी पट श्रन्य ही ( १८१ )

है। इस प्रकार सभी का श्रभाव हो जायगा। श्रौर सभी का श्रभाव हो जाने पर पट का श्रस्तित्व ही नहीं रहेंगा। जैसे पट नहीं होगा वैसे ही समस्त पदार्थ भी नहीं होंगे। क्योंकि गुरा विशेष उनसे भिन्न ही हैं।

जिसका पक्ष नोभय है उसका भी प्रतिषेध संक्षेपतः कहा जाता है। यदि पट ग्रीर शुकल में न एकत्व है ग्रीर न ग्रन्यत्व हैं, इस प्रकार उभय लक्षणों का ग्रभाव है तो शुकल भी शुक्ल ही नहीं होगा ग्रीर ग्रशुक्ल भी नहीं होगा। पट भी पट ही नहीं होगा, ग्रपट (पटाभाव) भीं नहीं होगा। ग्रतएव शुक्ल में जब दोनों लक्षणा ग्रप्राप्त हैं तब शुक्ल ही उसका नाम क्यों है, इब्ल्ए क्यों नहीं ? बात यह है कि चूंकि उसका नाम शुक्ल ही उसका नाम क्यों है, इब्ल्ए क्यों नहीं ? बात यह है कि चूंकि उसका नाम शुक्ल ही, इब्ल्ए नहीं, इसलिए शुक्ल ही है। उभय लक्षाणाभाव वाले उस पटका 'पट' यह नाम क्यों है पट क्यों नहीं ? चूंकि उस पट का 'पट' यह नाम है, घट नहीं, इसलिए पट ही है। इस प्रकार शुक्ल ही ग्रीर पट ही सिद्ध होता है। ग्रवश्य उनमें एकत्व ग्रीर ग्रन्यत्व होना चाहिए। एकत्व होने पर फिर से भी एकत्व प्रतिषेध का क्रम ही कथनोय है। परन्तु ग्रन्यत्व होने पर ग्रन्यत्व प्रतिषेध का क्रम कथनीय है। इस प्रकार सभी पदार्थों का प्रतिषेध ग्रार्यदेव ने प्रतीत्य समुत्याद का तात्पर्य निःस्वभाव माना है ग्रीर उसे स्वप्न सहश शून्यतात्मक तथा ग्रनात्मक कहा है।

> प्रतीत्य सम्भवो यस्य स स्वतन्त्रो न जायते । न स्वतन्त्रमिदं सर्वं स्वयं तेन न विद्यते ॥ ३४८ ॥

सभी संस्कृत पदार्थ प्रतीत्य समुत्पन्न होते हैं। इस प्रकार जिस पदार्थ का समुत्पाद कारण पूर्वक होता है वह स्वतन्त्र नहीं क्योंकि उसकी उत्पत्त हेतु अरीर प्रत्ययों से होती है। इसलिए जिस पदार्थ का अधिनति होता है वह स्वभावतः विद्यमान नहीं। ग्रतएव प्रतीत्य समुत्पन्न पदार्थ का स्वरूप स्वतन्त्र न होने से पदार्थ श्न्यतात्मक हो जाता है। परन्तु इसका तात्पर्य सभी पदार्थों का श्रभाव नहीं है। इसलिए प्रतीत्य समुत्पन्न वस्तु माया के समान है। निःस्वभांव होने से भाव दर्शन विपरीत हो जाता है। इसलिए भाव स्वभाव त्ववादियों के मत में प्रतीत्यसमुत्पादाभाव ग्रौर शाश्वतोच्छेद हिष्टि ये दो दोष उगस्थित हो जाते हैं (३४६-५०)।

यदि संस्कृत का लक्षरण ग्रतिरिक्त होता तो विद्यमान संस्कृत पदार्थ का भी ग्रस्तित्व न होता क्योंकि यह उत्पाद यदि संस्कृत पदार्थ को उन्पन्न करता है तो वह विद्यमान संस्कृत पदार्थ को उत्पन्न करता है या ग्रविद्यमान संस्कृत पदार्थ को ? जिसका पक्ष ग्रसत्कार्य वाद है उसका बीजा वस्था में ग्रंकुर के न होने से हेतु-प्रत्यय सामग्री द्वारा बीज क्षण में ही ग्रॅंकुर उत्पन्न हो जाता। इसलिए उस बादी का "ग्रसदन्ते जायते चेद्" यह पक्ष है। परन्तु ग्रसत् पदार्थ की उत्पत्ति नहीं देखी जाती। ग्रन्यथा खर-विषाणा ग्रादि की भी उत्पत्ति का प्रसंग उपस्थित हो जायगा। इसलिए "तेना सञ्जायते कूतः" कहा है।

असरव कारण है। असरव से असत् पदार्थ की उत्पत्ति नहीं होती। इस दोष के भय से सत्कार्यवाद के अनुसार सत् ही उत्पन्न माना जाता है। ऐसा स्वीकार करने पर प्रश्न उठता है। यदि सत् ही उत्पन्न होता तो वह कहाँ से उत्पन्न होता?

यदि उत्पत्ति के अत्यन्त पूर्व बोजावस्था में ही ग्राङ्कुर की उत्पत्ति की कल्पना की जाती तो उत्पत्ति नहीं होती । क्योंकि सत् का सद्माव है ही । सत् की उत्पत्ति की परिकल्पना करने पर उत्पत्ति की ग्रनवस्था का प्रसंग उपस्थित हो जायगा । अन्तएव सत् की उत्पत्ति नहीं होती (६४१) ।

चूंकि उत्पन्न हुए ग्रंकुर से बीज रूप हेतु नष्ट हो जाता है। इसलिए ग्रसत् रूप से विद्यमान ग्रंकुर बीज से उत्पन्न होता है ऐसी भी माग्यता युक्ति संगत नहीं। जैसे यव, गोधूम ग्रादियों में ग्रविद्यमान धान्याङ्कुर विकार से उत्पन्न नहीं होते उसी प्रकार ग्रविद्यमान विकार से भी धान्यांकुर उत्पन्न नहीं होते। जैसे तेल रूप में परिगामन होने पर तिल नष्ट हो जाता है वैसे ही ग्रंकुर के उत्पन्न होने पर उसका बीज नष्ट हो जाता है। ग्रतएव ग्रसत् पदार्थ उत्पन्न नहीं होता। तथा सिद्ध (उत्पन्न) ग्रंकुर पुनः सिद्ध (उत्पन्न) नहीं होता। इस प्रकार सत् का भी उत्पाद नहीं होता (३५२)।

जब यह श्रंकुर ग्रात्म भाव को प्राप्त हो जाता है तब इसका रूप सिद्ध हो जाता है। इस प्रकार इसको जाति (जन्म) नहीं होती। जब इसका रूप सिद्ध नहीं होता तब भी इसका जन्म युक्ति सगत नहीं। श्रसिद्ध रूप के श्रसद्भाव श्राश्रित जन्म की सम्भावना नहीं रहती। इसलिए जन्म श्रोर किसी प्रकार भी संभव नहीं होता। कुछ सिद्ध होता है परन्तु कुछ सिद्ध नहीं होता। इस प्रकार दोनों पक्षों में उक्त दोष उपथित होने से श्रपनी श्रोर दूसरे की उत्पत्ति नहीं होती। इस प्रकार जव तीनों कालों में भी जन्म सम्भव नहीं दिखाई देता तो प्रकारान्तर यह कथ्य है कि जन्म कभी भी नहीं होता। जहाँ इसका उत्पाद होता है वह काल नहीं है। जातिस्तदा न भवति न जातिरन्यदापि च । तदान्यदा न चेज्जातिः कदा जाति र्भविस्यति ॥ ३५३ ॥

जिस प्रकार दुग्ध स्वभाव से भ्रवस्थित दुग्ध की उत्पत्ति नहीं होती। उसी प्रकार दुग्ध से भ्रन्य दधि पदार्थ की भी उत्पत्ति नहीं होती। दधि भूत दुग्ध में दुग्ध दधि है ऐसा नहीं माना जा सकता। जब दधि होगा तो उस समय वह दुग्ध नहीं होगा। भ्रौर जब वह दुग्ध होगा तब वह दधि नहीं होगा। इस प्रकार दुग्ध दधि हो जाता है ऐसी मान्यता युक्ति संगत नहीं।। ३५४।।

उत्पत्ति के पूर्व संस्कृत पदार्थं उत्पन्न नहीं होता। यदि यह माना जाय कि उत्पत्ति काल में उसने जन्म ग्रहणा किया, स्थिति काल में ठहरा श्रौर मंगकाल में उसका भङ्ग हो गया तो भी युक्ति संगत नहीं। क्योंकि यहाँ उत्पत्तिकाल में स्थिति श्रौर भंग दोनों का श्रभाव होने से स्थिति श्रौर भंग से रहित संस्कृत का श्रभाव हो जाता है श्रौर इसलिए उत्पत्ति नहीं होती। तथा स्थिति काल में पौर भंग काल में दोनों का ग्रभाव रहने से एक एक की प्रवृत्ति नहीं होती। उस प्रवृत्ति के न होने से संस्कृत नहीं होता।। इ४५ ॥

घटका स्वतः सिद्ध स्वरूप कपाल की अपेक्षा से नहीं है। कपाल का भी स्वतः सिद्ध स्वरूप शर्करा ( घूलि, रेत ) की अपेक्षा से नहीं है। अतएव इस प्रकार अन्य पदार्थ के अभाव होने पर कपाल में घटका स्वभाव (घटस्व ) नहीं है। उसी प्रकार कपाल स्वभाव के होने पर उन कपालों का घटकी अपेक्षा से अन्यत्व भी नहीं होता। इस प्रकार चूंकि स्वभाव के बिना किसी का भी अन्यत्व नहीं होता, इसलिए दोनों से उत्पत्ति नहीं होतो। आरेर स्वरूप के असिद्ध होनेपर दूसरे से भी उत्पत्ति नहीं होती। इस प्रकार उत्पत्ति नहीं होती ॥३४६॥

श्रीर भी । यह उत्पाद उत्पत्ति के पूर्व होता है या पश्चात् होता है श्रथवा युगपत ( एक साथ ) होता है । यदि पूर्व होता है तो श्राश्रय का ग्रभाव होने से मान्य नहीं है । यदि पश्चात् होता है तो श्रनुत्पन्न का ग्रसत्व होने से श्रीर उत्पत्ति की व्यर्थता होने से वह स्वीकार्य नहीं । यदि युगपत् पक्ष को स्वोकार किया जाय तो वह भो संभव नहीं क्योंकि दोनों के उपकार की श्रपेक्षा नहीं रहेगी । श्रतएव चूकि उत्पत्ति श्रीर उत्पाद का क्रम निर्धारण करना संभव नहीं है इसलिए घटकी श्रीर जातिकी उत्पत्ति एक साथ नहीं हो सकती । जब सद्भाव ही नहीं है तो घट उत्पन्न हुग्रा यह कहना भी युक्तिसंगत नहीं । । ३५७।

घट का जीर्एा स्वरूप उपलब्ध होने से घट का उत्पाद होता है यह कहन। भी उपयुक्त नहीं। जीर्रा की जो जीर्र्राता है वह यदि लोक में वस्तूके पूर्वं उत्पन्न हुई मानी जाय तो घटके पूर्व उत्पन्न हुई ग्रवस्था का जीर्णास्व युक्ति युक्त नहीं। क्योंकि उस समय उसकी संज्ञा नूतन होगो ग्रर्थात् घड़ा उस समय नया होगा। परचात् उत्पन्न हुई ग्रविकल ग्रवस्था में बाद में उत्पन्न होने के कारएा, नूतनता रहती है। फिर जीर्ग्रता कहाँ होगी ? यदि पूर्व में उत्पन्न हुई वह जीर्एता इस समय रहती हैं ऐसा कहा जाय तो प्रश्न उठता है कि वह जीर्एता वही है मथवा ग्रन्थ है। यदि वह वही है। तो नवीन ग्रवस्था का विनाश न होने से वह जीर्एा नहीं है। यदि वह जीर्एाता श्रन्य है तो वह भी उसो के समान उत्पन्न हुई है। इस प्रकार वह नूतन ही है, जीर्एा नहीं। म्रतएव ऐसा होने पर जीर्एाता के ग्रभाव से उत्पाद नहीं देखा जा सकता।! ३५ प्रा

उत्पाद त्रिकाल में भी युक्ति संगत नहीं माना जा सकता। हेतु और फल का युगपत् सम्बन्ध न होने पर भी हेतुफल की अनुपपत्ति होती है। निरात्मक होने के कारएा ग्रनागत का सद्भाव नहीं। अप्रतीत से भी इसकी उत्पत्ति नहीं होतो क्योंकि ग्रतीतका भी सद्भाव नहीं रहता। इस प्रकार जब तीनों कालों में उत्पाद नहीं होता तो स्वरूपत: उत्पाद नहीं है यह सिद्ध हुग्रा ॥ ३४९ ॥

अतएव निक्ष्चय ही पदार्थ निःस्वभाव होना चाहिए । पदार्थ तो संक्लेशका कारण भूत कृतक रूप प्रतीत्य समुत्पन्न है । यह उसी प्रकार है जिस प्रकार माया ढारा निर्मित हाथी, अक्ष्व आदि हैं । अज्ञानी उसकी कल्पना स्वभावमय करते हैं । परन्तु ग्रार्य (विद्वान) पदार्थ को माया मरीचि के समान निःस्वभाव ही जानते है । पारस्परिक विरोध होने से उत्पाद, स्थिति और भंग की उत्पत्ति न युगपत् होती है और न क्रमशः ।

संस्कृत रूप से उत्पाद ग्रादि के स्वोकार किये जाने पर उत्पाद, स्थिति ग्रौर भङ्ग में सभी वस्तुग्रों को पुनः उत्पत्ति होती है। ग्रौर पुनः उत्पत्ति होने पर उत्पत्ति के बाद उत्पत्ति होगी। जैसे उत्पत्ति के बाद उत्पत्ति होना न्यायोचित है वैसे ही भङ्ग (विनाश) होना भी न्यायोचित है। इमलिए भङ्ग का भी संस्कृ-तत्थ होने के कारण उत्पाद, भङ्ग ग्रौर स्थिति से सम्बन्ध है। ग्रतएव भङ्ग का भी ग्रन्थ भङ्ग का सद्भाव होने से विनाश होगा। उस भङ्ग का भी विनाश होगा। उसके बाद होने वाले भङ्ग का भी विनाश होगा। इस प्रकार ग्रनवस्था होग हो जावेगा। ग्रौर ग्रनावस्था होने पर सभी पदार्थों की ग्रसिद्धि हो जायगी। इसलिए स्वभावतः संस्कृत लक्षणों की सिद्धि नहीं हो सकती।

> उत्पादस्थिति भङ्गानां युगयन्नास्ति सम्भवः । क्रमशः सम्भवो नास्ति सम्भवो विद्यते कदा ॥ ३६१ ॥

#### ( १८४)

### उत्पादादिषु सर्वेषु सर्वेषां सम्भवः पुनः। तस्मादुत्पादवभङ्गो भङ्ग वद् दृष्यते स्थितिः ॥ ३६२ ॥

जैसे शोत, उष्ण, सुख दु:ख ग्रादि में एक एक का ग्रभाव होने से ही दूसरे को स्थिति का ग्राभास होता है उसी प्रकार लक्ष्य भी यदि लक्षण से भिन्न होगा तो उसमें ग्रनित्यता कैसे रहेगी ? ग्रीर संस्कृत के बिना ग्रनित्यता होती नहीं। इसलिए लक्षण से लक्ष्य भिन्न नहीं स्वीकारा जा सकता। इस दोष से मुक्त होने की इच्छा से यदि लक्ष्य लक्षण में ग्रनन्यत्व की कल्पना की जाय तो वह दूसरा दोष होगा। इसलिए चारों (लक्ष्य, लक्षण, भाव ग्रीर ग्रभाव) का सद्भाव स्पष्टतः नहीं है। यदि लक्षणत्रय (उत्पाद, स्थिति ग्रीर भङ्ग) ग्रीर लक्ष्य इन दोनों को एक ही स्वीकार किया जाय तो लक्षणत्रय ग्रीर लक्ष्य ये चारों पदार्थ भी नहीं होंगे। क्योंकि यहां दोनों का एक मान लेने पर लक्ष्य की सिद्धि नहीं होती। ग्रीर लक्ष्य को भो लक्षण नहीं माना जा सकत्ता। इज प्रकार चारों का भी सद्भाव नहीं होता। तब स्वरूप की ग्रसिद्धि होने से तत्व ग्रीर ग्रन्यत्व स्वीकार नहीं किये जाने चाहिए।

भाव का तात्पर्य सिद्धरूप अङ्गुर है। वह भाव अर्थात् अविकृत बीज से उत्पन्न होता है यह कथन युक्ति संगत नहीं। क्योंकि अविक्रयमाए। बीज की उत्पत्ति सम्भव नहीं थ्रौर न सिद्धाङ्कुर रूप भाव का रूप भी पुनः उत्पन्न होता है। अभाव से भी भाव की उत्पत्ति नहीं होती। अभाव से अग्नि से जले हुए बीज में फल उत्पन्न करने की शक्ति का अभाव होता है। इसलिए उत्पन्न होने वाले पदार्थ की पुनः उत्पत्ति नहीं होती। "अभावान्न जायते का यही तात्पर्य है। प्रभाव से भी आव की उत्पत्ति ज्या अभाव होता है। इसलिए उत्पन्न होने वाले पदार्थ की पुनः उत्पत्ति नहीं होती। "अभावान्न जायते का यही तात्पर्य है। अभाव से भी अभाव की उत्पत्ति उसी प्रकार नहीं होती जिस प्रकार बन्ध्या को पुत्रोत्पत्ति नहीं होती। भाव से भी अभाव की उत्पत्ति नहीं होती। उसमें भी उक्त दोष का प्रसंग आ जाता है। जब भाव से भाव और अभाव से अभाव उत्पन्न नहीं होता तब उत्पत्ति नहीं हो सकती। इसलिए हेतु प्रत्यय द्वारा किस पदार्थ का सद्भाव है ?

वस्तुतः भाव, ग्रभाव ग्रोर भङ्ग, तीनों को उत्पत्ति कल्पित है। भाव का तात्पर्यं सद्भाव है। सद्भाववान, पदार्थं की पुनरुत्पत्ति नहीं होती। क्योंकि सत् पदार्थ की उत्पत्ति निरर्थंक है। इसलिए "भावो नैव भवेद भावः" कहा है। ग्रसत् पदार्थ की भी उत्पत्ति नहीं होती। ग्रन्यथा बन्ध्या के भी पुत्रोत्पत्ति का प्रसंग उपस्थित हो जायगा। इस प्रकार सत् पदार्थन सत् है ग्रोर न ग्रसत् इसलिए उत्पाद सम्भव नहीं। इसका भङ्ग भी नहीं होता। क्योंकि ग्रसत्

### (१८६)

खर विषाएग के समान अभाव का अभाव नहीं होता। भाव पदार्थ का भी अभाव नहीं होता अन्यथा परस्पर विरोध उपस्थित होगा। अविद्यमान पदार्थ के अभाव में भङ्ग नहीं हो सकता। और उत्पाद तथा भङ्ग के अभाव में संस्कृत नहीं यह सिद्ध हो जाता है। भगवान, बुद्ध ने जैसे कहा है कि संस्कृत, असंस्कृत सब कुछ छोड़कर उन स्त्रियों को कोई विकल्प नहीं। दृष्टि प्राप्त व्यक्तियों द्वारा सभी स्थितियों में असंस्कृत प्राप्त वस्तु सदैव छोड़ दी जाती है।

> संस्कृत ऽसंस्कृत सर्वं विविक्ता नास्ति विकल्पन तेषमृषीसाम् । सर्व गतीषु असंस्कृत प्राप्ति दृष्टि गतेहि सदैव विविक्ता ॥

जायमान पदार्थ की उत्पत्ति होती है "यह कथन भी युक्ति संगत नहीं । यदि कोई पदार्थ कुछ उत्पन्न हो ग्रौर कुछ अनुत्पन्न हो तो ऐसी स्थित में उसे जायमान, नहीं कहा जा सकता । जात ग्रौर अजात इन दो स्थितियों के अतिरिक्त कोई तीसरी स्थिति सम्भव नहीं इसलिए असत् होने के कारण जाय-मान पदार्थ उत्पन्न नहीं होता । यदि दोनों रूपों को जायमान, स्वीकार किया जाय तो "किञ्चिज्जात ' वाला रूप जातान्तर्गत होने के ारण उत्पन्न नहीं होता । क्योंकि सत् पदार्थ की उत्पत्ति नहीं होती यह पहले कह दिया गया है । उसके द्वितीय रूप "यत्किञ्चिदजात" की भी उत्पत्ति नहीं होती । क्योंकि असत् पदार्थ की उत्पत्ति नहीं होती ॥ ३६४ ॥

फिर भी यदि जात ग्रौर ग्रजात ( उत्पम्त ग्रौर ग्रनुत्पन्न ) इन दोनों में में जायमानत्व की कल्पना की जाय तो ग्रतीत ग्रौर ग्रनागत में भी जायमानत्व मानना पड़ेगा। इसीलिए ''ग्रथ वा जायमानत्वं सर्वस्यैव प्रसज्यते'' कहा है। जन्म रूप व्यप्त जिसने प्राप्त कर लिया वह 'जात' कहलाता है। उसका ग्रसद्भाव ग्रतीत में ही होता है। ग्रजात वस्तु ग्रनागत होती हैं। इसीलिए यहां जायमान की जाति (उत्पत्ति) की कल्पना की गई। ग्रथवा त्रिकाल में सभी को जायमान' के ग्रन्तर्गत रखा जा सकता है। ग्रथवा दूसरे शब्दों में कहा जाय कि कोई भी वस्तु 'जायमान' नहीं होती। इदद ॥

जो जायमान स्वभाव वाला है वह स्वयं द्वारा व्यवस्थित होने से कार्य कहा नहीं जा सकता । जो जायमानात्मना ग्रकार्य है वह भो जायमान नहीं कहा जा सकता । क्योंकि जायमान पदार्थ के स्वरूप का सद्भाव नहीं है । जो जाय-मानात्मना कार्य है वह भी अजायमान के समान जायमान नहीं होता और जायमान का ग्रभाव होने पर जायमान पदार्थ की उत्पत्ति नहीं होती (३६७)। जिस वादी के दर्शन (मत) में मध्य बिना ग्रतीत व ग्रनागत इन दोनों की उत्पत्ति सम्भव नहीं उसे जायमान नहीं कहा जा सकता। क्योंकि उस जायमान पदार्थ को मध्य श्रपेक्षित है। जैसे जायमान पदार्थ के श्रन्तर्वर्ती ग्रतीत व ग्रनागत काल हैं। वैसे ही उस जायमान पदार्थ को जात-ग्रजात इन दो रूपों के मध्य में होना चाहिये। इसो के ग्राधार पर जात-ग्रजात की व्यवस्था होती है। ग्रीर जात ग्रजात के मध्यवर्ती तृतीय जायमान पदार्थ की व्यवस्था कराने के लिए यह सम्भव नहीं। क्योंकि सर्वत्र ही जात-ग्रजात इन दोनों के बीच 'जायमान' रूप कल्पना की ग्रनवस्था का प्रसंग उपस्थित होगा (२६८)।

यह पदार्श चूँकि 'जात' इस संज्ञा से ग्रभिहित है इसलिए जायमान नहीं है। ग्रौर जायमान के ग्रसम्भव होने पर 'जात' यह संज्ञा ही नहीं है जिसके उत्पन्न होने पर उसे 'जायमान' को कल्पना की जा सके । ग्रौर फिर यदि उत्पन्न होने पर भी जायमान उसे कहा जाय तो उसकी उत्पत्ति ग्रसम्भव है जायमान होने के कारणा । इसी का प्रतिपादन करते हुए कहा गया है" जात उत्पद्यते कस्मा-जायमानो यदा तदा ।" जब उत्पन्न हुग्रा पदार्था ही 'जायमान' कहलाता है तो वह जायमान पदार्थ किससे उत्पन्न होता है ? सिद्ध होने से इसकी उत्पत्ति की कल्पना युक्त नहीं । यही इसका तात्पर्य है । ग्रतएव जायमान पदार्थ उत्पन्न होता है यह कथन युक्ति संगत नहीं ( ३७० ) ।

इसके अतिरिक्त निस्पन्न पदार्थं ही विद्यमान कहलता है। अविद्यमान पदार्थं अनिस्पन्न अथवा अकृत माना जाता है। इन दोनों अवस्थाओं को छोड़कर जायमान पदार्थ यदि विद्यमान नहीं तो उसे क्या नाम दिया जायगा ? इस प्रकार जब "यह पदार्थ है" ऐसा जायमान पदार्थ के विषय में नहीं कहा जा सकता तो स्वरूप के निर्धारणान होने के कारणा उसे 'असत्' हो कहा जाना युक्ति संगत है (३७४)।

ग्रतएव परीक्ष्यमारा पदार्था स्वभावतः सिद्ध नहीं होते । माया के समग्न वे शून्य हैं यह सिद्ध है (३७४) ।

# 

शून्यता के वास्तविक ग्रर्थ को निष्चित किये बिना परिग्रह (ग्रासक्ति) छोड़ कर संसार में कोई भी ऐसा समर्थ व्यक्ति नहीं जो निर्वाण में स्पृहा उत्पन्न कर सके । ग्रीर वह शून्यतार्थ जगत के लिए ग्रस्यन्त त्रासकर होने के कारण ( १५५ )

कटु भाषए। में निपुए। पुरुष द्वारा राजा की प्रिय भार्था के मरए। ऋम विषयक समाचार में सौमनस्य उत्पन्न करने के समान किसी भी युक्ति से विद्व नों को श्रवतार्थ है। श्रहकार ममत्व ग्रौर स्नेह से विपर्यस्त संसार ग्रनित्य वस्तु में ही क्षर्एा भंगुरता न देखने से मात्र संस्कार के प्रवाह का स्पष्ट ज्ञान न होने से शून्यता दर्शन से विशेष सम्बन्धित नित्यता को निश्चित कर सन्तिकर रहता हुग्रा ससार को ग्रशून्य ही स्वीकार कर रहा है। वक्ता भी माध्यमिक दर्शन में प्रतीत्य समुत्पन्न (कारए। पूर्वक उत्पन्न) है ग्रौर कर्ता के रूप में कहा गया है। वचन ग्रौर वाच्य के कारए। वक्ता जाना जाता है। यदि ऐसा है तो वक्ता का स्वभाव नहीं है। फलतः वाच्य ग्रौर वचन दोनों का भी वक्तृरूप नहीं है। जब पुरुष व्यर्थ ही है तो फिर वक्ता का स्वभाव श्रथवा रूप की भी सिद्धि नहीं होती। ग्रतएव शून्य है। इसी प्रकार वाच्य भी वक्ता ग्रौर बचन के कारए। जाना जाता है। इसलिए उनका स्वभाव नहीं है। ग्रतएव उन तीनों का भी स्वभाव तीनों में विद्यमान नहीं। इस प्रकार वक्त्, वाच्य श्रौर वचन इन तीनों की स्वभाव शून्यता सिद्ध है (३७४)।

यदि ग्रशून्य नामक कोई पदार्थ होता तो उसका प्रतिपक्षी शून्य पदार्थ भी होता । परन्तु ग्रशून्य पदार्थ का तो अस्तित्व है नहीं । क्योंकि किसी भी श्रहेतुक पदार्थं का आकाश कुसुम के समान सदभाव ग्रसम्भव है । जब अशून्य का सद्भाव ग्रसम्भव है तो उसका प्रतिपक्षी शून्य भी ग्रपने प्रतिपक्षी के बिना श्रस्तित्वहीन है । यदि कुक्कुर (कुत्ता) नहीं तो वह कपि (बन्दर) का प्रतिपक्षी नहीं हो सकता । ग्रन्थ विरुद्ध पदार्थ के बिना बिरुद्ध पदार्थ कहीं भी संभव नहीं । श्रीर उस विरुद्धार्थ के बिना शून्य का ग्रस्तित्व सिद्ध नहीं होता । इसीलिये कहा गया है कि समस्त दृष्टि यों के निर्गमन का कारण शून्यतामयी दृष्टि है—

जैसे कोई काक्ष्यप नामक पुरुष रुग्ण हो जाय । उसके लिए वैद्य दवा दे । वह दवा उसके सभी दोषों को दूर कर कोष्ठ से न निकले । तो काक्ष्यप क्या मानते हो कि वह रुग्ध पुरुष उस रोग से मुक्त हो जायगा ? काक्ष्यप ने उत्तर दिया । नहीं, भगवान । उस पुरुष का वह रोग ग्रत्यन्त गाढ होगा । भगवान ने कहा---इसी प्रकार काक्ष्यप, समस्त दृष्टियों को शून्यता नि:सरण है । जिसकी शून्यता-मयी दृष्टि है उसे मैं ग्रचिकित्स्य सानता हूँ ( ३५२)

> शून्यता सर्व दृष्टीनां प्रोक्ता निःसरणं जिनैः । येषां तु शून्यता दृष्टिस्तानसाघ्यान् बभापिरे ॥ ३८३ ॥

"पदार्थं सस्व भावी हैं क्योंकि उनका विशेष रूप उपलब्ध नहीं होता" यह प्रश्न भी ठीक नहीं। क्योंकि इस स्थिति में यदि अग्नि ही उष्ण है तो वह अनुष्ण को क्यों जलाती है? इसलिए उसका नाम इन्धन भी नहीं क्योंकि इन्धन के बिना अग्नि का अस्तित्व ही नहीं। अतएव विशेषाभाव के कारण भाव का अस्तित्व सिद्ध नहीं होता ।। ३८४।।

यदि पदार्थ का सद्भाव होने से उसके ग्रभाव का निवारण युक्ति संगत माना जा सकता है तो पदार्थ के ग्रभाव की प्राप्ति होने से पदार्थ का कारण भी क्यों नहीं हो सकता ? इसी क्रम से सत्, ग्रसत्, सदसत् ग्रौर न सदसत् यह पक्षक्रम विद्वानों द्वारा एकत्वादि में सदैव प्रयोजनीय है ॥ ३८५ ॥

परमाग्गु मात्र का भी जहां सत्य स्वरूप नहीं वहां भव कैसे उत्पन्न हो सकता है ? भावोत्पत्ति सर्वथा न होने पर उत्पादाभाव ही है । समस्त पदार्थों को यथावत् जानने वाले सूर्य की किरणा समूह ढारा श्रखिल ग्रज्ञानरूपी श्रन्धकार को दूर करने वाले घोर श्रज्ञानान्धकार से व्याप्त रात्रि में निदा से विपर्यस्त संसार को उल्लास श्रौर उद्बोधन देने में तत्पर सम्यक ग्रभिसम्बुद्ध बुद्धों का ग्रभाव भी इसलिए युक्तियुक्त नहीं । इसी कारणा से ही तत्वज्ञान की श्रपेक्षाकर कोई भी पदार्थ उपलब्ध नहीं होता । जैसा भाव के विषय में है वैसा ग्रभाव भी स्वीकृत नहीं । श्रथवा स्वभाव से अजात होने के कारणा ग्रभाव भी नहीं । इसलिए "ग्रभावोऽपि चबुद्धानां" कहा हैं । श्रावकों, प्रत्येक बुद्धों ग्रौर श्रनुत्तर सम्यक् सम्बुद्धों का श्रभाव भी युक्त नहीं ।। ३ द ।।

जहां ग्रद्धचवाद है वहां ग्रप्राप्त किस पदार्थ का सद्भाव होगा ? जो पदार्थ नित्य हैं उनका स्वरूपतः सद्भाव नहीं है । इस प्रकार सद्भाव व ग्रसद्भाव की कल्पना की परीक्षा नहीं की जा सकतो । क्योंकि यह कल्पना पदार्थ की नित्यता पर ग्राधारित है ग्रीर पदार्थ नित्य है नहों । जो पदार्थ उत्पन्न होने वाले हैं उनका भो स्वरूप नित्य नहीं । इसलिए स्वभाव लक्षण से प्रतिकूल लक्षण वाले पदार्थों के स्वभाव से सद्भाव व ग्रसद्भाव की कल्पना करना शक्य नहीं ।

हेतु प्रत्यय से उत्पन्न होने के कारण स्वभावतः कृतकत्व प्राप्ति से पदार्थों का जो स्वभाव है वह निर्हेतुक ही है। निर्हेतुक सत्व उत्पन्न नहीं होता। इस प्रकार भाव के विप्रतिषेध होने के कारणा भाव के ग्रभाव होने से भाव का ग्रभाव ही स्वभाव है। ग्रतएव सभी का यह स्वभाव ग्रभिन्न रूप वाला है। इस प्रकार सभी पदार्थ स्वभाव से ग्रनुत्पन्न होने के कारणा एकरूप वाले हैं ग्रथवा ग्रभाव रूप स्वभाव वाले हैं। जैसे घट, ग्रह, क्षेत्र ग्रादि के भिन्न होने पर भी सर्वत्र ग्रावरण होन होने के कारण सामान्यतः ग्ररूप मात्र रूप वाला ग्राकाश भिन्न स्वरूप वाला नहीं होता। ग्रोर जैसे सभी संस्कृत पदार्थ ग्रनित्य ही हैं. सभी ग्राश्रव दुःखदायक ही हैं। उसी प्रकार जो सभी पदार्थों का दृष्टा है वह भी पदार्थों के भेद को व्यवस्था नहीं कर सकता। इसलिए एक पदार्थ का जो दृष्टा है वह सभी पदार्थों का दृष्टा मना गया है। एक पदार्थ की जो ही जून्यता होगी वही जून्यता सभो की होगी।

> भाव स्यैकस्य यो दृष्ठा दृष्टा सर्वस्य स समृतेः । एकस्य ज्ञून्यता यैव सैव सर्वस्य ज्ञून्यता ।| ३८८ ।।

यदि समी पदार्थों का ग्रभाव रहने से पर पक्ष का परिहार नहीं होता तो किसी भी युक्ति से बून्यता हेतु द्वारा निराक्वत तुम्हारे स्वपक्ष की सिद्धि क्यों नहीं होती ? श्रसिद्धि भी नहीं कही जा सकती इसलिए यह नहीं है ॥ ३**८६ ॥** 

ससार में जो यह कहा जाता है कि दूषक हेतु सुलभ है, ठीक नहीं। यदि दूषक हेतु होता तो सुलभ होने से प्रतिपक्षी भी उस दूषण की उद्भावना करता। परन्तु उसे यह सम्भव नहीं ग्रतएव दूषक सेतु सुलभ नहीं है।। ३८०।।

सत् से यदि असत् ही होता है तो जो असत् है उससे सत् ही होगा। क्योंकि पदार्थ के नाम स्वभाव का अनुकरण नहीं करत । पदार्थ के वे नाम उसके स्वरूप ग्रथवा काल से सम्प्रयुक्त नहीं होते । क्योंकि पहले या बाद में वे अभीष्ठ होते हैं । इसी को भ्रौर स्पष्ठ करते हैं सुलोचन वाले के लिए काना (काण), अल्पायु वाले के लिए दीर्धायु वाला, तस्कर (चोर) के लिए देवरक्षित भ्रादि प्रतिकूल भ्रर्थ वाले नाम मिलते हैं । इशलिए 'सत्' ऐसा जो नाम दिया है उससे सत् ही होता है । यदि सत् सत् होता है इस नामकरण से पदार्थ सत् कहा जाय तो असत्व होने के कारण असत् से असत् होता है इस नामकरण से सत्व का प्रतिषेध क्या निश्चित नहीं किया जाता ? इसकी सद्भाव की कल्पना के समान असद्भाव का ज्ञान भी युक्त है (३६२) ।

यदि सत् पदार्थ का वह लौकिक स्वरूप सस्वभावत्व स्वरूप को स्पर्श नहीं करने वाले शब्दों ढारा श्रभिधीयमान होता तो वह उसी स्वरूप से सद्भाव होने के कारण परमार्थ ही होता, लौकिक नहीं । जब लौकिकत्व ही स्वभाव नहीं है तो उस लोकिक का परमार्थत्व ही सिद्ध होता। श्रौर परमार्थ दर्शन से योगी संसार से मुक्त हो जाते हैं (३९३)।

भाव का सद्भाव होने पर उसका निषेध होने से ग्रभाववाद होता । जब उक्त न्याय से भाव ही उत्पन्न नहीं होता तब भाव के ग्रभाव से ग्रभावकी उत्पत्ति नहीं होगी क्योंकि भ व के बिना ग्रभाव कहाँ से सिद्ध होगा । (३६५) ।

हेतु के पूर्व शून्यता नहीं होती । यदि पश्चात् होती है ऐसा मानें तो शून्यता का इततत्व सिद्ध होगा । श्रोर इततक माया की हाथो के प्रपश्च के समान विसं-वादक है । परन्तु शून्यता तो श्रक्षर सामान्य रूप है, विसंवादक नहीं । फलतः शून्यता को हेतु से साध्य नहीं माना जा सकता । यदि उसे ज्ञापक हेतु के श्रभि-प्राय से कहा गया हो तो भो हेतु सिद्ध नहीं होता । क्योंकि "यहां हेतु है" यह किसी को प्रतिज्ञा का साधक वचन है । यदि उसको प्रतिज्ञा का वह हेतु है तो उससे श्रोर होता । वैसा होने पर पक्षधर्म नहीं होता है । इन प्रकार प्रतिज्ञात श्रर्थ का श्रवगम नहीं होता । श्रोर हेतु की प्रतिज्ञा का श्रन्यत्व नहीं होता । जब श्रन्य नहीं होता तो श्रन्यत्व के श्रभाव से प्रतिज्ञा का स्वरूप के समान यह हेतु नहीं होता । इस प्रकार हेतु की विद्यमानता सिद्ध नहीं होती । श्रतएव पदार्थों का नि.स्वभावत्व सिद्ध हो जाता है (३६७) ।

यदि दृष्टान्त की कल्पना की जाती है तो हेत्वर्थ से ग्रसम्बद्ध रूप में ही कल्पना को जाती है ग्रथवा सम्बद्ध रूप में ? यदि सम्बद्ध रूप में की जाती है तो हेतु के दूषग्र द्वारा ही उसका निराकरग्रा हो जाता है। ग्रीर यदि ग्रसम्बद्ध रूप में को जाती है तो उन दोनों के प्रतिज्ञात ग्रर्थ की सिद्धि में सामर्थ्य न होने से ही उसका कोई उपयोग नहीं। तो उस कल्पना से क्या तात्पय ?

यदि हेत्वर्थ से असम्बद्ध दृष्टान्त से अर्थ-सिद्धि मानी जाती है तो काक के इष्पा दृष्टान्त से श्रात्मा भी इष्पा हो जाता । परन्तु यह सम्भव नहीं । अन्नएव भाव के ग्रभाव से दृष्टान्त का होना युक्ति संगत नहीं (३९७) ।

शून्यता का उगदेश तत्व के प्रतिपादन के लिए होता है। श्रोर तत्व का स्वरूप स्वभाव है। यदि किसी पदार्थ का सद्भाव होता तो तत्व परमार्थ होता। इस प्रकार मोक्षार्थी उसी का दर्शन शुभकारी मानते, झून्यता का नहीं। तब वह गुरा नहीं, प्रत्युत केवल श्रपवाद रूप प्रवृत्त होने के काररा दोष ही है। जब निःस्वभाव पदार्थों का विपर्यास होने के काररा संस्वभावत्व देखा जाता है तब लोक का श्रभिनिवेश हेतु होता है। पदार्थों का श्रध्यवसाय हेतुक कर्म-क्लेश से जन्म उत्पत्ति होने से संसार में प्रवेश हो जाता है। तब निःस्वभाव पदार्थों के निः-स्वभावत्व को प्रकाशित करने वाला यह शास्त्र ग्रारोप व ग्रपवाद के खराडन द्वारा निःस्वभावत्व को प्रदर्शित करता है। लोक (संसार) भी पदार्थों के निःस्वभावत्व का ग्रभ्यास कर प्रतिबिम्ब का निर्माण करने वाले मायादिक पदार्थों के समान पदार्थी के ग्रभिनिवेश में तद्धेतुक कर्म-क्लेश के क्षय से रागादिक समस्त बन्धनोंके छेदन करने से विमुक्त हो जाता है। इस कारण से यह शास्त्र पदार्थों के निर्मू ल स्वभावत्व मात्र को उपस्थित करता है।

को गुर्एाः ज्ञून्यतादृष्ट्या स्याच्चेद्भावः स्वभावतः ।

बन्धः कल्पनया दृष्टेः सैंबेह प्रतिषिध्यते ॥ ३ ६ ८ ॥ जैसा भगवान ने कहा है—िनिःस्वभाव योग से सभी पदार्थ झून्य होते हैं । प्रप्रणिधान योग से सभी पदार्थ निर्निमित्त (कारणहीन) होते हैं । प्रज्ञापारमिता द्वारा सभी पदार्थ शुद्ध होते हैं—इसी प्रकार जो कारणों द्वारा उत्पन्न होता है वह ग्रजात है क्योंकि उसकी उत्पत्ति स्वभावतः नहीं होती । जो कारणों (प्रत्यय) के ग्राधीन होता है वह शून्य कहा जाता है । जो शून्यता को जानता है वह प्रप्रमत्त कहा जाता है । ग्रोर भी । यहां प्रतीत्यसमुत्पाद का हाना ग्रसम्भव नहीं । ऐसा कहा गया है कि कल्पना द्वारा दृष्टि का बन्ध होता है ग्रीर उक्ती का यहां प्रतिषेध किया जाता है । कल्पना ग्रभूत स्वभाव वाले पदार्थ का ग्रारोपण करती है । उससे पदार्थों का बन्ध होता है । संसार के दुःखों को नष्ट करने के लिए उस बन्ध को दूर करने के लिए प्राणियों के दुःखों से दुःखित महाकारुणिक तथागत बोधिसत्व प्रतीत्यसमुत्पाद के ग्रविरुद्ध पदार्थों के निःस्वभावत्व मात्र को दिखाते हैं ।

जब लौकिक पदार्थ के विषय में कहने की इच्छा होती है तो बाह्य और आध्यात्मिक भेद से पञ्च स्कन्ध वाले पदार्थ को भी लौकिक मानना चाहिए। परन्तु जब लोकोत्तर तत्व की व्याख्या की जाती है तो ग्रार्यज्ञान की ग्रपेक्षा पद्म स्कन्ध वाला पदार्थ की भी व्याख्या स्वभाव-शून्य रूप से की जाने योग्य है। इनके ग्रतिरिक्त यदि कहने की इच्छा होर्ता है ग्रौर जो वादी द्वारा युक्त नहीं स्वीकार किया जाता वह यथार्थ ग्रथवा लौकिक नहीं होता। इसलिए जो यह मानता है वह "यह सत् है" ग्रौर "यह ग्रसत् है" ऐसा कहने का समर्थ नहीं। यदि चित्तचैतसिक है तो घट पटादिक भी हैं क्योंकि वे समस्त लोक से प्रसिद्ध है। ग्रौर यदि वे घट पटादिक विचार में नहीं हैं तो चित्तचैत्सिक भी नहीं है क्योंकि फिर कोई युक्ति (तर्क) नहीं। ऐसा होने पर 'यह सत् हैं' यह ग्रसत् है' ऐसा कहना सम्भव नहीं।

#### (१९३)

एकं सदसदेकं च नेदं तत्त्वं न लौकिकम् । तेनेदं सदिदमसद्वक्तुप्रेव न श**क्**यते ।| ३**९**९ ।।

पक्ष का होने पर ग्रन्थथा सिद्ध हो जाने के कारएा चिरकाल से उसमें दूषएा हो जाता है । परन्तु सत् श्रीर श्रसत् दोनों पक्षों का खराडन करने वाले को पक्ष का परिग्रह ही नहीं उसके लिए सत्-प्रसत् दोनों पत्तों का खराडन करने से चिरकाल पर्यन्त भी दूषण उपस्थित करना सम्भव नहीं। आत्राकाश रूपी है नहीं श्रौर चिरकाल से उसका रूपी होना सम्भव भी नहीं रहा। इस प्रकार वादियों ुद्व रा भी उनके ग्राश्रित तीनों पक्षों के श्रसम्भव होने पर शून्यतावाद में दूषरा उपस्थित करना सदैव से भी ग्रसम्भव रहा । क्योकि पण्डितों द्वारा शून्यतावाद में दूषण लगाना ग्राकाश में चित्र बनाना ग्रथवा लोहे की प्रतिमा निर्मित करने के समान पीड़ा कारक समझना चाहिए। जैसे सूर्य की किरणों से निरस्त तिमिर (ग्रन्धकार) द्वारा चिरकाल में भी ग्राकाश काला नहीं किया जा सकता उसी प्रकार गम्भीर, उदार श्रीर श्रचिन्त्य प्रतीत्यसमुत्पाद रूपी सूर्य किरगाद्वारा समस्त वादियों के समय (सिद्धान्त) रूपी ग्राधकार खरिडत हो गये ऐसा समझना चाहिए। ग्रीर भी कहा गया है। जैसे यहाँ अनूनम सूर्य ग्रत्यन्त घने श्रन्धकार समूह का उन्मूलन करता है उसी प्रकार यह शन्यतावाद रूपी सूर्य सत्-ग्रसत् ग्रादि सिद्धान्त रूपी ग्रन्धकार का उन्मूलन करता है ।

## ४-विज्ञानवाद

माध्यमिक सम्प्रदाय के शून्यवाद के विपरीत विज्ञानवाद का उत्थान हुआ। त्तदनुसार जगत् के समस्त पदार्थ शून्य भले ही हों पर शून्यात्मक प्रतीति के ज्ञापक विज्ञान को सत्य पदार्थ भ्रवश्य स्वीकार किया जाना चाहिए । चित्त, मन अथवा जुद्धि की इस अभूतपूर्व प्रतिष्ठा के कारण हो इसे विज्ञानवाद कहा गया है । यह उसका ग्राध्यात्मिक नाम है । धार्मिक श्रोर व्यावहारिक दृष्टि से इसे योगाचार कहा गया है । इसमें शमथ श्रोर विपश्यना रूप योग-म र्ग का ग्राचरण किया जाता है । मैत्रेयनाथ का अभिसमयालंकार तथा असग का योगाचर भूमिशास्त्र योगा-चार के विशिष्ठ प्रतिपादक ग्रन्थ हैं । तिव्वती परम्परानुसार सन्धि निर्मोचन, लंकावतार तथा घनव्यूह नामक ग्रन्थ भी इसी श्रेणी में ग्राते हैं । ई० पू० प्रथम शताब्दी से ई० तृतीय शताब्दी तक इस सम्प्रदाय का प्रारम्भकाल, तृनीय से पंचम शताब्दी तक उत्थानकाल श्रोर उसके वाद विकासकाल कहा जात।

Ac. Gunratnasuri MS

है। इन्हें क्रमशः सूत्रकाल, शास्त्रकाल तथा न्यायकाल की भी संज्ञा दी गई है।<sup>9</sup>

विज्ञानवाद को निरालम्बनवाद भी कहा गया है। उसकी सिद्धि ग्रालम्बन के बिना भी की जाती है। जून्यवाद के विरोध में विज्ञानवादियों ने यह तर्क उपस्थित किया कि चूँकि ज्ञान के माध्यम से ही बाह्यार्थ सत्ता की प्रतीति होती है ग्रतः विज्ञान हो परमार्थ माना जाना चाहिए। ग्रसंग ने इस परमार्थ के बिषय में कहा है कि वह 'परमार्थ न सत् है, न ग्रसत्, न तथा है न ग्रन्यथा; न इसका उदय होता है न व्यय, न इसकी हानि होती है न वृद्धि; यह विशुद्ध नहीं होता, पुनः विशुद्ध होता है। यही परमार्थ का लक्षणा हैं। विचात्त, निर्वाण, धर्मधातु ग्रादि नाम इसके पर्यायार्थक है। विज्ञानवाद की दृष्टि में वाह्य दृश्य पदार्थ की सत्ता नहीं। मात्र चित्र ही विचित्र रूपों में दिखाई देता है। कभी वह देह के रूप में ग्रीर कभी भोग के रूप में प्रतिष्ठित रहता है। विज्ञानवाद का यही ग्राद्यवाद है।

> दृश्यते न विद्यते वाह्यं चित्तं चित्रं हि दृश्यते । देहभोग प्रतिष्ठानं चित्तमात्रं वदाम्यहम् ॥<sup>३</sup>

विज्ञानवाद में ग्राह्य-ग्राहक-ग्रहण अथवा ज्ञेय-ज्ञाता-ज्ञान की सत्ता है। ये सभी विज्ञान चित्त के काल्पनिक परिएामन है, वास्तविक नहीं। वहाँ ग्रात्म दृष्टि को भी भ्रम मात्र माना है। अवस्था भेद से विज्ञान ग्राठ प्रकार का है---चक्षु-विज्ञान, स्रोत्रविज्ञान, घ्राएाविज्ञान, जिह्वाविज्ञान, कायविज्ञान, मनोविज्ञान, विलष्टमनोविज्ञान और ग्रालयविज्ञान। प्रथम सात विज्ञानों को प्रवृत्ति-विज्ञान कहते हैं। ग्रालयविज्ञान में उनका ग्राविर्भाव होता है ग्रीर उसी में वे विलीन हो जाते हैं।

त्र्याल य विज्ञान विज्ञानवाद का बहुर्चांचत सिद्धान्त है। यह उसका एक ऐसा कवच है जिसके बल पर विज्ञानवादी ग्राचार्यों ने ग्रपने सिद्धान्तों का यथाशक्य संरक्षण किया है। बौद्धेतर दार्शनिकों ने इसे ग्रपनी कटु ग्रालोचना का विषय बना लिया। स्थिरमति ने ग्रालय का ग्रर्थ क्लेशोत्पादक धर्मों के बोजों

३—लंकावतार, ३.२७

२----वौद्धधर्म दर्शन, पृ० ३६०

( 239)

का स्थान, कार्य रूप से सम्बद्ध रहने के कारएा समस्त धर्मों के लय होने का स्थान तथा कारएा रूप से सब धर्मों में ग्रनुस्यूत होने का स्थान किया है ।<sup>3</sup>

यालयविज्ञान को मूलविज्ञान, कर्मस्वभाव और कारएास्वभाव भी कहा गया है। इस दृष्टि से उसे बौद्धे तेर धर्मों में मात्र ग्रात्मा का प्रतिनिधि कहा जा सकता है। यह साश्रव ग्रीर ग्रनाश्रव कर्मों का बीज स्थान है। कुछ उसे प्रकृतस्थ मानते हैं ग्रीर कुछ भावनामय मानते हैं। सृष्टि-परम्परा का वह एक विशेष कारएा है। बीज ग्रालयविज्ञान के ग्राधार पर धर्म को उत्पन्न करते हैं ग्रीर धर्म ग्रालयविज्ञान के गर्भ में बीज का संग्रह करते हैं। यह ग्रालय विज्ञान पाँच चैत्त धर्मों से सम्बद्ध है-स्पर्श, मनस्कार, वेदना, संज्ञा ग्रीर चेतना। इनमें ग्रालयविज्ञान उपेक्षा-वेदना से संग्रयुक्त है-उपेक्षा वेदना तत्र। वह ग्रनिवृत-ग्रव्याकृत है।

महायानी ग्रन्थों में भ्रालय विज्ञान को सूक्ष्मस्वभावी बताया गया है। प्रवृत्ति निवृत्ति में वह कारण है। लंकावतार में इसे 'ग्रोघ' संज्ञा दी गई है। महासांधिक निकाय इसे 'मूल विज्ञान' कहता है। महीशासकों ने संसार कोटि निमुस्कन्ष, स्थविरवादियों ने भवांग विज्ञान तथा सर्वास्तिवादियों ने ग्रालय नाम से उसे श्राभिंहित किया है।<sup>२</sup>

#### पदार्थ स्वरूप विचार

पदार्थ को धर्म अथवा भाव भी कहा गया है। ये दो प्रकार के हैं---संस्कृत भ्रोर ग्रसंस्कृत । संस्कृत पदार्थ हेतुप्रत्पयजन्य होते हैं भ्रोर ग्रसंस्कृत पदार्थ स्वतः सिद्ध होते हैं । संस्कृत धर्म ६४ हैं---स्वित्त ८, चैतसिक ४१ भ्रोर चित्तविप्रयुक्त २४ तथा ग्रसंस्कृत धर्म ६ हैं----आकाश, प्रतिसंख्यानिरोध, ग्रप्रति-र यानिरोध, ग्रचल, संज्ञावेदनानिरोध तथा तथता । ग्रसंस्कृत धर्मों मं ग्रन्तिम तीन धर्म विशेष हैं । ग्रचल का अर्थ है उपेक्षा । इसमें योगो दु:खादि की उपेक्षा कर देता है । वाद में वह संज्ञा, वेदना आदि जैसे मानस धर्मों का ग्रात्मवश कर लेता है भ्रीर तदनन्तर योगी तथता (परमतत्व) को प्राप्त करता है । इस तथता को ग्रविकृत, भूतकोटि, ग्रन्मित्त, परमार्थ ग्रीर धर्मधातु भी कहा गया है ।

ि **निःस्वभाववाद्—**विज्ञानवाद में सत्ता दो प्रकार को र्वािएत है – पार-मार्थिक **ग्रौर** व्यावहारिक । व्यावहारिक सत्ता का स्वभाव दो प्रकार का है—

१---त्रिंशिका भाष्य, पृ० १८

२---बौद्धधर्मदर्शन, पृ० ३९१

परिकल्पित ग्रौर परतन्त्र । विकल्प ग्रथवा भ्रान्ति को परिकल्पित सत्ता कहा जाता है ग्रौर प्रत्यय से उद्भूत परतन्त्र सत्ता है । पारमार्थिक सत्ता परिनिष्पन्न स्वभाव वाली रहतो है । इसी को तथता कहा जाता है । इनमें परिकल्पित स्वभाव प्रज्ञप्तिसत् है, परतन्त्र स्वभाव प्रज्ञाप्ति ग्रौर वस्तुसत् है, तथा परि-निष्पन्न स्वभाव द्रव्यसत् है । ये तीनों स्वभाव परम्पर व्यतिरिक्त नहीं । स्वयं में नि:स्वभावी होते हैं । उनमें क्रमश: लक्षणनि:स्वभावता, उत्पत्ति-नि:स्वभावता तथा परमार्थनि:स्वभावता रहती है ।

संस्कृत धर्म उत्पत्ति, स्थिति, और समाहार का प्रतीक है। हीनयान में इन संस्कृत पदार्थों को स्वीकार किया गया था पर माध्यमिकों ने उसे नहीं माना। वे संस्कृत पद थौं का उत्पादन न संस्कृत रूप से मानते हैं और न असंस्कृत रूप से। उनकी हिष्ट्र में ये उत्पादादि न व्यस्त रूप से पदार्थ के लक्षण होंगे और न समस्त रूप से। किसी ग्रन्थ उत्पादादि से भी संस्कृत लक्ष-राता की सिद्धि नहीं हो सकती, ग्रन्थथा अपर्यवसानदोष की प्रसक्ति हो जायगी। इस प्रकार महायान में संस्कृत धर्मों की उत्पत्ति, स्थिति, और विन श को ग्रस्वीकार करते हुए संस्कृत पदार्थों का निषेध करते हैं और उन्हें नि:स्वभाव मानते हैं।

विज्ञानवाद के उक्त सिद्धान्तों से स्पष्ट है कि उसने बाह्य भर्थ के म्र स्तत्व को सर्वथा म्रस्वीकार किया गया ग्रीर उनके दर्शन को मात्र वासनाजन्य मानकर कल्पना प्रसूत माना गया। परन्तु यह ठीक नहीं। न तो वासना के माध्यम से पदार्थ के अस्तित्व को ग्रस्वीकार किया जा सकता है ग्रीर न ज्ञान से पदार्थ की उत्पत्ति मानी जा सकती है। ज्ञान से तो पदार्थ के स्वरूप को परखा जाता है। ग्रीर फिर जब पदार्थ ही नहीं होगा तो ज्ञान का क्या ग्राधार रहेगा। ग्रालय विज्ञान को नित्य मान कर भी यह समस्या सुलभत्ती नहीं। इस सबके बावजूद विज्ञानवाद का योगदान ग्रविस्मरएगीय रहेगा।?

## <del>ष्</del>रार्यदेव का चित्त विशुद्धि प्रकर**ए और योगाचार**

श्रुःयवादी ग्रार्यदेव का एक ग्रीर महत्वपूर्ण ग्रन्थ उपलब्ध हुग्रा है । वह है— चित्तविशुद्धिप्रकरएा । इसे सर्वप्रयम महा∘ हरप्रसाद शास्त्री ने J. A. S. B. ( पृ० १७४ ) में १८६८ में प्रकाशित किया था । इसके बाद प्रभुभाई भिखाभाई

१-विशेष देखिये-बौद्ध-धर्म-दर्शन, बौद्धधर्म के विकास का इतिहास, ग्रभि-धर्म कोश ग्रादि ग्रन्थ ।

( 259 )

पटेल ने पुनः इसका सम्पाःन-संशोधन कर विश्व भारती से १९४९ में प्रकाशित कराया । श्रो.पटेल के अनुगर चित्तविणुद्धिप्रकरणा का लेखक चतुःशतक के लेखक से भिन्न है । पर यह सही नहीं लगता । चतुःशतक के रचयिता अर्था्वव के काल में तान्त्रिक बौद्ध धर्म का प्रभाव बढ़ चुका था । इपलिए चतुःशतक के रचयिता को चित्तविशुद्धिप्रकरणा के रचयिता से पृथक् नहीं किया जा सकता ।

उत्तर काल में महायान बौद्धधर्म की दो शाखन्यें हुई — पार मतानय ग्रौर मन्त्रनय । मन्त्रनय भी ग्रनेक शाखाग्रों में विभक्त हुग्रा । चूँकि चित्तविशुद्धि-प्रकररण में भी योगाचार (४) शब्द ग्राता है ग्रतः संभवतं: यह ग्रन्थ योग-तन्त्रयान से सम्बद्ध रहा होगा ।

वज्यात के विकास में माध्यमिक ग्रौर योगाचार की दार्शनिक भूमिका का विशिष्ट योगदान रहा है। योगाचार में तो चित्त ही सब कुछ है यह चित्त बोधिचित्त का रूप है जो निर्वार्ण प्राप्ति का कारण होता है। ग्रार्यदेव ने इसी चित्त (बोधिचित्त) का वर्णन किया है। बौद्धधर्म, विशेषत: महायान में चित्त का महत्वपूर्ण स्थान है। इसे मूलत: "ग्रनाविल" ग्रौर "प्रकृतिप्रभास्वरं" कहा गया है। माध्यमिक दर्शन का बोधिचित्त महायान सिद्धान्तों का पालन करने पर क्रमश: प्राप्त हो सत्रता है। पर चित्त विशुद्ध रूप से मन पर ग्राधारित है। महायान बौद्धधर्म के ग्रनुसार कोई भी व्यक्ति बोधिसत्त्व ग्रवस्था प्राप्त कर सकता है। वार्तना श्रौर कर्म के कारण उसकी मूल ग्रवस्था ग्रावृत्त है। जैन सिद्धान्त का यह स्पष्ट प्रभाव लक्षित होता है। इस विशुद्ध बोधिचित्त से इसी जन्म में बुद्धत्व प्राप्त किया जा सकता है (जन्मन्यत्रैव बुद्धत्वं प्राप्यते नात्र संशय:, चित्त० ६५)। वज्यतान में प्राञ्च रहित प्रज्ञा श्रौर करुणामूत्रक उपाय का सुन्दर संगिश्रण तता मन्त्र, साधना ग्रौर धारणी का समन्वय बुद्धत्व प्राप्ति में कारण होता है।

चित्तविशृद्धिप्रकरण के अनुसार विशुद्ध चित्त होने पर पाप पु**एय** की व्यवस्था भी म्रनावश्यक हो जाती है —

> तस्मादःशय मूला हि पापपुग्यव्यवस्थिति: । इत्युक्तमागमे यस्मान्नाःक्तिः शुभचेतसाम् ॥१६॥

यहाँ यह भी कहा गया है कि जिस प्रकार रजक मलीन द्रव्य से मलीन वस्त्रों को स्वच्छ करता है ( वही, ३८ ), विष का प्रकोप से विषसे दूर किया जाता है, ( वही ३६ ) तथा कर्एागत जल को कान में ग्रौर जल डालकर समूचा जल निकाला जाता है (वही, ३७) उसी प्रकेार राग श्रीर काम भी राग श्रीर काम से ही दूर किया जा सकता है, वशर्ते कि साधक ज्ञानवान, हो ।

> दुर्विज्ञैः सेवितः कामः कामो भवति बन्धनम् । स एव सेवितो विज्ञैः कामो मोक्ष प्रसाधकः || चित्त० ४२ ||

यह चित्त पंकजात पद्म के समान पंक रूप राग, द्वेषादि से दूषित नहीं होता। वह तो संगमरमर पत्थर अथवा दर्पग्र के समान असित रहता है (वही, ११५, ११६)। इस ग्रन्थ में वैदिक यज्ञ-याज्ञ विधि आदि की तीव्र आलोचना की गई है।<sup>१</sup> ग्रन्थ के विषय से यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि वज्जयान के बीच योगाचार-काल में स्पष्ट रूप से सामने आने लगे थे।

## बौद्ध न्याय

भारतीय दर्शनों को परम्परा से दो विचारधाराम्रों में विभक्त किया गया है-म्रास्तिक धारा ग्रौर नास्तिकधारा। वैदिक संस्कृति में ग्रास्तिक ग्रौर नास्तिक शब्दों की व्याख्या वेद की स्थिति को स्वीकार ग्रौर ग्रस्वीकार करने पर ग्राधा-रित है। इस दृष्टि से "वेदनिन्दको नास्तिक:" जैसी परिभाष:यें साहित्य जगत् में उन्मुक्त रूप से सामने ग्रायीं। जैन-बौद्ध विचारधारायें ग्रथवा श्रमण संस्कृति नास्तिक विचारधारा के ग्रन्तर्गत रखी गयो। परन्तु इन शब्दों की यह व्याख्या युक्ति संगत नहीं। वस्तुत: ग्रास्तिक ग्रौर नार्स्तक शब्दों का सम्बन्ध आत्मा ग्रौर लोक के ग्रास्तत्व को स्वीकार करने ग्रौर न करने पर निर्भर है। इस तथ्य के ग्राधार पर चार्वाक् को हो नास्तिक कहा जायगा ग्रौर शेष विचारधारायें ग्रास्तिक के रूप में मान्य होगीं।

आत्मा आरे ज्ञान - वैदिक दर्शन में ब्रह्म (आत्मा) को चिद्रूप मानकर ज्ञान को अ तःकरएग का धर्म स्रीकार किया गया है। तदनुसार ब्रह्म की विद्युद्ध अवस्था में ज्ञान प्रतिभासित नहीं होता। सांख्य के अनुपार ज्ञान पुरुष (चैतन्य) का धर्म न होकर प्रकृति का विकार है। नैयायिक-वैशेषिक ज्ञान को आरमा का अयुत-िद्ध गुण मानत हैं। जैन दर्शन में आत्मा उत्पाद, व्यय, और झोव्य रूप से त्रयात्मक है, उग्योग और चैतन्य स्वरूप है। ज्ञान का आत्मा से तादात्म्य

१. विशेष देखिये, चित्तविशुद्धिप्रकरेण---प्रभु भाई पटेल, भूमिका ।

२. ग्रन्त:कररावृत्यवच्छिनं चैतन्यं प्रमारा चैतन्यं-वेदान्तपरिभाषा, पृ. १७

सम्बन्ध है। ग्रात्मा की उस शक्ति का नाम ज्ञान है जिससे पदार्थ जाना जाता है ग्रोर उन शक्ति का नाम दर्शन है जिससे तत्वश्रद्धान होता है।' परन्तु बौद्ध दर्शन ज्ञान को चित्तप्रवाह के रूप में स्वीकार करता है। वहां ज्ञान जड़ पदार्थों का धर्म नहीं है।' वह विज्ञानधारा, ग्रालयविज्ञान ग्रौर प्रवृत्तिज्ञान के क्रम से ज्ञेयों क. प्रतिभास करता है।

प्रमाग् - लच्च ग् - --- यही ज्ञान प्रमाग है "प्रमीयते येन तत्प्रमागम्"। तथा "प्रमाकरण प्रमागम् । प्रमा का करण क्या हो, यह विवाद का विषय है। न्याय-वैशेषिक सन्निकर्ष ग्रोर ज्ञान को प्रमाण मानते हैं। सांख्य इन्द्रियवृत्ति को प्रभाकर ग्रनुभूति को ग्रोर जैन ज्ञान को ही करण मानते हैं। पर बौद्ध परम्परा में श्रविसंवादिज्ञान को ही प्रमाण स्वीकार किया गया है ग्रोर सारूप्य ग्रोर योग्यता को करण माना गया है। उसके श्रनुसार ज्ञान न मीमांसकों की तरह परोक्ष है, न नैयायिकों की तरह ज्ञ नान्तरवेद्य है ग्रोर न सांख्यों की तरह प्रकृति का घर्म है। वह तो जैनों की तरह स्वसवेदित्य धर्म से विभूषित है। वहां ग्रविसंवाद में बाह्यार्थ की सत्ता को स्वीकार नहीं किया गया ग्रतः वहां ग्रविसंवाद ग्रीर प्रामाग्य व्यवहाराश्रित है। पर सौत्रातिक बाह्यार्थवादी हैं। ग्रतः यह ग्रविसंवादित्व स्वलक्षण पर ग्राश्रित है।

प्रमाण भेद — प्रमाण के भेदों में बौद्ध और बौद्धेत्तर दार्शनिक एकमत नहीं । चार्वाक प्रत्यक्ष को ही प्रमाण मानता है । सांख्य प्रत्यक्ष, ग्रनुमान और शब्द को प्रमाण स्वोकार करते हैं । नैयायिक उसमें उपमान और जोड़ देते हैं । जैन इन सब प्रमाणों को प्रत्यक्ष और परोक्ष में गर्भित कर देते हैं । परन्तु बौद्ध-दृष्टि में प्रत्यक्ष और प्रनुमान ये दो ही प्रमाण हैं । उनके प्रनुसार विषय स्वलक्षणा-त्मक और सामान्यलक्षणात्मक होते हैं । स्वलक्षण में वस्तु का स्वरूप शब्दादि के बिना ही ग्रहण किया जाता है । यह वस्तु-ग्रहण प्रत्यक्ष का विषय है । पर सामान्यलक्षण में ग्रनेक वस्तुओं के साथ वस्तु का ग्रहण होता है । यह वस्तुग्रहण ग्रनुमान का विषय होता है । बौद्धों के ग्रनुसार ग्रागम ग्रादि प्रमाणों

| १. | तत्वार्थवातिक, | म्रा. | १, | पृ०४; | प्रवचनसार, | प्रथम | म्रधिकार | I |
|----|----------------|-------|----|-------|------------|-------|----------|---|
|----|----------------|-------|----|-------|------------|-------|----------|---|

- २. सौन्दरानन्द, १६.२८.२६
- ३. प्रमार्गमवसंवादी ज्ञानमर्थक्रियास्थितिः ।
- ग्रविसंवादनं शाब्देप्यभिप्रायनिवेदनात् ॥ प्रमाखवा. २.१.
- ४. दोघनिकाय, ब्रह्मजालसुत्तः तत्त्वसंग्रह, १३४४
  - सर्वचित्तचैत्तानामात्मसंवेदनं स्वसवेदनम्-न्यायवि० १।११

का अन्तर्भाव अनुमन्न में ही हो जाता है कोंकि शब्द आदि से सम्बद्ध परोक्ष अर्थ का बोध लैंगिक होता है जो अनुमान का ही शब्दान्तर है। अर्थापत्त, स्मृति, अभाव, प्रत्यभिज्ञान, उपमान आदि प्रमाणान्तरों को भी अनुमान में ही गभित कर दिया जाता है। जैनों के अनुसार प्रमाण के दो ही भेद हैं---प्रत्यक्ष और परोक्ष। स्मृति, प्रत्यभिज्ञान, तर्क और अनुमान परोक्षा प्रमाण के ही भेद हैं।

प्रत्यच्न प्रमाण्—नाम, जाति ग्रादि से संयुक्त, कल्पना विरहित ग्रौर निर्भान्त ज्ञान को प्रत्यक्ष कहते हैं--प्रत्यक्षं कल्पनापोढं नामजात्या द संयुतम् । प्रत्यक्ष के चार भेद हैं--इन्द्रिय प्रत्प्रक्ष, मानस प्रत्प्रक्षा, स्वसंवेदन प्रत्यक्ष ग्रौर योगिप्रत्यक्ष । इन्द्रिय प्रत्यक्ष स्वलक्षाण् को विष्य करता है । दिङ्नाग का यही निर्विकल्पक प्रत्पक्ष है । हीनयान ने ग्रात्मा का निषेधकर प्रत्यक्ष को ग्रान्तरिक बाह्य इन्द्रियों पर निर्भर कर दिया । महायान में माध्यमिकों ने ज्ञून्यवाद का प्रपनाया ग्रोर विज्ञानवादियों ने 'ग्रालय विज्ञान' को स्ीकर कर ग्रनात्मवाद से उत्पन्न तर्कों को निरस्त्र करने का प्रयत्न किया । यही विज्ञानधारा ग्रालयविज्ञान भौर प्रवृत्तिज्ञ न के क्रम से पदार्थज्ञान करती है । पदार्थज्ञान में चार कारण माने गये हैं---ग्रालम्बन, सहकारो, ग्रधिपति, ग्रौर समनन्तर । चक्षु ग्रादि इन्द्रियों से उत्पन्न होने वाले ज्ञान को समनन्तर प्रत्यय ( वस्तु को साक्षात्कार करने की श्रक्ति ) बनाकर जो मन उत्पन्न होता है वह मानस प्रत्यक्षा है । ' निर्विकल्पक ज्ञान को स्वसंवेदन प्रत्यक्ष कहा जाता है ( स्वसवित् निर्विकलनक्म् ) ग्रौर समाधि से उत्पन्न प्रत्यक्ष को योगिप्रत्यक्ष कहते हैं । यह प्रत्यक्ष कल्पना विरहित, निभ्रान्त ग्रोर ग्रर्थाक्रियानुसारी होतो है । प

बाह्यार्थवादी सौत्रान्तिकों के अनुमार निर्विकल्पक प्रत्यक्ष क्षणिक परमाग्तु रूप स्वलक्षण से उत्पन्न होता है। इसमें स्वलक्षण पदार्थ आलम्बन कारण है, पूर्वज्ञान समनन्तर ( उपादान ) कारण, इन्द्रियाँ अध्यितिकारण, और प्रकाश आदि सहकारी कारण है। क्षणभंगुरता होने पर भी सन्तानमूलक एकत्वाध्वसाय से अविसंवाद मान लिया जाता है। अनुमान में प्राह्य विषय तो सामान्य लक्षण है, क्यों क अध्यत्यामान्य ही उसका विषय है फिर भी प्राप्त स्वलक्षण होता है। अतः प्राप्य स्वलक्षण की अपेक्षा उसमे प्रामाग्य है, यहा अनुमान रूप

२ - तत्वार्थं वार्तिक, १, १२; न्याः कु० च०,पृ० ४६; न्याय ति० पृ०, ११

३—प्रमार्णवातिक २,४७-४८; सिद्धिविनिश्चय टीका; प्र० भाग, पृ० ६६-१००

सविकल्पक ज्ञान है। प्रत्यक्ष शब्द विशिष्ट म्रर्थको ग्रहण नहीं करता। ग्रर्थ ग्रोर शब्द का तादात्म्य सम्बन्ध भी नहीं है। इस स्थिति में ग्रर्थ से उत्पन्न होने वाले ज्ञान में ज्ञान को उत्पन्न न करने वाले शब्द के ग्राकार का संसर्ग कैंसे रह सकता है ? ग्रोर जब वह शब्द के प्रकार को धारण नहीं करता, तब वह शब्दग्राही कैसे हो सकता है ? ग्रतः जो ज्ञान ग्रर्थ से संसष्ट शब्द को वाचक रूप से ग्रहण करता है, वही सविकल्पक है, ग्रन्य नहीं। यह बात प्रत्यक्ष ज्ञान में सम्भव नहीं हैं। ग्रतः निविकल्पक प्रत्यक्ष ही प्रमाण है। जैन दर्शन न इस प्रकार के निविकल्पक प्रत्यक्ष को उपचार से प्रमाण माना है क्योंकि परम्परा से ये सभी ज्ञान सविकल्पक ज्ञान की उत्पत्ति में कारण होते हैं। जै सन्निकर्ष को भी यहाँ प्रमाण नहीं माना गया है।

बौद्धदर्शन की मुख्य भूमिका क्षणभंगुरवाद की है। म्रतः वस्तु के साथ इन्द्रियों का सम्पर्क होते ही वस्तु ग्रतीत हो जाती है म्रौर तज्जन्य ज्ञान म्रर्थ के म्राकार वा होता है। वह ज्ञान निराकार नहीं होता ग्रन्यथा स्वरूप का प्रत्यक्ष, ज्ञानों में परस्पर भेद म्रौर नियतार्थ में प्रवृत्ति नहीं होगी। ग्रतः ज्ञान म्रर्थाकार होता है।

> भिन्नकाल कथं ग्राह्यमिति चेद् ग्राह्यतां विदुः । हेतुत्वमेव युक्तिज्ञाः तदाकारार्पर्णक्षमम् ।। प्रमारण वा० ३.२४७

श्रर्थेन घटयत्येनां न हि मुक्त्वार्थरूपताम् । तस्मात् प्रमेयाघिगते प्रमार्गा मेयरूपता ॥ वही, ३.३०५

अनुमान प्रमाग् — साधन (लिङ्ग) से साध्य (लिङ्गी) के ज्ञान को अनुमान प्रमाग् कहा जाता है। ° जैसे धूम (साधन) से ग्रग्नि (साध्य) का ज्ञान होना। साधन को हेतु भी कहा जाता है। हेतु का साधारणत. लक्षण है — स.ध्याविनाभावाभिनिबोधैकलक्षणं हेतु। 'ग्रन्थथानुपरत्ति' 'ग्रथवा' ग्रविना-भाव' हेतु का लक्षण माना जाता है। बौढ दर्शन में साध्याविनाभाव को हेतु का लक्षण न मानकर उसके तीन लक्षण स्थापित किये गये हैं — पक्षधर्मत्व, सपक्षसत्व ग्रौर विपक्ष ग्रसत्व। साध्य को सिद्धि के स्थान को पक्ष कहते हैं (पर्वत)। जहाँ साधन के सद्भाव में साध्य का सद्भाव बताया जाय वह सपक्ष है (पाकशाला)। ग्रौर जहाँ साध्य के ग्रभाव में साधन का भी ग्रभाव

१---जैन न्याय, पृ० ६४-६५,

२--- साधनात् साध्यविज्ञानमनुमानम् ।

( २०२ )

दिखाया जाय वह विपक्ष है (सरोवर)। जिसमें ये तीनों लक्षणा मिले वही रम्यक् हेतु है। जेसे इस पर्वत पर अगिन नहीं होती वहाँ धूम भी नहीं होता, जैसे सरोवर। हेतु का यह लक्षणा असिद्ध, विरुद्ध और अनैकान्तिक दोषों से विरहित है। अत: त्रैरूप्य ही हेतु का निर्दोष स्वरूप है।

अनुमान के दो भेद हैं — स्वार्थानुमान और परार्थानुमान । स्वार्थानुमान वह ज्ञान है जो निश्चित साधन के द्वारा साध्य का ज्ञान कराये श्रीर परार्थानुमान वह ज्ञान है जो ग्रविनाभावी साध्यसाधन के वचनों से साध्य का ज्ञान कराये । इस परिभाषा के ग्राधार पर स्वार्थानुमान को ज्ञानात्मक श्रीर परार्थानुमान को शब्दात्मक कहा जा सकता है । स्वार्थानुमान के तीन श्रंग हैं — धर्मी, साध्य श्रीर साधन । धर्मी को पक्ष भी कहा जाता है ।

उपर्युक्त हेतु के स्वरूप को नैयायिक पञ्चरूप वाला मानते हैं---पक्षधर्मत्व, सपक्षसत्व, विपक्षव्यावृत्ति, ग्रबाधित-विषयत्व ग्रौर ग्रसत्प्रतिपक्षत्व । त्रैरूप्यवादी बौढ हेतु के इस पञ्चरूप में से ग्रवाधित-विषयत्व ग्रौर ग्रसत्प्रतिपक्षत्व को ग्रनावश्यक मानते हैं । तथा ग्रविनाभाव को तादाम्य ग्रौर तदुत्रत्ति से नियत बताते हैं । वहाँ हेतु के तीन भेद कहे गये हैं---स्वभाव हेतु, कार्य हेतु ग्रौर ग्रनुपलब्धि हेतु । प्रथम दो हेतु विधिसाधक हैं ग्रौर ग्रन्तिम हेतु, कार्य हेतु ग्रौर ग्रनुपलब्धि हेतु । प्रथम दो हेतु विधिसाधक हैं ग्रौर ग्रन्तिम हेतु प्रतिषेध साधक हैं । जैन दर्शन में हेतु के स्वभाव, व्यापक, कार्य, कारएए, पूर्वच<sup>7</sup>, उत्तरचर ग्रौर सहचर भेद किये गये हैं । जैन दर्शन में ग्रकलंक ने हेतु के सामान्यतः दो भेद किये हैं ---स्वभाव, कार्य, कारए, पूर्वच<sup>7</sup>, उत्तरचर ग्रौर सहचर भेद किये गये हैं । जैन दर्शन में ग्रकलंक ने हेतु कि सामान्यतः दो भेद किये हैं । उनमें प्रत्येक के ६ भेद हैं---स्वभाव, कार्य, कारएए, पूर्वचर, उत्तरचर ग्रौर सहचर । बौद्धदर्शन में स्वभाव ग्रौर कार्य ये दो ही भेद स्वीकार किये गये हैं । जैनदर्शन में हेतु का एक ही रूप माना गया है---ग्रविनाभाव नियम । उसके दो भेद हैं---सहभाव नियम ग्रौर क्रमभाव नियम ।

न्याय दर्शन में पदार्थानुमान के पाँच ग्रवयव माने जाते हैं—प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरए, उपनय श्रीर निगमन । इनमें जैन दर्शन में प्रतिज्ञा श्रीर हेतु को आवश्यक माना गया है । परन्तु बौद्ध दर्शन केवल हेतु के प्रयोग को ही श्रावश्यक मानता है । उनके श्रनुसार पक्ष का प्रयोग निष्प्रयोजन है । मात्र हेतु के प्रयोग से ही गम्यमान पक्ष में साध्य का ज्ञान हो जाता है । सांख्य श्रीर मीमांसक उक्त पाँच हेतुश्रों में उपनय श्रीर निगमन को अवश्यक नहों मानते ।

Jin Gun Aradhak Trust

١

<sup>,</sup> १— न्या० कु० च० पृ० ४३८, हेतुस्त्रिरूप. न्यायप्रवेश, पृ० १, प्रमाख वा० ३.१४

हेत्यामास—हेतु के स्वरूप से विरहित होकर भो जो हेतु की तरह प्रति-भासित होता हो वह हेत्वामास कहलाता है । नैयायिक हेतु के पञ्च रूप के समान पॉच हेत्वाभास मःनते हैं—-असिड, विरूद्ध अनैकान्तिक, कालात्यापदिष्ट श्रीर प्रकरएसम । बौद्ध त्रैरूप्य के रूप में तीन हेत्वाभास मानते हैं—-असिढ, विरुद्ध आरेर अनैकान्तिक । जैन दर्शन में भी साधाः एगतः इन्हीं हेत्वाभासों को ग्वीकार किया गया है । पर अकलंक मात्र असिद्ध को हेत्वाभास मानते हैं ।

वाद्विवाद्—वादविवाद की परम्परा भारतीय संस्कृति में बहुत प्राचीन है। मिलिन्दपञ्ह में वाद के दो रूपों का उल्लेख ग्राया है—पण्डितवाद ग्रोर राजवाद। पण्डितवाद में शैक्षणिक स्तर पर वादविवाद किया जाता है। पर राजवाद में कठोर ग्रनुशासन बना रहता है। न्यायशास्त्र में इसके तीन भेद मिलते हैं—वाद, जल्प श्रोर वितण्डा। वीतरागकथा को वाद कहा जाता है। इसमें तत्त्वनिर्णय करना मुख्य उद्देश्य है। यहाँ छल, जाति ग्रादि निग्रह स्थानों का प्रयोग नहीं किया जाता। परन्तु जल्प श्रोर वितण्डा में जय-पराजय की भावना होती है श्रोर उसमें छलादि निग्रह स्थानों का यथा-संभव प्रयोग किया जाता है। बौद्धदर्शन में उपायहृदय श्रादि ग्रन्थों में निग्रह-स्थानों का प्रयोग प्रचलित रहा है परन्तु धर्मकीर्ति ने उनका प्रयोग श्रनुचित बताया है। यहाँ श्रहिसा का दृष्टिकोण प्रमुख रहा है। इसलिए धर्मकीर्ति ने स्थानांगवचन श्रीर श्रदोषोद्भावन नामक दो निग्रहस्थानों को स्वीकार किया है।

शब्द अथवा आगमप्रमाग् आब्द ग्रथवा ग्रागम प्रमाग भी विवादास्पद विषय है। वैशेषिक शब्द को अनुमान प्रमाग के अन्तर्गत रखते हैं। मोमांसक शब्द ग्रीर ग्रर्थ का नित्य सम्बन्ध बताते हैं तथा शब्द को नित्य मानकर घद को भपौरूषेय मानते हैं। वैयाव रगों के अनुसार शब्द क्षणिक होने से वे अर्थ-बोधक नहीं होते ग्रत: वे स्फोट नामका एक अन्य नित्य तत्त्व मानते हैं तथा यह मत व्यक्त करते हैं कि संस्कृत शब्दों में ही अर्थवोधक शक्ति होते हैं। पालि-प्राकृत आदि देशों भाषाओं में उस शक्ति का ग्रभाव है। जैन दार्शनिक शब्द या ग्रागम प्रमाग को तीर्थङ्कर के वचनों से निबद्ध साक्षात या प्रगति ग्रन्थों तक ही सोमित नहीं रखते, बल्कि व्यवहार में संकेतादि से उत्पन्न ज्ञान को भी ग्रागम प्रमाग में गर्भित कर लेते हैं। परन्तु बौद्ध शब्द को ही प्रमाग नहीं मानते क्यों के शब्द का ग्रर्थ के साथ उनकी दृष्टि में न तादात्म्य सम्बन्ध है ग्रीर न तदुत्पत्ति। उनकी दृष्टि में शब्द विकल्प वासना से उत्पन्न होते हैं। ग्रत: वे बाधार्थ का ग्रहण कराने में झसमर्थ हैं। जैसे

१. प्रमारा वा. टी., ३. २१२; तत्वसंग्रह, पृ-४४०

"आईगुलि के अग्रभाग में सौ हाथी हैं।" इस प्रकार के तथ्यहोन वाक्यों के उच्चारण में व्यक्ति अरथवा वक्ता दोषी नहीं। क्योंकि यदि वक्ता गूंगा हो तो वह इस प्रकार का अप्रसत्य ज्ञान नहीं करा सकता। इस प्रकार के ज्ञान उत्पन्न करने में तो शब्दों की ही महिमा मूल कारणा है। अन्तः पुरुष भी यदि ये शब्द बोलेगा तब भी अप्रसत्य ज्ञान होगा। अतः विकल्प वासना से शब्दों का जन्म होता है और शब्दों से विकल्पों का जन्म होता है। शब्द अर्थ का स्पर्श भी नहीं करता।

बौद्धदर्शन में श्रुत को अविसंवादि नहीं माना है। उसक चिन्तन है कि जिस शब्द का प्रयोग सत् अर्थ में होता है वही शब्द अर्थ के अभाव में भी देखा जाता है। अतः शब्द विधि रूप से कथन नहीं करते। इसलिए अन्यापोह को ही शब्दार्थ मानना चाहिए। बौद्ध दृष्टि में शब्द ग्रीर लिंग का विषय माना जाय तो वह बाह्य अर्थन स्वलक्षण रूप हो सकता है अरोरन सामान्य रूप हो सकता । सामान्य रूप में ग्रर्थ भी शब्द का विषय इसलिए नहीं है कि वास्तविक सामान्य ही ग्रसम्भव है, अर्थ कियाकारी न होने के कारएा। अपोह ( निषेध ) के दो पर्युदास ग्रीर भेद हैं प्रसज्य । पर्युदास भी दो प्रकार का है---बुद्धिरूप ग्रीर ग्रर्थ रूप। सविकल्पक ज्ञान में अर्थाकार रूप से जो ग्रर्थ का ग्राभास होता है उसे ग्रपोह कहा जाता है। जिसके द्वारा ग्रन्यका ग्रपोह (निषेध) किया जाय उसे ग्रन्यापोह कहते हैं। वह अन्यापोह शब्द का मुख्य रूप से ग्राभिघेय है। तात्पर्य यह है कि शब्दज्ञान में जो प्रतिभासित हो उसे ही शब्दार्थ मानना उचित है। शब्द ज्ञान में न तो प्रसज्यप्रतिपेध ( तुच्छाभावरूप ) का ही ग्रध्यवसाय होता है श्रीर न स्वलक्ष एका ही प्रतिभास होता है। किन्त्र बाह्यार्थकी निक्त्चायक एक शाब्दी बुद्धि उत्पन्न होती है। म्रतः उसे ही शब्द र्थ मानना चाहिए। शब्द का अर्थ के साथ वाच्य-वाचक सम्बन्ध भी कार्य कारण भाव से भिन्न नहीं है क्योंकि बुद्धि में जो म्रर्थ का प्रतिबिम्ब होता है वह शब्द-जन्य है इसलिए उसे वाच्य कहते हैं और शब्द का जनक होने से वाचक कहते हैं।\*

इस प्रकार बौद्ध धर्म ने दार्शनिक क्षेत्र में ग्राकर चिन्तन को भूमिका को ग्रागे बढ़ाया। ग्राध्यात्मिक सिद्धान्तों को दार्शनिक रूग देना ग्रोर उस पर ग्रपते ढंग से विचार प्रस्तुत करना बौद्ध दार्शनिकों का विशेषता है। दर्शन के क्षेत्र में यह उनका ग्रविस्मरएगीय योगदान कहा जा सकता है।

-: • :--

१. प्रमारा वा. टी. १. पृ० २८८, जैन न्याय, पृ. १३६

२----जैन न्याय, पृष्ठ २४३--२४६

# परिवर्त 🛛 ६

## बौद्ध विनय

#### की

## उत्पत्ति ग्रौर विकास

विनय का यहाँ विशेष रूप से सम्बन्ध उपासक-उपासिकाओं एवं भिछु-भिक्षुणियों के लिए निर्धारित उन नियमों से हैं, जिनसे वे मुक्ति-पथ को प्रशस्त करते हैं। प्राचीन भारतीय संस्कृति में प्रत्येक धार्मिक सम्प्रदाय के विशिष्ट नियम रहा करते थे। परिव्राजक सम्भवत: एक सर्वं सामान्य सन्यासी जीवन का प्रतीकात्मक शब्द था। श्रमण परिव्राजक और ब्राह्मण परिव्राजक जैसे शब्दों का प्रयोग जैन तथा बौद्ध साहित्य में बहुत अधिक मिलता है। वैदिक साहित्य में वैखानस, वानप्रस्थ, ब्रह्मचर्य, सन्यास आदि शब्दों का प्रचलन प्रचुरता से हुआ है। परन्तु जैन एवं बौद्ध संस्कृति में अनगार अथवा भिक्खु शब्दों ने लोकप्रियता पायौ है। सभी सम्प्रदायों में सांसारिक स्नेहजाल को मुक्ति प्राप्ति का प्रमुख बाधक तत्त्व स्वीकार किया गया है। इसी बाधक तत्त्व को समाप्त करने के लिए विनय,का आचरण किया जाता है। इसी सन्दर्भ में बौद्ध विनय पर हम विचार करेंगे।

### भिक्षु ( भिक्खु ) विनय

बौद्ध विनय की उत्पत्ति तथागत भगवान बुद्ध से ही हुई है। सम्बोधि प्राप्ति के बाद बुद्ध ने सर्वप्रथम पञ्चवर्गीय भिक्षुओं को धर्मोपदेश दिया। उनमें कोण्डिन्य को मध्यम मार्ग और चतुरार्यसत्य का ज्ञान होने पर "जो कुछ उत्पन्न होनेवाला है वह नाशवान है" यह विरज निर्मल धर्मनेत्र उत्पन्न हो गया। उसका अनुसरण करने पर वप्प मदि्य, महानाम और अश्वजित को भी धर्मचक्षु प्राप्त हो यये। पञ्चवर्गी य भिक्षुओं ने भगवान से प्रवज्या और उपसम्पदा की याचना की। भगवान ने "एहि भिक्खू, स्वाक्खातो धम्मो चरं ब्रह्मचरियं सम्मा हुक्खरस अन्त किस्याय" (भिक्षुओ ! आओ, धर्म सुव्याख्यात है, अच्छी तरह दु:ख क्षय के लिए ब्रह्मचर्य का पालन करो,) कहकर उन्हें अपने संघ में प्रविष्ट कियम । (२१०)

भिक्षु संघ के निर्माण का यह श्रीगणेश था। बाद में वाराणसी के श्रेष्ठी पुत्र यश उसके मित्र विमल, सुबाहु, पूर्णजिन और गवाम्पति ने भी बुद्ध की प्रव्रज्या तथा उपसम्पदा ग्रहण की। उनकी उपसम्पदा को सुनकर पंचास अन्य गृहपतियों ने भी आकर भगवान से विरजचक्ष प्राप्त किये और दीक्षा ली।

इस प्रकार बुद्ध के संघ में कुछ एकसठ भिक्षु हो गये । अब भगवान् के मन में अपने घर्म के प्रचार-प्रसार की बात आयी। उन्होंने इन भिक्षओं से कहा----"हम सभी दिव्य और मानुष बन्धनों से दूर हैं। भिक्षुओ ! बहुजन के हित के लिए, बहुजन के सुख के लिए, लोक पर अनुकम्पा करने के लिए. देवताओं और मनुष्यों के प्रयोजन के लिए, हित के लिए, सुख के लिए विचरण करो । एक साथ दो मत जाओ । आदिकल्याणकारी, मध्यकल्याणकारी और अन्तकल्याणकारी इस धर्म का उपदेश करो । सार्थ, सव्यञ्जन, केवल परिपूर्ण और परिशद्ध ब्रह्मचर्य का प्रकाश करो। ये सांसारिक प्राणी अल्प दोषवान हैं। घर्म का श्रवण न करने से उनकी हानि होगी और सुनने से वे धर्मज्ञ होंगे। ै इन भिक्षुओं को बुद्ध ने प्रव्रज्या और उपसम्पदा देने का अधिकार देकर नाना दिझाओं में धर्म-प्रचारार्थं भेज दिया । इस समय उपसम्पदा देने का प्रकार यह था----पहिले सिर दाढ़ी का मुण्डन कराया जाता, फिर काषाय वस्त्र पहनाया जाता, बाद में उसे एक कन्धे पर रखकर भिक्षुओं की पादवन्दना करायी जाती तथा उकड़ू बैठाकर अञ्जलि से प्रणाम कराकर तीन बार यह कहलाया जाता----बुद्धं सरणं गच्छामि, धम्मं सरणं गच्छामि, संवं सरणं गच्छामि । बौद्ध विनय के विकास का यह द्वितीय चरण था।

इन भिक्षुओं को उपसम्पदा देने का अधिकार देकर बुद्ध स्वयं भी उरुवेला (गया) की ओर धर्म-प्रचार के उद्देश्य से ही चल पड़े। बीच में वनखण्ड में ध्यान करते समय भद्रवर्गीय तीस मित्र आये और उन्हें उपसम्पदा दी। उरु-वेला पहुँचकर बुद्ध ने जटिल बन्धुओं ( उरुवेल, नदी और गया काश्यप) को

१ मुत्ताहं, भिवखवे, सब्बपासेहि ये दिब्बा ये च मानुसा । तुम्हे पि भिवखवे मुत्ता—चरथ भिवखवे चारिकं बहुजनहिताय बहुजनसुखाय लोकानु-कम्पाय घन्नाय हिताय सुखाय देवमनुस्सानं । मा एकेन द्वे अगमिन्थ । देसेय भिवखवे धम्मं आदिकल्याणं मज्भेकल्याणं परियोसानकल्याणं सान्धं सव्यञ्जनं केवल्परिपुण्णं परिसुद्धं इह्याचरियं पकासेथ । सन्ति सत्ता अप्परजनख जातिका अस्सवनता धम्मस्स परिहायन्ति भविस्सति धम्मस्स अञ्जातारो— महावगा. पृ. २३ पन्द्रह प्रातिहायें दिखाकर अपने संघ में दीक्षित किया। उनके साथ ही उनके एक सहस्र शिष्य भी भगवान् के अनुयायी हो गये। राजगृह में पहुँचने पर मगधराज श्रेणिक बिम्बिसार ने तथागत की शरण ली और भिक्षुसंघ के लिए वेणुवन भेंट किया। २५० शिष्यों के साथ संजय से भी यहीं भेंट हुई। संजय के शिष्य सारिपुत्र को बुद्ध के शिष्य अश्वजित ने संलाप के बीच अपने गुरु का नाम बताया और उनके मूल सिद्धान्त को उपस्थित किया—

> ये घम्मा हेतुप्पभवा तेसं हेतुं तथागतो आह । तेसं च यो निरोधो एवं वादी महासमणो ॥

सारिपुत्र ( उपतिष्य ) को यह धर्मंपर्याय रुचिकर लगा। उसका मित्र मौद्गल्यायन ( कोलित ) भी प्रसन्न हुआ। फलत. संजय अपने शिष्य परिवार के साथ बुद्ध की शरण में आ गया। सारिपुत्र और मौद्गल्यायन बुद्ध के प्रधान शिष्य हो गये। तथागत बुद्ध के संघ की यह वृद्धि विशेष फलदायी रही।

इस समय तक भगवान बुद्ध के संघ में लगभग १५०० भिक्षु हो चुके थे। उपाध्याय के बिना वे अनुशासनहीन और प्रभावहीन दिखाई देते थे। संघ की यह कमी जानकर बुद्ध ने भिक्षुओं को उपाध्याय ग्रहण करने की अनुमति दी। इस प्रसंग में विनय पिटक (महावग्ग) में उपाध्याय और शिष्य के कर्त्तव्यों का आलेखन किया गया है। उनके गुणों और अवगुणों पर भी प्रकाश डाला गया है। तदनुसार शिष्य में ये पाँच गुण होना चाहिए---उपाध्याय के प्रति अति-प्रेम हो, श्रद्धा हो, लजाशील हो, गौरव देनेवाला हो और ध्यानादि की अधिक भावना करता हो। इसी प्रकार उपाध्याय के भी शिष्य के प्रति कर्त्तव्य बताये गये हैं कि वह शिष्य को उपदेश दे, पात्र दे, चीवर दे और रोगग्रस्त हो जाने पर षरिच्यों करे। उत्तराध्ययन (प्रथम अध्ययन) में भी इसी प्रकार शिष्य और उपाध्याय के कर्त्तव्यों का वर्णन मिलता है। कल्याणमित्र ही सही अर्थ में उपाध्याय के वर्त्तव्यों का वर्णन मिलता है। कल्याणमित्र ही सही अर्थ में

इसके बाद कुछ परिस्थितियों के कारण तथागत ने उपसम्पदा के नियमों में परिवर्तन किया । अब ज्ञप्ति, अनुश्रावण और धारण के माध्यम से उपसम्पदा दी जाने लगी । उपसंपदा योग्य भिद्धु के लिए संघ को इस प्रकार ज्ञापित करना आवश्यक था ।

१. ज्ञप्ति—भन्ते ! संघ मुफे सुने, अम्रुक नामक, अम्रुकनाम के आयुष्मान् का उपसंपदापेक्षी है । यदि संघ उचित समफे, तो संघ अम्रुक नामक को, अम्रुक नामक के उपाध्यायत्व में उपसम्पन्न करे ।

#### ( २१२- )

२. अनुश्रावण-भन्ते ! संघ मुरुे सुने, अमुक.नामक, अमुक नामके आयुष्मान का उपसंपदापेक्षी है । संघ अमुक नामक को अमुक नामक के उपाध्यायत्व में उप-सम्पन्न करता है । जिस आयुष्मान को अमुक नामक की उपसंपदा अमुक नामक के उपाध्यायत्व में स्वीकार है, वह चुप रहे, जिसको स्वीकार न हो, वह बोले । इस बात को संघ के समक्ष तीन बार कहा जाता ।

३. धारणा----संघ को स्वीकार है, इसलिए चुप है--ऐसा समझता हूँ।

भिक्षु जब तक स्वयं उपसम्पदा की याचना न करे, उसे उपसम्पन्न नहीं किया जाता। उपसम्पदा देते समय भिक्षु को स्पष्ट रूप से बताना चाहिए कि उसे चार निश्वयों (जीविका के सावनों) का पालन करना होगा---(१) भिक्षा मांगना और पुरुषार्थ करना। पंघ भोज, उद्दिष्ट भोजन, निमन्त्रण, शलाका भोजन, पाक्षिक भोजन आदि भी विहित हैं। (२) इमशान आदि में पड़े चिथड़ों से चीवर तैयार करना। क्षौन, कापासिक, कौशेय, कम्बल आदि का वस्त्र भी विधेय हैं। (३) बृक्ष के नीचे निवास करना। बिहार, आढ्य योग, प्रासाद, हर्म्य, पुहा आदि भी विहित है। (४) गोमूत्र की औषधि का ग्रहण करना। घी, मक्खन, तेल, मधु, खांड अधिक लाभ में विधेय हैं। मूलतः ये चार निश्रय थे। इनमें अधिक लाभ को विधेय बाद में किया गया। बौद्ध विनय का यह चतुर्थ चरण है।

घीरे-घीरे उपसम्पदा के नियमों-विधानों में भी अन्तर होता गया। हर नियम के पीछे किसी घटना विशेष का हाथ रहा है। अब उपसम्पदा का विधान हुआ कि उपसम्पदा दस या दस से अधिक पुरुष वाले गण द्वारा दी जाय तथा उपसम्पदा पानेवाला भिन्नु भी चतुर और जानकार हो और दस अथवा दस से अधिक वर्ष की अवस्था वाला हो। उपाध्याय के अभाव में आचार्य करने की भी अनुमति दी गई। आचार्य शिष्प्र में पिता-पुत्रवत् संबंधों का निर्देशन मिला। उपाध्याय ओर आचार्य से शिष्प्रत्व (निश्रय) तभी विच्छिन्न माना जाता जब वे आश्रम छोड़कर चले गये हों, या विचार-परिवर्तन कर लिया हो, या काल-कवलित हो गये हों, या धर्मान्तर ग्रहण कर लिया हो अथवा उसकी स्वीक्टति दे दी हो। उपसम्पदा अथवा प्रव्रज्या ग्रहण कर लिया हो अथवा उसकी स्वीक्टति दे दी हो। उपसम्पदा अथवा प्रव्रज्या ग्रहण करने के लिए यह आवश्यक था कि साधक सम्पूर्णत: शील सम्पन्न हो, समाधिसम्पन्न हो, प्रज्ञावान हो, राग-द्वेषादि से विमुक्त हो, विमुक्ति-ज्ञान के साक्षात्कार-पुञ्ज से युक्त हो, श्रद्धाल्ठ हो, ल्जाशील, संकोची, उद्योगी, स्मृति - सम्पन्न, दोषज्ञ, सेवाभावी, कल्याणमित्र और प्रातिमोक्ष सम्पन्न हो। अन्य सम्प्रदाय में रहने वाले व्यक्ति के लिए चार माह का परिवास दे या जाता पर शाक्य जातीय,

नग्नक ( जैन ) और जटिलक साघु इस परिवास के नियम से म्रुक्त थे वयोंकि वे कर्मवादी और क्रियावादी थे ।<sup>९</sup> प्रव्रज्या ग्रहण करने की भी कुछ योग्यतायें निर्धारित की गईं । निम्नलिखित व्यक्ति प्रव्रज्या के अयोग्य होते थे—कुष्ठ, फोड़ा, चमंरोग, सूजन और मृगी बीमारियों से पीड़ित राजसैनिक, ध्वजबन्ध डाकू, चोर, राजदण्ड प्रापक, ऋणी और दास । आगे उपसम्पदा पाने वाले की अवस्था को बीस कर दिया गया और श्रामग्रेर की अवस्था को पन्द्रह निध्चित किया गया। एक भिञ्च एक अथवा जितने श्रामऐरों को अनुशासित कर सके, उतनी संख्या में श्रामग्रेर रख सकता था । श्रामग्रेर को दस शिक्षापदों का पालन करना आवश्यक बताया गया---पाणातिपात, अदिन्नादान, म्रसावाद, सुरामेरयमज्ज-प्पमादट्टान, विकालभोजन, नच्चगीतवादित विसूकदस्सन, मालागन्ध, विलेपन धारणमण्डन, विभूसनट्ठान, उच्चासयनमहासयन और जातरूपरजतपटिग्गहण से दूर रहना ( वेरमण ) वे श्रामगोर दण्डनीय होते थे जो भिअुओं के अलाभ, अनर्थ, आवास, निन्दा और संघर्ष के जनक होते थे। दण्ड में उन श्रामग्रीरों को संघाराम के वासस्थल में प्रवेश नहीं करने दिया जाता। कुछ ऐसे कर्म भी होते थे जिनके प्रतिफल स्वरूप श्रामग्रेर का निष्कासन भी कर दिया जाता, जैसे— प्राणिहिंसा करना, चोरी करना, अब्रह्मचारी होना, भूठ बोलना, मद्यपान करना, बुद्ध-धर्म-संघ की निन्दा करना, मिथ्यादृष्टि सम्पन्न हो जाना और भिक्षुणी दूषक सिद्ध होना । बाद में उपसम्पदा के अयोग्य व्यक्तियों में कुछ और सम्मलित कर लिये गये । जैसे-पंडक ( नपु सक ), अन्य तीर्थिकगामी, नाग ( जाति ? ), मातृ-हन्ता, पितृहन्ता, अईत्हन्ता, स्त्री-पुरुष दोनों लिङ्गवाला, पात्ररहित, चीवर रहित, आदि । प्रव्रज्या के लिए भी अयोग्य व्यक्तियों की गणना की गई है । जैसे—कटे हाथ-पैर -कान-नाक-अंगुलिवाला, पोर, कुबड़ा, बौना, लक्षणाहत, दण्डित, लिखितक, लूला, लंगड़ा, पक्षाघाती, ईर्यापथरहित, जराग्रस्त, अन्धा, गूगा, बहरा आदि। प्रव्रज्या के लिए भी साधक के माता-पिता की आज्ञा लेना अनिवार्य हो गया। अन्त में उपसम्पदा ग्रहण करने के लिए निम्न शर्तें निर्धारित हुईं, उदाहरणार्थ-साधक को किसी प्रकार का रोग न हो जैसे----कुछ, गन्ड, किलास, शोथ, मृगी। मनुष्य हो, पुरुष हो, स्वतन्त्र हो, ऋणमुक्त हो, राजसैनिक न हो, माता-पिता से अनुमित हो, बीस वर्ष का हो, पात्र-चीवर आदि से युक्त हों । उपसम्पदा के साथ उसका और उसके उपाध्याय का नाम भी पूछा जाता । ज्ञप्ति, अनुश्रवण और धारणापूर्वंक उपसम्पदा कर्म कर दिया जाता । बौद्ध विनय के विकास का यह पञ्चम चरण है। प्रत्येक चरण अनेक सोपान

१. महावग्ग, पृ० ७४

के बाद स्थिर हो सका, यह घटनाओं से प्रमाणित है ही। इसके बाद भी विकासात्मक चरण स्थिर नहीं रहा।

करे । प्राचीनकाल में बौद्धेतर मतावलम्बी, विशेषतः जैनवर्मानृयायी चतुर्दशी, पूर्णमासी और अष्टमी को एकत्रित होकर धर्मोपदेश किया करते थे। श्रेणिक बिम्बिसार के कहने पर तथागत बुद्ध ने भी इस विधान को अपने संघ के लिए निर्धारत किया। पातिमोक्ख (प्रप्ततिमोक्ष) भी इसी से सम्बद्ध है। पातिमोक्स का अर्थ है, भिञ्च-जीवन के विभिन्न नियम । महावग्ग में पातिमोक्स को कुसल धर्मों में प्रमुख बताया है (आदिमेतं मुखमेतं पमुखमेत कुसलान धम्मानं ) । उपोसथ के दिन भिक्षु एकत्रित होकर प्रातिमोक्ष की आवृत्ति किया करते हैं। उपोसथ के लिए सीमा-निर्धारण भी किया गया है। पर्वत, पाषाण, वन, वृक्ष, मार्ग, वल्मीक, नदी, उदक आदि चिन्ह निश्चित कर दिये जाते हैं, जिसकी सूचना संघ को दे दी जाती है। कोई विहार, अटारी-प्रासाद, हर्म्य, गुहा आदि उपोसथागार के रूप में निश्चित कर दिया जाता जहां सभी भिञ्च पूर्व सूचना पाकर स्थविर भिक्षु के पास उपोसथ के लिए एकत्रित होते हैं । उपोसथ के चार कर्म हैं---संघ के कुछ भागका धर्म विरुद्ध उपोसथ कर्म करना, समग्र संघ का धर्म विरुद्ध उपोसथ करना, भाग का धर्मानुकूल उपोसथ करना और समग्र का धर्मानुकूल उपोसथ करना । इनमें अन्तिम कर्म विधेय है ।

प्रातिमोक्ष — प्रातिमोक्ष और उपोसथ का अत्यन्त गहरा सम्बन्ध है। भिक्षु नियमों के निश्चित हो जाने पर उपोसथके दिन प्रातिमोक्ष किया जाने लगा। आवृत्ति के पांच कम निर्धारित हुए — (१) निवान का पाठ करना, (२) निवान और पाराजिकों का पाठ करना, निवान, पाराजिक और संघादिशेषों का पाठ करना, (४) निवान, पाराजिक, संघादिशेष और अनियत धर्मों का पाठ करना, और (४) विस्तार के साथ प्रातिमोक्ष का पाठ करना। आपत्ति काल्ड में प्रातिमोक्ष का संक्षिप्त पाठ करना भी विधेय माना गया। ऐसी स्थिति में शेष प्रतिमोक्ष को स्पृति से श्रुत मान लिया जाता है। आपत्तिकाल (अन्तराय) ये हैं— राज, जोर, अग्नि, उदक, मनुष्य, अमनुष्य, हिंसक सरीसृप, जीवन, और ब्रह्मचयं। भिज्जु-संघ से स्वीकृति लेकर ही परस्पर में विनय पूछने की प्रक्रिया थी। और अवकाश लेकर दीषारोपण किया जाता था। नियम - विरुद्ध काम यदि कोई भिक्षु करे तो चार-गाँच भिज्जु उन्ने घिक्कारें, दो-तीन भिन्न उसे अभिज्यक्त करें और एक भिन्नु-यह कहे कि मुक्ने यह

रुचिकर नहीं । प्रातिमोक्ष का पाठ गृहस्थ-युक्त परिषद् में निषिद्ध किया गया है । उसकी आवृत्ति चतुर और समर्थ भिक्षु के आश्रव में होनी चाहिए । भिक्षु यदि लम्बी यात्रा के लिये जाये तो उसे भिक्षु संघ के ( उपाध्याय ) से अनुमति लेनी चाहिए । आवास में यदि बहुश्रुत, आगमज्ञ, धर्मधर, विनयधर, मात्रिकाधर भिक्षु आयें तो उनकी सेवा करनी चाहिए । यदि आवास में प्रातिमोक्ष को जानने वाला भिक्षु न हो तो ऐसे आवास में चला जाय जहां उपोसथ कर्म अथवा प्रातिमोक्ष-पाठ के जानकर भिक्षु रहते हों । उपोसथ या संघकर्म में सभी भिञ्चओं को उपस्थित होना आवश्यक है । यदि भिक्षु रोगी हो अथवा उसको उसके परिवारजन ले जाना चाहें, उसे राजा, चोर, बदमाश पकड़ लें तो उससे अपनी परिशुद्धि संघ के समक्ष भेज देनी चाहिए। यदि यह संभव न हो तो भिञ्च संघ के एक भाग को उपोसथ नहीं करना चाहिए । यदि कोई भिञ्च उन्मत्त हो गया हो तो उसके बिना संघ उपोसथ करे ऐसा प्रस्ताव आना चाहिए। उपोसथ कर्म के लिए अपेक्षित संख्या चार बतायी गई है पर कदाचित् तीन अथवा दो भी हों तो उन्हें परस्पर "परिशुद्धो अहं आवसो,परिशुद्धो ति मं घारेथ"यह वचन तीन बार कहना चाहिए । यदि भिक्षु अकेला हो तो उसे उपोसथ करने का दृढ़ संकल्प करना चाहिए । यदि कुछ नियम विरुद्ध कार्थ हुए हों तो उनकी स्वीकृति पूर्वक उनका प्रतिकार हो नाचाहिए । यदि किसी आवास में चार या अघिक आश्रमवासी भिञ्चु हों तो उन्हें उपोसथ के दिन एकत्रित हो प्रातिमोक्ष का पाठ करना चाहिए । अन्य आश्रमवासी भिक्षु यदि उनकीसं ख्या से अधिक हों तो प्रातिमोक्ष का पाठ पुनः करना चाहिए, अन्यथा शुद्धि बतलानी चाहिए। सन्देह, संकोच, कट्ठक्तिपूर्वक अथवा अनुपस्थिति को जाने बिना किया गया उपोसथ सदोष माना गया है। इन दोषों को दूर करने पर प्रातिमोक्ष का पाठ पुन: होना आवश्यक है। उपोसथ की दो तिथियों में भिञ्च संख्या के आधार पर एक तिथि की स्वीकृति दी जाती है । आवासिकों तथा नवागन्तुकों में उपोसथ पृथक् रूप से नहीं किया जाता प्रत्युत उनकी संख्या के अनुसार उसका निर्धारण होता है। उपोसथ के दिन आवास त्यागने के भी नियम बनाये गये हैं। सावारणत: उस दिन आवास छोड़ा नहीं जाता। यदि किन्हीं विशिष्ट परिस्थितियों में छोड़ना भी पड़े तो भिञ्चको ऐसे आवास में जाना चाहिए जहां सहधर्मी हों और जहां उसी दिन पहुँचा जा सके। प्रातिमोक्ष-आवृत्ति लिए भी परिषद् के कुछ नियम हैं । यह परिषद् ऐसी होनी चाहिए जहां निम्न प्रकार के व्यक्ति उपस्थित न हों---भिक्षुणी, शिक्षमाणा, श्रामग्रेर, श्रामग्रेरी, पाराजिक दोषी, पापदिट्ठिगत, तीथिकगत, मातृ-पितृ घातक, अहंब् घातक, भिक्षुणी दूषक, पण्डक, संघभेदक आदि । इन नियमों के अतिरिक्त यह भी नियम बना कि उपोसथ की समूची प्रक्रिया उपोसथ के ही दिन पूरी होनी

चाहिए । उपोसय और प्रातिमोक्ष का विधान ही बौद्ध वियम के विकास का घष्ठ चरण कहा जा सकता है ।

वर्षावास—–वर्षावास का विधान याता-यात की असुविधा तथा वर्षा के कारण उत्पन्न होने वाले जीवों के उपघात से बचने के लिए किया गया है। वेदिक तथा जैन संस्कृति में भी यह मान्य है। जैन भिक्षु वर्षावास करते थे और हरित तृणों पर विचरण करने से अपने आपको बचाते थे। परन्तु बौद्ध भिक्षु न वर्षावास करते थे और न हरित तृणों को बचाते थे। बुद्ध के समक्ष यह बात रखी गयी। फलत: उन्होंने बौद्ध भिक्षुओं के लिए वर्षावास आवश्यक कर दिया<sup>3</sup>।

वर्षावास आसाढ़ पूर्णिमा ग्रथवा,श्रावण पूर्णिमा के दूसरे दिन से प्रारम्भ होता है जिसमें तीन माह तक स्थान परिवर्तन करना निषिद्ध है। यदि निम्न लिखित व्यक्तियों का सन्देश अथवा कार्य हो तो भिम्नु एक सप्ताह के लिए वर्षा-वास तोड़कर बाहर जा सकता है। भिक्षु, भिक्षुणी, शिक्षमाणा, श्रामणेर, श्रामग्रेरी, उपासक, और उपासिका । बिहारादि का दान तथा पुत्र-पुत्री आदि के विवाह में उपस्थित होना भी इसी के अन्तर्गंत आ जाता है । विनय पिटक में कुछ ऐसी परिस्थितियों का भी वर्णन है जिनमें संदेश के बिना भी भिक्षु-भिक्षुणी एक सप्ताह के लिए बाहर जा सकते हैं। उदाहरणार्थं भिक्षु को यदि रोग, अनभिरति, कौकृत्य, मिथ्यादृष्टि, गरुधर्म आदि उत्पन्न हो गये हों तो भिक्षु बिना संदेश पाने पर भी उनकी सहायता करने जा सकता है। किन्हों विशेष परिस्थितियों में स्थान-त्याग की भी अनुमति दो गई है । जैसे वन्य पशु, सरीम्रुप, चोर, पिशाच, अग्नि, जल, आदि का भय, अनुकूल भोजनादि की प्राप्ति न होना, गणिका, स्यूल कुमारी, पंडक, ज्ञातिजन, भूपति, चोर आदि का आह्वान, कोषागार का दर्शन, और संघ भेद को रोकना। वृक्ष-कोटर, वृक्ष-वाटिका, अध्याकास, अशयन, शवकुटिका, क्षत्रवास, चाटीवास, आदि में वर्षी-वास करना विधेय नहीं है।

प्रवारणा—-वर्षावास के बाद भिक्षु संघ एकत्रित होकर अपने अपराघों का संदर्शन करता है। इसी को प्रवारणा कहा गया है। इसमें इष्ट, श्रुत और परिशच्छित अपराधों का परिमार्जन किया जाता है और परस्पर में विनय का अनुमोदन होता है----

१. महावग्ग (विनय) पृ. १४४

अनुजानामि भिक्खवे, वस्सं बुढानं भिक्खूनं तीहि ठानेहि पकारेतु∸ दिहेन वा सुतेन वा परिसङ्घाय वा । सा वो भविस्सति अञ्ञामञ्ञानु-लोमता आपत्तिवुढानता विनयपुरेक्खारता ।°

प्रवारणा की प्रक्रिया यह है कि सर्वप्रथम चतुर, समर्थ भिञ्च संघ को सूचित करे कि आज प्रवारणा है। बाद में स्थविर भिक्ष उत्तरासंग को एक कन्वे पर रखकर उकडू बैठे तथा हाथ जोड़ कर संघ को यह सूचित करे कि मैं इष्ट, श्रुत और परिशंकित अपराधों की प्रवारणा करता हूँ। संघ मेरे अपराधों को बताये। में उनका प्रतिकार करू गा। यह बात तीन बार दुहरायी जाती है। नवीन भिक्षु को भी प्रवारणा इसी प्रकार लेनी पड़ती है। उपोसथ में अपने अपराधों की पाक्षिक परिशुद्धि हो जाती है और प्रवारणा में वार्षिक परिशुद्धि हो जाती है। प्रवारणायें दो होती हैं---चतुर्दशी की और पञ्चदशी की । इस के चार कर्म होते हैं----धर्म विरुद्ध वर्ग का प्रवारणा कर्म, धर्म-विरुद्ध सम्पूर्ण संघ का प्रवारणा कर्म. धर्मानुसार वर्गं का प्रवारणा कर्म और धर्मानुसार सम्पूर्ण संघ का प्रवारणा कर्म । प्रवारणा कर्म में कम से कम पांच भिक्ष रहना चाहिए। बाद में चार, तीन, दो और एक भिञ्च को भी प्रवारणा करने की अनुमति दे दी गई। प्रवारणा कर्म तीन बार दोहराया जाता है, पर विशिष्ट अवस्था में दो वचन और एक वचन की भी प्रवारणा विघेय मानी गई है। शबर भय, भिक्ष कलह, वर्षा, चोर, अग्नि, जल, मानव, अमानव, हिंसक जन्तु सरीमृप, मरण, शीलपतन आदि के भय की संभावना होने पर प्रवारणा को अधिक से अधिक संक्षिप्त किया जा सकता है। भिक्षजों के कुछ दोष ऐसे होते हैं जबकि उनकी प्रवारणा को स्थगित कर दिया जाता है। जैसे---भिञ्चओं को अवकाश न करना, अथवा किसी की प्रवारणा को अनुचित रूप से स्यगित रखना । यदि कोई भिक्षु अपने दोष का निह्नय करे तो हठात उसकी प्रवारणा करानी चाहिए। विशेष आवश्यकता होने पर प्रवारणा को संघ की स्वीकृति पूर्वक किसी अन्य समय में भी किया जा सकता है। २ वर्षावास और प्रवारणा के विधान को बौद्ध विनय के विकास का सप्तम चरण कहा जा सकता है।

उपानह—विनय पिटक में भिक्षु को कैवल एक तल्ले वाले ( एक पलासिक ) जूते पहनने का विघान मिलता है । इस प्रसंग में उस समय प्रचलित जूतों का सुन्दर आलेखन है । बुद्धकाल में नीली, पीली, काली, मजीठिया,

- १. महावग्ग पृ० १६७
- २. महावग्ग पवारणाक्खन्धक

महारंग, और महानाम से रंगी पत्ती वाले जूते पहने जाते थे। खल्लकबढ, पुटबढ, पालिगुण्ठित, तूलपूर्णिक, तित्तिरपत्तिक, मेण्ड विसाणवढिक, विच्छिकालिक, मयूरपिच्छ-परिशिल्पित, चित्रित सिंह, व्याघ्र, चीता, हरिण, ऊदविलाव, मार्जार, कालक, उल्रुक आदि पशु-पक्षियों के चर्म के जूते बनते थे। ये जूते भिक्षु वर्ग के लिए असेवित थे। पुराने अनेक तल्लों के जूतों की भी स्वीकृति बाद में दे दी गई। आराम में भी उपानह, मसाल, दीपक और दण्ड रख सकते थे। काठ, ताड़पत्र, वांस, तृण, मूँज, बल्वज, हिताल, कमल, कम्बल आदि से पादुकार्ये निर्मित होती थीं तथा उनमें स्वर्ण, रजत, मणि, वैद्र्यं, स्फटिक, कांस, कांच, रांगा, सीसा, तांबा आदि भी लगाया जाता था। ऐसी पादुकाएं भिक्षु के लिए निषिद्ध की गई हैं।

वाहन और आसन-साधारणत: भिक्षु को वाहन पर चलना मना है। परन्तु बाद में नरयान, और हस्तियान तथा शिविका और पालकी के उपयोग की भी स्वीकृति रोगी भिक्षु के लिये दे दी गईं। आसंदी, पर्यंङ्क, गोड़क, चित्रक, पटिक (गलीचा), तूलिंक, विकतिक, उद्दलोमि, एकान्त लोमि, कटिस्स, कौशेय, कुत्तक, हत्थत्थर (हाथी का फूला), अस्सत्थर, रथत्थर, मुगछाल, कदलीमृग-राय्या, सउत्तरच्छद, उभतोलोहितकूप जैसे उच्चशयनों और महाशयनों का प्रचलन था। पर उनका सेवन भिक्षु के लिए निषिद्ध था। सिंह, व्याघ्र, चीते आदि के चमड़े को भी उसे धारण नहीं करना चाहिए क्योंकि इससे प्राणिवध की प्रेरणा मिलती है। सीमान्त देशों में जाने पर भिक्षुओं के नियमों में कुछ और ढिलाई कर दी गईं। वहां विनयधर सहित पांच भिक्षुओं के गण से उपसंपदा करने का विधान हुआ। गणवाले उपानहों को धारण करने, नित्य स्नान करने, चर्ममय आस्तरण रखने तथा चीवरपर्याय (विकल्प) करने की भी अनुमति मिली।<sup>9</sup>

१. महावग्ग, चर्मस्कन्दक

. . . <del>.</del> . .

हींगकी गोद, हींग की सिपाटिका, तक, तकपत्ती, तकपणीं, सुज्जुलस आदि गौंद वाली दवायें, तथा खुजली, फोड़ा आदि के लिए चूर्ण की दवायें भी भिक्षु ले सकता है । इस प्रसंग में अनेक रोग और उसकी दवाओं का मी उल्लेख किया गया है। उदाहरणार्थ--भुतप्रेत ( अमनूष्य ) के रोग में कच्चा माँस और कच्चा खून ग्रहण करना चाहिए। नेत्ररोग के लिए काला अञ्चन, रस अञ्चन, स्रोत अञ्चन, गेरू और काजल लगाये। सिर दर्द करने पर सिर में तेल की मालिस की जानी चाहिए। इसके अतिरिक्त नस, नस करनी, और धूमवत्ती का भी उपयोग हितकर होता है। वात रोग में तेल में मद्य डालकर उसे पकाकर पीना चाहिए तथा मालिस करना चाहिए। अधिक से अधिक स्वेद निकल जाने से भी वात रोग ठीक हो जाता है। सम्भार (स्वेदक पत्तों के बीच सोना), महास्वेद ( गड़ढे में अग्नि और पत्ते भरकर उस पर लेट जाना ), भंगोदक उबले पत्तों से स्वेद निकालना ), उदक कोष्ठक ( उष्ण जलसे स्वेद निकालना ) ये चार स्वेदकर्म को प्रक्रियायें हैं। रक्त बाहर निकाल देने से भी वात रोग का शमन हो जाता है। पैर में माल्लिंश करने से विवाई ( पैर फटना ) मिट जाती है । घाव में खुजलाहट होने पर सरसों के लोथे से उसे सहला दिया जाता है । मांस बढ़ जाने पर नमक की कंकरी से उसे काट दिया जाता है। सर्प के काटे जाने पर पुरीष ( ग्रूथ ), मूत्र, राख ( क्षारिक ) और मिट्री के सेवन से लाभ होता है । विष चिकित्सा के लिए भी पूरीष ( टड़ी ) का प्रयोग होता है । मुत-प्रेत की बाधा होने पर आमिषोदक ( अनाज जलाकर बनाया गया सीरा ) पिलाया जाता । पाण्ड्ररोग में गोमूत्र की हरें पिछायी जातीं । छविदोष होने पर गंधक का लेप कराया जाता। काय के अभिसन्त होने पर जुलाब दिया जाता। बौद्ध भिक्षुओं के लिए ये सभी दवायें निषिद्ध नहीं थीं। घी, मक्खन, मधु, और तेल को एक सप्ताह से अधिक रखने का उनके लिए विधान नहीं है। गुड़, मूंग और छांछ भी लिया जा सकता है। वायगोले की बीमारी में छांछ लाभकारी होती है। आराम के भीतर रखा, पकाया, और स्वयं बनाया भोजन करना निषिद्ध है। परन्त दुभिक्ष में यह नियम शिथिल किया जा सकता है। कल्प्यकारक न होने पर भक्षणीय फल स्वीकार्य हैं। भोजनोपरान्त आनीत भक्ष्य भी ग्रहणीय है। गुप्त स्थान के चारों ओर दो अंगुल तक शस्त्रकर्म अथवा वस्तिकर्म नहीं करना चाहिए । बौद्ध विनय के अनुसार भिक्षु के लिए मांस भक्षण भी निषिद्ध नहीं है। परन्तु मनुष्य, हाथी, अश्व, कुक्कुर, सर्प, व्याघ्र, भारतू और तरच्छ ( लकड़बग्धा ) के मांस का भक्षण निषिद्ध बताया गया है। यवागू ( खिचड़ी ) का भोजन बुद्ध के समय लोकप्रिय रहा होगा। उसके भोजन करने में दस गुण बताये गये हैं---

वर्ण, सुख, बल और प्रतिभा का विकास होता है, क्षुधा और पिपासा दूर होती है, वायु को अनुकूल होता है, पेट साफ हो जाता है और अपच को पकाता है । यवागू अनेक रोगों की अच्छी दवा है । रोगी को गुड़ और नीरोग को गुड़ का रस दिया जाता । जैसा पहले लिखा गया है, बौद्धधर्म में मांसभक्षण निषिद्ध नहीं था । शर्त यह थी कि वह मांस 'तिकोटिपरिसुद्ध' हो । भिक्षुओं के उद्देश्य से वह न बनाया गया हो । इसलिए अदृष्ट, अश्रुत और अपरिशङ्कित मांस ही भक्षणीय की श्रेणी में रखा गया है ।

पांच गोरसों का विधान पहले ही हो चुका था। आगे गहन कान्तार में जाते समय तण्डुल, नवनीत, गुड़, उड़द, मूग, तेल, घी के पाथेय रखने की भी अनुमति दे दी गई। आम्रपान, जम्बूपान, चोचपान, मघुपान, मुद्दिक पान (अगूर), सालुकपान, और फारुसकपान, तथा अनाज के फल के रस को छोड़कर सभी फलों के रस की, मात्र ढाक के रस को छोड़कर सभी पत्तों के रसकी, महुए के पुष्प रस को छोड़कर सभी पुष्परसों के पान की अनुज्ञा दे दी गई। बौद्ध विनय के विकास का यह अष्टम चरण कहा जा सकता है।

कठिन चीवर --- वर्षावास समाप्त होने पर कुछ पाठेय्यक भिक्षु तथागत के दर्शन करने भीगते हुए श्रावस्ती पहुँ चे। इसी घटना से कठिन चीवर का विधान हो गया। 'कठिन' चीवर वह है जो वर्षावास के बाद संघ की सम्मति से सम्मान प्रदर्शनार्थ किसी भिक्षु को दिया जाय। कठिन चीवर ग्रहीत भिक्षुओं को पांच बातें विहित हैं---विना आमन्त्रण के विचरना (अनामन्त चारो), बिना तीनों चीवर लिए विचरना (असमादान चारो), गण भोजन, इच्छा-नुसार चीवर ग्रहण करना (यावदत्त्थ चीवर) तथा चीवर मिल्ठेते समय जो वहाँ होगा, वह चीवर उसीका हो जायगा। कठिन चीवर के लिए संघ के समक्ष दृष्टि, अनुश्रावण और धारणा अवश्य होना चाहिए।

कठिन चीवर की उत्पत्ति में आठ कारण हैं—पक्कनन्तिका, निट्ठानन्तिका, सन्निट्ठानन्तिका, नासनन्तिका, सवनन्तिका, आसावच्छेदिका सीमातिक्कन्तिका और सहुब्भारा। यहाँ भिक्षु इस कठिन चीवर का उद्धार कभी अनाशा पूर्वक करता है कभी आशा पूर्वक करता है, कभी करणीय पूर्वक करता है, कभी अपविनय पूर्वक करता है और कभी फासु विहार पञ्चक (सुख पूर्वक विहार बाला) पूर्वक करता है। <sup>8</sup>

- १. विनय विटक, महावग्ग, पृ० २५३
- २. '' '' भेसज्जक्खन्धक
- ३. " कठिनक्सन्धक

चीवरक्खन्धक के प्रारम्भ में राजगृह के प्रसंग में जीवक चरित दिया हुआ है। जीवक सालवती गणिका से उत्पन्न प्रसिद्ध चिकित्सक था, जिसे अभय राजकूमार ने पाला-पोसा था । यहां अनेक रोगों की दवाओं का उल्लेख मिलता है, जिनका प्रयोग जीवक ने अपनी चिकित्सा पद्धति में किया था । विविध जड़ी बूटियों को घी में पकाकर नासिका रन्धों में डालने से साकेत श्रेष्ठी की भार्या का पुराना शिर दर्द दूर हो गया था। बिम्बिसार के भगन्दर रोग को एक ही लेप में ठीक कर दिया था। राजगृह के एक सेठ के शिर की शल्य चिकित्सा कर उसमें से एक बड़े जन्तु को निकाल दिया था, जो सेठ की मृत्यु का कारण बनने वाला था । जीवक ने वाराणसी के एक श्रेष्ठी पुत्र की अतड़ी में शल्य चिकित्सा द्वारा ही गाँठ निकाली । प्रद्योत के पाण्डु रोग को कषाय वर्ण-रस गंध से युक्त घी पिलाकर दूर किया। तथागत के शरीर को भी विरेचन से जीवक ने शुद्ध किया तथा इसी के साथ प्रद्योत का दिया हुआ एक दुशाला जोड़ा भी बद्ध को भेंट किया, जिसे उन्होंने स्वीकार किया। इसी प्रकार गृहपति द्वारा प्रदत्त कौशेय और कोजव ( कम्बल ) को स्वीकार कर लिया गया । बाद में तो भिक्ष के लिए छ: प्रकार के चीवर धारण करने की अनूज्ञा मिल गयी---क्षौम, कपास, कौशेय, कम्बल ( ऊन ), साण ( सन ), और भंग ( मिश्रिन )। इन नये चीवरों के साथ पाँस्कूल चीवर भी धारण करना पड़ता था। बौद्ध विनय के विकास का वह नवम् चरण माना जा सकता है ।

संघकर्म- संघ का विकास इस समय पर्याप्त हो चुका था। बुद्ध की लोकप्रियता बढ़ गयी थी। इसलिए चीवरदान भी बहुत अधिक आना प्रारम्भ हो गया था। फलत: उनके विभाजन के लिए संघ के कर्मचारियों का चुनाव होना आवश्यक था। इसके लिए एक चीवर प्रतिग्राहक का चुनाव होता था। चीवर प्रतिग्राहक वह हो सकता था जो छन्दागति (स्वेच्छाचारिता), दोष, मोह, भय और गुप्तागुप्त से दूर हो। इसी प्रकार इन्हीं गुणों से युक्त एक चीवर निदहक भण्डागारिक और चीवर भाजक भी चुना जाता था।

चीवर—संघ के इन सभी अधिकारियों के माध्यम से समागत चीवर भिक्षुओं को बांट दिये जाते थे। अयोग्य अथवा बुरे चीवरों को रख दिया जाता था। समागत चीवरों में उपार्ध (दो तिहाई) भाग श्रामग्रीरों को भी दिया जाता था। चीवर दुवर्ण होने पर मूल, स्कन्ध, त्वक, पत्र, पुष्प और फल के रंगों से रंग दिये जाते थे। रंगने के लिए नांद, थाल, कूड़ा, घड़ा, दोषी, आदि बर्तन रखने की भी अनुमति दे दी गई थी।

#### ( २२२२ )

इसी स्कन्धक में चीवर बनाने की विधि भी दी हुई है। संघाटी, उत्तरासंग श्रीर अन्तर वासक को काटकर (छिन्नक) बनाया जाता। इनमें कुश, अर्धकूश, मण्डल, अर्धमण्डल, विवर्त, अन्विवर्त, ग्रं वेयक, जांघेयक और बाहवन्त का ध्यान रखा जाता। चीवर अधिक मिलने पर उन्हें परिमित कर दिया गया। एक भिक्षु अधिक से अधिक तीन चीवर रख सकता था-दोहरी संघाटी, एकहरा उत्तरासंग, और एकहरा अन्तरावासक। अतिरिक्त चीवर बाद में विकल्प के रूप में रखे जाने लगे। पुराने कपड़ों के चीवरों की संख्या इससे भी अधिक निश्चित कर दी गई । मृगार माता विशाखा के कारण भिक्षुओं को वार्षिक साटिका, नवागन्तुक भोजन, गमिक भोजन, रोगी भोजन, रोगी परिचारक भोजन, रोगी भैषज्य और यवागू ग्रहण करने की तथा भिक्षुणियों को उदक साटी रखने की भी अनुमति मिल गई । इसके अतिरिक्त प्रत्यस्तरण ( आसन की चादर ). प्रतिच्छादन ( कोपीन ), मुखपुञ्छन चोलक ( रूमाल ), और परिष्कार चोलक ( थैला ) रखने का भी विधान हुआ । उपासकों द्वारा दान में दिये गये चीवरों पर संघ का अधिकार होता था और उन चीवरों का वितरण भिक्षुओं में संघ ही करता था । परिनिवृत भिद्म अथवा श्रामग्रेर की सम्पत्ति संघ की सम्पत्ति होती है। इसी प्रसंग में यह भी बताया गया है कि नग्नता तीथिकों का आचरण है । बौद्ध भिक्षुओं को उसका आचरण नहीं करना चाहिए । कुश चीर, अजिन-क्षिप, अर्कनाल, पोत्थक आदि चीवर भिञ्चओं के लिए ग्रहणीय नहीं । इसी प्रकार सभी नीलक, पीतक, लोहितक, मंजिष्ठक, क्रष्णक, हरितक, महानाम रक्तक, कञ्चुक, तिरीटक, वेठन आदि प्रकार के चीवर को धारणा करना भिक्षओं के लिए अनूचित है।

१. विनय पिटक, चीवरक्खन्यक

( २२३ )

होकर सभी कम कर सकते हैं। संघ के बीच उन्मत्त, तीर्थिकगत, मातृ-पितृ घातक आदि भिक्षुओं को प्रतिक्रोशन देना लाभ दायक नहीं, पर प्रकृतिस्थ साधु को प्रति-क्रोशन देना लाभदायक है। वहाँ संघ से निस्सारण और अवसरण के नियम भी दिये गये हैं। इसके बाद अधर्मकर्म, धर्म कर्म, तर्जनीय कर्म, नियस्स कर्म, प्रव्राजनीय कर्म, प्रतिसारणीय कर्म और उत्क्षेपणीय कर्मों का आख्यान है तथा उनकी क्षमायाचना की प्रक्रिया भी दी हुई है।

संघ-विवाद और दण्ड-व्यवस्था-कोशाम्बक स्कन्धक के प्रारम्भ में कौशाम्वीमें हुए भिक्ष संघ के विवाद का उल्लेख है। सम्भव है, यह भाग तथागत के परिनिर्वाण के उत्तरकाल का हो। इसी प्रसंग में अधर्मवादी और धर्मवादी के चिह्न दिये गये हैं। वैसे अधर्मवादी वह है जो धर्म, अधर्म, विनय, अविनय, भाषित, अभाषित, आचरित, अनाचरित, अज्ञप्त, प्रज्ञप्त, आपत्ति, अनापत्ति, अवशेष, अनवशेष आदि को प्रतिरूप में स्वीकार करता है। और धर्मवादी इनको यथा रूप में स्वीकार करते हैं। संघ में कलह उत्पन्न होने पर सारा संघ एकत्रित होता है और ज्ञप्ति, अनुश्रावण और धारणा पूर्वक छन्द ( गोट ) के माध्यम से संघभेद का उपशमन करता है । ? छन्द के समय भिक्षणी शिक्षमाणा श्रामग्रेर श्रामग्रेरी आदि से भी वर्ग (कोरम ) की पूर्ति कर ली जाती । कुछ कर्म ज्ञप्ति द्वितीय कहे जाते हैं और कुछ कर्म ज्ञप्ति चतूर्थ ( ज्ञप्ति के बाद तीन कर्म वाक्य कहना ) कहे जाते हैं। इन दोनों से विरहित कर्म विनय विरुद्ध माना जाता । वर्ग कर्म वह, जिसमें भिम्नु अथवा उनके छन्द एकत्रित न हुए हों। समग्र कर्म वह, जिसमें सभी भिक्षु उपस्थित रहते हों। वर्ग कर्म त्याज्य माना गया है। संघ सामग्री दो प्रकार की है----अर्थ विरहित, परन्तु व्यञ्जनयुक्त एवं अर्थ युक्त तथा व्यञ्जनयुक्त । प्रथम में संघ में विवाद होने पर वस्तु का निर्णय किये बिना ही संघ-सामग्री करता है परन्तू द्वितीय में वस्तू का निर्णय कर लिया जाता है ।

चुल्लवग्ग—में संघभेद, विभिन्न कर्म और उनकी दण्डव्यवस्था के प्रसंग अधिक हैं। लगता है, भगवान् बुद्ध के जीवन समय में ही संघ भेद प्रारम्भ होगया था। देवदत्त, पंडुक, लोहितक आदि भिञ्चओंके प्रकरण इसके उदाहरण हैं। तर्जनीय कर्म—के आरम्भ की कथा भी ऐसी ही कलह से प्रारम्भ होती है। तथागत ने इस कर्म को दुर्भरता, दुस्पुरुषता, महेच्छुकता, असन्तोष, संगणिका और आलस्य की प्रवृत्ति का रूप कहकर उसकी निन्दा की है। तर्जनीय कर्म

- १. विनय पिटक, चौवरक्खन्धक
- २. वही, कोसम्बकक्खन्धक

की दण्ड विधि यह है। संघ पहले कर्ता को प्रेरित करे, फिर स्मरण कराकर अपराध का आरोप करे, तदनन्तर चतुर समर्थ भिक्षु संघ को सूचित करे और ज्ञप्ति, अनुआवण और धारणा पूर्वक तर्जनीय कर्म करे। तीन बातों से युक्त तर्ज-नीय कर्म, अधर्म कर्म, अविनयकर्म, और असंपादित कर्म कहे जाते हैं (१) सम्पुल न किया गया हो । (२) बिना पूछे किया गया हो, और (३) बिना प्रतिज्ञा (स्वीकृति) के किया गया हो । वहां बारह अधर्म कर्मों का वर्णन मिलता है। उनसे प्रतिकुल धर्म धर्म कर्म कहे गये हैं। तर्जनीय व्यक्ति वे हैं जो कलहकारी, दुश्शील, अनाचारी, निन्दक और मिथ्यादृष्टि सम्पन्न होते हैं। दण्डित व्यक्ति के लिए उपसम्पदा, निश्रय, उपस्थान, उपदेश, कर्म निन्दा, प्रवारणा आदि का स्थगन कर देना चाहिए। उस भिञ्च के तर्जनीय कर्म को क्षमा नहीं किया जाता जो उपसम्पदा देता हो, निश्रय देता हो, श्रामगोर से उपस्थान ( सेवा ) कराता हो, भिक्षुणियों को उपदेश देता हो, कर्म (निर्णय) की निन्दा करता हो तथा उपोसथ अथवा प्रवारणा स्थगित कराता हो । मियस्सकर्म की दण्ड-विधि आदि भी लगभग इसी प्रकार की है। प्रव्राजनीय कर्म (संघ निष्कासन) अरवजित और पुनर्वस भिञ्च के पापमयी अनाचारों से प्रारम्भ हुआ । अन्य प्रकार के कर्मों की आरम्भ कथा भी इसी प्रकार भिन्न भिन्न है तथा उन्की दण्डविधि, कर्तव्य आदि भी लगभग समान है।

पारिवासिक दण्ड प्राप्त भिक्षु को भी उपसम्पदा निश्वय आदि नहीं दिया जाता, अदण्डित भिक्षु के साथ आवास आदि नहीं किया जाता । शुक्र त्याग में छ: रोज का मानत्व दण्ड दिया जाता । यदि भिक्षु एक पक्ष तक इस कर्म को छिपाये तो उसे एक पक्ष का मानत्व दण्ड दिया जाता । संघादिसेस के दोष करने पर तदनुसार शुद्धान्त परिवास दिया जाता । कुछ ऐसे दुष्कर्म होते कि भिक्षु का मूळ से प्रतिकर्षण कर दिया जाता ।

कुछ कर्म छ: विनय में सम्मिलित कर दिये गये हैं। मूल होने पर स्मरण कर लेना स्मृति विनय है। इससे भिक्षु निर्दोष शुद्ध होकर धर्म से समग्र हो जाता है। उन्मत्त अवस्था दूर होने पर अमूढ़ विनय दी जाती है। इसी प्रकार प्रतिज्ञात करण (स्वीकृति), यद्भूयसिक (बहुमत से उपशमन), तत्पापीयसिक और तिण्णवत्थारक (तृण जैसा आवृत कर देना) विनय भी प्रचलित थी।

अधिकरण—भिञ्च-भिञ्चणियों के बीच अनेक विषयों पर विवाद होने पर तथागत ने चार अधिकरण बताये-विवाद अनुवाद आपत्ति और कृत्य । कुशल, अकुशल कर्म विवाद अधिकरण के मूल हैं । इन्हीं कर्मों से भिन्नु अनुवदन, अनुबल प्रदान ( बल देकर दोषारोपण करना ), काय, वचन अथवा मन से आपत्ति अधिकरण होता है और कृत्य अधिकरण का एक मूल है—संघ । ये सभी अधिकरण कुशल, अकुशल और अव्याकृत के भेद से तीन-तीन प्रकार के होते हैं । इन अधिकरणों ( प्रुकदमों ) के उपशमन की भी प्रक्रियाएँ निर्धारित की गई हैं । विवाद अधिकरण भिक्षु संघ के सम्पुख उपस्थित होकर तथा यद्द-मूयसिक रीति से शान्त हो जाता । इसका निर्णय भिक्षुसंघ छन्द अथवा उद्-वाहिका ( चुनी समिति ) के माध्यम से करता । ऐसे समय शलाकाओं का भी प्रयोग होता था । शलाकाएँ तीन प्रकार की होती थीं—गूढ़क, सकर्णजल्पक और विवृतक । अनुवाद अधिकरण संपुख, अमूढ, स्मृति और तत्पापीयसिक विनय से शान्त किया जाता । आपत्ति अधिकरण संपुख, प्रतिज्ञात और तिण्णावस्थापक तथा कृत्य अधिकरण संपुख विनय से उपशमित होती थीं । भै

आभूषण और साज-सज्जा-तथागत ने स्नान आदि के भी नियम निर्धारित किये। इनका समावेश क्षुद्रक वस्तुओं में किया गया। भिक्षुको स्नान गन्धर्क हस्त अथवा चूर्ण आदि से नहीं करना चाहिए । बाली, लटकन, कर्णसूत्र, कटि-सूत्र केयूर, हस्ताभरण, अँगूठी अदि आभूषण धारण नहीं करना चाहिए । केश, कंची, दर्पण, लेप, मालिश, नृत्य, गीत, लौमी ऊन, आम्रभक्षण, लिंगच्छेदन, महार्घ चन्दन पात्र रखना भिक्षु के लिए निषिद्ध था। हड्डी, दाँत, सींग, नल, बाँस, काष्ठ, लाख, फल, लोह, फल, शंख का दण्ड संस्थक धारण किया जा सकता है। सत्थक ( कैंची ), नमतक ( वस्त्रखण्ड ), सुई, माली नालिका, किण्ण, और सिपाटिका (गोंद) के भी रखने की अनुमति थी। कठिन चीवर का प्रसारण, सिलाई, आवेसन वित्यक, कठिनशाला, स्थविका ( थली ) और परिस्नावण ( जलगालन ) रखना विहित था । मकसकुटिक ( मसहरी ), ओत्थरक, चैंक्रम, जन्ताधर में सोपान ( ईंट, पत्थर, लकड़ी ), किवाड़, पृष्ठसंपाट, उलूखल, उत्तर पाशक, अर्गल्वत्तिक, कपिसीसक, सूची, घटक, ताल, छिद्र का निर्माण, घूमनेत्र की रचना, कोष्ठक, उदपान, चन्दनिका ( हौज ), उदकपुँ छन, और पांवड़े का उपयोग भिक्ष के लिए वर्जित नहीं है। घट, कतक, संमर्जनी, पादधंसनि, विघ्रपन, तालवण्ट, छत्ता, सिक्का ( छींका ), दण्ड नखकाटना, केशकर्तन, कर्ण-मलहरणी, अञ्चनिदानी, रखना, विहित है । संघाटी, आयोगपट्ट, घुंडी, वस्त्रादि पहनने का ढंग भी यहाँ निर्दिष्ठ है। बोझ ढोना, दन्तवन करना और आग-पशु से रक्षा करना भी विहित है। पस्साववज्ज, मालावच्छरोपण, वर्तन, पलंग का उपयोग किया जा सकता है। लसुण ( लहसुन) खादन निषिद्व है।

#### १. चुल्लवग्ग, समुच्चयक्खन्धक ।

२

तिरिच्छान विद्याओं का अध्ययन भी वर्जित है। यहाँ यह भी उल्लेखनीय है कि बुद्धवचनों को छन्द ( संस्कृत ) में करने की अनुमति बुद्ध ने नहीं दी। प्रत्युत यह कहा कि उन्हें अपनी भाषा ( मागधी ) में सीखें—न भिक्खवे बुद्धवचन छन्दसो आरोपेतब्बं। यो आरोपेय्य, आपत्ति दुषकरस्स । अनुजानामि, भिक्खवे सकाय निरुत्तया बुद्धवचनं परिया पुणितु ।

बिहार निर्माण---सेनासनक्खन्धक में बिहार के निर्माण की प्रक्रिया दी गई है । मूलत: बौद्ध भिक्षुओं के लिए अरण्य, वृक्ष, पर्वत, कन्दरा गिरिगुहा, रमसान, वनप्रस्थ, मैदान ( अज्झोकास ) का विधान था । परन्तु बाद में बुद्ध ने बिहार, अड्ढयोग, प्रासाद, हर्म्य तथा गुहा को निवास स्थान के रूप में निश्चित किया । यहाँ द्वार, वातायन, शय्या, आसन, विस्तार आदि के विविध रूप दिये गये हैं। विहार-विधान के प्रसंग में दीवाल की रंगाई, भित्ति-चित्र, सोपान, मञ्चपीठ आलिन्द, उपस्थानशाला, पाठशाला, बिहार, परिवेण, आराम और प्रसाद आदि के विभिन्न प्रकारों का उल्लेख किया गया है । अनाय पिण्डक द्वारा जेतवन को कोटि सन्थारक हिरण्यों से खरीदकर उसे बद्ध संघ को भेंट किये जाने का उल्लेख है। उसी जेतवन में विहारादि बनाये गये। नये घर के निर्माण ( नवकर्म ) के समय भिक्षुओं को चीवर, पिण्डपात, शयनासन, और ग्लानप्रत्यय भैषज्यों से सत्कृत किया जाता । पूर्व के उपसम्पन्न भिक्षु को पीछे का उपसंपन्न भिक्षु अवन्दनीय है । आराम, बिहार, चौपाई, चौकी, लोहकुम्भ आदि, तथा वल्ली, वेणु आदि वस्तुयें अदेय और अविभाज्य हैं। संघ के बारह कर्मचारियों की चूनाव पद्धति का भी यहां उल्लेख है---भक्त उद्देशक, शयनासन प्रज्ञापक, भाण्डागारिक, चीवर-प्रतिग्राहक, चीवर भाजक, यवागू भाजक, फल्लभाजक, खाद्य भाजक, अल्पमात्रविसर्जक, शाटिक ग्रहापक, आरामिक, प्रेषक और श्रामणेर प्रेषक ।२

संघ-भेद—संघभेदक खंघक में संघभेद का इतिहास दिया हुआ है। बौद्ध संघ के इतिहास से यह स्पष्ट होता है कि शाक्यवंशीय राजकुमारों से ही संघ भेद प्रारम्भ हुआ है। भद्दिय शाक्य राजा, अनुरुद्ध, आनन्द, भृगु, किम्बिल और देवदत्त शाक्य कुमार थे। उन्होंने एक साथ दीक्षा ली। उपालि कल्पक (नाई) भी सम्मिलित हो गया। देवदत्त का प्रारम्भ से ही बुद्ध से विरोध रहा है। लाभ-सत्कार की इच्छा से देवदत्त ने अजात शत्रु को अपने दिव्य चमत्कारों से प्रभावित किया। फलत: देवदत्त के मन में भिक्षु संघ का नेता होने की कल्पना घर कर गई।

२. चुल्लवग्ग, सेनक्खन्धक ।

१. चुल्लवग्ग, खुद्दकत्थुक्खन्धक हिन्दी ।

उसने बुद्ध से कहा भी कि आप अब जीर्ण-वृद्ध, महल्लक और अध्वगत हैं। अत: भिधु संघ मुभे दे दें। पर बुद्ध ने इस प्रस्ताव को स्वीकार नहीं किया। अधिक बात बढ़ने पर बुद्ध को यह भी कहना पड़ा कि देवदत्त द्वारा कृत कार्यों का उत्तरदायित्व संघ पर नहीं है। जो भी हो, देवदत्त निश्चित ही आकर्षक व्यक्तित्व रहा होगा। उसने अजातशत्रु को बहकाकर पिता से विद्रोह कराया, बुद्ध की हत्या का प्रयत्न किया, बुद्ध पर पत्थर फेंके और उन पर नील गिरी हाथी को छड़वाया। इन दुष्कृत्यों से देवदत्त का प्रभाव संघ तथा संघ के बाहर अवश्य निस्तेज हो गया। फिर वह संघ से पृथक् हो गया और पांच सौ वर्जिपुत्तक भिक्षुओं को साथ लेकर गया चला गया। सारिपुत्र और मौदगल्यायन उसे समझाने गये। उनके उपदेश से सभी भिक्षु वापिस हो गये। यह देखकर कहा जाता है, देवदत्त के मुँह से गर्म रक्त प्रवाहित हो पड़ा। देवदत्त की इस अपायिक असद्धर्मक बात को सुनकर उसके अयोग्य आठ कारण दिये हैं—लाभ, अलाभ, यश, अयश, सत्कार, असत्कार, पापेच्छता और पाप-मित्रता। यहाँ संघ की समग्रता पर चोट करना योगक्षेम नाशक बताया गया है। <sup>९</sup>

व्रतस्कन्धक जित्त हो। भोजन के समय के नियम, भिक्षाचारी के व्रत, व्रतों का आख्यान मिलता है। भोजन के समय के नियम, भिक्षाचारी के व्रत, आरण्यक के व्रत, शयनआसन के व्रत, जन्ताघर के व्रत, वच्चकुटी का व्रत, तथा शिष्य-उपाध्याय और अन्तेवासी-आचार्य के कर्तंव्यों का भी उल्लेख हुआ है। प्रातिमोक्ष-स्थापन स्कन्धक में किस भिक्षु के प्रातिमोक्ष को स्थगित करना चाहिए, यह बताया है। इसी प्रसंग में बुद्धधर्म की विशेषताओं के रूप में उसके आठ अद्भुत गुणों का उल्लेख किया गया है—(१) महासमुद्र जैसा क्रमशः गम्भीर, (२) महासमुद्र जैसा स्थिर धर्मशील (३) आचार भ्रष्ट भिक्षु का निष्कासक, (४) प्रव्रजित होने पर पूर्व का नाम छोड़ देना, (४) अनुपधिशेष निर्वाण प्राप्ति, (६) धर्म विनय एक रस है, (७) धर्मविनय बहुरस वाला है (८) धर्म विनय महान, प्राणियों का निवास है। निर्मूलक शील-भ्रष्टता और आचार-भ्रष्टता के कारण प्रातिमोक्ष स्थगित करना नियम विरुद्ध है। पाराजिक दोषी, शिक्षाप्रत्यास्थानीक, धार्मिक सामग्री का प्रत्यादानक आदि ऐसे बन्धक हैं, जिनके कारण प्रातिमोक्ष नियमानुसार स्थगित कर दिया जाता था।

नारी-प्रवेश—भिञ्जुणी स्कन्ध में महिलावर्ग को बौद्धधर्म में दीक्षित होने का विधान प्रस्तुत किया गया है । मूलत: बुद्ध महिलावर्ग को धर्म में दीक्षित

१. चुल्लवग्ग, संघभेदकक्सन्यक ।

करने के पक्ष में नहीं थे। परन्तु महाप्रजापती गौतमी की इच्छा ने आनन्द को प्रेरित किया और आनन्द ने बद्ध के समक्ष अपना पक्ष प्रस्तृत किया। बुढ इस शर्त पर नारी वर्ग को दीक्षा देने के लिए तैयार हए कि वे निम्न लिखित आठ गुरु धर्मों को स्वीकार करें---(१) पुरानी उपसंपन्न भिक्षुणी को नये उपसंपन्न भिक्षु का भी अभिवादन और सत्कार करना चाहिए, (२) धर्मश्रवणार्थ भिक्ष का उपगमन करना चाहिए। (३) प्रतिपक्ष भिक्षु संघ से उपोसथ की पर्येषणा करे (४) वर्षावास की समाप्ति होने पर भिक्षुणी को दोनों संघों में दृष्ट, श्रुत और परिशंकित स्थानों से प्रवारणा करना चाहिए। (४) गुरुधर्म स्वीकृति संपन्न भिक्षणी को दोनों संघों में पक्षमानता करनी चाहिए। (६) भिक्षुणी दोनों संघों से उपसंपदा ग्रहण करे। (७) किसी भी प्रकार भिक्षुणी भिक्षु को आक्रोशात्मक शब्द न कहे, और (८) आज से भिधुणियों का भिधुओं को कहने का मार्ग बन्द हुआ लेकिन भिक्षुओं का भिञ्चणियों को कहने का मार्ग खुला है। महाप्रजापति गौतम ने इन आठ धर्मों को सहर्ष स्वीकार किया। उसी समय बुद्ध ने कहा---आनन्द ! यदि तथागत प्रवेदित धम-विनय में नारीवर्ग प्रव्रज्या न पाता तो यह ब्रह्मचर्य चिरस्थायी होता, सद्धर्म सहस्र वर्ष तक ठहरता । लेकिन चूंकि आनन्द ! नारी वर्ग प्रव्रजित हुआ अब ब्रह्मचर्य चिरस्थायी नहीं होगा। सद्धर्म पांच सौ वर्ष ही ठहर सकेगा।

न दानि आनन्द बद्यचरियं चिरहितिकं भविस्सति ।

पञ्चेवदानि आनन्द वस्स सतानि सद्दम्भो ठस्सति ॥

आठ गुरु धर्म ग्रहण करने पर ही भिञ्चणियों की उपसंपदा हो जाती है। भिक्षुणियां भिञ्चओं से प्रातिमोक्ष सीखतीं और दोष का प्रतिकार करतीं। इसी प्रकार संघकर्म, अधिकरण शमन और विनय वाचन भी भिक्षुणियों के लिए भिञ्च ही करते हैं। भिञ्च प्रातिमोक्ष का बिकास घटनाओं के साथ और भी होता गया। भिक्षु-भिक्षुणियाँ परस्पर में कीचड़ और पानी डालते थे, अपना नग्न शरीर दिखाकर कामेच्छाएँ प्रगट करते थे। यह सुनकर तथागत ने ऐसे अभद्र कृत्यों पर रोक लगायी और तत्सम्बन्धित नियमों का निर्माण किया। उपदेश श्रवण के भी नियम बनाये गये। मालिश, शरीर सज्जा, लेप, चूर्ण, तथा नीले-पीले आदि चीवरों के रखने का निषेध किया गया। असन, वसन, उपसम्पदा, भोजन, प्रवारणा, उपोसथ-स्थान, वाहन का विधान हुआ। भिक्षुणिओं को अरण्यवास का निषेध किया गया। उनके लिए विहारों का निर्माण हुआ। गर्भिणी प्रव्रजिता को सन्तान पालन करने का सीमित अधिकार मिला। मानत्व चारिणी को सहवास के लिए एक भिक्षुणी रखने का नियम बना। इसके अतिरिक्त पुन: उपसंपदा ग्रहण, शौच, स्नान आदि सम्बन्धी नियमों का भी विधान किया गया। विनय पिटक के इस दितीय खन्धक (महावग्ग और चुल्लवग्ग) में सम्बोधि से लेकर दितीय संगीति तक के विनय का इतिहास प्रस्तुत किया गया है। यहां प्रत्येक नियम और उपनियम की पृष्ठप्रूमि में घटनाओं का उपस्थापन हुआ है। अर्थात् बौद्ध विनय की उत्पत्ति और विकास घटनाओं के माध्यम से हुआ है। अर्थात् बौद्ध विनय की उत्पत्ति और विकास घटनाओं के माध्यम से हुआ है। प्रत्येक घटना का विवरण बुद्ध के समक्ष एक ही प्रकार से प्रस्तुत किया जाता है और बुद्ध प्राय: एक ही प्रकार की शैली में नियम बनाते दिखाई देते हैं। इस भाग में उत्तरकालीन परम्पराएँ भी दिखती हैं। अत: इसमें प्रक्षिप्तांश होना भी संभव है।

विनय पिटक का परिवार अथवा परिवार-पाठ निश्चित ही एक परिशिष्ट है । अत: उसे उत्तरकाल का होना चाहिए । इसमें शिक्षापद कहाँ, कैसे और क्यों दिये गये, तत् सम्बन्धी प्रश्नों का उत्तर प्रश्नोत्तर शैली में उपस्थित किया गया है । विषयसूची देखने से यह स्पष्ट हो जाता है कि इसमें द्वितीय खन्धक के विषय को ही स्पष्ट तथा संक्षिप्त किया गया है । इस स्पष्टीकरण और संक्षिप्ती-करण में थोड़ा बहुत वैशिष्ट्य आना स्वाभाविक ही है । कुल मिलाकर इसे हम व्याख्या ग्रन्थ कह सकते हैं ।

खन्धक और परिवार के अतिरिक्त विनय पिटक का एक और भाग है जिसे सुत्त विभेंग कहा गया है। इसमें भिक्खुपात्तिमोक्ख और भिक्खुणी पाति-मोक्ख का विवरण है। बौद्ध भिक्षुओं और भिक्षुणिओं के विनय की दृष्टि से यह एक सुन्दर संग्रह है। सामान्यतः इसमें निदान, पाराजिक, संघादिसेस, अनियत, निस्सग्गिय पाचित्तिय, पाटिदेसनिय, सेखिय और अधिकरण समथ नियमों का विवरण समाहित है। मास की प्रत्येक ऋष्ण चतुर्दंशी तथा पूर्णिमा को उस स्थान में रहने वाले सभी भिक्षु उपोसथागार में एकत्रित होकर इन प्रातिमोक्ष नियमों की आवृत्ति करते हैं।

भिक्खु पतिमोक्ख— निदान पतिमोक्स की भूमिका जैसा है। पाराजिक अपराधों के करने से भिक्षु सदैव के लिए भिक्षुत्व अवस्था से दूर हो जाता है। ऐसे अपराधों में मैथुन, चोरी, मानव-हत्या और दिव्य शक्ति ( उत्तरि मनुष्यधर्म ) का दावा करना प्रधान हैं। संघादिसेस में संघ कुछ समय का परिवास देता है। ये अपराध तेरह हैं—वीर्यमोचन, स्त्री का अंग स्पर्श, कामवार्तालाप, मैथुनेच्छा व्यक्त करना, मैथुन के लिए दूत कार्य, कुटी निर्माण में प्रमाण का अतिक्रमाण करना। कठिन स्थान में कुटी बनवाना, पाराजिक का निर्मूल दोष ल्याना, द-६ संघ में मतभेद पैदा करना, संघ में मतभेद करनेवालों का साथ देना। शिक्षापदों को अनसुनी कर देना, और कुलों को दूषित करना।

कुछ ऐसे अपराध हैं जो पाराजिक संघादिसेस, और पाचित्तिय दोषों में किसी एक में नियत नहीं हो पाते । इसीलिए उन्हें अनियत कह जाता है । मैथुन सम्बन्धी ऐसे दो अपराधों का उल्लेख पातिमोक्ख में हुआ है । कुछ ऐसे अपराध होते हैं जिनका प्रतिकार संघ, अधिकांश भिक्ष अथवा एक भिञ्च के सामने स्वीकार कर छोड़ देने पर हो जाता है । ऐसे अपराध निस्सग्गिय-पाचित्तिय कहलाते हैं। इसमें कठिन चीवर और चीवर सम्बन्धी ग्यारह, आसन सम्बन्धी पाँच, स्वर्ण-रजत, पैसे आदि के व्यवहार सम्बन्धी दो, क्रय-विक्रय, पात्र सम्बन्धी दो, भैषज्य, चीवर सम्बन्धी ( ६ ) संघ लाभ को अपना बताना, ये २८ दोष गर्भित हैं। पाचित्तिय दोष ९२ हैं---भाषण सम्बन्धी चार, सहवास सम्बन्धी दो, धर्मोपदेश, दिव्यशक्ति प्रदर्शन, अपराध प्रकाशन, भूमि खोदना, वृक्ष काटना, संघ के पूछने पर चुप रहना, निन्दा करना, सांधिक वस्तुओं में असावधानी सम्बन्धी छ:, बिना छना पानी पीना, भिक्षुणियों को उपदेश देने आदि सम्बन्धी दस, भोजन सम्बन्धी दस, अचेलक सम्बन्धी दस, मद्यपान, उपहास सम्बन्धी चार, आग तापना, स्नान, चीवर पात्र सम्बन्धी तीन, प्राणातिपात सम्बन्धी दो. कलह करना, अपराध छिपाना, बीस वर्ष से कम व्यक्ति को उपसम्पन्न करना, बात को अस्वीकार करना, प्रातिमोक्ष सम्बन्धी दो, पीटना, धमकाना, संघा-दिसेस का दोषारोपण करना, भिञ्च को सन्देह उत्पन्न करना, छन्द सम्बन्धी---३, सांधिक लाभ में भाँजी मारना, राजप्रासाद में प्रवेश करना, बहमूल्य वस्तू को अन्यत्र ले जाना, अपराह्न में गांव जाना, सूचीघर, चौकी, शय्या, वस्त्र सम्बन्धी दोष---६। पाटिदेसनीय में भोजनग्रहण और भिक्षणी सम्बन्धी चार दोष हैं। सेखिय ( शिक्षणीय ) नियम वे हैं जिन्हें लोग सीखते हैं । ऐसे नियम ७५ हैं----गृहस्थों के घरों में जाने, उठने, बैठने सम्बन्धी----२६, भिक्षान्न ग्रहण और भोजन सम्बन्धी--- ३०, कैसे व्यक्ति को उपदेश नहीं देना चाहिए--- १६, और मलमुत्र सम्बन्धी----३ । अधिकरण समथ में विवाद शान्ति के सात उपाय बताये गये । इस प्रकार भिक्खुपातिमोक्ख के ४+१३+२+३०+६२+४+७५ +७== कुल २२७ नियम-अधिनियम हैं।

भिक्खुणी पातिमोक्ख-भिक्खुणी पातिमोक्ख भी लगभग भिक्खु पातिमोक्ख का अनुगामी है। यहाँ पाराजिक के ८ दोष हैं---मैथुन, चोरी, मानवहत्या, दिव्यग्रक्ति का प्रदर्शन, कामासक्ति के विविध कार्य, संघ से निष्कासित भिक्षु का अनुगमन तथा कामासक्ति से पुरुष का स्पर्श करना। संघादिसेस सम्बन्धी १७ दोष हैं---पुरुषों के साथ विहार करना, चोरनी या बध्या को भिक्षुणी बनाना, अकेले घूमना, संघ से निष्कासित भिक्षुणी का साथ करना, कामासक्ति

के कार्य, पाराजिक का दोषारोपण धर्म का प्रत्याख्यान, भिक्षुणियों की निन्दा करना, दुराचाारिणियों का सम्पर्क करना, संघ में मतभेद पैदा करना, सुनी बात को अनसुनी करना, और कुलदूषित करना । तीस अपराध निस्सग्गिय पाचित्तय सम्बन्धी हैं---पात्र-संचय, चीवर, वस्तुग्रहण, कठिन चीवर और चीवर, स्वर्ण, रजत पैसे आदि का व्यवहार, क्रय-विक्रय, पात्र बदलना, भैषज्य, चीवर, संघलाभ सम्बन्धी दोष । पाचित्तिय में १६६ दोषों का समाहार है । लहसुन भक्षण, कामासक्ति के कार्य, भिक्षु सेवा, कच्चा अनाज, मल-मूत्र विसर्जन, नृत्य-गान, पुरुष के साथ एकान्त में रहना, गृहस्थों के आवासों में जाना-बैठना, भिक्षणी को सन्देहग्रस्त बना देना, अभिशाप देना, देहपीटकर क्रन्दन करना, स्नान, चीवर, दो भिक्षुणियों के साथ सोना, भिक्षुणी को तंग करना, रोगी शिष्या की सेवा न करना, उपाश्रय देकर निष्कासित करना, विचरना, तमाशा देखना, कुर्सी-पऌंग का उपयोग करना, सूत कातना, गृहस्थों जैसे कार्यकऌाप करना, विवादशान्त न करना, स्वयं भोजन देना, आश्रय की वस्तुओं में असाव-धानी करना, तिरच्छीन विद्याओं का पढ़ना-पढ़ाना, भिक्षुवाले आराम में प्रवेश करना, निन्दा करना, तृप्ति के बाद भी खा लेना, गृहस्थों से डाह करना, भिक्षुओं रहित स्थान में वर्षावास करना, प्रवारणा, उपदेश-श्रवण और उपोसथ, गुह्यस्थान के गण्डक को भिक्षु से निकल्ठवाना, भिक्षुणी बनाना, छाता, जुता, वाहन, आभूषण आदि का श्रङ्खार, भिक्षु के समक्ष आसन पर बैठना, प्रश्न पूछना, कंचुक बिना गाँव में जाना, भाषण की अनियमता, उपसंपदाहीन भिक्षणी के साथ सोना, पुरुषों को धर्मोपदेश देना, दिव्यशक्ति का प्रदर्शन, अपराध प्रकाशन, जमीन खोदना, वृक्ष काटना, संघ के पूछने पर चुप रहना, निन्दा करना, बिना छना पानी ग्रहण करना, भोजन सम्बन्धी दोष, सोना, मद्यपान, उपहास, आग तापना, स्नान, चीवर-पात्र, प्राणिहिसा, कलहवृद्धि, यात्रा के साथ चलना, मिथ्यादृष्टि धारण करना, धार्मिक बातों को अस्वीकृत करना, प्रातिमोक्ष, मारना, धमकाना, संघादिसेस का दोषारोपण, छन्ददान, सूचीघर, चौकी, चारपाई, और वस्त्र सम्बन्धी दोष । पाटिदेसनीय दोष केवल चार हैं। इनमें भक्षणीय वस्तु को माँगकर रखना विशिष्ट है। सेखिय ७५ हैं ही। अधिकरण समथ भी चार ही हैं। इस प्रकार भिवखुनी पातिमोक्ख के कुल ८+१७+३०+१६६+८+७४+७ = ३११ दोष-नियम बताये गये हैं।

तुलना—भिक्खू पातिमोक्ख और भिक्खुणी पातिमोक्ख देखने से यह स्पष्ट है कि दोनों के विनय-नियमों में कोई विशेष अन्तर नहीं है। जो भी अन्तर है, वह उनकी मर्यादा और स्थिति के कारण है। विनय पिटक के अध्ययन से यह भी स्पष्ट ही जाता है कि प्रत्येक नियम किसी घटना विशेष की पृष्ठभूमि में स्थापित किया गया है। घटनाओं के आधार पर ही उनका उत्तरकाल में विकास हुंआ है। कुछ नियम ऐसे भी हैं जो मात्र उसी समय के लिए थे। शायद इसीलिए तथागत ने कहा था ''इच्छा होने पर संघ मेरे बाद छोटे-मोटे (क्षुद्रानु-क्षुंद्र) शिक्षापदों को छोड़ दें। विनय पिटक में द्वितीय संगीति तक का विकसित बिनय तो मिलता ही है। तृतीय संगीति के काल की परिस्थितियाँ और उनसे उत्पन्न होनेवाले विनय नियमों की भी रूपरेखा विनय पिटक में उपलब्ध है। पातिमोक्स को विनय पिटक का संक्षिप्त संस्करण कहा जा सकता है अथवा उसे खन्धक के बाद का और परिवार के पूर्व का भी माना जा सकता है। बाद के भिक्षु सम्प्रदाय के लिए यही विनय पिटक प्रस्थानक ग्रन्थ बन गया। उत्तर कालीन सम्प्रदायों में भी हर नियम बुद्ध के मुख से निर्धारित कराया गया है।

पालि विनय पिटक के अतिरिक्त चीनी भाषा में इसके छह संस्करण और मिल्ते हैं---१. जुजुरित्सु (सर्वास्तिवादी विनय), २. शिबुन-रित्सु (धर्मगुप्तिक विनय), ३. मकसोगि-रित्सु ( महासांधिक विनय), ४. कोन-पोन-सेत्सु-इस्से-ज्खु ( सर्वास्तिवादी बिनय), ४. गोवुन-रित्सु ( महिंसासक विनय), और ६. विनय ( सामान्य) । चीनी भाषा में इनकी व्याख्यायें भी मिलती हैं---१. विनि-मो-रोन् ( विनय माता वण्णना ), २. मोतो-रोग-रोग् ( मातिका वण्णना ) ३. जेनू-केन्-रोन् ( पाकट वण्णना ), ४. सब्बत-रोन् ( विभाषा वण्णना ), और ४. म्यो-र्यो-रोन् ( पाकट वण्णना ) । इनमें शिवुन-रित्सु ( धर्मगुप्तिक विनय ) चीनी और जापानी बौदधर्म विनय की दृष्टि से अधिक महत्वपूर्ण है । आकार-प्रकार भी इसका बड़ा है । पालि विनय से इसी की तुल्ला की जा सकती है । शेष संस्करण तो अल्पकायिक हैं । इनके अतिरिक्त सर्वास्तिवादियों के विनय का एक तिब्बती संस्करण ( सो-सोर-थर्-पा ) भी उपलब्ध है । इन तीनों संस्करणों में उपलब्ध शिक्षापदों की तुल्ला इस प्रकार है ----

| शिक्षापद                        | पालि सं० | चीनी सं ० | तिब्बती सं० |
|---------------------------------|----------|-----------|-------------|
| १. पाराजिका                     | ۲        | ۲         | ۲           |
| २. संघादिसेसा                   | १२       | १२        | १३          |
| ३. अनियत धम्मा                  | २        | २         | २           |
| ४. निस्सग्गिया पाचित्तिया धम्मा | ই০       | ३०        | ξo          |
| ५. पाचित्तिया धम्मा             | १३       | •3        | 53          |

१. दीघनिकाय, महापरिनिव्वाण सुत्त ।

२. उपाध्याय, भरतसिंह, पालि साहित्य का इतिहास, षृ. ३४३-४४.

| ( २३३ ) |  |
|---------|--|

| शिक्षापद            |     | पालि सं० | चीनी सं० | तिब्बती सं० |
|---------------------|-----|----------|----------|-------------|
| ६. पटिदेसनिया धम्मा |     | 8        | ጽ        | 8           |
| ७. सेखिया धम्मा     |     | ७४       | १००      | १०६         |
| ८. अधिकरणसमथा धम्मा |     | 9        | 6        | 6           |
|                     | कुल | २२७      | २४०      | 240         |

इस तुलनात्मक अध्ययन से यह स्पष्ट है कि केवल शैक्ष्य सम्बन्धी ( सेखिया धम्मा ), और पातयन्तिक ( पाचित्तिया धम्मा ) विनय में तीनों संस्करणों में अन्तर है । इनमें सेखिय धम्मा तो मात्र बाह्य शिष्टाचारों से सम्बन्धित नियम हैं । उनमें विभेद होना स्वाभाविक है । अत: यह विभेद विशेष महत्वपूर्ण नहीं है । महाव्युत्पत्ति में शायद इसीलिए इन नियमों को 'संबहुला: शैक्ष्यधर्मा:' कहा गया है । इनका निर्माण देश, काल, और परिस्थितियों के अनुसार होता है । पाचित्तिय धम्मा का विभेद अवश्य महत्वपूर्ण माना जा सकता है । इतनी लंबी परम्परा में यह विभेद होना स्वाभाविक भी है । वैसे कुल मिल्प्रकर यह कहा जा सकता है कि बौद्ध विनय में उनके विभिन्न सम्प्रदायों के बोच विशेष अन्तर नहीं है । जो अन्तर है भी वह समय, सीमा और परिस्थितियों के सन्दर्भ में अनपेक्षित नहीं कहा जा सकता । हाँ, वज्ययान आदि उत्तरकालीन ह्यासोन्युख बौद्ध सम्प्रदाय मूल विनय से अवश्य अधिक पतित हो गये थे ।

सूत्रकृतांग की टीका व विवरण में बौद्ध धर्म व दर्शन की लगभग ६–१० वीं इाती तक की गतिविधियों का परिचय उपलब्ध होता है । इन गतिविधियों को हम स्थूल रूप से दो भागों में विभाजित कर सकते हैं----

#### बौद्धाचार और बौद्ध विचार

उत्तरकालीन बौद्ध सम्प्रदाय मूल बौद्ध धर्म के आचार-विचार से बहुत कुछ भिन्न हो गये थे। आवश्यकता पड़ने पर आचार शिथिलता को बुद्ध ने क्षम्य माना था। यही शिथिलता अग्रिम आचार शिथिलता की जननी रही और एक दिन बौद्ध सम्प्रदायों के परस्पर आचार-विचार में पूर्व-पश्चिम व उत्तर-दक्षिण जैसा भेद उत्पन्न हो गया। जैनाचार्य बौद्धों की इस शिथिलता के विरोधी प्रारम्भ से ही रहे हैं। सूत्रकृतांग में भी इसी बिरोध के स्वर सुनाई पड़ते हैं।

सूत्रकृतांग में बौद्धों पर प्राणातिपात, अदिन्नादान, मृषावाद, मैथुन व परिग्रह रखने का दोषारोपण किया गया है। इन दोषों का मुख्य कारण यह था कि बौद्ध अत्यन्त असंयत हो गये थे। उनका कहना था—-सुख से सुख की प्राप्ति होती है, दुःख से सुख नहीं मिल्ला। अत: छुञ्चन आदि से मुक्ति-प्राप्ति सम्भव नहीं। यह आचार घारणा बन जाने पर वे उक्त पंच पापों में अभिरत हो जाते हैं।<sup>9</sup> जिनदास गणि और शीलांकाचार्य ने इस मत को एकमत से बौद्धमत माना है। शीलांक ने तो बौद्धों पर सावद्य अनुष्ठान करने तथा गो, महिष्यज, उष्ट्र, घन, घान्य, द्विपद, चतुष्पदादि परिग्रह रखने का दोषारोपण स्पष्ट रूप से किया है। आगे की गाथा में 'एवमेगे उपासत्था' में आये हुए पासत्थ शब्द का अर्थ पार्श्वर्स्थ किया गया है और इन पार्श्वस्थों में शीलांक ने बौद्धों को भी सम्मिलित किया है। ये पार्श्वर्स्थ कुशील सेवक तथा स्त्री परिषह से पराजित बनाये गये हैं। इसलिए अनार्यं कर्मकारी होने के कारण उन्हें अनार्य भी कह दिया गया। उनके अनुसार प्रियादर्शन सदैव बना रहे। उसके समक्ष अन्य दर्शनों की क्या आवश्यकता ! उसी सराग चित्त से निर्वाण प्राप्त होती है।

> प्रियादर्शन मेवास्तु किमन्यै दर्शनान्तरैः । प्राप्यते येन निर्वाणं, सरागेणापि चेतसा ॥२

आगे की गाथाओं में कहा गया है कि बौद्धों के अनुसार जैसे पके हुए फोड़े को फोड़ने पर राध, रुधिर निकालने से प्रुहर्त मात्र में आराम हो जाता है वैसे ही विषय भोग की प्रार्थना करने वाली स्त्री के साथ सम्पर्क करने में कौनसा दोष है ? और भी अनेक उदाहरण दिए गये हैं। यथा--जैसे कंपिंजल पक्षी आकाश में उड़ता हुआ जल-पान करता है, पर जल को कष्ट नहीं देता उसी प्रकार प्रार्थना करने वाली स्त्री से कामभोग सेवन करने में क्या दोष ! जैसे भेड़ अपने घुटनों को पानी में झुकाकर पानी को गन्दा किये बिना ही धीरे-धीरे स्थिरता पूर्वक पीता है उसी प्रकार राग रहित चित्त वाला मनुष्य अपने चित्त को दूषित किये बिना स्त्री के साथ संभोग करता है। इसमें कोई दोष नहीं। वृत्तिकार ने यह मत नीले वस्त्र वाले बौद्ध विशेषों (बौद्ध विशेषा: नीलपटादयो) का माना है।<sup>3</sup> बौद्धों में कौनसा सम्प्रदाय नीले वस्त्र पहनता था, अज्ञात है। सम्भव है कोई वज्जयानादि बौद्ध शाखा रही हो।

अन्यत्र कहा है कि वे शाक्यादिक सचित्त जलपान, ( अप्रासुक जल ) सचित्त वीजयक्षज तथा उद्दिष्ट भोजन कर आर्तध्यान करते 'हैं । वे धर्म अवेदज्ञ तथा

- इह मेगे उ भासंति, सातं सातेण विज्जती ।
   जे तत्थ अरियं मग्गं, परमं च समाहिए (यं) ।। ३. ४. ६.
   पाणाइवाते वहंता, मुसावादे असंजता ।
   अदिन्नादाग्री वहंता, मेहुग्री य परिग्गहे ।। ३. ४. ८.
- २. सूत्र. वृत्ति, पृ. ९७।१ (शीलांकाचार्यं कृत विवरण सहित आगमोदय समिति बम्बई द्वारा प्रकाशित, १९१७)

३. वही, ३. ४. १०-१३ वृत्ति, पृ. ९७-९८; मिलाइये, चित्तविशुद्धिप्रकरण, ४७

असमाधिवन्त हैं। गै शीलांक ने लिखा है कि शाक्य भिक्षु मनोहर आहार, वसति, शय्यासनादिक राग के कारणों का ध्यान करते हैं, उपयोग करते हैं। संज्ञान्तर क्षमाश्रमण के कारण वे इसे निर्दोष मानते हैं। <sup>द</sup> जैसे ढंक, कंक, कुलल, मंगु इत्यादि पक्षी मत्स्य गवेषण के लिए कलुषता युक्त ध्यान करते हैं वैसे ही ये मिध्यादृष्टि अनार्य साधू दृष्ट ध्यान करते हैं।<sup>3</sup>

'सातं सातेण' युक्ति का आधार लेकर बौद्ध मानते हैं कि जिस प्रकार शालि बीज से शाल्य ड्रुर ही होता है, यवांकुर नहीं, उसी प्रकार सुख से ही मुक्ति मिल सकती है, दुख से नहीं। कहा है---मनोज्ञ भोजन कर मनोज्ञ शय्या पर स्रोकर तथा मनोज्ञ घर में रहकर मुनि ध्यान करता है---

मगुरणं भोयण भोज्जा मगुरण सथणासणं।

मगुरणंसि अगारसी मगुरणं कायए मुगा ॥

यह उल्लेख किस ग्रन्थ से शीलांकाचार्य ने किया है, अज्ञात है। बदि यह किसी बौद्ध ग्रन्थ से उद्घत किया गया है तो और भी महत्वपूर्ण है। यह असंभष भी नहीं। उत्तरकाल में बौद्धों ने भी अपना साहित्य प्राकृत भाषा में निबद्ध करना प्रारम्भ कर दिया था। प्राकृत धम्मपद इसका प्रमाण है।

उक्त आलोचना जैसी आलोचना और भी की गई है कि बौद्ध भिक्षु अत्यन्त कोमल शय्या पर सोते हैं। प्रात:काल उठकर दुग्धादि का पान करते, दोपहर में भोजन करते, अपरान्ह में पुन: कोई पेय द्रव्य लेते तथा अर्धरात्रि में द्राक्षा खण्ड और शर्करा लेते। इसी दिनचर्या से शाक्यपुत्र मुक्ति की प्राप्ति मानते हैं----

मृद्धी शय्या प्रातरुत्थाय पेया भक्तं मध्ये पानक चापरान्हे ।

द्राक्षाखरड शर्करा चार्द्ध रात्रे मौक्षश्चान्ते झाक्यपुत्रेख दृष्टः ॥<sup>४</sup>

आगे इस सिद्धान्त का खण्डन किया गया है और सम्यक्ज्ञान पूर्वक कृत तपस्या को मुक्ति का साधन माना गया है। परमार्थ चिन्तक महापुरुष के लिए यह कष्ट भी सुख का कारण है।<sup>४</sup>

| १. | ते य बीओदकं चेव तमुद्दिस्सा य जं कडं ।     |               |
|----|--------------------------------------------|---------------|
|    | भोचा झाणं झियायंत्ति, अरवेयन्ना असमाहिया ॥ | सूत्र. ११. २६ |
| २. | मणुण्णं भोयणं मुज्जे ।                     |               |

- मंसनिवति काण्डं सेवइ दतिक गंति धगिमेया । इय च चइउणारमं षरवषएसा कुणइ बाऌो । वही
- ३. वही, ११. २७. २८.
- ४. वही, १. ३. ४. ६. की वृत्ति पृ. ९६.
- ५. वही

#### (२३६)

तण संयारनिवण्णो वि मुनिवरो यह रागमय ओहो । जं पावइ मुत्तिमुहं कत्तो तं चक्कवट्टी वि १॥ प्रया—

> दुःखं दुष्कृत संशयाय महतां क्षान्ते पदं वैरिशः । कायस्याशुचिता विराग पदवी संवेग हेतुर्जरा ।। सर्व त्याग महोत्सवाय मरणं जातिः सुद्दृत्प्रीतये । संपद्भिः परिपूरितं जगदिदं स्थान विपत्तेः कुतः ।।

बौद्ध भिक्षुओं की आचार-शिथिल्ता देखकर सूत्रकृतांग में उन्हें अनार्यं मिथ्यादृष्टि कहा गया है तथा यह कहा गया है कि जिस प्रकार जात्यन्ध पुरुष छिद्र वाली नौका में चढ़कर जब समुद्र पार करने की इच्छा करता है तो समुद्र में ही डूब जाता है वैसे ही कितने ही मिथ्यादृष्टि अनार्यं साघु कर्माश्रव की अधिकता से नरकादिक के दु:ख प्राप्त करते हैं। वे मुक्ति पथ से विमुख हो जाते हैं।

बौद्ध साघुओं का यह आचार निश्चय ही उत्तर कालीन बौद्ध भिक्षुओं का आचार रहा होगा जिसका उल्लेख शीलांकाचार्यं ने विशेष रूप से किया है। यह नवीं-दसवीं शती के बौद्ध जीवन का आँखों देखा वर्णन होगा। उस समय बौद्ध धर्म व दर्शन विकृत हो गया था। अत: यह आचार शैथिल्य असंभव नहीं। थेरगाथा में भविष्य के भिक्षुओं की आस्था व दिनचर्या का वर्णन किया गया है जो उक्त वर्णन से मिलता-जुलता है। थेरगाथा के प्रणयन काल में बौद्ध भिक्षुओं में यह शिथिल्ता आ चुकी होगी जिसकी चरम परिणति का आभास यहाँ प्रस्तुत किया गया है। वहाँ कहा गया है कि पुरुषोत्तम बुद्ध के रहते भिक्षुओं की चर्या दूसरी थी पर अब कुछ और ही हो गई है। पहिले के भिक्षु अधिक नम्र और कर्माध्यव को दूर करने में दत्तचित्त रहते, पर अब ऐसे भिक्ष अत्यत्प हैं।

र. जहा आसावणं नावं जाई अंधो दुरुहिया। इच्छई परमागं तु अन्तराय विसीयं ॥ एवं तु समणा एगे मिच्छादिट्ठी अणारिया। सोयं कसिणमावन्ना आगंतारो महाव्ययं ॥ सू. १. ११. ३०-३१.
२. अञ्ज्यथा लोपनाथम्हि तिट्ठन्ते पुरिसुत्तमे । इरियं असि भिक्खूनं अञ्ज्रथा दानि दिस्सति । थेरगाथा ६२१ सब्बासवपरिक्सीणा महाझायी महाहिता ।

निब्बुता दानि ते थेरा परित्ता दानि तादिसा ॥ थेरगाथा ६२८

यही यह शंका भी व्यक्त की गई है कि यदि ऐसी ही शिथिलता बनी रही तो बौद्ध शासन विनष्ट हो जायगा । ये पाप वासनाएँ उनके अन्दर उन्मत्त राक्षसों जैसी खेल रही हैं । वासनाओं के वश में होकर वे सांसारिक वस्तुओं की प्राप्ति में यत्र तत्र दौड़ लगा रहे हैं । सद्धर्म को छोड़कर असद्धर्म को श्रेष्ठ मानते हैं । भिक्षा के लिए कुक्वत्य का आचरण करते हैं । वे सभी शिल्प सीखते हैं और गृहस्थों से अधिकाधिक प्राप्ति की आकांक्षा करते हैं । वे सभी शिल्प सीखते हैं और गृहस्थों से अधिकाधिक प्राप्ति की आकांक्षा करते हैं । वे भिञ्च औषध के विषय में वैद्यों की तरह हैं, कामधाम में गृहस्थों की तरह हैं, विभूषण में गणिकाओं की तरह हैं और प्रताप में क्षत्रियों की तरह हैं । वे घूर्त हैं, वाञ्चनिक हैं, ठग हैं और असंयमी हैं तथा आमिष का उपभोग करने वाले हैं । <sup>9</sup> लोभ के वशीभूत होकर धनसंग्रह करते, स्वार्थ के लिए धर्मोपदेश देते, संघ के भीतर संघर्ष करते व परलाभ से जीविका करते हुए लज्जित नहीं होते । <sup>2</sup>

मांस भक्षण—सूत्रकृतांग में जिनदासगणि व शीलांक ने बौद्ध धर्म को कियावादी अथवा कर्मवादी दर्शन माना है। उनके इस दर्शन की कर्म विषयक मान्यता को दुःखस्कन्ध वर्धक माना है। कम्मचितायणट्ठाणं संसारस्स पवड्ढणं (२.१.२४)। चूर्णिकार ने दु:खस्कन्ध का अर्थ कर्मसमूह माना व वृत्तिकार ने आसातोद परम्परा। दोनों व्याख्याओं में कोई अन्तर नहीं है।

नियुं क्तिकार ने बताया कि परिज्ञोपचित (मनोव्यापार) अविज्ञोपचित ( शरीर व्यापार ) ईर्यापथ व स्वप्नान्तिक ये चतुर्विध कर्म उपचय को प्राप्त नहीं होते— चतुर्विध कर्म नोपचीयते भिञ्च समय ।'' इसी प्रसंग में उन्होंने बताया कि प्राणी, प्राणिज्ञान, घातकचित, घातकक्रिया और प्राण वियोग ये पाँच कारण हिंसा के हैं । उक्त चतुर्विध कर्म में ये पाँच कारण नहीं होते । अत: हिंसा नहीं ।

जैसे दीवाल पर फेंकी गई धूलि स्पर्श के बाद ही बिखर जाती है इसी तरह ये चतुर्विध कर्म स्पर्श के बाद ही नष्ट हो जाते हैं। इसलिए उन कर्मों का उपचय नहीं होता। कर्म बन्ध के तीन कारण हैं छत, कारित व अनुमोदन। इनमें भाव-विशुद्धि के कारण कर्म का उपचय नहीं होता। इसके समर्थन में एक उदाहरण दिया गया है कि जैसे राग द्वेष रहित कोई गृहस्थ पिता किसी बड़ी विपत्ति के समय उसके उद्धारार्थ आहार के लिए अपने पुत्र को मारकर उसका माँस भक्षण

- भेसज्जे सु यथा वेज्जा, किच्चाकिच्चे यथा गिही । गणिका व विभूसायं इस्सरे खत्तिप्त यथा ॥ नेकतिका वञ्चनिका कूटसक्खी अपाटुका । बहूहि परिकप्पेहि आमिसं परिमुञ्जरे ॥ वही. ९३८.९
- २. वही, ९४०-९४२.

करता हुआ भी कर्मबन्ध को प्राप्त नहीं होता इसी प्रकार साघु भी माँस भक्षण करता हुआ भी कर्मबन्ध को प्राप्त नहीं होता----

> पुत्तां पिया समारब्भ अहारेज्ज असं जये। भुझमाणो य मेहावी कम्मणा नोवलिष्पई ॥<sup>१</sup>

संयुक्त निकाय में इस प्रकार की एक कथा मिलती है जहाँ शरीर सामर्थ्य बढ़ाने के उद्देश्य से एक पिता अपने पुत्र का वध कर उसका माँस भक्षण कर लेता है फिर भी बौढ धर्म की दृष्टि से पिता बधक (हिंसक) नहीं। यह आपपातिक नियम है । नायाधम्मा कहाओ के सुंसुमा अध्ययन में भी लगभग ऐसा ही उल्लेख आता है । सूत्रकृताँग केवल मन: प्रद्वेषो अपि अनवद्य कर्मोपचयाभाव'' इस मत का खण्डन किया गया है । <sup>२</sup> कहा गया है कि उसके चित का विकल्प व्यापार हिंसा का कारण है । परव्यापादित पिशितभक्ष ऐ पर'' हस्ताक्रष्टाङ धरिदाहामावपन्न दोष' यह मत भी ठीक नहीं क्योंकि परोक्ष अनुमति तो इसमें रहती ही है ।

मानसिक संकल्प ही बौद्ध मत में हिंसा का कारण है। जैसे तिल अथवा सरसों की खली के पिण्ड को पुरुष मानकर कोई उसका नाश करे तो उसे हिंसा का दोष लगेगा इसके विपरीत पुरुष को खली समझकर अथवा कुमार को अलाबु समझकर उसका नाश करने वाला प्राणिबध का दोधी नहों होता। इतना ही नहीं इस प्रकार की बुद्धि से पकाया गया पुरुष अथवा कुमार का माँस बुद्धों के भोजन के लिए विहित माना गया है। इस प्रकार पकाए हुए माँस द्वारा जो उपासक अपने सम्प्रदाय के दो हजार भिक्षुओं को भोजन कराते हैं वे महान पुण्यस्कन्ध का उपार्जन करते हैं और उसके द्वारा आरोग्य नामक देवयोनि में जन्म लेते हैं। बौद्ध मतावलम्बियों की इस मान्यता को आद्रक कुमार खण्डित करते हुए कहते हैं कि खली को पुरुष समझना अथवा अलाबु को कुमार समझना कैसे सम्भव है ? ऐसा समझने वाले ग्रजानी हैं। वे औद्देशिक माँस का भक्षण करने वाले हैं, जिह्बा के स्वाद में आसक्त हैं।<sup>3</sup>

सूत्रकृतांग के कियास्थान नामक द्वितीयाध्यान में विविध क्रियास्थानों का परिचय दिया गया है। क्रियास्थान का तात्पर्य है—प्रवृत्ति का निमित्त। विविध प्रवृत्तियों के विविध काम होते हैं। इन्हीं कारणों को क्रियास्थान कहा गया है। ये क्रियास्थान दो प्रकार के हैं—धर्मक्रिया स्थान और अधर्मक्रिया स्थान। अधर्मक्रिया के १२ व धर्मक्रिया का एक भेद है। इस प्रकार कुल भेद क्रियास्थान के १३ हैं।

- २. बही, १. २. २. २९ वृत्ति भी देखिये।
- ३. बही, २. ६. २. ४२।

१. सूत्र. प. २. २. २८ ।

बौद्ध मत के अनुसार हिंसा ५ अवस्थाओं में संभावित है । अतएव अकस्मात दण्ड, अनर्थ दण्ड वगैरह को वहाँ हिंसा रूप नहीं गिना जा सकता ।

सूत्रकृताँग के इन बौद्धाचार सम्बन्धी उल्लेखों के देखने से स्पष्ट है कि उत्तर कालीन बौद्ध सम्प्रदाय अत्यधिक शिथिल हो गये थे। अपने धर्म के परिपालन में माँस भक्षण उनमें अधिक प्रचलित था। भले ही वह त्रिकोटिपरिशुद्ध रहा हो। पालि साहित्य में भी बौद्धों को माँस भक्षण करते हुए देखा गया है। सीह सेनापति बुद्ध का उपासक हो जाने पर बुद्ध संघ के लिए माँस मिश्रित भोजन (सीहसुत्त) देता है जिसका तीव्र विरोध निगण्ठों ने किया इसका। मूल कारण यह है कि दोनों धर्मों में माँस-भक्षण अथवा अहिंसा की परिभाषा ही भिन्न रही है।

बौद्ध विनय की शिथिलाचार वृत्ति के इतिहास-दर्शन से यह स्पष्ट है कि विनय की विकास परम्परा महायान में एकायक नहीं आयी प्रत्युत उसके सूत्र बुद्धकाल से ही जुटते रहे। भिक्खुपातिमोक्ख और भिक्खुणी पातिमोक्ख की संरचना जिन घटनाओं के आधार पर हुई है उससे यह अनुमान लगाना सहज हो जाता है कि बौद्ध संघ में आचारहीनता प्रारम्भ हो चुकी थी। वहाँ प्राय: षड्वर्गीय भिक्षु और सत्तरसवर्गीय भिक्षुओं तथा थुल्लनन्दा, सुन्दरीनन्दा और षड्वर्गीय भिक्षु और सत्तरसवर्गीय भिक्षुओं तथा थुल्लनन्दा, सुन्दरीनन्दा और षड्वर्गीय भिक्षुणियों के माध्यम से विनयशैथिल्य के प्रसंग एकत्रित किये गये हैं। पर थेरगाथा के पारापरिय और फुस्स जैसे भिक्षुओं का भविष्य के बौद्ध भिक्षुओं के आचारदर्शन के प्रति अनुमान—कथन हमें यह कहने को बाध्य करता है कि तबतक संघ में पर्याप्त भ्रष्टाचार चल पड़ा था। वज्जयान आदि शाखाओं में उसी आचार का वृद्धिङ्गत रूप उपलब्ध होता है।

स्थविरवाद की अपेक्षा मूलसर्वास्तिवाद में विनय-नियमों की संख्या अधिक है । विनय पिटक (हिन्दी अनुवाद) की भूमिका में श्री महा-राहुल सांक्रत्यायनने स्थविर-वाद और मूलसर्वास्तिवाद में आगत विनय नियमों की तुलना से भी यह स्पष्ट है । ( 280 )

| १. भिक्षु नियम                      | स्थविरवाद  | मूलसर्वास्तिवाद |
|-------------------------------------|------------|-----------------|
| १. पाराजिक                          | ¥          | X               |
| २. संघादिसेस                        | १३         | १३              |
| ३. अनियत<br>४. निस्सग्गिय-पाचित्तिय | २          | २               |
| ४. निस्सग्गिय-पाचित्तिय             | <b>३</b> ० | Зo              |
| ५. पाचित्तिय                        | १          | • 3             |
| ६. पाटिदेसनिय                       | 8          | ۲               |
| ७. सेखिय                            | હપ્ર       | ११२             |
| ८. अधिकरण-समथ                       | હ          | 6               |
|                                     | २२७        | २६२             |
| २. भिक्षुणी नियम                    | स्थविरवाद  | मूलसर्वास्तिवाद |
| १. पाराजिक                          | ٢          | 6               |
| २. संघादिसेस                        | १७         | २०              |
| ३. निस्सग्गिय-पाचित्तिय             | ३०         | 33              |
| ४. पाचित्तिय                        | १६६        | १८०             |
| ४. पाटिदेसनिय                       | ٢          | 6               |
| ६. सेलिय                            | ખ્ર        | ११२             |
| ७. अधिकरण-समथ                       | ଡ଼         | ৩               |
|                                     | ३११        | ३७१             |

उक्त तुल्ला से यह भी स्पष्ट हो जाता है कि भिक्खुणी विनय में भिक्खुविनय की अपेक्षा नियमों की संख्या अधिक है । स्थविरवाद भिक्खुणी विनय में पाराजिक चार, संघादिसेस चार, पाचित्तिय चोहत्तर, और पाटिदेसनीय चार, नियम अधिक हैं । अनियत नियम भिक्खुणी विनय में हैं ही नहीं । निस्सग्गिय-पाचित्तिय, सेखिय और अधिकरणसमथ दोनों में समान हैं । मूल्सर्वास्तिवादी विनय में नियमों की यह संख्या और अधिक हो गई है । लगता है, भिक्षुणियों के स्वतन्त्रता देने के बावजूद उन पर प्रतिबन्ध अपेक्षाकृत अधिक थे । निष्पक्ष रूप से यदि विचार किया जाय तो भगवान बुद्ध भी नारी वर्ग के प्रति अधिक उदार नहीं हो सके । पार्श्वनाथ और महावीर भी नहीं हुए । इसका कारण शायद यही रहा हो कि नारी की जन्मजात कमजोरियों से ये महापुरुष अपरिचित नहीं थे ।

बौद्ध विनय के अधिकांश नियम जैन विनय से प्रभावित जान पड़ते हैं। वर्षावास आदि के नियम स्पष्ट रूप से जैन नियमों को देखकर बनाये गये हैं। निसीयसूत्र और पातिमोक्ख की भाषा, शैली और विषय की समानता इस सन्दर्भ में उपेक्षणीय नहीं है। आवश्यकता यह है कि जैन और बौद्ध विनय का तुल्जात्मक अध्ययन किया जाना चाहिए। श्रमण संस्कृति के विवेचन के समय हमने ऐसा प्रयत्न किया है।

## २. उपासक विनय

बौद्ध भिक्षु और भिक्षुणी विनय के साथ बौद्ध उपासक विनय के सन्दर्भ में भी विचार करना आवश्यक है । अनेक भारतीय एवं विदेशी विद्वानों का मत है कि बौद्धधर्म में उपासक का कोई स्थान नहीं । तथागत की धर्मोपदेशना तो मात्र सन्यस्तों के लिए ही रही । परन्तु बौद्ध साहित्य के देखने से यह विचारणा पूर्णतया भ्रान्तिकारी सिद्ध हो जाती है । गृहस्थ का कर्तव्य क्या है और उसके जीवन की उन्नति किन उपायों से हो सक्ती है, इन प्रश्नों का उत्तर भगवान बुद्ध ने अपने व्यावहारिक दृष्टिकोण से बडी सरल शैली में प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया है ।

उपासक का महत्त्व कोई भी धर्म केवल भिक्षु-भिक्षुणियों पर जीवित नहीं रह सकता। उसके जीवन के लिए उपासक का दायित्व कहीं अधिक गुरुतर है। संघ, विहार आदि की व्यवस्था का सम्पूर्ण भार उपासक अथवा श्रावक पर ही अवलम्बित रहता है। बुद्ध ने अनाथपिण्डिक से कहा कि आर्य श्रावक को यशो-लाभ व स्वर्ग की प्राप्ति होती है क्योंकि वह भिअत्संघ का चीवरदान, पिण्डदान ( भोजनदान ), शयनासन तथा औषधिदान से परिपालन करता है---

> गिहिसामीचिपटिपदं पटिपज्जन्ति परिडता । सम्मगते सीलवन्ते चीवरेन उपडिता ॥ पिषिडपातसयनेन गिलानप्पच्चयेन च । तेस दिवा च रत्तो च सदा पुञ्ञं पवडढति ॥ सग्गं च कमतिडानं कम्मं कत्वान भद्दकं ॥<sup>९</sup>

भिक्षु की आचारिक व वैचारिक शिथिछता को दूर करने का भी दायित्व उपासक के कन्घों पर है। वर्षाकाल में भिक्षुओं द्वारा तृणस्कन्ध के कुचले जाने पर प्राणातिपात होता था। उनके इस दुष्कृत्य की आलोचना कर उपासकों ने उन्हें हिंसा से बचाया। और भी अनेक ऐसे उदाहरण हैं, जहाँ उपासकों ने भिक्षु व संघ को सन्मार्ग दिखाया<sup>२</sup>। इसीलिए शायद यह विधान किया गया है कि भिक्षु गृहस्थों के प्रति क्रोधित न हो और यदि क्रोधित हो जाये तो वह प्रतिसारणीय कर्म करे तथा गृहस्थ से क्षमायाचना करे<sup>3</sup>।

- १. गिहिसामीचिसुत्त, अंगुत्तर निकाय ।
- २. वर्षोपनायिका स्कन्धक, विनयपिटक ।
- ३. चुल्लवग्ग, विनयपिटक ।

कुछ शिलालेखों में बौढगोठी<sup>1</sup> और सीहगोठी<sup>2</sup> (सिंहगोष्ठी) के उल्लेख आते हैं। ऐसी गोष्ठियों के अध्यक्ष व सदस्यों के नाम भी प्राप्त होते हैं<sup>3</sup>। साँची बोटिभ लेखों में (द्वितीय-प्रथम शली ई० पू०) बोधगोठी<sup>8</sup> तथा विदिशा लेख में बरूलमिसानगोठी<sup>8</sup> का भी उल्लेख मिलता है। डॉ० बूलर के अनुसार ये गोष्ठियाँ बिहारों आदि की व्यवस्था किया करती थीं<sup>8</sup>। डॉ० अजयमित्र शास्त्री का मत है कि इन बौढ गोष्ठियों में एक भिक्षु भी सदस्य के रूप में रहता था जो विहारादि धार्मिक संस्थानों की व्यवस्था में सहयोग देता था<sup>9</sup>। यह सम्भव भी है इसलिए कि एक भिक्षु अपने धर्मायतनों की जितनी अच्छी व्यवस्था कर सकता है, उतनी अच्छी व्यवस्था और कोई दूसरा नहीं कर सकता। अस्तु, इन उढरणों<sup>6</sup> से यह स्पष्ट है कि संघ के लिए उपासक की उपयोगिता कम न थी।

तथागत के अधिकांश उपदेश भिक्षुओं को सम्बोधित कर दिये गये हैं। फिर भी चूं कि सभी जन घर-परिवार नहीं छोड़ सकते थे, इसलिए उन्होंने कुछ धर्मदेशना गृहस्थों के लिए भी दी है। बौद्ध गृहस्थों की यह धर्मदेशना जैन गृहस्थों के लिए निर्धारित जैसी सुव्यवस्थित आचार-विचार देशना नहीं है। बौद्ध भिक्षु के निमित्त दिया गया उपदेश तो गृहस्थों के लिए भी कार्यकारी होता है, परन्तु यहाँ हम उन्हीं कुछ विचारों को रक्खेंगे जो विशेष रूप से एक साधारण व्यक्ति के उत्थान से सम्बद्ध रहे हैं। इस दृष्टि से सिगालोवाद आदि सुत्त अधिक महत्वपूर्ण हैं। सुत्तनिपात में भी गृहस्थ धर्म का वर्णन मिलता है।

बौद्ध उपासक के कर्तव्य---बौद्ध उपासक का प्रमुख कर्तव्य यह है कि वह निम्नलिखित चार प्रकार के पाप कर्मों से विम्रुख रहे<sup>9</sup>----

- १. एपिग्राफिया इन्डिका, भाग २, पृ. २२९ ।
- २. षगणि निगमपुतानं राजपाम्नुसो ष इषपुतो कुबिरको राजा सिंहगोठिया पाम्रुसो [1] तेषं अन्नं नजूसं फाल्जिगषमुगो च पषाणषमुगो च । वही, पृ. २२८ ।
- ४. वही, पृ. ९९-१०० । ४. वही, पृ. १०२ ।
- ६. डॉ॰ अजयमित्र शास्त्री, Early Budhism, पृ. १२६।
- ७. वही, १२७। ८. वही, पृ. १२६-१२७।
- १. पाणातिपातो अदिन्नादानं मुसावादो च वुच्चति । परदारगमनञ्चेव चप्पसंसन्ति पण्डिता ॥ सिगालोवादसुत्त, दी. ८. १. ४

१. पाणातिपात (हिंसा करना)।

२. अदिन्नादान ( चोरी करना ) ।

३. कामेसु मिच्छाचार (स्त्री सम्बन्धी दुराचार करना)।

४. मुसावाद ( असत्य बोल्टना )।

जैनधर्म में श्रावक के लिए पञ्चाणुव्रत पालने का विधान किया गया है। इस विधान में उक्त चार पापकर्मो के साथ परिग्रह से भी विरत रहना सम्मिलित है। तीर्थंकर पार्श्वनाथ ने 'कामेसु मिच्छाचार' के स्थान पर 'परिग्रह' की गणना की थी जिसमें मिथ्याचार भी गभित था। इसे चातुर्याम कहा गया है। बौद्ध साहित्य में इसके पर्याप्त उल्लेख मिलते हैं। बुद्ध ने अशुद्ध तपस्या को बताते हुए शुद्ध तपस्या का व्याख्यान किया और वास्तविक तपस्या में चार भावनाओं का परिपालन प्रशंसनीय माना। इन चारों भावनाओं को 'चातुर्याम संवर' कहा गया है। इसके अनुसार तपस्वी प्राणातिपात, अदत्तादान, मृषावाद तथा कुशील (कामगुणों में मिथ्याचार) से कृत, कारित व अनुमोदन पूर्वक दूर रहता है।

उक्त चारों पापकर्म हिंसा में अन्तर्भूत हो जाते हैं अत: स्थूल रूप से हिंसा का त्याग करना उपासक का मुख्य कर्तव्य है। सुत्तनिपात में प्राणिमात्र के प्रति प्रेम करने का उपदेश दिया गया है। वहाँ कहा गया है कि शान्त पद (निर्वाण) की प्राप्ति के इच्छुक मनुष्य को चाहिए कि वह योग्य तथा अत्यन्त सरल बने। उसकी बात मृदु, सुन्दर और विनम्नता से आपूर हो। वह सन्तोषी हो, अल्पकृत्य व अल्पवृत्तिवान् हो, इन्द्रियसंयमी व अप्रगल्भ हो। सदैव निर्दोष रहने का प्रयत्न करे। उसकी यह प्रयत्नमय भावना रहे कि सभी प्राणी सुखी हों, सभी का कल्याण हो और सभी सुखपूर्वक रहें, (सुखिनो वा खेमिनो होन्तु सब्वे सत्ता भवन्तु सुखिनत्ता) जंगम या स्थावर, दीर्घ या महान्, मध्यम या ह्रस्व, अणु या स्थूल, दृष्ट या अदृष्ट, दूरस्थ या निकटस्थ, उत्पन्न या उत्पत्स्यमान् जितने भी प्राणी हैं, सभी सुखपूर्वक रहें । एक दूसरे की प्रवञ्चना न करे, अपमान न करे, वैमनस्य के कारण परस्पर में दु:ख देने की भावना न करे । माता

- १. उदम्बरिकसीहनाद सुत्त, दीघनिकाय । विशेष देखिये, मेरा प्रबन्ध–Jainism in Budhist Literature.
- २. ये केचि पाणभूतत्थि तसा वा थावरा वा अनवसेसा । दीघा वा ये महन्ता वा मझ्झिमा रस्सकाणुकघूळा ॥ दिट्ठा वा येव अदिट्ठा ये च दूरे वसन्ति अविंदूरे । भूता वा संभवेसी वा सब्बे सत्ता भवन्ति सुखिसत्ता ॥ मेत्तसुत्ते, ४-५

जिस प्रकार स्वयं की चिन्ता न कर अपने इकलौते पुत्र का संरक्षण करती है उसी प्रकार का असीम प्रेम व्यक्ति प्राणिमात्र के प्रति करे<sup>1</sup>। शत्रुता को छोड़ कर अखिल संसार के प्रति असीम प्रेम बढ़ाये। खड़े रहते, चलते, बैठते, सोते व जागृत रहते समय इसी प्रकार की स्मृति सजग रखनी चाहिए। यही ब्रह्मविहार है। ऐसा प्रेमभावी व्यक्ति विशुद्ध शीलवान हो पुनर्जन्म से मुक्त हो जाता है<sup>२</sup>।

कितना विशुद्ध व सात्विक प्रेम बनाये रखने के लिए निर्देशन दिया गया है ! संयुक्तनिकाय में ''प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिसा'' से मिलते जुलते विचार उपलब्ध होते हैं। वहाँ कहा गया है कि जो शरीर, मन व वचन से हिंसा नहीं करता व पर को नहीं सताता वही अहिंसक है<sup>3</sup>। अहिंसक की यह परिभाषा बड़ी व्यापक व मानवता से भरपूर है। चतु:शतक (१२.२३) में कहा है—''धर्मो समासतोऽहिंसा वर्णयन्ति तथागता।''

भगवान बुद्ध ने यज्ञ व बलिकर्म का घोर विरोध किया था। उनके अनुसार अरवमेध, पुरुषमेध, वाजपेय्य आदि महारम्भी यज्ञ महाफलदायी नहीं होते। ऐसे यज्ञों में गायों, बकरी-भेड़ों आदि पशुओं की घनघोर हिंसा होती है। इस प्रकार के यज्ञों में सम्यग्मार्गगामी महर्षिजन नहीं जाते। यज्ञ ऐसे हों जिनमें किसी भी प्रकार की हिंसा न हो। दानपुण्य करना सबसे बड़ा यज्ञ है। यही प्रशंसनीय है। बुद्ध ने ऐसे ही यज्ञ को करणीय माना है । संयुत्तनिकाय के यञ्जसुत्त में भी इसी प्रकार के विचार अभिव्यक्त किये गये हैं।

हिंसा, चौर्य, असत्यभाषण, मिथ्याचार तथा सुरा, मेरय, मद्य आदि नशीली चीजों से विरत रहना—ये उपासकों के पञ्चशील माने गये हैं। इन्हीं को पञ्चशिक्षापद भी कहा गया है। इन पंचशिक्षापदों की पृष्ठभूमि में दस उद्देश्य निहित हैं— १. संघ की भलाई, २. संघ की सुविधा, ३. दुष्ट व्यक्तियों का निग्नह, ४. शीलवान भिञ्चओं का सुखपूर्वक विहार, ४. आश्रमों का संयमन, ४. श्रद्धावानों में अधिक श्रद्धा की जाग्रति, ७. अश्रद्धावानों में अधिक श्रद्धा सम्पन्नता, ८. भावी जन्मों के आश्रवों का प्रतिघात, १. सद्धर्म की स्थिति तथा १०. विनय पर अनुग्रह । इन दस उद्देश्यों की प्राप्ति के लिए प्रातिमोक्ष के भी नियम बनाये नये हैं<sup>2</sup> ।

- माता यथा नियं पुत्तं आयुसा एकपुत्तमनुरक्खे ।
   एवं पि सब्वभूतेसु मानसं भावये अपरियाणं ।। वही, ७
- २. मेत्तसेत्त, सुत्तनिपात, १-१०। ३. अहिंसक सुत्त।
- ४. दसमनिपात, उपालिसुत्त, अंगुत्तरनिकाय । ४. चतुक्कनिपात, अंगुत्तरनिकाय ।

भगवान् बुद्ध का प्रथम उपासक वाराणसी का यश गृहपति था जिसे उन्होंने दान, शील, स्वर्गकथा, काम वासनाओं का दुष्परिणाम, निष्कामना का माहात्म्य तथा चार आर्य सत्य का उपदेश दिया था। वत्सगोत्र परिव्राजक को दस कुशल और दस अकुशल धर्मों का व्याख्यान दिया। प्राणातिपात, अदत्तादान, मिथ्याचार मृषावाद, पिशुनवचन, परुषवचन, संप्रलाप अभिध्या ( लोभ ), व्यापाद व मिथ्यादृष्टि—ये अकुशल धर्म हैं और इनके विपरीत धर्म कुशल धर्म कहे गये हैं। उपासकों को अकुशल धर्मों का परित्यागकर कुशल धर्मों को धारण करना चाहिए। इसी प्रसंग में यहाँ यह भी कहा गया है कि बुद्ध के भिक्षु, भिक्षुणियाँ, ब्रह्मचारी उपासक, सुब्रह्मचारिणी उपासिकायें, कामभोगी उपासक, कामभोगिनी उपासिकायें आदि सभी आराधक हैं। इसलिए बौद्धधर्म अपने आप में परिपूर्ण है<sup>3</sup>।

कौसलवासियों के बोच एक बार बुद्ध ने उपदेश देते हुए कहा था कि अधर्माचरण से दुर्गति प्राप्त होती है और धर्माचरण से सद्गति मिलती है। इस धर्माचरण व अधर्माचरण के मुख्य तीन भेद हैं---कायिक, वाचिक और मानसिक। प्राणातिपात, अदत्तादान व मिथ्याचार ये तीन भेद कायिक अधर्माचरण के हैं। मिथ्यावाद, पैशून्य, परुषभाषण, एवं प्रलाप ये चार वाचिक अधर्माचरण हैं। अभिध्या ( लोभ), व्यापन्नचित्त, मिथ्यादर्शन ये तीन मानसिक अधर्माचरण हैं। इस अधर्माचरण के कारण प्राणी नरकगामी होते हैं। इनसे

- १. महासकुलदायिसुत्त, मज्झिमनिकाय ।
- २. महावच्छगोत्तसुत्त, मज्झिमनिकाय ।

#### ( २४६ )

विरत होकर जीवन यापन करने से स्वर्ग प्राप्ति होती है। बुद्ध के मुुख से इस प्रकार उपदेश सुनने के बाद सभी गृहस्थ उनके उपासक बन गये ।

बुद्ध ने प्रज्ञा की बृद्धि के चार कारण दिये हैं— सत्पुरुषों की सेवा, सद्धर्म का श्रवण, तथा योग्य विचार और धर्मानुसार आचरण। ये चार बातें सर्वसाधारण के लिए भी अत्यन्त उपकारी हैं। साथ ही यह भी आवश्यक है कि कोई अदृष्ट को दृष्ट न कहे, अश्रुत को श्रुत न कहे। अनाघ्रात, अनास्वादित व अस्पृष्ट को आघ्रात, आस्वादित तथा स्पृष्ट न कहे व अज्ञात को ज्ञात न कहे<sup>२</sup>। उसका चित्त किसी से वैर करने वाला न हो, अकोधी हो, असंक्लिष्ट हो और शुद्ध हो। इससे आर्य श्रावक को सद्गति, सुख-साधन, पाप कर्मो से बिदूरता तथा हर दृष्टि से विशुद्धि प्राप्त होती है। कालाम यही उपदेश सुनकर बुद्ध का उपासक बन गया था<sup>3</sup>। बुद्ध ने जीवन की अवनति के कारणों में साधारणत: तीन प्रकार के मद माने हैं—यौवनमद, आरोग्यमद और जीवनमद। तीनों मद दुर्गति, पतन और नरक के कारण हैं<sup>४</sup>।

भगवान् बुद्ध ने सदैव संयम पर बल दिया है। मागन्दिय परिव्राजक को उन्होंने स्वयं मुक्त भोगों का आख्यान करते हुए काम, तृष्णा आदि से दूर रहने का उपदेश दिया। यह प्राणी विषय सुखों में निमग्न रहकर उनमें सुख है ऐसी विपरीत धारणा रखता है। परन्तु यह वस्तुत: संसार-भ्रमण का कारण है। कामगुणों का सुख वास्तविक सुख नहीं। वह तो मात्र सुखाभास है। इस मार्मिक और तथ्ययुक्त उपदेश को श्रवणकर मागान्दिय गद्गद हो गया और तत्काल बुद्ध का शिष्य बन गया<sup>४</sup>।

भगवान् बुद्ध व्यावहारिक दृष्टिकोण से अधिक चिन्तन करते थे। यही कारण था कि जनता को उनकी बात रुचिकर हुआ करती थी। कौसलवासियों को अपर्णक (द्विविधारहित) धर्म के सन्दर्भ में बताते हुए उन्होंने मुख्य रूप से अन्य तीर्थङ्करों के दो मतों का उल्लेख किया। प्रथम वह जिसमें सत्य भाषण आदि पुण्य क्रियाओं से पुण्यबन्ध नहीं माना गया और द्वितीय वह जिसके अनुसार दान, यज्ञ आदि की मान्यता सही है। प्रथम मत में सत्कर्मों के स्थान पर असल्कर्मों का बाहुल्य है और द्वितीय मत उसके प्रतिकुल है। द्वितीय मत

- १. सालेय्यक सुत्त, मज्झिमनिकाय ।
- २. आपत्तिभयवग्ग, चतुक्कनिपात, अंगुत्तरनिकाय ।
- ३. तिकनिपात, अंगुत्तरनिकाय ।
- **४. तिकनिपात ( अंगुत्तरनिकाय )** ।
- ५. मागन्दिय सुत्त, मज्झिमनिकाय ।

के पोषक बुद्ध स्वयं है। उन्होंने परलोक की अपेक्षा इहलोक को सुधारने पर अधिक जोर दिया है। तदर्थ अष्टाङ्गिक मार्ग का उपदेश वर्तमान जीवन को अधिकाधिक सक्षम और कुशल कर्मयुक्त बनाने के निमित्त एक सफल प्रयास है। ऐहिक जीवन में सुधार हो जाने से पारिलौकिक जीवन स्वत: सुधर जाता है ।

अंगुत्तर निकाय में चार चक्र बताये गये हैं, जिनसे देव व मनुष्यों का जीवन अल्प समय में ही भोग्य पदार्थों से आपूर हो जाता है। ये चार चक्र हैं— अनुकूल देशवास, सत्पुरुष आश्रय, चित्त की स्थिरता तथा पूर्वजन्मकृत पुण्य । इसी प्रसंग में बुद्ध ने लोकसंग्रह की भावनाओं का भी उल्लेख किया है और यह निर्देशन दिया है कि उपासक व भिक्षु को दान, प्रियवचन, उपकार तथा समानता का व्यवहार करना चाहिए । ये चारों लोकसंग्रहमयी भावना पुत्र, माता-पिता आदि परिजनों के साथ मधुर सम्बन्ध बनाये रखने में कारणभूत रहती हैं।

> दानं च पेय्यवज्जञ्च अत्थचरियाय च या इध । समानता च घम्मेसु तत्थ तत्य यथा रह ॥ एते खो सङ्ग्रहा लोके रथस्तानीव यायते ।

महानाम शाक्य ने भगवान से पूछा कि उपासक का प्रधान कर्तव्य क्या है ? भगवान ने उत्तर दिया कि बुद्ध, धर्म तथा संघ की शरण ग्रहण करना उपासक का प्रायमिक कर्तव्य है । उसके उपरान्त उसे प्राणातिपातादि से विरत रहना चाहिए । उसका यह भी दायित्व है कि वह स्वयं प्रज्ञा, श्रद्धा, शील, समाधि, त्याग आदि भावनाओं को स्वयं धारण करे तथा दूसरे को भी धारण कराये । आत्महित तथा परहित दोनों में उसे रहना चाहिए<sup>3</sup> । उपासक व भिक्षु सर्वोत्तम दर्शन, श्रवण, लाभ, शिक्षा, परिचर्य्या और अनुश्रुति का अभ्यास करे । बुद्ध, धर्म, संघ, शील, त्याग तथा देवता की अनुस्मृति करे । अनित्य संज्ञा का, अनित्य के प्रति दुःख संज्ञा का, दुःख के प्रति अनात्म संज्ञा का, प्रहाण संज्ञा का, वैराग्य संज्ञा का तथा निरोध संज्ञा का अभ्यास करे । इस अभ्यास से राग, द्वेष, मोह, क्रोध, मान, मात्सर्यं आदि दोष परिक्षीण हो जाते हैं<sup>8</sup> । जीवन की सफलता के लिए मेधावी व्यक्ति को बुद्धानुशासन का ध्यान कर धर्मदर्शी बनना चाहिए ।

- १. अपण्णक सुत्त, मज्झिमनिकाय ।
- २. चतुत्थ निपात, अंगुत्तर निकाय ।
- ३. गहपतिवग्ग, अंगुत्तरनिकाय ।
- ४. रागपेय्याल, वही ।

यस्स सद्धा तथागते अचला सुष्पतिहिता । सीलञ्च यस्स कल्याणं अरियकन्तं पर्सांसतं । सघे पसादो यस्सत्थि उजुभूतञ्च दस्सन । अदलिद्दो ति तं आहु अमोघं तस्स जीवितं ।। तस्मा सद्धञ्च सीलञ्च पसादं धम्मदस्सन । अनुयुज्जेय मेधावि सर बुद्धानसासन ।।<sup>भ</sup>

भगवान बुद्ध विविध प्रकार से जनसमुदाय को सद्धर्म की ओर आर्काषत करने का प्रयत्न करते थे। अनाथपिण्डिक से उस के पूछने पर बुद्ध ने कहा कि संसार में चार वस्तुएँ दूर्लभ हैं---१. धर्मानुसार योग्य वस्तुओं की प्राप्ति, २. यश प्राप्ति, ३. दीर्घायु तथा ४. सद्गति। इन चारों श्रेय वस्तुओं को प्राप्ति करने के लिए श्रद्धा, शील, त्याग और प्रज्ञा सम्पत्ति से युक्त होना चाहिए। प्रज्ञा सम्पत्ति से करणीय-अकरणीय का भेद स्पष्ट हो जाता है। वह विषयलोभ, थीनमिद्ध (आलस्य) व चित्त के उपवलेशों से दूर रहता है। स्वयं अर्जित सम्पत्ति से परिवारादि का सम्यक्परिपालन करता, आत्मरक्षा करता, पञ्चबल्किर्म करता, क्षमाशील होता और परसेवा करता<sup>२</sup>। भिक्षु और उपासक के सात धन भी प्रायः उक्त सम्पत्तियों से मिलते-जुलते हैं। सात धन ये हैं---श्रद्धा, शील, लज्जा, पापभीष्ता, श्रुति, त्याग तथा प्रज्ञा<sup>3</sup>। दुश्शीलता, ईर्ष्या व मात्सर्य ये तीनों दुर्गुण नरक तुल्य हैं<sup>8</sup>।

तृष्णा जन्म मरण को बढ़ाने वाली है। उसके होने से वस्तुओं की खोज ब प्राप्ति की जाती हैं। प्राप्ति होने से तृष्णा का निश्चय होता है। निश्चय होने से आसक्ति, आसक्ति से ममत्व, ममत्व से मात्सर्य, मार्त्सर्य से सुरक्षा, सुरक्षित बस्तु के लिए खींचतान, दण्डादण्डी, शस्त्रप्रयोग, कलह, विवाद, पैंशून्य तथा असत्य भाषण जैसे दोष पैदा हो जाते हैं<sup>2</sup>।

अवनति के कारण—भगवान् ने व्यक्ति की अवनति के कारणों पर भी अत्यन्त व्यावहारिक बुद्धि से विचार किया है। उन्होंने कहा है कि कार्यबहुल्ता, वचन-बहुल्ता, निद्रा-बहुल्ता, मण्डली-बाहुल्य (अत्यधिक सामाजिक होना), दुर्वचनीयता व कुसंगति ये छ: कारण हैं जिनसे व्यक्ति की उन्नति नहीं हो पाती। (छक्क निपात, अंगुत्तर निकाय)। इसी प्रकार भिधुओं का दर्शन छोड़ना, सद्धर्म में प्रमाद करना, पंचशीलों का अभ्यास न करना, अश्वद्धावान् होना, भिधुओं की

- १. चतुक्कनिपात, वही । ३. सत्तकनिपात, धनवग्ग, वही ।
- २. चतुक्कनिपात, वही । ४. तिकनिपात, वही ।
- ४. नवमनिपात, तण्हामूलकसुत्त, वही ।

निन्दा करना, छिद्रान्वेषी होना एव बौद्धे तर साधुओं को दान देना ये सात अवनति के कारण हैं (सत्तक निपात, अंगुत्तर निकाय)। दरिद्रता, ऋण, सूद, दोषारोपण आदि भी जीवन के लिए अत्यन्त दु:खदायी होते हैं (छक्क निपात, अंगुत्तर निकाय)। भिक्षुओं को हानि पहुँचाना, उनका अहित करने का प्रयास करना, निवास स्थान से हटाना, अशिष्ट शब्द कहना, परस्पर में वैमनस्य पैदा करना, धर्म की निन्दा करना तथा संघ की निन्दा करना ये आठ दुगुंण जिस उपासक में होते हैं, उसकी अवनति अवश्यम्भावी है,, (अट्ठकनिपात, अंगुत्तरनिकाय)।

श्रावस्ती में भगवान ने व्यक्ति की अवनति के और भी कारण प्रदर्शित किए हैं जिनमें प्रमुख हैं—-१. धर्मद्वे ९, २. असत्पुरुष प्रियता, ३. निद्रा, अधिक सम्पर्क, अनुद्योग, क्रोध, ४. वृद्ध माता-पिता की अशुश्रूषा, १. मिथ्या भाषण, ६. मात्र स्वादिष्ट मोजन, ७. जाति, धन तथा गोत्र का गर्व व बन्धुओं का अपमान ८. मिथ्याचार व मद्यपान, ६. पर-स्त्री संसर्ग, १०. अनमेल विवाह, ११. लालची भृत्य तथा १२. अल्पसाधन सम्पन्न पर महालालची पुरुष द्वारा राज्य की इच्छा। ये पराभव के कारण ऐसे हैं, जिन्हें कोई भी अस्वीकार नहीं कर सकता'।

धर्म व कर्तव्य में सुप्रतिष्ठित रहने के लिए व्यक्ति बड़ों का आदर करे, ईर्ष्याल्जि न हो, सम्मान के साथ धर्मकथा सुने, घुष्टता को दूर कर विनम्र भाव से गुरुजनों के पास पहुँचे और अर्थ, धर्म, संयम तथा ब्रह्मचर्य का स्मरण कर उनका आचरण करे, धर्मोपदेश को सुस्थिर हो श्रवण व मनन करे, अट्टहास, विलाप, कपट, लोल्उपता, अभिमान, मोह आदि दुर्गुणों से दूर रह कर स्थिरचित्त हो विचरण करे, ज्ञान और श्रुति की वृद्धि करे<sup>र</sup>।

इन व्यक्तियों के अतिरिक्त बुद्ध ने प्रतिदिन के जीवन में उपस्थित होने वाली बातों पर भी हमारा ध्यान आकर्षित किया है। उदाहरणार्थ, समागत अतिथि का प्रसन्न मन से उठकर स्वागत करना, अभिवादन करना, बैठने के लिए आसन देना, किसी रखी हुई वस्तु को नहीं छिपाना, बहुत रहने पर थोड़ी नहीं देना, प्रणीत ( उत्तम कोटि का ) पदार्थ रहने पर भी रुक्ष ( घटिया ) न देना, जो भी दे आदरपूर्वक देना। जिस गृहस्थ कुल में ये सात बातें न हों बहाँ कभी नहीं जाना चाहिए<sup>3</sup>।

- १. वसल सुत्त, सुत्तनिपात ।
- २. किसील सुत्त, सुत्तनिपात ।
- ३. सत्तक, अंगुत्तर निकाय ।

उपासक दो प्रकार के बताये गये हैं— चाण्डाल उपासक और मलिन उपासक । चाण्डाल, मलिन अथवा निकुष्ट उपासक वह है जो अश्रद्धावान हो, दुश्शील हो, भले-बुरे शकुनों में विश्वास करने वाला हो, भले-बुरे शकुनों की ओर देखता रहता हो तथा दक्षिणा के पात्रों को बौद्धेतर दर्शनों में खोजता हो । जिस उपासक में ये पाँच बातें नहीं रहतीं, वह उपासकरत्न कहलाता है । उपासकरत्न के लिए पाँच प्रकार के व्यापार वर्जित हैं— अस्त्र-शस्त्रों का व्यापार, माँस का व्यापार, मद्य का व्यापार तथा विष का व्यापार । ऐसा उपासक संयतेन्द्रिय होता है तथा चेतसिक ध्यानों को प्राप्त करता है <sup>9</sup> । उपोसथ प्रकारों में से उसे भगवान द्वारा निर्दिष्ट आर्य उपोसथ का पालन करना चाहिए जिससे उसका मलीन चित्त निर्मल हो सके । इसके पाणातिपात वेरमण आदि आठ अंग होते हैं । <sup>9</sup>

चार प्रकार के सहवास—मधुरा व वरेंजा के किनारे चलते समय भगवान से कुछ गृहपतियों-गुहपत्नियों की भेंट हुई । भगवान ने उन्हें चार प्रकार के सहवास बताए—

१. दोनों पति-पत्नी दुश्शील होते हैं, कृपण होते हैं व कृपण ब्राह्मणों को अला-बुरा कहने वाले होते हैं। इसे लाश-लाश के साथ रहने वाला दम्पति वर्ग कहा है।

२. पति दुश्वील होता है और पत्नी सदाचारिणी । इसे पत्नी का पतिरूपी लाग के साथ रहना कहा है ।

३. पति शीलवान होता है और पत्नी दुराचारिणी । इसे स्वयं लाश रूप होकर देवता पति के साथ रहना कहा है । और

 ४. दोनों पति-पत्नी श्रद्धावान, उदार व संयत होते हैं । धर्मानुसार आचरण करने वाले व प्रियभाषी होते हैं ।

इनमें दुक्शील व्यक्ति पंच पापों का कर्ता, मिथ्यादृष्टि तथा मात्सर्य आदि दोनों से संयुक्त रहता है और सदाचारी इन दोषों से विमुक्त रहता है। उक्त चार प्रकार के सहवासों में स्पष्टत: अन्तिम सहवास सर्वोत्तम है। परस्पर सुखी व समृद्ध होने का उपाय यही है कि दम्पति समान श्रद्धावान हो, शीलवान हो, त्यागी हो व प्रज्ञावान हो।<sup>3</sup>

- १. पंचकनिपात, वही ।
- २. अंगुत्तर, तिकनिपात ।
- ३. वही, चतुक्कनिपात ( हिन्दी अनुवाद )।

उभो च होन्ति दुस्सीला कदरिया परिभासका । ते होन्ति जानिपतयो इवासंवासमागता ॥ सामिको होति दुस्सीलो कदरियो परिभासको । मरिया सीलवती होति वदञ्ञु वोतमच्छरा ॥ सापि देवी संवसति छवेन पतिना सह ॥ हत्यादि

सात प्रकार की भार्यों — अनाथ पिण्डिक से भगवान ने पूछा — हे गृहपति ! तुम्हारे घर में इतना अधिक शोरगुल क्यों हो रहा है मानों मछुवे मछलियों के लिए संघर्ष कर रहे हों ? गृहपति ने कहा — भन्ते ! वह सुजाता पुत्रवघ्न धनी घर की है । न वह सास का आदर करती है और न श्वसुर का, न स्वामी का आदर करती है और न भगवान का । तब भगवान ने सुजाता को प्रतिबोध दिया और उसे भार्याओं के सात प्रकार बताये —

१. प्रथम प्रकार की भार्या दूषित चित्तवाली होती है, अहित चाहने वाली होती है, पति की उपेक्षा कर अन्यों के प्रति अनुरक्त रहती है, धन द्वारा क्रीत के बध के लिए उत्सुक रहती है। पुरुष की इस प्रकार की भार्या बधक जैसी भार्या कहलाती है। ( वधा च भरिया )

२. दूसरे प्रकार की भार्या वह है जो शिल्प, वाणिज्य व क्रथि से प्राप्त स्वामी के धन में से कुछ नहीं छोड़ती। पुरुष की इसी प्रकार की भार्या चोरिणी जैसी भार्या कहलाती है। ( चोरीया भरिया )

३. निकम्मी रहने वाली, आलसी, अधिक खाने-पीने वाली, कठोर स्वभाव वाली, प्रचण्ड अपशब्द बोलने वाली तथा पति के उत्साह को दबाने वाली भार्या मालकिन जैसी भार्या है। (अप्पा च भरिया)

४. जो सदैव हित चाहने वाली होती है, जो पति की इस प्रकार देखभाल रखती है जैसे माता पुत्र की, जो पति के कमाये हुए धन का संरक्षण करती है। (माता च भरिया)

४. जो छोटी या बड़ी बहिन के समान अपने स्वामी के प्रति गौरव का भाव रखती है, ऌज्जाशील होती है, पति की आज्ञा में रहने वाली होती है। पुरुष की इस प्रकार की मार्या बहन जैसी भार्या (भगिनी च भरिया) कहलाती है।

६. जैसे चिरकाल के अनन्तर सखा को देखकर कोई सखी प्रसन्न होती है, उसी प्रकार जो कुल्टीन, शीलवान, पतिव्रता नारी अपने पति को देखकर प्रमुदिब होती है। पुरुष की इस प्रकार की भार्या सखी जैसी भार्या ( सखी च भरिया ) कहलाती है।

१. वही, चतुक्कनिपात ।

#### ( २४२ )

७. जो मारने-पीटने का डर दिखाये जाने पर भी क्रोधित न होने वाली, शान्त रहने वाली, निद्वर्धे चित्त से पति की हर बात को सहन करती है, जिसे क्रोध नहीं आता, जो स्वामी के वश में रहने वाली है—-पुरुष की इस प्रकार की भार्या दासी जैसी भार्या कहलाती है (दासी च भरिया)।

इनमें प्रथम तीन प्रकार की भार्यायें भाषा में दुश्शील व कठोर स्वभाव की होती हैं। वे पति का आदर नहीं करतीं। ऐसी भार्यायें नरकगामिनी होती हैं। शेष प्रकार की भार्यायें शालवती होती हैं व दीर्घकाल तक संयत जीवन व्यतीत करने के कारण स्वर्गगामिनी होती हैं।<sup>9</sup>

उग्गह ने भगवान से यह निवेदन किया कि मेरी ये छड़कियाँ पति के कुछ जाएँगी। भगवान इन्हें ऐसा उपदेश दें जो दीर्घकाछ तक इनके हित तथा सुख का कारण हो। भगवान ने कहा—कुमारिओ ! माता-पिता तुम्हें जिस किसी भी पति को सोंपे, उसके सोकर उठने से पूर्व उठो, उसके सोने के बाद सोओ, आज्ञाकारिणी रहो, अनुकूछ व्यवहार करो तथा प्रियवादिनी बनो। पति के गौरव भाजन जनों—माता-पिता, श्रमणों ब्राह्मणों—का सत्कार करो। स्वामी का जो भी शिल्पकार्य हो, चाहे ऊन का हो या कपास का हो, उसमें पूर्ण दक्षता प्राप्त करो, अप्रमादी होकर उसकी व्यवस्था करने में यथोचित सहयोग करो। स्वामी के भृत्यगणों के कार्य की पूर्ण जानकारी रखो। रोगियों की भरपूर सेवा-सुश्रूषा करो। स्वामी के धन-धान्य आदि का यथाशक्य संरक्षण करो। ऐसी नारी धर्मस्थिता, सत्यवादिनी, शील्यती कहलाती है।

> योन भरति सब्बदा निच्चं आतापि उत्सुको । सब्बकामहरं पोसं भचारं नातिमञ्जति ॥ न सापि सोत्थि भत्तारं इच्छाचारेन रोसये । भत्तु च गढनो सब्बे परिपूजेति परिडता ॥ उट्ठाहिका अलल्सा संगहीत परिज्जना । भत्तुमनापा चरति सम्भतं अनुरक्खति ॥ या एवं वत्तती नारी भत्तु छुन्दवसानुगा । मनापा नाम ते देवा यत्थ सा उप्पज्जति । २

नकुल के पिता का अन्तिम समय आ जाने पर नकुल की माता उससे निश्चित हो जाने को कहती है । इस सन्दर्भ में गृहपत्नियों के विशेष रूप से पति के काल कवलित हो जाने पर क्या कर्तव्य होना चाहिए, इसकी अच्छी झाँकी मिलती है ।

१. वही. सत्तकनिपात । २. वही, पंचक-अट्ठकनिपात ।

- गृहपत्नियाँ कपास कातने में कुशल हों व भेड़ के बालों की बेड़ियाँ बनाने में दक्ष हों, ताकि पति के न रहने पर वे बच्चों का पालन-पोषण कर सकें।
- २. द्वितीय विवाह न करे ।
- ३. बुद्ध तथा संघ का दर्शन करे।
- ४. शीलों का परिपालन करे ।
- ५. शान्तचित्त हो।
- ६. धर्मविनय में प्रवेश करे।

जिस प्रकार भगवान ने यहाँ पत्नियों के लिए कर्त्तव्य बोध दिया उसी प्रकार सन्तान के लिए भी माता-पिता के प्रति क्या उत्तरदायित्व है, इसका अनेक बार स्पष्टीकरण किया है। भगवान ने कहा है कि वह कुल सब्रह्मकुल है जिसमें माता-पिता का आदर-सम्मान होता है क्योंकि उन्होंने सन्तान पर बड़ा उपकार किया है। सन्तान के लिए माता-पिता ही ब्रह्मा हैं, माता-पिता ही पूर्वाचार्य हैं और माता-पिता ही पूज्य हैं। इसलिए बुद्धि सम्पन्न सन्तान को चाहिए कि उन्हें नमस्कार करे, उनका सत्कार करे। अन्न, पान, वस्त्र, शयनासन, मालिश, स्नान पादप्रक्षालन आदि क्रियाओं से उनकी सेवा करे। जो पण्डित परिचर्या से माता-पिता को सन्तुष्ट करता है, उसकी यहाँ भी प्रशंसा होती है और मृत्यु होने पर वह स्वर्ग में भी आनन्दित रहता है।

> बद्धा ति माता-पितरो पुब्वाचर्या ति वुचरे । अहुर्गेप्पा च पुत्तानं पजाय चानुकम्पका ॥ तस्मा हि ते नमस्सेय्य सक्करेय्याथ पण्डितो । अन्नेन अथ पानेन वत्थेन सयनेन च ॥ उच्छादेन न्द्दापनेन पादानं घोवनेन च । नायं नं परिचरियाय माता पितुसु पण्डिता ॥ इघेव न पसंसन्ति पेच सग्गे पयोदति ॥

दो व्यक्तियों का प्रत्युपकार करना सहज नहीं——माता का और पिता का । भगवान ने कहा है कि सौ वर्ष तक एक-एक कन्धे पर माता को ढोए तथा एक-एक कन्धे पर पिता को ढोए और उनकी उबटन, मर्दन, स्नान आदि से सेवा करे, और वे भी उसके कन्धे पर ही मलु-मूत्र करें तो भी उसके माता-पिता का न कोई उपकार होता है और न कोई प्रत्युपकार । इसके अतिरिक्त जो कोई

१. वही, तिकनिपात ।

अश्वढावान माता-पिता को श्रद्धा में प्रतिष्ठित करता है, दुराचारी माता-पिता को सदाचारी बनाता है, क्रुपण माता-पिता को त्यागमार्ग में प्रतिष्ठित करता है, दुष्प्रज्ञ माता-पिता को प्रज्ञावान बनाता है, यही यथार्थ में उसका उपकार व प्रत्युपकार है। अर्थात् माता-पिता को सम्यक्मार्ग पर आरूढ़ करना पुत्र या सन्तान का मुख्य कर्तव्य है। तथा उनके प्रति अनुचित व्यवहार करने वाला मूर्ख, अव्यक्त, असत्पुरुष वा ग्रवगुणी, सदोष, निन्दनीय और अपुण्य का हेतु होता है।

ऐरुवर्य प्राप्ति का मुख्य उद्देश्य—ऐश्वर्य प्राप्ति संसार को बढ़ाने वाली है। और वह ऐहिक सुख प्रदान करने का एक साधन है। भगवान ने अनाथपिण्डिक को उस ऐश्वर्य-प्राप्ति के प्रुख्य उद्देश्य बताए—अपने व अपने परिवार को सुखी बनाना, मित्रों को सुखी बनाना, आत्मरक्षा करना, पंचबल्किर्म परिवार को सुखी बनाना, मित्रों को सुखी बनाना, आत्मरक्षा करना, पंचबल्किर्म (ज्ञानबल्टि, अतिथिबल्टि, पूर्वप्रेतबल्टि, राजबल्टि तथा देवता बल्टि) करना व सत्पात्र में दान देना। यह ऐश्वर्य सम्पत्ति अपने ही पुरुषार्थ से धार्मिक विधि पूर्वक अर्जित की जानी चाहिए।

> मुत्ता भोगा भता भच्चा वितिष्णा आपदासु मे । उद्दग्गा दक्खिणा दिन्ना अथो पंचवलीकता ।। उपटिट्ता सीलवन्तो सञ्जता ब्रहमचारयो । यदत्थ भोगं इच्छेप्य परिडता घरमावसं ।। इत्यादि<sup>२</sup>

व्यापारी के सफल होने के उपाय---भगवान ने व्यापारी को भी व्यापार में सफलता प्राप्ति के साधन बताए हैं। उनके अनुसार व्यापारी में तीन बातें होनी आवश्यक हैं---चञ्चमत्ता, विधुरता और आश्चययुक्तता। चध्नुमत्ता से तात्पर्य है कि व्यापारी को इस बात का पूर्ण ज्ञान होना चाहिए कि वस्तु किस भाव आयी है और उसे किस भाव बेचने से लाभ होगा। विधुरता का अर्थ है कि व्यापारी वस्तु के खरीदने-बेचने में अत्यन्त दक्ष हो। तथा आश्चययुक्तता का यह आशय है कि व्यापारी अपने लेन-देन अधिक स्पष्ट रखे। वह दूसरे को ऐसा विश्वास पैदा कर सके कि वह सव्याज पैसा वापिस करने में समर्थ है।<sup>3</sup>

सम्पत्ति के विनाश के कारण—गृहस्थ की सम्पत्ति के विनाश के कुछ कारण भगवान् ने इस प्रकार दिये हैं :—

- १. वही, तिकनिपात ।
- २. वही, पंचकनिपात, मुण्डराजवर्ग।
- ३. वही, तिकनिपात ।

१. नशीले पदार्थों का सेवन—नशीले पदार्थों के सेवन से अनेक दुष्परिणाम हैं—अ. तत्काल सम्पत्ति की हानि, आ. कलह-वृद्धि, इ. रोग-वृद्धि, ई. अग्रशकारी, उ. लज्जा निवारक तथा, ऊ. प्रज्ञानाशक।

२. चौरस्ते की सैर—विकाल में गृहपति को चौरस्ते की सैर नहीं करनी चाहिए। उसके छह दुष्परिणाम हो सकते हैं—१. स्वयं अरक्षित होना। २. स्त्री-पुत्र आदि परिवार जनों का अरक्षित होना, ३. धन सम्पत्ति का संरक्षण न होना, ४. बुरी बातों की शंकाएँ होना, ४. मिथ्यारोपण की सम्भावना और, ६. दु:खदायी अन्य कारणों का उपस्थित हो जाना।

३. समज्याभिचरण ( नृत्य, तमाशा )---नृत्य, तमाशा आदि देखने में छह दोष हैं---कहाँ नृत्य है ? कहाँ गीत है ? कहाँ वाद्य है ? कहाँ आख्यान है ? कहाँ पाणिस्वर है ? कहाँ कुम्भथूण है ? इसकी चिन्ता दर्शक को बनी रहती है।

४. द्यूत—द्यूतकीड़ा को प्रत्येक धर्म में वर्जित माना गया है। भगवान् बुद्ध ने उसमें छह दोष दिये हैं—१. जय होने पर वैर की उत्पत्ति होती है, २. पराजित होने पर हारे धन का शोक होता है, ३. तत्काल सम्पत्ति की हानि, ४. वचन में अविश्वस्तता, ४. मित्रों व अमान्यों द्वारा तिरस्कार, ६. कन्या देने-लेने में बाधाएँ।

४. दुष्ट की मित्रता—दुष्ट प्रकृति वाले मित्र के साथ मित्रता रखने में छह दोष हैं—जो धूर्त, शौण्ड, पियक्कड़, कृतघ्न, वंचक और गुण्डे (साहसिक, खूनी) होते हैं, वही इसके मित्र होते हैं। (सिंगालोवादसुत्त, दीघनिकाय)

६. आलस्य—आलसी व्यक्ति में निम्नलिखित दोष उत्पन्न हो जाते हैं १. इस समय बहुत ठण्डा है, सोचकर वह काम नहीं करता, २. बहुत गर्म है, सोचकर काम नहीं करता, ३. बहुत शाम हो गई, सोचकर काम नहीं करता, ४. बहुत सुबह है, ४. बहुत भूखा है, ६. बहुत भोजन किया है, इत्यादि प्रकार से अनेक करणीय कार्यों को उपेक्षित कर देता है प्रमादी व्यक्ति । इससे अनुत्पन्न सम्पदा उत्पन्न नहीं होती और उत्पन्न सम्पदा नष्ट हो जाती है ।

मित्र और अमित्र—-भगवान ने श्रागाल गृहपति को बताया कि निम्नलिखित चार प्रकार के व्यक्ति यदि मित्र हों तो उनकी मित्रता शत्रुता के रूप में समझना चाहिए--१. परधनहारक, २. केवल बात बनाने वाला, ३. सदा प्रिय वचनवादी ( चाटुकारिता ), ४. हानिकारक कृत्यों में सहायता करने वाला। परधनहारक व्यक्ति अल्प सम्पत्ति द्वारा बहुत अधिक सम्पत्ति पाना चाहता है, भय (विपत्ति) से आपूर कार्य करता है तथा स्वार्थ के लिए परसेवा करता है। वावदूक व्यक्ति विगत व भविष्य में सम्भावित वस्तु की प्रशंसा करता है और उसकी यह प्रशंसा तथ्य हीन रहती है। इसके अतिरिक्त उसके कारण वर्त्तमान कार्यों में विपत्तियों के आने की भी सम्भावना बनी रहती है। चाटुकारिता से व्यक्ति बुरे कार्यों में भी अनुमति प्रदान करता है, अच्छे कार्यों में अनुमति देता है, सामने प्रशंसा के पूल बाँधता है और पीठ पीछे निन्दा करता है। जो मद्यपान, असमय भ्रमण, समज्याभिचरण व द्वूतक्रीड़ा करते हैं, वे सम्पत्ति के विनाश का कारण उपस्थित करते हैं।

निम्नलिखित चार प्रकार के मित्रों को सच्चा मित्र समझना चाहिए--उपकारी, समान सुख-दु:खभागी, अर्थ प्राप्ति में सहायक व अनुकम्पक । जो व्यक्ति प्रमत्त ( भूल करने वाले ) की रक्षा करता है, उसकी सम्पत्ति की रक्षा करता है, भयभीत का रक्षक होता है और समय आने पर दुगुना लाभ उत्पन्न करवाता है । समान सुख-दु:खी वह है जो गोप्य बात बतलाये । गोप्य बात को छिपाकर रखे, आपत्काल में उसे न छोड़े तथा यथावसर प्राण निछावर करने के लिए भी तैयार रहे । जो पाप का निवारण करे व पुण्य मार्ग में ले जाये तथा अश्रुत व श्रुत को स्वर्ग का मार्ग दिखाये, वह हितवादी है । अनुकम्पक मित्र वह है जो मित्र की धन-सम्पत्ति होने पर प्रसन्न नहीं होता, मित्र की निन्दा करने वाले को सहता नहीं तथा मित्र की प्रशंसा करने पर प्रशंसा करता है ।

अंगुत्तरनिकाय में कहा है जो प्रिय हो, अनुकूल हो, गौरव-भाजन हो, पूज्य हो, वक्ता हो, वचनक्षम हो, गम्भीर बात करने वाला हो तथा अनुचित मार्ग से दूर करने वाला हो, उसकी संगति करनी चाहिए ।

> पियो गरु भावनीयो वत्ता च वचनक्खयो। गम्भीर च कथं कत्ता नो चट्ठाने नियोजको ॥ यम्हि एतानि ठानाति, सविज्जन्तीघ पुग्गले। सो मत्तो मित्तकामेन, भजितब्बो तथाविघो॥

सेवा करना—उपासक का कर्तव्य है कि वह माता-पिता, आचार्य, पत्नी, मित्र, सेवक तथा साधु की सेवा करे। माता-पिता ने हमारा भरण-पोषण किया, काम किया, कुल परम्परा बनाये रखी, दायज्ज (विरासत) दी, श्राद्ध दान दिया, यह सोचकर उपासक उक्त सभी कार्य माता-पिता के प्रति करे क्योंकि माता-पिता पुत्र को पाप से निवारित करते हैं, पुण्य पथ पर आरूढ़ करते हैं, शिल्प शिक्षण देते हैं, योग्य विवाह सम्बन्ध करते हैं, दायज्ज निष्पादन करते हैं।

आचार्य की सेवा के सन्दर्भ में उत्थान ( तत्परता ) उपस्थान ( उपस्थिति ), सुश्रूषा, परिचर्या व सत्कारपूर्वक शिल्प प्रशिक्षण अधिक महत्त्वपूर्ण हैं । आचार्य

१. वही, सत्तनिपात ।

शिष्य को विनीत बनाता, सुन्दर शिक्षा देता, सभी प्रकार शिल्प सिखाता, मित्र का सुप्रतिपादन करता व दिशा की सुरक्षा करता।

पत्नी की सेवा उसके सम्मान से, अपमान न करने से, मिथ्याचार न करने से, ऐश्वर्य प्रदान करने से तथा अलंकार प्रदान करने से करनी चाहिए । क्योंकि भार्या द्वारा कर्मान्त भले प्रकार के होते है, परिजन वश में रहते हैं, वह स्वयं अनाचारिणी नहीं होती, अर्जित सम्पत्ति आदि की रक्षा करती है तथा सभी कामों में निरालस और दक्ष होती है।

मित्रों की सेवा दान, प्रिय वचन, अर्थंचर्या, समानता तथा विश्वास प्रदान करने से होनी चाहिए। वयोंकि वे प्रमाद कर देने पर रक्षा कर देते हैं, भय के समय शरण देने वाले होते हैं, प्रमत्त की सम्पत्ति की रक्षा करते हैं, आपत्काल में नहीं छोड़ते तथा दूसरे लोग भी ऐसे मित्र का सम्मान करते हैं।

सेवक की सेवा करके उसके बल के अनुसार कार्य देने से, भोजन-वेतन प्रदान करने से, भोगि-सुश्रूषा से, उत्तम संरक्षक पदार्थ देने से, और समय पर अवकाश (वोसगग) देने से करनी चाहिए। सेवक स्वामी से पूर्व बिस्तर से उठ जाने वाले होते हैं, प्रदत्त वस्तु को ही ग्रहण करने वाले होते हैं, सुज्यवस्थित कार्य करने वाले होते हैं तथा कीर्तिविस्तारक होते हैं।

साघु-ब्राह्मण की सेवा मैंत्री भावयुक्त कायिक, वाचिक व मानसिक कर्म से, उनके लिए द्वार खुला रखने से, खाद्य वस्तु प्रदान करने से होनी चाहिए । ये श्रमण-ब्राह्मण गृहस्थों को पाप कार्यों से दूर रखते हैं, कल्याण-पथ दिखाते हैं, कल्याण प्रदान करते हैं, विद्यादान देते हैं तथा स्वर्ग का पथ-दर्शन कराते हैं।

पुण्य का मूल --- उपासक के लिए पुण्य का मूल स्रोत यह है कि वह सर्वप्रथम बुद्धधर्म और संघ की शरण जाय तथा पाँच प्रकार का दान करे क्योंकि श्रावक के दान पर ही भिक्षु-संघ आधारित है---अतिथि को दान देना, पथिक को दान देना, रोगी व दरिद्र को दान देना तथा नई उपज व नये फल शीलवानों को मेंट करना । दान देने से बहुजनप्रिय, सत्संगति, वंशवृद्धि, मृहस्थधर्म का परिपालन तथा सुगति प्राप्त होती है । (वही)। दाता दायक के लिए आयु, वर्ग, सुख, बल और प्रतिभा का दान करता है---

> आयुदो बलदो घोरो बरणदो पटिभाणो । सुखरस दाता मेधावी सुखे सो अधिगच्छति ॥ आयु दत्वा बलं वरणं सुखं च पटिभाणकं । दीषायु यसवा होति यत्थ यत्थुप पज्जति ॥<sup>9</sup>

१. वही, पंचक निपात । २. पंचक निपात, अंगुत्तर ।

मांगलिक बातें— त्रौढ़ साहित्य के हर पृष्ठ में माँगलिक बातें भरी हुई हैं । परन्तु मैं यहाँ सुत्तनिपात का महामङ्गलसुत्त ही उद्धृत कर रहा हूँ जिसमें भगवान बुढ़ ने 'उत्तम मंगल क्या है ?' इस प्रश्न का उत्तर दिया है ।

मूखों की संगति न करना, पण्डितों की संगति करना और पूज्यों की पूजा करना, यह उत्तम मंगल है। अनुकूल स्थानों में निवास करना, पूर्व जन्म का संचित पुण्य होना, स्वयं को सन्मार्ग पर लगाना, बहुश्रुत होना, शिल्प सीखना, शिष्ट होना, सुशिक्षित होना, मिष्टभाषी होना, माता-पिता की सेवा करना, श्ति-पुत्र का पालन करना, निराकुल होकर कार्य करना, दान देना, धर्माचरण करना, बन्धु-बान्धवों का आदर-सत्कार करना, निर्दोध कार्य करना, मन, वचन व काय से पापकृत्यों को त्यागना, मद्यपान न करना, धार्मिक कार्यों में तत्पर रहना, विनम्र रहना, सन्तुष्ट रहना, कृतज्ञ होना, यथावसर धर्मश्रवण करना, क्षमाशील होना, आजाकारी होना, श्रमणों का दर्शन करना, धार्मिक चर्चा करना, तप, ब्रह्मचर्य का पालन करना, आर्यसत्यों का दर्शन और निर्वाण का साक्षात्कार ये उत्तम मंगल है। प्रत्येक जीवन के उत्थान की दृष्टि से ये मांगलिक बार्ते यथार्थ में अत्यन्त कल्याणकारी हैं।

> असेवना च बालास परिडतान च सेवना । पूजा च पूजनीयान तं मंगलमुत्तमं ॥ पटिरूपदेसवासो च, पुब्वे च कतपुञ्जता । अन्तसम्मा पणिषि च एतं मङ्गलमुत्तमं ॥ वाहुसञ्च च सिप्प च, विनयो च मुसिक्खितो । मुभाषिता च या वाचा एतं मंगलमुत्तमं ॥ इत्यादि

उपासक इन सब बातों का पालन कर श्रोतापत्ति, सकदागामि, अनागामि और अर्हत् अवस्था प्राप्त कर लेता है। भगवान के उपदेशों का मनन-चिन्तन कर उस पर दढ़ आस्थावान होना स्रोतापत्ति का प्रमुख साधन है। इससे प्राणातिपातादि पंच पापों से निवृत्ति हो जाती है तथा नरकगमन, तिर्यञ्चयोनि प्रेतयोनि में जन्मग्रहण करना क्षीण हो जाता है। स्रोतापत्ति अवस्था का परिणाम यह होता है कि वह सद्धर्म में स्थिर हो जाता है, पतनोन्मुख नहीं होता, मर्यादित जीवन होने से दु:स को प्राप्त नहीं होता, तथा प्रतीत्यसमुत्पाद धर्म का ज्ञान हो जाता है। द

- १. दशमसुत्त, अंगुत्तरनिकाय ।
- २. वही, छक्कनिपात, अनिसंसवग्ग ।

लोभ, राग और मोह रूप दोषों के दूर हो जाने पर सकदागामि अवस्था प्राप्त हो जाती है। इससे जीव को एक बार जन्म-ग्रहण करने के बाद निर्वाण प्राप्ति हो जाती है। अनागामि अवस्था में यह जन्म-ग्रहण भी दूर हो जाता है। अश्रद्धा, निर्ऌज्जता, षाप कार्यों में निर्भयता, आलस्य, मूढस्मृति तथा दुष्प्रज्ञता को छोड़ना अनागामि अवस्था प्राप्त करने के लिए अपेक्षित है।

उक्त तीन श्रेणियों को पार करने पर व्यक्ति श्रमण बनता है और बाद में अर्हत्व अवस्था उसे प्राप्त हो जाती है। तदर्थं उसे सुस्ती, आल्रस्य, उद्धतपन, कौक्ठत्य, अवरुद्ध तथा प्रमाद को छोड़ना पड़ता है। साथ ही मान, हीनमान, (ओमान), अतिमान, अधिमान, स्तब्धता तथा अतिनिपात (स्वयं को तुच्छ समझना) से दूर रहना भी अत्यावश्यक है।

इन उद्धरणों से यह स्पष्ट है कि बौद्धधर्म में उपासक की दैनन्दिनी उसके साधारण जौवन के उत्त्यान से अधिक सम्बद्ध है। बौद्धधर्म के अनुसार धर्म चूँकि सांदृष्टिक है इसीलिए भगवान ने व्यक्ति के ऐहिक जीवन को सुधारने की ओर ध्यान अधिक दिया है। उपासिकाओं के लिए भी इन्हीं धर्मों और कर्त्ताव्यों की व्यवस्था की गई है।

# परिवर्त 🛛 ७

# बौद्ध योग-साधना की उत्पत्ति ग्रौर विकास **इष्टवित्वादी अद्यवा हीनयानी साधना** १---(क) योग का स्व**रू**प

विनय और योग-साधना का सम्बन्ध अन्योन्याश्रित रूप से जुड़ा हुआ है। भारतीय सांस्कृतिक साधना में योग का विशेष महत्त्व है। वैसे योग शब्द का प्रयोग अनेक अर्थों में मिलता है पर प्रस्तुत सन्दर्भ में योग वह साधना है जो मोक्ष की प्राप्ति का कारण हो। जैन, बौद्ध एवं वैदिक सम्प्रदाय में इस प्रकार की योग-साधना प्रचलित रही है। ऋग्वेदकाल में योग को सम्भवत: मोक्षप्रापक नहीं माना गया। उत्तरकाल में जो योग-प्रक्रिया मिलती है वह मूलत: श्रमण संस्कृति की मूल शाखा जैन साधना से अधिक प्रभावित दिखाई देती है। अतएव योग को पूर्ववैदिक और आर्थेतरजन्य माना जाना चाहिए। मोहिं जोदडो और हड़प्पा के उत्खननों में प्राप्त योगियों और साधकों का अंकन और चित्रण योग परम्परा के अस्तित्व को ईसा पूर्व के लगभग तीन हजार वर्ष पूर्व सिद्ध कर देते हैं। ऋग्वेद (१०. १३६; २-३) का ''मुनियो वातरशना: पिशंगा वसते मला'' और भागवतपुराण (४, ३, २०) का ''वातरशनानां श्रमणानां ऋधीनाम्'' उल्लेख इसी का सूचक है।

बौद्ध धर्म में योग शब्द का प्रयोग चित्त चेतसिक क्रियाओं को केन्द्रित करने के अर्थ में हुआ है। मूलत: पालि त्रिपिटक में इस शब्द का उपयोग इस अर्थ में नहीं हुआ। अरियपरियेसेन सुत्त (म.२६) में आलारकालाम और उद्करामपुत्त की योग साधना का वर्णन अवश्य हुआ है पर बुद्ध ने उसे अनुपयोगी मानकर छोड़ दिया। इसके अतिरिक्त जैन सच्चक के माष्यम से जैनयोग साधना का भी उल्लेख हुआ है, जहाँ कामभावना और चित्तभावना को विवाद का विषय बनाया गया है। बोद्ध ध्यान का उद्देश्य सम्मासमाधि की प्राप्ति करना है। यह सम्मासमाधि अष्टाङ्गिक मार्गों की उपलब्धि से होती है जो धम्मचक्कपवत्तन के नाम से भी प्रचलित है। इसे ''मज्झिम पटिपदा भी कहा गया है। सील, समाधि और पञ्जा में इसके आठों अंग विभक्त हैं। ''तिविधा सिक्सा'' भी

#### ( २६१ )

इसे कहा गया है । समाधि और विपस्सना के आघार पर विकसित होनेवाला बौद्धयोग जैनधर्म के समान मानसिक और चारित्रिक ग्रुद्धि पर आधारित है ।

बौद्ध योग के सन्दर्भ में अनेक पारिभाषिक शब्द पाछि वाङ्गमय में प्रयुक्त हुए हैं। उनमें कुछ प्रमुख ये हैं !---

- १. समाधि—सम् + आ + धा एकत्रित करने के अर्थ में । धम्मदिन्ना और विसाखा के बीच हुए संवाद में इसका स्पष्ट रूप मिलता है । धम्मदिन्ना ने यहाँ "चित्तस्य एकग्गता" समाधि का स्वरूप दिया है । धम्मदिन्ना ते यहाँ "चित्तस्य एकग्गता" समाधि का स्वरूप दिया है । धम्मदिन्ना (१०) में इसका स्वरूप इस प्रकार मिलता है—ये चित्तस्स ठिति, स्थिति, अवट्ठिति, अविसाहारो, अविक्खेणो, अविसाहटमनसता, समथो, समाधिन्द्रियं, समाधिबलं सम्मा समाधि । अट्ठसालिनी (११८) में बुद्धघोष ने इसकी व्याख्या में चित्तस्स एकग्गभावो लिखा है ।
- २. चित्तेकग्गता—'समाधिस्स एतन्नामं' भी इसका समानार्थक है। विसुद्धिमगग में उन्होंने 'कुशल' शब्द देकर और अधिक स्पष्टता ला दी है—''कुसल चित्तेकग्गता समाधि''। अट्ठसाल्निों में इसे 'सम्मासमाधि' लिखा है। इससे स्पष्ट है कि बौद्धसाधना में मन की पवित्रता को प्रमुख स्थान दिया गया है। यह समाधिभावना सम्मावायाम और सम्मासति पूर्वक मिल्ती है। समाधि विपस्सना का पूर्व रूप है। यह विपस्सना चित्त की एकाग्रता का क्रमिक अन्तिम विकास है।
- ३. चेतोसमाधि—–(दी–१, १३) इसमें पुब्बेनिवासानुस्मृति आ जाती है। अत: यह सम्मासमाधि के बाद की स्थिति है। चेतो विम्रुत्ति अथवा फल्ल्समाधि समाधि की अंतिम स्थिति है। महाल्पिमुत्त (दी. २-२६१) में इसे अर्हत के चित्त से सम्बद्ध किया गया है। चेतो समथ (दी–३, २७३, म. १, ४६४), चित्तभावना, चित्तविसुद्धि और अधिचित्त संज्ञाओं का प्रयोग भी इस सन्दर्भ में हुआ है। विपस्सना (विविध प्रकार से देखना) पञ्जा, लाण–दस्सन के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। अनिच्च, दुक्ख और अनत्ता को दूर करने पर इसकी प्राप्ति होती है।
- ४ झान—-इस शब्द का प्रयोग घ्यान अर्थ में आया है। बाद में यह पच्चनीकधम्मे झायेतीति झान ( घ्यान की प्रतिकूल अवस्थाओं को भस्म करने ) के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। यह ज्ञान दो प्रकार का है—-आरम्मण-उप-निज्झान और लक्खण उप-निज्झाण। आरम्मण में चार रूप और चार अरूप की स्थितियाँ आती हैं। इन्हें समापत्ति और उपचार भी कहा गया है। लक्खण तीन प्रकार का है—विपस्सना, मग्ग और फल्ल।

१. बुद्धिस्ट मेडीटेसन, पृ. १७-३४

- श. भावना—भाने के अर्थ में आया है—कुसलं चित्तं भावेति, झानं भावेति, समाधि भावेति । बुद्धघोष ने भावेति राब्द को सूधातु से निष्पादितकर उसका अर्थ उप्पादन और वद्धन किया है । मज्झिमनिकाय के महास-कुल्डदायीसुत्त में भी इसी अर्थ में इसका प्रयोग हुआ है । संयुत्त की अट्ठकथा में पुनप्पुर्न जनेति के अर्थ में 'भावेति' का प्रयोग मिल्ता है । वस्तुत: भावना का अर्थ सद्भाव अथवा सद्गुणों से आया है जो समाधि के लिए आवश्यक है ।
- ६. योग—त्त्रिपिटक में योग शब्द का प्रयोग जोड़ने के अर्थ में आया है— पटिसल्लानयोग। बाद में योग का प्रयोग ध्यान के सन्दर्भ में प्रयत्न करने के अर्थ में किया गया है। योगा वे जायति मूरि, अयोगा मूरि संख्ययो (धम्मपद, २८२) में योग से ज्ञानप्राप्ति बतायी है। इसकी अट्ठकथा में इसका सम्बन्ध ३८ प्रकार के कर्मस्थानों से किया गया है (धम्म. अट्ठ. ३.४२१)। योगी और योगाचार शब्दों का प्रयोग अट्ठकथा में ध्यान करने वाले के अर्थ में आया है।
- ७. पधान—मज्झिमनिकाय में विशिष्ट आध्यात्मिक प्रयत्न के अर्थ में इसका प्रयोग मिलता है। बुद्धवंस में इसका प्रयोग ध्यान के अर्थ में हुआ है। इसके अतिरिक्त कम्मट्ठाण, आरम्मण, निमित्त, अभिच्ञा, समापत्ति, विमोक्ख, अभिभायतन आदि शब्दों का भी प्रयोग हुआ है।

जैन संस्कृति में भी योग, भावना, समाधि, चित्तेकग्गता, ध्यान, भावना आदि जैसे शब्दों का प्रयोग ध्यान के प्रसंग में आता है। उमास्वामी ने मन, वचन और काय की प्रवृत्ति को योग कहा है। यह योग शुभ रूप और अशुभ रूप होता है। प्रवचनसार में अशुभोपयोग, शुभोपयोग और शुद्धोपयोग ये तीन भेद किये गये हैं। मुक्ति प्राप्त करने के लिए श्रमण भिक्षु को शुद्धोपयोगी होना ग्रावश्यक है।<sup>9</sup>

ध्यान और समाधि—सान का अर्थ ध्यान करना और बाधायें दूर करना (झायेति) है। सामञ्जफल्सुत्त में वितक्क, विचार, पीति, सुख और एकग्गता ये ५ श्रेणियाँ ध्यान की हैं। सांसारिक व्यामोह के कारण मन एकायक केन्द्रित नहीं किया जा सकता। अत: सर्वप्रथम आवश्यक है कि योगी पञ्चनीवरणों को दूर करे। वितक्क (सम्मासंकप्प, विभंग, २५७) सम्यक् संकल्प के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। विचार अनुपेक्खनता (बारम्बार परीक्षण अथवा चिन्तन) के अर्थ में आया है। इससे साधक संदेहवियुक्त हो जाता है और प्रीति (वस्तु

१. विस्तार से देखिये, लेखक का निबन्ध-जैन योग साधना, जैन मिलन १९७१ ।

के प्रति रुचि ) जाग्रत हो जाती है। विसुद्धिमग्ग में इसके पाँच भेद किये गये हैं---खुद्दकापीति, खणिकापीति, अवेक्कंतिकापीति, उव्वेगापीति एवं फरणापीति । सुख को ''सुखिनो चित्तं समाधियति'' (दी. १ ७५) कहा गया है। इस प्रकार नीवरणों को दूर कर एकग्गता प्राप्त होती है।

पञ्चनीवरणों और वितक आदि को दूर करने पर प्रथम ध्यान की प्राप्ति होती है। इस स्थिति में साधक रूपावचर ( इह्यलोक) में उत्पन्न होता है। निकायों में प्रथम ध्यान में एकग्गता की प्राप्ति नहीं बतायी, परन्तु विभंग (पृ. २५७) में स्पष्टत: पाँचों अंगों का होना बताया है। सारिपुत्त और महाकोट्टित (मज्झिम. २९४) के बीच हुए संवाद में भी यही झलक मिलती है।

प्रथम ध्यान की प्राप्ति के बाद ध्यान के विषय ( कसिण ) पर चिन्तन का अभ्यास झायी ( ध्यानी ) करता है । इसे वसिता कहते हैं । यह पाँच प्रकार का है—आवज्जना ( प्रतिबिम्ब ), समापज्जना ( प्रवेश ), अधिट्ठान ( प्रस्थापना ), बुट्ठान ( उत्थान ) और पच्चवेक्खना ( अनुवीक्षण ) । चित्त की एकाग्रता की प्राप्ति के लिए वितक और विचार जब बाधक लगते हैं तब द्वितीय ध्यान की प्राप्ति के लिए वितक और विचार जब बाधक लगते हैं तब द्वितीय ध्यान की प्राप्ति होती है । 'एकोदिभाव' से वितक, विचार दोनों नष्ट हो जाते हैं और एकग्गता स्थायी हो जाती है । इससे भी आगे बढ़ने पर तृतीय ध्यान प्राप्त होने पर झायी सुखबिहारी हो जाता है । चतुर्थं ध्यान पाने पर चेतोविम्रुत्ति प्राप्त होती है और इससे ध्याता तटस्थ हो जाता है तथा दु:ख और प्रसन्नता का भाव समाप्त हो जाता है । संयुत्तनिकाय ( ४.२१७ ) के अनुसार झायी प्रथम ध्यान में वचन से दूर होता, द्वितीय ध्यान में वितक–विचार से दूर होता (वचीसंखार) तृतीय ध्यान में सांसारिक मोह से दूर होता और चतुर्थं ध्यान में अस्सासपस्सास से दूर होता । इसे कायसंखार कहा गया है । इसके बाद झायी अत्तनि धम्म सम्पस्समानो विहरति ( अ. ४.२०६ ) हो जाता है । इस चतुर्थं ध्यान को अटुकथाओं में 'पादक' कहा गया है । इस स्थिति में आसवों से विम्रुक्ति होती है ।

अभिधम्म में वितक और विचार को पृथक् कर देने पर पाँच ध्यान हो जाते हैं। बुद्ध ने यहाँ तीन प्रकार की समाधि बताथी है---(१) वितक विचारयुक्त समाधि, (२) वितक रहित और विचारयुक्त समाधि, और (३) वितक विचार रहित समाधि । इनमें प्रथम और तृतीय समाधि का समाहार चार ध्यानों में हो जाता है, द्वितीय का नहीं। यह अरूपध्यान है, जहाँ विचार तो रहता है, पर वितक नहीं। सभिधम्म में ध्यान का विकास हुआ। वहाँ पाँच घ्यान वितक और विचार से युक्त होकर १५ ध्यान रूपावचर में और ४० घ्यान लोकूत्तर में हो जातो हैं (अभिधम्मत्थसंगह, पृ. ३-४)। बाद में

#### ( २६४ )

चार प्रकार का अरूपावचर ध्यान प्राप्त होता है। इस प्रकार आठ प्रकार का भी ध्यान हो जाता है।

जैन संस्कृति — में ध्यान के चार प्रकार हैं — आर्त, रौद्र, धर्म और शुक्छ । बौद्ध साधना में पञ्चनीवरणों से दूर होने पर प्रथम ध्यान प्राप्त होता है, पर जैन साधना ने पञ्चनीवरणों की प्राप्ति के प्रयत्नों में ही प्रथम दो ध्यानों को लगा दिया—आर्त और रौद्र ध्यान । इसलिए यहाँ दोनों में कोई समानता नहीं दिखती । धर्मध्यान सर्व प्राणियों के प्रति कष्ठणाभाव, पंचेन्द्रियक विषयों से दूर, उपशान्त भाव, बन्ध और मोक्ष, गमन और आगमन के हेतुओं पर विचार, पञ्चमहाव्रतों का ग्रहण आदि धर्मध्यान है । यह चार प्रकार का है — आज्ञाविचय (जिनाज्ञा के गुणों का चिन्तन ), अपायविचय (रागद्वेषादिजन्य दोषों की पर्यालोचना करना ), विपाकविचय (कर्मफल का चिन्तन करना ), और संस्थानविचय (जीवलोक आदि के संस्थान पर विचार करना ) । शुक्ल ध्यान के चार लक्षण हैं—विवेक, व्युत्सर्ग, अव्यथा और असंमोह । यह ध्यान चार प्रकार का है—पृथक्त्ववित्तर्कसविचारी, एकत्ववितर्क अविचारी, सूक्ष्मक्रिया अनिवृत्ति, और सम्रुच्छिन्नक्रिया अप्रतिपाती । धर्म और शुवलध्यान को ध्यानतप कहा गया है ।

बौद्धधर्म में ध्यान के फल की ओर विशेष ध्यान दिया गया है । उसकी सूक्ष्मता पर उतना गहन चिन्तन नहीं किया, गया जो जैनधर्म में मिलता है । जैनधर्म में ध्यान के प्रकार, लक्षण, अवलंबन और अनुप्रेक्षाओं के माध्यम से ध्यान का सुन्दर और गम्भीर विश्लेषण उपलब्ध होता है । वितर्क शब्द दोनों में भिन्न-भिन्न प्रकार से प्रयुक्त हुआ है । कुल मिलाकर धर्मध्यान को प्रीति के समकक्ष रखा जा सकता है और शुक्लध्यान के अन्तर्गत बौद्धधर्म के शेष ध्यान समाहित हो जाते हैं । जैनधर्म में अन्तिम दो ध्यान तप के अंग हैं, परन्तु बौद्धधर्म में चारों ध्यान तप के अंग माने गये हैं ।

निकायों में समाधि की परिभाषा ''चित्तस्स एकग्गता'' की गई है । अभिधम्म में जब इसका विकास हुआ तो इसका प्रयोग पंचेन्द्रियजन्य विषय भोगों को मन से दूर करने के अर्थ में होने लगा। व्याख्यात्मक भागों में एकग्गता के साथ कुशल और अकुशल शब्दों का उपयोग हुआ—कुशलचित्तेकग्गता और अकुशलचित्तेकग्गता। समाधि हमेशा अनुचिन्तन से प्राप्त होती है— योनिसो मनसिकारा। इसके अभ्यासकाल में बोधिपक्षीय धर्मों का अभ्यास करना अपेक्षित है। समाधि का समुचित अर्थ है—सम् + आ + धान अर्थात् मन को एक पदार्थ पर केन्द्रित करना। समाधि के दो भेद हैं—उपचार और अर्पणा। अर्पणा और ध्यान लगभग समानार्थक हैं। धम्मसंगणि में अर्पणा और वितर्क को समानार्थक माना गया है। समाधि के अन्य दो भेद भी मिलते हैं--लोकिय और लोकुत्तर। लोकुत्तर का सम्बन्ध निर्वाण से है। समाधि प्रीति से उत्थित होती है। सप्पीतिक और निप्पीतिक भेद भी समाधि के किये गये हैं। इसके चार, पाँच आदि भेदों का भी वर्णन विसुद्धिमग्ग आदि ग्रन्थों में मिलता है।

जैनधर्म में समाधि शब्द का उपयोग चित्त की चंचल्ता पर संयमन करने के अर्थ में हुआ है। नायाधम्मकहाओ ( द.६९) की अभयदेवटीका में समाधि का अर्थ चित्तस्वास्थ्य किया गया है। दसवैकालिक ( १.४.७–१) में समाधि के दो भेद मिलते हैं—तपसमाधि और आचारसमाधि। कर्मक्षय के लिए किया गया तप तपसमाधि है, और कर्मक्षय के लिए ही किया गया आचार का पालन आचारसमाधि है। ये भेद बौद्धधर्म में प्राप्त समाधि के अर्थ से भिन्न नहीं। चित्त की एकाग्रता से दोनों संस्कृतियों का सम्बन्ध है। बोधिपक्षीय धर्मों का पालन जैनधर्म के आचार-तपसमाधि की समकक्षता में आता है। तप के माध्यम से ही उपचार-अर्पणात्मक स्थिति जैनधर्म में बताई गई है।

### (ख) समाधि के विषय और प्रणालियाँ

१. समाधि का विषय ---- समाधि का मूल आधार चित्त की विशुद्धि है जो विचारों पर आधारित रहती है । विचारों के विषय (आरम्मण) जैसे होंगे, चित्त की प्रकृति भी वैसी ही होगी। अत: समाधिस्थ व्यक्ति के लिए यह नितान्त आवश्यक है कि उसका लक्ष्य और लक्ष्य-प्राप्ति का मार्ग पूर्णत: शुद्ध हो। बौद्ध साहित्य में इस पर विविध दृष्टियों से विचार किया गया है। यह वैविध्य हम पालि निकाय, अभिधम्म, विसुद्धिमग्ग और परवर्ती ग्रन्थों के माध्यम से देखने का प्रयत्न करेंगे।

१. निकाय — निकायों में दो प्रकार से विचार किया गया है — प्रथमत: व्यक्तिगत रूप से समाधि के विषय और उसकी उपलब्धि की प्रणालियों का निर्देशन है और द्वितीयत: सर्वसाधारण व्यक्तित्व की दृष्टि से इस पर विचार किया गया है। ये दोनों दृष्टियाँ कहीं पृथक् और कहीं समन्वित रूप में उपस्थित की गई हैं। अंगुत्तर निकाय का एककनिपात इस दृष्टि से महत्वपूर्ण है। यहाँ निकायों में उपलब्ध समाधि के विषयों का उल्लेख किया गया है —

१. चार ध्यान-----योगी वितर्क-विचार, प्रीति, सुख और समाधि को प्राप्त करता है।

१. बुद्धिस्ट मेडीटेसन, पृ. ५७-७६

#### ( २६६ )

२. चार ब्रह्मविहार---मेत्ता, करुणा, मुदिता और उपेक्खा ।

३. चार सतिपट्ठान-कायानुपस्सना, वेदनानुपस्सना, चित्तानुपस्सना और धम्मानुपस्सना ।

४. चार सम्मप्पधान ।

चार इद्विपाद—छन्द, विरिय, चित्त और वीमंसा ।

७. पाँच बल—सद्धा, विरिय, सति, समाधि और पञ्ञा।

८. सात बोज्झंग---सतिसंबोज्झंग, धम्मविचयसंबोज्झंग, विरियसं. पीत्तिसं. पस्सद्धिसं. और समाधिसंबोज्झंग ।

१. अरिय अटुङ्गिकमग्ग—सम्मादिट्ठि, संकष्प, वाचा, कम्मन्त, आजीव, वायाम, सति, और समाधि ।

चार ध्यान और चार ब्रह्मबिहार को छोड़कर शेष सभी धर्म बोधिपविखय धम्म कहे जाते हैं---आनापानसति ।

१०. आठ विमोक्ख ।

११. आठ अभिभायतन ।

१२. दस कसिण—पढवी, अप, तेजो, वायो, नील, पीत, लोहित, ओदात, आकास, विञ्ञाण ।

१३. बीस सञ्जा—असुभ, आलोक, आहारे पटिक्कूल, सब्बलोके अनभिरत, अनिच्च, अनिच्चे दुक्ख, दुक्खे अनत्त, पहाण, विराग और निरोधसंञ्जा। ये संज्ञायें बाह्य विषय हैं जिन पर योगी ध्यान करता है। अनिच्च, अनत्त, मरण, आहारे पटिक्वूल, सब्बलोके अनभिरत, अट्ठिक, पुलबक, विनीलक, विच्छिद्क, और उद्धमातक संज्ञायें हैं—जिन पर योगी चिन्तन करता है।

१४. छ: अनुस्सति और चार सति बुद्ध, धम्म, संघ, सील, चाग और देवतानुस्सति, तथा अनायात मरण, कायगत, और उपसमानुस्सति इन छ: स्मृतियों का ध्यान करना ।

निकायों में योगी के लिए यत्र तत्र १०१ विषयों पर मनन करने को कहा गया है। महासकुलदायी सुत्त (मज्झिमनिकाय) में एक वृहत् सूची दी गई है जिसमें ७५ विषयों को उन्नीस भागों में वर्गीकृत किया गया है। ये विषय ध्यान की प्रणाल्यियों से सम्बद्ध हैं—सेतींस बोधिपाक्षिक धर्म, आठ विमोक्ख, आठ अभिभायतन, दस कसिणायतन, चार ध्यान, विपस्सना, पञ्च अभिज्ञा, असवक्खयमाण, और चेतोविम्रुत्तिलाण। **१. विपस्सना झाण**—मज्झिमनिकाय के रथविनीत सुत्त में पुण्ण को सात प्रकार से विसुद्धि (निर्वाण) प्राप्त करने का मार्ग बताता है-सील, चित्त, दिट्ठि, कंखावितरण, मग्गामग्ग्ञाणदस्सन, पटिपदाञाणदस्सन, और बाणदस्सन विसुद्धि। विसुद्धिमग्ग और अभिधम्मत्थसंगह में भी इसका वर्णन आया है।

२. अभिधम्म साहित्य—अभिधम्म साहित्य में चित्त के आधार पर समाधि के विषयों एवं प्रणालियों पर विवेचन किया गया है—आठ कसिण, आठ अभिभायतन, विमोक्ख (प्रथम तीन), चार ब्रह्मबिहार, दस असुभ— उद्धमातक, विनीलक, विपुव्वक, विच्छिद्दक, विक्खायितक, विक्खित्तक, हेतुविक्खत्तक, लोहितक, पुल्ल्बक, और अट्ठिक तथा चार अरूप ध्यान ( शेष विमोक्ख )। इनमें दस कसिण के स्थान पर 'आठ कसिण का उल्लेख आया है। इसलिए कि अन्तिम दो कसिण अरूप से सम्बन्धित हैं। दस अशुभों का उल्लेख भी यहाँ है जो निकाय की सूची में नहीं दिखते। उनमें पाँच अशुभ पाँच संज्ञाओं (१६–२०) के समानान्तर हैं। महासतियट्ठानसुत्त में भी शव के सन्दर्भ में विविध रूप से चिन्तन करने का निर्देशन मिलता है। इस तरह इस विषय सूची में घ्यान के ३७ विषय, रूप ध्यान के ३३ विषय और अरूप ध्यान के चार विषयों का आख्यान है।

३. विसुद्धिमग्ग---विसुद्धिमग्ग में बुद्धघोष ने कम्मट्ठान के रूप में चालीस विषयों का निर्धारण किया है----दस कसिण, दस असुभ, दस अनुस्मृतियां, चार ब्रह्मबिहार, चार अरूपआकास, विञ्ञाण, आकिञ्चन, और नेवसञ्जा नासञ्जायतन, आहारे पटिक्कूल सञ्जा एवं चतुधातुववत्थान । यहां बुद्धघोष ने दस कसिणों में विज्ञान कसिण के स्थान पर आलोक कसिण को रखा है और आकास कसिण के स्थान पर परिच्छिन्नाकास शब्द का उपयोग किया है। चतुधातुक्वत्थान का वर्णन महाहत्थिपदोपम धातु विभंग आदि जैसे सुत्तों में उपलब्ध होता है। विमोक्ख और अभिभायतनों को बुद्धघोष ने पृथक् स्थान नहीं दिया। विपस्सना के विकास के सन्दर्भ में पञ्जाभावना के प्रकरण में पांच विसुद्धियों का विवेचन किया है। पटिपदा आणदस्सना नामक छठी विसुद्धि में नव प्रकार का अन्तर्ज्ञा है। पटिपदा आणदस्सना नामक छठी विसुद्धि में नव प्रकार का अन्तर्ज्ञा है। पटिपदा आणदस्सना, भंगानुपस्सना, भयतुपट्ठान, आदीनवानुपस्सना, निब्बदानुपस्सना, युठ्न्वित्कम्यतात्राण, पटिसंसानुपस्सना, संखाह्येक्खा एवं अनुलोमबाण। पटिसंभिदामग्ग में दस प्रकार का ज्ञान बताया गया है। वहां बाणदस्सनविसुद्धि का स्थान पृथक् वर्णित है।

बुद्धघोष ने अट्ठसालिनी (१६८) में ३८ प्रकार के कर्मस्थान बताये हैं। थेरवाद परम्परा में ४० कर्मस्थानों का वर्णन आता है जो समाधि-प्राप्ति के लिए सहायक होते हैं। धम्मसंगणि में अन्तिम दो कसिणों को स्थान नहीं दिया गया। शायद इसीलिए बुद्धघोष ने ३८ कर्मस्थान कहे हों। अभिधम्मत्थ संगह में अनुरुद्ध ने भी प्राय: विसुद्धिमग्ग का ही अनुसरण किया है।

४. उत्तरवर्त्ती साहित्य—सिंहली भाषा में लिखे गये विदर्सणापोत नामक उत्तरवत्ती ग्रन्थ में विसुद्धिमग्ग का ही अनुकरण दिखाई देता है पर विषय विभाजन में कुछ अन्तर है पारिभाषिक शब्दावली भी कुछ भिन्न है। दसकसिण, (प्रथम च।र भूतकसिण और शेष वण्ण कसिण), दस असुभ, कायगतासति (३२ प्रकार), दस अनुस्सति, चार अरूप, चार ब्रह्मविहार। इन १८ प्रकारों में आनापानसति को प्रथम स्थान दिया गया, कायगतासति को ३२ प्रकारों में सम्मिलित कर दिया गया तथा आहारेपतिक्तूल्लसंजा और चतुम्रानुववत्थान को अनुस्सति के रूप में स्वीकार किया गया।

# २. शीलविसुद्धि

शील अथवा चारित्रिक विसुद्धि बौद्धधर्म की आधारशिला है। संयुक्तनिकाय में इसी को पूर्ण विशुद्धि के रूप में प्रस्तुत किया गया है। इसकी दो प्रयुख विशेषतायें हैं (१) समाधान—चित्त को केन्द्रित करना और (२) उपधारण—श्रेष्ठ गुणों को धारण करना । विधेयात्मक प्रवृत्तियों का पाछन करना और निषेधात्मक प्रवृत्तियों को दूर करना योगी का विशिष्ट कर्तव्य है। शील का प्रारम्भ भी यहीं से होता है।

श्रमण को सर्वप्रथम सील विसुद्धि, इन्द्रिय संवरण, सति संप्रज्ञा, और सन्तुट्ठि का अभ्यास करना चाहिए। निकायों का वर्णन विशेषत: इन्हीं गुणों पर आधारित है। विसुद्धिमग्ग में इन्हीं को पातिमोक्खसंवरण, इन्द्रियसंवरण, आजीवपरिसुद्धि, और पच्चयसन्निसित के नाम से व्याख्यायित किया गया है।

9. पातिमोक्ख — जैसा हम पिछले अध्याय में देख चुके हैं, श्रमण भिक्षु के लिए निर्धारित नियम पातिमोक्ख कहलाते हैं। इनकी संख्या २२७ है। इनका सम्बन्ध, ग्रब्दों, क्रत्यों और विचारों की पवित्रता से है। आचार-गोचर की सम्पन्नता भिक्षु की विशेषता है।

२. इन्द्रिय संवरण—निर्धारित नियमों में शुद्धि प्राप्त करने के बाद भिक्षु का कर्तव्य है कि वह चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्वा, काय और मन रूप द्वारों के क्रमश: रूप, शब्द, गन्ध, रस, स्पर्श और धर्म रूप आलम्बनों पर संयमन करे।

३. आजीवपारिसुद्धि—पातिमोक्ख नियमों का पालन करते हुए जो भिञ्च इन्द्रिय संयमन करता है उसकी आजीव-भरण-पोषण विषयक परिशुद्धि आवश्यक है । इस दृष्टि से भिक्षु को पाराजिक ( अल्लौकिक शक्तियों का प्रदर्शन ), संघादिशेष (स्त्री-पुरुष के प्रेम के बीच दूतकार्य करना ), थुल्ल्च्च्य ( अर्हत् न होने पर भी अर्हत् बताना ), पाचित्तिय ( अस्वस्थ का बहाना कर उत्तम कोटि का भोजन ग्रहण करना ), पाटिदेसनीय, और दुक्कट दोषों से विनिर्मुक्त रहना चाहिए । कुहन (प्रवञ्चना ), लयन ( चाटुकारिता ), नैमित्तिकता ( किसी का बहाना लेकर कहना ), निप्पेसिकता ( अवज्ञा करना ), और निजिगिसनता ( आमिष से आमिष की खोज करना—लाभ से लाभ खोजना ) लाभ, सत्कार आदि की प्राप्ति के लिए ही प्राय: किये जाते हैं । इन कारणों से स्वयं को दूर रखना बौद्ध भिक्षु का कर्तव्य है । उलाहना, उक्काचना, अक्कोसना, सम्पापना आदि दोष भी इन्हीं कारणों के अन्तर्गत आते हैं ।

४. पच्चय सन्निस्सित सील -- चीवर आदि पर विचार करना। भिश्च यह विचार करे कि वह चीवर का उपयोग मात्र इसलिए करता है कि उससे शीत, डांस, मच्छड़ आदि से अपने को बचाया जा सके तथा गुप्तांगों को ढांका जा सके। इसी प्रकार पिण्डपात का उपयोग द्रव (क्रौड़ा), मद, मण्डन, विभूषण के लिए नहीं प्रत्युत रूपकाय की स्थिति के लिए, यापन और बुमुझा-शान्ति के लिए किया जाता है। शयनासन का प्रयोग ऋतु-परिश्रम को विगलित करने तथा गिलानपच्चयभेसज्जपरिक्खार का उपयोग रोग की शान्ति के लिए किया जाता है।

इस प्रकार बौद्धधर्म में भिक्षु अपने जीवन को अधिक से अधिक शुद्ध और आलम्बनविहीन बनाने का प्रयत्न करता है। चीवर, पिण्डपात, शयनासन तथा भैषज्य का ग्रहण उसे वर्जित नहीं।

चीवर----प्राचीन काल में वैदिक भिक्षु वल्कल पहनते और जैन भिक्षु नगन रहते । बुद्ध ने इन दोनों प्रकारों को अस्वीकार किया और बौद्ध भिक्षु के लिए पांसुकूल धारण करने का नियम निर्धारित किया । बाद में इस नियम को ढीला किया गया । बुद्ध ने चिथड़ों से निर्मित काषाय अथवा गेरुय वस्त्र धारण करने को कहा । इन वस्त्रों में दो अधर वस्त्र (उत्तरासंग और अन्तर-वासक) और एक संघाटी सम्मिल्ति है । इन्हें कासाव कहा जाता है । भिक्षु के पास कुल आठ चीजें होनी चाहिए---तीन वस्त्र, कमरबन्ध, पिण्डपात्र, रेजर, सुई, और जलपात्र । यही उनकी सम्पत्ति है । अपवाद की स्थिति में यष्टिका, चप्पल, चटाई, छतरी भी वे धारण कर सकते हैं । परन्तु इन सभी का उपयोग चित्तज्ञानपूर्वक होना चाहिए ।

पिण्डपात—भोजन अथवा आहार ग्रहण करने का उद्देश्य जीवन की स्थिति और प्रवाह को बनाये रखना है। इस दृष्टि से पिण्डपात की महती

#### ( २७० )

उपयोगिता है। रोग की शान्ति, जीवन यात्रा की सुसंगति, निर्दोष प्रांशुविहार, बौर ईयापथ को अनुकूल बनाना पिण्डपात ग्रहण का लक्ष्य है।

शयन और आसन ऋतु-परिश्रम को दूर करने तथा चित्त को एकाग्र करने के लिए ( उतुपरिस्सयविनोदनपटिसल्लानारामत्थ ) उपयुक्त होता है। परिश्रय ( उपसर्ग ) दो प्रकार के होते हैं—प्रगट परिश्रय और प्रतिच्छन्न परिश्रय । प्रगट परिश्रय सिंह, व्याघ्र आदि द्वारा कृत उपसर्ग है और प्रतिच्छन्न परिश्रय में राग, द्वेष आदि भावों द्वारा उत्पन्न विध्न आते हैं। उत्पत्तिजन्य या व्याधिजन्य (धातु प्रकोप से उत्पन्न होने वाले रोग) एवं वेदनाजन्य दु:खों से युक्त होने के लिए ग्लान, प्रत्यय और भैषज्य सेवन से भिक्षु परिरक्षित होता है।

इस प्रकार चीवर, पिण्डपात आदि का उपयोग प्रज्ञापूर्वंक निरासक्त भाव से किया जाना चाहिए। जिस प्रकार टिटहरी अपने अण्डे की, चमरी अपने पू<sup>\*</sup>छ की, माता अपने एकलौते प्रिय पुत्र की और एक नेत्रविहीन अपनी अकेली शेष एक आँख की मनोयोग पूर्वंक रक्षा करती है उसी प्रकार शील की भलीभाँति रक्षा करते हुए भिञ्च को सदैव कोमल, प्रेम और गौरववान, होना चाहिए---

किकीं व अग्रडं चमरीव बालेघिं, पिपं व पुत्तां नयनं व एककं । तथेव सीलं अधनुरक्खमानका सपेसला होय सदा सगारवा॥

प्रातिमोक्ष-संवर-शील की प्रपूर्ति एवं संरक्षण की दृष्टि से अथवा उसे चिरस्थायी बनाने के उद्देश्य से शील का परिपालन किया जाना चाहिए। एतदर्थ इन्द्रियों का संयमन उसी प्रकार उपयोगी है, जिस प्रकार गोपुरों के सुसंवृत्त हो जाने से नगरवासी संरक्षित हो जाते हैं।

कुछ नियमों में विनयधर और सूत्रधर अथवा विनयपिटक और सूत्रपिटक के बीच मतभेद भी दिखाई देते हैं। उदाहरणत: प्रत्यय, निमित्त, अवभास अथवा परिकथा के माध्यम से प्राप्त मेंषज्य आदि को ग्रहण करना विनयधरों की दृष्टि से अनुचित नहीं। परन्तु सूत्रान्तिक इसे स्वीकार नहीं करते। उनके अनुसार अपेक्षित सामग्री को इन माध्यमों से एकत्रित करने में आजीव की परिशुद्धि नहीं होती। उन्हें मृत्यु प्राप्त करना स्वीकार है परन्तु आजीव को निन्दित करने का कार्य स्वीकार्य नहीं---

> वची विञ्ञत्ति विष्फारा उष्पन्नं मधुपायासं । सचे सुत्तो भवेय्याहं साजीवो गरहितो मम ॥ यदिपि ये अन्तगुणं निक्खमित्वा वहि चरे । नेव निन्देप्यमाजीवं न च जमानोपि जीवितं ॥<sup>१</sup>

१. विसुद्धिमग्ग, पृ. २८, मिलिन्दपञ्ह, ६. १. ४

परिभोग चार प्रकार का होता है—स्तेय, ऋण, दायाद और स्वामी परिभोग । इनका परिभोग करते समय भिक्षु को प्रत्यवेक्षण करना अपरिहार्य है । प्रत्यवेक्षण के साथ ही उसे चार शुद्धियों का भी ध्यान रखना चाहिए— देशनाशुद्धि, पर्योष्टशुद्धि, संवरशुद्धि और प्रत्यवेक्षणशुद्धि । इनके अतिरिक्त अपर्यन्तशुद्धि और प्रतिप्रश्चब्धिपारिशुद्धि का भी उल्लेख है । प्रतिप्रश्चब्धि-पारिशुद्धि की प्राप्ति के लिए पञ्चिशीलों का अनुकरण, पञ्चनीवरणों से दूरीकरण चतुर्ध्यान की प्राप्ति आदि आवश्यक है । इस प्रकार के शील का परिपालन पश्चात्तापकारी नहीं होता । उससे तो वस्तुतः प्रमोद, प्रीति, प्रश्नब्धि, सौमनस्य, ध्यानाभ्यास, भावना, आधिक्य, अलंकार, परिष्कार, परिवार, परिपूर्ति, एकान्त निर्वेद, विराग, निरोध, उपशमन, अभिज्ञा, ज्ञात और निर्वाण की प्राप्ति होती है ।

जिस प्रकार जैनाचार में व्रतों के अतिचार गिनाये जाते हैं, उसी प्रकार बौद्धाचार में ऐसे अतिचारों की गणना की गई है जिनसे व्रत खण्डित हो जाते हैं। इसे 'संक्लेस' शब्द कहा गया है। लाभ, यश अथवा सप्तप्रकार के मैथुन भोग से शील खण्डित हो जाता है। शील के खण्डन से भिक्षु को अप्रेम, निन्दा, पश्चात्ताप, दुर्वर्ण, संताप, जन्म-मरण की परम्परा, नरक गमन आदि से उत्पन्न दु:खों को भोगना पड़ता है।

#### ३. विघ्न-निष्टति

शील परिशुद्धि के बाद योगी का यह प्रयत्न हो कि लक्ष्यप्राप्ति में समुपस्थित विघ्न ( पलिबोध ) उसे किसी भी प्रकार विचलित न कर सकें। पालि साहित्य में ऐसे दस प्रकार के विघ्नों का उल्लेख आया है—-आवास, कुल, लाभ, गण, कम्म, अद्धान, जाति, आबाध, गन्थ, और इद्धि।<sup>9</sup>

आवास—का तात्पर्य है गृह, परिवेण अथवा संघाराम । सांसारिक पदार्थों के इच्छुक योगी के लिए यह आवास एक विघ्न ही है । योगी के लिए एकान्तवास अपेक्षित है, जो इस प्रकार के आवास में सम्भव नहीं । ब्रह्मचर्य की पूर्ति भी यहाँ नहीं हो पाती । अत: योगी आवास को छोड़कर परिव्राजक बन जाता है । बुद्धवंस ( ३२–३४ ) में गृहावास के आठ दुर्गु ण बताये गये हैं— निर्माण, पुनर्नवीनीकरण, आतिथ्य, सुकुमारता, अग्रुभकर्मग्रहणता, ममत्वबुद्धि, दु:खदायित्व और सामाजिकता । इन दोषों के कारण योगी केशादि युड़ाकर एकान्त में वृक्ष के नीचे रह कर ध्यान करता है । जातक अट्ठकथा ( पृ. ६-१० ) में वृक्ष के नीचे रहने के दस गुण प्रस्तुत किये गये हैं—सुरुभता, सहजता,

१. अवासो च कुलं लाभो गणो कम्मञ्च पञ्चमं । अद्धानं जाति आबाघो गन्थो इद्धीति ते दस ।। विसुद्धिमग्ग, पृ. ६१ निर्बाधता, अकुशल कर्मों की असंभाविता, शरणप्राप्ति, निर्ममत्व, गृहहीनता, असंरक्षण, संतोष एवं नि:शङ्कत्व । योगी के लिए शान्त और निश्चिन्त वातावरण अपेक्षित है जो निस्परिग्रही होने के कारण उसे यहाँ उपलब्ध हो जाता है ।

कालान्तर में बिहारों का निर्माण होने लगा। बुद्ध ने विविध प्रकार के बिहार बनाने की अनुमति दी। यह शायद इसलिए कि एकाएक गृहावास छोड़कर आने वालों को कठिनाई न हो। विहार-निर्माण से निर्वाण की प्राप्ति में सहयोग एवं भिक्षुणियों को भिक्षुओं से शिक्षा लाभ होता है। इसके बावजूद वृक्षावास को ही प्राधान्य दिया गया है।

कुल---का तात्पर्य सम्बन्धियों से है। सम्बन्धियों के सुख-दु:ख में योगी का सुख-दु:ख बंधा रहता है। जब कभी उसे बुद्धोपदेश सुनने का भी अवकाश नहीं मिल पाता। इसके लिए बुद्ध ने रथविनीत (मज्झिम. १-३-४) नालक (सुत्त. ३-११), तुवटक (सुत्त. ४-१४) और महार्यवंश (अंगु. ४-३-८) का उपदेश दिया है। फल्स्वरूप योगी का ममत्व नि:शेष हो जाता है। इसी प्रकार लाभ-सामाजिक संसर्ग भिधुत्व अवस्था में लक्ष्य-प्राप्ति के लिए बाधक बना रहता है। गण से तात्पर्य है उन श्रमण भिधुओं से जो सुत्त, अभिधर्म आदि की शिक्षा-ग्रहण करने आये। उनको पढ़ाने में स्वभावत: धर्मपालन के लिए समय कम मिल सकेगा। बिहार आदि के सुधारने का काम, दीक्षादि देने के लिए की गई यात्रा, रोगग्रस्त होने वाले ज्ञातिजन, रोग, ग्रन्थ-स्वाध्याय, और भ्रादियाँ शमथ भावना की प्राप्ति में विघ्नकारी होती हैं। अत: योगी के लिए यह आवश्यक है कि वह ये सभी परिबोध दूर करने का प्रयत्न करता रहे।

#### ४. कल्याण मित्र की खोज

योगी परिबोधों से दूर रहकर कर्मस्थान को देने वाले कल्याण मित्र की पर्येषणा करता है। कल्काण मित्र वह है जो प्रिय, गौरवनीय, आदरणीय, वक्ता, वचन सहने वाला, गम्भीर उपदेश देने वाला और अनुचित कार्यों से दूर करने वाला हो।

पियो गरु भावनीयो वत्ता च वचनक्लमो । 9

गभीरख कथं कत्ता नो चढाने नियोजये।।

भगवान बुद्ध ने स्वयं अपने आपको कल्याण मित्र माना है ।<sup>९</sup> मेघियसुत्त में कल्याण मित्र की प्राप्ति, चित्तविशुद्धि, निर्वाण-प्राप्ति में सहायक पण्डितवाद,

१. मिलिन्दपञ्ह, ३-१२

२. अंगुत्तर, ४-३२; विशुद्धि पृ. ६१

असद्विचार निधु कि, और अन्तद ष्टि—ये छ: साधन योगी के लिए लक्ष्य-प्राप्ति में साधक बताये गये हैं। परिदर्थ मोहादि दूर करने के लिए असुभ, मेत्ता, आनायातसति हो जाते हैं। एतदर्थ मोहादि दूर करने के लिए असुभ, मेत्ता, आनायातसति और अनिच्चसंञ्ञा की भावना करनी चाहिए। विशुद्धिमग्ग में बुद्ध को सर्वश्रेष्ठ कल्याण मित्र के रूप में स्वीकार किया गया है। इसके बाद क्रमश: अस्सी महाश्रावक, क्षीणाश्रवप्राप्त व्यक्ति, अनागामी, सकदागामी, सोतापन्न, ध्यान प्राप्त पृथकजन त्रिपिटकधारी, द्विपिटकधारी, एकपिटकधारी, एकनिकायधारी तन्तिघर, और स्वयंलज्जी परम्परापालक आचार्य को सर्वश्रेष्ठ कल्याणमित्र समझना चाहिए। उस कल्याण मित्र के पास जाकर कर्मस्थान ग्रहण करना चाहिए। उसके बाद उसे व्रत-प्रतिद्रत करना चाहिए। ?

चरित भेद—व्यक्ति के छ: प्रकार के व्यक्तित्व होते हैं—रागचरित, द्वेषचरित, मोहचरित, श्रदाचरित, बुद्धिचरित और वितर्कचरित । ये चरित प्रकार पूर्वकर्म पर आधारित रहते हैं । इसके साथ ही निम्नलिखित विश्वेषताओं के माध्यम से उनके व्यक्तित्व को पहचाना जाता है<sup>3</sup>—

(१) चलना, खड़े होना, बैठना और सोना जैसी क्रियायें।

(२) शारीरिक क्रियायें---- स्वच्छ करना, झाड़ना अथवा वस्त्र धारण करना ।

(३) भोजन का चुनाव और भोजन करने की प्रक्रिया।

(४) दर्शन प्रकार--प्रशंसा, निन्दा आदि ।

(१) मानसिक क्रियायें---क्रोघ, ईर्ष्या, राग, धर्मोपदेशश्रवण।

इन सभी चरित प्रकारों के विशिष्ट रुक्षणों का भी उल्लेख मिलता है जिनसे वे पहचाने जा सकते हैं।<sup>४</sup>

#### (ग) कर्मस्थान का चुनाव

कर्मस्थान दो प्रकार के होते हैं— अभिप्रेत और परिहरणीय । भिक्षुसंघ के प्रति मैत्री और मरणस्मृति आदि प्रथम वर्ग में आते हैं तथा वर्जनीय कार्य द्वितीय वर्ग में आते हैं । विशुद्धिमग्ग में इस सन्दर्भ में सुन्दर विवेचन प्राप्त होता है । वहाँ कर्मस्थान का विनिश्चय दस प्रकार से बताया गया है—संख्या, उपचार

१. अंगुत्तर, निकाय, ४.३५४-३५८

२. विशुद्धिमग्ग, पृ. ६६-६७

- पपञ्च सूदनी, मागन्दियसुत्त ।
   इरियापथतो किच्चा भोजना दस्सनादितो ।
   घम्मप्पवत्तितो चेव चरियायो विभावये । विसुद्धिमगा, पृ. ७१
- ४. विशुद्धिमग्ग पृ. ७१-७४

अपंणा घ्यान ( समाधि ), घ्यान, समतिक्रमण, परिवर्धनपरिहीन, आऌम्बन, भूमि, ग्रहण, प्रत्यय एवं चर्या ।

9. संख्या के निर्देश से चालीस कर्मस्थानों को सात भागों में विभाजित किया गया है—

(१) दस कसिण—–पृथ्वी, अप्, तेज, वायु, नील, पीत, लोहित, अवदात आलोक और परिच्छिन्नाकाश ।

(२) दस अशुभ—ऊर्ध्वमातक, विनीलक, विपुव्वक, विच्छिद्रक, विक्खायितक, विक्षिप्तक, हृत-विक्षिप्तक, लोहितक, पुलुवक, एवं अस्थिक ।

(३) दस अनुस्मृतियाँ—-बुद्ध, धर्म, संघ, शील, त्याग, देवता मरण, कायगता, आनापान और उपग्रम ।

(४) चार ब्रह्मबिहार---मैत्री, करुणा, मुदिता और उपेक्षा ।

(५) चार आरूप्य---आकाश, विज्ञान, आकिञ्चन्य, और नैवसंज्ञानासंज्ञा ।

(६) एक संज्ञा---आहार में प्रतिकूलता, एवं

(७) एक व्यवस्थान---चारों धातुओं का व्यवस्थान ।

२. उपचार अर्पणा ध्यान ( समाधि ) — कर्मस्थान के विषय दो प्रकार के हैं — उपचार समाधि से सम्बन्धित और उपचार तथा अर्पणा समाधि से सम्बन्धित । उक्त ४० विषयों में दस उपचार से सम्बन्धित हैं — कायगता और आनापान स्मृति को छोड़कर शेष आठ स्मृतियाँ तथा आहार में प्रतिकूलता की संज्ञा और चारों धातुओं का व्यवस्थान । शेष ३० कर्मस्थान अर्पणा से सम्बन्धित हैं ।

३. घ्यान—अनापान स्मृति के साथ दस कसिण, चार ध्यान वाले होते हैं। कायगता स्मृति के साथ दस अशुभ विषय प्रथम ध्यान से सम्बन्धित हैं। प्रथम तीन ब्रह्मविहार (मैत्री, करुणा एवं घुदिता) तृतीय ध्यान से सम्बन्धित हैं। चतुर्थ ब्रह्मविहार तथा चारों आरूप्य चतुर्थ घ्यान से सम्बन्धित हैं।

५. परिवर्धन-परिहीन—में दस कसिणों का परिवर्धन करना चाहिए और कायगता स्मृति तथा अशुभ को नहीं बढ़ाना चाहिए । दस कसिण, दस अशुभ, अनापान स्मृति, कायगता स्मृति ये बाईस प्रतिभाग निमित्त वाले आलम्बन हैं । इसी प्रकार अन्य निर्देशों के विषय में विवेचन मिलता है ।<sup>9</sup>

१. विस्तार से देखिये-विसुद्धिमग्ग, पृ. ७८

# (ध) धुताङ्ग

उक्त प्रकार से शील का परिपालन करने वाले योगी के लिए यह आवश्यक है कि वह अल्पेच्छा, सन्तोष, संलेख, प्रविवेक, क्लेशक्षय, उद्योग, सुन्दरता आदि गुणों से मण्डित हो । शील की परिशुद्धि के लिए उसे लोकामिष (लाभ-सत्कार आदि ) का परित्याग, शरीर और जीवन के प्रति निर्ममत्व तथा विपश्यना भावना की प्राप्ति भी अपेक्षित है । इसकी प्रपूर्ति के लिए बौदधर्म में तेरह घुताड्नी का पालन करना उपयोगी बताया गया है ।<sup>9</sup>

२. चोवरिकाङ्ग--संघाटी, उत्तरासंग और अन्तरवासक, ये चीवर के तीन अङ्ग हैं। इन्हें घारण करना चाहिए। इससे लोभादि दोषों का विनास होता है।

३. पिण्डपातिकाङ्ग-शिक्षावृत्ति के माध्यम से उदर-पूर्ति करना। इसके भी कुछ नियम हैं। बौद भिक्षु के लिए उद्देश्य भोजन, निमन्त्रण, शलाका भोजन, पाक्षिक भोजन, उपोसथ भोजन, प्रतिपदा भोजन, आगन्तुक भोजन, गमिक भोजन, ग्लान भोजन, ग्लान सेवक भोजन, विहार भोजन, गृह भोजन, एवं क्रमिक भोजन से विरक्त रहना चाहिए। इससे प्रमाद, तृष्णा, अनुग्रहवृत्ति, मान आदि दोषों का नाश होता है।

४. सापदानचारिकाङ्ग---बिना अन्तर दिये प्रत्येक घर से भिक्षाग्रहण करना तथा विघ्नादि पर विचार न करना । इससे समान अनुकम्पा, कुलूपक से उत्पन्न दोषों का अभाव, सन्तोष आदि गुणों की प्राप्ति होती है ।

५. एकासनिकांग----यथायोग्य एक आसन पर बैठकर भोजन करना। इससे निरोग, स्फूर्ति, बल, रसास्वादन की तृष्णा का अभाव आदि गुण उत्पन्न होते हैं।

- १. विसुद्धिमग्ग, घुतङ्गनिद्देस
- २. मारसेनविघाताप पंसुकूरुधरो यति । सन्नद्ध कवचो युद्धे सत्तियो बिय सोमति ॥ विसुढिमग्ग, पृ. ४३

६. पात्रपिण्डिकांग—दूसरे वर्तन को छोड़कर एक ही पात्र में लिये गये भोजन को ग्रहण करना।

७ खलु गच्छाभत्तिकांग-अतिरिक्त भोजन का त्याग करना। इससे बधिक खाने की वृत्ति दूर हो जाती है।

८. आरण्यकांग—गांव के शयनासन को त्यागकर अरण्यवास करना। बरण्य का प्रारम्भ कहां से मानना चाहिए, इस विषय में अनेक मत हैं। साधारणत: गांव के बाहर अरण्य का प्रारम्भ मानते हैं। एकान्तचिन्तन में छीन, संसर्ग रहित भिक्षु चित्त को वश में करने के योग्य हो जाता है।

९. वृक्षमूलिकांग—सदन अथवा प्रासाद को छोड़कर बृक्ष के नीचे बावास ग्रहण करना । अनित्यता का चिन्तन एवं तृष्णा का उच्छेद इसका फल्ल है ।

१०. अभ्यपकाशिकांग—छाये हुए वृक्ष को त्यागकर उन्मुक्त आकाश में रहना। वर्षा आदि का काल इस व्रत का अपवाद है। आवास की बाधाओं का उपच्छेद तथा मानसिक और शारीरिक आलस्य से विनिमुक्ति इस व्रत के गुण हैं।

**११. ३मशानिकांग**— इमशान में वास करना । मरण का घ्यान बना रहना, अप्रमाद के साथ विहार करना, अशुभ निमित्त का लाभ, कामराग का दूरीकरण, शरीर-स्वभाव का चिन्तन, संवेग का आधिक्य, आरोग्यता आदि मदों का त्याग, भय और भयानकता की सहनशील्ता, मनुष्येतरों के गौरवनीय द्वोना, अल्पेच्छ दृत्ति आदि गुणों का ब्रिकास होता है ।

**१२. यथसंस्थ**रिकांग—-शयनासन का त्यागकर जो उपलब्ध हो उसमें सन्तुष्ट होना। हीन-उत्तम, अनुरोध-विरोध आदि भावों से निरासक्त हो बाना इस व्रत का उपयोग है।

**१३ नेषद्यकांग**—⊸शयनासन को त्यागकर बैठने के आसन को स्वीकार करना । शय्यासुख, निद्रासुख, आदि सुखों से असक्ति का अभाव होना इसका फल है ।

घुताङ्ग का तात्पर्य है—क्लेगावरण को दूर करने की ओर ले जाने वाला मार्ग ( किलेसघुननतो वा घुतं ) । राग और मोह चरित वालों के राग, मोह धादि को दूर करने की दृष्टि से इनका उपयोग निर्दिष्ट है । इन तेरह घुताङ्गों का समावेश चार आर्यवंश में हो जाता है—चीवर से सन्तोष, पिण्डपात से सन्तोष, शयनासन सन्तोष, और भावना रमण । दीघनिकाय, अंगुत्तरनिकाय एवं विनयपिटक में इसका विशेष वर्णन उपलब्ध होता है ।

#### ( २७७ )

# (ड) बोधिपाक्षिक मावना

समाधिस्थ व्यक्ति के लिए दिव्यज्ञान-प्राप्ति की दृष्टि से कुछ विशेष भावनाओं का अनुग्रहण करना चाहिए। इन्हीं विशिष्ट भावनाओं को बोधिप विस्तय भावना कहा जाता है। इनकी संख्या सेंतीस है। महासकुल्दायीसुत्त (मज्झिम. ७७) में उन्हें योगी के अभ्यास-योग्य विषयों में गिनाया गया है और महावग्ग (संयुत्तनिकाय) में पृथक् रूप से उनकी गणना की गई है। 'बोधिपविस्तय धम्म' शब्द इस अर्थ में त्रिपिटक में नहीं मिल्ता। विभंग (पृ. २४४) में ''बोधिपक्सियानं भावनानुयुत्तो विहरति'' के रूप में इस शब्द का प्रयोग अवश्य हुआ है परन्तु वह सात बोध्यंगों के लिए आया है। वस्तुत: समूचा बौद्धधर्म सेंतीस बोधिपाक्षिक भावना के सन्तर्गत आ जाता है। उपकारक होने के कारण उनको बोधिपाक्षिक कहा जाता है—पक्से भवत्ता ति उपकार माघे ठितत्ता। बोधिपाक्षिक धर्म इस प्रकार है—

१. चार स्मृति प्रस्थान---( सतिपट्टान )---काय, वेदना, चित्त और धर्मों में अग्रुभ, दु:स, अनित्य और अनात्म रूप तत्त्वों पर चिन्तन करना।

३. चार ऋदििपाद --- (इढिपाद) --- ऋदि प्राप्त होने के आधारमूख कारण होने से इन्हें ऋदिपाद कहा गया है। ये चार हैं---छन्द, वीर्य, चिक्त और मीमांसा। इनको प्रधान रूप से मानकर चित्त की एकाग्रता प्राप्त करना इसका मुख्य उद्देश्य है।

४. पाँच इन्द्रियां-श्वदा, वीर्य, स्मृति, समाधि और प्रज्ञा।

६. सात बोध्यंग---( सत्त बोव्झङ्ग)--स्मृति, धर्मविजय, वौयं, प्रीप्ति, प्रथव्धि, समाधि और उपेक्षा।

७. आर्याष्टांगिक मार्ग-(अरियो बटुङ्गिको मग्गो)---सम्मादिट्ठि, सम्मा संकष्प, सम्मा वाचा, सम्मा कम्म्रन्त, सम्मा आजीब, सम्मा वायाम, सम्मा सति और सम्मा समाधि सम्मासम्बोधि प्राप्त करने के लिए इन बोधिपाक्षिक धर्मों का अनुसरण आवश्यक है। अभिधम्मत्य संगह में अन्य प्रकार से इनका वर्गीकरण किया गया है- स्मृति, वीर्य, छन्द, चित्त, प्रज्ञा, श्रद्धा, समाधि, प्रीति, प्रश्वब्धि, उपेक्षा, संकल्प, सम्यक् वाणी, सम्यक् कर्मान्त, और सम्यक् अजीविका ये चौदह प्रकार है। भाग से ये सात प्रकार के हैं- स्मृति प्रस्थान, सम्यक् प्रधान, श्रद्धिपाद, इन्द्रिय बल, बोध्यंग और मार्ग। प्रभेद से बोधिपाक्षिकधर्म सेंतीस प्रकार के हैं।

# (च) समाधि का समय श्रीर श्रासन

समाधि का सर्वोत्तम समय ब्रह्ममुहूर्तं माना गया है। उसके बाद योगी को दोपहर तथा सायंकाल का समय भी समाधि के लिए देना चाहिए। चित्त को एकाग्र करने की दृष्टि से ये समय अधिक उपयोगी हैं। इसके लिए योगी बुद्धासन अथवा वज्झासन का उपयोग करे। दीघनिकाय (भाग १, पृ. ७१) में कहा है—--पल्लकं आभुजित्वा उजुं कायं पणिघाय परिमुखं सति उपट्ठमेत्वा। पल्लज्डू को हम पद्मासन कह सकते हैं। अटुकथा में उसकी व्याख्या पर्यंड्यासन के रूप में की गई है।

#### (छ) कसिए भावना

कसिण शब्द आयतन के साथ आया है। सुत्तपिटक में आयतन का अर्थ है क्षेत्र) जिसका सम्बन्ध चित्त और विचारों से है। उसका उपयोग कारण, आवास आदि के अर्थ में भी हुआ है। उनकी संख्या दस है। धम्मसंगणि (२०२) के अनुसार रूप ध्यान में आठ कसिण साधन है, अन्तिम आकाश और विज्ञानायतन नहीं। विसुद्धिमग्ग में इन दो कसिणों के स्थान में आलोक और परिच्छिन्नाकाश शब्द आये हैं। मण्डल वृत्ताकार को कहते हैं।

आरम्मण का अर्थ है—आलम्बन अथवा निमित्त । अभिघम्मत्थसंगह में निमित्त को तीन भागों में विभाजित किया गया है—परिवक्म, उग्गाह और पटिभाग । कम्महान के विषय को परिकम्म तिमित्त कहा गया है । उग्ग निमित्त को चित्त में क्रस्तु का अधिष्ठान करना बताया है । यहाँ करिशण दोष— (नीला, पीला, लाल, इवेत) विद्यमान रहते हैं। पटिभाय- किलिपत्त में बार-बार निमित्त ग्रहण कर घ्यान करने से नीवरण दूर हो जाते हैं और उपचार समाधि से चित्त एकाग्र हो जाता है। यह परिशुद्ध निमित्त की प्राप्ति पटिभाग निमित्त कही जाती है। विसुद्धिमग्ग के अनुसार चालीस कर्म स्थानों ( समाधि के विषयों ) में से बत्तीस विषय पटिभाग निमित्त बन जाते हैं—दस कसिण, दस अशुभ, आनापानसति और कायगता सति। अट्ठकथाओं में प्रथम चार कसिण को भूतकसिण, और उसके बाद के चार को वण्णकसिण कहा है। अंगुत्तरनिकाय में दस कसिण रूपध्यान, विपश्यना, अभिज्ञान एवं निरोध को उत्पन्न करने बाले कहे गये हैं।

विसुद्धिमग्ग में कसिण भावना को सुन्दर व्याख्या की गई है। उसके आधार पर यह विवेचन प्रस्तुत है----

पृथ्वो-( पठवि ) कसिण-साधक कर्मस्थान को बनाकर आचार्य की अनुमति पूर्वक योग्य बिहार में वास करे । योग्य बिहार दे हैं जो गाँव से न बहुत दूर हों और न पास हों, शयनासन आदि उपछब्ध हों, मच्छड़ आदि की बाधार्ये न हों । अठारह दोषों से युक्त बिहार अयोग्य होते हैं---महाबिहार, नया बिहार, पुराना बिहार, मागंवर्ती, प्पाऊ के पास वाला, पत्ती, पुष्प, फल्ज्युक्त, पूजनीय स्थान, नगरवाला, दाख्वाला, खेतों से घिरा, अनमेल व्यक्तियों वाला, बन्दरगाह और स्टेशन, निर्जन प्रदेश, राज्यसीमा, अननुकूल स्थान और कल्याणमित्र का अभाव ।

अनुकूल बिहार पाने के बाद योगी केश और नख काटे, भोजन के बाद भोजन से उत्पन्न परिश्रम को दूरकर एकान्त स्थान में आराम के साथ बैठ गोल बनाये हुए या नहीं बनाये हुए पृथ्वी के निमित्त को ग्रहण करे। अरुण रंग की मिट्टी से कसिण को निर्मित करे। आकार में वह गोल हो। उसे खूंटों को गाड़कर लताओं से बाँधकर स्थापित करे। उससे ढाई हाथ की दूरी पर स्थित चौकी पर स्वयं बैठे और चिन्तन करे। उससे ढाई हाथ की दूरी पर स्थित चौकी पर स्वयं बैठे और चिन्तन करे। चिन्तन करते समय वह पृथ्वी आदि शब्दों का उच्चारण करे। प्रतिभाग निमित्त तक पहुंच कर योगी उपचार समाधि से चित्त एकाग्र करे। इसके लिए वह आवास, गोचर, वार्तालाप, व्यक्ति, भोजन, झ्वतु एवं ईर्यापथ इन सात विपरीत बातों का त्याग करे। तदन्तर अर्पणा समाधि (अपतनीय समाधि) को वह प्राप्त करेगा। कदाचित् वह प्राप्त न हो तो साधक अर्पणा की कुशल्ता को दस प्रकार से प्राप्त करे—

(१) वस्तुओं को स्वच्छ करना, (२) पञ्चेन्द्रियोंको एक समान करना, (३) निमित्त की कुशल्ता, (४) चित्त को यथासमय दश में करना, (४) चित्त को यथासमय दबाना, (६) चित्त को यथासमय हर्षित करना, (७) यथासमय डपेक्षा करना, (=) चंचल चित्तवान् व्यक्ति का त्याग करना, (१) एकाग्रचित्त बाले व्यक्ति की संगति करना, और (१०) समाधि में चित्त लगाये रखना।

वीयँ --- सम्बोध्यंग को उत्पत्ति निम्न प्रकार से होती है---अपाय आदि के भय का सम्यक् विचार करना, छौकिक एवं छोकोत्तर विशिष्ट गुणों को प्राप्त करना, बुद्ध द्वारा प्रतिपादित मार्ग को देखना, भिक्षा का सत्कार करना, बास्ता के महत्व पर विचार करना, उत्तराधिकार के महत्व को समझना, प्रमाद दूर करना, आलसी व्यक्ति का मनन, योगाम्यासी की संगति करना, सम्यक् प्रधान को भली प्रकार देखना, वीर्यं में चित्तसंगति करना ।

प्रीति सम्बोध्यंग प्राप्ति का मार्ग--बुद्ध, धर्म, संघ, शील, त्याग, देवता और उपशम अनुस्मृतियों का पालन, निर्दयी व्यक्ति का त्यजन, स्निग्ध व्यक्ति का साहचर्य, हर्षोत्पादक सुत्तों का श्रवण, और प्रीति में चित्त का विष्फालन । इन भावनाओं से चित्त एकाग्र कर लिया जाता है ।

प्रश्वविध सम्बोध्यङ्ग की उत्पत्ति के मूल कारण हैं— उत्तम भोजनग्रहण, भ्रातु-सुख-सेवन, ईर्यापथसुखसेवन, त्रियोग, परितप्त चित्तवान व्यक्ति का त्याग, धान्तकाय व्यक्ति का साहचर्य, प्रश्नव्धि (शान्ति) में चित्त की अनुरक्ति । समाधि बोध्यंग की उत्पत्ति ग्यारह कारणों से होती है — वस्तु की पवित्रता, निमित्त की कुशलता, इन्द्रियों का वशीकरण, चित्त को यथासमय वश में करना, उसे पकड़ना, उसे श्रद्धा, संवेग युक्त करना, उपेक्षा करना, विक्षिप्त चित्तवान का त्याग, एकाग्र चित्तवान का साहचर्य, ध्यान और विमोक्ष का दर्शन तथा समाधि में चित्त को एकाग्र किये रखना । उपेक्षा सम्बोध्यंग की प्राप्ति के मूल का त्याग, बटस्थ चित्तवान व्यक्ति का साहचर्य, और उपेक्षा में चित्त को झुकाना ।

आठ कारण ऐसे हैं जिनसे संबेग उत्पन्न होता है----जन्म, जरा, रोग, मृत्यु, बपाय दु:स, मूतकालीन जन्म-मरण दु:स, भविष्यत्कालीन जन्म-मरण दु:स, एवं वर्तमान में आहार अन्वैषणज दु:स ।

इन निमित्तों की ओर मनको केन्द्रित कर, भवाङ्गचित्त को काटकर, पृथ्वी कसिण का आलम्बन करे। इसमें रूप और अरूप में भवाङ्ग का परिमाण नहीं है। इसके बाद एक चित्तक्षणवाली अर्पणा, भवाङ्गपात, आवर्जन और व्यान का प्रत्यवेक्षण किया जाता है। तदनन्तर साधक क्रमग्न: प्रथम, द्वितीय, तृतीय, चतुर्थ और पञ्चम ध्यान प्राप्त करता है।

इसके उपरान्त साधक अप, तेज, वायु, नील, पीत, लोहित, अवदात, आलोक, परिच्छिन्नाकाश, और प्रकीर्णक कर्मस्थानों का आधार लेकर भी भ्यान करता है।

# बौद्धधर्म में ध्यान का स्वरूप

जैनधर्म के समान बौद्धधर्म में भी ध्यान का बहुत महत्वपूर्ण स्थान है। साधना ध्यान से विलग होकर नहीं की जा सकती। बौद्ध साधना में ध्यान के साथ ही समाधि विद्युत्ति, समथ, भावना, विसुद्धि, विपस्सना, अधिचित्त, योग, कम्मट्ठान, पधान, निमित्त, आरम्मण आदि शब्दों का भी उपयोग और विश्लेषण किया गया है। इनमें ध्यान और समाधि प्रधान पारिभाषिक शब्द माने गये हैं। बस्तुत: ध्यान का क्षेत्र इतना अधिक विस्तृत है कि उसमें समाधि का विषय भी अन्तभू ते हो जाता है।

ध्यान का अर्थं---ध्यान (पालि-झान) का अर्थ है---चिन्तन करना। बुद्धघोष ने इसकी व्युत्पत्ति इस प्रकार दी है---झायत्ति उपनिज्झायतीति झानं अथवा इमिना योगिनो झायन्ती ति झानं अर्थात् किसी विषय पर चिन्तन करना। इसका दूसरा अर्थ भी किया गया है---पचनीकघम्मे झायेतीति झानं अथवा ''पचनीकघम्मे दहति, गोचरं वा चिन्तेती ति अत्थे।'' यहाँ ध्यान का अर्थ अकुशल कर्मो का दहन करना (झापन करना) भी किया गया है।'

समाधि (सम् + आ + घा) शब्द का प्रयोग चित्त की एकाग्रता (चित्तस्स एकग्गता) के सन्दर्भ में किया गया है। <sup>२</sup> बुद्धघोष ने इस परिभाषा में कुसळ शब्द और जोड़ दिया है—कुसलचित्तेकग्गता। यहाँ ''सम्मा समाधी ति यथा समाधि, कुसलसमाधि''<sup>3</sup> कहकर बुद्धघोष ने यह स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है कि समाधि का सम्बन्ध शुभ भावों को एकाग्र करने से है।

ध्यान और समाधि की उक्त व्याख्या से हम यह निष्कर्ष निकाल सकते हैं कि जहाँ समाधि मात्र कुशल ( शुभ ) कमों से ही सम्बद्ध है वहाँ ध्यान कुशल और अकुशल ( शुभ और अशुभ ) दोनों प्रकार के भावों को ग्रहण करता है। अत: समाधि की अपेक्षा ध्यान का क्षेत्र बडा है।

ध्यान के भेद और उनकी व्याख्या—बौद्धधर्म में ध्यान के मूलत: दो भेद किये गये हैं—-आरम्मण उपनिज्झान (आलम्बन पर चिन्तन करने वाला) और लक्खण उपनिज्झान (लक्षणों पर चिन्तन करने वाला)¥ आरम्मण उपनिज्झान आठ प्रकार का है—-चार रूपावचर और चार अरूणावचर।

४. दीघनिकाय, ३. पृ. २७३; मज्झिम, १, पृ. ४९४; संयुत्त, पृ.३६० इत्यादि ।

१. समन्तपासादिका, पृ. १४४-६

२. धम्मसंगणि, पृ. १०

३. विसुद्धिमगग,

इन्हें समायत्ति भी कहा जाता है । उपचार समाधि की प्रारम्भिक सूमिका है जौर शेष उसकी बिकसित जवस्थायें हैं ।

लक्सण उपनिज्झान के तीन भेद हैं—विपस्सना, मग्ग और फल । विपस्सना में प्रज्ञा, ज्ञान और दर्शन होता है । साधारणत: त्रिपिटक में विपस्सना का प्रयोग समथ के साथ मिलता है—समथो च विपस्सना । इसमें विषय-वस्तु के लक्षणों पर विचार किया जाता है, मार्ग में उसका कार्य पूर्ण होता है ओर उसकी निष्पत्ति फल में होती है । इसी को लोकोत्तर ध्यान कहते हैं जो निर्वाण का विशिष्ट रूप माना गया है । विषस्सना में सात प्रकार की विशुद्धि पायी जाती है—शीलविशुद्धि, चित्त विशुद्धि, दृष्टि विशुद्धि, काङ क्षावतरण विशुद्धि, मार्गामार्ग ज्ञान दर्शन विशुद्धि, पतिपदाज्ञान दर्शन विसुद्धि तथा ज्ञान दर्शन विशुद्धि । अ

ध्यान का भेद-भेदाङ्ग विवाद का विषय रहा है।। सुत्त पिटक में घ्यान के चार भेद मिलते हैं, जबकि अभिधम्म पिटक में उसे पाँच भागों में विभाजित किया गया है। रूपालम्बन पर चित्त की ये विभिन्न अवस्थायें है जिन्हें वितर्क, विचार, प्रीति, सुख और समाधि कहा गया है।

वितर्क का अर्थ है—तर्क-वितर्क करना, चित्त का अभिनिरोपण करना तथा सम्यक् संकल्प करना । आरम्मण में चित्त का आरोपण करना इसका मुख्य विषय है । घ्यान में इसका उसी प्रकार का उपयोग है जिस प्रकार भूपति के पास पहुंचने के लिए उसके किसी निकट सम्बन्धी का उपयोग होता है ।४

आलम्बन के विषय में विचार करना विचार है। चित्त बार-बार विचार करता हुआ विषय के पास अनुमज्जन करता रहता है और वितर्क के द्वारा आरूढ सम्प्रयुक्त धर्मों को आलम्बन के समीप रखकर उसी के पास घूमता रहता है। <sup>४</sup> अर्थात् आलंबन में चित्त का संयुक्त हो जाना वितर्क है और उसका बहीं बना रहना विचार है। वित्तर्क का जन्म विचार के पूर्व होता है और वह विचार की अपेक्षा स्थूल भी है। विचार का स्वभाव भ्रमण करना है, सूक्ष्म होने के कारण। उदाहरणार्थ-पक्षी का आकाश में उड़ना वितर्क है तथा आकाश में पंख फैला देना विचार है।

१. सद्धम्मपकासिनी, पृ. १९६

- २. अभिधम्मत्थ संग्रह, कम्मट्ठान संग्रह ।
- ३. घम्मसंगणि, पृ. १९, अट्ठसास्टिनी, पृ. १४
- ४. अट्ठसालिनी, पृ. १४

सुख भी एक मानसिक आनन्द की अनुभूति का नाम है। उसमें समी प्रकार की मानसिक और शारीरिक बाधार्ये दूर हो जाती हैं। इस विषय की उपलब्धि से समुत्पन्न तृप्ति से प्रीति होती है और उस प्रीति से उत्पन्न मुख होता है।

कुशल चित्त की एकाग्रता समाधि है। इसे एकाग्रता, समाधि अथवा उपेक्षा भी कहा जाता है। यहाँ कुशल चित्त का सम्बन्ध रूपावचर, अरूपावचर एवं लोकुत्तर चित्तों से ही है। कुशल चित्त के आलम्बन को कम्मठ्ठान भी कहा गया है। कम्मठ्ठानों (कर्मस्थानों) की संख्या बौद्धधर्म में चालीस कही गयी है—दस कस्तिण (क्रत्स्ण), दस अशुभ, दस अनुस्मृति, चार ब्रह्मबिहार, एक संज्ञा, एक व्यवस्थान तथा चार आरूप्य हैं। इनकी प्राप्ति में बाधक तत्त्व हैं पाँच—कामच्छन्द, व्यापाद, थीनमिद्ध, उद्धच्च, कुक्कुच्च एवं विचिकिच्छा। 3 इनका उपशम क्रमश्च: समाधि, प्रीति, वितर्क, सुख और विचार से होता है।

नीवरणों के उपशमन और ध्यान की प्राप्ति में साधक चित्त को एक निश्चित आरम्मण में केन्द्रित करता है। उस विषय को परिकम्म निमित्त कहा गया है और उस अभ्यास को परिकम्म समाधि कहा जाता है। अभ्यास के बल पर परिकम्म निमित्त के बिना भी मात्र अर्न्तमन में प्रतिष्ठापित उसकी प्रतिक्ठति पर चित्त एकाग्र किया जाता है। इस अवस्था को उग्गह निमित्त कहा गया है। निमित्त का अनुचिन्तन-अनुमनन करने पर नीवरणों और क्लेशों का उपशमन होने लगता है तथा उपचार समाधि से चित्त एकाग्र होने लगता है। तब प्रतिभाग निमित्त उत्पन्न होता है। उग्गह निमित्त और प्रतिभाग निमित्त

१. धम्मसंगणि, पृ. २२

- २. अट्ठसालिनी, पृ. १४
- ३. अभिधम्मत्थ संगह, नवनीत टीका

४. नीवरणानि हि झातंगपञ्चनीकानि तेसं झातंगा तेव पटिपवखाति । विद्धंसकानि विघातकानी ति वुद्तं होति । तथाहि समाधि जामच्छन्दस्स उप्पटिपक्सो, पीति व्यापादस्स, सिंतकको धनसिद्धस्य सुखं छद्धंचकुक्कुचस्स विचारो विचिकिङ्ख्या सि फ्रेके वृत्तं, जिसुद्धिमज्ज्ञा, ज्यू. १४. में अन्तर यह है कि उग्गह निमित्त में कसिण का दोष बना रहता है जबकि प्रतिभागनिमित्त दर्पण के समान सुपरिशुद्ध होता है ।

बौद्धधर्म में समाधि के दो भेद हैं---- उपचार समाधि और अपंणा समाधि। इन्हें चित्त को एकाग्र करने के दो साधन भी माने जा सकते हैं। उपचार में बीवरणों का प्रहाण हो जाता है और अर्पणा में ध्यान प्राप्ति हो जाती है। बपचार ध्यान में चित्त कभी निमित्त का आलम्बन करता है और कभी भवांग में उतर जाता है परन्तु अर्पणा (ध्यान) में यह स्थिति दूर हो जाती है। बसकी प्राप्ति होने पर चित्त की एकाग्रता में स्थिरता आ जाती है। इसके लिए धाधक को आवास, गोचर, संलाप (भस्सं), व्यक्ति, भोजन, आदत्तु और ईर्यापथ इन सात विपरीत बातों का त्याग करना चाहिए।

> आवासो गोचरो भस्तं पुग्गलो भोजनं उतु । इरियापथो ति सत्तेते असप्पाये विवच्चये ॥

अपंणा ( घ्यान ) का संस्कार करने वाला परिकर्म ( पकिरोति अप्पनं अभिसंखरोति ति परिकम्मनं ) होता है । परिकर्म हो जाने पर हमारा चित्त ध्यान कौ ओर प्रवृत्त हो जाता है । अपंणा के बाद उपचार, अनुलोम और गौत्रमू होता है । इसके बाद चित्त एकाग्र हो जाता है ।

#### १. इपावचर ध्यान

प्रथम ध्यान—चित्त जब रूप का ध्यान करता है, तब उसे रूपावचर चित्त कहा जाता है। इस अवस्था में ध्यान के बाधक तत्त्व नीवरणों का प्रहाण हो जाता है और वितर्फ, विचार, प्रीति, सुख और उपेक्षा ये ध्यान के पाँचों अंग चित्त को अपने आलम्बन पर स्थिर बनाये रखते हैं। इसी को द्वितीय ध्यान कहा जाता है (विविच्चेव कामेहि विविच्च अवुशलेहि धम्मेहि सवितक्क बविचारं विवेकजं पीतिसुखं पठमं झानं उपसंपज्ज विहरति) २ । नीवरणों और अकुशल धर्मों से दूर चित्त वितर्कं के माध्यम से रूपालम्बन पर अपने को स्थिर किये रहता है। विचार से वह अनुसंचरण करता है। प्रीति से दृष्ठि और सुख से हर्षातिक पैदा करता है। इन सभी के माध्यम से वह अपने को चचलता से दूर किये रखता है। यहीं यह चित्त कायप्रश्रब्धि और चित्त प्रश्रब्ध को पूर्ण करता है तथा क्षणिक समाधि, उपचार समाधि और अपंणा

- १. विसुद्धिमग, पृथ्वीकसिण निर्देश
- ् २. विसुद्धिमगा, पृथ्वीकसिर्ण निर्देश; विद्यवक विचार पीतिमुखेकमाता सहितं पठमज्हानं क्रूशछचित्तं, अभिवम्सल्यसंग्रहो, पृ १६

( 76% )

समाधि को प्राप्त करता है। साधक घ्यान की इस प्रथम अवस्था में पाँच प्रकार से वर्शा का अभ्यास करता है— आवर्जन, सम, अधिष्ठान, व्युत्थान और प्रत्यवेक्षण। साधक इन पाँचों अंगों से चित्त को घ्यान के पूर्वोक्त पाँचों अंगों में निरन्तर लगाये रखने की शक्ति एकत्रित कर लेता है।

दितीय अध्याय — प्रथम रूपावचर ध्यान की प्राप्ति के बाद साधक स्मृति और संप्रजन्य से युक्त होकर ध्यानांगों का प्रत्यवेक्षण करता है। उसे वितर्क-विचार स्थूल जान पड़ने लगते हैं और प्रीति, सुख और एकाग्रता शान्तिदायी प्रतीत होते हैं। इस अवस्था में पृथ्वी कसिण पर अनुचिन्तन के द्वारा भवाङ्ग को काटकर मनोद्वारावर्जन उत्पन्न हो जाता है। उसी पृथ्वीकसिष में चार-पाँच जवन उत्पन्न होते हैं। केवल अन्तिम जवन रूपावचार का है और शेष कामावचर के होते हैं। ध्यान की इस द्वितीय अवस्था में वितर्क और विचारों का उपशम हो जाता है। इसी को वितर्क और विचारों के उपशम होने से आन्तरिक, प्रसाद, चित्त की एकाग्रता से युक्त समाधि से उत्पन्न प्रीति-सुख वाला द्वितीय ध्यान कहा जाता है। इसके प्रमुख तीन अंघ है ---प्रीति, सुख और एकाग्रता। इस ध्यान को सम्पसादन अर्थात् श्रद्धा और प्रसाद युक्त तथा एकोदिभाव कहा गया है ---वितक्कविचारानं वूपसमा अज्झर्घ सम्पासनं चेतसो एकोदिभाव अवितक्क अविचारं समाधिजं पीतिसुखं दुतियं झानं उपसम्पज्ज विहारति। वितर्क और विचार का अभाव हो जाने से उत्पन्न होने वाला सम्पसादन और एकोदिभाव इस ध्यान की विश्वेषता है।

तृतीय ध्यान—साधक की ध्यान अवस्था जब विशुद्धत्तर हो जाती है तो उसे द्वितीय ध्यान भी दोषग्रस्त प्रतीत होने लगता है। वितर्क विचार प्रथम दो ध्यानों में झान्त हो जाते हैं। और प्रीति चूँ कि तृष्णा सहगत होती है अत: उसे भी छोड़ दिया जाता है। प्रीति यहाँ स्थूल होती है और सुख-एकाग्रता सूक्ष्म होती है। प्रीति रूप स्थूल अंग के प्रहाण के लिए योबी पृथ्वी कसिण का पुन: पुन: चिन्तन करता है और उसी आलम्बन में चार या पाँच जवन दौड़ाते हैं जिनके अन्त में एक रूपावचार तृतीय ध्यान वाला और रोष कामावचर ध्यान होते हैं। इस ध्यान में प्रीति तो होती नहीं, मात्र सुख और एकाग्रता शेष रह जाती है। उपेक्षा स्मृति और संप्रजन्य इसके परिष्कार है—पीतितया च विरागा उपेक्सको च विहरति, सतो च सम्पजानो सुखठ्य कायेन पटिसंवेदेति, यं तं अरिया आचक्सन्ति, उपेक्सको सतिमा सुखविहारी ति ततियं झानं उपसंपज्ज बिहरति । साधक इस ध्यान की प्राडि

१. विसुद्धिमग्ग : दी, नि, १, पृ. ६४-६

के हो जाने पर उपेक्षा भाव धारण करने वाला होता है, समभावी हो जाता है। यह उपेक्षा इस प्रकार की है---पडंगोपेक्षा, इह्याबिहारौपेक्षा, बोध्यंगोपेक्षा बीयोंपेक्षा, संस्कारोपेक्षा, वेदनोपेक्षा, विपश्यनोपेक्षा, तत्रमाध्यस्थोपेक्षा, ध्यानोपेक्षा बीर परिशुद्ध्युपेक्षा।

क्षीणाश्वव भिक्षु अथवा साधक की वृत्ति उदासीन नहीं होती । वह स्मृति बौर सम्प्रजन्य युक्त होकर उपेक्षक हो जाता है । सर्व प्रथम छ: इन्द्रियों के प्रिय-अप्रिय वालंबनों के प्रति परिशुद्ध रूप से उपेक्षा भाव रखता है । यह पडंगोपेक्षा है । प्राणियों के प्रति मध्यस्थ भाव रखना ब्रोह्मवहोपेक्षा है । वपने साथ संप्रयुक्त धर्मों के प्रति मध्यस्थ भाव रखना बोध्यंगोपेक्षा है । अत्यधिक बौर शिथिल भाव से विरहित उपेक्षासदन वीर्य (प्रयत्न) उपेक्षा है । वपने साथ संप्रयुक्त धर्मों के प्रति मध्यस्थ भाव रखना बोध्यंगोपेक्षा है । अत्यधिक बौर शिथिल भाव से विरहित उपेक्षासदन वीर्य (प्रयत्न) उपेक्षा है । नीवरणों कै प्रहाण हो जाने पर संस्कारों के ग्रहण करने में उपेक्षा संस्कारोपेक्षा है । वस् संस्कारोपेक्षा समाधि से उत्पन्न होने वाली आठ (चार ध्यान और चार अरूप्य) तथा विपध्यना से उत्पन्न होने वाली दस (चार मार्ग, चार फल, शून्यताविहार बौर अनिमित्तकविहार ) प्रकार की है । दु:ख और सुख की उपेक्षा वेदनोपेक्षा है । पंचस्कन्धों आदि के विषय में उपेक्षा विपश्यनोपेक्षा है । छन्द, अधिमोक्ख आदि येवापनक धर्मों में उपेक्षा वृत्ति तत्रमध्यस्थोपेक्षा है । तृतीय ध्यान में अन्न सुख में उपेक्षा भाव ध्यानोपेक्षा है । नीवरण, वितर्क झादि विरुद्ध धर्मो के उपक्षम के प्रति भी उपेक्षा भाव परिशुद्ध युपेक्षा है ।

इन उपेक्षा के प्रकारों में षडंगोपेक्षा ब्रह्मविहारोपेक्षा, बोध्यंगोपेक्षा, मध्यस्थोपेक्षा, ध्यानोपेक्षा और परिशुघ्दुयुपेक्षा अर्थंत: एक है, मात्र अवस्थाओं का मेद है। संस्कारोपेक्षा और विपश्यनोपेक्षा भी ऐसी ही हैं। यहाँ ध्यानोपेक्षा अधिक अभिप्रेत है।

चतुर्थं ध्यान—ध्याता की चतुर्थं अवस्था में तृतीय ध्यान भी सदोष दिखाई देने लगता है। इसमें भी पाँच प्रकार से वशी का अभ्यास किया जाता है। उस समय साधक विचारता है कि तृतीय घ्यान का सुख स्थूल है, अन्य भाग दुर्बल है और चतुर्थं ध्यान शान्तिदायी है, उपेक्षा, वेदना तथा चित्त को एकाग्रता शान्तिकर है। यह विचारकर स्थूल अंगों का प्रहाण और शान्त अंगों की प्राप्ति के लिए पृथ्वीकसिण का अनुचिन्तनकर उसे आलम्बन बनाकर मनोद्वारावर्जन उत्पन्न करता है। तत्पश्चात् उसी आलम्बन में चार या पाँच जवन दौड़ते हैं, जिनके अन्त में एक रूपावचर चतुर्थंध्यान का रहता है।

विसुद्धिमग्ग में चतुर्थं घ्यान का लक्षण इस प्रकार मिलता है—-सुसस्स च पहाना दुवस्वस्स च पहाना पुब्बेव सोमनस्सदोमनस्सानं अत्थङ्गमा अदुक्खमसुक उपेक्खासतिपारिसुद्धि चतुत्यं झानं उपसंपञ्ज विहरति । चतुर्थं घ्यान की प्राप्ति के पूर्व ही कायिक सुख-दु:ख नष्ट हो जाता है, सौमनस्य-दौर्मनस्य समाप्त हो जाता है । सौमनस्य चतुर्थ ध्यान के उपचार के क्षण में प्रहीण होता है और दु:ख, दौर्मनस्य, सुख प्रथम उपचार के क्षण में ।

विविध आवर्जनों में प्रथम ध्यान के उपचार में शान्त हुई दुखेन्द्रियों की उत्पत्ति डांस मच्छड़ आदि के काटने से हो सकती है, पर अर्थणा से नहीं होती। द्वितीय ध्यान के उपचार क्षण में यद्यपि चैतसिक दु:ख का प्रहाण होता है तथापि वितर्क और विचार के कारण चित्त का उपघात हो सकता है, पर अर्पणा में वितर्क और विचार के कारण चित्त का उपघात हो सकता है, पर अर्पणा में वितर्क और विचार के अभाव से इसकी कोई सम्भावना नहीं है। इसी प्रकार यद्यपि तृतीय ध्यान के उपचार क्षण में कायिक सुख का निरोध होता है, तथापि सुख के प्रत्यय रूप प्रीति के रहने से कायिक सुख की उत्पत्ति संभव है। पर अर्पणा में प्रीति के अत्यन्त निरोध से इसकी संभावना नहीं रह जाती। इसी तरह चतुर्थ ध्यान के उपचार क्षण में अर्पणा प्राप्त उपेक्षा के अभाव तथा भलीभाँति चैतसिक सुख का अतिक्रम न होने से चैतसिक सुख की उत्पत्ति संभव है पर अर्पणा में इसकी संभावना नहीं है।

यह चतुर्थं ध्यान अदु:ख और असुख रूप है। उपेक्षा भी इसे कहा जा सकता है। इसी उपेक्षा से स्मृति में परिशुद्धि आती है। यद्यपि प्रथम तीनों ध्यानों में भी यह उपेक्षा रहती है, पर परिशुद्ध अवस्था में नहीं रहती।

इस प्रकार प्रथम ध्यान में सुत्तपरम्परा की दृष्टि से वितर्क, विचार, प्रीति, सुख और एकाग्रता ये पाँचों अंग विद्यमान रहते हैं। द्वितीय ध्यान में वितर्क और विचार समाप्त हो जाते हैं। तृतीय ध्यान में प्रीति नहीं रहती और चतुर्ध में सुख का अभाव होकर मात्र एकाग्रता शेष रह जाती है।

ध्यान भेद की एक अन्य परम्परा—वौद्ध साहित्य में ध्यान के भेदों को एक अन्य परम्परा भी मिलती है। अभिधर्म के अनुसार ध्यान के पाँच भेद होते हैं। उसका प्रथम भेद ध्यान के चतुष्क भेद की परम्परा से पृथक् नहीं है। चतुष्क ध्यान परम्परा का द्वितीय ध्यान पञ्चक ध्यान परम्परा में द्वितीय और तृतीय भेद में विभक्त हो जाता है। इस तरह चतुष्क ध्यान का तृतीय और चतुर्थ ध्यान पञ्चक ध्यान का चतुर्थ और पञ्चम ध्यान है।

#### २. ग्ररूप ध्यान

रूपावचार ध्यान की चतुर्थ अथवा प*ञ्*चम ध्यान की अवस्था के **बाद यद्य**पि निर्वाण का साक्षात्कार सम्भव हो जाता है फिर भी साघक निर्वाण और

१. बौद्धधर्म दर्शन, पृ. ७४; विसुद्धिमग्ग ( हिन्दी ), भाग १, पृ. १४६

विराकार आछम्बन पर घ्यान करता है यही अरूपावचर घ्यान है। इसकी बार अवस्थायें होती हैं। प्रथम अवस्था में साधक अनन्त आकाश पर विचार करता है। द्वितीय अवस्था में अनन्त आकाश को स्थूल प्रतीत होने लगता है कोर विज्ञान सूक्ष्म लगने लगता है। अरूप ध्यान की विज्ञानायतन रूप यह द्वितीय अवस्था है। तृतीय अवस्था में आकिञ्चन्यायतन और चतुर्थ अवस्था में नेवसञ्जानासञ्जायतन पर ध्यान किया जाता है। साधक यहाँ क्रमशः पूर्वंतर आलंबन को स्थूल और पश्चात्तर आलंबन को सूक्ष्म मानता बला जाता है।

#### ३. लोकोत्तर घ्यान

उपयु कि रीति से रूपध्यान और अरूपध्यान के माध्यम से साघक परिशुद्ध समाथि को प्राप्त करता है। इसके निर्वाण रूप फल को लोकोत्तर ध्यान से उपलब्ध किया जाता है। इसी सन्दर्भ में लोकोत्तर भूमि अथवा अपरिंगापन्न का कथन किया गया है।

रूपावचर और अरूपावचर ध्यान में संयोजन के बीजों का सद्भाव संभावित रहता है जो लोकोत्तर ध्यान में उसका प्रहाण कर दिया जाता है। सत्काय दृष्टि, विचिकित्सा शीलवतपरामर्श, कामच्छन्द, प्रतिघ, रूपराग, अरूपराग, मान, औढत्य एवं अविद्या ये दस संयोजन है। यद्यपि उनका प्रहाण नीवरण के रूप में हो जाता है फिर भी जो बीज शेष रह जाते हैं उनका विनाश लोकोत्तर ध्यान से हो जाता है। लोकोत्तर ध्यान में ही क्रमश: स्नोतापत्ति सकदागामि, अनागामि और अर्हत् अवस्था प्राप्त होती है। लोकोत्तर भूमि में चित्त की आठ अवस्थाओं में प्रत्येक अवस्था में पाँच प्रकार के रूप ध्यान का अभ्यास साधक करता है। इस प्रकार लोकोत्तर चित्त के चालीस भेद हो जाते है। लोकोत्तर ध्यान ही परिग्रुढ ध्यान कहा जाता है।

शुक्लघ्यान के चार मेद हैं—पृथक्त्व वित्तर्कं, एकत्व वित्तर्कं, सूक्ष्मक्रिया प्रतिपाति और व्युपरतक्रियानिवर्ति । प्रथमक्त्ववितर्कं घ्यान मन, वचन और काय, इन तीन योगों के धारी आठवें गुणस्थान से ग्यारहवें गुणस्थान तक के जीवों के होता है। द्वितीय एकत्व वितर्कंध्यान तीनों में से किसी एक योग के धारी बारहवें गुणस्थानवर्ती जीव के होता है। तृतीय सूक्ष्मक्रियाप्रतिपातिध्यान मात्र काय योग के धारण करने वाले तेरहवें गुणस्थान के अन्तिम भाग में होता है। और चतुर्थं व्युपरतक्रियानिवर्तिध्यान योग रहित (अयोगी) जीवों के चौदहवें गुणस्थान में होता है।

तत्त्वार्थसूत्रकार आचार्य उमास्वामि ने वितर्क को श्रुतज्ञान कहा है ' और अर्थ व्यञ्जन और योग का बदलना विचार बताया है । प्रथम पृथक्त्ववितर्क शुक्लध्यान वितर्क-विचार युक्त होता है और द्वितीय एकत्ववितर्क विचार रहित और वितर्क सहित मणि की तरह अचल है । प्रथम भेद शुक्लध्यान प्रतिपाति और अप्रतिपाति, दोनों होता है । बौद्धधर्म में वितर्क की अपेक्षा विचार का विषय सूक्ष्म माना गया है । उसकी वृत्ति भी शान्त मानी गई है । प्रथम शुक्लध्यान में वितर्क और विचार दोनों का ध्यान किया गया है । द्वितीय शुक्लध्यान में विचार नहीं है । बौद्धधर्म में सभी ध्यान प्रतिपाति कहे गये हैं । जबकि जैनधर्म में प्रथमध्यान ही प्रतिपाति और अप्रतिपाति, दोनों हैं ।

इस प्रकार श्रमण संस्कृति की जैन एवं बौद्धधर्म इन दोनों शाखाओं में ध्यान को साधना के क्षेत्र में पर्याप्त महत्व दिया गया है। जैनधर्म में ध्यान को संसार तथा निर्वाण, इन दोनों के क्षेत्र में नियोजित किया गया है पर बौद्धधर्म में उसे निर्वाण प्राप्ति तक ही सीमित रखा है। इसके बावजूद दोनों साधनाओं में ध्यान की परिपूर्ण उपयोगिता और उसका विइठेषण किया गया है।

#### (ज) अशुभ कर्मस्थान

१. वितर्क: अूतम्, तत्त्वार्थसूत्र, ६-४३

२. वीचारोऽर्थव्यंजनयोगसंक्रान्ति:, वही, १-४४

मलगृह के समान है, प्रज्ञावानों से निन्दित है, आद्र चर्माच्छादित है, नवद्वारों से महाव्रण वाला यह काय चारों ओर से दुर्गन्ध प्रवाहित करता है—-

> तुग्गन्धो, अमुचि कायो कुणयो उक्करूपमो । निन्दितो चक्खूभूतेहि कायो बालाभिनन्दितो ॥ अल्लचभ्मपटिच्छन्नो नवद्वारो महावणो । समन्ततो पग्धरति अमुचि पूति गन्धियो ॥

#### (भ) अनुरेसति भावना

साधक अशुभ कर्मस्थानों की अनुस्मृति के पश्चात् पूर्व निर्दिष्ट बुद्ध, धर्म, -संघ, शील, त्याग, देवता, मरण, कायगता, आनापान एवं उपशम के विषय में बार-बार चिन्तन करता है। यही अनुस्मृति है। जैनधर्म में इसे अनुप्रेक्षा -शब्द दिया गया है।

बुद्धानुस्मृति—में अहंत, सुगत, लोकचित, अनुत्तर, पुरुषदम्यसारथी, शास्ता, बुद्ध, भगवान, सम्मासम्बुद्ध, विज्जाचरण सम्पन्न, सुगत, तथागत, आदि शब्दों पर विशेष चिन्तन किया जाता है। विसुद्धिमग्ग (परिच्छेद ६) में इन शब्दों के भिन्न-भिन्न अर्थ किये गये हैं। इसी प्रसंग में लोक की जो परिकल्पना बौद्ध इष्टि से की गई है वह जैन गणना से मिलती-जुलती है। योजन आदि शब्दों का भी यहाँ उपयोग मिलता है।

भगवान का धर्म स्वाख्यात ( आरम्भ, मध्य एवं अन्त में कल्याण कारक) है, सान्द्रष्टिक ( तत्कालफल्दायक ) है, समयानन्तर में नहीं, यहीं दिखाई देनेवाला है, निर्वाण तक पहुंचाने वाला है, और विज्ञों द्वारा स्वत: जानने योग्य -है---स्वाक्खातो भगवता धम्मो सन्दिट्ठिको एहिएस्सिको ओपनेप्यको पच्चत्ते नेदितब्बो विञ्जूही ति । इसी प्रकार अन्य स्मृतियों के विषय में भी साधक --चिन्तन करता है ।

इसके बाद योगी मरण पर अनुचिन्तन करता है। जीवितेन्द्रिय का उपच्छेद मरण है। भवचक्र का निरोध समुच्छेद मरण है। संस्कारों का क्षणभंगुर हो जाना क्षणिकमरण है। वृक्ष मर गया आदि में संवृत्तिमरण है। पुण्य अथवा आयु का क्षय होना कालमरण है तथा चित्तप्रवाह अथवा कर्मच्छेदजन्य मरण अकालमरण है। मृतक व्यक्ति को देखकर योगी स्मृति, संवेग, और ज्ञानपूर्वक 'मरण होगा' यह विशेष विचार करता है। ऐसा करने से उसके नीवरण दब

१. विसुद्धिमग्ग, परिण्छेद ६

आते हैं और मरणालम्बन की स्मृति उत्पन्न हो जाती है। जिस योगी को इतना विचार पर्याप्त नहीं होता वह वधक, संपत्ति, उपसंहरण, शरीर, आयु, अनिमित्त, कालपरिच्छेद एवं क्षणस्वल्पता के आधार पर मरण का अनुस्मरण करता है। सात प्रकार से उपसंहरण ( दूसरे के साथ अपने चरण को देखता ) करते हुए मरण का अनुस्मरण होता है—यश, पुण्य, स्थान, ऋदि, प्रज्ञा, प्रत्येकबुद्ध एवं सम्यक् सम्बुद्ध । अनिमित्त के अन्तर्गत जीवन, व्याधि, काल, शरीरत्याग, और गति आते हैं।

तदनन्तर योगी कायगता स्मृति करता है। वह केश, लोम, नख, दाँत, स्वक्, माँस, स्नायु, अस्थि, मज्जा, वृक्क, हृदय, यक्वत, क्लोमक, प्लीहा, फुफ्फुस, आंत, उदरस्थ वस्तुएँ, मल्ल-मूत्र, मस्तिष्क, पित्त, कफ, पीब, लोहू, स्वेद, मेद, ऑसू, वसा, थूक, लासिका, आदि पर विचार करता है।

आनापानस्मृति में अरण्य में वृक्ष के नीचे पद्मासन लगाकर श्वासोच्छवास लेना और ध्यान करना वर्णित है । इसमें योगी चित्त को स्मृति रूप आलम्बन बाँधकर उसे रूपालम्बन से हटाकर काम संस्कार को शान्त करता है । उग्गह, परिपुच्छा, उपट्ठान, अप्पना और लक्खणा रूप पाँच कर्मस्थानों को सीखता है । त्रिरत्न का गुणानुस्मरण कर आनापानस्मृति कर्मस्थान का मनसिकार करता है तथा गणना, अनुबन्धना, स्पर्श, स्थापन, संलक्षण, विवर्तन, पारिशुद्धि और उनका प्रत्यवेक्षण करता है ।

आनापानस्मृति के पश्चात् साधक समस्त दुखों के उपशमस्वरूप निर्वाण के गुणों का अनुस्मरण करता है। संस्कृत अथवा ग्रसंस्कृत धर्मों के प्रति विराग ( निर्वाण ) मद को विनष्ट करने वाला होता है, तृष्णा को बुझाने वाला और राग एवं संचारचक्र का उपच्छेद करने वाला होता है। उपशमानुस्मृति में श्रीभञ्च सुख पूर्वक विहार करता है तथा शान्त इन्द्रिय और शान्त मन वाला होता है।

# (ञ) ब्रह्मविहार निर्देश

अनुस्मृति के उपरान्त विघ्न दूरकर, कर्मस्थान ग्रहणकर, भोजनकर, आसन "पर बैठकर प्रारम्भ में हर्ष में अवगुणों ओर शाग्ति में गुणों का प्रत्यवेक्षण करे एवं ब्रह्मा बिहार की भावना करे। ब्रह्म बिहार चार हैं---मैती, करूणा, पुदिता "छौर उपेक्षा। सारे सत्त्व सुखी, कल्याणप्राप्त हों, एवं सुखी चित्तवाले हों---"सुसिनो वा खेमिनो होन्तु, सब्बे सत्ता भवन्तु मुखितत्ता, यह मेत्ता की मूल "मावना है। सैनधर्म में भी "सब्बे भवन्तु सुखिन: सब्बे सन्तु निरामय:' कहा ग्रम है। क्षमा (खन्तिबलः) इसका आधार है। 'खम्मामि सब्बजीवाणं सब्बे जीवाः खमन्तु में' जैन संस्कृति का भी अभिवचन है। क्रोध से मुक्त होने के लिए जीव यह विचार करे कि वह कर्मस्वक है, कर्मदायाद, कर्मयोनि, कर्मबन्धु, और कर्मप्रतिक्षण है। शान्त व्यक्ति एकाग्रता जल्दी प्राप्त करता है। मैत्री के गुणों का स्मरण करते हुए धातु का विभाजन कर उसे दान का संविभाग करना चाहिए।

करुणा की भावना की इच्छावाले को करुणा रहित होने के दोष और करुणा के आनृशंस का प्रत्यवेक्षण करके करुणा भावना का आरम्भ करना चाहिए। विसुद्धिमग्ग में करूणा के पात्र क्रमशः ये हैं---सुखी, प्रिय, मध्यस्थ, और शत्रु। अंगुत्तर अट्ठकथा में यह क्रम दूसरा है---वैरी, निर्धन, प्रिय और स्वयं। इसी प्रकार मूदिता और उपेक्षा भावनाओं की प्राप्ति भी साधक करें।

# (ट) ग्रारूप निर्देश

ब्रह्मबिहारों के बाद चार आरूप्यों में प्रथम आकाशानन्त्यायतन की भावना करे। रूप ( दण्ड, अस्त्र आदि ) दोष कारक हैं, अत: साधक उनके प्रति निर्वेदी होकर उनके समतिक्रमण के लिए परिच्छिन्न आकाश-कसिण को छोड़कर नव पृथ्वी-कसिण आदि में से किसी एक में चतुर्थ ध्यान को उत्पन्न करता है। इसी प्रकार विज्ञानन्त्यायन में विज्ञान की अनत्ता पर, आकिञ्चन्यायतन में बस्तु की अनित्यता एवं शून्यता पर, नैवसंज्ञानासंज्ञायतन में संज्ञा-असंज्ञा के दोषों पर बह योगी विचार करता है।

### (ठ) समाधि निदेंश

आहार में प्रतिकूल संज्ञा -- समाधिस्थ व्यक्त के लिए यह आवश्यक है कि वह लालच आदि दोषकारक दुगुंणों से दूर रहे। आहार इन दुगुंणों का उत्पादक है अत: योगी को इसका विशेष ध्यान रखना चाहिए। आहार का अर्थ है आहरण करनेवाला। वह आहार चार प्रकार का है-- कवलीकाराहार, ( प्रास करके खाने योग्य आहार), स्पर्शाहार, मनोसञ्चेतनाहार, और विज्ञानाहार। इनमें मुख्य है कवलीकाराहार जिसमें निम्न दस प्रकार से प्रतिकूल होने का प्रत्यवेक्षण करना चाहिए----गमन, पर्येषण, परिभोग, आशय, निधान, अपरिपक्व, परिपक्व, फल, निष्यन्द और संग्रक्षण ।

योगी कर्मस्थान का ग्रहणकर, अरण्य-वन को छोड़कर कर्मस्थान को ग्रहणकर आहार के लिए गाँव में प्रवेश करे। कपाल को हाथ में लिये घर की परिपाटी से गाँव की गलियों में भ्रमण करे। आहार का पर्येषण कर गाँव के बाहर उचित स्थान पर बैठकर उसे ग्रहण करे। इन सभी के प्रतिकूल होने का प्रत्यवेक्षण करे। अन्न, पेय, खादनीय, भोजन एक द्वार से प्रवेश कर नव द्वारों से निकलता है। " ' आहार में प्रतिकूल संजा'' में संलग्न भिक्षु का चित्त रस-तृष्णा से विमुक्त हो जाता है। उसके पाँच काम-गुण सम्बन्धी राग दूर हो जाता है। फलत: योगी भिक्षु रूपस्कन्ध का परिज्ञानकर कायगता स्पृति की भावना में परिपक्ष्वता प्राप्त करता है। इसके बाद वह चातुर्धातु के स्वभाव 'पर विचार करता है। इस विचार से उसे शून्यता का ज्ञान हो जाता है। सत्त्व की अस्तित्वहीनता का भान होने से भय, अरति, रति, खेद, इष्ट, अनिष्ट, हर्ष आदि को सहने की शक्ति उसमें बढ़ जाती है। सुगति प्राप्ति का यही मार्ग है। इस प्रकार समाधि की भावना भाने से उपचार और अर्पणा, दोनों समाधियाँ 'प्राप्त हो जाती हैं।

#### (ड) बिपस्सना भावना

बौद्ध साधना में समाधि भावना ( चित्त की एकाग्रता ) और विपस्सना भावना ( अन्तर्ज्ञान ) का विशेष महत्त्व है । विपस्सना का तात्पर्य है वह विशिष्ट ज्ञान और दर्शन जिनके द्वारा धर्मों की अनित्यता, दु:खता और अनात्मता प्रगट इरोती है—अनिच्चादिवसेन विविधाकारेन पस्सतीति विपस्सना ( अभिधम्मत्थसंगह टीका ) । विपस्सना सङ्खारपरिग्गाहकत्राणं ( अंगुत्तरनिकायट्ठकथा, वाल्टवग्ग, युत्त ३ ) । विसुद्धिमग्ग में भी कहा है---सङ्खारे अनिच्चतो दुक्खतो अनत्ततो 'विपस्सति ।

मुक्ति प्राप्ति के दो यान हैं----शमथयान और विपस्सनायान । इनका सम्बन्ध दो प्रकार के व्यक्तियों से है---तण्हाचरित और दिट्ठिचरित । तण्हाचरित वाले शमथपूर्वक विपस्सना के माध्यम से अर्हत् की प्राप्ति करते हैं और दिट्ठिचरितवाले विपस्सना पूर्वक शमथ के माध्यम से अर्हत् की प्राप्ति करते हैं । यहाँ श्रद्धा और प्रज्ञा तत्त्व का महत्त्व है । श्रद्धा तत्त्व के माध्यम से समाधि की प्राप्ति होती है । ऐसा साधक कर्मस्थान का अभ्यास करते हुए, इद्यदियों की प्राप्ति होती विपस्सना मार्ग की उपलब्धि करता है और प्रज्ञा प्राप्ति कर अर्हत् बनता है । प्रज्ञाप्रधान साधक विपस्सना मार्ग का अभ्यास करता है और अन्त में प्रज्ञा-प्राप्त कर अर्हत् प्राप्ति करता है । इससे स्पष्ट है कि विपस्सना का सीधा सम्बन्ध आईत्प्राप्ति एवं निर्वाणप्राप्ति से है। समाधि का उनसे सीधा सम्बन्ध नहीं । शमथ

१. अन्नं पानं खादनीयं भोजनञ्च महारहं । एकद्वारेन पविसत्वा नवहि द्वारेह्रि सन्दति ।। विसुद्धिमग्ग, परिच्छेद ११. का मार्ग ( समथो हि चित्तेकग्गता ) लौकिक समाधि का मार्ग है और विपस्सनाः को लोकोत्तर समाधि कहते हैं ।

पंच नीवरण रूप विघ्ननिवृत्ति से लौकिक समाधि में, प्रथम ध्यान की प्राप्ति होती है। प्रथम ध्यान में पंचाङ्गों का प्राटुर्भाव होता है तथा द्वितीय-तृतीय ध्यान में उनका अतिक्रमण हो जाता है। फल्लत: ध्यान के पाँच अंग वितर्क, विचार, प्रीति, सुख और एकाग्रता की प्राप्ति होती है। वितर्क आलम्बन में चित्त का आरोप करता है वहाँ चित्त का परिस्पन्दन होता है। विचार सूक्ष्म होते हैं। वहाँ चित्त की वृत्ति प्रशान्त होती है। विदार्क आलम्बन में चित्त का आरोप करता है वहाँ चित्त का परिस्पन्दन होता है। विचार सूक्ष्म होते हैं। वहाँ चित्त की वृत्ति प्रशान्त होती है। तदनन्तर प्रीति उत्पन्न होती है। उससे शरीर रोमाञ्चित् हो जाता है और उसमें आकाश-ल्र्ड घन का सामर्थ्य आ जाता है। प्रीति के परिपाक से काय-प्रश्वब्धि और चित्त-प्रश्वब्धि होती है। प्रश्वब्धि (शान्ति) के परिपाक से काय और चित्त-सुख होता है। सुख के परिपाक से क्षणिक, उपचार और अर्पणा इस त्रिविध समाधि की प्राप्ति होती है। पंचाङ्गों का अतिक्रमण होते-होते अन्तिम ध्यान में समाधि उपेक्षा सहित होती है। लौकिक समाधि के द्वारा ऋदिबल भी प्राप्ति होता है, परन्तु निर्वाण-प्राप्ति के लिए विपस्सना के मार्ग का अनुसरण करना अत्यावश्यक है। निर्वाण का इच्छुक साधक शमथ भावना के उपरान्त विपस्सना की वृद्धि करता है और तभी अर्हत्यद में प्रतिष्ठा होती है, अन्यथा नहीं।

समाधि में अपंणा समाधि उपचार समाधि पूर्वंक होती है । उपचार समाधि में वितर्कादि पाँच अंगों का प्रादुर्भाव नहीं होता, परन्तु अपंणा में उनकी उत्पत्ति होकर उनमें सुदृढ़ता आ जाती है । उपचार में चित्त कभी निमित्त का आलम्बन बनाता है तो कभी भवाङ्ग में अवतीणें हो जाता है, परन्तु अपंणा में चित्त पूर्णत: स्थिर हो जाता है । चालीस कर्मस्थानों में से बुद्ध-धर्म-संध-शील-त्याग-देवता ये छह स्मृतियाँ, मरणानुस्मृति, उपशमानुस्मृति, आहार में प्रतिकूलसंज्ञा और चतुर्धातुव्यवस्थान ये दस कर्मस्थान उपचार समाधि का और शेष तीस कर्मस्थान अर्पणा समाधि का आनयन करते हैं । तीस कर्मस्थानों में से दस कसिण और आनापानस्मृति चार ध्यानों के आलम्बन होते हैं, दस अशुभ और कायगतास्मृति प्रथम ध्यान के आलम्बन हैं, प्रथम तीन ब्रह्मविहार तीन ध्यानों के और चतुर्थ ब्रह्मविहार तथा चार आरूप्य चार ध्यानों के आलम्बन हैं । प्रथम ध्यान के पाँच अंग हैं—वितर्क, विचार, प्रीति, सुख और समाधि (एकाग्रता)। इसे सवितर्क-सविचार कहते हैं । ध्यान की परिगणना दो प्रकार से होती है—चार ध्यान या पाँच ध्यान । पाँच की परिगणना के द्वितीय

१. वितर्कविचारावौदार्य सूक्ष्मते, अभिधर्मकोश, २-३३।

ध्यान को अवितर्क-विचार मात्र कहते हैं। चार की परिगणना के द्वितीय ध्यान में और पाँच की परिगणना में तृतीय ध्यान में वितर्क और विचार दोनों का अतिक्रम होता है। पाँच की परिगणना के चतुर्थ ध्यान में और चार की परिगणना के तृतीय ध्यान में प्रीति का अतिक्रम होता है, केवल सुख और समाधि अवशिष्ट रह जाती है। दोनों प्रकार के अन्तिम ध्यान में सुख का अतिक्रम होता है। अन्तिम ध्यान की समाधि उपेक्षा-सहगत होती है।

विसुद्धिमग्ग में प्रज्ञा को विपस्सना के माध्यम से स्पष्ट किया गया है। वहाँ कुशलचित्त से युक्त विपश्यना-ज्ञान को प्रज्ञा कहा है। आलम्बन को जानना मात्र संज्ञा है। उसके लक्षण को जानना विज्ञान है तथा मार्ग का ज्ञान होना प्रज्ञा है। प्रज्ञा चरम उपलब्धि है। इसके स्वरूप को हेरञ्जिक (सराफ) के उदाहरण से समझाया गया है। एक अबोध बालक कार्षापण के चित्र-विचित्र रूप को ही जानता है, पर ग्रामीण उसे उपभोग-परिभोग के साधन के रूप में भी समझता है। इन दोनों से भी अधिक ज्ञान हेरञ्चिक को है जिसे कार्षापण के उक्त दोनों रूपों के साथ ही उसके चोखे, खोटे होने का भी सम्यग्ज्ञान है। प्रज्ञा की भी यही स्थिति है। वह आलम्बन के आकार और लक्षण का ज्ञाता होने के साथ ही मार्ग का भी ज्ञाता होता है। इसीलिए प्रज्ञा का प्रयोग प्रजानन. के अर्थ में हुआ है।

प्रज्ञा के भेद अनेक प्रकार से किये गये हैं। प्रज्ञा स्वत: एक प्रकार की है। लौकिक और लोकोत्तर के भेद से दो प्रकार की है। चिन्ता, श्रुत और भावना के भेद से उसके तीन प्रकार हैं तथा चार आर्यसत्यों के ज्ञान और चार प्रतिसम्भिदा से वह चार प्रकार की है। स्कन्ध, धातु, आयतन, इन्द्रिय, सत्य, प्रतीत्यसमुत्पाद आदि के समुचित्त ज्ञान से प्रज्ञा का विकास होता है। प्रज्ञा के इस विकसित रूप से आश्रवों का क्षय होता है।

विपस्सना प्राप्ति के लिए तथा कर्मस्थान के अभ्यास के लिए यह आवश्यक है कि साधक पदार्थ के स्वरूप को भलीभाँति समभे । बौद्धधर्म की दृष्टि से प्रत्येक पदार्थ अनित्य, दु:ख और अनात्मक है—यदनिच्चं तं दुक्खं, यं दुक्खं. तदनत्ता, यदनत्ता, तन्न मम यथा भूतं ।

9. अनित्य का लक्षण--पदार्थ अनित्य •है। पञ्चस्कन्ध भी अनित्य हैं। पञ्चस्कन्ध रूप पदार्थ में उत्पाद, व्यय, और परिवर्तन दिखाई देते हैं। उसे सत्त, पुग्गछ अथवा जीव कहा जा सकता है।

बौद्ध-धर्म-दर्शन, पृ. ४१-४४, देखिये पीछे "बौद्धधर्म में ध्यान का स्वरूप" प्रकरण।

२. अनित्य का लक्षण--- उपादान स्कन्ध दु:ख रूप माने गये हैं। रूप चेदना, संज्ञा संस्कार एवं विज्ञान ये पाञ्चसकन्ध हैं। रूप निष्पन्न और अनिष्पन्न दो प्रकार का है। निष्पन्न रूप अठारह हैं---चार मूत रूप (पृथ्वी, जल, अग्नि और वायु), पाँच प्रसाद रूप (चक्षु, श्रोत्र, झाण, जिह्वा, काय), चार विषय (रूप, शब्द, गन्ध, रस), दो भाव (स्त्रीत्व और पुरूषत्व), एक हृदय, एक जीवितेन्द्रिय और एक कवल्डिङ्गकाराहार, और अनिष्पन्न रूप दस हैं---एक परिच्छेद (आकाशधातु), दो विज्ञप्ति रूप (काय और वची विज्ञप्ति), तीन विकार रूप (लघुता, मृदुता, कर्मण्यता), चार लक्षण रूप (उपचय, सन्तति, जरता, अनित्यता)।

विज्ञान जानने के अर्थं में प्रयुक्त हुआ है। विज्ञान, चित्त, मन ये इसके समानार्थंक शब्द हैं। कुशल, अकुशल और अव्याकृत ये वेदना के तीन भेद है। कुशलभूमि के चार भेद हैं—कामावचर, रूपावचर, अरूपा चर और लोकोत्तर। अकुशल तीन प्रकार का है—लोभ, द्वेष और-मूल। अव्याकृत के दो भेद हैं— विपाक और किया। कुल मिलाकर २१ कुशल, १२ अकुशल, ३६ विपाक, और २० क्रिया—सभी नवासी विज्ञान होते हैं। ये प्रतिसन्धि, भवाज्ज, आवर्जन आदि चौदह प्रकार स प्रवर्तित होते हैं।

वेदना अनुभवात्मक होती है। उसके सुख, दु:ख, सौमनस्य, दौर्मनस्य और उपेक्षा ये पाँच भेद हैं। संज्ञा पहचानने रूप होती है। वह कुशल, अकुशल और अव्याकृत के भेद से तीन प्रकार की है। संस्कार राशि रूप है। उसके ३६ प्रकार हैं---स्पर्श, चेतना, वितर्क, विचार, प्रीति, वीर्य, जीवित, समाधि, श्रद्धा, स्मृति, ही, अत्रपा, अलोभ, अद्वेष, अमोह कार्यप्रश्चब्धि, चित्तप्रश्वब्धि, कायलघुता, चित्तलघुता, कायमृटुता, कायवर्मण्यता, चित्तकर्मण्यता, कायप्रागुण्यता, चित्तप्रागु-ण्यता, एवं कायऋजुता, ये २७ संस्कार स्वरूपत: आये हुए, छन्द, अधिमोक्ष, नमस्कार, तत्रमध्यस्थता ये चार संस्कार येवापनक, करुणा, मृदुता, काय-वाक् मिथ्या-आजीव से विरति, ये १ अनियत संस्कार संस्कार को अभिधम्म में संचेतना तथा चेतना कहा गया है।

३. अनत्त का लक्षण — आत्मा (अनत्त) नाम का कोई पदार्थ नहीं। उसकी प्रतीति भ्रम मात्र है। अधिानप्पदीपिका में अन्त शब्द के चार अर्थ दिये हैं — चित्त, काय, स्वभाव, और परमत्त चित्ते काये स्वभावे च सो अत्ता परमत्तनि। सम्भव है, यहाँ अनत्त शब्द का अर्थ मेरा नहीं अथवा क्षणमंगुर रहा हो।

विपस्सना की प्राप्ति के लिए साधक को आयतन, धातु तथा इन्द्रियों का भी सभुचित ज्ञान होना चाहिए। आयतन १२ हैं--चक्षु, रूप, श्रोत, शब्द, झाण, गन्ध, जिह्वा, रस, काय, स्पर्श, मन और धर्म। धातु १८ हैं---चक्षु, म्हप, चक्षु विज्ञान, श्रोत्र, शब्द, श्रोतविज्ञान, घाण, गन्ध, घाणविज्ञान, जिह्वा, रस, जिह्वाविज्ञान, काय, स्पर्श, कायविज्ञान, मन, धर्म, और मनोविज्ञान। इन्द्रियाँ २२ हैं---चक्षु, श्रोत्र, घाण, जिह्वा काय, मन, स्त्री, पुरुष, जीवित, सुख, दु:ख सौमनस्य, दौर्मनस्य, उपेक्षा, श्रद्धा, वीर्यं, स्मृति, समाधि, प्रज्ञा अनज्ञात, आज्ञा और आज्ञात।

योगी को चार शब्दों का ज्ञान भी अपेक्षित है। चतुरार्यसत्य बौद्धधर्म की आधारशिला है। दु:ख, दुखसमुदय, दु:खनिरोध और दु:खनिरोधगामिनीप्रतिपदा ये चार आर्यसत्य हैं। जरा, मरण, शोक, परिदेव, दु:ख, दौर्मनस्य, उपायास, अप्रिय का सम्प्रयोग, प्रिय का वियोग इत्यादि दु:ख हैं। तृष्णा, अविद्या आदि के कारण दु:ख की उत्पत्ति होती है। दु:ख की उत्पत्ति के कारणों का निरोध होने से दु:खनिरोध होता है। इस दु:खनिरोध का उपाय है सम्यक् दृष्टि-संकल्प-वचन-कर्मान्त-आजीव-व्यायाम-स्मृति-समाधि रूप आष्टाङ्गिक मार्ग का पालन।

इसी सन्दर्भ में प्रतीत्यसमुत्पाद का ज्ञान भी आवश्यक है। इसका समावेश चतुरार्यसत्य में हो जाता है। परन्तु इसका विशेष महत्त्व होने के कारण पृथक् वर्णन ही प्राय: किया गया है। प्रतीत्यसमुदाय का तात्पर्य है कारण पूवक उत्पत्ति होना और निरोध होना। अविद्या के प्रत्यय से संस्कार, संस्कारों के प्रत्यय से विज्ञान, विज्ञान के प्रत्यय से नामरूप, नामरूप के प्रत्यय से षडायतन, बडायतनों के प्रत्यय से स्पर्श, स्पर्श के प्रत्यय से वेदना, वेदना के प्रत्यय से नृष्णा, तृष्णा के प्रत्यय से उपादान, उपादान के प्रत्यय से भव, भव के प्रत्यय से जाति (जन्म), जाति के प्रत्यय से जरा, मरण, शोक, परिदेव, दुःख, दौर्मनस्य, उपायास उत्पन्न होते हैं। यह दुःखसमुदय का अनुलोमात्मक ज्ञान है। इसी प्रकार दुःख निरोध का भी ज्ञान होना चाहिए। प्रत्ययों की संख्या २४ बतायी गई है—हेतु, आल्य्म्बन, अधिपति, अनन्तर, समानन्तर, सहजात, आहार, इन्द्रिय, ध्यान, मार्ग, सम्प्रयुक्त, विप्रयुक्त, अस्ति, नास्ति, विगत और अविगत। प्रतीत्यसमुत्पाद बौद्धधर्म का कर्म सिद्धान्त है। उसका सम्यग्ज्ञान होने पर निर्वाण सद्य:प्राप्त हो जाता है।

## (ढ) विषस्सना त्र्यौर सत्तविसुद्धि

विसुद्धिमग्ग के अनुसार चित्त और ज्ञान की परम विशुद्धि निर्वाण-प्राप्ति का मूल कारण है। रथविनीतसुत्त (मज्ज्ञिम निकाय) में निम्न सात प्रकार की परिशुद्धियाँ निर्दिष्ट हैं जिनके पालने से 'अनुपादा परिनिर्वाण' की प्राप्ति होती है—सीलविसुद्धि, चित्तविसुद्धि, दिट्टिविसुद्धि, कांसावितरणविसुद्धि, मग्गामग्गवाणदस्सनविसुद्धि, पटिपदाञाणदस्सनविसुद्धि, और ञाणदस्सनविसुद्धि । विपस्सना की प्राप्ति के लिए काय, मन और विचारों की पवित्रता अपेक्षित है । यह पवित्रता उक्त विशुद्धियों के पालने से सहजता पूर्वक उपलब्ध हो जाती है ।

१. शीलविशुद्धि---पातिमोक्ख, आहार आदि की विशुद्धि ।

२. चित्तविर्गुद्धि—चार रूप और चार अरूप ध्यानों की प्राप्ति से उत्पन्न विशुद्धि ।

३. टष्टिविगुद्धि—नाम-रूप के यथार्थ स्वभाव को देखना। शमथ या विपश्यना मार्गी को नैवसंज्ञायतन छोड़कर शेष रूपावचर, अरूपावचर ध्यानों में से किसी एक से उठकर वितर्क आदि ध्यान के अङ्ग और उनसे सम्प्रयुक्त धर्मों को लक्षण कृत्य आदि से भली प्रकार जानना चाहिए। यह सत्त्व नहीं, नामरूप मात्र है। सत्त्व की कल्पना मात्र व्यवहार के लिए होती है—-

> यथापि अंग सम्भारा होति सद्दो रथो इति । एवं खन्धेसु सन्तेसु होति मत्तो ति सम्मुति ॥

४. कांखावितरणविशुद्धि--सन्देह दुर करना। साधक नाम-रूप के हेतू-प्रत्यय पर विचार कर हर सन्देह दूर करने का प्रयत्न करता है । रूप-कायः हेत-प्रत्यय पर चिन्तन करता है । शरीर की अशुचिता पर विचार कर कर्मो के स्वरूप का परिभावन करता है। कर्म चार प्रकार के हैं—-दृष्टधर्मवेदनीय, उपपद्यवेदनीय, अपदापयवेदनीय और अहोसि कर्म । एक अन्य प्रकार से भी विभाजन मिलता है---यद्गरुक, यद्बहल, यदासन्न और कृतत्वतात् कर्मं। जनक, उपस्तम्भक, उपपीडक और उपघातक, कर्म के ये चार भेद भी वर्णित हैं। बौद्धधर्म के अनुसार मृत्यु के अन्तिम क्षण में जैसा कर्म-भाव रहेगा उसी के अनुसार आगामी जन्म में फल मिलेगा। " जैनसिद्धान्त में भी ऐसा ही कहा गया है । बौद्धधर्म में कहा है---कर्म का कर्ता नहीं है और न विपाक को भोगने वाला दस्सन) है । " जैनधर्म में भी लगभग यही कहा है कि सप्ततत्त्वों को भलीभाँति पहचानना सम्यग्दर्शन है-तत्त्वार्थ श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् । कांक्षावितरणविशुद्धिवान् व्यक्ति को अतीत, वर्त्तमान, भविष्यत के धर्म, च्यूति और प्रतिसन्धि के अनुसार विदित होते हैं। वह उसकी ज्ञानवती-प्रज्ञा होती है। सभी विचिकित्सायें और मिथ्याद्दष्ठियां दूर हो जाती हैं। इसी को धर्मस्थितिज्ञान, यथाभूतज्ञान अथवा सम्यग्दर्शन कहते हैं।

१. विसुद्धिमग्ग-परिच्छेद, १६

रूपसक्षक और अरूपसक्षक के अनुसार संस्कारों पर त्रिलक्षण का आरोपण करके विपश्यना की जाती है। यह रूपसक्षक में विपश्यना आदाननिक्षेपण, वयवृद्ध अस्तगमन, ग्राहारमय, ऋतुमय, कर्मज, चित्तज, और धर्मता इन सात आकारों से करणीय होती है। और अरूपसक्षक में कलाप, यमक, क्षणिक, दृष्टि उद्घाटन, मान सम्रद्घाटन और निकन्ति परियादान से करणीय होती है।

इस प्रकार अभ्यस्त कर्मस्थान वाला योगी अठारह महाविपश्यनाओं को प्राप्त करता हुआ विरोधी धर्मों का परित्याग करता है। अनित्य, दु:ख, अनात्म, निर्वेद, विराग, निरोध, प्रीतिनि:सर्ग, क्षय, व्यय, विपरिणाम, अनिमित्त, अप्रणिहित, शून्यता, अधिप्रज्ञा, यथाभूतज्ञानदर्शन, आदीनव, प्रतिसंख्या, और विवर्त की अनुपश्यना, ये अठारह महाविपश्यना हैं। इन महाविपश्यनाओं में अनित्यानुपश्यना आदि के विरोधी नित्य संज्ञा आदि के प्रहाण से शुद्ध ज्ञान वाला योगी उदय-व्यय का अनुपश्यनात्मक ज्ञान प्राप्त करता है।

अनुपरुयनात्मक ज्ञान-प्राप्ति के बाद विपश्यक योगी को विपश्यना के दस उपक्लेश उत्पन्न होते हैं—अवभास, ज्ञान, प्रीति, प्रश्नब्धि, सुख, अधिमोक्ष, प्रग्रह, उपस्थान, उपेक्षा, और निकन्ति । इन दस उपक्लेशों से परिचित होकर योगी धर्म के औद्धत्य में कुशल होता है और विक्षिप्त नहीं होता । उस स्थिति में वह उपक्लेश की जटा को काटकर अवभास आदि धर्म मार्ग नहीं, किन्तु उपक्लेश

 कम्मस्स कारको नत्थि विपाकस्स च वेदको । सुद्धधम्मा पवत्तन्ति, एवेतं सम्मदस्सनं ।। विसुद्धिमग्ग, वही,
 तत्त्वार्थं सुत्र, १–१ (३००) प्रतिग्रस्य जिल्लग्राचान मध्ये है गेमे मार्ग्य

<sup>2</sup>से रहित वीथि में प्रतिपन्न विपश्यनाज्ञान मार्ग है, ऐसे मार्ग और अमार्ग का -निरूपण करता है ।

**६. प्रतिपदाज्ञानदर्शनविशुद्धि** उपवलेश से रहित, विधि में लगे हुए विपश्यना वाले उदय-व्यय, भङ्ग, भयतोपस्थान, आदीनव, निर्वेद, मुञ्चितुकम्यता, प्रतिसंख्या और संस्कारोपेक्षा, इन आठ ज्ञानों का जानकार योगी को अवश्य होना चाहिए। इनके अतिरिक्त सत्य का अनुलोमात्मक नवां ज्ञान भी उसे होना चाहिए। यह ज्ञान होने पर योगी अनिमिक्त, अप्रणिहित और शून्यता इन तीन विमोक्षसुख को प्राप्त करता है।

७. ज्ञानदर्शनविशुद्धि — स्रोतापत्ति, सकदागामी, अनागामी और अर्हत, इन चार मार्गों का ज्ञान ज्ञानदर्शन विशुद्धि है। इसके लिए बोधिपक्षिकधर्मों का परिपूर्ण होना, उत्थान और बल का समायोग, प्रहातव्यधर्म और उनका प्रहाण ( संयोजन, क्लेश, मिथ्यात्व, लोकधर्म, मात्सर्य, विपर्यास, ग्रन्थ, अगति, आश्रव, ओघ, योग, नीवरण, परामर्श, उपादान, अनुशय, मल, अकुशल कर्मपथ, अकुशल चित्तोत्पाद), तथा परिज्ञा आदि कृत्य की परिपूर्ण जानकारी होनी चाहिए।

विपश्यना प्राप्त योगी के सात सोपान हैं—अद्वाविमुक्त, कायसाक्षी, उभतोभागविमुक्त, धर्मानुसार ही, दृष्टि प्राप्त और प्रज्ञाविमुक्त । उनका विभाजन -संस्कारोपेक्षा ज्ञान पर आधारित है ।

# (ग) पूर्ण ज्ञान की प्राप्ति

सप्त विशुद्धियों की प्राप्ति से योगी का ज्ञान विशुद्ध हो जाता है और उसके -समस्त आश्रवों का क्षय हो जाता है। विपश्यना का यही परिपाक है। चतुर्थ ध्यान की प्राप्ति हो जाने पर साधक ऋद्धिविध, दिव्यक्षोत्र, चेतोपर्यज्ञान, पूर्वनिवासानुस्मृतिज्ञान, तथा सत्त्वों की च्युति-उत्पत्तिज्ञान का अनुभव करता है।

ऋ डिप्राप्ति—विसुढिमग्ग में दस ऋ डियों का उल्लेख है—अधिष्ठान, विकुर्वण, मनोमय, ज्ञानविस्कार, समाधिविस्कार, आर्य, कर्मविपाकज, पुण्य, विद्यामय, और सम्यग्प्रयोग। पटिसम्भिदामग्ग में भी इनका वर्णन आया है। छन्द, वीर्य, चित्त और मीमांसा, ये ऋ डि के चार पाद विशारदता की प्राप्ति की दिशा म योगी को आगे बढ़ाते हैं। आलस्य, औढल्य, राग, द्वोष, निश्रय, प्रतिवन्ध, कामराग, क्लेश आदि सोलह कारणों में चित्त प्रकम्पित हो जाता है। अत: ऐसे कारणों को दूर रखना चाहिए और उनपर विजय प्राप्त करना चाहिए।

त्रिपिटक, अट्ठकथाओं तथा विसुद्धिमग्ग आदि ग्रन्थों में विभिन्न ऋदियों का दर्णन किया गया है—–एक से अनेक होना, प्रगट और अन्तर्ध्यान होना, दीवाल, 'प्राकार, गृह, विहार, पर्वत आदि के पार जाना, पृथ्वी में गोता लगाना, जल पर चलना, आकाश से जाना, चन्द्र सूर्य का स्पर्श करना, ब्रह्मलोकगमन, दूर को पास करना, बहुत को थोड़ा करना, थोड़े को बहुत करना, प्रभृति । इनमें कुछ विकुर्वण और कुछ मनोमय ऋदियाँ हैं ।

अभिज्ञाप्राप्ति — अभिज्ञा की प्राप्त ज्ञान की पूर्णता का प्रतीक माना जाता है। दीधनिकाय में खड् अभिज्ञाओं का वर्णन मिलता है। त्रिपिटक में विविध प्रसंगों पर इनका विविध रूप से निर्देश हुआ है। विशेष रूप से अभिज्ञा की वहाँ दो सूचियाँ मिलती हैं। प्रथम को प्रज्ञा कहा है जो समाधि से सम्बन्धित है। वे ४ हैं जिनका ऊपर उल्लेख किया गया है। ये बोधिसल्वों और साधारण ऋषियों द्वारा भी प्राप्य हैं। दूसरी विषय सूची में षड्अभिज्ञायें हैं। जो विपश्यना से सम्बन्धित हैं उनकी प्राप्ति आश्रवक्षयजन्य है। इसे अर्हत् साधना भी कहा है। इन अभिज्ञाओं को साक्षात्कार (सच्छिकातब्ब) किया जाता है। प्रथमा ऋदिः अथवा अभिज्ञा ऋदिविध का वर्णन ऊपर किया जा चुका है। इनके अतिरिक्त २. दिब्बसोतधातु, ३. चेतोपरिञ्जाण, और ४. पुब्बेनिवासानु-स्सतित्राण हैं। चतुर्थ ज्ञान के अन्तर्गत संवर्त और विवर्त का परिज्ञान भी सम्मिलित है। संवर्तकल्प में प्रलय और बुद्धक्षेत्रों का ज्ञान तथा विवर्तकल्प में सृष्टि का ज्ञान अन्तर्भूत है। पञ्चम अभिज्ञा सल्वों की च्युति और उत्पत्ति का ज्ञान (सत्तानं चुतूपपातवाण) है। इसमें यथाकर्भोगज्ञान और अनागतवंशज्ञान गर्भित है।

#### (त) समापत्ति और निर्वाख

विपय्यना की प्राप्ति और अभिज्ञा की उपलब्धि के उपरान्त योगी समापत्ति सुख का अधिकारी होता है। ध्यान समापत्ति, फल्समापत्ति, एवं निरोध समापत्ति के बाद योगी निर्वाण प्राप्त करता है। शरीर के रहने पर वह सोपधिशेष और शरीर नष्ट हो जाने पर निरूपधिशेष कहा जाता है।

निर्वाण (पालि निव्वान) भौतिक इच्छाओं की समाप्ति का सूचक है। यह निर्वाण का निषेधात्मक रूप है। उसका विधेयात्मक रूप मोक्स, निरोध, सन्त, सच्च, सिव, अमत, झूव सरण, परायण, अकन्त, खेम, केवल, पद, पणीत, अच्चुत, मुत्ति, विम्रुत्ति, सन्ति, विमुद्धि, निब्बुति आदि शब्दों में ब्यक्त होता है।

निर्वाण की प्राप्ति योगी को चरम उपलब्धि है और समस्त क्लेशों का उपशमन उसका साष्य है । साधनायें उसके साधन हैं ।

स्थविरखादी योग साधना का यह रूप हीनयान सम्प्रदाय में भी हीनाधिक रूप से प्रचलित रहा है। सिद्धान्तों और साधनाओं के विकास में स्थविरवाद के अतिरिक्त हीनयान के अन्य सम्प्रदायों में विकास के सोपान दृष्टव्य हैं। उनकी चरम परिणति महायानी साधना में दिखाई देती है।

#### ( ३०२ )

# **२. महायानो साधना**

स्थविरवादी (हीनयानी) साधना में साधक आत्मकेन्द्रित रहता है पर स्महायानी साधना इस सीमा को स्वीकार नहीं करती। उसमें तो साधक बहुमुखी व्यक्तित्व सम्पन्न और लोकपरायण हो जाता है। बौद्ध साधना का यह आध्यात्मिक क्रान्तिकारी दर्शन नि:सन्देह आकर्षक, सुखदायक और अनुभूतिजनक था। उसकी लोकप्रियता का प्रधान कारण भी यही है।

महायानी विचारधारा के साथ ही उसकी साधना का उदय हुआ। यह समय ई० पू० की लगभग तृतीय शताब्दी निश्चित किया जा सकता है। अष्टसाहस्त्रिका प्रज्ञापरमिता महायानी साधना का सम्भवत: आद्यग्रन्थ होगा। उसके बाद तो महावस्तु, दिव्यावदान, अवदानशतक, बोधिचर्यावतार, शिक्षा-समुच्चय आदि अनेक महत्वपूर्ण ग्रन्थों का सृजन हुआ। विज्ञानवाद और शून्यवाद नाम की दो शाखाओं में उसका विभाजन किया गया। इन दोनों शाखाओं में नागार्जुन, आर्यदेव मैत्रेयनाथ, असंग, वसुबन्धु, दिङ्नाग, धर्मकीर्ति, अर्चट और शान्तरक्षित प्रधान हैं।

महायानी साधना के प्रमुखतः तीन भेद हैं—बोधिचित्त के द्वारा पारमिताओं की प्राप्ति, दशभूमियां तथा त्रिकायवाद । महायानी साधना को बोधिसत्त्वसाधना भी कहा गया हे ।

बोधिसत्व -- साधना में बोधिसत्त्व समस्त विश्व का परोपकार और परित्राण करने का प्रणिधान करता है। यह प्रणिधान उसे अचित्तता अथवा परार्थंचित्तता की स्थिति में लाकर खड़ा कर देता है। अचित्तता के अन्तर्गत महाकरुणा और महाप्रज्ञा का समन्वित रूप विद्यमान रहता है। बुद्धत्त्व की प्राप्ति का यह आधार स्तम्भ है। अचित्तता का सामान्यत: अर्थ पदार्थ के अस्तित्व को अस्वीकार करना अथवा उसे शून्य मानना है या यही शून्यतामयी दृष्टि महायान को विशेषता है। उपायकौशल तथा पुण्पसंभार और ज्ञानसंभार से से इस दृष्टि में अधिक विशुद्धि आती है। पुण्यसंभार की प्राप्ति कुशलकर्मों की विधेयता तथा अकुशल कमों की निशेधता अथवा प्रहाणता पर निर्भर है। दढ़ अध्यवसाय और दृढ़ आशय इसके लिए अपेक्षित हैं। ज्ञानसंभार की उपलब्धि असंगता, नि स्वभावता एवं न रात्म्य चिन्तन पर अधारित है। प्रज्ञापारमिता - ज्ञानसंभार है और दान, शील, क्षान्ति, वीर्य एवं ध्यान पारमितायें प्रथ्य संभार को सीमा में आती हैं। दोनों संभारों की प्राप्ति होने के उपरान्त कलेशावरण और ज्ञीयावरण का क्षय हो जाता है और फलत: शेष पारमितायें — उपाय, प्रणिधान, बल और ज्ञानपूर्ण हो जाती हैं। स्थविरवादी परम्परा में क्लेशावरण की प्रहीणता चरमोत्कर्ष की प्राप्ति मानी जाती है, परन्तु फिर भी बाह्य जगत् के प्रति नैरान्म्य भावना पूर्णत: जाग्रत नहीं हो पाती। यह कर्म पुद्गल नौरान्म्य और धर्म नैरान्म्य की भावना द्वारा सम्पन्न हो जाता है। पारमिताओं की साधना इसी भावनाप्राप्ति का साधन है।

दस पारमिताओं की साधना के साथ दश भूमियों की व्यवस्था की गई हैं। ये दस भूमियां हैं — प्रमुदिता, विमला, प्रभाकारी, अचिष्मती, सुदुर्जया, अभिमुखी, दूरंगमा, अचला, साधुमती और धर्ममेधा । प्रमुदिता भूमिमें साधक को परार्थवृत्ति में प्रसन्नता होती है और वह दश प्रकार के प्रणिधान, निष्ठायें और निपुषायें प्राप्त करता है। विमला भूमि में साधक ऋजुता, मृदुला, कर्मण्यता, दम, शम, कल्याण, अनाशक्ति, अनपेक्षता, उदारता और आशय नामक दश चित्ताशयों को पाता है। प्रभाकरो भूमि विविध ऋदिओं और अभिज्ञौओं की उत्पादिका है। इसमें चार ब्रह्मविहारों का क्षेत्र विस्तृत हो जाता है। अचिष्मती में सेंतीस बोधिपाक्षिक धर्मी का परिपालन किया जाता है । सुदूर्जया भूमि चित्त की विश्वद्ध स्थिति का नाम है। इसमें आर्यसत्यों का बोध एवं महाकरुणा तथा ? शून्यतामयी दृष्टि का विकास होता है । अभिमुखी भूमि में साधक दश प्रकार की समतायें प्राप्त करता है – अनिमित्त, अलक्षण, अनुत्पाद, अजात, विविक्त, आदिविद्युद्धि, निष्प्रपञ्च, अनाव्यूहानिव्यू ह, प्रतिबिम्ब निर्माण और भावाभाव-त्वयसमता । इन समताओं को प्राप्त करने से प्रतीत्य सम्रत्पाद स्पष्ट हो जाता है और शुन्यता विमोक्षमुख नामक समाधि प्राप्त हो जाती है । दूरंगमा भूमि में साधक एक विशेष स्थिति तक पहुंच जाता है जहां उसके समस्त कर्म अपरिचित अर्थ सिद्धि के लिए उपायकौशल का उपभोग करते हैं। अचला भूमि में संसारी प्राणियों के दु:खों की परिसमाप्ति करने का पुन: प्रणिधान किया जाता है । इस भूमि की यह विशेषता है कि साधक अपनी भूमि से च्युत नहीं होता तथा दशवल ओर चार वैशारद्यों की प्राप्ति करता है। साधुमती भूमि में कुशल, अकुशल तथा अव्याकृत धर्मों का साक्षात्कार, चार प्रतिसंविदों की प्राप्ति, धर्मों की स्वलक्षणता का ज्ञान एवं अप्रमेय बुद्धों की देशना को श्रवण करने का अवसर साधक को मिल जाता है। अन्तिम भूमि धर्ममेधा है। यहां तक पहुँचते-पहुंचते साधक पुण्य और ज्ञान संभार की प्राप्ति, महाकरुणा की पूर्णता सर्वज्ञता और समाधियों को अधिगत कर लेता है । इस स्थिति में प्रादुभू त 'महारत्नराज' नामक पद्म पर बोधिसत्व आसीन होता है। विविध दिशाओं और क्षेत्रों से

समागत बोधिसत्व उसके परिमण्डल में बैठ जाते हैं। उसके कायों से उत्थित महारस्मियों से साधक बोधिसत्त्व का अभिषेक होता है। तदनन्तर वह महाज्ञान से परिपूर्ण होकर धर्मचक्रवर्ती बन जाता है और संसारियों का उद्धार करना प्रारम्भ कर देता है। उक्त भूमियों में क्रमश: दान, शील, क्षान्ति, वीर्थ, ध्यान, प्रज्ञा, उपाय कौशल, प्रणिधान, बल और ज्ञान पार्रमितायें प्रधान रहती हैं। इन भूमियों को जैन परिभाषा में गुणस्थान कहा जा सकता है।

महायानी साधक का तृतीय रूप है, त्रिकायवाद । बुढत्त्व प्राप्ति के बाद बुद्ध अवेणिक आदि धर्मों से परिमण्डित हो जाते हैं और संसारियों के उदार करने का कार्य बुद्धकाय के माध्यम से प्रारम्भ कर देते हैं । बुद्धकाय अचित्तता एवं शून्यता धर्मों का एकाकार रूप है । कायभेद से उसके तीन भेद हैं— स्वभावकाय, सम्भोगकाय, और निर्माणकाय । स्वभावकाय बुद्धकी विशुद्धकाय का पर्यायार्थक है । जान की सत्ता को स्वभावकाय से पृथक् मानकर काय के चतुर्थ भेद का भी उल्लेख मिलता है । इस भेद को ज्ञान धर्मकाय कहा गया है । इसका फल है – मार्गज्ञती, सर्वज्ञता और सर्वाकारज्ञता की प्राप्ति । स्वभावकाय और ज्ञानधर्मकायके संयुक्तरूप को ही धर्मकाय की संज्ञा दी गई है । सम्भोगकाय के माध्यम से बुद्ध विभिन्न क्षेत्रों में देशना देते हैं, अतः उनकी संख्या अनन्तानन्त भी हो सकती है । निर्माणकाय के द्वारा इहलोक में जन्म लिया जाता है । बुद्ध इन त्रिकायों द्वारा परमार्थकार्य करते हैं –

> करोति येन चित्राणि हितानि जगत: समम्। आभवान् सोऽनुपच्छिन्न: कायो नैर्माणिको म्रुने: ॥२

#### तन्त्रिक साधना---

साधारणतः तान्त्रिक साधना के बीज त्रिपिटककालीन बौद्धधर्म में मिलने लगते हैं पर उसका व्यवस्थित रूप ईसा पूर्व लगभग द्वितीय शताब्दी से उपलब्ध होने लगता है । गुह्यसमाज आदि तन्त्रों का अस्तित्व इसका प्रमाण हैं । सुचन्द्र, इन्द्रभूमि, राहुलभद्र, मैत्रेयनाथ, नागार्जुन, आर्यदेव आदि अचार्यों की परम्परा बौद्ध तान्त्विक साधना से जुड़ी हुई है । श्रीधान्यकूट, श्रीपर्वतः, श्रीमलयपर्वत आदि इसी साधना से सम्बद्ध हैं ।

- २. Japani Buddism Essays in Zen Buddhism आदि ग्रन्थ।

तन्त्र साधना का प्रमुख लक्ष्य दैवी शक्तियों को वश में करके बुद्धत्व प्राप्ति करना है । इसमें प्राय: किसी शक्ति विशेष की उपासना की जाती है और उसे अत्यन्त गोपनीय रखा जाता है । इससे अल्गैकिक सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं । आटानाटीयसुत्त में इस प्रकार के अल्गैकिक प्रदर्शन दिखाई देते हैं । वैसे मूल बौद्धधर्म में मन्त्र, जप अथवा प्रतिष्ठा का कोई भी उल्लेख नहीं है पर वहाँ बुद्ध की चार ऋद्धियाँ अवश्य बताई गई हैं । छन्द (इच्छा ), वीर्य (प्रयत्न ), चित्त (विचार) तथा वीमंसा (परीक्षा)। इसके अतिरिक्त प्राण एवं चित्त के साधन भी बताये गये हैं । इन्हीं भावनाओं एवं विकसित अवस्थाओं को यहां विभिन्न नाम दे दिये गये हैं । उनमें तन्त्रयान, वष्ठयान, मन्त्रयान, सहजयान प्रमुख हैं ।

तान्त्रिक साधना के अनुसार दुष्कर और तीव्रतप की साधना करनेवाला सिदि नहीं पाता। सिद्धि वही पाता है जो यथेष्ठ कामोपभोगों के साथ साधना भी करे। यही उसका योग है। साधना की दृष्टि से तन्त्रों के चार भेद हैं - क्रिया, चर्चा, योग और अनुत्तर योग। क्रियातन्त्र कर्मं प्रधान साधना है। इसमें धारणी तन्त्रों का समावेश हो जाता है। यहाँ बाह्य शारीरिक क्रियाओं का विशेष महत्त्व है। चर्चातन्त्र समाधि से सम्बधित है। वैरोचन अभिसम्बोधि नामक ग्रन्थ में इस साधना का विस्तृत वणन उपलब्ध होता है। सनैमित्तक एवं अनैमित्तिक योग इसके विशिष्ट प्रकार हैं। योगतन्त्र में महामुद्रा, धर्ममुद्रा, समयमुद्रा और कर्ममुद्रा योग अधिक प्रचलित हैं। अनुत्तरतन्त्र वज्यसत्त्वसमाधि का दूसरा नाम है। साधना की दृष्टि से इसके दो भेद हैं – मातृतन्त्र और पितृतत्र । इन तन्त्रों की विधियों में प्रधान हैं - विशुद्धयोग, धर्मयोग, मन्त्रियोग और संस्थानयोग। इनको वज्ययोग भी कहा जाता है।

#### तिब्बत और चीन में प्रचलित बौद्ध साधना

बौद्ध तान्त्रिक साधना भारत के बाहर अधिक लोकप्रिय हुई। तिब्बत, चीन और जापान ऐसे देख हैं जिनमें महायानी साधना का विकास अधिक हुआ है। तिब्बत में ईसा की सप्तम शताब्दी में सम्राट् स्त्रोड चन गम्पो के राज्यकाल में बौद्धधर्म का प्रवेश हुआ। थोनमी सम्भोट आदि अनेक तरुण

| १. | दुष्करे निंय <b>म</b> स्ती | ब्रै: रे | सेव्यमानो न  | सि <b>द्ध य</b> यति |                    |     |
|----|----------------------------|----------|--------------|---------------------|--------------------|-----|
|    | -                          | सर्वक    | ामोपभोगेस्तु | सेवयंश्चाशु         | सिद्धचति ।         |     |
|    | सर्वंकामोपभोगैश्च          | रे       | व्यमानै      | र्यथेच्छत:          |                    |     |
|    |                            | अनेन     | । सहुयोगे    | ान रुघु             | बुद्धत्त्वयोगत: ।। |     |
|    |                            |          | . –          |                     | गुह्यसमाज, पृ०     | २७, |

तिब्बत से भारत आये और आचार्य विमलमित्र आदि अनेक विद्वान भारत से तिब्बत पहुँचे । यहीं से तिब्बत में भाषा, लिपि, धर्म और साधना का प्रचार प्रारम्भ होता है । सम्राट् स्त्रोङचन स्वयं प्रथम धर्मज्ञ और तन्त्रज्ञ थे । उन्हीं के काल में 'मणिकाब्रम' नामक तिब्बती साधना का ग्रन्थ लिखा गया ।

तिब्बती साधना की दो प्रणालियाँ हैं पारमितानय और तान्त्रिकनय । पारमितानय में करुणा और प्रज्ञा का आधार होता है तथा तान्त्रिकनय में महाकरुणा का ही आधार होता है । इन साधनाओं से तिब्बती साधकों का पुख्य उद्देश्य वज्वपद प्राप्त करना बताया गया है । कुछ और भी साधनाएँ हैं । महामुद्रायोग, हठयोग, पञ्चाङ्गयोग, षष्ठयोग, सहजयोग, उत्पत्ति-क्रमयोग, प्रत्याहारयोग आदि । लोकेश्वर, अक्षोभ्य, कालचक, लामाई नलजोर आदि नाम की साधनाएँ भी प्रचलित हैं ।

#### जापान में प्रचलित बौद्ध साधना

सामान्यतः ऐसा प्रतीत होता है कि ईसा की सप्तम शताब्दी में ही बौद्धधर्मं जापान में सम्भवतः कोरिया से पहुँचा। वहां सम्राट् शोतोकु ने उसे अशोक के समान संरक्षण श्रदान किया। कालान्तर में जापान में बौद्धधर्मं का पर्याप्त विकास हुआ और फल्रतः ग्यारट् सम्प्रदाय खड़े हो गये—कुश (अभि-धार्मिक) और जोजित्सु (अभिधार्मिक) थेरवादाश्रयी हैं तथा सनरान (शून्यतावादी) होस्सो (आदर्शवादी), केगोन (प्रत्येक बुद्धानुसारी), तेण्डई (श्रत्येक बुद्धानुसारी), जेन (प्रत्येक बुद्धानुसारी), जोड़ो (सुखावती व्यूहानुसारी), शिशु ( सुखावतीव्यूहानुसारी और निचिरेन ( सद्धर्मपुण्डरीकानुसारी)। इन में शिगोन, जेन और निचिरेन सम्प्रदाय साधना की दृष्टि से विशेष महत्वपूर्ण है। ये सभी साधनायें भारत में प्रचलित बौद्ध साधना के समानान्तर अथवा किञ्चित् विकसित रूपान्तर लिये हुए हैं। र

बौद्ध योगसाधना के उक्त समग्ररूप<sup>३</sup> को देखने से यह स्पष्ट है कि वह मूल बौद्धधर्म की भित्ति पर प्रस्थापित एक योग प्रक्रिया है। उसका विकसित रूप तत्तद्देशीय संस्कृति और सभ्यता के तत्वों पर आधारित रहा है। भारतीय बौद्धेतर संस्कृतियों में स्वीकृत योगसाधना से भी बौद्धयोग साधना का आदान-प्रदान हुआ है। इसकी परिधि और विश्लेषण अभी शेष है। इस दृष्टि से पातिमोक्ख की सभी परम्पराओं का विशेष अध्ययन अपेक्षित है।

३. बौद्ध साधना का विकास, पृ. २३-७३

१. तिब्बजन योग, बुद्धिज्म इन तिब्बते आदि ग्रन्थ देखिये ।

R. Japani Buddism Essays in Zen Buddhism

|                                 | पाराजिक     | संघाटिशेष | अनियत | नि सगिक | पाचि   | <u>प्रतिहे</u> | តាំខុប   | अधिकरण       | -             |
|---------------------------------|-------------|-----------|-------|---------|--------|----------------|----------|--------------|---------------|
|                                 | Н           | II        | III   | IV      | 2      | IV             |          | VIII         | <b>9</b><br>6 |
| सर्वातिवादिन्                   | <b>&gt;</b> | €~<br>€~  | 3     | 5       | ୍ଷ     | <b>&gt;</b> 0  | e 2 2    | 9            | 553           |
| संस्कृत                         | 5           | 5         | 2     | 2       | "      | 2              | "        | "            | 555           |
| विनय निदान सूत्र                | 5           | "         | 5     | 2       | "      | 2              | 2        | £            | 636           |
| <del>ध</del> र्वास्तिवाद विनय   | 2           | "         | "     | "       | "      | "              | ୭୦ ୪     | "            | ৯৮১           |
| सर्वास्तिवाद विनय विभाष।        | T »,        | "         | 5     | 5       | 6      | "              | 83       | 6            | 388           |
| मूल सर्वास्तिवादिन् और व्यास्था | याख्या "    | 2         | "     | "       | "      | ĥ              | 23       | *            | 285           |
| तिब्बतन                         | "           | "         | *     | "       | 2      | "              | 202      | £            | 245           |
| महाव्युत्पत्ति                  | "           | "         | "     | "       | 2      | 2              | १०१      | ĩ            | 244           |
| धमंगुप्त और टीका                | 2           | 2         | "     | 2       | "      | "              | \$ \$ 0  | 6            | ٠X۶           |
| महीशासक और व्यास्था             | ŝ           | "         | "     | . "     | ଚ<br>ଅ | "              | 003      | "            | 325           |
| कारयपीय                         | 2           | 2         | 2     | 5       | 0<br>स | "              | w<br>W   | 5            | 386           |
| उपासि परिपृच्छा                 | 5           |           | (૪)   | ,<br>,  | દર     | 5              | с<br>Э   | ( <b>၈</b> ) | (૬૨૪)         |
| सूत्र                           |             |           | :     | -       |        |                | :        | :            | 282           |
| પાંહિ                           | £           | "         | r     | "       | *      | 2              | א<br>פא  | ໑            | ୭୪୪           |
| <b>म</b> हासांघिक               | "           | "         | "     | 2       | "      |                | •وں<br>س | "            | 285           |

रचना काल --- प्रातिमोक्ष के इन नियमों की संख्या से यह स्पष्ट है कि सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय में भिक्षु नियमों की संख्या सर्वाधिक थी--२६३ और महीसांधिकों में सबसे कम थी--२१८। बुद्ध के समय में इनमें से कितने नियम प्रचलित थे, कहना कठिन है। इनके सन्दर्भ में सुत्तविभंग में जो कथायें दी गई हैं वे प्राय: कल्पनात्मक मानी गई हैं। पर उनमें तथ्यांश तो अवध्य होना चाहिए। पालि प्रातिमोक्ष से सम्बद्ध घटनाओं ने ही पातिमोक्ख का निर्माण किया है। अत: इसकी रचना में एक नहीं, अनेक भिक्षुओं का हाथ है। अशोक के समय तक पातिमोक्ख स्थिर हो चुका होगा क्योंकि भाब्रू शिलालेख में जिन सात ग्रन्थों का उल्लेख है, उनमें घिनय समुकस का प्रथम स्थान है। इसका सम्बन्ध पातिमोक्ख से ही होना चाहिए। अत: पातिमोक्ख की रचना की ठपरी सीमा १०० ई. पू. और निचली सीमा २५० ई. पू. मानी जा सकती है।

पातिमोक्ख का उद्भव और विकास—-पातिमोक्स का उद्भव परम्परानुसार विपस्सी से माना जा सकता है। उनके कथन को ही आगे के बुद्धों ने दुहराया है। पञ्च्लत्ति कथा में पूछा गया है कि विपर्ता आदि तथागतों के समक्ष ब्रह्मचर्य चिरकाल तक क्यों नहीं ठहरा? भगवान बुद्ध ने इसका उत्तर दिया कि उन लोगों ने श्रावकों को किस्तार से उपदेश दिया, संक्षेप से महीं। अत: तथागतों के अन्तर्धान हो जाने पर वह सब विस्मृत हो जाता था। प्रातिमोक्ष भी नहीं बताया जाता था। तब सारिपुत्त ने भगवान से संक्षेप में शिक्षापदों एवं प्रातिमोक्ष सूत्रों को बताने का आग्रह किया। प्रस्तुत पालि पातिमोक्ख उसी परम्परा पर आधारित है। वैसे इसका प्रादुर्भाव विपस्सी की निम्न गाथाओं में खोजा जा सकता है।

> खन्ति परमं तपो तितिक्खा निब्बानं परमं वरन्ति बुद्धा । सब्ता पापस्स अकरणं कुसलस्स उपसंपदा । सचित्त परियोदपनं एतं बुद्धान सासनं ।।

पातिमोक्ख का विकास संगीतियों के माध्यम से हुआ है। भाषा और संस्कृति की विभिन्नता भी इसमें एक बड़ा कारण रहा होगा। इसी सन्दर्भ में स्वर्ण आदि रखने के १० नियमों की कहानी भी जुड़ी है। रजत और स्वर्ष का विधान यश ने संगीति में उठाया था जो मान्य कर लिया गया था। यह नि:सगिक-पात्यन्तिक का १८ वां नियम है। महासांधिकों के शेष ६ नियमों का कोई विशेष परिचय नहीं मिलता। सम्भव है वे ६ नियम उत्तरकालीन रहे हों।

१. महावग्ग, ( रोमन ), भाग २, ३. २.

द्वितीय संगीति में महादेव के सिद्धान्त भी इसी प्रकार के विघटन के कारण बने । अत: लगता है, आचार की अपेक्षा विचार वैभिन्न्य संघभेद का मूल कारण रहा होगा । लोकोत्तरवाद, सर्वास्तिवाद, विज्ञानवाद, आदि सम्प्रदायों का प्रादुर्भाव भी विचारों की विविधता की प्रष्ठभूमि में ही हुआ है ।

पातिमोक्स का ग्रंकल्ठन क्रमिक रूप से नहीं हुआ बल्कि अपराधों को गम्भीरता के आधार पर हुआ है। सबसे बड़ा अपराध पाराजिक है जिसके कारण भिक्षु संघ से निष्कासित कर दिया जाता है। इसी प्रकार उससे कम गम्भीर अपराध क्रमश: संघादिशेष, अनियत, नि:सर्गिक-पात्यन्तिक, प्रातिदेशनीय, शैक्ष और अधिकरणशमथ। पर यह निष्कर्ष भी सही नहीं क्योंकि अनियत, शैक्ष और अधिकरणशमथ। पर यह निष्कर्ष भी सही नहीं क्योंकि अनियत, शैक्ष और अधिकरणशमथ नियम परिस्थितियों आदि पर निर्भर करते हैं। शायद यही कारण है कि अन्य सम्प्रदायों में पातिमोक्ख के नियमों का यही कम नहीं रखा गया।

वर्ग विभाजन—पातिमोक्ख के नियमों को वर्गों में भी विभाजित कर दिया गया है । भिक्खु पातिमोक्ख का वर्ग विभाजन इस प्रकार है । पाराजिक, संघादिशेष और अनियत में कोई वर्ग नहीं । निस्सग्गिय–पाचित्तिय में ३ वर्ग हैं—

१. चीवरवग्ग (१०), २. कोसियवग्ग (१०), और ३. पत्तवग्ग (१०)। पाचित्तिय में ६ वर्ग हैं--१. मुसावादवग्ग (१०), २. भूतगामवग्ग (१०), ३. भिक्खुनोवादवग्ग (१०), ४. भोजनवग्ग (१०), ५. अचेलकवग्ग (१०), ६. सुरापानवग्ग (१०), ७. सप्पाणकवग्ग (१०), ८. सहधम्मिकवग्ग (१२), और ६. रत्तनवग्ग (१०)। पाटिदेसनीय में कोई वर्ग नहीं। सेखिय में ७ वर्ग हैं---१. परिमंडलवग्ग (१०), २. उज्जग्धिकवग्ग (१०), ३. खम्भकवग्ग (१०), ४. सक्कच्चवग्ग (१०), ५. कबलवग्ग (१०), ६. सुरुसुरुवग्ग (१०), और ७. पादुकावग्ग (१४)। अधिकरणसमथ में कोई वर्ग नहीं।

भिक्खुनी पातिमोक्ख---में पाराजिक और संघादिशेष में वर्ग विभाजन नहीं है। निस्सगिय-पाचित्तिय में ३ वर्ग हैं---१. पत्तवग्ग (१०), २. चीवरवग्ग (१०), और जातरूपवग्ग (१०)। पाचित्तिय में १६ वर्ग हैं---१. ल्रमुनवग्ग (१०), २. रत्तन्धकारवग्ग (१०), ३. नग्गवग्ग (१०), ४. तुवट्ठवग्ग (१०), ४. चित्तागारवग्ग (१०), ६. आरामवग्ग (१०), ७. गान्भिनीवग्ग (१०), ८. कुमारिभूतवग्ग (१२), ६. छत्तवग्ग (१२), १०. मुसावादवग्ग (१०), ११. भूतगामवग्ग (१०), १२. भोजनवग्ग (१०), १३. चरित्तवग्ग (१०), १४. जोतिवग्ग (६), १४. दिट्ठिवग्ग (११), और १६. धम्मिकवग्ग (१०) । इन दोनों प्रातिमोक्षगत नियमों के तुल्लात्मक अध्ययन से यह स्पष्ट है कि भिधुओं और भिधुणियों के नियमों के विधानकम में एकरूपता अथवा समान कम नहीं रखा गया है। मूलसर्वास्तिवाद सम्प्रदाय में यह विभाजन अधिक वैज्ञानिक है। अन्य सम्प्रदायों में भी क्रमवैभिन्न्य है। यह ठीक भी है, क्योंकि उत्तरकाल में हर सम्प्रदाय के अपने-अपने केन्द्र बन चुके थे। जैसे सर्वास्तिवाद कश्मीर में, महासांधिक पाटल्पित्र में, स्थविरवाद राजनृह में। विशेष रूप से शैक्ष धर्म्मों में विभिन्नता आना स्वाभाविक थी। इसका कारण था, जैसा ऊपर कह दिया गया है, उस समय स्थविर नियमों के अर्थों में और परम्पराओं में परिवर्तन कर रहे थे। भाषा और संस्कृति की विविधता भी इसमें कारण थी। विनीतदेव (८ वीं शती) ने लिखा है कि सर्वास्तिवादी संस्कृत महासांधिक प्राकृत, सम्मितीय अपभ्रंश और स्थविरवादी सम्प्रदाय पैशाची का उपयोग किया करते थे। शैक्षधर्म कभी भी नियतसंख्यक नहीं रहे। उनमें यथासमय लोकव्यवहार की दृष्टि से परिवर्धन होता रहा है। सामान्यत: भिक्षुशीलनिर्देश से प्रातिमोक्ष का विकास मानने पर उपोसथ आदि का विकासक्रम भी संगत बन जाता है।

अन्य विनय नियमों का प्रभाव—–बौद्ध विनय पर जैन और वैदिक विनय का पर्याप्त प्रभाव रहा है । प्रातिपक्ष विनयपाठ जीवन की शुद्धि के लिए किया जाता था । इसके लिए भिक्षु–भिक्षुणी को संघ के समक्ष जाना आवश्यक था पर कुछ ऐसे भी उद्धरण मिल्ले हैं जहाँ अपवित्र अथवा पापकृतं भिक्षु को संघ में इस निमित्त प्रवेश नहीं दिया गया । जैनविनय में प्रायश्चित आदि की विधि इस सन्दर्भ में स्मरणीय है ।

पंचशील बौद्धों में बहुत प्रचलित है। पर वह केवल उसी की सम्पत्ति नहीं। जैन और वैदिक सम्प्रदाय में भी लगभग उसी प्रकार के आचार का विधान है। जैनधर्म के पाँचव्रत तो बिलकुल वैसे ही हैं—-अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह। बुद्ध बहुत भी पूर्व उनका विधान जैन धर्म में हो चुका था। दर्वावास का विधान जैन भिक्षुओं में स्वीकृत विधान के आधार पर हुआ ही था। खान-पान आदि सम्बन्धी विधान भी इसी प्रकार हैं जो जैन विनय से भावित रहे हैं। संघ विधान भी मिलता-जुलता सा है। इसका विशेष अध्ययन आगे प्रस्तुत किया जायगा।

१. महापदान सुत्त, ३-२८

२. देखिए लेखक का प्रबन्ध-Jainisn in Buddhist Literature.

#### (\* ३११°)

# बौद्ध बिनय सम्बन्धी श्राचीन साहित्य

बौद्ध विनय (पातिमोक्ख ) पर पालि, संस्कृत आदि प्राचीन भाषाओं में बहुत साहित्य लिखा गया है । उसका किञ्चित् विवरण निम्न प्रकार है—

स्थविरवाद ( पालि ) विनयपिटक—सं० Oldenberg, ५ भाग, P. T S., लन्दन आदि १८७६-१८७३ । अंग्रेजी में अनुवादित-I. B. Homer, ६ भाग, P. T. S., १९३८-५२। नागरी संस्करण-सं० भिक्षु जगदीश कश्यप, १९५६, हिन्दी अनू. राहुल सांकृत्यायन, सर्वास्तिवादी विनय पिटक-(संस्कृत) प्रातिमोक्ष, सं॰ Finot, JA., १९१३, Waldschmidt भिधुप्रातिमोक्ष, Lei; zig, १९२६, Rosen ( विनयविभंग ), Berlin, १९४६, Hartel (विनयवस्तु: कर्मवाचना), Berlin, १९४६, Ridding, (विनयवस्तु, भिक्षुणी कर्मवाचना), JA. १९३८, Rouren ने विनयोत्तरग्रन्य की उपालिपरिपृच्छा को भी सम्मिलित किया है । सर्वास्तिवादिन्--( चीनी ) T. १४३४, T. १४३६, T. १४३७ और T. १४४१। मूलसर्वास्तिवादिन-( संस्कृत )---प्रातिमोक्षसूत्र---सं० वनर्जी, **I. H.** Q. १९४३, विनयविभंग---सं॰ Rosen; विनयवस्तु--सं॰ दत्त ( गिलगिट मेन्सक्रप्ट्स ), कलकत्ता, १९४२-४. चतुष्परिषत्सूत्र--सं० Tucci । तिब्बतन्--Rockhili द्वारा The life of the Buddha में अनूदित । चीनी-T. १९४२-४१, और १४५४–५, धर्मगुप्तक (संस्कृत)––Ritsuzo no kenkyu में कुछ भाग Hirakawa द्वारा उल्लिखित। चीनी--- T. १४२८-३१। महीसांसक ( चीनी ) T. १४२१-४ । काइयपीय ( हैमवत, चीनी, केवल विनयमात्रिका ) T. १४६३, महासांधिक ( चीनी ) T. १४२५-७, सारिपुत्रपरिष्टच्छा, T. १४६५ । लोकोत्तरवादिन्---( संस्कृत )---प्रातिमोक्षसूत्र---सं० Pa-chow और मिश्र, इलाहाबाद, १९४६. महावस्तु—सं० Senart, पेरिस, १८८२-९७ । अनु. Jones P.T.S. १९४९-४६ (तीन भाग) । टीकायें-अठ्ठकथा-समन्तपासादिका ( ब्रद्धघोष ), सं०--- Takakusu आदि, ७ भाग, P. T. S. १९२४-४७. भुमिका भाग का अनुवादन Jayawickrama ने Inception of Discipline के नाम से किया है, P. T. S. १९६२। टीका--पोराण (वजिरबुद्ध ) सं॰ Rangoon, १९४९-२१. नया संस्करण, १९६१ छट्रसंगायन । सारत्थदीपनी (सारिपूत्त), ४ भाग, १९०२–

T. का तात्पर्य है Taisho. ( Hobogirin, इन्डेक्स ) संस्करण, महायान त्रिपिटक भी देखिए।

१४. दैवरकिखत्त और मैधंकर द्वारा अपूर्व टीका, कोलम्बो, १९१४-१९३३। विमतिविनोदनी ( काश्यप )--सं० Rangoon, २ भाग, १९१३, धम्माधर-तिस्स द्वारा १ भाग, कोलम्बो १९३४। अट्ठयोजना (नानकित्ति), Bangkot १९२७-८। विनयत्थमञ्जूसा (बुद्धनाग), सं० एकनायक, कोलम्बो, १९१२।

खुद्कसिक्खा ( धर्मश्री ), सं॰ Muller J. P. T. S. १८८३ । पोराण ( धर्मश्री )---अप्रकाशित । नव ( संघरक्खित ), अप्रकाशित । सुमंगल्ण्प्सादनी ( वचिस्सार ), अप्रकाशित । मूलसिक्खा ( धर्मश्री ), सं॰ Muller, J. P. T. S. १८८३ पोराण ( विमलसार ), अप्रकाशित । अभिनव ( वचिस्सार ), अप्रकाशित, विनयविनिच्छय ( बुद्धदत्त ), सं॰ बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त )---सं॰ बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त )---सं॰ बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त )---सं॰ बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त )---सं॰ बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त )---सं॰ बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त )---सं॰ बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त )---सं॰ बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त ), सं० बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त ), सं० बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ और उत्तर विनिच्छय ( बुद्धदत्त ), सं० बुद्धदत्त, P. T. S. १९२५ ( विनीत्त्य ), अप्रकाशित । विनयस्ति ( साम्रिपत्त्त ), अप्रकाशित । विनय संपुट्टानदीपनी ( सद्धम्मजोतिपाल्ठ ), अप्रकाशित । पातिमोक्खविसोधनी ( सद्धम्म-जोतिपाल्ठ ) अप्रकाशित । विनयविभंगपदव्याख्यान ( विनीतदेव ) तिब्बततन । विनयवस्तुटीका ( कल्याणमित्र ), तिब्बतन । विनयसंग्रह ( विशेषमित्र ), आमेगोरकारिका ( शाक्यसुभ ) आदि टीकायें प्रातिमोक्षसूत्र पर तिब्बती भाषा में उपलब्ध हैं । समन्तपासादिका ( बुद्धघोष ), सारत्यदीपनी, निदान कथा आदि ग्रन्थ भी प्रसिद्ध हैं । विनयसूत्र ( गुणप्रभ ) विनयसूत्रटीका ( धर्ममिश्र ) आदि महायानी विनय के ग्रन्थ हैं ।

ये सभी विनय ग्रन्थ मूलत: पालि विनयपिटक के अन्तर्गत पातिमोक्ख पर आधारित हैं । उत्तरकालीन सम्प्रदायों का विनय स्वभावत: उत्तरकालीन साहित्य में प्रतिबिम्बित होगा ही । उपयुक्त विनय साहित्य में भी बौद्ध सम्प्रदाय के लगभग सभी प्रदुख सम्प्रदायों का आचार विधान उल्लिखित है । सांस्कृतिक वातावरण की पृष्ठभूमि में उनकी उत्पत्ति और विकास हुआ है । इस दृष्टि से पातिमोक्ख (प्रातिमोक्षसूत्र) विशेष महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ कहा जा सकता है । प्रस्तत संस्करण—

# **पटिवर्त े** ८ अहिंसा के प्राचीन सन्दर्भ

अहिंसा श्रमण-संस्कृति की आधारशिला है। उसका प्रत्येक सिद्धान्त अहिंसा-त्मक भावना से अनुप्राणित है। मैंत्री, प्रमोद, कारुण्य, और माध्यस्थ भावों का अनुवर्तन, समता और अपरिग्रह का अनुचिन्तन, नय और अनेकान्त का अनुग्रहण तथा संयम और सच्चरित्र का अनुसाधन अहिंसा के प्रधान स्तम्भ हैं। श्रम्मण-संस्कृति का समूचा साहित्य अहिंसा की साधना से आपूर है। उसकी पुनीत प्रष्ठभूमि अहिंसा से अनुरंजित है।

अहिसा और धर्म—अहिसा और धर्म ये दोनों शब्द पर्यायार्थक कहे जा सकते हैं। वे परस्पर सम्मिल्ति और अवलम्बित हैं। धर्म का स्वरूप विविध आचार्यों ने विविध प्रकार से किया है। शायद इसीलिये किसी विवेचक ने उसकी भिन्नता को स्वीकारते हुए उसे रहस्यमय बताया और महापुरुष द्वारा अपनाये गये मार्ग को ही धर्म माना।

> श्रुतिर्विभिन्नाः स्मृतिर्विभिन्नाः नैको मुनिर्यस्य वचः प्रमाणम् । धर्मस्य तत्त्वं निहितं गुहायां महाजनो येन गतः स पन्था ॥

धर्म तत्त्व विवादग्रस्त भले ही बना रहे पर उसकी सभी व्याख्याएँ अहिंसा एवं सर्वधर्मसमभाव के आसपास मड़राती हैं। ऋग्वेद में अहिंसा, सत्य, अस्तेय, शौच और इन्द्रियनिग्रह के सामासिक रूप को धर्म कहा है।<sup>9</sup>

> धर्मे रत: सत्पुरुषै: समेतास्तेजस्विनो दानगुणप्रधाना: । अहिंसा वीतमऌाश्च लोके भवन्ति पूज्या: पुनय: प्रघाना: ।।<sup>२</sup>

धर्म और सत्य की एकाकारता भी आचार्यों ने प्रर्दाशत की है । ''यो वै स धर्म:, सत्यं वै तत्'' ( मनुस्मृति १-४-१४ ) ''सत्याद्धर्मो दमश्चैव सर्वे सर्वे सत्ये

१. अहिंसा सत्यमस्तेयं शौचमिन्द्रियनिग्रह: । एतत् सामासिको धर्मं चातुर्वण्येंऽत्रवीन्धुनि: । यन्नूनमस्या गति मित्रस्य यामां पथा अस्य प्रियस्य शर्मण्यहिंसानस्य सश्चिरे ।। ऋग्वेद ५-६४-३.

२. बाल्मीकि रामायण ३६-१०६.

प्रतिष्ठितम्'' ( महाभारत, शान्तिपर्व ) आदि जैसे कथन इस एकाकारता के ही पोषक हैं। भगवान, महावीर और बुद्ध ने धर्म को और अधिक सार्वभौमिक बनाया। महावीर ने धर्म को सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, और सम्यक्चारित्र, इन तीनों तत्त्वों का समन्वित रूप माना है<sup>1</sup> और इसी को संसार को पवित्र करने वाला बताया है।<sup>2</sup> दान, सत्य, तप, शौच, कारुण्य आदि मानवीय गुण व्यक्ति और समाज के सम्बन्ध सुदृढ़ करने में सहायक सिद्ध होते हैं।<sup>3</sup> भशोक का सातवां स्तम्भ-लेख भी इस दृष्टि से महत्वपूर्ण है, जहाँ उसने दया, दान, सत्य, शौच, मार्दव, साधन आदि गुणों की प्राप्ति के साधन निर्दिष्ट किये हैं। ये साधन मुख्यती: धर्मनियम और धर्ममनन ( धम्मनिज्झति ) हैं। 'अभिहिंसाभूतानां, अनारम्भप्राणानां' का उद्घोष यहाँ किया गया है। आचार्य उमास्वामी ने भी ''उत्तमक्षमामाद्दवार्जवसत्यशौचसंयमतपत्यागाकिञ्चन्यक्रद्वाचर्याणि धर्म:''<sup>8</sup> लिखकर इसी उदार कथन का समर्थन किया है।

भगवान बुद्ध ने 'धम्मचक्कपवत्तन' कर विश्व नियम (Universal truth) को स्पष्ट किया है। भिक्षुओं को 'धम्मदायाद' का आदेश दिया है और इसके निमित्त सम्पत्ति, अंग, जीवन आदि सब कुछ छोड़ देने का निर्देश दिया है।

> धनं चजे अंगवरस्य हेतु अंगं चजे जीवितं रक्खमाणि । अंगं धनं जीवितचापि सब्बं चजे नरो धम्ममनुस्सरन्तो ॥<sup>×</sup>

धर्म के इस प्रकार के सम्बन्ध से ही सभी सम्पर्क उत्तरदायित्वपूर्ण तथा. स्नेहमय बने रहते हैं। अन्यथा पिता पुत्र का और पुत्र पिता का वधक हो जाता है। सभी सामाजिक नियमों को सुब्यवस्थित बनाये रखने के लिये धर्म (अन्त:करणप्रसूत मानवता) का आश्रय नितान्त आवश्यक है। सामाजिकता की स्वीक्टति का भी यह आश्रयस्थल है।

- १. सद्दष्टिज्ञानवृत्तानि धर्मं धर्मेश्वरा विदु:--रत्नकरण्ड, समन्तभद्र
- २. पवित्री क्रियते थेन येनैवोद्धियते जगत् । नमस्तस्मै दयाद्राय धर्मकल्पाङ्घ्रियाय वै ।। वही.
- ३. नित्यं दानं तथा दार्क्ष्यंमार्जनं चैत्र नित्यदा । उत्साहोऽयानहंकार: परमं सौहृदं क्षमा ॥ सत्यं दान तप: शौचं कारुण्यं वागनिष्ठुरा । मित्रेषु चानभिद्रोह: सर्वतिष्वभवत् प्रभौ ॥ महा० शान्तिपर्व
- ४. तत्वार्थसूत्र, १-६

४. जातकट्ठकथा, विसुद्धिमग्ग, सीलनिद्देस में उद्धृत ।

#### ( \$ ? 2 -)

धर्म की उक्त व्याख्या के साथ ही उसका एक सार्वजनिक रूप भी उपलब्ध होता है, जिसमें वस्तु (पदार्थ) के स्वभाव पर गम्भीरता से विचार एबं चिंतन किया गया है। धर्म का यह सार्वजनिक रूप है।

> धम्मो वत्थुसहाओ खमादि भावो दसविहो धम्मो । रयणत्तयं च धम्मो जीवाणं रक्खयं धम्मो ॥

इस परिभाषा में घर्म की चार विशेषताएँ प्रस्तुत की गई हैं--- १. वस्तु स्वभाव धर्म है, २. क्षमादिक दस गुण धर्म है, ३. सम्यन्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यग्चारित्र रूप रत्नत्रय का पालन धर्म है, और ४. जीवों का सरक्षण धर्म है। वस्तु का स्वभाव अपरिवर्तनीय रहता है। जल का शीतत्व व अग्नि का उष्णत्व कभी बदला नहीं जा सकता। जितने समय के लिए उसमें विकार भाव आता है, वह किसी वाह्य वस्तु के संसर्ग का परिणाम है। इसी प्रकार मनुष्य का स्वभाव मनुष्यता है। अहिंसक होना है। उसमें हिंसा के भाव जाग्रत होना राग, मोह, द्वेष, लोभ आदि परिणामों का विकार है जो आत्मा का मूल रूप नहीं है। आत्मा का मूल रूप तो है समभाव होना व स्वरूप में रमण करना (चारित्तं)। यही मोह-क्षोभ से विरहित आत्मा का परिणाम है।

> चारित्तं खलु धम्मो धम्मो जो सो समो त्ति णिढिट्ठो । मोहक्खोहविहीणो परिणामो अप्पणो हू समो ॥ चरणं हवइ सधम्मो धम्मो सी हयइ अप्पसमभावो । सो रागदोसरहिओ जीवस्स अणण्ण परिणामो ॥<sup>२</sup>

> > मोक्खपाहुड, गा, १०

बुद्ध ने भी 'सब्बे धम्मा अनिच्चा' कहकर धर्म का अर्थ पदार्थ छिया है। "'ये धम्मो हेतुप्पभवो'' में घर्म का अर्थ स्वभाव, अवस्था, गुण, कर्तव्य, विचार आदि किया गया है। बौद्धधर्म में धर्म को त्रिरत्नों में परिगणित किया है। बाद में बुद्ध और उनके धर्म में तादात्म्य स्थापित किया गया—''यो धम्मं पस्सति सो मम पस्सति, यो मम पस्सति सो धम्मं पस्सति।'' महायान सम्प्रदाय में धर्मकाय की स्थापना कर बुद्ध और धर्म को और भी अधिक एकाकार कर दिया गया। आचार्य बुद्धघोष ने धर्म के चार अर्थ किये हैं---१. परिणत्ति या सिद्धान्त, २. हेतु ३. गुण और ४. निस्सत्त-निज्जीवता (विसुद्धिमग्ग)।

इस प्रकार धर्म वस्तुत: आत्मा का एक स्पन्दन है जिसमें कारुण्य, सहानूभूति, सहिष्णुता, परोपकार वृत्ति आदि जैसे गुण विद्यमान रहते हैं। वह किसी जाति

१. कत्तिगेयाणुवेक्खा, गाथा ४७६.

२. प्रवचनसार १-७. तुलनार्थ देखिये ।

या सम्प्रदाय से सम्बद्ध नहीं । उसका स्वरूप तो सार्वजनिक, सार्वभौमिक और लोकमाङ्गलिक है । व्यक्ति समाज व राष्ट्र का अभ्युत्थान ऐसे ही धर्म की परिसीमा में सम्भव है ।

अहिंसा का स्वरूप—धर्म और अहिंसा में शब्दभेद है, गुणभेद नहीं। धर्म अहिंसा है और अहिंसा धर्म है। क्षेत्र उसका व्यापक है। अहिंसा एक निषेघार्थक शब्द है। यह अधिक संभव है कि वह विधिपरक हिंसा के अनन्तर प्रयुक्त हुआ होगा। इसलिए संयम, तप, दया, आदि जैसे मानवीय शब्दों का प्रयोग पूर्वतर रहा होगा। क्योंकि विधेयावस्था के बाद ही निषेधावस्था का उदय होता है।

हिंसा का मूल कारण है प्रमाद अथवा कषाय । इसी के वशीभूत होकर जीव के मन, वचन, काय में क्रोधादि एवं रागादि भाव प्रकट होते हैं, जिनसे स्वयं के शुद्धोपयोग रूप भावप्राणों का हनन होता है । कषायादिक की तीव्रता के फलस्वरूप उसके आत्मघात रूप द्रव्य प्राणों का भी हनन संभव है । इसके अतिरिक्त दूसरे को मर्मान्तक वेदनादान अथवा परद्रव्यव्यपरोपण भी इन्हीं भावों का कारण है । इस प्रकार हिसा के चार भेद हो जाते हैं ।—स्वभाव-हिंसा, स्वद्रव्यहिंसा, परभावहिंसा और परद्रव्यहिंसा । आचार्य उमास्वामी इसी को संक्षेप में 'प्रमत्तयोगात्प्राणव्यरोपणं हिंसा' कहते हैं इसल्विये भिक्षुओं को कैसे चलना फिरना चाहिये, कैसे बोलना चाहिए, इस प्रश्न का उत्तर दिया गया है कि उसे बलपूर्वक-अप्रमत्त होकर उठना बैठना चाहिए, यत्नपूर्वक भोजन-भाषण करना चाहिए ।

> कहं चरे ? कहं चिट्ठे ? कहमासे कहं सए ? कथं मुझन्तो भासन्तो ? पावं कम्मं न बंधई ? जयं चरे जयं चिट्ठे जयमासे जयं सए । जयं मुझन्तो भासन्तो पावं कम्मं न बँधई ॥<sup>3</sup>

- यत्खलु कषाययोगात प्राणानां द्रव्यभावरूपाणाम् ।
   व्यपरोपणस्य करणं सुनिश्चिता भवति सा हिसा ।। पुरूषार्थं सिद्ध्युपाय, ४३
- तत्त्वार्थं सूत्र, ७.९, तुल्लार्थं देखिये हिंसायामविरमणं हिंसा परिणमनमपि भवति हिंसा । तस्मात्प्रमत्तयोगे प्राणव्यपरोपणं नित्यम् ।। पुरूषार्थसिद्ध् युपाय, ४८
- ३. दशवैकालिक ४.७-८

गीता में इस प्रक्त की भाषा है।

स्थितप्रज्ञस्य का भाषा, समाधिस्थस्य केशव ।

स्थितधी: कि प्रभाषेत् किमासीत् ब्रजेत् किम् ॥२४४॥

इतिवृत्तक (१२) में इस प्रश्न का उत्तर दशवैकालिक से मिलता-जुलता दिखाई देता है––

> यतं चरे यतं तिट्ठे यतं अच्छे यतं सये । यतं सम्मिज्जये भिक्खू यतमेनं पसादए ॥

हिंसा का प्रमुख कारण रागादिक भाव है। <sup>9</sup> उनके दूर हो जाने पर स्वभावत: अहिंसा भाव जाग्रत हो जाता है। दूसरे शब्दों में समस्त प्राणियों के प्रति संयम भाव ही अहिंसा है— ''अहिंसा निउणं दिट्ठा सव्वभूयेसु संजमो।''<sup>२</sup> जगत् का हर प्राणी अधिकाधिक सुख प्राप्ति के साधन जुटाता है। उसे मरने की आकांक्षा नहीं होती।<sup>3</sup> उसके ये सुख प्राप्ति के साधन अहिंसा व संयम की पृष्ठभूमि में जुटाये जाने चाहिये। व्यक्ति, समाज व राष्ट्र के अम्युत्थान के लिए यह आवश्यक है कि वे परस्पर एकात्मक कल्याण मार्ग से आबद्ध रहें। उसमें सौहाद, आत्मोत्थान, स्थायी शान्ति, सुख और समृद्धि के पवित्र साधनों का जपयोग होता रहे। यही यथार्थ में उत्कृष्ट मंगल है।

> धम्मो मंगल्प्रुक्किट्ठं अहिंसा संजमो तवो । देवावितं नमंसंति जस्स धम्म सया मणो ॥<sup>४</sup>

अहिंसा के एक देश का पालन गृहस्थ वर्ग करता है और सर्व देश का पालन मुनि वर्ग करता है । उसी को जैन शास्त्रीय परिभाषा में क्रमश: अणुव्रत और महाव्रत कहा गया है । सकलचारित्र और विकलचारित्र इसी के पर्यायाधिक शब्द है । गृहस्थ वर्ग संकल्पी, आरम्भी, उद्योगी और विरोधी रूप स्थूल हिंसा का त्यागी नहीं रहता जबकि मुनिवर्ग सूक्ष्म और स्थूल, दोनों प्रकार की हिंसा से दूर रहता है ।

मन, वचन और काय से संयमी व्यक्ति स्व-पर का रक्षक तथा मानवीय गुणों का आगार होता है । शील्ठ-संयमादि गुणों से आपूर व्यक्ति ही सत्पुरुष

- अप्रादुर्भाव: खलु रागादीनां भवत्यहिंसेति । तेषामेवोत्पत्ति: हिंसेति जिनागमस्य संक्षेप: ।। पुरूषार्थं; ४४
- २. दशवैकालिक, ६.८
- ३. वही, ६.१०, संयुत्तनिकाय, १.३.८
- ४. वही, १.१, देखिए, धम्मपद, १९.६

#### ( 386 )

है। जिसका चित्त मलीन व पापों से दूषित रहता है वह अहिंसा का पुजारी कभी नहीं हो सकता। जिस प्रकार घिसना, छेदना, तपाना और ताड़वा इन चार उपायों से सुवर्ण की परीक्षा की जाती है उसी प्रकार श्रुत, शील, तप और दयारूप ग्रुणों के द्वारा धर्म एवं व्यक्ति की परीक्षा की जाती है।

> संजम्रु सीलु सउच्चु तवु जसु सूरि हि गुरू सोई। दाह छेदक सधायकम्रु उत्तमु कंचणु होई॥

जीवन का सर्वाङ्गीण विकास करना संयम का परम उद्देश्य रहता है। सूत्रकृतांग में इस उद्देश्य को एक रूपक के माध्यम से समझाने का प्रयत्न किया गया है। वहाँ बताया गया है कि जिस प्रकार कछुआ निर्भय स्थान पर निर्भीक होकर चल्ला-फिरता है किन्तु भय की आशंका होने पर शीघ्र ही अपने अंग-प्रत्यंग प्रच्छन्न कर लेता है और भय विम्रुक्त हो जाने पर पुन: अंग-प्रत्यंग फैलाकर चल्ला-फिरना प्रारम्भ कर देता है उसी प्रकार संबमी व्यक्ति अपने साधनामार्गं पर बड़ी सतर्कतापूर्वक चलता है। संयम की विराधना का भय उपस्थित हो जाने पर पंचेन्द्रियों व मन को आत्मज्ञान-अंतर में ही गोपन कर लेता है।<sup>3</sup>

बुद्ध ने सुत्तनिपात में प्राणिमात्र के प्रति प्रेम करने का उपदेश दिया है। उन्होंने कहा है कि शान्तपद (निर्वाण) के इच्छुक व्यक्ति के लिए यह आवश्यक है कि वह योग्य तथा अत्यन्त सरल वने। उसकी बात मृदु, सुन्दर और विनम्रता से भरपूर हो। वह सन्तोषी व इन्द्रियसंयमी हो। उसकी यह सप्रयत्न मावना रहे कि सभी प्राणी सुखी हों, सभी का कल्याण हो और सभी सुखपूर्वक रहें (सुखिनो वा खेमिनो होन्तु सब्बे सत्ता भवन्तु सुखितत्ता।<sup>3</sup> संयुत्तनिकाय में कहा है कि जो शरीर, मन और वचन से हिंसा नहीं करता और पर को नहीं सताता, वही अहिंसक है। ४ अस्तिक की यह परिभाषा बड़ी व्यापक व मानवता से आपूर है। हिंसामय यज्ञों का विरोध कर दान-पूण्य

- १. भावपाहुड़, गाथा १४३ की टीका
- जहा कुम्भे सअंगाइं सए देहे समाहरे । एवं पावाइं मेहावी अज्झप्पेण समाहरे ।। सू. १.८-१६
- ३. ये केचि पाणभूतत्थि तसा वा थावरा वा अनवसेसा । दीना वा ये महान्ता वा मज्झिमा रस्मकाणुकथूळा ।। दिट्ठा वा येव अदिट्ठा ये च दूरे वसन्ति अविदूरे । भूता वा संभवेसी वा सब्बे सत्ता भवन्ति सुखितत्ता ।। मेत्तसुत्त ४-५
- ४. आंह्सक सुत्त ।

#### ( 398 )

कर्म को ही सबसे बड़ा यज्ञ उन्होंने बताया।<sup>९</sup> अंगुत्तरनिकाय में यह कहा गया है कि व्यक्ति को तीन प्रकार की कुचिता प्राप्त करनी चाहिए।<sup>२</sup>

१. बरीर शुचिता--प्राणिहिंसा, चोरी, मिथ्याचार से विरति ।

२. वाणी शुचिता—मृषावाद, पैशून्य, कठोर वचन तथा व्यर्थं वचन से विरति ।

३. मानसिक शुचिता—कोध, लोभ, मिथ्यादृष्टि, आलस्य, औद्धत्य, **कौक्टत्य,** विचिकित्सा आदि से विरति ।

संयमी व्यक्ति सदैव इस बात का प्रयत्न करता है कि दूसरे के प्रति वह ऐसा व्यवहार करे जो स्वयं को अनुकूळ रहता हो ।<sup>3</sup> तदर्थं इसे मैत्री, प्रमोद, कारुण्य और माध्यस्थ्य भावना का पोषक होना चाहिए । सभी सुखी और निरोग रहें, किसी को किसी भी प्रकार का कष्ट न हो, ऐसा प्रयत्न करे ।

> सर्वेऽपि सुखिन: सन्तु सन्तु सर्वे निरामय: । सर्वे भद्राणि पश्यन्तु मा कश्चिद् दु:खमाप्नुयात् ।। मा कार्षीत् कोऽपि पापानि मा च भूत कोऽपि दु:खित: । मूच्यतां जगदप्येषा मतिर्मैंत्री निगद्यते ।।४

विशिष्ट ज्ञानी और तपस्वियों के शम, दम, धैर्य, गांभीय आदि गुणों में पक्षपात करना अर्थात् विनय, वन्दना, स्तुति आदि द्वारा आन्तरिक हर्षे व्यक्त करना प्रमोद भावना है।<sup>४</sup> इस भावना का मूल साधन विनय है। जिस प्रकार मूल के बिना स्कन्ध, शाखायें, प्रशाखायें, पत्ते, पुष्प, फल आदि नहीं हो सकते उसी प्रकार विनय के बिना धर्म व प्रमोद भावना में स्थैर्य नहीं रह सकता।<sup>६</sup> इसी प्रकार मज्झिमनिकाय में भी आर्य विनय का उपदेश दिया गया है।<sup>9</sup>

कारुण्य अहिंसा भावना का प्रधान केन्द्र है । उसके बिना अहिंसा जीवित नहीं रह सकती । समस्त प्राणियों पर अनुग्रह करना इसकी मूल भावना है ।

- १. चतुक्कनिपात, अंगूत्तर निकाय । २. तिकनिपात, अंगुत्तर निकाय ।
- ३. जं इच्छसि अप्पणत्तो जं च न इच्छति अप्पणत्तो ।
  - तं इच्छ परस्स वि मा वा एत्तियगं जिणसासणयं ।। वृहत्कल्पभाष्य
- ४. यशस्तिलकचम्पू, उत्तरार्ध।
- ५. अपास्तशेषदोषाणां वस्तुतत्त्वावलोकिनाम् । गुर्ग्रेषु पक्षपातो य: स: प्रमोद: प्रकीर्तित: ।। योगशास्त्र, ४.११.
- ६. एस धम्मस्स विणओ मूलं परमो से मुक्सो, दश्ववैकालिक, ३-७.
- ७. षोतन्त्रियसुत्त ।

हैयोपादेय ज्ञान से शून्य दीन पुरुषों पर, विविध सांसारिक दु:खों से पीड़ित पुरुषों पर, स्वयं के जीवन-याचक जीव-जन्तुओं पर, अपराधियों पर, अनाथ, बाल, वृद्ध, सेवक आदि पर तथा दु:ख-पीड़ित प्राणियों पर प्रतीकात्मक बुद्धि से उनके उद्धार की भावना ही कारुण्य भावना है। यह योगशास्त्र का कथन है। आयंदेव ने समासत: ऑहसा को ही धर्म स्वीकार किया है।<sup>9</sup>

माध्यस्थ्य भावना के पीछे तटस्थ बुद्धि निहित है। निःशंक होकर कूर कर्मकारियों पर, देव, धर्म व गुरु के निन्दकों पर तथा आत्मप्रशंसकों पर उपेक्षा भाव रखने को माध्यस्थ्य भावना कहा गया है।<sup>२</sup>

इसी को समभाव भी कहा है। समभावी व्यक्ति निर्मोही, निरहंकारी, निष्परिग्रही, त्रस-स्थावर जीवों का संरक्षक तथा लाभ-अलाभ में, सुख-दु:ख में, जीवन-मरण में, निन्दा-प्रशंसा में, मान-अपमान में विशुद्ध हृदय से समद्रष्टा होता है। समभावी व्यक्ति ही मर्यादाओं व नियमों का प्रतिष्ठापक होता है। होता है। समभावी व्यक्ति ही मर्यादाओं व नियमों का प्रतिष्ठापक होता है। बही उसकी समाचारिता है। बैद्ध दर्शन में मैत्री, करुणा, मुदिता और उपेक्षा इन चार भावनाओं को ब्रह्मबिहार कहा है। जैन दर्शन में वर्णित चार, भावनाओं और इन ब्रह्मबिहारों में कोई विशेष अन्तर नहीं।

जैन दर्शन ने पाँच महाव्रतों को स्वीकारा है—-अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मबिहार और अपरिग्रह । अन्य व्रतों का अन्तर्भाव इन्हीं पाँचों में किया जा सकता है । बौद्ध दर्शन में भी लगभग ऐसे ही व्रत स्वीकार किये गये हैं---प्राणातिपात वेरमण, अदिन्नादान वेरमण, कामेसु मिच्छाचार वेरमण, सुसावाद वेरमण, सुरामेरयमज्जप्पमादट्ठानादिवेरमण ।

श्रमण-संस्कृति की निगण्ठ (जैन), सक्क (बौद्ध) तावस, गेख्य और आजीव-ये ४ प्रधान शाखायें मानी जाती है। <sup>६</sup> इनमें से आज प्रथम दो शाखायें जीवित है। इन पाँच शाखाओं में जैनधर्म प्राचीनतम है, इसमें कोई सन्देह नहीं। पालि साहित्य उपलब्ध श्रमण साहित्य में प्राचीनतम साहित्य है। अत: अहिसा के प्राचीन सन्दर्भ उसमें दृष्टव्य हैं।

- १. धर्म: समासतोऽहिंसां वर्णयन्ति तथागत:, चतु:शतक, २९८ ।
- २. योगशास्त्र ४. १२१, ३. दशवै.४-१३,मूला.१२३, ४. मज्झिम २-४-६।
- ३. दशवैकालिक ४. १३ ४. मूलाचार, गाथा १२३.
- ४. सुभ सुत्तन्त, मज्झिमनिकाय २.४.६.
- १. मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यभावा: सत्त्वगुणाधिकविऌ्यमान विनयेष्, तत्त्वार्थसूत्र, ७-११।
- ६. ठाणांग, पृ० ९४९

सामञ्ज्ञफलसुत्त में पार्श्वनाथ के चातुर्याम संवर का उल्लेख है पर उसे निगण्ठनातपुत्त के नाम पर चार महाव्रत ये हैं :---

१. सव्ववारि वारितो, २. सव्ववारि युतो, ३. सव्ववारि घुतो, ४. सव्ववारि फुतो।

यह उल्लेख नि:सन्देह भ्रमपूर्ण है। सामञ्जफलसुत्त के विभिन्न रूप मिलते हैं। तिब्बती दुल्वा में निगण्ठ नातपुत्त के अनुसार कमों की निर्जरा कैसी होनी चाहिए इसका उल्लेख है, जब कि चीनी साहित्य के एक पाठ में (४१२-१३ A. D.) निगण्ठनातसुत्त अपने सर्वज्ञत्व को सिद्ध करने में लगे दिखाई देते हैं और दूसरे पाठ में (३८१-३६५ A. D.) उन्हें कर्म सिद्धान्त से सम्बद्ध बताया गया है।

वस्तुत: पार्श्वनाथ के चातुर्याम निम्न प्रकार से थे---

१. सर्वप्राणातिपाति विरति, २. सर्वमुषावाद विरति, ३. सर्वादसादान-विरति, ४. सर्ववहिद्धादान विरति ।<sup>१</sup>

यहाँ अन्तिम व्रत में मैथुन और परिग्रह, दोनों से विरत रहना सम्मिलित था। किन्तु शिथिलतावश उसे मात्र सम्पत्ति आदि से सम्बद्ध कर दिया गया। महावीर ने इस शिथिलता को दूर करने के लिए चतुर्थव्रत में से ब्रह्मचर्यव्रत पृथक् कर दिया और इस प्रकार पंच महाव्रतों का निर्देश किया जाने लगा।

पालि साहित्य इन पाँच महावतों से भी परिचित है। असिबन्धक पुत्त गामिनी ने बुद्ध को निगण्ठ नातपुत्त के अनुसार पापों को कर्माश्रय के रुप में बताया है। वहाँ कामेसु मिच्छाचार भी नियोजित है। इससे स्पष्ट है कि महावीर द्वारा किये गये परिवर्तन से पालि साहित्य अपरिचित नहीं। <sup>२</sup> अंगुत्तरनिकाय में भी लगभग ऐसा ही उल्लेख मिलता है।<sup>3</sup> यहाँ भी परिग्रह का उल्लेख नहीं। उसके स्थान पर सुरा, मद्य, मांस आदि का उल्लेख है।

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि पालि साहित्य पार्श्वनाथ और महावीर दोनों महापुरुषों की परम्पराओं से परिचित रहा है। बुद्ध ने भी इसे स्वीकारा है। उन्होंने अशुद्ध तपस्या को बताते हुए शुद्ध तपस्या का व्याख्यान किया और वास्तविक तपस्या में चार भावनाओं के परिपालन को प्रशंसनीय माना।<sup>४</sup>

अनेकान्तवाद----किसी पदार्थं अथवा व्यक्ति के विषय में छद्मस्थ जीव परिपूर्ण रूप से नहीं जान सकता। चिम्तक अपने-अपने इष्टिकोण से उसके विषय

- १. ठाणांग, पृ. ४.१. टीका । २. संयुत्त. (रो.) ४, पृ. ३१७ ।
- ३. अंगूत्तर. ( रोमन संस्करण ) भाग ३, पृ० २७६-७.

४. देखिये लेखक का प्रबन्ध-Jainism in Buddhist Literature.

में सोचते हैं। विचारों में भिन्नता होने पर विचार-संघर्ष जन्म लेता है जो अनेक नये संघर्षों का जन्मदाता सिद्ध होता है। इन्हीं संघर्षों को दूर करने के लिए स्याद्वाद (भाषागत) और अनेकान्तवाद (विचारगत) की प्रस्थापना की गई है। इसमें प्रत्येक दृष्टिकोण का समादर है। हठ और कदाग्रह इससे दूर है। पालि साहित्य में इसके बीज उपलब्ध होते हैं। सूत्रकृतांग में इसे 'विभज्यवाद' कहा गया है। बुद्ध ने भी चतुष्कोटिक प्रश्नों में एक बौली 'विभज्यवाद' कहा गया है। वुद्ध ने भी चतुष्कोटिक प्रश्नों में एक बौली 'विभज्यव्याकरणीय' की रखी है। यह स्याद्वाद और अनेकान्तवाद का पालन बहिंसा की साधना के लिए अत्यावश्यक है।

इन चारों भावनाओं को वहाँ चातुर्यामसंवर कहा गया है । उसके अनुसार तपस्वी प्राणातिपात, अदिन्नादान, मृषावाद तथा कामगुणों में मिथ्याचार के लिए इत, कारित व अनुमोदनपूर्वक दूर रहता है ।

सापेक्ष दृष्टि से विचारों को स्वीकारते हुए किसी का आदर करने पर संघर्ष स्वयमेव दूर हो जाता है । इस सिद्धान्त में संशयवाद को कोई स्थान नहीं । हर दृष्टि अपनी सीमा तक निश्चित है ।

अपरिग्रह और समाजवाद ----जैनधर्म की यह अन्यतम विशेषता है कि छसमें अपरिग्रह को व्रत के रूप में स्वीकार किया गया है। अपरिग्रह का तात्पर्यं है आवश्यकता से अधिक वस्तुओं का संग्रह न करना। पदार्थ विशेष में आसक्ति रखना परिग्रह है।<sup>४</sup> इच्छा, प्रार्थना, कामाभिलाषा, आकांक्षा, गृदि, मूच्र्छा ये सभी शब्द एकार्थक हैं।<sup>४</sup> किसी भी पदार्थ से ममत्व न रखे, यही अपरिग्रह है।<sup>६</sup> यहाँ दीन-दुःखी जीवों के प्रति कारुण्य जाग्रत करना और उनके प्रति कर्तव्य बोध कराना प्रुख्य उद्देश्य है। समाजवाद का भी यही सिद्धान्त है कि सम्पत्ति किसी एक व्यक्ति या वर्ग विशेष में केन्द्रित न होकर समान रूप से हर घटक में विभाजित हो। यह समाजवाद जैनाचार्यों ने २५०० वर्ष पहले लाने का प्रयत्न किया था। समन्तभद्र ने इसी को ''सर्वात्मवद

१. उदम्बरिक सीहनाद सुत्त, दीधनिकाय । विशेष देखिए, इस प्रकरण के लिए मेरा निबम्ध-The Rudiments of Anekantavada in

Barly Pali Literature-Nagpur UniversityJournal.

२. विभज्जवायं च वियागरेज्ज, १. ४. २२.

३. अंगुत्तर निकाय ( रोमन संस्करण ) भाग २. पृष्ठ ४६.

४. मूच्छी परिन्नह:-तत्वार्थसूत्र, ७. १७ । ४. तत्वा॰ ७.१२ भाष्य

६. दशवैकालिका ४.१४

तद्गुणमुख्यकल्पं सर्वोदयं तीर्थमिदं तवैव'' कहकर सर्वोदयवाद की स्थापना की थी। प्रारम्भिक बौद्धधर्म में भी यह अपरिग्रह और समाजवाद था।

भावप्राध्नान्य---श्रमण-संस्कृति में भावों की प्रधानता पर जोर दिया गया है। जिसके परिणाम हिंसात्मक हो गये हों वह हिंसा भले ही न कर सके पर पाप का भागी अवश्य होगा और जिसके हिंसा के भाव न हो किन्तु शरीर से किसी कारणवश्च हिंसा हो गई हो तो वह हिंसा के फल का भागी कदापि न होगा।

> अभिधायापि हि हिंसा हिसाफलभाजनं भवत्येकः । कृत्वाप्यपरो हिंसा हिंसाफलभाजनं न स्यात् ॥

मज्झिमनिकाय में निगण्ठनातपुत्त के सिद्धान्त 'दण्ड-दण्ड' पर आधारित बताते हैं। इसमें कायदण्ड (कायिक-हिंसा) सर्वाधिक पापोत्पादक है।<sup>२</sup> इस उद्धरण की व्याख्या यद्यपि वहाँ भ्रमोत्पादक है पर उसका वास्तविक तात्पर्य यही है कि भावपूर्वक शरीर से हिंसा करना घोर पाप का कारण है।

सारा संसार जीवों से आपूर है । कोई कितना भी अहिंसक हो, इन सूक्ष्म जीवों जी हिंसा से विरत नहीं हो सकता । इस स्थिति में भावों की प्रधानता ही हिंसक–अहिंसक की विभेदक–रेखा मानी जाती है ।

> विष्वग्जीवचितो लोके क्व चरन् कोप्य मोक्ष्यत् । भावैकसहनौ बन्धमोक्षौ चेन्न भविष्यताम् ॥<sup>3</sup>

भावों की प्रधानता को यदि स्वीकार न किया जाय तो एक ही व्यक्ति द्वारा कान्ता और दुहिता के साथ की गई चुम्बन-किया में कोई अन्तर नहीं होगा।<sup>४</sup> अत: हमारी सभी क्रियायें शुभ-अशुभ अथवा कुशल अकुशल कर्मों और भावों पर आधारित हैं।<sup>४</sup>

अहिंसा पर विचार करते समय एक और प्रश्न खड़ा होता है। वह यह कि संसार में युद्ध जब आवश्यक हो जाता है तो उस समय अहिंसा का साधक कौन-सा रूप अपनायेगा ? यदि युद्ध नहीं करता तो आत्मरक्षा और राष्ट्ररक्षा दोनों खतरे में हो जाती है और यदि युद्ध करता है तो अहिंसक कैंसा ? इस प्रश्न

१. पुरुषार्थ० ४१. २. मज्झिम० (रोमन संस्करण) भाग १, पृ० ३७२

३. मिलाइए—जले जन्तु: थले जन्तुराकारी जन्तुरेव च । जन्तुमालाकुले लोके कथं भिक्षुरहिंसक: ॥

४. अवगुद्धिर्मनुष्याणां विज्ञेया सर्वनर्भसु ।

अन्यया चुम्व्यते कान्ता भावेन दुहितान्यथा ॥ सुभाषितावळी; पृ, ४९३

४. पंचाच्यायी, ८१३.

का भी समाधान आचायों ने किया है और कहा है कि आत्मरका और राष्ट्ररक्षा करना हमारा पुनीत कर्तव्य है। चन्द्रगुप्त, चायुण्डराय, खारवेल आदि जैसे घुरन्धर जैन अधिपति योद्धाओं ने धत्रुओं के शताधिक बार दांत खट्टे किये है। जैन-बौद्ध साहित्य में जैन-बौद्ध राजाओं की युद्धकला पर बहुत कुछ लिखा मिलता है। बाद में उन्हीं राजाओं को वैराग्य लेते हुए भी प्रदर्शित किया गया है। अत: यह सिद्ध है कि रक्षणात्मक हिंसा पाप का कारण नहीं। ऐसी हिंसा को तो वीरता कहा गया है।

य: शस्त्रवृत्ति: समरे रिपु: स्याद् य: कण्टको वा निजमण्डऌस्य । तमैव अस्त्राणि नृपा: क्षिपन्ति न दीनकानीनकदाशयेषु ।। यशस्तिलकचम्पू

इस प्रकार श्रमण-संस्कृति की अहिंसा मानवता की आधार-शिला है। इस पर अनेक ग्रन्थ आचार्यों ने लिखे हैं। समूचा जैन और बौद्ध धर्म अहिंसा पर ही आधारित है। इनमें भी अहिंसा की जितनी अधिक गहराई तक जैनाचार्य पहुँचे हैं, उतने बौद्धाचार्य नहीं। जैनों ने मद्य, मांस, मघु, पंचीदम्बरफल, रात्रिभोजन आदि का भी पंच पापों के साथ-साथ त्याग करने का निर्देश दिया है, जबकि बौद्ध धर्म इतना अधिक सीमावद्ध नहीं। बौद्ध धर्म में मांस-भक्षण आदि की सीमायें काफी अधिक शिथिल कर दी गई, पर जैनधर्म में यह शिथिलता नहीं मिलती। जैनाचार्यों ने तो प्रत्येक व्रत की भावनाओं तथा उनके अतिचारों का भी सांगोपांग सुन्दर विवेचन किया है। वस्तुत: जैनाचार्यों ने अहिंसा को परम धर्म मानकर शेष धर्मी-व्रतों को उसी के प्रकार के रूप में स्वीकार किया है। इन मार्गों पर चलने से नि:सन्देह विव्वशान्ति स्थापित हो सकती है और अधिकांश विश्व समस्याओं का समाधान भी संभव है।

इस सन्दर्भ में यह आवश्यक है कि साधक धर्म को राजनीतिक हथकण्डा न बनाकर उसे आध्यात्मिक साधन का एक केन्द्रविन्दु माने। अहिंसा का सही साधक वह है जिसकी समूची साधना मानवता पर आधारित हो और मानवता के कल्याज के छिए उसका मूल्प्रूत उपयोग हो। एतदय खुला मस्तिष्क, विशाल दृष्टिकोण, समधर्म समभाव और सहिष्णुता अपेक्षित है। श्रमण-संस्कृति की मूल आत्मा ऐसे ही पुनीत मानयोय गुणों से सिव्ज्यित है और उसकी अहिंसा बन्दनीय तथा विश्व कल्याणकारी है।

१. अहिंसा परमो धम्मी, महव्यताणि एतस्सेव अत्यविसेसगाणि-अगस्त्य चूर्णि-दशवैकालिक: एक समीक्षात्मक अध्ययन में उद्घृत, १. ८३

# **पटिवर्त ∬ ९** अभिधर्म दर्शन

अभिधर्म दर्शन बौद्ध चिन्तन का प्रधान स्तम्भ है। कर्म उसका धरातल है। आचार और तत्त्वज्ञान उसकी समन्वित साधना से निर्मित एक प्रासाद है जिसकी मनोरम कलात्मक शिखरों में अभिधर्म, कोश, व्याकरण, व्याख्याग्रन्थ, न्याय आदि के हृदयस्पर्शी मणि जटित हैं। उन मणियों का प्रकाश व्यक्ति के व्यक्तित्व की विविध दिशाओं को प्रारम्भ से ही आलोकित करता रहा है।

अभिधर्म की उत्पत्ति—परम्परानुसार प्रस्तुत अभिधर्म बुद्धकालीन है। इसे यदि समीक्षात्मक दृष्टि से बिचार किया जाय तो यह कहा जा सकता है अभिधर्म दर्शन की भूमिका भगवान बुद्ध के काल में बन चुकी थी। यह सही भी है क्योंकि सुत्तपिटक और विनयपिटक में, विशेष रूप से सुत्तपिटक में अभिधर्म के प्रारम्भिक स्तर मिल्ले ही हैं। इस दृष्टि से यह सम्भावना अधिक बढ़ जाती है कि तथागत का ध्यान अभिधर्म पर अवश्य था। और फिर तो अभिधर्म आज का मनोविज्ञान है जिस पर बुद्ध की देशना का प्रकार निर्भर रहा है। तथागत बुद्ध व्यक्ति के अध्याशय, अनुशय और अधिशक्ति आदि को पूर्णरूप से समझकर ही धर्मदेशना दिया करते थे।

उसी भूमिका पर उत्तरकाल में अभिधर्म पर चिन्तन बढ़ता गया और तृतीय संगीति तक आते-आते उसका एक सुचिन्तित रूप हमारे सामने आ गया। इसका उदाहरण है समूचा अभिधर्म 4िटक। उसमें सात ग्रन्थ हैं----धम्मसंगणि, विभंग, धातुकथा, पुग्गलपञ्चत्ति, कथावत्थु यमक तथा पट्ठान। इन सभी ग्रन्थों का रचनाकाल एक नहीं है, फिर भी साधारणतः हम यह कह सकते हैं कि अभिधम्म पिटक सुत्त और विनय का उत्तरवर्ती है। बुद्ध के उपदेशों के आधार पर उत्तरकालीन बौद्ध आचार्यों ने उसे विकसित किया है। अतएव वर्तमान में उपलब्ध अभिधम्म को बुद्धवचन नहीं कहा जा सकता।

अभिधम्म पिटक पर बुद्धघोष ने कुछ अट्ठकथायें लिखी हैं। धम्मसंगणि की अट्ठकथा अट्ठसालिनी, विभंग की अट्ठकथा संमोहविनोदनी, और दोष पाँच ग्रन्थों ( धातुकथा, कथावत्थु, पुग्गलपञ्चतत्ति, यमक और पट्टान ) की अट्टकथाओं का संयुक्त नाम ''पञ्चप्पकरणट्ठकथा'' है । धम्मसंगणि पर आनन्द की ऌीनत्थवण्णना अथवा अभिधर्ममूलटीका और धम्मपाल की अनुटीका भी प्रसिद्ध है ।

अभिधर्मं की आचार्यं-परम्परा---आचार्यं बुद्धघोष ने अभिधर्मं के विषय में उठनेवाले प्रश्नों का समाधान उपस्थित किया है। अठूसालिनी में ऐसे प्रश्न और उनके उत्तर दर्शनीय हैं। वहाँ कहा गया है कि अभिधम्म भगवानू बुद्ध का वचन है (भगवतो वचनं अरहतो सम्मा संबुद्धस्स )। उन्होंने सुर्वप्रथम त्रायस्त्रिंश स्वर्गं में अपनी माता को उसका उपदेश दिया । तदनन्तर उसे धम्म सेनापति सारिपुत्त के समक्ष अनोतप्त सरोवर पर दुहराया । सारिपुत्त ने बाद में उसी अभिधम्म को अपने ५०० शिष्यों को सिखाया। तृतीय संगीति तक सारिपुत्त, भद्दजि, सोभित, पियजालि, पियपाळ, पियदस्सि, कोसियपुत्त, सिग्गव, सन्देह, माग्गल्पिपुत्त, विसुदत्त, धम्मिय, दासक, सोणक, रेवत आदि स्थविरों ने अभिधम्म का अध्ययन-अध्यायन कराया। इसके बाद इन आचार्यों की शिष्य-परम्परा ने अभिधर्म के अध्ययन को आगे बढ़ाया। कहा जाता है कि महिन्द भारत से श्रीलंका में अभिधम्म पिटक भी ले गये थे। उन्हीं के अनुकरण पर इद्धिय, उत्तिय, मद्दनाम, और सम्बल ने उसके अध्ययन को लोकप्रिय बनाया। तभी से वर्त्तमान में उपलब्ध अभिधम्म यथावत् है। बुद्धघोष का यह कथन किसी सीमा तक सही हो सकता है। वट्टगामणि अभय के राज्यकाल में २९ ई-पू. में सम्पूर्ण त्रिपिटक श्रीलंका में लिपिबद्ध हो गया। लगभग प्रथम शताब्दी ई-पू. के मिलिन्दपञ्ह में उक्त सातों ग्रन्थों के नामों का भी उल्लेख मिलता है। अताः अभिधम्म पिटक का वर्तमान रूप लगभग प्रथम शताब्दी ई. पू. तक स्थिर हो चुका था।

अभिधर्म का अर्थ — अभिधम्म में अभि उपसर्ग विशेष अर्थ का सूचक है (अतिरेक विसेसत्य दीपको हि एत्थ अभिसदो )।<sup>9</sup> सुत्तपिटक से अभिधर्म पिटक में यह विशेषता है कि अभिधम्म पिटक में कुशल, अकुशल, अव्याकृत आदि घर्मों का प्रतिपादन विविध विभाजनों एवं नयों से किया गया है। आर्य असंग ने अभिधर्म शब्द की व्युत्पत्ति के सन्दर्भ में यह बताया कि अभिधर्म निर्वाण का अभिमुखी है। धर्म के विविध वर्गींकरणों को प्रस्तुत करता है, विरोधी मर्तो का खण्डन करता है तथा सुत्तपिटक का अनुगमन करता है। २

२. अभिमुखतोऽथाभौक्षण्वादभिभवगतितोऽभिधर्मः, महा. सूत्रा. ११.३.

१. अट्ठसालिनी, पृ. १

अर्थ विनिश्चय सूत्र के अनुसार अभिधर्म पिटक पृथक् पिटक नहीं, अपितु उसका अन्तर्भाव सूत्र पिटक में हो जाता है।<sup>9</sup>

अभिधर्म साहित्य—अभिधम्म पिटक में बौद्ध मनोविज्ञान का वर्णन अधिक क्रमबद्ध नहीं हो पाया। अत: उत्तरकालीन आचार्यों ने उसे अपने अध्ययन का विषय बनाया। फल स्वरूप अभिधम्म पर पालि और संस्कृत में कतिपय टीकार्ये और मौलिक ग्रन्थ लिखे गये।

१ पालि अभिधम्म साहित्य --- सर्वप्रधन अभिधर्म (पालि) साहित्य पर बुद्धदत्त ने अभिधम्मावतार और रूपारूपविभाग नामक ग्रन्थ लिखे । अभिध-म्मावतार मूलत: पद्मबद्ध है, यद्यपि यत्र-तत्र व्याख्या के रूप में गद्म का भी वहाँ प्रयोग किया गया है । डा० भरतसिंह उपाध्याय के अनुसार बुद्धघोष की अभिधम्म सम्बन्धी अट्ठकथाओं के आधार पर इसका प्रणयन हुआ है । <sup>२</sup> परन्तु उनका कथन अधिक उपयुक्त प्रतीत नहीं होता । क्योंकि बुद्धघोसुप्पत्ति के अनुसार उस समय बुद्धदत्त अपनी अन्तिम अवस्था में पहुँच चुके थे । दूसरी ओर बुद्धघोष युवक थे । श्रीलंका में पहुँचकर अध्ययन करना और फिर उतने गम्भीर ग्रन्थों का प्रणयन करना समय सापेक्ष है । अत: यह अधिक सम्भावित है कि बुद्धदत्त बुद्धघोस के ग्रन्थों को इच्छा होते हुए भी नहीं देख सके होंगे । फलत: बुद्धदत्त ने श्रीलंका के अध्ययन के आधार पर अभिधम्म पिटक के विषय को ही संक्षेप में अभिधम्मावतार में निबद्ध कर ृत्विया होगा । रूपारूप विभाग भी इसी प्रकार का ग्रन्थ है । बुद्धघोष के ग्रन्थों को अपेक्षा बुद्धदत्त का ग्रन्थों की भाषा अधिक प्रसादमयी और सरल है । इस दृष्टि से बुद्धदत्त का योगदान अविस्मरणीय है ।

२. अभिधम्म पिटक के आधार पर पालि में अभिधम्म साहित्य की सर्जना का विशेष श्रेय आचार्य बुद्धघोष को दिया जा सकता है। उन्होंने अट्ठसालिनी (धम्मसंगणि की अट्ठकथा), संमोहविनोदिनी (विभंग की अट्ठकथा), और पंचप्पकरणट्ठकथा ( शेष ४ अभिधम्म ग्रन्थों पर अट्ठकथा ) लिखी हैं। इनके अतिरिक्त विसुद्धिमग्ग को [भी इसी श्रेणी में रखा जा सकता है। इसके लेखन का आधार बोद्ध दर्शन का एक मूलभूत प्रश्न है। श्रावस्ती में विहार करते समय रात्रि में किसी देवपुरुष ने आकर भगवान बुद्ध से अपना सन्देह दूर करने के लिए प्रश्न पूछा कि अन्तर और बाहर, चारों ओर व्यक्ति अपनी और परायी

२. पालि साहित्य का इतिहास, पृ. ४३४।

१. अभिधर्मकोश व्याख्या, १-४, पृ. १३ ( Lave ) अर्थ वि. पृ. २८ ।

वस्तुओं की तृष्णा (जटा) में बाँस की शाखा–जाल (जटा) के समान जकड़ा हुआ है। इसलिए हे गौतम ! मैं आपसे यह पूछता हूँ कि इस तृष्णा को कौन काट सकता है ?

> अन्तो जटा बहि जटा, जटाय जटिता पजा। तं तं गोतम ! पुच्छामि , को इमं विजटये जटं ॥ °

भगवान बुद्ध ने इसका उत्तर देते हुए कहा कि जो व्यक्ति प्रज्ञावान है, वीर्यवान है, पण्डित है, भिक्षु ( संसार से भणवीत होनेवाला ) है, वह शील पर प्रतिष्ठित होकर चित्त ( समाधि ) और प्रज्ञा की भावना करते हुए इस जटा ( तृष्णा ) को काट सकता है---

> सीले पतिट्ठाय नरो सपञ्जो, चित्तं पञ्ञञ्च भावयं । आतापी निपको भिवखू, सो इयं विजय्ये जटं ॥२

बुद्धदत्त और बुद्धघोष के बाद और भी अनेक आचायँ हुए जिन्होंने पालि भाषा में अभिधम्म दर्शन को समझाने का अथक प्रयत्न किया है । उनमें प्रमुख ग्रन्थ और ग्रन्थकार इस प्रकार हैं—

३. आनन्द (८–९ वीं शती)—मूल टीका अथवा अभिघम्म मूल टीका (लीनत्थवण्णना)

४. अनिरूद्ध (१०-११ वीं शती)--(।) परमत्थ विनिध्चय, (ii) नामरूपपरिच्छेद और (iii) अभिधम्मत्थसंगहप्पकरण ।

४. महाकास्सप ( १२वीं शती )—(i) पोराण टीका, (i) पठमपरमत्थप्पकासिनी अट्ठसालिनी ( धम्मसंगणि की अट्कथा टीका ), (iii) दुतिय परमत्थप्पकासिनी— सम्मोहविनोदनी ( विभंगणट्ठकथा ), (iv) ततिय परमत्थप्पकासिनी–पञ्चप्पकरगट्ठकथा ( धातुकथा, पुग्गलपञ्चत्ति, कथावत्थु, यमक और पट्ठान की अट्ठकथा )।

६. वाचिस्सर ( १२ वीं शती )—(i) नामरूपपरिच्छेदटीका, (i) अभिधम्माव-तारटीका ।

७. सुमंगल ( १२ वीं शती )––( ) अभिधम्मत्थविभाविनी, (ii) अभिधम्मत्थ-विकासिनी ।

१. संयुत्तनिकाय, १.३.३, २. वही, १-३-३,

८. छपद ( १२ वीं शती )---() मातिकत्थदीपिनी, (ii) पट्ठान गणनानय, (ii) नामचारदीप अथवा नाम-चार-दीपनी, अभिधम्म-त्थसंगहसंखेपटीका । अरियवंश (१५ वीं शती )--(।) मणिसारमञ्जूसा (अभिधम्मः विभावनी की टीका, (1) मणिदीप ( अट्ठसालिनी की टीका ) (iii) अभिधम्म अनुटीका । १०. सद्धम्मालंकार (१६ वीं शती) -- पट्ठानसारदीपकी । ११ महानाम ( १६ वीं शती )-अभियम्ममूल टीका की अनुटीका । १२. प्रोम ( १७ वीं शती )---वीसतिवण्णना ( अट्र. की प्रारम्भिक २० गाथाओं की टीका ) । १३ तिलोकगुरू (१७ वीं शती )---() धातुकथा टीका वण्णना (ii) धातुकथा अनूटीका वण्णना (iii) यमक वण्णना, और पट्टान वण्णना । १४. सारदस्सी ( १७ वीं शती )—(i)गूळहत्थदीपनी,(ii)विमुद्धिमग्गगण्ठिपदत्थ । १५. महाकस्सप ( १७ वीं शती )--अभिधम्मत्थ गण्ठिपद । १६. सारदस्सी (१८ वीं शती) धातुकथा योजना । १७. लेदि सहदाव ( १९ वीं शती )--परमत्थदीपनी टीका । १८. धर्मानन्द कोसम्बी ( २० वीं शती )--(1) विसुद्धिमग्गदीपिका (ii) नवनीत टीका ( अभिधम्मत्थसंगह पर )। इनके अतिरिक्त गन्धवंश (१९ वीं शती) में कुछ ग्रन्थ और ग्रन्थकारों का और भी उल्लेख मिलता है--अभिधानप्पदीपि हं। १९. नवमोग्गलान रूपारूपविभाग । २०. वाचिस्सरो अभिधम्मपण्णरसद्वान । २१. नवविमलबुद्धि विसुद्धिमग्गगन्धि । २२. ? अभिधम्मगन्धि । २३. ? विसुद्धिमग्गचुल्लनव टीका । ? २४.

त्राचार्यं श्रनिरुद्ध और उनका अभिधर्म दर्शन

पालि भाषा में अभिधर्म पर लिखने वाले इन दार्शनिक आचार्यों में आचार्य अनिरुद्ध का स्थान मूर्धन्य है। उनकी प्रकाण्ड विद्वत्ता और चुम्बकीय व्यक्तित्व का दर्शन उनके ग्रन्थों में उपलब्ध है। दक्षिण भारत का यह स्थविरवादी आचार्य किस शताब्दी में हुआ, यह अभी भी विवाद का विषय बना हुआ है। ४ वीं शताब्दी से लेकर ११-१२ वीं शताब्दी तक का समय अनिरुद्ध के लिए दिया जा रहा है। विद्वानों की धारणा है कि वे इसी समय के बीच हुए होंगे। यह एक लम्बी सीमा है। मेरा मत है कि आचार्य अनिरुद्ध १०-११ वीं शती के होना चाहिए। उन्होंने आचार्य बुद्धघोष का विसुद्धिमग्ग, वसुवन्धु का अभिधर्म कोश, तथा आनन्द की अभिधम्म मूल्टीका आदि ग्रन्यों का भल्लीभाँति पारायण किया होगा। अभिधम्म पिटक का स्वरूप तबतक स्थिर हो ही चुका था। इन सभी के आधार ूपर उन्होंने अभिधम्मत्थ संग्रह की रचना की है। भाषा, शैल्ली तथा विषय के आधार पर उन्हें ४-५ वीं शताब्दी का नहीं माना जा सकता, जैसा कि सर्व श्री भदन्तरेवतधम्म और रामशंकर त्रिपाठी ने निश्चित किया है। ? उन्हें बुद्धदत्त का 'कनिष्ठश्राता' कहा गया है यह परम्परा भी इससे प्राचीन नहीं।

ईसा शताब्दी के प्रारम्भिक काल में ही पालि साहित्य के अध्ययन के लिए श्रीलंका ने अपना विशेष स्थान बना लिया था। और भारत में पालि साहित्य के स्थान को बौद्ध संस्कृत साहित्य ने ले लिया था। यही कारण है कि समय-समय पर भारत से बुद्धदत्त, बुद्धघोष जैसे प्रकाण्ड आचार्य पालि के अध्ययन के लिए श्रीलंका पहुँचे। परमत्थविनिच्छ्य के निगमन वाक्य के आधार पर यहाँ कहा जा सकता है कि अनिरुद्ध दक्षिण भारत के काञ्ची राज्य के अन्तर्गत कावेरी नगर के निवासी थे। उन दिनों कावेरी स्थविरवादी बौद्धधर्म का एक अच्छा केन्द्र था। बुद्धदत्त भी यहीं के निवासी थे और बुद्धघोष ने भी यहाँ अपना कुछ अमूल्य समय व्यतीत किया था। अनिरुद्ध भी उसी परम्परा में आते हैं। ये भी श्रीलंका विशेष अध्ययन के लिए गये थे। उन्होंने अपने अभिधम्मत्थसंगह की रचना श्रीलंका के अनुराधपुर के मूल्सोम नामक महाबिहार में की थी।

> चारित्तसोभितविसालुकुलोदयेन सद्धाभिबुड्ढपरिसुद्धगुणोदयेन । नम्बह्वयेन पणिषाय परानुकम्पं यं पल्थितं पकरणं परिनिद्ठितं तं ॥ पुञ्ञेन तेन विपुलेन तु मूल्सोमं धञ्ञाधिवासमुदितोदितमायुगन्तं । पञ्जावदातगुणसोभितलज्जिभिक्खू मञ्बन्तु पुञ्जविभवोदयमङ्ग्रलाय ॥<sup>२</sup>

- १. अभिषम्मत्थसंगह, हिन्दी अनुवाद, भा. १, प्रस्तावना, पृ. ३३ ।
- २. अभिधम्मत्थसंगह, निगमन वाक्य।

अनिरुद्ध के अभिधर्म सम्बन्धी तीन ग्रन्थ मिलते हैं—परमत्थ विनिच्छय नामरूप परिच्छेद और अभिधम्मत्थ संगह । उनमें अभिधम्मत्थसंगह अधिक लोकप्रिय हुआ है । वर्मा में तो यह गीता के समान घर-घर में पढ़ा जाता है । अनिरुद्ध का एक और ग्रन्थ मिलता है – अनिरुद्ध सतक ।

अनिरुद्ध के इन ग्रन्थों में अभिधम्मत्थसंगह पर सर्वाधिक टीकार्ये लिखी गई हैं। वर्मी और सिंहली भाषाओं के अतिरिक्त पालि में निम्नलिखित लगभग ६ टीकार्ये मिलती हैं।

| १.         | अभिधम्मत्थ संगहटीका     | नवविमऌथेर         | १२-१३वों शती |
|------------|-------------------------|-------------------|--------------|
| २.         | अभिधम्मत्थ विभावनी टीका | सुमंगल            | १२वौं शती    |
| २.         | अभिधम्मत्थसंगह टीका     | धम्मकेतु ( छपद )  | १२वीं शती    |
| γ.         | परमत्थदीपनी टीका        | लेदी सयाडो        | १९वीं शती    |
| <b>X</b> . | अंकुर टीका              | विमल सयाडो        | १९वीं शती    |
| ६.         | नवनीत टीका              | धर्मानन्द कोसम्बी | १९४१ ई०      |

# संस्कृत अभिधर्म साहित्य

अभिधर्म पर संस्कृत में भी बहुत साहित्य लिखा गया है। टायसो में प्रमुख ग्रन्थ इस प्रकार उल्लिखिन हैं —

| १.        | धर्मस्कन्ध                     | सर्वास्तिवादी   | Taisho          | १५३०                                                                                                                                        |
|-----------|--------------------------------|-----------------|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २.        | धातुकाय                        | >>              | >>              | १५४०                                                                                                                                        |
| <b>ą.</b> | विज्ञानकाय                     | <b>3</b> 3      | "               | 3828                                                                                                                                        |
| ۲.        | संगीतिपर्याय                   | <b>&gt;</b> >   | "               | १५३६                                                                                                                                        |
| X.        | सारिपुत्राभिधर्मशास्त्र        | "               | <b>&gt;&gt;</b> | የሂሄሪ                                                                                                                                        |
| ٤.        | ज्ञानप्रस्थान (कात्यायनीपुत्र) | "               | >>              | १५४३                                                                                                                                        |
| ७.        | प्रज्ञप्तिशास्त्रपाद           | ,,              | >>              | १५३८                                                                                                                                        |
| ८.        | प्रज्ञप्तिपाद ( वस्तुमित्र )   | <b>2</b> 2      | >>              | १५४१                                                                                                                                        |
| ٤.        | अभिधर्मसार ( धर्मश्री )        | <b>&gt;&gt;</b> | >>              | १४४०                                                                                                                                        |
| १०        | संयुक्ताभिधर्मसार              | "               | **              | १५५२                                                                                                                                        |
| ११.       | अभिधर्मसार व्याख्या (उपशान्त   | ),,             | 35              | १५५२                                                                                                                                        |
| १२.       | अभिधर्मामृतसार शास्त्र ( घोषव  | 5),,            | 33              | १४४३                                                                                                                                        |
| १३.       | अभिधर्मावतार (स्कन्धिल)        |                 | >>              | १५५४                                                                                                                                        |
| १४.       | सारसमुच्चय                     |                 |                 | in an an an Arraightean<br>Arraightean an Arraightean Arraightean Arraightean Arraightean Arraightean Arraightean Arraightean Arraightean A |

| ૧૪.            | न्यायानुसार ( संघभद्र )                  | स <b>व</b> ीस्तिवादी | Taisho     | १४६२           |  |  |
|----------------|------------------------------------------|----------------------|------------|----------------|--|--|
| १६.            |                                          |                      |            | ररस्र<br>१४६३  |  |  |
|                | अभिधर्मदीप और                            | "                    | >>         | <b>६</b> ०९ २२ |  |  |
|                | विभाषाप्रभावृत्ति ( विमलमित्र            | · )                  |            |                |  |  |
| १८.            | <b>•••</b>                               |                      |            | १४४८           |  |  |
| ۶٤.            | • • • •                                  |                      | **         | 1440           |  |  |
| २०.            | सूत्रानुरूपवृत्ति ( विनीतभद्र )          | ••                   | >>         |                |  |  |
| २१.            | स्फुटार्थ व्याख्या ( यशोमित्र )          | 33                   | >>         |                |  |  |
|                | लक्षणानुसारी टीका ( पूर्णवर्धन           |                      | >>         |                |  |  |
|                | उपयिका टीका ( समथदेव )                   | 20                   | >><br>>>   |                |  |  |
|                | मर्मंप्रदीपवृत्ति (दङ्नाग ?)             | ,,                   | >><br>>>   |                |  |  |
|                | तत्वार्थ भाष्य टीका (स्थिरमति            |                      |            |                |  |  |
|                | लक्षणानुसार ( गोमती )                    | ,,                   | ))<br>))   |                |  |  |
| २६.            | क्रमसिद्धि प्रकरण ( वसुबन्धु )           | >>                   |            |                |  |  |
|                | कमसिद्धि टीका ( सुमतिशील )               | >>                   | "          |                |  |  |
|                | सत्यसिद्धि शास्त्र                       | वहुश्रुतीय           | <b>3</b> 3 |                |  |  |
| ३०. ३          | अभिधर्म समुच्चय ( नागार्जु न )           |                      |            |                |  |  |
| ३१. ट          | गोगाचारभूमिशास्त्र ( असंग )              |                      |            |                |  |  |
|                |                                          | माध्यमिक             |            |                |  |  |
| ३३. ३          | अभिसमयालंकार टीका                        |                      |            |                |  |  |
| ३४. ३          | अभिधर्म समुच्चय ( असंग )-                | - विज्ञानवादी        |            |                |  |  |
|                | गध्यन्तविभंग और टीका                     |                      |            |                |  |  |
| રૂદ્દ. દ       | गर्माधर्मंविभंग                          |                      |            |                |  |  |
| રૂ७. ૩         | भभिधर्म समुच्चय ( स्थिरमति )             | )                    |            |                |  |  |
| રૂ૮. ૩         | गभिधर्म समुच्चय टीका ( जिन               | रत)                  |            |                |  |  |
| રૂદ. ૩         | ग्र्थविनिचश्य सूत्र और टीका              |                      |            |                |  |  |
| ४०. उ          | गभिधर्मं समयालंकारालोक ( ह <sup>न्</sup> | रभद्र )              |            |                |  |  |
| अभिधर्मं दर्शन |                                          |                      |            |                |  |  |
| उत्त           |                                          |                      |            |                |  |  |

उक्त आभधम साहित्य म आचाय आनहद्ध का आभधममत्थसंगह ग्रन्थ सर्वाधिक महत्व1ूर्ण है । उत्तमें ६ परिच्छेद हैं जिनमें स्थविखादी अभिधर्म की लगभग सभी परम्पराओं का समावेश किया गया है । यहाँ हम उसी के आधार पर अभिधर्म दर्शन के सन्दर्भ में विचार करेंगे ।

## ( ३३३ )

## १. चित्त संगह

अभिधर्म दर्शन में मूलत: चार अर्थ निर्दिष्ट हैं — चित्त, चेतसिक, रूप और निर्वाण। उन्हें परमार्थ भी कहा गया है क्योंकि उनका अपलाप नहीं किया जा सकता। चित्त स्पर्शादिक चेतसिकों द्वारा आल्लम्बनों का ज्ञान करता है। चेतसिक जित्ता में उत्पन्न होने वाछे धर्म हैं। रूप सीत, उष्ण आदि विरोधात्मक तत्वों से विकार ग्रस्त हो जाने वाला तत्व है तथा निर्वाण तृष्णा का उपश्मन है। चित्त ४ प्रकार का होता है - कामावचर, रूपावचर, अरूपावचर और लोकोत्तर।

१ कामावचर चित्ता – प्राय: काममूमि में उत्पन्न होने के कारण ये चित्त कामावचर चित्त कहे जाते हैं। कामभूमि में विकार भावों के मूलकारण तीन हैं-लोभ, द्वेष और मोह। इसलिए इन्हें हेतुक चित्त अथवा अकुशल चित्त कहा जाता है। इनकी संख्या १२ है।

#### १. कामावचर चित्त--- ५४

- १. अकुशल चित्त (१२)
- १. लोभमल चित्त--८
  - क. सोमनस्स सहगत दिट्टिगतसम्प्रयुक्त ख. ,, ग. सोमनस्स सहगत दिट्ठिगत विप्रयुक्त घ. ,, ड. उपेक्खा सहगत दिट्ठिगत सम्प्रपुक्त च. ,, छ. उपेक्खा सहगत दिट्ठिगत विप्रयुक्त ज. ,,
- २. द्वेषमूल चित्त ८
  - ट. दोमनस्ससहगतपटिघसंपयुक्त असङ्खारिक ठ. ,, सङ्खारिक
- ३. मोहमूल चित्त- २
  - क. उपेक्खा सहगतविचिकिच्छसंपयुक्त
  - ख. उपेक्खासहगत उद्धच्च सम्पयुक्त

असङ्घारिक

असङ्खा**रिक** सङ्खा**रिक** 

असङ्खारिक

असङ्खारिक सङ्खारिक

सङ्खारिक

सङ्खारिक

## ( \$\$8 )

जिनमें लोभ, द्वोष और मोह कारण नहीं होते वे कुशलचित्त अथवा अहेतुकचित्त कहे जाते हैं। अहेतुकचित्तों की संख्या १८ है—

२. अहेतुकचित्त (१८)

#### १. अकुसल विपाकचित्त-७

|    | अ.  | उपेक्षासहगत                             | चक्षुविँज्ञान      |
|----|-----|-----------------------------------------|--------------------|
|    | आ.  | •••                                     | , स्रोतविज्ञान     |
|    | इ.  | ,,                                      | , घ्राण विज्ञान    |
|    | ई.  | ,,                                      | , जिह्वा विज्ञान   |
|    | ਤ.  | दु:ख सहगत व                             | कायविज्ञान         |
|    | ऊ.  | उपेक्षासहगत <sup>;</sup>                | सम्प्रतिच्छन चित्त |
|    | ए.  | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | , सन्तीरण चित्त    |
| २. | अहे | तुक कुशलवि                              | वपाक ८             |

|    | ,                     |                        |
|----|-----------------------|------------------------|
| प. | उपेक्षासहगत कुशलविपाक | चक्षुर्विज्ञान         |
| ጥ. | <b>33 3</b> 3         | स्रोत्रविज्ञा <b>न</b> |
| ब. | »» »                  | घ्राण विज्ञान          |
| भ. | »» »»                 | जिह्वा विज्ञान         |
| म. | सुखसहगत काम विज्ञान   | -                      |
|    |                       |                        |

य. उपेक्षासहगतसंप्रतिच्छन चित्त

र. सौमनस्ससहगत सन्तीरण चित्त

- ३. अहेतुकक्रियचित्त ३
  - ट. उपेक्षासहगत पञ्चद्वारावर्जनचित्त
  - ठ. मनोद्वारावर्जन चित्त
  - ड. सौमनस्स सहगत हसितोत्पाद चित्त

#### ३. शोभनाचित्त-५९

शोभनचित्त का तात्पर्य है विशुद्ध चित्त । ऐसा चित्त अल्लोभादि गुणों से संप्रयुक्त हो जाता है । अभिधर्मप्रदीप में शोभन चित्तों का सम्बन्ध चित्त से न कर चेतसिक से किया गया है । पर यह उपयुक्त नहीं क्योंकि चेतसिक का दोष अथवा अदोष चित्त की अशुद्धि अथवा विशुद्धि पर अवल्लम्बित है । इन शोभनचित्तों की संख्या ४६ है ।

٤. . قا

,,

| सौमनस्य सहग  | त ज्ञान संप्रयुक्त | असंस्कारिक          |
|--------------|--------------------|---------------------|
| · ,,         | ,,                 | ससंस्कारिक          |
| 33           | ज्ञानविप्रयुक्त    | असंस्कारिक          |
|              |                    | ससंस्कारिक          |
| उपेक्षा सहगत | ज्ञानसंप्रयक्त     | असंस्कारिक          |
| -            | 33                 | ससंस्कारिक          |
| •••          | ज्ञान विप्रयुक्त   | असं <b>स्</b> कारिक |
|              |                    | ससंस्कारिक          |

ह, उपेक्षा सहगत ज्ञान विप्रयुक्त विभावनी टीका में कुशलचित्तों की उत्पत्ति श्रद्धा, प्रज्ञा आदि से बतायी

निर्दिष्ट है।

कम्महीनादितो चेव गरोय्य नयकोविदो ॥

गई है। उसकी संख्या अतीत आदि भेद से भिन्न 'करके असङ्ख्य तक

कम्मेन पुञ्जवन्धूहि गोचराधिपतीहि च ।

"

ज्ञान विप्रयुक्त

.,

ज्ञान विप्रयुक्त

२. सहेतूक कामावचर विभाकचित्त ( ८ )

२. कामावचर शोभन चित्त २४

१. कामावचर कूशलचित्त - द

,,

22

>>

••

,,

र. 🗉

ਲ.

व.

ঘ.

য.

१.

२.

ર.

٧.

٧.

८.

य. सौमनस्ससहगत ज्ञान सम्प्रयुक्त

स. उपेक्षा सहगत ज्ञान संप्रयुक्त

सामान्य व्यक्ति के समान अहँन्त भी दानादिक पुण्य कार्य करते हैं परन्तु उनका फल न होने से उनके कर्म कुशलकर्म नहीं होते, क्रियामात्र होते हैं। ये सहेतुक कामावचर विपाकचित्त आठ कामावचर कुशल चित्तों के विपाक (फल) हैं। वे लोभादि हेतुओं से उत्पन्न होते हैं। इसीलिए उन्हें सहेर्क कहा गया है।

• •

असंस्कारिक ससंस्कारिक असंस्कारिक ससंस्कारिक असंस्कारिक ससंस्कारिक असंस्कारिक ससंस्कारिक

## ३. सहेतुक कामावचर कियाचित्त ( ८ )

पूर्वोंक्त सौमनस्य वेदना सहगत आदि के भेदों के समान सहेतुक कामावचर क्रियाचित्त भी ८ प्रकार के होते हैं। अर्हन्तों में अविद्या, तृष्णा आदि अनुशयों के अभाव से ये क्रियाचित्त मात्र क्रियात्मक रहते हैं, फलोत्पादक नहीं होते।

इस प्रकार १२ अकुशल चित्तों तथा १८ अहेतुक चित्तों को छोड़कर शेष १९ चित्त शोभनचित्त कहलाते हैं। उक्त ५४ कामावचर शोभन चित्तों ( अकुशल १२, अहेतुक १८, शोभन २४), में विपाक २३ ( कुशल ७, अहे-तुक कुशल ८, महाविपाक ८), कुशल-अकुशल २० (अकुशल १२, महाकुशल ८,) तथा कियाचित्त ११ ( अहेतुक ३, महाकियाचित्त ८ ) होते हैं।

२ रूपावचर शोभन चित्त (१४)

रूपावचर का तात्पर्यं है रूप अर्थात् आकार का आवलम्बन कर चित्त में एकाग्रता लाना । एकाग्रता का अर्थं है ध्यान । ये ४ हैं वितर्क, विचार, प्रीति, सुख तथा एकाग्रता । ध्यान के इन पाँच अंगों के आधार पर रूपापवचर कुशलचित्त ४ प्रकार के हैं । इसी प्रकार रूपावचर विपाक चित्त के ४ और रूपावचर क्रियाचित्त के भी ४ भेद होते हैं । कुल मिलाकर रूपावचर शोभनचित्त के १४ भेद हुए ।

## ३. अरूपावचर शोभन चित्ता (१२)

अरूपावचर शोभनचित्त चित्त की वह अवस्था है जिसमें चित्त आकारहीन विषयों पर एकाग्र होने लगता है। यह चित्त भी एक विशुद्ध अवस्था का प्रतीक है। अरूगावचर कुशल चित्त में चित्त आकाश, विज्ञान, आकिश्वन्य एवं नैव-संज्ञानासंज्ञायतन, इन चार निराकार आलम्बनों पर अपना ध्यान एकाग्र करता है। इसी प्रकार अरूपावचर विपाक चित्त और अरूपावचर कियाचित्त भी चार-चार प्रकार के होते हैं। इस प्रकार अरूपावचर शोभनचित्त के १२ भेद हुए हैं। ये चित्त आलम्बन के भेद से ४ प्रकार के होते हैं और कुशल, विपाक एवं किया के भेद से १२ प्रकार के होते हैं।

## ४. लोकुत्तर शोभनचित्त (८)

अरूपावचर चित्त - चित्त के शुद्ध रूप का प्रतीक है। फिर भी उसमें चंचलता बनी रहती है। उस चंचलता को दूर करने के लिए १० संयोजनों का समूल विनाश होन चाहिए। ऐसा ही चित्त निर्वाण का साक्षात्कार करने वाला होता है। स्रोतापत्ति, सकदागामी, अनागामी और अईत्, ये चार मार्गवित्त लोकुत्तर कुशलचित्त के चार भेद हैं। इसी प्रकार लोकोत्तर विपाक चित्त के भी चार भेद हैं। कुशल

रूपावचर

अरूपावचर **लोकोत्तर** 

विपाक

|                    | क्रिया                   |                           |                |
|--------------------|--------------------------|---------------------------|----------------|
|                    | ( अहेतुक                 | <b>ع</b> )                |                |
|                    | कामावचर                  | 6                         | 2.             |
| <b>अ</b> व्याकृत < | रूपावचर                  | × 7 .                     | २०             |
| 1                  | अरूपावचर                 | × }                       |                |
|                    | •                        | चित्त की                  | कुल संख्या ८६  |
|                    | भूमियों के अनुसार चित्तं | ों की संख्या इस प्रकार है | -              |
|                    | भूमि                     | चित्त                     |                |
|                    | कामभूमि                  | አጸ                        |                |
|                    | रूप भूमि                 | १५                        |                |
|                    | अरूप भूमि                | १२                        |                |
|                    | ल्रोकोर्तार भूमि         | د                         |                |
|                    |                          | कुल ८                     | ε              |
| ये ८१              | ्प्रकार के चित्त १२१ भी  | । हो जाते हैं। स्रोतापनि  | त, सक्रदागामी, |
| अनागामी            | और अईतमार्ग चित्त के     | ध्यान के पांच भेदों से ४  | ×४ = २० भेद    |
| होते हैं।          | फलचित्त भी इसी प्रकार    | २० भेद वाला हो जाता       | है। इस प्रकार  |
| <b>ल्रोकोत्तर</b>  | चित्त के ४० भेद हुए। इस  | । प्रकार पुण्यचित्त ३७ अं | ौर विपाक चित्त |
| ५२ हुए अ           | थवा कुशलचित्त ३७, अकु    | शल चित्त १२, विपाका       | चत्त ४२ तथा    |
| क्रियाचित्त        | २० ( ३७+१२+४२            | +२०)। इस प्रकार           | कुल १२१ भेद    |
| কু্যুন্ত বিষ       | त के हुए ।               |                           |                |
| ,                  |                          |                           |                |
|                    | 140                      |                           |                |

| इस प्रकार अकुशल, कुशल एवं अव्याकृत | जाति | के | आधार | पर चित्तों की |
|------------------------------------|------|----|------|---------------|
| कुल संख्या ८९ होती है।<br>अकु्राज  |      |    |      | १२            |
| कामावचर                            |      |    | د ٢  |               |

अकुशल विपाक अहेतुक कामावचर कुशल विपाक सहेतुक कामावचर कुशल विपाक रूपावचर विपाक

अरूपावचर विपाक लोकोत्तर विपाक

२१

36

५ ४

لا

9

#### ( ३३८ )

## २. चैतसिक संग्रह

चैतसिकों के चार लक्षण होते हैं --- (१) एकोत्पाद (जिन धर्मों का समान आलम्बन आदि प्रत्ययों से चिला के साथ उत्पाद होता है) । (२) एकनिरोध ( जो चित्त के साथ निरुद्ध होते हैं ) (३) एकालम्बन ( जो चित्त का आल-लम्बन होता है ), और (४) अवस्तुक ( जो पञ्चवोकारभूमि (पञ्चस्कन्ध ) में चित्त के साथ रहता है ) । इस प्रकार चैतसिक वह है जिसकी एक साथ ही उत्पत्ति एवं ूनिरोध होता है तथा जिसका एक ही आलम्बन एवं वस्तु होती हं ।

> एकुप्पाद निरोधा च एकालम्बनवत्थुका । चेतोयुत्ता द्विपञ्ञास धम्मा चेतसिका मता ।।

इन चैतसिकों की संख्या १२ है। अनिरुद्ध ने इसके तीन भेद किये हैं-अन्यसमान, अकुशल और शोभन स्पर्श, वेदना, संज्ञा, चेतना, एकाग्रता, जीवितेन्द्रिय एवं मनसिकार, ये ७ चैतसिक सर्वचित्तसाधारण (सभी चित्तों के साथ सम्प्रयुक्त होने वाले) कहे जाते हैं। वितर्क, विचार, अधिमोक्ष, वीर्य, प्रीति एवं छन्द, ये ६ प्रकार के चैतसिक प्रकीणंक हैं। इस प्रकार अन्यसमान चैतसिक (अन्य प्रकार के चैतसिकों के समान) के १३ भेद होते हैं---मोह, आह्तीक्य, अनपत्राप्य, औद्धत्य, लोभ, दृष्टि, मान, द्वोष, ईर्ष्या, मात्सर्यं, कौक्टत्य, स्त्यान, मिद्ध एवं विचिकित्सा, ये १४ चैतसिक अकुशल हैं। श्रद्धा, स्मृति आदि, ही आदि १९ चैतसिक शोभन साधारण हैं।

सम्यग् वाक्, सम्यक् कर्मान्त, एवं सम्यग् आजीव ये तीन विरतियां हैं। करुणा एवं घुदिता नामक दो चैतुसिक अप्रामाण्य (प्रमाणाभाव वाले) हैं। तथा प्रज्ञेन्द्रिय को मिलाकर २५ चैतसिक (१९ + ३ + २ + १) शोभन चैतसिक कहे जाते हैं। इस प्रकार चैतसिकों की कुल संख्या ५२ हो जाती है—

| अन्यसमान चैतसिक | १३ ] |    |
|-----------------|------|----|
| अकुशल चैतसिक    | १४   | ५२ |
| शोभन चैतसिक     | २४   |    |

(१) सर्वचित्त साधारण चैतसिक सभी ८९ अथवा १२१ चित्तों में सम्प्रयुक्त होते हैं ।

(२) प्रकीर्णंक ( शोभन-अशोभन, दोनों में संप्रयुक्त होने वाले ) चैतसिकों से सम्प्रयुक्त एवं विप्रयुक्त चित्तों की संख्या इस प्रकार है—

#### ( 378 )

| <b>चै</b> तसिक |          | विप्रयुक्तचित्त | सम्प्रयुक्तचित्त |
|----------------|----------|-----------------|------------------|
| १.             | वितर्क   | हद              | ሂሂ               |
| २.             | विचार    | ሂሂ              | <b>६</b> ६       |
| 3.             | अधिमोक्ष | ११              | 5                |
| ۲.             | वीयँ     | १६              | ওই               |
| X              | प्रीति   | 60              | X 8              |
| ६.             | छन्द     | २०              | ĘE               |

(३) १४ अक्रुशल चैतसिक १२ अकुशलचित्तों में सम्प्रयुक्त होते हैं।

|               | • •                                     | •                | -        |              |          | • •    |            |  |
|---------------|-----------------------------------------|------------------|----------|--------------|----------|--------|------------|--|
| ļ             | अनुत्तर (                               | ( लोकोत्तर ) वि  | चित्तों  | में          |          | ३६ चैत | सिक        |  |
| ।<br>सहेतुक ≺ | महग्गत ( रूपावचर-अरूपावचर ) चित्तों में |                  |          |              |          |        | ३४ चैतसिक  |  |
| ر بەرىغە<br>  | कामावच                                  | र शोभनचित्तों    | में      |              |          | ३८ चैत | सिक        |  |
| i             | अकु <b>श</b> ल                          | चित्तों में      |          |              |          | २७ चैत | सिक        |  |
| अहेतुक {      |                                         | चत्त में         |          |              |          | १२ चैत | सिक        |  |
| ()            | <mark>ल</mark> ोकोत्तर न्               | क्तों में चैतसिव | क इस     | प्रकार से हो | ते हैं–– |        |            |  |
| १. ऽ          | भ्यम ध्यान                              | मार्गं चित्त से  | सम्प्रयु | त्त          |          | चैतसिक | ३६         |  |
| २. f          | द्वतीय ध्यान                            | मार्गं चित्त से  | सम्प्र   | युक्त        |          | चैतसिक | ২४         |  |
| ३. इ          | तिय ध्यान                               | मार्गं चित्त से  | सम्त्रयु | क            |          | चैतसिक | <b>३४</b>  |  |
| ۲. ٦          | त्रु <b>र्थं ध्यान</b> ः                | मार्गं चित्त से  | सम्प्रयु | <b>र</b> क्त |          | चैतसिक | ३३         |  |
| પ. વં         | चम ध्यान भ                              | नार्गं चित्त से  | सम्प्रयु | (क           |          | चैतसिक | <b>२</b> २ |  |
| (६) ः         | महग्गत च <del>िर</del>                  | गें में चैतसिक   | इस प्र   | कार से होते  | ो हैं    |        |            |  |
| ₹. ∓          | रहग्मत                                  | प्रथम ध्यान      | में      | सम्प्रयुक्त  | चैतसिक   |        | ३४         |  |
| २.            | "                                       | द्वितीय          | ,,       | ,,           | "        |        | ३४         |  |
| ३.            | 35                                      | तृतीय            | 57       | >>           | >>       |        | ३३         |  |
| ۲.            | "                                       | चतुर्थं          | "        | >>           | "        |        | ३२         |  |
| X.            | ,,                                      | पंचम             | >>       | >>           | "        | ÷      | ३०         |  |

### ( 380 )

| (७) कामावचर शे                       | भिनचित्त                                         | में चैतसिक | 1      |         |       |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------|------------|--------|---------|-------|
|                                      | কুহান্ত                                          |            | क्रिया |         | विपाक |
| प्रथम द्विक                          | 36                                               |            | ३४     |         | ३३    |
| द्वितीय द्विक                        | ই৩                                               |            | ३४     |         | ३२    |
| तृतीय द्विक                          | ঽ৩                                               |            | ३४     |         | ३२    |
| चतुर्थं द्विक                        | ३६                                               |            | ३३     |         | ३१    |
| (८) अकुशल चित्त                      | में चैतसि                                        | क।         |        |         |       |
|                                      | प्रथम                                            | द्वितीय    | तृतीय  | चतुर्थं | पंचम  |
| असंस्कारिक                           | 38                                               | 38         | १८     | १८      | २०    |
| ससंस्कारिक                           | २२                                               | २१         | २०     | २०      | २२    |
| (१) अहेतुक चित्तों                   | में चैतसि                                        | ाक ।       |        |         |       |
| १. हसितोत्पाद                        | से सम्प्रयुव                                     | न्त        |        |         | १२    |
| २. वोट्ठपन /<br>३. सन्तीर <b>ण</b> / | २. वोट्टपन )<br>३. सन्तीरण )                     |            |        |         |       |
| ४. मनोधातुत्रय                       | अ. मनोधातुत्रय एवं प्रतिसन्धियुगल से सम्प्रयुक्त |            |        |         |       |
| ४. द्विपञ्चविज्ञा                    |                                                  |            |        |         |       |

## ३. प्रकीर्ण संग्रह

प्रकीर्णक संग्रह में अनिरुद्ध ने स्वभावभूत ५३ (चित्त १ + चैतसिक + ५२ = ५३) धर्मों का ६ प्रकार से संग्रह बताया है--वेदनासंग्रह, हेतुसंग्रह, इत्यसंग्रह, द्वारसंग्रह, आल्लम्बनसंग्रह और वस्तुसंग्रह । ये सभी संग्रह परस्पर सम्बद्ध हैं । वीथियों का सम्यग्ज्ञान प्रकीर्णक संग्रह के ज्ञान के बिना सम्भव नहीं । चित्त और चैतसिकों का यहाँ संयुक्त वर्णन किये जाने के कारण इसे प्रकीर्णकसंग्रह कहा गया है ।

१. वेदना के साथ चित्त चैतसिकों का सम्प्रयोग ।

|              |                                                                                             | सम्प् <mark>र</mark> युक्तचित्त | चैतसिक       |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|--------------|
| - <b>C N</b> | 👌 १. सुखावेदना 👌 आऌम्बन                                                                     | १                               | Ę            |
| इन्द्रियों   | <ul> <li>१. सुखावेदना</li> <li>अालम्बन</li> <li>२. दु:खावेदना</li> <li>के भेद से</li> </ul> | १                               | ۶.           |
| के के        | { ३. उपेक्षावेदना                                                                           | X X                             | ४६           |
| भेद से       | ४. सोमनस्य वेदना                                                                            | ६२                              | ४६           |
|              | 👌 ५. दौर्मनस्यवेदना                                                                         | २                               | २१           |
| २.           | मूल हेतु दो प्रकार के हैंअकुशल                                                              | हेतु और कुशल                    | हेतु । अकुशल |

हेतु ३ हैं--- लोम, द्वोष और मोह, तथा कुशल एवं अन्याकृत हेतु ३ हैं---अलोभ,

अद्वेष एवं मोह । ये सहेतुक और अहेतुक दो प्रकार के हैं । इन हेतुओं के साथ चित्तचैतसिकों का सम्प्रयोग इस प्रकार होता है—-

|           | चित्त | चैतसिल     |
|-----------|-------|------------|
| अहेतुक    | 28    | १३         |
| एकहेतुक   | २     | २०         |
| द्विहेतुक | २२    | 82         |
| त्रिहेतुक | পও    | <b>₹</b> X |

३. कृत्य संग्रह में चित्त-चैतसिकों को प्रतिसन्धि आदि १४ कृत्यों के द्वारा संग्रहीत किया गया है। छत्य का तात्पर्यं है-एक भव से दूसरे भव में जन्मग्रहण आदि करना। कृत्य के १४ प्रकार ये हैं--प्रति-सन्धि, भवङ्ग, आवर्जन, दर्शन, श्रवण, घ्राण, आस्वादन, स्पर्शन, सम्पटिच्छन, सन्तीरण, वोट्रपन, जवन, तदालम्बन, एवं च्युति। स्थान के भेद से ये कृत्य १० प्रकार के हैं---प्रतिसन्धि, भवङ्ग, आवर्जन, पंचविज्ञान, सम्पटिच्छन, सन्तीरण, वोट्ठपन, जवन, तदालम्बन एवं च्युति। स्थान का तात्पर्यं है---किन्हीं तीन वीथि चित्तों के मध्यवर्ती चित्त से अविच्छिन्न काल ।

४. द्वार ६ हैं—-चक्षु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्ला, काय एवं मन । वीथिचित्तों के प्रमुख उत्पत्ति के कारण होने से ही इन्हें 'द्वार' कहा जाता है । चक्षुर्द्वार में ४६ चित्त उत्पन्न होते हैं और पांचों द्वारों में ५४ चित्त होते हैं । प्रतिसन्धि, भवङ्ग एवं च्युति कृत्य करने वाले १९ चित्त 'द्वारविमुक्त' कहलाते हैं तथा द्विपञ्जविज्ञानचित्त १०. महग्गत एवं लोकोत्तर जवन २६, इस प्रकार ३६ चित्त 'एकद्वारिक' हैं ।

५. आलंबन संग्रह में चित्त चैतसिकों का संग्रह आलम्बन के माध्यम से किया जाता है। ये आलम्बन ६ प्रकार के हैं——रूप, शब्द, गन्ध, रस, स्पृष्ठव्य एवं धर्म। चित्ता चैतसिक धर्मों के छिए ये 'रमण स्थान' कहे गये हैं। आलम्बन के चार विभाग हैं——काम, महग्गत, लोकोत्तर एवं प्रज्ञाष्ठ। उनमें २५ चित्ता कामालम्बन, ६ चित्ता महग्गतालम्बन, २१ चित्ता प्रज्ञाष्ठ आलम्बन तथा द लोकोत्तार चित्ता निर्वाणालम्बन करते हैं। वे किसी एक विभाग का हो आलम्बन करने वाले होते हैं। अत: उन्हें 'एकान्तालम्बन चित्ता' कहा जाता है। कुछ ऐसे भी चित्ता होते हैं जो दो या तीन विभागों का आलम्बन करने वाले होते हैं। उन्हें 'अनेकान्तालम्बनचित्ता' कहा जाता है।

६ वस्तु संग्रह में चित्तचैतसिकों का विभाग वस्तु श्वेद के आधार पर किया गया है। चक्षु, श्रोत्र आदि रूपी धर्मों को चित्तचैतसिक धर्मों के आधार

#### ( ३४२ )

होने के कारण 'वस्तु' कहा गया है । वस्तुएँ ६ प्रकार की है---चक्षुष्, श्रोत्र, झाण, जिह्वा, काम एवं हृदय ।

#### ४. वीथिसंग्रह

वीथि का तात्पयं है ''द्वारप्पवत्ता चित्तप्पवत्तियो''। अर्थात् नियमानुसार होनेवाली चित्त की प्रवृत्ति को 'वीथि' कहा जाता है। वीथि का अर्थ मागें है। अत: यहां उन द्वारों अथवा मागों का संग्रह किया गया है जिनको अपेक्षा चित्तसन्तति उत्पन्न होती है। इस वीथिसंग्रह में ६ षट्कों का निर्देश है— ६ वस्तुएँ, ६ द्वार, ६ आलम्बन, ६ विज्ञान, ६ वीथियां, एवं ६ प्रकार की विषय-प्रवृत्तियां। वस्तुएँ, द्वार आदि के भेद पूर्वोक्त अनुसार ही है। अतिमहद्द आलम्बन, महद्द आलम्बन, परीत्त आलम्बन, एवं अतिपरीत्त आलम्बन, ये पञ्चद्वार में, विभूत आलम्बन एवं अविभूत आलम्बन, दो मनोद्वार में, इस प्रकार कुल ६ प्रकार से विषयों में प्रवृत्तियां होती हैं।

ये वीथियाँ चित्त की स्थितियों का सूक्ष्मतम विश्लेषण प्रस्तुत करती है। मानव चित्त के व्यापार को जानने के लिए उनका ज्ञान होना अत्यावश्यक है। मुख्यतया ये वीथियाँ दो प्रकार की कोती हैं—पञ्चद्वारवीथि और मनोद्वारवीथि। पञ्चद्वारवीथि द्वारा पाँच इन्द्रियों के आलम्बन से विषयों का ज्ञान प्राप्त होता है और मनोद्वारवीथि द्वारा मन के माध्यम से विषयों का ज्ञान प्राप्त होता है।

पञ्चद्वारवीथि -- में ज्ञात विषयों को देखते ही ''यह अमुकवस्तु है'' यह ज्ञान चक्षु आदि पंचेन्द्रियों एवं मन की प्रवृत्ति का फल है। यह ज्ञान होने के पूर्ब उसे निम्नस्तिषित एन्द्रियक और मानसिक कियायें करनी पड़ती हैं--(१) भवङ्ग---रूपालम्बन के दृष्टिगत होने से पूर्व की मानसिक दशा, (२) भवङ्गचछन---रूपालम्बन का प्रादुर्भाव हो जाने पर उत्पन्न चित्तप्रवाह, (३) भवङ्गचछन---रूपालम्बन का प्रादुर्भाव हो जाने पर उत्पन्न चित्तप्रवाह, (३) भवङ्गचछन---रूपालम्बन का प्रादुर्भाव हो जाने पर उत्पन्न चित्तप्रवाह, (३) भवङ्गवछ्वेद---चित्तप्रवाह की पूर्व अवस्था की समाप्ति, (४) पञ्चद्वारावर्जन---विषय प्रवृत्ति के लिए पाँचों इन्द्रियों का सजग हो जाना, (४) चर्छ्यविज्ञान----चक्षु द्वारा रूप का दर्शन, (६) सम्पटिच्छन---रूप का सम्यग्ग्रहण, (७) सन्तीरण--दृष्ट विषय पर सम्यग् विचार, (८) वोट्ठपन---इष्ट विषय पर निर्धारण अथवा व्यवस्थापन, (६) जवन---इष्ट विषय के परिभोग अथवा त्याग की ओर वेग पूर्वक गया चित्तप्रवाह, तथा (१०) तदारमण---इष्ट विषय की अनुसूतियों में लभ जाना। वस्तु के जानने की यह प्रक्रिया जैनदर्शन में अवग्रह, ईहा, अवाय धौर धारणा, इन चार मार्गों से बतायी'गयी है.। मनोद्वारवीथि--द्वारा, प्रसाद, सूक्ष्म, रूप, चित्त, चैतसिक, निर्वाण तथा प्रज्ञष्ति रूप विषयों का ज्ञान होता है। यहां मन पूर्वज्ञान और सुपरिचित विषयों की ओर ही प्रवृत्ति करता है। अत: इसमें भवंग, भवंगचळन, भवंग-विच्छेद, मनोद्वारावर्जन, जवन तथा तदारमण नामक ६ अवस्थायें होती हैं। मनोद्वारवीथि में दो प्रकार के आलम्बन होते हैं---विभूत (स्पष्ट) और अविभूत (अस्पष्ट)। मन में इन आलम्बनों की प्रवृत्ति के निम्न कारण हैं---इष्ट, श्रुत, उभयसम्बद्ध, श्रद्धा, रुचि, आकारपरिवितर्क, दृष्टिनिध्यानक्षान्ति, ऋदिबल, धातुक्षोभ, अनुबोध आदि। यह कामजवनकार मनोद्वारवीथि है। अर्पणाजवन मनोद्वारवीथि में अर्पणा (वितर्क) सम्प्रयुक्त चित्त को आलम्बन में अभिनिरोपित करता है। अनिरुद्ध ने इन दोनों वीथियों के अतिरिक्त और भी वीथियों के नाम दिये हैं---स्वप्नवीथि, मरणासन्नवीथि, ध्यानवीथि, अवज्ञावीथि, निरोध समापत्तिवीथि, मार्गवीथि, फल्ठवीथि आदि। इन सभी के जवन नियम और तदारमण नियम भी दिये गये हैं।

किस पुद्गल की सन्तान में कोन वीथिचित्त उपलब्ध होते हैं, इसका वर्णन 'पुद्गलभेद' में किया गया है । ये पुद्गल १२ प्रकार के होते हैं— ४ पृथक्जन – दुर्गति-अहेतुक, सुगति-अहेतुक, द्विहेतुक, और त्रिहेतुक, तथा द्र आर्यपुद्गल्ल-स्रोतापत्तिमार्गस्थ, सकृदागामि, मार्गस्थ, अनागामिमार्गस्थ, एवं अर्हत्मार्गथ तथा स्रोतापत्तिफलस्थ, सकृदागामिफलस्थ, अनागामिफलस्थ एवं अर्हत्फलथ । उनमें कौन-कौन वीथिचित्ता प्रादुभू त होते हैं, इसके ज्ञान के लिए अभिधम्मस्थ संगह में पुद्गलभेद का तथा किस भूमि में कौन-कौन वीथियाँ होती है और उनमें कितने चित्ता होते हैं, इसकी जानकारी के लिए भूमिविभाग का प्रतिपादन किया गया है ।

मनोविज्ञान की दृष्टि से यह अध्याय विशेष उपयोगी है। इसमें व्यक्ति की प्रवृत्तियों का परिज्ञान होता है। साथ ही क्षणिकवाद में ये सब किस प्रकार उत्पन्न होते हैं, इसका ज्ञान भी वीथियों के माध्यम से हो जाता है।

## ५ वीथिमुक्त संग्रह

प्रतिसन्धि, भवङ्ग और च्युति ये वीथिवाह्य चित्त कहे गये हैं। वीथिभुक्त संग्रह में इन चित्तों की उत्पत्ति का क्रम वर्णित है। इसे चार चतुष्कों में नियो-जित किया गया है---भूमिचतुष्क, प्रतिसन्धिचतुष्क, कर्मचतुष्क और मरणोत्पत्ति चतुष्क।

**१. भूमिचतुष्क**—प्राणी जहाँ उत्पन्न होते हैं बह भूमि कहलाती **है** । ये भूमियाँ चार प्रकार की हैं—अपाय, कामसुगति, रूपावचर और अरूपावचर । 9. अपाय का अर्थ है - अय (सुख) से विरहित । यह मूमि चतुर्विध है - निरय, निरक्चीनयोनि, पैत्रविषय एवं असुर । निरय (नरक ) आठ प्रकार के होते हैं-१. सञ्जीव (खण्ड-खण्ड किये जाने पर भी पुन: जीवित हो जाने वाला), २. कालसुत्त (जहाँ शरीर छिन्न-भिन्न किया जाता है ), ३. संघात (जहाँ सत्त्वों को पीसा जाता है ), ४. धूमरौरव (जहाँ नव द्वारों से धूम का प्रकोप होता है ), ५. तापन (आग में सन्तप्त होना ), ६. पतापन ( तीक्ष्ण अस्त्रों पर जहां गिराया जाता है ), ७. अवीचि ( जहाँ अविराम दु:ख होता है ), और ८. उस्सद निरय ( सर्वाधिक जहाँ दु:ख दिया जाता है ) ।

कामसुगत भूमि -- वह है जहां काम-तृष्णा के कारण सुख-भोग की सामग्री उपलब्ध होती है। यह भूमि सात प्रकार की है -- १. मनुष्य भूमि, २. चातुर्महाराजिक भूमि धृतराष्ट्र, विरुकहक, विरुपाक्ष एवं कुबेर, इन चार देवराजों की निवास भूमि ), ३. त्रायस्त्रिसभूमि (३३ माणवकों का उत्पत्ति स्थान, सुमेरु पर्वत के समीपस्थ , ४. यामाभूमि (दिव्य सुखी देवों का स्थान), १. तुसिता ( संतुष्ट देवों का स्थान ), ६. निर्माणरति ( अधिकाधिक सुख प्राप्ति का उद्योग और ७. परनिर्मितवशवर्ती । पूर्वोक्त चार अपायभूमि एवं सात काम सुगति भूमि को मिलाकर ११ कामावचर भूमि कहलाती हैं ।

रूपावचर भूमि में ३ प्रथम ध्यान भूमि (ब्रह्मपरिषद्या, ब्रह्मपुरोहिता और महाब्रह्मा), ३. द्वितीय ध्यान भूमि (परित्ताभा, अप्रमाणाभा, एवं आभास्वरा), तृतीय ध्यान भूमि (परित्तशुभा, अप्रमाणसुभा, और शुभाकीर्णा), और ४. चतुर्थ ध्यान भूमि (वृहत्फला, असंज्ञिसत्त्वा एवं शुद्धावासा), इस प्रकार रूपावचर भूमि १६ प्रकार की होती हैं। इनमें रहने वाले रूपी ब्रह्माओं को लौकिक कामगुणों के प्रति अनुराग नहीं होता।

इन रूपी ब्रह्माओं के ऊपर ४ अरूपी भूमिका होती है – आकाशानन्त्यायतन, विज्ञानान्त्यायन, अकिञ्चन्यायतन एवं नैवसंज्ञानासंज्ञानायतनभूमि । इन भूमियों में आकाशानन्त्यायन विपाक आदि चित्त चैतसिकों से प्रतिसन्धि होती है ।

२. प्रतिसन्धि चतुष्क — प्रतिसन्धि का तात्पर्य है नवीन भवों में चित्त, चैतसिक एवं कर्मज रूपों की उत्पत्ति अर्थात् जन्म ग्रहण करना । प्रतिसन्धि ४ प्रकार की होती है — अपाय प्रतिसन्धि, कामसुगति प्रतिसन्धि, रूपावचर प्रति-सन्धि एवं अरूपावचर प्रतिसन्धि । अपाय भूमि में चूं कि दुर्गति अहेतुक पुद्गल एक अकुशल कर्म विपाक ही होता है अत: प्रतिसन्धि भी यहाँ एक ही है । काम सुगति भूमि में मनुष्यों और असुरों की प्रतिसन्धियों पर विचार किया गया है । यहाँ सभी का परम्परागत आयुप्रमाण भी दिया गया है। रूपावचर भूमि में ब्रह्माओं–महाब्रह्माओं की प्रतिसन्धि और आयु आदि का वर्णन है असंख्यात कल्पों और महाकल्पों की गणना में। अरूप भूमियों में उत्पन्न होना आरूप प्रति सन्धि है।

३. कम चतुष्क - कर्म चार प्रकार के होते हैं। जनक, उपष्टम्भक, उप-पीड़क और उपघातक । जनक कर्म कुशल-अकुशल चेतना से उत्पन्न वे कर्म हैं जो जन्म ग्रहण के कारण होते हैं। उपष्टम्भककर्म जनक कर्मों की फलदायक शक्ति को प्रबल बनाता है। उपपीड़क कर्म जनक कर्म की फलदायक शक्ति को कुशल कर्मों से कम करता है और उपघातक कर्म उस शक्ति को समूल नष्ट कर देता है। गुरूक, आनन्तर्यं, आसन्न मरणावस्था में कृत), आचिण्ण (बुद्धिगत), औरकटत्ताकर्म ये चार कर्म विपाक दान की दृष्टि से होते हैं । इष्ट धर्म वेदनीय, उपपद्यवेदनीय, अपर पर्यायवेदनीय और अहोसिकर्म ( फल देने से बचे हुए कर्म ), ये ४ कर्म पाक काल की दृष्टि से हैं । इसी प्रकार अकुबल कर्म, कामा-वचर कुशल कर्म, रूपावचर कुशल कर्म एवं अरूपावचर कुशल कर्म–ये ४ कर्मा भेद विपाक स्थान के आधार पर हैं। अकुशल कर्म के ३ भेद हैं---१. कायकर्म ( प्राणतिपात, अदिन्नादान, कामेसुमिच्छाचार 👘 २. वाक्कर्म ( मृषावाद, पिशुनवाक्, पुरुषवाक्, सम्प्रलाप ), और मनोकर्म ( अभिध्यालोभ व्यापाद, एव मिथ्याद्टष्टि) । इसी प्रकार कामावचर कुशल कर्म भी ३ प्रकार के हैं। उनके १० भेद भी मिलते हैं दान, शील, भावना, अपचायन ( सम्मान करना ), वैयावृत्य, पत्तिदान (प्राप्त यस्तुका दान करंना ), प्राप्तानुमोदन धर्मश्रवण, धर्मदेशना एवं दृष्टि ऋजुकर्म । रूपावचर कुशल कर्म केवल मन: कर्म ही होते हैं। भावनामय होने से ध्यानांगों के आधार पर वे ४ प्रकार के होते हैं। अख्पावचर कुशल कर्म भी मन:कर्म ही होता है। आलम्बन के भेद से वे कर्म ४ प्रकार के होते हैं।

**४. मरणोत्पत्ति चतुष्क** मरण के ४ कारणों की अपेक्षा से इसके ४ भेद हैं। ये चार कारण हैं — आयुक्षय, कर्मक्षय, आयु-कर्मक्षय, एवं उपच्छेदक (उप-घातक) कर्म। इन चारों प्रकारों में से किसी एक प्रकार से ही प्राणियों का मरण सम्भव है।

## ६ रूपसंग्रह

यहाँ रूपों के विविध प्रकार से भेद-प्रभेद किये गये हैं। अभिधर्म दर्शन में साधारणत: चार प्रकार से इनका संग्रह किया गया है—सम्रुद्देश, विभाग, सम्रुत्थान, कलाप एवं प्रवृत्तिक्रम ।

#### ( ३४६ )

रूप समुद्देश — पृथ्वी, अप, तेजस् और वायु, इन४ महामूत तथा इनसे उत्पन्न रूपों का विभाग ११ प्रकार से किया गया है —

#### १. निष्पन्न रूप (१८)

१. भूत रूप (४)-पृथ्वी, अप् तेजो और वायु

२. प्रसाद रूप ( ४) - चक्षुष् स्रोत, घ्राण, जिह्वा एवं काय

३. गोचर रूप (४) — रूप, शब्द, गन्ध, रस तथा अप् धातुर्वाजत भूतत्रय

४. भाव रूप, (२)-स्त्रीत्व और पुरुषत्व

५. हृदयरूप ( १ )- हृदयवस्तु

६. जीवित रूप (१)-जीवितेन्द्रिय

७. आहाररूप (१) --- कवलीकार आहार

ये १८ रूप स्वभावरूप, सलक्षण (अनित्यता, दु:खता, अनात्मता से युक्त) रूप, निष्पन्न (जिनका उत्पादन किया जाता है) रूप, रूपरूप (विकार-जन्य), और सम्मसन (योगियों द्वारा विपस्सन्न ज्ञान से स्पृष्टव्य) रूप भी कहे जाते हैं।

#### २. अनिष्पन्न रूप (१०)

८. परिच्छेद रूप (१) — आकाश

ह. विज्ञप्ति रूप (२) — काय विज्ञप्ति और वाग्विज्ञप्ति

१०. विकार रूप ( ३ )—रूप की लघुता, मृदुता, कर्मण्यता एवं विज्ञप्तिद्वय ।

११. लक्षण रूप (४) — रूप का उपचय, सन्तति, जरता एवं अनित्यता । इस प्रकार कुल मिलाकर रूपों के २८ (१८ + २८) प्रकार होते हैं ।

२. रूप विभाग—यह रूप अहेतुक, सप्रत्यय, साश्रव, लौकिक, कामावचर अनालम्बन एवं अप्रहातव्य ही है । अप्रत्यय, अनाश्रव आदि नहीं । और भी अनेक प्रकार से इनके भेद किये गये हैं—

- आध्यात्मिक रूप आत्मा के रूप में व्यवहृत होने वाले पञ्चस्कन्ध रूप पाँच प्रसाद रूप । शेष २३ रूप बाह्य रूप हैं ।
- २. वस्तु रूप पाँच प्रसाद और एक हृदय रूप।
- ३. द्वार रूप-५ प्रसाद और २ विज्ञप्ति।
- ४. इन्द्रिय रूप-५ प्रसाद, २ भाव, १ जीवित ।

४. औदारिक रूप-४ प्रसाद एवं रूपालम्बन आदि विषयगत १२ रूप औदारिक रूप, सन्तिके रूप एवं सप्रतिघरूप हैं।

६. उपादिण्ण रूप - तृष्णा, दृष्टि आदि द्वारा उपादकत्त रूप ।

- ७. सनिदस्सन रूप-रूपायन सनिदर्शन रूप है।
- ८. गोचर ग्राहक रूप—चक्षुष्, श्रोत्र, घ्राण, जिह्वा, एवं काय नामक ४ प्रसादरूप आलम्बन का ग्रहण करने वाला ।
- अबिनिभौंग रूप वर्ण, गन्ध, रस, ओजस, एवं भूतचतुष्क ।

३. रूप समुट्ठान करूप समुठ्ठान में रूप धर्मों की उत्पत्ति के कारण बताये गये हैं। ये कारण ४ हैं --- कर्म, चित्ता ऋरतु, एवं आहार। इनमें कर्म-समुट्ठान रूपों को २४ प्रकार के कुशल अकुशल कर्म और चित्त समुट्ठान रूपों को ७४ प्रकार के चित्त उत्पन्न करते हैं। ऋरतु और आहार यथा समय स्थिति-क्षणको प्राप्त करने पर रूपों को उत्पन्न करते हैं।

४. रूपकलाप विभाग — अवयव धर्मों के कलाप ( समूह ) को रूपकलाप कहा जाता है। रूप की उत्पत्ति अन्योन्याश्रित है। यहां एक शब्द 'एक साथ' तथा 'एक' अर्थ में आया है। अर्थात् इन रूप कलापों की उत्पत्ति, स्थिति और निरोध एक साथ होता है तथा एक रूप कलाप में एक ही उत्पाद स्थिति और भङ्ग होते हैं। ये रूप कलाप २१ प्रकार के होते हैं।

रूपों के उक्त २८ प्रकारों की उत्पत्ति यथायोग्य कामलोक में होती है। प्राणि चार प्रकार के होते हैं --संस्वेदज (पसीने से उत्पन्न होनेवाले) औपपातिक (पूर्व भव से वर्तमान भव में उत्पन्न होने वाले, जैसे देव, नारकी आदि ), और गर्भेशयक के दो भेद हैं अण्डज और जरायुज। अण्डज में पक्षी वगैरह आते हैं। और जरायुज में मनुष्य, हाथी, घोड़ा, आदि आते हैं।

सत्त्व परम्परा में प्रतिसन्धि के उत्पादक्षण से लेकर कर्मज रूप उत्पन्न होते हैं। उसके बाद भवङ्ग चित्त उत्पन्न होता है। उनमें प्रथम भवङ्गचित्ता को द्वितीय चित्त कहा गया है। द्वितीय चित्त के उपादान से चित्तारूपकलाप उत्पन्न होते हैं। उन रूपकलापों में तेजो धातु होती है। उससे ऋतुज रूपकलाप उत्पन्न होते हैं। वाह्य ऋतुज ( हवा आदि ) से संपर्क होने पर बाह्य ऋतुज रूप उत्पन्न होते हैं और ओस्जफरण के उपादान से आहार रूप उत्पन्न होते हैं। यह क्रम उसी प्रकार से बना रहता है जिस प्रकार से दीपक की ली अथवा नदी के प्रवाह में अविच्छिन्नता देखी जाती है। कर्मंज रूपों का निरोध होने पर मरण होता है। मरण काल में च्युति चित्त से पूर्व १७ वें चित्त के स्थिति-काल से कमंज रूप उत्पन्न नहीं होते। स्थिति-काल से पूर्व उत्पन्न कर्मंज रूप च्युति चित्त के समकाल ही प्रवृत्त होकर निरुद्ध हो जाते हैं। तदन्तर चित्तज और आहारज रूप भी समाप्त हो जाते हैं। इन तीन प्रकारों से उत्पन्न होने वाले रूपों के निरुद्ध हो जाने पर शरीर मृत मान लिया जाता है। इस प्रकार काम भूमि में २८ असंबर्ज्ञाजत रूप भूमि में २३ एवं असंज्ञि भूमि में १७ रूप होते हैं तथा अरूप भूमि में कुछ भी रूप नहीं होते।

अन्त में अनिरुद्ध ने निर्वाण के विषय में कहा है कि वान का अर्थ है – तृष्णा। तृष्णा के विनष्ट हो जाने पर निर्वाण प्राप्त हो जाता है (वानतो निक्खन्तं ति निब्बानं)। वस्त्र अथवा धागे के समान ताना-बाना बुनने के कारण भी तृष्णा को वान कहा गया है। उसके दूर होने पर निर्वाण मिल्ता है। निर्वाण को अमृत, असंस्कृत एवं परमसुख कहा है। इसके दो भेद हैं-सोपधिशेष और निरुषधिशेष। सोपधिशेष निर्वाण मार्ग द्वारा क्लेशों का सर्वथा प्रहाण हो जाने पर होता है। अर्हन्तों के पञ्चस्कन्ध ही उपाधिशेष हैं। जब परिनिर्वाण हो जाता है तब यह विपाक विज्ञान और कर्मज रूप समाप्त हो जाता है। इसी को निरुपधिशेष निर्वाण कहा गया है। आकार भेद से इस निर्वाण को तीन प्रकार का भी माना गया है–-शून्यता निर्माण (राग, द्वेषादि के साथ रूपस्कन्ध का समाप्त हो जाना), अनिमत्ति निर्वाण के स्वरूप के विषय में बौद्धधर्म में अनेक कल्पनायें हैं जिन पर आचार्यों ने सयुक्तिक मन्थन किया है।

#### ७ समुच्चय संग्रह

अनिरुद्ध ने इस संग्रह में रूपों का स्वभावानुसार संग्रह कर दिया है। यहां चित्त १, चैतसिक ५२, निष्पन्न रूप १८ एवं निर्वाण १, इन ७२ रूप धर्मों को वस्तुधर्म कहा गया है। इसे उन्होंने अकुशल, मिश्रक, बोधिपक्षीय और सर्व संग्रह के आधार पर चार भागों में विभाजित किया है।

**१. अकुराल संग्रह**—अकुशल कर्मों की उत्पत्ति में मुख्य रूप से लोभ, दृष्टि और मोह कारण होते हैं। इन्हीं को आस्तव कहा गया है। ये चार प्रकार के हैं—कामास्तव, भवासव, दृष्टि आस्रव एवं अविद्यास्तव। ऐसे ही ४ ओघ होते हैं जो सत्त्व को भवों में घुमाते रहते हैं। इन्हीं को योग भी कहा गया है जो सत्त्वों को संसार दु:खों में जुुटाते हैं। इसी संदर्भ में ४ ग्रन्यों का भी उल्लेख आया है—अभिघ्या, व्यापाद, शीलगत परामर्श (मिथ्या धारणा) और इदं सत्त्वाभिनिवेश (यही सत्य है इस प्रकार का सिद्धान्त)। इन्हों को चार उपादानों के रूप में भी स्मरण किया जाता है। नीवरण ६ हैं—कामच्छन्द व्यापाद, स्त्यानमिद्ध, औद्धत्य-कौक्वत्व, विचिकित्सा, एवं अविद्या। ये कुशल धर्मों का निवारण करने वाले धर्म हैं। ७ अनुशय हैं-कामराग, भवराग, प्रतिघ, मान, दृष्टि, विचिकित्सा और अविद्या। ये क्लेशोत्पादक होते हैं। १० संयो-जन हैं जो संसार चक्र में बांधने वाले होते हैं कामराग, रूपराग, अरूपराग, प्रतिघ, मानस, दृष्टि, शीलत्रतपरामर्श, विचिकित्सा, औद्धत्य एवं अविद्या। १० क्लेश हैं - लोभ, द्वेष, मोह, मान, दृष्टि, विचिकित्सा, स्त्यान, औद्धत्य, आह्रीक्य, एवं अनपत्राप्य।

२ मिश्रक संग्रह – यहां कुशल, अकुशल एवं अव्याकृत धर्मों का मिश्रित रूप में संग्रह किया गया है। इसमें ६ हेतु हैं — लोभ,द्वोष, मोह, अलोभ, अद्वोष, ध्यान, अमोह। ध्यानाङ्गके ७ अवयव,हैं-वितर्क,विचार,प्रीति,एकाग्रता,सौमनस्य, दौर्मनस्य एवं उपेक्षा । मार्गाङ्ग ( मार्ग के अङ्ग १२ हैं-सम्यग्यदृष्टि-संकल्प-वाक्-कर्मान्त-आजीव-व्याम-स्मृति-समाधि, मिध्यादृष्टि, संकल्प, व्यायाम और समाधि । इन्द्रियां २२ हैं, चक्षु, श्रोत्र, घ्राण जिह्वा, काय, स्त्री, पुरुष, जीवित, मन, श्रद्धा, सुख, दुःख, सौमनस्य, दौर्मनस्य, उपेक्षा, श्रद्धा, वीर्य, स्मृति, समाधि,प्रज्ञा, अनाज्ञातमाज्ञास्यामि, आज्ञा, तथा आज्ञात । ६ बल हैं अद्धा, वीर्य, स्मृति, समाधि प्रज्ञा, ह्वी, अपत्राप्य, आर्ह्जोक्य और अनपत्राप्य । अधिपति (संबद्ध धर्मों के स्वामी) ४ हैं —छन्द, वीर्य, चित्ता एवं मीमांसा । आहार ( विपाक धर्मों के उपकारक ) ४ हैं — कवलीकार, स्पर्ध, मन: सञ्चेतना तथा विज्ञान ।

३. बोधिपक्षीय संग्रह — बोधि पक्षीय ( आर्यसत्त्यों का ज्ञान कराने वाला मार्ग) धर्म ३७ हैं --४ स्मृति प्रस्थान ( काय वेदना, चित्त और धर्मां नुपश्यना), ४ सम्यक् प्रधान, ४ ऋदिपाद ( छन्द, वीर्यं, चित्त तथा मीमांसा। १ इन्द्रियां और १ बल हैं -अद्धा, वीर्यं, स्मृति, समाधि तथा प्रज्ञा । ७ बोध्यंग-स्मृति, घर्मविचय, वीर्यं, प्रीति, प्रश्वब्धि, समाधि तथा उपेक्षा । ८ मार्गाङ्ग--सम्यग्दष्टि आदि । ये धर्म प्रायः लोकोत्तर चित्त में होते हैं ।

४. सर्वसंग्रह--इसमें चित्ता और चैतसिक, रूप, एवं निर्वाण, इन चारों परमार्थ धर्मोंका संग्रह किया गया है। इस संग्रह में ५ स्कन्ध ( राशि ) हैं--रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार और विज्ञान । उपादान स्कन्ध (धर्मों के आलम्बन) ५ हैं--रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार और थिज्ञान । आयतन (असाधारण कारण) १२ हैं--चधु, श्रोत्र, घ्राण, जिह्वा, काय, मन रूप, शब्द, गन्ध, रस स्प्रष्टव्य, तथा धर्मं । धातु (अपने स्वभाव को धारण करने वाले धर्मं, १८ हैं-चक्षु, श्रोत्र,घ्राण, जिह्वा, काय, रूप शब्द, गन्ध, रस, स्प्रष्टव्य, चक्षुविज्ञान, श्रोत्रविज्ञान, घ्राणविज्ञान जिह्वा विज्ञान, कायविज्ञान, मनोधातु, मनोविज्ञान धातु, एवं धर्मं धातु ।

सार्यं सत्य ४ हैं — दुःख, दुःख सधुदय, दुःखिनिरोध और दुःखनिरोध गामिनी प्रतिपदा। इस प्रकार यहाँ ७२ वस्तुसत् धर्मों का विभाजन किया गया है।

## ८ पञ्चय संग्रह

प्रत्यय (पञ्चम) का अर्थ है कारण, जितने संस्कृत धर्म होते हैं, सभी प्रत्यय पूर्वक उत्पन्न होते हैं । कर्म, चिला, ऋतु, आहार, एवं आलम्बन आदि कारण रूप धर्मों द्वारा अभिसंस्कृत किये जाने वाले चिला, चैतसिक एवं रूप धर्मों को संस्कृत कहा जाता है । इस संग्रह में दो ब्रकार के प्रत्ययों का संग्रह किया गया है— प्रतीत्यसमुत्पादनय और पट्ठाननय । प्रतीत्य समुत्पाद नय में प्रत्यय (कारण) और प्रत्ययोत्पन्न (कार्य) ये दो धर्म हैं । अत: जो कारण सामग्री की अपेक्षा करके प्रत्ययोत्पन्न धर्मों को उत्पन्न करता है वह प्रतीत्यसमुत्पाद है । पट्ठाननय में प्रत्यय और प्रत्ययोत्पन्न के अतिरिक्त प्रत्यय शक्ति का विशेष सम्बन्ध है (पट्ठान नयो पन आहच्चपच्चयट्ठितिमारब्भ पत्रुच्चति ) ।

प्रतीत्य समुत्पाद — में अविद्या, संस्कार, विज्ञान, नामरूप, षडायतन, स्पर्श, वेदना, तृष्णा, उपादान, भव, जाति, जरा-मरण शोक-परिदेव-दुःख-दौर्मनस्य-उपायास, ये १२ परस्पर कारण होते हैं जिनसे दुःखस्कन्ध की उत्पत्ति होती है। अविद्या की उत्पत्ति में आस्रव कारण होते हैं और आस्रव की उत्पत्ति तृष्णा, उपादान और कर्म भवों से होती है। इनमें अविद्या और तृष्णा प्रधान है। इन दोनों में भी अविद्या प्रधान है क्योंकि अविद्या से आच्छन्न होकर तृष्णा की उत्पत्ति होती है।

इस प्रतीत्यसमुत्पाद में तीन अध्य (अतीत-अविद्या और संस्कार, अनागत-जाति और जरामरण, तथा मध्य-विज्ञान, नामरूप आदि ८ धर्म), अविद्या आदि १२ अंग, २० आकार ( अतीत और प्रत्युत्पन्न भव में १ फल और १ हेतु, ) ३ सन्धियां ( आदि, मध्य और अन्त, और ३ वर्त ( क्लेश, कर्म एवं विपाक ) होते हैं। इन सभी में अविद्या और तृष्णा ये सम्पूर्ण प्रतीत्यसम्रुत्पाद चक्र के मूल हैं।

पट्टाननय में --- २४ प्रत्यय हैं -- हेतु, आलम्बन, अधिपति, अनन्तर, समनन्तर, सहजात, अन्योन्य, निश्चय, उपनिश्चय, पश्चाज्जात, पुरोजात, आसेवन. कर्म, विपाक, आहार, इन्द्रिय, ध्यान, मार्ग, सम्प्रयुक्त, विश्रयुक्त, अस्ति, नास्ति, विगत और अविगत। इन सभी प्रत्ययों का अन्तर्भाव आलम्बन, उपनिश्रय, कर्म एवं अस्ति में हो जाता है।

## ६ कम्मट्ठान संग्रह

कर्मंस्थान का अर्थ है भावना आदि कर्म का अधारभूत आलम्बन । यह कर्म स्थान दो प्रकार का होता है — शमथ एवं विपश्पना । शमथ कर्मस्थान कामच्छन्द आदि नीवरण क्लेशों को शमन (विनाश) करता है । यहां समाधि की प्रधानता है । महाकुशल एवं रूप कुशल प्रथमध्यान में सम्प्रयुक्त 'समाधि चैतसिक' ही शमथ है । महाकुशल एवं महाक्रिया चित्तों में सम्प्रयुक्त प्रज्ञा विशेष ही विपश्यना है । शमथ और विपश्यना की उत्पत्ति के लिए प्रयत्न करना 'भावना है ।

शमथ कर्म स्थान में १० कसिण, १० अशुभ, १० अनुस्मृतियां, ४ अप्रमाण्य, ६ संज्ञा, १ व्यवस्थान, एवं ४ आरूप्य होते हैं। ६ चरित (राग, द्वेष, स्नेह, श्रद्धा, बुद्धि एवं वितर्क ), ३ भावनायें (परिकर्म, उपचार एवं अर्पणा ), ३ निमित्ता (परिकर्म, उद्ग्रह एवं प्रतिभाग ) होते हैं। विपश्यना कर्मस्थान में शील, चित्ता, दृष्टि, काङ्क्षावितरण, मार्गामार्गज्ञानदर्शन, प्रतिपदाज्ञानदर्शन, एवं ज्ञान दर्शन, इन सात विशुद्धियों का वर्णन है। इनके अतिरिक्त ३ लक्षण (अनित्य, दु:ख एवं अनात्म ), ३ अनुपश्यना (अनित्य, दु:ख और अनात्म ), १० विपश्यना ज्ञान (सम्मर्शन, उदय, व्यय, भङ्ग, भय, आदीनव, निर्विदा, मोक्तुकाम्यता, प्रतिसंख्या, संस्कारोपेक्षा, एवं अनुलोमज्ञान ) को भी साधक के लिए जानना चाहिए । इन सभी का विस्तार से वर्णन योग साधना के सन्दर्भ में किया जा चुका है।

## अभिधमे का तुलनात्मक अध्ययन

बौद्ध धर्म में दो ही ऐसे सम्प्रदाय हैं जिन्होंने अभिधर्म पर सूक्ष्म दृष्टि से चिन्तन किया है । वे हैं थेर वाद और सर्वास्तिवाद सम्प्रदाय । थेरवादियों के मत को प्रकट करने वाला अभिधर्म का मुख्य ग्रंथ है --- 'अभिधम्मत्थ संगहो, जो संधेपत: अभिधर्म में आए हुए धर्मों का वर्णन प्रस्तुत करता है । सर्वास्तिवादियों का अभिधर्म विषयक सर्वोत्तम ग्रंथ आचार्य वसुबन्धु ( ५ वीं शती ) द्वारा रचित 'अभिधर्म विषयक सर्वोत्तम ग्रंथ आचार्य वसुबन्धु ( ५ वीं शती ) द्वारा रचित 'अभिधर्म कोश' है । 'अभिधर्म कोश' बौद्धधर्म का विख्याततम एवं सर्वाधिक उपयोगी ग्रंथ है । इसमें आठ कोश स्थान और ६०० कारिकाएं हैं । आचार्य वसुबन्धु ने स्वयं इन कारिकाओं पर 'भाष्य' भी लिखा है । अभिधर्म भाष्य' पर व्याख्या ग्रंथ भी लिखा है । जहां 'अभिधम्मत्थसंगहो' (का विषय चित्ता, चैतासक, रूप और निर्वाण है वहाँ 'अभिधर्म कोश' धातु, इन्द्रिय, लोक, कर्म, अनुशय, आर्य पुद्गल, ज्ञान एवं ध्यान पर विशद प्रकाश डालता है। इसके अतिरिक्त वात्सीयपुत्रियों के पुद्गलवाद के खण्डन के लिए पृथक् कोशस्थान ( ७ वां कोशस्थान ) 'पुद्गल विनिश्चय' नाम से परिशिष्ट के रूप में अन्त में दिया गया है। 'अभिधम्मत्थ-संगहो' अपनी विषय वस्तु के अन्तर्गत ही धातु, इन्द्रिय इत्यादि का विवेचन प्रस्तुत करता है [जबकि 'अभिधर्म कोश' इन सबका पृथक्-पृथक् वर्णन करता है।

बौद्धधर्म में धर्म की कल्पना उसकी अपनी विशेषता है। धर्म यद्यपि कई अर्थों में प्रयुक्त होता है जैसे-सत्य,कर्तव्य,नियम और धर्म विशेष इत्यादि, परन्तु बौद्धधर्म एवं दर्शन में धर्म शब्द की कल्पना अन्तिम वस्तु के रूप में की गई है। विशेष रूप से अभिधर्म में ृधर्मों की गणना की ओर ही अधिक झुकाव है। धर्मों के विभाजन पर ही विभज्यवादी जैसे अनेक सम्प्रदाय खड़े हो गए हैं।

थेरवादी पस्म्परा धर्मों को मुख्यत: दो विभागों में विभाजित करती है----संस्कृत एवं असंस्कृत । पुन: थेरवादी संस्कृत धर्मों के तीन विभाग और अंसस्कृत धर्मों का एक ही विभाग करते हैं । वे संस्कृत में --- चित्त, चैतसिक और रूप की गणना करते हैं तथा असंकृत में निर्वाण मात्र मानते हैं ।

सर्वास्तिवादी परम्परा भी थेरवाद की तरह ही धर्मों के मुख्य दो भाग करती हैं। संस्कृत में वे चार प्रकार के धर्म मानते हैं और असंस्कृत में तीन धर्मों को प्रधानता देते हैं। चित्त, रूप, चित्त सम्प्रयुक्त संस्कृत संस्कार एवं चित्त विप्रयुक्त संस्कृत संस्कार ये ४ संस्कृत धर्म हैं। अभाव, प्रतिसंख्या निरोध और अप्रतिसंख्या निरोध ये तीन असंस्कृत धर्म हैं।

धर्मों की कुल गणना में थेरवादी १७० और सर्वास्तिवादी ७५ धर्म मानते हैं जैसे:---

| धर्म<br>े                   |        | थेरवाद में | सर्वास्तिवाद में              |
|-----------------------------|--------|------------|-------------------------------|
| १. असांस्कृत-निर्वाण        |        | १          | ર                             |
| २. संस्कृत                  | चित्त  | 33         | १                             |
|                             | चैतसिक | ४२         | ४६ (चित्तासंप्रयुक्त संस्कार) |
|                             | रूप    | २८         | ११                            |
| चित्तवि प्रयुक्तसंस्कार<br> |        | ×          | १४                            |
| कुल १७०                     |        |            | <u> </u>                      |

उपरोक्त मानचित्र से यह स्पष्ट है कि जहां थेरवादी असंस्कृत निर्वाण को एकविध ही मानते हैं वहां सर्वास्तिवादी असंस्कृतधर्म त्रिविध-आकाश, प्रतिसंख्या निरोध और अप्रतिसंख्यानिरोध, बतलाते हैं। थेरवाद में आकाश परिच्छेद रूप माना गया है। अतः यहां यह संस्कृत है। यहां एक और बात ध्यान देने योग्य है। वह है-अभिधम्मत्थसंगहोकार आचार्य अनुरुद्ध ने निर्वाण को एक रूप मानकर भी दो प्रकार का बतलाया है-सोपधि शेष निर्वाण और निरुपधिशेष निर्वाण । सर्वास्तिवाद में प्रतिसंख्यानिरोध और अप्रतिसंख्यानिरोध उपरोक्त विविध निर्वाण के समकक्ष बैठते हैं। प्रतिसंख्या प्रज्ञा विशेष है। प्रतिसंख्या निरोध और अप्रतिसंख्या निरोध दोनों ही जीवन्युक्त और विदेहयुक्त की अवस्था विशेष हैं।

जहां सर्वास्तिवादी चित्त को एकविध ही मानते हैं वहां थेरवादी चित्त के ८६ भेद करते हैं। ये सभी चित्त चार भूमियों पर अवलम्बित हैं-कामावचर, रूपावचर, अरूपावचर और लोकोत्तर चित्त भूमि। कामावचर चित्त अकुशल, कुशल, अहेतुक, विपाक और क्रिया रूप ४४ प्रकार के होते हैं। रूपावचर और अरूपावचर कुशल चित्ता हैं। ये कुशलविपाक और क्रिया की अपेक्षा क्रमशः १४ और १२ प्रकार के होते हैं। लोकोत्तर चित्ता ८ ही हैं। ये कुशल और विपाक रूप होते हैं। क्रिया रूप नहीं होते हैं। ये ही जब पांच ध्यानों की अपेक्षा से होते हैं तब ४० प्रकार के हो जाते हैं। ४० लोकोत्तर चित्तों को मिलाने पर चित्तों की संख्या १२१ हो जाती है।

थेरवादी चैतसिकों की संख्या ४२ मानते हैं और सर्वास्तिवादी ४६ । ४२ चैत-सिक में साधारण चैतसिक ७, प्रकीर्ण चैतसिक ६, अकुशल १४, कुशल २४, जिनमें साधारण कुशल १९, विरति ३, और अप्रामाण्य ३ आते हैं । ४६ चित्त सम्प्र-युक्त संस्कारों में चित्त महाभूमिक धर्म १० हैं-वेदना, संज्ञा, चेतना, स्पर्श, छन्द, प्रज्ञा, स्मृति, मनसिकार, अधिमोक्ष एवं समाधि और कुशल महाभूमिक धर्म १०, हैं-श्वद्धा, वीर्थ, उपेक्षा, ह्वी, अप्रत्रपा, अलोभ, अदोष, अहिंसा, प्रश्वब्धि एवं अप्रमाद । क्लेश महाभूमिक धर्म ६ हैं, मोह, प्रमाद, कौसीद्य, अश्वद्धा, स्त्यान और औद्धत्य । अकुशल महाभूमिक धर्म ६ हैं, अही और अपत्रपा । उपक्लेशभूमिकधर्म १० हैं-क्रोध, म्रक्ष, मात्सर्य, इर्ष्या, प्रदास, विहिंसा, उपनाह, माया, शाक्य एवं मद । अनियतभूमिक धर्म ८ हैं --कौक्वत्य, मृद्धि, वितर्क, विचार, राग, द्वोष, मान एवं विचिकित्सा । यहां हम देखते हैं कि दोनों में चैतसिकों के ६ विभाग किये गये हैं । उनके नामों में कुछ विभिन्नता है, किन्तु विभागों में वर्गीक्वत चैतसिक प्राय: समान हैं। जहां थेरवाद साधारण कुशल चेतसिकों की संख्या १९ है वहां सर्वास्तिवाद में १० कुशल चेतसिक हैं। सर्वास्तिवाद में जहां कायचित्त की लघुता, मृदुता, कर्मण्यता, प्रागुण्य और ऋजुता रूा १० धर्म हैं वहां कुछ नये चैतसिक जैसे वीर्य, ऑहसा, और अप्रमाद मिलते हैं। सर्वास्तिवादी चित्ता-संप्रयुक्त संस्कारों में थेरवादी विरतित्रय और अप्रामाण्य आदि तीन चैतसिक विल्कुल ही नहीं मिलते ।

सर्वास्तिवादी ११ प्रकार का रूप मानते हैं - २ इन्द्रिय, ४ इन्द्रिय विषय और अविज्ञप्ति । अविज्ञप्ति को कल्पना इनको सर्वथा अपनी मौलिक देन है जो थेरवाद में नहीं मिलती, थेरवाद परम्परा रूप को ११ प्रकार की मानती है । पुन: वहां इन्हें निष्पन्न रूप १८ प्रकार और अनिष्पन्न रूप १० प्रकार, इस तरह कुल १८ प्रकार स्वोकार किया गया है । ग्यारह भेदों में भूत रूप ४, प्रसादरूप ४, गोचर रूप ४, भाव रूप २ जीवितेन्द्रिय १, हृदयवस्तु १, आहार १, परिच्छेद रूप १, विज्ञप्तिरूप २, विकार रूप ३, और लक्षण रूप ४, कुल २८ रूप गिनाये गये हैं । यहां सर्वास्तिवाद में ४ इन्द्रिय प्रसाद रूप और ४ विषय गोचररूप में गृहीत हैं । इस तरह सर्वास्तिवादी पुरुष इन्द्रिय, आकाश आदि धर्मों को रूप के अन्तर्गत नहीं मानते । थेरवादियों के २८ घर्मों में से कुछ धर्मों को सर्वास्तिवादियों ने अपने चित्त विप्रयुक्त संस्कार विभाग के अन्तर्गत स्वीकार किया है जैसे जीवितेन्द्रिय आदि ।

चित्त विप्रयुक्त संस्कार सर्वास्तिवादियों की निजी कल्पना है जो थेरवादियों में नहीं पायी जाती । सर्वास्तिवादियों के १४ चित्त विप्रयुक्त संस्कार हैं – प्राप्ति, अप्राप्ति, आसंज्ञिक,निरोधसमापत्ति,जाति,जरा,स्थिति, अनित्यता, नाम – काय, पदकाय, व्यञ्जनकाय,आसंज्ञिक समापत्ति, सभागता, और जीवितेन्द्रिय । ये धर्म चित्त से नितरां असम्प्रयुक्त हैं तथा रूप स्वभाव भी नहीं हैं । इसी से ये चित्त विप्रयुक्त संस्कार कहलाते हैं ।

इस प्रकार थेरवादी और सर्वास्तिवादी अभिधर्म दर्शन का सिंहावलोकन करने पर स्पष्ट हो जाता है कि जहां दोनों संप्रदायों के अभिधर्म में धर्मों को लेकर काफी मतभेद है वहां उनके वर्गीकरण में किञ्चित अन्तर को छोड़कर अधिका-धिक समानता ही दृष्टिगोचर होती हैं। जहां कहीं दोनों की धर्म विषयक वृद्धि और न्यूनता दिखाई देती है वह केवलमात्र अभिधर्म के विकाश का ही द्योतक है। अभिधर्म के समूचे रूप को उक्त पृष्ठभूमि में देखने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि बौद्ध आचार्यों ने इस विषय को संसार और संसार से मुक्त होने की वास्तविक स्थिति को समझने-समझाने के साथ सम्बद्ध किया है। संसरण का मूल कारण है -- मन अथवा भावों में विकार आ जाना। मन एक ऐसा कर्म-स्थल है जहां से कुशल और अकुशल आदि सभी प्रकार के कार्य प्रस्फुटित होते हैं। मृग-मरीचिका तृष्णा का जन्म मूलत: मानसिक स्थिति पर ही आधारित रहता है। इसी तरह विरात की स्थिति भी मन के माध्यम से होती है। यही कारण है कि प्राय: प्रत्येक दर्शन प्रणाली में मन पर पर्याप्त विचार-विमर्श किया गया है।

बौद्ध परम्परा में, जैन परम्परा के समान, मन के सन्दर्भ में गहन चिन्तन किया गया है। 'मनोपुब्बंगमा धम्मा' और 'फन्दनं चपलं चित्तं' जैसे वाक्य मन के स्वरूप को भली-भांति स्पष्ट कर देते हैं। मन की वृत्ति चपला के समान चंचल बता देने से आधुनिक मनोविज्ञान की परिभाषा के समकक्ष अभिधर्म खड़ा हो जाता है। अभिधर्म के मन को चित्ता एवं चैतसिकों का समन्वित रूप कहा जा सकता है।

यहां मन का सन्दर्भ दृष्टि से भी सम्बद्ध है। सत्-असत् कर्मों की उत्पत्ति का कारण यही दृष्टि अथवा भाव है। इसी दृष्टि अथवा भाव से समस्त मानसिक क्रियायें उत्पन्न होती हैं जिनका अध्ययन आज की परिभाषा में हम मनोविज्ञान के अन्तर्गत करते हैं । आधुनिक मनोविज्ञान का क्षेत्र अपेक्षाक्वत बढ़ गया है । उसमें संवेदन, स्मृति, कल्पना आदि प्रवृत्तियों का अध्ययन लौकिक सोपान पर खड़े होकर किया जाता है पर बौद्ध मनोविज्ञान का सम्बन्ध विशेष रूप से आध्यात्मिक हैं। उसमें अकुशल भावों से कुशल भावों की ओर बढने पर विशेष ध्यान दिया गया है। चित-चैतसिक भेदों की गणना उसी पर खडी की गई हैं। प्रतिसन्धि से मरण तक यह क्रम बना रहता है। इस दृष्टि से बौद्ध मनोविज्ञान का अपना महत्त्व है जैन मनोविज्ञान में बौद्ध मनोविज्ञान की अपेक्षा गम्भीरता और स्पष्टता अधिक है। उसमें ई० पू० द्वितीय शताब्दी से ही कर्म पर षट्खण्डागम जैसे विशाल काय ग्रन्थों का निर्माण होने लग गया था । इस विषय में और भी अनेक ग्रन्थों में यत्न तत्र विस्तार से चर्चा की गई है । कर्म के सम्बन्ध में जैन और बौद्धों की मान्यता समान-सी प्रतीत होती है। मात्र उनके भेद-प्रभेदों में बब्दों तथा विश्लेषण पद्धति का अन्तर माना जा सकता है ।

#### (३५६)

जैन और बौद्ध साहित्य के अध्ययन से यह अधिक सम्भव लगता है कि बौद्ध मनोविज्ञान जैन मनोविज्ञान से अधिक प्रभावित रहा होगा। अभी अध्ययन का यह क्षेत्र अधूरा है। बिद्वानों को इस पर चिन्तन कर तुरूनात्मक अध्ययन प्रस्तुत करना चाहिए।

exations

# परिवर्त १०

## बौद्धर्म का प्रचार-प्रसार स्रौर कला १. भारत में बौद्धधर्म का प्रचार-प्रसार

भगवान बुद्ध ने अफ्ना धर्मंचक्र प्रवर्तन ऋषिपत्तन (सारनाथ-मृगदाव) से प्रारम्भ किया जहां उन्होंने अञ्चात कोंडञ्ज, भद्दिय. वप्प, महानाम एवं अस्सजि नामक पुराने पञ्चब्राह्मण साथियों को चतुरार्यसत्यों का उपदेश दिया। महावस्तु के अनुसार पूर्ण नालक और सभिय ने भी कुछ समय बाद यही दीक्षा ली थी। श्रेष्ठिपुत्र यश भी अपने मित्र-परिवार सहित बौद्धधर्म की शरण में पहुंचा। अब तक बुद्ध का शिष्प कुल ४९ की संख्या तक पहुंच चुका था।

इष्टषिपत्तन से भगवान बुद्ध ने उखबेला की ओर बिहार किया। बीच में ही कापासियवन (सासाराम के समीप) में भद्रवर्गीय क्षत्रियों को धर्मोपदेश देकर दीक्षित किया। उखबेला में उखबेलकाश्यप, नदी काश्यप और जटा काश्यप अपने लगभग ८०० शिष्यों सहित यज्ञकिया में संलग्न थे। बुद्ध ने वहाँ पहुंचकर अपनी अल्जैकिक चमत्कुति के बल पर काश्यप बन्धुओं को पराजित किया और सशिष्य उनको अपना अनुयायी बना लिया। इस अद्वितीय शक्ति का उल्लेखन साँची स्तूप के तोरण में भी दृष्टव्य है।

बुद्ध इस समय तक एक प्रभावक व्यक्तित्व के रूप में सामने आ चुके थे। राजगृह पहुँचने पर राजा बिम्बिसार भी उनके प्रभाव से बच नहीं सके। उन्होंने भी बुद्ध का शिष्य होना स्वीकार किया और बेणुवन दान में समर्पित किया। यहीं राजगृह में संजयबेल्टिट्रित्त भी अपने धर्म और दर्शन के प्रचार में संलग्न थे। उनके प्रधान शिष्य दो थे—सारिपुत्र और मौद्गल्यायन। बुद्ध के शिष्य अध्वजित् (अस्सजि) से भिक्षाटन काल में सारिपुत्र की भेंट हुई और उससे निम्नलिखित गाथा सुनकर बुद्ध से इतना अधिक प्रभावित हुआ कि वह अपने मित्र मौद्गल्यायन के साथ बौद्धधर्म में दीक्षित हो गया। कालान्तर में ये दोनों व्यक्तित्व बुद्ध और बौद्धधर्म के प्रधान स्तम्भ बन गये। गाथा इस प्रकार है— ये धम्मा हेतुप्पभवा तेसं हेतुं तथागतो आह । तेसञ्च यो निरोघो एवं वादी महासमणो ॥

तदनन्तर कुछ समय बाद वुद्ध ने नालान्दा की ओर बिहार किया। बीच में ही बहुपुत्रक चैत्य में महाकाश्यप (काश्यप अग्निदत्त, पालि—पिप्फलि माणव) से भेंट हुई। वह उस क्षेत्र का एक प्रभावशाली ब्राह्मण था। वार्तालाप के बीच बुद्ध ने सम्यक् प्रहाण का चतुःसूत्री उपदेश दिया—(१) वर्तमान पाप वासनाओं का क्षय करना, (२) भविष्य में उनकी वृद्धि को रोकना, (३) वर्तमान पुण्यों की सुरक्षा करना, अरे (४) यथाशक्ति उनकी वृद्धि करना। यह उपदेश सुनकर महाकाश्यप का सारा सन्देह समाप्त हो गया और वह बुद्ध का अनुचर बन गया। बौद्ध साहित्य में महाकाश्यप को बहुत सम्मान दिया गया है। बुद्धधर्म में उनका स्थान सारिपुत्र और मौद्गल्यायन के बाद ही आता है। भगवान बुद्ध के लिए ये तीनों व्यक्ति अत्यन्त उपयोगी सिद्ध हुए।

राजा शुद्धोदन उदायी, छन्दक आदि राजपुरुषों के माध्यम से बुद्ध के पास अपना स्नेह निमन्त्रण राजगृह में ही पहुँचा चुके थे। बुद्ध ने इसे सहर्ष स्वीकार भी कर लिया था। राजगृह से ६० दिन में लगभग १६० मील पदयात्रा करते हुए वे कपिलवस्तु में पहुँचे। वहाँ पूरे नगरवासियों ने उनका स्नेहिल स्वागत किया और उनके पद-चिह्नों पर अपनी आँखें विछा दीं। बुद्ध के उपदेशों को सुनकर राजा शुद्धोदन और महारानी महाप्रजापति ने उनका धर्म-ग्रहण किया। इनके अतिरिक्त यशोधरा, आनन्द, अनुरुद्ध, भद्दिय, नन्द, देवदत्त, उपालि, छन्दक, और राहुल ने भी बुद्धधर्म की दीक्षा को स्वीकार किया।

भगवान् कपिलवस्तु से लौटे और राजगृह के पास सीतावन चैत्य में श्रावस्तीवासी अनाथपिण्डक से मेंट हुई । सृष्टि, आत्मा, कर्म आदि के विषय में बुद्ध के विचार सुनकर अनाथपिण्डक का मन सहसा उनकी ओर आर्कीषत हो गया और श्रावस्ती आने का निमन्त्रण देने के साथ ही वहाँ बुद्धबिहार निर्माण कराने की भी इच्छा व्यक्त की । सारिपुत्त श्रावस्ती गये । और स्थल के चुनाव में उन्हें राजकुमार जेत का वन उपयुक्त दिखाई दिया । राजकुमार जेत की दृष्टि में उस वन की भूमि का कण-कण स्वर्णमुद्राओं के समकक्ष था । अनाथपिण्डक ने इसे सहर्ष स्वीकार किया । इस प्रकार जेतवन बौद्धधर्म का प्रधान स्थल हो गया । प्राचीन मुद्राओं में भी इसका अंकन हआ है ।

श्रावस्ती पहुँचने पर राजा प्रसेनजित ने बुद्ध का अथक हार्दिक स्वागत किया । बुद्ध ने उसे सांसारिक अनित्यता तथा यज्ञादि की अनुपयोगिता पर सुन्दर विवेचन किया । यहीं शाक्यों ग्रौर कोलियों के बीच उत्पन्न संघर्ष को शान्त करने का भी अवसर उन्हें मिला । पिता के अन्तिम दर्शन करने के लिए बुद्ध को एक बार पुन: कपिलवस्तु जाना पड़ा । वहाँ से फिर वैशाली आये और वैशाली में आनन्द के आग्रह से महाप्रजापति के नेतृत्व में भिक्षुणी संघ का निर्माण किया ।

इस प्रकार बुद्ध ने ४५ वर्ष तक उत्तर प्रदेश और बिहार में परिभ्रमण कर अपने धर्म का प्रचार-प्रसार किया। इस बीच उक्त व्यक्तियों के अतिरिक्त असिबन्धकपुत्त गामणी, महाकात्यायन, ज्योतिस्क, जीवक, अभयराजकुमार, न्यप्रोध, उपालि, पंचशिख, विशाखा, सोणदण्ड, अंगुल्मािल, महालि, सीह, सच्चक, सुनक्खत्त, देवदत्त आदि अनेक और भी व्यक्तियों से उनका सम्पर्क हुआ। और जो बाद में उनके शिष्य बने वैशाली से भंडगाम, हत्थिगाम, जम्बुगाम, भोगनगर आदि नगरों में भ्रमण करते हुए पावा पहुँचे। यहाँ तक पहुँचते-पहुँचते बुद्ध का शरीर जर्जरित हो गया था। और चुन्द द्वारा दिये गये 'सूकरमद्दव' से उनका काल और निकट आ गया। उसे वे पचा नहीं सके और यहीं वे कालकवलित हो गये। इस महामानव की यही अन्तिम यात्रा थी।

त्रिपिटक के वर्णन से यह स्पष्ट हो जाता है कि बुढ़ ने उत्तरप्रदेश और विहार, विशेष रूप से, मगध एवं कोशल तक हो अपनी चारिका सीमित रखी थी। विनय पिटक में इस प्रदेश को 'मज्झिमाजनपदा' कहा गया है और इसके सीमावर्ती प्रदेश को पच्चन्तिम जनपद ( अवन्ति आदि ) कहा गया है।

बद्ध के परिनिर्वाण के बाद ही संघभेद प्रारम्भ हो गया । फल्रत: पाठनिर्घारण के लिए राजगृह में एक सम्मेलन बुलाया गया जो प्रथम संगति के नाम से विश्वत है । ऌगभग सौ वर्ष बाद दस वस्तुओं की विधेयात्मकता पर विचार करने के लिए वैशाली में द्वितीय संगति का आयोजन किया गया । इस समय तक थेरवादी ( परम्परावादी ) और महासांघिक (सूधारवादी) प्रतिद्वन्दी निकाय के रूप में सामने आ चुके थे। इन्हें पाचेय्यक और पच्छिमक भी कहा गया है। इनके वैशाली, अवन्ती, कौशाम्बी और मथुरा प्रधान केन्द्र थे। बौद्धधर्म इन प्रादेशिक केन्द्रों के माध्यम से विस्तार पाने लगा। फलस्वरूप प्रादेशिक भेद भी उभरने लगे। कौशाम्बी से अवन्ति-दक्षिणापथ की ओर स्थविरवादी, मथूरा से उत्तरापथ की ओर सर्वास्तिवादी और मगध से आन्ध्रपथ की ओर महासांधिक सम्प्रदाय अपने विचारों के प्रचार-प्रसार में प्रवृत्त हो गये। महासंघ से ही उत्तरकाल में महायान की उत्पत्ति हई। चौथी पाँचवीं ई॰ शती तक उत्तर भारत में महायान बहुत लोकप्रिय हो गया। लगभग सातवीं शती में महायान से वज्जयान जैसी अनेक शाखार्ये-प्रशाखार्ये निकलीं जिसे तान्त्रिक बौद्धधर्म कहा गया । यही तान्त्रिक बौद्धधर्म बौद्धधर्म की अवनति का मूळ कारण बना ।

अशोक के समय (ई॰ पू॰ २७४-२३२) तक स्थविरवादी सम्प्रदाय में ही अठारह भेद हो गये थे। अशोक स्वयं बौद्ध था या नहीं इसमें मतभेद हो सकता है पर उसने बौद्धधर्म के प्रचार-प्रसार में जिन विविध उपायों का अवलम्बन लिया, उससे अशोक की बौद्धधर्म के प्रति अभिव्यक्त अभिरुचि तो सर्वमान्य है ही। पाटलिपुत्र में आहूत तृतीय संगति इसका प्रमाण कहा जा सकता है। बौद्ध परम्परानुसार अशोक ने ८४,००० स्तूपों का भी निर्माण कराया। प्रस्तरकला के क्षेत्र में बौद्धधर्म का योगदान यहीं से प्रारम्भ होता है। अशोक के स्तम्भों में भी धर्मचक्र आदि अनेक बौद्ध प्रतीक उत्कीण हैं। इसी समय बिहारों का भी सुव्यवस्थित निर्माण प्रारम्भ हो गया था।

तृतीय संगीति का महत्व बौद्धधर्म के प्रचार-प्रसार की दृष्टि से विशेष हैं। मोग्गलिपुत्त निस्स ने प्रत्यन्त जनपदों में बौद्ध धर्म को किस प्रकार व्यापक बनाया जाय, इस दृष्टि से एक योजना बनायी जिसके अन्तर्गत निम्नलिख़ित भिक्षुओं को यह दायित्व सोंपा गया। मध्यान्तिक स्थविर को कश्मीर और गन्धार, महादेव को महिंसकमण्डल, रक्षित को वनवासी, योतक धर्मरक्षित को अपरान्त, महाधर्मरक्षित को महाराष्ट्र, महारक्षित को योनक (ग्रीकराज्य), मध्यम (मज्झिम) को हिंमवन्त, सोडाक तथा उत्तर को सुवर्ण भूमि तथा महेन्द्र स्थाविर को इट्ठिय उत्तिय, सम्बल और भद्दिय स्थविरों के साथ ताम्रपर्णी (श्रीलंका) द्वीप भेजा गया। इन देशों में बौद्ध प्रचारकों को सफल्ता भी मिली।

अशोक के समय में ही बौद्धसंघ की एकता समाप्तप्राय हो चुकी थी। उसको विकास और विस्तार का मूल कारण कहा जा सकता है। पुष्यमित्र शुङ्ग बौद्धों का घनघोर शत्रु था। फिर भी जन साधारण में बौद्ध धर्म की लोक-प्रियता कम नहीं हुई। भारहुत स्तूप, कार्लें की गुफायें, सांची का स्तूप, पवनी के स्तूप आदि इसके प्रमाण हैं। इतना ही नहीं, उसने मिलिन्द ( Menonder ) जैसे ग्रीक राजाओं को भी आर्कीषत किया। इसीसे सम्बद्ध प्राचीन अनेक मुद्रायें भी मिलती हैं। मोग्गलिपुत्त तिस्स ने तो यवन देश जाकर वहां एक ग्रीक को दीक्षित किया जिसका नाम धर्मरक्षित रखा गया। धर्मरक्षित ने अपरान्तक देश में बौद्धधर्म का कुशलता ब्रिप्त के जिसका विकास पंजाब और उत्तर पश्चिमी भारत में हुआ।

अशोक के राज्यकाल में बौद्धधर्म लगभग १८ सम्प्रदायों में विभक्त हो गया । इनमें से बहुत से भेद तो प्रादेशिक स्तर पर रहे । द्वितीय संगीति के फल्लस्वरूप महासांधिक सम्प्रदाय का जन्म हुआ जिसने उत्तरकाल में महायान के रूप में विकास किया । महासांधिकों के अष्टनिकायों में एक व्यवहारिक, लोकोत्तरवाद, अपरशैल और उत्तरशैल विशेष प्रभावक रहे । स्थविरवाद से सर्वास्तिवाद (हैमावत) ये दो संघ पृथक् हुए। महासांधिकों की उत्पत्ति वैशाली में हुई पर उसका दक्षिण में, विशेष रूप से घान्यकटक पर्वंत के आसपाछ के प्रदेश में, अधिक हुआ। सातवाहनकाल इस दृष्टि से अधिक महत्त्वपूर्ण है। स्थविरवाद की अन्य शाखायें शुङ्ग काल से कुषाण काल तक अर्थात् लगभग ई. पू. २०० से ई. २००-३०० तक विकसित होती रहीं हैं। सर्वास्तिवाद ने मथुरा से नगरहर और तक्षशिला (गन्धार) से कश्मीर तक अपना प्रभाव जमाया तथा महीशासक और सम्मितीय ने दक्षिण भारत, लाट, और सिन्ध में लोकप्रियता प्राप्त की। धर्मगुप्त श्रीलंका भी गया पर वहाँ स्थविरवाद की प्रतिद्वन्दिता में उसे पीछे हटना पड़ा। चैत्यवादी निकाय ने धान्यकटक (आन्ध्र) में पैर जमाये। पूर्वशैल्लीय, अपरशैलीय, सिद्धार्थक और राजगिरिक सम्प्रदाय इसी से अविभूत हुए हैं। महायान का विकास भी इन्हीं सम्प्रदायों से हुआ है।

कनिष्ककाल भी बौद्धधर्म के प्रचार-प्रसार की दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण रहा है। उसका साम्राज्य काबुल, गन्धार, सिन्ध, उत्तर-पश्चिम भारत, कश्मीर और मध्यदेश तक फैला हुआ था। मूलत: वह ईरानी था। बाद में उसने बौद्धधर्म स्वीकार कर लिया। चतुर्थ संगति कनिष्क के धर्म-प्रेम का ही फल था। सर्वास्तिवाद की दृष्टि से इस संगीति का विशेष महत्त्व रहा है।

गुप्तकाल में राज्याश्रय न मिलने के वावजूद बौद्धधर्म के प्रचार-प्रसार में कमी नहीं हुई । गुप्तवंशीय राजा यद्यपि भागवत धर्म के विशेष अनुयायी रहे हैं पर उनकी दृष्टि बौद्धधर्म के प्रतिकूल नहीं रही । कौशाम्बी, सांची, बोधगया, मथुरा आदि स्थानों पर प्राप्त उत्कोर्ण लेख इसके प्रतीक हैं कि उन्हें राज्य से पर्याप्त अनुदान मिला करता था । मथुरा, सारनाथ, नालन्दा, अजन्ता आदि को कलाओं ने गुप्तकाल के गौरव को दिगदिगन्त तक फैला दिया है । नालन्दा विश्वविद्यालय की स्थापना भी इसी समय हुई थी ।

फाहियान ने गुष्ठकाल में ही भारत की यात्रा की थी। उस समय चन्द्रगुप्त द्वितीय का राज्य था। फाहियान मध्य-एशिया में बौद्ध संस्कृति के प्रचार और प्रभाव को देखकर अत्यन्त प्रसन्न हुआ। लोप—ने र का दक्षिणी प्रदेश और कड़ा शहर हंग्नयानी सम्प्रदाय के गढ़ थे जहाँ हजारों की संख्या में भिक्षु रहते थे। खोतान और काशगर में भी उसने बौद्धधर्म के विभिन्न सम्प्रदायों की स्थिति को सन्तोषप्रद बताया। बलोरतद्य पर्वत मालाओं के पास से सिन्घु नदी को पारकर फाहयान भारत आया जहाँ उसने बौद्धधर्मं का अच्छा प्रभाव पाया। उद्यान, गन्धार, तक्षशिला, पेशावर, नगरहार, अफगानिस्तान, पजाब, मथुरा, श्रावस्ती, पाटल्पिपुत्र, वाराणसी, चम्पा, ताम्रलिप्ति आदि देशों-प्रदेशों में फाहियान घूमा जहाँ उसने हीनयान और महायान के विभिन्न सम्प्रदायों को निकट से देखा। इस बीच उसे बौद्धधर्म फलता-फूलता हुआ नजर आया। गुप्तकाल की दृष्टि से फाहयान का यात्रा विवरण बट्टत उपयोगी है।

सप्तम शताब्दी में हर्ष का साम्राज्य था। राजा हर्षवर्धन अपने जीवन के उत्तरकाल में बौद्ध बन गये थे। इसी समय युआन-च्वांग और ईत्सिंग ने भारत यात्रायें कीं। युआन-च्वांग ने सप्तम शताब्दी के तृतीय-चतुर्थ दशक में भारत का भ्रमण किया। नगरहार (जलालावाद) में उसने ६३० ई• में प्रवेश किया। गन्धार, प्रवरपुर (श्रीनगर), साकल्छ (स्यालकोट), उत्तर-मध्यभारत, कन्नोज, प्रयाग आदि प्रदेशों में भ्रमण किया। श्रीहर्ष सभी उसकी मेंट हुई। इस समय भी बौद्धधर्म की स्थिति अच्छी थी। ईत्सिंग ने सप्तम शताब्दो के सप्तम-अष्टमदशक में भारत यात्रा की। इस समय भी भारत में हीनयान और महायान सम्प्रदायों की स्थिति अच्छी थी। नालन्दा, बल्भी आदि स्थानों पर बौद्धधर्म के विशाल ज्ञानकेन्द्र थे।

हर्ष के बाद बौद्धधर्म भारत में अधिक नहीं पनप सका। धीरे-धीरे उसका प्रभाव कम होता गया। बौढों में प्रचलित तात्कालिक साधना क्षेत्र शिथिलाचार का गढ़ बन गया था। इसी मनोवृत्ति की पृष्ठभूमि में बौद्धधर्म का पतन भारत से प्रारम्भ हो गया। यद्यपि पालवंश का राज्याश्रय पाकर बौद्धधर्म अपनी स्थिति पुन: मजबूत बना सकता था पर ऐसा हो नहीं सका। यद्यपि नालन्दा के अतिरिक्त बिक्रमशिला, ओदन्तपुरी और सोनपुरो जैसे शिक्षाकेन्द्र बौद्धधर्म के प्रचार-प्रसार में लगे थे पर लगभग १२ वीं शती के बाद वे बौद्धधर्म को भारत में अपनी पुरानी स्थिति में नहीं ला सके।

लगभग १२ वीं शती के बाद बौद्धधर्म प्राय: भारत में अपनी साधना से दूर हो गया। फिर भी उसका प्रभाव बौद्धे तर सम्प्रदायों पर बना रहा। उदाहरण के तौर पर महाराष्ट्र के सन्तों को लिया जा सकता है जिन पर बौद्धधर्म की अक्षुण्य छाप है। जानेश्वर, एकनाथ आदि सन्तों ने अपने अधिकांश सिद्धान्त बौद्ध सिद्धान्त की पृष्ठभूमि में रचे हैं, भले ही वहाँ उनके नामों में परिवर्तन कर दिया गया हो। उड़ीसा आदि प्रदेशों में भी इसी स्थिति को देखा जा सकता है।

#### ( ३६३ )

## 🗠 २. विदेशों में बौद्धधम का प्रचार-प्रसार

लगभग १२ वीं शती के बाद बौद्धधर्म यद्यपि अपनी मातृभूमि से लुप्त आय हो गया, पर इसके पूर्व ही उसने अपना महत्त्वपूर्ण स्थान विदेशों में जमा किया था। इस दिशा में अशोक का योगदान अविस्मरणीय रहेगा। तृतीय संगीति का फल यह हुआ कि बौद्धधर्म ने भारत की सीमा का उल्लंघन किया। उसने श्रीलंका, वर्मा, थाईलेन्ड, कम्बोडिया आदि दक्षिण देशों और नेपाल, तिब्बत, चीन, कोरिया, जापान आदि उत्तरदेशों की जनता में अपना अमिट स्थान बना लिया। आज भी बौद्धधर्म की ज्योति इन देशों में फैली हुई है जो करोड़ों व्यक्तियों को आध्यात्मिक शान्ति का मार्ग प्रशस्त करती है।

## श्रीलंका में बौद्धधर्म

श्रीलंका और भारत के बीच अतीत काल से ही सांस्कृतिक और राजनीतिक सम्बन्ध रहे हैं। अशोक के शिलालेखों में श्रीलंका का उल्लेख ताम्रपर्णी द्वीप के नाम से मिलता है। परम्परानुसार बुद्ध-परिनिर्वाण के ही वर्ष में लाट (गुजरात) देश से विजय सिंह अपने मित्र परिवार सहित वहां पहुंचा। इसलिए उसका नाम सिंहल अधिक प्रचलित और ऐतिहासिक है। विजय सिंह ने ताम्रपर्णी द्वीप पर अधिकार किया और वहां की संस्कृति को भारतीय संस्कृति, विशेष रूप से लाटदेशीय संस्कृति से, ओतप्रोत कर दिया। बौद्धधर्म के पूर्व श्रीलंका में जैन धर्म भी प्रचलित था। महावंश से यह स्पष्ट ज्ञात होता है।

विजय के पहुँचने के बाद लगभग २०० वर्ष तक श्रीलका वासी बौद्धधर्म से अपरिचित रहे । अशोक के पुत्र महेन्द्र और पुत्री संघमित्रा ने वहाँ जाकर सिंहलवासियों के मन में बौद्धधर्म के प्रति आकर्षण पैदा किया । संघमित्रा ने बोधिवृक्ष का आरोपण अनुराधापुर में करके यह कार्य और अधिक प्रभावक बना दिया । देवानंपिय तिस्स ( २४७-२०७ ई० पू० ) ने इस पुण्य कार्य में अपना सभी प्रकार का सहयोग दिया । स्तूपों, चैत्यों और महाबिहारों का निर्माण भी प्रारम्भ हो गया । महेन्द्र और संघमित्रा ने श्रीलंका में लगभग अड़तालीस वर्ष तक धर्म प्रचार किया । और वहीं उन्होंने सांसारिक श्वरीर छोड़ा । श्रीलंका के इतिहास में श्री लंका में बोधिवृक्ष का आरोपण और बुद्धदन्त का आनयन, ये दो घटनायें बड़ी महत्त्वपूर्ण रही हैं ।

 यह भाग स्व० महापंडित राहुल सांकृत्यायन की 'बौद्धसंस्कृति' (इलाहाबाद) पर विशेष आधारित है । लेखक तदर्थ उनका आभारी है ।

सिंहल और बौद्धधर्म के इतिहास में राजा वट्टगामणी ' ई. पू. २१-१७ ) का समय बहुत महत्त्वपूर्ण है । द्रविणों के आक्रमणों को निष्फल करते हुए उसने बौद्धधर्म को सक्रिय बने रहने में पर्याप्त योगदान दिया। श्रति परम्परा से चले आये त्रिपिटक को इसी ने लेखबद्ध कराया । यह कार्य चूं कि महाबिहार में एकत्रित होकर भिक्षसंघ ने किया था इसलिए सिंहल के बौद्धधर्म को महाबिहार निकाय संज्ञा दे दी गई। कालान्तर में इस निकाय में संघभेद हआ और वज्जीपूत्तीय आचार्य धर्मरुचि की शिक्षाओं के आधार पर अभयगिरि निकाय को स्थापना हुई। वैपुल्य पिटक को उसने स्वीकार किया । बाद में इसी में से सागलीय नामकी शाखा का जन्म हुआ । अभयगिरि और सागलीय निकाय अधिक समय तक प्रभावक नहीं बने रह सके । ५९८ ई. में उन दोनों निकायों ने महाबिहार निकाय को स्वीकार कर लिया। इस समय तक भारत में वज्जयान फैल चुका था। श्रीलंका भी उसके प्रभाव से बच नहीं सका। रत्नकूट आदि सूत्रों के साथ मन्त्र-तन्त्र का प्रचार उसी प्रभाव का परिणाम है। मध्यकाल में द्रविड़ आक्रमण अधिक तेज हुए। उसके बावजुद बौद्ध धर्म और साहित्य विकसित होता ही गया । उत्तर काल में बौद्धधर्म का उत्थान और पतन, दोनों देखे जा सकते हैं। सोलहवीं शताब्दी से पोर्तुंगीज और डच, के आक्रमण होने लगे । बौद्धघर्म के विकास पर उन आक्रमणों का बुरा प्रभाव पड़ा । १८ वीं शताब्दी के मध्यदशकों में श्रामगोर मिगे तुवत्ते गुणानन्द ने ईसाइयों से दार्शनिक लोहा लोकर बौद्धधर्म को पुनरुजीवित किया। तदनन्तर महास्थविर धर्माराम, सुमंगल और अनागारिक धर्मपाल जैसे विद्वानों ने श्रीलंका में बौद्धधर्म को अधिक पूष्पित और सूव्यवस्थित कर दिया। आज श्रीलंका बौद्ध देशों में अग्रणी माना जाता है ।

श्री लंका की संस्कृति, भाषा और कला को भारतीय संस्कृति, भाषा और कला से प्रभावित होना स्वाभाविक है । उसकी लिपि भी भारतीय लिपि से उद्भूत है । श्रीलंका के बौद्धधर्म का प्रभाव वर्मा, कम्बोडिया, थाईलेन्ड आदि देशों पर भी पड़ा जहाँ आज भी बौद्धधर्म अपनी प्रभावक स्थिति में है ।

## स्वर्णभूमि में बौद्धधर्म

मलाया वर्मा से लेकर जावा, सुमात्रा, बोर्नियो द्वीप समूह तक प्राचीन स्वर्णभूमि के अन्तर्गत आता था। महावंस (१२.४४-५५) के अनुसार तृतीय संगीति के फलस्वरूप देवानंपिय अशोक ने सोण और उत्तर को ३५३ ई. पू. में स्वर्णभूमि में बौद्धधर्म के प्रचार-प्रसार के लिए भेजा था। साँची में प्राप्त अभिलेख से भी यह प्रमाणित हो जाता है।

#### ( 3年火 )

#### वर्मा

दक्षिण वर्मा में ५-६ वीं शती से बौद्धधर्म के अस्तित्व के प्रमाण मिल्ला प्रारम्भ हो जाते हैं। प्यू जाति की प्राचीन राजधानी श्रीक्षेत्र के समीप मौड़ -गन और ह्यावजा में उपलब्ध स्वर्णपत्रों पर ये धम्मा हेतुप्पभवा जैसे प्रसिद्ध बुद्धवचन उत्कीर्ण मिलते हैं। थेरवाद परम्परा ही इस समय यहाँ प्रचलित रही होगी। तलैंड, म्रम्म आदि वर्मी जातियों में भी बौद्धधर्म लोकप्रिय हो गया था।

वर्मा में ग्यारहवीं शताब्दी में महायानी साधना का भी प्रचार बढ़ा। दीपंकर का १०५४ ई० में देहावसान होने पर शिन् अर्हन् ने राजा अनुरूद्ध के सहयोग से बौद्धर्म की तान्त्रिक शाखा का प्रसार किया। राजा अनुरूद्ध ने थातोन के राजा मनोहर (मनुहा) पर आक्रमण कर त्रिपिटक हस्तगत किया। उसे नयी वर्णमाला में लेखबद्ध किया गया। तलैङ भिक्षुओं से वर्मी जनता ने हीनयान की दीक्षा ली। तब से यहाँ स्थविरवाद प्रचलित है। सिंहल राजा (१०६५-११२० ई०) के समय अनुरुद्ध ने श्रीलंका को सैन्य सहायता दी और बदले में उससे बुद्ध की दन्तधातु ग्रहण की। इसी दन्तधातु पर स्वेजि़गान महास्तूप का निर्माण हुआ। बाद में त्रिपिटक को भी मंगाकर उसकाएक शुद्ध संस्करण तैयार किया गया। पगान में अभी भी बुद्ध की एक विशाल प्रतिमा आकर्षण का केन्द्र बनी हुई है। अनिरुद्ध के पुत्र केन्जित्था (१०८४-१११२ ई०) ने भी अपने पिता की भाँति बौद्धधर्म का पर्याप्त संरक्षण किया। बोध गया के मन्दिर का उद्धार, बिहार निर्माण, तथा प्रदीप-रत्नदान का श्रेय केन्जित्था को ही है।

शिन अर्हन की मृत्यु (१११५ ई०) के बाद पंथगू संघाधिपति हुए। वे राजा नरत्थू के विरोध में सिंहल चले गये। वहाँ से ११७३ ई० में वापिस आये। उनके वाद उत्तरजीव संघराज हुए। उत्तरजीव ससंघ सिंहल की यात्रा पर गये। साथ में चपटा श्रामग्गेर भी था। सिंहल भिक्षुओं ने चपटा को सिंहलनिकाय में दीक्षित किया। चपटा भिक्षु अपने कुछ साथियों के साथ सिंहल में ही रहे। ११८१–८२ ई० में पगान वापिस पहुँचने पर वर्मा में सिंहल संघ और म्रम्मसंघ नाम के दो संघों की स्थापना हो गई। प्रथम महाबिहार निकाय का सदस्य था तो द्वितीय सोण और उत्तर की परम्परा का अनुयायी था। चपटा के साथ राहुल, आनन्द, सीवली और तामलिन्द भिक्षु भी थे। उनमें राहुल ने भिक्षु अवस्था छोड़कर गृहस्थावस्था को स्वीकार कर क्षिया। शेष भिक्षु सिंहल निकाय का प्रचार करते रहे। सिथु राजा के बाद हतिलो-मितेल, क्यासवा और नरथिहपते ने राजगद्दी ग्रहण की । किन्तु उस समय तक वहाँ पर म्रुसल्रमानों के आक्रमण प्रारम्भ हो गये थे । १२८७ ई० में कुबले खान् की सेना ने पगान पर अधिकार भी कर लिया था ।

म्रम्म और तैल्ल् परस्पर विरोधी थे। उन दोनों को एक वर्बर घुमन्तु जाति शान ने पराजित किया। उनमें से थीहथू ने बौद्धधर्म स्वीकार किया। आगे चलकर बौद्धधर्म का प्रचार बढ़ा। उस समय भिक्षु धम्मचेति (१४७२--७६ ई०) ने गृहस्थावस्था स्वीकारकर शिन्-सा-बू की सुपुत्री से विवाह कर राज्यशासन सूत्र सम्हाला। बौद्धधर्म का प्रभाव धम्मचेति के समय और अधिक बढ़ा। १४७२ ई० में उसने बोधगया जैसा मन्दिर बनवाने की घोषणा की। भिक्षु संघ में व्याप्त आचार-शैथिल्य को दूर करने के लिए उसने २२ भिक्षुओं को सिंहल भेजा। वहाँ से वे उपसंपदा लेकर १४७६ ई० में वापिस आये। और उन्होंने नये भिक्षुओं को उपसम्पन्न किया। म्रम्म संघ सिंहल संघ के समीप आता गया। धम्मचेति ने उसी को मान्यता दी।

धम्मचेति के समय तक वर्मा अनेक राज्यों में विभाजित हो गया था । इसी समय १५२७ ई॰ में थोहन्-व्या नामक राजा आवा का अधिकारी हुआ । उसने बौद्धधर्म पर घनघोर अत्याचार किये । उसके विरोध में १५४३ ई॰ में मिन्निययानोङ् ने उसकी हत्या कर अत्याचार को समाप्त किया । वपिन्नौङ् (१५५१-८१) ने तल्जैङ् का विद्रोह शान्तकर वर्मा को एक सूत्र में बाँधने में सफलता पाई । उसने अनेक स्तूर और बिहारों का भी निर्माण कराया । वापनौङ् के बाद म्रम्म और तैल्उङ्गों में पुन: संघर्ष प्रारम्भ हो गया । १७४०-४५ ई॰ में तल्जैडों ने शिमम्म ह्ता बुद्धकेति के नेतृत्व में पेगू में अपना अधिकार जमाया । अल्जौङ्पया (१७४६-५७) ने बाद में इन्हें वर्मा से निकाल बाहर किया । वर्मा को एकसूत्र में बाँधने के लिए उसे बहुत कीमत चुकानी पड़ी ।

धम्मचेति के प्रभाव से वर्मा में साधारणत: एक ही संघ रह गया था। उसमें भी मतभेद पैदा हो गया। मतभेद का मूल कारण था चीवर। लगभग १७०० ई० में गुणाभिलंकार भिक्षु ने एकांस चीवर पहिनने की रीति चलाई। इसके पूर्व पारुपण (प्रारोपण) प्रथा थी। जिसमें चीवर से दोनों कंघे ढके जाते थे। एकंसिक चीवर प्रथा का अन्त बोदाब्या (१७८२-१८१६ ई०)ने कराया। मूल त्रिपिटक भी पारुपण प्रथा का पोषक है। फिर भी एकंसिक प्रथा सिंहल की स्यामनिकाथ में अभी भी प्रचलित है।

कीर्तिश्री राज सिंह ( १७४८–७८ ई० ) ने उच्चकुलीन भिक्षुओं को ही सिंहल में उपसम्पदा के योग्य बताया । फलत: १८०० ई० में कुछ भिक्ष वर्मा गये जहाँ उन्होंने अमरपुर में ज्ञानाभिवंश से दीक्षा ली। सिंहल देश में वापिस आने पर अमरपुर-निकाय स्थापना हो गई। ये उभयांसो थे। इसी प्रकार सिंहल में एक और भी रामञ्त्रतिकाय नाम का सम्प्रदाय है जोउभयांशी है। बाद में मिन-दोन-मिन (१८५२-७७ ई०) ने संगमर्मर की ७२९ पट्टियों पर त्रिपिटक को उत्कीर्ण कराया।

१८८५ ई० में वर्मा पर अंग्रेजों ने अधिकार किया। १९४८ ई० में स्वतन्त्र होते ही बौद्धधर्म वर्मा का राजधर्म बन गया। यहाँ वमी संस्कृति का रग–रग बौद्ध संस्कृति से प्रभावित देखा जाता है। महाबोधि सभा को इसका विशेष श्रेय है।

#### मलयदीप

सोण और उत्तर का प्रभाव मलयद्वीप पर भी पड़ा । यहाँ के जन-जीवन में बौद्ध संस्कृति का प्रभाव बहुत अधिक है। केद्दा के समीप ४-५ वीं शती का बौद्धमन्दिर प्रसिद्ध है। यहाँ एक शिलालेख भी उपलब्ध हुआ है। इसी समय यहाँ महायान बौद्धधर्म का प्रवेश हुआ। लगभग ८ वीं शती तक यहाँ बौद्धधर्म अच्छी स्थिति में रहा।

#### सुमात्रा

गुप्तकाल में सुमात्रा भी बौद्धधर्म का प्रधान केन्द्र बन गया था। ६८४ ई॰ में जयनाग श्रीविजय का शासक था। श्रीविजय हिन्द-द्वीपसमूह में संस्कृति और शिक्षा का आकर्षक स्थान था। यहाँ महायान का विशेष प्रचार था। कहा जाता है कि सुवर्णद्वीप के प्रकाण्ड पण्डित धर्मंकीर्ति के पास आचार्यं दीपंकर श्रीज्ञान ( ६८१-१०५४ ई ) बारह वर्षं तक पढ़ते रहे। ७ वीं से ११ वीं शती तक स्वर्णद्वीप ( इण्डोनेशिया ) का बहुत अधिक महत्त्व था। महायानी साधना का भी यहाँ प्रभाव रहा है।

#### जावा

जावा का भी भारत से सांस्कृतिक सम्बन्ध रहा है । जावा का प्रथम राजा अजि-जका (प्रथम शताब्दी) भारतीय ही था। पाँचवीं शताब्दी में गुणवर्मा ने बौद्धधर्म का यहाँ अच्छा प्रचार किया। जावा की संस्कृति पर दक्षिण भारतीय कला और संस्कृति का विशेष प्रभाव है। पल्लवों के पूर्व और सातवाहनों के बाद के धान्यकटक और श्रीपर्वत (नागार्जुनीकोंडा) में प्राप्त शिलालेखों से यह स्पष्ट हो जाता है कि इसकी तृतीय शताब्दी में सिंहल, चीन, और किरात ( चिल्लात, मलय ) तक बौद्धधर्म का प्रचार था। पल्लव लिपि और जावा-हिन्दचीन लिपियों में साम्य दिखाई देता है। श्रीविजय का शैलेन्द्र राजवंश महायानी तथा तान्त्रिक बौद्धधर्म का अनुयायी था। उस समय सातवीं शताब्दी में मगध और नालन्दा तन्त्रयान के प्रमुख केन्द्र थे। शैलेन्द्र वंशीय राजाओं ने दिग्विजयें भी कीं। १२६४ ई० के बाद उनका पतन होने लगा। शैलेन्द्र राजवंशों ने वास्तुकला पर विशेष ध्यान दिया। बरोबुदूर का महाचैत्य, चण्डीसरी, चण्डीसेवू, चण्डी मेन्दुत् और चण्डीपवान मन्दिर बौद्धकला की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण हैं। हिन्दू संस्कृति का प्रसार भी यहाँ कम नहीं रहा।

#### बालीद्वीप

वालीद्वीप और जावा के बीच केवल डेढ़ मील की खाड़ी है। चीनी इतिहास से ज्ञात होता है कि छठी शताब्दी में यहाँ बौद्धधर्म बहुत लोकप्रिय था। यहाँ बौद्धधर्म चीन से नहीं आया। प्रत्युत भारत से पहुँचा था। उग्रसेन भारतीय राजा था जिसने नवीं शताब्दी में वस्नी पर शासन किया। ११ वीं शताब्दी में वाली पर जावा का शासन हुआ पर कादिरी राज्य का पतन होने पर वाली पुन: स्वतन्त्र हो गया। बाद में पुसलमानों और डचों के आक्रमणों से वाली भी नहीं बच सका। फिर भी यहाँ शैवधर्म के साथ-साथ बौद्धधर्म पल्लवित होता रहा। यहाँ प्राय: शिव और बुद्ध को एक माना जाता है। ग्यारहवीं शताब्दी के पूर्व की कोई वास्तुकला यहाँ उपलब्ध नहीं हुई। उत्तर कालीन मन्दिर अवश्य मिलते हैं।

### बोर्नियो

बोर्नियो भी बौद्ध दृष्टि से महत्त्वपूर्ण द्वीप है । यह जावा से अठगुना बड़ा है । यहाँ के इतिहास से ज्ञात होता है कि लगभग तीसरी-चौथी शताब्दी में बोर्नियों में ब्राह्मण संस्कृति का पर्याप्त प्रचार हो चुका था । पश्चिम बोर्नियो में प्राप्त अभिलेखों से स्पष्ट है कि लगभग १० वीं शताब्दी में यहाँ बौद्धधर्म का भळीभांति प्रचार हो गया था । दक्षिण-पूर्वी बोर्नियो मर्त्तपुर जिले में गुनुड, क्रुपाङ, के बीच उत्खनन में वोधिसरव मञ्जुश्री की पाषाणमूर्ति मिल्ली है । कुछ बुद्ध मूर्तियाँ कोम्बेङ, में भी प्राप्त हुई हैं । इनकी कला भारतीय है । बोर्नियो में प्राप्त पीतल की एक बुद्ध मूर्ति भी कला की दृष्टि से महत्वपूर्ण है । फिल्लिपीन और सेलीबीज में भी बौद्धकला के निदर्शन प्राप्त हुए हैं । इन सभी स्थानों पर मुसल्मानों के आक्रमण हुए जिनसे बौद्धधर्म ओर कला की विशेष हानि हुई । इन सभी के बावजूद इण्डोनेशिया की ( 335 )

( सुमात्राद्वीप समूह ) की संस्कृति पर बौद्धधर्म की अमिट छाप पड़ी हुई है । स्याम ( थाईलेण्ड ), काम्बुज ( कम्बोडिया ), और चम्पा ( वियतनाम ) भी इसी के अभिन्न अंग है ।

## हिन्दचीन में बौद्धधर्म

वर्मा, जावा, सुमात्रा आदि देशों से आगे चलकर बौद्धधर्म ने हिन्दचीन की यात्रा को । चीनी इतिहासकारों के अनुसार चम्पा राज्य की स्थापना १९२ ई॰ में हुई थी। पर बौद्धधर्म का प्रभाव नो वीं शताब्दी से प्रारम्भ हुआ। इसी समय इन्द्रवर्मा द्वितीय ने लक्ष्मीन्द्र लोकेश्वर नामक महाबिहार का निर्माण कराया। १०२ ई॰ में यहीं स्थविर नागपुष्प ने 'प्रमुदित लोकेश्वर बिहार' स्थापित किया। यहां पर उत्कीर्ण प्रशस्ति से यह ज्ञात होता है कि चम्पा में तान्त्रिक बौद्धधर्म का प्रचार अधिक था। १३ वीं शती तक बौद्धधर्म यहां रहा पर श्वैव धर्म अपेक्षाकृत अधिक लोकप्रिय था।

चम्पा के पहिचम में एक प्रदेश था, जिसे चीनी इतिहासकारों ने फोनन् कहा है। यहाँ का कौडिण्य राजा सीमवंशी कहा गया है। उसके बाद फान्-चे-मन् (२२५ ई०) ने अपना राज्य मलाया तक विस्तृत किया। २४०-४५ ई० में फूनान् से पाटलिपुत्र दूत भेजे गये। इसी समय उनका परिचय बौद्धधर्म से हुआ। इस समय तक फोनन् भारतीय संस्कृति से ओतप्रोत हो गया था। ४३८ ई० में भिक्षु नागसेन किसी प्रकार फोनन् पहुँचे। राजा जयवर्मा ने ४८४ ई० में नागसेन को चीन भेजा एक आवेदनपत्र के साथ। उस पत्र में चीन में प्रचलित बौद्धधर्म की प्रशंसा की गई थी। फोनन् में उपलब्ध शिलालेखों से यह स्पष्ट है कि इस समय तक वहाँ बौद्धधर्म का विस्तार हो चुका था। जयवर्मा के काल में अवलोकितेश्वर बुद्ध और वज्यपाणि की प्रतिमायें बन चुकी थी।

कम्बुज चम्पा के समान भारतीय नाम कम्बोज के अनुकरण पर रखा गया होगा। यहां मूलत: शैवधर्म प्रचलित था। फूनान् पर भववर्मा ने अपना अधिकार किया। उसके बाद महेन्द्रवर्मा, ईशानवर्मा, जयवर्मा प्रथम आदि राजाओं ने कम्बुज पर शासन किया। यहाँ सर्वप्रथम जयवर्मा प्रथम (६६५ ई०) के शिलालेखों में ही बौद्धधर्म का उल्लेख मिलता है। उसके बाद ल्गभग (२ शताब्दी तक कम्बुज शैलेन्द्र राजाओं के अधिकार में रहा) उसके बाद जयवर्मा द्वितीय (८०२ ई०) सिंहासन पर बैठा। कुछ बौद्ध मन्दिरों का उसने निर्माण कराया। जयवर्मा तृतीय (८६६–८७७ ई०) के काल में पल्लव बास्तुशिल्प का अनुकरण दिखाई पड़ता है । यशोवर्मा के बाद सूर्यवर्मा ( १००२-४९ ई० ) के राज्यकाल में बौद्धधर्म का उत्कर्ष बढ़ने लगा। आज यहाँ स्थविरवादी बौद्धधर्म प्रचलित है ।

थाई वासियों का मूल स्थान युन्-नन् (चीन) था। इसी ओर चिन्दवीन, इरावदी, सालविन, मेकाङ्ग, प्रदेश लाल नदी के तट पर अवस्थित थे। इसी प्रदेश को उन्होंने गन्धार कहा है। परम्परानुसार इस प्रदेश को अशोक ने स्थापित किया था। थाई ने प्रारम्भ से ही अपनी स्वतन्त्रता के लिए चीन से संघर्ष किया। थाई में बहुत नाम भारतीय नामों का अनुकरण करनेवाले रखे गये। १४ वीं शती तक अयोध्या उनकी राजधानी रही। इस बीच बौद्धधर्म का प्रचार-प्रसार बढ़ता ही गया। आज भी थाई में बौद्धधर्म बहुत लोकप्रिय है।

### श्रफगानिस्तान और मध्यएशिया में बाँद्रधम

अफगानिस्तान और भारत का सम्बन्ध प्रागैतिहासिककाल से रहा है । बुद्ध के समय अफगानिस्तान दारयोवहु के साम्राज्य का अंग था और गन्धार के नाम से पुकारा जाता था । वर्तमान में वहाँ कन्धार और पेशावर (पुरुषपुर) प्रमुख नगर है । बुद्ध के जीवन काल में ही उनका धर्म-सन्देश गन्धार तक पहुँच चुका था । परम्परानुसार अशोक ने ८४ हजार स्तूप बनवाये थे । उनमें एक तक्षशिला में था । तृतीय संगीति के फलस्वरूप मध्यान्तक को कश्मीर--गन्धार में बौद्धधर्म के प्रचार के लिए भी भेजा गया था । मौर्यवंश के बाद कश्मीर और गन्धार बौद्धधर्म के केन्द्रस्थल हो गये । गन्धार की मूर्तिकला प्रसिद्ध ही है । असंग और वसुबन्धु जैसे प्रकाण्ड बौद्ध दार्शनिक भी गन्धार से ही मिले । कपिशा (कोहदमन) भी भारतीय साहित्य में बहुर्चीचत नगरी रही है । मध्यएशिया के यातायात के लिए गन्धार (अफगानिस्तान) ही एक सरल और सीधा रास्ता था । लगभग दशवीं शताब्दी तक बौद्धधर्म यहाँ रहा है । हर विदेशी को उसने बौद्धधर्म का पाठ दिया है । आज भी यहाँ बौद्धकला अपंनी जीवित अवस्था में दिखती है ।

चीनी तुर्किस्तान और सोवियत तुर्किस्तान को मिलाकर मध्यएशिया कहा जाता है। पश्चिमी मध्यऐशिया का प्रसिद्ध नगर बुखारा बौद्धधर्म का स्मरण दिलाता है। मंगोलियन आज भी बिहार के लिए बुखार कहा करते हैं। इस्लाम के पूर्व यहाँ बौद्ध-बिहार था। गन्धारकला की मूर्तियों में बौद्ध मूर्तियाँ ही अधिक मिलती है। वक्षु नदी के दोनों ओर हिन्दुकुश और दरबन्द की पहाड़ियों के बीच बुखार देश था। वर्तमान में उजवेक जाति के लोग दोनों ओर रहते हैं। उत्तरी भाग सोवियत में है और दक्षिणी भाग अफगानिस्तान में। परिचमी मध्य-एशिया की जरफशां नदी का प्राचीन नाम सोग्द (सुग्ध) है। समरकन्द और बुखारा इसी के किनारे बसे हुए हैं। सोग्दी भाषा और संस्कृति भारतीय भाषा और संस्कृति से अत्यधिक प्रभावित है। सोग्दी भाषा में कुछ बौद्ध ग्रन्थ भी मिले हैं। मानी के धार्मिक सिद्धान्तों पर बौद्ध धर्म का प्रभाव अधिक था। २१६ ई॰ में मेसोपोतामिया में जन्मा मानी ईसाई, जर्थु स्ती और बौद्ध, इन तीन धर्मों का समन्वित रूप जनता के समक्ष रखना चाहता था। पर ईसाइयों ने उसे शैतान का रूप मानकर समाप्त करा दिया। इसके बावजूद मध्यएशिया की संस्कृति पर बौद्धधर्म का प्रभाव अमिट रहा है।

खोतन ( संस्कृति कुस्तन ) का प्राचीन नगर तरिम के दक्षिण भाग में है । ५७-७५ ई० में खोतन में कई बार विद्रोह हुआ। फलत: द्वितीय शती में खोतन राज्य की स्थापना हई । तृतीय शती में विजय सम्भव के राज्य में यहाँ बौद्धधर्म आया । राजगुरु आयविरोचन ने खोतनी भाषा के लिए एक लिपि बनाई जिसका मूलाघार ब्राह्मी लिपि था। तभी से संस्कृत नामों का प्रारम्भ हो गया। विजय सम्भव की आठवीं पीढ़ी के राजा विजयवीर्य के ग्रह भारतीय बौद्ध भिक्षु थे। इसने अनेक बिहारों और स्तूपों का भी निर्माण कराया। विजयवीय के पुत्र भी बौद्धधर्म में दीक्षित हुए । विजयवीर्य के पुत्र विजयधर्म और पौत्र विजयसिंह ने बौद्धधर्म की अपूर्व सेवा की । खोतान पर उत्तरकाल में विदेशियों ने अनेक बार आक्रमण किया। इस कारण यहाँ के बौद्धबिहार और स्तूप नष्ट-अष्ट हो गये। सप्तम शताब्दी के चतुर्थ दर्शक में तुकी राज्य स्रोतान से समाप्त हुआ और विजयसिंह का राज्याधिकार आया । इसी समय आचार्य धर्मपाल वहाँ पहुँचे । बाद में तो खोतान चीन का अंग हो गया । और चार चीनी छावनियों में अन्यतम माना जाने लगा। आठवीं शताब्दी तक चीन का प्रभाव खोतान पर रहा । इसके बाद भोट का अधिकार हुआ । लगभग २०० वर्षों बाद पून: चीन से सम्पर्क हआ पर १० शताब्दी में सूसलिम आक्रमणों के कारण खोतान परतन्त्र हो गया और बौद्धधर्म समाप्त-प्राय हो गया। तत्कालीन साहित्य से ज्ञात होता है कि खोतान में महायानी साधना का प्रचार अधिक था। वहाँबुद्ध की मूर्ति-पूजा बड़े उत्साह के साथ की जाती थी। ह्वोन-सांग भारत से लौटते समय भी यहाँ रुका । और वहाँ के बौद्धधर्म तथा साहित्य की स्थिति से अवगत कराया ।

खरोष्ठी लिपि का प्रयोग गंधार में होता था। पश्चिमोत्तर प्रदेश के मनसहरा और शाहबाज गढ़ी में अशोक के लेख इसी लिपि में उत्कीर्ण मिलते हैं। ये लेख प्राकृत भाषा में लिखे गये हैं। देशी और विदेशी नामों का एक साथ प्रयोग मिलता है। धम्मपद की भाषा और उन प्राकृत अभिलेखों की भाषा में साम्य

#### ( 302 )

दिखाई देता है। पूर्वी मध्य एशिया के दक्षिणी भाग में शकभाषा का प्रचलन था। संस्कृत में उपलब्ध बौद्ध संस्कृत साहित्य का अनुवाद इस भाषा में हुआ है।

काशगर और खोत्तान पर कनिष्क का भी अधिकार रहा है। उस समय बौदधर्म वहां अवश्य था। विशेष रूप से सर्वास्तिवाद का प्रचार था। चीन से पश्चिम की ओर कूचा भी बौदधर्म का केन्द्र था। सम्भव है कूचा और कुशद्वीप एक ही हो। सूत्रालंकार के अनुसार कनिष्क को कुश जाति का बताया गया है। तृतीय शताब्दी में कूचा बौदधर्म का प्रमुख केन्द्र था। यहाँ से चीनी सेना कुमारजीव को हठात चीन ले गयी, जहां कुमारजीव ने बौद्ध प्रन्थों का अनुवाद चीनी भाषा में किया। सातवीं शताब्दी तक कूचा बौद्धर्म का केन्द्र रहा है। हीनयान और महायान दोनों साधनायें समान रूप से प्रचलित रही हैं। ह्वेनसांग ने यहां के बौद्धर्म की स्थिति बहुत सन्तोषप्रद बतायी है। कूची भाषा और साहित्य पर संस्कृत का प्रभाव स्पष्ट दिखाई देता है। प्रतीत्यसमुत्पाद, स्मृत्युपस्थान, शकप्रश्न, महापरिनिर्वाण, उदानवर्ग, उदानालंकार, अवदान, करणापुण्डरीक, आदि ग्रन्थ कूची भाषा में उपलब्ध हुए हैं। तुखारी भाषा में इसो प्रकार जातक आदि अनेक ग्रन्थ मिल्ते हैं।

कुचा के पूर्व तूर्फान एक मरुद्वीप है। यहाँ लगभग८ वीं शताब्दी तक बोद्धधर्म अपनी समृद्ध अवस्था में रहा । यहाँ अनेक हस्तलेख भी मिलते हैं । रूसी और जर्मनी विद्वानों ने उन हस्तलेखों को पढ़ने का अथक परिश्रम किया । तूर्फान के उत्खनन में बौद्ध मूर्तियाँ, बौद्धचित्र, चीनी-ईरानी सिक्के, बोधिसल्वों के म्रुण्ड आदि विविध प्राचीन सामग्री उपलब्ध हुई । स्तूपों के नीचे मानो ग्रन्थ भी मिले । कूचा के पूर्व में तुन–ह्वाङ् है, जो चीन की सीमा के सन्निकट है। यहाँ कभी चीन का राज्य रहा तो कभी तिब्बत का। फिर भी बौद्धधर्म का प्रचार-प्रसार बना रहा । यहाँ उपलब्ध बौद्ध गुफाएँ चतुर्थ शताब्दी की हैं। सम्भव है, यह प्रभाव समुद्रगुप्त का रहा हो। क्योंकि चीन में बौद्धधर्म पाचवीं शताब्दी में पहुँचा। बाद में चीन का भी प्रभाव पड़ा। भित्ति चित्र और बौद्धमूर्तियों पर गन्धारकला का प्रभाव स्पष्टत: दिखाई देता है । सहस्रबुद्ध गुहाबिहार सर्वाधिक प्रसिद्ध है । जो चित्र उपलब्ध हुए हैं उनमें कुछ बोधिसत्वों अर्हन्तों और बुद्धमूर्तियों के हैं और कुछ सांसारिक जीवन के सन्दर्भ बताते हैं। उन चित्रों में चीनी और नेपाली कला विशेष रूप से दिखाई देती है। प्राय: सभी चित्र महायान से सम्बद्ध हैं। वे अधिकांश चित्र नवीं शताब्दी के हैं। स्टाइन को नीया के ध्वंसावशेषों में खरोष्ठी लिपि और प्राकृत भाषा की शताधिक पट्टियाँ प्राप्त हुई। एक तावी साघु वङ्-ताऊ को यहाँ का बड़ा भारी पुस्तक भण्डार मिला जिसे पेलियो नामक फ्रोन्च विद्वान ने १९७६–७

ई० में स्वयं देखा। उन्होंने उसकी सूची भी बनाई। हस्तलिखित ग्रन्थों और चित्रकला की दृष्टि से यह भण्डार विशेष महत्वपूर्ण है। जापानी विद्वान काउन्टर ओतानी ने भी १९०२ में कुछ मूल्यवान सामग्री प्राप्त की।

तुर्की भाषा में बौद्ध साहित्य मिलता है। इसका प्राचीन साहित्य उइगर-साहित्य के रूप में उपलब्ध होता है। हूणों के अन्तिम समय में उजवेकी, तुर्की आदि प्रदेशों में बौद्धधर्म चला गया था। उइगुर पश्चिमोत्तर मंगोलिया के निवासी थे। उइगुर लिपि से ही मंगोल और मंचु लिपियां निकलीं। उइगुरों में बौद्धधर्म का प्रचार ई॰ पू॰ प्रथम शताब्दी के पूर्व ही हो गया था। उइगुर साहित्य में उपलब्ध बौद्धग्रन्थ तोखारी, सक, चीनी और तिब्बती से अनुवादित हुए हैं। यहां सर्वास्तिवाद और महायान बौद्धधर्म का विशेष प्रचार था। बाद में मुसलमानों के कारण लगभग १२ वीं शताब्दी में बौद्धधर्म को बड़ा आघात लगा। पर सोवियत रूस अब उइगुर साहित्य को समृद्ध कर रहा है।

## चीन में बौद्धधर्म

जनसंख्या की दृष्टि से चीन विश्व का सबसे बड़ा राष्ट्र है। संस्कृति और सम्यता की दृष्टि से भी उसे बहुत प्राचीन कहा जाता है। शायद हिमयुग से ही उसका मानव इतिहास प्रारम्भ हो जाता है। सही इतिहास २२१ ई॰ पू॰ से प्रारम्भ होता है जब छिन् राजवश की स्थापना हुई। चीनी लिपि का प्रभाव कोरिया, अनाम, जापान, उइगुर, मंगोल और मंचु लिपियों पर भी पड़ा।

ई० पू० १ वीं – ६ वीं शताब्दी में बुद्ध और महावीर के समान चीन में भी विचार क्रान्ति करने वाले कन्फूसी, मो-ती, और लाउज हुए जिन्होंने चीन के जन जीवन में आदर्शवाद और रहस्यवाद की शिक्षा दी। २२१–२०७ ई, पू० में चाउवंश के बाद छिन वंश की प्रभुसत्ता हुई। चेछ वहाँ का प्रथम सम्राट् बना। इस काल में चीनी भाषा और सहित्य का विकास उल्लेखनीय रहा। चीनी दीवार का निर्माण भी इसी के राज्यकाल में हुआ। हूणों के आक्रमणों से बचने के लिए यह १४०० मील लम्बी अभेद्य दीवाल बनाई गई थी। उसकी मृत्यु के बाद चीन से उसके वंश की प्रमुसत्ता समाष्ठ हो गई। चीन पुन: अनेकता में फंस गया।

छिन वंश के बाद पश्चिमी हान् (२०२ ई० पू०--९ ई०) वंश आया। ¶र उने हूणों से कठोर संघर्ष करना पड़ा। अन्त में ऊ-ती ने हूणों पर विजय पा ली। उसने चाङ्-क्याङ्को भी हूणों से लोहा लेने भेजा था पर हूणों ने

#### ( 308 )

छसे दस साल तक बन्दी रखा। बाद में वह चीन आया ईँ०१२८ में। छसने बताया कि चीनी वस्तुएं जेजुआन तथा युन् नन् के मार्ग से भारत पहुँचती हैं। इसी मार्ग से बाद में फा-शि-यान् ह्वॅनशाङ्, ई-चिङ् वगैरह यात्री षी भारत में आये।

पूती हानवंश ने २५-२२० ई० तक शासन किया। इसी बंश के राजा मिङ -ती ने बौद्धधर्म ग्रहण किया। ई० १ में पश्चिमी हानवंश छुक्षप्राय हो गया। सम्राट् ऊ-ती ने फरमाना तक अपना सम्राज्य विस्तृत किया। च्याङ -क्याङ के अनुसार इस सम्राट् के पास एक बुद्ध मूर्त्ति थी। चीन में सर्वप्रथम बौद्धधर्म प्रचारक ६७ ई० में पहुँचा।

कहा जाता है, पूर्वा हान्वंश के सम्राट् मिङ्-ती ( ४८-७४ ई० ) ने स्वप्न में एक स्वर्णिम महापुरुष देखा जिसे बुद्ध कहा गया। सम्राट ने वाङ त्सुन के नेतृत्व में १७ व्यक्तियों के दल को बुद्ध के धर्म की सोज में मेजा । यह दल काश्यप मातङ्तथा शान्तिभिक्षु (धर्मरत्न) और धार्मिक प्रन्थों के साथ राजधानी वापिस आया। काश्यप मातङ तक्षशिला के आचार्य षे । उन्होंने सर्वप्रयम चीनी भाषा में 'द्वाचत्वारिंशत सूत्र' का अनुवाद किया शान्तिभिक्षु ने भी कुछ बौँद्ध साहित्य का सृजन किया। इसके अतिरिक्त मिङ -ती ने श्वेताश्व बिहार बनवाकर बौद्धधर्म के अस्तित्त्व को और भी सक्षम बना दिया। मातङ्के बाद भी अनुवाद-परम्परा अक्षुण्ण बनी रहती है। इस परम्परा में पार्थिया लोगों ने अपना बौद्धधर्म-प्रेम प्रदर्शित किया। सोकाउ उनमें प्रमुख थे। उन्होंने छगभग ९४ बौद्ध ग्रन्थों का चीनी भाषा में अनुवाद किया। कुछेक वर्षं बाद लोकक्षम् हुए जिन्होंने २३ ग्रन्थों का अनुवाद किया चीनी भाषा में। कुछ और भी अनुवादक थे। इन हानवंशीय विद्वान अनुवादकों ने ४३४ ग्रन्थों का अनुवाद किया। बौदधर्म की दृष्टि से हानवंश का राज्यकाल बहुत ही महत्त्वपूर्ण था। इस काल में बौद्ध साहित्य और कला का पर्याध विकास हआ है।

हान्वंश के बाद चीन की एकसूत्रता नष्टप्राय हो गई। उसे शू (२२१-६४ ई॰), वेई (२२०-६४ ई॰) और ऊ (२२२-८० ई॰) राजवशों ने विभाजित कर लिया। फिर भी बौद्धधर्म की प्रगति में यह विभाजन व्यवधान नहीं बन सका। श्वेताश्व बिहार अभी भी धर्म प्रचार का केन्द्र बना हुआ हुआ था। वेई काल में धर्मपाल, संधवर्मा, धर्मसत्य, पो-यङ् और धर्मभद्र प्रमुख अनुवादक थे। उनके सुखावतीव्यू आदि अनुवादित ग्रन्थ मिलते हैं। कवंश में मू-चू नामक विद्वान (१७० ई॰) ने बौद्ध दार्शनिक परम्परा प्रारम्भ की। कुछ उल्लेखनीय अनुवादक भी हुए जिनमें ची-चियेन् अधिक प्रसिद्ध हुआ । ची-च्येन् (२२३-२५३ ई०) ने १२७ ग्रन्थों का अनुवादन किया। अवदानशतक, मातंगीसूत्र, ब्रह्मजालसूत्र, वत्ससूत्र उनमें प्रमुख हैं। विष्न (२२४ ई०) और लिउ-येन् ने धम्मपद आदि का अनुवाद किया। खाङ् सेड-्ह्रो के संयुक्तावदान आदि १४ ग्रन्थ अनुवादित हैं। कहा जाता है, इसी समय किसी बौद्ध भिक्षु ने चाय का आविष्कार किया। चीनी मिट्टी के वर्तन और चीनांशुक पहले से ही प्रसिद्ध थे।

चतुर्थ शताब्दी में उत्तरी चीन पर हूणों का अधिकार हो गया। ये हूण मंगोलों से सम्बद्ध अबार थे। उस समय बौद्धधर्म की प्रतिद्वग्दिता में ताउ-वाद खड़ा हुआ था। फिर भी वह बौद्धधर्म का प्रचार नहीं रोक सका। चतुर्थ शताब्दी के उत्तरार्ध में बौद्धधर्म कोरिया पहुंच गया। चीनी लिपि से भी वे परिचित हो गये। लगभग १४० वर्ष बाद कोरिया से ही बौद्धधर्म जापान गया। कोरिया में ताड-आन के शिष्य हुइ-युवेन को सुखावती, पुण्डरीक अथवा अमिताभ सम्प्रदाय (३१४–३८४ ई०) का प्रतिष्ठापक माना जाता है। यहीं कुमारजीव (३४४–४१३ ई८) के शिष्य चू-ताड-सेड् (३६७–४३४ ई०) भिक्षु ने ध्यान सम्प्रदाय (जापानी जेन) की स्थापना की। उसी समय बौद्ध सम्प्रदाय में चिकित्सा के द्वारा जनसेवा करना भी श्रेयस्कर माना जाने लगा। भिक्षु धर्मरक्ष, जीवक, यू-चा, यू-झ-चा-खाई आदि चिकित्सक उल्लेखनीय है।

चीन में २८४ ई० ४४० ई० के बीच बौद्ध ग्रन्थों का अनुवाद बहुत अधिक हुआ। पश्चिमी छिन्दंश (२१५-२१६ ई॰) के राज्यकाल में इन अनुवादकों में ३६ भाषाओं के ज्ञाता धर्मरक्ष (२८४-३१३ ई०) प्रमुख हैं। कहा जाता है, उन्होंने २११ ग्रन्थों का अनुवाद किया था। प्रज्ञापारमिता, दशभूमिकसूत्र, सद्धधर्मपुण्डरीक, ललितविस्तर जैसे ग्रन्थ उल्लेखनीय हैं। धर्मरक ने अवलोकितेश्वर के नाम पर अवलोकित सम्प्रदाय की भी स्थापना की थी। अन-फा-किङ् तथा चू-शी: हिङ् भी कुशल अनुवादक थे। पूर्वा छिनवं**श** ( ३१७-४२० ई० ) में प्राय: सभी राजा बौद्धधर्मावलम्बी थे। इस समय धर्मरत्न ने ११० संस्कृत ग्रन्थों का अनुवाद किया जिनमें अधिकांश सूत्रपिटक के ग्रन्थ सम्मिलित थे। मिलिन्द प्रश्न का भी रूपान्तरण इसी समय हुआ। कुमारबोधि, धर्मनन्दि, संघदेव और संघभूति भी प्रध न अनुवादक रहे हैं जिन्होंने युत्तपिटक और सर्वास्तिवादी अभिधर्मपिटक के अनुवाद प्रस्तुत किये । अनुवाद कार्य पूरा करने के लिए सम्राट् फू-की-येन ने कठोर संघर्ष के बाद भी कूचावासी भिक्षु कुमारजीव को ऌाने का उपक्रम किया । किन्तु याङ्-चान द्वारा बीच में ही हत्या किये जाने के कारण कुमारजीव को प्राक्तन छिनवंश ( ३४ - १४ ई० ) के संस्थापक याङ्-चान् के पास रूकना पड़ा । यह याडू-चान् सर्वमान्य

बौद्ध सम्राट्था। उसके युग में बौद्धधर्म और साहित्य का बहुत प्रचार हुआ। कुमारजीव और कुमारजीव के गुरू बुद्धयश ने उसी के काल में अनुवाद कार्य का सम्पादन किया। बुद्धयश कश्मीरी ब्राह्मण थे। हीनयान और महायान ग्रन्थों के गंभीर विद्वान थे। दीर्घागम आदि ग्रन्थों का उन्होंने अनुवाद किया। पाचवीं शताब्दी में विनय ग्रन्थों का अनुवाद प्रारम्भ हुआ। बुद्धभद्र और फा-शि-यान् ने महासांधिक विनय का अनुवाद किया। पुष्यतर ने सर्वास्तिवादी विनय, कुमारजीव ने महायानी विनय, और बुद्धयश ने धर्मगुप्तीय ने विनय का अनुवाद किया।

कुमारजीव ( ३३२–४१३ ई॰ ) के पिता कुमारायन भारतीय भिक्षु थे । 🗉 जन्होंने कूचा की राजकुमारा जीवा से विवाह कर लिया। कूमारजीव के होने पर उसकी माँ उसे उच्च शिक्षा देने के लिए कश्मीर ले आई। कुमारजीव ने लगभग बीस वर्ष की अवस्था तक अध्ययन किया और फिर मां के साथ कचा वापिस हो गये। कुमारजीव ने तीस वर्ष तक महायान का प्रचार किया। उनकी कीर्ति चीन तक पहुँची। बाद में चीनी सम्राट् उन्हें चीन ले गये। कुमारजीव का संस्कृत, तुखारी, और चीनी भाषा पर असाधारण अधिकार था। उन्होंने अन्य भिक्षओं को सहयोग देकर १०६ ग्रन्थों का अनुवाद किया। काशगर में कुमारजीव का परिचय भिक्षु सूर्यसोम से हुआ । उनके ही कारण कुमारजीव महायानी बन गयें । कुमारजीव ने नागाजू न-आर्यदेव के माध्यमिक शून्यवाद का अनुकरण-अभ्यास किया था। इसलिए प्रज्ञापारमिता से सम्बद्धा ग्रन्थों ( पञ्चविंशति-साहस्रिका, दशसाहस्रिका, वज्रच्छेदिका प्रज्ञापारमिता, प्रज्ञापारमिताहृदय, प्रज्ञापारमितासूत्र ) का अनुवाद किया । इन माध्यमिक ग्रन्थों के अतिरिक्त उन्होंने नागाजू न की माध्यमिककारिका और उस पर आर्यदेव की टीका तथा आर्यदेव के शतशास्त्र का भी अनुवाद किया। हरिवर्मा का सत्यसिद्धिशास्त्र तथा कुछ अन्य ग्रन्थों-विमलकीति निर्देश, सद्धर्मपुण्डरीक, सुखायतीव्यूह आदि का भी अनुवाद कुमारजीव ने किया । इस प्रकार कुमारजीव का सारा जीवन भारतीय संस्कृति के प्रचार-प्रसार में ही व्यतीत हआ।

उत्तरी चीन में ४२०-५८६ ई० के बीच में अनेक अनुवादक हुए। तोपा वंश (३८६-५३५ ई०) के राजाओं ने पांच गुफायें बनवाई जिनमें बुद्ध मूर्तियां उकेरी गईं। सबसे बड़ी बुद्ध मूर्ति ७० फीट ऊची है। तोपा काल में छह विद्वानों ने अनुवाद का काम किया—धर्म रुचि, रत्नमति, बोधरुचि, बुद्धशान्त, बोधिधर्म और की क्या-ये। इनमें अधिकांश भारतीय भिक्षु थे। धर्म रुचि के तीन ग्रन्थ मिल्ते हैं। रत्न रुचि ने योगाचार दर्शन के महायानोत्तर तन्त्र का भी अनुवाद किया। बोधि रुचि ने ३६ ग्रन्थों का अनुवाद किया जिनमें विशेषचिन्ता, दशभूमिक गयाशीर्षं, लंकावतार, धर्मसंगीति प्रमुख हैं। बुद्धशान्त ने महायान समपरिग्रहशास्त्र आदि १ ग्रन्थों का अनुवाद किया। बोधिधर्म ध्यान सम्प्रदाय के संस्थापक के की-क्या-ये के पांच अनुवादित ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं जिनमें संयुक्त-रत्नपिटक और महायान परम्पर प्रमुख हैं। महायान परम्परामें बुद्ध के बाद बने भिक्षुसंघों के प्रधान आचार्यों की परम्परा इस प्रकार दी हुई है-

१. महाकाश्यप, २. आनन्द, ३. शाणवास, ४. उपगुप्त ( ई० पू० २४० ), ४. धृतक, ६. मेचक, ७ वसुमित्र, ८. बुद्धतंदी. ९. बुद्धमित्र, १०. पार्श्व ११. पूर्णयश, १२ अश्वघोष ( प्रथम शती ई० ), १३. वीर, १४. नागाजु न ( २ सदी ई० ), १४. कानदेव ( आर्यदेव ), १६. राहुल, १७. संघनन्दी, १८. संघयक्ष, १९. कुमारलात, २०. जयंत, २१. वसुबन्धु, २२. मो-नो-लो, २३. हो-ले-हो, २४. सिंह, २४. ब-सि-या-सि-ता, २६. पू-तो-नो-मि-तो, २७ प्रज्ञा-तर, २८ बोधिधर्म, २९. हुई के ( ४८६-४९३ ई० ) ३० सेड-चम, ३१. ताड-सिन, ३२. हुङ्-जिन ( ६०४-७४ ), और हुई-नेङ् ( ६३१-७१३ )। इनमें सिंह के बाद के १ नाम चीन परम्परा के स्थविरों के हैं।

उत्तरी वेई ( लोयाङ् ) ( ३८६-४३४ ई० ) के राज्यकाल में वाराणसी निवासी गौतम प्रज्ञारुचि ने २३ ग्रन्थों का अनुवाद किया, जिनमें सद्धर्म स्मृति उपस्थान, मध्यन्तानुगम और एकश्लोकशास्त्र प्रमुख ग्रन्थ है । यह युग बौद्ध घर्म के लिए स्वर्णयुग कहा गया है । लियाङ् सम्राट ऊ ( ४०२-४४६ ई० ) ने बौद्ध घर्म के प्रचार में जो योगदान दिया, उसे दृष्टिपथ में रखते हुए उसको अशोक कहना अतिरञ्जित नहीं होगा । ४३४ ई० में चीनी महिलाओं को संघ में भिक्षुणी बनने का अवसर मिला । इस समय की कला भी प्रगति पर थी । उस पर तक्षशिला पेशावर और मथुरा की कला का प्रभाव दिखाई देता है । संगीत में भी बौद्धराग समन्वित था । इसी समय आत्म बलिदान और तीर्थ यात्रार्ये करना भी प्रारम्भ हुआ । शी-चे-मोङ् ( ४०४-४३ ), शी-फा-शेङ, बुद्धवर्मा, घर्मक्षेत्र आदि प्रसिद्ध आचार्य और अनुवादक भी इसी काल में हुए । बुद्ध चरित, सुवर्णप्रभाससूत्र, आदि ग्रन्थों के उन्होंने अनुवाद किये ।

दक्षिणी चीन में ल्यू-सुङ्के राज्यकाल ४२०-६६ ई०) में बौद्ध धर्म खूब फला-फूला। भारत की अनेक तीर्थं यात्रायें की गईं। बुद्ध जीव, गुण गर्मा गुण भद्र, संघभद्र, उपशून्य, परमार्थं आदि अनेक आचार्यों ने बौद्ध प्रन्थों का चीनी भाषा में अनुवाद किया। दक्षिणी चीन का सम्राट् युवान् भी ( ४४२-४५ ई०) स्वयं विद्वान था। उसका स्वयं का बहुत बड़ा ग्रन्थालय था। पर दुर्भाग्य वशात् उसके ग्रन्थालय को उसके शत्रुओं ने भस्म कर दिया। छंगभग डेढ लाख पुस्तकें अग्नि में होम कर दी गईं । यही कारण है कि अनेक ग्रन्थों का मात्र उल्लेख मिलता है । इसी प्रदेश में उज्जैनवासी परमार्थ (४६८-४६६ ई०) ने अपना साहित्यिक योगदान किया । उन्होंने लगभग ७० ग्रम्थों को अनुदित किया । सप्तदशभूमिशास्त्र, और स्वणंप्रभाससूत्र उन ग्रन्थों में अधिक छोकप्रिय हुए । परमार्थ ने भूततथता और आलपविज्ञान का भी यहां प्रचार किया, उसका आधार था महायानश्रद्धोत्पाद नामक प्रसिद्ध ग्रन्थ ।

पूर्वी वेई वंश के बाद ५३० ई, में उत्तरी ची वंश की स्थापना हुई। इसके प्रथम सम्राट् वेन-हुवेन् ( ४४०-४८ ई० ) ने ताववादियों के प्रतिपक्ष में बौद्धों का पक्ष ग्रहण किया। इसी समय भारतीय भिक्षु नरेन्द्र यशा (४१८-८९ ई०) यहां आये और उन्होंने सात ग्रन्थों का अनुवाद किया। ४७७ ई० में बौद्धधर्म पर पुन: उत्पात किया गया। लगभग १०० वर्ष बाद के यु-वान् ने उत्तरी च्यू (४४७-८१ ई०) के नाम से एक राजवंश की स्थापना की। इस राज्यकाल में ज्ञानभद्र, जिनयश, जिनगुप्त और यशोगुप्त नामक भारतीय भिक्षुओं ने बौद्धधर्म का प्रचार-प्रसार दिया।

सुई वंश ( १८१-६१८ ई० ) ने चीन को पुन: एकसूत्रबढ़ करने का प्रयत्न किया और बौढ़कला साहित्य को नष्टन्नष्ठष्ठ होने से बचाया। इस वंश के काल में गौतम घर्मज्ञान, विनीतरुचि, नरेन्द्रयश, जिनगुप्त बोधिज्ञान, धर्मगुप्त, फि-चिङ्, ची-ई और पाउ-कोई विद्वानों ने अनुवाद के माध्यम से बौढ़ साहित्य और संस्कृति को आगे बढ़ाया।

याङ्वंश ( ६१८-९०७ ई० ) को चीन का गुप्तकाल कहा जा सकता है। इस व्या ने तुर्कों पर विजय प्राप्त की तथा तिब्बत और भारत से सम्बन्ध स्यापित किया। यहीं से बौद्धधर्म पर ८४२-८४४ ई० में अत्याचार प्रारम्भ हुआ ली-शी मिन नाइ-चुङ् के काल में भिक्षु-भिक्षुणियों पर प्रतिबन्ध लगाये गये। ववीन विहार, मूर्तियों और ग्रन्थों का निर्माण एक अपराध माना गया। इसके बावजूद बौद्धधर्म लोकप्रिय होने से नहीं बचाया जा सका। द्वान्-च्वांग ६२९-६४५ ई० तथा ईत्सिंग ६७१-६० ई० इन अत्याचारों को देखकर भारत की यात्रा पर आये। लौटकर उन्होंने भी बौद्धधर्म का प्रचार किया। भारतीय क्योतिष और चिकित्साधासन्न ने इसमें और भी सहयोग दिया। इस वंश के राज्य-काल में प्रमाकर मित्र, अतिगुप्त, यानभद्र, दिवाकर, बुद्धपाल, बोधिरुचि, अमेधवष्ठ, अजितसेन आदि भारतीय अनुयादकों ने अनेक ग्रन्थों का प्रणयन किया। स्वां-च्वांग ने योगाचार, अभिधर्म, प्रज्ञापारमिता और स्वस्तितवादी अभिधर्म का अनुवाद किया। योगाचार, विज्ञानवाद की चीन में स्थापना भी उन्होंने की। ईत्सिग ने भारत में विनय का संग्रह किया। उन्होंने मूल्ट सर्वास्तिचादी पिटक का चीनी अनुवाद भी किया। मातृचेट के अध्यर्धशतक के भी अनुवादक के रूप में उनका नाम है। श्वां-च्वांग और ईस्सिंग के बीच ( ६४४-७१ ई०) लगभग ६० भिञ्जओं ने भारत को यात्रा की। शुभकर जिंह (७१६ ई०), पो० श्रीमित्र (३०७-१२ ई०), बच्चबोधि (६००-७३२ ई०), अमोघवच्च (६१८-७३२ ई०), आदि भिञ्जओं ने अनेक ग्रन्थों का अनुवाद किया। ८६८ ई० में सर्वप्रथम पुद्रण का वार्य प्रारम्भ हुआ। वच्चच्छेदिका को सबसे पहले छापा गया। चीन का यह बहुत बड़ा योगदान था। थाङ्वंश का पतन हो रहा था। साथ ही बौद्धधर्म के बिहार, स्तूप, मन्दिर आदि भी विनष्ट किये जा रहे थे। पर चीन के ही हाङ्-चाऊ के राजाओं ने त्रिपिटक के कुछ भाग पत्थरों पर उत्कीणं कराये और बिहार, स्तूप, मन्दिर आदि भी बनवाये।

सुङ्काल ( १६०-१२१९ ई० ) में बौद्धधर्म और कन्फूसी दर्शनों का समन्वित रूप उभरने लगा। इस काल में ३१ विद्वान भारत से चीन पहुंचे और संस्कृत ग्रन्थों का चीनो भाषा में अनुवाद प्रस्तुत किया। धमंदेव ( १७३-१००१ ई० ) नालन्दा बिहार के स्नातक थे। इस समय तक वज्ज्यान का विकास हो चुका था। धर्मदेव इसलिए धारणियों और मन्त्रों के अधिपति हुए । उन्होंने ११८ ग्रन्थों का अतुवाद किया। ति-यान्-सि चइ ( १८० ई० ट्र) कश्मीर के भिक्षु ये। उन्होंने मञ्ज्जुश्चीमूल्तन्त्र आदि १८ ग्रन्थों का अनुवाद किया। दानपाल ने छोटे-बड़े १११ ग्रन्थों का अनुवाद किया। धर्मरक्ष ( १००४ ई० ) बिहार के भिक्षु थे। उन्होंने बोधिसत्त्वपिटक, अचिन्त्यगुह्यानिर्देश, बोधिचर्यावतार ( महायानसंगीत बोधिसत्व विद्या ), और प्रज्ञप्तिवाद का अनुवाद किया। देह-चिड्ड और सूर्ययश ने क्रमशः माध्यमिकारिका पर स्थिरमति की टीका तथा अश्वचोष के कुछ ग्रन्थों का अनुवाद किया। इनके अतिरिक्त ज्ञानश्री, ( १०५३ ई० ) सुवर्णवारी ( ११५३ ई० ) और मंत्रेयभद्र ने भी अनेक ग्रन्थों के अनुवाद किये। घुसलिम आक्रमणों के कारण बौद्धधर्म की स्थिति भारत में सन्तोषप्रद नहीं थी।

मंगोल (१२६०-१३६८ ई॰) वासियों ने कठोर संघर्ष के उपरान्त अपने राज्य की स्थापना कर पाई। उन्हें खित्तन, तंगुत और जुर्जेन राज्यों से अधिक छोहा लेना पड़ा। हूणवंशज मंगोलियों ने छिंगीस खान आदि घुमन्तू कशीलों के सहयोग से चीन पर अधिकार किया। मंगोलों के ऊपर १३ वीं शताब्दी तक बौद्धधर्म का प्रभाव नहीं था। तिब्बती फक्स-पा के कारण ताववादियों में बौद्धधर्म का प्रचार हुआ। बौद्धभिक्षु यु-आन्-चाङ् (१३२८-९८ ई०) ने १३५६ ई॰ में मंगोल राज्य को समाप्त कर नानकिङ पर अधिकार किया और मिङ्-वंश (१३६८-१६४४ ई॰) का शाशन स्थापित किया। पर बौद्धधर्म उपेक्षित-सा ही रहा। मिड् वंश के बाद मंचू वंश (१९४४-१९११ ई०) ने चीन पर शासन किया। बाद में मंचू चीनी बन गये। बौद्धधर्म की स्थिति इस काल में साधारणत: अच्छी रही है।

### कोरिया में बौद्धधर्म

३७२ ई० में बौद्धधर्म चीन से कोरिया पहुंचा। वहाँ चीनी संकेत लिपि का ही प्रचार अधिक है। अत: अनुवाद की समस्या उतनी अधिक नहीं थी। कोरिया के जन जीवन में बौद्धधर्म का स्थान बहुत महत्त्वपूर्ण रहा है। प्रारम्भ से ही यहाँ बौद्ध बिहारों और मन्दिरों का निर्माण होने लगा। पर काष्ठ का उपयोग अधिक होने के कारण उनका विनाश भी अपेक्षाकृत जल्दी हुआ। इसके बावजूद फू-बून बिहार और सुखावती मन्दिर जैसे प्राचीन बौद्ध स्थळ मिल जाते हैं। कोरिया तीन राज्यों में विभक्त हैं--सिला ( ६६८-९१८ ई० ), कोरये ( ९१८-९३१२ ई० ), और जोजेन ( १३९२-१९१० ई० )। कोरिया में १२ वीं शताब्दी के बाद बौद्धधर्म का ह्वास प्रारम्भ हो गया परन्तु १९१० ई० में जापान द्वारा पराजित किये जाने पर पुनः बौद्धधर्म पनपने लगा।

#### जापान

कोरिया और जापान का सांस्कृतिक सम्बन्ध बहुत पुराना है। हानवंश ( २०८ ई० पू०-२२० ई० ) के काल में दोनों देश इन्हीं सम्बन्धों से निकट आये थे। जापान में एन्यू, मलय और यमातो जातियाँ प्रमुख हैं। दक्षिण कोरिया के कुदारा राज्य ने १३८ ई० में यमातो राजा के पास कूछ बौद्धप्रन्थ. बुद्ध मुर्तियाँ तथा एक पत्र भेजा । यमातो के निकटवर्ती सोमावंश ने उसका विरोध किया फिर भी बौद्धधर्म का प्रभाव बढ चला। इसके पूर्व जापान में १२२ ई॰ में सिवातचिता नामक एक चीनी बौद्ध पूर्वी तट से जापान आ पहुँचा था। उसने भी बौद्धर्संस्कृति और बौद्धकला का प्रचार किया। जापान के राजा सञन और उनकी पत्नी बौदधधर्म से प्रभावित थे। सोगावंश का विरोध तीव्रतर हो रहा था। शायद उसी का फल था कि सुधून का बध कर दिया गया और उसके तूत्र शोतोकू को राज्य न देकर उसे उपराजा बना दिय। गया। १९२ ई॰ में शोतोक ने यूद्धकर राज्य वापिस ले लिया । और बौद्धधर्म को राजधर्म घोषित कर दिया। शोतोक्न माध्यमिक दर्शन का अध्येता था। उसने बौद्धधर्म के अध्ययन-अध्यापन के लिए एक ओर जहां छात्रों को कोरिया और बापान भेजा वहीं दूसरी ओर यह व्यवस्था आपान में भी करा दी। फऌत: बौदधर्म बहुत लोकप्रिय हो गया। ६०४ ई० में उन्हींने बौदधर्म से आप्लावित संविधान भी बनाया जो आज भी एक गौरव वस्तु मानी जाती है। राजकुमार शोतोकू ने सद्धमंपुण्डरीक, विमल्कीर्तिनिर्देश, और मालादेवी सिंहनाद पर व्याख्यान भी लिखे हैं। ६२१ ई० में शोतोकू का देहावसान हो गया। वह जापान में सर्वाधिक लोकप्रिय राजा हुआ। देश के विकास में उसने सर्वस्व लगा दिया। शोतोकू ने ४८७ ई० में जापान में हार्यों जी का मन्दिर बनवाया। यह प्राचीनतम मन्दिर काछ शिल्प से समलंकृत है। यही वह स्थान हैं जहां से जापान ने सभ्यता, कला, विज्ञान और धर्म की शिक्षा ग्रहण की।

शोतोकू के बाद सम्राट् शोम् (७२४-४९ ई०) दूसरे बोढिधर्मावलम्बी राजा थे। उन्होंने अपनो राजधानी नारा में संगठित की। यहाँ सम्राट् ने ७५२ ई० में विश्व की प्राचीनतम और उच्चतम पीतल की बुद्ध मूर्ति दाईबुत्सु (महाबुद्ध) को प्रतिष्ठित किया। उसके अतिरिक्त अनेक और भी बोद्यबिहार बौर मन्दिर हैं जिनका निर्माण यथासमय बौद्ध सम्राट् कराते रहे हैं।

जैसा पहले कहा जा चुका है, जापान को अनुवाद की समस्या का समाधान नहीं खोजना पड़ा। फिर भी अग्निम अध्ययन के लिए दो-शो (६२६-७०० ई०) जैसे कुछ विद्वान चीन पहुँचे। वहाँ उन्होंने ह्वेन-शांग से शिक्षा प्राप्त की। ७३६ में भारद्वाजगोत्रीय बोधिसेन जापान गये। द वीं ज्ञताब्दी तक जापान में बौढधर्म पूरी तरह से फैल गया। फलस्वरूप जापान में लगभग ११ सम्प्रदाय खड़े हो गये—होस्सो (३२६-७००), केगोन (७४२ ई०), रित्सु (७४४ ई०), तेन्दई (७८८ ई०), जेन् (११४०-१२१४ ई०) जोदो (११७४-६१११ ई०), शिन्-शू (११७३-१२४२ ई०), निचिरन (१२२२-८६ ई०), और जिशु (१२३६-६२ ई०)। उनमें प्रमुख सम्प्रदायों का वर्णन इस प्रकार है—

१. केगोन सम्प्रदाय --- इसकी स्थापना तू-फा-शुन ने की थी। यह सम्प्रदाय योगाचार का एक अङ्ग है। अवतंसक (केगोन) सूत्र इस सम्प्रदाय का मूल्य्रन्थ है। इसका मुख्य सिद्धान्त है----एकचित्तान्तर्गतधर्मलोक: अर्थात् एक ही चित्त के परिणाम स्वरूप यह समूचा विश्व खड़ा हुआ है। इसी चित्त का नाम धर्मकाय है।

२. तेन्दई सम्प्रदाय — इस मत के संस्थापक हैं — देङ्गियो । इसका मूळ ग्रन्थ है सद्धर्मपुण्डरीक । काल्फ्रम के अनुसार इस सम्प्रदाय ने बुद्ध की शिक्षाओं को पाँच भागों में विभक्त किया है — अवतंसक सूत्र, आगमसूत्र, वैपुल्य सूत्र, प्रज्ञापारभितासूत्र, और सद्धर्मपुण्डरीक तथा महानिर्वाणसूत्र । व्यावहारिक वर्गीकरण चार प्रकार वा है — आकस्मिक, क्रमिक, गुप्त, और अनिर्वचनीय । तथा सिद्धान्तानुसारी वर्गीकरण भी चार प्रकार का है — त्रिपिटक, सामान्यग्रिक्षा, विशिष्टशिक्षा और पूर्णशिक्षा । इसके सम्प्रदाय के अनुसार व्यवहार और परमार्थ सत्य परस्पर पूरक हैं । माध्यमिक सम्प्रदाय की ओर तेन्दई सम्प्रदाय का झुकाव अधिक है ।

३. शिगोन सम्प्रदाय — यह सम्प्रदाय बौद्धधर्म के मन्त्र सम्प्रदाय से सम्बद्ध है। इसके संस्थापक कू-कइ अथवा को-वो-था-इ-सी (७७४ – ८३४) प्रतिभा के धनी थे। उन्होंने महावैरोचनसूत्र, वज्जशेखरसूत्र आदि ग्रन्थों का अध्ययन कर मन्त्र सम्प्रदाय का अनुकरण किया। ८०४ ई. में वे अध्ययनार्थं चीन गये ग्रीर ८०६ ई. में वापिस आ गये। ८२२ ई. में उन्होंने 'रहस्यनिधि-कुञ्चिका' नामक ग्रन्थ भी लिखा। मरायान के प्रधान देवता बुद्ध वैरौचन का चित्रण जापान और तिब्बत में कलाकारों ने भरसक किया है।

अ. जेन सम्प्रदाय—इसे ध्यान सम्प्रदाय कहा जा सकता है। इसके संस्थापक येइ-साइ (११४१–१२१५ ई.) थे। इस सम्प्रदाय का मूल ग्रन्थ है—लंकावतारसूत्र । इस सम्प्रदाय के अनुयायी अपने को महाकाश्यप के अनुयायी मानते हैं। ध्यान और आत्मसंयम को ये प्रधानता देते हैं। जापान का मध्यवती पर्वत पयूजीयोमा इस सम्प्रदाय का तीर्थस्थल है। बोधिसत्त्व मञ्जुश्री और उनकी शक्ति अचला की पूजा इस सम्प्रदाय में जाती है। चाय इस सम्प्रदाय का धार्मिक पेय है।

4. जोदो सम्प्रदाय — इस सम्प्रदाय के प्रधान तीन आचार्य हैं — कूय शोनिन ( १०२ – १७२ ई. ) होनेन शोनिन ( ११३३ – १२१२ ई. ) और शिन-रान ( ११७७ – १२६२ ई. )। जोदो सम्प्रदाय मुख्यत: भक्ति पर आधारित है। उसकी दृष्टि से आत्मसमर्पण कर अभिताभ की प्रार्थना करने से ही उद्देश्य की पूर्ति हो जाती है। इस सम्प्रदाय के मूल दो ग्रन्थ हुए हैं — मुखावतीव यूहसूत्र और अमितायुध्यानसूत्र।

६. निचिरेन सम्प्रदाय – इस सम्प्रदाय के संस्थापक हैं—निचिरेन-शोनिन (१२२२-१२द२ ई.)। सद्धर्मपुण्डरीक इसका आधार ग्रन्थ है। इसके अनुसार बुद्ध सर्वव्यापक हैं। तेन्दई सम्प्रदाय का इसे व्यावहारिक प्रयोग माना जा सकता है।

## तिब्बत में बौद्धधर्म

तिब्बत में जन्मा स्रोङ्-गचन्-स्गम्-पो ( ६१४–६५० ई. ) सप्तम शताब्दी का विश्वविजेता माना जा सकता है । उसने आसाम से कश्मीर और चीन के कुछ भागों पर अधिकार कर लिया था । फलस्वरूप चीन के राजा चित्सुङ लुन्तसान ने अपनी सुपुत्री कोङ्जो और नेपाल के राजा अंग्रुवर्मत् ने अपनी सुपुत्रो खोचुन को उपहार के रूप में विजेता राजा स्रोङ्-गचन को भेंट दीं। दोनों राजकुमारियाँ बौद्ध थीं। सम्राट्भी बौद्ध हो गया। इसके बाद स्रोङ्-गचन ने ल्हासा को अपनी राजधानी बनाया और ६४० ई. में जो-खड्ग तथा रमोछी मन्दिरों का निर्माण किया। ये बौद्ध मन्दिर आज भी अपना इतिहास कह रहे हैं। इस युग में भोट भाषा को लिपिबद्ध करने के योग्य भी बनाया गया। स्रोङ्-गचन ने स्वयं इसका अध्ययन किया। भाषा और लिपि को परिष्ठृत करने का श्रेय थोन्मी को है। स्रोड्ग-गचन के प्रपौत्र खि-ऌदे-ग्चुग-व्र्तन (७०४-१४ ई.) ने भी भोट भाषा और साहित्य का वर्धन किया। भोट भाषा में बौद्ध ग्रन्थों का अक्षरश: अनुवाद किया गया। भारतीय ग्रन्थ जो लुप्त हो गये हैं उनका अनुवाद विद्युद्ध अवस्था में तिब्बती भाषा में मिल्ला है।

८०२ ई. में खि-सोज्झ-लदे-ब्चन् (७५५-६७ ई.) राजसिंहासन पर बैठा। उसने बौद्धधर्म की स्थिति में सुधार लाने की दृष्टि से नालग्दा पीठस्थविर के आचार्य शान्तरक्षित को निमन्त्रित किया। शान्तरक्षित ने वहाँ पहुँचकर विविध विषयों पर उपदेश दिये। राजा ने विशाल बिहार और मठ बनवाये। बाद में शान्तरक्षित ने वहाँ ज्ञानेन्द्र, शीलेन्द्ररक्षित, वैरौचनरक्षित आदि सात तिब्बतियों को बौद्ध भिक्षु बनाया। शान्तरक्षित के बाद तिब्बत में कुछ धार्मिक मतभेद पैदा हो गये जिसका समाधान करने के लिए आचार्य कमल्शील वहाँ पहुँचे। इसी काल में आचार्य विमलम्त्र, बुद्धगुद्ध, शान्तिगर्भ और विशुद्धसिंह ने कुछ तिब्बती विद्वानों के सहयोग से बौद्धग्रन्थों का भोट भाषा में अनुवाद किया।

खि-सोज्झ के बाद उसका पुत्र मु-नि-ब्चन-पो (७८०-१७ ई.) और खि-छदे-ब्चन्-पो (८०४-१६ ई.) ने राज्य किया। खि-रूदे के काल में संस्कृत ग्रन्थों का विशुद्ध अनुवाद प्रारम्भ हो गया। नागार्जुन, असंग, बसुबन्धु, चन्द्रकीति विनीतदेव, शान्तरक्षित, कमल्डशील आदि जैसे गम्भीर दार्शनिक आचार्यों के ग्रन्थ भी इसी समय अनुदित हुए। अनुवादकों मे जिनमित्र, धर्मताशील, ज्ञानसेन प्रमुख हैं। इसके बाद के राजाओं के राज्यकाल में बौद्धधर्म और साहित्य की कोई विशेष प्रगति नहीं हो सकी।

११ वीं शताब्दी तक आते-आते बौद्धधर्म तिब्बत में विक्वत हो गया। यह देख आचार्य ज्ञानप्रभ ने कुछ भिक्षुओं को कश्मीर भेजा। कश्मीर से वापिस आने पर रिन्-छेद् वसङ्ग-पो ने श्रद्धाकर वर्मा, पद्मगुप्त, बुद्धश्रीशान्त बुद्धपाल आदि की सहायता से हस्तवालप्रकरण (आर्यदेव), अभिसमयालंकारालोक (हरिभद्र), अष्टांगहृदयसंहिता (नागार्जुन), चतुर्विपर्यंयकथा (मातृचेट), सक्षगुणपरिवर्णनकथा (बसुबन्धु) आदि ग्रन्थों के अनुवाद किये। इसी शताब्दी (१०४२ ई.) में विक्रमशिला के प्राचार्य दीपंकर श्रीज्ञान तिब्बत आमन्त्रित किये गये। वहां उन्होंने बौद्धधर्म को सुव्यवस्थित किया, बोधिपथप्रदीप, आदि अनेक ग्रन्थ लिखे और कालचक, मध्यमकरत्नप्रदीप आदि ग्रन्थों की टीकार्ये एवं अनुवाद भी किये । दीपंकर के बाद सोमनाथ (१०२७ ई.), गयाधर (१०७४ ई.), स्मृति ज्ञानकीर्ति (१२०४ ई.) शान्तिप्रभ, ज्ज्ञोग्-लो-च-व और प-छव-पा (१०५५ ई.) ने बौद्ध ग्रन्धों के अनुवाद कर भोट माघा और साहित्य को समृद्ध कर दिया। प-छव-पा ने चतु:शतकशास्त्र (आर्यदेव) माध्यमिकावतारभाष्य (चन्द्रकीर्ति), अभिधर्मकोशटीका, आदि ग्रन्थों का सफलतापूर्वंक अनुवाद किया। इसके बाद शाक्यथीभद्र (११२६-१२२५ ई.), संघराज (१२५१-८० ई.) आदि अनेक आचार्य हुए जिन्होंने साहित्य क्षेत्र में अपना महत्त्वपूर्ण योगदान दिया।

१३ वीं शताब्दी के अन्त तक बौद्धधर्म भारत से छुप्त-सा हो गया। इसी समय तिब्बत में रिन्-छेन-गुव् (१२६०-१३६४ ई०) ने उपलब्ध ग्र-थों का कमानुसार संग्रह किया। इस संग्रह को दो भागों में विभाजित किया गया। स्क-ग्युर (कन्जुर) अर्थात् बुद्धवचन और स्तन्-ऽग्युर् (तन्जुर) अर्थात् बुद्धवचन से भिन्न दर्शन, काव्य, ज्योतिष तथा अनुवाद आदि ग्रन्थ। रिन्-छेन-गुब् (वुस्तोन्) के बाद चोङ्ग-ख-प (१३४७-१४१६ ई०), सुखस्-ग्रुप् (१३८४-१४३८ ई०), वनरत्न (१३८४-१४६८ ई०), धर्मपालभद्र (१४२७ जन्म), लामा तारानाथ (१३७४ ई० जन्म) आदि विद्वानों ने बौद्धधर्म की बहुत सेवा की। परन्तु इनका समय शान्ति का समय नहीं था। तिब्बत अब विरोध धौर संघर्ष का स्थल बन चुका था।

तिब्बती समाज में स्कर्-म-बक्-सि के देहावसान (१२८२ ई०) के बाद अवतारवाद की प्रथा चल पड़ी। अब दलाई लामा (ग्यंल्-व-रिन्-पो-छे) तथा टशी लामा (पण्-छेन्-रिन्-पो-छे) के चुनावों में इसी अबतारवाद को अपनाया जाने लगा। ये पद पैतृक सम्पत्ति जैसी हो गई। कुछ दलाईलामा मंगोल जाति के थे। इसलिए अपने धर्मप्रचार में उन्होंने मङ्गोलियों से बहुत सहायता मिल्छी। अनेक युद्ध भी इसके लिए हुए।

इस प्रकार तिव्वत देश की संस्कृति, साहित्य और कला भारतीय संस्कृति, साहित्य और कला पर आधारित रही है । यदि भारतीय साहित्य तिब्बत में सुरक्षित न होता तो हमारे बहुत से ग्रन्थ अनुपळब्व बने रहते ।

#### ( 36% )

## मंगोलिया में बौद्धधर्म

मङ्गोलिया को हणों की जन्मभूमि के रूप में इतिहासकार स्मरण करते हैं। मङ्गोलियों के बीच बौद्धधर्म तरिम-उपत्यका के निवासियों द्वारा ई. पू. प्रथम शताब्दी में पहुंचा दिया गया था । इसके बाद तुर्को, अवारों, उद्दगरों आदि जातियों में भी बौद्धधर्म ने प्रवेश किया। मङ्गोल (१२६०-१३६८ ई.) वासियों ने बड़े संघर्ष के बाद अपने राज्य की स्थापना कर पायी । उन्हें खित्तन ( ६०७– ११२१), तंगूत और जुर्जेन ( किन् ) ( १११५-१२१४ ई. ) से कठोर संवर्ष करना पडा। इन तीनों राज्यों में बौद्धधर्म की स्थिति अच्छी थी। मङ्गोल का पूराना नाम तातार था। वे हणों के दंशज थे। उन्होंने छिंगीस-खान आदि घुमन्तू कबीलों के सहयोग से चीन को अनेक बार पराजित किया। मङ्गोलों के ऊपर तेरहवीं शती तक बौद्धधर्म का जभाव नहीं था। ताववादियों से उनके वाद-विवाद हए और उनमें वे सफल सिद्ध हए। फलत: कुछ ताववादी बौद्ध बन गये और २३७ बिहार बौद्धों को वापिस कर दिये गये। १२६० ई. में शास्त्रार्थंकर्ता फक्स-पा को कूबिले ने राजगुरु बनाया। भारत की अपेक्षा अब तिब्बत ने बौद्धधर्म के प्रचार का बीड़ा उठाया। फास-पाने मङ्गोल भाषा के लिए एक लिपि तैयार की । इसी काल में अनेक ग्रन्थों का अनुवाद किया गया, पर वे तिब्बती अनुवादों से ही अनुवादित हैं।

१३३८ में चीन से मङ्गोल शासन समाप्त हो गया, पर बौद्धधर्म वहाँ का राष्ट्रधर्म बना रहा। बाद में मङ्गोल में भी बौद्धधर्म को राष्ट्रधर्म के रूप में स्वीकार कर लिया गया। बौद्धभिक्षु यु-आन-चाङ्ग (१३२८-९८ ई.) ने १३४६ ई. में मङ्गोल राज्य को समाप्त कर नानकिङ्ग पर अधिकार किया और मिङ्वंदा का शासन स्थापित किया। चोङ्ग-खा-पा सुमतिकीर्ति (१३१७-१४१४ ई.) और उसके शिष्यों द्वारा स्थापित तिब्बती महाविद्यालयों में मङ्गोलिया के छात्र अध्ययन करने आने लगे। फलत: बौद्धधर्म का प्रचार-प्रसार बढ़ने लगा। तृतीय और चतुर्थ दलाईलामा मङ्गोलिया के ही थे। पंचम दलाईलामा के समय मङ्गोलियन सेना ने बौद्ध भिञ्जुओं पर हुए अत्याचार को जमाप्त कर दिया था। इससे स्पष्ट है कि मङ्गोलिया में बौद्धधर्म बहुत लोकप्रिय रहा है।

कनजोर और तनजोर के लगभग ३०८ ग्रन्थ थे। उनमें कनजोर के १०३ ग्रन्थों का अनुवाद १२१३ ई. में कागान्-लेग-दन्-ऊ-तुक्तू (१६०३–३४ ई) के शासन काल में टुआ। और तनजोर के २३४ ग्रन्थों का अनुवाद जिमेन

#### ( ३८६ )

ङ्गङ्ग (१७३६–९५ ई.) ने कराया। यह अनुवाद चन्-स्क्या-रोल-पइ-दो-र्जे और ब्लो-बजङ-वस्तन-पइ-त्रिमा नामक विद्वानों के सान्निध्य में सम्पन्न हुआ। उन्होंने एक तिब्बती-मङ्गोल कोश तथा व्याकरण भी तैयार की। यह कार्य बहत ही महत्त्वपूर्ण था।

#### नेपाल में बौद्धधर्म

नेपाल बौद्धधर्म का सबसे अधिक पवित्र तीर्थ स्थल कहा जा सकता है। भगवान, बुद्ध का जन्म वहाँ के लुम्बनी कपिलवस्तु नामक ग्राम में हुआ था। बोधिप्राप्ति के बाद भी वे एक बार लुम्बिनी वापिस गये थे, जहाँ उनका पुत्र राहुल बुद्धधर्म में दीक्षित हुआ था। अशोक ने नेपाल की राजनीतिक स्थिति को शान्त कर लुम्बनी की यात्रा भी की थी। इस यात्रा की स्मृति के स्वरूप वहाँ एक शिलालेख भी उत्कीर्ण कराया था। इस प्रकार नेपाल भगवान, बुद्ध के प्रारम्भिक काल से ही बौद्धधर्म का स्थान बना हुआ है।

नेपाल के बौद्धधर्म के इतिहास में राजा अंशुवर्मन (७ वीं शती) का विशेष स्थान है। वह कट्टर बौद्ध शासक था। उसने तिब्बत के राजा स्रोङ्ग-बत्सन-स्गम-पो से अपनी पुत्री का विवाह सम्बन्ध किया था। शीलमञ्जु पण्डित उसी के राज्याश्रय में थे जिन्होंने संस्कृत बौद्ध ग्रन्थों का अनुवाद किया कराया है। शान्तरक्षित के समय यह सम्बन्ध और भी टटतर हुआ। मुसलमानों के आक्रमणों से बिहार-बंगाल के बौद्ध भिधुओं को नेपाल में ही शरण मिल सकी थी। उन भिधुओं के साथ अनेक ग्रन्थ भी थे, जो नेपाल और तिब्बत में आज भी सुरक्षित हैं।

लगभग १२ वीं शती के बाद वहाँ हिन्दूधम का प्रभाव बढ़ने लगा। फलत: जातिभेद का विरोध वहाँ कम हो गया। आजकल वहाँ बौदधर्म के चार सम्प्रदाय प्रमुख रूप में हैं— स्वाभाविक, ईश्वरिक, कार्मिक और यात्रिक। नेपाल भारत और तिब्बत के बीच एक अजस्न कड़ी रही है, जिससे दोनों देशों के बीच सांस्कृतिक सम्बन्ध जोड़े गये हैं। आज भी नेपाल में बौद्धधर्म अच्छी स्थिति में है।

इस प्रकार बोद्धधर्म प्रारम्भ से ही भारतेतर देशों के लिए भी आध्यात्मिक प्रेरणा और शान्ति का सन्देशबाहक रहा है। उसने आध्यात्मिक क्रान्ति ही नहीं, राजनीतिक, सांस्क्वतिक और साहित्यिक क्रान्ति भी की है। इस दृष्टि से विदेशों में बौद्धधर्म के प्रसार-प्रसार का महत्त्व और भी बढ़ जाता है। ( २८७ )

## बौद्ध कला

कला जीवन दर्शन की अभिव्यक्ति है। आध्यात्मिक और सांस्कृतिक साधना का जीवन्त क्षेत्र है जो प्रतीकात्मक पद्धति पर अवलम्बित है। बौद्ध कला के साधकों ने भी स्वान्त: सुखाय उसी सुरम्य प्राङ्गण को उर्द्यातित किया है। स्तूप, चैत्य, चक्र, गुहा आदि सभी उपकरणों में भावनायें अंकित हुई हैं। यहीं कला और धर्म तथा जीवन और साधना का समन्वय होता है। बौद्धाचार्यों ने इस समन्वित रूप की भलीभांति सुरक्षित रखा है।

पालि त्रिपिटक में यत्र तत्र कला की सामग्री बिखरी पड़ी है। दीघ निकाय में शिल्पियों की एक लम्बी सूची दी गई है। ब्रह्मजालसुत्त विद्याओं के प्रकरण में वास्तु विद्या का उल्लेख है। विनयपिटक के सेनासनक्खन्धक में बिहार के निर्माण की प्रक्रिया दो गई है। सम्भव है, यह प्रक्रिया उत्तरकालीन रही हो। मूलत: बौद्ध भिक्षुओं के लिए अरण्य, वृक्ष, पर्वत, कन्दरा, गिरिगुहा, श्मशान, वनप्रस्य और अध्याकाश (प्राङ्गण) में रहने का विधान था। परन्तु बाद में भगवान बुद्ध ने बिहार, अड्ढ योग, प्रासाद, हर्म्य तथा गुहा को निवास स्थान के लिए चुना। इसी प्रसंग में बिहार आदि बनाने की प्रक्रिया भी दी गई है। जातक और दिव्यावदान में भी एतत्सम्बन्धी सामग्री प्रचुरमात्रा में मिलती है।

बौद्धकला का प्रारम्भ भगवान बुद्ध के घातु-विभाजन से हुआ लगता है। ये धातुएँ में तोन प्रकार की हैं--शारीरिक, औदेशिक और पारिभोगिक। शारीरिक धातुयें वे हैं जिनका सीधा सम्बन्ध भगवान बुद्ध के अंगोपांगों से है। महापरिनि-ब्बान सुत्तन्त के अनुसार बुद्ध के परिनिव्द्र्रत हो जाने पर उनके दग्ध शव में से अवशिष्ट धातुओं का विभाजन कुसीनगर के मल्ल, राजगृह के अजातशत्रु, वैशाली के लिच्छवि, कपिलवस्तु के शाक्य अल्लकप्प के बुलि, पावा के मल्ल, रामगाम के कोलिय, और वेठदीपदक ब्राह्मण, इन आठ लोगों के बीच हो गया और उन्होंने क्रमश: कुशीनगर, राजगृह, वैशाली, कपिलवस्तु, अल्लकप्प, पावा रामग्राम और वेठद्वीप में उन धातुओं पर स्तूप बनवाये। इसी प्रकार बुद्ध की दन्त धातु का भी उल्लेख मिलता है। इसके अतिरिक्त अहँतों द्वारा प्रयुक्त वस्त, पात्र, वृक्ष आदि की भी पूजा का विधान हुआ है।

इन घातुओं को पृथ्वी के भीतर किसी बर्तन आदि में रखकर ऊपर से मिट्टी का सुन्दर कलात्मक ढेर लगा दिया जाता था। स्मारक का यह प्राथमिक रूप रहा होगा। उसके संरक्षण के लिए वेदिका का निर्माण, सौन्दर्य वर्धन के लिए हर्मिका और छत्र का विधान शर्वे: शर्ने: विकास के रूप में होता रहा होगा। चैत्य भी लगभग इसी अर्थ में प्रयुक्त होता है । यहां स्तूप आदि में

#### ( 328 )

किसी घातु विशेष का निघान आवश्यक नहीं । उसके बिना भी अर्चना के प्र**ीकात्मक रूप में स्तूप बना दिया जाता था** ।

रोगुनाग-नन्द-युग ( छठी शती ई० पू० से चोथी शती ई० पू० )-प्राङ् मौर्य काल् की कला में पिपरहवा बोढ स्तूप और उसमें प्राप्त धातु गर्भ मञ्जूषा इस्लेखनीय है। पिपरहवा नेपाल की सीमा पर बस्ती जिले में र्कापलवस्तु से ११ मील दूर पर स्थित है। सम्भवत: यह प्राचीनतम स्तूप है। इसे शाक्य के सम्बन्धियों ने बनवाया था ( इयं सलिल निधने बुधस भगवते सकियानं )। यह स्तूप ईंटों से निमित अण्डाकार का था। इसकी ऊँचाई २१ दै फुट और पादमूल की चौड़ाई ११६ दे। स्तूप के गर्भ में प्राप्त मञ्जूषा में बुढ की शरीर-षातु के अतिरिक्त शताधिक कलात्मक वस्तुर्ये उपलब्ध हुई हैं।

मौर्यकाल ( ३२५-१८४ ई० पू० )- ३२३ ई० पू० में चन्द्रगुप्त मौर्यं के सिंहासनारूढ होने पर भारत की राजनीतिक स्थिति टुढतर हो गई। उसके बाद उसके पुत्र बिन्दुसार ( २६८-२७२ ई० पू० ) और पोत्र अशोक ( २७२-२३२ ई० पू० ) ने राज्य में और भी शान्ति स्थापित की। अशोक का तो अध्यात्मिक बीर राजनीतिक क्षेत्रों का समन्वय अनुकरणीय रहा है । कला के क्षेत्र में भी अशोक की यही विशेषता रही है। उसने स्तम्भों और स्तूपों का कलात्मक युजन कराया था। बुद्ध के जन्मस्थान की यात्रा के स्मरणार्थ पाटल्प्पित्र, लौरि-यानन्दन गढ, लौरिया अरराज, बखिरा और छुम्बिनी में स्तम्भ बनवाये। इसी प्रकार सारनाथ और बोधगया में भी स्तम्भों का निर्माण कराया। ये स्तम्भ एक ही पत्थर से बनाये गये हैं। उनपर लगाये गये पशु शीर्षक अधिक आकर्षक है। उसकी कला की यह मौलिकता है। कुछ विद्वानों ने उसकी कला पर ईरानी कला का प्रभाव बताया है। यह सही भी हो, पर उसकी मौलिकता पर आधात नहीं किया जा सकता।

अशोक के स्तम्भों की विशेषता है----एकात्मकता और उनपर पशुओं की बाक्ठतियाँ। सारनाथ में उपलब्ध वेदिका एक ही पत्थर की बनी हुई है। वह बगतसिंह स्तूप की हर्मिका का एक अंश थी। चमकदार पाल्टिश इसकी विशेषता है। अभी तक अशोक के १४ स्तम्भ मिले हैं। उनमें सारनाथ, साँची, कौशाम्बी, छुम्बिनी और छौरिया अरराज के स्तम्भ विशेष उल्लेखनीय है। इन स्तम्भों के साधारणत: तीन भाग हैं----मूल भाग कमल के आकार का है, मध्यभाग की पट्टिका पर हंस, अश्व आदि उकेरे गये हैं और शिरोभाग में सिंह, गज आदि की मूर्ति बनायी गई है। सारनाथ का स्तम्भ इस दृष्टि से उदाहरणीय है। इसके नीचे का भाग पद्माकार है। मध्यभाग की वर्तुल पट्टिका के बीच धर्मचक्र और अन्तराल में चार महाआजानेय पशु अंकित हैं तथा शोर्ष भाग में चार सिंह पीठ सटाये खड़े हुए हैं। उनके ऊपर एक धर्मचक्र भी दृष्टव्य है जिसका आध्यात्मिक महत्त्व है। यह प्रतीकात्मक है। इसे कालचक अथवा भवचक्र का सूचक समझा जाना चाहिए। सांची का भी सिंह स्तम्भ सारनाथ से मिलता-जुलता है। सिंह, गज आदि बुद्ध के प्रतीक है। पद्म विशुद्धि का प्रतीक है। कला की दृष्टि से अशोक के ये स्तम्भ आज भी अम्नूतपूर्व हैं। कहा जाता है कि अशोक ने ८४ हजार स्तूप बनवाये थे।

शुंग काल (१८४-७२ ई० पू०) — शुंग काल पुष्यमित्र के राज्याभिषेक से प्रारम्भ होता है। पुष्पमित्र कट्टर बौद्ध विरोधी माना गया है पर उसके युग में बौद्ध कला का विनाश नहीं हो पाया। सच तो यह है कि उसके विरोध के बावजूद बौद्धकला का उत्थान ही हुआ है। भरहुत और सांची के स्तूप इस के निदर्शन हैं। पाषाण का अधिकाधिक प्रयोग, उसमें विविध नक्षाशी और अलं-करण, मूर्ति शिल्प में लालित्य, केश विन्यास, दिव्य सौन्दर्य, इस युग की कला की विशेषतार्ये हैं। शुंग काल में स्तूप, बिहार, स्तम्भ, चैत्य, देवमन्दिर और चतु:शालवेदिका युक्त तोरण का विशेष निर्माण हुआ है।

भारहुत स्तूप--स्तूप और चैत्य प्राय: समानार्थक हैं। स्तूप की संचित्त मिट्टी को ईटों से आच्छादित कर दिया जाता था और उसपर चूने से लेप कर दिया जाता था भारहुत (नागोद) स्तूप का तो थोड़ा--सा ही भाग शेष रहा है पर सांची का स्तूप प्राय: वैसा का वैसा ही है। इस पर निमित शिलापट्ट शुंग काल को देन है। इसके बाद वेदिका और अलंकृत तोरण भी निमित होने लगे। तोरण द्वार चारों दिशाओं में चार होते थे। भरहुत स्तूप का व्यास ६७ फुट ८१ इंच था। कर्निषम को फूसका थोड़ा--सा उसका भाग हाथ लग पाया। स्तूप पक्की ईटों से बना था इसकी नीव भी मजबूत थी। इसमें बच्चलेप युक्त प्रदक्षिणा पथ भी था। तोरण द्वार मगर मच्छ भी आकृतियों से सुशोभित थे। प्रत्येक तोरण द्वार दो बड़े स्तम्भों से निर्मित था। यह ज्ञातव्य है कि भारहुत में बुद्ध की मूर्ति उपलब्ध नहीं हुई। उसके स्थान पर स्तूप, धर्मचक्र, बोधिवृक्ष, त्रिरत्न, उष्णीस, चूड़ा, चरणपादुका आदि प्रतीक अवश्य मिले हैं। भारहुत शिल्प में अनेक जातक कथाओं का अंकन हुआ है, इस स्तूप का मूलत: निर्माण अशोक के काल में हुआ था पर शुंग काल में उसमें ईट के स्थान पर पत्थर की वेदिका और तोरणों का निर्माण कर दिया गया था।

सांची स्तूप—सांची स्तूप विदिशा से ऌगभग ४३ मील दूर स्थित है। प्रारम्भ से ही अशोक और विदिशा का घनिष्ठ सम्बन्ध रहा है। सांची के स्तूप को महाचैत्यगिरि कहा गया है। इसके आसपास लगभग ६१ स्तूप हैं--= सोनरी में, ४ सतधारा में, ३ अंधेर में, ३७ भोजपुर में और = सांची में। इनमें सांची के सर्वधिक महत्त्व पूर्ण स्तूप हैं--सं• १-२-और ३। ये स्तूप अशोक काल में ईंटों से बनाये गये थे पर शुंग काल में ये शिलाच्छादित कर दिये गये। तोरण ढार और अलंक्टत वेदिका का निर्माण भी इसी काल में हुआ। आगे चलकर वासिष्ठपुत्र सातकर्णी ने इसे आगे बढ़ाया और गुप्त काल में किर इसका विशेष विकास हुआ। अशोक कालीन स्तूप के व्यास को भी दुगुना कर दिया गया अत: इसे महास्तूप कहा जाने लगा। तोरण द्वारों में एक वैशिष्टय है जो विदिशा के दन्तकारों का स्मरण कराता है। स्तूप नं० ३ में सारिपुत्त और महामौद्ग-ल्यायन की अस्थियाँ रखी गई हैं। महास्तूप में भगवान् बुद्ध की और नं० २ में अन्य प्रमुख प्रचारकों की अस्थियां नियोजित की गई हैं। स्तूपों के अतिरिक्त अशोक स्तम्भ और चैत्थगृह भी मिले हुए हैं।

बोधगया में अशोक ने भगवान, बुद्ध द्वारा महाबोधि प्राप्ति के उपलक्ष्य में महाबोधि संघाराम बनाया। उसके समक्ष चार अर्धस्तम्भ थे और पीछे बोधिवृक्ष या पीपल का ऊँचा तना था। धर्मचक्र और त्रिरत्न के चिन्ह भी स्तम्भों पर मिलते हैं। सपक्ष सिंह, अश्व, हस्ती, मृग आदि का अंकन बोधगया की विशेषता है। इस बोधगया मन्दिर का अनेक बार विकास हुआ है।

शुंग कला की कला का दर्शन भुवनेश्वर से ४ मीलदूर खण्डगिरि और उदयगिरि की सुरम्य पर्वंत श्रृङ्खलाओं में उत्कीर्ण हीनयानी गुफाओं में भी होता है। अशोक ने बिहार की बराबर पर्वत श्रेणी में गूफायें उत्कीर्ण कराने की परम्परा को स्थापित किया था जिसे उसके पौत्र दशरथ ने भी अनूकृत किया था। इसी समय रेवतक पर्वत, ज्ञूपरिक, भाजा, कार्ले, कन्हेरी जैसी गुफाओं का उल्कीर्णन भी मिलता है । यहाँ विशाल चैत्य मन्दिर और विहार भी बनाये गये थे । ये चैत्य मन्दिर आयताकार थे, चतुरावळि हर्मिका और वेदिका तथा प्रदक्षिणापथ से अलंकृत थे । सामने लगे उतु ग कीर्तिस्तम्भ भी मिलते हैं। चैन्यगृहों की भित्तियां वेदिकाओं से अलंकृत थीं । कला की यह ग्रैली ३ री शती ई॰ पु॰ से होकर ८ वीं शती तक मगघ से कॉलग तक और सौराष्ट्र से दक्षिण में महाबलीपुरम तक लोकप्रिय हुई है । यहां कुछ हीनयानी गुफायें हैं जिनका निर्माण ३ री बोती ई० पू० से २ री बोती ई० तक हआ। और कुछ महायानी गुफार्ये हैं जिनका निर्माण ५वीं शती ई. से १०वीं शती तक हुआ । इनमें दो रूप मिलते हैं चैत्यगृह और बिहार हीनयानी चैत्यागृह भाजा. चैत्यगृहों में मण्डप, प्रदक्षिणापभ, स्तम्भ, गर्भगृह, और स्तूय रहा करते थे।

बिहार में एक मण्डप (आंगन), तौन या चार ओर चौकोर गर्भ शालायें (कमरे), सामने प्रवेश द्वार और उसके सामने स्तम्भों पर बना हुआ मुखमण्डप (बरामदा) रहता था। इन बिहारों में बौद्ध भिक्षु रहा करते थे। ये चैत्यगृह और बिहार पहले काष्ठ के बना करते थे पर इस काल में पाषाण के बनने लगे कारीगरों का कौशल यहां दर्शनीय है।

भारत के पश्चिमी भाग में बने चैत्यगृहों और बिहारों में भाजा, अजन्ता आदि स्थल भी महत्वपूर्ण हैं। भाजा उनमें सम्भवत: प्राचीनतम रहा होगा। यहां बिहार, चैत्यगृह और स्तूप बनाये गये थे। बिहारों में बनी प्रत्येक कोठरी में भिक्षु को सोने के लिए पत्थर की चौकी बनी हुई है। रथिकाओं में सुन्दर-सुन्दर मूर्तियां उकेरी गई हैं। भाजा का चैत्यगृह ४४ फुट लम्बा और २६ फुट चौड़ा है। प्रदक्षिणापथ और स्तूप बेदिका से अलंकृत हैं। यहां मूर्ति तो नहीं मिली पर त्रिरत्न, नन्दिपद, श्रीवत्स आदि मांगलिक चिन्ह अवश्य प्राष्ठ होते हैं। भाजा में १४ स्तूप भी मिले हैं।

कार्ले से १० मील दूर पर कोण्डाने का चैत्यगृह और बिहार है जो काछ शिल्प का अनुकरणमात्र है। पीतलखीरा (औरंगाबाद के समीप) के चैत्यगृह की विशेषता है-स्तूप के गर्भ में स्फटिक की मञ्जूषायें और एक सोपान मार्ग। अजन्ता के चैत्यगृह और बिहार हीनयानी और महायानी, दोनों हैं। इसका निर्माण द्वितीय शती ई० पू० से सप्तम शती ई० तक होता रहा है। यहां २६ गुफायें हैं। इनमें अनेक प्रकार के रमणीय चित्रों का भी अंकन हुआ है। नासिक में १७ गुफायें हैं। यहां जो चैत्यगृह है वह प्रारम्भिक गुहा के निर्माण के बाद का होगा। इस चैत्यगृह में काष्ठ शिल्प का प्रयोग बिलकुल नहीं किया गया। जुन्नार (पूना से ४८ मील दूर), काले (बम्बई से ७८ मील दूर) और कन्हेरी (बम्बई से १६ मील दूर) की गुफायें चैत्यगृह और स्तम्भ की शैली में लगभग समान हैं। कला की यहां जीवन्त साधना हुई है।

पवनी (भण्डारा जिला, महाराष्ट्र) ग्राम में (१९६९ – ७० ई.) के उत्खनन में शुङ्गकाल के दो विशाल स्तूपों के अवशेष उपलब्ध हुए हैं। ये अवशेष जगन्नाथ टेकड़ी और सुलेमान टेकड़ी के अधोभाग से निकाले गये हैं। इन दो स्तूपों में एक का तो आकार-व्यास सांची के प्रमुख स्तूप से भी अधिक है। ये स्तूप शुङ्ग-सातवाहन काल के हैं। मूलत: इनका निर्माण मौर्यंकाल में हुआ था तथा शुङ्ग-सातवाहन काल में इसके रूप-विन्यास में कुछ परिवर्तन किये गये। भरहुत की भांति इसके स्तूप की वेदिका और तोरण के भाग भी बौद्धधर्म से सम्बद्ध उकेरे गये शिल्प से अलंकृत थे। इनके कुछ अवशेष भी उपलब्ध ट्रूए हैं। कुषाणकाल — कुषाणकाल में मथुरा कला का सर्वमान्य केन्द्र था। यहाँ के कुषाण राजा कनिष्क, हुविष्क और वासुदेव ने अपने संरक्षण में कला का उत्कर्ष किया। मथुरा के कारीगरों ने भरहुत और साँची की कला को और आगे बढ़ाया। बाह्य आकृति और भावों के उभार में समन्वयात्मक वृत्ति उनकी विशेषता थी। प्राकृतिक चित्रणों को भी इसमें समुचित स्थान दिया गया है। बौदों के यहाँ दो स्तूप मिले हैं — एक कचहरी के पास हुविष्क का बनवाया हुआ है और दूसरा भूतेश्वर टीले की भूमि पर निर्मित है। ये स्तूप प्राय: ध्वस्त हो गये हैं फिर भी अवशेष उपलब्ध होने से उन्हें ई. पू. प्रथम शती के आसपास का माना जा सकता है। कुषाणकाल के शिल्पियों ने वेदिका के अलंकरण पर विशेष ध्यान दिया है। स्तम्भों पर नये-नये ट्रस्य और शालभञ्ज्जिमायें भी उकेरी गई हैं।

बुद्धमूति बनाने का श्रेय कुषाणकालीन मथुरा को है। सम्भव है गन्धार का भी उसमें योगदान रहा हो । अभी तक बुद्ध की पूजा मात्र प्रतीकों पर आधारित थी। इस समय तक भक्ति आग्दोल्लन काफी विकसित हो चुका था। प्रतीक पूजा मधूराकला में दिखाई देती हैं। पर उसके साथ ही बौद्धेतर सम्प्रदायों से प्रभावित होकर बौद्धधर्म में भी बुद्ध मूर्ति की पूजा होना प्रारम्भ हो गयी। बूद्ध और बोधिसत्व की अनेक सुन्दर मूर्तियाँ मथुरा में उपलब्ध हुई हैं। कनिष्क के काल में मुद्राओं पर भी बुद्ध मूर्ति का अंगन होने लगा था। सारनाथ की बोधिसत्त्व की मूर्ति कनिष्क के राज्यकाल के तृतीय वर्ष में बनी हुई है। उसका निर्माण परखम यक्ष के रूप पर आधारित है। बोधिसत्व की दूसरी मूर्ति कौशाम्बी में प्राप्त हुई है जो कनिष्क के राज्यकाल के द्वितीयवर्ष की है। वासिष्क, हुविष्क और वासुदेव ने भी अनेक मूर्तियों का निर्माण कराया था। महायानी आचार्यों की प्रेरणा कनिष्क के लिए बुद्ध मूर्ति के निर्माण में मूल कारण रही। उत्तरकाल में धीरे-धीरे प्रतीक परम्परा समाप्त होती गई और मात्र मूर्ति बनायी जाने लगी। ३२ महापूरुष लक्षणों से उसे अनुरञ्जित किया गया। प्रथम शती ई. की यह विशेषता रही है। कुषाणकालीन बुद्ध मूर्तियों में कुछ खड़ी हुई हैं और कुछ बैठी हुई हैं। आजानवाहु, उष्णीस, चक्रचिन्हित हस्तपाद, नासाग्रदृष्टि, लम्बकर्ण आदि जैसी विशेषताओं से बुद्ध मूर्ति अलंकृत की जाने लगी। मस्तक के पीछे प्रभा---मण्डल भी रहा करता था। मथूरा और गन्वार में निर्मित बूद्धपूर्तियों की संरचना में सम्भवत: सर्वास्तिवादी आचार्यों का विशेष योगदान रहा होगा।

गन्धारकला—तक्षशिला और पुष्कलावती का क्षेत्र गन्धार अथवा गान्धार प्रदेश माना जाता था। इसके प्रपुख सात केन्द्र थे--तक्षशिला, पुष्कलावती, नगरहार, स्वातघाटी या उड्डीयान, कापिशी, वामियां और बाह्लीक अथवा बैक्ट्रिया। इन केन्द्रों में यूनानी शिल्प को बौद्ध आदर्शों में प्रतिबिम्बित किया गया। इस कला की उत्पत्ति का समय ई. पू. प्रथम शती अथवा ई. प्रथम शती है। तक्षशिला के समीपवर्ती सिरमुख, मोहरा मोराड्स, पिप्पल, और जौलियां में बौद्ध बिहार औरस तूप मिले हैं। यहां अनेक बुद्ध बोधिसत्व की मूर्तियां उपलब्ध हुई हैं। डॉ॰ बासुदेवशरण अप्रवाल के अनुसार प्रतिमाशास्त्र की दृष्टि से गन्धार कला की ये विशेषतायें हैं--बुद्ध के जीवन की घटनायें, बुद्ध और बोधिसत्व की मूर्तियां, जातक कथायें, यूनानी देव-देवी और गाथाओं के दृश्य, भारतीय देवता और देवियां वास्तु, सम्बन्धी विदेशी विन्यास, भारतीय अलंकरण, एवं यूनानी, ईरानी, और भारतीय अभिप्राय एवं अलंकरण । इन विशेषताओं से समलंक्रुत बुद्ध की मूर्ति में सजीवता और शाश्वतता झल्कती है। यहाँ के शिल्पियों ने मथुरा और मध्यप्रदेश की कला से अनेक अभिग्राय लिये जो बौदधर्म की दृष्टि से अनुरूप थे।

अशोक की कला का प्रभाव यहाँ के स्तूपों आदि में स्पष्ट रूप से दिखाई देता है। इस दृष्टि से गुटपल्ले और संकाराम के स्तूप उदाहरणीय हैं। गुपटपल्ले का स्तूप तृतीय शती ई. पू. के मध्य में और संकाराम का स्तूप दितीय शती ई. पू. में बनाया गया है। यहाँ शेलगुहा की शैली का आधार लिया गया है। यहीं चैत्यगृह भी मिले हैं। बिहारों के मण्डप, भिञुनिवास के रूप में गर्भशालायें, मुखमण्डप में द्वार और वातायन आदि सारी उसी शैली में बनाये गये हैं। अधिक सम्भावना यह है कि ये प्रारम्भिक काल के होंगे। काष्ठशिल्प की अनुकृति भी यहाँ मिलती है। गुण्टपल्ले का शिला निर्मित

१. भारतीय कला, पृ. ३३४.

चैत्यगृह सुदामा, जुन्नार और कौण्डी विटे के चैत्यों से समानता लिए हुए है। यहाँ दो सुन्दर स्तूप भी मिले हुए हैं जिनमें साँची का अनुकरण दिखाई देता है। संकाराम में भी चैत्य, बिहार और स्तूप मिले हैं। ये सभी वृहदाकार में ईंटों से बने हुए हैं। इसी प्रकार गोली (गुण्ट्रर जिल्ला), भट्ठिप्रोलु, घण्टशाल और जगरुयपेट के महास्तूप भी आकार में बहुत बड़े हैं। इनका निर्माण प्राय: द्वितीय शती ई. पू. से लेकर पञ्चम शती ई. (पल्लव राजकाल) तक होता रहा है। इनमें प्रदक्षिणापथ और महावेदिकायें भी बनायी गयी थीं।

आन्ध्र-सातवाहन युग की कला में अमरावती स्तूप का विशेष स्थान है। इसका नाम महाचेतिय था जिसका निर्माण चैत्यक निकाय की प्रेरणा से हुआ था। इस स्तूप का निर्माण धान्यकटक में हुआ था। इसके शिलापट्टों पर खताधिक दानलेख उट्ट कित हैं, जिनसे वहाँ की जनता की मावनाओं का पता खगता है। स्तूपों के साथ ही प्रदक्षिणापथ, महावेदिकायें, तोरणद्वार, स्तम्भ आदि भी बनाये गये हैं जिनपर बोधिवृक्ष, धर्मचक्र जैसे प्रतीक चिन्ह उकेरे हुए मिलते हैं। यहाँ उपलब्ध मूर्तियों की संख्या भी कम नहीं है। स्तूपों और मूर्तियों की कला में अमरावती की कला का इतिहास झलकता है। लगभग ४ वीं शताब्दी तक यहाँ विकास होता हुआ दिखाई देता है। प्रारम्भिक काल में बुद्ध के प्रतीक मात्र मिलते हैं। द्वितीय काल में प्रतीक के साथ मूर्तियों और दृश्यों का भी विन्यास हुआ है। तृतीय काल में यहाँ का वास्तु और शिल्प और अधिक विकसित हो गया था। इस समय अमरावती कला में निखार और अधिक आ गया। चतुर्थ काल में विविध आभूषण और अलकरण गुप्तकाल में प्राप्त आभूषणों और अलंकरणों का स्मरण कराते हैं।

नागार्जुनीकोड (गुण्ट्रर जिला) का महास्तूप अमरावती से लगभग ६० मील दूर है। यहाँ अनेक बिहार, स्तूप, धातुमञ्जूषायें, और मृत्तिकापात्र मिले हैं। इनके खम्भों पर जो लेख प्राप्त हुए हैं उनसे इक्ष्वाकुवंशीय राजाओं का इतिहास ज्ञात होता है। नागार्जुनोकोण्ड में महीशासक और गोकुलक बहुश्रुतीय शाखा का प्रभाव अधिक था। यहाँ का महाचेतिय स्तूप बुद्ध पूजा के लिए निमित किया गया था। मूलत: यह स्तूप अल्पेशाख्य था पर उत्तरकाल में इसे महेशाख्य के रूप में पर्र्वातत कर दिया गया। यहाँ का मूर्ति शिल्प भी समृद्ध है। नागार्जुनीकोण्डा की कला में सूक्ष्म भावों को उकेरने और म्रुद्राओं के विभिन्न विन्यास बनाने की विशेषतायें निहित हैं।

गुप्तकाल--गुप्तकाल भारतीयकला, विशेषत: बौद्धकला, की दृष्टि से स्वर्णयुग कहा जाता है। मथुरा, और सारनाथ गुप्तकालीन कला के प्रसिद्ध केन्द्र रहे हैं। इस युग की कांस्य मूर्तियों के समान ही सौष्ठव है। गुप्तकाल की मूर्तियों में प्रभावक, सावर्त केश, कुड्मलाकार नयन और शान्त मुखाकृति विशेष रूप से दृष्टव्य है। इन मूर्तियों में चीवर का अंकन दो तरह से हुआ है। कुछ मूर्तियों में चीवर का विधान प्रान्तनिर्देश से होता था और कुछ में महीन रेखाओं के माध्यम से उसे उकेरा जाता था। सारनाथ और मथुरा की मूर्तियौं इस दृष्टि से दृष्टव्य हैं। अजन्ता की कला भी गुप्तकला की विशेषतायें संजोये हुए है। यहाँ भी बुद्ध और बोधिसत्त्व के जीवन चित्रों का आलेखन हुआ है। एलोरा का भी इसी दृष्टि से महत्वपूर्ण स्थान है। ये स्थान गुप्तकालीन चित्रकला की दृष्टि से उदाहरणीय हैं।

गुप्तकाल के बाद बौद्धधर्म की स्थिति भारत में बहुत डाँवाडोल हो गयी थी। जन साधारण पर उसका प्रभाव समाप्त हो चुका था। इस स्थिति में साहित्य और कला के क्षेत्र में बौद्धधर्म का विशिष्ट योगदान पीछे पड़ गया। इसका तात्पर्य यह नहीं कि बौद्ध कला अपने क्षेत्र से बिलकुल बाहर हो गई। तथ्य तो यह है कि उसने अपना पग भारत को छोड़कर विदेशों की संस्कृति को आत्मसात करने के क्षेत्र में आगे बढ़ा दिया। सम्भव है, इसी प्रभाव ने बौद्धकला को भारत में भी किसी तरह जीवित रखा। गुप्त काल की कांसे की बनी बुद्ध मूर्तियाँ पाषाण की मूर्तियों से कम कला पूर्ण नहीं थीं। बिहार ( सुलतान गंज ) में प्राप्त बुद्ध मूर्ति ( पाचवीं शती ) ऐसी ही हैं। आठवीं ई. तक धातु मूर्तियों का निर्माण अच्छी तरह होने लगा था। पालवंश ( २-१२ वीं शती तक ) की धातु मूर्तियाँ आध्यात्मिक सौन्दर्य की दृष्टि से महत्व पूर्ण हैं। ये मूर्तियाँ नालन्दा और कुर्किहारा से उपलब्ध हुई हैं। बौद्ध कांस्य मूर्तियाँ दक्षिण में विशेष रूप से तंजोर जिले में, प्राप्त हुईं। उनका समय लगभग ६ वीं शताब्दी से १५ वीं शताब्दी तक माना जा सकता है।

बौद्ध कला भारतीय कला का अंग न होकर विश्वकला का अंग बन गई थी। लंका, वर्मा, थाइलेन्ड, नेपाल, तिब्बत, चीन, आदि देशों में बौद्ध कला का पर्याप्त विकास हुआ है। अशोक का सम्बन्ध विदेशी राजाओं से रहा ही है। उसके स्तम्भों पर पारसी प्रभाव कदाचित् रहा भी, फिर भी भारतीय कला ने भी अन्य कला को प्रभावित किया ही है। यही कारण है कि मथुरा के क्षत्रपों के समय में और कुषाण काल में देशी-विदेशी कलाओं का संमिश्रण होने लगा था। गन्धार कला का जन्म इसी संमिश्रण से हुआ है। अफगानिस्तान (वेगराम) में प्राप्त मूर्तियाँ भी इसी तरह हैं। ग्रीक-रोमन का प्रभाव गन्धार कला पर अवश्य पड़ा है। जिसका प्रमाण बुद्ध की आदमकत मानवीय प्राचीन मूर्तियाँ हैं। अपोलो ग्रौक देवता के शारीरिक सौन्दर्य ने बुद्ध के शारीरिक सौन्दर्य को आर्काषत किया है। वामियान (अफगानिस्तान) की दो बुद्ध मूर्तियों गन्धार कला की दृष्टि से महत्वपूर्ज हैं। अफगानिस्तान ( फोन्टु किस्तान ) में ही उत्तर कालीन गन्धार कला की बुद्ध और बोधिसत्वों की मूर्तियाँ मिलती हैं।

नेपाल और तिब्बत की बौद्धकला पर पालवंशी बौद्धकला का प्रभाव है। वहां घ्यानी, मानुषी, भैषज्य, मैत्रेय, आदि बुद्ध और बोधिसत्वों के साथ ही तारा, लोकपाल, मारीचि आदि देवी देवताओं का अंकन हुन्ना है। नेपाल में मूर्तियों के अतिरिक्त शम्भूनाथ और बोधिनाथ के स्तूप विशेष आकर्षक रहे हैं। चीनी-तुर्किस्तान में भी बौद्ध कला का अच्छा प्रभाव रहा है।

जावा को बौद्धकला में आठवीं से १०० सवीं शती तक पाल और चोल बंग का प्रभाव रहा है। चण्डी मेन्दुत मंदिर बुद्ध बोधिसत्वों से परिवृत है। बोरोबुदूर का स्तूप भी अत्यन्त आकर्षक है। सिंगसारी (जावा) में प्राप्त १२-१३ वीं शती की प्रज्ञापारमिता की मूर्तिं तो विश्व प्रसिद्ध है।

श्रीलंका में बौद्धकला की दृष्टि से अनुराघपुर, पोलोन्नघ्ञा, और सिरिगिरिय विशेष महत्वपूर्ण हैं। अनुराघपुर की घ्यानावस्थित मूर्ति तो बहुत प्राचीन है । वैसे ११-१२ वीं शती की कला अधिक मिलती है। स्तूप और दगोबा भी अनेक हैं। वर्मा की कला में दसवीं शती का पैंगन का गक्ये नदौन स्तूप उदाहरणीय हैं। यहां सारनाथ और नागार्जु नीकोण्डा का अधिक प्रभाव दिखता है।

बोढकला का विकास उन स्थानों पर अधिक रहा है जिनका विशेष सम्बन्ध बोढधर्म से रहा है। ऐसे स्थानों में मुख्य स्थान उत्तरी भारत में लुम्बिनी, सारनाथ, बोधगया, कुशी नगर (परिनिर्वाण भूमि), श्रावस्ती (सहेतमहेत), संकाश्व (संकिसा, फर्रू खाबाद), राजगृह, वैशालो, सांची, तक्षशिला, कौशाम्बी भोर नालन्दा हैं, पश्चिमी भारत में गिरनार, धांक (जूनागढ़), सिद्धसर (जूना-गढ़), तलाजा (भावनगर), सान्हा (भावनगर), बलभी (भावनगर), काम्पिल्य (गुजरात, नवसारी), भज, कोण्डाऐ, पितल खोरा, अजन्ता, बेदसा, नासिक, जुन्नर, कार्ले, कान्हेरी, गोआ, और कर्नाटक हैं, दक्षिण भारत में पवनी, (भण्डारा, महाराष्ट्र), अमरावती, नागार्जु नीकोण्डा (गुन्द्रर), भट्टिप्रोलु, नगय्यपेटा, गुसिवाड़ा, घण्टिशाल (कृष्णा जिला), नागपट्टन (मद्रास), श्री भूळवासम, और काञ्ची। इन सभी स्थानों का सम्बन्ध बौद्धसंस्कृति के साथ धनिष्ठतम रहा है। इसलिए यहां पर बौद्ध कला का विकास हुआ है।

इस प्रकार बौढकला ने अपनी मातृभूमि से बाहर जाकर विशेष विकास किया है। विदेशी कला से वह प्रभावित तो हुई ही है पर उसका भी विदेशी कला पर प्रभाव कम नहीं रहा। इस दृष्टि से भारतीय सांस्कृतिक क्षेत्र में बौढकला का अत्यन्त गौरव पूर्ण स्थान है।

# परिवर्त **१९** बौद्ध संस्कृति का योगदान <sup>और</sup> उसके पतन के कारएा

## १. बौद्ध संस्कृति का योगदान

बौद्ध संस्कृति के उक्त विवेचन से आदर्सवत् स्पष्ट है कि वह अपने उत्पत्ति काल से ही जनसाधारण की आध्यात्मिक और सामाजिक चेतना को जाग्रत करने का विविध आयास करती रही है जिसमें उसे सफलता भी उपलब्ध हुई है। इस दृष्टि से उसका विभिन्न क्षेत्रों में प्रदत्त योगदान दृष्टव्य है। हम यहाँ उसका संक्षिप्त विवेचन प्रस्तुत करेंगे।

वेदिक कियाकाण्ड का विरोध – बुद्ध से बहुत पूर्व भारत में वैदिक संस्कृति का प्रचार-प्रसार था। छठो शती में तो उसकी चरम परिणति मानी जा सकती है। उस समय वंदिक यज्ञ और तत्सम्बन्धी कर्मकाण्ड इतनी अधिक मात्रा में प्रचलित हो गये थे कि किसी का अन्य क्षेत्रों की ओर तनिक भी ध्यान नहों पा। एक वर्ग विशेष इसी कर्मकाण्ड की कष्टदायी श्ट्रह्वलाओं में समाज को भीषण रूप से जकड़ता जा रहा था। यद्यपि प्रारम्भिक अवस्था में याज्ञिक कर्म उतना अधिक जटिल नहीं था पर सोमयाग के विकसित रूप ने बाद में उसे कठोर और रहस्यवादी बना दिया। यहाँ तक कि मानवता का बचा खुचा रूप भी पशुमेध और नरमेध जैसे निदंयी यज्ञों की खूनी बलिवेदी पर चढ़ा दिया गया।

महाकरुणाशील भ० बुद्ध ने इस सामाजिक और आध्यात्मिक अष्टाचार को निकट से देखा । वास्तविक स्थिति से परिचित हो जाने पर उन्होंने इस दानवता का घनघोर विरोध किया । विरोध करने का ढंग भी उनका अनोखा था । उन्होंने प्रचलित सारी धार्मिक परिभाषाओं को मोड़ दिया । श्वज्ञ, दान और धर्म तथा

१. सुत्तनिपात आदि ग्रन्थ इसके प्रमाण हैं।

बाह्यण जैते शब्दों का अर्थ बदला जाने लगा। उदाहरणत: संयमित जीवन ही सबसे बड़ा यज्ञ है और सत्य में अन्तदंशन को उपलब्ध करना सबसे बड़ा पुण्य है। राग, द्रेष, और मोह से विमुक्त पुरुष ही सही दान का पात्र है।' इस दृष्टि से वैदिक क्रियाकाण्ड निरर्थक हैं। उससे आत्मशान्ति की प्राप्ति संभव नहों। कर्मकाण्डिकों ने उत्तकी मूल भावना को स्वार्थ की आग में भस्म कर दिया। अतरव उससे दूर रहना ही श्रेयस्कर है। महावीर से भी पूर्व पार्श्वनाथ आदि जैन तीर्थङ्करों ने इस बात को बुद्ध से भी पहठे प्रचारित किया था। छठी शती ई॰ पूर्व तक आते आते कुछ कारणोंवश वह विरोध दब-सा गया। बुद्ध और महावीर ने पुन: अपने ढंग से उस वैदिक क्रियाकाण्ड का विरोध करना प्रारम्भ कर दिया।

२ जातिवाद का विरोध — वैदिक संस्कृति का मूल आधार जातिवाद है। उसकी व्यवस्था में ब्राह्मण सम्प्रदाय को ही सारी आध्यात्मिक उपासना और मोक्षप्राप्ति की रजिस्ट्री कर दी गई है। समाज को जिन चार वर्गों (ब्राह्मण क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र) में विभाजित किया गया, उस (विभाजनमें ब्रह्मा का सही एकमात्र उत्तराधिकारी ब्राह्मण ही हैं। शेष वर्ग उसका अनुचर माना गया है। मनुस्मृति ने तो इसो सिद्धान्त के आधार पर समाज के उभेक्षित तथा कथित शूद्र वर्ग को और भी कटोर धक्का दे दिया। यही कारण था कि डा॰ अम्बेडकर ने मनुस्मृति को जलाकर अपना विरोध व्यक्त किया था।

महावीर आदि जैन तीर्थंक्करों के समान बुद्ध ने भी इस कठोर जातिवाद का तीव्रतम विरोध किया और अपने धर्म के प्राङ्गण को सभी वर्गों के लिए उन्मुक्त आकाश सा खोल दिया। मानवता की इस भूख को उन्होंने अपने चिन्तन से परितुष्ट किया। फलत: उनकी दृष्टि में किसी वर्ग विशेष में मात्र उत्पत्ति ही उसकी श्रोष्ठता का आधार नहीं है बल्कि उसकी श्रोष्ठता का आधार उसके विचार और कर्म हैं। इसलिए उन्होंने कहा है — कम्मदायादो भव। तदनुसार सत्कर्म करने वाला तथाकथित शूद्र वर्ग भी वन्दनीय है और दुष्कर्म करने वाला ब्राह्मण वर्ग त्याज्य और निकुष्ट है। ये विचार उस समय बड़े क्रान्तिकारी थे.। समाज को उनकी आवश्यकता थी। बौद्धधर्म को लोकप्रिय होने का एक यह भी कारण है।

३ मध्यम मार्ग — बुद्ध काल में एक ओर जहां यज्ञवाद का प्रचार था वहीं दूसरी ओर भौतिकवाद भी कम नहीं था। अत्तकिलमथानुयोग और कामसुख

१. दीघनिकाय, कूदटन्तसुत्त ।

ल्लिकानुयोग इसके निदर्शन हैं। मनोविज्ञान की दृष्टि से ये दोनों सिद्धान्त अधूरे थे। भ॰ बुद्ध ने उस चेतना को समझा और कहा कि ये दोनों अतियां निरर्थक हैं। हमें बीच के मार्ग को अपनाना चाहिए। शरीर को न अधिक दु:ख पहुँचाना और न अधिक विषय भोगों में रमण करना इस प्रकार का मध्यम-मार्ग अधिक अनुकूल है। आचार के क्षेत्र में जन्मे इस मध्यम मार्ग ने कालान्तर में विचार क्षेत्र में भी अपना प्रभाव दिखाया।

४ ईश्वरवाद का विरोध – वैदिक संस्कृति के अनुसार जगत् का कर्ता, धर्ता और हर्ता कोई ईश्वर विशेष है । सुख दुःख देने का कार्य भी उसी के कन्धों पर है । उसकी इच्छा विशेष हमारी सद्गति और असद्गति के कारण हैं । जगत् का वह नियन्ता है । जैन-तीर्थ ड्करों के पदचिन्हों पर बुद्ध ने भी इस मत का विरोध किया । उन्होंने कहा कि इस प्रकार का ईश्वर अकल्पित और अन्धवेणी के समान है । ईश्वर जैसा व्यक्तित्व कोई नहीं है तीर्थ ड्कर, बुद्ध और महापुरुष जो भी हैं, वे हमारी उच्चकोटि के ही विविध रूप हैं । बुद्ध ने ईश्वर के स्थान पर कर्म को स्थान दिया और आत्मशक्ति जाग्रत करने का बीड़ा उठाया । वैदिक ईश्वर में पक्षपात और नैष्कर्मण्य देखा जाता है । अतः यह ईश्वरवाद व्यर्थ है । बुद्ध ने यह स्थान कर्म और प्रतीत्यसम्रुत्पाद को दिया । यह हम पहले लिख चुके हैं । इस दृष्टि से बुद्ध शासन में प्रसाद, कृपा, पूजा और अर्चना का मूल्जः कोई स्थान विशेव नहों है । उनका स्थान सम्यत्र प्रतन् और सम्यक-कान ने ले लिया ।

५ अनात्मवाद — आत्मा ओर ईश्वर ये दो ऐसे विषय हैं जिनके सन्दर्भ में प्रारम्भ से ही वाद विवाद होता आ रहा है । बुद्ध ने इसीलिए कुछ ऐसे प्रश्नों का उत्तर न देना ही श्रेयस्कर समझा । यह ठीक भी था, किसी सीमा तक । अन्यथा बुद्ध शाश्वतवाद अथवा उच्छेदवाद की ओर झुक गये होते । ऐसे प्रश्नों कौ उन्होंने अव्याकृत कोटि में रख दिया । आत्मवाद भी लगभग ऐसा ही प्रश्न था । उन्होंने जव्याकृत कोटि में रख दिया । आत्मवाद भी लगभग ऐसा ही प्रश्न था । उन्होंने ज्याकृत कोटि में रख दिया । आत्मवाद भी लगभग ऐसा ही प्रश्न था । उन्होंने जसे मोड़कर पदार्थ में अनात्म भाव जाग्रत करने का उपदेश दिया । थोड़े समय बाद ही वही सिद्धान्त प्रकारान्तर से अनात्मवाद अथवा निरात्मवाद की संज्ञा से व्यवहृत होने लगा । राग, द्वेष, मोह दूर करने का यह उत्तम साधन सिद्ध हुआ ।

६ साहित्य स्ट्रजन — बौढों ने प्रारम्भ से ही साहित्य सूजन कौ ओर घ्यान रखा है। पालि और संस्कृत में बौद्ध साहित्य किसी अन्य साहित्य से कम नहीं है। बुद्धघोष, असंग, वसुबन्घु, दिङ्नाग, धर्मकीति, नागाजुँन, आर्यदेव, और शान्तरक्षित जैसे घुरन्धर विद्वान बौद्ध जगत् में ही हुए हैं। इन विद्वानों के दर्शन और चिन्तन ने अन्य दर्शनों को काफी प्रभावित किया है। प्रमाण आदि के क्षेत्र में बौद्ध आचार्यों का विशेष योगदान रहा है।

७ जनभाषा का उपयोग – बुद्ध और महावीर ही ऐसे व्यक्ति थे जिन्होंने अपने समय में जनभाषा का उपयोग किया था। बुद्ध ने बिहार और उसके आसपास प्रचलित मागधी, जिसे बाद में पालि कहा जाने लगा, बोली में अपना उपदेश दिया। कालान्तर में इसी का प्रयोग अशोक ने अपने शिलालेखों में किया। बौद्ध धर्म का जैसे-जैसे प्रचार होता गया, पालि की लोकप्रियता उतनी ही बढ़ती गई। दूसरी ओर संस्कृत एक वर्ग विशेष की भाषा थी। उसका रूप जन साधारण तक नहीं आ पाया था। इस दृष्टि से आधुनिक भाषा विज्ञान का क्षेत्र संस्कृत की अपेक्षा पालि-प्राकृत में अधिक है।

८ बौद्ध कला-इतिहास की तरह कला का क्षेत्र भी बौद्ध धर्मसे अपरि-चित नहीं था। कला के प्रसंग में जैसा पहले लिखा जा चुका है, स्तूप, दागोवा, मूर्तिशिल्प, चित्रकला, सभी क्षेत्रों में बौद्धकला का एक विशिष्ट योगदान रहा है। बूनान और रोम के प्रभाव से एक नयी शैली का जन्म हुआ, जिसे गान्धार कला कहा गया है। उत्तरकालीन कलाएं इस कहा से अधिक प्रभावित रही हैं।

#### २ हास के कारण

बौद्ध संस्कृति ने भारतीय संस्कृति के प्राङ्गण को अपने कर्मठ योगदान से हरा भरा किया है। उसका यह कार्य लगभग १० वीं घताब्दी तक चलता रहा। बाद में भारत भूमि से उसका ह्लास और पतन होने लगा। उस हास बौर पतन के अनेक कारण इतिहास में खोजे जा सकते हैं। उनमें प्रमुख इस मकार है –

१ ब्राह्मण विरोध - बौद्ध धर्म का आविर्भाव ही बहुत कुछ वैदिक संस्कृति के विरोध की पृष्ठभूमि में हुआ था। जिसका प्रतिकार कालान्तर में पुष्यमित्र ने बौद्ध श्रमणों और मन्दिरों का विनाश करके किया। हर्ष के ( १०८६-११६१ हैं०) समय भी बौद्ध धर्म की अपूरणीय क्षति हुई है। उस समय बड़े-बड़े बौद्ध मन्दिर नष्ट भ्रष्ट कर दिये गये और उनकी सम्पत्ति लूट ली गई। कुमारिल और गंकराचाय जैसे मनीषियों ने दार्शनिक क्षेत्र में बौद्धधर्म-दर्शन का खण्डन करना श्रारम्भ कर दिया। माध्यमिक और योगाचार के मायावाद सिद्धान्त को गंकराचाय ने अपनाकर न्याय-वैशेषिक जैसे वस्तुवादी दर्शनों के विरोध में उसका उपयोग किया, जिसके कारग वे 'प्रच्छन्न बौद्ध' कहे जाने लगे। पर इसका फल यह अवश्य हुआ कि बौद्ध दर्शन की लोकप्रियता कम होने लगी। शास्त्रार्थ आदि भी इसके ह्वास में कारण बने।

२ देशद्रोह — सप्तम अष्टम शताब्दी में बौद्धवर्ग की स्थिति सिन्ध में अच्छी थी। यहाँ बौद्ध श्रमणों की संख्या भी अच्छी थी। परन्तु अरबों के आक्रमणों के समय ये बौद्ध श्रमण कायर और देशद्रोही सिद्ध हुए। इसी प्रकार सेन वंश के समय भी म्लेच्छों ने कुछ बौद्ध भिन्नुओं की सहायता से ही मगध पर विजय श्री प्राप्त की थी तथा विहारों को नष्ट - ऋष्ट किया था। फलत: बौद्धाचार्य यहां से तिब्बत, नेपाल आदि देशों में भाग गये और मगध और बंगाल में बौद्ध धर्म समाप्तप्राय हो गया। इसो प्रकार और भी अनेक उदाहरण इतिहास में मिलते हैं, जहां बौद्ध श्रमणों ने विदेशी आक्रमणकारियों को सहायता देकर अपने देशदोह का परिचय दिया था।

३ भ्रष्टाचार-बोद्ध धर्म के हास का सबसे अधिक महत्वपूर्ण कारण है बोद्ध भिञ्जुओं का पतित आचार। तान्त्रिक साधना के आ जाने से इस शिथिलाचार को बढ़ने का और भो प्रवल सम्बल मिला। श्वान्-च्वांग ने भी इत भ्रष्टाचार का उल्लेख किया है। जो उसने सिन्धवासो बौद्ध भिञ्जुओं में देखा था। कश्मीर के बौद्ध बिहार भी इस भ्रष्टाचार में अग्रणी थे। कल्हण ने सपत्नीक बौद्ध भिज्जुओं का उल्लेख किया है और क्षेमेन्द्र ने अनेक स्थल पर इसी प्रकार उन पर व्यंगात्मक प्रहार किये हैं। राष्ट्रपालपरिपृच्छा, और सूत्रकृतांग टीका में भी इसी प्रकार अनेक उदाहरण मिलते हैं, जहाँ बौद्ध श्रमणों की विषया-सक्ति पर कटाक्ष किये गये हैं। आचारहीनता के कारण ज्ञान का क्षेत्र भी शून्य हो गया। पतन में यह भी एक बड़ा कारण था।

४ मुस्लिम आक्रमण — बौढ धर्म के ह्रास में मुस्लिम आक्रमण भी प्रधान कारणों में अन्यतम है। अरबों ने यद्यपि समय समय पर बौढ धर्म के प्रति सहि-ष्णुता का भी प्रदर्शन किया है, परन्तु वह स्थायी नहीं रहा। सिन्ध में चव का भाई 'चन्दर' सम्भवत बौढ श्रमण था। उसके पुत्र की ७०२ ई० में मुहम्मद विन कासिम ने हत्याकर राज्य हथवा लिया। बौढधर्म पर भी इसका असर होना स्वाभाविक था। लगभग ११ वी शती में अल्वेडूनी को उत्तर-पश्चिम भारत में बौढवर्म छुप्तप्राय स्थिति में मिला। कश्मीर में भी बौढधर्म के विनाश में मुस्लिम सम्प्रदाय ही प्रधान कारण रहा है। इनके अतिरिक्त और भी अनेक कारण बौद्धधर्म के पतन में गिनाये जाते हैं। बैसे-गृहस्यों का विशेष स्थान न होना, राजकीय उपेक्षा, ब्राह्मण और जैन धर्म की छोकप्रियता, बौद्ध संस्कृति के तत्वों का दैदिक संस्कृति द्वारा आत्मसात किया बाना आदि । ये सभी कारण समवेत रूप में एकत्रित होकर बौद्ध धर्म के पतन में कारण हुए हैं।

### आधुनिक स्थिति

यह प्रसन्ता की बात है कि इस बीसवीं शताब्दी के षष्ठ दशक में बौद्धधम भारत में पुन: अपनी जीवन्त स्थिति में आने का प्रयत्न कर रहा है। स्व० बाबा सा० डॉ० अम्बेडकर १९४६ ई० में नागपुर ( दीक्षाभूमि ) में लाखों व्यक्तियों के साथ बौद्ध धर्म में दीक्षित हुए थे। इसमें अधिकांश जनता तथाकथित शूद्र वर्ग की थी।। डॉ० अम्बेडकर की दूरदर्शिता, प्रकाण्ड पाण्डित्य, राष्ट्रप्रोम, और समाज सेवा इनके चुम्बकीय व्यक्तित्व में भरी हुई थी। यही कारण है कि बाज भी उनके अनुयायी उन्हें ईश्वर जैसा मानकर अपनी श्रुद्धा व्यक्त करते हैं। भारत में बौद्ध धर्मावलम्बियों की संख्या में स्वाधिक संख्या इन्हों की है।

श्री लंका, वर्मा, थाइलेन्ड, कोरिया, जापान, मंगोलिया, चीन, तिब्बत, नेपाल, रूस आदि देशों में भी बौद्ध घर्म काफी लोकप्रिय है। इस दृष्टि से उसे राजनीतिक परिवेश भी मिल गया है। भारत सरकार भी बौद्ध घर्म की ओर विशेषत: राजनीतिक सम्बन्धों की दृष्टि से विशेष घ्यान दिये हुए है। अत: सम्भव है, बौद्धधर्म अपनी मातृभूमि में पुन: अपना प्राचीन महत्त्वपूर्ण स्थान यहण कर ले और विश्वशान्ति को प्रस्थापित करने में अपना महुत्वपूर्ण योग दान दे।

XK XK

**श**ब्द-सूची

| <b>अंगु</b> त्तर          | ૪૪,૪૬          | अनुश्रावण           | २१२           |
|---------------------------|----------------|---------------------|---------------|
| <b>अं</b> शूवमंन          | ३८६            | अनुराधापुर          | ३६३           |
| अकलक,                     | <b>६७,</b> १०७ | अनुशय (७),          | 386           |
| अक्रियावाद                | ₹,४,४,€,       | अनेकान्तवाद         | ३२१           |
| <b>अ</b> कुशलचित्त        | 330            | अप्रतिसंख्यानिरोध   | 178           |
| <b>ध</b> कुशल संग्रह      | ३४८            | अपरिगह              | ३२२           |
| अग्रवाल, वासुदेव <b> </b> | ३९३            | अपाय                | ४३४           |
| अचेलक                     | १६६,           | अफगानिस्तान         | 300           |
| <b>अ</b> जन्ता            | ३३१            | अभयगिरि निकाया      | ३६४           |
| अजातिवाद                  | ११७            | अभिधर्म, उत्पत्ति   | ३२४           |
| <b>अ</b> जित केस कम्बलि   | ¥,             | तुलनात्मक अध्ययन    | 322,          |
| अज्ञानवाद                 | ४,८,१०,        | अधिर्मकोश ४१        | ,३४१,१४४      |
| अट्ठकथा साहित्य           | <b>X</b> 8     | अभिधर्म महाविभाषा   | ξχ,           |
| <b>अ</b> धिक <b>रण</b>    | २२४            | अभिधर्मसमयप्रदीप    | ×0            |
| अधिकरण शमथ                | २३०,           | अभिधम्मत्थ संगह     | ₹₹ <b>•</b> , |
| अन्तग्राह प्रतिषेध        | १७४            | टीकायें,            | ३३१           |
| अनन्त                     | २६६            | अभिधम्मपिटक         | 88,           |
| अनात्मवाद                 | 23             | अटुकथायें           | રૂર્પ,        |
| अनाथविण्डक                | 326            | आचार्य परम्परा ३२६  | , अर्थ ३२६,   |
| अनित्य                    | २९४-६,         | पालि साहित्य        | ३२७,          |
| अनित्यत्ववाद              | १६०            | ग्रन्थकार और ग्रन्थ | ३२८,          |
| अनियत                     | २३०            | संस्कृत साहित्य     | 331,          |
| अनिरुद्ध                  | ३२९,३४३,       | अभिधम्म साहित्य     | 250           |
| अनुटीकार्ये               | * **           | अमरपुर निकाय        | 360           |
| अनुपिटक                   | ٤٥             | अमरावती             | ્૪૩૬          |
| अनुस्सति भावना            | 260            | अमराविक्टखेयवाद     | ٤.            |

1

· /

۲,

| वमिताभ सम्प्रदाय          | રહપ્ર            | आत्मप्रतिषेध          | १४४           |
|---------------------------|------------------|-----------------------|---------------|
| षम्नेधवन्                 | 305              | आन्ध-सातवाहन क        |               |
| वतारवाद                   | ३८४              | आभूषण, साजसज्जा       |               |
| षवलोकित सम्प्रदाय         | ર્ષ્ય            | आयतन                  | ર્ ૧૨૫        |
| धर्चट                     | <b>E</b> 19      | आयतन                  | 356           |
| <b>अयं</b> क्रिया कारित्व | १३२,             | आरम्मण                | २७८           |
| आक्रुपावचरध्यान           | 200              | आरूप निर्देश          | २९२           |
| म्रम्याकृततावाद           |                  | आर्यदेव ६९-७३,९       | ८, १३७, १९६   |
| षवदान साहित्य             | ६२               | आर्यसत्य              | ८४,२४०        |
| वसंग                      | ६३               | अालम्बनसंग्रह         | <b>३४१</b>    |
| बसंस्कृत अर्थ             | ३४२              | आलयविज्ञा <b>न</b>    | ८२,१९४        |
| असत्कारयँधाद              | 308              | आलार कालाम            | 39            |
| अश्वधोष                   | \$3              | आवास                  | २७१           |
| बशुभ कर्मस्थान            | २८९              | आवेणिक धर्म           | १२२           |
| <b>व</b> शोक              | 250,300          | आहार                  | 388           |
| बगोक स्तम्भ               | 325              | इद्धिपा <b>द</b>      | २६६           |
| <b>ब</b> व्याकृतचित्त     | 330              | इन्द्रियां            | ८७,२६६,३४९    |
| बसंस्कृत धर्म             | 358              | इन्द्रियार्थ प्रतिषेध | १६८           |
| <b>अ</b> सत्कार्यवाद      | १६०              | इन्द्रिय संवरण        | २६८           |
| बसिबन्धकपुत्त गामणि       | 9                | ईत्सिंग               | ३६२,३७८       |
| <b>अष्टा</b> ङ्गिकमार्ग   | ૮७,२६ <b>६</b> , | ईश्वरकल्पना           | ११२,          |
| अष्टादशनिकाय              | ३३               | ईश्वरसेन              | <b>६६</b>     |
| बहिसा १६७, घर             | ि ३१३,           | उइगुर लिपि,           | २७३, वासी ३७६ |
| स्वरूप                    | ३१६,             | उग्रसेन               | ३६८           |
| <b>ध</b> हेतुकचित्त       | ३३४              | उच्छेदवाद             | X             |
| ধানাহা ৫০,१               | ₹€,१३८,          | उत्तराध्ययन           | X•            |
| आगभ                       | પ્રદ્            | उद्दक रामपुत्त        | 38            |
| बजीव परिशुद्धि            | 250              | उदयगिरि               | 035           |
| <b>ब</b> जीविक            | X.               | उपपोड़क कर्म          | 382           |
| बाटानाटीय सुत्त           | ୲୰୰              | उपुसम्पदा             | २१३           |
| धात्मा और ज्ञान           | 331              | उपष्टम्भक कमें        | २४४           |

|                   |               | र्क्तानरक              | -<br>3'6'X       |
|-------------------|---------------|------------------------|------------------|
| उपानह             | ११६           | कर्मचतुष्क<br>         |                  |
| उपायकौशल          | 3,2           | कर्मवाद                | १०१,११४-४        |
| उपोसथ             | २१४,२१४       | कर्मस्थान २६७, २७      |                  |
| ऋदि प्राप्ति      | ३ <b>०१</b>   | संख्या, २७             | ४, ध्यान २७४,    |
| ऋद्धिपाद          | ৫৩            | समतिक्रम <b>ण-</b> परि | रवर्धन-परिहीन    |
| ऋषिपत्तन          | ୧୦୧୦          |                        | ૨૭૪, ૨૫૧,        |
| <b>कमल्ल्शी</b> ल | ७४,३८३        | कार्ले                 | <b>9</b> 3F      |
| कम्बुज            | 348           | कुषाणकाल               | 3E <b>3</b>      |
| कम्मट्ठान संग्रह  | ३४१           | ु<br>खाङ-सेङ-ही.       | ૨૭૪              |
| कल्याणमित्र       | २७२           | खण्डगिरि               | 03 <i>5</i>      |
| कल्याणरक्षित      | ह्छ           | खुद्दकनिकाय            | ४२               |
| कथावत्थु          | ३१,४६         | खोतन                   | <sup>/</sup> ३७१ |
| कठिन चीवर         | २२०           | क्षणिकवाद              | १३१              |
| कनिष्क            | ४६,६२,३६१,३९२ | गन्धारकला              | ₹95,005          |
| कसिण              | २६६           | ग्रधकूट                | <b>6</b> 6       |
| कसिण भावना        | ২৩८           | गुण्टपल्ले             | <b>३६</b> ३      |
| कामसुगतभूमि       | 388           | गूप्तकाल               | ३६१,३९४          |
| कामावचरचित्ता     | <b>३</b> ३३   | गृहावास दुर्गु ण       | २७१              |
| काल               | १३८           | गौतम प्रज्ञारुचि       | SOOF             |
| कालचक्रयान        | ३७,७८         | चक्षु:सन्निकर्षत्व     | १६८              |
| काव्य             | <b>X</b> ₹    | चातुर्याम              | २६७,३२१          |
| काश्यय मातङ्      | <b>২</b> ৩۶   | चतुरार्यसत्य           | <b>2</b> 0X      |
| क्रियावाद         | 3             | चतुःशतक                | ७ <b>२,१</b> ३७  |
| क्रियावादी        | २१६           | चन्द्रकीर्ति           | 50-97,92         |
| कीर्तिंश्री राजसि | ाह. ३६६       | चम्पा                  | वद्ध             |
| कुमार जीव         | ३७२,३७४-६     | चपटा भिक्षु            | ३६४              |
| कुमारल्ब्ध        | Xź            | चरित प्रकार            | २७३              |
| <u>क</u> ुल       | รษร           | चित्त                  | १२८,३३३,३४३,     |
| कुशलचित्त         | 330           | चित्तमहाभूमिक धम       | र्ग १२८          |
| कृत्यसंग्रह       | <b>३४१</b>    | चित्तविप्रयुक्त        | 176              |
| केगोन सम्प्रदाय   | 105           | चित्तविशुद्धि प्रकरण   | দ ৩২             |
| कोश               | 28            | चित्तसंग्रह            | २ <b>२</b> २     |
|                   |               |                        |                  |

| ची-च्येन                | ર્હપ્ર         | तारानाथ                                     | ર૬,૧૧,૭૪         |
|-------------------------|----------------|---------------------------------------------|------------------|
| चीन, ३७३, छिनवंश        |                | ताववादी                                     | ¥ሪሂ              |
| ३७४, शू, वेई,           | ऊ, ३७४, थाङ    | <b>तीर्थङ्कर<sub>,</sub> बु</b> द्ध-समकालीन | 3                |
|                         | ₹७८,           | तैलङ्                                       | ३६६              |
| चीवर                    | २२१,२६९        | तर्जनीय कर्म                                | २२३              |
| चुल्लवगग                | २ <b>२ ३</b>   | तिब्बत                                      | ३८२-४            |
| चैत्ये                  | ३८७            | तुर्की भाषा                                 | \$ <i>0</i> ;    |
| चैत्यगृह                | o 3€           | तृष्णा                                      | 25               |
| चैतसिक                  | ८०,३३२,३४३     | तेन्दई सम्प्रदाय                            | ३८१              |
| चैतसिक संग्रह           | 1.2            | दिव्यावदान                                  | ২८७              |
| ज्ञप्ति                 | 212            | दण्ड व्यवस्था                               | े २ <b>२</b> - ३ |
| ज्ञान प्रस्थानशास्त्र   | ሂሂ             | दलाई लामा                                   | ২८४              |
| जयवर्मन्                | 355            | दीपंकर श्रीज्ञान                            | ३८३              |
| जात्यन्तर               | १४७            | दो-शो                                       | ३८१              |
| जातिस्मरण               | 180            | दीघनिकाय                                    | Ę                |
| जापान                   | 260            | दीपंकर                                      | ३६७              |
| जावा                    | 035            | दृष्टिप्रतिषेध                              | १६२              |
| जिनेन्द्र बुद्धि        | ६७             | दार्शनिक साहित्य                            | ξ.               |
| जुन्नार                 | ३६१            | दिङ <b>्नाग</b>                             | ६२               |
| <b>जे</b> तवन           | ३४८            | देवेन्द्र बुद्धि                            | हल               |
| जेन                     | ३८२            | द्वार संग्रह                                | 388              |
| जोदो                    | २८४            | दानपाल                                      | ३७६              |
| टीका साहित्य            | ४२             | धरमचेत्ति                                   | ३६१              |
| त्रिकायवाद              | ११९९,३०४,      | धरमपद                                       | ደ                |
| रूपकाय, स्वभावकाय,      | धर्मकाय        | धर्मपाल                                     | X                |
| निर्माणकाय              | <b>इ</b> 0४    | धरमसंगणि                                    | 8                |
| <b>त्रिपिटक</b> ृ विकास | ૪૭, <b>૨૮૭</b> | धर्मकाय                                     | 8.68             |
| त्रियान                 | १२१            | धर्मंकीर्ति                                 | ४६,३६।           |
| तक्षशिला                | ३८६            | धर्मंत्रात                                  | <b>१</b> २१      |
| तत्वरत्नावली            | ž (9           | धर्मचक्र                                    | ३८६              |
| तत्त्वसंग्रह            | ७४             | धर्मंचक्रप्रवर्तन                           | 6                |
| तनजोर                   | ३८४            | धर्मंदेव                                    | 305              |
| तान्त्रिक बौद्ध साहित्य | । ৩হ           | धर्मदेशना                                   | 8                |

( ४.७)

| धर्मपाल             | ६६           | महायान में अन्त         | तर १०१,  |
|---------------------|--------------|-------------------------|----------|
| धर्मंरत्न           | १७४          | १४२,१६७,३४८,            | सोपचि-   |
| धर्मरक्ष            | રુહપ્ર       | / रोष २४८, वि           |          |
| धर्मरुचि            | ३७६          | . ૨૪૮, ૨૪૮,             | 422, 232 |
| धर्मोत्तर           | ६८           | निष्पन्न रूप            | ३४६      |
| धातु                | १२६,३४०      | नीवरण ( ६ ),            | 386      |
| धातुकथा             | ४६           | नेपाल में बौद्धधर्म     | 464      |
| धान्यकटक            | ७७,३६१       | नैरात्म्यवाद            | ٤٩,२०७   |
| धारणा               | २१२          | पकुधकच्चायन             | ¥ کې کې  |
| धारणी पिटक          | 90           | पञ्चद्वारवीथि           | २<br>३४२ |
| ध्यान सम्प्रदाय     | Zux          |                         |          |
| धुताङ्ग ( १३ ),     | રહપ્ર        | पञ्चमहाव्रत (७)         | ३२१      |
|                     | भेद और       | पच्चय संग्रह            | 5×0      |
| व्याख्या            | २८१,         | पञ्चस्कन्धवाद           | 83       |
|                     |              | पट्ठान                  | ४६       |
| ध्यानांग            | 395          | पट्ठाननय                | \$X0     |
| नग्नक               | १६७          | पदार्थ स्वरूप           | १६४      |
| नागाजु नीकोण्डा     | 835          | परसम पक्ष               | ३९२      |
| नरेन्द्रदेव         | 308          | परमत्थविनिच्छय          | ३ ३ ०    |
| नरेन्द्रयश          | रेण्ट        | परमाणुवाद               | १२९      |
| नागसेन              | રૂદ્દ        | परमाणु                  | \$80     |
| नागार्जुन ६८,९२,१   | 80, 280,     | परमार्थ                 | 2 5 6 6  |
|                     | ११६,१ ४,     | पराक्रमबाहु             | १२       |
| नारीप्रवेश          | २२७          | परिभोग                  | २७१      |
| निगष्ठ नातपुत्त     | Ę            | पवनी                    | 135      |
| निचिरेन             | ₹ <b>८</b> ₹ | पाचित्तिय               | 230      |
| नित्यार्थं प्रतिषेघ | 850          | पाटिदेसनीय              | २३०      |
| नियस्स कर्म         | २२४          | पाण्डेय, गोविन्द चन्द्र | 38,88    |
| निरात्मवाद          | 22           | पोट्ठपाद                | - 43     |
| निसग्गिय-पाचित्तिय  | 230          | पोरा <b>णचरिया</b>      | 22       |
| नि:स्वभाववाद        | 235          | प्रकीर्णक संग्रह        | 380      |
| निष्कासन            | <b>??</b>    | प्रज्ञाकर गुप्त         | E.       |
| निर्वाण १०४,११,     | हीनयान-      | प्रज्ञाकरमति            | . 44     |
|                     |              |                         |          |

| प्रज्ञापारमिता ग्रन्थ                  | ३७६                  | बोधिधर्मं           | ୧୦୧୫          |
|----------------------------------------|----------------------|---------------------|---------------|
| त्रकापारामता अन्य<br>प्रतिसन्धि चतुष्क | २७२<br>३४४           | बोधिपाक्षिकधर्म     | د ب           |
| प्रतिसंख्यानि <b>रो</b> ध              | १२९                  | बोधिपाक्षिकभावना    |               |
| प्रतीत्य सम्रत्पाद ९१, ६२              |                      | बोधिपक्षीय संग्रह   | 386           |
| •                                      | ,,                   | बोधिरुचि            | २७६           |
|                                        | ح بي نوه<br>ج بي نوه | बोधिवृक्ष           | 5:5           |
| प्रत्यय<br>प्रमाण ऌक्षण १९ <b>९</b> ,  | -                    | बोधिसत्त्व          | ३०२           |
| प्रत्यक्ष २००, अन्                     |                      | बोधिसत्त्व चर्या    | १२१           |
| शब्द ( आगम )                           | २०३,                 | बोधिसेन             | 368           |
| प्रवारणा                               | २१६                  | बोध्यंग             | ৫৩            |
| प्रवज्या                               | २१३                  | बोर्नियो            | 340           |
| प्रव्राजनीय कर्म                       | २२४                  | बौद्धकला            | ३८७           |
| प्राणि भेद                             | 389                  |                     | में ३१८-६२,   |
| प्रातिमोक्ष                            | २७४                  | विदेशों में         | इ६३           |
| प्रासङ्गिक शाखा                        | (এই                  | बौद्ध न्याय         | 896           |
| फाहियान                                | 368                  | बौद्ध विन्थ         | २०५           |
| बल                                     | ८७,२६ <b>६</b>       | तुलना               | २३१           |
| बाली द्वीप                             | ३६८                  | बौद्धसाहित्य        | <b>R</b> 4    |
| बुद्ध, जीवन वृतान १०                   | , जन्म-              | ब्रह्मविहार (४)     | २६६           |
| यौवन२१, लिपि                           |                      | ब्रह्मविहार निर्देश | २९१           |
| १२, धर्मदेशना १                        |                      | भक्ति आन्दोलन       | <b>३</b> ९२   |
| निर्माण २०, वर्षाव                     | -                    | भट्टाचार्य, विधुशेख | ार ७२         |
| परिनिर्वाणकाल                          | २३                   | भरहुत स्तूप         | 329           |
| बु <b>ढ</b> घोष                        | 38, 28 370           | भव्य                | <b>३३,</b> ४७ |
| बुढ्रदत्त                              | ३२७                  | শালা                | ३९१           |
| <u>बु</u> द्धभद्र                      | <b>३७</b> ६          | भावप्राधान्य        | <b>३</b> २३   |
| बुद्धमूर्ति <b>३६५,३७१,</b> ३७१        | 1,368,382,           | भिक्खुणी विनय       | <b>२३०-१</b>  |
| बुद्धयश                                | રંહેદ્               | भैषज्य              | २१८           |
| बुद्धरक्खित                            | X 3                  | भिक्षु विनय         | २०५-२३०       |
| बुद्धशान्त                             | ই৩৩                  | भूमियां             | (१० , १२३,३०२ |
| बिहार निर्माण                          | २२६                  | मंगोलिया            | ३८५           |
| बोज्झङ्ग                               | २६६                  | मक्खिल गोसाल        | ¥             |
| बीध गया                                | ३६६,३९०              | मज्झिम पटिपदा       | ٢٤, ٩٥٥       |
|                                        |                      |                     |               |

| मध्य एशिया         | 100          | मौद्गल्यायन          | <b>B</b> 4 0               |
|--------------------|--------------|----------------------|----------------------------|
| मनोद्वारवीथि       | <b>३४३</b>   | मौर्यंकाल            | 325                        |
| मनोविज्ञान         | ર ૫ ૫        | म्रम्म               | ३६६                        |
| मन्त्रनय           | 290          | यमक                  | ¥ <b>Ę</b>                 |
| मरणोत्पत्तिचतुष्क  | રૂ <b>૪५</b> | यशो गुप्त            | 305                        |
| मलय द्वीप          | <b>ર દ</b> હ | यान                  | ٥٩                         |
| महाकाश्यप          | 346          | योगाचार              | ६ <b>३</b> ,८२,१ <b>९३</b> |
| महाचेतिय           | 398          | रत्नरुचि             | ३६६                        |
| महचैत्यगिरि        | ३९०          | रामञ्जनिकाय          | 340                        |
| महापरिनिब्बाणसुत्त | ૨७,३=७       | राजगृह               | २६                         |
| महायान             | ३७,३७३       | <b>रायज डेवि</b> ड्स | 86                         |
| महायानी साधना      | ३०२,         | रूप                  | १२६, <b>३</b> ३३           |
| महायानी साहित्य    | χe           | रूपकलाप              | . \$80                     |
| महावस्तु           | ¥.9          | रूपकाय               | 395                        |
| महा बहार निकाय     | २६ ४         | रूपविभाग             | ३४६                        |
| महावीर             | 23           | रूपसंग्रह            | 38X                        |
| महाव्युत्पत्ति     | <b>६१</b>    | रूपसमुद्रान          | <b>২</b> ४७                |
| महासंघ             | 34           | रूपसमुद्दे श         | ३४६                        |
| महासंघिक           | ११९          | रूगावचर              | २८४                        |
| महासकुलदायीसुत्त   | २६६          | रूपावचर भूमि         | 3¥K                        |
| महास्तूप           | + 90, 39¥    | ला, विमला चरण        | 86                         |
| मांस भक्षण         | २३७          | लोकक्षय              | २७४                        |
| मातृचेट            | 205          | लोकोत्तर ध्यान       | 266                        |
| माध्यमिक           | 61           | व्याकरण              | X0                         |
| माध्यमिक साहित्य   | ĘC           | व्रतस्कन्धक          | २२७                        |
| मानस सन्निकर्षत्व  | <b>१७३</b>   | वंस                  | रर                         |
| मार्गाङ्ग          | 289          | विध्न निवृत्ति       | 265                        |
| मिथ्यादृष्टि (६२)  | ८, ११३       | वज्रधर               | १००                        |
| भिनयेक             | २७           | वल्रबोधि             | ३७६                        |
| मिलिन्द            | ३६०          | वज्रयान              | ୯୯                         |
| मिलिन्दपाह ,५०     | , ३२६        | वट्ट गामणि           | ३९,३६४                     |
| मिश्रक संग्रह      | ३४९          | वस्तु संग्रह         | 3x6                        |
| मैत्रेयनाथ         | . 41         | वात्सी पुत्रीय       | ३६,१०८                     |

| वज्रयान                | হ ৩        | संगीति, १४८, प्रथम २१          | , द्वितीय २  |
|------------------------|------------|--------------------------------|--------------|
| बसुवन्धु               | ५६,६४,३७०  | ३५९ तृतीय २९, ३                |              |
| वर्मा                  | ३६४        | सं मीतियां                     | ३०,३६        |
| वर्षावास               | २१६        | सं <b>ग्र</b> ह                | ų            |
| वाहत्यधर्म             | १६७        | संधप्रकार                      | Ę            |
| बाहन और आसन            | २१८        | संघभद्र                        | x<br>X       |
| वाद विवाद              | २०३        | संघभेद                         | २ः           |
| विकासक्रम              | ७९         | संघविवाद                       | 12           |
| विज्ञान                | १२०        | संधादिशेष                      | २२           |
| विज्ञानवाद             | 839,03,93  | संजयबेलट्विपुत                 | ٢,4          |
| विज्ञानवादी            | १६१        | <b>संभोगका</b> य               | ່ັງ          |
| विनयपिटक               | ४३,३८७     | संयुत्तनिकाय                   | ¥            |
| विनय साहित्य           | ६२         | संस्कृत                        | 20           |
| विपस्सना               | 3X8        | संस्कृतार्थं प्रतिषेध          | 10           |
| विपस्सना भावना         | 839        | संस्कृत धर्म                   | १२४,३४       |
| विपस्सना झाण           | २६७        | सञ्जा                          | रद्          |
| विपस्सन्ना और सत्तविस् | रुद्ध २९७  | सतिपट्ठान                      | २६           |
| विभज्यवाद              | ३२२        | सत्कार्यवाद                    | 160,10       |
| विभाषा                 | بر ا       | सत्पसिद्धिशास्त्र              | ્યર્ગ્ડ્     |
| विमोक्ख                | २६६        | सदसत्कार्यंवाद                 | र<br>१७      |
| विसुद्विमग्ग           | १,२६७,३२७  | सन्ततिवाद                      | 99,901       |
| বিহ্যুৱি ( ৬ )         | २९७        | समाजवाट                        |              |
| वीथि संग्रह            | ३४२        | समायत्ति और निर्वाण            | े ३०         |
| वेदना संग्रह           | ३४०        | समाधि, समय-आसन                 |              |
| वैतुल्यक               | ११६        | समाधि निर्देश                  | २७           |
| वैनयिकवाद              | 80         | समावि निदेश<br>समुच्चय रांग्रह | २ <b>९</b> : |
| वैपुल्ससूत्र           | ६१         | त्तुण्पय राग्रह<br>सम्प्रदाय   | ३४.          |
| वैभासिक, ४६,१०८        |            | सम्प्रदाय<br>सम्मप्पधान        |              |
| <b>१५७,१</b> ६०,       |            |                                | २६           |
| बोधिचर्यावतार          | १२४-३०     | सम्यक् प्रधान<br>सहजगान        | SI           |
| पान पान तार<br>संकाराम | 94         | सहजयान<br>सांकःगणन सानस        | 20,03        |
| संक्रान्तिवाद          | ३९३<br>४६, | सांकृत्यायन राहुरु<br>सातवाहन  | ३८,४९<br>६६  |

| साधना, तान्त्रिक                  | ३०४ तिब्बत     | शमथ                     | <b>३</b> १०               |
|-----------------------------------|----------------|-------------------------|---------------------------|
| •                                 | ४, जापान ३०५,  | शान्तमद्र               | ĘC                        |
| सामञ्ञफलसुत्त                     | 88             | शान्तरक्षित             | ७४ <b>११</b> ८,३८३        |
| सारनाथ स्तम्भ                     | 364            | शान्तिदेव               | لای                       |
| सारिपुत्र                         | ३५७            | शान्ति भिक्षु           | ইও४                       |
| सांची स्तूप                       | 355            | হািশ্বাদৰ               | २१३                       |
| सिबातचिता                         | \$ <b>C</b> 0  | शिंगोन                  | ३८२                       |
| सुत्तपिटक                         | 80             | शिक्षा स <b>मु</b> च्चय | <b>६०,७५</b>              |
| सुभद्र                            | २७             | शीलमञ्चु                | ३८२                       |
| सुमात्रा                          | ইর্ও           | शीलविसु <b>द्धि</b>     | २३४,२६८,                  |
| सुमति कीर्ति                      | ३८४            | शुंगकाल                 | ३८९                       |
| सूत्रकृताङ्ग                      | २३३            | <b>शुभकर्रा</b> सह      | 305                       |
| सूत्रग्रन्थ                       | Ęo             | शूचता                   | و ۲ <b>۶</b>              |
| सूर्य यश                          | ₹७ <b>€</b>    | शून्यतावाद              | ٩१ ,३२ • <b>,१३५-१</b> ६८ |
| सौत्रान्तिक १०३                   | 1: 6. 930-8    | शैशुनाग- <b>नन्द</b>    | रुग <b>३</b> ८८           |
|                                   | १६१            | <b>शोतोकु</b>           | まとい                       |
| सर्व संग्रह                       | <b>३४</b> १    | शोभनचित्त               | <b>1</b> 08               |
| सर्वास्तिवाद ५४,                  | 3: 20.802.     | श्रीहर्ष                | ৬৪                        |
|                                   | રંહર, ૧૧૭,૨૪૪, | श्रमण, अर्थ             | १, प्राचीनता २,           |
| स्कन्ध                            | 124,389        | प्रकार,                 | २                         |
| स्तूप                             | 325            | श्रावस्ती               | ३४८                       |
| स्तम्भ                            | 325            | <b>ऋ</b> षिपत्तन        | ٩٢٥                       |
| स्थविरवाद                         | 3 <b>4</b>     | श्रीपर्वत               | ३६७                       |
| स्मारक                            | 320            | श्रीलंका                | ३६३                       |
| स्वभाव शून्यता                    | १६७            | श्री भिन्त्र            | ३७६                       |
| स्मृतिप्रस्थान                    | 25             | षट्पाद शास्त्र          |                           |
| स्वातन्त्रिकशाखा                  | Ęe             | हस्तवाल प्रक            |                           |
| स्वर्णभूमि                        | ३६४            | हरिभद्र                 | Ęc                        |
| श्वान-च्वांक                      | ९८,३६२,३७२     | हिन्दचीन                | ३२६                       |
| •                                 |                |                         |                           |
| श्वेंगरस्वामी                     | ĘĘ             | हेत्                    | 380 380                   |
| ् <b>शं</b> करस्वामी<br>शंकरानन्द | <b>Ę Ę</b> 0   | हेतु<br>हूण             | ३४० <i>३</i> ४९<br>३४०    |

# 🔁 लेखक के ग्रन्य ग्रन्थ 🤁

१. चतुःशतकम् ( आर्यदेव कृत ) [हिन्दो अनुवाद एवं वृहद् भूमिका के साथ ] पूस्तकालय संस्करण 20.00 साधारण संस्करण 94. 0 2. पातिमोक्ख 92.00 3. अभिधानप्पदीपिका ( प्रेस में ) अभिधम्मत्त्थ संगहो ( ") 8. ५. पालि-व्याकरण ( ") जैनिज्म इन बुद्धिस्ट लिट्रेचर ٤. 80.00

# \* शीघ्र प्रकाशित होने वाले ग्रन्थ \*

भ॰ महावीर और उनके सिद्धान्त
 मध्यकालीन हिन्दी जैन-साहित्य में रहस्य भावना
 श्रमण संस्कृति का तुलनात्मक अध्ययन

भ॰ महावीर और उनके सिंस मध्यकालीन हिन्दी जैन-साहिर श्रमण संस्कृति का तुलनात्मक

#### प्रकाशक

आलोक प्रकाशन गांधी चौक, सदर नागपुर ( भारत )

#### प्रमुख बितरक

भाग्तीय विद्या प्रकाशन पो॰ बॉ• १०८, कचौड़ी गली वा रा ग सी ( भारत )