

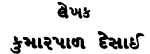
# (મગુલાલ મહાલીર કુમારપાળ દેસાઈ

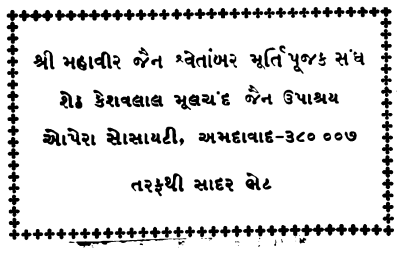
Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

શ્રી. શુ. એન. મહેતા અને શ્રીમતી શારદાબેન શુ. મહેતા

જૈનદર્શન પ

# ભગવાન મહાવીર



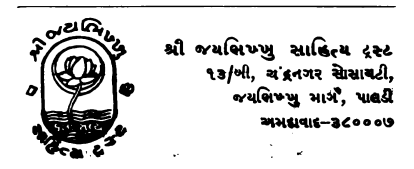


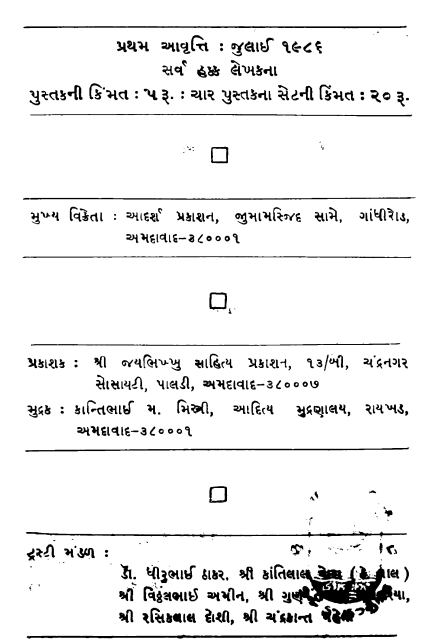
શ્રી. શુ. એન મહેતા અને શ્રીમતી શારદાબેન શુ. મહેતા

જૈનદર્શન પ

# ભગવાન મહાવીર

# લેખક **કુમારપાળ દેસા**ઈ





#### • અનાેખું પ્રયાણ •

શિષ્ટ, સંસ્કારી અને માનવમૂલ્યેા પ્રેરતું વાંચન વ્ઝાપવાનાે સતત પ્રયાસ કરનાર શ્રી જયભિખ્**ખુ** સાહિત્ય ટ્સ્ટ જૈનદર્શન પરિચયશ્રે**ણીથી એક નવી જ કેડી પર** પ્રયાણ આદરે છે. ધર્મની સનાતન ભાવનાઓ, ઉચ્ચ આદર્શેનિ ઋ્તિ મિંત કરતું ધર્મ પુરૂષોનું જીવન અને માનવતાનાં મૂલ્યેા પ્રગટાવતી ધર્મકથાએા આપવાનાે હેતુ આ શ્રેણીમાં રાખવામાં આવ્યા છે. વળી સરળ અને પ્રવાહી ભાષામાં, સહુ કાેઈને સમજાય એ રીતે આ પુસ્તિકાએા દ્વારા વાચન <sup>્</sup>આપવાના અમારા પ્રયાસ છે. આજે ધર્મની વાતા ઘણી વ્યાય છે, ક્રિયાએા અને ઉત્સવેા પણ થાય છે, કચાંક રૂઢિ અને પર પરાના જડ ચાકઠામાં ધર્મને સ કુચિત બનાવી દેવામાં વ્ઞાવ્યેા છે તેા કચાંક સ્વા**ર્થા** હેતુ માટેનું સાધન અની ગયેા છે. આવે સમયે ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાનની વ્યાપક ભાવનાઓ **આપીને ધર્મ વિશેની** સાચી સમજ કેળવવાના અમાં પ્રયાસ કર્યો છે. જૈનદર્શનના અનેકવિધ પાસાએા અને એ લવ્ય દર્શનથી પાતાનું જીવન ઘડનાર વિભૂતિઓના પરિચય વ્ઞ્યાપવાના આમાં હેતુ રખાયાે છે. આ યાજનાના અન્વયે પચાસ પુસ્તકે પ્રગટ કરવાને આશય છે અને અમને જણુાવતાં આન<sup>:</sup>દ થાય છે કે આની પ્રથમ ત્રણ **પ્રેણીના** પ્રકાશનમાં ટેારન્ટ લેબાેરેટરીઝના સેવાભાવી અગ્રણી શ્રી. યુ. એન. મહેતાના સાથ અને સહકાર સાંપડથો છે. માનવજાતિને પ્રેરણા આપનારા ધર્મ તત્ત્વની સાચી સમજ આપતી આવી શ્રેણીની તાંતી જરૂર છે, ત્યારે અમારા આ પ્રયાસને સહુ કાેઈ વધાવી લેશે, - 344(215

# શ્રી. ર્યુ. એન. મહેતા અને શ્રીમતી શારદાબેન ર્યુ. મહેતા જૈનદર્શ'ન–પરિચયશ્રેણી

٩

**ભગવાન મ**હાવીર

# લેખક

<mark>શ્રી</mark> કુમારપાળ દેસાઈ

#### २

ગુરુ ગૌતમસ્વામી<sup>ં</sup>

#### લેખક

શ્રી રતિલાલ દી. દેસાઈ

#### 3

શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર લેખક

# પૂજ્ય આતમાન દજ

# (ડૉ. સુકુન્દ્ર સાેનેજી)

#### لا

ક્ષમાપના

# લેખક

5

#### શ્રી કુમારપાળ દેસાઈ

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

# ભગવાથ મહાવાક

जो देवाणवि देवो, जं देवा पंजलि नमंसंति । तं देवदेवमहिअं, सिग्सा वंदे महावीरं॥

[ જે દેવેાના પણ દેવ છે, જેને દેવેા હાય જોડીને વંદે છે, તે <del>દે</del>વાધિદેવથી પૂજિત મહાવીરને મસ્તક નમાવી વંદુ છું. ]

ભગવાન મહાવીરના જન્મ થયા તે કાળે ધરતી પર જીવ માત્ર સંતપ્ત હતા. સ્વર્ગના શેાખીન થાેડા માણુસાેએ પૃથ્વી પર બહુ માટા જનસમાજ માટે નર્ક ખડું કરી દીધું હતું. માણુસ પ્રારબ્ધને ખાેળે જઈને બેઠા હતા. પાતાના હાથ, પગ અને મગજ નિષ્ક્રિય કરી પુરુષાર્થથી પરવારી ગયા હતા. એ એમ માનવા લાગ્યા હતા કે જે કાંઈ થાય તે પ્રારબ્ધથી થાય છે, પણ એ વાતને સ્વીકારતા નહાતા કે પ્રારબ્ધ પણ ઘડાય છે પુરુષાર્થથી.

એ સમયે અને એ કાળે મંદિરા માથા અને મદનાં ધામ બન્યાં હતાં. યત્ર અને દક્ષિણા એનાં મુખ્ય કાર્વ અન્યાં હતાં. પાતાનાં પાપ ધાવા કાર્જ બીજાનું લાફી રહેવામાં ધર્મ માનતા. યગ્નાની ભડભડતી જ્વાલા અનેક જીવાને સ્વાહા કરી જતી. હજારા પશુઓ વેદી પર પાતાના જાન ગુમાવતાં અને મારનાર માનતા કે એને સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ થશે. રાજાઓ નાની નાની લાલસાની તૃપ્તિ માટે સમરાંગણા જગાવી દેતા. શાસ્ત્રા દુહાઈ દેતા કે એવા સમરાંગણમાં મરનાર સ્વર્ગ પામશે. હજારા સ્ત્રીઓનાં મંગળતિલક ભૂસાતાં. હજારા નિર્દોષ બાળકા અનાથ બની જતાં. જ્ઞાન પર મૂઠીભર લાેકોના કબજો હતા. તપ પણ અમુક લાેકાના તાબામાં હતું. ગરીબ અને હલકા વર્ણને વળી જ્ઞાન શું ? અમુક વર્ગથી જ શાસ્ત્ર વ ચાય, બીજાથી તા એનુ શ્રવણ પણ ન થાય. જો કાેઈ ખાનગી ખૂણે શાસ્ત્ર ભણે કે સાંભળે તા એના કાનમાં ધગધગત સીસ રેડાય.

સ્ત્રીની સ્થિતિ ભારે કફોડી હતી. એ ગુલામની પણ્ ગુલામ હતી. એને પરિગ્રહ–માલસામાન જેવી સંઘરવાની વસ્તુ માનવામાં આવતી હતી. એનું સ્વતંત્ર વ્યક્તિત્વ એ શુગને અણુગમતું હતું. કેાઠના પશુની મુક્તિ સરળ હતી, પરંતુ મૃત્યુ વિના સ્ત્રીની મુક્તિ અસંભવિત હતી. ચારે વર્ણ ઊંચનીચના ભાવથી સાપ – નેાળિયાની જેમ વર્તતા હતા. જન્મજાત માટાઈના ભારે કેફ હતા. દાસ અને અછૂતની દુર્દશાના કાેઈ પાર નહાતા. એને પૃથ્વી પર રહેવા ઘર નહાતું. માટા લાકોના એફામ જુલ્મા અને અવિચારી ત્રાસ મૂંગે માટે સહેવા પડતા. શંત્રતા એ મર્દાનગી લેખાતી અને મૈત્રી માગનાર માયકાંગલાં કહેવાતા. શત્રુના રક્તમાં સ્નાન કરવામાં શૂરાતનની પરાકાષ્ઠા લેખાતી. માણુસ અ'ધારામાં બાચકા ભરતાે. હતા પ્રકૃતિના પાકાર ગજબના હતાે. આત્માઓની આહ અજબ હતી. એ આહ અને પાકારના પ્રતિધ્વનિ હાેય તેમ આજથી ૨૫૦૦ વર્ષ પહેલાં ભગવાન મહાવીરના જન્મ થયાે. પૃથ્વીના નરકવાસમાં આપમેળે અજવાળાં થયાં.

# ત્રિશલાદેવીને ચૌદ સ્વપ્ન

આ સમયે ભારતવર્ષમાં અનેક રાજ્યા હતાં. કેટલાંક રાજ્યામાં રાજ્ય રાજ્ય કરતા, જ્યારે કેટલાંક રાજ્યામાં જનસંઘ અને મહાજન રાજ ચલાવતાં હતાં. વિદેહ રાજ્યની પાટનગરી વૈશાલી ગંડકી નદીને તીરે આવી હતી. આ નગરીનાં અનેક પરાં હતાં. એમાંનું એક પરું હતું કું ડગ્રામ. આ કું & ગામમાં રાજા સિદ્ધાર્થ રહેતા હતા. તેઓ હતા તેા ક્ષત્રિય, પરંતુ અહિંસા અને સત્યમાં માનનારા હતા. તેઓ ૨૦૦ વર્ષ પહેલાં થઈ ગયેલા શ્રી **પાર્શ્વનાથના** અદ્ધિંસાધર્મ પાળતા હતા. આવા રાય સિદ્ધાર્થની રાણી ત્રિશલાદેવીને ચૌદ સ્વપ્નાં આવે છે. આ સ્વપ્ન નીરખી રાણી જાગી ગયાં અને એણે રાજ્ય સિદ્ધાર્થને ચૌદ સ્વપ્નની વાત કરી. રાજ્યએ સ્વપ્ન-પાઠકાને રાજસભામાં બાેલાવીને આ સ્વપ્નનું રહસ્ય પૂછ્યું. તાે એમણુ આ ચૌદે મહા-સ્વપ્નાનાં અર્થ તારવી આપ્યા.

સ્વપ્ન પાઠકાએ કહ્યું કે પહેલું ચાર દાંતવાળા હાથીતુ. સ્વપ્ન એ સ્થવે છે કે તે ચાર પ્રાણવા હાથીતુ.

#### ૪ : : જૈનદર્શન શ્રેણી-૧

થશે. આ ચાર પ્રકારના ધર્મ તે શ્રમણ, શ્રમણી, શ્રાવક અને શ્રાવિકારૂપ છે.

બીજું સ્વપ્ન છે વૃષભનું. એ સૂચવે છે કે પૃથ્વી પર ધર્મના રથ અધર્મના કાદવમાં ખ્રુંપી ગયાે છે. આપના પુત્ર એ કાદવમાંથી ધર્મના રથને કાઢનાર ધર્મધારી બનશે.

ત્રીજું કેસરી સિંહનું સ્વપ્ન સૂચવે છે કે જેમ સિંહ કામ જેવા વિકારારૂપ ઉન્મત્ત હાથીઓના નાશ કરે છે અને ભવ્ય જીવરૂપ વનનું સંરક્ષણુ કરે છે એ જ રીતે તમારા પુત્ર નીડરતા, વીરતા અને ઉદારતામાં એક અને અંજોડ હશે.

ચાેશુ લક્ષ્મીદેવીનું સ્વપ્ન સૂચવે છે કે એ વાષિક દાન આપીને તીર્થ કર પદના અપાર ઐશ્વર્યના ઉપભાેગ કરશે.

પાંચમું માળાનું સ્વપ્ન અતાવે છે કે એ ત્રણેય ભુવનમાં મસ્તક પર ધારણુ કરવા યાેગ્ય એટલે કે ત્રિલાેક પૂજ્ય થશે

છઠું ચંદ્રનું સ્વપ્ન સૂચવે છે કે એ સંતાપભર્યા સંસારમાં શીતલતા પ્રસરાવશે અથવા તેા ચંદ્રમા સમાન શાંતિદાયી ક્ષમાધર્મના ઉપદેશ આપશે.

સાતમું સ્વપ્ન છે સૂર્યંતું અને એને અર્થ છે કે અજ્ઞાનરૂપી અધકારના નાશ કરનાર અને જ્ઞાનરૂપી પ્રકાશ ફેલાવનાર સૂરજ જેવા તેજસ્વી થશે.

ે આડેસું ધજાનું સ્વપ્ન સૂચવે છે કે તમારાં કુળમાં આડેસું ધજાનું સ્વપ્ન સૂચવે છે કે તમારાં કુળમાં આ ધજા સમાન અનેશ. જ્યારે નવમું કળશનું સ્વપ્ન એનામાં સર્વ સંપત્તિઓ, સમગ્ર શક્તિઓ અને સંપૂર્ણુ લબ્ધિઓનો વાસ બતાવે છે. દસમું સરાેવરનું સ્વપ્નદર્શન બતાવે છે કે સંસારના તળાવને કાંઠે બેસીને તરસ્યા રહેલા અને મખમલી છત્ર-પલંગ પર આરામ કરવા છતાં થાકેલા લાેકોના મન–તનના તાપ દૂર કરનાર સરાેવર જેવાે બનશે.

અગિયારમું સમુદ્રનું સ્વપ્ન ખતાવે છે કે એ સમુદ્ર<mark>ની</mark> માક્ષ્ક અન**ંત જ્ઞાન**ન્દર્શનરૂપ મણિરત્નાે ધારણુ કરનાર થશે.

આરસું દેવાનું વિમાન એ બતાવે છે કે એની કીતિ<sup>°</sup> ઊંચે ઊંચે દેવલવન સુધી જશે. દેવાને પણ વ'ઘ બનશે.

તેરમું રત્નાની ખાણુનું સ્વપ્ન એને ગુણુરત્નની ખાણુ બતાવે છે.

ચૌદમું અગ્નિની જ્યાેતનું સ્વપ્ન એ આત્મજ્યાેતિના ભાવ બતાવે છે.

આ રીતે સ્વપ્ન પાઠકાે કહે છે કે તમારે ત્યાં સવ-ગુણુસ પન્ન લાેકનાયકનાે જન્મ થ**રાે. નવેખ**ંડમાં ઐનુ નામ પ્રખ્યાત થશે.

# **બધું જ વર્ધ**માન

આ સમયે રાજા સિદ્ધાર્થ પાસે ખેડૂતાે આવે છે અને કહે છે, 'કારણુ ક'ઇ જણાતું નથી, પરંતુ જમીનના રસકસ વર્ષમાન છે.'

**e.**. 4/2

ગાેવાળિયા આવીને કહે છે, 'રાણીજી, કંઈ નવતર કારણ ઊલું થયું નથી, પણુ ગાયેાના દૂધ વર્ધમાન છે. ગૌચરમાં ઘાસ વધ્યા છે. '

વનવાસીએા કહે છે, ' આંબા એના એ છે ને ફળનેા કાેઈ પાર નથી. વેલીએા ફૂલથી અને વૃક્ષા ફળથી લચી રહ્યાં છે. '

નાગરિકેા કહે છે, 'આ વર્ષ ન જાણે સુખાકારી સારી છે. મૃત્યુ ઓછાં થયાં છે અને અકાળ મૃત્યુ તાે થતાં જ નથી. મન વિના કારણે ઉત્સાહ-આન દથી વર્ષ માન છે.' આ સાંભળી રાજા સિદ્ધાર્થ કહે છે, 'જો જ્યાતિષી-ઓની આગાહી ફળશે તાે મહાન આત્મા જગતમાં આવશે.

ઽ મારા હૈયામાં પણ કેાણ જાણે કેમ હર્ષ વર્ષમાન છે.' રાણી ત્રિશલાદેવી કહે, કે, 'મારા મનમાં પણ અપૂર્વ મંગલ થાય છે. આપણે બાળકનું નામ વર્ષમાન રાખીશું ?'

# માતૃભક્તિનાે મહિમા

આવે સમય ગર્ભમાં રહેલાે આ મહાન આત્મા વિચારે છે કે, 'મારી હરક્રથી માતાને કેટલુ' કષ્ટ વેઠવું પડે છે! મારે એના નિમિત્ત બનવું જોઈ એ નહિ. ' આમ વિચારીને ગર્ભસ્થ આત્મા સ્થિર થઈ ને બેસે છે. હાલવા–ચાલવાનું અ'ધ કરી અક'પ બની જાય છે.

માતા ત્રિશલાના પેટની અકળામણુ ઓછી થાય છે, પણ મનની ું અકળામણુ વધી જાય છે. ક'ઇક અખ'ગળ ચચું હેાય તેવી શંકા-કુશંકા જાગતાં માતા ત્રિશલા કરુણુ આકંદ કરતાં મૂર્છિત થઈ જાય છે. આ સમયે આખું રાજકુટુંખ શાેકમાં ડૂખી જાય છે. પાેતાના જ્ઞાન વડે આવી જાણુ ગર્ભમાં રહેલા મહાન આત્માને થઈ ગઈ.

એણુે વિચાર્યું કે 'મે' જે કાર્ય સુખને માટે કર્યું, તેનાથી ઊલટું દુઃખ જ નિષ્પન્ન થયું. ' આથી એમણુ હરક્ષર શરૂ કરી દીધી અને માતાના આનંદના પાર ન રહ્યો. ગર્ભમાં આવ્યાને સાડા છ મહિના થયા હતા ત્યારે આ ઘટના બની, પણુ એની એ મહાન આત્મા પર પ્રગાઢ અસર થઈ.

એમણુે વિચાર્યું, માતાના પુત્ર તરક કેવા અજબ ત્રેમ હાેય છે! એમાં દુઃખ એને સુખ લાગે છે. સંસારમાં માતાની સેવાથી કાેઈ માેટા ધર્મ નથી. હજી હું ગર્ભમાં છું, માતાએ મારું સુખ પણુ નેયું નથી છતાં કેટલાે બધા ત્રેમ ! આ સમયે જ ભગવાન મહાવીરે અભિગ્રહ કર્યા કે માતાપિતાની જીવિત અવસ્થામાં હું દીક્ષા લઈશ નહિ. આમ ભગવાન મહાવારે પહેલાે પાઠ આપ્યાે માતૃ-ભક્તિના.

વર્ષના બાર મહિનામાં ચૈત્ર મહિના ઉત્તમ માનવામાં આવે છે. શ્રીકૃષ્ણું લગવદ્ગીતામાં કહ્યું છે, 'માસાનાં મધુ-मासोऽस्मि — હું મહિનાઓમાં માધવ માસ – ચૈત્ર માસ છું.' આ ચૈત્ર માસમાં જ ચૈત્ર વદ આઠમે ભગવાન ઝાયભ-દેવના જન્મ થયા હતા. ચૈત્ર સુદ તેરસને દિવસે હસ્તાત્તરા નક્ષત્રના યાત્રમાં મધ્યરાત્રિએ વર્ષમાનના જન્મ થયા હતા. ૮ : : જૈનદર્શન શ્રેણી-૧

છપ્પન દિક્રિકામારીઓ આ જન્મ-ઉછર ંગમાં ભાગ લેવા હાજર થઈ, તેા જન્મેહ્સવ માટે ચાસઠ દેવરાજ ઇન્દ્રો પવિત્ર જલના અભિષેક કરવા લાગ્યા.

વર્ષમાન બાળપણથી જ નીડર અને અળવાન હતા. સાત વર્ષના વર્ષમાન એકવાર આંબલી–પીપળી દાવ રમી રહ્યા હતા. આવે સમયે ઝાડના થડની આસપાસ સાપ વીટ'ળાઈ ગયેા. જે બાળકે! નીચે હતા તે જીવ લઈને નાઠા, ઉપર હતા તે ડાળને વળગી પડયા, પણ એમના શરીર થરથર કાંપવા લાગ્યાં. પરંતુ વર્ષમાનના મનમાં કાેઈ બીક નહાેતી, સાપના સંહેજે ડર નહાેતાે. એમણે સાપને પ્ંછડીથી પકડીને દૂર ફેંકી દીધા.

વર્ષમાને બીજો પાઠ આપ્યાે નિર્ભયતાનાે, અભયનાે. અભય વિના આત્મિક ઉન્નતિ નથી. જે ડરે તેને સહુ ડરાવે, અભય આગળ કાેઈનું કશું ન ચાલે.

#### ખરેખર મહાવીર છેા!

એક દેવે અઘારીનું રૂપ લઈને ∉વર્ષમાનના આ અભયની કસાેટી કરી. આઠ વર્ષની વયના વર્ષમાન ગામની બહાર બીજા છેાકરાએા સાથે રમત રમતા હતા. આમાં હારેલા છાકરાની પીઠ પર જીતનાર બેસે એવા ખેલ ખેલાતા હતા. આ સમયે એક દેવ બાળસ્વરૂપ લઈને રમવા આવ્યા અને હાથે કરીને હારી ગયા. વર્ષમાનને એણે પીઠ પર ચડાવ્યા અને પછી તા પળવારમાં એણે પાતાનું શરીર ઊ'ચું કર્યું, તો સાવ તાડ જેટલા ઊ'ચા પિચાશ અની ગયા. દેવે તીણી કિકિયારી કરી. એના માથામાંથી માેટી જટા નીકળી આવી. એની આંખા લાલધૂમ બની ગઈ. બીજા બાળકાે તાે ભયથી ભાગી ગયા, પણુ વર્ષમાનની આંખામાં બીક નહાેતી કે શરીર પર સહેજે કંપારી નહાેતી. એમને તાે જાણુ હાથી પર બેઠા હાેય એવી નિરાંત લાગતી હતી.

એમણુે એના ખભા પર બેકા બેઠા એવી તો મુક્કીઓ મારી કે દેવ વેદનાથી ચીસ પાડી ઊકચો. એનું પિશાચનું વિકરાળ રૂપ સમેટી લઇ એ નાનકડાે કિશાર બની ગયા. બીજી બાજુ નગરમાં હાહાકાર મચી ગયા હતા. વર્ષમાન સિદ્ધાર્થ રાજાના રાજકુમાર હતા માટે નહિ, પણુ એ જનતાના વડાલા હતા. સહુની આંખની કીકી જેવા હતા. અધાએ દેવના ખભા પર બેસીને આવતા વર્ષમાનને જોયા. કેટલાક મારવા દાડયા તા વર્ષમાને કહ્યું,

'ના એને મરાય નહિ. પાપીને પાપનું ભાન થાય એ જ એને થયેલી સૌથી મેાટી સજા છે. એને સજા કશ્નારા આપણુે કેાણુ ? માટે એને ક્ષમા આપાે અને છાેડી મૂકાે.'

સહુએ વર્ષમાનની વાત માની ત્યારે પેલા દેવે જતાં– જતાં કહ્યું, 'આપની જેટલી પ્રશ'સા દેવરાજ ઇન્દ્રે કરી હતી, તેનાથી પણુ આપ વધુ ધીર અને વીર છેા. તમે -ખરેખર મહાવીર છેા. '

મહાવીર નિશાળે ગયા, પછુ આવા પુરુષેાને નિશાળ આસ કંઈ આપી શકતી નથી. શિક્ષક એમનું ગ્રાન નેઈને શ્વાશ્વર્ય પામ્યા અને કહ્યું કે 'મહાવીરને લાછ્યાવવાના પ્રયત્ન એ સૂરજને સમજાવવા દીવાે ધરવા બરાબર છે.' નાનપણથી જ ઊ`ડાે વિચાર કરતાં મહાવીરે સ'સારને દુઃખી જોયાે. એમણે જોયું કે બીજાને દુઃખ આપવું ગમે છે, પણ પાતાને તાે એ દુઃખનાે પડછાયાે પણ ગમતાે નથી. એમણે વિચાયું' કે જેવાે જીવ આપણાે છે, તેવાે જ સહુનાે જીવ છે. જેમ આપણને જીવવું ગમે છે તે જ રીતે સહુને જીવવું ગમે છે.

एवं खुनाणिणो सारं, जंन हिंसति किंचण । अहिंसासमयं चेव पयावन्तं विचाणिया ॥ ( डेेाઇ ने पणु पीडा न डरवी એ ज्ञानीओ माटे सार३प छे-अहिसानुं એટલું तात्पर्थ समन्त्रय तेाय धछुं छे. ]

## બાહ્ય ચુદ્ધથી શું વળે ?

માણસનાં સુખ અને દુઃખનું કારણુ માહ અને ઇર્ધા, રાગ અને દ્રેષ છે. એમણુ જોશું કે અંકુશમાં નહિ રાખવામાં આવેલા રાગ અને દ્વેષ જેટલું નુકસાન કરે છે, તેટલું અત્યત તિરસ્કાર પામેલા બળવાન શત્રુ પણ કરતા નથી. જેમ બતક ઈંડામાંથી અને ઈંડું બતકમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે, તેવી રીતે તૃષ્ણા માહમાંથી અને માહુ તૃષ્ણામાંથી ઉત્પન્ન થાય છે. શક્તિ, બળ કે તાકાત ગમે તેટલા માટા હાય, પણુ પ્રેમ કે દયાથી વિશેષ માટા નથી. એમને મનમાં એમ થાય છે કે જગતમાં પ્રેમ અને દયાનું મારે સામાજ્ય સ્થાપવું છે. વર્ધમાનના વિચારા અનેરા છે. એ સમયે ક્ષત્રિયા થાર યુદ્ધ કરતા અને શત્રુને શત્રુ ગણીને મોટા સંહાર કરતા. જ્યારે ભગવાન મહાવીરે કહ્યું કે બાહ્ય શુદ્ધોથી શું વળે ? પાતાની બત સાથે જ સ્વય યુદ્ધ કરા. પાતે પાતાની બતને છતવાથી જ સાચું સુખ પ્રાપ્ત કરી શકશે.

अप्पाणमेच जुज्झाहि, किं ते जुज्झेण बज्झओ ।

अप्पाणमेच अप्पाणं, जदत्ता सुहमेहए ॥ [એમણે કહ્યું કે દુર્જેય યુદ્ધમાં જે હજારા યાદ્ધાએાને જીતે છે તેને બદલે જે એકલા પાતાની જાતને જીતે છે તેના એ વિજય પરમ વિજય ગણાય.]

આમ વિચારતાં મહાવીરને સ'સારના ત્યાગ કરવાની ઇમ્છા થાય છે, પર'તુ માતા–પિતા દુ:ખી થતાં હતાં. મહાવીર અઠ્ઠાવીશ વર્ષના હતા ત્યારે એમનાં માતા–પિતા મૃત્યુ પામ્યાં અને એમણે સંન્યાસ સ્વીકારવાની તૈયારી કરી, પર'તુ માટાભાઈ ન'દીવર્ધ'ને કહ્યું કે માતા–પિતાના વિયાગના ધા હજી તાને જ છે અને એમાં એકાએક બધુવિયાગ તે સહન કરી શકીશ નહિ.

માેટાભાઈ નંદીવર્ધનની ઇચ્છાને માન આપીને વર્ધ-માન બે વર્ષ સંસારમાં રહ્યા, પરંતુ એમને મન તો શહેર અને વન સરખાં જ હતાં. રાજમહેલમાં પણ તપસ્વી જેવું છવન છવતા હતા. વિશાળ રાજમહેલના એકાંત ભાગમાં બેસીને માેટાભાગના સમય ચિંતનમાં પસાર કરલા હતા. આમ એક વર્ષ પસાર થઈ ગશું. બીજા વર્ષથી એમણે દાન આપવા માંક્ષ્યું. રાજ સવારે એક પ્રહર સુધી તેઓ દાન આપતા. સાેનું અને રૂપું, ધન અને ધાન્ય એ બધું જ વહે: ચી દીધું. અનેક અરીબાની ભૂખ ભાંગી અને વર્ષમાને અશેાકવૃક્ષની નીચે પાેતાના હાથે જ પંચમુષ્ટિક લાેચ કર્યા. સાધુ જીવનની મહાન પ્રતિજ્ઞાએા લીધી :

' આજથી હું કાેઈ પણ જાતનું પાપકામ મન, વચન અને કાયાથી કરીશ, કરાવીશ કે અનુમાેદીશ નહિ. મારી સંપૂર્ણ આત્મશુદ્ધિ કરીશ. '

#### સાધનાના પંથે

આ સમયે સહુની એક આંખમાં હર્ષ તેા બીજી આંખમાં આંસુ હતાં. સહુના હૈયાં ખળભળી ઊઠચાં હતાં. માેટાભાઈ ન'દીવર્ધ'ન વર્ધ'માનની ભાવનાને જાણતા હતા, એટલે એમણે ભારે હૈયે રજા તેા આપી, પર'તુ આ વિદાય સમયે મન માેકળું કરીને રડી પડયા.

વર્ષમાનનું મન હવે જગતના માહ કે શાેકમાં ઘસડાય તેવું નહાેતું. એમની નજર સાધના પર હતી, અને એથી જ પળવારમાં એમણે ઘરને વન અને વનને ઘર બનાવી દીધું. ત્રીશ વર્ષની વયે વર્ષમાને સંસારના ત્યાગ કર્યાં. ઇન્દ્રિયવિજય અને આત્મસિદ્ધિની આ યાત્રા હતી. રજપૂતને પણ પાણી પીવડાવે તેવું પરાક્રમ હતું. એમણે વસ્ત્ર અળગાં કર્યાં. આ વખતે દેવરાજ ઇન્દ્રે એમના ખભા ઉપર સુંદર એવું દેવદૂષ્ય વસ્ત્ર નાખ્યું.

મહાવીર ચાલી નીકળ્યા. એ સમયે સામશર્મા નામના એક બ્રાહ્મણુ ત્યાં આવ્યા. એણુ દાન માગ્યું. મહાવીર પાસે બીજુ કંઈ નહાતું, એટલે તેમણુ પાતાના ખલે રહેલા વસ્ત્રમાંથી અર્ધું વસ્ત કાડીને આપી દીધું. બ્રાહ્મણુ વસ્ત લઈ પાછેા વળ્યા. એ વસ્ત ભારે કિંમતી હતું. વસ્ત તૂણુનારે બ્રાદ્મણુને કહ્યું કે બીઝું અડધું વસ્ત્ર લઈ આવ તાે તૂણીને આખું વસ્ત્ર બનાવી દઉં. ખૂબ દામ ઉપજશે.

બ્રાહ્મણુ મહાવીરની પાછળ ચાલ્યેા. વસ્ત માગતાં તેની જીલ ન ચાલી, પણુ એકવાર તેમના ખલા પરથી એ વસ્ત્ર સરી પડ્યું. બ્રાહ્મણુે એ લઈ લીધું. મહાવીરને તેા એની ચિંતાજ નહાેતી, ત્યાર પછી તેમણુે નવું વસ્ત્ર ન સ્વીકાર્યું.

जे ममाइबमइं जहाइ, से जहाइ ममाइअँ ।

[ જે મમત્વભાવનાના ત્યાગ કરે છે, તે ઞમત્વના પરિત્યાગ કરે છે. ]

આ ઘટનામાં જેમ ભગવાનની પરમ કરુણા જોવા મળે છે, એ જ રીતે સ્વ-દેહ પ્રત્યેની ઉત્કૃષ્ટ અનાસક્ત વૃત્તિ દેખાય છે. સંન્યાસ લીધાની પહેલી રાત્રે જ એમના સમભાવની કસાેટી કરે તેવા બનાવ બન્યા. રાજકુમાર વર્ષમાન હવે શ્રમણુ વર્ષમાન બની ગયા હતા. ઐશ્વર્યની નાજુક પુષ્પશય્યા પરથી સાધનાના કઠિન ક'ટકછાયા પ'થ પર એમણે કદમ માંડ્યાં હતાં.

તેઓ કર્માર ગામની બહાર રાત્રે કાઉસગ્ગ કરીને ઊભા હતા, ત્યારે એક ગાવાળ એમને એના બળદ સંભાળવાનું કહીને ગયા. માડા માડા પાછા આવ્યા ત્યારે બળદ ન મળે. ધ્યાનસ્થ મહાવીર પાસેથી જવાબ ન મળતાં મેળવાળે નદીના કિનારે કિનારે, ઊર્ચ ટ્રેકરા પ્રક્ષે ઊંડા ભ.ષ/ ૩ નાળામાં અને ગાઢ જંગલના ખૂણુે ખૂણુે તપાસ કરી. કચાંય અળદ ન મળતાં રખડીને થાકેલાે ગાવાળ ખિન્ન ચિત્તે પાછા ફરતા હતા, ત્યારે ખળદાને મહાવીર પાસે નેચા અને એના ગુસ્સાે ભભૂકી ઊઠચો. આ સમયે એ બળદની રાશ લઈને મારવા ગયા, પરંતુ ઇન્દ્રે આવીને એને પડકાર્યા. ગાવાળને કહ્યું, 'કેવા મૂર્ખ છે તું? જેને તું ચાર સમજે છે તે તા રાજા સિદ્ધાર્થના તેજસ્વી પુત્ર વર્ષમાન છે. રાજ-વૈભવને ઠાકરે મારીને આત્મસાધના કરવા નીકળ્યા છે, ત્યારે તે તારા બળદની ચારી કરશે ? દુઃખ એ વાતનું છે કે તું પ્રસુ પર પ્રહાર કરી રહ્યો છે. '

ગેાવાળ ધૂજવા લાગ્યાે અને એણે મહાવીરનાં ચરણ પકડી લીધાં, મહાવીરની આંખામાં અસીમ કરુણા છલકાઈ રહી હતી. દેવરાજ ઇન્દ્રે કહ્યું, 'સાધનાના વિકટ પ'થમાં આવા મૂઢ માણુસાે આપને વિના કારણે હેરાન–પરેશાન કરશે, તાે મને આપની સેવામાં રહી કષ્ટનિવારણુની તક આપાે. આવતા સાડાબાર વર્ષ સુધીના સાધનાકાળમાં હું સાથે રહી આપની સંભાળ રાખીશ. '

દેવરાજ ઇન્દ્રની વાત સાંભળીને મહાવીરે કહ્યું, 'આત્મસાધકના જીવનમાં આજ સુધી એ કદી બન્યું નથી અને બનશે પણ નહિ. કાેઈ બીજાની મદદ વડે આત્મ-સિદ્ધિ કે આત્મસુક્તિ સાંપડી શકે નહિ. સાધકના તે આદર્શ છે. 'ઘમો चરે खग્गविसाणकप्पो —તે એકલાે સ્વ-પુરુષાર્થથી જ આગળ વધતાે રહે છે. દરેક જીવની પાતાની સુક્તિ પાેતાના ઉદ્યમ, અળ, વીર્ય અને પરાક્રમ પર જ નિર્ભર છે. '

#### પાંચ સંકલ્પ

એકલવીર મહાવીર આગળ વધ્યા. કચાંક ખંડેરમાં તેા કઠીક સ્મશાનમાં, કેાઈ ગાઢ જંગલમાં કે ઊંડી ખીણમાં એ ધ્યાન લગાવીને બેસી જાય છે. તપ પણ સાથાસાથ ચાલ્યા કરે છે. એવામાં મારાક સન્નિવેશમાં દુઈજ્જ'ત તાપસાના વિશાળ આશ્રમમાં આવ્યા. આ આશ્રમ ગાેચરાેની પાસે એક સુંદર ઝરણાંને તીરે આવ્યા હતા. એના કુલપતિ ભગવાનના પિતા સિદ્ધાર્થના પરમ મિત્ર હતા. એમના મધુર આગ્રહને માન આપીને મહાવીર ત્યાં રહ્યા. આશ્રમના કુલપતિએ એમને રહેવા માટે ઘાસની ઝૂંપડી આપી. મહાશ્રમણ મહાવીર અહીં ચાતુર્માસ રહ્યા. હજી વરસાદ પડવા શરૂ થયા નહાેતા, તેથી નવું ઘાસ થયું નહાેતું. ભૂખી ગાયા એમની ઝૂંપડીના સૂકા ઘાસને ખેંચી કાઢવા લાગી. તાપસા તા લાકડીઓ મારીને પશુને ભગાડતા હતા, પરંતુ મહાવીર તા સતત ધ્યાનમગ્ન જ રહેતા.

દીક્ષા લેતી વખતે એમના શરીર પર લગાડેલા સુગંધિત દ્રવ્યાને કારણે કેટલાય કીડા, પતંગિયા, ડાંસ અને મચ્છર જેવા છવા દંશ મારતા હતા, પણુ મહાવીર તા આ બધાથી નિલે<sup>૧</sup>પ હતા. બીજા તાપસાને થયુ કે દિવસ-ભાર લાકડીઓ લઈ લઈને તેઓ એમની ઝૂંપડીઓનું રક્ષણુ કરે છે અને મહાવીર તા સહેજે સાચવતા નથી. તાપસા તેમની નિંદા કરવા લાગ્યા. આશ્રમના કુલપતિ પાસે વાત પહેાંચતાં એમણે પણ કહ્યું, 'પક્ષીઓ પણ પાતાના માળાની રક્ષા કરે છે તાે આપ રાજકુમાર થઈને પણ આટલી ઉપેક્ષા કેમ કરા છેા?'

મહાવીર ધ્યાનસ્થ હેાવાથી કશું બાલ્યા નહિ, પણ મનાેમન વિચારવા લાગ્યા કે ઘરપરિવારનાે ત્યાગ કરનાર સાધક ગ્રુપડીની મમતામાં કસાઈ ગયેા! સાધના માટે મારા ઘરના ત્યાગ કર્યા, હવે શું પરાઈ ગ્રૂંપડીમાં કસાઈને સાધનાને ભૂલી જાઉં? મારાે સાધના-દીપ વૃક્ષની નીચે, ગુકામાં કે ખંડેરમાં – ગમે ત્યાં ઝળહળી શકે તેમ છે. આથી કુલપતિની અનુમતિ લઈને પરમ સદ્લાવ સાથે ભગવાને ત્યાંથી વિહાર કર્યા. પણ એ વખતે એમણે પાંચ સંકલ્પ કર્યા : (૧) અપ્રીતિ થાય તેવા સ્થળે ન રહેવું, (૨) સદા ધ્યાનસ્થ રહેવું, (૩) પ્રાયઃ મૌન રાખવું (૪) હાથમાં જ, **કરપાત્રથી** ખાવુ<sup>:</sup> અને (૫) ગૃહસ્થેાની ખુશામત ન કરવી. આ પાંચ સ'કલ્પાે ભગવાન મહાવીરની ત્યાગની ખુમારી' **મ**તાવે છે. વડલાના બીજ જેવી આ પ્રતિજ્ઞામાંથી એમના **છ**વનમાં સંયમનાે ઘેઘૂર વડલાે વિકસી ઊઠયો. પરંતુ આ **સ** કલ્પાેને કારણે સારાં અનુકૂળ નિવાસસ્થાનાે એમને માટે **અશક**ચ બન્યાં. ઉજજડ અરહ્યા, ખંડેર મહાલયેા અને ભૂતિયાં મકાના જ તેમનાં નિવાસસ્થાન બન્યાં. પણ મહાવીર<sup>ં</sup> એ તા મહાવીર ! એમના સ કલ્પને ભય કે ક્ષેાભ સહેજે ∡ઞાવી શકે નહિ.

## શૂલપાણિ યક્ષનાે ઉપદ્રવ

દુઈજ્જ ત તાપસાના આશ્રમમાંથી વિહાર કરી ભગવાન 'મહાવીર અસ્થિગ્રામમાં આવ્યા. આ આખુ' ગામ ઉ<mark>જજઠ</mark> હતું. માટાભાગનાં ઘરાે ખંડેર જેવાં હતાં. ચારેબાજુ હાડપિ જરનાં અસ્થિ વેરાયેલાં હાવાથી લાેકા એને અસ્થિ-ગ્રામ ક**હે**તા હતા. આ ગામના પાદરમાં આવેલા મંદિરમાં શૂલપા<mark>ણ</mark>િ નામનાે એક રૌદ્ર યક્ષ રહેતાે હતાે. એને માણુસ**ના** શરીરની ગ'ધ તરક એટલી નકરત હતી કે જે માછસ મંદિરમાં રાત્રિનિવાસ કરે તે સવારે મરેલાે જ નેવા મળે. વ્યા યક્ષ રાત્રે માણસને ડરાવે, કંઈ કંઈ ચાળા કરે અને બીકમાં ને બીકમાં માણસ મરી જાય. બીક પાતે ભયકર નથી, પણ બીકની બીક વધુ ભયાવહ છે. મંદિરનેા પૂજારી ઇન્દ્ર શર્મા પણ એનાથી ભયભીત હતા. પણ મહાવીર**ને** ડર કેાનેા ? એમણે કહ્યું, 'હું અભય છું. કેાઇથી ડરતેા નથી અને કાેઈને ડરાવતાે નથી. હું તાે મંદિરમાં જ રાત-વાસાે કરીશ.'

અંધારું થયું. મંદિરના પૂજારી પણુ ચાલ્યાે ગયાે. મહાવીર તાે કાઉસગ્ગ ધ્યાને ઊભા હતા, ત્યારે વીજળીના જેવું ચમકતું ભયંકર શૂલ હાથમાં લઈને શૂલપાણુ યક્ષ પ્રગટ થયાે. જાણુ રૌદ્ર રસ દેહ ધારણુ કરીને આવ્યાે ન હાેચ! માનવનાે ભક્ષ મળશે એમ માનીને થક્ષે ફ્રેર અદ્દહાસ્ય કર્યું. ભલભલા એ અદ્દહાસ્યથી ફાટી પડતા હતા, પરંતુ મહાવીર તાે વજની માફક અવિચલ અને અવિકલ ઊભા રહ્યા. યક્ષ હાથી, પિશાચ અને સાપ બન્યા. મહાવીરનાં ના અંગાને કાેચ્યા અને દ'શ દીધા. પાતાની દિવ્ય દેવ-શક્તિથી મહાવીરના આંખ, કાન, નાક, માથું, પીઠ વગેરેમાં ભયંકર વેદના ઉત્પન્ન કરી, પરંતુ મહાવીર તા ' મેરુવ્વ વાપળ અર્જવમાળો '—સુમેરુની જેમ અકંપિત રહ્યા. આખી રાત અનેક ભયંકર વીતકા સાથે પસાર થઈ; પણ આખરે શૂલપાણિ યક્ષ થાકીને લાથ થઈ ગયા. એનું રાક્ષસી બળ મહાવીરના આત્મબળ આગળ પરાજિત થયું. ધીરે ધીરે એનું હૃદયપરિવર્તન થતાં એ મહાવીરનાં ચરણેામાં નમીં પડયો અને બાલ્યા, 'પ્રભુ! મને ક્ષમા આપા. મેં આપને ઓળખ્યા નહિ. '

મહાવીરે કહ્યું, ' ક્ષમા તેા શત્રુને હેાય, તું તેા મારે**ા** મિત્ર છે. '

યક્ષને આશ્ચર્ય થયું, 'હું મિત્ર ? અને તેય તમારા ? મેં તાે તમને કેટલાે બધાે સંતાપ આપ્યાે છે!'

મહાવીરે કહ્યું, 'મારા તા શું, તું જગત આખાના મિત્ર થઈ શકે તેમ છે. તું કોધ અને ધૃણાને વશ થઈ માનવનાં હાડકાં સાથે ખેલ ખેલતા હતા, પણ એ કૂર હિંસા તને કદી શાંતિ આપા શકશે નહીં. ક્ષમા અને પ્રેમથી જ શાંતિના આવિષ્કાર થાય છે. આ ગામ સાથે તને વેર છે એ હું જાણું છું, પણ વેરનું ઓસડ વેરમાં નથી, પ્રેમમાં છે. ' ઊની ઊની ધરતી પર મેઘ વરસે તેમ મહાવીરના શબ્દાએ યક્ષના બળબળતા હૃદયને શાંત કર્યું. એના અંતરમાં પ્રેમ અને કરુણાનાં શીતલ જલ ઉભરાયાં. વિદ્ધાર કરતાં ભગવાન કરી માેરાકગ્રામમાં આવ્યા. અહી અચ્છન્દક જાતિના પાખ ડી જ્યાતિષી અજ્ઞાની અને અ ધશ્રદ્ધાળુ લાેકાને ચમત્કારની વાતાેથી ભાેળવતા હતા. ભગવાનના અપૂર્વ ધ્યાન અને તપની સહજ સિદ્ધિઓને લીધે આવા અચ્છન્દકોના પ્રભાવ એાછા થયા.

#### ક્ષમા એ જ ભૂષણ

દક્ષિણ વાચાલાથી ઉત્તર વાચાલા બાજુ ભગવાન વિહાર કરી રહ્યા હતા ત્યારે ચંડકૌશિક સર્પને બાધ આપ્યા. એ પછી સંગમ નામના એક દેવે ભગવાન મહાવીરને અનેક ઉપસર્ગો કર્યા, પરંતુ ભગવાનનું મુખ સુવર્ણું જેવું ચમકી રહ્યું હતું. જાણે મધ્યાહ્નના સૂર્ય ન હાય! છ–છ માસ સુધી એણે મહાવીરને અગણિત દુઃખા આપ્યાં, છતાં મહા-વીર પાતાના સાધનામાર્ગે અવિચળ રહ્યા! હતાશ અને નિરાશ સંગમદેવ મહાવીરના પગમાં આવીને પડયો. થાકેલા અને હારેલા સંગમે ગળગળા અવાજે કહ્યું,

' હું સંગમ. મેં આપને એાળખ્યા નહિ. માણુસ તાે શું, દેવાને પણુ આપ પૂન્ય છે. અદૂભુત છે આપના આત્મવિજય, અનેરી છે આપની ક્ષમા અને સઢનશીલતા.'

છ–છ મહિનાથી હેરાન થતા મકાયોગી મહાવીરના સુખની એક રેખા પણ ન બદલાઇ. એમના કરુણાપૂર્ણ હુદયમાં એવા વિચાર આબ્યા કે, 'ગ્રારેરે! આ બિયારા છવતું શ. થશે !' અને ભગવાનના કમળ જેવાં લાેચન વિકસ્યાં. એ લાેચનને છેડે બે આંસુ હતાં. એ આંસુ જાેઈને સંગમ નાચ્યાે અને બાેલ્યાે, 'એાહ! ક્ષમાશીલ પ્રભુનાં કરુણા-

્ભીનાં લાેચન જરૂર મુજ અપરાધીનું કલ્યાણુ કરાે. ' આ દશ્યનું વર્ણુન કરતાં કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્યં કહે છે :

#### कृतापराधेऽपि जने कृपामन्थरतारयोः । ईषद्बाष्पार्द्रयोर्मद्रं श्रीवीरजिनेनेत्रयो: ॥

્ [ અપરાધી પ્રત્યે પણ જેમનાં તેત્રાેમાંથી દયાભાવ નીતરે છે, તે તેમના પ્રત્યેની કરુણાથી જેમનાં તેત્રાેના ખૂણા આંસુથી ભીંજાયેલા છે : એ ભગવાન મહાવીરનાં તેત્રાે કલ્યાણકારી હાે ! ]

એકવાર ભગવાન મહાવીરને વિચાર આવ્યા કે કર્માની વિશેષ નિર્જરા કરવા માટે કાેઈ એવા સ્થળે જવું બેઈ એ કે જ્યાં માણસ માણસના શત્રુ હાેય. સ'ત-સાધુ એટલે શું તે કાેઈ સમજતું ન હાેચ. ન કાેઈ પિછાણ હાેય, કે ન કાેઈ ઓળખાણ હાેય. એમને અહિંસાધર્મની, પ્રેમધર્મની પરીક્ષા કરવી હતી, આથી તેઓ રાઢ નામના અનાર્ય પ્રદેશમાં ગયા. જ્યાં વિચરવું અત્યંત દુષ્કર હતું. અહીં લાેકા તેમના દેહનું માંસ કાપી ગયા, કૂતરાઓ અંગે અંગે અટકાં ભરી માંસ તાેડી ગયાં. કૂર મનુષ્યાેએ ભગવાનના સુંદર શરીર પર ઉઝરડા કર્યા. આ વખતે એમના એક શિષ્યે કહ્યું, 'ખેર! માસ્વા માટે નહિ, પણ ડસવવા માટે એકાદ લાકડી સાથે રાખીશું?' મહાવીરે કહ્યું, 'તાય આપણી અહિંસાનું વત તૂટે.' અહીં જીવ જવા સુધીના ઉપસર્ગે આવ્યા, તાેચ લગવાન મહાવીર સહેજે ન ડગ્યા. 'આચારાંગ સૂત્ર'માં કહ્યું છે:

# सगं संगाम-सीमेवा. संवुहे तत्य से महावीरे ।

पडिसेवमाणे करुसाइ अचले भगवं रीइत्या ॥

[ જેવી રીતે ભખ્તરધારી યેહાનું શરીર શુદ્ધમાં અક્ષત રહે છે, એ જ રીતે અચલ ભગવાન મહાવીરે અત્યંત કપ્ટા હાેવા છતાં પાેતાના સંયમને અક્ષત રાખ્યાે. ]

#### પાપનાે વિપાક

પાતાની સાધનાકાળના બારમા વર્ષે ભગવાન છમ્માણુ ગામના સીમાડે એક વૃક્ષ નીચે ધ્યાનસુદ્રામાં ઊભા હતા. દીક્ષાના પહેલા દિવસે જેવા બનાવ બન્યા હતા, તેવા જ બનાવ કરી બન્યા. એક ગાવાળ પાતાના બળદાને મહાવીરની પાસે મૂકીને કંઈ કામકાજ માટે ગયા. ભગવાન મહાવીર તા ધ્યાનમાં હતા તેથી એમણુ ગાવાળને કંઈ જવાબ ન આપ્યા, પરંતુ ગાવાળ તા મૌનને સ'મતિ માનીને ચાલ્યા ગયા. પાતાના બળદાને ન જોતાં એણુ પૂછ્યું,

' અરે સાધુ મહારાજ ! મારા બળદ કર્યા છે ? ' પણ કરોા જવાબ મળ્યા નહિ. કરીવાર પૂછવું પણ મહાવીર તો ધ્યાનસ્ય હતા, તેથી કઈ સેતે જવાબ મળે ? ગેણાળના શાસ્યાના પાર ન રદ્યો. એ બાલ્યો, 'આલળાવંદી કાર કહ્યું છું તાેચ કશું બાેલતા નથી અને દેખાડતા પદ્યુ નથી. તારે તાે કાન છે કે કાેડિયાં ? કાનમાં તેલ નાખીને ઊભાે છે ! તારે માટે કાન નકામા છે; લાવ હુમણાં જ પૂરી દઉં. ' આમ કહીને જડ ગાેવાળ બે શૂળ લઈ આવ્યા. એ જાડાં દર્ભમૂળના ખીલા જેવા છેડા એણું મહાયાગીના કાનમાં નાખ્યા અને પછી રખેને કાેઈ આ શૂળ કાઢી નાખે એમ વિચારી એના બહાર રહેલા છેડા કાપી નાખ્યા. આમ છતાં

મહાવીરના મુખમાંથી એક ઉંહકારા પણ ન નીકળ્યાે. એ પછી ભગવાન મહાવીર મધ્યમા નગરીમાં આવ્યા. સિદ્ધાર્થ નામના વર્ણિકને ત્યાં ભિક્ષા લેવા ગયા. સિદ્ધાર્થને ઘેર ખરક નામના કુશળ વૈદ્ય આવ્યા હતાે, એણુ કાષ્ઠ-શલાકા ખાસેલી શાધી કાઢી અને અપાર પ્રયત્ને એ શૂળાે મહાર કાઢવામાં આવી. પણ જ્યારે આવું કષ્ટ આપનારાની સહુએ ટીકા કરવા માંડી, ત્યારે ભગવાને કહ્યું,

સહુબ ટાકા કરવા માડા, (વાર હાગવાગ કહુ, 'આમાં ગાવાળિય:ના કશા દાષ નથી, મારું જ કરેલું હું લાગવું છું. મારા અઢારમા પૂર્વભવમાં હું ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ નામના રાજા હતા. અને મેં જ ભાન ભૂલીને મારા શગ્યાપાલકના કાનમાં ધગધગતું સીસું રેડાવ્યું હતું. તે પાપના જ આ વિપાક છે. પાતે કરેલાં કર્મ સહુએ ભાગવવાં જ પડે છે. પછી તે ભાગી હાેય કે ત્યાગી હાેય.'

ભગવાનને પ્રથમ ઉપસર્ગ કર્મારગ્રામમાં એક ગાવાળે કર્યો હતા અને અ તિમ ઉપસર્ગ પણ એક ગાવાળ દ્વારા જ થયેર. એમના સાધનાકાળમાં અનેક ઉપસર્ગે આવ્યા, છતાં તેઓ આ ઉપસર્ગકર્મમાં સદા-સર્વદા શાંત રહ્યા. કાેઇનીય પ્રત્યે દ્વેષ કે રાેષ રાખ્યાે નહિ. વિરાેધી હાેય કે વિના કારણુ પજવનારાે હાેય, પણ દરેક પ્રત્યે એમના દૂદયમાં સ્નેહના સાગર ઊભરાતાે હતાે. દેવ, દાનવ, માનવ અને પશુઓએ એમને લીંષણ કષ્ટ આપ્યાં, તેમ છતાં ભગવાને મન, વચન અને કાયાને વશ રાખી આ બધું સઢન કર્યું અને આત્મસાધનાને માર્ગે સતત ઉત્કર્ષ સાધતા રહ્યા. મૂશળધાર વરસાદ હાેય કે કારમી ઠ'ડી હાેય. આંધી હાેય કે તાેફાન હાેય તાેપણ એમના સાધના-દીપ સતત જલતા રહ્યો.

ભગવાને અહિંસાના અહાલેક જગાવ્યા હતા, પરંતુ માનવજાત હિંસામાં સરી પડતી હતી. સત્તાના શાેખીના યુદ્ધના માહ કયાં આજેય ત્યજી શકે છે ? આવી લડાઈમાં વિજયી અનનાર, હારેલી પ્રજાનું સાનું – રૂપું લૂંટી જાય અને યુવાન આ–પુરુષાને પકડીને બજારમાં વેચવામાં આવે. આવી રીતે કૌશાળી નગરીએ હમણાં જ વિજય મેળવ્યા હતા. આ નગરીમાં ભગવાન રાજ ભિક્ષા માટે આવે છે. ઘેર ઘેર કરે છે, પણ ભિક્ષા લીધા વિના પાછા જાય છે. આમ ને આમ છ મહિના પસાર થાય છે. છ–છ મહિનાથી એમણે અન્નના એક દાણે પણ ભિક્ષારૂપે લીધા નથી. ભર્યા સાગરમાં માછલી તરસી રહે તેવું કૌશાંબીની પ્રજાને લાગ્યું. આખી નગરી – પછી તે રાજા હાય કે અમાત્ય હાય, વેપારી હાય કે ધર્મશાસ્ત્રી હાય પણ ભધા જ પાતપાલના + સ્વ-કર્મની- તુલાને જેખવા લાગી ગઈ. પાપ શું, પુષ્ય શું, ન્યાય શું અને અન્યાય શું એના જ વિચાર સર્વત્ર થવા લાગ્યા. એક દિવસ ખબર મળી કે ધનાવહ શેડની એક ગુલામ સ્ત્રી ચંદનબાળા પાસેથી ભગવાને અડદના બાકળા વહાેર્યા અને ભાેજન કર્શું. લાેકોના પ્રવાહ ધનાવહ શેઠના ઘર તરક્ વહી નીકબ્ધા પણુ થાેડીવારે સહુને ખબર પડી કે જેને ગુલામ માનતા હતા તે તા ચંપાનગરના રાજાની પુત્રી હતી. ખુદ કૌશાંબીના રાજાની ભાણેજ હતી. આ જેઈને સહુ કહેવા લાગ્યા કે લડાઈ કેવી ખરાબ છે ! જેમાં માનવી પાતે જ પાતાના સ્વજનાને હણે છે.

#### આત્મામાંથી પરમાત્મા

મહાવીરે જગતને આત્માની અને શરીરની શક્તિની પરીક્ષા કરી બતાવી. એમણે સાધનાકાળના સાડા બાર વર્ષ દરમિયાન ક્ષ્ક્ત ૩૪૯ દિવસ અને તેય એક જ ૮'ક જે મળ્યું તે ભાજન લીધું. બાકીના તમામ દિવસામાં પાણી વાપર્યા સિવાયના ઉપવાસ કર્યા. એમની આ ઉગ્ર તપશ્ચર્યામાં એક છ-માસી તપ, એક છ મહિનામાં પાંચ દિવસ ઓછાનું તપ, નવ ચતુર્માસી, બે ત્રૈમાસિક, બે સાર્ધ-દ્વિમાસિક, છ દ્વિમાસિક, બે સાર્ધ-માસિક, બાર માસિક, બાંતેર પાક્ષિક વગેરે તપશ્ચર્યાના સમાવેશ થાય છે. પાતાના સાધક જીવનના ૪,૫૧૫ દિવસમાંથી ૪,૧૬૬ દિવસ નિર્જલ તપશ્ચર્યા કરી હતી. હજારા મહેલ પગપાળા આલ્યા હતા, દેક પર વસ નહિ, માથે કળ્ય નહિ, પગમાં પગરખાં નહિ. આમ ઐમણે બતાબ્યું કે માણુસના આત્માનું બળ અજબ છે. એક તરક દુનિયાનું બળ હાેય અને બીજી તરક આત્માનું બળ હાેય, લાેપણુ આત્માનું બળ જીતે છે. માણુસ અહિંસા અને સત્યને રસ્તે ચાલે તાે એ પરમાત્મા થઈ જાય છે. પરમાત્મા જુદાે નથી, વ્યક્તિના આત્મામાંથી જ પરમાત્મા સર્જાય છે.

સાડા ખાર વર્ષની ઉગ્ર તપશ્ચર્યા અને અપૂર્વ સાધના બાદ મહાવીર ઝજુવાલિકા નદીના કિનારે ડાંગરના ખેતરમાં. ધ્યાન લગાવીને બેઠા હતા. વૈશાખ માસની સુદ દસમ હતી. દિવસના ચાથા પહાર હતા. તેઓને છઠ્ઠનું તપ હતું અને આ દિવસે તેમની મહાન તપશ્ચર્યા ફળી. શાલવૃક્ષની નીચે. ગાેદાેડાસન( ઢી ચણ ઊચા અને માથુ' નીચું )ની અવસ્થામાં બેઠા હતા, ત્યારે કેવળજ્ઞાન થયું. મહાજ્ઞાનના દીપક પ્રગટથો. એકવાર આખેા સ'સાર અપૂર્વ પ્રકાશથી ઝળહળી ઊઠયો. **દિશા**એા શાંત અને વિશુદ્ધ થઇ ગઈ. દેવેા દુંદુંભિનેા ઞંભીર ઘેાષ કરતાં ભગવાનના કૈવલ્ય મહાત્સવ ઉજવવા માટે પૃથ્વી પર આવ્યા. ભગવાનને સાચા સુખના માર્ગ મળી ગયે৷ હતા. સ'સારની કાેઈ ગ્ર'ચ કે જગતની કાેઈ ગ્રાંધિ રહી નહેાતી. પૃથ્વી, પાતાળ અને સ્વર્ગ એમ ત્રિલેાકના ત્રણે દર્શના અને ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય એમ ત્રણેય કાળના દર્શન પ્રલુના અંતરમાં આવીને વસ્યા. કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું ત્યારથી તે**એા અહેત, વિન અને** વીતરાગ ઇત્યાદિ ના**ગથી ઐાળ**ખાયા લાગ્યો.

# સર્વજ્ઞતાના પ્રભાવ

સાંમિલ નામના ધનાઢચ ષ્રાદ્મણું મધ્યમ પાવાપુરીમાં 'વિરાટ યજ્ઞનું આયેાજન કર્યું' હતું. આમાં ભાગ લેવા માટે ભારતવર્ષના પ્રસિદ્ધ ક્રિયાકાંડી વિદ્વાનો આવ્યા. એમાં ઇન્દ્રભૂતિ, અગ્નિભૂતિ અને વાચુભૂતિ જેવા ચૌદ વિદ્યાના પારંગત વિદ્વાના હતા. પ્રત્યેકની સાથે ૫૦૦–૫૦૦ શિષ્યા હતા. વ્યક્ત અને સુધર્મા નામના છે વિદ્વાન ૫૦૦–૫૦૦ શિષ્યગણ સાથે કાલ્લાક સંનિવેશથી આવ્યા હતા. જ્યારે મંડિક અને મૌર્યંપુત્ર નામના વિદ્વાના ૩૫૦–૩૫૦ શિષ્યા સાથે મૌર્ય સંનિવેશથી આવ્યા હતા. જ્યારે આતા, મેતાર્ય અને પ્રભાસ નામના બીજા ચાર વિદ્વાના 'પણ આ સભામાં ઉપસ્થિત હતા.

ભારતના વિદ્વાનામાં આ અગિયાર વિદ્વાના મૂર્યન્ય ગણાતા હતા પણ તેઓ સ'શય અને અજ્ઞાનના અંધકારમાં અટવાતા હતા. આ સમયે ભગવાન મહાવીર મધ્યમ પાવા-પુરીમાં પધાર્યા. દેવતાઓએ સમવસરણની રચના કરી. સૂર, અસૂર અને માનવ – સહુ એમના ઉપદેશ સાંભળવા ઉપસ્થિત થયા, ત્યારે આ વિદ્વાના ભગવાન મહાવીરની સાથે શાસ્ત્રાર્થ કરવા આવ્યા. પરંતુ સર્વજ્ઞ ભગવાને જ એમના સ'શયા કદ્યા અને તેનું નિવારણ કર્શું. પરિણામે આ અગિયારે 'વિદ્વાન દીક્ષિત થઈ ભગવાન મહાવીરના ધર્મસંઘના ગણધર અન્યા. આ પછી તેઓ મગધ, મિથિલા, કાેશલ અને કલિંગમા દ્ર્યા. હજારા સ્ત્રી-પુરુષા તેમના અનુયાયી ખન્યાં. ઇદ્રભૂતિ ગૌતમ, સુધર્મા જેવા મહાન વિદ્વાન ખ્રાદ્યાણુા; ઉદાયી, મેઘકુમાર જેવા ક્ષત્રિયા; ધન્ના, શાલિભદ્ર જેવા વૈશ્યા; મેતારજ–હરિકેશી જેવા શૂદ્રો પ્રભુના ત્યાગી શિષ્ય બન્યા.

વૈશાલીપતિ ચેટક મહારાજ, મગધપતિ શ્રેષ્ટ્રિક, તેનેા પુત્ર કેાણિક વગેરે ક્ષત્રિયેા, આનંદ, કામદેવ વગેરે પ્રભુના ખાસ ગૃહસ્ય શિષ્ય હતા. ત્યાગી સ્ત્રી-શિષ્યાએામાં ચંદન-બાળા તથા પ્રિયદર્શના ક્ષત્રિયપુત્રીએા હતી, દેવનંદા પ્રાદ્મણી હતી. ગૃહસ્થ સ્ત્રી-શિષ્યાએામાં રેવતી, સુલસા, જયન્તી વગેરે વિદુષી સ્ત્રીએા હતી. કુલ ૧૪,૦૦૦ સાધુ અને ૩૬,૦૦૦ સાધ્વીએા પ્રભુ મહાવીરને હાથે દીક્ષા પામ્યાં હતાં. ગૃહસ્થ સ્ત્રી-પુરુષા તેા ઘણું જ હતાં.

## ચતુવિ<sup>દ</sup>ધ સંઘની સ્થાપના

પ્રભુ મહાવીરે આ બધાંના સંઘ સ્થાપ્યા. આવા સંઘ તીર્થ કહેવાય છે, એટલે તેઓ તીર્થ કરે કહેવાયા. એમના પછી બીજું કાેઈ તીર્થ કર થયું નથી. એટલે તેઓ ચરમ તીર્થ કર કહેવાયા. તેમણે પાતાના રાગ-દ્વેષ પૂરેપૂરા છતી લીધા હતા એટલે તેઓ જિન પછુ કહેવાય છે. આ જિનના અનુયાયી તે જૈન.

ભગવાન મહાવીરની પાતાના શાસનના નિર્ગ્ર'થ સાધુની કલ્પના જોઈએ. તેઓ કહે છે કે આ સાધુ સુક્રત મનના, ઉદાર વિચારના અને અહિંસાના વતવાળા હશે. સંસારની, મનની, સંબંધની, માટાઈની કાઈ ગ્રંથિ એને પીડશે નહિ. એ ક્ષણના પણ પ્રમાદ નહિ કરે. સંસારમાં મન્ન, વસ અને આશ્રય માટે માણસ અનેક વ્યક્તિની લાચારી કરે છે. એ લાચારીમાંથી નિર્જ થ સાધુ મુક્ત હશે. સદા પગપાળા પ્રવાસ કરવાના હાેવાથી એને રથ, ગાડું કે અશ્વની અપેક્ષા નહિ હાેય. પગમાં પગરખાં નહિ હાેવાથી એ માચીને નહિ શાધે. હાથે કેશ લાેચનાર હાેવાથી નાઈની જરૂર નહિ રહે. એનું જીવન પરાધીન નહિ પણ સ્વાધીન – સ્વત ત્ર હશે, દુર્ગમ માર્ગને સુખદ માનશે. દુઃખ અને વિપત્તિને આત્મેઃ-પકારક સુખ માનશે. સાધુની પાસે સદા એક કલ્પના રહેશે. આ કલ્પના આપતાં ભગવાન મહાવીર કહે છે,

'લડાઈમાં માખરે ચાલતાે હાથી, કેટકેટલાં વિઘ્ના સહે છે, કેટકેટલા ઘા વેઠે છે ! છતાં એ આગળ જ ચાલ્યાે જાય છે, એમ સાધુ આગળ વધશે. જેમ એ હસ્તી બધ, છેદ કે વધની દરકાર કરતાે નથી; એનું ચિત્ત લક્ષને વેધવામાં હાેય છે, એમ સાધુ પણુ કશી દરકાર નહિ કરતાં, જીવનની સાધનામાં આગળ ને આગળ વધશે. '

કરતા, જીવનના સાધનામાં આગળ ન આગળ વયરા. ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશની પહતિ એ જ્ઞાતા-શૈલી એટલે કે દષ્ટાંત દ્વારા વાત સમજાવવાની સરળ પણ મર્મવેધી શૈલી હતી. રાજગૃહના ચામાસામાં એકવાર એમણુ આ કથા કહી —

' કેટલાક લાેકા અતિથિ માટે ઘેટાને પાળે છે. એને ખૂબ લાડ લડાવી સારાે ઘાસ-પાલાે ખવડાવે છે. ઘેટાે હુષ્ઠ-પુષ્ટ બને છે અને માને છે કે મારા જીવનમાં તાે આનંદ અને લહેર છે. મસ્ત થઈને ખાવા-પ્રીવાનું અને ગ્રેપજથી ક્રરવાનું છે. બીજા ઘેટાં ઝુઓને કેવાં રખડે છે! કેવાં ભૂખે મરે છે!

એવામાં ઘરધણીને ત્યાં અતિથિ આવે છે. ઘરધણી રાતામાતા ઘેટાને પકડે છે અને એનેા વધ કરે છે. એના ઝીણુા ઝીણુા ટુકડા કરી સ્વાદિષ્ટ વાનગી અનાવે છે. ઘેટાને મરતી વખતે અતિથિ આવ્યાનેા શાેક થાય છે.'

આ દર્ષાત આપીને ભગવાન મહાવીર કહે છે, 'જરા ઊ`ડા ઊતરીને વિચાર કરાે કે ઘડપણુરૂપી અતિથિ કાેને નથી આવતાે ? મૃત્યુરૂપી છરી કાેને હલાલ નથી કરતી ? એ અતિથિ અને એ છરી આવ્યા પહેલાં જે ચેતે તે જ ખરાે ચેત્યાે કહેવાય.'

# નિર્વાણુ

આમ ભગવાને લાેકાેની ભાષામાં ઉપદેશ આપ્યા. એમનું છેલ્લું ચામાસું પાવાપુરીમાં થયું. અહીં ઘણુ રાજાઓ એકઠા થયા. એમના જીવનનું બાંતેરમું વર્ષ પસાર થતું હતું. ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણ સમયની માહિતી મળતાં પાવાપુરીના ઘરઘરમાં શાકની છાયા કરી વળી. બાર-બાર વર્ષના મૌન પછી હમણાં જ એ ઉદ્ધારક વાણી વરસી હતી. બસાે-પાંચસાે નહિ, સાે-બસાે નહીં, પાણે સાય નહીં, માત્ર બાંતેર વર્ષ થય ને ભગવાન મુછિત માડે રહેલું બધન છાેડવાની વાતાે કરે છે! ગંધે તેટલી મસુર ચાંડની હાેય, પણ રાત તે તા રાત જ કહેવાય ને! ભક્તજના ભગવાનની આસપાસ વી ટળાઈ બેઠા હતાં. ઋષિમુનિએા મધુર શ ખ વગાડતા હતા. દેવાના સ્વામી ઇંદ્ર મૃત્યુ–ઉત્સવની મ ંગલ રચના કરતા હતા. પણ ભગવાનની અલૌકિક દેહછબી અને પવિત્ર વાણી પ્રત્યક્ષ નહીં મળે, એના શાક તાે દેવ કે માનવ સહુના હુદયમાં ખળભળી રહ્યો હતા. ઇંદ્રરાજનેય થયું કે ભગવાન પાતાની નિર્વાણુ-ઘડી થાેડા સમય પાછી ઠેલે, તાે પછી વળી આગળ ઉપર જોઇ લેવાશે. અણીચૂક્યો સાે વર્ષ જીવે. વીતેલી ઘડી ક્રરી પાછી આવતાંય વિલ બ લાગે.

દેવરાજ ઇંદ્રે ભગવાનને પ્રશ્ન કર્યાં, 'પ્રભુ, આ નક્ષત્ર અશુભ ભાવિનાે સંકેત કરનારું છે, માટે આપ આપની નિર્વાણુઘડી થાેડીવાર લંખાવી દાે તાે ? સમર્થ, સર્વજ્ઞ અને સર્વશક્તિમાન આપને માટે આ તાે સાવ સરળ છે.'

મહાવીર ઇંદ્રના માેહને પારખી ગયા. એમણે કહ્યું, 'ઇંદ્રરાજ, મારા દેહ પ્રત્યેના તમારા માહ તમને આવું બાલાવી રહ્યો છે. જન્મનું કારણ, દેહનું કાર્ય અને જીવનના હેતુ પૂરાં થયાં છે. હવે આયુખ્યની એક ક્ષણ તાે શું, પણ ક્ષણની એક કણુ પણુ બાજારૂપ બને છે.'

કેટલાંક અંદરાઅંદર મનમાં ગાંઠ વાળીને એઠા હતા કે ભગવાન ગમે તે કહે, પણ હમણાં નિર્વાણ નહીં સ્વીકારે. મહાવીરના પરમ શિખ્ય મહર્ષિ ગૌતમ ધર્મએાધ આપવા બીજે સ્થળે ગયા હતા. પાતાના પરમ શિષ્યની ચેરહાજરીમાં તેા ભગવાન ક'ઈ વિદાય લેતા હશે **? પર**ંતુ પ્રભુ તેા સૂક્ષ્મ₋ કાયયાેગ રૂ'ધીને નિર્વાણુ પામ્યા.

ભગવાનના નિર્વાણુના સમાચાર મળતાં જ જ્ઞાની ગૌતમ અનરાધાર રડી રહ્યા. ભલભલાં કઠણ હૃદય પીગળી જાય, એવાે એમનાે વિલાપ હતાે. અજ્ઞાનીને સમજાવવા આસાન પણુ આ તાે મહાજ્ઞાનીનાે શાક. ઇંદ્રરાજ પણુ ગૌતમને શાંત કેમ પાડવા તે અંગે મૂંઝાઈ ગયા.

એવામાં એકાએક જ્ઞાની ગૌતમના મુખ પર રુદનને બદલે વસન્નતા પ્રગટી, વિષાદને સ્થાને આનંદ છવાઈ ગયેા. ઇદ્રથી આ પરિવર્તન પરખાશું નહિ. જ્ઞાની ગૌતમ બાલ્યા,

' ઓહ ! ભગવાને મને જીવનથી જે જ્ઞાન આપ્યું, એથી વિશેષ એમના નિર્વાછુથી આપ્યું. મને ઘણીવાર કહેતા કે નિરાલ બ બન. આલ બન માત્ર છેાડી દે. આંતર દુનિયા તરક જા. ત્યાં ન કાેઈ શુરુ છે, ન કાેઈ શિષ્ય. પછુ એ વેળા ભગવાનના દેહ પર મારું મમત્વ હતું. માત્મિક પૂજાને બદલે દેહપૂજા હતી. આથી જ નિર્વાછુ વેળાએ મને અળગા રાખીને ભગવાને સમજાવ્યું કે ગૌતમ, રનેહ, કરતાં સાધના ઘણી ચડિયાતી છે.'

આમ ભગવાન મડાવીરે છવ માત્ર માટે શાશ્વત. સુખના સ'દેશા આપ્યા. આજે એ વાતને ૨૫૦૦થી પછુ વધુ વર્ષ થઈ ગયાં છે, પછુ એ સ'દેશા હજીય પૃથ્વીને. ખાવન કરી રહ્યો છે. च्वेयन्नप से कुसले महेसी, अणन्तजाणी य अणंतदंसी। जसंसिगो चकरवुपहे टियस्स जाणहि धम्मं च धिईं च पेहि॥ [निपुण, કुशળ અને મહર્ષિ એવા મહાવીર અનંત- ज्ञानी અને અનંત-દર્શની છે. આપણી સામે રહેલા એ યશસ્તી મહાવીરના ધર્મ અને ઘૈર્યને જાણા અને વિચારા.]

### કાંતિનેા ધર્મ

ભગવાન મહાવીરના એ સંદેશના વિચાર કરીએ તે પહેલાં એમણે કરેલી કાંતિને બેઈએ. એમણે શાસ્ત્રોને આમજનતા માટે ખુલ્લાં મૂકચાં. એ જમાનામાં આવી જ્ઞાનવાર્તા દેવગિરા સંસ્કૃતભાષામાં થતી હતી. સામાન્ય લાેકા એ સમજી શકતાં નહિ અને એમાં જ એની મહત્તા લેખાતી. સમજાય એ તા સામાન્ય વિદ્યા કહેવાય, ન સમજાય એ જ મહાન વિદ્યા લેખાય. એવા બ્રમ સર્વત્ર વ્યાપેલા હતા. ધર્મ, કર્મ અને તત્વની ચર્ચા લાેકભાષામાં કરવી એ હીન-કર્મ લેખાતું. લાેકભાષામાં ખાલનારને કાેઈ સાંભળતું નહિ અને શિષ્ટ લેખતું નહિ. એનું કાેઈ સન્માન કરતું નહિ. કેટલાક કહેતા કે આવી ઉચ્ચ વાતા કંઈ જનપદની ભાષામાં સારી લાગે ? ઊંચી વાતા માટે ભાષા પણ ઊંચી અને અઘરી, ભાર ખમે તેવી હાેવી બેઈ એ.

## લાેકભાષા અને નારીસન્માન

ભગવાન મહાવીરે પહેલે પગલે ભાષાની કાંતિ કરી. એમણે કહ્યું જ્ઞાન માત્ર જ્ઞાની માટે નથી, સામાન્ય માનવી -માટે પણ છે. સામાન્ય લાેકાે સમજે એ વીતે એમની ભાષામાં બાલવું નેઈએ. આથી એમણુ એ કાળની મગધદેશની લાકભાષા અર્ધમાગધીમાં ઉપદેશ આપ્યા. એમાં સ સાર અને ધર્મનાં ગૂઢ સ્હસ્યા પ્રગટ કરવા માંડયા. જીવ શું, અજીવ શું? લાક શું, અલાક શું? આસવ-સ વર શું? બ ધ-માક્ષ શું? તિર્ય ગતિ શું? મનુષ્યસવ શું? એ બધું લાકભાષામાં કહેવા લાગ્યા. લાકોને પાતાની જબાન અને પાતાની ભાષા મળી. પંડિતાના ભાર બાજવાળા જ્ઞાન-બાધ તા એમને માટે આંખનું કાજળ ગાલે ઘરયા જેવું હતું. પણ હવે પંડિત કહે તે શાસ્ત્ર અને શાસ્ત્ર કહે તે પ્રમાણ, એમ માનવાનું રહ્યું નહિ. મહાવીરના ઉપદેશ સદુને સમજાયા અને બધાને માટે આત્મકલ્યાણનાં દ્વાર પુલ્લાં થયાં.

ભગવાન મહાવીરે સ્ત્રીને સ્વત ત્રતા બક્ષવા માટે બે મહાન સુધારા કર્યા. એક તાે વ્રતમાં બ્રદ્ધાચર્યને સ્થાન આપ્યું અને બીજું સ્ત્રી સંન્યાસિની થઈ દીક્ષિત થાય તાે સર્વ બંધનામાંથી સુક્ત બને એમ કહ્યું. જાતિ અને વર્ણુના મહત્વને કાઢી નાખ્યું અને ચારિત્ર્યની મહત્તા સ્થાપી. એમણે કહ્યું,

कम्मुणा बंभणो होइ, कम्मुणा होइ खलिओ । बइसो कम्मुणा होइ, सुद्दो होइ कम्मुणा ॥ [ક્રમંથી હાલણ, ક્ષત્રિય વૈશ્ય અને શુદ્ર થવાય છે.] આમ એમણુ શુદ્રોને ગુલામીના ચ'ધકારમાંથી બહાર કાઢયા અને પશુતામાંથી પ્રભુતા આપી. ક્રેહ પ્રથુ વર્ણના ્સ્ત્રી–પુરુષ ધર્મ સ્વીકારી શકે છે તેમ કહ્યુ'. હકીકતમાં એમણે શ્રમણને કુળ, રૂપ, જાતિ, જ્ઞાન, તપ, શ્રુત અને ્શીલનેા જરાપણ ગર્વ ન કરનાર કહ્યો. ભગવાન મહા-વીરની આ એક મહાન સામાજિક ક્રાંતિ ગણાય. એમણે આખીયે પરિસ્થિતિમાં પરિવર્ત્તન આષ્યું. આત્માના ઊંડાણુ-માંથી ઊગેલા આ સત્યવિચારે સમાજમાં સ્થાયી રૂપ લીધું. ભગવાન મહાવીરે નીડરતા અને દઢતાથી પાતાના વિચારા પ્રગટ કર્યા અને અમુક વર્ગના અસાધારણ પ્રભુત્વ, હિંસા-ચાર અને માનસિક ગુલામીમાંથી લેાકોને મુક્તિ અપાવી. વર્ણાશ્રમની જડ દીવાલાેમાં કેદ થયેલા સમાજને બહાર લાવ્યા. ઊંચનીચની કલ્પનામાં સમૂળી ક્રાંતિ કરી. સ્ત્રીને આળપણમાં પિતા પાળે, ચુવાનીમાં પતિ પાળે અને ઘડપણમાં પુત્ર પાળે એ વિચાર પર કુઠારાઘાત કર્યો. જાતિ કે લિંગના ભેદેા આત્મવિકાસમાં કચાંય કદીય ખાધારૂપ બનતા નથી, ેતેમ કહ્યું. આત્મતત્ત્વની દષ્ટિએ બધા સરખા છે. પ્રાહ્મણુ કે શદ્ર, સ્ત્રી કે પુરુષ, સુવાન કે વૃદ્ધ, રાય કે રંક જે કાેઈ ્પુરુષાર્થ કરે તે માક્ષના અધિકારી છે. આના સમર્થનમાં જ તેમણે ચંદનબાળાને પ્રથમ સાધ્વી અનાવી. ઈશ્વરકૃપા પર <sup>્</sup>આધાર રાખીને પ્રારબ્ધને સહારે જીવતા માનવની ગુલામી એમણે દ્વર કરી, પુરુષાર્થના ઉપદેશ આપ્યા અને કહ્યું,

' દેવ ભલે માેટેા હાેય, ગમે તેવું તેમનું સ્વર્ગ હાેય, પણ માણસથી માેટું કાેઈ નથી. માણુસ માનવતા રાખે તેા દેવ પણ એના ચરણુમાં રહે ! માણુસે આ માટે સત્ય અને પ્રેમનો આગ્રહ રાખવા જોઈએ. પ્રત્યેક માણુસ પાતાના કાર્યથી, પાતાના ગુણુથી અને પાતાના પરિશ્રમથી મહાન થઈ શકે છે. એ માટે જાતિ, કુળ કે જન્મ નિરર્થક છે.'

## આત્મિક સંયમની સાધના

ભગવાન મહાવીરે પ્રદ્રાચર્ય માં પરિગ્રહ – વિરમણ વ્રતથી વિશેષ જેશું. પ્રદ્રાચર્ય એ માત્ર બીજી બહારની વસ્તુઓ ગ્રહણ કરવી કે છેાડી દેવી એવેા ફક્ત બાહ્ય વેપાર નથી, પરંતુ એ તાે આત્મિક સંયમના પ્રશ્ન છે. એ જ રીતે કર્મનાં અંધનાના છેદ કરવાના એક અને અદ્વિતીય ઉપાય તપ છે, એમ કહીને જીવનમાં તપના મહત્ત્વને અસાધારણ પ્રતિષ્ઠા આપી. આમ ભગવાન મહાવીરે ગુલામ મનાદશામાંથી માનવીને મુક્તિ અપાવી. પ્રારબ્ધને બદલે પુરુષાર્થથી એને ગૌરવ અપાવ્યું. શુષ્ક પાંડિત્ય સામે સક્રિય પ્રયત્વનું પ્રતિપાદન કર્યું. વર્ષોથી ચાલી આવતી રૂઢ માન્યતા અને અંધ વિશ્વાસને દૂર કરીને મહાવીરે વિચાર–સ્વાત વ્યની પ્રતિષ્ઠા કરી. પાતાને સાચું લાગે તેના સ્વીકાર કરવાની નીડરતા બતાવી.

સાધુની સાથેાસાથ ગૃહસ્થને પણુ એના ધર્મો હાય છે. એમણે કહ્યું, 'ધર્મ સાધુ માટે છે, ને ગૃહસ્થે લીલા-લહેર કરવાની છે, એ માન્યતા સાવ ભૂલભરેલી છે. સાધુની જેમ સંસારી ગૃહસ્થના પણુ ધર્મ છે. સાધુ સર્વાંગે સૂક્ષ્મ રીતે વત-નિયમ પાળે, ગૃહસ્થ થયાશક્તિ સ્યૂલ રીતે પાળે. એ માટે સાધુએ પાંચ મહાવત, ને ગૃહસ્થે પાંચ અણુવતને સાત શિક્ષાવત—એમ ખાર વતવાળા ધર્મથી જીવનનું ઘડતર કરવું જેઈ એ. એમ કરે તાે માણસનાે બેડાે પાર થઈ જાય. આ ઉપરાંત યત્તમાં પશુહિંસા ન કરાે. શાસ્ત્રને છુપાવાે નહિ. શૂદ્રને તિરસ્કારાે નહિ.'

ભગવાન મહાવીરે મત અને મજહબની લડાઈ ગૌણપદે સ્થાપી. સ'સારના પ્રત્યેક મતને સાપેક્ષ સત્યવાળા ઠરાવ્યા. આચારમાં અહિંસા આપી. વિચારમાં અનેકાન્ત આપ્યાે. વાણીમાં સ્યાદ્વાદ આપ્યાે. સમાજમાં અપરિગ્રહ સ્થાપ્યાે. એમણે કહ્યું,

धम्मो मंगलमुक्किट्ठं, अहिंसा संजमो तवो । देवा वि तं नमंसंति जस्स धम्मे सया मणो॥

[ધર્મ ઉત્કૃષ્ટ મંગળ છે. અહિંસા, સંયમ અને તપ એનાં લક્ષણે છે. જેનું મન ધર્મમાં હંમેશાં રમ્યા કરે છે તેને દેવા પણ્ નમે છે.]

ભગવાન મહાવીરે આત્મકલ્યાણ સાધવા માટે કેટલાક નિયમા પાળવાનું કહ્યું. નિયમા એટલે વ્રત. આવા પાંચ મહાવત એટલે કે પાંચ યામ છે.

## પરમ ધર્મ – અહિંસા

આમાં પહેલું મહાવત છે : અહિંસા. ભગવાન મહાવીર કહ્યું કે 'જેને તું હણવા માગે છે તે તું જ છે, જેના પર તું શાસન કરવા માગે છે તે તું જ છે, જેને તું પરિતાપ ઉપભવવા માગે છે તે તું જ છે, જેને તું સારી નાખવા

માગે છે તે પણ તું જ છે. આમ જાણી સમગ્ર માણસ કાેઈને હુણતાે નથી, કાેઇના પર શાસન ચલાવતાે નથી કે કોઈને પરિતાપ આપતા નથી'. અહિંસા એ જૈનધર્મના પાયેા છે. બીજા ધર્મોએ અહિંસા સ્વીકારી છે, પણ જૈન-ધર્મ જેટલું પ્રાધાન્ય એને આપ્યું નથી. આ અહિંસાની જેટલી સુક્ષ્મ વિચારણા જૈનધર્મમાં કરવામાં આવી છે, તેટલી વિચારણા અન્ય ધર્મોમાં થઈ નથી. આ અહિંસાના ઉદ્રગમ તાત્ત્વિક વિચારણા અને અનુભવમાંથી થયે৷ છે. ખધા જવાની સમાનતાના સિદ્ધાંતમાંથી અહિંસાના આવિષ્કાર થયા **છે; એવી જ** રીતે સર્વ જીવ જીવવા ઇચ્છે છે. કાેઈને મરવુ ગમતું નથી. સહ સુખ ઇચ્છે છે; કાેઈ દુ:ખ ઇચ્છતું નથી. **હિંસા કરવાના વિચારથી જ કર્મ** ખં**ધ થાય છે. આથી** જૈનધર્મમાં હિંસા અને અહિંસા એ કર્તાના **લા**વ પર આધારિત છે. જ્યાં પ્રમાદ છે ત્યાં નિત્ય હિંસા દ્વાય છે. અસત્ય વાણી અને વર્તન એ હિંસા છે. બીજાને આધાત આપવા કે બ્રષ્ટાચાર કરવા એ પણ હિંસા છે અને આ અહિંસામાંથી જ સત્ય, અસ્તેય, બ્રદ્ધાચર્ય અને અપરિગ્રહ પ્રગટે છે. પહેલાં વિચારમાં હિંસા આવે છે અને પછી વાણી અને વર્તનમાં હિંસા આવે છે. આથી જ કહેવાયું છે. 'War is born in the hearts of men.' Quivel અહિંસાનાે ઉદ્ધાષ અનેકાંતમાં સંભળાશે.

જૈનદર્શનમાં અહિંસાને પરમ<mark>પમં કદ્દો છે</mark> અને હિંસાને ભયાં પાય અને દુઃખતું <del>પૂળ</del> માન્સું છે. **પ્રદાગીરની** અહિંસા એ મતુખ્ય પ્**ર**તી જ મયંદિત નથી, પ**રંતુ**ંથાણી- માત્રને આવરી લે છે. જીવનની એકતા(Unity of life)માં માને છે. સર્વ જીવને એ સમાન ગણે છે અને એના પ્રત્યે સમાન આદર રાખે છે. જે પ્રાણી પ્રત્યે ક્રર થાય, તે માનવ પ્રત્યે પણ ક્રૂર થઈ શકે. ક્રરતા એ માત્ર બાહ્ય આચરણ નથી, પરંતુ આંતરિક દુર્વૃત્તિ છે. જેના હૃદયમાં ક્રરતા હશે, તે પ્રાણી હાય કે મનુષ્ય – સહુ પ્રત્યે ક્રર વર્તન કરશે. જેના હૃદયમાં કરુણા હશે તે બધા પ્રાણી પ્રત્યે કરુણાભર્યું વર્તન કરશે. વળી જૈનબર્મ પુનર્જન્મમાં માને છે. જીવ આજે એક યાનિમાં હાય એ કાલે બીજી યાનિમાં પણ હાય. આજે માખી દાય તે કાલે મનુષ્ય હાય. આવું હાવાથી મનુષ્યને મનુષ્યેતર પ્રાણીસ્ટિને પણ દુઃખ આપવાના અધિકાર નથી. સંસારના સવ પ્રાણીઓ પ્રત્યે, પછી તે શત્રુ હાય કે મિત્ર, સમભાવથી વર્તવું જાઈ એ. અહિંસાનું જૈનદર્શનમાં આવું મહત્ત્વ છે —

## तुंगं न मंदराओ, आगासाओ कितालयं नत्थि । जह तह जयंमि जाणसु, धभ्ममर्हिसासमं नत्थि ॥

[ મેરુપર્વતથી ઊચુ અને આકાશથી વિશ્વાળ જગતમાં કર્શ નથી. તેવી જ રીતે અહિંસા સમાન જગતમાં, ખીજો કાેઈ ધર્મ નથી. ]

# સત્ય એ ઈશ્વર

ઝીજુ' મહાવત તે સત્ય. હું અસન્ય નહિ આચરું, છેલિજ પાસે નહિ∷આચરાવું અને આચરતો, દેસ તો તેને man માતન નહિંત આપું, તપક્ષ બ્યાકરણાં માં, ધંત્ય વ્યેતજ ભગવાન છે એમ કહેવામાં આવ્યું છે. જ્યારે 'આચારાંગ-સૂત્ર'માં કહ્યું છે કે 'સત્યની આજ્ઞા પર ઊભેલેા ખુદ્ધિશાળી મૃત્યુને તરી જાય છે.' આ સત્યનાે અનુભવ માનવીના અંતરમાં <mark>થ</mark>તે**ા હેાય છે. મહાવીરનું છવન જ સ્વયં સાધનાથી** પ્રાપ્ત થયેલા અનુભવ પર આધારિત છે. આ<mark>થી</mark> જ તેએા કહે છે કે હું પૂર્ણું જ્ઞાની છું અને તે તમે સ્વીકારા તેમ નહિ. પણ દરેક જીવ સાચી સાધના કરે તેા એ પદને પ્રાપ્ત કરી શકે છે એવે એએને ઉપદેશ છે. ખુદ ભગવાન મહાવીરે પણ અગાઉના ૨૭ ભવની સાધના અને એ પછી સાડાબાર વર્ષની તપશ્ચર્ય બાદ તીર્થ કર પદની પ્રાપ્તિ કરી હતી. આથી એમણે કહ્યું કે જાગ્રત રહીને અસત્યના ત્યાગ કરવા જોઈ એ. અસત્ય વચન બાેલનાર સદા અવિશ્વાસને પાત્ર અને છે. વાણીમાં પણ કચાંય અસત્ય કથન ન આવે. તેની તકેદારી રાખવી **બે**ઈએ. માપસર અને દેાષ વિનાનાં વચનાે બાલવા નેઈ એ. કટુ કે કઠાર ભાષાથી દૂર રહેવું નેઈએ. તેઓએ નિર્ગ્રંથ વિશે કહ્યું કે, 'એ નિર્ગ્રંથ વિચારીને બાેલશે કારણ કે વગર વિચાર્યું બાેલવા જતાં જૂઠું બાેલાઈ જાય. એ કોધના ત્યાગ કરશે કારણુ કે ગુસ્સામાં આવીને અસત્ય બાેલાઈ જાય, એ લાેભના ત્યાગ કરશે કારણ કે પ્રલાેભનમાં આવીને જૂઠું બાેલાઈ લાય. એ ભયના ત્યાગ કરશે કારણ કે ભયમાં આવીને અસત્ય બાલાઈ વ્યય. એ હસી-મલાકના ત્યાગ કરશે કારણે કે ટીખળ--**મશ્ક**રીમાં અસત્ય બાેલાઈ લ્લય.' "

આવી સત્યપાલનની જાગૃતિ જેના મનમાં હેાય તેની ્શું વાત કરવી ? સત્ય બાેલનારને અગ્નિ સળગાવી શકતાે નથી. કે પાણી ડૂબાડી શકતું નથી. જૈનદર્શને સત્યની બ્યાપક વિચારણા કરી છે. 'હુ' કહુ છું તે જ સ<sub>ત્</sub>ય' એવા આગ્રહ, દુરાગ્રહ કે પૂર્વગ્રહમાં વિચારની હિંસા સમાયેલી છે. જયારે બીજાના કથનમાં પણ સત્યના અંશ હાેઈ શકે તેવી ઉદાર દબ્ટિ તે અનેકાંત, કારણ કે સત્ય સાપેક્ષ છે. તમારી નજરતું સ<sub>ત્</sub>ય અને તેના પરની તમારી શ્રદ્ધા તેમ જ બીજાની નજરતું સત્ય અને તેના તરકની તેની વિચારણા. આમ જીવનની સર્વ દબ્ટિ ને અનેકાંતમાં સમતા છે, સહિબ્શુતા છે, સમન્વય છે અને સહ–અસ્તિત્ત્વની ભાવના છે. સ<sup>્</sup>ય-ંશાેધ માટેના અવિરત પ્રયાસની આ એક સાચી પહલિ છે. ખધી વસ્તને સાપેક્ષભાવે વિચારવી અને દરેક સ્થિતિમાં રહેલા સત્યના અંશને જોવે। એનું નામ અનેકાંત છે. 'મારું જ સાચું' એમ નહિ, પરંતુ 'સાચું તે મારું' એવી ભાવના પ્રગટ થઈ. ભગવાન મહાવીરના જીવનમાં " સાચું તે મારું ' અતાવતા અનેક પ્રસંગાે મળે છે. એમણે એમના પટધર જ્ઞાની ગૌતમને આન'દ શ્રાવકની ક્ષમા માગવા કહ્યું હતું. ભગવાન મહાવીરના સમયે અનેક વિવાદા ચાલતા -હતા. દરેક પાેતાની વાત સાચી ઠેરવવા માટે બીજાના વિચારનું ખડન કરે, બીજાના વિચારના ખંડનને બદલે મંડનની ભાવના ભગવાને ખતાવી, એમણે કહ્યું,

' તમારી એકાન્તી બનેલો દર્ષિને અનેકાન્તીં બનાવા. - અમ કરશા તા જ તમારી દર્ષિને હાંકી દેતા 'સર્વથા' શબ્દના બનેલેા કદાગ્રહરૂપી પડદાે હઠી જશે અને પછી તરત જ તમને શુદ્ધ સત્યનું સ્પષ્ટ અને સુરેખ દર્શન થશે.'

આમ ભગવાન મહાવીરે મત, વાદ, વિચારસરણી અને માન્યતાઓના માનવીના હૃદયમાં ચાલતા વિવાદયુદ્ધને ખાળવાના પ્રયાસ કર્યા. આને માટે એમણે સાત આંધળા હાથીને જે રીતે જુએ છે તેનું દેષ્ટાંત આપ્યું. આ અનેકાન્ત-વાદથી માનવી બીજાની દબ્ટિએ વિચારતા થઈ જશે અને આમ થાય તા જગતના અર્ધાં દુઃખા ઓછાં થઈ જય. અનેકાન્ત સમન્વય અને વિરાધ પરિહારના માર્ગ બતાવે છે: વિનાનાજી કહે છે કે અનેકાન્ત દબ્ટિ એ મહાવીરની જગતને વિશિબ્ટ દેન છે.

#### અસ્તેય વત

ભગવાન મહાવીરે કહેલું ત્રીઝું મહાવત તે અસ્તેય છે. માણસે સર્વ પ્રકારની ચારીના ત્યાગ કરવા એઈ એ. અણહકનું વણુઆપ્યું કાઈનું કશું લેવું એઈ એ નહિ, કાઈની પાસે લેવડાવવું એઈ એ પણ નહિ અને એવા કામમાં સહાય કે ટેકા પણ આપવાં એઈ એ નહિ. એમણે તા એમ પણ કહ્યું કે દાંત ખાતરવાની સળી જેવી તુચ્છ વસ્તુ પણ એના માલિકને પૂછ્યા વિના સંચમ વાળા મન્ડુખ્યા લેતા નથી, બીન દ્વારા લેવઠાવતા નથી કે તેની સંગતિ આપતા નથી. આવે વખતે માટી માટી વસ્તુઓની તા વાત જ શી? સંચગીએ પાતાને ખપે એવી નિર્દોધ વસ્તુઓ શાધી શાધીને લેવી એઈ એ. આના અર્થ કે પ્રત્યેક વસ્તુ લેતી.

# સાહજિક અને પ્રસન્ન સંયમ

ચાેશું મહાવત તે પ્રદ્વાચર્ય. ભગવાન મહાવીરે શ્રી ્પાર્શ્વનાથના ચાર યામમાં પાંચમાે ખ્રદ્ધાચર્ય યામ ઉમેરી**ને** એનું આગવું મહત્ત્વ પ્રગટ કર્યું. એમણે કહ્યું કે સ્વર્ગમાં અને આ લાેકમાં જે કાંઈ શારીરિક કે માન-ંસિક દુઃખ છે તે ખધાં કામભાેગાની લાલચમાથી પેદા થયેલાં છે, કારણ કે ભાેગાપભાેગ અતે તા દુઃખદાયી છે. નદી વહેતી હાેય પણ એને બે કાંઠા જોઈએ તે રીતે જીવન-પ્રવાહને વહેવા માટે સંયમ જોઈ એ. આ સંયમ સ્વેચ્છાએ સ્વીકારવામાં આવે તેા સ્વસ્થતા અને પ્રસન્નતા અપે છે. ્રઆથી જ ભગવાન મહાવીરે કહ્યું કે, 'તું પાેતે જ પાેતાની જાતના નિગ્રહ કર આત્માનું દમન કર. વાસના, તૃષ્ણા અને કામભાગામાં જીવનાર અંતે તાે દીર્ઘકાળ સુધી દુઃખ પામે છે. એમણે કહ્યું કે દુરાચારમાં પ્રવૃત્ત આત્મા જેટલું પાતાનું અનિષ્ટ કરે છે તેટલું તેા ગળું કાપવાવાળા દુશ્મન પણ કરતાે નથી. આથી સુખ, શાંતિ અને સમાધિનું મૂળ કારણ -સાહજિક અને પ્રસન્નતાપૂર્વક સ્વીકારેલા સંયમ છે.

## અપરિગ્રહ અને પરમ આનદ

પાંચમું મહાવત છે અપરિગ્રહતું. પરિગ્રહ એ પાપતું ખૂબ છે. માત્ર કાેઈ વસ્તુની પ્રાપ્તિ કે સંગ્રહ એ જ પરિગ્રહ નથી, પરંતુ કાેઈ વસ્તુ માટેની મૂર્ધા ભાને આસદિવ એ પક્ષ પુરિગ્રહ છે. આ પરિંગ્રહ એ હિંગ્રા, અગ્રહ્ય, ચારી, મેશુન અને આસક્તિ એ પાંચેય પાયેાની અર છે. અવજે આપણે બેઈએ છીએ કે વર્તમાન જગતની અસીમ ચાતના-એાનુ મુખ્ય કારણ માનવીની બહેકેલી પરિગ્રહવૃત્તિ છે. માણસ એમ માને છે કે પરિગ્રહથી સુખ મળે છે, પરંતુ હકીકતમાં પરિગ્રહ જ એના દુઃખનું અને બંધનનું કારણ અને છે. માનવીને બાહ્ય વસ્તુઓના ગુલામ બનાવે છે. આથી ભગવાન મહાવીર કહે છે કે જેમ ભમરા પુષ્પમાંથી રસ ચૂસશે, પરંતુ પુષ્પના નાશ કરતા નથી, એ જ રીતે શ્રેયાથી મનુષ્ય પાતાની વ્યવહારિક પ્રકૃત્તિમાં બીજાને ઓછામાં આછે કલેશ કે પીડા આપે છે.

આમ પાંચ યામનું નિરુપણ કરીને ભગવાન મહાવીર કહે છે,

' જેએા આ રીતે જીવશે, તેએા જેમ વાયુ ભડભડ સળગતી જવાલાઓને ઓળ**ંગી** જાય છે, તેમ તેવા આદર્શ માનવી પણુ સંસારની જવાલાઓને ઓળંગી, પરમ આનંદના ભાગી થશે.'

46

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

1

શ્રી. યુ. એત. મહેતા અને શ્રીમતી શારદાખેન મહેતા પ્રેરિત જૈનદર્શન પરિચયશ્રેણી ૦ આગામી પ્રકાશના ૦ ٩ કલ્પસત્ર શ્રી રમણલાલ ચી. શાહ ર્ અનેકાન્તવાદ પં. દલસુખભાઈ માલવણીયા з નમસ્કાર મંત્ર શ્રી શશિકાન્ત મહેતા X સામાયિક શ્રી તારાબેન ર. શાહ น હેમચન્દ્રાચાર્ય શ્રી પન્નાલાલ ૨. શાહ Ê રાજા શ્રીપાળ ' જયભિખ્ખુ '

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com