







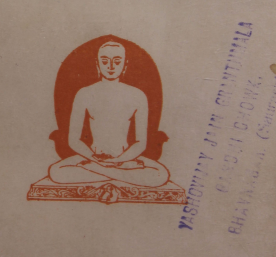


# **ભગવાન** મહાવીરસ્વામીનું हिव्य-छवन

सेभा :

પંન્યાસ પૂર્ણાનન્દવિજયજ (કુમારશ્રમણ)

[ અનુ ૦ : ગિરીશભાઈ ધ્રાંગધાવાલા-કાંદીવલી ]



अभाशाः :

क्रा श्वन हा स इस्त २ य'ह शाह साठं था (साथ २ इंडिं।)

# ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય–જીવન



**લેખક** :

ન્યાયબ્યાકરણ, કાબ્યતીર્થ પૂજય પ**ંન્યાસશ્રી પૂર્ણાન દવિજય**જી મહારાજ (કુમારશ્રમણ) સં. ર∙૩૪ ચૈત્ર શુક ૧૭ प्रत १,०००



भुद्र :

સાધના મુદ્રણાલય : દાર્ણામીઠે, ભાવનગર

### લેખકીય નિવેદન

( હિન્દી પરથી અનુવાદિત )



**ેપુ**રમ દયાળુ પરમાત્મા તથા પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવાની ્કુપાદષ્ટિનું એ ફળ છે કે પ્રારંભ કરેલાં કાર્યો નિર્વિધ્ન સમાપ્ત Mars 21 કે છે.

આજથી ૪૦ વર્ષ પહેલાં કરાંચી (સિંધ) નગરમાં પરમ 🃆 જ્ય, દયાળુ, ગુરુદેવ શાસન–દીપક મુનિરાજશ્રી ૧૦૦૮ શ્રી વિદ્યાવિજયજી મહારાજ પાસે દીક્ષિત થઈ મહાવીરસ્વામીનાં ચરણામાં સમર્પિ'ત થવાનું પરમ સૌભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું.

થાડા અલ્યાસ થયા તથા ગુરુસેવા, વ્યાખ્યાન આદિના માધ્યમથી કાંઇક મનન-ચિંતન પણ પ્રાપ્ત થયું અને મારા જેવા સર્વથા અબુધ ઇન્સાન પણ કાંઇક અની ગયા; આ ખધી પરમ પુષ્યોદયની જ તક છે.

પૂના નગરમાં ત્રણ ચાતુર્માસ જ્ઞાન-ધ્યાનમાં પૂર્ણ થયાં અને શાસનપતિ ભગવાન મહાવીરસ્વામીના ૨૫૦૦માં નિર્વાણ મહાત્સવ પણ જોવાના અવસર મળી ગયા. આવા પરમ પવિત્ર અવસર પર ભગવાનને યથાશક્તિ શ્રદ્ધાંજલી અર્પવી તે પણ પુષ્ટ્રયક્રમ<sup>6</sup> છે.

કઇ દેષ્ટિએ ભગવાન મહાવીરનું જીવન લખવું? આ વિષયમાં દરેકના પાતપાતાના દર્ષિકાેેેે અલગ અલગ હાેઈ શકે છે. કારણ કે મહાવીર ભગવાનનું જીવન જ એટલું સ્પષ્ટ, સુંદર, પવિત્રતમ તથા અગાધ છે, જેનું અન્તસ્તલ પામવુ**ં** સૌને માટે અપૂર્ણ કાર્ય છે. છતાં પણ પાતાની વિચારધારાને અનુસાર, પ્રત્યેક મનુષ્ય મહાવીરસ્વામીને સમજવાના પ્રયત્ન કરતાે જ આવ્યાે છે અને ભવિષ્યમાં પણ કરતાે જ રહેશે.

એ તો સર્વ'થા નિઃશંક સત્ય છે કે, ભગવાન મહાવીર-સ્વામી તીર્થ કર, સર્વજ્ઞ, દેવાધિદેવ, યથાર્થવાદી, નિસ્સીમ દયાપૂર્ણ હોવા છતાં પણ જગતના ઉદ્ઘારક છે.

ભગવાન મહાવીરસ્વામી જગદુદ્ધારક એટલા માટે હતા કે તેઓનાં ચરણારવિન્દમાં અસંખ્ય દલિત, પતિત, હિંસક, ક્રૂરકમી<sup>૧</sup>, સત્કર્મી, પુષ્યવાન, પુષ્યહીન, રુપવાન, રુપહીન, રાજા, મહારાજા, પંડિત, મહાપંડિત આદિ પુરુષ તથા સ્ત્રી વર્ગ ઉપસ્થિત થઇને, વ્રતધારી, મહાવ્રતધારી અની શકચો છે.

ભગવાનનું સમવસરણ, વર્ગ તથા જાતિવિહીન એ જ કારણે હતું, જેમાં—

શ્રેશિક મહારાજા જેવા મગધ નરેશ તથા ચેટક જેવા રાજિષ ને જે અધિકાર હતો, તે જ અધિકાર મેતારજ જેવા હરિજન તથા હરિકેશી જેવા ચંડાળને પણ હતો; શાળીભદ્ર, ધન્ના જેવા કેાટ્યાધિપતિનું તથા પુણીયા શ્રાવક જેવા દીન, મહાદીન ગૃહસ્થાેનું પણ તે જ સ્થાન હતું.

સુલસા, રેવતી, મૃગાવતી, જયંતી જેવી શ્રાવિકાએા તથા પતિતા, દલિતા, પતિત્યક્તા આદિ સ્ત્રીએાનું પણ તે જ સ્થાન હતું.

સૌ પ્રત્યે ભગવાન એક સમાન જ રહ્યા છે અને વ્રત, મહાવત, નિયમ આદિનું દાન પણ પ્રત્યેક જીવ પ્રત્યે એક સરખું જ છે.

ઇન્દ્ર–ઇન્દ્રાણી, રાજા–રાણીનાં વંદનથી ભગવાન હિષિત પણ થયા નથી, તો સંગમદેવ જેવા સુરાધમ તથા ચંડકૌશિક નાગરાજની વિષ–વેદનાથી ભગવાન રુષ્ઠ પણ થયા નથી.

ખભા પર રાખેલા દેવદ્રષ્યથી ભગવાન તુષ્ટ પણ થયા નહિ, તો માઘ મહિનાની ભયંકર ઠંડીમાં સર્વધા અસહ્ય શીત ઉપસર્ગ કરનારી વ્યાંતરી પ્રત્યે નારાજ પણ થયા નહિ.

પારણામાં ખીર, મિષ્ટાજ્ઞ વગેરે સર્વ શ્રેષ્ઠ આહાર આપનાર પ્રત્યે અને અડદના બાફેલા દાણા દેનારી ચ'દનબાળા પ્રત્યે ભગવાન એક સમાન જ રહ્યા છે.

ઉપર્શુ કત વૃત્તાંતાથી ભગવાનનું જીવન–કવન આપણા બધાને માટે આદરણીય, ઉપાદેય તથા શ્રદ્ધેય છે.

તથાપિ એ બધી વાતાે સત્યયુગમાં થવા પામી છે અને આપણે કળિયુગમાં જન્મ્યાં છીએ, હુંડા અવસર્પિણીના પાંચમા આરાના આપણે માનવ છીએ, જ્યાં ભૌતિકવાદ, પૌદુગલિક-વાદની ઝેરી હવા આપણા પ્રત્યેક રામમાં પ્રવેશ કરી ગઇ છે. ભારતદેશની આધ્યાત્મિકતાના સર્વથા નાશ કર્વારા-સિનેમા,

ટી.વી., શરાબ-પાન, હૉાટલ, રેસ્ટોરા વગેરે સ્થાન, દેશના દરેક મહાલામાં પાતાના પ્રભાવ સ્થાપિત કરી ચૂક્યાં છે.

આ બધી પરિસ્થિતિમાં ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું જીવન આપણા માટે કઈ રીતે ઉપયુક્ત બની શકે-આ દરેક મનુષ્યે વિચારવાનું છે અને કળિયુગમાં જન્મેલા આપણાં જીવનનાં પ્રત્યેક વ્યવહાર, ભાષણ, લેખન તથા વ્યાપારમાં સત્યયુગની ભાવના આપણે કેવી રીતે પેદા કરીએ એ જ શેષ છે અને શેષ કાર્ય પૂર્ણ કરવાના પ્રયાસ એ જ પુરુષાર્થ છે. જેથી માનવતાના વિકાસ, દયાધર્મની પ્રાપ્તિ, અહિંસાની સાધના, ક્ષમાધર્મની મર્યાદાની સાથે સાથે સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિ પણ સુલભ બનશે અને પ્રાપ્ત થયેલા સમ્યક્તવનું શુદ્ધિકરણ પણ સરળ બનશે.

કારણ કે ધાર્મિક જીવનનું આઘ કારણ જ માનવીય જીવનની પવિત્રતા છે. દિવાલ જો સુંદર ન હાય, તાે ચિત્ર-કારના પરિશ્રમ કેવળ પરિશ્રમ જ રહેશે. એવી જ રીતે માનવ-જીવનને સુંદર, સંસ્કારમય, અહિંસક તથા સત્યપૃર્ણુ બનાવ્યા સિવાય ધાર્મિક આડંબર કેવળ આડંબર જ રહેવા પામશે.

યદ્યપિ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિમાં અરિહંત ભગવંતાની પ્રતિમા તથા સાધુ–મુનિરાજોનાં દર્શન–વંદનની મુખ્યતા સ્વીકારવા છતાં પણ માર્ગાનુસારીના ૩૫ ગુણાની મુખ્યતા પણ સ્વીકારવી સર્વથા અનિવાર્ય છે.

અનંતાનુખ'ધી કષાયાથી ઉત્પન્ન દાષાનું પરિમાર્જન (શમન, દમન) કર્યા વિના આત્મિક જીવનમાં સ્ફૂર્તિ, ઔદયિક-ભાવનું શમન, નિર્મમતા, સરળતા કચારેય પણ પ્રાપ્ત થઈ શકતાં નથી, જે સમ્યક્ત્વનું મૂળ કારણ છે અને સમ્યક્ત્વના અભાવમાં જૈન શાસન, વ્રત, નિયમ, તપ, ત્યાગ, ધ્યાન, પ્રણુધાન તથા ઇશ્વરીય તત્ત્વની આરાધના પણ સર્વથા ફળહીન છે. માટે સૌથી પહેલા આપણું કર્તવ્ય છે કે, આપણું સમ્યક્ત્વ– સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કરીએ અને જો પ્રાપ્ત થયું હાય તા એને શુદ્ધ કરવા માટે, મર્યાદાતીત ક્રોધ–માન–માયા તથા લાલનું શમન, દમન કરીએ તથા યથાશકય આપણા શરીરની સાતેય ધાતુઓને શુદ્ધ બનાવવાના પ્રયત્ન કરીએ.

શરીરની સાત્ત્વિકતા માટે આહાર–શુદ્ધિ સર્વધા અનિ-વાર્ય છે.

આહાર–શુદ્ધિના મતલબ, વ્યાપાર–નીતિની શુદ્ધતા પર આધારિત છે.

માટે માર્ગાનુસારીનાે પ્રથમ ગુણ ''न्यायसंपन्न विभव:'' છે. વૈસવ માત્ર ન્યાયાેપાર્જિત હાેવા જોઇએ.

ખાટા તાેલ, ખાટા માપ, હિસાળી ગરળડ, વ્યાજમાં ગાટાળા, ચાેરી, ન્યાસાપહાર, જુદા જુદા ભાવતાલ, વિશ્વાસ-ઘાત, લૂંટફાટ આદિ કાર્યા અન્યાયસૂચક હાેવાથી એના માધ્યમથી ઉપાજિંત દ્રવ્ય પણ અન્યાયાપજિંત કહેવાશે. અસ! આનું જ નામ છે આહારની અશુદ્ધિ.

આવા અશુદ્ધ આહાર જ એક દિવસ સમ્યક્ત્વને ખગાડ-વાનું કારણ ખની શકે છે.

મહાન પુષ્યોદયથી પ્રાપ્ત થયેલી માનવતા, સમ્યક્ત્વ

વગેરેની આરાધના સુરક્ષિત રહી શકે, તે માટે માનવ-જીવનને સુંદરતમ બનાવવા માટે જ મહાપુરુષાનાં જીવન આપણા માટે માર્ગ દર્શક છે.

મહાવીરસ્વામીનું જીવન ગાંગાનદી જેવું સરલ, શુદ્ધ, સ્રાત્ત્વિક તથા ગંભીર છે; જે મનુષ્ય માત્રના પાપાની અશુદ્ધિ-એાને શુદ્ધ કરવામાં પૂર્ણ સમર્થ છે.

આ બધાં કારણાને નજરમાં રાખીને જ, આ પુસ્તક લખવામાં આવ્યું છે, જે આપની સામે રજૂ થઈ રહ્યું છે.

એક વાર આપ આ પુસ્તક સાઘન્ત વાંચા, મનન કરા અને આપના જીવનને સુંદરતમ બનાવવાના પ્રયાસ કરાે!

અંતમાં, હું પૂજ્ય ગુરુદેવાના ઉપકાર માનું છું, જેઓની અમેય કૃપાથી મારૂં સાહસ પાર પડ્યું છે.

દ્રવ્ય-સહાયકા તથા પ્રકાશકાને પણ મારા ધન્યવાદ છે, જેઓના પ્રાતસાહનનું આ કળ છે.

આ પુસ્તકમાં રહેલી ત્રુટિએા માટે હું જવાબદાર છું. પાઠકગણને મારી વિનંતી છે કે, ભૂલાે માટે મને સૂચના આપે જેથી બીજી આવૃત્તિમાં સુધારી લેવાય.

નિવેદક,

ન્યાય-વ્યાકરણ-કાવ્યતીર્થ, પંન્યાસ શ્રી પૂર્ણાન દિવજયજી મહારાજ ( કુમારશ્રમણ )

### ગુજરાતી આવૃત્તિ પ્રસંગે

**પા**વનકારી ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું જીવન તેમનાં ૨૫૦૦મા નિર્વાણમહાત્સવ સમયે રાષ્ટ્રીય ભાષામાં લખાયેલું આજે ગુજરાતી ભાષામાં પ્રકાશિત થતાં મને ઘણા જ આનંદ થાય છે. ખાસ બાબતાે લેખકીય નિવેદનમાં લખાઈ ગયેલી હોવાથી અહીં તો કેવળ ચાડી જ વાતા લખીશ કે, 'કેવળ માનવીય તત્ત્વેા જાગૃત થાય તેવાં દર્ષિણિંદુથી જ આ પુસ્તક લખાયેલું છે. વાચકાેને ઘણા પ્રસંગા નવા જેવા લાગશે પરંતુ ઉત્પ્રેક્ષિત કરીને લખાયેલા હાવાથી સૌ કાેઇ મારા દર્ષ્ટિખિંદુને સમજ લેશે એવી મારી નમ્ર પ્રાર્થના છે. કાેઇને પણ ચર્ચામાં ઉતારવા માટે આ પ્રયત્ન નથી, કેમકે ઘણી શતાળ્દીએા સુધી માર ખાધેલા અને અત્યારે સ્વતંત્રતાને ભાગવતા પણ ભારત દેશમાં અર્થાત ત્રની જેમ માનવીય તત્ત્વાનું પણ અવમૂલ્યન જ થયેલું છે, અકસોસ કેવળ એટલો જ છે કે ભારતની સ્વતંત્રતાના અધિનાયકેા, પુરસ્કર્તાએા અને સંચાલકેા જ આજે વેરઝેરના વમળમાંથી બહાર આવી શકચાં નથી, માટે અહિંસાના ઝંડા નીચે મેળવેલી સ્વતંત્રતામાં હિંસાદેવીના તાંડવનૃત્યેા જૂદા જૂદા પ્રકારે એટલા બધા વધ્યા છે કે પેપરા વાંચતાં જ હૈયાને ધૂજારી લાગે છે.

એક બાજુ હું ડીઆમણુની અને કમાણીની લખલુટ આમદાની છે, જ્યારે બીજ ળાજુ મૂક અને નિર્દોષ જાનવરાની નિકાસ કરીને તેમની ફ્રૂર હત્યા છે. આ બ'નેમાંથી ભારત દેશના ચૈજ્યુએટ, ડબલ ચેજ્યુએટ રાજનૈતિકાના મસ્તિષ્કમાં ગમે તેટલી હત્યાં કરીને કે કરાવીને પણ અઢળક પૈસાના માહ જ રહેલા છે. માટે જ પંચવર્ષીય યેાજનાએાથી શ્રીમ<sup>ં</sup>ત અને સત્તાધારી વધારેને વધારે શ્રીમાંત થતાે ગયાે, અને ભારત દેશનાે ગરીબ

તથા મધ્યમ વર્ગ વધારે ગરીબ બનતો ગયો. આજે જે વસ્<u>ત</u> ભારતને ખાવા મળતી નથી તે પાશ્ચાત્ય દેશાના અઝારમાં વેચાતી થર્ગ છે.

ભારત દેશમાં ડામરની સડકાે કદાચ ૫૦ વર્ષ માેડી થઈ હાત તા વાંધા ન હતા, પણ સૌથી પહેલાં તે યાજનાઓના લાભ ગરીબાને મળવા જોઇતા હતા અને દ્વધ, દહિ, વસ્ત્ર, ભાજન, ભાજીપાલા વગેરે ખાવાના પદાર્થી સસ્તા થવા જોઇતા હતાં, પણ તેમ થયું નથી જે માટામાં માટી કરૂણતા છે.

દેશની સ્વતાંત્રતાની સુરક્ષા માટે ન્યાયતાંત્ર, પાેલીસ-તંત્ર અને વિદ્યાક્ષેત્રાેની પવિત્રતા સર્વધા અનિવાર્ય છે: તેમ છતાં પણ આજે આ ત્રણેં સ્થાનાે દયાપાત્ર અને ભલભલાએાને પણ વિચાર કરતાં મૂકી દે તેવા બનવા પામ્યા છે.

ભારતના ગામડે ગામડે પંચાયતાે ઉભી કરીને દેશના અધિનાયકાએ ભારતની સ્વતંત્રતાની ઘાર ખાદી છે. કેમ કે સારા ધ્યેયથી સ્થાપન થયેલી તે સંસ્થાએામાં આજે રાષ્ટ્રવાદ, પ્રાન્તવાદ, કાેમવાદ, જાતિવાદ, ધર્મવાદ મર્યાદાતીત વધ્યાે છે. કુળ સ્વરૂપે દેશના લીડરાને રણમેદાન રમવા માટેના ક્ષેત્રાે પુરતા જ તે મર્યાદિત રહેવા પામ્યા છે.

આ બધી વાતાનું ધ્યાન રાખીને જ આ પુસ્તક લખાયેલું છે. તેમ છતાં પણ કાેઇનું દિલ દુભાય તાે ક્ષમાયાંચના પહેલાંથી માંગી લઉં છું.

વાલકેશ્વર–મુંબઇ સં. ૨૦૩૪ ધૂળેટી

લેખક

### પ્રકાશકીય નિવેદન



દેવાધિદેવ ભગવાન મહાવીરસ્વામીના ૨૫૦૦મા નિર્વાણ મહાત્સવને અનુલક્ષીને પરમ પૂજ્ય પંન્યાસજી શ્રી પૂર્ણાનંદ-વિજયજી (કુમાર શ્રમણ) મહારાજે મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય જીવન હિન્દી ભાષામાં લખ્યું હતું, તેનાે ગુજરાતી અનુવાદ ભાઈ ગિરીશે ખહુ જ સુવાચ્ય શખ્દેામાં કરી આપેલાે, તે વાચકાેના કરકમળમાં મૂકતાં અમને ઘણા જ આનંદ થાય છે.

આજના ભૌતિકવાદમાં જ્યારે 'માનવતા' પરવારી રહી છે ત્યારે તે પ્રસંગને અનુલક્ષીને "માનવ કંઈક બાેધ પામે અને પાતાનું કર્ત્તવ્ય સમજે" તે આશયથી લખાયેલું આ પુસ્તક સૌને માટે આદરણીય બનશે એવી અમને આશા છે.

ઘણી શતાખ્ટીએા સુધી પરાધીનતા ભાેગવ્યા પછી સ્વતંત્ર થયેલા આપણા ભારત દેશ આજે પણ આન્તર કલેશામાં. વ્યક્તિગત વેરઝેરમાં, ગઠખ'ધનમાં, પક્ષ પલટામાં સવ'થા બેભાન ખનેલા હાવાથી દેશની એકેય આન્તર સમસ્યાનું સમાધાન થઈ શકતું નથી.

કૌરવા ઉપર મેળવેલા વિજયથી બેલાન બનેલા યાદવાએ 'શરાબપાન 'નું શરણ સ્વીકાર્યું અને દ્વારિકાનગરીના નાશ થયા. આ ઇતિહાસને ભારત દેશના રાજનૈતિકા, સત્તાધારીઓ તેમજ શ્રીમંતા બરાબર સમજે છે, છતાં પણ ભારત દેશમાં " દારૂબ'ધી " કરવા માટે ટીનાપાલથી ધાઇને ઉજળા કપડા પહેરનારાઓ જ 'દારૂબ'ધી 'ના વિરાધમાં છે. આ એક ભારત દેશની ભય'કર કરૂણતા છે.

છેવટે પરમાતમા મહાવીરસ્વામીનું પરમપાવન જીવન સાૈનું કલ્યાણ કરાવનાર થાએ એવી આશાથી તેમજ દ્રવ્ય સહાયકા ઉપરાંત પૂજ્ય પંન્યાસજી મહારાજના અમે આભારી છીએ અને ઉત્તરાત્તર અમને આવી સુન્દર તકાે મળતી રહે તે માટે શાસન માતા પદ્માવતી દેવીને અમારી પ્રાર્થના છે. અનુવાદક ભાઈ ગિરીશ ( ધ્રાંગધ્રાવાલા )ના અમે આભારી છીએ.

પ્રકાશક



### શાસ્ત્રવિશારદ જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયધર્મ સૂરિગુરુદેવેલ્યા નમઃ



## ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય–જીવન

**સ્તુમગ્ર** ભારત દેશમાં વ્યાપકરુપે ભગવાન મહાવીર-સ્વામીના ૨૫૦૦ માે નિર્વાણ મહાત્સવ આ વર્ષે ઉજવાઇ રહ્યો છે.

આવા પવિત્ર અવસરે 'ભગવાન મહાવીરસ્વામી કેાણુ હતા ? કેવા હતા ?' એ જાણુવું અત્યંત જરૂરી છે; કારણ કે જેથી ભારતની જનતા મહાવીરસ્વામીને–એમના દિવ્ય જીવનને તથા સદુપદેશને જાણીને પાતાનું જીવન ધન્ય બનાવી શકે.

દેવાધિદેવાનું જીવન જ પવિત્રતમ હાેવાથી મનુષ્ય માત્ર પાેતાના જીવનનું ઊધ્વીકિરણ કરવામાં સમર્થ થઈ શકે છે.

ભૌતિક તથા પાૈદ્ગલિક સુખામાં ચરમસીમા પ્રાપ્ત કરી છે એવા દેવચાનિના જવ, ભાગપ્રધાન હાવાથી ચાગી થઈ શકતા નથી અને ચાગી બન્યા વિના સર્વ કર્મોના નાશ અશક્ય છે, એથી માનવચાનિ પ્રાપ્ત કરી છે એવા જીવાતમાંએ જ પાતાના અદિતીય પુરુષાર્થના બળથી પરમાત્મતત્ત્વ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

અનાદિકાળથી પરિભ્રમણ કરતા આ જીવાત્માને જ્યારથી સમ્યગ્દર્શન(આત્મદર્શન)ની પ્રાપ્તિ થાય છે, ત્યારથી માેક્ષ-પ્રાપ્તિ સુધી તેના ભવાની ગણના થાય છે.

ભગવાન મહાવીરસ્વામીએ અનંત સંસારમાં જ્યારથી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કર્યું ત્યારથી માેટા માેટા ભવાની અપેક્ષાએ ૨૬ ભવા પછી ૨૭ મા ભવમાં તેએા ભગવાન થઈ શક્યા છે.

અનંત અનંત કર્માના મેલથી આવૃત્ત આ આત્મામાં જયારે પણ અભૂતપૂર્વ ઉત્સાહ આવે છે, ત્યારે અત્યંત દુ:ખદાયી, નિકૃષ્ટ કર્મોના ક્ષયાપશમ થયા પછી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે.

પાતાના ગામની નદીમાં ગાળાકાર, નયનરમ્ય પત્થરાને જોઇને પ્રત્યેક માણુસને હજારા પ્રકારના પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થાય છે, જેવા કે:–

" આ સુંદર પત્થર મારા ગામની નદીમાં કચારથી આવ્યેા ? કેાણુ લાવ્યું ? શા માટે લાવ્યા ? પત્થર ગાેળ કેવી રીતે અન્યાે ? કાેણે બનાવ્યાે ? શા માટે બનાવ્યાે ? કયારે બનાવ્યાે ? "

પરંતુ એ બધા પ્રશ્નો નિર્મૂળ એટલા માટે છે કે પત્થરને ગાળાકારમાં લાવનાર કાેઈ પણ વ્યક્તિ વિશેષ નથી, પરન્તુ સેંક્ડાે, હજારાે, લાખાે તથા કરાેડાે વર્ષા પહેલાં જ્યારે આ પત્થર પર્વત પરથી પડ્યાે હશે ત્યારથી દરેક ચાેમાસામાં વહેતાં, ઘસાતાં તે આપાેઆપ સ્વયં ગાેળાકાર અવસ્થામાં આવી ગયાે.

તેવી જ રીતે અનંત સંસાર સમુદ્રમાં ભટકતા આ આત્મા પાતાના જ બળથી અનંત કર્માના ક્ષય કરતાે માેટાં ભાગનાં કર્માના ભારથી હલકો ખને છે અને સમ્યગૃદર્શન પ્રાપ્ત કરવામાં સમર્થ થાય છે; જે પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરવાનું પ્રથમ સાપાન છે.

ત્યાર પછી કરેલાં તથા કરાતાં કર્મોને કારણે આ જીવાતમા કચારેક ઉપર જતો, કચારેક નીચે પડતો અનેક ભવાની આરા-ધના (સાધના) પછી પૂર્ણ શક્તિમાન બનતા પાતાનાં સર્વ કર્માના ક્ષય કરવા કટીબહ થાય છે અને સયાગી–સાકાર પરમાત્ઃ-પદ પ્રાપ્ત કરે છે. તે વિષે અહીં સંક્ષેપમાં લખ-વાના પ્રયાસ કરવામાં આવે છે.

### ભગવાન મહાવીરસ્વામીના પહેલા ભવ

સૂર્યોદય પહેલા જ અરુણાદય જેવી રીતે પાતાના પ્રભાવ ખતાવે છે, તેવી જ રીતે માક્ષની સન્મુખ આવવાની ચાેગ્યતા-વાળા જીવ પણ સમ્યગ્દર્શન પહેલા ભદ્રિક પરિણામવાળા ખની હ્તય છે.

ુરવી પ્રતિષ્ઠાન નગરમાં નયસાર નામનાે એક ગ્રામીણ હેતા, જે રાજ્યવથી જ ભાેળા, સ્વામી ભક્ત, સત્યધર્મ –પરિણામી, ગુગુરાહી તથા બીજાના દોષ જોવામાં સર્વથા પરાહ્મુખ હતો. 🗈 🔗 તે પાતાના રાજાની આજ્ઞાથી મજૂરાને સાથે લઈ ્રકા તાવવા માટે વનમાં ગયા. જ્યારે અપારે ભાજન કર-ુર્યા ત્યારે પાતાના નાકરાની સાથે ભાજન કરવા

નયસાર પણ ખેસી ગયા. પરંતુ "અતિથિ પંચમહાવતધારી મુનિરાજ તથા દીન–દુઃખીને કાંઈ પણ આપ્યા સિવાય હું ભાજન કેમ કરું ?' એવી પવિત્ર ભાવનાથી કરી ઊઠીને વનમાં ચારે તરફ મુનિરાજને શાધવા લાગ્યા અને અચાનક ભૂલા પડેલા મુનિરાજ જેવામાં આવ્યા–નયસારના મનમયૂર નૃત્ય કરવા લાગ્યા. સાત્ત્વિક ભાવના અભ્યુદય ખૂબ જ ઝડપથી થયા અને હાદિ ક વંદનાપૂર્વ ક ઉંધા રસ્તે જતા મુનિરાજને સાચા માર્ગ પર લાવી પાતાના સ્થાને લઈ આવ્યા અને ભાજન તથા જળ આપીને જેણે માલમાર્ગ તરફ પ્રસ્થાન કર્યું છે એવા મુનિરાજના આતિથ્ય–સત્કારના અભૂતપૂર્વ લાભ લીધા.

ત્રીજા પ્રહેરે નયસાર મુનિરાજને સાથે લઈ ગામ તરફ ગયા. મુનિરાજે પણ આવા સરલ-ભદ્રિક પરિણામવાળા જીવને ઉપદેશ આપતા કહ્યું કે:—

"જેમાં વિષય-વાસનાનું શમન થાય છે, ક્રોધ-કષાયનું દમન થાય છે, દુર્વૃત્તિ તથા દુષ્પ્રવૃત્તિની સમાપ્તિ થાય છે અને માનસિક જીવનમાં અહિંસાની સાધના (ઉપાસના) વધે છે– તે જ ધર્મ છે, જે કલ્યાણકારી માર્ગ છે."

"જેમ અંક વિનાનાં મીંડાં નકામા છે, તેમ યથાસ્થિત આત્મદર્શન કર્યા વિના પરમાત્માના દર્શન પણ સવધા અસંભવિત છે."

નયસારને આવું ધર્મ રહસ્ય ખૂબ જ ગમી ગયું. પછી તાે તેે હું પાતાના જીવનમાંથી દુષ્ટ સંસ્કારાના ત્યાગ કરીને ્ર આત્માના અસલી સ્વરુપ 'સમ્યગ્દર્શ'ન રુપી આત્મ જ્યાેતિ ' પ્રાપ્ત કરી, જે જીવનનું ઉત્થાન છે, માેક્ષ તરફ આગળ વધવાનું મૌલિક કારણ છે.

આ જ નયસાર જે ભગવાન મહાવીરસ્વામીના આત્મા છે, તેણે પાેતાના જીવનના છેદ્વા <sup>શ</sup>્વાસાેચ્છ્વાસ સુધી ધાર્મિ'ક ભાવનામાં પૂર્ણ મસ્ત બનીને, મનુષ્યનું આયુષ્ય પૂર્ણ થયે શરીરના ત્યાગ કરી દેવલાક પ્રાપ્ત કર્યા.

#### त्रीको सव

દેવલાેકનું આયુષ્ય પૂરું કરીને ત્રીજા ભવમાં આ જ નયસારના જીવ, ઋષભદેવ ભગવાન(જે આ અવસર્પિણી કાળના પ્રથમ તીર્થ'કર છે )ના પાૈત્ર તથા પ્રથમ ચક્રવર્તી શ્રી ભરતરાજા( જેના નામથી આ દેશનું નામ ' ભરત ' પડ્યું છે )ના પુત્ર રુપે મરીચિ નામથી અવતરિત થયેા.

ભાગ સામગ્રીના સાધનાની મર્યાદા રહિત વિપુલતા હેાવા છતાં પણ પૂર્વ<sup>°</sup>ભવનાં સમ્યગ્દશ<sup>°</sup>ન તથા સમ્યગ્**જ્ઞાનના** સુસંસ્કાર અને સમ્યક્રચારિત્ર પ્રાપ્ત કરવાની અત્યુત્કટ ભાવના હાેવાથી તેમણે ગૃહસ્થાશ્રમ સ્વીકાર્યા વિના જ પ્રથમ તીર્થ કર શ્રી ઋષભદેવના ચરણામાં મહાવ્રતધર્મ સ્વીકાર્યો, છતાં પણ કાયાની માયાએ અંગીકાર કરેલા ચારિત્રમાં સ્થિરતા આવવા ન દીધી અને શિષ્યના લાેેલે આત્મ–જ્યાેતિને પણ ટકવા ન દીધી, એથી કરી પતિત અવસ્થા પ્રાપ્ત થઈ. આત્માના

અદ્વિતીય પ્રકાશ નષ્ટ થયા અને કરીથી માહ-અ'ધકારે આત્માને ઘેરી લીધા. ત્યારબાદ, માટા માટા બાર ભવા સુધી ધનના લાભમાં, વિષય-વાસનાપૂર્વંક ભાગવિલાસમાં તથા હિંસા, અસત્ય વગેરે પાપકાર્યોમાં પૂરા કર્યા. આ રીતે ભુઝાયેલી આત્મજયાતિએ મહાવીરસ્વામીના આત્માને અપ્ટલા લાંબા સમય સુધી અજ્ઞાન તથા માેહના અંધકારમાં પરિભ્રમણ કરાવ્યું.

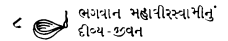
#### સાળમા ભવ

આ ભવમાં કરી રાજકીય-કુટુંખ પ્રાપ્ત થયું અને ભગવાનના આત્મા વિશ્વભૂતિના રુપમાં કરી જન્મ્યા. ત્રીજા ભવમાં અનુભવેલું તથા આરાધેલું સમ્યગ્દર્શનનું તે જ વિશ્વ-ભૃતિના જીવનમાં કરી પ્રકાશિત થયું, જેથી પ્રયત્નપૂર્વંક સંસાર-વાસના ત્યાગ કરી દીક્ષિત થયા. જો કે આ વૈરાગ્યમાં વડીલા દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલું અપમાન જ મુખ્ય કારણ હતું, છતાં પણ જાતિવાન અ<sup>શ્</sup>વ પાેતાના માલિકનાે ચા**બુક જે**તા જ ચમકી જાય છે, તેમ વડીલાેના પક્ષપાત ધ્યાનમાં આવતા જ અપમા-નિત જેવા વિશ્વભૂતિ ક્રરી પાેતાના આત્મા તરફ વળ્યા અને દ્મક્ષિત થયા. પછી તાે તપશ્ચર્યા, ધ્યાન, સાધનાના માધ્યમથી સંયમ–સ્થાન ઉત્તરાત્તર શુદ્ધ થતું ગયું, પરંતુ રાખમાં છપાયેલા અગ્નિ કયારેય પણ વિશ્વાસઘાત કરી શકે છે, તે જ પ્રમાણે કથાયાની આગ પણ નિમિત્ત મળતાં જ પ્રજ્વલિત થતા વાર લાગતી નથી. વિશ્વભૂતિ મુનિરાજ એક દિવસ મથુરા નગરીમાં પારણા નિમિત્તે ગાંચરીએ પધાર્યા છે; બરાબર તે જ સમયે સામેથી આવતી હૃષ્ટ-પુષ્ટ ગાયે તપથી કૃશ થયેલા મુનિરાજને પાતાનાં શીંગડામાં કસાવી દીધા અને મુનિરાજના કાકાના દીકરા ભાઇ વિશાખાનં દી જે એ સમયે મથુરામાં હતા અને આ દશ્ય જોઈ રહ્યા હતા તેમણે અપમાન કરવાની ભાવનાથી મજાક કરતાં મુનિરાજને કહ્યું કે, " હે મુનિ! મુષ્ટિ પ્રહારથી વૃક્ષનાં ફળ પાડનારું તમારું તે અળ કયાં ગયું? જેથી રંક જેવી ગાયથી જ તમે પડી ગયા ?"

માનસિક જીત્રનમાં સમ્યમ્જ્ઞાનની પકડ જ્યાં સુધી મજખૂત થતી નથી, ત્યાં સુધી નિમિત્ત મળતાં જીવાત્માને કાષાયિક ભાવા આવતાં વાર લાગતી નથી અથવા આંતર-જીવનમાં જો કાેઇ શલ્ય રહી જાય તાે તે જ શલ્ય એક દિવસ આત્માના પતનનું કારણ બની જાય છે.

પાતાના કાકાના દીકરા ભાઇએ કરેલા અપમાનથી ગુસ્સે થઇને મુનિરાજ પાતાનું આત્મિક ભાન ભૂલી ગયા. નિદાન- ગ્રસ્ત થઇને આ પ્રમાણે નિશ્વયાત્મક રુપે બાલ્યા, " જે મારી તપશ્ચર્યાનું કાંઈ પણ ફળ હાય તો આવતા ભવમાં હું ખૂબ ખૂબ બળવાન બનીને આ વિશાખાનંદીને મારનારા થાઉં."

આંતરિક જીવનમાં કષાય રુપી વાયુ દ્વારા સમ્યગ્ર્જ્ઞાનની જ્યોતિ જયારે ભુઝાઈ જાય છે, ત્યારે જીવમાત્રનું આધ્યાત્મિક અધઃપતન નિશ્ચિત છે.



આ જ કારણે ઘણાં વર્ષો સુધી સંયમમાં રહેવા છતાં પણ તથા દ્રવ્ય સંયમની ખૂબ સાવધાનીથી આરાધના કરવા છતાં પણ વિશ્વભૂતિ મુનિરાજ ભાવસંયમના માલિક ન થઈ શક્યા. તેમ છતાં પણ દ્રવ્યસંયમ, તપશ્ચર્યા વગેરેને લીધે સત્તરમા ભવમાં સ્વર્ગના માલિક થઇને અઢારમા ભવમાં નિદાનને કારણે અર્ધચક્રવર્તીના રુપે અવતરિત થયા.

#### અહારમાે લવ

પાેતનપુર નગરમાં રિપુપ્રતિશત્રુ નામના પરાક્રમી રાજા હતા. તેને ભદ્રા નામે રાણી હતી. તેઓના અચલ નામના પુત્ર હતા, જે આગળ જતાં ખળભદ્ર ખન્યા.

ભવાન્તરમાં ઉપાર્જિત કરેલાં કર્મોની માયાના આ જ ચમત્કાર છે કે તે માણસના સિદ્ધાન્તનિષ્ઠ તથા કર્તવ્યનિષ્ઠ બનવાના માર્ગ માં માેટાં ભારે વિ<sup>દ</sup>ના ઉપસ્થિત કરી દે છે, જેથી વ્યક્તિમાત્ર પરિસ્થિતિને વશ થઇને ધર્મ-અધર્મના ભે<sub>દ ભૂ</sub>લી જાય છે. આ રાજાની પણ એ જ દશા થ**ઈ અને** તેણે પાતાની મૃગાવતી નામની રુપવતી યૌવનવતી પુત્રીની સાથે વૈવાહિક સંબંધ સ્થાપિત કરી લીધા. પછી તાે મૃગાવતીની કૂક્ષિથી મહાવીર સ્વામીના આત્મા પુત્ર રુપે અવતરિત થયા અને ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના નામે પ્રસિદ્ધ થયેા. અચલ તથા ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ એ ખ**ં**ને ભાઇએાએ પશ્સ્પર ખૂબ પ્યાર**થી** બીજના ચંદ્રમાની જેમ માેટા થઇને વિશિષ્ટ શક્તિએા પ્રાપ્ત કરી.

તે સમયે રત્નપુર નગરમાં અધ્ધશ્રીવ નામના પ્રતિવાસુદેવ રાજ્ય કરતા હતા. તેઓ ભારતવર્ષના ત્રણ ખંડના એક જ છત્રપતિ રાજા હતા. દેશના બધા રાજા મહારાજાઓનાં મસ્તકો તેમનાં ચરણામાં ઝૂકેલાં હતાં. પ્રતિવાસુદેવ સ્વભાવથી જ ક્રૃર, હિંસક અને હદ કરતાં વધારે વિષય–વાસનાના માલિક હાેવાથી તેઓનું પુરું જીવન દુષ્કર્માના સેવનમાં અને મારામારીમાં પૂરું થાય છે.

એ મહાપુરુષા રણમેદાનમાં ઝઝૂમીને ત્રણ ખંડા ઉપર આધિપત્ય જમાવે છે અને રાજ્યઋદ્ધિ એકત્ર કરે છે.

પરંતુ તેઓ તેમના પછી થનારા વાસુદેવના હાથે મૃત્યુ પામે છે. તેઓનું સંપૂર્ણ રાજ્ય વાસુદેવ પાતાના કખ્જે કરી લે છે.

એક દિવસ પ્રતિવાસુદેવના પૂછવાથી જયાતિષીઓએ કહ્યું કે, " હે રાજા! તમારા ક્ષેત્રમાં કરતા સિંહને જે મારશે તેના હાથે જ તમારૂં મૃત્યુ છે."

ગયા ભવના વિશાખાન દીએ મરણ સમયે આત<sup>્દ</sup>યાન કરીને મૃત્યુ પ્રાપ્ત કર્યું હતું. તે મરીને આ ભવમાં આ ક્ષેત્રની આસપાસના વનમાં સિંહરુપે જન્મ્યા હતા અને આ ક્ષેત્રમાં આવ્યા કરતા હતા.

પ્રતિવાસુદેવે પાતાના ક્ષેત્રનું રક્ષણ કરવા માટે અચલ તથા ત્રિપૃષ્ઠને નિયુક્ત કર્યા. રાત્રે જ્યારે સિંહ આવ્યા ત્યારે

ત્રિપૃષ્ટે જીર્ણ વસ્ત્રને ફાર્ડ તેવી રીતે તેને ચીરી નાખ્યાે અને તે વનને ભયમુક્ત કર્યું. મરણ પામતા સિંહને વાસુદેવના સારથીએ કહ્યું કે, '' હે ભાગ્યવાન્! જેમ તું વનના રાજા છે, તેમ ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ પણ મનુષ્યામાં સિંહ સમાન હાેવાથી રાજા છે, આવા મહાપુરુષના હાથે માર્યા જવા છતાં અકસોસ કરવા તે સારૂં નથી. "

'' આ જ સારથી આગળ જતાં ભગવાનના સત્તાવીસમા ભવમાં ઇન્દ્રભૂતિ નામના ગણધર થશે અને ગૌતમસ્વામીના નામથી પ્રસિદ્ધ થશે, ત્યારે સિંહનાે જીવ અત્યંત ગરીબ ખેડૂત થશે તથા ગૌતમસ્વામીને જેતાં જ નમ્ર બનીને દીક્ષા લેશે અને અરિહુંત ભગવંતાના ગુણગાન કરીને પાતાનું કલ્યાણ સાધશે."

કાેઇ નિમિત્ત મળતાં જ ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ સાથે ચુદ્ધમાં પ્રતિવાસુદેવ માર્યો ગયા અને ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ ત્રણ ખંડના રાજા બન્યા. નિદાનગ્રસ્ત જીવ હાેવાને લીધે જીવનનાં ૨૫ હુજાર વર્ષો કુમારાવસ્થામાં પૂરાં કર્યાં, ૨૫ હુજાર વર્ષો માંડલિક રાજા તરીકે પૂરાં થયાં, એક હજાર વર્ષો દિગ્વિજયમાં પૂરાં કર્યા –બાકીનાં ૮૩,૪૯,૦૦૦ વર્ષો વાસુદેવ પદ ભાેગવવામાં સમાપ્ત થયાં. આ પ્રમાણે ૮૪ લાખ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી સાતમી નરકભૂમિના અતિથિ બન્યા. જે કે આ ભવમાં શ્રેયાંસનાથ તીર્થ'કર ભગવંતનાં ચરણામાં એક વાર ફરી સમ્યગ્દર્શનની જ્યાતિ પ્રગટ થઈ હતી, પરંતુ રાજ્યાની ખટપટ તથા વિષય-વાસનાની તીવ્ર લાલસાએ જ્ઞાનજ્યાેતિને કાયમ રહેવા ન દીધી.

એક વખત પાતાના રંગમહેલામાં નાચ–ગાનના કાર્ય-ક્રમ સુંદર રૂપે ચાલુ હતા, તે સમયે વાસુદેવને ઊંઘ આવવા લાગી ત્યારે શબ્યાપાલકને આજ્ઞા આપી કે ''મને ઊંઘ આવી જાય ત્યારે સંગીતકારાને રજા આપી દેજે. " પછી રાજા જાણે માેહુરાજની ઘાર નિદ્રાને વશીભૂત થતા ન હાય! તેમ સૂર્ધ ગયા. શબ્યાપાલક પણ રાજાની આજ્ઞા ભૂલી ગયા અને સવાર સુધી સંગીત ચાલુ રખાવ્યું. રાજા જાગ્યા ત્યારે આ વાત સહુન કરી ન શકચા અને શબ્યાપાલકના ળંને કાનમાં ગરમાગરમ સીસું રેડાવી દીધું. પછી તેા આયુષ્યના અંત સુધી રૌદ્રધ્યાનના સ્વામી બનેલા વાસુદેવને અધાલાક( સાતમી નરક )ની પ્રાપ્તિ થઈ. નરકથી નીકળીને સિંહના રુપે જન્મ્યા, અહીં પણ ક્રૂર તથા હિંસક જીવન સમાપ્ત કરીને ચાથી નરકભૂમિ પ્રાપ્ત કરી. ત્યાંથી બહાર આવી ઘણા ભવ તિય વ્યાગાય અવતારમાં પૂરા કર્યા. (આ ભવા નાના નાના હેવાથી માટા ભવામાં ગણાવ્યા નથી.)

#### બાવીસમા<del>ે</del> મવ

આ ભવમાં વિમળ નામના રાજકુમાર તરીકે અવતસ્તિ થયા. ભવાન્તરમાં ભટકતાં અકુશલાનુબ'ધી ઘણાં કર્મોનાે ક્ષય થઈ જવાને કારણે તથા ક્રરીથી અત્યંત નિકૃષ્ટ, ઘારાતિઘાર કર્મા બાંધવાની યાગ્યતા પણ સમાપ્ત થઈ જવાને કારણે વિમળ રાજકુમાર આ ભવમાં જન્મતાં જ દયાવાન, ક્ષમાવાન, અહિંસક તથા અત્યંત સરલ હુદયી ખન્યા.

પ્રકાશિત થયેલી પાતાના આત્માની જ્યાતિમાં સંપૂર્ણ સંસારને દુઃખી, રૌદ્ર પરિણામી તથા જન્મ, જરા, મૃત્યુના ચક્રમાં ફસાયેલાે જોઇને ભાવદયાના સાગર વિમળકુમાર સંસારની સંપૂર્ણ માયાને છેાડીને દીક્ષિત થયા અને તપશ્ચર્યાની અત્યુત્કટ સાધના, ભાવસંયમમાં સ્થિરતા, જીવમાત્રની સાથે અહિંસાની તીવ્ર ભાવનામાં ખૂબ આગળ વધતા ગયા અને કર્મ મેલ ધાવાતા ગયા, આત્માની જયાતિ વધારેને વધારે પ્રકાશમાન થતી ગામી

" જડ અને ચેતનના અનાદિકાલીન યુદ્ધમાં જ્યાં સુધી આત્મા પાતાના ચૈતન્યને પ્રગટ કરી શકતા નથી ત્યાં સુધી જડતત્ત્વની છાલખાલા અવશ્યં ભાવિની હાવાથી ભવભ્રમણા, ક્લિષ્ટ કર્મિ'તા, નિંદનીય દુર્ધ્યાન થયા જ કરે છે. ફળસ્વરુપ ભવ–ભવાન્તરની વૃદ્ધિ કરતાે આ જ આત્મા પૌદૃગલિક કર્મ-સત્તાની આગળ રંક જેવા બની જાય છે."

પરંતુ જ્યારે આત્માને પાતાની સ્થિતિના ખ્યાલ આવે છે. ત્યારે તેની અનંત શક્તિઓના વિકાસ ધીમે ધીમે અથવા ઝડપથી આગળ વધતા એક દિવસ કર્મસત્તાને પરાસ્ત કરવાની અભૂતપૂર્વ ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરી લે છે.

વિમળ મુનિરાજ પાતાની અધ્યાત્મસાધનામાં એવી જ રીતે આગળ વધતા ગયા અને કર્મોના કલેશાની ભયંકરતાને સમાપ્ત કરતા માેહરાજ તથા કર્મરાજને જ પાેતાને આધીન કરવાની તૈયારી કરવા લાગી ગયા અર્થાત્ ખરેખર આધ્યાત્મિક અની ગયા.

"જડ (કર્મ) ચેતન(આત્મા)ના ભેદને જાણીને જડના આકર્ષ ણથી મુક્ત થવું એ જ આધ્યાત્મિક જીવન છે."

કક્ત ચર્ચાનું સ્થાન પ્રાપ્ત કરેલ આધ્યાત્મિક જ્ઞાનથી કાેેકપણ સ્થિતિમાં મનુષ્ય કર્મમુક્ત અની શકતાે નથી. પરંતુ પુરુષાર્થી, સત્યપ્રતિજ્ઞાવાન અને કર્માઠ બનેલા આત્મા સંસારના પૌદુગલિક ભાવ પ્રત્યે જ્યારે નિર્માહી, માયારહિત, નિષ્કષાયી તથા ઉદાસીન બને છે ત્યારે તેજ આધ્યાત્મિક જીવન મનુષ્યના વ્યક્તિત્વ તથા વકતૃત્વને સુંદરતમ બનાવવાનું કારણ બને છે.

વિમળ મુનિરાજની ભાવ આધ્યાત્મિકતા તે સીમા સુધી પહેાંચી ગઈ હતી, જેથી ક્ષાયિક સમ્યક્તવ પ્રાપ્ત કરવાની ઉચ્ચતર ભૂમિકા લગભગ સમીય હતી. તેથી આગળના ભવમાં કરીથી તેમણે મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત કર્યો.

#### ત્રેવીશમા ભવ

રરમા ભવમાં અદ્વિતીય સંયમની આરાધનાના પ્રતાપે શુદ્ધતમ ખનેલી આત્માની લેશ્યાએાને કારણે આ ભવમાં મકા નગરીના મહારાજા ધનંજયની પટરાણી ધારિણીદેવીની કૃક્ષિમાં ભગવાન અવતરિત થયા અને માતાએ ૧૪ સ્વપ્ન જોયાં.

ઉત્કૃષ્ટતમ પુષ્ટ્યશાળી સિવાય કાઈ પણ જીવાત્માની માતાએ ૧૪ સ્વપ્ના એઈ શકતી નથી. ફક્ત દેવાધિદેવ તીથ" કર તથા નરદેવ ચક્રવર્તીની માતાએા એ સ્વપ્ના જુએ છે, જે મહાપ્રભાવી તથા માક્ષપ્રાપ્તિનાં સૂચક છે.

ખવા જ્વાને અભયદાન આપનારી તથા દીન-દુ:ખી જ્વા પ્રત્યે મૈત્રીભાવ રખાવનારી સંયમની આરાધનાના બળથી મહાવીરસ્વામીના આતમા આ ભવમાં ચક્રવર્તી રૂપે જન્મ ધારણ કરવા છતાં પણ ખચપણથી જ સંયમી, શાન્ત, દાન્ત, ઉદાર તથા પરાપકારી હતા, તેમ જ વિનયી હતા, નમ્ન હતા અને મિષ્ટભાષી હાવા છતાં પણ મિતભાષી હતા.

એક એક હજાર યક્ષાથી અધિષ્ઠિત ૧૪ રતન તથા નવ-નિધાન ચક્રવર્તીનાં ચરણામાં કાયમ રહે છે. તેઓ અલૌકિક તથા અચિન્ત્ય પ્રભાવશાળી હાય છે. ષટ્ખંડના સ્વામી, અભૂતપૂર્વ વૈભવશાળી, અદિતીય માનસિક, વાચિક તથા કાયિક અળવાળા, ૧૨ હજાર માટાં માટાં નગરાના અધિપતિ, ૩૦ હજાર મુક્કટધારી રાજ્યોથી સેવિત, ૬૪ હજાર રૂપપ્રધાન (સ્વરૂપવાન) સ્ત્રીઓના સ્વામી, ૮૪ લાખ હાથી, ૮૪ લાખ અધ, ૮૪ લાખ રથ તથા ૯૬ કરાડ ગામના અધિપતિ ચક્ર-વર્તી રાજ્યો હાય છે.

દેવામાં જેમ ઇન્દ્રપદ શ્રેષ્ઠ હાય છે, તેમ રાજ્યોમાં ચક્રવર્તી રાજા શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવે છે.

ભગવાન મહાવીરસ્વામીના આત્માએ ચક્રવર્તી તરીકે અદ્વિતીય ભૌતિક વૈભવ પ્રાપ્ત કર્યો.

ૌતિકવાદના મૂળમાં પૂર્વ ભવનું પુષ્યકર્મ કામ કરે છે, જ્યારે આધ્યાત્મિક જીવનના મૂળમાં આત્માની વિકસિત શક્તિએ કામ કરે છે. એથી અધ્યાત્મવાદથી સંયશ્તિ ભૌતિકવાદ મનુષ્ય માત્રનું કલ્યાણ કરાવવાનું જ કારણ અને છે.

પ્રિય મિત્ર! ચક્રવર્તીના જીવનમાં સંયમની શક્તિ છે, સમ્યમ્તાનના ઉદ્યોત (પ્રકાશ) છે, મૈત્રી ભાવનાની સાધના છે, સમતાની વિરાટ આરાધના છે, સમ્યગૃદર્શન રુપી સહસ્ર કિરણ—સૂર્યનું તેજ છે તથા સમ્યક્ચારિત્ર પ્રતિ પ્રસ્થાન કરવાની ઉત્કટ ભાવના છે. એથી જ તેઓનું ગાર્હસ્થ્ય જીવન પણ પવિત્ર, સુંદર, સ્વચ્છ તથા કલ્યાણકારી થઇ શક્યું છે.

ચક્રવર્તી હોવાને કારણે ષરખંડ પૃથ્વીને સાધવામાં યુદ્ધો પણ ખેલાયા છે, પરન્તુ જીવનમાં આ જ સમ્યગ્દર્શન (અનાસક્તભાવ)નું તેજ છે તેથી ખાદ્ય નાટક ખેલવા છતાં પણ તંતરંગ જીવનમાં રાગ, દ્વેષ, આસક્તિ વગેરે દોષ, દામેત તથા શમિત હોવાથી ખંધનરુપ થતા નથી. સમ્યગ્રાનના સભાવમાં હજારા–લાખા પ્રકારના પુષ્ય–વૈભવને ભાગવતાં હોવા છતાં પણ તેઓના આત્મામાં ઔદાસીન્ય કાયમ રહે છે. ખાવા છતાં પણ ખાવાના માહ નહિ, પીવા છતાં પણ પીવાના માહ નહિ, યાવત્ સંસારનાં ખધાં કાર્યોમાં આવા આત્માઓ અંતિ નહિ, યાવત્ સંસારનાં ખધાં કાર્યોમાં આવા આત્માઓ અંતિ નિકેપ રહે છે.

રોક કેવસ એવા સમય આવ્યા કે રાજપાટ, પુત્ર– પાક ર, કુડુંબ–કબીલાને તૃણ સમાન સમજીને છાેડી પણ <u>ીમાં અને સંચયને લઇને કાચાની માચા પણ</u> છાેડી દીધી.

સંયમમાં સ્થિર થવાથી નવાં પાપકર્મીના માર્ગ સવ'થા **ખંધ** કરવા છતાં પણ ભવાન્તરમાં કરેલાં પ્રારખ્ધકર્મોને કારણે આત્મામાં એટલી શક્તિ આવી ન શકી, જેથી મુક્તિધામ પ્રાપ્ત થઈ શકે.

કારણ કે જૈન શાસનમાં મુક્ત અવસ્થા પ્રાપ્ત કરવા માટે ક્ષપકશ્રેણીની ભૂમિકા અત્યંત આવશ્યક છે. તેના વિના કાેઈ પણ આત્મા કેવળત્રાન પ્રાપ્ત કરવામાં સમર્થ થતો નથી. એથી તેએા ચાવીસમા ભવમાં સાતમા દેવલાકના સ્વામી બન્યા.

#### પચ્ચીમમાં ભવ

" क्षीणे पूण्ये मर्स्यलोकं विश्वन्ति " आ ઉद्धित प्रभाशे પચ્ચીસમા ભવમાં આપછત્રા નામની નગરીમાં જિતશત્ર્ રાજાની ભદ્રા નામની રાણીની કુક્ષિથી 'નંદન' નામના રાજપુત્ર રૂપે અવતરિત થયા.

**બે–ત્ર**ણ ભવેામાં સંયમની આરાધના નિરતિચાર કરેલી હોવાને લીધે પુષ્યના સમૂહ સાથે રાજકુળમાં જન્મેલા નંદન-કુમાર અત્યાંત સૌમ્ય, જિતેન્દ્રિય, પ્રશાંત તથા અદુભુત પરા-ક્રુમી હતા. રાજ્યધુરાનું ન્યાયનીતિપૂર્વંક પાલન કરતા રાજ-કુમારે પાતાની રાજ્યસત્તા પાતાના વારસદારને સાંપીને પ્રવજ્યા (ત્યાગધર્મ') અંગીકાર કરી અને સંયમાનુષ્ઠાનમાં દત્તચિત્ત થઇને તપશ્ચર્યાના અભૂતપૂર્વ માર્ગ સ્વીકારી લીધાે.

કેવળજ્ઞાનની જ્યાતિ પ્રકાશિત કરવા માટે ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વની ખૂબ જ આવશ્યકતા છે અને આત્માના અનિવૃત્ત પુરુષાર્થના અળે જ ક્ષાચિકભાવ ઉત્પન્ન થાય છે, જે ક્ષાચિક્ર સમ્યકુત્વનું મૂળ કારણ છે અથવા આવું સમ્યકુત્વજ ક્ષાયિક-**ભા**વ ઉત્પન્ન કરનારૂં <mark>છે.</mark> આ રીતે કાર્યં કારણુભાવમાં પરિણ્**ત** આ ખંને તત્ત્વા આત્માના કેવળજ્ઞાનનું મૂળ કારણ છે અને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા સિવાય કેોઇપણ આત્મા પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરી શકતાે નથી.

ભગવાન મહાવીરસ્વામીના આત્મા હવે પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરવાની યાગ્યતામાં પ્રવેશ કરી ચૂક્યા છે. એથી અંતિમ લક્ષ્ય પ્રાપ્ત કરવા માટે નંદન મુનિરાજ સંયમની ઉત્ક્રષ્ટ સાધનામાં લાગી ગયા છે. તેથી એક લાખ વર્ષની સંયમારા-ધનામાં ૧૧,૮૦,૬૪૫ અર્થાત્ અગ્યાર લાખ, એ શી હુજાર, છ સાે પિસ્તાલીશ (માસક્ષપણ) તપશ્ચર્યા પૂર્ણ કરી **છે.** દીક્ષા લીધા પછી માસક્ષપણને પારણે બીજાં, ત્રીજું એમ નિયમાનુસાર આટલી લાંખી તથા આત્મલક્ષી તપશ્ચર્યા તેએ! કરી શકચા છે.

સંયમની આરાધના શુદ્ધ અને સાત્ત્વિક અનુષ્ઠાન છે, જેના સદુભાવમાં અહિંસા તથા તપની સાધના પૂર્ણ રુપે સફળ થાય છે.

# ૧૮ બગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય-જીવન

#### શ્વાંયમના અર્થ છે:

(૧) નિવૃત્ત થવું, (૨) પ્રયત્ન કરવા, (૩) આંધવું, (૪) વ્રત-નિયમ કરવાં, (૫) કાળૂમાં કરવું, (६) ઇન્દ્રિય-નિશ્રહ કરવા.

સંયમને સ્પષ્ટ કરવા માટે આ છ અર્થોતું સ્પષ્ટીકરણ આ પ્રમાણે છે:—

#### (૧) નિવૃત્ત થવું :

પાપના માર્ગોથી સર્વંથા નિવૃત્ત થવું અર્થાત્ પાપ આવવાના માર્ગોને સર્વધા ખંધ કરવા તે સંયમ છે.

- (૧) માનસિકી, વાચિકી તથા કાયિકી હિંસા પાપ છે.
- (૨) પાંચે ય ઇન્દ્રિયાના અસંયમિત ભાગ-વિલાસ યાપ છે.
  - (૩) ક્રોધ, માન, માયા તથા લાેભમય જીવન પાપ છે.
- (૪) અશુભ વૃત્તિ તથા પ્રવૃત્તિને રાેકવા માટે કાંઇ પણ ન કરવું એ પાપ છે.

દુર્ધ્યાન કરવું, બીજાના વિષે હિંસક ચિંતન કરવું, કાેઇને મારવાના વિચાર કરવા, કાઇને લાભ થતા હાય તે જાઇને મનમાં અળવું, ઇર્ષા કરવી, ગુણવંતાના ગુણેામાં દેષ કાઢવા– ંમાનસિક પાપ છે. પાપમય અથવા પાપાતપાદક <mark>વચન બાેલવું,</mark> <sub>ખીજા</sub>ની ચાડી–ચુગલી કરવી એ વાચિક પાપ છે**. હિંસામાં**  પ્રવૃત્તિ કરવી અથવા હિંસામય પ્રવૃત્તિ કરવી, ચાેરી કરવી, મૈથુન સેવવું વગેરે કાયિક પાપ છે. આ બધાં પાપાેથી નિવૃત્ત થવું એ જ સંયમ છે.

#### (२) प्रयत्न क्रवी:

કર્માના અ'ધનથી સર્વ'થા મુક્ત થવા માટે જે અનુષ્ઠાન કરવામાં આવે છે, તે શુદ્ધ અનુષ્ઠાન છે અને પુષ્ટયપ્રાપ્તિ નિમિતે જે અનુષ્ઠાન થાય છે, તે શુભ અનુષ્ઠાન છે. આવાં શુભ અનુષ્ઠાના છાડીને માેક્ષલક્ષી શુદ્ધ અનુષ્ઠાનામાં પ્રયત્નશીલ રહેવું એ જ સંયમ છે.

પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુપ્તિ, પરિષહોને સહન કરવા, દસ પ્રકારના સાધુધર્મમાં સ્થિર રહેવું તથા સ્થિરતાપ્રાપ્તિ માટે મૈત્રી, પ્રમાદ, કારુણ્ય, માધ્યસ્થ તથા અનિત્ય આદિ ભાવના-ઓનું પ્રતિસમય અનુસ્મરણ કરવાથી જ શુદ્ધ અનુષ્ઠાન થતું રહે છે.

#### (૩) ખાંધવું :

અનાદિકાળથી કામ–ક્રોધ–માન–માયા તથા લાેભ વગેરે દ્વાણામાં કસાયેલા આત્માને સમ્યવ્**તા**ન તથા સમ્યક્ચારિત્રની મર્યાદામાં બાંધવા એ સંયમ છે.

#### (૪) વ્રત–નિયમ કરવાં :

હિંસાના પાપને રાેકવા માટે અહિંસાવત.

#### **૨૦ અં** ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય–જીવન

જૂઠ(અસત્ય)ના પાપને છેાડીને સત્યવ્રત સ્વીકારવું.

ચૌર્યં કર્મ ના ત્યાગ કરીને અચૌર્ય વત લેવું.

માનસિક મૈશુન કર્મ'ને પણ છેાડીને પૂર્ણ બ્રહ્મચર્ય વ્રત શ્રહણ કરવું.

ખાહ્ય તથા આભ્યંતર પરિગ્રહથી મુક્ત થવું જ અપરિ-શ્રહવત છે.

માેક્ષપ્રાપ્તિ માટે આ મહાવતોને ગ્રહણ કરવા તથા તેને પાળવા માટે અલગ અલગ નિયમા સ્વીકારવા અત્યંત જરૂરી છે.

અનિયમિત (અનિયંત્રિત) અધ્ય પાતાના માલિકને પણ પછાડી દે છે; તેવી જ રીતે નિયમાના અભાવમાં મહાવ્રતાનું પાલન અશક્ય અને છે. તેથી પૂર્ણ અહિંસક અનવા માટે—મનાગુપ્તિ, એષણાસમિતિ, આદાનનિશ્લેપ સમિતિ; ઇર્યાસમિતિ તથા દષ્ટાન્નપાનગ્રહણ-એ પાંચ નિયમ સ્વીકારવા અને પાળવા એ અત્યંત આવશ્યક છે.

એવી જ રીતે આકીનાં મહાવતોના પાલન માટે પણ અલગ અલગ નિયમા છે. માટે વ્રત તથા નિયમામાં જાગૃત રહેવું એ જ સંયમ છે.

### (પ) કાબૂમાં રાખવું :

અર્થાત્ અનાદિકાલીન પાપવાસનાથી બેકાળૂ મનેલા

આત્માને યમ તથા નિયમની રજજૂથી બાંધીને કાળુમાં રાખવે৷ એ જ સંયમ છે.

#### (६) धन्द्रयनिश्रद्धः

જેમ રથમાં અધો જેડવામાં આવે છે, તેમનાં મુખમાં લગામ રાખવામાં આવે છે, સારથી પાતાના હાથમાં લગામ પકડી રાખે છે, મુસાફર અંદર બેસે છે; એવી જ રીતે આપણું શરીર રથ છે, ઇન્દ્રિયા અધો છે, જ્ઞાન લગામ છે, મન સારથી છે અને આત્મા મુસાફર છે. આવી સ્થિતિમાં જે આત્મા જ્ઞાનવાન હાય, તો તેનું મન પણ સંયમિત રહેશે અને ઇન્દ્રિય-રૂપી અધોનું સંચાલન પાતાના માલિક આત્માના ઇશારે કરશે. જો અધો તોફાન કરે તો આત્મા સાથે કેન્દ્રિત મન જ્ઞાનરૂપી લગામથી ઇન્દ્રિયોને નિયંત્રિત કરી લે છે. માટે આત્મસાધન કરવા ઇન્દ્રિયોના નિયુદ્ધ આવશ્યક છે. અન્યથા ઇન્દ્રિયાધીન આત્મા કષાયવાન અને છે અને કષાયી આત્મા પાતાનું ઉત્થાન કાઇ પણ હાલતમાં કરી શકતા નથી.

આવી રીતે આત્મસં યમમાં સ્થિર થયેલા નંદન મુનિરાજે પાતાના અદ્વિતીય આત્મિક અળથી ક્ષાયિક સમ્યક્તવ તથા તીર્થ કર નામકર્મ પણ ઉપાર્જિત કરી લીધું અને છબ્લીસમા ભવમાં પ્રાણત નામે દેવલાક પ્રાપ્ત કર્યો, જ્યાં શારીરિક તથા વાચિક પ્રવીચાર પણ સમાપ્ત થઇ જાય છે.

આવા દેવલાકને પ્રાપ્ત કરીને, આવતા લવમાં બધાં જ

પાપ તથા પુષ્ય કર્મોના નાશ કરવા માટે જે પ્રખળ પુરુષાથ કરવાનાે છે, તે માટે જાણે વિશ્રામ લઈ રહ્યા ન હાેય!

આવા ભગવાનના જીવનમાં હવે ભવભવાન્તરમાં ઉપાર્જિત કર્માના નાશ કરવા સિવાય કાંઇ પણ બાકી રહ્યું નથી.

આ રીતે ભગવાન મહાવીરસ્વામીના ૨૬ ભવામાંથી, ત્રીજા તથા સાળમા ભવની વાત આપણે જાણી. આ બધા ભવામાં આત્મા એક જ છે, કર્મવશ અવતાર જુદા જુદા છે, છતાં પણ આત્માની શક્તિએા પૂર્ણ રુપે વિકસિત થયેલી નહિ હાવાથી; તપ, ત્યાગ, ધારણા વગેરે જેવું નેઇએ તેવું કળ આપવામાં અસમર્થ રહ્યાં છે.

ત્રીજા ભવે ચક્રવર્તી ભરતના પુત્રના રુપમાં વૈરાગ્યપૂર્વંક દ્રીક્ષિત થવા છતાં પણ કાયાની સુકાેમલતા આત્માને વૈરાગ્યમાં સ્થિર થવા દેતી નથી. સશસ્ત્ર સિપાઇને જોઇને શસ્ત્ર વગરના પુરુષ ભય પામી જેમ રણમેદાનમાંથી ભાગી નય છે, તેમ કાયાના સુકેામલતાજન્ય માેહથી મરીચિ મુનિરાજને પણ સંયમનું રણક્ષેત્ર છેાડી દેવું પડ્યું હતું.

" આત્માના દુશ્મના ખહિરંગ તથા અંતરંગ એમ બે પ્રકારના હાય છે. તેમાંથી બહિરંગ શત્રુએા ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરવા સરલ છે, પરંતુ અંતરંગ શત્રુએાને કખ્જે કરવા કાેઇ પણુ સ્થિતિમાં બધા જીવેા માટે સહેલું નથી."

'' બાહ્ય ભાગ્ય તથા ઉપભાગ્ય પદાર્થીના ત્યાગ કરનારી હુજારા–લાખા વ્યક્તિએા આપણી સામે છે, પરંતુ જીવનમાંથી મિથ્યાત્વ, કષાયભાવ, ઇન્દ્રિયાની ભાેગ–લાલસા તથા અજ્ઞાનના ત્યાગ કરનાર અત્યંત દુર્લભ છે."

મિરીચિ મુનિરાજ પાસે બાહ્ય ત્યાગ તે৷ સહીસલામત હતા, પરન્તુ આંતર પરિગ્રહના ત્યાગ ન હાવાથી સંયમાનુષ્ઠાનમાં ચલિત થઇ ગયા, પછી તેા એક પાપની પાછળ બીજું પાપ તૈયાર રહે છે, તે પ્રમાણે શિષ્ય–લાેેેલે તાે બાકી રહેલી આત્મ-જયાતિને પણ ખૂઝાવી દીધી.

" આત્મિક જીવનમાં જ્યાં સુધી અપૂર્વ કરણ તથા અનિ-વૃત્તકરણની અદુભુત શક્તિ પ્રાપ્ત થઇ શકતી નથી, ત્યાં સુધી માેહુકમ°ના ગાઢ અધંકાર નાશ પામતાે નથી; વૈકારિક ભાવ નિમિત્ત મળતાં જાગૃત થઇ જાય છે, લાેલ-રાક્ષસના તથા ક્રોધ–ભૂતના પ્રભાવ પણ એાછા થઇ શકતા નથી."

એ જ કારણે મરીચિ મુનિરાજ સંયમસ્થાનથી બ્રષ્ટ થયા અને ૧૨ ભવેા સુધી ભયંકર માેહાંધકારમાં ભટકતા રહ્યા.

કેમકે આત્મપરિણતિને ટકા<mark>વી</mark> રાખ<mark>ની ઘ</mark>ણી જ કઠીન છે, ખીમારી પછી મરીચિને શિષ્યનાે લાેભ વધતાે ગયાે અને વૃદ્ધિ પામેલા લાભને જ્યારે અનંતાનુખંધી કષાયના રસ લાગે છે ત્યારે શાસનના રંગ ધીમે ધીમે ઘટતા જાય છે અને આન્તર જીવનમાં જ્યારે શાસનના રાગ નથી રહેતા ત્યા<del>રે</del> માનવ પાતાના સ્વાર્થને માટે જે સમયે જેવું લાગ્યું તેવું આચરણ કરી ખેસે છે. આ બધી આન્તર પ્રક્રિયાઓને સ્વાર્થાં ધ માનવ લલે ન પણ જાણે તાે એ જ્ઞાની ભગવંતાથી આ વાત છાની રહેતી નથી.

સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિમાં અન'તાનુબ'ધી કષાયના ક્ષયાપ-શમ કે ક્ષય જેમ મૂળ કારણ છે, તેમ સમ્યક્તવથી ભ્રષ્ટ થવામાં અન'તાનુબ'ધી કષાય જ મુખ્ય કારણ છે.

મરીચિને ઉદ્દુભવેલા શિષ્યલાભમાં કર્યા કષાય હશે ? કેમકે પખવાડી આની મર્યાદાવાળા સંજવલન કષાય કેવળજ્ઞાનના ચાર માસની મર્યાદાવાળા પ્રત્યાખ્યાની કષાય મહાવ્રતના અને વર્ષ ભરની મર્યાદાવાળા અપ્રત્યાખ્યાની કષાય દેશવિરતિ (શ્રાવક-ધર્મ)ના ઘાત માટે જ નિયત હેાવાથી આ ત્રણે કષાયા ગમે તેટલા તીવ્ર હાેય તાે પણ જીવને પ્રાપ્ત થયેલા સમ્યકૃત્વનાે ઘાત કરવા માટે સમર્થ અનતા નથી. પ્રસન્નચંદ્ર રાજ<sup>ી</sup>ષ ચારિત્રમાહનીયના ઉદયે આંખના પલકારે જ સાતમી નરક-ભૂમિ સુધી કચાં નથી પહેાંચ્યા? સંજવલન, પ્રત્યાખ્યાની કે અપ્રત્યાખ્યાની કષાયા કાેઇ કાળે પણ નરક ગતિ પ્રાપ્ત કરાવી શકે તેમ નથી, તેમ છતાં પણ આંખના પલકારે સાતમી નરક સુધી પહેાંચી ગયેલા પ્રસન્નચંદ્ર મુનિરાજને સંજ્વલન કષાયમાં અમુક સમય પૂરતું અનંતાનુબંધી કષાયનું મિશ્રણ થતાં જ ભાવ-હિંસક **ખનેલા મુનિરાજ સાતમી નરક સુધી જ**ઈ શકચા છે. તેવી રીતે તીવાનુરાગપૂર્વકના શિવ્યલાલ પણ મરીચિને અનંતાનુબંધી હાવાથી સમ્યગ્દર્શનથી બ્રષ્ટ કરાવવામા સમર્થ બન્યા છે. પરંતુ સમ્યક્તવની હૈયાતીમાં જ આયુષ્યકમેં બાંધેલું હેલાપી ચાથા લવે દેવલાકને મેળવે છે.

શિષ્યલેાલનાં કારણે જિન વચન પ્રત્યે અશ્રહાળુ **અનેલાે** મરીચિ સમાજની મિથ્યા પ્રતિષ્ઠાના કારણે જીવનના છે**દ્ધા** સમય સુધી પણ મિચ્છામિ દુક્કડ આપી શક્યો નથી. **ફળ** સ્વરૂપે તે પછીના લાંબા લાંબા આયુષ્યવાળા બાર ભવાે **સુધી** ફરીથી સમ્યક્ત્વ મેળવવાને માટે ભાગ્યશાળી બન્યાે ન**થી.** 

આ બધી વાતાનું ધ્યાન રાખીને જ કેવળી પરમાત્માઓએ ક્રમાવ્યું છે કે, હે જીવ! "તું પ્રતિક્ષણે, પ્રતિઘડિએ, પ્રતિદિવસે અને પ્રતિરાત્રિએ સેવેલા, સેવાયેલા કે અનુમાદેલા વિષયા અને કષાયાનું પ્રતિક્રમણ કરજે" કેમ કે પ્રમાદવશ સેવાઈ ગયેલા, સ્મરણમાં લાવેલા, વિષયાનું અને તેનાં કારણે કરાયેલા કે વધારી દીધેલા કષાયાનું જ પ્રતિક્રમણ કરવાનું હોય છે.

મરીચિ મુનિના જીવનમાં પણ લાેલ નામના કષાય હતાે પરંતુ તેનું પ્રતિક્રમણ જીવનના છેલ્લા શ્વાસ સુધી પણ કર્યું' નથી માટે અનંત સંસારી અનવા પામ્યાે છે.

સંજ્વલન કષાયનું પણ પ્રતિક્રમણ ન કરી શક્યા તેા સંભવ છે કે આજે આછા પાતલા દેખાતા કષાયા પણ એક દિવસે સાધકને અનંતાનુબંધી તરફ લઇ જવામાં સમર્થ અનશે અને સાધક અધઃપતનને પામશે. મરીચિની પણ એ જ દશા થઈ છે.

સાળમા ભવમાં ક્રોધને વશીભૂત થઇને વિશ્વભુતિ મુનિ-રાજ પાતાની સાધનાથી પતિત થઇ ગયા. માનસિક જીવનમાં જ્યારે ક્રોધની માત્રા રહે છે ત્યારે કાેઇપણ સાધક આત્મ– કલ્યાણ કરી શકતા નથી, કારણ કે આત્મ–કલ્યાણની સાથે બાહ્ય સાધકતા કરતાં ભાવ સાધકતાની ખાસ આવશ્યકતા રહે છે.

આવીસમા ભવમાં વિમળ મુનિરાજની શક્તિ ખૂબ જ આગળ વધી ગઈ હતી, છતાં પણ આત્મજીવનમાં હજી સુધી તે શક્તિએા આવી શકી ન હતી, જેથી સંપૂર્ણ કર્મ-ક્લેશાના નાશ થવા સુલભ થઈ શકે.

તથાપિ અજાં ના રાગી જેમ જેમ થાડું થાડું પાણી પીતા જાય છે, તેમ તેમ ઉદરગત મળ આંતરડામાંથી છૂટા પડવાની તૈયારી કરવા લાગે છે, તેવી જ રીતે શુદ્ધ—સાત્ત્વિક તપશ્ચર્યા, નિલેલિ જીવન, કર્મ-કલેશાના વાતાવરણથી સર્વથા દૂર, પ્રદ્માનિષ્ઠ સાધક પણ પાતાનાં કર્મોના ભારથી પ્રતિક્ષણ હલકો થતા જાય છે.

વિમળ મુનિ પણ આવી સીમા પ્રાપ્ત કરી શક્યા છે જેથી આત્મિક પતન સર્વથા અસંભવિત થઇ ગયું છે. ધુની આતમા જેમ પોતાની અપૂર્ણ આરાધનાને પૂર્ણ કરવાના ચક્કરમાં રહે છે, તેવી જ રીતે ત્રેવીસમા ભવમાં કરી મનુષ્ય અવતારમાં જન્મ લઇને તથા ચક્કવર્તીના ભાગ– વિલાસોના ત્યાગ કરીને કરી પાતાની સાધનામાં લાગી ગયા.

અહીં આત્મ–જાગૃતિ અપરંપાર હેાવા છતાં પણ કેવળ-જ્ઞાનની ભૂ(મકા પ્રાપ્ત ન કરી શકચા.

પ<sup>ર</sup>ચીસમા ભવમાં ચરમસીમા પ્રાપ્ત કરેલી સાધના ક્ષાચિક સમ્યક્ત્વ તથા તીર્થ'કર નામકમ<sup>°</sup>ની નિકાચના કરવામાં સહાયક ખને છે.

સત્તાવીસમા ભવમાં ભગવાન મહાવીરસ્વામી બનતાં પહેલાં ૨૬ ભવામાં આત્માનું ઉત્થાન તથા પતન આપ**ણે** અત્યાત સંક્ષેપથી જાણી શકચા છીએ.

હવે સત્તાવીસમા ભવનું વર્ણન કરતાં પહેલાં ભારત દેશની થાડી પૂર્વભૂમિકાનું વર્ણન કરીને ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું દિવ્ય જીવન આપણે જોઈશું.

વૈતાહ્ય પર્વતથી ભારતવર્ષના બે વિભાગ થાય છે:—
(૧) દક્ષિણાહ ભરત, (૨) ઉત્તરાહ ભરત. મનુષ્યાના
ગુણદોષ જેમ સ્વાભાવિક છે, તેમ ક્ષેત્રના ગુણદોષ પણ સ્વાભાવિક
હાવાથી દક્ષિણાહ ભરતમાં અરિહ ત, ચક્રવર્તી, અળદેવ,
વાસુદેવ, પ્રતિવાસુદેવ આદિ મહાપુરુષા જન્મે છે, પરન્તુ

ઉત્તરાહ<sup>દ</sup> ભરતમાં કાેઈ પણ મહાપુરુષ જન્મતા નથી, માટે આ ક્ષેત્ર અનાર્ય હેાવાથી ત્યાં રહેલા લાેકાે પણ અનાર્ય છે.

આત્માના જેમ ક્ષેત્રની અનિવાર્યતા છે, તેમ કાળની પણ અપેક્ષા રહે છે. જૈન–શાસનમાં કાળચક્રના ઉત્સર્પિંણી તથા અવસર્પિણી નામના છે લેક માન્ય છે, પહેલામાં જમીન વગેરેના રસકસ તથા મનુષ્યનું આયુષ્ય વગેરે ભાવ ઉત્તરાત્તર વધતા **ર**હે છે–જેમ કે પ્રથમ તીર્થ કરનું જે આયુષ્ય વગેરે હાેય છે, તેનાથી વધતાં વધતાં અન્તિમ તીર્થ'કરનું શરીરમાન ૫૦૦ ધનુષ્યનું તથા આયુષ્ય ૮૪ લાખ પૂર્વનું હોય છે તથા અવસપિ<sup>°</sup>ણી કાળમાં પહેલા તીર્થ'કર કરતાં અંતિમ તીર્થ'કરના આયુષ્ય વગેરેનું માન એાછું થતું જય છે; તેથી જ ઋષભદેવના શરીરમાન વગેરેથી ઘટતાં ઘટતાં મહાવીરસ્વામીનું આયુષ્ય કુકત ૭૨ વર્ષનું અને શરીર સાત હાથનું જ હતું.

પ્રત્યેક કાળના છ છ વિભાગા ( આરાએા ) હાેય છે. તેમાંથી પહેલા તથા બીજા આરામાં ભાેગપ્રધાનતા તથા પાપ-પ્રધાનતાની તીવ્રતા હેાવાથી આ આરાએામાં અર્થાત્ ઉત્સર્પિણી કાળમાં **પદ્ધે**લા તથા બીજો આરાે ૨૧–૨૧ હજાર વર્ષીના હાય છે અને અવસર્પિષ્ણી કાળનાે પહેલાે આરાે ચાર કાેડાકાેડી તથા બીજો આરા ત્રણ કાેડાકાેડી સાગરાેપમના હાેય છે. આટલા લાંબા સમય સુધી આ આરાએોમાં જન્મ લેનારાએો સંખ્યાત–અસંખ્યાત જીવાની ધાર્મિક યાેેેેેેેેેંગ્યતા ન હાેવાથી જ અરિહંત આદિ મહાપુરુષોના જન્મ થઈ શકતા નથી.

જમીનમાં જે ખેતીની યાગ્યતા ન હાય તા તેમાં પડેલા વરસાદ પણ નકામા થઇ જાય છે, તેવી જ રીતે મનુષ્યના જીવનમાં પણ જ્યાં સુધી ભાગ તથા પાપની પ્રધાનતા રહે છે, ત્યાં સુધી મહાપુરુષાના જન્મ થતા નથી જ્યારે ત્રીજ તથા ચાથા આરામાં ધાર્મિકતા ઉત્પન્ન થવાના કાળસ્વભાવ હાવાથી જ આ બે આરાઓમાં અરિહંતાના જન્મ થાય છે તથા કાળાનુ-સાર ચક્રવર્તી, ખળદેવ, વાસુદેવ આદિના પણ જન્મ થાય છે.

ખેડૂત પાતાની ઉદરપૂર્તિ માટે જમીન ખેડીને ખેતીને યાગ્ય જમીન તૈયાર કરે છે, તે જ પ્રમાણે ભાવદયાના મહાસાગર તીર્થ કરોના આત્માઓ પણ ભાગપ્રધાન તથા પાપપ્રધાન ખનેલા મનુષ્યાને, સમાજને, દેશને – ધર્મ ને માટે યાગ્ય ખનાવી દે છે. પછી તો ધર્મ તથા ધાર્મિકતા ખૂબ – ફૂલે ફાલે છે, જેથી માનવતાના વિકાસ ચરમસીમા સુધી પહેાંચી જાય છે અને અનેક આત્માઓ ભવ – સમુદ્રને તરી જાય છે, જ્યારે અનેક આત્માઓ તેને યાગ્ય ખને છે.

આ પ્રમાણે ઉત્સિપિ'ણી અને અવસર્પિણી અંનેમાં ૨૪ તીથે'કર, ૧૨ ચક્કવર્તી, ૯ અળદેવ, ૯ વાસુદેવ, ૯ પ્રતિવાસુ-દેવ જેવા ૬૩ મહાપુરુષા જન્મ લે છે.

જૈન–શાસનની પદ્ધતિ પ્રમાણે આ બે આરા સદ્યુગના નામે ઓળખાય છે. ઉત્સર્પિણી કાળના પાંચમા આરાનું પ્રમાણ ત્રણ કાેડાકાેડી સાગરાેપમ તથા અવસર્પિણી કાળના પાંચમા

## 30 એ ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય-જીવન

આરાતું પ્રમાણ ૨૧ હજાર વર્ષ છે-આ કાળમાં કાેઇ પણ તીથ'કર વગેરે મહાપુરુષોના જન્મ થતા નથી.

છતાં પણ જૈન ધર્મ, જૈન તીર્થ, સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક તથા શ્રાવિકા ઉપરાંત જૈન પ્રવચન રહે જ છે અને જીવાની પાત પાતાની યાગ્યતા પ્રમાણે ધર્મ તું આચરણ ( પાલન ) પણ થતું રહે છે.

અત્યારે આ ભરતશેત્રમાં પાંચમા આરા ચાલી રહ્યો છે.

ભગવાન મહાવીરસ્વામીના પૂર્વ વતી ર ર લીથ કરે થઈ ચયા છે.

| (૧) ઋષભદેવ       | (૯) સુવિધિનાથ    | (૧૭) કું થુનાથ    |
|------------------|------------------|-------------------|
| (૨) અજિતનાથ      | (૧૦) શીતલનાથ     | (૧૮) અરનાથ        |
| (૩) સંભવનાથ      | (૧૧) શ્રેયાંસનાથ | (૧૯) મદ્મિનાથ     |
| (૪) અભિન દન      | (૧૨) વાસુપૂજ્ય   | (૨૦) મુનિસુવ્રત   |
| ( ૫ ) સુમતિનાથ   | (૧૩) વિમળનાથ     | (૨૧) નમિનાથ       |
| ( ६ ) પદ્મપ્રભુ  | (૧૪) અન તનાય     | (૨૨) નેમિનાથ      |
| (૭) સુપાર્ધાંનાથ | (૧૫) ધર્મ નાથ    | (૨૩) પાર્ધાંનાથ   |
| (૮) ચંદ્રપ્રભુ   | (૧૬) શાંતિનાથ    | (૨૪) મહાવીરસ્વામી |

આ ચાવીસ તીર્થ કરામાં સૌથી પહેલા ઋષભદેવ તીર્થ -કર થયા. ત્રીજા આરાના લગલગ અંતિમ ચરણમાં આ તીથ'-કર ભગવંતા જન્મે છે. તે પહેલાના ત્રીજો તથા પહેલા અને ણીએ આરાે **લાેગપ્રધાન હેાવાથી ક**લ્પવૃક્ષા દ્વારા જ સુગલિયા-

એાનું પાલનપાષણ થતું હતું. એથી માનવધર્મના સર્વથા અભાવ હતો. નાંમ કુલકરને ત્યાં મરુદેવી માતાની કુક્ષિથી ભગવાનના જન્મ થયા, તેઓ ખાલ્યકાળથી જ મનનશીલ, દીઈદેષ્ટા, ઉદાર, દયાના સાગર તથા મતિ -શ્રુત અને અવધિ-જ્ઞાનથી યુક્ત હતા. તેમનું બાહ્ય શરીર પણ મનાહર, સદ્-લક્ષણોથી યુક્ત, અંગાપાંગની બેનમૂન સુંદરતાવાળું હતું તથા આંખામાં અનહદ માનવપ્રેમ, હૃદયમાં જીવ માત્ર પ્રત્યે મૈત્રી-**ાવનાના વિકાસ તથા મસ્તિષ્કમાં અગાધ જ્ઞાનની ગરિમાથી** ઋષસ-કુમાર સૌના વિશ્વાસભાજન તથા પ્રિયપાત્ર ખની ગયા હતા.

આ તરફ યુગલિયાએાના લાેગપ્રધાન જીવનમાં પણ કાળના પ્રભાવે કલ્પવૃક્ષાના રસ–કસની હાનિને લીધે કષાય–કલેશ વધવા લાગ્યા, ત્યારે નાભિકુલકરે ઋષભને પ્રથમ રાજા તરીકે નિયુક્ત કર્યા. તેએા ભારતભૂમિતા સર્વ પ્રથમ રાજા થયા. દયાળુ ઋષ**ભ** રાજાએ " पयाहियाए उवदिसइ " એ સૂત્ર પ્રમાણે યુગલિયા-એાને માનવ-ધર્મમાં પરિવર્તિ'ત કરવા દરેક પ્રકારની કળાએાનુ જ્ઞાન આપ્યું. જેમાં ભાજન, પાન, વસ્ત્ર, નાપિત, લુહાર, ધાેખી, કુંભાર વગેરે વ્યવહાર કળાએા તથા અંકગણિત તથા લેખનના ઉપરાન્ત પુરુષાની ૭૨ કળાએા તથા સ્ત્રીએાની ૬૪ કળાએા શીખવીને તથા અમુક અમુક રાજ્યાેના કારભાર અમુક અમુક પુત્રાને સાંપીને સંપૂર્ણ પરિશ્રહના ત્યાગ કરીને ભગવાન સ્વયં પ્રવર્જિત થયા; જેમાં ગૃહસ્થાશ્રમ, પુત્ર**પ**રિવાર, રાજ્યપાટ. યાવત્ કાયાની માયાને પણ છેાડી દીધી તથા ભવભવાન્તર**ો** 

## **3.ર** બગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય જીવન

કરેલાં કામ-ક્રોધ-માન-માયા-લાભ વગેરે અંતરંગ શત્રુએાનું સર્વાથા દમન કર્યું.

બાહ્ય પરિગ્રહથી આંતર પરિગ્રહ વધે છે અને વધેલાે આન્તર પરિગ્રહ આત્માની ઉન્નતિમાં બાધક બને છે, પરન્તુ પૂર્ણ શક્તિસ'પન્ન તીથ'કરાેના આત્માઓ બ'ને પ્રકારના પરિગ્રહનાે ત્યાગ કરવામાં સમર્થ હાેય છે.

જીવમાત્રના પિતામહ ભગવાન ઋષભદેવ પાતાની કઠાેર સાધનામાં મસ્ત રહ્યા અને કેવળજ્ઞાનની જ્યાત પ્રાપ્ત કરી.

ભગવાનના મહાવ્રતધર્મ એવા પ્રકારના હતા કે જેના માધ્યમથી જ તેઓ માનવમાત્રના ઉદ્ધાર કરવામાં સમર્થ ખન્યા અને અગણિત જીવાના ઉદ્ધાર કર્યા.

- ' सव्वाओ पाणाइवायाओ वेरमणं '
- 'सन्वाओ मुसावायाओ वेरमणं'
- ' सन्वाओ अदिन्नादाणाओ वेरमणं '
- 'सन्वाओ मेहणाओ वेरमणं'
- 'सव्वाओ परिगहाओ वेरमणं'

અર્થાત્ સર્વ જવાની પ્રાણહત્યા-મન, વચન, કાયાથી, કરવા, કરાવવા તથા અનુમાદવાના હું ત્યાગ કરું છું.

એવી જ રીતે સર્વ અસત્ય, સર્વ ચૌર્યંકર્મ, સંપૂર્ણ ત્રૈશુન કર્મ તથા સર્વ પરિગ્રહના પણ હું ત્યાગ કરું **હ**ં.

ઋષભદેવના સમવસરણમાં તથા ત્યાર પછીના બધા તીર્થ'-કરાેના સમવસરણમાં તથા તેેએાના શાસનમાં રહેનારા સાધુએા તથા સાધ્વીએા માટે મહાવ્રતધર્મ નું પાલન સર્વ થા અનિવાર્ય છે. સમવસરણમાં બિરાજમાન આદિ**ખ્રદ્ધા, ચતુમુ<sup>ર</sup>ખ ભગવાન** ઋષભદેવે જે ઉપદેશ આપ્યા તેને વેદ કહે છે. આ પ્રમાણે પહેલા તીર્થ કરથી લઇને ત્રેવીમમા તીર્થ કર ભગવાન પાર્શ્વનાથ સુધી ખરાબર અવિચલરૂપે જૈન–શાસનની જ્યાેતિ સંસારના માનવમાત્રને અહિંસાનાે પ્રકાશ આપવામાં સમર્થ બની છે. તથાપિ વચ્ચે વચ્ચે હિંસાદેવીનું તાંડવનૃત્ય પણ પાતાનું જેર **બતાવી ગયું છે. પરિ**ણામે વેદેામાં પશુહિંસાના મંત્રાે પણ પ્રવિષ્ટ થઈ ગયા. ત્યાર બાદ " वैदिकी हिंसा हिंसा न भवित ' એ ઉક્તિએ પાેતાનું વર્ચ સ્વ જોરથી જમાવ્યું અને જૈન– શાસને વેદાે તરફ ઉદાસીનતા સેવી.

ભગવાન મહાવીરસ્વામી અંતિમ તીથ<sup>ે</sup> કર હતા.

### મહાવીરસ્વામીના સત્તાવીસમા ભવ

અનાદિ કાળથી પરિભ્રમણ કરતા ભગવાન મહાવીરસ્વામીના આ છેલ્લાે ભવ છે; જ્યાં તેઓ અંતિમ સાધના કરીને માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવામાં સમર્થ બને છે.

માટે આ લવને વિસ્તારથી સમજવા એ જ આપણા માટે અતિ આવશ્યક છે.

#### अन्भ :

દેવ તથા ઈન્દ્રોની અમરાવતી નગરીમાં ભાગપ્રધાન જીવાના જન્મ થાય છે. જ્યારે બિહાર પ્રાંતમાં આવેલા ક્ષત્રિયકું હ નગરના મહારાજ સિદ્ધાર્થની રાણી ત્રિશલાની કુક્ષિથી યાગિનાથ ભગવાનના જન્મ થયા છે.

રાજા ખૂબ જ પવિત્ર, સૌમ્ય, સદાચારપૂર્ણ અને ભગવાન પાર્શ્વનાથના શાસનની મર્યાદામાં પૂર્ણ શ્રદ્ધા ધરાવનાર હતા. તીર્થ કરાની શાસન–મર્યાદાના સીધા સાદા અર્થ એ છે કે– તેઓએ બતાવેલાં વ્રત–નિયમને આત્મસાત્ કરીને જીવનને ધન્ય બનાવવું.

જ્યારે ત્રિશલા માતા વૈશાલી ગણતંત્રના અધિનાયક ચેટક મહારાજાના અહેન હતા; જેમની ખાનદાનીની પ્રત્યેક નસમાં, પ્રત્યેક રક્તબિન્દુમાં અને પ્રત્યેક ધાસોચ્છ્વાસમાં જૈન ધર્મની મર્યાદા હતી, એટલે સ્વાભાવિક છે કે માતાનું જીવન–આંતરજીવન ગૃહસ્થાશ્રમની મર્યાદાથી સંપન્ન હતું, તપ અને ત્યાગને કારણે ઘણા દુર્ગુણાથી પર હતું.

આવા રાજા–રા**ણી**ના ઘરે જ તીર્થ કરોના જન્મ **થવા** સુસંગત છે.

ભગવાન પાર્શ્વ નાથના નિર્વાણ પછી થાેડા જ વખત આદ દેશમાં હિંસા–પ્રધાનતા અને અહિંસા–પ્રધાનતાને કારણે બે વિભાગ પડી ગયા હતા; જ્યારે દેશ તથા સમાજમાં પંડિત– મહાપંડિત-રાજ્ય સત્તાધારી અને શ્રીમંતાના બે અખાડા ખની ગયા હતા ત્યારે દેશમાં ખરબાદીની બાલબાલા વધતી જતી હતી.

ભગવાન મહાવીરના જન્મ પહેલાં જ દેશની પરિસ્થિતિ ખૂબ ખરાબ હતી. અગિલત પશુએ તથા પક્ષીએનું ધર્મને નામે મંત્રેા દ્વારા યજ્ઞકુંડમાં અલિદાન અપાતું હતું; તથા સત્તાધારી અને શ્રીમંત વર્ગ મદિરાપાનમાં સર્વથા ભાન ભૂલી સત્તેય વ્યસનામાં મસ્ત હતા. એક પાપની પાછળ બીજા પાપાની પરંપરા ચાલે છે, તેથી એક સમય એવા પણ આવી ગયા કે જ્યારે પાતાની ધર્મપત્નીના હાથની બનાવેલી રસાઈ ખાવી તે પણ પાંડિત્ય–ગવિંષ્ઠ પંડિતાને માટે પાપ જેવું બની ગયું.

આવા વિકટ સમયમાં જ્યારે સંસારના કાને એ વાત પડી કે તીર્થ કરના જન્મને સૂચિત કરનારા ૧૪ સ્વપ્ના ત્રિશલા રાણીએ જોયા છે, ત્યારે અહિંસાપ્રધાન ભાગ્યશાળીઓને એક આશ્વાસન મળ્યું અને નવ મહિના આઠ દિવસ પછી સંસારને પૂર્ણ વિશ્વાસ થઇ ગયા કે વર્ષમાનકુમાર( મહાવીરસ્વામી )ના જન્માભિષેક મેરુપર્વત પર ઈન્દ્રો તથા અગણિત દેવાએ કર્યો છે.

સર્વોત્કૃષ્ટ પુષ્યશાળી તીર્થ કરોના જન્મ ચાર અતિશય તથા ત્રણ જ્ઞાનયુક્ત હાય છે, તેથી મનુષ્યના મનમાં હિંસાને સ્થાને અહિંસા, દુરાચારને સ્થાને સંયમ તથા ભાગ–વિલાસને

સ્થાને તપ–ત્યાગની રેખા સ્પષ્ટ તથા અસ્પષ્ટ રુપે ઉપસવા લાગે છે. બીજના ચંદ્રમાની જેમ વૃદ્ધિ પામતા ભગવાનની આસપાસ સંસારના માયાવી ચક્રમાં શંકાશીલ અનેલા રાજકુમારા, રાજકુમારિકાએા, શ્રીમંતા, પંડિતા, મહાપંડિતા તથા રાજ્ય સત્તાધારી વર્ગોનું જૂથ જામવા લાગ્યું અને બધાને એક આ<sup>શ</sup>્વાસન મળી ગયું કે વર્ધમાનકુમાર જ આપણા માટે એક દિવસ '' तिन्नाणं-तारयाणं ''નું સ્થાન ગ્રહણ કરનારા થશે: એટલા માટે જ માનવતાના પરમ પૂજારી ભગવાન દ્રવ્યથી તથા ભાવથી અજાતશત્ર જેવા બની ગયા.

### ગૃહસ્થ જીવનની અદ્વિતીય વિશેષતાએા

ધર્મના નામે અત્યન્ત અધઃપતન પામેલ મનુષ્ય માતા-પિતાની ભક્તિથી સર્વથા દૂર રહે છે-જે જીવનના અમૂલ્ય તત્ત્વને બરબાદ કરનારા ભયંકર દુર્ગુણ છે.

લાેકાેત્તર મહાપુરુષાેનું જીવન–કવન દયાત્મક હાેવા છતાં પણ પ્રેરણાત્મક હાય છે. એથી કુક્ષિમાં રહેતા, " મારી માતાને મારા હલનચલનથી પીડા ન થાય " એ માટે ભગવાને પાતાના શરીરને સંકાેચી લીધું. આ પ્રમાણે માતૃવત્સલ ભગવાન સંસારના જીવાને જાણે કહી રહ્યા છે:-

" હે ભાગ્યશાળીએા ! આ સંસારમાં જીવન ઉત્થાનના મળમાં માતુભક્તિ સર્વ'થા અનિવાર્ય છે. એનાથી શારીરિક તથા આધ્યાત્મિક જીવન સુંદર, સ્વ<sup>ચ્</sup>છ તથા સદાચારી અને

છે. આત્મિક શુરવીરતાના અભાવમાં શારીરિક શુરવીરતા કક્ત પશુતાને આમંત્રણ આપે છે અને શારીરિક શૂરવીરતાના અભાવમાં આત્મિક શૂરવીરતા પ્રાયઃ ફળ આપતી નથી. "

ભગવાન ખંને રીતે પૂર્ણ સશક્ત હતા, તેથી સમવયસ્ક્ર મિત્રાની સાથે રમતા હતા ત્યારે તેમણે સર્પનું રુપ ધારણ કરેલા દેવને દ્વર ફેંકી દીધા હતો તથા રાક્ષસનું રુપ ધારણ કરે**લા દેવને મુષ્ટિના પ્રહારથી સવ**ધ્યા વામન ખનાવી દીધા હતો.

ત્રણ જ્ઞાનના માલિક ભગવાનને જ્યારે પાઠશાળામાં ભાગવા માટે લાવવામાં આવ્યા ત્યારે ભાગવા આવેલા ભાગવાને પાતે જ જ્યારે પંડિતાના મનની શ**ંકાએાનુ**ં સમાધાન કર્યું. ત્યારે તાે આખું જગત ભગવાનની જ્ઞાનગરિમા પ્રત્યે ફિદા ફિદા થઈ ગયું. તે સમયે જ સંસારને ખાત્રી થઇ ગઇ કે આ ભગવાન-જીવાને " मृत्ताणं मोयगाणं " થઇને, મુક્તિ-માર્ગ આપનારા થશે.

વૈવાહિક જીવનમાં વધ<sup>ર</sup>માનસ્વામીની ધમ<sup>ર</sup>પત્નીનું નામ યશાદા હતું અને પુત્રીનું નામ પ્રિયદર્શના હતું; પરંતુ એ નિશ્ચિત છે કે તેમનું આ જીવન થાેડા સમય સુધી જ રહ્યું છે.

માતા પિતાના સ્વર્ગવાસ પછી પણ પિતા તુલ્ય પાતાના માટા ભાઈ ન દિવધ<sup>૧</sup>ન મહારાજાના આગ્રહવશ, ભગવાન વર્ધ-માનકુમાર બે વર્ષ સુધી વધારે ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહ્યા, તથાપિ તેમ<mark>નું આધ્યાત્મિક છવન</mark> ઉત્તરાેત્તર મનનશીલ બનતું ગયું.

**સ**ંસારનાં સુખ–દુઃખાેના મૂળ કારણ પર મનન કરતાં ભગવાને વિચાર્યું કે, " જીવ માત્ર પાતે જ કરેલાં દુષ્કૃત્ય, દુરાચાર, અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ વગેરેને લીધે દુ:ખી થાય છે. આ દ્ભ:ખાેનું નિવારણ શ્રીમાંતાઇ તથા સત્તાથી કચારેય પણ ઘઇ શકતું નથી, કારણ કે આ બંને તત્ત્વાે પણ એક માનસિક રાેગ છે અને જે પાેતે માનસિક રાેગી હાેય, તે બીજાને રાેગમુક્ત કરી શકતાે નથી. માટે આત્માના કદૃર શત્ર્ર સમાન શ્રીમ તાઇ તથા સત્તાના સર્વધા ત્યાગ કર્યા સિવાય તથા તપશ્ચર્યાની આગમાં આત્માના સંપૂર્ણ મેલ ધાયા વિના અનંત શક્તિઓની પ્રાપ્તિ સુલભ થઈ શકતી નથી.

" જો સંસાર દુઃખી, ભાવરાગી, અજ્ઞાની તથા મિથ્યાજ્ઞાની **ખનેલાે રહે, ધર્મના નામે પાંડિતાેની ધૂર્ત્તા**વાણી ચાલુ રહે અને શ્રીમંત તથા રાજસત્તાધારી વ્યક્તિઓના હૃદયમાં રહેલી પાપવાસનાના અંત ન આવે તો તેઓના પંજામાં કરાડાની સંખ્યામાં કસાયેલી સાધારણ જનતાને બેઢાલ મરવા સિવાય **બીજો એક પ**ણ માર્ગ રહે નહિ. "

" આજે દેશના સેવક વર્ગ –જેમાં હરિજના તથા પતિત– દ્દલિત જાતિઓના સમાવેશ થાય છે, તે અત્યંત ખરાબ રીતે આ શ્રીમ તાેના તથા સત્તાધારીએોના નેહુકમીલર્યા શાસનમાં **દ**્યાઇ ગયેા છે તથા જગદંખા સ્વરુપ નારી જાત માર–પીટ માહન કરતી અત્યંત દયનીય દશા લાગવી રહી છે. "

" જે દેશ, સમાજ, ગામ તથા ઘરમાં સ્ત્રીજાત નિર્ક્ષર હાેય, દખાયેલી ભાવનાવાળી હાેય તથા પુરુષાની પાપવાસનાનાે શિકાર બનેલી હાય તા તે દેશ, સમાજ તથા ઘરના પુરુષા કચારેય પણ આધ્યાત્મિક બની શકતા નથી. આધ્યાત્મિકતાના અભાવમાં માનવીય શક્તિએા રાક્ષસતું રુપ ધારણ કરીને જન-માનસ તથા દેશને અધઃપતનના રસ્તે ધકેલવા સિવાય બીન્તું કાંઈપણ કરી શકતી નથી. "

''જેઓની સેવા લીધા સિવાય મનુષ્યસમાજ તંદુરસ્ત, સ્વચ્છ તથા પ્રસન્નચિત્ત કાેઇ પણ સંજોગામાં થઇ શકતાે નથી, એવા હરિજના પ્રત્યે અત્યાચાર, અનાચાર વગેરે અત્યાંત નિંદનીય તથા રાક્ષસી કર્ત વ્ય છે. "

" એમ લાગે છે કે આ બધું પેટભરા સ્વાર્થી પંડિતા તથા જાતિ-કુળના ઘમંડના ચક્કરમાં કસાયેલા અહંકારી ધન-વાના તથા પાેથીપંડિત સાધુએાની માયાજાળ છે. "

ભગવાન વર્ષમાનકુમારની આ પ્રકારની ચિંતવનધારા જોર પકડતી ગઇ અને સર્વેાત્કૃષ્ટ ભાવદયાને વશીભૂત **થઇને** તેએા સંપૂર્ણ સંસાર તધા પાતાની કાયાની માયાને પણ છાેડી **દેવા માટે તૈયાર થયા. પેાતાની પાસે જે** કાંઈ હ<u>ત</u>ું તે ગરી-બાને, અનાથાને દાનમાં આપી દીધું. હવે ભગવાન પાસે દે<u>હ</u> સિવાય કાંઈ પણ રહ્યું ન હતું. 😁

#### ૪૦ 📦 ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય–જીવન

જો કે ત્યાગ તથા તપાધમ અત્યંત કઠિન માર્ગ છે. તથાપિ હજારા, લાખા અને કરાડા માનવા તથા એકાવતારી લાકાંતિક દેવાના એક જ અવાજ હતા કે હવે ભગવાન દીક્ષા સ્વીકાર કરીને લાંબા કાળથી ખુઝાઈ ગયેલી 'કેવળજ્ઞાનની જયાત' કરી પ્રકાશિત કરે અને તે માટે ભગવાને દીક્ષા અંગીકાર કરી.

અિંગાં અશુિલ એ બળી જવાથી, જેમ સુવર્ષ શુદ્ધ થાય છે, તેમ તપશ્ચર્યા રૂપી અિંગાં ભવપર પરાનાં કરેલાં કર્મારુપી અશુિલ એ તું દહન થવાથી આત્મા શુદ્ધ થાય છે. ભગવાને પણ નવાં આવતાં ખધાં પાપાને, પાપભાવનાઓ ને, અશુદ્ધ વૃત્તિઓને તથા પ્રવૃત્તિઓને સંવર—ધર્મ દ્વારા રાષ્ક્રી દ્વીધાં અને બાહ્ય તથા આભ્યંતર તપ દ્વારા પૂર્વ સંચિત કર્મોને નિર્મૂલ કરતા ગયા. પરિણામસ્વરૂપ ભગવાનના અંને પ્રકારનાં જીવન અત્યંત શુદ્ધ થયાં અને સમભાવની વૃદ્ધિ થતી ગઈ.

" કારણ કે અધા જીવોના અપરાધાને સહન કરવા તથા સંસારસમુદ્રમાં ડૂબતા જીવોને પાપમુક્ત કરીને મુક્તિ તરફ લઇ જવા એ જ દીક્ષાધર્મ'નું અંતિમ ધ્યેય (ચરમ લક્ષ્ય) છે."

આ જ કારણે, એક દિવસ દીક્ષા પછી, એક આશ્રમમાં ભગવાન સ્થિર રહ્યા, કુલપતિએ રહેવા માટે એક ઝૂંપડી આપી, બીજી પણુ અનેક ઝૂંપડીએા તે આશ્રમમાં હતી. ઘાસના અભાવમાં ગાયા આવતી અને ઝૂંપડીનું ઘાસ ખાઈ જતી હતી. બીજી જગ્યાએ ગાયાને લાકડીએાના માર પડતા હતા, પરંતુ માેહમાયાના ત્યાગનું ચરમ લક્ષ્ય પ્રાપ્ત કર્યું છે એવા મહાવીરસ્વામી ગાયાને હાંકતા કે તિરસ્કારતા નથી અને હાંકે કે તિરસ્કારે પણ કેમ ? ભગવાન તેા ચરાચર સૃષ્ટિ પ્રત્યે દ્વયાના સાગર છે અને....

"ગાેધન માનવ સમાજને સમૃદ્ધ કરનારૂં, મનુષ્ય માત્રને ખળ ખુદ્ધિ આપનારું તથા પાતાના ઘી, દૂધ, માખણ, છાસ તથા છાણ, મૂત્ર વગેરે દ્વારા જીવ માત્ર પર ઉપકાર કરનારું અને મર્યા પછી પણ પાતાનાં ચામડાંથી ખૂબ ભલું કરનારૂં છે."

- જે દેશમાં ગાધનના નાશ થાય છે ત્યાં—
- ૧. માનવતા ચાલી જાય છે અને દાનવતા આવે છે.
- ૨. આબાદી જાય છે અને બરબાદી આવે છે.
- ૩. ત્યાગ, તપ જાય છે અને ભાેગ–વિલાસિતા વધે છે.
- ૪. ખેતીવાડીનું ઉત્પાદન ઘટે છે અને જનતા બેકાર ખતે છે.
- પ. ગરીબાની રાજ-રાડી (આજવિકા) જાય છે અને ગરીબ વધારે ગરીબ થાય છે

આ પ્રમાણે માનવ-સમાજના અમૂલ્ય ધન(ગાધન)ના તિરસ્કાર પણ પ્રકૃતિનું અદૃહાસ્ય છે.

પરન્તુ સ્વાર્થાં ધ તથા લાેભાં ધ, શ્રીમંત તથા સત્તાધારી વર્ગના સમૂહ્યી આ ગાેધનની ઉપેક્ષા થઇ, જે દેશની બરબાદીનું મૂળ કારણ છે, કારણ કે દેશની સાધારણ જનતા તાે પાતાની આજવિકા મેળવવા પાછળ જ જીવન પૂર્ણ કરવામાં વ્યસ્ત છે, જ્યારે ઉચ્ચ વર્ગ પાસે અનહદ ધન છે, સત્તા છે; એટલા જ માટે આત્મ—સંયમના અભાવમાં આ ગંને વસ્તુઓના દ્વપયાંગ થવા સર્વથા અનિવાર્ય છે. એ જ કારણ છે કે પાતાની સુખ—સાહિબી આગળ તથા સ્વયં પાતાની પરવા (સ્વાર્થી ભાવના) સિવાય તેઓની પાસે પરમાર્થ જેવી કાંઇ વસ્તુ નથી એથી દેશની શું ખલા, જન સાધારણનું હૃદય અને પાંડિતાની શિખા આ અંનેના હાથમાં જ રહે છે. તેથી સંસારની, સદાચારની, અહિંસાધર્મની અને દયાદાનની એક પણ સમસ્યાના ઉકેલ આવી શકતા નથી. "

ગાધન પ્રત્યે દયાભાવના સ્વામી ભગવાન મહાવીરસ્વામીએ જાણે સંસારને મૌન ઉપદેશ જ ન આપ્યા હાય કે હે ભાગ્યવાના ! " સુખ તથા સમૃદ્ધિ આકાશથી વરસતી નથી, પરન્તુ પાતાની રાક્ષસી પ્રવૃત્તિએ તથા વૃત્તિએ એ જ પાતાના તથા સંસારના નાશ કરવાનું કારણ છે."

" ગાેધન કુદરતી અક્ષીસ છે–માટે આપણે તેને ગાેમાતા કહીએ છીએ, બીજાએા પણ તેને ગાેમાતા કહે છે; માટે ગાયાને તથા બીજા પશુધનને મારવાની ઈચ્છા, માંસ ભાજનની ઇચ્છા, લાેહીની ઈચ્છા તથા તેનાં ચામડાંના વ્યાપારથી લાખાે

રુપિયા કમાવાની ઇચ્છા એ જ માનવ-સમાજમાં ભૂખમરા, રાેગ, ઉપદ્રવ, અતિવૃષ્ટિ, અનાવૃષ્ટિનું મૂળ કારણ ખને છે, કારણ કે જે પ્રકૃતિએ માનવ–સમાજને બધું જ આપ્યું છે, તે જ પ્રકૃતિનાે માનવ જો વેરી અને, ઉપકાર ભૂલી જાય તાે એ જ પ્રકૃતિ માનવના જીવનને પણ સુખ, શાંતિ તથા સમાધિ-રહિત બનાવી દે છે."

### જગદુદ્ધારકત્વના ઉત્કૃષ્ટ નમૂના

જીવનની ઉત્ક્રાન્તિના ત્યાગ કરી, અપક્રાન્તિના સ્વીકાર કરનારા એક મુનિના જીવાત્મા ભયંકર વનમાં ચંડકૌશિક નામે મહાહિંસક, અત્યંત ક્રોધી, દષ્ટિવિષ, મહાસર્પરાજના રૂપે ઉત્પન્ન થઇને રહેતા હતા. તેની આંખમાં જ વિષ હાવાને કારછે અમુક હુદ સુધી રહેનારા પશુ, પક્ષી તથા જે કાઈ મનુષ્યા ઉપર પણ તેની દર્ષ્ટિ પડેતી હતી, તેને તત્કાલ યમરાજના અતિથિ થવું પડતું હતું. છદ્મસ્થ મુનિજીવનમાં વિહાર કરતાં કરતાં ભગવાન તે જ રસ્તે જઈ રહ્યા હતા. અનેક લાેકાેએ તેમને તે રસ્તે જતા રાેકચા પણ ખરા! પરંતુ છવમાત્રના **દ**હારની ભાવનાવાળા ભગવાન કેમ રાેકાય ?

તે જ વનમાં ભગવાન સૌમ્ય મુદ્રામાં ધ્યાનસ્થ થઈ ગયા. ત્યાં સર્પ રાજ આવે છે અને ભગવાનને જોતાં જ કે.ધની ચરમ સીમામાં આવીને ભગવાન ઉપર જાણે પાતાનું ચરમ અસ ફે કતા ન હાય તેમ ચરણામાં જેરથી ડંખ મારે છે, પરંતુ

જેેેેે ક્ષમાધર્મ ની ચરમ સીમા પ્રાપ્ત કરી છે–એવા લગવાન ્હ્રજી પણ શાંત હતા, સૌમ્ય હતા અને પ્રસન્ન મુદ્રામાં ઊભા હતા. ક્રોધી, વૈરી અને લડાયક જીવનું જ્યારે અંતિમ શસ્ત્ર પણ નિષ્ફળ બની જાય છે, ત્યારે સર્વ'થા લાચાર બનેલાે તે જીવ તે શત્રુની સામે એક જ દષ્ટિથી જોઈ રહે છે, ચંડકૌશિક સર્પ રાજની પણ એ જ દશા થઈ. તે જ સમયે નિ:સહાય્ય તથા વિચારધારાએામાં ખાેવાયેલા સર્પરાજને ભગવાને કહ્યું, " હે ચંડકૌશિક ! કાંઇક તાે સમજ ! કાંઇક તાે વિચાર ! આ બધું શા માટે ? આટલું ઝનૂન પણ કેમ ? આખરે તા મરનારને કાંઈ નુકસાન થતું નથી, પરન્તુ ખીજાને મારનાર, ગાળ આપનાર, ક્રોધ કરનારને તો કેટલાંય ભવેા સુધી વગર માેતે મરવું પડે છે અને તેની સંસારયાત્રા ભવપર પરા લંબાય છે; ત્યાં પણ સર્વત્ર દુઃખ, દાશ્દ્રિય, વિયાગ અને મારઝૂડ તેના ભાગ્યમાં રહે છે. "

"માટે હે ચંડકૌશિક! જરા પાતાના અંતરાત્માને જ ઓળખી લે. એક દિવસ તું કાેેે હતાે ? અને આજે કાેેેેે છે ? એક દિવસ જીવમાત્રને અભયદાન આપવાનું વ્રત ધારણ કરનાર તું કચાં! અને આજે બધાને મારનાર તું કચાં!"

જાણે ભગવાનની આ દિવ્યદેષ્ટિથી મહાહિંસક ચંડકોશિક સર્પારાજની અંતર્દેષ્ટિ ખુલી ગઈ, પછી તેા તેણે ભગવાનનાં ચરણામાં મસ્તક ઝૂકાવી દીધું અને કરેલાં પાપાનું પ્રાયશ્ચિત કરવાના દઢ નિશ્ચય કરીને અનશન આદર્યા તથા પાતાની ફેણને રાફડાની અંદર રાખી દીધી અને નરકમાં જવાની યાગ્યતાવાળા સર્પ દેવલાકના માલિક થયા.

### દીન દુઃખી જીવાે પ્રતિ દયાસાગર લગવાન

દીક્ષા લેતી વખતે ભગવાને જ્યારે અધાં જ વસ્ત્ર, આભૂષણ વગેરેના ત્યાગ કર્યો, ત્યારે ઈન્દ્ર મહારાજે ભગવાનના ખભા પર એક દેવદ્રષ્ય રાખી દીધું, પરન્તુ થાડા જ સમય પછી એક દિવસ, દીન-અનાથ બ્રાહ્મણ ભિસુક ભગવાન પાસે આવ્યા અને યાચના કરી, ત્યારે ભગવાને તે દેવદુષ્યમાંથી અર્ધા ટુકડા તેને આપી દીધા અને બાકીના અર્ધા ભાગ એક દિવસ આપા-આપ ખભા પરથી પડી ગયા. તેને પણ તે બ્રાહ્મણે ઉપાડી લીધા અને હંમેશના દરિદ્રી ભિસુક શ્રીમંત બની ગયા. એ તા સાચું છે કે ભગવાને દીક્ષા લીધા પછી પણ વસ્ત્રદાન આપ્યું અને જાણે આ પ્રવૃત્તિથી જ પાતાના અનુયાયીઓને મૌન ઉપદેશ આપતા ભગવાને કહ્યું કે:—

- (૧) સમાજના દીન, દુ:ખી તથા દરિદ્રીની કરુણાદ્ર ચીસ સાંભળીને પણ જે ચૂપ અને નિષ્કર્મણ્ય રહે છે, તે માનવ તથા માનવતાના દ્રોહી અની સંપૂર્ણ સામાજિક જીવનમાં વિષમતાના ભયંકર રાગ વધારનાર અનશે.
- (૨) જે સમાજના ધનવાના તથા ધર્માચાર્યા પાસે ગરી-બાના પાકાર સાંભળવા માટે કાન નથી, એવા ધનવાના તથા

ધર્માચાર્યાથી સમાજ તથા દેશની આબાદીને બરબાદ થવા સિવાય બીજો માર્ગ નથી.

(3) જે ધનવાના પાતાના સમાજને ભાજન, ઔષધ તથા વસ્ત્ર પણ આપી શકતા નથી, એવા ધનવાનાથી સમાજનું કાંઇ પણ ભકું થશે એ આકાશના પુષ્પા ચૂંટવા જેવી અસંભ વિત વાત છે.

ભગવાનના મૌન જીવનના આ જ ઉપદેશ છે કે અધાને આપીને ભાજન કરાે. દીન-અનાથાનાં દુઃખાદ્ર દિલને જોઇને દયાદ્ર અનાે.

#### દયાના મહાસાગર ભગવાન

ઇન્દ્રલાકમાં એક વખત દેવાની સામે ઇન્દ્ર મહારાજે ભગવાનના ઘેર્ય, શૌર્ય, નિર્ભયતા વગેરે ગુણાનું વર્ણન કર્યું; પરંતુ સભામાં બેઠેલા સંગમ નામના અધમ દેવને આ વાત રુચિ નહિ, તેથી તે ધ્યાનસ્થ ભગવાનને ચલાયમાન કરવા આવ્યા અને અત્યંત અસદ્ય પ્રતિકૂળ ઉપસર્ગોથી ભગવાનને ચલાયમાન કરવાના પ્રયત્ન કર્યા. પાતાની વૈક્રિય–શક્તિથી ઉત્પન્ન કરેલાં તીક્ષ્ણ દાઢવાળા સર્પ, વાઘ, સિંહ, અજગર, કીડીઓ, મચ્છર, ઉદર, પાપટ વગેરે પશુ–પક્ષીઓને ભગવાનના શરીર પર છાડી દીધા, પરંતુ મેરુપર્વત સમાન ભગવાનને આ ઉપસર્ગોથી કાંઈ જ અસર થઇ નહિ. છેવટે છ મહિનાઓ સુધી ભગવાનને ભિક્ષામાં અંતરાય કર્યા. આ પ્રમાણે જેણે

અધમતાની સીમા પ્રાપ્ત કરી છે, એવા અધમ દેવ પ્રત્યે પણ ભગવાને રાષ-ક્રોધ કર્યા નહિ.

પ્રત્યુત " મારા નિમિત્તે આ બિચારાે દેવ કેટેલું પાપ ઉપાર્જિત કરી રહ્યો છે, એની કઇ ગતિ થશે ? " એવા વિચાર કરતા ભગવાનની આંખાેમાંથી અશ્રુએા સરી પડ્યાં. ભયંકર વેદનાએા ભાેગવવા છતાં પણ ભગવાનને લેશ માત્ર દુઃખ થયું નહિ. પરંતુ મારા કારણે આ ખિચારાની ગતિ બગડી ન જાય એવી ભાવદયાના કારણે જ ભગવાનની આંખા અશ્રુથી છલકાઈ ગઈ! બસ! અહીં જ દયાધમેની ચરમસીમા સમાપ્ત થઇ જાય છે.

દિક્ષા લીધા પછી ૧૨ાા વર્ષ સુધી ઘારાતિઘાર ઉપસર્ગોને ક્ષમતાપૂર્વક સહન કરતા ઉત્કૃષ્ટતમ તપશ્ચર્યા, સહનશીલતા, માધ્યસ્થભાવ, કારુષ્યભાવ વગેરેને કારણે ભગવાનના સંપૂર્ણ કર્મ મેલ ધાવાતા ગયા અને ભગવાને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિની મર્યાદામાં પ્રવેશ કર્યો. જ્યાં જ્ઞાનની ચરમસીમા સમાપ્ત થાય છે.

કેવળત્રાની બે પ્રકારના હેાય છે :—

(૧) સામાન્ય કેવળી, (૨) તીર્થ'કર કેવળી.

જો કે કેવળજ્ઞાનમાં કાેઇ પણ પ્રકારનું અંતર ન **હાે**વાથી ખંને સાકાર પરમાત્મા છે. તથાપિ સામાન્ય કેવળીની અપેક્ષાએ તીર્થ કર કેવળી અતિશય સંપન્ન તથા સર્વાતિશાયી પુષ્યશાળી હોય છે. એ જ કારણે પાતાના પુષ્ધના માધ્યમથી સમવસરણમાં

## **૪૮ અં ભગવાન મહાવીરસ્વામીનુ**' દીવ્ય–જીવન

ભિરાજમાન થઇને સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા રુપ ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરે છે.

તીર્થ કરાતું રુપ, બળ, જ્ઞાન સર્વથા અદ્વિતીય હાય છે, જેને આગમના વચનાથી આ પ્રમાણે જાણી શકાય છે:–

| ૧૨ પુરુષ બરાબર                   | ٩ | અળદનું અળ,           |
|----------------------------------|---|----------------------|
| ૧૦ અળદ અરાબર                     | ٩ | ઘાડાનું અળ,          |
| ૧૨ ઘાડા ખરાખર                    | ٩ |                      |
| ૧૫ પાડા અરાબર                    | ٩ | •                    |
| ૫૦૦ હાથી ખરાખર                   | ٩ | સિંહનું ખળ,          |
| ૨૦૦૦ સિંહ ખરાખર                  |   | અષ્ટાપદનું ખળ,       |
| ૧૦ અષ્ટાપદ ખરાબર                 |   | બ <b>ળદેવનું</b> બળ, |
| ૨ અળદેવું અરાબર                  |   | વાસુદેવનું અળ,       |
| ૨ વાસુદેવ ખરાખર                  | ٩ | ચક્રવર્તીનું બળ,     |
| ૧૦ લાખ ચક્રવર્તી બરાબર           | ٩ | નાગકુમાર દેવનું બળ,  |
| <b>૧</b> કરાેડ <b>દે</b> વ ખરાખર | ٩ | ઇન્દ્રનું અળ,        |
| કેટલાય ઇન્દ્ર ખરાખર              | ٩ | ગણધરનું અળ,          |
| કેટલાય ગણુધર ખરાખર               |   | તીથે કરનું ખળ.       |
|                                  |   |                      |

ઉપરના કેાષ્ટકથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે તીર્થ કર ભગવંત સર્વોત્કૃષ્ટ પુષ્યશાળી હેાય છે, અથવા પુષ્યકર્મની ચરમસીમા તીર્થ કરાનાં ચરણામાં સમાપ્ત થાય છે; જેમ સંપૂર્ણ આવરણ રહિત, સંસારવર્તી અનંતાનંત દ્રવ્ય–પદાર્થોનું જ્ઞાન કેવળજ્ઞાનમાં સમાપ્ત થાય છે*.* 

ભગવાન મહાવીરસ્વામી તીર્થ કર કેવળી હતા.

કારણ કે અધાલાક, ઊર્ધ્વલાક તથા તિરછાલાક રુપ સંસારને જેવા છે તેવા તથા પ્રત્યેક પદાર્થ પાતાના ગુણ–ધર્મ – પર્યાયના રુપમાં વિદ્યમાન છે, તેના તેવી જ રીતે અનુભવ કરવા અને તે પ્રકાશિત કરવા એ જ યથાર્થવાદ છે. આવા યથાર્થ-વાદને કહેવાની શક્તિ અતીન્દ્રિયજ્ઞાની, સર્વજ્ઞ ભગવાન સિવાય કાેઈ પણ વ્યક્તિમાં હાેતી નથી.

પાર્શ્વ નાથ ભગવાનના નિર્વાણ પછી સંસાર બધી રીતે આચાર-વિચારથી નિમ્નલિખિત માયાજાળમાં ક્સાયેલા હતા, જે ઇતિહાસસિદ્ધ હકિકત છે:—

- (૧) હિંસા દેવીનું તાંડવ નૃત્ય-જેમાં હજારા પશુઓ તથા પક્ષીઓના તથા રુપવાન બત્રીસ લક્ષણવાળા બાળકોના પણ દેવદેવીઓની સામે ભાગ આપવામાં આવતા હતા અને કુરતા તથા નિર્દયતાપૂર્વંક તેઓને મારી નાખવામાં આવતાં હતાં.
- (૨) ''ન मांसमक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने'' આવાં શાસ્ત્ર-વાકચોનું નગ્ન-નૃત્ય ભારતના ખૂણે ખૂણે થઈ રહ્યું હતું.
- (3) રુપવતી કુમારિકાએાને શાક-ભાજની જેમ બજારમાં વેચી દેવામાં આવતી હતી, જેને ખરીદનારાએ શ્રીમંત તથા સત્તાધારી હતા.
  - (૪) જ્યાં માંસભાજન તૈયા મૈથુનકર્મની સીમાનું

# **૫૦ અં** ભગવાન મહાવીરસ્વામીનુ**ં** દીવ્ય–જીવન

ઉદ્ઘંઘન થઈ જાય છે, ત્યાં સર્વ<sup>°</sup>નાશ સર્જ<sup>°</sup>નાર મદિરા–પાન પણ અનિવાર્થ રૂપે પેય બની જાય છે.

આવી બીજી પણ પાપવાસનાએા તથા પાપસેવનથી માનવમાત્ર મહાદુઃખી થઈ રહ્યો હતા. એટલા માટે જ શ્રીમાંત, સત્તાધારી તથા પાંડિતાથી આકાન્ત અનેલા મધ્યમ-વર્ગ પાસે એક પણ શબ્દ બાલવાના અવકાશ રહ્યો ન હતા.

આ કારણે જ તે સમયે ભારતમાં પાતાની જાતને જ તીર્થ કર માનનારા મહાપ હતા હતા. દરેકની પાસે પાેતાના વિચારાેનું ડમરૂં હતું, ધર્મ'ને લીધે દેશના કેટલાય વિભાગા પડી ગયા હતા. જેમાંથી છ મહાપંડિતાના પરિચય આ પ્રમાણે છે:—

#### (૧) પૂરણ કરયપ :

જે ખુદ્ધદેવ તથા મહાવીરસ્વામીના સમકાલીન હતા અને ઘણા સારા પંડિત હતા. છતાં પણ બુદ્ધદેવના વધેલા પ્રભાવથી ખિન્ન થઇને પૂરણુકશ્યપ (નામધારી તીર્થ<sup>:</sup>કર) નદીમાં ડૂબીને મરી ગયા હતા.

તેનું મંતવ્ય અક્રિયાવાદનું હાેવાથી, તેની માન્યતા હતી કે. '' મનુષ્ય જે કાંઈ પણ કરે છે, તે આત્મકૃત નથી. છેદન, ભેદન, મરવું, મારવું, ચારી કરવી, વ્યભિચાર કરવાે વગેરે કાેઇ પણ ક્રિયાથી પાપ લાગતું નથી. તે જ પ્રમાણે દાન–પુષ્ય, ઇન્દ્રિય-

દમન આદિ ક્રિયાએાથી પુષ્ય પણ થતું નથી. " પાતાની આ માન્યતાના પૂર્ણ શક્તિ ખર્ચી, પાતાના જીવનની અંતિમ ક્ષણ સુધી પૂરણુકશ્યપે પ્રચાર કર્યા અને તેના ભક્તોએ આ ઉપદેશને સાચા માન્યા; પરંતુ પાછળથી ખુદ્ધદેવે કરેલાે અહિંસા, સત્ય તથા સંયમના પ્રચાર લાેકમાનસમાં વિશેષ પ્રવેશી ગયાે હતાે, તેથી આ ભાગ્યશાળીએ અસહિષ્ણુ બનીને જ નદીમાં કુદીને પ્રાણ અર્પણ કરી દીધા હાેય–એમ લાગે છે. આ પૂરણુકશ્યપ ઇ.સ. પૂર્વે પહરમાં મરણ પામ્યાે છે.

આ પ્રકારની માન્યતાવાળા પૂર્ાુકશ્યપની વિદ્વતા વિષે કાંઈ પણ કહેવા કરતાં સામાજિક જીવનમાં જે દુર્ગું છો પ્રવેશ કરી ગયા હતા, એનાથી માનવજીવન ચારી, જૂઠ, વ્યભિચાર વગેરે પાપાથી વ્યાપ્ત થઈ ગયું હતું. બંધાનાં દિલ અને દિમાગમાં પાપવાસનાએ ઘર કરી ગઈ હતી. ત્યારે તે સમયે થનારા પંડિતાનાં દિમાગમાં પણ સામાજિક અસર હાવી સ્વાભાવિક છે. જે સમાજનું અન્ન પાધું હાય અને જે સમાજ તરફથી માન-પ્રતિષ્ઠા મળ્યાં હાય તેની સામે ચાલવાની શક્તિ પ્રાથુકશ્યપમાં કેવી રીતે હાઇ શકે? માટે સાંસારિક માન-પ્રતિષ્ઠાના પૂર્ાું રાગી અને ફક્ત વેશથી વૈરાગી, આ ભાગ્ય-શાળીના મતનું એક પણ પુસ્તક તથા અનુયાયી કાંઇ પણ શેષ રહ્યું નથી. કેવળ તેનું નામ માત્ર જ શેષ રહ્યું છે.

### (૨) અજિત કેશ કમ્બલી:

પાતાની જાતને તીર્થ કર માનનારા અને પાતાના ભક્ત

## પર બગવાન મહોવીરસ્વામીનું દીવ્ય-જીવન

અનુયાયીએામાં તાત્કાલિક માન-પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત કરનાર આ ભાગ્યશાળીનું મંતવ્ય લગભગ ચાર્વાકના જેવું–ફક્ત ભૌતિકવાદ ઉપર જ આધારિત હતું. એથી પંચભૂતાના સમીલનમાં જે ચૈતન્યશક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે, તે જ ચેતના આત્માના નામે એાળખાય છે અને જ્યારે મૃત્યુ થાય છે, ત્યારે પાંચેય ભૂત પાતપાતાની અંદર મળી જાય છે અને મૃત્યુ પછી કાંઇ પણ બાકી રહેતું <mark>નથી</mark>.

મૂર્ખ, પંડિત, બાળક, સ્ત્રી વગેરે મરી ગયા પછી બધાં જ સર્વાંથા સમાપ્ત થઇ જાય છે. આત્મા, પુષ્ય, પાપ, સ્વર્ગ, નરક, લાેક, પરલાેક આદિની માન્યતાએા એની પાસે કાંઇ જ નથી. જેના આધારે તપ, ત્યાગ, દાન, પુષ્ય વગેરે કરવાની જરુર પડે.

આવી માન્યતા પાછળ આપણે સરળતાથી સમજી શકીએ છીએ કે તે સમયે ચરમસીમા પર પહેાંચેલા પાપાચરણમાં ફસાયેલા અભિમાની ધનવાના, પેટભરા પંડિતા, સત્તાધારીએા વગેરે માટે આત્મા, સ્વર્ગ, નરક આદિની વાતા સર્વધા નકામી હતી. માટે સ્વાર્થા ધ પાેથી–પંડિતા માટે એ જ બાકી રહ્યું હતું કે સંસારના અભિમાની ધનવાના જેવું ઇચ્છે અને તેઓને જે પસંદ હાય, એવા જ ઉપદેશ આપવા, પછી શાસ્ત્રા પણ એવાં જ ખની ગયાં. તર્ક –શાસ્ત્ર પણ એવું જ થઇ ગયું મને શ્રેાતાએા તથા વક્તાએા પણ એવા જ બની ગયા.

#### (3) प्रक्षं कात्यायन:

આ મહાપુરુષ પણ સારા પંડિત હતા અને ભગવાનના સમકાલીન હતા. આ પંડિતરાજના મસ્તિષ્કમાં પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ, વાયુ, સુખ, દુઃખ અને જીવન એ સાતેય તત્ત્વા અકૃત, અનિમિત્ત, અબહ તથા કૂટસ્થ છે. અહીં કાેઇ મરનાર નથી, કાેઈમારનાર નથી, કાેઈ જાણકાર નથી અને કાેઈ સમજાવનાર નથી.

તથા તીક્ષ્ણુ શસ્ત્રથી પણ કેાઇ કેાઇને જીવથી મારી શકતું નથી. આવું હતું આ કહેવાતા તીર્થ'કરનું તર્ક-શાસ્ત્ર!

### (૪) સંજય વેલકિપુત્ર :

આ ભાગ્યશાળી, અજ્ઞાનવાદી તથા અનિશ્ચિતવાદી હતા. તેમનું એ મંતવ્ય હતું કે, આ સંસારમાં સર્વ શ્રેષ્ઠ અજ્ઞાન જ છે; કારણ કે જ્યાં જ્ઞાન છે, ત્યાં વેર-વિરાધ તથા વાદ-વિવાદ છે. હિંસા, જૂઠ, ચારી, મૈથુન, પરિગ્રહ-એ બધું જ્ઞાન તથા જ્ઞાનીઓની બક્ષીસ છે. આ જ્ઞાનના પરિણામ સ્વરુપે ધર્મ-શાસ્ત્ર, ક્રિયા-કાંડ, બધાનાં જીદાં છે. કાેઇના મેળ કાેઇની સાથે ખાતા નથી. એક પંડિત બીજા પંડિતના, એક આચાર્ય બીજા આચાર્યના કદર દુશ્મન છે.

માટે અજ્ઞાનવાદ જ સર્વ શ્રેષ્ઠ છે.

### (પ) મંખલી પુત્ર ગાશાલક :

આ પણ પાતાની જાતને તીર્થ કર માનનારા ભાગ્યશાળી હતો. જન્મથી જ ખૂબ દરિદ્ર હતો, માટે મહાવીરસ્વામીને

જોઇને તેમની પાસે દીક્ષા સ્વીકારી શિષ્ય બન્યાે. થાેડું ઘણું જ્ઞાન મેળવ્યું અને પાતાની તુચ્છ બુદ્ધિ અનુસાર નિયતિવાદ– ભાગ્યવાદની માન્યતા સ્વીકારી, પાતાને ગરજ હતી ત્યાં સુધી ભગવાન મહાવીરસ્વામી સાથે રહ્યો અને પછી ભગવાનથી જુદાે પડીને પાતાનું ટાેળું અલગ જમાવવા લાગ્યાે.

" પક્ષવગ્રાહી પાંડિત્યમાં મિથ્યાભિમાન અવશ્ય છૂપાયેલું રહે છે. તેથી માયા–પ્રપંચ–લાેભ–ક્રોધ–રાેષ વગેરે દ્રષણાેને પણ મિથ્યાભિમાનમાં અવકાશ મળે તે તર્ક-સંગત છે."

મંખલીપુત્ર ગાેશાલકની પણ એ જ દશા થઈ અને તેના મત વધતા ગયા, પરન્તુ ગુરુ–તિરસ્કાર મહાપાપ હાેવાથી તે ગાેશાલકની ઉમર જેમ જેમ વધતી ગઇ, તેમ તેમ તે લગવાન મહાવીરના કદૃર વિરાધી બનતા ગયા અને એક દિવસ તાે તે જેલેશ્યાના પ્રયાગથી ભગવાનને મારવા માટે પણ તૈયાર થઇ ગયા. પરન્તુ '' पापी पापेन पच्यते " આ ન્યાય પ્રમાણે ગાેશાલક પાતે જ ખરાખ રીતે મૃત્યુનું ભાજન અની ગયા. પણ અન્તકાળ કાંઇક સદ્યુદ્ધિ પ્રાપ્ત થવાથી પાતાનાં પાપાનું પ્રાયશ્વિત કરતાં તેણે અરિહંતનું શરણ સ્વીકાયું અને સંસારમાં નામશેષ થઇ ગયાે.

તેના ભક્તવર્ગ પ્રાયઃ મહાવીરસ્વામીના સંઘમાં ભળી ગયા.

ગાશાલક ભાગ્યવાદી હાેવાથી તેની માન્યતા એ હતી કે સંસારમાં જીવમાત્ર જે કાંઇ પણ દુઃખ પામે છે કે સુખ પામે **છે**–તે સર્વ'થા નિહે<sup>ર</sup>તુક છે. જીવાત્મા પાેતે કાંઇ પણ કરતાે નથી, ખધું સ્વયં જ ખને છે, તૂટે છે, જોડાય છે, કાેઇ ખનાવનાર નથી, કાેઈ તાેડનાર નથી અને કાેઇ જાેડનાર પણ નથી.

સંસારમાં જ્યારે જ્યારે શ્રીમંતા સત્તાધારીએા તથા પાેથી–પંડિતાેનું સ્વાર્થવશ એકીકરણ (સંગઠન) થઇ જાય છે, ત્યારે ત્યારે કરાેડાેની સંખ્યામાં રહેલી સાધારણ જનતાની પાસે ભાગ્યવાદ જ રોષ રહે છે. પ્રકાશનું એક પણ કિરણ જ્યાં દેખાતું નથી, ત્યાં જનમાનસ નિરાશાવાદી ખની જાય છે અને હતાશા છવાઇ જાય છે. કાઇને પણ માર્ગ સૂઝતા નથી, કારણ કે સત્તાધારીએા સત્તાથી વાત કરે છે, શ્રીમંતો પૈસાના ઘમંડથી વાત કરે છે અને પંડિત–મહારાજો વાતવાતમાં ધર્મની સાક્ષી આપ્યા કરે છે, ત્યારે સાધારણ જનતા પાસે પાતાના ભાગ્યને નિંદવાનું જ બાકી રહે છે.

### ( ૬ ) બુદ્ધદેવ :

આ મહાપુરુષના જન્મ કપિલવસ્તુ પાસે લુંબની વનમાં થયા હતા. પિતા શુદ્ધોદન રાજવંશી ક્ષત્રિય હતા; માતાનું નામ મહામાયા હતું. ભગવાન મહાવીરસ્વામી તથા ખુદ્ધદેવનું કાર્યક્ષેત્ર લગભગ એક જ રહ્યું છે; રાજગૃહ તથા શ્રાવસ્તી નગરીમાં બંને મહાપુરૂષાનાં કેન્દ્રો હતાં.

મહાત્મા ભુદ્ધ ઈ.સ. પૂર્વે પ૪૪માં નિર્વાણ પામ્યા છે. જન્મથી જ વૈરાગી તથા ત્યાગની ભાવનાવાળા હાવાથી તેમણે રાજકુટુંબનાે ત્યાગ -કરી સંન્યાસધર્મ સ્વીકાર્યાે.

### પ**દ્દ** ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય-જીવન

પાર્ધાનાથ ભગવાનની વિચારધારામાં ઉછરેલા ખુદ્ધદેવે અહિંસા-ધમ<sup>ર</sup>ને મા<sup>દ</sup>યમ બનાવ્યેા. પરિણામે યન્નકું ડમાં હેામાતાં હજારા, લાખા જાનવરાને અભયદાન પ્રાપ્ત થયું. હિંસાદેવીનું તાંડવનૃત્ય થાેડું એાછું થયું અને માનવના મસ્તિષ્કમાં અહિંસા, પ્રેમ, સત્ય, અચૌર્ય તથા સંયમ આદિ ભાવાની વૃદ્ધિ થવા લાગી.

પરંતુ મામલા હજી પણ ધું ધળા હતા. પંડિતાનું જેર તે સમયે પણ જેવું જોઇએ તેવું એાછું થયું ન હતું. માટે જ અહિંસાનું સત્ય સ્વરૂપ શાસ્ત્રોમાં જ અનામત પડ્યું હતું, તેને ખહાર લાવવા માટે ભગીરથ પ્રયત્નની જરુર હતી. તેથી જ બુદ્ધદેવની અહિંસાના પ્રચાર માનવ અને ચાર પગવાળાં જાનવરા સુધી જ મર્યાદિત રહ્યો.

નારીશક્તિના ઉત્થાનમાં ભુદ્ધદેવ સફળ થયા નથી અને હરિજનાના ઉદ્ધારમાં પણ તેઓ કાંઈ કરી શકયા નથી.

આથી જણાઈ આવે છે કે ખુદ્ધદેવની અહિંસા અધૂરી હતી.

આત્માનું શુદ્ધ સ્વરુપ, સંસારમાં પરિભ્રમણનું મૂળ કારણ, નારકીય વર્ણ નાે, જીવાેની સંખ્યા, કર્મ ઉપાર્જન કર-વાનાં કારણા, કમ'ના ભેદ–પ્રભેદ ઇત્યાદિ અગણિત પ્રશ્નો લગભગ તેમના ગ્રંથામાં અસ્પષ્ટ તથા ખુલાસા વિનાના જ રહી ગયા છે.

અનાદિકાળથી સંસાર બધા જીવોને માટે પ્રત્યક્ષ હોવા છતાં પણ બુદ્ધદેવની ક્ષણિકવાદની કલ્પના કાંઈક હાસ્યાસ્પદ જેવી છે, છતાં પણ સામાજિક જીવનમાં લાેકાેને ખુદ્ધદેવ પ્રત્યે અનન્ય શ્રદ્ધા રહી છે, આદર રહ્યો છે, પરિણામે આજ સુધી ખૌદ્ધધર્મ જીવિત છે.

જ્યારે ઉપર્યુ કત છયે પુરુષામાંથી કાઇના કાઇ ગ્રંથ નથી, અનુયાયી નથી, કક્ત નામ જ શેષ રહી ગયાં છે.

#### ભગવાન મહાવીર

તીર્થ'કર પદ્ધારક ભગવાન મહાવીરસ્વામી અનંતજ્ઞાની, અનંતદર્શી, અનંતચારિત્રી તથા અનંતવીર્ય વાન હતા.

જે અનંતજ્ઞાની હાય છે તે જ જીવમાત્રને સાચું જ્ઞાન આપી શકે છે. જે અનં તદર્શી હોય છે તે જ જીવાને સંસારનું સત્ય સ્વરુપ ખતાવવામાં સમર્થ થાય છે.

અનંત ચારિત્રવાનજ સંસારને સ<sup>ર</sup>ચારિત્ર, સદુભાવના અને સત્પ્રેમ આપી શકે છે અને જીવોને પાપથી મુક્ત કરા-વીને માેક્ષ પ્રત્યે વાળવામાં સમર્થ ખને છે.

અને અન તવીર્ય વાન આત્મા જ જીવોને ભાગ્યવાદ, નિરાશા-વાદ, અક્રિયાવાદ, ક્ષણિકવાદ આદિ વાદોની ઝંઝટથી ખચાવીને પાતાની અનંત શક્તિએા પ્રત્યે લઇ જવામાં સશક્ત હાય છે.

સંસારની સમસ્યાએાનું સમ્યગ્રુજ્ઞાન દ્વારા સમાધાન કરવા<u>નું</u> અને જીવમાત્રને આત્મદર્શ'ન તરફ દોરી જવાનું કાર્ય' તીર્થ કર ભગવંત જ કરી શકે છે.

જયારે સમસ્ત સંસાર અનાત્મવાદી, એકાત્મવાદી અની ઘોરાતિ ઘોર હિંસા, મદ્યપાન તથા વ્યભિચારકમેંમાં ભાન ભૂલેલા હતા, ત્યારે જ ભગવાનને પાતાના લાકોકોત્તર ધર્મ સ્થાપવાના હતા, જે અત્યંત દુષ્કર કાર્ય હતું. કારણ કે જયાં સુધી મનુષ્યના મસ્તિષ્કમાંથી દુરાચાર તથા માંસાહાર દૂર ન થાય ત્યાં સુધી લાકોત્તર ધર્મની સ્થાપના થાડે અંશે પણ વ'ધ્ય રહે છે.

સંસારની નાડ દયાના સાગર ભગવાને પારખી લીધી હતી. તેથી હિંસા, અસંયમ તથા હદ ઉપરાંતની ભાગ-વિલાસિ-તાના અંત લાવવા માટે જ અવશ્ય ઘટનારી ભાવિ ઘટનાનું અનુસંધાન કરતા ભગવાને ૧૭૫ દિવસના ઉપવાસ કરવાના નિર્ણય કર્યા.

ભગવાનના મામા જે વૈશાલી નગરીના ગણત ત્રના અધિ-નાયક હતા તે ચેટક રાજાની એક પુત્રી ચંપાનગરીના નરેશ દધિવાહન રાજાને ત્યાં અને બીજી મૃગાવતી કૌશમ્બીના રાજા શતાનીકને ત્યાં પરણાવેલી હતી, એથી બંને વચ્ચે પરસ્પર સાહુના સગપણના સંબંધ હતા.

પરંતુ વેશ્યા જેવી રાજનીતિના વિષયકમાં કાઈ કાેઈનું સંબંધી રહેતું નથી. અવશ્યભાવિની ઘટના હતી કે બંને રાજાઓ એકબીજા સાથે લડી પડ્યા અને દિધવાહન રાજાહારી ગયા. તેમની રાણી ધારિણી તથા પુત્રી વસુમતી એક સૈનિકના હાથમાં પડ્યાં. ગુલામી પ્રથાના મહાભય કર પાપે વસુમતીનું

**લીલામ કરાવ્યું અને ચંદન**બાળાના રુપમાં વસુમતી એક વાટા સારા સજ્જન શ્રીમ તને ત્યાં વેચાઇ ગઇ. કર્મીના પ્રહાર કહેા અથવા નજીકના ભવિષ્યમાં થનારા આત્માના અભ્યુદયનું કૃષ્ણ્ય કહાે, તે ઘરની મૂળા શેઠાણીએ ઇર્ષ્યાવશ ચંદનાનું મસ્તક મુંડાવી, પગમાં એડી નખાવી દીધી અને પાતાના મકાન**ના** અ ધારા ભાેંયરામાં ચંદનાને કેંદ કરાવી લીધી. ગુલાવની કળી જેવી ચંદનાને પહેલાં તાે ખૂબ જ અકસાેસ રહ્યો, પરન્તુ થાેડીવાર પછી તે આત્મસંયમિત થઇ ગઇ અને જાણે આવનારી જ્યાતિને આમંત્રણ આપતી ન હાય તેમ ધ્યાનસ્ટ અની ગઈ. ત્રણ દિવસ પછી બહારગામ ગયેલા શેઠ અઘ્યા અને ચંદનાને ભાેંયરામાંથી ખહાર કાઢી. શેઠની માનસિક સ્થિતિ ખૂબ ગંભીર હતી. પારણા કરાવવા માટે બીજું કાંઇ પણ ન મળવાથી અડદના બાકળાં એક સુપડામાં ભરી ચંદનાને ખાવા માટે આપ્યા અને પાતે લુહારને બાલાવી લાવવા ગવા.

દયા, ક્ષમા તથા મૈત્રી<mark>ભાવની સક્ષળ તથા પ</mark>ૂર્ણ આરાધના કરનારા ભગવાન મહાવીરસ્વામીએ પણ એક અભિગ્રહ સ્વીકાર્યો હતા :-

" રાજકુમારી હાય પણ દાસીના રુપમાં જીવન વ્યતીત કરતી હેાય, ત્રણ દિવસની ઉપવાસી હેાય, સાર્ું મૂંડેટ્રા' હાેવું જોઇએ, પગમાં તથા હાથમાં બેડી પડી હાેવી જોઇએ, બપારના સમય <mark>હાેય અને આંખમાં આંસું આવી રહ્</mark>ાાં હાય-એવી કન્યાના હાથે પારહ્યું કરીશ. "

સંસારના શ્રીમ તાના આન્તરહૃદયને હલાવી દેવા માટે જ જાણે અભિગ્રહધારી ભગવાન પ્રતિદિન વસતિ( કૌશ બી-નગરી )માં ભિક્ષા નિમિત્તે પધારે છે, પરન્તુ કાંઈ પણ લીધા વિના વસતિ છોડીને વનમાં પાછા કરી ધ્યાનસ્થ થઈ જાય છે.

આ ઉપવાસનું જે કેવળ એક જ નિમિત્ત હોત તો પારણા નિમિત્તે તપશ્ચર્યાની મર્યાદા પૂરી થયા સિવાય વસતિમાં આવવાનું એક પણ પ્રયાજન હતું નહિ, પરંતુ મહાપુરુષાનું જીવન સર્વથા અગમ્ય હાેય છે. જગતકલ્યાણની કેટલીય ભાવનાએા નસે–નસમાં હાય છે. એથી શ્રીમંતા તથા સત્તા ધારીએાના આંતરજીવનમાં કાંઇક ચિંતનની ચિનગારીએા પ્રદીપ્ત કરવાના હેતુથી રાજ વસતિમાં આવે છે, કરે છે અને પાછા ચાલ્યા જાય છે. ચાર મહિના પૂરા થયા પછી પણ જ્યારે ભગવાને ભિક્ષા સ્વીકારી નહિ, ત્યારે ફરી બધાનાં દિલ દુઃખાદ્ર° થવા લાગ્યાં, વિચારાની ધારાએા બધાનાં મસ્તિષ્કમાં વહેવા લાગી કે ભગવાનના એવા કચો અભિગ્રહ છે કે જેથી ભિક્ષાને માટે પ્રતિદિન આવે છે, તા પણ કાંઈ લેતા કેમ નથી? કચો અભિગ્રહ હશે ? કેવા અભિગ્રહ હશે ? ત્યારે જાણે દિલના દુઃખથી ભરેલી રાજરાણીએા તથા શેઠાણીએા આંખામાં પાણી ્લાવીને માેટેથી કહેતી હતી કે, " હે રાજાએા ! હે **શ્રી**મ તેા ! તમારા આ પ્રકારના અસહ્ય દુરાચાર, મદિરાપાન વગેરે પાપાને કારણે જ દીર્ઘ'તપસ્વી ભગવાન આહાર લઈ રહ્યા નથી. "

પ્રતિદિન રાજા, મહારાજા, શેઠ, શાહુકાર એક ત્ર થઇને

ભગવાનના અભિગ્રહ વિષે ચર્ચા અને વિચાર-વિનિમય કરતા રહે છે.

'પાેતે જાણે પાપ અને મા જાણે બાપ'–એ ઉક્તિ પ્રમાણે અધાનાં દિલ ખૂખ જ કંપિત થઈ રહ્યાં હતાં, હૃદય રાેતાં હતાં, પાપાની ધૃણા થઈ રહી હતી, ગુલામ પ્રથાના માધ્યમથી ગુપ્ત વ્યભિચાર કર્મોની માયાજાળ ખધાનાં દિલ અને દિમાગને ઠેસ મારી રહી હતી. મધ્યમવર્ગ રાતા હતા, ભક્તવર્ગ રાતા હતા, શેઠ–શેઠાણીએા રાતાં હતાં અને મૃગાવતી વગેરે રાજ–રાણીએા તથા જયંતી જેવી મહા શ્રાવિકાએાના વિલાપથી ધરતી ધ્રૂજી રહી હતી.

બરાબર તે જ સમયે ૧૭૫ દિવસ પછી ચંદનબાળાના હાથે ભગવાનનું પારણું થયું. આકાશમાં દેવદું દુભિ વાગી, પુષ્પાની વૃષ્ટિ થઈ અને આખું ગગન જયજયકારના શખ્દાેથી ગું છ ઊઠયું. આ દું દુભિના અવાજ બધાએ સાંભળ્યા અને જ્યાં ભગવાન ઊભા હતા, ચંદનખાળા પારણા કરાવી રહી હતી, ત્યાં દાેડતાં દાેડતાં આ માંગલિક પ્રસંગને જોવા માટે આવી ગયા.

રાજા–રાણી, શેઠ–શેઠાણી વગેરેને થાડી ઠેસ તા જરૂર લાગી કે અમારા જેવા ઉચ્ચ વર્ણના હાથે ગાેચરી ન લેતાં ભગવાને એક દાસીના હાથે ગાેચરી સ્વીકારી. છતાં પણ આ ઠેસનું મહત્ત્વ લેશ માત્ર પણ ન હતું; કારણ કે ભગવાનનું ૧૭૫ દિવસ પછી પારણું થયું એનું જ મહત્ત્વ હતું અને એ પણ ભાગ્યશાળી દાસીના હાથે થયું. રાજારાણી ગદ્દગદ્ હતાં,

જનમાનસ આનંદવિભાર હતું. દેવદેવીઓના તુમુલ હર્ષ નાદ ખધાના રામાંચ ખડા કરવાનું કારણ બની ગયા હતા. બધાએ દીર્ધ તપસ્વી ભગવાનને ભાવ–વંદન કર્યાં અને પ્રસન્નચિત્ત ભગવાને સામ્ય તથા સૌમ્યભાવથી જાણે બધાને મૌન આશી-ર્વાદ આપતાં કહ્યું કે....

હે દેવાનુપ્રિયા ! પાણી–દૂધ અને ફળાદિ વસ્તુઓ પ્રકૃતિની દેન છે અને શરાખ વિકૃતિની દેન છે, આકાશ–વાવડી– નદી–કે સરાવરમાંથી પાણી અને ગાય આદિના સ્તનામાંથી દૂધનું ઉત્પાદન હાય છે, શરાખનું ઉત્પાદન થતું નથી માટે શરાખપાન સર્વધા ત્યાજ્ય છે.

રાજસત્તાધારીઓની સત્તામાં અને શ્રીમ તોની શ્રીમ તાઇમાં મહાભય કર દુર્ગુ હુ હાય તો તે શરાખપાન છે, જેનાથી બીજા દુર્ગુ ણાને આમ ત્રણ મળે છે.

જે દેશના રાજનૈતિકાે તથા કર્મચારીએા શરાબપાન કરનારા હશે તે દેશ કાેઈ કાળે પણ અથવા લાંબા કાળ સુધી સ્વતંત્ર રહી શકશે નહીં.

શ્રીમ તાનું શરાબપાન દેશ—સમાજ—જાતિ—કુંદું ખ તથા પાતાના વ્યક્તિત્વને ભયંકર નુકશાનકારક ખનશે અને આધ્યા-તિમકતા કેવળ જીભ ઉપર જ રમ્યા કરશે.

જ્યારે યુવાનામાં અને યુવતીએામાં પ્રવેશ કરેલા શરાબ-પાનથી યૌવનધન નાશ પામશે ફળસ્વરૂપે દુર્યોધન–રાવણ– કંસ-ધવલશેઠ કે શૂર્પાણખા જેવા સેતાનાના અવતાર જ ત્યાં મુલભ ખનશે, જે દેશની ખુનિયાદને શિથિલ કરી સ્વતંત્રતાના મહેલ જમીનદોસ્ત કરનાર છે.

વિષ ભરેલા નાગ, ઝેરી દવા કે વિજળીના તાર આદિ માનવના શરીર સાથે શત્રુતા રાખનાર છે, જ્યારે રજોગુણથી ઉદ્ભવેલા કામ અને ક્રોધ માનવની માનવતાના હાડવૈરી છે. જેનાથી જીવનધનના નાશ, બુદ્ધિમાં વિપરીતતા, સમ્યગ્જ્ઞાનના અભાવ અને પુષ્યકર્મા ઉપરાંત પાતાના ભણતર–ગણતરને પણ કલ કિત કરનારા છે.

કામ તથા ક્રોધને ભડકાવવામાં શરાખપાન મુખ્ય કારણ છે, જેનાથી તમે દેશ–સમાજ કુટુંખ અને તમારા વ્યક્તિત્વની એક પણ સમસ્યા હલ કરી શકવાના નથી.

શરાબપાનથી ઇન્દ્રિયામાં ઉત્તેજના-માદકતા અને શેતા-નીયતની વૃદ્ધિ થતાં તમે તમારી માવડી અને સ્વસ્ત્રીના પણ દ્રોહી બનશા જે અમૃલ્ય જીવનધનના સત્યાનાશ કરાવનાર છે.

એજ્યુકેટેડ કે ગ્રેજ્યુએટ અનેલા તમારા પુત્ર પુત્રીઓમાં તમારૂં શરાખપાન ગુપ્તરૂપે દુરાચારના સંચાર કરનારા અનશે જેનાથી તમારી સાત કે સીત્તોતેર પેઢીઓની ખાનદાનીને નેસ્ત નાબુદ કરી શકશે, માટે શરાખપાન માનવીય જીવનનું અધઃ પતન છે, સરસ્વતી માતાનું અસહ્ય અપમાન છે, લાખા કરાડો માનવાની કૂર હિંસા છે અને સંસારને 'વૈષમ્યવાદ'ની બક્ષીસ આપીને પરતંત્રતાના કારાવાસમાં ધકેલનાર બનશે.

પ્રાયઃ કરી વિષયેચ્છાનું મૂળ કારણ શરાબપાન છે, તેનું મૂળ કારણ અનિયંત્રિત મન અને તેનું મૂળ ધાર્મિકતાના અભાવ છે. તે કારણે જ શરાખપાન સર્વધા નિંદનીય હેાવા સાથે બધાએ દુર્ગું ણોના જનક (બાપ) છે.

કારણ વિના પણ મસ્તિષ્કની ઉશ્કેરણી કરાવનાર શરાબપાન વડે ઉત્પન્ન થયેલી માદકતા છે, જે તમને વાર વાર રણમેદાનમાં લઇ જશે, જ્યાં લાખાે કરાેડા માનવાેની હત્યાનું પાપ તથા <mark>વિધવા ખને</mark>લી કુળવધૂએાના અને પુત્રવિહેાણી થયેલી માવડીઓના શાપ તમને સવ થા દાનવ બનાવી શકશે.

પાતાની ધર્મ પત્નીને રાવડાત્રીને પરસ્ત્રીના માગે લઈ જવામાં શરાખપાન મુખ્ય કારણ છે. તેને તમે સમજો, અને યભિચારિતા, દુષ્કર્મિતા, દુર્જનસહવાસિતાને જન્મ દેનારા શરાખપાનને ત્યાગા જેથી પરમાત્માએાના આશીર્વાદ તમને સુલભ ખનશે.

૮૪ લાખ જીવાયાનિમાં મનુષ્ય અવતાર જ સર્વ શ્રેષ્ઠ છે. તેને તમે શરાખપાન, વેશ્યાગમન, પરસ્ત્રીગમન, કન્યાગમન, વિધવાગમન કે દાસીગમનના મહાપાપાથી મલિન કરશા નહિ.

હિંસાત્મક, હિંસાવર્ધક અને હિંસા પર પરક સામ્યવાદમાં પરિત્રહના કારણે વધી ગયેલા "વૈષમ્યવાદ" જ કામ કરી રહ્યો છે, જેના કારણે થાડા જ માનવાને ત્યાં દ્વધ-રાટલા છે અને લાખા-કરાેડા માનવાેને ત્યાં લુખા રાેટલા પણ ભાગ્યમાં નથી, શરીર-**રા**ણગારની પાછળ એકાદને ત્યાં લાખેા રૂપીઆએોના પાપવ્યય છે ત્યારે લાખા કરાડા માનવાના ઘરે શરીર ઢાંકવા માટે વસ્ત્રા પણ નથી, પૈસાદારાના છાકરા છાકરાઓ માલ મસાલા ખાઇને પણ બીમાર છે તથા માનસિક અને જાતીય રાગાના શિકાર બનેલા છે, ત્યારે ગરીબા–અનાથાના છાકરા છાકરાઓ ભૂખ, રહેઠાણ, વસ્ત્ર અને ઔષધના અભાવે વિના માતે મરી રહ્યાં છે, ઇત્યાદિક વૈષમ્યવાદના મૂળમાં ગરીબા અને મધ્યવગે નથી પણ શ્રીમંતા અને સત્તાધારીઓ જ છે.

જ્યારે દયાત્મક, દયાવર્ધ ક અને દયા પર પરક સામ્યવાદના મૂળમાં નિષ્પરિગ્રહ કે પરિગ્રહ નિયંત્રણ ધર્મ રહેલા છે. 'સંવિભાગ'ના અર્થ એ છે કે તમારી પાસે જે હાય તેના વિભાગ કરા અને તેમાંથી માટા ભાગનું ધન ગરીબાને–અનાથાને ઓછી કમાણીવાળાઓને, તમારા જાતભાઇઓને, સ્વામીભાઇઓને અન્ન, ભોષધ, રહેઠાણુ આપીને તમે સાચા અર્થમાં ધાર્મિક બના, દયાળુ બના, દાને ધરી બના જેથી સંસારમાં–સમાજમાં સુખ, શાંતિ અને સમાધિનું સામ્રાજ્ય સ્થપાશે અને દેશની સ્વતંત્રતા આબાદ રહેશે, જે સૌની આબાદીનું મુખ્ય કારણ છે.

અને ત્યાંથી પાછા ક્રીને વનમાં આવી ગયા.

ભાગ્યવતી ચંદના પાસે મૃગાવતી રાણી આવી, રાજા આવ્યા અને લાખાની સંખ્યામાં નર–નારી ચંદનાને જેતાં જ રહી ગયા.

સભામાંથી એક જેરદાર ચીસ સંભળાઈ અને બધાએ સાંભળી કે, "આ ચંદના ચંપા નગરીના રાજા શ્રી દધિવાહનની

પુત્રી છે." આ સાંભળતાં જ મૃગાવતી રાણીનું ઘૈર્ય તૂટી ગયું અને ચંદનાને ગળે લગાવી જેરજેરથી રાેવા લાગી. રાજા પણ ખૂબ રાયા અને ગદ્ગદ્ અવાજે રાણી બાલી કે, ''આ ચંદના તા મારી ભાણેજ છે." રાજાને પણ ખૂબ જ દુઃખ થયું. રાેતાં રાેતાં મૃગાવતીએ રાજાને કહ્યું કે, '' હે રાજાએા ! આ જોઈ લ્યેા તમારૂં પાપ, આ જ પાપના પ્રત્યક્ષ ચમત્કાર! હાય રે રાજસત્તા! હાય રે શ્રીમ તાઈ! ન જાણે આ રાજસત્તાએ કેટલા ઘાર પાપ કર્યાં હશે ! " બધાની આંખા આંસુથી ભરાઈ ગઈ હતી. જાણે હૂદયગુહામાં રહેલી પાપવાસનાએા બહાર નીકળી રહી છે.

તે જ સમયથી ગુલામ–પ્રથાએ પાતાના અંતિમ ધાસ લીધા. ગુપ્ત વ્યભિચારની ભાવના સમાપ્ત થઈ અને માનસિક જીવન શુદ્ધ ખન્યું.

આ પ્રમાણે છદ્મસ્થ જીવનમાં પણ સંસારના ઉદ્ધાર કરવા માટે પતિત-પાવન ભગવાન મહાવીરસ્વામી સિવાય બીજું કોઈ પણ સમર્થ નથી. જગત કલ્યાણને માટે ૧૭૫ દિવસના નિર્જલ ઉપવાસ પછી બાફેલા અડદના દાણાથી પારણા કરનારા દીર્ઘતપસ્વી ભગવાન મહાવીરસ્વામી સિવાય બીજું કાેઇ પણ હાેઈ શકે નહિ.

સંસારમાં રહેલી પાપવાસનાએા નિર્મૂળ કરવાના હેતુથી પાતાની કાયાની માયાના ત્યાગ પણ કરનારા ભગવાન મહાવીર-સ્વામી એટલા માટે જ સર્વ શ્રેષ્ઠ પરમાત્મા છે, તેથી તો બધાને માટે ભગવાન શ્રદ્ધેય, આદરણીય તથા પૂજ્ય ખને છે.

#### ક્ષમાશીલતાના અદ્વભુત આરાધક લગવાન

છદ્મસ્થ જીવન ગમે તેટલું ઉચ્ચતર અની જાય, તથાપિ કેવળજ્ઞાનની ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરવા માટે ભગવાન એક ભયંકર વનમાં ધ્યાનસ્થ રહ્યા. ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવના ભવના તે શય્યાપાલક, જેના કાનમાં વાસુદેવે ગરમાગરમ સીસું રેડાવ્યું હતું, તે મહાવીરના વેરી અનીને, હવે ગાેવાળના રૂપમાં પાેતાની જમીન ખેડવા માટે વનમાં આવ્યા હતા. અપારની સખત મજૂરી કર્યા પછી, સાંજે પાતાના અળદાને ભગવાનની પાસે છાેડીને તે ઘરે ગયાે. ભાજન વગેરે કરી લીધા પછી લાંબા સમય બાદ ફરી તે જ સ્થાન પર આવ્યા; પરન્તુ બળદાને તેમના સ્થાન પર નહીં જેવાથી, જંગલમાં શાેધવા માટે ચાલ્યાે ગયાે. ભવિતબ્યતા કંઈક એવી હતી. જેથી બળદાે પાતાની જાતે જ ચરતાં ચરતાં મૂળ સ્થાને આવી ગયા હતા અને બેઠા બેઠા આરામથી વાગાળવાનું કામ કરી રહ્યા હતા. આખી રાત વનમાં શાેધવા છતાં પણ જ્યારે તે ગાેવાળને બળદો દેખાયા નહિ, ત્યારે થાકચો પાકચો કરી **ભગવાનની** પાસે આવ્યા અને અળદાને ત્યાં જ એઠેલાં જોઇને, તેને ભગવાન પ્રત્યે અપાર રાષ આવ્યા અને રાષાંધ અનેલા તે ભગવાનના ખંને કાનામાં લાકડાના ડુકડાએા ઠાેકી દે છે અને બહાર રહેલા ભાગને કાપી નાખે છે.

કથાનકથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે આવા માેટા ઉપસર્ગાને ભગવાને અપૂર્વ ક્ષમતાપૂર્વક સહન કર્યો, જે બીજા

માટે સર્વ'થા અશકચ છે. કરેલાં કર્મોને અવશ્ય ભાેગવવા જ પડે છે અને જ્યાં સુધી સંપૂર્ણ પાપ તથા પુષ્યને આત્મા ભાેગવે નહિ, ત્યાં સુધી કેવળજ્ઞાન પણ હજારા ગાઉ દૂર રહે છે.

પાતાની ઉત્કૃષ્ટ સાધનાથી ભગવાને સર્વ કર્મોના નાશ કર્યા અને કેવળજ્ઞાનના માલિક અન્યા.

#### ભગવાન મહાવીરસ્વામીના વિચારામાં ક્રાન્તિ

કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં પહેલાં જ ભગવાને ઉગ્ર તપશ્ચર્યા, અડગ સહનશીલતા, અપૂર્વ ધૈર્ય તથા માનવ માત્રના કલ્યાણની પવિત્ર ભાવના વગેરે દિબ્ય કારણેાથી માનવ–સમાજન! આચારામાં ખૂબ ખૂબ પરિવર્તન લાવી દીધું હતું. જમીન તૈયાર હાય તાે ખેતીમાં વિલંખ થતાે નથી, તે જ પ્રમાણે હાર્દિક જીવનમાંથી હિંસા આદિનાં પરિણામાનું વિસ**જ<sup>૧</sup>ન** લગભગ થઇ ગયું હતું અને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં તાે અગણિત માનવ-સમાજે ભગવાનના દિવ્ય ઉપદેશ સાંભળ્યા અને ભગવાનના ચરણામાં વ્રતધારી બની ગયા.

આ પ્રમાણે આચાર, સદાચાર વગેરેમાં આવેલી ક્રાંતિને ચિરસ્થાયી ખનાવવા માટે ભગવાને 'સ્યાદ્વાદ' સિદ્ધાંતના માધ્યમથી વિચારામાં ક્રાંતિ લાવવાના પ્રારંભ કર્યો, કારણ કે જ્યાં સુધી મનુષ્ય માત્રના વિચાર તથા ઉચ્ચારમાં સત્ય-સ્વરુપના ભાવ ઉત્પન્ન થતા નથી, ત્યાં સુધી આચારસંહિતા પણ ચિર-સ્થાયિની બની શકતી નથી; માટે તે સમયના ધર્મ**ેને નામ** 

પ્રચલિત ભિન્ન–ભિન્ન વિચારાેથી ક્ષુષ્ધ **ખનેલી જનતાને** ભગ-વાને કહ્યું કે, " હે પંડિતા ! આપ જરા વિચાર કરા કે જે સંસાર માટે તમે પાતપાતાની મતિ-કલ્પનાથી સિદ્ધાંતના નિર્ણય કરી બેઠા છેા, તે સંપૂર્ણ સંસાર તમારી નજર સામે સર્વથા અને સર્વદા પ્રત્યક્ષ છે; જેમાં અનંતાનંત જીવાના સમૂહ પણ છે અને પૌદ્ગલિક પદાર્થીના સમૂહ પણ છે. આ બધાં પ્રતિક્ષણ નવા–નવા પર્યાયાે(અાકારાે)માં પરિવર્તિત થઈ રહ્યાં છે અને જૂના–જૂના આકાર બદલતાં રહે છે; પરંતુ પદાર્થ (મુળદ્રવ્ય) તેા તેનું તે જ રહે છે. સુવર્ણની કંઠી જુઓ-તેમાં રહેલું ચિરસ્થાયી સુવર્ણ પાર્થિ વ દ્રવ્ય છે, જે કથ ચિત શાશ્વત્ છે. પરંતુ એકલું દ્રવ્ય ગળામાં પહેરવા યોગ્ય હોતું નથી, એટલા માટે જ સુવર્ણ કારે તેને ઘડયું અને બનેલા આકારને 'કંઠી 'નું નામ આપ્યું. પરંતુ થાેડા સમય બાદ તે કંઠીનાે નાશ કરીને તેના 'કંદાેરા' ખનાવ્યાે છે. હવે તમે જ વિચાર કરાે કે સુવર્ણનાે સર્વથા નાશ પણ થયેા નથી અને તે પાેતાની મૂળ સ્થિતિ(કંઠી સ્થિતિ)માં કાયમ રહ્યું નથી. પહેલાં તે જ દ્રવ્યે કંઠીનાે આકાર ધારણ કર્યાે હતાે, પા**છ**ળથી કંદાેરાનું રુપ ધારણ કર્યું છે.

એથી જ આપણે જાણી શકીએ છીએ કે પદાર્થ માત્રમાં એ તત્ત્વા **રહેલાં** છે, એક દ્રવ્ય તત્ત્વ તથા બીજું પર્યાય–તત્ત્વ, કારણ કે દ્રવ્ય વિના પર્યાયનું અસ્તિત્વ અને પર્યાય વિના દ્રત્યનું અસ્તિત્વ કચાંય પણ, કાેઇએ જોયું નથી, કે સાંભળ્યું નથી: જોશે નહિ અને સાંભળશે પણ નહિ.

## ૭૦ એ ભગવાન મહાવીરસ્વામીનુ**ં** દીવ્ય–જીવન

ખાણુમાંથી નીકળેલું સુવર્ણ દ્રવ્ય છે, પરન્તુ તે જ દ્રવ્ય કચારેક લંગડી, મહાેર, ચાેરસ રુપિયા, કંઠી, કંદાેરા, બંગડી વગેરે પર્યાયામાં રહેલું હાય છે.

આકાર વિશેષ ધાર**ણ** કર્યા સિવાય કાેઈ દ્રવ્ય કાેઈ પણ કામમાં આવતું નથી–આ સર્વધા અનુભવસિદ્ધ સિદ્ધાન્ત છે.

'ઘટ 'માં પણ માટી દ્રવ્ય છે અને 'ઘટ ' પર્યાય છે, માટી પાતાના મૂળ દ્રવ્યમાં કાયમ રહીને ભિન્ન–ભિન્ન પર્યાયામાં ખદલાતી રહે છે.

આ પ્રમાણે આખા સંસારનાં બધાય પુદ્ગલ દ્રવ્યા કાેઇને કાેઈ પર્યાય( આકાર )માં પરિવર્તિ'ત થતાં દર્ષ્ટિગાેચર થાય છે અને પર્યાયા પણ પ્રતિક્ષણ બદલાતા રહે છે.

એક દિવસ આપણે કહેતાં હતા કે આ જમીન ઉકરડો છે, જ્યાં આખા ગામના કચરા પડતા હતા, પરન્તુ તે જ જમીન પર એક દિવસ બંગલાે બને છે, ત્યારે આપણે કહીએ છીએ કે જમીનના કેટલાે અ<del>લ્</del>યુદય થયાે છે–જમીન તે જ છે, એક દિવસ તે ઉકરડાના નામે પ્રસિદ્ધ હતી, તે જ આજે ખંગલા તથા ખગીચાના નામે પ્રસિદ્ધ થઈ ગઈ.

જે સુતર દ્રવ્ય પહેલાં ધાતિયાના નામે એાળખાતું હતું, પરન્તુ તે જ ધાતિયાને ફાડીને ખમીસ બનાવ્યું, ત્યારે તે એ નામથી એાળખાવા લાગ્યું. આ પ્રમાણે દ્રવ્યમાં ફેરફાર થયા વિના પર્યાયાેની ઉત્પત્તિ તથા વિનાશ થતાે ર**ૅં છે**.

અરાબર એ જ પ્રકારે છવ દ્રવ્ય છે, પરન્તુ શરીરનાં રુપમાં બદલાતા પર્યાયા અનેક છે. એક વખત જે આત્મા હિરણ્યકશ્યપુના નામે બાલાવાતા હતા, બીજે સમયે તે જ આત્મા રાવણુના નામથી તથા ભવાન્તરમાં શિશુપાલના નામથી સંબાધિત થયા.

એક ભવમાં એક પતિવ્રતા સ્ત્રી દક્ષાના નામે એાળખાતી હતી, તે જ બીજા ભવમાં શંકર પત્ની પાર્વતીના નામે એાળ-ખાવા લાગી. આ બધા ભવામાં જીવાતમા એક જ છે, પરંતુ નામ જુદાં જુદાં થયાં.

જ્યારે મનુષ્ય ક્રોધ કરે છે, ત્યારે આપણે તેને "આગના ગાળા" કહીએ છીએ; પરંતુ ખીજી જ ક્ષણે જ્યારે તે સમતા– પ્રધાન કે દયા–પ્રધાન ખને છે, ત્યારે તે જ મનુષ્યને આપણે સમતાશીલ તથા દયાળુ કહીએ છીએ. માણસ તે જ છે, જે એક સમયે ક્રેલના પર્યાયથી યુક્ત હતા, ખીજી ક્ષણે સમતા તથા દયાના પર્યાયમાં પરિવર્તિત થયા છે.

આ પ્રમાણે પદાર્થ માત્ર દ્રવ્ય તથા પર્યાયાનું મિશ્રણ છે. હવે, આમાં દ્રવ્યની સર્વથા નિત્ય તથા સર્વથા ક્ષણિક અવસ્થા માનવામાં આવે, તા સંસારની વ્યવસ્થામાં ગાટાળા થવા અનિવાર્ય છે.

કારણ કે જીવમાત્ર પ્રતિક્ષણ બદલાતી લેશ્યાઓના માલિક બનીને વાર વાર શુભાશુભ પ્રવૃત્તિઓ કરતા જ રહે છે અને કરેલાં કર્મીના ભાગવડા કરવા પણ અવશ્ય ભાવી છે. આ બધી વાતો નિત્યવાદ તથા ક્ષણિકવાદમાં ઘટી શકતી નથી, કારણ કે નિત્યવાદમાં વસ્તુ–તત્ત્વનું પરિવર્તન અશકય હાેવાથી પુષ્ય તથા પાપના ભાગવટા થઈ શકતા નથી.

હિરષ્યકશ્યપુ, રાવણ તથા શિશુપાલમાં આપણા મત પ્રમાણે આત્મા એક જ છે, પરંતુ ત્રણેય ભવામાં શરીર, વર્ણ, રૂપ, સ્વભાવ અને શક્તિ ભિન્ન–ભિન્ન છે તથા નામ પણ જીદાં જીદાં છે.

જો આત્માનું નિત્યત્વ સત્યસ્વરૂપી હોત, તો એક જ આત્માના ત્રણેય ભવામાં શરીર વગેરે જુદાં જુદાં કેમ થાત ? એવી જ રીતે ક્ષણિકવાદમાં પણ રુપાન્તર કેવી રીતે ઘટે? કારણ કે જ્યાં જીવન જ ક્ષણિક છે, ત્યાં ભવાન્તર કેવી રીતે?

ત્રણેય ભવામાં જે જીવ છે તે એક જ છે અને સર્વાંથા નિત્ય છે, એવું જો આપ કહેતાં હો તો હું આપને એ કહીશ કે એક્લાે જીવ અર્થાત્ શરીર વિનાના આત્મા કાઈ કાળમાં પણ રહી શકતા નથી, કારણ કે "મોगायतनं शरीरम्…" કમાના કલેશથી ભારે બનેલા આત્મા પાતાનાં કમીં ભાગવવા માટે શરીર ધારણ કરે છે.

માટે જ્યાં સુધી આત્મા અને શરીરનાે ઘનિષ્ઠ સંખંધ કાયમ રહે છે અને કરેલાં કર્મા પ્રમાણે આત્મામાં પણ પ્રતિક્ષણ જીદાં જીદાં પરિણામા થતાં રહે છે; ત્યાં સુધી આવી અવસ્થામાં આત્માને એકાંત નિત્ય માનવાથી સંસારની સમસ્યાના ઉકેલ આવી શકશે નહિ અને સત્ય સ્વરુપ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થઈ શકશે નહિ. માટે જીવાતમામાં જે દ્રવ્ય-તત્ત્વ છે, તેની અપેક્ષાએ જીવ નિત્ય છે અને પ્રતિ સમય બદલાતા પર્યાયોની અપેક્ષાએ જીવ અનિત્ય પણ છે. એવી જ રીતે પ્રત્યેક પદાર્થ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ નિત્ય છે અને પર્યાયની અપેક્ષાએ અનિત્ય છે. તેથી જ:—

- "जो जस करही तस फल चाला।"
- "तस्मै नमः कर्मणे।"
- " कर्मणो हि प्रघानत्वं, किं कुर्वन्ति शुभा ग्रहाः । '' ઈત્યાદિ ઋષિએાનાં અનુભવપૂર્ણ વચના આત્માના અનિત્યવાદને પણ સાચા સિદ્ધ કરે છે.

ક્ષિણિકવાદથી તો સંસારની એક પણ સમસ્યા હલ થઇ શકશે નહિ. માટે જીવ અને પુદ્દગલને જ ક્ષિણિક ન માનતાં, જો તેના પર્યાયોને ક્ષિણિક માનવામાં આવે, તેા સંસારનું સ્વરુપ સારી રીતે સમજી શકાશે અને કયાંય પણ, કાઇને પણ બ્રાંતિ રહેશે નહિ.

કરેલાં કર્મા ભાગવવાં પડે છે, તે આબાલવૃદ્ધ જાણે છે. માટે અક્રિયાવાદની કલ્પના તો કેવળ સંસારના જીવમાત્રને હિંસા, જૂઠ, ચાર્ય, મેથુન તથા પરિગ્રહનાં પાપામાં મસ્ત બનાવીને પ્રત્યેકને નાસ્તિક તથા ગુપ્ત-નાસ્તિક બનાવવાની યાજના છે. તેથી તો:-

'' अन्तः शाक्ता बहिः शैवाः, सभामघ्ये च वैष्णवाः । नाना रुपघराः कौला विचरन्ति महीतले ।। ''

#### ७४ 📦 ભગવાન મહાવીરસ્ત્રામીનું દીવ્ય–જીવન

આ ઉક્તિના પણ જેરદાર પ્રચાર થયાે છે.

માટે કે કિ પણ સહૄદય મનુષ્ય આવા અકિયાવાદને માન્ય કરી શકતા નથી.

મિથ્યાજ્ઞાન અથવા અજ્ઞાનને કારણે સંસારમાં જાતિવાદ, ધર્મ વાદ તથા સંપ્રદાયવાદ ઉત્પન્ન થાય છે, તેને જ કારણે દંડાદંડી યુદ્ધ, વાગ્યુદ્ધ અવશ્યંભાવી છે. પછી તા માનવ માનવના શત્રુ બનીને આખા સંસારને વેર—ઝેરની આગમાં ધકેલી દે છે. આ બધા મિથ્યાજ્ઞાન, સંશયજ્ઞાન તથા વિપરીત-જ્ઞાનના પ્રભાવ છે.

જયારે સમ્યગ્રાનનું કળ વિરતિ છે અર્થાત્ પાપાથી નિવૃત્તિ છે. સમજણપૂર્વક પાપાથી વિરતિ કરનાર મનુષ્ય હિંસા, જૂઠ, ચારી, મૈથુન, પરિગ્રહ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, રાગ, દ્વેષ, અભ્યાખ્યાન, કલહ, પૈશૂન્ય, પરપરિવાદ, રતિ—અરતિ, માયામૃષાવાદ તથા મિથ્યાત્વ—આ પ્રકારના ૧૮ પાપાથી સર્વધા દ્વર રહે છે, કારણ કે સમ્યગ્રાનના માલિકને સર્વત્ર મૈત્રીભાવ હાય છે, પ્રેમભાવ હાય છે; એથી સમ્યગ્રાન જ સર્વથા શ્રેષ્ઠ છે અને અજ્ઞાન સ્વયં મહાપાય છે, એટલા માટે તા :—

" अज्ञानेनाऽऽवृतं ज्ञानं, तेन मुह्यन्ति जन्तवः। "

ભાગ્યવાદના પ્રવર્ત ક સ્વયં પાતાની જીવિકા માટે પુરુષાર્થી છે. સંસારની એક પણ ક્રિયા પાતાની જાતે જ થતી નથી; પરન્તુ પુરુષાર્થ જ બધાના સાધક છે, માટે ભાગ્યવાદના ભરાસે બેસીને પાતાના જીવનને નિરુઘમી બનાવવું એ જ અધ:પતન છે.

આ પ્રમાણે સ્યાદ્રાદી વચના દ્વારા ભગવાન પંડિતાના વિચારામાં ક્રાન્તિ લાબ્યા અને જનમાનસમાં રહેલી બ્રાન્તિ નાબુદ થઇ. પરિણામે સંસારને સત્યવાદ તથા યથાર્થવાદના જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થવા પામી.

એથી સત્યદ્રષ્ટા ભગવાન મહાવીરસ્વામી અમર છે અને અહિંસાધમ, સંયમધમ તથા તપાધમ પણ સદા અમર છે.

જે આજે પણ અગણિત માનવાને કલ્યાણના માર્ગ અતાવી રહ્યો છે.

#### ભગવાન મહાવીરસ્વામીના અહિંસા-ધર્મ

હિંસક ભાવના, ભાષા, વ્યવહાર તથા ખાનપાનથી દ્વર રહેવું એ જ અહિંસા છે. પરંતુ માનવમાત્રની પરિસ્થિતિ તથા કર્મોના સંચય એકસરખાે ન હાવાથી બધા જીવાત્માએ। એક સરખી અહિંસાનું પાલન કરી શકતા નથી, એટલા માટે જ માનવ–સમાજના બે લેદ છે—(૧) સાધુ–સંસ્થા, (૨) ગૃહસ્થ– સંસ્થા.

#### (૧) સાધુ–સંસ્થા :

જેમાં ગૃહસ્થાશ્રમ, શરીર સંસ્કાર, પુત્ર-પરિવાર તથા માતાપિતાના સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવાના હાય છે. પૂર્વભવનાં સત્કર્માની વાસનાથી જ્યારે કાઇ પણ જીવાતમાને વૈરાગ્યના ઉદય આવે છે અથવા ગૃહસ્થાશ્રમની માયા-ચક્કીમાં પિસાતાં પિસાતાં, જ્યારે પણ પાપકર્માની ઘૃણા, જૂઠ-પ્રપંચથી નક્ર્રત, ક્રોધ કષાયાથી ઉદ્વિગ્રતા, વિષય-વાસના, ભાગ-વિલાસ તથા સ્ત્રી-સહવાસથી મનમાં સર્વાથા નારાજી આવી જાય છે, ત્યારે સમ્યગ્રાનપૂર્વંક સમ્યગ્રદર્શની આતમા સમ્યક્ચારિત્ર(મૃનિ-ધર્મ)ના સ્વીકાર કરે છે-તેને સાધુ-સંસ્થા કહે છે

આ પ્રમાણે સાધુધર્મ સ્વીકારવાના સમયે હિંસામયી માનસિક ભાવના પણ ત્યાગવી પડે છે તથા દિક્ષાના સમયે જ પાંચ મહાવ્રતાની પ્રતિજ્ઞા લેવી પડે છે.

#### (१) सव्वाओ पाणाइवायाओ वेरमणं:--

અર્થાત્ પ્રાણાને ધારણ કરનારા પ્રાણીમાત્ર ભલે તે એકે-ન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય કે પંચેન્દ્રિય હાય, તેની હિંસા મનથી, વચનથી, કાયાથી કરીશ નહિ, બીજાની પાસે કરાવીશ નહિ અને કરનારનું સાહચર્ય્ય તથા અનુમાદન પણ કરીશ નહિ. ઊઠતાં, બેસતાં, ચાલતાં તથા શુરુની આજ્ઞાથી પણ કયાંય જવા આવવામાં રજેહરણના ઉપયાગ કરવા, રાત્રે ચાલતાં, કરતાં દંડાસનથી પરિમાર્જિત જમીન પર પગ મૂકવા વગેરે ક્રિયાઓ શુદ્ધ ઉપયાગપૂર્વક કરવી જરુરી છે.

#### (२) सन्वाओ मुसाबायाओ वेरमणं।:-

ક્રોધ, લાેભ, ભય તથા હાસ્યમાં કાેઈપણ પ્રકારનું અસત્ય, હિંસક, અસભ્ય, ઇર્ધ્યામય, વૈરમય ભાષણ કરીશ નહિ, બીજાને તેમ કરવાના અવસર આપીશ નહિ અને કરનારની અનુમાેદના પણ કરીશ નહિ.

#### (३) सव्वाओ अदिन्नादाणाओ वेरमणं:-

ગ્રામ, નગર, ક્ષેત્રમાં અલ્પ અથવા અધિક, અલ્પ માત્રામાં કે અધિક માત્રામાં, સચિત્ત હેાય કે અચિત્ત, કાેઇ પણ વસ્તુને હું લઈશ નહિ અને લેનારનું અનુમાેદન પણ કરીશ નહિ.

- (૧) તીર્થ કર અદત્ત-અર્થાત્ જે કાર્યમાં તીર્થ કરાની આગ્રા નથી, તે કાર્ય કરીશ નહિ.
- (૨) ગુરુ અદત્ત-અર્થાત્ ધાસાેચ્છ્વાસની ક્રિયા છેાડીને કાેઈ પણ વસ્તુ ગુરુની આજ્ઞા વિના શ્રહણ કરીશ નહિ.
- (૩) સ્વામી અદત્ત-પુસ્તક, પાત્ર, વસ્ત્ર તથા બીજી કાેઈ પણ વસ્તુ, તેના માલિકને પૂછચા વિના ગ્રહણ કરીશ નહિ.
- (૪) જીવ અદત્ત–ફળ, ફૂલ, ધાન્ય, કાચું પાણી વગેરે પદાર્થો સજીવ (સચિત્ત) હેાવાથી, તેમાં રહેલા જીવાે મરવા ઈચ્છતા નથી, માટે આજથી હું કાેઈ પણ સચિત્ત વસ્તુનાે સ્પર્શ પણ કરીશ નહિ.

મારા જીવનમાં જેટલી વસ્તુઓ અનિવાર્ય રુપે ઉપયાગી છે, તેને તેટલી માત્રામાં જ હું ગ્રહણ કરીશ.

આ પ્રમાણે ચારેય ચાૈય<sup>°</sup>કર્મીના હું ત્યાગ કરી દઉં છું.

## ૭૮ 📦 ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય-જીવન

#### (४) सन्वाओ मेहणाओ वेरमणं:

જેનાથી વિષય–વાસના ઉત્પન્ન થાય તથા ભુક્ત ભાેગાેની યાદ આવે, તેવા સંસર્ગ, સાહિત્ય, ચિત્ર વગેરેના દર્શન, સ્પર્શન, સ્મરણ, પઠન આદિના ત્યાગ કરવા એ જ બ્રહ્મચર્ય-ધર્મ છે, એ માટે નવ–વાડા ઉપદિષ્ટ છે :–

- (૧) જ્યાં સ્ત્રી, નપુંસક તથા સ્ત્રીનું ચિત્ર પણ હાેય, ત્યાં ન રહેવું.
  - (૨) સ્ત્રીએાની સાથે સરાગ કથાના ત્યાગ.
- ( 3 ) જ્યાં સ્ત્રીએ એડી હાય, તે સ્થાન પર બે ઘડી અર્થાત્ ૪૮ મિનિટ પહેલાં સાધુએ બેસવું નહિ.
- (૪) આસપાસના મકાનમાં દંપતીનાં વિષય-વિલાસ તથા વાતચીત થતાં હાય, તે જેવાં કે સાંભળવા ન જોઇએ.
  - (૫) ગૃહસ્થાશ્રમમાં કરેલાં લાેગાના સ્મૃતિના પણ ત્યાગ.
  - ( ६ ) શરીર વિભૂષાના સર્વથા ત્યાગ.
  - (૭) અત્યંત ગરિષ્ઠ ભાજનના ત્યાગ.
  - (૮) સાદું ભાજન પણ અલ્પ માત્રામાં કરવું.
  - ( ૯ ) સીએાનાં અંગાેપાંગ સરાગ દેષ્ટિથી જેવા નહિ.

આ નવ–વાડાના પાલનથી પ્રદ્મચર્ચધર્મની આરાધના સુલભ ખને છે.

#### (५) सन्वाओ परिगहाओ वेरमणं :

"पि समन्ताद आत्मानं गृह्णातीति परिग्रहः।" केनाथी आत्मा सर्व प्रधारे अधनमां पडे, ते परिग्रह छे,

મુનિધમ ના સ્વીકાર કરતાં પહેલાં પરિગ્રહના સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવા સર્વથા અનિવાર્ય છે.

બાહ્ય પદાર્થો પ્રત્યે મૂચ્છાં, મમતાના ત્યાગ તથા ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ આદિ આત્મિક દ્વષણાના ત્યાગ કરવાે એ જ મુનિધર્મ છે. રાત્રિભાજન, કંદમૂળ વગેરે અભક્ષ્ય પદાર્થાના સંપૂર્ણ ત્યાગ તથા કાચા પાણી, સ્ત્રી અને વનસ્પતિ માત્રના સ્પર્શના પણ સર્વથા ત્યાગ જૈન મુનિ માટે સર્વથા અનિવાર્ય છે.

ન્હાલુ–ધાલું, પાન ખાલું, પંખા કરવા, પગમાં અૂટ– ચંપલ પહેરવાં તથા માેટર, ટાંગા, સાયકલ વગેરેની સવારીના પણ સંપૂર્ણ ત્યાગ જૈન મુનિને હાેય છે.

આ પ્રકારના આટલા ત્યાગ કરનાર મુનિ–સંસ્થા કહેવાય છે, જે અહિંસાનું સંપૂર્ણ રીતે પાલન કરવામાં સમર્થ બને છે.

#### (ર) ગૃહસ્થ-સંસ્થા :

પરંતુ જેણે ગૃહસ્થાશ્રમનાે સ્વીકાર કર્યાે છે, તે ગૃહસ્થ, ધર્મ'–પત્ની યુક્ત છે અને ધર્મ'–પત્નીનાે સંગ્રહ સંપૂર્ણ પરિગ્રહનું મૂળ કારણ છે તથા હિંસાનાે મૂલમંત્ર છે. એવાે ગૃહસ્થ કે જેની પાસે ધર્મ'–પત્ની, પુત્ર–પરિવાર તથા વ્યાપાર

–વ્યવહાર છે, તે હિંસાના સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવામાં સમથ**ે** નથી; કારણ કે ગૃહસ્થને પાતાના વ્યવહાર નિભાવવા છે, જે પરિગ્રહ વિના અશકચ છે અને 🛩યાં પરિગ્રહ છે, ત્યાં આરંભ, સમારંભ આદિ હિંસા અનિવાર્ય છે.

માટે પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, વાચુકાય તથા વનસ્પતિકાય આદિ સ્થાવર જીવાની હિંસા અનિવાર્ય હાેવાથી, ગૃહસ્થ ત્રસ જીવાેની હિંસાથી પાેતાની જાતને ખચાવી શકે છે.

છતાં પણ પાતાના કુટું અના નિર્વાહ માટે હાટ-હવેલી, ખેતી–વાડી વગેરે રાખવાં પણ ગૃહસ્થ માટે સર્વથા અનિવાર્ય હેાવાથી સંકલ્પપૂર્વક–મારવાના ઇરાદાથી જ ત્રસ જીવાેને નહિ મારવાનું વ્રત લઈ શકાય છે, યદ્યપિ આરંભક્રિયામાં ત્રસ જીવા હુલાય જ છે, તથાપિ ગૃહસ્થને મકાન-દુકાન, ખેતી-વાડી વગેરેના આરંભ કરવા જ પડે છે, એથી સાંકલ્પિકી હિંસાના ત્યાગ કરવાના અધિકારી–ગહસ્થ છે. તેમાં પણ ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેતા ગૃહસ્થે, જે અપરાધી જીવ છે, તેને દંડ દેવા સર્વાથા ઉચિત છે, ન્યાય્ય છે. માટે જે ગામમાં, કુટુંબમાં, દેશમાં, જે કાઈ ગુંડા પાતાની બેન–બેટીએાને સતાવે અથવા બીજાની એન-એટીને પણ સતાવે તો તેને દંડ દેવા અને એન-એટીની રક્ષા કરવી એ ગૃહસ્થના ધર્મ છે; કારણ કે—

'' સર્વ'થા અકમ'ષ્ટ્ય જીવન એક પ્રકારતું માનસિક ગાંડ-પણુ છે જે આંતરિક જીવનમાં હિંસા સૂચિત કરનારૂં છે. "

એથી મહાવીરસ્વામીના ઉપાસક અહિંસક ભાવનાવાળા હોવા છતાં પણ દુષ્ટોને દંડ દેવામાં <mark>એને</mark> બાધ આવતા નથી.

અહિંસક મનુષ્ય કર્મઠ, સશક્ત તથા પાેતાની જવાબદારી પ્રત્યે સદા જાગરુક રહે છે.

**બેશક** ! જે નિરપરાધી ત્રસ જીવેા છે, જેવા કે-સાપ, વિંછી, વાઘ, સિંહ, માકડ, જૂં, તથા ઘેટાં, ખકરાં, ગાય, ભેંસ, ખળદ વગેરે જાનવરા સર્વધા નિર્દોષ તથા નિરપરાધી હેાવાથી તેઓને મારવાના ઇરાદાે મહાવીરસ્વામીના ઉપાસક ક્યારેય રાખી શકતા નથી.

નિરપરાધી જીવામાં પણ પાતાનાં અહેન–બેટી, પુત્ર-પુત્રી, દાસ–દાસી વગેરે ધાર્મિક–જીવન વિરુદ્ધ ચાલનારા હાેય, તાે તેઓને સાપેક્ષ ખુદ્ધિથી દંડ દેવા ગૃહસ્થને માટે સર્વા અનિવાર્ય હાવાથી, યદ્યપિ તેઓ નિરપરાધી છે, તથાપિ દંડનીય છે.

આ બધાં વિવેચનથી ગૃહસ્થાશ્રમી અહિંસાના સીધા સાદા અર્થ એ છે કે, '' અપરાધ વિનાના ત્રસ જીવાને મારવાની ખુદ્ધિ, વૈરખુદ્ધિ, હિંસાખુદ્ધિ તથા ઇર્ષ્યાખુદ્ધિથી મારવા નહિ. "

આટલી મર્યાદાવાળી અહિંસા જ ગૃહસ્થાશ્રમીને માટે પર્યાપ્ત છે, જેથી પાતાના વ્યવહારમાં કચાંય પણ ખાધા આવી શકતી નથી.

એશક ! સ્થાવર જીવેાની હત્યામાં પણ <mark>જ</mark>ો ગૃહસ્થ ઇન્દ્રિયાેની ગુલામીવશ જીવહત્યામાં બેધ્યાન રહીને કાંઈ પણ કરે છે, તો તે નિધ્વ<sup>હ</sup>સી પરિણામના માલિક અનતા પાપ– કર્મ ના ભાગીદાર અને છે. આરંભક્રિયામાં પણ મર્યાદાથી વધારે પરિગ્રહ વધારવાના જે ભાવ હાય, તાે ગૃહસ્થ હિંસક છે, અનાચારી છે.

ખાહ્યદેષ્ટિથી સંકલ્પ વિના રહેવા છતાં પણ જે તેના આંતરજીવનમાં કાષાયિક તથા વૈષયિક ભાવ છે, તેા તેની ક્રિયાએા પણ હિંસાત્મક હેાય છે.

માટે મહાવીરસ્વામીના ધર્મ ને પ્રાપ્ત કર્યા પછી, જીવમાત્રે સરલ–પરિણામી, નિરારંભી, પરિગ્રહ–પરિમાણી અનવાનું ધ્યેય રાખવું જરુરી છે.

#### સમાજવાદ :

આ તો એક સત્ય હુકીકત છે કે દેશનું ઉત્થાન, આખાદી, આઝાદી તથા સચ્ચરિત્રતાના આધાર જ સમાજવાદ છે. જે દેશે આ વાદને અપનાબ્યેા નથી, તે દેશ સૈનિકોની તાકાત પર ભલે ગમે તેટલાે જેરદાર ( સશક્ત ) બની જાય; તથાપિ તે દેશની આંતરશક્તિ કમજેર થતી જશે અને એક દિવસ આંતરવિગ્રહને જન્મ આપનારી ખનશે.

આપણા દેશના ભૂતકાળ તપાસી જાુઓ, તાે એક દિવસ આખું ભારત સામ્રાજ્યવાદના ચક્કરમાં સમય વ્યતીત કરી

રહ્યું હતું. જ્યાં એક જ વ્યક્તિના હાથમાં રહેલી રાજ્યસત્તા દિવસે દિવસે અગડતી ગઇ. કેમકે એક વ્યક્તિની પાછળ સ્વાર્થા ધ પાંડતોનું તથા ભ્રષ્ઠ રાજનૈતિકાનું પરિબળ એવી રીતે વધી ગયું હતું કે પરિણામસ્વરૂપે દેશમાંથી અહિંસા, સંયમ તથા સદાચાર ઓદિ શક્તિઓના હાસ પણ થતા ગયા જેથી રાજા, રાજસત્તા તથા શ્રીમંતાનું માનસિક જીવન, મદિરાપાન, પર-સ્ત્રી–ગમન તથા શિકારનું ગુલામ બન્યું અને એક રાજા, બીજા, ત્રીજા રાજાઓ સાથે વાતવાતમાં જંગ ખેલવાના શાખીન બની ગયા હતા. આ બધાનું તાત્પર્થ એ જ રહ્યું કે પૂરા દેશમાં રાજસત્તા, પાંડિતસત્તા તથા શ્રીમંતસત્તા પરસ્પર કદ્દર શત્રુ બની ગઈ.

શિકાર એક જ હાય અને શિકારી અનેક હાય, ત્યાં એક જ શિકાર ભલે તે વેશ્યા હાય કે પરસ્ત્રી; તે અનેકને રશુ-મેદાનની હાળીમાં ભસ્મસાત્ કરવાને પૂર્ણ સમર્થ છે.

હિન્દુસ્તાનના રાજાઓની આ જ દશા હતી, તેથી જ ક્ષ્કત નામના જ રામસિંહ, લક્ષ્મણસિંહ, બહાદુરસિંહ વગેરે રહી ગયા હતા, અર્થાત્ પાતપાતાના નામની પાછળ 'સિંહ' શખ્દ કાયમ રહી ગયા હતા, પરંતુ આંતરજીવન તા સુરા અને સુંદરીનાં પાપથી શિયાળ જેવું બની ગયું હતું.

અનાર્ય વૃત્તિના પાષક રાજા ગર્દ ભિલ્લે જ્યારે એક દિવસ ઉજ્જૈનના બજારમાંથી સાધ્વીરતન, શિયળમૂર્તિ 'સરસ્વતી' નામની જૈન સાધ્વીને પાતાના અંત:પુરમાં રખાવવાની ધૃષ્ટતા કરો ત્યારે જૈનાચાર્ય શ્રી કાલકે દેશના બધા રાજાઓને ક્ષાત્ર-ધર્મ સમજાવવાના પ્રયત્ન કર્યો. પરંતુ મિદરાપાનના નશામાં તથા પરસ્ત્રીઓ સાથે વિલાસ–લીલામાં પૂર્ણ રૂપે ચકચૂર બનેલા ભારતદેશના એક પણ રાજાએ ગદ ભિક્ષ રાજા સાથે યુદ્ધ ખેલી સાધ્વીને છાડાવવાનું સાહસ કર્યું નહિ, ત્યારે જૈનાચાર્ય સિંધુ નદી પાર કરી, શક રાજાઓના માધ્યમથી ઉજ્જૈનનું રાજ્ય ઉખાડી ફેંકી દીધું અને સાધ્વીની રક્ષા કરી.

આ પ્રમાણે સામ્રાજ્યવાદના ચક્કરમાં ભારતના રાજાએાનું એટલું અધઃપતન થઇ ગયું હતું કે જેથી મુસ્લિમ સંસ્કૃતિ માટે ભારતદેશને પાતાના અધિકારમાં લેવાનું સરળ બની ગયું હતું; પરંતુ આ સંસ્કૃતિને પણ એટલા ખ્યાલ રહેવા ન પામ્યા કે:—

" જે દેશનું અન્ન ખાવું છે, તેની આખાદી તથા આઝાદીનું લક્ષ્ય રાખવું; " તેથી તેા ગારી સલ્તનતે પાતાની કૌટિલ્યનીતિથી સંપૂર્ણ ભારતને પાતાના સકંજામાં કસાવી દીધું.

પરસત્તા હાવાથી પાતાની મુલાયમ નીતિથી દેશને એવી રીતે આક્રાન્ત કર્યો કે જેથી દેશને ધાસ લેવા પણ મુશ્કેલ અની ગયા હતા.

પરંતુ દેશના સમજદાર નેતાએાએ પાતાનું પાસું ફેરબ્યું અને કેાંગ્રેસ સંસ્થાના માધ્યમથી મહાત્મા ગાંધીના નેતૃત્વ નીચે દેશ પૂરેપૂરા જાગૃત થયા તથા શસ્ત્રપૂર્ણ અંગ્રેજ સલ્ત-નતને સાત સમુદ્ર પાર કરી દીધી અને છ–સાત શતાબ્દિથી પરાધીન ખનેલા ભારતદેશ પૂર્ણ રૂપે સ્વતંત્ર બન્યા.

આજે તો પ્રાપ્ત થયેલી સ્વતંત્રતાને પણ ૩૦-૩૧ વર્ષ પ્રાં થઈ ગયાં છે, પશંતુ ખેદ છે કે આજ સુધી સમાજવાદનાં સૂત્રો જ પાકારાતાં રહ્યાં છે અને ગરીબ વધારે ગરીબ બન્યા છે, મધ્યમ વર્ગની કફાડી સ્થિતિ યથાવત્ ચાલુ જ છે, ખાવાનું અનાજ પણ પરદેશથી મંગાવવામાં આવે છે. સાથે સાથે વિદ્યા – જ્ઞાન–વિજ્ઞાન – વિનય–વિવેક – સચ્ચરિત્રતા – ખાનદાની – ધર્મ – પવિત્રતા આદિ આત્મિક ધર્મ નું સર્વથા અવમૂલ્યન થઈ ચૂક્યું છે. વિદ્યાના ક્ષેત્રમાં તથા ન્યાયના ક્ષેત્રમાં પણ અસભ્યતા તથા ભ્રષ્ટાચાર એટલા વધી ગયા છે કે સદિદ્યા તથા સાચા ન્યાય મળવાં પણ મુશ્કેલ બની ગયાં છે.

આવી પરિસ્થિતિમાં ભારત દેશને એક વાર કરી મુંઝ-વણમાં મૂકાવું પડ્યું છે.

આવું ખધું શા માટે અને કેવી રીતે થયું?

એશક! આ સમયે સામ્રાજ્યવાદના ધાસો²છ્વાસ પૂર્ણ રુપે સમાપ્ત થઈ ગયા છે અને ગણત ત્રના ધાસ જેરથી ચાલી રહ્યો છે; તથાપિ ગણત ત્રના અધિનાયક−નેતાએ તથા રાજ્યકારભાર સંભાળનારા માટા માણસાના દિલ અને દિમાગમાં જ્યાં સુધી સમાજવાદ પાતાના પાયા જમાવી શકે

નહિ ત્યાં સુધી સમાજવાદનાં કાેરાં સૂત્રા પાેકારવા—એ દેશની કમનસીબી છે, આંતરશક્તિનું અવમૂલ્યન છે, મધ્યમ વર્ગની ક્રૂર મશ્કરી છે અને જનતાને ગુપ્ત રુપે સામ્યવાદ તરફ લઇ જવાનું કોૈટિલ્ય છે.

પાતપાતાની સત્તાનું સ્થિરીકરણ કે એકીકરણ જ આ સમાજવાદના સાચા અર્થ હાય તા આજે આટલા વર્ષામાં દેશની ગરીબી હટાવવાની સમસ્યા, અત્યાર સુધીમાં ઉકેલાઇ ગઈ હાત અને હિન્દુસ્તાન અમન–ચમનની નિદ્રામાં પાતાની રાત્રીઓ પસાર કરવામાં લાગી જાત, પરન્તુ આમ થઇ શકયું નથી, દેશના કાઈ પ્રાન્તમાં પણ થઇ શકયું નથી; આ એક કડુ સત્ય હકીકત છે.

### સમાજવાદનું તાત્પર્ય

પરમાતમાં કે પથ્થર સિવાય કાેઇ પણ વ્યક્તિ સંસારમાં એકાકી રહી શકતી નથી, પછી ભલે તે ગૃહસ્થ હાેય કે સાધુ. અધાને પાતાપાતાના સમાજ નિશ્ચિત છે અને જ્યારે સમાજ છે, ત્યારે તેના ધર્મ પણ નક્કી (નિર્ણીત) છે.

સમાજમાં એક વ્યક્તિના બીજા-ત્રીજા-સેંકડાે-હજારા તથા લાખા વ્યક્તિઓથી સંખંધ હાેવા આવશ્યક છે અને પૂરા સમાજ ભગવત્–તત્ત્વ સાથે સંખંધિત હાેવા અત્યંત જરુરી છે. '' સંખંધના અર્થ' છે–એક બીજા સાથે સત્ય, સ**લ્ય, સદાચારમય નૈ**તિક, અહિંસક, પૂર્ણ<sup>\*</sup>–અહિંસક તથા પ્રેમપૂર્ણ **વ્યવહાર.** "

ધમ ( Religion )ના અર્થ પણ એ જ છે કે દાનધમ દયાધમ ની સાથે સાથે બીજાના અપરાધાને માક કરીને, મનુષ્ય માત્ર, બીજા મનુષ્ય સાથે યાવત્ પૂરા દેશ સાથે આત્મીય સંખંધ સ્થાપિત કરે.

'ધર્મ' શખ્દના પણ આ જ અર્થ છે. " घारयतीति धर्मः" અર્થાત્ દાન, પ્રેમ તથા આત્મીય સંખંધથી એક બીજાને મદદગાર ખનવું, પાતાના સ્વાર્થીનું અલિદાન દઇને બીજાને પાતાના જેવા ખનાવવા."

' યજ્ઞ ' શખ્દ यज् ધાતુથી અન્યા છે, જેના અર્થ છે, પૂજા કરવી, સેવા કરવી, દાન કરવું વગેરે. એક મનુષ્ય, બીજા મનુષ્યને પાતાના સમાન સમજીને તેના સત્કાર કરે, ગરીબા, અનાથા તથા દરિદ્રોની સેવા કરે અને પાતાની વસ્તુ, સત્તા તથા શ્રીમંતાઈ બીજાને આપીને બધાને પાતાના જેવા બનાવે.

આ બધાનું તાત્પર્ય એ થયું કે એક મનુષ્ય, બીજા મનુષ્યને બગાડવા માટે, દુઃખી કરવા માટે કે વેર—ઝેર કરવા માટે અવતરિત થયા નથી; પરંતુ પ્રેમ, મૈત્રીભાવ, ઔદાર્ય, સરળતા તથા દાનધર્મની ગંગા પ્રવાહિત કરવા માટે જ જન્મ્યા છે. આવી પરિસ્થિતિમાં સમાજ, ગામ તથા દેશમાં એક બીજાને સહાયક થનાર ઈન્સાન જ મૈત્રીભાવની વીણા વગાડનારા બની શકે છે. અન્યથા ભગવત્\_તત્ત્વની અવગણના કરી અને સામાજિક જીવનને લાત મારી મનુષ્ય જયારે સ્વયં પાતાના સ્વાર્થ, ક્રોધ, લાેભ તથા માયાવશ બનીને બીજા મનુષ્યથી જુદાે પડે છે, ત્યારે સમાજ તથા દેશમાં વેર, વિરાધ, હિંસા તથા પ્રપંચ વધે છે, જેનાથી આખા દેશમાં વિનાશ થવાનાં લક્ષણાની શરૂઆત થાય છે. પરિણામસ્વરુપ દેશમાં પ્રાકૃતિક પ્રકાેપ, અતિવૃષ્ટિ, અનાવૃષ્ટિ, ભૂખમરાે, નગ્નતા, શઠતા તથા જીદા જીદા અસાધ્ય રાેગાેની વૃદ્ધિ થવી સ્વાભાવિક છે.

આ એક અનુભવસિદ્ધ વસ્તુ છે કે જે દેશ, ગામ તથા સમાજમાં એક શ્રીમાંત બીજા શ્રીમાંતથી; એક સત્તાધારી બીજા સત્તાધારીથી તથા એક ધર્માચાર્ય બીજા ધર્માચાર્યથી: વાગ્ યુદ્ધ તથા દંડાદંડીના યુદ્ધમાં જીવન યાપન કરી રહ્યા હાેય, તાે તે દેશ, ગામ તથા સમાજ કાેઇ પણ સ્થિતિમાં પાેતાની આઝાદીનું રક્ષણ કરી શકતાે નથી.

કુળસ્વરૂપ ''પાડા–પાડાની લડાઈમાં પખાલીને દંડ''–એ કહેવતની જેમ સ્વાર્થા ધ ખનેલા શ્રીમાત, સત્તાધારી તથા ધર્માચાર્યોની લડાઈ પણ દેશ તથા સમાજને રસાતલમાં પહેાં-ચાડવાનું કારણ ખને છે.

#### ભગવાન મહાવીરના સમાજવાદ

ભગવાન મહાવીર સાચા અર્થમાં ભગવત્–તત્ત્વના માલિક હુતા, જન્મ, જરા તથા મૃત્યુથી સર્વથા પર હતા. માહજન્ય

રાગ-દ્રેષ-કામ-ક્રોધ-માયા-લાભ આદિ અંતરંગ શત્રુઓ પર જેણે વિજય પ્રાપ્ત કર્યો છે–એવા હતા અને કર્મકલેશાેથી દુઃખી થતા સંસારનાે ઉદ્ધાર કરવામાં પૂર્ણ સમર્થ હતા. એથી અનંતજ્ઞાનના સ્વામી ભગવાન મહાવીરસ્વામીએ દુ:ખી સંસારને સુખી બનાવવા માટે ચતુવિ<sup>૧</sup>ધ સંઘની સ્થાપના કરી છે તથા સામાજિક જીવનને ઉચ્ચતર બનાવવાના ઉદ્દેશ્યથી જ 'દાન-ધર્મ 'ને સમાજવાદનું મૂળ કારણ કહ્યું છે.

સંસારને વેર–વિરાષથી ભડકાવનારી તથા સામાજિક જીવનને અગાડનારી 'વિષમતા' છે. જ્યાં પણ વિષમતા ફેલાય છે, ત્યાં આંતર તથા બાહ્ય જીવન કલુષિત બન્યા વિના રહેતું નથી.

કારણ કે ' વિષમતા 'નું આ જ એક વિષચક્ર છે કે એક સ્થાન પર અગણિત ધન–રાશિ છે, તો લાખાે કરાડાનાં ઘરમાં સૂકાે રાટલા પણ નથી. એકને ત્યાં સુંદર તથા રંગીન વસ્ત્રોના ઢગલાે છે, તાે અન્યત્ર ફાટેલાં –તૂટેલાં કપડાં પણ નથી. એકની પાસે રહેવા માટે આલીશાન બંગલાે છે, તાે બીજા પાસે તૂટી કૃટી ઝૂંપડી પણ નથી.

એકને ત્યાં જગમગાટ રાેશનીની એાલખાલા છે, તાે બીજા પાસે દીવાે સળગાવવા તેલ પણ નથી. એકનાે ચહેરાે <sub>પાઉડર</sub>– લીપસ્ટીકથી ચમક–દમક થઈ રહ્યો છે, તો ગરીબની <sub>પાસે</sub> અમન-ચમનનું કાેઇ સ્થાન તથા સાધન પણ નથી.

### ૯૦ બગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય–જીવન

તદુપરાન્ત, વિષમતાના એ અભિશાપ છે કે આખી હુનિયાને ભૂખી મારવાની અદદાનત રાખનારા એક શ્રીમ**ં**તને બીજા શ્રીમંતથી તથા એક સત્તાધારીને બીજા સત્તાધારીથી પણ પરસ્પર મેળ નથી, આજનાે સંસાર જ આપણી સામે પ્રત્યક્ષ છે.

થાેડા વધુ આગળ વધીએ તાે માનવું જ પડશે કે આ શ્રીમંત તથા સત્તાધારીએાના હાથમાં જીવન યાપન કરનારા એક આચાર્ય નું બીજા આચાર્યથી, એક પંડિતનું બીજા પંડિતથી, એક શિક્ષકનું બીજા શિક્ષકથી, એક સંન્યાસીનું બીજા સંન્યાસીથી અને એક નેતાનું બીજા નેતાથી-રામ તથા રાવણનું માનસિક સુદ્ધ અત્યંત વેગથી પાતાના પ્રભાવ દર્શાવી રહ્યું છે.

ભલે સત્યયુગ હાય કે કલિયુગ, આ સંસારમાં પાપ-પુષ્ય, હિંસા–અહિંસા, અસત્ય–સત્ય, મૈથુન–ખ્રદ્મ, પરિગ્રહ– સંતાષ આદિ દ્રન્દ્રોની ખહુલતા કયારેય પણ મટવાની નથી; એ જ કારણ છે કે અનાદિકાલીન માેહકર્મની ચેષ્ટાએામાંથી જ્યારે મનુષ્યના દિમાગમાં હિંસા–જૂઠ–ચાેરી–મૈથુન તથા પરિગ્રહના પાપાની ભાવના વધી જાય છે, ત્યારે વિષમતાવાદ, માર-પીટ, વેર-વિરાધ, નિર્દ યતા, કૃપણતા આદિ પણ પાતાની મર્યાદા છેાડીને સમસ્ત સંસારમાં વિષમતાનું વાતાવરણ ઉપસ્થિત કરી દે છે, ત્યારે સંસારની સમસ્યાએ৷ પણ એવી

જટિલ, વિચિત્ર તથા દુર્ભે ઘ ખની જાય છે કે જેનું સમાધાન કરવામાં રાજસત્તા, સૈનિકસત્તા, પંડિતસત્તા તથા સાધુસત્તા પણ સફળ થઈ શકતી નથી.

તથાપિ ભગવાન મહાવીરસ્વામીને આપણે સમજ લઇએ તથા એમણે આપેલાં વ્રતાનું પાલન કરીએ તા જ વિષમતા-વાદ દ્વર થઇને દેશમાં સમતાવાદ, સમાજવાદ, શાન્તિ તથા સમાધિ પ્રાપ્ત થશે.

" घम्मस्स जणणी दया " अर्थात् धभीनी भाता हया છે, તાે વિવેક બાપ (પિતા) છે. માતા–પિતાના સંયાગ વિના પુત્રની પ્રાપ્તિ સર્વથા અસંભવ છે, તેવી જ રીતે આન્તર-જીવનમાં દયા અને વિવેકની પ્રાપ્તિ વિના ધર્મની <sub>ઉત્પ</sub>ત્તિ સવ<sup>૧</sup>થા અશકય છે.

આના સીધા સાદા અર્થ એ છે કે ધાર્મિક બનવા માટે પાતાના જીવનના પ્રત્યેક રાેમમાં દયા તથા વિવેક લાવવાં જ પડશે.

ભાવદયા તથા દ્રવ્યદયામાં સર્વ શ્રેષ્ઠ ભાવદયા છે. કારણ કે આ દયાના પ્રભાવથી જ જીવમાત્રનાં જીવન સુન્દરતમ અને છે.

" આ પ્રમાણે સામાજિક જીવનની સુંદરતા જ સમાજ-વાદ છે. "

# ૯૨ બગવાન મહાવીરસ્વામીનું દીવ્ય–જીવન

ભગવાન મહાવીરસ્વામીએ પાેતાના અદ્વિતીય પુરુષાર્થ દ્વારા ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરી, જેનાથી સાધુ–સાધ્વી-એાના ધર્મની મર્યાદા સંપૂર્ણ પાપાથી મુક્ત થઇ અને

જગત જવા પ્રત્યે મૈત્રીભાવ. ગુણવંત જુવા પ્રત્યે પ્રમાદભાવ. દીન-દુ:ખી છવા ઉપર કારુણ્યભાવ, તથા પાપી–અત્યાચારી પ્રત્યે ઉપેક્ષાભાવ.

ઇત્યાદિ સદુભાવનાએાથી સાધુ–સાધ્વીના આત્માએા જગત્ભરના પ્રાણીઓને સંયમધર્મ, તપાધર્મ તથા અહિંસક માર્ગ નું અનુદાન કરનારા થયા.

તીર્થ કર પરમાત્મા શ્રી મહાવીરસ્વામીનું પુષ્ય-કમ<sup>8</sup> અતિ ઉત્કૃષ્ટતમ હાેવાથી તેેએાનાં ચરણાેમાં સંસારની વિષમતા-એાને વધારનારા મુખ્ય ઠેકેદાર, હિંસક, દુરાચારી, પરિગ્રહના પરમ પૂજારી શ્રીમ'તાે, ભાેગવિલાસમાં મસ્ત બનેલા ધનવાનાે તથા રાજાઓનાં પુત્ર-પુત્રીએા, અર્જુનમાળી જેવા પ્રતિદિન સાત–સાત મનુષ્યાેનાે ઘાત કરનાર, દેઢપ્રહારી જેવા મહાહિંસક, ચિલાતીપુત્ર જેવા પ્રત્યક્ષ હિંસક, મેતારજ જેવા હરિજન, હરિકેશી જેવા ચંડાલ, આનંદ, કામદેવ જેવા કેાટ્યાધિપતિ, શ્રેણિક, ચંડપ્રદ્યોત જેવા કામદેવના અતિશય ભક્ત, મહારાજા ચેટક (વૈશાલી ગણતંત્રના અધિનાયક) જેવા રાજર્ષિ, અભય-

કુમાર જેવા ખુદ્ધિ કુબેર પ્રધાન મંત્રી, શાલીભદ્ર તથા ધન્ય શેઠ જેવા દેશસેવક ધનાહ્ય, મૃગાવતી જેવી રુપવતી રાજ-રાણીએા, જયંતી જેવી મહાશ્રાવિકાએા, ચંદનખાળા જેવી યૌવનવતી પ્રદ્માચારિણીએા, પુષ્ય શ્રાવક જેવા ગરીબ ગૃહસ્થા તથા સુદર્શન જેવા પુષ્ટયપ્રભાવી શિયળસંપન્ન ગૃહસ્થાે વગેરે સંખ્યાત–અસંખ્યાત, માનવ સમુદાય ભગવાન પાસે વ્રતધારી– સંયમી, મહાતપસ્વી તથા ખ્રહ્મચારી અની શકચા.

આ પ્રમાણે ભગવાનનાં પાંચ મહાવ્રતાેએ, પાંચ અણ-વતોએ, ત્રણ ગુણવતાએ તથા ચાર શિક્ષાવતોએ જગતની વિષમતાએાને સમાપ્ત કરી એક સંઘ સ્થાપનના માધ્યમથી આખા સંસારને દયા, દાન, સમતા, અહિંસા, સંયમ તથા તપાેધમ ના અપૂર્વ સંદેશ આપેલ છે.

ભગવાનની હયાતીમાં જ ૭૦૦ મહાપુરુષાએ તથા સંપૂર્ણ પરિગ્રહત્યાગીની શિયળસંપન્ન ૧૪૦૦ સાધ્વીજી મહારાજોએ પાેતાનાં બધાં કર્માનાે નાશ કરી, જન્મ–જરા તથા મૃત્યુથી છુટકારાે પ્રાપ્ત કરી, માેક્ષગતિ પ્રાપ્ત કરી છે. બીજા પણ અગણિત ભાગ્યશાળીએ પૂર્ણ અહિંસક, સત્યવાદી, પ્રદ્મચારી તથા સંસારમાં ભયંકરમાં ભયંકર પાપાની વૃદ્ધિ કરાવવાનું મૂળ કારણ તથા લાખા, કરાડા મનુષ્યાને ભૂખ્યા મારવાનું આઘ કારણ –એવા પરિગ્રહના સંપૂર્ણ ત્યાગી બન્યા છે.

પાતાના પ્રઅળ પુરુષાર્થ દ્વારા સાત મહાપુરુષાએ તીર્થ'-કર ગાત્ર ઉપાર્જિત કર્યું' છે, જેથી આગામી કાળમાં એ ભાગ્યવાન તીર્થ'કર પદ પ્રાપ્ત કરી, અગણિત મનુષ્યાને હિંસા, જૂઠ, ચૌર્ય, મૈથુન તથા પરિગ્રહ આદિ પાપાથી મુક્ત કરાવ-વામાં સમર્થ થશે.

આ પ્રમાણે ભગવાન મહાવીરસ્વામીની જ્ઞાન–જયાતે અસંખ્ય જીવાને જ્ઞાનના પ્રકાશ અપ્યો છે અને લાંબા સમય સુધી આ જયાત પાતાનું કાર્ય કરતી રહેશે.

આજના આ ભૌતિકવાદના જમાનામાં પણ જૈન સાધુ તથા જૈન સાધ્વી પાતાનાં વ્રત–નિયમ–તપશ્ચર્યા–સંયમ–સમતા આદિથી સંસારની સામે પ્રત્યક્ષ ઉદાહરણરૂપ છે.

#### ગૃહસ્થ

સંપૂર્ણ ત્યાગી નહિ અનેલા ગૃહસ્થાને ઉપદેશ આપતાં ભગવાને કરમાવ્યું છે કે:—

- (૧) પાતાના ગૃહસ્થાશ્રમને નિભાવવા સિવાય મન, વચન તથા કાયાથી કરેલું હિંસક કાર્ય હિંસા છે.
- (૨) અસત્ય ભાષણ, ખાટી સાક્ષી તથા મૃષા ઉપદેશને ત્યાગવા એ જ સામાજિક જીવનને સુંદર બનાવવાનું લક્ષણ છે.
  - (૩) વ્યાપાર–નીતિને ખગાડવી, માલમાં સેળભેળ કરવાે,

રાજ્ય વિરુદ્ધ વ્યાપાર કરવા, ખાટાં તાેલ તથા માપ રાખવાં, વ્યાજમાં તથા હિસાખમાં ગાેટાળા કરવા એ જ સામાજિક જીવનને કદરૂપું બનાવવા જેવું છે.

- (૪) વિધવા, સધવા, કન્યા તથા વેશ્યા આદિના સંસ-ર્ગાના ત્યાગ કરી, પાતાની સ્ત્રી સાથે પણ ભદ્ર તથા ધમ્ય વ્યવહાર કરવા એ જ મનુષ્ય જીવનની પવિત્રતા છે.
- (૫) પરિગ્રહી આત્મા પાપી છે, દુર્ગ તિગામી છે, પુષ્ય કર્મોને બરબાદ કરનારા છે, કારણ કે હદ કરતાં વધારે પરિગ્રહ, હિંસા, જીઠ, ચારી તથા મૈથુન કર્મ ની વૃદ્ધિ કરનાર હાવાથી ત્યાજ્ય છે.
- ું (६) પ્રાપ્ત કરેલાં ધન–વૈભવનાે ઉપયાગ પહેલાં પાેતાનાં આશ્રિતાેને દાળ–રાેટી આપવા માટે, ત્યાર પછી પાેતાના સગા સંબ'ધીને સમૃદ્ધ બનાવવા માટે કરવાે એ જ દાનધર્મ છે.
- (૭) એવા પાપી વ્યાપાર પણ ન કરવા જેથી અગણિત માનવા તથા પશુએાની નિદ<sup>૧</sup>ય હત્યા થવાના અવસર આવે.
- (૮) મરી રહેલાં અથવા માર્યા જતાં જીવાને અચાવવા એ જ ઇશ્વરીય કર્ત°વ્ય છે.
- (૯) સમાજવાદના એ જ નિષ્કર્ષ છે કે–માનવ, સમાજ, સંપ્રદાય બધા પરસ્પર ભાઈ ભાઈ બને તથા પ્રેમભાવની વૃદ્ધિ કરે.

#### इति शम्।

### ભગવાન મહાવીરસ્વામીના ક્ક પંચ કલ્યાણક ક્ક

૧ ચ્યવન કલ્યાણક .... અષાઢ શુદ ૬

ચૈત્ર શુદ ૧૩ ર જન્મ કલ્યાણક ....

૩ દીત્તા કલ્યાણક .... કારતક વદ ૧૦

૪ કેવળજ્ઞાન કલ્યાણક .... વૈશાખ શુદ ૧૦

પ નિર્વાણ કલ્યાણક .... આસા વદ ૦))



### પં ન્યાસ પૂર્ણાન ન્દવિજય જના अन्य पुरुत्धा

\star ભગવતીસૂત્ર સાર સંગ્રહ : ભાગ બીજો (ગુજરાતી) શતક ફથી ૧૧ 6-00

\star ભગવતીસૂત્ર સાર સંગ્રહ : ભાગ પહેલા ( हिंही ) शतक १ थी प 90-00

🜟 આરવત (ત્રીજી આવૃત્તિ) ગુજરાતી ૧–૫૦

★ વ્રતાની મહત્તા (ગુજરાતી) 0-40

눚 ભગવાન મહાવીરસ્વામીનું દિવ્ય–જીવન ૧–૦૦



#### ગ્રાપ્તિસ્થાન :

- ૧. જગજવન કસ્તુરચંદ શાહ સાઠંબા ( સાળરકાંઠા ) વાયા ધનસુરા ( 🗚 🤁 Ry
- ર. સામચંદ્ર ડી. શાહ જીવન નિવાસ સામે, પાલીતાણા (સૌરાષ્ટ્ર)
- 3. सरस्वती प्रस्तक **ल**ंडार રતનપાળ, હાથી ખાના, અમદાવાદ



