

# ભગવાન પાર્શનાથ

# સુન દાબેન વ્હારા

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

મહેતા અને શ્રીમતી શારદાબહેન યુ. મહેતા

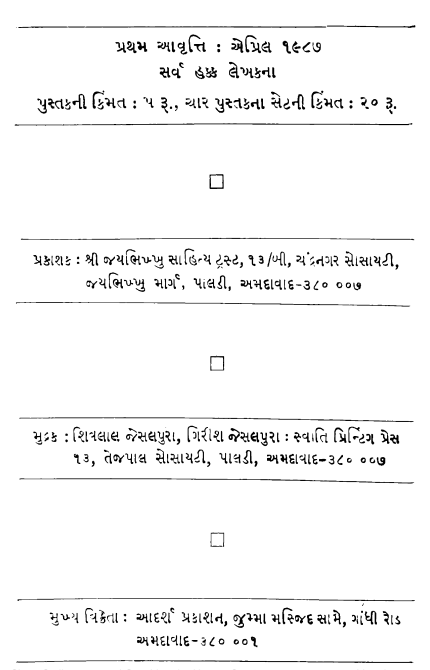
## જૈનદર્શ ન-પરિચયશ્રેણી

શ્રેણી ૨ : પુસ્તક ૩

# ભગવાન પાર્શ્વનાથ

<sup>લેખક</sup> સુન'દાબહેન વાેહાેરા





# ભગવાન પાર્શ્વનાથ

' પ્રભુ ! હું છું લાેહું, પારસ તમે છાે, વિભુ ! તમને સ્પશી<sup>°</sup>ને, પારસ થવા માગું છું.'

પરમાત્માના પવિત્ર જીવનને સ્પર્શાંને સ્મરણુ કરી માનવ જીવ માત્ર પાવન થાય છે. પરમાત્મા પાર્શ્વનાથને જન્મ ભગવાન મહાવીરથી ૨૫૦ વર્ષ પૂવે જૈન પર પરા પ્રમાણે ચાેથા આરાના અંતમાં થયેા હતાે. પાર્શ્વનાથ ત્રેવી-સમા તીર્થ કર પરમાત્માનું સ્વરૂપ જ એવું છે કે તેમના સ્મરણ માત્રથી – અપૂર્વ ભક્તિથી જીવા દુઃખથી સુક્ત થાય છે. જેમ પારસમણિના સ્પર્શથી લાેઠું સાેનું ખને છે તેમ પરમા ત્માની ભક્તિથી દાનવ માનવ અને પામર પરમ ખને છે.

તે કાળે ભારતભૂમિ પર અનેક પ્રકારના ક્રિયાકાંડો અને યજ્ઞયાગાદિના પ્રચાર અને પ્રસાર સવિશેષ હતા. યમ-નિયમના સાચા સ્વરૂપની સમજ એાસરતી જતી હતી અને લાેકાે લૌકિક માન્યતા અને ક્રિયાને જ ધર્મ માનતા થયા હતા. વળી યજ્ઞો તાે કથ'ચિત્ હિંસાત્મક રૂપ લેતા થયા હતા. વળી યજ્ઞો તાે કથ'ચિત્ હિંસાત્મક રૂપ લેતા થયા હતા. વળી યજ્ઞો તાે કથ'ચિત્ હિંસાત્મક રૂપ લેતા થયા હતા, અને મૂક રૃષ્ટિનાં પશુએાના ભાેગ લેવાતા હતા. લાેકાેમાં એક પ્રકારની અધ્યશ્રદ્ધા વ્યાપી ગઈ હતી. ધર્મ-ક્ષેત્રે અધ્યકારમય પરિસ્થિતિને નિવારવા ભારતભૂમિ પર એક દિવ્ય જ્યાતિ પ્રગટ થઈ.

પાર્શ્વનાથનું દેવલેાકથી ધરતી પર આગમન આ ભરતક્ષેત્રમાં ગંગાનદીને કિનારે વારાણુસી નામે એક ભવ્ય નગરી હતી. ધર્મવત્સલ રાજા-પ્રજાની એ નગરીમાં 4 : જૈનદર્શ ન- શ્રેણી : ૨-૩

સુશાેબિત મંદિરા હતાં. વળી અનેક કળાપૂર્ણ પ્રાસાદાેથી નગરી શાેબતી હતી. ચારે ભાજુ વન-ઉપવનની શાેબા એ નગરીની રમણીયતામાં વૃદ્ધિ કરતી હતી. આ મહાનગરીમાં અ<sup>9</sup>વસેન રાજા રાજ્ય કરતા હતાં. તેને વામાદેવી નામે પટરાણી હતી. રાજારાણી બ'ને શીલવાન હતાં. રાજા સ'તાેષી તથા સદાચારી હતા, અને રાણી પતિના માર્ગને અનુસરનારાં હતાં.

પા<sup>9</sup>ર્વનાથના જીવ દેવાયુ પૂર્ણુ થતાં વામાદેવીના ઉદરમાં આવ્યા. તે વખતે અર્ધરાત્રિના સમય હતા ત્યારે વામાદેવીએ તીર્થ કરના જન્મને સૂચવનારાં ચૌદ દિવ્ય સ્વપ્ન પાતાના મુખમાં પ્રવેશ કરતાં જોયાં. મંગળસૂચક સ્વપ્ન જોઈને વામાદેવી સઉલ્લાસ જાગ્રત થઈ પાતાન શયનખંડમાંથી નીકળીને રાજાની પાસે તેમના શયનખંડમાં

ગયાં અને જોયેલા સ્વપ્નનું સવિસ્તર વર્ણુન કર્યું. સ્વપ્નવર્ણુનનું શ્રવણ કરીને રાજા અતિ પ્રસન્ન થયા અને સ્વપ્નપાઠકોને આમંત્રણ આપીને બાેલાવ્યા. તે સ્વપ્નન

પાઠકોએ આશ્ચર્ય સાથે તે તે સ્વપ્નનું કળ જણાવ્યું.

સ્વપ્નપાઠકોએ કહેલું સ્વપ્નતું ફળ

સ્વપ્નપાઠકોએ પરસ્પર વિનિમય કરીને કહ્યું કે, ' હે રાજન ! આ સ્વષ્નનું ફળ અતિશય મહાન છે. તે તમે સાંભળા : (૧) સુંદર હાથીના દર્શનથી તમારા પુત્ર મહા દાનવીર થશે.

(૨) અળવાન વૃષભના દર્શનથી તમારા પુત્ર મહા-શક્તિવાન થશે. (3) પરાક્રમી સિંહના દર્શનથી શૂરવીર અને નિર્ભય થશે.

(૪) કમલપત્ર સહિત લક્ષ્મીને જેવાથી તે સંસારથી નિલે<sup>૬</sup>૫ થશે.

(૫) પુષ્પની માળા જેવાથી તેની પવિત્ર સુવાસ લવ્ય પ્રાણીઓને આકર્ષી લેશે.

(૬) ચંદ્ર જેવાથી શીતળ સ્વભાવવાળાે અને આનંદ આપવાવાળાે થશે.

(૭) સૂર્યદેવના દર્શન સૂચવે છે કે અ'ધકારનેા નાશ કરી જ્ઞાનને પ્રગટ કરશે.

(૮) ધ્વજાને જોવાથી તે કુળને માટે ગૌરવરૂપ થશે.
(૯) કળશના દર્શનથી માક્ષમાર્ગને માટે મંગળરૂપ થશે.

(૧૦) પદ્મસરાેવર જોવાથી પરમ પવિત્રતા પામશે. (૧૧) સમુદ્રના દર્શનથી ગંભીર સ્વભાવવાળાે થશે. (૧૨) વિમાનના દર્શનથી તે સ્વર્ગથી અવતરવાવાળાે

હશે.

(૧૩) રત્નના સમૂડના દર્શનથી ગુજીના ભાંડાર થશે. (૧૪) અગ્નિના દર્શનથી સર્વ કર્મોના નાશ કરી માેક્ષ-માં જશે.

આવા ગુણેાને ધારણ કરનારાે તમારાે પુત્ર ત્રણે લાેકનાે પૂજનીય તીર્થ કર થશે.' સ્વપ્નપાઠકાેએ કરેલા સ્વપ્નફળનું વણુ નશ્રવણુ કરી રાજા રાણી અતિ પ્રસન્ન થયાં અને તે સર્વને ખૂબ ભેટ આપી ખુશ કર્યા. 6 : જૈનદર્શ'ન શ્રેણી : ૨-૩

### દેવ-દેવીઓનું પૃથ્વી પ્રત્યે આકર્ષણ

પૃથ્વી પર જ્યારે તીર્થ<sup>°</sup>ંકરનાે જીવ અવતરવાનાં ચિદ્ધો પ્રગટ થાય છે ત્યારે એ પવિત્ર આત્માઓના પુષ્ડયબળે સ્વર્ગમાં રહેલાં દેવદેવીએાને પૃથ્વી પ્રત્યે આકર્ષણ થાય છે, વામા-દેવીના ઉદરમાં પાર્શ્વનાથતું આગમન થયાના સમાચાર જાણી દેવદેવીએા ભગવાનનાં માતાની સેવામાં હાજર થઈ ગયાં. તેએા માતાની સાથે આનંદકારી ધર્મવાર્તા કરતાં હતાં.

એક વાર માતાએ પૂછ્યું : ' દેવી ! આ જગતમાં ઉત્તમ રત્ન કચાં હેાય ?'

દેવી : ' માતા ! તે તેા તમારા ઉદ્દરમાં છે.'

માતા : ' દેવીએા ! પૃથ્વી આટલી પ્રકાશિત કેમ જણાય 20 ? ?

દેવી : 'માતા ! એ પ્રકાશ આપના ઉદરમાં રહેલા પુષ્ટયાત્માના જ્ઞાનના છે.'

માતા : ' દેવીએા ! સખ્ટિ કેવી મનાહર નવપલ્લવિત જણાય છે?'

દેવીએા : 'માતા ! આપના ઉદરમાં રહેલા ગર્ભના આગમનનું એ મંગળકારી સૂચક છે. '

દેવીએા માતાને પૂછતી કે, 'માતા ! આપને કેવી ભાવનાએા થાય છે ?' ત્યારે માતા જવાબ આપતાં કે 'જગતના સૌ જીવા ધર્મ પામા. ધર્મ દ્વારા સુખી થાએા. કાેઈ જીવ જગતમાં દુઃખ ન પામાે, સર્વત્ર શાંતિ વર્તો એવી ભાવના થયા કરે છે.'

ભગવાન પાર્શ્વનાથ : 7

દેવીએા કહેતી, ' માતા ! અમને સ્વર્ગલાેક કરતાં આપની સમીપે રહેવાનું ગમે છે, અને બાળરાજાને રમા-ડવાનું મળશે એવા વિચારાે અતિ આનંદ આપે છે. '

રાજા અશ્વસેન પણ રાણી વામાદેવીની મનેાકામના સર્વ પ્રકારે પૂરી કરતા હતા. સ્વપ્નપાઠકોએ કહેલું કે, 'તમે ભાવિ તીર્થ કરનાં માતા-પિતા થશેા. 'એ મંગળકારી સ્વપ્નના ફળને જાણીને રાજા-રાણી અંને પ્રસન્ન રહેતાં હતાં અને સંયમી જીવન જીવતાં હતાં.

ભગવાન પાર્શ્વનાથનાે જન્મ અને ઉત્સવ

માતા વામાદેવીએ માગશર વદ ૧૦ ના દિવસે સર્પના લાંછનવાળા નીલવર્ણા પુત્રને જન્મ આપ્યા. તત્લણ સૌધર્મ નામના દેવને અવધિજ્ઞાન દ્વારા સ દેશા મળી ગયા, અને હજારા દેવદેવીઓ સાથે ઇન્દ્ર ભગવાનની માતા પાસે પ્રભુ-ની પ્રતિકૃતિ મૂકીને ભગવાનના અસલ સ્વરૂપને ઉત્સાહ-પૂર્વક ધારણ કરી મેરુપર્વત પર જન્મ-ઉત્સવ માટે પહેાંચી ગયાં. પાતાની વિવિધ શક્તિ વડે તેમણે મેરુપર્વત પર સુવર્ણ્ટસિ હાસનની સ્થાપના કરી. બાળ ભગવાનને પાતાના ઉત્સ ગમાં ધારણ કરી અનેક દેવ-દેવીઓને શ્રેણીબદ્ધ ગાઠની ભગવાનના જન્માભિષેક કર્યા અને અતિ ઉમ ગમાં પ્રભુની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા કે—

' હે નીલવર્ણુ વાળા, જગત્પિય, જગત્વત્સલ પ્રભુ ! આપને મારા કોટિ વંદન હાે. જ્ઞાનના ભાંડારરૂપ, આનંદના કંદ હે વિભુ ! આપને હું નમસ્કાર કરું છું. આ જગત- ના અંધકારને નાશ કરવાવાળા, હજારાે સૂર્યના પ્રકાશ સમાન, આપને મારા નમસ્કાર હાે. ચંદ્રની શીતળતાથી પણ અધિક શીતળ સ્વભાવચુક્ત પ્રભુ ! આપને મારા વંદન હાે. ક્લેશથી સર્વથા મુક્ત નિરામય ચિત્તવાળા પ્રભુ ! આપને મારા વંદન હાે. હે પ્રભુ ! તમને વંદન કરીને જગતના જીવાે ભય અને દુ:ખમુક્ત થાય છે.'

ભગવાનની સ્તુતિ કરતા ઇન્દ્રનું ચિત્ત હજી સ તેષ પામતું ન હતું. છતાં સમયેાચિત તેણે પ્રભુની વારવાર સેવાયાચના મળે તેવી પ્રાર્થના કરી પ્રભુને તેમની માતાના પડખામાં મૂકી દીધા. અને મનામન ઉદ્ગાર નીકળી પડચા કે,

' પુત્ર તમારા સ્વામી અમારા, અમ સેવક આધાર. માતા ! જતન કરી જાણજો એને, તુમ સુત અમ આધાર.'

પ્રાતઃકાળ થતાં પ્રિયંકર દાસીએ ભગવાનના જન્મના સમાચાર રાજા અશ્વસેનને આપ્યા. રાજાએ દાસીને આ જન્મનું દારિદ્રચ ફીટી જાય તેટલી ભેટ આપી પ્રસન્ન કરી, અને રાજ્યમાં જન્માત્સવ જાહેર કર્યા. ભગવાન જ્યારે માતાના ગર્ભમાં હતા ત્યારે વામાદેવીએ કૃષ્ણુપક્ષની રાત્રિએ એક સર્પને પાતાના પડખામાં નિર્ભયપણે જોયા હતા. રાણીએ આ સ્વપ્નની વાત રાજાને જણાવી હતી. તેનું સ્મરણ થતાં રાજાએ કુમારનું નામ પાર્શ્વ રાખ્યું.

દેવ-દેવીએા અને ધાત્રીએાના લાલન પાલન વચ્ચે પાર્શ્વ કુમારની બાળક્રીડા સૌને આનંદ આપતી હતી. જેકે ભગવાન તાે જ્ઞાનસહિત જન્મ્યા હતા. તેથી તેમની બાળક્રીડા પણ સૌને સુખદાતા હતી. અતીન્દ્રિય જ્ઞાનસહિત જન્મેલા ભગવાનને શાળાના શિક્ષણની આવશ્યકતા ન હતી. પણુ માતા-પિતાને મન ગમે તેવાં ઐશ્વર્યવાન સંતાના બાળરૂપે જણાય છે. લૌકિક આચાર પ્રમાણે ભગવાન શાળાએ ગયા અને રાજ્યને યાગ્ય શિક્ષણ–કળાએા પ્રાપ્ત કરી. કાળક્રમે વૃદ્ધિ પામતા પાર્શ્વકુમાર ચુવાન વયને પામ્યા.

પાર્વાકમારે એક આપદ્ધર્મ ખજાવ્યેા

એક વાર રાજા અશ્વસેન રાજ્યસભામાં બિરાજમાન હતા. નિકટમાં પાર્શ્વ કુમારની બેઠક હતી. તે સમયે એક રાજપુરુષે પ્રવેશ કરીને નિવેદન કર્યું કે, ' હે રાજાધિરાજ ! કુશસ્થળ નગરમાં પ્રસેનજિત નામે રાજા રાજ્ય કરે છે. તેને રૂપવાન અને ગુણવાન એવી પ્રભાવતી નામની સુકન્યા છે. તેણે એક વાર પાતાની સખીઓ પાસેથી પાર્શ્વ કુમારના અપ્રતિમ રૂપ અને શીલસ પન્નતાની પ્રશાસા સાંભળીને તે કુમાર પ્રત્યે અનુરાગવાળી થઈ છે. દાસીઓ દ્વારા આ વાત રાજારાણીના સાંભળવામાં આવી. પાર્શ્વ કુમારની ગુણ-પ્રશાસાથી તેઓ પરિચિત હતા. તેથી પ્રસન્ન થઈ તેમણે પાતાની કન્યા પાર્શ્વ કુમારને આપવાના નિર્ણય કર્યા.

આ હકીકત કલિંગ દેશના રાજા યવતના સાંભળવામાં આવી. તે કેટલાય સમયથી પ્રભાવતીને પ્રાપ્ત કરવાનાં સ્વપ્નાં સેવતા હતા, તેથી આ ખબર સાંભળીને તેના રામેરામે કાેપ વ્યાપી ગયા કે 'હું છતાં પ્રસેનજિત તેની કન્યા પા<sup>9</sup>ર્વ કુમારને આપી જ કેમ શકે ?' અને તરત જ તેણે 10 : જૈનદર્શ'ન-શ્રેણી : ૨-૩

રણશિંગું કુંકાવ્યું. યવન રાજા અતિ બળવાન અને વિકરાળ લશ્કરવાળા હતા. તેણે કુશસ્થળ નગરને ચારે બ.જુથી ઘેરી લીધું. પ્રજા ત્રાસી ઊઠી. રાજા પ્રસેનજિત પરાક્રમી હતાે. પણ યવનને જીતી શકાય તેવી શકચતા ન હતી. આ સમાચાર જાણી હું, તેના મિત્ર પુરુષવર્મા, આપને સમાચાર આપવા આવ્યા છું. આપ આપના મિત્રને માટે ઘટતું કરા તેવી વિનંતી છે.'

રાજા અશ્વસેને પુરુષવર્મા પાસેથી હકીકત સાંભળી તરત જ લશ્કરને તૈયાર કરવાની સૂચના આપી. નિકટમાં બેઠેલા પાર્શ્વકુમારે પિતાજીને કહ્યું કે, 'પિતાજી! આપે આ કાર્ય માટે તકલીફ લેવાની જરૂર નથી, જોકે આપ ચુદ્ધ માટે નીકળ્યા છેા તે સાંભળતાં જ યવન રાજા શરણે આવશે તેની મને ખાતરી છે. છતાં આપ મને આજ્ઞા આપા તે કાર્ય હું પાર પાડીશ. આપ સર્વ વાતે નિશ્ચિંત રહેજો.'

રાજાની આજ્ઞા લઈ, પ્રણામ કરી પા<sup>×</sup>ર્વ'કુમારે પ્રયાણ કર્યું. ત્યાં તાે સ્વયં ઇંદ્રનાે સારથિ તેમની સેવામાં હાજર રહી તેમને કહેવા લાગ્યાે કે, 'પ્રભુ ! આપને આવી ક્રીડાથી આપદ્ ધર્મ બજાવવાની વૃત્તિવાળા જાણી ઇંદ્રએ આ સ્થ સાથે મને માેકલ્યા છે.' પા<sup>×</sup>ર્વ'કુમાર એ દિવ્ય સ્થમ. આરૂઢ થઈ શીઘ્રતાથી યવન રાજાની છાવણીમાં પહેાંચી ગયા. જોકે જન્મથી મૈત્રીભાવવાળા પા<sup>×</sup>ર્વ'કુમાર વાસ્તવમાં ચુદ્ધ ઇચ્છતા જ નહતા. તેથી તેમણે સૌ પ્રથમ એક દ્રતને રાજા યવન પાસે માેકલી શાંતિ માટે સાંદેશા કહેવરાવ્યા. પરંતુ યવન રાજા પા<sup>Ջ</sup>વ<sup>6</sup>કુમારને હઝુ બાળક જાણુતાે હતાે. તેથી સંદેશા સાંભળી ઉગ્ર થઈ ગયાે અને કહેવા લાગ્યાે કે, 'કદાચિત જો અ<sup>Ջ</sup>વસેન રાજા યુદ્ધના મેદાનમાં ઉપસ્થિત થયાે હાેત તાે તેની સાથે યુદ્ધ કરી લેત, પણુ આ બાળક સામે શું યુદ્ધ કરું ? માટે હે રાજદ્દ્વ ! એ કુમારને કહેજે કે તે મારી સામે યુદ્ધ કરવાની બાળહઠ છાેડી દે.'

દ્ભતે પા<sup>શ્</sup>ર્વાકુમારના બળના તેમને ખ્યાલ આપ્યા. છતાં યવન રાજાને કંઈ ભાન થયું નહિ. તે બિચારાે શું જાણે કે આ પા<sup>જ્</sup>ર્વાકુમાર તાે ત્રણે લાેકના ઉદ્ધારક છે....ઇંદ્રો વડે પુજાય છે. દેવા તેમની સેવામાં હાજર રહે છે. તેવા પા<sup>જ્</sup>ર્વ-કુમારના દ્ભ પ્રત્યે યવનને કાેપાયમાન થતાે જોઈને શાણા મંત્રીઓએ રાજાને ચેતવી દીધા અને પાર્શ્વ કુમારના પરિ-ચય આપ્યા. વૃદ્ધ મંત્રીની વાતનું શ્રવણ કરી યવન રાજા શાંત થયા અને સ્વય પા<sup>જ્</sup>ર્વકુમાર પાસે જઈ પાતાની ભૂલની ક્ષમા માગી. અહિંસાધર્મના પાલનકર્તા પાર્શ્વ કુમારે વગર-ચુદ્ધે કાર્ય સિદ્ધ કર્યું.

આ સર્વ હિકીકત પ્રસેનજિત રાજાના જાણવામાં આવી. તેથી તે પણ પા<sup>શ્ર</sup>વ કિમારના બળ અને ધૈર્ય પર વારી ગયા અને પા<sup>શ્ર</sup>વ કિમારની પાસે પહેાંચી તેમનું યાેગ્ય સ્વાગત કર્યું. ત્યાર પછી પ્રસેનજિતે પ્રસ્તાવ મૂકચો કે, ' હે રાજ-કુમાર ! આપે જેમ મને યવન રાજાના તાપથી મુક્ત કરવા અનુગ્રહ કર્યા છે તેમ હવે મારી કન્યાના સ્વીકાર કરી પુનઃ અનુગ્રહ કરો.' 12 : જૈનદશ ન શ્રેણી : ૨-૩

પ્રસેનજિતની વાત સાંભળી નિઃસ્પૃહ એવા પાર્શ્વ કુમારે કહ્યું કે, ' હે રાજા ! હું તેા કુક્ત પિતાની આજ્ઞાનુસાર તમારું રક્ષણ કરવા જ આવ્યા હતા.' જ્યારે પ્રસેનજિતની માંગણીના પાર્શ્વ કુમારે સ્વીકાર ન કર્યા ત્યારે તે નિરાશ થઈ ગયા. છતાં પુનઃ વિચાર કરીને તે અ<sup>9</sup>વસેન રાજા પાસે આવ્યા અને વિનયસહિત પ્રણામ કરીને ઊભા રહ્યા. અ<sup>9</sup>વસેન રાજાએ પ્રસેનજિતના યાગ્ય સત્કાર કરી કુશળતા પૂછી. પિતૃ-આજ્ઞાને આધીન

પ્રસેનજિતે કહ્યું કે, ' હે મહારાજા ! આપના પરાક્રમી પુત્રે સર્વ' કાર્ય સિદ્ધ કરી મને સ'તાપસુક્ત કર્યો છે. મારે પ્રભાવતી નામે એક કન્યારત્ન છે. તેને ચાેગ્ય પતિ પ્રાપ્ત થાય તેની ચિંતા મારા ચિત્તમાં સતત રહ્યા કરે છે. આપ કૃપા કરીને પા<sup>9</sup>ર્વ કુમાર સાથે તેના વિવાહની મંજૂરી આપી પુનઃ અનુગ્રહ કરી આ સેવકને ચિંતાથી સુક્ત કરા, તે વિન તી કરવા આપની પાસે આવ્યા છું.'

અશ્વસેન રાજાએ કહ્યું કે, 'હે રાજન ! પાર્શ્વ કુમાર સદા સ સારથી વિરક્ત છે. અમારા મનારથ પણ એવા જ છે કે કુમાર ગૃહરથાશ્રમ સ્વીકારે. પરંતુ તે તા શિશુવયથી વિરાગી રહ્યા છે. શુવાન વય થવા છતાં તે સ્ત્રીસ ગ ઇચ્છતા નથી. છતાં તમારા મનાભાવ ગ્રહીને આપણે તેમને સમજાવવા પ્રયત્ન કરીએ.'

આમ વિચાર કરીને બન્ને રાજા પા<sup>9</sup>ર્વાકુમાર પાસે આવ્યા. રાજા અ<sup>9</sup>વસેન પા<sup>9</sup>ર્વાકુમારને સમજાવવા લાગ્યા કે, Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

ભગવાન પાર્શ્વ'નાથ : 13

' હે પુત્ર ! આ પ્રસેનજિતની કન્યા સર્વપ્રકારે ગુણુસ પન છે, રૂપવાન અને વિનયશીલ છે. તારે માટે તે ચાેગ્ય કન્યારત્ન છે. આ કન્યારત્નના સ્વીકાર કરી તું પ્રસેનજિત રાજાની ચિંતા દ્વર કર અને અમારા મનાેરથ પૂર્ણ કર.'

પાર્શ્વ કુમારે પ્રત્યુત્તરમાં કહ્યું કે, ' હે પિતાજી ! અવિનય લાગે તાે ક્ષમા કરજો પણ સ્ત્રી આદિ સર્વ પદાર્થો અનિત્ય છે તેને ગ્રહણ કરવા હું ઇચ્છતાે નથી. હું તે સર્વ પદાર્થાને ત્યાગ કરવા ચાહું છું તાે પછી શા માટે પાણુિ-ગ્રહણ કરું ? '

રાજા અશ્વસેને કુમારને પુનઃ પુનઃ સમજાવવા પ્રયત્ન કર્યા. છેવટે પિતાજીના આગ્રકને વશ તેમનું વચન ઉલ્લાંઘન કરવાને અસમર્થ પાર્થાંકુમારે પૂર્વ પ્રારબ્ધને પછાડી દેવા પ્રભાવતી સાથે પાણુિગ્રકુણુ કર્યું.

#### કમઠને ખાધ

એક વાર પાર્શ્વ કુમાર વનવિહાર માટે નીકળ્યા હતા. નગરના એક માર્ગમાં એક તાપસ યત્ત કરી રહ્યો હતા. તે યત્ત કરનાર તાપસ ફળાહાર કરી જંગલમાં રહેનારા તપસ્વી હતા.

આ યત્તથી આત્મલાભ નથી તેમ વિચારી પાર્શ્વ કુમાર તેની પાસે જઈ અજ્ઞાનયુક્ત આ ક્રિયાથી મુક્ત થવાના તેને ઉપદેશ આપવા લાગ્યા, અને અહિંસાધર્મનું હાર્દ સમજાવવા લાગ્યા કે, 'હે તાપસ ! હિંસાથી ઉપજતાં કર્મોનું ક્ળ અસાધ્ય રાગા, અધાગતિ, વિકલાંગપણું છે. દયા વિનાના દ્યર્મ દરવાજા વગરના નગર જેવા છે.' પણુ તાપસ તા Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat 14 : જૈનદર્શન શ્રેણી : ૨-૩

અજ્ઞાનના અધકારમાં ઘેરાયેલે৷ હતાે. તે પાર્શ્વધુમારની વાત સાંભળી છ છેડાયેા અને કુમારને મારવા દાડવો. સૈનિકોએ તેને રાેકી લીધા. વળી કરૂણાસાગર પા<sup>8</sup>ર્વકુમાર તેને આ પાપકર્મથી પાછેા વાળવા ઉપદેશ આપવા લાગ્યા. ત્યારે તાપસે કહ્યું કે, 'હે કુમાર! અજ્ઞાની હું નથી પણુ તું છે, કારણ કે આવા યજ્ઞમાં તું વિઘ્ન નાખી રહ્યો છે. તું જ્ઞાની હેાય તાે મને તેના પ્રભાવ દેખાડ.' ત્યાં તાે પા<sup>ջ</sup>ર્વંધ્રમારે અવધિ-જ્ઞાનમાં જોયું કે આ યજ્ઞમાં હાેમાતાં લાકડાંમાં તેા સર્પ-ચુગલ અગ્નિથી તપી રહ્યું છે. તેણે તાપસને કહ્યું *કે*, ' તારા આ યત્રમાં જ ઘાર હિંસા થઈ રહી છે.' સૈનિકાે પાસે યત્રમાં નાખેલાં લાકડાં ચિરાવી નાખ્યાં તેા અંદરથી જેનું અર્ધું શરીર ખળેલું એવું તરકડતું એક સર્પયુગલ નજરે પડ્યું. જોકે તાપસને તેની કંઈ અસર થઈ નહીં, તે તેો ક્રોધા-વેશમાં ચક્રચૂર હતા. પાતાના કાર્યમાં આવું વિધ્ન કરનાર પર આક્રોશથી ગાળાે દેતા હતા.

પાર્શ્વ કુમારે તા અનુક પિત થઈ મૃત્યુને શરણ થઈ રહેલા સર્પથુંગલતે નવકારમ ત્રનું શરણ કરાવી, કંઈપણ અસદ્ભાવ ન થાય તે માટે પરમ પ્રેમથી તેની નજીક બેસી તેમને ધર્મથી શરણનું રક્ષણ આપી જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરાવ્યું. તે સર્પથુંગલ પણ જ્ઞાનીનું શરણ ગ્રહણ કરી સમાધિમરણને પામી દેવલાકમાં સ્થાન પામ્યું, જે ધરણેન્દ્ર અને પદ્માવતી નામથી આજે પણ પ્રસિદ્ધિમાં છે.

તાપસ આ સર્વ ઘટના જોઈ રતબ્ધ થઈ ગયે৷ પરંતુ કષાયના ચાેગે અને પ્રઅળ પ્રમાદને પરિણામે પાર્શ્વ કુમારને ઓળખી ન શક્યો. જેના સ્મરણ માત્રથી કે જેના ચરણ-કમળના સેવનથી પશુ મટી સર્પશુગલ દૈવત પામ્યું તે જ પાર્શ્વનાથના યાંગ મળવા છતાં તાપસ તાે કાળમીં હ પથ્થરની જેમ જ રહી ગયાે. અરે! ધાબી કપડાં ધુએ છે એ પથ્થર પણ સુંવાળાં કપડાના નિત્ય સ્પર્શથી કે ધાકાના મારથી ઘસાય છે અને સુંવાળાં બને છે. પણુ માનવ કેવા વિમૂઢ બની જાય છે!

'અમૃત ઝરે તુજ મુખરૂપી ચંદ્રથી તાપણ પ્રભુ ! ભિંજાય નહિ મન માહરું શું કરું હું તા વિભુ ! પથ્થર થકી પણ કઠણ મારું હૃદય અરે કચાંથી દ્વે ? મર્કટ સમા આ મન થકી હું તા પ્રભુ હાર્યો હવે.'

જીવ અજીવના સંયોગે ઉપજતા શુભાશુભ જીવના પરિ ણુામથી પુણ્યપાપના ચકરાવા માનવને ઘેરી લે છે. શુભાશુભ પરિણામનું ફળ અવશ્ય આવે છે. કમઠ તાપસે જે કંઈ શુભ કિયાઓ કરી હતી તેના યાેગે મૃત્યુ પામી નીચેના દેવલાકમાં મેઘમાળી નામે ઉત્પન્ન થયા. ગ્રાનર હિત મળેલું કાેઈ પણ સ્થાન જીવને ઊંચેથી નીચે પછાડે છે અને વળી કર્મના ચક્કરમાં ફસાવે છે. ગ્રાન સહિતની ક્રિયા મુક્તિ અપાવે છે. 'ગ્રાન क्रिયામ્યાં મુक્તિ I' દાેરા પ**ાવેલી સાય કચરામાં**  પડી જાય તાે ય દાેરાને આધારે મળી આવે છે તેમ પ્રગટ ગ્રાનસહિત જીવ નરક ગતિમાં પણ ગ્રાનને આધારે પે.તાના દાયોના સ્વીકાર કરી, સહન કરી, પાવન થઈ ઉપર ઊઠે છે. તિર્ય ચ ગતિમાં પણ ગ્રાનસહિત જીવ કાેઈ ગ્રાનીના યાેગ પામી પશુતા ત્યજી દેવત પામે છે. દેવલાકમાં ગ્રાનસહિત જીવ ભાેગલાેલુપતામાં ક્સાઈ ન જતાં આત્માના ઐ<sup>્ર</sup>વર્ય<sup>દ</sup>ને અજવાળવા પ્રભુભક્તિના સ<sup>'</sup>યાેગને શાેધી લે છે અને માનવ-જન્મ જ્ઞાનસહિત હાેય તાે તે સમીપમુક્તિગામી બની સંસારથી મુક્ત થાય છે પણુ અજ્ઞાનથી ઘેરાયેલા માનવી કુકર્મ કરી સ્વયં દુઃખ પામે છે.

#### પા<sup>ջ</sup>વ<sup>દ</sup>કુમારનાે સંસારત્યાગ

જન્મથી જ વૈરાગી પા<sup>×</sup>વધ્ધમાર સંસારના ગૃહસ્થાશ્રમમાં, છતાં અભાેગી જ હતા. સ'સાર અને વન તેમને સમાન હતાં. છતાં પૂર્વંકર્મના જડને મૂળથી જ નાશ કરવા, પા<sup>ત્ર</sup>ર્વ-કુમારે સંસારત્યાગ કરવાનાે નિર્ણુપ કર્યા. દેવાેએ અનેક પ્રકારની સંપત્તિ બનારસ નગરીમાં ભરી દીધી, કે જે વડે પાર્શ્વ કુમારે એક વરસ સુધી જનકલ્યાણુનું નિમિત્ત જાણી તે દ્રવ્યનું દાન દીધું. દિવસે દિવસે વૈરાગ્યની ભાવના વૃદ્ધિ પામી અને પાર્શ્વકુમારે ચુવરાજપણું ત્યાગી મુનિરાજ-પણું ગ્રહણુ કર્યું. સંસારના સર્વ પદાર્થના, રાજના ઐશ્વર્ય-નાં સંપૂર્ણ પણે ત્યાગ કરી તેમણે દીક્ષા ચહુણ કરી. હજારા મુનિઓના પરિવારસહિત પાર્શ્વ મુનિ જંગલ, વન, ઉપવન, નગર ઇત્યાદિ સ્થળાેએ વિહાર કરી રહ્યા હતા. અને વળી પાંચ મહાવતાદિનું ઉગ્રપણે પાલન કરી રહ્યા હતા. ભગવાન જ્યાં જ્યાં વિહાર કરતા હતા, તે જંગલમાં મંગલ પ્રવર્તતું હતું. પશુ-પક્ષીએા સૌ સુખ અનુભવતાં હતાં. પરંતુ ભગવાન તેા પાતાનાં જ્ઞાન, ધ્યાન અને વૈરાગ્યમાં રહેતા હતા.

મેઘમાળીએ કરેલાે ઉપક્રવ (ઉપસર્ગ') ભગવાન એક વાર જંગલમાં કાઉસ્સગ ધ્યાનમાં લીન હતા. કમઠના જીવ મેઘમાળી દેવરૂપે દેવલાેકમાં પણ કુતર્કા દ્વારા જીવન વેડફી રહ્યો હતાે. અવધિજ્ઞાન હતું પણ મતિ મલિન હાેવાથી તે કુઅવિધરૂપ હતું. એક વાર તેણે નેયું કે ભગવાન જંગલમાં એકાકી વિચરી રહ્યા છે. ડીક લાગ મળ્યા છે, આજ તાે તેને હવે ખબર પાડી દઉં કે હું શું કરી શકું છું? દેવલાેકની ગતિના નિયમથી દેવા પાસે કેટલીક માયાજાળ ઊભી કરવાની શક્તિ હાેય છે. જ્ઞાનસહિત દેવા તેના સદ્ઉપયાંગ કરે છે. કાેઈ અજ્ઞાની દેવા તેના દુરુપયાંગ કરી અધાગતિ પામે છે.

મેઘમાળી એ કુબુદ્ધિને કારણે મિથ્યા શક્તિને પ્રગટ કરી ભગવાનને કષ્ટ આપવા પ્રેરાયેા. તેણે ડાંસ તથા મચ્છરથી પ્રભુનું શરીર ઢાંકી દીધું. કાતિલ ડ ખાેથી પ્રભુનું શરીર વીંધાતું રહ્યું પણ પરમ પુષ્ટ્યના બળે તેમના દેહમાં સ્વતઃ ઘા રૂઝાવાની શક્તિ હેાવાથી પ્રભુનું શરીર વળી પાછું યથા-વત્ થઈ જતું. તેણે વીંછી અને સર્પને ઉત્પન્ન કરી પ્રલુના **શ**રીર પર છેાડચા, કાતિલ પીડા થાય તેવા ઉપસર્ગો થયા*.* છતાં પ્રભુ દેહુભાવથી ઉપર ઊઠેલા હેાવાથી સમભાવે તે ઉપસર્ગ તેમણે સહી લીધા. વળી હાથીએા ઉત્પન્ન કરી, મેઘમાળીએ પ્રભુને ધકકે ચઢાવવા પ્રયત્ન કર્યા, પણ, પ્રભુના ઐશ્વર્યથી શરીર અડેાલ રહ્યું. છેવટે તેણે હાંફીને, થાકીને ભયંકર વર્ષા વરસાવી -- જાણે ધરતી પર મહાસાગર રેલાવી દીધા. પ્રભુ ચારે બાજુ પાણીથી ઘેરાઈ ગયા. અરે, પાણીનાં પુર તેા ચઢતાં જ રહ્યાં. ઢીંચણુથી ઉપર, કમરથી ઉપર, અરે ગળાથી ઉપર અને આ શું ? હેાઠ સુધી પણ પાણી કરી

#### 18 : જૈનદર્શ ન બ્રેણી : ર-૩

વળ્યાં. ચારે ખાજુ સમુદ્ર ઘૂઘવી રહ્યો હતા. પ્રભુ તા જાણે મેરુપર્વતની જેમ નિષ્ક પ છે. પ્રભુ શરીરમાં ન હતા. આત્માના આનંદના અપાર અનુભવમાં એકતાર હતા. ત્યાં સમુદ્રનાં માેજાં તેમને શું કરી શકે ? પ્રભુને આવા સાત સમુદ્રની પણ કંઈ પડી ન હતી. તેએા તેા શેષ રહેલા ચાર ઘનઘાતી કર્મના ડુંગરને જ્ઞાનધારા વડે તોડવાના કાર્યમાં એકતાન હતા. બહારમાં મહાસાગર ઊમટથો હતે. અંતર ગમાં તેઓ અમૃતસાગરમાં તરતા હતા. મુનિપણના શુદ્ધ ઉપ <mark>ચોગની શી બલિહ</mark>ારી છે કે બહારના ભયંકર તાપ−ઉત્તાયને પણ શમાવી શીતળ બનાવી દે. બહારની ભય કર યાતનાએત પણ આત્માનુ<mark>લવ</mark> આગળ પાંગળી બની પાછી પડે. અ<sup>્</sup>, એક એક શ્વાસમાં મુનિ તાે અને ત કર્માના ઢગલાને હરસે-લતા ઊર્ધ્વ શ્રેણીએ ચઢતા જ ગયા. જેને દેહના સ્પર્શાદિ સ્પર્શતા નથી. વિષયરૂપી અગ્નિને તાપ તે પ્રભુ જન્મથી જ ઠારીને આવ્યા હતા. સમતાના સાગરમાં પાતાના શુદ્ધ ઉપયોગની નાવ વડે પ્રભુ સંસારસાગરને તરી જવાની અંતરંગની ગુણુશ્રેણીમાં બિરાજમાન હતા.

સવ' દુ:ખની સુક્તિરૂપ પૂર્ણ'જ્ઞાન પ્રગઢ થયુ

ધરતી પર આ લીલા ચાલી રહી હતી. બીજી બાજુ ધરણેન્દ્ર-પદ્માવતીને પ્રભુભક્તિનું સ્મરણ થતાં ધરતી પર જુએ છે તાે અરે ! આ શું ? પ્રભુના ઉપકારને ભૂલીને આપણે તાે દેવલાકના સુખમાં રાચી ગયા. સેવા ચૂકી ગયા, અને પ્રભુને ભયંકર ઉપસર્ગ થઈ રહ્યો છે. તરત જ ધરતી પર આવીને એ મહાસાગરના જળને પાતાની શક્તિ વડે ધારણ કરી, પ્રભુને છત્ર ધારીને બંને રક્ષણ આપવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યાં હતાં, પણ પ્રભુ તાે અંતર ગમાં ડૂબેલા હતા. ત્યાં તાે શુદ્ધ ભાવની અખંડ દશા પ્રગટ થઈ કેવળજ્ઞાન પ્રકાશી ઊઠ્યું. ધરણેન્દ્ર-પદ્માવતીએ તાે ભક્તિથી પાતાનું કાર્ય સિદ્ધ કર્યું. પાણીને ખાળી દીધાં, ત્યાં આ શું ? દેવદું દુભિના રણકાર થયા. ચૈત્ર માસની કૃષ્ણચતુર્થીએ અઠ્ઠમતપમાં પ્રભુએ ચાર ઘનઘાતી કર્મના છેદ ઉડાવી અનંત ચતુષ્ટય પ્રાપ્ત કરી લાેકાલાેક પ્રકાશક કેવળજ્ઞાન — પૂર્ણ જ્ઞાન પ્રગટ કર્યું હતું.

સંસારત્યાગથી ચાર્યાશી દિવસે પ્રભુને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થતાં અનેક દેવા ખુશી મનાવતા, દેવવિમાનાસહિત દાેડી આવ્યા અને પ્રભુની ભક્તિ કરવા લાગ્યા. મેઘમાળી તાે હજી કંઈ નવી ચુક્તિની શાેધમાં હતાે કે આ યાેગીને કેમ કરીને ભાેંય ભેગા કટું? તેવા આવેગમાં હતા ત્યાં ઇંદ્રની ઉપસ્થિતિ જોઈ ને સ્તબ્ધ થઈ ગયા. ઘડીભર ગભરાઈ ગયાે પણુ પ્રભુના અંતરંગ ભાવમાં તાે હતું કે–

कमठे धरणें दे च स्वोचितं कर्म कुवेंति ।

प्रभु स्तुल्य मनाेवृत्ति पार्श्वनाथ श्रेयेस्तुवः ॥

કમઠ નવ નવ ભવ સુધી પ્રભુના દેહ પર કેર વર્તાવતે જ રહ્યો, અને પ્રભુ આંત્મભાવે બધું સ્વીકારતા જ રહ્યા. બંનેએ પાતાની પ્રકૃતિને ઉચિત કર્મ કર્યું. પ્રભુને તા ધરશેન્દ્રની ભક્તિથી કંઈ રાજી થવાનું ન હતું અને કમઠના ઉપસર્ગથી નારાજ થવાનું ન હતું. બંને પ્રત્યે સમાન ભાવ હતા. એટલું જ નહિ પણ મેઘમાળી પ્રત્યે તા તેમને કરુણા 20 : જૈનદર્શ ન-શ્રેણી : ર-૩

હતી કે જેના ચરણકમળ પખાળતા દેવાનાં પાપ પલાયન થાય છે. તેવા પરમ આત્માની અશાતના આચરી મેઘમાળી અધાગતિ પામશે. પ્રભુની આ અનુક'પાએ અને દેવાની ભક્તિના નિમિત્તથી મેઘમાળીની મનાદશા બદલાઈ ગઈ. તે પાતાની સર્વ લીલાને સ'કેલીને પ્રભુને ચરણે પડયો. પશ્ચાત્તાપથી પાવન થયેા. ભગવાનની ઉપસ્થિતિ જ એવી છે કે પાપી પાવન થઈ જ જાય. આ જન્મનું તા ઠીક પણ જન્માજન્મના પાપને પખાળીને પાત્રતા પામીને મેઘમાળી. સમક્તિને પામ્યા.

ઇંદ્ર કરેલી સમવસરણની રચના

સમવસરણ એટલે કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થયા પછી તીથ'-કરને ઉપદેશ આપવા માટે ઇંદ્રો દ્વારા રચવામાં આવતી મહાન ધર્મ સભા. સમવસરણના ત્રણ ભાગ હોય છે, જેમકે પહેલાે ભાગ રૂપાજડિત હાેય છે, જેને ચાર દ્વાર હાેય છે. તેમાં વન્ય પશુઓ અને ખકરી, સસલાં જેવાં પ્રાણીએહ નિર્ભય થઈ ભગવાનના દિવ્ય ધ્વનિનું શ્રવણ કરી સુખ અનભવે છે. બીજો ભાગ સે!ના-જડિત હેાય છે, જ્યાં શ્રાવક-શ્રાવિકઃએાની, સાધુ-સાધ્વીએાની (સ્ત્રી-પુરૂષોની) એઠક હાય છે. ત્રીને ભાગરત્નજડિત હાય છે, જેમાં દેવ-દેવીઓનું સ્થાન હાેય છે અને તેના ઉપર ભગવાનનું સુવર્ણ<sup>-</sup> જડિત સિંહાસન હાેય છે, જેના પર ભગવાન સ્પરી<sup>૧</sup>ને એઠા હાય છે. તેમની આસપાસ હજારાે મુનિવરાે અને કેવળી ભગવ તાે બિરાજમાન હાેય છે. તેમના શિરછત્રરૂપે દેવેહ અશાેકવક્ષની રચના કરે છે. વળી દેવેા બે ખાજુ ચામર ઢેળે છે. આવી અનેક પ્રકારની સમૃદ્ધિયુક્ત સમવસરણુની સ્ચના તે તીર્થ કરનામનું પુણ્યબળ છે.

એ સમવસરણુમાં બેસીને ભગવાન કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યા પછી પ્રથમ ઉપદેશ શરૂ કરે છે અને સાેળ પ્રહર સુધી તેની અખંડ ધારા રહે છે. તે ઉપદેશ પ્રાપ્ત કરીને સૌ જીવે! સુખ પામે છે, અને કેટલાક જીવેા બાધ પામી સંસારને ત્યાગ કરી ભગવાનનું શરણ સ્વીકારી શાશ્વત સુખ પામે છે.

### ભગવાનનું નિર્વાણ

પ્રભુ પૃથ્વી પર ગામેગામ, વન–ઉપવન વિહાર કરી રહ્યા હતા અને જગતને દિવ્ય ધ્વનિયુક્ત કલ્યાણુના સંદેશા આપી રહ્યા હતા. નિર્વાણના સમય નજીક જાણી સમેતશિખરના પવિત્ર પર્વત પર પહેાંચી પ્રભુ માસ-ક્ષમણુનું તપ કરીને ધ્યાનાવસ્થામાં (શૈલેશીકરણુનેા) અતિ નિષ્કંપ દશાના આરંભ કરી અઘાતી એવા ચાર કર્મના આત્ય તિક ક્ષય કરી સાે વર્ષ નું આયુ પૃરં થયે નિર્વાણને પામ્યા. તે ક્ષણે જગતમાં એકાએક અંધકાર વ્યાપી ગયેા. દેવે৷ પણ દુઃખી થયા. છેવટે સૌ દેવેાને ઇંદ્રે આવ્યાસન આપી સમજાવ્યું કે, '' પ્રસુના નિર્વાણને। શાેક કરવા જેવાે નથી. પ્રભુનેા આત્મા અન'તકાળના પરિભ્રમણથી મુક્ત થઈ પરમ પદને પામ્યો છે. તે આનંદદાયક છે. તેમના ન.મ-રમરણ્થી પણ જગતનું કલ્યણુ થાય છે. માટે નિર્વાણુ કલ્યાણુક ઊજવી આપણે પાવન થવાનું છે.' નિર્વાણની અંતિમ ક્રિયાને પતાવી સૌ દેવ દેવીએા સ્વસ્થાને ગયાં. જોકે પ્રભુના વિયેાગે

22 : જૈનદર્શન-શ્રેણી : ર-૩

જગતમાં અધકારના એાળા પથરાઈ ગયા. ધર્મીજનેા પ્રભુ-વિરહથી દુઃખ પામ્યા. છતાં પુનઃ તેવા યેાગને પામવા સ્તુતિ કરી વિરામ પામ્યા.

ભાગવાન પાશ્વીનાથના સમયની લેહમનાદશા

શાસ્ત્રકારા જણાવે છે કે ચાવીસ તીર્થ કરાના શિષ્યાની મનાદશા ત્રણ પ્રકારે રહી છે :

(૧) પ્રથમ તીર્થ કર ઝડષભદેવના સમયના શિષ્યા વક અને સરળ હતા. ભગવાને સમજાવ્યું હતું કે સાધુથી નટના ખેલ ન જોવાય. એક વાર તેઓ નટીના ખેલ જોઈ ને આવ્યા. ભગવાને આ વાત જાણી ત્યારે તેમને પૂછ્યું કે ' તમે કેમ ખેલ જોઈ ને આવ્યા ? ' શિષ્યાએ કહ્યું કે, ' આપે નટના ખેલ જોવાની ના કહી હતી તેથી અમે સમજ્યા કે નટીના ખેલ જોવાના વાંધા નથી પણ હવે અમે નટીના ખેલ પણ નહિ જોઈ એ અને આપની આજ્ઞા પાળશું.' એ તેમની સરળતા હતી.

(૨) બીજા તીર્થ`કરથી ગેવીસમા તીર્થ`કરના શિષ્યેા સરળ અને વિચક્ષણુ હતા. નટનાે ખેલ ન જાેવાય તેવાે ઉપદેશ સાંભળી કાેઈ પણુ પ્રકારનાે ખેલ જાેતા ન હતા. એટલા ઉપદેશથી બાેધ પામતા હતા.

(૩) ચાવીસમા તીર્થ કર ભગવાન મહાવીરના શિષ્યા વક અને જડ હતા. નટના ખેલ ન જેવાય તેવા ખાધ મળ્યા હતા છતાં એક વાર નટીના ખેલ જાઈને આવ્યા. ભગવાને જ્યારે ઠપકા આપ્યા ત્યારે તેઓએ દલીલ કરી કે, 'ભગવાન ! તમારે અમને એ વાત પ્રથમ જણાવવી જોઈતી હતી જેથી

ભગવાન પાર્શ્વનાથ : 23

અમે નટીના ખેલ જોઈને કર્મ તાે ન બાંધત.' એક તાે દાેષ કર્યા અને તેના ટાપલા નાખ્યા ભગવાનને માથે ! આવી વક્રતા અને જડતાનું <sup>પ્ર</sup>માણુ વધતું જાય છે, લાેકાની મનાેદશા નીચે ઊતરતી જાય છે. અને તે જ માનવજીવનની અશાંતિનું મૂળ છે.

આથી પ્રથમ અને છેલ્લા તીથે કરના શિષ્યોને રેજ સવાર-સાંજ પ્રાયશ્ચિત્ત માટે પ્રતિક્રમણુની ક્રિયા કરવાની હાેય છે. અને બીજા તીર્થ કરથી ગેવીસ સુધીના બાવીસ તીર્થ કરના શિષ્યે ને દાષ થાય ત્યારે ગુરુ સમક્ષ પ્રાયશ્ચિત્ત લેવાથી દાષ દૂર થાય છે. સમયાચિત લાેકમાનસ અનુસાર વ્યવહાર-ધર્મમાં ફેરફાર થતા રહે છે. મૂળ ધર્મની પ્રણાલિમાં અંતર રહેતું નથી.

#### ભગવાન પા<sup>ջ</sup>વ<sup>°</sup>નાથનેા ધર્મ-ઉપદેશ

દરેક તીર્થ કર ભગવાનના સવિશેષ ઉપદેશ ચાર કે પાંચ મહાવત માટેના રહ્યો છે. શાસ્ત્રકારા જણાવે છે કે પા<sup>9</sup>ર્વનાથ ભગવાનના સમયમાં લાેકાેની મનાદશા સરળ હાેવાથી પાંચ મહાવતને બદલે ચાર મહાવતની પ્રસિદ્ધિ હતી. પરિગ્રહ-પરિમાણ જે ભગવાન મહાવીરના સમયમાં પાંચમા વત તરીકે મનાય છે અને પ્રદ્વાચર્ય ચાેશું મનાય છે તેને બદલે પાર્શ્વનાથના સમયમાં (૧) અહિંસા, (૨) સત્ય, (૩) અચૌર્ય અને (૪) અપરિગ્રહ એમ ચાર વતા હતાં. ચાેથા અપરિગ્રહવતમાં સ્ત્રીના ત્યાગ ગણી સાધકાે પ્રદ્વાચર્ય-ને તેમાં જ ગ્રહણ કરી લેતા. વળી સાધુ જ્યારે સર્વ સંગ 24 : જૈનદર્શન-બ્રેણા : ર-૩

પરિત્યાગ કરીને નીકળે ત્યારે સ્ત્રીઆદિનેા ત્યાગ હેલાથી અલગ પ્રદ્વાચર્યનું વ્રત ધારણુ કરવાની પ્રથા ન હતી. સવિ-શેષ તેા લાેકાેના મનની એવી સરળ દશા હતી કે અહિંસા અને અપરિગ્રહમાં પ્રદ્વાચર્યવ્રતના સમાવેશ થઈ જતાે.

પ્રથમ મહાવ્રત : અહિંસા એ ધર્મનું મૂળ છે અહિંસાનાે ઉપદેશ આપતાં ભગવાન કહેતા કે ભાવહિંસા-ને ટાળાે, ભાવહિંસા જ દુઃખનું કારણ છે. ભાવહિંસા એટલે રાગ-દ્રેષનાં પરિણામ. વિષયકષાયની તીવ્રતા તે ભાવહિંસા છે. રાગાદિ ભાવની અશુદ્ધિ દ્વારા માનવ પ્રથમ તાે પાતઃના જ આત્માના ઘાતક છે અને તેમાંથી અજ્ઞાન દશા ઉત્પન્ન થાય છે. રાગાદિ ભાવચુક્ત ભાવડિંસાના ત્યાગ કર્યા વગર માનવ સાચું સુખ પામતા નથી. માટે અહિંસાધર્મનું સેવન કરવું, અને શુદ્ધ ભાવના કરવી.

દ્રવ્ય-બાહ્ય હિંસા તે નાનામોટા અન્યને જીતીને મન, વચન, કાયા દ્વારા દુઃખ પહેાંચાડવું કે ઘાત કરવા તે છે. જેવું મને મારું સુખ વહાલું છે તેવું સર્વ જીવને પાતાનું સુખ વહાલું છે વાસ્તવમાં કાેઈ જીવ એક જીવને દુઃખ આપી કે મારી શકતા નથી પણ તેવા ભાવ કે ક્રિયા કરીને પાતે જ પાતાના ઘાત કરે છે. માટે જગતના તમામ જીવા પ્રત્યે મૈત્રીભાવ રાખવા. સર્વાત્મમાં સમાન ભાવ રાખવા. કાેઈ જીવને દુઃખ આપવાની મનાવૃત્તિ કરવી નહિ તે બાહ્ય અહિંસા છે. જો તમે સુખ ઇચ્છા છા તા અન્યને પણ સુખ આપવાની મનાવૃત્તિ રાખા. એક અહિંસાધર્મમાં ચ્યન્ય ધર્મ સમાઈ જાય તેવું તેનું રહસ્ય છે તેથી તે ધર્મનું મૂળ ક્રહેવાય છે.

#### બીજું મહાવન : સત્યાચરણ

ભગવાને દરેક ધર્મના બાહ્ય અને અંતરંગ – બે પ્રકારો દર્શાવ્યા છે. ભાવહિંસા અને દ્રવ્યહિંસાની જેમ વ્યવહાર-સત્ય અને પરમાર્થસત્ય એમ બે પ્રકારે સત્યના ઉપદેશ આપ્યા છે. વ્યવહારસત્યમાં વાણીનું સત્ય, વિચારનું સત્ય અને આચારનું સત્ય સમાય છે. વાણીનું સત્ય એટલે જૂઠું ન બાલવું. આક્રોશ, રીસ, ક્રોધ, કપટ કે અહમ યુક્ત વાણી પણુ અસત્ય ઠરે છે. વાણી : સત્ય છતાં હિત, મિત અને શ્રેયસ્કર હાવી બેઈ એ. વિચારનું સત્ય એટલે મનમાં કાેઈનું ખૂરું ઇચ્છવું નહીં કે કપટક્રિયા ચિંતવવી નહિ. આચારનું સત્ય એટલે શીલ અને સદાચારના પાલનસહિત આચારની ફાદિ રાખવી.

પરમાર્થ સત્યની વ્યાખ્યા ગ'ભીર છે. જગતને ટેઇ પણ જડ પદાર્થ જીવને થઈ શકતે નથી છતાં આપણા વિચાર અને વાણીમાં જે મારાપણાને ભાવ કે અહમ છે તે પરમાર્થ-અસત્ય છે. જેમકે આ મારા પિતા, પતિ કે પુત્ર, વસ્ત્ર, પાત્ર ઇત્યાદિ છે. જગતમાં કાેઈ કાેઈનું કચારેય હતું નહિ, થતું નથી અને થશે નાંહે છતાં માહવશ તેમ માનવું કે કહેવું તે પરમાર્થ-અસત્ય છે. સાધક પરમાર્થ-સત્યની સાધના કરે છે તે બીજું મહાવત છે.

### ત્રીજું મહાવ્રત : અચૌર્ય

અચૌર્ય — ચારી ન કરવી. કાેઈની વસ્તુ વગરપૂછ્ય લેવી કે વિશ્વાસઘાત કરી પાતાની કરી લેવી તે ચારી છે. અથવા પારકાની વસ્તુને પાતાની માનવી કે ગણવી તે ચારી છે. વ્યાપારમાં કે વ્યવહારમાં અનીતિ તે ચારી છે. કાેઈ ને આઘક કે આછું આપવું, કાેઈ વસ્તુ પડાવી લેવી તે હિંસા જેવું મહાપાપ છે, કારણ કે જે જીવની વસ્તુ છીનવી લેવામાં આવે છે, તે જીવ કાેઈ વાર તે વસ્તુ માટે ઘણું કલ્પાંત કે દુઃખ સેવે છે. કાેઈ વાર તે વસ્તુ માટે ઘણું કલ્પાંત કે દુઃખ સેવે છે. કાેઈ વાર તે વસ્તુ પડાવી લેવી તે અત્યને મહાદુઃખકર્તા હાવાથી તે ચારીનું કૃત્ય હિંસાથી પશુ વધી જાય છે અને તેના પરિણામે માનવ માનવ મટી પશુતામાં પરિવર્તન પામે છે, અર્થાત્ તેની અધાગતિ થાય છે.

### ચાેશું મહાવ્રત : અપરિગ્રહ

સ'સારને ત્યાગ કરનાર સાધક – મુનિ આંતરબાહ્ય બે પ્રકારે પરિગ્રહને ત્યાગ કરે છે. બહારમાં સ'સારનાં ઘર, વરતુ, પાત્ર, વસ્ત્ર, સ્ત્રી, પુત્રાદિ, ધન, સ'યત્તિ, અનુચરો, જમીન ઇત્યાદિ સવ<sup>°</sup> વસ્તુના ત્યાગ કરીને કેવળ નિર્ગ્ન થ દશાને ગ્રહણ કરે છે; અને અ'તર'ગમાં કોધાદિ કષાયના, વિષયાદિ વિકારના, પૂજા-સત્કારરૂપી કીતિ<sup>°</sup>ના અને સર્વ પ્રકારની આસક્તિના ત્યાગ કરે છે. મુનિ પાતાના શિષ્યા પ્રત્યે કે જ્ઞાન પ્રત્યે પણ મમત્વ રાખે નહિ. પરિગ્રહની મૂર્છાને કારણે જીવના જ્ઞાન-દર્શન ગુણને આવરણ આવે છે.

ભગવાન પાર્શ્વનાથ : 27

પરિગ્રહુનાે માેહ ઘટે કે તેનાે ક્ષય થાય તાે જ્ઞાન અને દર્શ-નાદિ પણ પ્રગટ થાય. એટલે મુનિને એક સાય પણ રાખવા-ની આજ્ઞા નથી. તેથી તેને નિર્ગ્રેંથ કહેવામાં આવે છે.

સાધક માટે આ પરિગ્રહની મૂર્છા જ સર્વ અનર્થનું મૂળ ગણાય છે. પરિગ્રહને કારણે મનુષ્ય કેટલાંય કુતર્ક અને કુકર્મ કરે છે. તેથી ભગવાને જીવ માત્રને પરિગ્રહના ત્યાગની કે અલ્પત્વની શિક્ષા આપી છે. પરિગ્રહના નાહ ઘટે તા જ માનવજીવનના કલેશ ઘટે છે અને સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે.

સાધુ મહાવ્રત-ધારી રહે અને શ્રાવક આ ચાર વ્રતાેનું આંશિક પાલન કરે. અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય અને પરિ-ગ્રહ-પરિમાણના વ્રત દ્વારા શ્રાવકાચાર પામનાર સાધક આત્મદર્શનની વૃદ્ધિ કરે છે. માટે સાધુ અને સાધક – સર્વ જીવાેને આ ચાર વ્રત પાળવાની આજ્ઞા કરી છે.

ભગવાન પાર્શ્વનાથે ચતુર્વિધ સંઘ સાથે ગામેગામ વિહાર કરીને જીવાને વિવિધ પ્રકારે ઉપદેશ આપ્યા હતા. તે ઉપદેશ પામીને ભગ્ય જીવા સંસારસાગર તરી જતા હતા. દયાસાગર પ્રભુ પાર્શ્વનાથના ઉપદેશનું દિગ્યપાન કરી જગતના જીવા સાચા સુખના સ્પર્શ પામી ધન્ય બની જતા. જે સમયે અજ્ઞાનવશ ધર્મના નામે હિંસા જેવા પ્રકારે! ચાલતા હતા તેવા સમયમાં ભગવાને અહિંસાદિ ધર્મના ઉપદેશ દ્વારા લાેકોને સાચી દિશા બતાવી. 'આચાર વિચ:રની શુદ્ધિ દ્વારા જ આત્મકલ્યાણુ પામી શકાય, તેમ ભગવાન ઉપદેશ આપતા હુતા. તે સમયે અહિંસાદિ ધર્મ કંઈ નવા પ્રચાર પામ્યા હતા તેવું ન હતું. પણુ જ્યારે \*

જ્યારે લેાકેામાંથી ધર્મભાવના ઓસરતી જાય ત્યારે તેમાં નવું ઓજસ પૂરવા આવા મહાપુરુષો ઉપદેશ દ્વારા તેનું ઉત્થાન કરતા હાેય છે. કાેઈ તીર્થ કર નવા ધર્મ પ્રગટાવતા નથી, કારણ કે મૂળ ધર્મ સનાતન ધર્મ છે, તેથી પૂર્વની ધર્મપ્રણાલીને તીર્થ કર પાતાના પૂર્ણ જ્ઞાન દ્વારા પુનઃ નિરૂપણ કરે છે અને તે દ્વારા લાેકજાગૃતિ આણે છે. સર્વજ્ઞ ના એ ઉપદેશ દ્વારા ભવ્ય જીવા દુઃખમુક્તિનું સાધન જાણી તેનું પાલન કરી શાશ્વત સુખની પ્રાપ્તિ કરે છે.

# ભગવાન પા<sup>શ્</sup>વ<sup>૬</sup>નાથના પૂર્વ નવ ભવ (પામરમાંથી પરમ થવાની શ્રેણી)

\*

\*

જગતવાસી જીવેાએ એક વાત સમજી લેવા જેવી છે કે જીવમાત્ર સંસારમાં બ્રમણ કરતા આવ્યા છે. યાંગાનુ-યાંગ તેને એવા સંયાગ મળી જાય છે કે તે પામર મટીને પરમ બને છે. ભગવાન પાર્શ્વનાથના જીવા પણ સંસારની ઘણી ચઢતી-ગ્રતરતી દશાએામાંથી પસાર થયા પછી સત્ પુરુષાર્થ દ્વારા પરમ તત્ત્વને પામ્યા હતા. શાસ્ત્રકારોએ તેમના આગળના આઠ ભવ દ્વારા આપણને આ રહસ્ય સમ-જાવ્યું છે કે દરેક આત્માના વિકાસક્રમ કેવા પ્રકારા દ્વારા થાય છે.

પહેલાે ભવ: મરુભૂતિ અને કમઠ ભગવાન મહાવીરસ્વામીના શાસનની પ્રભાવના ચાેથા આરાના અંતિમ કાળમાં થઈ હતી તેવા યુંગના પ્રાર ભની Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com આ કથા છે. મદનપુર નામના નગરમાં અરવિંદ રાજાના મંત્રીને કમઠ અને મરુભૂતિ નામે બે પુત્રો હતા કમઠ માેટો પુત્ર હતા. પણ દુરાચારનાં બધાં જ લક્ષણેાથી તેનું જીવન કલુષિત હતું. ગુણવાન માતાપિતાના વંશમાં જન્મીને પણ કમઠ પૂર્વજન્મની અસદ્વૃત્તિઓને વશ આ જન્મને સર્વ પ્રકારે વેડફી રહ્યો હતા. પિતાના ઘણા પ્રયત્ના છતાં કમક કાેઈ સંસ્કાર પામ્યા નહિ અને લાેકાેમાં પણ તેનું સ્થાન નીચું ઊતરતું જતું હતું.

મરુભૂતિ નાનાે હતેા, પણુ શાણાે હતાે. સજ્જનતાના અધઃ ગુણાેથી તેનું જીવન વિભૂષિત હતું. સજ્જનતા અને પ્રેમળતા જેવા ગુણાને કારણે મરુભૂતિ કમઠનાં અધાં જ તાેફાને! નિભાવી લેતાે અને તેના પ્રત્યે ખૂબ પ્રેમ રાખતાે. સદ્રગુણાે દ્વારા મરુભૂતિ લાેકોમાં આદર પામતાે હતાે.

ખંને પુત્રો ચુવાન થતાં પિતાએ તેમનાં લગ્ન ચાેગ્ય કન્યાએા સાથે કર્યાં. અન્નેને ચાેગ્ય રીતે સર્વ વ્યવસ્થા સાંપી પાતે સ સારના ત્યાગ કરી આત્મકલ્યાણુને પ થે પ્રયાણ કર્યું. તેમના ત્યાગથી મંત્રીપદને માટે મરુસૂતિની ચાેગ્યતા જોઈ રાજાએ તેને મ ત્રીપદે સ્થાપ્યા. અહીંથી કમઠની મરુસૂતિ પ્રત્યેની ઇર્ષાના પ્રારંભ થયા. કમઠ પાતે માટે! હાેવાથી મરુભૂતિને મ ત્રીપદ મળે તે હકીકત સહી શક્યાં નહિ. કાેઈ પણ કારણ શાેધી કમઠ નાના ભાઈ ને હેરાન કરતા હતા. પણ મરુસૂતિ કમઠને માટા ભાઈ સમજી દરેક પ્રસંગને સહી લેતા અને માન આપતા.

30 : જૈનદર્શન શ્રેણી : ર-૩

એક વાર મરુભૂતિ રાજા સાથે યુદ્ધમાં ગયેા હતા. તેની પત્ની મનેારમા દાસીએા સાથે ઉદ્યાનમાં કરવા નીકળી હતી. આ તકના લાભ લઈ કમઠે મનારમાને રીઝવવા પ્રયાસ કર્યો. મનારમા શીલવાન હતી. પણ તે જાણતી હતી કે કમઠના હાથમાંથી છટકલું સુશ્કેલ છે તેથી મનારમાએ સમયસૂચકતા વાપરી. તેણે કમડને અમુક દિવસે મહેલમાં આવવા આમં-ત્રણ આપ્યું. કમઠ તાે પ્રસન્ન મનથી તે દિવસની આતુરતાથી રાહ જોઈ રહ્યો. નિયત દિવસે તે મનારમાના મહેલમાં પહેાંચી ગયેા. મનેારમા જાણતી હતી કે પતિની ગેરહાજરીમાં રક્ષણ થવું કપરું છે, આથી તે છૂપી રીતે પેાતાના પિતાના રાજ્યમાં પહેાંચી ગઈ હતી. કમઠે મહેલમાં આવીને તપાસ કરી તેા ખબર પડી કે મનેારમા તેા ચાલી ગઈ છે. આથી છં છેડાઈને દાસીએા વગેરેને મારઝૂડ કરી, કાેઈના પર ખળાત્કાર કરી, અતિશય ગુસ્સે થઈ તે ચાલ્યાે ગયાે, રાજે-રાજ મનારમાને મેળવવાના મનારથા વિચારતા રહ્યો.

યુદ્ધમાં વિજય પ્રાપ્ત કરી રાજા નગરમાં પાછા આવ્યા હતા અને મરુભૂતિ પાછળની વ્યવસ્થા સંભાળવા રેલ્યા હતા. રાજાને કમઠના દુરાચારની અને પોતાના જ ભાઈની પત્નીની દુર્દશા કરવાના પ્રયત્નની જાણ થતાં કોધે ભરાઈને ન્યાયની દુર્દશા કરવા ખાતર મરુભૂતિના આવતા પહેલાં જ તેને રાજ્યની હુદપાર કર્યો. જિતેલા રાજ્યના કારભાર પતાવી મરુભૂતિ પાછે આવ્યા ત્યારે તેને આ સર્વ વાત જાણુવા મળી, છતાં કમઠ પ્રત્યેના પ્રેમને વશ થઈ કમઠે જાણે કંઈ ગુના કર્યો જ ન હાય તેમ તેની શાધમાં જંગલમાં ગયા. કમઠ રાજ્યની હદ બહાર કેાઈ તાપસાે સાથે ભળી જઈને તાપસ બન્યે<sup>,</sup> હતાે. પૂર્વનાં કુલક્ષણે તાે ભાવ ભજવતાં રહ્યાં, એટલું અજ્ઞાનનું સેવન કરતાે તાપસ જંગલમાં સમય પસાર કરતાે હતાે, પણ કંઈ આત્મહિત પ્રાપ્ત કરી શક્યો ન હતાે.

મરુભૂતિ કમઠને શાેધતા જંગલમાં આવી પહાેચ્યા. કમઠે દૂરથી જોયું કે આવનાર મરુભૂતિ જ છે તેથી તેને જોતાં અંદરથી વેરની આગ ભભૂકી ઊઠી. અવિચારી એવા કમઠ મરુભૂતિને આવકારવાને બદલે તેની સામે દાેડીને એક શિલા મરુભૂતિના માથા પર ઝીંકી દીધી. મરુભૂતિ બેભાન થઈ ને ઢળી પડયો. જરાક ભાન આવતાં પાતાની આવી દુર્દશા જોઈ ને તથા માથાની અસહ્ય વેદનાના ઉદયથી તેની મનાવૃત્તિ પલટાઈ ગઈ. તે અશુભ ધ્યાનના પરિણામસહિત મૃત્યુ પામી તે જ રાજ્યની બહાર જંગલમાં હાથી તરીકે ઉત્પન્ન થયેા.

#### બીજો ભવ: હાથી અને સર્પ

મરુભૂતિ મૃત્યુ પામી, હાથીનાે દેહ ધારણ કરી વનમાં ભમતાે હતા. આ બાજુ કમઠનું આવું દુષ્કૃત્ય જાણી તાપસ મહતે તેને કાઠી મૂક્યો. તેથી તે ચારાના ટાળામાં ભળીને વળી દુષ્ટ કર્મા આચરતાે રહ્યો. અંતે મૃત્યુ પામી તેના પરિપાકરૂપે તે જ જંગલમાં તે વિષયુક્ત મહાસર્પ થયા. અન્ને ભાઈ આ અશુભ ભાવ દ્વારા કર્મની વિચિત્ર શું ખલામાં અટવાઈ ને પશુયાનિમાં ઉત્પન્ન થયા.

भरुलूतिना भृत्युना सभायार लाष्ट्री वर्द राजा Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com ઘણે શાેકાતુર થઈ ગયેા. સંસારના વિચિત્ર સ્વરૂપને વિચા-રતા તે સમી સાંજે મહેલની અટારીમાં બેઠા હતા. વર્ષાકાળ હાેવાથી આકાશમાં વાદળાના અવનવા આકાર રચાતા હતા અને વિખરાતા હતા. પ્રકૃતિની આવી સર્જન–વિસર્જનની ક્ષણભ ગુરતા જેઈ રાજાના મનમાં એવા વિચાર જાગ્યા કે સંસારના સુખભાગ પણ આવા નશ્વર છે! તેમાં રાચીને માનવભવ હારી જવા જેવા નથી. રાજાના આ મનાભાવના જાણે પડેથા પડતા હાેય તેમ તે જ સમયે દ્વારપાળે રાજાને સમાચાર આપ્યા કે, 'ઉદ્યાનમાં આચાર્યભગવંત પધાર્યા છે. 'દ્વારપાળને ભેટણું આપી વિદાય કરી, રાજાએ ઉત્સાહ-સહિત તે દિશામાં વંદના કરી. આનંદિત થઈ આચાર્ય શ્રીન: દર્શનના સ્વપ્ન સેવતા તે નિદ્રાષ્ઠીન થયા.

વહેલી સવારે રાજા યથેાચિત તૈયારી કરી ગુરુવ દન માટે ઉદ્યાનમાં પહેાંચી ગયેા. આચાર્ય શ્રીની આત્મહિતકર અમૃતવાણી સાંભળી રાજાના મનમાં ઉત્તમ ભાવેા જાગ્યા, અને તેમની વૈરાગ્યભાવના દઢ થઈ. એમણે રાજદરખારમાં જઈ ને જાહેર કર્યું કે, 'કાલે સવારે રાજકુમારના રાજ્યાભિષેક કરવામાં આવશે, અને તે પછીના મુહૂર્તે રાજા સર્વ સંગ પરિત્યાગ કરી ગુરુચરણુની ઉપાસના કરી આત્મસાધનાર્થ જીવન ગાળશે.'

#### હાથી બાેધ પામ્યા

સંસારના ત્યાગ કરી અરવિંદ રાજા મુનિપણું સ્વીકારી જંગલમાં વિશાળ સંઘ સાથે વિહરી રહ્યા હતા. જ્યારે જંગલમાં એક જગાએ સંઘના પડાવ પડથો હતા ત્યારે અચાનક સૌ દોડાદોડી કરવા લાગ્યા. એ જંગલમાં હાથીને પેલાની ભૂમિ પર માનવસમૂહે જમાવેલું આધિપત્ય પસંદ ન હતું. તેથી તે તાેફાને ચઢચો હતાે. સૂંઢ વડે વૃક્ષને ઉખેડતાં, માનવાને ઉછાળતાં, ધસમસતા એક વૃક્ષ નીચે મુનિરાજ બેઠા હતા ત્યાં આવી પહોંચ્યા. પણ આ શું ? એણે દૂસ્થી મુનિરાજની છાતી વચ્ચે એક કમળ જેવું ચિદ્ધ જોયું અને ક્ષણુભર તે વિચારમાં પડી ગયા. તેને થયું કે આવું કંઈક મેં જોયું છે. તાેફાન શમી ગયું અને ધીમે પગલે તે મુનિરાજની નજીક આવી, સૂંઢ નમાવીને તેમના ચરણે બેસી ગયા. મુનિરાજે તેના પ્રત્યે કરૂણાભરી નજર કરી તેને આવકાર્યો.

મુનિરાજે આંખ બંધ કરી ત્યારે ધ્યાનમાં જણાયું કે હાથી તે મરુભૂતિના જીવ છે. મૃત્યુસમયના અશુભ પરિ-ણામથી તે તિર્ય ચ ગતિને પામ્યા છે. આથી તેમના મનમાં હાથી પ્રત્યે અત્યંત અનુક પા જાગી. તેમણે હાથીને ઉદ્દેશીને કહ્યું કે, ' હે વત્સ ! તને આજે સુંદર યાેગ મળ્યા છે. તારા પૂર્વ ભવને વિચારી જો અને બાેધ પામ. આ સંસારની સ્ચના ઘણી વિચિત્ર છે. મહામાહનિદ્રાવશ જગતમાં અજ્ઞાની જીવા ભૂલા પડી વિષને અમૃત ગણી તેનું પાન કરી પુનઃ પુનઃ મૃત્યુ પામે છે. પુણ્યભળે કંઈક સુખ પામી વળી અતિ દુ:ખને ભાેગવે છે. એવા સંસારના ક્ષણિક સુખથી તું વિરામ પામ. આજે ત રા મહત્ પુણ્યના ઉદય થયા છે. આ બાધ ધારણ કરી તું સમતાને ધારણ કર.

આ સંસારમાં સૌ એકાંતે દુઃખી છે. જે કંઈ મુખ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com 34 : જૈનદર્શ'ન શ્રેણી : ર-૩

ભેવામાં આવે છે તે પુષ્યના યાેગ છે અને તે પણ મૃગજળ જેવું છે. વળી કર્મની ગતિ કેવી વિચિત્ર છે કે તેને વશ પડેલા માનવા અત્યંત દુઃખ ભાેગવે છે અને વળી નવાં કર્મા ઉપાર્જન કરી જન્મ અને મૃત્યુનું દુઃખ પામે છે. આ દુઃખનું મૂળ કારણ રાગ-દ્વેષ, માેહ અને અજ્ઞાન છે. જ્યાં સુધી જીવ તે સર્વથી નિવૃત્તિ કરતા નથી ત્યાં સુધી તે દુઃખથી મુક્ત થતા નથી. તું તારા પૂર્વભવના વિચાર કર કે માંઘા માનવદેહ મળવા છતાં તે ભવમાં સુખનું કાેઈ કાર્ય સિદ્ધ ન થયું, અને અશુભ ભાવના કારણે આ જંગલમાં હાથીપણે ઉત્પન્ન થઈ જંગલનાં દુઃખા તે સહન કર્યા, માટે હવે તું વિચાર કર અને સમતાપૂર્વક હારેલી બાજી સુધારી લે.'

મુનિને ઉપદેશ સાંભળાને હાથીની આંખમાં અશ્રુને પ્રવાડ વહી રહ્યો હતા. મૂંગું પ્રાણી સંજ્ઞા દ્વારા પશ્ચાત્તાપ-સહિત અશ્રુભિંદુઓ દ્વારા ઘણું કહી રહ્યો હતા કે, ' હે શુરુદેવ ! હવે આ સંસારના ત્રિવિધ તાપથી તારો. એવું રહસ્ય સમજાવે કે જન્મમરણ મટી જાય.' હાથી દેશના સાંભળતા હતા. ઉલ્ટ્રષ્ટ પરિણ માની ધારામાં તે તલ્લીન થતા હતા તેવી સુભગ પળે મુનિરાજની નિશ્રામાં તેને સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ થયું. જે કાર્ય તે માનવદેહમાં કરી ન શક્યો તે કાર્ય તેણે પશુના જીવનમાં સિદ્ધ કર્યું. ધન્ય તેના પરિણામને કે તિર્ય હાવા છતાં તેણે માક્ષના માર્ગ પકડી લીધા.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

'સમકિત સાથે સગાઈ કીધી, સપરિવાર-શું ગાઢી;

મિ<sup>શ્</sup>યામતિ અપરાધણ જાણી ઘરની બહાર કાઢી.' હાથીને બાેધ પમાડી સુનિરાજ આગળ વિહાર કરી ગયા. હાથીને આત્મદર્શનની પ્રાપ્તિ થવાથી હવે તેણે સમતા ધારણ કરીને ત્રણ દિવસ સુધી ત્યાં બેસી રહ્યો હજી તેની શ્રવણેન્દ્રિયમાં દિવ્ય દેશનાના ગુંજારવ ચાલી રહ્યો હતા. ' હે વત્સ ! તું બાેધ પામ, બાેધ પામ, બાેધ પામ. ' ત્રણ દિવસની સહજે થયેલી અક્રેમની તપશ્ચર્યા પછી હાથી ત્યાંથી ખૂબ ધીમા પગલે નીચી નમેલી સૂંઢ દારા સમતાને વ્યક્ત કરતા સર્વ જીવ પ્રત્યે મૈત્રીભાવને સેવતાે સરાવરની દિશામાં જઈ રહ્યો હતા. એ જ માર્ગમાં એક સર્પ પસાર થતાે હતા. તેણે હાથીને જોયાે અને જાણે જન્માનું વેર હાેય તેમ તેણે હાથીના પગમાં જેરથી દંશ દીધા. તેના કાતિલ ઝેરની અસર થવાથી હાથી મૂર્છિત થઈ ને ત્યાં જ ઢળી પડચો, પણ હવે તેની પાસે સમ્યગ્દર્શનરૂપી ક્ષમાભાવની ગુરુચાવી હતી. તેથી જે કાર્ય તે મરુભૂતિના

મનુષ્યજન્મમાં કરી ન શકયો તે કાર્ય તિર્ય ચના ભવમાં કરી શક્યો. સર્પના કૃત્ય પ્રત્યે અનુક પા રાખી પાતાના જીવ પ્રત્યે સમતાનાં પરિણામાને ટકાવી તિર્ય ચના દેહ ત્યજી તે દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા.

ત્રીજો ભવ: સ્વર્ગ અને નરક કમઠના જીવ માઠા પરિણામથી સર્પયાનિ પાગ્યા હતા. પૂરું જીવન વિષ વમતાે રહ્યો. નવા દુઃખજન્ય કર્મનું 36 : જૈનદર્શ ન શ્રેણી : ર-૩

ઉપાર્જન કરીને નરકગતિમાં પ્રયાણ કરી ગયે৷ અને અનંત યાતના ભાેગવવા લાગ્યાે. હાથી અને સર્પ બંનેના દેહ તાે તિર્ય`ચના હતા. છતાં શુભાશુભ ભાવ પ્રમાણે પરિણામ નિયજ્યું. હાથી પાતાના શુભ પરિણામના યાેગે નરકગતિ પામ્યાે.

ચાેથા ભવ : વિદ્યાધર અને અજગર

મરુભૂતિનેા જીવ દેવલેાકનું આયુષ્ય સુખપૂર્વક નિર્ગ-મન કરી વિદેહશ્નેત્રમાં વિદ્યુત્ગતિ વિદ્યાધરની વિદ્યુતમાળાની કૂખે અગ્નિવેગ નામે પુત્ર તરીકે જન્મ પામ્યા, પરંતુ દાેરે પાેરવેલી સાય ખાવાઈ ન જાયતેમ અગ્નિવેગ આત્મદર્શન-સહિત પરિણામવાળા હાેવાથી દેવલાકના કે વિદ્યાધરનાં સુખ તેને લાેભાવી શક્યાં નહિ.

આ અગ્નિવેગ ચુવાનવયે તે৷ પરમપદને સાધ્ય કરવા સંસારને৷ સર્વથા પરિત્યાગ કરીને ગુરુના ચરણે સમર્પિત થઈ ગયેઃ અને મહાતપશ્ચર્યાને સાધવા લાગ્યે৷.

એક વખત જંગલમાં સરેાવરપાળે બાળચાેગી ધ્યાન-ચાેગની સાધનામાં લીન હતા. ત્યાં અચાનક એક માેટાે અજગર આવી ચઢચો અને ધ્યાનમગ્ન મુનિને એ જ દશામાં આખા ને આખા ઉદરમાં પધરાવી ગયા. અજગરે પ્રકૃતિ-ગત તેનું કાર્ય કર્યું, અને મુનિરાજે પાતાના મુનિધર્મને યાગ્ય પાત નું કાર્ય સાંધી સમાધિમરણને સાધ્ય કર્યું. સમ્યગ્દર્શનની ફળશ્રુતિનું આ અપૂર્વ પરિણામ હતું કે ગમે તેવા કપરા સંચાેગામાં પણ જ્ઞાનની અખંડ ધારાને ટકાવી રાખે. તેથી સમ્યગ્દર્શ'ન સ સારસાગર તરી જવાનું અમેાબ સાધન છે. અજગર કાેણુ હતાે તે વાચકાેના ધ્યાનમાં આવી ગયું હશે.

#### પાંચમાે ભવ : દેવ અને નારદ

'માયા માન મનેાજ નહિ મમતા, મિથ્યાત માડી સુનિ, ધારી ધર્મ ધરેલ ધ્યાન ધરથી, ધારેલ ધૌર્ય ધૂની, છે સંતાષ, સુશીલ સૌમ્ય સમતા, ને શીયળે ચંડના, નીતિ રાય દયા-ક્ષમાધર સુનિ કોટિ કરું વંદના.' [રાજપદ] લમાના ધારક ઉત્તમ ભાવચુક્ત સુનિ સમાધિમરણને પામી દેવલાક પામ્યા અને અજગર અજ્ઞાનવશ પશતાને

યોમાં દવલાક પામ્યા અને અજગર અજ્ઞાનવશ પશુતાન આચરી અધાગતિ પામ્યા.

### છઠ્ઠો ભવ : રાજકુમાર અને ભીલ

ખંને જીવેા પાતાની ગતિને યાેગ્ય સુખ-દુઃખયુષ્ઠત દીર્ઘાયુષ ભાેગવીને વળી પાછા ધરતી પર ઊતરી આવ્યા. મરુભૂતિના જીવ જંબૂઢીપના પશ્ચિમ વિદેહમાં અદ્ધપુર નામના નગરમાં વજાવીર્ય રાજાની વિજયારાણીની કુક્ષીએ પુત્ર-રત્ન તરીકે જન્મ પામ્યા. વજાનાભિ નામે તે પ્રસિદ્ધિ પામ્યા. તે બાળકુમાર હાેવા છતાં બાળચેષ્ટાને ત્યજી જ્ઞાન-યુષ્ઠત વર્તન દ્વારા માતા-પિતાને અતિ આનંદ આપતા હતા. યુષ્ઠત વર્તન દ્વારા માતા-પિતાને અતિ આનંદ આપતા હતા. યુષ્ઠત વર્તન દ્વારા માતા પતાને અતિ આનંદ આપતા હતા. યુષ્ઠત વર્તન દ્વારા માતા વજનાભિ અહિંગ ચક્રવર્તી પદને પ્રાપ્ત કર્યું હતું. હજારા રાણીઓ અને પુત્રપરિવારથી વિંટળાયેલા એ વજાનાભિ ચક્રવર્તી પદ છતાં આવા ઉદાસીન Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Sura 38 : જૈનદર્શ'ન શ્રેણી : ૨-૩

કેમ ? તે શું વિચારમાં હતા ? આત્મદર્શા નથી પ્રગટેલી સાચી દબ્ટિ તેમને સતત જાગ્રત રાખતી હતી કે— 'ના મારા તન રૂપ કાંતિ ચુવતિ, ના પુત્ર કે ભ્રાત ના, ના મારા ભૃત સ્નેહીઓ સ્વજન કે ના ગાત્ર કે જ્ઞાત ના; ના મારા ધનધામ યોવન ધરા, એ માંહે અજ્ઞત્વના, રે! રે! જીવ વિચાર એમ જ સદા અન્યત્વદા ભાવના.' ચક્રવર્તી વજનાભિની ઉદાસીનતા વૃદ્ધિ પામતી જતી હતી અને સંસારભાવના નષ્ટ થતી જતી હતી. સતત એક વિચારધારા ચાલતી હતી કે આ સંસારના ત્યાગ કથારે

કરું ? કચારે મને એવા યાગ પ્રાપ્ત થશે ? સંસારની ત્યાગ-ભાવના અને કેવળીભગવ તના દર્શન માટે આતુર રાજા એક વાર મહેલના ઝરુખે ઊભા હતા. તેના મનના ભાવાને જાણે વાચા મળી હાય તેમ દૂરથી તેણે જંગલમાં કેવળીભગવ ત ને આવતા જોયા. ચક્રવતી ના પદને વીસરી ખુલ્લા પગે મહેલમાંથી નીકળીને તે ભગવ તની સમીપે પહેાંચી ગયા અને તેમના ચરણે સમર્પિત થઈ ગયા. ભગવાનના બાધ હૈયે ધારણ કરી સંસારનાં બંધનાને ત્યાગી માક્ષપ થે ચાલી નીકળ્યા.

મુનિપણું ચહુણુ કરીને વજાનાભિ સંઘ સાથે ગામે-ગામ વિહરતા હતા. એક સાંજે મુનિ જંગલમાં ધ્યાનમાં મગ્ન હતા. ત્યાં તાે દૂરથી સનનન કરતું તીર આવ્યું અને મુનિની છાતીને આરપાર વીંધી ગયું. મુનિ તાે દેહભાવથી ઉપર ઊઠેલા હતા. તેથી તીર અને શરીર એકેનાે આત્મ-ભાવને સ્પર્શ પણુ કચાંથી હાેય ? સમતાભાવમાં આરૂઢ મુનિનાે દેહ ત્યાં છૂટી ગયાે અને તેમના આત્મા સ્વર્ગના પંધે ઊપડી ગયા. આ તીર મારનાર ભીલ તીરની દિશામાં આવીને જુએ છે તાે તીર તાે બરાબર વાગ્યું હતું. પણુ તેને તાે આહાર માટે શિકાર જોઈ તાે હતાે. તે ન મળવાથી નિર્જીવ એવા મુનિના દેહ પ્રત્યે ક્રોધસહિત ધિક્કાર વ્યક્ત કરી ભીલ નિકાચિત કર્મબ ધન કરી ત્યાંથી ચાલ્યાે ગયા. આયુષ્ય પૂર્ણ કરી, કરેલાં પાપાને ભાેગવવા તેના યાગ્યસ્થાને પહેંચી ગયાે. એક દેવલાેકમાં અને બીજો નરકલાેકમાં.

#### સાતમા ભવ: દેવલાેક અને નરકલાેક

મરુભૂતિને જીવ હાથીના જન્મમાં સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કરી પછીના દરેક જન્મમાં માેક્ષપ થની સીડીનાં સાેપાના સર કરતા આગળ વધે છે. દેવલાેકના સર્વ સુખભાેગાને અને પુષ્ટ્ય યાેગને પૂરા કરી લે છે. પરન્તુ જ્ઞાન પ્રગટ થયું હાેવાથી દેવલાેકમાં પણ તે જીવની ઝ ખના તા એક જ રહી કે સ સારથી સુક્રત થાઉં. આ ભાવનાને પૂર્ણ કરવા તે દેવલે કમાં સુખ હાેવા છતાં મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં વિહરતા ભગવાન શ્રીસીમ ધરસ્વામીની દેશના સાંભળી ભાવના કરે છે ને ઝ ખે છે કે આ પુષ્ટયની કેદમાંથી કચારે છૂટું? મનુષ્યજન્મ પાસું કે સ યમને ધારણ કરીને સુક્રિતને સાધું? સ સારને દેશવટા આપી શકાય તેવા સ યમ-ચારિત્રની આરાધનાના સ યાંગ દેવલાેકમાં નથી. છતાં સમ્યગ્દ્ર િ આતમાઓ પાસે જ્ઞાનધારાનું ભળ હાેવાથી તે જીવા જન્મકલ્યાણુક આદિ દ્વરેક અવસરો દ્વારા આત્મસાધનાનું **મળ વધારતા રહે છે અને સમકિતને શુદ્ધ કરતા રહે છે**.

#### આઠમા ભવ: રાજકુમાર અને સિંહ

આવી ઉત્કૃષ્ટ ભાવનાએ। ભાવતા વળી અવધિજ્ઞાન વડે પૂર્વના મુનિપણાની આરાધનાના સુખનું સ્મરણ કરતાં આયુષ્ય પૂર્ણ થયે મરુભૂતિ અયેષ્ધ્યા નગરીના વજીભાહ રાજાની પ્રભાવતી રાણીની કુક્ષીએ પુત્રપણે જન્મ યામ્યેા. માતા પિતાએ પુત્રપ્રાપ્તિના આનન્દ્રમાં તેનું નામ આનંદ રાખ્યું. રાજ્યને યાેગ્ય સર્વ કળાએામાં નિપુણુતા મેળવવા છતાં પૂર્વજન્મના દઢ સંસ્કારાને કારણે આનન્દકુમાર આત્મ-કલ્યાણુને અનુરૂપ ધર્મારાધનમાં પ્રવૃત્ત હતા અને સર્વ પદાર્થોથી મુક્ત થવાના ભાવે৷ અંતર ંગમાં ટઢ કરતા હતા. છેલ્લા ભવેામાં મુનિપણાનું આરાધન કરેલું હતું. તેના સ'સ્કારો⊴ થી આનન્દકુમારનું અંતરંગ વૈરાગ્યભાવનામાં રમતું હતું-મહુદ્દ પુષ્ટ્યના ખળે એક વાર રાજ્યના ઉદ્યાનમાં વિપુલ-મત્તિ મુનિમહારાજની પધરામણી થઈ હતી. આનંદ-કુમાર માતાપિતા સાથે દેશના સાંભળવા બેઠેા હતા. જ્ઞાની

મુનિમહારાજનાે ઉપદેશ પણ અપૂર્વ હતા. આચાર્ય સંસારનું સ્વરૂપ સમજાવતા હતા. ધર્મધ્યાન-ને પ્રેરક મૈત્રી આદિ ભાવનાએા દ્વારા સમતાના સ્વરૂપના ઉપદેશ આપતા હતા. તેમની દિવ્ય વાણીની ધારા વહી રહી હતી. આનંદકુમારની શ્રવણધારા પણ ભાવપૂર્ણ પણે ઉલ્લસિત હતી. મુનિમહારાજે મૈત્રી આદિ ભાવનાનું અપૂર્વ સ્વરૂપ સમજાવતાં કહ્યું કે, 'જે માનવ આ ચાર ભાવનાએાથી વિભૂષિત છે તે ધર્મ-ધ્યાનમાં પ્રવેશ કરી શુકલધ્યાનની પાત્રતા મેળવી સર્વ આધિ-ત્યાધિ ઉપાધિથી મુક્ત સમાધિ-સુખના સંચય કરે છે. પરિણામે તે જીવ આત્માના સમતા-સ્વરૂપને પામીને શુદ્ધબુદ્ધ અને મુક્ત થઈ જાય છે. આ સમતાના સ્વરૂપનાં વિવિધ અંગાે છે. તેમાં મૈત્રીનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

મૈત્રો : મૈત્રી એટલે જગત પ્રત્યે નિઃસ્પૃહતા, નિઃ સ્વાર્થતા, નિર્દ લતા, નિવૈ રતા છે. સર્વાત્મા પ્રત્યે સમભાવ છે. આત્મા પ્રત્યે સન્મુખતા, પરમાત્મા પ્રત્યે લીનતા, સૂક્ષ્મ-માં સૂક્ષ્મ જંતુથી માંડીને તમામ જીવેા પ્રત્યે અનુકંપા છે. જેના ભાવમાં કેવળ પ્રેમ, સૌખ્ય અને સમાન ભાવ રહ્યો છે, તે સાધક આત્મા મૈત્રીભાવથી ભરપૂર હાેવાથી સ્વપર સુખશ્રેય સાધી લે છે. મૈત્રીભાવનાના પવિત્ર ઝરણા-માં સ્નાન કરી પાવન થઈ ચેતનાશુદ્ધિને પામે છે. સર્વ જીવા સુખી થાએ તે મૈત્રીના જીવનમંત્ર છે.

પ્રેમેાદ : પ્રમાદભાવનાનું સ્વરૂપ સમજમાં આવવાથી સાધકઆતમા અન્યના ગુણે જેઈને, અનુભવીને પુલક્તિ આય છે. ચિત્તની આવી સરળતાથી ગુણુગ્રહણ થઈ જીવન પ્રસન્ન રહે છે. અન્યના દાષા જેવાનું દુષ્કૃત્ય તેનાથી છૂટી જાય છે. પાતાના ગુણે ને નમ્રતાથી ધારણ કરીને અન્યના ગુણે ને ગ્રહણ કરી સાધક ધર્મ ધ્યાનની પાત્રતાના સ્વામી અને છે. અન્યના ગુણે ના લાભ વગરપસ્થિમે મળી જતો હાેય તા જીવે નમ્ર બનીને તેના સ્વીકાર કરવા જેવી મનની 42 : જૈનદર્શ ન શ્રણી : ર-૩

ભૂમિકાને કેળવવી આવશ્યક છે. ગુણુપ્રમાેદ એ આત્મ સ્મૃતિનું સરળ સાધન છે.

કરુણા : કરુણાભાવનાનું સ્વરૂપ સમજવાથી આત્મા ની ભૂમિકા કૂણી બને છે. મૈત્રી-પ્રમાેદભાવનાથી રંગાયેલું જીવન આત્મસન્મુખતા પામ્યું હાેય છે. તેથી જીવમાં વાસ્ત-વિક ધર્મ પરિણામ પામે છે અને સર્વ આત્મા પ્રત્યે દયાના ભાવ રહે છે. તેથી જગતના જીવેાનું ધર્મવિમુખ આચરણ થઈને તે ઉત્તમ આત્માનું ચિત્ત કરુણાભીનું રહે છે અને અન્ય જીવાે ધર્મ પામે તેવી ભાવનાની સહજ સ્કુરણા થાય છે.

માધ્યસ્થભાવના : ધર્મધ્યાનમાં પ્રવેશ કરનાર આત્માન ના ભાવે! રાગ-દ્વેષ, હર્ષ'-શે!ક, લાભ-હાનિ જેવા દ્વંદ્વોથી ઉપર હેાય છે. જગતમાં કાેઈ માન આપે કે અપમાન કરે તાેપણ તે આત્મા માધ્યસ્થભાવને ધારણ કરે છે અને દુશ્મન પ્રતિ પણ સમતા-મધ્યસ્થતા રાખે છે.

આ ચાર ભાવનાએાની ચમત્કૃતિ એ છે કે જીવ માેક્ષ-માર્ગના સાધનાેરૂપી રત્નત્રયનાે ધારક બને છે. આવા ધર્મ-ધ્યાનના સ્વામી મુનિ કે જ્ઞાની છે. આવી ઉત્તમ દેશના સાંભળી આનંદકુમારના ભાવા સંસારના ત્યાગ કરવા માટે સુદઢપણે પરિણુમ્યા. માતાપિતાની રજા લઈ તેણે આત્મશ્રેયના પંથે પ્રયાણ કર્યું. સંસારના સર્વથા ત્યાગ કર્યા.

ગુરુઆજ્ઞાને ધારણુ કરીને વિવેકપૂર્વક બાળમુનિ ઉત્કૃષ્ટ આરાધના કરી રહ્યા છે. આત્મજ્ઞાનને ઉજજવળ કરતા ધ્યાનનાં શિખરાે સર કરતાં જાય છે. અનિત્યાદિ ભાવનાએાના Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com ચિંતનમાં લીન મુનિ એક વાર જંગલમાં ધ્યાનમગ્ન દશામાં ઊભા હતા. ત્યાં તેા સિંહની ભયંકર ગર્જનાથી જંગલ ધણુધણી ઊઠચું. પશુપ ખીએા પણ થીજી ગયાં. વૃક્ષપાન ધ્રૂજી ઊઠચાં, હરણાં સસલાં સંતાઈ ગયાં. સિંહ ત્રાડાે નાખતાે દાેડતા ધસમસતાે આવી રહ્યો હતા. ભયંકર ગર્જનાના પડઘા શમતા હતા ને નવા ઊઠતા હતા. મુનિએ તેની નાંધ પણ ન લીધી.

> 'એકાકી વિચરતા વળી સ્મશાનમાં, વળી પર્વતમાં વાય સિંહ સંયાગ જો, અડાલ આસનને મનમાં ન મળે ક્ષાભતા, પરમ મિત્રના જાણે પામ્યા યાગ જો. અપૂર્વ અવસર એવા'.....

મુનિ તેા અપૂર્વ દયા અને કરુણાભાવથી જગતના સર્વ જીવાનું કલ્યાણ ઇચ્છતા હતા કે, 'સવી જીવ કરું શાસન રસી ઐસી ભાવ દયા મન ઉલ્લસી.' આવા ઉલ્ટ્રષ્ટભાવમાં મુનિએ તીર્થ કર નામકર્મગાત્રની ઉપાર્જના કરી. સિંહે મુનિરાજને જોયા. અજ્ઞાનના એાળા આવરાઈ ગયા અને વનરાજના આવેગ આસમાને પહેાંચ્યા. એક બાજુ ભયંકર ત્રાડના અવાજો. બીજી બાજુ અપૂર્વ શાંતિ-ના ભાવા. મુનિના મંત્ર હતા સમતાભાવ.

જન્માેથી ચાલ્યું આવતું વેર સિંહને કુકર્મ પ્રત્યે લઈ ગયું. જીવ જ્યારે પાપવૃત્તિથી છવાઈ જાય છે ત્યારે તેને વિવેક રહેતા નથી. મહાપરાધીન દશામાં જીવ સપડાઈ મહા-Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com 44 : જૈનદર્શ'ન શ્રેણી : ર-૩

દુઃખ પામે છે. સિંહની પ્રકૃતિ હિંસક, વળી તેમાં આવેગ ભળ્યેા અને પ્રકૃતિએ ભાગ ભજવ્યેા. મુનિને ફાડી ખાધા. મુનિએ તાે સમ-સ્વભાવને ધારણ કરી પરિણામને સમતામાં રાખી સમાધિમરણ સાધી લીધું. દેહાધ્યાસથી મુક્ત મુનિએ દેહભાવને ત્યજી દીધેા હતાે. ઉત્તમ ભાવનાએ ઉત્તમ ખાળિયું અપીં દીધું, મુનિ દેવલાેકમાં સ્થાન પામ્યા.

#### નવમાે ભવ : દેવ અને નારક

જેમ જૂના વસ્ત્રને સહજ રીતે ત્યજવામાં આવે છે તેમ મુનિ નશ્વર દેહ ત્યજીને સ્વર્ગારોહણુ કરી ગયા. સિંહ પાતાના જ દુષ્કૃત્યના પરિણામે વળી નરકગતિમાં ઉત્પન્ન થઈ મહાદુઃખ પામ્યેા.

કર્મની ગતિની વિચિત્રતા જ વિચારવાનને મે.હુથી વિમુક્ત કરે છે. કર્મની વ્યવસ્થા જ એવી છે કે જીવ જેવા પરિણામ કરે તેવી તેની અવસ્થા થાય. શુભ-અશુભ કર્મના ચકરાવે ચઢેલાે ચતુર જીવ કર્મને ભાેગવ્યા વગર છટકી શકતાે નથી. અઘતન સાધના, આહારવિહારમાં લુખ્ધ જીવાને ભલે આવું કંઈક વિચારવાની કુરસદ ન હાેય પણ કર્મની શ'ખલા તેની કુરસદ ને દુ:ખના કંદમાં ફેરવી નાંખે છે. ત્યાં તેને તેના પ્રિયજના મિત્રો કે વૈદ્યો પણ બચાવી શકતા નથી. અરે ! આ જમાનામાં તા સામેય જોતા નથી. આજની વિપુલ સામગ્રીના ભાગવટામાં જનતા હિ'સાના મૂળ ધર્મને જ મૂકી જઈ કઠાેરતા પ્રત્યે જઈ રહી છે. જાે રાગ, શાક, દુ:ખ કે મૃત્યુ જેવું વિદાયનું દર્દ ન હાેય તા જીવા કચારેય પણ નમ્ર બની શકત નહિ. ધર્મવિમુખ જીવાનું જીવન કેવું કંગાળ થઈ ગયું છે ! માનવી આકૃતિએ માનવ હાેવા છતાં પ્રકૃતિએ પશુવૃત્તિથી પામરતા પામતાે જાય છે, અને પાછેા પશુપ્રકૃતિમાં જીવનને ફેરવી નાખે છે. એક જ વ'શમાં જન્મેલા માતાપિતાના સમાન વારસાે અને શિક્ષણુ પામેલા મટુ-ભૂતિ અને કમઠના જીવનરાહાે કેવા ક'ટાઈ ગયા ? એક-જીવનની શુદ્ધિની ચરમસીમાનાં શિખરાે ચઢતાે ગયાે, બીજે ઊંડી ખીણુમાં ગબડતાે ગયાે. એમ નવ ભવ અને દીર્ઘકાળ નીકળી ગયા.

અંતમાં તેનું જે પરિણામ આવ્યું તે પાર્શ્વનાથના અંતિમ જન્મ દ્વારા આપણી સમજમાં આવે છે. પામરમાંથી પરમ બનતા કેવેા દીર્ઘકાળ નીકળી જાય છે. પણ જે એક વાર સાચી દિશા પકડાઈ જાય તેા પરમતત્ત્વ એ આત્માનું જ સ્વરૂપ હાેવાથી ક્રમે ક્રમે પ્રગટ થઈ જાય છે. મરુભૂતિ અને કમઠની કથા જ્યાંથી શરૂ થાય છે તે પહેલાં પણ એ જુવેહ એ અનાદિકાળ સુધી સબ્ટિનું બ્રમણ કર્યું હતું. જીવ જ્યારે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરે છે ત્યારે તેના વિકાસની કથાના પ્રારંભ થાય છે તે પ્રમાણે ભગવાન પાર્શ્વનાથની કથા આ નવ<sup>્</sup> ભવ દ્વારા જાણવા મળે છે. અને સાથે સાથે કમઠની અવદશાના પણ ખ્યાલ આવે છે. છતાં લાેહું પારસને સ્પર્શા°ને જેમ સ્વયં પારસ--સુવર્ણુ મય બને છે તેમ કમઠ ભગવાનના સ્પર્શ પામીને પરમતત્ત્વને પામવા જેટલી ભૂમિકાએ પહેાંચી **શ**કચો. ભગવાનની એ કરુણા દ્વારા જગતમાં જીવેા સુખ અને આનંદ-ને৷ માર્ગ ગ્રહણ કરી શકે છે. નમન હેંા ભગવાન પાર્શ્વનાથને ! ભગવાન પાર્શ્વનાથની કેટલીક વિશેષતાઓ ઝૈનધર્મની પરંપરામાં દરેક ચાવીશીમાં ચાવીશ તીર્થં-કરો હાેય છે. વર્તમાન ચાવીશીના ત્રેવીશમા ભગવાનશ્રી પાર્શ્વ-નાથના અતિશય મહિમા પ્રગટ થયાે છે. લગભગ ૨૭૦૦ વર્ષ પહેલાં જન્મ પામેલા શ્રીપાર્શ્વનાથના જન્મદિવસે આજ પર્ય તે પાષ દશમના નામે માગશર વદ ૧૦ ના દિવસામાં સાધકાે અઠ્ઠમતપની આરાધના કરે છે. સવિશેષ તાે ગુજરાતમાં આવેલા મહાન તીર્થ શ્રીશ ખે<sup>8</sup>વરપાર્શ્વ નાે ગુજરાતમાં આવેલા મહાન તીર્થ શ્રીશ ખે<sup>8</sup>વરપાર્શ્વ નાે શહેમા ઘણાે અદ્ભુતપણે વિસ્તરતાે જાય છે. આ તીર્થની યાત્રામાં ચમત્કારિક ઘટનાઓ ઘટી છે. શાસનદેવાના સહાયના અનુભવાે અસ્તિત્વમાં આવ્યા છે. આ પ્રતિમા ઘણી પ્રાચીન છે અને નદીની વેળુમાંથી બનેલી છે. તેના ઉપર માેતીનાે લેપ કરી રક્ષવામાં આવી છે.

આ તીર્થમાં ભક્તિની આરાધનાનું પ્રમાણ વિશેષપણે જણાય છે. દિવાળી જેવા પર્વમાં હજારા માનવા શ'ખે<sup>8</sup>વર પા<sup>8</sup>વ<sup>4</sup>નાથનાં દર્શન-પૂજા માટે ઊમટે છે. જપનું અનુષ્ઠાન કરે છે. લૌકિક ચમત્કારા અનુભવે છે. જાણે છે અને માણે છે. આ ઉપરાંત ભારતભરમાં પા<sup>8</sup>વ<sup>4</sup>નાથ પ્રભુનાં સે કડા તીર્થા છે. કથ ચિત વધુમાં વધુ પ્રતિમાનું સ્થાપન પણ પા<sup>8</sup>વ<sup>4</sup>-નાથની પ્રતિમા હશે તેમ કહી શકાય. પાર્શ્વ નાથ ભગવાનના ૧૦૮ નામ પ્રસિદ્ધિ પામ્યાં છે, તે એક પ્રકારનું પુષ્ટયબળ છે, કારણ કે ચાવીસ તીર્થ કરની વીતરાગતા અને સર્વ જ્ઞતા તા સમાન જ છે.

ભગવાન પાર્શ્વનાથ : 47

વીતરાગ પ્રભુને માર્ગ તે લેકેાત્તર રહ્યો છે. સર્વ વીતરાગ ભગવ તેએ એ જ ધર્મને ઉપદેશ આપ્યે છે. કેાઈ વિરલા જીવા તેવા લેાકેાત્તર માર્ગને અનુસરી સાચુ દર્શન પ્રાપ્ત કરે છે અને ભક્તિ દ્વારા નિર્મળ થઈ વીતરાગ-તાને ત્યજીને કર્મખધનથી સુક્રત થવાની દિશામાં પગલાં ભરે છે, અને શાશ્વત સુખના સ્વામી થાય છે.

## ધરણેન્દ્ર-પદ્માવતીના પ્રભાવ

સર્વ'ત્ત તીર્થ'કર પરમાત્મા વીતરાગ હાેય છે. તેઓ જગતમાં કાેઈ પણ પ્રકારનાં સુખ કે દુઃખને આપનારા નથી કે લેનારા નથી. પરંતુ તેમનો પરમ પવિત્ર અસ્હિંત કે સિધ્યાવસ્થાનું પ્રેરક બળ એવું છે કે તેમના નામનું સ્મરણ કરવાથી જીવમાત્ર રવય' શુભ ભાવનાને ગ્રહુણ કરે છે. તેથી સુખ પામે છે અને વળી જીવનને જેમ જેમ પવિત્ર બનાવે છે તેમ તેમ સ્વય' પાતે જ તે પરમ પદને પામવાના અધિકારી બને છે. છતાં પાર્શ્વનાથ ભગવાનના વિશેષ મહિ-માનું એક કારણ એ છે કે તેમનું પુણ્યબળ ઘણું પ્રબળ હતું. તેથી સૌ તીર્થ'કર કરતાં તેમની પૂજાના પ્રકારા કે તીર્થા વિશેષ જોવા મળે છે.

આપણે ભગવાનની જીવનકથામાં જોયું કે સર્પયુગલ ભગવાનના બાધ ગ્રહણ કરી સદ્ગતિ પામે છે તે ધરણેન્દ્ર અને પદ્માવતી તરીકે પ્રસિદ્ધ થયાં. તેઓ ભગવાન પ્રત્યેની અનન્ય ભક્તિને કારણે ભગવાનના ભક્તને સહાય કરતાં, અને સગવાનની ભક્તિ પણ કરતાં. પરમાત્મા તાે નિસ્પૃહ હતા

#### 48 : જૈનદર્શન શ્રેણી : ર-૩

પણ ભક્ત ભક્તિ કર્યા વગર રહી શકતો નથી. ધરણેન્દ્ર-પદ્મા વતી ભક્તેાની સહાય કરવાની ભાવનાવાળાં હાેઈ તેએા ચમ ત્કારિક દેવદેવી તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામ્યાં અને લાેકા લાૈકિક ભાવે તેમની પૂજા કરવા લાગ્યા. વળી કાેઇ સમયે શાસન પર આપત્તિ આવે ત્યારે આચાર્યા પણ તેમની સહાય વડે સંકટનિવારણ કરવાના પ્રસંગા જાણવા મળે છે. સવિશેષ તા અન્ય તીર્થ કરેવાના પ્રસંગા જાણવા મળે છે. સવિશેષ તા અન્ય તીર્થ કરેવાના પ્રસંગા જાણવા મળે છે. સવિશેષ તા અન્ય તીર્થ કરેવાના આવાં દેવદેવી જે યક્ષ–યક્ષિણી ગણાતાં તેમના આચુષ્યકાળ પૂરા થયા હાય છે જ્યારે આ દેવદેવીનું આજે પણ દેવલાકમાં અસ્તિત્વ છે. તેથી પણ તેમના સવિશેષ પ્રભાવ છે. એટલે જ્યાં જ્યાં પાર્શ્વનાથનું મંદિર હાય ત્યાં પદ્માવતીદેવીનું સ્થાન અવશ્ય હાય છે અને તે પુજાય છે.

# શુષ્દ્રિપત્રક

| પાનું | લીડી | અશુદ્ધ                 | શુદ્ધ            |
|-------|------|------------------------|------------------|
| ٩٥    | ٩૮   | ઇંદ્રએ                 | ઘંદ્રે           |
| ૧૩    | ૧૨   | પછાડી                  | ખપાવી            |
| १४    | ঀ৩   | શરણ                    | શ્રવણ            |
| ૧૬    | ٩٥   | <b>બના</b> રસ          | <b>વારા</b> ણુસી |
| ٦૯    | ٩८   | શ્રેયેસ્તુવઃ           | શ્રિયેસ્તુ વઃ    |
| २०    | २०   | <del>સ્</del> પર્શી ને | અસ્પર્શીને       |
| २४    | ૧૩   | જ્તીને                 | જ્વાને           |
| २६    | પ    | આદાક                   | અધિક             |
| २८    | ૧૨   | ના જીવેા               | ને৷ જીવ          |
| ३६    | 8    | નરકગતિ                 | દેવગતિ           |
| 30    | З    | નહિ                    | માહ              |
| ૪૨    | ٢    | થઈને                   | ન્નિહન           |
| ٤з    | ć    | વાય                    | વાધ              |
| ১৫    | પ    | ત્યજીને                | ભજીને            |
|       |      |                        |                  |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



हाश्री

શાણ

yzas

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

Al 21911Rug 22 Iloikiste Rouge 2

2/0/0/1/6