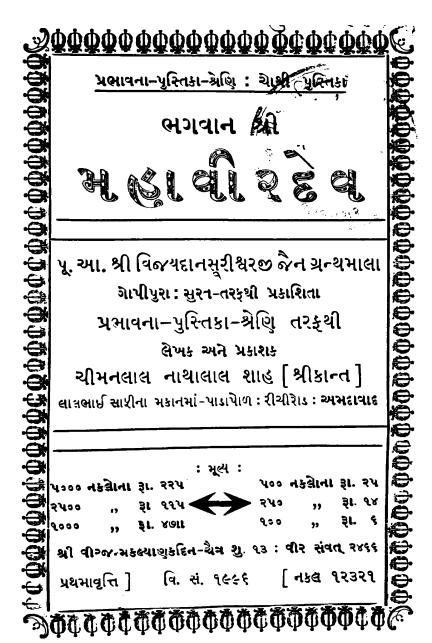
श्री यशोविश्वश श्रेन अंथभाणा हाहासाहेज, लावनभ. होन : ०२७८-२४२५३२२



# લેખકનું નિવેદન:

નાનકડી પુસ્તિકાએ દ્વારા પવિત્ર આદર્શો રજાૂ કરવાની પ્રવૃત્તિ જનતામાં આવકારપાત્ર થઈ પડી છે. પ્રભાવના કરવાની ભાવનાવાળા કેટલાકા પુસ્તિકાએાની પ્રભાવના કરવાનાે રસ ધરાવે છે. તેએાને પાતાના ધર્મપ્રિય મનને રૂચે તેવા પુસ્તિકાએા મળા રહે અને વાંચકા સમક્ષ પવિત્ર આદર્શો રજાૂ કરી શકાય, ઇત્યાદિ હેતુઓથી આ **પ્રભાવના - પુસ્તિકા – શ્રે**ષ્ણિ પ્રગટ કરવાની શરૂઆત થઈ. પહેલી પુસ્તિકા તરીકે " કુંબેરદત્તા " પ્રગટ કરાઈ અને છ દિવસમાં તા તેની બીજી આવૃત્તિ પ્રગટ કરવાની કરજ પડી. બન્નેય આવૃત્તિએ। થઈ ને તેની દશ હજારથી વધુ નકલાે વેચાઇ ગઈ. બીજી પુસ્તિકા તરીકે "**રાજર્ષિ** પ્રસન્નચન્દ્ર" પ્રગટ થતાં, તેની પણ સાત હજારથી વધુ નકલાે વેચાઇ ગઇ. ત્રીજી પુસ્તિકા તરીકે "**આદર્શ આર્યા"** પ્રગટ થ**ર્ક અને તેનીય** આઠ હજારથી વધુ નકલા વેચાઈ ગઈ.

આ રીતિએ આદરપાત્ર ખનેલી પ્રભાવના-પુસ્તિકા-શ્રેણિ તરફથી આ ચાથી પુરિતકા પ્રગટ કરવામાં આવે છે. આપણા માટે કલ્યાણના એકના એક કારણ રૂપ શાસનના સંસ્થાપક પરમાત્માના જીવનના આ પુરિતકામાં અતિશય અલ્પ ખ્યાલ આપવામાં આવ્યા છે. શ્રી તીર્થપતિના જીવનને લખનાર હું કાેેેે માત્ર ? અનન્તનાનાદિ અનન્ત ગુણોના ધારક પ્રભુનું ચરિત્ર લખવાને મારા જેવા અલ્પન્ન તૈયાર થાય, એ ભક્તિવશતાથી જ ક્ષન્તવ્ય ગણાય. ધણું લખીએ તાય લખવા જેવું ઘણું ખાકી રહી જાય, એવું એ તારકાનું વિશિષ્ટ જીવન હાેય છે. તેમાંય આ તા ધણા જ નાના કદની પુસ્તિકા રહી, એટલે થાેડી હ્યું કતા પણ અલ્પ પ્રમાણમાં જ રજૂ થઇ શકે. આમ છતાં, મળેલી લેખનશક્તિની આવાં આલેખના દ્વારા જ સાર્થકતા છે–એવી માન્યતા દ્વાઈને વાંચંકા સમક્ષ આ પુસ્તિકા રજૂ કરતાં આનન્દ થાય છે.

આ પુરિતકામાં જે કાંઈ થાડી હકીકતા અલ્પ પ્રમાણમાં રજા કરવામાં આવી છે, તેમાં કચાંય લેશ પણ મિથ્યાવાદિતા ન આવી

જાય. તેની શકય એટલી કાળજી રાખવામાં આવી છે. છતાં હું અલ્પન્ન છું, છદ્મસ્થ છું. આથી જે આમાં લેશ પણ મિથ્યાવાદિતા આવી જવા પામી હેાય, તાે તે બદલ ત્રિવિધે ક્ષમા યાચું <mark>છું</mark>.

હવે એક અતિ અગત્યની ખાખત જણાવી દઉ. આ પુસ્તિકામાં અનેક સ્થાનાએ નોંધા મૂક્યને, સાગરાન-દહ્મરિના તે તે સંબંધી મિથ્યા મન્તવ્યનું ખંડન કરવામાં આવ્યું છે. કેટલાકાને એવા ભાસ થશે કે-'આ પુસ્તિકા સાગરાનન્દસૂરિનાં મન્તવ્યોના વિરાધ કરવાના હેતુથી જ લખવામાં આવી છે.' વસ્તૃતઃ તે એક પ્રાસંગિક કાર્ય તરીકે જ ખતેલ છે, છતાં કાેઈ તેવા જ હેતુનું આરાેપણ કરવા ઇ<sup>૦</sup>છશે તાે ય મને વાંધા નથી તે મિથ્યાવાદી ખને એ રૂચિકર નહિ હોવા છતાં. મને તા તેવા આરાપ પણ ઇબ્ટિજ છે: કારણ કે–છેલ્લાં કેટલાંક વર્ષોથી મારી એ માન્યતા સતત્પણે દઢ થતી આવી છે કે-' સાગરાન-દસ્રિ, એ વર્તમાન કાલના એક ભયંકર ઉત્સત્ર-પ્રરૂપક છે. ' જ્યારે જ્યારે પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા, ત્યારે ત્યારે મેં આ વાતની જાહેરાત પણ કરી જ છે. શાહાક જ મહિનાએ અગાઉની વાત છે. સાગરાનન્દસરિ તરકથી ' ધર્મચક્ર' નામનું એક સાપ્તાહિક પ્રગટ કરવાની હિલચાલ થઈ રહી હતી. એ સાપ્તાહિકના સંચાલન માટે પગારથી મારૂં રાકાણ કરવાની ઈચ્છા હોવાથી, મને કાન્તિલાલની સાથે કહેવડાવવામાં આવ્યું. મેં તેમને કહ્યું કે–" બીજે વધારે પગાર મળે તેમ હાેય, તાે ય બની શકે ત્યાં સુધી ચાલુ નાેકરીને છેાડવી નહિ, એવી મારી માન્યતા છે. 'સિદ્ધચક્ર' કાઢતી વેળાએ પણ મને પૂછવામાં આવતાં ચન્દ્રસાગરજીને મેં કહેલું કે-' આપે એ વિષયમાં શ્રી વીરશાસનના સંચાલકની સંમતિ મેળવવી જોઈએ. 'તે વખત કરતાં અત્યારે ધણો ફેર છે. નાેકરી ખાતર નહિ. પણ અંગત રીતિએ હું સાગરજીને ભયંકર ઉત્સત્રપ્રરૂપક માનું છું, એટલે મને નાેકરીમાં રાખવાની વાત નિરર્થક છે." વિગેર. આ વાત પ્રસંગ પામીને મેં મફતલાલ ઝવેરચદને કહી. તેમને આશ્વર્ય થયું. તેમણે ક્રાન્તિલાલને પૂછી જોયું. પરિણામે તેમના ઉપર એવી અસર થઈ કે-વાત સાચી હતી અને તે ચન્દ્રસાગરજીએ કાન્તિલાલ દ્વારા કહેવડાવેલી.

મારી આ માન્યતા દઢ હોવા છતાં પણ, સાગરાનન્દસૂરિની પાસે વારંવાર જતા કેટલાકાને મેં વાત કરેલી કે-'સાગરજ જો તેમનાં જે જે લખાણા વિષે હું પૂછું, તે તે લખાણાને શાસ્ત્રપ્રમાણાથી સાચાં સાંબીત કરી આપે, તો હું મારી માન્યતા ફેરવવા તૈયાર છું, જાહેરમાં મારી માગવાય તૈયાર છું અને જો કે-આ પક્ષને શાસ્ત્રાનુસારી વાત : સ્વીકારવામાં વાંધા નથી જ, છતાં હું કહું છું કે-આ પક્ષ જો ન માને અને એથી મારે આ નાેકરી છાેડવી પડે તાે તે છાેડવાય હું તૈયાર હું. શરત એટલી જ કે–સાગરજીએ મને પાેતાના જવાબાે લખીને જ આપવા જોઈએ અને શાસ્ત્રપ્રમાણોના જે જે ભાવાર્થો વાંધા પડતા લાગે. તે તે વિષે કાઇ નિયત કરેલા પંડિત પાસેથી ખૂલાસા મેળવવા જોઇએ. ' મેં એમ પણ કહેવડાવેલું કે-'કમથી કમ આ એક જીવને ઉદ્ધારવાના હેતુથી પણ સાગરજ જો આ માટે તૈયાર થશે, તાે ય એમના ઉપકાર હું કદિ જ નહિ ભૂલું.' અનેકાને કહેલી આ વાત સાગરાન-દસ્રિજી પાસે પહેાંચી કે નહિ, એ જૂદા જ પ્રશ્ન છે: પણ હું તા આ પુસ્તિકામાં તેમનાં મન્તવ્યાનું મેં જે ખંડન કર્યું છે, તેને અંગે પણ એ જ વાત આગળ ધરીને જણાવું છું કે-આ પુસ્તિકામાં तेमनां के के मन्त्रियोने में भाटां तरीके क्षावस छे, ते सर्वने की તેઓ ઉપરની રીતિએ સત્ય સાખીત કરી આપશે, તા તે જાહેર કરવા સાથે મારા ખર્ચે આ પુસ્તિકાની નકલા ફરી છપાવી, તેના હું બનશે તેટલા વધુ પ્રચાર કરવામાં આનન્દ માનીશ. સત્ય નિર્ણયના હેતુથી, તેમના તરફથી જે પ્રમાણા આપવામાં આવે, તે વિષે મારાં શ્રહેય સ્થાનાએ પૂછીને હું ખુલાસા મેળવવા ઇચ્છું, તા તેમાં તેમનાથી વાંધા લઈ શકાશે નહિ: કારણ કે-આ તેા સત્યાસત્યના નિર્ણયનાે સવાલ છે. વર્તમાનમાં ચાલતી િયિદિન મુંબંધી ચર્ચાને અંગે પણ, હું તેમને ઉન્માર્ગગામી માનતા હાઈ, આ રીતિએ કરવાને તૈયાર છું.

આટલાથી વાંચકાને ખાત્રી થશે કે-મેં કાર્ષ જ અયાગ્ય હેતુથી આ યુસ્તિકા લખી નથી. વધુમાં, સાગરાનન્દસૂરિજી મેં જણ વ્યા <mark>મુજબ સાબીત</mark> કરવા તૈયાર નહિ થાય, તા નિરાગ્રહી અને સમ્યગ્દર્શી જનતા ધણી જ સહેલાઈથી મારા મન્તવ્ય સાથે સમ્મત થઈ શકશે.

# ભગવાન શ્રી

# મહાવીરદેવ

# प्रास्ताविध

# પરમાત્મસ્વરૂપના જ્ઞાનના હેતુ:

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ એટલે વર્ત્તમાન શાસનના સંસ્થાપક. વર્તમાનમાં આપણે જે કાંઈ કલ્યાણ સાધી શકીએ છીએ અગર તા જે કાંઈ ક્રલ્યાણ સાધી શકાય તેમ છે, તે પ્રતાપ એ પરમાત્માના છે. આથી આપણા તાે એ પરમ ઉપકારી છે. એ તારક સર્વ જીવાેના અભયરાતા અને શુદ્ધ અહિંસક માર્ગના પ્રરૂપક હાેઇને, વસ્તુતઃ તાે, સંમારવર્તી ક્રાઈ પણ છવ એ તારકના ઉપકારથી પર નથી. આવા અનન્ત ઉપકારી પરમાત્માના સ્વરૂપથી સુત્રાત બનવું, એ એ તારકાની આગ્રાએ પ્રતિની રૂચિ અને તેની આરાધના-ઉસયને સુવિશુદ્ધ ખના-વવાનું પરમ કારણ છે. પરમાત્મ-સ્વરૂપનું ચિન્તન પરિણામવિશુદ્ધિને સર્જે છે અને પરિણામવિશુદ્ધિ, એ તા સદાચારાદિનું પ્રત્યલ કારણ છે. પરમાત્મ -સ્વરૂપના જેમ જેમ યથાર્થ ખ્યાલ આવતા જાય છે, તેમ તેમ આત્મા એ તારકા પ્રતિ આકર્ષાતા જાય છે. એ રીતિએ આત્માના એ તારકા પ્રતિની પુજ્યતાના ભાવ વૃદ્ધિ પામે છે અને એથી આત્મા એ તારકાની આનાઓને અનુસરવાના અતિશય ઉત્સાહ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. પરમાત્માના છ્વનને જાણવા-માનવા આદિના જો કાઇ પણ વિશિષ્ટ હેતુ હેાય, તેા તે આ જ છે. પરમાત્માના જીવનને આવા જ હેતુથી લખતું, વાંચતું યા વિચારતું જોઈએ.

# સ્યાદ્વાદિની વાણી\_મિ<sup>શ્</sup>યા નહિ:

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને આપણે ચાેવીસમા અગર ચરમ તીર્થપતિ તરીકે પીછાનીએ છીએ. શું અત્યાર સુધીમાં ચાેવીસ જ તીર્થપતિઓ થયા છે કે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ ચરમ તીર્થપતિ છે, એટલે શું હવે તીર્થપતિ થવાના જ નથી ક

એક દષ્ટિએ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ ચાવીસમા અને ચરમ તીર્થપતિ પણ છે: તેમજ બીજી દષ્ટિએ એ અનન્તમા તીર્થપતિ પણ છે અને હજા અનન્તા તીર્થપતિએા થવાના હાેઇ, એ તારક ચરમ તીર્થપતિ નથી એમ પણ કહી શકાય.

આમાં વિસંવાદ જેવું કાંઈ જ નથી. સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાન્તને નિદ્ધ સમજેલાઓને જ આમાં વિસંવાદ જેવું લાગે. એક નયને અનુસરતું વચન પણ જો શુદ્ધ સ્યાદ્વાદિનું હોય તા તે મિથ્યા નથી. સ્યાદ્વાદિનું વચન સર્વ અપેક્ષાઓના સ્વીકાર પૂર્વક જ વિવક્ષિત વસ્તુનું પ્રતિપાદન કરનારૂં હોય છે. આથી સ્યાદ્વાદિના કાઇ પણ વચનને મિથ્યા કહેવું, એ મૂહતા છે. આ જ કારણ છે કે-૧પ્રી જૈન શાસ્ત્રોને મિથ્યા વચનાના સંત્રહ

<sup>1–</sup>અતેક વિષયોની જેમ આ વિષયમાં પણ સાગરાનન્દસૂરિએ પાતાની ઉત્સત્રભાષિતાના પરિચય કરાવ્યા છે. સાગરાનન્દસૂરિએ પાતાના સિદ્ધચક્રના બીજા વર્ષના બીજા અંકમાં ૩૧ મા પાને લખ્યું છે કે-

<sup>&</sup>quot;તેમણે (શાસ્ત્રકારાએ) જણાવી દીધું છે કે-શાસ્ત્રના તમાય વાક્ચો મિથ્યાત્વી છે."

વસ્તુતઃ શાસ્ત્રકાર–મહાત્માએ આવું જણાવ્યું નથી. શાસ્ત્રકાર મહાત્માએ તો તેમ કહેતારા અજ્ઞાનિએ નિષેધે જ છે. શ્રી આવશ્યક –મલયગિરિવૃત્તિ–ઉપાદ્ધાતમાં પણ જૂઓ કે–

अयमत्र तात्पर्यार्थः - इह यो नयो नयान्तरसापेक्षतया स्यात्पदरुाञ्छितं वस्तु प्रतिपद्यते स परमार्थतः परिपूर्णे वस्तु गृह्णातीति प्रमाण एवान्तर्भवति, यस्तु नयवादान्तरनिरपेक्षतया स्वाभिप्रेतेनैव धर्मेणावधारणपूर्वकं वस्तु परिच्छे-

રૂપ માનવાને કાઇ જ વિચક્ષણ તૈયાર થતા નથી. સ્યાદ્વાદી જ્યારે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને ચોવીસમા અગર ચરમ તીર્થપતિ તરીક વર્ણવતા હાય છે, ત્યારે તેણે વર્તમાન અવસર્પિણી રૂપ કાળચકાર્ધની અપેક્ષા પ્રધાન રૂપે સ્વીકારી હોય છે: છતાં તેને ખ્યાલમાં જ હોય છે કે-આવાં તા અનન્તાં કાળચકાર્ધી ભૂતકાળમાં થયાં છે અને ભાવિ-<mark>કાળમાં થવાનાં છે.</mark> આમ હેાવાના કારણે, ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને <mark>' ચ</mark>ાવ<mark>ીસમા ' અગર ' ચરમ '</mark> તીર્થપતિ ૂતરી'કે કહેવા એય સત્ય છે અને 'અન-તમા' તથા 'અચરમ' તીર્થપતિ તરીકે કહેવા એય સત્ય છે.

#### પહેલા કે છેલ્લા કાઈ તીર્થકર હોય કે?

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ આ શ્રી ભરતક્ષેત્રમાં તીર્થપતિ થયા છે. પાંચ ભરત અને પાંચ અરવત ક્ષેત્રામાં કાલ સદા 'પરાવર્તમાન' **હાેય છે**, જ્યારે અન્ય ક્ષેત્રાેમાં 'અવસ્થિત' કાલ હાેય છે. કાળના આ પરાવર્ત્તમાનપણાનાં સૂચક કાલચક્રાે છે. એક 'અવસર્પિણી 'અને એક ' ઉત્સર્પિણી '-એ મેનું એક કાળચક બને છે. જે કાળમાં પ્રતિક્ષણે શુભ ભાવા વૃદ્ધિ પામે છે અને અશુભ ભાવા ક્ષીસતા પામે છે, તેને 'ઉત્સર્પિણી કાળ ' કહેવાય છે. એથી ઉલ્ટું, જે કાળમાં પ્રતિક્ષણે અશુભ ભાવા વૃદ્ધિ પામે છે અને શુભ ભાવા ક્ષીણતા પામે છે, તેને 'અવસર્પિણી કાળ' કહેવાય છે. આ બન્નેય કાળચક્રાધો છ **છ**ં આરાવાળાં હેાય છે. સુષમસુષમા, સુષમા, સુષમદુઃષમા, દુઃષમસુષમા, દુઃષમા અને દુઃષમદુઃષમા-એવાં છ આરાએાનાં ગુણસૂચક નામા છે,

तुमभिप्रैति स नयः, वस्त्वेकदेशपरिग्राहकत्वात्, अत एवोक्तमन्यत्र–"सब्वे नया मिच्छावाइणो, " यत एव च नयवादो मिथ्यावादस्तत एव च जिन-प्रवचनतत्त्ववेदिनो मिथ्यावादित्वपरिजिहीर्षया सर्वमपि स्यात्कारपुरस्सरं भाषन्ते. न तु जातुचिदिप स्यात्कारविरहितं, यद्यपि च लोकव्यवहारपथमवतीर्णा न सर्वत्र सर्वदा साक्षात् स्यात्पदं प्रयुज्जते तथापि तत्राप्रयुक्तोऽपि सामर्थ्यात् स्याच्छब्दो द्रष्टव्यः, प्रयोजकस्य कुशलत्वात्, उक्तं च-" अप्रयुक्तोऽपि सर्वत्र, स्यात्कारोऽ-र्थात प्रतीयते । विधौ निषेधेऽन्यत्रापि, कुशुलश्चेत प्रयोजकः ॥ १ ॥"

અવસર્પિણીના પ્રથમ આરા સુષમસુષમા હાઈ અનુક્રમે છટ્ટી આરા દુઃષમદુઃષમા આવે છે. ઉત્સર્પિણીના પ્રથમ આરા દઃષમદઃષમા હાેઇ ચઢતા ક્રમે છઠ્ઠો આરા સુષમસુષમા આવે છે. આથી છે આરાએ! પૈકી સુષમસુષમા અને દુઃષમદુઃષમા**ંએ બન્નેય આરાએ**। જ્યારે ને ત્યારે સાથે જ આવે છે: એટલે કે-સુષમસુષમાથી સુષમદુષમા અને દુઃષમદુઃષમાથી દુઃષમદુઃષમા સંલગ્ન આવે છે. એ સિવાયના અરાએા કાળાતુક્રમે આવે છે. વર્તમાનમાં અવસર્પિણીના 'દુષમા' નામનેા પાંચમા આરા ચાલે છે. આ અવસર્પિણીના 'દુઃષમસુષમા ' નામના ચાેથા આરા જ્યારે ૭૫ વર્ષ અને ૮ાા મહિના જેટલા બાકી હતા. ત્યારે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્મા તીર્થપતિ તરીકના પાતાના અન્તિમ ભવ માટે શ્રીમતી દેવાનંદાની કુક્ષિમાં આવ્યો હતો. **એ** ચોથા આરામાં એ તારકની પૂર્વે ખીજા ૨૨ તીર્થપતિએા થયા હતા. પ્રથમ તીર્થપતિ ભગવાન શ્રી ઋષભદેવના આત્મા તા ત્રીજ આરાના ૮૯ પક્ષ સહિત એક ત્રુટિતાંગ ખાકી હતા, ત્યારે શ્રીમતા મરૂદેવા માતાના ગર્લમાં આવ્યા હતા. દરેક અવસર્પિણીના ત્રીજા અને ચાેથા આરામાં થઇને કુલ ૨૪ તીર્થપતિઓ, ૧૨ ચક્રવર્તિઓ, ૯ વાસુદેવા અને ૯ બલદેવો-એમ પ૪ પુરૂષાત્તમા થાય છે. એમાં નવ પ્રતિવાસ-દેવાેને ઉમેરતાં ૬૩ થાય, એમાંય નવ નારદાેને ઉમેરતાં ૭૨ થાય અને એમાં ય ૧૧ રૂદ્રોને ઉમેરીએ તા ૮૩ થાય. દરેક ઉત્સપિણીમાં પણ આ રાતિએ ૨૪ તીર્થકરા આદિ પુરૂષાત્તમા થાય છે: પરન્તુ અવસર્પિણીમાં જ્યારે પ્રથમ તીર્થપતિ અને પ્રથમ ચક્રવર્તી ત્રીજા આરાના પ્રાન્તે થાય છે તથા બાકીના ૨૩ તીર્થપતિ અને ૧૧ ચક્રવર્તી ચોથા આરામાં થાય છે. ત્યારે ઉત્સર્પિણીમાં ત્રીજા આરામાં ૨૩ તીર્થેપતિ અને ૧૧ ચક્રવર્તી થાય છે તથા ૨૪ મા તીર્થપતિ અને ૧૨ મા ચક્રવર્તી ચાેથા આરાના પ્રારંભમાં થાય છે. અવસર્પિંહી કાળ અને ઉત્સર્વિણી કાળ બન્ને ય દશ કાટાકાટિ સગરાપમ પ્રમાણ હાય છે, એટલે એક કાળચક વીસ કાટ કાટિ સાગરાપમ પ્રમાણ થયું. એક

કાળચક્રમાં એટલે કુલ વીસ કાટાકારિ સાગરાપમ પ્રમાણ કાલમાં ૪૮ તીર્થપતિઓ થાય છે. આવાં તો અત્યાર સુધીમાં અનન્તાં કાળચક્રો થઇ ગયાં અને ભવિષ્યમાં અનન્તાં કાળચક્રો થશે: એટલે આ શ્રી ભરત- ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ જોઇએ, તા પણ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ અનન્તમા તાર્થપતિ હતા. વળી હજી અનન્તા તીર્થપતિએ થવાના છે, એટલે એ દિષ્ટિએ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ ચરમ તીર્થપતિ પણ નથી. આ દિષ્ટિએ તા કાઈ જ તીર્થપતિ ન તા પ્રથમ છે કે ન તા અન્તિમ છે. પ્રથમ અને અન્તિમ આદિની ગણના તા, તે તે કાળચકાર્ધની અપેક્ષાએ છે. છતાં આ બન્ને ય ગણનાએ પોતપોતાની અપેક્ષાએ યથાર્થ છે.

#### <u>અનાદિ–અનન્ત શ્રી જૈનશાસન ઃ</u>

આમ હાવાથી, એ પણ સમજ શકાશ કે—' શ્રી જૈનશાસનની સર્વ પ્રથમ ઉત્પત્તિ ભગવાન શ્રી ઋષભદેવથી થઇ અને ભગવાન શ્રી મહાવી-દેવના શાસનના અન્ત સાથે શ્રી જૈનશાસનો સર્વથા અન્ત થઈ જશે'—એમ કહેવું એય મિથ્યા છે. ખેશક, વર્તમાન અવસર્પિણી નામના કાળચકાર્ધમાં આ ભરતની અંદર શ્રી જૈનશાસનની ઉત્પત્તિ શ્રી ઋષભ-દેવ ભગવાનથી થઇ અને શ્રી મહાવીરપ્રભુના શાસનના અન્ત સાથે જ આ ભરતમાં આ અવસપિણી માટે શ્રી જૈનશાસનના અન્ત આવશે, એ ખરાખર છે: પણ અનન્ત કાળચકાની અપેક્ષાએ તા શ્રી જૈનશાસન અનાદિ—અનન્ત જ છે. કાઈ પણ અવસર્પિણીમાં કે કાઈ પણ ઉત્સર્પિણીમાં, શ્રી જૈનશાસનના સર્વકાલે સર્વથા અભાવ એ શકય નથી અને એથી કાઈ પણ કાળચકાર્ધમાં મુક્તિગમનના સર્વકાલે સર્વથા અભાવ એ પણ અસંભવિત જ વસ્તુ છે.

# શ્રી તીર્થેકરદેવાના આત્માઓ નરક અને નિગાદમાં હાય તાય ' પુરૂષાત્તમ ' ગણાય :

આ વ્યવસ્થા ત્યારે જ ધટે, કે જ્યારે સંસારને અનાદિ-અનન્ત અને સંસારવર્તી જીવાને અનન્તાનન્ત માનવામાં આવે. આ સંસારમાં ભવ્ય. જતિભવ્ય અને અભવ્ય એમ ત્રણ પ્રકારના આત્માઓ છે. ભવ્ય પણ અનન્ત, જાતિભવ્ય પણ અનન્ત અને અભવ્ય પણ અનન્ત. અભવ્યામાં મુક્તિગમનની લાયકાત હાતી નથી અને જાતિભવ્યામાં તેવી લાયકાત હેાય છે છતાં પાતાની તેવી જ કાઇ ભવિતવ્યતાના યાેગે. તેએા માેલપ્રાપક સામગ્રીને પામી શકતા નથી. હવે રહ્યા માત્ર ભવ્યો. એ ભવ્યોમાંથી આજ પર્યન્તમાં અનન્તા આત્માઓ મુક્તિને પામ્યા છે, ભવિષ્યમાં અનન્તા આત્માએ। મુક્તિને પામશે અને તે છતાં અનન્તાનન્ત ભવ્યાત્માઓ આ સંસારમાં વિદ્યમાન હશે. કાઇ કાળ એવા આવશે જ નાંદ, કે જે કાળે અનન્તાન્ત લવ્યાત્માઓ આ સંસારમાં હયાતિ ધરાવતા ન હાેય. શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માંઓ ભવ્ય કાેટિના હાેય છે અને માેક્ષને પામેલા શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માએા કે અન્ય મુક્તાત્માએ। એકસરખી અનન્ત-ગુણમય દશાવાળા હોય છે, છતાં પણ આ સંસારમાં તેા શ્રી તીર્થેકરદેવના આત્માએ। અને ઇતિર ભવ્યાત્માઓ વચ્ચે અસમાનતા હોય જ છે. એ અસમાનતાનું કારણ તથાલવ્યત્વ આદિ છે. શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માંઓનું તથાલવ્યત્વ સર્વ ઈતર ભવ્યોના તથાભવ્યત્વથી વિલક્ષણ-રૂપ હોય છે. આથી જ શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માએ। સર્વ કાલે ઇતર ભવ્યાત્માએા કરતાં પણ ઉત્તમ જ હાય છે. ર શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માઓ પાતાના સહજ

ર-જૂઓ શ્રી લલિતવિસ્તરામાં-

<sup>&#</sup>x27;पुरुषोत्तमेभ्यः ' इति, पुरि शयनात् पुरुषाः-सत्त्वा एव, तेषां उत्तमाः-सहजतथाभव्यत्वादिभावतः प्रधानाः पुरुषोत्तमाः, तथा हि---

<sup>×</sup> आकालमेते परार्थन्यसनिन, उपसर्जनीकृतस्वार्था, उचितक्रियावन्तः, अदीनभावाः, सफलारम्भिणः, अह्डानुशयाः, कृतज्ञतापतयः, अनुपहृतन्वित्ता**,** देवगुरुबहुमानिनस्तथा गम्मीराशया इति, न सर्व एव एवंविधाः.....

<sup>×</sup> આ आकालम् પદને। અર્થ કરવામાં પહેલાં સાગરાનન્દસૂરિએ ભૂલ કરેલી. આથી પ્રસંગ પામીને પૂ. શ્રી વિજયરામચન્દ્રસરીશ્વરછ

તથાભવ્યત્વાદિ ભાવથી સત્ત્વામાં પ્રધાન હેાવાના હેતુથી પણ 'પુરૂપેઃ-ત્તમ ' તરીકે સ્તવાય છે. નરક અને નિગાદમાં રહેલા પણ તે આત્માએ! પાતાના સહજ તથાભવ્યત્વાદિના બળે સવદા ઉત્તમ જ ગણાય છે. એવી યાગ્યતાને ધરનારા એ આત્માઓ જ્યારે જ્યારે તથાવિધ સામગ્રીના પરિપાકને પામે છે. ત્યારે ત્યારે તેઓની ઉત્તમતા કાર્ય રૂપે પરિહામ્યા વિના રહેતી નથી. કાર્ય રૂપે પરિહામ પામેલી એ ચાગ્યતાથી શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માએ પરાર્થવ્યસની, સ્વાયન ઉપ-સર્જન કરનારા. ઉચિત ક્રિયાવાળા, દીનભાવથી હીન, સફલ આરંઘ-

મહારાજાએ, સાગરાનન્દસૂરિનું તેમની અનેક ભૂલાે તરફ લક્ષ્ય દેરતાં **આ ભૂલ તરફ પણ લદ્ધય દાેર્યું હતું અ**ને આ आकालम् પદના અના-**દિકાલવાચક અર્થ થાય એમ** સૂચવ્યું હતું. આથી સાગરાનન્દમુરિ ખૂબ છેડાઈ પડચા હતા. પાતાની પ્રકૃતિ મુજબ પૂ. આચાર્યદેવને જ નહિ, પણ તેઓશ્રીના વડિલ ગુર્વાદિકાને પણ ભાડવામાં સાગરાનન્દ-સુરિએ કમીના રાખી નહેાતી અને આ आक्रालम्नो अनाहि अर्थ થાય જ નહિ પણ 'સમ્યકૃત્વપ્રાપ્તિ પછીથી' એવા જ અર્થ થાય એમ સૂચબ્યું હતું. આની સામે પૂ. આચાર્યદેવે તેવા અર્થ પૂરવાર કરવાનું આહ્વાન કરતાં, સાગરાનન્દસૂરિ અસત્યના આશ્રય લઈ છટકી ગયા હતા : પણ આખર તા તેમને કબૂલ કરવું પડયું છે. એ માટે -

જૂએા સાગરાન-દસ્**રિનું સિદ્ધચક્ર**ઃ વ. ૮, અંક. ઢ, પૃ. ૪૭.

સાગરાન-દસૂરિ ત્યાં લખે છે કે-" સહજ તથાભવ્યત્વાદિ ભાવને લીધે સ્થાપિત કરાયેલી **ઉત્તમતાની હદ બતાવવા માટે વપરા**એલા સિદ્ધાન્તવાકચમાં आकालम्ते। અનાદિ અર્થ કર્યા સિવાય ક્રાઈ પહ્યુ સુત્ર મૃતુષ્યને ચાલે તેમ નથી."

આટલું કળૂલ કરવા છતાં પણ, સાગરાન-દસૂરિએ પાતાની ભૂલ છૂપાવવા માટે आक्रालम् ने। एते आहि साथे સંબંધ નથી વિગેર જણાતી, વળી પાછી ભૂલ કરી છે.

વાળા, અદઢ અનુશયવાળા, કૃતજ્ઞતાના સ્વામી, અનુપહત ચિત્તવાળા, દેવગુરૂનું બહુમાન કરનારા તથા ગંભીર આશયવાળા બને છે. આવી ઉત્તમ દશાને પમાડનારૂં કારણ અનાદિકાલીન હેાવાથી, શ્રી તીર્થકર-દેવના આત્માઓને–' તેઓ સર્વ કાલ પરાર્થવ્યસની આદિ હાય છે'– એ રીતિએ પણ વર્ણવી શકાય છે. આથી, મિથ્યાત્વવાળી અવસ્થામાં તા શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માએ৷ પરાર્થવ્યસની આદિ હાય જ નહિ, એમ કહેવું એ તદ્દન ખાેટું છે. મિથ્યાત્વની મન્દતામાં કે સમ્યકૃત્વની સન્મુખતામાં પરાર્થવ્યસનિતા આદિ ગુણા હોવા એ અસંભવિત નહિ પણ સુસંભવિત છે. ઇતર ભવ્યાત્માએા, કે જેઓ ઉત્તમ અપુનર્ભધક-પણાને પામેલા છે, તેઓમાં પણ જ્યારે પરાપકારરસિકતા, દેવગુરૂ-**બહુમાનશીલતા આદિ ગુણા હાવા એ શક્ય છે, સાં એ જવા કરતાં** અતિશય ઉત્તમ એવા તથાલબ્યત્વવાળા શ્રી તીર્શેકરદેવના આત્માઓને તેવી અવસ્થામાં તે તે ગુણાથી હીન જ હાય એમ કહેવા તૈયાર થવું, એ મહામૂર્ખતા સિવાય છે પણ શું ? શ્રી તીર્થકરદેવનાં ચરિત્રા પણ સૂચવે છે કે–પરાપકારરસિકતા, ઉચિત ક્રિયાશીલતા અને દેવગુરૂ-બહુમાનિતા આદિથી તેએા મિથ્યાત્વવાળી દશામાં પણ હીન હોતા નથી. તે તે અવરથામાં તે તે ગુણા સામગ્રીના પ્રમાણમાં જ અલ્પાન ધિક હેાય તે સ્વાભાવિક છે, પણ એ તાે નિશ્ચિત જ છે કે-તેએા અનાદિકાલીન ઉત્તમતાને ધરનારા હાેય છે અને એ ઉત્તમતા જ્યાંરે જ્યારે જેટલી જેટલી સામગ્રીના પરિપાક પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે સારે પરાર્થવ્યસનિતા આદિને તે તે પ્રમાણમાં કાર્ય રૂપે પમાડે છે.

# એકની રતુતિ-અનન્તની આશાતના:

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્મા પણ આવી જ અનાદિકાલીન ઉત્તમતાને ધરનારા હતા. એ જ કારણ છે કે-એ તારકના આત્મા પ્રથમ સમ્યક્ત્વ પામ્ચા તે પૂર્વે પણ પરાપકારિતા, દેવગુરૂબહુમાનિતા અને ઉચિતક્રિયાશીલતા આદિ ગુણોને ધરનારા હતા. મિથ્યાત્વવાળા દશામાં શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માએા તેવી ઉત્તમતાને પામે એ જો **અશ**્ય હોત, તા ભગવાન શ્રી મહાવી-દેવના આત્મા પણ તેવી ઉત્તમતાને પામી શકત જ નહિ : પરન્તુ શાસ્ત્રકાર–પરમર્ષિએા ફરમાવે છે કે-દરેક શ્રી તીર્થકરદેવના આત્મા સહજ તથાલવ્યત્વાદિ ભાવથી સર્વ કાલને માટે પુરૂષાત્તમ હાય છે. આમ છતાં–' અન્ય શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માઓ ખાધિલાસ પૂર્વે પરાર્થવ્યસનવાળા નહિ હતા '-એવું સૂચ-વવા સાથે–<sup>૩</sup>' ભગવાન્ મહાવોર મહારાજ તાે સમ્યકૃત્વ પામવા પહેલાં પણ પરાર્થના વ્યસનવાળા હતા '–એમ લખવું એ તાે અનન્તા શ્રી તીર્થકરદેવાની આશાતના આદિનું મહા ભયંકર પાતક આચરવા જેવું જ ત્રણાય. ક્રાષ્ટ્રિપણ તીર્થપતિની મહત્તા, અન્ય તીર્થપતિએાની સ્વભાવ-સિંદ્ધ મહત્તાના અપલાપ થાય-એવી રીતિએ ગાવી, એ વસ્તુતઃ પ્રભુસ્તુતિ નથી, પણ પ્રભુસ્તુતિના નામે જ અનન્તા શ્રી તીર્થકરદેવાની ધાર આશાતના કરવા જેવું છે.

#### શ્રી 'નયસાર' તરીકેના પ્રથમ ભવ

શ્રી તીર્થેકરદેવાના ભવાની ગણના બાધિલાભની પ્રઃપ્તિવાળા ભવથી થાય છે. એથી જ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના ચરિત્રની શરૂઆત શ્રી નયસાર તરીકેના એ તારકના ભવથી કરવામાં આવે છે શ્રી નય-સારતા જન્મ પૃથ્વીપ્રતિષ્ઠાન નામના ગામમાં થયેા હતાે. પશ્ચિમ મહાવિદેહના અલંકાર સમા મહાવપ્ર નામના વિજયમાં વિપુલ સમૃદ્ધિ-વાળી જયંતી નામની નગરી હતી. ત્યાં રાજા શત્રુમર્દનનું રાજ્ય જ્યારે પ્રવર્તતું હતું, ત્યારે પૃથ્વીપ્રતિષ્ઠાન નામનું તે ગ.મ પણ તેના તાત્રામાં હતું શતુમર્દન રાજ્યએ શ્રી નયસારને તે ગામના ચિન્તક બનાવ્યા હતા. શ્રી નયસાર વિશિષ્ટ આચારાના પાલનમાં તત્પર, ધર્મશાસ્ત્રના શ્રવસુથી હેયાપાદેયના નાતા, ગામ્ભીર્યાદિ ગુણસમૂહના આવાસ રૂપ, સરલ સ્વભાવના, વિનયશીલ પ્રિયંવદ અને પરાપકારપરાયણ હતા.

a-જૂઓ તા. ૨૨-૧૦-૩૪નું સાગરાનન્દસૂરિનું સિદ્ધ**ાક** : વર્ષ **ઢ જાં: અંક ૧** લે**ા** પૃ. ૩.

ં જો કે-તેમને તથાપ્રકારની સાધુસેવાના યાેગ મળ્યા નહિ હતાે. છતાં પણ તે શ્રી નયસાર અકરણીય કરવા માટે આળસુ, અન્યને પીડા પમાડવાથી વિમુખ, ગુણા મેળવવામાં પ્રયત્નશીલ અને પરાયાં છિ**ડો** જોવા માટે ચક્ષુ વિનાના હતા.

આવી ઉત્તમતાને ધરનારા પણ શ્રી નયસારને તેમના વડિલે એકદા વિનયગુણ પ્રાપ્ત કરવાનાે ઉપદેશ આપ્યા. ગુરૂજનના એ ઉપ-દેશને શ્રી નયસારે ઝીલ્યાે. શ્રી નયસારની એકએક પ્રવૃત્તિ વિનયમય ખની ગઇ. એનું પ્રત્યક્ષ પરિણામ એ આવ્યું કે-શ્રી નયસાર શત્રુમર્દન રાજ્યના અસાધારણ વિશ્વાસનું સ્થાન ખની ગયા.

એક વાર શત્રુમર્દન રાજાને પ્રાસાદ તથા રથ બનાવવા માટે ઉત્તમ કાષ્ઠાની જરૂર જણાઇ. રાજાને લાગ્યું કે–નયસાર પૂરતી કાળજીથી જરૂરી ઉત્તમ કાર્પ્કોને તકલીફ વેઠીને પણ લઇ આવશે. આથી રાજાએ શ્રી નયસારને બાેલાવીને, ધણાં ગાડાં તથા સંખ્યાબંધ સેવકાની સાથે મહા અટવીમાં જઈ ઉત્તમ અને મજખૂત કાષ્ઠા લઈ આવવાની આજ્ઞા કરમાવી.

વિનયશીલ નયસાર પાતાના સ્વામિની આજ્ઞાને માથે ચઢાવી. આવશ્યક સામગ્રીથી સજજ બની, વિશિષ્ટ ભાતા સાથે મહા અટવીમાં પહેાંચ્યા. એ મહા અટવી હિંસક પશુઓથી પરિપૂર્ણ હતી. શસ્ત્રધારી પણ એકાકી જેમાં ન કરી શકે, એવી એ ભયંકર હતી. અહીં આવીને શ્રી નયસારે પાેતાની સાથે આણેલ માણસાેમાંથી તેને લાયક એવા માણસાને સરલ, લાંળા, વિશાલ, સુન્દર અને ગાળ સ્કંધવાળાં વૃક્ષાને કાપવા માટે નિયુક્ત કર્યા. બીજા તેાકરાએ રસાેઇ આદિની તૈયારી કરી.

આમ કરતાં મધ્યાન્હ સમય થવા આવ્યા. ભાજનવેળા થયેલી **જાણી** શ્રી નયસાર જમવા માટે તૈયાર થયા અને તે જ વખતે તેમના સેવકાએ વિચિત્ર રસપ્રધાન રસાઈ લાવીને તેમની પાસે હાજર કરી. મુખ્યાન્દ્ર થઈ જવાથી શ્રી નયસાર ક્ષુધા અને તૃષાથી આતુર બની ગયા હતા, છતાં વિચાર કરે છે કે–' અત્યારે અહીં ક્રાઈ અતિથિ સ્માવી જાય તાે કેવું સરસ થાય <sup>ક</sup> તાે તાે તેમને ભાજન સ્માપીને જ

હું ભાજન કરૂં. ' આવા વિચાર આવતાંની સાથે જ, શ્રી નયસાર **થાડુંક** ચાલીને દિશાએાનું અવલોકન કરવા લાગ્યા.

શ્રી નયસારની એ ભાવના કળી. તપસ્વી મુનિવરાને તે દિશા તરફ આવતા શ્રી નયસારે જોયા. એ મુનિવરાનું શરીર પસીનાથી રેખઝેબ થઈ ગયું હતું. તેમને અતિશય થાક લાગ્યાે હતાે. ભૂખ અને તરસથી તેઓ આકલ-વ્યાકલ ખની ગયા હતા. કપાતાં વૃક્ષોના પતનથી **થ**તા કડકડાટ અવાજને સાંભળી. આટલામાં કાેઈ સાર્થે આવા**સ** કર્યો લાગે છે, એમ માનીને જ તેઓ આ તરફ આવી રહ્યા હતા.

મુનિવરાને જોતાં જ શ્રી નયસાર અત્યન્ત હર્ષાવેશમાં આવી ગયા અને તરત જ તેમની સામે ગયા. મુનિવરાની દશા જોઈને શ્રીનયસારનું હૈયું કરૂણારસથી એાતપ્રાત ખની ગયું. શ્રી નયસારે પૂછ્યું :

'આવા નિર્જન અને ભયંકર પ્રદેશમાં આપના જેવા પૂજ્યોને ક્રેમ વિચરવું પડ્યું ?'

' હું ભદ્ર! અમે નીકળ્યા હતા તા સાર્થની સાથે, પણ રસ્તે એક ગામમાં અમે બિક્ષા માટે ગયા. ત્યાં બિક્ષા મળી નહિ અને ખીછ તરક સાર્થ પણ ચાલ્યા ગયા. અમે સાર્થની શાધમાં નીકળ્યા, રસ્તા ભૂલ્યા અને અહીં આ મહા અટવીમાં આવી પહેાંચ્યા. '

મુનિવરાના શ્રીમુખે આટલા ખૂલાસા સાંભળતાં તા શ્રી નયસાર લાલ-પીળા થઇ ગયા. તેમનાથી ખાલાઇ ગયું:

'ક્રેટલી નિર્દેયતા ? કેવા વિશ્વાસધાત ? પાપના ડર જ નહિ ?' નરકે જવાની જ અભિલાષા? જો આવું જ કરવું હતું, તા તે પાપાત્માએાએ આ મહાનુભાવ સાધુઓને સાથે આવવાની પહેલેથી જ ના પાડવી હતી. વિખૂટા પડેલા આ મુનિવરાને સિંહાદિકના ઉપદ્રવ થયા હાત તા શં થાત?'

પાતાના કાપ વ્યક્ત કરીને શ્રી નયસારે મુનિવરાને પ્રાર્થના કરી કે-'ખેર, એવા પાપિએાની વાતથી સર્યું. મારા પુરુષે જ આપ મારા અતિથિ થયા છા. કૃપા કરીને આપ મારા આવાસે પધારા.

શ્રી નયસારની આ વિનંતિથી પ્રત્યક્ષ ધર્મનિધાન સમા, ધીર અને યુગપ્રમાણ ભૂમિમાં દષ્ટિને સ્થાપન કરતા મુનિવરા શ્રી નયસારના આવાસમાં પધાર્યા. પુણ્યસંયાગે ઉત્પન્ન થયેલ સ્નેહને લીધે વૃદ્ધિ પામેલ તીવ શ્રદ્ધાથી શ્રી નયસારે તે મુનિવરાને વિધિપૂર્વક આહારપાણીથી પ્રતિલ ભ્યા. મુનિવરાએ પણ ખૂબ થાંકલા આદિ હાવા છતાં, પાતાના ઉત્તમ આચારા મુજબની ક્રિયા કર્યા પછી જ આહારપાણી વાપર્યા.

શ્રી નયસારના હૈયામાં તો હર્ષ સમાતા નથી. આ ગ ઉત્તમ કાટિના અતિથિની ભક્તિના લાભ મળવાથી શ્રી નયસાર પાતાને કૃતાર્થ માને છે. પ્રશસ્ત આનન્દસરમાં ઝીલતા શ્રી નયસાર ભાજન કરીને તરત જ તે મુનિવરાની પાસે આવે છે. નમસ્કાર પૂર્વક વિનિત કરે છે કે-'ભગવન્! મારી સાથે પધારા. હું આપને નગરના માર્ગ ખતાવું.'

મુનિવરા શ્રી નયસારની સાથે ચાલ્યા. શ્રી નયસાર હજુ માે ધિને પામ્યા નથી, છતાં કેટલી ઉત્તમતા ધરાવે છે? પુરૃષાત્તમપણાના સૂચક પરાર્થવ્યસનિતા આદિ ગુણાના અહીં સાક્ષાત્કાર થઈ રહ્યો છે. પરા-પકાર, હચિત ક્રિયા અને દેવ-ગુરૃનું બહુમાન અદિ ગુણા સામગ્રીના પ્રમાણમાં કાર્ય રૂપે પ્રગટયા વિના રહે જ નહિ, એવું આમાંથી પણ સૂચન મળે છે. શ્રી નયસારની કાર્યવાહી જોઇને તે મુનિવરામાં જે એક મુનિવર ધર્મકથા-લિબ્ધસંપન્ન હતા, તેમને લાગ્યું કે-'આને ધમ પ્રમાડવાના આ સરસ યાગ છે. અવશ્ય આ સદ્ધર્મમાં જોડવા લાયક છે.' આથી તેમણે શ્રી નયસાર પાસે પાતાની ધર્માપદેશ દેવાની ઇચ્છા વ્યક્ત કરી. શ્રી નયસારે કહ્યું-

'ભગવન્! આપ આવી આશંકા કેમ લાવા છા ? આપની આગ્રા શિર સાટે પણ સ્વીકારવાને હું તૈયાર છું.'

મુનિવરે શ્રી નયસારતે મિથ્યાત્વની ભયંકરતા અને સમ્યક્ત્વની સુન્દરતા સમજાવીને, સમ્યક્ત્વના આદરપૂર્વક સ્વીકાર કરવાનું કહ્યું. **અહાવીર**ફેવ

[ 80

શ્રી નયસારને એમ થઇ ગયું કે–' ગુરૂમહારાજની કેટલી અસીમ કૃપા છે ? મારા જેવા નાલાયકને તે આવા ઉપદેશ દ્વાય ?' આથી શ્રી નયસારે ભક્તિભર હૈયે પાતાનું લલાટ નમાવી, હાથ જોડીને કહ્યું કે-

'ભગવન્! સાક્ષાત્ પશ સમાન, અત્યન્ત અયેાગ્ય, ખુદ્ધિદ્ધીન અને નિરંતર પાપકર્મમાં આસકત એવા પણ મને આપ આવા ઉપ-દેશ કેમ આપા છા ? '

'ભદ્ર! તું એમ ન ખાલ! અત્યારે કેટલાંક પ્રત્યક્ષ લક્ષણાથી તારામાં સંપૂર્ણ યાગ્યતા છે એમ જણાઈ આવે છે. નહિ તા આવી ભાયંકર અટવીમાં અમે તારા જોવામાં કચાંથી આવીએ ? અને કદાચ જોવામાં આવીએ તાય તને અમને જોવાથી જે પ્રમાદ થયા તે ક્યાંથી થાય ? એ પછીથી પણ પાતાના માટે આવેલ ભાજનનું અમને દાન દેવાની તને મુહિ થઈ તે કેમ થાય ? પુણ્યહીનાના દષ્ટિપથમાં તા અમારા જેવા અતિથિએ આવેય નહિ અને તેમને આવે! ભક્તિભાવ પણ કદી જ ઉત્પન્ન થાય નહિ. આવા પ્રકારની સામગ્રી તા ભારે પ્રણ્યના પ્રભાવે માેક્ષલક્ષ્મીને ઇચ્છનારા મનુષ્યોને જ નિશ્રયથી ઘટી શકે. આર્યક્ષેત્ર, કલંકરહિત ઉત્તમ કુલ અને મનુષ્યજન્મ તેમજ અનુપમ રૂપ, રાગરહિત શરીર, સંપૂર્ણ આયુષ્ય, સમસ્ત કળાએામાં કુશળતા અને સાધુએાના યાેગ–આ બધી જ સામગ્રી તને પુણ્યના પ્રકર્ષથી પ્રાપ્ત થઈ છે. અનુપમ માેક્ષસુખ રૂપ ફળ આપવાને આ સમર્થ છે. માટે પર્વે નહિ પમાએલા એવા શ્રી જિનકથિત ધર્મના તું સ્વીકાર કર!'

મુનિવરના શ્રીમુખેથી આ વિગેરે સાંભળતાં, શ્રી નયસારમાં તીવ ત્રંવેગ ઉત્પન્ન થયા. આંખામાં આનન્દનાં આંસુએા ઉભરાયાં. વસુધાતલને મસ્તક સ્પર્શે એ રીતિએ નમસ્કાર કરતાં શ્રી નયસારે કહ્યું કે-

'હ્વે ભગવન્! આપ તા સમસ્ત પ્રાણિઓને તારવાને તત્પર એવા નિષ્કારણવત્સલ છા. હવે ભવવિરક્ત થયેલા મારામાં આપ સમ્યકત્વનું આરાપણ કરા !'

ગુરૂમહારાજાએ પણ શ્રી જિનકથિત નીતિથી યેાગ્યતાગુણ અને ચિત્તના ઉત્સાહ પ્રમુખ પ્રધાન શુકના જોઇને ધ્સમ્યકૃત્વનું આરાપણ કર્સે. પછી કહ્યું કે–' ભદ્ર! શંકાદિ દાેષાથી રહિતપણે તારે આનું પાલન કરતું: કારણ કે-આ સમ્યકૃત્વ નિર્વાણલક્ષ્મીતું કારણ છે. તું ધન્ય છેા ક્રે–સેંકડા દુઃખાથી રૌદ્ર એવા આ ભવસમુદ્રને તરવા માટે નાવ સમાન શ્રી જિનધર્મને તું પામ્યા. અનન્ત જીવાએ આનું સદા પાલન કરતાં આના પ્રભાવથી દુઃખાને જલાંજલિ દીધી છે. આથી હે ભદ્ર! સ્વભાવે ક્ષણલંગુર એવા સંસારના સુખ નિમિત્તે કાેઈ વાર પણ તું આ ધર્મમાં પ્રમાદ કરીશ નહિ.'

શ્રી નયસાર તા આ સાંભળતાં વધુ હર્ષ પામ્યા. એમને લાગ્યું ક્રે-'ગુરૂમહારાજે મારા ઉપર અનુપમ ઉપકાર કર્યો.' આથી તેમણે ગુરૂમહારાજને પાતાના ધન, રત્ન અને ભવન આદિના સ્વીકાર કર-વાની પ્રાર્થના કરી. શ્રી નયસારે એમ પણ કહ્યું કે–' એટલું આપ-વાથી પણ શું ? આ મારાે છવ પણ આપને આધીન છે.'

૪-શ્રી તીર્થકરદેવાના પ્રથમ સમ્યક્ત્વને પણ વરણાધિ કહેવાય છે. સાગરાન-દસૂરિ જો કે-અત્યારે એના ઈનકાર કરી અનેક લાચા ઉભા કરે છે, પરન્તુ પાતાના સિહ્લચક્રના ત્રીજા વર્ષના પહેલા અંકના બીજા પાને તેમણે જ લખ્યું છે કે**-**

" જો કે સામાન્ય રીતે બીજા તીર્થકર નહિ ચવાવાળા છવાના સમ્યકૃત્વ કરતાં તીર્થકર થવાવાળા જીવાેનું સમ્યકૃત્વ શ્રેષ્ઠ ગણાય જ છે, પંચુ ઉપર જણાવેલી અપેક્ષાએ પણ તે નયસારના લવના સમ્યક્ત્વને શ્રેષ્ઠ સમ્યક્ત્વ ગણી વરબાધિ તરીકે ગણાય…"

"स्वयंसंबुद्धेभ्यः" પદને અંગે શ્રી લલિતવિસ્તરામાં જણાવેલું છે કે–

" स्वयंसंबुद्धेभ्यः " तथाभव्यत्वादिसामग्रीपरिपाकतः प्रथमसम्बोघेऽपि स्व-योग्यताप्राधान्यात् त्रलोक्याघिपत्यकारणाचिन्त्यप्रभावतीर्थकरनामकर्मयोगे चाप-रोपदेशेन स्वयं-आत्मनैव सम्यग्वरबोधिप्राप्त्या बुद्धा मिथ्यात्वनिद्रापगमसम्बोधेन स्वयंसंबद्धा .....

ગુરૂમહારાજ કહે છે કે-' તમે આવું કહ્યું તે સારૂં જ કર્યું. ખરે-ખર, સન્યકૃત્વદાયક ગુરૂનાે ઉપકાર એવા અનુપમ છે કે–ધણા ભવા સુધી હજારા કે ફ્રોડા ઉપકારા કરવામાં આવે, તાય તેના બદલા વળા શકે નહિ. પરન્તુ તમે આ ધર્મકર્મમાં નિરન્તર ઉદ્યમ કરનારા ખના, એથી પરમાર્થથી તો તમે અમને સધળું જ આપી ચૂક્યા છેા.'

માર્ગમાં વૃક્ષની નીચે ખેસીતે આ પ્રકારતા ઉપદેશ આપ્યા પછીથી. મુનિવરાએ શ્રી નયસારને કહ્યું કે–' હે ભદ્ર! હવે અમને આગળ જવાની અનુત્રા આપાે!'

આ સાંભળતાં ગુરૂદર્શનના વિરહની અસહ્ય પીડા શ્રી નયસારે અનુભવી: પણ ખીજો ઉપાય નહિ હતા, એટલે દૂર સુધી શ્રી નયસાર મુનિવરાની સાથે ગયા અને માર્ગ દેખાડી પાછા ફર્યા.

बोधिमेदोऽपि तीर्थकरातीर्थकरयोर्न्याय्य एव ..... भगवद्वोधिल।भो हि परम्परया भगवद्भावनिवर्तनस्वभावो.....

વળી પ્રથમ સમ્યકૃત્વની વાત છે જેમાં તેને અંગે પંજીકાકાર મહાત્મા પણ સ્પષ્ટ કરમાવે છે કે–

" वरबोधिप्राप्त्यिक्तम् । "

આ વિગેરે વસ્તુએ। યથાર્થ રૂપે વિવેકપૂર્વક વિચારવામાં આવે તા, શ્રી તીર્થકરદેવાના પ્રથમ સમ્યકૃત્વને પણ વરણાધિ તરીકે માનવામાં અડચણ લાગે તેમ નથી. સાગરાનન્દસૂરિ તેા દુરાગ્રહથી ભાનભૂલા-પણું ખતાવી રહ્યા છે: ખાકી શ્રી લલિતવિસ્તરાની છપાએલી પ્રતમાં તેમણે જ નાંધ કરેલી છે કે-

" अत्रापि स्वयोग्यताप्रकर्षवशादेव तेषां तथाविधसर्वोत्तमबोधिलामे भवतीति प्रथमसम्बोधोऽपि तेषां स्वहेतुजः सर्वप्रथमसम्बोधोत्तमो भवतीति ।"

અત્રે એ વાત પણ યાદ રાખવી જોઈએ કે-શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માઓના ખાધિલાભ અન્યના ઉપદેશ યાગે થયા હાય તા પણ. તેમાં તે તારકના આત્માંઓની યાગ્યતાની જ પ્રધાનતા ગણાય છે.

પાછા કરતાં માર્ગમાં પણ શ્રી નયસાર ગુરૂવચનને ભાવતા હતા અને ભવભયને ચિન્તવતા હતા.

આ રીતિએ પાતાના આવાસે પાછા કરીને શ્રી નયસારે રાજાની આગ્રા મુજબનું પાેતાનું કાર્ય પતાવી લીધું. સારા કાષ્ઠનાં ગાડાં ભરીતે તાેકરવર્ગ સાથે શ્રી નયસાર પાેતાના સ્થાતે આવ્યા અને તે કાર્યો રાજાને માકલી આપ્યાં.

હવે તા શ્રી નયસારના જીવનમાં અજબ જેવા પલ્ટા આવી ગયા હતા. ત્યારથી તેઓ પ્રતિદિન શ્રી જિનધર્મના અભ્યાસ કરતા હતા અને છવ, અછવ આદિ નવ તત્ત્વોને ચિન્તવતા હતા. છવ-દયાનું પાલન, મુનિજનાની લક્તિ અને સાધર્મિકાનું બહુમાન કર-વામાં શ્રી નયસાર કુશલ બન્યા હતા. અત્યન્ત આદરપૂર્વક શ્રી જિન-શાસનના મહિમા વધારવાના કર્ત્તવ્યને પણ તેઓ ચૂક્યા નથી.

શ્રી નયસારતું મૃત્યુ પણ સમાધિમય હતું. તેએા અન્તિમ આરા-ધનાથી વંચિત નહેાતા રહ્યા. શ્રી અરિહન્ત આદિ પાંચના નમસ્કારનું સ્મરણ કરતાં કરતાં જ શ્રી નયસાર કાેઇ તથાપ્રકારના કારણને પામી મૃત્યુને પામ્યા હતા. <sup>પ</sup>

૫–શ્રી નયસારના સંબંધમાં આટલી બધી, અરે–આનાથીય વધુ વિગતા પ્રાપ્ત થતી હાેવા છતાં પણ, સાગરાનન્દસ્રિએ તેમના સિદ્ધ-ચક્રના ત્રીજા વર્ષના પહેલા અંકના પાંચમા પાને લખ્યું છે કે–

<sup>&</sup>quot; જો કે નયસારની જિંદગીના બીજા વૃત્તાંતા કાઈ પણ શાસ્ત્રમાં <del>ઉ</del>લ્લેખિત થએલા જોવામાં આવતા નથી, છતાં તલાટીપણામાં **ભાળ**-વાના લાકડાં માટે જંગલમાં મધ્યાક્ષ વખતે નિવાસ કરવાનું કહેલું. એકજ વર્શુન ચાેખાની ભરેલી હાંલ્લીમાંથી બે દાણા ચાંપવાથી જેમ આખી હાંલ્લીની સ્થિતિ માલમ પડે તેમ આ એક બાળવાનાં લાકડાં જેવી ચીજને માટે આપેલું વર્શુન તેમની સ્વાભાવિક જિંદગીને ચિતાર આપવા માટે ખસ છે."

# શ્રી 'મરીચિ' તરીકેના ત્રીજ ભવમાં

સમાધિ–મરણને પામેલા શ્રી નયસારના જીવ ત્યાંથી સોધર્મ **દેવલાકમાં ગયાે. ત્યાંનું પલ્યાેપમ પ્રમા**ણ આયુષ્ય ભાેગવીતે. ભગવા**ન** શ્રી મહાવીરદેવના એ છવ શ્રી ભરત રાજ્યની વામાદેવી નામની ભાર્યાની કૃક્ષિમાં આવ્યો. એ આગમન શ્રેષ્ઠ સ્વપ્નથી સચિત હતું. શુભ મુદ્દર્તે એમના જન્મ થયા. 'ઉત્તમ તેજને વિસ્તારનાર તે પુત્રપણ જન્મતાં, તેમનું 'મરીચિ' એવું નામ સ્થાપવામાં આવ્યું.

સાગરાન-દસૂરિનું આ લખાણ ભારાભાર અસત્યથી ભરેલું છે. કાેે પણ શાસ્ત્રના વૃત્તાન્તને અનુકૂળ નથી જ, છતાં ખૂબી તાે એ પણ **છે કે–તેઓ–' કાર્ધ પણ શાસ્ત્રમાં…નથી '–આવું** લખવાની ધૃષ્ટતા કરી શક્યા છે. આ તેમના મિથ્યાલિમાનના જ પ્રતાપ છે. મિથ્યા-ત્વના કારમા ઉદય તેમને પીડી રહ્યો હાય, તેમ તેમણે શ્રી નયસારને અંગે સંખ્યાબંધ ભુઠી બાયતા તથા શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ કલ્પનાઓ આલેખી છે.

**૬–આને અંગે પણ સાગરાનન્દસૃરિએ મહત્ત્વની ભૂલ કરી છે.** સાગ-રાનન્દસૂરિ તેમના સિદ્ધચક્રના વ. ૩, અં. ૭, પૃ. ૧૪૭ માં લખે છે કે–

" જો કે અનુષ્ણ છતાં પ્રકાશ કરવારૂપ કાર્ય ઉદ્યોત નામકર્મને **લીધે હે**ાય છે અને તે નામકર્મ કેવળ સૂર્યના વિમાનપણે પરિણ**મેલા** માત્ર પૃથ્વીકાયિક જીવાને જ હાય છે. "

વસ્તુત: સૂર્યના વિમાનપણે પરિણમેલા પૃથ્વીકાયિક જીવાને જ આતપ નામકર્મ હાય છે, જ્યારે ઉદ્યોત નામકર્મ તા યતિના વૈક્રિય શ**રીર** આદિ અનેકને હાેઇ શકે છે. જૂએા પ્રથમ કર્મગ્રન્થ-ગાથા ૪૫ અને ૪૬.

- " रविर्विबे उ जिअंगं, तावजुअं आयवाउ न उ जलणे। जमुसिणफासस्स तर्हि, लोहिअवण्णस्स उदउत्ति ॥ ४५ ॥ "
- " अणुसिणपयासरूवं, जिअंगमुज्जोअए इहुज्जोआ । जयिदेवुत्तरविकिय-जोइसखज्जोअमाइव्व ॥ ४६ ॥ "

શ્રી ભરત. એ શ્રી ઋષભદેવના પુત્ર હતા. ભગવાન શ્રી ૠષભ-દેવસ્વામિજી દીક્ષિત ખની ચૂકયા હતા. ઉત્કટ સંયમસાધનામાં લીન **ખતેલા પ્રભુએ એક હજાર વર્ષ પર્યન્ત છદ્મસ્થપણે વિહાર કર્યો. એ** એક હજાર વર્ષમાં આવેલા પ્રમાદના કાળને એકત્ર કરતાં માત્ર એક અહારાત્ર જેટલા જ પ્રમાદકાળ થાય. આમ અપ્રમત્તપણે વિચરતા ભગવાન ફા. વ. ૧૧ ના દિને કેવલજ્ઞાન પામ્યા. પ્રભુના આગમનને જણાવવા માટે શ્રી ભરતે નિયક્ત કરેલા પુરૂષા, કેવલન્નાનની ઉત્પત્તિના સમાચાર આપવા આવ્યા. વળી એ જ વખતે આયુધશાળામાં ચક્રરતન પ્રગટતાં, તેના સમાચાર આપવા માટે અન્ય નાેકરા પણ આવ્યા. આમ બન્નેય સમાચારા આપનારા સમકાળે આવતાં, તેમના વૃત્તાન્તને સાંભળીને શ્રી ભરતે વિચાર્ય કે-

' ચક્રરત્ન તે**ા માત્ર આ લાેક સંબંધી તુ**ચ્છ સુખ સંપાદન કરવામાં સાધનભૂત છે અને ભગવંતનું જ્ઞાન તા ઉભય લાકના અનુપમ સુખને સંપાદન કરવામાં કારણભૂત છે. '

આવા વિચાર કરીને શ્રી ભરત ભારે પ્રમાદપૂર્વક પ્રભુના કેવલ-ત્રાનના મહિમા કરવા નીકળ્યા. શ્રી મરીચિ પણ સા**થે જ હતા.** 

પ્શ્રી મરીચિએ શ્રી આદિનાથ ભગવન્તના પ્રથમ સમવસરણની ઋહિને જોઈ અને ભૂત. ભાવિ તથા વર્તમાન વસ્તુસમૂહમાં સંદેહ રૂપ

૭-સાગરાન-દસૂરિએ આ શ્રી મરીચિના ભવને અંગે બીજી પણ કેટલીક મિથ્યા પ્રરૂપણા કરેલી છે. પહેલી વાત તાે એ છે કે–શ્રી મરીચિ દીક્ષિત થયા ત્યારે શ્રી ભરત ચક્રવર્તિપણાને પામ્યા જ નહેાતા. મરીચિ દીક્ષિત બન્યા બાદ જ શ્રી ભરતે છ ખંડની સાધના કરી છે. આમ છતાં સાગરાનન્દસુરિ પાતાના સિહ્લચક્રના ત્રીજા વર્ષના સાતમા અંકના ૧૪૮ મા પાને લખે છે કે-

<sup>&</sup>quot;મરીચિ નામવાળા કુંવરને, પાતાના પિતાની ૠદ્ધિના ભાગ-વટા અવ્યાખાધપણે હેાવાથી તે કુંવરને પણ પિતાનું ચક્રવર્તીપણું

**ચ્ય**ગ્નિને શાન્ત કરનાર અમૃતધારા સમી પ્રભૂતી ધર્મદેશના સાંભળી : એથી શ્રી મરીચિને છવિતની ચંચલતા સમજાઈ: કમલાક્ષીએાનાં સંયાગ-સખોને તેઓ વિકાસ પામેલ માટી વિષલતા સમાન માનતા થયા:

હેાવાથી ચક્રવર્તીઋહિના **બો**ક્તા કહેવામાં અડચણ જણાતી ન<mark>થી.</mark> શ્રાસ્ત્રામાં સંભળાય છે કે સગર ચક્રવર્તીના ભગીરથ વિગેરે પુત્રાએ ચક્રવર્તીના દંડ, રત્નાદિના ઉપયોગ યથેચ્છપણે કરેલા છે, તેજ પ્રમાણે ભરત ચક્રવર્તીના મરીચિ વિગેરે પુત્રા પણ સેનાની રત્ન, જેમ અશ્વરત્ન વિગેરેના ઉપયાગ કરે છે તેવી રીતે યથેચ્છપણે ઉપયાગ કરનારા હાેર્ઇ મરીચિકુમાર ચક્રવર્તીઋહિના યથાર્થ ભાેકતા ગણાય તેમાં આશ્વર્ય નથી. "

આ ઉપરથી વાંચકા સમજી શકરો કે-જ્યાં ચક્રવર્તી તરીકેની ઋહિ પ્રગટી નથી, ત્યાં તેમના પુત્રને તે ઋહિના ભાગવટા હાેવાનું પ્રરૂપતું-એ સાગરાન્દસૂરિના કેવળ મિથ્યાવાદ જ છે.

હવે બીજ વાતએ છે કે-એ જ કકરામાં સાગરાનન્દસૂરિ આગળ લખતાં જણાવે છે કે-

"એ હિસામે ચૌદ રત્ન, નવ નિધાન અને છ ખંડની ૠહિના ભાગ લઇ શકનાર એવા મરીચિકુમાર....."

આવું લખી મારતાં સાગરાન-દસૂરિ એટલું પણ ભૂલી જાય છે ક્રે–ચાદ રત્નામાં એક સ્ત્રી રત્ન પણ ગણાય છે અને તેય માતા રૂપ હાૈાઈ પુત્રના ભાેગવટાની કલ્પના કરવી, એ કેટલાે કારમાે સ્વચ્છન્દ છે **?** 

હવે આ પ્રસંગને લગતી સાગરાનન્દસરિએ લખેલી ત્રીજી મિથ્યા વાત પણ જોઈએ. પાતાના સિદ્ધચક્રના બીજા વર્ષના એકવીસમા અંકના ૪૯૨ મા પાના ઉપર સાગરાનન્દસૂરિ લખે છે કે—

" ભગવાન્ મહાવીરના ભવ જે મરીચિ. તેમાં જે દીક્ષિત ચૂએલા છે. પ્રતિખાધ પામેલા છે, તે સંસારની અસારતાના ન્રાનથી નહિ, ત્યાગના સુન્દરપણાને લીધે નહિ, પણ શ્રી ૠષભદેવછના અને સ્નેહ–સંબંધની ક્ષણુલંગુરતા પણ જાણી શકયા: આવી રીતિએ સદ્દધર્મના પરિણામ અત્યન્ત વૃદ્ધિ પામતાં શ્રી મરીચિએ પાતાના પિતામહ પાસે ભાગવતી દીક્ષા ગ્રહણ કરી.

ભગવન્તના આ પ્રથમ સમવસરણમાં બીજી પણ દીક્ષાએા આદિ થયેલ છે, પણ તેવી તાે ઘણીય વાતાે આમાં લીધી નથી.

હવે શ્રી મરીચિમુનિ, સમ્યક્પ્રકારે શ્રમણુધર્મને આદરતા પ્રભુની સાથે વિહરવા લાગ્યા. દશ પ્રકારની આવશ્યક સામાચારી પાળતાં, સિદ્ધાન્તમાં દર્શાવેલ સંયમકરણુમાં પરાયણ ખનીને, સંસારની અસાર-તાને ભાવતાં અને અઢાર પ્રકારના પ્યદ્મચર્યને આચરતાં શ્રી મરીચિ-મુનિએ ઘણાં વર્ષો વ્યતીત કર્યો.

તીર્ચંકરપણાની ઋહિ દેખીને જ, ઋહિની અપેક્ષાએ જે ત્યાગી થનારા છે, એના ત્યાગને દ્રવ્યત્યાગ કહેવા કે નહિ ?"

સાગરાનન્દસૂરિનું આ પણ એક ભયંકર જીઠાણું જ છે. શ્રી મરીચિના ત્યાગને અંગે પરમ ઉપકારી, કલિકાલસર્વદા, આચાર્યભગવાન શ્રીમદ્દ હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા શ્રી ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરૂષચરિત્રના દશ્ચમા પર્વના પહેલા સર્ગમાં સાફ સાફ ફરમાવે છે કે—

"महिमानं प्रभोः प्रेक्ष्य, क्रियमाणं च नाकिभिः। धम चाकर्ण्य सम्यक्त्व लब्धधीर्वतमाददे॥ २९॥ "

પરમ ઉપકારી શ્રી ગુણચન્દ્ર ગણિવર પણ પાતાના રચેલા પ્રાકૃત મહાવીરચરિત્રમાં કરમાવે છે કે—

अन्नया य सो मिर्रिई कुमारो भगवओ आइतित्थगरस्स असोगपुप्फबुट्टि-पमुहं च पाडिहरिविभूइं चउव्विदेविनकाएण कीरमाणि दट्टुण तीआणागयपडुप्पण्ण-वत्थुसत्थिवित्थरगयसंदेहसंदोदहणपसमणेक्कपीऊसद्धाराणुगारिणि धम्मदेसणं निसा-मिऊण य करिकठहकन्नताठतरठमवलोईऊण जिवियं उव्वेिठरमहह्मविसषेक्षरीस-रित्थं निच्छिऊण कुवलयच्छिसंजोगसमुञ्भवसुहं अचंडतडिदंडमंगुरं जाणिऊण पण-इज्जणपेमप्पवंधं पह्छगाढसद्धम्मपरिणामो महाविभूइए पियामहस्स पासे पव्वइ्ओत्ति । એકદા ઉનાળામાં અગ્નિની જ્વાલા સમાન વિકરાળ સૂર્યનાં કિરણા તપતાં, દઢ ચારિત્રાવરણીય કર્મના દાષથી શ્રી મરીચિમુનિનું હૃદય મલિન બન્યું. ગરમ પવન, પસીના અને નહિ ન્હાવાના યાગે પણ પ્રસરતા મલ સહવા તેમને અતિશય આકરા લાગ્યા. માહિપશાચે શ્રી મરીચિમુનિને પરાસ્ત કર્યા.

આમ સંયમમાં શિથિલ થયેલા શ્રી મરીચિમુનિએ 'શું કરવું?'— એ વિષે બહુ બહુ વિચારા કર્યા. ઘેર પાછા જવું, એ એમને સલા-મત લાગ્યું નહિ. 'ઘેર પાછા જવું એ તા મારા માટે સર્વથા અયુક્રત છે '—એમ એમને લાગ્યું. સંયમપાલન અશક્ય બન્યું અને ઘેર જવું નહિ એવા નિર્ણય કર્યા, એટલે તેઓ કાઈ અનુકૂળ ઉપાય શાધવા લાગ્યા.

આખર તેમણે ત્રિદંડી વેષ કલ્પ્યાે. પાતે મન, વચન અને કાયાના ત્રિદંડથી જીતાએલા હાેઇ તે, તેના ચિન્હ રૂપ ત્રિદંડ રાખવાના નિર્ણય કર્યો. એ જ રીતિએ જાદી જાદી દષ્ટિએ માથે શિખા રાખ-વાના, સુવર્ણમુદિકા રાખવાના, ચન્દનાદિક રાખવાના, છત્ર તથા ઉપાનહ રાખવાના, રંગેલાં વસ્તાે રાખવાના અને પરિમીત જલથી સ્નાન કરવાના નિર્ણય કર્યો.

આ બધી કલ્પના શ્રી મરીચિમુનિએ પોતાની અસંયમશીલતાને આંખ સામે રાખીતે જ કરી છે. સંયમ પ્રત્યે તેમના હૈયામાં લેશ પણ દુર્ભાવ પ્રગટથો નથી. પ્રભુમાર્ગ પ્રત્યેના તેમના અવિહડ રાગ કાયમ જ છે. 'આ યતિધર્મ અત્યન્ત અપ્રમત્ત અને મહા સત્ત્વશાલીને જ આદરવા યાગ્ય છે અને હું તા દુર્દાન્ત ગર્દભ સમાન છું.'–એવી તેમની માન્યતામાં પરિવર્તન આવ્યું નથી.

આ જ કારણે પાતાની કલ્પના મુજબના ત્રિદંડી વેષ ધરવા છતાં પણ તેઓ પ્રભુની સાથે કરતા હતા અને સત્રાર્થના જાણ તથા તત્ત્વાપ-દેશ આપવાને સમર્થ હાેવાથી, જે કાેઈ તેમને ધર્મ પૂછવા આવતા, તેમને તેઓ શ્રી જિનાજ્ઞાનુસારી જ ઉપદેશ આપતા હતા. મુનિઓના આચારાનું પણ તેઓ યથાર્થ વર્ણન કરતા હતા અને–' જો અખંક માેક્ષસુખને તમે વાંછતા હેા, તા તમે શ્રી જિનપ્રણીત યતિધર્મને ખરાખર આચરા. '–એમ કરમાવતા હતા.

તેમના મુખેથી ઉત્તમ યતિધર્મના આચારાને સાંભળતાં, લેોકા એમ પણ પૂછતા હતા કે-'જો એવા પ્રકારના ચારિત્રધર્મ છે, તા તમે છત્ર પ્રમુખ ઉપકરણો શા માટે રાખા છા ? શિરલાેચાદિકને ખરાખર કેમ આચરતા નથી ?'

એ વખતે મરીચિ કહેતા કે—' મારી ખુદ્ધિ સંસારને વશ છે. માહ રૂપ મહામલ્લે મને જીતી લીધા છે. ઉચ્છુંખલ કવાયા રૂપ દુર્જનાથી હું સ્ખલિત થયા છું. દુર્દાન્ત ઇન્દ્રિયા રૂપ ચારાએ મારં પ્રશ્નમધન લુંટી લીધું છે. દુર્ગતિ રૂપ રાક્ષસી મને સાદર જોઈ રહી છે. આથી તમે મારા ગ્રુષ્ય—દાષનું અવલાકન કરવાનું રહેવા દ્યો અને નીચ માષ્યુસે લાવેલા મહામષ્યિની જેમ મારાથી કહેવાએલા મુનિ- ધર્મને સ્વીકાર કરી કૃતાર્થ થાઓ!'

આવેા સુન્દર ખૂલાસા નિર્દમ્ભપણે કરવા, એ શુદ્ધ સમ્યક્ત્વ વિના શક્ય નથી. આ રીતિના મરીચિના ઉપદેશથી પ્રતિખાધ પામીને અતેક આત્માએ શ્રમણદીક્ષા સ્વીકારવાને તત્પર બની મરીચિની પાસે આવતા. મરીચિ પણ તેમને શિષ્યભાવે ઉપસ્થિત થએલા જાણીને, પ્રસુની પાસે માેકલી આપતા.

એક વાર સમવસરણમાં વિરાજમાન શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનને શ્રી ભરત ચક્રવર્તિએ પૂછ્યું કે-' હે ભગવન્! આ પર્વદામાં એવા કાઈ ભવ્યજન છે, કે જે આ ભરતક્ષેત્રમાં આ ચાવીસીમાં તીર્યંકર થનાર હોય ?'

એ વખતે કુલિંગયુક્ત મરીચિને ખતાવતાં ભગવાને કહ્યું કે— ' આ તારા પુત્ર મરીચિ આ ચાવીસીમાં ચરમ તીર્થપીત થશે. વળી એ તે પહેલાં ભરતાર્ધના સ્વામી ત્રિપૃષ્ટ નામે વાસુદેવ થશે અને મહાવિદેહમાં પ્રિયમિત્ર નામે ચક્રવર્તી પણ થશે.' શ્રી ભરત ચક્રવર્તી આ સાંભળીને અત્યન્ત હર્ષ પામ્યા. તેમને થયું ક્રે–મરીચિતા આત્મા કાઈ અનુપમ કાર્ટિના છે. આમ તા મરીચિમુનિએ યતિધર્મના ત્યાગ કરેલા અને કુલિંગ સ્વીકારેલું, એટલે પરમ શ્રાવક શ્રી ભરત ચક્રવર્તી તેમને વન્દન કરતા નહિ: પણ તેમને ભાવિ તીર્થકર જાણીને વન્દન કરવાનું મન થઈ ગયું.

પ્રભુની અનુન્ના લઇને શ્રી ભરત ચક્રવર્તી ત્યાં આવ્યા, કે જ્યાં મરીચિ પરિવાજક એઠા હતા. ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઈને શ્રી ભરત ચક્ર-વર્તિએ તેમને વન્દન કર્યું, પ્રભુએ કહેલી હકીકત જણાવી અને તેમના અહાભાગ્યની ભૂરિ ભૂરિ પ્રશંસા કરી. સાથે ખૂલાસા કરી દેવાને પણ એ પરમ વિવેકી શ્રી ભરત ચક્રવર્તી ચૂક્યા નહિ. તેઓએ સ્પષ્ટ શખ્દામાં કહ્યું કે-' હું કાંઈ તમારા આ પરિવાજકપણાને નમતા નથી. હું તા તમે ભવિષ્યમાં તાર્થકર થવાના છા, એથી જ તમને વંદન કર્ફ છું. '

આ પ્રસંગે મરીચિમાં ભારે કુલમદ ઉત્પન્ન કરી દીધા. પાતે સંયમથી પતિત થયેલા છે અને સંયમથી પતિત થવાના યાગે છવતે. કેવા અનથેના ભાગ થવું પડે છે એ જાણે છે: આ સ્થિતિમાં જ્યારે એમ નિશ્ચિતપણે માલૂમ પડે કે-' હું ભવિષ્યમાં વાસુદેવ પણ થઈશ, ચક્રવર્તી પણ થઈશ અને અન્તે તીર્થકર પણ થઈશ.'-ત્યારે હર્ષાત્રિક થવા એ સ્વાભાવિક છે. 'મારા પિતામહ પ્રથમ તીર્થપતિ છે, મારા પિતા પ્રથમ ચક્રવર્તી છે અને હું પહેલા વાસુદેવ થઈશ: આવું ઉત્તમ કુલ કાનું હાઈ શકે?'-આવા વિચાર આવવા એય સ્વાભાવિક છે. આમ છતાં, આવા કુલમદ પણ આત્માને હાનિ જ પહેાંચાડનારા છે. મરીચિ તા ત્રિપદી વગાડીને નાચવું તથા ભુજારફાટ કરવા આદિ પણ અભિમાનથી કરી ચૂક્યા છે. વિવેકને તછ, લજ્જાને વિસારી, ઉન્માદને આધીન બન્યા વિના આવા હર્ષાતિરેક અને આવા કુલમદ આવે એ શક્ય નથી. આ કુલમદના પ્રતાપે મરીચિએ દઢ નીચ ગાત્રકર્મ બાંધી લીધું.

આ પછી કેટલાક કાળે ભગવાન શ્રી ઋષભદેવસ્વામિછ નિર્વાણુ

પામ્યા. તે પછી પણ મરીચિ તે**ા ભગવાનના સાધુએાની સાથે** જ વિચરતા. પાતાની પાસે જે કાઈ ધર્મ સાંભળવાને આવતા, તેમને મરીચિ શ્રી જિનકથિત ધર્મના જ ઉપદેશ આપતા અને પ્રતિખાધ પામીને જે કાઈ દીક્ષા લેવાને તૈયાર થતા. તેમને તેએા ભગવન્તના સાધુએાની પાસે જ માકલી આપતા. પાતે કાઈને પણ શિષ્ય બનાવતા નહિ.

હવે એવું બન્યું કે-એક વાર મરીચિ બીમાર થયા. બીમારી પણ કારમી હતી. પાતાને માટે જરૂરી અન્ન–પાન લાવવાની શક્તિ રહી નહિ, શરીરસંસ્કાર આચરવાતેય તે અસમર્થ બની ગયા અને ભાલવાની તાકાત પણ ગુમાવી ખેઠા. મરીચિના ઉપદેશથી પ્રતિખાધ પામી દીક્ષિત બનેલા પણ અનેક સાધુએા ત્યાં વિદ્યમાન છે, પરન્તુ સંયતથી અસંયતની સેવા આદિન થઈ શકે-એવી માન્યતાના કારણે. નથી તા કાઈ તેમના વ્યાધિનિવારણ માટે પ્રયત્ન કરતા કે નથી તા કાઈ તેમના વ્યાધિની હકીકત પૃછતા.

આ વખતે મરીચિને ક્ષણભર એમ થઈ જાય છે કે-' આ સાધુએ। ૈકવા નિર્દય છે ? કેવા સ્વાર્થી છે ? લાેકવ્યવહારથી કેટલા વિમુખ છે **?** હું તેમનાે ઉપકારી છું, ચિરકાલના પરિચિત પણ છું અને એક જ ગુરૂના હાથે અમે દીક્ષિત થયેલા છીએ તથા સમાન ધર્મમાં પ્રતિબદ્ધ પણ છીએ: આમ છતાં, તેઓ મારા તરફ સ્નિગ્ધદષ્ટિએ જોવા માત્રની પણ તસ્દી લેતા નથી!'

આ વિચાર આવ્યાે તા ખરાે, પણ તે મરીચિના વિવેકશીલ અન્તઃકરણમાં સ્થિરતા પામી શકચો નહિ. મરીચિએ તરત જ વિચાર્યું ક્રે–' મારે આવું ખરાળ ચિન્તન કરવું એ યાેગ્ય નથી. આ મહાનુભવ મુનિવરા પાતાના શરીર પ્રત્યે પણ નિર્મમ છે અને એથી તેએ જ્યાં પાતાના શરીરની પણ પરિચર્યા કરતા નથી, ત્યાં વળી મારા જેવા બ્રષ્ટની પરિચર્યા તા કરેજ શાના?'

આ રીતિએ, પાતાના અન્તરમાં પ્રગટેલા સાધુએા પ્રત્યેના ્દુર્ભાવને તેા મરીચિએ દૂર કર્યો, પણ તે જ વખતે મરીચિના અન્ત-

રમાં એવી અભિલાષાએ જડ નાખી કે–હું સાજો થાઉં તા મારા એક શ્ચિષ્ય બનાવું. કે જેથી તે મારી સેવા કરે. '

વ્યાધિમુક્ત બન્યા પછી પાતાના એક શિષ્ય બનાવવાની મરી-ચિની અભિલાષા હતી અને ભવિતવ્યતાના યાગે એવા પ્રસંગ પણ **ળની ગયાે. એ પ્રસંગે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આ આત્માના** કોડાકોડી સાગરાેપમ પ્રમાણ સંસાર વધારી દીધાે.

એક વાર મરીચિની ધર્મદેશનામાં કપિલ નામના રાજપુત્ર આવ્યા. ખૂખી એ હતી કે-હજુ પણ મરીચિ શ્રી જિનકથિત ધર્મના જ ઉપદેશ આપતા હતા. એ મુજબ મરીચિએ કપિલને પણ પાંચે ય ઇન્દ્રિયોના નિત્રહથી શુદ્ધ અને મહાવતાના પાલનયુક્ત સાધુધર્મ કહી સંભળાવ્યાે.

એ સાંભળી કપિલે કહ્યું કે-' તમે ખાહ્ય વેષથી વિલક્ષણ દેખાએ। છે। અને તમારૂં કથન જાૂદા પ્રકારનું છે, તા આમાં સાચું શું ?'

મરીચિએ કહ્યું કે-'મેં તા તને સાધુધર્મ સંભળાવ્યા. એ યથાકત સાધુધર્મને પાળવાની શક્તિના અભાવે, પ્રખલ પાપકર્મના ઉદયથી મેં આ દુર્ગતિગમનના કારણભૂત કલ્પિત કુવેશના સ્વીકાર કર્યો છે : માટે તું શંકા કર્યા વિના શુદ્ધ શ્રમણધર્મના જ સ્વીકાર કર!'

મરીચિએ આટલું સ્પષ્ટ કહેવા છતાં પણ, દુર્ભાગી કપિલ મરી-ચિને પૂછે છે કે–'એ સાચું, પણ તમારી પાસેય કોઈ નિર્જરાનું સ્થાન છે કે નહિ?'

જે મરીચિએ અત્યાર સુધી, સંયમના પરિત્યાગ કરવા છતાં પણ, શુદ્ધ માર્ગદેશકતા જાળવી હતી અને સ્પષ્ટ શુષ્ટદોમાં પાતાની પાપમય પામરતા જાહેર કરી હતી, તે મરીચિ અહીં ભૂલ્યા. પાતે સ્વીકારેલા માર્ગમાં નિર્જરાનું કાેઇ જ સ્થાન નહિ હાેવા છતાં પણ. તેવું કહેવાને તેએા ઉત્સાહિત ખની શકચા નહિ. તેમણે કહ્યું કે–

'કપિલ ! નિર્જરાતું સ્થાન તેા શ્રમણુધર્મમાં છે અને અહીં પણ ક્રિંચિત છે. '

આ મિથ્યા ઉપદેશે તેમના કોડાકોડી સાગરાપમ પ્રમાણ સંસાર વધારી મૂકચો. ખરેખર, સિદ્ધાન્તથી વિપરીત પ્રરૂપણા કરવાના યાેગે આત્માને જેટલી હાનિ થાય છે, તેટલી હાનિ તે સિવાયના દુશ્વરિત્રથી પણ થતી નથી. ઉત્સૂત્રપ્રરૂપકમાં સમ્યગ્દર્શન હોતું નથી, છતાં તેના **બાહ્યાચારા સંયમાનુસારી હાય એ અશક્ય નથી.** એવા સંયમાનુસારી **બાહ્યાચારામાં પ્રવી**ણ પણ આત્મા, ઉત્સ્ત્રભાષિતાના પાપથી **લ**યંકર ભવાટવીમાં અતિશયપણે ભમનારા ખતે છે: એના એ બાહ્યચારિત્રની તેવી કિંમત જ નથી. ચારિત્રભ્રષ્ટ થવું એ અતિશય નિન્દા છે, ચારિત્ર-ભ્રષ્ટ બનવું એ અતિશય પાપમયતા પામવા જેવું છે, છતાં એ નિર્વિ-વાદ છે કે-બાહ્યથી ચારિત્રાચારા પાળવા છતાં ઉત્સ્ત્રપ્રરૂપણા કરવી. એ એનાથી ય વધુ પાપમયતા પામવા જેવું છે.

હવે મરીચિએ જ્યારે જોયું કે-'આ કપિલ યતિધર્મના આદર કરતા નથી અને મારે પણ એકાદ સેવકની જરૂર તાે છેજ. '-ત્યારે તેને પણુ પરિવાજક ખનાવ્યા. કપિલ પણ મરીચિની ઉપાસનામાં રત રહેવા **લાગ્યાે. પાેતાનું ચાેરાશાે લાખ વર્ષનું આ**યુષ્ય પૂર્ણ થયે મરીચિ, પાેતાના દુષ્કર્મને આલાવ્યા અને પ્રતિક્રમ્યા વિના મૃત્યુ પામીને, પ્યક્ષદેવલાેકમાં દ્રશ સાગરાપમના આયુષ્યવાળા દેવ થયા.

# પાંચથી ચાેવીસ ભવાે

આ રીતિએ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના જે સત્તાવીસ ભવા ગણાય છે, તેમાંના ચાર ભવેા થયા. ૧–શ્રી નયસારના, ૨–સૌધર્મ દેવલાકના, ૩-શ્રી મરીચિના અને ૪-ષ્યસદેવલાકના.

હવે પાંચમા ભવ: પ્રહ્મદેવલાકમાંથી વ્યવીને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનાે તે જીવ એશી લાખ પૂર્વના આયુષ્યવાળા કૌશિક નામે ધ્યાક્ષણ તરીકે ઉત્પન્ન થયેા. અહીં તે અન્તે ત્રિદંડી થઇને મૃત્યુ પામ્યાે.

આ પછી તે ધણા ભવામાં ભમ્યા. કે જેની ગણના કરવામાં

આવી નથી. તે પછી પુષ્યમિત્ર નામના પ્રાહ્મણ તરીકે તે ઉત્પન્ન થયે। અને ત્યાં પણ ત્રિદંડી થયેા. આ છઠ્ઠો ભવ.

ત્યાંથી મરીને એ સૌધર્મ દેવક્ષાકમાં મધ્યમ સ્થિતિવાળા દેવ થયા, એ સાતમા ભવ.

સૌધર્મ દેવલાકમાંથી વ્યવીને તે અગ્ન્યુદ્યોત (અગ્નિદ્યોત) નામે ધ્યાહ્મણ થયા અને પૂર્વની જેમ ત્રિદંડી બન્યા. આ આઠમા ભવ.

અહીંથી મૃત્યુ પામીને તે છવ ઈશાન દેવલાકમાં મધ્યમ આયુ-ષ્યવાળા દેવ થયા, એ નવમા ભવ.

ત્યાંથી ચ્યવીને તે જીવ અગ્નિભૂતિ નામે ધ્યાહ્મણ થયેા અને અહીં પણ ત્રિદંડીપણાને પામ્યેા. આ **દરામા ભવ.** 

અહીંથી મરીતે તે જીવ સનત્કુમાર દેવલાકમાં મધ્યમ આયુષ્ય-વાજા દેવતા થયા, એ અગીયારમા ભવ.

સાંથી વ્યવીને તે જીવ ભારદ્વાજ નામે ધ્યાક્ષણ થયેા અને અહીં પણ પરિવાજકપણાને પામ્યો. આ **ખારમાે ભવ.** 

અહીંથી મૃત્યુ પામીને તે જીવ માહેન્દ્ર દેવલાકમાં દેવતા થયા, એ તેરમા ભવ.

આ પછી પાછા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનાે એ જીવ સંસારમાં ધાં અમ્યા છે. એ ભવાની પણ ગણના કરવામાં આવી નથી. તે પછી સ્થાવર નામના ધાહ્મણ તરીકેનાે તે જીવના ભવ ચોદમા ભવ તરીકે ગણાય છે. અહીં પણ તેને ત્રિદંડી પરિત્રાજકપણું પ્રાપ્ત થયું હતું.

સ્થાવર તરીકે મૃત્યુ પામીને તે જીવ બ્રહ્મદેવલાકમાં દેવતા થયા, એ પંદરમા ભવ.

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્મા ત્યાંથી ચ્યવીને વિશ્વભૂતિ તરીકે ઉત્પન્ન થયા. શ્રી મરીચિ તરીકેના ભવ પછી, વિશ્વભૂતિ તરીકેના આ ભવમાં જ તે જીવને જૈની પ્રવ્રજ્યાની પ્રાપ્તિ થઇ. વિશ્વભૂતિ અદ્દભૂત સામર્થ્યશાલી હતા. વિશ્વનંદી રાજ્યના યુવરાજના એ પુત્ર હતા. પણ રાણીના આગ્રહથી રાજાને વિશ્વભૂતિ સાથે કપટ રમવું પડ્યું. આ કપટની જ્યારે વિશ્વભૂતિને ખબર પડી, ત્યારે પહેલાં તા તેઓ ખૂબ કાપાકુલ બની ગયા, પણ તાતની લજ્જા અને કુળને કલંક લાગવાના ભય આદિ વિચારથી તેમણે પાતાના કાપના વેગને શાન્ત કર્યો. પછી તા તેઓ સંવેગને પામ્યા અને સંસારની અસાર-તાના નિશ્વય કરીને શ્રી સંભૂતિસૂરિ મહારાજાની પાસે જઈ ભાગવતી દીક્ષા ગ્રહણ કરી. તેમને દીક્ષિત ખનેલા સાંભળી, તેમના પિતા અને પાતાના લઘુત્રન્ધુ વિશાખાભૂતિ સાથે વિશ્વનંદી રાજ્ય ત્યાં આવ્યા. તેણે રાજ્યના સ્વીકાર કરવાની પ્રાર્થના કરી, પણ શ્રી વિશ્વભૂતિ મુનિવરે તેના સ્વીકાર કર્યો નહિ. શ્રી વિશ્વભૂતિ મુનિવર ગુરૂકુળવા-સતે સેવતાં મહા તપરવી અને સૂત્રાર્થના જ્ઞાતા બન્યા. તપથી અતિ કુશ બનેલા અને શ્રી જિનાગમના પરમાર્થને સારી રીતિએ પામેલા તેમને, ગુરૂએ એકાકી વિહરવાની આજ્ઞા આપી. એક વાર તેઓ માસ-ખમણને પારણે ભિક્ષા માટે મથુરાનગરીમાં પેઠા. વિશ્વભૂતિ રાજાના પુત્ર વિશાખાનંદી પણ ત્યાં આવેલા. અચાનક ક્રાઈ એક નવપ્રસૂતા ગાયની સાથે અથડાવાથી શ્રી વિશ્વભૂતિ મુનિવર પડી ગયા, એટલે વિશ્વાખાનંદીએ તેમની પૂર્વના **બલને યાદ આપતી મશ્કરી કરી.** આ**યી** ક્રાપાયમાન થયેલા તેમણે પેલી ગાયને શીંગડાવતી પકડીને આકાશમાં ભુમાવી. આટલેથી જ નહિ અટકતાં, કાપને આધીન ખતેલા તેમણે નિયાણું કર્યું કે–''મારી ચ્યા ઉગ્ર તપશ્ચર્યાના પ્રભાવથી હું ભવાંતરમાં ધણા પરાક્રમવાળા થઈ તે આ વિશાખાનંદીને મૃત્યુ પમાડનારા થાઉ !" અહીં પણ પાપની આલાેચના કર્યા વગર જ તેમનું મૃત્યુ થયું. આ સાલમા ભવ.

અહીંથી મૃત્યુ પામીને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનાે એ છવ મહાશુક્ર નામે દેવલાકમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા દેવ થયા, એ સત્તરમા ભવ.

ત્યાંથી વ્યવીને એ છવ પાતનપુરમાં રિપુપ્રતિશતુ રાજાને ત્યાં, તેની મૃગાવતી નામની પુત્રી, કે જેણીને તેણે પાતાની પત્ની ખનાવી હતી, તેની કુક્ષિથી પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયેા. તે બાળકના પૃષ્ઠ ઉપર ત્રણ કરંડક હાવાથી તેનું ત્રિપૃષ્ઠ એવું નામ રાખવામાં આવ્યું. અહીં તે દક્ષિણ ભરતાહ<sup>દ</sup>ને સાધી વાસુરેવ બન્યો. આ **અહારમા ભવ.** 

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનાે જીવ ત્રિપૃષ્ઠ તરીકેના મૃત્યુને પામી તમસ્તમા નામની સાતમી નરકમાં ઉત્પન્ન થયા, એ એાગણીસમા ભવ-

ત્યાંથી ઉદ્દવર્તન પામી ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના તે છવ એક ગિરિગુફામાં સિંહ થયે, એ **વીસમા ભવ.** 

સાંથી મૃત્યુ પામી ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના તે છવ ચાથી નરકે ગયા, એ એકવીસમા ભવ.

આ પછી ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના તે જીવ વિવિધ તિર્ધય યાનિઓમાં ભમ્યા અને એમ કરતાં ક્ષયાપશમ ભાવના યાગે મનુષ્ય-પણું પામી તેણે જીદ અદ્વમાદિ તપશ્ચર્યા દ્વારા શુભ કર્મ ઉપાન્તર્યું, આ **ળા નિસમા ભવ.** 

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના એ જીવના ત્રે**વીસમાં ભવ**િપ્રય-ામત્ર નામના ચક્રવર્તા તરીકેના છે. આ ભવમાં તાે તેઓ ત્રીજી વાર જૈની દીક્ષાને પણ પામ્યા અને ઉત્કૃષ્ટ તપશ્ચર્યાદિ દ્વારા તેમણે સુન્દર આરાધના પણ કરી.

અહીંથી કાલધર્મ પામીને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના એ છવ મહાશુક્ર દેવલાકમાં સર્વાર્ધ નામના વિમાનને વિષે દેવતા થયા, એ ચાવીસમા ભવ.

# શ્રી 'નન્દન ' તરીકે ૨૫ મા ભવમાં

ત્યાંથી ચ્યવીને તે છવ છત્રા નામની નગરીમાં જિતશત્રુ રાજાની ભાકા નામની રાણીની કૃક્ષિથી પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા. 'નન્દન ' એવ તેમનું નામ રાખવામાં આવ્યું. આ પચીસમા ભાવના આયુ-ખાના જયારે પચીસમા ભાગ ખાકી હતા, ત્યારે શ્રી નન્દન રાજાએ ભાગવતી પ્રવજ્યાના સ્વીકાર કર્યા: પણ ત્યારથી આરંભીને ખૃત્યુ પર્યન્ત તેમણે માસખમણના પારણે માસખમણની તીવ્ર તપશ્ચર્યા કરી છે. શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માઓ અન્તિમથી ત્રીજે ભવે અવશ્યમેવ શ્રી તીર્થકર-નામકર્મને ઉપાર્જે છે. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્માના પણ આ અન્તિમથી ત્રીજો ભવ હતા, એટલે એ તારકના આત્માએ પણ આ ભવમાં વીસ સ્થાનકાની ભાવથી આરાધના કરવા દ્વારા શ્રી તીર્થકર-નામકર્મને ઉપાર્જ્યું. તે એવી રીતિએ કે—

- (૧) સર્વ જગજીવોના નિષ્કારણ બન્ધુ સમાન, કષાયને છત-નારા અને માક્ષમાર્ગના સાર્થવાહ એવા શ્રી જિનેશ્વરદ્દેવોની શ્રી નન્દન મુનિવર યથાર્થ વાણીથી સ્તુતિ કરતા.
- (૨) જન્મ–જરા–મરણાદિના લયથી રહિત અને અનન્ત, અક્ષય તથા અચલ એવા માેક્ષસુખને પ્રાપ્ત થયેલા શ્રી સિદ્ધ આત્માંઓને નમસ્કાર કરતા.
- (૩) જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર રૂપ મહાભારને ઉપાડવામાં સમર્થ એવા ચતુવિધ શ્રીસંધને એક શરણ રૂપ માનતા.
- (૪) કરૂણાના નિધાન, પંચવિધ આચારાના પાલનમાં <mark>ધીર</mark> અને સમસ્ત પ્રાણિએા પ્રત્યે અનુગ્રહ કરતા ગુરૂની સમ્ય**ક્ પ્રકારે** પ્રશંસા કરતા.
- (પ) સદ્દધર્મમાં શિથિલ ખનેલા પ્રાણિઓને ધર્મમાં સ્થિર ખના-વતા તથા પર્યાય આદિથી વૃદ્ધ એવા સાધુ મહાત્માઓની <sup>શ</sup>લાધા કરતા.
- (૬) સ્વ-પર સમયની ગાઢ શંકાને પણ દૂર કરવામાં સમર્થ એવા ખહુસુતપ્રવર શ્રમણોની શુસૂષા કરતા.
- (૭) માસખમણ આદિ તપાવિધાનમાં તત્પર એવા તપસ્વિઓની વિશ્રામણા કરતા.
- (૮) શ્રી સર્વદા ભગવંતે નિશ્ચિતાર્થ કરેલ શ્રુતને વિષે નિરન્તર ક્ષીન ખનીને તેના અર્થના ચિન્તવનમાં તત્પર રહેતા.

મહાવીરદેવ [ ૩૫

(૯) તત્ત્વાર્થની સદ્દહણાપ્રધાન સમ્યકૃત્વ રૂપ પ્રવર વસ્તુમાં પ્રયત્નપૂર્વક શંકાદિ દેાષાને પરિહરતા.

- (૧૦) જ્ઞાનાદિકના ઉપચાર પ્રમુખ અનેક પ્રકારના વિનયમાં નિપુષ્ણ શુદ્ધિવડે અતિચારને તજતા.
- (૧૧) પ્રતિલેખના, પ્રમાર્જના પ્રમુખ વિવિધ આવશ્યક-વિધિ ધર્મમાં પરાયણ રહી, પ્રતિદિન અતિક્રમ થકી આત્માને ખચાવતા.
- (૧૨) શીલમાં પિંડ, ઉદ્દગમ પ્રભૃતિ દેષોને ટાળી પાંચે મહાવતા આદિના પાલનમાં લાગેલ માલિન્યને શાધતા.
- (૧૩) પ્રતિસમયે સંવેગાદિ ભાવના ભાવવામાં પરાયણ રહી, પાતાના દેહ પ્રત્યેની પણ મમત્વણુદ્ધિ ન આવી જાય તેની કાળજી રાખતા.
- (૧૪) બાહ્યાભ્યન્તર ધાર તપઃકર્મને આચરતાં પાતાની શક્તિને ગાપવતા નહોતા.
- (૧૫) ધર્મોપકારકારી સાધુએં તે વસ્ત્ર, કમ્પ્યલ પ્રમુખ ઉપકરણે આપતા અને ક્રોધાદિકના સદા ત્યાગ કરતા.
- (૧૬) આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, તપસ્વી, સ્થવિર, પ્રવર, સાધર્મિક, ગણુ, ગ્લાન તથા સંઘના વૈયાવૃત્ત્યમાં પ્રવર્તતા.
- (૧૭) તે આચાર્યાદિ ક્રાઇ તેવા પ્રકારની રાગાદિક સંબંધી આપત્તિ આવતાં ખિન્ન થતા, તા તે મહાત્માએાને ઔષધદાનાદિક વડે સમાધિભાવને પમાડતા.
- (૧૮) અક્ષર, પદ, ગાથા અને શ્લોક કે જે સર્વદા અપૂર્વ ઝ્રુત છે, તેના સૂત્રાર્થના જાણ છતાં પણ ઝ્રુતાનુરાગથી અભ્યાસ કરતા.
- (૧૯) શ્રુતની ભક્તિ, તેનું બહુમાન, તેમાં બતાવેલ અર્થોનું સમ્યક્ ચિન્તન અને વિધિપૂર્વકનું તેનું ગ્રહણ–એ વિગેરેને યથાર્થપણે પ્રકાશતા.
- (૨૦) ભવ્યાત્માએાને ધર્મ કહેવા આદિથી પ્રતિદિવસ પ્રવચનની પરમ ઉન્નતિને કરતા અને શુદ્ધચિત્તથી શ્વેતામ્બર માર્ગને આરાધતા.

વળી શ્રી નન્દન મુનિવરે પાતાના જીવિતના અન્ત ભાગમાં પણ અનુપમ આરાધના કરી છે. પ્રાન્ત સમયે એ મહાત્માએ પાતાના દુશ્વરિત્રને આલાવી, પાંચ મહાવતાને ઉચ્ચરી, સર્વ પ્રાણિઓને ખમાવી, માસિક સંલેખના ધારણ કરી અને પંચ નમસ્ક રના ધ્યાનમાં તેઓ તિલ્લન બન્યા. આથી તેઓ, ભવ્યાતમાઓ જેની નિરંતર પ્રાર્થના કરે છે, તે સમાધિમરણને પામ્યા. ખરેખર, આવા મહાત્માઓનું તા મરણ પણ ઉત્સવભૂત જ ગણાય.

આ શ્રી નન્દન મુનિવર કાલધર્મ પામીને પ્રાણત દેવકોકને વિષે પુષ્પાવતંસક નામના વિમાનમાં દેવતા થયા. એ ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવના આત્માના છવ્વીસમા ભવ છે.

૮–સાગરાન-દસૂરિના સિદ્ધચક્રમાં મહાપુરૂષોની સ્વર્ગીતિથિ ઉજ-વવાના પણ વિરાધ કરવામાં આવ્યાે છે. જ્ઞા સિદ્ધચક્ર વર્ષ ૪ શું અંક ૧૪ મા, ટાઇટલનું ત્રીજી પાનું. તેમાં લખ્યું છે કે–

" ગુરૂના મરણ દિવસની જયંતી મનાવે છે, તેઓ ગુરૂના મરણ દિવસને શું ઉત્સવરૂપ માને છે કે મનાવે છે?"

જ્યારે પરમ ઉપકારી શ્રી ઉમારવાતિજી વાચક ફરમાવે છે કે-

" सञ्चिततपोधनानां, नित्यं व्रतनियमसंयमरतानाम् । उत्सवभूतं मन्ये, मरणमनपराधवृत्तीनाम् ॥ १ ॥"

આ પાઠ જાહેર થયા પછી સાગરાનન્દસૂરિએ પાતાના સિદ્ધ-ચક્રના ચાેથા વર્ષના ૧૯–૨૦ અંકમાં ૪૫૧મા પાને લખ્યું છે કે– " મરનાર મહાત્માને મરણઉત્સવ હાેય, પણ ભક્તોને નહિ."

આય જીકું છે: કારણ કે-તપાધનના જેમણે સંચય કર્યા છે, નિત્ય વ્રત–નિયમ–સંયમમાં જેઓ રત છે અને જેઓ અનપરાધ વૃત્તિવાળા છે, તેઓના મરણને હું ઉત્સવ રૂપ માનું છું–એમ શ્રી વાચક મહાત્માએ સ્પષ્ટ ફરમાવ્યું છે. તેઓશ્રીએ પાતાના મરણને

## શ્રી તીર્થપતિ તરીકેનાે અન્તિમ ભવ

પ્રાજ્ત દેવલાકને વિષે આયુષ્યકર્મ પૂર્ણ થતાં, ભગવાન શ્રી મહાવારદેવના જવ ત્યાંથી સ્યવાને દેવાનંદા નામની વ્યાદ્મણીની કૃક્ષિમાં પુત્રપણે આવ્યો. અહીં પ્રભુતે ગર્ભમાં આવ્યાને ૮૧ દિવસા વ્યતીત થઇ ગયા. આ પછી, સૌધર્મ દેવલાકના સ્વામી ઈન્દ્રે અવધિત્તાનથી એ વાત જાણી. મરીચિના ભવમાં કરેલા કુલમદથી બાંધેલા નીચ ગાત્રકર્મના જ એ પ્રભાવ હતા કે-તીર્થકર થવાવાળા ભવમાં પણ પ્રભુ વ્યાદ્મણકુળમાં આવ્યા. ઇન્દ્ર વિચારે છે કે-કર્મવશે હીનકુળમાં અવતર્યા હોય તેવા પણ શ્રી તીર્થકરદેવના જીવાને તે તારકાના જન્મ થયા પહેલાં જ ઉત્તમ કુળમાં મંક્રમાવવા એ અમારા આચાર છે. આથી તે પાતાના હરિણગમેલી નામના સેનાપતિને આતા ફરમાવે છે કે-'દેવાનંદાના ગર્ભને ત્રિશલાદેવીના ઉદરમાં અને ત્રિશલાદેવીના ગર્ભને દેવાનંદાના ઉદરમાં સક્રમાવી સ્થાપન કરા!' તરત જ ઇન્દ્રની એ આદાનો અમલ થઇ જય છે.

ઉત્સવભૂત જણાવવા માટે આ કરમાવ્યું નથી, પણ તેવાએાના મર-ણને પાતે ઉત્સવભૂત માને છે એમ જણાવવા માટે જ આ કરમાવ્યું છે.

વળી આવેા જીકો ખચાવ કરતાં પહેલાં, સિહ્લચક્રના ૪ **શા** વર્ષના ૧૪ મા અંકના ટાઇટલના ત્રીજ પાને–

"ભગવાન્ જંબૂસ્વામી પછીના આચાર્યો તેા કાલધર્મ પામે એટલે શિષ્યાને માત્ર વિયાગની જ સ્થિતિ ઉભી થાય અને ગુરૂને અવિરતિ અપચ્ચકખાણી થઈ માક્ષમાર્ગની મુખ્ય આરાધનાથી ચ્યુત થવું પડે."

—આવી દલીલ કરવામાં આવી છે. જે આમ ભાવિની સ્થિતિ ક્લ્પે, તાે મરનાર મહ<sup>્</sup>તમા પાેતાના મરણને ય ઉત્સવરૂપ કેમ માની શકે <sup>ટ્ર</sup> **વ**રતુતઃ મરણુની ઉત્સવબ્રૂતતાનાે હેતુ પણ તેમને સમજાયાે નથી.

ગર્ભસંક્રમણની આ વાતને. અશક્ય માની ભક્તિવિવશતા**થી** ઉપજાવી કાઢેલી તરીકે માનનારાઓએ વર્તમાનમાં થતાં કેટલાંક ઍાપ-રેશનાના ખાસ અભ્યાસ કરવા જેવા છે. ગર્ભસંક્રમણ, એ અશક્ય વસ્તુ નથી અને અચિન્ત્ય શકિતના સ્વામી દેવા ધારે તા ઘણી જ કુશળતાથી ગર્લસંક્રમણ કરી શકે એ સ્વાભાવિક છે. વળી પ્રસુનાં ચરિત્રા લખનારા મહાત્માએ પ્રભુના પરમ ભક્ત હોવા છતાં, સુવિવેકી અને મૃષાવાદના સર્વથા ત્યાગી હતા, એ ભૂલવા જેવું નથી. ઉપરાન્ત, ગર્ભસંક્રમણના પ્રસંગ એ કાઈ એવા પ્રસંગ નથી. કે જેના આધાર માત્રથી જ શ્રી તીર્થકરદેવની મહત્તાને સ્થાપિત કરવી પડે. આ તા એક વસ્તુ ખની માટે જ કહેવાઈ અને લખાઈ. એ ય વિચારવા જેવું છે કે જો ભક્તિની વિવશતાથી ખાટું જ લખવું હાત, તા મહાનુભાવ શાસ્ત્રકાર પરમર્ષિએા પ્રભુએ પૂર્વે બાંધેલા નીચ ગાત્રકર્મના ઉલ્લેખ જ કરત નહિ. એટલે જે શાસ્ત્રકાર મહાત્માએ એ-' કુલમદ અને એથી નીચ ગાત્રકર્મને બાંધી અધમ કુળમાં અવતરતું '-એવી પણ વાતોને **છ્**પાવી **નથી,** તેઓનું કથન તેા અત્યન્ત શ્રદ્ધેય જ મનાવું જોઇએ.

અરતુ. દેવાનન્દાની કુક્ષિમાં આવ્યાથી ૮૨ મા દિવસે એટલે ક્રે–આસા વદ તેરશે, હરિણગમેષી દેવે ભગવાનને શ્રીમતી ત્રિશલા-રૈવીની કુક્ષિમાં સ્થાપના કર્યા. તે દિવસની પાછલી રાત્રિએ શ્રીમતી ત્રિશલાદેવીએ ચૌદ સ્વપ્ત જોયાં.

ઉચ્ચ પ્રકારની આત્મિક કિંવા દુન્યવી ૠહિ–સિહિને પામવાનું પુષ્ય લઈને આવનારા આત્માએા માતાના ગર્લમાં આવતાંની સાથે જ, તે તે માતાએ તે તે આત્માઓની બાવિ પરિપૂર્ણતાના પ્રમા-·ણાનુસાર સ્વપ્તાે જૂએ છે. શ્રી તીર્થેકરદેવની માતાની જેમ ચક્રવર્તી થનારની માતા પણ ચાદ સ્વપ્ન જૂએ છે, પરંતુ શ્રી તીર્થકરદેવની માતાથી જોવાતાં ચૌદ સ્વપ્ના કરતાં તે હીન કાંતિવાળાં હાય છે. વાસુદેવની માતા સાત, બલદેવની માતા ચાર, પ્રતિવાસુદેવની માતા ત્રણ અને મહામુનિની અથવા તા માંડલિકની માતા એક સ્વપ્ન જૂએ છે. આ સ્વપ્ત ઉપરથી તેના પરમાર્થના ન્રાતાએ ગર્લમાં રહેલા પણ આત્માના ભાવિને કહી શકે છે.

ચૌદ સ્વપ્નને પાતાના મુખમાં પ્રવેશ કરતાં જોઈને, શ્રીમતા ત્રિશલાદેવી પરમ આનન્દને પામ્યાં અને પાતાના સ્વામી શ્રી સિદ્ધાર્થ રાજાની પાસે જઇ તે હકીકત જણાવી. શ્રી સિદ્ધાર્થ રાજાએ ભાગ્યવાન પુત્ર ગર્ભમાં આવ્યાની કલ્પના કરી. પ્રભાતે અષ્ટાંગ નિમિ-ત્તના પરમાર્થવેત્તાઓને ખાલાવીને પૂછતાં, તેમણે પણ કહ્યું કે-'તમને ધર્મચક્રવર્તી પત્રની પ્રાપ્તિ થશે. '

આ પછી તેા ઇન્દ્રની આત્રા પામેલા તિર્યગ્ળુંલક દેવતાએા શ્રી સિદ્ધાર્થ રાજ્યના ભવનમાં વિવિધ મહાનિધાના ભરવા લાગ્યા તેમજ મહા પુષ્યવાન આત્માના પુષ્યપ્રભાવે, અત્યાર સુધી જે રાજ્યએા બાહુબલના ગર્વથી શ્રી સિહ્ધાર્થ રાજાને નમતા નહેાતા, તેઓ પણ શરણે આવવા લાગ્યા. શ્રી સિદ્ધાર્થ અને શ્રીમતી ત્રિશલા-દેવી એમ જ માનતાં કે–'આ સધળા જ પ્રભાવ ગર્ભમાં આવેલા પુરુયાત્માના પુરુયનાે છે. ' આથી તેએા વારંવાર તે વિષે ગાેષ્ઠિ કરતાં અને અનેકવિધ મનારથા સેવતાં. એક વાર તા તેમણે નક્કી કર્યું. કે-'' જ્યારથી આ ગર્ભ ઉત્પન્ન થયેા છે. ત્યારથી આપણે સર્વ પ્રકા-રના વૈભવમાં વૃદ્ધિને પામ્યાં છીએ, આથી જ્યારે આના જન્મ થશે ત્યારે આપણે આનું 'વર્ધમાન' એવું ગુણનિષ્પન્ન નામ સ્થાપન કરીશું. "

હવે અહીં જ્યારે આ રીતિએ દિન-પ્રતિદિન આનન્દની વૃદ્ધિ થઈ રહી છે, ત્યારે દેવાન-દાની અતિશય દુર્દશા થઈ રહી છે. ભગ-વાન જ્યારે તેણીના ઉદરમાં આવ્યા, ત્યારે તેણીએ પણ ચૌદ સ્વપ્ત જોયાં હતાં, પરન્તુ ૮૨ મા દિવસે ગર્બસંક્રમણ થતાં તેણીએ પાતાના વદનકમળમાંથી ચૌદ મહાસ્વપ્તાને પ્રતિનિવૃત્ત થતાં જોયાં. આ જોતાંની સાથે જ તે પામી ગઈ કે–'મારા ગર્લનું હરણ થયું.' અને એથી. તેણીના અન્તરમાં ભારે શાેક વ્યાપી ગયાે. તેણી આક્રન્દ કરતી છાતી કુટવા લાગી અને પાતાના દુર્ભાગ્યને નિન્દવા લાગી.

શ્રી તીર્થકરદેવના આત્માએ। ગર્જાવસ્થામાં પણ મતિ, શ્રુત અને અવધિ એ ત્રણ નિર્મલ જ્ઞાનાએ સહિત જ હાેય છે. એ મુજય ત્રણ જ્ઞાનના સ્વામી ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે, ગર્ભમાં રહ્યે રહ્યે પણ અવધિત્રાનથી, દેવાન-દાના એ દુઃખતે જાલ્યું. આ જાતિનું સંક્રમણ ચવાનું છે એય ભગવાન જાણતા હતા અને સંક્રમણ થયું એય ભગ-વાનથી અજાષ્યું નહેાતું. આથી દેવાનન્દાની અવસ્થા જાણવાને પ્રેરાવું એ સ્વાભાવિક જ છે.

અવધિજ્ઞાનથી દેવાનન્દાની દુઃખમય દશાને જોઈ ને ભગવાન વિચારે છે કે–' અહેા, મારા નિમિત્ત આ દેવાનન્દા વાણીથી વર્ણવ્યું વર્ણી શકાય નહિ એવા દુઃખતે પામી!'

આ રીતિએ દેવાનન્દાના દુઃખનેા વિચાર કરતાં ભગવાનને શ્રીમતી ત્રિશલાદેત્રીના દુઃખનાે વિચાર આવ્યાે. દેવાનન્દાનું દુઃખ નિવારવાનાે તા કાઈ ઉપાય જ નહિ હતા, પણ હવે આ માતાને દુઃખ ન થાય એમ વર્તગના ભગવાને નિર્ણય કર્યો. 'મારી અંગચલન રૂપ ચેષ્ટાથી આ ત્રિશલા દુઃખતે ન પામા '–એમ વિચારી ભગવાન નિશ્વલ બન્યા.

માતાની અનુકમ્પાથી પ્રેરાઈને ભગવાને તા પાતાના અંગર્ફ્ર-શને અટકાવ્યું, પણ એનું પરિણામ વિપરીત આવ્યું. જેના ભલાને માટે એ કરવામાં આવ્યું હતું, તેના જ ખૂરાતે માટે એ થયું. પાતાના ગર્ભની નિષ્પન્દતાને જાણીને શ્રીમતી ત્રિશલાદે∜ીને એમ થઇ ગયું `કે-'મારા ગર્ભ કાં તા ગળા ગયા અને કાં તા હરાઇ ગયા. ' આ<mark>ચ</mark>ી તેલ્ફી ગાઢતર દુઃખસમૂહને પામી. શ્રી સિદ્ધાથ રાજાને ખત્યર પડતાં તેમના શાકના પણ પાર રહ્યો નહિ. સર્વત્ર શાકમય વાતાવરણ પ્રસરી ગયું. મૃદંગના ધ્વનિ અતે સંગીતના નિર્ધોષોના સ્થાને શાેકમય **ુવરા સંભળાવા લાગ્યા.** 

પાતાના ત્રાનથી ભગવાન આ સ્થિતિને પણ જાણી શક્યા અને માતાના સુખાર્થે તરત જ પાતાના અંગને સ્કૂરાવ્યું. એની સા**થે જ** શ્રી સિદ્ધાર્થ રાજાના ભવનમાં આન-દમય વાતાવર**ણ** પુન<mark>ઃ પ્રસરી</mark> **ગયું. હવે એ જ વ**ખતે ભગવાત વિચાર કરે છે કે–'હજુ તાે હું ગર્લમાં છું. છતાં પણ માતા–પિતાના મારા ઉપર ગાઢ સ્તેહ છે, તા પછી મારા જન્મ થયા ત્યાદ પરિચયથી મારા ગુણગ્રામને જાણતાં તા આમના સ્તેહ અતિશય ગાઢ બની જશે!'

આ વિચાર આવતાંની સાથે જ,-' પાતે માતા-પિતાના જીવતાં દીક્ષા લેશે, તા અતિશય સ્નેહવાળાં પાતાનાં માતા-પિતાની કયી અવસ્થા થશે ? '–એના ભગવાન વિચાર કરે છે અને નિર્ણય કરે છે ક્રે-'ખરેખર, હું જો આમના જીવતાં દીક્ષા પ્રહણ કરૂં તાે તાે આ જીવી શકે જ નહિ. સ્નેહના વશે આર્ત્તધ્યાનવાળાં બનીને મૃત્યુ જ પામે.'

ભગવાન આવા નિર્ણય કરી શકે. એમાં આશ્ચર્ય પામવા જેવું કાંઇ છે જ નહિ : કારણકે તેએા ત્રમ નિર્મલ કાર્ટિનાં ત્ર નાેને ધરનારા છે.

આવા નિર્ણય થયા બાદ, તેવા અનુચિતને અટકાવવાને માટે ભગવાન પ્રયત્ન ન કરે, એ શકચ જ નથી. માતાની અનુકમ્પા નિમિત્તે જે ભગવાન ગર્ભમાં પણ અંગને સંક્રાચે. તે ભગવાન પાતાના નિમિત્તે મા ાપિતાનું અસમાધિમય મૃત્યુ ક્રેમ જ થવા દે? ખરેખર, તેમ નહિ થવા દેવાને માટે જ ત્રણ ગ્રાનવાળા ભગવાને પાતાનું ચારિત્ર-માહનીય કર્મ કેવા પ્રકારનું છે. એ તપાસ્યું : કારણ કે–તેના ઉદય વિના કાર્મ પણ આત્મા અવિરતિવાળી દશામાં રહી શકે જ નહિ. ભગવાને જોયું કે-' મારૂં ચારિત્રમાહનીય કર્મ સાપક્રમ છે અને એથી. તેને ટકાવી રાખવું હેાય તેા પ્રયત્ન વિશેષની આવશ્યકતા છે. ' આ માટે જ ભગવાન શ્રી મહાવી દેવે એવા <sup>૯</sup>અભિગ્રહ ગ્રહણ કર્યો કે– 'માતા પિતાના જીવતાં હું દીક્ષા લઇશ નહિ. '

૯-આ આન્પ્રદના સંબંધમાં પણ સાગરાનન્દસરિએ તદ્દન ખાે! અને અતિશય હીન કાેટિની બાળતા લખી દીધી છે. પાેતાના સિદ્ધચકૃતા તા. ૧૭-૧૨-'૩૩ના અંકમાં ૧૪૨ મા પાને તે લખે છે કે-

<sup>&</sup>quot; મુલ શાસ્ત્રકાર ભગવાનુ શ્રીહરિક્રદ્રસુરીશ્વરજી, મહારાજ્જી, ટીકાકાર ભગવાન શ્રીજિનેધરસૂરીધરજી. અને તેજ વૃત્તિના સંશોધક

ખરેખર, માતા-પિતાના ચિત્તસંતાપના નિરાસને માટે, મહાપુ-રૂષાની સ્થિતિની સિહિતે માટે અને ઇષ્ટ એવા માક્ષના ઉપાયભૂત પ્રવ્રત્યાની નિષ્પત્તિ અર્થે જ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે આ અભિગ્રહ ત્રહુણ કર્યો છે. તેવા પ્રકારના સંયોગામાં આમ કરવું. એ જ એ તારકની વિવેકશીલતા આદિને છાજતી વસ્તુ છે.

ંઆ અભિગ્રહને આગળ કરીને જેએા–'માતા–પિતા જીવતાં હાય ત્યાં સુધી તેમની સંમતિ વિના દીક્ષા લેવાય જ નહિ '-એવું કહે છે, તેઓ પણ મિથ્યાવાદી જ છે. શ્રી ઋષભદેવ ભગવાને દીક્ષા લીધી તે શ્રીમતી મરૂદેવા માતા રડતાં રડતાં અન્ધતાને પામ્યાં <mark>શ્રી</mark> નેમનાથ ભગવાને રથ પાછા ફેરવ્યાે અને દીક્ષાની તૈયારી કરી, ત્યારે શ્રીમતી રાજુલદેવી ધૂસ્કે ધૂસ્કે ખેફાટ રડતાં હતાં અને ભગવન્તનાં

નવાંગી વૃત્તિકાર ભેગવાન્ શ્રીઅભયદેવ સૂરીશ્વરજી કૃત " પિત્રુદ્દેગ નિરાસાષ્ટકમાં જણાવે છે કે માહના ઉદયયી એ અભિથહ કરેલ છે;"

ખરેખર, શાસ્ત્રકાર મહાત્માઐાના નામે આવાં ગપ્પાં તા સાગ રાન-દસૂરિ જેવા જ મારી શકે. સાગરાન-દસૂરિ જેને 'પિત્રદેગ નિરાસાષ્ટક ' કહે છે, તે ' પુષ્યાનુખન્ધિ-પુષ્યપ્રધાન–ફલાષ્ટક ' માં તાે એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે–ભગવાને ગ્રહણ કરેલાે અભિગ્રહ, એ પણ એ તારકની માેક્ષસાધક એવી એક ઉચિત ક્રિયા જ હતી. આવી ઉચિત ક્રિયા વિવેકપુરસ્સરની જ હાઈ, તે ક્રિયાને માહના ઉદયથી થયેલી કહેવી એ સરાસર મૂર્ખતા છે. જેઓ માટે શક્ય હાેય, તેએા એ અષ્ટકનું મનન કરવા કૃપા કરે. ચારિત્રમાેહનીય વિશેષના ઉદયતે ગૃહાવસ્થાનના કારણ તરીકે જણાવેલ છે, પણ અભિગ્રહના કારણ તરીકે નહિ જ! અભિગ્રહના કારણ તરીકે તેા ત્રણ વસ્તુ જ ફરમાવી છેઃ ૧–પિત્રુદ્વેગનિરાસ માટે, ર–મઢાપુરૂષોની સ્થિતિની સિદ્ધિ માટે અને ઢ-ઇષ્ટકાર્યની સમૃદ્ધિ અર્થે. આ સિવાય અભિગ્રહને અંગે સાગરાનન્દસૂરિએ બીજા પણુ લાેચા વાળ્યા છે, જે લંબા**ણના ભંયે અત્રે જ**ણાવ્યા ન<mark>થી.</mark>

મહાવીરદેવ [ ૪૩-

માતા-પિતાને ય કમ દુઃખ થયું નહેાતું : ત્યાં પરિણામ અસુન્દર નહિ હતું, માટે એ તારેકાએ તે દુઃખને અટકાવવા માટે પાતાની પ્રવ્રજ્યાને અટકાવી નહિ. આપણે તા માતા–પિતાના ભાવિને જાણતા જ નથી, એટલે દીક્ષાર્થિએ આગ્રાવિહિતપણે તેમના ચિત્તસન્તાપને દૂર કરવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈએ અને એમ કરતાં જો તેઓની અનુમતિ ન જ મળે, તા તેમના અવશ્યમેત્ર ત્યાગ કરવા જોઈએ. એવા ત્યાગ કરનારને તેમના ચિત્તસન્તાપથી દાષ લાગતા નથી.

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આ પ્રસંગને અંગે પણ, માતા—પિતાના ઉદ્દેગના નિરાસ કરવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈએ એવા આદર્શ પૂરા પાડ્યો હોવાનું વર્ણન મળે છે. આવાં વર્ણના જ્યાં જ્યાં આવે, ત્યાં ત્યાં તે વસ્તુનું આજ્ઞાવિહિતપણું હોય છે તો જ આવે છે, એમ સમજવું જોઈએ. આજ્ઞાવિપરીત એવી કાઈ પણ વસ્તુને માટે આવું વર્ણન આવે જ નહિ. આજ્ઞાવિહિત વસ્તુના આદરમાં ઉત્સાહિત બનાવવાને માટે કહેવાએલી આવી વાતાને, ભગવાનનું અનુકરણ કરવાના ચાળા કરવાના ઉપયાગમાં લેવી, એ હિતાવહ નથી. શ્રી જૈનશાસનના કાયદા છે કે—ગુરૂ વિનાના કેવલજ્ઞાની પણ કાઈને શિષ્ય બનાવી શકે નહિ. જેણે ગુરૂ કર્યા નથી તેને ગુરૂ બનવાના અધિકાર જ નથી. આ કાયદા શ્રી તીર્થકરદેવ માટે નથી. એ તારકા તા કાઈ જ ગુરૂને નહિ સ્વીકારવા છતાં, અનેકાને શિષ્ય બનાવે છે. એ સિવાયના જે કાઈ એમ કરે તે વિરાધક જ છે. આવી તા શ્રી તીર્થકરદેવના આત્મા-એાની અનેકવિધ વિશિષ્ટતાએા છે. આમ હાઈને, સામાન્ય રીતિએ તા એમ જ કહેવાય કે—૧૯ ભગવાને કહ્યું તે કરવાનું પણ કર્યું તે નહિ.'

૧૦–સાગરાનન્દસૂરિએ આ વાતના પણ વિરાધ કર્યા છે. સિદ્ધ-ચક્રના તા. ૨૭ : ૧૧ : '૩૨ના અંકમાં ૯૨ મા પાને અને તા. ૨૨ : ૭: '૩૩ ના અંકમાં ૪૬૩ મા પાને સાગરાનન્દસૂરિ લખે છે કે–

<sup>&</sup>quot; સાધારણ ખાધમાત્રથી ફાવે તેમ ખાલી નાખનારાઓએ તીર્થ-કરાએ કર્યું તે ન કરવાનું કહેવા દિશા ફેરવવી જ રહે છે."

આપણે માટે તા શ્રી જિનેશ્વરદેવાની આત્રા એ જ સર્વસ્વ છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવાેએ આપણા માટે જે જાતિની આ**ન્ર**ાકરમાવી, તે જાતિની આગા મુજબ તે તારકા વર્ત્યા હોય કે ન પણ વર્ત્યા હોય, પરન્તુ ચ્યાપણે તા તે મુજબ વર્તગાને જ ઉદ્યમશીલ બન્યા રહેવું જોઈએ.

અરતુ. દેવાનન્દા અને શ્રીમતી ત્રિશલાદેત્રી-બન્નેયના ઉદરમાં થઈને પ્રભુ કુલ નવ મહિના અને સાડા સાત દિવસ ગર્સમાં રહ્યા. આ પછી એટલે ચૈત્ર શદ તેરશે પ્રભુતો જન્મ થયેા. પ્રભુતા જન્મ સમયની વાત શી કરવી ? નારકાને પણ એ સમય આનન્દપ્રદ નિવડે છે. ત્રણ જગતના ગુરૂ ભગવાનના જન્મનું સુતીકર્મ કરતાં દિકૃક્મા-રિકાએા પાતાને અહાભાગ્ય માને છે. ઇન્દ્રો પણ એ તારકની ભક્તિ કરવામાં કમીના રાખતા નથી. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનાે જન્મ <mark>ચતા</mark>ં શ્રી સિદ્ધાર્થ રાજાએ પણ ભવ્ય મહાત્સવ ઉજવ્યાે અને સર્વત્ર આનન્દ--આનન્દ્ર વ્યાપી રહ્યો.

ક્રમે કરી ભગવાન યૌવનને પામ્યા. સમરવીર નામના રાજાએ પાેતાની કન્યા 'યશાેદા 'ને શ્રી વર્ધમાનકુમાર માટે સ્વીકારવાનું શ્રી

<sup>&</sup>quot; તીર્થકર દેવાનું જીવન ખીજા જીવાને માટે જરૂર અનુકરસ્ કરવા લાયક છે જ, એમાં જરા પણ શંકા નથી. "

હવે સાગરાન-દસારિ જેમતે 'શ્રી તપગચ્છસૌધરતંબોપમ મહોા પાધ્યાય ' કહે છે. તે શ્રી ધર્મસાગરજ શું કહે છે, તે જૂઓ:--

<sup>&</sup>quot; इह प्रवचने तीर्थकरस्योपदेशः प्रमाणं भवति, न पुनस्तत्कृत्यं, केषां? अन्येषां-तीथकृद्व्यतिरिक्तानां, तीर्थकृतां तु तत्कृत्यमेव प्रमाणम् × × × न हि तीर्थ तीथकुन्कृत्यानुकारि स्याद्।" विशेरे विशेरे.

પૂ. ન્યાયાત્રાર્ય ન્યાયવિશ રદ મહામહાપાધ્યાય શ્રીમદ્દ યશા-વિજયજી ગણિવર પણ કરમાવે છે કે-

<sup>&</sup>quot; तथा भव्येनापि धर्माधिकारिणा भगवदुक्त एव मार्गो यथाशक्त्याऽऽ-चरणीयः, न तु तचारित्रमाचरणीयम्। " विशेरे.

સિદ્ધાર્થ રાજાને કહેવડાવ્યું. શ્રી સિદ્ધાર્થ રાજા તે કહેલુના એકદમ સ્વીકાર કરી શકતા નથી. તેઓ કહે છે કે–' અમને તા એના વિવાહો-ત્સવ જોવાની તીવ્ર ઇ<sup>2</sup>છા છે, પણ એ જન્મથી જ વિરાગી હેાઇ. તેની પાસે અમે તેના લગ્નની વાત પણ કરી શકતાં નથી. આમ છતાં તમારા આગ્રહ છે તાે હું જોઈશ.'

શ્રી સિહાર્થ રાજ્યએ આ વિષે શ્રીમતી ત્રિશલાદેવીને વાત કરી અને મિત્રો દારા કહેવડાવવાના નિર્ણય કર્યા. મિત્રાએ આવીને શ્રી વર્ધમાનકુમારની સાથે લગ્નની વાત કરવા માંડી, પણ પરમ વિરાગી ભાગવાને તેના સ્પષ્ટ ઇનિકાર કર્યા. મિત્રાએ જેમ જેમ આગ્રહ કરવા માંડયો, તેમ તેમ શ્રી વર્ધમાનકુમારે વધુ તે વધુ પ્રયલ પ્રતિકાર કર્યા.

આમ મિત્રાની સાથે વાતચીત ચાલે છે, ત્યાં તા શ્રીમતી ત્રિશલાદેવી જાતે જ ત્યાં પધાર્યા. માતા પધારતાંની સાથે જ શ્રી વર્ધમાનકુમાર ઉભા થઈ ગયા, તેમને નમસ્કાર કરીને આસન ઉપર ખેસાડ્યાં અને કહ્યું કે—' આપને અહીં કેમ આવવું પડ્યું ? આપ અહીં પધાર્યા તેથી મને તા આનન્દ જ થયા, પણ આપે જો મને ખાલવ્યા હોત, તા આપની આજ્ઞાને માથે ચઢાવી તરત જ હું ત્યાં આવત.'

શ્રીમતી ત્રિશલાદેવી અતિશય આર્દ્રતાભરી માગણી કરે છે. 'તમે અમારા ઉપર અનુકંપા કરાે અને પરણાે '–એમ પણ કહે છે.

માતાનાં આજીજીલયા વચના સાંભળી ભગવાન વિચારે છે કે-'શું કરવું !' ભાગની ઇ-જી લેશ પણ નથી અને માતાના આત્રહતો પાર નથી. આખર પાતે જૂએ છે કે-'ભાગકલ કર્મ બાકી છે અને માતાપિતાને આનંદ ઉપજે તેમ છે.'-એટલે શ્રી વર્ષમાનકુમાર યશાદાની સાથે પરણવાની હા પાડે છે.

ખરેખર, શ્રી તીર્થકરદેવના જે આત્માં એ પરણે છે અને ભાગો ભાગવે છે, તેમાં કર્મનિર્જરાના જ હેતુ હાય છે. પાતાનાં તેવા પ્રકારનાં કર્માને જો તેઓ સ્ત્રીના પરિગ્રહથી જ નિર્જરે એવાં જૂએ છે, તા જ તે તારકા લગ્નાદિ કરે છે. પાણિગ્રહણ કરેલી સ્ત્રીએાની સા<mark>થે</mark> તે **મા**ત્માએ જ્યારે ભાગ ભાગવતા હાય છે, ત્યારે તેઓ જાણે કે નીચ પણ ઉપાય દ્વારા શત્રુને જીતવા જેવી ક્રિયા કરતા હેાય છે.<sup>૧૧</sup>બહાર**યી** રાગ દર્શાવતા એવા પણ તે તારકાનું અન્ત:કરણ શુદ્ધ જ હેાય છે.

આ રીતિએ શ્રી વર્ધમાનકુમારનું લગ્ન થયું. એના ક્લસ્વરૂપ તેઓ એક પુત્રિના પિતા બન્યા, કે જેનું નામ પ્રિયદર્શના રખાયું હતું.

શ્રી વર્ધમાન કુમાર ૨૮ વર્ષના થતાં, તેમનાં માતા-પિતાએ અનશન અહ્દરી સમાધિમરણને વધાવી લીધું. આ રીતિએ પાેતાના અભિગ્રહના કાલ પૂર્ણ થતાં ભગવાને દીક્ષિત બનવાના વિચાર કર્યો. ભગવાને પાતાના વહિલ ભાઈ નન્દિવર્ધનને વાત કરી. નન્દિવર્ધન તા ભગવાનને જ પિતાનું રાજ્ય આપવા ઈચ્છતા હતા, પણ ભગ-વાનને આગ્રહ કરવા છતાં ય ભગવાને જ્યારે તેના અસ્વીકાર કર્યો, ત્યારે જ મંત્રિઓના આગ્રહથી તેમણે રાજ્ય સ્વીકાર્યું હતું. આથી દીક્ષાની વાત સાંભળતાં જ તેએ। અતિશય દુઃખને પામ્યા. ગદ્દગદિત વાણીએ તેએા બાલ્યા કે–'હજુ તેા માતા–પિતાના વિયાગનું દુઃખ તાજાું છે, ત્યાં આ વાત ? ધાના ચીરા ઉપર મીઠું ભભરાવવા જેવી આ વાત ખાલશા જ નહિ. '

અહીં પણ ભગવાનને ઔચિત્ય આદરવાની આવશ્યકતા જણાઇ.

૧૧–સાગરાન-દસ્રારિએ આ વાત સામે પણ વિરાધ કરાવ્યો છે, પણ તે અયેાગ્ય જ છે. જાૂઓ—

<sup>&</sup>quot; स्त्रीपरिग्रहजय्यानि, चेत्प्राक्कर्माणि जानते। तदा विवाहमप्यंगी-कुर्वते ते यथाविधि ॥१॥

<sup>&</sup>quot; सह पाणिगृहीतीभि-विषयानिप भुंजते । क्षेप्तुं कर्माणि यन्नीचो-पायेनापि रिपुं जयेत् ॥२॥

<sup>&</sup>quot; बहीरागं दर्शयंतोऽप्यंतः शुद्धाः प्रवालवत् । प्राप्तेऽपि चक्रभृद्राज्ये, न व्यासका भवंति ते ॥३॥"

અવધિત્રાનથી ભગવાને જોયું કે-' જો હું આ અવસરે જ દીક્ષા લઉં તાે તા ધણાએા નષ્ટચિત્ત અને પ્રાણરહિત થઈ જાય. '

આવી સ્થિતિને ઉત્પન્ન થતી અટકાવી શકાય અને પાતાની ધારણાને સફલ બનાવી શકાય, એ માટે ભગવાને ઉપાય યાજયા. નન્દિવર્ધન આદિ સ્વજતાને ભગવાન પૂછે છે કે- જ્યારે તમે મને અત્યારે દીક્ષા લેવાની ના કહેા છા, તાે એ કહાે કે હજા મારે તમારા શાક દૂર થાય એ માટે કેટલાે કાળ સંસારમાં રહેલું ? ' સ્વજનાેએ <mark>એ વર્ષની માગણી કરી. ભ</mark>ગવાને તેનાે શરતી સ્વીકાર કર્યો.

એ પછી એક વર્ષે ભગવાને વાર્ષિક દાન દેવાનું શરૂ કર્યું. એમ બે વર્ષ થઇ જતાં ભગવાન દીક્ષા લેવાને તૈયાર થયા. નન્દિવર્ધનને દુ:ખ તાે ધણું થયું, પણ વચનબહ થયેલ હાેઈ ખાેલાય તેમ હતું નહિ.

માગશર વદ દશમે દીક્ષિત ખનતાંની સાથે જ લગવાન ચાથા મન:પર્યવ જ્ઞાનના પણ સ્વામી બન્યા. બાર વર્ષ ને સાડા છ માસના ંદીક્ષા પછીના હવાસ્થ કાલમાં પ્રભુએ જે તપશ્ચર્યા કરી છે. જે અપ્રમત્તતા જાળવી છે અને જે ઉપસર્ગો સહ્યા છે, તે વચનાતીત છે. સાડા બાર વર્ષથીય વધુ કાળમાં પ્રમાદકાળ માત્ર અન્તર્મુદ્ધર્ત્ત, એ સામાન્ય વાત નથી. તપમાં પણ ભગવાને ખે છમાસી તપ કર્યો, કે જેમાંના એક પાંચ દિવસ ન્યુન હતા. વળી ખે ત્રણમાસી, ખે અઢી માસી અને છ ખેમાસી તપ કર્યો. આ ઉપરાન્ત ખે દાેંઢમાસીના, બાર માસસપહાતા અને ખાતેર પક્ષક્ષપહાતા તપ કર્યા. ખે દિવસની ભદ્ર પ્રતિમા, ચાર દિવસની મહાભદ્ર પ્રતિમા અને દશ દિવસની સર્વ-તાલાદ્ર પ્રતિમા લગવાને આરાધી. ૧૨ અદ્વમ અને ૨૨૯ છઠ્ઠ પણ કર્યા. આ સધળા જ તપશ્ચરણમાં ભગવાને પાણીના ઉપયાગ પર્ણ કર્યો નથી. અપ્રોતિવાળા સ્થળે વાસ કરવા નહિ, સદા પ્રતિમાર્ગ રહેવું, ગૃહસ્થનાે વિનય કરવાે નહિ, મૌન ધારણ કરવું અને હાથમાં લઈને જ ભાજન કરવું-આવા પાંચ અભિગ્રહાને ગ્રહણ કરીને ક્ષમાનિધિ લગવાન આર્ય તથા અનાર્ય પણ દેશામાં વિચર્યા.

આ રીતિએ તપશ્ચર્યાને કરતા, ઉપસર્ગાને છતતા અને અપ્રમત્ત-પહોુ સંયમમય છવન છવતા ભગવાન જ્યારે ઋજુવાલિકા નદીના ઉત્તર તટે પધાર્યા, ત્યારે શાલતરૂની નીચે છદ્દના તપ કરીને ઉત્કટિક આસને રહી આતાપના કરવા લાગ્યા. ત્યાં જ ક્ષપકશ્રે શિ ઉપર આરૂઢ શક્તે, એ તારકે વીતરાગતા અને તે પછી કેવલજ્ઞાન પણ વૈશાખ શુદ્દ દશમે વિજયમુદ્ધ પાત્ત કર્યું. ત્યાં જ દેવતાઓએ રચેલા સમવ-સરણમાં વિરાજી પ્રભુએ પ્રથમ દેશના દીધી. આ પછી ત્યાંથી તિહાર કરીને પ્રભુ 'અપાપા' નગરી નજિક્કના મહાસેનવન નામના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા અને ત્યાં પ્રભુએ તીર્થની સ્થાપના કરી. એ તારકે કલ્યાણના એકના એક માર્ગને પ્રકાશિત કર્યા. આજે પણ આપણે એજ માર્ગને અનુસરી આપણું કલ્યાણ સાધી શકીએ છીએ. કેવલજ્ઞાન પાસ્યા પછી રહ્ વર્ષ અને પાા મહિના સુધી મુક્તિમાર્ગને પ્રકાશિત કરીને ભગવાન આસો વદ અમાવાસ્યાની રાત્રિએ નિર્વાણ પાસ્યા. ભાવદીપક ખુઝાવાથી રાજ્યઓએ દ્રવ્યદીપકા પ્રગટાવ્યા અને ત્યારથી તે દિવસ 'દીવાળી' તરીકે વ્યવહારમાં આવ્યા.

આ પુસ્તિકા આખી કે તેના કાઈ પણ ભાગ છાપતાં કે છપાવતાં પૂર્વે લેખકની લેંખત સંમતિ અવશ્ય મેળવવો.

Printed at The Vir-Vijaya' Printing Press, by Keshavalal Sankalchand Shah Ratan Pole: Sagars Khadaki: Ahmedabad-

