

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

प्रकाशक- श्री गौरीशंकर गोयनका, अञ्चुत ग्रन्थमाला कार्यालय, काशी । मुद्रक-श्रीमाधव विष्णु पराडकर, ज्ञानमण्डल यन्त्रालय, कवीरचौरा, काशी।

श्रीः । पकाशकीयं मन्तव्यम् ी

महदिदमस्माकं प्रमोदस्थानं यदस्याः-प्रत्नानां संस्कृतप्रन्थानां जीर्थतां मामशेषतां गन्तुं चोपकान्तानां मुद्रणप्रचारादिभिः समुद्धाराय सत्यावृत्यकत्त्वे प्रचलतामप्रचलताञ्च ग्रन्थानां हिन्दीभाषान्तरेण संयोज्य मुद्रणप्रचारादिभिः संजीवनाय-समधिगतात्मलाभाया अच्युतग्रन्थमालायाः प्रथमपुष्पभूतं श्री भगवन्नामकौमुदीनामकं पुस्तकं प्रकाशमुपगतम् ।

इयं हि ग्रन्थमाला गुरुवर्यश्री १०८परिवाजकाचार्यमहर्षिकल्पानां श्रीमद-च्युतस्वामिनां नाम्नाऽनुस्यूतेति मइत्सौभाग्यमस्याः ।

एते स्वामिमहोदया धर्मस्य ज्ञानस्य चाविनश्वशं तनुमधिष्ठायाद्याप्यसाः स्वेव विद्योतन्त इति नूनमपरं प्रमोदस्थानम् , अस्पाद्विदितवेदितव्यान्महात्मनो बह्रवो जिज्ञासवस्तत्तत्त्वमनायासेनाधिजग्मुर् "यद् ज्ञात्त्वाऽमृतमइनुते" सर्वोऽपि भाग्यवाञ्चनः । पाखण्डपरिप्रिते दूरीकृतार्षोपदेशानुरागे स्वेच्छाप्रमाणभूतेऽत्र , कलौ महान्त एते स्वामिमहानुभावा द्रष्ट्रणां हदि स्थापयन्ति प्रवपुरुषश्रदामिती हता एव प्रणम्या दर्शनीयाश्च महाभागाः। श्रद्धया हेल्या वा सकृदपि समुचरितं-महन्नाम व्यपनयति दुरितजालं, सूते च कल्याणपरम्परामिति महतां वचस्या-स्थामाधायैवास्या प्रन्थमालाया नाम समधिगताक्ष्मलाभप्रसाद्दानामच्युतस्वामिनां-नाम्ना समुदङ्कितं तच्चरणाश्रितैरसाभिः । महन्नामानुस्यूतेयं प्रन्थमाला ऋषीणा-मुपदेशाननुसरन्ती प्रचारयिष्यति ज्ञानं समुद्रासयिष्यति च धर्मस्वरूपमिति मे हढा प्रत्याशा ।

अन्वर्धनाम्नीयं भगवतो नाममाहाल्यं बोधयन्ती "श्री भगवन्नामकौमुदी" पौराणिकानां नाममाहात्म्यप्रतिपादकानां वाक्यानामर्थ विश्वदयति, सङ्गमयति च तानि वाक्यानि स्मृतिवाक्येभ्यः। उपपत्या प्रमाणेश्व समुपेतमिदं पुस्तकं भक्तानां-मनोविनोदाय, भक्तिस्वरूपे विवदमानानां सन्देइसमुन्मूलनाय, जिज्ञासूनाञ्च कृते ( २ )

भक्तिस्वरूपप्रकाशनाय क्षमत इति सर्वोऽपि जनः प्रतीयात् । अत्र प्रन्थस्यास्य महिमानं न साक्ल्येन वर्णयितुमिच्छत्ययं जनः, ग्रन्थस्य पुरोवर्तित्वादात्मनश्चा-पाटवात् ।

इदं पुस्तकं श्रीमद्भिराचार्यगोस्वामिदामोदरशास्त्रिमहोदयः सावधानं सम्पा-दितम् । प्रसिद्धं हि वैदुष्यं श्रीमतां गोस्वामिप्रवराणां, विश्रुता चैषां विकुण्ठा प्रतिभा, प्रथिता च नवनवविषयागाहिनी शेमुषी । नूनमीद्दशा एव विश्रुतवैदुष्या महान्तः पुस्तकमेतादक् सम्पादयितुं प्रभवन्ति । तच्चात्र सङ्घटितमित्यपरं सौभाग्यं ग्रन्थ-मालाया अस्याः ।

आशास्महे पुस्तकमिदं भारतीयानामस्माकं हृदयात्प्रतिदिनं विलुप्यमानां नामश्रद्धां दढीकरिप्यति, दूरमुरसारयिष्यति नाममाहात्म्यपरिपन्थिनः कुतर्कान् ।

श्रीमतामच्युतस्वामिनां चरणयोः सभद्धं प्रणता वयं श्रीमत आचार्य-गोस्वामिदामोदरज्ञास्तिमहोदयान् धन्यवादैर्योजयामः, येषां कृपयाऽसमेन परिश्र-मेण च पुस्तकमिदमद्य जनसाधारणगोचरीभूतमिति निवेदयति ।

> विनयावनतो— गोयनकोपाख्यो गौरीशङ्करः

# सम्पादकीयं वक्तव्यम् ।

श्रीमद्धनुमद्भोममध्वान्तर्थामिरामरूष्ण वेदव्यासात्मकसच्चिदानन्दविग्रहपूर्ण-तमाह्वादिनोशत्तयभिन्नीकृतस्वरूपप्रेमा-वतारंभगबत्श्रीश्रीगौरकृष्णः शरणम् । निखिलश्रुतिमौलिरत्नमालाद्युतिनीराजितपादपङ्कजान्त ! श्रयि मुक्तकुलैरुपास्यमानं परितस्त्वां हरिनाम संश्रयामि ।

इह किल चेतनाचेतनात्मकत्वेन परिचीयमाने वैरिञ्चप्रपञ्चे चेत नस्यैव सात्तात्परम्परासाधारएयेनाचेतनप्रवर्तकर्ताऽऽनुभविकोत्यत्र न कस्यापि वैमत्य, किन्तु चेतनप्रवृत्तेः स्वार्थकारुएयान्यतरव्याप्यत्व-नियमेन प्रवृत्तिम्प्रति कारणत्वेन क्ऌप्तज्ञानस्येष्टसाधनत्वविषयकताया-मप्यविवादादावश्यके प्रवर्तकज्ञानीयविषयतापन्नेष्टस्य प्रवर्तमानप्रयो-जनस्वरूपत्वे फलस्य चेच्छान्तरानधोनेच्छाविषयत्वेच्छान्तराधीनेच्छा-विषयत्वाभ्यां मुख्यगौर्णभेदतो द्वैविध्यात् सुखतत्साधनरूपस्य पुनरपि नित्यत्वानित्यत्वाभ्यां मुख्यस्य दृष्टत्वाद्दृष्टत्वाभ्यां च गौर्णस्य प्रत्येकं-द्विरूपतया तत्रादृष्टगौर्णभेदतो द्वैविध्यात् द्युखतत्साधनरूपस्य पुनरपि नित्यत्वानित्यत्वाभ्यां मुख्यस्य दृष्टत्वाद्दृष्टाभ्यां च गौर्णस्य प्रत्येकं-द्विरूपतया तत्रादृष्टगौर्णस्याधर्मत्वेन दृष्टगौर्णस्यार्थत्वेनानित्यमुख्यस्य कामत्वेन नित्यमुख्यस्य मोत्तत्वेन व्यवहाराद् धर्मार्थकाममोत्ताख्यपु-मर्थरूपत्वेन चातुर्विध्यं पर्यवस्यति ।

न च भूम्ना दर्शंनविशेषरीतितो दुःखसामान्याभावस्यैव मोत्तरू पतया तस्य च नित्यत्वेऽपिसुखत्वाभावात् कथमिव नित्यमुख्यताऽनु-पदमुक्ता सङ्गच्छतामिति वाच्यम् ।

यत्प्रतीतीच्छ्रया वक्त्रोचार्यते शब्दः स एवार्थ इत्यनुभवमनु-कद्व्य प्रवृत्ताद् 'यत्परः शब्द स शब्दार्थ' इतिन्यायाद् विविधप्रस्थानानि प्रचारयद्भिराचार्यैराविर्भावितेषु शास्त्रत्वेन सम्प्रतिपन्नेषु महावाक्या-त्मकशास्त्रभेदापत्तिपरिजिद्दीर्षया प्रातिस्विकरूपेण तत्तत्प्रतिपाद्यविशे-षस्यैकत्वेऽवश्यं वाच्येऽर्थादेव तत्रत्यं मुख्यत्वमपि तत्र नान्तरीयकमे-वेति तदीयेतरेषु प्रतिपाद्येषु तन्निरूपिताङ्गत्वमर्थसमाजलब्धम् एवं-चाङ्गमङ्गत्वादेव स्वाङ्गयनुरुन्धानं प्रधानान्तरेणाप्रधानान्तरेण च विसं- वदमानमपि न त्ततिकरं, त्ततिकरश्च विरोधः प्रधानानामेव मिथः, विरोधश्चैकविषयतायामात्मानं लभते, ततश्चानधिगतार्थाधिगमकत्वरू पप्रामाएयरत्ताऽऽर्थं शास्त्रान्तरेए प्रधानत्वेन प्रमापितमर्थंमप्रमापयदेव शास्त्रं प्रमाएतामश्रुते नापरथेति शास्त्रीयप्रधानप्रतिपाद्यानामपि सगो-त्रकलहो दूरापेतः, श्रतश्च मुक्तेर्दुःखाभावतां सङ्गिरमाणानि दर्शनानी होदासीनानि खल्वन्यान्यमेव विषयं प्रधानत्वेन प्रतिपाद्यन्तीतीमे हि तेभ्यः श्रोतव्या श्रास्थेयाश्च।

मुक्तितस्वं पुनरस्यैव प्रधानत्वेन प्रतिपादकाद्दर्शनात् अत्वाऽऽ हथेयमित्येव निरपेत्तवैदुष्यसरणिः । एतत्परञ्च शास्त्रं मुक्तेरात्मला-भात्मकतां प्रतिज्ञानानमात्मनः सचिदानन्दरूपतां सिद्धान्तयतीत्य-र्थान्मुक्तिर्नित्यमुख्यफलात्मिकाऽत्युच्येत चेत् का हानिः ।

एताद्दशैतदधिगतौ चैतदीयसाधनानामनुशीलनचिन्तायां सात्ता दारादुपकारकताभिर्भूयसामप्येषां सङ्कलनेन पुनश्चत्वारो विभागाः कर्मज्ञानभक्तियोगाख्याः ।

एषु च कर्मत्वेन प्रसिद्धानामन्तःकरएण शुद्धिविधायकत्वेन; निजा इसहितस्य चित्तस्थास्नुतारूपस्य योगस्य तु कर्तव्यमात्रापेत्तणीय-त्वेन पूर्वनिर्दिष्टत्र येऽपि सहकारित्वेनोपादेयतया सर्वपर्थानैः साधन-प्रवर्णेः, सङ्ग्राह्यतौचित्यमावहति, भक्तिज्ञानयोरुद्यस्य तु प्रथम-सीमा कर्मप्रयुक्तातिशयाधाननैरपेद्यकालः, तदा हि शुद्धसत्त्वाः सिपा-धयिषवो निसर्गतो द्विविधाः--के चन विषयमात्रजातवैराग्या निर्वा तुकामा भवन्ति; अपरे चात्मोपत्तव्धिकामा भगवत्कथाऽऽद्यनुरा-गिणो भवन्ति,

इयांस्तु विशेषः-पूर्वे सायुज्याधिकारिएः; उत्तरे सामीप्याद्य-धिकारिएः । श्रयञ्च विशेषोऽनादिसंसारप्रवाहपतितानां विचित्रसं-स्कारविपक्त्रिमरुचिभेदानां जीवानां स्वाभाविकतया न पर्यनुयोज्य-तामईति ।

एवञ्चात्र भक्तिशब्दो भजत्यनयैति व्युत्यस्या किनो बाहुलिकत्वेन संज्ञाऽर्थकेन वा किचा निष्पन्नः साधनपरो, न तु भजनं भक्तिरित्येवंप्र कारेण फलात्मिकां प्रेमलत्तणां भक्तिमभिदधाति।

इत्थं च साधनभक्तित्वाकान्तेषु भूयोऽतिभूयरूखपि भेदेषु भज-नीयानुकूलताश्रयोजकत्वेनानुगतीभूतेष्वपि भक्त्याचार्यंप्रवरमहात्ममू- र्धन्यश्रीप्रह्लादसमवेतभक्तिविभाजकत्वप्रकारकतात्पर्यविषयसङ्खयाऽऽ-श्रयाणां भक्तिविभाजकानां श्रवणत्वादीनां नवत्वस्यैवापरसकलभेदस-ङ्ग्राहकत्वेनाचार्यरूपैरभ्युपगमाद् , झन्यरूपाणां भक्तित्वव्याप्यस्यापि ब्याप्यत्वेन भक्तिविभाजकत्वानुपपत्तेश्च ।

श्चत्र च कीर्तनेतरेष्वष्टसपि वक्त्रपेत्ताऽर्चनीयादिसम्पादनमनोऽ-बधानादीनामपेत्तणात् परायत्तताया श्रविशिष्टतया कीर्तनमेव सजाती· यापरसाधनेभ्योऽल्पोपकरणकतामवलम्बमानमापेत्तिक सौकर्यं भजते।

अस्य च नामलोलाभ्यां विधाद्वयशालित्वेऽपि श्रवण्सरणाध्ययना-द्यपेत्तिलीलांशात्तदनपेत्ताप्रयुक्तबहुलजीवोद्धारानुगुरुयसमृद्ध्योत्रुष्यते नामांशः, श्रद्धाऽऽद्यन्तरङ्गदेशकालशौचादिबहिरङ्गसभ्रीचीनताऽनुस्यू-ताशेषाभ्युदयिकनैःश्रेयसिकसाधनवृन्देभ्यः सर्वनियमनाडिन्धमतया निखिलपुमर्थयावदुपायपरिब्रढिम्रोत्रुष्यतेतमां च सः ।

तानीमानि भगवन्नामानि जीवपदमात्रभाजां सुभगम्भावुकताभा-गधेयान्येवेत्यालोच्येवैतत्प्रभावान् प्रकाशयन्ती कुसंस्कारसन्तमसमु-त्सारयन्ती सात्त्वतां लोचनजीवञ्जीवान् तर्पयन्ती निर्मत्सरविपश्चिन्मा-नसकैरवाण्युज्ञासयन्ती सारस्वतरहस्यविदानन्दपयोधीन् तरङ्गयन्ती निर्विचिकित्समन्वर्थाभिधाना निर्मिता श्रीभगवन्नामकौमुदी नामतत्त्व-बुभुत्सुटुर्दैवपटलीकादम्बिन्याऽद्यावधि तिरोहिताऽप्यधुनाऽधिकाशि प्रकाशमाना विजयते ।

परिच्छेदत्रयात्मकेऽसिन्निबन्धे निबन्धा तावदादिमे परिच्छेदे पुराणवचनानामैदम्पर्यं निर्णिनांषुरेतेषामविवत्तित्स्वार्थत्वस्वार्धपरत्वे विकल्प्यान्त्येऽपि भगवन्नामकीर्तनस्य पापत्त्तयहेतुत्वमपराङ्गतां प्रतिपद्य स्वतो वेत्येवं द्वैविध्येऽपि शेषे श्रद्धाऽऽदिसापेच्येण तन्नैरपेच्येण वेति विचारार्ङ्गान संशयान प्रदर्श्यः, यदीयमते वेदेऽपि कार्यतापरभागस्यैव स्वतः प्रामार्ग्यं तदितरमन्त्रोपनिषदंशानां तु तदङ्गतयैव कथं चित्तस्वार्थ-तस्य गुरोर्मतेन पुराणीयस्वतः प्रामार्ग्यस्य दुराशैवेत्यविवत्तित्वार्थ-त्वमेषामापादयन्नौपनिषद्विशेषाणां रीत्या गुरुमतं प्रतित्तिप्योपनि-षद्प्रामार्ग्यमभ्युपगम्यापि पुराणवचसामार्थवादिकतां व्यवस्थापय-तामेषां मतेन पुराणानामविवत्तिर्त्रार्थतां पूर्वपत्त्तयित्वाः, सिद्धान्तपथम-वतरन् पुष्करात्त्तरीत्या धर्मान्तरांशे पौराणं प्रामार्ग्यमुररीकृत्यापि नामकीर्त्तनांशेऽर्थवादतां प्रतिपादयन्त्या श्चर्थवादत्वस्याविधित्वविधिः शेषत्वातत्परत्वरूपतानुपपत्तीः प्रदर्श्यं, विवत्तितार्थपरत्वं पुराणवा क्यानां व्यवातिष्ठिपत् ।

द्वितीयस्मिन् तस्मिस्तु भगवन्नामकीर्तनस्याशेषपापत्त्वयसाधनत्व-सिद्धान्तमाविर्भावयन् प्रतित्तिप्तमपि तस्य पराङ्गत्वेन तथात्वं ''द्विर्बद्ध-सुबद्धं भवती"तिन्यायेन पुनः प्रतित्तिपन् व्यवस्थाविकल्पसमुच्चयेषु शद्वखारस्यभङ्गभयेन व्यवस्थाविकल्पौ विहाय सार्तप्रायश्चित्ता ङ्गतामुखेन समुचयमवलम्ब्य तर्कप्रमाणसुरढेन प्रबन्धेन केवलस्यैव नामकीर्तनस्य तादृशत्वमवधार्यं नान्तरीयकतयोपनतं कैवल्य-सविस्तरमुपवर्ण्यं तदन्वयप्रतियोगिनं चोपदर्श्यं नामकोर्त्तनस्थाप-राङ्गताबोधकायमानवचनविशेषान् समन्वाय्य श्रवणादीनां प्रत्येकं-परमपुमर्थसम्पादकत्वपर्याप्ति'प्रसाध्य कर्मजन्यसंस्कारस्ययोः शक्त्यो-र्नरकोत्पाद्कताऽवच्छेद्कत्वेन सिद्धामेकामुच्छिन्दानेनापि सार्त्तप्राय श्चित्तेनानिवर्त्त्यां सजातीयोत्पादकताऽवच्छेदकत्वेन सिद्धां परामेनां समूलघातं घ्रतः साधनभक्तिसामान्यस्यैवाधर्मवासनाऽत्यन्तनिरासप टिमानं निर्णीय, स्वप्रधानमेव भगवन्नामकोर्तनं कृत्स्नपापत्त्तयहेतुरि-त्युपसमहार्षीत् ।

तृतीये तत्र नामकीर्तने प्रतितिष्ठापयिषितव्यस्य कैवव्यस्य याव-दुरितनिवर्तकताऽवच्छेदककोटौ तत्सहकारिकुत्तौ वा साधनान्तरानिवे-शफलकतायां पर्यवसन्नस्य परिपन्थिनीमपि व्यवस्थां सार्त्तोपायाना मपि शास्त्रीयत्वेनाननुष्ठानलत्त्तणो बाधो मा प्रसाङ्घीदिति प्रकारान्तरेणा-श्रयन् शेषे च तादृशीमपि निराकुर्वन् श्रद्धानिबन्धनामेनां सिद्धान्तयि-श्यन् प्रासङ्गिकीं भक्तेरप्यधिकारितां रोचयमानो भक्ते रतिरूपतां-स्मर्थयमानो रतेश्च स्थायित्वेन रसत्वयोग्यतायामपेच्यमाणातम्बनोद्दी-पनविभावानुभावसञ्चारिभावानुद्दिशन् सरुदसकृत्कीर्तनपरत्वप्रतीतं-पौराणं च मिथो विरोधं परिहरन् मध्ये चाभ्यासपदार्थं विवृएवन्न-धिकारिताऽवच्छेदकत्वेन विवत्तितायां श्रद्धायां साङ्कत्यादिनिबन्धन-नामकीर्तनाधिकार्यभावापादनपूर्वकतदीयाधिकारं निदर्शयन् परमसि-द्धान्तसरणिमाश्चरयँस्तु प्रसङ्गतः पुराणानां वेदत्वमुपपादयन् वेदत्वेन पुराणत्वेन च व्यवहारस्य प्रयोजकं निर्दिशन् पूर्वोक्तरीत्या श्रद्धाऽपेष्तणे चक्रकादिदोषानुद्धावयन् निर्वचश्चानुषङ्गिकान् विषयान् सरुदसरु-त्कीर्तनमनुतन्नाननुतन्नकर्तव्यत्वेन सङ्गयन् सकृत्कार्वनस्याप्रारब्ध्र वीनाधनिरासकत्वं प्रसाधयन् कोर्तनस्याधविधातकत्वेन मुक्तिसाधन त्वेन च द्वैरूप्ये तदङ्गताऽऽपन्नधर्माणामपि तथात्वमुपवर्णयन् कीर्तनस्य कियात्वेन मोद्रोापायतामात्तिपन् यया प्रनाड्या मोचकताऽस्य तां निरूप यन् पूर्वोक्तसिद्धान्तजीवातुरूपाःश्रुतीश्चात्र प्रमाणयन् समस्तव्यस्तत्वेन नाम्नां फत्तानुत्पादकतां विकल्पयन् व्यस्तस्यापि तस्य तत्तां प्रमिण्वन् समस्तानां तु संस्कारप्रचयाधायकत्वमपीति विशिष्टतामुपोद्धलयन् भगवन्नामकीर्तनादेव सकलाधत्त्वयो मोत्तश्चेति सपरिकरबन्धं निर्दा-धरत्, समापिपद्यान्ते त्रिविधान्यपि मङ्गलान्याचयैंतन्निबन्धरत्नम् ।

पवं तर्कोपबृंहितश्रुतिस्मृतिपुराऐतिहासादिभिरवधारितमपि साधनान्तर्निरपेत्तस्यैव भगवन्नामकीर्त्तनस्य परमपुरुषार्थप्रापकत्वं, नान्तरीयकतया कैमुत्त्यसिद्धमशेषानर्थनिवर्तकत्वं च, तथाऽप्यनादि-विविधवासनावासितचेतसां बद्धमूलैषा विचिकित्सा नापसरत्येव यद् नान्नः शब्दात्मकत्वेनार्थोपस्थापकत्वरूपद्दप्टफलमन्तरेए नापरं-किमपि निश्चेतुं सुशकं, न हि सिताऽनलरूपाएगदिशब्दोद्धारएगदेवा-नने माधुर्यदाहच्छेदादयोऽनुभूयन्ते केनापीति ?

ग्रंत्र के चित्-संसारिणामेशानामसातं कर्तव्याकर्तव्यनिर्णायकत्वे शास्त्रमेव परमाप्तमुपदेशकमतस्तेन यदर्थं यदुपदिष्टं तदर्थं तदसा भिर्चिधेयमिहान्यदनाशङ्कनीयमेवेति वदन्ति ।

इदञ्चोत्तरं वास्तविकमपि श्रद्धालुभ्यो रोचमानमेनानेव प्रीख-थितुं क्षमते नोकां शङ्कामपनोदयितुम्।

भन्ये पुनर्नाम्ना कीर्त्यमानस्य नामिन एव सात्तात्तादृशफलस-म्पादकत्वं, योगत्तेमसाधारणप्रयोजकतया तु परम्परया नाम्नोऽपि तन्न निवार्यत इति प्रतिप्रादयन्ति ।

अपरे त्वाचार्यदेशीया वस्तुशक्तौ बुद्धनपेत्तणादुधार्यमाणनाम निष्ठशक्तिसम्बद्धो भगवान् करुणया प्रसद्य नामकीर्तकोन्मुक्षीभूय ताननुगृद्य भवाब्धेरुद्धरतीत्येवं समादधति ।

पतदुत्तरमप्यापातरमणीयमेवः सिताऽऽदीनां जड़तया तादशत्वा पत्तितिरासेऽपि विधित्सितकोर्तनकर्माभूतनामार्थस्य च चेतनत्वेन सर्वद्वत्वेन सत्यसङ्कल्पत्वेन निखिलशक्तिकत्वादिना च तयाकर्तृत्वस्य सर्वथोपपत्तावपि साङ्केत्यादिषु भगवतोऽनुदेश्यतया तत्रत्यनामकीर्त नविधावकवास्त्राणामननुष्ठापकत्वलद्वणाप्रामाण्यापत्तेः । नामतत्त्वरहस्याभिज्ञाचार्यास्तु केवलाट् नाम्न एव पूर्वोक्तमखि लसामर्थ्यमुपपादयन्ति ।

सोपपत्तिकमर्थमेनमवजिगमिषुभिरादाविदमिहावधायास्थेयम्-स्रौचित्यप्राप्ते समालोचितचर्या 'यत्परः शब्दः स शब्दार्थ' इतिन्या-यसरणेरनुसरणे; प्रासङ्गिकतयाऽङ्गतया वा शब्दतत्त्वं निरूपयतामेत-दनुगुणवचांस्यनास्थाय तत्तत्त्वस्यैव प्राधान्येन निरूपणं प्रतिजानतां-पद्धतिमध्यास्य शद्वीयरहस्यं निश्चिकीषुभिः प्रमातव्यम्।

पवं च शब्दस्य भौतिकतां पारम्परिकाहङ्कारिकतेां जडविभुतां नानाप्रकारावस्तुतां वा प्रतियन्तो व्यवहारखरूपमात्रालङ्कर्मीणा एनाः प्रतीयुर्नैतावता काऽपि चतिः, जातु चिदुक्तेष्वन्यतमसिम्नपि प्रकारे तथ्यतां चेत् प्रत्तिपत्तारः प्रतिपद्येरन् च्यवेरन्नेव तदा शब्दागमघरुटा-पथात्,

शब्दागमिनो हि शब्दस्य तदीयवाच्यार्थेन समं तादात्म्यं सिद्धान्तयन्तोऽर्थगान् धर्मान् शब्देऽभ्युपगच्छन्तो नामिनि भगवति वर्तमानान् भवमोचकत्वादीन् नाम्न्यपि नैसर्गिकानुपापीपदन् ।

न चेत्थमपि सिताऽऽनलादिशब्दस्थलीयापदुद्धारः कथमिति वाच्यम् ?

मायाविजुम्भणशालिन्यां पादविभूतौ वृत्तिमदर्थसामान्यस्यैष मायाऽभिभूतत्वव्याप्यत्वनियमाद्, श्रर्थाभेदमात्रप्रयोज्ये कार्ये शब्देन सम्पादनीयेऽर्थाभिभवाभावोऽपि सहकाशीति सिताऽऽद्यर्थानामभिभूत-त्वेन सहकार्यभावाद् श्रर्थाभिभवरूपप्रतिबन्धकाद्वा न काऽप्यापत्तिः,

प्रतिबन्धकाभावस्योत्पादकसामग्रीघटकतायाः सर्वसम्मतत्वात् । न चैवं भगवदतात्पयेकसाङ्केत्यादिषु बुबोधयिषितव्यपरिभाषि-तार्थानामप्यभिभूतत्वेन तत्रत्यनाम्नोऽभीष्टफलानुत्पादकत्वापत्तिः, सिद्धान्तितं तु तत्राप्यन्यत्रत्यजातीयमेव फलमिति वाच्यम् ?

तत्र कालविशेषादीनामुत्तेजकत्वस्यापि क्ऌप्तत्वादिति ।

शास्त्रसिद्धान्तसिद्धमेतन्नामखरूपं श्रीमदाचार्यपूज्यतमश्रीरूप-मोखामिपादाः—

> "वाच्यं वाचकमित्युदेति भवतो नाम ! सरूपद्वयं— पूर्वसात्परमेव हन्त करुएं तत्रापि जानीमहे । यस्तस्मिन् विहितापराधनिवद्दः प्राणी समन्तात् अषे—

दास्येनेदमुपास्य सोऽपि हि सदानन्दाम्बुधौ मजति"

इत्थमुपन्यभान्त्सुः, विशेषस्त्वाकरादितोऽवसेयः । ग्रस्याश्च श्रीभगवन्नामकौमुद्याः प्रऐता मीमांसापारावारी एगे-विपश्चिन्मूर्धन्यो श्रीमाल्ँ लद्दमीधरः कदाऽऽसीदित्यस्य सूद्मतमप्रमा पकस्यानुपलम्भतो यावदुपलब्धमेव जिज्ञासुवृन्दायोपह्रियते, व्रन्थ-कर्ताऽयं पञ्चदशशततमशकाब्दात् पूर्वं भुषं जन्मनाऽलंचकारेति प्रमातुं शक्यं, निर्दिष्टाब्दासन्नसमयावधि श्रीवृन्दावनमध्यासीनैरस्स दुपजीव्यपूर्वपुरुपैः पूज्यपाद्दैर्माध्वसंप्रदायाचार्यैः श्रीमद्गोपालभट्टगो-स्वामिचरणैः सन्दब्धे षट्सन्दर्भापराख्ये श्रीभागवतसन्दर्भे प्रकृतव्र-न्धीयनामनिर्देशपुरस्सरं सानुपूर्वीकवाक्यविशेषस्योद्धृतत्वात् । सौन्द-र्यलहरीव्याख्यातृप्रभृतिष्वनेकेषु लद्दमीधरनामकेषु कतमोऽयमस्पदी-ये महाभाग इति तु निर्णेतुमधुनाऽपि नापारि । पतद्देशविषयेऽपि न किञ्चिद्धि पर्यचायि ।

श्रीभगवन्नामकौमुद्याः प्रकाशाख्यटीकायाः कर्ता भीमांसाधुरन्धरा-पदेवस्य स् जुरनन्तदेवोऽजुरूपश्च वैदुष्येऽपि पितुर्देवोपाख्यमहाराष्ट्रव्राह्म-णः खिष्टीयसन्नशताब्दीतः पूर्वमासीदिति कथमपि सम्भावयितुं शक्यते।

अनयोर्मू लटीकयोर्मू लस्य पुस्तकं प्रख्यातचरवैदुषीकैद्वेंतरहस्य-प्रतिष्ठापकधुरी एमा ध्वसम्प्रदायाचायेंरचेनीयचर एरेसत्तात गोस्वामि-श्रीगोपी लालमहाराजै मेहता यत्नेन सङ्घृद्य पुरुषक्रमागते स्वेन वर्धिते च श्रीवृन्दावनस्थेऽस्पदीयश्रीमदनगोपालपुस्तकालये रत्तितं तत्र विराज-मानैः सङ्गीतवित्शिरोमणिभिर्माध्वसम्प्रदायाचायेंः पूज्यपादास्मद्घातृ-विद्याभूषणश्रीवनमालि लालमहाराजैश्च प्रेषितमेकं शुद्धं च. द्वितीयं तु बहुत्राशुद्धं नयपालाभिजनकाशीवासि विनयाद्यलङ्कतकेसर्युपाख्यश्री-पद्मनाभशर्मपण्डितस्य सौकर्यार्थमानायि; विहितं च भूरि साहायक-मेनेनाशुद्धेनापि ।

टीकायास्त्वेकमेव पुस्तकमुक्तकेसरिमहात्मन एव प्राप्तम् , ईदृश-मकैतवमुपकारातिशयं विद्धतं महाशयं येनोपमिमीमहे न तादृशमु-पमानमुपलभामहे ।

मूलप्रधानप्रतिपाद्यप्रयोजककर्मीभूतवृन्दिष्ठवस्तुसम्पर्कग्रधुमनसा मया परम्परापरिचर्ययाऽप्यात्मानं पिपविषमाऐन स्थलविशेषेषु टिप-न्या समयोजिषातां मूलटीके । इत्थं विषयसूच्यादिना च सपरिकरेयं कौमुदी श्रीमता विद्याऽऽ लयादिविचिधानुकरणीयसत्कर्तव्यसार्थकीक्रियमाणकमलेन विद्ववरेण विद्याऽनुरागिणा सैाजन्यादिगुणशेवधिनाभगवद्भक्तिभाजा श्रेष्ठिवर्येण गोयनकोपाख्येन श्रीगौरीशङ्करगुप्तमहोदयेन प्रकाशयितुमुपकान्ताया-मच्युतग्रन्थमालायां प्रथमपुष्पत्वेन भगत्रुपास्त्र्त्रेण गुम्फिता काश्यां झानमण्डलमुद्रणालये प्रकाशं नीता ।

युक्तं चैतत् कः खल्वन्यो गौरीशङ्करमन्तरेण काश्यां कानमण्ड-लेन रात्रिन्दिवस्थास्नुं कौमुदीं प्रकाशयितुमर्हति, शोभतेतमां किल विशिष्टसम्मानमाजनश्रीमदच्युतस्वामिरुपाप्रसादोप्तबीजमानसादुदि त्वरत्ततायां कौमुदीस्वरूपः प्रसूनतत्लजः ।

टीकालेखादिकमन्येन विधाप्यादभ्रमानुकूल्यमाचरिष्णोरत्रत्य-विश्वविद्यालयेऽध्यापकस्य श्रीमत पम्०ए० पदवीकस्य महतोपनामक-श्रीगङ्गाप्रसादशर्मपएिडतस्य सधन्यवादमुपकारगरिमाणं बिश्वज्रनी-नतया सप्रमोदं विभ्राणो; मादृशजनमतिमान्द्यनिबन्धना मानुष्यकना-नतथा सप्रमोद्दाद्रिपरम्परामित्याशासानो मुधा विस्तराद् विरमन् द्रायतां चानेन व्यापारेण सर्वान्त्यामा भगवान् गौरहृष्णतनुः श्री-श्रीराधिकारमण इति तदीयं नाम भगवत् प्रार्थयमानः तदेव---"यदाऽऽभासोऽप्युद्यन् कवलितभवध्वान्तविभवो-दृशं तत्त्वान्धानामपि दिशति भक्तिप्रणयिनीम् । जनस्तस्योदात्तं जगति भगवन्नामतरणे !

कती ते निर्वक्तुं क इह महिमानं प्रभवति,"

# इत्थं कीर्तयमानः प्रकृतवक्तव्यमुपसंहरति—

श्रीमन्माध्वसंप्रदायाचार्य्यदार्शनिकसार्वभौम-साहित्यदर्शनाद्याचार्यं तर्करत्नन्यायरत-

# गोस्वामिदामोदरशास्ता ।

श्रीश्रीगौरकृष्णजयन्त्यां-फाल्गुनपौर्णमास्यां-१९८३ वैक्रमाब्दे काश्यास् . . . . .

|                                                            |            | . सूचिपत्रम्                                               |  |  |  |
|------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------------------------------|--|--|--|
| पुराणवचनीयविवत्तितार्थत्वप्रतिपादननामके प्रथमे परिच्द्वेदे |            |                                                            |  |  |  |
| જ્રષ્ટે                                                    | पङ्कौ      | e e Ze                                                     |  |  |  |
| 3                                                          | 99         | भगवन्नामात्मकवस्तुनिर्देशरूपं मङ्गलम् ।                    |  |  |  |
| "                                                          | 15         | विद्वलाख्याचीविग्रहस्य भगवतस्ताह्यां तद् ।                 |  |  |  |
| २                                                          | 3          | आशीरूपंतद्।                                                |  |  |  |
| "                                                          | <b>R</b> . | पुनरपोदमेव.भङ्ग्यन्तरेण तद् ।                              |  |  |  |
| "                                                          | ч          | हरस्य भगवतो निर्देशात्मकं तत् ।                            |  |  |  |
| "                                                          | ٩          | स्वगुरुसंबद्धाशीरात्मकं तद् ।                              |  |  |  |
| <b>77</b>                                                  | 12         | समासोक्त्या गुरुभगवतोनिंईंशरूपं तद् ।                      |  |  |  |
| २                                                          | 15         | प्रयोजनकथनपूर्वको ग्रन्थोद्देशः ।                          |  |  |  |
| Ę                                                          | 34         | विचारारम्भः ।                                              |  |  |  |
| "                                                          | 18         | विचाराङ्गानि संशयाः ।                                      |  |  |  |
| "                                                          | २२         | प्रन्थस्य परमप्रयोजनोहेशः ।                                |  |  |  |
| ९                                                          | ६          | पूर्वपक्षः ।                                               |  |  |  |
| 90                                                         | 12         | मतान्तरेण पूर्वपक्षः ।                                     |  |  |  |
| 11                                                         | 6          | उक्तोभयमतीयपूर्वपक्षनिरासारम्भः ।                          |  |  |  |
| १२                                                         | 9          | पुष्कराक्षमतप्रदर्शनम् ।                                   |  |  |  |
| १६                                                         | ঽ          | पुनराक्षेपः ।                                              |  |  |  |
| "                                                          | ६          | आक्षेपनिरासोपक्रमः ।                                       |  |  |  |
| "                                                          | ९          | आश्चेपानुगुणविकल्पितपक्षम्रयेऽविधित्वरूपप्रथमपञ्चलण्डनम् । |  |  |  |
| 99                                                         | २०         | ात्र विधिशेषत्वरूपद्वितीयपक्षोच्छेदः ।                     |  |  |  |
| २५                                                         | ९          | तन्नेवातःपरःवरूपनृतीयपक्षनिरासः ।                          |  |  |  |
| २८                                                         | 14         | पुनरव्याक्षेपान्तरम् ।                                     |  |  |  |
| "                                                          | 19         | तःसमाधानम् ।                                               |  |  |  |
| "                                                          | \$8        | प्रथमपरिच्छेदसमाप्ती मङ्गलाचरणम् ।                         |  |  |  |
| 39                                                         | २          | प्रथमपरिच्छेर्सम्पसिः ।                                    |  |  |  |

श्रीमगवन्नामकौमुद्दिस्यविषयाणामाजुकमिकं---

# ( २ )

# भगवन्नामकीर्त्तनम्य पुरुषार्थत्वप्रतिपादननामके द्वितीये परिच्छेदे—

| प्रष्ठे   | ণ্রু্কী    |                                                                       |
|-----------|------------|-----------------------------------------------------------------------|
| <b>₹1</b> | 8          | मङ्गरुराचारः ।                                                        |
| ३१        | 6          | नामकीर्त्तनस्य स्वातन्य्येण पापश्चयसाधनःवविचारारम्भः ।                |
| ३१        | ९          | तत्रैव पूर्व विचाराङ्ग संशयः ।                                        |
| ३ ५       | १३         | अत्रैव नामकीत्तनं सार्त्तप्रायश्चित्ताङ्गमिति पूर्वेपक्षः ।           |
| ३१        | <b>9</b> Ę | पूर्वंपक्षेणाश्रयणीयेषु विकल्पन्यवस्थासमुचयेषु कतमः प्रकारः स्वाश्रय- |
|           |            | इति प्रस्तावः ।                                                       |
| ३२        | २३         | उक्तप्रकारेषु समुचयस्य समर्थीकरणम् ।                                  |
| ३३        | १३         | नामकीत्तनस्य सात्तंप्रायश्चित्तसमुचितत्स्याङ्गवे सव्रमाणीकरणम् ।      |
| ર્પ       | 33         | उक्तपूर्वपश्चनिरासारम्भः ।                                            |
| 81        | ર          | केवस्यैव नामकीत्तनस्याशेषपापक्षयसाधनत्वसिद्धान्तः ।                   |
| 81        | १२         | साधनस्वरूपसाधनान्तराभावेतरासाधनत्वविकल्पैर्नामकीर्त्तनस्थस्य          |
|           |            | कैवल्यस्य विचारः ।                                                    |
| 81        | 38         | साधनस्वरूपात्मकस्य प्रथमस्य निरासः ।                                  |
| 81        | 10         | साधनान्तराभावरूपस्य द्वितीयस्य निराकरणम् ।                            |
| 83        | २१         | इतरासाधनत्वस्य तृतीयस्य खण्डनम् ।                                     |
| ४२        | ३          | उक्तकैवल्यस्य सिद्धान्तीयस्वरूपम् ।                                   |
| "         | 90         | सिद्धान्तितकैवल्ये प्रकारान्तरेणाक्षेपः ।                             |
| "         | २५         | तन्निमित्तत्वापेक्षयोक्ताक्षेपनिरासः ।                                |
| 88        | ३          | कैवस्यस्य भक्तौ कारणत्वे वा विशेषणतेति विश्वारः ।                     |
| ४६        | २४         | केवलनामकीर्त्तनस्य पापक्षयहेतुत्वोपपादनोपसंहारः ।                     |
| 86        | ч          | पूर्वपक्षीयस्य नामकीर्त्तनाङ्गत्त्ववोधकत्वाभिमतप्रकारस्य              |
|           |            | समन्वयः ।                                                             |
| ५०        | २४         | प्रासङ्गिको भक्तिविभागः ।                                             |
| પર        | २२         | नामकीर्त्तनादिभक्तिनितर्त्त्यवासनाजनकाधर्मनिरूपणम् ।                  |
| ५४        | १२         | तत्र सिद्धान्तः ।                                                     |
| ዓሪ        | २३         | अवान्तरबहुलविचारघटिततदुपसंहारः ।                                      |
| ዓሪ        | २४         | मङ्गलासंशनम् ।                                                        |
| ५९        | ५          | द्भितीयपरिच्छेद <b>समा</b> सिः ।                                      |

٩

# ( ३)

# भगवन्नामकीर्तनस्य केवलस्यैव पुरुषार्थत्वप्रतिपादननामके तृतीयस्मिन् परिच्छेदे---

| মূছ        | पङ्की        | ٠<br>•                                                               |
|------------|--------------|----------------------------------------------------------------------|
| ६०         | 8            | मङ्गलम् ।                                                            |
| "          | १२           | भक्तिकर्मणोः संभूव साधनत्वे निरस्ते; स्थूणानिखननन्यायेन पुनरपि       |
|            |              | विकल्पञ्यवस्थयोर्ग्यवस्था ज्यायसीति पूर्वपक्षः ।                     |
| ६१         | १६           | केषां चिन्मतेन विकल्पाश्रयादाक्षेपः ।                                |
| "          | <b>२२</b> -  | विकल्पपक्षनिरासः ।                                                   |
| ६          | १२           | प्रकारान्तरेण नामकीर्त्तनस्येतराङ्गत्वोक्तयाऽवान्तरपूर्वपक्षः ।      |
| ६४         | ९            | उक्तपूर्वपक्षखण्डनम् । प्रसङ्गतो व्यवस्थानिरासश्च ।                  |
| 60         | २६.          | मतान्तरेण पुनर्व्यवस्थाऽऽपादनम् ।                                    |
| હર્        | 30           | श्रद्धाप्रयुक्तायाः व्यवस्थायाः शङ्का ।                              |
| 68         | ی            | एतन्निरासः ।                                                         |
| "          | २१           | पासङ्गिकस्य भक्तेरधिकारिविशेषणत्वस्य विचारः ।                        |
| "          | २५           | अत्रैव भक्तिबब्दः प्रीतिपरः साधनण्रो वेति विचारः ।                   |
| <b>99</b>  | ٤            | "देवानां गुणलिङ्गानामि"त्यादिश्रीमद्रागवतीयप्रमाणेन भक्तिपदार्थो-    |
|            |              | रतिरेवेति निरूपणम् ।                                                 |
| 30         | 30           | उक्तप्रमाणवाक्यस्य व्याख्याऽन्तरम् ।                                 |
| ٩٩         | ર            | भक्तेर्वेशयेन वर्णनम् ।                                              |
| 60         | २५           | भक्तेरालम्बनवर्णनम् ।                                                |
| ८२         | 9            | तस्या उद्दीपनकथनम् ।                                                 |
| "          | <del>ڊ</del> | तदीयानुभावसंचारिप्रदर्शनम् ।                                         |
| 88         | 8            | भक्तेः स्वरूपे पुनराक्षेपः ।                                         |
| "          | 90           | उक्ताक्षेपपरिहारः ।                                                  |
| <b>ሪ</b> ዓ | 9            | भक्तेर्नामकीर्त्तनाङ्गल्वम् ।                                        |
| ሪዓ         | २१           | श्रद्धाभक्तिज्ञानवदधिकारिणः पौराणं प्रायश्चित्तभितरस्य तु स्मार्त्त- |
|            |              | मिति व्यवस्थाया उपसंहारः ।                                           |
| 68:        | 8            | भगवन्नाम्न्येव सकृदसकृत्कीत्तेनद्वारकविरोधाशङ्का                     |
| "          | 34           | तत्परिहारः ।                                                         |
| "          | २४           | आधृत्तिस्वरूपविषयिकाऽऽशङ्का ।                                        |
|            |              |                                                                      |

८७ ाः ततुत्तरम् ।

( ¥ )

| ष्टहे पर        | इक्ती      | ™ ger                                                           |
|-----------------|------------|-----------------------------------------------------------------|
|                 | •          | भद्राऽऽदिमतः कीत्तंनेऽधिकार इत्यत्र विरोधोद्रावनम् ।            |
| 66 9            | 2          | अत्रैव प्रसङ्गादभ्यासनिरूपणम् ।                                 |
| ८९ २            | 4          | अत्रैव प्रसङ्गाद् गतिसामान्यनिरूपणम् ।                          |
| 96 °9           | 4          | सांकेत्यादिनिबन्धने भगवन्नामोचारणेऽधिकारिकथनम् ।                |
| 59              | Ę          | स्मृतिपुराणविरोधे सिद्धान्तीयव्यवस्था।                          |
| ૬૨ ૬            | २          | उक्तव्यवस्थायां पुनराक्षेपः ।                                   |
| ,, <b>9</b>     | 8          | तदुद्धारः ।                                                     |
| ९४              | 3          | नामकीत्तने श्रद्धांऽऽदिनैरपेक्ष्यव्यवस्थापनम् ।                 |
| 98              | 6          | अत्रैव पुनराक्षेपः ।                                            |
| "               | 9          | एतजिरासः ।                                                      |
| "               | १६         | प्रकारान्तरेण श्रद्धायाः पुनरधिकारिविशेषणत्वाशङ्घा ।            |
| ९७              | ષ          | तत्समाधानम् ।                                                   |
| ९९ ३            | २८         | 5                                                               |
| "               | १९         | तत्परिहारोपकमः ।                                                |
| 108             | A          | प्रसङ्गान्महद्द्र्शनमाहात्म्यम् ।                               |
| १०५             | ₹          |                                                                 |
| 106             | २५         |                                                                 |
| 108             | <b>२</b> १ | <b>भाष्ट्रत्तानाव् तनामकी</b> त्तनम्यवस्था ।                    |
| 115             | 3          | भनागतदुरितानुपश्चेषोऽपि सक्रुझामकीर्त्तनतः ।                    |
| 110             | २२         | नामकीत्तने देशकालाद्यनपेक्षा ।                                  |
| 119             | 51         | इ चिच्छासे कीत्तनाङ्गत्वेन भूयमाणानां धर्मविशेषाणामपेक्षायां-   |
|                 |            | कैवल्याझेपः ।                                                   |
|                 | २६         | तत्परिहारः ।                                                    |
| 150             | 8          | कियाऽऽस्मकस्य नामकीत्तनस्य मुक्तिसाधनःवाक्षेपः ।                |
| .,,             | २६         | तत्समर्थनरीतिः ।                                                |
| १२३             |            |                                                                 |
| 156             | ٩          |                                                                 |
|                 |            | न्यस्वमित्वाक्षेपः ।                                            |
| <b>१२६</b><br>" |            |                                                                 |
| 17              | २५         | कीत्तनीयानां भगवजाझां समस्तानां व्यस्तानां वोफो महिमेसि विषधः । |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

# अत्रैतद्विचनीयम्---भिर्दिष्टस्चिपत्रे मूलानुसारेणैव विषयाः प्रादर्शिषत, तावतैव टीका-यामपि तत्तन्मू लानुगामिन्यां दिडच्तितविषयाः सुदर्शाः नातः पार्थक्येन टीकायां ते समसूचिषतेति ।

#### २२ ग्रन्थप्रतिपाद्यनिरूपणान्ते ग्रन्थकर्त्तुरभोष्टप्रार्थनाऽऽदिः । ग्रन्थसमाप्तिः । 130

11

"

" १४ आशीरूपं मङ्गलम् ।

१८ ततीयपरिच्छेदसमाप्तिः ।

- स्वीयकृतकृत्यताऽऽविष्कृतिः । 138 8
- १५ स्वगुरुस्तुतिः । "7 २५ कैमुत्यसिद्धाधहारित्वकस्य भगन्नान्नो निर्देशरूप मङ्गलम् ।
- " ७ 👘 पुनरीश्वरप्रणामात्मकं मङ्गलम् । "
- १३५ २ त्रुटिनैवास्तीति दढोक्तिः ।
- २२ त्रुटिरप्यलंकारायमानेत्युदुगारः । 12
- " १२ ं प्रकृतनिबन्धे त्रुटिरपि जाता चेन्न दोषावहेतिसमर्थनम् ।
- नामकीर्त्तनाभिरुचिप्रार्थना। 138 4
- २५ ग्रन्थान्ते वस्तुनिर्देशात्मकं मङ्गळाचरणम् । "
- १३३ १६ एतन्निबन्धस्य साफल्यस्थापनम् ।
- १९ तनिरसनम् ।
- 1३० 1६ एवं स्थिते सार्त्तप्रायश्चित्तानां वैयर्थ्यांशङ्घा ।
- १२७ १८ तत्र सिद्धान्तः।
- प्रृष्टे पङकौ
- ( 4 )

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat



॥ श्रीगणेशाय नमः ॥

# श्रीगोपालं गुरुं भजे ॥

नाम्नैव नाशयति यो भवपाशबन्धं-दाम्नैव यो वजवधूभिरयत्नबद्धः ॥ एवं दयाजलनिधिर्निजवर्गवश्यः सेव्यः स मेऽस्तु सततं सुखसिन्धुरंकः ॥ १ ॥ नमस्कृत्य गुरून्सर्ववेदान्तार्थाविरोधतः ॥ भगवन्नामकौमुद्याः प्रकाशः प्रवितन्यते ॥ २ ॥ सम्यङ्किषितमिदं यदि नाद्रियन्ते दुष्टा निरुष्टमतयो द्वदि मत्सरेण ॥ किं तावता ज्वरवतामरुचेर्न जातु दुग्धस्य शुद्धमधुरस्य विदूषणं स्यात् ॥ ३ ॥.

प्रेत्तावतामधिकारिएां भगवन्नाममाहात्म्यविषये निर्एयज्ञानाय चिकीर्षितस्य निर्विघ्नवरिसमाप्त्यादिकामो भगवन्नाममाहात्म्यवर्एन-मेव मङ्गलमाचरति—

# ॐ नमः श्रीकृष्णाय ।

त्रंहः संहरदखिलं सकृदुदयादेव सकललोकस्य ॥ तरणिरिव तिमिरजलधिं जयति जगन्मङ्गलं हरेनीम ॥१॥ कारुण्यामृतनिर्भरः सुरसरिजन्माकरः श्रीवधू— लीलाब्जं व्रजकामिनीकुचतटीकस्तूरिकास्थासकः ॥ उत्तंसः सुरयोषितां मुनिमनोवर्ध्यौषधीपन्नवो— यस्याङ्घिः सुरवन्नभः स जयति श्रीपुण्डरीकप्रियः ॥२॥

### प्रकाशसहिता

कररुहकुलिशैद्विंषतां चरणाम्बुजनखरकान्तिभिर्भजताम् हृदयग्रन्थीन् भिन्दन् मनसि हसिंहः समुद्धसतु ॥३॥ यदङ्घिरेणुबीजानि जनैरुप्तानि मुर्द्धसु ॥ सद्यः सुरदुमायन्ते श्रीधरः स श्रियेऽस्तु वः ॥४॥ उत्तसति लोचनाग्रौ जगद्वदानानि जुह्रतो यस्य ॥ प्रथमाहुतिर्मनोजः स जयति देवः पुरां भेत्ता ॥५॥ यत्पादपद्मनखकान्तितरङ्गजीर्थ्य-जम्बालजाङ्घिकधियां न धियामभूमिः ॥ निःसीमसौख्यजलधिर्जयतादनन्तः सोऽसाहुरुर्जगदतुग्रहजागरूकः ॥६॥ त्रापि च अधीशं निःस्वानां शमनद्तटीषु प्रवसता-मशेषाणामाद्यं गुणगरिमनिर्मुक्तमपि यम् ॥ मुषामानाद् दूरं अतिरुपचरन्ती सविनयं-शनैर्यत्नादन्तर्णयति सुभगानां परिबृढम् ॥७॥ चेतश्वकोरसन्तोषपीयूषाम्बुधिबृद्धये ॥ इयं विस्तार्थ्यते श्रीमद्भगवन्नामकौमुदी ॥८॥ **श्रंह इति । दुरितं पापं दुःखं चे**त्यर्थः, दुरितनिवर्तकत्वं वचनादू दुःखनिवर्तकत्वं तु श्रान्तानां सद्यो विश्रान्त्यनुभवात् संशद्वेन रोगा-दिनिवर्तकत्वं सुच्यते, तदुक्तं---

सर्वरोगोपशमनं सर्वोपद्रवनाशनम् । शान्तिदं सर्वरिष्टानां हरेर्नामानुकीर्तनमिति ॥ ब्रखिलं समस्तं, न विद्यते खिलं परिशिष्टं वासनारूपं यत्रेति संह रएक्रियाविशेषण्ं वा, सकृदित्यभ्यासानपेत्तत्वं— "सकृद्रबरितं येन हरिरित्यत्तरद्वयमि"—

त्यादिवचनात्, सकलेति सर्वाधिकारित्वं, जगन्मङ्गलं जगतां सक-लकल्याणप्रदं--- सर्वार्थशक्तियुक्तस्य देवदेवस्य चक्रिएः ।

यद्वाऽभिरोचते नाम तत्सर्वार्थंषु योजयेदिति—

वचनात् । हरेरिति विशेषणत्वनिर्देशेन पापत्तयै भगवत्स्वक्रपा-नुसंधानानपेत्तत्वम्—्

> श्रवशेनापि यन्नाम्नि कार्तिते सर्वपातकैः । पुमान्विमुच्यते सद्यः सिंहत्रस्तैर्वृकैरिवेति—

वचनादू, श्रत्र हरिशद्वेन सर्वज्ञः सर्वेश्वरः सर्वाधारः परमात्मा यो वेदान्तिभिर्मायोपहितं चैतन्यमित्यभिधीयते, षष्ठ्या च सम्बन्धवा-चिन्या वाचकत्वं, ततश्च विश्ववषट्कारादिशद्वानां सहस्रनामस्तोत्रा न्तर्गतानामपि न बहिः पापत्त्रयार्थं प्रयोगः तेषां परमेश्वरवाचकत्वा-भावा'दू, नाप्यात्मादिशद्वानां जीवेश्वरसाधारणानां वस्त्वादिशद्ववत् ।

> श्रीश्रीगौरकृष्णः शरणम् । भगवत्वेमदं तस्य नाम नाम नमन् यते । सव्याख्यभगवन्नामकौमुद्याष्टिप्पनीं प्रति ॥

१----अत्रेटं विवेचनीयम्----भगवदवाचकता सहस्रनामस्तवघटकनाम्नां-या टीकाकृतोक्ता सा न प्रामाणिकी, तथा हि तेषां नाम्नां भगवद्विषयकबोधजन-कःवाभावे वैयर्थ्यमेव, बोधकःवे चार्थबोधौपयिकः संबन्धः शब्देप्वावइयकः, स चाभिधा रक्षणा वा, आधा चेहाचकःवं दुर्निवारमेव, द्वितीया चेत् कथमादिमां-विनाऽन्यस्या अवसरः, ज्ञक्यसंबन्धो हि रक्षणा, ज्ञक्त्यभावे कथमिव रक्षणाया-उम्मेषो, बाचकत्वाभावे च कुतस्त्या शक्तिरिति सुधियो विदाङ्कवम्तु, । यदृष्युक्तं-सहस्रनामस्तोत्रान्तर्गतानां नाम्नां न बहिःपापश्चयार्थं विनियोग इति तदपि निर्मूलं, स्तोत्राद्वहिस्तेषां पापानाशकत्त्वं, किं कस्यापि प्रतिबन्धकस्य सद्भावादुत भगवदनुपस्थापकत्वाद्, नाद्यः, तस्य दुर्वचत्वाद्, नाग्त्यः, तथात्वे सुक्रतोत्पाद-कःवमपि तेषां दुरुपपादम् , एवं च "प्रमाणं प्राणनिरुय"इःयादितः प्रमाणशब्दस्य भगवदुपस्थापकत्वेन मङ्गलार्थकतेत्यादिरूपा न्यायदर्शनप्रथमसूत्रभ्याख्याने विश्व-नाथन्यायपञ्चाननाद्यभियुक्तानामुक्तयो विरुध्येरन्, स्वयं च स्वपितृकृतन्यायप्रका-शटीकाभाद्वालंकारे ग्रन्थारम्भमङ्गलपद्यध्याते ''आनन्दो नन्दनो नन्द' इति सहस्रनामघटकानन्दनाम भगवत्परत्वेन व्याचक्षाणः कथमिवात्र प्रतीपमाचरत्न संचुकोच । एतेनानुपदमेवात्मादिशब्दानां भगवदुवाचकत्वोक्तिरपीदमीयाऽनुपादेये व, आत्मशब्दस्य जीवेश्वरसाधारणस्य चेतनत्वं चैतन्यत्वं वा वाच्यताऽवच्छेदकं-नेश्वरत्वमित्यन्यदेतद् ।

#### प्रकाशसहिता

ननु रामकृष्णदिशद्वानामसंत्रहापत्तिः तेषां परमेश्वरवाचकत्वा-भावाद् भावे वा रामे ऋष्णपदप्रयोगापत्तिः ऋष्णे रामपदप्रयोगापत्तिः न चैवं पुराणेषु लोके वा दृश्यत इति चेत् ? तेऽपि तद्वाचका एव किंतु यदुकुलप्रस्तत्वं ऋष्णशद्वे रघुकुलप्रसृतत्वं रामशद्व उपाधिः: तद्विशिष्टे परमेश्वरे वा शक्तिः, एवमन्येष्वपि शद्वेषु द्रष्टव्यम् । नामशद्वेन प्राति-पदिकं, तच द्विविधं' रूढं यौगिकं च, रामऋष्णगोविन्दनारायणशिवश-ङ्करेत्यादि रमारमणपार्वतीरमणेत्यादि च, तच विभक्तिसहितं तद्र हितं वा यथा रामः कृष्ण इत्यादि हरि विष्णु इत्यादि, न च विभक्ति-रहितस्यापशद्धत्वात्तस्य च निषिद्धत्वादनुच्चारणमितिवाच्यं, "विध्णो र्नामानुर्कार्तयेदि" ति विधिविहिते निषेधाप्रवृत्तेः, किंच शक्तिशुरुयत्वम् श्रपशद्धत्वं, न च हरिविप्एवादिप्रातिपदिकरय शक्तिशूरयःवं तथा सति गावीगोग्यादिभ्य इव विभक्त्यनुत्पादप्रसङ्गाद्, न हि गोप्रातिपदिक स्यापशद्वत्वं व्यवहरन्तिः वाक्यार्थानुपयोगितया न प्रयुञ्जते परं, विप्खुनाम तु विधिवशाददृष्टार्थमुचार्यंत एवमेव च शिष्टाचारः, तद्यं-श्ठोकतात्पर्यार्थः, विप्लोर्नाम शास्त्रीयवैराग्यवतां अवरूाद्यधिकारिलां-तत्त्वमस्यादिवाक्यार्थमखरुडं चैतन्यं लत्तरायोपस्थापयतुः भक्तानां च भगवन्तमुपस्थापयतुः तदुभयविलत्तणानामतिरार्गणां च चण्डालप-र्यन्तानां तु किंचिदुपस्थापयतु तत्सर्वथा संकीर्त्यमानं सर्वदोषराशी न्विनाशयति सुर्यं इव तमोजालं सर्वाभोष्टं च प्रयच्छतीति ॥१॥

त्रत्र ग्रन्थे भगवान्महाविषयः भगवद्धक्तिर्महाश्रयोजनं मुक्तिश्चेति सूचयन् भगवन्तं स्तौति कारुएयेति। पुएडरीकनामा भक्तः प्रियो यस्येति विट्टल इत्यर्थः, यस्याङ्घिः कारुएयमेवामृतं तस्य निर्भर इव, सुरस रिद् गङ्गा तस्या त्राकरः खनिरिव, श्रीवध्वा लीला क्रीडा तत्सम्बन्धि श्रव्जं कमलमिव, वजकामिनीकुचतटीसम्बन्धी कस्तूरिकास्थासकः

१-इदमापाततो, योगरूढयौगिकरूढे अपि बोध्ये । तम्र पदार्घाटतशक्त-ताऽवच्छेदकसमुदायत्ववत्त्वं रूढत्वम् । पदघटितशक्तताऽवच्छेदकत्वाभाववःसमु-दायत्ववत्त्वं यौगिकत्वम् । रूढिशक्यताऽवच्छेदकविशिष्टधर्मावच्छिन्नशक्तपदघटित-समुदायत्ववत्त्वं योगरूढत्त्वं, वैशिष्टयं च सामानाधिकरण्यसंसर्गेण । रूढ्याश्रयता-ऽवच्छेदकं यद् रूढ्यर्थताऽवच्छेदकव्यधिकरणधर्मावच्छिन्नशक्तपदघटितसमुदायत्वं-तद्वत्त्वं यौगिकरूढत्वम् । कस्तूरिकाया लेप इव, सुरयोषितां ऋष्णपत्नीत्वं गतानामुत्तंसो भूषण्-मिव, मुनिमनसां वशीकरणार्थौषघ्याः पत्नव इव ॥२॥

कररुहाणि करनखानि तान्येव कुलिशानि वज्राणि तैर्द्विषतां हिरएयकशिपुप्रभृतीनां हृदयग्रन्थीन् वत्तस्थलानि ग्रन्थय इव तान् भिन्दन् विदारयन्, भजतां प्रह्लादादीनां हृदयग्रन्थीन् पदकमलनख दीप्तिभिर्भिन्दन् ॥३॥४॥

उत्तसति प्रदीप्ते नेत्राय्नौ जगतो हविःस्थानीयस्यावदानानि जुन्हतो यस्य महारुद्रस्य मनोजो मदनः प्रथमाऽऽहुतिः स पुरां भेत्ता त्रिपुरार्रिजयतीति ॥५॥

यत्पादपद्मनखकान्तेस्तरङ्गेर्णेकदेशेन जोर्यन्नश्यजम्बालंपङ्क इवैता दृशं जाड्यं तेन जाङ्घिकधियां प्रसरणशोलवुद्धीनां शिष्याणां धियां चित्तवृत्तीनां निःसीमसौख्यजलघिरभूमिरविषयो न यच्छिष्या श्रति-सुखिन इत्यर्थः । यद्वा यच्छिष्यधियामविषयो नास्ति सर्वज्ञा इत्यर्थः । सोऽस्महर्क्जयतादू, जागरूकः सावधानः ॥६।

निर्गतं रवं ममताऽऽस्पदं येषां विरक्तानामित्यर्थः अधीशं स्वामिनं, शम एव नद्रतत्तटीषु प्रवसतां तिष्ठतामशेषाणामाद्यं मुख्यं, गुणा विषयास्तेषां गरिमा गुरुत्वं भारस्तेन निर्मुक्तं रहितं सर्वसंन्यासिनम्, अपिशद्वोऽनुक्तदमादिविशेषणसमुच्चयार्थः, मृषा-मानादहंकाराद् दूरं निरहंकारं ये गुरुं श्रुतिः श्रवणोपलचिता विद्योपचरन्ती सेवमाना; अन्तर्णयति = अन्तर्मुखं प्रत्यक्प्रवर्ण संपा-दयति सविनयं विनोतं शनैर्यज्ञादित्यभ्यस्तत्वं स्चितम् । अत्र शमा-दिसंपन्नत्वं सर्वसंन्यासित्वं निरहंकारत्वं विनीतत्वं चेति श्रवणाधि-कारिविशेषणानि पञ्चभिर्विशेषणैरुक्तानि श्रुतिरुपचरन्ती रानैर्यज्ञादिति श्रवणाद्यभ्याससंपत्तिरुक्ता अन्तर्णयतीति श्रवणादिफलं साचात्कार उक्तः अत एव सुभगानां परिवृढं भाग्यवन्तम् , अत्रायं श्रेषं प्रतिभासः

१—चिन्त्यमेतद्, यत्रार्थद्वयस्यापि प्रकृतत्वमप्रकृतत्वं वा तत्रैव रलेषः, प्रकृते श्रतेः प्रकृतत्वेन कामिन्याश्चाप्रकृतत्तया न इलेषच्यवहारः, यद्यपि प्रकृताप्रकृ-तविषयोऽपि रऌेषो नच्यैः स्वीकृतस्तथाऽप्यसौ विशेषणमात्रदिलष्टतास्थले, यदि तु विशेष्यस्यापि श्लिष्टतायां रलेष एव स्यात्तदा शब्दशक्तिमूरूध्वनिस्तूच्छिरोत्तैव, न चाप्ययदीक्षितादिभिः प्रकृताप्रकृतश्लेषोऽङ्गीकृतो विशेष्यश्लेषसत्त्वेऽपीति वाच्यम्, यथा प्रौढा कामिनी निःस्वानामधोशमतिनिर्धनमपि तत्तद्देशेषु प्रवस-त्तमपि बहुगुएश्रूत्यमपि कं चन पुरुषं सुभगानां परिवृढमतिसुन्दरं मृषामानाद् दूरं मनःपूर्वकं मानेन सत्कारेए सविनयं शनैर्यत्नादृतप्रे-पणादिनाऽन्तर्णयतीति, यद्वा श्रुतिस्तत्त्वमस्यादिवाक्यम् श्रधीशं परमे-श्वरम् श्रशेषाणामाद्यं गुएगरिमनिर्मुक्तं निर्गुणं मृषामानाद् दूरं प्रत्यत्ना-दिमानागोचरं परिवृढमपरिच्छिन्नं यं गुरुस्वरूपं निःस्वानां विरक्तानां-श्मनदतटीषु प्रवसतां शान्तानामत एव सुभगानां "न वैराग्यात्परं भा-ग्यमिति" प्रसिद्धेः साधनचतुष्टयसंपन्नान्प्रतीत्यर्थः, श्रन्तर्एयति श्रमे-देन बोधयति सविनयं शनैर्यत्नादित्यभ्यासादितात्पर्यत्निङ्गोपेतत्वं सूच्यते, निर्गुएमप्युपचारेए प्रतिपादयतीत्याह—उपचरन्तीति ॥७॥ चिकीर्षितं प्रतिज्ञानीते चेत इति भगवन्नामकौमुद्दाति ग्रन्थनाम कौमुद्दा चन्द्रप्रकाशः चकोराएां पत्तिविशेषाएां संतोषवृद्धये समुद्रवृद्धये च भवति, इयमपि प्रेत्तावतां चेतश्चकोरसंतोष एव पीयूषममृतं तस्या-म्बुधिः समुद्रस्तस्य वृद्धये कियते ॥ =॥

त्रत्र श्रीमद्भगवन्नाममाहात्म्यप्रतिपादकानि पुराण वचनान्युदाहृत्य विचार्य्यन्ते—किमेतान्यविवत्तित्वा-र्थान्युत स्वार्थपराणीति ? यदा स्वार्थपराणि; तदाऽपि किं-सात्तात्पापत्त्त्यहेतोः कस्य चिदङ्गभावेन भगवन्नामकीर्त्तनं-पापत्त्त्यहेतुः; उत स्वप्राधान्येन ? यदाऽपि स्वप्राधान्येन तदाऽपि किं श्रद्धाभक्तिज्ञानवैराग्याभ्यासदेशकालविशे-षादिसापेत्त्त्वेन; उत तन्नैरपेत्त्येणेति ?

त्रस्य विचारस्य सकलअुतिस्मृतीतिहासपुराणागमा-र्थसतत्त्वसन्देहसन्दोहलतालवित्रचरणनखचन्द्रिकाऽश्रल-

अनेकार्थस्य शब्दस्य वाचकत्वे नियञ्चिते । संयोगाचैरवाच्यार्थधीकृद् व्यावृत्तिरञ्जनमि— त्यादिसिद्धान्तविरोधाद्, एवं चात्राप्रकृतविशेष्यस्य पार्थक्येनानिर्देशात्र इत्छेषो, नापि शब्दशक्तिमूद्धध्वनिः प्रकृतविशेष्योपस्थापकपदस्यानुभयार्थकत्वात् किन्तु प्रकृतविशेष्यभूतायाः श्रतेरश्रिद्धष्टतया समासोक्तिः ।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

स्य श्रीमदनन्तानन्दरघुनाथस्य करुणाकादम्बिनीमुक्तस् किसुधोद्धारासारैः स्पृतिपुराणवचनविरोधाभासभावि-तनितान्तमस्एणशङ्कापङ्कप्रचालनेन तस्यैव रघुराजशिरो-मणेः सर्व्वतः प्रसृमरपरमकारुण्यसुधाऽर्णवस्य निरङ्कुश्रम-दिमधामनि श्रीरामनामनि खचेतसः समाधानमेव प्रयो-जनं, तत्र केषाश्चिदतिसाहसिकानामत्यावेशोऽयमनूद्य-मानोऽपि महापतनहेतुरपि भगवन्नाममाहात्म्यमननस्य भगवदुपासनासमानसौभाग्यत्वान्निराकरणार्थमन्द्यते—

ग्रन्थस्य सात्ताद्विषयमाह—श्रत्रेति ग्रन्थइत्यर्थः। पुराणवचनानि सर्वेषामप्यघवतामिदमेव सुनिष्कृतम् । नामव्याहरणं विष्णोर्यतस्तद्विषया मति-

रित्यादीनि, विचाराङ्गं संशयमाइ-कमेतानीति। एतेषां खार्थः नामोच्चारणस्य पापत्तयहेतुत्वरूपो चिवत्तितो न वेत्यर्थः, संशयबीजं च पापशिशेषो लोके; वेदे चोभयविधवाक्यदर्शनं, संशयान्तरमाह-यदेति। कस्य चिदिति। मन्वायुक्तप्रायश्चित्तस्येत्यर्थंः। खप्राधान्येन खातन्त्र्येणे-त्यर्थः, संशयान्तरमाह, तदाऽपीति। खातन्त्र्येऽपीत्यर्थः। श्रद्धा = श्रास्ति-क्यबुद्धिः, भक्तिः = परमेश्वरविषयज्ञानं, विवेको = वैराग्यं विषयेषु, ग्रभ्यासो नामावृत्तिः, देशः काश्यादिः, कालः कर्मोपरमादिः, त्रादि शब्देन शुचित्वादि, विचाराङ्गमवान्तरप्रयोजनमाह-श्रस्येति। श्रस्य विचारस्य रघुराजशिखामणेः श्रीरामनामनि चेतसः समाधानं स्थैय-विश्वासविशेष एव प्रयोजनमित्यन्वयः । तत्र द्वारमाह स्मृतीति, स्मृतीनां मन्वादिप्रणीतानां च द्वादशाब्दादिनाशस्य पापस्य कथं-तन्नाममात्रेण निरास इत्येवंरूपो विरोधाभासो न तु विरोधः तेन भावितः कृतो नितान्तं मसृणश्चिकणो दृः शङ्कापड्वः तस्य प्रचालनेनेति संशयनिराकरणं द्वारमित्यर्थः। तत्र हेतुमाह- श्रीमदिति। श्रीमदनन्ता नन्दो नाम गुरुः स एव रघुनाथस्तस्य करुएैव कादम्बिनी मेघमाला तया मुक्ता ये युक्तिसुधोद्धारा युक्तय एव सुधा = श्रमृतं तस्योद्धारा-उत्कटघारा म्रासारा वृष्टयः ताभिरित्यर्थः युक्तिपदस्थाने सुक्तिपद-पाठः क चित् तत्र सूक्तयो वाक्यानि, किंलद्तरणस्येत्यत श्राह-सकलेति।

त्रागमो मन्त्रशास्त्रं श्रुत्यादीनामर्थस्य सतत्त्वं तत्त्वं तत्र संदेहसंदोहः संशयसमूहः स एव लता तस्या लवित्रं लवनसाधनं चरणनख-चन्द्रिकाया श्रञ्चल एकदेशो यस्येति, श्रनेनानायासतः सकलसंशय-निवर्तनसामर्थ्यं गुरोः स्चितं तस्यैव पूर्वं गुर्वभेदेनोक्तस्य प्रसृमरं-प्रसरणशीलं परमकारुग्यं सैव सुधा तस्या श्रर्णवस्य, परमकारुणिक-त्वमेवाह-निरङ्कशेति । निरवधिकशक्तियुक्तेः

नाम्नोऽस्ति यावती शक्तिः पापनिईरणे हरेः ।

तावत्कर्तुं न शक्नोति पातकं पातकी जन-

इति वचनाद् द्वादशाब्दादिप्रायश्चित्ते क्लिश्येयुर्जना इति परमका-रुणिकतया तादृशं नाम निर्मितं भगवतेति भावः । खचेतस इति । खश-ब्देनौद्धत्यपरिहारः, परीत्तकाणां चेतःसमाधानं प्रयोजनमित्युक्त श्रौद्ध त्यमिव भायाद्, वस्तुतस्तु तदेव प्रयोजनं, विचाराङ्गपूर्वपत्तरचनां-प्रतिजानीते तत्रेति । भगवन्नाम्नि विषय इत्यर्थः । श्रयं वद्यमाणः केषां-चिदतिसाहसिकानामावेशोऽनूद्यत इति संबन्धः, परमपुरुषार्थप्रच्युत-त्वान्नरकपातोन्मुखत्वाद्यातिसाहसिकत्वमनूद्यमानोऽपि महापातक-हेतुः किमुत कृतः

> श्चर्थवादं हरेर्नाझि संभावयति यो नरः । स पाषिष्ठो मनुष्याणां निरये पतति स्फुटमि-

त्यादिवचनात्, तादृशोऽप्यनू चते निराकरणार्थम् । ननु तथाऽपि महापातकं स्यान्नेत्याशयेनाह-भगवदिति । निराकरणार्थानुवादस्य भगवन्नाममाहात्म्यमनने पर्यवसन्नत्त्वात्तस्य च भगवदुपासनासमान-त्वात्पापत्त्तयद्देतुरेवायमनुवादो न पापहेतुरिति भावः । मननस्येति । युक्तिनिरूपणात्मकग्रन्थकरणस्येत्यर्थः । उपासना भजनं राजानमुपास्त-इत्यादौ तथा दर्शनात्, तत्समानफलत्वं चापातत उक्तं मननस्य, तथा हि भजनं श्रवणकीर्तनादिरूपं नवविधं, कीर्तनं च द्विविधं नामकीर्तनं-गुणकीर्तनं च, तत्र यथा भगवच्चरणारबिन्दस्य माहात्म्यनिरूपणं लाव-एयनिरूपणं वा भगवद्रुणकीर्त्तनमेव, एवं भगवन्नाममाहात्म्यनिरूपणं विशेषतो युक्तिभिः क्रियमाणं भगवद्रुणकीर्त्तनमेव । नन्वेवमेतस्य ग्रन्थस्य भगवत्स्तुतित्वमापद्येतेति चेद् इष्टमेवैतद् न त्वेतावता जुद्रप्रभुषु त्वमिन्द्रस्त्वं चन्द्र इत्यादिवदसद्रुणारोपो भगवति मन्तव्यो "विष्णोर्जु कं वीर्याणि"इत्यादिश्रुतिभिर्भगवतोऽसंख्यगुणवत्त्वावधारणाद्, यद्वा उपासना = त्रनन्यविषयतया सप्रेम ध्यानं, तत्समानफलं भगवन्नाम-माहात्म्यनिरूपणं गुणुकीर्तनात्मकं---

ध्यायन कते यजन यज्ञै होतायां द्वापरेऽर्चयन् ।

यदां प्रोति तदाप्रोति कलौ संकीर्त्य केशवमि---

त्यादि वचनादिति।

तद्यथा—अविवच्चितस्वार्थान्येव पुराणवचनानीति, तथा हि कार्थ्य एवार्थे वेदस्य प्रामाण्यं न सिद्धे; तत्रैव शब्दस्य शक्तितात्पर्य्ययोरवधारितत्वात् ततश्च विधिवा-क्यस्यैव स्वार्थे प्रामाण्यं न मन्त्रार्थवादोपनिषदां किन्तु तासां कथं चित् कतुविध्युपयुक्तार्थत्वं जपार्थत्वं वा, इतिहासपुराणयोस्तु तन्मूलत्वान्नतरां स्वार्थे प्रामाण्यग-न्घोऽपीति।

गुरुमतेन पूर्वपत्तं दर्शयति—तद्यथेति । नाममाहात्म्यप्रतिपाद् कानीति शेषः । कार्ये कृतिसाध्ये, सिद्धे कृत्यसाध्ये तत्रैव कार्य एव गवादिपदानां शक्तेः, वाक्यानां गामानयेत्यादीनां च तात्पर्यस्याव-धारणादित्यर्थः । कार्यान्विते स्वार्थे पदानां शक्तिः, तत्तरपदार्थवि-शिष्टे कार्ये वाक्यानां तात्पर्यमिति प्राभा'कराः। ततः कि ? तत्राह—

१-एषामिदमाकूतम् अगृहीतशक्तिकाण्डव्दादर्थप्रतीत्यनुदयाण्छक्तिज्ञान स्यापेक्षायां सत्स्वपि व्याकरणादिषु तद्ग्राहकेषु प्रवृत्तिनिवृत्तिरूपव्यवद्दारादेव साधारण्येन जगति सर्वेषां शक्तिग्रहाद् व्यवहार एव तद्प्राहकशिरोमणिश्ति स्थिती चैत्र गामानयाश्वं वधानेत्याद्याकारोत्तमवृद्धप्रयुक्तप्रवर्त्तकादिवाक्त्यात् प्रयोज्ये तथा कुर्वतीदमीयचेष्टया प्रयोजकवाक्यस्य तादशार्थबोधकतामनुपाय व्युत्पि सुः परस्ताद् गां नयाश्वमानयेत्यादिप्रयोजकवाक्यात्तदनुसारिकार्य्यदर्शनादन्वयव्यक्त. रकाभ्यां मियोऽन्वितयोरेव क्रियाकारकपदार्थयोः शक्ति निश्चिन्वान उपजीव्यतवाऽ-वगतचरान्वयांशमपरिहरस्रोव गवादिपदम्, आनयनात्मककार्य्यान्वितगवाद्य्यंशक्तम्, असत्यनुपपत्तिप्रतिसंधाने तथाविधकार्य्यान्वितगवादिबोधतात्पर्य्यानिवन्धनप्रयोज-कोषरितत्वादित्यादिव्यतिरेक्यनुमानतः कार्य्यान्वितार्थ एव पदानां शक्तिम्ब-धारयति, तत्तोऽवधारितशक्तिकतादद्यपद्घटितवाक्यतोऽपि कार्य्य एव तात्पर्क्तमः वस्वतीति ।

२

ततम्बेति । साथें सिङ्वाच्ये कार्ये, उपनिषदामित्यस्योपरि कार्याप्रतीते-रिति शेषः, तासां मन्त्रार्थवादोपनिषदां, तत्र मन्त्राणां प्रयोगसमवेतार्थ-स्मारकतया; त्र्र्य्यवादानां प्राशस्त्यसमर्पकतयाः उपयोगित्वं कर्मसु, उपनिषदां तूक्तप्रकारद्वयाभावादध्ययनविध्युपात्तत्वेनानर्थक्यानुपपत्ते-र्जपार्थत्वं; न तु प्रामाण्यं कार्यार्थत्वाभावादिति भावः । एवं च सति नाममाहात्म्यप्रतिपादकवाक्यानां पौराणानां प्रत्यत्तवैदिकविधिमू स-त्वाभावान्मम्ब्रादिमू लत्वात्तदप्रामाएय सुतरामप्रामाण्यमित्याह—इति-हासेति । नाममाहात्म्यप्रतिपादकयोरिति शेषः । तन्मू लत्वादिति । मन्त्रा दिमू लत्वादित्यर्थः । श्रतश्च सकलपुराणवचनप्रामाण्यात्तपोऽयमिति न द्वामारवर्यं, प्रत्यत्तविधिमू लकानामग्निहोत्रादिवोधकपुराणवाक्यानां---प्रामारयसंभवाद् नाममाहात्म्यप्रतिपादकानामग्निहोत्रादिवोधकपुराणवाक्यानां---प्रामारयसंभवाद् नाममाहात्म्यप्रतिपादकानि पुराणवत्त्रनान्युदाहत्स्य विचार्यन्त इत्युपक्रमविरोधाचेति ।

अन्ये तु मन्यन्ते, न कार्थ्य एवाथें वेदस्य प्रामाख्य-मपि तु सिद्धेऽपि तत्रापि शक्तितात्पर्थ्ययोराचाय्येरेव निरूपितत्वाद्, मन्त्रार्थवादयोस्तु मानान्तरानधिगतं-तद्विरुद्धमर्थमवगमयतोरन्यपरत्वेऽपि खार्थं प्रामाण्यं-भवत्येव, तात्पर्य्य हि न प्रमितिमुत्पादयति किन्तु केवलं-तत्र प्रतिबन्धं निरुन्धे तद्यदि खरसत एवं निष्प्रतिबन्ध-मवधारितरूपमनधिगतविषयञ्च विज्ञानमुत्पद्यते शब्दात् तदाऽन्तरेणापि तात्पर्य्य तस्य प्रामाण्यं किं न स्यात् तत्सं-गानविगानयोः पुनरनुवादत्वयुण्यवादत्वे, उपनिषदां पुन-रनन्यशेषत्वादपास्तसमस्तानर्थमनन्तानन्दानुभवैकरसम-नषिगतात्मतत्त्वमवगमयन्तीनां प्रमाणान्तरविरोधेऽपि तस्वैवाभासीकरण्वेन च स्वार्थ एव प्रामाण्यं भवत्येव, तद्दक्तं भद्दपादैः

"श्रथ वेतिहासपुराखप्रामाख्यात् सृष्टिप्रलयाव-पीष्येते" इति । तथाऽपि देवतातत्त्वतत्पराणां पुराणानामनुष्ठेयार्थ-पराणां स्मृतीनां च स्वे स्वे गोचरे गरीयस्त्वाद् गुरुतर-प्रायश्चित्तविधायिमन्त्रादिवाक्यविरोधे दुस्तरदुरितत्त्वयो-देशेन नामसंकीर्त्तनमात्रं विधातुमशकुवन्ति पुराणवध-नानि भजनीयदेवतास्तावकत्वमेवाश्रयन्ते यस्याः सकृ-त्कीर्त्तनमप्येतादक् सा पुनराप्रायणमुपासिता किं न करो-तीति तस्मादविवत्तितार्थत्वमेवैधामिति ।

त्रत्राभिधीयते—यथा कार्य्ये सिद्धे च वेदस्य प्रामा-ख्यमविशिष्टं तथा पुराणानामपि, सर्व्वेषु पुराणेषु वर्णा-अमधर्माणां प्रबन्धेन प्रतिपादनात् ,

श्रीमद्भागवते तावदु---

धर्म्भः प्रोब्भितकैतवोऽत्र परमो निर्मत्सराणां सतां-वेद्यं वास्तवमत्र वस्तु शिवदं तापत्रयोन्मूलनम् ॥ श्रीमद्भागवते महामुनिकृते किं वा परेरीश्वरः

श्रीमहाभारते च

धर्मं चार्थं च कामे च मोक्तं च भरतर्षभ ! ॥ यदिहास्ति तदन्यत्र यन्नेहास्ति न तत्क चिदिति धर्म्मब्रह्मणोरविशेषेण प्रतिपाद्यत्वप्रतिज्ञानात् प्रति-

पादनाच,

भविष्योत्तरमत्स्यपुराणादिषु च धर्मप्रतिपादनसौ-भाग्यस्यैव भूयस्त्वाच नातिशङ्कनीयमेव धर्म्मे प्रामाण्यं-पुराणानां, तत्र यथा काण्डभेदेन नानार्थत्वमविरुद्धं-बेदानां, तथा पुराणानामपि भविष्यति । श्रथ पुष्कराच्चसिद्धान्ततात्पर्यालोचनया वेदा ब्रह्मा-त्मविषया एव

ब्रह्मात्मविषया वेदास्त्रिकाएडविषया इमे । परोत्त्वादा ऋषयः परोत्तं च मम प्रियम् ॥ परोत्त्वादो वेदोऽयं बालानामनुशासनम् । कर्ममोत्ताय कम्मीणि विधत्ते ह्यगदं यथे-

त्यादिशास्त्रपर्य्योत्तोचनया च त्रिकाण्डस्यैकवाक्यत्वं-वेदेषु; एवं पुराखेष्वपि, ततश्च यस्माद्वाक्याचोऽर्थः स्वर-सतोऽवगम्यते सिद्धः कार्य्यो वा तत्र तत्प्रमाणमेव पुराण-वचनमिति ।

वेदान्ति'मतानुसारेण पूर्वपत्तन्दर्शयन् गुरुमतं निराकरोति-ग्रन्य त्विति। कार्य एव प्रामाण्यं विधिवाक्यस्यैव च प्रामाण्यमिति द्वैधाव-धारणं गुरुमते, तत्र प्रथमं दूषयति---न कार्य एवेति। पुत्रस्ते जात इत्यादिवाक्यश्रवणसमनन्तरं श्रोतुर्मुखविकासादिना हर्षमनुमाय तेन च तज्जनकं ज्ञानमनुमाय तत्र चोक्तवाक्यास्यान्वयव्यतिरेकाभ्यां कारणत्वं निर्णीय खदृष्टतनयजन्मैवानेन वाक्येन प्रतिपाद्यत इति ब्युत्पित्सुः सिद्धेऽपि तात्पर्यमवधारयति, पुत्रस्ते देशान्तरादागत इत्यादिवाक्यान्तरपर्यालोचनयाऽऽवापोद्धाराभ्यां पुत्रपदस्य शक्ति-चावधारयति, तदेवं सिद्धेऽपि शक्तितात्पर्यंग्रहः संभवतीति। द्विती-यमवधारणं दूषयति---मन्त्रेति । "वायुर्वे त्तेपिष्ठा देवते"त्यादिवा क्यानां प्रामाण्यं निवारयितुं मानान्तरानधिगतमित्युक्तं, "धूम एवान्ने दिवा दढग्रेनार्चिरि"त्यादिवाक्यानां प्रामाएयं निवारयितुं तदविरुद्धमि त्युक्तम् ग्रन्यपरत्वेऽपि विधिपरत्वेऽपीत्यर्थः। ग्रत्रोदाहरणं "वज्रहस्तः

१-औपनिषदप्रस्थानास्तु तावदद्वैतविशिष्टाद्वेतशुद्धाद्वेतद्वेतद्वितद्विश्वष्टाद्वेतश्चेतद्वेतद्वितद्वितद्वितद्वित न्तवादिनः पञ्चापि गुरुमतं गुरुतयैवावधीरयन्तो गुरुमतीयकार्थ्यपरत्वजीवातुभूतो-पजीव्यविरोधमतिविशेषशक्तिप्रहादतिविशेषान्तरशाब्दबोधस्यानुभविकतया दुर्नि-वारमुपदर्शयन्तोऽन्वितोपस्थित्यादिदुराप्रहमरोचयमानाः सिद्धवाक्यतोऽपि शाब्द-बोधमभिप्रयन्तीति भावः ।

पुरंदर" इत्यादिवाक्यानि। ननु विधिपरयोर्मम्त्रार्थवादयोः स्वार्थं तात्प-र्याभावे कथं प्रमितिजनकत्वं तात्पर्यस्य निर्णीतस्य प्रमितिजनकत्त्वा---त्तत्राह-तात्पर्यं होति। कल्पनागौरवान्मा नाभाचेति भावः। तत्प्रतिब न्धं प्रमितिप्रतिबन्धं निरुन्धे निवर्त्तयति, यथैकमेवाद्वितीयमित्यादिवा **क्येष्वस्मिन्ग्रामे**ऽयमेक एवाद्वितीयः पुरुष इत्यादिवदुपचरितार्थत्वशङ्घ-याऽद्वैतप्रमाप्रतिबन्ध उपक्रमादिलिङ्गैस्तात्पर्यनिर्णये तन्निवृत्तिः, एवं च यत्र प्रतिबन्धकानवतारो विषयश्चासंदिग्धः प्रमार्णान्तरानधिगतश्च प्रमा णान्तराविरुद्धश्च यथा पुरन्दरस्य वज्रहस्तत्वादि तत्र श्रामार्ग्यं मन्त्रार्थ वादयोः स्यादेवेत्याह-तद्यदीति । चशद्वात्वमाणान्तराविरुद्धविषयं,----तत् तर्हि, तात्पर्यमिति। निर्शीतमिति शेषः। तस्य शह्यस्य। वायुर्वे चेपिष्ठे-त्यादीनां, धूम एवेत्यादीनां वाक्यानां गतिमाह—तत्संगानेति । तस्य विषयस्य, संगानं प्रमाणान्तरसंवादः, विगानं तद्विसंवादः क्रमेणोत्त-रेणाम्वयो, गुणवादत्वम् श्रौपचारिकत्वं, ततश्च वायुर्वे चेपिष्ठेत्यादीनां प्रमाखान्तरसंवादादनुवादत्वं, धूम एवेत्यादीनां प्रमाखान्तरविसंवादा-दौपचारिकर्त्वां, वज्रहस्तः पुरन्दर इत्यादीनां प्रमाणान्तर संवादविसंवा दाभावात्प्रामाख्यस्य च स्वतस्त्वात्स्वार्थे प्रामाख्यमेव युक्तम् । उप-निषदां गतिमाह-उपनिषदामिति । श्रनन्यशेषत्वादिति मन्त्रार्थवाद्वेल-त्तरायं, मन्त्रादीनां विधिशेषत्वादू, श्रात्मतत्त्वमबगमवन्तीनामिति विधि वैलत्तरण्यम् , अनुवादत्वपरिहारायाह-श्रनधिगतमिति। अपुरुषार्थत्व परिहाराय-ग्रपास्तेति। दुःखाभावमात्रं परिहरति-ग्रनन्तानन्देति। ननु वैतावभासित्रमाणान्तरविरोधादप्रामाण्यं स्यान्नेत्याह-प्रमाणान्तरेति। तस्यैवेति । प्रमाणान्तरस्यैवेत्यर्थः । उपकमोपसंहारादितात्पर्यलिङ्गो-पेतत्वादुपनिषदामिति भावः । पुराणानां गतिमाह-तन्मूलत्वादिति। मन्त्रार्थवादोपनिषन्मूलत्वादित्यर्थः। स्वार्थे सिद्ध इति शेषः। विधौ विवा-दाभावात, तत्रैव सिद्धार्थं प्रामाएये भट्टाचार्यसमतिमाह-उक्तं चेति । न चैवं नाममाहात्म्यप्रतिपादकानां पुराणवाक्यानामपि प्रामाण्यं स्यान्ने-त्याह-तथाऽपीति। यद्यपि मन्त्रादीनां प्रामाएयं तथाऽपीत्यर्थः।पुराएव-चनानि भजनाय देवतास्तावकत्वमेवाश्रयन्त इति संबन्धः। अशेषपाप <mark>त्त्तयफलकनाम</mark>कोर्तनविधिपरत्वं किन्न स्यादत श्राह–दुस्तरेति । दुरितं ब्रह्महत्याऽऽदि, मात्रशद्वेनाल्पत्वं द्योत्यते। प्रतिज्ञातेऽर्थे हेतुमाह—मन्वा दिवाक्यविरोध इति । विरोधं सूचयति गुरुतरेति । यदि नामकीर्तन

#### प्रकाशसहिता

मात्रेण ब्रह्महत्याऽऽदिपापत्तयः तर्हि द्वादृशाब्दादिव्रायस्त्रित्तवैयथ्यं स्या-दिति विरोध इति भावः। ननु विपरीतं किन्न स्यात् तथा हि मन्वादिवाक्य विरोधे नामकीर्तनवाक्यानामर्थवादत्वमाश्रीयते नामकीर्तनवाक्यविरोधे मन्वादिवाक्यानामेव **ब्रह्महत्याऽऽदिनिषेधार्थवादत्वमाश्रीयतामिति** शङ्कां निराकरोति-देवतेति। देवतास्वरूपपराणां पुराणानां स्वविषये गरी-यस्त्वाद् श्रनुष्ठेयार्थपराणां च स्मृतीनां खविषये गरीयस्त्वाद्, मन्वादि-वाक्यविरोधे पुराखवचनानि स्तावकत्वमेवाश्रयन्त इति योजना, पुरा-णानां देवतास्वरूपपरत्वं स्मृतीनामनुष्ठेयार्थपरत्वं चोपकमोपसंहारादि-तात्पर्यलिङ्गैर्द्रष्टव्यम् । गरीयस्त्वादिति । दढतरप्रमाणोपेतत्वादित्यर्थः, **श्चतश्च नामकीर्तनवाक्यानां विष्णुरूपदेवतास्तावकत्वं मन्वादिवाक्या**∙ नां प्रायश्चित्तविधायकत्वमेव युक्तमिति भावः । ननु किं देवतास्तुत्या १ श्रतन्त्राह-भजनीयेति। भजनम्पासना, ततश्चोपासनाविधिशेषत्वं नाम· कोर्तनवाक्यानामिति भावः। श्रेत एवाह-यस्याइति। श्राप्रायणमामरणम् अतश्च मरणपर्यन्तमुपासनाऽनुष्ठानं विधेयं, ततश्च नामकीर्तनवाक्याना-मविवचितार्थत्वमिन्युपसंहरति-तस्मादिति । नामकीर्तनवाच्यानां स्वार्थे प्रामाएयं वक्तुं प्रथमतः पुराखवाक्यानां प्रामाएयं दर्शयति-यथेति। विधि-वाक्यानां कार्येः उपनिषदादीनां सिद्धे परमात्मनि तथा पुराणानापि मामारग्यमविशिष्टमित्यनुषङ्गः, धर्मार्गां परमात्मनश्चेति शेषः । प्रबन्धेन विस्तरेण, तदेव विवृणोति-श्रीभागवत इति । पञ्चम्यन्तानां नाति-शङ्कनीयं धर्मे प्रामाग्यं पुराणानामित्युत्तरेणान्वयः। प्रथमतः श्रीभाग-वतग्रह गं पुरागेषु श्रेष्ठत्वात् श्रेष्ठत्वे च प्रमागमयमेव श्लोकः तथा हि श्रत्र भागवते परमो धर्मो निरूप्यते, धर्मस्य परमत्वमेवाह-प्रोज्भितं कैतवं कपटं स्वर्गापवर्गलत्तरणं फलाभिसंधिरूपं यत्रेति, ततश्च काम्यधर्मप्रधा-नेभ्यः परमेश्वराराधनाख्यधर्मप्रधानं श्रीभागवतं श्रेष्ठमिति भावः,निर्म-त्सराणां सतामिति तस्यैव धर्मस्याधिकारिपर्यालोचनया परत्वमुक्तं न केवलं तादृशधर्ममात्रनिरूपकत्वं किं तु वास्तवं वस्तु परमात्मरूप-मत्र वेद्यं कीदशंवस्तु शिवदं सुखदम् श्राप्यात्मिकाधिर्मौतिकाधिदैवि कतापत्रयनिवर्तकं चाराधितं सदिति भावः, ततश्च फलाभिसंधि-शूल्यमपि परमेश्वराराधनं परिपकं सकलफलप्रदमिति सुचितम् , अनेन तादृशवस्तुनिरूपकत्वादपि पुराणान्तरेभ्यः श्रेष्ठत्वं श्रीभागवतस्योक्तं, यद्यपि पुराणान्तरेप्वपि तादृशं वस्तु निरूप्यते तथाऽप्यत्र यथा

प्राधान्येन निरूप्यते तथा नान्येषु धर्मार्थकामप्रधानेष्विति भावः। प्रकारान्तरेण श्रेष्ठत्वमाह-किं वा परैरिति । परैः पुराणैः श्रुतैः सद्भिरी श्वरो ह्रदि सद्मः किं वाऽवरुध्यते नावरुध्यत इत्यर्थः । अत्र ग्रुश्रुषुभिः अवर्षेच्छावद्भिस्तत्त्तरणादवरुध्यते इतिभिरिति अवर्षेच्छाऽपि श्रीभा-गवतस्य पुर्यवतां भवति न सर्वेषामिति स्चितम्, अवरुध्यत इति यर्तमानत्वनिर्देशेन भागवतश्रवणे हदि परमेश्वरावरोधनं कृतिनामनु-भवसिद्धमिति सुचितम् , पुराणस्य श्रीभागवतस्य, त्रिकाण्डेति । कर्म-काएडब्रानकाएडदेवताकाएडरूपत्वप्रतिपादनादित्यर्थः । तत्र प्रथमपादे कर्मकाएडरूपत्वं, द्वितीयपादे वास्तवपरब्रह्मनिरूपकतया झानकाएडरू-पत्वं, किं वा परैरित्यादिना देवताकाएडरूपत्वं प्रतिपाद्यत इति। भूय-स्त्वादिति । परमात्मप्रतिपादनमपि तत्राल्पं वर्तत इति भावः । नाति-शङ्कनीयमिति । संशयविपर्ययौ न मन्तव्यावित्यर्थः । धर्म इति । पर-मात्मन्यपीति शेषः । न चैवं नानाऽर्थत्वं दोषायेत्याह---तत्रेति । बेदान्त्ये-कदेशिनस्तु सर्वो वेदः परमात्मपर एव, न च यागखर्गयोर्हिंसानरक योश्च साध्यसाधनभावासिद्धिप्रसङ्गोऽन्यपरत्वादिति वाच्यम्, ग्रन्यपरे-भ्योऽपिवज्रहस्तःपुरन्दर इत्यादिभ्यो देवताविग्रहसिद्धिवत्त दुपपत्तेरिति वदन्ति, तत्पत्तावलम्बनेन पुराखवचनानामपि परमात्मपरत्वमेष, नाम-कीर्तनवाच्यानांतु खार्थपरत्वाभावेऽपि यजेत खर्गकाम इत्यादिवत्स्वार्थे प्रामार्र्यं स्यादेवेत्याशयेनाह---ग्रथ पुष्करात्तेति । नन्वेवं सर्वस्य वेद-स्यैकवाक्यत्वं स्यादित्याशङ्कामिष्टापत्त्या परिहरति---वेदा इति । त्रिकाएडविषया घेदा ब्रह्मात्मविषयाः, कथमन्यविषयाए।मन्यविषयत्वं-तत्राह—परोत्तेति । गूढवादा इत्यर्थः । आद्रण्यो वेदाः, तदुक्तमृषिणे-त्यादौ वैदिकप्रयोग ऋषिशद्वस्य वेदार्थत्वदर्शनाद्, विषं भुङ्च्वेत्या दियाध्यवद् ग्ढवादत्वं वेदानामिति भावः । ग्ढवादं स्तौति-परोक्त-ममेति परमेश्वरोक्तिः, अनुशासनं विधिनिषेधात्मा वेदोऽयं-मिति । बालानामझानां परोत्तवादः । ननु कर्माणि विधत्ते; सत्यं विधत्ते न तु तत्र तात्पर्य किंतु कर्ममोद्धाय संसारनिवृत्तये, यथा वालानामगदं-भेषजं रोगनिवृत्तये न तु तद्नन्तरं पित्रा दीयमानगुडावासये, झतः परमात्मपर एव वेद इति सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति सर्वेश्व वेदेरह-मेव वैद्य इत्यादिशद्वार्थः । समतेनोपसंहरति-ततश्चेति । स्वरसतइति । पूर्वमतेऽस्वरसंप्रदर्शमम् । उदाहतवाक्यानि तु साझात्परम्परया परमा-

त्मविद्यायां शेषभूतः सर्वो वेदइत्येवं व्यारव्येयानि, सिद्धः परमात्मा-दिक्रपः कार्यस्तदुपासनानामकीर्तनादिरूपः।

ननु भवतु च धम्मेंऽपि तात्पर्यं षुराणानां; नामकी-र्त्तनविषयाणां पुनः पौराणार्थवादानां स्मार्त्तप्रायश्चित्त-विधिविरोधे प्रामाण्यन्न युज्यते ?

इपमविदितमीमांसावृत्तान्तानां विभीषिका, तथा हि किमिदमर्थवादत्वम्; अविधित्वं, विधिशेषत्वं, वाऽ-तत्परत्वं वा ? यदि तावदविधित्वं तत् किं लिङादिप्रत्य-यविरहात् तद्वाच्यविरहाद् वा, न तावल्लिङादिप्रत्य-यविरहात् "पूषा प्रपिष्टभागो यदाग्नेयोऽष्टाकपालो-भवती" त्यादीनामप्यविधित्वप्रसङ्गात् । ननु तत्र लिङा-दिप्रत्ययविरहेऽपि तद्वाच्यमस्ति कालत्रयानवच्छिन्नेन द्रव्यदेवतासम्बन्धेन यागविधिपरिकल्पनाद्, इह तु न तद्स्तीत्यविधित्वं, तद्युक्तम्, इहापि

"प्रायश्चित्तन्तु तस्यैकं हरिसंस्मरणं परमि-"

त्यादौ कालत्रयानवच्छिन्नेन साध्यसाधनसम्बन्धेन विघेः कल्पनात् ।

म्रथ "हरिरित्यवशेनाह पुमान्नाईति यातनामि"

त्यादी वर्त्तमानापदेशादविधित्वं? तर्हि "तरति ब्रह्म-हत्यां योऽश्वमेधेन यजते" "अग्निहोत्रं जुहोती"त्यादी-नामप्यविधित्वप्रसङ्गः। अथ तत्रापूर्वत्वाज्ञकारपरिणामेन पञ्चमजकाराश्रयणेन वा विधित्वम्, इहापि तथैव भविष्यति ।

ननु मन्वादिवाक्यविरोधे नामकार्तनवाक्यानामर्थवादत्वमेव युक्त-मिति पूर्वोक्तं सारयति---नन्विति। दूषयति---इयमिति। अविधित्व-मविधायकत्वम्, अतत्परत्वमविधिपरत्वम्। तद्वाच्येति। सिङ्वास्य- शाब्दभावनाऽऽत्मकविधिविरहात्कार्यविरहादिति वाऽर्थः । अर्विध त्वप्रसङ्गादिति । श्रविधायकत्वप्रसङ्गादित्यर्थः । द्वितायपत्तावलम्बनेन वैषम्यं शङ्कते—नन्विति । तत्र पूषादिवाक्येप्वित्यर्थः । तद्वाच्यमिति । शाब्दी भावना कार्यं वा, कथं गम्यतेऽत आह-कालत्रयेति । भूतभवि-प्यद्वर्तमानकालत्रयसंबन्धे हि विधिर्न घटतेऽत उत्तं-कालत्रयानव-च्छिन्नेनेति । विधिकल्पनादिति । शाब्दभावनायाः कार्यस्य वा कल्प-नादित्यर्थः । इह त्विति । नामकोर्तनवाक्येष्वित्यर्थः।तदिति। लिङ्वा च्यमित्यर्थः।इतिशद्वो हेतौ। श्रविधित्वम् = श्रविधायकत्वम्। साम्यंन समाधत्ते---तद्युक्तमिति । विष्णुपूराणे "इते पापेऽनुतापां वै यस्य पुंसः प्रजायत" इति स्रोकस्य पूर्वार्धम् , श्रत्र स्रोके हरिसरणपापत्त-ययोः साध्यसाधनसंबन्धः प्रतीयते तेन च कालत्रयानवच्छिन्नेन विधिः कल्प्यते पापत्तयकामो हरिस्मरणं कुर्यादिति। वर्त्तमानापदेशादः विधायकत्वं विष्णुनामकोर्तनवाक्यानाभिति तृतीयं पत्तं शङ्कते---अथेति । प्रतिवन्द्या परिहरति-तर्हीति । अपूर्वत्वादिति । ब्रह्महत्या-तरणाश्वमेधयोः साध्यसाधनसंबन्धस्य लोकानधिगतत्वादित्यर्थः । लकारविपरिणामो लटा लिङ्त्वकल्पनं यजेतेति, इहापि हरिनामो-षारणपापनिईरणयोः साध्यसाधनसंबन्धस्यापूर्वत्वाद्विधित्वं भवि-ष्यतीत्याह-इहापीति।

त्रथ विधिशेषत्वं; कोऽसौ विधिर्यच्छेषत्वमेषां, किं-नामकीत्त्तनविषयोऽन्यो वा ? न तावदन्यः, अन्यस्य विधे-रसन्निधानाद्द नामसंकीत्त्तिनस्यैव खातन्त्र्येणोपसंहाराच, अथ नामकीत्त्तनविषय एव; तर्हि तस्य नियोज्यविशेष-णान्तराश्रवणादन्यस्य कथंभावे वा अवणादार्थवादिकं-पापनिर्हरणमेव नियोज्यविशेषणत्वेन सम्बध्यते रात्रिस-प्रन्यायेन; ततश्च कार्य्यान्वयान्न विधिशेषत्वं, प्रतिपत्ति-मात्रान्वयिनो हि विधिशेषाः । ननु प्रदेशान्तरस्थितमपि नामसंकीत्त्तनं प्रदेशान्तरस्थस्यापि "विष्णुरुयांशु यष्टव्यो-ऽजामित्वाये"त्यादेः ऋतुविधेरङ्गमुपासनाविधेर्चा; तद-व्यभिचारिविष्ण्वास्थ्यदेवतासम्बन्धमुखेन पर्णमयीत्व- वत् । ततश्च "यस्य पर्शमयी जुहूर्भवति न सपापं श्ठोकं-श्टणोती"त्यादिफलञ्जुतेरिव पापच्चयफलञ्जुतेरप्यर्थवा-दत्वं परार्थत्वात् , तदयुक्तं ; परार्थत्वासिद्धेः,

ध्यायन् कृते यजन् यज्ञैस्त्रेतायां द्वापरेऽर्चयन् ।

यदामोति तुदामोति कलौ संकीर्त्य केशवमिति,

ध्यानयज्ञार्चनकार्य्ये युगभेदेन कीर्त्तनस्य व्यवस्था-पितत्वाद् । नन्वस्यार्थवादत्वात् कथं तढलेन पर्णमयी-न्यायप्रतित्तेपः?डच्यते-फलांशस्तावदास्तांध्यानयज्ञार्च-नानां युगभेदेन व्यवस्थया श्रेयोहेतुत्वानुवाद एवार्थवा-दत्वे नावकल्पते, स्तुतावनुपयोगात् स्तुतिर्हि न देशका-लव्यवस्थामवलम्बते, आपि त्वदेशकालेऽपि स्तुत्यर्थस्य पुरुषार्थत्वम् ।

ननु न कीर्त्तनमिह स्तूयते, अपि तु कलिः, युगा-न्तरेषु महता प्रयासेन यत्साध्यते तत्कलावल्पेनेति, एवमपि कृतादिषु ध्यानादीनां व्यवस्था नोच्यते किं तु यत् कृतादिषु ध्यानयज्ञार्चनैराप्तोति तत्कलौ कीर्त्तने-नैवेति वक्तव्यं, न च तथोच्यते, उत्तरोत्तरयुगोत्कर्ष-मुखेन प्रतिपादने कलेः सर्वोत्कर्षविवत्तायां विरम्य व्यापारः प्रसज्जेत, तस्मान्न स्तुतिपरमिदम् अपि तु फल-परमिति । ननु व्यवस्थावाक्यं तावदास्ताम् इतरेषां पुनः पर्णमयीन्यायेनार्थवादत्वं भविष्यति, ततश्च व्यवस्थावा-वयापार कीर्त्तनविषयत्वादर्थवादत्वमेव भविष्यति,

मैणं, सिद्धे व्यवस्थावाक्यस्यार्थवादत्वे पर्णमयीन्या-यावतारः; अवतीर्णे पर्णमयीन्याये च तेषामर्थवादत्वम् ; अर्थवादत्वे च तेषां व्यवस्थावाक्यस्य चार्थवादत्वमिति चककप्रसङ्गाद्, अपि च वैष्णवेषु यागेषु विष्णोः स्वरूपेण न देवतात्वम् अपि तु विष्णुशब्दानुविद्धतया तत्संज-लिपतस्यैव तस्य तत्रोद्देश्यतया विधानाद् अतएव हि तेनैव शब्देनोद्देशो न शब्दान्तरेण "विष्णुवे शिपिविष्ठाय श्वते चरुमि"त्यादौ देवता नेदोऽपि; कीर्त्तने तु न विष्णु-शब्दानुविद्धस्यैव तस्य विषयत्वं नामान्तराणामपि तत्र विनियोगात् ततश्च

वैकुण्ठनामग्रहणमशेषाघहरं विदुरि-

त्यादेः पदार्थसम्बन्धमुखेनापि कतौ नानुप्रवेशः, अतो न स्तुतिपरत्वं फलअतेरिति, अपि च संभवात फलपरत्वे न स्तुतिपरत्वं युक्तं, गौणमुख्ययोर्मुख्ये कार्य-संप्रत्यय इति न्यायात् । पर्णमयीवाक्ये हि पर्णमयीत्व-स्य द्रव्यस्य कियामनाश्रित्य फलसाधनत्वानुपपत्तेः प्रदे-शान्तरवर्त्तिनीं च क्रियामप्राप्तामाश्रित्य विधानायोगात् कियासम्बन्धे फलसम्बन्धे च विधेये वाक्यभेदप्रसङ्गात् कतुविधिशेषत्वमेव विधीयते, ततश्च फलश्रुतेरर्थवा-दत्वम्, इहः षुनः संकीर्त्तनस्य कियात्वात् तस्याश्च खतः फलसाधनत्वोपपत्तेः फलार्थमेव विधानं "पृथग्यः प्रति-वन्धः फलमि" ति न्यायेनः तस्माद्यधाऽर्थवादा एताः फल-श्रत्यो न गुण्णवादाइति ।

मौलिकं द्वितीयं शङ्कते—-श्रथेति । दूषयति—कोऽसाचिति। एषां—नामकीर्तनवाक्यानां, कोऽसावित्युक्तं विवृणोति—किमिति। उपस्थितत्वादांदौ द्वितीयं दूषयति—न तावदिति । खातन्त्र्येणेति । श्रन्यविधिनिरपेत्तत्वेनेत्यर्थः । श्राद्यं शङ्कते—श्रथेति । विधिरिति शेषः । तस्येति । नामकीर्तनविषयस्य विधेर्नियोगापरपर्य्यायस्यास्ति नियोज्याकाङ्ज्ञा तत्र खर्गकामो यजेतेत्यादौ यथा खर्गकामना नियो-ज्यविश्रेषणं श्रयते न तथाऽत्र किंचिच्छूयते नियोज्यविशेषणं येन

तद्वान्नियोज्धः स्याद् श्रतोऽर्थवादोपस्थितं पापनिर्हरएमेव नियो संबध्यते, ततश्च पापनिईंग्एकामो नियोज्यः ज्यविशोषखत्वेन कल्पनीय इति भावः । ननु प्रयाजादिविधिवन्निनियोज्यत्वमेवास्तुः <del>ग्र</del>न्यथा तत्रापि वर्म भ्रातृव्याभिभूत्यै इत्यर्थवादोपस्थितो भ्रातृ-व्याभिभूतिकामो नियोज्यः कल्प्येत तत्राह-- म्रन्यस्येति 1 ৰূথ-म्भावोऽङ्गत्वं प्रयाजादिविधेर्दर्शपूर्णमासाङ्गत्वेन अवगात्तन्नियोज्येनैव नियोज्यवत्त्वान्न स्वतन्त्रो नियोज्यः कल्प्यतेः नामकीर्तनविधेस्त्वन्याङ्ग-त्वेनाश्रवणादार्थवादिकपापनिईरणकाम एव नियोज्यः कल्प्यत इति भावः, एतत्प्राभाकरमतेन । भट्टमते तु नामकीर्तनविधेः फलाकाङ्द्वायाः मार्थवादिकं फलं पापत्तयरूपं कल्प्यत इति ज्ञातव्यम् । रात्रिसत्रेति । "प्रतितिष्ठन्ति ह बै य एता रात्रीरुपयन्ती"ति रात्रिसत्रविधेर्मतभेदेन फलाकाङ्त्तायां नियोज्याकाङ्त्तायां वा न स्वर्गः फलं न स्वर्गकामो वा नियोज्यः उपस्थापकाभावाद्, "विश्वजिता यजेते"त्यादावगत्या तदा श्रयणं, ततः प्रतितिष्ठन्तोत्यर्थवादोपस्थिता प्रतिष्ठा फलं, तत्कामो वा नियोज्यः कल्प्यत इति चतु'र्थे निर्णीतम्। फलितमाह-ततश्चेति। कार्थ्या-न्वयाद् विधिपरत्वादित्यर्थः, नामकीर्तनवाक्यानामिति शेषः । विधि परत्वे विधिशेषत्वानुपर्पत्तं स्पष्टयति-प्रतिपत्तीति। प्रतिपत्तिमात्रान्व यिनः प्राशस्त्यप्रतिपत्तिमात्रपरा इन्यर्थः । मात्रशद्वेनानुष्ठेयार्थश्चन्यतो च्यते यथा वायुर्वें चेपिष्ठा देवतेत्याद्याः, नामकीर्तनवाक्यानां-त्वनुष्ठेयार्थवत्त्वाद्विधिपरत्वमेव; न विधिशेषत्वमिति भावः । आति पति नन्विति । नामकोर्तनं कतुविधेरङ्गमिति संबन्धः, कस्य कतु विधेरिःयपेत्तायामाह-विप्णुरिति । यद्यपि ''विष्णुरुपांशु यष्टव्य" इति

१--पूर्वमीमांसादर्शने चतुर्थस्य तृतीयेऽष्टमाधिकरणे "प्रतितिष्टन्ति ह वै यएता रात्रीरूपयन्तीति विषयवाक्यमादाय रान्निरूपक्रतुबोधक्वाक्ये श्रूयमाणा प्रतिष्ठा फलम्, अर्थवादो वेति संशय्य; "कतौ फलार्थवादमङ्गवत् कार्ष्णाजिनिः" ४।३। १५। इतिस्त्रेण जुह्वां पर्णताऽऽत्मकाङ्गत्ववोधकवाक्य इवेहापि फलस्यार्थवादतै वेति कार्ष्णाजिनिमतेन पूर्वपक्षयित्वा, "फल्मान्नेयो निर्देशादश्रुतौ द्यनुमानं स्याद्," ४।३।१६ इतिस्त्रेण फल्रत्वानिर्देशात् फल्मेव प्रतिष्टा विधीयतेऽश्वतोऽपि विघि रथ्याहार्य्य इत्यान्नेयमतेन सिद्धान्तितम् ।

न विधिः, द्वितीयेऽध्यायेऽर्थवादत्वसमर्थनात्', तथाऽपि तद्वाक्यस्या देरुपांशुयाजमन्तरा यजतीत्यस्येत्यर्थः । ननु प्रकरणाद्यभावे कथ मङ्गत्वमित्याशङ्कार्यां वाक्यादङ्गत्वं वक्तुं प्रकरणाद्यभावमङ्गीकरोति प्रदेशान्तरस्थितमिति । अपिशद्वाच्छुत्याचभावाङ्गीकारः । प्त्तान्तर माह-उपासनाविधेरिति । विष्णुपासनाविधेर्वाऽङ्गं नामकीर्तनमित्य न्वयः । उभयत्र हेतुमाह-तद्य्यमिचारीति । उपांशुयाजेन विष्णु प सनया वाऽव्यभिचारिणी विष्णवाख्या देवता तत्संबन्धमुखेन तद्नु-प्रवेशाद् उपांशुयाजे विष्गुपासनायां वाऽनुप्रवेशात् । पर्गेति । यथा पर्एमयोत्वमव्यभिचरितकतुसंबन्धिज्ञहुद्वारा कत्वङ्गं यस्य पर्एमयी जुहूर्भवतीतिवाक्यात् तथा नामकीर्तनमध्यभिचरितकृतुसंबन्धिः विष्णुदेवताद्वारा कत्वङ्गम्, ग्रब्यभिचरितोपासनासंबन्धिविष्णुदेवता द्वारोपासनाऽङ्गं वा नामकीर्तनप्रतिपादकतत्तद्वाक्यादिति भावः । किं सर्वं नामकीर्तनवाक्यं पर्णतान्यायेन नामकीर्तनस्याङ्गत्वं बोधयेत् कतिपयं वा ? नाद्यः ध्यायन्कृत इत्यादेरङ्गत्वबोधकत्वानुपपत्तेः ध्यानयज्ञार्चनसाध्ये फले संकीर्तनस्य युगभेदेन व्यवस्थापरत्वात्, उभ यपरत्वे वाक्यभेदादित्याशयेनाह-परार्थत्वासिद्धेरिति । ननुयथा यस्य पर्श्तमयी ज़ुहूरिति क्रत्वङ्गतया पर्श्ताविधानं, न स पापं श्लोकं श्रु हो। तीत्यर्थवादः; तथा संकीर्त्य केशवमिति कत्वङ्गतयोपासनाङ्गतया वा नामकोर्तनविधानम्, इतरद्व्यायन् इत इत्याद्यर्थवादः, ततश्च नास्य व्यवस्थापरत्वं येन वाक्यभेदः स्थादिति शहुते-नन्विति । दृषयति-उच्यतइति । फलांश इति । ध्यायन् जपन् म्रर्चयन् यदाप्नोति तदा-प्रोतीत्येवंरूपः फलांशस्तावदास्ताम्, म्रर्थवाद इति शेषः, न स पापं श्होकं श्रूणोतीतिवत्सतन्नर्थवादत्वस्य संभावितत्वादिति भावः । इते ध्यायन् त्रेतायां यजन् द्वापरेऽर्चयन् इत्येवं युगमेदेन श्रेयोहेतुत्वव्य-वस्थानवाद्स्तु नार्थवाद् इत्याह-ध्यानेति । अर्थवादत्वइति सप्तम्यन्तं,-तत्र हेतुमाह-स्तुतावनुपयोगादू, अनुपयोगमेवाह-स्तुतिरिति । अव-

१---जामि वा एतद्यज्ञस्य क्रियते यदन्वच्चौ पुरोदाशौ, उपांशयाजम-न्तरा यजति, विष्णुरुपांशु यष्टच्योऽजामित्चाय, प्रजापतिरुपांशु यष्टच्योऽजामित्वाय, अग्नीषोमाबुपांशु यष्टव्यावजामित्वायेति, विषयवाक्यानि, अत्र विय्ण्वादिवा-स्थानि विधायकानीति पूर्वपक्षे उपांशुयाजेत्यादिवाक्यं विधायकं, शिष्टाग्यनुवाद-इति राद्यान्तः ।

लम्बते = ग्राश्रयति, श्रसिन्नेव ग्रामेऽयंसमीचीनोऽस्मिन्नेव काल इत्यादौ हित्येऽपि स्तुत्यस्य पुरुषार्थपर्यवसन्नत्वमवलम्बते स्तुतिरित्यनुषङ्गः, ततश्चापूर्वत्वाद्व्यवस्था विधेयाऽसिन्वावये पर्शतान्यायो नास्तीति भावः। न पर्णतान्यायो नापि व्यवस्थाविधानमिति तटस्थः शङ्कते-नन्विति-.समाधत्ते—एवमिति । पर्णतान्यायाङ्गीकारे यथा व्यवस्थोक्तिर्न घटते एवं कलिस्तुतिपरत्वेऽपि सा न घटत इति तस्मादस्मिन्वाक्ये छतादिषु ध्यानादीनां श्रेयोहेतुत्वव्यवस्थैव विधीयते न च तथोच्यत इति,यद्यपि तथैवोच्यते कृते ध्यायन् त्रेतायां यजन् द्वापरेऽर्चयन् यच्छ्रेयत्राप्रोति तत्कलौ केशवं संकीत्येंति एवकारः परं न श्र्यते, न च तावताऽस्ति त्ततिः सर्वथा कलिस्तुत्युपपत्तेः, तथाऽपि कलिस्तुतेरनुपयोगाडुक्तव्य-वस्थायाश्चापूर्वत्वारू यदाप्नोतीति यच्छद्वस्य यदाग्नेयोऽष्टाकपालो भव-तोतिवदुपपत्तेः, कृतादिषु ध्यानादीनां श्रेयोहेतुत्वव्यवस्थाविधिपर-मेवेदं वाक्यमिति भावः । कृते ध्यायन्यच्छ्रेयम्राप्रोति तच्चेतायां यजन्ना मोति, यत्त्रेतायां यजन्नाप्नोति तद्द्वापरेऽर्चयन्नाप्नोति, यद्द्वापरेऽर्च-यन्नाप्नोति तत्कलौ संकीत्यं केशवमाप्नोतीति पूर्वपूर्वयुगापेत्तयोत्त-रोत्तरयुगस्याल्पप्रयाससाः यश्रेयोहेतुत्वप्रतिपादनेनोत्कर्षमुखेन सर्वो त्कर्षः कलियुगस्य प्रतिपाद्यत इत्याशङ्क्याह-उत्तरोत्तरेति। विरम्येति। सङ्घदुन्का पुनरुक्तिर्चिरम्य व्यापारः श्रावृत्तिरिति यावत्। फलपरमिति। श्रेयोहेतुत्वव्यवस्थाविधिपरमित्यर्थः। नन्वितरवाक्यानां पर्शतान्यायेन नामकीर्तनस्य कृत्वङ्गत्वबोधकत्वं भविष्यतीति द्वितीयं कतिपयमिति पत्तं शङ्कते-नन्विति । इतरेपामिति । "हरिरित्यवशेनाह पुमान्नाईति यातनामि"त्यादीनामित्यर्थः । पर्श्तमयीन्यायेनेति । यथा यस्य पर्श् मयी जुहूरिति पर्णतायाः कत्वङ्गत्वेन विधि,नं स पापं श्ठोकं श्टगोति इत्यर्थवादस्तथा हरिरित्यवशेनाहेति नामकीर्तनस्य कत्वङ्गत्वेन विधिर्नार्हति यातनामित्यर्थवादः, एवमन्यत्रापि योज्यम्। नन्वितरवाश्ये भ्यः कत्वङ्गत्वेऽपि नामकीर्तनस्य व्यवस्थावाक्यात्पुरुषार्थत्वमपि भवि ष्यति-तत्राह-ततश्चेति । व्यवस्थावाक्यमर्थवादः नामकोर्तनविषयत्वादि-तरवाक्यवदित्यनुमानात्तस्यार्थवादत्वे केवलकत्वर्थत्वमेव नामकीर्तन-स्येति भावः । श्रपूर्वव्यवस्थाविधिपरत्वाद्व्यवस्थावाच्यस्य तद्विरोधे सामान्यतो दृष्टमनुमानमप्रमाणमित्याश्रयेनाइ मैवमिति। दूषणान्तरमाह- सिद्ध इति। यद्यपीतरवाक्येषु पर्श्तान्यायो न व्यवस्थावाक्यस्यार्थवाद-त्वमपेत्तते कि त्वव्यभिचरितकतुसंबन्धमात्रमपेत्तते तथाऽपि पुरुषार्थ-तापरिहारेण पर्णतान्यायो न व्यवस्थावाक्यस्यार्थवादत्वमपेच्चते ततश्च सिद्धे व्यवस्थावाक्यस्यार्थवादत्वे इतरवाक्येषु हरिरित्यवशेनाहेत्या दिषु पुरुषार्थतापरिहारेग पर्णतान्यायः, तसिश्च सति नाईति यात-नामित्यादीनामर्थवादत्वं, ततश्च तत्सामान्याद्ववस्थावाक्यस्यार्थवा-दत्वमिति चककम्'। प्रकारान्तरेण पर्णतान्यायं दृषयति वैक्ष्णवेष्विति। विष्णुशद्वानुविद्धतयेति।विष्णुशद्वोपहिततयेत्यर्थः। तस्य विष्णोः, तत्र यागेषु, तत्संजल्पितस्यैव विष्णुशद्वसंजल्पितस्यैवोद्देश्यतया यागान्त गतोद्देशविषयतया विधानादित्यर्थः । तेनैव विष्णुशद्वेनैवोदेशः सकी-र्तनं यागेषु न शब्दान्तरेखान्यथा दाशमि<sup>क</sup>न्यायविरोध इति भावः । विष्णव इति । श्रते पत्तदुग्धे विष्णोरन्यो विष्णुः शिपिविष्ट इति देवताः भेदो मीमांसकसंमतः सोऽप्यत एवेति संबन्धः श्रन्यथा शद्वान्तरप्रवेशे ऽपि सैव देवता स्यात् तस्माच्छव्दोपहित एवार्थो देवता न स्वरूपेलेति भावः। ग्रस्तु ततः किं तत्राह-कीर्त्तने त्विति। विष्णुशद्वोपहितस्यैवोपांशु-याजे देवतात्वं कोर्तनेऽपि विष्णुशद्वोपहित एव गदि विषयः स्यात्स्या-

१ - अयमभिप्रायः, "हरिरित्यवशेनाह एमान्नाईति यातनामित्यादिषु पर्णतान्यायावतारेणार्थवादत्वं तदाऽऽशङ्क्येत; यदि नामकीर्त्तनस्य क्रत्वक्रत्वं नि-णींयेत, तत्तु न संभवि ध्यायन् कृत इत्यादिभिर्व्यवस्थाविधानेन पुरुषार्थताप्रतीते-र्नामकीर्त्तनस्य क्रत्वक्रस्वप्रतिबन्धवत्वात् , तथा च पूर्वं,ज्यवस्थावान्यम् ; अर्थ-वादः; नामकीर्त्तनविषयकत्वाद्; इतरनामकीर्त्तनवाक्यवदित्यनुमानेन व्यवस्था-वाक्यस्यार्थवादता वक्तब्या, ततो "हरिरित्यवशेनाहे" त्यादौ पर्णतान्यायावतारः सुघटः, एवं चेतरवाक्येषु पर्णतान्यायः स्पष्टमेव व्यवस्थावाक्यस्यार्थवादत्वमपेक्षते, व्यवस्थावाक्यस्यार्थवादत्वेन नाईतीत्यादीनामर्थवादत्वमपेक्षते, व्यवस्थावाक्यस्यार्थवादत्वेन नाईतीत्यादीनामर्थचादत्व्वमपेक्षते, वत्तविधया"नाईति यातनामि"त्यादिष्वर्थवादत्वं पर्णतानिदर्शनेनैत्र वार्च्यमिति तत् पर्णतान्यायमपेक्षत,इति स्वग्रहसापेक्षग्रहसापेक्षग्रहसापेक्षग्रहविषयत्वरूपं-चक्रकमनिवार्य्यमत्रेति ।

- २—-पूर्वतन्नस्य दशमेऽध्याये तुरीयपादे हि—-विधिवाक्ये भूयमाणेन देवतावाचकपदेनैवानुष्टाननियमासम्भवं पूर्वपक्षयित्वा, विधिशब्दस्य मन्नत्वे भावः स्यात्तेन चोदना, १०।४।२१। इति सूत्रेण विधिवाक्यघटकेनैव शब्देना-नुष्टाननियमः सिद्धान्तितः ।

#### प्रकाशसहिता

त्तदाऽव्यभिचरितकतु संबन्धिदेवताद्वारा कार्तनं पर्एतान्यायेन कत्वक्न न चैवमस्ति ततश्च हरिरित्यवशेनाहेत्यादौ हरिशद्वेनाभिहितस्योपांशु-याजदेवतात्वे मानाभावान्नाव्यभिचरितकतु संबन्ध इति भावः । पदा-र्थसंबन्धमुखेनेति । श्रव्यभिचरितकतु संबन्धिपदार्थद्वारेत्यर्थः । पर्एम-यीवाक्यैऽपि फलपरत्वं किन्न स्यादत झाह-पर्णे ति । कियामनाश्रित्येति । दभ्रेन्द्रियकामस्येत्यादौ शिक्यस्पर्धापि दध्न इन्द्रियफलसाधनत्वापत्ते-रिति भावः । ननु तर्हि होमकियामाश्रित्यापापत्र्शेकश्रवणुफलसा धनत्वं विधीयतां तत्राह-प्रदेशान्तरे ति । प्रकरण्यापापत्र्शेकश्रवणुफलसा धनत्वं विधीयतां तत्राह-प्रदेशान्तरे ति । प्रकरण्याप्तायां हि कियायामा-श्रयाश्रयिसंबन्धोऽनू द्यते फलसंबन्धो विधीयते दभ्नेन्द्रियकामस्येत्यादौ, न चात्र कतुकिया प्रकरण्याप्ता प्रदेशान्तरवर्तित्वादिति भावः । नन्वने-नैव वाक्येनाश्रयाश्रयिसंबन्धो विधीयतां तत्राह-ब्रि.येति । पर्णमयीत्व-स्येति शेषः । क्रियासंबन्धः कियया सहाश्रयाश्रयिसंबन्धः। विधीयत इति । पर्णमयीवाक्य इति शेषः । फलश्रतेर्न स पापमित्याद्यायाः नामकीर्तन-वाक्येषु वैषम्यमाह इहेति । पृथ'म्ध्येति । उत्तरमीमांसायां तृतीय उद्वीयोः

१---उदीच्यमीमांसायां तृतीयाध्याये तृतीयपादे कर्माङ्गावबद्धोपासना-नियमराहित्याधिकरणे "तन्निर्धारणानियमस्तदुदृष्टेः पृथग्ध्वप्रतिबन्धः फलम् ।३।३ ४२ इति सत्रे अद्वेतभाष्ये "डोमेत्येतदक्षरमुद्गीथमुपासीते"त्यादीनि कर्माङ्गा-श्रितानि विज्ञानानि निःयान्यनिःयानि वेति संदिद्यः प्रयोगवचनपरिग्रहान्नि-त्यानीति पूर्वपक्षयित्वा, तेषुपासनाव मसु निर्धारणस्योपासनस्यानियमोऽनि-त्यता सिद्धान्तिता श्रुत्येव तेतोभी कुरुतो यश्चैतदेवं वेद यश्च न वेदे' त्यैवंरूपया छान्दोग्ये; तद्दष्टेः = अनियमदर्शनाद्, युक्तं चैतद् हि- यतः कर्मापेक्षयोपासनायाः प्रयक् फलमप्रतिबन्धः बर्मसमृद्धिः, तत्रैव वीर्थ्यवत्तरं भवतीत्यत्रत्यतरपा पक्ष-द्वयेऽपि फलस्चनादिति शंकराचार्यपादा अभिप्रयन्ति स्म । विशिष्टाद्वेते श्रीभाष्ये रामानुजाचार्यपादा अप्येवमेव व्याचचक्षिरे । शुद्धाद्वैतेऽणुभाष्ये तु प्रकृतस्त्रभावं वल्लभाचार्यपादा यादशं प्रत्यपीपदन् तादशोऽत्र टीकाकृदभीष्टानुगुण्यमाधातुमुदा-सीनः । द्वैताद्वैते वेदान्त पारिजातसौरभभाष्येऽपि निम्बार्काचार्यपादाः प्रथमप-थद्वयमेवातुसस्रुः । द्वैते पूर्णप्रज्ञदर्शने श्रीगोविन्दभाष्ये च श्रीमदानन्ततीर्थभगव-खादतदनुगाचार्य्यविहिताऽत्रंत्यव्याख्याअयाद्यासिद्धान्तपरा नैतद्दीहदेष्टोपोद्वलि-नीति, अन्नौपनिषद्पञ्चप्रस्थानीप्रदर्शनस्येदमेव तात्पर्य्यंवन्मूलकारैर्यादृशार्थं प्रमाप-यितुं सत्रमुपन्यासि नैनमुत्तरमीमांसाप्रस्थानेषु कोऽपि विरुणद्धि मनागपीति ।

पासनादीनां पर्एतान्यायेनाव्यभिचरितकतुसंबन्ध्युद्रीधद्वारा कत्वक्तव नियममाशङ्कष सिद्धान्तितं "तन्निर्धारणानियमस्तद्रदृष्टेः पृथग्ध्यप्रति बन्धः फलमि"ति तन्निर्धारणस्य कत्वङ्गत्वनिर्धारणस्यानियमोऽसस्तं-तद्दृष्टेः त्रनि यमदृष्टेः तेनोभौ कुरुतो यश्चैवं वेद यश्च न वेदेत्युपास-नारहितकतुप्रयोगदर्शनादिति, किमर्थं तर्द्युद्रीयोपासनादीनि विधीय-न्तद्रत्याशङ्क्योक्तं पृथक् स्वतम्त्रम् अप्रतिबन्धः कर्मफलसमृद्धिः फलम् उद्रीधोपासनादीनां कियात्वात्स्वतन्त्रफले साधनत्वमुपपद्यत इति भावः ।

त्रथातत्परत्वं, तद्पि स्वार्थपरत्वे वाधकभावात् माधकाभावाडा, न तावद्वाधकभावाद् अर्थान्तरपरत्व-मेव हि तस्य बाधकं तदिइ नास्तीत्यवोचाम, नापि साधकाभावाद् अध्ययनविधेरेव साधकत्वात् स हि प्रयोजनशून्यमत्त्तरमात्रमपि न ग्र.इयति; अत एव कुत्र चिदेकत्र तात्पर्य्यमाग्रह्णति, तत्रान्यपरत्वस्य पराकृत-त्वात् सार्थपरत्वं परिशिष्यते. अपि च, उपक्रमोपसंहा-रयोरेकरूपत्वं पौनःपुन्यमनधिगतत्वमर्थवत्त्वमुपप्रिः प्रशंसा चेति षढिधानि तात्पर्य्यलिङ्गानि, तानि चाज्रा-प्रिलोपाख्यानादिषु स्पष्टमुपत्वभ्यन्ते व्याकरिष्यन्ते च यथाऽवसरं, तस्मान्नेवातत्परत्वं नामसंकीर्त्तनविषयाण्यां-वचनानाम्, अतो यर्त्तिचिदेतदर्थवादरूपत्त्वमिति,

अपि च मानान्तरानधिगतं कृतियोग्यमिष्टसाधनः मेव विधिः स च लिङादियुक्तेन वाक्येनावगग्यतां-वाक्यान्तरेण वा कस्तत्राग्रहः । इहापि

सर्वेषामप्यघवतामिद्मेव सुनिष्कृतम् ।

नामव्याहरणं विष्णोर्यतस्तविषया मति-रितिप्रमाणान्तरानधिगतं पापच्चयसाधनस्वमस्या-म्यते नामकीर्रानस्य, कृतियोग्यं च तत्कियात्वात् कास-

संस्पर्शानवगमाद्। ननु यन्न सहतएव कालसंसर्ग तत्का-य्ययथा यजेतेत्यादिना विहितं, पदान्तराभिहितं तु न तथा, नामकीर्त्तनमित्यादेरस्तीत्यादिना सामानाधिकर-ख्येऽप्यविरोधात्, तद्युक्तं, कृत्यानामविधित्वप्रसङ्गात्, ते हि कालसंबन्धेनावरुध्यन्ते कर्तव्यमस्तीत्यादिप्र-योगदर्शनात्, तसात् कालसंस्पर्शानवगमण्व कार्य्यत्वो-पयोगी न तदसहत्वं सव्वथा कालासंबन्धे शून्यत्वप्रस-हाद, उक्तं च भाष्ये "भविष्यश्चैषोऽर्थ" इति, तसाद दुर्बार एव नामसंकीत्तनविषयो विधिः, भवतुःवाऽर्थवा-द्त्वमेषां, तद्वलादेव विधित्वमनुमिमीमहे, विधिं विना तस्यैवानुपपत्तेः विधिरोषो ह्यर्थवादः तत्र च विधावार्थ-वादिकमेव फलं भविष्यति, अपि च स्पष्टमुपलभ्यन्त-एव नामसंकीर्त्तनविषया विधयः, तसादेकेन मनसा भगवान् सात्त्वतां पतिः 🗋 श्रोतव्यः कीर्त्तितव्यश्च ध्येयः पूज्यश्च नित्यदा ॥ "गीतानि नामानि तदर्थकानि गायन्गिलज्जो विचरेदसङ्गः" "संकीर्त्तयेज्रगनाथं" "गोविन्देति सदा वाच्यं"---

"नामानि तद्रतिकराणि पठेदलज्जः" "हित्ञा लज्जां कलिमलकुलच्छेदकानीरयेदा जिण्णोनीमान्यनिशममृतप्राप्तिरेषा चतुर्धे" स्येंबंजातीयका बहनः ।

मविदितमामांसावृत्तान्तस्येत्यादिग्रन्थोक्तं तृतीयपत्तमाशङ्कते-मथेति।नामकीर्तनवाक्यानामविधिपरत्वमित्यर्थः। दूषयति-तदपीति। भावः सत्त्वम् । प्रर्थान्तरेति। स्तुतिपरत्वं पर्शतावत् कत्वक्वत्वपरत्वं वा पापत्त्वयफलोद्देशेन नामकीर्तनविधिपरत्वे वाधकं तत्तु नास्तीत्युक्तमि त्यर्थः । म्रध्ययनविधेरिति । यदि त्वध्ययनविधिः पुराणानां नास्तीत्यु- च्येत तर्हि पुराणअवणविधेरिति त्रेयं साधकत्वमेव दर्शयति से हीति । न प्राइयतीति । अभ्येतब्यत्वेन श्रोतव्यत्वेन वा न प्राहयतीत्यर्थः । ततोऽ-ध्यपनविधिः श्रवण्त्रिधिर्वा पुराणानां प्रयोजनशूस्यमद्वरमात्रमपि न प्राहयत्यत एव कस्मिंश्चिदेकस्मिन्फलवति तात्पर्यं तत्तत्पुराण्वाच्याना माग्रहेण स्वीकरोतीत्याह-ग्रतपचेति। ततः किं, तत्राह-सत्रेति। नामकीर्त-नवाक्येष्वित्यर्थः। म्रन्यपरत्वस्येति । स्तुत्यादिपरत्वस्येत्यर्थः। सार्थेति। पापद्तयोदेशेन नामकीर्तनविधिपरत्वमित्यर्थः । न केवलमभ्ययनविधिः रेष अवणविधिरेव वा नामकीर्तनवाक्यानां तात्पर्यग्राहकोऽपि तूपक्रमो-पसंहारादी न्यपीत्याह-झपि चेति। पौनःपुन्यमभ्यासः, अनधिगतत्वम हातत्वम् अर्थवत्वं फलवत्वं, प्रमाणान्तरानवगता रुतियोग्येष्टसाधनता लिर्ड्थ इति मनेऽप्याह-श्रपि चेति। साधनशद्वो भावप्रधानः। लिर्डादिषु-क्तेनेति । यजेत स्वर्गकाम इत्यादिनेत्यर्थः । वाक्यान्तरे ऐति । पूषा प्रपिष्ट-भाग इत्यादिनेत्यर्थः। प्रकृत आह-इहापीति। कृतियोग्यं च तट्नामकोर्त-नमित्यर्थः। क्रियात्वे हेतुः कालसंस्पर्शानवगमादिति। सर्वेषामण्यघवता-मित्यादिवाक्ये भूतभविष्यदूषर्तमानकालसंसर्गो नावगम्यते ततो नाम-कीर्तनं क्रियेत्यभिप्रायः । ननुं कालसंस्पर्शायोग्यश्वं क्रियाखगमकं वथा थजेत्तेत्यादौ तस्प्रकृते नामव्याहरणं विष्णोरित्यादिवाष्**ये नास्तीति शङ्क**ते-मन्विति। कार्यं क्रियेत्यर्थः। पदान्तरेति। सुबन्ताभिहितं तु न काल संस्प-र्शायोग्यमित्यर्थः। तत्र हेतुमाह-नामेति। एवं हि पूषा प्रपिष्ठभाग रत्या देरविधायकत्वप्रसङ्ग इत्याह-तद्युक्तमिति। तत्राप्यस्तीतिसामा**नाधिक**-रएयाविरोधादितिभावः। दूषणान्तरमाह-इत्यानामिति । इत्यप्रत्येया-नामिस्पर्थः। कालसंबन्ध इति सप्तम्यन्तम्। खार्थस्येति शेषः। तत्र हेतुः-कर्तुव्यमिति । तस्माद्वाषये कालसंसर्गाप्रती तिरेव क्रियात्वगमिकेत्यु-पसंहरति-तसादिति । कार्यत्वोपयोगी क्रियात्वगमकः, न तदसहत्व-न कालसंसर्गासहत्वं, कार्यत्वोपयोगीत्यनुषङ्गः । दूषणान्तरमाह-सर्ष थेति। वस्तुतः कालसंसर्गायोग्यत्वं शबरस्वामिनामप्यसंमतमित्याह-उत्तं-चेति। एष इति। विधेयो यागादिरित्यर्थः। परमप्रहृतमुपसंहरति---तस्मा दिति। एवमर्थवादत्वं नामकीर्तनवाच्यानां प्रतिकूलमिति मत्वा दूषितम् । वस्तुतस्तु तदनुकूलं विधेयस्यैव स्तुतिसंबन्धेनार्थवादत्वादेव विधिक-ल्पनादित्याह-भवतु वेति। नजु तथाऽपि फलाभावादकर्तव्यं नामकीर्तन-मित्या शङ्च्यार्थवादोपस्थितं पापन्नयात्मकमेव फलमित्याह-तत्र झेति।

#### प्रकाशलहिता

पदं च विधिविमकिरहितानां नामकोर्तनवात्त्यानां विधिपरत्व मुक्त्वा विधिविमकिमन्ति वात्त्यान्युदाहरति — श्रपि चेति । एकेनैकाश्रेण सति कयके श्रोतव्यः, सति श्रोतर्यसति वा कीर्तितव्यः, श्रनेन गुएकोर्तनं ना-मकौर्तनं च विधीयतेऽ वशेषात् श्रवणकीर्तनयोरसंभवे ध्येयः स्पर्तव्यः, सरणस्याप्यसंभवे पूजनीयः, नित्यदेत्येवं यथा कथं चित्सर्वः समयो मग-वत्परतयैव नेतव्य इति आवः । गीतानि पूर्वंरिति शेषः । अध्याहारभया-द्रतिविशिष्ठनामोच्चारएविधानं वा तदर्थकानि भगवत्प्रतिपादकानि तस्येति वक्तव्येऽर्थत्रहणात्तरफलकानि च ततश्च नामकीर्तनेऽस्य भग-वत्यात्तिः फलमिति भावः । विलज्ज इत्युच्चेरुचारएविधानम्, श्रसङ्ग इति नाधिकारिचिशेषणं सर्वाधिकारत्वातिं त्वसङ्गो विपयासङ्गरहितो-विच्चरेन्द्रवेदिति यावत्, ततश्च नामकीर्तने विपयासङ्गरहितो भाकः । तद्रतिकराणि भगवत्प्रीतिकराणि कर्तुरेव वा तस्मिन्भगवति भोतिकराणि । चतुर्खेति । प्रणवाभ्यासो धाराएसीवसतिः शतरुद्रिय-जपो नामोचारणं चेति तदेनदग्रे मूल एव वत्त्यते ।

मनु भवतु नामकीर्त्तनविषयो विधिः, तथाऽपि नित्य एवासावहरहः खाध्यायमधीयीतेतिवत्

संकीर्त्तयेज्जगन्नाथं चेदं वाऽपि समभ्यसेदि-

ति समभिव्याहारात्, ततश्च घृतकुल्याऽऽदिफलअुते-रिव पापच्यफलअुतेर्थिवादत्वं, तदयुक्तम् अविशेषात् न हि नित्योऽनित्यो वा विधिः फलं विना समाप्यते ततस्राश्रुतफलकल्पनादार्थवादिकफलस्वीकरणमेव न्या-य्यं तस्मादिवच्चितार्थस्यैव नामकीर्त्तनस्य पापच्चयहेतुत्व प्रतिपादकानि पुराणवचनानीति ।

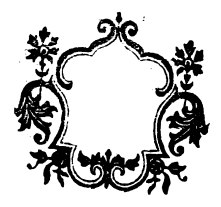
कृष्ण कृष्ण मधुसूदन विष्णो कैटभान्तक मुकुन्द मुरारे । पद्मनाभ नरसिंह हरे श्री∽ राम राम रघुनन्दन ! पाहि ॥ इति श्रीमदनन्तानन्दरघुनाथपादपद्मोपजीविनो लद्मी- धरस्य कृतौ भगवन्नामकौमुद्यां पुराणवचनानां विवन्ति-तार्थत्वप्रतिपादनं नाम प्रथमः परिच्छेदः ॥

नामकीर्तनंविधिमङ्गीकृत्य फलमाद्विपति-नन्धित । तत्र हेतु-माह-संकीर्तयेदिति-समभिव्या हारादिति । नित्यवेदाभ्याससहपाठा-दित्यर्थः । ततश्चेति । पयसः कुल्या हदान् पितॄन्स्चधा श्रभिवहन्ती-त्यादिफलश्चवणमध्ययनस्य यधाऽर्थवादः एवं पापत्त्वयफलश्चवणं नाम-कीर्तनविधेरर्थवाद् इत्यर्थः । श्रविशेषादिति । नित्यस्य काम्यस्य वा विधेः फलाकाङ्त्ताया श्रविशेषादित्यर्थः । तदेवाह-न हीति । श्रहरहः स्वाध्यायाध्ययनस्यापि नित्यत्वात्पापत्त्वय एव फलम् । उपसंहरति-तस्मादिति । प्रथमपरिच्छेदसमासौ नामोच्चारणरूपं मङ्गलं कुर्वन्ना-ममाहात्म्यप्रतिपादकम्य ग्रन्थस्य प्रचयगमनरूपं फलं प्रार्थयते---हृष्णेति ।

> यन्नामकीर्तनं सद्यः सर्वपापनिवर्तनम् । तं वन्दे परमानन्दसिन्धुं श्रीनन्दनन्दनम् ॥

इति श्रीमदापदेवसूनुनाऽनन्तदेवन कृते श्रीभगवन्नामकौमुदीप्रकाशे प्रथमः परिच्छेदः समाप्तः ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

प्रकाशस्य द्वितीय: परिच्छेद: ।

सत्यं; तदेव पुनरात्तेपान्तरनिराकर ऐन दढी कियते स्थू-णानिखननन्यायेन । तत्र मन्वायुक्तप्रायस्वित्ताङ्गमिति तावत्प्राप्तं, तथा हि-विकल्पसमुचयव्यवस्थानामन्यत-माश्रय ऐन स्मृतिपुराणविरोधस्तावद्वश्यं परिहर्त्तव्यः, समानमू लत्वेनान्यतरस्याप्यनति सङ्घनीयत्वात्, तत्र वि-कल्पव्यवस्थे तावन्न युज्येते नित्यवद्वगतस्य पाचिकत्वे सामान्यश्रुतस्य च विशेषविषयत्वे राव्द्वचनस्वारस्य-भङ्गप्रसङ्गाद्, ज्रतः समुच्चयोऽत्र परिशिष्यते ।

एवं स्थिते नामकीर्तनस्य पापत्त्त्यं प्रति साधनत्वे पुनरिदं विचार्यते—किं कस्य चित् साधकतमस्याङ्गभूतं-तद्; उत खयमेव साधकमिति ? ननु निर्णीतमेतत् फलअुतेरर्थवादत्वनिराकरणेन,

कैवल्यवज्ञभ मुकुन्द मुरान्तकेति । नामावलीं विमलमौक्तिकहारलच्म-लावण्यवन्धनवतीं करवाणि कण्ठे ॥

द्वितीयः परिच्छेदः— श्रीकृष्णाय नमः ।

श्रीकान्त कृष्ण करुणाकर कञ्जनाभ

al a second



### মকায়লাইিলা

स्यादतः खप्रधानमेव तदेतदिति भावः । तदेवेति । खप्रधानमेवेत्यर्थः । प्राह्णेपान्तरमाह-तत्रेति । विकल्पेति । पापत्तयकामेन नामकीर्तनं कर्त-व्यं, मन्वाद्युक्तप्रायश्चित्तं वेति विकल्पः । उभयं कर्तव्यं न त्वेकेन पापत्तय-इति समुखयः । कस्य चिद्धिकारिणो नामकीर्तनं पापत्तयसाधनं-कस्य चिन्मन्वाद्युक्तप्रायश्चित्तमित्यादि व्यवस्था । स्मृतोति । पापत्तयो देशेन मन्वादिस्मृतिभिर्द्धाद्याण्दादि विधीयते पुराणवचनैस्तु नामकी र्तनं विधीयते तत्र विकल्पसमुखयव्यवस्थानामन्यतमस्यानाश्चयणे स्मृ-तिपुराणवचनानामप्रामाण्यमेव स्यादिति भावः । श्रयमेव विरोधश-ब्दार्थः । तयोरप्रामाण्यमेव किं न स्यादत श्राह-समानेति । श्रुतिमूलक-त्यात्स्मृतिपुराणवाक्यानामप्रामाण्यायोगादित्यर्थः । श्रक्षप्रधानभावेन समुखयं वक्तुं विकल्पत्तं व्यवस्थापत्तं च निराकरोति--- तत्रेति। नित्यव-विति । पापत्तयोदेशेन नामकीर्तनं द्वावराष्ट्राद्ति च नित्य वच्छूयते तयो-विकल्पे तु पात्तिकत्वं स्यात् ततश्च नित्यवच्छ्रवण्वाधाच्छद्वस्थारस्यभङ्गः स्यात्, स्रधिकारिविशेषेण् वा देशविशेषेण् वा व्यवस्थाऽऽश्रयणे सामान्य-श्रतस्य विशेषे लत्तण्या शद्वस्वारस्यभङ्गः स्यादित्यर्थः ।

ननु समुचयेऽपि निरपेच्चसाधनत्वेनावगतस्य सापे-चत्वे सारस्यभङ्गस्तदवस्य एव, मैवं, नैरपेच्यं हि साध-नान्तराभावः स च नानयोरन्यतरस्यापि विषयः खवि-षयस्य साधनत्वे साधनान्तरस्य चाभावे प्रमेये वाक्य-भेदप्रसङ्गात्, स तु योग्यप्रमाणान्तरानुदयस्य विषयः, उपत्तभ्यते तु प्रमाणान्तरं साधनान्तरग्राहकम्, च्रतः प्रमाणद्वयपर्य्यात्तोचनायां परस्परसापेच्चत्वात् स्मार्त्तपौरा-एयोः समुचय एव अयान् ।

नन्वति । नामकीर्तनवाक्येभ्यो हि तदेघ निरपेक्तसाधनं पाप इयस्य प्रतीयते; मन्वादिस्मृतिभ्यस्तु द्वादशाब्दादि निरपेक्तसाधनं-पापक्तयस्य प्रतीयते तयोः समुभ्यये तु सापेक्तत्वाच्छब्दस्वारस्यभङ्गः स्यादेवेति भावः । नामकीर्तनवाच्यात्तस्य पापच्चयसाधनत्वं प्रतीयते न तु निरपेक्तस्वं तस्याशाद्वत्वादेवं मन्वादिवाक्याद् द्वादशाद्वादेः पापक्तयसाधनत्वमेव प्रतीयते न तु निरपेक्तत्वमुक्तहेतोरिति परिह रति । मैवमिति । नैरपेदयस्याशाद्वत्वे कारणमाह—नैरपेदयमिति । म्रनयोरिति । नामकीर्तनमन्वादिवाक्ययोरित्यर्थः । साधनत्वं निरपेत्नत्वं च शद्वप्रमेयं किं न स्यात्तत्राह—खविषयस्येति । नामकीर्तनवाक्यं मन्वादिवाक्यं च खखविषयस्य साधनत्वं साधनान्तराभावात्मकं निरपेत्नत्वं च बोधयद्भिद्येतेत्यर्थः । शब्ददूषणं वाक्यभेदरूपमुक्त्वाऽर्थ दूषणमाह-स त्विति । योग्यानुपलब्धेरित्यर्थः । तया ह्यभावो गृह्यते न चात्र साऽस्ति, प्रमाणद्वयेन साधनद्वयोपलम्भादित्यर्थः, आतो न शब्दखारस्यभङ्गः, प्रत्युत शब्दसामञ्जस्यमेव समुध्वयपत्ते स्यादित्युप-संहरति-म्रत इति । सार्तेति । द्वादशाब्दादिनामकीर्तनयोरित्यर्थः ।

नन्वेवमपि समुचितयोरनयोईर्शपौर्णमासयोरिव का-रणत्वमेव किं न स्याद् विपरीतो वाऽङ्गप्रधानभावः १ पुरा-णवचनेभ्य एव भगवद्भजनस्य प्रायश्चित्तकर्माङ्गत्वाव-गमादिति ब्रमः—श्रीभागवते तावत्

प्रायश्चित्तानि चीर्णानि नारायणपराङ्मुखम् ।

न निष्पुनन्ति राजेन्द्र ! सुराकुम्भमिवापगा---

इति भगवद्भजनस्य प्रायश्चित्ताङ्गस्वमवगम्यते, प्राय-श्चित्तानि न पुनन्तीति न तस्यार्थः, मन्वादिवचनव्या-कोपाद्, नारायणपराङ्मुखमिति विशेषणवैयर्थ्णाच, म्रपि च प्रायश्चित्तान्यनुष्ठितान्यपि नारायणपराङ्मुखं-न पुनन्ति नारायणपरायणन्तु पुनन्तीत्पर्थः। त्रतः खतः पुनतां तेषां नारायणपरायणत्वमङ्गमित्यवगम्यते, तथा तन्नौब—

मन्त्रतस्तन्त्रतरिद्वद्रं देशकाखाईवस्तुतः । सर्व्वं करोति निश्चिद्रं नामसङ्गीर्त्तनं हरेरिति, तवेति वा, सर्व्वकर्मसाद्गुण्यार्थत्वं हि हरि— कीर्तनस्य सिद्धवदनूयते, तथा स्कन्दपुराणेऽपि यस्य स्मृत्या च नामोक्तया तपोयज्ञकियाऽऽदिषु । न्यूनं सम्पूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्युतमिति ॥ अनुवादश्च प्राप्तिमनुमापयति निवीताधिकरणन्या-येनोपव्यानविधायकवाक्यरोषे निवीतानुवादवत् ।

## श्रीविष्णुपुराणेऽपि

वासुदेवे मनो यस्य जपहोमार्चनादिषु । तस्यान्तरायो मैत्रेय ! देवेन्द्रत्वादिकं फलमिति-कर्माङ्गत्वमवगम्यते हरिस्मरणस्य, यद्यत्र स्मरणं-खातत्र्येण विवच्तितं किमिदं जपहोमार्चनादिष्चिति, ख्रतःसर्व्वकर्म्माङ्गत्वाद् भगवत्कीर्त्तनस्मरणयोः, प्रायश्चि-त्तस्यापि तदन्तः पातित्वात्प्रायश्चित्ताङ्गत्वेनैव नामकीर्त्त-नं पापच्चयहेतुर्फ्न खतन्त्रमिति ।

ननु समुचयेऽपिमन्वायुक्तप्रायश्चित्तं प्रधानं नामकीर्तनं तद्द्रमेव-मेव कुतः ? किं तु खर्गफले दॅर्शपूर्णमासयोरिव पापत्तये मन्वाद्युक्तप्रा-यश्चित्तनामकीर्तनयोः समत्वेन समुचयः किं न स्यादिति शङ्कते-नन्विति । विपरीत इति । नामकीर्तनं प्रधानं मन्वायुक्तप्रायश्चित्तमङ्ग-मित्येवंरूपः किं नस्यादित्यर्थः । पूर्वपत्ती परिहरति — पुराणेति । न च भजनस्य कर्माङ्गत्वेऽपि किं नामकोर्तनस्येति वाच्यं, भजनस्य नव-विधत्वेन कीर्तनस्यापि तदङ्गत्वावगमात् । नारायण्पराझुखमिति द्वितीयान्तं पुरुषविशेषणं, प्रायश्चित्तचरणकियाविशेषणं वा, तदेव **अपि** त्विति । नारायणपराङ्युखशब्दस्य द्वितीयान्तत्वे स्पष्टैव योजना । फलितं वचनार्थमाह-नारायणपरायणमिति । भागवतवचनार्थमुप-संहरति-अत इति । स्वत इति । प्राधान्येनेत्यर्थः । पराय एत्वं भजनम् । मन्त्रतो न्यूनं तन्त्रतो न्यूनं देशतो न्यूनं कालतो न्यूनम् श्रर्हशब्दवाच्य शुचित्वादियोग्यतातो न्यूनं वस्तुतो द्रव्यतो न्यूनं सर्वं कर्म निश्छिद्रं-पूर्णं करोति नामकीर्तनमिति वचनार्थः । साद्रुएेयं साङ्गत्वं, तदर्थत्वं-तदङ्गत्वं । सिद्धलकारेणानूद्यत इत्यर्थः । न चानुवादेऽपि कथं

नामकोर्तनस्य प्रायश्चित्ताङ्गत्वेन विधिस्तत्राह-ग्रनुवाद इति । प्रायश्चि-त्ततपोयझाद्यङ्गतया विधिमनुमापयति कल्पयतिः निवोताधिकरं गुन्या-येनेत्युक्तं विवृणोति—उपव्यानेति । "उपव्ययते देवलद्ममेव तत्कुरुते" इत्युपन्यानविधेः शेषे "निवीतं मनुष्याणामि"ति निवीतानुवादो यथा निवीतस्य मनुष्यप्रधानातिथ्यादिकर्माङ्गतया विधि कल्पयति तथे त्यर्थः । तृतीये—विधिशेषे "निवीतमिति मनुष्यधर्मः शब्दस्य तत्प्रधा नत्वाद"। १। ४। इति, इदं च कृत्वाचिन्ताऽधिकरणं, निवीतं मनु ष्याणामित्यस्यार्थवादत्वात् । मैत्रेयेति संबोधनम् । तदेवाह-यद्यः त्रेति । उपसंहरति—श्रतइति । नन्विह सर्वकर्माङ्गतया पापत्तयहेतुत्व<sup>,</sup> मुच्यते नामकीर्तनस्येति तत्राह-प्रायश्चित्तस्येति ।

त्रत्र समाधीयते—खप्रधानमेव पुरुषोत्तमकीर्त्तनं-पापप्रध्वंसनहेतुः,

श्रीभागवते तावत्

कम्मणा कम्मनिहारो न ह्यात्यन्तिक इष्यते । त्रविद्वद्धिकारित्वात् प्रायश्चित्तं विमर्शनमिति; कर्मात्मकप्रायश्चित्तनिन्दापूर्वकं—

के चित्केवलया भत्तया वासुदेवपरायणाः।

त्रघं धुन्वन्ति कात्स्न्येंन नीहारमिवभास्कर----

इति ब्रह्मविद्यासमानस्कन्धतया केवलायाः कीर्त्त-नादित्तत्त्त्णाया भगवद्भक्तेः प्रायश्चित्तत्वेनावधारितत्वात्,

१--पूर्वतन्नस्य तृतीयाध्याये तुरीयपादे प्रथमेऽधिकरणे---''निवीतं---मनुष्याणां, प्राचीनावीतं पितृणाम्, उपवीतं देवानाम्, उपय्ययते देवरूक्ष्ममेव तःकुरुते" इति विषयवाक्यमादाय; निवीतस्य विधित्वमाशङ्कय; प्राचीनावी---तोपवीतयोर्वाससोऽधःपातनिबन्धनासौकर्य्यसम्भावनया किल स्वरसप्राप्ते निवीते विधेरनपेक्षणादर्धवादत्वं सिद्धान्तितं, अयमाणरय प्रशंसाऽर्थवादस्यान्य-थाऽनुपपत्त्योपच्यानस्यावश्यके विधेयःवे निवीतादेरपि विधिःसनीयतायां वावय-निवीतप्राचीनवीतयोर्मनुष्यपितृसंत्रद्धतया दैवकर्मानईतयोपवी भेदापाताद तस्य तदर्हतां च्यतिरेकद्वारा स्तुवन्निवीतमर्थंवादो यथा भवति, तथा प्रवृत्तेऽपि नामकीर्त्तनविषयकानुवादतोऽपि विधिकल्पना निष्प्रव्युहेति भावः ।

तथां

सर्वेषामप्यघवतामिदमेव सुनिष्कृतम् । नामव्याहरणं विष्णोर्यतस्तद्विषया मति: ॥ एतेनैव द्यघोनोऽस्य कृतं स्यादघनिष्कृतम् । यदा नारायणेत्येतज्ञगाद चतुरत्त्तरम् ॥ नामोचारणमाहात्म्यं हरेः पश्यत पुत्रका: । त्रजामिलोऽपि येनैव मृत्युपाशादमुच्यतेति— तत्र तत्रैवकारश्रवणाद्,

एवं नामकीर्तनप्रायश्चित्तयोः पापत्तयेऽङ्गाङ्गिभावेन समुचपत्त-मुपपाद्य दूषयति-म्रत्रेति । कर्मणा द्वादशाब्दादिना कर्मनिर्हारो-नेष्यते हि । नन्वेवं स्मृतिवचनविरोधः स्यादत **श्राह—**-ग्रात्यन्तिक-इति । कृतेऽपि द्वादशाब्दे पापवासनासट्भावादात्यन्तिकपापनाशो-नास्ति, श्रन्यथा पुनः पापाचरणं न स्यादिति जावः । तत्रैव हेतुरवि-द्वद्धिकारित्त्वादिति। तत्त्वज्ञानाभावात्स्मार्तप्रायश्चित्तानुष्ठातृणां पुनः पुनः पापाचर एमेव भवतीति नात्यन्तिकः पापनाश इति भावः । किं-तह्यात्यन्तिकनाशे प्रायश्चित्तं तत्राह---प्रायश्चित्तमिति । विमर्शनं-ब्रह्मविद्येत्यर्थः । कर्मात्मकेति । द्वादशाब्दादिरूपेत्यर्थः । के चि-दिति। "मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिद्यतति सिद्धय"इति विरलत्वात्। नीहारं तमः। ब्रह्मविद्येति। यथा हि ब्रह्मविद्या सवासनं पापं त्तपयतिः एवं कीतँनादिलत्तरणा भक्तिरिति भावः । सर्वेषामिति । महा'पात-कानुपातकोपपातकप्रकीर्श्वकादिसकलपापाचरितृणामित्यर्थः । सुनि-सुनिष्कृतमिदमेवेति योजना । द्वार्दशाब्दादि निष्कृतं-ष्कृतमिति ।

भवति न तु सुनिष्कृतं वासनात्त्रयाभावादिति भावः । यतो नाम ब्याहरणात्तद्विषया विष्णुविषया मतिस्तत्त्वझानं भवतीत्यर्थः । यद्वा यतः कारणाद्विष्णोः स्वनामव्याहर्तृसर्वपातकिविषया मतिरभि मानो भवतीत्यर्थः । अघोनः अधवत इत्यर्थः । अस्याजामिलस्ये त्यर्थः । अवधारितत्वाच्छ्रवणादिति पञ्चम्यन्तयोः स्वऽधानं पुरुषोत्तम कीर्त्तनमिति प्रतिझयाऽन्वयः ।

एतावताऽत्तमघनिईरणाय पुंसां— सङ्गीर्त्तनं भगवतो गुणकर्मनान्नाम् । विकुश्य पुत्रमघवान् यदजामिलोऽपि नारायणेति म्रियमाण उपैति मुक्तिमि—

त्यनेनापि केवलस्य कीर्त्तनस्य कृत्स्नपापत्त्वयहेतुत्वमेव समर्थ्यते, यदि हि पर्याप्तवचनोऽयमलंशब्दस्तदा प्रथमा-प्रयोगेण भवितब्यम्; अलं मल्लो मल्लायेतिवद्, इह तुतृ-तीया दृश्यतेऽतो निवारणवचनोऽयमलंशब्दइत्यलमतिप्र-सङ्गेनेतिवत् ; ततश्चायमर्थः, भगवतो गुणकर्मनाम्नां सङ्गी-र्त्तनमिति यत्षुंसामघनिईरणायेत्येतावताऽलम् एताव-न्नानुष्ठेयं पापत्त्त्यमात्रस्यातितुच्छत्वादु भगवत्कीर्त्तन-स्यातिगरीयस्त्वादेतदेव विवृणोति-विकृश्येति, आम-रएमभ्यस्तमहापापोऽजामिलोऽपि पुत्रं विकुश्य न हरिं-कीर्त्तयित्वा तदपि न स्पष्टं म्रियमाणत्वेन शिथिलकरण-स्वात् तथाऽपि दैवगत्या पुत्रनाम्न एव भगवन्नामत्वाद् मुक्तिं समस्तानर्थनिवृत्तित्तच्णां निरतिशयानन्दरूपाञ्च प्राप्तो नोनथैंकदेशस्य पापस्य निवृत्तिमात्रं तत्रापि मुक्तिः किल बभूवेति नैतदैतिह्यमात्रं किन्त्वयमधुनैव मुक्तिमुप-यातीति साङ्गलिनिर्देशमभिधीयते धर्म्मराजेन, तत्समये तस्यार्थस्य वर्त्तमानत्वाद् उक्तलच्रणाया मुक्तेरबहिष्ट्रेना- नन्यवेद्यत्वेऽपि भगवत्नोकप्राप्तिलत्त्तणाया अपि मुक्त-स्तात्पर्य्य, तस्मादिवत्तितार्थलाभः,

पतावताऽलमित्यस्यार्थमाह — श्रनेनापीति । केवलस्य साधना-न्तरनिरपेत्तस्य यस्य मुक्तिः फलं तस्य किमु वक्तव्यं कृत्स्नपापत्त्तय-हेतुत्वमिति कैमुतिकन्यायेन समर्थ्यत इति भावः । तदेवाह — यदीति । पर्याप्तावेतावानलमिति प्रयोगः स्यादित्यर्थः । एतावतेति तृतीयया निवारणवचनत्वेऽलंशब्दस्य साधनान्तरनिषेधः पर्यवस्यति । इलोक-स्योत्तरार्द्वं व्याचष्टे — एतदेवेति । उपैतीतिवर्तमानापदेशस्य तात्पर्य मवबुध्यैवोक्तं धर्मराजेन यमेन । ननु सर्वानर्थनिवृत्तिपरमानन्दरूपा मुक्तिरजामिलस्य कथं धर्मराजेनाज्ञातैवेहोक्तेति, श्रबहिष्ठ्वेनादृश्यत्वेन, भगवत्त्वोकप्राप्तिरूपा मुक्तिंस्तु ज्ञायत एव सा च परममुक्तिस्वरूपैवेति परममुक्तिमुपैतीति विवत्तितार्थों लभ्यत—इति भावः ।

ततश्चापातालवनितले निमग्रमुपरि च खायंभुवभुव-नमुल्लिखन्तं सञ्चतो विसारिविविधशाखोपशाखं संसा-रमहामहीरुहमेव समूलं गिलतो भगवन्नामग्रहणमहादा-वदहनस्य जननमरणमध्यवर्तिनः सर्व्वानेव च्रणेन शून्यतां नयन्तीभिरनन्तजन्मानुबन्धिनीभिरतिबहला-भिरप्यंहःस्थूलपटलीभिः कुच्तिकोटरकुहरप्रान्तोऽपि म-नाङ् न पूर्य्यते तस्य कथं तद्रसने साधनान्तरसाकाङ्च-त्वशङ्काऽवतारः, अपि च

न तथा ह्यघवात्राजन् पूर्यत तपत्रादिभिः । यथा कृष्णार्पितप्राणस्तत्पूरुषनिषेवया ॥

१—मोक्षः किलानादिदुःखपरम्पराऽत्यन्तोच्छेदो, नित्यसुखं चेति प्रथमं— द्विधा, शेषोऽपि नित्यसुखात्मता तदनुभवश्चेति, अत्रादिमः सायुज्याख्यः, चरमस्तु साल्लोक्यसार्ष्टिसारूप्यसामीप्यभेदाचतुर्विधः, सर्वमेतदवसरविशेषे सप्रमाणं निरू-पयिष्यते । मुच्द्रधात्वर्थानुगुण्यतो दुःखात्यन्तनिवृत्तिरेव तत्स्वरूपं, शिष्टाः पज्जविधास्तु तदौत्तरकालिक्योऽधिकारित्विशेषभागिन्यो भवन्ति, दुःखात्यन्तनि-वृत्तिस्तु तन्नान्तरीयिकेति क चित्तदनुल्लेखोऽपि न न्यूनताऽऽवहः । तस्य कृष्णस्य पुरुषाणां निषेवया, कृष्णे निवेशि-तेन्द्रियः कीत्तनादिपर इति,

न निष्ठतैरुदितैर्द्रसविद्रि-

स्तथा विशुद्धचत्यच्यान् व्रतादिभिः ।

यथा हरेन्नीमपदैरुदाहतौ---

स्तदुत्तमश्ठोकगुणोपलम्भकम्—

इति च कर्म्मभक्तिसाध्ययोः शुद्धयोवैँसादश्यमुप-दिश्यतेः तदपि नाङ्गाङ्गिभावे संभवति, अङ्गप्रधानयोरेक-फल्लत्वात् ,

### श्रीविष्णुपुराणेऽपि

प्रायश्चित्तान्यशेषाणि तपःकम्मीत्मकानि वै।

यानि तेषामशेषाणां ऋष्णानुस्मरणं परमि---

ति कर्मात्मकेभ्यः सकाशात् कृष्णानुसारणस्यो-त्कृष्टत्वमभिधीयते तद्पि प्रायश्चित्ताङ्गत्वे हरिसारणस्य न संजाघटीति, अङ्गिनः सकाशादङ्गस्योत्कृष्टत्वायोगात्,

प्रायश्चित्तं तु तस्यैकं हरिसंसारणं परमि-

त्यत्रैकशब्दोऽपि नैरपेच्यमेव प्रतिपादयति, यो हि सजातीयस्मरणमपि द्वितीयं न सहते स कथं जात्यन्तरं-सहेत,

कैमुतिकन्यायमुपसंहरति—ततश्चेति । भगवन्नामग्रहण्कपस्य महादावदहनस्य कुत्तिकोटरकुहरप्रान्तोऽप्यंहस्तूलपटलीभिर्न पूर्यत-इत्यन्वयः। संसार एव महान्महीरुहो वृत्तस्तम्, एवकारः साकल्यवाची, समूलं गिलतइति दहनविशेषण्म्, आपातालमवनीतले निमग्नमिति उन्निखन्तमिति विविधशाखोपशाखमिति च संसारवृत्तविशेषणं, जनन-मरण्मध्यवर्तिन इति द्वितीयान्तम्, एकेति चण्विशेषणं, ग्रून्यतां व्यर्थतां-कदाऽपि भगवन्नामग्रहणप्रभावान्नयन्तीभिः प्रापयन्तीभिरिति पटलीषि शेषणं, कोटरं वृत्तस्यान्तरावकाशवान्प्रदेशः, कुन्तिरेव कोटरं तस्य कुहरं- चित्रं, मनाग् त्ररूपः, तस्य नामग्रहणद्।वदहनस्य तद्ग्रसने श्रंहःपटली, दहने, ततश्च प्राधान्यमेव नामग्रहणस्येति भावः, तत्पूरुषनिषेवयेत्यस्य कुम्णार्पितप्राण इत्यत्रान्वयमाह—तस्येति । श्रर्पितप्राण इत्यस्यार्थमाह-निवेशितेन्द्रिय इति । तस्यैव प्रकारमाह-कीर्तनेति । वागिन्द्रियं कीर्तन परं, श्रोत्रं श्रवणपरमित्यादि । ब्रम्हविद्धिरुदितैर्वतादिभिरिति योजना। उच्चरितैः । हरिनामोचारणस्य फलान्तरमाह----तदिति । उदाइतैः उत्तमः श्रोकः र्कार्तिर्यस्य हरेस्तस्य गुणा पेश्वर्यादयस्तेषामुपलम्भकं प्रापकमित्यर्थः । भक्तिः कीर्तनादिरूपा संबोभवीति संभवति । पुराणा न्तरपर्यालोचनान्नामकीर्तनस्य प्राधान्यमाह-अोविष्णुपुराग इति । संजाघटीति घटते । जात्यन्तरं तपःकर्मादिरूपं प्रायश्चित्तम् ।

श्रीनरसिंहपुराणेऽप्रि

इत्यदीरितमाकर्ण्य कृष्णवाक्यं यमेरितम्। नारकाः कृष्ण कृष्णेति श्रीनसिंहेति चुकुशु-

रित्यारभ्य प्राप्तनरकाणामपि पापिनां कीर्त्तनमात्रा.

देव नरकार्णवादुत्तीर्णानां वैकुण्ठसङ्गमडपवर्ण्यते,

श्रीस्तन्दुषुराणेऽपि्

हरहरहरशब्दमादितो वै

मुद्रुरभिषाय मुनीन्द्वृन्दवर्थः ।

<del>त्रपठदखिलमेघघोषतुल्यं</del>-

सकलहिताय नमः शिवाय शब्दमि---

त्यारभ्य; अवएमात्रादेव नरकान्निर्गत्य शिवपुरमा-सिरभिद्दिता,

श्रीविष्णुधम्में तु स्पष्टमेव निरपेत्त्साधनत्वमुपवर्णितम्,

त्रथ पातकभीतस्त्वं सर्व्वभावेन भारत। विमुक्तान्यसमारम्भो नारायणपरो भवेति॥

गोविन्देति समुचार्य पदं च्चितिकिल्विषः।

चन्नबन्धुर्विशुद्धात्मा गोविन्दत्वमुपेयिवानि-

तथा तत्रैव

ति प्रायश्चितपराङ्मुखस्यापि च्त्रवन्धोः कीर्त्तनमा-त्रादेव पापच्च्यो दर्शितः, तस्मात्केवलमेव हरिकीर्त्तनं-कृरूपापच्चयहेतुः, नान्यसमुचितं नतरामन्याङ्गभूतमिति।

विष्णुनामकोर्तनस्य वैकुएठप्राप्तिफलकत्वादपि प्राधान्यमित्याह-श्रीति । श्रोनृसिंहेति । शिवनामकीर्तनस्य कैलासप्राप्तिफलकत्वात्प्रा धान्यमाह—हरहरेति । सकलहिताय नमः शिवायेति शब्दमपठदि त्यन्वयः । श्रखिलमेघनोषतुल्यं यथा स्यात्तथेति । उच्चेरित्यर्थः । विमुक्तति । त्यक्तप्रायश्चित्तान्तरारम्भ इत्यर्थः । श्रवणकोर्तनादिना नारायणपरो भवेत्यर्थः । गोविन्दसायुज्यप्राप्तिफलत्वाच नामक्वीर्तनस्य नाङ्गत्वमित्यभिष्ठेत्याह—गोविन्देति । उपसंहरति—तस्मादिति । के चित् केवलया भक्त्येत्यादिवाक्यादित्यर्थः ।

ननु किमिदं कैवल्यं नाम ? किं साधनस्य खरूपमेव उत साधनान्तराभावः, उतान्यस्यासाधनत्वं, ? तत्र यदि खरूपं तर्हि समुचयेऽपि खरूपस्यानपापादविरोधः, त्रथ साधनान्तराभावः तदोभयविधानाढाक्यं भिद्येते-त्यवादिष्म, वि िष्टविधानेतु सति साधनान्तरे; कृतेऽपि कीर्त्तने पापत्त्यो नाभविष्यत् साधनान्तराभावविशिष्ट-स्यैव साधनत्वाद्, त्रथान्यस्यासाधनत्वं तदाऽपि वाक्य-भेद एव, एकेन वाक्येनोभयविधानायोगाद्, त्रथ विशिष्टविधानमिति चेत्तदाऽप्यन्यगतस्यासाधनत्वस्या-न्यविशेषणत्वेन विधानायोगात् ।

कैवल्यमात्तिपति—नन्विति । नामर्कार्तनस्वरूपं वा द्वादशा ब्दाद्यभावो वा द्वादशाद्वादेरसाधनत्वं वेति विकल्पाः । उभयेति । पापत्तये नामकीर्तनविधानात्साधनान्तराभावविधाना केत्यर्थः । स्रवा-दिष्मेति । नैरपेद्व्यं हि साधनान्तराभाव इत्यादिपूर्वपत्तग्रन्थ इत्यर्थः । --साधनान्तराभावविशिष्टं नामर्कर्तनं पापत्त्वयसाधनमिति विशिष्टविधा-वाह—विशिष्टेति । कृतेऽपि साधनान्तरे नामकीर्तनात्पापत्त्वयो भवति स न स्यादित्यर्थः । क्रुते साधनान्तरे विशिष्टाभावादिति । नामकीर्तन द

### प्रकाशसहिता

स्य साधनत्वं द्वादशाब्द्देरसाधनत्वं च यदि विधीयते तदा वात्त्यभेद-इत्यर्थः । श्रन्यासाधनत्वविशिष्टसाधनत्वं विधीयतां तत्राह—श्रन्येति ।

उच्यते-कारणस्य पौष्कल्यं कैवल्यं, तदेव च निर-पेच्नं पौष्कल्यं कार्य्यपूर्वच्रिणनियतिः; यां सामग्रीमाच-च्रते तद्दिदः, यदनन्तरं कार्य्यमवश्यमात्मानं लभते तत्पु-ष्कलं कारणमिति यावद्, तच न साधनान्तरसव्य-पेच्चत्वेऽवकल्पते, तच क चिदेकस्य क चिद् द्वयोः क चिद्दहूनां तत्र यदा द्वयोर्वहूनां वा तदा स्वाश्रये व्यास-ज्य वर्त्तते पौष्कल्यं, यदा पुनेरकस्य तदा कात्स्न्येंन।

ननु समवाय्यसमवायिनिमित्तजन्यं सर्व्वं कार्य्यमा-रम्भवादे, परिणामविवर्त्तयोः षुनरुपादाननिमित्तजन्यं,-तत् कथमेकस्य पौष्कल्यम् ?

सिद्धान्ती कैवल्यं निर्वक्ति-कार एस्येति। पौष्कल्यमेव तावदाह यद्नन्तरमिति । तचेति । पुष्कलत्वमित्यर्थः । अन्यापेत्तत्वे पुष्कल त्वमेव न स्यादित्यर्थः । क्व चिदेकस्येति । यथा विभागस्य पूर्वदेश-संयोगनाशे । द्वयोरिति । दर्शसमुदायापूर्वपूर्णमाससमुदायापूर्वयोः परमापूर्वे यथा । बहूनामिति । घटे दर्गडादीनाम् । तत्रापि विशेष-माह-यदेति-कात्स्नेति । स्वाश्रये वर्तत इत्यनुषङ्गः । ततस्य नाम-कोर्तनमेकमेव पुष्कलकारणं पापत्तय इति भावः । पकस्य पुष्कल-कार एत्वमात्तिपति नन्विति । आरम्भो नामात्यन्तभिषकार्थ्यां त्पत्तिः, परिणामो नाम कार्यकारणयोः परमार्थतो भेदाभेदौ, विवर्तो-नाम कार्यस्य मिथ्यात्वम् । आरम्भवादो नैयायिकादीनां, परिणा-मवादो भास्करीयाणां, विवर्त्तवादो वेदान्तिना'म् । अतः कथमेकस्य तदुक्तं, केवलया भत्त्यैत्यादिरूपमित्यर्थः ।

उच्यते-निमित्तकारणविषयमेतत् पौष्कल्याभि-धानं, नोपादानविषयं, फलोपादानस्यात्मनः प्रसिद्धन्वेन

१----एतचान्धपरम्यरागतकुसंस्कारमूलकमेव प्रायो निरुपपदाभिधानं, व्रस्तुतस्तु वेदान्तिष्वद्वेतवादिनामित्येवोक्तिर्ज्यायसी। शास्त्रानपेच्रणाद्, उक्तं हि भाष्यकृद्भिः "ज नात्येवासौ मयैतत् कर्तव्यमिति, उपायन्तु न वेद तस्योपायः कथ-नीय" इति । ननु निमिक्तकारणस्यापि कथमेकस्य पौष्क-ल्यं?न हि निमिक्तकारणमात्रात् किं चित् कार्य्य सिध्यति, तदयुक्तम्, आलोकसंयोगमात्रादन्धकारनिष्टक्तेईर्शनात् । ननु यदि पौष्कल्यमेव निरपेच्तं; कथं तर्हि वीहियवयोः? उ-च्यते-तत्र कारणत्वस्यैव प्रत्येकं परिसमाप्तत्वात् । अन्यो-न्यनिरपेच्त्त्वमेव न सर्व्यनैरपेच्यमितिकतंव्यतासाकाङ्-चत्त्वात् पौष्कल्यं तु खव्यतिरिक्तसर्वनैरपेच्यम्. अत्रश्च केवलया भक्त्येत्यमर्थः, मधुभिद्भिधानमेव मनागुद्दिश्य-मानमशेषपापप्रध्वंसस्य षुष्कलं कारणं तरणिरिवगगनाङ्ग-नमवतीर्णस्तिमिरपटलपाटनस्य, तच पौष्कल्यं कारणत्वस्य विशेषणं न भक्तेः, भक्तेः कैवल्ये कारणत्वे च विधेये वाक्यभेदो मा प्रसाङ्चीदिति ।

प्रसिद्धत्वेनेति। ग्रहंप्रत्ययगम्यग्वेनेत्यर्थः । श्रात्मनः शास्त्रानपेद्ध एं शबरस्वामिसंमत्याऽपि दर्शयति—उक्तं हीति। श्रसौ पुरुष एतत्फलं-मया कर्तव्यं साधनीयमिति जानात्येवेति योजना, एवकारान्नैतच्छा-स्त्रगम्यमिति भावः । नन्वित्यादिचोद्यपरिहारौ स्पष्टौ । कारणस्य पौष्कल्यं कैवल्यं तदेव च नैरपेद्त्यमिति पूर्वग्रन्थोक्तमाद्तिपति—नजु यदीति । कथं तहींति । नैरपेद्त्यमित्यजुषङ्गः । व्रीहिभिर्यजेत यवैर्यजे-तेति तृतीयाभ्यां नैरपेद्त्यं ब्रोहियवयोः प्रतीयते तन्न संभवति प्रोद्यणा-दोतिकर्तव्यतासापेद्तत्वादिति भावः । तत्र न् ब्रीहियवस्थले । श्रन्यो-न्येति । व्राहीणां यवनिरपेद्त्रत्वं यवानां ब्रीहिनिरपेद्तत्वमित्यर्थः । उप-संहरति—श्रतइचेति । मनाग् = ईषत् । उन्त्रिख्यमानमुद्यार्थमाणमि-त्यर्थः । केवलया भक्त्येत्यादेर्विवद्तितं वाक्यार्थमाह—तचेति । विपन्ने द्रण्डमाह-कैवल्प इति । भक्तेः पापत्तयं प्रति कारणत्वे तस्याञ्च कैवल्ये विधोयमाने वाक्यभे'दः स्यादिति भावः ।

ननु भक्तेरेव विशेषणं कैवल्पं केवलया भक्त्येति भक्तिसामानाधिकारण्यादु ? मैवं, कारणत्वविशेषणत्वे-ऽपि तत्सामानाधिकाण्योपपत्तेः, तन्तुभिरुपादानैः पटं-— कुबिन्दः करोनीतिवत् , तत्र हि कारणं विशिंषदुपादा-नत्वं तदुद्वारेण तन्तूनपि विशिनष्टि तथेहापि; अन्यथा कैवल्यस्य भक्तिविशेषणत्वे वाजपेयोक्तो वैरूप्यदोषोऽपि प्रसज्येत, तत्र हि वाजपेयशब्दस्यान्नादिद्रव्यवचनत्वे करणभू नं द्रव्यं प्रति यजत्यर्थस्य प्राधान्यात् फलापूर्वं प्रति च गुणभावात् प्रधानत्वगुणत्वोद्देश्यत्वचिधेयत्वज्ञातत्वा-ज्ञानत्वानि परस्परविरुद्धान्येकस्यां प्रतीतावेकस्यैव प्रस-ज्येरन्निति नामघेयत्वमेव तस्य समर्थितं तथेहापि केव-लया भक्तयेति कैवल्यगुणयुक्ताया भक्तेः फलसाधनत्वे विवच्तिते तस्याः कैवल्यं प्रति प्राधान्यात् फलं प्रति च गुणभावाद्रिरुद्धत्रिकद्वयापत्तिरनिवार्यैव; तस्मात्कारण-विशेषणमेव पौष्कल्यम् ।

श्राद्विपति—नन्विति । सामानाधिकरएयादिति । समानविभक्त्य-न्तत्वादित्यर्थः । तत्सामानाधिकरएयेति । भक्तिसामानाधिकरएयेत्यर्थः । तत्र दृष्टान्तमाह—तन्तुभिरिति । उपादानस्य कारएत्वविशेषएन्वेऽपि तन्तु सामानाधिकरएयं यथा तथेत्यर्थः । तत्रापि तन्तुविशेषएत्वं— प्रतीयत इत्याशङ्क्याह—तत्र होति । विशिषद्व्यावत्तेयत् । विशिनष्टि

१-अयंभावः-विधेयभेदाद्राक्यभेदो दुर्निवारो यतो विधेयभेदाद् त्रिधि-भेद भावश्यकः ''सकृदुच्चरितः शब्दः सकृदेवार्थमवगमयति नासकृदि'' तिन्याये-नैकः शब्द एकया बृत्त्या खलु सकृदर्थं बोधयेद्, असकृदर्थंबुवोधयिषायामावृत्तिः कार्य्या सा च सति गत्यन्तरेऽप्रामाणिकीति प्रमाणप्रतिपन्नायामस्यां भवत्यपि क चिद्राक्यभेदो नान्यथेति भावः । व्यावर्त्त्रयति । तथेहापोति । कैवल्यं कारएत्वं विशिषद्वक्तिं विशिनष्टी-त्यर्थः । कैवल्यस्य भक्तिविशेषणःवे दोषान्तरमाह—ग्रन्यथेति। वाज पेयोक्त इति । वाजपेयःधिकरणोक्त इत्यर्थः । तमेव प्रपञ्चयति— तत्र होति । वाजपेयैन खाराज्यकामो यजेतेति वाक्ये वाजपेयपदं---विधेयगुणसमर्पकं प्रसिद्धम् । वाजशब्दार्धमाह-श्रन्नेति । पेयश· व्दार्थमाह—ग्रादीति । ततश्च सुराद्रव्यं लभ्यते । करणभूतमिति । वाजपदेनोक्तमित्यर्थः। फलापूर्वमिति गुरुमते। फलभावनामिति भट्टमते बोध्यम् । एकस्य यागस्य वाजपेयपदवाच्यद्रव्यं प्रति प्राधान्यम् फलभावनां फलापूर्वं वा प्रति गुणत्वम् , एवमुद्देश्यत्वं विश्वेयत्वं चोद्देश्य· त्वाज्ज्ञातत्वं विधेयत्वाद्वज्ञातत्वम् , एवमेतानि परस्परविरुद्धान्येकस्यां प्रतीतौ वाजपेयेन खाराज्यकामो यजेतेतिवाच्यजन्यायां प्रसज्येरन्निति हेतोर्नामधेयत्वमेव तस्य वाजपेयशब्दस्य समर्थितं वाजपेयाधिकरण-इति शेषः । तथेहापि विरुद्धत्रिकद्वयापत्तिरनिवार्यैवेर्ति योजना । प्राधान्यगुरात्वोद्देश्यःवबिधेयत्वज्ञातत्वाज्ञातत्वानि विरुद्धत्रिकद्वयम् । तस्मादिति । म्रयं भावः---केवलया भत्तयाऽप्यघं धुन्वन्तीति वाक्ये यद्यघत्त्रयं प्रति भक्तिः कारणत्वेन विधीयते भक्ति प्रति च कैवल्यं-विधीयते तदा विरुद्धत्रिकद्व'यापत्तिः पूर्वोक्तो वाच्यभेदश्च। श्रथ कैवल्यविशिश भक्तिः पापत्तये कारणत्वेन विधीयते सोमेन यजेते-ति सोमविशिष्टो याग इव फले, तन्न, तथा सति केवलशब्दस्य कैवल्यवाचित्वन अक्तिसामानाधिकरण्यानुपपत्तेर्मत्वर्थलत्तणा स्यात् कैवल्यवत्या भत्तयेति सोमवता यागेनेतिवत् तसादग्रये शुचय इत्या दिवत्केवलया भक्त्येति सामाधिकरएयाद्विशिष्टमेकं कारकं विधीयते, <del>श्</del>रतोऽघत्तये भक्तिः पुष्कलं कारणमिति वाक्यार्थोऽझिः शुचिर्देव तेतिवत् ।

१—वाजपेयाधिकरणे विरुद्धत्रिकद्वयापत्तितो गुणविधिमुपेक्ष्य नामता स्वी-कृता, प्रकृतेऽपि पापक्षयं प्रति भक्तेः कारणत्वस्य विधाने भक्ति प्रति च कैवल्य-स्य वधाने साधनस्य साध्यसिद्धयङ्गतया शेषत्वरूपं गुणत्वं, कैवल्ये च साध्यत्वेन शेषित्वरूपं प्राधान्यं भक्तौ वाच्यं, तथा साध्यत्वेन विधेयत्वं, सिद्धत्वेनोद्देश्य-त्वम्, एवमज्ञातत्वेनोपादेयत्वं, ज्ञातत्वेनानुवाद्यत्वमिति निरुक्तदोपः प्रसज्येतेति भावः । ननु तृतीयया साधकतमत्वमभिधीयते तमबर्थश्च सातिशयः स चापेत्तिकः, त्रपेत्ता च नासति साधकान्तरे-ऽवकल्पते केवलप्रातिपदिकेन च पौष्कल्यमभिधीयत इति परस्परव्याहतमेतत् , तद्युक्तम् , त्रतिशयोऽप्यत्र कार्य्य-सन्निकर्षोऽभिप्रेतः स च नापेत्तिक एवः त्रपि त्वनापेत्ति-कोऽपि,

तदाहुर्वार्तिककारमिश्राः—

यद्वेन्द्रियं प्रमाणं स्यात् तस्य चार्थंन संगतिः। मनसो वेन्द्रियैर्थोग ज्रात्मना सर्व एव वेति॥

त्रघधूननस्य फलस्योदिश्यमानत्वेन विधेयत्वानुपपत्तेः, तस्मादस्मदुक्तेव वाचोयुक्तिर्वरीयसी, तस्मान्निरपेच्तमेव भगवन्नामकीर्तनं पापच्चयहेतुर्नान्याङ्गभूतं न चान्यसमु-चितमिति।

शङ्कते----नन्विति। श्रापेत्तिक इति। साधकान्तरापेत्तयाऽतिशयितं-साधकं साधकतममुच्यते साधकान्तराभावे किमपेदय साधकतमं स्याद् **ग्रतस्तृतीयावलादापेत्तिकत्वं प्रतीयते केवलप्रातिपदिकेन च तदभावः** तृतीगाऽर्थे निर्धारणे सप्तमी तृतीयाऽर्थमध्ये योऽतिश्वयः स कार्यसंनि-कर्षोऽव्यवधानरूपोऽभिमत इत्यर्थः । कार्यसंनिकर्षरूपोऽतिशयः साध-कान्तरमपेच्यैव भवतीति न नियमः किन्तु तदनपेच्यापि भवति। तदेत-द्रद्टाचार्यसंमत्या दर्शयति-तदाहुरिति। प्रमाणं साधकतमं तचेन्द्रिय मिन्द्रियार्थं संयोगो वेन्द्रियमनः संयोगो वाऽऽत्ममनः संयोगो वा सर्वे वेति कारिकाऽर्थः। यदेन्द्रियसंन्निकर्षः प्रमार्गं तदैकैकस्य सापेत्तत्वम्, एवं च तस्य तस्य प्रमासाधकतमत्वं तत्तत्साधकान्तरमपेच्यैव भवति। सर्वेषां-प्रमाण्खे सर्वेषां समुद्तितत्वात्सधिकान्तराभावादनापेत्तिकं साधक-त्वम्। श्रवधिभूतस्येति। श्रपेदयमाण्स्येत्यर्थः। श्रत्र सर्वेषां प्रमाण्त्वेऽपि समुदितानां प्रमाण्त्वं न प्रत्येकं परिसमाप्तं तथा सति प्रमाण्भेदे प्रमा भेदापत्तेः, ततश्च प्रत्येकं यानि प्रमासाधकानि तद्येत्तया समुदितानां साधकतमत्वमिति तद्प्यापेत्तिकम्, एवं च नानापेत्तिकः कुत्राप्यतिशयः, **श्रत एव तत्राप्या**पेत्तिकत्व इत्यादिः प्रौढिवादस्तथाऽपि केवलया भत्तये त्यत्र न विरोधः । भक्तयेति तृतीयया साधकतमत्वमुक्तं केवलशब्देन च पौष्कल्यमुक्तं, तच यदनन्तरं कार्यमवश्यमात्मानं लभते तत्त्व, त तश्च पापत्तये प्रतियोगितया साधकीभूतपापाद्यपेत्तया भक्तेः साधक-तमत्वेऽपि कथं चिद्विप्रकर्षस्यापि संभावितत्वात्तन्निवृत्त्यर्थं केवलः येति पदं ततश्च नायमनुवादः । तत्रापीति । तयोरापेत्तिकानापेत्तिक योरपि मध्येऽनापेत्तिक एव मुख्यः सन्निकर्ष इत्यन्वयः। श्रत्र हेतुरापेत्ति कत्वे कथं चिद्विप्रकर्षस्यापि संभावितत्वादित्यर्थः । श्रौत्सर्गिकइति । सर्वविषयत्वमुःसर्गस्तत्सिद्ध इत्यर्थः। ऋपेत्तायां कारणमाह-साधना-न्तरेष्विति। यथेन्द्रियस्य प्रमाणत्वपत्ते। प्रकृत श्राह---श्रत इहेति। प्रत्या-सत्तौ । हेतमाह --मुक्तेति।प्रग्रहः=प्रतिबन्धः । उपसंहरति श्रतश्चेति । नन्वरुणयैकहायन्या पिङ्गाच्या सोमं कोणातीत्यादावारुण्यादिविशि-ष्टकयविधानवत्केवलया भत्तयेत्यादिवाक्येऽपि कैवल्यविशिष्टया भत्तया ऽघधूननविधानमस्त्वित्याशङ्क्याह—न चेति। तयोर्भक्तिकैवल्ययोररु र्णैकहायन्योरिव, पार्ष्ठिकः पृष्ठतः सिद्धः पश्चात्कृत इत्यर्थः । इति न च

वक्तव्यमिति सम्बन्धः । तत्र हेतुरघविधूननस्येति । वाचोयुक्तिर्वा क्प्रयोगः । परमप्रकृतमुपसंहरति—तस्तादिति । श्रन्यशब्देन मन्वाधु कप्रायश्चित्तम् ।

यत्तुक्तं पुराणवचनैरेवाङ्गत्वमवगम्यत इति, तद-युक्तं, प्रायश्चित्त नि चीर्णानीत्यस्यायमर्थः--प्रायश्चि-त्तानि न निष्पुनन्ति न सम्यक् पुनन्तीति, सम्यक्त्वं-चात्र वासनापरित्त्यः स च न कम्मसाध्यः तानि हि नारायणपराड्युखमधिकुर्व्वन्ति तस्य चकथं वासना-विध्वंसं विदर्ध्युः, तस्य भक्तिज्ञानैकसाध्यत्वाद्, यस्तु नारायणप्रवणः स कम्मीत्मकेषु प्रायश्चित्तेषु न प्रवर्त्तत-एव, एवं च पापत्त्त्यं कुर्व्वतामेव प्रायश्चित्तानां तद्वा-सनाच्चयहेतुत्वं निवार्थ्यते । न चैवं सति; मन्वारि-ेवचनविरोधों न वा विशेषणानर्थक्यं, हेतुत्वेनोपयो-गाद, इदमेव च स्पष्टीकृतं कर्मणा कर्मनिहीर इति, न हि तस्य कर्म्मण कर्म्मनिहारो नास्तीत्यर्थोऽपि तु नात्यन्निक इति, आत्यन्तिकत्वं च सह वास-नाभिः परित्त्य इति, अविद्वद्धिकारत्वादिति हेतुत्वमेव प्रकटयति, अधिकियतेऽस्मिन् पुरुष इत्यधिकारः, अविदु-षोऽधिकारोऽविद्वदधिकारस्तस्य भावस्तसाद्, भगवत्प-राङ्मुखविषयत्वात्प्रायश्चित्तानामित्यर्थः। विमर्शनमिति च ब्रह्मविद्या दष्टान्तत्वेनानू यते न विधीयते, भक्तेरेव प्राकरणिकत्वात्, तथा

क चिन्निवर्त्ततेऽभद्रात्क चिचरति तत्पुनः । प्रायश्चित्तमतोऽपार्थं मन्ये कुञ्जरशौववदिति सतीषु पापवामनासु पापप्रवृत्तेरवश्यंभावात् "प्रायश्चित्तमनर्थकमि"ति ब्रुवतेदमेवोपजीव्यते, पुराणवचनैः

प्रायश्चित्तानि चोर्णानि नारायणपराङ्मुखम् ।

न निष्पुनन्ति राजेन्द्र सुराभागडमिवापगा-

इत्यादिभिः । न निष्पुनन्ति निष्कर्षेश् न पुनन्ति निष्कर्षश्च सजातीयारम्भकपापसंस्कारत्तय इत्यभिप्रायेणाह—न सम्यगिति । वाक्यार्थमाह—स चेति । नारायणपराङ्मुखमिति विशेषणस्य तारपर्यमाह-तानि होति । तानि प्रायश्चित्तानि, तस्य नारायणपराङ्मु-खस्य, विदध्युः कुर्युः, तस्य वासनाध्वंसस्य । भक्त्या नामोचारणा-दिरूपया जन्यं यज्ज्ञानं तदेकसाध्यत्वाद् भक्त्येकसाध्यत्वादिति वक्तव्ये ज्ञानग्रहणम् भक्तौ सत्यां ज्ञानस्यानुषङ्गिकत्वेनावश्यकत्वाद्, भक्तयेकसाध्यस्य वासनाज्ञ्यस्य.

तैस्तान्यघानि पूयन्ते तपोदानवतादिभिः ।

नाधर्मजं तद्दृद्ददयं तद्पीशाङ्घ्रिसेवये-

> कर्मणा कर्मनिर्हारो न ह्यात्यन्तिक इष्यते । म्रविद्वद्धिकारित्वात्प्रायश्चित्तं विमर्शनमि—

त्येतद्वाक्यवशेन समाधत्ते---इदमेव चेति। कर्मणा प्रायश्चित्तेन । कर्मनिर्हारः पापध्वंसः। हेतुत्वमिति । पूर्ववाक्ये नारायणपरा-ङ्मुखमितिविशेषणसूचितमेवेत्यर्थः । अविद्ववधिकारित्वादि-

S

स्यस्य विग्रहमाह—ग्राधिक्रियत इति । त्रविद्वत्शच्दार्थमाह—भग-वत्पराङ्मुखेति । प्रायश्चित्तं विमर्शनमित्यस्यार्थमाह—विमर्शन-मिति । विद्येति प्रथमान्तम् । प्राकरणिकत्वादिति । प्रकरणप्रति-पाद्यत्वादित्यर्थः । ब्रम्हविद्या ह्यविद्यानिवृत्तिद्वारा सर्वसंसारनिव-तिंकेति दृष्टान्तत्वेनानूद्यते न विधीयते प्रकरणविरोधापत्तेरिति भावः । यद्वा नकारो मध्यमणिन्यायेनोभयत्र सम्बन्धनीयः ब्रम्ह-विद्या नानूद्यते न विधीयते भक्तेरेव प्राकरणित्वात्सैव विमर्शन राज्देनोच्यत इति भावः । कर्मात्मकप्रायश्चित्तस्य सजातीयारम्भकपाप संस्कारनिवर्त्तकत्वाभावे संमत्यन्तरमाह— तथेति । त्रभट्रात्पापात् । वाक्यार्थमाह—सतीष्विति । ब्रुवता वाक्येन, इदमेव = प्रायश्चित्तस्य पापसंस्कारानिवर्त्तकत्वमेव,

### तथा

तैस्तान्यघानि प्रयन्ते तपोदानव्रतादिभिः । नाधम्मजं तद्धृदयं तदपीशाङ्घिसेवये—

त्येतदपि संवादकं, यस्मिन् यस्मिन्निमित्ते यद्यत्मा-यश्चित्तं विहितं तपोदानव्रतादि च तैः प्रायश्चित्तेस्तान्य-घान्येव पूयन्ते नश्यन्तिः न पुनरधर्म्मजम् अधर्म्मेभ्यो-जातम्, अन्येषुग्रहणाड्डः। ततश्च तत्तत्संस्कारविशिष्ट-तयोत्पन्नं हृदयम्, ईशाङ्घिसेवया तु तद्पि पूयते, अपि-राब्दान्न केवलमघानि नश्यन्तिः अपि तु तत्संस्कारा— अपीति। ईशाङ्घिसेवा चात्र न चतुर्थी पादसेवनलज्ज्णा भक्तिर्विवच्यतेः किं तर्हि कीर्त्तनलज्ञ्णा तद्धिकारत्वात्, तथा हि सेवा भजनं भक्तिरिति पर्य्यायाः, सा चात्र

श्रवणं कीर्त्तनं विष्णोः सारणं पादसेवनम् । अर्घनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिषेदनमि-

ति नवधा भिद्यते, सा च प्रस्येकं कृत्स्लपापच्चयहेतुः तत्तन्माहात्म्यप्रतिपादकवचनानां पुराणेषु भूयस्त्वाद्

# इह तु कीर्त्तनस्यैव सेतिहासमाप्रकरणपरिसमाप्तेः प्रति-पादनात् कीर्त्तनलत्त्वणोपादीयते।

भक्तेः पापवासनानिवर्त्तकत्वे संमत्यन्तरमाह—तथेति । वाक्या-र्थमाह—यस्मिन्निति । न चाधर्मजमित्यसाधुः प्रयोगः, सप्तम्यन्त— उपपदे जनेधांतोर्डप्रत्ययविधानाद्, यथा कुलजमिति, पञ्चम्यन्ते, तूपपदे जातिव्यतिरिक्तवाचिनि डप्रत्ययविधानाद् यथा तज्जमिति, प्रधर्मशब्दस्य जातिवाचित्वाज्डप्रत्ययानुपपत्तेस्तत्राह—ग्रन्थेखिति । "ग्रन्थेष्वपि दृश्यते" ३१२१९०१। इति दृशिधानुग्रहणस्य सर्वोपा-धिव्यभिचारार्थत्वात्सर्वप्रयोजनकत्वात्केवलादपि सप्तम्यन्तोपपदा-भावेऽजातिवाचिपञ्चम्यन्तोपपदाभावेऽपि जनेर्डप्रत्ययः । ग्रधर्मज-त्वं हृदयस्य कथं ? पूर्वनिष्पन्नत्वात्तत्राह—ततश्चेति । तद् दृद्यं— संस्कारविशिष्टतयोत्पन्नं,—श्ठोकस्य चतुर्थचरणं व्याचष्टे—ईशेति । नन्वीशाङ्चिसेवनस्य पापसंस्कारनियत्त्वक्तंवेऽपि किमायातं कार्त-नस्य तत्राह—ईशाङ्घिसेवा चेति । श्रत्र = श्ठोके । चतुर्था वस्यमा-णश्ठोके । तदेवाह—तथा हीति । इह त्विति । तैस्तान्यघानि पूयन्त— इत्यादिश्ठोके । सेतिहासमिति । श्रजामिलोपाख्यान इत्यर्थः ।

त्रथ वा सर्व्यप्रकाराऽपि भक्तिरत्र प्रकरणिनी केव-लया भक्त्येत्यविशेषेण प्रक्रमात् कीर्त्तनवदन्येषामपि श्टङ्गग्राहिकया पापत्त्त्यहेतुत्वप्रतिपादनाच, तत्र

सकुन्मनः कृष्णपदारविन्दयो-निवेशितं तद्गणरागि यैरिह । न ते यमं पाशभृतश्च तद्भटान् खप्नेऽपि पश्यन्ति हि चीर्णनिष्कृता-

इति सरणस्य; तदपीशाङ्घिसेवयेति पादसेवनस्य; यथा कृष्णार्पितप्राणस्तत्पूरुषनिषवयेत्यात्मनिवेदनस्य भगवज्जनसेवायाश्च; तस्या श्रपि मुख्यभगवद्भक्तित्वात् सर्वपुराणेषु पुनः पुनरत्यादरेण मद्भक्तजनवात्सन्यमि-त्यादिभावधीयमानत्वात्, जिह्वा न वक्ति भगवद्गुणनामधेयं-चेतश्च न सारति तचरणारविन्दम् । कृष्णाय नो नमति यच्छिर एकदाऽपि तानानयध्यमसतोऽकृतविष्णुकृत्यान् ॥

इति तु यमवाक्यं नवविधाया अपि, तथा हि यदि-ति व्यस्तमव्ययम्, अन्यथा यच्छिर इति समासे जिह्ना-चेतःशब्दाभ्यां सम्बध्यमानस्य यच्छब्दस्यादःसापेच्-त्वेनासामर्थ्यप्रसङ्गाद, विष्णुकृत्यमिति च कीर्त्तनस्ररण-वन्दनेभ्योऽवशिष्टं अवणादिषट्कं गृद्यते गोवलीवर्दन्या-येन, न कृतं विष्णुकृत्यं यैस्तेऽकृतविष्णुकृत्यास्तानानय-ध्वमिति नवविधभक्तिहीनानामानयनप्रतिपादनेनैकैक-भक्तियुक्तानामनानयनं प्रतीयते, एकाङ्गवैकल्येन प्रत्यु-दाहरणनियमात्, तत्रापि "वैवस्वतं संगमनं जनानामि"-तिश्रुत्याऽऽनयनस्योत्सर्गतः प्राप्तत्वाद्, भक्तानामनानय-नमेव विधीयते, अप्राप्तत्वात्, ततश्च नवविधाया भक्तेरैकै-करयेन कृत्स्लपापच्च स्तुत्वमिति भावः । अवणादीना-तु माहात्म्यं स्वस्त्रकरणे विशेषतोऽवगन्तव्यम्; प्रसङ्गा-गतं चैतत्, प्रस्तुतं पुनरधर्म्भवासनानिष्टत्तिहेतुत्वं भक्ते-रेव न कर्म्भणामिति ।

**इन्छार्पितप्राण इत्यात्मनिवेदनो**क्तिः । तत्पुरुषनिषेवयेति भगवज्जनसे वोक्तिः । भगवद्भक्तिप्रस्ताचे किमर्थं भगवज्जनसेवोदाहियते ? तत्राह-तस्या म्रपीति। तत्र हेतुमाह-सर्वेति।मञ्चक्तजनवात्सल्यं-नवविधाया-अपि भक्तेरित्यर्थः, पापत्तयहेतुत्वप्रतिपादनादित्यनुषङ्गः पूर्वमेवोक्तः । कथमत्र नवविधाया भक्तेः पापत्तयहेतुःवं प्रतीयते ? तत्राह-तथा हीति। •यस्तं पृथक् पदंयेषामित्यर्थे, ग्रदःसापेत्तत्वेनेत्यर्थः, जिह्वाऽऽदिसापे-त्तत्वेनेत्यर्थः, ग्रसामर्थ्यं प्रसङ्गादिति । निरपेत्तत्वं हि सामर्थ्यं, सं मर्थश्च पद्विधिः, अतः समासो न स्यादित्यर्थः । गोबलीवर्दन्यायेनेति । यथा-गोपदं बलीवद्पदसहोचरितं तदितरपरं तथा विष्णुकृत्यपदं कीर्त्तना-विसहोद्यरितं तदितरपरमित्यर्थः। पदार्थमुक्ता वाक्यार्थमाह---इतिन-वविधेति एकाङ्गवैकल्येनेति। एकमङ्गविशेषणं तस्य वैकल्यमभावस्तेन। प्रतिकृत्तमुदाहरणम् प्रत्युदाहरणं, यथाऽरुणयैकहायन्या क्रीणातोत्यु-दाहते शुक्कयैकहायन्याऽप्यनेकहायन्याऽरुण्याऽपिन कीणातीति गम्य· ते, एवं नवविधभक्तिहीनानामानयनप्रतिपादनेनैकभक्तिमतामनानयनं प्रतीयते । एवं भक्तानामनानयनस्यार्थिकत्वमुक्त्वा संप्रति तस्यैव विधेयत्वमाह-तत्रापीति। स्रनानयनस्यार्थिकत्वेऽपीत्यर्थः। वैवस्वतं यमम् । सङ्गमनम् नेतारम् । फलितमाह-ततश्चेति। उपपत्त्यन्तरमाह-अवणादीनामिति । पुराणेष्विति भावः । प्रसङ्गेति । एतत् अवणादीनाम् पापत्तयहेतुत्वम् प्रसङ्गागतमित्यर्थः । यस्य प्रसङ्गागतं तमिर्दिशति-प्रस्तुतमिति । नामकीर्तनस्य प्रायश्चित्ताङ्गत्वशङ्कानिरासाय प्रायश्चि त्तानि चीर्णानीत्यादि वाक्यार्थत्वेन प्रस्तुमित्यर्थः ।

ननु कोऽयमधम्मों नाम यद्वासनानां निवृत्तये न प्रभवन्ति कम्मीणि ? किं हननादि कम्मैंव, किं वा तज्जन्यः संस्कारः, किं वाऽन्यः, न तावत् कर्म तस्य खयमेव निवृत्तत्वात् तादर्थ्येन प्रायश्चित्तविधानानुप-पत्तेः, त्रथ संस्कारः न तज्जन्यामन्यां वासनामङ्गीकुर्म्मः

संस्कारस्य संस्कारान्तरायोगादनवस्थाप्रसङ्गाद्, न वाऽन्यः प्रमाणभावादु,

यदाहुर्वार्तिककारमिश्राः----

तसात्फलप्रवृत्तस्य यागादेः शक्तिमात्रकम् ।

उत्पत्तौ वाऽपि पश्वादेरपूर्व्वं न ततः पृथगि-

ति, शक्तिमात्रमिति च यागादिजन्यः संस्कार एवो-च्यते, शक्तिमन्तमन्तरेण मुख्यशक्तेरवस्थानायोगाद्, उत्पत्तौ वाऽपि पश्वादेः शक्तिमात्रत्वमित्यपि फलस्य पूर्व्वावस्था, यथोक्तं निबन्धकृद्धिः ''फलस्य चाङ्कराव-स्थे''ति । सा च यागादिजन्यः संस्कार एव, धर्म्मबद्देवा-धर्म्मः, तथा चाधर्म्मवासनाच्त्यो नाम न कश्चिद्द, इदम-पेशलम्, जात्यन्तरमेव धर्म्माधम्मौं न संस्कारजातीयौ. द्यभियुक्तै मेंदेनानुकान्तत्वात्, तत्र च क्रियाज्ञानयोरेष संस्कार इति तार्क्किकाः । वयन्तु सर्वेषामेव संस्कारव्य-तिरिक्तानां विनश्यतां मोऽस्तीति ब्र्मः, विनश्यत्त्वेनै-वानुमातुं शक्यत्वात्,

श्रीविष्णुपुराणे चैतदेव स्पष्टीकृतं-

हिंसाऽहिंसे मृदुक्रे धर्म्माधर्मावृतान्ते ।

तद्भाविताः प्रपद्यन्ते तस्मात्तत्तस्य रोचत-

इति तैर्हिंसाऽऽदिभिर्भाविता वासितास्तान्येव प्रति-पद्यन्ते, न चात्र धर्म्भाधर्म्भशब्दाभ्यां विहितप्रतिषिद्धयोः क्रिययोरुपादानं तयोः पृथगेव हिंसाऽऽदिशब्दैरुपात्तत्वात्। यद्यपि मुख्यवृत्त्याऽग्निहोत्रहननक्रिययोरेवार्थानर्थहेतुत्वेन धर्माधर्म शब्दवाच्यत्वं तथाऽपि यद्द्वारेण तयोरर्थानर्थहे-तुत्वं तदेवापूर्व्वं प्रायेण धर्म्भाधर्मशब्दाभ्यां शास्त्रेषु ब्यवहियते।

भक्तेरधर्मवासनानिवृत्तिहेतुत्वमात्तिपति---नन्विति । वार्सिक-कारमिश्राः = अट्टाचार्याः । पूर्वार्द्धेन यागादेरुत्तरावस्थाऽपूर्वमुत्तराईन पभ्वादिफलस्य पूर्वावस्थाऽपूर्वमुच्यते । तत इति । शक्तेरित्यर्थः । ननु शक्तिमात्रकमित्यन्यपत्त एव दृश्यते तत्राह---शक्तिमात्रमिति। मुख्यशक्तिरेव शक्तिशब्दवाच्या, संस्कारस्तु लात्तणिकः किमर्थं परि परिग्रहाते तत्राह-शक्तिमन्तमिति । यागमित्यर्थः । उत्तराईस्य तात्पर्यमाह-उत्पत्ताविति । पूर्वावस्थापदार्थमाह--सा चेति । नन्वेत-द्वमें सिद्धं किं तावता प्रकृतेऽत श्राह-धर्मवदिति। उपसंहरति-तथा चेति । ततश्च नासौ भक्तिसाध्य इति भावः । दृषयति-इदमिति । त्रभियुक्तैरुत्तपादप्रभृतिभिः । ननु तथाऽपि कथमधर्मसंस्कारः क्रिया∙ **ज्ञानयो**रेव संस्कारजनकत्वात्तत्राह—तत्र चेति । विनश्यत्त्वेनेति । विमतं, संस्कारजनकं, संस्कारभिन्नत्वे सति विनश्यत्वात्कियात्रा नवदिति । तत्रैव स्मृतिं प्रमाखयति -श्रीविष्णुपुराख इति । श्रोकं व्या-चष्टे-तैरिति । वासिताः संस्कृतात्तान्येवेति हिंसाऽहिंसे मृदुकरे भर्माधर्मावृतावृते इत्यर्थः । ऋतम् सत्यम् । श्रतश्च न कियाद्वानयोरेव संस्कारजनकत्वं,हिंसाऽऽदीनामपि संस्कारजनकत्वाम्नानात्। जात्य-न्तरभूतधर्माधर्मयोरपि संस्कारजनकत्वमेतद्वचनेनैव सिद्धधतीत्याह----न चेति । ननु धर्माधर्मशब्दयोहोंमहिंसाऽऽदिकियाखपि प्रयोगो दृश्य-तेऽतन्नाह-यद्यपीति ।

वात्तिककाराणामपि खर्गयागयोरन्तराले किञ्चि-दतीन्द्रियं तयोरेव साध्यसाधनसंबन्धनिर्वाहकं वस्तु अतार्थापत्तिप्रमेयमपूर्वन्नाम न परपरिकल्पितं कार्य्यनि-योगापरपर्य्यायशब्दैकसमधिगम्यं किञ्चिदिति मनीषितं-न पुनः संस्कार एव । मण्डनमिश्चरैरप्ययमेवार्थोऽङ्गीकृतः प्रारब्धकिययैव जीवन्मुक्तिं समर्थयद्भिः । ऋष वाऽग्निहो-त्रहननादिकियाणां विहितप्रतिषिद्धत्वनिवन्धनः खर्ग-नरकहेतुरेकः संस्कारः अतार्थापत्तिप्रमेयः तासामेवान्यो-ऽपि सजातीयोत्पत्तिहेतुः कियानिबन्धनोऽनुमेयः, यथा योगिरौववैष्णवतिवलिङ्गरालिग्रामादिदर्शनस्य पुरुषार्थ- हेतुरतिशयः शास्त्रसमधिगम्यः कश्चिदस्ति, पाषण्डिचा-ण्डालादिदर्शनस्य पुनरनर्थहेतुः, तयोरेवानुभवनिमित्तः स्मृतिहेतुरन्योऽपि । त्रसिंश्च विभागे

नैकान्तिकं तद्धि कृतेऽपि निष्कृत

मनः षुनर्धावति चेदसत्पथे ।

तत्कम्मनिर्हारमभीप्सतो हरे-

र्गुणानुवादः खलु सत्त्वभावन-

इत्येवंजातीयकं वचनजातं प्रमाणं, तथा हि न ताबरसजातीयोत्पादकः संस्कारो नास्त्येवेति वक्तुं शक्यते यः सकृत्पातकं कुर्य्यात् कुर्य्यादेनस्ततोऽपरमि त्यादि

ઝુતેઃ,

तेषां ये यानि कम्मीणि प्राक् सुष्ट्यां प्रतिपेदिरे । तान्येव ते प्रपद्यन्ते सुज्यमानाः पुनः पुनरि----

त्यादिस्मृतेश्च,खर्गनरकसृष्टाविव षुण्यपापसृष्टाच-व्यविषमस्य कृपालोः परमेश्वरस्य प्राचीनषुण्यपापसापे-च्चत्वाच परमसिद्धान्तेऽप्यनपाकृत्यैव सापेच्चत्वं सृष्टेर्मा-यामयत्वेन वैषम्यदोषसमाधानाच ।

कथं तहिं वार्त्तिककारैः संस्कारकपत्वमुक्तं धर्मस्य तत्राह वार्त्तिकेति । वार्त्तिककाराणामपीति । मनीषितमित्यन्वयः । वार्त्ति कस्यं शक्तिपदं व्याचष्टे-किंचिदतीन्द्रियमिति । चणभक्नुरस्य यागादेः कालान्तरभाविफलजनकत्वानुपपत्तिः श्रुतार्थापत्तिः । परेति । परै परिकल्पितं स्वीकृतमित्यर्थः । शद्वो लिङादिः । न पुनः संस्कार परिकल्पितं स्वीकृतमित्यर्थः । शद्वो लिङादिः । न पुनः संस्कार पद, प्रपूर्वमित्यनुषङ्गः । शास्त्रकाराणां प्रायेण जात्यन्तर पत्र धर्माधर्मश च्द्रप्रयोगादिति भावः । ननु मण्डनमिश्रादिभिर्वेदान्तविद्धिः संस्कार-मादाय जीवन्मुक्तिसमर्थनं क्रियते, सर्वसंस्कारो धर्माधर्मशब्दवाख्य-एव, ग्रन्थया तस्य सुखदुःखभोगानुपपत्तेस्तत्राह-मण्डनेति । ग्रयमेव जात्यन्तरभूतौ धर्माधर्मा इत्ययमेवेत्यर्थः । संस्कारराब्देन चाहानले-

शोक्तिरिति भावः । प्रारब्धक्रिययैति । धर्माधर्मरूपेण प्रारब्धेनेत्यर्थः । प्रकारान्तरमाह—ग्रथ वेति।श्रुतार्थापत्तित्तिरिति। इण्भङ्गरायाःक्रिया याः कालान्तरभाविफलसाधनत्वानुपपत्तिगम्य इत्यर्थः । श्रुनुमेय इति । विमता य।गादिकिया सजातीयोत्पादकसंस्कारहेतुः कियात्वाद्वेष्टनादि-कियावदिति । एकस्याः क्रियाया द्विविधं संस्काररूपातिशयजनकत्व-मुक्तं तत्र दृष्टान्तमाह-यथेति। योगिनश्च शैवाश्च वैष्णवाश्च शिवलिङ्गं च र्गालग्रामादश्च तेषां दर्शनस्यैत्यर्थः । पुरुपार्थधर्महेतुरतिशयो धर्मा ख्यः । चराडालादोत्यादिशब्देन चैत्यादि । श्रनर्थहेतुः पापाख्यः । तयारेवेति । योग्यादिपाषगुडादिदर्शनयोरित्यर्थः । श्रतः परमेश्वरभक्ते-र्निषिद्धक्रियाजन्यस्य नरकहेतोः संस्कारस्य निवर्त्तकत्वमित्युपसं-हारो द्रष्टव्यः । तत्रैव प्रमाणन्तरमाह—ग्रसिश्चेति । तद्धि निष्कृतं नैका-न्तिकं न सर्वात्मना पापनिवर्त्तकं, तत्र हेतुः कृतेऽपि निष्कृतेऽसत्पथे मनः पुनर्धावति, चेच्छब्दो यत इत्यस्यार्थं, तत्तसात्कर्मणो निर्हारः, त्रात्यन्तिको नाशस्तमभीप्सत इच्छतः पुंसो हरेर्गुणानुवाद ऐका न्तिक इत्यनुषङ्गः । यतुः सत्त्वभावनः सत्त्वशोधक इति श्लोकार्थः । सजातीयोत्पादकसंस्कारं प्रमाणतः साधयति-तथा हीति । तेषां सृज्य-मानानां मध्ये सुष्ट्यां जन्मनि ये सुज्यमानाः तान्येव कर्माणि प्रतिप-द्यन्ते संस्कारवशादिति भावः । तत्रैव युक्तिमाह—स्वर्गेति । ईश्वरो-हि कं चित्पुएये प्रवर्त्तयति कं चित्पातके तत्र पूर्वसंस्कारमपेत्नते, **ग्रन्यथा वैषम्यमेव स्याद्, न च तत्संभवति परम**रुपालुत्वादितिभाषः। परमसिद्धान्त इति । 'वेदान्तिसिद्धान्त इत्यर्थः । सृष्टेर्मायामयत्वेऽ-पीश्वरस्य वैषम्यं प्रसज्यते प्रतिपुरुषं सुखदुःखवैचित्र्यजननात्तच वैषम्यं प्राचीनसंस्कारादिसापेत्तत्वमवलम्ब्यैव समाहितमिति भावः ।

यदि परं खर्गनरकहेतुरेव सजातीयोत्पादकोऽपीति वक्तव्यं; तथा च सति

१-अयमभिप्रायः-स्रुज्यमानशशीरिकर्मसापेक्षतया भगवतो न वैषग्या-दिदोषः, एतद्देव "वैषग्यनैर्घृण्ये न सापेक्षत्त्वात्तथा हि दर्शयति" १। २।३४।इत्यु-त्तरमीमांसासूत्रेण सिद्धान्तितम्, "पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेने" ति भगवती श्रुतिः, ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहमि" ति भगवद्वाक्यं----चैनमर्थमुपोद्वरूयतः ।

5

### प्रकाशसहिता

त्तानि विनिन्द्य प्रकरणिनीमत्यन्तपावनीं भगवद्भक्ति-मेव प्रशंसति । यत्पुनः सर्व्वकर्म्भसाद्गुण्यार्थत्वमिति, तद्विरुद्धं, दध्यादिवदुभयार्थत्वोपपत्तेः, यथा द्धा जुहोति द्धोन्द्रियकामस्य जुहोतीत्यादिशास्त्रात् कत्वर्थत्वं-पुरुषार्थत्वं च द्ध्यादिखरूपस्य; तथेहापि, "वासुदेवे मनो-यस्ये" ति तु गुणफलाधिकारः, फल्तश्रवणाद् । न च पर्ण-मयीत्वादिवत् फल्तशुतेर्थवादत्वं, सारणस्य भावार्थत्वेन

खतः फलसाधनतोपपत्तेः पर्णतावैषम्यात्, तस्मादन्या-ङ्गत्वे प्रमाणाभावात् खातन्त्र्येण च सर्व्वपुराणानां गति-सामान्यात् खप्रधानमेव भगवत्कीर्त्तनं कृत्स्लपापत्त्व्यहे-तुरिति स्थितम् ।

## श्रीरामेति जनाईनेति जगतां नाथेति नारायणे-त्यानन्देति द्यापरेति कमलाकान्तेति कृष्णेति च।

इत्यादिना वेदाभ्यासजपोपासनादिस्वाध्यायैः शुद्धे-

रनान्यन्तिकत्वाभिधानं नावकल्पेत; निरंशस्य संस्कारस्य

सान्वयविनाशायोगात्, तस्मात्स्वर्गनरकहेतुः मजातीयों-

त्पत्तिहेतुश्चेति संस्कारद्वयं कर्मणामवश्यमभ्युपगन्तव्यं-

ततश्च नरकहेतुः संस्कारः प्रायश्चित्तैन्निंवर्त्यते न सजा-

तीयोत्पाद्कः, भक्त्तया पुनरुभयविधोऽपीति भक्तेरेवात्य-

न्तिकशुद्धिहेतुत्वं न कर्म्भणामिति, अतश्च प्रायश्चित्तानि

चीर्णानीत्येतदुप्यनात्यन्तिकतया कर्मात्मकानि प्रायश्चि-

श्रीमन्नाममहामृताब्धिितहरीकन्नोलमग्नं मुहु-मुद्यन्तं गत्तदश्रुनेत्रमवशं मां नाथ नित्यं कुरु ॥ इति श्रीमदनन्तानन्दरघुनाथपादपद्मोपजीविनोलद्मी-धरस्य कूतौ श्रीभगवन्नामकौमुद्यां नामकीर्तनस्य षुरुषार्थत्वप्रतिपादनं नाम द्वितीयः परिच्छेदः ।

नरकहेतुसंस्कार एव सजातीयोत्पादकोऽस्तु किमिति संस्कारद्व यमित्याशङ्कथ समाधत्ते—तथा सतीति। विद्या देवतान्तरोपासना तपः कुच्छ्रादि, प्राणनिरोधः प्राणायामः, तीर्थाभिषेकस्तीर्थे स्नानम् , झ्रना त्यन्तिकत्वाभिधानं हि सजातीयोत्पादकसंस्कारसत्त्वादिति भावः । एक एव संस्कारः सांशोऽस्तु तत्र प्रायश्चित्तेनैकांशो नश्यत्वंशान्तरं तु सजातीयारम्भकमस्तु तत्राह—निरंशस्येति । उपसंहरति–तसा दिति । परमप्रकृत मुपसंहरति श्रत इति । नजु मन्त्रतस्तन्त्रतश्चिद्धद् मित्यादिवाक्यैरङ्गत्वं नामकीर्तनस्येत्युक्तं तत्राह—यत्पुर्नारति । वासुदेवे मनो यस्येत्यादि तु न कर्माङ्गत्वं बोधयतीत्याह-वासुदेव इति । झधि कारः सम्बन्धः फलश्रवणादिति । तस्यान्तरायो मैत्रेय देवेन्द्रत्वादिकं फलमिति । ततश्च जपहोमार्च नादिषु वासुदेवस्परणम् महाफलहेतुरि-त्यभिप्रायः । नन्वङ्गे फलश्रुतिर्थवाद इत्याशङ्कध पूर्वोक्तं स्मारयति– न चेति । भावार्थत्वेन धात्वर्थत्वेन । द्वितीयपरिच्छेदार्थमुपसंहरति– तस्मादिति । गतिसामान्यात्समानार्थत्वात् । नाम्नि कृतनिश्चयो ग्रन्थ छत्परमेश्वरभक्तिम् प्रार्थयते—श्रीरामेति ।

इति श्रीमदापदेवसूनुनाऽनन्तदेवेन विरचिते भगवन्नामकौमुदीप्रकाशे द्वितीयः परिच्छेदः समाप्तः ॥



तृतीयः परिच्छेदः ।

# श्रीकृष्णाय नमः ।

# यस्य नामान्यधीयानैः शुकैरपि शुकायितम् ।

विनेयैर्बन्नवस्त्रीणां स कृष्णः कुरुतात् कृपाम् ॥

प्रकाश<del>स्</del>य

## तृतीयः परिच्छेदः ।

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥

उत्तरविचारार्थं मङ्गलमाचरति—यस्येति । गोपीनां शिष्यैः शुकैः पद्तिभिः यस्य नामान्युचारयद्भिः शुकयोगोन्द्रवदाचरितं-स कृष्णुः कृपां करोत्वित्युर्थः ।

एवं भक्तिकर्म्भणोः संभूय साधनत्वे निरस्ते पुन-रिदं विचार्यते—किमनयोर्व्यवस्था विकल्पो वेति ? तत्रा-धिकारिभेदेन व्यवस्थायामधिकारिविशेषणस्य किंचि-त्करत्वात् श्रद्धाऽऽदिसहकृतस्यैव कीर्त्तनस्य पावनत्वं-फलिष्यति, विकल्पे तु तन्निरपेत्त्तस्यैव, तन्न गुरुलघुनोर्वि-कल्पे गुरुणो ह्यत्यन्तवाधप्रसङ्गादु व्यवस्थैव साधीयसी ।

निरूपणीयं प्रतिजानीते—एवमिति । कर्म द्वादशाब्दादि । संभू-येति । अङ्गप्रधानभावेन समप्राधान्येन वा समुच्चित्येत्यर्थः । व्यवस्था, अधिकारिविशेषस्य नामकीर्तनं तद्विलत्तणस्याधिकारिणो द्वादशाद्वा-दोति । विकल्पस्तु येन केनाप्यधिकारिणा गामकीर्तनं द्वादशाब्दादि वा कार्यमिति । कस्मिन्सति किं स्यात्तत्राह—तत्रेति । किंचित्क-रत्वात् , फलोपयोगित्वादित्यर्थः । आदिशब्देन शुचित्वादि । पूर्वप-त्तमाह—तत्रेति । द्वादशाब्दादि गुरुभूतं, नामकीर्तनं लघुभूतं, तत्र लघुनैव पापत्तये गुरुभूतं न केनाप्यनुष्ठीयेत ततो व्यवस्थैव युक्तेत्यर्थः ।

आशयानभिज्ञः शङ्कते—नन्विति । आशयमाविष्करोति—उच्यत— इति । उवेकाचार्यसंमतिमाह-—यथोक्तमिति । प्रवृत्तिरनुष्ठानम् । अन-नुष्ठानाख्यं बाधं विवृणोति—तत्रेति। विशेषमेवाह—सुकरत्वदुष्करत्व-भेदेनेति । सुकरानुरागिणीं सुकरे कर्मणि स्वारस्येन प्रवर्तमानाम् । आकृष्टुं = दुष्करे कर्मणि प्रवर्त्तयितुम् । ईष्टे समर्थंः । इतिशब्दो द्वेतौ ।

तत्र के चिन्नितान्तमनुरक्ताः स्मृतिषु षुराणोभ्यश्च मनाग्विभ्यतो महदल्पपापभेदेन वा ज्ञाताज्ञातकृतभेदेन वा प्रकाशरहस्यभेदेन वा स्मार्त्त पौराणश्च प्रार्याश्चर्त्तं— ब्यवस्थापनीयमिति वदन्ति,

ततश्चाल्पाज्ञानादिकृतविषयैः सात्तेंर्विकल्प्यते पौराणमित्युक्तं भवति । तन्न साधीयः

पापे गुरूणि गुरुणि खल्पान्यल्पे च तद्विदः। प्रायश्चित्तानि मैत्रेय जगुः खायंभुवादयः॥ प्रायश्चित्तान्यशेषाणि तपःकर्मात्मकानि वै। यानि तेषामशेषाणां कृष्णानुस्मरणं परमि— ति गुरुलघुसर्व्वपापानामविशेषेण कृष्णानुस्मरणस्य मुख्यप्रायश्चित्तत्वाभिधानाद् । केषां चिद् व्यवस्थामाह-तत्रेति । स्मृतिषु नितान्तमतिशयेनानु-रक्ता अभिनिविष्टा इत्यन्वयः । मनाग् = श्रल्पम् । श्रनेनानुवादसमय पवास्वरसः स्च्यते, श्रुतिमूलत्वेन स्मृतिपुराणयोर्विशेषाभावादिति । महत्सु वा झानकृतेषु वा प्रकाशकृतेषु वा पापेषु स्मार्त्तं प्रायश्चित्तम् , इतरेषु पौराणमिति व्यवस्था, कर्तृव्यतिरिक्तेनाज्ञातं रहस्यम् तसिन्नेव मते परं विशेषमाह—ततश्चेति । श्रल्पेऽज्ञानकृते रहस्यकृते च पातके सार्तं प्रायश्चित्तमस्त्येव किंतु तस्य नामकीर्तनेन विकल्प इति भावः । तदेतद्षयति—तन्नेति । गुरुणि पापे गुरूणि प्रायश्चित्तानि, श्रल्पे Sल्पानि, स्वायंभुवो मनुस्तदादयो जगुः । तेषामिति निर्धारणे षष्टा । तेषामशेषाणां गुरुलघुप्रायश्चित्तानां मध्य इत्यर्थः । परशब्दार्थमाह— मुख्येति ।

ननु को नाम न ब्र्ते कृष्णानुस्परएं महापातकादि— प्रकीर्णान्तसर्व्वाघसंहरणमिति, सा हि ब्रह्मविद्या, तथा हि कृषति विलिखति विदारयति संसाराटवीमिति वा कर्षति=ग्राकर्षति=ग्रात्मसात्करोति वाऽज्ञानमिति वा कृष्णः परमात्मा सदानन्दरूपो वा

कृषिर्भूवाचकः शब्दो एश्च निर्वृतिवाचकः ।

तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयत—

इति च स्मृतेः, तस्य चायमर्थः, भवनं भूः सत्ता तद्वा-चको भूवाचको न तु पृथिवीवाचक इतिः निर्वृतिवच-नेन एकारेएानन्वयात् , पृथिवीवर्त्तिनां जीवानामानन्दो-यसादिति विग्रहे लत्त्रएाप्रसङ्गाद्द, आस्थावरमाचतुराननं-च सर्वेषां जीवानामानन्दयितरि खसमयपरिपच्यमान-नानाषुरुयोपसादितविविधविषयसन्निधिसंसृज्यमानम-नोमुकुरमण्डलान्तरभिव्यज्यमानतया तत्तदानन्दतयोप-धीयमाने परमात्मनि पृथिवीगतानन्दत्वस्य तद्हेतुत्वस्य चाविवत्तितत्वाद्, विवत्तितन्वे वा ''ये वाऽमुष्मात्पराश्चो-लोकास्तेषां चेष्टे देवकामानां चे"त्यादिशास्त्रविरोधात्, तस्मान्निरवद्यस्य सर्व्वेषामात्मभूतस्य सदानन्दस्यानुस्म-रणं पुनः पुनश्चिन्तनं सजातीयप्रत्ययावृत्तिलत्त्त्णं विजा-तीयप्रत्ययनिरोधलत्त्त्णं वा निदिध्यासनमिहोपादीयते तस्य चात्मसतत्त्वसात्तारकारणभूतं अवणं प्रति फ-लोपकार्य्यङ्गभूतस्यासम्भावनानिरासवत् तत्प्रतिबन्धक-पातकप्रध्वंसोऽपि द्वारकार्य्यं भवत्येव,

ज्ञानमुत्पचते पुंसां च्यात्पापस्य कम्म्ण्-

इति सरणात्, कीर्त्तनस्य महापातकादिनिवर्त्तकत्वे नेदं प्रमाणम् ।

नात्र नामकोर्तनस्य मुख्यप्रायश्चित्तत्वमभिधीयत इति शङ्कते— नन्विति । कृष्णानुसरणस्य ब्रह्मविद्यात्वं साधयति---तथा हीति । विलिखतेरर्थमाह—विदारयतीति । श्राकर्षतेर्थमाह-श्रात्मसादिति। म्रज्ञानमिति छेदः । विलापयतोत्यर्थः । परमात्मा निर्गुणं ब्रह्मेत्यर्थः । श्वर्थान्तरमाह—सदानन्द इति । निर्वृतिरानन्दः । नन्वेवं सद्रूपत्वेना नन्दरूपत्वेन द्वैतापत्तिस्तत्राह-तयोरैक्यमिति । सदानन्दयोरित्यर्थः । ऐक्यस्य धर्मान्तरत्वं वारयति−परं ब्रह्मेति । ननु भूवाचकस्य कथं— सद्वाचकत्वमत श्राह—तस्य चेति । श्रनन्वयादनन्वयप्रसङ्गात् । ननु किमित्यनन्वयः कृषिवाच्यर्भेवो गवाच्य श्रानन्दो यस्मादिति विव्रहादत-श्राह-पृथिवोवर्त्तिनामिति । पृथिव्या नानन्दो जडत्वात्तद्वतजीवलत्त-णायां च स एव दोषः । भूवाचकेनतद्वर्त्तिजीवलत्तरणा, जीवानामिति षष्ठधर्थलत्त्तणा चेत्यभिप्रायेण लत्त्तणाद्वयप्रसङ्गादिति क चित्क चि-त्पाठः । दोषान्तरमाह—स्थावरमिति । स्वसमये परिपच्यमानानि फलोन्मुखानि नानापुग्यानि तैरुपसादिता विविधा विषयास्तेषां सन्नि-धिरव्यवधानं तेन संसृज्यमानं मन एव मुकुरमण्डलमाद्र्शमण्डलं त-दन्तरभिब्यज्यमानतयेत्यर्थः। तत्तदानन्दतयेति।स्रगानन्दश्चन्दनानन्द् इत्यादिकपेणेत्यर्थः । उपधोयमाने = उपाधितः प्रतीयमाने। श्रविषत्ति-तत्वात्तात्पर्याविषयत्वाद् । विपत्ते दोषमाह--विवत्तितत्वे धेति । म्रमुष्मादादित्यमण्डलाद् देवकामा देवानन्दाः, मतश्च सर्वजनानन्द्रभदे परमात्मनि पृथिवोगतजोषानन्दप्रदत्वविवत्ता न युक्तिमतीति भावः।

उपसंहरति—तस्मादिति । कथं निद्ध्यासनस्य पापत्त्तयद्देतुत्वं ज्ञान करणत्वादित्याशङ्क्य. नेदं ज्ञानकरणं किं तु श्रवणं, तदङ्गं निद्ध्या सनं, तस्य च द्वारं पापत्त्तय इत्याह—तस्य चेति । श्रवणस्याङ्गत्वं निदि-ध्यासनस्य फलोपकार्यङ्गत्वं चास्माभिः सिद्धान्ततत्त्वे प्रपश्चितम् । श्रसंभावनेति । यथा श्रवणमननयोः प्रमाणप्रमेयासंभावनानिरासो— द्वारं तथेत्यर्थः । तत्प्रतिबन्धकेति । तच्छद्वेन सात्तात्कारो निर्दिश्यते । परमप्रकृतमुपसंहरति—कीर्तनस्येति । नेदमिति । पापे गुरूणि गुरु णीत्यादिवचनद्वयं न प्रमाणमित्यर्थः ।

इदमसुन्दरम्, ऋष्णशव्दस्य तमालश्यामलत्विषि यशोदास्तनन्धये ब्रह्मणि रूढृत्वाद्, रूढियोंगमपहरतीति न्यायात्। यौगिकत्वे वा दुर्व्वारमदनमहाग्रहगृहीततया समुद्धद्वितसकलसेतूनां गोकुलकामिनीना, मतिविषमरो-षावेशविवशविश्टद्धलसकलकरणवृत्तीनां पूतनाप्रभृती-नामरातीना, मत्यन्तपराचीनचेतसां यमुनावनपशुपत्ति-सरीस्टपाणा, मतिबहलमोहपटलीपिनद्धसर्वेन्द्रियाणां वृन्दा-वनतस्गुल्मलतावीरुधामपि मुक्तिसुखमनिवारितं वित-रतो नित्यनिरस्तर्नाहारतया निरन्तरखमहिमसमुल्लस-दनन्तानन्द्स्य गोपालशिरोमणेः सर्व्वप्रकारोऽपि योगो-ऽस्यैवेति तस्यैवेह ग्रहणं न निर्गुणस्य ब्रह्मणः प्रयोग-प्राचुर्य्यात् तत्रैव प्रथमतरप्रतीतेरुद्यात्,

दूषयति-कृष्णुशब्दस्येति । कृषिर्भूवाचकइत्यादिशास्त्रसिद्धोयोगः कथं त्यज्यत इत्याशङ्क्यः, तेनापि श्रीकृष्ण एवोच्यत इत्याह— यौगिकत्वइति । सेतंवो धर्ममर्यादाः । विश्टक्कता उच्छृद्धताः । करण-वृत्तम इन्द्रियवृत्तसः, पराचीनं विषयाभिभुखम् । सरीस्टपाः सर्पादयः । पिनद्धानि = श्राच्छादितानि । वितरतो ददतः । नीद्दारमञ्चानम् । श्रन-न्तोऽपरिच्छिन्नः । सर्वप्रकार इति । कृषतिवित्तखतीत्यादिपूर्वग्र-न्योक्तयोगाभिप्रायेष् । उभयत्र योगाविशेषे कथं तस्यैव ग्रहणं तत्राह— प्रयोगेति । प्राचुर्याद्वाद्वुल्यात् , यथा गोशब्दस्य दशस्वर्थेषु रूदत्वाविशे- षेऽपि प्रयोगबाहुल्यात्सास्नादिमत्पिएडप्रतीतिः प्रथमं जायते तथेत्यर्थः। तत्रैव = श्रीगोपाल एव, विषयसप्तमी।

तस्य चानुसारणं कीत्त<sup>र्भ</sup>नमेव न ध्यानं वाक्यशेषे कीत्त नस्यैव प्रशंसनात्

क नाकप्रष्ठगमनं पुनरावृत्तिलत्त्त्णम् ।

क जपो वासुदेवेति मुक्तिबीजमनुत्तममि—

ति, न चान्यदिधीयतेऽन्यत्प्रशस्यत इति सङ्गच्छते, त्रपि च प्रतीचीनमात्मवस्तु न कदा चिद्पि सारणाङ्गन-मवतरति, प्रतीचीनत्वस्यैव व्याघाताइ, अतस्तस्य नाम्ना रूपेण वा तदुभयनिरासेन वोपाधिना तद्विषयत्वं वक्तव्यं-तत्र नामोपाधिकं सारणमिह गृह्यते तच कीर्त्तनमेव, स्तरणशब्देन च कीर्त्त नमुपाददानस्य मानसमपि भग-वन्नान्नोऽनुसन्धानं सर्वाघसंहारि न केवलं वाचिकमिति विवच्चितं, पुराणान्तरेच समानप्रकरणे नानाविधनरकया-तनाकन्द्कुद्दालस्य कीर्तनस्यैव वर्णितत्वाद्, इहाप्यस्मिन् प्रकरणे सङ्कीत्त नमेवोपादीयते न ध्यानं; तस्य च गुरुल-ध्रभेदानादरेण सर्वाघसंहारहेतुत्वेनावधारितत्वान्न मह-दल्पपापभेदेन व्यवस्थापनं गरीयः, अत एव न ज्ञाना-ज्ञानश्रकाशरहस्यभेदावपि व्यवस्थापकौ, खरूपेण वा ग-रिमलघिमानौ स्यातां निमित्तान्तरेण वा; गरिमलघिमाना-वेव तौ कस्तत्र विशेषः, गुरुलघुनोश्चांहसोरविशेषेण नि-वत्त कं भगवत्कीत्त नमित्यभ्यधायि, तत्कथं तङ्गेदेन व्य-वस्थेति ?

ननु तथाऽपि कथं नामकौर्तनस्य प्रायश्चित्तत्वाभिधानं तत्राह— तस्य चेति। वाक्यशेषे = उत्तरश्लोके। नाकपृष्ठं खर्गः। ब्रनुत्तमं न वि-द्यत उत्तमं यस्रोत्। प्रतीचीनं प्रत्यग्रूपम्। सरणेति। स्मृतिविषयौभवती-ः

त्यर्थः । कथं तर्हि तत्र तत्र स्मरएविषयत्वोपन्यासः पूराएगदौ तत्राह-श्रत इति । नाम्ना कृष्णरामेत्यादिना, रूपेण मेघर्र्यामत्वादिना वा, तदुभयनिरासरूपेण वोपाधिना स्मरणविषयत्वं वक्तव्यमित्यर्थः। इहेति । कृष्णानुस्मरणं परमित्यादिवाक्य इत्यर्थः । यदि कोर्त्तनम-्त्राभिप्रेतं किमिति स्मर**एशब्दप्रयोगस्तत्राह**—स्मरऐति । युक्त्यन्तर-माह-पुराणान्तरे चेति । तथाऽपि नामकीर्तनं पौराणमल्पाज्ञानकृत-रहस्यपापनिवर्त्तकं भविष्यति तत्राह-तस्य चेति । श्रवधारितत्वा-दिति । पुराणस्वारस्येनेति शेषः । महति पातके स्मार्त्तं प्रायश्चित्तम्, श्रल्पे नामकोर्तनमिति व्यवस्था नोचितेति भावः । खरूपेणेति । ब्रह्म हत्याऽऽदिषु खरूपेग् गरिमा। श्रनृतवदनादिषु खरूपेग् लघिमा। निमित्तान्तरेण वा स्यातामित्यनुषङ्गः । लघुनोऽपि पातकस्याभ्यासा दिनिमत्तान्तरवशेन गरिमा। गुरूणो रहस्यत्वादिनिमित्तवशेन लघिमा। ताविति । स्वरूपनिमित्तान्तरकृतावित्यर्थः । गरिमलघिमानावेवेति विधेयः कस्तत्रेति । उभयकृते गरिमलघिमखरूपे न कोऽपि विशेष-इत्यर्थः। फलितमाह—गुरुलघुनोरिति। श्रंहसोः पापयोः । तन्नेदेन = गुरुलघुत्वादिभेदेन।

यस्मिन्न्यस्तमतिर्ने याति नरकं खर्गोऽपि यचिन्तने विद्यो यत्र निवेशितात्ममनसो ब्राम्होऽपि लोकोऽल्पकः । मुक्तिं चेतसि यः स्थितोऽमलघियां पुंसां ददात्यव्ययः किं चित्रं यद्घं प्रयाति विलयं तत्राच्युते कीर्त्तित—

इत्यनेनापि व्यवस्थान प्रतीयते, कथम्? अल्पपापनि-वत्त कत्वे कीर्त्तनस्य न चित्रवुद्धिः, किन्तु नितान्तमही-यसामप्यंद्वसां कीर्त्त नमात्रान्निवृत्तिरित्युच्यमाने कस्य चिदनवगतभगवन्नाममहिम्नः पुंसश्चित्रवुद्धिरुत्पचतेः सा निवर्त्त्यते कैमुत्यन्यायेन, तथा हि यस्मिन्न्यस्तमति,र्यचि-न्तने, यत्र निवेशितात्ममनसः, चेतसि यःस्थित इति च सरणमेव शब्दभेदेन प्रतिवाक्यमलंकारार्थमावर्त्त्यते— विकसन्ति कदम्यानि स्फुटन्ति कुटजोद्गमा—

इतिवत् । उत्तरोत्तरभूमिकागतस्तु विशेषो विद्यमा-नोऽपि न विवच्यते कैमुत्यानुपयोगाद्, नरकशब्देन तुना-धर्मफलस्य ग्रहणं, तन्निवृत्तेः कैमुत्येन सिषाधयिषितत्वा-त् , ततश्चायमर्थः–यस्मिन्नच्युते निविष्टबुद्धिर्न्नरकं नराणां– कं सुखं मानुषमानन्दं सार्व्वभौमत्वादिकम् अन्तरायत्वे-नापि न प्राप्नोत्येव यदि कथं चिद्सावमरपुरीपारमैश्व-र्थ्यमधिगच्छति तर्हि स विघ्नः, द्विपरार्द्धस्थायी हैरण्यग-भौऽपि लोकोऽल्पकः, मुरमथनचरणस्मरणस्यातिवि-सदशं फलं, सार्व्वभौमसेवाया इव खोदरम्भरित्वं, किं-तर्हि ? तेषां सरतां धुंसां मुक्तिं सकार्य्याविध्वाविध्वंस-द्वारेण निरतिशयानन्दे निजमहिमन्यवस्थानमेव ददाति भगवान्, अमलधियो हि ते न हि तेषां समलधिया-मिवान्येषां देशकालावच्छिन्नं फलमुचितम् इद्मेवामलत्वं-धियो यदुत पुरुषोत्तमपादपल्लवप्रवणत्वं, विषयद्वारेणेव हि समलत्वममत्तवं च धियः, ततश्च येषां धीर्भुवनत्रि-तयान्तरे वर्त्तमानं यं कं चिद्मरमन्यमवत्तम्बते तेषा-मुचितान्येव साम्राज्यादीनि, येषां पुनर्भुवनत्रितयो-त्तीर्णभक्तानुगृहीतमूर्त्तिमुत्तमश्लोकशिखामणिमवलम्बते तेषान्तु विविधपरिच्छेदविरहिणी मुक्तिरेवोचिता न तु परिच्छिन्नान्यन्यानि फलानीति । श्रव्यवस्थायां प्रमाणान्तरमाह—यस्मिन्निति । नात्राव्यवस्था

त्रव्यवस्थायां प्रमाणान्तरमाह—यस्मिन्निति । नात्राव्यवस्था प्रतोयत इत्याशङ्कते—कथमिति । समाधत्ते—ऋल्पेति । स्रत्र हि विचित्रवुद्धिः कैमुत्यन्यायेन परिह्रियते, सा च प्रसका परिहर्तव्या, प्रसङ्गश्च चित्रबुद्धेर्महापावनिवर्त्तकत्वे नामर्कार्तनस्योच्यमाने भवति; नाल्पपापनिवर्त्तकत्वे,तस्मादव्यवस्थैव युक्तेति भावः। कस्य चिदिति । भगवदनुग्रहादवगतभगवन्नाममाहात्म्यानां महापुरुषाणां तु न तत्र चित्रबुद्धिरिति भावः । कैमुत्यन्यायं विवरिष्यन्नत्तरशः श्ठोकार्थमाह—

#### प्रकाशसहिता

तथा होति । तत्र पौनरुक्त्यं परिहरति — यस्मिन्निति । उत्तरोत्तररेति । नरकशद्ववाच्यसार्वभौमानन्दस्वर्गंब्रह्मलोकमुक्तीनामुत्तरोत्तरमस्स्युरक्ष्रंः परं तु न विवद्दयतद्दत्यर्थः । कैमुत्यानुपयोगादिति । श्रस्मिन्वाक्त्ये ऽच्युतकीर्तनस्य महापापत्त्तयद्देतुत्वे कैमुत्यन्यायः प्रदर्श्यते तत्रैषामु-तरोत्तरोत्कर्षो नोपयुज्यत इत्यर्थः । नरकशब्दम्य सार्वभौमानन्द-परत्वं दर्शयति — नरकेति । तन्निवृत्तेर्नरकनिवृत्तेरित्यर्थः । न प्राप्नोत्ये-वेति । श्रतितुच्छत्वादिति भावः । स्वर्गोऽपि यच्चिन्तने विघ्न इत्यस्य तात्पर्यमाह — यदीति । यत्र निवेशितेत्यादेस्तात्पर्यमाह — द्विपरार्ड्वति । मुक्तिं चेतसीत्यादेस्तात्पर्यमाह — किं तर्हीत्यादि । श्रमलधियामिति देतुगर्भं विशेषणमित्त्याह — श्रमलेति । तद्रुपपाद्यति — न हीति । धियोऽमत्तत्वं च विषयकृतमित्त्याह — इदमेवेति । फत्तितमाह — तत-श्वेति । भुवनत्रितयादुत्तोर्णां भक्ता निष्कामत्वादित्यर्थः । तेष्वनुग्रहाय यहीता मूर्तिर्योन स तथा । उत्तमेति । पुएयकीर्त्तिच्इामणिमित्यर्थः । त्रिविधेति। देशतः परिच्छेदो मूर्तत्वं, कात्ततः परिच्छेदो विनाशित्वं —

इह दातृदानसंप्रदानभावस्यौपचारिकत्वाद् न षष्ठी-पर्य्यनुयोगः, मुक्तिमपिन कतिपयानां वितीर्य्य विरमति मुरभिदितरदानिवद्, त्र्यपि तु येषां मनसि स्थितः तेषां-सर्वेषामेवेति बहुत्रीहौ सिद्धस्य सर्व्वनाम्नो विवच्चा, त्र्यपि च ग्रन्येषां दात्दर्णां यद्यर्थिनो मनसि स्थिताः तर्हि तेभ्योऽर्थं वितरन्ति, त्र्यं पुनरर्थिनामेव मनसि स्थितो-मुक्तिं ददाति, त्र्रन्यच्चान्ये दातारो वनीयकेभ्यो धनं-विभज्य वितरन्तो वियन्तिः त्र्रयं पुनरव्ययः प्रतिवनी-यकं सर्व्वस्वं वितरन्नपि न व्येति, य एवं मनोमात्रेणा-प्यभिमुखानां सर्व्वाननर्थानपनयति निरतिशयं चार्थ-मुपनयति तस्मिन्बहिरन्तःकरणद्वयीं वाद्यनसखच्यणं-प्रणिद्धानानामनर्थेकदेशपरिहारमात्रं किं चित्रं ? नैव चित्रमिति। ततश्व ज्ञानकृतप्रकाशमहापातकपरिहारो- ऽपि मनसः चतिमेवावहति न पुनः पूर्त्तिं, तत्कथं तत्रापि सङ्कोचेन व्यवस्थाऽऽशङ्कोति। एवं च

त्रवरोनापि यन्नाम्नि कीर्त्तिते सर्ब्वपातकैः ।

षुमान्विमुच्यते सद्यः सिंहत्रस्तैर्म्रगैरिवे—

त्येतद्प्यनुस्ततं भवति, वर्णितव्यवस्थायां तु प्रकीर्णक-विषयत्वे पातकशव्दो बाध्येत, अतिपातकादिविषयत्वे सव्वंशव्दः, न च पातकशब्दस्येव सर्व्वशव्दस्यापि वि-शेषान्तरे पर्य्यवसानं, प्रयोगवैफल्यात् पातकशव्देनैव तत्सिद्धेः, अस्मत्पत्ते तु पातकशब्देनैव सर्व्वपातकग्रह-णेऽपि न्यायाभासपरिकल्पितव्यवस्थाबाधेन सफलः सर्व्वशब्दः, तस्मान्नैव व्यवस्था ।

नन ददातियोगे चतुर्थी स्यान्न षष्ठी तत्राह-इहेति । श्रौपचा-रिकत्वादिति । त्रिविधपरिच्छेदशून्याया मुख्यददात्यर्थयोगाभावान्न चतुर्थीप्रसङ्ग इति भावः । श्रमला धोर्येषामिति बहुवीहावन्तर्गतस्य सर्वनाम्नस्तात्पर्यमाह—सुक्तिमिति । मुरभिन्मुरारिः । इतरदानिवदिति चेति । त्र्र्थिनामिति संपातायातं यतो निष्कामानामपि मनसि स्थितो-मुक्तिं ददाति। श्रव्ययपदतात्पर्थंमाह—श्रन्यचेति।वनीयका याचकाः। के चित्रमित्यादेस्तात्पर्यमाह—य एवमिति। सर्वाननर्थानिति । अवि-द्याऽहंकारादोनित्यर्थः । श्रपनयति = निवर्तयति । निरतिशयं चार्थं परमानन्द्रूपं स्वात्मानम् उपनयति प्रापयति । तस्मिन्परमात्मनि, बहिःकरणं वाग् , अन्तःकरणं मनः, एतद्द्वयीम् , प्रणिदधानानामेका-त्रोकुर्वताम् । कोर्त्तने हि वाड्यनसप्र**णिधानं, "यन्मनसा ध्याय**ति तद्वाचा वदती"ति श्रुतेः । अनर्थैकदेशेति । यदघं प्रयाति विलयमि-त्युक्तमित्यर्थः । परमॅप्रकृतमुपसंहरति—ततश्चेति । परिहारो नाशः । मनसः चतिमिति । कीर्तने वाङमनससाध्ये मनोमात्रसाध्यमुक्तिफला-पेत्तया फलाधिक्यमुचितं, न तु पापप्रविलयमात्रफलकत्वेन तद्हास-इति भावः । श्रल्पाज्ञानरुतोपपातकादिनिरासहेतुभूतं नामकार्तनमिति व्यवस्था दूरापास्तेत्याह—तत्कथमिति । वर्णितव्यवस्थाया बाधकाः

न्तरमाह—एवं चेति । महापातकाद्यपपातकान्तपातकव्यतिरिक्तं पापं-प्रकोर्ण्कं, महापातकसममतिपातकम् । त्रादिपदेनोपपातकम् । नजु प्रकीर्णकविषयत्वेऽपि नामकोर्तनस्य न पातकशब्दो वाध्यते तस्य पापमात्रे प्रयोगदर्शनात्तत्राह—न चेति । वैकल्याद्वैयर्थ्यादित्यर्थः । नजु त्वत्पत्तेऽपि सर्वपदवैयर्थ्यमविशेषेणाशेषपापविषयत्वात्पातकश-ब्दस्य तत्राह—ग्रास्मदिति ।

श्रीभागवते तु श्टङ्गग्राहिकयैव महापातकान्यनुकम्य सङ्कीर्त्त नेनैव तन्निवृत्तिरभिहिता—

स्तेनः सुरापो मित्रबुक् ब्रह्महा गुरुतल्पगः । स्त्रीराजपितृगोहन्ता ये च पातकिनोऽपरे ॥ सर्वेषामप्यघवतामिदमेव सुनिष्कृतम् । नामव्याहरणं विष्णोर्यतस्तद्विषया मतिरिति ॥

न च तदज्ञानकृतविषयं रहस्यविषयं वेति वक्तव्यं-, वुद्धिपूर्वमखिलजगत्प्रख्यातं पातकं कृतवतोऽजामिल-स्यापि नामकीर्त्त नादेव तन्निवृत्तेवर्णनाद्, न च तदप्युप-पातकादिविषयमिति वक्तव्यं, तस्मिन्महापातकानाम-प्यनुकान्तत्वादु

तत्रैव युत्त्यन्तरमाह—श्रीभागवत इति । न चेति । सर्वेषामिति श्रुत्या वुद्धिपूर्वकारिणामपि संग्रहीतत्वादिति भावः । उपक्रमविरोध-श्चेत्याह—बुद्धिपूर्वमिति । श्रन्यायतो धनमिति सुवर्णस्तेयसंग्रहः ।

श्रीविष्णुधर्में च बुद्धिपूर्वप्रकाशमहापातकिनः च्चन बन्धोरपि नामकीत्तनमात्रात् परमपूतत्वप्रतिपादनाद् नेयं व्यवस्था न्यायविदां हृदयमधिरोहति, तस्मादन्यथा व्यवस्थाप्यते—तद्यथा यस्य पुराणेषु मातृवचनेष्विव न कदा चिदिमान्यपथ्यमतथ्यं वाऽभिद्धति; श्रपि तु षथ्य- मेव तथ्यमेवेति दढतरश्रद्धाऽनुबद्धा, भगबति च भक्त-जनमनःसरोजिनीजीवितेश्वरेनमदमरमण्डलमौलिमाला-शलाकालिखितनिजविजयवर्णनावर्णश्रेणीसनाथपादपीठे पुरभिदि मुरभिदि वा भक्तिभरगरिमगर्भिणी स्तम्भस्वे-दरोमोद्गमादिसात्त्विकभावसद्दचरी चित्तवृत्तिः साऽपि नगतानुगतिकत्वेन;श्रपितुतदीयमहिममहार्णवावगाह-नेन, तस्य पौराणानां श्रवणकीर्त्तनादीनामन्यतमं गुरु-लघुविशेषानादरेण सर्व्वेषामेव निरङ्शमंहसां परमं-प्रज्ञालनम्, इतरस्य पुनः प्रतिपदोक्तं स्मार्त्तमिति। प्रतिपादनादिति।

गोविन्देति समुचार्यं पदं चपितकल्मषः ।

त्तत्रबन्धुर्विनष्टात्मा गोविन्दत्वमुपेयिवानि—

त्यादिवाक्स्यैरिति भावः । मतान्तरमाशङ्कते—तस्मादिति । यस्य पुरुषस्य । पुराणेष्वितिपदस्य अद्धापदेन सम्बन्धः । भगवतोत्यस्य चित्तवृत्तिरित्यनेन सम्बन्धः । नमताममराणाम् , मएडलं समूहस्तस्य मौलिषु मुकुटेषु माणिक्यानि तेषां शलाका लेखन्यस्ताभिर्लिखिता ये निजस्य भगवतो विजयवर्णनासम्बन्धिनो वर्णास्तेषां श्रेणी तया सनाथं युक्तं पादसम्बन्धि पोठं यस्येति भगवद्विशेषणम् । भक्ते— भरो भारस्तस्य गरिमा तेन गर्भिणोति चित्तवृत्तेविंशेषणम् । स्तम्भो नि वर्णापारता । ब्रादिशब्देनानन्दाश्रुग्रहणम् । एते सात्तिका भावा— स्तेषां सहचरोत्यर्थः । चित्तवृत्त्तिर्वत्तंत इति शेषः । तदीयेति । तच्छब्देन भगवान् । तस्य पुरुषस्य । गुरुलघुविशेषति । सर्वपापनिव-र्त्तकत्वश्रवणादिति भावः । रंहो वेगः । इतरस्येति । श्रश्रद्धस्याभक्तस्य चेत्यर्थः । प्रतिपदोक्तं तत्र तत्र विस्पष्टोक्तम् ।

तत्र श्रद्धावतोऽधिकारे नारदीयवचनं प्रमाणं— यस्य यावांश्च विश्वासस्तस्य सिद्धिश्च तावतीति, श्रीभागवते च—

## यदच्छया मत्कथाऽऽदौ जातश्रद्धश्च यः पुमान् ।

न निर्विष्णो नातिसक्तो भक्तियोगोऽस्य सिद्धिद इति, तावत्कर्माणि कुर्वीत न निर्विचेत यावता। मत्कथाश्रवणादौ वा श्रद्धा यावन्न जायत, इति च षुराणेषु श्रद्धावतां भक्तियोगःधिकारं दर्शयति निवर्त्तयति तु कर्माधिकारम्।

श्रीभगवद्गीतासु

त्रज्ञश्चाश्रद्धानश्च संशयात्मा विनश्यति । नायं लोकोऽस्ति न परो न सुखं संशयात्मन—

इति अद्धाहीनस्य सर्वत्रानधिकारं दर्शयति। शिवधर्मोत्तरेऽपि—

विधिवाक्यमिदं शैवं नार्थवादः शिवात्मकः ।

लोकानुग्रहकर्ता यः स म्हषाऽर्थं कथं वदेदिति—

गुणवादनिराकरणेन शिवशासनेषु अद्धामुत्पादयन् अद्धावतोऽधिकारं दर्शयति ।

अतिरपि कर्मकाण्डे ज्ञानकाण्डे च अद्धावत एवा-धिकारं दर्शयति, तत्र कर्म्मकाण्डे अद्धयाऽग्निःस मिध्यते अद्धया हूयते हविरित्यादिका, ज्ञानकाण्डे अद्धावित्तो-भूत्वाऽऽत्मन्येवात्मानं पश्येदित्यादिका।

तसात्सर्व्वंत्र अद्धावत एवाधिकारः,

भक्तियोगः श्रवणकीर्तनादिः । शिवात्मकः कल्याणप्रतिपादकः । गुणवाद श्रौपचारिकत्वम् ।

सा च पुरुषभेदेन विषयभेदेषु व्यवतिष्ठते तस्माद् व्यवस्थितोऽधिकार इति।युक्तं चैतद् विधिषुरुषसम्बन्धो-वा तद्धेतुर्व्वा व्युत्पत्तिभेदेनाधिकारशव्दार्थ इति न्याय-विदां स्थितिः। तत्र श्रेयःसाधनलत्त्र्णस्य विधेः खसाध्य- भोग्यश्रेयोद्वारेण भोक्ता पुरुषेण सम्बन्धो विधिपुरुषस-म्बन्धः, तद्धेतुर्जीवनक्ामनाऽऽदिः।

नियोगवादिनस्तु नियोज्यनियोगयोर्बोद्ध्व्वोद्ध्व्यत्त-त्त्त्णः सम्बन्धो विधिषुरुषसम्बन्धः स च कम्मर्थ्येश्वर्य्य-मित्येवतन्त्णादधिकारादन्य एवेति मन्यन्ते।

स सर्व्वोऽपि न अद्धामन्तरेण संभवति, अनवगता-सभावस्य षुंसो वाक्याद्विशिष्टप्रवर्त्तकविषयाद् वस्तुवृत्त्या विसंवादशून्यादपि ममेदमिष्टसाधनमिति वा ममेदं— कार्य्यमिति वा प्रतिपत्तेः प्रवृत्तेश्चादर्शनात् ।

सा चेति। स स पुरुषस्तत्र तत्र श्रददत्त इत्यर्थः। व्युत्पत्तिभे देनेति । श्रधिकरएमधिकार इति व्युत्पत्त्या विधिपुरुषसम्बन्धः। श्रधिकियते येनेति व्युत्पत्त्या तद्धेतुः। तदेव विवृणोति—तत्रेति। गुरुमते विधिपुरुषसम्बन्धं विवृणोति—नियोगेति। उभयमतेऽपि श्रद्धाऽपेत्तामाह—स सर्व इति। श्रनवगतेति। यस्याप्तत्वं न ज्ञायत— इत्यर्थः। विशिष्टेति। इष्टसाधनत्वप्रतिपादकादित्यर्थः। प्रतिपत्तेरद-र्शनादित्यन्वयः।

ननु यस्य वेदस्तन्मूलं च स्मृतिषुराणादि सर्व्वं शास्त्रं-प्रमाणमिति निर्णिक्तशङ्कापङ्कबुद्धिरस्ति स एव शास्त्रे-ऽधिक्रियते, तत्र यदि कथं चिदेकदेशेऽप्यश्रद्धा तत्कथ-मेकदेशान्तरेऽप्यधिकारः, च्रपि च नैकदेशविषयिणी श्रद्धैव संभविनी, सा हि शास्त्रस्य प्रमाणान्तरसंवादनि बन्धना वा स्वतः प्रामार्ण्यानवन्धना वा, न तावदाद्यः प्रमाणान्तरैर्डुरवगाहत्वाद्तिगह्रनस्य धर्म्मतत्त्वस्य, नापि द्वितीयः स्वतः प्रामार्थ्यस्यैकदेशान्तरेऽप्यविशेषात् तन्नि-बन्धना चेदभविष्यत् सर्वत्रापि श्रद्धा, न वा कुन्नचित्, तत् कथं तन्निबन्धना व्यवस्थेति? पुरालेषु श्रद्धावतः पौरालेषु श्रवणकीर्तनादिष्वधिकारः, इतरस्य स्मार्तेष्वधिकार इत्युक्तमाम्निपति-नन्विति । निर्णिक्तः प्रच्वालितः शङ्का-पङ्को यस्याः । एकदेशे पुराणादिरूपे, एकदेशान्तरे स्मृत्यादिरूपे । एक-देशविषयां श्रद्धाम् प्रकारान्तरेण दूषयति-श्रपि चेति । तन्निबन्धना चेत् = स्वतःप्रामार्ग्यनिबन्धना चेत् । तन्निबन्धना श्रद्धानिबन्धना ब्यवस्थेति ।

इदमसांप्रतं धर्म्प्रवम्हविषयशास्त्रयोः प्रामाण्यस्या-विशिष्टत्वेऽपि अद्धाया व्यवस्थितत्वात् । यो ह्यकत्तीर-मात्मानमवगमयन्तीरुपनिषदोऽपि न अद्धत्ते स एव कर्म्मविधीनाद्रियते, अत एव हि तस्यैव तत्राधिकारो-नेतरस्य, अन्यथा हि सर्व्वस्यापि सर्वत्राधिकारोऽभ-विष्यद्, न च तथाऽस्ति, एवमिहापि वक्तृदोषविरहा-देकतुत्ताऽऽरुढेषु सर्व्वशास्त्रेषु समानगरिमस्रत्सर्गसिद्धा-ऽपि अद्धा कुत्र चित् कुतश्चित् प्रतिबन्धकाददृष्टादुदा-हरणाभासदर्शनाचार्थान्तरपरत्वशङ्काकलङ्केन कुण्ठीकि-यते; तदुपपन्नं तन्निबन्धना व्यवस्थेति ।

दूषयति-इदमिति । श्रद्धाकृतव्यवस्थामुपपादयति-यां हीति । विपत्ते वाधकमाह-ग्रान्यथेति । कुतश्चिदित्येतद्विवृणोति--ग्रदष्टादि-त्यादिना । उदाहरणाभासैर्वा त्रामेऽयमेक एवाद्वितीयः षुरुष इतिवदे-कमेवाद्वितीयमित्यादिवेदान्तानामर्थान्तरपरत्वमिति भवति शङ्का । भक्तेरप्यधिकारिविशेषणत्वं षुराणवचनैरेवावग-म्यते, श्रीविय्णुषुराणे तावद्-

यन्नामकीर्त्तनं भक्तर्था वित्तापनमनुत्तमम् । मैत्रेयाशेषपापानां धातूनामिव पावक इति, श्रत्र च भक्तिशब्देन भगवदात्तम्बनो रत्याख्यः स्थायी भावोऽभिधीयते, न भजनमात्रं तस्य कीर्त्तनश-ब्देनोपायेष्रुपात्तत्वात् , प्रह्ललादचरिते चायमर्थः स्फुटतरमवगम्यते— नाथ योनिसहस्रेषु येषु येषु व्रजाम्यम् । तेषु तेष्वच्युता भक्तिरच्युतास्तु सदा त्वयि ॥ या प्रीतिरविवेकानां विषयेष्वनपायिनी । त्वामनुस्सरतः सा मे हृदयान्मापसर्पतु ॥ इति श्ठोकद्रयस्येकवाक्यत्वादु ।

भक्तेरप्यधिकारिविशेषणत्वमाह—भक्तेरिति । विलापनं निवर्त कम् । ततश्च विष्णुभक्तस्य नामकीर्तनं सकलपापत्तयदेतुरितरस्य मन्वाद्युक्तम् प्रायश्चितमिति व्यवस्थेति भावः । भक्तिशब्दार्थमाह— अत्रेति । रतिः प्रोतिः । स्थायी भावो धर्मः । भक्तिशब्दस्य प्रोतिवा चित्वं समर्थयते—प्रल्हादेति । पूर्ववाक्ये भक्तिशब्देनोदाहृत्य प्रीतिश-ब्देनोत्तरवाक्ये निर्देशादिति भावः ।

नन्वन्यैव भक्तिरन्यैव च प्रीतिः; निर्देशभेदादेव, अन्यथा हि पौनरुक्तव्यं प्रसज्ज्येत, अन्यच नेह प्रीतिः प्रार्थ्यते, अपि तु हे माप लक्त्मीपते ! अविवेकिनां विष-येषु या प्रीतिः सा त्वामनुस्मरतो मे हृदयात्सर्पतु गच्छ-तादिति रागनिवृत्तिः प्रार्थ्यते तत् कथमेकवाक्यत्वमिति ?

भक्तिप्रीत्योर्भेदं शङ्कते—नन्विति । नेहेति । उत्तरश्ठोक इत्यर्थः । मां पातीति मापः । रागनिवृत्तिस्तद्ध्वंसः । रागविरोधी चेतोवृत्ति– विशेषो विरक्तिः ।

श्वसुभगमेतद्, यदि भक्तेरन्या प्रीतिः प्रार्थ्यते विर-क्तिर्वा, तर्हि तस्या त्रापि भगवद्वाक्ये भक्तेरिवानुभाष-ऐन ग्रहऐन च भवितव्यं भक्तिम्मीयि तवास्त्येव भूयो-ऽप्येवं भविष्यतीतिवद् मयि प्रीतिस्तवास्त्येव भूयो-अविष्यतीति, विषयेषु विरक्तिस्तु तवास्त्येव भूयो-ऽप्येवं भविष्यतीति च तथा, न चैवमभवत्, तस्मात्पूर्व-श्लोकोद्दिष्टाया भक्ते: खरूपवर्णनमुत्तरश्लोकेन क्रियत— इति व्याख्येयं, तद्यथाऽनुस्मरत इति षष्ठी पश्चमी वा पुरुषस्य हृदयस्य च विशेषणम्, प्रीतिशब्देन च सुखं वा तदभिव्यञ्जिका वा वुद्धिवृत्तिर्ग्रह्यते, तत्र सुखपत्ते तस्य सर्वत्रैकरूपत्वात्तदुपरागस्यैव भेदाद्विषयेष्वनुभूयमा-नेषु या प्रीतिर्यत्सुखमभिव्यज्यते सा त्वामनुसारतो मे हृद्यान्माऽपसर्प्यंतु न।पयातु त्वदनुसारणेनैव तत्सुखम-भिव्यज्यतामिति सुखाभिव्यञ्जकं भगवदनुसारणं प्रा र्थितं भवति,वृत्तिपत्तेऽपि तथैव तत्रापि तत्खरूपसमान-योगचेमस्यापि तद्भेदस्य विषयावच्छेद्मन्तरेणानवगमाद-वच्छेद्कविषयान् बहिर्भाव्य प्रीतेरेवोपादानेऽविवेकिनां-विषयेषु सुखसाधनेषु या प्रीतिः सा त्वामनुसारतो मम हृद्यान्नापयातु विषयानुत्तङ्घ्य त्वामेव निरतिशयसु-खात्मानमालम्बतामिति यत्तच्छब्द्योः सामानाधिकरण्यं-स्फुटमेव, ततश्च पत्त्ववयेऽपि श्रीमन्मुरमथनचरणारबिन्द-मकरन्दमन्दाकिनीमवगाहमानस्य मनसः कोऽपि समुद्धा-सः खानन्दमाविभीवयन् भक्तिरित्यभिहितं भवति, सा च रतिरेवेति।

द्रूषयति—तहीति । तस्याः प्रीतेः, विरक्तेश्च । भगवद्वाक्येऽग्रेतने । भवितव्यमित्युक्तं विवृणोति—भक्तिर्मयीति । तथा = विस्पष्टम् । पौन रुक्त्यं परिहरति—तस्मादिति । तदेव विवृणोति—तद्यथेति । षष्ठी पत्ते पुरुषविशेषणम्, पञ्चमीपत्ते दृदयविशेषणम् । प्रीतिशब्दार्थं द्वेधा निरूपयति—प्रीतीति । नजु विषयेषु यत्सुखमविवेकानां तत्कथं— भगवन्तमनुस्मरतः स्यात्तत्राह-तस्येति । सुखस्येत्यर्थः । तत्तदुपराग स्येति । उपरञ्जकतत्ततुपाधेरेवेत्यर्थः । तथैवेति । सुखाभिव्यञ्जकं भा-वदनुस्मरणम् प्रार्थितम् भवतीत्यर्थः । तदेव दर्शयति—तत्रापीति । तत्त्स्वरूपेति । बुद्धिस्वरूपसमानयोगत्तेमस्य जन्यत्वात् । तन्न्देदस्य बुद्धि-वृत्तिविशेषस्य, बहिर्भाव्य व्युत्थाप्य, प्रीतेरेवेति । वृत्तिमात्रस्येत्यर्थः । फलितमर्थमाह—विषयानिति । ततश्च भगवति प्रांतिरेव भक्तिरित्यु· त्तरस्ठोकगतयत्तच्छव्दसामानाधिकरण्येन सिद्धमित्युपसंहरति-यत्त· दिति । समुह्लासो वृत्तिभेदः ।

श्रीभागवते च— रतिरेव भक्तिरित्यवगम्यते— देवानां गुएातिङ्गानामानुश्रविककर्म्पणम् । सत्त्व एवैकमनसो वृत्तिः खाभाविकी तु या ॥ श्रनिमित्ता भागवती भक्तिः सिद्धेर्गरीयसीत्यत्र,

तस्य ह्ययमर्थः—गुएतिङ्गानां गुएमयशरीराएा-मानुश्रविकं श्रुतिपुराएादिगम्यं कर्म्भ चरितं येषां ते तथोक्ताः तेषां देवानां मध्ये सत्त्व एव शुद्धसत्त्वमय— मङ्गलमूतौं सरस्वतीतीरवासिभृगुमुख्यमुनिजनसिद्धान्त-प्रसिद्धमहिमनि श्रीवत्सलाञ्छन एकमनसः पुरुषस्य एकाग्रस्य वा मनसो या वृत्तिरनिमित्ता फलाभिसंधि-शून्या खरसत एव विषयसौन्द्र्य्यादयत्नेनैव जायमाना न बलादापाद्यमाना सा भागवती भक्तिः सा च सिद्धे-ज्ञीनाद् गरीयसीति । गरीयस्त्वमेव विवृणोति—

जरयत्याशु या कोशं निगीर्षमनलो यथेति ।

यथा निगीर्णमन्नपानादि जाठरो जातवेदा जरयति तथा या कोशमन्नमयादि पञ्चश्रकारमाशु नाशयति, त्रजुभवशिरस्कत्वाद्, न ज्ञानमिव तत्त्वयुक्तिभिः क्रमेणै-कैकमपोहति, ततश्च तस्या गरीयस्त्वे कतमः सन्देह-इति, मुक्तेर्गरीयसीति वा व्याख्येयम्,

सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसायुज्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जना— इत्यादिदर्शनात्। जरयत्याशु या कोशमिति तु खय- मेव भक्तिरन्विष्यमाणा मुक्तिं बत्तादवित्तम्बेनापादय-तीति दर्शयति । एवंतत्त्त्रणश्च मनसः परिणामः कथं नु रतेरन्यः स्याद् ।

भागवतपर्यालोचनयाऽपि रतिरेव भक्तिरित्याह—श्रीभागवत इति । देवानाम् ब्रम्हविष्णुमहेशानाम् । शुद्धसत्त्वमयत्वं विवृणोति— सरस्वतीतोरेति । भृगुणा हि विष्णुवत्तसि पदाघातः कृतः विष्णुस्तु भूषण्रवेनाङ्गीकृतवानतः शुद्धसत्त्वमय इति भावः । फलाभिसन्धिशू न्या चेद्धक्तिः कथं जायैत ? तत्राह—स्वरसत पवेति । सार्ष्टिः सारूप्यं,-सायुज्यं तादात्म्यम् , एकत्वमभेदः । उपसंहरति-एचमिति ।

अन्या व्याख्या-एकमनसः षुंसो देवानां या वृत्तिः सा भक्तिरित्यन्वयः, तत्र देवशब्दस्य नानाऽर्थत्वादिन्द्रि-यग्रहणार्थमुपपदं गुणलिङ्गानामिति, शब्दादिग्रहकारणा-नामित्यर्थः । अनेनैव कर्मेन्द्रियाणामपि ग्रहणं छत्रि-न्यायेन, कर्म्मशब्दैनैव बुद्धेरपि, अन्यक्षा विशेषण-विशेष्ययोरनन्वयप्रसङ्गात्। कर्म्म कर्तव्यं, तच्च द्विचिधं— दष्टमानुअविकं च, तत्र प्रत्यच्चादिभिः कर्त्तव्यत्वेना-वगतं दष्टं, यस्य तु शास्त्रादवगम्यते कर्त्तव्यत्वं तदा-नुअविकं, तत्र रागादिनिबन्धनप्रवृत्तिवारणार्थं विशेष-णमानुअविककर्मणामिति, आनुअविकेऽपि काम्ये रागा-दिनिबन्धनत्वात्प्रवृत्त्तेस्तन्निवृत्त्त्तये विशेषण्प्रमित्तिन्त् त्रानिमत्त्ताऽपि कदा चिदन्यदेवताऽऽत्तम्बनी वृत्तिः स्याद् न च सा भागवती भक्तिरत आह—सत्त्वएवेति। शेषं-पूर्व्वत् ।

व्याख्यानान्तरमाह—-श्रन्येति । छत्रिन्यायेनेति । छत्रिणो गच्छ न्तीत्यत्र यथा छत्रिशब्दः छत्र्यच्छत्रिसमुदायलत्तकः, एवं गुणलिङ्गश-ब्दोऽपि कर्मैन्द्रियज्ञानेन्द्रियसमुदायलत्तकः । तद्विशेषणमानुश्रविक-कर्मणामिति । तत्र कर्मशब्दो बुद्धिवृत्त्युपलत्तणमित्याह—कर्मेति । श्रन्यथेति । ज्ञानेन्द्रियाणां कर्माभावादिति भावः । इन्द्रियाणाम् भग-वति वृत्तेः क्रममाह—तच्चेति ।

अनेनैव क्रमेण श्रीमदच्युते चित्तावतारस्य विव चि्ततत्वाद्, न प्रातिलोम्येन विशेषणानर्थक्यं शङ्क-नोयम् । अयमत्र निष्कर्षः---रागादिदोषनिबन्धनाभ्यः प्रवृत्तिभ्यः परावृत्तानां श्रुतिपुराणवैष्णवागमविहित-श्रवणादिकर्म्मप्रवणानामिन्द्रियाणां किं चिद्पि फलम-नभिसन्द्धानानां सकलभुवनसौभाग्यसारसर्व्यचमूतौँ मुरमईने परिचयप्रचयादनपेच्तितविधिः खरसत एव समु-द्वसन्ती विषयान्तरैरव्यवच्छिचमाना वृत्तिर्भागवती वृत्तिर्भक्तिरिति । तत्र बहिरिन्द्रियाणां अवणादिव्यति-रेकेण वृत्त्यभावात् अवणादीनां चान्योन्यं भिन्नजाती-यत्वान्मनोवृत्तेस्तु भावलत्त्णायाः सर्व्वत्रैकरूपत्वाद् मनोवृत्तिरेव मुख्यो भक्तिशब्दार्थः, अवणादिषु तु तद्नु-विधानादेव भक्तिशब्द् इति ।

भक्तियोगो बहुविधो मार्गेभीमिनि भाव्यते ।

स्वभावगुणमार्गेण पुंसां भावो हि भिद्यत-

इत्यनेनापि भक्तिभावयोरभेद एवावगम्यते, अन्यथा हि भक्तेर्वेविध्यं प्रतिज्ञायौत्पत्तिकसत्त्वादि-गुणभेदेन भावभेदप्रतिपादनायोगात्,

त्रनेनेति । उक्तेनेत्यर्थः । प्रातिलोम्येनेति । अन्तिममेव विशे षणमस्त्विन्द्रियाणां, भागवती वृत्तिर्भक्तिरिति न शङ्कनोयमित्यर्थः । निष्कर्षः तात्पर्यार्थः । एवं सामान्यतः सर्वेन्द्रियवृत्तेर्भग-वद्विषयाया भक्तिशब्दव्यपदेश्यत्वमुक्त्वा तत्रापि विशेषमाह— तत्रेति । श्रवणादीनामननुगतत्वात्तेष्वनुस्यूता मनोवृत्तिरेव भक्तिशब्द-वाच्येति भावः । युक्त्यन्तरेणाह—भक्तियोग इति । भावो मनोरुचिः । वैविध्यमनेकत्वम् ।

www.umaragyanbhandar.com

तद्वर्गे रूष्णसदृशवर्गे । तन्नाम्नि रूष्णनाम्नि, तद्दशि रूष्णद क्तूल्य इत्यर्थः । सोऽपि चेद्रुद्दे भविष्यतीति संबन्धः । खरविक्रिया सँगद्गदत्वम्। नेत्रविक्रिया त्रश्रु, त्रङ्गविकिया रोमाञ्चाः । भक्तेरनुज्ञा-यमाना भावा श्रनुभावाः। भावाङ्गभावाद् = शक्तयङ्गत्वात्। श्रङ्गी प्रधानम् । आद्य इत्यनुभावापेत्तया, वृत्त्यन्तरैर्विषयविष यैर्न व्यव-च्छिद्यमानः । तत्र हेतुरनेकजन्मेति ।

कजन्मवासनावासिते चेतसिन व्यवच्छिद्यमानो विभा-वादिभीरसरूपतामापाद्यमानो निजसुखसंविदा निर्भर-मालिङ्गितः खयमेवानन्द्सं विदभिधानमुपचारासहं द-धानो भक्तिरित्यभिधीयते ।

श्रीलिङ्गादिषु च— खरनेत्राङ्गविक्रियेत्यत्रानुभावानामनुकान्तत्वात् तेषां-च भावानामङ्गभावादङ्गी भाव एव भक्तिरिति गम्यते। स चायमाद्यो भावो वृत्त्यन्तरेरन्तरा निविशमानैरप्यने-

श्रीस्कन्दुपुराणेऽपि बीभत्सिते दुर्विषये कदाचि– द्यो वाऽपि रागो भविता जनस्य। स चेदु भविष्यत्यपि नाम रुद्रे को नाम मुक्तो न भवेद्भवाब्धेरि-त्येतदेव दर्शितं भक्तिप्रक्रमात्,

श्रीनरसिंहपुराणेऽपि--इच्वाकुचरिते-चकार मेघे तद्र एँ बहुमानरतिं चपः । पत्त्तपातेन तन्नान्नि मृगे पद्मे च तादृशी-त्यादिप्रेमातिशयस्यैव भक्तित्वं दर्शितम्,

प्रकाशसहिता

मनागवलोकनखर्व्वीकृतमदनगव्वीं मुग्धमृगलाव्छनशे-खरः शंकरो वा, तावपि अतिपुराणवाक्यैः कर्णाभ्यर्णम-वतीर्णौ वा; अभिनयैरभिनयप्रतिभानमार्गमनुसरन्तौ वा मज्जन्मकम्मीभिनयइत्येतदर्थमेवाभिनयनस्य विहि-उद्दीपनविभावास्तु विलसदम्खमरकतमणि-तत्वादु । मरीचिमञ्जरीपिञ्जरालिभ्रान्तिभूमयो निर्यन्मकरन्दुबिन्दु-जालजम्बालितगगनाङ्गनाः परिमलतर्पितपवनातिथ-यस्तरुणतुत्तसीवनवीययः, मुरमथनरथाङ्गलाञ्छनच्छटा-परिष्वङ्गसुव्यङ्ग्यसौभाग्यश्रेणिश्रीमद्गोपीचन्दनविद्ता-नि, प्रसिद्धसकलाभरणसौन्दर्य्यसन्वेखवश्चनचणा नय-नाह्वादिन्यो नलिनात्त्रमालाश्च, हरनयनदहनदग्धसहच-रसारविरहशुष्कावशिष्टकतिपयकलस्य कलावतः कला-भरचूर्णंचय इव धवलिम्ना बहिरन्तस्तमसी तिरो दधान-मनोमुकुरमण्डलीमुञ्ज्वलां विद्धदु भासुरं भसितं,-सकलपुरुषार्थसंपत्सुरलताबीजश्रेणीश्रियोे रुद्राच्मा-लाश्च, हरिदिनहरयामिनीमहोत्सवादयश्च । श्रनुभावा-व्यभिचारिएश्च भरतादिमुनिमनीषिताएव न पुनरिहा-भिनवाः, सर्व्वेषां चैतेषामुदाहरणानि श्रीभागवते स्फु-टतरमुपलभ्यन्ते; षुराणान्तरेषु च केषां चित्, तत्रालम्ब-नविभावस्य च----

खयं त्वसाम्यातिशयस्त्र्यधीशः खाराजखद्त्म्याप्तसमस्तकामः । वत्तिं हरद्रिश्चिरत्नोकपालैः किरीटकोट्यर्हितपादपीठः ॥ इत्यादि । उद्दीपनविभावस्य च—

त्रस्ति कश्चिद्पर्य्यन्तरमणीयगुणार्णवः । षड्विधाध्वमयस्यास्य सर्वस्य जगतः पतिः ॥ <del>त्रात्</del>मशत्त्त्यमृतास्वादप्रमोदरसिको युवा । त्रखरडजगद्रडानां पिर्ग्डीकरणपरिडतः ॥ ्र अनन्तानन्द्संदोहमकरन्द्मधुवतः । त्रौदार्यधैर्य्यगाम्भीर्य्यमाधुर्य्यमकरालयः ॥ इत्यादीन्यालम्बनादीनामुदाहाय्योणि । विभावो जनको भावः । म्रादिशब्देनानुभावव्यभिचारिभावग्र-हणम् । निजस्वं सुखं तदेव संविद्, ग्रत एवानन्दसंविदित्यभिधा-

एवं शैवेऽपि-

क वाऽहं कितवः पापो ब्रह्मघ्नो निरपत्रपः । क च नारायणेत्येतदु भगवन्नाममङ्गलमित्यादि ।

निर्वेदादीनां च व्यभिचारिणां---

क चिदुत्पुलकः तूष्णीं प्रेमप्रसरसंधुतः । त्रस्पन्द्रप्रेणयानन्द्सलिलामीलितेत्त्रण इत्यादि.

त्युन्माद्वन्टत्त्यति लोकबाह्य— इत्यादि । खरनेत्रगात्रविकाररूपाणामनुभावानां-तत्रापि सात्त्विकानां-

एवंव्रतः खप्रिंयनामकीत्त्यो जातानुरागो द्रुतचित्त उचैः। हसत्यथो रोदिति रौति गाय-

रित्यादि ।

तस्यारबिन्दनयनस्य पदारबिन्द— किञ्जल्कमिश्रतुलसीमकरन्दवायुः । त्रन्तर्गतः खविवरेण चकार तेषां-संचोभमचरजुषामपि चित्ततन्वो-

प्रकाशसहिता

नम् । श्टक्वारादिरसेषु प्रमदाऽऽदिरिवात्रालम्बनविभावः श्रीगोविन्दः शंकरो वेत्याह–तस्येति । तयोरालम्बनत्वमुपपादयति—तावपीति । त्रभिनयैरनुकारप्रदर्शनैः, स्वकर्तृकैः परकर्तृकैर्वा । स्रभिनेयानां तत्तत्प-रमेश्वरचरित्राणां प्रतिभानं स्फुरणं तन्मार्गो विषयता, यथा कथं चिदु-पस्थितः परमात्माऽऽत्तम्बनविभावो भक्तिरसस्येत्यर्थः । मरीचीनां-मअर्थस्तद्वत्पिअरा श्रलयस्तेषां भ्रान्तिभ्रंमणं तद्भूमयः, निर्यन्तो निर्ग च्छ्रन्तो मकरन्दस्य बिन्दवस्तेषां जाल्लानि तैर्जम्बालितं शबलीकृतं. गगनमेवाङ्गनं याभिः, परिमलेन तर्पितः पवनो याभिस्ताः प्रथमान्तत्रयं. वीथीनां विशेषणं, रथाङ्गं सुदर्शनं तदीयलाञ्छनच्छटानां परिष्वङ्गः सम्बन्धस्तेन सुव्यङ्गया सौभाभ्यश्रेणिर्येस्तानि गोपीचन्दनविदलानि खगडानि । सौन्दर्यसर्वस्वस्य वञ्चने चणा निपुणाः । नलिनं पद्मम् । शिवभक्तिरसस्योद्दीपनविभावमाह—हरेति । हरमस्तकचन्द्रः पूर्वं पूर्णकल एवासोद्धरनेत्राग्निना दग्धस्य मदनरूपस्य सहचरस्य विर-हेण काश्चन कलाः द्तीणास्तासां चूर्णानीव भसितं, मुकुरो दर्पंणः । भरतादीनां श्टङ्गारादिरसनिरूपकार्णामभिमता एवानुभावादय इति । त्रज्ञरं निर्गुणं ब्रम्ह । श्रनुभावोदाहर**एमाह**----एवंवत इति । तदवा-न्तरभेदानामुदाहरणमाह—तत्रापीति । षड्विधेति । कामकोधमद् मोहलोभमत्सरात्मकषड्धिपापमयस्येत्यर्थः । आत्मेति । स्वगुणामृ-तास्वादप्रमोदा भक्तास्तेषु रसिको बत्सलः, युवा जरारहितः, पिण्डी-करणम् = एकीकरणं संहारो, मधुवतइव मधुवतः पूर्णानन्द इत्यर्थः । मकरालयः = समुद्रः, एतादृशः शिव श्रालम्बनं विभाषः ।

एवं स्थितं यत्कैश्चिदुक्तं भक्तिकत्साहेऽन्तर्भवतीति तत्नौकिकभक्त्यभिप्रायं, तस्य समरार्थमेव खामिना खीकृतत्वाद्, इह तु न तथा, यथोक्तं श्रीमता प्रह्लादेन ग्रहं त्वकामस्त्वद्भक्तस्त्वं तु खाम्यनपाश्रयः । नान्यथेहावयोरथों राजसेवकयोरिवेति, तस्माद्रत्याख्यो भावो भक्तिरिति । सेवाजनक उत्साहो भक्तिरिति मतान्तरं दूषयति—एवमिति । लौकिकेति । राजसेवाऽऽदिसंबद्धा भक्तिरुत्साहेऽन्तर्भवतीत्यर्थः । राजादिः समराद्यर्थं सेवकं स्वीकरोति तच नोत्साहमन्तरेण सेवकस्य संभवतीति भावः । श्रद्वं त्विति । राजसेवकौ हि स्वस्वकार्योदेशेन प्रवर्त्तेते नैवमावयोरित्यर्थः ।

ननु श्रीविष्णुपुराणे विहिताचरणं प्रतिषिद्धवर्जनं-च भक्तिरित्युक्तं—

न चलति निजवर्णधर्मतो यः

सममतिरात्मसुह्रद्विपच्तपचे ।

न हरति न च हन्ति किं चिदुचैं:-

सितमनसन्तमवेहि विष्णुभक्तमित्यादौ,

सत्यमुक्तम्, उपलत्त्त्णं तु तत् शाखाऽग्रमिव चन्द्रस्य न खरूपं भक्तेः प्रकृष्टः प्रकाश इव, भावल-च्रणाया भक्तेः पृथगुपादानाद्द, मनसि कृतजनाईनं मनुष्यं—

सततमवेहि हरेरतीव भक्तमिति।

त्रत्र हि सततं मनसि कृतजनाईनमिति संबन्धः, सातत्यं च न भावमन्तरेणावकल्पते, अतीव भक्तमिति घ स एव मुख्यो भक्त इति दर्शयति, सममतिरात्मसुह-द्विपत्तुपत्त इति च सर्वोत्मनि वासुदेवे भावमन्तरेए नोप-पद्यते,उपपद्यते चोपलत्त्वम्। विधिप्रतिषेधातिकमो हि रागादिनिबन्धनः, न च पुरुषोत्तमप्रवर्णे चेतसि रागादयो-ऽवकाशं लभन्ते, अत एवाभाणि भगवता श्रीशुकेन---

विकर्म्म यचोत्पतितं कथं चि---द्धनोति सर्वं हृदि सन्निविष्ठ इति । लोकेऽपि भक्तसेवकयोर्भेदो दृश्यते, समानेऽपि राजसेवाकर्म्मणि भक्तोऽयमभक्तोऽयमिति व्यपदे-शदर्शनात्, तसादु भाव एव भक्तिः। सा च कीर्त्तनाङ्गं-

यन्नामकीर्त्तनं भत्त्तयेतिश्रुतेः, न चासाविच्छया संपाद-यितुं राक्यते, त्रतोऽनुपादेयत्वादर्थादधिकारिविशेषणं-भविष्यति फलवत् । एतदेव स्पष्टीकृतं—

के चित्केवलया भक्तया वासुदेवपरायणा इति ।

त्रत्र वासुदेवपरायणा इति तदेकलत्त्त्एस्य भाव-स्याधिकारिविशेषणभावेनोदेशः, भक्त्त्येति भजनक्रिया कीर्त्तनादिरादीयते, के चिदिति च दुःसंपादत्वेनाधि-कारिविशेषणमेव दर्शयति—

खपादमूलं भजतः प्रियस्य त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेशः। विकम्म यचोत्पतितं कथं चिद्धुनोति स्व्वं हृदि सन्निविष्ट-

इति । तत्रापि त्यक्तान्यभावस्येति भावस्योद्देशः, भजत इति कीर्त्तनादेरुपादानं,तस्माद भक्तस्यैवाधिकारः। ज्ञानस्याप्यधिकारद्देतुत्वमवगम्यते, "यतस्तद्विषया म-ति"रिति यतो नाम्नस्तद्विषया मतिर्भवति, तस्य नाम्नो-व्याहरणं पापच्चयद्देतुरित्यतों यस्य तज्ज्ञानमस्ति स एवाधिकारीत्यर्थादुक्तं भवति,

तदुत्तमश्रोकगुणोपलम्भक---

इति ज्ञानवतो हरेर्नामपदैस्तदाचकैः शब्दैरुत्तमश्ठो-कं तद्गुणांश्चोपलभते यः; स एवात्राधिकारीति व्यक्तम-वगम्यते, ज्ञानं चात्र परोत्त्तपदार्थमात्रविषयं न पुनरप-रोत्त्मौपनिषदम्, एवं च श्रद्धाभक्तिज्ञानसंपन्नस्याधिका-रिणः पौराणं प्रायश्चित्तमितरस्य तु स्मार्त्तमिति व्यव-स्थितम् ।

प्रकृष्टप्रकाशो यथा चन्द्रस्य खरूपं न तथैतदित्यर्थः । उपसं-हरति—तसादिति ।प्रकृतमाह—सा चेति । तावता कथमधिकारिवि-श्रेषणत्वम् ? तत्राह—न चेति । स्रसौ भक्तिः । भक्त्येति वासुदेवपरायण-

#### प्रकाशसहिता

ZĜ

इत्यनयोरर्थभेदमाह—तत्रेति । उद्देशोऽभिधानम् । ज्ञानस्येति । नामो-चारणं पापत्तयहेतुरित्यस्य परमेश्वरत्नानस्य चेत्यर्थः । ननु भवतु स्मृतिषुराणवचनान।मन्योन्यविरोधव्य-वस्थेयम्, इह पुनः पुराणवचनानामेवान्योन्यविरोधो— विखोक्यते−कानि चित्सकृत्कीर्त्तनादेव पापच्च्यमभि-दधति, कानि चिदावर्त्त्यमानानीति, तथा हि-श्रीलैङे— अ नमो नीलकण्ठाय इति पुण्याच्तराष्टकम् । मन्त्रमाह सकृयस्तु पातकैः स विमुच्यत इति । श्रीभागवते तु हरेग्रेंखानुवादः खलु सत्त्वभावन इति, नातः परं कम्मीनिबन्धकुन्तनं---मुमुच्तां तीर्थपदानुकीर्त्तनादिति च, कस्तत्र विरोधपरिहार इति ? उच्यते । तत्राप्यनुतप्ताननुतप्तविषयत्वेन व्यवस्था, तथा हि श्रीवैष्णवे "कृष्णानुसारणं परमि"त्यविशेषे-ए प्राप्तामावृत्तिमनुतप्तविषयेऽपवद्ति कृते पापेऽनुतापो वै यस्य षुंसः प्रजायते । प्रायश्चित्तं तु तस्यैकं हरिसंस्परणं परमिति, श्रतोऽननुतप्तविषयैव सा व्यवतिष्ठते। प्रकारान्तरेण शङ्कते-नन्विति । अनुतप्तस्य सकृन्नामकीतंनमित∙ रस्यावर्त्त्यमानमिति परिहारग्रन्थार्थः । श्रननुतप्तविषयैव सा,श्रावृ-त्तिरित्यर्थः । ननु नेह निर्द्धारणमावृत्तेः, इयतो वारानितीयन्तं-कालमिति वा, ततश्च कथमनिद्धेरिता सा विधीयते ?

नापि यावत्फलमावृत्तिरवघातादाविव, पापवत्तन्निवृत्ते-रपि शास्त्रेकगम्यत्वात् , तारतम्यं कल्प्यते, अयते च तदष्टात्तरब्रह्मविद्यायां-

गोमूत्रयावकाहारो ब्रह्महा मासिकेर्जपैः।

डच्यते । आवृत्तिश्रवणादेव पापतारतम्यादावृत्ति-

पूयते तत एवार्वाङ् महापातकिनोऽपर,---इत्यादि, तस्माचस्य पापं कृतवतो भाराकान्तस्येव न कदा चिदितः परं पापे प्रवर्त्त इति पश्चात्तापो जायते तस्य सकृत्कीर्त्तनं शोधनम्, इतरस्य पुनरावर्त्त्यमानमिति। **श्रावृत्तिस्वरूपेऽविनिगमं शङ्कते**—नन्विति । पापतारतम्येनावृ-त्तितारतम्यमिति समाधत्ते--उच्यत इति । नन्वेवमपि सांकेत्यं पारिहास्यं वा स्तोभं हेलनमेव वा। वैकुएठनामग्रहणमशेषाघहरं विदुरि— त्येवमादीनां का गतिः ? परिहासानाद्रयोर्हि न भक्तिश्रद्धाऽनुतापाः सम्भवन्ति, स्तोभसांकेत्ययोस्तु न ज्ञानमपि, आवृत्तिरपि नापेद्यते यद् द्यत्त्तरं नाम गिरेरितं चणां---सकृत्प्रसङ्गाद्घमाशु हन्ति तदु । पवित्रकीर्त्तिं तमलङ्घ्यशासनं— भवानहो द्वेष्टि शिवं शिवेतर-इति सकृच्छब्दप्रयोगादाशुशब्दाच अद्धादयोऽप्यु-पेत्तिताः । त्रास्य ह्ययमर्थः---यदिति व्यस्तमव्ययं, यस्य नाम द्यत्त्ररं सुखोचार्यं, तदपि गिरेरितं न तु हृदयेन तद्र्थमवधार्य्यः तच सकृन्न बहुवारंः तदपि प्रसङ्गान्न तु अद्धादेः; श्रघम्, अवधीरितमहदल्पभेदम् आशु शीधमेव न तु कालान्तरव्यवधानेन हन्ति हिनस्ति तत्रापि न नामि नश्चित्तमावर्ज्य किन्तु तत्खयमेव, तच सर्वेषां रूणां न Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com भूतानां महदादीनां यतो भिन्नदशां भयमिति स्मृतेश्च । तसात् त्रायते भक्तं भेदभ्रान्तिमुन्मूल्य निरातङ्के निजमहिमन्यवस्थापयन्ती कीर्त्तिर्यस्यःस पवित्र-कीर्त्तिस्तं पवित्रकीर्तिं ब्रह्मादीनामप्यनतिकमणीय-शासनं शिवं परममङ्गलं भवान् द्वेष्ठीति त्रहो शिवेतर-इति वाक्यान्तरं शिवेतरः पर्य्युदस्तमङ्गलः, त्रमङ्गल इति यावद् । ज्रन्येऽप्यमङ्गलाः सन्ति, ज्रयं पुनरपूर्च्वोऽमङ्गल-इति दत्तं देवी निन्द्ति।न चैषामतत्परत्वम् , अभ्यासादु गतिस्रामान्याच, ज्रभ्यासस्तावद्जामिलोपाख्याने---

त्र्ययं हि कृतनिर्वेशो जन्मकोट्यंहसामपि ।

यद्याजहार विवशो नाम खस्त्ययनं हरेरिति,

निर्वेशो भोगः, ''निर्वेशो भृतिभोगयोरिति नैघएटुकाः, स च प्रायश्चित्त उपचर्य्यते, भोगप्रायश्चि-त्तयोः कर्म्मनाशहेतुत्वाविशेषाद् अत्र विवश इति विव-ज्तितं, विवशस्य तु न अद्धाऽऽदयः सम्भवन्ति

एतेनैव ह्यघोनोऽस्य कृतं स्यादधनिष्कृतम् ।

यदा नारायणेत्येतज्ञगाद चतुरच्रमिति,

त्रघोनः त्रघवतः, एतेनैवेति अद्धाविरहः, यदा जगाद तदैवेति ञ्रनावृत्तिः, चतुरच्तरमिति च अद्धाऽन-पेच्चा, ञ्रच्तरसमाहारस्यैव विवच्तितत्वात्, संख्याकथनस्य चाधिकमिदमित्यभिप्रायः, एवमस्मिन् प्रकरणे भूयान-भ्यासः । श्रद्धाऽऽदिमतः संकीर्त्तनेऽधिकार इत्यत्र विरोधं शङ्कते—न म्वेवमिति । आवृत्त्यादिप्रतिपादकवाक्यानां विरोधं निरूपयति — आवृत्तिरपीति । तत्र हेतुः – सकुच्छिद्वप्रयोगादिति । व्यस्तं = पृथ क्पदम् । श्ठोकस्य पदशस्तात्पर्यव्याख्यानं सुगमम् । न चैषामिति । सांकेत्यादिवाक्यानामतत्परत्वं श्रद्धाऽऽद्यनपेत्तत्वपरत्वमिति न च वाच्यम् अभ्यासादेकत्रैव प्रन्थे पुनःषुनः श्रवणाद्, गतिसामा न्याद्धि प्रन्थान्तरे च गतिसामान्यादित्यर्थः । श्रभ्यासं प्रपञ्चयति — अभ्यासत्तावदिति । चतुरत्तरमित्यत्रात्तरग्रहणस्य तात्पर्यमाह चतुरत्तरमिति । चतुरसंख्यायास्तात्पर्यमाह—संख्येति । एकेन द्वयेन वा पापनिष्कृतिसंभवाद्यतुष्टयमधिकमिति भावः ।

नन्वेकस्माद्वाचायावानर्थोऽवगम्यते किं तावानेवा-न्यस्मादपिः उताधिकः ? यदि तावदधिकस्तर्हि नाभ्या-सस्तस्यैव तत्र विधेयत्वाद्व, उक्तस्यैव पुनरुक्तिरभ्यासः। त्रथ तावानेव तथाऽपि नतरामभ्यासः, भिद्यते हि तदा वाक्यार्थः; "एकस्यैवं पुनः श्रुतिरविशेषादनर्थकं-हि स्यादि"ति न्यायेन, "त्रानन्दमयोऽभ्यासादि"त्यत्र तु ब्रह्मणों दुर्भेदत्वाद्व दुर्बोधत्वाच्च व्यतिरेकेणान्वयेन च पुनः पुनरुपादानं न विरुध्यते

"ग्रसन्नेव स भवति त्रसद् ब्रह्मेति वेद चेद्र

त्रस्ति ब्रह्मेति चेब्रेद सन्तमेनं ततो विदुरि"ति इह तुन तथेति, तद्युक्तम् इहापि विषेयस्यैकत्वेऽपि सुकरत्वेनाश्रद्धातिरस्कृतत्वाद्, "नीहारमिव भास्करः" "दहत्येघो यथाऽनत्तः" "यथा गदं वीर्व्यतममि" त्यादि-भिरुदाहरणैरुपपत्तिभिश्च पुनः पुनः प्रतिपादनं न विरु-ध्यते, एवमभ्यासो निरवद्यः।गतिसामान्यं च स्कन्दोक्तेः--

श्रवशेनापि संकीर्त्त्य सकृद्यन्नाम मुच्यते । भयेभ्यः सर्वपापेभ्यस्तं नमाम्यहमच्युतम् ॥ त्रवशेनापि यन्नाम्नि कीर्त्तिते सर्वपातकैः । षुमान् विमुच्यते सद्यः सिंहत्रस्तैर्म्यगैरिवेति ॥ श्रीनारदीये च—

हरिरिति सकृदुचरितं दस्युछलेनापि यैर्मनुजैः । जननीमार्गं मुक्त्वा मम पदवीं निविशते मर्त्यः ॥ एवं सर्वत्र ।

अभ्यासमात्तिपति—नन्विति । एकस्यैवेति । एकस्य पुनः श्रुति-रेव भेदिका, अविशेषाद् = विधेयविशेषाभावात् , किं ततस्तत्राह— अनर्थकं हि स्याद्, यथा समिधो यजति तनूनपातं यजतीभ्यासःयै-कार्थतात्पर्यगमकत्वं दृश्यतेऽत आह—ग्रान-दमय इति । असन्नेवेति ब्यतिरेकः । अस्ति ब्रह्मेत्यन्वयः । इह तु न तथा, दुर्बोधत्वादित्यर्थः । तिरस्कृत्वादिति पञ्चम्यन्तं न विरुध्यत इत्यनेन संबध्यते । न केवलं-दुर्बोधत्वमभ्यासहेतुः किं तु सुकरत्वेनाश्रद्धेयत्वशङ्काऽपीति भावः । गतिसामान्यं निरूपयति-गतीति ।

त्रत एतेषु कोऽधिकारी तत्रेति ? त्रत्रोच्यते—ग्रासन्नमरणोऽधिकारी, विकुश्य पुत्रमघवान्यदजामिलोऽपि नारायणेति म्रियमाण उपैति मुक्ति— मिति दर्शनाद्, यस्यावतारगुणकर्मविडम्बनानि नामानि येऽसुविगमे विवशा गृणान्त । तेऽनेकजन्मशमलं सहसैव हित्वा संयान्त्यपावृतमृतं तमजं प्रपद्ये ॥ इति च, श्रीनारदीये— ब्राह्मणः श्वपचीं सुञ्जन् विशेषेणारजखलाम् । ग्रश्नाति सुरया पक्तं मरणे हरिमुचरन् ॥ श्रीभगवन्नामकौमुदी ।

मुच्यते पातकात्तसान्नात्र कार्य्या विचारऐति

निर्धारणाच, युक्तं च तसिन्नवसरे अद्धादिनैर-पेच्यं नाम्न एव सुदुर्लभत्वात्, तस्मान्न केन चित् किञ्चि-बिरुध्यत इति सर्वं सुस्यम् । एवं मध्यमअद्धानामधि-कारिणां मनांसि समाधातुमुत्वेत्त्ते पन्थानमविरोधस्य । श्रन्य एव पुनः पन्थाः पारमार्थिकः, तथा हि स्ष्टतिपुरा-णविरोधे व्यवस्थाद्यो नैव निविद्यन्ते, विषमं हि प्रामा-ण्यमनयोः, वेदादवगतेऽर्थे पदान्तरेरुपनिवद्धानि महर्षि-वाक्यानि खलुस्मृतयः; पुराणानि पुनर्वेदा एव श्रीमहा-'भारते मानवीये च---

इतिहासपुराणभ्यां वेदं समुपबृंहयेदिति

वचनात् , पूरणात्पुराणमिति व्युत्पत्तेश्च, न चात्रा-वेदेन वेदस्य बृंहणं संभवति, न ह्यपरिपूर्णस्य कनकव-लयस्य त्रपुणा पूरणं संभवति ।

ननु यदि वेदशब्दः पुराणमितिहासं चोपादत्ते तर्हि पुराणमन्यदेवान्वेषणीयं; यदि तु न, न तर्हि इतिहास-पुराणयोरभेदो वेदेन ?

उच्यते—विशिष्टैकार्थंप्रतिपादकस्य पदकदम्यकस्या-पौरुषेयत्वादभेदेऽपि खरकमभेदाद् भेदनिदेंशोऽप्युपप-द्यते, अपि च सात्तादेव वेदशब्दः प्रयुक्तः पुराणेषु— ''पुराणं पश्चमो वेदः'',

"इतिहासपुराणं वि पश्चमो वेद उच्यते",

''वेदानध्यापयामास महाभारतपञ्चमानि",

त्यादौ, श्रन्यथा पश्चमत्वं च नावकल्पेत, समानजा-तीयनिवेशित्वात् संख्यायाः, ब्रह्मयज्ञाध्ययने च विनि- योगो दृश्यतेऽमीषां यद् "ब्राह्मणानीतिहासान्पुराणानी-" ति, सोऽपि नावेदत्वे संभवति, च्रत एवाह भगवान्—

कालेनाग्रहणं मत्वा पुराणस्य द्विजोत्तमाः ! ।

व्यासरूपमहं कृत्वा संहरामि युगे युगइति

पूर्वसिद्धमेव पुराणं सुखग्रहणाय संकल्पयामीति हि तस्यार्थः । मात्स्यं कौर्ममित्यादि समाख्यास्तु प्रवचन-निबन्धनाः; न तन्निर्माणनिबन्धनाः, काठकादिवद्, त्रानुपूर्व्वीनिर्माणनिबन्धना वा, त्रत एव अतिपुराण-विरोधे पुराणदौर्बल्यमानुपूर्वीभेदात्कदाचिदर्थोऽप्यन्यथा स्यादिति, स्मृतिपुराणविरोधे पुनःषुराणान्येव बलीयांसि।

**श्रत इति । श्रद्धाद्यपेत्ताया श्रसंभवाद् । एतेषु = सां**केत्यादिनि बन्धेषु नामोचारणेषु कोऽधिकारीत्यर्थः । तत्र नामोचारणे । मध्य-माधिकारिणां मनःसमाधानाय परिहरति-म्रत्रोच्यत इति । वस्तुतः पेत्तमपकर्षं वदन्ति तान्निराकर्त्तुं पुरागेष्वाधिक्यं संभावयति–तथा होति । आदिशब्देन विकल्पादि । तावता कथं वेदत्वं तत्राह--न चात्रेति । इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपबृंहयेदित्यत्र वेदशब्दो नेति हासपुराणयोः संग्राहकस्तयोर्भेदनिईंशादतो भेद एव वेदादेतयोरिति शङ्कते---ननु यदोति । ब्राह्मणपरिवाजकन्यायमभिष्रेत्य समाधत्ते-वि-शिष्टेति। स्वरेति। श्रनियतस्वरोचारणं पुराणानां स्वरभेदः, श्रानुपूर्वी-भेदः क्रमभेदः । तदेतदुभयं प्रत्यत्तभेव । कथं तर्हि मात्स्यं कौर्ममित्या दिसमाख्यास्तत्राह--मात्स्यमिति । एवं हि पुराणेषु दढकर्तृस्मरणः मनुपपन्नम्, इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपच्ँहेयेदित्यस्य वेदार्थनि र्णायकत्वाभिप्रायत्वात्, पुराणं पञ्चमो वेद् इत्यस्य वेद्वत्प्रामाण्यनि-र्णयार्थत्वात्। पौरुषेयाणामपि धारयाऽनादिसिद्धत्वाद् ब्रह्मयश्वविधि· विषयत्वोपपत्तेः पत्तान्तरमाह-न्र्यानुपूर्वीति । पूर्वौक्तेभ्य एव हेतुभ्यः पुराखवलीयस्त्वमाह-स्मृतीति ।

् एवं समुद्वङ्वितसंकलश्टङ्बलेषु यथाखमेवस्वं खमर्थम-भिद्धानेषु पुराणवचनेषु मनागपि क चिदेकमवकाशम- लभमानानां स्मृतीनां यदि नाम विषयसर्व्वखापहारः प्रसज्ज्येत?प्रसज्ज्यतां नाम, कथन्नु पुराणानामाञ्चस्यमु-पम्रुच व्यवस्थापनप्रस्तावः, उक्तं हि नारदीये—

> वेदार्थादधिकं मन्ये पुराणार्थं वरानने !। वेदः प्रतिष्ठितो देवि पुराणे ! नात्र संशयः ॥ पुराणमन्यथा कृत्वा तिर्य्यग्योनिमवाप्रुयात् । सुदान्तोऽपि सुशान्तोऽपि न गतिं प्राप्नुयात्क चिदिति, स्कान्दे च

> अतिस्मृती हि नेत्रे द्वे पुराएं हृद्यं स्मृतम् । अतिस्मृतिभ्यां हीनोऽन्धः काणः स्यादेकया विना॥ पुराणहीनादु हृच्छून्यात्काणान्धावपि तौ वरौ ।

ननु न वयं व्यवस्थापयामः; अपि तु पुराणवचना-न्येव व्यवस्थापयन्ति तावत्कम्मीणि कुर्व्वातेत्येवमा-दीनि ? मैवं, तेषां मुमुत्तुविषयत्वाद्, मुमुत्तौ च दशाभे-देन कियाभक्तिज्ञानानां समावेशो न विरुध्यत एव, यत्पुनर्नारदीयं वचनं—

"यस्य यावांश्च विश्वासस्तस्य सिद्धिश्च तावती"ति; तस्यापि न विश्वासपरिमाएप्रभाव इत्यभिप्रायः

"एतावानिति नैतस्य प्रभावः परिमीयते" इत्युत्तराद्वविरोधाद्,

श्रथ परिमाणान्तरनिराकरणार्थं तदु, एवमप्यर्थकं-प्रसज्ज्येत, इतरपदार्थमहिन्नामपि खखपरिमाणातिरेकेण परिमाणान्तराभावात् , तस्मादयमर्थः—निरङ्कश एव मन्त्रस्य प्रभावः, तथाऽपि यस्य यावान् विश्वासः स-तावत्येव मन्त्रं विनियुङ्क्त इति तस्य तावदेव फलमिति।

## प्रकाशसहिता

श्रपि च किं कीर्त्तनादी प्रवृत्तिमात्रहेतुः अद्धाः किं वा कीर्त्तनादेः फलसाधनेऽन्तर्भवति ? तत्र यदि तावत्प्रवृ-त्तिमात्रहेतुस्तदन्तरेणापि अद्धां कीर्त्तनादौ प्रवृत्तस्य पाप-चयो भवेदेव तस्यैव निरपेच्साधनत्वाद्, अथ फलसा-धनेऽन्तर्भवति तर्हि तस्याः शास्त्रेण वा साधनत्वं-प्रमीयते प्रमाणान्तरेण वा?तत्र यदा शास्त्रेण तदा अद्धा-सहकृतं कीर्त्तनं पावनमित्युच्यते, तत्र पृच्छामः सा स-हकारिणी अद्धा कीर्त्तनमात्रमवलम्बते अद्धासहकृतं-वेति? न तावत् कीर्त्तनमात्रं, तस्यासाधनत्वात् साधन-विषयत्वाच अद्धायाः; साधनत्वे वा अद्धासहकारव्या-घातः, अथ अद्धासहकृतं वेति, तत् किमात्मना सहकृ-तं अद्धाऽन्तरेण वा ? न तावदात्मना तस्यैव विषयत्वं-विषयित्वं चेति व्याघातादु, नापि अद्धाऽन्तरेण तत्रापि विकल्पापातात् , तद्पि किं केवलमवलम्बते स्वसहकृतं-अद्धाऽन्तरसहकृतं वेति, तत्राद्ययोरुक्तो दोषः, तृतीयेऽ-पि अद्धाऽन्तरं नाम किं प्रथमा अद्धा तृतीया वा ? न तावत्प्रथमाः ग्रन्योन्याश्रयापाताद्द, द्वितीयश्रद्धानिरूपणे हि तत्सहकृतालम्बना प्रथमा निरूप्यते प्रथमश्रद्धानिरू-पणे च तत्सहकृतालम्बना द्वितीयेति, अथ तृतीया साऽपि यदि द्वितीयासहकुतमालम्बते; आयातमन्यो-न्याश्रयत्वं, प्रथमासहकृतश्चेत् चककमापद्यते प्रथमास-हकृतं तृतीयाऽऽत्तम्बते; तृतीयासहकृतं द्वितीया;द्वितीया-सहकृतं प्रथमेति, चतुर्थादिसहकृतत्वेऽनवस्थापातः, त-स्मान्न शास्त्रेण श्रद्धायाः सहकारित्वावगतिः संभवति । ननु कीर्त्तनस्य कारएत्वविषयिणी अद्धाः न पुष्कल

कारणत्वविषयिणी, अतः कीर्त्तनमात्रविषयत्वेऽपि तस्या न सहकारित्वव्याघातः, तद्युक्तं, अद्धा हिः सा-धनमिदं साध्यं न कदाचिद् व्यभिचरतीति प्रत्ययः स च षुष्कत्वकारण एवावकल्पते न कारणमात्रे तस्माइ-वीर एवायं दोषः ।

ननु शास्त्रतः कीर्त्तुनादेरेव पावनत्वं विश्वासस्य तु प्रमाणान्तरावसेयं सहकारित्वम्, सोऽपि शास्त्रावगतं-कीर्त्तनमात्रादेरेव पावनत्वमवलम्वते, तत्र च नोक्तो-दोषः। एवं तर्हि यस्मिन्नारोग्यादावन्वयव्यतिरेकौ दृश्येते विश्वासस्य तत्र सहकारित्वमस्तुः, पापत्त्त्यः पुनरतीन्द्रि-यत्वान्न श्रद्धाकिंचित्कारमपेत्त्तते ।

स्मृतिपुराणयोः श्रुतिमूलत्वाविशेषेऽपीतिहासपुराणाभ्यामित्या-द्युक्तवाक्यैर्वच्यमाणैश्च वेदार्थादधिकं मन्यइत्याद्यैः पुराणेप्वाञ्जस्यभङ्गो-न युक्त इत्याह-पवमिति । समुच्लङ्घिताः सकलाः श्टङ्खलाः प्रमोत्पत्ति-प्रतिबन्धका दोषा यैस्तेषु वचनेषु सत्सु । कियाभक्तिझानानामिति । मुमुज्जुरविरक्तः कर्माणि कुर्याद्, ईषद्विरक्तः श्रीहरिभक्तिम्, श्रतिवि-रक्तस्तु ब्रह्मविचारमिति व्यवस्थाष्यते, न तु

तावत्कर्माणि कुर्वीत न निर्विचेत यावता।

मत्कथाश्रवणादौ वा श्रद्धा यावन्न जायत—

इति वचनात् अद्धावत्त्वमधिकारिविशेषणमिति व्यवस्थेति भावः । नारदीयवचनस्यापि नाधिकारिविशेषणं अद्धेत्यर्थ इत्याह— यत् पुनरिति । विश्वासस्य परिमाणमिव परिमाणं यस्य स विश्वास-परिमाणः । प्रभाव इति श्ठोकस्पसिद्धिशब्दव्याख्यानम् । शङ्कते— प्रथेति । तद्वचनम् , तत्किमनर्थकं वचनं १ नेत्याह—तस्पादिति । प्रका रान्तरेण अद्धाया अधिकारिविशेषणत्वं दूषयति – त्रपि चेति । तस्याः श्रद्धायाः । कोर्तनमात्रमिति । केवलं कोर्तनमित्यर्थः । साधनत्वा-दिति । अद्धायाः कीर्तनगतृफलसाधनत्वान्तर्भावप्रतिक्षानादिति भावः । केवलकीर्तनस्य फलसाधनत्वे अद्धासहकारः प्रतिक्षातो व्याहन्येत । अधेति । अद्धासहकृतं कीर्तनं श्रद्धामवलम्बत इत्यर्थः । सहकृतं- विशिष्टम् । व्याघाताद् आत्माश्रयात् । विकल्पापाताद् विकल्पदूषणात् । उक्तो दोष-इति । असाधनत्वादिति व्याघातादिति च कमेण पत्तद्वय-निराकरणम् । अन्योन्याश्रयादिति । तृतीयाया अनभिधानाच्छद्रद्वाद्वये परस्पराश्रयत्वमिति भावः । तदाह-द्वितीयेति । द्वितीयं शङ्कते-तथेति । साऽपि द्वितीयासहकृतमालम्बते द्वितीया च तृतीयासहकृतमालम्बत-इत्यन्योन्याश्रयत्वम् । प्रथमासहकृतालम्बनत्त्वे चक्रकम् । चतुर्थादिस-हकृतत्त्रालम्बनत्वेऽनवस्थेति भावः । उत्तरो ग्रन्थः स्पष्टार्थः ।

ननु यद्यवगम्यते सहकारित्वमेकत्र अद्धायाः तर्हि शक्यत एवानुमानुमन्यत्रापि, तथा हि—पापच्त्यः अद्धाऽऽदिसहित साधनवान् ; कर्म्मफलत्वाद्, आरो-ग्यादिवत्, तद्युक्तं कालात्ययापदिष्ट त्वाद्धेतोः, आवशे-नेत्यादिशास्त्रविरोधात्, सोपाधिकत्वाच्च; मानान्तरयो-ग्यत्वं हि तत्रोपाधिः, तस्य च साधनाव्यापकत्वे सति साध्यव्यापक उपाधिरित्यस्मिन्नुद्यननये युज्यत एवो-पाधित्वं, साध्यसमव्यासिरिति तु मतान्तरे व्यापकानु-पत्तबिधलिङ्गकानुमानबाधएवेत्यलमतिप्रसङ्गेन । का तर्हि गतिः "अद्धावित्तो भूत्वाऽत्मन्येवात्मानं पश्येदि" त्यादी-नाम् ?

उच्यते—न तन्न अवणादिविधिवाक्यार्थविषयिणी अद्धा अवणादेः सहकारित्वेन विधीयते, किन्तर्हि ? तत्त्वमस्यादिवाक्यार्थविषयिणी, सा च न प्रतीचः परत्वे बाक्यार्थेऽन्तर्भवति; त्रपि तु प्रमाणेतिकर्तव्यतात्वेन बहिरेवावतिष्ठते, न च तत्रोक्तदोषप्रसङ्गः, "अद्धयाऽग्निः समिध्यत" इत्यादि तु प्रवृत्तिहेतोः अद्धायाः स्तावकप्रष्ट-र्त्ति विना षुरुषार्थस्येवासिद्धेः ।

ननु यदि प्रवृत्तिहेतुः अद्धा, आयातमधिकारिविशे-षण्त्वं अद्धायाः ? मैवम्, अशाब्दत्वात् । नन्वशाब्दमपि

सामर्थ्यवद् विद्वत्तावचाधिकारिविशेषणं भवत्येव शब्दा-पेचि्तत्वात्, अद्धा च शब्दापेचि्ता भवति, त्रसमर्थ-स्याविदुषोऽश्रद्धधानस्यानुष्ठानायोगादु, अतोऽधिकारि-विशेषणमेव अद्वेति, असाव्वेत्रिकमेतेंदु, यद्धि बहुलाङ्गं-बहुधनसाध्यं वा बहुकालव्यापि वा खरूपेण वा दुष्करं-कर्म्म तत्र न कश्चिद्पि अद्धां विना प्रवर्त्तत इति भवत्य-धिकारहेतुः अद्धा, यत्र पुनः सुकरे कीर्त्तनादौ प्रकारान्त-रेणापि प्रवृत्तिः संभवति तत्रानुपपत्तेरभावाद् अश्रुत-त्वाच नियमपरिकल्पनाऽयोगान्नैवाधिकारहेतुः अद्वेति । भक्तेरप्यधिकारिविशेषणत्वं न संभवति, सा हि अवणा-दि्नवविधभजनलत्त्त्णा भावलत्त्त्णा वा? न तावद् भज-नलत्तुणा तस्यामेवाधिकारहेतोर्जिज्ञासितत्वादु, नापि भावलच्रणा; सा हि फलं निमित्तं वा ? तत्र यदि फलं-काम्यमानतयैव तस्या ऋधिकारिविशेषणत्वं न खरूपेण, तथा च सति भक्तिकामस्याधिकारः स्यान्न भक्तस्य, न चास्याप्यधिकारः, ब्रह्महादेेईननादिजनितदोषनिरासा-र्थिनोऽधिकृतत्वादु, न च भक्तिकामाधिकारे दोषनिरा-सोऽप्यन्तर्भवति, अच्चीणदोषस्य भक्तेरनुद्यादु-

नराणां चीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायत— इतिवचनादिति वक्तव्यं, तस्य द्वारमात्रत्वेनानुद्देश्यत्वात्।

ननु तर्हि निमित्तं भक्तिः अवणादिविधेः, तत्र च तस्याः पापत्त्वयकामनायाश्च संवत्तितयोरधिकारहेतुता जातेष्टाविव षुत्रजन्मनः तत्पूतत्वादिकामनायाश्च, इदमप्पसाधीयः, भक्तेरेव अवणाचनुष्ठानात्प्रागसिद्धेः, यथोक्तं श्रीभागवते—

१३

श्रुग्वतां खकथां कृष्णः पुग्पश्रवणकीर्त्तनः । हृद्यन्तःस्थो ह्यभद्राणि विधुनोति सुहृत्सताम् ॥ नष्टप्रायेष्वभद्रेषु नित्यं भागवतसेवया । भगवत्युत्तमश्ठोके भक्तिर्भवति नैष्ठिकी ॥

ञ्चत एवेदमपि प्रत्युक्तं; यद् भावोदयादुपरितनानां-पापानां भगवद्भजनं प्रायश्चित्तं, प्राचीनानां तुस्मार्तमिति, श्रवणादिधौतपापस्यैव भावोदयप्रतिपादनाद्, नष्टप्रायेति च नष्टानामप्यभद्राणां सत्सु कामादिषु धुनः धुनरुद्भवात् तन्निवृत्तेश्च भावैकसाध्यत्वात्

तदा रजस्तमोभावाः कामलोभादयश्च ये।

चेत एतैरनाविद्धं स्थितं सत्त्वे प्रसीदतीति वचनात्।

ननु तर्हि नैष्ठिकी भक्तिरास्तां तस्याः अवणाद्यभ्या-सपटिमसाध्यत्वात् प्रीतिमात्रं पुनः प्रागपि जन्मान्तर-संस्कारवशात्संभवतीति तस्यैवाधिकारहेतुतेति, तदस-त्, प्रमाणाभावात्

सर्वात्मना विद्धते खतु भावयोगं—

त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेश-

इत्यादि तत्र प्रमाणं तच नैष्ठिकीमेवावत्तम्बते,

त्रनुमानावष्टम्भेन शङ्कते-ननु यदोति। एकत्रारोग्यादौ। अन्यत्रापि पापत्तयेऽपि, । अवशेनापि यत्राम्नीत्यादिश्रुतिबाधितमनुमानमित्याह-कालेति । व्यापकं मानान्तरयोग्यत्वं तस्यानुपत्तव्धिरभावस्तस्तिङ्गकाः नुमानबाधः । पापत्तयो न श्रद्धासाधनवान् ; तथाऽर्थे मानान्तरायोग्य-त्वादिति । प्रतोचः परत्वे = परब्रह्माभेदे । भक्तेरधिकारिविशेषणन्वे दूषणभेदमाह—भक्तेरिति । भावलत्तणा = भगवति निरतिशयप्रीति-तत्त्तणा । न च तस्येति । भक्तिकामस्येत्यर्थः । ब्रह्महादेर्निरासार्थिन— इति सामानाधिकरएयम् । अधिकृतत्वादिति । रात्रिसत्रे प्रतिष्ठाया इव नामकीर्त्तने दोषत्त्वयस्यार्थवादावगतत्वादिति भावः । न वक्तव्यमिति संबन्धः । अन्तर्भवन्तीति । कामनाविशेषणत्वेनेति भावः । तत्र हेतुः— अत्तीणेति । तत्र प्रमाणमाह-नराणामिति । न वक्तव्यमिति प्रतिश्वायां— हेतुमाह—तस्येति । दोषत्त्वयस्यैत्यर्थः । जातेष्टिवत्संवलिताधिकारतां— शङ्कते—ननु तर्हीति । पुत्रे जात इति सप्तमीवद्धकोर्निमित्तत्वज्ञाप-काभावान्न संवलिताधिकारतेत्याह—इदमपीति । दूषणान्तरमाह— भक्तेरिति । प्रकारान्तरेण पौराणसार्त्तयोर्व्यवस्थामाशङ्क्य परिहरति— अक्तेरिति । भावो भक्तिः श्रवणादीनि, तत उदिते भावे श्रवणादिरूपे भगद्धजने प्रवृत्तिस्ततश्च भावोद्य इति परस्पराश्रयत्वमिति भावः । उत्तरौ चोद्यपरिहारौ स्पष्टौ ।

यत्तु यन्नामकीर्त्तनं भक्तयेति; तस्यापि न कीर्त्तनाङ्गं— भक्तिरित्यर्थः, गुण्फलाधिकारो हि सः, खत एव पापत्त्वय-साधनं कीर्त्तनकर्म्माश्चित्य फलगतातिशयमुद्दिश्य भक्ते-विंधानादनुत्तमं विलापनमिति; यदेव विद्यया करोति अद्ध-योपनिषदा तदेव वीर्य्यवत्तरं भवतीतिवत्, फलगतातिश-यश्चात्र पापकारणानां रागादीनां निवृत्तिः रागादिनिवृत्ते-र्भक्तिसाध्यत्वस्याभिधानात् "के चित्केवलया भक्त्या" इत्यत्रापि भजनक्रियैव भक्तिः; न भावः, तस्या एवाप्र-करणसमाप्तेः प्रपञ्चनाद्, "वासुदेवपरायणा" इत्यत्रापि न भावः कैवल्यविरोधात् ।

ननु यन्नामकोर्तनं भक्त्येतिवाक्याद्धक्तेरङ्गस्वं प्रतीयते ततश्चार्थाद धिकारिविशेषणता भविष्यतीत्यत झाह—यस्विति । कोऽसौ फलगतो-ऽतिशयस्तत्राह-फलगतेति । केनाभिधानं तत्राह—के चिदिति । किमन्न भक्तिशद्ववाच्यं तत्राह—ग्रत्रापीति । श्रपिशद्वाद्यन्नामकोर्तनं भक्त्येति वाक्यसमुच्चयः । न भाव इति । ततश्च भावोदयादुपरितनानां पापानां— भगवद्धजनं प्रायश्चित्तं नाशङ्कनीयमिति । ननु वासुदेवपरायणा इत्यनेना— सिन्नेव वाक्ये भावः प्रतीयते पापत्त्रयसाधनत्वेन तत्राह—वासुदे वेति । कैवल्येति । के चित्केवलया भक्त्येति कैवल्यविरोधादित्यर्थः । ननु समानचाक्योपात्तस्य भावस्य व्यवच्छेदायोगात् तद्तिरिक्तसाधनव्यवच्छेद् एव कैवल्यं? नैयं, श्रुतिविरो-

इत्यत्रापि पातकाभावादेव दण्डानहेत्वं; तदभावश्च तत्कारणाभावाद्, ञ्चत एवोक्तमथ यद्यमीषां स्यात्पात-कमिति । रागाद्यभावेऽपि यदि कथञ्चित्प्रमादात्पातकं----स्यादित्यर्थः; तदपि हन्त्युरुगायवाद इत्यपि न भावस-हक्वतं कीर्तनम्, ञ्चपिशब्दाद् न केवत्तं भावोदयात्प्राची-नमेव; ञ्चपि तूपरितनमपि पातकं हन्त्युरुगायस्य बहूभि-धानस्यानन्तानन्दसुधासिन्धोर्बहुभिर्गायमानस्य वा सक-त्रजगत्प्रश्वस्यपुण्यकीर्त्तेर्वादः कीर्त्तनं, भावस्तु विद्यमानो-ऽप्युदास्ते, ञ्चतितुच्छत्वात्पापनिवृत्तेरिति हि तस्यार्थः ।

• एवं विम्रूश्य सुधियो भगवत्यनन्ते सर्वात्मना विद्धते खत्तु भावयोगम् । ते मे न दण्डमईन्त्यथ यद्यमीषां— स्यात्पातकं तदपि हन्त्युरुगायवादः ।

र्निवेशितं तद्गुणरागि यैरिहे— त्यत्रापि विषयसौन्दर्यादेव प्राप्तस्य रागस्मरणस्य सुकरत्वप्रतिपादनार्थमनुवादः ।

सकृन्मनः कृष्णपदारबिन्द्यो-

धिनो वाक्यस्य दुर्बलत्वात् अतिरिह केवलया भक्त्येति तृतीया, वासुदेवपरायणा धुन्वन्त्यघमिति तु वाक्यम्, त्रतो गर्भितोऽयं हेतुः यस्माद्वासुदेवपरापणास्तस्मात्सक-लमघं धुन्वन्तीति सर्व्वानुस्यूतः सर्वाधारश्च देवः परम-यनमाश्रयो येषां तेषां सर्वेश्वरसनाथानामुचितमेव सर्व्वाघविजयित्वमिति भावः । श्रपि च खरूपेण तदा-श्रयत्वे मुख्योऽयं शब्दः, भावस्य तु तदालम्बनत्वे गौणः, तस्मान्न भावस्य कीर्त्तनाङ्गत्वे प्रमाणमिदम् । ये देवसिद्धपरिगीतपवित्रगाथा— ये साधवः समदशो भगवत्प्रपन्नाः । तान्नोपसीदत हरेर्गदयाऽभिगुप्ता– न्नेषां वयं त्वधिकृताः प्रभवाम दण्ड—

इत्यस्याप्ययमेवार्थः, कथं ? ये समदृशः सर्वात्मभा-वेन भगवन्तं पश्यन्ति, अत एव साधवो रागादिदोषर-हितासान्नोपसीदत तेषां समीपमपि मा यात, न ह्येषां-बयं खामिनः पापिनां हि निग्रहे वयमधिकृताः, न तेषां-पापगन्धोऽपि; अथ कथश्चित्स्यात् पातकं तथाऽपि वयं-द्रण्डे न प्रभवामः भगवत्प्रपन्ना हि ते भगवत्प्रपद्नेन कीर्त्तनादीनामन्यतमेन दास्यलत्त्त्ऐन वा भजनेनेव निर-स्तपापाः, ञ्रत एव सकलजगत्प्रसिद्धां पापोत्पत्तिं प्रति-श्रुतिपुराणसिद्धान्तरह्रस्यगहनगर्भितां पद्यमानाः तन्निःसरणसरणिमविदुषां भवादशां भ्रान्त्याऽपि कथं-चिदुपगमनं स्यादिति हरेर्गदया सर्वतो गुप्तास्तान्नोपसी-दतेति, अपि च देवानां मध्ये ये सिद्धा माहात्म्यविशेष-संपन्नाः षुरन्दरादयः तैः खतःपूतैरप्यतिशयेन पूतत्वाय परिगीता पवित्रभूता गाथा येषां लत्त्त्णापेतमपि यन्ना-माङ्कितं पद्यं वा प्राकृतभाषारचितं वा तेषां पूतत्वे कतमः सन्देह इति । "खपाद्मूलं भजत्" इत्यत्र तु विविदिषावाक्यविनियुक्तात्कर्मणोऽन्यत्सर्वमेव मुक्ति-विरुद्धं कर्म विकर्मशब्देनोच्यते न निषिद्धकर्ममात्रं तस्य कीर्त्तनादिमात्रान्निष्टर्त्तेर्शतत्वात्,

श्रीपराशरसंहितायामपि न चलतीत्यादिभिरुपल-चि्तानां सततं मनसि जनाद्नं द्धानानां पापहेतूनां—

दादेवाइमिदमिति भोक्तृभोग्यरूपं सकलं जगदासुदेवो-माययाच्छन्नचित्प्रकाश एव न तसादतिरिच्यते, स हि परमपुमान् पुरुषस्य निरुपाधिकं खरूपं परमेश्वरश्च सर्व्वाधिष्ठानं स एकः खरूपेेण, एवं सजातीयविजाती-यखगतभेदविरहान्नितान्तनिर्भेदंभगवत्तत्त्वमिति मतिर-चला भवति येषां तान् दूरादिहाय व्रज भट; तदवलो-कनपरिपवित्रिता हि प्राणिनो नैवासादुगोचरे वर्त्तन्त-

सकलमिदमहश्च वासुदेवः परमुपमान्परमेश्वरः स एकः । इति मतिरचला भवत्यनन्ते हृद्यगते व्रज तान् विहाय दूरादित्यस्या---नन्ते अवणादिभिरावर्जिते हृदयगते सति तत्प्रसा-

कमलनयन वास्रुदेव विष्णो धरणिधराच्युत शङ्खचकपाणे ! भव शरएमितीरयन्ति ये वै त्यज भर ! दूरतरेण तानपापानिति वचनादुः भक्तानां नरकपातस्यानाशङ्कनीयत्वादेव

न तदर्थमयमारम्भः, अपि तु तत्रत्यासन्नजनवर्जनार्थं,-

यदाह—''व्रज तान् विहाय दूरात्" ''त्यज भट दूरतरेण

तानपापान्" "व्रज भट दूरतरेेण मानवानामि" ति च,

ञ्चतएवोपकमेऽपि ''परिहर मधुसूद्नप्रपन्नान्" दूरत इति

व्याख्येयं, न च स्तुतिमात्रत्वमेषाम्, उपपत्तिमत्त्वात्,

रागादीनामुच्छेदो विविच्तितः पापच्चयः पुनः कीर्त्तन-मात्रात्

प्रकाशसहिता

तथा हि–

इत्यर्थः। एतदेव स्पष्टीकृतं; पुरुषवरस्य चैतस्य दृष्टिपाते न तव गतिरथ वा ममास्तीति, महद्दर्शनस्य च पावनत्वं-प्रसिद्धमेव—

न ह्यम्मयानि तीर्थानि न देवा मृच्छित्तामयाः । ते पुनन्त्युरुकालेन दर्शनादेव साधव— इत्यादौ ।

शङ्कते---नन्विति । समानवाक्योपात्तस्येति । के चित्केवलया भत्तया वसुदेवपरायणा इत्यत्र कैवल्यं वासुदेवपरायणशद्वोक्तभावव्याव• र्त्तकत्वं न सहते तद्विरोधादित्यर्थः । तदतिरिक्तं साधनं सार्तं प्रायश्चि-त्तम् । श्रतो वासुदेवे भावुकानां केवलं भगवद्धजनं पापत्त्तयसाधनमिति वाक्यार्थः । केवलयेति श्रत्या कीर्त्तनादिरूपाया भक्तेरविशेषतोऽन्य-निरपेत्तत्वं प्रतीयते, वासुदेवपरायणा इति वाक्येन भावुकानामिति संकोचः क्रियते, न च श्रुतिविरोधे वाक्यं प्रवर्त्तत इति समाधत्ते— मैवमिति । तर्हि वासुरेँवपरायणा इत्यनर्थकं ? नेत्याह—श्रत इति । वासुदेवपदार्थमाह—सर्वेति । परायणुशद्वार्थमाह—परमिति । तात्प-र्यार्थमाह—सर्वेश्वरेति। भाव इति। वासुदेवपरायणा इत्यस्य तात्पर्यं-सकुन्मन इत्यादिवाक्ये गुण्रागिशद्वेन भावः पापत्तयसाधनत्वेन प्रतो-यते तत्राह-सकृदिति । विषयः परमात्मा । तत्सौन्दर्यादेव प्राप्तराग-स्य पुरुषस्य सारणसौकर्यप्रतिपादनार्थमित्यर्थः । नन्वेवं विकश्येत्यादि-वाक्ये स्पष्टं भावयुक्तानां पुंसां पापत्तयसाधनं कीर्त्तनं प्रतीयते तत्राह-एवमिति । उरुगायशद्वार्थमाह-बहुभिधानस्येति । श्रनन्तानन्देति तात्पर्यार्थः । पापान्निःसरणमार्गमविदुषां भवाद्यशां दूतानाम् । गाथाश-द्वार्थमाह-लत्तरेति ।

स्वपादमूलं भजतः प्रियस्य त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यद्योत्पतितं कथं चिद्धुनोति सर्वं द्वदि सन्निविष्ट—

इति श्लोके भावुकस्य पुंसो विकर्मपदवाच्यनिषिद्धनिवृत्तिप्रति-पादनान्न कीर्त्तनमात्रात्पापनिवृत्तिरतझाह —स्वपादेति । तमेतं वेदानु-वचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेनेति विविदि-वाधाक्यम् । मुक्तिविरुद्धं काम्यमित्यर्थः। दधानानां पुंसाम् ननु भक्ता- नामुपक्रमात्कथंतेषां नरकपातशङ्का ? त्र्रात श्राह–भक्तानामिति। द्रूरतरे-ऐति तरप्शद्वप्रयोगाद्विष्णुभक्तप्रत्यासन्नजनवर्जनार्थमयमारम्भ इति भावः ।

दर्शनं चात्र तत्कर्तृकं तत्कर्म्मकं वा, उभयस्यापि पावनत्वाविशेषाद्, ''व्रज भट दूरतरेण तानपापानि''-त्यपि न स्तुतिपरं, कमलनयनकीर्त्तनध्वनिर्हि सर्व्वतो विसारी कुड्यादिव्यवधानेऽपि वेधकश्च, च्रतस्तदन्तराले वर्त्तमानानामन्धबधिराणामपि सर्व्वेषामनङ्गुलिप्रेच्त्णी-' यत्वात् तान् दूरतरेण व्रजेत्युपपन्न एव तरबर्थः, च्रपापा-निति च न खगतपापाभावो विवच्तितः किन्तु परगत-पापनिषेधकत्वं प्रयोजनवशाद्

यमनियमविधूतकल्मषाणा—

मनुद्निमच्युतसक्तमानसानाम् ।

त्रवगतमद्मानमत्सराणां—

व्रज भट ! दूरतरेण मानवाना—

मित्यत्रापि नियमे खाध्यायस्यान्तर्भावात् तस्य च परदेवताप्रकाशकमन्त्रोचारणात्मकत्वाद् भक्त्यावेशवशा-दुचैरुचारणस्यापि संभव्वाद् विवत्तििएव तरबर्थः । उत्त-मभागवतास्तु दुर्लभदर्शनास्तेषां हि बहिर्विरलः प्रचारः प्रचरन्तोऽप्यनुपासितशरीरतया न सर्वेरुपलभ्यन्ते तेषा-मपि युगमात्रावलोकिनां कथं चित्कश्चिल्लोचनगोचर-मवतरतीति दूरादित्युक्तम्,

यस्य देवे च मन्त्रे च गुरौ च त्रिषु निश्चला। न व्यवच्छिद्यते भक्तिस्तस्य सिद्धिर्न दूरत— इत्यादौतुसिद्धिरपवर्गादिलच्त्रणाः,नपापच्चयलच्त्रणा, वचनान्तरानुरोधात् , तस्मात्केवलं कीर्त्तनादि पापच्चय- श्रीभगवन्नामकौमुदी ।

हेतुः, न तत्र भक्तिरङ्गम् त्रधिकारिविशेषणं वा, अभि-धेयज्ञानमपि नाङ्गं प्रमाणाभावादेव ।

प्रसङ्गान्महद्दर्शनमाहात्म्यं निरूपयति—दर्शनं चेति। ननु ब्रज भट दूर तरेण तानपापानित्यर्थवाद एव किं न स्यादत आह—ब्रज भटेति। तद-न्तराल इति। यग्वति देशे नामकोर्त्तनथ्वनिस्तदन्तराल इति। अनङ्गुलि-प्रेन्नणीयत्वादिति। येष्वङ्गुलिरपि दर्शयितुं न शक्यते तावतैवेश्वरनि-मुहीतत्वात्तेषामानयनं दूरापास्तमिति भावः। परगतेति। स्वसन्निहि-तगतपापनिवर्त्तकमित्यर्थः। नियम इति।

तपःखाध्यायसतोषाः शौचं च हरिपूजनम् ।

संध्योपासनमुख्वाश्च नियमाः परिकीर्त्तिताः ॥

इत्यत्रोक्ता इत्यर्थः । कथं तर्हि सकलमिदमहं च वासुदेव इत्यादि— श्लोके न तरप्संकीर्तनं ? तत्राह-उत्तमभागवतास्त्विति । परमप्रकृतमुप-संहरति-तस्मादिति । नन्वभिधेयपरमेश्वरज्ञानं कीर्त्तनाङ्गं स्यान्नेत्याह-श्रभिधेयेति ।

नदु दर्शितं प्रमाणं; सत्यं दर्शितं न तु तदङ्गत्वे प्रमाणं, ''यद्व्याजहारविवसो," ''हरिरित्यवशेनाह" ''सांकेत्यं पारिहास्यं बा" ''हरिरवशाभिहितोऽप्यधौधनाशः" ''ञ्र-वशेनापि यन्नान्नि कीर्त्तिते" ''हरिरिति सकदुच्चरितं दस्यु-छूलेनापि यैम्नुजैः'' इत्यादिबहुतरप्रमाणविरोधाद्, न चैतेषामतत्परत्वम्, अभ्यासगतिसामान्याभ्यामित्यवा-दिष्म । नन्वपिशद्वयोगादेषामतत्परत्वंमेवं, भागासिद्ध-त्वाद्वेतोः, ''यद् व्याजहार विवशोइत्याद्वावदर्शनाद् ।

ननु तत्राप्यध्याहाय्योंऽपिशद्धः; तद्र्थस्य विवत्तित् त्याद्द, अन्यथा ज्ञानपूर्वककीर्त्त नस्यापावनत्वप्रसङ्गात् ? तदयुक्तं, न हि अतवाधायाध्याहरन्ति, अपि तु अतो-पपत्तये, एवं च सिद्धमेवावशात् कीर्त्तनस्य पावनत्वम् । अपि च; अपिशद्ध्योगे तदपि स्याद्द, न तु तदेवेत्येतावद्, न पुनस्तन्न भवत्येष । १४ नन्वपिशद्वयोगे तात्पर्यमन्यत्र स्यादुः अतात्यर्यवि-षये बाधकाभावसव्यपेच्चमेव प्रामाएयम्, एषां च बाध-कस्य विद्यमानत्वान्न प्रामाएयमिति ? इदमसाधु। ज्ञानाख्यगुणविधायकं हि तस्य बाधकं; न च यतस्तदि-षया मतिरित्यादेर्विधायकत्वम्, उपपच्चर्यथवादो ह्यसौ सर्वानर्थनिबर्हणीं ब्रह्मविद्यामुत्पाद्यतः पापनिर्हरणे कियान् प्रयास इति, "नाम खस्त्ययनं हरे" रिति खस्तिशद्वेन मोच्चोऽभिधीयते, खस्तीत्यविनाशिनामेति नैरुक्ताः, मोच्चसाधनत्वं च न विधीयते पदार्थशक्तेरवि-धेयत्वात्, किन्तु सिद्धमेव सङ्घीर्च्यते अनुसाध्यत्वोपप-च्यर्थ, तद्वद्त्रापि।

दर्शितं कोर्त्तनकर्तव्यताबोधकं प्रमाणं; तन्न प्रमाणमिति शङ्कते-नन्विति । अभिधेयज्ञानस्याङ्गत्वे न प्रमाणमिति परिहरति-सत्यभिति । तत्र तत्र विवशत्वसंकोर्त्तनादिति भावः । श्रतत्परत्वं=विवशत्वपरत्व भावः । प्रतिज्ञातार्थे हेतुमाह-ग्रभ्यासेति । ग्रभ्यास एकत्र पुराण श्रावृत्तिः । गतिसामान्यमनेकपुरा**खप्रतिपन्नत्वम् । श्र**पिशब्दादिति । श्र∙ वशेनापि दस्युच्छलेनापीति । एषां वाच्यानां भागासिद्धिमेवाह----यदिति । तदर्थस्य = अपिशब्दार्थस्य । विवशेनापि संकोर्र्तनं पावनं-किमुत ज्ञानपूर्वकमित्यस्येत्यर्थः । अत्र हि विवशत्वेन नामकोर्त्तनस्य पावनत्वं श्रुत;तस्य न बाधोऽपिशब्देनेत्युपसंहरति-एवं चेति। तदपि **स्यादित्यर्थः । न तु तदेवेति । एकमेवे**त्यर्थः । एतावदित्यपिशब्दाद्विव-त्तितमिति, ततश्च विवशस्वेन ज्ञानपूर्वकं च नामकीर्त्तनं पावनमिति भावः। न पुनस्तदिति। तच्छू यमार्णं न भवत्यैवेत्यपि विवत्तितं नेति भावः। शङ्कते---नन्विति। श्रन्यत्रेति। विवशत्वादिति शेषः। तदेवोपपा-दत्वमेवाह-सर्वेति । नामकोर्तनस्येति शेषः । ननु सर्वानर्थनिबईणः ब्रम्हविद्योत्पाद्कत्वे किं मानं?तत्राह—नामेति। किंमत्र मोत्तसाधनत्वे विधिनेत्याह-मोत्तेति । श्रुतं पापत्त्तयसाधनत्वं तदुपपत्तय इत्यर्थः । म्रत्रापि = यतस्तद्विषयामतिरित्यत्रापि. न विधिरित्यर्थः ।

मन्वर्थवादाद्विधिः अयान्, तत्र अयान् यत्र गुण-वादः प्रसज्येत, इह पुनर्श्यवादत्वेऽपि यथाऽर्थवाद एवेति नायं न्यायः, अपि च बहुतराणां खरसत एव प्रतीयमानं-प्रमाणान्तरेरविरुद्धमनधिगतमुपयुक्तमर्थमनुवाद्य; दि-त्राणां वा विधित्वं करूप्यतां; सर्वेषां च स्व खमर्थमजह-तामर्थवादत्वमिति मीमांसायामपङ्किभेद एव अयान्, अपि च कैमुत्यविवद्यायां दृष्टान्ता नोपपद्यन्ते—

श्रज्ञानादथ वा ज्ञानादुत्तमश्लोकनाम यत् । संकीर्त्तितमघं षुंसां दहत्येघो यथाऽनत्तः ॥ यथाऽगदं वीर्यतममुपयुक्तं यदच्छया । श्रजानतोऽप्यात्मगुणान् कुर्य्यान्मन्त्रोऽप्युदाहृतः॥ हरिईरति पापानि दुष्टचित्तैरपि स्मृतः । श्रनिच्छयाऽपि संस्पृष्टो दहत्येव हि पावक—

इत्यादयः, साध्यवैकल्पाद्, न हि तेषु कैमुत्यमस्तिः श्रपितुज्ञानाज्ञानयोः साधारण एव साधनभावः, श्रपि च

"नारायणेत्येतज्जगाद चतुरच्तरं" "हरिरित्यच्तर-द्वयमि"ति वदन् शब्द एव विवच्तितो नार्थानुसंधानमित्य-भिसंधत्ते, अन्यच "यतस्तद्विषया मतिरि" त्यादौ न विधिः कल्पयितुं शक्यते, साधिकारं हीदं वाक्यं, न च साधिकारे वाक्ये ग्रणविधिमनुमन्यन्ते न्यायविदः, वैरूप्यं-हि तदा प्रसज्येत, प्रवृत्तिरपि खविषयज्ञानापेचिणी न षुनर्नामिज्ञानापेचिणी, तस्मान्न ज्ञानमङ्गं कीर्त्तनस्य,नाप्य-धिकारहेतुः । यद्प्युक्तम् — अनुतसाननुतसभेदेन सकृत् कृतमावर्त्तितं च कीर्त्तनं व्यवस्थितमिति; तदपि नाती-वाभिष्रेतं, तथा हि-विधाद्यमप्येतत् किं विधिसामर्थ्या- न्निवर्त्तकं पातकस्य; किं वा खसामर्थ्यात् ?तत्र यदि विधि-सामर्थ्यात् तर्हि भवितव्यमुभयत्राप्यनुतापेन, अनुतप्ता-एव हि प्रायश्चित्तविधावधिक्रियन्ते, यदि खसामर्थ्यात् तर्हि न कुत्रचिदनुतापोपयोगः, न खलु पदार्थस्वभावः पुरुषगतां योग्यतामपेत्त्तते, न हि तपनस्तपस्विनयना-क्रुनगतामेव तमस्तमालएडलीमुन्मू खयति न तु चाएडाल-चत्तुश्चत्वरवर्त्तमानामित्यस्तिनियमः, अपि चेह झमहिम्नैव पावनत्वमुचितं न तु विधिसामर्थ्याद्, विधेर्हि विधाद्वयं लिङादियुक्तं बाक्यं; लिङाद्यर्थश्च, तत्र प्रथमोविधिः प्रमा-एमेव, प्रमाणं च प्रमेये न कथं चिदविद्यमानं महिमान-मुत्पादयति, अपि तु यथाऽवस्थितमेष वस्तुतत्त्वमनवगत-मवगमयत्येव, उक्तं हि मीमांसाभाष्यकृद्भिः ''उपायं तु न वेद तस्योपायः कथनीय" इति, नैष्कर्म्यसिद्धिकारैरपि

"उपायान् प्राप्तिहानार्थान् शास्त्रं भासयतेऽर्कवदि"-ति, द्वितीयः पुनः फर्लसाधनत्वमेव न तस्य पुनः साध-नाधीनसाधनत्व. तस्मात्स्वमिहन्नेच पावनत्वं स्वमहिन्नेव चेदमंहसां निवर्त्तकं कीर्त्तनमावृत्तरुचाटनमन्त्रो जप्तएव श्रद्धाऽऽदीनामपि, न हि मिहिरस्तिमिरं विहन्तुमुदयमाव-र्त्तयति श्रद्धाऽऽदिकं वाऽपेत्त्तते, न च मन्तव्यमावृत्तस्यैव तादृशः प्रभावः न तु सकृत्कृतस्येति ? सक्नुत्कृतस्यापि पावनत्वप्रतिपादकानां वचनानामनेकेषां दर्शितत्वाद् । न च तेषामवयवानुवादानां द्वाद्शकपाखप्रशंसाऽर्थता-वदावृत्तिगुएयुक्तकीर्त्तनप्रशंसाऽर्थतेति वाच्यं, स्वार्थे प्रामाण्यस्य प्रबन्धेन प्रतिपादितत्वात् , तस्माद् व्यवस्थैव परं परिशिष्यते, सा च न सभवतीत्यभिहितमेव । द्वत्राशामिति। यतक्तद्विषयामतिरित्याद्तोनामित्यर्थः।मोमांसायां- श्रीभगवम्नामकौमुद्<u>त</u>ि ।

संदेहे । श्रपङ्क्तिभेद-इति । श्रवैषम्यमित्यर्थः । कैमुत्येति । श्रज्ञानादपि नामकोर्त्तने पापत्तयो भवति किमुत ज्ञानपूर्वक इति विवत्तायामित्यर्थः । श्रगदमोषधम् । साध्यवैकल्यमेवाह—न होति । साधिकारमिति ।

सर्वेषामप्यघवतामिदमेव सुनिष्कृतम् । नामव्याहरग्रं विष्णोर्यतस्तद्विषया मतिरिति—

वाक्ये नामाचारणस्य पापत्तयफलसंबन्धात्मकोऽधिकारः प्रतिपा-द्यत इत्यर्थः। तावता किं ? तत्राह—न चेति। वैरूप्यमिति। पापत्तयो देशेन नामोचारणं विधीयते, तदुद्देशेन चाभिधेयज्ञानात्मकगुणविधानमित्ये-कस्य नामोच्चारणस्योपादेयत्वोद्देश्यत्वविधेयत्वानुवाद्यत्वगुणत्वप्रधाः नत्वमिति विरुद्धत्रिकद्वयापत्तिरित्यर्थः। श्रभिधेयज्ञानाभावे कथंनामो-चारणे प्रवृत्तिः ? तत्राह प्रवृत्तिरपोति । खविषयो नामोचारणम् । नामी= परमात्मा । नाष्यधिकारेति । त्रभिधेयज्ञानवानधिकार्रात्यपि नेत्यर्थः । मानाभावादेवेति भावः । विधाद्वयमिति । श्रनुतप्ताननुतप्रकृतं नामकी-र्त्तनमित्यर्थः । इह = नामोचारले । प्राप्तिरिष्टस्य हानमनिष्टस्य तदर्था-नित्यर्थः । द्वितोयो = लिङाद्यर्थः। पावनत्वं पापत्त्तयसाधनत्वं, ततश्चा त्माश्रयनेत्यर्थः। स्वमहिम्नेति । नामकीर्त्तनमहिम्नेत्यर्थः। फलितमाह---खमहिस्नैवेति । श्रंहसां पापानाम् । उच्चाटनमभावः । श्रतएव श्रद्धाऽऽ-दीनःमप्युचाटनमित्यनुषङ्गः । मिहिरः सूर्यः । श्रवयवानुवादानामिति । ''यद ष्टाक पालो भवति गायत्र्यैवैनं ब्रह्मवर्च सेन पुनातो''त्यादीनां ''वैश्वा-द्वादशकपालं निर्वपेदि"त्येतद्विधिविहितयागार्थवादत्वं यथाः नरं तथेत्यर्थः। प्रबन्धेन = विस्तरेणु। श्रनुतप्तस्य सकृत्रामोचारणमित-रस्यासकृदिति ब्यवस्था।

ननु तर्हि कथमनुतापमावृत्तिं चाभिदधढाक्यजातं-व्याख्येयम् ? व्याख्यायते—कृते पापेऽनुताप इत्यस्य तावत्पापत्त्तयसाधनं कीर्त्तनमित्येतावानेवार्थः, तथा हि—प्रायश्चित्तग्रब्दस्तावत्कीर्त्तने न मुख्यः,

"प्रायो नाम तपः प्रोक्तं चित्तं निश्चयउच्यत" इति व्याख्यानाद्, न च कीर्त्तनं तयोरन्यतरद्भभयं वा, अतो-गौषोऽयं, यथा प्रायश्चित्तं हितसाधनं; तथेदमपि, हितं- च दिविधं सुखप्रातिरनर्थपरिहारश्च, तत्राप्यनर्थपरि-हारत्तज्ञणं हितं विध्यपेज्तितत्वं समर्पयति,

"क्वते पापेऽनुतापो वै यस्य पुंसः प्रजायत<sup>्</sup> इति

यो हि यस्मादनुतसस्तस्य तन्निवृतिरेव हितं ततश्च पापादनुतसस्य कीर्त्तनं हितसाधनमित्युक्ते पापच्चय-साधनमित्युक्तं भवति, परशब्दश्च केवलशब्दपर्य्यायः, कीर्त्तनमेव षुष्कलं साधनमित्यर्थः। एकमिति सकृदिति-च हरिकीर्त्तनस्य सर्वस्यैव स्मारकत्वात् संस्मरणमित्य-नुवादः, स च प्ररोचनफलः; समीचीनं द्येतदिति, खर्ग-कामादिपदमपि समीहितलच्चणस्य विधेः प्रथमापेच्तित-समीहितविशेषणसमर्पणपरमेव न षुरुषपरम्, अर्थतस्तु स्वर्गकामोऽधिकारीति मीमांसाहृदयवेदिनांनिर्णयः ।

नन्विहापि तर्द्धनुतप्तस्याधिकारः प्राप्त एव ? मैवम्, त्रत्यन्तसुकरत्वेनान्यथाऽपि प्रवृत्तिसंभवाद्, त्र्रशाब्द-त्वादेव च फलकामनायाः प्रकारान्तरेणापि प्रवृत्तस्य पापत्त्तयो भवेदेव ।

नन्वेवं तर्द्ध खर्गकामस्यापि यागादौ प्रवृत्तस्य खर्गः किं न स्यात् ? को वा ब्र्ते प्रवृत्तस्य न स्यादिति ? किन्तु प्रवृत्तिरेव तस्मिन्फलकामनामन्तरेण न संभाव्यते; दुर्भर-गरिमत्वात्, कौतूहलादिकमपि न सकलाङ्ककलापव्या-पिनीं प्रवृत्तिमुत्पादयितुमलम्, अतस्तत्कामस्यैव तत्रा-धिकारः, इह पुनः फलाभिसंधिमन्तरेणापि खभावसुभ-गतया सुकरतया च सुलभा प्रवृत्तिरिति सर्वस्यैवावि-कलवागिन्द्रियस्याधिकारः, अत एव सुकरेषु कर्मसु फलकामनां विनाऽपि प्रवृत्तिः संभवति, प्रवृत्तस्य च

त्यत्रापि मुमुचूणामधिकृतत्वादत्यन्तशुद्धिरेव वि-वत्तिता । किंकरा द्एडपाशौ वा नियमो न च यातनाः

नातः परं कर्मनिबन्धकृन्तनं— मुमुत्त्तां तीर्थपदानुकीर्त्तनादि—

स्पष्टमेव ।

भगवत्कीत्त्तेनस्यात्यन्तशुद्धिहेतुत्वं-इत्यत्राष्ट्रत्तस्व

र्गुणानुवादः खत्तु सत्त्वभावन-

मनः षुनर्द्धावति चेद्सत्पथे। तत्कर्मनिर्हारमभीप्सतो हरे-

नैकान्तिकं तद्धि कृतेऽपि निष्कृते

त्रावृत्तानावृत्तकीर्त्तनविषयाणि वचनानि व्याख्येयानि । <mark>त्रत्रावृ</mark>त्तिविषयाणि तावदु-

ततश्च भविष्यद्भिः पापैरनुपरलेषः फलमावृत्तेः, कीत्तेन-मात्रस्य पुनः प्राचीनपापत्त्य इत्युक्तं भवति, अत एवो-क्तमुत्तरश्लोकेन "कृते पापेऽनुतापो वै यस्ये"ति, अन्यथा हि सामान्येन पापादनुतापो यस्येत्यवदिष्यदु । एवं सर्व्व-

फलसिद्धेरनिवार्यत्वात्, तस्वाश्च संसारहेतुभावाद् मुमुत्तोः काम्यकर्मत्यागं समादिशद्भगवान्-"काम्यानां कर्मणां न्यासं संन्यासं कवयो विदुरि"ति, तसादनुतापो नाधिकारे हेतुः; नाप्यङ्गं कीर्त्तनस्य; श्रवशेनेत्यादिप्रमाणविरोधात् , कृष्णानुसारणं परमित्य-

न्नापि परमुत्कृष्टं प्रायश्चित्तमत्यन्तशुद्धिसाधनमाष्टृत्ति-

गुएकं किष्णकीर्त्तनमिति विवेत्तिम् , अत्यन्तशुद्धिश्च

सह वासनाभिः पापानां परित्त्य इति प्रपश्चितमेव,

श्रीभगवन्नांमकौमुदी।

समर्थास्तस्य यस्यात्मा केवलालम्बनः सदे-

त्यत्रापि यस्यात्मा केवलालम्बनस्तस्य सदा न सम-थोइत्यन्वयः, वचनान्तरानुरोधादु,

गोमूत्रयावकाहारो ब्रह्महा मासिकैर्जपे----

रित्यदावपि मोच्साधनत्वादष्टाच्रब्रह्मविद्यायाः, मोच्स्य च परमशुद्धिरेव विवच्तिता न पापच्च्यमात्रं, ततश्च तत्तदाव्टत्तिविशेषात्तत्तपापवासनाविनिव्टत्ति-स्ततश्च पुष्कलग्शुद्धिरिति । त्रथ वा सक्वत्कीर्त्तनादेव प्रचीणेऽपि पापे कस्य चिदश्रद्धारोपितमपूतत्वमात्मनि मन्यमानस्य तन्निबन्धनं दुःखं न निवर्त्तते; तस्य तदार-म्भकपातकप्रध्वंसायाव्टत्तिविशेषयुक्तं मन्त्राध्ययनं विधी-यते, प्रारब्धपरिच्त्ये च युक्तमेवावृत्त्यपेच्चणम्, आ्रारोग्या-दिषु तथादर्शनात् ।

ननु यथोक्तावृत्तिविहीनाभ्यामपि अवणकीर्त्तना-भ्यां प्रारब्धपरिच्चयोऽपि श्रीस्कन्द्षुराणनरसिंहपुराण-योर्दृश्यते ? सत्यं, तत्तु श्रीमत्पञ्चाच्चरनारदादिमहाषु-रुषानुग्रहसहचारितयेति निश्चीयते; तस्मादावृत्तिविधी-नामन्यार्थत्वाद्प्रारब्धप्राचीनपापच्चये सकृत्कीर्त्तनमेव साधनमिति निरपवादम्, अत्र वचनानि सन्त्यनन्तानि, तथा हि—

सकृदुचरितं येन हरिरित्यच्तरद्वयम् । बद्धः परिकरस्तेन मोच्चाय गमनं प्रतीति,

परिकरबन्धश्चात्र प्रत्तीणपापत्वमेव, तत् खलु प्रथमं-सोपानमपवर्गप्रासादारोहणस्य, तथा हत्याऽयुतं पानसहस्रमुग्रं— श्रीभंगवन्नामकौमुदी । ११३

इत्यत्रापि सद्य इत्युपजीव्यते, नरमात्रस्याधिकृतत्वादु विश्वासादिनिरपेत्त्तता, प्रातरादीनां च विकल्पो; न तु समुचयः, सद्यस्त्वव्यायातात्, ततश्च कालविशेषो-नादरणीय इत्यर्थः ।

ननु कृते पापेऽनुतापो वै यस्य पुंसः प्रजायत इत्यादिवाक्या-द्नुतप्तस्य सङ्ग्रामोचारणेऽधिकारः प्रतीयते ? तत्राह-कृतइति । तयोरिति। तपोनिश्चययोरित्यर्थः। उभयं वाः न चेत्यनुषङ्गः। ततः कि----प्रकृते ? तत्राह—तत्रेति। विध्यपेत्तितमिति । विधेः पुरुषार्थपर्यवसायि-त्वादिति भावः। कथमनेन हितविशेषः समर्प्यते ? श्वतं श्चाह—यो हीति। परशब्दार्थमाह-परेति। एकशब्दार्थमाह-एकमिति । नन्वत्र सारगस्य फलसंबन्धःश्रयतेनकोर्त्तनस्य १ तत्राह-हरीति। किमर्थोऽनुवादः १ तत्राह-स चेति । प्ररोचना प्राशस्त्यक्षानं फलं यस्य सः । प्ररोचना मेवाह-समीचीनमिति। एतत्कीर्त्तनं संसारनिवर्त्तकं हरिस्मरएफलक-रवादिति भावः। तदेवं छते पापेऽनुतापो वै इत्यादिकं नानुतप्ताधिकारि• समर्पकं किं तु पापत्तयफलपरं, तत्र दृष्टान्तमाह---स्वर्गेति। कथं तर्हि स्वर्गकामाधिकारित्वसिद्धिः ? तत्राह-म्रर्थतस्त्विति । प्राप्त पवेति-त्रर्थतइति भावः। ग्रन्यथा प्रवृत्तावपि पापत्तयो न भवेदत स्राइ-झशा∙ द्वत्वादेवेति। प्रकारान्तरं सांकेत्यपरिहासादि। नन्वित्यादिशङ्कापरिहारौ प्रौढिवादेन, म्रर्थात्खर्गकामाधिकारिसिद्धेः । इह पुनरित्यादिकमपि प्रौढिवादो ज्ञानादथ वाऽज्ञानादित्यादिवचनादेव सर्वाधिकारसिद्धेः, किं तु सांकेस्यपरिहासादिछतनामकीर्त्तनेऽपि पापत्तयं कर्त्तुं प्रवृत्ति∙ १५

संभव एवोच्यते; ग्रत एवेत्यादिरपि प्रौढिवादः, सुकरासुकरसाधारण-काम्यकर्मत्यागस्य भगवतोपदिष्टत्वात्। प्रायश्चित्तान्यशेषाणीति वाक्यं-नामावृत्तिपरत्वेन व्याचष्टे-रुष्णेति । उत्तरस्ठोके कृत इत्युपजीव्यम् । सदापदस्य व्यवधानेन संबन्धमाह—यस्यात्मेति । वचनान्तरेति । सद्वन्नामोच्चारणस्य सकलपापत्तयहेतुत्वप्रतिपादकवचनान्तरानुरो-धादित्यर्थः । श्रष्टात्तरेति । नारायणविद्याया इत्यर्थः । श्रीमान् पञ्चा-त्तरश्च नारदादिमहापुरुषानुग्रहश्च तत्सहचारितयेत्यर्थः । उत्तरो ग्रन्धः स्पष्टार्थः ।

तथा

त्रवरोनापि यन्नान्नि कीर्त्तिते सर्वपातकैः। षुमान् विमुच्यते सद्यः सिंहत्रस्तैर्म्यगैरिवे—

स्यत्रापि; सद्य इति विवच्तितम् । सिंहत्रस्तैर्म्यगैरि-वेत्यस्यायमर्थः—यथा कश्चिद्राजकुमारः सिंहशिशुं-परिग्रह्य पञ्जरे निधाय पुष्णाति तेन च यूना परिचय-प्ररूढानुरागेण वनान्तरे विहरति तसाचकितैर्वनगज-व्याघादितिर्मुच्यते दूरात्; तथा वदनपङ्कजस्थान्नर-हरिनामधेयकण्ठीरवाद् भीतैः पातकैः पुरुषः परिहियत-इति । तथा

यत्कीर्त्तनं यच्छवएं यद्र्पणं— यद्वन्दनं यत्सारणं यद्र्हेणम् । लोकस्य सद्यो विधुनोति किल्बिषं— तस्मै सुभद्रश्रवसे नमो नम इति,

भ्रस्यार्थः—ग्रर्पेणमत्रात्मनिवेदनम्, ऋर्रणमर्चनम्, श्रत इह षड्भक्तयो ग्रह्यन्ते, ताश्च प्रत्येकं किल्बिषविधू-ननेन संबध्यन्ते, न च ताभिर्विशिष्टं किल्बिषविधूनन-मेव वाक्यार्थः, तस्य फलत्वेनाविधेयत्वाद्,न च तासां-पार्ष्टिकः परस्परान्वयः, क्रियात्वाद्, न चात्र चादिः अूयते समासो वा द्वन्द्वः, येनाग्नेयादीनामिव समुचयः स्यात्, तस्मा"ल्लोकस्य सच्चो विधुनोति किल्बिषमि"ति पदचतुष्टयस्य तन्त्रेणावृत्त्या वा षडिमानि वाक्यानि, ततश्च तासां समशिष्टत्वादन्योन्यनिरपेत्ताणां पापत्त्त्यसा-धनत्वं, तच सच एवेति आवृत्तिनिरपेत्त्तेति, अनुवादो-ऽप्ययमेतादृशं विधिमनुमापयतीति तद्द्वारेण प्रमाणमेव,

श्रीरामवाक्यं च---

सक्वदेव प्रपन्नाय तवास्मोति च याचते । त्रभयं सर्वदा दास्य इति जन्मव्रतं ममेति ।

श्चवतारान्तराणि कदा चित्कपटमप्परिषु प्रयुञ्जते प्रयोजनवशाद् न भक्तेषु, श्रीरामचन्द्रः पुनः परिपन्थि-ष्वपि न मनाञ्चनोविसंवादिनीं वाणीं प्रयुङ्क्ते । अन्या-न्यप्येवंजातीयकान्युदाहार्य्याणि, तस्मादप्रारब्धप्राची-नपापत्त्त्यः सक्वत्कीर्त्तनादेवेति ।

अव्योगपोत्यत्र सिंहत्रस्तैर्म्गैरित्यसम्बद्धं, न हि सिंहत्रस्तैः पुमान्विमुच्यतेऽतो व्याचष्ठे—यथा कश्चिदिति । कएठीरवः सिंहः । यत्कीर्त्तनमित्यादिवाक्ये षड्भक्तीनां समुच्चितानाम् पापत्त्रयसाधनत्वं-निराकरोति—तथेति । विशिष्टम् = महत् । न च तासामिति । अरु-एयैकहायन्येत्यादौ क्रियासाधनानामारएयादीनां पार्ष्ठिकोऽन्वयो; न कियाणां, क्रियाश्चैताः कीर्त्तनाद्या इति न तासां पार्ष्ठिकाऽन्वयो; न कियाणां, क्रियाश्चैताः कीर्त्तनाद्या इति न तासां पार्ष्ठिकान्वयैनारुणा-द्वित्त्समुच्चय इत्यर्थः । चादयो निपाताः समुच्चयावेदकाः; दर्श-पूर्णमासाभ्यामितिवद् द्वन्द्वो वा न श्रूयत इत्याह-न चेति । तन्त्रेणेत्या-पाततः । सकृदुच्चरितस्य षट्सु वाक्यार्थेष्वन्वयानुपपत्तेः । तासां-भक्तीनाम् । तथाऽपि कथं सरुन्नामकीर्त्तनस्य पापत्तयसाधनत्वं ? तत्राह-त्रचुति । नन्वस्मिन्वाक्ये विधिर्न श्रूयते कथम् प्रामाएयं ? तत्राह-श्रनुवादोऽपीति । तद्द्वारेण् = विधिद्वारेण् । विधिश्च सरुन्नाम ' कीर्त्तयेदित्यादिरनुमेयः । श्रीरामेणोकत्वात्सरुत्त्वं तत्तात्पर्यविषय इत्याह-श्रवतारान्तराणीति । परिपन्थिनो विरोधिनः । नन्वनागतानामनुपश्लेषोऽपि सक्वत्कीर्त्तनादेव दृश्यते—

वर्त्तमानं च यत्पापं यद्भतं यद्भविष्यति । तत्सव्वं निर्देहत्याशु गोविन्दानलकीर्त्त नमिति ?

तदसद्, अत्राप्यावृत्तेरुपसंहाराद्, न चाशुशब्दस्तदु-पसंहारविरोधी, आशुभावो हि शीघता, सा च साति-शया, अतिशयश्चापेत्त्विकः ततश्च, साधनान्तरेभ्यः सका-शादाशुत्वं; न पुनः सद्यः साधनत्वमिति, यत्पुनरुक्तं— मरणावसरे कृतस्य कीर्त्तनस्य विश्वासाद्यभावेऽपि सर्व्वा-घसंहारित्वमिति ? तद्प्यसद्,

म्रियमाखो हरेनाम गृह्णन पुत्रोपचारितम् ।

त्रजामित्तोऽप्यगाद्धाम किमुत अद्धया ग्र**णन्निति** खयमेव मरणकात्तस्याविवत्तितत्वप्रतिपादनाद्,

नन्वपिना ग्रस्तमविवक्तितं भवति; तत्प्रतियोगि च कैमुत्येन संबध्यते; तत्र अद्धायाः कैमुत्येनान्वयादअद्धे-यमेवापिशब्देन संबध्यते; पुत्रोपचरितमपि हरेनीम गृणन्निति; तस्मात्तस्या एवाविवक्ता न म्रियमाणतायाः ? त्रत्रोच्यते—हरेन्नीमग्रहणमिह विशेष्यं तस्य च म्रिय-माण्डः पुत्रोपचारितं अद्धया चेति विशेषणानि; प्रधाना-न्वयित्वाद् गुणानां, विशेषणं च विवक्तितमविवक्तितं-वा, तत्र कैमुत्येनान्वयो विवक्तितस्य, त्रविवक्तित्स्य पुनरपिना, तत्र यदि म्रियमाणो मुख्योऽधिकारी तर्हि स्वस्थोऽप्येवं किमुत म्रियमाण इत्यवक्त्यद्, न चैवमवोचत, तस्माद्द म्रियमाणो नश्यचेताः अद्धातुमसमर्थोऽपि पुत्रोप-चरितमपि गृणन्नजामिलो हरेर्धामैवागात् किमुत अद्धया हरिमेव गृणन्निति; अविवत्तितैव म्रियमाणता, अद्धाऽपि मुक्तवर्थमेव विधीयते न पापत्त्त्यमात्रार्थम् , अगाद्धामेति वचनात् , सा च

यद्यूस्तीति न वक्तव्यं पुत्रसंदिग्धकं वचः ।

सर्वस्माद्धिकोऽस्त्येन शिवः परमकारणमि---

त्यायुक्तलच्रणा, न तु कीर्त्तनविधिविषयिणी, तस्याः फलोपकारित्वस्य निराकृतत्वाद्। अपि चाजामिलस्यापि न मुख्या म्रियमाणता कीर्त्तनोत्तरकालमप्यवस्थानप्रति-पादनात्, तस्य च तावतैव पापच्त्यप्रतिपादनाद्, अवि-वच्तित एव मरणकालः: ''नामानि येऽसुविगमे विवशा ग्र-णन्ती"त्यत्रापि विवशसाहचर्यादसुविगमो न विवच्तितः, न हि विवशत्वं विधीयतेः तद्वदसुविगमोऽपि, ततश्चासु-विगमेऽपीत्यर्थः न षुनरसुविगमएवेति, एवं मरणे इरि-मुच्चरेदित्यत्रापि मरणेऽपि हरिशब्दमुचरेदिति व्याख्येयं-समानविषयत्वात्, तत्सालोक्यादिफलेषु षुनरुपासने-ष्वन्त्यप्रत्ययोऽभ्यर्हितः, ''यथा कतुरस्मिन्नोके षुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवती"तिश्रुतेः, ततश्च

> प्रयाणकाले मनसाऽचलेन बुद्ध्या युक्तो योगबलेन चैव । भ्रुवोर्मध्ये प्राणमावेश्य सम्यक् स तं परं पुरुषम्रुपैति दिव्यमि---

त्यादिषु विवत्ति एव कालः । ये पुनर्प्रहणादयः कालविशेषाः पर्वताग्रादयश्च देशविशेषाः तत्र तत्रो-कास्ते पुरश्चरणादिकर्माङ्गभूताः, पुरश्चरणं च मन्त्राणां-संस्कारकम्;त्राधानमिवाग्नीनां, संस्कृतानां च तेषामैहि- कामुष्मिकफलसाधनेषु कर्मसु विनियोग इति तत्रैवो-पयोगस्तेषां न तु पापत्त्त्योप्योग इति । ये च प्रत्याहा-रादयो धर्माः

मनःसंहरणं शौचं मौनं मन्त्रार्थचिन्तनम् ।

भ्रव्यग्रत्वमनिर्वेदो जपसंपत्तिहेतव—

इत्यादिशास्त्रोक्ताः, तेऽपि न जपमात्रोपयोगिनः तत्संपत्तिहेतुत्वाभिधानात्, संपत्तिश्च विशिष्टेष्टप्राप्ति-साधनत्वलत्त्रणाः तस्यां चोपयुज्यन्त एव ते, पापत्त्तयः षुनः कीर्त्तनादेवेति पटहघोषः षुराणानाम् ।

उपसंहारादिति । अध्याहारादित्यर्थाः । नन्वाशुराब्दात्सकृत्वम् प्रतोयते ? तत्राह-न चेति । अपिनाऽजामिलोऽपोत्यपिशब्देन, तत्प्रति-योग्यविवत्ताविरुद्धम् । ततः किं ? तत्राह—तत्रेति । किमुत श्रद्धया गृणन्निति वचनादिति भावः । श्रश्रद्धेयमेवाह-पुत्रेति । गृणन्नित्यस्यो-परि हरेर्धामागादिति द्रष्टब्यम् । तस्या इति । अश्रद्धाया इत्यर्थः । विशेष्यं प्रधानं फलत्त्वादिति भावः । तस्य चेति । विशेषणानीति सम्बन्धः । तत्र हेतुमाह-प्रधानेति । विशेषण्द्वैविध्यमाह-विशे-षगं चेति। कैमुत्यान्दयस्यापिशब्दान्वयस्य च व्यवस्थामाह---तत्रेति । प्रकृत आह-तत्र यदीति । फलितमाह-तसादिति । न चैवं अद्धाऽपेँद्वत्वं प्रतोयते किमुत श्रद्धया गृएन्नितिवचनात्तत्राह— श्रद्धाऽपीति । तत्र गमकमाह-म्रगाद्धामेति । सालोक्यस्य मुक्तिमध्ये गएनादिति भावः । ननु कीर्त्तनविधिविषयिएी श्रद्धा कीर्त्तन फलोपकाररिणी न मुक्तधर्था ? तत्राह—सा चेति । परमात्मविषयिणी श्रद्धेति भावः । कीर्त्तनश्रद्धायाः फलोपकारित्वं च नास्तीत्याह-तस्या∙ इति । श्रसुविगमो मरणुं, विधीयते विवत्तितमित्यर्थः । ततश्चाविवत्ति-तविवशत्वलाहचर्यादसुविगमोऽप्यविवत्तितइत्यभिप्रायः । ततश्चा-विवत्तास्त्वकोऽपिशब्दोऽध्याहर्तव्य इत्याह-ततश्चेति । नजु नामोचारणे मरणकालाविवत्तायामुपासनेऽप्यविवत्ता मरणकालस्य प्रसज्येत ततश्च प्रयाणकाल इत्यादि वचनविरोधः ? तत्राह-तत्सालोक्येति। हरिस्तच्छ-द्वार्थः । ननु नामात्मका मृन्त्राः पुरश्चरणं च तेषामुचारणं तत्र देशकाल-

श्रीभगवन्नामकौमुदी। ११६

विशेषादयोऽङ्गत्वेन स्पर्यन्ते ततः कथं निरपेत्तं नामोच्चारणं पापत्तय-हेतुः ?तत्राह—ये पुनरिति । न तु पापेति । पाप इयस्तु देशकालाद्यपेत्तपु-रश्चरणसंस्कृतानामपि नामात्मकमन्त्राणामुच्चारणादेवेत्यर्थः । विशिष्ट-मिष्टं मोत्तः ।

अथ वा जपस्यैवैते धर्मा न तु कीर्त्तनस्य; अन्यो-हि जपोऽन्यच कीर्त्तनं भिन्नविषयत्वात्तयोः, तत्र मन्त्रो-चारणं जपः, नामोचारणंतु कीर्त्तनं, मन्त्रोऽपि नाम सः; यः खरादिविशिष्टो देवताप्रकाशको वर्णसमुदायः, विशि-ष्टदेवताबाचकं तु पद्मात्रं नाम,

"क जपो वासुदेवेति मुक्तिबीजमनुत्तममि"त्यत्र तु कीत्तनमेव जपशब्देनोच्यते संवुद्धन्तत्वाद्वासुदेव-शब्दस्य, श्रीमद्ददादशाच्तरविवच्चायां हि चतुर्थ्यन्तेन तेन भवितव्यम् ।

ननु जपगता एव धर्मा देवतासामान्यात्कीर्त्तनेऽति-दिश्यन्ते

श्रीविप्णुधर्मे—

चकाङ्कितस्य नामानि सदा सर्व्वत्र कीर्त्तयेत्।

नाशौचं कीर्त्त ने तस्य स पवित्रकरो यत इति देश-कालशौचानामनपेच्रणीयत्वप्रतिपादनादेव केवलअ्रुति-विरोधाच ?

+ननु कीर्त्तनेऽपि अूयन्ते धर्म्भाः— नक्तं दिवा च गतभीर्जितनिद्र एको— निर्ह्वन्द्व ईच्तितपथो मितभुक् प्रशान्तः । यद्यच्युते भगवति खमनो न सज्जे—

 ङ्गभूताः; न पुनरघविधातकस्य, यद्यच्युते मनो न सज्जे-दिति समाधेरनुकूलत्वेन कीर्त्तनस्य विधानात् , समा-घेश्च मोच्फलत्वेन प्रसिद्धेः ।

ननु कीर्त्तनं किया, न व कियासाधनो मोत्तः, तस्य अतिस्मृतीतिहासपुराणागमयुक्तिभिर्ज्ञानैकोपायत्वेना चाय्यैंरवधारितत्वाद्व ज्ञानसाधनत्वमेव तस्य मोत्त्तसा-धनत्वम्, त्रत एव समाधेःकाय्यें विधानं, न हि समाधि-रपि मोत्त्तसाधनं, किं तर्हि ? ज्ञानसाधनमेव, तद्पि न सात्त्वात् अवणवद्, अपि तु प्रतिबन्धनिरासद्वारेण, एवं-कीर्त्तनमपि ।

जपकीर्त्तनयोर्भेंदेन समाधानान्तरमाह-म्रथ वेति । विषयभेदेन तयोर्भेंदमाह-तत्रेति । मन्त्रनाम्नोर्भेंदमाह-मन्त्रोपीऽति । आदिशद्वेन बीजादि।नाम्नो लत्त्तणुमाह-विशिष्टेति।ननु कीर्त्तनेऽपि जपशब्दो दृश्यते तत्राह-क जप इति। लात्तणिक इति भावः। किमिति लात्तणिकं, वासु-देवविद्यैत्र विवच्यतां ? तत्राह—संबुद्ध्यन्तत्वादिति। संबोधनान्तत्वादि-त्यर्थः। संबोधनान्तत्वेऽपि न वासुदेवविद्याविवत्ता, न चापशद्वत्वेनानु-बारणप्रसङ्गः, हरिनामानि कीर्त्तयेदिति प्रातिपदिकमात्रोच्चारणस्य विहितत्वात् । ननु जपगताः शौचापेत्तत्वादयः कीर्च्तनेऽप्यतिदिश्यन्तां-देवतासामान्याद् ? नेत्याह-न त्विति। केवलेति । देशकालशौचापे-द्तारहितस्य नामकीर्त्तनस्य पापत्त्वयसाधनत्वे विरोधाभावाच्चेत्यर्थः । नन्विति। श्रूयन्ते धर्मा इति । मोत्तसाधनार्थां इति शेषः, समाधत्ते— सत्यमिति । ज्ञानोपायत्वेनेति बहुब्रीहिः । ग्राचार्यैः = व्यासादिभिः । समाधत्ते—ज्ञानेति। श्रवणवदिति व्यतिरेकद्दष्टान्तः—यथा अवणं प्रमा-णुस्वरूपान्तःपातितया सात्तात्साधनं नैव समाधिरित्यर्थः । प्रति-बन्घो = विपरीतभावना। परम्परासाम्येनाह—पवमिति ।

तत्रायं कमः-कीर्त्तनात् पापत्त्त्यः, तदावृत्त्या तद्विष-याणां वासनानां प्रचयः; म्रपचयश्च पापवासनानां,-ततो भगवज्जनसेवासातत्यं, ततस्तदुपवर्णितमहिमनि भगवति पुण्यक्षोकशेखरे भगवती नैष्ठिकी भक्तिः, ततः शोकादीनामृत्यन्तोच्छेदः, ततः सत्त्वस्य परमोत्कर्षः, ततस्तत्त्वसाचात्कारः, ततो मुक्तिरिति, अयमर्थः श्री भागवते सविस्तरमुपवर्णितः, तत्र तत्रोक्तं च भगवता-

मद्भक्त एतद्विज्ञाय मद्भावायोपपद्यत इति,

तत्र अतिशिरःसिद्धान्तं यस्य अतवतोऽपि कुतश्चित्प्रतिबन्धात्तत्त्वज्ञानमुत्यन्नमपि निमीलितमिव तस्य भगवद्भक्तिरुक्तया रीत्या प्रतिबन्धं निरुध्य तत्त्व-ज्ञानमुन्मोलयति, यः षुनरश्रुतवेदान्तसिद्धान्त एव जग-देकनियन्तुर्निर्यन्त्रणदयाऽमृतमहार्णवस्य महाविष्णोः प्रह्लादहृद्यंसुधासरित्पतिपर्य्यङ्कशायिनः श्रीवृसिंहस्य नामानि निरन्तरमावर्त्तयति; तस्य भगवान् खयमेव देहावसानसमये संसारतारकमात्मज्ञानमनुगृणति, श्रयते हि तापनीये-''देहान्ते देवः परं ब्रह्मतारकं व्याचष्टे-इति तान् प्रजापतिरब्रवीद् एतैर्मन्त्रैदें स्तुध्वं ततो-देवः प्रीतो भवति खात्मानं दर्शयति य एतैर्मन्त्रैर्नि-त्यं देवं स्तौति स देवं पश्यति सोऽमृतत्वं च गच्छति, य एवं वेदेति च,'' अत्र च स्तुतो देवः प्रीतो भवति स्वात्मानं दर्शयतीत्येतावदुपजीब्यते, जपकीर्त्तनयोः साधारण्यात्, साधारण्यं च प्रसिद्धमेव, तथा हि---स्तुतः प्रीतो भवतीति खात्मनि परत्र च दष्टमेव, प्रीतश्च स्वात्मानं दर्शयेदेव, अवअनरसत्वात् प्रेम्णः।

परम्परामेव प्रपञ्चयति-तत्रेति । तत्र प्रमाणमाह-श्रयमर्थ इति । व्यवस्थाऽन्तरमाह—तत्रेति । श्रनुग्रुणाति = उपदिशति । कथमशरीर-उपदिशेद् ? अतभ्राह—श्रूयते होति । अतपवाह—झत्र चेति । ननु जपमात्रस्येदं प्रयोजनं न कोर्त्तनमात्रस्येति ? अतम्राह-जपेति । १६

साधारएयं समानफलत्वम् । नन्वेवमपि मन्त्रराजेनैव स्तुतिरेत्रंफ लिका स्याद् ? नेत्याह-स्तुतिस्त्विति । तत्र हेतुमाह-नाम्नामिति । दीर्घतमा मन्त्रस्यर्षिः । तच्छद्वार्थमाह---श्रस्तीति । श्रधिष्ठानमुपा-दानम् । श्रधिष्ठातारं कर्तारम् । श्रौपनिषदा वेदान्तिनः । विपरिणामो विध्यर्थत्वेन व्याख्यानात् । ननु गुएकीर्त्तनं सर्वाधिकारमुच्यते न च वैदिकैर्मच्रैः सर्वे गुणकी र्त्तन कर्त्तुं शक्नुवन्ति ? तत्राह- न चैव-मेवेति । श्रौतैर्वेंदिकैः । तान्त्रिकैरागमिकैंः। पौरुषेयैः संस्कृतैः प्राकृतैश्च। न च प्राकृतानामपशद्धत्वान्न म्लेच्छतवा इति निषेधविषयत्वं ? विहिते निषेधाप्रवृत्तेः । न च विहितत्वासिद्धिः ? यथा विद तथा स्तुध्वमि त्यनेनैव संस्कृतानभिज्ञान्प्रति विहितत्वात्। न च मन्त्रत्वाद्विधायकत्वं? मुलक्वतैवानुपदं निराकरिष्यमाणत्वात् । न चैतावता संस्कृतान-भिक्कानां प्राकृतेन परमेश्वरगुणानुवादेऽनधिकार इति वाच्यम् ? यथा विदेत्यस्य विधेः संकोचप्रसङ्गत् । तथा हि श्रुतिस्मृति पुरा**णादिषु भगवद्रुणानुवादः कर्तव्य** इति विधिः सुप्रसिद्धः । নঙ্গ करणाकाङ्गायां सामर्थ्याज् जिव्हा संबध्यते तत्र चाधिकाराकाङ्घायां-सामर्थ्यान्मनुष्यमात्राधिकोरत्वं, विशेषग्राहकमानाभावाच । न संस्कृतवाक्यैरिति क चिच्छूयते सामर्थ्यात्तु संस्कृतप्राकृतसाधारण वाक्यमात्रमन्वेति। न च स्नेच्छतवै, म्लेच्छो ँह वा एष यद्पशब्द इति निषेधादर्थात्संस्कृतवाक्यैर्गुणानुवादः कर्त्तव्य इति वाच्यं ? निषेधो ह प्राप्तिमपेत्तते, प्राप्तिश्च रागतों विधितश्च, तत्र प्राकृतवाक्यैर्भगवद्रु-णानुवादो न रागतः प्राप्तो भोजनवद् दृष्टफलत्वाभावाद्, विधितः प्राप्तत्वे सिद्धं नः समीहितं तत्र निषेधाप्रवृत्तेः, विहितनिषिद्धत्वे विक-ल्पापत्तेः षोडशिग्रहणवत् पत्ते विहितत्वसिद्धेः। न च यथा कथं चिद्र-गवदुणानुवादो लोकपूज्यताहेतुरिति रागतः प्राप्तिरिति शङ्कनीयं ? तथाँ सति । संस्कृतवाक्यैरपि भगवद्रुणानुवाद्स्याविहितत्वापत्तेः । म्रग्निहोत्राद्यनुष्ठानस्यापि तत्त्वाच, संवत्र पूजाविधाषु गीतवाद्यादि-विधानाच, यथा-

त्रन्नाद्यगीतवाद्यानि पर्वणि स्पुरुतान्वहमि— त्यैकादशस्कन्थे, तत्रैव पूजाप्रकरणे— स्तवैरुचावचैः स्तोत्रैः पौराणैः प्राह्ततैरपी—

ति प्राकृतानामेव कएठरवेेण गृहोतत्वाच । श्रत्र स्तवस्तोत्रयो-भेंदो विशदीक्रियते-पौराणैः प्राकृतैरिति, यद्वाऽप्रगीतवाक्यसा- ध्यानि स्तवाः प्रगीतवाक्यसाध्यानि स्तोत्राणीति वैदिकस्तोत्रस्य ताद-शत्वादू, श्रथ वा स्तवा गुणकीर्त्तनानि, स्तोत्रैरिति ग्रन्थनामधेयम्। तेषा-मुचावचत्वं दर्शयति—पौराणैः प्राकृतैरिति । उच्चावचत्वं प्राकृतविशे षणं वा, तच कर्तृकृतं, भगवद्गुणकीर्त्तनम्य स्वरूपेणोच्चावचत्वामा वादू, ग्रन्थकृतस्योच्चावचत्वस्य पौराणैः प्राकृतैरित्यनेनैव सिद्धत्वात् , सर्वथाऽपि प्राकृतानां कएठरवेण विधानम् । किं च विष्णुपुराणादौ चैद्य-स्य भगवति त्वंकथाऽऽदिभिर्द्वेषं विदधतोऽपि भगवत्प्राप्तिः श्रूयते, न चासौ संस्कृतवाक्यैरेव भगवद्द्वेषं विदध इति प्रमाणमस्ति, तस्मा-द्यधा कथं चिद्धगवदूगुणानुवादो विद्वित एव, श्रन्यथा पौराणिकानां-प्राकृतवाक्यैर्र्थकथनाचारो बाध्येत । श्रत एव गोपोरधिकृत्य;

यासां हरिकथोद्गीतं पुनाति भुवनत्रय---

मित्युक्तं श्रीभागवते । श्रत एव तच्छ्रवणमपि विहितमेव भगवत्सा रकत्वात् । तत्स्मरणस्य "चापवित्रः पवित्रो वे"त्यादिवाक्यैः पाप-चयहेतुत्वप्रतिपादनात् । श्रत एव "व्राम्यगीतं न श्टणुयादि"ति वाक्ये भगवद्गीतं तु श्टणुयादेवेत्युक्तं श्रीधरस्वामिभिः, श्रतश्च प्राक्ततवाक्यै-रहर्निशं परनिन्दाऽऽदि कुर्वन्तो ये प्राक्तनवाक्यैर्भगवद्रुणानुवादमकर्त-व्यं निरूपयन्ति तेषां भगवदनुरागाभाव एवापराध्यतीत्यस्तमतिवि-स्तरेण ।

स्तुतिस्तु श्रीमन्मन्त्रराजेन मन्त्रान्तरैर्वा नामभिर्ब्वा, नान्नां च सर्वेषामेव श्रुतिसंमतत्वात् ,

"तमु स्तोतारः पूर्व्यं यथा विद ऋतस्य गर्भं जनुषा पिपर्त्तन। श्रास्य जानन्तो नाम चिढिविक्तन महस्ते विष्णो सुमर्ति भजामहे" इति,

अयते दीर्घतमसो वाक्यमेतद्, अस्यार्थः—उकारः छन्दःपूरणार्थः, हे जानन्तः ! खार्थकुशला जनास्तं देवम्, अस्ति कश्चिदीश्वर इत्याबालगोपालप्रसिद्धं;पूर्व्यं पुरातनं-सर्व्वस्याधिष्ठानमधिष्ठातारं च; तस्य गर्भम् उपनिषद-स्तज्ञन्यज्ञानस्य वा जठरे वर्त्तमानम्; औपनिषदसिद्धान्त-

"भूरि नाम मनामह" इत्यादयः, तेषां च तैस्तैरसाधारण्रेरमृतानां प्रथमस्ये-त्यादिभिर्न्तिङ्गेभगवद्विषयत्वमाकाशस्तन्निङ्गादिति न्यायेन पुरुषार्थसाधनत्वं च नान्नो ज्ञानद्वारेण्रैवाभिप्रेतं पूर्वेण समानार्थत्वात् ।

''सदा ते नाम खयशो विवक्मि" । ''भूरि नाम मनामहे''

त्वद्योतका मन्त्राः सन्त्यनेकशः-''कस्य नूनं कतमस्यामृतानां मनामहे चारु देवस्य नाम''।

विधिशक्तिर्न मन्त्रस्य नियोगेनापनीयते । खतो विधास्यति द्येष नियोगात् सारयिष्यतीति न्यायेन । एवमन्येऽपि नाममन्त्रस्यैव पुरुषार्थसाधन-

सिद्ध्याथात्म्यं, स्तोतार; श्रौतैस्तान्त्रिक्तैः पौराणिकैः पौरुषेयैवा स्तुध्वमिति विपरिणामः, न चैवमेव स्तोतव्य-मिति कश्चिदस्ति नियमः, यथा विद यथा जानीथ तथा स्तुध्वं मन्त्रैः स्तुध्वमिति भावः, ततश्च जनुषा पिपर्त्तन छान्द्सस्तनबादेशः कर्मकत्तृ व्यत्ययश्च जनुषा पिपर्त्तन छान्द्सस्तनबादेशः कर्मकत्तृ व्यत्ययश्च जनुषा जन्मना पिपर्त्तन पिष्टत प्र्यंध्वं जन्मनः पूर्त्तिं प्राप्नुत जन्मानि समापयतेति भावः, अथ वा तं देवं जनुषा पिपर्त्तन स्वच्छन्द्चरितेन बहुविधेन जन्मना पूरयत मत्स्याद्यव-तारैरन्वितं वर्ण्यतेत्यर्थः। अधैवमपि वयं स्तोतुमसमर्थाः, अस्य भगवतः श्रोमन्नामाप्याविवक्तन सदा कीर्त्तयत, हे विष्णो व्यापक ! ते महः प्रकाशं त्वत्सरूपप्रकाशिकां-सुमतिं शोभनां मतिं भजामहे इति, अत्रापि व्यत्ययः भजामह इति ब्रह्मविद्यामाशासानाः कीर्त्त्यर्थः, ततश्चापवर्गफलकज्ञानसाधनत्वमेवापवर्गसाधनत्वं कीर्त्त-नस्य, मन्त्रोऽप्ययं विधायको भविष्यति, छान्दसइति । पिपृतेति वक्तव्ये पिपर्त्तनेति छन्दसि भवति । कर्मेति । जन्म पूर्यतामिति कर्मकर्त्तृप्रयोगे कतव्ये जनुषेति करण्त्व-निर्देशो व्यत्यस्तः छान्दसः । फलितमाह-ब्रम्हेति । ननु मन्त्रस्यास्य कथं विधायकत्वं तत्राह-मन्त्रोऽपाति । नियोगो विनियोगः । यथा वस्तन्ताय कपिञ्जलानालभेतेति मन्त्रोऽपि विधायकोऽपीति । कथमेतेषां-परमात्मविषयत्वं ? तत्राह-तेषां चेति । प्रथमे मन्त्रे—"त्राग्नेर्व्यं प्रथम स्यामृतानामि"ति पूर्वपादो भगवद्विपयत्वे लिङ्गम् । द्वितीये "न ते गिरे अपि मृष्येतुरस्य न सुष्टुतिमसुर्यस्य विद्वानि"ति वाङ्मनसागो चरत्वे लिङ्गम् । तृतोये "मर्त्ता स्रमर्त्यस्य ते" इति पूर्वपादोक्ते लिङ्गम् । श्राकाशहति । "ग्रस्य लोकस्य का गतिरित्याकाश इति होबाचे"-त्यत्राकाशशद्वो ब्रम्हपरः । सर्वाणि द्व वा इमानि भूतान्याकाशादेब समुत्पद्यन्तइति ब्रम्हणो लिङ्गादित्यर्थः ।

"प्रतत्ते श्रद्य शिपिविष्ट ! नामार्थः शंसामि वयुनानि विद्वान् ।

तं त्वा गृणामि तवसमतव्यान् त्तयन्तमस्य रजसः पराके"

इत्यादिषु स्पष्टमेव भगवद्विषयत्वम् । अस्यार्थः-शिपिः शरोरं,-हे शिपिविष्ट अन्तर्यामिन् ! तत्प्रसिद्धं ते तव नाम प्रशंसामि प्रकर्षेण कोर्त्तयामि, यद्यप्युत्तमपुरुषोऽयं विधिशक्तिप्रतिबन्धकस्तथाऽपि मन्त्र-लिङ्गकलिपता विधिः स्मृतानां मूलमभिप्रेयते, कीर्त्तनस्य फलमाह-श्रार्थं इति, श्रेष्ठ इत्यर्थः, वयुनानि सामर्थ्यानि नाम्नस्तवैव वा विद्वान् जानदित्यर्थः, अनेन तत्रैव प्रवृत्तिहेतुरुक्तः । उत्तरार्धे त्वा त्वांगृणामि स्तोमि तवसं महान्तम् मतव्यानल्पोऽहं त्तयन्तं निवसन्तमस्य रजसो लोकस्य पराके परे पारइत्यर्थः । ननु नामकीर्त्तनस्य कियारूपस्य कथं मात्तसाधनत्वं ? तत्राह-पुरुषार्थेति । पूर्वेण तमु स्तोतार इत्यनेन ।

पुराणवाक्यं च— यावज्ञीवं प्रणवमथ वाऽऽवर्त्तयेद्रुद्रियं वा याजुर्वेदं वसतिमथ वा वारणस्यां विदध्यात् । हित्वा लज्ञां र्कालमलकुलच्छेदकानीरयेद्वा विष्णोर्नामान्यनिशममृतत्वाप्तिरेषा चतुर्धे-ति, बाराणसीवासस्य तारकब्रह्मबोधद्वारेणामृतत्वप्राप्ति-साधनत्वं काशीखरडादिषु प्रसिद्धं, तत्समभिव्याहारा- दनुकीर्त्तनस्यापि तद्वदेवेति । एवं चाम्तत्वसाधनस्य कीर्त्तनस्य धर्मा गतभीत्वाद्योः न पापच्च्यसाधनस्य, पाप-च्चयस्तु यथा कथं चिजििह्वाऽङ्गनमागतान्नाममात्रादेवेति, त्रत एव सौरपुराणे निरन्तरं हननापहारादिषु प्रवृत्त-स्पापरानपि तत्रैव प्रवर्त्तयितुमाहर प्रहर संहरेति व्याह-रतो व्याडिनान्नो व्याधस्य पदान्तरावयवत्वेन प्रसङ्गाग-तादपि हरशव्दात् सर्व्वाघसंहारो वर्णितः, तदभ्यासाहि-तात्संस्कारप्रचयादनन्तरजन्मनि तत्त्वज्ञानमपि वर्णितम्।

ननु यदि न का चिदितिकर्त्तव्यता कीर्त्तनस्य कथं-विधानम् अङ्गप्रधानवत्यां भावनायां युगपत्पुरुषनियोग-इति शावरभाष्यं, भद्टवार्त्तिकं च—

किमाद्यपेचितैः पूर्णः समर्थः प्रत्ययो विधाविति ?

सत्यवदनादीनामिवेति ब्रूमः, न हि तत्र किं चिदङ्ग-मुपदिश्यते, नाप्यतिदेष्टुं शक्यते, तन्निङ्गाभावाद्, न चैतावता प्रतीयमानो विधिरपलपितुं शक्यते, तथेहापि भविष्यति ।

ननु तत्रापि लौकिकं किं चिदुपकारकमस्त्येव सर्व्व थैवानुपकृतत्वे तु तत्रापि विधानं नाभविष्यदेव ? इहापि तर्हि मनोवाक्कायस्थानानामन्योन्यसंयोगो लौकिकएवो-पकारको भविष्यति येन विना शब्दोचारणमेव न संभ-वति, त्रथ वा किमस्माकं विध्यन्तरसाधर्म्यसमर्थनेन ? ईदृश एवायमपूर्वो विधिः खरूपकथनं वा प्रमाणान्तरान-वगतं कीर्त्तनस्य पापच्चयसाधनत्वमवाधितमवगम्यमान-मषन्होतुं न शक्तमः ।

ननु किं समस्तानामेव भगवन्नाम्नामेतादृशं साम-ध्यमुत व्यस्तानामपि ? न तावत्समस्तानामेव, अवशेने-

तादशं सामर्थ्यं, न च नरकसृष्टेरानर्थक्यं, दग्धेऽपि कथं-चित्प्राचीने पाप्मनि तदुत्तरकालभाविभिरंहोभिमह-द्वमानैश्च नरकपातस्यापि संभवाद्, न चाव्ट-त्तिगुणकमेव कीर्त्तनं सर्वस्यापि भविष्यतीति कश्चिदस्ति नियमः, ञ्चत एव भरतदेवस्यापि ऋषभदेवेनानुग्रहात-स्यापि प्रतिबद्धाषरोत्त्वानुभवत्वाद् ज्वन्तरायैरत्यन्तस-मुच्छिन्नभगवदुपासनत्वाच तदुत्तरकालभाविना मृगा-सत्तिरूपेण कर्म्मणा निकृष्टदेहारम्भः, ज्वथ वा मृगत्व-

यचाभिरुचितं नाम तत्सर्व्वार्थेषु योजयेदिति श्रीविय्णुधम्मगतवचनविरोधः, अन्येषामानर्थक्यं-च तद्वस्थमेवेति ?

ग्रंत्राभिधीयते-सर्वेषामपि भगवन्नान्नां प्रत्येकमे-

केषां चिदेव ? तत्र यदि सर्वेषामपि नरकस्ट छेरानर्थक्यं-प्रसज्येत; न ह्यजातिबधिरस्य कस्याप्येतत्संभाव्यते यन्नामसहस्रमध्ये किं चिदपि कदा चिदपि कथं चिदपि न श्रुणोति न ग्रह्णाति, ऋपि च यदि सर्वेषां समानं सामर्थ्यम् एकेनैव पुरुषार्थसिद्धेरन्येषामानर्थक्यं प्रसज्ज्येत, ज्रन्यच समानमहिम्नां नाम्नां समाहारे तन्महिम्नामपि समा-हाराद् एकस्य श्रीरामनाम्नो नामसहस्रसाम्याभिधानं-नावकल्पते, न हि प्रदीपसहस्रस्य यावान् प्रकाशः तावा-नेकस्य प्रदीपस्य भविष्यति, सामर्थ्यस्य च वेषम्ये तु भवत्येव, यावत् खतु खयोतसहस्रस्य तेजस्तावदेक-स्यापि प्रदीपस्य, ज्रथ केषां चिदेवः, तर्हि सर्वार्थशक्तियुक्तस्य देवदेवस्य चक्रिणः ।

औभगवन्नामकौमुदी ।

त्यादिविधिना विरोधाद्, न ह्यवशेन समस्तानामुचारणं-

संभवति, अथ व्यस्तानां; तत्रापि किं सर्वेषामेव; उत

मपि तज्जातिस्मरणवैराग्यभूतद्याऽऽदिगुणोपेतत्वान्मो-चानुकूलमेवेति न तदारम्भकस्य कर्म्मणो निवृत्तौ प्रयतते भक्तिः । जयविजययोश्च यैकुण्ठवासिनोरपि ब्रह्मवि-द्वमानादधःपतनं, ब्रह्मविद्वमानजनितं हि दुरितं-दुरत्ययं भगवदुपासनेनापि भगवद्भक्तावमानजनितं-च, प्रपश्चितं चैतत्तृतीयस्कन्धे—

सोऽहं भवत्समुपत्तन्धसुतीर्थकीर्ति— रिछन्द्यां स्वबाहुमपि वः प्रतिकूलवृतिमि— त्यादिना, नवमे चाम्बरीषोपाख्याने— त्रहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतन्त्र इव द्विज ! साधुभिर्ग्रस्तहृदयो भक्तेभक्तजनप्रिय— इत्यादिना ।

श्रमतत्वं मोत्तः। गतभोत्वाद्यो "नक्तंदिवा च गतभीर्जितनिद् एक"इत्यादिपूर्वोदाहतस्ठोकोकाः । यथा कथं चिज्जिन्हाऽङ्गनमागता-दित्युक्तं सौरपुराऐतिहासेन द्रढ़यति श्रतएवेति । किमार्दाति । किं केन क्थमित्यपेत्तितैः फलकरऐतिकर्तव्यतांऽशैः पूर्णः प्रत्ययो विधाने समर्थ-र्रं यर्थः। सत्येति । "सत्यं व्रयाद्वैर्यं कुर्यात्प्राङ्मुखोऽन्नान्यर्श्नाते"त्या दयः। स्वरूपकथनेऽपि पापत्त्रयसाधनत्वमस्त्यैवेत्याह---प्रमाणान्तरेति। अन्धिगतमबाधितमिति हेतुगर्भं विशेषणद्वयम्। नन्विति। मिलिताना मेतत्स।मर्थ्यं प्रत्येकं वेति विकल्पार्थः । नरकसृष्टेरानर्थक्यं परिहरति-दग्धेऽपोति । श्रावृत्तनामकीर्त्तने तर्हि कथं नरकपातस्तत्राह-न चेति । नामकीर्त्तनावृत्तिग्रूस्यानामुत्तरकाले पापाचाराणां नरकपात इति तस्य भाबस्तत्त्वम् श्रत्यन्तसमुत्पन्नं भगवदुपासनं यस्य तस्य भाव-स्तत्त्वम्। नन्वावर्त्यमाना हरिभक्तिः कथं मृगासकिं नोन्मूलयेत् ? तत्राह-ग्रथ वेति । भवद्भ्यः समुपलब्धा सुतीर्थरूपा कोर्त्तियेन सः । खबाइमिन्द्रमपि: इति सनकादीन्प्रति भगवद्वाच्यम्।

वेनस्य तु भगवन्निन्द्।प्रतिबद्धसामर्थ्यं सकृत्कीर्त्तन-

मावर्त्त्यमानमपि न पापत्त्त्यायालं, शिशुपालादीनां-पुनान्नर्भरवैरानुबन्धपरिकल्पितसंपदः समाधेरिव निन्दा-दोषस्यापि दग्धत्वात् पुरुषार्थप्राप्तिरिति खयमेव सप्त-माये समर्थितं श्रीशुकेन।

यद्प्युक्तम्-एकेनैव पुरुषार्थसिद्धेरन्येषामानर्थक्य-मिति, तद्प्ययुक्तं, पुरुषभेदेन सर्वेषामपि पुरुषाथसाध-नत्वोपपत्तेः ।

यत्तु समानमहिम्नां समाहारे तत्तन्महिम्नामपि समाहाराराद् नैकस्य तादृशो महिमेति ? तदपि परि-च्छिन्नप्रभावेषु प्रदीपादिषु घटते; न षुनर्निरङ्कुशमहिमसु भगवन्नामसु,

न खतु चिन्तामणीनां निचयस्य; एकस्य वा चिन्तामणेः, कल्पशाखिनां वनस्य; एकस्य वा कल्पशा-खिनः, कामघेनूनां यूथस्य; एकस्या वा कामघेनोः, कश्चि-दस्ति विशेषः,

समाहृतानामुचारणमपि नानर्थकं संस्कारप्रचय-हेतुत्वाद् एकैस्यवोचारणप्रचयवत्, तसात् अद्धा-भक्तिज्ञानवैराग्याभ्यासदेशकालविशेषादिनिरपेच्ं भग-वन्नामकीर्त्तनमेव महदवमानातिरिक्तमप्रारब्धं प्राचीन-मंहः सर्वमेव संहरति, आवर्त्यमानं पुनर्दुर्व्वासनाविध्वं-सद्वारेण अद्धाभक्तिवैराग्यज्ञानान्युत्पादयदपवर्गसाधनं; प्रारब्धपापनिवर्त्तकं च कदा चिदुपासकेच्छावशाद्,

महद्वमानस्य तु भोगएव निवर्त्तकः तदनुग्रहो वा, न षुनरन्यत् किं चिदिति स्थितम् ।

ननु घेनस्य कथमसद्गतिस्तेनापि भगवन्निन्दायै भगवन्नामावृत्तः कृतत्वाद् ? अतभाह---घेनस्येति । भगवन्निन्दया प्रतिबद्धं सामर्थ्यं १७

यस्य तत् । कथं तर्हि शिशुपालस्य सद्गतिस्तस्यापि भगवन्निन्द-कत्वाद् ? श्रत स्नाह-शिशुपालेति । निर्भरमतिशयेन यो वैरानुबन्ध-परिकल्पिता या संपत्श्रीमत्रुष्णविषयचित्तपरिपाकस्तसा-स्तेन न्निन्दादोषस्य दग्धत्वादित्यर्थः । परिच्छिन्नेति । प्रदीपसहस्रस्य यावान्प्रकाशस्तावानेकस्य न भवतीति घटते परिच्छिन्नत्वात्। निर ङ्कशत्वमपरिच्छिन्नत्वम् । तत्रोचितं दृष्टान्तमाह-न खल्विति । तत तर्ह्वनेकेषामुच्चारणमनर्थकं ? तत्राह-समाहतानामिति । संस्कारो-भगवद्विषयस्तस्य प्रचयः पौष्कल्यम् । उपसंहरति-तसादिति। <mark>श्रद्धाऽनेनास्ति पर</mark>लोक इति बुद्धिः । भक्तिस्तत्रानुरागः । ज्ञानं परमा-त्मविषयम् । अभ्यासो नामावृत्तिः । देशः सत्त्वम् । कालः पूर्वाः ह्वादिः । म्रादिशब्देन शौचादि । महद्वमानेति । भगवद्धक्तयोरपि सनक।द्यवमानाद्धःपातश्रवणात् । श्रप्रारब्धमिति । नामकीर्त्तनेऽपि जीवनदर्शनात्प्रारब्धमेतदेहारम्भकम् । तादूक्पापनिवर्त्तकत्वं च न स्वभावादित्याह-कदा चिदिति । महदिति । यथा जयविजययोरेव।

नन्वेवं पुराणार्थे परिग्रह्यमाणे स्मृतीनामत्यन्तवाध-एव स्याद् ? न च तदुचितं पुराणैरेव तद्र्थस्याप्यङ्गीकारात्

तैस्तान्यघानि पूयन्ते तपोदानव्रतादिभि—

रित्यादिभिः ? तत्र समाधिः—एकत्रैव प्रवृत्तिनिय-मोऽन्यत्र प्रवृत्तिं प्रतिबधाति, न च कीर्त्तने प्रवृत्तिनियमः; अश्रद्धोपहतत्वात् प्रायेण पुरुषवुद्धीनां, साङ्कोत्यनिबन्धना प्रवृत्तिन्ने नियन्तुं शक्यते, तस्मादस्त्येवावकाशः स्मृतीनां,-दृश्यते च सुकरदुष्करयोर्विकल्पो वैद्यकेषु, तत्र च किं चि-त्सुकरमपि कस्मै चित्स्वभावादेव न रोचते, अतस्तदर्थ-दुष्करमपि चिकित्सान्तरं विधीयते; तद्ददिहापि दुर्व्वार-दुर्वासनावासितचेतसः प्रायेण पराङ्मुखा एव पुरुषोत्त-मात्षुरुषाः; तद्र्थं प्रायश्चित्तान्तरविधानम् ।

सुकरेण नामकोर्त्तनेन पापत्तये सार्त्तप्रायश्चित्तेषु कोऽपि न प्रवत्तेतेति शङ्कते—नन्विति । तदर्थस्येति । स्मृत्यर्थस्य तपोदानादे- रित्यर्थः । सांकेत्यादीति । ''सांकेत्यं पारिहास्यं वे''त्यादिश्लोको-कुनामग्रहणे प्रष्टत्तिनियमो नास्त्यनियतनिमित्तत्वादित्यर्थः । कथं-वैद्यकेऽपि सुकरदुष्करयोर्विकल्पाभिधानं ? तत्राह-तत्रेति । ततश्च-सुकरदुष्करयोरपि नामकीर्त्तनस्मार्त्तप्रायश्चित्तयोर्विकल्प उपपद्यत-इति भावः।

श्रत्र यत् कैश्चिदुच्यते—एकापूर्व्वप्रयुक्तमनेकमेकं-दृष्टमुपकारं कुर्व्वत् विकल्प्यते यथा वीहियवादयः, स्मार्त्तपौराणयोः पुनरपूर्वभेदाददृष्टार्थत्वाच न विकल्प-इति ?

तत्र च वक्तव्यं—विकल्पनिराकरणेन किमनयोः समुचयः साध्यते किं वा व्यवस्था किं वाऽन्यतरस्यासाध-नत्वं ? समुचयव्यवस्थे तावन्निराकृते, अन्यतरस्यासा-धनत्वेऽपि तावन्नामकीर्त्तनस्य नासाधनत्वं तत्परत्वात्यु-राणानाम्, ग्रतः स्मात्त्रीस्यासाधनत्वमेव परिशिष्यते, न च तस्याप्यसाधनता, एकापूर्वप्रयुक्तानामेव विकल्प-इति नियमाभावात्, लौकिकानामश्वशिबिकाऽऽदीना-मपि गमने विकल्पदर्शनाद्, भावार्थभेदेऽपि दाहच्छे-दादीनां चिकित्सायां, न च दृष्टार्थानामेव विकल्पः, अदद्यार्थयोरपि ग्रहणाग्रहणयोस्तदर्शनाद, अथ तत्र विरुद्धसमुचयायोगादिकल्पः ? तहींहापि निरपेत्तसा-प्रयुक्तानामपि क्रममुक्तयर्थानां शाखिडल्यदहरादिविद्या-नां विकल्पो दृश्यते, न च वाचनिकोऽसाविति वाच्यं,-वाऽऽदीनामअवणात्, तसात्तुल्यार्थत्वमेव विकल्पे प्रयो-जकं; नान्यदु, न च दशेपौर्णमासज्योतिष्टोमादिसाध्य-स्वर्गभेदवदेकस्य पापस्य विनाशव्यक्तिभारोऽस्ति, येन

ब्रह्महा ढादशाब्दानि चरेद्, ब्रह्महा हरिं कीर्त्तयेदित्य-नयोरपि भिन्नत्वाद् विकल्पः, तस्मादबाधितार्था एव स्प्टतयः, न च।विदुषः कर्मानुष्ठानायोगवद् अकृताधान-स्योत्तरकतुकरणायोगवच्च, अकृतभगवत्कीर्त्तनस्य प्राय-श्चित्तान्तरासंभवः, येन विद्वढ्वाक्यवत् पूर्णाहुत्या सर्वान् कामानवाप्नोतीतिवाक्यवढा कोर्त्तनविषयाणामपि वाक्यानामानर्थक्याद्र्थवादत्वमाश्रीयेत, तस्माद्यथाश्रुत-एवार्थः पुराणवचनानामुदाहृतानामिति ।

एकेति । "चमसेनापः प्रण्येद्रोदोहनेन पशुकामस्ये"ति चमसः गोदोहनयोरप्प्रणयननिष्पत्तिक्ष्पैकोपकारकत्वेऽपि न विकल्पस्तत-उक्तम्—एकापूर्वप्रयुक्तमिति । तयोस्तु नैकापूर्वप्रयुक्तत्वं गोदोहनस्य काम्यत्वेन दर्शाद्यपूर्वप्रयुक्तत्वाभावात् । श्रवघातप्रोत्तण्योरेकान्नेया-पूर्वप्रयुक्तत्वेऽपि न विकल्पोऽत उक्तम्—एकमुपकारं कुर्वदिति । दृष्टमिति । श्रदृष्टार्थानां विकल्पायोगादिति भावः ।

उक्तं विकल्पप्रयोजकमङ्गीकृत्य दूषयति-तत्रेति । न च तस्या-पीति । स्मृतिप्रामाएयादिति भावः । उक्तं विकल्पप्रयोजकं दूषयति-एकेति । तत्र हेतुलौंकिकानामिति हेतुगर्भं विशेषण् म् । एकमुपकारं-कुर्वदित्यंशं दूषयति-भावार्थेति । भावार्थभेदो घात्वर्थभेदस्तेन चोप-कारभेदो लद्द्यते । विकल्पदर्शनादित्यनुषङ्गः । चिकित्साफलत्वे-ऽपि दाहच्छेदयोर्धात्वर्थयोर्भिन्नत्वादुपकारभेदेनावश्यं भवितव्यमिति भावः । श्रादिशब्देन भेषजपानम् । श्रथ तत्रेति । यहण्राग्रहण्योरि-त्यर्थः । इहापीति । नामकीर्त्तनसार्त्तप्रायश्चित्तयोरित्यर्थः । तत्र ब्रीहि-यववदश्वशिबिकावदिति दृष्टान्तद्वयं द्रष्टव्यम् । कममुक्त्यर्थानामिति । तुल्यार्थत्वं विकल्पहेतुरुक्तः । न च शाण्डिल्यादिविद्यानां विकल्पे मानाभावः, उत्तरमीमांसायां तत्साधनादिति भावः । वाऽऽदीनामि-त्यादिशब्देन विकल्पशद्धः । स्वयं विकल्पप्रयोजकमाह-तस्मादिति । नजु दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत, ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो-यज्ञेतेत्येकस्वर्गार्थत्वेऽपि न विकल्पस्ततः कथं तुल्यार्थत्वं विकल्प-प्रयोजकं ? यदि च न तत्रैकः स्वर्गस्तर्हि प्रकृतेऽपि नैकः पापत्तय इति न विकल्प इत्याशङ्क्याह-न चेति। एकस्य पापस्येति हेतुगभ विशेषणं, स्वगें हि वैज्ञात्यं, प्रकृते त्वेकस्य पापष्टा विनाशमुद्दिश्य नामकीर्त्तन-सार्तप्रायश्चित्तयोर्विधानाद्विकल्प इति भावः । नजु यथा "तरति ब्रम्ह-हत्यां योऽश्वमेधेन यजते य उ चैनमेवं वेदे"त्यश्वमेधब्रानस्य व्रम्हहत्या-विनाशकत्वं, यथा वा "पूर्णाहुत्या सर्वान्कामानाप्नोति" इत्याधानाङ्ग-पूर्णाहुतेः सर्वकामहेतृत्वं श्रूयमाणमर्थवादमात्रमेवं नामकीर्त्तने पापत्त-यहेतुत्वं श्रूयमाणमर्थवादमात्रमत्तु ? तत्राह-न चेति । श्रश्वमेधब्रान-पूर्णाहुत्योरश्वमेधाधानाङ्गत्वात्तावन्मात्रेण फलसिद्धौ कत्वनुष्ठानवैय-ध्र्यादर्थवादत्वं युक्तं, नामकीर्त्तनस्य तु सार्त्तप्रायश्चित्ताङ्गत्वे मानाभा-वात्यूर्वोक्तविधया सार्त्तप्रायश्चित्तानुष्ठानवैयर्थ्याभावाच्च पापत्तयश्ववणं-नार्थवाद् इति भावः । श्रत्तरार्थस्तु—श्चविदुषः कर्मानुष्ठानायोगो,-ऽशक्तेरकृताधानस्योत्तरकतुकरणायोगोऽग्र्यभावादाधानसाध्यत्वादग्नी-नाम्, एवमकृतनामकीर्त्तनस्य सार्त्तप्रायश्चित्ताभावो, न चेत्यन्वयः । विद्वद्वाक्यं "यउ चैनमेवं वेदे"ति पूर्वोक्तम् ।

ननु यदि विनैव अद्धां कीर्त्तनादेव पापत्त्त्यः तर्हि किमस्य प्रकरणस्य प्रयोजनम् ? अनेन हि अद्धैव साध्यते, सत्यम्, अपगतेऽपि पापे मनोगतमअद्धान्विन्धनं-दुःखं न निवर्त्तते, ततस्तद्पगमलत्त्णाय मनःसमा-धानाय प्रकरणमेतदिति प्रकरणस्य प्रयोजनं, तस्मात्स-र्वमनवद्यम् ।

सत्यमिति । नामकोर्त्तनाङ्गश्रद्धैतद्रन्थप्रयोजनमिति न व्र्मः किं तु श्रद्धाऽस्तु वा मा वा, नामकीर्त्तनं पापत्तयहेतुरेव, पतद्रन्थसा-ध्यश्रद्धायास्त्वश्रद्धानिबन्धनदुःखनिव्दृत्तिः प्रयोजनं, ततश्च मनसः समाधानम् ।

आकृष्टिः कृतचेतसां सुमहतामुचाटनं चांहसा-माचएडालममूकलोकसुलभो वश्यश्च मोच्श्रियः । नो दीच्चां न च द्चि्णां न च पुरश्चर्यां मनागीच्ते मन्त्रोऽयं रसनास्पृगेव फलति श्रीरामनामात्मकः ॥१॥ प्रन्थं परिसमाप्य नाममाहात्म्यानुसंधानलत्त्तणं मङ्गलं विधत्ते- श्रारुष्टिरिति । श्राकर्षणं बुधानामित्यर्थः । वश्यं = वशीकरणम् । मूकाः केवलं मुक्तिस्त्रियं वशीकर्तुंमसमर्थाः; इतरे त्वाचरण्डालं नामम न्त्रेण वशीकर्त्तुं समर्था इत्यर्थः । प्रसिद्धं मन्त्रवैलत्तरयमाह-नो दीन्नामिति । एवशब्देनाभ्यासाद्यनपेत्तत्वम् ॥ १ ॥

अीरामेति जनाईनेति जगतां नाथेति नारायणे-त्यानन्देति दयाधरेति कमखाकान्तेति कृष्णेति च।

श्रीमन्नाममहामृताब्धिलहरीकन्नोलमग्नं मुहु-

र्मुह्यन्तं गलदअधारमवशं मां नाथ नित्यं कुरु ॥२॥ नामकीर्त्तनाभिरुचिं प्रार्थयते-श्रीरामेति। नामैवामृताब्धिस्तल्लह-रोकल्लोले मग्नं नाममात्रासक्तमित्यर्थः । मुद्यन्तं विषयानुसंधानग्रत्य-त्वात्। म्रवशं देहानुसंधानरहितम् ॥ २ ॥

> यदङ्कमालोकितुमाशु धावतां— मुकुन्द्यात्रोत्सवमीचितुं च यद्। त्रतच तच स्वलितं समं सता—

मतो न लजा स्खलतामपीह नः॥३॥

भगवन्नाममाहात्म्यनिरूपणे स्वरुते संभावितं स्खलितं न दोषा येत्याह – यदद्कमिति । श्रद्धः कलद्भः दुष्टं कर्मेत्यर्थः । दुष्टकर्माव-लोकनाय धावतां यत्स्खलितं परमेश्वरोत्सवदर्शनाय धावतां यत्स्ख-लितं तदूद्वयं सतां न समं पूर्वं लज्जाऽऽवहं, द्वितीयं तद्विपरीतमित्यर्थः । इहं भगवन्नाममाहात्म्यनिरूपणे स्खलतामप्यस्माकं न लज्जेति भावः ॥३॥ श्रिपि च---

> सुरसरित इव महामहाचल---गहनगुहाजाखजालभेदिन्याः । हरिचरएजन्मभूमेः स्खलितमपि कृतेरलंकृतिर्नेनु नः ॥४॥

प्रत्युत तदेतत्स्खलितं गुण इत्याह-सुरसरित इति।महान्तोऽचला-स्तेषां गहना गुहास्ता जाड्यजालानि मोहजालानि च भिनत्ति सुरस-रित्,कृतिरपि महाचलगुहावज्जाड्यजालानि मोहजालानि भिनत्ति १४॥

; ;

श्रंथ वा—

# हरिभक्तिराजमार्गे गुरुपदनखचन्द्रिकाधौते।

अुतिजननीपद्पद्धतिमनुसरतां नः कुतः स्खलितम्।४।

इदानीं नः स्खलितमेव नास्तीत्याह-हरिभक्तीति । हरिं भजता-गुरुसंप्रदायवतां श्रुतिमनुसरतां च नः स्खलितं न संभवतीति भावः ॥५॥

भर्मः संविद्रिषयविरतिः सिद्धयश्चाणिमाद्या----

यस्य श्रीमचरणनतिनद्वन्द्वपीठे लुठन्ति ।

यस्योन्मेषः सकलभुवनाम्भोजराजीनिमेषः

सोऽस्मत्स्वामी जयति जगतां मङ्गलं यस्य नाम ॥६॥ महेशं प्रणमति—धर्म इति । संविद् ज्ञानं । विषयविरतिर्वैराग्यम् । नलिनं कमलम् । उन्मेषस्तृतीयनेत्रस्य, भुवनान्येवाम्भोजानि तेषां-राजी पङ्क्तिस्तस्या निमेषः संकोचो नाश इति यावत् ॥ ६॥

<del>त</del>्र्रापि च—

खपादपङ्के **रु**हसीकरस्य

निमज्य माहात्म्यमहार्णवे यः।

दधौ पुनस्तं स्वयमेव मौलौ

स नो गुरुस्तत्कुलदैवतं नः ॥७॥

गुरुं हरिहरकुलदैवतैरभेदेन चिन्तयन्स्तौति-खपादेति । स नोऽ साकं गुरुर्जयतीति शेषः । खशब्दो हरिणा सहाभेदाभिषायेण हरिचरणोदकमाहात्म्यनिरूपणमहार्ण्वे निमज्येति संकीर्त्तनरूपहरि-भक्तिप्रदर्शनम् । तं खपादपङ्केष्ठहसीकरं गङ्गाऽऽत्मकं खयमेव मौलौ दधाविति हरेणाभेदनिर्देशः, तत्र कुलदैवतमिति कुलदेवतया सहा-भेदः ॥ ७ ॥

यदङ्घिनखमण्डलाद्विगलितस्य पूर्वं पुन--

र्यदीयकवरीभरार्णवमुपेयुषः पाथसः । त्र्रशेषजगदंहसां किमपि नाम निर्णेजनं-द्याऽमृतमहाम्बुधेः किमुत नाम तस्यैव तत् ॥८॥ यदङ्घ्रीति । यस्य विष्णोरङ्घिकमलात्सदाशिवस्य च कबरी-भराज्जटामण्डलाङ्गूमिभागमागतस्य पाथसो जलस्य गङ्गाऽऽत्मकस्य नाम; श्रंहसां पापानां निवर्त्तकं, "गङ्गा गङ्गेति यो ब्रूयादित्यादि"वा-ष्यात् , तस्य परमात्मनो; विष्णोः शिवस्य वा नाम पापनिवर्त्तक-मिति किं वक्तव्यमित्यर्थः ॥=॥

नाधाय किं चिदपनीय न किं चिदन्तः खात्मैव येन सुखसिन्धुरगाधबोधः । त्राविष्कृतः करुएया करवै किमस्य तन्नान्नि मग्रमिद्मेव मनोंऽस्तु पूजा ॥१॥

स्वकीयकृतार्थतामभिनयति—नाधायति। वस्तुतोऽनाधेयातिश-यत्वान्निष्कलङ्कत्वाच्चात्मन इयमुक्तिः। येन गुरुणा परमात्मना वा करुण्याऽऽत्माऽऽविष्कृतस्तस्य किं करवै ? श्रतस्तन्नाम्नि नम्रमभिमुखं-मन एव पूजाऽस्तु ॥ १ ॥

भटिति जगतामंहस्तूलं दहदद्दनो मह-दहरकुहरध्वान्तं ध्वंसं नयन्नभसो मणिः । किरणलहरी चान्द्री चेतश्चकोरचमत्कृति-भेवतु भवतां नामज्योतिर्म्घदे मदनद्रुहः ॥१०॥ इति श्रीमदनन्तानन्द्रग्रुनाथपरमहंसपरिव्राजकाचा-र्य्यपादपद्मोपजीविनः श्रीमन्द्यसिंहस्तनोर्लद्मीधरस्य कृतौ भगवन्नामकौमुद्यां नामकीर्त्तनस्य केवलस्यैव पुरुषार्थसाध-नत्वप्रतिपादनं नाम तृतीयः परिच्छेदः । नन्दानन्द्करं करम्बितकरं हैयङ्गवीनैर्नवैः

शोभामाद्धतं नवीनजलदे मीलत्सुधांशोः स्फुटम् । भक्तानां हृदयस्थितं सततमप्याभीरदग्गोचरं-गोपालं भजतां मनो मम सदा संसारविच्छित्तये ॥ वद जिह्रे वद् जिह्रे चतुरे श्रीराम रामेति । पुनरपि जिह्रे वद् वद् जिह्रे वद् राम रामेति । त्रनादौ संसारे निरवधिकजन्मखविरतै-महाघैरेवान्तश्चितकलुषताया हि दहनम् । महीघाणां भस्मीकृतिगहनसंवर्त्तशिखिनो-भवन्नाम्नः कुत्तेः कियदिव हरे ! खरण्डनलवत् ॥ इति । शम् ।

भटितीति। मदनदुहः सदाशिवस्य नामज्योतिर्भवतां मुदे भवतु, ज्योतिष्ट्वं विवृणोति—जगतामंहस्तूलं दहन् दहनः महतां दहरकुहरे खान्ताकाशे ध्वान्तमज्ञानलत्तणं नाशं नयन् नभसो मणिः सूर्यः, चान्द्रो किरणलहरोति ; चेतश्चकोराणां चमत्कृतिर्यस्याः सकाशादिति ॥१०॥

भगवन्नामकौमुद्याः प्रकाशोऽयं विनिर्मितः। संतोषयतु भक्तानां चेतःकुमुदमण्डलीम् ॥ १ ॥ इत्येषा वाङ्मयी पूजा श्रीमद्गोपालपादयोः ॥ श्रर्पिता तेन मे देवः प्रीयतां गोकुलेश्वरः ॥२॥

> इति श्रीमदापदेवसूनुनाऽनन्तदेवेन विरचिते श्रीभगन्नामकौमुदीप्रकाशे तृतीयः परिच्छेदः समाप्तः ॥

> > -}0} &0<del>{</del>

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### श्री: ।

### सटिप्पनीकटीकासहित—

# श्रीभगवन्नामकौमुद्याः

.

## शुद्धिपत्रम्—

| पृ० प० त्र्रशुद्धिः । | शुद्धिः ।     | पृ० प० त्र्रशुद्धिः ।      | शुद्धिः ।  |
|-----------------------|---------------|----------------------------|------------|
| ३।२० उम्मेषो-         | उन्मेषो-      | ८०१३ भावानामङ्ग            | মাবান্ধ    |
| ६।२⊏ श्रते            | श्रुते        | ,, ।१६ निजसुख              | निजस्व     |
| १७।२३ वा श्र          | वाऽश्र        | ⊏२।१६ घाध्व                | ধাঘ        |
| १९।१० भवत             | भवति          | " ।२६ निज                  | हए.म् ,निज |
| ,, ।২৩ चिच्छु         | चিच्छू        | <b>६०</b> ।२१ <b>गान्त</b> | गुन्ति     |
| २४।२१ तेतो            | <b>तेनो</b> े | <b>હ</b> રાર१ ष्यर्थ       | प्यनर्थ    |
| ,, ।२⊏ वातु           | वानु          | <b>६५। ४ स्मा</b> इ        | स्माह्     |
| ,, ।३१ सत्र           | स्त्र         | १००।२२ बहू                 | बहू        |
| २६। <b>७ स</b> व      | सर्व          | १०३।२० क्रश्ये             | कुश्ये     |
| રહાપ સત્રે            | सूत्रे        | ,, ।२२ बहु                 | बहू        |
| ३ं <b>⊏। १ मुक्त</b>  | मुक्ते        | १०६। ६ मर्थ                | নৰ্ঘ       |
| ४२। २ शाब्द           | शाब्दा        | १११। ६ न्नापि              | त्रापि     |
| ४३। १ जना             | জানা          | ११८।११ कीत्त               | कीर्त्त    |
| ५०।१⊏ झन्यै           | न्नन्ये       | १२२।२६ सव                  | सर्व       |
| प्रशार तद्व           | तद्रु         | १२५।२३ मात्त               | मोत्त      |
| ,, ।२⊏ भिव            | भिर्वि        | १२७।२३ हात                 | हीत        |
| ५७। २ पत्तित्ति       | पत्ति         | १२८। २ नाम्न               | नर्नि      |
| ,, । ७ माद्           | मादे          | "। ६ षाध                   | বার্থ      |
| ६१।१६ गोभ्य           | <b>ऐ</b> )भ्य | ,, ।१७ कैस्य               | कस्यै      |
| ६२। = तइ              | तद्           | ,, ।२५ वृत्तः              | वृत्तेः    |
| ওধাং২ ৰক্ম            | वक्तृ         |                            |            |

### निर्द्दिष्टाशुद्धीविंहायापि बहुत्र बवयोर्मिथो जातो व्यत्ययो विद्वैविंघेच्यः । किंच---इयशीतितमपृष्ठस्थटीका द्यशीतितमपृष्ठीयटीकाया त्रप्रिमा बोध्येति ।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat