# શ્રીભગવતી સૂત્રની

ર્ દેશનાઓ

( આડમું શતક. )

પુદ્દગલપરિણમન-વિષયક-૪૯દેશનાએા, નારકા અને તેના દુઃખા; અને ધર્મરત્ન-પ્રકરણ-દેશના સારાંશ.

हेशनाडारः-

પૂ. આગમાહારક-જૈનાચાર્ચ-શ્રીસાગરાનન્દસૂરી ધરજ મહારાજ.

સંત્રાહક:-પં. શ્રીહેમસાગરજી ગણી.

## 

पता के जिर् शिक्षर पार्श का का का कर कर कर का मोत्यु णं ममणस्य भगवओ गोयमसामिन्स ॥

SIGNATURA SERVITORIAN COSTAN SELECTION COSTAN SELECTION COSTAN SELECTION COSTAN SELECTION COSTAN SELECTION COSTAN SELECTION COSTAN COST

થ્રીભગવતીસૂત્રેની દેશ<del>ી</del>નોએં

( આઠમું શતક. )

પુદ્દગલપરિણમન–વિષયક–૪૯દેશનાએા, નારકી અને તેના દુઃખા; અને ધર્મરત્ન–પ્રકરણ–દેશના સારાંશ.

.**4** 

દેશનાકાર:-

પૂ. આગમાહારક-જૈનાચાર્ચ-શ્રીસાગરાનન્દસૂરીશ્વરજ મહારાજ. સંગ્રહકઃ-પં. શ્રીહેમસાગરજ ગણી.

卐

વૌર સં..૨૪૭૫ વિક્રમ સં.<sup>\*</sup>૨٠٠૫ ઇ. સં. ૧૯૪૯

કિંમત રૂા. ૪-૮-૦

પ્રથમાવૃત્તિ. નક્ષ-**૬૦**૦

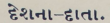
પૂ. મુનિ મહારાજ શ્રી **અમરેન્દ્રસાગરજ** તથા શ્રી **મનાેગ્રસાગરજી** મહારાજશ્રીની શુભ પ્રેરણાથી આ ગ્રાંથમાં સહાય કરનારના શુભ નામાે.

૭૫૧) શ્રી ચિતામણી પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પેઢી, નવસારી. ૨૦૧) શેઠ વાડીલાલ મનસુખલાલ બાટલી બાઈ કુાં વાળા સુંબઇ. ૧૫૧) શા. નેમચંદ ફ્કીરચંદ હ. મગનભાઈ નેમચંદ, મરાેલી. ૧૦૧) ગાંધી શંકરલાલ મહાસુખલાલ હ. તેમના સુપુત્ર નગીનદાસ. માેદી કાંતિલાલની પ્રેરણાથી, પંચમહાલ-વેજલપુર.

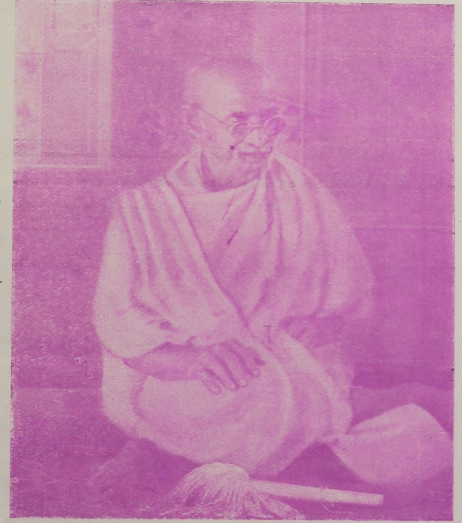


પ્રકાશિકા:-શ્રી સિદ્ધચક્ર-સાહિત્ય પ્રચારક સમિતિ. ગાપીપુરા, સુરત.

મુદ્રક:– ફ્રેફ્**કીરચંદ મગનલાલ બદામી** ફ્રે ''જૈન વિજ્યાન**દ**" પ્રી. પ્રેસ, ફ્રે હવાડીયા ચકલા, **સુરતા** 



- पू. आगभाद्धारक आचार्यदेवश्रीभत्
- सागरानंहसूरीश्वरळ.स्वागरानंहसूरीश्वरळ.



જન્મ વિ. સં. ૧૯૩૧ કપડવણજ. પાંન્યાસપદ વિ. સં. ૧૯૬૦ રાજનગર. દીક્ષા વિ. સ<sup>ે</sup>. ૧૯૪૭ લીંખડી<sup>.</sup> સૂરિપદ. વિ. સં. ૧૯૭૪ સુરત.

卐

## वर्तमानशाशनाधिपति श्रीवर्द्धमानस्वामिने नमः।



## ઉપાદ્ઘાત

૧૯૯૯ ની સાલમાં શ્રી સિધ્ધગિરિ (પાલીતાણા) શ્રી વર્ધમાન જેન આગમમંદિરની પ્રતિષ્ઠાના અભૂતપૂર્વ મહાત્સવ બાદ શ્રી નવપદજીની શાશ્વતી ઓળીની આરાધના ધામધૂમથી કપડવંજ શહેરમાં ઉજવવા માટે જયન્ત મેટલ કુાં ના માલીક દાનવીર શા. ચીમનલાલ ડાહ્યાભાઇએ આગ્રહ-ભરી વિનંતિ કરી. પરમ પૂજ્ય આગમાહારક આગમ વાંચના દાતા, શ્રી

વર્ષ માન જૈન આગમ મંદિર સંસ્થા તથા સુરત તામ્રાગમ મંદિરાદિ અનેક સુસંસ્થામંસ્થાપક, અંજેડ આગમના અલ્યાસી, અંચાર્ય મહારાજ શ્રી શ્રી શ્રી સાગરાન-દસ્ત્રીશ્વરજ મહારાજ સાહેબે તેઓની લક્તિપૂર્ણ વિનંતિના સ્વીકાર કર્યો. અને પાતાના વિશાળ શિષ્ય પ્રશિષ્યાદિ પરિવાર સાથે લાંબા વિહાર કરી કપડવંજ જે પાતાની જન્મમૃષ્મિ પણ છે, ત્યાં અપૂર્વ સ્વાગત સાથે પધાર્યા. સિદ્ધચક્રની આરાધના પ્રસંગે શ્રીપાળ મહારાજા મયણા સુંદરીના આકર્ષક દશ્યા પણ ખડા કરવામાં આવ્યા હતાં. દેશ દેશાવરથી આરાધકાની સંખ્યા પણ ઘણી આવી પદ્યાંથી હતી. અપૂર્વ ઉલ્લાસથી આરાધના સમાપ્ત થઈ.

શ્રી કપડવંજ શહેરના જ્ઞાનવૃદ્ધ અને વયાવૃદ્ધ શ્રાવકાની ચીરકાળથી આચાર્ય મહારાજને ચતુર્માસ કરાવવાની ભાવના હતીજ, ઘણી વખત વિનતિએા પણ કરી હતી તેમજ સમુદાયમાં કપડ-વજના ઘણા સાધુઓ પણ દિક્ષિત થયેલાં. તે સર્પ સુયાગ સાંપડવાથી આખા શ્રી પ્રદે મળી ચતુર્માસની વિનતિ કરી. અને તેના સ્વીકાર પણ થયા.

હવે ચામાસામાં વ્યાખ્યાનમાં કશું સૂત્ર વાંચવું! એ વિચારનાં શ્રી સઘની એવી ભાવના થઇ કે આગળના વર્ષે વચાયેલ શ્રી ભગવતી સૂત્ર જ્યાંથી અધુરૂ રહેલ છે, ત્યાંથી આગળ સાંભળીએ તેા ઠીક. પૂજ્ય શ્રી આચાર્ય મહારાજને તે પ્રમાણે વિનંતિ કરી અને તે પ્રમાણે શ્રી ભાગવતી સૂત્રનું આઠેમું શતક અને ભાવનાધિકારે ધર્મસ્તન પ્રકરણ શરૂ કર્યું.

શ્રી ભેગવતી સૂત્રના આઠમા શતકમાં પુદ્દગલ પરિણામને અંગેના વિશિષ્ટ અધિકાર હોવાથી પરમપૂજ્ય આવાર્ય મહારાજશ્રીએ શાસ્ત્રીય શૈકીયી સુંદર યુક્તિ પ્રયુક્તિ દાખલા દલીલથી તેમજ ઉદાહરણો, દુષ્ટાંતા આપી પાતાની પ્રતિભા અને લાક્ષણિક શૈકીથી અનુપમ વ્યાખ્યા કરી છે. દ્રવ્યાનુપાગના વિદ્વાનાને આ વ્યાખ્યાના અતિ ઉપયાગી અને રસપ્રદ હોવાથી મારા પરમ ઉપકારી પૂજ્ય ગુરૂદેવ પન્યાસજી શ્રી હેમસાગરજી ગણીના ઘણા વખતથી આ વ્યાખ્યાના છપાવવાના વિચાર હતા. પરંતુ છેલ્લા કેટલાક સમયથી યુદ્ધકાળની સખત માંઘવારી, કાગળની અછત અને બીજા પણ કેટલાક કારણોથી વિચાર અમલમાં મુકી શકાયા ન હતા. પરંતુ સંવત ૨૦૦૪ની સાલમાં નવસારી શ્રી સંઘના આગેવાના તેમજ શાશનના પરમ અનુરાગી શા. જવેરચંદ રામાજી (ફેન્સી) ની આગ્રહલરી વિનંતિથી પૂજ્ય પન્યાસજી ગુરૂમહારાજ, હું તથા લઘુગુરૂંગનધુ શ્રી મનાન્નસાગરજી મહાર રાજ ચતુર્માસાર્થે ગયા હતા. ત્યાં ચતુર્માસની અંદર વ્યાખ્યાનમાં શ્રી સ્તૃયગડાંગ સૂત્ર તથા ભાવનાધિકાર શ્રી સમરાદિત્ય ચરિત્ર વાંચ્યું હતું. તપાયા ધાર્મિક પ્રવૃત્તિએ પણ સારી રીતે થઇ હતી. દરમ્યાન શા. છગનલાલ લલ્લુબાઇ અંભેટી વાળા તથા કાલીયાવાડીવાળા રાયચદ દેવચદની પેઢીવાળા મંગીએનનો ઉપધાન કરાવવા વિચાર થયો. અને તેમને વિચાર નવસારીના શ્રીસ ઘ મુકર્ય વધાવી લીધા. ઉપધાન તપ, અષ્ટાહિકા મહાત્સવ, મઃળારાપણ કિયા, રથ યાત્રા શાંતિ

સ્તાત્ર સાધર્મિક ભક્તિ વિગેરે શાશન પ્રભાવનાના કાર્યો સ્થાનિક શ્રી સંઘના કાર્યવાહકાની સહાયથી અપૂર્વ દીપી નીકળ્યા હતા. દેવદ્રવ્ય, તથા જ્ઞાન દ્રવ્યની ઉપજ પણ સારી થઇ હતી.

નવસારી શ્રી સંઘના આગેવાનાને આ ભગવતિ સૂત્રના વ્યાખ્યાના છપાવવા માટે મેં તથા મુનિ શ્રી મનાજ્ઞસાગરજએ હકીકત જણાવી. તેઓએ પણ તે વાત સહર્ષ વધાવી લઇ રૂા. ૭૫૧) અંકે સાતસા એકાવન આપવા જણાવ્યું. ખુટતી રકમની ખીજી સગવડતા ઉતારીશું તેમ ધારી શ્રી ભગવતિ સૂત્રની દેશનાએ છાપવાનું કામ ચાલુ કરાવવા માટે શ્રી પન્યાસજી મહારાજને વિનંતિ કરી. મારા ગુરૂમહારાજશ્રીજીના અવતરણાની કાપી ઉપરથી શુદ્ધ પ્રેસ કાપી મુનિમહારાજ શ્રી કચનવિજયજમહારાજ તથા શ્રીલબ્ધિસાગરજ મહારાજે કરાવી હતી; તે પ્રેસ કાપીના ઉપયોગ સુધારા વધારા સાથે કરવામાં આવ્યા છે.

દેશના દાતા પરમ પૂજ્ય પરમાપકારી આગમાષ્ટ્રારક, શાશનદીવાકર, આચાર્ય મહારાજ સાહેબ શ્રી સાગરાન-દસ્ડ્રિંગરિજએ પાતાની પ્રતિભાશાલિ અપૂર્વ શૈલીથી, પુદ્દગલ વિષયક સ્પષ્ટીકરણ સુંદર દૃષ્ટાંત દાખલા દલીલા યુકિત પ્રયુકિતથી કરેલ છે, જે વાચકવૃંદ સ્વયં વાંચીનેજ તેમની પ્રતિભાના ખ્યાલ કરી લે. તેમની જ્ઞાન શકિત જૈનામાં પ્રસિષ્ધ પામેલી છે, એટલુંજ નહિ પરંતુ જૈનેતરા પણ સુકત કંઠે પ્રશંસાના પુષ્પા વેરે છે.

જામનગર શહેરમાં સંવત ૧૯૯૧ ની સાલમાં વ્યાપ્યાનમાં શ્રી ભગવતી સૂત્ર પૂજ્ય શ્રી આચાર્ય મહારાજે વાંચેલ, તેના અવતરણા પણ મારા ગુરૂ મહારાજશ્રીએ કરેલા હતા. તેની પ્રેસ કાપી કરાવી પાતે યાગ્ય સુધારા વધારા કરી પાઠ સ્થળાએ મૂળ પાઠ વિગેરે ગાઠવી તૈયાર કર્યા હતા. તે વ્યાપ્યાના પણ હાલ જયન્ત મેટલ કાં.વાળા દાનવીર શેઠ ચીમનલાલ ડાહ્યાભાઇની સંપૂર્ણ આર્થીક સહાયથી પંન્યાસજ મહારાજ શ્રી ચંદ્રસાગરજ મહારાજની નજર તળે છપાઇ રહ્યા છે, જે ટુંક સમયમાં પ્રસિધ્ધ થશે.

અન દસુધાસિન્ધુ, શ્રી સિદ્ધ ચક્ર મહાત્મ્ય, પર્વ દેશનામાં છપાયેલ વ્યાખ્યાના તેમજ શ્રીસિદ્ધ ચક્ર પાક્ષીક અને માસિકમાં આવેલા શરૂઆતથી અત્યાર સુધીના વ્યાખ્યાના છપાયા છે, તે લગભગ ઘણા મારા ગુરૂ મહારાજ પન્યાસજી હેમસાગરજી ગણીના પાતાના હસ્તના અવતરણાજ છે. વળી પાતે બીજા પણ ઘણા આચાર્ય મહારાજ શ્રીના વ્યાખ્યાનાના અવતરણાના જથ્થા શુદ્ધ કરાવી પ્રેસ કાપીઓ બનાવી તૈયાર કરેલાં છે. જેમ જેમ આર્થીક સહાયતા મળતી રહેશે તેમ તેમ આગમાન દ્વારકની અમાઘ દેશનાઓ પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવશે. આવા અપૂર્વ વ્યાખ્યાન રસિકાને જો પાતા તરફથી પ્રગટ કરાવવાની ઈચ્છા હશે તો હમા તેઓને વ્યાખ્યાનાનો સંગ્રહ જોઈએ તેટલા પુરા પાડીશું.

આ દેશનાના પુર્ફા તપાસવામાં પરમ પૂજ્ય પરમાપકારી વર્ધમાનતપાનિષ્ણાત પ્રખર વ્યાપ્યાતા પન્યાસજ મહારાજ શ્રી ચંદ્રસાગરજ મહારાજ પાતાને વ્યાપ્યાન આદિ વ્યવસાય હાેવા છતાં સમય અચાવી પુરૂ શુદ્ધિ કરી આપેલ છે, તેમજ મુનિશ્રી દાલતસાગરજ માહારાજ શ્રીએ શુષ્ધિપત્રકાદિ કાર્યો કરી આપવામાં મદદ કરી છે. જેથી ઘણા ટુંક સમયમાં આ પુસ્તક બહાર પ્રસિદ્ધ કરી શકયા છીએ.

આ પુસ્તક વાંચન કરનાર મહાશયને પ્રથમ શુદ્ધિપત્રકના આધારે શુધ્ધ કરી વાંચવા ભલામણુ છે. તેમજ કેટલીક જગાપર અનુસ્વાર, રેક્. કાના વિગેરે ઉડી ગયા હેાય, ત્યાં તે ઉમેરીને વાંચવું. તેમજ દ્દ, દૃ ની શુધ્ધિ પણ યથાયાેગ્ય સમજી લેવી.

વેજલપુર [પંચમહાલ ] સં. ૨૦૦૫ અમાે સુદી ૧ લિં∘ મુનિશ્રી અમરેન્દ્રસાગ**ર**ે

| રેશનાંક 1 જૈનદર્શનનું મંગલાચરસ્યુ પચ્ચુ અનેર જ છે. 1 2 પુદ્રગલનો પરિચુમનશીલ સ્વભાલ. 3 3 દિપ્ટિય જેટલી ભયં કરતા આશીવિયમાં નથી. પુદ્રગલનો પરિચુમનશીલ સ્વભાલ. 10 2 ક્લામાં કરો અધિકાર છે, તેનું સામાન્ય વર્ષન સ્વખાલના રામ શી તેને કર્મ પુદ્રગલનો પરિચુમનશીલ છે. 10 2 માહિમાં તતની આરોધના શક્ય શી તેને કર્મ પુદ્રગલ તેને પાર્ચિક છે. તેનું સામાન્ય વર્ષન પુદ્રગલ મંજિના પત્રને નિરાકરસ્યુ યોગ્ય ગર્પો. 24 2 પુદ્રગલ પરિચુમના ત્રાચ્યુ પ્રકાર છે. 29 2 પ્રક્રેગલ પરિચુમન શી સામાર્ય છે. 29 2 પ્રક્રેગલ પરિચુમન શી સામાર્ય છે. 31 3 માન્ય-વયન-મને સોથાસ પુદ્રગલ પ્રદેશ કરે, વિસર્જન કરે, પચ્ચુ ધારસ્યુ કરે નહિ. 3 3 માન્ય-વયન-મને સોથાસ પુદ્રગલ પ્રદેશ કરે, બિલ્માન તેને કરે, પચ્ચુ ધારસ્યુ કરે નહિ. 3 3 માન્ય-વયન-મને સોથાસ પુદ્રગલ પ્રદેશ કરે, બિલ્માન કરે સામાર્ય છે, માટેજ જેને સર્વ કરે, બિલ્માન કરે સામાર્ય પરિચુમને તેમ કરે માન્ય મારે પરિચુમને તેમ કરે પરિચુમન કરે માન્ય પરિચુમન સામાર્ય છે, અર્ધ કર્મ તથા માદર વિસાગ પરિચુન હેમ તેમ તથા માદર વિસાગ પરિચુમ છે જ, કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માન્ય જ દૂરમાં પર સ્વસ્ત પ્રદુ ગલેનું પરસ્પર પરિચુમાન્તર શાધી કર્મ સ્વસ્ત પ્રદુ ગલેના સામાર્ય છે? આત્મ પ્રદેશમાં હિતનો આયેલ અયુક્ત છે. 90 3 પ્રદેશમાં આપિત કરી શાન તેમ લે જ દૂરમાં આદિત કર્મા તાધી કર્મ કર્મ પરિચુમાં જે તેના કરે માત્રન પાંચલસથી કરે જન્મનો હેલ કર્મા હત્યા ગર્ભજ કર્મા કર્મ પરેશ પરિચુન હોમ છે? આત્મ પ્રદેશમાં હિતનો આયેલ અયુક્ત છે. 90 3 માત્રમાં પાંચલ પ્રક્રમાં હિતનો આયેલ અયુક્ત છે. 90 3 માત્રમાં પાંચલ પરસ્પમ્માં છે કર્મા હત્ય કર્મા કર્મ પરેશ શાર તેને તેના દુનો અર્ધ કરે તેના સામાર્ય છે. માત્રમાં છે મારેત પાંચલ માત્રમાં છે આત્મ પરસ્પમ માત્રમાં છે આત્મ પરસ્પમ પરિસ્થતો જે પરસ્પમ પરસ્પાત્રમાં છે આત્મ પરસ્પમ માત્રમાં છે આત્મ માત્રમાં છે કર્મા હત્ય માત્રમાં છે આત્મ પરસ્પમ માત્રમાં છે આત્મ પરસ્પમ પરસ્પમ પરસ્પમ સામાર્ય છે. આત્મ પરસ્પમ માત્રમાં છે આત્મ માત્રમાં છે આત્મ માત્રમાં છે માત્રન સાથે કરે તેના સારોશ માત્રન સાથે માત્રમાં છે માત્રન પારસ્પ દેશના શારોશ માત્રન પારસ્પ દેશના શારોશ માત્રન પારસ્પ દેશના શારોશ માત્રન પારસ્પ દેશના શારોશ માત્ર માત્રમાં સારોશ માત્રન પારસ્પ દેશના શાર |      | ્ભગવતાજસૂત્ર શતક ૮મુ પુદ્દગ                                                 | ાલ         | પારણમન          | વિષયક                | દેશનાના                    | અનુક્રેમ.                     |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------|----------------------|----------------------------|-------------------------------|-------------|
| ર પુદુગલતો પરિષ્યુમનશીલ સ્વભાવ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | દેશન | `                                                                           |            |                 |                      |                            | •                             | પત્રાંક     |
| 3 દૃષ્ટિવિષ જેટલી ભયંકરતા આશીવિષમાં નથી. પ્રદુમલની પ્રકૃતિ પરિષ્ઠુમનશીલ છે.  ૪ અહિસા ત્રતની આરોષના શક્ય શી રીતે ? ૧૪ અહિસા ત્રતની આરોષના શક્ય શી રાગ્ય ગર્થે. ૧૦ પુદ્દ સાં ખિલ્યા પ્રકૃત્ર સાં પે સમાયકો છે.  ૧૦ આપમાનું તેવું સામર્ય છે, માટેજ જન્વેશ્વર દેવોએ ધર્મ માર્ગ ભાગો છે. મંત્રી ભાગના ૩૯ મુક્ર કરે નહિ.  ૧૦ આપમાનું તેવું સામર્ય છે, માટેજ જન્વેશ્વર દેવોએ ધર્મ માર્ગ ભાગો છે. મંત્રી ભાગના ૩૯ પુદ્દ માર્મ સાં માર્ગ ભાગો છે. મંત્રી ભાગના ૩૯ પુદ્દ માર્મ સાં માર્ગ ભાગો છે. મંત્રી ભાગના ૩૯ પુદ્દ માર્મ સાં શે કરી શા પુદ્દ માર્મ સાં માર્મ સાં શે કરી શા પુદ્દ માર્મ સાં શે કરી શા પુદ્દ માર્મ સાં શે સાં છે જ ૧૫ માર્મ સાં સાં માર્મ સાં શે માર્મ માર્મ સાં શે માર્મ માર્મ સાં શે માર્મ માર્મ સાં માર્મ માર્મ સાં શે માર્મ માર્મ સાં શે માર્મ માર્મ સાં શે માર્મ સાં શે માર્મ મા | ૧    | જૈનદર્શનનું મંગલાચરણ પણ અનેફ જ છે.                                          | ί          | ર૮ દેવત         | ચ્ચાના બેદાેમ        | ાં પરિ <mark>ણતિન</mark> ી | અસર કારણ-                     |             |
| પુદ્દગલની પ્રકૃતિ પરિચુમનશીલ છે.  પ્રથમથી દશ ઉદ્દેશામાં કર્યો અધિકાર છે, તેનું સામાત્ય વર્ણન.  પ્રથમથી દશ ઉદ્દેશામાં કર્યો અધિકાર છે, તેનું સામાત્ય વર્ણન.  પુદ્દગલ સંખિના પ્રગ્રને નિરાકરણ યોગ્ય ગણ્યો. રર પુદ્દગલ પરિચામના ત્રણ પ્રકાર છે.  પુદ્દગલ પરિચામના ત્રણ પ્રકાર છે.  પુદ્દગલ પરિચામના ત્રણ પ્રકાર છે.  પ્રાથમથી દશ ઉદ્દેશામાં કર્યો અધિકાર છે.  પુદ્દગલ પરિચામના ત્રણ પ્રકાર છે.  પુદ્દગલ પરિચામના ત્રણ પ્રકાર છે.  પ્રાથમ પ્રાથમ પુદ્દગલ પુદ્દ ગુદ્દ પુદ્દ પુદદ પુદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ર    | પુદ્દગલના પરિ <b>ષ્મનશીલ સ્વભાવ</b> .                                       | 4          | રૂપ (           | છે.                  |                            |                               | ૧૧૫         |
| પ્ર મ્રાહિસા ત્રતની વ્યારાધના શક્ય શી રીતે ? ૧૪ મામાત્ય વર્ણન. ૧૫ પ્રથમથી દશ ઉદ્દેશામાં ક્યો અધિકાર છે, તેનું સામાત્ય વર્ણન. ૧૫ પ્રથમથી દશ ઉદ્દેશામાં ક્યો અધિકાર છે, તેનું ૧૮ ૧૫ પરિણામા ત્રથ્ય પ્રકાર છે. ૧૦ ૧૦ ૧૫ પરિણામા ત્રથ્ય પ્રકાર છે. ૧૦ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3    | દૃષ્ટિવિષ જેટલી ભયંકરતા આશીવિષમાં નથી.                                      |            | રહ નવચૈ         | वेयक तथा प           | ાંચ <b>અતુ</b> ત્તર વિ     | મા <mark>નમાં વ્યવસ્થા</mark> |             |
| પ પ્રથમથી દશ ઉદ્દેશામાં કર્યો અધિકાર છે, તેનું સામાન્ય વર્ણન.     પુંદુગલ મં બંધિના પ્રગ્નને નિરાકરણ યોગ્ય ગણ્યો. રર     પુંદુગલ મં બંધિના પ્રગ્નને નિરાકરણ યોગ્ય ગણ્યો. રર     પુંદુગલ મં બંધિના પ્રગ્નને નિરાકરણ યોગ્ય ગણ્યો. રર     પ્રગ્ને આર્થ પુંદુગલ (પંદુ સાથે સમાયલો છે. રુ     ખારમાનું તેવું સામર્થ્ય છે, માટેજ જીનેધર દેવાએ ધર્મ માર્ગ બતાવ્યો છે. મંત્રી ભાવના. ટુદ એક કાડાકાડીની સ્થિત ટાળવા માટે આત્માને પ્રયત્ન કરવા પડે છે. પ્રયોગ પરિણામને સમારે તે બધું સમરું. રે બધું સમરું. રે વિસર્ગ કરવા પડે છે. પ્રયોગ પરિણામને સમરે તે બધું સમરું. રે વિસર્ગ કરવા પડે છે. પ્રયોગ પરિણામને સમરે તે બધું સમરું. રે વિસર્ગ હે. જું વિશ્વ નહી, એવું નિરપણ કોણ કરી શકે ? જુદ તે સાનાનાર એ બધું માત્ર માત્ર બદ્ધ કરી શક્તા નાર પપ પર છે, એમ નથી, પણ પુદ્ધ સમય છે જ, કુદરતને માત્રનાર એ બેધ માત્ર માત્ર એ છે જ, કુદરતને માત્રનાર એ બેધ માત્ર માત્ર એ છે. પણ પુદ્ધ સમય છે જ, કુદરતને માત્રનાર એ બેધ માત્ર માત્ર એ છે. પણ પુદ્ધાને પ્રહ્મા છે છે હતા સમ્યુક્ત માત્ર સાથી શહે શકે શક્તા નથી. ૧૫ પુદ્ધાને પ્રહ્મા છે છે જ સમ્યુક્ત તે પણ પુદ્ધ સમય છે જ, કુદરતને માત્રનાર એ બેધ માત્ર માત્ર સાથે છે છે હતા સમય પુદ્ધાને પરસ્પ પરિણામાન્તર શાથી ? તે જિમ શરીયાં. પરસ્પ પરિણામાન્તર શાથી ? તે જિમ શરીયાં છે છે જ પણ પુદ્ધાને પાંચ શરી શે છે છે આત્ર પણ પુધાન છે છે છે આત્ર પણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      | પુદ્દગલની પ્રકૃતિ પરિષ્યુમનશીલ છે.                                          | ์า•        | શા :            | માટે નથી ?           |                            |                               | ५२०         |
| સામાન્ય વર્લાન.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ¥    | અહિંસા ત્રતની આરાધના શક્ય શી રીતે ?                                         | <b>૧</b> ૪ | ૩૦ અહ           | મિન્દ્રપણું મે       | ળવવાના <mark>ે અધિ</mark>  | कार तेवी <b>श</b> क्ति        |             |
| પુદ્દગલ મંબધિના પ્રશ્નને નિરાકરસ્થું યોગ્ય ગણ્યો. રર પ્રજ્ઞ જ તથી.  ગ પુદ્દગલ પરિસ્થામના ત્રસ્યું પ્રકાર છે.  ગ અર્થ પુદ્દગલ 'પદ' સાથે સમાયકો છે.  ગ અર્થ પુદ્દગલ 'પદ' સાથે સમાયકો છે.  ગ અર્થ પુદ્દગલ 'પદ' સાથે સમાયકો છે.  ગ અર્થ પુદ્દગલ પરિસ્થાન પુદ્દગલ શ્રહેસું કરે, બિસસા પરિસ્થું તે સાર્થ કરે નહિ.  ગ માના તેવું સામર્થ્ય છે, માટેજ જેને લેવ દેવોએ ધર્મ માર્ગ બહાં તે માર્ગ અતામને પ્રયત્ન કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિસ્થામને સમર્જે તે લેકા કાર્ય કરે પાત્રાનુસાર પુદ્દગલેનો પ્રકાર કરે લોકા કાર્ય કરે પાત્રાનુસાર પુદ્દગલેનો પ્રકાર કરે લોકા કાર્ય કરે પાત્રાનુસાર પુદ્દગલેનું પરિસ્થાન લેદ જેને તે સાર્થ માર્ગ પ્રદેશના પ્રથાન હતું સમર્થ કરે પાત્રાનુસાર પુદ્દગલેનું પરિસ્થાન ગદ તે સાર્થ માર્ગ પાત્ર કરે તે તે સાર્થ માર્ગ પાત્ર કરે સાત્ર કરે પાત્ર ગદ્ધાન સાર્થ કરે તે તે સાર્થ માર્ગ માર્ય માર્ગ | ¥    | પ્રથમથી દશ ઉદ્દેશામાં કરો અધિકાર છે, તેતું                                  |            | ક્રેળવ          | ાનારનેજ હેા          | ય.                         |                               | 144         |
| 2. પુદ્દગલ પરિષ્ણામના ત્રષ્ણ પ્રકાર છે. 2.9 કર પુદ્દગલ-પરિષ્ણામ. 2.4 સ્મર્થ પ્રકારના પર્ધ સમાયકો છે. 3.1 કર્યા સ્મર્થ પુદ્દગલ 'પદ' સાથે સમાયકો છે. 3.1 કર્યા સ્મર્ય પુદ્દગલ પર્ધ કરે, બેંધ સમર્ય છે, માટેજ જન્મેલર દેવાં એ કર્મ માર્ગ ભતાવ્યા છે. મત્રી ભાવના. 3.4 પરિષ્ણમનના પ્રકાર કરવા પડે છે. પ્રયોગ પરિષ્ણામને સમત્રે તે બધું સમત્રે. 3.4 પર્વા કરવા પડે છે. પ્રયોગ પરિષ્ણામને સમત્રે તે બધું સમત્રે. 3.4 પ્રાંગ પુદ્દગલ પ્રવેશ માર્ગ છે. ત્રિપયા પાંચ છે. 3.2 પ્રાંગ પુદ્દગલ પરિષ્ણમનો પ્રકાર પુદ્દગલોનું પરિષ્ણમને તેમ. 3.4 પાત્રાનુસાર પુદ્દગલોનું પરિષ્ણમને તેમ. 3.4 પાત્રાનુસાર પુદ્દગલોનું પરિષ્ણમને તેમ. 3.4 પાત્રાનુસાર પુદ્દગલોનું પરિષ્ણમને તેદ. 3.4 પાત્રાનુસાર પુદ્દગલોનું પરિષ્ણમને તે દેવા છે. જે, કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માન્ય જ દૂર કો. પર પદ્દાના પુદ્દગલોનું પરસ્પર પરિષ્ણામાન્તર શાયી ? તેદી સમ્યક્ષ્ય પદ્દાના પાત્રાન સાથે છે? 3.4 પાત્રાનુસાર પુદ્દગલોનું પરસ્પર પરિષ્ણામાન્તર શાયી ? તેદી સમ્યક્ષ્ય પદ્દિન કેમ છે. 3.4 પાત્રાનુ કેમ છવને જકડી રાખવાતું છે. 2.4 સમ્યુષ્યકર્મ કેમ પ્રવેશ શરી રીતે થઇ શકે કે પર માત્ર પાર્મિકના અમરે કરી રાખવાતું છે. 2.4 સમ્યુષ્યકર્મ કેમ પ્રવેશ શરી રીતે થઇ શકે કે પર માત્ર પાર્મિકના અમરે કરી રાખવાતું છે. 2.4 સમ્યુષ્યકર્માનું કેમ છવને જકડી રાખવાતું છે. 2.4 સમર્યાના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની શક્ય બિલ ભિન્ન દેવેલોક જવાના કારેશો. 4.4 પાર્મિક મને તેના દુ:ખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |                                                                             | -          | ૩૧ જ્યા         | તેમાં જ્યેહિ         | તે સમાય તે                 | <mark>ોમાં પુદ્દ</mark> ગલના  |             |
| ડ એ અર્થ પુદ્દગલ 'પદ' સાથે સમાયકો છે. 31  હ મિશ્રસા પરિશ્ ત પુદ્દગલે.  હ મિશ્રસા પરિશ્ ત પુદ્દગલે.  હ મિશ્રસા પરિશ્ ત પુદ્દગલે.  હ માર્ગમાં તેવું સામર્થ્ય છે, માટેજ જન્લેયર દેવે.એ ધર્મ માર્ગ ભતાવ્યો છે. મંત્રી ભાવતા.  દ એક કેકાર્ડાકાર્ડીની સ્થિત ટાળવા માટે આત્માને પ્રયત્ન કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિશુમને સમજે તે બધું સમજે.  તે બધું સમજે.  તે બધું સમજે.  તે લોકાસાકમાં ઇન્દ્રિયો પાંચજ છે. ત્રિયો પાંચજ છે, જેડ્ઠી વિષય નહિ, એવું નિરૂપશુ કોશુ કરી શકે ? ૪૯  તે સાંચ પ્રકારના પુદ્દગલ પ્રયોગ પરિશુત જવો.  પર સદ્ધમ તથા ભાદર વિભાગ.  પપ સદ્ધમ તથા ભાદર વિભાગ.  પ પુદ્દગલોન પરિસ્થિતિ.  ૧૫ સુદ્દરાલો તથા તારકો ગતિ માત્ર શ્રદ્ધા એ જુવ સુદ્દરતને માતનારે એ ભેય ગતિ માત્ર્ય જ દૂર કો.  ૧૫ સુદ્દરાલોની દૃષ્ટિ કળ તરફ હોય છે જુવ સુદ્દરતને માતનારે એ ભેય ગતિ માત્ર્ય જ દૂર કો.  ૧૫ સુદ્દરાલોની દૃષ્ટિ કળ તરફ હોય છે જુવ સુદ્દરતને માતનારે આ ભાદર હશુ કરી શકતો નથી.  ૧૫ સુદ્દરાલોની શહ્યુ કરી શકતો નથી.  ૧૫ સમ્મમુત્વના પાંચલક્ષાથી શસ, સ લેગ, નિર્વ દ, અનુક પા, આત્રિકતા.  ૧૫ સમ્મમુત્વના પાંચલક્ષાથી શસ, સ લેગ, નિર્વ દ, અનુક પા, આત્રિકતા.  ૧૫ સમ્મમુત્વના પાંચલક્ષાથી શસ, સ લેગ, નિર્વ દ, અનુક પા, આત્રિક શા પા છે ?  ૧૫ સમ્મમુત્વના પાંચલક્ષાથી શસ, સ લેગ, નિર્વ દ, અનુક પા, આત્રિક શા હો છે ?  ૧૫ સમ્મમુત્વના પાંચલક્ષાથી શસ, સ લેગ, નિર્વ દ, અલુક પા, આત્રિક શા હો છે ?  ૧૫ સમ્મમુત્વના પાંચલક્ષાથી શસ, સ લેગ, નિર્વ દ, અલુક પા, આત્રિક શા હો છે ?  ૧૫ સમ્મમુત્વના પાંચલક્ષાથી શસ અમુકત છે.  ૧૫ સમ્મમુત્વના પાંચલક્ષાથી પાંચલક્ષાથી શસ અમુકત છે.  ૧૫ સમ્મમુત્વના પાંચલક્ષાથી સ્વાર સ  |      | _                                                                           |            |                 | _                    |                            |                               | ૧૩૧         |
| પ મિશ્રસા પરિશ્ તુ પુદ્રમહો.  10 માત્માનું તેવું સામર્થ્ય છે, માટેજ જીત્રિર દેવોએ ધર્મ માર્ગ બતાવ્યો છે. મંત્રી બાવતા.  11 એક કાંડાકાંડીની સ્થિતિ ટાળવા માટે આત્માને પ્રયત્ન કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિશ્વામને સમજે તે બધું સમજે.  12 સોકાસાકમાં ઇન્દ્રિયો પાંચજ છે. વિષયો પાંચજ છે, જેટ્ટી વિષય નિક્ષ, એન્દ્રું નિક્ષ્ય કરી શકે ? ૪૯ વર્ગ તાંચ પ્રકારના પુદ્દગલ પ્રયોગ પરિશ્વા જવો. પર સક્ષ્મ તથા બાદર વિભાગ.  14 દેવસાંક તથા નારકી ગતિ માત્ર શ્રહ્લાગમ્યજ છે, એમ નથી, પશુ જીહિંગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ ખેય ગતિ માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પશુ જીહિંગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ ખેય ગતિ માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પશુ જીહિંગમ્ય છે જ, કુદરતને માતનારે એ ખેય ગતિ માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પશુ જીહિંગમ્ય છે જ, કુદરતને માતનારે એ ખેય ગતિ માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પશુ જીહિંગન્ય હોય છે. જીવ સક્ષ્મ પુદ્દગલોને શ્રહ્યું કરી શકતો નથી. ૧૫ પુદ્દગલના પાંચલક્ષણો શમ, સ વેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આત્મિક શાહ કરી શમ છે. જુદ સમ્પ્રક્રિયો ના પાંચલક્ષણો શમ, સ વેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આત્મિક શાં છે? જ જયાણાની જરૂરીયાત.  14 માત્રાનિહ પદાર્થોમાં યુક્તિનો આગઢ અમુક્ત છે. જ જયાણાની જરૂરીયાત.  15 માત્રાનિહ પદાર્થોમાં યુક્તિનો આગઢ અમુક્ત છે. જ જયાણાની જરૂરીયાત.  16 માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર મારે છે. આહારક શરીર માત્ર માત્ર માત્ર કર્યા કર્યા છે? જ જયાણાની જરૂરીયાત.  17 માત્રાનિહ પદાર્થોમાં યુક્તિનો આગઢ અમુક્ત છે. જ જયાણાની જરૂરીયાત.  18 માત્ર  |      | <del>-</del> , -                                                            |            |                 | _                    |                            |                               | १३४         |
| 10 માતમાનું તેવું સામચ્ર્યાં છે, માટેજ જીનેશ્વર દેવોએ ધર્મ માર્ગ બતાવ્યો છે. મંત્રી ભાવતા. ૩૯ પરિશ્વમનો પ્રકાર ૧૧ મેક કાડાકાડીની સ્થિતિ ટાળવા માટે આત્માને પ્રયત્ન કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિશ્વામને સમજે તે બધું સમજે. ૧૧ સોકો કાર્યા કરવો પાંચ છે. પર લે સોકોલોકમાં ઇન્દ્રિયો પાંચ જ છે. વિષયે નહિ, એવું નિરૂપણ કોશ્યુ કરી શકે? ૪૯ ૧૩ પાંચ પ્રકારના પુદ્દ ગલ પ્રયોગ પરિશ્વા જવો. પર સક્ષ્મ તથા બાદર વિભાગ. ૧૫ દેવસોક તથા નારકી ગતિ માત્ર બ્રહ્યાં મ્યા છે. જાવ સક્ષ્મ તથા બાદર વિભાગ. ૧૫ દેવસોક તથા નારકી ગતિ માત્ર બ્રહ્યાં માત્ર બ્રહ્યાં છે જ તે કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માત્ર બ્રહ્યાં મેછે. જીવ સક્ષ્મ પુદ્દ ગલોને ચહ્યુ કરી શકતો નથી. ૧૧ પુદ્દ ગલોને ચહ્યુ કરી શકતો નથી. ૧૧ પુદ્દ ગલોને ચહ્યુ કરી શકતો નથી. ૧૧ પુદ્દ ગલે તે આ પાંચ સક્ષ્મણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિક વારા માં છે? ૧૧ માત્રાનિહ પદાર્થોમાં યુક્તિનો આગઢ અમુકત છે. જ બ્રધ્યાની ભરૂરીયાત. ૧૧ માત્ર માત્ર સાથી શે જ જ ત્રધ્યાની ભરૂરીયાત. ૧૧ માત્ર માત્ર સાથી શે જ જ ત્રધ્યાની ભરૂરીયાત. ૧૧ માત્ર માત્ર માત્ર સાથી શે જ જ ત્રધ્યાની ભરૂરીયાત. ૧૧ માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર સાથી જો જ માત્ર મા |      |                                                                             |            | _               |                      |                            | <b>.</b> .                    |             |
| દેવો એ ધર્મ માર્ગ ળતાવ્યો છે. મેત્રી ભાવના. ૩૯ પરિજ્ઞમનનો પ્રકાર 13 એક કેડાડા કાડીની સ્થિત ટાળવા માટે આત્માને પ્રયત્ન કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિજ્ઞામને સમજે તે ભધું સમજે. ૧૪ સાકા માં કેડા પાત્રાન છે. વિષયો પાંચજ છે. ૪૪ સાકા માં કેડા પાત્રાનુસાર પુદ્દ ગકે તું પરિજ્ઞમન તે દેખી શકાય તે ભાદર, અને ન દેખી શકાય તે સહમ તથા ભાદર વિભાગ. ૧૫ સહમ તથા ભાદર વિભાગ. ૧૫ દેવેદા કે તથા નારકી ગતિ માત્ર શ્રહ્ધા માન સેઠા તથી. ૧૫ દેવેદા કે તથા નારકી ગતિ માત્ર શ્રહ્ધા માન સેઠા નથી. ૧૫ હેતા માન સેઠા માન સેઠા નથી. ૧૫ હેતા માન સેઠા માન સેઠા માન તે કે છે. ૧૫ સમ્યક્તના પાંચસક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્યક્તના પાંચસક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્યક્તના પાંચસક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્યક્તના પાંચસક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્યક્તના પાંચસક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્યક્તના પાંચસક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્યક્તના પાંચસક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્યક્તના પાંચસક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, ૧૫ મનુષ્ય ગતિમાં છે. ૧૫ મનુષ્ય ગતિમાં છે. ૧૫ મનુષ્ય કરતાં સ્લિક કરે શે. ૧૫ મારકા સેઠા કરે જનાનો કેડાને આભારી છે. ૧૫ મરુ પાસ્ત્રાનો પાંચ કરેશ શરી તે શધ શકે કર પામાના ભેદો કિયાના ભેદોને આભારી છે. ૧૫ મરુ પાસ્ત્રાના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની શક્ય ભાદ્ર ભાદ્ર માને કરેશો |      | <u> </u>                                                                    | 3 Y        | _               | _                    |                            |                               | <b>9</b> 36 |
| રા એક કાડાકાડીની સ્થિતિ ટાળવા માટે આત્માને પ્રયત કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિષ્ફામને સમજે તે બધું સમજે.  ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિષ્ફામને સમજે તે બધું સમજે.  ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિષ્ફામને સમજે તે બધું સમજે.  ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિષ્ફામને છે, જે ક્ષેત્ર કરવા બાદર વિભાગ.  ર ક્ષેત્ર તથા બાદર વિભાગ.  ર કેલોક તથા નારકી ગતિ માત્ર શ્રદ્ધાગમ્યજ છે, એમ નથી, પણ પ્રુદ્ધાગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માન્યે જ છૂટકા.  ર ખુદ્ધિશાળીની દૃષ્ટિ કળ તરક હોય છે. જીવ સક્ષ્મ પુદ્દગલોને પ્રદુષ્ણ કરી શકતો નથી.  ર ખુદ્ધશાળીની દૃષ્ટિ કળ તરક હોય છે. જીવ સક્ષ્મ પુદ્દગલોને પ્રદુષ્ણ કરી શકતો નથી.  ર માત્રાત્ર કરવા પાંચલક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુકં પા, આસ્તિકતા.  ર માત્ર માત્ર કરવા ગાલજ કર્યા કર્યા છે?  ર માત્ર માત્ર કર્યા શકતોનો આગ્રદ્ધ અમુક્ત છે. જુલ કરી સાત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર કર્યા શી રીતે થઇ શકે કરવા ન રક સાત શાથી?  ર માત્ર માત્ર કરવા માત્ર જેદી રાખવાનું છે. લ આત્મ પ્રદેશમાં કર્મ પ્રવેશ શી રીતે થઇ શકે કરવા પરિષ્ણામના બેદો કિયાના બેદોને આભારી છે. લ આત્મ પરદેશમાં કર્મ પ્રવેશ શી રીતે થઇ શકે કરવા પરિષ્ણામના બેદો કિયાના બેદોને આભારી છે. લ મર્વત્રના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની ર બિજ બિજ બિજ બિજ બિજ બિજ નિજ દેવો પ્રચ્યપ્ખાણ ન કરી શકે. ૧૯ પરાપ્ત ને તેના દુ:ખે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ίο   |                                                                             |            | ૩૪ ઉંચિ         | . સ્થિતિ તથ          | યા હલકી હાલ                | લતને⊦ પુદ્દગલ–                |             |
| પ્રયત્ન કરવો પડે છે. પ્રયોગ પરિષ્ફામને સમજે તે બધું સમજે.  'ર ક્ષેત્રક્ષેત્ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર કરવે પાંચ જ છે. વિષયે પાંચ જ છે. જે ક્ષેત્ર તથા સ્વાર્થ કર્યા કરી શકે ? ૪૯ ૧૩ પાંચ પ્રકારના પુદ્દમલ પ્રયોગ પરિષ્ફાત જેવા. પર પ્રવેશ તથા ભાદર વિભાગ.  ૧૫ દેવલે તથા ભાદર વિભાગ.  ૧૫ દેવલે તથા નારકી ગતિ માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પણ પ્રહિશમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માન્યે જ છૂટકા. પર ૧૬ પ્રહિશાળીની દૃષ્ટિ કળ તરફ હાય છે. જીવ સક્ષ્મ પુદ્દગલોને બ્રહ્યુ કરી શકતો નથી. ૧૨ પુદ્દગલોની કર્યા શક્તા શાયી ? ૧૧ માત્ર કર્યા છે? ૧૧ માત્ર કર્યા શક્તા શાયી છે. ૧૧ માત્ર માત્ર શાયી ? ૧૧ માત્ર પુદ્દગલે શાયા માત્ર છે. આ માત્ર પુદ્દગલે શાયા માત્ર છે. આ માત્ર પુદ્દગલે શાયા માત્ર છે. માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર છે. આ માત્ર પુદ્દા કર્મ છે. ૧૧ માત્ર પુદ્દગલે કરે છે. ૧૫ માત્ર માત્ર માત્ર પુદ્દા કરે છે. ૧૫ માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર માત્ર પુ |      |                                                                             | 3 હ        | પરિષ            | <b>ણમનનાે પ્ર</b> ક  | ાર્                        |                               | ε¥ĵ         |
| તે બધું સમજે.  1 લોકાલોકમાં ઇન્દ્રિયો પાંચજ છે. વિષયો પાંચજ છે, જેફો વિષય નહિ, એવું તિરૂપણું કોણું કરી શકે? ૪૯ તે સહમ તથા બાદર, મિલાગ.  1 પ્ર સહમ તથા બાદર વિભાગ.  1 પ્ર દેવલોક તથા નારકી ગિત માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પણું બુહિગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ ખેય ગિત માત્ર્યે જ છૂટકા.  1 પુદ્દિશાળીની દૃષ્ટિ કળ તરક હોય છે. જીવ સહમ પુદ્દુગલોને ગ્રહણું કરી શકતો નથી.  1 સમ્યક્ત્વના પાંચલક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા.  1 સારાસિહ પદાર્થોમાં યુક્તિનો આગ્રહ અમુક્ત છે. જુલ મારાસિહ પદાર્થોમાં યુક્તિનો આગ્રહ અમુક્ત છે. જુલ પણુની જર્રીયાત.  1 સારાસિહ પદાર્થોમાં યુક્તિનો આગ્રહ અમુક્ત છે. જુલ પણુની જર્રીયાત.  1 સારાસિહ પદાર્થોમાં શુક્તિનો આગ્રહ અમુક્ત છે. જુલ પણુની જર્રીયાત.  1 સારાસિહ પદાર્થોમાં શુક્તિનો આગ્રહ અમુક્ત છે. જુલ પણુની જર્રીયાત.  1 સારાસિહ પદાર્થોમાં જુલને જક્કી રાખવાતું છે. ૮૩ મારાસિક માં કર્મ પ્રવેશ શી રીતે થઇ શકે છે.  1 સારાસિક માં જુલને જક્કી રાખવાતું છે. ૮૩ મારાસિક માં કર્મ પ્રવેશ શી રીતે થઇ શકે છે.  1 સારાયાનીની પણું ધર્મકરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ રુલ મિલ્યાનીની પણું ધર્મકરણીનકામી જતી નથી. ૯૩ રુલ મિલ્યાનીની પણું ધર્મકરણીનકામી જતી નથી. ૯૩ રુલ મારકી અને તેના દુઃખે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ૧૧   |                                                                             |            | ૩૫ <b>અ</b> રો  | પી <b>અ</b> હમા સ    | થે રૂપી કર્મના             | ાસબ ધ શી રીતે                 | ११४७        |
| ર સેકાકારમાં ઇન્દ્રિયો પાંચળ છે. વિષયો પાંચળ છે, છઠ્ઠી વિષય નહિ, એવું તિરપણ કાંશ્ કરી શકે ? ૪૯ ૧૩ પાંચ પ્રકારના પુદ્દમલ પ્રયોગ પરિશૃત જવો. પર ૧૩ પાંચ પ્રકારના પુદ્દમલ પ્રયોગ પરિશૃત જવો. પર ૧૩ પાંચ પ્રકારના પુદ્દમલ પ્રયોગ પરિશૃત જવો. પર ૧૫ દેવલોક તથા નારકી ગતિ માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પણ પુદ્દિગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માત્ર્યે જ છૂટકા. પર ૧૬ પુદ્દિશાળીની દૃષ્ટિ કૃળ તરફ હોય છે. જીવ સહમ પુદ્દગલોને શ્રહણ કરી શકતો નથી. ૧૨ પદ્દમલાના પાંચલક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્પ્રક્તના પાંચલક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્પ્રક્તિના પાંચલક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્પ્રુર્લના પાંચલક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્પ્રુર્લના પાંચલક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૫ સમ્પ્રુર્લના પાંચલક્ષણો શામ, સવેગ, નિર્વદ, અમાકાત્રિક પદાર્થોમાં યુક્તિનો આયદ્ધ અમુકત છે. ૧૫ મનુષ્યગતિમાં જ પાંચ શરીર છે. આહારક શરીર માત્ર મનુષ્ય ગતિમાં જ છે. ૧૫ મનુષ્યગતિમાં જ પાંચ શરીર છે. આહારક સાયુપ્યક્રમનું કામ જીવને જકડી રાખવાતું છે. ૮૩ સાયુપ્યક્રમનું કામ જીવને જકડી રાખવાતું છે. ૮૩ પર માત્ર પર્યાસિનો આરંભ સાથેજ છે. અ પૂર્ણાદ્દતિ ક્રમે છે. ૧૫ મનુષ્યાતીની પણ ધર્મ કરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ ૧૫ મિત્રા બન્દ દેલો કે જવાના કારણો. ૯૮ ૧૧ સર્કી અને દેવો પચ્ચપ્રમાશ્રુ ન કરી શકે. ૧૦૪ નારકી અને તેના દુ:ખો.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |                                                                             |            | ३५ पात्रा       | ાનુસાર પુદ્દગ        | ાલેહ <b>ુ</b> ં પરિણમ      | <del>ા</del> ન                | ૧૫૨         |
| છેડ્ઠી વિષય નહિ, એવું નિરપણ કાષ્યું કરી શકે ? ૪૯ તે સહમ.  ૧૩ પાંચ પ્રકારના પુદ્દમલ પ્રયોગ પરિણત જવો. પર ૧૪ સહમ તથા ભાદર વિભાગ.  ૧૫ દેવલોક તથા નારકી ગતિ માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પણ પ્રુહિગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માત્ર્યે જ છૂટકા. પર ૧૬ પ્રુહિશાળીની દૃષ્ટિ ફળ તરફ હોય છે. જીવ સહમ પ્રુદ્દગલોને શ્રહણ કરી શકતો નથી. ૧૨ પુદ્દગલોને શ્રહણ કરી શકતો નથી. ૧૨ સમ્યક્તના પાંચલક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આત્રિકતા. ૧૯ માત્રાસિહ પદાર્થોમાં યુક્તિને આબાદ અમુક્ત છે. ૭૦ ૧૯ સમૃચ્છિ મ તથા ગર્ભજ કર્યા કર્યા છે ? ૭૪ ૧૯ સમૃચ્છિ મ તથા ગર્ભજ કર્યા કર્યા છે ? ૭૪ ૧૯ સમૃચ્છિ મ તથા ગર્ભજ કર્યા કર્યા છે ? ૭૪ ૧૯ સમૃચ્છિ મ તથા ગર્ભજ કર્યા કર્યા છે ? ૭૪ ૧૯ સમૃચ્છિ મ તથા ગર્ભજ કર્યા કર્યા છે ? ૭૪ ૧૯ સમૃચ્છિ મ તથા ગર્ભજ કર્યા કર્યા છે ? ૭૪ ૧૯ સમ્યુચ્છાની જરીયાત. ૧૯ મારકા સાત્ર શારી ? ૧૯ આત્ર પ્રદેશમાં કર્મ પ્રવેશ શી રીતે થઇ શકે છે. ૧૯ આત્ર પર્યાસીનો પણ ધર્મ કરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ ૧૯ સર્વદ્યાના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની શકાય નહિં. ૧૯ નારકી અને તેના દુ:ખો.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      | તે બધુ સમજે.                                                                |            | ૩૭ લાેક         | તથા અલેણ             | કના ભેદ.                   |                               | ૧૫૪         |
| 13 પાંચ પ્રકારના પુદ્દગલ પ્રયોગ પરિશ્ત જવો. પર ૩૯ જેનોના મોક્ષ સાંકડો નથી. ૧૪ સહમ તથા ભાદર વિભાગ. ૧૫ દેવસાક તથા નારકો ગતિ માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પણ પ્રુહિગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માન્યે જ છૂટકા. પર ૧૬ પ્રુહિશાળીની દૃષ્ટિ કળ તરક હોય છે. જીવ સહમ પુદ્દગલોને ચહ્યુ કરી શકતા નથી. ૧૨ પ્રુદ્દગલોને ચહ્યુ કરી શકતા નથી. ૧૨ પ્રુદ્દગલોને ચહ્યુ કરી શકતા નથી. ૧૨ પ્રુદ્દગલોને પરસ્પર પરિશામાન્તર શાથી ? ૧૧ સમ્યકૃત્વના પાંચલક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આત્રિકતા. ૧૧ સાગ્રાસિહ પદાર્થોમાં યુક્તિનો આઢઢ અયુક્ત છે. ૧૧ સન્યુધ્વાની જરીયાત. ૧૧ સાથી શ્રહ્દ સમ્યુક્ત છે. ૧૧ સાશુ કરતાં અધિક ૩૨ જન્મનો હોવો જોઇએ ૧૧ સાશુપ્યકર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ સાશુપ્યકર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ સાશુપ્યકર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ પરશામના ભેદા કિયાના ભેદાને આભારી છે. ૮૭ સર્વદ્રતા વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની ૧૧ ભિદ્ર ભિદ્ર મારકો અને દેવો પચ્ચપ્રમાં ન કરી શકે. ૧૦૪ માની શક્યાની દુ:ખો.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٠ ٦  | રાકાશાકમાં કાન્દ્રવા પાવત છે. ત્યાપા પાવત છે                                | ,<br>V.    | ૩૮ દેખી         | શકાય તે              | <b>બાદર,</b> અતે           | ન દેખી શકાય                   |             |
| 18 સહ્મ તથા બાદર વિભાગ.  ૧૫ દેવલા તારકી ગિત માત્ર શ્રદ્ધાગમ્યજ છે, એમ નથી, પણ પ્રુદ્ધિગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ બેય ગિત માન્યે જ છૂટકા.  ૧૬ પ્રુદ્ધિશાળીની દૃષ્ટિ કળ તરક હાય છે. જીવ સહ્મ પુદ્દગલોને સહ્યુ કરી શકતા નથી. દૃર સમ્યક્તવના પાંચલક્ષણો શમ, સ વેમ, નિર્વદ, અનુક પા, સ્માસ્તિકતા.  ૧૮ સાગ્રાસિદ્ધ પદાર્થોમાં યુક્તિના સ્માયદ્ધ સ્મુક્ત છે. જુલ સમ્રિસ્ટ માત્ર માર્લ્ય ગરિમાં જ છે. સાહારક સમ્રિસ્ટ માત્ર માલા ગર્લજ કયાં કયાં છે? જુલ સમ્રિસ્ટ માત્ર મનુષ્ય ગિતમાં જ છે. સાહારક સાલા શાયી?  ૧૮ સાગ્રાસિદ્ધ પદાર્થોમાં યુક્તિના સ્માયદ્ધ સમુક્ત છે. જુલ સમ્રિસ્ટ માત્ર મનુષ્ય ગિતમાં જ છે. સાહારક શરીર માત્ર મનુષ્ય ગિતમાં જ છે. સાહારક શરીર માત્ર મનુષ્ય ગિતમાં જ છે. સાહારક શરા સાલા શાયી?  ૧૮ સાયુષ્યાની જરૂરીયાત. જુલ સાયુષ્ય કરતાં સાથે કરે જુલ સાથે કર્મ પ્રવેશ શી રીતે થઇ શકે! જુલ માત્ર માત્ર મનુષ્ય માત્ર મનુષ્ય ગિતમાં છે. જુલ સાયુષ્યાના ભેદા કિયાના ભેદાને સ્માભારી છે. ૮૭ સાર્યાત્વીની પણ ધર્મ કરણી નકામા જતી નથી. ૯૩ રુલ મિલ્યાત્વીની પણ ધર્મ કરણી નકામા જતી નથી. ૯૩ રુલ માત્રમાં છે માત્રમાં માત્રમાં માત્રમાં છે માત્રમાં માત્રમાં માત્રમાં છે માત્રમાં છે માત્રમાં છે માત્રમાં છે માત્રમાં માત્રમા  |      | क्ष्मा विषय नाह, अनु । नर्षे अन्य अस्ति ।                                   | 23         | તે :            | સૂદ્ધમ.              |                            |                               | १५८         |
| રુષ દેવસોક તથા નારકી ગતિ માત્ર શ્રહાગમ્યજ છે, એમ નથી, પણ યુહિગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માન્યે જ છૂટકા. પડ કૃદ્યા પુદ્દગલારિ સુમન વૈચિત્ર્યથી જીવના અને કૃષ્ણ સુશાળીની દૃષ્ટિ કૃળ તરક હોય છે. જીવ સહમ પુદ્દગલાને ગ્રહણ કરી શકતો નથી. કર્યા સુક્ષ્મ પુદ્દગલાને સુદ્ધા કરી શકતો નથી. કર્યા સુક્ષ્મ સુક્ષ્મ શરીરથી. કર્યા પદ્દિવાલ કરી છે. અને કૃષ્ણ કરી શકતો અમાને છે. કર્યા સાથિક પ્રદાર્થોમાં યુક્તિને આયલ અમુક્ત છે. કર્યા સાથિક પ્રદાર્થોમાં યુક્તિને આયલ અમુક્ત છે. કર્યા સાથિક પ્રદાર્થોમાં સુક્ષ્મ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ડે આલમ પ્રદેશમાં કર્મ પ્રવેશ શી રીતે થઇ શકે કર્યા સાથ્યા માને સુક્ષ્મ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ડે સ્પરિ સામ પર્યાપ્તિને આરલ સાથે જે છે. સ્પર્ણા કૃષ્ણ કૃષ |      |                                                                             |            | ૩૯ જૈને         | ાના માક્ષ સ          | ાંકડાે નથી.                |                               | १५१         |
| છે, એમ નથી, પણ પ્યુદ્ધિગમ્ય છે જ, કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માન્યે જ છૂટકો. પર પર પુદ્દગક્ષાનું પરસ્પર પરિણામાન્તર શાથી ? ૧૬ પ્યુદ્ધિશાળીની દૃષ્ટિ કળ તરક હોય છે. જીવ સહ્ય પુદ્દગક્ષાને ત્રહણ કરી શકતો નથી. ૧૦ સમ્યક્ત્વના પાંચક્ષક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૦ સમ્યક્ત્વના પાંચક્ષક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૦ સમ્યક્ત્વના પાંચક્ષક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૦ સમ્યક્ત્વના પાંચક્ષક્ષણો શમ, સવેગ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૦ સમ્યક્ત્વના ગાંચક અમુક્ત છે. ૧૦ જયણાની જરિવાત. ૧૦ સમ્યક્ત્વના શાથી ? ૧૦ સમ્યક્ત છે. ૧૦ જયણાની જરિવાત. ૧૦ સમાત શાથી ? ૧૦ સમ્યક્ત છે. ૧૦ જયણાની જરિવાત. ૧૦ સમાત શાથી ? ૧૦ સાત્વ પર્વાતા છે. ૧૦ સમાત પર્વાતિમાં અધ્યા શિતો થઇ શકે શ્રા પર ભાતમાં કર્મ પ્રવેશ શી રીતે થઇ શકે શ્ર ૧૦ સાત્વ પર્વાતા ભેદો કિયાના ભેદોને આભારી છે. ૧૦ સર્વાતા વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની શ્રાય નિર્દે. ૧૦ સારકી અને દેવા પચ્ચપ્રમાણ ન કરી શકે. ૧૦ લારકી અને તેના દુ:ખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |                                                                             | 44         | <b>૪</b> ૦ ગર્ભ | ની પરિસ્થિ           | તિ.                        |                               | 954         |
| માનનારે એ ખેય ગતિ માન્યે જ છૂટકા. પટ ૧૬ ખુદિશાળીની દૃષ્ટિ કૃળ તરફ હોય છે. જીવ સક્ષ્મ પુદ્દગલોને યહેલું કરી શકતો નથી. ૧૨ ૧૭ વર્ષક લોય છે. જીવ તેજસ શરીરથી. ૧૩ વૈક્રિય શરીરનો હેતુ. ૧૩ વિક્રા માત્ર મનુષ્ય ગતિમાં જ છે. ૧૩ વર્ષક સાત શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધ શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધી શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધી શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી શાધી ? ૧૩ વર્ષક સાત શાધી ? ૧૩ વર્ષક સા | ૧૫   | _                                                                           |            | ૪૧ પુદ્         | ાલપરિષ્યુમન          | વૈચિત્ર્યથી                | જીવના અનેક                    |             |
| ૧૬ ખુહિશાળીની દૃષ્ટિ કૃળ તરક હોય છે. જીવ સહ્મ પુદ્દગલોને સહ્યું કરી શકતો નથી. ૧૨ વૈક્રિય શરીરથી. ૧૭ વૈક્રિય શરીરનો હેતુ. ૧૭ મન્યકૃત્વના પાંચલક્ષણો શમ, સવેમ, નિર્વદ, અનુક પા, આસ્તિકતા. ૧૭ વૃષ્ટ મારાતિહ પદાર્થોમાં યુક્તિનો આગ્રહ અમુક્ત છે. ૭૦ ૧૯ સમૃચ્છિમ તથા ગર્ભજ ક્યાં ક્યાં છે? ૭૪ ૧૨ મારા શાધી? ૭૯ ૧૨ મારા શાધી? ૭૯ ૧૨ મારા શાધી? ૭૯ ૧૨ મારા શાધી? ૧૧ મારા ભેદા કિયાના ભેદો તે આભારી છે. ૮૭ મારા પ્રદેશમાં કર્મ પ્રવેશ શા રીતે થઇ શકે? ૧૧ મારા પર્યાપ્તિનો આરંભ સાથેજ છે. અ પ્ર્યાદ્ધિ કર્મ છે. ૧૧ મારા ભેદો કિયાના ભેદોને આભારી છે. ૮૭ મારા પ્રયાધિ કરે જન્મનો હોવો જેઇએ ૧૧ પરિયાત્વીની પણ ધર્મ કરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ ૧૧ મારા શક્યા છે મારા શક્યા છે મારા પ્રયાધિ કરે છે. ૧૧ મારા ભેદો કિયાના ભેદોને આભારી છે. ૮૭ મારા મારા શક્યા છે મારા શક્યા છે મારા મારા શક્યા છે મારા મારા શક્યા છે મારા પ્રયાધિ કરે છે. ૧૧ મારા ભેદો કર્યાના ભેદો કરાના કરણો. ૯૮ ૧૧ મારા અને દેવો પ્રચ્યપ્યા મારા ૧૧ કરી શકે. ૧૦૪ પર નારકી અને તેના દુ:ખે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                       |            | ભે <u>દે</u> ા  | છે.                  | •                          |                               | १५८         |
| તેજસ શરીરથી.  સક્ષ્મ પુદ્દગલોને ગ્રહ્યું કરી શકતો નથી. દર વૈક્ષ્ય શરીરથી.  રા મમ્યકૃત્વના પાંચલક્ષયો શમ, સ વેમ, નિર્વદ, અનુક પા, આત્રિક તા.  ૧૮ આત્રાસિક પદાર્થોમાં યુક્તિના આગ્રહ અમુક્ત છે. ૭૦ શરીર માત્ર મનુષ્ય ગતિમાંજ છે.  ૧૯ સમૂચ્છિમ તથા ગર્ભજ કયાં કયાં છે? ૭૪ શરીર માત્ર મનુષ્ય ગતિમાંજ છે.  ૧૯ સમૂચ્છિમ તથા ગર્ભજ કયાં કયાં છે? ૭૪ શરીર માત્ર મનુષ્ય ગતિમાંજ છે.  ૧૯ સમૂચ્છિમ તથા ગર્ભજ કયાં કયાં છે? ૭૪ શરીર માત્ર મનુષ્ય ગતિમાંજ છે.  ૧૯ સમૂચ્છિમ તથા ગર્ભજ કયાં કયાં છે? ૭૪ શરીર માત્ર મનુષ્ય ગતિમાંજ છે.  ૧૯ સમૂચ્છિમ તથા ગર્ભજ કયાં કયાં છે? ૭૪ શરીર માત્ર મનુષ્ય ગતિમાંજ છે.  ૧૯ સમૂચ્છિમ તથા ગર્ભજ કયાં કયાં છે? ૭૪ શરીર માત્ર મનુષ્ય ગતિમાંજ છે.  ૧૯ સમૂચ્છિમ તથા ગર્ભજ કર્યા કર્યા છે? ૧૪ માત્ર મનુષ્ય ગતિમાંજ છે.  ૧૯ સમ્યાના સાથી કર્યાના ભેદાને આભારી છે. ૮૭ પર તમામ પર્યાપ્તિના આરંભ સાથેજ છે. અ પૂર્ણદૃતિ ક્રમે છે.  ૧૪ મિથ્યાત્વીની પથું ધર્મકરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ પર સર્વત્રના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની શક્ય નહિં.  ૧૫ ભાત્ર ભિન્ન દેવેલોક જવાના કારણો. ૯૮ પર નારકી અને તેના દુ:ખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |                                                                             | 42         | ૪૨ પુદ્દગ       | ાક્ષાનુ <b>ં</b> પરસ | પર પરિણાર                  | માન્તર શાયી ?                 |             |
| સહ્મ પુદ્દગલાન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9 8  | -                                                                           |            |                 | -                    | -                          |                               | 9,90        |
| ૧૯ સમ્યક્તના પાયલકાણા રામ, સવગ, ાનવદ, અનુકંપા, આરિતકતા. ૧૭ ૧૮ આગાનિલ પદાર્થોમાં યુક્તિના આગ્રહ અયુક્ત છે. ૭૦ ૧૯ સમૂચ્છિમ તથા ગર્ભજ ક્યાં ક્યાં છે? ૭૪ ૧૧ સાત શાધી ? ૭૯ અત્યણાની જરૂરીયાત. ૧૫ મનુષ્ય ગતિમાંજ છે. ૧૧ મરણ કરતાં અધિક ડર જન્મના હાેવો જેઇએ ૧૧ મરણ કરતાં અધિક ડર જન્મના હાેવો જેઇએ ૧૧ મરફ સાત શાધી ? ૭૯ આત્મ પ્રદેશમાં કર્મ પ્રવેશ શા રીતે થઇ શકે છે. ૧૧ માયુષ્યકર્મનું કામ છવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ ૧૧ માયુષ્યકર્મનું કામ છત્રને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ ૧૧ માયુષ્યકર્મનું કામ છત્રને તેના દુઃખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |                                                                             | 85         | ૪૩ વૈકિય        | ય શરીરના             | હેત.                       |                               | ૧૭૩         |
| અનુક પા, આસ્તકતા. ૧૯૭ ૧૮ આગ્રાસિલ પદાર્થોમાં યુક્તિના આગ્રલ અયુક્ત છે. ૭૦ ૧૯ સમૂર્ટિઈમ તથા ગર્ભજ ક્યાં ક્યાં છે? ૭૪ ૧૯ સમૂર્ટિઈમ તથા ગર્ભજ ક્યાં ક્યાં છે? ૭૪ ૪૬ મરણ કરતાં અધિક ડર જન્મના દ્વાવા જોઈએ ૧૯ સાલુષ્યકર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ ૧૮ આયુષ્યકર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ ૧૮ આયુષ્યકર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ ૧૮ તમામ પર્યાપ્તિના આરંભ સાથેજ છે. અ પૂર્ણાદ્ તિ ક્રમે છે. ૧૯ સર્વદ્વાના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની ૧૯ સ્પ ભિત્ર ભિન્ન દેવસાકે જવાના કારણા. ૯૮ ૧૯ નારકી અને તેના દુ:ખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | פיז  | _                                                                           | _          |                 | _                    | •                          | ેલા.                          | 106         |
| ૧૮ અનાગાત હાલ પદાયાના યુક્તના આગ્રહ અયુક્ત છે. ઉઠ ૧૯ સમૂર્ચિક નથા ગર્ભ જ કયાં ક્રયાં છે ? હઠ જયણાની જરૂરીયાત. હુદ અન્ય પ્રદેશમાં કર્મ પ્રવેશ શી રીતે થઇ શકે કે ૧૦ આત્ર પર્યાપ્તિના ભેદો ક્રિયાના ભેદોને આભારી છે. ૮૭ મામ પર્યાપ્તિના આરંભ સાથેજ છે. અ પ્ર્યાદ્ધિ ક્રમે છે. ૧૪ મિલ્યાત્વીની પણ ધર્મ કરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ ૧૧ મિલ્યા ભેદો જવાના કારણા. ૯૮ સર્વ દ્વા વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની શકુ નારકી અને દેવા પ્રચ્યખ્યાણ ન કરી શકે. ૧૦૪ પર નારકી અને તેના દુ:ખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      | •                                                                           | -          |                 |                      | _                          | -                             |             |
| ૧૯ સમા રેટ મ તથા ગલ જ ક્યા ક્યા છ ? ૭૪<br>૨૦ જયણાતી જરૂરીયાત. ૧૧૬<br>૨૧ નરક સાત શાથી ? ૭૯ ૪૯ આત્મ પ્રદેશમાં કર્મ પ્રવેશ શા રીતે થઇ શકે ?<br>૨૨ આયુષ્યકર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩<br>૨૩ પરિષ્ણામના ભેદો ક્રિયાના ભેદોને આભારી છે. ૮૭<br>૨૪ મિચ્યાત્વીની પણ ધર્મ કરણી નકામી જતી નથી. ૯૩<br>૨૫ ભિત્ર ભિન્ન દેવસો કે જવાના કારણા. ૯૮<br>૨૬ નારકી અને દેવા પ્રચ્ચપ્પાણ ન કરી શકે. ૧૦૪ પ૦ નારકી અને તેના દુ:ખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |                                                                             |            |                 |                      |                            |                               | १८३         |
| રું જયણાની જરૂરાયાત.<br>રું નરક સાત શાથી ? ૭૯ ૪૭ આત્મ પ્રદેશમાં કર્મ પ્રવેશ શા રીતે થઇ શકે કે<br>રું આયુષ્યકર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ ૪૮ તમામ પર્યાપ્તિના આરંભ સાથેજ છે. અ<br>રું પરિણામના ભેદા ક્રિયાના ભેદાને આભારી છે. ૮૭ પૂર્શાદ્ધિ ક્રમે છે.<br>રું મિચ્યાત્વીની પણ ધર્મકરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ ૪૯ સર્વદ્યના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની<br>રૂપ ભિત્ર ભિન્ન દેવેલોકે જવાના કારણા. ૯૮ શકાય નહિં.<br>રું નારકી અને દેવા પ્રચ્ચપ્રમાણ ન કરી શકે. ૧૦૪ પર્ગ નારકી અને તેના દુઃખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |                                                                             | ઉષ્ઠ       |                 | _                    |                            | _                             |             |
| ર૧ નરક સાત શાધા :<br>૨૨ આયુષ્યકર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે. ૮૩ ૪૮ તમામ પર્યાપ્તિના આરંભ સાથેજ છે. અ<br>૨૩ પરિશામના ભેદા ક્રિયાના ભેદાને આભારી છે. ૮૭ પૂર્શાદ્ધિ ક્રમે છે.<br>૨૪ મિથ્યાત્વીની પશુ ધર્મકરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ ૪૯ સર્વદ્યના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની<br>૨૫ ભિત્ર ભિન્ન દેવેલોક જવાના કારણા. ૯૮ શકાય નહિં.<br>૨૬ નારકી અને દેવા પચ્ચપ્પાશ્યુ ન કરી શકે. ૧૦૪ ૫૦ નારકી અને તેના દુઃખા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |                                                                             | -          |                 | -                    | _                          |                               |             |
| રરૂ આયુષ્યક્રમનુ કામ છુવા ભકારા સમાશુ છે. ટર્ક<br>૨૩ પરિષ્ણામના ભેદા ક્રિયાના ભેદાને આભારી છે. ૮૭ પૂર્ણાદ્રતિ ક્રમે છે.<br>૨૪ મિથ્યાત્વીની પણ ધર્મકરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ ૪૯ સર્વદ્યના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની<br>૨૫ ભિત્ર ભિન્ન દેવેલોકે જવાના કારણા. ૯૮ શકાય નહિં.<br>૨૬ નારકી અને દેવા પચ્ચપ્પાણ ન કરી શકે. ૧૦૪ પ૦ નારકી અને તેના દુઃખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |                                                                             |            |                 |                      |                            |                               | -           |
| ર કે પારંચાનના પક્ષ કરાયા પ્રદાન વ્યાખારા છે. 20<br>૨૪ મિથ્યાત્વીની પણ ધર્મ કરણી નકામી જતી નથી. ૯૩ - ૪૯ સર્વજ્ઞના વચન સિવાય છકાયમાં જીવ માની<br>૨૫ ભિત્ર ભિન્ન દેવક્ષેાકે જવાના કારણો. ૯૮ - શકાય નહિં.<br>૨૬ નારકી અને દેવા પ્રચ્ચપ્રમાણ ન કરી શકે. ૧૦૪ પર્ગ નારકી અને તેના દુઃખા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |                                                                             |            |                 |                      |                            |                               | ૧૯૫         |
| રકુ મુખ્યાત્વાના વસુ વયકરહ્યું વકાય વધા. હક<br>૨૫ ભિત્ર ભિન્ન દેવેલોક જવાના કારણા. ૯૮ શકાય નહેં.<br>૨૬ નારક્રી અને દેવા પ્ચ્ચપ્રમાણુ ન કરી શકે. ૧૦૪ ૫૦ નારકી અને તેના દુઃખા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |                                                                             |            |                 |                      |                            | માં જીવ માની                  | (* 1        |
| રૂપ ભાગ ભાગ કરવાક પાયા કારણા.<br>રૂપ નારક્રી અને દેવા પચ્ચપ્પ્માણ ન કરી શકે. ૧૦૪ પેંગ નારકી અને તેના દુઃખા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |                                                                             |            |                 |                      |                            | .,                            | <b>૧</b> ૯૮ |
| र्ष नार्ष व्याप हता के जा नार्ष्य करा क्षेत्र एक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |                                                                             |            |                 |                      | ા દ:ખા                     |                               | २०१         |
| 2.0 JCJ(SIA) 2023 JCD UV UV (HISHIBS) A BH 3/4 AFFOR ESIAI SHAKS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      | નારકી અને દેવા પ્ <sup>ર</sup> ચપ્પ્પાણું ન કરી <b>શ</b> કે.<br>પદગઢોની અસર | ી•૪<br>ૌદહ |                 | _                    |                            | દેશના ગાસંશ                   |             |

## विस्तृत विषयानुक्रम.

**पत्रां**क्ष

વિષય

- ર ઇન્દ્ર મહારાજા જ્ઞાનીના સેવક સ્વેચ્છાએ બને છે.
- ૩ નમસ્કાર શ્રી સર્વત્ત દેવને છે.
- ૪ અનંતુ જાણવાના અંત.
- ૪ શું આત્મા કાયમના ગુલામ છે? ના.
- પ જૈન દર્શનમાં ઇશ્વરપણા માટે 'માેનાપાેલી' નથી.
- પ વિતરાગ પાતે ઇશ્વર છે, તેના માલીક કાર્ક નથી.
- ૭ જ્ઞાનની જરૂર ખરી પણ શા માટે?
- ૮ દેાષના ટાપક્ષા ભગવાનના શિર.
- ૧• પુદ્દગલ પ્રવૃતિ પરિષ્યમન શીલ છે.
- ૧૧ ધાગા પંચીએા ઇશ્વરને કર્તા તરીકે શા માટે આગળ કરે છે?
- ૧૨ આત્માના કર્મ સાથે સવ્યંધ અનાદિ છે.
- १३ मणिना भृषितः सर्पः किमसौ न भयंकरः ?
- ૧૪ અહિંસા વતની આરાધના શા રીતે?
- ,, નરસું પણ જો પરમેશ્વરની પ્રેરણાયી તેા પ્રાણીને સજા શા માટે?
- ૧૫ પરમેધ્વરને માનવા શા માટે?
- ૧૫ દેવા પણ કાયાના કેદી છે.
- ,, કાયસ્થિતિ
- ૧૬ કર્મ બન્ધથી કાેેે અચી શકે?
  - ,, વનસ્પતિની વ્યાપકતા.
  - ,, અહિંસક કાેેે બની શકે ?
- ૧૮ શબ્દ વાચક છે, અને પદાર્થ વાચ્ય છે.
- ૧૯ ત્રહસ્ય માટે દાન એજ **ધર્મ** ઉત્કૃષ્ટ શાયી ? શીલ-તપ-ભાવ તાે સર્વવિરતિની સરખામણીમાં બિન્દુ માત્ર છે.
- ૧૯ પાપ પ્રત્યે ધિકકાર એ જબ્બર હથિયાર છે.
- ર૦ પાપ ગમે છે પણ પાપી **તરીકેની** છાપ ગમતી નથી.
- ૨૦ પ્રાયશ્ચિત્તનું નિવારણુ આક્ષાયણુ.

પત્રાંક

વિષય

- રર રાજગૃહી એ ધર્મકેન્દ્ર હતું
- ર ૩ વકતાનું વકતવ્ય શ્રોતાની પરિણતિને અને યાગ્યતાને આપીન છે.
- ર૩ સિદ્ધરાજના ધર્મ વિષયક પ્રજ્ઞ.
- ૨૫ ચાર પ્રકારનાં સિદ્ધાંતનું સ્વરૂપ.
- રપ હવે મને 'હે ગૌતમ' કાેેે કહેરો એવા કાેડ ૮૦ વર્ષની વયે.
- ૨૭ કાયા, ભાષા. તથા મનની પરિ**સ્**તિ છવનાં પ્રયત્નથી છે.
- ૨૮ સમકિત-દૃષ્ટિની સુદર–વિચારણા.
- ૨૯ **શ**રીર એ **અ**શુચિકરણ યંત્ર **છે**.
- ૩ બલા આદમી! આટલી મહેનત કરવાનું શું કારણ ?
- ૩૧ ૩ પીએ ને સાળ આના એકજ છે.
- ૩૨ શબ્દમાં સ'પૂર્જ્-અર્થ સમાયજ છે.
- ૩૩ બહાર જોયું પણ ભીતરમાં જોયું નહિ.
- ૩૬ વૈક્રિય ક્લેવર જીવ ગયાં પછી વિખરાઇ જાય છે.
- ,, વર્ગણા વિચાર.
- ૩૯ નિર્માણ–કર્મોદયે ગ્રહણ કરાયેલાં પુદ્દગલાે તેજ કપે પરિસમે છે.
- ,, આત્માએ પુદ્દગલ વળગાડનાર થવું નહિ.
- ૪૦ જૈન-શાશનની મુખ્ય તથા પ્રથમ ભૂમિકા.
- ,, મૈત્રી ભાવના
- ૪૧ શું પાપીને સજ **ચ**વીજ જોઇએ ?
- ૪૨ **ધર્મની** ભાવના કેવી હેાય?
- ૪૩ સિદ્ધના જીવેા કેમ પાપ કરતા નથી.
- .. कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुम्
- ૪૫ કર્મવર્ગણા આપેાઆપ વળગી શકતી નથી.
- ૪૬ સ્વાભાવિક પરિણામે પરિણુમેલામાં પણ જીવના પ્રયોગ કારગત છે.
- ,, કુદરતે સામગ્રી આપી પછી પ્રયત્ન આપણે કરવેલ જોઇએ.

विषय

૪૭ અકામનિજેરા તથા સકામનિજેરાના અંતરને જણાવતાર તામલી તાપસનું દુષ્ટાંત.

,, મિશ્ર પરિણામ ક્રયાં?

૪૯ પુદ્દમલાસ્તિકાય એક જાતિ છે.

પ૦ પ્રતિમા તથા પત્થર સરખા ક**ઢે**નારને માતા તથા સ્ત્રી સરખા ખરા કે ?

પા નિર્માણ નામકર્મ જાતિ-નામ-કર્મના શુલામ છે.

પર શું સમ્યકત્વ એ જૈંનોના ઈન્તરા છે?

પ૩ જેએો જ્ઞાનાવરણીયાદિ ન માને તેએો તાેડવાના પ્રયત્ના કરેજ કયાંથી ?

,, સ્વરૂપ સમાન છે પણ ક્રસ્ક આકારમાં છે.

પપ સૂક્ષ્મ તથા બાદર વિભાગ.

.. આત્માના આઠ રૂચક પ્રદેશા કાયમ ખુલ્લા રહે છે.

પક માે**ક્ષમાં શું છે** ?

પ૭ ક્રક આકારમાં છે, સ્વરૂપમાં નથી.

,, વનસ્પતિકાયનું વિ<mark>વેચ</mark>ન.

., નિગાદ વિચાર.

૫૮ કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માન્યેજ છુટકા.

પહ આકારરૂપે એકેન્દ્રિયના પાંચ, વિક્લેન્દ્રિયના અનેક પંચેન્દ્રિયના ચાર બેદ.

,, પ્રત્યક્ષમાં શાંકાને સ્થાન નથી, શાંકા પરાક્ષનીજ હેાય.

५० દેવલોક તથા નારકી છે કે નહિ?

૬૧ કુદરતને માનનારે નારકી માનવી જ પ**ે**.

૬૨ જીવ સુક્ષ્મ પૂદ્દમક્ષાને ચદ્રાષ્ટ્ર કરી શકતા નથી.

**૬૩ પલ્ટો એ પુદ્દગક્ષાના સ્વભાવ છે**.

,, એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિયપણાતા ક્રમ પુણ્યાઇતે અંગે છે.

**૬૪ સમ્યક્**ત્વની વ્યાખ્યા છએ કાયમાં છવનું મન્તવ્ય *છે.* 

૬૫ <mark>શ્રાવકની દયા શક્ય કે</mark>ટલી? સવા વસેા.

૬૬ મુઠ્ટીમર જીવાેની હિંસાનાે ત્યાગી વ્રતધારી શી. રીતે ?

૬૭ અધોલોક, મધ્યલોક, ઉર્ધ્વકોક, એ ક્રમ સકારણ છે.

,, નરકતું કંપાવનાર સામાન્ય વર્ષ્યુન.

**૧૯ ચારે ગતિનાં છવાના કાર્યક્રમ કેવા છે**?

" સમકિતીને જીવની વાસ્તવિક દશાના ખ્યાલ આવ્યા વિના રહે જ નહિ.

૭૦ સ્વરૂપે સર્વ અહમા સમાન છે.

પત્રાંક

વિષય

૭૧ સંગ્રા હેાય ત્યાંજ અસર થાય.

૭૨ જીલ્મીને ધિકકાર છે!

<sup>193</sup> કુદરતનાં ઇન્સાક્**માં સુકા ભે**યુ લીલું અળતુ ન**યી**.

,, આગ્રા સિદ્ધ તથા હેતુ સિદ્ધ પદાર્થો.

૭૪ પુષ્યાઇ વધે તેમ આગળ વધાય.

,, પંચેન્દ્રિયમાં તિર્ય ચના એક બેદ છે.

૭૫ જીવાની પરિસ્તિમાં ૫૯ટા આવે છે.

૭૬ જ**લચ**રા**દિતુ**ં વર્ણુન.

ુ,, ઇન્દ્રિયાની સાથે મનને ગણુનામાં કેમ ન ગણ્યું ?

૭૭ યુત જ્ઞાન**ની** વિશિષ્ટતા.

૭૮ જયણા વગર થતી કાતીલ હિંસા.

., કેટલીક વખત રૂઝાવટ, એ ધાતક થાય છે.

૮૦ દેવસાકનાં ભેદા શાયા ?

,, સમકિતીને વૈમાનિક વિના આયુપ્યના બધ હાેય નહિ.

૮૧ શ્રીમતીનું દૃષ્ટાંત.

,, દેવતાના બેદાે.

૮૨ સમકિતિની ક્ષેશ્યા કર્ક હ્યુંય.

૮૩ અકામ નિર્જરાનું પણ સામર્થ્ય <mark>તે પ્રમાણ</mark>માં માનવું પડશે.

૮૪ સજ્જન અપકારી પ્રત્યે ઉપકાર કરે, તેા ઈશ્વરતુ વલ**ણ** કેવું હોય ?ે

૮૬ ઈધરતા નામે ધાર્યા પંથીએોના ધાધા.

૮૭ મનુષ્ય થાય પણ સમ્િર્જમ થાય તે৷ સાર્થક શું કુ

૮૮ રડતા કરેલું ઉલ્લાસથી શી રીતે ભાગવાય.

૮૯ ચંદનાના આંસુનું મુલ્ય.

,, ક્રિયાની તરતમતા મુજબ કુલમાં તરતમતા સમજવી.

૯૦ અકામ નિર્જરા.

,, ભૂખ્યા તરસ્યા **મરે**લા **બળદ દેવ થાય છે**?

હ૧ નટના નિષેધ કે નટીના ?

૯૨ ભવનપતિ દેવા 'કુમાર' શાયી કહેવાય છે.

,, વ્યાંતરાદિ દેવા સાંભાંધિ.

૯૩ નરક જેવી ગતિ માન્યા વિના ચાક્ષે તેમ નથી.

,, સમ્યકત્વનાં અભાવે દેવગતિ રાકાતી નથી.

૯૪ સમ્યકત્વ પામવાના વખત કયાં ?

હપ નવકારના 'ने'કાર કરેમિલ તેના 'के કાર કયારે બાેલે.

પત્રાંક

વિષય

પત્રાંક

વિષય

૯૫ કાંકેજ વહાણને તાેફાન નડે છે.

,, સંસ્કારાે ઉલટાવવા મુશ્કેલ છે.

૯૭ મંથી બેદ મનાય ક્યારે ?

,, સમ્યક્ત્વ–દેશવિરતિ અાદિના ઉત્પત્તિ ક્રમ.

૯૮ પુદ્દમલાનંદીને આત્મીય **સુખની** છાયા પણ સમજવી કડીગ છે.

૯૯ સિહોનું સુખ શું ?

૧૦૦ માેક્ષમાં સંકડામણ કેમ થતી નથી ?

૧૦૧ પરિણામ ક્ષેત્રાનુસાર થાય છે.

,, ઉત્કૃષ્ટ પાપના પરિણુ મે નરક.

૧૦૨ ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યનાં પરિણામે દેવસાક.

૧ • ૪ નારંકી અને દેવા પર્ચ્ચપ્પણ ન કરી શકે.

૧૦૫ નિયાણાનું પરિણામ.

૧૦૬ મરણ સમયે સંસ્કારની હાજરી.

૧૦૭ ક્ષેશ્યાના આધારે ભાવીગતિ.

,, સૂર્યને ચંદ્ર એ ખેમાં મહાન કાેષ્ણુ ?

,, દેવાનાં ભેદા ને વ્યવસ્થા

૧૦૯ પુદ્દગક્ષાની અસર.

૧૦૯ વિશેષણની જરૂર કયાં?

૧૧૦ ઉલ્લાસની તરતમતા મુજય કુલની પણ તરતમતા

,, હરિષ્યળ માછીમારતી દ્રહતા.

૧૧૧ જુલાન કર્યા પછી જીવન રહે તે શા કામનું ?

૧૧૨ ભિન્ન પરિણતિયા બિન્ન ફળ ભાેગવાય છે.

,, પાડા લડે એટલે ઝાડાેના ખાેડા નીકળે.

૧૧૩ ઇચ્છાનાે છેડાે કયાં ?

૧૧૪ કલ્પાતીત દેવલાકા કયાં ?

૧૧૫ નાતા સરખા ધર્મ પણ તીવ્રતાથા મહાન ક્લતે યાવતુ માક્ષતે તત્કાલ આપે છે.

,, શ્રાવક કુટુંખામાં વાર્તા કઈ દ્વાય ?

૧૧૬ પર્વ <mark>આવે ત્યારે આજે શાના</mark> વિચાર કરાય છે.

૧૧૭ તરતના જન્મેલા **માળકતે**ા પુણ્<mark>યાદય ધર</mark>ણેન્દ્રને આકર્ષે છે.

૧૧૮ મિત્ર કેવી સલાહ આપે?

,, **ધર્મ**ના વિચારે ભવા<mark>ન્તરે અમલ</mark> કરાવ્યેા.

૧૨૦ નવચૈવેયક દેવાના સ્થિતિ.

૧૨૧ ખાળે ડુચા, દરવાન્ત માેકળા.

૧૨૨ સાધુની પાંચ મહા પ્રતિ**નાએ**ા.

૧૨૩ ખાવાજની ગીતા.

૧૨૪ નવચૈવેયકના અધિકારી કાેણ્ ?

,, દીક્ષા ચૌદ રાજલોકને કલ્યાણપ્રદ, માટે કાેક પણ સંયોગામાં રાેકયાજ નહિ.

૧૨૮ લિંગની પ્રધાનતા

१२५ आत्मवत् सर्वभूतेषु

,. છાપ વગર નકામું.

૧૩૦ માેક્ષનું સાધન સ્વલિંગજ!

.. નવચેવેયકમાં અભવ્યા પણ જઇ શકે છે.

૧૩૧ પાંચ અનુત્તરના અધિકારી કાેણું ?

,, સ્થિતિ કરક એ પુન્યનાં કરકના પ્રત્યક્ષ પુરાવા છે.

૧૩૩ ક્રિયા ખીજાની કામ લાગતી નથી.

, અનુત્તર એવું નામ શાયી ?

૧૩૪ સિદ્ધો ક્યાં અને શી રીતે રહ્યા છે.

,, ज्ञानावरણીયની એ તાકાત નથી કે ગ્રાનને સદતર ઢાંકી શક.

૧૩૫ અંસારી છવને શરીર તાે હાેયજ.

૧૩૬ ઉત્ક્રાન્તિ ક્રમ.

,, પંચેન્દ્રિય જીવના વધથી નરકમાં જવાય એમ શાથી <sup>ક</sup>

" શ્રાવકાની પ્રતિજ્ઞા કેટલી ?

૧૩૭ પ્રતિજ્ઞાની મર્યાદા.

13૮ ત્તાન તથા આવરણ સંબધી વિવરણ.

૧૩૯ ગ્રહણ સૂર્યચંદ્રનું થાય છે, તારા નક્ષત્રાદિનું થતુંજ નથી.

૧૪૦ લહ્ય એકજ.

,, મહાજન મારા માવ્યાપ છે, પણુ મારી ખીલી ખસે નહિં.

૧૪૧ મહુવેલ સંદિસાહુ ઇત્યાદિતું રહસ્ય

,, સમર્પણ રહસ્ય.

૧૪૨ અગારાએા અણગારીયાં.

,. શાલીભદ્રને ત્રણ ભવ શાથી થયાં ?

૧૪૩ સિદ્ધનાં જીવેા પુદ્દગક્ષેત્ને ખેંચતાજ નથી.

૧૪૪ અનુત્તર વિમાન કાને મળે ?

,, પ્રથમના ચાર અનુત્તર તથા સર્વાર્થ સિદ્ધના જ્વેા.

પત્રાંક

વિષય

વિષય

અગે મુખ્ય ભેદ

૧૪૫ છવની સાથે રહેતારી ભડ્ડી.

૧૪૬ હલકામાં હલકી હાલત.

**૧૪૮ 'કરે તે ભાગવે' એટલુંજ માત્ર નથી.** 

૧૪૯ નિષેધની સિદ્ધિ કૃદિન છે.

૧૫૦ આસ્તિક નાસ્તિકને કહે છે કે 'મારૂ શું જશે?'

૧૫૧ લોક જીવાે અને પરિણ્યન યેવ્ય પુદ્દગલોથી ખીચાેખાંચ વ્યાત્પ છે.

૧૫૨ ચૌદ રાજકોકમાં અલ્યાપક જીવાે.

૧૫૩ સદમ એટલે?

,. દરેક છવને ચાર પર્યાપ્તિ હેાય.

૧૫૫ સંયાગાધિત જીવાની ઉત્પત્તિ.

૧૫૬ સુક્ષ્મ તથા બાદરતી સમજણ.

,, પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા કાને કહેવાય ?

,, વૈક્રિય શરીર એ અનંતગુણી સજાના બાેગવડા માટેનું સાધન છે.

૧૫૯ 🞝 ત દર્શનમાં સંયોગથી ઉત્પત્તિ માનેલ છે.

આખા જગતમાં વ્યાપક માત્ર પાંચ સ્થાવરજ છે.

૧૬૦ કુંભીથી શરીર માેડું ?

.. તિર્ય ચને અંગે.

१५२ जिनपन्नत्तं तत्तं शाथी ?

૧૬૩ નિસર્ગ તથા અધિગમ સમ્યકૃત્વ.

૧૬૪ અનાલં વત વિના ચાલે ?

ક્રમતસીબીતી પરાકાષ્ટા ?

૧૬૫ સંધુ<sup>ટિ</sup>ર્જમ મનુષ્યાેની ક્રમનસીળી.

૧૬૬ જ્યાં હકના હક નથી ત્યાં નાહક ખાટી થતું.

,, ગર્ભ વ્યુતકાંતિ એટલે ?

૧૬૮ સંમૂચ્છિમ મતુષ્યમાં પર્યાપ્તા ભેદ છેજ નહિ.

૧૬૯ યુગલિકકમાં પણ ખે ભેદ પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા.

,, દરેક દેવતાના ભેદમાં પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા એવા બે ભેદ છે

૧૭૨ કાર્મણ શરીર.

,, પરસ્પર પરિશ્રમન.

૧૭૩ પર્યાપ્તાપર્હ્ય શક્તિ પ્રાપ્તિની પ્રશ્વિતાએ સમજવં. १७४ भव स्वभाव.

૧૭૫ દેવતા તથા નારકીને વૈક્રિય શરીર શા માટે*?* 

૧૭૬ તિર્ધ ચમાં વૈક્રિય શારીર છે.

૧૭૮ શરીરાેની પ્રાપ્તિ પણ નામ કર્મના ઉદયને આભારી છે.

૧૭૯ સલસાને ધર્મલાભ

૧૮૧ હાર્યા જુગારીની છેલ્લી હોડ.

,, ખંબડનું કુતુહલ.

૧૮૨ ચૌદ પૂર્વના ખ્યાલ

,, આહારક શરીર રચવાના હેત્.

૧૮૩ સંપૂર્ણ દશ પૂર્વ સાથે સમ્યકૃત્વ નિશ્ચિત છે તે પહેલા નિયમ નહિ.

૧૮૫ ચૌદ પૂર્વના જ્ઞાનવાળાનેજ આહારક લબ્ધિ દ્વાય છે.

,, દશ પૂર્વિએા અને ચૌક પૂર્વિ'એા દેશનામાં કેવલી સરખા હોય છે.

આહારક શરીરને અંગે.

૧૮૭ ઇન્દ્રિય પરિષ્ટામન વિચાર અને ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ.

૧૮૮. સત્તાની સેપ્ટી કેવી જખરી છે?

૧૮૯ માલમાં કરવ શ ?

,, પીંજરાથી ટેવાયલું પક્ષી.

ંજ્યાં ભૂખતરસ નથી, ત્યાં ખાનપાનના પ્રશ્નજ નથી.

,, દુનિયા મરણુથી ડરે છે. ત્યારે સમકિતિ જન્મથી ડરે છે.

૧૯૦ જન્મેલાને મૃત્યુ નક્કીજ છે.

૧૯૧ સંસારીની જેમ સિધ્ધાે પણ કર્મના કાેઠારમાં **ઢાે**વા છતાં નિલે<sup>૧</sup>૫ શી રીતે ?

૧૯૨ જીવ કર્માધિત થયા શા માટે?

,, પરસ્પર કાર્ય કારણ ભાવ.

૧૯૩ પાપના પચ્ચખા**ણ કરે** તોજ પા<mark>પથી </mark>બચે.

ચાર તે ચાર તેમ પચ્ચખાણ વગરના પાપીજ ગણાય.

૧૯૪ ભાગવટાને અંગે ચતુભ'ગી.

ગુમડું તથા રસોળીના દ્રષ્ટાંતા.

૧૯૫ બીજા કર્મોને પલટાવી શકાય છે, પણ આયુષ્ય કર્મના પલટા થતા નથી.

વિષય

પત્રાંક

વિષય

૧૯૬ તીર્થ કરના કર્મ પણ પલટાય.

૧૯૭ સ્યાદાદ એટલે ફેસ્પ્રુંદડી ?

., ઉકળતા પાણી માધું આત્મ પ્રદેશા કુર્યાજ કરે છે.

૧૯૮ પ્રથમનાં કર્મોના વિપાક વ્યલવત્તર દ્વાય ત્યાં સુધી પછીતા કર્મોના વિપાક પડયા રહે, પણ એતા સમય થયે તા ઉદયમાં આવેજ.

" સ્પર્શેન્દ્રિય વ્ચા**પક છે પણ ખી**જી ઇન્દ્રિયા વ્યાપ્ય છે

૧૯૯ સમકિતીની વ્યાખ્યા.

૨૦૦ નાનપણમાં વાગેલું જાુવાનીમાં ન જણાય પણ ધડપણમાં તાે સાક્ષેજે.

૨૦૧ નારકી ગતિ અને તેના દુ:ખા.

ર૧૧ કયા જીવાે નરકગતિતું આયુષ્ય બાંધે છે?

૨૧૩ ચિંતામણી રત્ન

,, ભવ શબ્દના પરમાર્થ.

૨૧૪ સંસાર સમુદ્ર.

૨૧૫ બીજાં કુર ન્યાયે સંસાર.

,, મનુષ્ય ભવ પ્રતિ દુર્લક્ષ્ય.

૨૧૬ ડાહ્યા અને ગાંડાના કુરક.

ર ૧૭ દુર્ભાગીને ધેર ચિંતામણી.

,, જય દેવની રતન ચિંતામણીની કથા.

,, શીયળ અને સંતાષ ચુણના સાક્ષાત્કાર.

२१८ हें हें ही ही है।!

,, પુણીયાે શ્રાવક.

,, પુત્ર પ્રાપ્તિના પરિ**ણામ.** 

ર૧૯ ચિંતામણી સત્નની શાધમાં.

૨૨૦ પુત્રોને ભરમાવાનર ઉપર દધુકારતી કથા.

૨૨૧ પુત્રનો નિશ્વયઢીક્ષા કરનાર માતા પિતા.

૨૨૩ સજ્જન સમાગમ અને ચિંતામણીના દર્શન

,, પત્થર અને ચિંતામણીના કરક.

૨૨૪ ઉપકાર કરવાની ટેવ પાડાે.

રરપ પરાપકાર રસિક આત્માઓ પરાપકાર કરે છે.

, ધર્મ ચિંતામણીનાે મહીમા

રરક ચિંતામણીની આરાધના.

૨૨૭ નિષ્પુણ્યકની નિર્માલ્ય રીતિનિતિ.

,, રત્ન અને રળારીના રીસામણાં.

,, ધર્મરહિત પુત્રના અવિનિત આચરણો.

૨૨૮ આરાધનાની કસાટી.

,, રત ફેંકનાર રખારી.

,, એકની રીસ એજ બીજાને સંતેષવું કારણ.

૨૨૯ પુષ્યાતકર્ષની અજબ લીલા.

,, દીક્ષાની જડમાં ધર્મ છે.

૨૩**૦ શા**લીભદ્રની <mark>કથાનું રહ</mark>સ્ય

,, મેધ કુમારની કથાનું રહસ્ય.

૨૩૧ ભટકતા જીવની જયદેવ સાથે સરખામણી.

૨૩૨ મણીવતી ખાણ ચિંતામણી રતન

, જૈન ધર્મની મ**હ**ત્તા

૨૩૩ પુણ્ય વૈભવની જ઼રૂર.

,, માનવ જીવનની સફળતા.

,, અકામ નિર્જરાના અજય ચમત્કાર.

૨૩૪ સદુપયાેગ કરતાં શીખાે.

,, ભરત મહારાજાની ભવ્ય વિચારણા.

ર૩૫ મતુષ્યપણાને સફળ કરાે.

ર ૩૬ તરવારની જેમ મતુષ્યપહ્યું તારનાર નથી-

,, ધર્મ<sup>૧</sup>રત્નની પ્રાત્પિ માટેજ મનુષ્ય ભવ.

२३७ ઉत्तम साधनथी उत्तमात्तम मेणवा.

૨૩૮ મળતાં ક્ષણ પણ સંરક્ષણમાં જીવન.

,, અંતિમ પશ્ચાતાપ.

ર ૩૯ પ્રેરકની પુનિત પ્રેરણા

૨૪૦ કથાનું અંતિમ.



## શુદ્ધિ પત્રક

| પત્રાંક          | લીટી           | અશુદ્ધિ                           | શુદ્ધિ                     | પત્રાંક    | લીકી       | અશુદ્ધિ                | શુદ્ધિ                         |
|------------------|----------------|-----------------------------------|----------------------------|------------|------------|------------------------|--------------------------------|
| 3                | (              | વાક્ષક્ષેસના                      | વાસક્ષેપના                 | ૨૮         | <b>ર</b> ૧ | ચન્દનું                | ચ દેનનું                       |
| (                | ૨              | યા <b>ત</b> ના                    | યતના                       | २७         | ٩٤         | ગ <b>દ</b> ક્ષીનું     | ગ દકીનું                       |
| ૧•               | <del></del> ጎረ | સિદ                               | સિહ                        | ,,         | २५         | કયા                    | કર્યા                          |
| ૧૧               | ર્૧            | પરિણુમનમાં                        | પરિ <b>ષ્યુમ</b> નને       | ,,         | २७         | સયેાગામાં              | સંયે≀ગામાં                     |
| ૧ેર              | ٩              | સાથે કર્મ                         | કર્મ સાથે                  | 3 ી        | ч          | જીવનના                 | જીવના                          |
| ኒሄ               | ર              | <b>અહિ</b> ંસક ત્રત               | અહિ'સાત્રત                 | 32         | (          | <b>હિ</b> રહેા         | <b>હિ</b> સ્સોા                |
| 14               | 1•             | અને જાણી                          | <b>ન</b> ણી                | 3 4        | ૧૯         | પુગલ                   | પુદ્દગલ                        |
| ,,               | ૨૭             | પુગદ્દલ                           | પુદ્દગુલ                   | 37         | ٦          | શાશ્વત                 | શાધત                           |
| ૧૬               | 3              | ઉદ્ <b>શ</b> ા                    | <b>ઉ</b> દ્દેશા            | 36         | ર્         | ધમ માગ                 | ધર્મ માર્ગ                     |
| ,,               | હ              | અધારામાં                          | અ ધારામાં                  | Yl         | <b>13</b>  | 커워 -                   | કાંઇ                           |
| "                | ૧ <b>૨</b>     | પ્ર <b>ણ</b> નેા                  | પ્રા <b>થુ</b> ના          | ,,         | <b>٤</b> ٧ | સગત                    | સ ગત                           |
| ,,               | <b>٤ ٤</b>     | ભાેગવાય                           | અને બાેગવાય                | ४५         | <b>ા</b> ૧ | <b>ળધ</b>              | ર્ખ ધ                          |
| ૧૭               | 93             | સવ                                | સર્વ                       | 88         | 3          | પુગદ્દલ                | પુદ્દગલ                        |
| ,                | <b>૧૬</b>      | <b>ખ</b> રીક                      | <b>યા</b> રીક              | و،٧        | <b>ે 3</b> | તાપસને                 | તાપસ                           |
| १८               | ₹•             | અ <b>ર્થ</b> કાેકથી               | અર્થ કાેે                  | ,,         | î¥         | તેત                    | તે                             |
| 1)               | ૧૫             | સખ્યાત                            | સંખ્યાત                    | ¥12        | <b>ે 3</b> | પરિણામાવે              | પરિ <b>ષ્યુ</b> માંવે          |
| ૧૯               | પ              | શુદ્ર                             | શુહ                        | 'lo        | ٩٧         | ખને <sup>*</sup>       | <b>બ</b> ંને                   |
| २०               | <b>ન્</b> ૧    | પંકાવવું                          | પંકાવું                    | પા         | X          | પુદ્દયના               | પુદ્દગલના                      |
| <b>)</b> )       | २ ३            | ઈ <sup>⊇</sup> છીયું <sup>.</sup> | ઈ <sup>ટ</sup> છયું        | <b>Ч</b> з | २ 3        | મનઃપર્વવજ્ઞાન          | મન:પર્ય <sup>ે</sup> યજ્ઞાન    |
| ,,               | ,,             | કરતા                              | કરાતા                      | "          | २४         | ત્રાન લે               | જ્ઞાન તે                       |
| <br>૨૧           | 9 8            | નિન્દિન                           | નિન્દન                     | "<br>Ч४    | <b>૧</b> ૬ | એકન્દ્રિય              | <b>એ</b> કેન્દ્રિય             |
| રવ               | ,,             | ચામાસામા                          | ચામાસા                     | ,,         | ٦૮         | વ <b>શ</b> પર પરા      | વશપર પરા                       |
| 48               | <u>"</u>       | ₹I₩                               | मां स                      | 19         | ૨૪         | પરિણામા.               | પરિણુમા.                       |
| ,,               | - <b>પ</b>     | ં <u>હે</u> મચદ્ર                 | હેમચંદ્ર                   | ''<br>પહ   | રહ         | તેઉકાયતુ               | તેઉકાયનું                      |
| ,,               | 18             | ધમ                                | ધર્મ                       | 41         | ้น         | વેદનાએ                 | <b>વે</b> દનાએ!                |
|                  | ર <b>ર</b>     | એ <b>ભેાં</b> યરામાં              | <b>'મેજ ભેાંયરામાં</b>     | ક્ષ        | હ          | <b>બધા</b> ય           | બંધાય                          |
| ,,               | <b>२3</b>      | રર્ણા                             | રાણી                       | १७         | ٩Y         | ઉત્તમલેહ               | લધ્વ <sup>દ</sup> ક્ષાક        |
| ,,<br>२ <b>भ</b> | રપ             | ZY                                | ٠٠٠                        | 46         | 14         | કચન                    | ક <sup>ં</sup> ચન              |
| <b>ર</b> ૬       | 3              | સંબ <u>ે</u> ાધનથી                | સ <b>'</b> બાેધન <b>થી</b> | ١٩         | 9.0        | શાસ્ત્રદૃષ્ટિ          | શાસ્ત્રદૃષ્ટિ                  |
|                  | (              | પચાવન                             | પંચાવન                     | હર         | ર્ 3       | નિરકુ <b>શ</b>         | નિર <b>ંકુશ</b>                |
| "                | -<br>و ه       | ગાતમ                              | ગૌતમ                       | ৩3         | ₹•         | स्वतत्र                | સ્વતંત્ર                       |
| "                | ₹ <b>3</b>     | મન                                | માન                        | હ૪         | ર          | સમૂ <sup>ટ્રિ</sup> છમ | સ <b>ં</b> મૂર્ચિંછમ           |
| "                | ૧ . ૭          | વષની                              | વર્ષ <sup>ે</sup> ની       | જ          | રપ         | ઈ નેન્દ્રિયા           | ર્ઇ ન્દ્રિ <b>યે</b> ।         |
| 29               | રહ             | જ્યતા<br>જ્યતા                    | <br>છવ તાે                 | 198        | હ્યાાં૪    | સમુ <del>ચ્</del> છિમ  | સંમૂ <del>ચ</del> ્છિ <b>મ</b> |
| ,,<br>5 .9       | Y              | ુરતા<br>પ્રત્ય ન <b>યી</b>        | પ્રયત્નથી                  | ,,         | ૨ ૦        | ઇ ન્દિયયોની            | ⊎ન્દ્રિયાની                    |
| · -              | •              | -6/ 0 0 00                        |                            | ,,         |            |                        |                                |

| પત્રાંક     | લીટી            | અશુદ્ધિ                | શુદ્ધિ                          | પત્રાં           | . લીટી        | અશુદ્ધિ                      | શુક્તિ             |
|-------------|-----------------|------------------------|---------------------------------|------------------|---------------|------------------------------|--------------------|
| ٥.          | y               | અખ્યાતમા               | અસ <sup>ં</sup> પ્યાતમા         | ૧૩૯              | २ 3           | નહિ                          | નર્થા              |
|             |                 | સંપૂચ્છિમ              | સંમૂચ્છિ મને                    | 183              | Ŀ             | પરિ <b>ખુ</b> મથી            | પરિ <b>ચુમનથી</b>  |
| **          | ٠<br><b>૨</b> ૨ | સવયકત્વ                | સમ્યકત્વ                        | १४५              | ર્૧           | પ્રદેશાના                    | પ્રદેશા            |
| (X<br>"     | ₹°              | નારકીને નારકીન         | _                               | १४७              | ¥             | <b>છે અને</b> તેટલ           |                    |
|             | ર્ <b>વ</b>     | તાર્યું<br>તીર્યં ચ    | તીય <sup>ે</sup> ચ              | 186              | ૧૯            | <b>છ</b> ટા                  | ह्ये हिंद्रा       |
| <b>८७</b>   |                 | અ'તમુક્રત <sup>°</sup> | <b>અ</b> 'તમુ <sup>°</sup> દ્દત | <b>૧</b> ૫૧      | ч             |                              | ત્રણ કે તેથી ધણા   |
| ((          | ર <b>૧</b>      | મારી                   | સારી                            | ર્વ <b>પ્ર</b> હ | (             | વૃદ્ધિ                       | વૃદ્ધિ             |
| હર          | 12              |                        | યુદ્દો<br>સુદ્દો                | १६१              | 15            | સ્વ <b>રૂ પૈ</b>             | સ્વરૂપે            |
| ૯૩          | 18              | भे <sup>हा</sup>       | ઝુદ્રા<br>ભય <b>યી</b>          | 1.52             | 17            | ધરના કાંર્ક                  | ધરના               |
| હપ          | ર               | <b>બયથી</b> થી         |                                 | 154              | ૧ ૨           | <b>લ</b> ગવન્તે <b>ા</b>     | ભગવન્તન <u>ે</u> । |
| **          | ч               | ્પૂ'જવાના<br>- `ર      | પુજાવાના<br>••                  | 166              | ૭             | ઉત <i>્રું</i> <sup>દુ</sup> | <i>ઉ</i> ત્કૃષ્ટ   |
| **          | 79              | मर्ते                  | भंते                            | ,,               | २४            | { <b>&amp;</b> 0             | ८८.                |
| ૯૬          | રપ              | સમકિત                  | સમકિતી                          | ૧૭૨              | 14            | સંપૂણ                        | સ <b>ંપૂર્ણ</b>    |
| 46          | 14              | માલીક                  | · માલીક′ો                       | ,,               | २४            | દીધા                         | દીધા               |
| 100         | 4               | રખપટ્ટી                | રખડ'પટ્ટી                       | <b>{</b> 193     | <b>ર</b> ર    | પૂર્ણાતા                     | પૂર્ણતા            |
| **          | ૧૧              | ં પુગક્ષા              | પુદ્દગક્ષાે                     | १७५              | <b>ኂ</b> ፟፟፟፟ | પુદ્ર્ગલ માટે                | ્ પુદ્દગલ          |
| 1•1         | 1 খ             | ક્ષેત્રનુસાર           | ક્ષેત્રાનુસાર                   | ঀ৩৩              | ५२            | વશાલીમાં                     | વૈશાલીમાં          |
| <b>૧૦૩</b>  | 3               | સૌધમ                   | સૌધર્મ                          | 1/3              | 93            | પરિણામે                      | પરિશુમે            |
| ,,          | y               | પ <b>રિણુમ</b> ના      | પરિણુમનના                       | 178              | १६, २७, २८    | દર્શ                         | દશ                 |
|             | ૧૭              | प्रकृ                  | પ્રકાર                          | ,,               | <b>૨૨</b>     | જીનવચનન <u>ે</u>             | જીનવચત             |
| , 15<br>55  | ર•              | ખશી                    | ખસી                             | १८७              | 3             | एव                           | <u>ए</u> वं        |
| 9 • 4       | ঀ৽              | સ'યેાગેતે              | સ યાેગાને                       | ૧૯૦              | २१            | સમૃધિ                        | સમૃધ્ધિ            |
| १०७         | (               | ં મતાનુસાર             | સ્વ <b>મતાનુ</b> સાર            | ,,               | રહ            | સ્પશેન્દ્રિ∙                 | સ્પર્શેન્દ્ર∙      |
| - ""        | Ŀ               | આચારે                  | <b>અ</b> ાચરે                   | 964              | <b>१ ५</b>    | <b>જાતિ</b> એાના             | જતિઍાના            |
|             | <b>૧ ૬</b>      | હસ્પિલ                 | હરિયલ                           | २००              | X             | પ <b>ણ</b> શરીર              | •                  |
| <b>૧૧૩</b>  | 8               | દેવકોક સૌધર્મ          | સૌધર્મ દેવલાક                   | २०२              | 9 •           | मुपपात तत्वा                 | : मुपपात:तत्वा०    |
|             | •               | <b>દે</b> વલાકને       |                                 | ,,               | 19            | नारकणा                       | नारकाणां           |
| ११८         | 93              | તેણે                   | તેન                             | २ ८ ३            | 3             | વ <b>ય</b> તી                | વધતી               |
| લે ૨ ૦      | ,,              | કલ્પે <b>ાપ</b> ત્ર    | કલ્પાેપપત્ન                     | ,,               | 14            | માસખડને                      | માંસખંડને          |
| <b>૧</b> ૨૧ | २४              | સ્પર્શ નન <u>ી</u>     | સ્પ <b>શ</b> ેની                | २०५              | Y             | અણીયાણી                      | અણીયાલી            |
| ૧૨૩         | <b>૧</b> ૨      | સાંભળે                 | સાંબરે                          | <b>૨</b> •૮      | Y             | <b>पू</b> त                  | પૂર્વ              |
| ૧૨૪         | હ               | પ્રતિજ્ઞાળા            | પ્રતિજ્ઞાવાળા                   | २ <b>१</b> ३     | ч             | संघग्ग                       | सद्धम              |
| १२५         | 3               | સળને                   | રાજાને                          | <b>૨૧</b> ૭      | २८            | રોડ                          | રો ક               |
| ,,          | <b>૧</b> ૧      | તાે પણ ન               | તે৷ ન                           | २२३              | 11            | તયાર                         | . તૈયાર            |
| ૧૨૮         | 119-11          | ભગવાન્ને               | ભગવાનને                         | ,,               | ૧ંહ           | <b>જા</b> ણાવી               | જણાવી              |
| 130         | 16              | <b>અ</b> ધ્વસાય        | અધ્યવસાય                        | २२६              | Ŀ             | વિચારણમાં                    | વિચારણામાં         |
| 938         | ર               | સિદ્ધ                  | સિધ્ધ                           | 238              | १२            | જેટવી                        | જેટલી              |

卐

शाश्वत-शान्तिदायक-सकलमन्त्र-तन्त्र-यन्त्राधिराजराजेश्वर-श्रीसिद्धचकेम्यो नमो नमः ।।
 सकल-समीहित-पूरक-श्री शङ्खेश्वरपार्श्वनाथो विजयनेतमाम् ॥
 शासन-प्रभावक-श्रीगणधरेभ्यो नमो नमः ।

-

આલેખનકારઃ−પૂ. પ**જ્યાસપ્રવર ચન્દ્રસાગરજી ગણીન્દ્ર મહારાજ**.

#### મંગળમય-પ્રારંભ.

શાધન-શાન્તિદાયક-શાસનના પરમ-રદસ્યભૂત-બ્રાસિહ્યક-મહાયન્ત્રનું હુદય-મંદિરમાં આલેખન-પૂર્વક સુદ્દરીતિએ ધ્યાન ધરીને, અને સકલ-મનાવાંછિતપૂરક અચિન્ત્ય-ચિન્તામણુ સદશ શ્રીશ'ખેશ્વર-પાર્શ્વનાયને અત્યંત વિનમ્રભાવે સબહુમાન પુરસ્સર સર્વસ્વ સમર્પણ કરવા રૂપ ભાવ વન્દનમય નમસ્કાર કરીને; અને સર્વે ઉપકારિઓના ઉપકારાને તથા વિશેષત: મ્હારા અનુપમ-ઉપકારિ પૂ. ગુરૂવર્ષ-આગમાવતાર-આગમોધ્ધારક-શ્રીઆનન્દસાગરસૂરીશ્વરજીના અનહદ-અનુપમેય-ઉપકારાને સ્મૃતિ-પટમાં સુસ્થિર કરીને શ્રીભગવતી-સ્ત્રના આઠમા શતકના સ્ત્રો ઉપર આપેલ અમેલ દેશનાદિ સંબધમાં પ્રસ્તાવના રૂપે પુનિત-આલેખન કરવાના અત્રે મંગલમય પ્રારંભ-કરાય છે.

#### રચચિતા, પ્રવર્તક; અને વૃત્તિકાર.

આસત્રોપકારિ-ચરમ-તીર્થપતિ-શ્રીમહાવીર મહારાજની . અહિતીય એવી દિતીય દેશનાને ઝીલવાને દેવ-દાનવ-નર-નારીના સમુદાય મહસેન વનમાં મળ્યા. દેશનાના આતમાં અગીઆર ગણધરાએ ૪૪૦૦ના પરિવાર સાથે દીક્ષા લીધી. અને તે ગણધર ભગવંતા ત્રણ વખતની પ્રદક્ષિણામાં ત્રણ વખત નતમસ્તક कि तत्तं? એ પ્રશ્નને પૂછનાં અનુક્રમે '' उपन्नेइवा, वीगामेइवा, धुवेइवा '' પદાને શ્રવણ કરતાં અંતર્મું દુર્તમાં દાદશાંગીની રચના કરી હતી, એ વાત શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ છે. આ રચના અવસરે તે દાદશાંગીમાં શાસનના માલીક પ્રથમ ગણધરે પાંચમા અંગ તરીકે વિવાલ-પન્નત્તિ, રચ્યું અને શાસનના સચાલક પંચમ ગણધરે તેજ રચનાને પાંચમા અંગ તરીકે પોતાની દાદશાંગીમાં અપનાવ્યું છે. એટલે દાદશાંગીની રચનામાં બે ગણધરની 'મહેાર છાપવાળું જો કાઇ પણ અંગ હોય તે તે વિવાહપત્રતિ પાંચમું અંગ છે. આ પંચમાંગ વિવાહ-પન્નત્તિના રચયિતા પ્રથમ ગણધર ભગવત શ્રી ગૌતમ સ્વામીજ છે, અને તે અંગને પ્રવર્તાવનાર પંચમ ગણધર ભગવત શ્રી સુધર્માસ્વામીજ છે; અને આ વિવાહપત્નતિના સ્ત્રોનુ વિશાદરીતિએ સ્પષ્ટીકરણ કરનાર નવાંગી વૃત્તિકાર શ્રી અભયદેવ સુરીશ્વરજી છે. આ રીતિએ દાદશાંગીના પાંચમાં અંગના રચયિતાને, પ્રવર્તકને અને વૃત્તિકારને એાળપ્યા પછી બધા અંગા સખંધી વિચારણા નહિ કરતાં આ શ્રંથમાં શ્રી ભગવતીજના આઠમા શતક ઉપર દેશનાએ આપેલી છે, તેથીજ પાંચમાં અ'ગ-શ્રીભગવતીજની અ'ગ વિચારણા અને એાળપ્ય કરવી, અત્ર આવશ્યક છે.

૧. આ ખીનાને શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના વ્યાખ્યાના ભા. ૧. દેશના પહેલી પૃ. ૭ પંકિત-૧૫ જીએો.

#### ભગવતીજી નામ કેમ?

પાતઃસ્મરણીય-પૂજ્ય-શ્રીગણધર-ભગવ તાએ દાદશાંગીની રચના સમયે પાંચમાં અ'યતુ' નામ વિવાહ-પત્રતિ રાખેલું છે. વિવાહ-પન્નતિ નામથી વિખ્યાત પામેલ હોવા છતાં તે નામ ચતુર્વિધ સંધના કર્ણ પ્રદેશમાં જેટલી વાર શ્રવણ થતું નહિં હે.ય, તેના કરતાં અસંખ્ય ગુણીવાર શ્રીભગવતીજીનું નામ શ્રવણ થતું હશે, તે વાત શાસતમાં સુપ્રસિદ્ધર્જ છે. પિતાને ઘેર જન્મેલી પુત્રીનું નામ જન્માવસ્થા સમયે, અગર નામ પાડવાના સમયે પાડવામાં આવે છે, તેજ નામથી પિયરમાં પ્રસિધ્ધી પામેલી પુત્રીનું નામ ધસુર-ગૃહમાં જતાં તુરત ષ્યદલાઇ જાય છે. પડેલાં નામા પરાક્રમ-વીર્ય ફારવવાના અવસરમાં અગર કાેઈ વિશેષ કાર્ય-વાહીઓની વિશેષતાથી અને પૂજ્યતાથી પૃથ્વીજન-સમુદાયમાં પ્રસિદ્ધ ભને છે, ત્યારે મૂળ નામ અદ્રશ્ય થાય છે, અને નવા નામથી આજે પણ જગત તેને આવકારે છે. તેવીજ રીતે વિવાહપત્રતિ પદની પુનિત વ્યુત્પત્તિ શ્રીગણ્**વર-ભાષિત નામની કિંમત આજે પણ ઘટી નથી,** છતાં પણ પૂ શ્રી ગણ્<mark>ધ</mark>ર મહારાજે પાઉલું નામ પડી રહે છે, અને શ્રી સંઘે પાઉલા, અને અપનાવેલા નામને આજે પણ ચતુર્વિધ સંઘ વધાવે છે. પાંચમું અંગ વચાતું હશે. વિચરાતું હશે. તત્સ બંધી યાેગાેદહન થતાં હશે, કે તત્સં ખંધી રથયાત્રા,-પૂજા પ્રભાવના થતી હશે; તો સકળ સંઘમાં એજ ખાલાય છે. કે શ્રી ભગ-વતીજી વંચાય છે ઇત્યાદિ. વિવાહપત્રતિ નામથી ચતુર્વિધ સંધ જેટલા પરિચિત થયા નથી, તેના કરતાં ક્રાેડ ગુણા શ્રી ભગવતીજીના નામથી સુપરિચિત થયેા છે. આ વાતને પૂ. શુરૂદેવ આગમાવતારે શ્રીભગવતી સુત્રના પ્રથમ શતકની ૈદેશના-વીસમીમાં ખૂબ ઝીચવટથી સમજાવી છે. ભગવાનથી આગળ વધીને પુજ્યતા પ્રદર્શક કાર્પ્ર શબ્દ નથી ક્ષાેકમાં કહેવાય છે કે "એને તો ભગવાન મુખ્યા છે." સ્ત્રીને અંગે પણ ભગવતી શબ્દ છેલામાં છેલો. વપરાય છે. આધીજ શ્રી ભગવતીજી સૂત્ર પ્રત્યે ચતુર્વિધ સાંધની પૂજયતા, આદર પૂર્વકોની બહુમાનના, ઢાર્દિક-બાવ, આરાધના-સુદ્ધિ. અને તેમાં રહેલ અપૂર્વ-તત્ત્વ-જ્ઞાનના ખજાના દેખીને પૂજ્ય એવું શ્રો ભગવતીજી નામ શ્રી ચતુવિધ સંધ પાઉલું છે, અને ખૂખ ખૂખ આદૃર અહુમાન પૂર્વ ક અપનાવેલું છે. આ ભગવતીજી સત્રમાં ૪૧ શતકા છે, અને તેના છેત્રીશ દેજાર પ્રશ્નોત્તરો છે. તે પૈકી આ ગ્રંથની દેશનાઓ આદમા શતકને અનુસરતાં સૂત્રો પર અંપાયેલી છે, તે વાંચકાએ ધ્યાનમાં રાખવું. આ આઠમા શતકમાં પુદ્દગક્ષ પરિણ્યન અધિકાર છે. આ ગ્રંથની બીજી દેશનાના પ્રારંભમાં પૂ. નવાંગીવૃત્તિકાર શ્રી અભયદેવસ્ર્રિજી જણાવે છે-

र्भ पूर्वत्र पूद्गलादयो भावाः " धित्यादि पद्देग्दारा वृत्तिकारे व्यखावेशे संवाध स्थाने पू श्री देशनाकार देशनाने प्रारंश करे छे. ढवे आपणे पू. श्री देशनाकार देशनाने प्रारंश-वांयन करतां पहेलां आपणे पू. श्री देशनाकारने ओणणी छे.

#### પૂ. શ્રી દેશનાકારની એાળખ

આ શ્રંથની સધળી દેશનાએાનું દાન દેનાર દેશનાકાર-પ્રાતઃસ્મરણીય-પરમ-વંદનીય-ગીતાર્થ-સાર્વ-ભૌમ-વર્તમાનકાલીન-શ્રુતમાલીક-બહુશ્રુતધર-શ્રી તપાગ-છ-સંરક્ષણૈકબદ્ભક્ષ-આગમાવતાર-આગમા<sup>દ</sup>ધારક શ્રીઆનન્દસાગરસૂરીધરજ છે.

પ્રથમ ગણુધર ભગવંતે રચેલી શ્રીભગવતીજી સૂત્ર-સંદર્ભ-સ્થિત સુધા-રહસ્યનું. તેજ રચનાને પ્રવર્તાવનાર પ્રવર્તક પંચમ ગણુધર ભગવંતના પારમાર્થિક-પિયૂષનું; અને વૃત્તિકારના વિશાળ આંતરિક

૧. જુએા હવે પછી પ્રકાશન થતાર શ્રીભગવતી સૂત્રના વ્યાપ્યાના ભાગ ૧ક્ષેા દેશના ૨૦મી પૃ. ૧૦૨ થી ૧૦૪ સુધી.

२. જુએા વ્યાખ્યાન પ્રદ્યપ્તિ (सगवत्यपरनाम्नी) અહમા શતકના પ્રારંભમાં, બીજી આવૃત્તિ:-પ્રકાશક:-શ્રીઋષભદેવજી કેસરીમલ "कैन \*વે. સંસ્થા વિ. સ. ૧૯૯૬.

અ!શયોરપ અનુપમ અમૃતનું અમેષ રીતિએ પૂ. દેશનાકારે આસ્વાદન કર્યું છે. એટલું જ નહિં પણ વર્ત માન-કાલીન જૈનાગમાનું, જૈન-શાસનમાન્ય-શાસ્ત્રેનું, સિઠાંનાનું, બાપ્ય-નિર્ધુ કિત,-ચૂર્લ્યુ-વૃત્તિ-આદિ રહસ્યેનું પુનિત-પાન કરીને, અને દ્રવ્ય- ક્ષેત્ર, કાલ-બાવનાદિ અનેકવિધ-અપેક્ષાઓને અવક્ષાકન કરવા પૂર્વક અકાટય વ્યવસ્થા-શક્તિનું દેશનાઓ દ્રારાએ દિગ્દર્શન કરાવીને ગીતાર્થ-સાર્વ ભોમતા, વર્ત માન-શ્રુતમાલીકના ખહુશ્વનધરતા, અને આગમાવતારિતા પણ સકળ સંઘના હૃદય મંદિરમાં આદર બહુમાન પૂર્વક ઉરનાં અભિનંદના મેળવી રહી છે.

આયીજ દેશના દેવાના અવસરે, દેશના શ્રવણ કાળે, અને આલેખન કરાયેલી દેશનાઓના વાંચન—વિચાર-અભ્યાસ કાળે; પૂર્વાપરના અનુસ્યૂત સંબંધો દર્શાવવાની, ચાલુ પ્રસંગોમાં પ્રશ્નોત્તરદ્વારાએ પદાર્થીને સુદ્રદીભૂત બનાવવાની; અને શાસ્ત્રકારોના આશયોને સ્પષ્ટ કરી દેવાની અનેકાનેકવિધ અનુપમ શકિતથી આજે શાસનમાં ચતુર્વિધ સંધની નાની મેાટી દરેક દરેક વ્યક્તિ પૂ. શ્રી દેશનાકારની દિવ્ય જ્ઞાન શકિતને સારી રીતે પિછાણે છે, એટલે વધુ ઓળખની જરૂર નથી. પરંતુ આ ગ્રંથના પૂ. દેશનાકાર તેઓશ્રી છે એ હૃદય-મંદિરમાં સ્થિર કરીને પછી દેશનાઓ વાંચવામાં આવે તે જરૂર તેઓ શ્રી પ્રત્યે ગુણાનુરાગ વૃદ્ધિ પામ્યા વગર રહેશેજ નહિં, તે માટે અટલી એલળખની જરૂર છે.

#### દેશના–દેવાલયનું પ્રવેશદ્વાર.

ચતુર્દશરજુવાત્મક-વિશ્વના વિશાળ પ્યાલામાં સુવિવેકિયોને બેજ પદાર્થો નજરે પડે છે. ૧ ચેતન અને જડ. આ ખેજ પદાર્થો છે. ચૈતન્યવન્ત પદાર્થી માટે ચેતન-જીવ-આત્માદિ શબ્દોથા ઉદ્દેશીને જૈનાગમામાં સ્થળે સ્થળે તત્માં બાંધ વાસું ધારાું પ્રતિપાદન કરેલું છે. આ ગ્રાંથમાં ખીજા નંખરમાં જડને ઉદ્દેશીને આઠમા શતકમાં પુદ્દગલ-પરિણમનના અધિકાર આવે છે. તેને અનુસરીને આ ગ્રંથમાં પૂરુ દેશનાકારે દેશનાએ દીધી છે. આઠમા શતકની વૃત્તિના પ્રારંભ કરતાં સાતમા શતકના અંતિમ સૂત્રમાં પુદ્દગલના અધિકાર આવે 🕏, અને આદમા શતકના પ્રારંભમાં પૂ. શ્રી વૃત્તિકાર જણાવે છે કે " पूर्वत्र पुद्गलादया भावाः प्ररु-पिताः, इहापि त एव प्रकारान्तरेण प्रक्रत्यन्ते " धत्यादि पट्टा द्वारा पूर्वे पुद्दगक्षानुं के स्वरूप જણાવ્યું છે તેના કરતાં જુદીજ રીતિએ પુદ્દગક્ષા સંખધિ વિચારણા પૂ. દેશનાકારે આ ગ્રંથમાં દર્શાવી છે. પુદ્દગક્ષાનું સ્વરૂપ સમજનારને વિવિધ રીતિએ વિવિધ સાધન સામગ્રી સ'યાગા પામીને પુદ્દગક્ષાનું પરિષ્ણમન યાય છે તે અત્ર દર્શાવાય છે. અને તેથીજ જે દવાથી રાગીને ફાયદા થયા હાય તા તે ગુણકારક દવા તેની તેજ કરી પણ અપાય છે, અને જેવી રીતે નીચેના ધારણામાં સામાન્યત: જણાવેલી બાબતા ઉંચા ધારણામાં વિશેષતયા સમજ્વવાય છે તેવીજ રીતે અત્ર પણ પુદ્રગલ-પરિણમન સંભંધમાં કહેવાશે. આયીજ પ્રથમ ઉદ્દેશમાં પુદ્દગલ પરિણુમનને ६६ेशीने પુદ્દગલા ત્રણ પ્રકારના જણાવ્યા છે. છતાં 'एगं जाणेइ सन्वं जाणेइ' એ સૂત્રના રહસ્યને સમજનારા જો પુદ્દગલ પરિહામનના પરમાર્થને ત્રણ વિભાગને પરિપૂર્ણતયા વાંચે-વિચારે-મનન કરે, પરિ-પૂર્વક અભ્યાસ કરે, તો એક જડ પદાયને જાણવાથી સમળુ જાણીને જરૂર વૈરાગ્ય ભાવનાથી વાસિત થઇ સંવેગ-રંગથી રંગાઇને વાસ્તવિક ઉપશામ દશાનું આસ્વાદન કરે એ નિર્વિવાદ સત્ય આ ગ્રંથના વાંચન કાળે. વિચાર-કાળે, પરિશીલન કાળે, અને અભ્યાસ કાળે સમજાય છે. આ ૪૯ અમાલ દેશના રૂપી દિવ્ય દેવાલયમાં પ્રવેશ કરનાર નિવિ<sup>દ</sup>ને પ્રવેશ કરીને આહમા શતકના આંતકિ આશ્યોનું આસ્વાદન કરી શકે તે હેતુથી પૂ. <mark>દેશનાકારે પ્રથમ શ</mark>તકના પ્રારંભમાં પૂ. વૃત્તિકારે જણાવેલ મંગળાચરણનું શંકા સમાધાનપૂર્વક સ્પષ્ટીકરણ આ ગ્રંથની **પ્રથમ દેશના**માં કરેલ છે.

#### પીઠિકાના પ્રાર'લ, અને ઉપસંહાર.

પુદ્દગક્ષે:તું પરિણામાન્તર થાય છે. એની સાચી સમજમાંજ અને સાચી માન્યતામાંજ જૈનત્વની જઠ સમાયેલી છે, એ નહિં સમજ્ય તેા જૈનત્વ ટકલું પણ મુશ્કેલ છે. એ–સમજવા માટે જ્ઞાનની જરૂરીયાતને ભાર પૂર્વક જણાવીને સીધી વાતને આડી અવળી ન પકડવી તે માટેતું સૂચન કરીને અપ્ટમ–શનકના દેશના-દેવાલયની પીડિકાના પ્રારંભ બીજી અને ત્રીજી દેશનામાં કરેલા છે. દેશના–દેવાલયના દશ વિભાગરૂપ દશ ઉદ્દેશાઓ અને તેને ઉદ્દેશાઓના અધિકાર ક્રમશ–પૂર્વાયરના સંબંધ સાથે જણાવાય છે.

"ચેતનજ કરી શકે છે, ને જડમાં કાંઈ પણ કરવાની તાકાત નથી" આવી માન્યતાને માનનારાઓ દુનિયાને સમજી શકતા નથી. તેથીજ પૂ. દેશનાકારે દુન્યવી દૃષ્ટાંતો દ્વારા એ માન્યતાને સાવ ખાંડી પૂરવાર કરીને પુદ્દગક્ષામાં શી તાકાત છે?, તે પુરવાર કરવા માટે અનેકવિધ દાખલા દલીક્ષાને યુક્તિઓથી અત્ર સિદ્ધિ કરીને અને અહિંસકપણું શી રીતે ટકે છે. તેનું વાસ્તિવિક સમાધાન આપીને ચાથી દેશના પૂર્ણ કરી છે. પાંચમી દેશનામાં શબ્દનું વાસ્ય વાચક પણું, પાપ પ્રત્યેના ધિકકાર, પાપ ગમે છે, છતાં પાપી પણું ગમતું નથી; વિગેરે જણાવીને પાપનું પ્રાયક્ષિત અને નિવારણ માટેની આક્ષાચાનાદિ પ્રસંગ જણાવાય છે.

આ ઓગણપચાસ દેશનાદિ સંગ્રહ્યુપ દિલ્ય-દેશના-દેવાલયના ઉપર પ્રમાણે પાંચ વિભાગો રૂપ પાંચ દેશનામાં આવતારા પ્રસંગો સંક્ષેપતા જણાવી દીધાં. દેશના- ધી દેશના ૪૯ સુધીના વિભાગોને કમશા જણાવવામાં આવે તે દેશના-દેવાલયની દિલ્યતામાં જરૂર વધારા થાય પરંતુ સર્વ વિભાગાનું સપ્પીકરણ, અને સર્વ દેશનાઓમાં આવતાં પ્રસંગાનું અને અવાન્તર પ્રસંગાનું વિશદરીતિએ સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવેતા એક જીદા નિવ્યંધ અગર જીદા શ્રંથ આક્ષેપન કરી શકાય તેમ છે, પણ ઝડપી પ્રકાશનનમાં આ બધું બની શકે નહિં, કારણકે સમયના અબાવ છે.

પૂ. દેશનાકારે દેશનાઓમાં, દેશનાઓના ક્રકરાઓમાં, વાકયોમાં, પદોમાં અને ઉપનયોમાં ઠાંસીઠાંસીને ભરેલા સિદ્ધાંતો અને ભરેલા અનુભવા પાયઃ અગમ્ય છે, તથા પણ અસંખ્ય છે. જેથી ઝડપી પ્રકાશનની માંગણી કરનાર માટે તેનું આલેખન કરવું તદ્દન અશક્ય છે. તે માટે સમય–સામગ્રી-સાધનની અને સયોગોની અનિવાર્ય જરૂર છે, અને તે અવસરે જરૂર જણાવાશે.

દેશના-દેવાલયના ૪૯ વિભાગામાં પુદ્દમલ-પરિષ્ણુમન-વિષયક શુ શું આવશે ?, તે વિસ્તૃત વિષયાનુક ક્રમમાં સારી રીતે જણાવાયું છે. નારકીના દુ:ખા એ પચાસમા વિભાગમાં, અને શ્રીધર્મરતન-પ્રકરણ-દેશનાઓનો સારાંશ એકાવનમા વિભાગમાં છે. શરૂઆતમાં આ દેશના ક્યારે ?, ક્યા ક્ષેત્રમાં ?, ક્યા સંજોગામાં ?, અને પ્રય-પ્રકાશનના સંયાગાદિનું ઉત્થાન કેવી રીતે થયું ?, તે ઉપાદ્ધાતમાં જણાવ્યું છે, એટલે અત્ર પુનરકત કર્યું નથી. દેશના-દેવાલયમાં દર્શનીય-દિવ્ય-સામગ્રીઓ તા વિસ્તૃત વિષયાનુક્રમ પૂરી પાડે છે.

આટલી સંક્ષિપ્ત-પ્રસ્તાવના આ ગહન ગ્રંથ માટે ઓછી ગણાય છતાં પણ જૈન-શાસનની અમૃલ્ય માન્યતાના વારસાર્પ **દિવ્ય દેશના દેવાલયની ડુંકી પિછાણ પણ આત્માને વધુને વધુ ઉત્સાહિત** કરશે, અને વાંચકને, વિચારકને અને અભ્યાસકને અમાદ-અમૃતનું નવનવીન આસ્વાદન કરાવવા સમય નીવડશે; એમાં શંકાને સ્થાનજ નથી. કારણ કે જોઇએ તેંટલું જરૂર પડતું આકેખન કરેલું છે. સમયના અભાવમાં આટલું આકેખન થસ છે, એમ જણાવીને અત્ર વિરમું છું. વિ. સ. ૨૦૦૫ આર્થિત-પૂર્ણિમા, તપાલમાંશધન-કવિવાસરે. નેમુલાઇની વાડીના ઉપાશ્રય, ગાપીપુરા, સૂરત.



॥ श्रीसर्वानुयोगनुष्धेन्यो नमो नमः॥

ムシ

પાત:સમરણીય-પૃજ્યપાદ-આગમાહારક-શ્રીઆનન્દસાગરસૂરીશ્વર્જ મહારાજે શ્રી કપડવજ મુકામે વિ. સં. ૧૯૯૯ના ચાતુર્માસમાં શ્રીભગવતીસૂત્રના આઠમા-શતક ઉપર આપેલ-અમાહ દેશનાએ.

## પંચમાર્<del>ડ</del>ાં-શ્રીભગવતીજી સૂત્ર

( વ્યાખ્યા–પ્રજ્ઞપ્તિ–શતક–આઠમું. )

## દેશના–૧.

सर्वज्ञमीश्वरमनन्तमसङ्गमय्यं सार्वीयमस्मरमनीज्ञमनीहिमद्भम् सिद्धं शिवं श्विबकरं करणन्यपेतं, श्रीमज्जिनं जितरिपुं प्रयतः पणौमि ॥१॥

જૈન-દર્શનનું મંગલાચરણ પણ અનેરૂંજ છે!

#### મંગલાચરણ કયા દેવનું?

રી અકાર મહારાજ શ્રીઅભયદેવસૂરી ધરજ મહારાજ, લબ્યાત્માઓના ઉપકારાથે પંચમાંગ શ્રીભગવતી સૂત્રની બ્યાખ્યા કરતાં, પ્રથમ મંગલાચરણમાં દેવાધિદેવ-શ્રીમહાવીર ભગવાનને નમસ્કાર કરે છે. દરેક દર્શનકાર મંગલાચરણમાં પાતાના કૃષ્ટ દેવને નમસ્કાર કરે છે. દત્રક દર્શનકાર મંગલાચરણમાં પાતાના કૃષ્ટ દેવને નમસ્કાર કરે છે. દત્તરની જેમજ શું જૈનીય મંગલાચરણ છે !, ના; ત્યાં જરૂર વિશિષ્ટતા છે. પીળું તો સુવર્ણ જેમ છે, તેમ પિત્તલ પણ પીળું છે. તથા ઘાટ બન્ને ધાતુના થઇ શકે છે, પણ તે

ખમાં કરક જરૂર છે; અને જેવા તેવા નહિ પણ મહાન્ કરક છે. એ કરકને ગમાર જાણી શકતા નથી: ચાકસી જ તે કરકને જાણી શકે છે. જેન દર્શનના મંગલાચરણમાં જૈનત્વ કેવી રીતિએ રહ્યું છે તે તા સમજનારાજ સમજી શકે. પોતાની જાતના ખ્યાલ વિના તમને ઇંધ સિદ્ધિ થઈ શકશે નહિ. મંગલાચરણ દેવનું હાય. દેવના સ્વરૂપ અને મન્તવ્યને અંગે, જૈનામાં અને ઇતરામાં મહાન્ કરક છે. બીજાઓ પાતાના દેવને (ઇશ્વરને) પૃથ્વી, પાણી આદિ યાવત્ મનુષ્યને પણ બનાવનાર, કહાને કે પદાર્થ તથા પ્રાણી માત્રના સૃષ્ટા તેમજ સુખી દુઃખી કરનાર તરીકે માને છે. દુનિયાદારીની માહજાલથી લેપાયેલને ઇશ્વર તરીકે માનવા જૈના હસ્થી જ (કાર્ક પણ રીતે) તૈયાર નથી. દુનિયાના પ્રાણીઓ દુન્યવી માહજાલમાં કસાયેલા છે જ, તેમાંજ રાચી–માચી રહ્યા છે, સુખી–દુઃખી થઈ રહ્યા છે, દરેક સંસારી જીવનું ભવ ભ્રમણ ચાલું છે. તેઓને તેમાંથી ઉદ્ધાર કરનાર સહાયક તરીકે જૈના ઇશ્વરને દેવ માને છે. ઉદ્ધારની પ્રવૃત્તિ તેા સ્વયમ્ કરવાની છે. ઇશ્વરને ઇશ્વરપણના ગુણોને કારણે જ જૈના ઇશ્વર તરીકે માને છે.

હવે ગુણામાં મુખ્ય ગુણ કરો ? આંખ જૂએ છે બધું પણ કંઇએ કરી શકતી નથી. કચરાની ચપડી કે સુવર્ણ સાનામહાર આદિ તે જેઈ શકે છે પણ તે ધૂળને દૂર કરવાનું કે સુવર્ણને ઉપાડી લેવાનું સામાર્થ્ય તેનામાં નથી. ઇષ્ટાનિષ્ટનું જ્ઞાન જરૂર આંખ દ્વારા છે કે જેથી ઇષ્ટને પ્રાપ્ત કરી શકાય, અનિષ્ટને ખસેડી શકાય. ઇષ્ટ વસ્તુ લેવા તથા અનિષ્ટ વસ્તુ ખસેડવાનું કામ હાથ કે પગનું છે, એ વસ્તુ જ્યાં પડી હાય ત્યાં પગથી જઈ શકાય અને પગથી કે હાથથી ખસેડી શકાય, લઇ શકાય પરન્તુ ઇષ્ટાનિષ્ટનું જ્ઞાન–ભાન કરાવનાર આંખ જ છે. છભનું કામ રાંધેલું ગળી જવાનું છે, પરન્તુ રાંધનારે રાંધ્યું હાય તા ! રાંધવાનું કામ હાયનું છે, જભનું નથી. આંખનું કામ ઇષ્ટ તથા અનિષ્ટને દેખાડવાનું છે. આત્માની સ્વ—હિતમાં પ્રવૃત્તિ તથા અહિતથી નિવૃત્તિ થાય કયારે?, હિત–અહિતનું ભાન જ્ઞાનદ્વારા થાય ત્યારે જ, હિતમાં પ્રવૃત્તિ તથા અહિતથી નિવૃત્તિ થઇ શકે. હિતાહિત નિશ્ચિત–કરાવનાર કેવલ જ્ઞાન જ છે. આત્મામાં અનંતા ગુણો છે તથાપિ જ્ઞાન ગુણ મુખ્ય કહ્યો, શાથી? એ જ કારણ છે કે તેનાથી જ હિતાહિતની માહિતી મળે છે.

#### ઈંદ્ર મહારાજા જ્ઞાનીના સેવક સ્વેચ્છાએ બને છે.

કદાચ કાઇ એમ ધારે, અને કહે કે આંખે નહિ દેખતાં છતાં અંધ મનુષ્ય પણ સાવરણીથી કચરા તેા કાઢી શકે છે ને ?, વાત ખરી, પણ આંધળાની સાવરણીથી વાળવાની ક્રિયામાં જેમ કચરા નીકળી જાય તેમ સાથે સાથે સાનું, માતી, હીરા વગેરે પડ્યા હાય તેા તે પણ નીકળીને ચાલ્યું જ જાય છે. કેમકે નેત્રા તા ખન્ધજ છે ને. શાહુકારની દુકાનમાં કચરા કાઢનાર પણ સમજી, વિવેકી રખાય. અજ્ઞાનીની ક્રિયા આત્માના ઉદય કરી શકે નહિ. આંધળાની સાવરણીની ક્રિયાની માફક અજ્ઞાનીની ક્રિયા અહિતનું તથા હિતનું બન્નેનું નિવારણ કરે. સમ્યકત્વ, સમ્યગ્રાન ન થાય ત્યાં સુધી વીતરાગ જેવું, કેવલી જેવું ચારિત્ર અનંતી વખત

પાલન કરે છતાંય આત્માનું કલ્યાણ ન થાય. ચારિત્રના યાગે સુખ સાહ્યળી, યાવત્ દેવલાક જરૂર મળે. દેવલાકમાં સુખ સાહ્યળી વગેરે ઘણાં છે પણ કલ્યાણ છે કયાં ! ત્યાંથી ય પાછું ચ્યવન, પતન તા ઊભું જ છે. ઘણાઓ કહે છે કે અનંતી વખત જે ચારિત્રથી કામ ન સધાયું તે ચારિત્રથી હવે શું વળવાનું! બીડમાં સેંકડા વર્ષો સુધી વૃષ્ટિ થવા છતાં છાડ ન થયા એ વાત ખરી, પણ વાવેતર થયા પછી છાડ થાય ખરા કે નહિ! તે જ રીતિએ સમ્યકત્વ થયા પછીનું ચારિત્ર સમ્યકત્વ યુક્ત ચારિત્ર કલ્યાણકારક છે. શાસનમાં સમ્યગ્રાન પ્રવર્ત્તાવનવાના (પ્રચારના) પ્રભાવ (મહિમા) એવા છે કે તે હેતુ માટે અતીવ ઉલ્લાસપૂર્વક સ્વયં ઇંદ્રમહારાના પણ વાસ્ક્ષેસના થાળ લઇને ઊભા રહે છે.

#### નમસ્કાર શ્રી સર્વજ્ઞ દેવને છે.

મંગલાચરણમાં નમરકાર સામાન્ય દેવને નથી. શ્રી સર્વજ્ઞ દેવને, કેવલજ્ઞાની દેવને નમરકાર કરવામાં આવે છે. સર્વ દ્રવ્યના, સર્વ ક્ષેત્રના, સર્વ કાલના, ત્રણેય કાલના સર્વ બનાવા સર્વ પદાર્થા તેના પર્યાયા સંપૂર્ણ તયા જાણે છે તે જ શ્રીસર્વજ્ઞ–દેવને જૈન દર્શન દેવ તરીકે માને છે. એવા મન્તવ્યમાં જ જૈનત્વ ઝળકે છે. ગુણ, ગુણીના બહુમાન દ્વારા ગુણની પ્રાપ્તિ થાય છે. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રમાં પ્રવૃત્તિ કરવા કાઇ અન્ય કામ ન લાગે એ તે સ્વયં પાતાએજ કરવાનું છે: એ પ્રવૃત્તિમાં આલંબનરૂપ શ્રીજિનેશ્વર દેવા છે. જો ભગવાનના, ઇશ્વરના, દેવના ઉદ્યમે કલ્યાણ થઇ જતું હોત, તા એક પણ જીવ જ્ઞાનાદિ ગુણ વિનાના હોત જ નહિ. તથા એક પણ જીવને ચતુર્ગતિમા પરિભ્રમણ કરવાનું હોત જ નહિ.

એક માસુસ ફૂવા ખાદે તેનું પાણી આખું નગર પીએ, એક જણે કરેલા દીપકથી બધા વાંચી શકે; અહીં તેમ નથી. પાતે કરેલું જ પાતે ભાગવી શકે એ પરિસ્થિત અહીં છે. શ્રી સવેત્તે પાતાના આત્માને સદંતર નિર્મલ કર્યો, સર્વજ્ઞપણું પ્રાપ્ત કર્યું છે. હવે બાકી કાંઇ રહ્યું નથી. એશ્વર્ય માત્ર એમને વર્યું છે, પ્રાપ્ત થયું છે, ઉત્પન્ન થયું છે. આ દેવ માહના ચાળાવાળા નથી. માહનું તા મર્દન કર્યું છે, અને એને આત્માના આવરણ માત્રના નાશ કરી, આત્મીય એશ્વર્ય પ્રાપ્ત કરી તેઓ સર્વજ્ઞ થયા છે.

પાષ્ડિત્યવાળા સાચા પષ્ડિત હાય તેને પષ્ડિત કહેવાય તેટલા માત્રથી બધા પષ્ડિત નથી. પષ્ડિત અટક હાય તો તેનેય પષ્ડિત કહેવા પડે. કાઇને ચીડવવા પષ્ડિત કહેવામાં આવ્યો હાય-કાઇ પષ્ડિત કહેવાથી ચીડાતા હાય તો તેને કેઇ છાકરાંએ પષ્ડિત વારંવાર કહે તેથી શું વળ્યું? અરે એ ચીડાતા બંધ થાય તો ય છાકરાંએ તો પૂછા તો એમ જ કહેવાના કે 'પષ્ડિતની શેરીમાં ગયા હતા; કાઇ 'સર્વન્ન' એવું બિરુદ કે નામ ધરાવવા માત્રથી સર્વન્ન પશું મળી શકતું નથી. કાલ-કાવ્યકારને પણ 'સર્વન્ન' શબ્દના પ્રયોગે એાળખવા પડે તેથી સર્વન્ન નથી. અહીં નમસ્કાર સાચા સર્વન્નને છે. ઘાતિકર્માનો ક્ષય કરીને સર્વન્નપણું સપાદન કરનાર ઇશ્વરને અહીં નમસ્કાર કરવામાં આવે છે. કેટલીક વખત ઉપચાર પણ કરવામાં આવે છે.

એ વાત સાચી છે. એક બગીચામાં લીંબડાનાં વૃક્ષા પણ હાય, બીજા કેઇ વૃક્ષા પણ હાય છતાં તેમાં ગુક્ષાબનાં વધારે વૃક્ષા હાય તો તે બગીચા ગુલાબના કહેવાય. તે રીતિએ શું ઉપચારથી અત્ર નમસ્કાર 'છે? નહિ, અહીં તો અનંત દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ ભાવ વિષયક જ્ઞાન ધરાવનારને નમસ્કાર છે. એ જ્ઞાન જ મંગલ રૂપ છે, એવા જ્ઞાનીને નમસ્કાર મંગલરૂપ છે. એ મંગલમય આચરણ मंगळाचरण!

#### અનંતુ' જાણવાના અંત

કાઇ શકા કરે છે કે: - 'વસ્તુ અનંતી કહેવામાં આવે છે અને જાણ્યું તમામ કહેવામાં આવે છે' એ તો પશ્સ્પર વિરુદ્ધ છે. કેમકે તમામ જાણ્યું એટલે તો અંત આવ્યા ને? અતવાળું જાણ્યુંને? 'હું મૂગા છું' એવું કથન વદતા વ્યાઘાત રૂપ પ્રત્યક્ષ છે. આ શંકાના સમાધાન માટે સહજ વિચારણાની જરૂર છે. આ રકાળીના આખા કાંઠા તેની ગાળાઈ જાણા છાં કે નહિ? જાણા છા તો કહા કે છેડા કયાં? વર્તુલના છેડા બતાવી શકા છાં? નહિ; બતાવી શકતા નથી. શંકાના હિસાએ તો જેના છેડા ન જણાય તે બધું જાણ્યું ન ત્રણાય પણ એમ નથી. અહીં તો બધું જાણ્યું ગણા છા ને? જે વસ્તુ છેડા વગરની હાય તેના છેડા જણાય શી રીતે? જ્ઞાન પણ અનંતું છે, વસ્તુ પણ અનંતી છે. અનંતાને અનંતા રૂપે જોવામાં અંત છે. સા વખત એક ભેળા થાય તો 'સો ' કહેવું પડે. અનંત કાલ, અનંત પર્યાયો, અનંતી અવસ્થાઓને જાણવાના અંત સાધનાર, અનંત જ્ઞાનવાન, અનંત એ ધર્યવાન આતમા તે શ્રી સર્વજ્ઞદેવ! તેજ શ્રીઇધાર?

#### શું આત્મા કાયમનાે ગુલામ છેં ?, ના

જૈનમત વિના, અન્ય મતામાં આત્માને ગુલામી હાલતમાં હાય તેવા (ગુલામ) માનવામાં આવ્યો છે. અન્યમતાનું મન્તવ્ય એ છે કે સદ્દગતિ-દુર્ગતિ આપનાર પરમેશ્વર છે. કર્મ આત્મા કરે, ક્લદાતા પરમેશ્વર! જૈનદર્શનનું મન્તવ્ય એથી ભિન્ન છે, અલગ છે. અહીં તો આત્મા પાતે જ પાતાનાં કર્ત્ત વ્યા માટે જવાબદાર છે, જોખમદાર છે. અન્ય સમગ્ર દર્શનકારા ઈશ્વરને જગતને ખનાવનાર તરીકે માને છે, જયારે જૈના ઇશ્વરને જગતના ખનાવનાર તરીકે માને છે. જગતને માલના માર્ગ, નરકના રસ્તા, ધર્મ-અધમાનું સ્વરૂપ ખતાવનાર ઈશ્વર જરૂર છે. હીરાને તથા પથ્થર, માટી વગેરેને સૂર્ય જેમ ખતાવે છે પણ ખનાવતા નથી હિત-અહિત, પુરૂચ-પાપ, બધ નિર્જરા ઈશ્વર અતાવે છે. જ્ઞાન કરાવે છે એવું જૈન દર્શન માને છે. આપણે રખડતી જાતના છીએ, એટલે, રખડેલા ભટકતી જાત બે મહિના મહીં રહે, બે મહિના બીજે રહે તેવી ભટકતી જાત પણ મિલકત, દલ્લા તા સાથે રાખે છે. પરન્તુ આપણી હાલત તે નથી. કયા ભવમાં શરીર, ઈન્દ્રિએા, મન, વચનની શક્તિ ન હતાં! ત્યાંથી નીકળ્યા ત્યારે ખાલી આત્માની શક્તિને અંગે પણ નિકાશમાં પ્રતિખંધ! આહારાદિ કંઈ પણ બહાર બીજા ભવમાં સાથે લઇ જઈ શકતા નથી. કંચનાદિ દ્વયા અપેકાએ મેળવા છે!

તે અડીંના અડીં કંચન-કામિની કાયા કે કુટુંબ કાઇ સાથે આવતા નથી. જૈન દર્શનમાં ઇશ્વરપણા માટે 'માનાપાલી' નથી

અન્ય દર્શનામાં ઈશ્વરપણં રજસ્ટર્ડ છે. ઈશ્વરપણાના માલિક એક જ! વેદના પારગામી પણ ઈશ્વર થઇ શકતા નથી. એ ઉપાય જૈન દર્શનના જ છે. દરેકથી ઈશ્વર થઇ શકાય છે, એ મન્તવ્ય જૈન દર્શનનું છે; તે માટે ઉપાય પણ છે. ભટકતી જાતવાળાએ પણ પરમાતમા થઈ શકે છે, અને સુંદર એવા તે માર્ગ શ્રી જિનેશ્વર દેવે ખતાવેલા શ્રી જૈનદર્શનમાં છે. દુનિયાની માયાજાલમાંથી જે છૂટે, અને માયાનાં ખંધનાને જે તાઉ તે પરમેશ્વર થઇ શકે છે. જેને આપણે શ્રી તીર્થ કર દેવા કહીએ છીએ તેએ પણ એક વખત આપણી જેમ ભટકતા જ હતા ને !' પરમે ધર થવાના પ્રયત્ન કર્યા અને પરમેશ્વર થયા! ઈશ્વરપણં પ્રાપ્ત કરવા માટે આ દર્શનમાં માનાપાલી (Monopoly) એટલે સર્વ હક્ક એકને આર્ધીન એમ નથી. જેને આપણે પરમેશ્વર માનીએ છીએ તેએા જરૂર આપણી જેમજ ચારે ગતિમાં પરિભ્રમણ કરતા હતા, પણ નિઃસંગ બન્યા એટલે પરમેશ્વર બન્યા જેઓ પરમેશ્વર બને તેઓ બીજાને પરમેશ્વર બનાવી શકે છે, પરમેશ્વર થવાના માર્ગ બતાવી શકે છે. પરમેશ્વરથી ઊંચી પદ્યની બીજી ફ્રાઈ નથી. જગતમાં પરાપકાર કરવાની અથવા અમુક શુભ કાર્યો કરવાની મંડળીએા, અને સંસ્થાએ હાય છે. પણ ત્યાં અમુક મર્યાદા છે ખધા માટે એ સસ્થા નહિ. એક સંસ્થા બીજને કહી દે-'એ કામ તમારૂ', અને 'એ મનુષ્ય તમારા ક્ષેત્રના છે' વગેરે. જૈનદર્શનમાં જે આત્માઓને પરમેશ્વર માનવામાં આવ્યા છે, પરમેશ્વર માનવામાં આવે છે; તે આત્માઓએ એકલા મનુષ્યા, તિય ના કે દેવતા માત્રને નહિ પણ જીવ માત્રને, પ્રાણી માત્રને, સર્વ જાતિ, સર્વ ગતિ સર્વ કુલને તારવાની ખુદ્ધિ કેળવી હતી, અને શક્તિ મેળવી હતી. તમામ સારી ચીજો દુનિયા ઈચ્છે છે પણ કેમ મળતી નથી? મેળવી શકાતી કેમ નથી? ને આત્મા માહનીય, વેદાદય, કામ અને વિકારને કળનામાં લે તા જરૂર પાતે ઊંચા આવી શકે. ન્યાં સુધી વેદાદયની આધીનતા દ્વાય ત્યાં સુધી કાર્યની સિદ્ધિ થાય નહિ.

#### વીતરાગ પાતે ઇશ્વર છે-તેના માલિક કાઈ નથી.

અધ્યાપદગિરિ પર ગણુધર ભગવાન શ્રીગોતમસ્વામી છએ પન્નરસેં તાપસાને પ્રતિબાધ્યા છે અને તેઓને લઇને પાતે ભગવાન શ્રામહાવીર દેવ પાસે ચાલ્યા આવે છે. આવા ગુરૂં શ્રી ગોતમસ્વામી છતા યે ગુરૂ વળી કેવા હશે?, એવી ઉલ્લસાયમાન ભાવનાથી પન્નરસે ય તાપસાને માર્ગમાં કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે. શ્રીગોતમસ્વામી છને એ વાતની માહિતી નથી. સમવસરખુમાં ખધા આવે છે, ત્યાં શ્રીગોતમસ્વામી છ, શ્રીવીર-ભગવાનને વંદન કરવાનું તાપસાને કહે છે. ભગવાનને વંદન કરવાનું કહેવું એમાં, શું અયુકત !, ભગવાન્ પાતે ગણુધર મહારાજાને કહે છે:—' હેગોતમ! કેવલીની આશાતના ન કર! (મૃ સ્વ દ્વ છ) ગુરૂ શિષ્યને કહે તેમાં આશાતનાને શુ અવકાશ છે!, હા! ક્ષી એ માહનીય વીતરાગને, આત્માના માલિક ને વદન કરવાનું હોતું નથી. તે આત્મા જ ઇધ્ધર સ્વરૂપ છે. ઉત્તરાધ્યયન પૂ. ૩૩૨.

' ઇચ્છાના જેને સ્પર્શ પણ નથી, પરમ દીપ્તિવાળા, સંપૂર્ણ જ્ઞાન, દર્શાનાદિ ગુણે, યુકત, નિઃસંગ, ચાત્રીશ અતિશય યુક્ત, કામ કાેધાદિકને જીતનારા એવા ઇધારને મ્હારા સર્વ પ્રયત્નથી નમસ્કાર હાે!'

શ્રીલગવતીજીની વ્યાખ્યાના પ્રારંલમાં વ્યાખ્યાકારે આ રીતિએ મંગલાચરણ કર્યું: હવે, આ અષ્ટમ શતકમાં કરા અધિકાર આવશે, તે અત્રેવર્ત્તમાન.





#### ॥ अथ अष्टमशतकम् ॥

पूर्व पुद्गलादयो भावाः परूपिता इहापि त एव प्रकारान्तरेण प्ररूप्यन्त इत्येवं संबद्धम-थाष्ट्रमञ्चतकं विवियते, तस्य चौद्देशसंग्रहार्थं 'पुग्गले'त्यादिगाथामाह—

#### પુદ્દગલના પરિણમનશીલ-સ્વભાવ.

ઇષ્ટપ્રવૃત્તિ તथा અનિષ્ટથી નિવૃત્તિ માટે ઇષ્ટાનિષ્ટ-ज्ञान आवश्यक छे.

શ્રી જૈન-શાસનની સ્થાપના-સ્થિતિ-પ્રવૃત્તી માટે ગણધર ભગવાન્ શ્રીસુધર્માસ્વામી જ દ્વાદશ અંગની રચના કરતા થકા, પંચમાંગ શ્રીભગવતી જીની રચના કરી તેમાંના અષ્ટમ શતકના અત્ર આરંભ કરવામાં આવે છે. આઠમા શતકમાં કયા અધિકાર છે ?, શાનું નિરૂપણ છે ?, એના ઉત્તરમાં જણાવાય છે કે સાતમા શતકમાં જે પુદ્દગલાદિક પદાર્થોનું નિરૂપણ છે તે જ પુદ્દગલાદિક પદાર્થોનું નિરૂપણ આઠમા શતકમાં પણ કરવાનું છે. સહેજે પ્રશ્ન થાય છે કે જે પદાર્થોનું નિરૂપણ થઇ ગયું છે, તેનુ કરી નિરૂપણ કરવાના અર્થ શા ?, આ નિરૂપણ પ્રકારાન્તર યાને બીજી રીતિએ થશે. પ્રાથમિક ધારણામાં જે પદાર્થા, જે વાતા શિષ્યા તેજ પદાર્થા, તે જ વાતાનું શિક્ષણ બીજી રીતિએ શું ઊંચા ધારણામાં કરી નથી અપાતુ ?, રીતિ કરી એટલે પુનરુકિત નથી. રાગના નિવારણ માટે, જીવનના નિર્વાદ માટે શું એની એ જ દવા, એકનું એકજ ઔષધ શું કરી નથી લેવાતું?

ગઇ કાલે આપણે એ વિચારી ગયા કે ચક્ષુ કાંટાનું ઝયડું ખસેડવા કે સાનાના ઢગલા ઉપાડી લેવા સમર્થ નથી, માત્ર નેવા સમર્થ છે. એ વાત જેમ ખરી છે તેમ તે ખરાખને દ્વર કરવા સમર્થ નથી, અને સારૂં લેવા પણ સમર્થ નથી. તેમ એ વાત એટલી જ ચાકકસ છે કે ખરાખને ખરાબ તરીકે, સારાને સારા તરીકે દેખાડનાર ચક્ક જ છે. ઈપ્ટ-પ્રવૃત્તિ તથા અનિષ્ટથી નિવૃત્તિ ઈપ્ટાનિષ્ટ જાણ્યા વિના થાય શી રીતે ?

'पढमं नाणं तओ दगा' प्रथम ज्ञान अने पछी हथा. 'पहें द्वान अने पछी અહિંસા' આ પદના અર્થ અતિ વિચારણીય છે. આના અર્થ કરવામાં ઉતાવળીયાએ થાપ ખાય છે. માત્ર એક પદ બાલાય, સંબધક-પદ કે અર્ધને પડતું મૂકાય ત્યાં પરિણામ વિપરીત ન આવે તેા શું થાય ?, અહિંસા તથા સંયમને તેા જ સારી રીતિએ સાચવી શકાય, સાધી શકાય, કે જો તત્સંખધી પૂરતું જ્ઞાન-સમ્યક્જ્ઞાન હાય, માટે જ્ઞાનને પ્રથમ ગણવામાં આવ્યું છે; અર્થાત્ જ્ઞાનનું મુખ્યપાસું અહિસા-સંયમ વગેરે માટે છે. આજે કરો અર્થ (કહાંકે અનર્થ) કરવામાં આવે છે? અહિસા, સંયમ તા સમજ્યા, થાય તા યે ઠીક, ન થાય, તા યે ઠીક પણ જ્ઞાન જોઇએ, કેળવણી જોઇએ જે જ્ઞાન સંયમ તથા સંવર તથા અહિંસાના સાધન તરીકે જ્ઞાનીઓએ મુખ્ય જણાવ્યું તેને, તે જ સંયમ અહિંસા વગેરેને દખાવનાર તરીકે માનવામાં આવ્યું કે ખીજું કાંઇ? સાથે સબધક પદ તેા છે જ, એના અર્થ સક લિત જ છે કે-એવી રીતેએ સર્વ વિરતિષરા જ્ઞાન મેળવીને પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છે. હિતમાં પ્રવૃત્તિ, અહિતથી નિવૃત્તિ માટે જ જ્ઞાનની મુખ્યતા છે; અન્યથા જ્ઞાનનું પ્રયોજન શું ?, ચક્ષુને રત્નની ઉપમા એટલા જ માટે અપાઈ છે કે જેનાથી હિતમાં પ્રવૃત્તિ, અહિતથી નિવૃત્તિનું ભાન થાય છે, અને જ્ઞાનનું મહત્વ એ જ હેતુથી છે. કાઇ મનુષ્ય કાંટામાં પઉ તા તેને આંધળા છું ? એમ કટાક્ષથી કહેવામાં આવે છે, શાથી ? નેવાનુ – દૃષ્ટિનું ફુલ અનિષ્ટથી ખસતું એ છે. ઇષ્ટ વસ્તુ પડી ગઇ, ધારાકે સાના મહાર ગઈ, તે આંખેથી નોઇ પણ છતાં ન લીધી તેા તે જેવામાં ધૂળ પડી ને !, ઇષ્ટની પ્રવૃત્તિમાં કારણ તરીકે જ્ઞાનની ઉપયાગિતા છે.

#### જ્ઞાનની જરૂર ખરી પણ શા માટે?

દુનિયામાં બે વર્જ છે એક વર્જ ડગલે ને પગલે પાપ ળાંધનારા છે, એક વર્જ પાપથી અલિપ્ત રહેનારા છે. પ્રાણીના બચાવની બુદ્ધિ વિનાની જેની પ્રવૃત્તિ છે તે બધા પાપ બાંધે છે. ચાલતાં, બેસતાં, ઉઠતાં, ઊભા રહેતાં, ખાતાં પીતાં, સૂતાં જે યતના સાચવે છે તેને પાપ બંધાતા નથી. 'લૂગડાં હુમેશાં મેલાં થાય છે અને પાણીથી ધાવાય છે. લૂગડાં મેલા થવાના ભયે કાઈ નાગા ફરતું નથી.' એમ કાઈ કહે ત્યાં એ સમજણ ઊલટી છે. લૂગડાં મેલાં થાય અને મેલાં કરાય એમાં ફરક છે. પાપ બંધાય, યતના પૂર્વક પ્રવૃત્તિ છતાં પાપ બંધાય તે તૂટે, પણ યતના (જયણા) વગરની પ્રવૃત્તિથી થતી પ્રાણ ભૂતાની હિંસાથી બંધાતું પાપ, તેના કડુક ફળના લાગવટા આપ્યા વિના ખસતું નથી. સીધી વાતને પણ દુનિયામાં કેટલાક આડી રીતિએ લેનારા છે. ઓને કાઇએ કહ્યું:-"તારૂ મુખ તા ચંદ્રમા સદશ છે." કેવું પ્રિય કહ્યું ?, છતાં એ સ્ત્રી વહકણી જ હાય તા તરત તાડુકે: 'શું મારામાં કલક છે તે કલકી

ચંદ્રમાની સાથે મારા મુખને સરખાવે છે? શું હુ ચંદ્રમાની જેમ ઘટ વધ થયા કરું ઘું ' વગેરે કહીને વઢ ત્યારે જ તેણીને ચેન પડે. અહિસા, સંયમના સરક્ષણ માટે યાતના (જયણા) આવશ્યક છે, અને તે જાણવા સમ્યક્ષ્માન આવશ્યક છે. સીધી, સરલ અને સાદી વાત છે, જેને અભ્યાસ કરવા નથી; તે તરત કહી દે છે: 'આપણે અભ્યાસની કડાકૂટ કરવાની જરૂર નથી; જયણા પાળીશું એટલે ખસ! 'મહાનુભાવ! જયણાના સ્વરૂપને જાણ્યા સમન્યા વિના જયણાનું પાલન ખને શી રીતે? જયણાના મુદ્દાએ કહેવાયેલી વાતને જે જ્ઞાનના નિષેધાર્થમાં લઈ જય, જે જ્ઞાનને કઠશોષ માને તેને કહેવું શું? જ્ય-અજીવથી લઈને યાવત્ માસ મુધીનું જ્ઞાન, માત્ર અયતના ટાળવા માટે, યતનાની ઉપયોગિતા જાણવા માટે છે. આ જીવ જયાં મુધી અયતના સર્વથા છાડનાર નથાય, ચારિત્ર-માહનીયાદિકર્મ ને સર્વથા નાશ કરનારા ન થાય, ત્યાં મુધી જ્ઞાનની આવશ્યકતા છે. વીતરાગ દશા ન આવે ત્યાં મુધી જયણા પાળવાની, અજયણા છાડવાની જરૂર છે. અને તે માટે જ્ઞાનની પણ જરૂર છે. એવું જ્ઞાન વારવાર સમરણીય છે. વિના સ્મરણે વિદ્યા વિસરી જાય એ તો કહેવત પ્રચલિત છે. એ જ હેતુ પુરસ્સર જે વર્ણન સાતમા શતકમાં હતુ તે જ વર્ણન આઠમા શતકમાં છે, જે શતકના દશ વિભાગ યોજવામાં આવ્યા છે.

#### દાષના ટાપલા ભગવાનને શિર!

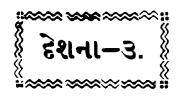
ગુરુ મહારાજા રથાર્થા જિલ્લા અન્યને આપવા માટે જે અંશે ભણવાના અધિકાર આપે તેવા વિભાગાનાં નામ ઉદ્દેશા છે. પહેલા વિભાગ, પુદ્દગલ વિભાગ છે. આ ઉદ્દેશો છે પુદ્દગલ નિરૂપણ માટે છે. શૂન્યવાદના ખંડન માટે આ વિભાગ નથી, એ ખંડન બીજે છે. 'પુદ્દગલ જેવી ચીજ નથી' એવું કહેનારા જગતને ભરમાવનારા છે. પુદ્દગલ (અજીવ) સર્વધાલે હાય જ છે. શૂન્યવાદના ખંડનની અપેક્ષાએ અન્ય સ્થળે પુદ્દગલનું નિરૂપણ છે. અત્ર નિરૂપણ પુદ્દગલ-તત્ત્વની સ્થાપનાર્થે છે. કાઈ કદાચ શાંકા યા પ્રશ્ન કરે કેઃ- જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રના નિરૂપણમાં તાે જૈનપણાની જડ ખરી, વીતરાગપણાના, સમ્યગૃદર્શનાદિના નિરૂપણામાં તા જૈનપણાની જડ માની, પણ પુદ્દગલ-નિરૂપણમાં જૈનત્વની જડ શી રીતે ?" સમાધાન-ખરાખર રીતિએ સમજો. આ જગત સ્વભાવે પરિવર્તનશીલ છે. પુદ્દગલમાં સ્વભાવની વિચિત્રતાએ જગતનું પરિણામાન્તર થાય છે. પરિણુમનની કહેા કે પરિણામાન્તરની કહેા, આ શક્તિ માનનાર, નિરૂપણ કરનાર કેવળ જૈન દર્શન છે. ઇતરા વાતવાતમાં ઇશ્વરને વચ્ચે લાવે છે. ધન ચાલ્યું જાય, પુત્ર મરી જાય તે**ા પરમે<sup>ક</sup>વરે કર્યુ**ં! ત્યારે તમારા પુષ્ય–પાપનું ફ્લ નથી જ ને ?, 'આકારવાળી વસ્તુ પરમેશ્વરે બનાવી ' કથનના પ્રત્યુત્તરમાં ક્ષુલ્લકે ઉપહાસ્ય કર્યું કે 'વિષ્ટામાં આકાર કરવામાં શું પરમેશ્વરનાે પ્રવેશ છે ?' જીવાે દ્વારા આકાર ફરે છે. વર્ણાદિક જીવાથી કરે છે. જેઓ પુદ્દગલના પરિણામને સમજતા નથી. તેઓને જ પરમેધર આમ કર્યું, પરમેશ્વરે તેમ કર્યું એમ કહેવું પડે છે. પુદ્દગલ-પરિણામાન્તર ન માને તેને ઈશ્વરને વચમાં ઘાલવા પડે. પુદ્દગલમાં ફેરફારના, પરિવર્તનના સ્વભાવ છે. લીલાનું લાલ

કાળું થવું, સુગંધીમાંથી દુર્ગંધી થઇ જવું, ત્રિખુિં શુયામાંથી ચતુષ્કાે થઇ જવું એ તો પુદ્દગલના સ્વભાવ છે. ખીજાઓ પુદ્દગલના પરિશુામને નથી સમજતા, નથી માનતા, અને પુદ્દગલના પરિશુામોને સ્વતંત્ર નથી માન્યા જે કે પરમાશુ અમુક હૃદ સુધી સ્વતંત્ર સ્વાભાવિક પણ છે. જીવ જન્મ્યા ત્યારે દેહ એક વેંત ચાર આંગળના. આહાર દ્વારા શરીર વધ્યું. ભૂમિતિથી શરીર કેશો નક્કી કર્યું ?, જૈન મત એ જ માને છે, સ્વીકારે છે કે ઉપયાગ પૂર્વક ઉભય રીતિએ આકારનું ઉત્પાદન છે. ઇશ્વર કહે છે તે વાત, તે તત્ત્વ જૈના કદાપિ સ્વીકારી શકે નહિ. દેખાતા પુદ્દગલપરિશુામાં સસારી જીવનાં કહેલાં છે. પૃથ્વી, પાણીના પિંડા તે તે કાયાના જીવાએ પરિશુમાવેલા છે. અગ્નિ, વનસ્પતિ, ત્રસના જીવાએ તે તે આકારોને રૂપ આપ્યું છે. જે જે શરીર દેખય છે તે તે શરીર માત્ર, જીવાના પરિશુમાવેલા છે. સંસારી જીવ કર્મયુક્ત છે, કર્મ મળવાથી પરિશુમાનત્ર થાય છે. દુનિયામાં પણ કહેલત છે કે 'કાળીઆની જોડે ધાળીએ બાંધે તો વાન ન લે તો સાન તો લે.' ઇતરનાં લક્ષણા તો જૂઓ! 'જણવામાં જોરૂ, પરશુાવામાં–પરશુવામાં પંડ અને ભૂંડામાં ભગવાન!' પુત્રના પ્રસવ થાય તો લખાય કે, 'અખંડ સૌભાગ્યવતી પ્રલાણી બઈએ પુત્ર રતનને જન્મ આપ્યા,' પરશુાવવામાં લખાય કે, 'અખંડ સૌભાગ્યવતી પ્રલાણી બઈએ પુત્ર રતનને જન્મ આપ્યા,' પરશુાવવામાં લખાય કે. ' ક્લાણાના ચિરંજીવીનાં લગ્ન ક્લાણાની પુત્રી સાથે નિરધાર્યા છે, ' પરન્તુ કાંઇ માઠા ખનાવ બને તો, 'પરમેક્લરને ગમ્યું તે ખર્ગ!' શું પરમેશ્વરને માહું ગમે છે ?

卐

જીવ માત્રને બાંધ્યાં ભાગવવાં પડે છે. કરેલાં કર્મા પાતાને જ ભાગવવાં પડે છે આવી સ્પષ્ટ વાત છતાં દેાષના ટાપક્ષા ઇશ્વરને માથે! પુદ્દગલ પરિણામાન્તર થાય છે એ ખ્યાલમાં આવે તાે જૈનત્વની જડ સમજવી. પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ પરિણામ વગેરે અધિકાર છે. ખીજા નવ ઉદ્દેશામાં પણ ક્રમસર વસ્તુ કહેવાશે. તે અગ્રે વર્ત્તમાન—





पोग्गड १ आसी विस २ हक्स ३ किरिय ४ आजीव ५ फासुग ६ मदत्ते ७ पडिणीय ८ बंघ ९ आराहणा य १० दसअट्टमंमिसए ॥१॥ दृष्टिविष केटिसी ભयं ५२ता आशीविषमां नथी.

પુદ્દગલની પ્રકૃતિ પરિણુમન-શીલ <mark>છે</mark>.

શ્રીશાસનની સ્થાપના સમયે પ્રવૃત્તિ વ્યવહારાથે શ્રીગણધરદેવ દ્વાદશાંગીની રચના કરે છે. બાર અંગમાં પાંચમું અંગ શ્રીભગવતી સ્ત્ર છે. તેમાં આઠમા શતકના અધિકાર ચાલુ છે. એ શતકના દશ ઉદ્દેશામાં પ્રથમ ઉદ્દેશામાં (વિભાગમાં) પુદ્દગલાધિકાર છે. આપણે વિચારી ગયા કે પુદ્દગલના પરિણામને સમજવામાં તથા માનવામાં જૈનત્વ છે, જૈનપણાની જડ છે. એ ન માના તા જૈનત્વની જડ ટકે નહિ.

બાલ્યાવસ્થામાં યૌવનાવસ્થામાં કે વૃદ્ધાવસ્થામાં જીવમાં કંઈ કરક છે ?, તમામ અવ-સ્થામાં જીવ સનાન છે. ગયા ભવમાં તથા આ ભવમાં પણ જીવ સરખાજ છે. પુરાય તથા ખાલી થાય તેવી વસ્તુ પુદ્દગલ છે. ધર્માસ્તિકાયાદિ ચારમાં એકે ય પૂરણ કે ગલન સ્વભાવમય નથી. ધર્માસ્તિકાયમાં જે પ્રદેશા છે તેમાં કાલાંતરે પણ એક પણ પ્રદેશ વધવાના નથી. તે જ રીતિએ અધર્માસ્તિકાયમાં, આકાશાસ્તિકાયમાં, કે જીવમાં એક પણ પ્રદેશ વધવાના નથી, કે ઘટવાના નથી. પુદ્દગલાસ્તિકાય વિના કાેઇ પણ દ્રવ્યમાં વધારા ઘટાડા થતા નથી. પુદ્દ-ગલમાં વધારા ઘટાડા થાય છે, પાષાય છે પણ તે જ વધે અને ઘટે પણ તેજ. બાલ્યકાલ કરતાં યૌવનમાં શક્તિ વધે છે, વૃદ્ધાવસ્થામાં શક્તિ ઘટે છે. જીવમાં શું વધ્યું કે ઘટયું ?, શક્તિ વધે ઘટે છે તે તે৷ પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ છે. એ શક્તિ પુદ્દગલની જ માનવી પડેરો. આસ્તિકને અહીં નાસ્તિક એમ પૂછીને ચમકાવશે કે-' તેા પછી જીવનું શું રહ્યું ?,' આસ્તિક તેા માને જ છે કે જીવનાં તેા જ્ઞાનાદિ છે. ખલ, શક્તિ, ને જો જીવનાં માનીએ તેા પુદ્દગલના વધવા ઘટવા સાથે શક્તિ વધવી ઘટવી ન નેઈએ. ન્ડાની આંગલી સ્પર્શથી જ જે જાણે તેના કરતાં મ્હાેટી આંગળી સ્પર્શથી વધારે જાણે કે નહિ ?, પુદ્ગલના ન્હાના મ્હાેટા હાેવાના આધારે તેના દ્વારા થતું જ્ઞાન જો ન્યૂનાધિક હાેય તાે ત્યાં કારણ પુદ્દગલનું જ પ્રત્યક્ષ છે. જેઓ પુદ્દગલના પરિણુમનશીલ સ્વભાવને ન વિચારી શકે તેમને જરૂર આશ્ચર્ય થાય, પણ સમજે તેને માટે અને સમજવું હાય તેને માટે તા પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ છે. કર્તાની શક્તિ સાધનના આધારે જ કાર્ય કરે છે. ચામડામાં માચી કાર્ણ પાડે ખરાે પણ શું સાધન વિના પાડે?, કાર્ણ પાડવા

માચીના હાથમાં આર જેઈએ. સાયથી ન ચાલે. મુથારને છરી ન અપાય, વાંસલા જ આપવા જેઈએ. કર્તાની શક્તિ ખરી, પરન્તુ કાર્ય સાધન દ્વારા, તથા જેવું સાધન તેવું કાર્ય થાય. નરણી નખ કાપે પણુ તેનાથી શાક સમારાય ?, આથી સાધનમાં શક્તિ છે, કર્તામાં શક્તિ નથી તેમ ન કહી શકાય. બાલ્યવયનાં કાેમલ પુદ્દગલાે વખતે યોવનકાલને યાગ્ય કામ થઇ શકતું નથી. ચપ્પુ, નરણી, સાેયમાં સ્વતંત્ર શક્તિ નથી. શક્તિ કર્તામાં છે. કર્તાની શક્તિ સાધનદ્વારા સાધન પ્રમાણે ઉપયાગી થાય છે. જે સાધન મળવાથી બાલ્યવયે જે કાર્ય ન થાય અથવા મુશ્કેલીએ સામાન્યપણે થાય તે જ કાર્ય તે જ સાધનદ્વારા યોવનમાં થાય, તીવપણે થાય; વલી પાછું વૃદ્ધાવસ્થામાં સાધન તે જ છતાં કાર્ય મંદપણે થાય.

અહીં પ્રશ્ન એ થઈ શકે કે, હાથીના દેહમાં પુદ્દગલા વધારે છે તા એનામાં જ્ઞાન વધારે હાંવું જોઇએ ?, પુદ્દગલને જ્ઞાન સાથે સંખંધ નથી. જ્ઞાન એ જીવની ચીજ છે. દેહ ગંધેડાના કયાં નાના છે ?, છતાં અક્કલ કેટલી ?, મ્હાટા વૃક્ષમાં કર્ષ શક્તિ વધારે છે ?, જીવે જેવાં જેવાં કર્મા બાંધેલાં હાય, જે પ્રકારે ઇદ્રિયપર્યાપ્તિ બાંધી હાય તે તે પ્રમાણે તે તે પુદ્દગલ તથા પર્યાદ્વિના આધારે તેવું તથા તેટલા પ્રમાણમાં જ્ઞાન પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. ખારાકમાં ઘઉ, બાજરીના ઉપયાગ કર્યા તેમાંથી શબ્દ શ્રવણનું સામર્થ્ય કાનામાં હતું ?, પુદ્દગલમાં એ શક્તિ નથી. પુદ્દગલ સાધન જરૂર છે. પુદ્દગલ ચાંગે, જીવે કરેલી ક્રિયાથી બાંધાયેલી કર્માનુસાર, ઇદ્રિય, વચન, મન વગેરમાં પરિણમન થાય છે. પરિણમનશીલ પ્રકૃતિ પુદ્દગલની છે. આટલું સમજાય તા નાસ્તિકના પંજામાંથી બચી શકાય.

નાસ્તિક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ માને છે. વેદાંતી એકલી શ્રુતિને માનવાનું કહે છે. વ્યવહારથી ચાર્વાક સારા કે પ્રત્યક્ષ માની ખીજું માનવાનું ના કહે છે, પણ વેદનાં વચનાના મિષે ઢાંબ્ર કરનાર છાના રાક્ષસ, જગતને મિથ્યા માની (પુદ્દગલને સર્વથા ન માની), અદશ્ય આત્માને જ ક્રેવલ માને તે સત્ય માર્ગ શી રીતિએ આવી શકે?, પુદ્દગલના પરિણુમનમાં માનનારા જૈન કદી પણ નૈયાયિક કે વૈશેષિકના ઝપાટામાં આવે નહિ.

#### ધાગાપથીએા ઇશ્વરને કર્તા તરીકે શા માટે આગળ કરે છે?

કેટલાક ધૂર્ત ધાગાપથીએ 'અમને આપશા તા તમને ઈશ્વર માપશે' એમ કહીને પાતાની પેઢી ચલાવ્યે રાખે છે. યજ્ઞ, શ્રાદ્ધ આદિના નામે જે કાંઈ તેમને આપા તેના બદ-લામાં તમને પ્રભુ આપશે એમ કહીને તેઓ ઇશ્વરના નામે પેટ ભરે છે. ગર્ભમાં બાલક આવે ત્યારથી (સીમંત પ્રસંગથી) તેમના લાગા ચાલુ થાય, તે ડગલે ને પગલે ચાલુ! મરે ત્યારે ય લાગા, મૂઆ બાદ પણ લાગા! શય્યા, શ્રાદ્ધ વગેરે લાગાનું લગર કાયમ છે. આ લાગા ટકાવવા ઇશ્વરને કર્તા તરીકે આગળ ધરવા પડે છે.

#### આત્માના સાથે કર્મ સંબંધ અનાદિના છે.

અગ્નિનાં પુદ્દગલા બાળનારાં છે. પાણીનાં પુદ્દગલા ઠારનારાં છે. સાકરનાં તથા મરવાંના પુદ્દગલા તે પ્રકારે બાળનારાં ઠારનારાં નહિ, પણ ગળ્યાં, તીખાં છે. પુદ્દગલના તથાવિધ વિધવિધ સ્વભાવ ન જાણે, તે વ્યક્તિ નૈયાયિક, વૈશેષિકના ફ્રંદામા જરૂર ક્સાઈ જાય. પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, મરચાં, વગેરે દરેકમાં પુદ્દગલા પણ જુદા જુદા છે.

ં આત્મા અરૂપી છે એ તેા દરેકને કળૂલ છે. આત્મા દેખાતાે નથી એટલે અરૂપી છે એ કબલાતમાં છૂટકા છે જ કયાં ?, કર્મ રૂપી છે એમ માનવા પગુ બધા તૈયાર છે. કેટલાકા શંકા કરે છે કે રૂપી કર્મ અરૂપી આત્માને શી રીતે વળગે?, સમાધાન એ જ છે, સ્પષ્ટ સિદ્ધ છે કે કર્મના સ્વભાવ છે કે આત્માને વળગે. એક વ્યક્તિને ખીજી વ્યક્તિ પકડી રાખે તેા પ્રથમ વ્યક્તિ કેમ ચાલી શકતી નથી ? જીવ તથા કર્મ ક્ષીર નીર ન્યાયે સંમિલિત છે. કર્મ સુક્ષ્મ છે તેથી ક્ષીર નીર ન્યાયે ભળી-મળી જાય તેમાં નવાઇ શી ?, દરેક સમયે જીવ ૭-૮ સાત આઠ પ્રકારનાં કર્મા બાંધે છે. લેવાતા ખારાક સપ્ત (સાત) ધાતુપણે પરિણમે છે એ તા સૌ કાઈને અનુભવસિદ્ધ છે ને ? ખારાકમાંનાં કાઇ પુદ્દગલા લાહીને, તા કાઈ ડાડકાંને તેા કેાઇ માંસને પાષણ આપે છે, પુષ્ટ કરે છે. એક જ સાથે લેવાયેલા ખારાકમાં આવી ભિન્ન ભિન્ન ક્રિયા તેા માના છા ને ? જઠરાગ્નિના પ્રયાગે મલ સહિત આઠ વિભાગા આપણે માનવા જ પડે છે, ગુમડું થયું, પાક્યું, હવે જે પ્રમાણમાં ગુમડું તેજ પ્રમાણમાં ખારાકમાંથી રસી થવાની. હાથે કઢાવેલી શીળી તરફ (શીળીના ચાઠાં તરફ) નજર કરા, જૂઓ, કઢાવતી વખતે શીળીનું ચાઠું કેટલુ હતું અને આજે કેટલું છે! પુદ્દગ**લે**ાનું પરિ-શ્રુમન, વૃદ્ધિ હાનિ પ્રત્યક્ષ છે. શરીરમાં જે જગ્યાએ પરમાણની સ્થિતિમાં નવાં પુદ્દગલા ભળે છે, ભળવાથી તે સ્થિતિમાં વૃદ્ધિ થાય છે. વળી ઘટવાથી હાનિ-ક્ષય, થાય છે તે જ પ્રમાણે માત્મા તથા કર્નના સંબંધ બુદ્ધિગમ્ય પણ છે, સહજ સિદ્ધ છે. જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મો આઠ પ્રકારે છે. જેને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદય હાય તેને જ તે કર્મ ખંધાય. દર્શનાવરણીય સર્વધા ક્ષય પામ્યું હાય તા તેને તે ન ખંધાય. જે જે કર્મા વળગ્યાં હાય તેમાં તેવા તેવા પ્રકારે કર્મા આવીને પાતપાતાનાં પ્રકારામાં ભળી મળી જાય છે.

આતમા અનાદિના છે. કર્મ પણ અનાદિ છે. આતમા તથા કર્મ ઉભય અનાદિના છે. આતમા અને કર્મનો સંબંધ અનાદિનો છે. અનાદિકાલથી આ જીવ જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મથી અવરાયેલો છે. વર્ત્ત માન યુગનું વિજ્ઞાન (ન્યુ સાયન્સ) પણ પ્રતિપાદન કરે છે, અને કહે છે કે 'શરીરના બધા પુદ્દગલો સાત વર્ષે બદલાઈ જાય છે. એટલે પુદ્દગલો નવાં આવે, જૂનાં જાય એમ ચાલુ છે.' કર્મોમાં પણ એ જ નિયમ સમજી લ્યા. જૂનાં કર્મા છટતાં જાય અને નવાં કર્મો વળગતાં જાય છે. એ જ રીતિએ આશ્રવ, સંવર, નિર્જરા તત્ત્વા માની શકાશે. નવે તત્ત્વા પુદ્દગલ પરિણ્મનની માન્યતાના આધારે જ માની શકાશે. પુદ્દગલ પરિણ્મનના મંત્ર વ્યારો જૈનત્વની જડ આપણે પુનઃ પુનઃ વિચારી ગયા છીએ.

#### मणिना भूषितः सर्पः किमसौ न भयंकरः।

પ્રથમ ઉદેશામાં પુદ્ગલનું સ્વરૂપ, પુદ્દગલ પરિણુમનના સ્વભાવનું સ્વરૂપ વર્ણુ વેવું છે. હવે એ પ્રશ્ન કાઇ કરે કે, 'પુદ્દગલ પરિણુમ જાણ્યા પછી તે ઇષ્ટ છે કે નહિ?, સમાધ્યાનમાં સમજવું ઇષ્ટ છે, માના કે પરિણુમ એક વખત અનુકૂળ ખને તા પણુ તે અનુકૂળતા યે ઝેરી સર્પ જેવા છે. એ અનુકૂળ પુદ્દગલ પરિણુમ પણ વિષમય વિષધર જેવા છે. ઝેરી સર્પ જે કે મણુવાળા હાય તા પણુ સંઘરવા લાયક નથી જ. સહાયક એવા પણુ પુદ્દગલ પરિણુમે ઝેરી નાગ જેવા સમજવાના છે. ત્રસપણું, સંઘયણુ, મન, વચન કાયાનું પ્રાખલ્ય આ તમામ પુદ્દગલના આધારે છે, અને માલ પણુ પુદ્દગલ દ્વારા જ મેળવવાના છે; તથાપિ (મણુ ધારણુ કરનારા છતાં પણુ) છે તા ઝેરી નાગ જ ને!, યત:—

#### मणिना भूषितः सर्प किमसौ न भयं इरः-

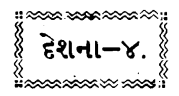
અર્થ:-મિણથી શાભાયમાન એવા સર્પ શું ભયકર નથી ?, છે જ.

ખીજા ઉદેશામાં आशीविष શખદ છે. આશીવિષ એટલે 'દાઢમાં ઝેર'એ શખ્દ લક્ષ્યમાં રાખા. આથી ખીજા ઉદેશામાં 'आशीविष' ના અધિકાર છે.

એક દિવસે સવારે બાદશાહ ઉઠયા, જજરૂમાં ગયા, પાછા આવે છે ત્યાં વાળવા આવેલા લંગી સામા મળ્યા. 'સવારમાં આ કયાંથી મળ્યા ' એવા તરંગને આધીન થઇ બાદશાહે તેને કાંસી દેવાના હુકમ કર્યા. બાદશાહને ઘેર વાળવા આવનારા લગી પાતાની નાતમાં ઊંચા હતા, માન ધરાવતા હતા. આ વાતની ખબર લંગીની નાતને થઇ એટલે તમામ લંગીઓ બીરબલ પાસે ગયા. બીરબલે માર્ગ બતાવ્યા કે: 'મહેલના ઝરૂખાની નીચે જ લંગીના પંચે (નાતે) મળવું, અને ઠરાવ કરવા કે, બાદશાહના મહેલે પહેર દિવસ થયા વગર વાળવા જવું નહિ, અને તે મહેલ તરફ નજર કરવી નહિ; કેમકે તેથી તે દિવસે મરણ થાય છે. પંચ મળ્યું, બાદશાહે બીરબલને પૂછ્યુ કે આ શી ધાંધલ છે?, બીરબલે કહ્યું: કે-જહાંપનાહ! એ લાકા કહે છે કે "આજ અમારા માટા લંગીએ બાદશાહનું માં સવારના પહારમાં જોયું જેથી તેને કાંસીએ ચઢવું પડે છે, માટે કાઇએ સવારમાં, અમુક સમય દિવસ ન ચઢે ત્યાં મુધી કાઇ પણ લંગીએ બાદશાહના મહેલ પાસે જવું નહિ; એટલે વાળવા પણ જવું નહિ" બાદશાહે તરત પાતાનો દૂકમ રદ કરી દીધા.

ઝેરી જાનવરામાં ઝેર છે (ઝેર છે માટે ઝેરી કહેવાય છે) પણ તે ઝેરી જનાવરા મનુષ્યને કરડવા મથતા નથી. જો તેઓ કરડવાના ધંધા લઈ ખેસે તા કાેણ જીવતું રહે? ઝેરી જાનવરા દાઢમાં ઝેરવાળા છે, પણ ઘાનતમાં દૃદયમાં તથા દૃષ્ટિમાં ઝેરવાળા નથી. મનુષ્યાે દૃષ્ટિના અને ઘાનતના ઝેરવાળા છે. દૃષ્ટિવિષના જેટલી ભયંકરતા આશી વિષમાં નથી.

ખીજા ઉદ્દેશામાં आशिविष्ने। અધિકાર છે. એ ઝેરને નિવારનારા વનસ્પતિ કાયાના જીવા અને પુદ્દગલા છે. તે માટે ત્રીજા ઉદ્દેશામાં વૃક્ષના અધિકાર છે. એ અધિકાર તથા પછીના સાત ઉદ્દેશાના અધિકાર વગેરે આવે છે તે અત્રે વર્ત્તામાન—



#### અહિંસકવતની આરાધના શક્ય શી રીતે?

पुग्गल आसीविस इवस किरिय आजीव फासुग मदत्ते पडिणीय बंध आराहणा य दस अट्टमंमि सए ॥ १ ॥

### નરસું પણ જો પરમેશ્વરનીજ પ્રેરણાથી તા પ્રાણીને સજા શા માટે ?

શ્રીશાસનની સ્થાપના માટે શ્રીદ્વાદશાંગીની રચના કરતાં થકાં શ્રીગણધરમહારાજાએ રચેલા પચમાંગ શ્રીભગવતીજના અષ્ટમ શતકના અધિકાર ચાલુ છે. શ્રીભગવતીજમાં કહેવાના અધિકારા દશ વિભાગમાં વહેંચવામાં આવ્યા છે. એ વિભાગને 'ઉદ્દેશો' કહ્યો છે. શાસ્ત્રકારના પારિભાષિક અને ભાષા પ્રયોગ શખ્દ 'ઉદ્દેશો' છે. પ્રથમ ઉદેશામાં પુદ્દગલ પરિણમન અધિકાર છે. આપણે વિચારી ગયા, અને કહી ગયા કે પુદ્દગલ પરિણમન શ્રદ્ધામાં જૈન શાસનની જડ છે. પુદ્દગલને પરિશુમન શીલ માનનારા જૈન શાસનને માની શકે છે.

'ચેતન જ કરી શકે છે, કેઈ પણ કરવાની જડમાં તાકાત નથી, જડ સુખ કે દુઃખ આપી શકતું નથી,' એમ માનનારાઓ દુનિયાને ભૂલી જાય છે. આપણે મરચાં ખાધાં, આંખે (આંખમાં) અગર કાેઈ પણ અવયવમાં તેથી ખળતરા થાય એ કાેણે કરી? શીરપાવ કે સજામાં કારણ ખુશી કે નાખુશી જ છે ને! પુષ્યથી સુખ અને પાપથી દુઃખ પાતાની મેળે નથી મળતાં, પણ ખીજો આપે છે-ઈધર આપે છે એવું અન્ય મતવાલાઓ માને છે. કારણ કે તેઓ પુદ્દગલના પરિણામને સમજતા નથી. મરચાંથી ખળતરા, સાકરથી ઠંડક કાેણ કરે છે! કાેધના આવેશમાં આવી આપણે પથ્થર લઈ માથું ફાેડયું અને રાતુ (લાેહી) કાઢયું: શું એ પરમેધર કર્યું!, 'એવી ખુદ્ધિ પરમેધર આપી' એમ કહેવામાં આવે તાે તાે પછી દુર્ખુદ્ધિ કે સદ્દ્વપુદ્ધિ આપનાર પરમેધર જ ને!, અને જે પરમેધર જ તેમ કરે તાે પછી અહીં સજા મનુષ્યાદિ પ્રાણિને શા માટે!, કાેર્ટના ફરમાનથી કાેઈ મનુષ્યને ફાંસી દેનાર જલ્લાદ ગુનેગાર નહિ. એ રીતે જો સારી ખાેટી ખુદ્ધિ પરમેશ્વર જ આપતાે હાેય તાે પછી તે ખુદ્ધિ અનુસાર વર્ત્તનાર ગુનેગાર શાથી!' એને સજા શા માટે! પછી પુષ્ય પાપ, સ્વર્ળ નરક આ બધું શા માટે!, આથી પુદ્દગલ-પરિણામને માન્યા વિના છૂટકાે જનથી.

#### પરમેધારને માનવા શા માટે?

હવે કાઈ અત્ર પ્રશ્ન કરે છે કે: " જો સુખ-દુ:ખ દાતા પરમેશ્વર નથી, તાે પછી તેને માનવા શા માટે ? " જરા વિચાર કરાે તાે માનવાનું કારણ સ્વયમેવ સમજાશે ઇશ્વર બનાવનાર નથી, પણ અતાવનાર તેા છે ને !; સૂર્ય કાંઇ આપતા નથી, પણ પ્રકાશક તાે છે; માટે તે ઉપયાગી છે. તેમ પુષ્ય પાપ આદિ તત્ત્વા તથા તેનાં કારણા વગેરે ખતાવનાર જગતમાં કેવલ પરમેધ્વર જ છે પરમેશ્વર विના છવાદિ तत्त्वे। કાેઇ અતાવી શકતું જ નથી. જે મનુષ્ય લૂગડું ન જોઈ શકે તે તેના રંગ શી રીતે જોઇ શકવાના ?, તે રીતે આત્માને ન જોઈ શકનારાએા, આત્માને વળગતાં તથા તેનાથી વિખરાતાં કર્માને, આત્માની સાથેના સંખંધને શી રીતિએ જોઇ શકવાના છે ?, આથી જ જેઓ આત્માને ન જાણે તેઓ પુષ્યને, પાપને, આશ્રવને, સંવરને, નિર્જરાને. ખંધને, માક્ષને, ખધ નિર્જરાના કારણોને, કારણભૂત અધ્યવસાયાને અને જાણી શાંકે જ નહિ. કેવલ-જ્ઞાની જ, સર્વજ્ઞ જ આત્માને, તથા આત્મા આશ્રીને અન્ય તત્ત્વાને જાણી શકે છે, બતાવી શકે છે. શ્રીસર્વર્ત્તે કેવલજ્ઞાનથી આપું જગત જાણ્યું, જોયું છે અને પછી ભવ્યાત્માઓને ખતાવ્યું છે. જૈનેતરા અને જૈનામાં એ જ કરક છે કે ઈતરા પરમેશ્વરને બનાવનાર તરીકે માને છે, જ્યારે જૈના બતાવનાર તરીકે માને છે. આજના વિજ્ઞાનના અભ્યાસી પણ સમજ શકે છે કે અમુક જગ્યા પર ધૂળ નાંખવામાં આવે તેા તે ધૂળનાં પુદ્**ગ**લા અ**મુ**ક વર્ષે પથ્થર કે કાયલા રૂપે દેખાવ દે છે. પુદ્દગલ પરિણુમન-જ્ઞાન વિના જૈનપણાના ટકાવ નથી. એટલા માટે જ પુદગલ પરિણામના અધિકાર આ આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં છે.

#### દેવા પણ કાચાના કેદી છે.

કેટલાંક ઓષધા (ઝેરા પણ) સ્વાદે કટુ પણ પરિણામે મીઠાં હાય છે. જ્યારે કેટલાંક સ્વાદે મીઠાં પણ પરિણામે કટુક હાય છે, ઝેરી હાય છે પુદ્દગલ પરિણામમાં એ નિયમ નથી. એ પરિણામ તા તમામ પરિણામે કટુક જ છે. સર્વાર્થસિદ્ધના સર્વ દેવા પણ કાયાનાં કેદી છે. કાયા એ જીવની કેદ છે. કાયામાં હાય ત્યાં સુધી સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી. પુદ્દગલ-પરિણામ એ એક જાતનું આશીવિષ છે. દાઢના ઝેરના સંબંધ લઇને વિચારી શકાય કે આશીવિષના સંબંધમાં રહેલાઓના છેડા કયાં?, આથી પુદ્દગલ પરિણુમનની ઘટના આશીવિષ સાથે બીજા ઉદેશામાં છે.

#### કાયસ્થિતિ.

અનંત પુગદ્દલ પરાવર્તની સ્થિતિ વનસ્પતિકાયની છે. અનંત ઉત્સર્પિણીની કાય-સ્થિતિ વનસ્પતિકાયની છે. (प्रज्ञात सू २३३) તેમાં ઝંપલાય, આગળ ન વધી શકે તેને અંગે કાયસ્થિતિ જાણવી. પૃથ્વીકાયાદિની પણ કાયસ્થિતિ અસંખ્યાતા કાળની જણાવી, પરન્તુ અનન્તી ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણીની સ્થિતિ માત્ર વનસ્પતિ કાયની છે. અહીંથી આગળ ન વધાય તેા પહેલું અને છેલ્લુ સ્ટેશન વનસ્પતિકાયનું સમજવું. આખા જગતના મુખ્ય આધાર વનસ્પતિકાય ઉપર છે. ખારાકમાં, આવ્છાદનમાં, સ્થાન, આસન, શયન, તમામમાં ઉપયોગિ થનાર વનસ્પતિ છે. મકાનમાં પાટડા વગેરે શાના ?, ખારાકમાં વધારે ભાગ શાના ?, અને તેથી ત્રીએ ઉદ્દેશા વનસ્પતિકાયના છે.

#### કર્મળન્ધનથી કેાણ બચી શકે ?

કર્મળ ધનથી તેઓ જ ખરી શકે છે કે જેઓ કિયાથી ખરે, તેથી રાયા ઉદ્દેશો કિયાના અધિકારના રાખ્યા. બીજા જીવને અડચણુ થાય, ત્રાસ થાય, બીજા જીવના નાશ થાય તેવી કિયાથી કર્મ બંધ થાય, અને કિયામાત્રથી પણ કર્મ બંધ થાય. અધારામાં ચાલ્યા અને પગ નીચે જીવ ચગદાઇ ગયા ત્યાં તેવી કિયાથી પણ કર્મ બંધ થયા. જીવ ફિંસાનાં સાધના, ઉપકરણા તૈયાર કરવાં તે અધિકરણ કિયા છે. તેનાથી પણ કર્મ બંધ થાય. પરિણામથી થતી કિયાથી પણ કર્મ બંધ થાય. કેટલીક વખત વગર પરિણામે પણ કિયા બની જાય છે. આપણી કાયાની કિયાથી જે જે બને તે અધિકરણકી કિયા. બીજાને પીડા આપનારી પારિતાપતિકી કિયા. બીજાના પ્રાણના વિયાગ કરાવનારી પ્રાણાતિપાતિકી કિયા છે. (વજ્ઞાં સ્તૃ ૨૭૬) કિયા દ્વારા કર્મળન્ય છે, કર્મ ભાગવાય છે અને ફરી બધાય છે એવા કમ દરેક ભવે જીવને રેટની ઘટમાળની જેમ ચાલુ છે. અનાદિ કાલથી આ જીવ આ રીતિએ જ ભટકે છે. જે જીવ સદતર કર્મ વગરના હોત, તો કર્મબન્ય હોત જ કથાંથી?, કર્મબન્ય કર્મવાળાને જ હોય. કર્મ ભોગવાં જ કર્મ બધાય. અનેક પ્રકારની કિયાથી કર્મ બંધાય છે, ભાગવાય છે.

#### વનસ્પતિની વ્યાપકતા

ગાશાળાના મત પણ કિયાને માનનારા હતા મિથ્યાત્વી પણ જે કિયાથી ડરીને તે પ્રમાણે તે વર્ત તો પછી શ્રીજિનેશ્વર-દેવના પ્રભાશાલિ-શાસનને પામેલાએ કેવું, કેટલું સાવચેત રહેવું જોઇએ ?, તે જણાવવા માટે આજવિકાનું અધ્યયન કહ્યું. ચૌદરાજ લાકમાં કાઇ ભાગ એવા નથી કે જયાં નિગાદ નથી. જેમ નિગાદ બધેય છે તેમ સૂક્ષ્મ પૃથ્વી કાયાદિ ચાર પણ દરેક સ્થળે છે. વનસ્પતિની વ્યાપ્તિ જીદી જ છે. પૃથ્વીની વ્યાપ્તિ લખાટી કે અનાજ ભરીએ તેવી જ છે, અર્થાત્ અનાજ ભરીએ તેવી છે. અનાજ ભરાય પણ વનસ્પતિકાયની સ્થિતિ તા જયાત માક્ક વ્યાપે છે. જયાત અવકાશ રાકનાર ચીજ નથી. બીજી બધી ચીજો અવગાહનને રાકે છે. નિગાદમાં અવગાહના ઘણી છે. પૃથ્વીકાયાદિના ગાળા નથી, પણ નિગાદના ગાળા છે. બાદર વનસ્પતિકાયના ગાળાઓ નથી. પોતાનામાં બીજાને અવકાશ આપે તેથી ગાળા અનતા સૂક્ષ્મ કે બાદર નિગાદ વિના અનત જ્વાને સમાવેશ થઇ શકતા નથી. આ રીતિએ વનસ્પતિકાયથી તથા બીજા જ્વાથી જગત્ વ્યાપેલું છે.

#### અહિંસક કાેેેે બની શકે?

હવે કાઇ એમ કહે છે કે:-"લાટ ફાકવા અને ભસવુ" એ બે બને નહિ. જ્યારે એમ

કહેવામાં આવે છે કે જગત અનંતાનંત જીવાથી વ્યાપ્ત છે. ક્રિયા માત્રથી ક્રિયાદ્વારા વિરાધના થાય છે, તો પછી મહાવતાનું પાલન શી રીતે થાય !, જ્યારે જીવા વિનાનું સ્થાન નથી, અને ક્રિયા વગરના જીવ નથી, તાે પછી અહિંસકપણું ટકે શી રીતે !"

ધર્મની જડ અહિંસામાં છે. અહિંસા વિના બીજા તત્ત્વને મુખ્ય સ્થાન આપવું તે તો 'સાયની શાહકારી અને ગઠડીની ચારી' એ ન્યાયવાળી વાત ગણાય. કેાઇ એક માણસને માર્ગ માંથી સાચ પણ મળી અને ગઠડી (રત્નની પાટલી) પણ મળી. મેળવનાર બાલે પણ ખરા કે 'ક્રાઇની સાય, કાઇની ગઠડી,' પરન્તુ 'કાઇની સાય' માટેથી બાલે, 'ક્રાઇની ગઠડી 'ધીમેથી બાલે. ઘાનત એવી કે કાઇ માલિક જ ડે તા ભલે, નહિ તા સાય ગઠડી પચાવી પાડવાં. દાખડીતું જ્ઞાન એ અનંતા જ્ઞાનના કેટલામા હિસ્સા ! કાળા પર્યાયને સ્થાને લાલ પર્યાયનું જ્ઞાન થાય, તેમાં લાભાંતરાયના ક્ષયાેપશમના હિસ્સાે એાછા થયાે ? બીજાં બધા પાપસ્થાનકા કાૈક કાૈક અરો નુકશાન કરે ત્યારે ડિંસા કેટલું કરે ? આખી જિંદગીએ તૈયાર કરેલું શરીર ડ્રિંસાથી સમય માત્રમાં સાફ! પાપસ્થાનકામાં જૈન શાસકારાએ પ્રથમ સ્થાને ડ્રિંસાને જાહેર કરી છે. અન્ય પાપા અંશે ગુણનાશક છે, જ્યારે હિંસા સવ ગુણ નાશક છે. હિંસા-વર્જનમાં લેશ પણ ખામી ન આવે તે માટે ખીજાં વતા છે. બાકીનાં વતા વાડ જેવાં છે. રક્ષણ વાડથી જ છે. જૈના જે વસ્તુના ઉપયાગ કરે તે પ્રાપ્યુક હાય. જેમાં જીવ ન હાય તેના ઉપયાગ કરે. સૂક્ષ્મ નિગાદ બીજાની ક્રિયાથી મરે નહિ. કાચમાંથી આવતું અજવાળું કેટલું ખરીક હૈાય છે? એ આવતા અજવાળાને કાચ શું કરે? સુક્ષ્મ નિગાદની ખારીકાઈ એવી છે કે આપણાં સ્થૂલ પુદ્દગલાથી તેને વ્યાઘાત નથી. ખાદર જીવાને અંગેની વિચારણામાં તા સ્પષ્ટ છે 💃 મડાવ્રતધારી અચિત્તના જ ઉપયાગ કરે. બાદર જીવાની વિરાધના ન કરે, અને બાદરની વિરાધના ન છાડનારને સક્ષ્મ હિંસા છાડવાના પરિણામ થતાં જ નથી. ભાગ કે ઉપલાગમાં આવતી ચીજ નિર્જીવ હાેવી જોઇએ, આવી જેની પ્રતિજ્ઞા હાેય તે અહિં સક બની શકે છે.

આ રીતે અહિંસાની, અને પ્રથમ મહાવતની સાબિતી ઘઇ. શકાકાર ગાળા ગળડાવે છે: "સાધુ વહેારવા ગયા, ગૃહસ્થે હાથમાં વહેારાવવાની ચીજ લીધી, પાત્રામાં નાંખવા માંડી, પાત્રમાં પડી, પહેલાં વચ્ચેથી એ ચીજ કાંઈ પક્ષી લઇ ગયું. આ પ્રસંગે અદત્તાદાન, અવિરતિ પાત્રણ વગેરે સિદ્ધાંત સંબંધી શું સમજવું ?, એ અદત્તાદાન ખરૂં કે ?, અવિરતિનું પાત્રણ (પક્ષીનું) કાંશે કર્યું ?"

'क्टेमणे कहे' એ ન્યાયે 'ગૃડ્સ્થે દેવા માંડયું ત્યારથી દીધું, સાધુએ લેવા માંડયું ત્યારથી લીધું' એ ન્યાયે અદત્તાદાન નથીજ. અત્રિતિના પાષણની આલાચનાની વ્યવસ્થા સાધુને કરવી પડે. એક વાત ખ્યાલમાં રાખને કે જેની દૃષ્ટિ સીધી ન હાય તેને શાસનાં વચના પણ અવળાં લાગે છે. એવા પ્રત્યનિકાના અધિકાર આઠમા ઉદ્દેશામાં જણાવેલ છે. પછી નવમા ઉદ્દેશામાં કયા અધિકાર વગેરે છે તે અગ્રે વર્ત્તમાન.



પ્રથમથી દશ ઉદ્દેશામાં કરો અધિકાર છે?, તેનું સામાન્ય વર્ણન.

#### શાબ્દ વાચક છે, અને પદાર્થ વાચ્ય છે.

શ્રીગણધર મહારાજાએ રચેલી દ્વાદશાંગીમાંનાં પંચમાંગ શ્રી**ભગવતી**જી સૂત્રના ટીકા-કાર શ્રી**અભયદેવસ્ટ્રીશ્વર્જી** મહારાજ છે. અષ્ટમ શતકના ઉદ્દેશાની સંગ્રાહક-ગાથાના અર્થ ટીકાકાર મહાત્મા સમજાવી રહ્યા છે. પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલનું સ્વરૂપ પ્રકારા, પરિણામા વગેરેનું નિરૂપણ છે. સૂત્રકારે ' પુદ્દગલ ' શખ્દ વાપર્યો છે. શાસ્ત્રમાં વાચક શખ્દ હાય, એટલે પદાર્થ કથક શબ્દાે હાેય. પદાર્થા ન હાેય તાે ઘટ પટ, સ્તંભ વગેરે પદાર્થાના શબ્દાે બાલી શકાય છે, તે પદાર્થી બાલી શકાતા નથી. 'ઘટુ' પદાર્થ વાચ્ય છે, તાે વાચક 'ઘટ' શખ્દ છે. શખ્દ બાલાય, ભિન્ન નથી. કાેઇને એમ થાય કે 'જ્યારે પુદ્દગલના પરિણામની વાત કરવી છે તેા માત્ર 'પુદ્દગલ' શબ્દ કેમ વાપર્યો ?. શાસ્ત્રીય નિયમ છે કે બે શબ્દાે મળી એક શબ્દ થાય તા એક બાલાય. શબ્દ 'પુદ્દગલ' પણ અર્થમાં 'પુદ્દગલ પરિણામ' સમજાય પ્રથમ પુદ્દગલ ઉદૃેશા આખાય પુદ્દગલ–પરિણામનું નિરૂપણ કરનારા છે. દ્વિતીય ઉદૃેશા આશીવિષ અધિકારનાે છે. દાઢમાં ઝેરવાળા સર્પાદિ જીવાને જણાવનાર એ ઉદ્દેશો છે. કેટલાક સખ્યાત-જીવવાળી કેટલાક અસ ખ્યાત જીવવાળી, કેટલાક અનત જીવવાળી વનસ્પતિકાય છે કે જે તત્સ ખ ધી નિરૂપણ તૃતીય ઉદ્દેશામાં છે. પ્રજ્ઞાપના કરવી હાય ત્યાં વિશેષતઃ કહેવાની આવશ્યકર્તા છે. ક્રિયા શબ્દ અનેકને લાગુ પડે છે. ક્રિયાના પચીશ ભેદ પડી શકે છે. કાયિકી, અધિકરિણ્કી, પ્રાદ્વેષિકી, પારિતાપનિકી, અને પ્રાણાતિપાતકી એ પાંચ પ્રકારની ક્રિયાનુ નિરૂપણ ચાયા ઉદ્દેશામાં છે. આજવિક મતવાળાં માને છે કે (વ્યૂહકલ્પ-વ્યવસ્થાપક વર્ગ) ' જીવ કર્મ ક્ષય કરીને માેક્ષે ન્નય, પણ પાતાના શાસનના તિરસ્કાર થાય તા પાતે પાછા અહીં આવે, અને વળી નથ વગેરે ' આવા આછવિકો ત્રર્ણું પ્રકારે છે તેનું નિરૂપણ પાંચમા ઉદ્દેશામાં છે.

#### ગહસ્થ માટે દાન એજ ધર્મ ઉત્કૃષ્ટ શાથી ?, શીલ, તપ, ભાવ તા સર્વવિરતિની સરખામણીમાં બિંદુ માત્ર છે!

છઠ્ઠા ઉદૃશામાં પ્રામુક દાનના અધિકાર છે. ગૃહસ્થ માટે દાન એ જ ધર્મ ઉત્કૃષ્ટ છે. શીલ, તપ, અને ભાવ, ધર્મ બહસ્ય ગમે તેવાં પાલન કરે તો યે સર્વવિરતિના વત પાલન પાસે બિંદુ તુલ્ય છે. બારે ય વ્રતો શુદ્ધ પાળે તો પણ છાંટા જ છે, તે જરા વિચારા તા સમજાશે. કોઇ બ્રાવક એવા છે કે યાવત મૃત્યુ કખૂલ પણ કદમૂલ ના ખાય, કાયાથી ખ્રદ્ધાચર્ય પાળતા હાય, તપરવી હાય, પણ માના કે પાતાના પુત્રે કોઇ લાગતાવળગાનું ખૂન કર્યું, પાતાને શકા નથી, અને પાતે જાણે કે પુત્રે ખુન કર્યું છે, પુત્ર જ ખૂની છે; છતાંય તે શું કરશે? હાથ જેડીને ખેસી રહેશે કે પુત્રને ખચાવવાના પ્રયત્ન કરશે?, કહા કે કોથળા લેઇને કોર્ટમાં ખચાવ કરવા દાડશે. ગુન્હા કરનાર તા પાતાની ખુદ્ધિ મુજબ સાવચતીથી જ ગુના કરે છે. એકાંતના હાવ હ મેશાં દેખાતા નથી. કોર્ટ કહા, કચેરી કહા, કે કાનૂન કહા એ તા કહે છે-શીખવે છે, કે 'જા હું લખા કે ખાલા પણ જાગતું (કાનૂન પૂર્વકનું) લખા અને ખાલા, એટલે 'ખાલે ડ્યા. દ્વાર માકળા' જેવી વાત છે મન, વચન કાયાથી પાપ કરવું નહિ, કરાવવું નહિ, અને અનુમાદવું નહિં, આ સર્વવિરતિ છે.

#### પાપ પત્યે ધિકાર એ જન્બર હથિયાર છે

અલળત્ત પુત્રને બચાવનાર એ પિતા પણ તેના બચાવ પાપને સારૂં માનીને તા નથી જ કરતા. પાપ પ્રત્યે ધિક્કાર છે, એ તા જખ્ખર હથિયાર છે. ૧૯૧૪ નું યુદ્ધ શરૂ થયું. ૧૯૧૮-૧૯ માં સુલેડુ થઈ તેમાં યદ્યપિ જર્મનીના ટૂકડા ટૂકડા કરી નંખાયા, છતાંય ત્યાંના (જર્મનીના) ચાન્સેલરે એ જાહેર કર્યું હતું કે-'શત્રુ તરફ ધિક્કારની નજર' એ અમારી પ્રજામાં વ્યાપ્ત છે, તે રૂપી અમારૂં અમાઘ શસ્ત્ર કદાપિ છુદ્દં થવાનું નથી. સત્તર પાપસ્થાનકા કરનારા પણ કર્મને શત્રુ તરીકે ગણનારા થાય તાં કર્મને તાહી શકે છે. ગળશુથીની જેમ પ્રતિક્રમણમાં (સવાર સાંજના) અઢાર પાપસ્થાનકાનું સ્મરણ રાખ્યું જ છે ને ? પાપનું સ્મરણુ રહે એટલે પાપ તરફ તિરસ્કાર જગે છે. તિરસ્કાર ટક્કે તાજ કાઇક દિવસ પાપથી ખસવાનું સાહસ થાય. અંશે પણ પાપના ત્યાગ થઇ શકે. કાયાથી પત્પ અનુમાદવું નહિ એમ પણ થાય. દેશવિરતિને અંગે શાસકારે શ્રાવકોનાં વ્રતાના ક્લને જણાવતાં કહ્યું છે કે-તેવા શ્રાવક આઠ ભવમાં આત્મ શુદ્ધિ કરી શકે. કાયા માત્રથી પાપના ત્યાગ કરવા તે વ્યર્થ નથી. બેશક! સર્વ વિરતિની અપેક્ષાએ તે બિન્દુ માત્ર છે. ગૃહસ્થનું સીલ પણ સર્વ વિર-તિની અપેક્ષાએ બિંદુ માત્ર છે. તપશ્ચર્યા શ્રાવક કદાપિ માના કે મેડી કરે, માસખમણ કરે પણ સાવદાના ત્યાગ કર્યા સિવાય સંવર વિનાના તપનું મૂલ્ય ઘણું જ અલ્પ છે. ભાવનાને અંગે માના કે ભગવાનની પૂજા કરતાં ઉલ્લાસ આવી ગયેા, તાે પર્ણ ત્યાં યે 'સુથારનું મન બાવળીએ' એ ન્યાયે મન તરંગા કર્યા દાઉ ? 'ફલાણા દાવામાં આજ લાભ થશે' વગેરે

વિચારા ત્યાં ય આવે છે. ચાવીશે કલાક આરંભ-પરિશ્રહમાં રાચવું માચવું હાય ત્યાં એતું રતન ગમે ત્યાં આવીને હાજર થાય એમાં નવાઈ શી?, તમારા આત્માને તમે સાચા માનવા તૈયાર છા ? ત્રીજેરીમાંથી લાખ રૂપીઆ ચારાયાનું સ્વપ્ત આવ્યું. આખ ખૂલી, અને સ્વપ્ત આવ્યું છે, એ જાણા છતાં ત્રીજેરી ખાલીને જુઓ કે નહિ?, કહા કે આત્માને સાચા માનવા પણ તૈયાર નથી. આંખ કોઇના પણ યાવત માતાના પણ ભરૂસા કરતી નથી. માતા આંખ સામે હાથ સ્પર્શ કરે કે તરત આંખ ખંધ થઇ જાય છે. આરંભ-પરિશ્રહને અગે, આપણે બધા એટલા મશાગુલ છીએ કે પાતાના આત્માના પણ પાતાને વિશ્વાસ નથી. આટલી હદે આરંભ-પરિશ્રહમાં તહીન ખનેલાને પવિત્ર ભાવના આવે કયાંથી? આવે તે પણ બિન્દુ માત્ર! ભાવના, શીલ, તપ ગૃહસ્થનાં બિન્દુ જેટલાં છે. ગૃહસ્થને મુખ્ય ધર્મ દાન છે. ગૃહસ્થ માટે ખરેખર તરવાનું સાધન દાનધર્મ છે. હવે દાન પ્રાસુક=અચિત્ત ચીજ તે સુપાત્રમાં અપાય તે સંબધી અધિકાર છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાં છે.

#### પાય ગમે છે, પણ પાપી તરીકેની છાપ ગમતી નથી!

સાધુ અપ્રાસુક (સચિત્ત) દાન લે તેમાં માત્ર જીવઅદત્ત લાગે છે એમ નથી, પણ ચારે પ્રકારનાં અદત્ત લાગે છે. યાગ્યવયના શિષ્ય-શિષ્યા લેવામાં ગુરૂ અદત્ત ગણાયેલ નથી, ખાકી ખાનપાનની સચિત વસ્તુ લેવામાં ચારે પ્રકારે અદત્ત લાગે છે. તીર્થ કર અદત્ત, જીવ અદત્ત પણ લાગે છે, અને તત્સં ખંધી અધિકાર સાતમા ઉદ્દેશામાં છે.

ગુના કરવાના સંકોચ હાતા નથી, પણ ગુનાના દંડની જાહેરાત પણ આકરી લાગે છે; દંડ તા આકરા લાગે જ છે ને! તેલ મરચું ખાવા સારા લાગે છે. ખાંસી, ધાસ, દમ વગેરે થયા એટલે એાય ખાપરે! શું ચારે અદત્તના રવીકારને 'અધમ' કહેા તો રામે રામ આવેશ આવે છે?; પણ એના કરતાં ગુના ન કરવા ચારે અદત્તના સ્વીકાર ન કરવા, તેલ મરચાં ન ખાવાં, એજ ઇબ્ટ છે. આ જીવને પાપ કરવું ગમે છે, પણ પાપી તરીકે પંકાવવું ગમતું નથી. આથી સત્ય સ્વરૂપ કથનના, અને કથકના દ્વેષી ખનાય છે. દત્ત રાજાને શ્રીકાલિકાચાર્ય, 'તું નરકે જઇશ એમ નથી ઇચ્છીયું' પણ 'જનાવરાને મારીને, મારી નાંખીને કરતા યજ્ઞથી, નરક ગતિએ જવું પડે છે;' એમ વસ્તુ સ્થિતિ જણાવી છે. આથી દત્તને રૂવાડે ફેલ બ્યાપ્યા. અદત્ત ગ્રહણ કરનારાઓને સાચું સ્વરૂપ કહેનાર ન ગમે, તેથી તેઓ પ્રત્યનિક ખને છે. ગુરૂ, કુલ, સંઘ, સૂત્ર, અર્થના પ્રત્યનિકાના અધિકાર આઠમાં ઉદ્દેશમાં છે.

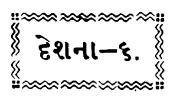
#### પ્રાયશ્ચિતનું નિવારણ આલાયણ.

ચકુવર્તી, વાસુદેવા, રાજા મહારાજા વગેરેની સત્તા મન ઉપર ચાલતી નથી. તેમની પાસે કે દુનિયામાં તાે કાયાથી ગુના અને કાયાને દંડ કે સજા. શાસ્ત્ર-ક્ષેત્રમાં 'કાયાથી પાપ કરે તે તેના જ માત્ર દંડ' એમ નથી. આવું વચન કે આવા સંકલ્પ કરે તા પણ પાપ, અને તેથી પ્રાયક્ષિત, નહિં તા કર્મ બન્ધન છે જ. મન, વચન, કાયા, ત્રણેય યાગાના ગુન્હાની સજા દેનારા શાસ્ત્રકારા છે. રાજા મહારાજાઓ તા દંડ કરીને ભંડારા ભરે છે તેમ અહીં ભંડારા ભરવાના નથી. અન્ય દર્શનાની પેડે જૈન દર્શને પાપના દંડ પૈસામાં રાખેલ નથી. સામાયિકમાં લીલાતરી ચંપાઈ એના પ્રાયશ્વિતમાં ચાર આના દડ-ચાર આના દે'રે નાંખવા કે ગુરુને આપવા એમ અહીં નથી. અહીં તા પ્રાયશ્વિત્ત દૂર કરવા માટે આલાયાણના માર્ગ પ્રસિદ્ધ છે.

કાઇ પૂછે, શંકા કરે કૈ-' કર્મ તો મન વચન કાયાની નરસી પ્રવૃત્તિ વખતે ખંધાઇ ગયું, હવે પાછળથી પ્રાયશ્ચિત્ત કરે શું વળે ? જીવન હોય ત્યાં સુધી તેને ધન્વતરી જીવતા કરી શકે, પણ મર્યા પછી આવેલ વૈદ્ય શા કામના ? સમાધાનમાં સમજો, મહાનુભાવા ! થયેલા અજી ભૂંનું ઔષધ હાય કે નહિ ! એક માણસથી ખીજાને વાગી ગયું જેનાથી વાગ્યું તે જેને વાગ્યું તેને એમ કહે કે:—" શું કરવા વચ્ચે ચાંટયા હતા !" એ વચનમાં તથા એમ કહે કે:— "ભાઈ સાહેખ! માફ કરજો! મારાથી વાગી ગયુ છે." એ વચનમાં ફરક ખરા કે નહિ ! પ્રથમનુ શિરજોનીનું વચન ભય કર નીવડનારૂં, અને પછીનું નરમાશનું,—પ્રશ્વાતાપનું માફી માગનારૂં વચન છેરને તાડનારૂં છે. આજોદ્ય નિન્દિય વગેરે ગુરૂ પાસે બાલા છા એને પાપ કર્યું છે, તે ખાટું છે એમ જાણા છા, પાપ થઈ તા ગયું છે એ પણ બાલા છા અને આલાચનાદિ કરા છા કેમકે આલાચન, નિન્દિન, ગર્હુનથી આત્મા હલકો કર્મથી હળવા થાય છે. કર્મ બંધન કેટલા પ્રકારે!, કર્મ બંધન થવાના ભેદ કયા !; વગેરે અધિકાર નવમા ઉદૃેશામાં છે. આત્મા આરાધક કેમ ખને, માક્ષ માર્ગના આરાધક ખનવું જોઇએ. આરાધનાના પ્રકારો વગેરેનો અધિકાર દશમા ઉદૃેશામાં છે. તે અધિકાર દશમા ઉદૃેશામાં છે. તે અધિકાર સ્ત્રેમાં ઉદ્દેશમાં છે. તે અધિકાર સ્ત્રેમાં ઉત્તે અધિકાર સ્ત્રેમાં ઉત્તે અધિકાર સ્ત્રેમાં

वर्गरेने। अधिकार हशमा हिंहशमां छे, ते अधिकार अमे वत्मान. क्षि एक्षमा क्ष्मी कार्य क

निष्ट्री भवतां की अन्ति विकास किरायको की वर्धकार निष्ट्री कर, 53, 50 ने दें के के किरायको की वर्धकार के किरायको के किरायको के किरायको किरायको किरायको किरायको किरायको किरायको किरायको किरायको निर्मा निर्मा किरायको किरायको किरायको निर्मा निर्मा निर्मा किरायको किरायको निर्मा निर्मा निर्मा किरायको किरायको निर्मा निर्मा किरायको क



# પુદ્દગલ સંબંધિના પ્રશ્નને નિરાકરણ યાગ્ય ગણ્યાે.

रायगीहे जाव एवं वयासी-कइविहा णं भंते ! पोग्गला पन्नता ?, गायमा ! तिविहा पोग्गला पन्नता, तं जहां पञ्जोगपरिणता-मीससा परिणता-वीससा परिणया । (सू॰ ३०९) ॥

## રાજગહી એ ધર્મ-કેન્દ્ર હતું.

શ્રીગણધર મહારાજાએ, શ્રીશાસનની સ્થાપના સમયે, ભવ્યાના ઉપકાર માટે રચેલી દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગ-શ્રીભગવતીજી-સૂત્રના અષ્ટમ-શતકના અધિકાર અત્ર ચાલુ છે. ઉદેશામાં એટલે શતકોના વિભાગમાં એટલે અષ્ટમ શતક દશ વિભાગમાં વહે ચાયું છે. એ દશ ઉદેશામાં કયા અધિકાર છે?, તે સામાન્યથી કહેવાઇ ગયું છે.

પ્રથમ ઉદેશામાં પુદ્દગલ-પરિણામ અધિકાર છે. દરેક દેશમાં રાજધાનીને અંગે અમુક શહેર કે નગર કેન્દ્ર હેાય છે. એવા કેન્દ્રસ્થલમાં વિવેકી મનુષ્યા વગેરેના વાસ હાવાથી આસપાસના વર્ગ તે કેન્દ્ર ઉપર આધાર રાખે છે. વર્જમાનમાં જેમ ધર્મ, ઉદ્યોગ, વ્યાપા-રાદિ દુષ્ટિએ અમદાવાદ અને મુખઇ વગેરે અમુક શહેરા કેન્દ્રરૂપ હાય છે તેમ ભગવાન્ **શ્રીમહાવીર** દેવના સમયે મગધ દેશનું કેન્દ્ર (રાજધાની) રાજગૃહી નગરી હતું. ધર્મનું કેન્દ્ર પણ મગધ દેશમાં રાજગૃહી હતું. મગધ દેશમાં રાજગૃહી તથા નાલંદાે પાડા મળીને ભગવાન શ્રીમહાવીર દેવનાં ચૌદ ચામાસામાં (ચાતુર્માસ) થયાં છે. દેશ, કુલ, જાત, ક્ષેત્રના પ્રતિબંધવાળા ભગવાન્ નહેાતા. ભગવાન્ વાયુની માફક અપ્રતિબદ્ધ વિહારી હતા. ભગવાન્ના વિહાર જેવાે તેવાે નહાેતાે. તેમનાે વિહાર જખ્ખર હતાે. ચંપાના ચાતુર્માસ પછી ભગવાન્ વીતભય ભેરામાં ગયા, અને ઉદયન રાજાને દીક્ષા આપીને પાછા ચંપાનગરીમાં ચાતુંર્માસ કર્યું. કેવાે જખ્બર વિહાર ?, આ બનાવથી કેટલાક કહેનારા કહે છે કે, ભગવાન્ શ્રીસિદ્ધાચલજી આવ્યા હાય તા આટલામાં (ગુજરાત કે સૌરાષ્ટ્રમાં) ચાતુર્માસ થવું જોઇએ, પરન્તુ એમ નથી. ભગવાનનું ગુજરાત કાઠિયાવાડમાં થયું નથી. ભગવાનનાં ૪૨ ચામાસામાં એક પણ ચામાસું ગુજરાત, સાેરઠ, મારવાડ, કે માળવા આદિ દેશામાં થયું નથી. 'શ્રીવીરવિજયજ તથા શ્રીરૂપવિજયજ જેવાએ કહેલું શું ખાટ ં?.' એમ બાલનારા ખાટા લવારા કરે છે. એમણે આવ્યાનું કહ્યું છે, ચાતુર્માસનું કહ્યું નથી. 'વીરજી આવ્યા રે વિમલાચલકે મેદાન વગેરે આમાં ચાતુર્માસની વાત જ નથી. એમ

તો ભગવાન ઉદયન રાજાને દીક્ષા આપવા ગયા છે, પણ ત્યાં ચાતુર્માસ નથી કર્યું. એટલા માત્રથી ત્યાં ગયાની વાતને ખાટી કેમ કહેવાય ?, કલિકાલ-સર્વજ્ઞ-શ્રીહેમચંદ્રસૂર્ટીજના તીર્ય માલા આદિનાં કથન તે સત્ય જ છે, એમ સમજવું જોઇએ. અત્યારે પણ કેટલાક સાધુએ રતલામ પાલી તરફથી શિખરજી જઇ પાછા આવી ચાતુર્માસ પાછું માળવામાં કરી શકે છે. અત્યારે પણ જો આમ બની શકે છે, તો પછી તે કાલ માટે જયાં ભગવાન્ ગયા આવ્યા હાય ત્યાં ચામામું કર્યું હાય એવી કલ્પના કરી લેવી યુક્ત નથી.

મગધદેશના કેન્દ્ર રૂપ (ધર્મ દૃષ્ટિએ) રાજગૃદ્ધી નગરીમાં ( આ નગરી ધર્મિપ્ઠા, ધર્મ પ્રેમીએ માટે કેન્દ્રરૂપ હતી) આ આઠમા શતકનું નિરૂપણ શ્રીમહાવીર મહારાજએ પાતે જ કર્યું હતું.

#### વકતાનું વકતવ્ય શ્રોતાની પરિણતિને, અને યાગ્યતાને આધીન છે.

ન્હાના બાલક પાસે કેટલી વાર 'ભૂ' શખદ બાલાય છે?, 'ભૂ' શખદ કાંઈ એ છાકરા નથી બાલ્યા, એ બાલક નથી બાલ્યું, આપણે બાલ્યા છીએ. કારણ કે આપણે માનીએ છીએ કે એ બાલક 'ભૂ' શખદથી સમજવાનું છે, પણ 'પાણી' શખદથી સમજવાનું નથી. તે જ રીતિએ એક વસ્તુ ધર્મ તરીકે ન પણ હાય, છતાં તેને કોઇને ધર્મના પગથીએ લાવવા માટે આગળ ધરવી પડે છે.

#### સિદ્ધરાજના ધર્મ-વિષયક પ્રશ્ન.

પુત્ર તથા એક પુત્રી એ વર્ષન સંતતિનું કર્યું, પણ આપવાનુ તા પુત્રીને જ અંગે હાય, કાઈ પુત્ર અપાતા નથી, માટે ત્યાં પુત્રીને અંગે જ પ્રશ્ન છે. વિધાન રૂપે ઉત્તર મળે તે લિધાન પુત્રીને જ લાગુ થાય છે.

સિદ્ધરાજ પણ ખુદ્ધિમાન્ હતા કરી તેણે પછ્યું, "મહારાજ!; શું બધા જ ધર્મા સાચા ?. શું એમ હાઇ શકે ?, " કલિકાલ સર્વજ્ઞ ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસરી ધરજી મહારાજા આના ઉત્તરમાં જણાવે છે કે:-" હે રાજન! જ્યાં સુધી ધર્મોનું સ્વરૂપ બરાબર ખ્યાલમાં ન આવે, ધર્મીની વિશિષ્ટતા ન સમજાય ત્યાં સુધી એક પણ ધર્મ પરત્વે અરૂચિવાળા ન જ થવું." સિદ્ધરાજ રાજા છે, અને કલિકાલ-સર્વ શ્ર-શુરૂમહારાજા છે. સિદ્ધરાજ ભૂપતિ છે, આચાર્ય શ્રી દર્શનના અધિપતિ છે. શ્રીસિદ્ધરાજ મુત્સદ્દી રાજા છે જ્યારે આ મહાન્ સૂરી ધર દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ ભાવના પરમ જ્ઞાતા છે. એમના હેતુ તા ઇતર ધર્મીય રાજાની પ્રથમ જૈન ધર્મ તરફની અરૂચિને ખખેરી નાંખવાના છે. બીજા ધર્મામાં તા એની દૃષ્ટિ હતી જ, માત્ર તે વખતે ઈતર ધર્મના પ્રાખલ્યે જૈન ધર્મ તરફ દ્વેષ હતા તે ટાળવાને 'બધા ધર્મ કરવા' એમ કહીને જૈત ધર્મ તરફ પણ સિદ્ધરાજની દૃષ્ટિ આચાર્ય શ્રીએ ખેંચી ખુદ્ધિમાન્ મનુષ્યની દૃષ્ટિ, બધામાંથી સહેજે સારૂ શાધી લે એમ મનાય. એટલે એની દૃષ્ટિ બહાર જે જૈન **ધ**મ ડતા તે ખધા ધર્મના નામે દર્ષિના ક્ષેત્રમાં ગાઠવી દીધા. સ્ત્રી સ'તાનને પ્રસવે છે ત્યારે સતાનની સાથે એાર પણ નીકળે જ પણ તે એારને કાપી નાંખી ખાડામાં દાટવામાં આવે છે. જ્યારે સંતાનને સાડમાં લેવાય છે. તે જ રીતિએ બધા ધર્મમાં દૃષ્ટિ પ્રક્ષેપ કરનાર બુદ્ધિમાન્ મનુષ્ય આપા આપ પાતાના બુદ્ધિખલે સાચા ધર્મ ગ્રહણ કરશે, જે સાચા નહિ લાગે તેને તજ દેશે. આચાર્ય શ્રીની દૃષ્ટિ આ હતી!, અને બધા ધર્મ કરવા એવું આચાર્ય શ્રીનું કથત, શ્રોતાની સ્થિતિને અનુલક્ષીને છે. ભગવાને ગૌતમસ્વામીજને મૃગાલાહોને જોવા જવા કહ્યું. વિચારા કે મૃગાલાહા કર્યા છે ?, ભાેંચરામાં રાણી પાસે. ત્યાં રાણી અને મૃગાલાહા એ બે લાયરામાં જ ગાતમસ્વામીજની યાગ્યતા, દઢ આત્મળક્ષ, ચારિત્રની અડગતાને ઉદ્દેશીને જ તેમને એકલાને પણ ભાંયરામાં રણી પાસે જવાની ( મૃગાલાહા નોવા ) આજ્ઞા થઈ. જે તે સાધુને, ભાેંયરામાં રાણી પાસે એકલા જવાની શું આજ્ઞા થાય ?, ના. આ આજ્ઞા કરનાર સ્વયં ભગવાન્ છે, અને તેથી વક્તાનું વક્તવ્ય શ્રોતાની પરિણતિને આશ્રીને છે.

આ શતકના, આ ઉદેશા ભગવાને રાજગૃહી નગરીમાં નિરૂપણ કરેલ છે, તે માત્ર 'ગૌતમસ્વામીજને જ કહેલ છે એમ નહિ, પરન્તુ તેમને મુખ્ય ગણી, પર્ષદાને કહેલ છે. વિવેચન રૂપ વકતવ્ય તે ધર્મકથા કહેવાય. શ્રોતૃવર્ગ પ્રશ્ન કરે તેના ઉત્તર દેવાય તે પ્રશ્નો ત્તર કહેવાય. આ પંચમાંગ શ્રીભગવતી સ્ત્રમાં ૩૬૦૦૦ છત્રીશ હજાર પ્રશ્નોત્તરા છે. શ્રી આચારાંગ, શ્રી સૂયગડાંગમાં સાધુ (શ્રમણ) ના આચાર અંગે નિરૂપણ છે, તથા સીધુ નિરૂપણ છે. માત્ર વક્તવ્ય છે. શ્રીભગવતી પશ્નોત્તર રૂપ છે. રાજગૃહી નગરીમાં,

ભર પર્ષદામાં, શ્રીગાતમસ્વામી જુએ કરેલા પ્રશ્નોના, ભગવાન્ મહાવીર મહારાજાએ આપેલા ઉત્તરાના આ મહાન્ કલ્યાણકારી સૂત્રનુ અષ્ટમ શતક છે. આ શતકની ઉત્પત્તિ રાજગૃહી નગરીમાં છે.

ચાર પ્રકારના સિદ્ધાન્તનું સ્વરૂપ.

ધર્માસ્તિકાયાદિ અસ્તિત્વના પ્રતિપાદક સ્વતંત્ર સિદ્ધાંત જૈન સિદ્ધાંત છે. એટલે તે સ્વતંત્રપ્રતિતંત્ર મિદ્ધાંત. બીજો સર્વતંત્ર સિદ્ધાંત. 'પૃથ્વી આદિ પાંચ છે' તે સર્વતંત્ર-સિદ્ધાંત. નાસ્તિકા જ આ ન માને તો પણ પ્રથ્વી, પાણી અગ્નિ, વાયુ આ ચાર તો બધા માને માટે તે, સર્વતંત્ર સિદ્ધાંત. ત્રીને અભ્યુપગમ સિધ્ધાંત. જે વાત માનતા ન હાેઇએ પણ એાળખી હાય, 'માના કે આમ છે, એમ હાય' એમ કહેવાથી પરીક્ષા માટે જે માન્યું તે અલ્યુપગમ સિષ્ધાંત. ક્ષણવાર માટે, ઘડીવાર માટે માની લીધું માટે ગળે વળચ્યું એમ નહિ. ઇશ્વરને બીજાઓ કર્ત્તા, હુર્તા, સુખ દુઃખ દેનાર માને છે. જૈના તેમ નથી માનતા માત દેનાર ઇ ર્વર ?, માત તા ખાટકી આપે !; બધી પ્રેરણા ઇ ધરની, તા પછી કાઈએ બકરી મારી તેમાં મારનારના શા વાંક ? એ તા બિચારા રાંક છે, પ્રેરણાવશાત કરે છે, ગુનહેગાર તા પ્રેરક ઈધર જ ને ! જડજના હકમથી ફાંસી દેનાર જલ્લાદના ગુના શા ? જલ્લાદ ખૂની ગણાય? ઈશ્વરને કર્તા હતાં માનીએ તા તમામની જવાબદારી, જેખમદારી ઇશ્વરના શિરે જ વળગે છે. તાત્પર્ય કે જૈના ઇશ્વરને કર્તા હર્તા તરીકે માનતા નથી પણ ઇતરા માને છે એટલે વાતચીત દરમ્યાન શાસાર્થ દરમ્યાન, પ્રસંગે, પરીક્ષા માટે, નિર્ણય માટે ઘડીલર ઇધરને તેવા માનવા એ અલ્યુગમ સિધ્ધાંત. ચાથા અધિકરણ સિધ્ધાંત જે વાત કથનમાં ન હાય, વાકયમાં શાળદથી ન હાય, ન ક્રિયાપદથી કે ન નામથી, ન વિશેષણથી, ન વિશેષ્યથી હાય છતાં તે માનવી પડે, કબુલવી પડે, તેના અમલ થાય તે અધિકરણ સિદ્ધાંત એક માણસને અરધા મણ દર્હી લાવવાનું કહેવામાં આવ્યું. વાકય શું ? " ભાઈ! અરધા મણ દહીં લાવ." આ વાકયાનુસા<del>ર</del> તે અરધા મણ દર્હીનું મટકું લઇ આવ્યા વાકયમાં ભાજનની, પાત્રની, મટકાની વાત (આજ્ઞા) હતીજ કયાં ?, દહીં લાવવાના સૂચન સાથે ભાજનનું સૂચન આપાેઆપ થઈ જ જાય છે. એ अधिक्रिश् सिद्धांत '(षड्ठ स० श्लो : २६)

હવે મને 'હે ગાયમ!' કાશુ કહેશે ? એવા કાહ ૮૫ વર્ષની વયે! શ્રી ગાતમસ્વામી જ એ જોયું કે એક મુખ્ય વાતના નિરાકરણ વગર આગળ કેમ વધી શકાય? પુદ્દગલ પરિણામના નિર્ણય પ્રથમ જરૂરી છે. પુદ્દગલને અગે પ્રશ્ન કાણુ કરી શકે ? જગતને મિથ્યા (શૂન્ય) માનનાર હૃદ્દમેવ ब्रह्म; મોનનાર એવા પ્રશ્ન શી રીતે કરે ? પુદ્દગલ, તેના પ્રકાર પરિણામને માને તે જ તેને અંગે કરી શકે. અધિકરણ સિદ્ધાંતથી શૂન્યવાદ અમાન્ય છે. પ્રત્યક્ષથી, અનુમાનથી જે નિશ્ચિત થાય છે યાવત આગમ પ્રમાણથી જે

१ सिद्धःन्तस्तु चतुर्भेदःस्वतन्त्रादिभेदतः।।

વાત માનતા લાયક છે તેની સિધ્ધિ અત્ર અધિકરણ સિધ્ધાંતથી કરી ભગવાનને શ્રીગોતમસ્વામી- જુએ પ્રશ્ન કર્યો: "હે ભગવાન! પુદ્દગલા કેટલા પ્રકારના?" ભગવાન! કહે છે કે 'હે ગોતમ!' हે गोयम! એ સબાધનથી ઉત્તર આપતા હતા. સીત્તર વર્ષના રાજ પણ તેના પિતા પાસે તા બચ્ચું જ ને! વિનીતા તા, તેઓ પાતાને વડીલા 'વત્સ, પુત્ર કહીને બાલાવે તેમાં જ ગૌરત માને છે. ભગવાન મહાંવીર મહારાજાએ કાલ કર્યા ત્યારે શ્રીગોતમ-સ્વામી વિલાપમાં શું કહે છે? "ગોતમસ્વામી" તા આખી દુનિયા કહે છે, પણ કહે છે કે 'હે ગૌતમ' એવું કહીને મને કાેલ્યુ બાલાવશે? બાલક ગણીને તેવી દૃષ્ટિથી મ્હારી સામે હવે કાેલ્યુ જેશે? આ વિલાપ વખતે શ્રી ગૌતમસ્વામીની વય પંચ્યાશી વર્ષની હતી. પચાવન વર્ષની વયે તેઓએ દીક્ષા લીધી હતી. ત્યાર બાદ ત્રીશ વર્ષ બાદ ભગવાન કાલ ધર્મ પામ્યા.

પંચ્યાશી વર્ષની વયના ગૌતમસ્વામી છે એવા વિલાય કરે છે કે:-" હવે મને આપના વિના गांयम, गोयम કહીને કેાલું બાલાવશે?" આજે તો સહેજ માટા થયા એટલે 'पुत्रं मित्रवत् समाचरेत' એ સૂત્ર પાતે જ આગળ કરીને કહે કે-' શું બાપ અમને પૂછે પણ નહિ? અભારૂં હવે માન રાખવું જોઇએ, અમે કાંઈ ન્હાના નથી ' વગેરે સુત્ર, સુવિનીત પુત્રા માટે તો આ શ્રીગૌતમસ્વામી છનું દૃષ્ટાંત અનૂપમ છે. વિલાય કરે છે હો વખતે કાંઈ જેવી તેવી અવસ્થા નથી. ત્રીશ વર્ષના ગણધર પર્યાય છે. ભગવાનની ભૂજા સમા તેઓ હતા. ગૃહસ્થ-પણામાં પ્રથમ પાતાને સર્વદ્વપણાના આડંખર હતા પણ સર્વદ્ત ભગવાન મહ્યા એટલે સર્વ સમર્પણ કરી દીધું! 'મને ગૌતમ કાેલુ કહેશે? એવા પંચ્યાશી વર્ષની તેમને થાય છે. આજે ચેલાનું નામ શ્રીહર્ષિ વજય હાેય તેને 'હરખા' તાે કહી જાઓ, કેમ થાય છે!

ગૌતમસ્વામીજના પ્રક્ષના ઉત્તરમાં 'હે ગૌતમ!' એમ કહીને ભગવાને ઉત્તર આપ્યા તેમાં એ પણ રહસ્ય છે કે 'આના ઉત્તરને લાયક તું છે! ભગવાન્ ઉત્તર આપે છે:— ''હે ગૌતમ! પુદ્દગલના ત્રણ પ્રકાર છે." જીવ નિત્ય છે. જીવના પ્રકારા કરતા જ છે. જીવ દેવતા મનુષ્ય, તિર્ય ચ, નારકી એમ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારમાં કરે છે. પુદ્દગલના કાઈ પ્રકાર નિયમિત નથી. એનાં એ પરમાણુઓ આહારક, વૈકિય, ઔદારિકાદિપણે પરિણમે છે, અને એના એ જ પરમાણુ છૂટા થઈ જાય છે. સર્વ જીવને આશ્રીને જેમ જીવપણું પાતાની અપેક્ષાએ નિત્ય છે, તેમ સંસારની ગતિની અપેક્ષાએ અનિત્ય છે. પુદ્દગલપણું નિત્ય છે તેના ત્રણ પ્રકાર પણ નિત્ય છે. કાઇ પણ કાલ એવા નથી કે જ્યારે ત્રણ પ્રકારનાં પુદ્દગલા ન હાય ભલે જીવ મનુષ્યના, તિર્ય ચના, નારકી, કે દેવના પણ જીવતા હાય જ ચાર ગતિયાંથી એકમાં પણ અમુક જીવ હાય જ તેમ અમુક પુદ્દગલા ત્રણમાંથી ગમે તે પ્રકારમાં હાય જ.

હવે પુદ્દગલના ત્રણ પ્રકાર કયા ?, એ ત્રણ પ્રકારના અનુક્રમ કરોા ?, વગેરે અધિકાર અગ્રે વર્તમાન—

# પુદ્દગલ-પરિણામના ત્રણ પ્રકાર છે.

कइविहा णं भंते ! पोगगला पन्नता ?, गोयमा ! तिविहा पोगगला पन्नता, तं जहा-

કાયા, ભાષા તથા મનની પરિણતિ જીવના પ્રત્યનથી છે.

ગણધર ભગવાન્ શ્રીમાન્ સુધર્માસ્વામી છએ શાસનની પ્રવૃત્તિ માટે, દ્વાદશાંગીમાં પંચમાંગ શ્રીભગવતી છ જે શ્રીગાતમસ્વામીની વાંચનાનું હતું તે કાયમ રાખ્યું. શ્રીજ્ઞાતા છ વગેરે પાતાનાં રાખ્યાં. ભગવાન્ શ્રીમહાવી રદેવના અગીયાર ગણધરા હતા. તેઓમાંથી દશ ગણધરા કાલધર્મ પામતી વખતે પાતાની શિષ્ય પરંપરા, દ્વાદશાંગી વિગેરે સર્વ શ્રીસુધર્માસી છેને સાંપતા ગયા, અને પાતે માસે ગયા.

जे इमे अज्जताए समणा निभाशा विहरंति, एए णं सन्वे अज्जसुहम्मस्स अणगारस्स आविचिजा ॥ ( फल्प० व्या० ८-सू० ४ ) वर्तभानशतमां आवार्यादि के श्रमणु निर्धिश વિચરે છે તેએ **શ્રીસુધર્માસ્વામી**જની પરંપરાના છે. બીજા ગણધરાને શિષ્યા તા હતા, પણ તે તે ગણધરા પાતે કાલ કરતી વખતે-મુક્તિ ગમન સમયે, પાતાના શિષ્યાદિ સર્વ પરિવારને, શ્રીસુધર્માસ્વામીજીને સાંપતા ગયા ગણને, પાેતાના કેટલાક પરંપરા વગરના પણ માેક્ષે ગયા. શ્રીભગવતીજ સૂત્ર શ્રીગૌતમસ્વામીજીના નામનું જ રાખવામાં આવ્યું છે. આમાં આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશ ચાલે છે. 'પુદ્દગલ' એવા એક જ શબ્દ-પદ માત્રથી પદના સમુદાય લેવાના છે. 'ભીમ' કહેવાથી જેમ 'ભીમસેન' સમજ લેવાય, તેમ 'પુદ્દગલ' પદ માત્રથી પુદ્દગલના ત્રણ પ્રકારના પરિણામ પણ લેવાના છે. સ્કંધ, દેશ, પ્રદેશ, પરમાશુ એ બેદાે અહીં નથી લેવાના, એટલે ચાર પ્રકાર અહીં લેવાના નથી. એક પદમાં પદના સમુદાયના ઉપચાર કરવાના છે. પુદ્દગલા કેટલા પ્રકારે પરિણુમે છે?, એ વિષયક અહીં પ્રશ્ન છે. કેટલાક પુદ્દગલા સ્વભાવે પરિણુમે છે, કેટલાક પુદ્દગલા પ્રયાગે પરિભામે છે. અને કેટલાક પુદ્દગલા હભય રીતિએ પરિભામે છે. આ શરીર જઠરામાં તાકાત હાય, ત્યારે ખારાક પરિશુમાવી શકે છે, અને એ ખારાક રસ રૂપે, શરીર રૂપે, પછી માંસ, હાડ, રૂપિર રૂપે પરિભૂમે છે. સંગ્રહણીવાળા ખારાક લે છે, પણ તે ખારાકનું પરિભૂમન થતું નથી. જેની જઠશમાં તાકાત હેાય તેનું ખાધેલું બધું પરિશુમે છે, નબળી જઠરાવાલાને પરિશુમતું નથી.

સારી જઠરા વખતે જે ખારાક પચે છે તે જ ખારાક, જઠરા બગડતાં વિકાર કરે છે. અપચા થાય છે, ઝાડા થાય છે, તાવ આવે છે. કાયયાગદ્વારા જ પુદ્દગલનું પરિશુમન છે. જે ખારાક શરીર, હાડકાં, માંસાદિક રૂપે પરિશુમે છે, તે પરિશુમાવનાર કાયયાગ સિવાય કાઈ બીજો નથી. પુદ્દગલા પરિશુમન શક્તિ વગરના છે એમ નથી. જે એમ હાત તા આપણું શરીર બધાત જ નહિ. જેવા સયાગો, જેવા કારણા તેવા તેવા રૂપે પરિશુમન થાય છે. ભાષા પણુ એક પુદ્દગલનું પરિશુમ છે, એમ આજકાલના કેળવાયેલાએ પણુ સમજી શકે છે. નૈયાયિક વેશેષિકાએ શબ્દને આકાશના ગુણુ માન્યા છે, પણ 'રાદ્યુ ભાષા રૂપે પરિશુમે છે. જે સમયે રસનું જ્ઞાન થાય, પણુ સિદ્ધ કરે છે. ભાષા વર્ગણાના પુદ્દગલા ભાષા રૂપે પરિશુમે છે. જે સમયે રસનું જ્ઞાન થાય, તે સમયે ગંધનું જ્ઞાન થઇ શકે નહિ. એકી વખતે એક વિષયનું જ્ઞાન થાય. ઘણા વિષયા જેવાય ભલે, પણુ જ્ઞાન એકી સાથે ન થાય. મન એકજ ઇંદ્રિયની સાથે જોડાય છે. કાયા, ભાષા તથા મનની પરિશુતિ જીવના પ્રયત્નને આધીન છે.

#### સમક્તિ-દૃષ્ટિની સુંદર-વિચારણા.

પ્રયોગ-પરિણતિ પ્રયોગદ્વારા હાય. જિતરાત્રુ નામના રાજાને સુબુધ્ધિ નામના શ્રાવક પ્રધાન છે. રાજા મિથ્યાત્વી છે, અને પુદુગલના સ્વરૂપથી અજ્ઞાન છે. પ્રધાન વિચાર કરે છે કે:-"વહેતી નદી ભલે સુકાઈ જાય તેા પણ બે ખાજાના ખેતરાને તાે લીલાં રાખે છે" "ચંદનનું વૃક્ષ એક જ જગ્યાએ હેાય તેા પણ સુગંધ તેા ચાતરફ ફેલાવે છે" તેા પછી હું સમ્યગદૃષ્ટિ પ્રધાન હેાવા છતાં રાજાની દૃષ્ટિ આવી કેમ રહે?, જો તેમ થાય તાે પછી મિથ્યાદ્ધ પ્રધાનમાં અને મારામાં કરક શા ?, " તમારાં વારસાને તમે વારસા શાના આપ-વાના ? કૂક્રાના, અને રાેડાના. એ વારસાે તાે મિથ્યાત્વી માબાપાે પણ આપે છે. સમ્યગ્દષ્ટિના છાકરા ભાગ્યશાળી શાથી ?, કૂકાની કાથળીએ તથા રાડાનાં ઊભા કરેલાં મકાનાના વારસા તા મિથ્યાત્વીઓ પણ આપે છે. એક ચન્દનું વૃક્ષ આખા બાગને સુવાસિત બનાવે છે, એક નદી પાેતાના પ્રવાહથી આખા જીદ્યાને લીલાે રાખે છે; તેમ એક સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા આખા કુલને ધર્મી અનાવે છે. તમે જે તમારાં બાલકાને સમ્યકત્વના વારસા ન આપા, પણ માત્ર કુકા અને રાડાં જ આપા તા પછી મિચ્ચાત્વીમાં તથા તમારામાં ફ્રુરક શા ?, અંતરાય-આડ (અડચણ) ધરાવનારને છે. અહીંથી દશ જણા આંતરસુળા ગયા, તેમાં માના કે એ મુસલમાન છે, બધાને તરસ લાગી, તેમાં તમારે ઘર પૂછવું પડે; શું મુસલમાને ઘર પૂછવાની જરૂર ખરી ?, ના. હજી મુસલમાન માટે તેા સુવરના સ્પર્શાવાળું પણ અત્રાહ્ય છે, એટલી પણ આડ ખરી; પણ ઢાર (પશુ) ને કાંઇ આડ છે?, જેમ આડ વધારે તેમ અંતરાય વધારે. સુબુદ્ધિ પ્રધાન આ ખધી વિચારણા મુજબ હૃદયમાં વિચારે છે કેઃ "હું સમકિતી છું, આશ્રવ, સંવરને વિચારનારા છું, પણ મિથ્યા–દૃષ્ટિને, અને નાસ્તિકને એ વિચારણાની જરૂર નથી, સમકિતીએ તે પર ભવના, પાપના અને દુર્ગતિના ભયના વિચાર કરવાના રહ્યો. દુન્યવી

દિષ્ટિએ તો મારા કરતાં મિથ્યા દૃષ્ટિ પ્રધાન રાજા માટે વધારે સારા, કારણ કે તેનાથી રાજાને વધારે ફાયદા થાય. રાજ્યની સત્તા, સમૃદ્ધિને અંગે તા મિથ્યા દૃષ્ટિ પ્રધાન વધારે યાંગ્ય ગણાય. આ રીતે તા મારાથી ફાયદા નહિં, પણ નુકશાન જ છે. આ ભવનું હિત જાળવવા– સાથે આવતા ભવ ન ખગકે તેમ કરવું એ કામ મ્હારૂં છે. પાતાના કુલમાં, સંસર્ગમાં આવેલા ભવમાં ન ભટકે, દુર્ગતિએ ન જાય એવું સમકિતી જરૂર વિચારે. હું પ્રધાન હાઉં તેમાં જિતારાસુ રાજાને જો આત્માને અંગે લાભ ન થાય તા શા કામનું?, એના પર ભવ ન ખગડવા દેવા, એને માટે શકય પ્રયત્ન કરવા, એ મ્હારી ફરજ છે. આ રાજાને પર ભવના સંતાપથી, દુર્ગતિથી ખચાવવા ઘટતું કરૂં તાજ મારૂં સમકિતદૃષ્ટિ તરીકે પ્રધાનપણું સફલ થાય."

## શરીર એ અશુચિકરણ યંત્ર છે.

પ્રધાનની વિચારણા તેા શ્રેષ્ઠ છે, પરંતુ મન કાંઇ ચીપીયાથી પકડાતું નથી. પાતાના મનની વ્યવસ્થા પણ મનના ધાર્યા મુજબ થતી નથી, તેા પારકા મનની વ્યવસ્થા ધાર્યા મુજબ શી રીતે થાય ?, પારકાના મનને ન પકડાય તા પારકા આત્માને શી રીતે પકડવા ?, મિથ્યા-દર્શનનું આવરણ દૂર કરી એ હૃદયપટમાં સમ્યગૃદર્શન દાખલ કરવુ શી રીતે?, પ્રધાન આ વિચારસરહીમાં જ અટવાયા કરે છે. એક વખત રાજા તથા પ્રધાન સાથે કરવા ગયા છે. માર્ગમાં એક ખાઈ આવી, અને ખાઇની ઉપયાગિતા યુદ્ધ વખતે મહાન્ છે, પરન્તુ યુદ્ધ ન હોય ત્યારે તા એ જ ખાઇ ગદકીનું સ્થાન ખને છે. દુર્ગંધી પદાર્થો એ જ ખાઇમાં લેળા થાય છે, નંખાય છે. એ ખાઈમાંથી એવી દુર્ગંધ નીકળે છે કે રાજાએ તેા નાકે ડુચા દીધા, આડું કપડું રાખ્યું: અને પાતે ભાગ્યા. પ્રધાન કહે છે કે:-'રાજન્! આ જે પુદ્દગલા ખરાખ દેખાય છે, તે ઉત્પત્તિમાં ખરાબ નથી. સારા ખારાક પણ સડે ત્યારે ખરાબ બને છે. આ શરીર પણ અશુચિકરણ યંત્ર છે. સારી ચીજો બનાવવામાં યંત્રો તો સ્થલે સ્થલે છે, પણ અશુચિ કરણ યંત્ર આ કાયા છે. સાઠ રૂપીએ તાલાની કસ્તુરી પણ આ શરીરમાં ગઈ કે તરત વિષ્ટા!, અમૃત સરખું જલ પણ આ શરીરમાં પ્રવેશ્યું કે થયા પેશાખ!, ભંગીએા પારકી વિષ્ટાને ખસેડનારી જાત છે: પણ આ શરીર વિષ્ટાને ઉત્પન્ન કરનાર છે. ભંગી મૂત્રને સ્થાનાંતર કરે છે. આ શરીર તથા ભંગીમાં હલકું કોણ ?, જે પુદ્દગલાે સુગંધી, કિંમતી હતા તે શરીરના યાેગે દુર્ગ ધી અને ખરાબ થયા. મનુષ્ય, જનાવર બધાય શરીરમાં પદાર્થો લે છે કેવા, અને તેજ પદાર્થા કયા રૂપે પરિશુમે છે?, આ જીવ રાગ, દ્વેષ કયાં કરે છે? અમુક સંયોગામાં જીવ જે વસ્તુની પાછળ પડે છે તેજ જીવ, તેજ વસ્તુથી સંયાગ પલટાતાં દ્વર નાસે છે. વિચારા કે આ આત્માને ઇબ્ટ શુ, અનિબ્ટ શુ ? સર્વ કાલ ઇબ્ટ કે અનિબ્ટ કાઈ ચીજ જ નથી. શાક ભાજી શહેરની ગટરનાં પાણીથી ખને છે, એ જ પુદ્દગલે થી પાકેલા શાકને તા પૈસા ખરચીને લેવામાં આવે છે. જે પુદગલા અનિષ્ટ છે તે જ ઈષ્ટ થાય છે, અને જે ઇષ્ટ છે તેજ અનિષ્ટ પણ થાય છે. પુદ્દગલ વિના વ્યવહાર નથી. પુદ્દગલ વિનો આ જીવને ચાલતું તો

નથી, પણ એ જ પુદ્દગલા અમુક પરિણામાથી આ જીવને ઇષ્ટ લાગે; ત્યારે તેજ પુદ્દગલા અમુક પરિણામાથી આ જીવને અનિષ્ટ લાગે છે."

#### ભલા આદમી! આટલી મહેનત કરવાનું શું કા**ર**ણ ?

પ્રધાને સમજાવવા શકય એટલું કહ્યું પણ પુદ્દગલ પરિણામાંતર (પલટા થવા) તે રાજાના ધ્યાનમાં આવતા નથી. પ્રધાને હવે બીજો વિચાર કર્યો, અને અમલમાં મૂકયા. એ જ ખાઈ-માંથી પાતે મેલું જલ મંગાવ્યું. નાકરા મારફત તે જલને કાલસાથી સાફ કર્યું, તથા સુગંધિ ચીજોથી વાસિત કર્યું. પ્રયાગથી શું ન અને ?, ગંધાતું જલ પીવા યાગ્ય અનાવ્યા પછી પાતે રાજાને, પ્રસંગ મિષે જમવા નાતર્યા. રાજા જમવા આવ્યા, જમવા બેઠા અને જલ તેની આગળ મૂકવામાં આવ્યું. થાડું ભાજન કર્યા ખાદ રાજાએ જયારે એ જલ પીધું, ત્યારે તેને ઘામુંજ સ્વાહિપ્ટ લાગ્યું. એ જલથી એ રાજાને એવા અપૂર્વ સંતાષ થયા કે તે જ વખતે તેણે પ્રધાનને ઉપાલભ (ઠપકા) આપ્યા "સુખુદ્ધિ! આવું પાણી તું એકલા જ પીએ છે ને!, ભલા માણસ, શું પાણીથીએ પાતળા થઇ ગયા ?, આવું મધુર જલ કયાંથી લાવે છે?, અગર શી રીતે આવું સુગંધી અનાવે છે?"

પ્રધાને કહ્યું:-" રાજન્! ગુન્હાે માફ કરાે તાે જ સાફ વાત થઈ શકે એમ છે, અન્યથા આપ જલ-પાન કરાે, અને બીજું ન પૂછાે તાે કૃપા.

રાજા:-"ગુન્હા માક, પણ કહી દે જે વાત હાય તે સાક સાક!"

પ્રધાન:-"આ તે જ ખાઇનું પાણી છે કે જેની દુર્ગ ધથી આપ જીવ લઈને ભાગ્યા હતા. એ જ જલને પ્રયાગથી આવું બનાવવામાં આવ્યું છે, સત્ય હહીકત આ છે.

રાજા:–"ભલા આદમી! આટલી મહેનત કરવાનું કારણ ?, જગત્માં ચાેેેેેે જલનો કયાં તાેટા છે કે ગંદા જલ પાછળ આટલી મહેનત લીધી ! ચાેેેે ખેખ જલને સુગંધીદાર કરવામાં અલ્પ સમય, અલ્પ શ્રમ જોઇએ. હું નથી સમજી શકતાે કે તેં આવું શા માટે કર્યું ?,"

પ્રધાન:—-"રાજન્! તમે મારા સ્વામી, છેા હું તમારા સેવક છું તમે દુર્ગતિએ જાઓ એ મને ન પાલવે. તમે સત્ય પદાર્થ ન સમજો તે લાંછન મારા આત્માને છે. પુદ્દગલનું પરિણુમન પ્રત્યક્ષ આપને બતાવવાના મારા હેતુ હતા. પુદ્દગલા સ્વભાવે પરિણુમે છે, અને જીવ દ્વારા પ્રયાગે પણ પરિણુમે છે, અને ઉભય રીતે પણ પરિણુમે છે.

સુબ્રુદિધ પ્રધાને આ રીતે, પાેતે ધારેલા મન્તવ્યની પાછળ પડી, પ્રત્યક્ષ પ્રયાેગ દ્વારા રાજાના મગજમાં પુદ્ગલ પરિણુમનની વાત ઉતારી, અને આત્મ કલ્યાણુ માટેની ભૂમિકા ઊભી કરી. રાજાએ પૂછયુંઃ-" પણુ આ બધું સમજવું શી રીતે ?" રાજામાં જિજ્ઞાસા જાગી, સમજવાની તાલાવેલી લાગી. પ્રધાને ધીમેધીમે નવે તત્ત્વેાનું સ્વરૂપ સમજવ્યું, અને ઠસાવ્યું રાજા સમજયા, અને વ્રતધારી થયા.

'પુદ્દગલના પરિણામાં થાય છે. પુદ્દગલ સ્વતંત્રપણે પણ પરિણુમી શકે છે, પ્રયાગે પણ પરિણુમે છે, અને પલટા પામે છે' આવું માનનારા સાચા માર્ગ આવી શકે છે. કરીને ધ્યાનમાં લ્યા કે:-પુદ્દગલ ત્રણ પ્રકારે પરિણુમે છે. ર. સ્વભાવથી, ર. જીવનના પ્રયાગથી; અને ૩. ઉભય પ્રકારે પણ પરિણુમે છે. હવે આ સંબંધમાં વધારે શું કહેવાનું છે તે અગ્રે વર્ત્તમાન.





# એ અર્થ પુદ્દગલ-'પદ' સાથે સમાયેલાે છે.

'पञ्चोग परिणय'त्ति जीवव्यापारेण शरीरादितया परिणताः, 'मीससा परिणय'त्ति मिश्रक- परिणताः— पयोगविस्रसाभ्यां परिणताः प्रयोगपरिणाममत्यजन्तो विस्रसया स्वभावान्तरमापादिता मुक्तकडेवरादिरूपाः ।

#### રૂપીએા અને સાળ આના એકજ છે.

ટીકાકાર મહારાજ શ્રીઅલયદેવસૂરી કારજ મહારાજે શ્રીલગવતીજની ટીકા રચી છે. આઠમા શતકનની સંગ્રહણી—ગાથાની વ્યાખ્યા પછી, તેમણે ઉદ્દેશાની વ્યાખ્યા કરી છે. શ્રી ગાતમસ્વામીજએ પુદ્દગલ સંખંધ પૂછેલા પ્રશ્નના લગવાને આપેલા ઉત્તરના અધિકાર ચાલુ છે. આપણે એ તા જોઇ ગયા કે પુદ્દગલા ત્રણ પ્રકારે છે ૧. સ્વભાવથી પરિશુમેલા, ૨. જીવના પ્રયાગથી પરિશુમેલા, અને ૩. પ્રયાગ તથા સ્વભાવ ઉભયથી પરિશુમેલા. કાઇને

પ્રશ્ન થાય કેઃ-સંગ્રહણીની ગાયામાં, અને પ્રશ્નમાં "માત્ર પુદ્ગલની વાત, અને અહીં પરિ-ણુમનની વાત કયાંથી લાવ્યા ?", બુધ્ધિ પહેાંચાઉા તેા સમાધાનને વાંધા નથી.

એક શેઠને ત્રણ પુત્ર તથા એક હાણેજ હતા. પાતે જીવતા હતા, ત્યારે પાતાની મિલ્કતની વ્યવસ્થા માટે દસ્તાવેજ કર્યો, અને તેમાં મિલકતને ચારે ભાગે ચારે જણાને વહેંચી **લે**વા લખ્યું હતું. ભાણેજ અસતાેષી હતાે. તેને આ ચાેથાે ભાગ એાછાે લાગવા લાગ્યાે. ડાેસા જ્યારે મરવા પડ્યાે. ત્યારે ભાણેજે પાેતાના અસતાેષ સામાન્યથી વ્યક્ત કર્યાે. ભાગ એાછેા છે વગેરે તેા કહેવાય નહિ, પણ પાતાની હાલતને અંગે અફસાસ બતાવ્યાે. શેઠે આ ધાસન આપતાં કહ્યું કેઃ –" ચિંતા શા માટે કરે છે ?, તને પણ ત્રીજો હિસ્હાે મળશે "! <mark>શેઠ આ શ</mark>બ્દેા બધાની વચ્ચે બાલ્યા હતા. શેઠ તાે તુરતમાં પંચત્વ (મરણ) પામ્યા. છાેકરાએા સારા હતા, અને દસ્તાવેજ મુજબ ચાથા ભાગ ભાગેજને આપવા લાગ્યા, પણ ભાગેજને દુર્ખુ દ્વિ થઈ, અને તેણે પેલા શખ્દાને પકડી ત્રીજો ભાગ માંગ્યાે. વાત કચેરીએ ગઇ, પણ ન્યાયાધીશ અક્કલવાળા હતા, તેથી બન્ને પક્ષના વકીલને સમજાવ્યું, અને કહ્યું કે ચાથા ભાગ અને ત્રીજે ભાગ ( દસ્તાવેજમાં લખાયેલા ચાથા ભાગ તથા શોઠે કહેલા ત્રીને ભાગ) બન્ને એક જ છે, લહા છા શા માટે ? આખી મિલકતના ચાથા ભાગ એ શેષના ત્રીજો ભાગ છે. ૧૦૦ના ચાયો ભાગ એ શેષના ત્રીજો ભાગ છે. ચાેથો ભાગ ૨૫ છે. ૧૦૦માંથી ૨૫ જતાં શેષ ૭૫ રહ્યા છે. ચાેથા ભાગના ૨૫ એ શેષ ૭૫ ના ત્રીજા ભાગે છે. એ જ રીતે 'પુદ્દગલ' પદથી પુદ્દગલ પરિણામ સમજ જ લેવાના હાય. પરિણામ વિના પુદ્દગલ હાય ખરા ? જો પુદ્દગલ પરિણામ-વાળા તથા પરિણામ વિનાના એવા બે પ્રકારે હેાય તેા, પરિણામવાળા પુદ્ગલ એમ સ્પષ્ટ કહેવું નોઇએ, પણ એમ નથી તાે 'પુદ્દગલ' કહેવા માત્રથી પુદ્દગલ પરિણામ સમજાઈ જ ભાય છે. રૂપીઓ કહેા કે સાળ આના કહેા, બન્ને એક જ છે. ગમારને એમાં ક્રક લાગે . ગમાર હેાય તે 'પાંચવીશ' શખ્દથી 'સાે' એમ ન સમજે. 'સાે એ 'પાંચવીશી જ' છે એમ સમજનાર શબ્દની તકરાર ન કરે. એ જ રીતે અહીં પરિણામ વિનાના પુદ્દગલા નથી તેથી માત્ર 'પુદ્દગલ' શબ્દથી પુદ્દગલના પરિણામને પણ સાથે લેવામાં વાંધા નથી. રૂપીએા કહેા, સાળ આના કહા કે ચાસઠ પૈસા કહાે, તે બધુ એક જ છે. તેમજ ત્રણ પ્રકારના પરિણામવાળા પુદ્દગલા, 'પુદ્દગલ' શખ્દમાં સમાય જ છે.

#### શાળદમાં સંપૂર્ણ-અર્થ સમાય જ છે.

કાઈને એમ થાય કે, 'જીવના પ્રયત્ને મન, વચનને કાયાના યાગથી પુદ્દગલ પરિશુમન, છે તો પુદ્દગલને યાગ-પરિશુત ન કહેતાં, અત્ર પ્રયાગ-પરિશુત કેમ કહ્યા ?' યાગથી તો મન વચન ને કાયાના પુદ્દગલો લેવાય. યાગ શખ્દથી 'પુદ્દગલવાળા જીવ' એમ સમજાય. પ્રયાગ શખ્દથી એમ સમજવાનું કે, કાયાદિના પુદ્દગલના આલંખનવાળા જીવના પ્રયાગ યા વ્યાપાર. એકલા જીવના પ્રયાગને પશુ પ્રયાગ કહેવાય. જીવના યત્ન અને પ્રયત્ન એ બેમાં ક્સક

[33]

ખરા કે નહિ ? 'યતન' તથા 'પ્રયત્ન' શબ્દાે દેખીતા એક સરખા જણાય છે, પણ બારિક-દૃષ્ટિથી વિચારતાં તેમાં ક્રસ સમજાશે. બાહ્ય સાધનથી થાય તે યત્નઃ અને જીવના ઉપયાગપૂર્વક કરાતા યત્ન તે પ્રયત્ન. જીવના સ્વતંત્ર પ્રયત્ન તે જીવના વ્યાપાર.

જવ કર્મવાળા હાવાથી ચૌદ રાજલાેકમાં વ્યાપકપણે પ્રયાગથી પાતાના વ્યાપાર કરે છે. એકેન્દ્રિયના શરીરા ખારાક, રૂપે લેવાય છે ને ! ઘઊં, બાજરી વગેરેના પુદ્દગલાેને મનુષ્યે પાતાના શરીરમાં શરીરપણે પરિણમાવ્યાને! ભાષા, મન તથા ધાસાધાસદારા જે જે પુદ્દગલાે પરિણમાવાય છે તે બધાને પ્રયાગ પરિણામ કહેવાય. એ પુદ્દગલાેને રૂપ રસાદિ જાણવાની તાકાત રૂપે, ચક્ક જિહ્લાદિ પણે પરિણમાવ્યા. જભ દ્વારા રસ જણાય પણ એને બદલે આંગ- બીથી રસ જણાય ?, નહિજ. એક જ પ્રકરાના પુદ્દગલાે જવે જૂદા જૂદા રૂપે પરિણમાવ્યા છે.

#### બહાર જોયું પણ ભીતરમાં જોયું નહિં.

શ્રીમહિલનાથજ એ પ્રયાગથી જ પેલા રાજાઓને પ્રતિ બાધ્યા હતા. મિલિકુવરી માટે છ રાજાના છ દ્વંતા માંગુ કરવાને આવ્યા છે. છએના દ્વતને કાઢી મૂકાયા, અને છએ રાજા મિલિકુવરીના પિતા ઉપર ચઢી આવ્યા. છ છ રાજાઓને એકલા શ્રીકુલ મહારાજા શી રીતે પહેંચી શકે ! શ્રીમિલિનાથ હતા તો સ્ત્રી વેદેને! તેમણે પિતાને કહ્યું: "ગલરાશા નહિ, રસ્તા નીકળશે." પાતે એક પૂતળી પાતાના આકારની, પાતાના દેખાવની ઊલી કરી હતી, તે પાલી હતી. પાતાના ખારાકમાંથી રાજ એક કાળીઓ પાતે તેમાં નાંખતી હતી. મહિનાઓથી આ પ્રયાગ ચાલુ હતા. જયારથી પેલા છ દ્વને પાછા કાઢયા હતા, ત્યારથી જ આ પતળીના પ્રયાગ ચાલુ થયા હતો. છ રાજા ચઢીને માવ્યા, ત્યારે તેમને મહિલનાથ પાસે નિમંત્રવામાં આવ્યા. છએ રાજાઓને તે ઓરડામાં લઈ જવામાં આવ્યા, દ્વાર બંધ કરવામાં આવ્યા અને પૂતકીનું મુખ (દ્વાર) ઊઘાડવામાં આવ્યું. રાજાઓએ તો નાકે ડૂચા દીધા. મહિલનાથે કહ્યું:-

"હ રાજન! એક કાળીએ ખાનારી આ પૂતળીથી નાકે ડૂચા ધરા છા, તા રાજના અનેક કાળીઆ ખાનારી પૂતળી માટે શું જોઇને લહવા અવ્યા છા ? રૂપથી મુઝાઇને બાહર જોયું, પણ ભીતર જોયું કે નહિ ?"

વાત પણ ખરી ! શરીર શી ચીજ છે ?, મ્યુનીસી પાલીટીની મેલાની ટીનની ગાડી, કે જેની ઉપરતું પતરૂં ચકચકાટ મારે, પણ ઢાંકણું ખૂલી જાય ત્યારે શુ <sup>9</sup>, દુર્ગંધ. આ શરીર પણ તે**લુંજ છે**.

શ્રીમલ્લિનાથે રોજાઓને જણાવ્યું:-"આ પૂતળીજ એવી છે એમ નહિ, પણ આ શરીરનું પૂતળું પણ કેવળ ગંદકીમય છે. વાગવાથી કે ગુમડું ઘવાથી રસી લેંગ્ડી, માંસ નીકળે છે તે કયાંથી આવ્યું?, આ શરીરમાં એ જ ભર્યું છે, અનેજે લેંગ્ડી રસી વગેરેને જોઇને ચકરી આવે છે, માથું ભમે છે, છતાં તેનાથી ભરેલા દેહના બહારના દેખાવ ઉપર વ્યામાહ પામી અત્રે આવ્યા છેં!"

વાત ખરી છે, પણ સુંદરતા માત્ર ખાદ્યા ત્વચા (ચામડી)ની છે. અંદર તે સર્વા-પમા યાગ્ય જ ભરેલું છે. શ્રીમિલ્સિનાથ તરફથી પૂતળીના પ્રયાગથી રાજ્યોને એમ સમજાવ-વામાં આવ્યું કે "પૂતળીમાં જે છે તેવું જ આ સુંદર દેખાતા શરીરમાં ભર્યું છે." એ છ રાજ્યોને વૈરાગ્ય થયા. ત્યારે શ્રીમિલ્સિનાથે ભવાંતરના સંખંધ કહી તેમને વિશેષતા જગૃત કર્યા. મહાબલના ભવમાં, બધા સાથે દીક્ષિત હતા, તપસ્વી હતા તેનું સ્મરણ કરાવ્યું. અનુત્તરમાં જયંત વિમાનમાંની ૩૪ સાગરાપમની સ્થિતિનું પણ સ્મરણ કરાવ્યું. પૂર્વને સાથેના સંખંધ યાદ કરાવ્યા શ્રીમિલ્સિનાથે કહ્યું—"જયંત વિમાનમાં તા વીતરાગ પ્રાય:પણં હતું, અને અહીં સ્ત્રી માટે લહવા નીકળી પડ્યા છા ?" છએ રાજ્યો દીક્ષા લેવા નિર્ણય કર્યા. મહાબલના ભવમાં પણ બધાએ સરખી કિયા કરવી એમ જ હતું, એ રીતે અહીં પણ શ્રીમલ્સિનાથ કરે તેમ કરવું એવા તેઓએ, પૂર્વભવના સાથીઓએ નિર્ણય કરી લીધા.

પેલી પૂતળી જડ હતી, તેમાં જીવ નહાતો એટલે તેમાં પહેલા રાજ કાળીઆના પુદ્દગલા શરીરપણ ન પરિશુમ્યા. આપણા આ શરીરમાં જીવ રહ્યાે હાેવાથી, જીવવાળા આ શરીરમાં પડતા પુદ્દગલા શરીરપણે પરિશુમે છે. જીવે શરીર, મન, ભાષા ધાસાધાસપણે જે પરિશુમાવ્યા તે પ્રયાગ પરિશુત કહેવાય. પૃથ્વીકાય પાતાનું શરીર પૃથ્વીકાયપણે પરિશુમાવે છે. પરન્તુ તેમાંથી જીવ ગયા પછી તેના થાંભલા, પાટડા બન્યાઃ તે બધા મિશ્ર પરિશુમાં પરિશુમાં છે. જોવે પરિશુમાવ્યા તેના ઉપર પ્રયાગ થાય ત્યાં મિશ્ર પરિશુમા કહેવાય. જગતમાં મિશ્ર પરિશુમાવાળા પુદ્દગલા ઘણા છે. સર્વ પુદ્દગલા મિશ્રપણે જ પરિશુમેલા છે. જેટલા પુદ્દગલા દેખાય છે તે ઔદારિક વર્ગણામાં આવ્યા એટલે તેને જીવે પાતાપણે પરિશુમાવ્યા. પ્રયાગથી જે પરિશુમેલા છે તેને સ્વભાવ પલટા આપે છે. મીઠું વગેરે પ્રયત્નથી થયેલું સ્વરૂપ છે. જીવે પ્રયત્નથી કરેલી અવસ્થા ખસે નહિ. બીજા સ્વભાવને પામે તે મિશ્ર પરિશુમાવાળા ગણાય. જીવે શરીર ધારણ કર્યું, એટલે કહા કે પુદ્દગલાને શરીરરૂપે પરિશુમાવ્યું. જીવ ગયા, મડદુ રહ્યું તેમાં થતા પરિશુમા તે પ્રયાગ પરિશુમા સ્વભાવે બીજું રૂપ બને તે મિશ્ર પરિશુમા અને તેના અને સ્વાપ અને તેના અને સ





अथवा औदारिकादिवर्गणारूपा वीस्रसया निष्पादिताः सन्तो ये जीवप्रयोगेणेकेन्द्रिया-दिशरीरपभृतिपरिणामान्तरमापादितास्ते मिश्रपरिणताः,

# મિશ્રસાપરિણત પુદ્દગલા.

શાસનની સ્થાપના સમયે, ભગ્યજીવાના ઉપકારાર્થે, શ્રીગણુધરદેવે કરેલી દ્વાદશાંગીની રચનામાં, પંચમાંગ શ્રીભગવતી જી સૂત્રના અષ્ટમ શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશા ચાલે છે. વ્યાપ્થાકાર શ્રીઅભચદેવસૂરી કારજી મહારાજાએ વ્યાખ્યામાં જણાવ્યું કે પુરૂગલના પરિણામા ત્રણ પ્રકારના છે. એ ત્રણ પ્રકાર આપણે જોઇ ગયા, અને કાંઇક વિચારી પણ ગયા. એ ત્રણ પ્રકાર કયા ?, ૧. સ્વભાવ-પરિણુત, ૨. પ્રયોગ-પરિણુત, ૩. મિશ્ર-પરિણુત.

નામકર્મના નિર્માણકર્માદયે જીવના જે વ્યાપારથી યુદ્દગલા શરીરાદિપણે પરિણુંમે છે તે યુદ્દગલાને પ્રયાગ–પરિણુત કહેવાય. આ રીતે શરીર, મન, વચનપણે તે યુદ્દપ્રલા પરિણુંમે છે.

જવના વ્યાપારથી શરીર રચાય છે, છતાં એ શરીર જવ પાતે ધારે તેવું માટું અગર નાનું અગર અમુક પ્રકારનું બનાવી શકતા નથી. પાતાના પ્રયાસથી થતું શરીર પણ તેવું કેમ ન બનાવાય?, એ પ્રશ્ન થઈ શકે છે; માટે સમાધાનમાં સમજ લ્યા કે ઘાટના આધાર નિર્માણ કર્મના ઉદય પર રહ્યો છે. ધાર્યા મુજબ તમે અક્ષર પણ કાઢી શકેત છેતે? કાઈના અક્ષર માતીના દાણા જેવા અને કાઈના બેવાય ન ગમે તેવા. માતી વયવાળા મનુષ્ય ધારે તા યન્ડાનાં બાલક જેવા અક્ષર કાઢી શકતા નથી, તેમ જ ન્ડાના બાલક માટા મનુષ્ય જેવા અક્ષર નથી કાઢી શકતા. વસ્તુ અભ્યાસ પ્રમાણે જ બને છે. અક્ષર લખનાર પાતે છે, છતાં ત્યાં મરજી ચાલતી નથી. તેજ રીતિએ જીવ શરીર ધારણ કરે છે. બનાવે છે, ખાંધે છે, વધારે છે એ તમામ વાત સાચી, તથાપિ તેના તમામ ઉદ્યમ કર્માધીન હાવાથી જેવું નિર્માણ નામકર્મની આધીનતામાં રહેલા જીવે તથાવિધ પ્રયત્ન પૂર્વક પરિણમાવેલા પુદ્દગલોના પરિણામ તે પ્રયોગ-પરિણામ કહેવાય. દરય પદાર્થા માત્ર (તમામ)માં પુદ્દગલા પ્રયોગ-પરિણત છે. જે જે પદાય લઇએ છીએ, નજરે દેખીએ છીએ તે તે જીવે પરિણમાવેલા છે. એક

અભ્ર (આકાશ)ની વાત છેાડીને તમામ પુદ્દગલા જીવાનાં શરીરા છે. એ પુદ્દગલામાં કેટલાક જીવાએ ગ્રહ્યુ કરેલા છે, કેટલાક જીવાએ છાડી દીધેલા છે. ત્યારે પ્રશ્ન એ રહ્યો કે, તા પછી મિશ્રસાપરિણામ કયાં ઘટે?, પ્રથમ પરિણુમાવાયેલા પુદ્દગલા પ્રયાગ-પરિણુત કહેવાય. એક વખત જીવે જે પુદ્દગલા પરિણુમાવ્યા તે પુદ્દગલા બીજી વખત બીજા જીવા પરિણુમાવે ત્યારે તે પુદ્દગલા મિશ્રસાપરિણુત કહેવાય. જનાવર મરી ગયું, તેનું કલેવર પડયું છે, તેમાં કીડા થયા તે પેલા કલેવરના પુદ્દગલાથી જ થયાને? ઘઊંના પરિણામ રૂપે રાટલી, બાજરીના પરિણામ રૂપે રાટલા અને પછી ખાખરા થયા તે તા પરિણામાન્તરને! પ્રથમના જીવા એ જે પુદ્દગલા પોનાના શરીરપણ પરિણુમાવ્યા હતા, તે જ પુદ્દગલાને બીજા જીવાએ પાતાનું શરીર રચવામાં લીધા.

#### વૈક્રિયકલેવર, છવ ગયા પછી વિખરાઇ જાય છે.

અહીં શિષ્ય શકા કરે છે કે:-" ભગવન્! એ વાત ખરી કે કલેવરમાં પાછલથી જ્વાત્પત્તિ થાય તેવા શરીરા મિશ્ર-પરિણત કહેવાય પણ કેટલાક એવાં કલેવરા હાય તે કલેવર ન રહે અને તેથી જીવાત્પત્તિ ન થાય. દેવતાના તથા નારકીના જીવા ત્યાંથી ચ્યવે, મરે, નીકળે ત્યારે એ કલેવર-એ પાંચસે ધનુષ્યની કાયા ત્યાં રહે કે નહિ?,

ગુરુ મહારાજા સમાધાનમાં જણાવે છે કે, શાસ્ત્રકાર ક્રારમાવે છે કે ઔદારિકની જેમ વૈકિયનાં કલેવર રહેતાં નથી. કીડી મરી જાય એનું કલેવર હાય છે, પણ દીપકની મશાલ ખૂઝાઈ જાય ત્યારે કલેવર હાય છે?, અગ્તિકાયપણે શારીર છેાડયું તેનું કલેવર કયાં?, દીપક ખૂઝાયા, કલેવર કયાં છે?, તે જ રીતે વૈકિય શારીરવાળા જીવા છે. આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં ગત્યન્તર કરે ત્યારે તેમનાં શારીર શખ રૂપે રહેતાં નથી. દીપકના પ્રકાશમય પુ ગલની માફક વિખરાઇ જાય છે. તેમાં મિશ્રપણું શી રીતિએ ઘટાવવું?, ઔદારિક શારીરને અંગે પરિણામ ઘટી શકે છે. જીવે પ્રયત્નથી કરેલાં શારીરથી બીજાં શારીરા થાય ત્યાં મિશ્રપૃદ્ગલ કહી શકાય પણ તે ઘટના ઔદારિકમાં જ છે, વૈકિયમાં તેમ નથી.

## વર્ગણુા વિચાર

શાકાકારના હજ પ્રશ્ન રહ્યો છે કેઃ-"ત્યારે જે પુદ્ગલા વિખરાઈ જાય છે તેને અગે શું માનવું ?"

આ શરીરમાં અનાજ, કલ વગરે નાખીએ તે તેા રસપણે પરિશુમે, પણ અંદર કાંકરી આવે તે કાંઇ રસરૂપે પરિશુમતી નથી. આહારમાં ગએલી કાંકરી કે ધુળ, માટી, જઠરામાં ગઈ અને ભળે પણ રસરૂપે પરિશુમનને યાગ્ય નથી. ચૌદ રાજલાકના આકાશ-પ્રદેશમાં બધી વર્ગણાએ રહેલી છે. ઔદારિક શરીરની રચના વખતે ઔદારિક શરીરને યાગ્ય જ ઔદારિક

પુદ્દગલાે લેવા પડે. વૈકિય શરીર માટે વૈકિય જ પુદ્દગલાે લેવા પડે. મન, વચન, કાયાનાં પુદ્દગલાે સ્વભાવે જ થયેલાં છે. કેઇ પુદ્દગલાે મનને લાયકનાં છે, કેઈ પુદ્દગલાે વચનને લાયકનાં <mark>છે, અને કેઇ</mark> પુદ્દગલાે શરીરને લાયકનાં પણ <mark>છે.</mark> યાેગ્યતા સ્વભાવ આશ્રીને છે.

વર્ગણા એટલે શું ?, તે એક દર્ષાંત દ્વારા સમજાવે છે કુચીકર્ણ નામના એક શેઠ હતા. તેને ત્યાં ગાયા લાખાની સંખ્યામાં હતી. તેણે જુદા જુદા ગાવાળાને અમુક હજાર ગાયા ચરાવવા માટે આપી છે, પણ ચરતાં ચરતાં એક બીજા ગાવાળની એક બીજાના ટાળામાં ગાયા ચાલી જાય છે. ત્યારે આ મારી છે આ મારી ગાય છે એમ ગાવાળિયાએ વારવાર લહે છે. અને શેઠ પાસે ક્રીયાદ દરરાજ આવ્યા કરે છે, ત્યારે શેઠે સરખા રંગવાળી ગાયાના વર્ગો પાડ્યા. ધાળી, કાળી. લાલ કાબરચીતરી, મિશ્રરંગવાળી વગેરે વર્ગો પાડ્યા, અને ગાવાળિયાને વર્ગ વાર સોપી દીધી. લાખા ગાયાને સંભાળવા માટે જુદા વર્ગ કરવા પડ્યા. તેમ અહીં પુદ્દગલાને અંગે તે તેવર્ગણાના વર્ગ પાડ્યા.

એક વર્ષ એકલા એક એક પરમાણુના છે. એક વર્ષ એવા કે જેમાં બે પરમાણુથી સ્કંધ થાય છે, પછી ત્રણ, ચાર, પાંચ સા અને આગળ, હજાર લાખ કાેડ સંખ્યાતા અસંખ્યાતા અને તા એમ કરતાં અલવ્ય જવાથી અને તગુણા, અને સિદ્ધોથી અને તમા ભાગે પરમાણુ એકઠા થાય ત્યારે તે ઔદારિકને લાયક વર્ષણા. તેમાંથી ઉત્કૃષ્ટ ભાગે આવી જાય તે ઔદારિકને લાયકનાં પુદ્દગલા તેવાં સ્કંધા અને તા વચમાં જાય પછી વૈક્રિયને લાયક પુદ્દગલા, તેવા વૈક્રિયને અયાગ્ય, પછી આહારક ને અયાગ્ય પછી યાગ્ય, પછી તજમ આ રીતે પડેલા વર્ગાને વર્ષણા કહે છે.

દ્વયા કુના ત્વા કુ શાય તે સ્વભાવ પરિણત, અનાજને વનસ્પતિના છવે પરિણુમાવ્યું. અનાજ આપણે આરેલ્યું એ અનાજ ખાઇને તે પુદ્દગલાને આપણે આપણાં શરીરપણે પરિણુમાવ્યાં. આપણે લાયકનાં પુદ્દગલા લઇને તેને આપણાં શરીરરૂપે પરિણુમાવી શકીએ. ઐઢારિક પુદ્દગલાથી ઐઢારિક શરીરની સ્વના થઈ શકે. તેમજ વૈકિય, આહારક શરીર માટે સમજ લેવું આ શરીરના પરિણુ મે આપણા પ્રયત્નથી ઔઢારિક શરીરપણે પરિણુ મેલી વર્ગણા લઇને આપણે ઔઢારિક શરીર ખનાવી શકીએ. એ સ્વભાવથી જ વર્ગણા અની, અને તે પુદ્દગલા જવ ગ્રહ્યું કરે છે. એકેન્દ્રિય એઇન્દ્રિય એમ જેવા જવા હોય તે મુજબ, પુદ્દગલા લઇને એક, બે ઇન્દ્રિય પણે પરિણુમાવે, યાવત્ દેવતા, નારકી પણ શરીરપણે પરિણુમાવે મનુષ્ય યાગ્ય શરીર મનુષ્ય જ સ્વી શકે છે.

આડારક શરીર કરવાનું કારણ ? કાેઇ વખત એવી જવામત્તિ થઇ કે જેમાં ધાસ લેવાનું મુશ્કેલ હાેય તેવા વખતે આહારક શરીર કરી ક્ષેત્રાન્તર કરાય. તીર્થંકરની ઋદ્ધિ જોવા તથા જીવ રક્ષા માટે ક્ષેત્રાંતર કરવા માટે આહારક શરીરની ૧૪ પૂર્વીએા રચના કરે છે. પ્રશ્ન:-શાશ્વત ગેત્ય-બિંબા સચિત્ત કે અચિત્ત ?

ભલે સચિત્ત હાેય તેા વાંધા શાે ? પાણી ઉકાત્યું તે ત્રણ કે પાંચ પહાેર પછી સચિત્ત થવાનું.

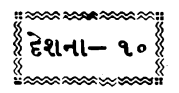
જે પુદ્દગલા જે વર્ગણાપણે પરિણુમ્યા તે તેના સ્વભાવ પરિણુમ્યા છે. દાણાના પુદ્દગલામાં દાણાપણું કાઈએ નથી કર્યું: સ્વભાવે થયું છે.

ઔદારિક વર્ગણા પણ કાઇએ ઉત્પન્ન ક<mark>રી નથી, તે બધી સ્વભાવે થયેલી છે. દરેક</mark> વર્ગણા સ્વભાવે થયેલી છે.

દર વર્ષે કલ્પસૂત્રમાં હરિણેગમૈષીથી ભગવાનના ગર્ભ પરાવર્ત્તનની વાત સાંભળા છેા ને, ઇંદ્રમહારાજાની આજ્ઞાથી હરિણગમૈષી દેવ, ગર્ભ પરાવર્ત્તન કરવા આવે છે; ત્યાં ઉત્તર-વૈક્રિય શરીર બનાવવા માટે પુદ્દગલા લે છે.

ત્યાં બધા રત્નાની જાત ગણાવેં છે. ટીકાકારને ત્યાં લખવું પડે છે કે જગતના સારભૂત પદાર્થીમાં પુદ્દગલા પાતાનાં નથી. ઔદારિકનાં પુદ્દગલા વૈકિય થઇ શકે નહિ. આટલી વ્યાખ્યા શામાટે કરવી પડી ? વૈકિય સ્વભાવે છે તે ગ્રહણ કરે. કેટલાક કહે છે કે લખ્ધિના પ્રભાવે તે અન્ય વર્ગણાને અન્ય વર્ગણા બનાવી શકે. કેટલાક કહે છે કે લખ્ધિથી વર્ગણા ન ફેરવી શકાય. મિશ્ર પ્રયાગમાં વિસ્તાસા અને પ્રયાગસા અને જોઇ એ.

ઔદારિકપણે પરિણુમેલા પુદ્ગલાને એકન્દ્રિય જવે એકન્દ્રિયપણે, બેઇન્દ્રિય જવે એકન્દ્રિયપણે, પરિણુમાવ્યા. મનુષ્ય તેમજ હાથી, દ્યાડા, ગાય, ભેંસ, ધાન બધા ય અનાજ તે જ ખાય છે, એક જાતના પુદ્દગલા લે છે. બધાનાં શરીર કેમ સરખાં નથી થતાં ? કારણા એકસરખાં છતાં પરિણુમાવનાર જીવા જેવા નિર્માણ કર્મના ઉદયવાળા હાય તેવા શરીરપણે તે તે પુદ્દગલા પરિણુમે છે. પીત વ્યાધિના ઉદય હાય તેા પુદ્દગલા પણ તેવાં મળે, તે રૂપે પરિણુમે. અસાતાના ઉદય વખતે પુદ્દગલા અશાતા કરનારાં સાંપડે. તિર્થં ચ ગતિના જીવાને, તેજ પુદ્દગલા તે ગતિને યાગ્યરૂપે- પરિણુમે વર્ગણાના પરિણુમનું સ્વભાવથી શરીરપણે પરિણુમન તે મિશ્રે.



# આત્મામાં તેવું સામર્ધ્ય છે માટે જ શ્રીજિનેશ્વર દેવાએ ધમમાગ બતાવ્યા છે. મૈત્રીભાવના !

## નિર્માણ-કર્માદયે ગ્રહણ કરાયેલાં પુદ્દગલા તે જ રૂપે પરિણમે છે

જગતને એકાન્ત કલ્યાલુપદ, શ્રીજિને લર-દેવે-શાસન સ્થાપના સમયે, ભવ્યાતમાઓના ઉપકારાથે શ્રી ગલુધર મહારાનાએ રચેલી દ્વાદશાંગીમાંનાં પંચમાંગ શ્રીભગવતી જ સૂત્રના ટીકાકાર શ્રી અલયદેવસૂરી શ્વરજી મહારાના છે. પંચમાંગના અષ્ટમ શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશા ચાલે છે. તેમાં પુદ્ગલના પ્રકાર સંખધિ અધિકાર ચાલુ છે. પુદ્દગલનાં પરિલામને નહિં સમજવાનાં કારણે જૈનેતર દર્શનવાળાઓ માર્ગ ચૂક્યા છે. પૃથ્વીકાયમણે પરિલુમેલાં પુદ્દગલો પૃથ્વીકાયના જીવાએ પરિલુમાવેલાં છે, એમ ને તેઓ સમન્યા હોત તો 'પહાડ પર્વતોના કર્તા પરમેશ્વર' એમ માનત, કે છાલત નહિ. નિરંજન, નિરાકાર, ન્યાતિસ્વરૂપ પરમાતમાં પહાડ પર્વતો બનાવે ખરા?, બનાવવા તૈયાર નહિં જથાય?, પણ શ્રહણ કરનાર જીવાનાં કર્માનુસાર ગત્યનુસાર પુદ્દગલ પરિશુમન થાય છે. આપણે અનાજ ખાધું, પાણી પીધું, કહે કે એકેન્દ્રિયનાં પુદ્દગલો લીધાં પણ તેને મનુષ્યપણાને યાચરૂપે પરિલુમાવ્યાં. એ જ અનાજ, એ જ જલના ઉપયાગ કરનાર પશુ પક્ષી જનાવર વગેરેને તે જ પુદ્દગલાં તે રૂપે, તેમની ગતિને યાચરૂપે પરિલુમે છે. તે વિચારા. જન્મ્યા ત્યારે શરીર ન્હાનું હતું, કેટલું ન્હાનું ?, અને આટલું મ્હાનું કાના આધારે થયું !?, તે વિચારા. જન્મ્યા ત્યારે શરીર ન્હાનું હતું, કેટલું ન્હાનું ?, અને આટલું મ્હાનું કાના આધારે થયું !?, તે વિચારા. જન્મ્યા ત્યારે શરીર ન્હાનું હતું, કેટલું ન્હાનું ?, અને આટલું મ્હાનું કાના આધારે થયું !?,

જવ જેવાં નિર્માણ કર્મનાં ઉદયવાળા હાય, તેવાં પુદ્દગલા લઇને તે તેલું શરીર અનાવી શકે છે. કાઈ કાન વગરના, કાઇનું નાક ચીખું, કાઇ હીંગણા, કાઈ ઊંચા, કાઇ નીચા એ શાથી ?, નિર્માણ કર્માદયે જે પુદ્દગલા જવ ગ્રહણ કરે છે તે જ પુદ્દગલા તે પ્રમાણે તે જવ પરિશ્વમાવે છે.

આત્માએ પુદ્દગલ વળગાડનાર થવું નહિ

જૈન દર્શન સ્વીકારનાર પુદ્દગલના પરિશામને બરાખર સમજનાર હોવા નાઇએ. એ સમજ્ય પછી સર્વ વસ્તુ સમજ્ય. જોમાં દેખાતી વિચિત્રતા પણ પુદ્દગલ પરિશામને લીધે છે. જવના મુખ્ય બે ભેદ છે. (૧) માક્ષ, અને (૨) સસારી; આ બે ભેદમાં ક્રશ્ક એજ કે માક્ષના જવાને-સિદ્ધોને પુદ્દગલ પરિશામ સાથે લેશ પણ લાગતું વળગતું નથી, યાને લેશ પણ સંબંધ નથી. કર્મપણે પરિશામેલા પુદ્દગલા બે આત્માને વળગેલાં હોય તે જવા સંસારી, અને એ પુદ્દગલાથી મુક્ત તે સિદ્ધ પુદ્દગલ પરિશામ જેવી વસ્તુ ન હોય તો સિદ્ધ અને

સંસારી એવા બે બેઠ જવાના હાય જ નહિ. સંસારી, જવામાં પણ એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય પર્યાંત, નારકી કે દેવતા સુધીના વિભાગ પુદ્દગલ પરિણામને જ આભારી છે. જે જવાને એકેન્દ્રિયપણું પ્રાપ્ત થાય તેવાં કર્મોના ઉદય છે. તે જવાએ જે પુદ્દગલા બ્રહ્યુ કર્યાં તે પુદ્દગલા એકેન્દ્રિય શરીર રૂપે પરિણુમ્યા, તે જ મુજબ બેઇન્દ્રિય આદિમાં સમજ લેવું, યાવત્ નારકી તથા દેવતા માટે પણ એજ નિયમ. નારકીને યાગ્ય કર્મા બાંધનારને નારક ગતિ મળી, દેવ ગતિને યાગ્ય કર્મા બાંધનારને દેવલાક સાંપડયો. સિદ્ધના જવા તથા સસારી જવા. જીવના મુખ્યત્યા આ બે બેઠા પછી પાંચે અતિ એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિ ચૌરેન્દ્રિય પચેન્દ્રિય, ચારે ગતિ દેવ, મનુષ્ય, તિર્ય અ નારકીના બેઠા, આ બધા બેઠા પુદ્દગલ પરિણામને જ આબારી છે. પુદ્દગલની વ્યાપકતા સર્વત્ર છે. આ મુખ્ય વાત સમજ જવાય તા મુખ્ય દૃષ્ટિ જાગૃત થાય. દૃષ્ટિ જાગૃત થઇ એટલે એટલું સમજાય કે પુદ્દગલના પરિણામને કરનારાએ તેમાં તન્મય (સામેલ) થવું નહિ, અર્થાત્ આત્માએ પુદ્દગલ વળગાડનાર થવું નહિ.

## જૈન-શાસનની મૂખ્ય તથા પ્રથમ ભૂમિકા

દરેક આત્મા મેાક્ષ પામે એવી ભાવના એ શ્રી જૈન શાસનની પ્રથમ તથા મુખ્ય ભૂમિકા છે. કાઇ પણ જવ પુદ્દગલથી ખરડાય નહિ, લેપાય નહિ, તે રીતે દુઃખી થાય નહિ, દરેક જવ પુદ્દગલથી મુક્ત થાય એજ ધારણાથી જૈન શાસનની ભૂમિકા આળેખાયેલી છે, અને શાસકારા ધર્મ પણ તેંને જ કહે છે. શાસ્ત્રવિહિત-અનુષ્ઠાન કરનારમાં, મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવનાઓ હોવી જ એક એ. આચાર્ય મહારાજ શ્રી હરિભદ્રસૂરી ધરજી જણાવે છે કે અવિરુદ્ધ એવા શ્રીસર્વ ત્રદેવના વચનાનુસારે જે ધર્મ કરવામાં આવે તે જ ધર્મ કહેવાય, અને તે ધર્મ મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવના યુક્ત હોય. 'मૈદ્યાદિમાવ संयुक्ત' એ ખાસ કહ્યું. (ઘ૦ વિં૦ શ્કો૦ ૨) એ સમ્યકત્વની (૧) મૈત્રી (૨) પ્રમાદ (૩) કાર્ણય (૪) માધ્યસ્થ્ય; ભાવના ચાર છે. અનિત્યં અશરણ આદિ ભાર ભાવનાઓ ચારિત્રની છે. મૈત્રી ભાવના ધરાવનારા જ બાકીની ભાવનાઓને યાગ્ય છે.

#### મૈત્રી ભાવના

મૈત્રી ભાવના કાને કહેવાય એ સમજવું જોઈએ. મૈત્રી એટલે શું ? અને મૈત્રી ભાવના એટલે શું ?. એ જાહવું પ્રથમ આવશ્યક છે. દુનિયામાં જનાવરને પણ મિત્રા વિના ચાલતું નથી, પણ વાસ્ત- વિક રીતિએ મિત્રાએ મૈત્રી શું ?, એમ સમજવું જરૂરી છે. मा कार्षित् कोडिंप पापानि (योग क झा ०) ' हाઇ પણ જીવ પાપ ન કરા ' એ ભાવના જોઈએ. જગતમાં અનંતાનંત જીવા છે, તેમાંથી કાઇ પણ જીવ પાપ ન કરે એવી મહેચ્છા જોઈએ. તમામ જીવા પાપના લેપથી અલિપ્ત રહે આવી ભાવના ફદયમાં આલેખાવી—કાતરાવી જોઈએ. સહુ કાઈ શુના ન કરે એમ ખાલે તો છે, પરન્તુ બારીકાઈથી તપાસા તો તે એાની ધારણા પણ ' શુનેગારને સજા થવી જોઈએ '

એવી હોય છે. ' ગુનેગારને શિક્ષા થવી જેઇએ ' આ ભાવના પાપ કરવા જેટલી ભયંકર છે. આવી ભાવના હોય તો અનુકમ્પા, કરૂણા, દયા અને મહેર—નજરને સ્થાન જ કયાં રહ્યું ?, જરા ખારીકાઈથી વિચારા! દયા કોની તરફ આવવાની ?, દુ:ખી પ્રત્યે કે મુખી પ્રત્યે ?; સ્પષ્ટ છે કે દયા દુ:ખી પ્રત્યે આવે છે. હવે દુ:ખી એ દુ:ખી શાથી ?, પૂર્વ કૃત પાપના ઉદયથીજને ? જ્ઞાનની દિષ્ટિએ દુ:ખી એટલે જૂના પાપી, અને નવા પાપી એટલે ગુનેગાર. ' જો પાપની સજા થવીજ જોઇએ ' આ ઉચિત હાય, આ વ્યાજબી હાય તા તા દુ:ખી એ પૂર્વના પાપી જ છે. તેની પ્રત્યે દયાને સ્થાન કયાં રહ્યું ?, એટલે તા પછી દયા, અને અનુક પાના તત્ત્વા ઊડી જ જવાનાં ને ?, દયા કરવી કયાં ?, અનુક પા કરવી કયાં ?, કરૂણા કરવી કયાં ?; કેજેણે પૂર્વ પાપા આચર્યા છે, અને તે જીવા તે પાપનાં કર્માં ઉદયમાં આવવાથી અત્યારે દુ:ખ લાગવી રહ્યા છે. દુ:ખ એ પાપનું કલ છે. " ગુનેગારને સજા થાય તેમાં આડા અવાય નહિ" એવું જ જો મનાય તા તો હો દુ:ખી માત્ર પ્રત્યે દયા રહે જ નહિ, કારણ કે તે બધા પ્રથમના ગુનેગારા છે. દુનિયામાં જેમ ઈચ્છવામાં આવે છે કે કાઈ પણ ગુનેગાર ન બના તેમ શાસ્ત્રકારની દૃષ્ટિએ, જ્ઞાનની દૃષ્ટિએ આ ભાવના ઈચ્છરા યોગ્ય છે કે " કાઈ પણ જીવ પાપી ન બના, પાપ ન કરા!"

#### શું પાપીને સજ થવી જ જોઇએ ?

કાઈ પણ જીવ પાપ ન કરા એ ભાવનાની સાથે બીજી કઇ ભાવના હોવી જોઇએ? કઈ બીજી ભાવના સંગત છે? પાપ કરનાર તરફ ધિક્કાર ઘાય, પાપ કરનારને સજા થવી જોઈએ, એવી ભાવના થાય તા પછી પ્રથમની ભાવનાના અર્થ જ નથી. પ્રથમની ભાવના સાથે આવી ભાવના સગત નથી. પાપ કરનારે પાપ કર્યું એ તા ખરૂં પણ પાપ થયું, પાપ થઈ ગયું, પાપ કર્યું, પાપ કરાયું પછી શું? તા એ જીવ પણ દુ:ખી ન થાએ એ ભાવના સંગત છે માટે તેવી ભાવના હોવા જોઇએ. પાપનાં ફલા ભાગવવાં પડે એ ખરૂં, પણ ભાગવવાં જ પડે, ભાગવ્યા વિના છૂટકા નહિ જ; એવી થિયરી જૈન શામનની નથી, જૈન દર્શનના એવા સિધ્ધાંત નથી.

અન્ય શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કેઃ—

अदृहयमेव भोक्तव्यं कृतं कर्भ शुभाशुभम् । कृतकर्मक्षयो नास्ति करुकोटिशतैरपि ॥

અર્થ: કરેલાં શુભાશુભ કર્મા અવશ્યમેવ ભાગવવા પડવાનાં છે; સેકડા કલ્પા જાય તા પણ કરેલાં કર્મોના ક્ષય થતા નથી

'સામાન્યત: આ વકતવ્ય ખરૂ' પણ એકાંત નહિ. તપાયમથી કર્મ તૂટે છે. તપશ્ચર્યાથી કર્મ તાડવામાં ન આવે તા તે કર્મા ભાગવ્યા વિના છટકા નથી એ વાત ખરી. જે કરેલાં કર્મના ક્ષય ન થતા હાય તા પછા ધર્મનું મૂલ્ય શુ ?, પ્રતિક્રમણ-નિંદન, ગર્હન,

પ્રાયિશ્વિત આ બધાં નકામાં જે ને ?, આ વસ્તુ તત્ત્વ ખુદ્ધિના ઉપયાગ કરા તા સમન્નય. દુનિયામાં પણ બુદ્ધિના ઉપયાગ વગર કેઇ વાતનું રહસ્ય સમન્નતું નથી. એક મનુષ્યે બીન્નને કહ્યું કે "મે નજરા નજર નવાઈ ભરેલું જોયું કે ગધેડા નદીની વચમાં ગયા અને જીવતા બળી મૂંઆે." સાંભળનારને નવાઈ લાગી. નદીના જલમાં ગધેડા બળે શી રીતે ?, જયારે તપાસ કરી ત્યારે તેમને જણાયું કે ગધેડા ઉપર ચૂનાની પોઠા હતી, નદીની વચમાં ભાર લાગવાથી ગધેડા ડૂબ્યા, ચૂના પાણીમાં પીગ્રજ્યા અને ચૂનાની આગની બળતરાથી ગધેડા બળી મુઓ. આ બુદ્ધિગમ્ય-વાત પણ બુદ્ધિ વાપરનારને જરૂર સમજાય. તપશ્ચર્યા ન કરાય તા કરેલાં કર્મા લાગવ્યા વિના છટકા નથી. લાગવવાં જ પડે એ વાત ખરી, પણ તપથી કર્મા તૂંટે છે. નિકાચિત—અધવાળા કર્મા કે જે તપથી પણ ન તૂટે, તેવાં કર્મા લાગવવાં જ પડે તે વાત પણ ખરી, અને તપાધર્મ દ્વારાએ કર્મના ક્ષય થાય છે; એ વાત પણ ખરી છે.

દુનિયામાં પણ જોઇએ છીએ કે ફાંસીને લાયકના ગુનેગાર પણ ફાંસીની સજાં સંભળાયા પછી પણ, અર્થાત્ ફાંસીની સજાનો હૂકમ થઈ ગયા પછી પણ; દયાની અરજ કરી શકે છે. અને અધિકારી દયાના અમલ કરી પણ શકે છે. દરેક પ્રાણીને દુઃખના લાગવડા થાય છે તે તેના પૂર્વકૃત કર્માના ઉદ્દયથી જ થાય છે. દુઃખનું કારણ જેમ પાપ તેમ તે થયેલાં પાપનું નિવારણ પણ ધર્માનુષ્ઠાનાદિ–તપાધર્મ વગેરે છે ને!

#### ધર્મની ભાવના કેવી હાય?

અહીં શંકાકાર પ્રશ્ન કરે છે કે-"જૈન દર્શનમાં એવું મન્તવ્ય છે કે ચારે ગતિ તથા પાંચે જાતિ ન હાય તેવા કાઈ કાલ ગયા નથી, છે નહિ, અને આવશે પણ નહિ. જ્યારે આજ સ્થિતિ છે તા પછી "કાઈ પણ જીવ પાપ ન કરા, કાઈ પણ દુઃખી ન થાએા, સર્વે જીવ પાપથી મૂકાઓ " આ ભાવનાઓના અર્થ શાે ?, "આખું જગત્ કમેથી મૂક્ત થાંએા" એ ભાવના શી રીતે સંગત થાય ? ચારે ગતિ, પાંચે જાતિ નિયમિત હાય તા આખા જગતની મુક્તિની વાતમાં યુક્તિ કઇ ?"

પાપનાં પૂલા ભાગવવાં તા પડવાનાં છતાં ધર્મની ભાવના કેવી હાવી જોઇએ ! દુન્યવી દાખલા તપાસા. આપણા કુટું બમાં કાઈ મનુષ્ય માંદા પડયા. આપણને પણ ભરૂસા નથી કે તે બચવા પામે, વેદા, ડાકટર કે ડુકીમે પણ ન બચવાનું જણાવી દીધું, છતાં પણ 'એ મરા' એમ કદાપિ કુટું બમાં કાઇ ધારે!, ના ધારણા તા 'એ જવા, કોઈ પણ પ્રકારે એ બચા' એવી જ હાયને! સજજનની ધારણા એવી જ હાય કે તે મરા એવા સંકલ્પ પણ હાય જ નહિં! મરી ગયા પછી પણ શું!, મૂએા ન મૂએા થતા નથી. છતાંય મરી ગયા પછી પણ સનેહીએા 'ખાટું થયું' એમ ખાલે છે. સારૂ થયું એમ ખાલાય!, સમસ્ત સંબંધીએા, કુટું બીએા મરેલા પાછા નથી આવવાના એવું જાણવા છતાંય નાસજજ ઉદાસજ

હાય છે. આજ રીતિએ એ ખરૂં કે જગતના કાઈ પણ કાલ પાપનાં કલ વગરના નથી એ ખરૂં, છતાં પણ હિત્બૃહિવાળા આત્મા તો એ જ ચિંતવન કરે, કે જગતના જીવા પાપ ન કરા, જેઓથી પાપ થઈ ગયાં હાય તેઓ પણ દુઃખી ન થાઓ, અને બધા જ છવા મુક્તિ મેળવા. શરૂઆતમાં સમ્યકત્વની આ પ્રથમ ભૂમિકા છે. મિશ્યાત્વી કહેવાવું કાઇને ગમતું નથી, પરન્તુ સમ્યકત્વની ભૂમિકાએ આવવું તા જોઇએ ને! કરી વિચારા કે, કાઇ પણ જીવ પાપ ન કરા, પાપના કળા ભાગતીને કાઇ પણ જીવ દુઃખી ન થાઓ; સર્વ જીવા કર્મના પાશથી છટા; આ ભાવના તે મત્રી ભાવના!

#### સિદ્ધના છવા કેમ પાપ કરતા નથી?

શાંકાકાર:-શું છવ તે પાપ કરે છે?, છવના સ્વભાવ પાપ કરવાના હાય તા સિદ્ધના જવા પાપ કેમ કરતા નથી?"

સિદ્ધના જીવાએ પાતાને વળગેલાં પુદ્દગલા તમામ ખંખેરી નાંખ્યા છે, એટલે હવે ત્યાં પુદ્દગલ વળગે કયાંથી?, તેઓને પાપ કરવાનું, પુદ્દગલ લેવાનું, મૂકવાનું રહ્યું જ નથી. જેમને પુદ્દગલા વળગેલાં છે, અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, અંતરાય ખાદિ કર્મનાં પુદ્દગલાથી જે વ્યાપ્ત છે, લિપ્ત છે, અને જેમણે કર્મોના ક્ષયાપશમ, કે ક્ષય નથી કર્યા તેમને કર્મ વળગવાપણું છે. એટલે પાપ કરે, કર્મ પુદ્દગલ વળગે, વળી લાગવે; અને છેટે એમ ચાલ્યા કરે છે.

જેઓ કર્તા હતાં ઇશ્વરને માને છે ત્યાં કઈ હાલત?, રાગ કર્યા ઇશ્વર અને મટાડ્યો કાશે?, વૈદે. ત્યારે તેા એવા ઇશ્વરથી વૈદ સારાને! પણ ખરી વાત તેા એ છે કે તાવ કે રાગ ઈશ્વરે નથી આપ્યા, પણ જીવના પાતાના કર્મના ફળરૂપ છે. પુદ્દગલનાં પરિણામ જ એવા છે કે જે પાપા આંધ્યાં હાય તે જો તાડ્યાં ન હાય તા ભાગવવાં પડે છે. જેને પાપ નથી, તેને પાપનાં ફ્લા ભાગવવાનાં નથી, અને નવાં આંધવાના પણ નથી. સિદ્ધના જીવા કેવલ વિશુદ્ધ સ્વરૂપે રહેલા છે.

# कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुम्

જિવમાં ત્રણ શક્તિ છે. इर्तुमक्र्तुमन्यथाक्र्तुम् ખનાવવું, ન કરવું, અન્યથા કરવું, અર્થાત્ પલટાવવું એ ત્રણે સામર્થ્ય જીવમાં છે. જો જીવ શક્તિ ફારવે તા કર્મનું પુરાણ આગળ ચાલી શકતું નથી. જીવ કર્મને રાેકી પણ શકે છે, પલટાવી પણ શકે છે. કર્મના કર્તા, લાેક્તા જીવ જ છે; તેમ જીવ ધારે તાે કર્મને તાેડી પણ શકે છે. આવતાં કર્માને રાેકી પણ શકે છે, કર્મમાં પલટા પણ કરી શકે છે. જીવ પાતાની પરિસ્થિતિ પલટાવી શકે છે.

શંકા-'યાપે પાપ વધે એ કથન આ વાત સાથે કેમ સંગત થાય !,

કર્મ એ પાપ પુષ્ય નથી. જીવ કર્મના પુદ્દગલા ગ્રહ્યુ કરે છે, અને પછી પુષ્ય પાપના વિભાગ પડે છે. ધાતુ, વિષ્ટા એ કાંઇ જગતના ખારાક નથી, પણ લેવાયલા ખારાક ધાતુ, વિષ્ટા, માંસ રૂધિર આદિપણે પરિલુમાં છે. જીવે ગ્રહ્યુ કરેલાં કર્મનાં દળીયાં શુભ હાય તા પુષ્યપણે, તથા અશુભ હાય તા પાપપણે પરિલુમે છે. આર્ત્ત –રૌર્દ્ર ધ્યાનથી પાપ, અને ધર્મ શુકલ ધ્યાનથી પુષ્ય એ આથી સમનાશે. આત્મા જે પુદ્દગલા ગ્રહ્યુ કરે છે તેમાં કેટલાંક પાપરૂપે પરિલુમે છે. જીવ કર્મને રાકી પણ શાકે છે, એ પણ તેનું સામર્થ્ય છે 'સંવર' ગુલુના એજ અર્થ છે. નવ તત્ત્વમાં સંવર એક તત્વ છે. આત્મામાં સામર્થ્ય છે માટે તા જિનેશ્વર દેવાએ ધર્મના માર્ગ બતાવ્યો છે. સામર્થ્ય વાળાને માર્ગ બતાવવાના અર્થ પણ શા ?, સર્વવરિતિ, દેશવિરતિ એ ઉભય પ્રકારના ધર્મ શાસ્ત્રકારે સંવર માટે યાને કર્મ રાકવા માટે બતાવ્યા છે.



" દે**રાના−૧**૧. કે "

# એક કેાડા કેાડીની સ્થિતિ ટાળવા માટે આત્માને પ્રયત્ન કરવા પડે છે. પ્રયાગ પરિણામને સમજે તે બધું સમજે

શ્રી તીર્થકર દેવા જયારે શાસન સ્થાપે છે, શ્રી તીર્થકર દેવના શાસનની જયારે સ્થાપના થાય છે ત્યારે તેઓ ત્રિપદી આપે છે, અને અલૌકિક છુદ્ધિના માલિક શ્રી ગણધર મહારાજાઓ, લવ્યાત્માઓના હિતાર્થ દ્વાદશાંગીની રચના કરે છે. શ્રી ગણધર ભગવાને કરેલી દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગ શ્રી ભગવતી સૂત્રના અષ્ટમ શતકના પહેલા ઉદ્દેશાના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે. આઠમા શતકને દશ ઉદ્દેશા (દશ વિભાગ) માં વહેંચવામાં આવ્યું છે એ એ પ્રથમ જણાવાયું છે. વ્યાપ્યા કહા કે ટીકા કહા, તે શ્રીઅભયદેવસ્તૃરિજી મહારાજાએ ભવ્યોને બોધ કરવા માટે, ભવ્યોના કલ્યાણુ માટે આ વ્યાપ્યા કરી છે. પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પ્રદ્રગલ પરિણામના અધિકાર છે. પુદ્દગલ પરિણામનું જ્ઞાન પ્રથમ જરૂરી છે. એ જ્ઞાન વિના તો ઇતરા અટવાય છે. પુદ્દગલોના પ્રકાર, સ્વભાવ–પરિણત, પ્રયાગ–પરિણત, મિશ્ર–પરિણત વગેરનું નિરૂપણ અત્યાર સુધી વિવિધ રીતિએ થઈ ગયું છે. જીવના પ્રયત્નથી પુદ્દગલનું પરિણામાન્તર થાય છે. પુદ્દગલ સંબધિની યથાર્થ સમજણમાં તો જૈનશાશનની જ છે. જૈનશાશનમાં શું કહ્યું છે? આશ્રવ હેય (છાંડવા યાગ્ય) છે, સંવર ઉપાદેય (આદરવા યાગ્ય) છે? જૈનાએ જવ વિચાર, અને નવ તત્ત્વ જાણવાં જોઈએ. નવ તત્ત્વો કયાં?, નામ તો જાણવાં જોઈએ કે એ ય

નહિ ? (૧) જીવ (૨) અજીવ (૩) પુષ્ય (૪) પાપ (૫) આશ્રવ (૬) સંવર (૭) નિર્જરા (૮) ખંધ (૯) માેક્ષ. કર્મનું આવવું જે દ્વારા થાય તે આશ્રવ, કર્મ આવતાં જે દ્વારા રાકાય તે સંવર, અને જે કર્માનું તૃટવું તે નિર્જરા. જે મનુષ્ય માત્ર પ્રયાગ પરિણામને સમજે તે માના કે જૈનશાસન ખધું સમજ્યા!

#### કમ<sup>્</sup> વગ<sup>્</sup>ણા આપેા આપ વળગી શકતી નથી.

કર્મ વર્ગણા પ્રથમ સમજવી જોઇએ. કર્મ વર્ગણા ન હાય તા જૈનશાસન શુ કરશે? એ શાસનની જરૂર જ કયાં રહી?, કર્મ વર્ગણા છે માટે તા જૈનશાસનની વિદ્યમાનતા છે, સાર્થકતા છે. જો કર્મ ન હાય, કર્મના ખંધ ન હાય, તેનાં કારણા ન હાય તા આશ્રવ રાકવા, સંવર આદરવા, નિર્જરા કરવી એ કયાં રહ્યાં? માક્ષ એટલે? સર્વથા કર્મના નાશ થવા તે માક્ષ છે. જો કર્મજ ન હાય, કર્મ વર્ગણા જ ન હાય તો નાશ હાય જ કાના? કર્મ વર્ગણાને જો ન માનવામાં આવે તો આશ્રવ, સવર, ખંધ નિર્જરા, માક્ષની પ્રરૂપણાજ ઊડી જવાની. કર્મ વર્ગણા ચૌદ રાજલાકમાં છે. સિદ્ધો છે ત્યાં પણ કર્મ વર્ગણા છે, પણ કર્મ વર્ગણામાં તેને વળગવાની તાકાત નથી. જેમ પગમાં કાંટા એકદમ પાતાની મેળે પેસી શકતા નથી, તેમ આત્માના પ્રદેશને આપા આપ વળગી જવાના કર્મ વર્ગણાના સ્વભાવ નથી.

કર્મવર્ગણા સુધીની પરિણતિ કુદરત કરે છે. તે જીવ નથી કરતો. કર્મવર્ગણા અનુક્રમે વધતી વધતી સ્વાભાષિક થઇ. આત્મા તે ખેચીને લે છે પછી તેમાં રસ ઉત્પન્ન કરે છે. શુભ, અશુભ રસ જીવ જ ઉત્પન્ન કરે છે. કષાયાદિને અંગે શુભ અશુભ રસ, લઘુ કે દીર્ધ સ્થિતિ આદિના કર્તા જીવજ છે.

જીવ દરેક સમયે સાત આઠ કર્મા ખાંધ છે. પ્રશ્ન થશે કે આ કેમ બનતું હશે ? અનુ-ભવના દાખલા વિચારશા તા આ પણ આપા આપ સમજાશે. આહાર તા રાજ લ્યા છા ને! આહાર જઠરામાં ગયા પછી સાત આઠ વિભાગે વહેં ચાઇ જાય છે ને! રસ, લાહી, માંસ, ચરખી, ચામડી, હાડકા, વીર્ય, તથા મલ; એમ સપ્તધાતુ તથા આઠમા મલ તરી કે એમ આઠ વિભાગે આહાર વહેં ચાય છે ને! તેવી રીતિએ આ આત્મા પણ કર્મ વર્ગણાનાં પુદ્દગલા પ્રહ્યુ કરે છે, પછી જેના જેના ઉદય હાય તે તે ભાગમાં કર્મા વહેં ચાઈ જાય છે. ગુમડું થયું હાય તા ખારાકમાંથી પરૂના ભાગ ત્યાં પણ પહેાંચી જાય છે ને! આંયુપ્ય અધાય ત્યારે, અધાતા કર્મમાંથી આયુષ્ય કર્મના પણ ભાગ પડે છે. સાતે કર્માના વિભાગ આત્માના પ્રયત્નને આધીન છે. જ્ઞાનાવરણીય આદિ જે કર્મા ક્ષીણ કર્યા હાય તેના વિભાગ ન પડે. જે કર્મ ઉદયમાં હાય તેજ ખંધાય અને તેના ભાગ પડે. કર્મવર્ગણામાં રસ, સ્થિતિ, વિભાગ કરવા આ તમામ જીવના પ્રયત્નને આભારી છે, આધીન છે. ભલે અનાભાગ પ્રયત્ન હાય પણ આધીન જીવને. વિચાર ન હાય છતાં પ્રયત્ન તા હાય. ખારાકના વિભાગમાં વિભાગના વિચાર નથી, પણ પ્રયત્ન છે. કમેંમાં શુભાશુભ રસ ઉત્પન્ન કરવા, લાંબી કે ટું કી સ્થિતિ કરવી એ જીવના પ્રયત્નથી બને છે. આનું નામ વિસ્તસા પરિણામ જગતમાં એક પણ ચીજ વિસ્તસા પરિણામ વગરની નથી. કેાઇ પણ પુગદ્લ સ્વભાવ વિનાના નથી, છતાં સ્વભાવને પ્રથમ ન લીધા, કારણ કે તે સ્વાભાવિક બને છે.

## સ્વાલાવિક-પરિણામે પરિણુમેલામાં પણ જીવના પ્રયાગ કારગત છે.

सामर्थ्य ત્રણ પ્રકાશનાં છે. 'कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुम्' કરવાનું, અન્યથા કરવાનું તથા પલટાવવાનું એમ ત્રણ પ્રકારનાં સામર્થ્ય છે. ત્રણમાંથી કાેઇ પણ પ્રકારનું હેાય તે સામર્થ્ય કહેવાય. વિસ્તસા પરિણામ માટે એક પણ સામર્થ્ય નથી. દ્વયશુક, વ્યશુક માટે પણ આત્માની ખનાવવાની તાકાત નથી. ઘડાને ખનાવવા ન ખનાવવા, અથવા તા ઘડાને ખદલે શસવલું અનાવવું એ કુંભારની સત્તાની વાત છે. સ્વાભાવિક પરિણામ પાસે જીવ એક પણ તાકાત ધરાવનાે નથી. સ્વાભાવિક પરિણામાે ચૌદ રાજલાેકમાં પ્રવર્તી રહ્યા છતાંે તેને પ્રથમ ન લીધા, ન ગણાવ્યા કેમકે વિસસાની ગણના પ્રથમ ગણાવવી છે. પ્રયોગ પરિણામ વિસ્ત્રસા થયા પછી કામ લાગે, ખારાક લેવાયા પછી તે શરીરપણે પરિણુમાવ્યા. ભાષાના પુદ્ ગલાે ન હાેત તાે માત્ર ઔદારિક પુદ્દગલાે શું કરત ?, મનાેવર્ગણાનાં પુદ્દગલાે પણ સ્વભાવે હતા તેને ગ્રહુણુ કર્યાં, પરિણુમાવ્યાં. પ્રયાગ પરિણામના આધાર સ્વભાવ પરિણામ ઉપર છે. આવા સ્વભાવને પ્રથમ ન લેતાં પ્રયોગ પરિણામને પ્રથમ લીધા, કારણ કે જીવાને શુદ્ધ માર્ગે લાવવા માટે, આત્માને દેારવણી માટે પ્રયત્ન આવશ્યક છે. દર્ષાંત વિચારા! અકામ નિર્જરાના યાેગે કર્મની લઘુતાએ, ભવિતવ્યતાએ મનુષ્યપણામાં જીવને લાવીને મૂક્યાે. હવે ખીલવણી માટે, વિકાસ માટે પ્રયત્ન આવશ્યક છે. સ્વાભાવિક પરિણામે પરિણુમેલામાં જીવનાે પ્રયાગ કારગત છે–કામ લાગે છે. સ્વાભાવિક મનુખ્યત્વ મળ્યા પછી ધર્મ- આરાધના–શ્રવણ ક્રિયા અનુષ્ઠાનની આચરણા, તપશ્ચર્યા વગેરેના ઉદ્યમ પ્રયત્ન જરૂરી છે.

श्री भढ़ावीर अगवान् इरमावे छे: -अत्थि कम्मे अत्थं बले।

# કુદરતે સામગ્રી આપી પછી પ્રયત્ન આપણે કરવા જોઇએ.

પર્યવસાન સુધી-ફળના પરિણામ સુધી કુદરત કામ કરે એમ ધારનારા ભૂલે છે. અનાજ ભલે ચાર છ માસની ખેતીથી તૈયાર થાય, પણ રાટલા થતાં કેટલી વાર લાગે ? રાટલા વિના પ્રયત્ને ન થાય. ખેતરમાં અનાજની ઉત્પત્તિ વૃષ્ઠિથી, કૃષિકારથી થાય, પણ રાટલા વરસાદથી, ખેતરથી, કે ખેડુતથી નહિં થાય. ભવિતવ્યતા કહેા કે કુદરત કહેા, તે તા મનુષ્યપાસું મેળવી દે, પણ ધર્મમાં વીર્ય ફારવવામાં તા જીવને પાતાનાજ પ્રયત્ન જોઈ શે.

શાકાનું સ્વરૂપ અહીં સમજાશે. સમ્યકત્વ કયારે પમાય ? ગ્રંથિલેંદ ઘાય ત્યારે. યથા પ્રવૃત્તિ કરણ કરીને અનિવૃત્તિએ અવાય ત્યારે. યથાપ્રવૃત્તિ કરણ કયારે ઘાય ? અંત: કાડા કાડી જેટલી કર્મની સ્થિતિ બાકી રહે ત્યારે. અગણો તેરની સ્થિતિ અજાણતાં તૃટે છે. આ કર્મ તૃટ્વાથી ગુણ પ્રગટ થશે એવું તે વખતે જીવ જાણતો હોતો નથી, તેથી તે વખતની નિર્જરાનું નામ અકામ નિર્જરા. તે વખતે જીવાજીવનું જ્ઞાન નથી, કર્મા તુટવાથી ગુણા પ્રગટે છે એવું ભાન નથી, છતાં વગર ઇચ્છાએ દુઃખ ભાગવતાં ભાગવતાં જીવ કર્મ ખવાને છે તેનું નામ અકામનિર્જરા! દુકાને વેપાર કરીને પણ વકરા ઘાય અને હરાજ કરીને પણ માલના પૈસા મેળવાય છે. અકામનિર્જરાની સ્થિતિવાળું સાધન જો જ્ઞાનીને મળ્યું હાય તો તે સાગરાપમાનાં દુઃખોના ક્ષય કરી શકત, પણ તેજ કષ્ટથી માત્ર થાડા વર્ષાનાં કર્મા તૃટ્યાં કારણ કે ત્યાં સકામ નહિ પણ અકામ નિર્જરા હતી.

## અકામનિર્જરા તથા સકામ નિર્જરાના અંતરને જણાવનાર-તામલિ તાપસનું દર્શત.

તામિલ તાપસને છઠ્ઠને પારશે છઠ્ઠની ઉત્ર તપર્શ્વર્યા કરતા હતો. પારશાને દિવસે જ સિક્ષા લાવે છે તે તે એકવીશ વખત સચિત્ત જલથી ધુએ છે. એકવીશ વખત જલથી ધાવાયલા ખારાકમાં કરો રસ કસ રહે ? આવી તપર્શ્વર્યા એશું સાક હુજર વર્ષ સુધી કરી. આવી તપર્શ્વર્યા કરીને સાઢ સાઢ હુજાર વર્ષ સુધી આવું કપ્ટ સહન કરનારની નિર્જરાને શાસકાર અકામનિર્જરા કહી. શાસકાર કહે છે કે એજ તપર્શ્વર્યાથી આઠ સમકિતી માણે જાય, ત્યારે તામિલ તાપસને ફલમાં બીજો દેવલોક મળ્યો. એક તરફ માણ, અને એક તરફ દ્વિતીય સ્વર્ગ, ફલમાં કેટલું અંતર! સકામ નિર્જરા વચ્ચે મહાન્ અંતર છે. દલ્ કાડાકાડી જેટલી સ્થિત એની મેળે ભવિતવ્યતાથી, એટલે અકામ નિર્જરાના યાંગે તુડી, પણ એક કાડાકાડીની સ્થિત એમ ન તુડે. ઉપશામ, સ્થયાપરામ, સાયક વિગેરે સમ્યકત્વ ચોદ ગુણસ્થાન કે છે. વિદ્યા સાધનામાં સમય વધારે નથી હોતો, પણ પૂર્વ તથા ઉત્તર સેવામાં સમય વધારે જય છે. રસ્તામાં કચરાનો લેપ લૂગડાને વળચો હે.ય તે પાતાની મેળે ન જાય, ખંખેરવાથી જય. અગણોતેર કાડાકાડી જેટલી સ્થિતિ તો અકામ નિર્જરાથી ગઈ, પરન્તુ બાકીની એક કાડાકાડી સમયની સ્થિતિ માટે તો પ્રયત્ન જાઇશે જ. ક્ષેત્રમાં ધાન્યોત્પત્તિ માટે વૃષ્ટિ માદિ કારણ પણ રેડાલો તો આપણા પ્રયત્નથી જ થવાનો છે.

अत्य कमो क्यां क्यां करा कर कार्डि जराजर ध्यानमां राणे।, પુરુષार्थथी જ મુક્તિ મેળવવાની છે.

#### मिश्र परिष्णाम क्या?

તમામ પુદ્દગલાને અંગે પ્રથમ સ્વાભાવિક પરિણામ-પછી પ્રયોગ પરિણામ, પછી

મિશ્ર પરિણામ. પ્રયેગ પરિણામને પરિણામાવ્યા બા**દ જે** બીજીં પરિણામ થાય તે મિશ્ર પરિણામ અતાજ રાધ્યું પછી અંદર જે કીડા ઉત્પન્ન થયા તે મિશ્ર. એ જ અનાજ રાંધ્યું ન હાત તા એ કીડા ઉત્પન્ન થાત નહિ. વ્યવહારના પદાર્થોનું આગલ આગલ પરિણામ છે. વ્યવહાર બહારના પદાર્થોનું પરિણામાન્તર છે નહિ. પૃથ્વી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પસ્તિનું પરિણામાન્તર કયુ? અગ્તિ વગેરેના પુદ્દગલાનું પરિણામાન્તર દેખાતું નથી. વૈક્રિય, આહાર, તૈજસ્ કાર્મણ શરીરનાં શબ હોતાં નથી. ઔદારિક શરીર ને શબ છે જેથી પરિણામાન્તર મનાય.

ખીજી રીતિએ વ્યાખ્યામાં ઔદારિકાદિમાંથી કાઇ પણ પુદ્ગલ લે તે બધા કુદરતે પરિશુમાવેલાં પરમાણુથી લઇને (માંડીને) કાર્મણ સુધી સ્વભાવે પરિશુમેલાં પુદ્દગલા લઇને એકેન્દ્રિયાદિ જીવેાએ શરીર ભાષા, મન, ધાસાયાસ, કર્મ રૂપે પરિશુમાવ્યા સ્વભાવે પરિશુમેલાંને જીવે પરિશુમાવ્યાં તે મિશ્ર પરિશુત એ મળ્યા તે મિશ્ર સ્વાભાવિક પરિશુમ તથા પ્રયાગ પરિશુમ મળીને મિશ્ર પરિશુમ.

આ વચના ગણધર ભગવાન શ્રીગોતમસ્વામીનાં છે. નિરૂપણ કરનાર શ્રીઅભયદેવ-સૂરિજી છે. તેમાં પણ શાંકાકારને શાંકા કરવાની છૂટ છે. તેટલા માટે તેા શાસકાર કહે છે છે કે વ્યાખ્યાતા વિચક્ષણ નેઇએ.

ગામ ળહાર ગાયા ચરવા ગઈ હતી. કાઇની ગાયના પગ ભાંગ્યા, જેથી તે ગાય ઊઠી શકી નહિ તેમ જઈ શકી નહિ. બધાની ગાયા ઘર આવી જેની ગાય ઘર ન ગઈ તે બહાર જેવા નીકળ્યા. તેણે ગાયને ઉઠાડવા માંડી પણ જયાં પગ જ ભાંગેલા તે ઊઠે શી રીતે ? તેણે એછે વત્તે ગાય વેચી પૈસા ઉત્પન્ન કરવા તથા ગાય કાઇને ગળ પહેરાવવા વિચાર કર્યા. 'કાઇને ગાય લેવી છે? એમ એણે જેને તેને કહેવા માંડયું. કાઇ મળી ગયા. તેણે ગાય જોઇ નહિ, સસ્તામાં મળે છે, ચાલીશની ગાય વીશમાં મળે છે, કાયદા છે એમ માની તેણે વીશ રૂપીઆ ગણી આપ્યા તે લઈ પેલા તેા પસાર થઈ ગયા. પેલા ગાયને ઉઠાડવા જાય છે પણ ઊઠે શી રીતે? પેલા 'પાતે ઠગાયા' એમ હવે સમજયા, પણ રૂપીઆ દેવાઈ ગયા લેનાર પસાર થઈ ગયા, હવે શું વળે? એણે પણ એ રીતે કાઇને ગળે ગાય એહડવાના વિચાર કર્યા, અને વેચવા ખેઠા. કાઈ એક બીજો ગાય લેવા આવ્યા પણ તેણે તેા કહ્યું: "ગાયને જેવા દે!" પેલાએ કહ્યું " જોવાનું શું? આ ખેઠેલી છે, જોઇ લે! મેં પાતે જોયા વિના, આ જેવી છે તેવી લીધી છે, તારે લેવી હાય તા લે! "પેલાએ સંભળાવી દીધું: તારી અક્કલ ઘરેણે ગઈ હતી: મારી અક્કલ તો ઠેકાણે છે."

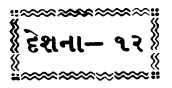
તાત્પર્ય કે વ્યાખ્યાકારે શાંકાકારના ખુલાસા આપવા જ નોઇએ.

શંકા કરતાર શંકા કરે છે, "પ્રયાગ પરિણામમાં તથા મિશ્ર પરિણામમાં ક્રક કરા ?"

ननु प्रयोग परिणामोऽप्येवंविध एव ततः क एषां विशेषः ?, सत्यं, किन्तु प्रयोगपरिण—तेषु विस्ना सत्यं, किन्तु प्रयोगपरिणतेषु विस्ना सत्यंपिन विवक्षता इति ! 'विस्ना परिणय'त्ति स्वमाव परिणताः !! કेटलीं विभाग अभुं कि भुण्यता, अभुं कि शोधाता है। थे थे એક भील अवी है। ये हे केमां आवतुं ३ જીनमां क्ष्यास पीलाई ने आवेल है। यः એક भील એવી है। ये हे क्यां छन पछ है। ये हे केमां क्ष्यास पीलाई ने ३७ भील माटे तैयार धतुं है। ये पेति सुतर, कापं अनावे तेथी ते सुतर, कापं नी भील कहेवाय, पेंदुं पीलवानुं कार्य शैछा शखायुं माटे तेने छन न कह्यं के એक्ष्यी भील छे ते ते। भील क छे, त्यां ते। क्षूहा अवा छनने। प्रश्न क नथी. कुं भारे घंडा कर्यो, पछ भाटी तथा आक्षार से अभणीने घंडाने! पुर्जेंस तथा आक्षार मज्या त्यारे हाअडी थई. हवे हाअडी करनारनुं नाम अखावाय, ते कारणानानुं नाम अपाय तेमां आक्षारने अनावनारनी अखुत्री थई, प्रयत्न शौछु थेथे। विस्नसा परिखुमेलां छतां प्रयोगनी वात वजते स्वकावनी अखुत्री अखुत्र निहु. पुरुगेंदा प्रयत्नथी भिश्रपद्ये परिखुमेलां कीई के

કયા જીવા કયા પુદ્ગલા લઈ કયા પરિણામે પરિણામાવે તે અગ્રે વર્તમાન.

#### 1111



લાકાલાકમાં ઇન્દ્રિએા પાંચ જ છે, વિષયા પાંચજ છે, છકુ<sup>ા</sup> વિષય નહિ, એવું નિરૂપણ કાણ કરી શકે ?

पञ्जोग परिणयाणं संते ! पोग्गला कइविहा पन्नता ?, गोयमा ! पंचविहा पत्रता, तं जहा प्रिंदिय पञ्जोगपरिणया, बेइंदिय पञ्जोगपरिणया जाव पंचदिय पञ्जोगपरिणया।

પુદ્દગલાસ્તિકાય એક જાતિ છે.

શ્રી ગણુધર મહારાજાએ, જૈનશાસનની સ્થાપના પ્રસંગે, શાસનની પ્રવૃત્તિ માટે, દ્વાદશાંગીની રચના કરી. તેમાં પાંચમા અંગે શ્રીભગવતીજી સૂત્ર છે. શ્રીભગવતીજી સૂત્ર એટલે છત્રીશ હજાર પ્રશ્નોત્તરાના મહાન્ શ્રંધ. પ્રશ્નકાર શ્રીગૌતમસ્વામીજ ઉત્તર-દાતા સર્વજ્ઞ પરમાતમા ચરમ જિનેશ્વર શ્રમણ ભગવાન્ શ્રીમહાવીરસ્વામી છે. એ શ્રીભગવતીજનું આઠમું શતક દશ વિભાગમાં ઉદ્દેશામાં વહેંચાયુ છે, તેમાં પ્રથમ ઉદ્દેશાના અધિકાર ચાલે છે. ટીકાકાર શ્રી અભયદેવસ્તૃરિજી નવાંગી ટીકાકાર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. પુદ્દગલાના ત્રણ પ્રકાર છે. પુદ્દગલ-જ્ઞાન પરમ આવશ્યક છે. (૧) સ્વભાવે પરિણુમેલા, (૨) જીવે સ્વતંત્ર પ્રયાગથી પરિણુમાવેલા (૩) ઉભય પ્રકારે પરિણુમેલા. આમ ત્રણ પ્રકારે પુદ્દગલા છે. પ્રયાગ કોના ? જીવના જીવના પ્રયોગથી પુદ્દગલનું પરિણુમન થાય છે. જવ કેટલા પ્રકારના હોય જેના જીદા જાદા પ્રયત્નાથી જીદા જાદા પુદ્દગલો પરિણુમે ? જીવના જે પ્રયત્નથી પુદ્દગલનું પરિણુમન થાય છે, તેને પ્રયોગ પરિણુમ કહેવામાં આવે છે. પ્રયોગ પરિણુતના ભેદ કેટલા ? ગોયમા ! पंचित्रहा पत्रतા પ્રયોગથી પરિણુતના થયેલાના પાંચ પ્રકાર છે. પુદ્દગલાસ્તિકાય એક જાતિ છે. પરમાણુથી માંડીને અચિત્ત મહાસ્કધ સુધી પુદ્દગલની એક જાતિ છે.

#### પ્રતિમા તથા પથ્થર સરખાં કહેનારને માતા તથા સ્ત્રી સરખાં ખરાં કે?

મુગટ તથા કલશ બનેમાં સાનું તો સરખું જ છે. પણ રાજાના શિરપર મુગટને બદલે કલશ મૂકાય? પુરૂષને ધાતીઓને બદલે ચૂંદડીની ભેટ આપો તા પરિણામ શું આવે?, પુરૂષને કંકણ બલાયું અપાય?, દ્રવ્ય તો છે, દ્રવ્ય ભલે સમાન પણ ફરક આકારના છે. મુગટના અને કલશના આકાર છે. મુગટના આકાર જુદા છે, કલશના આકાર જૂદા છે. મુગટ, ધાતી એ આકાર પુરૂષને લાયક છે. કલશ, ચૂંદડી, ચૂંડા એ આકાર સ્ત્રીઓને લાયક છે. આકારને નહિ માનનારાઓએ અત્રે વિચારી લેવું. ભગવાનની પ્રતિમાને પથ્થર કહેનારાએ વિચારલું ઘટે કે માતા તથા સ્ત્રી બને સ્ત્રીત્વથી સમાન છે, છતાં મા તે મા અને સ્ત્રી તે સ્ત્રી. પ્રતિમા પથ્થર સમાન તા પછી માતા તે સ્ત્રી, સ્ત્રી તે માતા, તેઓના મતે ખરીને! આકાર લેદે પદાર્થી જુદા પડે છે. વર્ણ, રસ, ગંધ પરિણામ ભેદે પદાર્થી જુદા માનવા પડે. પ્રયોગ–પરિણત પુદ્રુલો એક જ પ્રકારના નથી. શ્રીમહાવી રહેવ તેના પાંચ પ્રકાર ફરમાવે છે.

શંકાકાર:-એકલા વર્ણથી પાંચ પ્રકાર થાયઃ રસ, ગંધના ભેદાે નહિ ? જાદા જાદા વર્ણાદિ સંસ્થાનવાળા ભેદાે છે છતાં તમે પાંચ જ પ્રકાર કેમ કહાે છાે ?

અત્રે જે પાંચ ભેદ કહેવામાં આવ્યા છે તે વર્ગણિંદિની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવ્યા નથી. પરંતુ પરિશુમાલનાર જીવની અપેક્ષાએ. સમજ્યા! ઘર બધા સરખા પરન્તુ આ ઘર અમુકનું, આ ઘર તમુકનું માલિક દ્વારાએ ભેદ છે. જગતના કેટલાક પદાર્થાની વિશિષ્ટતા માલિક દ્વારા જણાવવામાં આવે છે. પરિશુમાલનાર જીવાના ભેદા એ જ પાંચ ભેદા સમજવા. એકેન્દ્રિયાદિ પાંચ જાતિ એ પાંચ ભેદ. મનુષ્ય ભલે અધ પશુ હાય છતાં તે ઐરેન્દ્રિય નહિ કહેવાય; પંચેન્દ્રિય જ કહેવાશે. અધ તથા અધિર હાય તો શું તેને તેઇન્દ્રિય કહેશા ? નહિ, પંચેન્દ્રિય જ કહે છે ને! પંચેન્દ્રિય જાતિનું કર્મ બાંધેલું છે; ઉદયમાં તે કર્મ છે.

પાંચે જાતિઓ માનવી જ પહે. જો તેમ ન માનીએ તે આંધળાને પચેન્દ્રિય કહેવાય નહિ, તેવી રીતે અંધ તથા અધિરને તે તે ઇન્દ્રિયના વિષયનું જ્ઞાન નથી; છતાં રચના છે તે જાતિ નામ કર્મના કારણે છે. જીવાની જાતિના પાંચ પ્રકાર છે, તેથી જ પ્રયત્ન પાંચ પ્રકારના છે; અને તેથી પ્રયોગ-પુદ્દગના પણ પ્રકાર પાંચ સમજવા.

#### નિર્માણ-નામકર્મ જાતિ નામકર્મના ગુલામ છે.

નિર્માણ-નામકર્મ જાતિનામ કર્મના ગુલામ છે. આ વાત દુનિયામાં પણ દેખાય છે, અને તે સિદ્ધ છે. એકલા શરીરવાળા એટલે કે બીજી ઇન્દ્રિય વગરના પણ જીવા છે, બે-ત્રણ અને ચાર ઇન્દ્રિએા ધરાવનારા જીવેા પણ છે; અને પાંચે ઇન્દ્રિયાવાળાં શરીર ધરાવનારા પણ છે. આ વિભાગ દુનિયાના જ્ઞાનના આધારે (દુનિયા જાણે છે તેથી) કે જ્ઞાનીના જ્ઞાનના આધારે ? એ બે જ્ઞાનના આધારમાં ગમે તે રીતે મનાય, ક્રશ્ક કરો, વાંધા શાે ? જ્ઞાનીના જ્ઞાનમાં અને દુનિયાના જ્ઞાનમાં માટું અંતર રહેલું છે. આ વિભાગ, અને આ વાત જ્ઞાનીના જ્ઞાનથી કહેવામાં આવી છે. નિરૂપક ત્રિશલાન દન શ્રી**મહાલીર** મહારાજા સ્વયમ કરે છે, અને શ્રોતા કાંભુ ? શ્રીગૌતમસ્વામીછ. ભાષા વર્ગણાદિનાં પુદ્દગલાે આપણે સમછ શકીએ, પણ **બે**ઈ શકતા નથી. વ્યવહારમાં ઇન્દ્રિયના વિષય તે સ્યૃક્ષને અંગે છે. પાંચ ઇન્દ્રિયા આપણે જાણીએ છીએ તેથી પાંચ વિષયા આપણી જાણમાં છે, પણ છ ઇન્દ્રિયવાળા જીવા હાય, અને છટ્ટો વિષય હાય તા ?, છે જ નહિ. લાકાલાકમાં છટ્ટી ઇન્દ્રિય નથી, છટ્ટો વિષય નથી, એવું કાણ કહી શકે ?, એવું કહેવાનું સામર્થ્ય કેાનું ? આપણને તેા એારડાની દીવાલની પાછળની તા ગતાગમ નથી.! એારડામાં દીવા જાગતા છે કે નાંડુ તેની તા ખબર નથી. છફો વિષય હાેય તાે ય આપણને શી ખબર પડે ? છકુો વિષય નથી એ વાત ચાેક્કસ છે. જ્ઞાનીએ જ તે કહેલું છે. જ્ઞાનીએ પાંચ જ વિષય કહ્યા છે. લેાકાલેાકના સર્વ દ્રવ્યના, સર્વકાલના, સર્વ ભાવ જાણવાને સમર્થ હૈાય તેને જ આ કહેવાના અધિકાર છે, કેમકે એ સામર્થ્ય એના-માં જ છે. જગતમાં છકું વિષય નથી, છકું ઇન્દ્રિય નથી, છ ઇન્દ્રિયવાળા જવે નથી એલું સર્વત્ત જ કહી શકે. આને સર્વત્ર પરિણત કેમ માનીએ છીએ તેના ખુલાસા આથી થશે.

પ્રયોગ-પરિણત પુદ્દગલા પાંચ પ્રકારનાં છે એ આ રીતિએ સિદ્ધ છે. એકેન્દ્રિય એટલે ગમે તે એક ઇન્દ્રિય એમ નહિ. ગમે તેા કાન, ગમે તા ચક્ષ ધરાવે એવું નથી. એકેન્દ્રિયને માત્ર સ્પર્શનેન્દ્રિજ હાય. બેઇન્દ્રિય જીવને શરીર તથા જીલ જ હાય, એ રીતિએ કમસર સમજ લેવું. વય માત્રના લેકથી પુદ્દગલાતું પરિણામાન્તર થઇ જાય છે.

ન્હાની વયે જે આકાર હાય તો વય વધતાં આકાર માટે થાય છે. તે કેવી રીતે તે અગ્રે વર્ત્તામાન—



## પાંચ પ્રકારના પુદ્દ્ગલ−પ્રયોગ–પરિણત જીવાે.

एगिदियपभोगपरिणया णं भंते ! पोगगला कइविहा पन्नता ?, गोयमा ! पंचविहा, तं जहा पुढविकाइय एगिदियपभोगपरिणया जाव वणस्सइकाइय एगिदिय परिणया ॥

#### શું સમ્યકત્વ એ જૈનોના ઇજારા છે?

કेवसत्तान थया पछी श्री જિનેશ્વર દેવ શ્રી તીર્થ કર ભગવાન્ તીર્થ સ્થાપે છે. તીર્થ કહેા કે શાસન કહેા, એક જ છે. ભગવાન્ તે વખતે ગણધર મહારાજાને ત્રિપદી આપે છે. उपन्नेइ वा, विगमेइ वा, धुवेइ वा ભવ્યાતમાએ ના હિતાર્થ, શાસનના પ્રચારાર્થ, એ ત્રિપદી ગહણ કરીને શ્રી ગણધર મહારાજા દ્વાદશાંગી રચે છે. શ્રમણ ભગવાન્ શ્રીમહાવી રદેવનાં શાસનમાં સ્થપાયેલી દ્વાદશાંગીમાં પ્યચમાંગ સૂત્ર શ્રીભગવત છે સૂત્ર છે. છત્રીશ હજાર પ્રશ્નોત્તરમય એ મહાન ચંચના એ મહાન્ શાસના આઠમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશામાંના પુદ્દગલ સંખધી અધિકાર ચાલી રહ્યો છે.

સ્વસાવ પરિણુત, પ્રયોગ પરિણુત, અને મિશ્ર પરિણુત એમ ત્રણ પ્રકારે પુદ્ગલાે છે એ પ્રથમ વિચારી ગયા. તેમાંના પ્રયાગ–પરિણુત પુદ્ગલાેના પાંચ પ્રકારાે છે એ પણ કહી ગયા. ધર્મિ મનુષ્ય એ વાત સારી રીતે જાણે છે, કે જીવાદિ તત્ત્વાેનાં દ્વારાે જાણ્યા વિના સમ્યકત્વ આવી શકતું નથી; અને જીવાદિ તત્ત્વાેની શ્રદ્ધા એ જ સમ્યકત્વ

પ્રશ્ન થશે કે: "જે મન્તવ્ય જૈના માને છે, તેજ બીજાઓ પણ માને છે; છતાં જૈનાને સમ્યકત્વ, અને બીજાઓને મિથ્યાત્વ એ કયાંના ન્યાય? દરેક આસ્તિક જીવાદિની શ્રદ્ધા કરે છે. શૈવા વૈષ્ણવા જીવાદિને માને છે જ જીવ (ચેતન), અજીવ (જડ), પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ (કર્મનું આવવું) સંવર (કર્મનું રાકવું), નિર્જરા (કર્મનું તૂટવું કર્મને તાેડવું) બધ (કર્મ પુદ્દગલાના બધ), માલ (કર્મથી સદંતર આત્માએ છૂટવું), આ નવે તત્ત્વાને નામાંતરે પણ દરેક મતવાળાએા માને તાે છે. આમાંનું કયું તત્ત્વ અન્ય મતવાળા નથી માનતા? ભલે શબ્દભેદ હાય પર-પ્રદ્યા-જ્ઞાનમય-સ્વરૂપ-માક્ષ વગેરે નામામાં ભેદ છે, પણ દરેક આસ્તિક દર્શનવાળાએ નવે તત્ત્વને માનવાં તાે પડે જ છે. ત્યારે શું સમ્યકત્વના જૈનાએ ઇજારા લીધા છે?

#### જેઓ જ્ઞાનાવરણીયાદિ ન માને તેઓ તેને તાેડવાનાં પ્રયત્ના કરેજ કયાંથી?

શાળ્દ ભેદ માત્રથી સમ્યકત્વના વિભાગ હાય જ નહિ, છે જ નહિ. ભેદ સ્વરૂપમાં જ છે. ઇતરા ઈશ્વરને સ્વરૂપે તા શુદ્ધ માને છે, પણ જે કાંઇ જીવન ચેપ્ટિત પૂજનાદિ પ્રકારાદિ પ્રસિદ્ધ છે, ત્યાં લીલાના પડદા આગળ ધરવામાં આવ્યા છે. લીલા શબ્દથી લીલાના બચાવ થાય છે. જૈન દર્શનમાં તા સ્પષ્ટ છે કે,-' દાષ રહિતને લીલા નવિ ઘટેરે, લીલા દાષ વિલાસ'. ઇતરા ત્યાગને શ્રેષ્ઠ કહે છે ખરા, ત્યાગને શ્રેષ્ઠ કહ્યા વિના ચાલે નહિં, પણ ત્યાગી થવું નથી, અને ત્યાગને યથા સ્વરૂપે આચરવા પણ નથી; એટલે ત્યાં લીલાના પડદા ધરે છે. નામથી ઈતરા अबे नवे तत्त्वेाने माने, पध् स्व३५मां लेह छे त्यांक वांधे। छे. कैन हर्शन के એ વાસ્તવિક સ્વરૂપે નવ તત્ત્વને માને છે, તે સ્વરૂપે ઇતરાતું મન્તવ્ય નથી. "જીવ અનાદિ-કાલથી ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે, કર્મના કર્તા કર્મના ભાકતા જીવ સ્વયમ્ છે, પ્રયત્નથી જીવ કમ'થી મુક્ત થઇ શકે છે. માેક્ષ મેળવી શકે છે-સિદ્ધ થઈ શકે છે;" જીવને અંગે જૈનાનું આ મન્તવ્ય છે. ઇતરાનું મન્તવ્ય "કર્મ કરનાર જીવ ખરા, પણ ક્ષાગવનાર નહિ. અથવા ભાગવનાર ખરાે પણ કરનાર નહિ, ઇશ્વરમાં મળી જવું ભળી જવું તે જ માેક્ષ." જૈનાે માને છે કે જીવ સ્વરૂપે કેવલજ્ઞાનમય છે, આવરણ વચ્ચે નડે છે. તે ખસેડાય તા તેને જ્ઞાન સાંપડે. કેવલજ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મની સંકલના જૈનામાં છે. આવરણની માન્યતા દ્વાય તા ખસેડવાની વાત સ્વાભાવિક હાેયજ. ઇતરાએ કેવલજ્ઞાનાવરણીયાદિ ને માન્યાં જ નથી, તો પછી ખસેડવાની તાેડવાની નિર્જરવાની યાેજના તાે હાેય જ કયાંથી ?. વેશેષિકા માેક્ષમાં જ્ઞાન, આનંદ કાંઈ છે નહિ એમ માને છે. જીવના વાસ્તિવિક સ્પરૂપને ઈતરા જાણતા-માનતા નથી. ઝવેરી તથા કાઇ છાકરા હીરાને સાચવે **બેય** પેટીમાં રાખે બેય, હીરા જાય તા કલેશ કરે એય ભક્ષે, પણ ફીરાનું મૂક્ય સ્વરૂપ તેા ઝવેરી જ જાણે છે. જૈનાે તત્ત્વનું સ્વરૂપ સમજે છે અને તદનુસાર માને છે. મિથ્યાદૃષ્ટિ જયાં જ્ઞાનાવરણીય જ માને નહિ, ત્યાં તેને તાેડવાના ઉપાયની કલ્પના પણ કયાંથી કરે ?

ગ્રાનના પાંચ લેદ. ૧. મતિજ્ઞાન. ૨. શ્રુતજ્ઞાન. ૩. અવધિજ્ઞાન. ૪. મનઃપર્વવજ્ઞાન. ૫. કેવલજ્ઞાન. પાંચ ઇંદ્રિયા તથા છઠ્ઠા મન દ્વારા થતું જ્ઞાન લે મતિજ્ઞાન શ્રવણ અને મનથી થાય તે શ્રુતજ્ઞાન. ઇન્દ્રિયા તથા મનની મદદ વિના રૂપી પદાર્થા જેથી જણાય તે અવધિજ્ઞાન. જેથી અઢી દ્વીપના સંગ્રી પાંચેન્દ્રિયના મનાગત પરિણમેલા પુદ્દગલાનું સીધું જ્ઞાન થાય તે મનઃ પર્યવજ્ઞાન. રૂપી કે અરૂપી તમામ પદાર્થીને, ત્રણે કાલના, સર્વક્ષેત્રના સર્વ દ્રવ્યે તે, પર્યાયોને લાવોને, ઇંદ્રિયા કે મનની મદદ વિના જેનાથી જણાય તે કેવલજ્ઞાન.

# સ્વરૂપ સમાન છે, ફરક આકારમાં છે.

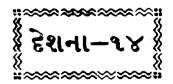
જીવ બધા એક સરખા. મુગટ કલશ વગેરે જુદી જુદી ચીજોમાં સાતું તા એક સરખું જ છે, માત્ર આકારા જુદા જુદા. આકારમાં સાતું તા તે જ રહેલું છે. આકારને અંગે ગ્રાહક જુદ: મુગટમાં તથા કલશમાં રહેલા સોનામાં કરક નથી. કરક આકાર તથા ઉપયોગિ-તામાં છે. સૂક્ષ્મનિગાદ અનંતકાયમાંના જીવમાં તથા સિદ્ધના જીવમાં જીવત્વ તરીકે લગીરે કરક નથી. જે સાનું મુગટ તથા કલશમાં છે, તેજ સાનાપણું ધૂળમા રખડતી સાનાની કણીમાં છે. જીવપાશું બધે સરખું વિચારાય, સમજાય ત્યારે આત્માને અંગે લેવા દેવાનાં કાટલાં જીદા હોવાથી કેટલા અન્યાય થાય છે તે સમજાશે.

એક વળુઝારા એક ગામમાં, જયાં પાતે મુકામ કર્યા છે, ત્યાં સાનુ વટાવવા ગયા. એક ગામથી બીજે ગામ કય વિક્રય—લે વેચ કરતા જાય, અને ગામેગામ ફરતા જાય; તેને પ્રથમના સમયમાં વળુઝારા કહેવામાં આવતા. પ્રાચીન કાળમાં ગમે તેવા માળુમ પાસે પણ દાગીના હાય. તે વળુઝારા પાતાનું કડું લઈને એક ચાકશીને ત્યાં ગયા અને કહ્યું કે આ કડાને તાલીને ભાવ પ્રમાણે પૈયા આપ મને પૈસાની જરૂર છે. કડું વજનમાં ૧૦ દશ તાલા થયું. ચાકસીએ ૧૦ દશ પૈસા ગણી આપ્યા. વળુઝારા તા આભા બની ગયા. ચાકસીની હરામખારીની એને કલ્પના પણ ન આવી. એણે તો માન્યું કે આ ગામમાં સાનું સસ્તુ હશે. આવા વિચાર કરી એણે હવે અહીંથી સાનું ખરીદવાના વિચાર કર્યા. ત્યારે ચાકસીએ કહ્યું, તારા સાનાના ભાવ પૈસે તાલા, પણ મારા સાનાના ભાવ તા પચીશ રૂપીયે તાલા છે. આ ચાકસીને કેવા ગણવા? આપણે તે કરતાં વધારે જીલમી છીએ. આપણા જીવની કિંમત કેટલી ગણીએ છીએ? રાજય કરતાં પણ જીવની કિંમત વધારે ગણ્યાનાં દૃષ્ટાંતા ઇતિહાસમાં અનેક છે. આખી પૃથ્વીના દાન કરતાં જીવિતદાનું ફલ વધારે છે. પોતાના જીવ ખચાવવા માટે રાજાઓએ વશપર પરાના હક છોડીને રાજયના રાજનામાં આપ્યાં છે. પોતાના જીવની જયારે આટલી હદે કિંમત તો બીજા જીવની કિંમત એટલી ગણાય છે?

એક વાત ધ્યાનમાં લ્યા. પાપ કર્મ ન બાંધવું હાય, પાપથી બચવું હાય તા બધા જોને પાતાના જીવ જેવા ગણવા. સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયના જીવશી સિદ્ધ સુધીના તમામ જીવા સરખા છે. જીવપણે તમામ સરખા છે, આકારમાં ભેદ છે. પુદ્દગલ પરિણમનના ભેદે આકારમાં ભેદ થતા. એક બે ત્રણ ચાર પાંચ એમ જે જે ઇન્દ્રિયને યાંગ્ય પુદ્દગલા પરિણામાવવામાં આવ્યા, તે તે મુજબ તે તે જીવાના આકાર થયા. કેટલાક જીવાને કર્માના એવા ઉદય છે કે એને જે પુદ્દગલા મળે તે સ્પર્શપણે પરિણમે, કેટલાક જીવાને કર્માના એવા ઉદય હાય કે એને જે પુદ્દગલા મળે તે સ્પર્શ તથા રસપણે પરિણમે. એ રીતિએ પંચેન્દ્રિય પર્ય ત સમજ લેવું. આ પાંચ ભેદને પાંચ જાતિ કહી. બધા પુદ્દગલા એક જાતિમાં પણ સરખાં પરિણમતાં નથી તેને અંગે પ્રશ્ન છે. હે ભગવાન્ એકેન્દ્રિયણે જીવા જે પુદ્દગલા લઇને પરિણમાવે તે એક પ્રકારનાં કે તેમાં પણ પેટાલેદા છે? ભગવાને ઉત્તર આપ્યા છે, હે ગાયમ! એકેન્દ્રિયપણે પરિણમાતા, પુદ્દગલા પણ પાંચ પ્રકારના છે. પૃથ્વીકાય એકેન્દ્રિય પ્રયાગ

પરિષ્ણુત, અપકાય - એકેન્દ્રિય - પ્રયોગ - પરિષ્ણુત, અગ્નિકાય - એકેન્દ્રિય - પ્રયોગ - પરિષ્ણુત, વાયુકાય એકેન્દ્રિય - પ્રયોગ - પરિષ્ણુત તથા વનસ્પતિકાય પ્રયોગ પરિષ્ણુત, આ પાંચ પ્રકારે પ્રયોગપરિષ્ણુત જીવે જાણવા. કેટલા કાએ એના એ પુદ્દ ગલા લીધા. એકેન્દ્રિયપણામાં પણ પાણી વાયુ, અગ્નિ, વનસ્પતિ-કાયપણે પરિષ્ણુમાન્યા. આ કાય પરિષ્ણુત ધ્યાનમાં રાખીશું, તો અન્યા અન્ય પદાર્થ પરિષ્ણુમન, મીલનમાં વાંધા જણાશે નહિ. પાણીમાંથી વનસ્પતિ, વનસ્પતિમાંથી અગ્નિ, પાણીમાંથી અગ્નિ, પાણીમાંથી વાયુ, વાયુમાંથી પાણી, એ પદાર્થ વિજ્ઞાનના વિરાધ અત્ર નથી. ઐંદારિક વર્ગણાનું રૂપાંતર થાય તેમાં વાંધા નથી. જૈન શાસનમાં પરમાણુથી વિભાગ નથી. અનંત પરમાણુ મળે ત્યારે જ પાણી, પૃથ્વી વગેરે થઇ શકે છે. ઔદારિક વર્ગણાના સ્વાભાવિક પુદ્દગલા શહુણુ કરી, પૃથ્વીકાયાદિના જીવા, તથાવિધ પુદ્દગલા શહુણુ કરી નેવા તેવા રૂપે પરિષ્ણુમાવે છે. શરીર પરિષ્ણુમન એ કર્માધન છે. એમાં પાતાના પ્રયત્ન કે પાતાની ઇચ્છા કામ લાગતાં નથી. અનગલ સ્તનવત્!, બકરીની ડાકે રહેલા બે આંચળ એ દાહવા માટે નથી, ઉલટુ એ તો પકડવા માટે ઉપયોગી છે. અઘાતીકર્મા ને અગે આત્માનું સ્વાતંત્ર્ય ન હાય, અને ઘાતી કર્માને અગે ક્ષયોપશ્મ છે. આ સંબધ વધારે વર્ણન અત્રે વર્ત્ત માન.

#### **==5**



## સૂક્મ તથા બાદર વિભાગ.

पुढिनिकाइय-एगिदियपञ्चोगपरिणया भंते ! णं पोगगळा कइ विहा पन्नता ? गोयमा ! दुविहा पन्नता, तं जहा-सुहुमपुढिविकाइय एगिदिय पञ्चोगपरिणया, बादरपुढिविकाइयएगिदिय पञ्चोग-परिणया, आउकाइय एगिदिय पञ्चोगपरिणया एवं चेव दुपयओ भेदो जाव वणस्सइकाइया

## આત્માના આઠ રૂચક પ્રદેશા કાયમ ખુલ્લા રહે છે.

શ્રી ગણુધર મહારાજા, ભગવાન્ શ્રી તીર્થ કર દેવાધિદેવ જ્યારે શાસનની સ્થાપના કરે છે, અને ત્યારે ભવ્યાત્માઓના હિતાર્થ, શાસનની પ્રવૃત્યર્થ દ્વાદશાંગીની રચના ત્રિપદી પામીને કરે છે. તેના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ પરિણામના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે. આપણે વિચારી ગયા કે જીવાજીવાદિ તત્ત્વા જેના તથા ઇતરા માને છે, છતાં મન્તવ્ય

ભેદ જૈનાની દૃષ્ટિએ સમ્યક્ યથાર્થ છે, માટે તેઓ સમ્યગૃદૃષ્ટિ છે. જીવથી માંડીને માેક્ષ પર્ય તના નવે તત્ત્વો શૈવો વેદાંતીઓ શબ્દ-ભેદથી પણ માને છે. શબ્દના જુદાપણાના જૈન દર્શનને લેશ પણ વાંધા નથી, પરન્તુ સ્વરૂપમાં ભેદ છે એ જ માટે વાંધા છે. જીવાદિ તત્ત્વાને તેના વાસ્તવિક સ્વરૂપમાં માનવા તે સમ્યક્ત, અને તે તત્ત્વાને વાસ્તવિક સ્વરૂપે માને તે સમકિતી. નિગાદથી માંડીને સિદ્ધોના જીવા જીવસ્વરૂપે સમાન છે. લાખ તાલા સાનું હાય કે એકરતિ સાનું હાય, બંનેના કસ સરખા છે. તાલને કસની સાથે સંબંધ નથી, કસને તાલની સાથે સંબંધ નથી.

જગતમાં ગેની સ્થિતિ નિર્ભય હાય, કાંતા નાગાની કે કાંતા સ્વતંત્રની: જેની પાસે પહેરવાની લંગાટી નથી તેની સ્થિતિ ઉતરવાની કઈ? જઘન્ય સ્થિતિવાળાને ઉતરવાનું નથી, એટલે એને ભય નથી. ચકવર્તી પણ નિર્ભય છે. તેના વિરાધ કાેેે છું કરે? મધ્યમ સ્થિતિવાળાને ચઢવા ઉતરવાનું હાેય છે. જવને અંગે બે સ્થિતિ નિત્ય, કાં તા નાગાઇની અર્થાત્ નન્ન પણાની, કાંતા સંપૂર્ણ સાધનસંપન્નપણાની. નિગાદની સ્થિતિ હલકામાં હલકી છે. આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશામાં માત્ર આઠ પ્રદેશા જીવને કાયમ ખુલ્લા રહે છે. જો એ આઠ પ્રદેશા અવરાઇ જાય તાે તાે જીવ અજીવ થઈ જાય. ગમે તેટલાં વાદળાં આવે તાે પણ રાત્રિ દિવસના લેદ તાે સ્પષ્ટ રહેજ છે, તે જ રીતિએ ગમે તે હાલતમાં નિગાદમાં પણ આત્માના આઠ રચક પ્રદેશા તાે ખુલ્લા રહે છે.

#### માક્ષમાં શું છે ?

કેટલાકા કહે છે કે 'સિદ્ધપણામાં શું છે? માેક્ષમાં છે શું? માેક્ષમાં ખાવાનું નથી પીવાનું નથી, સ્ત્રીએા નથી, નાટકેા નથી, ભેાગાે નથી; ત્યાં જઇને શું કરવું <sup>?</sup> આ શળદાે ખાલ**ચેષ્ટા** જેવા છે. ન્હાના છાકરા કહી દે કે આબરૂમાં શું છે ? આબરૂ ખાવા પીવા પહેરવા કે એાઢવાના કશા કામમાં આવતી નથી. એ બાલકને આબરૂનું સ્વરૂપ શું તે ખબર નથી, માટે તે તેમ બાલે છે. ભવ અને માેક્ષ એ ભૂમિકાની દૃષ્ટિએ પણ સ્વરૂપ ન સમજનારાં ખાલક જ ગણાય. માક્ષમાં ખાવાનું નહિ, પીવાનું નહિ, પહેરવા કે એાઢવાનું નહિ, ત્યાં જઇને કરવું શું ? અજ્ઞાન હાેવાથી આવું બાેલાય છે. વિવેકી જરાક વિચારે તેા સમજાય કે આખરૂ એ શી ચીજ છે ?, તેમ અર્ડી પણ જરાક વિચારે તેા સમજાય કે માેક્ષ એ શી ચીજ છે ?; આત્માના સ્વરૂપના ગુણના લેશ પણ વિચાર ન કરીએ, અને માત્ર ખાનપાનના જ વિચાર કરીએ તા આપણે પણ બાલક જેવા નાદાન જ છીએ. આત્માના કેવલજ્ઞાનાદિ ગુણ અખડિત રહેતા હાય તા તે સિદ્ધદશામાંજ રહે છે. સિદ્ધદશા જ આત્મા માટે નિર્ભય છે, નિર્ભય સ્થાન એ એક જ છે. માક્ષમાં - મુક્તિમાં - સિષ્ધદશામાં કર્મળં ધના કારણભૂત મિથ્યાત્વ અવિરતિ કષાય કે યાગ નહિ હાવાથી જીવને કર્મ લાગતું નથી. માક્ષમાં આત્માના ગુણાને ઘાત થવાનું, અને ગુણામાં રખલના થવાનું હોતું નથી. અનંતી સ્થિતિ માત્ર બે દશામાં છે. સુક્ષ્મ નિગાદમાં, તથા સિદ્ધિમાં. એ બેની અનતી સ્થિતિમાં કરક છે. સિદ્ધની સ્થિતિ શાધતી, અને નિગાદની અનતી, આ બે સ્થિતિ વિના બીજે કયાંય અનંત કાલની સ્થિતિ નથી.

## ફેરક આકારમાં છે સ્વરૂપમાં નથી.

નિગાદની સ્થિતિએ રહેલા છવા તથા માલમાં રહેલા છવા બન્ને સ્વરૂપે સરખા જ છે. સ્વરૂપમાં લેશ પણ ક્રસ્ક નથી. ક્રસ્ક પુદ્દગલ સંયોગામાં છે. કર્મ વર્ગણાથી લિપ્ત તે સંસારી— છવા, અલિમ તે માલના છવા; બન્નેમાં આ જ ક્રસ્ક. એકેન્દ્રિયમાં રહેલા છવાએ લીધેલા પુદ્દગલા શરીરપણે પરિણુમાવ્યાં છે, બેઇન્દ્રિયના છવે પણ તેવાં પુદ્દગલા શરીરપણે પરિણુમાવ્યાં છે, એમ પંચેન્દ્રિય પર્ય ત સમછ લેવું. જે ધાન્ય તથા જલ તમે લ્યા છા, તેજ જનાવર લે છે, છતાં આકારમાં તકાવત છે. કારણ કે જનાવરને બિચારાને તિર્યં ચ નામકર્મના ઉદય છે, તેથી તે આહાર પાણીનાં પુદ્દગલા ત્યાં તે રૂપે પરિભુમાવે છે, આપણે મનુષ્યનામકર્મના ઉદયે મનુષ્યપણાને યાગ્ય પુદ્દગલ પરિભુમાવીએ છીએ.

## વનસ્પતિકાચનું વિવેચન.

જીવાની પાંચ જાતિ કહેવામાં આવી. એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રિય, પાંચેન્દ્રિય પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉવાય, વાયુકાય ને વનસ્પતિકાય, એ પાંચ પ્રકાર એકેન્દ્રિયના છે. આપણી દૃષ્ટિથી દેખાયેલા આ પ્રકારાનું વિવેચન કર્યું. વનસ્પતિકાયમાં બે લેદ છે. પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય તથા સાધારણ વનસ્પતિકાય. પ્રશ્ન થશે કે પૃથ્વીકાયાદિમાં તેવા લેદો કેમ નહિં! એકનું અનેક કરવાની, ઉછેરવાની, સૂકાઈ જઈ ને લીલા થવાની જે શકિત વનસ્પતિમાં રહેલી છે, તે શક્તિ પૃથ્વીકાયાદિ ચારમાં નથી. વનસ્પતિકાય ક્ષીણ થઈ ને ઉદ્ભવ પામી શકતા નથી. લીલી-લીલકુગ આસા મહિને કાળી થઈ જાય છે, જ્યાં વરસાદ આવ્યો કે પાછી લીલીછમ! એવું લીલાપણું એનું એ લીલાપણું બીજ કાઈ ચીજમાં દેખાતું નથી. લીલપુગ એવી ચીજ છે કે અહીંથી ઊતરી જ્યાં ગઈ ત્યાં જથ્થા જામે. અન્યાઅન્ય ઉત્પાદનશક્તિ, શુષ્ક થયા બાદ આર્દ્ર થવાની શક્તિ વનસ્પતિકાયમાં છે, તે પૃથ્વીકાયાદિમાં નથી. લીલકૂલ પાણી નથી, પણ વનસ્પતિ છે. પૃથ્વીકાયાદિ પાંચે ય જાતિ સ્વતંત્ર છે. વનસ્પતિકાયની સ્થિતિ એવી છે કે નિગાદ વનસ્પતિકાય જ માની શકાય. ત્યાં ખારાક અનંતા સાથે લે છે. શરીર ન દેખાય તેવું અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગે બધા જીવા સાથે જ બનાવે છે.

દ્વયણુક, ગ્યણુક પરમાણુ જીવ ગ્રહણુ ન કરી શકે. અનંતાનંત પુદ્દગલ પરમાણુ એકડાં થાય, ગ્રહણુ લાયક ઔદારિક વર્ગણા ખને, ત્યારે જ તેવા સંકંધા જીવ ગ્રહણુ કરી શકે. અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગે પુદ્દગલા એકઠા ન થાય, ત્યાં સુધી આહારપણે લેવાને લાયક ન ખને.

#### નિગાદ વિચાર.

ખાદર નિગાદમાં એક શરીરમાં અનતા જવા છે. અનેક જવનું એક શરીર. ખારીક અદશ્ય એક શરીર અનતા જવા એકઠા મળી ળનાવે, ત્યારે તે સૂક્ષ્મનિગાદ. દેખીશકાય તેવું શરીર બને ત્યારે તે બાદર નિગાદ. આ રીતે સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાય, બાદર પૃથ્વીકાય, સૂક્ષ્મ અપૃકાય, બાદર અપકાય, વગેરે સમજ લેવા.

શ્રીગૌતમસ્વામીજીના પ્રશ્ન છે કે "પૃથ્વીકાયપણ એકેન્દ્રિયના પેટાલેદ તે પુદ્દગલના વિભાગ છે કે નિર્વિભાગ ?

ભગવાન્ ઉત્તર આપે છે:-હે **ગૌતમ!** પૃથ્વીકાય એકેન્દ્રિયપણે પરિણમેલાં પુદ્દગ**લે**ા સૂક્ષ્મ, બાદર એમ બે પ્રકારે છે. અહીં સૂક્ષ્મ શબ્દ આપેક્ષિક છે. ત્રણ આંગળી ઊલી કરીએ, તેમાં વચ્ચેની નાની પણ છે, માેટી પણ છે, પાેતાથી માેટી આંગળીની અપેક્ષાએ નાની છે, અને પાતાથી નાની આંગળીની અપેક્ષાએ માટી છે. આ માટાપણું, નાનાપણું. બીજા પદાર્થની અપેક્ષાંએ છે. એક વકીલે પાતાના કલાર્કની અક્કલ જોવા માટે એક પ્રયાગ કર્યો. સ્લેટમાં એક લીટી દેારી પછી કહ્યું. આ લીટીને અડયા વિના, તેમાં કરોા ફેરપ્રાર કર્યા વિના નાની બનાવી દે. કલાર્ક અક્કલબાજ હતા, તેથી તરત તેણે તે લીટીની બાન્નુમાં ખીછ માેટી લીટી દેારી પેલી લીટીને નાની સાબિત કરી દીધી કે 'આ માેટી લીટીથી આ લીટી નાની છે!' તાત્પર્ય કે માટા-નાનાપણું અપેક્ષાએ છે. પત્થર કરતાં ચાંદીના પુદ્દગલા બારીક, છે, તે કરતાં સાેનાના પુદ્દગલાે ખારીક છે. સૂક્ષ્મપણું અપેક્ષાવાળું નથી, કેમકે તે અદશ્ય છે, સૂક્ષ્મ શરીર દેખી શકાતું નથી. અસંખ્યાતા જીવાના અસંખ્યાતા શરીરા એકઠાં કરીએ તા પણ દેખાય નહિ એવી સ્થિતિ છે. દેખી શકાય ત્યાં ખાદરપણું. અહીં સૂક્ષ્મ આપેક્ષિક નહિ પણ પારિભાષિક. શાસ્ત્રે જે દૃષ્ટિએ 'સુકમ' શબ્દ વાપર્યો તે દૃષ્ટિએ લેવા. સુકમ પ્રયાગે પુદ્દગલ પરિણમન થાય, ત્યાં સુક્ષ્મ. ખાદર પ્રયાગપણે પુદ્દગલ પરિણમન થાય, ત્યાં ખાદર. ળાદરને છદ્મસ્થા **બેઈ શકે. છદ્મસ્થા બેઇ શકે તે બાદર. પૃ**થ્વીકાયમાં જેમ સૂક્ષ્મ બાદર એ લેદ, તેમ અપકાયમાં પણ સમજવા તેમ દરેક જાતિમાં સમજ લેવું. **તેવી રીતે છે** ઇન્દ્રિયાદિમાં તેવા લેદાે છે કે નહિ?, ત્યાં કેવા લેદાે છે વગેરે અત્રે વર્તમાન.

દેવલાેક તથા નારકી ગતિ માત્ર શ્રદ્ધાગમ્ય જ છે એમ નથી, પણ બુદ્ધિગમ્ય છે જ કુદરતને માનનારે એ બેય ગતિ માન્યેજ છુટકાે.

बेइंदियपओगपरिणया णं पुच्छा, गोयमा! अणेगविहा पन्नता, तं जहा, एवं तेइंदिय चउरिंदिय पओगपरिणयावि।

## આકાર રૂપે એકેન્દ્રિયના પાંચ, વિક્લેન્દ્રિયના અનેક, પંચેન્દ્રિયના ચાર લેદ.

ભગવાન્ શ્રી તીર્થ કરે દેવે સ્થાપેલ શાસનના વ્યવહાર માટે, ભવ્યાત્માઓના કલ્યાણાર્થ શ્રી ગણધર મહાસજાએ રચેલી દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગ શ્રીભગવતી સ્ત્રના અષ્ટમ શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશા, તેમાં પુદ્દગલ પરિણામના અષિકાર ચાલુ છે. જગતનું વિચિત્ર દશ્ય કહા કે જગતના દશ્યની જે જે વિચિત્રતા છે, તે ત્રણ પ્રકારના પુદ્દગલાને આભારી છે. ઔદારિક વૈક્રિય તૈજસ્ની યાવત્ પ્રત્યેક વર્ગણા શૃન્ય વર્ગણા બધી વર્ગણએામાં ચક્ષુવિષય પદાર્થીના વ્યવહાર કરનારાને ઔદારિકની પહેલાંનાં પુદ્દગલા તેમજ તૈજસ્ વર્ગણાની આગળના પુદ્દગલા દેખી શકાય તેવા નથી. વ્યવહાર દેખી શકાય તે પ્રયોગ-પરિણત પુદ્દગલના કારણે છે. પ્રયોગ પરિણામે પરિણામેલા પુદ્દગલોના પાંચ લેદા છે. એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરેન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય જાતિનામકર્મના ઉદયાનુસાર તે તે પ્રકારે તે તે જવા પુદ્દગલો પરિણુમાવે છે.

હવે વિષય આગળ વધે છે. જેમ એકેન્દ્રિયમાં પાંચ ભેદા જણાવ્યા, પૃથ્વીકાય અપકાય તેઉકાય વાઉકાય ને વનશ્પતિકાય. તેમાં પણ દરેકના બખ્બે પ્રકાર, સૂક્ષ્મ તથા બાદર. તેમ બેઇન્દ્રિય તેઇન્દ્રિય ચૌરિન્દ્રિયના ભેદા છે કે નહિ? એકેન્દ્રિયના અંગે આટલું વિવેચન ચાલ્યા બાદ આ નવા પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે. શાસ્ત્રકાર મહારાજા જણાવે છે કે મહાનુભાવ! પૃથ્વીકાયાદિના દશ જ આકાર નિયમિત છે. બેઇન્દ્રિયાદિ માટે અનેજ્ઞવિદ્યા पत्रत्तા કહ્યું. બેઇન્દ્રિયના ઘણા આકારા છે, તેથી ત્યાં એકેન્દ્રિયની જેમ કહી શકાય તેમ નથી. બેઇન્દ્રિયથી ચૌરિન્દ્રિય સુધી વિકલેન્દ્રિય કહેવાય તેના ઘણા પ્રકારા છે.

## पंचिद्यपञ्जोगपरिणयाणं पुच्छा।

श्रीगोत सस्वासी છ મહારાજના પ્રશ્ન છે કે ભગવાન ! પચિન્દ્રિય છવ જે પુદ્દગલ પરિષ્કુમાવે છે, તેના કેટલા ભેદ છે ? गोयमा, चडिवहा पन्नत्ता, तं जहा—एवं नेरइयपंचि- दियपओगपरिणया तीरिक्ख ० एवं मणुम्स ० देवपचिदिय ७ હે ગોત મ! તેના ચાર ભેદ છે. દેવ, મનુષ્ય, તિર્યં ચ, નારકી, એકેન્દ્રિયમાં દશ ભેદ, વિકલેન્દ્રિયમાં બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરેન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિયમાં ચાર ભેદ.

#### પ્રત્યક્ષમાં શંકાને સ્થાન નથી. શંકા પરાેક્ષની જ હેત્ય.

એકેન્દ્રિય વર્ગમાં પૃથ્વીકાયનું સામાન્ય શરીર અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગનું છે. અપ્કાયનું શરીર તેટલું ખરૂં, પણ પૃથ્વીકાયથી ચહિયાતું, તેઉકાયતું તેથી ચહિયાતું, વાઉકાયનું તેથી ચહિયાતું, વનસ્પતિકાયનું તેથી ચહિયાતું. આ મુજબ જઘન્ય શરીર એઇન્દ્રિયના તમામ જીવા સરખું પરિણુમાવે. જઘન્યપણાના દુભેદ માટે ભેદ પાડવામાં આવ્યા. સ્થિત્યંતરને લીધે. સ્થિતિ ક્ષયાપશમના કારણે, ચારેગતિ, પાંચે જાતિમાં લેદાની બિન્નતા છે. મનુષ્ય ગતિ તથા તિર્ધં ચ ગતિ તો પ્રત્યક્ષ છે, દૃષ્ય છે. તેઓએ પ્રયાગથી પરિણુમાવલા પુદ્દગલા માની શકાય દેવતા તથા નારકી પરાક્ષ છે. એ છે માનવાનું સાધન શું? અનુભવગત વસ્તુ માટે પ્રશ્ન હાય નહિ. 'હું પાતે છું કે નહિ' એવા પ્રશ્ન કાઇને થતા નથી. મનુષ્યો કે તિર્ધં ચા તો નજરા નજર નિહાળાય છે, ત્યાં તેઓ છે કે નહિ એ પ્રશ્ન હાય જ શાના ? પ્રત્યક્ષને અંગે પ્રશ્ન નથી. પ્રશ્ન પરાક્ષને અંગે છે. શ્રીમહાવીર મહારાજાએ અગીયાર ગણધરાની શકાઓનું સમાધાન કર્યું. એ શંકાઓમાં એક ગણધરને 'દેવતા છે કે નહિ' એવી શંકા હતી. એક ગણધરને 'નારકી છે કે નહિ' એવી શંકા હતી શેક કહ્યું હો શેક જ શાની ? એ સંશય થાય તો તો પાતાને પાતામાં સશય થાય તેવું છે. 'હું હું કે નહિ' એવા સંશયને સ્થાન નથી. 'હું મૂગા હું' એમ કાઈ બાલે તા કાઈ માને?

#### દેવલાક તથા નારકી છે કે નહિ?

મનુષ્ય છે કે નહિ એ પ્રશ્નને અવકાશ નથી. ગણધરામાં દેવતા તથા નારકીની શકા-વાળા ગણુધરા છે, પણ મનુષ્ય તથા તિયે ચની શકા કાઇને ય નથી. કેમકે પ્રત્યક્ષ પદાર્થમાં શકાના અવકાશ ન હાય, અર્થાત્ શંકાને સ્થાન જ ન હાય. પ્રશ્ન થાય કે દેવતાને માનવામાં આપણી પાસે શું સાધન છે? ગ્રહ નક્ષત્ર, સૂર્ય, ચંદ્ર, તારા તા દેખાય છે ને? દેવતા તથા નારકીની શાંકાવાળા ગણધરા છે. પણ મનુષ્ય તથા તિર્યાચની શાંકા કાઇને ય નથી. દેવતાને માનવામાં આપણી પાસે શું સાધન છે? ગ્રહ નક્ષત્ર સૂર્ય ચંદ્ર તારા તા દેખાય છે. દેવતા માનવાને જયાતિષ્ક સાધન રૂપ છે, પરન્તુ નારકી માનવા માટે કાઈ સાધન છે ? ઇન્દ્રિયગમ્ય નારકી નથી. એ વાત ખેરી પણ જરા બહિ દાડાવાય તા તે પણ સમજ શકાય, અર્થાત નારકી પણ માની શકાય. રાજ્યમાં ગુનાની સજા થાય છે. ગુનાની સજા એાછી હાય તા તે ગુનાને આમંત્રણ સમાન છે. સજા ગુનાના પ્રમાણમાં જોઈ એ. એાછી ન હાવી જોઇએ. આ વાત સાદી સમજણથી સમજ શકાય તેમ છે. હવે વિચારા કે લાખા વર્ષના આયુષ્યવાળા ક્રાેડ પૂર્વ જેટલા કાલની જિંદગીવાળા કસાઇ અબને જવાને ઘાતકીપણ મારે, તેને શિક્ષા ભાગવવાનું સ્થલ કહું? વળી કાેર્ટમાં કાંઈ બધાય ગુનેગાર થાડા પકડાય છે? કેટલાય ગુનેગારા તાે પાલીસના સાણસામાં સપડાતા જ નથી. પકડાયલાએામાંથી કેટલા ય પુરાવાના અભાવે કે લૂલા પુરાવાથી, કે બીજા કારણે છૂટી જાય છે. કેમકે કાનૂનનું બંધારણું એવું છે, કે સેંકડા ગુનેગારા છૂટી ભલે જાય, એક નિર્દોષ માર્યો ન જવા જાઇએ. આથી આ જગતમાં આવાએ ફાવી જાય છે, પણ તેવાએ માટે કુદરતે બીનાં જગત નિર્મેલું જ છે. સત્તા (રાજયની સત્તા) કાંઈ જીવ માત્રને તમામ ગુનેગારને જોઇ શક્તી નથી. રાજ્ય રક્ષણના હેતુથી તેના કાયદાઓ છે. સ્વાર્થને અંગે નિયત થએલા કાયદા માટે કુદરત અનુકૂલ ન હેાય. ભયંકર પાપીએા કે

જેઓ આ દુન્યવી સત્તામાંથી છટકી ગયા છે, તેઓને માટે એવું સ્થાન માનવું જ પડશે, કે જ્યાં તે પાપીઓ ભાગવવા પડતા દુઃખમાંથી નાસી પણ ન શકે અને છટકી પણ ન શકે. 'નારકી' શબ્દની સાથે સંબંધ નથી. નામ ગમે તે કહા પણ એવી એક સૃષ્ટિ છે, કે જ્યાં આવા જવા જાય છે અને વારંવાર કપાય, બળે, છેદાય, ભેદાય ક્ષેત્રકૃતવેદના અન્યાન્યકૃતવેદના, પરમાધામીકૃતવેદના વગેરે વેદનાએ ખૂમાખૂમ કરીને ભાગવે છે. નારકીમાં મરણનું દુઃખ છતાં મરી શકાય નહિ. અસંખ્યાતી વખત કપાય, છેદાય, ભેદાય પણ મરે નહિ. સખત ગરમી, ઠંડી સહન કરવી પડે, મરવા ઈચ્છે પણ મરણ ન થાય. નામ ગમે તે આપા, પણ આવું એક સ્થાન છે જેને નારકી કહેવામાં આવે છે.

ખીજો મુદ્દો સમજ લ્યા ! સમજ અમાં થયેલા ગુનાની સજા સમજ અમાં ભાગવી પડે. ખૂનના ગુનેગારને ફાંસીની સજા થાય છે. તેને ફાંસી દેતી વખતે જે ચકરી આવે, તા ફાંસી અટ કે, ડૉકટરને બાલાવાય, દવા થાય, પાછા તેને શુદ્ધિમાં લાવીને પછી સજા કરાય, તાત્પર્ય કે ગુના સમજ અમાં થયા હાય તા સજા પણ સમજ અમાં જ કરાય. સમજ અમાં કરેલા ગુનાની સજાના ભાગવટા અઅસમજ અમાં કરાય નહિ. આથી તા નારકીને અવધિજ્ઞાન માનવામાં આવ્યું છે નારકી જોવા ત્રણ જ્ઞાનવાળા જ હાય. મનઃપર્ય વજ્ઞાન અપ્રમત્ત લિખ્ધધારી સાધુને હાય. કેવલજ્ઞાનવાળાને તા પાપના અધજ નથી. પાંચ જ્ઞાન (મિત, શ્રુત, અવિધ, મનઃપર્ય વજ્ઞાન તથા કેવલજ્ઞાન ઉપાય છે. પાપીને, જેને ભવની રખડપટ્ટી કરવાની હાય તેને મનઃપર્ય વજ્ઞાન તથા કેવલજ્ઞાન ઉપાય શાય જ નહિ. હવે બાકી રહ્યાં ત્રણ જ્ઞાન આ ત્રણ જ્ઞાન હાય તો જ તે પાપ કરી શકે. મુદ્દો એ છે કે સમજ અમાં કરેલા ગુનાની સજા સમજ અમાં જ થાય, માટે નારકીને અવધિજ્ઞાન છે. નારકીનું શરીર જ એવું કે અનેક વખત છે હાય ભેદાય કપાય તળાય અધું યે થાય, અરે! કરવતથી વહેરાય, કેઈ કેઇ કદર્ય નાએ થાય, છતાંય જીવ જઈ શકે નિહ, અર્થાત્ મરે નિહ.

કુદરતને માનનારે નારકી માનવી જ પડે.

નારકીમાં અહીં કરતાં અસંખ્યાત ગુણી ભૂખ, તૃષા, ટાઢ, ગરમી, તાપ છે. આ તમામ સહન કર્યે જ છ્ટકા, છ્ટકારાના દમ પણ ખીંચાય નહિ એવી દશા! નારકીનું આયુષ્ય પણ લાંછુ, અને તાજ વર્ણવી ગયા તે મુજબ કરાયેલાં પાપાનું ફલ ભાગવાયને! કુદરતને માનતા હા તો નારકી ગતિને માન્યા વિના છ્ટકા નથી. સત્તાના સાણસામાંથી છ્ટી શકાય, પરન્તુ કુદરતના કાપમાંથી છુટી શકાય તેમ નથી. સત્તાના તાળામાં રહેલાઓને તા માના કે ગુનાની સજ થાય, પરન્તુ સજ દેનારા અમલદારા લાંચ રૂરવતથી અન્યાય કરે, કાઇના ગુના જતા કરે, અને કાઇકને ફસાવીને મારે. આની સજ કયાં? સત્તાધીશાએ કરેલી ઘાતકી સજાનું ફલ મળવાનું સ્થલ માન્યા વિના ચાલશે? પાપનું ફલ એાછામાં એાછું દશ ગુણું તો ભાગવવું પડવાનું જ. કોડાકોડ ગુણું ફલ સમજશું ત્યારે ખંધક મુનિની ખાલ ઉતાર્યાની પરિસ્થિતિ બરાબર સમજારો.

પૂર્વ ભવમાં કાંઠીંબડુ છાલવામાં રાચ્યા તેનું ક્લ ખંઘક મુનિના ભવમાં ઉદય આવ્યું. તમે કેરી આરીઓને છાલવામાં રાચતા હો તો સાવચેત રહેજો. પાપની ક્રિયામાં જેટલા રાચ્યા માચ્યા તેટલાં ચીકણાં કર્મ બંધાવાનાં. ખંધક મુનિ કાંઇ જેવા તેવા નહાતા. તે ભવમાં તો મનુષ્ય મુનિ, ઉત્તમ તપસ્વી સુદૃઢ ક્ષમાશીલ છતાં પેલું રાચવામાચવા પૂર્વક કાંઠીંબડાની છાલ છાલ્યાનું બાંધેલું કર્મ ત્યાં આવીને ભેટયું અર્થાત્ ઉદયમાં આવ્યું. તેના વિપાક-પ્ળરૂપે એમની જીવતી ખાલ (ચામડી) ઊતારી. કેવી ભયકર વેદના છે. ભગવાન્ શ્રી મહાવીર દેવને કાનમાં ખીલા ઠાકાણા! એ ભવમાં પાતે સાક્ષાત્ પ્રભુ છે. તે વખતે મુનિપણામાં છે, ધ્યાનસ્થ છે અડગ છે કેવલ ક્ષમામૂર્તિ છે, પરન્તુ વાસુદેવના ભવમાં પેલા શય્યાપાલકના કાનમાં ગરમ (તપાવેલું) શીસુ રેડયું હતું, તે કર્મના વિપાક ઉદયરૂપે અહીં હાજર થયો. "કર્મ ન છુટેરે પ્રાણીયા" ગાઓ છાને! હવે જે કર્મનું ક્લ દશ ગુણું સા ગુણું અનેક ગુણું ક્રોડાકાડ ગુણું ભાગવવાનું હાય ત્યાં શરીર એવું હોવું જોઇએ કે જે વેદનાથી છુટી શકે નહિ, મરી શકે નહિ. એવું શરીર નારકીમાં છે.

ખીજાને ત્રાસ, દુ:ખ, સંતાપ મૃત્યું આપ્યા કરવાથી તેના ક્લરૂપ ભાગવવાનું ભવાંતરરૂપ સ્થાન જેમ માનવું પડે. એ સ્થાન જ નરક, તેમ બીજાને સુખ શાંતિ આરામ આપવાથી ભવાંતરમાં સે કડા, હજારા વર્ષો સુધી શાંતિ આપનાર સ્થાન પણ માનવું જોઇએ જ, અને તે સ્વર્ગ એટલે દેવલાક. લાખા ગુણા સમય સુધી સાતા ભાગવવામાં અડચણ ન આવે તેવું સ્થાન સ્વર્ગ છે. દેવલાક તથા નારકી ગતિ, ળન્ને છુદ્ધિગમ્ય છે જ, માનવાં જ પડે તેમ છે. તીવપાપ પણ મનુષ્ય કરે છે. દેવલાકને લાયક પુષ્ય પણ મનુષ્ય કરે છે. એકેન્દ્રિય, એઇન્દ્રિય, તોઇન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રિય આચાર જાતિમાંથી એક પણ જાતિ એટલે કે ચારે ય જાતિ દેવલાક કે નરકે જતી નથી, એટલે કે એ જાતિમાં એવાં પાપ-પુષ્ય થઈ શકતાં નથી, થતાં નથી નરકે કે દેવલાક પચેન્દ્રિય જ જાય, મનુષ્ય કે તિર્થં ચ પંચેન્દ્રિય જ તેવાં પુષ્ય કે પાપ કરી શકે અને દેવલાક મેળવી શકે અગર નરકે જવું પડે. દેવ, મનુષ્ય, તિર્થં ચ, નારકીએ પરિણ્યાવેલા પુદ્ગલામાં પેટાલેદા છે કે નહિ. તેને અગે પરિણામની વિચિત્રતા છે કે નહિ. તે સંબધિ અત્રે વર્તમાન.



બુદ્ધિશાળી પુરૂષાની દબ્ટિ ફલ તરફ હાેય છે. જીવ સૂક્ષ્મ પુદ્દગલાેને ગ્રહણ કરી શકતાે નથી.

શાસનની સ્થાપના પ્રસઃગે, ભવ્યાતમાં એાના હિતાર્થે શ્રી ગણુધર મહારાજાએ રચેલી

દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગમાં શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના અષ્ટમ શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશાના અધિકાર ચાલુ છે, આપણે પ્રથમજ એ વિચારી ગયા કે પુદ્દગલ વિચાર એ જૈન શાસનની જડ છે. પુદ્દગલા મુખ્ય ત્રણ પ્રકારે છે. જેમાં જગતના વ્યવહાર પ્રયાગપરિણત પુદ્દગલને આભારી છે. મૂળથી તેનું ઉત્થાન છવે કરેલું નથી. પૃથ્કીકાયના છવે ઔદારિક શરીર બનાવ્યું. વિકલેન્દ્રિયે પણ પુદ્દગલા શ્રહણ કરી શરીર ખનાવ્યું. પુદ્દગલાની ઉત્પત્તિ જીવને ઉદ્દેશીને નથી. જીવની ક્રિયા એ પરમાણુમાં ચાલતી નથી, છે ત્રણ ચાર પાંચ યાવત્ અનંત પરમાણ સૂક્ષ્મ પરિણામે પરિણમ્યા હાય, તેમાં પણ જીવની ક્રિયા ચાલતી નથી. એાછામાં એાછા અસંખ્યાંત આકાશ પ્રદેશા જીવે રાકેલાજ હાય છે. એકેન્દ્રિયથી સિદ્ધ સુધીના જીવાે લઇએ તાે પણ, અસંખ્યાત આકાશ પ્રદેશથી એાછી એક જીવની અવગાહના હાતી નથી. ચૌદ રાજલાકના પ્રદેશા તે પશ અસંખ્યાત. અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગની અવગાહનામાં પણ અસંખ્યાતા જ પ્રદેશા. આ વાત બાલ જીવાને-સ્થૂલ ખુદ્ધિધારીઓને સમજાવવા લાખ ઔષધિવાળા કાઢાના ચૂર્જના દાખલા આપે છે. લાખ ઔષધિ લેગી કરી તેના ઉકાળા કરીએ, પછી જમાવીએ, તેમાંથી રતિભાર આપીએ. હવે વિચારા! એ ચૌદ મણના કાઢામાં જેમ લાખા ય ઔષધિ છે, તેમ રતિભારકાઢામાં યે છે. તે જ રીતિએ પ્રદેશાનું પણ સમજ લેવું. કાચ કરતાં અજવાળાનાં પુદ્દગલા ખારીક છે. અજવાળાનાં પુદ્દગલા કાચમાંથી અવર નવર જાય છે. કાચ તેને રાેકી શકે નહિ. અસંખ્યાત પ્રદેશઅવગાહનાવાળા શરીરમાં ઔદારિક પુદ્દગલા જ ગ્રહણ થયેલાં હાય. શરીર ઔદારિક પુદ્દગ-લાનું જ ખનેલું હાય. સૂક્ષ્મ પુદ્દગલા છવ શહ્યુ નજ કરે. સૂક્ષ્મ પરિણામે પુદ્દગલા આરપાર ભલે જાય. પણ જેમ અજવાળાનાં પુદ્દગલાને કાચ રાકી શકતા નથી, તેમ છવ સૂક્ષ્મ પુદ્દગલાને ગ્રહ્ કરી શકતા નથી. ઔદારિક વર્ગણાનું સ્વરૂપ પામેલા પુદ્ગલાને જ જીવ શ્રદ્ધણ કરી શકે. સ્વભાવે પરિહામ્યા પછી જીવના પ્રયાગ તે મિશ્ર પરિહામ. પુદગદ્યાનું પરિહામન માનીએ છીએ. લૂગડું જર્જરતિ થાય છે તેમાં ઉદ્યમની જરૂર નથી. એ જર્જરિતપણ કરવા કોઇ બેસતું નથી.

પલટા એ પુદ્દગલના સ્વભાવ.

પુદ્દગલાના સ્વભાવ છે કે અમુક વખત પછી પુદ્દગલાનું પરિણામ પલટાવું નેઇએ નિલયાં-બીતા વગેરે આપાઆપ જૂનાં થાય છે. પદાર્થા રસકસ વગરના તથા સડવા પડવા જેવા થાય છે. આ બધું કાેઇ કરતું નથી. આપાઆપ થાય છે. સ્વાભાવિક ફેરફારીને વિસસા પરિણામ કહેવાય છે. જેમાં જીવના પ્રયત્ન જ નથી, તેથી ત્યાં નથી તા પ્રયાગ પ્રસિણામ, નથી તા મિશ્ર પરિણામ, પણ વિસસા પરિણામ છે. અપ્કાયના જીવા વાદળામાં ઉત્પન્ન થાય, વાદળાં એટલે જેમાંથી જળ વરસે. પહેલ વહેલાં એ પુદ્દગલા જીવના પ્રયાગથી નથી થયા. ઇંદ્રધનુષ્ય તે પણ સ્વાભાવિક પરિણામથી થવાવાળું સમજવું.

એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિયપણાના ક્રમ પુષ્યાઇને અંગે છે પ્રયોગ પરિણામને અંગે જીવ જે પુદ્દગલા પરિણુમાવે છે, તેના પાંચ પ્રકાર છે. એકેન્દ્રિયથી યાવત્ પંચેન્દ્રિય સુધી, એમ આપણે આજ સુધી વિચારણા થઈ ગઈ છે. છઠ્ઠો કોઈ પ્રકાર નથી. શ્રહણ કરનારા જીવે! પાંચ પ્રકારના છે. રથુલ પાંચ પ્રકાર કહ્યા તેમાં એકેન્દ્રિયમાં પણ પાંચ પ્રકારા છે. પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાઉકાય વનસ્પતિકાય. એકેન્દ્રિયમાં માત્ર સ્પર્શનઇન્દ્રિય છતાં પણ ત્યાં પાંચ પ્રકાર છે. વિકલેન્દ્રિયમાં પણ પરિણમન છે. પંચેન્દ્રિયમાં દેવતા, મનુષ્ય, તિર્યં ચ ને નારકી એમ ચાર લેદા છે. વિદ્યાર્થી વર્ગમાં પહેલું ધારણ, તેનાથી ચઢિયાતું બીજું ધારણ, પછી ત્રીજું, ચાથું વગેરે છે, તેમ અહીં પણ એકેન્દ્રિપણું એષ્ઠી પુષ્યાર્થથી મળે, તેથી અધિક પુષ્યાર્થથી બેઇન્દ્રિપણું મળે, એમ અધિક અધિક પુષ્યાર્થ પંચેન્દ્રિયપણા પર્યં ત સમજવી જીવહિંસાના પાપમાં પણ આજ કમે અધિક અધિક પાપ માનેલ છે. યદ્યપિ પ્રાણના વિયાગ રૂપ હિંસા તા એકેન્દ્રિય તથા પંચેન્દ્રિયની સમાન છે, પણ હિંસામાં પાપ ન્યૂનાધિક એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, યાવત્ પંચેન્દ્રિયના કમે મનાયેલ છે.

શ્રાવકની દયા સવા વસા અથી જ કહેવામાં આવી. સંસારી જીવાના મુખ્ય બે લેદ. ત્રસ, અને સ્થાવર, પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાય, આ જીવા સ્થાવર. બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રિય, પચેન્દ્રિય, આ જીવા ત્રસ. યદ્યપિ સર્વાં હૈંસામાં દરેક દરેક જીવની હિસામાં પાપ માને છે, છતાં શ્રાવક કેાની હિંસા ન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી શકે? અહાર પાપ સ્થાનકમાં પહેલે પ્રાણાતિપાત માને છે, કહે છે, પ્રાણ-જીવ માને છે છતાં પ્રતિજ્ઞા કેટલી? કેટલાકા માત્ર મનુષ્યમાં જ જીવ માને છે, જનાવરમાં તે હાલે ચાલે છે એ પ્રત્યક્ષ છતાં જીવ માનતા નથી. 'ગાયમાં આત્મા નથી' એમ પાશ્ચાત્ય શિક્ષણ શીખવે છે. જેઓ આ સીતિએ માત્ર મનુષ્યમાં જ જીવ માને તેઓ ખીજાની દયા આગળ કરી ન શકે. વૈષ્ણવે ત્રસમાં જીવ માને છે, તેથી જનાવરની હિંસામાં પાપ માને મનાવે છે, પણ પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાયમાં જીવ માનનાર, એમાં જીવનું પ્રતિપાદન કરનાર તેની હિંસા ટાળનાર કેવલ જૈના જ છે.

## સમ્યક્ત્વની ગ્યાખ્યામાં છએ કાયમાં જીવનું મન્તવ્ય.

શુદ્ધ દેવા દિને માનવા એને આપણે સમ્યક્ત્વ કહીએ છીએ સમ્યક્તવની વ્યાખ્યા સામાન્યથી આપણી એ છે. પરન્તુ શ્રીસિદ્ધ સેન્જી મહારાજા કરમાવે છે કે-છએ કાયના જીવાને માને તો જ સમ્યક્ત્વ. એમની વ્યાખ્યા આ છે. સામાન્યતઃ વ્યાખ્યામાં તેઓ આગળ વધીને આ વ્યાખ્યા ખાંધે છે-કહે છે વસ્તુતઃ આ વ્યાખ્યા વાસ્તવિક છે. કેમ કે પૃથ્વી કાયા દિ જીવ મનાય કયા રે શ્રી સર્વ ફાદેવનાં વચનામાં ભરૂસા આવે તા જ એ છયે કાયમાં જીવા મનાય. માટે છ કાયમાં જીવ માને તે સમકિતી. ન માને તે સમકિતી નહિ.

#### શ્રાવકની દયા શક્ય કેટલી ? સવા વસા !

શ્રાવક છએ કાયમાં જીવ માને છે, દરેકની હિંસામાં પાપ માને છે, પાપના વિપાક કડુ લયંકર માને છે, પણ પ્રતિજ્ઞામાં પાતાની શારીરિક વ્યાવહારિક કોંદું બિક સ્થિતિ આડે આવે છે. વાડે બંધાયેલી ગાય વાડા સળગે ત્યારે છૂટવા માટે દેહવા તો ઘણું એ કરે છે, પણ દેારડીએ બાંધેલી છે, બિચારી શું કરે? દેારડી છેહવા–તાહવાની તાકાત નથી, એટલે એ પછાડા મારે પણ પાછી પડે, તેમ તમારામાં માટી વયનાને કર્મની પરિણતિ જોઇને વૈરાગ્ય થાય, ત્યાગના પરિણામ થાય પણ કુદું બીના સ્નેહના બંધના નડે. બાયડી છેલકરાં દુકાન આ બધાં આડાં આવે. વાડામાં ગાય બંધાયેલી હાય છે, વાછરડાં છુટાં હાય છે. તેએ કૂદીને નીકળી જઈ શકે છે, અને સળગેલા વાડામાંથી બચી શકે છે. તેમ અહીં પણ સ્ત્રી આદિના બંધન વગરનાં છેલકરાઓ, નાની ઉમરવાળાએ, બંધન વિનાના હાય તેઓ, વૈરાગ્ય થતાં સંસારમાંથી છૂટી શકે છે.

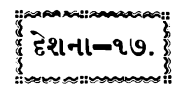
હવે મૂળ વાત પર આવીએ. શ્રાવકની દયા સવા વસાની શી રીતે ? શ્રાવકના પરિ-ણામ તો ' કાઇ પણ જીવની વિરાધના કરનાર હું ન થાઉ' એ જ હાય, પણ પરિસ્થિતિના કારણે પ્રતિજ્ઞા કયા પ્રમાણમાં કરી શકે ? પૃથ્વીકાય અપકાય તેઉકાય વાયુકાય વનસ્પતિકાય આ પાંચે ય સ્થાવરની હિંસા વર્જવા યાગ્ય ગણે છે, છતાં તે વર્જ શકતા નથી. તે માત્ર ત્રસકાયની હિંસાના ત્યાગ કરી શકે છે. ત્રસ અને સ્થાવર એ ખેની દયા વીશ વસાની ગણી છે, તેમાંથી સ્થાવરની દયા જતાં દશ વસા ખાકી રહ્યા. હવે ત્રસ જીવની હિંસા પણ સર્વથા વર્જ શકતા નથી તે વિચારા. ખેતીમાં હિંસા ત્રસની થાય છે, ઘર ચણાવવામાં હિંસા થાય છે, પણ એ હિંસામય પ્રવૃત્તિ ખંધ કરવાની તૈયારી નથી. અલખત્ત ત્યાં મરાતા જ્યોને મારવાની ખુહિ નથી, પણ તે તે ક્રિયામાં જીવ મરી જાય ત્યાં એના ઉપાય નથી. વળી પાતાના કાઇ અપરાધ કરે એ અપરાધ અર્થ સંબંધી, શરીર સંબંધી ગમે તેવા હાય તેન તેની શિક્ષા કર્યા વિના રહી શકે તેમ નથી, એટલે ત્યાં ય પ્રતિજ્ઞા ઢીલી થઇ. નિરપરાધીને નહિ મારૂં' એવી પ્રતિજ્ઞા કરી શકે.

અપરાધી છે કે નહિ તે નક્કી કરવું જેઇએ. નાગનતુ નામના એક શ્રાવક હતો. વ્રતધારી હતો છતાં યુદ્ધમાં જવાના રાજ્યના હુકમ થયા. ધનુષ્ય બાળુ, તરવાર આદિ લઇને યુક્ષમાં ગયા. સામે શત્રુ પક્ષના સૈનિક આવીને ઉભા રહ્યો. પરન્તુ નાગનતુ બાળુ છાડતા નથી, તરવાર ઉગામતા નથી, ઘા કરતા નથી. કેમ ? પેલા શત્રુ સૈનિક પણ સ્તબ્ધ થાય છે. તે કહે છે તારી તરવાર છે કે ખીલા ? નાગનતુ કહે છે:-હે સૈનિક! હું નિરપરાધીને મારતા નથી. તું અપરાધી થાય નહિ ત્યાં મુધી હું કેમ ઘા કર્રે? તું પ્રથમ ઘા કરે તા તા પછી ઘા કર્યા વિના મારા છટકા નથી. સમરાંગણમાં આ રિયતિ ટકવી કેટલી મુશ્કેલ? નાગનતુ જેવા થણા વિરલા! ત્યારે હવે પ્રતિજ્ઞા કેવી થઈ? હાલતા ચાલતા જવને તેમાં ય નિરપરાધીને, નિરપેક્ષપણ, જાણી એઇને મારૂં નહિ. શ્રાવક આવી પ્રતિજ્ઞા કરી શકે. આ રીતે શ્રાવકની દયા માત્ર સવા વસાની છે.

## મુઠ્ઠીભર જીવાની હિંસાના ત્યાગી વતધારી શી રીતે?

આ વાત શાસ્ત્રીય રીતે જણાવાઇ. હવે તર્કવાદી તર્ક કરે છે. "સ્થાવરની હિંસાની છટ અને ત્રસની ડિંસામાં પણ મર્યાદિત રીતિએ પ્રતિજ્ઞા આના અર્થ શા ? અનંતાન ત જીવાની હિંસાની છૂટ, આ ઉચિત છે? અનંતાનંત જીવાની અપેક્ષાએ તા પંચેન્દ્રિની હિંસા તથા એકેન્દ્રિયની હિંસા સરખી હાેવી જોઇએ " શાસ્ત્રમાં નરકના કારણામાં પંચેન્દ્રિયની હિંસા ગણાવી છે. જીવ હિંસાથી નરકનું આયુષ્ય અંધાય એમ નથી કહ્યું, પરનતુ 'પંચેન્દ્રિ જીવની હિંસાથી નરકનું આયુષ્ય બધાય' એમ કહ્યું છે. તર્કવાદી કહે છે. શાસ્ત્રની આ વાત સદંતર અનુચિત છે, જરા ય સમુચિત નથી. રત્નની ગાંઠડીના ચારની આગળ સાયની શાહુકારીની કિંમત શી ? અનંતા જીવાની હિંસાની છુટી રાખી, મુક્કીલર જીવાના હિંસાના ત્યાગ કરનાર વ્રતધારી શી રીતે મણાય ? આવા શુષ્ક તક કરનારને શાસકાર જણાવે છે, સમજાવે છે કે એકેન્દ્રિય જવને, એકેન્દ્રિયપણાને યાગ્ય શરીર જેટલા પુષ્યથી મળે છે, તેના કરતાં અનંત-ગુણી પુષ્યાઈ વધે ત્યારે બેઇન્દ્રિપણું મળે છે. તે રીતિએ પંચેન્દ્રિયપુણા પર્ય ત સમજતું. ત્તણખલાની તથા તિજોરીની ચારીને સરખી ગણાય નહિ. અન તપુષ્યની રાશિવાળા પંચેન્દ્રિય ના નાશ અને એકેન્દ્રિયના નાશ સરખાે ગણી શકાય નહિ. વિરાધનાનાં પ્રાયશ્ચિત્ત પણ એકેન્દ્રિયથી લઇને અનુક્રમે ચડતા ચડતા રાખ્યા છે. એક બે ત્રણ ચાર પાંચ ઇંદ્રિયવાળા જીવાની વિરાધના છાડનારને એક બે ત્રણ ચાર પાંચ સંયમ કહ્યા છે, પુષ્યાઈના ભેદને લીધે તેની હાનિની દૃષ્ટિએ પાપના પ્રમાણમાં પણ પ્રરક છે. 'બધા એક' એમ માની 'સરખું પાપ છે' એમ નથી. ખચાવની દયામાં વિષમતા છે.

નિગાદમાંથી અનાદિ વનસ્પતિમાંથી નીકળીને બાદરમાં આવવાનું થયું, પછી થયું પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયપાલું. તેથી પુલ્યાઇ અનંતગુણી થાય ત્યારે બેઇન્દ્રિયપાલું સાંપડે. તેથી અનત-ગુણી પુલ્યાઇ થાય ત્યારે તેઇન્દ્રિયપાલું પ્રાપ્ત થાય. એમ યાવત પંચેન્દ્રિયપાલું પર્યંત સમજવું આમ પુલ્યાઇની અધિકતાને લીધે ઉચ્ચ ઉચ્ચ જાતિ મળે છે, માટે એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય પર્યં તેનો ક્રમ રાખ્યા. તર્ક વાદી તર્ક કરી પૂછે છે, આક્રમ મુજબ શું હવે એ સમજવું કે ચૌરિન્દ્રિયમાંથી નીકળેલા જીવ પ્રથમ નરકે જ જાય, પછી તિર્યં ચ, પછી મનુષ્ય, પંછી દેવ થાય! આવા ક્રમ સમજવા! શાસ્ત્રકાર કહે છે ત્યાં આવા ક્રમ નથી. નારકી આદિ પંચેન્દ્રિયના અનુક્રમ કદ્યો, તે આગળ વધવાપાલાની દૃષ્ટિએ નથી તર્ક વાદી કરી તર્કને લંબાવે છે. દુનિયામાં પ્રથમ ઉચી ચીજ બાલાય છે. 'રાજાને પ્રજા એમ બાલાય છે. ગતિના ક્રમમાં પ્રથમ દેવગતિ ન કહેતાં પ્રથમ નરકગતિ ક્રમ ગાલાવી! શાસ્ત્રકાર કહે છે પાપના ત્યાગ કરવા, પુલ્ય આદરવું, આશ્રવ છેડવા, સંવર આદરવા એ કખૂલ, પાલુ પાપને છાડયા વિના પુલ્યના આદર તે આદર જ નથી. આશ્રવને પ્રથમ વર્જો તેા જ સવરના આદર થઇ શકે. અધિશાળી પુર્લો ફલ તરફ દૃષ્ટિ રાખે છે. હવે તે અધિકાર કેવી રીતે તે એશે વર્તમાન.



સમ્યકત્વના પાંચ લક્ષણા. શમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુક પા, આસ્તિક્ય.

અધાલાક, મધ્યમલાક, ઉધ્વધાક એ ક્રમ સકારણ છે.

શ્રી તીર્થકરપ્રભુ સમર્પિત ત્રિપદીના આધારે શ્રીગણધરદેવાએ ભવ્યાતમાઓના ઉપકારાર્થ શાસનની પ્રવૃત્તિ સતત ચાલુ રાખવા માટે, રચેલી દ્વાદશાંગીમાંના પાંચમા અંગ શ્રીભગવતી જી સ્ત્રના અપ્ટમ શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશાના પુદ્દગલ-વિષયક અધિકાર ચાલુ છે. છેલ્લા વ્યાખ્યાનમાં છેલ્લે એ વાત હતી કે તર્કવાદી એ પૂછ્યું. પ્રથમ દેવગતિ ન કહેતાં નારકી ગતિ કેમ કહી ? કથનમાં આવા કમ શા માટે ? શાસ્ત્રકારે આપેલું સમાધાન પાસુ જોઇ ગયા, કે ખુષ્ટિશાળી આત્માએ કલ તરફ દૃષ્ટિ રાખે છે. પાપના ત્યાંગ કર્યા વિના પુષ્ય થઇ શકવાનું નથી, આશ્રવ મૂક્યા વિના સંવર આચરી શકાય તેમ નથી.

પંચેન્દ્રિયના ચાર પ્રકારમાં ઓછામાં ઓછા પુષ્યવાલા પ્રકાર નારકી છે, માટે પંચેન્દ્રિય જીવાએ પરિષ્ફામાવેલા પુદ્દગલાના અધિકારમાં અત્ર પ્રથમ નારકીને જણાવ્યા. ઇન્દ્રિયની ઉત્કાન્તિની અપેક્ષાએ એકેન્દ્રિય બેઇન્દ્રિય યાવત્ પંચેન્દ્રિય પર્યંત કમ જણાવ્યા. પહેલાં અધાલાક પછી મધ્યમ સ્થિતિના તિચ્છાંલાક અને પછી ઉત્તમલાક છેલ્લો જણાવ્યા. પ્રાય: પુદ્દગલનું પરિષ્ફામ અશુભ હાય તેવા ક્ષેત્રને તિચ્છાંલાક કહેવાય છે. તદ્દન અશુભ નહિ, તદ્દન ઉત્તમ નહિ તે તિચ્છાંક્ષેત્ર. પુદ્દગલનું પરિષ્ફામ શુભ હાય તે ઉધ્વંલાક. પરિષ્ફામના અધમપષ્ફા મધ્યમપષ્ફા ઉત્તમપષ્ફાની દૃષ્ટિએ અધાલાક વગેરે નામ આપ્યાં. ક્ષેત્રની ઉન્નતિ-ઉત્કાન્તિની અપેક્ષાએ નારકી તિર્યાં અનુષ્ય અને દેવતા એવા ક્રમ કહેવાયા. અધાલાકથી મધ્યમ લાકમાં વધારે શુભ પરિષ્ફામ એછા, અધમ પરિષ્ફામ વધારે, ઉદ્યં લોકમાં મધ્યમ લાકથી વધારે શુભ પરિષ્ફામ, તેથી એ ચહિયાતા ક્રમે અધાલાક મધ્યમલાક ઉદ્યં લોક એ રીતે કહ્યો.

#### નરકતું કંપાવનારૂં સામાન્ય વર્ણન.

નરકના જીવાને જે જાતના પુદ્દગલના આહાર મળે છે, તે એવા ખરાળ હાય છે કે અનંતા આહાર કરે તો પણ ક્ષુધા શમે નહિ. આહાર નિરસ ક્ષુધા તીવા નારકીજીવની ક્ષુધા તૃષાની શાંતિ થાય જ નહિ. ત્યાંની અશાતાવેદનીયની ઝાંખી કલ્પનામાં પણ ન લાવી શકાય. જે કે તે બને તેમ નથી. હતાં અસત્કલ્પના કરા કે કોઇક દેવ નારકીજીવને નરકમાંથી

ઉંચર્કીને અહીં લાવે, અને ભર ઉનાળામાં ઇંટના સળગતા નીભાડામાં સુવાડે, તો તેને છ માસની ઊંઘ આવી જાય. ત્યાંનાં પુદ્દુગલા એટલાં ગરમ કે ત્યાંથી આવેલા નારકીને અહીં સળગતા નીસાડામાં તેા ઘસઘસાટ લાંબી ઊંઘ આવી જાય. દેવતા જેના સ્પર્શન કરી શકે એવે એક હજાર ભારના ગાળા નારકીમાં નાંખા, તા એ ગાળા કયાં વીખરાઈ ગયા એના પત્તો નડિ. નરકતું શીતપણું એવું કે ત્યાંના નારકી જીવ અહીં હિમ પડતું હાેય, ત્યારે પણ હિમાલય જેવા સ્થાનમાં ઘેનથી અને ચેનથી સૂર્ખ જાય. આટલી શીતતા, આટલી ઉષ્ણુતા, આવી ભૂખ અને તૃષા અધાલાકમાં નારકીમાં છે. આ વેદનાઓ પહેલી નરક કરતાં બીજમાં વધારે, તેનાથી ત્રીજીમાં વધારે, તેનાથી ચાથીમાં વધારે, તેનાથી પાંચમીમાં વધારે, તેનાથી છર્રોમાં વધારે, તેનાથી સાતમીમાં વધારે સમજવી. નરકમાં વેદનાના પ્રકારામાં ક્ષેત્રકૃતવેદના અન્યાન્યકૃતવેદના, પરમાધામીકૃત વેદના છે, તેમાં પરમાધામીકૃત વેદના ત્રીજી નરક સુધી છે. પરમાઘામીએ કરેલી પીડા તેનાથી આગળની નરકાની ક્ષેત્રવેદના આગળ કશા હિસા-ખમાં નથી. જેમ નીચે તેમ પુદ્દગલા ખરાખ. અધાલાક નામ જ એટલા માટે છે. અહીં તા વાયુથી તમને શાતા ઉપજે છે. ત્યાં તા વાયરા પણ અશાતા ઉપજાવે. અહીં પણ સામાન્ય અશાતા ઉપજાવનાર વાયુને 'લૂ' કહે છે. નરકમાં ભયંકર 'લૂ' વાય. લાહ્ય લાહ્ય કરી મૂંકે. નારકીના નજીકના વર્ગ તિર્ય ચ પચેન્દ્રિયના છે. પાતાલકલશ નજીક તિર્ય ચ પચેન્દ્રિયા ખહાર નારકી. તિર્ય ચની નજીકના વર્ગ મનુષ્યના. પુષ્યમાં સૌથી ચડિયાતા વર્ગ દેવતાના છે. પ્રયાગ પરિણતના પુદુગલા આ રીતે ચાર પ્રકારના જણાવ્યા. પુષ્યના અધિકપણાની દૃષ્ટિએ ક્ષેત્રનું ઉત્તમપણું જણાવ્યું.

## मूलं नास्ति कुतः शाखा?

સર્વજ્ઞ ભગવાનનાં વચનથી કલ્યાણ જ થાય, પણ કાને? સૂર્ય અજવાળું આપે છે, પ્રકાશ ઉદ્યોત જ કરે છે, પણ નેત્રા જ બંધ રાખે એને એના શુ ઉપયાગ? આંખ્યા મીંચી રાખનારને સૂર્ય પણ અજવાળું આપી શકતા નથી. શ્રીજિનેશ્વરદેવ તારક જરૂર, પણ જેની દૃષ્ટિ જ તરવાની ન હાય. તેને તેઓ એકાંતે તારક છતાં ય તારક ખને શી રીતે? જેનેતર દર્શનવાળાઓએ જગતને જગતરૂપે માન્યું નથી. પૃથ્વીકાય અપ્કાય તેઉકાય, વાઉકાય વનસ્પતિકાયને તેઓએ જીવા જ માન્યા નથી. હવે જ્યાં જીવ હાવાનું જ્ઞાન જ નથી, મન્તવ્ય જ તેવું નથી, દૃષ્ટિશ્વેત્રમાં જીવના મન્તવ્યનેજ સ્થાન નથી, ત્યાં જીવ-રક્ષાના વિચારની-કલ્પનાની કલ્પના યે કયાં છે? માલ હાય તેા તેના ખચાવની ખુદ્ધિ હાય, પણ માલ વિના ખચાવ કાના? જીવ માન્યા હાય, પૃથ્વીકાયાદિમાં જીવની ખુદ્ધિ હાય તો તા રક્ષાના વિચારના ઉદ્ભવ થાય, પરંતુ જીવજ માન્યા વિના રક્ષાની ખુદ્ધિ થઇ શકે નહિ. ઇતરા પાતાના પરમેશ્વરને માત્ર ત્રસ જીવા પૂરતા ઉદ્યોતક માને છે. જગતમાં તા ત્રસ અને સ્થાવર ઉભય પ્રકારના જીવા છે. સંપૂર્ણ જ્ઞાની તે જ કહેવાય, સર્વજ્ઞ તે જ કહેવાય કે જે ઉભયના ઉદ્યોતક—પ્રકાશક

જ્ઞાતા દર્શક હાય. શ્રી તીર્થ કરદેવા સ્થાવર તથા ત્રસ બન્ને જીવાને જાણે છે, જુએ છે, બચાવે છે. સ્થાવર જીવાની રક્ષાની વાતનું ઇતરમાં સ્વપ્નુંય નથી, તા પછી ઉદ્ધારની વાત હાય જ કયાંથી?, 'મૂલ' નાસ્તિ કુત: શાખા?' જીવપણંજ ન માને ત્યાં રક્ષા બચાવ વિગેરે કયાંથી હાય.

#### ચારે ગતિના જીવાના કાર્યક્રમ કેવા છે?

જૈન દૃષ્ટિએ આસ્તિકય કયારે મનાય ? છ વસ્તુ આસ્તિકના લક્ષ્યમાં હાવી જ નોઇએ. ૧ જવ છે. ૨ જવ નિત્ય છે. ૩ જવ કર્મના કર્તા છે, ૪ જીવ કર્મના લાકતા છે, ૫ માલ છે. ૬ માલા ઉપાય છે. (सम्य० स०) આસ્તિકને અનુકંપા થયા વિના રહે જ નહિ. વ્રતાને અંગે વિકલ્પ ખરા, પણ સમ્યકત્વના પાંચ લક્ષણને અંગે વિકલ્પ નથી. જેને અનુકંપા થાય, જેનામાં અનુકંપા હાય તે જીવાની ચારે ગતિની હેરાનગતિ નાણી શકે.

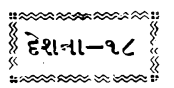
નાનાં છેાકરાંએા રેતીમાં મકાન ખાંધે છે, અને તેમાંથી કાેઇ જરા ધુળ લે તાે લડી મરે, રમતને અંતે તાે ધુળ વેર વિખેર કરીને જવાનું જ છે, છતાં બે ત્રણ કલાકમાં કેઇ કજીયા કરે. ધુળથી કપડાં મેલાં કરે. પરિણામે નિશાળમાં શિક્ષકની સજા, ઘેર માળાપની સજા ભાગવવી પડે. ચારે ગતિમાં રખડી રહેલા જીવાની દશા આ રમતીયાળ ખચ્ચાંએા જેવી છે.

શરીરનાં રક્ષણમાં જતનમાં, રાત દિવસ લીન રહેવામાં આવે છે. શરીર ભલે વેંતનું હોય કે પાંચસે ધનુષ્ પ્રમાણ હોય, પણ તે ય મૂકીને જવાનું તો નક્કી જ છે. કચન, કુટું ખ, કામિની કે કાયા એ ચારમાંથી એક પણ માટે નિકાસની છૂટ નથી. આ ચારમાંથી એક પણ વસ્તુ ભવાંતરમાં સાથે આવવાની નથી. સાથે આવનાર બે જ ચીજ છે. પુષ્ય અને પાપ. એ ચાર માટે ગમે તેટલી મહેનત કરે પણ એ સૌ પરને કાજ છે. જ્યાં સંસારનાટકની ઘડી પૂરી થઇ એટલે રંગમાં ભંગ! કાઇ ચીજ સંગ કરવાની નથી. જનાવરમાં પણ એજ દશા છે. ચરવું, માલીકને દ્વધ આપવું, સંતાનને જન્મ આપવે અને છેવટે મરવું. જનાવર કેવલ જવન પૂર્ં કરવા આવે છે. અરે આપણાં જવનમાં પણ છેાકરા સામા થઇને મિલકત પડાવી લેવા તાકાન કરે, કાર્ટ ચઢે. પશુની માકક મનુષ્યજવનમાં પણ જન્મવું, માત્ર ખાવું, કમાવું, પરણવું પારકા માટે ધમાલ કરવી, અને છેવટે પાપમય જુંદગી પુરી કરી ભવાંતરમાં ચાલ્યા જવુ.

## સમકિતીને જીવની વાસ્તવિક દશાના ખ્યાલ આવ્યા વિના રહે જ નહિ.

આ દશા માત્ર મનુષ્ય જીવનમાં અને તિર્ય ચમાં જ છે એમ નથી. દેવગતિમાં પણ એ જ દશા છે. ગરીખને મરતાં વલાપાત ન હેત્ય. શેડીયાને વધારે વલાપાત હાય. અહીંના શ્રીમંતના વલાપાત ઉપરથી જ સમજી શકાય કે દેવતાને એ વૈભવ છાડી ચલાયમાન થતાં કેટલું દુઃખ થતું હશે ? અહીં તા મરણની અગાઉથી ખબરે ય નથી. દેવતામાં મરણ વખતે બહુ દુઃખ પીડા થાય, તેમને તા છ માસ અગાઉથી વ્યવનની ખબર પડે. દેવતાને

ખબર પડે, કે 'હવે અહીંથી છ માસ પછી નીકળવાનું છે, નવ માસ ગર્ભવાસમાં ગધાતી ગટરમાં રહેવાનું છે.' ત્યારે એની કઇ હાલત થાય! એ તાે વૈક્રિય દેહ છે. વજમય છાતી છે. જેથી તેના સેંકડા ટ્રકડા થતા નથી. આ હાલતમાં જો દેહ ઔદારિક હાેય તાે છાતી ફાટી જ જાય. આસ્તિક હાય, સમકિતી હાય તેને આ ઉપરથી જીવની વાસ્તવિક દશાના ખ્યાલ આવ્યા વિના રહે નહિ. કેટલાકા માત્ર પારકી વાતા કરે છે, ડુંગરને બળતા દેખે છે, પણ પગ તળે બળતું જોતા નથી. એ કેવું ખેદજનક! દેવગતિમાં તાે સુખ સાહ્ય બી છે. વૈલવ છે, છતાં સમાકેતી તો તે ગતિથી ડરે છે. સમકિતીને ઇચ્છા હાય માેક્ષની અને દેવગતિમાં માેક્ષ માટેનાં દ્વાર તાે બંધ છે. દેવગતિ એટલે એટલા લાંબા આયુષ્ય સુધી માેક્ષમાર્ગ નડિ જ. કહેાને કે માેક્ષ ગીરવી મૂકાઈ ગયેા છે. આથી સમકિતીને દેવગતિ પણ કંટાળા ભરેલી લાગે. એ કંટાળાનું નામ નિર્વેદ કર્મની આધીનતા વિનાનું ચૌદ રાજકોકમાં માક્ષ સિવાય એ કે સ્થાન જ નથી. જયાં જન્મ નથી, મરણ નથી, જરા-વૃદ્ધાવસ્થા નથી, કેવલ સ્વજ્ઞાનાદિ ગુણમાં રમણતા-છે, કર્માનું બીજ સરમીભૂત થઇ ગયું છે, આધિ વ્યાધિ ઉપાધિ કશું જ દુઃખ નથી,એવું સ્થાન એક માક્ષ જ છે. માથ વિના ખીજી ઈચ્છા ન કરવી તે સવેગ. કર્મના કારણે થી ઉદ્દેગ તે નિર્વેદ, શમ એ કે ચાહે તેવા પ્રસંગમાં આત્માં ને ક્રોધ કષાય ન થાય. નરક ગતિના દુ:ખાની વિચારણા તે નિર્વેદનું મુખ્ય સ્થાન આથી પ્રથમ નરક કહી, નારકી કહ્યા. હવે ખાકીની ગતિના ક્રમ અંગ્રે વર્તમાન.



આગાસિદ્ધ પદાર્થીમાં યુકિતના આગ્રહ અયુકત છે.

नेरइयपंचिदियपभोग० पुच्छा, गोयमा! सत्तविहा पन्नता, तं जहा-रयणप्पभा-पुढविनेरइयपयोगपरिणयावि जाव अहेसत्तमपुढविनेरइयपंचिदियपयोगपरिणयावि,

## સ્વરૂપે સર્વ આત્મા સમાન છે.

શ્રી તીર્થ કરદેવ સ્થાપિત શાસનની પ્રવૃત્તિ માટે, ભવ્યાતમાં એના કલ્યાણાર્થે, શ્રીત્રાણધર મહારાજાએ શ્રીદ્રાદશાંગી રચી. દ્વાદશાંગીમાં પાંચમા મંગનું નામ શ્રીભગવતી છે સ્ત્ર છે. છત્રીશ હજાર પ્રશ્નોત્તરોના સંગ્રહરૂપ આ મહાન ગ્રંથ છે. એ પ્રશ્નના પ્રણેતા શ્રીગૌતમસ્વામીજ ઉત્તરદાતા ભગવાન શ્રીમહાવીરદેવ. અહીં શ્રીભગવતી સ્ત્રના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશાના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે. એમાં પુદ્દગલ પરિણામના વિચાર ચાલે છે.

•

જો સ્વરૂપથી વિચારવામાં આવે તો નિગોદથી માંડીને સિદ્ધના છવા છવત્વથી સમાન છે. અસંખ્યાત પ્રદેશો વિનાના તેમજ કેવળજ્ઞાન, કેવળ દર્શનવાળી સ્થિતિ વગરના સ્વરૂપે કોઇ પણ છવ નથી. બધા છવા સ્વરૂપે સરખા છે. આવરણ-વાદળાં ખસે એટલે દિવસે જરૂર સૂર્યના પ્રકાશ પ્રગટ થાય. જયાં કમાડ ઉઘાડવાથી પ્રકાશ પડતા હાય ત્યાં કમાડે દીવાને રાકયા એમ કહી શકાય. જે આત્માઓ ભવ્ય છે, જે આત્માઓ આવરણ તાડીને કાઇ પણ કાળે કેવળજ્ઞાન પામવાના છે ત્યાં તો કેવલજ્ઞાન છે. આવરણે કેવળજ્ઞાન રાકયું છે એ સ્પષ્ટ છે. પણ અભવ્યા માટે પ્રશ્ન થાય કે એને તા કહી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થવાનું જ નથી. ત્યાં કેવળજ્ઞાન કયા આધારે મનાય ? અને છે, તા રાકાયું કેમ? કાઈ સમુદ્રના તળીએ સાનાની ખાણ છે. હવે એ સાનું બહાર નીકળવાનું નથી, એ સાનાના ઘાટ કઢી ઘડાવાના નથી. છતાં શું એ સાનું તાનું કહેવાય? ગમે ત્યાં રહેલા સાનાને સાનું કહેવું તા પડે જ. શાસ્તૃષ્ટિએ અભવ્યને પણ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ પાંચેય પ્રકારે છે. કેવલજ્ઞાનાવરણીય કર્મ તો છે જ આત્મ-સ્થિતિની અપેક્ષાએ. અભવ્ય છવ પણ કેવળદર્શનમય જ છે. સૂક્ષ્મલબ્ધિ અપર્યાપ્ત અવસ્થાના પ્રથમ સમયના આત્મા તથા સિદ્ધ અવસ્થાના આત્મા બને સ્વરૂપે સરખા છે.

એકેન્દ્રિયપણું એઇન્દ્રયપણું તેઇન્દ્રપણું ચૌરિન્દ્રિયપણું પંચેન્દ્રિપણું તેમાં દેવપણું મનુષ્યપણું, તિર્ય ચપણું નારકીપણું આ તમામમાં પુદ્દગલ પરિણામને અંગે જ ક્રરક છે.

#### સંજ્ઞા હેાય ત્યાંજ અસર થાય.

સૌથી પ્રથમ સ્વાભાવિક પુદ્દગલ પરિષ્ઠુમન છે. અનાજની ઉપ્તત્તિમાં સીધા પ્રયત્ન હાતો નથી. પાછળથી લાલાય, દળાય, રાટલા થાય, પરન્તુ ઉત્પત્તિ સ્વાભાવિક. એકેન્દ્રિયથી યાવત્ પંચેન્દ્રિય પર્યં ત જીવ આહારના પુદ્દગલા શ્રહણુ કરે તે સ્વાભાવિક. દાણા મનુષ્ય પણુ ખાય, પશુ પંખી પણુ ખાય, ખવાતા દાણા એક સરખા, પણુ પરિષ્ઠુમન ખાનારના શરીર મુજબ થાય. જે જાતિ હાય તે જાતિના દેહને યાગ્ય પરિષ્ઠુમન થાય. એકેન્દ્રિયમાં કાયાની અપેક્ષાએ પાંચ પ્રકારા છે. એકેન્દ્રિમાં જે નામા પાડ્યાં ત્યાં પાછલ 'કાય' સખદ સ્ત્ર્ચવે છે, કે તેના શરીર જ તે રૂપ છે ? પૃથ્વીકાય એટલે પૃથ્વીરૂપ જેનું શરીર છે તે. અપ્કાય એટલે પાણી રૂપ કાયા ધરાવનાર. તેઉકાય એટલે અન્તરૂપ જેનું શરીર છે તે. વાઉકાય એટલે જેનું શરીર જ વાયુરૂપ છે. વનસ્પતિકાય એટલે વનસ્પતિ જ જેનું શરીર છે તે.

પંચેન્દ્રિયમાં ચાર ભેદો. એ ચાર સ્થાનામાં બે પ્રકાર. ઉત્કૃષ્ટ પાપવિષાક ભાગવવાનું સ્થાન, ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યવિષાક ભાગવવાનું સ્થાન. જેમ ઉત્કૃષ્ટ તેમ ઉત્કૃષ્ટથી એાછું પણ અધિક પાપ વિષાક ભાગવવાનું સ્થાન, તથા અધિક પુષ્યવિષાક ભાગવવાનું સ્થાન. ઉત્કૃષ્ટ પાપવિષાક ભાગવવાનું સ્થાન નરક છે, ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યવિષાક ભાગવવાનું સ્થાન સ્વર્ગ છે. અધિક પાપવિષાક ભાગવવાનું સ્થાન તિર્ય ચપાસું છે, અધિક પુષ્યવિષાક ભાગવવાનું સ્થાન તિર્ય ચપાસું છે.

નારેડી, તિર્યાં ચ, મનુષ્ય ને દેવ, આ ચાર ભેદ આ રીતિએ છે. એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય ચઉરિન્દ્રિયમાં આ ચાર ભેદો કેમ નહિ ? આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે સંત્રીપણા વિના ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યવિપાક ઉત્કૃષ્ટ પાપવિપાક અધિક પુષ્યવિપાક અધિક પાપવિપાક ભેાગવવાના પ્રસંગ આવે નહિ, અને પંચેન્દ્રિયપણા વિના સંત્રીપણું હોય નહિ. સંત્રા વિના સુખદુ:ખનેા અનુભવ યાય નહિ. આ વાત દુન્યવી દૃષ્ટાંતથી સમજી શકશા. નાનુ બાલક શ્રીમંતનું હોય કે નિર્ધનનું હોય, તે ઉછેરે છે, પણ પાતપાતાની સ્થિતિના તેઓને ખ્યાલ નથી. સાધનની તીવ્રતા મંદતા એના હૃદયને અસર કરતાં નથી. ખાપે કરાડ ખાયા કે કરાડની કમાણી કરી હાય, એકે ય ની અસર બાલકના મન પર કે શરીર પર થતી નથી, કેમકે તેને તેના ખ્યાલ નથી. બાલકને સંગ્રહણી વ્યાધિ થયા હાય, વૈદ્ય 'સંગ્રહણી' થયાનું કહ્યું–જણાવ્યું પણ હાય, વ્યાધિના સ્વરૂપનું ભાન તેને ન હાવાથી પાતે બાલે કે મને સંગ્રણી થઈ છે, પણ રાગને આંગે બાળકને ચિંતા હાય નહિ. ચિંતા માબાપને હાય. વ્યાધિની ભયંકરતાનું એ બાલકને ભાન નથી માટે તેને ચિંતાની અસર નથી.

## **જીલમીને ધિક્કાર** છે!

ભયંકર પાપીઓનું વિપાકાદયે સાંપડેલું કુદરતનું કારગઢ નરક છે. કરેલા કર્મોનાં કૃળથી ગુનાની સજામાંથી કદાચ દુનિયાદારીમાં છટકી શકાય, પણ કુદરતના સામ્રાજ્યમાં તેવી પાલ નથી. દુન્યવી વ્યવહારમાં તા પાલ શું બખાલ પણ નભે. કેઇ ગુનેગારા કેટલીએ વખત છટી જાય છે. પૂરવાના અભાવે છૂટી જાય, લાંચ રૂશ્વત આપીને છૂટી જાય. બધા ગુનેગારા પકડાય છે એવું પણ નથી. કુદરતના રાજ્યમાં તા ગુના કર્યા કે નાંધ થાય જ, કર્મના બધ થાય જ, અને જેવા કર્મના બધ તેવા ભાગવટા વિપાક સમયે ભાગવા પડે.

નાનાના ન્યાય માટાઓ કરે, માટાના ન્યાય અધિકારી કરે, અધિકારીના ન્યાય રાજા કરે, પણ રાજાના અન્યાયના ચુકાદા કાણ આપે? નરકાદ ગતિનું મન્તવ્ય જ સત્તાની શય-તાનીયત ઉપર અંકુશરૂપ છે. જો દુર્ગતિ જેવી ચીજ મનાય જ નહિ, પછી તા સત્તાની શયતાનીયત લાવ નિરકુશ થાય. સત્તાના દુરૂપયાંગ કરતાં વિચાર ન કરે એને માટે દુર્ગતિ તૈયાર જ છે. તમે પંચેન્દ્રિય એટલે વધારે સામર્થ્યવાળા, વધારે સત્તાવાળા, એટલે તમા જો કેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રિયને કચરા છું દા પીલા દાળા એનું કરા તા તમે પણ સત્તાના દુરૂપયાંગ કર્યા કહેવાય. દુરૂપયાંગ કરનાર માટે દુર્ગતિ છે જ. થાડા સમયના મળેલા અધિકારમાં ઉપકાર ન કરે તે અધિકારીના અધિકારમાંથી આદ્ય 'અ' ના લાય છે અને એ અધિકારીના લલાટમાં 'ધિકાર' રહે છે, અર્થાત્ તે ધિક્કારને પાત્ર બને છે. રાજા પ્રજાને લૂંટે તેને જીલમી કહીએ તા પછી પંચેન્દ્રિય જીવા પાતાથી એાછી ઇન્દ્રિયવાળા જીવા ઉપર જૂલમ ગુજારે, સાટા ચલાવે શારીરિક કૌંટુંબિક આર્થિક વ્યાવહારિક લાભ માટે તેના કચ્ચર થાણ કાઢે તે કેમ જીલમી નહિ? પાતાથી હલકી પાયરીએ રહેલા જીવા ઉપર જૂલમ વર્તાવનારને ખરેખર ધિક્કાર છે.

## કુદરતના ઇન્સાફમાં સુકા ભેગું લીલું બળતું નથી.

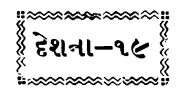
કુદરતના ઈન્સાફ ચાપ્પો છે. ત્યાં સુદ્ધા લેગું લીલું ખળતું નથી. નરક એ તીવતમ પાપવિપાક ભાગવવાનું સ્થાન છે. એ વિચારી ગયા. નરકો સાત છે. ત્યાં અત્યંત ઠંડી અત્યંત ગરમી છે. એ ઠંડી, એ ગરમી, શરીર ઉપર જેવી અસર કરે તેવી અસર બીજા સ્પર્શથી નથી થતી. હલકાપદાર્થ તથા ભારેપદાર્થની અસર તા અલ્યા પછી થાય, પણ અલ્યા વિના અસર કરનાર ઠંડી તથા ગરમી છે. ટાઢ તથા ગરમીને કાઇ લેવા ખાલાવવા જતું નથી, એ તા આપાઆપ આવીને અસર કરે છે. ત્યાંનું ક્ષેત્ર જ એલું શીત અને ઉષ્ણુ છે, કે જેથી ત્યાંનાં તાપ તથા ઠંડીના સંતાપ સહન કરવા જ પડે, એ વેદના લાગવવી જ પડે. ત્યાં ક્ષુધા તથા તૃષાનું પણ દુઃખ તા છે. ભૂખ તરસ કમે લાગે છે, પરન્તુ ટાઢ તથા તાપ તા પ્રતિક્ષણે લાગવવાં જ પડે છે.

## આગ્રાસિદ્ધ તથા હેતુ સિદ્ધ પદાર્થા.

શાસ્ત્રોમાં છે પ્રકારના પદાર્થો છે, કેટલાક પદાર્થા એવા છે, કે જે માત્ર શ્રધ્ધાથી જ મનાય, આજ્ઞાથી જ માનવા પડે. અલબ્યો કહી ઊંચા આવવાના જ નહિ, અને લબ્યો ઊંચા આવવાના. આ ભેદા અનાહિના છે. જવાની લાયકાત—સ્વભાવ કરતા નથી. નાલાયકપાસું હાય તા તે તેવું જ રહે છે. અલબ્યોમાં માક્ષે જવાની લાયકાત નથી તે નથી જ. લબ્ય અલબ્યના વિભાગ જ્ઞાનીના વચનથી જાણી શકાય. જે પદાર્થી આજ્ઞા કે શ્રધ્ધાચાદ્ય છે, તેવા પદાર્થની યુકિતમાં ઉતરવું નહિ. યુક્તિમાં ઉતરતાં યુક્તિ રાકાય, રખલિત થાય, તા સામાના દૃદયમાં અશ્રદ્ધા ઉપ્તન્ન થાય. પૃથ્વીકાય અપૃકાય તેઉકાય વાયુકાય સુધીમાં નિગાદ ન માની, પણ વનસ્પતિકાયમાં માની. અહીં યુક્તિ કામ લાગે નહિ. પાણી પરિણામાન્તર પામે. પાણીનાં પુદ્દગલાએ લાકહું બનાબ્યું, પણ પાણી સ્વત ત્ર લાંબી મુદત ન ટકે. પરિણામાન્તર થાય તા તે ટકે. આમ યુક્તિ લગાડતાં પૃથ્વીકાયમાં વાંધા આવે. કેમકે પૃથ્વી સ્વાભાવિક લાંબી મુદત ટકનારી છે. લબ્ય અલબ્ય જવાના ભેદા આજ્ઞાએ સિદ્ધ છે, એમ સમજાવાય. બધું આજ્ઞાસિદ્ધ પણ નથી. જે પદાર્થી હતુ તથા દૃષ્ટાંતથી સાબિત થાય તે તે રીતિએ સમજાવવા.

સાત નરકપૃથ્વીનાં રત્નપ્રભા, શર્કરાપ્રભા, વાલુકાપ્રભા, પંકપ્રભા, ધૂમપ્રભા, તમઃપ્રભા, મહાતમઃપ્રભા, વગેરે નામા તે પૃથ્વીના પુદ્દગલાને અનુલક્ષીને છે. તેને અગે આગલનું વર્ણન અત્રે વર્તમાન.





# સમૂ (ચ્છમ તથા ગર્ભજ કયાં કયાં છે? પુષ્યાઈ વધે તેમ આગળ વધાય.

શાસનની સ્થાપના પ્રસંગે, શ્રી ગણધર મહારાજાએ, ભગ્યાતમાઓના ભદ્રાર્થે, શાસન પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખવા માટે જે દ્વાદશાંગી રચી, તેમાંના પાંચમા અંગના અષ્ટમ શતકના પહેલા ઉદ્દેશાના અધિકાર ચાલુ છે. તેમાં પુદ્દગલ પરિણામના વિષય ચાલુ છે. પ્રયાગપરિણામે પરિણત થયેલા ભેદાને અંગે એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય પર્યં ત મુખ્ય તથા પાંચ પ્રકાર જણાવ્યા. એકેન્દ્રિયજાતિમાં પણ પૃથ્વીકાયાદિ પાંચ પ્રકારોની વિચારણા કરનામાં આવી. વિકલેન્દ્રિય એટલે બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય ચૌરિન્દ્રિય તે મંખધી કહેવાયું. એકેન્દ્રિયમાં જેમ સફલ્મ તથા ખાદર એ ભેદ છે, તેવા ભેદ વિકલેન્દ્રિયમાં કેમ નહિ? જીવ બેઇન્દ્રિયમાં આવે કયારે! એ પ્રશ્નજ પ્રથમ પ્રશ્નના ઉત્તર છે. પુષ્યની અધિકતા થાય, ત્યારે જ ખાદર એકેન્દ્રિયમાંથી જીવ બેઇન્દ્રિયમાં આવી શકે. એકેન્દ્રિયમાં સ્પર્શ માત્રનું જ જ્ઞાન હતું. હવે બેઇન્દ્રિયમાં રપર્શ તથા રસનું એમ બે ઈન્દ્રિયનાં જ્ઞાન થયુ. એટલી આત્મશુદ્ધિ અધિક થઈ. અનતગુણા ક્ષયોપશ્મને અંગે જ એકેન્દ્રિયણામાંથી બેઇન્દ્રિયપણામાં અવાય. એ રીતિએ આગળ આગળ સમજી લેવું. આકાર દૃષ્ટિએ બેઇન્દ્રિય તેઇન્દ્રિય અને ચૌરિન્દ્રયના અનેક પ્રકારે છે. પંચેન્દ્રિયના ચાર પ્રકાર. નારકી, તિર્યં ચ, મનુષ્ય ને દેવતા. નારકી જીવોને દુ:ખા ભેાગવવાનાં સ્થાના ભેદો જણાવ્યા.

## પ ચેન્દ્રિયમાં તિર્ય ચના એક લેદ છે.

तिरिक्लजोणीयपंचिदियपओगपरिणयाणं पुच्छा, गोयमा ! तिविहा पन्नता, तं जहा-जलचरपंचिदियतिरिक्लजोणियः थलचरतिरिक्ल० पंचिदिय० सहचरतिरिक्लपंचिदिय० ........एवं सहयरावि ।

મધ્યમસર પુષ્ય પાપનાં પલ ભાગવવાની ગતિ તિર્થ ચગતિ છે. એકેન્દ્રિયથી ચૌરેન્દ્રિય પર્ય તની ગતિ પણ તિર્થ ચગતિ કહેવાય, પરન્તુ અહીં પંચેન્દ્રિય તિર્થ ચની વાત છે. જેવી પાંચ ઇન્ન્દ્રિયા મનુષ્યને છે, તેવી જ પંચેન્દ્રિય તિર્થ ચને છે. તિર્થ ચના અનેક ભેદા પ્રત્યક્ષ છે. ' तिविहा पन्नत्ता ' એમ કહ્યું છે.

તિર્ય ચાના મુખ્ય ત્રણ પ્રકાર. ૧ જલચર ૨ સ્થલચર ૩ અને ખેચર. જલમાંજ ઉપજે

વધે છવે તે જલચર, જમીન ઉપર ચાલનારા સ્થલચર, આકાશમાં ઉડનારા ખેચર. છવનના અતે 'या मितः सा गितः' જેવી મિત તેવી ગિત થાય છે. જેવી લેશ્યામાં મરાયુ થાય તેવી લેશ્યાનાળા ખીજા ભવમાં છવ ઉત્પન્ન થાય છે. એક વખત કેવલજ્ઞાની ભગવાન્ પાસે બે બ્રાવકો પાતાના ભવ સંખંધી પ્રશ્ન પૂછવા ગયા. દવાખાનાનું જ્યાં પાટીઉ હાય ત્યાં પ્રશ્ન દવાને લગતા કે વ્યાધિને લગતા હાય? વકીલને ત્યાં પ્રશ્ન કાન્ની હાય. જ્ઞાની પાસે તા ધર્મ સંખંધ જ પ્રશ્ન હાય કે 'મારા ઉદ્ધાર કયારે' એને માલ વિના અન્ય પ્રશ્ન હાય જ નહિ. સુલસા પર પ્રસન્ન થયેલ દેવે વરદાન માગવા કહ્યું. સુલસાએ શું માંચ્યુ હતું? માગવામાં પણ બુદ્ધિ જોઇએ. કાછીઓને ત્યાં તુરીયાં, ભીડાં મળે, અવેરી પાસે અવેરાત મળે. માગનારાઓએ સ્થાન જોઇને માગણી કરવી જોઇએ. યુલસાએ તા કહી દીધુ, કે 'મારે જે જોઇએ છે તે તારાથી અપાય તેમ નથી.' બ્રાવક બ્રાવકાને જોઇએ શું ? માલા. માલ આપવાનું સામર્થ્ય દેવતામાં નથી, તે નથી જ. એ પાતે જ રખડપટ્ટીમાં છે. એ બિચારા બીજાને માલ ક્રયાંથી આપે?

પેલા બે શ્રાવકાએ કેવલી મહારાજાને પૂછયું. ભગવાન! અમારા માેક્ષ કયારે થશે! કેવલી મહારાજાએ એકને સાત ભવે માેક્ષ પ્રાપ્તિ, તથા ખીજાને અસ ખ્યાતા ભવે માેક્ષ પ્રાપ્તિ કહી. ખન્ને શ્રાવકાએ શ્રવણ કરી અને આનંદ પામી ત્યાંથી નીકળ્યા. પાતાના માેક્ષ છે, એટલું નક્કી થયું એટલે ભવ્યાત્માને આનંદના પાર નહિં.

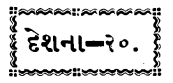
## જીવાની પરિણતિમાં પલટા આવે છે.

જેને સાતભવે માેક્ષ કહ્યો, તેણે તે વચનને અવળા રૂપે પરિણુમાવ્યું. એણે એવું વિચાર્યું, કે કેવલજ્ઞાનના વચનમાં કહી ક્રક પડતા નથી. હું ગમે તેવાં પાપા કરૂ તા પણ સાતના આઠ લવ થવાના નથી. અને ગમે તેટલા ધર્મ કરૂં તા પણ સાતના છ લવ થવાના નથી. આવું વિચારી, એ તા ધર્મ કરતા ખંધ થયા, અને ધર્મથી પડવા માંડયા. પછી પૂછવું શું ? પરિણામે એવા પતિત થયા, કે મરીને સાતમી નરકે તેત્રીશ સાગરાપમના આયુષ્યવાળા નારકીપણે ઉપ્તજ્ઞ થયા. બીજે શ્રાવક કે જેને અસંખ્યાત ભવા કર્યા પછી માેક્ષ કહેવામાં આવ્યા છે, તેણે વિચાર્યું કે, કેવળીનું વચન તા અન્યથા થતું નથી, માટે અસંખ્યાતા ભવા તા થવાના જ, પણ ઉદ્ધાર તેમ નક્કી જ છે, તેમ તેટલા સમય સખશાંતિના મેળવવાના, અગર અસંખ્યાત લવના ઉકેલ જલદી લાવવાના ઉપાય પણ ધર્મજ છે ને! ધર્મથી કલ્યાણ છે, એ પણ કેવલ-જ્ઞાનીનું જ વચન છે. આ રીતે એ બીજાએ કેવલજ્ઞાનીના વચનના સીધા અર્થ કર્યા, અને પાતે અસંખ્યાત લવ સાંભળ્યા, માટે અધિક ધર્મ કરવા લાગ્યા. તેણે નિરતિચારપણે ખારેય વતનું પાલન કર્યું. દાનાદિ ધર્મની આરાધના કરી. છેલ્લે સમયે તેણે અનશન કર્યું. દુનિયામાં કહેવત છે કે 'આંગણે ખારડી ન રાખવી.' એમાં દુન્યવી હાનિ પ્રત્યક્ષ છે. અહીં આ અનશન કરનારને પણ બારડી નડી. બારડીમાં એક પાકેલું બાર હતું, તે બારમાં મસ્તી વખતની ક્ષણે તેના જીવ ગયા. એજ અવસ્થામાં અવસાન થયું, અને તે શ્રાવક મરીને બારડીમાં કીડા થયા. ભવિતવ્યતા

મુજબ બને જાય છે. પછી તો તેના જીવ એકેન્દ્રિયાદિમાં ખૂબ સ્વડયા, અને અસંખ્યાત લવા પૂરા કર્યા. જ્યારે પેલા ભાઇસાહેબને તો તે વખતે પહેલા ભવના પહેલા સાગરાપમના આયુષ્યમાં પહેલું પલ્યાપમ હજુ પૂરૂં થયું નથી. આ દર્ષાત તા પ્રાપ્ત ગિક જણાવ્યું અહીં આપણા મુદ્દો બીજો છે. જે જે ગતિમાં રાગ થાય, તેવી લેશ્યા જ્યાં હાય ત્યાં, તેવી ગતિમાં રખડયા વિના ઇટકા નહિ. જલચર, સ્થલચર, ખેચરને અંગે વિચારણા ચાલી રહી છે.

#### જલચરાદિનું વર્ણન.

જળચર, સ્થલચર, ખેચર જીવા સંમૂચ્છિમ અને ગર્લજ એમ છા પ્રકારે છે. માતા પિતાના સંયોગ વિના આપાઓપ ઉત્પન્ન થાય તે સમૂચ્છિમ, અને માતાપિતાના સંયોગથી ઉત્પન્ન થાય તે ગર્લજ. એકેન્દ્રિય, એઇન્દ્રિય તેઇદ્રિય, ચઉરિંદ્રિય તિર્ધં ચા સમૂચ્છિમ જ હાય છે. ગર્લજ તિર્ધ ચા પચેન્દ્રિય જ હાય છે. મત્સ્યાદિ જલચર સમૂચ્છિમ તથા ગર્લજ બન્ને પ્રકારના હાય છે. સ્થલચરના ત્રણ લેદ, ભુજપરિસર્પ તથા ઉરપરિસર્પ તથા ચતુષ્પદ ચાર પગવાળા ગાય લેસ ધાનાદિ તે ચતુષ્પદ સર્પને પગ નથી, તે પેટે ચાલે છે. તે ઉરપરિસર્પ, તથા હાથથી ચાલે તે ભુજપરિસર્પ, જેમકે નાળીઓ ઉદર ખીસકાલી કાકીડા વગેરે. જેમ જલચર સમૂચ્છિમ તથા ગર્લજ છે, તેમ ઉરઃપરિસર્પ તથા ભુજપરિસર્પ તથા ચતુષ્પદ તેમાં પણ તે બે પ્રકાર ખરા. ખેચર આકાશે ઉડનારા પંખીઓમાં પણ તે બે પ્રકારે છે. તિર્ધ ચ પંચેન્દ્રિયને અગે આટલું જણાવ્યા બાદ વિશેષ અધિકાર અગ્રે વર્તમાન.



मणुस्सपंचिदियपयोगपुच्छां, गोयमा ! दुविहा पन्नता, तं जहा-समुच्छिममणुस्स० गडभवकंतियमणुस्स० ।

## જયણાની જરૂરિયાત

## ઇન્દ્રિયયાની સાથે મનને ગણનામાં કેમ ન ગણ્યું?

શાસનસ્થાપના પ્રસ ગે ભવ્ય જવાના ઉપકાર માટે શાસનની પ્રવૃત્તિ ચલાવવા શ્રી તીર્થ કર દેવના મુખકમલથી ત્રિપદી પામેલા શ્રી ગણધર મહારાજાએ રચેલી શ્રી દ્વાદશાંગીમાં શ્રીભગવતી જ પાંચમું અંગ છે. તેના આઠમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશાના અધિકાર ચાલે છે. પુદ્દગલ પરિણામના વિષય ચાલી રહ્યો છે. શખ્દાદિ વિષયા પાંચ હાવાથી તેને જાણનાર, તેને શ્રહણકરનાર ઇન્દ્રિયા પણ પાંચ છે. તેથી જવાના પણ પાંચ પ્રકાર. કેટલાક જવા માત્ર સ્પર્શનેન્દ્રિયવાળા તે એકેન્દ્રિય, કેટલાક જવા સ્પર્શનેન્દ્રિય તથા રસેન્દ્રિય ધરાવે તે એઇન્દ્રિય, એ રીતિએ પંચેન્દ્રિય પર્યંત છવાના પાંચ પ્રકાર જણાવ્યા. અહીં કાઇને એમ શંકા થાય, કે પાંચ ઇન્દ્રિયને અનુલક્ષીને પાંચ પ્રકાર જણાવ્યા, તા મનને ઉદ્દેશીને છઠ્ઠો પ્રકાર કેમ ન જણાવ્યા ? ક્રેટલાકને મન હાય છે, કેટલાકને નથી હાતુ, છતાં છઠ્ઠો લેદ કેમ નહિ ? મન એ પણ જ્ઞાનનું સાધન તા ખરૂ ને! રસનાથી ખાટા મીઠા વગેરે રસનુ, ઘાણે દ્રિયથી સુગંધ દુર્ગંધનું, ચક્ષુથી આકાર, વર્ણનું, શ્રોત્રથી શબ્દનું, સ્પર્શથી ગરમ, ઠ'ડા વગેરે વિષયનું જ્ઞાન થાય છે, તેમ મનથી પણ જ્ઞાન થાય છે. મનુષ્ય લલે અહીં બેઠા હાય, પણ મુંબઇ, અમદાવાદ પાલીતાણાની મનથી કલ્પના કરે છે, અરે ત્યાંની શેરીઓને પણ કલ્પે છે. ગામ નગર પદાર્થ વિષયાદિની હાજરી ન હાય, અને સંકલ્પ કરવા, કલ્પના કરવી, તે પ્રભાવ મનના છે. સ્વપ્ન શાના આધારે છે? સ્વપ્નમાં વિષયા બધા દશ્યમાન થાય છે, ઇદ્રિયા તા નિંદ્રિત છે, પણ તો વખતે વ્યાપાર મનના જ છે.

## શ્રુતજ્ઞાનની વિશિષ્ટતા.

શાસકાર મહારાજા કહેં છેં કે, જ્ઞાન પાંચ પ્રકારના છે. ૧ મતિજ્ઞાન ૨ શ્રુતજ્ઞાન ૩ અવધિજ્ઞાન ૪ મનઃપર્યવજ્ઞાન અને ૫ કેવલજ્ઞાન આ પાંચ જ્ઞાનમાં દીપતું તે માત્ર શ્રુતજ્ઞાન છે. જ્ઞાનના સ્વરૂપની દૃષ્ટિએ કેવલજ્ઞાન માટું ખરૂં, પરન્તુ દુનિયાના હિતની અપેક્ષાએ માટામાં માટું સ્વપર પ્રકાશક માત્ર શ્રુતજ્ઞાન છે. કેવલજ્ઞાન પણ શ્રુતજ્ઞાન પછી ! આત્મીય દૃષ્ટિએ કેવલજ્ઞાન શ્રેષ્ઠ, દુનિયાની દુષ્ટિએ શ્રુતજ્ઞાન શ્રેષ્ઠ. ખીજા કેવળીએા વખતે ઇંદ્રોની હાજરીના નિયમ નથી. પરંતુ શ્રી ગણધરા દ્વાદશાંગી રચે, તે વખતે ઇંદ્રોની હાજરી હાય જ. શ્રુતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિરૂપ શાસ્ત્રોની રચના ગણધરા કરે છે. તે વખતે વાસક્ષેપથી ભરેલા વજમયથાલ લઇને ઇંદ્રો ઉભા રહે છે. શ્રુતજ્ઞાનના આવા મહિમા છે. આવુ મહિમાવાળુ શ્રુતજ્ઞાન મનનાજ આધારે રહે છે. શાસ્ત્રકારાએ પણ શ્રુતજ્ઞાનને 'सुयनाण महिंदुय' મહિદિક કહ્યું છે. શ્રુતજ્ઞાન મેળવ્યા વિના કેવળ જ્ઞાન છે કયાં ? નજ સાંપડે. કેવલજ્ઞાન એ મૂંગાએ ગાળ ખાધા જેવું છે. કેવલજ્ઞાની લાેકા-લાક કેવલજ્ઞાનના આધારે જાણે, પણ તેના પ્રકાશ શ્રુતજ્ઞાનદ્વારા છે. સ્વ–પર પ્રકાશક શ્રુત-ત્રાન છે. આવું શ્રુતજ્ઞાન મનના આધારે જ છે. શખ્દ ઉપરથી અર્થા સમજવા એ મનનું કામ છે.` પ્રશ્નકારના પ્રશ્ન કહેા કે શાંકાકારની શાંકા કહેા, કે આ મનને અંગે જીવાના છઠ્ડો ભેદ કેમ ન કહ્યો <sup>૧</sup> ઉત્તર એજ કે મનની ખાદ્ય રચના નથી. ઇંદ્રિયાની બાહ્ય રચના છે. આથી મનને ઇન્દ્રિયાની હરાળમાં શી રીતે ગણાય ? ઈન્દ્રિયાને અંગે તા આત્મા તે તે ઇન્દ્રિયાના ઉપયાગવાળા થાય, ત્યારે તેના તેના ક્ષયાપશમ થાય, પણ મનને અંગે રચના જ નથી, તેા ઉપકરણ પણ શી રીતે મનાય ? મનની ખાહ્ય રચના નથી, માટે તેને અનિન્દ્રિય કહેવાય છે. મનને ઈન્દ્રિય તરીકે ગણવામાં આવ્યું જ નથી. આથી જીવના છક્કો ભેદ કે જીવની છઠ્ઠી જાત કહેલ નથી. પંચેન્દ્રિય સિવાયના વર્ગના જીવાને મન નથી. કેટલાક મનવાળા. કેટલાક મન વગરના એ ભેદ પંચેન્દ્રિયમાં છે.

## જયણા વગર થતી કાતીલ હિંસા.

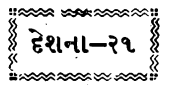
તિર્ય ચના ભેદામાં જલચરાદિ ભેદા તથા તેમાં ય સંમૂચ્છિમ અને ગર્ભ જ એવા છે પ્રકારા જણાવી ગયા. મનુષ્ય ગર્ભજ કે સંમૂર્ટિઇમ જે હાય, તે પણ પાંચ ઇ દ્રિયવાળા જ હાય. જયણાની કેટલી જરૂર છે તે વિચારા ! જયણાવગર કેવી હિંસા લાગે છે તેની કલ્પના કરાે! કાેઇએ પીશાબ કર્યા હાય તેના ઉપર પીશાબ કરાે છાં, પરંતુ પેશાબ, ઝાડાે, શુંક, બળખા, શ્લેષ્મ, પિત્ત, કફ વગેરે માર્ગમાં જેમ તેમ, જ્યાં ત્યાં નાંખા, તેમાં બે ઘડીમાં અસંખ્યાતા સંમૂચ્છિમ મનુષ્યાે ઉપજે છે, તેનું ભાન છે ? આમાં જયણા ન સચવાવાનું કર્યું કારણ છે ? પીસાબ શું ક શ્લેષ્માદિ સૂકી જમીનમાં નાખી, તેના ઉપર ધળ ન નાખી શકા ? પેશાબ, સ્થંડીલ ઉપરા ઉપરી ન કરાે તાે એમાં કહ્યું કષ્ટ છે ? કહેા કે માત્ર ઉપયોગની જ ખામી છે. જયણા ન પાળવાની બેદરકારીથી અસંખ્યાતા સંમૂર્ટિઈમ મનુષ્યાની ઉત્પત્તિ અને ઘાત આપણા લીધે જ થાય છે. માખી વગેરે મરે તેની આલાયણ લઈએ, અને સંમૂચ્છિમ પંચેન્દ્રિય મનુષ્યાના કચ્ચરવાણ નીકળે, તેની ફીકર નહિ એમને ? એઠી ભાજનની થાળી, પીધેલા પાણીના એઠા પ્યાલા જે કેારા ન કર્યા હેાય, ઊલટી, પેશાળ, શુંક વગેરે વગેરેમાં અસ'ખ્યાત સ'મૂર્ચ્છિમ મનુષ્યાની ઉત્પત્તિ છે, માટે એવી વિરાધનાથી ડરવાનું છે. શું તેમાં જીવાત્પત્તિ નથી માનતા ? તમારી બેદરકારીથી પ્રથમ તા એ જ પ્રશ્ન થાય ને! એ જવાત્પત્તિ માના છા, તા જયણા માટે દરકાર કેમ નહિ! ખીજી તરક તમારી કાળ એ એાછી નથી. દરદથી પીડાતાં છતાં કંદમૂળ, મધ વગેરે નથી ખાતા, પણ લીલકુલની ફીકર છે? ચીકણી જગ્યાએ ચૂનાે લગાક્યો? લીલકુલની વિરાધના તા કહા કે ઉપયોગની ખામીને લીધે જ છે. આપણાં પેશાય વગેરમાં અન્તતર્મ હત્તેમાં ૪૮ મીનીટની અંદર પંચેન્દ્રિય સંમૂ<sup>રિ</sup>ર્જમ મનુષ્યા પેદા થાય છે.

## કેટલીક વખત રૂઝાવટ, એ ઘાતક થાય છે.

માતાપિતાના સંચાગ વગર ઉત્પન્ન થનારા જીવા સંમૂચ્છિમ છે. આ જીવા, ઓલાદની પરંપરા વિનાના છે. તેઓ આપાઆપ શરીર બાંધી શકે છે. સંમૂચ્છિમ જીવાને ગર્ભસ્થાનની જરૂર નથી. આવા સંમૂચ્છિમને અંગે વિચારીશું તો ધ્યાનમાં આવશે, કે કેટલીક વખત રૂઝાવટ, એ ઘાતક થાય છે. એક ઘાડાને ચાંદુ પડ્યું. ઊંટવૈદ્યે સલાહ આપી કે દેડકાં ઉત્પન્ન થાય તેવી જગ્યાની માટી ત્યાં લગાડવી. ત્યારે સારા વૈદ્યે કહ્યું, 'રૂઝ આવશે રૂઝ આવશે' એમ ધારીને જે એ માટી લગાડયા કરીશ, તો એ ઘાડા મરવાનાજ. કેમકે એ માટી એવી છે, કે માટી જયાં ચાપડવામાં આવશે, ત્યાં વરસાદ આવશે ત્યારે પાણી પડવાથી કાહવાટ થશે, અને એ ભાગમાં દેડકા ઉત્પન્ન થશે. તાત્પર્ય એ કે જેમ પંચન્દ્રિય તિર્યં' એ સંમૂચ્છિમ હાય છે. મનુષ્યના અશુચિ પદાર્થો પેશાબ, ઝાડા, શુંક, 'લેષ્મ, બળખા, વીર્ય રૂધિર ને પરૂ આદિમાં તે ઉત્પન્ન થાય છે.

'મનુ'ના સંતાના તે મનુષ્યા એવી 'મનુષ્ય' શખ્દની વ્યુત્પત્તિ છે. 'મનુ' નામની વ્યક્તિનાં સ'તાના, તે મનુષ્યા થયા એમ કહેવામાં આવે છે, પણ તે વાત ખરી નથી ગર્ભજની ઉત્પત્તિ માત્ર ગર્ભજથી જ છે, જ્યારે સંમૂચ્છિંમની ઉત્પત્તિ ગર્ભજ તથા સંમૂચ્છિંમ ખને દ્વારા છે.

ગર્ભમાંથી ઉપજે છે, માટે સમન એટલે મનવાળા એવું નામ ન રાખતાં, ગર્ભજ નામ રાખ્યું. આપણા મુદ્દો પુદ્દગલ પરિણુમનના છે. આ બધે ય મુદ્દો એ છે કે, જેવા પુદ્દગલો પરિણુમાવાય તેવા તેવા આકારની પ્રાપ્તિ થાય. 'દેવ' એવા શબ્દ શા માટે રાખ્યો ? સ્તવવા યાગ્ય, અધિક પુષ્ટ્યવાળા, તેવી સાદ્ધાબીવાળા જે હાય, તે દેવ અધિક પુષ્ટ્યથી દેવલાકમાં જે ઉત્પન્ન થાય, તેવી જાતની સુખસામગ્રી જ્યાં છે, ત્યાં ઉત્પન્ન થાય તે દેવ દેવતામાં એકલા પંચેન્દ્રિયા છે. તે સળધી વિશેષ અધિકાર અગ્રે વર્તમાન



देवपंचिदियपञ्जोगपुद्धा, गोयमा! चउिवहा पन्नता, तं जहा-भनणवासिदेवपंचिदियपयोग० एवं जाव वेमाणिया।

#### 🤔 નરક સાત શાથી ?

શ્રીશાસન સ્થાપના સમયે, ભત્યાતમાઓના હિતાર્થ, ત્રિપદી પામીને શ્રીગણધરદેવાએ રચેલી દ્રાદશાંગીમાંના પાંચમા અંગ શ્રીભગવતી છ સૂત્રના આઠમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશો ચાલુ છે. તેમાં પુદ્દગલના અધિકાર છે. દુઃખ ભાગવવાને અંગે આપણે જોઇ ગયા, કે ઉત્કૃષ્ટ પાપના વિપાક ભાગવવાનું સ્થલ નરક છે. નરક પણ સાત છે, અને તેમાં પણ અધિક અધિક વેદના. એકથી બીજમાં અધિક, બીજીથી ત્રીજીમાં અધિક, એમ સાત તરક સુધી અધિક વેદનાએ રહેલી છે. જેમ પાપના પ્રકારામાં ફેર, પાપ વખતના સંચાગ, લેશ્યા ભાવનામાં જેવી તીવતા મંદતા, તે રીતે તેના વિપાકમાં (ફળમાં) પણ ફરક સમજવા. ગર્ભ હત્યા એ ભયંકર પાપ છે. એ પાપ કરનારને નરક મળે એ વાત ખરી, પણ અહીં તા વિપાક એાછાવત્તાના આધાર, કઇ નરક મળે એના આધાર પાપ કરતી વખતના પરિણામની તીવતા તથા મદતા પર છે. કાઇ લાલચથી ગર્ભ હત્યા કરે, કાઇ બેવકુપાઇથી ગર્ભ હત્યા કરે. તેમાં કિયા સરખી છતાં પાપમાં, પાપના ફલમાં ફરક પડવાના. રાજાની પટરાણીના ગર્ભ ગાળી નાખવા અન્ય શાકય

રાણીએા પ્રયત્ના કરે, અજાણપણે પણ ગર્લહત્યા થાય. આ રીતિએ ક્રિયા સરખી, છતાં પાપ બ'ધમાં તથા પરિણામમાં ક્રક જરૂર પડશે. હિંસાદિ બધા દેખો માટે તેમજ સમજ લેવું. આથી નરક સાત માનવી પડી. નરક સંબધી આપણે વિચારણા કરી ગયા છીએ.

પ ચેન્દ્રિયમાં નરકની વિચારણા પછી હવે તિર્ય ચની વિચારણા લઇએ. સાપ, ઘા, કખૂતર, સમડી, ગાય, ઘાડા આ બધા તિર્ય ચાજ ગણાય. તિર્ય ચ પ ચેન્દ્રિયના ત્રણ લેદ. જલચર, સ્થલચર, ખેચર મનુષ્ય પ ચેન્દ્રિયના છે લેદ. ૧ સ મૂચ્છિમ અને ગર્ભજ. સ મૂચ્છિમ મનુષ્યનું જઘન્યશરીર અંગુલના અખ્યાતમા ભાગનું છે, એનું જઘન્ય આયુષ્ય અંતમુદ્ધુર્ભ માત્ર, સ મૂચ્છિમ પાંચ ઇ દ્રિય હાય, પરંતુ મન નથી.

#### દેવલાકના ભેદા શાથી?

જેમ પાપના પ્રમાણમાં કરક તેમ પુષ્યના પ્રમાણમાં કરક હાય, તેથી તેના ક્લના પ્રમાણમાં પણ કરક હાય. ઉત્કૃષ્ટપુષ્ય ભાગવવાનું સ્થાન દેવલાક છે. ઉત્કૃષ્ટપુષ્ય પણ એક-સરખું હાતું નથી. એક મનુષ્ય ભારેય વર્ત અંગીકાર કરે છે, કે જેમાં પ્રદ્ભાચર્ય પાલન આવી જાય છે. એક મનુષ્ય માત્ર પ્રદ્ભાચર્યનું પાલન કરે છે, અન્યવતા અંગીકાર કરતા નથી. ઇતર સપ્રદાયમાં કેઇ પંચાગ્તિતપ કરી, તેઓના મત મુજબ ઉપવાસાની તપશ્ચર્યા કરી, અકામ નિર્જરા કરે છે. ઉત્કૃષ્ટપુષ્યમાં પણ એ છું વત્તુ પ્રમાણ હાય, તેથી તેના ક્લને ભાગવવાનાં સ્થાના પણ તે મુજબના ક્રમે માનવા જોઇએ. સમ્યગૃદ્ધ વૈમાનિક વિના બીજું આયુષ્ય ન બાંધે એવું કહેલું છે. બીજા કર્મ બધના વિષયામાં નિયમ નિયત, એમ શાસ્ત્રોમાં વિહિત છે. પણ શાસ્ત્ર જણાવે છે કે આષ્યુપ્યના બંધ કયા વખતે થાય એના નિયમ નથી, તેમજ મરણ કયારે થાય તેની કાને ખબર છે? આયુષ્ય તથા મરણ માટે નિયમ નથી, પોષધા કરનારાએા 'સર્ફ મેં हુજી વમાઓ' વિલ્ સંથારા પારસીની ગાથા વિચારી લે.

## સમકિતીને વૈમાનિક વિના આયુષ્યના બધ હાય નહિ.

જેને સવયકત્વની પ્રાપ્તિ થઈ, જે જીવાદિ તત્ત્વાને યથાર્થ સમજતા થયા, તેને બે વાત તા લક્ષ્યમાં હાય જ ૧ મેળવવા લાયક માત્ર માેક્ષ જ છે. શાધત્સ્થિતિ શાંતિ સુખ માત્ર માેક્ષમાં જ છે. માેક્ષ માટે જ માેક્ષના ઉપાયા જે જે હાેય તે આચરવાના છે.

ર યદિ માેક્ષ ન મેળવી શકું, તથાવિધ સાધનસામગ્રી સંયોગ સામર્થ્યના અભાવે સમયના અભાવે તત્કાલ માેક્ષ ન મેળવી શકું, તાે પણ દુર્ગતિમાં તાે ન જ જઊં, જાઉં તાે સદ્દગતિમાં જઉં. માલ જવાની ઇચ્છાવાળા માટે, મેલ્લ માટે સતત્ પ્રયત્ન કરનારા આત્મા માટે, સ્વર્ગ-દેવલાક એ વિસામા રૂપ છે. મહાન્ પુષ્યાદયે મનુષ્ય જીવન સહધર્મ પ્રાપ્તિ સાનુકૂલ સદ્દગતિના કારચુર્પ સઘળા સંયાગ સંપ્રાપ્ત કર્યા, પછી ય પ્રમાદવશાત્ સાધ્ય ન સધાય, સદ્દગતિ ન સાંપડે, માલાગમનનું પ્રસ્થાન ન થાય, અને દુર્ગતિના સાધન ઉભા કરી દુર્ગતિએ જવાય, તો પછી માના કે ધમ્યું સાનું ધૂળમાં જવાનું ગતિની કંઇ માનાપાલી નથી. ચૌદપૂર્વી પણ ચૂકે તો મેળવેલું ખધું ય મૂકે, અને એ પણ દુર્ગતિ પામે. અમુક પુષ્યસં વય યોગે પાછળથી ચૂકેલા આત્મા માના કે રાજાને ઘર હાથી થાય, કે શહેનશાહને ઘર ધાન થાય, ભલે એ ધાનને રાણીના ખાળામાં ખેસવા મળે, એ હાથીને સારા શણગારા સાંપડે, પણ એ આખાય ભવમાં વળ્યું શું ? મુદ્દે એ છે કે રખેને મારી દુર્ગતિ ન થાય એ વાત લક્ષ્યમાં હાવી જોઇએ.

## શ્રીમતીનું દર્શાત.

શ્રીમતી શ્રાવિકાના દૃદયની સ્થિતિ વિચારો. ડગલે ને પગલે કાર્યમાત્રમાં નવકાર ગણવા એ એનું વ્યસન છે. એમાં તેણી તન્મય છે. એના ભર્તાર વિચિત્રકર્મસંચોગને લીધે તેણીને મારી નાંખવાની ઇંચ્છા ધરાવે છે. એક ઘડામાં સર્પ મૂકી ઘડા બંધ કર્યો, અને પ્રકાશ જ્યાં ન પહોંચે તેવા એકારડામાં તે ઘડા રાખવામાં આવે છે. સ્ત્રીના સંદુર કરવા સજ્જથયેલા સ્વામી શ્રીમતીને આજ્ઞા કરે છે, "એકારડામાં રહેલા ઘડામાંથી ફૂલની માળા લાવ જેઊ." સતી પ્રતિવ્રતા શ્રીમતીના દૃદયમાં લેશ પણ શંકા નથી. સ્વામીની પુષ્પમાલા લાવવાની આજ્ઞા પાતાના જ ઘરમાંથી અધારા એકારડામાંથી પુષ્પમાલા લાવવી તેમાં ભયને અવકાશ નથી. શ્રીમતી નિઃશંકપણે તરત તે એકારડામાં જાય છે. અધારામાં દૃદડી જાય છે, ત્યાં તેણીને 'રખે મરી જઉં' એ ફીકર નથી. દુર્ગતિના ડર ચાલુ હાવાથી નવકાર તા ચાલુ ગણે જ છે. નવકાર ગણતી ગણતી તેણી એકારડામાં જાય છે, ઘડા ઉઘાડે છે, સાચે જ સર્પ ફૂલની માલા બની જાય છે, અને આવા બનાવના યોગે સ્વામી પણ સમકિતી બને છે. તાત્પર્ય એ કે શુદ્ધ દેવાદિને માનનાર, જીવાદિ તત્ત્વોને માનનાર આત્મા ઇચ્છે માેક્ષને, અને દુર્ગતિથી તે ખાસ ડરે. સમકિતી માટે વૈમાનિક વિના આયુષ્યના બધા નહિ, એવા નિયમ શાથી એ આથી સમજશે.

#### દેવતાના ભેદા.

દેવતાના ચાર ભેદ છે.

૧. ભવનપતિ. ૨. વ્યંતર. ૩. જ્યાતિથી અને ૪. વૈમાનિક ભવનપતિના દશ સેદ છે. ૧. અસુરકુમાર, ૨ નાગકુમાર, ૩ સુવર્ણું કુમાર, ૪ વિદ્યુત્ કુમાર, ૫ અગ્નિકુમાર, ૬ દ્વીપકુમાર, ૭ ઉદ્દધિકુમાર, ૮ દિશિકુમાર, ૯ પવનકુમાર; અને ૧૦ સ્તનિત (મેઘ) કુમાર. વ્યન્તરના બે ભેદ છે. ૧. વ્યાંતર, ૨. વાણવ્યાંતર,

વ્ય'તરના આઠ લેદ છે. ૧. પિશાચ, ૨ ભૂત ૩ યક્ષ, ૪ રાક્ષસ, ૫ કિન્નર, ૬ કિંપુરૂષ, ૭ મહારગ; અને ૮ ગંધર્વ.

વાણુવ્ય તરના આઠ લેંદ છે. ૧ અણુપન્ની, ૨ પણુપન્ની, ૩ ઇસીવાદી, ૪ ભૂતવાદી, ૫ ક દિત, ૬ મહાક દિત ૭ કાંહ ડ; અને ૮ પતા.

જ્યાતિષીના પાંચ લેદ. ૧ ચંદ્ર, ૨ સૂર્ય, ૩ ગ્રહ, ૪ નક્ષત્ર; અને ૫ તારા.

વૈમાનિક દેવતાના બે ભેદ. ૧ કલ્પાેપપન્ન; અને ૨ કલ્પાતીત.

કલ્પાેપપન્ન–દેવલાેકના ૧૨ ભેદ છે. ૧ સૌધર્મ ૨ ઇશાન ૩ સનત્કુમાર*ુ*૪ માહેન્દ્ર ૫ પ્રદ્મલાેક ૬ લાંતક ૭ મહાશુક ૮ સહસ્રાર ૯ આનત ૧૦ પ્રાણત ૧૧ આરણ; અને ૧૨ અચ્યુત.

કલ્પાતીતના છે ભેદ. ૧ નવ ગ્રેવેયક; અને ૨ પાંચ અનુત્તર. નવગ્રેવેયકનાં નામા

૧ સુદર્શન ૨ સુપ્રતિખુદ્ધ ૩ મનાેરમ ૪ સર્વભદ્ર ૫ સુવિશાલ ૬ સુમનસ ૭ સાૈમનસ ૮ પ્રિયંકર; અને ૯ નંદીકર.

પાંચ અનુત્તર વિમાનનાં નામા.

૧ વિજય ૨ વિજયંત ૩ જયંત ૪ અપરાજિત; અને પ સર્વાર્થસિદ્ધ. દેવાના આંડલા લેદામાં સમકિતી વૈમાનિક—દેવલાકમાં જ જાય. પ્રથમ ભવનપતિના દશ ભેદ, વ્યતરના ૮ લેદ, અને જયાતિષીના પાંચ લેદ, એ ત્રેવીશ લેદમાં, ત્યાં સમકિત ન જાય, પણ એવું આયુષ્ય ખાંધે કે એથી આગળ વધીને વૈમાનિક દેવલાકે જ જાય.

#### સમકિતીની લેશ્યા કઇ હાય?

લેશ્યા છ છે. ૧. કૃષ્ણુલેશ્યા, ર નીલલેશ્યા, ૩ કાપાતલેશ્યા, ૪ તે જે લેશ્યા ય પદ્મલેશ્યા; અને ૬ શુક્લલેશ્યા. સમ્યગ્દૃષ્ટિ આત્મા તે જે લેશ્યાથી હલકી લેશ્યામાં ન હાય. સમકિતીને તે જે લેશ્યા કાયમ ન હાય સમ્યગ્દૃષ્ટિ માટે તે ાશાખ-છાપ રૂપ કહેવત છે કે "સમકિત દૃષ્ટિ જવડા, કરે કુટું ખ પ્રતિપાળ; પણુ અંતરથી ન્યારા રહે, જેમ ધાવ ખેલાવત ખાળ". શેઠાણી પાતાના પુત્રની જે માવજત કરે છે, તેનાથી દેખીતી રીતે કેઇ ગુણી અધિક માવજત ધાવમાતા કરે છે, પણુ તેના હેતુ ભિન્ન છે. જે એ ધાવામાતા એમ કરે તા પરિણામે પાતાનાં સંતાનાનું શું થાય? આજવિકા અટકે એટલે પાતાનાં સંતાના પણ રખડે જ ને ધાવમાતાની હાર્દિકપ્રીતિ તા પાતાનાં જ સંતાન પરત્વે છે. સમ્યગ્દૃષ્ટિ આત્માની પરિસ્થિતિ

પણ ધાવમાતા જેવી છે. સમ્યગ્દ છિ જવનું ઢાર્દિક આકર્ષણ તો ધર્મકાર્યો પરત્વે જ હોાય છે, પણ સાંસારિક કાર્યો પણ એને સંયોગવશાત્ કરવાં તો પહે જ છે. એ કાર્યોમાં એને લેશ પણ રસ હોતો નથી. સાંસારિક કાર્યો કહે કે એ કરતા નથી, પણ એને એ કરવાં પઢ છે. એનું મન્તભ્ય ભિન્ન છે. સાંસારિક કાર્યો કરે છે ખરા, પણ ત્યાં માને છે એમ કે, 'શું કર્રું? લાચાર છું છૂટકા નથી, કરવું પઢે છે!' વગેરે ધાર્મિક કાર્યો તો ખાસ કરવાં જ જોઇએ' એવું એનું સુદ હ મન્તવ્ય હાય છે, અને જયારે જયારે તક મળે ત્યારે ત્યારે તે તેમાં જોડાય છે. આવા સમ્યગદ શિ આત્મા વૈમાનિક વિના બીજું આયુષ્ય ન બાંધે. તેની તેજોલેશ્યા જયાતિષની તેજોલેશ્યા કરતાં ચિઢયાતી હાય. સમ્યકત્વ વિના પુષ્ય બાંધનારા જવા જગતમાં નથી, એમ ન કહી શકાય; કારણ કે અકામનિર્જરાથી પણ પુષ્ય બાંધનારા જવા જગતમાં નથી, એમ ન કહી શકાય; કારણ કે અકામનિર્જરાથી પણ પુષ્ય બાંધનારા

અકામનિજરાતું પણ સામર્થ્ય તે પ્રમાણમાં માનલું પડશે.

તિર્ય ચગતિમાં વિના ઇચ્છાએ પણ દુ: ખ લાગવ્યું, તેથી પાપના કમે મંચય તૂટયા ઘણા, કર્મ બંધ થયા ઓછા, તેથી થઇ કર્મ નિર્જરા, અને તેથી જ બાદરમાં ચર્મ ચક્ષુથી દેખી શકાય તેવા શરીરમાં આવવાપણું થયું. અકામનિર્જરા ખુબ વેદાય તેા વ્યંતરપણું મળે. અકામનિર્જરાની કિંમત કેટલી બધી અલ્પ છે, તે વિચારી લ્યા. અકામ નિર્જરાથી માહ-નીયની સીત્તેર કાંડાકાંડીની સ્થિતિમાંથી ઓગણાત્તેર કાંડાકાંડીની સ્થિતિ તૂટે છે. અકામ નિર્જરાનું સામર્થ્ય ન માનીએ તા ઓગણાત્તેર તૂટવાની વાત અસંગત ગણાય. મનુષ્ય-ગતિની અપેક્ષાએ અકામનિર્જરાનું પૂલ એાછું નથી. મનુષ્યપણાની અકામનિર્જરાના ક્લરૂપે દેવલાકનાં ત્રેવીશ સ્થાના છે. દશ ભવનપતિ, આઠ વ્યંતર અને પાંચ જ્યાતિષ્ક, એ રીતે ત્રેવીશ સ્થાના છે. મનુષ્યપણાની સકામનિર્જરાના ક્લરૂપે ખાર દેવલાક મળે. નવ શ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તર વિમાના, એ રીતે છવીશ સ્થાના છે. કેટલીક વખત જવા અમુક પ્રકારે મરે છે, તેથી પણ અકામનિર્જરા થાય છે, અને વ્યંતરપણું તા મળી જાય છે.

સકામ નિર્જરા કરનાર સમ્યગદ્ધિ તો વૈમાનિકમાં જ જાય છે. દેવતાના મુખ્યલેદા જણાવવામાં આવ્યા. પેટાલેદા સંબંધી અધિકાર અત્રે વર્તમાન.

# "~~~"~~~" ફે દેશના–રેર. }

भवणवःसिदेवपंचिदिय पुच्छा. गोयमा! दसविहा पन्नत्ता, तंजहा-असुरकुमारा जाव थणियकुमारा આયુષ્ય કર્મનું કામ જીવને જકડી રાખવાનું છે.

ત્રૈલૌકયનાથ શ્રીતીર્થંકર-દેવાએ તીર્થની સ્થાપના કરી, ત્યારે એ તીર્થ એ શાયનની પ્રવૃત્તિ, ભગ્યાત્માએાના લાભાર્થ ચાલુ રાખવા શ્રી ગણધર મહારાજાએ શ્રી દ્રાદશાંગીની રચના કરી. એ પરમ-તારક-શ્રીદ્વાદશાંગીમાં શ્રીભગવતીજી સૂત્ર પાંચમું અંગ છે. જે શ્રીમહાવીર-માહારાજાના હસ્ત-દીક્ષિત એકને કેવલજ્ઞાન થયું છે, તે શ્રીગૌતમ-સ્વામીજીએ પૂછેલા પ્રશ્ના તેના શ્રીમહાવીર દેવે આપેલા ઉત્તરા એવા છત્રીશ હજાર પ્રશ્નાત્તરાના મહાન્ શ્રંથ તે પંચમાંગ શ્રી ભગવતીજી સૂત્ર એ સૂત્રના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ-વિષયક અધિકાર ચાલી રહ્યો છે.

પુદ્દગલના મુખ્ય પ્રકાર ત્રણ છે. સ્વભાવ-પરિણત, પ્રયાગ-પરિણત; અને મિશ્ર-પરિણત. જીવાના લોક જાતિની અપેક્ષાએ પાંચ છે. એકેન્દ્રિયાદિ પાંચ નહીં છે. કાયાની અપેક્ષાએ છ પ્રકાર પૃથ્વીકાયાદિ સ્થાવરના પાંચ લેદ અને બાકીના બધા ત્રસકાયમાં સમાય. એ રીતે ત્રસકાયના એક લેદ એમ કાયાની દૃષ્ટિએ છકાય જીવા યાને જીવાના છ પ્રકાર પણ ગણાય. કાયાના વિભાગ જાતિના વિભાગ કર્યા પછી જ કરવા વાજબી ગણાય. જાતિની અપેક્ષાએ જીવાના પાંચ પ્રકાર છે. જાતિ પાંચ છે. જેને ઈ દ્રિયા પાંચ હાય તેને પ**ચ**ન્દ્રિય કહેવાય. આંધળાંને કે બહેરાને ચૌરિન્દ્રિય નહિં કહેવાય, કેમકે ઇન્દ્રિયના સ્થાને ઉપયોગ વગરની પણ ઇન્દ્રિય આકારરૂપે તા છે ને? નિર્માણ નામ કર્મ ચક્ષુ, શ્રોત્રાદિની રચના કરે છે. નિર્માણ કર્મ તા ગુલામ છે. ઇન્દ્રિયાના આદેશ અનુસાર કરવાનું કામ નિર્માણ કર્મનું છે. ચક્ષુ તથા શ્રીત્રના ક્ષયાપશમ (પાપ કર્મનું એાછાપણું) થયા ન હાય તા તેના ઉપયોગ લહે ન હાય પણ નિર્માણ નામકર્મના કારણે રચના તા થાય જ. ગતિ નામકર્મની આખી •યવસ્થા અહીં માનવી પડશે. આયુષ્યના બંધ જખ્ગર ચીજ છે. કેવલજ્ઞાનીને માક્ષ નિયત થયા, શાધત મુખ માલમાં જ છે, પરન્તુ આયુષ્ય પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી કેવલજ્ઞાનીને ય માક્ષ મળી શકે નહિ. નિર્મલ કે મલિન અવસ્થામાં પૂરાયેલા જીવને ધરી કે પકડી રાખવા તે કામ આયુષ્ય કર્મનું છે. નારકીને નારકીને નરકમાં દુઃખની પરાકાષ્ઠા છે, લાહ્ય લાહ્ય સળગે છે, ત્રાહી ત્રાહી પાકારાય છે, પણ ત્યાંથી છટકારા નથી. નરકાયુનું કામ નારકીના જીવને, આયુષ્યના છેલ્લાં સમય સુધી જકડી રાખવાનું છે. ગતિ નામ કર્મને લીધે છવ તે તે ગતિમાં જાય છે.

## સજ્જન અપકારી પ્રત્યે ઉપકાર કરે તેા ઇશ્વરનું વલણ કેવું દ્વાય?

અશાતાના ઉદય હાય ત્યારે આપાઆપ તેવા સંયાગ ઊલા થાય પેશાબ કરવાની શંકા કાચી હાય તા પણ તે સમયની તેવા પ્રકારની પરિપકવતાએ મનુષ્ય પેશાબ કરવા જાય, છેસે ત્યાં છાપરા ઉપરથી ખીસકાેલી નળીઉ પાડે છે, પેલાને તે નળીઉ વાગે, તે ઘવાય અને આયુષ્ય પૂર્ણ થયું હાય તા મરી પણ જાય નળીઉ પાડનાર ખીસકાેલી કે પક્ષીને કાેણ છાલાવવા ગયું હતું?, અશાતાના ઉદ્યે જ બધું આવી મળ્યું, કહાે કે કર્મ ફળ્યું એક યાચકને આખા રાટલા મળે, અને એક રડતા પાછા જાય, તેમાં કઈ કારણ ખરૂં કે નહિ?, એ યાચકમાં દાતારને એક ય સંબધી નથી કે દુશ્મન નથી. સામાના અંતરાયના ક્ષયાપશમ

અને ઉદ્દય એજ ત્યાં કારણ છે. ઇતરા ત્યાં ઇશ્વરને આગળ કરે છે. જો એમ માનીએ તા કર્મ જેવી ચીજ મનાય નહિ. અકરીને કસાઈ મારે છે. મનુષ્યને કાઈ ખુની મનુષ્ય મારે છે: એ બકરી અને મનુષ્ય બન્ને પાપના ઉદ્દયે જ મરે છે. કારણભૂત કર્મ છે તેમાં ઇધરને વચ્ચે લાવવાનું કાંઇ કારણ નથી. કર્તા, હર્તા ઇ<sup>8</sup>વરને માનીએ તેા, તેા પછી કસાઇ કે ખુની બિન ગુનેગાર જ ગણાશે, કેમકે ત્યાં પ્રેરણા ઈશ્વરની જ ને! જલ્લાદ ફાંસી દે છે તે ન્યાયાધીશના હુકમથી દે છે, એમાં જલ્લાદ પાતે વધ કરનાર નથી. વધના હુકમના અમલ તે કરે છે. પ્રશ્ન આગળ વધી શકે છે. સજા કરનાર ન્યાયાધીશને કર્મ અંધન ખરૂં કે નહિ ? દૃષ્ટાંત એકદેશી ય ન હેાય. ચંદ્ર નાનાે માટાે થાય છે, તેમ ચંદ્રમુખીમાં થતું નથી, પણ સૌમ્ય-તાની દૃષ્ટિએ 'ચંદ્રમુખી' કહેવાયેલ છે. ન્યાયાધીશ ન્યાય ચૂકવવાનું કાર્ય પણ દુન્યવી-વ્યવહારથી જ કરે છે ને ! શહેનશાહતને વકાદાર રહીને, ન્યાયના દેખાવ પૂર્વક તે નાકરી કરે છે. ન્યાયાધીશ વફાદારીના સાગન લે છે ખરાે, પણ વફાદારી કાેની?, શહેનશાહની, અને શહેનશાતની; નહિ કે પ્રજાની. અરે પ્રજાની વકાદારીમાં પણ મુખ્યતા સ્વદેશની, અને પરદેશને અંગે બધી છૂટ. આ તા રાગદ્વેષની બાજી છે. બીજા ધાન ન પેસે એની કાળજી શેરીના ધાન કાયમ રાખે છે. અહીં પણ એવી જ લડાલડી ચાલુ છે. રાજ્યના રક્ષણ માટે બધી ય વ્યવસ્થા છે. જો ઇશ્વરને કર્તા માનીએ તા તેને કર્મ લાગે કે નહિ ? જો એમ કર્મ લાગ્યાનું ન માનીએ તા પછી કર્મ વસ્તુ જ ઊડી જશે, કર્મ તા છે જ. પ્રત્યક્ષમાં કે ઈ વસ્તુ અગે પ્રશ્ન નથી, અર્થાત્ પ્રત્યક્ષમાં પ્રશ્ન હાય નહિ. પાણી ઠારતાર શાથી ?, અગ્તિ બાળનાર શાથી, એ પ્રશ્ન જ ન હાય, કેમકે પ્રત્યક્ષ છે. જગતમાં સુખ દુઃખ તા પ્રત્યક્ષ જ છે. સુખ દુઃખ કર્મદત્ત કે ઇશ્વરદત્ત એ પ્રશ્ન પછીનાે છે, પણ સુખ દુઃખ તાે પ્રત્યક્ષ છે જ ને! દુનિયામાં પણ વ્ય-વહાર છે કે સંતાન બધાં સરખાં ગણવાં જોઇએ એમાં એકને બધું અપાય, એક તરફ આંખર્મી ચામણાં થાય તા ત્યાં તરત લેદના આરાપ થાય છે. આ વહાલા, આ અળખામણા એમ કહેવાય છે. દુનિયા માંપર કહે છે કે, તમે એકને વહાલા ગણે છા, એકને અળખા-મણા ગણા છા. ગરાસિયાને માટા પુત્ર વહાલા લાગે છે, વાણિયાને નાના પુત્ર વહાલા લાગે છે. ઇશ્વર માટે પણ જો તે એકને સુખ આપે, એકને દુઃખ આપે તેા એ પણ એવા લેદ રાખે છે એમને ! ને 'કર્માનુસાર' કહીએ તેા ય પ્રશ્ન પર પરા ઊભી જ છે. તેવા તેવા કર્માની પ્રેરણાના પ્રેરક જો ઈશ્વર, તા કલ જીવને શા માટે ? વળી કર્મ જેવી ચીજનું અસ્તિત્વ થયું તા ઈશ્વરને કર્મ લાગે કે નહિ ? વિધવિધ પ્રેરણા કર્યે નય છતાં કર્મ ન વળગે ? દુનિયામાં કાઇ સજ્જન ઉપર 'તમે પણ મારા તારાના લેદ રાખા છા ' એવા આક્ષેપ કરે તો તે મરવા જેવું થાય, તા પછી ઈશ્વરને તે વહાલા, અળખામણાના લેદ હાય? સજ્જના તા અપકારી પરત્વે પણ ઉપકારી હાેય છે, કારણકે એમના સ્વભાવ જ એ છે.

એક વખત એક લશ્કરી અધિકારી ચાલ્યા જાય છે. રસ્તામાં કાઇક મનુષ્યને જેતાં એને કાંઈક વ્હેમ ગયા એટલે એ તેને સજ કરા ચાલ્યા ગયા. પાઇલથી કાેઇ સારા મનુષ્યે સજાના મારથી ઘવાયેલ પેલા મનુષ્યને સાંજે કર્યાં. કરી એવા પ્રસંગ બન્યા કે પેલા લશ્કરી અમલદાર પાતે ઘાં કરવારીમાં છે તે વખતે તેના પગ પે ગડામાં કહે ગા ભરાઇ ગયા છે. ઘાડા શાબતા નથી, દાડયે જ જાય છે. એની તાકાત નથી કે પગ કાઢી શાકે. જેને સજા કરી હતી, જેણે અપકાર કર્યા હતા, તેના પગ તે સજ્જન પે ગડામાંથી કાઢે છે. પેલા લશ્કરી અમલદારને તા પાતાના સ્વભાવ મુજબ ઊલટું માઠું લાગ્યું કે જેના પ્રત્યે પાતે અપકાર કર્યા છે, તેનાથી બચાયું તેના કરતાં મૃત્યુ સારૂં! સજ્જના અપકારીને ઉપકારના માર મારે છે. ઈશ્વરમાં તા આવા ગુણ, અપકારી ઉપર પણ ઉપકાર કરવાના ગુણ ઉત્કૃષ્ટ હાવા જોઇએ જંગલી રાજ્યા પણ ધાવણાં કે નાનાં બાલકાને ફાંસીની સજા કરતા નથી, ત્યારે ઈશ્વર તો ધાવણા બાલકાને તો શું, પણ ગર્ભમાં રહેલાને ય મારી નાંખે છે, આ કઈ હાલત! તાત્પર્ય કે ઈચર બનાવનાર નથી પણ બતાવનાર જરૂર છે. જીવાદિ તત્ત્વો, પાપ પુષ્ય માક્ષ, માક્ષના ઉપાયો બતાવનાર ઈશ્વર જ છે. ઈશ્વર તો નિરંજન, નિરાકાર છે; પણ દેરાસર, પૂજા પ્રતિષ્ઠા આદિનું સ્થાન ત્યારે જ છે કે જો ઈશ્વરને બતાવનાર માનવામાં આવે તો.

કર્મ ઉદયાનુસાર જીવ તે તે ગતિમાં ગમન કરે છે. ધાગાપથીઓ (ખ્રાક્ષણે) પેઃતાનું પેટ ભરવા માટે ઇશ્વરને આગળ કરે છે. તેઓ કુદરતમાં જ્યાં ત્યાં પોતાના લાગા ઇશ્વરને નામે લાગુ કરે છે, ત્યાં ત્યાં સીમંત, જન્મ, લગ્ન, મરણના તમામ સમયે, અને મરણ પછી પણ કાયમ શ્રદ્ધાના નામે તેઓ પ્રજાને ચૂસે છે. આ કયારે બને ? જો ઇશ્વરને આગળ ન કરે તો તેમને કોણ આપે. મનુષ્ય દારૂ પીએ, અને મમજ ગાંડું થાય એ દેષ ઇશ્વરનો ?, સાકર ખાવાથી ઠંડક થાય, મરચું ખાવાથી બળતરા થાય એમાં ઇશ્વરને શું લાગે વળગે?; વારૂ! જગતના કયા ઇશ્વર ! કૃષ્ણ, રામ, ઇસુ, અલ્લા કે જરથાસ્ત ! ચિઠ્ઠી કોણ નથી લખતું! પાપ પણ ચિઠ્ઠી હંડી લખે છે ઈશ્વરના નામે ધૃતવાના ધંધા બધાને ત્યાં ચાલુ છે.

#### ઇશ્વરના નામે ધાંગાપથીઓના ધધા.

વડાદરામાં એક દક્ષિણી મરાઠા જ્ઞાતિના હતો. તેના બાપ મરી ગયા. પ્રથમ પાતે શ્રીમંત હતો, પણ આ વખતે સ્થિતિ ઘસાયેલી હતી. હવે બાપની સેંજ (શય્યા) પૂરવા જાય તો ખરેખરા બે હજાર રૂપીઆ જોઇએ. જ્યારે શય્યા પૂરવાની વિધિ કરે તો પાતાની પ્રતિષ્ઠા પ્રમાણે કરલું જ પડે. ગાર લાગા છાડે તેમ નહાતું, આને તા પારાવાર ચિંતા થઇ; પણ તે વખતે એક મિત્ર મળ્યા. તેણે યુક્તિ બતાવી, અને કહ્યું કે કામ થવા સાથે આબરૂ પણ રહેશે; તેવી યુક્તિ-ચાવી બતાવી દીધી. એ દક્ષિણી તો ગારને ત્યાં ગયા અને તેણે કહ્યું ગાર મહારાજ! મારા બાપ પછા અફીણી હતા, માટે આ ચાર તાલા અફીણ તરત ખાઇ જાઓ, જેથી જલદી મારા બાપને પહેાંચે. તે સ્વર્ગમાં અફીણ વિના ટાંટીઆ ઘસતા હશે. ગારે કહ્યું 'એમ કાંઇ

અફ્રી પહોંચે ? દક્ષિણીએ કહ્યું: 'તા પછી શચ્યા કયાંથી પહોંચે ? તાત્પર્ય કે ખેય પાત પાતાની સ્થિતિ રજ્તૂ કરે છે. પરિણામે ગારને ત્યાં આવેલી કોઈ બીજાની શચ્યા પેલા દક્ષિણી પાતાને ઘેર લાવીને તેજ રજ્તૂ કરે છે, આપે છે, આખરૂ જાળવે છે, અને ગાર પણ અફીણ ખાવાની આવી પડેલી આફ્તથી પાતાને ઉગારે છે. તાત્પર્ય કે જે ધાગાપંથીએ (બ્રાહ્મણા) ઇશ્વરને કર્તાન મનાવે તા હુંડી કયાંથી લખે? હુંડી વિના આ ળધું મળે કયાંથી ?

ગતિનામ કર્મના ઉદયે પુદ્દગલાનું પરિશુમન થાય છે, અને ગતિ એ આધારે થાય છે. આંધળા પશુ ખારાક તા દેખતાની જેવા જ ખાય છે, પશુ પુદ્દગલ પરિશુમનમાં આંખને અંગે લેદ પડે છે. અંધને ગક્ષુને યાગ્ય પુદ્દગલ પરિશુમન નથી. આંખોના આકાર તા હાય છે. જેમ મનુષ્યમાં તેમ તિર્યં ચ પચેન્દ્રિયમાં પશુ બળદ વગેરે માટે, અંધપશા વગેરેને માટે સમજ લેવું અંધ બળદને પશુ આંખના આકાર તા હાય દેવતામાં પશુ પુદ્દગલ પરિશુમનને અંગે લેદા કહેલા છે તે સંબધી વર્શન અંગે વર્તમાન.



# ષરિણામના ભેદો, ક્રિયાના ભેદોને આભારી છે. મનુષ્ય થાય પણ સંમૂર્ચ્છિમ થાય તેા સાર્થક શું ?

અખિલ વિશ્વને એકાંત કલ્યાણપ્રદ શાસનની સ્થાપના સમયે શ્રીતીર્થંકરા પાસેથી ત્રિપદી મેળવીને તે આધારે ભવ્યવૃંદ માટે હિત્યુદ્ધિએ શાસનને વહેતું રાખવા શ્રી ગણધર ભગવાને જે મહાન્ દ્વાદશાંગીની રચના કરી, તેમાંના પાંચમા અંગ શ્રીભગવતીજીના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશ ચાલુ છે, જેમાં પુદ્દગલ પરિણામના અધિકાર ચાલી રહેલ છે.

પંચિન્દ્રિય જીવેાના ચાર પ્રકાર છે. ૧ નારકી ર તિર્થ ચ 3 મનુષ્ય અને ૪ દેવતા અત્યંત પાપનાં ફ્લા ભાગવવાનું સ્થાન નરક છે. પાપની તીવ્રતા તથા પુષ્યની મંદતા યાગે અધાયેલ કર્મોનું ફ્લ ભાગવવાનું સ્થાન તિર્થ ચગતિ છે. પાપની મંદતા તથા પુષ્યની તીવ્રતાના યાગે અધાયેલ કર્મોનું ફલ ભાગવવાનું સ્થાન મખ્નુય ગતિ છે. અત્યંત પુષ્યના ફ્લા ભાગવવાનું સ્થાન દેવલાક છે. કર્મ જેવી ચીજ માનીએ, તેની તરતમતા માનીએ તા ફલનાં સ્થાના પણ તેવા ભિન્ન ભિન્ન માનવાં પડે. પાપ અને પુષ્યમાં તીવ્ર તથા મંદ એવા પ્રકાર હાય છે, ફલમાં પણ તે પ્રમાણે જ હાય એ સ્વાભાવિક છે. ગર્ભમાં હત્યા આપત્તિ નિવાસ્વા પણ થાય, લાભાવી પણ શાય, લે કારણ મુજગ રસના પ્રમાણ મુજગ

નરક પણ નીચી ઉચી મળે. પાપનું કૂળ ભાગવવાનું નરકથી ઓછા ત્રાસવાળું સ્થાન તિર્યં ચગિત છે. તમે ઢારને દશ વાગે પાણી પાઓ, અમુક વખતે જ ચારા ચરાવા, તે વિનાના સમયમાં એને ભૂખ તરસ ન લાગે? પશુને આખી જિંદગી ભાર વહેવાના, માર સહેવાના હોય છે. તિર્યં ચગતિ મળે તેમાં કાંઇક પુષ્ય હાય તેને યાગે સારે ઘર તિર્યં ચાને સારા ખારાક, ચાખ્ખું પાણી રહેવાને સારૂં સ્થલ સારી માવજત મળે છે. મનુષ્ય ભવ તે અધિક પુષ્ય તથા ઓછા પાપના કલ રૂપે એ જોઈ ગયા. પાપનાં કલ રૂપે મનુષ્ય ભવમાં પણ કેઈ પ્રકારે વ્યાધિ ઉપાધિ આધિ સહન કરવાં પડે છે ને? ગત ભવમાં પુષ્ય તેા કર્યું પણ ઉદ્યાસથી ન કર્યું હોય, રાતાં રાતાં કર્યું હોય, 'કરવું પડે છે' એમ ધારી વેઠ રૂપે કર્યું હોય તો તેનું ફલ પણ તેજ પ્રકારે મળે ને મનુષ્ય થયા પણ સમૂર્ચિંગ મનુષ્ય થયા ત્યાં આયુષ્ય માત્ર અંતમૂં ફર્તનું, શરીર અંગુલના અસંખ્યતમા ભાગનું કાઇ આંખથી ન દેખી શકે તેવું અને ઉપજવાનું મલ, મૂત્ર, બળખા વગેરમાં આવું મનુષ્યપશું મત્યું એમાં સાર્થક શું? રાઇને રાઇને કરેલાં પુષ્યનાં ફલમાં બીજાં શું હોય ?

## રડતાં કરેલું ઉલ્લાસથી શી રીતે ભાગવાય?

મમ્મણ શેઠને ઘેર ઋદ્ધિ કેટલી હતી! શ્રેણિક મહારાજ પાતાના આખા મગધ દેશનું રાજ્ય વેચીને રત્ના ખરીદે તો પણ મમ્મણ શેઠના ભાંયરામાંના રતનના બળદાનું એક શીંગડું ન થાય ઋદ્ધિ આટલી પણ અંતરાય કર્મના ઉદય એવા કે ખીચારા સારૂં તેલ ખાય કે સડયા વગરનું અનાજ ખાય તો તરત માંદા પડે. એને પચે શું?, ખારૂં તેલ અને સડેલું અનાજ જ. એને આવું પચે એવી એની હાલત હતી, અને અંતરાયના ઉદય હતા. ભાંગાંતરાયના સ્યોપશમ ન હતા. પૂર્વભવે દાન દીધા પછી પશ્ચાતાપ કર્યા તેનું પરિણામ આ આવ્યું. આપણે આજે પણ જોઇએ છીએ કે ધર્મ કરનારા પહેલાં કરે તો છે, પણ પાછળથી રડયા કરે છે. આવા આવા કારણે મનુષ્ય તો થાય, પણ સંમૂચ્છિમ્ થાય, અંતમુહ્તામાં મરી જાય અરે! ચક્રવર્તીને ઘેર જન્મે, પણ જન્મીને થાડા વખતમાં મરી જાય, સાર્થક શું કહેા કે આયુષ્ય બંધ વખતે પરિણામની ખરાખી થયેલી મનુષ્ય ગતિનું આયુષ્ય એવી જાતના પુષ્યથી બાંધ્યું હોય કે જેનાથી મનજ ન મળે, એટલે સંમૂર્ચ્છમ્ થાય, ઉપજે અને અતમુહ્તામાં મરે. ભવ મનુષ્યના ગણાય પણ એનું મૂલ્ય શું?, એનું ફલ શું?, સમૂર્ચ્છમ્ મનુષ્યને પણ વિષ્ટા, મૂત્ર, પિત્ત, કફ યુંક, લાળ, પરૂ, રૂધિર ખળખા, શ્લેષ્મ, નાક, કાન વગેરેના મેલ અને વીર્ય-વગેરેમાં ઉપજવાનું હોય છે.

ગર્ભજ મનુષ્યા માતા પિતાના સંયાગાથી ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થઇ યાનિદ્વારા જન્મે છે. ગર્ભજ મનુષ્યામાં પણ સુખી દુઃખી વગેરે જોઇએ છીએ. ત્યાં પ્રથમ કરાયેલાં પુરયમાં ક્રસ્ક માનવા જ પડશે. પૂર્વ ભવમાં માના કે કાેઇએ સુપાત્રે ઉલ્લાસલેર દાન દીધું, કાેઇએ ન છૂટકે દાન દીધુ, કાઇએ દેતાં તેા આનંદથી આપ્યું, પણ પાછલથી પસ્તાયા હાય. આ રીતે મનની ભાવનાના ભેઠ મુજબ પ્લમાં ભેદ પડી જાય એ સ્પષ્ટ છે. લક્ષાધિપતિ દાન દેવા સાધુને નિમંત્રે, અને દરિદ્રિ નિમંત્રે એમાં પણ થનારાં પુષ્ય તથા નિર્જરા લક્ષ્મી કે દારિદ્રયના આધારે થતાં નથી. પાત્રમાં પડતાં કિંમતી કે સામાન્ય દ્રવ્યના આધારે થતાં નથી, પણ સાથે સાથે ખાસ આધાર માનસિક-ભાવનાની શુદ્ધિ તથા અશુદ્ધિ ઉપર છે, તેમાં તીવ્રતા મદતા પર આધાર રહેલા છે. દ્રવ્ય, પાત્ર; તથા ચિત્ત, એ ત્રણેયના તથાવિધ સંયાગે પુષ્યના બધ થાય છે.

#### ચંદનાનાં આંસુનું મૂલ્ય.

અડદના ઠાેઠા ગાતુ કરીને રાજ ઢાેરને નંખાય છે, પરન્તુ તે દ્વારા ફલ તાે ચંદન બાલાને જ થયું. જેણે અડદના બાકુલાને તેવી અવસ્થામાં ભગવાનુ મહાવીર દેવને વહારાવ્યા, કે ત્યાં કિંમત વહારાવાયેલા પદાર્થની નથી, કારણકે પદાર્થમાં તા અડદના ળાકુલા હતા. તેણીની સ્થિતિ કઇ હતી ?, હતી તા પાતે રાજકૂમારી, પણ કઈ હાલતે પહેાંચેલી ?, પિતાનું રાજ્ય ગયું પિતા મરાયા, માતા પુત્રી નાઠાં, કાેઇ સૈનિકના સપાટામાં સપડાયાં, શીયળ રક્ષણાર્થે માતાએ આત્મ-અલિદાન દીધું. આ જોઇ સૈનિકે ચંદનાને (વસુમતિને) આશ્વાસન આપ્યું. પછી તે સૈનિક દ્વારા ચૌટે વસુમતિ વેચાણી, શેઠથી ખરીદાણી, નામ ચંદના અપાર્શું. ત્યાં વિચિત્ર કમેવશાત્ મૂલા શેઠાણીની મહેરબાનીના અભાવે ભાેયરાના કારાગૃહમાં પૂરાણી. મુંડિત, ડાથપગમાં બેડી, એક પગ ઉમરની ખડાર, એક પગ અંદર, ત્રણ દિવસની ભૂખી ભૂખમય સંચાગામાં ઉપયાગપૂર્વક અદ્રમ તપવાળી થઈ શેઠની તપાસમાં વ્યતિકર માલૂમ પડવાથી બેડી તાેડાવવા માટે શેઠ લુહારને બાેલાવવા ગયા, પણ તે પહેલાં સૂપડામાં અડદના બાકુલા મૂકતા ગયા. આ બાકુલા આ સંયાગામાં તેણીએ છ માસના તપસ્વી મહાઅભિગ્રહવાળા સાક્ષાત્ શ્રીમહાવીરદેવને વહારાવ્યા. આવી હાલતમાં તેણીને 'કાઈ પાત્ર આવે તેા વહારાલું' આ ભાવના થઇ એ જ મહામૂલ્યની વસ્તુ છે. ભગવાન્ આવ્યા, અભિગ્રહમાં ખામી હાેવાને લીધે પાછા કર્યા, તેથી ચંદનાને આંમુ આવ્યા, અને ભગવાને અભિગ્રહ પૂર્ણ થવાથી પાછા વત્યા અને વહેાર્યુ, ચંદનાને કૃતાર્થ કરી; અને ચંદના ધન્ય ભાગ્ય બની. આ ચંદનાના આંસુનું મૂલ્ય છે. આંસુ તેા જગત્માં કયાં થાડાં વહે છે ?, જગત્માં કૈંક રહે છે ને ?; આતેા ચંદના ક્રમ રાજાને રડાવે છે.

## ક્રિયાની તરતમતા મુજબ ફ્લમાં તરતમતા સમવીજ.

છતી સામગ્રીએ દાન દેવાનું, અને પુષ્ય કરવાનું ન સૂઝે તેની દશા શી થાય ?, જે આદર્શ પ્રત્યે લક્ષ્ય ન આપે એના જીવનમાં ભલીવાર આવે કયાંથી ?, જે છાકરા મૂલ નકશા ઉપર ધ્યાન ન આપે તે ચિતરે શી રીતે ?, શ્રી જિનેશ્વરદેવનું દેરાસર પાસે હાય છે છતાં ય પૂજા કરવામાં આળસ કરે ત્યાં શું થાય ? સંયાગા સાનુકુલ છતાં પ્રમાદી ખને એને પ્રલ મળે કયાંથી ?; આ બધું વિચારસીય છે. એક માણસ દર્શન, પૂજા કરે ખરા, પણ 'કર્યા વિના છૂટકા નથી, કાઇક ઉપાલભ આપે માટે કરવું જોઇએ' એમ ધારીને કરે અને એક માણસ આવશ્યક ધારીને દૃદયોલ્લાસથી કરે તેના ક્લમાં મહાન્ ક્રસ હાય જ. જેને દૃદયમાં એવી ભાવના હાય 'ધન્ય ભાગ્ય હું કે આવા સંયોગા મળ્યા! ત્રણ લાેકના શ્રૃંગારરૂપ શ્રીજિનેશ્વર દેવનાં દર્શન થાય એવાં ઉત્કૃષ્ટ ભાગ્ય કયાંથી !'; એને એવું ઉચું પુષ્ય થાય એ સહ જ છે. કાઈ વળી દેરાસરમાં જવા ઘરથી નીકળે પણ માર્ગમાં મિત્રો મળે, કાંઇ માજમજાહ મળે કે માંડી વાળે! એ ધર્મ કૃત્યને માંડી વાળે એટલે લલાટમાં પુષ્ય પણ પાતાનું આગમન માંડી જ વાળે ને! આપણા મુદ્દો પુષ્ય-ક્લના તારતમ્યને અગે ક્લનું તારતમ્ય છે. પૂજા કરવા જતાં, અને આખા દિવસ દરમ્યાન એક માણસ આંખા મીંચીને ચાલે, કીડી મકોડી પણ ન જુએ; અને એક માણસ લીલ ફૂલની પણ જયણા સાચવીને ચાલે છે હવે ચાલે તો બેય છે, પણ ચાલવા ચાલવામાં ય ફેર એટલે સામાન્ય ક્રિયા દ્વારા પુષ્ય પાપના બંધમાંય ફરક પડે છે. બંધાતા પુષ્યમાં પણ તીવ ભાવ મદ ભાવના હિસાએ પરિણામ પણ તેવું માનવું પડે.

卐

#### અકામ-નિર્જરા.

દેવલાક-સ્વર્ગ પુષ્યથી મળે છે, પણ પુન્યાઈમાં તારતમ્ય છે. બધાતા ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યમાં પણ તેવી તારમ્યતા છે. બધાતાં ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યમાં પણ જેવી તરતમતા તેવું પલ સમજ લેવું. દેવલાકમાંના જણાવેલા ભેદામાંથી કયા ભેદ પ્રાપ્ત થાય, તેના આધાર પુષ્યના તારતમ્ય ઉપર છે. દેવલાકમાંના જણાવેલા ભેદામાંથી કયા ભેદ પ્રાપ્ત થાય, તેના આધાર પુષ્યના તારતમ્ય ઉપર છે. દેવલાકના મુખ્ય ચાર ભેદ-૧ ભવનપતિ, ર વ્યંતર, 3 જયાતિષી; અને ૪ વૈમાનિક. સકામ નિર્જરાના દાવા સમકિતી રાખી શકે, પણ અકામ નિર્જરાના દાવા કે ઇન્નર્રા કોઈથી રખાય તેમ નથી. જીવાદિ તત્ત્વાની શ્રદ્ધા ધરાવનાર સમકિતીના નાણવા માનવામાં જીવના જ્ઞાનાદિ ગુણા છે, અને તે ગુણા કર્મથી અવરાયેલા છે, એમ તે સમકિતી સારી રીતે નાણ છે. આવા સમકિતી જે તપ કરે, જે ધર્મ ક્રિયા કરે તે કર્મના આવરણાના ક્ષયની દૃષ્ટિએ, આત્માના ગુણાત્પત્તિની દૃષ્ટિએ કરે. જેને આવું જ્ઞાન ભાન નથી તે જીવ પણ દુઃખા ભાગવે તેનાથી જે કર્મનું તૂટવું થાય તે અકામ નિર્જરા કહેવાય ગમે તે રીતે જેલ ભાગવનારના જેટલા દિવસા ન્યાય તેટલા દિવસા તેની સન્નમાંથી ઓછા તો થાય જ છે. કર્મ ક્ષયની ખુદ્ધિ વિના ઉદય આવેલાં પાપની વેદના ભાગવવાથી કર્મનું તૂટવું તે અકામ નિર્જરા.

## ભૂખ્યાે–તરસ્યાે–મરેલા બળદ દેવ થાય છે.

પાંચસે ગાડાં ઉતારનારા બળદની વાત તેા જાણા છેા ને ? આખા માર્ગે તેણે કાદવમાં પાંચસે ગાડાં ખેચ્યા, કાંઠે લાવ્યા, પણ પછી નસના સાંધે સાંધા તૂટી ગયા. ચાલવા સમર્થ રહ્યો નહિ, એટલે તેના માલીક તે ગામના મુખીને તે બળદ સાંપી જાય છે, અને તેની સારવાર માટે ધન પણ આપે છે. એ માલીક તા પાતાના પંચે વળે છે, અને અહિંપેલા મુખી હરામ- ખાર અને છે. એટલું જ નહિંપણ ધન હજમ કરીને પણ પેલા બળદની સંભાળ લેતા નથી. માર્ગથી ચારા લઈ જનારામાંથી કોઇ ચારા પણ આપતું નથી, પાણી ભરીને જતી નારી આમાંથી કોઇ પાણી પણ પાતી નથી, કોઈ દયા સરખી કરતું નથી, અને બળદ ભૂખે અને તરસે મરે છે, છતાં તે મરનારા બળદ મરીને દેવતા થાય છે. કહા એણે કયું સારૂં કાર્ય કર્યું ?, છતાં વગર ઇચ્છાએ ભૂખ તરસની વેદના સહન કરી તે રૂપ અકામ નિર્જરાના ચાગે તે મરીને દેવ થયા. જ્ઞાનીએ કહેલા માર્ગે ચાલતાં જે કષ્ટ સમભાવે સહન કરાય, ઉપસર્ગ પરિષદ વેઠાય, તે સકામ નિર્જરાના પરિણામમાં તથા અકામ નિર્જરાના પરિણામમાં અંતર જરૂર પડશે. આ રીતે જ દેવતાની ગતિમાં મુખ્ય ચાર પ્રકારો ભવનપતિ વગેરેના છે.

## નટના નિષેધ કે નટીના ?

એક માણસ સામાયિક કરે છે. સામાયિક છે તા કેવળ અપ્રતિમ-સકામ-નિર્જરાનું કારણ, ઉચ્ચ પુણ્ય પણ બંધાય, પણ કરણીની તીલ–શુદ્ધિના કે મંદ્ર શુદ્ધિના આધારે કુળ થાય. સામાયિકમાં પણ પ્રમાદ કરે, અને ઝાેકાં ખાય તા શુ થાય ?, સાધુઓ સકામનિર્જરાના માર્ગે ચઢેલા છે, તેમાં પણ તીવતા મંદતા તા હાય જ. શ્રી ઋષભદેવજી ભગવાનના સાધુઓ સ્થંડિલ જઇને વળતાં માર્ગમાં નાટકીઓ જેવા ઉભા રહ્યા. માડું થવાના કારણમાં તેઓએ ઋજીપણે સરળતાથી સત્ય કહ્યું. નાટક ન જોવાય એમ તેમને કહેવામાં આવ્યું. કરી વળી વાર લાગી ત્યારે કારણમાં તેમણે જણાવ્યું કે 'નાટકડિ જેવા ઉભા રહ્યા.' આ આપણે તેમણે સાચે સાચું કહ્યું. નાટકના નિષેધમાં નાટકડીના નિષેધ આવી ગયા, તેમ જણાવવામાં આવ્યું તે તેમણે સ્વીકાર્યું. તાત્પર્ય કે ઋજી સ્વભાવનું આવા સાધુપણાના ફલમાં અને વકસ્વભાવના સાધુપણાના ફલમાં ક્રરક પડેજ. આ દર્ષાંત તેા પર્યુષણમાં કાયમ સાંભળો છા ને ? ભગવાન્ શ્રીઋષસદેવજીના સાધુએા ઋજુ અને જડ હતા, જ્યારે ભગવાન્ શ્રીમહાવીરદેવના સાધુએા જડ તથા વક હાવાથી એ જ દુષ્ટાંતમાં તેમણે એ જ જવાબા પણ વકપણે આપ્યા. પેલા સાધુઓ નટના નિષેધમાં નટી નહાતા સમન્ત્યા, જ્યારે મહાવીરદેવના સાધુએ તે સમન્ત્યા હતા. શ્રી મહા-વીરદેવના સાધુઓ એકવાર નટ જોવા ઉભા રહ્યા, તેમને નિષેધ કરવામાં આવ્યા કરી તેઓ નાટકડી જોવા ઉભા રહ્યાં, અને માડું થવાનું કારણ પૂછતાં પ્રથમ તા આડી અવળી વાતા કરી, અને જ્યારે નટીનું કહેવું પડ્યું ત્યારે ઉલડું બાલ્યા કે 'નટીના નિષેધ કેમ નહાતો કર્યા ?, તાત્પર્ય કે બન્નેના સાધુપણાના પાલનમાં આ રીતિએ જે કરક હે ય તે પ્રમાણે તેના પૂલમાં કરક પડેજ એ સ્પષ્ટ છે.

આપણું જોઇ ગયા કે અકામ નિજેશથી પણ દેવપણું મળે છે. પંચાગ્તિ તપ, સ્નાનાદિ ત્યાગ, બ્રહ્મચર્યપાલન, દેહદમન વગેરેથી દેવપણું મળે છે. પુષ્યમાં અધિક, અધિકતર, અધિકતમ ભેદા પડે. પરિણામમાં પણ તેવા ભેદા પડે છે, અને અધિક-અધિકતરઅધિકતમમાં પણ તરતમતા તા હાય જ.

# ભવનપતિના દેવા 'કુમાર' શાથી કહેવાય છે?

જેમ બાલકો ઘર, હાટ, વેપાર વગેરેની કિંમત સમજતા નથી, એ તો કૈવલ માજમાં મળમાં સમજે, શાણગાર સજવામાં આનંદ માને તેમાંય કેટલ બાલકો ચાલી જતી ગાયને વિના વાંકે પત્થર મારે, છે, કુતરાના કાન ચીમકે છે વગેરે કાર્ય કરે છે. તે રીતે ભવનપતિમાં પણ અસુરકુમારાદિ દેવા બસ શું ગાર સજે, અને નારકી જીવાને મારવા ઝુડવાનું કાર્ય કર્યાં કરે છે. તેમને તેમાંજ રસ ઉપજે છે. અહિંના અટકચાલાના સંસ્કાર દેવગતિમાં પણ સાથેજ આવે. રાજાના શ્વાન કદાચ હલકા પદાર્થ નહિ ખાય, પણ જાત શાનના એટલે માજકી તો કરકે છે તે રીતે આ અસુર કુમાર ભલે દેવગતિમાં છે, છતાંય નરકના નિર્ખલ નિરાધાર પારાવાર દુ:ખી જીવા ઉપર પાતાની સત્તાના સોટા કીડા કુતુહલ તરીકે ચલાવે છે. ભવનપતિના દશે ભેદને 'કુમાર' તરીકે એાળખાવાય છે. ખાલકના જેવા સ્વભાવવાળા કેવળ માજ શાખમાં મ્હાલનારા અટકચાળમાં આનંદ માનનારા માટે 'કુમાર' કહેવામાં આવ્યા છે.

## વ્યાંતરાદિ-દેવા-સંબંધિ

ખાલક માટું થાય એટલે નદી તળાવે ભટકતું થાય. જ્યાં સારૂ લાગ્યું કે ત્યાં 'મારૂં' કરી બેસી જાય. ભટકતી જાત પણ જ્યાં સારૂં દેખે ત્યાં ટકી જાય. દેવતાની જાતમાં પણ સારૂં મળે ત્યાં 'મારૂં' કરી બેસે તેવા વ્યંતરા છે. તિચ્છાંલાકમાં સારા સ્થાન પહાડ, પર્વત, વૃક્ષ ખગીચા મકાનમાં તે વ્યંતરા અધિષ્ઠાતા થઇ જાય, કારણ કે તેઓને મનુષ્ય સાથે અતર ભેદ નથી. મનુષ્યની વસતીમાં, અને જંગલમાં પણ સારૂં સ્થાન વ્યંતરા પકડી લે છે. અધિષ્ઠાયક દેવનું દુર્લક્ષ્ય કરી મારી વસ્તુ મેળવી શકાય નહિ. દેવાના કાઉસગ્ગનું કારણ આથી સમજાશે. રખડતી જાતિના દેવાનું નામ વ્યંતરા છે. દુનિયામાં કેટલાકા ધર્મ ન સમજે પણ પરાપકાર કરી છે. દુનિયાના લાભમાં પાતાના લાભ માને તેવા છે. તેમ જ્યાતિષી દેવા પણ જગતના ઉદ્યોત કરે છે. દેવભક્તિના પ્રસંગે તેઓ મહાત્સવના મુખ્ય પાઠ ભજવનારા છે.

શ્રીતીર્થ કર દેવાના જન્માભિષેકના મહાત્સવની જાહેરાત જ્યાતિષિઓ નથી કરતા, પણ તેની જાહેરાત સૌધર્મેન્દ્ર કરે છે. આત્માની શુભ કરણીમાં તત્પર રહેવું, અને દેવપણું ભાગવવું આ અવસ્થા વૈમાનિક દેવાની છે.

# # **E**शना−२४. }

# મિથ્યાત્વીની પણ ધર્મકરણી નકામી જતી નથી.

एवं एएणं अभिलावेणं अट्टविहा वाणमंतरा पिसासा जाव गंधव्या।

#### નરક જેવી ગતિ માન્યા વિના ચાલે તેમ નથી.

જગત્ નું ભલું થાય તેવી ભદ્ર-ભાવનાના પ્રયાગથી સિદ્ધ-તીર્ધ કરપાશું પ્રાપ્ત થવાથી શ્રીતીર્ધ કરદેવ-સ્થાપિત-શાસન ચાલુ રાખવા શ્રીગણધરમહારાજાએ રચેલી દ્વાંદશાંગીમાંના પંચમાંગ શ્રીભગવતીજીના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશાના અધિકાર ચાલુ છે. આ શતકના દશ ઉદ્દેશા છે, તેમાં પ્રથમ ઉદ્દેશો ચાલે છે, જેમાં પુદ્દગલ પરિણામના અધિકાર છે. પુદ્દગલ પરિણામને અંગના વિવેચનમાં દેવતાના ભેદાના અધિકાર ચાલુ છે. જેવી વૃત્તિ તેવી પ્રવૃત્તિ, અને જેવું પુદ્દગલનું ચહુણ તેવું જ દેહનુ-શરીરનું અવધારણ. ઉત્કૃષ્ટ પાપના ફલને ભાગવવાનું સ્થાન નરક છે, તેમજ ઉત્કૃષ્ટ પુષ્ય-ફલને ભાગવવાનું સ્થાન દેવલાક છે.

નરકમાં ક્ષુધા, તૃષા, ગરમી, ઠંડી અસદા છે, અને તે ત્રાદ્ય પાકરાવનાર છે. મનુષ્ય તથા તિયે વા પણ ગરમી કે ઠંડી અમુક પ્રમાણમાં સહન કરે છે, પણ હદ બહાર થાય છે, ત્યારે કઈ હાલત થાય છે?; સહન કર્યા વિના તા છુટકાજ કયાં છે?, એ વાત જૂદી, મુદ્દા એ છે કે નરકમાં વેદનાની પરાકાષ્ઠા છે. જવાની કાયમ હત્યા કરનારાઓ એ પાપનાં ફલ કયાં ભાગવે?. નરકમાં. નરકગતિ આ રીતે છુદ્ધિગમ્ય પણ છે. ત્યાં શરીર પણ એવું મળે છે કે બધી વેદના સહન કરવા છતાં, છેદન ભેદન છતાં, કાપે-મારે-ખાળે-બ્હેરે છતાં એ શ્વરીર નાશ થાય નહિ. તાત્પર્ય એ છે કે જવ છુટવા માંગે, મરણ ઇચ્છે, તા પણ છૂટી શકે જ નહિ; અને માંત પણ મલે નહિ. એટલે નિકાચિત આયુષ્ય તૂટે જ નહિ. જેને 'નરક' શબ્દથી વાધા હાય તે નામ ગમે તે આપે પણ એવી ગતિ છે, એ માન્યા વિના ચાલે તેમ નથી.

#### સમ્યક્ત્વના અભાવે દેવગતિ રાકાતી નથી.

એજ રીતે દેવલાક પણ ઉત્કૃષ્ટ પુલ્યના પરિણામ રૂપ છે. આપણે એ જોઇ ગયા કે તરતમતાનુસાર પ્રલમાં પણ તરતમતા છે. નિર્ધાનને મલેલું નિધ્નન તેને ગાંડા બનાવી દે છે, માટે દેવલાકની ઋદ્ધિ જીરવાવાના સામર્થ્યવાળો દેહ વગેરે જ્યાં હાય એવું સ્થાન તે જ દેવલાક.

પુષ્ય ળ ધ સમ્યકત્વમાંજ થાય, અને મિથ્યાત્વમાં સારી ક્રિયાના યાેગે ન થાય એમ નથી. દયા, અનુ-કંપા, સત્ય, પ્રમાણિકપણું, બ્રહ્મચર્ય, પાલન, અનેકષાયા પર કાષ્ક્રુ રાખવા વિચેરે ઝુણાના પરિણામે મિશ્યાત્વમાં રહેલા આતમાને પણ પુષ્ય ખંધાય છે. જેને યાેગે દેવલાેક મળી શકે છે. ધર્મ ક્રિયાદિ શુભકિયાએ નિષ્કલ જતી નથી. અને તેથી કિયા કલવતી છે, તેથી શુભકિયા શુભ કલ આપે છે; અને અશુભ કિયા અશુભ આપે છે. અભવ્ય માહ્ય માનતા નથી, એથી એની ક્રિયા માહ્ય માટે થતી નથી. માેલ માને નડિ એટલે તે માટે હાેય કયાંથી ?, તેથી તેને માેલ મળતા નથી, પણ ચારિત્ર પાળે છે તેના યાગે નવશ્રવેયક દેવ લાક સુધી તે જઇ શકે છે, એવું આપણે માનીએ છીએ. જેવી કરણી તેવું કલ એમ જૈનશાસન જણાવે છે. ગાેશાળા કેવા ?, ગુરૂ દ્રોહી. એણે ભગવાન્ મહાવીરદેવ પર છેવટે તેંજોલેશ્યા પણ મૂકી. માણસને ખાળી મૂકવાનું કાર્ય કેવું ઘાતકી? શ્રી તીર્થ કરને ભસ્મીભૂત કરવા તૈયાર થયેલા ભલે તેમ થયું નહિ, કારણ કે તીર્થ કરનાં ઉત્કૃષ્ટ પુષ્ય રક્ષક છે. ભય કર જુલ્મી ગાશાળા પણ દ્રવ્ય ચારિત્રથી દેવલાકે ગયા. એના ગુરૂદ્રોહના પાપનાં ફલા ભાગવવાં પડશે, એના માટે કેઇ ભવા થશે એ ખરૂં, પણ દ્રવ્યચારિ ત્રે એને દેવલાક આપ્યા એ મુદ્દો છે. આપણામાં એમ કહેવવાય છે કે 'સમકિત વગરનું બધું નકામું' એના અર્થ 'વ્યર્થજ' એમ નથી. માક્ષ માર્ગના ધ્યેયની અપેક્ષાએ તે કાંઇ હિસાળ નથી, માટે વ્યર્થ જેવું ગણાય, એવા અર્થમાં 'વ્યર્થ' શખ્દ છે; છતાંસમકિતના અભાવથી પ્રુણ્ય-પ્રકૃતિ રાકાલી નથી, એટલે દેવગતિ આદિ રાકાલી નથી.

#### ંસમ્યક<sub>ત્</sub>વ પામવાનાે વખત કરાેે!

અરે! સમ્યકત્વ પામવાના વખત પણ સારી કિયાના યાગે જ પ્રાપ્ત થવાના છે? મિશ્યાત્વની દશામાં પણ દાન, સત્સંગ, ધર્મ શ્રવણ, દયા, ગુરૂલકિત આદિ શુલ કિયાઓની પરંપરા ચાલુ છે, એજ સમ્યકત્વના સંયાગ પણ કરાવી આપે છે. આગ્રહવાળું મિશ્યાત્વ આત્માને આગળ વધવા દેતું નથી એ વાત મુદ્દાની છે. હવે જેઓ સમ્યકત્વ પામ્યા તે ખધા પ્રથમ તા મિશ્યાત્વી જ હતાને! જે તે દશામાં દાન દયાદિ વ્યર્થ હાય તા તો સમ્યકત્વ પાસિના પ્રસંગ આવે જ કયાંથી? મિશ્યાત્વ પણ છે પ્રકારે છે. ૧. કદાગ્રહવાળું મિશ્યાત્વ ર. યથાલદિકતાવાળું મિશ્યાત્વ. કદાગ્રહી મિશ્યાત્વી પુષ્ય ખંધ કરી શકે, દેવગતિ વગેરે મેળવી શકે; પણ માક્ષનાં સાધના પામી શકે નહિ. લદ્રિક મિશ્યાત્વીને પુષ્ય સાથે માક્ષનાં સાધના મળી શકે છે. અલવ્ય આત્મા પણ પુષ્ય-પ્રકૃતિ તો આંધી શકે છે. સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય પણ પુષ્ય બંધ કરે. જો તેમ ન માના તો તે બાદરપણામાં આવે શી રીતે?, એકેન્દ્રિયમાંથી બેઇન્દ્રિપણામાં તો આગળ વધે શી રીતે? નિર્જરાના છે લેદ, ૧ સકામ નિર્જરા, ૨ અકામ-નિર્જરા. સકામ નહિં તો અકામ પણ નિર્જરા તો સર્વત્ર હોય છે. મિશ્યાત્વીને નિર્જરા ન થાય એમ નહિં, નહિંતર શ્રંથી સુધી આવે શી રીતે?

## નવકારના નકાર, કરેમિલ તેના જકાર કયારે બાલે?

શાસકાર ત્યાંસુધી કહે છે કે લેાલ-લાલચથી, લયથીથી, દેખાવથી, લજ્જથી, પોદ્દગલિક ઇંચ્છાથી પણ नमो अरिहंताणं पहने। नैं कार બાલનાર આત્મા પણ એાગણેતેર કેાડા કેાડી સાગરાપમથી કંઇક વધારે સ્થિતિ તેા ડેલ હેાય કે તેાડવા તૈયાર થયેલા હોય તેાજ તે બાલી શકે છે. યશ: માટે, કીર્તિ માટે પૂંજવાના પ્રલેભને, ધર્મ કરવા તૈયાર થયેલા જો करेमिमते ને। कકાર બાલે તેા તે પણ ઉપરની જેમ અગણોતેર કેાડા કાંડી સાગરાપમથી કંઇક વધારે સ્થિતિ તાડવા કે તાડીને તૈયાર થયેલા આત્મા હોવોજ જોઇએ. શ્રધ્ધાની વાત તેા અલગ છે, પણ આ તેા શ્રધ્ધા વગરના લાભથી, પ્રલેભનથી, શરમથી, લજ્જાથી; અને પોદ્દગલિક સુખની ઇચ્છાથી પ્રવૃત્તિ કરનારાઓની વાત છે. અલવ્યો ગયા અને તેથી ત્યાં શાસ્ત્રો લાણવાનાં મળ્યાં તે કયારે ? અગણોતેર કેાડા કેાડ સાગરાપમથી કંઇક વધારે સ્થિતિ તાડાઇ હોય, અગર તૂટી હોય ત્યારે પ્રલેભનથી જશઃ-કીર્તિ માન મરતાબાની ઇચ્છાથી દારાએલા માત્ર દ્રવ્યથી નવકાર કરેનિલતે ગણનારા માટે પણ એમ જ માનવું કે તેઓની તેટલી સ્થિતિ તૂટી છે. એટલી સ્થિતિએ પહોંચે તેજ નમો અરિદંતાળં ને৷ નકાર, તથા कરેમિમંતે ને! कકાર બાલી શકે. માલની ઇચ્છા વિના શધ્ધા વિના નવકાર ગણે છે, તેણે પણ અગણોતોર કેાડા કાડી સાગરાપમથી કંઇક વધારે સ્થિતિ તાડેલી જ હોય એમ સમજવું.

## કાં કે જ વહાણને તાેફાન નડે છે.

એટીના પાદશાહને જરા ખહાનું મળવું જોઇએ, તરત તેને વળગી પડે. એથી કાઇક એમ કહે કે જેમ અગણાતેર કોડાકોડી સાગરાપમથી કંઇક વધારે સમયની સ્થિતિ તૂટી, તાં બાકીની એક કોડાકોડી સાગરાપમની સ્થિતિ પણ એજ રીતે તુટવાની; એવી ભ્રમણા ભટકાવનારી છે. દશ ગાઉ દૂર ગામ છે તેમાં નવ ગાઉ પહેંદ્યા, એટલે શું ગામ આવી જાય ક, ના; બાકીના એક ગાઉ પણ ચાલનારને ચાલવું તા પડેજને ? અગણાતેરની સ્થિતિ તાડવી મુશકેલ નથી, પણ એકની સ્થિતિ તાડવી મહામુશ્કેલ છે. સૌને માલુમ હશે કે દરિયામાં વહાણને તાકાન કાંઠે નડે છે. જે સ્થિતિ તાડવામાં મુશ્કેલી છે, ત્યાં ગાંઠ કહેવામાં આવી છે. પ્રથમની અગ- ણાતેરની સ્થિતિમાં ગાંઠ મનાઈ નથી, પણ આ એકની સ્થિતિમાં ગાંઠ માનવામાં આવી છે. આ એકની સ્થિતિમાં ગાંઠ માનવામાં આવી છે. આ એકની સ્થિતિમાં કે મનાઈ નથી, પણ આ એકની સ્થિતિમાં ગાંઠ માનવામાં આવી છે. આ એકની સ્થિતિમાં કે મનાઈ નથી, પણ આ એકની સ્થિતિમાં ગાંઠ માનવામાં આવી છે.

# સંસ્કારા ઉદ્યટાવવા મુશ્કેલ છે

પ્રથમની સ્થિતિમાં પુદ્દગલાન દીપણું કામ લાગે છે, પણ આ પાછલી પરિસ્થિતિમાં આખી દૃષ્ટિ (પલટાવવી પડે છે. પ્રથમ વિષયાને સુખતું કારણ મનાતું હતું, તે હવે દુઃખનું કારણ

માનવું પડે છે. આખી માન્યતાને ખદલીને એમજ માનવું રહ્યું કે-ઇષ્ટ સ્પર્શ, ગધ, રૂપ શખ્દ એજ આત્માને ફસાવનાર છે; અને ચારે ગતિમાં ચકાવે ચઢાવનાર છે. હવે વિચારા કે અનાદિની છૃદ્ધિને આખી પલટાવવી એ કેટલું મુશ્કેલ? પ્રથમ તો ભાગોને સારા માનેલા, અનાદિથી એ સસ્કારા રૂઢ થયેલા, હવે એ સસ્કારાને સદંતર ઉલટાવવા એ સહેલું નથી; અને આ ખુદ્ધિ થયેલા, હવે એ સસ્કારાને સદંતર ઉલટાવવા એ સહેલું નથી; અને આ ખુદ્ધિ થયેલા, હવે એ સસ્કારાને સદંતર ઉલટાવવા એ સહેલું નથી; અને આ ખુદ્ધિ શ્રંથીલેદ પછી જ થાય. ગાંઠ લેદાય નહિ ત્યાં સુધી આ ખુદ્ધિ થાય નહિ. વિષયોમાં પણ ઇષ્ટ અનિષ્ટના લેદ છે. અનાદિથી ઇષ્ટની ઇચ્છા હાય છે, અને અનિષ્ટથી સર્વ ત્રાસી ગયા છે. જનાવરના લગમાં પણ ઇષ્ટ તરફ દોડતા હતા, અને અનિષ્ટથી તો ભાગતા જ હતા. નજરે એઇ શકા છેં કે જનાવર પણ તડકે ઉભું રહે છે? નહિજ, તરતજ છાયે ચાલ્યુ જાય છે. ગમે લેવી તરસ લાગી હાય છતાં જનાવર પણ મૂતરના કુંડામાં તો માં નહિજ ઘાલે. આ જીવને અનાદિકાલથી શુભ વિષયો જ સુખના કારણ રૂપ લાગ્યા છે, અને સંસ્કારજ એ છે આથીજ કહેનારને દુન્યની પદાર્થોને અંગે કહેવું પડ્યું કે દુનિયાના કિંમતી પદાર્થોની તે કિંમત દુનિયાની બહેકાવટના આધારે છે. સાતું રૂપુ હીરા માતી મણી માણેક પન્ના આ બધાને મૂલ્યવાન કોણ મન્યા?. દુનિયાએજને! તામર્ય કે આ સ્થિતિ દુનિયાએ ઉભી કરેલી છે, પણ ઇષ્ટમાં સુખ અનિષ્ટમાં દુઃખ તે દરેક જીવને સ્વાભાવિક છે.

એક ગર્ભવંતી બાઇને અહમે મહિને એવું થયું કે ગર્લનો હાથ બહાર નીકળ્યાે દાેડાદાેડ થઈ, ડાકટરાે ગલરાય અને વાઢકાપ કરવાનાે નિર્ણય કર્યાે. કાેઇ અનુભવી વૃદ્ધ વૈદ્યે કરામત કરી. દીવાસળી સળગાવી પેલા ગર્ભના બહાર નિકળેલા હાથ ઉપર ચાંપી, એટલે તે ગર્ભે હાથ પાછા ખેંચી લીધાે. ગર્ભમાં પણ સુખ દુઃખનું ભાન તાે છે ને!

ઇષ્ટ વિષયથી સુખ, અને અનિષ્ટથી દુ:ખ માનવું એ કૃત્રિમ નથી, પણ સ્વાભાવિક છે. આનું જ નામ ગ્રંથીલેદ છે. જગતમાં દેખાય છે કે લુચ્ચાઓ ખરફી આપીને કલ્લી કાઢી લે છે. ખરફી આપ્યા વિના કલ્લી કાઢી લેવાતી નથી. સંસારમાં પણ માહરાજાએ જીવાને ફસાવવા ઇષ્ટ વિષયો રાખ્યા છે, અને ઇષ્ટ વિષયોમાં સર્વ ફસાય છે. ઇષ્ટ વિષયોમાં જીવને લલચાવવાનું સાધન માહરાજા પાસે જે ન હાત તો આ જીવને ભટકવાનું હાત જ નહિ. જીવનુ સત્યાનાશ વાળનાર જ ઇષ્ટ વિષયો છે. જેમ સમજી માણસ પેલી ખરફીને ઝેર ગણે છે, તેમ સમજિત પણ ઇષ્ટ વિષયોને ઝેર ગણે છે. સમક્તિની માન્યતા જ અલગ હાય છે. એ શું માને છે?, ઇષ્ટ વિષયો આત્માને રખડાવનાર છે અને અનિષ્ટ વિષયો જ માલ માર્ગમાં મદદગાર છે, નિર્જરાના સાધનભૂત છે. આવી બુષ્ધિ થવી, બુષ્ધિનું આવું પરાવર્તન એનું જ નામ ગ્રંથીલેદ છે. પ્રથમ ઇષ્ટ વિષયો તરફ પ્રીતિ હતી, અનિષ્ટ વિષયો તરફ અપ્રીતિ, સનિષ્ટ વિષયો તરફ પ્રીતિ હતી, તે ગ્રંથીલેદ થતાં વિપરીત રૂપ ધારણ કરે છે. એટલે કે ઇષ્ટ વિષયો તરફ અપ્રીતિ, અનિષ્ટ વિષયો તરફ પ્રીતિ જાગે છે.

#### ગ્રં**થીલેદ મનાય** કયારે ?

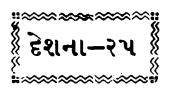
હિંસા, જૂઠ, ચૌર્યાદિના ત્યાગ, સાથે સ્ત્રી સમાગમના પણ ત્યાગ; આ શા માટે?, તાપ વેઠવા, સંતાપ સહેવા, ટાઢ, ગરમી સહેવા; આ તમામને નિર્જરા ગણવામાં આવે છે. ઇષ્ટ વિષયા પ્રસાવનાર છે, માટે પચ્ચખ્ખાણ તેનાં છે. ઉપવાસ એટલે છત્રીસ કલાક ન ખાવું એવું પચ્ચખ્ખાણ. ખા ખા એટલે ખાધા જ કરવું એવા નિયમ લે તો શું વત નહિ?, ના. કારણ કે વિષયાની પ્રવૃત્તિ ધર્મ માર્ગમાં નથી, પણ ધર્મ માર્ગમાં વિષયાની નિવૃત્તિ છે. ભાગ એ દુઃખનું કારણ મનાય, અને તેની નિવૃત્તિ-ત્યાગ એ સુખનું કારણ મનાય; ત્યારે શ્રંથી ભેદ થયા ગણાય. કર્મ, આશ્રવ, સંવર; જીવ વગેરેની શ્રદ્ધા વિના ઉપવાસ કરાય તેથી અકામનિર્જરા થાય, અને આથી પણ આત્મા ઉચે આવે છે. આથી યથાપ્રવૃત્તિ-કરણમાં ઉપયાગપૂર્વકના પ્રયત્ન નથી.

સીધા મુદ્દો એ છે કે સમ્યકત્વ વિના સકામનિર્જરા મનાતી નથી. કેટલાક સકામનિર્જરાને સમ્યકત્વની પહેલાં માને છે, પણ કહે છે કે તેની અલ્પવક્તવ્યના કારણે ગણના ગણાતી નથી. કેટલાકા વળી મિથ્યાત્વને સકામનિર્જરામાં લાગુ કરે છે, છતાં સમ્યકત્વના પહેલા યથાપ્રવૃત્તિ કરણમાં કર્મ ક્ષયની છુદ્ધિ હાય નિહુ એમ માને છે. આપણે મૂળ મુદ્દામાં આવીએ. આ જીવને અના-દિથી ભાગમાં સુખ અને ત્યાગમાં દુઃખ લાગે છે. ડુંગર ઉતરતાં જેમ હસતાં હસતાં કતરીએ એવું ભાગમાં લાગે છે, અને એજ ડુંગર ચડતાં કે કે થાય છે તેલું ત્યાગમાં દુઃખ લાગે છે. આ જીવને ઇષ્ટ વિષયા તરફ ધસવું એ હઃળ ઉતરવા જેવું લાગે છે, અને અનિષ્ટ વિષયા તરફ જવું એ ડુંગર ચઢવા જેવા વિષમતાવાળા દેખાય છે.

#### સમ્યકત્વ, દેશવિરતિ આદિના ઉત્પત્તિક્રમ.

ગુરૂમહારાજ બાધા આપે છે ત્યારે કાઇ લે છે, પણ મનમાં થાય છે કે 'મહારાજે મ્હને બાંધ્યાે.' આ શાથી ?, સંવરની ઉપાદેયતા હુજી મગજમાં ઉતરી નથી; માટે એ ભાવના થાય છે. સંવરની ઉપાદેયતા જેના દૃદયમાં ઠસી હોય તેને તો આગારની છૂટી રાખવામાં પણ કમનશીબી લાગે. ઉપયોગની ખામી હોવાના કારણે अનસ્ત્રળામોગે આદિ આગારા રાખવા પહે છે. ઇબ્ટ વિષયાને ખંધન ફાંસા મનાય, અને અનિષ્ટ વિષયાને નિર્જરાતું સાધન મનાય; ત્યારે માના કે ગંથીલેદ! આ ગંથીરેદ થાય તા જ સમક્તિ પમાય. આ પલટા સમક્તિ પમાયાથી થાય. તેવી રીતે ગાંઠને લેદે ત્યારે સમક્તિ. ગ્રંથી લેદ પહેલાં પારાવાર સંકટ વેઠવાથી જે નિર્જરા થાય, સાતમી નરકના દુ:ખા વેઠવાથી જે નિર્જરા થાય; તેના કરતાં સમક્તિ! અસંખ્યાત ગુણી નિર્જરા કરે છે. એક કાેડાકાેડીની માહનીયની સ્થિતિ ખપે ત્યારે આવા પલટા થાય. નવપલ્યાપમ જેટલા આગળ વધે ત્યારે તે કાેંટું બિક, આર્થિક, શારીરિક સિવાયના પાપના સાધનાના પચ્ચખ્ખાણ કરનારા જ થાય. તેથી પણ સખ્યાતા સાગરાપમ તાેડી આગળ વધે ત્યારે તેને એવું થાય કે 'શારીરિક સયાંગો ગમે તેના હાેય, કુંં વ્યક્તારનું જે થવાનું હાેય તે થાય, તાે પણ

પાપ ન કરવું તે ન જ કરવું, આવી છુદ્ધિમાં આવ્યા પછી 'મારા શરીરનું ગમે તે થાએા પણ મારા પરિણામમાં પલટા ન આવવા જોઇએ' આવી મધ્કમ ભાવના થાય. આ સ્થિતિ પણ દુધના ઉભરા જેવી જાણવી પણ. એ અંતર્મુદ્ધત્તીમાં શમી જાય. ચાહ્ય જેવા ઇષ્ટ વિષયામાં ખુશી નહિ, ગમે તેવા અનિષ્ટ વિષયામાં નાખુશી નહિ. પરિણામની આવી ઉત્કુટ સ ખ્યાતા સાગરાપમે થાય. બાકી રહેલ એક કાેડાકાેડી સાગરાપમ જેટલાે સમય રહે ત્યારે જ ગ્ર'થી-ભેદ થાય. એ શાસ્ત્રસિદ્ધ નિયમ છે કે છેલ્લે એક કાેડાકાેડ સાગરાેપમ જેટલાે સમય બાકી રહે ત્યારે તે ગ્રંથીનું સ્થાન લોકે છે, માટે ગ્રંથીલેક પછી સમ્યક્ત્વ, પછી દેશવિરતિ, પછી સર્વવિરતિ, પછી ઉપશમશ્રેણ અને પછી ક્ષપકશ્રેણિ. સમ્યકત્વ પામ્યા વિનાના સમયની-મિશ્યાત્વ હાય તે વખતની કરણી જો સર્વથા નિષ્કુલ મનાય, તેા તેા ગ્રંથી પ્રદેશ સુધી આવવાનું બને જ નહિ. મિથ્યાત્વી સમકિતી અને જ નહીં. મિથ્યાત્વીએાને પણ દેવલાક ન મળે તેમ નથી. દયાથી, ક્રાેધાદિની મંદ્રતાથી, પ્રહ્મચર્ય –પાલનથી દેવ લાેકાદિ મળે છે. એ કરણી નકામી નથી જતી. શું વ્રતની કરણી નકામી જાય ?, ના. મિશ્યાત્વી જીવાની ધર્મ કરણી નકામી જતી જ નથી. કદાગઢ યુક્ત કરણી પુષ્ય બંધાવે, પણ માેક્ષ માર્ગમાં આગળ ન વધવા દે. પુષ્ય ભાેગવવાનાં સ્થાનાે ભવનપતિ આદિ દેવલાકનાં દેવાને માનવાં જ પડશો. જેમનું રહેડાણ વિમાનમાં છે, જેમને વિમાનાની શ્રેણિએા ની માલીક છે, એવા દેવતાએાનું નામ વૈમાનિક દેવા છે. હવે તેના કયા લેદાે વગેરે છે તે અધિકાર અગ્રેવર્તમાન



# ભિન્ન ભિન્ન દેવલાકે જવાનાં કારણા.

जे।इसीआ पंचविहा पन्नचा, तं जहा—चंदविमाणजे।तिसिय, जाव ताराविमाणजोतिसियदेव०,

પુદ્દગલાન દીને આત્મીય-સુખની છાયા પણ સમજવી કઠીન છે.

શ્રીતીર્થ કરદેવા જગતના પ્રાણીને તારવાની ખુદ્ધ અનેક ભવશી કેળવે છે, અને કેળવતાં કેળવતાં તથાવિધ ઉકૃષ્ટ સામગ્રી આદિ મેળવે છે. તીર્થ કરપણું એ અનેક ભવની કમાઈ છે. માવિતમાવો મવેષ્વને केલુ કમમાં કમ ત્રણ ભવ તો ખરાજ. શાસ્ત્રકાર-મહારાજા કહે છે કે શ્રી શ્રીતીર્થ કરદેવની દરેક પ્રવૃત્તિ જીવના કલ્યાણ માટે છે. તીર્થ કરના ભવમાં તેઓ ગૃહ તજે, સંયમ લે, ઉપસર્ગાદ સહે, યાવત્ દેશના દે; એ તમામ પ્રવૃત્તિએ જગત્ના ઉપકાર માટે જ છે. એમ શાસ્ત્રો સ્પષ્ટતયા જણાવે છે. કેવલજ્ઞાન થાય કે તરત જ શ્રી તીર્થકરા, તીર્થની સ્થાપના કરે

છે. તારે તે તીર્થ, તીર્થ વિના પ્રાણીએ તરે કયાંથી ? શ્રી તીર્થની, શ્રીશાસનની સ્થાપના સમયે ભન્યાત્માઓના હિતાર્થ એ શાસનના પ્રવાહને વહેતા રાખવા બીજમાંથી વૃક્ષ-વિસ્તારની જેમ ત્રિપદી રૂપ બીજ પામીને શ્રી ગણધર મહારાજાએ મહાન્ વિસ્તારવાળી દ્વાદશાંગીની ગુંથણી કરે છે. એ દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગનું નામ શ્રીભગવતીજી સુત્ર છે, જેમાં છત્રીશ હજાર પ્રશ્નો છે. છત્રીશ હજાર પ્રશ્નો ત્તરોના મહાસાગરરૂપ પંચમાંગ શ્રીભગવતીજીના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશાના અધિકાર ચાલુ છે. એટલે પુદ્દગલ-પરિષ્ણામ-વિષયક-અધિકાર અત્ર ચાલુ છે.

સંસારી જીવામાં વિધવિધ વિચિત્રતા ગુણદાષાનું તારતમ્ય તે પુદ્દગલાની વિવિધતાને આભારી છે. જીવાના મુખ્ય એ પ્રકાર છે, એ તા જાણા છા ને?, ૧ માક્ષના, ૨ સાંસારીના. કર્મથી સદંતર રહિત, કાયમને માટે કર્મથી મુક્ત, તે માક્ષના જીવા, અર્થાત્ સિદ્ધો, અને કર્મ સહિત તે સાંસારી જીવા. કર્મના ઉદય, ઉદીરણા સત્તા વેદન આમાંથી કર્મના કાઇ પણ પ્રકાર જેને ન હાય તે જીવા સદંતર કર્મથી રહિત, એટલે માક્ષના જીવા છે. દુન્યવી દૃષ્ટિએ આ જીવાના ખાલ આવવા કઠીન છે.

કાઇ પ્રસંગે, માર્ગમાં જતાં બે ઝવેરીઓ એક રખારીને ત્યાં ઉતર્યા. ત્યાં હાથમાં માતી વગેરે નગાને જેતાં, તેઓ પરસ્પર વાતા કરે છે કે, "આતો પાણીના દરિયો છે." પેલા ખૂંહા રખારી તા પાણી શખ્દ સાંભળી માતીમાં ચમત્કાર જાણી, લુગડાના છેડા પકડી બીના કરવા જાય છે, અને અડાડે છે. આ જોઇ ઝવેરીઓ તેની એ દશા પર સ્મિત કરે છે. છેડા તા શું, પણ તાંતણા ય ભીના ન થતા હાવાથી તે રખારી પેલા ખંનને ઝવેરીઓને જૂઠા ગણે છે. એ ખીચારા માતીના પાણીની, અને દરિયાના પાણીની વાતના ખ્યાલ કયાંથી કરે?, આથી એને તા એ ગપ્પું જ લાગે છે. આ રીતેએ આ જવ પણ અનાદિથી પુદ્દગલનાં મુખાથી એવેર ટેવાઇ ગયા છે કે આત્માના મુખની છાયા ઝાંખી પણ મગજમાં આવતી કે ઉતરતી નથી. પેલા રખારીને નદી, કુવા, તળાવ; અને દરિયામાં પાણીની શ્રદ્ધા છે, કેમકે તે નજરે નહાળાય છે, પરન્તુ 'માતીમાં પાણી' હેં! એ શું!' એમ માતીમાં પાણી હાવાની વાતને તે જેમ હસી કાઢે છે, તેજ રીતે સંસારા જવાને, પોદ્દગલિક સુખની અનાદિની ગાઢ આદતને લીધે આત્મીય સુખની છાયા પણ સમજમાં આવવી કઠીન છે.

## સિદ્ધોનું સુખ શું?

સિદ્વોને સુખ કર્યું ?, કર્માનું અંધન નહિ એ જ મહાન્ સત્ય શાશ્વત્ સુખ. રાજાને કેદ કરવામાં આવે તો તેને કાંઇ ત્યાં રાટલા અને મરચાં ન અપાય, તેને તો કેદમાં પણ તેની યાગ્યતા હાવાથી માલપાણી મળ્યા કરે, છતાંય સામાન્ય કેદી કરતાં કેઈ ગુણી અળતરા રાજાને હાય છે. કેમકે કેદ અંધન એજ પરમ દુઃખ છે. રાજાને તે નજર કેદમાં અધી સગવડ સન્માનથી સચવાય છે, તો પણ 'બ'ધન' એ વિચારજ એને વીંધી નાંખે છે. ચક્રવર્તિને ભાજી લેવા

પાઈ માટે કાઈની પળશી કરવી પડે એ કઇ હાલત ?, જગતમાં કાઈપણ એવું રાજ્ય નથી કે પાતાના દેશની ઉત્પત્તિ પરાધીનપણામાં હાય. આ આત્માને તાે પાતે ઉપાર્જલી મીલકત પરાધીન છે. જ્ઞાન**્તાે આત્મીય જ ચીજ ને ! પણ સ્પર્શ**, રસ વગેરેનું જ્ઞાન તેને ઇંદ્રિએા દ્વારા જ થાય છે. કેવલજ્ઞાનની અને કેવલદર્શનની અપેક્ષાએ તેા ઈ દ્રિયાના વિષયાનુ જ્ઞાન તાે તુચ્છ છે, તાે પણ તેવું જ્ઞાન તુચ્છ જ્ઞાન માટે પણ આત્મા ઈંદ્રિયાને વશ છે. પુદ્દગલાે કર્માધીન છે, જેવાં પુદ્દગલાે જીવને પ્રાપ્ત થાય, તેવી સંસારી જીવાની આ હાલત છે. પુદ્દગલાની પરવશતા વિનાના જીવા સિદ્ધના છે. સિદ્ધના જીવાને કેવલજ્ઞાનાદિ ગુણા જવાના નહિ, ખસવાના નહિ, ઘસાવાના નહિ, પલટાવાના નહિ. સંસારી જવાની પરાધીન હાલત છે. રખપટ્ટીનું કારણ જ પદ્દગલની પરાધીનતા છે. આપણે વિચારી ગયા કે પુદ્દગલ પરિણમનના વિચાર, એતું જ્ઞાન અને એતું મન્તવ્ય એ જૈન શાસનની જડ છે. પુદ્ગલના મુખ્યતયા ત્રણ પ્રકાર છે. ૧ સ્વભાવપરિણત, ૨ પ્રયાગપરિણત; ૩ મિશ્રપરિણત. આમાં સંસારી જીવા માટેના ભાગ પ્રયાગ પરિણત પુદ્દગલા ભજવે છે. સિદ્ધ શિલા પર જ્યાં સિદ્ધ મહારાજ ખીરાજ્યા છે, ત્યાં પણ તમામ પુદ્દગલા છે, અનંતી કર્મ વર્ગણાઓ છે પણ સિદ્ધાત્માઓ તે કર્મા કે પુદ્દગલા ગઢણ કરતા નથી, તે પરમાશુઓ ને પરિણમાવતા નથી; કારણ કે પાણીમાં ધાતુ, અનાજ, કપડું લુગડું તમામ ડૂબે, પરન્તુ ધાતુ અન્દર રહેવા છતાં પાણી ગ્રહણ કરે નહિ. એક ટીપાં પાણીને પણ ધાતુ ચુસતી નથી, અનાજ થાડું પણ પાણી ગ્રહ્ણુ કરે છે, અને લુગડુ પાતાથી દાહું પાણી ચૂસે છે. સૂકા કરતાં ભીના કપડાનું તાલ દાહું બમણું થાય છે. ધાતુ તા પાણીમાં ડ્રુપ્યા છતાં પણ, પાણીમાં રહ્યા છતાં એક ટીપાંને પણ ગ્રહણ કરતી નથી. જ્યાં સિદ્ધ મહારાજ બીરાજે છે ત્યાં તમામ પ્રકારનાં પુદ્દગલા છે, અર્થાત્ ઔદારિકાદિ તમામ પુદ્દગલા છે, પરન્તુ સિદ્ધાત્માંઓ તેમાંથી એક પણ પુદ્દગક્ષને ગ્રહણ કરતા નથી, પરિણુમાવતા નથી.

## માેક્ષમાં સંકડામણ કેમ થતી નથી?

કૈટલાકાના એવા તર્ક છે કે 'સંસાર અનાદિથી ચાલુ છે, અન'તા પુદ્દગલ પરાવર્ત્તો ગયા; પણ કાઈ એવા કાલ નથી કે જે છ મહીનામાં કાઇ માણે ન જાય. આજે ભરતમાં માણ નથી, પણ મહાવિદેહમાં તા છે ને!, હવે આમ અનાદિથી જીવા પણ અન'તા માણે જાય છે. તા પછી ૪૫ લાખ યાજનની સિદ્ધ શિલા સાંકડી કેમ થતી નથી? જ્યાં મનુષ્યાની મેદિની જખ્ખર થાય છે, ત્યાં જ સ્થલ સંકાંચને કારણે નવાને આવવું મુશ્કેલ ૫ડે છે; તા સિધ્ધશિલામાં સંકડામણ કેમ થતી નથી?

સ્થલે સ્થલે દીવા કરીએ તેથી જયાતના ઉભરા હાય જયાતમાં જયાત સમાઇ જાય. જગતમાં એવી પણ ચીજે છે કે જેના અન્યાન્યમાં સમાવેશ થાય. પાણીમાં સાકર તથા નીમક બન્ને સમાય છે? પાણીમાં સાકર તથા બીજા પદાર્થી સમાય પણ સ્થાનની વૃદ્ધિ જરૂર, પરન્તુ જયાત વસ્તુ એવી છે કે સમાય છતાં અવગાહના વધારે નહિ, પરસ્પર સમાવેશ શકય છે. બાલા છે ને કે જયાતસે જયાત મિલાઈ! 'સ્પર્શાદિકવાળા પદાર્થોના સમાવેશ જે માંહામાંહ કરી શંકાય તા પછી આત્મા જેવા અરૂપી પદાર્થના સમાવેશમાં હરકત શી?,

## પરિણામ ક્ષેત્રાનુસાર થાય.

સિધ્ધના સ્થલમાં, સિધ્ધાત્માઓના આગમનથી ઉભરા આવતા નથી. સિધ્ધો રૂપી નથી. જે સ્થલે પુદ્દગલા છે, જ્યાં એકેન્દ્રિયા-નિગાદના અનંતાનંત જીવા છે ત્યાંજ અનંતા સિધ્ધો પણ વિરાજમાન છે. જ્યાં સિધ્ધ ભગવાના બિરાજે છે, ત્યાં પુદ્દગલા ચૌદ રાજલાકમાં જેમ છે તેમજ ભરેલાં જ છે. અહિં સંસારી જીવામાં તથા સિદ્ધ જીવામાં પ્રસ્ક કયા ? તે સમજી લ્યા. સંસારી જીવા પુદ્દગલાને પકડે છે, ખીંચે છે, ચહુણ કરે છે; અને પાતામાં પાતાપણે પરિણમાવે છે. ઘઉના બીજમાં પડેલું પાણી, બીજમાં ભળેલું પાણી, એનું પરિણામ શું ? બીજમાં પડેલું પાણી તેમાં ભળી ગયું, મળી ગયું, એક થઇ ગયું; અને ઘઉના છાડવાના રૂપે બની ગયું. કર્માદયાનુસાર જીવા પુદ્દગલાને પરિણમાવે છે એકેન્દ્રિયા, બઇન્દ્રિયા, તેઇન્દ્રિયા, ચૌરેન્દ્રિયા, અને પંચેન્દ્રિયા તમામ જીવા આ રીતે પાંચેય પ્રકારના સંસારી જીવા પુદ્દગલાને લઇને પાતાપણે પરિણમાવે છે. વરસાદ આકાશમાંથી તો એક સરખા પડે છે, વરસાદના પાણીના બિંદુઓ તમામ એક સરખાં છે, પાણી રૂપે સમાન છે; પરન્તુ જમીન ઉપર પડયા પછી પરિણમા ક્ષેત્રનુસાર થાય છે. જેવું વાવેતર તેવું અનાજ ઉત્પન્ન થાય છે. એકેન્દ્રિય જીવા ઔદારિક—પુદ્દગલાને એકેન્દ્રિય રૂપે પરિણમાવે છે. બેઇન્દ્રિય જીવા બેઇન્દ્રિયરૂપે પરિણમાવે છે, તેમજ બધે સમજ લેવું. વરસાદ એના એ પણ વૃક્ષોમાં એજ વૃષ્ટિયા ક્યાંક આંબા, કયાંક કેળ, કયાંક દ્રાક્ષ, કયાંક ખજૂર તરીકે પરિણમે છે.

# ઉત્કૃષ્ટ-પાપના પરિણામે નરક.

સંસારી જીવામાં વિચિત્રતા ઘણી છે. કુતરા બીલાડા ઘરમાં વિષ્ટા કરી જાય એને સજા કરવા માટે કાયદા નથી, અને મનુષ્ય તેમ કરે તે ક્રેરીયાદ થાય, અર્થાત્ દંડ વગેરેની તેને સજા પણુ થાય. એકેન્દ્રિયાદિ કરતાં પંચેન્દ્રિયના ગુન્હા વધારે સમજણને આશ્રીને છે. વધારે પુણ્ય, વધારે પાપનાં ક્લા ભાગવવાનાં સ્થાના માનવાં પડશે. પંચેન્દ્રિયના ભેદ કેટલા?, ચાર એટલે નરક, તિર્ય ચ, મનુષ્ય, અને દેવતા. આપણે જોઈ ગયા કે ઉત્કૃષ્ટ પાપ-પરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન નરક, અને ઉત્કૃષ્ટ પુણ્યપરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન દેવલાક છે. ઉત્કૃષ્ટ પુણ્યના ભાગવટમાં સંપૂર્ણ ઇન્દ્રિયા હાવી જ જોઇએ. પાપનાં પરિણામ ભાગવવા ટાઢ, ગરમીની પરાકાષ્ટાવાળી વેદના જ્યાં છે, તેવી નરક એક નથી, પણ સાત છે. પાપનાં પરિણામમાં વેદવાનુ શું? દુ:ખ ભૂખ, તૃષા ટાઢ, ગરમી, છેદન, ભેદન, દહનાદિ; અને મરવાની ઇચ્છા છતાં મરાય નહિ, છ્રટાય નહિ. સમયના ય અંતર વિના કેવળ વેદે જ જવાનું, કેવળ ત્રાસ ભાગવ્યેજ જવાના એ સ્થિતિ નરકની.

# ઉત્કૃષ્ટ-પુણ્યના પરિણામે દેવલાક.

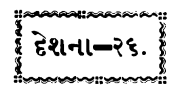
પુષ્યના પરિણામમાં ભોગવવાનું શું ?, વૈભવ, સાહ્યખી, સત્તા, સંપત્તિ, ઋદ્ધિ, સમૃદ્ધિ, દીર્ધાયુષ્ય વગેરે. ઋદ્ધિ સમૃદ્ધિની પરાકાષ્ઠાવાળાં સ્થાના દેવલાક તે પણ એક નથી, અંનેક છે. ભવનપતિ આદિ પ્રકારા આપણે વિચારી ગયા છીએ. દેવલાકમાં ય અધમ હાય. આ શાથી ?, આવાએા કયાંથી આવ્યા ? શી રીતે આવ્યા ? કર્મની વિચિત્રતા વિચારવા યાગ્ય છે. કેટલાક જીવા દેખીતા ધર્મ કરતા હાય પણ વાસ્તવિક રીતિએ હાય અધર્મીના ભાઇ, નાણે માને પરા પણ પાછા પ્રકૃતિએ તુચ્છ. કેટલાક જીવા મોક્ષને નાણે માને નહિ. દેખીતાં કાર્યો ધર્મનાં કરે પણ પ્રકૃતિ (સ્વભાવ) તુચ્છ. કેટલાકો તપ કરે પણ તે કેવું ?, અજ્ઞાન તપ. જનાવરાની હત્યા તરફ દરકાર જ ન હાય એ તપ જ્ઞાનમય કે અજ્ઞાનમય ? કમક પંચાબિ તપ કરતો હતો, અને કાષ્ઠમાં નાગ ળળતો હતો. આવાએા માટે તેવા તપના યોગે, તેવા પુષ્યના ભાગવટા માટે દેવતાએાના તેવા પ્રકાર માનવા જ પડે. નીલ, કાષાત; કૃષ્ણ આ ત્રણ નરકની લેશ્યા છે, અને નારકીઓને તે માની. ભવનપતિ વ્યંતરમાં ચાથી લેશ્યા તેને લેશ્યા કેટલાક જીવાધર્મ કરે ખરા, પણ તેમાં કાઇ કહે તો આંખ ચાર થાય, ધર્મના માર્ગે સ્વેચ્છાએ વર્તે. કાઇ શીખામણ દેવા આવે તો કરડવા નથ. આવા જીવા તેવા પુષ્ય યાગે ભવનપતિ વગેરમાં નથ, કારણ કે ત્યાં તેને લેશ્યા હોય. આ જીવા કેવા ?, ગાય દ્વગણી પણ દાહવા જતાં પાટુ લાત મારે તેવા અવળચંડી રાંડ જેવા હાય.

ડુવે આગળ વધા ધર્મની પ્રવૃત્તિમાં શું કરવું જોઇએ એ સમજે ખરા, ભૂલે ત્યાં મિચ્છામિ દુક્કડં દે, પણ છતાં બીજે દિવસે એના એ આત્માને ધર્મની પરિણૃતિ ખરી પણ ત્યાં ઉપયાગની સ્થિતિ અસ્તવ્યસ્ત છે. જેમ પરિણૃતિમાં ભેદોના પાર નથી, તેમ પ્રલ ભોગવવાના સ્થાનામાં ભેદોના પાર નથી. આવા જીવાને તેમની યાગ્યતાનુસાર દેવલાક મળે છે. જેઓએ ધર્મ તા કર્યા, સંયમ તા લીધું, પણ ગુરૂના ઉપાલંભ સહન ન થવાથી સ્વચ્છં દે જૂદા થયા. એમને એ મુજબ દેવલાક મળવા જોઇએ. રાજા, મહારાજા, અને શેઠી આઓના કુલના દીક્ષિતાના મગજમાં પ્રાંકા હાય કે, 'મારે ધરમ સાધનામાં કાઇની રાકદાક ન જોઇએ' એટલે તેઓ ગુરૂથી છુટા પડે છે. વાડમાં રહેલી જમીન ખેડાય, પણ ખીડમાં રહેલી જમીન ખેડાતી નથી. એ રીતે સ્વછ દે કરનારને કાણ કહે ? અચ્છ આચાર્યાદિની આમ્નાયમાં રહેનારને રાકદાક હાય. હવે આવી રાકદાક સહન ન થવાથી જૂદા પડી સ્વયમ પાલનારાએ ભવનપતિ વ્યંતર તથા જયાતીષિઓમાં ગયા છે, એમ શ્રીજ્ઞાતા, અને શ્રીનિસ્થાવલી સ્ત્રથી સમજાય છે. તાત્પર્ય કે સાધુપણું તા પાળ્યું પણ સામાન્ય-વાતાવરણાં જૂદા પડી ગયા, એવા સાધુ-સાધ્વીઓ ભવનપતિ વ્યંતર તથા જયાતિષી નામના દેવલાકે ગયા છે. ઉપકારી ગુરૂ આદિ સાચા માર્ગ ભતાવે ત્યાં ઉચી આંખ થાય, એવા સાધુઓ માટે વૈમાનિક સ્થાન નથી. જે સાધુ સાધ્વી ખપી છે, હિત શિક્ષા ગ્રહ્ણ કરનાર છે, વિનય તથા વૈયાવચ્ય સાથે

ગચ્છના ઉપરીના વાકયા ઉપર ધ્યાન આપે છે, સારણાદિક સહન કરે છે, પરન્તુ વિરાધના કરે છે, તેવાઓ સૌધર્મ દેવલાકે જાય છે, એથી આગલના દેવલાકે નથી જઈ શકતા. મહાવત-ધારી ખાર વતધારી કે સમ્યકત્વધારી વિરાધના વગરના જેઓ હોાય તેઓ સૌધમ દેવલાકથી આગળના દેવલાકે ઉપજે છે. હવે આરાધનામાં પણ પરિણતિની ઉચ્ચ, ઉચ્ચતર, ઉચ્ચતમ સ્થિતિ હાય છે, તે રીતિએ ભાગવવામાં પણ ઉચ્ચ, ઉચ્ચતર, ઉચ્ચતમ સ્થાના માનવાં પહે.

卐

વૈમાનિક દેવલેાકના બે ભેદ ૧ કલ્પેાપન્ન, અને ૨ કલ્પાતીત. પુદ્દગલ પરિણમના ત્યાં પણ આવા બે પ્રકારા છે. કલ્પસૂત્રમાં શ્રવણ કરેલું સ્મરણમાં હશે તો 'કલ્પ' શબ્દના આચાર અર્થ ખ્યાલમાં આવશે. એ દેવલાકને અંગે સાધુના કલ્પ શખ્દ ત્યાંના આચારાના સૂચક છે. દેવતાના આચારા પાતપાતાના ભેદાને આભારી છે. ત્યાં કેટલાક ઈન્દ્રો છે તે તે દેવલાકના કુલ સત્તાધીશ સ્વામી છે. અને ત્યાંના ઈંદ્ર જેવા કેટલાક સામાનિક હાય છે. સામાનિક એટલે ઇંદ્ર સમાન વૈભવ ઇંદ્ર જેવા અને જેટલા, તમામ સ્થિતિ ઇંદ્ર સરખી માત્ર તેને સત્તા નહિ. ઇંદ્રપણાના અભિષેક નહિ. રાજાના ભાયાતા સામંતા તે ગાદીના ભાગીદાર માત્ર, તેઓ રાજા નહિ તે રીતિએ ઇંદ્ર જેવા પણ ઇંદ્ર નહિ. જેમ સામાન્ય રાજકુટું બીને લોંર્ડ કહેવામાં આવે છે તેમ અર્દ્ધ લાકનું તેમને રાજ્ય કરવાનું. ઇશાને દ્રને ઉત્તર તરફના અર્દ્ધ લાકનું રાજ્ય કરવાનું. અસંખ્યતા જોજન લાંબા પ્રદેશના લાખાે વિમાના સંભાળવા, મંડલના દેવતાનું નામ ત્રાયસિંશત્ છે, ત્રીજા પ્રકરમાં મંત્રણા માટેના દેવતાએ છે. આથી દેવલે હમાં ઝઘડા નથી એમ માનતા ના. જ્યાં જર, જોરૂ, જમીન; છે ત્યાંથી અન્યાય, ઈર્ષ્યા, ઝઘડાના દેશનિકાલ ન જ હાય. દેવલાકમાં પણ રગડા ઝઘડાએા બને છે. કયાં સુધી અને છે?, સભામાં સિંહાસનારઢ ઇંદ્રના મુગટ ખશી જાય, સભા ૧૨ ગથી તે મુગટ લઇને દેવતા કૃષ્ણરાજમાં ભરાઇ જાય. જયાં દેવતાએન શાધી ન શકે તેવા સ્થલે સંતાઈ જાય, પછી જ્યારે ઇંદ્ર કાપાયમાન થઇને વજ મૂકે त्यारे એ મુગઢ પાછે। આવે. વજથી તેમ ખને તે વાત જૂદી, પણ ત્યાંય એ રીતે મુગઢ જવાના ખનાવ ખને છે. વારંટ છુટે પછી તા ગુન્હેગારને હાજર થવુંજ પડે, તેમ વજ મૂકયા પછી તા દેવતા જાય કયાં? દેવલાકમાં પણ આવું અને છે. દરેક ઈંદ્રને લાકપાલ હાય છે તે આથી સમજારો. લાેકપાલ દેવતા પણ આથી માનવા પડશે. દેવતઓ ચારી વગેરે દોષથી મુક્ત છે એમ ન માનતા. અરે! ઇંદ્ર ઇંદ્રને પરસ્પર ઝઘડા થાય છે, વિમાનને અંગે પણ માલીકીને અંગે ઝગડા થાય છે. સૌધર્મેન્દ્ર તથા ઇશાનેન્દ્રને ઝઘડા થાય પણ તેઓ મનુષ્યની જેમ કપાઇ કપાઇ મરતા નથી. ત્યાં મર્યાદા છે કે તેઓ સનત્કુમારને યાદ કરે, અને તે આવીને ઝઘડાના છેડા કેવી રીતે લાવે છે?, તે અલે વર્તમાન



वेमाणिया दुविहा पन्नता, तं जहा-कपोवदन्नग० कपातीतगवेमाणिय० कपोवगा दुवालसविहा पण्णत्ता, तं जहा-सोहम्मकपोवग० जाव अच्चुयकपोवगवेमाणिया। नार्शी अने हेवे। प्रथ्यभ्भाष्य न ५२। शहे.

શાસનની પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખવા માટે, શ્રી ગણધર મહારાજાએ રચેલ પંચમાંગ શ્રી ભગવતીજીના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશ છે, જેમાં પુદ્દગલ-પરિણામના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે. નાનામાં નાના સુવર્ણના ડૂકડામાં, તથા લગડીમાંના સુવર્ણમાં જેમ જરા પણ ફરક નથી, તેમ સ્વરૂપે જીવ માત્રમાં લગીર કરક નથી. સુક્ષ્મ એકેન્દ્રિયના જીવ તથા શ્રીસિષ્ધ-મહારાજના જીવ ઉભય જીવા સ્વરૂપે સરખા છે, પણ ફરક પુદ્દગલને અંગે છે. પુદ્દગલ સહિત જીવા તે સંસારી, અને પુદ્દગલ રહિત જીવા તે સિધ્ધો. જીવમાં મુખ્યતથા આ બે લેદ છે, તેમ પુદ્દગલ સહિત જીવામાં પણ અનેક ભેદાે છે. ગતિના હિસાબે ચાર ભેદ, નારકી, તિર્ય ચ, મનુષ્ય, અને દેવતા. જાતિના હિસાએ પાંચ ભેદ. એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેર્ધાન્દ્રય, ચૌરેન્દ્રિય; અને પંચિન્દ્રિય. કાયના હિસાળે છ ભેદ, પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાય: અને ત્રસકાય. એકેન્દ્રિયના આ પાંચ ભેદાે છે, પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય, વાઉકાય અને વનસ્પતિકાય. ત્રસકાય એટલે હાલતા ચાલતા તમામ જવા. એકેન્દ્રિયના જવાને એટલે પૃથ્વીકાયથી યાવત વનસ્પતિ કાયના જીવાને સ્થાવર જીવા કહેવામાં આવે છે. ત્રસકાયમાં બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરેન્દ્રિય; તથા પ'ચેન્દ્રિય જીવેા. બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરેન્દ્રય, જીવાને વિકેલે દ્રિય કહેવામાં આવે છે. પંચેન્દ્રિય છવાના ચાર લેદ છે. નારકી તિર્થ ચ મનુષ્ય અને દેવતા. નારકી, મનુષ્ય, તિર્ય ચ તથા દેવતા માત્ર પંચેન્દ્રિયજ છે. તિર્ય ચમાં પૃથ્વીકાય અપુકાય, તંઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાય તથા બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રિય પણ ખરા. ઉપરાંત પંચૈન્દ્રિય તિર્ય ચ પણ સમજવા. પુદ્દગલ સહિત જીવાના આ બધા લેદા પુદ્દગલની વિચિત્રતાને માભારી છે. એકેન્દ્રિય નામકર્મવાળા જીવાે તેવા શરીરપણે પુદ્દગક્ષાે પરિણુમાવે છે. **ગેઇ**ન્દ્રિય નામ કર્મવાળા જીવા તેવા શરીરપણે પુદ્દગલાે પરિણુમાવે છે, એમ સર્વ જીવા માટે નામકર્માનુસાર તેવા શરીર મુજબનું પુદ્દગલ-પરિણ્યન સમજ લેવું. સ્પર્શાદિ પાંચ ઇન્દ્રિય-પશે પુદુગલા પરિણમાવાય છે, તેથી એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઈન્દ્રિય, ચૌરેન્દ્રય; અને પંચેન્દ્રિય એમ જીવેા પાંચ પ્રકારના હાેવાથી પુદ્દગલ-પરિષ્ફમન પાંચ પ્રકારે છે એમ સમજવું. ઉત્કૃષ્ટ યાપનું પરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન નરક છે. નરક સાત છે. પાપના પ્રમાણની અને રસની ન્યૂનાન ધિકતાના પ્ર ગુમાં પરિણામમાં પણ તથાવિધ કુરક રહે છે જ, અને તે મુજબ નરકનાં સ્થાના

પણ અનેક, અને તેમાં પણ દરેકમાં તારતમ્યતા અનુસારે એમ માનવું જ પડે છે. નરકના જવા તે નારકી-ખીચારાઓ કેવલ ત્રાસના ભાગવટામાં જ જિંદગી પૂરી કરનારા! ઉત્કૃષ્ટપુણ્યનું પરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન દેવલાક છે. દેવલાકમાં રહે છે તે દેવતા, અને તેઓ પુષ્યના ક્લના ભાગવટામાં આખી જિંદગી ગુજારે છે. ખીચારાઓ નારકીના જવાને તે હાં દુઃખની પરાકાષ્ટા છે, અને સમય પણ દુઃખ વગરના નથી. એ દુઃખની કલ્પના પણ હાંજા ગગડાવનારી છે, ભય કર કંપાવનારી છે, એટલે એ ખીચારા ત્રત પચ્ચપ્પાણ પણ કયાંથી કરી શકે? સ્વર્ગમાં પણ ત્રત પચ્ચપ્પાણ નથી, અને નારકીને તા ત્રાસમાં એ સૂઝે નહિ; તેમજ એ શકય પણ નહિ. પરન્તુ દેવલાકમાં તા દુઃખ નથીને?, હા, દુઃખ નથી, પણ માત્ર સુખ જ ભાગવવાનું છે એવી એ ગતિ છે. એમાં સુખના ભાગવટામાં લેશભર કાપ ન પડે. ત્રત પચ્ચપ્પાણ કરે તેણે તા પૌદ્દગલિક સુખમાં અને તેનાં સાધના ઉપર કાપ મૂકવા જ પડે છે. દેવતાઓ તા આખા ય જન્મ પાંચે ઇન્દ્રિયના ઉત્કૃષ્ટ ભોગામાં જ રાચી માચી રહેલા હેત્ય છે, તેથી તેને ત્યાં કાપ મેલવાના વિચાર જ કેમ આવે?, આખી જિંદગી ઉત્કૃષ્ટ-પુષ્યાનાં ફલા ભોગવવાનું જ દેવલાકમાં નિયત છે.

નિયાણાનું પરિણામ.

ંનિયાણા કરીને ૠધ્ધિ સમૃધ્ધિ રાજ્ય ખલ વગેરે મેળવ્યું હાેય, તેને પણ આ સુખથી ખસવાનેઃ વખત આવે નહિ, એટલે કે એવાઓને મનુષ્યલાકમાં કે જ્યાં વત પચ્છપાણ કરવા અશક્ય છે; ત્યાં પણ સંચાગોને લીધે તેએા કરી શકે નહિ. જેમકે વાસુદેવ નિયાણાના યાેગે એમણે મેળવ્ય ળધુ મુખ, પણ પરિણામ શું ?, અલદેવ વાસુદેવ અન્ને લાઇઓજ છે ને ?, એક પિતાના પુત્રા એારમાન ભાઈ એા, માતા જૂદી પણ ભાઇએા વચ્ચે સ્નેહ એારમાન નહિ. ભ્રાત્રસ્નેહમાં તા ખલદ્વેવ અને વાસુદેવ વિશ્વમાં દુષ્ટાંતરૂપ છે. અલદેવ સદ્દગતિ મેળવે અને વાસુદેવ નરકે જ જાય. એ નિયમ નિયત છે; એનું શું કારણ ?, નિયાણું કરીને જ આવેલા છે એ જ કારણ. નિયાણું કરનારા છવાને આખી જિંદગી લોગોની આસક્તિ રહેવાની. તેઓ ત્રણ ખડની ઋષ્ટિ આસક્તિથી લોગવે છે, અને સુખના ભોગવટા લૂખાપણાથી કે અનાસક્તિથી નથી. શેઠને ત્યાં તથા ગરીબને ત્યાં નાત3ં આવે, અને નાતીલા તરીકે શ્રીસંત તથા ગરીખ બન્ને માટે જમણ છે. ગરીખની ગણત્રી થવાની નથી, એને માનપાન મળવાનું નથી, છતાં આસક્તિ છે. શ્રીમંતને માનપાન મળવાનું, છતાં 'જલું પડશે' માનીને જાય છે, એટલે આસક્તિ નથી. તાત્પર્ય એ છે કે આસક્તિ એજ દાષ. નિયાણાયાંગે જેઓએ ઋષ્ધિ મેળવી છે, તેઓ આખી જિંદગી આસકત જ રહેવાના દેવતાઓએ ઋષ્ધિ નિયાણાથી મેળવી છે એમ નહિ; પરન્તુ ત્યાં સંયાગથી આસક્તિ છૂટતી નથી. નાટકીઆએા તેવી જિંદગી ભોગવે જ રાખે, તેમાંથી છૂટી શકે નહિ, એ નાચ નાચ્યા જ કરે, લીધેલા વેષ ભજવ્યા જ કરે; તેમ સંસારની રંગભૂમિ ઉપર દરેક છવા જુદા જુદા નાટક કરે છે. તેમ દેવતા પણ પુષ્યના ભોગવટાના ત'ત્રથી છૂટી શકતા નથી. ઉત્કૃષ્ટપુષ્યનું પરિણામ ભોગવવાનું સ્થાન દેવલાક છે. અને આ વ્યાખ્યા સ્પષ્ટ છે.

## મરણ સમયે સંસ્કારની હાજરી.

પાપ એાછું અને પુષ્ય વધારે હાય એવા કારણે મળેલું જીવન તે મનુષ્ય ગતિ, અને પુષ્ય એાધું પાપ વધારે, એના બદલા ભોગવવા મળેલું જીવન તે તિર્યચગતિ. તિર્યંચ ગતિ નામ કર્મની ગણના પાપ પ્રકૃતિમાં છે, પણ તિર્ય ચનું આયુષ્ય બંધ પુષ્ય પ્રકૃતિમાં ગષ્યે છે. તિર્ય ચને ભોગવટામાં પણ પાપના પરિણામના ભાગ અધિક છે, પુષ્યના પરિણામના ભાગ જૂજ છે. પુષ્ય અધિક હેાય, અને પાપ એાછાના યાેગે મનુષ્યગતિ મેળવાય. ત્યાંય પાપના ચાેગે નીચગાત્રાદિ મળે પંચેન્દ્રિયના ચાર ભેદામાં દેવતાના વિધવિધ ભેદાનું, તેના કારણાનું નિરૂપણ ચાલી રહ્યું છે. ધર્મમાર્ગે વળેલા જીવામાંના ભિન્ન ભિન્ન પ્રકાર પડે છે, પ્રમાણે ભોગવટાને અંગે વર્ગો પણ ભિન્ન ભિન્ન હાય જ. કાયમ ત્રિકાલ પૂજન કરતાં હાેય, અને તીર્થ યાત્રા કરતા હાેય, પણ યાદ રાખવાનું છે, કે આપણે ન્નુગલીયાં કે અકર્મભૂમિના મનુષ્ય નથી; કે જેથી બગાસું આવ્યું કે ૮૫ મૂઆ! આપણા માટે તા ટાંટીઆ ઘસીને મરવાનું છે. આપણે વ્યાધિમય વિષમ હાલતમાં, વેદનાની પરાકાષ્ઠા ભોગવતાં મરવાનું છે. આ વખતે ધર્મની શુભ ધ્યાનની વિચારણા શી રીતે યાદ આવે? અંત વખતે માનસિક-વાચિક-કાયિક-શક્તિ તેા ખૂડ્ઠી થઈ ગઈ હાય, ધર્મ કરણી થાય શી રીતે? ત્યારે શું આખી જિંદગી ધર્માકિયા કરી તે શૂન્ય? ચમકશા નહિં! એજ વસ્તુ વિચારાય છે. એમ થાય ખરૂં કે આખું જીવન તીર્થ-યાત્રા, પૂજા, તપાધર્મ, સુપાત્ર-દાન, સાધુલક્તિ કરવા છતાં મરણ વખતે નવકાર બૌલવાની તાકાતના અભાવે. જિંદગીભરની પવિત્ર આચાર, વિચાર, વાણીની શૂન્યતા થાય તેા શું કરવું ?, આ સ્થળે જરા વિચારણાને લક્ષ્યમાં **લેવી પડશે**. કું બાર ઘડા ખનાવે છે, તેને અંગે ક્રિયા જાણા છા? કું બાર ચક્ર **શી રી**તે કેવા વેગે ફેરવે છે ? ઘડા બને છે તે વખતે કંભારના હાથ કે દાંડા કરતા નથી. ચાતરફ કુંભાર ચક્કર ઘુમાવતા નથી. ત્યારે ઘડા અને છે શાથી ?, ઘડા અને છે વેગથી. વેગ થયા દંડથી અને ઘુમાવટથી. આખી જિ'દગી સુધી જીવ કાયાદિ–વાચિક–માનસિક ક્રિયાની જે વાસના સેવે છે, તે જ વાસના અંત અવસ્થાએ આવીને ખડી થાય છે, તેજ ભાવના કામ કરે છે. જિદગીના વ્યવસાયાનુસાર લેશ્યા−ભાવના છેલ્લે હાજર થઈ જાય છે. નવી વહુ કયા વર્ણની કઈ જાતિની છે, તે એાળખાય શી રીતે ?; રંગઢંગથી, રહેણીકરણીથી, કે ભાષાના પ્રયોગથી; અથવા વાણી આદિના વ્યવહારથી 'પાણીઆરામાં કે માટલામાં પાણી કેટલું છે ? ' એ પ્રશ્ન સાથે ' ળેડુ**ં કે** લાેટા પાણી છે' એવા ઉત્તર મળે તા એ વહુ સારી વાણીનાં વ્યવહારથી ટેવાયેલાં ઉચા વર્ણની વહુ છે, એમ સમજવી, પણ 'શીંગડાં જેટલું પાણી છે, આર જેટલું પાણી છે' એમ જો તે ખતાવે, અગર બાલે તા માચણ વગેરે હલકાવર્ણની વહુ છે એમ સમજ શકાય છે. તે જ રીતિએ આખા જીવનના વ્યવસાય તે સંસ્કાર બને છે. છેલ્લી વખતે સંસ્કાર હાજર થાય છે, કે જેને લીધે જીવના ભાવિ આકાર અને દેહ-ગતિ વિગેરે નકકી થાય છે.

#### લેશ્યાના આધારે ભાવિગતિ.

અંતકાલે હાજર થયેલી લેશ્યાના આધારે ભાવિગતિ સમજ શકાય છે, અને દેવતાના ભેદો માટે પણ એજ નિયમ કૃષ્ણુલેશ્યા, નીલ લેશ્યા અને કાપાત લેશ્યાના યાગે નરક અર્થાત્ એ ત્રણ લેશ્યા નરકમાં લઈ જાય છે. દેવતાપણું કૃક્ત તે જે લેશ્યાએ આપ્યું. નરક આપનારી લેશ્યા ન જ ધરાવે, નરકની લેશ્યાની છાયા ન હાય, તેવી લેશ્યા એટલે શુભલેશ્યાની શ્રરૂઆત; અને એનું નામ ચાથી તે જે લેશ્યા. તે જે લેશ્યામાં ધર્મના પ્રયત્ન હાય, પણ પરિણ્તિ ઉત્તમ ન હાય. ત્યાગ વૈરાગ્ય છતાં ધ્યેયની ઉત્તમતાના અભાવ. ધર્મમાર્ગે પ્રવર્તનારા જવા જાદા જાદા ધર્મમાં હાય છે, અને ધર્મના વાવટા પણ જાદા જાદા હાય છે. કાઈ ઇશ્વરને જગતકર્તા માની મતાનુસાર ધર્મ આચરે છે, અને કાઇ શ્રીજિનેશ્વરદેવ કથિત ધર્મ આચારે છે. ધર્મની લેશ્યા તે સામાન્યતઃ બધામાં હાય છે, પણ 'ઇશ્વર કર્તા છે' એવા વાવટા નીચે જનારા વર્ગ માટે આત્મ–દૃષ્ટિ તરફ વળવું મુશ્કેલ પડે છે. એવા વર્ગના જવા તેવા ધર્મના યાગે જયાતિષ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. જયાતિષી ઓનું કામ લાકાપકારનું છે. જયાતિષી વર્ગમાં ચંદ્ર, સૂર્ય ગ્રહ, નક્ષત્ર, અને તારા છે. અહીં એક વાત સમજવાની છે.

## સૂર્ય અને ચંદ્ર એ બેમાં મહાન્ કાેણ ?

ઇતરા સૂર્યને મહાન્ અને પ્રથમ ગણું છે. જૈન શાસનમાં ચંદ્રમાની પ્રથમ ગણના છે. સૂર્ય કરતાં ચંદ્રને જૈનાએ વધારે મહૃદ્ધિક માન્યા છે. પૃથ્વીથી સૂર્ય કરતાં ચંદ્ર વધારે ઉચે છે ચંદ્રમાનું આયુષ્ય પણ સૂર્યથી વધારે છે. ચંદ્રમાનું આયુષ્ય એક પલ્યાપમ અને એક લાખ વર્ષનું છે, આ હિસાએ પણ ચંદ્ર મહૃદ્ધિક છે. જ્યારે સૂર્યનું આયુષ્ય એક પત્યાપમ અને એક હજાર વર્ષનું છે. ગ્રહનું આયુષ્ય એક પત્યાપમનું છે, નક્ષત્રનું આયુષ્ય અદ્ધ-પલ્યાપમનું છે, તારાનું આયુષ્ય પલ્યાપમના ચાથા ભાગનું છે; આ રીતિએ જ્યાતિષીના પાંચ પ્રકાર. લેશ્યાના આધારે જેવા કર્મ પુદ્દગલાનું પરિણ્યન થાય છે, તે તે પ્રમાણે જીવા ત્યાં ઉત્પન્ન થાય.

#### દૈંવાેના ભેદાે અને વ્યવસ્થા.

ઉર્ધ્વલાકમાં રહેલા વૈમાનિક દેવાના ખે ભેદા છે. એક માટા, અને એક નાના. કલ્પાતીત કહેવાતા દેવલાકમાં વ્યવસ્થાની જરૂર નથી, કારણ કે તેઓ સ્વતંત્ર છે. કલ્પાપપન્નમાં ખધી વ્યવસ્થા છે. દશ પ્રકારે વ્યવસ્થાવાળા તે કલ્પાપપન્ન વૈમાનિક દેવા કહેવાય છે. કલ્પાતીત વૈમાનિક દેવલાકમાં દશ પ્રકારની વ્યવસ્થા નથી. જેમ દુનિયામાં રાજા કે પ્રજાએ નીમેલા પ્રમુખ, તેમ આખા દેવલાકના સ્વામી તે ઇંદ્ર. દેવતા ઉત્પન્ન થાય ત્યારથી તેને ત્રણ જ્ઞાન હાય, છતાં તે શ્રુતના પારગામી હાય અને અક્કલમાં અગ્રગણય હાય તેવા નિયમ નથી. નાનાં

ખાલકા દૂર સુધી ભલે જોઇ શકે, પણ વિચાર કરવાની તેટલી શકિત હાેતી નથી. મતિજ્ઞાન તથા શુતજ્ઞાનની શક્તિથી અવધિજ્ઞાનની શક્તિ જૂદી છે. આજ કારણથી સલાહને, મંત્રણાને અવકાશ છે. ઇંદ્રની સમાન ઋદ્ધિ, સમૃદ્ધિ તથા આયુષ્યવાળા દેવા તે સામાનિકદેવા કહેવાય છે. ઇંદ્ર તથા સામાનિક દેવતા તા માટા સ્થાને હાય, પરન્ત વિચારક માંડલને અંગે તેત્રીશ દેવતાના એક વર્ગ છે. તેને ત્રાયસ્ત્રિંશત્ વર્ગ કહેવામાં આવે છે. મતમાં ફારફેર થાય ત્યારે મત મળવા જોઇએ. મતને અંગે વિષમ (એકી) સંખ્યા જોઇએ, માટે સંખ્યા તેત્રીશની રખાઇ છે. જો દેશનું રક્ષણ કરનાર વર્ગ ન હાેય તાે, સણુરીબાઇની સણુરી જેવું થાય. ભરૂચમાં સણુરીબાઈનું રાજય હતું. ચરપુરૂષાએ ખબર આપ્યા, કે શત્રુનું સૈન્ય સીમાડા પર આવે છે, મધ્યમાં આવ્યું, હુદ લેદી નજીક આવ્યું; વગેરે જણાવ્યું પણ સખુરી ખાઇ તેા નીરાંતે આનંદ કરે છે, અને કહે છે કે 'સબુર કરાે, સબુર કરાે, એમ કરતાં રહ્યાં ને રાજ્ય ગુમાવ્યું. કિલ્લા ભલેને બહાતેર હાય. પણ લશ્કર ન હાય તો રક્ષા થાય શી રીતે ? રક્ષણ કરનાર વર્ગ હેાય, તેાજ વિચાર સપૂલ થાય. આ રીતે દેવલેાકમાં પણ રક્ષકવર્ગ તરીકે લેાક-પાલ નામના દેવતાના વર્ગ છે. માલીક, ઉમરાવા, વિચારકમાંડલ છતાં પ્રજા, ચાકર, લશ્કર આ તમામ હેાવું નેઇએ. પરચુરણ લશ્કરને સ્થાને પર્ષદાવાળા દેવા ગણાય. હુકમ ખન્નવનારા દેવા તે આલિયાગિક દેવાં. બીજા બધાની હડતાલને સરકાર કે મ્યુનિસિપાલીટી પહેાંચી શકે, પરન્તુ કચરાપટીવાળાઓની હડતાલને તેઓ પહેાંચી શકે નહિ. કચરાપટીવાલાના સ્થાને દેવ-લાકમાં પણ કિલ્ભિષિમા દેવા છે. આ રીતે દેવતાના ભેદાની જયાં વ્યવસ્થા છે, તે કલ્પાેપન્ન देवसीक क्रंडेवाय.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે ભવનપતિમાં પણ દશ ભેદો છે, છતાં વ્યતર જયોતિષીમાં વિચારક વર્ગ તથા લેાક પાલ નથી, પરંતુ બાકીના આઠ તેા છે ને ?; વૈમાનિકમાં કલ્પાેપપન્ન, કલ્પાતીત બે ભેદ છે તેા પછી ભવનપતિમાં વ્યંતરમાં તે બે ભેદો કેમ નહિ ?" વ્યવહારમાં 'પીળું સોનું લાવજે, ધાળી ચાંદી લાવજે, એમ કાઇ બાલતુ નથી, કેમકે સાનામાં એકલા પીળા જ રગ છે, ચાંદીમાં એકલા ધાળા જ રંગ છે; માટે જયાં વિભાગ નથી ત્યાં તેમ ભેદ પાડી બાલવાની જરૂર જ નથી. ભવનપતિ વગેરમાં વ્યવસ્થા રહિતપણું હાવાથી, ત્યાં કલ્પાેપન્ન તથા કલ્પાતીત એવા ભેદો પાડવા પડ્યા. તે સંખંધી વિશેષાધિકાર અગ્રે વર્તમાન



# પુદ્દગ<mark>લાેની અસર</mark>

પૂ. શ્રીગણધર-મહારાજાએ, જૈનશાસનની સ્થાપના સમયે, રચેલ શ્રી ભગવતી જીના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ-પરિણામ નામના અધિકાર ચાલુ છે. સંસારની વિચિત્રતા, જીવાની વિવિધ વિચિત્રતાને આભારી છે. જીવાના બે ભેદો છે, ૧ માલાના તે કર્મથી રહિત, અને ર સંસારી તે કર્મથી સહિત. પુદ્દગલાની વિચિત્રતા જ અત્ર કારણુમૂત છે, અને જીવા જેવાં કર્મ ભાંધે છે, તેવાં જ અનુભવે છે. એક જિ જાતના ઉદ્દેશે જીવ એકેન્દ્રિયમણે ઉપજે છે. એક જ જાતના ખારાક લેવા છતાં તે ખારાકનાં પુદ્દગલા શરીરમાં મનુષ્યને મનુષ્યરૂપે, જનાવરને જનાવરરૂપે પરિણુમે છે. જે પરમાણુઓ ગાયમાં દુધ રૂપે પરિણુમે છે, તેજ પરમાણુઓ સાપમાં ઝેરરૂપે પરિણુમે છે. ચહુણ કરેલાં અને કરાયેલાં પુદ્દગલામાંથી જીલ, નાક, કાન, ચક્ષુ આદિ ઇદ્રિયામાં તે તે સ્થળમાં યાગ્યરૂપે પરિણુમે છે. ખારાકમાંથીજ સાધળ, પગ, હાથ બધામાં તે તે પરિણુમે છે. ખારાક એકજ પણ લિન્ન લિન્ન અગામાં લિન્ન નિન્ન રગે અને લિન્ન ભિન્ન ઢગે તે પરિણુમે છે. ઇદ્રિયની અપેક્ષાએ જે જાતિના જીવ હાય, તે જે પુદ્દગલા ચહુણ કરે, તે તે જાતિપણ જ પરિશુમાવે છે. આથી પુદ્દગલાની અસર સમજી શકાય છે.

# विशेषणुनी अ३२ ५थां ?

ખાંધેલાં ઉત્કૃષ્ટ પાપનાં પરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન નરક છે, એજ રીતિએ બાંધેલું ઉત્કૃષ્ટપુષ્ય ભાગવવાનું સ્થાન દેવલાક છે, અને તે દેવગતિના પણ ચાર ભેદો છે. એક મનુષ્ય એક સારૂં કાર્યકરે, એક મનુષ્ય એ સારાં કાર્યા કરે, તો તેના ક્લમાં પણ તે મુજળ પ્રકાશે માનવા પડશે. ઉત્કૃષ્ટપુષ્ય—પરિણામ ભાગવવાનાં સ્થાન ઘણા માનવા પડશે. ગઈ કાલે દેવલાકમાં વ્યવસ્થાની વિચારણા વિચારી ગયા. ભવનપતિમાં દશ ભેદા છે, એજ અંક વ્યવસ્થાના સૂચક છે. ભવનપતિમાં વ્યવસ્થા છતાં વૈમાનિકને અંગે વપરાયેલા 'ફ્રહ્ય' શબ્દ અહિં કેમ ન વાપરવામાં આવ્યા ?, વિશે પણ સફલ ત્યારેજ કહેવાય કે જે સંભવ કે વ્યભિચાર હાય. લાલ વસ્ત્ર ત્યારેજ બાલવું પડે છે, કે જયારે વસ્ત્રમાં અન્ય રંગ હાવાના સંભવ હાય છે. પીળું સાનુ કે ધાળું એમ બાલાનું નથી, કેમકે સાનામાં પીળા વિના ખીજા રંગ છે જ નહિ. તેવી રીતે રૂપામાં ધાળા વિના ખીજા રંગ છે જ નહિ. બીજા રંગના સંભવ ન હાલાથી સાના, રૂપામાં વિશેષણ વાપરવાની જરૂર નથી. ભવનપતિ, વ્યંતર, જયેતિથીમાં, જે ભેદ છે, તેમાં બધા સમાતાં હાવાથી, અને બધા જ વ્યવસ્થા-

નિવત હોાવાથી ત્યાં 'કલ્પ' શખ્દના પ્રયોગ કરવાની જરૂર નથી, અને એવું વિશેષણ લગાડવું તે ન્યાય દૃષ્ટિએ પણ અયુક્ત છે.

#### ઉલ્લાસની તરતમતા મુજબ ફેલની પણ તરતમતા

વૈમાનિક દેવલોકના ખે ભેદ છે. કેટલાક વૈમાનિકા દશ પ્રકારની વ્યવસ્થાવાળા છે, જ્યારે કેટલાક વેમાનિકો તેવી વ્યવસ્થા વગરના છે. કેટલાક વેમાનિકોમાં બીલકુલ ભેદ નથી, અર્થાત્ ત્યાં બધાજ સમાન છે જ્યાં ખે ભેદજ નથી પડતા, ત્યાં વિશેષણની જરૂર રહેતી નથી. શુદ્ધ લેશ્યાવાળા જીવા દશ પ્રકારની વ્યવસ્થાવાળા વૈમાનિક દેવા થાય છે. ભલે શુધ્ધ-લેશ્યાવાળા જીવા માન્યા, પણ તેમાંય પરિણૃતિ બધામાં એક સરખી હાય એમ માની શકાય નહિ. અનુભવથી જોઇએ છીએ કે ધર્મ કિયામાં પણ ઉદ્ધાસની મંદતા તીવતા દેખાય છે. ધર્મ કાર્યમાં પરિણૃતી કાયમ સરખી રહેતી નથી. શારીરિક, કોંટુંબિક, વ્યવહારિક કારણાને ધર્મો મારીને પણ ધર્મ કર્ત્તવ્ય ગણે છે, છતાં તેવે વખતે પરિણામની ધારા કેવી બને છે? એક મનુષ્ય જીવનના ભાગે ધર્મ ટકાવે યાને ધર્માનુષ્ઠાનમાં અડગ રહે છે. એક મનુષ્ય તેવા અડગ ન હોય, એક મનુષ્ય સાહજિકપણે ધર્મ ટકાવે, એક મનુષ્ય શારીરિક, વ્યવહારિક-અડચણેને વેઠીને પણ ધર્મમાં ટકી રહે; અને એક તેમ ન ટકે, એ પ્રમાણે તેઓને મળનારા ફલમાં પણ કરક પડવાના, અને ઉદલાસની તરતમતા મુજબ કલ પણ તરતમતાવાળાંજ મળવાના.

#### હરિબળ-માછીમારની દૃહતા!

નિયમમાં દહતા માટે, બીજા કાઇનું નહિ, માઇી હરિખલનું ઉદાહરણ વિચારીએ. 'જાળમાં જે માઇલું પહેલું આવે તેને છેાહી મૂકવું,' આટલા જ નિયમ એણે ગુરૂમહારાજા પાસે લીધા હતા. માઇીમાર હતા, કાંઈ બણ્યા ન હતા, પણ નિયમ લીધા પછી નિયમના ભગ ન થાય, તે માટે એની કાળજી કેટલી ?, તેણે પણ એક રસ્તા શાધ્યા. જાળમાં આવનાર પ્રથમ માઇલાને નિશાની કરતા, કે જેથી તે મત્સ્ય કરી બીજી વારની જાળમાં આવે તા એ અભયદાન જેને દેવાનું છે, તે બીજીવાર આવવાથી માર્યા જાય તે હતુ છે. હરિખલની આ યુક્તિ નિયમપાલનની તીવ મનાવૃત્તિને અંગે છે. આજના નિયમ લેનારાઓ છટવાનાં ખારી ખારણાં શાધે છે. પહેલેથી શાધે તે તા જૂદી વાત, પરન્તુ નિયમ લીધા પછી પણ છટક—ખારી શાધે છે. જ્યારે આ માઇીમાર તા નિયમ વાસ્તિવક–રીતિએ પાલન કરવા માટે પેલા મત્સ્યને નિશાની કરે છે. માઇીમારની દહતાની પરીક્ષા કરવાનું દેવતાને મન થાય છે. કાઇ માટા સંત–સાધુ વગેરેને તપાસવાનું તો મન થાય, પણ દેવતાને માઇીમારને કસી જોવાનું મન કયારે થાય?, એની દહતાએ તે દેવતાને પણ કૈવા વિસ્મય કર્યો હશે ?; દેવતા મત્સ્ય થાય છે, કારણ કે દેવો વૈક્રિયરૂપ કરી શકે છે. હરિખલે તો પોતાના નિયમાનુસાર તે મત્સ્યને એાળખાણ માટે નિશાની કરી. બીજી વખત

જાળ નાંખી, પેલા જ મત્સ્ય એમાં આવે છે, કેમકે દેવ માયા છે. દેવ ઇરાદાપૂર્વક મત્સ્યરૂપે આવે છે, પરંતુ માછીમાર અડગ છે, તેને છાડી મૂકે છે. કરી જાળ નાંખે છે, કરી એજ મત્સ્ય આવે છે. માછીમારની ઢઢતા જોવાના દેવે દાવ માંડયા છે. દેવે ગાઠવેલી ખાજમાં દેવ હારે છે, માછીમારના વિજય થાય છે. દેવ દરેક જાળમાં મત્સ્યરૂપે પાતે જ આવે છે, એટલું જ નહિ, પણ બીજા મત્સ્યને તેમાં આવવા દેતા જ નથી. છતાં માછીમાર લેશ પણ ડગતા નથી, કે ખિનન મનવાળા થતા નથી. આજના કાયદાબાજ મનુષ્યા તા કહી દે કે "કરી ઘોને હવે, પછી આલાયણ લેઇ લઈશું" પણ મહાનુભાવ! એમ ઇરાદાપૂર્વક લંગ કરવાની આલાયણ હાય? આલાયણા તા અકસ્માતા કારણોને અંગે વિહિત કરેલી છે. અજાણતાં માખી મરી જાય, એની આલાયણ, પણ જાણી ખૂઝીને માખી મારા; અને કહા કે 'પછી આલાયણ લઈશું' એમ ધારીને માખી મરાય?, એવી ધારણાથી હિંસા થાય?; જરા પ્રસંગને સમજે જો.

# જીબાન ફર્યા પછી જીવન રહે તાે શા કામનું?

જીવનની માત્રા કરતાં જુખાનમાં માત્રા વધારે છે. 'જીવન' શખ્દમાં ચાર માત્રા છે, અને જુખાન શખ્દમાં પાંચ માત્રા છે. આજના યુગમાં વાતાના તડાકા દેવાય છે. જુખાન કર્યા પછી જીવન રહે તે શા કામનું? પરીક્ષા કરવા આવેલ દેવ દાવ ખેલે જ ગયા; માછીમારની જાળમાં ખીજા મત્રયને ન આવવા દર્છને પાતેજ આવતા ગયા. માછીમાર પણ તેને છાડતા જ ગયા. આખા દિવસ આમ જ ચાલ્યું, હવે વિચારા કે માછીમારની પરિણૃતિ કેટલી ૯૯?, હરિખલની વ્યવહાર સ્થિતિ કેવી છે?, ઘેરે સાંજનું અનાજ પણ નથી, જાળમાં માછલાં આવે, તે વેચે, તે દ્રવ્યથી અનાજ લાવે, ત્યારે હાંલ્લીમાં એારાય તેમ છે. ખાયડી પણ કુભારજા હતી. માછીમારે કુભારજા સ્ત્રીના ડરે ઘેર જવાનું અને નિયમનું પાલન કરવું તેજ જીવન.

હરિયલ જંગલમાં જાય છે, અને રાત્રે ત્યાં કોઇ મદિરમાં સૂઇ જાય છે. હવે વિચારા કે ભાગ્ય-પુષ્ય શું કામ કરે છે! એકજ માછલાને અભયદાન આપવાના નિયમમાં અડગ રહેવાના યાંગે ભાગ્યના પલેટા કેવા તત્કાલ થાય છે તે જાઓ. રાજકું વરીને એજ નગરના 'હરિયલ' નામના શ્રેષ્ઠી પુત્ર સાથે એજ જંગલમાં, એજ સ્થલે, એજ મંદિરમાં મળવાના સંકેત થયેલા છે, તે સંકેતાનુસાર, રાજકું વરી રથમાં ત્યાં આવે છે, અને 'હરિયલ, હરિયલ!', કહીને એમ યૂમ મારે છે. હવે જે હરિયલ આવવાના હતા, તે ન આવ્યા; શાથી ન આવ્યા ? તેણે (આવનાર વિશુક પુત્રે) વિચાર્યું, કે 'રાજકું વરી સાથેન્હાસવાના વિચાર તા કર્યા પણ એમાં મારી સલામતી નથી. રાજાના હાથમાં આવ્યા તા બાયડી લેતાં બાર વાગશે.' એટલે વિશુકપુત્ર તા નજ આવ્યા રાજકું વરીએ 'હરિયલ' એવી યૂમ મારી કે પેલા હરિયલ મહાર આવ્યા સાંગ્રના અંધારામાં રાજકું વરીએ કાંઈ જોયું નહિ, જોવાની કલ્પના પણ ન જ હાય એટલે તેણે તા કહ્યું કે—બેસા !

જક્ષદી રથમાં ખેસા! પેલા તા આશ્ચર્ય સાથે રથમાં ખેઠા, અને કુંવરીએ રથને મારી મૂક્યા. માછીમાર રથમાં હતા, અને કુંવરી હતી રથ હાંકનાર વ્હાણુવાયું, અજવાળું થયું, કુંવરીએ શું નેયું?, પિતાને ઠગીને, રાજકું ટું અને તજને જે ધણી માટે નીકળી હતી, તેના બદલે આતો બીજો જ નીકળ્યા! કુંવરી તા આભી બની ગઈ. તેણી કાંઈ વિચાર કરે ત્યાં તા આકાશમાંથી પેલા પરીક્ષકદેવ આવીને કહે છે, અને કુંવરીને સલાહ આપે છે. ' હે સુમગે! તહારા ભાગ્ય યાગે જ આ સંયાગ સાંપડયા છે, અને સુખી થવું હાય તા આને જ વરી લે!' કુંવરીએ એ જ વરના સ્વીકાર કરી લીધા. હરિખલની કથા તમને ગમે છે?, હા, તે રાજની કુવરી પામ્યા, રાજ્ય પામ્યા; વગેરે બધું તા તમને ગમે છે, પણ શાથી પામ્યા ત્યાં ધ્યાન જાય છે?, એક જીવના અભયદાનમાં, કટોકટીના સ્યાગામાં કેવી અને કેટલી અડગતા રાખી એ વિચાર્યું?, દુકાને આવનારા શાહકોમાં પહેલા ચાહક સાથે પ્રમાણિકપણે જ વર્તવાના નિયમ રાખ્યા છે?, હરિખલના આખા દૃષ્ટાંતનું અહિં કામ નથી. એ કથાનક પ્રસિદ્ધ છે. અભયદાનનું પુષ્ય એને અધિક અધિક સાદ્યળી, રાજ્યાદિ આપે છે, અને એ સદ્દગતિનું ભાજન થાય છે. આપણા મુદ્દો તા નિયમની અડગતાના છે. પરિણામની વિશુદ્ધિની તીવતાના ખાસ મુદ્દો છે. આ તા એક જીવદયાનું દૃષ્ટાંત દીધું, તે રીતે બીજાં દૃષ્ટાંતા સમજી લેવાં.

# ભિન્ન પ**રિ**ણુતિથી ભિન્ન ફેલ ભાગવાય છે.

ધર્મકાર્યોને અંગે પરિષ્ણામની ધારા મંદ, મંદતર, મંદતમ; તથા મધ્યમમાં પણ તારતમ્ય, તેમજ તીવ્રતર, તીવ્રતમ માનીએ, તો પ્રક્ષમાં, ઉદયમાં, પરિષ્ણામમાં, ભાગવટામાં પણ મંદ, મંદતમ, તારતમ્યયુક્ત મધ્યમ; તથા તીવ્ર, તીવ્રતર, તીવ્રતમ વગેરેપણું માનલુંજ પડે. અહિં પ્રશ્ન થશે કે કરણીના ભેદો ન રાખતા લેશ્યાના ભેદો કેમ રાખ્યા?, કર્મનાં રસ, સ્થિતિને અંગે, કષાય સહ્યરિત લેશ્યા કારણ તરીકે લેવાંય છે. શુભ લેશ્યાનુસાર, તેમાં પણ પણ તારતમ્ય અનુસાર પુષ્ય કૃળના ભાગવટા સ્થાનાં પણ તે રીતે ભાગાની તરતમતાવાળા માનવા પડે. સમકિતી, ભારવ્રતધારી, અને મહાવ્રતધારીને અંગે ભિન્ન ભિન્ન કલ મુજબ, દેવલાકના ભેદો પણ માનવાં જ પડે છે.

#### પાડા લડે એટલે ઝાડાેના ખાેડા નીકળે

વૈમાનિક દેવલાકના બે લેદ. ૧ કલ્પાેપજ્ઞ, અને ૨ કલ્પાતાત. પ્રથમના લેદ કલ્પાેપજ્ઞ, એટલે જ્યાં આચારવાળા. માટા નાનાની મર્યાદાવાળા દેવલાકો છે. તે દેવલાક–કલ્પાેપજ્ઞ દેવલાકમાં, દશ પ્રકારની વ્યવસ્થા છે. એ વ્યવસ્થાવાળા દેવલાકના ખાર પ્રકાર છે. તેમના નામા આ પ્રમાણે છે. ૧ સુધર્મ–દેવલાક, ૨ ઈશાન–દેવલાક ૩ સનત્ કુમાર–દેવલાક, ૪ માહેન્દ્ર–દેવલાક, ૫ પ્રદ્યા–દેવલાક, ૬ લાંતક–દેવલાક, ૭ મહાશુક–દેવલાક, ૮ સહસાર–દેવલાક, ૯ આનત-દેવલાક, ૧૦ પ્રાણત–દેવલાક, ૧૧ આરણ–દેવલાક, અને ૧૨ અચ્યુત–દેવલાક.

પહેલા દેવલાકનું નામ 'સુધર્મ દેવલાક છે. દેવતાઓની સુધર્મ નામની સભા છે, તેથી તેને સુધર્મ દેવલાક કહે છે. 'સુધર્મ' નામ શાશ્વતું છે. અહિં ગુણ-ક્રિયાને ઉદ્દેશીને સ્થાનનું નામ છે. સુધર્મ નામની સભાથી ઉપલક્ષિત આખા દેવલાક છે. તે નામના સુધર્મ દેવલાક એકરાજ લાંગા પહેાળા છે. તેના ઇંદ્ર સુધર્મ છે, એ દેવલાક સૌધર્મ દેવલાકને કહેવાય છે, અને સુધર્મ-ઇંદ્રનું સૌધર્મ-દેવલાક પર આધિપત્ય છે.

પાડા ન લકે, એ ઝાકાનું નશીખ સમજવું. 'પાકે પાડા લકે અને ઝાકાના ખાકા નીકળે' એ કહેવત પ્રચલિત છે. પાડા લકે એટલે ઝાકા પકે, અને ઝાકાનું નશીખવાંકું હાય ત્યારેજ ત્યાં પાડાએ લકે છે. પ્રજાનું પણ નશીખ પાતળું હાય ત્યારેજ અધિકારીએ અને રાજાએ પરસ્પર લકે છે. સામાન્ય દેવતાએ ના કલેશને ઇંદ્રો દાખી દે છે, પણ ઇંદ્રોના પરસ્પરના ઝઘડાનું શું?, વાઘે માણુસ માર્યો તેની કરિયાદ કયાં કરાય?, સત્તાના લાભ ખાતર સત્તાધીશા લાખા કરાકા મનુષ્યાના કચ્ચરઘાણ કાઢે છે, તેના ઇન્સાક કયાં?; ખરેખર સત્તાના પ્રભાવ દેખાડવા જે સેનાપતિ વધારે સંખ્યામાં મારે તેને સત્તાધીશા શાબાશી આપે છે.

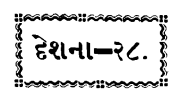
#### ઈચ્છાનાે છેડાે કચાં?

ઇંદ્રો પણ દેવલાકના સત્તાધીશજ છે ને!, ઇંદ્ર એટલે તે તે સ્વર્ગના સ્વામી. રાજાઓ વચ્ચે સરહદની તકરાર હોય છે, અગર નવી તકરાર થાય છે, તેવી રીતે સૌધર્મેન્દ્ર દક્ષિણના અહ વિભાગના માલીક છે, ઇશાનેન્દ્ર પશ્ચિમના અર્દ્ધ વિભાગના માલીક છે. ઇંદ્રોને લાભના ચાલ નથી. સરહદ પરના વિમાના પચાવવાંની, અને પાતાની સત્તાની સરહદમાં લેવાની લાભવૃત્તિ થાય છે, એટલે એ કલેશ શરૂ થાય છે. ઇચ્છા-તૃષ્ણાને છેડા છે કયાં ?, છ ખંડના માલીક દેવપણું ઇચ્છે, અને દેવ દેવતાનું સ્વામીત્વ-ઇંદ્રપણ ઇચ્છે છે. ઇંદ્રને ગામનું, નગરનું; અને દેશનું ખંડનું નહિં. પણ અર્ધ દેવલાકનું રાજ્ય મળ્યા છતાં, એટલા વિભાગનું સામ્રાજ્ય સંપાદન થયા છતાં, ઇંદ્રપણં મળ્યા છતાંય, તેઓની ઈચ્છા રાેકાતી જ નથી, અને લાેભને લાત મરાતી જ નથી. ઈચ્છા એ વૃષ્ધિ પામના**રી** વસ્તુ છે. નાનાં આલકા તલાવમાં કાંકરી નાંખે, ત્યારે તસ્ત કુંડાળું થાય. એ પ્રથમ સંપૂર્ણ કુડાળું નાનું હેાય, તેની પાછળ માેટું લગાલગ ખીજાું કુંડાળું ઉભુજ હેાય છે. તે માેટું થવા જાય ત્યાં ત્રીજું ઉભું જ હાય, એ કુંડાળાઓના છેડા છેક જલાશયને છેડે-કાઠે આવે છે. દિસ્દ્રિને સા મળે એટલે 'ગંગા નાહ્યા' માને. સા મળ્યા પછી હુજાર ઇચ્છે, હુજાર ન મળે ત્યાં સુધી ઈચ્છા હુજારની, પણ હુજાર મળ્યા એટલે ઇચ્છા લાખની થાય છે. લાખ ન મળે ત્યાં સુધી એમ બાલાય છે કે-' લાખ તા ઘણા છે, ખાધાય ન ખૂટે, લખેસરી થઇએ એ થાડું છે!' પણ લાખ મત્યા એટલે ઇચ્છા કરાડને વળગે છે. કરોડ ઉપરના કેન્દ્રને ઇચ્છા કયાં સુધી વળગે છે?, કરાડ નથી મળ્યા ત્યાં સુધી હજારનું ઠેકઃહું નથી, અને લાખના નિયમ કરે, તે જો બરાબર પળાય તા જ ભાગ્યશાળી. હજાર નથી મળ્યાં ત્યાં સુધી ભલે સંતેષ રહે, પણ હજાર મળ્યા એટલે વધ્યા, અને

લાખ મળ્યા પછી સંતાષ રાખે તો પણ રહેતા નથી. લાખ પછી કોડની, કોડ પછી અબજની ઈચ્છા, અજબ રીતિએ વધે છે. તે પછી ચકવર્તા પણાની, દેવતાઈ સાદ્યાં ખીની યાને દેવત્વની, ઈંદ્ર પણાની એમ ઈચ્છા ઉત્તરાત્તર પેલા પાણીમાંના કુંડાળાની જેમ ફેલાતી વધતી જ જાય છે. ઈંદ્ર પણું મળ્યું ત્યાં પણ કઇ દશા ?, સરહદના, સરહદ ઉપર સત્તાના લાભ!; સરહદમાંના વિમાના મેળવવા માટે તેજ ઈંદ્રો વચ્ચે ઝઘડાનું કારણ ઊભું થાય છે. આ પરિસ્થિતિમાં યુદ્ધ ન થાય, તે માટેની વ્યવસ્થા સાર્ફ લાકપાલ તથા ત્રયાસ્ત્રિશત્ વર્ગ છે. અઘડા વધ્યા તા તો ઈંદ્રો, ઉપરના ઈંદ્રોને સ્મરણ કરીને છાલાવે, અને તે કહે છે તે જ ચૂકાદો ખેય ઈંદ્રો માન્ય રાખે છે. પહેલા દેવલાકના ઈંદ્ર તથા ખીજા દેવલાકના ઈંદ્ર વચ્ચેના ઝઘડાના નિકાલ ત્રીજા દેવલાકના ઈંદ્ર કરે છે. ત્રીજા દેવલાકના ઈંદ્ર તથા ચાયા દેવલાકના ઈંદ્ર વચ્ચેના કલહનું નિરાકરણ પાંચમા દેવલાકના ઈંદ્ર કરે છે. પાંચમા વિગેરે દેવલાકમાં પાતાના ચૂકાદો પાતે જ કરે, એ રીતે વ્યવસ્થા સમજવી. આ રીતે ખાર દેવલાકો કો ઇંદ્રાદિકની વ્યવસ્થા સહિત છે. સુધર્મથી યાવત્ અચ્યુત દેવલાક સુધી સમજવું. જે જીવાએ જેવા કર્મ- પુદ્દગલા પરિણમાવ્યા હાય, તેવા તેવા સ્થાને તે તે ઉપજે છે. વ્યવસ્થાવાળા વૈમાનિક–દેવલાકનું નામ 'કલ્પાપન્ન 'શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે.

#### કલ્પાતીત દેવલાકા કયા?

વૈમાનિક—દેવલાકના બીજા પ્રકારનું નામ કલ્પાતીત છે. જ્યાં 'કલ્પ' એટલે આચાર નથી, વ્યવસ્થા નથી, તે દેવલાકનું નામ 'કલ્પાતીત' છે; અને આ દેવલાકને ઉત્તમ, શ્રેષ્ઠ કહેલ છે. અહિં શકા થશે કે જ્યાં વ્યવસ્થા જ ન હાય, ત્યાં શ્રેષ્ઠતા કઇ રીતે માનવી?, દુનિયામાં દેખીએ છીએ કે જ્યાં વસતી છે, ત્યાં વ્યવસ્થા હાય છે; પણ જ ગલીઓમાં વ્યવસ્થા હાય જ નહિ. જેમ કલ્પાતીત દેવાને વ્યવસ્થા વગરના છતાં ઉત્તમ કહ્યા—શ્રેષ્ઠ કહ્યા તેમ વ્યવસ્થા વગરના છતાં ઉત્તમ કહ્યા—શ્રેષ્ઠ કહ્યા તેમ વ્યવસ્થા વગરના છતાં પાંચ અનુત્તરના દેવાને પણ શ્રેષ્ઠ કહ્યા છે. નવ શ્રેવેયકનું સ્વરૂપ વિચાર્યા પછી ત્યાં વ્યવસ્થાની જરૂર છે કે નહિ તે ખ્યાલમાં આવશે. મનુષ્યલાકમાં મનુષ્યોના સમુદાય એકઠા થઇને રાજા નિયત કરે છે, પણ સિંહની જાતિમાં કયા રાજા?, અને કયા નાકર?; જયાં અલમાં, સયાગો—વગેરમાં તીત્રતા, મંદતા છે ત્યાંજ વ્યવસ્થાની જરૂર છે. જ્યાં સરખાપણું છે ત્યાં સ્વામીપણું કે સેવકપણું હાતું જ નથી. આને અંગે વિશેષ અધિકાર અશ્રેવર્તમાન.



कप्पातीत०, गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता, तंजहा-गेवेज्ज कप्पातीत वेमाणिया, अणुत्तरोत्रवाइयकप्पातीतवेमाणिया,

દેવતાઓના ભેદામાં પરિણતિની અસર કારણરૂપ છે.

નાના સરખાે ધર્મ પણ તીવતાથી મહાન ફ્લને, ચાવત્ માેક્ષને તત્કાલ આપે છે.

શ્રી ગણધર મહારાજા, શ્રી શાસનની સ્થાપના પ્રસંગે, ભવ્યાના મંગલાર્થે, મંગલમય– શાસનની મર્યાદા ચાલુ રાખવા માટે, શ્રી દ્વાદશાંગીની રચના કરે છે. એ દ્વાદશાંગીમાં પાંચમું શ્રી ભગવતીજી સૂત્ર છે, અને તેના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ–પરિણામ અધિકાર ચાલુ છે.

છવાના મુખ્ય ભેદ છે છે. કર્મ-પુદ્દગલના સંસર્ગવાળા છવા સંસારી, અને કર્મ રહિત છવા મુક્તિના. 'સંસારી છવાના પાંચ પ્રકાર. એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રિય તથા પંચેન્દ્રિય. પંચેન્દ્રિયના ચાર ભેદ-નારકી, તિર્યં ચ મનુષ્ય અને દેવતા. બાંધેલાં ઉત્કૃષ્ટ-પાપનું પરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન નરક છે. બાંધેલાં ઉત્કૃષ્ટ પૂષ્યનું પરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન સ્વર્ગ છે. ધર્માનુષ્ડાન કરનારાઓ, અને પુષ્યોપાર્જન-ક્રિયા કરનારાઓ સમાન પરિણામના ન હાય, એ સમજ શકાય તેમ છે; અને તે વાત વિચારી ગયા છીએ. આચાર પ્રવૃત્તિ વ્યવહારથી સમાન દેખાય, પણ પરિણામ ભિન્ન હાઇ શકે છે, એટલે પરિણામમાં તારતમ્ય હાઇ શકે છે.

# શ્રાવક-કું દુ બામાં વાતા કઇ હાેય?

નાગકેતુએ જન્મતાંજ અદુમ કર્યો એ શી રીતે બન્યું ?, પર્યુ પણ પર આવે એટલે તમે તો સાની દરજી ધાળીને યાદ કરા છા, પણ નાગકેતુએ અદુમ કર્યો એ શી રીતે બન્યું ?, તે વિચારા ! પૂર્વ ભવના સંબ ધના અહિં મુદ્દો નથી. ભલે એ બાળકે પૂર્વ જન્મના સંસ્કારથી—જ્ઞાનથી અદુમ કર્યો, પણ એ બધું બનવામાં નિમિત્ત રૂપ વાતાવરણના અહિં મુદ્દો છે. પ્રથમના વખતમાં પર્યુ પણ આવે, ત્યારે શ્રાવકના કુટું બામાં 'તપશ્ચર્યા કેટલી કરવી' એ વિચારાતું હતું, અને પૂછપરછ પણ એની થતી હતી. તે નગરમાં શ્રીકાન્ત નામના શેઠ છે, તેને ત્યાં 'નાગકેતુ નામના બાલક જન્મ્યા

(નામ તા પછી પડ્યું) છે, એટલે એ શેઠ શ્રીમંત હાઇ, ત્યાં અન્ય સ્નેહી, સંબંધી શ્રાવકા આવ્યા છે. એ પ્રસંગ કરોા ?, શેઠની સ્ત્રીને સુવાવડના પ્રસંગ કે છે બીજું કાંઇ? એ આવનારા કાંઇ દેરાસર કે ઉપાશ્રયે નથી આવ્યા, કે ત્યાં સામાયિક પ્રતિક્રમણ કરવા નથી આવ્યા, છતાં આવનારા વાતા કઈ કરે છે? એ એવા આવનારામાં સામાયિકાદિ કરનારા વર્ગ ઘણા ન હાય, એ પણ દેખીતું છે, છતાં ત્યાં વાતા કઇ ચાલે છે?, સુવાવડી શેઠાણીને એવા ગયા, યાને સંબંધને અંગે શેઠાણીની ખબર પૂછવા ગયા છે, ત્યાં પણ વાતા તો બધા સંબંધીઓ નજીક આવનારા પજીસણને અંગે તપશ્ચર્યાની જ કરી રહ્યા છે. એ કુલમાં કેવા સંસ્કાર હશે?, કે જેથી સુવાવડ જેવા પ્રસંગે પણ નજીક આવનારા પર્યુષણ પર્વ અંગે, તે કુલમાં તપશ્ચર્યાની વાતા ચાલે છે. આ વાત કયા સ્વરૂપે, કયા પ્રસાણે, કઇ ઢબે થયેલ હશે, કે જેથી જન્મેલા બાલકનું ધ્યાન ત્યાંજ દોરાય! કહેા કે એક જ એ વાત ચાલતી હોય, બીજી કાઇપણ વાત ચાલતી નજ હાય; તો જ બાલકનું ધ્યાન દોરાય. બાલકના કાનમાં 'અર્દુમ તપ' ના શબ્દ પડયા, પછી જાતિ-સ્મરણ જ્ઞાન થયું, પૂર્વ ભવ એયા અને ત્યાંના અપૂર્ણ તપ અહિં પૂરા કર્યા.

આપણા મુદ્દો શ્રાવકના કુટું છાના વાતાવરણના છે. દુનિયામાં કહેવત છે કે 'સૂતારનું મન બાવળીએ!' સૂતાર રસ્તે ચાલ્યા જતા હાય તા શું વિચાર ?, આ ખેતર કાનું ? આ બાવલનું વૃક્ષ કાનું ?; આના 'પાટડા તથા થાંભલા સારા થાય' વગેરે. એનું મનજ ત્યાં! એજ રીતે જેના મનમાં ધર્મ રમી રહ્યો હાય તે બીજા પ્રસંગે પણ વિચારા તા ધર્મનાજ કરે ને! છાકરા ફેર ફૂંદડી ક્રેર, પછી બલે ખેસી જાય, તા પણ તેના ચક્કર તા ચાલુ જ હાય છે. જેના મનમાં ધર્મ એાતપ્રાત થયા હાય, ધર્મ જેને વસ્યાં કે ઠસ્યા હાય તે પછી દુનિયાદારીના ગમે તેવા કામમાં રાકાયા હાય, તા પણ સંસ્કારથી ધર્મના જ વિચારા ચાલતા હાય. વિચારા કે કેવા વાતાવરણે પેલા બાળકને અદ્ધમ કરવાનું મન થયું હશે!

# પર્વ આવે ત્યારે આજે શાના વિચાર કરાય છે?

તમારે ત્યાં પર્યુ પણમાં વસ્તો, અલંકારા માટે ધમાધમ અને ઝઘડા! ઘરના જેઠાણી, નણંદ, ભાલી, સાસુ અને વહુ વચ્ચે પર્વ દિવસામાં ઝઘડા શાના?, 'એમણે આ પહેર્યું અને મારે નહિં, અગર મારે માટે આવું?, આજ વાત કે બીજી કાંઇ?; પર્વ દિવસામાં વસ્તાલંકાર પહેરવાના પ્રતિભંધ નથી, છૂટ છે, પણ ઝઘડા હાય?, આ તા સ્થિતિ એવી કે પર્યુ પણ પહેલાં તા દાગીના દાળડામાં પડી રહેતા હાય, પર્યુ પણ આવે ત્યારે દાખડા ઉઘડે, દાગીના નીકળે, અને એના માટે હાંસાતાંસી, ઇર્ધા કલેશ વગેરે થાય. શ્રીયાત્રા—પંચાશકમાં વસ્તાભૂષણની છૂટ આપી છે, તે શાસન શાલાની દૃષ્ટિએ સમજવી. વિશેષમાં બીજાને ધર્મનાં ફલનું ભાન થાય, તથા વસ્તાલંકાર ધારણ કરનારના ધર્મ પ્રેમના દેખનારને ખ્યાલ થાય. આ તા ઘરની વ્યક્તિઓમાંજ વિશ્વહ થાય એ શું યાગ્ય છે?, કહેલું પડશે કે નહિ.

# તરતના જન્મેલા બાલકના પુષ્યોદય ધરણે દ્રને આકર્ષે છે.

પેલા ઘાડી મામાં સૂતેલા બાળક જન્મતાંજ અર્ટ્મ કરે છે. બાલકના અર્દ્ધ એટલે સ્તનપાનના ત્યાગ!, આજ કાલ તપ વગેરે ન કરવાના બચાવમાં 'જ્ઞારમાદ્યં सत्तु धर्मसाधनम्!' એ સૂત્ર આગળ કરે છે, પણુ આ બાળકે તો તપાધર્મની સેવનામાં ઝુકાવી દીધું શરીર ધર્મનુ સાધન ખરૂં, શરીર સાચવવાનું ખરૂં, પણ ધ્યેય તા ધર્મનું ને!, પ્રથમ સાચવવાના ધર્મ, પછી સાચવવાનું શરીર. પ્રથમ રક્ષણીય ધર્મ કે ધર્મના સાધન રૂપ શરીર?, માક્ષના સાધના સમ્યગદર્શનાદિ છે, તેનું કારણ જણાવતાં થકાં કહે છે કે 'સાધન' અને 'હેતું ' એ શખદો જણાવ્યા છે. સાધુના શરીરને માક્ષનું સાધન ગણવામાં આવ્યું નથી, પણુ માક્ષના સાધનના હેતુ તરીકે તેને ધારણુ કરવાનું રહે છે. જ્ઞાન એ સાધુનું શરીર, દર્શન એ સાધુનું શરીર, ચારિત્ર એ સાધુનું શરીર. જડ શરીર જ્ઞાનાદિ સ્વરૂપ બને કેમ ?, આ પ્રશ્ન થાય છે, અગર થઇ શકે છે. શ્રી હેમચન્દ્રચાર્યજને શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે. ભલભલા આત્મામાં જ્ઞાનાદિ આવવા મુશ્કેલ પડે છે, તો જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર એ સાધુનું શરીર શી રીતે?, સમ્યગજ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર-સ્વરૂપ આત્મા કર્યા રહે છે?, સમાધાન આપવામાં આવે છે, કે જ્ઞાનાદિ સ્વરૂપ—આત્મા શરીરમાં અધિષ્ઠાન કરી રહ્યો છે, માટે જ્ઞાનાદિ ગુણાનું કારણુ શરીર, તે પણુ માક્ષ સાધનના મુદ્દા એજ છે.

नमो अरिहंताणं એટલે ?, શત્રુએ ને હણનારાને નમસ્કાર થાઓ ?, વાઘે શત્રુને હણ્યો, માટે વાઘને નમસ્કાર એમ ?, વસ્તુ સ્વરૂપને સમજ્યા વિના જેઓ મનઃ કલ્પિત અર્થો લાગુ કરીને અનર્થ કરે તેમને કેવા ગણવા ?, કર્મરૂપી શત્રુને હણનારને નમસ્કાર છે, નહિં કે અન્ય મનુષ્યાદિ–દુશ્મનને એજ રીતે અલદયનું ભક્ષણકરવાના અને અપેયનું પાન કરવાના લોલુપીઓ, લોલુપ્યવશાત્ 'શરીरमाद्यं खळु धर्मसाधनम्।' કહેવા તૈયાર થાય છે.

તતકાલ જન્મેલા ખાલક અર્દુમ કરે છે. ખાલકના શરીરનું સામર્થ્ય કેટલું ? શરીર ડીલું તો પડેજને! શ્રીમંતના એકના એક પુત્ર!, તરતના જન્મેલા ખાલક સ્તનપાન ન કરે, ત્યાં માબાપ શું ન કરે ?, સ્તનપાન તા શું, પણ પાણી કે દવા ગળે ઉતારતા નથી, અને છેવટે મૂર્જિત થાય છે. તરતના જન્મેલા ખાલકના દેહ સહે કેટલું ? ખલાસ! કુટું બીઓએ તા મરેલા ધારી લીધા, શ્મશાને લઇ ગયા, અને દાટયા. તપના અદ્દસત પ્રભાવ! દેખીને ધરણેંદ્ર ત્યાં આવીને હાજર થાય છે. આપણને દેવતા આવ્યાની વાત ગમે છે, એ વાત ઉપર લક્ષ જાય છે, પણ અર્દુમ કર્યા ઉપર લક્ષ ગયું ?, સામાન્ય લાકે પ્રભાવ તરપ્ર લુએ છે, પરિણતિ તરફ નથી જોતા. ખાલકની અર્દુમ તપમાં અડગતા કેટલી કે જેથી ધરણેંદ્ર સરખા હાજર થાય છે.

#### મિત્ર કેવી સલાહ આપે?

જન્મ પામેલાને રમાડવાની રમુ જ માટે સૌ દોડે છે. જન્મેલાને રમાડવામાં સૌને રમુજ આવે છે, પણ જણનારીને જન્મ આપવામાં રહેલા જોરના ખ્યાલ કાઇને નથી. તેમ કથાના, કથાના પુષ્યના પરિણામ દેખાડનાર સુંદર ભાગના રસ સૌને છે, પણ એવી સુંદર સ્થિતિ ઉત્પન્ન થાય છે શાથી ?, એવી કથા રચાઇ શાથી, એના પ્યાલ થાય છે?, નાગકેતના પૂર્વભવ તરફ દૃષ્ટિ કરા! એારમાન માતાને વશ પડેલાે એ ત્યાં બાલક હતા. શત્ર ચલામાં રોકે એતા દુનિયાને દેખાડી શકાય, અર્થાત્ દુનિયા દેખી શકે પણ એારમાન માતાના શેકાવાથી પડેલા ડાઘ, ડામ, થતી બળતરાના ખ્યાલ કઈ રીતે લાેકાને કરાવાય? એ ભવમાં એ બાલક ચોરમાન માતાથી શેકાયા જ કર્યો છે, કઈ પણ ધર્મ કર્યો નથી. સુખ દુ:ખનું કારણ શુ છે, એની બાલકને ગતાગમ કયાંથી હાય ? આ બાલકે પે!તાના એક જરા માટી વયના દ્રાસ્તને પાતાની રાજની આકૃતની કથની કહી સંભળાવી. પેલા પણ હતા તા નાની ્વયના. પણ આનાથી જરા માટેા, એટલે એણે સામાન્યતઃ પાતાના કુટુંબમાં સાંભળેલ યાદ રહેલં. તે આધારે આણે તેણે સલાહ આપી. કુટુંબામાં થતી સારી કે નરસી વાતચીતના લાભ અને હાનિ પરંપરાએ પણ કામ કરે છે. મિત્રનું કામ સલાહ આપવાનું છે. વિવેકી મિત્ર સારી સલાહ આપે છે, અને હિતકર માર્ગ બતાવે છે. અવિવેકી મિત્ર અહિતકર માર્ગ ખતાવે છે. માટે વિવેકી મિત્ર મળવા, સારા સલાહકાર મળવા એ પણ પુષ્યાદયે જ ખને છે. પાતાના મિત્રની વાત સાંભળતાં જ તે મિત્રે, કહ્યું કે "જો ભાઈ! એારમાન માતા દુ:ખ દે છે. એ વાત ખરી પણ પૂર્વ ભવમાં તેં ધર્મ નથી કર્યો, પાપ કર્યું છે, જેનું આ પરિણામ છે." ખાલકની સલાહ સામાન્ય ભાષામાં, વયને અનુસાર હાય. મિત્રે કહ્યું, કે " હવે ધર્મ કર જેથી ભવિષ્યમાં દુ:ખ ન થાય." વર્ત માનને અંગે વિચારીએ તેા કાંટાથી દૂર રહેલાનું ખને, અને કાંટા વાગ્યા હાય તા કાઢી નાંખવા, કે કાં તા સહન કરવું એ જ ખને. કાંટા કાઢવાથી પણ ભવિષ્યમાં કાંટા નહિ જ વાગે એમ નથી. વર્ત માનમાં ઉપસ્થિત થયેલા વ્યાધિ દવાથી મટે છે, પરન્તુ તેથી ભવિષ્યમાં વ્યાધિ ન જ થાય એમ નથી. ભવિષ્યમાં ન થાય માટે પણ ઉપાયેા કરવાની આવશ્યકતા છે.

#### ધર્મના વિચારે ભવાંતરે અમલ કરાવ્યાે.

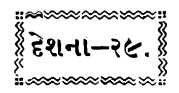
પેલા મિત્રે એને ભવિષ્યના નિરૂપદ્રવપણા માટે તપશ્ચર્યા કરવાની સલાહ આપી. બાલ કામાં પણ તપનું મહત્વ કેટલું વ્યાપેલું હશે કે! મિત્રના મુખથી આ વાત સાંભળીને પેલા બાલ કે દૃદયમાં સંકલ્પ કર્યો કે 'પર્યુષણમાં હું અર્દુમ કરીશ' આ વિચારમાં તે બાળક તે દિવસે કંઇ કારણવશાત્, બાજીની એક ઝુંપડીમાં સૂતા. એારમાન માતા આ બાલકના નાશ કરવા લાગ જોયા કરતી હતી, તે તેણીને મળ્યા. તેણીએ શું કર્યું !, અગ્નિ નાંખ્યો અને ઝુંપડી સળગાવી!,

અર્દુમ હજુ કર્યો નથી, પણ 'અર્દુમ કરવા છે' એ ભાવનામાં બળી મુએા, અને શેઠને ત્યાં નાગકેતુ રૂપે જન્મ્યા. પૂર્વ જન્મમાં નથી થયા મહાત્માના સંસર્ગ, નથી કર્યા કાઇ સંતના દર્શન, નથી સાંભળ્યા કાઇ વ્યાખ્યાતા—મહર્ષિના ઉપદેશ, એવા કાઇ જોગ જ એને બાલ્ય—કાલ—છવનમાં મળ્યા જ નથી. ફક્ત મિત્રની સલાહ અનુસાર ધર્મ કૃત્ય (અર્દુમ—તપ)ના વિચાર માત્ર કર્યો છે, તેનું આ ફલ!, બીજા જ ભવે કેવળજ્ઞાન અપાવી માેલ મેળવાવે છે. એવું ઉત્કૃષ્ટ ફલ, માત્ર જે વિચારથી થાય તે વિચારની તીવ્રતા જ ખ્યાલમાં લેવા જેવી છે. નાના સરખા ધર્મ પણ પરિણામની તીવ્રતાએ મહાન્ પ્રલ આપે છે. કેટલીક વખત ધર્મના મહાન્ કાર્યોમાં, અલ્પ પ્રળ મળે એવું દેખાય છે, ત્યાં કારણ પરિણામની મંદતાનું છે. નાગકેતુને દેવતા બહાર કાઢે છે, મહિમા તેના વધારે છે, એજ ભવમાં તે કેવળજ્ઞાન પામીને માેલે જાય છે એ પ્રસિદ્ધ છે. આપણે તેા મુદ્દા પુરતું દૃષ્ટાંત વિચાર્યું છે.

આ બધું ધ્યાનમાં લેશા ત્યારે જ દેવલાેકમાં પણ ભુવનપતિ, વ્યત્તર, જયાેતિષી, વૈમા-નિક, તેમાં પણ, કલ્પાેપપન્ન, કલ્પાતીત એવા ભેદાે શાથી છે?, તે સમજારાે. ધર્મની પરિ-ણતિમાં, પ્રવૃત્તિમાં રસની ઉલ્લાસની વિચિત્રતાને અંગેજ આ ભેદો છે.

"ત્યાગમય જૈનશાસન એજ અર્ધ, પરમાર્ધ અને એના વિનાના તમામ પદાર્થો અનર્થક્ષ્ય (જીલમગાર) છે. " આવું મન્તવ્ય તે જ સમ્યક્ષ્ય, સમકિતીની ધારણ શ્રીજિનેશ્વર– દેવના પ્રવચન અંગે આવી હોય.

સમકિતી અવશ્ય વૈમાનિક થાય. 'આર્થિક, કૌં ટું બિક, વ્યવહારિક, સાંયાગિક કારણા વિના પાપ ન કરૂં, અને તે કારણામાં પણ અને તેટલું પાપ એહું કરૂં ' આવી ભાવનાથી ત્યાગની દિશાએ વળનારા દેશવિરતિ જીવા ખારમાં દેવલાક સુધી જઇ શકે છે. નવગ્રૈવેયક તથા પાંચ અનુત્તર એ ચૌદ સ્થલ કાના માટે નિયત છે ! શારીરિક સંયાગથી નિરપેક્ષ થઇ પ્રવજ્યા સ્વીકારનાર માટે એ ચૌદ સ્થાના નિયત છે. કાયદા સીવીલ ડેથ એટલે લેણદેણની ખાખતમાં મરેલા ગણે, પણ આ પાતે તા પાતાને તમામથી અલગ ગણે છે, યાને પાતે તમામને વાસિરાવે છે. આવા જીવા કલ્પાતીત દેવલાકના આ ચૌદ સ્થાનને લાયક ગણાય છે. સ્યતપણામાં પણ પ્રમત્ત અપ્રમત્ત એવા ખે ભાગ છે. એથી કલમાં પણ કરક પડવાના હવે નવગ્રૈવેયક તથા અનુત્તર વિમાનને અંગે ભેદ કેવી રીતે પડે તે અગ્રે વર્તમાન.



# गेवेज कप्पातीततमा नवविहा पण्णत्ता, तं जहा-हेट्टिम२गेवेज्जकप्पातीतम वेमाणिया जाव उवरिम२ गेविज्ञगकप्पातीय वेमाणिया०।

# નવગ્રૈવેયક તથા પાંચ અનુત્તર વિમાનમાં વ્યવસ્થા શા માટે નથી?

શ્રી શાસન-સ્થાપના માટે શ્રી તીર્થ કરે દેવે સમર્પેલી ત્રિપદી માત્રથી શ્રી દ્વાદશાંગીની રચના કરતાં પંચમાંગ શ્રી ભગવતીજના અષ્ટમ શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં જે પુદ્દગલ-પરિણુ-મના વિષય છે તેના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે. પુદ્દગલના પરિણુમના પ્રકારથી માંડીને, જાતિ, ગતિ વગેરે સંબધમાં, પુદ્દગલ-પરિણુમનની દૃષ્ટિએ વિચાર કરી ગયા. દેવતાઓના લેદાના વિચાર ચાલી રહ્યો છે. સત્તામાં રહેલા શુભાશુલ કર્મનું ક્લ જીવને મળે જ છે. દેવલાક એ ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યનુ પરિણુમ લાગવવાનું સ્થાન છે, અને પુષ્યકાર્યોમાં, પૂર્વ પરિણુતિમાં ઉલ્લાસમાં જેવું તારતમ્ય હાય તેજ પ્રમાણે દ્વલાકના સ્થાન વૈલવાદિની પ્રાપ્તિમાં તારતમ્યતા હાય એ સ્પષ્ટ છે.

હવે વૈમાનિક દેવલાકના છે ભેદ છે, તે ૧ કલ્પાપન્ન, અને ૨ કલ્પાતીત. કલ્પાપન્ન દેવલાકમાં દશ પ્રકારની વ્યવસ્થા રહેલી હાય છે, અને કલ્પાતીત દેવલાકમાં તે નથી. વૈમાનિક-દેવલાકમાં વ્યવસ્થાવાળા દેવ અને વ્યવસ્થા વિનાના દેવ હાવાથી જ કલ્પ શખદના પ્રયોગ વડે છે ભેદ કહેવા પડયા. જે તમામ તે દેવા એક સરખા, કાં તા વ્યવસ્થાવાળા, કાં તા વ્યવસ્થા વગરના હાત તો કાંઇ કહેવાની કે ભેદ સ્પષ્ટ કરવાની જરૂર નહતી. ત્યાં દેવાના એક પ્રકાર એવા છે, એક સ્થાન એવું છે કે જ્યાંના તમામ દેવા સમાન છે. સર્વેડિપ यत्र नेतार: | વ્યવસ્થાની અહિં જરૂરજ નથી. જ્યાં પરસ્પર સંઘર્ષણાદિની સંભવના હાય ત્યાં વ્યવસ્થાની જરૂરી છે, પરન્તુ જ્યાં તેવું કશું છે જ નહિ ત્યાં વ્યવસ્થાની આવશ્ય-કતા જ નથી. સમાગમ, સંખધ, સંઘર્ષણ આવું કશું જે જ્યાં નથી, ત્યાં વ્યવસ્થાની જરૂર નથી. જે દેવલાકમાં પરસ્પર જવા આવવાનું છે, પરસ્પર સમાગમ છે, ત્યાં સંઘર્ષણની સંભવના છે, અને સંઘર્ષણને અગે વ્યવસ્થા જોઇએ.

# નવગ્રૈવેયક દેવાની સ્થિતિ.

નવગ્રૈવેયક દેવલાકના દેવતાએ પાતાના વિમાનમાંજ સમસ્ત જીવન વ્યતીત કરે છે. વિમાનમાંથી ખહાર નીકળતાજ નથી પાતાના વિમાનમાંથી ખડારજ ન નીકળે, એટલે કાઇના પણ સમાગમ નથી, સમાગમ નથી, માટે સંઘર્ષણ નથી અને સંઘર્ષણ નથી; માટે જ વ્યવસ્થા નથી. શ્રીજિનેશ્વર-દેવાના પાંચ કરયાણકમાંથી એક પણ કલ્યાણકમાં આ દેવામાંથી એક પણ કલ્યાણકમાં આ દેવામાંથી એક પણ દેવ ત્યાં આવતા નથી. ગમે તેવા મહાન્ પ્રસંગે પણ એ તા ત્યાંજ! માત્ર શમ્યામાં જ રહ્યા રહ્યા હાથ ઉચા કરી નમસ્કાર કરે છે. સાગરાપમાં સુધી પાતાની શમ્યામાંથી તેઓને ઉતરવાનું પણ નથી, આવી તેમની સ્થિતિ છે. અસંખ્યાતા વર્ષે એક પલ્યાપમ થાય છે, દશ કાડાકોડ પલ્યાપમ એક સાગરાપમ થાય છે; અને તેવા સાગરાપમના આયુષ્યવાળા તે શ્રેવેયક દેવતાઓ છે. નવ શ્રેવેયક દેવતાઓનું આયુષ્ય નીચે પ્રમાણે છે.

પહેલી ગ્રૈવેયકે ર૩ સાગરાપમનું, બીજીએ ૨૪, ત્રીજીએ ૨૫, ચાથીએ ૨૬, પાંચમીએ ૨૭, છું એ ૨૮, સાતમીએ ૨૯, આઠમીએ ૩૦; અને નવમી-પ્રૈવેયકે ૩૧ સાગરાપમનું આયુષ્ય છે.

પાંચ અનુત્તર વિમાનમાં પહેલા ચારેમાં ૩૧ થી ૩૩ સાગરાયમનું આયુષ્ય છે, અને પાંચમા સર્વાર્થ-સિધ્ધ વિમાનમાં ૩૩ સાગરાયમનું આયુષ્ય છે.

નવ—શૈવેયકે તથા પાંચ—અનુત્તર વિમાનાના દેવાને વિમાનમાંથીજ નીચે ઉતરવાનું નથી. આ દેવા એવી ઉત્તમ કારિમાં છે કે જ્યાં વ્યવસ્થાની પણ જરૂરી નથી. વ્યવસ્થાની જરૂર ત્યાંજ છે, કે જ્યાં ધમાધમ હાય, અને મારામાર હાય. શ્રીજિને ધર દેવના કલ્યાણક પ્રસંગે, નવ શ્રેવેયકના દેવા તો નમસ્કાર કરવા માટે હાથ પણ ઉંચા કરે છે, પરન્તુ અનુત્તર વિમાનના દેવા તો હાથ પણ ઉંચા કરે નહે; એટલે માત્ર મનથી જ નમસ્કાર કરે છે. ત્યાં પરસ્પર સમાગમ, સંખંધ, સંપર્ધણ નથી, માટે ત્યાં વ્યવસ્થાની જરૂર નથી, અને વ્યવસ્થા નથી, છતાં ત્યાં સર્વ સ્વતંત્ર છે. કેટલાક જ્ઞાનચિતનાદિમાં જ રમણ કરે છે. આ દેવા પાતે પણ કાઇના સ્વામી નથી, તેમ તેમના શિરે પણ કાઇ સ્વામી નથી. એ દેવાની સ્થિતિ એવી છે કે ન તા પોતે કાઇના સ્વામી થવાનું ઇચ્છે, ન તા પોતાના કાઇ સ્વામી હાય તે ચાહે. સાધુને સર્વવરિત છે, પણ તે અપવાદવાળી છે. વિહારમાં નદી ઉતરતાં, પાણીના વેગમાં પડી જવાતું હાય, અથવા પડી જવાના પ્રસંગ આવે તો સંયમાર્થ વૃક્ષાદિની વેલડી પણ પકડી લે. નદી ઉતરતાં પાણી તથા વનસ્પતિના સ્પર્શનની છૂટી રાખી, પણ એજ સાધુ શું પૂજ કરી શકે ?, ના. અનુત્તર વિમાનમાં દેવાઓના પૂજા કરવાના સ્વભાવજ નથી. નવઐવેયક તથા પાંચ અનુત્તર વિમાનમાં દેવાને, સમાગમ સંઘર્ષણાદિના સંયાગ જ નથી, તેથી ત્યાં સ્વામીપણું, સેવકપશું પણ નથી, એટલે ત્યાં વ્યવસ્થા નથી, માટે તેઓને (તે દેવોને) કલ્યાતીત તરીકે ગણવામાં આવ્યાં છે.

# ખાળે ડુચા, દરવાજા માેકળા!

નિરતિચાર ખારવતધારી પણ આ દેવલાકે જઈ શકતા નથી; ભલેને અગીયાર પ્રતિમા

વહી હોય, તા પણ ઉચામાં ઉંચે તે બારમા દેવલાક સુધી જઈ શકે છે. બાર દેવલાક ઉપર સંયમી સાધુ, જઇ શકે છે. પૂજા ભણાવા છા તેમાં તમે વાંચ્યું હશે કે જીરણ શેઠના પ્રસંગમાં કથન કરતાં, શ્રાવક દેશવિરતિની ઉચામાં ઉંચી ગતિ બારમા દેવલાક સુધીની પ્રાપ્ત કરી શકે છે. ંસાધુ **શ**ષ્ષ્દ તમને અતિપરિચયથી વાયડાે થઇ પડયાે છે સાધુ મહાત્માએ શારીરિક, આર્ધિક, અને કોંટું ખિક તમામ વ્યવહાર વાસિરાવ્યા છે. તેઓ શરીર પરત્વે પણ નિસ્પૃડુ છે, અને ત્રસ કે સ્થાવર, સૂક્ષ્મ કે ખાદર કાેઇ પણ જીવને ત્રિકરણ યાેગે વિરાધવા નહિં, આવી પ્રતિજ્ઞા, સાધુ મહર્ષિઓની હાંય છે, અને તે મર્યાદિત મુદ્દત સાટે નહિ, પણ યાવજ્છવ સમય સુધી! આ પ્રથમ વતની વાત (પાંચ મહાવતને અંગે) જણાવી ને શ્રાવકના વતની કિંમત અમે ઘટાડવા નથી માંગતા પણ અણુવત તથા મડાવતના તફાવત સમજાવીએ છીએ. વતધારી શ્રાવક ઉચામાં ઉંચા છે, પણ સ્થિતિ કેવી છે?, ખાળે ડૂચા અને દરવાના માકળા જેવી છે. વ્રતધારી ભાવક કખૂલે છે કે એક કીડીની પણ વિસધના કરે નડિ, યદિ થઈ જાય તો તેની આલાયણા લે છે, પણ પોતાના જ પુત્રે, શસ્ત્રથી કાઇનું ખૂન કર્યું હેાય, પાતે તે નજરા નજર જોયું હાય, અને જો તો પાતાના પુત્ર પકડાય, અને કાેરટમાં કેસ ચાલે તાે નાણાંની કાેથળી લઇને છાડવવા જવાના કે નહિ ?, ખૂનના, અને ખૂનીના કાર્યના બચાવ કરવા જવાના કે નહિ ?, અહિં પુત્રની વાત કરી, પણ કાેઇ પણ સગાંસંખંધી માટે તેમજ સમજી લેવું. કીડીની વિરાધના નહિં કરનાર પણ બીજી બધી હિંસા ચલાવી લેવા આવા પ્રસંગે તૈયાર છે. પુત્ર-વગેરે સંબંધિને ડિંસાના વર્તમાન પૂલથી પણ બચાવવા કટિબધ્ધ થાય છે ને! એક તરપૂ કીડીની જયણા કરનારો, બીજી તરપૂ ઘાતકી કાર્યના ખચાવ કરવા કમર કસે છે! લેણ દેણના દાવામાં શું થાય છે ? કારટમાં ચુકાદાના આધાર સાક્ષી પુરાવા ઉપર છે. કાેર્ડમાં એમ નથી જોવાતું કે સાચું છે ત્યાં જુગતું એટલે કાયદાને ખંધ બેસતું (પછી ભલે તે જુંદું પણ હાય) તે નેવાય છે. હનાર રૂપી આ લેણા હાય, અને દાવા માંડયા, કાર્ડ સાક્ષી માંગે, લરૂ સે ધીર્યા હાય, સાક્ષી કયાંથી લાવવા ?, છેવડે સાક્ષીના અભાવે ગુન્હેગાર છૂડી જાય. અરે કેટલીક વખત ગુન્હેગાર ગુન્હેા કામુલે, છતાં આવેલ સાક્ષી સાક્ષી ન પૂરવા માત્રથી તે ગુન્હેગાર છટી જાય છે. સાક્ષી પુરાવાની ચુંગાલમાં સપડાયેલા બીન ગુન્હેગારને પણ ક્રેઇ વખત ભાગવવું પડે છે. આ તા કાર્ટની, અને ત્યાંના કામકાજની હાલત! આપણા મુદ્દો એ છે કે કીડીની જયણા કરનાર, ખીજી તરફ ખૂની છાકરાને ખચાવવા શું નથી કરતા! જૂ દૃા દસ્તાવેજ કર્યાના આરાપથી પકડાયેલા પુત્રને બચાવવા પિતા પ્રયત્ન નથી કરતા ?, કહેવું પડશે કે તમામ પ્રયત્ના કરે છે.

# સાધુની પાંચ મહા–પ્રતિજ્ઞાએા

સાધુની પ્રતિજ્ઞાઓ સર્વથા અને સર્વદા માટે છે. છ કાયમાંથી કાઇ પણ જીવની હિંસા મન, વચન, કાયાથી; ન કરવી, ન કરાવવી, કરતાં કરાવતાંની ન અનુમાદવી, તે પણ આખા જીવન સુધી. મનથી હિંસા ન કરવી. મનથી હિંસા ન કર વવી, મનથી હિંસાને ન અનુમાદવી. તેમજ 卐

વાણી તથા કાયાથી એ રીતે નવ પ્રકારે હિંસાથી સાધુને વિરતિ છે. પ્રથમ મહાવત, 'પ્રાણાતિપાત વિરમણ' નામનું છે. પ્રતિજ્ઞા ગમે તેવી હાય, પણ તેની કિ મત ત્યાં જા્ ટ્રં ન હોય તા જુદ્રાને મહાવતમાં અવકાશ નથી. કાેેેપી, લાેેલી, ભયલીત વગેરે તમામને મહા-વતમાં અવકાશ છે, પણ જૂદાને અવકાશ નથી. આથી બીજાં મહાવત મૃષાવાદ વિરમણ વત છે કે જેમાં મન, વચન, કાર્યાથી કરવું નહિ, કરાવવું નહિ, અનુમાદવું નહિ, એવી રીતે પ્રથમ મહાવતની માકુક જ નવ પ્રકાર છે. બીજું મહાવત હાય તા પહેલું મહાવત ૮કે. સચિત્ત કે અચિત્ત, થાેડું કે ઘણું જંગલમાં કે શહેરમાં કંઈ પણ આપ્યા વિના લેવું નહિ, લેવરાવવું નહિ કે તેમાં અનું માદન આપવું નહિ. ત્રીનાં અદત્તાદાન વિરમણ મહાવત પાળવાવાળા ઉપર જણાવેલી ત્રણ પ્રતિજ્ઞાવાળા હાય. પણ જે પાતાની દૃષ્ટિ મિચર રાખી શકે, તેજ ટકી શકે, નહિ તા લપસી નથ. હિ'સા ન્તૂઠ, ચારીથી વિરમલું એવી પ્રતિજ્ઞાવાળા પણ ને સંસર્ગમાં ડૂખ્યાે તાે માના કે એ ડૂખ્યાે! પર્યુષણ પર્વમાં, તમને શ્રીકલ્પસૂત્રના વ્યાખ્યાનમાં સિંહ ગુપ્રાવાસિ મુનિની વાત સાંભળે છે?, તે પ્રસંગ યાદ છે ને! એમનામાં મહાવતા ખરાખર હતાં, અને જેમની તપશ્ચર્યાથી સિંહ સરખા જનાવરા પણ શાંત થઇ જાય એવા તા એ જ્યરા તપસ્વી હતા. ચાતુર્માસ પણ સિંહની ગુફા પાસે રહીને એમણે ઉત્ર તપશ્ચર્યા કરી હતીને! આવા માહાત્મા પણ કેાશાને ત્યાં ચાતુર્માસાર્થે ગયા; ગયા પણ શા માટે ? પાતાના સામર્થ્યની પ્રતિતી કરાવવા ગયા, છતાં દૃષ્ટિ-ક્ષેત્રમાં સ્થૈર્ય ગુમાવ્યું, અને તેથી મહાવતને અંગેનું ધેર્ય, ર્થર્થ બન્ને ઉડી ગયુંને! સ્ત્રીના સમાગમ તા દુર રહ્યો, પણ તેણીના સમાગમની ઇચ્છા, પણ ળધાને પાયમાલ કરી નાંખે છે. ચાહ્ય દેવતા, ચાહ્ય મનુષ્ય; અને ચાહ્ય તિર્ય ચની સ્ત્રી સંભ ધી વિષય ભાગના સર્વથા ત્યાગ તે પણ ઉપર મુજબ નવ પ્રકારે એ ચતુર્થ મૈયુન વિરમણ વત. આ ચાર પ્રતિજ્ઞા હાય, પણ પરિશ્રહ વિરમણ વત ન હાય તા બાવાજની ગીતાવાળું થાય!

#### **બાવાજીની ગીતા**!

એક બાવાજીને એક લકતે સુંદર દુખાવની સારા પાનાની, સારી છપાઇની, મનાહર ગીતા આપી. બાવાજી ગીતાને સાચવવા લાગ્યા. જયારે ગીતા નહાતી, ત્યારે કાંઇ ચિંતા નહાતી, પણ ગીતા આવ્યા પછી ગતિ જ કરી ગઇ. 'વખતે ઉદર કરડી જાય તો' એમ વિચારી બાવાજી પુરા સુતા પણ નહાતા, ઘડી ઘડી ઉઠે, અને ગીતા તપાસે, ફેરવી ફેરવીને જુએ કે ગીતાને કરડી તો નથી ને! આથી બાવાજીની તબીયત ઉજાગરાથી બગડવા લાગી, અને લકતાએ અસ્વસ્થ પ્રકૃતિનું કારણ પૂછ્યું. બાવાજીએ જે હતું તે કારણ કહી બતાવ્યું. બધા અજ્ઞાની! લકતાએ ગીતા પાસે ઉદર ન આવે માટે એક બીલાડી લાવી આપી. બીલ્લીને લકતા બાવાજી પાસે રાખી ગયા. બિલાડી રાખવાથી હવે ઉદર નહિં આવે, એ કબુલ, પણ બીલ્લીને ખાવા તો જોઇએને! ભૂખી બીલાડી તો આખી રાત મ્યાંઉ મ્યાંઉ ન કરે તો બીજા શું કરે! આથી બાવાજીને તો કરમે એની એ જ દશા રહી. લકતાએ બીલાડીના ખાનપાન માટેનો, તથા તેને

માટે રસાઈ કરવા, વ્યવસ્થા રાખવા માટેના માણુસના ખંદાખસ્ત કર્યા. પછીતા રાજનું ખર્ચ એટલે આવકવાળું ખેતર બાવાજને આપવામાં આવ્યું. એક નાનકડી ગીતામાંથી બાવાજને તા ગામ જેટલા વહીવટ ઉલા થયા. ખેતરમાં બાવાજનું બધું કુટું બ ખેતરમાં રહેવા લાગ્યું. બાવાજને પરિચય વધ્યા, અને પરિણામ જે આવવું જોઈએ તે જ આવે ને! તાત્પર્થ કે પાંચમું પરિશ્રહ વિરમણ વત પણ ઉપર મુજબ નવ પ્રકારે જોઈએ, નહિંતર બાવાજી જેવા હાલ થાય.

## નવગ્રૈવેયકના અધિકારી કાેેેેેલું?

આવી પાંચ પ્રતિજ્ઞાળા સાધુઓ નવેંગ્રેવેયકે જવાને યાગ્ય થાય. સમકિતી શ્રાવક, શ્રી જિનેશ્વર દેવની બક્તિ તથા પૂજા કરનારા શાસનના ઉદ્યોત કરનારા છતાં તે ગ્રેવેયકમાં જઈ શકે જ નહિ. શ્રી જિનેશ્વરદેવનું કહેવું હાર્દિક રીતિએ નહિં માનનારા એટલું જ નહિં પણ ઉલટું માનનારા મિથ્યાદૃષ્ટિ કે અભવ્ય નવેંગ્રેવેયકે જઈ શકે છે. પાંચ મહાવ્રતાના મહિમા કેટલા તે વિચારા! પુષ્ય તથા નિર્જશ એ બે અલગ વસ્તુ છે. મહાવ્રતની પાંચ પ્રતિજ્ઞાથી, અભવ્ય પણ નવેંગ્રેવેયકે જઇ શકે છે, તે ઉપરથી ક્લિત થયું કે અભવ્ય આત્માઓની અપેક્ષાએ નિર્જશ કરવામાં અસખ્યાત ગુણા યાગ્ય એવા શ્રદ્ધાલુ શ્રાવક પણ પુષ્યબ ધમાં, મહાવ્રતધારી અભવ્યને પણ પહોંચી શકતા નથી, કેમકે તે નવેંગ્રેવેયકે જઇ શકતા નથી. શ્રધ્ધાવળા હાય કે શ્રદ્ધા રહિત હાય પણ પુષ્યનું ઉપાર્જન જે પાંચમહાવ્રતધારી કરી શકે છે, તેવા શ્રદ્ધાળુ-શ્રાવક કરી શકતા જ નથી. નવેંગ્રેવેયકે તે જ જઇ શકે કે જેનું પંચમહાવ્રતનું પાલન મજળૂત હોય.

# દીક્ષા ચૌદ રાજલાકને કલ્યાણપ્રદ, માટે કાઈ પણ સંયાગમાં રાકાય જ નહિ.

દીક્ષા લેનાર વ્યક્તિ પાતાની પાછળનાં રાજ્ય, પ્રજા કે કુટું ખની પરવા કરતા નથી, એના સિક્યાંત તા પાપથી છટા થવાના જ હાય છે. અલયકુમારની દીક્ષાથી, પાછળ શ્રેષ્ઠિક મહારાજાની શી હાલત થઈ?, લગવાન્ શ્રી મહાવીરદેવ તા કેવલત્તાની હતા. લિવિષ્યમાં શું ખનશે, તે જાણતા જ હતા, છતાં દીક્ષા આપી જ છે ને! અલયકુમાર જયારે દીક્ષા લે છે ત્યારે સાથે, માતા નંદા પણ દીક્ષા લે છે. દીક્ષા લેતી વખતે નંદા માતાએ પાતાની પાસે જે અઢાર શેરના હાર તથા દિવ્ય કુંડલ છે, તે હદ્ધ વિહૃદ્ધને આપે છે. અલયકુમારની દીક્ષા થયાથી, પાછળ રાજ્યના ભાગ વહેંચાય છે, તેમાં હદ્ધ વિહૃદ્ધને સિચાણા (સેચનક) નામે હાથી મળે છે. તેને રાજ્યના ભાગ નહિ આપતાં હાથી આપવામાં આવે છે, અને વખત પસાર થાય છે. કાેણક રાજ્ય લાલે તથા પૂર્વ લવના દેષ યાંગે શ્રેષ્ઠિકને કારાગૃહે પૂરે છે. અને પાતે રાજા ખને છે. એક વખત હદ્ધ વિહૃદ્ધની રાણીઓ સેચનક—હસ્તિ ઉપર આરઢ અનીને જલ કીડા કરવા જાય છે, અને રેમે છે. કાેણીકની રાણી પદ્માવતીના મહેલની પાછલ જ આ કીડાનું સ્થલ હતું, કે જયાં હદ્ધ વિદ્ધાની રાણીએ કીડા કરતી હતી. હાથી રાણીને ચડાવે,

ઉતારે છે, એમ કેઇ પ્રકારે રમતગમતમાં તે રાણીઓને તે કાણીકની સ્ત્રીએ જોઇ. કાણીકની રાણીથી ઇર્ષ્યા યાંગે આ જેયું ગયું નહિ. ઈર્ષ્યામાં આવેલી સી અને તેમાં રાણી શું ન કરે ?, રાણીએ સેચાનક હાથીની માંગણી કાણીક પાસે કરી. કાણીકે કહ્યું કે એ તા એના ભાગ પેટે પિતાજીએ તે હાથી તા હલ્લ વિહલ્લને આપ્યા છે, એટલે શીરીતે મંગાય!,' સ્ત્રીને જે વસ્તુની ઇચ્છા થઈ તેને અંગે સાચી દલીલ, અગર સાચા સમાધાનના તેની પાસે અવકાશ રહેતા નથી. રાણીએ દલીલ જ કરી, કે 'હાથીની ગણના તા રત્નમાં છે, અને રત્ન તા રાજ્યમાં જ રહે; અને તે રાજાને જ શાલે. વ્હેંચણી તા જગ્યાની હાય, આવાં રાજ્યરત્નની વ્હેંચણી હાય જ નહિ.' કાણીકે કહ્યું કે નવાં ઉત્પન્ન થતા રત્નાદિના માલિક રાજા, પરન્તુ જેના તાળામાં છે તે રત્નાને પડાવી લેવાં એ ન્યાય નથી. રાણીએ તે માન્યું નહિ, અને તેણે તો હવે આગળ વધીને કહ્યું કે "મારે એ હાથી, અને નંદાએ આપેલાં હાર, તથા દિવ્ય કુંડલ તો જોઈએજ" કાણીકે કામિનીના કદાચહને વશ થઇને, પાતાના ભાઇઓને હલ્લ-વિહલ્લને કહેવરાવ્યું કે સેચાનક હાથી, હાર, કુંડલ તહારે મને કાઈ પણ પ્રકારે આપી દેવા, તેના ખદલામાં હં તકને રાજ્યના બીજો ભાગ આપીશ.

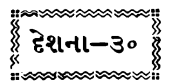
હ્ર્લ-વિહલ્લે વિચાર્યું કે રાજ તો એ છે, રાજ તરપૂજ પ્રજા રાગવાળી હોય, એ સામાન્ય નિયમ છે, પ્રજા રાગવાળી હોય કે રાગ વગરની હોય પણ સત્તાષીશ તો રાજ જ ગણાય, આજે રાજ્ય આપીને કાલે એ પણ તે પડાવી લે તો એને કેાણ રાકે ?, ભાગમાં મળેલા હાથી, હાર તથા કુંડલ કે જે પિતાએ આપેલાં છે, તે માંગતાં જેને લજ્જા ન આવે, જેને ન્યાય અન્યાયના વિચાર ન થાય, તે પાતે આપેલા રાજ્યને ખુચવી લેતાં શેના લજ્જાય ?; રાજ્ય લેવામાં કાંઈ સાર નથી, તેમજ હાથી વગેરે લીધા વિના એ રહેવાના નથી; માટે હવે કરવું શું ?, નિરાધાર બાલકાનું શરણ માસાળ છે. હદ્લ વિહદ્લ બને ભાઇએ વચે ન્હાના હતા. રાતારાત તેઓ પાતાની માતાના પિતાજ ચેડા મહારાંજાને ત્યાં સીંચાણા હાથી વગેરે પાતાની ત્રણ વસ્તુ લેઇને ચાલ્યા ગયા. હલ્લ અને વિહલ્લ એ બંન્ને ચેડા મહારાજાના દોહિત્રા હતા,વળી શરણ આવ્યા, શરણાગત થયા, અને કાેણિકની માગણી પણ અન્યાયી હતી, એટલે ચેડા મહારાજાએ સંપૂર્ણ આશ્વાસન પૂર્વક આશ્રય આપ્યા. કાેણીકે ચેડા મહારાજાને કહેરાવ્યું કે "જો દેશને વહાલા ગણતા હાે તો, હલ્લ વિહદ્ભાને મને સત્વર સાંપી દો, અને તેમને આશ્રય ન આપા, નહિં તાે યુદ્ધની ઉપસ્થિતિ થશે."

ચેડા મહારાજાએ પ્રત્યુત્તર સજ્જડ માેકલી આપ્યા કે "કાયદા તેના જ સ્વીકારાય છે, સંદેશ તેના જ સંભળાય છે; કે જે તટસ્થ હાેય, અને ન્યાયી હાેય. અમારા રાજ્યમાં કાેને આવવા દેવા, કાેને આશ્રય આપવા, કાેને આશ્રય ન આપવા, એ અમારી મુખત્યારીની વાત છે". સ્વતંત્રપણામાં આગ્રહી બીજાના ક્રમાનને સામાન્યરીતિએ પણ તાંબે ન થાય, તાે પછી અવિચારિ-ક્રમાનને તાંબે થવાનું તાે હાેયજ શાનું ?, હલ્લ-વિહલ્લને ભાગમાં

મળેલી, અને પિતાએ આપેલી ચીજને માંગવાના તેને હક શ્યા છે?, એ બન્ને હવે તા મ્હારા શરણાગત છે. શરણાગત માટે તા હું વજપિંજર સમાન છું. શરણે આવે તે કાંઇ શીકાર છે?', છેવટના પરિણામે યુદ્ધ થાય છે. ચેડા મહારાજા પણ એ યુદ્ધમાં બીજા અઢાર રાજાને એકઠા કરે છે. સામાન્ય વાતમાંથી કેવું માટું યુધ્ધ! કાેણિક પણ પાતાના દશ દશ લાઇએ સાથે તે યુધ્ધમાં ઝપલાવે છે. એ યુધ્ધ કાંઇ જેવું તેવું નથી થયું, પણ એમાં કરાેડાની કતલ થઇ છે. એ વાત પણ પ્રસિધ્ધ છે કે કાેણીકે શ્રેણિક મહારાજાને પિંજરામાં પૂર્યા હતા, અને રાજ કાર-ડાથી માર મારતાે હતા. કર્મની વિચિત્રતા કેવી ભયંકર છે! તે આ પ્રસંગથી સમજો.

આ ળધું શાથી થયું ?, હાથી વિગેરે ત્રણ ચીજ ન આપી, તેથી હુલ્લ-વિહલ્લના નિમિત્તે ચેડામહારાજા સાથે યુષ્ય થયું. કરાડોના સંહાર થવા, શ્રેણિક મહારાજાનું કારાગૃહમાં પુરાલું, અને કાેણીક દ્વારા કાેરડાની કારમી યાતના કાયમ સહન કરવી; આ તમામ જો અભય-કુમારને દીક્ષા ન આપી હાેત તાે પણ ન થાત ?, કારણ કે કેવલત્તાની, સ્વયમ-તીર્થ કરશી-મહાવીરદેવે આ ળનવાનું હતું તાે આ દીક્ષા કેમ ન રાેકી ?, અહિં જ તત્ત્વ સમજવાનું છે. સકલ વિધને કલ્યાણપ્રદ, ચાદ રાજલાેકને અભયદાનપ્રદ-એવી દીક્ષામાં આપણે વર્ણવી ગયા તે પાંચ પ્રતિજ્ઞાઓ છે કે જે અભવિને પણ નવશેવેયક અપાવે છે.

આપણા મુદ્દા નવશ્રવેયકને મેળવે કાેેેશુ ?, એ છે. પંચમહાવ્રતરૂપ પાંચ પરમપ્રતિજ્ઞાને છવન પર્ય ત, નવ પ્રકારે અરાબર પાળે તેજ નવ શ્રેવેયકે જઈ શકે છે. જૈન મદિર આંધનારા, ખારવ્રત પાલનારા પણ આ પ્રતિજ્ઞાપાલનના પુષ્યની તુલના કરી શકતા નથી, અર્થાત્ તેઓ નવશ્રવેયક મેળવી શકતા નથી. શ્રાવક નિર્જરા કરી શકે છે, પણ પુષ્ય તેટલું ન અંધે કે જેટલું પાંચ પ્રતિજ્ઞાપાલનારા અંધી શકે. હવે નવશ્રવેયક સંખધિ વધારે વર્ણન અશ્રવર્તમાન.



अणुत्तरोववाइकप्पातीतगवेमाणियदेवपंचिदियपयोगपरिणया णं भंते !, पोग्गला कइविहा पन्नता ?; गोयमा !, पंचिवहा पण्णता, तं जहा-विजयअणुत्तरोववाइय० जाव सन्वद्वसिद्ध-अणुत्तरोववाइयदेवपंचिदिय जाव परिणया ।

અહિમ દ્રપારા મેળવવાના અધિકાર તેવી શક્તિ કેળવનારને જ હાેચ.

અનેક ભવાના પ્રયત્નાથી મેળવેલી તીર્થ કરપણાની અભૂતપૂર્વ લક્ષ્મીના સ્વામિ શ્રીતીર્થ કર -દેવાધિદેવના શાસનની સ્થાપના સમયે, ભ•્યાત્માઓના કલ્યાણાર્થે શાસનને પ્રચલિત રાખવા

માટે પરમાપકારિ શ્રીગણધર-મહારાજા પંચમાંગ-શ્રીભગવતીજી સુત્રના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાંના પુદ્દગલ-પરિણામના અધિકાર કથન કરી રહ્યા છે. સંસારી જીવા એકેન્દ્રિયાદિ વિગેરે પાંચ પ્રકારના છે, અને એ પ્રકારે પુદ્દગલના પણ પાંચ પ્રકારથાય છે. પુદ્દગલના મુખ્ય તે৷ ત્રણ પ્રકાર પ્રથમ જણાવવામાં આવ્યા છે, તે આ પ્રમાણે સ્વભાવ-પરિણત, પ્રયાેગ–પરિણત, અને મિશ્ર-પરિણત. એ કેન્દ્રિય,વિકલેન્દ્રિય (બેઇન્દ્રિય, તેઈ ન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રિય) સંખ ધમાં પુદ્દગલ-પરિણુમન અંગે વિચારણા કરવામાં આવી ગઈ. નીચી સ્થિતિથી ઉચ્ચસ્થિતિ જણાવનારા ક્રમ હાય, તેમ ઉચ્ચસ્થિતિથી નીચીસ્થિતિ જણાવનારા ક્રમ પણ હાય છે. અને તેવા ક્રમ લઇએ તા ૧ દેવતા. રમનુષ્ય. ૩ તિર્યાંચ, નારકી. જીવા પાતે કરેલાં કર્માનુસાર દેવગતિમાં મનુષ્યગતિમાં, તિર્ધાંચગતિમાં કે નારકીગતિમાં ઉપજે છે, અર્થાત્ જીવને તેવાં તેવાં પુદ્દગલના પરિણામા પરિણમે છે, તેથી તે તે જીવાને તે તે ગતિમાં જવું પહે છે, અને ત્યાં ત્યાં જે જે રહેલાં સુખ દુઃખ હાય તેના તેણે અનુભવ કરવા પડે છે. મનુષ્યે અને તિય<sup>ે</sup> ચે કરેલાં ચાલુ તીવ્રપાપાનાં ફલ લાેગવવાનું સ્થાન નરકગતિ છે. નરકમાં ઉત્પન્ન થવાનું કારણ તીવ પાપ છે. નરકમાં ક્ષુધા, તૃષ્ણા, ઠંડી, તાપ દિગેરે અસદ્યા દુ:ખા ચાલુ જ હાય છે. મનુષ્ય જે ક્ષુધા, તૃષા, ઠંડી, તાપ, છેદન; લેદનથી મરી જાય, તે તમામ વેદનાં એા નારકીઓને ચાલુ ભાગવ્યા જ કરવાની હાય છે. નારકીથી છૂટાય નહિ, ઇચ્છે તેાયે પણ મરાયજનહિ. કરેલાં પાપના ફળ ભાગવવાનું આવી જાતનું એક સ્થાન માનવું જ પડે તેમ છે. જેવી રીતે ઉત્કષ્ટપાપનું પરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન નરક છે, અને તેમાં પણ તારતમ્યાનુસાર નરકની વેદનાઓમાં પણ તારતમ્ય હાવાથી નરક સાત છે. તેવી રીતે ઉત્કૃષ્ટપુષ્યનું પરિણામ લાગ-વવાનું સ્થાન સ્વર્ગ યાને દેવગતિ છે, અને તારતમ્યતાનુસારે ઉત્કૃષ્ટપુષ્ટયાદિ પણ કાંઈ એક જ પ્રકારના નથી.

જીવદયા (અિક્સા), સત્ય, શાહુકારી, પ્રદ્મચર્ય, સંતાષ, ક્ષમા, સરલતા, નમ્રતા, વિનય, વૈયાવચ્ચ; વિગેરે આ તમામ ગુણા એવાં છે, કે એમાંના એક એક ગુણ પણ ઉત્કૃષ્ટપુષ્ટય ખંધાવે છે. એમાંના એક ગુણ આવી જાય, અને લક્ષે બીજા ગુણા ન પણ હાય, તાયે પણ તે ગુણ ઉત્કૃષ્ટપુષ્ટય ખંધાવે છે. પ્રણ્યબંધનું જરૂર કારણ બને છે. શ્રીજિનેશ્વરદેવની પૂજા, શ્રી ગુરૂવંદન, સાધુસેવાદિ કાઇ પણ ગુણ હયા, અને કાઇ પણ ગુણની આરાધના કરા, તા ઉત્કૃષ્ટપુષ્ટય લક્ષ્મી વર્યા વિના રહેતી નથી. એક જ ગુણને અંગે જેનાં જીવન પુષ્ટ્યાદયે આગળ વધ્યાં હાય, તેનાં દેષ્ટાંત અપાય છે, ઘણા ગુણાના આદરથી પ્રાપ્ત થયેલા ઉત્કૃષ્ટપુષ્ટયમાં (એ ઉત્કૃષ્ટપુષ્ટય ઉત્કૃષ્ટપણમાં પણ અધિક હાય,) કયા ગુણનું પ્રલ?, એ નિર્ણય ન થાય. એટલે જેનાં દેષ્ટાંત હાય, તેમાં જેનું વિવરણ હાય, તેણે સેવેલા ગુણનું વર્ણન હાય. જીવદયામાં હરિળલ માઇમારનું દેષ્ટાંત છે. બીજાએ શું જીવદયા નથી પાલી ?, કહેલું પડશે કે કેઇ ગુણી અહિંસા કેઇ આત્માઓએ પાલી છે. ત્યારે હરિબલનું દેષ્ટાંત શા માટે ?, હરિબલના જીવનના ઉદ્ધાર માત્ર એક જ જીવ દયાના ગુણથી થયા છે, માટે દેષ્ટાંતના માલામાં એના દેષ્ટાંતને પ્રથમ સ્થાન મળ્યું. શ્રીજિનેશ્વર દેવના એક જ વચનના પ્રભાવે રાહિણીયા ચારના ઉદ્ધાર, થયા, માટે શ્રી દેવાધિદેવનાં વચનના મહિમાને અંગે રાહિણીયાનું દેષ્ટાંત રજુ

કરવામાં આવે છે. જેટલાંઓએ કર્માના ક્ષય કર્યા છે, કરે છે, કરશે તેમાં કારણરૂપ તા શ્રી-જિનેશ્વર દેવનાં વચના જ છે. છતાં રાહિણીઆ ચારનું દૃષ્ટાંત જણાવવામાં આવ્યું છે. તેમ દેષ્ટાંતા પણ એક જ ગુણથી ઉદ્ધારની દૃષ્ટિએ દેવાય છે. વિનય, વૈયાવચ્ચાદિ તમામ ગુણાનું સેવન શ્રીજિને ધ્વરદેવનાં વચનાના આધારે જ છે. કર્મ ક્ષયમાં, પુષ્યળ ધમાં, અનુત્તર દેવ-લાકમાં જવામાં એટલે તમામમાં શ્રીજિનેશ્વરદેવનાં વચનાનું જ આલંબન છે, છતાં રાહિણીઆ ચારતું દર્શાંત એટલા માટે, કે એનામાં બીજો કાઈ ગુણ હાય કિંવા ન પણ હાય, પણ માત્ર ભગવાનનું એક જ વચન એનું ઉદ્ધારક ખન્યું, માટે એનું દુષ્ટાંત તે ગુણને અંગે, તે ગુણની વિશિષ્ટતા વર્ણવવા માટે કહેવામાં આવ્યું છે. કોધના ભયંકર પરિણામને જણાવવામાં ચડકાેશીયાનું દૃષ્ટાંત શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ છે. શું ખીજાઓએ ક્રોધ નથી કર્યો ?, ક્રોધથી કેઇ નરકે ગયા છે, છતાં પંચમહાવતધારી સાધુ એવા ચંડકૌશિકનું દર્શાંત કેમ આપ્યું ?, એ સાધુમાં બીજા ઘણા ગુણા હતા. શ્રી જિનેશ્વર દેવના વચના સ્વીકારીને, એ ત્યાગી અન્યા હતા, એણે ઋદ્ધિ સમૃષ્ધિના સદંતર ત્યાગ કર્યા હતા, સંયમને જીવન પર્યાત સ્વીકાર્યું હતું, કાયાની દરકારને પણ તિલાંજલિ આપી હતી, તપશ્ચર્યા પણ જેવી તેવી નહિં, પણ ઉગ્રપણે ચાલુ હતી. તેવા સાધુ માત્ર ક્રોધના પરિણામે જ ચંડકાશીએા નાગ, અને તે પણ દૃષ્ટિ વિષ સર્પ થયા. જે તીર્થ કરના વચનાથી સંયમી હતા, તેજ ક્રોધના કારણે શ્રીતીર્થ કર લગવતને ખુદને મારી નાંખવા તૈયાર થનાર સર્પ થયા ! કેાધે એની આ દશા કરી, માટે એનું દુષ્ટાંત આપવામાં આવે છે. ચંડકાશીઓ ત્રણ ત્રણ વખત વિષની જવાલા ભગવાનને પ્રજ્વલિત કરવા કે કે છે. જો કે ભગવાનને તેા તેની લેશ પણ અસર થતી નથી, પણ ચંડકાેશીઆની ચાંડાલિયતમાં કંઇ કસર છે ?, જેની દૃષ્ટિ માત્રથી સામા મરે, તેને દૃષ્ટિ વિષ સર્પ કહેવામાં આવે છે. ત્રણ ત્રણવાર એ ચંડકારીીઆ નાગે ભયંકર દૃષ્ટિ વિષની જવાળાએા ભગવાનને ભરમીભૂત કરવાં ફેં કી, તેની જરા પણ અસર થઇ નહિ, ત્યારે તે ડંખ મારવા તૈયાર થયો. આ જવ માત્ર ક્રોધને અંગે કેટલું પતન પામ્યા ! માત્ર ક્રાેધનું જ આટલી હૃદ્દે પતનની પરાકાષ્ટાવાળું પરિણામ આમાં છે, માટે એનું દૃષ્ટાંત દેવામાં આવે છે.

#### લિંગની પ્રધાનતા

નવશ્રૈવેયક તથા પાંચ અનુત્તર દેવવલાક કાને મળે ? પેટંટ દવાનું રજસ્ટ્રેશન કરાવા તા તે માર્કાવાળી દવા કાઇ વેચી શકેજ નહિ. એમ દુતિયાદારીમાં વ્યક્તિગત રજસ્ટ્રેશન છે. અહિં નવશ્રૈવેયક તથા પાંચ અનુત્તર વિમાનને અંગે રજસ્ટ્રેશન વ્યક્તિગત નથી, પણ ગુણુને અંગે છે. આ વિમાના મેળવનારાએા પૂર્વ-ભવમાં પંચમહાવતધારી તા હાવાં જોઇએ.

પાતાને જેમ સુખ પ્રિય છે, સુખનાં સાધન પ્રિય છે, દુ:ખ અપ્રિય છે તેમ તમામ પ્રાણિઓને સુખ પ્રિય દ્વાય, દુ:ખ અપ્રિય દ્વાય, તેમ માનીને પ્રાણી માત્ર સાથે એવી માન્યતાનુસાર વર્તે. પાતે નિરાગી દેાય માટે જગત્ પણ નિરાગી માની કાેઇની દવા ન કરવી એમ નહિ. એ તો અનર્થ કર્યો કહેવાય. મુહ્તદુ: खે प्रियाभिये આ સૂત્રના અર્થ એટલા કે જગત્ના જીવ માત્રને સુખમાં પ્રીતિ છે, દુ:ખમાં અપ્રિતિ છે. તેથી કાઇ પણ જીવને દુ:ખ ન થાય, સર્વ જીવને સુખ થાય તેમ વર્ત હું. જેઓ અર્થ સમજ્યા વિના શખ્દાના સ્વૈચ્છિક-અર્ધાનુસાર અમલ કરે છે, તેઓ બધા દુઈશાને પાત્ર થાય છે.

## आत्मवत् सर्वभूतेषु

એક પણ્ડિતે પાતાના પુત્રને શાખવ્યું કે मातृवत् परदारेषु, परद्रव्येषु लौष्ठवत् परस्तीमां माता જેવી બુદ્ધિ રાખવી, અને પર દ્રવ્યમાં પત્થર જેવી બુદ્ધિ રાખવી. પેલા પાંડિતના પુત્ર તા કાંઈ રહસ્ય સમજ્યા નહિ, પણ અમલ કરવાનું કબુલ્યું. હવે પાડાશમાં જ્યાં બીજી સ્ત્રીઓ બેઠી હતી, તેમના ખાળામાં જઇને બેસી ગયા, સૂવા લાગ્યા; અને તે પછી તેણે માર ખાધા! કાઇની દુકાને જઇને એના પૈસાને પત્થર ગણી ફેંકી દેવા લાગ્યા, ત્યાં પણ માર ખાધા. મતલબ એ છે કે જેમ માતા તરફ નિર્વકાર-દિષ્ટથી નેવાનું હાય, તેમજ બીજી તમામ સ્ત્રીએ ગમે તેવા વસ્ત્રાલંકારથી સુસજ્જ હાય તથાપિ, તેમની સામે નિર્વિકાર દિષ્ટએ જ જોવું, અને પારકા પૈસા એ પારકા છે, તે લેવા લાલ ન કરવા એ હેતુ માટે એને પત્થર જેવા કહ્યા હતા.

એજ રીતે આત્મવત્ સર્વમૂતેષુના અર્થ શા ?, પાતે રાગી હાય કે નિરાગી હાય, પાતે મૂર્ખ હાય કે ડાહ્યો હાય, તેમ બધાને માનવા એવા અર્થ નથી. એના અર્થ એટલાજ છે કે જેમ બધા જીવાને સુખ વ્હાલું છે, અને દુઃખ અળખામણું છે, તેમ પાતાને સુખ વ્હાલું છે, અને દુઃખ અળખામણું છે. આથીજ બધા જીવા માટે ઉપર પ્રમાણે સમજલું એનું જ નામ आत्मवत् सर्वभूतेष्

#### છાપ વગર નકાસું.

શાસના મર્મ સમજીને જેઓ હિંસાના ત્યાગ કરે, તેઓને લાભ ખરા, પણ અહિં નવ-શ્રેવેયકના વિમાનના અધિકારના વિષય છે. તેને અંગે કહેવાનું કે તે વિમાન સહેજે મળે છે એમ નહિ. જો ત્યાગ માત્રથી નવશ્રેવેયકમાં જવાતું હાત, તા તિર્ધ ચા શ્રેવેયકનું થાળું ભરી દેત. કેઇ તિર્ધ ચા જાતિ સ્મરણ પામીને ધર્મ પામે છે, અને મરતી વખતે અઢાર પાપસ્થાનક વાસિરાવે છે, પણ તેટલા માત્રથી તેમનામાં ચારિત્ર માનવામાં આવ્યું નથી. અઢાર પાપ સ્થાનક ન કરે તેટલા માત્રથી ચારિત્ર નથી. અઢાર પાપ ન કરવા એવી પ્રતિજ્ઞા કરે તા પણ ચારિત્ર નથી.

? इच्छामिच्छातहकारो आवस्तिया य निसीहिआ। आपुच्छणा य पडिपुच्छा छंदणा य निमंतणा।। (अनु० गा० १६) ૧ ઈચ્છા-મિચ્છાદિ દશવિધ સામાચારી તથા એાઘ સમાચારીવાળા જ ચારિત્રવાન્ ગણાય દશવિધ ચક્કવાલ સમાચારી, અને પડિલેહણાદિરૂપ એાઘ સમાચારીવાળા જ ચારિત્રી ગણાય. ઘરના વેચાણના દરતાવે જ થયા, પૈસા અપાયા, લેવાયા, પરન્તુ સરકાર તા તે વેચાણખત રજસ્ટ્રેશન થયા પછી જ માને છે. દુનિયાદારીમાં લેવડદેવડના પ્રસંગા સરકાર કારી છાપથી જ વ્યવસ્થિત ગણાય છે. તેજ રીતિએ પાપથી દ્વર રહેનારમાં પણ સાધવેષની છાપ ન હાય, તા તે નવચૈવેયકમાં કે અનુત્તરમાં જઈ શકે નહિ. જેઓએ આશ્રવાના ત્યાગ કર્યા હાય, જેઓ જન-કથિત સમાચારીમાં પ્રવર્તતા હાય, તેઓ જ નવચૈવેયકના અધિકારી છે.

#### માક્ષનું સાધન સ્વલિંગજ!

માતાપિતાના સ્વર્ગવાસ પછી, ભગવાન્ શ્રીમહાવીરદેવ પોતાને ઘર છે વર્ષ સુધી કેવલ ભાવસાધુપણે રહ્યા છે. પ્રદ્મચર્ય પાલન, સચિત્ત પરિડાર, પોતાના નિમિત્તે થયેલું ભાજન પણ ન લેવું, અને સ્તાનાદિના ત્યાગ, આ રીતિએ રહ્યા છતાં; શાસ્ત્રકારે એ છે વર્ષને ગૃહસ્થપણાના જ ગણ્યા છે, પરંતુ સાધુપણાના ગણ્યા નથી. સ્વલિંગે સિધ્ધ, અન્યલિંગે સિધ્ધ, ગૃહિલિંગે સિધ્ધ વગેરે પત્રર પ્રકારે સિધ્ધના ભેદ માન્યા છે. સ્વલિંગ એ જ સિધ્ધનું લિંગ છે. અન્યલિંગને માક્ષના ભેદમાં ગણ્યું છે, પણ અન્યલિંગ એ માક્ષનું સાધન નથી. તે લિંગા ભવની રખડપદૃીના જ છે, છતાં કાઈ જીવને એ લિંગમાં આત્માની તથાવિધ પરિણતિના યાગે, કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થઈ ગયું, તા પણ જો આયુષ્યની સ્થિતિ છે ઘડીથી વધારે હાય, તા તે આત્મા સ્વલિંગ (સાધુવેષ) શ્રહણ કરીજ લે છે. અહિં કાઈ પ્રશ્ન કરે છે કે કેવલજ્ઞાનને, અને માક્ષને લિંગ સાથે નિયમિત સંબંધ નથી, વળી અન્ય લિંગે કેવળજ્ઞાન પામે છે, અને માક્ષે તા જાયજ છે, તા પછી નવશ્રવેયક માટે 'પંચમહાન્યતાથી જ ત્યાં જાય ' એવા નિયમ શા માટે ', સિદ્ધપદને અંગે એટલે કે માક્ષ પ્રાપ્તિને અંગે આત્માને અધ્યવસાયથી કામ છે. માક્ષના સંબંધ અધ્યવસાયથી છે, એટલે પરિણતિથી છે. જયારે અનુત્તર તથા નવશ્રવેયકના સંબંધ અધ્યવસાયથી નથી, પણ ચારિત્રથી છે, અર્થાત્ તેવા ઉચ્ચ પ્રકારના પુણ્ય બંધપી છે. સ્વલિંગમાં રહેનારજ પાંચ અનુત્તરમાં તથા નવશ્રવેયકમાં જઇ શકે છે.

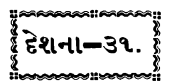
## નવૈત્રવેયકમાં અસવ્યાે પણ જઇ શકે છે.

નવશ્રેવેયકમાં તે દેવાને માથે કાઇ સ્વામી નહિ, કાઇ નાયકની પરાધીનતા નહિ, આવા સ્થાનમાં કાણ જઇ શકે?, પહેલાના ભવમાં તેવી સ્થિતિ જેઓએ કેળવી હાય, તેઓ જ આ સ્થાન મેળવી શકે, છે. સ્વેચ્છાએ સાધુઓ પાપના પરિહાર કરે છે, સમાચારીનું પાલન કરે છે, ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરે છે, શ્રી જિનેશ્વરદેવના વચનથી મર્યાદાને સમજીને તે મુજબ પાતે માર્ગમાં ટકે છે, અને પાતે માર્ગને ટકાવે છે. તેઓ બીજા ભવમાં એક સરબી સ્થિતિએ રહે તેમાં આશ્ચર્ય શું?, તેવા આત્માઓજ કલ્યાતીત થઈ શકે છે. કલ્યાતીત-દેવલાકમાં પણ બે પ્રકાર છે. ઇચ્છાનિચ્છાદિક-સમાચારીયુક્ત-આવેલા ના એટલા બધા પ્રભાવ છે, કે એના પાલનથી શ્રીજિનેશ્વરના વચનને માનનાર, ન માનનાર, તથા ઉલદું માનનારા એ તમામ નવશ્ચેવેયકમાં

જઈ શકે છે. અભવ્ય-જીવા પણ પંચમહાવત પાલનથી નવજીવેયક મેળવે છે. વેષરૂપ મુદ્રાના આટલી હૃદ સુધીના પ્રભાવ અહિં પ્રત્યક્ષ છે. પુષ્ય-પ્રકૃતિ એ અલગ વસ્તુ છે, નિર્જરા એ અલગ વસ્તુ છે, નિર્જરા એ અલગ વસ્તુ છે. નવજીવેયકમાં જવામાં જરૂરી નિર્જરા કરતાં સમ્યગ્દૃષ્ટિની નિર્જરા અસંખ્યાતગુણી છે. આના એવા અર્થ કરવાના નથી, કે નવજીવેયકમાં અભવ્યા જ ભર્યા છે, પરંતુ ત્યાં સમ્યગ્દૃષ્ટિ એવાં ભવ્યાતમાઓ પણ ઘણાં છે.

## પાંચ અનુત્તરના અધિકારી કાેેેેેેે

પાંચ અનુત્તર વિમાનામાં કાેણ જઇ શકે ? સર્વથા જેઓએ પાપના પરિદાર કર્યા હાેય, અને પડિલેં હુણાદિક સમાચારીમાં જેઓએ લેશ પણ પ્રમાદ ન કર્યા હાેય; તેઓ જ અનુત્તર વિમાનના અધિકારી અને છે. પાંચ અનુત્તરમાં શ્રદ્ધાવાળા, અને ત્યાગવાળા જ જઇ શકે છે. શ્રેવેયકના નવ ભેદા કેમ તે વિચારી સમજવા જેવું છે. પૂર્વ ભવના સંયમ પાલનમાં જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ભેદ પડાય, અને તેમાંય દરેકમાં જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ એવા ભેદ પડાય તેા 3×3=૯ ભેદ થાય. જઘન્યમાં જઘન્ય, જઘન્યમાં મધ્યમ, જઘન્યમાં ઉત્કૃષ્ટ એમ જઘન્યના ત્રણ ભેદ છે. મધ્યમમાં જઘન્ય, મધ્યમમાં મધ્યમ, તથા મધ્યમાં ઉત્કૃષ્ટ એવા મધ્યમના ત્રણ ભેદ છે. ઉત્કૃષ્ટમાં જઘન્ય, ઉત્કૃષ્ટમાં મધ્યમ તથા ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ એવા ઉત્કૃષ્ટના પણ ત્રણ ભેદ છે. આ રીતે સંયમ પાલનના નવ ભેદાની જેમ શ્રેવેયકના નવ પ્રકારો છે. પાલન અનુસાર પુદ્દગલ પરિણુમનના આધારે ફ્લનો સાક્ષાત્કાર થાય છે. હવે અનુત્તર-વિમાનના દેવોને અંગે વિશેષાધિકારનું કથન અંશે વર્તમાન.



## જ્યાતિમાં જ્યાતિ સમાય તેમાં પુદ્ગલના પ્રશ્ન જ નથી.

## સ્થિતિના ફરક એ પુલ્યના ફરકના પ્રત્યક્ષ પૂરાવા છે.

શ્રીગણધર મહારાજાએ પંચમાંગ શ્રીભગવતીજી સૂત્રના અષ્ટમશતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ-પરિણામના અધિકાર ચાલુ કર્યો છે. જવાના ભેદાનું કારણ, પુદ્દગલાના જેવાં સંચાગ તેવા જવાના પ્રકાર. જે જવને એકેન્દ્રિય નામકર્મના ઉદય હાય, તે જીવ તેવાં પુદ્દગલા શ્રહણ કરી, તેવા રૂપે, તેવા આકારે પરિણુમાવે છે, આવી રીતે પંચેન્દ્રિય પર્ય તના જીવા માટે તે પ્રમાણે સમજ લેવું. પાણી વૃક્ષમાં, પણ સિંચાય છે, જનાવર પણ પાણી પીએ છે, તથા મનુષ્ય પણ પાણી પીએ

છે. એજ પાણી વૃક્ષમાં, જનાવરના તથા મનુષ્યના દેહમાં ભિન્ન પ્રકારે પરિણુમે છે ને ! અના-જનું જનાવરને તથા મનુષ્યને ભિન્ન ભિન્ન રૂપે પરિણમન થાય છે. પુદ્દગલ-પરિણમનના આધાર નામ-કર્મના ઉદયને આધીન છે. કીડી જે ખારાક લે છે તે તેને તેના દેહ રૂપે પરિણમે છે, બીજા જનાવરને તે રૂપે પરિશુમે છે. પુદ્દગલના મુખ્ય ત્રણ પ્રકાર ૧ સ્ત્રભાવ-પરિશુત. ર પ્રયોગ-પરિણત; ૩ મિશ્ર-પરિણત. તેમાં પ્રયોગ-પરિણત પુદ્દગલના એકેંદ્રિયાદિ પ્રકારે પાંચ પ્રકાર છે. તેમાં પંચેન્દ્રિયમાં ચાર લેદ છે. નારકી, તિર્યાંચ, મનુષ્ય અને દેવતા. છવે કરેલાં પુષ્ય તથા પાપ પ્રમાણે ફુલ ભાગવવાનાં સ્થાના માનવાં જ જોઇએ. દરેક સ્થાનમાં પૂલ પણ તારતમ્યાનુસાર હાય. મધ્યમ કાેટિના પુષ્ય પાપનાં પૂલ ભાેગવવાનું સ્થાન તિર્ય ચ ગતિ, તથા મનુષ્યગતિ છે. પાપ અધિક હાય અને પુષ્ય એાછું હાય તા તેથી તિય ચગતિ મળે, છે, અને પુષ્ય વધારે હાય, તથા પાપ એાછું હાય તા તેથી મનુષ્યગતિ મળે છે. તિર્ય ચગતિમાં તથા મનુષ્યગતિમાં પણ પૂર્વના પુણ્ય-પાપના રસાદિના પ્રમાણમાં જે ફરક હાય, તે જ પ્રમાણ તિર્ય ચ તિર્ય ચ વચ્ચે, મનુષ્ય મનુષ્ય વચ્ચે ફલમાં પણ કરક સમજ લેવેા. અધિક પાપનું પરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન નરક છે. અધિક પુષ્યનું પરિણામ ભાગવવાનું સ્થાન સ્વર્ગ છે. હાલમાં દેવલાક સંખંધિ અધિકાર ચાલું છે. પુષ્યના તથાવિધ લેદા મુજબ દેવલાકમાં પણ ભેદ પડે છે પૂર્વે જેવું પુલ્ય ખાંધ્યું **હાય,** પુલ્યના જેવા ખાંધ કર્યો હાય, તેવું સ્થાન દેવ-લાકમાં પણ પ્રાપ્ત થાય છે. દેવતાઓ કાંઈ પૂર્વના સરખા પુષ્યવાળા હાય એમ માનવાનું નથી. સ્થાન, સ્થિતિ વગેરેમાંના ક્રમ્જ પુષ્યના પ્રકના પ્રત્યક્ષ પૂરાવા છે.

અજ્ઞાન તપશ્ચર્યા કરનારા, પંચાગ્ત તપ કરનારા, ડાભની અણી ઉપર રહે એટલા જ આહાર માત્ર લેનારા, માસખમણુ વિગેરે તપસ્યા પાતાની માન્યતાનુસાર કરનારા; આ બધા જીવા તે અનુષ્ઠાનામાં સમ્યગૃદર્શન વિવેકાદિ ભલે ન હાય છતાં અકામ—નિર્જરાના યાગે પુષ્ય બધા તો કરે છે. તેમને પણ દેવલાકમાં યાગ્ય સ્થાન માનવું જ જોઇએ. એવા તપ કરનારાઓને સચિત્તાદિના પણ ખ્યાલ યદ્યપિ નથી, તથાપિ જે કાંઇ તેઓ કરે છે, તેથી જે જાતનું પુષ્ય બધાય છે, તે મુજબ સ્વર્ગમાં તેમને સ્થાન મળે છે. જો નિર્મલ—સમ્યકત્વ વખતે જ આયુષ્યના બધ થયા હાય, તા આ ઉપર જણાવેલા બધા જીવા વૈમાનિક જ થાય છે, માટે આયુષ્યના બધ સમયે આનિષમ છે. સમ્યગૃદષ્ટિ જીવા શ્રીવીતરાગ પરમાત્માને પાતાના આદર્શ તરીકે દેવ માને છે. એક નકશા ઉપરથી વિદ્યાર્થી ખીજો નકશા ચિતરે છે. એ જ રીતે સમક્તિઓ શ્રીવીતરાગદેવને આત્માના આદર્શ તરીકે માને છે. શ્રીવીતરાગ પરમાત્માની સ્તુતિ શી રીતે થાય છે?, पश્ચમાસનિમાનં ગુરૂ મહારાજ પણ આદર્શ રૂપ છે, અને સર્વજ્ઞકથિત ધર્મ પણ આદર્શરૂપ, એવી સમયગૃદૃષ્ટિની માન્યતા હોય છે. આવી સુંદર લેશ્યાવાળાઓ વૈમાનિક થઇ શકે છે, અને આ લેશ્યામાં વૈમાનિકનું જ આયુષ્ય બધાય છે. સમકિતવાળા વૈમાનિક વિના બીજાં આયુષ્ય ન જ આપે.

#### ક્રિયા બીજાની કામ લાગતી નથી.

આદર્શના નિર્ણય પછી, અને પરિણતિની શુદ્ધિ પછી, આચરણની શુદ્ધિ જોઇએ. પારકી ક્રિયા કામ લાગે, એવું જૈનદર્શન માનતું નથી. કથંચિત્ જ્ઞાન પારકું કામ લાગે. એક ગીતાર્થનું સાધુપણું કહ્યું છે, તેવું ગીતાર્થની નિશ્રાએ પણ સાધુપણું કહ્યું છે, પરંતુ ત્રીને માર્ગ શ્રીજિનેશ્વરદેવે વિદ્વિત કર્યો જ નથી. જ્ઞાનને અંગે જ્ઞાનીની નિશ્રાએ અજ્ઞાનીનું સાધુપણ માન્યું ભલે, પણ અવિરતિ એવા જીવનું સાધુપણું સાધુની નિશ્રાએ માન્યું જ નહિ. જ્ઞાન બીજાને આલંબન આપે છે, પણ ક્રિયા અન્યને આલંખન 3પ થતી નથી. કાયદા જાણનાર વકીલ સલાહ આપશે, પણ દ્રવ્ય આપશે નહિ. ઉંચા આદર્શને માનવા છતાં, વર્તાવ ઉંચો ન હાેય તાે નવચેવેયક મેળવી શકતા નથી; માટે નવશ્રેવેયક મેળવવા વર્તાવ ઉંચા જોઇએ. પંચ મહાવત પાલનારા, મહાવતની આડે આવનારા કાૈકાં પણ કારણની દરકાર નહિં કરનારા, અને શારીરિક સંયાેગાેની પણ બેદરકારી રાખીને સંયમ સાચવે, એવા આત્માએ৷ નવચૈવેયકે જઈ શકે છે. દેવલાેકમાં ચૈવેયકના નવ ભેદ છે મનુષ્યાકારરૂપ-ચૌદ રાજલાકમાં શ્રેવેયકના વિમાન શ્રીવાના સ્થાને છે. શ્રીવા સ્થાને સ્થિત એવા તે તે શ્રેવેયકના જવા-ની માન્યતામાં ભિન્ન ભિન્ન માન્યતા હાય છે. કેટલાક માત્ર મનુષ્યને જીવ માને છે, કેટલાક માત્ર હાલે ચાલે તેને જીવ માને છે; પરંતુ જૈના તો છએ કાયને જીવ માને છે. એ છએ કાયના જીવની રક્ષામાં શરીરની પણ સ્પૃહા ન ધરાવાય, તેવી રીતિએ સંયમ પાલનારાઓ નવશ્રેવેયક દેવલાકને હસ્તગત કરી શકે છે. ગઈ કાલે જઘન્ય, મધ્યમ, અને ઉત્કૃષ્ટ; એ ત્રણેયમાં જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યમંધના ભાંગા એ નવ ભેઠની વિચારણા કરી ગયા, અને તે જ આધારે પૂલ પ્રાપ્તિમાં ભિન્નભિન્ન સ્થાનોરૂપે પણ નવ ભેદ પાડ્યા.

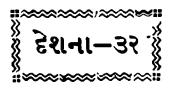
## 'અનુત્તર' એવું નામ શાથી ?

શ્રદ્ધાશુદ્ધિ કર્યા પછી. અને વર્તનની શુદ્ધિ કર્યા પછી પણ કેટલાક જીવા પ્રમાદી હાય છે. છકાય રક્ષાને અંગે પંચમહાવત પાલનમાં વાંધા નિર્દે, પણ જરા અનિષ્ટ ગંધ આવતાં 'અરર!' કરી દે આનું નામ પ્રમાદ, અને આવા પ્રમાદી જીવાને પ્રમત્ત સંયમ ગુણસ્થાનક હાય છે. હવે જે જેવા સંયમમાં પ્રમાદના ત્યાગ કરે, વિષય-કષાય-પ્રમાદમાં ન પડે, અને શુષ્ય સમ્યકત્વ સાથે પ્રતિજ્ઞા પાલન કરતાં હાય, તેવા જીવા અનુત્તર વિમાનમાં ઉપજે છે. જેનાથી ઉત્તર એટલે શ્રેષ્ઠ ચઢીયાતું સ્થાન ચૌદ રાજલાકમાં બીજી નથી, માટે જ તેનું નામ અનુત્તર છે. ચૌદ રાજલાકમાં ઉત્તમ સ્થિતિ અનુત્તર વિમાનની છે. ઉચામાં ઉચે એ દેવલાક છે, તેનાથી આગળ બીજો દેવલાક નથી; અને તે પછી આગળ સિષ્ધશિલા છે.

કેટલાકા એમ માને છે કે સિદ્ધશિલા ઉપર જીવા નથી, પણ નજીકમાં તે પદાર્થ હાવાથી તેનું નામ સિદ્ધશિલા કહ્યું છે. આકાશમાં પદાર્થને દેખાડવા જેમ દબ્ટિને ઝાડની ટાચે પહેાંચાડવી પડે છે, અને પછી તે પદાર્થ ખતાવાય છે, તેમ અનુત્તરવિમાન આગળ સિદ્ધશિકા સિવાય કાેઇચીજ નથી, અને તેથી કરીને તે સિદ્ધને એાળખાવાય છે.

## સિદ્ધો ક્યાં અને શી રીતે રહ્યા છે?

અઢીદ્વીપ ૪૫ લાખ યોજન લાંબા પ્હાેળા છે, અને તેમાં સિદ્ધ શિલા પૂર્વ પશ્ચિમ ઉત્તર દક્ષિણ ૪૫ લાખ યાજનની છે. સિદ્ધશિલા ઉપર એક યાજન આવે ત્યારે લાેકનાે છેડા આવે. આમાં પાંચ ભાગ નીચેના ખાદ થાય, અને તે પછી છુંદા ભાગમાં તમામ સિધ્ધો રહેલા છે. લાકડાની કાચલીએ પાણીમાં ડૂબાડયા પછી પાણીને જેમ લાકડાના છેડા તથા કાચલીના છેડા સરખા છે, તેમ સિદ્ધ લાકના ઉચામાં ઉચા પ્રદેશ અને લાકના છેડાના આકાશ-પ્રદેશ ખંને સરખાં છે. શિલા અને જગ્યા સમાન હોવાથી અનાદિ કાલથી જીવા માેણે ગયા તે ત્યાં રહ્યા છે, વર્ત માનમાં જાય છે, તે ત્યાં રહે છે અને ભવિષ્યકાલમાં જશે, તેઓ પણ ત્યાંજ રહેશે. 'એમાં બધા સિદ્ધો સમાય ?', એવા પ્રશ્ન ન થાય; કારણકે દીવાની જ્યાતમાં જ્યાત સમાય છે કે નહિ ?, જ્યાતિ એ સ્થલ રાકનારી વસ્તુ નથી. દીપક જગ્યા રાકે છે, પણ જ્યાતિ જગ્યા રાકેજ નહિ. આથી જ સિદ્ધના જીવેા કર્મરહિત હેાવાથી જ્યાેતિની જેમ સિદ્ધમાં સમાય છે. દેવલાેકમાં છેલ્લું સ્થાન હેાવાથી તેનું નામ અનુત્તર વિમાન છે. ખીજે બધે લાઇન બધ વિમાના છે. પણ અનુત્તરમાં તા માત્ર પાંચ જ વિમાના છે. એ પાંચ વિમાનનાં નામ ૧ વિજય, ૨ વિજયંત, ૩ જયંત, ૪ અપરાજિત; અને ૫ સર્વાર્થસિદ્ધ. જગત્માં તમામ ઇષ્ટ પદાથાનાં નામ, અને તેના તમામ સુખના સચય કરીએ, તા તે તમામ સુખા સર્વાર્થ સિધ્ધ વિમાનમાં રહેલા જવાનાં સુખ પાસે કંઇ વીસાતમાં નથી. તે સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના આ ળધાં સ્થાનાે, તે તે જીવાેએ કરેલાં પુષ્યબંધાનુસાર, તેવા તેવા પુદ્દગલ–પરિણમનને યાેગે તેઓને પ્રાપ્ત થાય છે; અને તે સંબંધિ વિશેષાધિકાર કથન કરાય છે તે અત્રે વર્તમાન.



# પુદ્દગલ–પરિણામ.

જ્ઞાનાવરણીયની એ તાકાત નથી, કે જ્ઞાનને સદંતર ઢાંકી શકે.

શ્રીગણુધર મહારાજાએ, રચેલી શ્રીદ્રાદશાંગીના પાંચમા અ'ગમાં શ્રીભગવતીજીના આઠમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશાના પુદ્દગલ-પરિણામ નામના અધિકાર અત્ર ચાલી રહ્યો છે. સાેનાના મૂલ્યના આધાર તાલ ઉપર નથી, પરન્તુ તેના સાનાપણા ઉપર છે, તેવીજ રીતે જીવના જીવત્વના આધાર તેના સ્વરૂપ ઉપર છે. લક્ષે કર્મના સંયોગ છે, છતાં તે જીવા પણ સ્વરૂપે તા કર્મ રહિત જીવા સમાનજ છે. સૂક્ષ્મ કે ખાદર કાઈ પણ જીવ હા, સ્વરૂપે ભિન્ન નથી. સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયના જવ તથા સિધ્ધ મહારાજના જવ સ્વરૂપે ખને સમાન છે. સ્વરૂપે કેવલજ્ઞાન વગરના કાેઈપણ જીવ નથી. આથી તાે દરેકને કેવલજ્ઞાનાવરણીય કર્મ માની શકાય છે. કમાઉ અધારૂં કર્યું, એ કયારે કહેવાય છે કે જ્યારે અંદર દીપક હાય તોજ બાલી શકાય છે. જો ખધા છવા કેવલજ્ઞાન સ્વરૂપ ન હાત તા ક્રેવલજ્ઞાનાવરણી કર્મ અધાને નજ મનાય, અને માનીએ તા સર્વ જીવાને કેવલજ્ઞાન સ્વ-૩૫ માનવામાં આવે. જો કેવલ જ્ઞાન નજ હેાય તેા કેવલજ્ઞાનાવરણીય કર્મ રાકશે કાેને ? મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન; અને મનઃપર્યવજ્ઞાન એ બધાં તો કેવળજ્ઞાનના એઠવાડા છે. સૂર્યની ચાતરફ વાદલ હાય તા પણ વાદલમાંથી સૂર્યના પ્રકાશ તા પડે છે, તેમ મતિ આદિ ચાર જ્ઞાનમાં પણ સમજવું. વાદલદ્વારા સૂર્ય નાે પ્રકાશ આવર્યા છે, તાે પણ ખરેલા પ્રકાશ ખારીમાંથી આવે છે. વાદલાંએ અવરાય તેટલા સૂર્યના પ્રકાશ આવર્યા, તા પણ ખરેલા પ્રકાશ ખારી વાટે મળ્યા. કેવલત્તાન એ જીવનું સ્વરૂપ, તેને કેવલત્તાનાવરણીય કર્મે ઢાંકયું, છતાં પણ શાસ્ત્રકાર કહે છે કે એ કર્મનું એવું સામાર્થ્ય નથી, કે કેવલજ્ઞાનને -એ સ્વરૂપે, સદંતર ઢાંકી શકે. ગમે તેવાં જખરદસ્ત વાદળાં હાય, છતાં ચંદ્રસૂર્યની પ્રભા કંઇક કંઇક તે પ્રકાશ આપે છે. ચંદ્ર-સૂર્યની પ્રભાના નાશ કરવાની તાકાત વાદલામાં નથી. દિવસે ગમે તેટલાં વાદલાં સૂર્યને ઘેરે, છતાં રાત્રિ જેવી સ્થિતિ તેા ન જ થાય. તેા પછી અમાવાસ્યાની મધ્યરાત્રિ જેવી સ્થિતિ તેા થાય-જ શાની ?, કેવલજ્ઞાનાવરણીય કર્મ ગમે તેવું ગાઢ હાય, છતાં જીવની જ્ઞાનપ્રભાને સર્વથા આવરી શકતું જ નથી.

#### સંસારી જીવને શરીર તાે હાયજ

ઇંદ્રિયથી અને મનથી થતા જ્ઞાનને મતિજ્ઞાન કહ્યું છે. બીજાઓએ જ્ઞાનના વિભાગ સમજાવવા પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, અને ઉપમાન એ શબ્દોનો ઉપયોગ કર્યો છે. આત્માની ક્ષયોપશમ શકિત ઉપર ધ્યાન રાખીને કર્મ પ્રકૃતિના વિચારમાં જૈનોએ જ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ, એવા એ લેદ કહીને; પ્રત્યક્ષાવરણીય, પરોક્ષાવરણીય લેદ ન રાખતાં મતિજ્ઞાનાવરણીય, શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય અવધિજ્ઞાનાવરણીય, મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરણીય; તથા કેવલજ્ઞાનાવરણીય એવા લેદો પાડયા છે. સંસારી જોવાની ઉત્કાંતિ કઈ રીતે?, સર્વ સંસારી જોવા માટે સર્વ કાલે જે જ્ઞાન થાય છે, તે ઈદ્રિયદ્વારા થતું જ્ઞાન છે. એકેન્દ્રિયમાં સ્પર્શ જ્ઞાન છે, અને તે સ્પર્શ નેન્દ્રિયનું જ્ઞાન સર્વ વ્યાપક છે. બીજી ઈદ્રિયઓ વ્યાપ્ય છે, જ્યારે સ્પર્શને દ્રિય વ્યાપક છે. વ્યાપક હોય તે ઘણું સ્થાન રાકે છે, પણ વ્યાપ્ય થોડું સ્થાન રાકે છે. શરીર કરતાં, કાન, ચક્ષુ, નાક, જીલ માટાં છે? ના. સ્પર્શનું લાન બધે થાય. સંસારી જીવાના લેદમાં શરીર વગરના જીવ મળશે નહિ. એકેન્દ્રિયાદિથી યાવત્ પંચેન્દ્રિય સુધી ગમે તે જાતિમાં, ગમે તે ગતિમાં, જીવને શરીર તે! હોય જ છે.

#### ઉત્કાન્તિ ક્રમ

કરવામાં આવેલાં કર્માના ભાગવાં છે પ્રકારે થાય છે. તેમાં સમજ્યુ પૂર્વક નિર્જરા કરીને, દુઃખ ભાગવાને પણ પ્રથમનાં આંધેલાં કર્મા ભાગવાય જ છે. જેલની સજા જેટલી ભાગવાય, તે થયેલી સજામાંથી તો કપાય જ છે, તેમજ ખંધાયેલું પાપ, કલ રૂપે જે ભાગવાય તે તો તૂરેજ. આ રીતે જૂતાં કર્મા તૂરે, નવાં કર્મના ઓછા ખંધ થાય તેથી આગલ વધવાનું થાય, એટલે કે ઉત્કાંતિ થાય. એકેન્દ્રિયમાંથી આ રીતે જવને બેઇન્દ્રિય જાતિમાં જવાનું થાય. એકેન્દ્રિય જીવને માત્ર સ્પર્શનું જ જ્ઞાન હતુ, તે હવે રસના (જીલ–વિષયક) જ્ઞાન પુરતા ક્ષયાપશમ વધ્યા. રસના (જીલ) વગરનું શરીર હાય, પણ શરીર વગર જીલ હાય નહિ. બેઇન્દ્રિયમાંથી ઉપર જણાવ્યા મુજબની અકામ નિર્જરાના યાગે જીવનું તેઇન્દ્રિયમાં ઉપજવું થાય. ત્યાં ગંધના જ્ઞાનના ક્ષયાપશમ વધ્યા. એકેન્દ્રિયથી બેઇન્દ્રિયમાં અનંતગુણા ક્ષયાપશમ તથા બેઇન્દ્રિયથી તેઇન્દ્રિયમાં અનન્તગુણા ક્ષયાપશ નાસિકા ન હાય તે બને, પણ માત્ર નાસિકા હાય અને શરીર તથા જીલ ન હાય એવા જીવ ન મળે; આ રીતે પાંચેન્દ્રિય પર્યંત સમજ લેવું.

#### 'પંચેન્દ્રિયજીવાના વધથી' નરકમાં જવાચ એમ શાથી?

શાસાકારે પંચેન્દ્રિય જવાના વધના વિષાક ક્લમાં નરકગતિ જણાવી. પ્રાણુના નાશ તો એકેન્દ્રિયમાં, વિક્લેન્દ્રિયમાં તથા પંચેન્દ્રિયમાં સરખાજ છતાં, પંચેન્દ્રિયના વધથી નરકગતિ શાથી ?, એક જ હેતુ કે પંચેન્દ્રિયના વધ એટલે કેટલા સામર્થ્યના નાશ ?, સાધુની હત્યાથી દુર્લ ભખાધિ થવાય છે. દશ પ્રાણુ તો બીજા પંચેન્દ્રિયને પણુ છે, સાધુની હત્યાથી પાપના પ્રમાણમાં, ક્લના વિષાકમાં આટલી હદે વધારા કેમ ?, કારણ કે સાધુએ આત્મશકિત વધારે કેળવી છે. છ કાય જવાની હિંસાના સાધુએ કાયમ માટે ત્યામ કર્યો છે. દુનિઆ છાડી, કુટું બ કખીલા છાડ્યાં, સુખ સાદ્યાબીના ત્યાગ કર્યા, શરીરની સ્પૃહા નથી રાખી; આ બધું શા માટે ?, છ કાયની રક્ષા માટે. પાંચ મહાવતની પ્રતિજ્ઞાએ જવનભરને માટે સ્વીકારવાના હેતુ એજ છે. સાધુની દયા વીસ વસાની ગણાય છે. એની દયામાં સ્થાવર, ત્રસ, અપરાધી, નિરપરાધી, તમામ આવી ગયા. એવીરીતે ભક્તિને અંગે પણ ઉચ્ચ ઉચ્ચ શક્તિ પાત્રને હિસાએ વધારે લાભદાયક છે.

#### શ્રાવકની પ્રતિજ્ઞા કેટલી?

શ્રાવકની દયા સવા વસાની છે. એની પ્રતિજ્ઞા કેટલી ?, "ત્રસ જીવને, નિરપરાધીને, નિરપેક્ષપણ ન મારૂં."

સાપ પણ મનુષ્ય કે જનાવરને શાધી શાધીને મારવાનું કામ કરતા નથી. કાઇ અથડામણમાં આવે તા તેને તે ડંખે છે. શ્રાવકની પ્રતિજ્ઞામાં પણ એજ નિયમ કે પાતાના

કોંદુંબિક, વ્યવહારિક, આથિ ક, શારીરિક પ્રવૃત્તિમાં જે આ દે ન આવે, આ દે આવવાના ગુન્હા ન કરે, તેને મારવા નિંહ, અર્થાત્ તેવા ત્રસ જવને મારવા નિંહ. સ્થાવર તો આ દે આવવાના જનથી, તેથી પ્રતિજ્ઞા માત્ર ત્રસને અંગે જ છે. સ્થાવરની પ્રતિજ્ઞા તો બ્રાવક માટે શકય જ કયાં છે?, હવે ત્રસ જીવ કદી અપરાધી અને, અને બ્રાવક ન મારે તે વાત જૂદી, પણ પ્રતિજ્ઞા તેવી નહિ. અરે! વર્ત માનમાં કાઇ જીવ અપરાધ ન કરતા હાય, એવા જીવના સંબંધમાં પણ ભૂતકાલના અપરાધ માલુમ પહે, અગર ભવિષ્યમાં તે અપરાધ કરશે; એમ માલુમ પહે તા પણ પ્રતિજ્ઞા અધનકર્તા નહિ. વળી પાતાનાં કામ કાં ચાલુ હાય તેમાં ત્રસ જીવા મરે એની પણ પ્રતિજ્ઞા નહિ. વિચારા! મૂઠી ભર ત્રસ જીવાના અંગે પ્રતિજ્ઞામાં પણ કેટલી છ્રટ છાટની પાલ ?, એ કેન્દ્રિય મારે તેના કરતાં બેઇન્દ્રિયની વિરાધનાનું ઘણું પાપ છે. એમ ઉત્તરાત્તર પાપ વધારે હાઇ, ત્રસ જીવાની વિરાધનાના ત્યાગ પણ માટે છે; અને તા એ કેન્દ્રિય જીવાની જ્ઞાનશક્તિ કરતાં એક બેઇન્દ્રિયની જ્ઞાનશક્તિ વધારે છે; એ રીતે પંચેન્દ્રિય પર્યોત સમજવાનું છે. ત્રસને ન મારવાની પ્રતિજ્ઞામાં પણ પ્રતિજ્ઞા કરનારે ઘણું કર્યું છે.

## પ્રતિજ્ઞાની મર્યાદાં.

સ્થાવર જીવામાં પણ શ્રાવક નિરર્ધક હિંસા કરતા નથી પ્રતિજ્ઞા માત્ર સવા વસાની દયા (વિરાધના ત્યાગ) પુરતી છે, પણ દયા તા સર્વ જીવા પ્રત્યે દૃદયમાં છે. પ્રતિજ્ઞા ત્રસ જીવા પુરતી છે, અને એકેન્દ્રિય જીવાની બધી છૂટી છે, અને ત્રસની બાધા છે; એમ બને ?, દિવસે ન ખાવું અને રાત્રે જમવું, અનાજ ન ખાવું અને માંસ જ ખાવું, પાણી ન પીવું અને દારૂ જ પીવા; આવી પ્રતિજ્ઞા હાય ?, ન જ હાય. કર્મના ક્ષયાપશમની અપેક્ષાએ માંસ દારૂની વિરતિના પરિણામ વિના, ત્રસની વિરતિના પરિણામ થયા વિના, આહાર પાણીના પચ્ચપ્પાણ એ તા ધર્મને ધકકા મારવા જેવું છે. આથી શ્રાવકની દયા સવા વસાની કહેવામાં આવી છે.

અહિં કે હ તર્ક કરે કે, સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયાદિ પાંચ પ્રકારના જીવા કાઇથી હણાતા નથી, અગર તે કે હને હણતા નથી, તેની વિરતિના પચ્ચખ્યાણમાં શ્રાવકને શું બાધ હતા ? અજવાળું કાઇના ધક કા ખાતું નથી, અને તે કે હને ધક કા મારતું નથી; તેવી રીતે ચૌદ રાજ કા કમાં ભરેલા સૂક્ષ્મ જીવાથી, સ્થુલ જીવાને, બાદર જીવાના ઔદારિક શરીરાદિને પ્રતિદ્યાત, ઉપદ્યાત થતા નથી, તા પછી એની દ્રયાનાં કારણે પચ્ચખ્યાણ કેમ નહિ. સમાધાન:– હિસાબ પૂછવા સહેલા છે, ગણવા સહેલા નથી. જેને બાદરની હિંસાની વિરતિ પરિણમી નથી, તેવાને સૂક્ષ્મની હિંસાની વિરતિના પરિણામા થતાં જ નથી. કર્મની અપેક્ષાએ અપ્રત્યાખ્યાનીની ચાકડી ગયા વિના પ્રત્યાખ્યાનીની ચાકડીની વિરતિ થતી જ નથી. સંજવલનાદિ–ચાકડીએ ગયા વિના પ્રત્યાખ્યાનીની ચાકડીની વિરતિ થતી જ નથી. સંજવલનાદિ–ચાકડીએ ગ્રય ક્યાયાના ચાર લેદા છે. કે ધ, મન, માયા, લાલ એમ કથાયા ચાર

હોલાથી એને ચાકડી કહેવામાં આવે છે. કાંધ, માન, માયા, લાલને ચંડાળ ચાકડી કહેવામાં આવે છે. અનંતાનુઅંધની ચાંકડી જાય, પછી જ અપ્રત્યાખ્યાનની ચાંકડી જાય. તેમ બાદરની વિરતિ થાય, પછી જ સ્ર્લમની વિરતિ થાય. માંસ, દારૂ, અને રાત્રિભાજનના ત્યાગ પછી જ અનાજ પાણી વગેરે દિવસે ખાવાના પચ્ચખાણુર્પે ત્યાગ કરાવી શકાય. મૃષાવાદમાં 'નાનાં જૂ દૃં નહિં બાલું, અને માટાં જૂ દૃં બાલું' એવી પ્રતિજ્ઞા હાઇ શકે નહિ. પ્રતિજ્ઞામાં માટાં જૂ દૃં બાલવાના ત્યાગ હાય, નાનાં જૂ ઠું બાલવાની કદી છૂટી ન હાય. ચારીમાં પણ પહેલાં માટી ચોરીના ત્યાગનાં પચ્ચખ્ખાણ હાય. છે, અને પરસ્ત્રીના ત્યાગ કર્યા પહેલાં રવસ્ત્રીના ત્યાગનું કહેલું એ કથન બનાવટી ગણાય.

પહેલાં સ્પર્શનઇંદ્રિયના ક્ષયાપશમ, પછી જ રસેને દ્રિયના ક્ષયાપશમ, પછી ઘાણું દ્રિયના ક્ષયાપશમ, ચક્રુરિદ્રિયના ક્ષયાપશમ; અને તે પછી શ્રોત્રેન્દ્રિયના ક્ષયાપશમ હાય છે. આથી તા એકે દ્રિયાદિ પાંચ જાતિ કહી છે. ઇન્દ્રિય અને મન દ્વારા થતું જ્ઞાન તે મતિજ્ઞાના સ્થીય કર્મ.

## જ્ઞાન તથા આવરણ સંબંધિ-વિવરણ

શાળદના અર્થને વાચ્ય વાચક ભાવે જાણવાનું કામ ઇંદ્રિઓનું નથી, પણ એ કામ મનનું છે. જે બરફી ખાવાથી એક શ્વાન તરફડીને મરી જાય, તે બરફીમાં બીજો શ્વાન માં ઘાલશે નહિ; કારણ કે મન તો જનાવરને પણ છે. મતિજ્ઞાન થયા પછી, વાચ્ય વાચક ભાવનું જ્ઞાન થાય તે શ્રુતજ્ઞાન, સંકેત કે શબ્દાદિ વિના દ્વર રહેલા રૂપી પદાર્થોનું જ્ઞાન તે અવધિજ્ઞાન અને મનવાળા જીવાના મનના વિચારાનું જ્ઞાન તે મનઃપર્વજ્ઞાન છે.

જવાનાં સ્વરૂપ, ક્ષયાપશમ, સ્થિતિ પરત્વે ધ્યાન રાખી, શાસ્ત્રકારે આવરણના લેદ તે રીતે રાખ્યા છે, માટે પ્રત્યક્ષાવરણીય કે પરાક્ષાવરણીય એવા બે લેદ નથી કહ્યા. જવની ઉત્કાંતિ એટલે અઠવાના આ ક્રમ છે. સૂર્યનું અજવાળું ખારીના કાચથી અહિં પણ દેખાય છે. કેવલજ્ઞાનના સ્વરૂપે તમામ જવા છે. આવરણની વાસ્તિવિકતા મુજબ મિત, અને શ્રુતાદિજ્ઞાન પણ અવરાય, અને જેમ આવરણ ખસે તેમ તેમ તે જ્ઞાન તે તે પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય. સર્વથા આવરણ ખસે ત્યારેજ કેવલજ્ઞાન થાય, જેથી સર્વ જવાના સર્વકાલના સર્વ દ્રવ્યના રૂપી અરૂપીના સર્વ લાવ જણાય. કેવલજ્ઞાન એટલે કંઇ પણ જાણવાનું ખાકી રહે નહિ. એકેન્દ્રિયાદિની લિજ લિજ શક્તિ વિગેરે કેવી છે?, તે વધુ વર્ણન માટે વિશેષાધિકાર અગ્રે વર્તમાન.

# ₹ **देशना—33.** }

# મન, વચન, દ્વાસાદ્વાસ પુદ્દગલા ગ્રહણ કરે, વિસર્જન કરે પણ ધારણ કરે નહિ.

શ્રી ગણધર મહારાજાએ, શાસનની સ્થાપના માટે ભવ્યત્માઓના ઉપકાર માટે રચેલી દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગ–શ્રીભગવતીજી–સૂત્રના આઠમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશાના પુદ્દગલ– પરિણામના અધિકાર ચા**લી** રહ્યો છે. હવે સંસારી જીવામાં પણ એકેન્દ્રિયાદિ પંચેન્દ્રિય સુધીના પાંચ લેકાે છે, તેમાં ખરૂં કારણુ પુદ્દગલાેના પરિણમનનું છે. કલમ સારી હાેય કે નરસી હેાય, પણુ નાનુ<sup>.</sup> ખાલક શાહીનાે તથા કલમનાે ઉપયાેગ લીટાં કરવામાં જ કરે, તેમ જે જીવાને એકેન્દ્રિયનામ કર્મના ઉદય હાય, તે જીવા જે પુદ્દગલા પ્રહ્યુ કરે, તેને એકેન્દ્રિય શરીરપણે પરિણુમાવે છે. જે જલ આપણે પીએ છીએ, તેજ પશુ પક્ષી પણ પીએ છે, તેજ જલથી વૃક્ષા, અને વેલડીએા સિંચાય છે, જલ એક જ પણ પરિણમન ભિન્ન ભિન્ન થાય છે. ધાન્યને અંગે, ખારાકને અંગે મનુષ્ય, તિર્થ ચ કે કીડી તમામ એજ ખારાક લે છે, છતાં પરિશ્વમન પાત પાતાની જાતિ, ગતિ અનુસાર થાય છે. પુદ્દગલનું પરિશુમન જેમ પાંચ ઇન્દ્રિય ને અંગે જણા•્યું છે, તેમ મન, વચન, ધાસો ધાસને અંગે પુદ્દગલ પરિણુમન છતાં છ, સાત આઠ ઇન્દ્રિય એવા લેદ કેમ નહિ ?, ભાષા વર્ગણાનાં પણ પુદ્દગલા તા છે, અને જનાવરા, આર્યા; અને અનાર્યા તમામ એજ પુદ્દગદ્યા લઇને ભાષાપણે પરિણમાવે છે. તેજ રીતે જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્તમ-પરિણામવાળા પુદ્દગલા લઇને, મન રૂપે પણ પરિણામાવાય છે. તર્ક કરનાર તર્ક કરે છે કે મન, ભાષા તથા ધાસા-ધાસમાં પણ પુદ્દગલ-પરિણુમન છતાં, તેને ઇન્દ્રિયાના લેદની સંખ્યામાં કેમ ન ગણ્યાં ?, ઈન્દ્રિયના પુદ્દગલા પરિણમાવ્યા પછી ઈન્દ્રિયાથી ધારણ કરાય છે, પણ તેને વિસર્જન નથી કરતા. જ્યારેમનમાં, ભાષામાં તથા ધાસો ધાસમાં પુદ્દગલા ગ્રહણ થાય છે, પરિણુમવાય છે, પણ ધારણ કરવામાં આવતા નથી; અર્થાત્ વિસર્જન કરાય છે. ત્યાં પુદ્દગલનું સ્થાયીપાસું ન હોાવાથી, એને ઈન્દ્રિયાના પુદ્ગલ પરિણુમનના લેદની જેમ લેદમાં ગણ્યાં નથી. પુદ્દગલાનું શ્રહણ કરી ધારમ કરનારા એકે દ્રિયાદિ પાંચ જાતિની અપેક્ષાએ પ્રયાગ-પરિણત પુદ્દગલાના પાંચ પ્રકાર છે.

## ગ્રહણ સૂર્ય-ચંદ્રનું થાય છે, તારા નક્ષત્રાદિનું થતું જ નહિ.

જગત્ના સ્વભાવ જુઓ ! તારા કે નક્ષત્રાનું મહણુ સાંભળ્યું છે ?, કહેવું પડશે કે ના. સૂર્ય તથા ચંદ્રનું જ ગ્રહણ હાય છે. મંગલનું, અને ખુધનું ગ્રહણું જોયું ?, ના. તારા, નક્ષત્રાદિની ગણના જ્યાતિષી તરીકેની ખરી, પણ માટા તરીકે ગણના નથી. રાત્રિએ તારાએા, શ્રહા, નક્ષત્રા પણ ચળકે છે, અને ચંદ્ર પણ ચળકે છે, છતાં નિશાકર તો ચંદ્ર જ છે, અને દિનકર સૂર્ય જ છે. સંપત્તિ અગર વિપત્તિ માટાને જ હોય છે. દેવતા તથા નારકીના લેદ પંચેન્દ્રિયમાં જ કેમ?, ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યના વિપાકના લાગવટા, તથા ઉત્કૃષ્ટ પાપતા વિપાકના લાગવટા સંપૂર્ણ તથા પચેન્દ્રિયપણામાં જ થઇ શકે છે. ઉત્કૃષ્ટ પાપના વિપાકાને લાગવવાનું સ્થાન નરક ગતિ છે, અને ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યના વિપાકાને લાગવવાનું સ્થાન સ્વર્ગ ગતિ છે. દેવલાકને અગે અત્રે વિવેચન ચાલુ છે. પુષ્યન ધથીજ દેવલાક મળે છે. ધર્મ કરનારા જ પુષ્યાપાર્જન કરે છે. ધર્મ કરનારા કાંઈ એક પ્રકારના હોતા નથી. ધર્માચરણ માટે કુટું બાદિ ના ત્યાં કર્યા છતાં, ધર્મનું સ્વરૂપ ન સમજે, તેવાએા લવનપતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. સ્વરૂપ સમજે પણ વર્તાવમાં ન હાય, તેને દેવગતિ મળે ખરી, પણ વર્તનમાં હાય તેને ચઢીયાતી દેવગતિ મળે છે. વર્તનમાં ડામાહાળ સ્થિતિ હાય, તેને તદનુસાર દેવગતિ મળે.

#### લક્ય એકજ

કેટલાક એવા પણ છે કે જેઓ માન્યતામાં દઢ છે, વિચારામાં વિશુદ્ધ છે, અને ચાવીશે કલાક ધ્યેયથી ચૂકતા નથી. પાણી ભરીને આવતી બાઈ વાતા કરે, હસે, બધું ખરૂ પણ દૃષ્ટિ માથા ઉપરના પાણીથી ભરેલા બેડા ઉપર છે; એજ રીતે સમ્યગૃદૃષ્ટિનું લક્ષ્ય પણ ધર્મ કિયામાં જ હાય છે. સંસારની કિયા કરે ભલે, પણ એને એ ક્રિયા ગમતી નથી. આરંભ-સમારંભથી ડુબાય, એનાં કડુ ફલ ભાગવવાં પડે એમ સમક્તિ માને છે જરૂર એ અણુક્ત નથી લેતા, છતાં એનું લક્ષ્ય ધર્મ તરપૂ જ હાય છે. એમના માટે પુષ્ય બંધાનુસાર દેવલાકમાં સ્થાન તા ખરૂજને!

## મહાજન મ્હારાં માબાપ છે, પણ ખીંટી મારી ખસે નહિં.

કેટલાક જીવા એવા હાય છે કે જે, પેલા કળુખીએ કહ્યું કે 'મહાજન મારા માથા ઉપર, પણ મારી ખીલી કરે નહિં; આવું જે એ માને છે, તે એ 'ધર્મ કલ્યાણકારી, છે, ધર્મ આચરવા લાયક ખરા, પણ મારા આર્થિક, વ્યવહારિક, કોંદું બિક, શારીરિક સચાગા પહેલાં તપાસવા પછી ધર્મની વાત. ધર્મ થાય કે ન થાય, પણ મારા ચાર ખીલા કરે નહિ. આર્થિક, વ્યવહારિક, કોંદું બિક, શારીરિક સંચાગા રૂપી ચાર ખીલા ન જ પ્રરે. એવી રીતે ધર્મને કાષ્ઠ પણ માનનારાઓને તે મુજબ ફળ મળે છે. એવી સ્થિતિમાં થતા પુષ્ટ્યબધાનું સાર દેવલાકમાં તેને યાગ્ય સ્થાન મળે છે. કેટલાકા આ ચાર સચાગોને વિધ્તરૂપ માને છે, તેથી શારીરિક સચાગને આગે અશકત માની, બાકીના ત્રણ સંચાગને વાસરાવે છે. કેટલાકા એવા છે કે 'ધર્મના કાર્ય વિના આંખના પલકારા પણ ન કરવા ત્યાં સુધી વર્તનવાળા એટલે કે શારીરિક સચાગોની પણ સ્પૃહાને તજવાવાળા હોય છે.'

# ' ખહુવેલ સંદિસાહુ ' ઇત્યાદિનું રહસ્ય.

પૌષધ ઉચ્ચરતી વખતે 'બહુવેલ સંદિસાહુ,' તથા બહુવેલ કરશું.' એવા આદેશ માંગા છો, તેનું રહસ્ય સમજરા ત્યારે તમને આત્મ—અપૃં સમપૃં એ વસ્તુનું ખરૂં તત્ત્વ સમજરા ત્યાં પૌષધમાં પ્રવેશ કરનાર ગુરૂને એમ કહે છે, કે આ કાયા આપને અપૃં કર છું. તેથી તેના ઉપર હવે મારા કરા હક્ક નથી. આ કાયાથી થતી ક્રિયા પ્રત્યે તમારા હક છે. આપની આજ્ઞા વિના એક પણ ક્રિયા હું કરી શકું નહિ. તેમાં આંખના પલકારા થવા, ધાસ લેવા, અને નાડીનું સંચાલન થવું વિગેરે ક્રિયાઓમાં પણ યદ્યપિ આપશ્રીને પૂછવું જ જોઈએ, પણ એ ક્રિયાઓ એટલી બધી સૂક્ષ્મ છે, કે દરેક વખતે આપશ્રીને પૂછવું અશકય હાઈ પ્રથમથી આપની રજા માંગી લઉં છું. 'બહુવેલ સંદિસાહું', અને 'બહુવેલ કરશું' એ ળે આદેશમાં તે અશકય પ્રસંગા માટે રજા માંગેલી છે.

#### સમર્પણ-રહસ્ય.

જે પહેલા આદેશ માંગ્યા છે, એમાં 'બહુવેલ કરશું' એવી જે પછી રજા માંગવાની છે, તેની પણ રજા માંગવાના 'બહુવેલ સદિસાઢુ આદેશ માંગ્યા છે. રજા માંગવાને તેની પણ રજા માંગવાની છે. 'રજા માંગું ?' એ માટે પણ મને રજા આપા.' કહેા કે કેવલ સમર્પણ છે. જે મીલકતમાં રીસીવર હાય, તેમાંથી રાજના ખર્ચ ઉપાડવા માટે બધારણ હાય, તે મુજબ ખર્ચની રકમ વગર પૂછ્યે મળે જાય; કેમકે રીસીવર જ એ બધારણ કાયમ માટે નકકી કર્યું છે. અહિં પણ 'બહુવેલ કરશું' એ આદેશ માંગ્યા એમાં એ મુજબ બધારણ સમજી લેવુ. કાર્ટમાં હુકમનામા માટે પણ રજા માંગવામાં આવે છે જેમકે ઉપલી કાર્ટમાં અપીલ કરવી હાય, તા પણ નીચલી કાર્ટની રજાથી જ થઇ શકે છે. એ રીતે પૌષધમાં 'બહુવેલ સદિસાઢુ' નામના પ્રથમ રજા માંગવા-રૂપ આદેશની માંગણી, સૂક્ષમ—કિયાદિ માટે 'બહુવેલ કરશું' નામના આદેશની માંગણી માટે છે.

રજા માંગવી, રજા માંગવાની રજા માંગવી એવું ખધારણ રજા માંગનાર માટે છે, પણ રજા માંગી માટે ગુરૂએ રજા આપવી જ એમ નથી. કાર્ડમાં તો તમે કેસ કરા છા, એટલે કેસ ચલાવવાની રજા માંગા છા, પણ કાર્ડ તરફથી તેના ચૂકાદા અગર હુકમ ગર્મ તેવા પણ અપાય જ છે, કારણ કે કાર્ડ પ્રજાને ચૂકાદા આપવા ખધાયેલી છે. અહિં તેમ નથી 'ઈચ્છાકારી' તથા 'ઈચ્છાકારેણ' શખ્દ પ્રયોગ એ સૂચવે છે, કે રજા માંગનાર એકરાર કરે છે, હું રજા માંગું છું પણ 'આપ રજા આપા જ' એવું મારૂ દબાણ નથી. 'ઇચ્છા હાય તા રજા આપા' કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે શરીર પણ સમર્પણ થાય છે. સ્થંડિલ જવું વગેરે માટી કિયામાં તા દરેક વખતે રજા માંગવાનું શકય છે, પણ આંખના પલકારા માટે અશકય હાવાથી તેની રજા, બધારણીય રીતિએ, પ્રથમથી માંગી રાખવામાં આવે છે. ભાડુતથી ઘરમાં ફેરફાર

ન થાય; કાંઈ પણ ફેરપ્રાર માલીક મારકત જ તે કરાવી શકે. સં<mark>થારા કરવાની પણ ર</mark>જા માંગવી પડે. સાધુપણામાં તાે સાધુએ કાયમ માટે ગુરૂને મન, વચન, કાયા સર્વથા સમર્પણ કરવાના છે.

#### अगाराओ अणगारीयं.

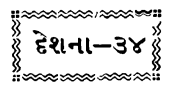
'મહાવીર ભગવાને દીક્ષા લીધી' એમ કહેવું છે, તે સ્થળ પણ 'ઘરમાંથી નીકળીને' એમ શા માટે કહ્યું?, અર્થાત 'અગારાઓ અળગારીય' એમ કહ્યું છે; એમ કહીને એ જણાવવું છે, કે ત્યાગી ચનારાએ આર્થિક, કોંદું બિક, વ્યવહારિક સચાગોથી દ્વર થવું જ જોઈએ. આ રીતે અર્થિક, કોંદું બિક, વ્યવહારિક સચાગોથી દ્વર થવું જ જોઈએ. આ રીતે અર્થિક, કોંદું બિક, વ્યવહારિક સચાગોથી પર થઈને પ્રવિત્તિ થનારાઓ નવેંગ્રેવેયક આદિ દેવલાકના સુખ લોગવવાને અધિકારી થાય છે. પ્રવિત્તિ તો થયા, પરન્તુ તેમાંય પ્રમાદી વર્ગ હાય. તે પણ પ્રતિજ્ઞામાં બાધ ન લાવે, અને પ્રમાદ ન કરે. સ્વાધ્યાયમાં, ધ્યાનમાં લીન રહે, સમિતિમાં, ગુપ્તીમાં, પિષ્ઠ વિશુ- હિમાં લીન રહે. આટલું છતાં મનમાં ગુંચવાયા કરે, મન અસ્તવ્યસ્ત હાય, ત્યાં પ્રમાદ સમજવા. બહે પ્રવૃત્તિ બાહાની ન હાય, પણ મન દાડયા કરે ત્યાં પ્રમાદ સમજવા. એક શેક સામાયિકમાં છેઠા હતા, પણ તેમનું મન જેમની સાથે વ્યાપાર છે, તેવા ઢેડા પાસેના લેણાદેણામાં હતું. તે વખતે બહારથી કાઈએ પૃછયું કે શેઠ ઘરમાં છે કે ?, વહુએ કહ્યું કે શેઠ ઢેડવાઢ ગયા છે. કહેવાનું તાત્પર્ય કે આર્થિક, વ્યવહારિક, કોંદું બિક સચાંગોથી પર થયા છતાં, ધ્યેયને અંગે પ્રમાદી રહેનાર વર્ગ છે, અને અપ્રમત્ત વર્ગ પણ છે. પ્રમત્ત દશાને અંગે ધનાશાલિલદ્રનું ચરિત્ર શાસ્ત્રમાં પ્રસિધ્ધ છે.

## શાલિસદ્રને ત્રણ ભવ શાથી થયા?

જ્યારે દીક્ષા લેવાની ભાવના થઈ ત્યાર પછી શાલિભદ્ર રોજ એકએક સ્ત્રીના ત્યાગ કરતા હતા, કારણું તેને બત્રીશ અતિસ્વરૂપવાન્ સ્ત્રીઓ હતી. શાલિભદ્રની બહેનને આ વાતની ખબર પડી ગઇ. ભાઈ બહેનના રાગ કેવા હાય!, શાલિભદ્ર જેવા વૈભવાન્વિત બધુ, દિવ્ય- ભાગાના ભાકતા બધુ, કલ્પનાથી દિવ્ય નહિ, પરન્તુ દેવલાકાથીજ ભાગાના પદાર્થાની ૯૯ પેટીઓ રાજ આવતી હતી જેને એવા તે બધુ, રાજ એકએક સ્ત્રીના ત્યાગ કરે છે. અને હવે થાડા વખતમાં ઘેરથી ચાલી નીકળશે, એ વિચારે તેની બહેન ધનાજીને ન્હરાવતી હતી લારે આંધુ આવ્યાં. ધનાજીએ રાવાનું કારણ પૂછ્યું, અને તેણીએ હતું તે કારણ જણાવ્યું. તે વખતે ધનાજીએ શું કહ્યું! તહારા ભાઇ શાલિભદ્ર ખરેખર કાયર છે. જયારે ત્યાગ જ કરવાના છે, તા પછી એકએકના ત્યાગ શા માટે! શાલિભદ્રની બહેને કહ્યું સ્વામી! 'માલવું તો સહેલું છે, કરવું મુશ્કેલ છે.' એના જવાબ ધનાજીએ કયા આપ્યા !, ત્યાંથી તુરત ઉત્તા થઇને ગયા, 'લ્યા આઠેયના આજથી ત્યાગ!' એમ કહીને આઠ આઠ સ્ત્રીઓના ત્યાગ કરીને નીકળી ગયા. શાલિભદ્રને ત્યાં જઇને તેની કાયરતા છેાડાવી, અને તરત તેને પણ સાથે

લીધા, અને ખન્ને સાળા ખનેવીએ સાથે દીક્ષા લીધી. છેલ્લે ખન્નેએ રાજચાહી નગરીમાં અનશન પણ સાથે કર્યું છે. શાલિભદ્રની માતા કુટું ખીજના સાથે દર્શન કરવાને આવી છે, ત્યાં શાલિભદ્રે સ્નેંહવશાત્ માતાની સામે સ્હેજ નજર કરી છે. આથી તેમના ત્રણ ભવ બાકી રહ્યા, અને ધનાજી તા પાતાના આત્મ ધ્યાનમાંજ તલ્લીન રહ્યા, તેથી તેઓ તેજ ભવે મુક્તિ સુંદરીને વર્યા છે. આંખના પલકારા માત્ર પણ સાગરાપમના સંસાર વધારે છે.

આવા આંખના પલકારાના પણ પ્રમાદ ન કરવાથી, શરીરની પણ સ્પૃદા સદતર વર્જવાથી, જે પુષ્યબધ થાય તેના યાગે એટલે કે અપ્રમત્ત સંયમ યાગે અનુત્તર દેવના ક મળે છે. પ્રમાદી સાધુ માટે અનુત્તર વિમાન નથી. સાધુપણામાં અપ્રમાદી સમકિતી, આયુષ્ય બંધ યાગે, અનુત્તર મેળવી શકે છે. પુદ્દગલ-પરિશુમથી આ રીતિએ જીવાના લેદા જણાવવામાં આવ્યા હવે સૂક્ષ્મ બાદરના લેદાના વર્ણન માટેના અધિકાર અગ્રેવર્તમાન.



सुहुमपुढिविकाइयएगिदियपयोगपरिणया णं भंते ! पोग्गला कइविहा पण्णता ?, गोयमा ! दुविहा पण्णता, पज्जत्तगसुहुमपुढिविकाइय जाव परिणया य अपज्जत्तसुहुमपुढिविकाइय जाव परिणया य, बादरपुढिविकाइयएगिदिय० जाव वणस्सइकाइया, एकेका दुविहा पोग्गला—सुहुमा य बादरां य, पज्जत्तगा अपज्जत्तगा य भाणियन्त्रा।

ંઉંચી સ્થિતિનેા, તથા હેલકી હાલતનાે પુદ્ગલ–પરિણમનનાે પ્રકાર.

## સિદ્ધના છવા પુદ્દગલાને ખેંચતા જ નથી.

શ્રી ગણધર મહારાજાએ શ્રી શાસનની સ્થાપના માટે રચેલી શ્રીદ્રાદશાંગી પૈકી પંચમાંગ શ્રીલગવતીજના અષ્ટમ શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાંના પુદ્દગલ-પરિણામના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે. માેક્ષના જીવાને તો પુદ્દગલ-સંખંધ સર્વથા નથી જ. તે વિનાના તમામ જીવાને પુદ્દગલ સંખંધ હાેવાથી, દરેક જીવમાં પરિણુમનની ભિન્નતા રહેલી છે. પંચેન્દ્રિયના ચાર ભેદમાં પણ તે જ નિયમ લાગુ છે. નારકી, તિર્યં ચ, મનુષ્ય અને દેવતા એ ચાર ભેદ પંચેન્દ્રિયના છે. નવચૈવેયક સંખંધી વિવરણ કરી ગયા પછી, અનુત્તર દેવલાકના અધિકાર

ચાલુ છે. ચૌદ રાજલાં કમાં ખીજું એકે એવું સ્થાન નથી, માટે જ એનું નામ 'અનુત્તર' છે. અનુત્તર દેવલાં કમાં પાંચ જ વિમાન છે. કાઈ તર્ક કરે કે 'બધા જીવાના ભેદા જણાવ્યા તે! સિદ્ધના જીવા સંબંધી કેમ કંઈ કહેતા નથી ?' મુદ્દો એ છે કે જીવના ભેદાના અધિકાર પુદ્દગલ-પરિણામના છે. સિદ્ધના જીવા તા પુદ્દગલાંને પરિણમાવતા જ નથી એટલે પુદ્દગલ પરિણમન વગરના તે સિદ્ધના જીવા છે, એટલું જ કહેવું પર્યાપ્ત છે.

## અનુત્તર-વિમાન કાૈને મળે ?

પુદ્દગલ-પરિણમનને અગે, પુષ્યના વિપાક રૂપે ઉંચામાં ઉચા લેદ અનુત્તર દેવલાકના છે, આવા સ્થાનને કાેણુ મેળવે ?

यथा चित्तं तथा वाचा, यथा वाचा तथा किया ! चित्तं वाचि कियायां, च, साधूनामेकरूपता ॥१॥

મન, વચન તથા કાયાથી ત્રિકરણ યાંગે એક રૂપે આત્માએ સંયમ પાલન કર્યું હોય. કહો કે અપ્રમત્ત સંયમ પાળ્યું હોય, એટલે કે આટલી ટાંચને હૃદે જે આત્મા સ્વ-શકિત કેળવી શક્યો હોય, તેજ આત્મા અનુત્તર વિમાનને મેળવી શકે છે. પૂર્વ જેનું સમ્યગ્ દર્શન શુધ્ધ હાય, સમ્યક્ ચારિત્ર શુધ્ધ હોય, તેમાં લેશ પણ સ્ખલના ન હોય, તે જીવ અનુત્તર વિમાનને મેળવે છે. અનુત્તર વિમાનમાં પણ ઉચ્ચ કાટિના એવા દેવા છે, કે જેને 'લવસત્તમ' કહેવામાં આવે છે. 'લવસત્તમ' શાથી કહ્યા ?, ૪૮ મિનિટની છે ઘડી એટલે ૧ મુહૂર્ત્ત, અને એક મુહૂર્ત્તના ૭૭ લવ થાય છે. અડિં 'લવસત્તમ' એટલે માત્ર 'સાતલવ' ઓછા આયુર્પ્ય 'અનુત્તરમાં' આવેલા દેવા. તાત્પર્ય એ છે કે પૂર્વ બવે એ નિર્જશની ધારા જો સાત લવ વધારે લંબાણી હોત, એ ધારામાં આયુષ્ય સમાપ્તિએ પડદા ન પાડ્યો હોત, ફકત સાત જ લવ વધારે આયુષ્ય હોત, તો તે આત્મા મોફો જ જાત. એ જ રીતે છ જેટલા તપ વધારે થયા હોત અથવા છ જે તપની નિર્જર જેટલી નિર્જરા વધારે થઈ હોત, તો તે આત્મા જરૂર માફે જ જાત. 'લવસત્તમ' એટલે પૂર્વ કાર્ય-સિદ્ધિથી માત્ર સાત લવના અંતરે જ રહી ગયેલા, સાતલવ આયુષ્ય વધારે ન હોવાથી મોફો ન જઇ શકાયું તેવા દેવા, પરન્તુ અનુત્તર વિમાનનો અધિકાર તેઓને મળ્યા.

# પ્રથમના ચાર અનુત્તર, તથા સર્વાર્થસિદ્ધના છવા અંગે મુખ્ય લેદ.

અનુત્તર વિમાનના દેવતાઓના પાંચ લેદ છે. ૧ વિજય. ૨ વિજયત ૩ જયંત ૪ અપરાજિત. પ સર્વાર્થસિદ્ધ. સિદ્ધશિક્ષાથી માત્ર ૧૨ યોજન દ્વર અનુત્તર વિમાન છે એમ કહ્યું છે. સોંધમ દેવલાકમાં ઉવવાઇ ન જણાવ્યું, યાવત્ શ્રેવેયકાપાત પણ ન જણાવ્યું; કૃકત અનુત્તર વિમાનને અગે અનુત્તરાવવાઇ શા સાટે જણાવ્યું?, અનુત્તર દેવાને ઉપપાતની અવસ્થા છે. એમનું આયુષ્ય ૩૩ સાગરાપમનું તેમાં ૧૬ સાગરાપમ એક પડખે

સુવાનું, અને ૧૬ાા સાગરાપમ બીજે પડખે સુવાનું. આયુષ્યના આ રીતે એ દેવાના ભાગવટા છે. ૩૩ સાગરાપમ સુધી એક જ ક્ષેત્રમાં સ્થિતિ માટે તે ઉપપાતની મહત્તા છે. આવા પુદ્દગલાના પરિણુમનને યાેગે ત્યાં જીવાે તેવા દેવપણે ઉત્પન્ન થાય છે.

પ્રથમના ચાર અનુત્તરમાં તથા પાંચમા સર્વાથ સિદ્ધ-અનુત્તરમાં જે મુખ્ય લોદ છે, તે જરૂર જાણવા જેવા છે. સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનમાં રહેલા જીવ એકાવતારી જ હાય છે. ત્યાંથી ચ્યવે એટલે તદલવ મે ક્ષગામી, એટલે ત્યાંથી ચ્યવીને જ્યાં અવતરે ત્યાંથી માફે જ જાય. એ પૂરીને અનુત્તરમાં આવે એવા નિયમ નહિ, કેમકે ચ્યચ્યા એટલે જ્યાં ભવ લીધા એ ભવમાંથી માફે જ જવાનું નક્કી! પ્રથમના ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવાના જીવા ચ્યવીને પરિમિત સંખ્યાતા ભવ પછી પણ માફે જાય, કરીને અનુત્તરમાં આવે પણ ખરા, છતાં તેમના પણ માફે નક્કી! નવચૈવેયક સુધીના જીવા માટે માફ્ષ નક્કી છે. એમ કહેવાય નહિ. અનુત્તર વિમાનથી આગળ સિદ્ધશિલા ૪૫ લાખ યાજનની છે, તે નાની નથી, એ દેવના સ્થાન તરીકે નથી; શ્રીસિધ્ધભગવન્તો અલે કને સ્પર્શીને લેલાએ રહેલા છે.

## જીવની સાથે રહેનારી ભટ્ટી.

પુદ્દગલ-પરિષ્ણુમનને અંગે જાતિલો કરીને આ રીતિએ લેદા જણાવ્યા. એકેન્દ્રિયને પૃથ્વીકાયાદિ જાતિમાં શી સ્થિતિ છે તે વિચારીએ. આહાર, શરાર, ઇન્દ્રિય અને વાસો-વાસ આ ચાર વસ્તુ છવ માત્રને અંગે આવશ્યક છે. ચાહે સ્ક્રિમ હાય, ચાહે બાદર હાય, તાત્પર્ય કે દરેક સંસારી જીવને આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય અને વાસો ધાસ વિના ચાલે તેમ નથી. આહાર લેવાનું સામર્થ્ય તે આહાર પર્યાપ્તિના ઉદય. તૈજસ્-કાર્મથુકાયયાં આહાર શ્રહ્યુ કરી શરીરપણે પરિષ્માવાય છે.

પાણીમાં લુગડું પલળે, ભીનું થાય, પણ ધાતુ નાંખા, અને માના કે તેમાં વીંટી નાં ગી રાખા, કલાકા સુધી રાખા તા શું તે ભીની થય ?, અગર શું તે વીંટીને નીચાલાય ?, તેમાંથી પાણીનું ટીપું પણ પડે ?, કહેવું પડશે કે ધાતુ પાણીને પકડે નહિ. ધાતુને પાણી લળગી શકે નહિ. એક સ્થલે એજ પાણીમાં લુગડું તથા વોંટી નાંખા, છતાં લુગડું પલળશે, વીંટીમાં પાણીના પ્રવેશ થશે નહિ. તેવી જ રીતે શ્રીસિદ્ધ ભગવન્તા જે સ્થલે વિરાજમાન છે, ત્યાં જ સૂક્ષમ—અપૃકાય, સૂક્ષમ—તેઉકાય, સૂક્ષમ—વાઉકાય, સૂક્ષમ—વનસ્પતિકાય છે. સૂક્ષ્મ—પૃથ્વીકાયાદિને તૈજસ કાર્મણના ઉદય હાવાથી તેઓ પુદ્દમલ—શહ્યુ કરે છે. સિદ્ધના જીવાના તે સ્વભાવ નથી, કે કર્મ શ્રહ્યુ કરે. સૂક્ષ્મ કે બાદર, કાઈપણ પ્રકારના સંસારી જીવ તૈજસ કાર્મણવાળા હાવાથી તે તેના યાગે પુદ્દગલા શ્રહ્યુ કરે છે, અને પરિણુમાવે છે. નિરાગી પણ ખેરાક ખાય છે, અને સંગ્રહણીના વ્યાધિવાળા પણ ખેરાક ખાય છે; પણ સંગ્રહણીના વ્યાધિવાળા પણ ખેરાક ખાય છે; પણ સંગ્રહણીના વ્યાધિવાળા પણ ખેરાક ખાય છે; પણ સંગ્રહણીના કરાય સાં સાર્ય છે સાલ્ય સાર્ય છે સાલ્ય મારા શ્રાફ્ય ખેરાકને પચાવી શકતી નથી,

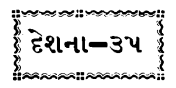
કારણ કે ગ્રહ્ણ કરવાની શકિત નથી. નિરાગી શરીરવાળાની જઠર પુદ્દગલને (ખારાકને) પચાવે છે, ગ્રહ્ણ કરે છે. તેજસ, અને કાર્મણ શરીર નામકર્મ હાય તેવા જીવા પુદ્દગલાને ખેંચી લે છે, તેનુંજ નામ આહાર. જીવ ઔદારિકાદિ પુદ્દગલાને ગ્રહ્ણ કરે છે, અને તૈજસ્ કાર્મણની ભંદ્રી દરેક ગુસારી જીવની સાથેજ રહે છે. અગ્નિના સ્વભાવ છે કે બળતણને પકડે છે, અને પાતે ટકે છે, પણ બળતણથીજ તેજ રીતે તૈજસ્ રૂપ શરીર, આ જીવની બેંડે વળગેલી ભંદ્રી છે. બવાંતરે લંદુી હતે જ જાય છે, અને જીવની સાથે રહેલી ભંદ્રી ખારાકને ખીંચે છે, અને ખારાકથી ટકે છે. જેનું નામ આહાર તે શરીર ખારાક પકડે છે, પણ અંદર લસ્મક હાય, એટલે ખાઇ જાય; પણ બધું તે બીજારૂપે થાય. લીધેલા ખારાકના (આહારના) પરિશુમનથી શરીર બને છે, તે વખતે શરીર નામકર્મથી શરીર બને છે. ત્યાર બાદ ઇન્દ્રિયોને પાષણ ખારાકમાંથી મળે છે. ખારાકના રસમાંથી શરીરપણ પરિશુમત થાય, અને એમાંથી ઘણા થાડો ભાગ ઇન્દ્રિયપણ પરિશુમે છે, પઇ ધાસો ધાસની તાકાત પ્રાપ્ત થાય, અને ત્યાર પછી એકેન્દ્રિય જીવા પર્યાપ્તા ગણાય છે. એકેન્દ્રિય જીવાને આ ચાર ચીજ હાય છે, અને તેનાં નામ આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય અને ધાસો શ્વાસ.

#### હલકામાં હલકી હાલત.

જીવ જ્યારે સૌથી પ્રથમ નીચામાં નીચી હાલતે હેાય, તે વખતે અનંતા જીવેલ સાથે મળીને ખારાક લે છે, અને શરીર ખનાવે છે. ઘણા શરીરના જચ્ચા એકઠા થાય છતાં દેખાય નહિ તેનું નામ સૂક્ષ્મ વરળ ભાજતમાં દેખાય છે. પણ વિખરાતા પુદ્દગલા દેખાતા નથી. સૂક્ષ્મ—પૃથ્વીકાયના જીવા એકઠા થાય તાપણ નજરે દેખી શકતા નથી. ત્યાં શરીર અંગુલના અમુખ્યાતમા ભાગનું હાય છે. આનાથી હલકી હાલત ખીજી કઈ?, કાઈ કદાચ તકે કરે અગર પૂછે કે 'અમુખ્યાતમાં ભાગ કેમ કહ્યો, અનંતમાં ભાગ કેમ નહિ?,' શરીરપણ ગ્રહ્યુ થનારા પુદ્દગલા અનંતમાં ભાગ કેમ કહ્યો, અનંતમાં ભાગ કેમ નહિ?,' શરીરપણ ગ્રહ્યુ થનારા પુદ્દગલા અનંતમાં ભાગે હાય જ નહિ. તેનું કારણ એ છે કે અમુંખ્યાતા આકાશના પ્રદેશાના છે. ચોદરાજલાકના આકાશ—પ્રદેશા અનંતા નથી. કેવી હલકી હાલત! અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગનું શરીર, ન દેખાય તેવું શરીર, એકી સાથે જયાં આહાર, શ્વાસાયસ લેવાય તેવું શરીર, અરે!, સહીયારૂં શરીર!, સાધારણ વનસ્પતિ, અનંતકાય સૂક્ષ્મ—વનસ્પતિકાયની દુનિયામાં ગણતરી નથી, અને વ્યવહારમાં પણ નથી.

અના દિના આવા સૂક્ષ્મપણાની સ્થિતિમાં અકામ નિર્જરા યાગે ઘણું દુ:ખ વેદાયું, નવું પાપ ન બંધાયું, ત્યારે જીવ ત્યાંથી બાદરમાં આવ્યા; પરંતુ બાદરમાં પણ અનંતા જીવાની ભાગીદારી છે, ત્યાં પણ એકી સાથે ઉદ્યમ છે. ત્યાં પણ અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગનું શરીર છે, પણ ફેર માત્ર એટલા કે તે શરીર દેખાય છે. શરીર દેખાય તેવું છે, માટે તે સૂક્ષ્મ નહિંપણ બાદર આ શરીર પણ અનંતા ભાગીદારાના સહીયારા પ્રયત્નાથી થયેલું છે. જૈના કંદમૂળ શાથી નથી ખાતા ?, જૈન દર્શન શાથી તે ખાવાની ના કહે છે, તે આથી

સમજાશે. પ્રત્યેક પૃશ્વીકાય, પ્રત્યેક અપકાય, પ્રત્યેક તેઉકાય, પ્રત્યેક વાઉકાય, પ્રત્યેક વનસ્પતિ-કાય, નારકી, દેવતા, તિર્થ ચ, મનુષ્ય તથા સૂક્ષ્મ અને બાદર સાધરણ, વનસ્પતિ વિનાની તમામ વનસ્પતિકાયના આ તમામ જીવા યાવત્ સિષ્ધના જીવા ભેળા કરીએ તાે એનાથીયે અને તગુણા જીવા, સાયની અણી ઉપર રહે છે, અને તેટલા કંદ્રમૂલના શરીરના કાઇ વિભાગમાં જીવા છે. આ સંબંધમાં વિશેષ અધિકાર અગ્રે વર્તમાન.



## અરૂપી આત્મા સાથે રૂપી કર્મના સંબંધ શી રીતે?

શ્રી ગણધર ભગવાને નિરૂપણ કરેલ પંચમાડ્ય શ્રી ભગવભીજીના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાંના પુદ્દગલ પરિણામના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે. સંસારી જવામાં તથા માક્ષના જીવામાં સ્વરૂપે કશા પ્રસ્ક નથી. ચાહે સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયમાં રહેલા જીવ લ્યા, ચાહે સિદ્ધિમાં રહેલ જીવ લ્યા, પરંતુ સ્વરૂપે તા બન્ને સમાન જ છે. ખાણમાંનું સાનું, તથા લગડીનું સાનું, બન્ને સુવર્ણરૂપે સરખાં જ છે. જે સાનું શાધાય છે ત્યાં એમ નથી માનવાનું કે ભદૃી નનું સાનું ઉત્પન્ન કરે છે. ખાણના સાનામાં માટી હજી મળેલી છે, જ્યારે લગડીનું સાનું માટીથી અલગ થયેલું છે. તદ્દન ચાખખા સાનાને ચાર્ટર બેંકનું સાનું કહેવાય છે, અને ભેળવાળા સાનાને અશુધ્ધ સાનું કહેવામાં આવે છે. તે જ રીતિએ સંસારી જીવમાં તથા સિદ્ધના જીવમાં જીવ—સ્વરૂપની દૃષ્ટિએ રતિભાર પણ કરક નથી. કર્મથી લેપાયેલ તે સંસારી જીવ, અને કર્મથી મુકત તે મુક્તિના (સિધ્ધના) જીવ. જેને સત્તામાં, બધમાં, ઉદ્દયમાં, ઉદ્દીરણામાં કર્મ હોય તે સંસારી જીવ, તથા જેને સર્વથા તે કર્મ નથી તે ખધા મુક્તિના જીવ. સંસારી જીવમાં કર્મ ભળેલું છે. કર્મના ભેળસેળને લીધે શરીરની પણ ભેળસેળ થાય. કાનો વળગે છે, માટે અના સ્ત્ર થાય છે. હાથ પકડે તો અને ખસવું હાય, જવું હાય તા પણ ખસી કે જઈ શકે નહિ, તેની રીતે જીવ શરીર ખંધાઇ રહ્યો છે. શરીર ન છૂટે ત્યાં સુધી જીવ ખસી શકતા નથી. જીવ આખા શરીરમાં વ્યાપેલા છે.

પ્રશ્ન થશે કે 'અરૂપી આત્મા તથા રૂપીકર્મ' એ ખેના સંખંધ શી રીતે થાય !, બીજાએ તો કર્મને દ્રવ્ય નથી માન્યું, પણ ગુણ માન્યા છે, જ્યારે જેનાએ તા કર્મને દ્રવ્ય માનેલું છે. ગુણુ માના તા ગુણુની કાંઇક અવસ્થા તા હાવી જોઇએને! કારણ કે મુલગુણના નાશ

હાય નહિ જૈન શાસન તા કર્મના નાશથી જીવની મુક્તિ માને છે. જો કર્મને ગુણ માને તા તા માલમાં પણ જીવની સાથે જ કર્મને માનદ્વું પડે. કર્મ પુદ્દગલ છે; ગુણ નથી. આકાશને અને આત્માને સુખ દુ:ખ નથી કરતું, કેમકે અરૂપી ચીજ સુખદુ:ખતું કારણ થઇ શકલી નથી. આત્મા અરૂપી છે, અને આત્માને તમામ દર્શનકારા અરૂપી માને છે. આત્માને અરૂપી માનવામાં કાઇના મતલેદ નથી. જેને શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, વર્ણ નથી આવા આત્મા અરૂપી છે. આવા અરૂપી આત્માને રૂપી કર્મા વળગ્યાં શી રીતે ?, અરૂપી આકાશને ચંદન કે કચરા સ્પર્શતા નથી. નથી તા ચદનના થાપા થતા, નથી કચરા વળગતા. આવી શકા કરતારે <sup>ધ્</sup>યાનમાં રાખવું, કે જે વસ્તુ પ્રત્યક્ષ હાેય તેને અંગે 'કેમ 'એ પ્રશ્ન ઉઠી શકે જ નહિ. 'પાણી તુષા કેમ છીપાવે છે, અગ્તિ કેમ આળે છે' આવા પ્રશ્નો હેાય જ નહિ. વ્યવહારે પ્રત્યક્ષસિદ્ધ વસ્તુને અગે 'આ આમ કેમ' એવી શકાને સ્થાન હાતું કે રહેતું નથી. સ્વરૂપ જાણવા માટેના પ્રયત્નની વાત અલગ છે. આત્મા તથા શરીર પરસ્પર એવા વ્યાપેલા છે, કે તમામ શરીરથી લિન્ન નહિં, અને શરીર આત્માથી ભિન્ન નહિં. સંયોગથી સર્વ અવયવા જીવ સાથે સંકલિત છે. ઔદારિક એવા સ્થુલ પુદ્દગલા જ્યારે આત્માને વળગેલા અનુભવીએ છીએ, પછી 'અરૂપી આત્માને રૂપીકર્મ વળગે કે નહિ' એ પ્રશ્ન જ રહેતા નથી. શરીરના સર્વ પ્રદેશામાં આત્માના સર્વપ્રદેશા વ્યાપેલા છે. આત્માએ પાતે જ તે પુદ્દગલા ગ્રહણ કરેલાં છે, અને પરિણમાવેલાં છે. આત્માએ પાેતે જ આ <mark>શરી</mark>ર બનાવ્યુ છે. જન્મ વખતે આ શરીર એક વેંતને ચાર આંગલનું હતું, અત્યારે પાંચ હાથનું કેમ ?, જીવ પાતે જ શરીર ખાંધે છે. કાેશીટાના કીડાની ચારે તરફ જાલ કાેણ રચે છે? અજ્ઞાનવશાત્ પાેતાનું બંધન પાેતે જ ઉભું કરે છે ને!

## 'કરે તે લાેગવે' એટલું જ માત્ર નથી.

અન્ય મતવાલા તમામ, કહા કે આખું જગત્ એમ માને છે, બાલે છે કે 'કરે તે લોગવે, વાવે તે લણે.' જૈન દર્શન એટલેથી અટકતું નથી, એથી આગળ વધે છે. અન્ય દર્શનો ઇશ્વરને જગત્ના બનાવનાર માને છે, જ્યારે જૈનદર્શન ઇશ્વરને જગત બતાવનાર માને છે. જૈનદર્શનમાં અને ઇતર દર્શનામાં આ માટે ક્રશ્ક છે. જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સવર, નિર્જશ, બંધને, માલ આ તત્ત્વો, ભવનું સ્વરૂપ કર્મનું સ્વરૂપ, દ્રવ્યાનું સ્વરૂપ વગેરે બતાવનાર ઇશ્વર છે એમ જૈના માને છે. સંસારને તથા મુક્તિને ઓળખાવનાર ઇશ્વર છે, એ જૈના ને કળૂલ છે. ઇતરા ઇશ્વરને જીવાજીવ તમામ પદાર્થોના, સંસાર માત્રના બનાવનાર તરીકે માને છે. જૈનો 'કરે તે લોગવે' તથા વાવે તે લશે' એ તો માને છે જ પશ્ર એટલેથી નહિ અટકતાં આગળ વધીને કહે છે, કે કરવાથી વિરમેનહિં (લલે તે ન પશ્ કરે) તે પશ્ર લોગવે. એટલે પાપ કરવાની પ્રતિજ્ઞા લે, નહિં, અને પ્રતિજ્ઞા પૂર્વક પાપ કરતાં અટકે નહીં, તે પશ્ર લોગવે. એટલે પાપ ન કરે તો પશ્રુ તેઓ પાપ કર્મ બાંધે છે પાપ લોગવેછે. દશ પ્રાશ્,

છ પર્યાપિ તમે પામ્યા છા. સક્ષમ એકેન્દ્રિયાદિ જીવા અનાદિથી દશ પ્રાણ છ પર્યાપ્તિ હજ પામ્યા નથી, છતાં તેઓ કયા પાપે રઝળે છે ?, સૂક્ષ્મની સ્થિતિ તેા એવી છે, કે તેઓ નથી તેા પાતે કાઇની હિંસા કરતા કે નથી તા પાતાની હિંસાનું કાઇને કારણ રૂપ થતા. અજવાળાને કાચ રાકતું નથી અજવાળાંને કાચના પ્રતિઘાત નથી ખાદર જીવાને કર્મ લગાડવામાં સુક્ષ્મ જીવા કારણરૂપ થતા નથી. કેવલજ્ઞાનીને વાયુના સ્પર્શ થાય, ઝપાટાથી સ્પર્શ થાય તેથી જીવા હુણાય, પણ પાતે હિંસાનું કારણ નથી. બાદરને સૂક્ષ્મને પરસ્પર પ્રત્યાઘાત નથી. અનાદિથી સૂક્ષ્મનિગાદમાં સ્થિતિ કયા કારણે ?, ને માત્ર 'કરે તે ભાગવે ' એમ મનાય તા અનાદિથી સૂક્ષ્મનિગાદમાં સ્થિતિ માની શકાશે નહિ. જે જીવા ખહાર નીકળ્યા જ નથી, ત્યાં કંઇ કારણ માનવું તા પડશેને! એ જીવાને નથી હિંસા કરવાની, નથી મૃષા બાલવાનું, નથી ચારી, લૂટ કરવાનાં, નથી સ્ત્રીગમન, નથી પરિગ્રહ મેળવવાનાં, નથી કેાધાદિ એ જવા વ્યવહારથી જ પર છે, છતાં ત્યાં સ્થિતિ કેમ ?, કહા કે પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક પાપથી ' વિરમે નાંહ તે પણ પાપ લાગવે છે આજ સિદ્ધાંત મિચ્યાત્વની સાથે અવિરતિને પણ કર્મળ ધનાં કારણમાં ગણી તે રાત્રિભાજન ન પણ કરે, છતાં ન કરવાનાં પચ્ચખાણ ન લે તેા પણ પાપ કર્મ ચાલુ વળવ્યા કરે છે. પાપથી વિરતિ કરવાનું શાથી ન મહ્યું ? એ પણ ચાક્કસ કર્મના ઉદયેજ માનવાતું. જેમ રસાળી માટી થાય છે, ત્યાં તે માટી થાય એવા વિચાર પણ નથી, તેમજ માટી થાય તેવા કાઇ પ્રયત્ન પણ નથી, છતાં લેવાયલા ખારાકમાંના પુદ્દગલા તેને પણ પાષણ આપે છે, તેમ કર્મનાં પુદ્દગલા અવિરતિને પણ પાષણ આપે છે. એનાર્કિસ્ટની ટાળોમાં નામ નાંધાયેલું હાય, એટલે એશે ગુન્હા કર્યા હાય કે ન પણ કર્યા હાય, ગુન્હામાં સંડાવાયેલા જ છે. એને ઘેર જિમ લાવવામાં એની હાજરીની જરૂર નથી. એ ટાળીમાંથી રાજીનામું દર્ધ છટા થાય પછી જ બચાવ છે. જૈનતરા કવાય તથા યાગને કર્મભધનું કારણ માને છે, પણ અવિરતિને કર્માળ ધનું કારણ માનતા નથી.

#### નિષેધની સિધ્ધિ કઠીન છે.

આ જવ કાશીટાના કીડાની જેમ પાતે શરીર રચે છે, બાંધે છે. પુદ્દગલાને ગ્રહણ કરી શરીરપણ પરિણમાવે છે, તેવીજ રીતે જવ પાતે જ શરીર બાંધે છે, ટકાવે છે, રક્ષણ કરે છે, અને વધારે છે, સત્તાદિ વડે કર્માદયવાળા જવા તે સંસારી જવા છે. જે જવ લીધેલા પુદ્દગલાને એકન્દ્રિપણ પરિણમાવે (તેવા નામ કર્મના ઉદ્દયે) તેથી તે એકન્દ્રિય તેવી જ રીતે યાવત પંચેન્દ્રિય પર્યાત સમજ લેવું. આજનું વિજ્ઞાન પણ હવે નવી તાજી માદીમાં જવ માનવા તૈયાર છે. બાદર પૃથ્વીકાય જીવના એ શરીરા છે. ચૌદ—રાજલાકમાં પૃથ્વીકાય યોગ્ય પુદ્દગલા કયાં નથી ? 'છે' એમ સાબીત કરવું સહેલું છે, પણ નિષેધ સાબીત કરવા મુશ્કેલ છે. નિષેધ કરનારને શિરે જવાબદારી વધારે છે. 'છે' એમ સિદ્ધ કરવામાં જે બુદ્ધિ નેઇએ તેના કરતાં 'નથી' એમ સિદ્ધ કરવામાં જગત આખાના

ગ્રાનની જવાબદારી ગળે લાગે છે. વિધાન કરનારને પદાર્થનું શેહું ગ્રાન, શેડા ક્ષેત્રનું ગ્રાન પર્યાપ્ત છે. દાબડી જોઇ 'તે દાબડી છે' એમ કહી શકે પણ 'દાબડી નથી' એમ કયારે બાલા- લાય ? આખા જગત્માં દાબડી નથી, એમ ખાત્રી થાય તોને!

# આસ્તિક નાસ્તિકને કહે છે કે મારૂં જશે શું?

એક નગર ખડાર એક તપસ્વી મહાત્મા પધાર્યા છે. દુનિયા ત્યાગ, વૈરાગ્યતપા, ધર્મ તરફ સ્હેજે આકર્ષાય છે. ભક્ષે ત્યાં માને કે ન માને પણ ખેંચાય તેા છેજ. ત્યાગમાં, વૈરાગ્યમાં, તપમાં એવું આકર્ષણ છે. આથી તેા તપસ્વીને પણ પ્રભાવકની ગણનામાં લીધા છે. પધારેલા મહાત્મા મડાનુ તપસ્વી છે, અને આતાપના લઇ રહ્યા છે. તેઓના આવતાની ખળર પડતાં તમામ લાકો ત્યાં દર્શને ઉલટ્યા. શીલ ધર્મની મહત્તા દુનિયામાં જેને શીલ વ્હાલું હાય તે વર્ણવે છે. તે પણ કુલટાદિ વેશ્યાને તેા ખટકે જ ! શીલ ધર્મને મહિમા દુનિયામાં ગવાય એજ વેશ્યા માટે શક્ય. આખું નગર મહાત્માને પગે લાગવા જાય, એ જોઇને એક નાસ્તિકના દિલમાં ઉલ્કા-પાત જાગ્યા, પણ કરે શું ?, આખા ગામમાં તે નાસ્તિક પાતે એકલા જ એ મતના હતા, એટલે એની વાતને સાંભળેજ કેાણ ?, તેણે તપસ્ત્રીના કાનમાં જઇને કુંક મારી મહાત્માછ! આ બધું કષ્ટ કરા છે**ા તે**ા ખરા પરસવની ખબર કઢાવી છે ? આસામીના નિશ્ચય વિના હુંડી શાની લખાે છાં ? પરસવ નહિ હેાચ તાે તમારૂં થશે શું ? મહાત્માએ ધ્યાન-મુક્ત થયા ખાદ તેને મધુર વચનાથી સમજાવ્યું. કે ભાઇ! તું સાંભળવા તૈયાર તા છે ને ?" એ યાદ રાખને કે કટ્ટર નાસ્તિકા માનતા કે ન માનતા, છતાં સાંભળવા તા તૈયાર રહેતા હતા. તેણે પાતાની સાંભળવાની તૈયારી ખતાવી, એટલે મહાત્મા કહે છે. બેશક ! સ્વર્ગ, નરક મેં જોયા નથી. પણ શાસ્ત્રના આધારે નિશ્ચય કર્યો છે કે પરલાેક છે, અને તેથી નરકની વેદનાથી ખરુવા માટે, અને સ્વર્ગના સુખાના અનુભવાર્થે, શાંત્યર્થે હું તપશ્ચર્યાદિ કરૂં છું. ભલા 'સ્વર્ગ કે નરક નથી 'એમ તુંશા આધારે કહે છે ? તને કાઈ કહી ગયું છે કે 'સ્વર્ગ તથા નરક નથી ?,' તારી દૃષ્ટિએ તાે તારે જાતેજ ચૌદ પ્રદ્યાંડમાં કરી વળવું જોઇએ, અને પછી ન દેખાય તા 'નથી ' એમ કહી શકે છે. હવે માન કે એક વખત સ્વર્ગ કે નરક ન પણ હાય તા મારાં ગયું શાં?

''संदिग्धेऽपि परे लोके त्याज्यमेवाशुभं बुधैः। यदि नास्ति ततः किं स्यादस्ति चेन्नास्तिको हतः''॥१॥

आचारांगसूत्र-प्रथमविभागे-पृ, १२२ पुं. १-पं-१० I

#### ભાવાથ<sup>ે</sup>:---

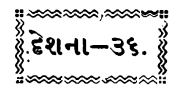
ચીજમાં સંશયમાં પણ તત્પરતા ધરાવનારા લેહ હોવે છતે પંડિત પુરૂષોએ તે અશુલ છેહવા લાય છે, જો નથી તે પછી તેનાથી શું થાય? અર્થાત્ પુષ્ય-દાન

ધર્મ કર્યા તો ફાયદાજ થવાના છે, પરંતુ વસ્તુ નિશ્ચિત થઈ ગઈ તા નાસ્તિક તા પાતે પાતાના વિચારથી હણાયા જ છે.

સ્વર્ગ ન પણ હોય, નરક ન પણ હોય, છતાં પાપ છેાડવાથી, પુણ્ય કરવા<sup>ત</sup> ગયું શું ? આત્માની પ્રસન્નતા તે સાક્ષાત્ છે. પણ ભલા આદમી! જે કદાચ નરક નાકળો પડી તે તારૂં થશે શું? તારે શિરે તે ત્રણ ઘણા આરે પ લાગુ થાય તેમ છે. નથી જાતે તું ધર્મ કરતો, નથી કરાવતો, અને કરનાર, કરાવનારની આડે વિદ્યો ખડાં કરે છે. આ વાત સાંભળીને નાસ્તિક નિર્ત્તર તથા આભોજ બની ગયો.

## લાેક−જીવાે અને પરિણુમનયાેગ્ય પુદ્દગલાેથી ખીચાેખીચ વ્યાપ્ત છે.

કાઇ પણ પદાર્થ 'નથી ' એમ કહેવું, અર્થાત્ વસ્તુના અસ્તિત્વના નિષેધ કરવા, એમાં ઘણી બુધ્ધિની જરૂર છે. ચૌદ રાજલાકમાં 'પ્રલાણી જગ્યાએ પૃથ્લીકાયપણે પરિણમેલાં પુદ્દગલા નથી.' તેમ કહેવાના આપણને શા અધિકાર?, શાસ્ત્રકાર તેા કહે છે કે સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાય, સુક્ષ્મ અપુકાય, સુક્ષ્મતે ઉકાય, સુક્ષ્મ વાઉકાય, સુક્ષ્મ વનસ્પતિકાય ચૌદર જલાકમાં ઠાંસી ઠાંસીને રહેલાં છે; ઔદારિકપણે જેનું પરિણમન થાય છે, તેવાં પુદ્દગલા ચૌદરાજલાકમાં ખીચાખીચ ભરેલાં છે. અનંતાકાલથી જીવાે માેક્ષે જાય છે, અને જઘન્યથી છ મહીને એક માેક્ષે જાયજ છે. છતાં જગત્ની સ્થિતિ એજ રહેવાની છે. માેણે મનુષ્યજ જવાના મનુષ્યગતિ વિના ખીજી કાેઈગતિમાં માક્ષજ નથી. મનુષ્યગતિના આધારભૂત પૃથ્વી, અપ્, તેઉ, વાઉ, વનસ્પતિકાયને માનવાંજ પડશે. જે આત્માને છેલ્લા માક્ષ માના, ત્યારે પણ આધારભૂત પૃથ્વીઆદિ માન્યા વિના છૂટકા કયાં છે ?. અનંતા જીવાે માેણે ગયા, જાય છે તથા જશે છતાં અનંતા આ રીતે રહેવાના પણ ખરા ેને ! આ બધા અનેતા જીવાે અને પુદ્દગલ છે. કર્યાં ? ચૌદરાજલાેકમાં ઠાંસી ઠાંસીને અરેલા જીવા અને પરિષ્મન યાગ્ય પુદ્દગલાથી ચૌદરાજલાક ખીચા ખીચ વ્યાપ્ત છે. આ રીતે આખું જગત્ જીવા તથા પુદગલાથી ખીચા ખીચ વ્યાપ્ત છે એટલે જીવા ત્યાંના પુદગલા ગહુણ કરે છે, અને ભિન્ન ભિન્ન રૂપે પરિણુમાવે છે. સૂક્ષ્મ માટે સ્થલ વિશેષની જરૂરિયાત નથી, આથી ચૌદરાજલાકમાં સુક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવા માનવામાં અડચણ નથી. શરીર તૈયાર થઈ ગયું, શક્તિઓ મળી એટલે જીવા પર્યાપ્તા કહેવાયા. શક્તિએ મળતી હાય પણ મળી ન હાય તે જીવા અપર્યાપ્તા કહેવાય. સૂક્ષ્મ પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તાના લેદા માટે અગ્રેવર્તમાન.



बेइंदियपओगपरिणया णं पुच्छा, गोयमा !, दुविहा पन्नता, त जहा-पज्जत्तगबेंदियप० य अपज्जत्तगबेंदियप० जाव परिणया य, एवं तेइंदियावि, एवं चउरिंदियावि।

## પાત્રાનુસાર પુદ્ગલાનું પરિણ્યન.

શ્રીગણુધર મહારાજા પંચમાંગ શ્રીભગવતીજીના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદેશામાં પુદ્દગલ-પરિણુમન અધિકાર કહી રહેલા છે. તેમાં જણાવી ગયા કે કેટલાક જવા સમજણ ધરાવતા હાય; પણ વર્તન ન કરી શકતા હાય, ભાગ ન આપી શકતા હાય; કેટલાક-જવા સમજણ વિના વર્તન કરતા હાય, કેટલાક જવો વિપરીત સમજણ તથા વિપરીત વર્તનવાળા હાય, કેટલાક સુંદર પ્રવૃત્તિશીલ હાય પણ પ્રમાદી હાય, કેટલાક અપ્રમત્તપણે સાધક હાય; એ રીતિએ વિપાકમાં પણ ભાગવટા માટે દરેકેદરેક ગતિમાં ભિન્ન ભિન્ન સ્થાન માનવા જ પડે.

એક વાત મગજમાં ખરાબર સમજ લ્યા. કે જગતમાં અમુક જગ્યાએ જીવો છે, તથા પુદ્દગલા નથી, એવા એક પણ પૂરાવા નથી. ચૌદરાજ—લાકમાં જીવા અને પુદ્દગલા કાંસીકાંસીને ભરેલાં છે, અને એના ખ્યાલ આપવા શાસકારે કાજલની દાળડીનું દૃષ્ટાંત આપ્યું છે. કાજલથી દાળડી જેમ કાંસીને ભરેલી છે, તેમજ ચૌદ રાજલાકમાં જીવા તથા પુદ્દગલા માટે સમજવું. સર્વ જાતનાં પુદ્દગલા સર્વ લાકમાં વ્યાપેલા છે. જયારે જગત આખામાં જીવા તથા પુદ્દગલા વ્યાપેલાં છે, તા પછી 'જીવ નથી' એમ કહેવાના શા હક?, જીવ તથા પુદ્દગલા બન્નેથી સર્વ લાકાકાશના સર્વ પ્રદેશા ભરેલાં છે, અને વ્યાપેલાં છે, સર્વ પ્રકારના સૂક્ષ્મ જીવા લાકમાત્રમાં વ્યાપી રહેલાં છે. વિકલેન્દ્રિય (બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રય) જીવા તદન સ્વચ્છ હવામાં કે તદ્દન સ્વચ્છ પુદ્દગલામાં ઉપજ શકતા નથી. મધ્યમપ્રકારની હવા કે મધ્યમ પ્રકારના પુદ્દગલાના આધાર હાય તાજ તેઓ ઉપજ શકે છે. તેથી વિકલેન્દ્રિય જીવા તિચ્છા લાકમાં જ ઉપજ શકે છે.

## ચૌદરાજકાકમાં અવ્યાપક-જીવા

નરકમાં તિર્ય વિષ્ઇ શકતા નથી, કારણ કે નરકની હવા ઘણીજ ઠંડી, અને તાપ ઘણા સખ્ત દ્વાય તેથી એ જવા માટે અસદ્ધ છે. એ જવા ઉર્ધ્વ લાકમાં પણ ઉત્તમ, સ્વચ્છ હવામાં પણ ન રહી શકે. વિકેલેન્દ્રિય જવો નુકશાનકારક હાવાથી, ઉત્તમ સ્થાને તેવા નુકશાનકારક જવા ન હાય. દેવલાકમાં વિમાનની ભૂમિએ આધારભૂત, છતાં ત્યાં વિકલેન્દ્રિય છવા ઉત્પન્ન થતા નથી. દેવલાકમાં દુર્ગ ધ ન દ્વાય, પણ દરો દિશા સુગંધિ કરી દે તેવી ઉત્કૃષ્ટ સુગંધ ત્યાં હાય છે. પુષ્ય— વિપાક ભાગવવાનું સ્થાન હાવાથી, ત્યાં સુગંધજ હાય. કાઇને તર્ક થાય કે ત્યારે શું તે જવા ચૌદ રાજકાકમાં વ્યાપક ન હાય તેમાં આશ્વર્ય નથી? વિકલેન્દ્રિય છવાથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના જવા આધારે રહેનારા હાવાથી, તેઓ સર્વ જગ્યાએ ન માનીએ, તેમાં અડચણ નથી.

## સૂક્ષ્મ એટલે ?

આદરપૃથ્વીકાયાદિ વ્યાઘાત કરનારી ચીજને વ્યાપક તરીકે ન માની શકાય. પૃથ્વીકાય, અપૃકાય, તેઉકાઉ, વાયુકાય, પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય વ્યાઘાત કરનારા છે. મધ્યમ ગંધની જેમને જરૂર નથી એવા આધાર વગર રહી શકનારા પાંચે સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાય, અપૃકાય, તેઉકાય, વાયુકાય, વનસ્પતિકાય, ચૌદરાજલાકમાં વ્યાપેલા છે. આધારની દરકાર સ્પૃલને હાય, અને પતનના ભય પણ સ્પૃલનેજ હાય છે. સૂક્ષ્મને તેવી પતનાદિની દરકાર કે તેવા ભય હાતા નથી. સૂર્યોદય વખતે જાળીયામાં ઝીણા ઝીણા કણીઆ તડકામાં (સૂર્યના પ્રકાશમાં) ઉડતા દેખાય છે. કહા કે એ કણીઆને પડવાના ભય છે?, એ કણીઆમાં કેટલાક આમ જાય છે, અને કેટલાક તેમ જાય છે. વાયરા હાય તા જૂદી વાત, નહીં તા એક પ્રકારની તેમની ગતિ નથી; પણ બારીક હાવાથી તેઓની ગતિ અનિયમિત છે.

આ તે સ્થૃલના નિર્ણયમાં અન્ય મતવાલા ધાકયા, એટલે તેઓએ જાળીઆના તેજમાં દેખાતા અહુના ત્રીશમા ભાગે પરમાહુ કહ્યો. વર્તમાન વિજ્ઞાનની શાધે તે કણીઆના છે. ક્રોડ ઉપર કટકા, યંત્રથી હાલમાં નક્કી કર્યા છે. પેલા બીચારા ઋષીઓ, યાગીઓ, ધ્યાની કહેવરાવનારાઓની દૃષ્ટિ માત્ર ત્રીશમા ભાગ સુધી જ પહેાંચી! એમણે તેા કહ્યું છે કે-

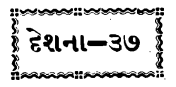
जालान्तरगतेभानौ, यत्सूक्ष्मं दृश्यते रजः तस्य त्रिशत्तमो भागः, परमाणुः प्रकीर्तितः । १॥ ।

જૈનામાં વપરાતા 'અસંખ્યાત ' ક્રું 'અનંત ' શખ્દ સાંભળી ઇતરાે ઉપહારય કરે છે, પરંતુ પરમાણુને સમજવા માટે લક્ષણ જ એ છે કે, અનંતા સૂક્ષ્મ પરમાણું એકઠા થાય, ત્યારે વ્યવહારિક પરમાણુ થાય, ત્યાર પછી અનંતાનંત વ્યવહારિક પરમાણુથી રજ, ત્રસ, રેણુ અને છે. જેઓ રૂપીમાં સાચા નથી ઠરતા, તેઓ અરૂપીમાં ક્યાંથી સાચા ઠરવાના છે?

## દરેક જીવને ચાર પર્ચાપ્તિ હાય

સૂક્ષ્મને કશાની અસર થતી નથી. કાચ અજવાળાને વ્યાઘાત પ્રત્યાઘાત ન કરે, તેમ અજવાળુ કાચને વ્યાઘાત પ્રત્યાઘાત કરી શકતું નથી. સૂક્ષ્મને જેમ બીજાની અસર નથી,

તેમ સૂક્ષ્મ પણ સ્યૂલને અસર કરી શકતા નથી. પાંચેય પ્રકારના સૂક્ષ્મા આખા જંગતમાં બ્યાપેલા છે, એમ શ્રી સર્વત્ર ભગવંતે કહેલું તે માનવું જ પડશે. સંસારી જીવાને આડાર. શરીર ઇન્દ્રિય અને ધાસાશ્વાસ ચાર પર્યાપ્તિ તા માનવીજ પડે. એકેન્દ્રિય કહેવાના વખત કયારે આવે ? એકેન્દ્રિયપણે શરીર પરિણમવાય ત્યારે ને! આડાર પરિશુમન વિના શરીર શાનું બંધાય ? આડાર પછી શરીર, ઇંદ્રિય અને ધાસાધાસ પર્યાપ્તિ. સુક્ષ્મ કે ખાદર, દરેક જીવને આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, ધાસાંધાસ તા માન્યા વિના છૂટકા જ નથી. ચાર પર્યાપ્તિ કમમાં કમ દરેક જીવને હોય જ છે. ચાર પર્યાપ્તિથી એાછી પર્યાપ્તિવાળી કાેઇ જાતિ નથી. જેને ચારેય વસ્તુ મળી ગઈ તે છવા પર્યાપ્તા કહેવાય. જેને બે, ત્રણ કે ચાર પર્યાપ્તિ પૂરી નથી મળી, તે છવા પર્યાપ્તિ મેળવતા કહેવાય, એટલે અપર્યાપ્તા કહેવાય પંચેન્દ્રિયમાં મનની શક્તિ મેળવે ત્યારે તે મનવાળા કહેવાય, અને મેળવતા હાય ત્યાં સુધી પૂર્વાપ્તા ન કહેવાય સૂક્ષમાં, બાદરમાં પૂર્વાપ્તા, અપર્યાપ્તા છે, યાવત વનસ્પતિ સુધી તેમ સમજ લેવું. બેઇન્દ્રિય જુવામાં સુક્ષમપણું રહી શકતું નથી. સુક્ષમપણું એકેન્દ્રિ-યમાં જ રહી શકે છે. રસના ઇંદ્રિય આવી કે સૂક્ષ્મપણાને અવકાશ રહેતાજ નથી. બેઇન્દ્રિય જીવા ચૌદરાજલાકમાં વ્યાપક માની શકાય તેમ નથી. બેઇન્દ્રિય જીવામાં પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા એ એ લેક પડે છે. બાઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રિય છવાના પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા એવા લોકા પડે છે. હવે પંચેન્દ્રિયના પેટા લોકોને અંગે પર્યાપ્તા, અને અપર્યાપ્તાના વિભાગ કેવી રીતે તે અલે વર્તમાન



रयणप्पभापुढिविनेरइय ॰ पुच्छा, गोयमा ?; दुविहा पन्नता, तं जहा-पज्जतगरय-णप्पभापुढिवि जाव परिणया य अपज्जतगजावपरिणयाय, एवं जाव अहे सत्तमा ।

#### લોક તથાં અલોકના ભેદ.

શ્રી ગણુધર મડારાજા પંચમાંગ શ્રી ભગવતીજીના આઠમા શતકના ઉદ્દેશામાંના પુદ્દગલ-પરિણામ નામના અધિકાર ક**હી રહ્યાં છે**.

ગઈ કાલે સુક્રમ બાદર સંબંધી પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તાની વિચારણા કરી. સર્વ લાેકમાં રહેલા જીવા સર્વ લાેકમાં રહેલાં યાેગ્ય પુદ્દગલાે ગડુણ કરીને પરિણમાવે છે. જે જીવા ખીજાથી ઉપઘાત પામે નહિ, તથા બીજાને ઉપઘાત કરે નહિ, તેને સુક્ષ્મ છવા કહેવામાં આવે છે. અજવાળું કાચને કે કાચ અજવાળું કાચમાંથી પસાર થવા છતાં, નુકશાન કરી શકે તેમ નથી. જગતમાં કહેા કે ચૌદ રાજલાેકમાં પૃથ્વી, અપ, તેઉ, વાયુ, વનસ્પતિએ સૂલ્મપણે પરિણમાવેલાં શરીરા એવાં સુક્ષ્મ છે કે પાતે બીજા જુવાથી આઘાત પામી શકતા નથી, અને પાતે ખીજા જીવાને આઘાત કરી શકતા નથી. જયારે સર્વ જાતનાં પુદ્દગલા સર્વ આકાશ પ્રદેશામાં છે. અને એકેન્દ્રિયના જીવા તે સ્થળે માનીએ તાે પછી તે જીવા તે પુદ્દગલાન લે તેમાં કાંઇક કારણ તાે માનવું પડેને! લાેક અને અલાેક આગ્રાથી માનીએ, પણ યુકિતથી અલાેક શી રીતે માનવા ? જે અલાક ન હાત તા સ્કંધ જ ન થાત. અલાક એટલા બધા માટા છે, અનંતા છે, કે જેમાં પરમાણુ છુટા છવાયા વીખરાઈ જાય તેં ખીજા પરમાણુને ફેર મળવાના વખત ન આવે. વાડકીમાં પાણી હાય તેમાં લાટની મૂઠી નાખીએ તા ઢેકું ળંધાય, પણ દરીઆમાં નાખીએ તા ઢેપું કે ગાંગડી ન બંધાય. તે જ રીતે પરમાણ પરમાણ વીખરાઇ જઇ અલાકમાં ચાલ્યા જાય તા સ્કંધ થવાના વખત ન આવે. જો એમ અલાકમાં જવાય તા આ જે જીવા લેગા થયા છે, તે થાય જ નહિ. ત્યારે સમજી લ્યા કે જીવ તથા પુદ્દગલને ગતિ કરવા લાયક અધું ક્ષેત્ર નથી. જીવ તથા પુદ્દમહને કરવા લાયક ક્ષેત્ર તે લાેક. કરવાને ગતિને લાયક નહિ એવું ક્ષેત્ર તે અલાક.

#### સંયાગાધીન જીવાની ઉત્પત્તિ.

છવા તથા પુદ્દગલા ચોદરાજલાકમાં ઠાંસીઠાંસીને ભરેલા હાવાથી એક કાયમાં અનતા છવા, એક સ્કંઘમાં અનંતા પરમાણુઓ રહેલા છે. સૃક્ષમ—પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય, વાયુકાય, વતસ્પતિકાય ચોદેય રાજલાકમાં છે. તેમાંના એક પણ ભાગ તેવા ખાલી નથી કે જેમાં સૃક્ષમ પૃથ્વીકાયાદિ પાંચ ન હાય. જવ અને પુદ્દગલની વ્યાપકતા હાવાથી રચુલ અગ્નિમાં વ્યાપકતા માનવી મુશ્કેલ પડશે. અગ્નિને આપણે જ ઉત્પન્ન કરીએ છીએ, નાશ પણ આપણે જ કરીએ છીએ. કાકડા સળગાવ્યા, અગ્નિકાયના છવા ઉત્પન્ન થયા, એાલવ્યા એટલે નાશ થયા. પુદ્દગલના નાશ ઉત્પત્તિ આપણે આધીન હાય પરન્તુ છવાની ઉત્પત્તિ તથા નાશ આપણે આધીન શી રીતે ક પુદ્દગલના સંચાગે જવ ઉત્પન્ન થયા છે. આખુ જગત નામકર્મના ઉદ્દયવાળું છે. સંચાગ મળે ત્યારે ગ્રહણ કરે, અને સંચાગ ટળે ત્યારે ગાલ્યું જાય. ગદકીમાં કીડા ઉત્પન્ન થયા છે. ગદકી આપણે કરીએ તેથી ગદકીની ઉત્પત્તિ તથા નાશ આપણે આધીન, તેથી તેમાં ઉત્પન્ન થતા જવા આપણે ઉત્પન્ન કર્યા તેમ નથી. તે તા ગદકીના સંચાગ મળયા એટલે ઉત્પન્ન થતા જવા આપણે ઉત્પન્ન કર્યા તેમ નથી. તે તા ગદકીના સંચાગ મળયા એટલે ઉત્પન્ન થતા

#### સૂક્ષ્મ તથા ખાદરની સમજણ.

આખા જગતમાં જે જે જીવા વ્યાપેલા છે, તેમાં પૃથ્નીકાયના નામ કર્મના ઉદયવાળા દાય તે જે પુદ્દગલા ગ્રહ્ણ કરે તે જીવા તે પુદ્દગલાને પૃથ્નીકાયપણે પરિણમાવે આવું આનું પરિશ્વિમન બધા પ્રકારના જીવાને અંગે છે, પણ અહિં વાત પૃથ્વીકાયથી વનસ્પતિકાય સુધીની છે. કેમકે સૂક્ષ્મ તથા બાદરના વિષય છે. એકેન્દ્રિય વિના સૂક્ષ્મ તથા બાદર એવા બે લેદ બીજે નથી. પૃથ્વીકાયથી વનસ્પતિકાય પર્ય તના જીવાને સ્થાવર જીવા કહેવામાં આવે છે. બેઇન્દ્રિયથી પચેન્દ્રિય સુધીના તમામ જીવાને ત્રસ એટલે હાલતા ચાલતા જીવા કહેવામાં આવે છે.

આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય ધારાશ્વાસ એમ ચાર પર્યાપ્તિ દરેક છવને હાય ચાર પર્યાપ્તિ જે છવા પૂરી પામી ચૂકયા હાય તે પર્યાપ્તા કહેવાય, અને બાકીના અપર્યાપ્તા કહેવાય. પૃથ્વીકાયપણામાં ઉત્પન્ન થયા છતાં શરીરે, ઇન્દ્રિયે ધારાશિક્ત મેળવી તાકાત મેળવી નથી તે અપર્યાપ્તા. નવા છવ ઉત્પન્ન થાય તે એકદમ ખધી શક્તિ મેળવી શકે નહિ. પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એ બેય ભેદ, સૂક્ષ્મ તથા બાદર બન્નેના જાણવા. પૃથ્વીકાયથી વનસ્પતિકાય પર્ય ત સૂક્ષ્મ બાદર તેમાંય પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એ રીતે દરેકના ચાર ચાર ભેદો જાણવા. અનંતા કે અસંખ્યાત—જીવાના અસંખ્યાતા શરીર ભેગા થાય તો ચર્મ ચક્ષુથી દેખાય નહિ, તેવા જીવા સૂક્ષ્મ કહેવાય. ચર્મ ચક્ષુથી શરીરપણે દેખાય તે બાદર કહેવાય. પૃથ્વીકાયથી વનસ્પતિકાય સુધી આ રીતે વીશ ભેદા થાય. વાયુકાય કે જેના સ્પર્શ જણાય છે, તે વાયુકાય બાદરમાં ગણાય.

પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા કાને કહેવા?

સ્યાવરને અંગે જેમ પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એવા લોદ પડે છે, તેમ તે લોદા ત્રસમાં પણ રહેલા છે. બેઇન્દ્રિય જીવામાં પણ શકિત મેળવેલી હોય તેવા (પર્યાપ્તા), તથા શકિત મેળવતા હાય તે (અપર્યાપ્તા) એમ બે પ્રકાર છે. લમરીઓ કીડાઓને લાવીને માટીમાં ઘાલે છે, પછી ડેખ દે છે, એટલે પેલા કીડાઓ લમરી ખની લાય છે. ત્યાં 'લમરી થતી' અને 'લમરી થઇ' એમ બે લેદ સ્પષ્ટ છે ને! વિકલોન્દ્રિય (બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ઐરિન્દ્રય)માં પણ પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા બે પ્રકાર સમજવા. જે જીવાએ શકિત મેળવેલી છે તે પર્યાપ્તા, અને મેળવી નથી, મેળવતા છે તે અપર્યાપ્તા. આહારાદિ પર્યાપ્તિઓ વિગેર શકિતએ અનુક્રમે મેળવાય છે.

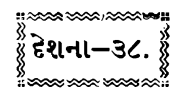
વૈક્રિય-શરીર એ અનંતગુણી સજાના ભાગવડા માટેનું સાધન છે.

પંચેન્દ્રિય છવામાં નારકી છવા જન્મે ત્યારથી જ વૈકિય પુદ્દગલા લેવાની તાકાતવાળા

હોય છે, અર્થાત્ એવી તાકાત સાથે જ તેઓ ઉત્પન્ન થાય છે, એટલે કે ઉત્પન્ન થાય કે બીજા સમયથી તેઓ વૈક્રિય પુક્રાલા શ્રદ્ધાલું કરે છે. ઔદારિકશરીર ક્રમે વૃદ્ધિ પામે છે. ઝાડ અનુક્રમે વધે છે. અગ્નિની જ્યાતમાં અનુક્રમ નથી. વૃક્ષને અગે, 'આટલા વર્ષે આટલું વધ્યું એમ કહેવાય છે, કારણ કે ત્યાં વધવાના ક્રમના, અનુક્રમના નિયમ છે. ઔદારિક શરીરમાં ક્રમિકવૃદ્ધિ હોવાથી શકિત પામતા તથા શકિત પામેલા, એટલે કે પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા, એવા છે લેદ પાડી શકીએ. અગ્નિને અગે, એ પ્રગટ થાય કે આખા મકાનમાં ઝાકઝમળ અજવાળું પ્રમરે છે. ત્યાં પ્રસરણમાં ક્રમ નથી. એ પ્રકાશ પહેલેથી છેલ્લે સુધી સરખી રીતે પ્રસરે છે. વૈક્રિય શરીર ઔદારિક શરીર માક્ક ક્રમિક વૃદ્ધિવાળું નથી. સમુદ્દઘાતથી વૈક્રિય રચાય છે, ઔદારિક રચાતાં નથી. ઔદારિક શરીરથી સહન ન થઈ શકે તેવાં ઝુધા, તૃષા, ટાઢ, ગરમી વેદના, વ્યથા, પીડા, કદર્યના, માર, ઘાત, છેદન, ભેદન, દહન વગેરે વેદનાઓ નારકીઓ તેમનું વૈક્રિય શરીર હોવાથી સહન કરે છે. અહિં, પૂર્વે કરેલાં પાપાનું સા ગુણું, હજાર ગુણું, લાખ ગુણું, અસંખ્ય ગુણું, અનંતગુણું ફલ નારકીમાં આ રીતે ભાગી શકાય છે. ઔદારિક દેહ હોય તો સજાના એક વખતના ભાગવટામાં ખલાસ!

આ લાકમાં ખૂનીએ ચાહ્ય તા એક ખૂન કર્યું હાય કે સા ખૂન કર્યાં હાય પણ કાંસી તા એકજ વારને! ગુન્ડા ઘણા છતાં તેથી સજા ઘણી વખત કરવી તે સત્તાની ખડાર છે. ત્યારે શું તે ગુન્ડાઓ માક થયા? રદ ખાતલ થયા? ના, એવા કાઇ સામટા ગુન્ડાઓના વિપાકના ભાગવટા માટે નરક નિયત છે. આ લાકની રાજસત્તાના સાણસામાંથી છૂટી ગયેલા કુદરતના સાણસામાંથી છૂટી શકતા નથી. નારકીને જે વૈકિય શરીર ન મળ્યું હાત તા તે ગુન્ડામાંથી ગુન્હેગાર છૂટી શકત, પણ એ ખનેજ કેમ? અનંતગુણી પીડા ભાગવવા માટે તા વૈક્રિય શરીરના વળમાડ છે. ખુબી કે છૂટાય નહિ, મરાય પણ નહિ એ તા વળગાડ તે વળગાડ! પારાના કણ કણ જુદા કરા, પણ પાછા ભેળા થઈ એકરૂપ થાય છે, તેમ નારકીના દેડ કાપીને ખરૂરે ખરૂડ કરા તાય પાછા જેડાઇ જાય અને બીજી વેદના ભાગવવા તૈયાર!

આવું વૈક્રિય શરીર જે છવાને પહેલીજ ક્ષણથી મળે છે. તેને માટે શક્તિ (પર્યાપ્તિ) પામ્યા કે પામની એવા વખત જુદા કયાં? વૈક્રિયપણે વૈક્રિય પુદ્દગલા પરિણમાવાય પણ તે શરીરમાં ઇન્દ્રિય, શાસાશ્વાસ, ભાષા તથા મનની શક્તિ કમિકજ થાય છે. આથી નારકીમાં પણ પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા ભેદ માનવા જ પડે. દરેક નરકમાં તેવા છે લેદ છે, એટલે કે સાતેય નરકમાં આ છે લેદા સમજી ક્ષેવા. હવે તિર્યં ચ, મનુષ્યા તથા દેવતાઓને અંગે, આ લેદા માટેનું વર્ણન અલે વર્તમાન.



संमुच्छिमजङ्गरतिरिक्षपुच्छा, गोयमा ! दुविहा पन्नता, तं जहा-पद्धात्तग० अपज्जतग० एवं गढभवकंतियावि, संमुच्छिमचउप्पयथस्यरा एवं चेव गढभवकंतिया य एवं जाव संमुच्छि-मखद्यरगढभवकंतिया य एकेक पद्धात्तगाय अपज्जतगाय भाणियव्या ।

#### દેખી શકાય તે બાદર અને ન દેખી શકાય તે સૂક્ષ્મ.

શ્રી ગણધરમડારાજા પંચમાંગ શ્રી ભગવતી જસૂત્રના અષ્ટમ શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ-પરિશુમનના અધિકાર જણાવતાં, જીવાના ભેદોને અંગે એકેન્દ્રિયાદિ જાતિ, અને પૃથ્વી-કાયાદિ ભેદો પુદ્દગલના સંયોગોની વિચિત્રતાને લીધે જ એ વિચારણા કરવામાં આવી અહિં એક પ્રશ્ન ઉપસ્થિત કરાયા, કે જેમ મૂલભેદો પુદ્દગલને આભારી છે, તેમ પેટાલેદો પણ પુદ્દગલને આભારી ખરા કે નહિ! એ પ્રશ્નને અંગે જ પ્રશ્ન ઉત્તા રહે છે કે મૂલભેદો જો પુદ્દગલની વિચિત્રતાને આભારી હોય, તો પેટાલેદો માટે પણ એમજ હેન્ય એમાં પ્રશ્ન શાથી?, જયારે પૃથ્વીકાયાદિને પુદ્દગલની વિચિત્રતાને આભારી ગણવામાં આવે, તો પછી તેમાં વળી સૂક્ષ્મ, બાદર, પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા એવા ભેદો કહેવાની જરૂર શી? ભલે પ્રશ્નમાં પ્રશ્ન થયા, પરન્તુ પ્રશ્નકારે એક વાત ધ્યાનમાં રાખવાની જરૂર છે કે મૂલભેદમાં સૂક્ષ્મ તથા બાદર એ બે ભેદા છે શાથી?

કરીને સૂક્ષ્મ તથા ખાદરની વ્યાખ્યા સમજી લેવી. પૃથ્વીકાયનાં અસંખ્યાતાં શરીરા એકઠા થાય છતાં પણ નં જોઇ શકાય તે સૂક્ષ્મ, અને પૃથ્વીકાયનાં ઘણાં શરીર એકઠાં થાય અને તે દેખી શકાય તે બાદર પૃથ્વીકાય. દેખાવાના સ્વભાવવાળા તે બાદર, અને ન દેખાવાના સ્વભાવવાળા તે બાદર, અને ન દેખાવાના સ્વભાવવાળા તે સૂક્ષ્મ. જયારે કોંઘળી ભરાવાથી રૈત કે અનાજના ભાર લાગે ત્યારે એક દાણામાં પણ અગર રેતનાં એક રજકણમાં પણ અમુક વજન તા માનલું પડે, પરંતુ એક દિવાનું તેજ આપણા ઉપર પડે, તા આપણે દબાઇએ ખરા? ના, કેમકે એ પુદ્દગલા તાલને, વજનને યાગ્ય નથી. રેતનું અને અજવાળાનું તા સમજવા માટે દૃષ્ટાંત આપ્યું. દૃષ્ટાંતા વસ્તુના ખ્યાલ સહેલાઇથી લાવવા માટે અપાય છે. બાદર પૃથ્વીકાય એક હાય તા ન દેખાય. ભારની ચીજ છતાં ભારીક હાવાથી ભાર ન લાગે. દૂર પડેલા એક વાળ ન દેખાય પણ વાળના જથ્થા દેખાય. બાદર પૃથ્વીકાયના કેઈ જીવાનાં શરીર એકઠાં થાય ત્યારે દેખી શકાય. એક પૃથ્વીકાયનું શરીર પણ દેખવા

યાગ્ય છે. સૂક્ષ્મ અને બાદર એ લેદા પુદ્દગલ પરિણામની વિચિત્રતાને લીધે માનના પડયા. સ્થાવર દેખાવા યાગ્ય છતાં બે પ્રકાર માનવા પડે. પૃથ્વીકાય તથા અપ્કાય ચક્ષુથી દેખાય છે, પણ વાયુકાય બાદર હાય તે દેખી શકાતાં નથી. પ્રભા, તેજ માત્ર ચક્ષુથી ચાદ્ય છે, સ્પર્શથી ન જણાય. દેખવા લાયકના એ વિભાગ, નહિં દેખવા લાયકના સંયાગથી ન દેખવા લાયક ના બન્યા. અને દેખવા લાયકના સંયાગથી દેખવા લાયક ના બન્યા. હાઇડ્રાજન અને એાકસીજનની સ્થિતિ વિચારા. વાયુરૂપે તે પાણી રૂપે અને પાણી રૂપે તે વાયુરૂપે થયું ને! અહિં કેલ લેદ કરે કે: "જ્યારે વાયુ એજ પાણી, પાણી એજ વાયુ તે એ લેદ જૂદા શા માટે માનો છાં? સ્થાવરના ચાર લેદ માનોને! ખાલક જીવાન થાય તેથી શું જીવાનના જીવ જૂદા માનવા? આપણે તે સંયાગે ઉત્પત્તિ માનીએ છીએ. કેટલીક વખત વાવવાથી પણ ઘાસ થાય, અને વગર વાવ્યે પણ ઘાસ થાય. માટે ઘાસ માન્યા વિના છટકા નથી. વાયુમાંથી પાણી થાય એટલે વાયુના જીવા મરી જાય છે અને પાણીના જીવા ઉપજે છે.

#### જૈન દર્શનમાં સંયાગથી ઉત્પત્તિ માનેલ છે

માટીમાં ઉત્પન્ન થયેલા અનાજ દ્વારા આ મનુષ્યનું શરીર પણ વધ્યું ને! આળીને રાખ થયા પછી પાછી માટી! ક્ષણિક સાંચાળિક ઉત્પત્તિ તથા નાશ માનવામાં જૈનાને વાંધા નથી. આપણે આમ આધુનિક વિજ્ઞાનને અગે કહીએ છીએ તેમ નથી, પરન્તુ શ્રી સ્યગડાંગ સ્ત્રની ટીકામાં કહ્યું છે કે અપ્કાય વાયુ ઉપાદાન કારણ તથા વાયુ નિમિત્ત કારણું છે. લુગડાનું ઉપાદાન કારણું સ્ત્રાર, ઘડાનું ઉપાદાન કારણું માટી. ઘણીવાર ઉપાદાન તથા નિમિત્ત કારણું અન્નેના કારણું જુદાં હાય છે, તેમ અહીં નથી. પાણીમાં ઉપાદાન તથા નિમિત્ત કારણું અન્નેના કારણું ભૂત વાયુજ છે. બાદર પૃથ્વીકાય એટલે એક આંગળ જેટલી જગ્યામાં અસંખ્યાત એકઠા થાય તાજ દેખાય, પણ ગમે તેટલા ઘોઘાટ જબ્બર હાય, તા પણ શબ્દ નજરથી નથી દેખાતા જેમ એક શબ્દનાં તેમ ઘણાં શબ્દાનાં પુદ્દગલા પણું એઇ શકાતાં નથી. તેજ રીતે સૂલ્મનું શરીર એકનું હાય કે અનેક સૂલ્માનાં શરીરા તા પણું એઇ શકાતાં નથી. તેજ રીતે સૂલ્મનું શરીર એકનું હાય કે અનેક સૂલ્માનાં શરીરા તા પણું એઇ શકાય નહિ. સ્યૂલ પૃથ્વીકાયના પુદ્દગલાનું પરિશ્રુમન છે.

## આખા જગત્માં વ્યાપક માત્ર પાંચ સ્થાવર જ છે.

શકિત મેળવવાના સમય તે અપર્યાપ્તાપણું, અને શકિત મેળવાયા પછી પર્યાપ્તાપણું. સૂક્ષ્મ ખાદર, પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એવા ચાર લેદા પાંચે સ્થાવરમાં એટલે એકેન્દ્રિયમાં છે. એઇન્દ્રિયમાં સૂક્ષ્મ કે ખાદર એવા બેદ નથી. એઇન્દ્રિય કયારે કહેવાય ?, રસનાઇન્દ્રિય પ્રાપ્ત થાય ત્યારે એઇન્દ્રિય કહેવાય. રસના ઇન્દ્રિયવાળા રસના અનુભવ કરે છે સૂક્ષ્મને રસ ગમ્ય ન હાય. આથી રસના ઇદ્રિય સ્થુલમાં જ માની શકાય. તેમાં (એઇન્દ્રિયમાં) સૂક્ષ્મના લેદ રહેતા જ

નથી. એજ નિયમ આગળ પંચેન્દ્રિય પર્યાત સમજી શકાય તેમ છે. બેઇન્દ્રિયાદિ જીવાનું આથી આખા જગતમાં વ્યાપકપણું રહેતું નથી. માત્ર પાંચ સ્થાવર જ જગતમાં વ્યાપક છે.

## કું ભીથી શરીર માેંદું!

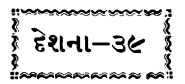
પંચિત્ત્રિય છવાના ચાર ભેરામાં પ્રથમ નારકીના છે. ઉત્કૃષ્ટ પાપનાં વિપાકને ભોગવવાનું સ્થાન નરક છે. નરકમાંના છવા તે નારકી. કદાચ તમે પૃછશા કે: " છવને તમે નારકી કયારથી કહેા છાં! મનુષ્યગતિ કે તિર્યાં ચ ગતિમાંથી નીકળે ત્યારથી કે નરકમાં ઉપજે ત્યારથી! અહિં કું લસ્તુના ઉદયે એ છવ ત્યાં ગયા! અહિં ના આયુષ્યના છેલ્લા સમયથી જ નારકી. મનુષ્ય કે તિર્યાં ચનું પંચેન્દ્રિ આયુષ્ય સમાપ્ત થયું કે ખીજા જ સમયથી નારકી. નારકી મરીને કરી નરકમાં ન ઉપજે. મનુષ્ય કે તિર્યાં ચ પંચેન્દ્રિયનું આયુષ્ય પુર્ફ કર્યું એટલે નરક તરપ્ત પ્રયાણ કરનારા છવ રસ્તામાં નરકાયુ ભોગવે છે. રસ્તાના સમય, બે કે ત્રણ સમય જેટલા છે. નરકાયુ અહિંથી ઉદયમાં આવે છે, એટલે પાયકર્મ અહિંથી જ ઉદયમાં આવે છે, પણ કાર્મણ શરીર સુખદુ:ખના ભોગ વગરનું છે વેદનીય કર્મના ઉદય શરીરના સાધન વિના હાતો નથી. છવ જે પર્યાપ્તિએ ભવિષ્યમાં પૂરી કરવાના હાય તો તેને એક અપેક્ષાએ લિખ્ધ પર્યાપ્તે કહેવાય, અને જે ન કરવાના હાય તો લિખ્ધ અપર્યાપ્તે કહેવાય.

ક્રીને વિચારા, નારકીના જીવા, નરકમાં જતાં, વચમાં નરકાયુ ભોગવે છે, છતાં સ્થુલ શરીર ન હોવાથી વેદનાના અનુભવ હોતા નથી. દેવતાઓ ઉપજે ત્યાં અંતર્મુદ્ધતમાં તો વધીને જોવા જેવા થઇ જાય છે. તેમ નારકી જીવ કુલીમાં ઉત્પન્ન થાય કે શરીર કુલી કરતાં વધે. બાઇને પેટ કરતાં ગર્ભ માટા રહે તો શી દશા ? ત્યાં તો ઔદારિકશરીર એટલે બાઇના શરીરને નુકસાન થાય, બાઇનું માં'ત થાય પણ નારકીની કુલી વજની એટલે તેને કાંઇ અસર થાય જ નહિ. માટીનું પાત્ર, તેમાં દૂધ ગરમ મૂક્યું હાય, અને ઢાંકણું સજ્જડ હાય તો ત્રુટી જાય, પણ તાંબાની હાંછીમાં તેમ બને નહિ. નારકીઓ કુલીમાં ઉત્પન્ન થાય, કુલી કરતાં શરીર માટું હાય, તેથી તે રાહેરાડ પાઢ, એટલે પરમાધામીએ તેના શરીરના કટકા કરીને તેને બહાર કાઢે છે. એ કટકા પાછા પારાના કણીઆની જેમ ભેળા થઇ જાય છે. નારકી જીવની આ દશા છે. આ નારકીમાં પણ પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એવા બે વિભાગ છે.

#### તિર્ય અને અગે.

તિર્ય અને પચેન્દ્રિયના ત્રણ ભેદા. જલચર, સ્થલચર, ખેચર. જળચરા પુદ્દગલાને જળચરરૂપે પરિભુમાવે છે. જલચર પણ પર્યામા અપર્યાપ્તા બે ભેદે છે. સમૂર્સિઈમ્ જલચરા પણ પર્યાપ્તા બે ભેદે છે. તર–માદાના સંયાગથી ઉત્પન્ન થનારા જલચરા ગર્લજ કહેવાય છે. મનુષ્ય સ્ત્રીના ગર્લાશયમાં મનુષ્યની તેમજ કીડાઓની પણ

ઉત્પત્તિ છે ને! ગર્ભાશયમાં વ્યાધિ થાય, તે સહે ત્યારે કીડા ઉત્પન્ન થાય છે, અને એ જ ગર્ભાશયમાં પુત્ર કે પુત્રીની ઉત્પત્તિ થાય છે. છવા પુદ્દગલા લઈ પરિચુમાવે તેવું પરિચુમન થાય છે, માટે ત્યાં સ્વભાવ કામ ન લાગે, નહીંતર ગાંડી માના ગાંડા, અને ડાહી માના ડાદ્યા થવા નોઈએ. ગર્ભાશયમાં નામકર્મના ઉદયે જે છવ ઉત્પન્ન થાય તે નામકર્મના ઉદયાનુસાર તેવાં પુદ્દગલા ચહુણ કરે, તથા તે રૂપે પરિચુમાવે છે. ગર્ભવ્યુતકાંતિમાં પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એવા એ લેદ પડે છે. સ્થલચરમાં ચતુષ્પદ, ભુજપરિસર્પ તથા ઉરપરિસર્પ એવા ત્રણ લેદ છે. ચતુષ્પદમાં પણ સંમૂર્વિઈમ તથા ગર્ભ જ એવા એ પ્રકાર છે અને તે દરેકમાં પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એવા એ લેદ છે. એજ મુજબ ભુજપરિસર્પ તથા ઉરપરિસર્પ માટે સમજ લેવું. એચર માટે પણ એ જ રીતે સમજ લેવું. હવે મનુષ્યના લેદાને અંગેનું કથન અમે વર્તમાન.



समुच्छिममणुस्सपंचिदियपुच्छा, गोयमा ! एगविहा पन्नता अपज्जतागा चैत्र

#### જૈનાના માક્ષ સાંકડા નથી

શ્રી ગણુધર મહારાજાએ, શાસનની સ્થાપના માટે રચેલી દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગ શ્રી ભગવતી સ્ત્રના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાંના પુદ્દગલ-પરિણામ નામે અધિકાર ચાલુ કરતાં જણાવે છે કે સ્વરૂપે તમામ જીવા સરખા છે. સ્વરૂપ દૃષ્ટિએ જેવા સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયના જીવ તેવાજ સિધ્ધ મહારાજના જીવ છે. જીવ માત્ર સ્વરૂપે સમાન છે. સમ્યકત્વની શરૂઆત અહિંથીજ થાય છે, અને તે એ છે કે 'તમામ જીવ સ્વરૂપે સમાન છે' એ માન્યતામાં સમ્યકત્વની જડ છે. ઇતરા પાતપાતાના નિયત દેવ, ગુરૂ, ધર્મને માને છે, પણ તેમાં હેત સ્વર્ગ પ્રાપ્તિના અને સંસારિક સુખ મેળવવાના છે.

આ જીવ જ્ઞાનાવરણીયાદિ આઠ કર્માથી ઘેરાયેલા છે. એ કર્માના નાશ કરવાના તથા આત્માને જ્યાતિ સ્વરૂપ બનાવવાના હેતુ જૈનદર્શનમાં છે, તેથી જેઓએ કર્માના નાશ કર્યો છે, જેઓએ પાતાના આત્માને જ્યાતિ સ્વરૂપ બનાવ્યા છે, તેઓએ કર્મ નાશના, સ્માત્મ સ્વરૂપ પ્રાપ્તિના માર્ગ બતાવ્યા છે, તેમને જૈના દેવ માને છે. તેથી જ સુદેવ, સુગુરૂ, સુધર્મ માનવામાં સમક્તિ છે. જૈનદર્શન તા ઈચ્છે છે કે તમામ જીવા સમક્તિ થાય, કારસ કે જૈનદર્શને

માનેલા માેક્ષમાં સંકડામણ નથી. "અમુક સંખ્યામાંજ જીવા રહી શકે, સંખ્યા વધશે તો લાંધા આવશે, અમારી જગ્યા નહિ રહે," આવું માેક્ષનું સ્થાન જૈના માનતા નથી. આખાય જગતના તમામ જીવા એક અવગાહનામાં આવી જાય તો પણ જૈનાને બાધ નથી. ક્ષેત્રનું રાકાણ થઇ જવાથી બીજાને સ્થાન ન મળે, તેવી સ્થિતિ નથી. "જગત આખું માેક્ષ પામા " એ જૈનાની સદૈવ ભાવના હાય છે. જૈનદર્શનના એ તા કાયમી મનારથ છે. અમુક જીવ માેક્ષે ન જાય, તેવી ઇચ્છા કે મનારથ, તેવું વચન કે ઉપદેશ તથા તેવી પ્રવૃત્તિ આ એકાન્ત માેક્ષ માર્ગ માટેના જૈન શાસનમાં નથી.

### जिनपन्नतं तत्तं शाधी ?

ઇતરામાં તથા જૈનામાં આવેા કરક શાથી ? ખીજાએ આત્માના સ્વરૂપને એાળખતા નથી. કાેઈ પણ આત્મા ભલે અધમ દશામાં હાેય, છતાં તે જ્યાતિ સ્વરૂપ છે. સિદ્ધ સ્વરૂપ છે; આવું કાઇ પણ બીજા મતવાળા માનતા નથી. બીજાએા દેવને પણ કલંક આપીને માને છે. જૈનામાં દેવ નિષ્કલંકજ છે. બીજાઓ દેવને કર્મ કરાવનાર, પ્રેરક માને છે. જૈના કર્મની જવાબદારી જોખમદારી જીવની માને છે. ખીજાએા ઇધ્વરને જગતને બનાવનાર માને છે. જૈના ઇધ્વરને પદાર્થ બતાવનાર માને છે. આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, તથા સાધુઓ ત્રણ ગ્રાનવાળા હાય તોજ ઉપદેશ દે, તેવા નિયમ નથી. શ્રી તીર્ધ કર દેવ તા ગર્ભથી ત્રણ જ્ઞાન ધરાવે છે, અને દીક્ષા લેતાં તેમને ચાયું જ્ઞાન થાય છે, છતાં તેમને ઉપદેશના અધિકાર નથી. તેઓ ઉપદેશ કેવલગાન પ્રાપ્તિ પછી જ આપે. આચાર્યાદિને ઉપદેશ આપવામાં હરકત નથી. કેમકે તેએા કાંઇ ઘરના કાંઇ ઉપદેશ અપતા નથી, તેઓ તા શ્રીતીર્થ કર દેવના ટપા**લી**નું કામ કરે છે. સાત રૂપીઆના પગારદાર ૮પાલી સાત લાખના ચેક આપે છે કે નહિ ? પણ એમાં એને શું? નથી ત્યાં પાતાની જવાબદારી કે જેખમદારી. એણે તા માત્ર ચેકવાળું પરળીડીયુંજ આપ્યું છે. ચેક લખનાર તેા ખીજો જ છે. આચાર્ય, ઉપાધ્યાય તથા સાધુએા, શ્રી તીર્થ કર ભગવાને પ્રરૂપેલા તત્ત્વાના ઉપદેશ આપે છે, અને તે પણ તેમનાજ નામે. ' & इं इं छं ' એમ इंडेवाने। इंड छे. 'केवली कहीओ मुहावओ धम्मो' तथा जिन पन्नत्तं तत्तं સત્રના અર્થ એજ વાત સાખીત કરે છે.

આચાર્યાદિએ અખતરા કરવાના નથી, પણ શ્રી જિનેશ્વરદેવના માર્કાના માલ વેચવાના છે-વ્હે ચવાના છે. તીર્થ કર દેવા, ચારિત્ર અને દાર તપદ્વારા કેવલજ્ઞાન પામ્યા પછી જ ઉપદેશ આપે છે. આદર્શ રૂપ બનનાર પૂરતી તૈયારી કરી પછી જ બહાર આવે. સામાન્ય સૈનિક લહ્વાને માટે ગમેતેવા તલપાપડ થાય, પણ પૂરતી તૈયારી વિના જનરલ કદી પણ વાર ડીકલેર કરશે નહિ. શ્રીતીર્થ કરદેવે તા તીર્થ પ્રવર્તાવવું છે. પાતાનાં વચને લાકાને માર્ગ પ્રવર્તાવવા છે, માટે પ્રથમ આદર્શરૂપ બનવું જોઇએ આદર્શરૂપ બનવું હાય તેને આદર્શરૂપ અનુકુળની ભૂમિકાનું ચારિત્ર

લઇને કેવલજ્ઞાન મેળવે, અને કેવલજ્ઞાન મળ્યું એટલે નક્કી થયું, કે જાણવાનું કંઈજ બાકી રહેતું નથી, પછીજ તીર્થ કરા ઉપદેશ દે છે, અને તીર્થ સ્થાપે છે.

### નિસર્ગ તથા અધિગમ સમ્યક્ત્વ.

મુલ વાતમાં આવેા. દરેક આત્મા સ્વરૂપે સિદ્ધ સમાન છે. જીવ માત્ર સ્વરૂપે સિદ્ધ ભગવન્તના જીવ જેવા છે. જીવ આટલી ઉંચી હતે સુક્ષ્મ એકેન્દ્રિયપણાથી આવ્યા છે. ઘેરથી અંદર સુધી પગેથી ચાલીને જઇ શકાય, પણ માટી ખાડી કે માટી નદી ઉતરવામાં પગથી કામ ચાલે નહિ, નાવ જોઈ એ જ. અકામ નિર્જરાથી વધીને અમુક ઉંચી હતે અવાય, પછી શ્રીતીર્ધ કર દેવનાં વચનાનું આલંખન નેઇએ; અને તે વિના આગળ વધી શકાય નહિ. યથા પ્રવૃત્તિકરણ સુધી વચનની જરૂર નથી. યથાપ્રવૃત્તિકરણથી આગળ વધી અપૂર્વકરણમાં જઇએ, ત્યાં શ્રીતીર્થ-કર દેવનાં વચનાથી વીર્યોલ્લાસ પ્રગટયા વિના છૂટકા નથી. કદીક એવું બને કે વચન વિના વીર્યાલ્લાસ થઇ જાય, પણ તે અપવાદ છે; એ માર્ગ નડિ કહેવાય. અન્ય ધર્મીને તમે જૈન ધર્મનાં તત્ત્વા સમજાવા છા, તેમાં ભલે ઇતર ખુદ્ધિમાનુ તે તત્ત્વાને સમજી શકે છે, જ્યારે તમારું ખાલક કાંઇ તત્ત્વ સમજતું નથી, છતાં જૈનધર્મ પરત્વે તેની અભિરૂચિ કુલાચારે છે જ. ખાલનારતું માં બંધ થઇ ન શકે, કારણકે કાઇ એમ પણ પથરા ગળડાવે છે કે, 'કુલાંચારથી થતા ધર્મ તા દ્રવ્ય ધર્મ છે,' પણ એમ બાલવામાં ભૂલ છે. જયાં આત્માના કલ્યાણની ખુદ્ધિ ઉત્પન્ન થઇ, ત્યાં તેને દ્રવ્ય ધર્મ કહી શકાય નહિ. દે'રે જવામાં કલ્યાણ ન માનતા હાય, અને 'નહિ mઉ તા માતા પિતા લડશે' એમ ધારીને જાય તા ત્યાં દ્રવ્ય-ધર્મ ખરા, પણ દ્રવ્યધર્મ પણુ નિષ્પ્રલ તેા નથી જ, એ પણ ભાવમાં પરિણમવામાં સંભવિત છે. રાહિણીઆ ચારે તેા કાનમાં આંગળી રાખી હતી, કે 'રખે મહાવીરનું વચન સંભળાઇ જાય!' છતાં કાંટેા કાઢવા જતાં સંભળાઈ ગયું તા પણ તે પામી ગયા ! ધર્મ પામી શકયા. 'મારાં કલ્યાણ થાય, પાપથી ખર્ચું આવી ભાવના જ્યાં હાય ત્યાં ભાવ ધર્મ છે. માળાપ સાથે ન હાય, છતાં ય શ્રાવકનાં ભચ્ચાં માર્ગમાં જતાં, કાેઇને કીડી, મંકાેડી મારતાં ન્તુએ, તાે તેને કમકમાટી છુટે છે રાકવા પ્રયત્ન કરે છે, સામા ન માને તા પાતાને ધ્રજારી છુટે જ છે ને! એ શાથી ! દયા કુલાચારે આવી છે, પણ તે ભાવરૂપે થાય છે ને ! જૈનકુલમાં અવતરેલાને નિસર્ગ સમ્યકત્વ કહ્યું છે. એટલે રવામાવિક સન્યકત્વ કહ્યું છે. જવાદિક નવ તત્ત્વના ખ્યાલ એને સહજ આવી જાય જયાં પૂજા, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, પૌષધ આદી આચારા પ્રચલિત છે, એવા જૈનકલમાં જન્મેલો ખાલકા સંવર તથા માેલ તત્ત્વમાં અદરવાળા સહેજે થાય છે. તેમજ પાપથી આશ્રવથી, ખંધથી સહેજે દૂર રહેનારા થાય છે. જે વૈષ્ણવા તમારા પરિચયમાં હાય, તેઓ તા તમારા તત્ત્વાને ઓછે વત્તે અંશે પણ જાણે છે. પરન્તુ જે વેષ્ણવાને ખીલકુલ શ્રાવકના પરિચય ન હાેય તેઓ ન જ જાણે. આવાએા ઉપદેશથી સમક્તિ પામે, તેને અધિગમ મસ્યકત્વ કહેવામાં આવે છે.

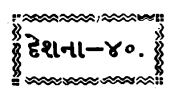
### આલંબન વિના ચાલે ?

શાળ્દો વાંચ્યા કે સાંભાત્યા વિના પ્રાપ્ત થતા સમ્યકત્વને નિસર્ગ સમકિત કહે છે. હવે જ્યારે એને ખ્યાલ થાય કે, આલંબનની આવશ્યકતા છે, એટલે આલંબનના આદર કરે છે જ. સૂક્ષ નિગાદમાંથી અહિં સુધી તા અવાયુ, પણ હવે આલંબન વિના એક ડગલું પણ ચાલે તેમ નથી, એમ થાય એ આત્મા આલંબન રૂપ દેવગુરૂની પૂજા, સેવા, ભક્તિ બહુમાન કરે, કરે અને કરેજ. જેને ક્ષાત્રવટનું મૂલ્ય છે, જેનામાં ક્ષાત્ર ખમીર છે. તે તલવારની પૂજા કર્યા વિના રહે! તલવાર સાધન છે. છતાં તેને પૂજેજ. ચક્રસ્ત સાધન છતાં ચક્રવર્તી જે તેના સ્વામી છે, તે તેના મહાત્સવ કરે છે ને! છ ખંડ કાંઇ ચક્ર સાધતું નથી, સાધક તાે ચક્રવર્તી છે. શ્રી જિને હરદેવાની ભક્તિથી પૂર્વ સચિત કર્મોના ક્ષય થાય છે. કેવલજ્ઞાનાવરણીયાદિ આઠ કર્માના ક્ષય કરવામાં, કેવલજ્ઞાન મેળવવામાં શ્રી જિને ધરદેવની ભક્તિ, એ સાધન છે. જૈતદર્શન એમ માને છે કે સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયના જીવ તથા શ્રી સિદ્ધ ભગવન્તના જીવ, સ્વરૂપે સમાન છે, પરન્તુ આવરણના કરક છે, તે આવરણ દ્વર કરનાર સાધન શ્રી જિનેશ્વર દેવની ભક્તિ છે. જે વિદ્યાર્થીઓને કલમ કેમ પકડવી તે પણ ન આવડે. તેમને માટે ધારગુમાં દાખલ થવું મુશ્કેલ છે. તેવી રીતિએ એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય ચૌરિન્દ્રિય એ ચારેય જાતિના યદ્યપિ જીવા છે, સ્વરૂપે અનંતજ્ઞાનવાળા છે, પણ જ્ઞાનાવરણી-યાદિથી એવા અવરાયેલા છે, એવી સ્વિતિમાં મૂકાયેલા છે, કે તેએ કેવલજ્ઞાન મેળવવાના સાગે ઉપર આવી શકતા નથી. પંચેન્દ્રિયજ માત્ર તે માર્ગે ચઢી શકે છે. પંચેન્દ્રિયમાં પણ જે વ્યસનાદિની આધીનતાથી પરતંત્ર હાેય, જે બીજી વ્યક્તિને આધીન હાેઈ પરતંત્ર હાય, તે પાતાનું કામ કરી શકતા નથી. દારૂડીઆથી કે કેદીથી દુનિયાનું દારિઘ ફીટે તેમ નથી. દેવતાએ વિક્ષાસમગ્ર છે, માટે પરાધીન છે, નારકીઓ વેદનાની પરાકાષ્ઠા ભાગવવામાં જ સબડે છે, એટલે એમની વેદના, પરાધીનતાની પરાકાષ્ઠા તેા ત્રાસદાયક છે. એ જીવને તા માેલના માર્ગની કલ્પનાને પણ અવકાશ કર્યા છે? તિર્ય ચની પરાધીનતા તાે પ્રત્યક્ષ છે. માેક્ષમાર્ગ માટે કેવલ મતુષ્યજ પ્રયત્ન કરી શકે છે.

### કમનશીબીની પરાકાષ્ઠા!

મનુષ્યમાં પણ સં મુચ્છિમ મનુષ્ય થાય તો ? લે પમાં સળગેલી દોરડી આકારે દોરડીજ દેખાય, પણ જરા ધક્કો વાગતાં રાખ ખરી પડે, તેમજ ગર્ભજ મનુષ્યનાં શુંક, લાહી, રૂધિર, વિષ્ટાદિ મલીન અશુચિ પદાર્થામાં સં મુચ્છિમ મનુષ્યા ઉપજે છે. આકાર ગર્ભનાજ પણ જાતિએ સં મુચ્છિમ! મનુષ્ય ગતિનું નામ કર્મ છે, પંચેન્દ્રિય જાતિના પણ નામ કર્મમાં ઉદ્ય છે, પણ એવી વિચિત્ર કમનશીબી છે, કે એવી વિચિત્રતા બીજા કાઈમાં નથી. સૂક્ષ્મમાં બાદરમાં વિકલેન્દ્રિયમાં સં મુચ્છિમ ખેચરાદિકમાં જે કમનશીબી નથી, તેવી કમનશીબી અહિં

છે, કેમકે તેઓ કદાપિ પર્યાપા થાયજ નહિ. એકેન્દ્રિય, વિક્લેન્દ્રિય, જલચર, સ્થલચર, તિર્ય ચ પર્યાપા થાય, પણ સંમુન્છિમ્ મનુષ્યા કદાપિ પર્યાપા થાય જ નહિ. પ્રશ્ન થશે કે તો તેને લાભ શાે ? ચારને ચકારાઈ મળી તેમાં લાભ શાે ? આપણે પાપાનુબધી પુષ્ય માનીએ છીએ. પંચેન્દ્રિય જાતિ મળી, મનુષ્ય ગતિ મળી, પણ જે દુર્ભાવ્ય બીજે નથી તે દુર્ભાગ્ય સમુચ્છિમ્ મનુષ્યપણામાં છે, એ જીવા પુરી પર્યાપ્તિ ન જ મેળવે. અપૂર્ણ શક્તિએ માંતર્મુ હુર્ત્તમાં તે કાલ કરે=મરે. કાલ કરે ત્યાં જ ખીજા ઉપજે તેના છેડા નથી. વનસ્પતિમાં સચિત્ત વધારે ૧ ખત રહે છે. પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયની સ્થિતિ ૧૦૦૦૦ વર્ષની છે. સર્વે સાધારણ તથા સંમુર્ચ્છિમ્ અંતર્મુ હુર્ત્ત આયુષ્યવાળા છે તે ધ્યાનમાં રાખાે. બીજી વનસ્પતિને કાપીશું, છેદીશું ત્યારે અચિત્ત થશે, પણ કંદમૂલમાં તેા કાપ્યા છેદ્યા વિના અગર કાપી છેદ્રી લાવ્યા હેા તા પણ, ( અંતર્મું હુર્ત્ત આયુષ્યના શખ્દ ભલે પકડયા છતાં) ત્યાં ખીજા ઉપજે છે, કુ વેરના પાઠાને કાપી લાવીને લટકાવા એને નથી મળતું પાણી, નથી મળતી માટી છતાં તે વધે છે. તાત્પર્ય એ કે અંતર્મુ હુર્ત્તમાં પહેલાંના જીવા મરી નય છે, અને વધનારા બીન છવા ત્યાં ઉત્પન્ન થાય છે. સમયે સમયે છવાની ઉત્પત્તિની વાત જેઓ **બૂલી** જાય, તેને સમજ શી રીતે પડે ? કલેંબ્માદિમાં મનુષ્યાના જે જવા સંમૂચ્છિમ્ ઉપજયા, તે અંતર્મુ હુર્ત્તમાં મરે, પણ તેથી વિરાધના ખંધ થાય, તેમ ન સમજવું; કારણ કે ત્યાં નવા નવા છવ ઉપજે છે. દેડકાંએા દેડકાંના અવયવામાં જ ઉપજે છે, અગર સ્વતંત્ર પણ ઉપજે. ગર્ભજ મનુષ્યનાં માંસ, પીત્ત, ઉલડી, લાહી, પીશાબ, વિષ્ટા વગેરે અશુચિ પદાર્થામાં સંમુચ્છિમ્ મનુષ્યા ઉપજે છે, તે દશ પ્રાણાની પુરી પર્યાપ્તિને નથી જ પામી શકતા, તેથી તેઓ એકજ પ્રકારના છે એવા ઉત્તર દેવાય. હવે ગર્ભજ મતુષ્ય વગેરેના ભેદાના અધિકાર કહેવાશે તે, અને વર્તમાન.



गडभवकंति य मणुस्सपंचिदिय पुच्छा, गोयमा! दुविहा पश्चता, तं जहा-पज्जत्तग गडभवकंतियावि अपज्जत्तग गडभवकंतियावि । अर्भनी परिस्थिति. संभूथ्छिभ भनुष्यानी अभनशीथी!

શ્રી ગણુધર મહારાજા પંચમાંગ શ્રી ભગવતીજીના અષ્ટમ–શતકના–પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ–પરિણામ નામના અધિકાર વર્ણુવી રહેલા છે. તેમાં ગઇકાલે સંમુચ્છિમ મહુષ્ય પંચિન્દ્રિયજીવનની કમનશીબી વિચારી ગયા કે, એ બીચારા પર્યાપ્તા થઇ શકે જ નહિ. ગર્ભથી જે ઉત્પન્ન ઘા તે ગર્ભ જ. જેની ઉત્પત્તિમાં સંયોગની જરૂર નથી, ગર્ભસ્થાનની જરૂર નથી તે સંમુા-ર્જમ્. ગર્ભ જ મનુષ્યનાં શુંક, શ્લેષ્મ, વિષ્ટાદિ અશુચિ પદાર્થોમાં સંમુચ્છિમ મનુષ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. દેડકાંના ચૂરણમાં દેડકાં ઉત્પન્ન થાય છે. જેમને પ્રાયઃ કષાયો પાતળા હોય એવા જાગલીઆઓ ( યુપલિક મનુષ્યો ) ના શ્લેષ્માદિમાં પણ સંમૂચ્છિમ મનુષ્યો હત્પન્ન થાય છે. દેડકાંના અવયોમાં હવા પાણીના સંયોગે જેમ દેડકાંની જાતિ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમ ગર્ભજ મનુષ્યોનાં અશુચિ અવયવોમાં (પદાર્થોમાં) સંમુચ્છિમ મનુષ્યો ઉત્પન્ન થાય છે. ઉપજવાનાં સ્થાન વિષ્ટાદિ ચૌદ હાઈ તેમને ચૌદ સ્થાનકીઆ જીવા કહેવામાં આવે છે. માત્રાને પરહવવું પડે છે રેલા ન કરાય. સંમુચ્છિમ મનુષ્યને આહારાદિક પર્યાપ્તિ ખરી, માત્ર મનઃપર્યાપ્તિ નથી. ભાષા સુધી પહેાંચી જાય તેા પર્યાપ્તા થાય, પણ તેમ ખનેજ નહિ. ભાષા સુધી પહેાંચવાના સામર્થ્ય સુધી એ જીવેજ નહિ. જીવન એટલું અલ્પ છે, અને ઉપરની આવી દશાને અનુભવે છે એજ તેઓની કમનશીષી છે.

### જ્યાં હકના હક નથી ત્યાં નાહક ખાેટી થવું!

એક જીવ મનુષ્ય પંચેન્દ્રિયના ગર્ભમાં આવ્યા, આઠમે મહિને ગર્ભ પડી ગયા. આ જીવને પંચેન્દ્રિય જાતિ, મનુષ્યગતિ માના કે આર્યક્ષેત્ર પણ મન્યાં પણ બીચારાનું વન્યું શું? શ્રી ઋપબદેન્જી ભગવાન અદૃૃૃૃૃષ્ઠું પુત્રાને એજ ઉપદેશ આપે છે, કે જીવનના ભરૂસા નથી. એ અદૃૃૃૃૃશું આવ્યા છે તા પ્રભુજને એ પૂછવા, કે વડીલભાઇ ભરતનું સાર્વભામત્વ સ્વીકારનું, કે યુદ્ધ કરવું?, ભગવાન એ અદૃૃૃૃૃૃશું નેય બીજીજ દિશા બતાવે છે. આ જગત્માં સૌથી અધિક ચંચલ ચીજ વાયુ છે. આ જીવન ધામવાયુના આધારે છે. હવે આવા જીવનવાળા સંસારમાં જીવે કયા ભરૂસા રહેતું? કેઈ જીવા ગર્ભમાંથી ચાલ્યા નય છે, કેઈ (બાલ્યવયમાં) નય છે, કેઇ ભરચાવને ન્યા છે, તા કેઈ વૃષ્ઠાવસ્થા અનુભવીને પણ ન્યા છે તા પછી કાઈન ન ન્યા એમ નથી. જતું, જતું, જતું તા સાચું જ. દુનિયામાં લેણા માટે તા ત્રણ વર્ષ સુધી હકની મુદ્દત છે, પણ જીવનને અંગે કાંઈ હક છે? નયાં હકના હક નથી ત્યાં નાહક નેયા કરવું? એક પલ પણ નિરાંત રાખી શકાય તેમ નથી. ત્રીના આપણા જેવાની શી વાત!

# 'ગર્ભ વ્યુત્ક્રાંતિ ' એટલે ?

સંમુન્ધિમ મનુષ્ય પર્યાપ્તા થઈ શકે જ નહિ. 'બીજી જાત હાય તા ત્યાં ઓળખાવવા વિશેષણ કહેવું પડે. દેવતામાં સંમુન્ધિમ નથી. દેવતામાં તથા નારકીમાં માત્ર 'ઉપપાત જાત કિંધિત છે, દેવતા ઉપપાત-શબ્યામાં ઉત્પન્ન થાય છે, નારકી કુંભીમાં ઉત્પન્ન થાય છે. મનુષ્યા માટે ગર્ભજ તથા સંમુન્ધિમ એવાં એ વિશેષણા, એ પ્રકાર ઉત્પત્તિ હોવાથી કહેવાં પડે. વ્યાકરણમાં એ નિયમ છે કે સૂત્ર રચનામાં જો અર્દ્ધ માત્રા પણ ઓછી વાપરવાશી કામ સરે તા તે સૂત્રકારા, 'વૃદ્ધાવસ્થામાં પુત્રાત્પત્તિ સમાન ઉત્સવ માને છે', જ્યારે આમ છે

ત્યારે 'ગર્ભજ'ને ખદલે લાંખી માત્રાવાળા 'ગર્ભવ્યુત્કાન્તિ ' શખ્દ કેમ રાખ્યા ? અહિં વિચારવું જોઇએ. ગર્ભમાં માત્ર પર્યાપ્તિઓ થઈ જાય, એટલે પાતાની મેળે પાષણ મેળવે તેમ નથી. અમુક મુદ્દત સુધી ગર્ભમાં પાષણ જોઇએ. શરીર સંપૂર્ણ થયા પછી પાષણની જરૂર નથી. ગર્ભમાં પરિપકવ દશા ને ઇએ. ગર્ભ રહ્યો તે દિવસે શરીર બાધ્યું, અને અતમું હુર્ત્તમાં ખધી પર્યાપ્તિઓ તૈયાર થઈ ગઇ. કેટલાકા માને છે કે અમુક મહિનાઓ સુધી જીવ ન આવે તા પછી કેવી રીતે પુદ્ગલા શરીરપણે પરિષ્યુમે છે, અથવા પુદ્દગલા બહાર નીકળી જાય નહિ તા સડવાયા થાય. વાગ્યા ઉપર લાહી ખહાર ન નીકળે તો પાકે છે ને! હવે જો જીવ જ ન હાય તો શરીર પરિણમાવશે કેાણુ ? શરીરનાે ગડ્ડાે કર્યાે કાેણે ? પ્રથમ સમયે જ જીવની ઉત્પત્તિ છે. એના વિના શરીરનું બંધારણ જ નથી. કેટલાકાે જીવનું આવતું બીજે, ત્રીજે, ચાથે માસે માને છે. પણ તેમ નથી. ગર્ભોત્પત્તિ જવાત્પત્તિ અન્ને સાથે જ. ઉત્પત્તિમાં જેમ માન્યું, તેમ મર્યા પછી પણ શરીરમાં જીવનું શૂન્યપણું માન્યું છે. સંસારી જીવ દરેક ક્ષણે ૭-૮ કર્મ આંધે છે. પ્રથમનાં આંધેલાં અત્યારે ઉદ્વર્ગમાં આવે છે. ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થયા પછી છે ઘડી થઇ એટલે તા જીવ છ પર્યાપ્તિવાળા થઇ ગયા, છતાં એટલાથી એનું જીવન નથી. ગર્ભમાં અમુક મહિના સુધી પોષણ જોઇએ, અને પોષણ મળે તા જ તે નિરાળાધ રહી શકે. મનુષ્ય માટે જ એવા નિયમ એમ નહિ; જનાવર માટે પણ તેવા જ નિયમ છે. 'ગર્ભમાં આખી તૈયારી' એ હેતુ જણાવવા 'ગર્ભ વ્યુત્ક્રાંતિક' શખ્દ જણાવ્યા છે. પાપણમાં ખામી રહેવાથી કસુવાવડ થાય છે. ગર્ભ બ્યુત્કાંતિકમાં પણ પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એવા એ લેદ છે. જેઓ શક્તિ મેળવતા હાય તે અપર્યાપ્તા, અને મેળવી લીધી હાય તે પર્યાપ્તા. કાગળ, કલમ. શાહી તાે એનાં એ જ, પણ વાંકા અક્ષર કાઢનાર વાંકા જ કાઢશે. સીધા અક્ષર સીધા કાઢશે: તે જ રીતે અહિં પણ અપર્યાપ્તાવસ્થામાં અપર્યાપ્તા, પર્યાપ્તાવસ્થામાં પર્યાપ્તા સમજવા. જીવ તાે એ જ.

આગળના (ભવિષ્યના) ભવનું આયુષ્ય બાંધ્યા વિના કાઈ પણ જીવ મરે નહિ. આગલા ભવના આમુલ્ય બધન માટે આહાર, શરીર, ઈન્દ્રિય એ ત્રણની જરૂર છે. આટલી હદે પર્યાપ્તા થાય તા જ ભાવિગતિ માટે અહિંથી જઈ શકે. અપર્યાપ્તાવસ્થામાં નરક કે સ્વર્ગનું આયુષ્ય બંધાતુ નથી. ગર્ભમાં રહ્યો થકા પર્યાપ્તા, દેવતાનું આયુષ્ય બાંધે તા દેવતામાં ઉપજે. ધર્મ લાગણી પ્રધાન માતાના ગર્ભમાંના જીવ, પૂર્વ ભવના સરકારથી, આચાર્યના ઉપદેશ પણ સમજ શકે છે. તે મરી જાય તા દેવલાકે જાય. ગર્ભમાં લડાઇની વાત સાંભળે તે વૈકીય શરીર કરી અપર્યાપ્તાવસ્થામાં આયુષ્ય બાંધે તા દેવલાકનું કે નારકીનું આયુષ્ય ન બાંધે. આહારમાંથી જે રસ કાનમાં પડે તે કાનરૂપે પરિણમે, આંખમાં પડે તે આંખરૂપે પરિણમે, નાસિકામાં પડે તે નાસિકા રૂપે પરિણમે તે જ રીતિએ પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એ લેદોમાં પુદ્દગલ-પરિણમન સમજ લેવું. દેવતાના ભેદોને અગેના અધિકાર અગે વર્તમાન

असुरक्कुमार—भवणवासिदेवाणं पुच्छा, गोथमा? दुनिहा पन्नता, तं जहा-पज्जतग असुर-कुमार० अपज्जत्तग असुर०, एवं जाव थणियकुमारा पज्जत्तगा अपज्जत्तगाय, एवं एएणं अभिरावेणं दुयएणं भेदेणं पिसाया य जाव गंधन्वा, चंदा जाव तारा विमाणाः सोहकम्मकप्पोवगा जाव अच्चुओ, हिट्टिमहिट्टिमगेविज्जगकप्पातीय जाव उविरम उविरम गेविज्ञ , विजयअणुत्तरो । जाव-अपगाजिय० सन्बद्दसिद्धकप्पातीय पुच्छा, गोयमा! दुविहा पन्नत्ता, त जहा—पज्जत्तसन्बद्दसिद्ध-अणुत्तरो अपज्जत्तग सन्बद्द जाव परिणयावि २ दंडगा

# પુદ્દગલ-પરિણુમન વૈચિત્ર્યથી જીવના અનેક લેદાે છે.

શાસ્ત્રકાર ભગવન્તો વારવાર એક વાત તરફ લક્ષ્ય ખેંચે છે કે તમામ જીવા સ્વરૂપે સમાન છે. હલકામાં હલકી સ્થિતિના જીવ, એટલે કે સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયમાં સખડતા જીવ, તથા અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન વીતરાગમય સ્વરૂપ, અનંતસુખ, અનંત વીર્યમાં શાધત રમમાણુ શ્રી સિદ્ધ ભગવન્તા જીવ એટલે કે ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ કાર્ટિના જીવ, અન્ને સ્વરૂપે સરખા છે. તર્ક વાદી તર્ક કરે કે જો જીવ સ્વરૂપે સરખા છે તા પછી સંસારી તથા માક્ષના એવા છે મુખય લેદ કેમ તથા બીજા અનેક લેદો (સંસારીમાં) શાથી? સમાધાન એક જ કે કર્મથી સદતર મુકત જીવ તે મુકિતના જીવા, તથા કર્મથી વીંટળાયેલા તે સંસારી જીવા. સંસારી જીવા. સંસારી જીવાના અનેક લેદો કર્મ પુદ્દગલની અનેક પ્રકારની વિચિત્રતાને આભારી છે. એકેન્દ્રિય નામકર્મના ઉદયવાળા જીવા જે પુદ્દગલો ગ્રહણ કરે છે, તે બધાને એકેન્દ્રિયપણાએ પરિણુમાવે છે. એ પ્રમાણે યાવત્ પંચેન્દ્રિય પર્યંત સમજ લું.

# સંમૂચ્છિમ મનુષ્યમાં 'પર્યાપ્તા' લેદ છે જ નહિ.

મનુષ્યના છે પ્રકાર ગર્ભ જ તથા સંમૂચ્છિમ. મનુષ્યગતિ પામવા છતાં પાંચ ઇન્દ્રિ-ઓની પ્રાપ્તિ થઇ છતાં મનનાં પુદ્દગલાે લઈ મનપણે પરિણમાવવાની શકિત જે જવાએ મેળવી નથી, તેઓ સંમૂચ્છિમ કહેવાય છે. ગર્ભ જ મનુષ્યાના વિષ્ટાદિ અપવિત્ર અવયવામાં બિગારા સંમૂચ્છિમ મનુષ્યા ઉત્પન્ન થાય છે. દેડકાંના અવયવમાં દેડકાં ઉત્પન્ન થાય છે, તે તાે નાણાકોને! ગર્ભ જ મનુષ્યાના વિષ્ટાદિ શાદ સ્થાનામાં બિગારા આ જવા ઉત્પન્ન થાય છે,

તેથી તેં તેમને ચાદ સ્થાનકીઓ છવ કહેવામાં આવે છે. સંમૂચ્છિમની ઉત્પત્તિ માટે જલ-ચર, ખેચર ગર્ભજ, ખેચરાદિ વગેરેની અશુચિમાં એ નિયમ નડિ, પણ મનુષ્ય ગતિમાં તા એ નિયમજ છે કે ગર્ભજ મનુષ્યના ચૌદ અશુચિ સ્થાનામાં, એ ચૌદ અપવિત્ર પદાર્થામાંજ સંમૂચ્છિમ મનુષ્ય ઉત્પન્ન થાય, અને પર્યાપ્તા ન જ થાય. તિર્થ ચ ગતિના ુ છવા તા પાતાને લાયકની પર્યાપ્તિ પૂરી કરી પણ શકે**છે. પરંતુ સંમચ્છિ**મ **મનુષ્યા કદી પ**ણ પર્યાપ્તા થઇ શકતા નથી. પર્યાપ્તિ પૂરી કરી શકે તેટલા વખત તે બીચારાએ છવીજ શકતા નથી, તેથી તેના એકજ લેદ અને તે અપર્યાપ્તા પણાના ગર્ભજ મનુષ્યમાં ઉતત્કૃષ્ટમાં ઉતકૃષ્ટ સખ્યા લઇએ તા ખત્રીશ આંકથી વધારે ન જાય. આંક એટલે શું ?, એકમ, દશક સા એમ ગણતાં લાખના છ આંક, તે રીતે ખત્રીશ આંકની સંખ્યા સમજવી. એકના ચાર, ચારના આઠ એમ છન્તું વખત બમણાં બમણાં કરતાં નય અને જે સખ્યા તેટ**લી** સખ્યા ગર્ભજ મનુષ્યાની આખા અઢીદ્વીપમાં સમજવી. સમૂચ્છિમની એાછામાં એાછી સંખ્યા અસંખ્યાતાની સમજવી. અસંખ્યાતા ઉપને છતાં તેમાં એક પણ છવ પર્યાપ્તો થઇ શકે નહિ, પૂરી પર્યાપ્તિની પ્રાપ્તિ પર્યાત છવી શકે નહિ, એવી એમની કમનશાળી છે. ભાષા-વર્ગણાના પુદ્દગલા ચૂઠણ કરવા સમયે સામર્થ્ય ૮કતું નથી સમૂર્ચ્છમ-મનુષ્યા અપર્યાપ્તા જ હાય. મનુષ્યાના ૩૦૩ ત્રણસે ત્રણ ભેદ કહ્યા છે. પન્નર કર્મભૂમિના, ત્રીશ-અકર્મન ભૂમિના, તથા છપ્પન-અંતરદ્વીપના એમ એકસા અને એક લેદ. તેમાં ગર્જજમાં પર્વાસા તથા અપ-ર્યાપ્તા એટલે ૧૦૧×ર=૨૦૨ થયા. તથા સંમૂચ્છિમ મનુષ્યાે માત્ર અપર્યાપ્તા હાેવાથી ૨૦૨+૧૦૧ =303 ભેદ થયા. સંમચ્છિમ મનુષ્યાની ઉત્પત્તિ અઢીઢીયની ખડાર નથી. કારણકે ગર્ભજ મનુષ્યોનાં દુર્ગંધિ અવયવા બીજે હાય નહિ માટે સંમૂચ્છિમની ઉત્પત્તિ બીજે કયાંથી હાય? ગર્ભજ મતુષ્ય માટે પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એવા બન્ને લેક છે.

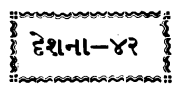
# યુગલિકમાં પણ બે લેદ પર્યાપ્તા. અપર્યાપ્તા.

અકર્મભૂમિરૂપ-યુગલિક-ક્ષેત્રમાં જવા છતાં અભાગી આંગોના ભાગ્યમાં યુગલિક પણું હોતું નથી. ગર્ભમાં નવ લાખ છવા ઉત્પન્ન થાય, તેમાંથી તૈયાર માત્ર એ થાય, એ જન્મવા પામે ખાકી ૮૯૯૯૯૮ ખધા મરી જાય. પર્યાપ્તા થવાના વખત માત્ર એ છવનેજ આવે; ખાકીના તમામ અપર્યાપ્તા અવસ્થામાંજ મરી જાય. અકર્મભૂમિનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ત્રણ પલ્યાપમનુ છે. આવા આયુષ્યવાલા સ્થાને જવા છતાં સરવાળે ૦ શૂન્ય!, કાણી હાંલ્લી કયારે ભરાય!, અર્થાત્ ભરાતી નથી જ.

# દરેક દેવતાના ભેદમાં પર્યાપ્તા, તથા અપર્યાપ્તા એવા બે લેદ છે.

અત્યાંત પુષ્યના વિષાક ભાગવવાનું સ્થાન સ્વર્ગ છે. દેવલાકમાં પણ શકિત મેળવનારા અને મેળવેલી દ્વાય તેવા એટલે કે પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા છે લેદ તા છે.

ભવનપતિમાં પહેલા અસુરકુમાર ભવનપતિ દેવા છે પ્રકારે પુદ્દગલા પરિણમાવે છે. એક તા પર્યાપ્તા તથા બીજા અપર્યાપ્તા, ભાષા અને મન દેવતામાં ભેળાં છે. મનુષ્યમાં તથા તિય<sup>ે</sup> ચમાં ભાષા પર્યાપ્તિ તથા મનઃપર્યાપ્તિ જૂદી ગણી છે સ્વતંત્ર ગણે છે, એ પર્યાપ્તિનું નામ ભાષા-મનઃ પર્યાપ્તિ છે. સૂર્યાભદેવાદિ પાંચ પ્રકારે પર્યાપ્તભાવને પામે છે. મનુષ્યથી દેવતામાં અધિક. જે શક્તિ ભાષામાં કામ લાગે છે, તેજ શક્તિ મનના પુદ્દગલા લેવાના કામમાં લાગે છે. મનુષ્ય, હાથી, દાડાને શ્રવણેન્દ્રિય જાદીછે. સાપને કાન એજ આંખ, આંખ એજ કાન છે. સાપ માટે ચક્ષતું નિર્માણ છે, તેજ શ્રોત્રતું નિર્માણ છે. જુઓ કાષ કાવ્યમાં એને ચક્ષશ્રવા કહેલા છે. દેવતામાં પણ જે શક્તિ ભાષામાં તેજ શક્તિ મનના પુદ્દગલા લેવામાં કામ કરેછે. શક્તિએ! એ છતાં લેળી ગણીને તેને ભાષા મનપર્યાપ્તિ કહી છે. એકજ સ્થાને એ કાર્ય કરે છે. દેવતા પાંચ પર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તા. અસરકુમારમાં કેટલાક પર્યાપ્તા કેટલાક અપર્યાપ્તા છે. આ લેદ અસુરકુમાર એકલાને ? તર્કકોડીન્ય ન્યાયે ખીજાના છે ભેદાે કહ્યા નથી એમ નહિ. કોડિન્ય નામના પ્રા**દ્યા**ણ હતો. 'તકકોડિન્ય' ન્યાયે આપજે, ક**હે**વાથી બધા પ્રા**દ્યાણને આપવાની સૂચનાનુસાર** કાને દહિં આપવું અને કાને છાશ આપવી તે નક્કી છે. ભવનપતિના દશ ભેદામાં, યાવત્ સ્તનિતકુમાર એ દશમા લેદ છે; ત્યાં સુધી દરેકમાં પર્યાપ્તા <mark>તથા અપર્યાપ્તા એવા બે લે</mark>દ લઇ લેવા. વ્યંતરમાં, પિશાચમાં યાવતુ ગંધર્વમાં એ બે લેદા સમજ લેવા. જયાતિષીઓનાં ચંદ્ર વિમાનમાં યાવત તારાના વિમાનમાં એ બે લેકો સમજ લેવા. ખારેય દેવલાકમાં પહ એ બે લેદ છે. નવશ્રેવેયકમાં પણ બે લેદ છે. અનુત્તરમાં યાવત અપરાજીત સુધી બે લેદ સમજ લેવા. પાંચમું સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાન એટલે તેા નાની મુક્તિ ! જયાં સર્વે પદાર્થાનાં સુખાની સિદ્ધિ છે. ત્યાં પણ બે લેદો છે, હવે પુદ્દગલાનાં વિભાગ પરિણામને અગે અત્રે વર્તમાન.



जे अपज्जता सुहुमपुद्भवीकाइय एगिदियपयोगषरिणया ते ओरालियतेयाकम्मगसरीरप्पयोग-परिणया, जे पज्जता सुहुम • जाव परिणया ते ओरालियतेया •, एवं जाव चडिरिंदिय पज्जता, नंबरं जे पज्जत्तवादरवाउकाइय एगिदिय पयोगपरिणया ते ओरालियवेडिव्यतेयाकम्मसरीर जाव परिणता, सेसं तं चेब.

# પુદ્દગક્ષાેનું પરસ્પર પરિણામન્તર શાથી ?,– તૈજસ્ શરીરથી.

શ્રીગણધર મહારાજા પંચમાંગ-શ્રીભગવતીજના અષ્ટમ શતકતા **પ્રથમ ઉદેશામાં**ના પુદ્દગલ-પરિજામ અધિકાર જણાવતાં સંસારી જવામાં એકેન્દ્રિયાદિ જાતિના, પંચેન્દ્રિયમાં નારકી આદિ ગતિના જે ભેદો પાંડે છે, તે કર્મ પુદ્દગલની વિચિત્રતાને આભારી છે. જો તેમ ન હાય તા જાતિ-કાય વગેરેના ભેદ રહેત જ નહિ. જાતિ એટલે વૈશ્ય, શુદ્ર એમ ન સમજતા એકેન્દ્રિયાદિ ાતિ, તથા પૃથ્વીકાયાદિ કાય; એ જાતિ તથા કાયના ભેદ થયા. તે કર્મ પુદ્ ગલની વિચિત્રતા ન હાત તો ચાત જ નહિ. આ બધા ભેદોની વિચારસામાં આગળ વધતાં પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તાની વિચારણા ચાલે છે. જે જવામાં આહાર પરિશુમાવવાની, શરીર બના-વવાની, ઇન્દ્રિય ખનાવવાની વગેરે પર્યાપ્તિએ મેળવવાની પૂરી કરવાની તાકાત આવી ગઇ હાય તે પર્યાપ્તા. પર્યાપ્તિ મેળવવાની અવસ્થાને પર્યાપ્તાવસ્થા <mark>જીદી જીવાજ</mark>ોનિને અંગે જીદી જીદી કાયાએા રહેલી છે. પૃથ્વીકાયથી વનસ્પતિકાયમાં સૂક્ષ્મ બાદરમાં પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા એ બે લેદ છે. વિક્લેન્દ્રિય પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા સામાન્ય-રીતે ઓદારિક−કાયાવાળા દેખાય છે. પૃથ્વીના વનસ્પતિપણે, વાયુના પાણીપણે, અને પાણીના વાયુપણે પરિણમે છે. પરસ્પર પરિણમનમાં એક જાતની વર્ગણા માનવી પડે છે. પૃથ્વી પાણી થાય, અને વાયુપાણી થાય. વિકલેન્દ્રિયના પુદ્દગલા મનુષ્યના જનાવરના શરીર પણ પરિણમે છે. જે કાયનું પૃથ્વીનું શરીર છે, તેજ આપણું શરીર છે. આપણું શરીર કાલાંતરે ભલે રાખ થાય, પછી માટીપણે પરિણમે પણ છે. તે બન્ને એક જાત હાય એ વાત નવી નથી. છએકાયનાં પુદુગલા આપણાં શરીરપણે પરિણમે છે અને જાણે આપણાં જ પુદ્દગલા છે એ કાયપણે પરિશુમે છે. આ ખધાની કાઇ એક જાત હાવી જોઈએ જેથી 'અ'નું 'આ' થાય અને 'આ'નું પણ 'આ' થાય. માટી કે મીઠાંના પુદ્દગલા માંમા નાંખ્યા, પાણી કે ખારાકનાં પુદ્દગલા લીધાં, એટલે શરીર ક્રેમ <mark>અની ગયું ? પાક કરવાની (પકવવાની) તા</mark>કાત **હે**ાય, તે જ પરિણામાન્તર **કરી શકે**. અગ્તિમાં પકાવ્યા વિના માટીના ઘડા બની શકે ?, ના. 'પાણી લાગ્યું હવા લાગી' એમ કહેવામાં આવે છે ને! પકવવાની તાકાત વિના મૂલ પદાર્થનું પરિપકવપણં થતું નથી. જો પકવવાની તાકાત ન હાેય તે શરીરમાં પડેલું મીઠું તે મીઠું જ રહે, માટી પણ માટી પણ જ રહે. સંગ્રહણીના વ્યાધિ જેને થયા હાય તે ખારાક લે છે, પણ પચાવી શકતા નથી. કેમકે દુન્યવી દૃષ્ટિએ કહેવાય છે કે તેની જકરમાં અગ્નિનું જેર હોતું નથી. તે જ રીતે પકવવાની તાકાત હાેય તાે જ શરીરમાં ગયેલ મીઠું, અનાજ, પાણી વગેરે પરિણામાન્તર પામે, અને સાત ધાતુરૂપે પરિણુમે છે. મુદ્દો એ છે કે આ શાથી થાય છે?, એવી કાેઇ પાક ક્રિયા છે ?; આવું પરિણામાન્તર કરનાર તૈજસ્ શરીર છે. લીધેલા ખારાકને પક્વ-દશામાં લાવવું, પરિણામાન્તર કરવું તે કામ તજસ શરીતનું છે. ઝાડનાં ડાળાં મૂળાડીયાં પણ પૃથ્વીકાય રૂપ ખની જાય છે ને !, માટે પુદ્દગલાનું પરિણામાન્તર કરનાર તૈજસ્ શરીર છે.

## કાર્મણ શરીર

તૈજસના પણ અનેક જાતનાં પુદ્દગલા છે. આપણને ખારાક પચાવવા સુશ્કેલ પડે છે, અને કબુતરા ઝીગુી કાંકરી ખાય, તાય પચી જાય છે, તે શાથી? જઠરની તાકાતને અંગે જ તે અને છે. મનુષ્યમાંય મંદ જઠરવાલાને હલકા ખારાક, અરે પ્રવાહી ખારાક પણ પચતા નથી, અને સારી જઠરવાળા એકલા વાલ ખાય, તો પણ હરકત આવતી નથી. જઠરનાં પુદ્દગલા પણ એક જાતનાં નથી. પૃથ્વીકાયાદિનાં તમામ ઔદારિક શરીરામાં તૈજસ શરીરને સહાય કરવા, એટલે તેની નિર્બલતાને અંગે સહાય કરવા કાર્મણ શરાર રહેલું છે. કાેઈ પણ જીવ જન્મે કે તૈજસ તથા તેની સાથે રહેલા કાર્મણ શરીરના સંયાગે આહાર બ્રહ્ય કરે છે. ચાવીશ દ'ડકમાં, પાંચેય જાતિમાં, છએ કાયમાં, જયાં જ્યાં શરીરા હાેય, ચાહે ઔદારિક, વૈક્રિય કે આહારક શરીર માન્યાં હાેય; તાે પણ ખધાયમાં સાથે તૈજસ શરીર તથા કાર્મણ શરીર તાે માનવાં જ પડે. ઔદારિક, વૈક્રિય તથા આહારકના તે તે તરીકે પરિપાક કરવાનું કામ તૈજસ કાર્મણનું છે. તૈજસ તથા કાર્મણ વગર તે શરીરા અને જ નહિ. તૈજસનાં તથા કાર્મણનાં પુદ્દગલા સાથે હાેવાં જ જોઇએ, અને તે પછી જ ઔદારિક વગેરે પુદ્દગલા બ્રહ્ય કરે.

## પરસ્પર-પરિણુમન.

અપર્યાપ્તા સૂક્ષ્મપૃથ્વીકાયનાં પુદ્દગક્ષા કેટલી જાતનાં પુદ્દગક્ષા પરિશુમાવે છે? પાતાની સપૂશ શકિત પૂરી ન મેળવે માટે લક્ષે તેઓ અપર્યાપ્તા છે. શરીર માત્ર બનાવી દે, ઇન્દ્રિયા તથા વાસાવાસની પ્રાપ્તિ ન થઇ તો પણ શરીરનાં પુદ્દગક્ષા તા લીધાં જ છે. તે પુદ્દગક્ષા કેટલી જાતનાં પરિશુમાવે છે?; ઓદારિક, તૈજસ તથા કાર્મણ પુદ્દગક્ષા તેને પણ હાય છે. સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયના જીવા અપર્યાપ્તા હાય તા પણ ત્રણ પ્રકારે પુદ્દગક્ષવાળા હાય એમ બાલક ખારાક લે તે પણ અને પર્યાપ્તા થાય તા પણ ત્રણ પ્રકારનાં પુદ્દગક્ષવાળા થાય. એમ બાલક ખારાક લે તે પણ અને વૃદ્ધ ખારાક કે તે પણ સાત ધાતુ પણ પરિશુમે છે, તેમ અપર્યાપ્તા પૃથ્વીકાયે શ્રહણ કરેલાં પુદ્દગક્ષા ત્રણ શરીરપણ જ પરિશુમે છે.

એવ યાવત વનસ્પતિ વિકલેન્દ્રિય અપર્યાપ્તા પર્યાપ્તા આમ ૧૬ ભેદા સામાન્ય રીતે જણાવી દીધા. એકેન્દ્રિયના પૃથ્વીકાયાદિ પાંચ, વિકલેન્દ્રિના ત્રણ, બન્નેના પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા; માત્ર વાયુકાય ઔદારિક શરીરને વેક્રિયપણે પરિણમાવે છે. નાનાનું માતું રૂપ થવું, તથા માટાનું નાનુ રૂપ થવું તે વૈક્રિય શરીરને આભારી છે. ઔદારિકમાં ક્રમ દશા હોય છે. વિવિધા ક્રિયા, અનેક પ્રકારની ક્રિયા, દશ્યનું અદશ્ય થવું, અદશ્યમાંથી દશ્ય થવું, માટાનું નાનું થવું, નાનાનું માટું થવું, દુંકામાં વિક્રિયા કરવી તે વૈક્રિય શરીરને લઇને છે. ઔદારિક-શરીર માટું તે થાય, પણ એકદમ ન થઈ જાય. માત્ર વાયરામાં એમ થાય છે. કાંઇ ન હોય અને વટાળીઓ આવીને રમણભમણ કરી દે છે ને! તેવી સ્થિતિ પૃથ્વી, પાણી, વનસ્પતિ, વિકલે-

ન્દ્રિયમાં નથી. પૃથ્વીકાયમાં ભલે માટા પહાડા થઇ જશે, પણ તે કમે થશે. આસનસાલ પાસે કાલસાની, અબરખની ખાણામાંથી કાલસા અબરખ કાઢી લેવામાં આવે છે, પછી ખાણાના એ ખાડામાં નદીની રેત ભરવામાં આવે છે, પછી અમુક વર્ષ તે જ રેત કાલસા તથા અબરખ રૂપે પરિશુમે છે. મીઠાના અગરમાં લાઢાની કડછી નાખા તા છે પાંચ વર્ષ લાઢું મીઠું થઇ જાય છે. પૃથ્વીકાયનાં પુદ્દગલા આવેલાં પુદ્દગલાને પાતાના જેવાં પરિશુમાવરાવે છે. 'જગતના કર્તા ઇશ્વર છે' એ રીતે જગતને દારવામાં દારનારના બીજા જ મુદ્દો છે. પૃથ્વીકાયાદિપણ પરિશુમેલાં પુદ્દગલા કમેકમે વધે છે. એકદમ વધવુ થટવું ઓદારિક શરીરથી ખનતું નથી. એ કામ વૈકિય શરીરનું છે, અને તે વાયુકાયમાં તે શકિત છે. બાદર વાઉકાય પર્યાપ્તા એકેન્દ્રિ વૈકિય શરીરપણ પણ પુદ્દગલા પરિશુમાવે છે, અને શકિતવાળા ઔદારિક વૈકિય તૈજસ કાર્મણ શરીરપણ પણ પુદ્દગલા પરિશુમાવે છે. સાળ ભેદામાં ત્રણ શરીર માનવામાં આવ્યા હતાં. તેમાંથી એક ભેદ બહાર કાઢા તેનાં ચાર પ્રકારનાં પુદ્દગલા લેવાં. પર્યાપ્તા વાયુકાય સિવાયના ત્રણ પ્રકારે પુદ્દગલા પરિશુમાવે છે. હવે પાંચેન્દ્રિયના ભેદાના અંગે નારકી, તિર્ધ ચ, મનુષ્ય અને દેવતા કઇ કઇ કાયાપણ પુદ્દગલાને પરિશુમાવે છે, તેને અંગે અત્રે વર્તમાન.



जे अपज्जत्तरयणप्पभापुढिविनेरइयपंचिदियपयोगपरिणया ते वेउिव्यतेयाकम्मसरीरप्पयोगपरि-णया, एवं पज्जत्तयावि, एवं जाव अहेसत्तमा। जे अपज्जत्तगसंमुच्छिमजलयर जावपरिणया ते ओरालियतेयाकम्मासरीर जाव परिणया एवं पज्जत्तगावि, गृहभवकंतिया अपज्जत्तया एवं चेव पज्जत्तयाणं एवं चेव नवरं सरीरगाणि चत्तारि जहा बादरवायुकाइयाणं पज्जत्तगाणं, एवं जहा जलचरेसु चत्तारि आलावगा भणिया, एवं चउष्पयउरपरिसप्पभुयपरिसप्प सहयरेसुवि चत्तारि आलावगा भाणियव्वा।

# વૈક્રિય શરીરના હેતુ.

પર્યાપાસુ શકિત પ્રાપ્તિની પૂર્ણાતાએ સમજવુ.

શ્રીગણુધર મહારાજાએ રચેલી શ્રીદ્વાદશાંગીના પાંચમાં અંગે શ્રીલગવતીસૂત્રના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશા નિરૂપણ કરી રહ્યા છે, જેમાં પુદ્દગલ–પરિણામના અધિકાર

ચાલુ છે. પુદ્દગલ-વિજ્ઞાન તેા મહાન્ વિજ્ઞાન છે. જગત આખાની વિચિત્રતાજ પુદ્દગલને આભારી છે. છવાના પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા લોદોના અધિકાર ચાલુ છે. જીવ નવી નવી શક્તિ રૂપ અવગ્રહ, ઇહા, ધારણા, આદિ નવાં નવાં બલ મેળવતાે હાેય, એ અપેક્ષાએ છવ, છવનના છેડા સુધી સંપૂર્ણ શકિતવાળા થયા ગણાય નહિ; પણ શકિત મેળવે તાજ ગણાય છવ જન્મ સાથે અધી શકિત મેળવી શકતા નથી શરીરની અપેક્ષાએ પછી જ જ્ઞાનદિ ઉપયોગ સંબંધિ અધી શકિત મેળવે છે. આખી જ દગીમાં શકિત મેળવતા જ હાય એ દૃષ્ટિએ તા જ દગીના છેડે પર્યાપ્તા થાય. જીવનના કાઇ પણ ભાગ નવી શાકિત મેળવવા વગરના હાતા નથી. આથી જીવનના છેઉ જ આ દૃષ્ટિએ પર્યાપ્તો ગણાય. જ્ઞાનની, ગુણસ્થાનકની અપેક્ષાએ શકિત મેળ-વવાનું જ દગીના છેડે. અપ્રમત્ત, પ્રમત્ત ગુણસ્થાનક છેલ્લે સમયે પણ હાય એટલે એક સમયે ૭મું દુકું ગુણસ્થાનક મનાયું. સમયની સ્થિતિ કાલ કરવાને લીધે જ હાય, નહિતર અંતર્મુ-હુર્ત્તથી એાછે৷ ઉપયોગ કાલ જ નથી. પ્રમત્ત ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થવાને ખીજે સમયે જ કાલ કરી જાય તેથી અપ્રમત્ત ગુલુસ્થાનક એક જ સમય. ત્યારે શું પહેલાં પર્યાપ્તો ન થાય? જો સામાન્ય શક્તિને અંગે વિચાર કરીએ તાે છંદગીના છેકે જ પર્યાપ્તો ગણાય. અને તે પહેલાં અપર્યાપ્તો ગણાય. પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તાના વિચાર જે દૃષ્ટિએ છે, તે વિચારવાની જરૂર છે. અહારનાં પુદ્દગલાને પાતાનાં આહારપણે લેવાની તાકાતથી આહાર લેવાય છે. વૃક્ષની ચાતરક જ લિં અન કરીએ તા વૃક્ષ તે જલને ચૂસી લે છે, અને આહારપણે પરિણુમાવે છે. કયારામાં પારા નાંખીએ તા ઝાડ આહારપણે શ્રહણ કરતું નથી. દરેક છવાને અંગે તેવી રીતે સમજ લેવું. ગમે તેટલી તૃષા લાગી હાય, છતાં જનાવર પીશાબના કુંડામાં માં નહિ ઘાલે. કીડીઓ ઘી ઉપર આવે છે, પણ દીવેલથી ભાગી જાય છે, કેમકે તે પુદ્દગલા આહાર-પણે ગ્રહુણ કરી શકતાં નથી. આપણા પેટમાં ખારાક જાય છે તેને જઠર પચાવે છે, અને સાત ધાતુ રૂપે પરિણુમાવે છે, પણ ખારાક ભેળાં ધાતુ કે કાંકરી પેટમાં જાય તા વિના પરિણમ નીકળી જાય છે. જઠર ખારાકનાં પુદ્દગલાને જ આહારપણે ગ્રહણ આહારને લાયકનાં પુદ્દગલાનાં પરિણમન પછી રસ થાય છે. પછી સાત ધાતુપણે શરીરમાં પરિણુમાવવાની શકિત, તેને શરીર પર્યાપ્તિ કહેવામાં આવે છે. મેળવવા યેહ્ય શકિત મેળવી લીધી હાય, તે પર્યાપ્તા, અને ન મેળવી લીધી હાય, મેળવતા હાય તે અપર્યાપ્તા. પર્યાપ્તાપણ અહિં છ શકિતની અપેક્ષાએ સમજવું. ઔદારિક શરીરને તૈજસ તથા કાર્મણ ઉલું કરે છે, તૈજસ કાર્મણ તથા ઔદારિક આ ત્રણ, શરીરપણે પુદ્દગલાને પરિણુમાવે છે. આમાં પર્યાપ્ત વાસુ કાયના લેદ, (ક્કત એક લેદ) અપવાદ. તે વાયુકાયને ચાર પ્રકારે શરીરનું પરિણામ હાય. ઔદારિક, તૈજસ, કાર્મણ તથા સાથે વૈક્રિય પણ હાય.

### ભવસ્વભાવ.

વિકલેન્દ્રિય, ગર્ભજ તિથ ચા, મનુષ્યા સંમૂચ્છિમ્ હાય તા પણ વાયુ કરતાં વધારે પુષ્યશાળી છે. છતાં તેને વૈંકિય શરીર કેમ નહિ ? તદ્દન સ્થાવર વાયુકાયને વૈક્રિયદેહ હાય અને ત્રસને વૈકિય નહિ? વાયુકાયમાં સામાન્ય વાયુમાંથી માટે વટાળીઓ થઇ પણ જાય, અને ઘડીકમાં આખા વટાળીઓ શમી પણ જાય. પૃથ્વીકાયાદિમાં તેમ બનતું નથી. પુર આવે ત્યારે પાણી વધતું નજરે પડે છે, તે વાત જૂદી પણ એકદમ વધવું અને શમી જવું, તે પૃથ્વીકાયમાં, અપૃકાયમાં, અગ્નિકાયમાં, વનસ્પતિકાયમાં, વિકલેન્દ્રિયમાં, મનુષ્યમાં નથી ખનતું માત્ર વાયરામાં છે. વાયુકાયને અંગે દેખાય છે કે કદીક પાંદડું પણ ન હાલે, અને કદીક છાપરાનાં છાપરાં ઉડાડી દે છે. આ ન્યિતિમાં વિકિય માન્યું હાય તા નવાઈ નથી. આ તા આપણે યુક્તિથી કહીએ છીએ. ઝંઝાવાત ગું જાવાત સ્વાભાવિક હાય છે. ક્ષણમાં ઉત્પાત, ક્ષણમાં શાંતિ, આ સ્થિતિ વાયરામાં છે. પૃથ્યની શકિત અલ્પ તેમાં આ કયાંથી? ભવસ્થિત! એક માલથી બીજે માલે કૂદવાની તાકાત આપણામાં નથી. વાંદરાંમાં છે માટે તેને શું વધારે પૃથ્યવાન માનવા?, એ તો ભવસ્વભાવજ છે. પક્ષીઓમાં ઉડ્યન શકિત, વાંદરામાં ફૂદવાની શકિત ભવસ્થિતિને અગે છે. તે જ રીતે વાયુકાયમાં વૈકિયની શકિત ભવ સ્વભાવને લીધે છે. તેમાં ન્યૂનાધિક પૃથ્ય કારણભૂત નથી. વાયુકાયમાં વૈકિયની શકિત ભવ સ્વભાવને લીધે છે. તેમાં ન્યૂનાધિક પૃથ્ય કારણભૂત નથી. વાયુકાયને ઔદારિક શરીર વણ છે, અને થાડા ભાગમાં વૈકિય પણ છે.

સોત નરકામાં પ્રથમ નરક રત્નપ્રભામાં ઉપજેલા નારકીઓ જેણે હજી શકિત મેળવી નથી, તે પણ પુદ્દગલ ત્રણ પ્રકારે પરિશુમાવે છે. નારકીઓ શરીર બાંધે ત્યારથી જ વૈક્રિય પુદ્દગલ માટે શ્રહ્યુ કરે છે. સાનાની ખાણમાં થનારૂ સાનું સજ્જડ પુદ્દગલા લે છે. એક આંગળના લાકડાના ડુકડા લ્યા, તેટલા જ ઈંટના ડુકડા લ્યા, તેટલા જ ચાંદીના ડુકડા લ્યા, તેટલા જ સાનાના ડુકડા લ્યા, તેટલા જ ઈંટના ડુકડાના વજનમાં ફેર પડશે. લાકડાનાં પુદ્દગલા સ્થૂલ હાય છે, તેનાથી ઈંટના ડુકડામાં પુદ્દગલા બારીક છે, તેનાથી ચાંદીના ડુકડામાં પુદ્દગલા વધારે બારીક છે, તેનાથી સાનાના ડુકડામાં પુદ્દગલા એકદમ બારીક છે. સાનાના જીવે બારીક જ પુદ્દગલા લીધા. તેમ નારકીના જીવા વૈક્રિય જ પુદ્દગલા શ્રહ્યુ કરે. ચાંદરાજલાકમાં તમામ જાતનાં મળી ૮ વર્ગણાનાં પુદ્દગલા ભરેલાં છે. આપણી જઠર તેજ હાય તા વાલ ચણા પણ પચી જાય, અને લાહીપણે પરિશુમન પામે, અને જઠર મદ હાય તા દુધ ઘી પણ ન પચે અને ધાતુ રૂપે પરિશુમન ન પામે. નારકીઓ વૈક્રિય નામ કર્મના ઉદય હાવાથીજ વૈક્રિય પુદ્દગલા શ્રહ્યુ કરે છે. તેની પરિપકવતા માટે તૈજસ્મ કાર્મણનું જોડે પરિશુમન ખરૂજ. નારકીઓ પહેલી નરકે પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા પણ વૈક્રિય, તૈજસ્મ, કાર્મણ, પુદ્દગલા પરિશુમાવે તેજ પ્રમાણે સાતમી નરક સુધી સમજી લેવું.

### દેવતા તથા નારકીને વૈક્રિય શરીર શા માટે?

હવે નારકીને વૈકિય શરીરની શી જરૂર ?, પ્રથમ જણાવવામાં આવ્યું છે તેમ જાણી લ્યા, કે અહિંના કરેલાં કર્માનું સંખ્યાત ગુણું, અસંખ્યાત ગુણું, અનંતગુણું–ક્લ લેહિની

શકે તેવું શરીર હેાય, તાજ પાપના ભાગવટા થાય ને! આ લાકમાં તા એક માણસે એક હુજાર ખૂન કર્યાં, તેને અંગે ફાંસી તા એક વખત થઈ, પણ ૯૯૯ ખૂનની સજા કર્યાં ગઇ ? ગુન્હાની સજાના ભોગવટામાંથી કુદરતના સકજામાંથી છૂટી શકાતું નથી. શાસ્ત્રકાર કહે છે, કે પાય એાછામાં એાછું દશ વખત કાેડાકાેડીગુણું પણ ઉદયમાં આવે. જઘન્ય પણે દશગુણું તાે ભોગવવું જ પડે. મધ્યમાં સંખ્યાત અસંખ્યાત વખત પણ ભોગવવું પડે. હવે તે અનંતગુણું ભોગવવું શી રીતે ભોગવાય ? આ લાકની સત્તામાં તા ભોગવટાની મર્યાદા અતીવ સંકુચિત છે. ખુનમાં તેા ફાંસી એકજ વખતને! ચાહે તેટલાં ખુન પણ ફાંસી તેા એક જ વાર ને! નારકીમાં તા શરીર જ એવું કે ગમે તેટલી વાર બાળા, કાપા, છેદા, કટકા કરા પણ પાછું શસીર ભેળું થઇ, ખીજી સજા ભોગવવા તૈયાર. એ શરીરને ખળવાથી, કાપવાથી, છેદવાથી તળવાથી જીવના છટકારા થતા નથી. આયુષ્ય સંપૂર્ણ થાય નહિ ત્યાં સુધી છટકારા જ નથી. સજાના આ જાતના ભોગવટા માટે નારકીને વૈક્રિય શરીર છે. નારકી જીવને ઉત્પન્ન થાય ત્યારથી, અપર્યાપ્તાપણામાંથી જ ૈકિય એટલે સજા ખમનારૂં શરીર હાય. ઔદારિક શરીર પાણીના પેારા જેવું છે. પાેરા પાણી વિના ન રહે, ધનેડું ધાન્ય વિના ન રહે, તેમ ઔદારિક શરીર અનાજ પાણી વિના ટકી શકતું નથી. ઔદારિક શરીરથી અનંતી ભૂખ, ટાઢ, તૃષા, છેદન ભેદનાદિ સહુન થઈ શકે નહિ. પહેલી નરકથી સાતમી નરક સુધી એક જ નિયમ. અધે જ પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા હાય અને તે દરેકને ત્રણ શરીર વૈકિય, તૈજસ, કાર્મણ. માખીને છૂટ બધે બેસવાની, શરીર ઉપર ભલે ગમે ત્યાં બેસે, બેસી શકે તેમજ ખીજે પણ ચાહ્ય ત્યાં બેસી શકે, પણ તે બેસે કયાં ? કાં તેા ગડગુમડ ઉપર, કાં તેા વિષ્ટા, શ્લેષ્માદિ ઉપર. આ રીતે નારકીના જીવા પુદ્દગલા જ એવાં ગ્રહ્ણ કરે કે જે પુદ્દગલા ઉલટી ક્ષુધા, તૃષા, પીડાને વધારે. ત્યાં પાણી જ તપેલું મળે જેથી તૃષા વધારે લાગે.

જેમ નારકીમાં આવા નિયમ, તેમ પુષ્યના ભોગવટાને અંગે દેવલાકમાં તેવા પુષ્પલાના નિયમ. પુષ્યનું ફળ પણ જઘન્યથી દરાગુણું ભોગવવાની તક છે જ. તૃષિતમુનિ જંગલમાં ભેટ્યા, તેમને ફાસુ જલ વહારાવ્યું, તે વખતે એ સંયમી મહાતમાને જે શીતલતા થાય, તેથી જે પુષ્ય બંધાય તે વિપાકમાં સેંકડા ગણી શાતા આપે. નારકીમાં જેમ દુ:ખ ભોગવવા માટે વૈક્રિય શરીર છે, તેમ દેવલાકમાં કાયમ અતિ સુખ, ઉંચા પ્રકારે સુખ ચાલુ ભોગવ્યા કરવા માટે વૈક્રિય શરીર છે. જરવવાનું સામર્થ્ય પણ આવશ્યક છે. કમનેર મગજવાળા અતિસુખ જરવી શકતા નથી. તીવ પાપ-વિપાક ભોગવવાને તેમજ તીવ પુષ્ય-ફળ ભોગવવાને તીવ સાધના નેઇએ. એ જ હેતુથી દેવતાઓને તથા નારકીઓને વૈક્રિય શરીર વળગેલું છે.

## તિર્ય ચમાં વૈક્રિય શરીર છે.

અપર્યાપ્તા તથા પર્યાપા સ મૂર્ચિક મુ જલચરા પણ ઔદારિક, તૈજસ, અને કાર્મણ

卐

પુદ્દગલા ગ્રહ્યુ કરે છે. તેજ રીતે ગર્ભજ-પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા જલચરા પણ ઔદારિક તૈજસ્ અને કાર્મણ પુદ્દગલા ગ્રહણ કરે છે. પર્યાપ્તા-ગર્જજ જલચરામાં પણ વૈકિયની લિખ્ધ હાય છે, એટલું વધારે સમજલું વાયુકાયને જેમ ઔદારિક, વૈક્રિય, તેજસ્, કાર્મણ માન્યાં. તેમ પર્યાપ્તા–ગર્લજ–જલચરને પણ ચાર પ્રકારનાં શરીર માનવાં. ચતુષ્પદ્ધ તિર્ધ ચામાં ઉરપરિસર્પમાં યાવત ખેચરમાં ચારે આલાવા કહેવા. દરેક ગર્ભજ પર્યાપ્તા સ્થાનમાં ચાર શરીર લેવાં. અહિં પ્રશ્ન થઈ શકે છે કે દેવતા તથા નારકીમાં તા વૈક્રિય શરીર માનવાને તેવું કારણ હતું. પણ જનાવરમાં વૈકિય શરીર માનવાના પ્રસંગ શા માટે છે ?, સીંચાણાની હુકીકત સાંભળી છે ?; જુઓ –સીંચાણા (સેચનક) હાથી હલ્લવિહલ્લે કે ણિકને ન આપ્યા, આથી તા માટા સંગ્રામ થયા. તે સંગ્રામમાં ખાર વર્ષ ઘેરા રહ્યો. ચેડામહારાજા વૈશાલીમાં ભરાઈ ગયા. કાેે હોકે ઘેરા ઘાલ્યા. અને તે ખાર વર્ષ રહ્યો. હલ્લવિહદ્ય રાજ રાત્રે સેચનક હાથી-ને લઈને નીકળતા અને એ હાથી પણ કાેેેશીકના (હદ્ધવિહદ્ધને) સિપાઈએા જ્યાં સુતેલા હેાય ત્યાં લઈ જતા. ત્યાં સિપાઈ એાનાે સંદાર કરીને હલ્લવિહલ્લ પાછા વૈશાલીમાં પેસી જતા ડતા. આવું તેા કંઇ કાલ સુધી ચાલ્યું. કાેેેષ્ટિક શું કર્યું ?, શહેરની ચારે તરફ ખાઈ ખાદાવી, અંદર ધગધગતા અંગારા રખાવ્યા, ઉપર થાેડી માટી રખાવી. સેચનક હાથી બહા-રજ નીકળતા નથી, આથી હદ્ધવિહૃદ્ધ તેના તિરસ્કાર કરે છે: - "જેવી રાતે કાણિક કુલદ્રોહી થયા, તેમ તું પણ નિમકહરામ થયા ?, તારા માટે તા રાજચઢી તજી; દાદાને દુ:ખ પણ તારા લીધે જને !" આ સાંભળીને તે હાથી ચાલ્યા તા ખરા. ખાઈ પાસે આવ્યા પછી એક ડગલું પણ ભરતા નથી. કરી હલ્લવિહલ્લે અતિ તિરસ્કાર કર્યા. હવે શું થાય ?, હાર્થાને પણ લાગ્યું કે 'આવું અપમાનિત જીવન શા માટે જીવવું ?' એટલે સુંદર્થી હલ્લિનિહલ્લને નીચે ઉતારી પાતે ઝ પાપાત કર્યો, અને હાથી પાતે બળી મુગ્રા. આને અગે એમ કહેવાય છે કે તે ડાથીને વિભંગ જ્ઞાન હોવાથી તે આગળથી ખધું જાણતા હતા. જનાવરામાં પણ વિભંગ-જ્ઞાન તથા અવધિજ્ઞાન માનવું પઢે છે. વિભંગજ્ઞાનથી અને અવધિજ્ઞાનથી વૈક્રિય વર્જણા જાણવાના અધિકાર થાય, અને તેથી વેક્રિય વર્ગણા જાણવાના અધિકાર મળે છે. આથી વૈક્રિય પુદ્દગલાને ગ્રહણ કરવાનું સાધન તેમની પાસે રહે છે, તેથી પર્યાપ્તા ગર્લજ-પંચેન્દ્રિય તિર્યં ચને પણ વૈકિય શરીર માનવું પડે. પર્યાપ્તામાં જ અવધિજ્ઞાન તથા વિભંગજ્ઞાન માનેલાં છે. વૈક્રિયની તાકાત તેમાં માનવામાં આવી છે. તેથી તેમને ચાર શરીર જણાવ્યાં છે. હવે મનુષ્ય તથા દેવતાના અ ગેના અધિકાર માટે અત્રે વર્તમાન.



जे संमुच्छिममणुस्सपंचिदियपयोगपरिणया ते ओरालियतेयाकम्मासरीर जाव परिणया, एवं गठभवकंतियावि अपज्जत्तगावि पज्जत्तगावि एवं चेव, नवरं सरीरगाणि पंच भाणियव्वाणि,-

અંબડ પરિત્રાજકની રૂપવિકુર્વણા.

શરીરાેની પ્રાપ્તિ પણ નામ કર્મના ઉદયને આભારી છે.

પંચમાંગ શ્રીભગવતી જ સ્ત્રમાંના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ-પરિષામ અધિકાર ચાલુ છે. ભિન્ન ભિન્ન નામકર્મના ઉદયે સંસારી જીવામાં અનેક ભિન્ન ભિન્ન ભેદો છે. પુદ્દગલાના ભેદથી જ જીવામાં જાતિના, ગતિના, કાયાના ભેદ પડે છે, અને એમાં વળી ળખ્ળે ભેદો જણાવ્યા છે, ૧. પર્યાપ્તા. અને ૨. અપર્યાપ્તા. શકિત મેળવી લીધી હાય તેવા જીવાને પર્યાપ્તા કહેવામાં આવે છે, અને મેળવતા જીવાને અપર્યાપ્તા કહેવામાં આવે છે. એકેન્દ્રિય સ્વશ્મ ખાદર જીવાને ઔદારિક શરીર હાય છે. માત્ર પર્યાપ્તા—ત્રાયુકાયના જીવા વૈક્રિય શરીર કરે છે. વિકલેન્દ્રિય પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા જીવા ત્રણ જ પ્રકારે પુદ્દગલા શ્રુણ કરે છે. પચેન્દ્રિય તિર્યં ચામાં પર્યાપ્તા સપર્યાપ્તા હાય, તેમાં પર્યાપ્તા ગર્ભ જ જલચર, ચતુષ્પદ, ઉત્પરિસર્પ, ભૂજપરિસર્પ, અને ખેચરા; વૈક્રિય પુદ્દગલાથી વૈક્રિય શરીર બનાવે છે. ગર્ભ જ મનુષ્યાના અશુચિમાં થનારા સમૂચ્છિમ મનુષ્યા અપર્યાપ્તા જ હાય છે. અને તે ત્રણ શરીર પરિણમાવે છે. અને એ જીવા પાતાની શકિત પૂરી મેળવ્યા વિના જ મરી જાય છે. ઔદારિક, તૈજમ્ અને કાર્મણ; આ ત્રણ શરીર તે જીવાને પણ હાય છે. ગર્ભજ પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા મનુષ્યા પણ આજ ત્રણ શરીર રચે છે, અને તેને યેન્ય પુદ્દગલા ગ્રહણ કરે છે. આ બધામાં નામ કર્મના ઉદય જ કારણરૂપ છે, અને આ ત્રણ શરીરાના આશુ શરીરાના આધાર તે તે નામ કર્મને આભારી છે.

મનુષ્યને અંગે બીજા પણ બે શરીરા છે. લિબ્ધ અને નામકર્મ બને હાય તો જ તેવાં પુદ્દગલા ગ્રહણ કરા શરીરરૂપે પરિણમાવી શકે. આંખ હાય અને અજવાળું હાય તોજ ચક્ષુથી રૂપ દેખાય. રૂપ જોવામાં આંખ તથા અજવાળું, બનેની જરૂર છે. બિલાડા, ઉદર, વનિયર, ચામાચીડીઆ વગેરને અજવાળાની મદદ વગર દેખતું હાય, પણ આપણા માટે તા અજવાળું આવશ્યક છે. દેવતા, નારકી, તથા વાયુકાયજીવા ભવ-સ્વભાવે વૈકિય શરીર મેળવે છે, પણ મનુષ્ય ભવ-સ્વભાવથી વૈકિય ન મેળવે. મનુષ્યની આંખ અજવાળાની મદદ વગર દેખી શકતી નથી. અહિં પણ સ્વમાવની વિચિત્રતા છે. દેવતાએા,

નારકીઓ, વાયુકાયના જીવા ભવ-સ્વભાવથી જ વૈકિય પુદ્દગક્ષા ગ્રહ્યુ કરે છે, અને તેને તેવા શરીરપણ પરિશુમાવે છે, ત્યારે મનુષ્યામાં તે નથી. મનુષ્યાને લિબ્ધથીજ વૈકિય શરીર અને છે, પણ લિબ્ધ નેડ નામ કર્મ જરૂર તેઇએ. વૈકિય લિબ્ધ ઉત્પન્ન થઈ હાય તા પણ કર્મના ઉદય હાય તાજ, લિબ્ધથી વૈકિય શરીર અનાવી શકે છે; પણ મનુષ્યમાં તે શક્તિ સ્વભાવિક નથી. તેમનામાં ઓદારિક, તૈજસ્ત તથા કાર્મણ માટેની શક્તિ સ્વાભાવિક છે પાંચમા શરીરનું નામ આહારક શરીર છે. ક્ષાયાપશમિક ગુણ જખરજસ્ત થયા હાય, અને લિબ્ધ થાય, તથા આહારક નામ કર્મના ઉદય હાય, તા આહારક શરીર અને છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયા-પશમ થયા હાય, લિબ્ધ થઇ હાય, અને નામકર્મના ઉદય હાય તો વૈકિય કે આહારક શરીર અનાવે.

## સુંક્રસાને ધર્મલાલ ?

અંબડ પરિવાજક સુલસાથી સમ્યકત્વમાં દઢ થયા હતા. એ પરિવાજક કેઇક વખત જૈન ધર્મમાં સ્થિર થયા, અને કેઈ વખત ખસી ગયા. ગંગા ગયે ગંગાદાસ, જમના ગયે જમનાદાસ જેવી તેની હાલત હતી. જ્યાં ગંગા જમના નદી મળે છે, ત્યાં કેટલાક પંડયાઓ ગંગાના કાંઠે હક ધરાવતા હાય છે, કેટલાક પંડયાઓ જમનાના કાંઠે હક ધરાવતા હાય છે. કેટલાક પંડયાઓ જમનાના કાંઠે હક ધરાવતા હાય છે. કેટલાક પંડયા એવા હાય કે કેાઈ વખત ગંગાને કાંઠે શ્રાહ સરાવે, અને કાઈક વખત જમનાને કાંઠે શ્રાહ સરાવે. એ પંડયાઓ પેટના નામે ફાવતું બોલે છે; કાંઇ શાસ્ત્ર બોલતું નથી. એ કહેવત મૂલ તો કેટલાક પંડયાઓની આવી સ્થિતિ હાઇને પંડયાઓએ કાઢી છે, પરનતુ અનવસ્થિત સ્થિતિ જણાવવા આ કહેવત શરૂ થઈ છે. અંબડ પરિવાજક પણ અસ્થિર મનના હતો નાનાં બાલકના ડાથમાં પેંડા હાય પણ જો રમકડું સારૂં આપીએ તા પેંડા મૂકી દે. પછી સુશાભિત ઘંટડી આપીએ તા રમકડું મૂકી દે છે. એ બાલકનાં મનમાં દુષ્ટતા નથી, પણ ચાંચલ્ય છે. ઘડીકમાં માને વળગે અને ઘડીકમાં ધાવ માતાને વળગે. અંબડ પરિવાજકની કઢંગી હાલત પણ તેના મનની ચંચલતાને લઇને હતી.

એક વખત તેથું ભગવાન શ્રી મહાવીર દેવને વંદનાદિ કરી કહ્યું:-'ભગવાન! હું રાજગ્રહી નગરી જાઉ છું' ભગવાને તેની ચંચલતાના દાષ ટાળવા, ધર્મમાં દઢ કરવા, મુદઢ મનવાળી મુલસાના પરિચય કરાવવા; તેને કહ્યું કે " મુલસાને ધર્મલાભ કહેવા." માર્મમાં મંખડ પરિવાજક દૃદયગત વિચાર કરે છે, શ્રેષ્ટ્રિક સરખા રાજાને ધર્મલાભ નહિ, અભયકુમાર સરખા મંત્રીને ધર્મલાભ નહિ, ધનાશાલિભદ્ર જેવા શ્રેષ્ઠિઓને ધર્મલાભ નહિ; અને આ મુલસા શ્રાવિકાને ભગવાને ધર્મલાભ કહેવરાવ્યા, માટે જરૂર પાત્ર વિશિષ્ટજ હોવું જોઈએ, છતાં તપાસ કરવામાં શુ

જાય છે! વાત વાતમાં મારૂં મન તો માસા તાલા થઈ જાય છે, તા આ સ્ત્રી જાતિનું મન કેવું સુદ્દઢ હશે!"

### अहम !

અંબડ પરિવાજકે તો રાજગૃહી જઇને માયા પ્રયોગની શરૂઆત કરી. પહેલે દિવસે પ્રદ્માનું રૂપ કરીને સુંદર ઠાઠ જમાવ્યો. ચારમુખ, સાવિત્રિ સાથે, વેદનું પઠન ચાલુ, આવેલે દેખાવ રચ્યો. ગામમાં વાત ફેલાઇ કે, રાજગ્રહીમાં હંસવાહનધારી સાક્ષાન પ્રદ્માજ પધાર્યો છે. નગરમાંથી ટાળાં બધ મનુષ્યા આવે છે. પરિવાજક વેદ પાઠ બાલ્યેજ જાય છે, પણ તેની નજર તો એ જોવામાં રાકાઇ છે કે, 'મુલસા આવી છે કે નહિ?, મુલસા સુદદ સમ્ય-કત્વધારી શ્રાવિકા શાની જાય?; અંબડ પરિવાજકે તો એમ વિચાર્યું કે "સ્ત્રી જાતિને વેદ સાંભળવાના અધિકાર નથી, એમ સમજીને તે ન આવી હાય તે સ્વાભાવિક છે." માટે બીજું નવું રૂપ કર્યું.

# વિષ્ણુ !

બીજે દિવસે દક્ષિણ દિશામાં અંગડે વિષ્ણુનું રૂપ રચ્યું. મથુરા, વૃન્દાવન, સાળ હુજાર ગાપીઓ, બલમદ્રાદિ યાદવાના દેખાવા વિકૂર્વ્યા, અને 'રાસલીલા માંડી. નગરમાં વાત ફેલાઇ "એહા! ધન્ય ભાગ્ય આ નગરનાં છે કે સાક્ષાત શ્રી વિષ્ણુ પરમાતમાં પંધાર્યા છે!" રાસ લીલા જોવા આવનારાઓની સંખ્યામાં પૂછવું શું! આખા દિવસ રાસલીલા નાટકના પ્રયોગ ચાદ્યા, પણ પરિતાજકના નેત્રાએ સુલસાને નજ જોઇ. સુદઢ સમ્થકત્વધારી પરમ-શ્રાવિકા સુલસા જેવીને ખ્યાલમાં પણ આ હાય?, પરિતાજકે તો એમ વિચાર્યું કે, 'કુલવતી સ્ત્રી રાસલીલા જોવા ન આવે એ અનવા જોગ છે,' પ્રયોગ પણ પાત રચે છે, અને અવું સમાધાન પણ પાતે મનમાનતું ઉભું કરી મનને મનાવી લે છે.

### શંકર!

ત્રીજે દિવસે મહાદેવનું રૂપ વિકૂર્યું. જટાધારી મહાદેવની પાસે પાર્વલીજ તો કે હોય જને!, મસ્તકમાં ગંગા વહી રહી છે. મહાદેવને નૃત્ય પ્રિય છે, એટલે પાતે ખંજરી ખર્ભવે છે, અને પાર્વલીનું નૃત્ય ચાલુ છે. આવા દેખાવ વિકૂર્વ્યા. શ્રી શંકર સ્વયમ્ પૃથ્વી ઉપર પધાર્યા છે! આવી વાત નગરમાં ચાલી, અને નાટકને, નૃત્યને જેવાની પડાપડી થઇ, આખા દિવસ ચાલી, અને નાટારંભ આખા દિવસ ચાલ્યા. પરિવાજક અંબડ તે દિવસ પણ સુલાસાને જેવાની આશામાં નિરાશ જ થયા. સુટઢ સમ્યકત્વધારી સુલસાના એક રૂવાડે પણ આવા પ્રયાગ અસર કરી શકે?, નહિ જ. કાઇ એમ ન માને કે એને ખબર ન પડી હોય. અરે! ખબર પડવાની વાત કયાં છે?, આડાશી—પાડાશીઓએ તા ખૂબ ખૂબ પ્રેરણા કરી છે, અને ન આવવા

માટે તેને ગાંડી ગણી છે. એ પરમ શ્રાવિકા હતી, અને એનામાં વિશુધ્ધ સંસ્કાર હતો. પરિવાજક અંબડે આજે મનને એવી રીતે મનાવ્યું કે—'સ્ત્રી તથા ખાલક તો તેના મગજમાં જે દસાવવામાં આવ્યું હોય તે મુજબ પકડી રાખે છે, અને વર્તે, છે, લાભ કે હાનિના વિચાર કરે નહિ. પ્રદ્યા વિષ્ણું અને મહાદેવ એ કુદેવ છે એવા સંસ્કાર જ એને જૈનકુલમાં હાવાથી છે એટલે તેન આવે તે બનવા નોગ છે.'

# હાર્યા જુગારીની છેક્ષી હાેડ.

હાર્યો જુગારી બમણું રમે ! એને પાતાની હારના, હાલતના ખ્યાલ જ હાતા નથી. ચાથે દિવસે અંબડે માયાનાળથી તીર્થ કરતું રૂપ ધારણ કર્યું. ઉત્તરદિશામાં દેખાવ ઉભો કર્યા. સમવસરણ, પર્ષદા, ઇંદ્રો વગેરે તમામ દેખાવ ઉભો કર્યા. આખા દિવસ ગયા પણ સુલસા નહિ તે નહિ જ! તે દિવસે અડગતા શી રીતે રહી હશે તે વિચારા! આ અવસરે તેા એને કેંકે દળાણ કર્યું છે. 'આજે તા ચાલ! ને તા ખરી, સાક્ષાત્ ભગવાન પધાર્યા છે.' સુલસાને તેા ભગવાન કર્યા હતા, તેની ખબર હતી, સુલસાના સ્વામિ રાજા શ્રેણિકને ત્યાં નાકરી હતા. કાસદીયાની સુવ્યવસ્થિત-યાજનાદ્વારા શ્રેણિક મહારાજાને ત્યાં ભગવાનના વિહારની, (કયાં છે તેની) ખબર રાજરાજ આવતી હતી. પ્રથમના વખતમાં શ્રદ્ધાલુ રાજાઓ, શ્રીમંત શ્રાહવર્યા ભગવાનની ખબર જાણવાને અંગે કાસદીયાએા રાખતા હતા. 'પ્રવૃત્તિવાહક' અધિકાર શ્રીઉવવાઇમાં છે. સુલસાએ લોકોને જણાવ્યું: "આ કાઇ માટે પાખડી આવ્યો લાગે છે, ભગવાન કર્યા વિરાજમાન છે, તે મને બરાબર ખબર છે. આ ઢાંગી ત્રણ ત્રણ દિવસ જાદો જાદો ઢાંગ કરી ન ધરાયા, તે વળી આજ તીર્થ કર બન્યા! ભગવાન ગઇકાલે અને આજે ક્રયાં વિરાજમાન છે, તે મને ક્યાં ખબર નથી? ભગવાનના માયાવી સ્વાંગ સજનાર ઢાંગી, પાખંડીને તે વળી જોવા જાવાનું હાય ?, " આ દૃદય છે સુલસાનું ! ઇમીટેશનનું લરેણું પહેરીને દેખાવ કરનારની આળરૂ કેટલી ? એવામાં જનારાએ**ા ઉત્તેજકજ ગણાયને** ! જૈન દેખાવ જોઇને ભાળપણથી જાય ત્યાં પણ નામમાત્ર જૈન ધર્મ કહેવાય, કેમકે ખીજે દિવસે સાચું માલુમ પડે ત્યારે કઈ અસર થાય! સાચું તેા સાચું જ છે, પણ લાેકા વિચાર કરનારા હોતા નથી, એ દૃષ્ટિએ સાચાપણાની પ્રતિષ્ઠા નેખમાય છે ને!

### અંબડનું કુતુહલ

અંબડને હવે ખાત્રી થઇ કે 'આ બાઇ જબરી છે, ધન્ય છે. સ્ત્રી જાતિમાં આવા પાત્રને કે જે મનને આટલી હદે દઢ શખી શકે છે! અરે! તીર્ધ કરનું રૂપ કર્યું તેાય ન આવી, કેટલી ખુધ્ધિમાન્! ભગવાને કાંઇ અમથા ધર્મલાભ થાડા જ કહેવરાવ્યા હશે! એક સ્ત્રી જાતિની રગેરગમાં આટલી હદે સમ્યકત્વ, એનું રૂધિરાભિસરણ સમ્યકત્વ રંગે રક્ત અને હું પુરૂષ, પરિવાજક છતાં મારા મનની કેવી અસ્થિર હાલત! વંદન હો ભૂરિભૂરિ

આ ભગવાનના ચર્ણકમલમાં કે જેઓ શ્રીએ મને સુલસાના બાનાથી સુદઢ કર્યો!, આથી તે સમ્યક્તામાં દઢ થયા, આ વાત સુપ્રસિધ્ધ છે. ત્યાર પછી તેા અબડ શ્રાવક તરી કે સુલસાને ત્યાં ગયા છે, પછીનું સુલસાનું વર્તન વળી બીજી જ છે, ઈત્યાદિ વૃત્તાંત જાણીતા છે. આપણા મુદ્દો બીજો છે અને તે હવે આવે છે. જે મુદ્દો સમજવવા દર્શાંત રજી કરવામાં આવ્યું છે, તે હવે જોઇએ. સમ્યકત્વમાં તો એ દઢ થયા પણ કુતુહલ વૃત્તિ કયાં જય? જમવાના વખતે સા સા ઘર ભાણા મંડાવતા હતા, અને એકી વખતે દરેક ઘર વૈક્રિય-રૂપ ધારણ કરી તે જમતા હતા, એ રીતે ચમતકાર દેખાડતા હતા.

### ચૌદ પૂર્વના ખ્યાલ

પર્વાધિરાજ પર્યુષણમાં શ્રીકલ્પસૂત્ર શ્રવણ કરાે છા, તેમાં ચૌદ પૂર્વના પ્યાલ આપવા શાહીનું પ્રમાણુ બતાવ્યું છે, તે યાદ કરાે. મડાવિદેહના એક હાથીના દેહ જેટલી શાહીશી પહેલું પૂર્વ લખાયું છે. બે હાથીના દેહ જેટલી શાહીથી બીનનું પૂર્વ લખાયું, ચાર હાથીના દેહ જેટલી શાહીથી ત્રીજું પૂર્વ લખાયું, અહ હાથીના **દે**હ જેટલી શા**હીથી** ચાેશું પૂર્વ લખાયું, સાેલ હાથીના **દેડ જેટલી શાહીથી પાંચમુ**ં પૂર્વ લખાયું, અત્રી**શ** હાથીના દેડ જેટલી શાહીથી છકું પૂર્વ લખાયું, ચાસઠ હાથીના દેહ જેટલી શાહીથી સાતમું પૂર્વ લખાયું એકસા અઠાવીસ ડાથીના દેડ જેટલી શાહીથી આઠમું પૂર્વ લખાયું, બસે છપ્પન ડાથીના દેહ જેટલી શાહીથી નવમું પૂર્વ લખાયું, પાંચસે ખાર હાથીના દેહ જેટલી શાહીથી દશમું પૂર્વ લખાયું, એક હત્તર ચાવીશ હાથીના દેહ જેટલી શાહીથો અગીમારમું પૂર્વ લખાયું, ખે હુજાર અડતાલીશ હાથીના દેહ જેટલી શાહીથી ળારમું પૂર્વ લખાયું, ચાર હજાર છન્નું હાથીના દેહ જેટલી શાહીથી તેરમું પૂર્વ લખાયું; અને આઠ હજાર એકસા બાણું હાથીના દેહ જેટલી શાહીથી ચૌદમું પૂર્વ લખાયું. દરેક પૂર્વ હાથીની સંખ્યાનું પ્રમાણ ખમણું છે. એ રીતે સાેળ હુજાર ત્રણસે ત્ર્યાશી હાથીના દેહ જેટલી શાહીથી ચૌદ જ પૂર્વા લખાયાં છે, આ હાથી તે અહીં દેખાય છે તે દેહવાળા નહિ, ત્યારે ?, શ્રીઋષભદેવછ ભગવાનના સમયના હાથી લેવા, અગર તા શ્રીમહાવિદેહના હાથી સમજવા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સર્વકાલે આયુષ્ય તથા શરીર પ્રમાણ એક સરખું છે; અહીં તેમ નથી. અહીં તો ઉત્સપ્પિણીમાં શરીર-પ્રમાણ વધે છે, અને અવસર્ષ્યિણીમાં ઉત્તરે છે.

### આહારક શરીર રચવાના હેતુ.

આડારક લિખ્ધને અગે આ વિષય જણાવવા પડે છે. આવા મહાન પ્રમાણવાળા ચૌદ પૂર્વાનું જેને જ્ઞાન હાય, તેમનેજ આહારક લિખ્ધ ઉપ્તન્ન થાય છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના આટલી હદે ક્ષય કર્યો હાય, અને જેને તેવી લિખ્ધ ઉત્પન્ન થઇ હાય, તેને આહારક શરીર રચવાની શકિત સાંપડે છે. અધા ચૌદ પૂર્વી તેવી લિખ્ધવાળા હાય નહિ. જેને તેવી લિખ્ધ હાય તેને તે ઉપરાંત માહારક નામ કર્મના ઉદયપણ જોઇએ. સંભિન્ન ચૌદપૂર્વીને છઠ્ઠાણ-વડીયાએ કરી અનંત ગુણ વૃદ્ધિને જાણનારાને આહારક શરીર કરવાની શકિત હાય નહિ. અસંભિન્ન ચતુર્દ શ પૂર્વ ધરાને માહારક લિખ્ધ હાય છે. આહારક વર્ગણા ગ્રહણ કરી આહારક શરીર રચવાની તેમનામાં શકિત છે. પ્રશ્ન થાય છે કે આવા મહાન્નાની, ચૌદ ચૌદ પૂર્વ જાણનારાને વળી આહારક શરીર રચવાની શી જરૂર?, કાઇક એવા જ વખત આવે કે જગત અપકાયથી ભાવિત થાય ત્યારે, પ્રાણીની દયાના પ્રસંગ ઉભા થાય ત્યારે, તેઓ છવદયા માટે આહારક શરીર ખનાવે. દેવાધિદેવ શ્રી જિનેશ્વર દેવનું સમવસરણ નજરાનજર નિહાળવા માટે, શાસનની સ્થિતિ દેખવા માટે, સૂક્ષ્મ પદાર્થનું અવગાહન કરવા માટે, સૂક્ષ્મ શાંકાનું સમાધાન કરવા ભગવાન પાસે મહાવિદેહાદિ ક્ષેત્રમાં જવા માટે ચૌદપૂર્વી આહારક લિખ્ધવાળાઓ આહારક શરીર ખનાવે છે. મુઠીવાળી રાખીએ તેવા હાથ મુડા ગણાય. આહારક શરીર મુડાહાય જેટલું હોય. આ આહારક શરીર પ્રયોગ–પરિણત શરીર ગણાય. શ્રી ગણધર મહારાન ફરમાવે છે કે ગર્ભ જ પર્યાપા મનુષ્યોને અંગે પાંચે શરીર સમજવા. ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ્ અને કાર્મણ હવે દેવતાઓના ભેદામાં કયા ભેદામાં કાયાના પુદ્દગલા પરિણામે છે. તેને અંગે અંગે વર્તમાન.

# ફું દેશના–૪૫. કું કું કેશના–૪૫. કું

जे अपज्ञता असुरकुमार भवणवासि जहा नेरइया तहेव, एवं पज्जत्तगावि, एवं दुयएण मेदेणं जाव थणियकुमारा एवं पिसाया जाव गंधव्वा चंदा ं जाव तारा विमाणा, सोहम्मो कप्पो जाव अच्जुओ हेहिमरगेत्रेज जाव उविरमरगेवेज्ज विजयअणुत्तरोववाइए जाव सव्वहसिद्धअणु एकेकेणं दुयको मेदो भाणियव्वो जाव जे पज्जत्तसव्वहसिद्ध-अणुत्तरोववाइया जाव परिणया ते वेउव्विय तैयाकम्मा सरीरपयोग परिणया, दंडगा २।!

મનુષ્ય ગતિમાં જ પાંચ શરીર છે. અહારક શરીર માત્ર મનુષ્ય ગતિમાં જ છે.

સંપૂર્ણ દરા પૂર્વ સાથે સમ્યકત્વ નિશ્ચિત છે; તે પહેલાં નિયમ નહિં.

શ્રીગણધર મહારાજા પચમાંગ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના આઠમા શતકના <mark>પ્રથમ</mark> ઉ<mark>દ્દેશામા</mark>ં પુદ્દગલ-પરિણામના અધિકાર નિરૂપણ કરતાં કહે છે કે સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયના જીવ, તથા મુક્તિના જીવ સ્વરૂપે ઉભય સરખા છે. લેદ જે છે તે કર્મનાં પુદ્દગલા અંગે છે. જીવાના મુખ્ય તે! બેજ લેદ. ૧ સંસારી, ર માેક્ષના. કર્મ પુદ્દગલાથી લેપાએલા તે સંસારી છવા, અને કર્મ પદ્દગલાથી મુક્ત થયેલા તે મુક્તિના જીવા. પુદ્દગલ-પરિણામની અનેક પ્રકારની વિચિત્રતાનુસાર સંસારી જીવાના અનેક લેદો છે. એકેન્દ્રિયાદિ લેદોમાં પુદ્દગલનીજ વિચિત્રતા છે ને! અહિં પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા સંબંધિ તથા ઔદારિકાદિ શરીર પરત્વે વિચારણા ચાલુ છે. સંમૂચ્છિમ મનુષ્યા બિચારા અપર્યાપ્તાજ હોય છે. ગર્મજ પર્યાપ્તા મનુષ્ય વિના બીજો કાઇ પણ જાતિના કે ગતિના છવ એવા નથી કે જે પાંચ શરીર પરિશુમાવી શકે. ઔદારિક, તાજસ, અને કાર્મણ શરીર સર્વ સાધરણ રીતે દરેક મનુષ્ય પરિણમાવે છે. વિશેષથી જો લબ્ધિ ઉત્પન્ન થઈ હાય, તા તે વૈકિય વર્ગણના પુદ્દગલા ચહુણ કરીને વૈકિય શરીર રચે છે. જ્ઞાનના ક્ષયાપશમ થયા હાય. આડારક લિખ્ધ પ્રાપ્ત થઈ હાય. આડારક શરીર નામકર્મના ઉદય હાય તા. તે જીવ આડારક શરીર પણ બનાવી શકે છે. ક્ષયાપશમ ચૌદ પૂર્વ જેટલા આવશ્યક છે. યાવત તેર પૂર્વ સુધી ભણ્યા હાય તેને આડારક લબ્ધિ ઉત્પન્ન થતી નથી. ચૌદ-પૂર્વીએા પણ તેવી લબ્ધિવાળા હાય તેવું નધી. દશ પૂર્વની સાથે સમ્યકત્વની લિખ્ધ નક્કી છે. સામાન્ય શ્રુતજ્ઞાન પ્રાપ્તિ સુધી સમ્યકત્વ હાય કે ન પણ હાય. આચારાંગ, સૂયગડાંગ યાવત કાંઈક ન્યૂન દર્શ પૂર્વનું જ્ઞાન મેળવ્યું હાય, ત્યાં પણ સમ્યકત્વ હાય એવું ચાકકસ નહિ. આટલે સુધી ભણ્યા પછી પણ સમ્યકત્વને અંગે વિકલ્પ શાથી ?, વકીલ લાખ રૂપીઆના દાવાના કેસ છતે હકમનામું થાય પણ તેને તા માત્ર ફીજ મળે છે. જવાબદાર નેખમદાર તા અસીલજ. જીત થાય કે હાર થાય, ફીના માલીક વકીલ, હાર જીત અસીલના શિરે છે. વકીલ બાલે પણ એમજ કે 'મારા અસીલ આમ કહે છે' વગેરે. પાતાના અસીલને ફાંસીના હુકમ થાય તા તેમાં વકીલને કાંઇ લાગે વળગે છે? ત્યારે આપણા આત્મામાં પણ જીતવંચનને પરિશુમન ન થાય અને 'શાસ્ત્રકાર આમ કહે છે' એ સ્થિતિ સુધી વાત હાય તા સમ્યકત્વના નિશ્ચય શી રીતે કહેવાય? ક્ષણ પહેલાંના વેંમાનિક દેવતા ક્ષણ બાદ એકેન્દ્રિયમાં પણ ચાલ્યાે જાય છે. અધ્યવસાયની વિચિત્રતા આવી છે. જીવાજીવાદિ तत्त्वेानुं ज्ञान भात्र अनुवाहरूपे हे।य त्यां सभ्यक्षत्वने। निर्ध्य શી રીતે ગણાય ? દશપૂર્વ સપૂર્ણ થયા બાદ સમ્યકત્વ જ સમજવું. આમાં મહત્તા સમ્ય-કત્વની કે દરાપૂર્વની? સમ્યકત્ય દ્વાય તા જ દર્શ પૂર્વ પૂરાં થાય; અન્યથા ન થાય. દરામું પૂર્વ સમ્યકત્વ વિના પુરૂ ન જ થાય. દર્શ પૂર્વ થવાથી સમ્યકત્વ પૂર્ણ એમ હાય તા તા દશપૂર્વ પ્રાપ્તિ માનવી પડે. દશમું, અગીયારમું યાવત ચૌદમું આ પૂર્વી જેના આત્મામાં સમ્ચકત્વ પ્રાપ્ત થયું હાય તેને જ પૂરાં થાય. સમ્યક્તવવાલાને દશ પૂર્વનું પુરૂં જ્ઞાન થાય. તેમાં આ એક સ્વભાવ નિયમ છે. નવ પૂર્વ કે તેથી અધિક જ્ઞાન હાય, દશપૂર્વનું પુરૂં જ્ઞાન હાય, પણ ન્યૂન હાય તેનામાં સમ્યકત્વ હાય પણ ખરૂં, અને ન પણ હાય, નિયમ નહિ. દશપૂર્વનું જ્ઞાન જેને હાય તેને માટે તે৷ એ નિયમ કે એનામાં સમ્યકત્વ હાયજ.'

## ચૌદપૂર્વ નાજ્ઞા નવાળાને જ આહારક લબ્ધિ હાયછે.

તેવી રીતે આહારક શરીર માટે પણ એ, નિયમ છે, કે ક્ષયાપશમ થવાથી જેઓએ ચોંદ-પૂર્વનું જ્ઞાન મેળવ્યું હાય તેઓને જ આહારક લબ્ધિ હાય છે, અને તે વિના આહારક શરીરની લબ્ધિ હાતી જ નથી. આપણે એ વિચારી ગયા છીએ કે પ્રાણીની દયાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય, અગર તીર્થ કરના સમવસરણની ઋષ્ટિને સાક્ષાત્કાર રૂપે જેવાની હાય, સૂક્ષ્મ—સંશયાદિ પૂછવાના હાય, ત્યારે શ્રી જિનેશ્વર દેવ પાસે જવા માટે આહારક શરીરની રચના કરવામાં આવે છે.

અનંત ગુજી વૃષ્ધિ અર્થ ધારણ કરનાર તે ચૌદપૂર્વીઓ પ્રરૂપણામાં, અને દેશનાની શક્તિમાં કેવલીઓ સરખા જ હાય છે. તેમની પ્રરૂપણા અને કેવલીની પ્રરૂપણા સરખી હોય માટે તે ચૌદ-પૂર્વીને અને દશ-પૂર્વીને શ્રુતકેવલી કહેવામાં આવે છે. નિરૂપણ અભિલાપ્ય પદાર્થોનું હોય, અનિલાપ્ય પદાર્થોનું નિરૂપણ હોય નહિ. કહેવા લાયક પદાર્થોનું સ્વરૂપ જેવું કેવલી કહે છે, તેવું જ શ્રુતકેવલી પણ કહે છે, અને ચૌદપૂર્વીઓ મનુષ્યાના અતીત, અનાગત અસંખ્યાતા ભવાને કહેવાનું સામર્થ્ય ધરાવે છે. ક્ષયાપશમની વિચિત્રતાના કારણે અવધિજ્ઞાનમાં તથા શ્રુતજ્ઞાનમાં અસંખ્યાતા ભેદ છે. જે વસ્તુને અગે શ્રોતાઓ જે જે પ્રશ્ન કરે તે તે તમામ વસ્તુને શ્રુતકેવલીઓ યથાસ્થિત નિરૂપણ કરે છે. શ્રોતાગણમાં જેને અવધિજ્ઞાન કે વિશિષ્ટ જ્ઞાન હોય તેની વાત જૂદી છે, પણ તે વિના ચૌદપૂર્વી-નિરૂપકને અગે કોઇ જાણી શકેજ નહિ કે આ છદ્મસ્થ છે. તાત્પર્ય એ છે કે શ્રુતકેવલીની દેશના કેવલી પરમાત્માની દેશના સદશ છે. કેવલીઓએ ત્રણ કાલના કથન કર્યા મુજબના પદાર્થને કથન કરાય તે અભિલાપ્ય.

# દરાપૂર્વીએા અને ૧૪ પૂર્વીએા દેશનામાં કેવળી સરખા હોય છે.

જેવીએ શાસ્ત્રના આધારે ભવિષ્ય કથન કરે છે. શ્રુતકેવલીએ પણ શાસ્ત્રના ખલે ભૂતકાળના તથા ભવિષ્યના ભવે કહી શકે છે. કેવલીમાં કેવલગ્રાન છે, શ્રુતકેવલીમાં હજી કેવલગ્રાન નથી, પણ પ્રરૂપણામાં ખંને સમાન છે; પણ આ વાત ત્યારે જ સમલાશે અને પ્યાલમાં આવશે કે શ્રીતીર્થ કર મહારાજાએ પહેલા પહારે દેશના દે છે, બીજે પહારે ગણધર મહારાજાએ દેશનાના હકદાર કેમ હાય છે?, કહેલું પડશે કે ખંનેની દેશના એક સરખી હાય છે. પ્રરૂપણામાં જેવી પ્રથમ પહારે શ્રીતીર્થ કર દેવની પ્રરૂપણા હાય છે, તેવી જ બીજે પહારે શ્રી ગણધર મહારાજની પ્રરૂપણ હાય છે. ત્યારે નિયમ એ છે કે જેવી કેવલીની દેશના તેવી જ શ્રુતકેવલીની દેશના, તથા જેવી શ્રુતકેવલીની દેશના તેવી જ કેવલીની દેશના.

### આહારક શરીરને અંગે.

સંશય વિચ્છેદાથેં, તુવા પદાર્થ જાણવા માટે, અસંભિન્ન ચૌદ પૂર્વીને, શ્રીતીર્થ કરદેવ પાસે માકલવા માટે આહારક શરીર કરવાની છૂટ. અનુત્તરના દેવતાએા પુષ્યમાં ચઢીઆતા છતાં એમનામાં આહારક શરીર બનાવવાનું સામર્થ્ય નથી. એ શરીર તેા મનુષ્ય ગતિમાં ઐંદ પૂર્વ ધરાજ બનાવી શકે છે. આહારક નામ કર્મના ઉદયે તેવાં પુદ્દગક્ષા બ્રહ્યુ કરી આહારક શરીર રચવામાં આવે છે. આહારકશરીર પહાડ વચ્ચેથી પસાર થયા છતાં પહાડમાં કાશું પડતું નથી, તેમજ પહાડને લીધે આહારક શરીરને પણ ધક્કો વાગતા નથી. એ શરીરને કશાથી સ્ખલના થતી નથી, અગર એ પણ કેં છેને સ્ખલના કરતું નથી; એટલા એ પુદ્દગક્ષા સૂક્ષ્મ હાય છે. ઔદ્ધારિક શરીર પાપનાં પાટલાં બધાવે છે. સાતમી નરકને લાયક વેદનીય તથા આયુષ્ય કર્મ ઔદ્ધારિક શરીર અધાવે છે. વૈકિય શરીર સાતમી નરકને લાયક વેદનીય કે આયુષ્યના બધ કરી શકતું જ નથી. વૈકિય શરીરધારી સાતમીનું આયુષ્ય ભાગવે છે, પણ બધતા ઔદારિક શરીરધીજ થયેલા છે. તેજ કર્મ-બંધ ભાગવે છે. સંયતને-પાપાની પ્રતિજ્ઞા કરનારનેજ આઢારક લબ્ધ હોય. આહારક શરીર પાપના અનુ બંધવાળું નથી. આહારક શરીર પાપથી દ્વર રહેવાવાળું જ છે, તેથી શુભ, સ્વચ્છ, અને અવ્યાઘાતિ છે. સૂર્ય ના પ્રકાશ જેમ કાચમાં સ્ખલના પામતા નથી, કારણુંક પ્રકાશના પુદ્દગલો કરતાં બારીક છે, તેવીજ રીતે આહારક શરીરના પુદ્દગલો પણ પહાડ વિગેરના પુદ્દગલ કરતાં બારીક છે, જેથી આરપાર સાંસરા તે શરીરા વગર સ્ખલનાએ કાર્ણું પાડયા વગર નીકળી શકે છે.

નરકમાં, સ્વર્ગમાં કે તિર્ય ચગતિમાં પાંચ પ્રકારનાં શરીરા નથી. પાંચ પ્રકારનાં શરીરા માત્ર મનુષ્ય ગતિમાંજ છે. આહારક શરીર હાેય ત્યારે વૈક્રિય શરીર ન હાેય, અને વૈક્રિય શરીર હાેય ત્યારે આહારક શરીર ન હાેય. બાકીનાં ત્રણ શરીરા તાે સામાન્ય છે.

દેવતાઓને અગે અમુરકુમારામાં જેઓ અપર્યાપ્તા છે. નારકીમાં વૈકિય, તૈજસ્, કાર્મણ શરીર કહ્યાં તેવી રીતે અમુરકુમારાદિમાં અધું કહી દેવું. યાવત્ સ્તનિતકુમાર, વ્યંતર, પિશાચથી માંડી ગાંધલ સુધીના ૮ લેદો, જ્યાતિષીમાં ચન્દ્રથી તારા સુધી, સૌધર્મ દેવલાકથી માંડી અચ્યુત દેવલાક સુધી, પર્યાપ્તા અપર્યાપ્તા અન્ને લેદો લઇ લેવાં, અને નવચેવેયકમાં પણ એ લેદ; આ બધા વૈકિય, તૈજસ્, કાર્મણ કાયયાગવાળા સમજવા. પાંચ અનુત્તર વિમાનમાં પણ એક એકના અબ્બે લેદો પર્યાપ્તા, અને અપર્યાપ્તા છે. ત્યાં પણ શરીર વૈકિય, તૈજસ્, કાર્મણ એમ ત્રણ પ્રકારે છે.

હવે કાય વિભાગ જણાવ્યા છતાં, ઇન્દ્રિયપણે પુદ્દગલા ન પરિણુમાવે તાે મૃગા લાેઠા જેવી સ્થિતિ થાય. મૃગા લાેઠાના શરીરમાં અગાેપાંગનાે વિભાગજ નહેતાે. એવી રીતે ઇન્દ્રિયાના વિભાગ શરીરમાં ન હાેય તાે તે શીલા અથવા લાેઠા જેવુંજ શરીર થાય. હવે ઇન્દ્રિયના પુદ્દગલાેના પરિણુમન અંગે અત્રે વર્તમાન.

### ₹ ₹ ₹ ₹ ₹ ₹

जे अप्पक्तता सुहुमपुढिविकाइय एगिदियपयोगपरिणया ते फासिदियपयोगपरिणया जे पज्जता सुहुमपुढिविकाइया एवं चेव, जे अपज्जता बादरपुढिविकाइया एवं चेव, एवं चउक्कएणं भेदेणं जाव वणस्सइकाइया, जे अपज्जता वेइंदियपयोगपरिणया ते जििह्नभंदियफासिदियपयोगपरिणया जे पज्जता वेइंदिया एवं चेव, एवं जाव चउरिंदिया, नवरं एकेकं इंदियं वट्टें यव्यं जाव अपज्जता रयणप्पभापुढिविनेरइया पंचिदियपयोगपरिणया ते सो दियचिक्खंदियघाणिदियजिहिंभदियफासिदिय-पयोगपरिणया एवं पज्जत्तगावि, एवं सन्वे भाणियव्या, तिरिक्ख जोणियमणुस्सदेवा जाव जे पज्जता सव्वट्टसिद्धअणुत्तरोवबाइय जाव परिणया ते सोइंदिय चिक्खंदिय जाव परिणया।। ४।।

મરણ કરતાં અધિક ડર જન્મના હાેવા જોઇએ. ઇન્દ્રિય–પરિણમન-વિચાર અને ઇન્દ્રિય–પર્ચાપ્તિ.

શ્રીગ્રાહ્મસહારાજા પંચમાંગ શ્રીભગવતી છાના માઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પુદ્દગલ પરિણામ અધિકારમાં શરીર પરિણમન અધિકાર જણાવીને, હવે ઇન્દ્રિયને અંગે પરિણમનનો અધિકાર જણાવે છે. દરેક ઇન્દ્રિયમાં ચાર ચાર લેદ સમજી લેવા. દરેક ઇન્દ્રિયમાં બહારની શકિત તથા રચના, તેમજ અદરની શકિત તથા રચના એમ ચાર ચાર લેદ સમજવા. પ્રશ્ન થશે કે શકિત તથા રચનામાં ક્રસ્ક શા ?, લાઢાને તપાવીને તરવારના ઘાટ તા કર્યા, પણ ધાર તા પાણી પાવાથી જ થાય. ધારમાં કાપવાની શકિત પાણી પાઇને લેવાય. પુદ્દગલની રચના અને શકિત એમ બે જૂદાં છે. કાનથી સંભળાયજ, સુગધ લેવાનું કામ કાનનું નથી. નાકથી શખ્દ સંભળાતા નથી, કારણું એતા સુંઘવાની તાકાત ધરાવે છે. રસના રસજ ગ્રહણ કરે છે, મતલખ કે દ્રવ્ય ઇન્દ્રિય ત્યારેજ કામ કરે, છે કે જ્યારે ભાવ ઇન્દ્રિય હાય. દ્રવ્ય ઇન્દ્રિય ત્યારેજ કામ કરે, છે કે જ્યારે ભાવ ઇન્દ્રિય હાય. દ્રવ્ય ઇન્દ્રિય ત્યારેજ કામ કરે, છે કે જ્યારે ભાવ ઇન્દ્રિય હાય. દ્રવ્ય ઇન્દ્રિયના ખે લેદ. આત્માને જે જે કર્મોના ક્ષયાપશ્ય, અને જે જે વિષયોના ઉપયાગ ઇન્દ્રિયની ભાદ્ય રચના પુદ્દગલોની છે. અભ્યંતર પુદ્દગલામાં શકિત સમજવી, ક્ષયાપશ્યમ હાવો એઇએ, છતાં ઉપયાગ પણ જોઇએ. ઉપયોગ ન હાય તો, દશ શખ્દ થતા હાય તેમાં એક શખ્દના ઉપયાગ હાય તેજ જાણી શકાય. ભાવ ઇન્દ્રિયમાં ક્ષયાપશ્ય અને આત્માના ઉપયાગ થવા જોઇએ. દરેક ઇન્દ્રિયને અગે છ વસ્તુ જોઇએ, ખાદ્યરચના, ખાદ્યશકિત, અભ્યંતર રચના, જોઇએ. દરેક ઇન્દ્રિયને અગે છ વસ્તુ જોઇએ, ખાદ્યરચના, ખાદ્યશકિત, અભ્યંતર રચના,

અભ્યન્તર શક્તિ, ક્ષયાપશમ તથા ઉપયોગ આ છ વસ્તુ હાય ત્યારે ઇન્દ્રિઓ કામ કરે છે. શરીર બનાવ્યા પછી પણ પ્રથમ પર્યાપિતું કામ, ખારાક ને સાત ધાતુપણે પરિણમાવવાનું કામ શરીર પર્યાપિતું છે. ઇન્દ્રિઓની રચનાને અંગે બાહ્ય અભ્યંતર ઉપકરણ ઇન્દ્રિયનું આપું પ્રકરણ શરીર કરતાં નિરાળું હાવાથી શરીર સાથે તરત ઇન્દ્રિઓ થઇ જતી નથી. ખારાકમાંથી સાત ધાતુના પરિશુમન માત્રથી ઇન્દ્રિય રચના થઇ જતી નથી. આથી જેમ આહાર પર્યાપિ માની, શરીર પર્યાપિ માની છે, તેવીજ રીતે ઇન્દ્રિય પર્યાપિ પણ માની છે.

### ્સત્તાની સાેટી કેવી જબરી છે?

કર્ણેન્દ્રિય કરતાં ચક્ષુસિન્દ્રિયના ક્ષયાપશમ ઓછા, એનાથી ઓછા ક્ષયાપશમ ઘાણુ-ન્દ્રિયના, એનાથી ઓછા ક્ષયાપશમ રસનેન્દ્રિયના, એનાથી ઓછા ક્ષયાપશમ સ્પર્શેન્દ્રિયના. સાં શીખતાં પહેલાં ૧ થી ૧૦ તા શીખવાજ પડે છે. જેને ૧૦૦ સુધી આવડતું હાય તેને દશ સુધી ન આવડે તેમ ન બને. અહિં જરા વિચારવાનું છે. સ્પર્શ તથા રસનાના ક્ષયાપશ્મ ન હાય તેમ ન બને. જો એમ બને શામ ન હાય તા ઘાણ (નાસિકા) ના ક્ષયાપશમ ન હાય તેમ ન બને. જો એમ બને તા સાંભળનારા, અધ કે બાબડા ન હાઇ શકે. સા સુધી શીખેલાને દશ શીખવવાના ન હાય, તેમ શ્રોત્રવાળાને તીવ્ર ક્ષયાપશમ થયેલા હાવાથી ચક્ષુવાલાને ક્ષયાપશમ થાય એવું કંઈ નથી. ઉપકરણની ઇન્દ્રિયમાં ખામી હાવાથી તે કાર્ય ન કરી શકે.

જે ઘણુ મારવાથી પત્થરના કટકા થાય, તે ઘણુ મારવાથી ઇંટના કટકા થાયજ છે. તેમ જે આત્મા શ્રોત્રેન્દ્રિયના ક્ષયા પશમવાળા થયા, તે ચક્ષુના ક્ષયા પશમવાળા જરૂર હાય છે, એટલે ક્ષયા પશ્ચામના પરિણામ તા થાય જ છે; પણ અહેરાપણું, અધપણું તા અશુલ નામ કર્મના ઉદયે પુદ્દગલાની ગાઠવણી યથાસ્થિતિ ન થવાથી છે.

પહેલાં નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિય અની હાય તાજ ઉપકરણેન્દ્રિયના ક્ષયાપશમ અને ઉપયાગ કામ કરનારાં થાય. ગમે તેવા શ્રીમત કે રાજા હાય, પણ મિલ્કત કે રાજ્ય ઉપર રીસીવર છેઠા, કે મેનેજમેન્ટ થયું, તા તેને તે મિલ્કત કે રાજ્યની વ્યવસ્થા કરવાના સ્વતંત્ર હક નથી, રીસીવર કે મેનેજમેન્ટ અધિકારીના હુકમથી મળે એટલું ખરૂં. તેજ રીતિએ આ આત્મા અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંત સુખ, અનંત વીર્યના સ્વામી છે, પણ મિથ્યાત્વ, અવિરતિ કષયાદિના ફંદામાં પડી, કર્મના એવા કરજદાર અની ગયા છે કે તેની તમામ ઋધિ સમૃદ્ધિ રીસીવરને આધીન છે. આત્મા તા કેવલજ્ઞાનના માલીક, અને કેવલજ્ઞાન એટલે ત્રણે કાલના સર્વ લાકના સ્વભાવા પર્યાયાદિ જેનાથી જણાય તે કેવલજ્ઞાન. હવે એ આત્માની આજે શી દશા?, શીત કે ઉષ્ણ સ્પર્શ જાણવા હોય તા સ્પર્શેન્દ્રયની મદદ લેવી પડે. એની મદદ વિના તેનું જ્ઞાન ન થાય. દરેક ઇન્દ્રિયની મદદથી જ તે તે વિષયનું જ્ઞાન થાય. સત્તાની સારી કેવી જખરી! છે. તે આથી સમજાશે.

### માેક્ષમાં કરવું શું?

કેટલાકા કહે છે કે "માક્ષમાં જઇને કરવું શું ?, ત્યાં નહિ ખાનપાન, કે જોવું, સાંભળવું. ત્યાં કરવાનું શું ?" નાનું બાલક બાપને કહે છે કે, "બાપો ! આબરૂ આબરૂ શું બાલ્યા કરા છા ! આબરૂ નથી ખવાતી, નથી પીવાતી, નથી પહેરાતી, નથી ઓહાતી એ આબરૂ શા કામની ?" બાલક માત્ર ખાવા પીવામાં, કુદવા નાચવામાં, ધુળમાં રગદાળાવામાંજ સમજે છે, તેને બિચારાને આબરૂ એ વસ્તુના ખ્યાલ કયાંથી આવે ?, તેજ રીતે આ જીવ પણ પુદ્દગલમાં ગુંથાયેલા હાવાથી પુદ્દગલદ્વારા સુખની કિંમત આંકે છે, અને તેથી તે ખાવા પીવા પહેરવા એહવા દ્વારા એ માક્ષની કિંમત આંકે છે! પુદ્દગલથી નિરપેક્ષ થયા વિના કર્મની મેનેજમેન્ટ ઉઠવાની નથી અને માક્ષ મળવાના નથી.

### પીંજરાથી ટેવાયલું પક્ષી!

પીંજરૂં એ છે તો કેદખાનું, પણ પીંજરામાંજ ઉછરેલા પંખીએ પાપટ વગેરેને પીંજરા ખડાર કાઢા તા તરફ છે. એને પીંજરામાં જ નિર્ભયતા દેખાયછે ત્યાંજ એને શાંતિ, આનંદ, કલ્લાલ લાગે છે; કેમ કે એ ટેવાઈ ગયેલ છે. આ જીવની પણ એ દશા છે કે એને કાયા- રૂપી પાંજરા વિનાની દશાના ખ્યાલ પણ આવતા નથી, તેથી માલમાં શું છે?; એમ બાલાય છે. આત્માની સમૃદ્ધિના વાસ્તવિક ઉપયાગ માલમાં જ છે. અહિં તા જ્ઞાનાદિના ઉપયાગ ઈદ્રિય તથા મનને આધીન છે, એટલે કે મિલ્કત ઘરેલે મૂકાઇ છે. કેવળજ્ઞાનાદિ આત્માની મિલ્કત છતાં આપણે ઇન્દ્રિયા રૂપી રીસીવરાને તાળે રહેલું પડે છે.

# જ્યાં ભૂખ તરસ નથી, ત્યાં ખાનપાનના પ્રશ્નજ કથાં છે?

પરાધીન દશા દૂર થાય તેથી એનું જ નામ સિદ્ધ દશા રાખી છે. પાતાની મિલ્કતની વ્યવસ્થા જાતે કરવાના હક મેળવવા તેજ માક્ષ. જો ખાવામાં મુખ હાય તો દશ વીશ ચાલીશ લાડવા લઇને ખેસા ખાધેજ જાઓ, અને હાથ આડા ન કરશા! જો તેમાં મુખ હાય તો હાથ આડા કેમ કરવા પડે છે?, તૃષ્ણાને અંગે શું મુખ છે?; કાઇકને ખાટાના શાખ, કાઇકને ખારાના શાખ, કાઇકને ખારાના શાખ, કાઇકને ખારાના શાખ, કાઇકને ગળ્યાના શાખ, પરંતુ મુખ ખાટામાં, ખારામાં કે ગળ્યામાં નથી. માક્ષમાં જ્યાં તૃષ્ણાની ઉત્પત્તિજ નથી, ત્યાં ખાવા પીવાના પ્રશ્ન જ કયાં છે?, જ્યાં ક્ષુધા નથી, જ્યાં તૃષા નથી ત્યાં ખાનપાનના પ્રશ્ન જ કયાં છે?,

# દુનિયા મરણથી ડરે છે, ત્યારે સમકિતી-જીવ જન્મથી ડરે છે.

દુનિયા મરણથી ડરે છે, ત્યારે સમજી મનુષ્ય જન્મથી ડરે છે. કીડી મંકાેડી જનાવર વગેરે તમામ મરણથી તેા ડરે છે, પણ એ ડર ખાેટાે છે. ડરાે લક્ષે પણ ડરવાથી માેતના પજામાંથી છૂટી શકાય તેમ નથી. કીડીથી માંડી ઇન્દ્રો સુધી ભલે બધા માતથી ડરે પણ માતના પંજામાંથી છૂટયું કાંણ ?, જેનાથી છૂટકારા નથી તેના ડર રાખવા શા કામના ? શ્રીતીર્થ કરા, કેવલીઓ, ચક્રીઓ, કાંઇ મૃત્યુથી ખચી શક્યું નથી, એટલે છૂટી શકતું જ નથી. ઉંદર સાપથી ડરે, દેડકું ભારીંગથી ડરે; પણ જેના પંજામાંથી છૂટી શકે તેમ નથી તો તરફડવું શા કામનું ? કેવલ મનની નખળાઇથી આખું જગત મરણથી ડરે છે. મનુષ્યે ડર ત્યાં સુધી જ રાખવા, કે જ્યાં સુધી ભય નકકી ન થયા હાય, પરંતુ ભય સામે આવીને ઉલાે છે, પછી તાે ધીર પુરૃષે સહન કરવું જોઇએ. આથી તાે સાધુ તથા શ્રાવક માટે સંલેખનાના વિધિ કહ્યો છે. 'થવું હશે તે થશે, થવું હશે ત્યારે થશે,' આવી મકકમ ધારણાની સ્થિતિમાં જે આવે, તેજ અનશન તથા સંલેખના કરી શકે છે. જીવવાની તથા મરવાની ઇચ્છા પણ દ્રષ્ણ છે, કારણ કે તે કાંઇ તાખાની વાત નથી. શાસ્ત્રકાર સમકિતીમાં તથા દુનિયામાં એજ કરક જણાવે છે, કે આખી દુનિયા જયારે મરણથી ડરે છે, ત્યારે સમકિતી જન્મથી ડરે છે.

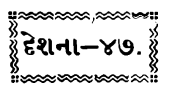
# जातस्यहि ध्रुवं मृत्युः

# જન્મેલાે છે તેને માટે મૃત્યુ તાે નક્કી જ છે.

મૃત્યુ ટાળી શકાય તેમ નથી. ટાળી શકાય તે જન્મજ ટાળી શકાય. જન્મને ટાળવા એજ સમકિતીના ઉદ્દેશ. જન્મ ટળે એટલે મરણ ટળેલું જ છે. જન્મ અને જન્મ માટે ગર્ભમાં વસવાના જ સમકિતીને ભય છે. ચૌદ રાજલાકમાં એવું એક પણ સ્થાન કે પ્રદેશ નથી કે જેમાં જન્મ અને મરણ અનંતી વખત દરેકે કર્યા ન હેાય. સિદ્ધ–દશા (માક્ષ) માં જ જન્મ મરણ નથી. કાયાની કેદથી છૂટાય, કર્મની સત્તાથી છૂટાય એનુંજ નામ માક્ષ. જીવ પંખીને કાયારૂપી પીંજરાની કેદ ન હેાય એવી એક ગતિ, જાતિ કે યાનિ નથી. માત્ર માક્ષ જ જીવ માટે કેદ વગરનું સ્થાન છે. માક્ષ એટલે પાતાની કેવલજ્ઞાનાદિ ઋદ્ધિ સમૃધિ શાધત ટકે એવું સ્થાન. આજ સુધી અનંતા જીવાે કેવલજ્ઞાન પામી માેક્ષે ગયા છે, તે બધાનાં જ્ઞાનાદિ ગુણા સમાન જ હેાય છે. લેશ પણ ઘસારા ન થાય એવું સ્થાન એક માેક્ષજ છે. કાયાની કેદ વગરનું, કર્મની મેનેજમેન્ટ વગરનું સ્થાન માેક્ષ જ છે. ચક્રવર્તીને માથે મેનેજમેન્ટ બેસે અને એ ચક્રવર્તીને પૈસાની ભાજી માટે કાલાવાલા કરવા પડે એ તેની કઇ દશા! તેમજ અનંત જ્ઞાનના માલીક આત્માને આજે સામાન્ય સ્પર્શ, રસાદિના જ્ઞાન માટે ઇંદ્રિયા તથા મનની મદદની જરૂર પડે એ કેવી દશા?, ભાજી માટે પૈસા એ તા ચક્રવર્તિની સમૃદ્ધિના અસખ્યાતમા લાગ છે. જ્યારે અહિં ઇંદ્રિયને અંગેનું જ્ઞાન તે તા આત્માના અનંતજ્ઞાનના અનંતમા ભાગ છે. સિદ્ધ દશાથી સંસારી દશા કેટલી હલકી કે તેને માટે પર્યાપ્તિ, ઇન્દ્રિએા વગેરે જેઈએ. સ્પરોન્દ્રિયપણેજ એકલા સુક્ષ્મ

એકેન્દ્રિયના જીવા પુદ્દગલા પરિશુમાવી શકે છે. આમ દરેક લેદા જાતિય પર્યાપ્તિને અંગે જશાબ્યા છે, તે કઈ કઈ ઈન્દ્રિયપશે પરિશુમાવે છે તે અંગે અગ્રે વર્તમાન.

卐



### આત્મપ્રદેશમાં કર્મ-પ્રવેશ શી રીતે થઈ શકે?

## સંસારીની જેમ સિદ્ધો પણ કર્મના કાેઠારમાં હાેવા છતાં નિર્લેપ શી રીતે?

શ્રી ગણધર મહારાજાએ શાસનની સ્થાપના સમયે, ભવ્ય જીવાના હિતાર્થે શાસન પ્રવૃત્યર્થે રચેલી શ્રી દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગ શ્રી ભગવતીજી સ્ત્રતના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશ ચાલે છે; અને તેમાં પુદ્દગલ–પરિણામ એ વિષયના અધિકાર આવે છે.

જીવસ્વરૂપે સિદ્ધના જીવામાં અને સંસારી જીવામાં જરા પણ કરક નથી. જેવું સ્વરૂપ શ્રી સિદ્ધ ભગવન્તનું છે, તેવું સ્વરૂપ સ્ક્લમ એકેન્દ્રિયનું છે. જે લેદ છે તે પુદ્દગલને અગે છે. એક પુદ્દગલથી મુક્ત છે તે સિદ્ધ, એક છે પુદ્દગલ-સંગી, પુદ્દગલ-સંગી તે સંસારી. ખાણના સાનામાં તથા લગડીના સાનામાં સાનારૂપે કશા કેર નથી, પણ ખાણનું સાનું મેલું છે, અને લગડીનું સાનું ચાકપું છે. સંસારી જીવા તમામ કર્મના મિશ્રણવાળા છે. આત્માની આ સ્થિતિ જણાવવા અપાયલું સુવર્ણનું દર્ષાંત એક દેશીય છે, પણ સર્વ દેશીય નથી. માટીના પરમાણુ સાનામાં મળી જેતા નથી, માત્ર વળગેલા છે, સંયોગ સંબંધથી જેડાએલા છે, પ્રમાણને વધારનારા છે, પણ તન્મય નથી. જયારે આત્માને લાગેલું (વળગેલું) કર્મ આત્મ પ્રદેશથી જુદું નથી, પણ આત્માના પ્રદેશની અંદર, તેજ આકાશ પ્રદેશમાં છે. એક ક્ષેત્રાન્વગાહરૂપે જે આકાશ પ્રદેશમાં આત્માના પ્રદેશની અંદર, તેજ આકાશ પ્રદેશમાં કર્મા રહેલા છે. એ સમજાવવા ખીજું દર્ષ્ટાંત એ છે કે લાલ રંગના અજવાળા સાથે પીળા રંગનું અજવાળું આવે તે તે પીળાં રજકણા લાલને વીંટાતા નથી, પણ પરસ્પર મળી જય છે. જયાં લાલ ત્યાંજ પીળું, અને પીળું ત્યાંજ લાલ; એટલે ખેનો અવકાશ એકજ જગ્યાએ હાય છે. તેમ આત્મના તથા કર્મ પ્રદેશના અવકાશ એકજ છે. ક્ષીરનીરનું દષ્ટાંત પણ લઈશકાય. દ્રધ તથા પાણી એકમેકમાં ભળી જાય છે, એટલે દૂધના ભાગમાંજ પાણી ભળે છે. દ્રધમાં પાણી લેળવતાં

પ્રમાણતા વધે છે, તાલ વધે છે. લાઢાના ગાળા એવા કડણ છે કે તેમાં સાય પણ ખાસી શકાતી નથી, છતાં તેને તપાસીએ ત્યારે તેમાં અગ્નિના પુદ્દગલા કયાં કયાં પ્રવેશે છે તે વિચારી લ્યા. આ રીતે આત્મ પ્રદેશોમાં કર્મપ્રવેશ માની શકાય.

卐

કર્મના દરિયામાં સંસારી ડ્રખ્યા છે, તેવી રીતે સિદ્ધો પણ ડ્રખેલા છે. ચમકતા નહિ, ઉતાવળા થતા નિક, ભાવ સમજને. ચૌદ રાજક્ષાકમાં ડાલકીમાં અંજન માક્ક કર્મ વર્ગણા ભરેલી છે, તેમાં તમામ જીવા સંસારી, તથા સિદ્ધોના જીવા રહેલા છે. જ્યાં સિદ્ધ-જીવા કહેા કે મુકતાત્માઓ કહા રહેલા છે, ત્યાં પણ પાંચેય સૂક્ષ્મકાય રહેલા છે. ત્યાં જ તેજ આકાશમાં કર્મ વર્ગણાઓ પણ પુષ્કલ રહેલી છે. ત્યારે ક્રસ્ક શાં? એજ સમજવાનું છે. પાણીના વાસણમાં લુગડું નાખીએ, અને પૈસા કે ધાતુ નાખીએ, તેા પાણીને ખેંચશે કાણ ? ચહુણ કરશે કાણ ? લુગડું પાણીથી લીંજશે, પણ પૈસા કાંસાની ગાળી કે કાઈ પણ ધાતુને પાણીને લેપ સરખા લાગશે નિકિ. લુગડાના દરા લીંજાશે પણ ધાતુની તેા એ હાલત હશે કે તેને પાણીમાંથી બહાર કાઢી લુગડાંથી લૂંછા તેા લીંજાય નહિ. સિધ્ધ લગવન્તના આત્મામાં આઠે કર્મમાંથી એક પણ કર્મ, કર્મના અંશ પણ નથી, જેથી તેઓ એક પણ કર્મવર્ગણાને ચહુણ કરતા નથી. કાંસાની લખાટી પાણીમાં જેમ કારી રહે છે, તેમ સિધ્ધના જીવા કર્મના દરિયામાં છતાં કારા રહે છે. સંસારી જીવા કર્મના યાગવાળા હોવાથી કર્મવર્ગણા ચહુણ કરે છે.

### જીવ કર્માધીન થયા શા માટે?

તર્કને છેડા ન હાય તર્ક (પ્રશ્ન) થશે કે ત્યારે જવે કર્મ બાંધ્યાં શું કરવા ? અનત સામર્થ્ય ધરાવનાર જીવ કર્માં ધીન થયા શા માટે? મહાનુભાવ! અનંત સામર્થ્ય પ્રગટ થયું નથી એજ વાંધા છે. એ જો પ્રગટયું હાત તા કર્મ બધાત જ નહિ. જીવ જો મિચ્યાત્વ વગરના હાત, અનંત જ્ઞાન દર્શનમય હાત તા, તેને કર્મ વળગત જ નહિ. સ્વરૂપે તે તેવા છે પણ સ્વરૂપ પ્રગટ થયું નથી. મિચ્યાત્વાદિના યાંગ હાવાથી કર્મના વળગાડ ચાલુ છે, અને આ રીતે પરંપરા ચાલે છે.

### પરસ્પર કાર્ય-કારણ લાવ.

તર્ક થશે કે પહેલાં જીવ કે કર્મ ! તર્કની સામે તર્ક યાને પ્રશ્ન સામે પ્રશ્ન થઈ શકે કે પ્રથમ બીજ કે અંકુર ! બીજ અને અંકુરાની પર પરા અનાદિની છે. જેમાં પરસ્પર કાર્ય કારણ લાવ હાય તેને અનાદિ માન્યા વિના છુટકા નહિ. રાત્રિ પ્રથમ કે દિવસ ! પ્રથમ કુકડી કે ઇંડુ ! જે સ્વતંત્ર નહિં પણ પરસ્પર કાર્ય કારણ રૂપ હાય તેની પરંપરા અનાદિની માનવીજ પડે. બીજ તથા અંકુર સ્વતંત્ર તથા પરસ્પર કાર્ય રૂપ પણ છે, કારણરૂપ છે,

માટે તેની પરંપરા અનાદિની મનાય. તેજ રીતે જીવને અંગે જીવ તથા કર્મમાં પ્રથમ કેાણુ એ પ્રશ્નજ નથી, કારણ કે ત્યાં પણ પરસ્પર તેમજ સ્વતંત્ર કાર્ય કારણ ભાવ વિદ્યમાન હાેલાથી અનાદિની પરંપરા રૂપે બન્ને છે. જો જીવની ઉત્પત્તિ પંચભૂતથી માનીએ, તાે જેટલી વખત અસંયમ (પુર્ષસ્ત્રી સમાગમ) તેટલી વખત ગર્ભાપ્તિ હાેવી જોઇએ. ખધી વખત કેમ નહિ? જયારે જીવ ઉપ્તન્ન થાય ત્યારે શરીરપણે પુદ્દગલાને ગ્રહણ કરે છે અને પરિણમાવે છે. પરસ્પર તથા સ્વતંત્ર કાર્યકારણ રૂપની પરંપરા અનાદિની માનવી પડે.

### પાપના પચ્ચખ્ખાણ કરે તેા જ પાપથી બચે.

મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય, તથા યાંગ એ ચાર પરિશ્વિ કાર્યકૃપ તથા કારણકૃપ છે. પહેલાંના કર્માના કાર્યકૃપ. અને ભવિષ્યનાં કર્માને અંગે કારણકૃપ છે. અન્ય—મતાનુયાયઓમાં તથા જૈનમતાનુયાયીઓમાં અહિં જ મન્તવ્ય ભેદ છે. જૈનેતરા એમ માને છે કે 'કરે તે ભાગવે.' એટલું જ માનવા જૈનો તૈયાર નથી, પણ જૈનો એને અધુરી માન્યતા કહે છે, અને આગળ વધીને કહે છે, કે કરે તે તો ભાગવે, પણ ન કરે છતાં જેને પાપનાં પચ્ચખ્ખાણ ન હાય તે પણ ભાગવે, એટલે કે તેને પણ કર્મ લાગે જ છે. દુનિયાનું દર્ષાત લ્યે. એક જગાએ એક હજાર રૂપીઆ સાચવી મૂકા 'પછી લઈ જઈશ' એમ કહીને રાખા તો વ્યાજ મળે? અનામત રકમનું વ્યાજ મળતું નથી. વ્યાજે રાખ્યા હાય તો વ્યાજ મળે છે. અનામત રકમ તથા વ્યાજુ રકમમાં કરક છે. દુનિયાદારીમાં જે આ નિયમ માન્ય હાય તો આત્માને અંગે પણ માન્ય હાવોજ જેઇએ. શાસ્ત્રની વાત કખુલવામાં વાંધા શાે?, પાપના પચ્ચખ્ખાણ વિના, વિરતિના લાભ ન મળે. અવિરતિ ટાળ્યા વિના, અને અવિરતિથી દૂર રહેવાની કખુલાત કર્યા વિના, વિરતિના સ્વીકાર કર્યા વિના પ્રળ મળે શી રીતે?

### ચાર તે ચાર! તેમ પચ્ચખ્ખાણ વગરના તે પાપી જ ગણાય

જે પાપ નથી કરતું, તેવા પાપનાં પણ પચ્ચખ્ખાણ કેમ નથી કરવામાં આવતાં? ચાર કાંઈ ચારી કરવા આખા દિવસ ભટકતાં હાતા નથી. એ પણ ચારી કરવાના અનુકુલ વખત જુએ છે. ત્યારે ખાકીના વખતે એને શાહુકાર કહેવા! લાગ મત્યા વિના કાંઇ ચાર ખાતર પાડતા નથી, પણ તેથી ખાતર ન પાડવાના સમયમાં તે શાહુકાર તા ગણાતા જ નથી. ચાર તે ચાર! ભલે તે ચારી નથી કરતા પણ ચારી કરવાના લાગ તા તકાસે છે ને? પચ્ચખ્ખાણ ન કરનારાની પણ એજ હાલત છે. પાપ ન કરે એ ઠીક પણ પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય તા કરે કે નહિ? તરત કહીદે કે, 'મારે કયાં પચ્ચખ્ખાણ છે?' આથી જૈન-દર્શનનું માનવું સમુચિત છે કે પાપનાં પચ્ચખ્ખાણ ન કરે તેને કર્મ તા વળચ્યાજ કરે છે. પચ્ચખ્ખાણ નહિ કરવાની પાલે રાખવી અને કલ મળે એ શી રીતે ખને? જૈન દર્શનની અને ઈતર દર્શનની માન્યતામાં આજ લેદ છે.

## ભાગવટાને અગે ચતુભ<sup>લ</sup>ગી

જૈન દર્શનકારની આને અંગે આ રીતે ચતુર્ભંગી છે. અને તે ચાર ભાંગા આ પ્રમાણે છે. ૧. કરે તે ભાગવે. ૨ કરે તે ન ભ્રાગવે. ૩ ન કરે તે ન ભાગવે. ૪ ન કરે તે ભાગવે. હવે એ ચતુર્ભ ગી સમજાવાય છે. જેએ કરે તે લાેગવે એ તાે સીધી વાત છે, અને તે બધાને કબુલ છે. 'કરે તે ન ભાેગવે' એ શી રીતે ?, પ્રદેશી રાજાએ પંચેન્દ્રિય જીવાની યાવત્ મનુષ્યાની હિંસા પર્યંત, હિંસા કરવામાં પાછું વાળીને જોયું જ નથી. એના હાથા હંમેશાં લાેહીથી ખરડાયેલા જ રહેતા હતા. આવાે હિંસક, હિંસાનાં પાપાેથી નિરપેક્ષ તે **દેવલે**ાકે શી રીતે ગયા ? કરેલાં કર્મા પણ ધર્મથી, તપથી, ધ્યાનથી, વિનયથી, વૈયાવચ્ચથી, પ્રતિક્રમણથી આલાચન નિદન ગર્ફનાદિથી તૂટી શકે છે. એક માણસને બીજાની ઠેશ વાગે ત્યારે આક્રોશ પણ થાય છે. અને વિનયપૂર્વક બેય જણાં શાંતિ પણ રાખી શકે છે ને! જેની ઠેસ વાગે તે માફી માંગે છે અને તેવાત પતી પણ જાય છે, અરે ઉલટા જેને વાગ્યું હાય તે કહે છે: "ભાઈ! તમને તેા વાગ્યું નથી ને !" આલાેચનાદિ કરવાથી પ્રથમના પાપા પણ પલાયન કરી જાય છે. આથી 'કરે તે લાગવે' ખરૂં પણ 'કરે તે લાગવેજ' એવા નિયમ નથી. ધર્મથી પાપના ક્ષય થાય છે. 'ન કરે તે લાગવે' એ શી રીતે?, પાતે કરતા નથી પણ પાપ કરનારને વખાણે છે. બીજો ન કરતો હાય તા તેને ઉશકેરે છે, સાધના પૂરાં પાડે છે તા તેને પણ ભાગવવું પડે. 'કરનારજ ભાગવે' એવા નિયમ નહિ પણ ન કરનાર પણ પાપના અનુમાદનથી, મદદથી, અને સાધન આપવાથી ભાગવે છે. અવિરતિવાળા ભલે ન કરે, છતાં તેને ભાગવવું પડે છે, અવિરતિના કારણે તે કર્મા બાંધે છે અને ભાગવે છે.

## ગુમડું તથા રસાળીનાં દર્શતા

તર્ક થશે કે જેમાં મન વચન કાયાના યાગ-પ્રયાગ નથી, ત્યાં કર્મ કેમ વળગે ? ગુમડું થયું, એ વધે એવા વિચાર નથી, એવા વાણી વ્યવહાર નથી, એવા પ્રયત્ન નથી, છતાં તે કેમ વધે છે ? લાહીની અંદરના વિકાર, વિના વિચાર, વિના ઉચ્ચાર, વિના અચારે વિકૃત દશાને પામે છે, અને વધે છે. તેજ રીતે આત્માને વળગેલું અવિરતિ કર્મ વધે છે. જેમ મિથ્યાત્વ કર્મ ળધનું કારણ છે, તેમ અવિરતિ પણ કર્મ બંધનું કારણ છે. આથી એમ નહિ કે 'કરે તેને કર્મ ન થાય.' એ તા થાય એ વાત સ્પષ્ટ છે, પણ અવિરતિપણું હાય ત્યાં સુધી તા ન કરવા છતાંય કર્મળંધન થાય જ છે. આથી અનંતાનુબંધી, અપ્રત્યાખ્યાની, પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય, તથા સંવજલનની ચાકડીનું સ્વરૂપ સમજ શકાશે.

રસાળી શી રીતે વધે છે? એને વધવા કાઇ કહેતું નથી. રસાળી કપાય નહિ ત્યાં સુધી, તે વધે તેવા આપણા વિચાર, ઉચ્ચાર કે પ્રયત્ન ન હાય છતાંય તે વધવાનીજ. વિરતિ ન થાય, ત્યાં સુધી અપ્રત્યાખ્યાનીના કષાયો પુષ્ટ થવાના જ છે. પાપકર્મ ન કરવાની વિધિપૂર્વક પ્રતિજ્ઞા ન કરા, અર્થાત્ વિસ્તિ ન લા ત્યાં સુધી કર્મથી ખર્ચી શકાતું નથી. અવિસ્તિનું વર્તાન તે કર્મ બંધનું કારણુ છે. જે આકાશ પ્રદેશમાં કર્મ રહેલાં છે, ત્યાંનાં કર્મા આત્મ પ્રદેશાને વળગે છે. મિશ્યાત્વ, અવિસ્તિ, કષાય તથા યાંગ ખરયા વિના કર્મ બંધન અટકતુંજ નથી. શ્રી સિદ્ધભગવંતામાં મિશ્યાત્વાદિ ચાકડી ન હાવાથી તેમને કર્મ વળગતાં નથી. સિદ્ધના જવામાં તથા સંસારી જીવામાં દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાલથી કરક નથી. અસંખ્યાત પ્રદેશી જીવ સિદ્ધના કે સંસારી, એક સ્વરૂપે જ છે. અને એ બેમાં કરક ભાવસ્વરૂપે નથી. શ્રી સિદ્ધભગવંતો મિશ્યાત્વાદિ પરિભુતિ વિનાના છે, અને સંસારી જીવા તે ચાકડીવાળા છે, અને તેથી સંસારી જીવા કર્મ બાંધે છે. હવે એકેન્દ્રિય થી પંચન્દ્રિય સુધીના કરક ઇન્દ્રિયના લીધે કેવી રીતે છે તે અંગે અગ્રે વર્તમાન.



# પુદ્ગલ–પરિણામ

તમામ પર્ચાપ્તિના આરંભ સાથેજ છે, અને પૂર્ણાહુતિ અનુક્રમે છે.

બીજા કર્મોને પલટાવી શકાય છે, પણ આયુષ્ય કર્મના પલટા થતા નથી.

શ્રી ગણુધર મહારાજાએ, શાસનની સ્થાપના સમયે, ભગ્યાત્માઓના ઉપકારાર્થે, શાસન પ્રવૃત્યર્થે રચેલી દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના આઠમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાંના પુદ્દગલ–પરિણમન અધિકાર ચાલુ છે.

છવાની એકેન્દ્રિયાદિ પાંચ જાતિ છે. ૧. એકેન્દ્રિય, ૨ એઇન્દ્રિય ૩ તેઇન્દ્રિય ૪ ચૌરિન્દ્રિય; અને ૫ પંચેન્દ્રિય. જવાએ તે તે જાતિમાં પુદ્દગલા ગ્રહ્યુ કર્યાં, તેથી પાંચ જાતિના જવા તે તે અપેક્ષાએ ગણાયા. તેમાં દરેકમાં પર્યાપ્તા તથા અપર્યાપ્તા એવા અખ્યે લેદ છે. શક્તિ મેળવનારા વર્ગના એક લેદ, અને બીજો લેદ, જેણે છએ શક્તિ (પર્યાપ્તિ) મેળવી છે તે; અને તેથીજ શાસ્ત્રકારા તેનેજ અપર્યાપ્તા તથા પર્યાપ્તા કહે છે. આ બન્ને પ્રકારના જવા દરેક ક્ષણે પુદ્દગલા ગ્રહ્યુ કરેલાં પુદ્દગલાને જેમ સાત ધાતુ તથા

卐

આડમાં મળ તરી કે આપણે પરિણુમાવીએ છીએ, તેવી રીતે જીવ પણ જે કર્મવર્ગણાનાં પુદ્રગંલો ગ્રહ્યું કરે છે, તે દરેક સમયે તેના સાત કે આઠ વિભાગ કરેજ છે. સાત આઠ વિભાગ એમ કેમ કહ્યું ?, આ પ્રશ્નના જવાળમાં જણાવવાનું કે કર્મના સાત વિભાગ તો કાયમ હાય છે, પણ આયુષ્યના બંધ તો આખાભવમાં એકજ વખત હાય છે. ભવિષ્યની એકજ જિંદગી આયુષ્ય ભાગવનારી હાય માટે વર્તા માનની જિંદગી એકજ વખત આયુષ્ય બાંધે. આ ભવમાં જે આયુષ્ય બાંધાય તે એકજ જાતનું બાંધાય. આયુષ્ય અધ્યવસાય પ્રમાણે બાંધાય, તેથી તેવા અધ્યવસાય (આયુષ્ય બાંધાય તેવા) આત્માને એકજવાર થાય. બીજા કર્મો દરેક ગતિમાં ભાગવાય છે, પરંતુ આયુષ્ય તો તેજ ગતિમાં ભાગવાય છે; પરંતુ આયુષ્ય બીજી ગતિમાં ન ભાગવાય. બાંધાયેલાં પાપને શુભ પરિણામથી પુષ્યમાં પલટાવાય છે. ઝેરના પ્યાલા પણ તે પ્રકારે કેળવવાથી ઔષધના પ્યાલા ભની જાય છે. અફીલુ તથા સામલને શાધીને ઔષધ તરીકે વાપરવામાં આવે છે. નાળીએરનું પાણી અમૃતરૂપ છે પણ તેમાં કપુર ભળવાથી તેજ પાણી વિષરૂપ બની જાય છે. પાપ તથા પુષ્યના પુદ્રગલાના પણ પલટા થઈ જાય છે, મતિજ્ઞાનાવરણીય હોય તે શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય થઇ જાય છે. શાતાવેદનીય અશાતામાં પલટાઇ જાય છે, અને ઉચ્ચગાત્ર—કર્મ નીચગાત્ર પણ બની જાય છે. એ?! તીર્થ કર નામકર્મ પણ પલટાઈ જાય છે.

## તીર્થ કર નામકમં પણ પલટાય.

એક શહેરમાં ઉપાશ્રય તથા દહેરાં ઘણાં હતાં. ત્યાં રહેતી જાતિઓના સમુદાયમાં વિવાદ થયો. કેટલાકા દંેરાની પૂજા કરવી, દહેરાની સંભાળ લેવી વગેરેને કરવા લાયક કહે છે, અને કેટલાકા નહિ કરવા લાયક કહે છે. કેટલાક કહે અત્યારના ગૃહસ્થ વર્ગ આ દહેરાં વગેરે સંભાળી શકે તેમ નથી, માટે સ્થાયી ધર્મ સંસ્થાની જરૂર છે. ધર્મ આત્માની સાક્ષીના છે. પણ સંસ્થાઓ ચાલતી હાય તોજ ખાલ ખચ્ચાં જીવાન વૃદ્ધો દહેરે જવા વગેરેની પ્રણાલિકા ચાલ રહે. દંહેરા ઉપાશ્રય જેવી સંસ્થા ચાલુ ન રહે તો ખાલ ખચ્ચાંઓના ધર્મનું આલંખન તૃટી જાય. જીવ આલંખન વશ છે. એક વર્ગ એમ કહે છે કે:-'જીવાને આલંખન માટે, તીર્થની સ્થિરતા માટે, શાસનની વૃધ્ધિ માટે, દહેરાની પૂજા, રક્ષાદિ કરવાંજ જોઇએ. ખીજા વગે પોતાની દલીલા આગળ કરી વિરાધ કર્યા. બાલાચાલી થવા લાગી, અને અમુક પ્રસિદ્ધ આગળ કરી વિરાધ કર્યો. બાલાચાલી થવા લાગી, અને અમુક પ્રસિદ્ધ આગળ કરી નિર્ણયાર્થ બાલાવાનું ઠર્યુ.

કમલપ્રભાગાર્યે જણાવ્યું કે, સાધુઓએ આ કરવા લાયક નથી, કારણ કે ધર્મ કરતાં કર્મ વધી જાય છે. એ વખતે કાેઇકે એમ વિનંતિ કરી કે 'આપ સ્થિરતા કરા તા આપ માટે એક દેહેરૂ બંધાવી દઉ.' ત્યાં બધા ગારજીએા પણ બેઠા છે, અને બધા ઠાણાપતિ છે. ત્યાં કમલ-પ્રભાગાર્યે વિના દાક્ષિણ્યે સ્પષ્ટ જણાવી દીધું "યદ્યપિ શ્રી જિનેશ્વર દેવનું દેવાલય બંધાવાય તે પુણ્યનું કાર્ય છે, તથાપિ જો અમારે માટે બંધાવાય તો તે સાવદ્ય છે." દાક્ષિણ્ય રાખ્યા વિના સત્ય કહેવાથી તેમણે તે વખતે તીર્થકર નામ બાંધ્યું છે.

એક દિવસ હર્ષથી વંદન કરતાં કરતાં જતનીએ તે આચાર્યના પગને સ્પર્શ કરી દીધા. આચાર્ય શ્રીએ જ્યારે પ્રરૂપણામાં એમ કહ્યું કે, તીર્થ કરા પણ શ્રી સંઘટ કરે તા તીર્થ કરપણું ચાલ્યું જાય, ત્યારે એક પ્રશ્ન કર્યો, કે 'પેલી જતની અડકી ગઈ તે શું?' ત્યાં જે સરલતાથી આચાર્ય શ્રી પાતાના અનુપયાગ જણાવે તા કાંઇ પણ વાંધા ન હતા, પણ એમ ન કહેતાં 'જૈન શાસન તા સ્યાદાદ છે,' એમ કહ્યું, આથી બંધાયેલું તીર્થ કર નામકર્મ વિખરાઈ ગયું.

સ્યાદ્વાદ એટલે ફેરફુદડી? આવા કરે છે, પણ એમ નથી. અંક મનુષ્ય બાપની અપેક્ષાએ પુત્ર છે, પુત્રની અપેક્ષાએ પિતા છે; આનું નામ સ્યાદ્વાદ છે. જેની અપેક્ષાએ વસ્તુ જેવી હોય તેવી તે અપેક્ષાપૂર્વક બતાવવી તે સ્યાદ્વાદ એ તેની અપેક્ષાએ વસ્તુ જેવી હોય તેવી તે અપેક્ષાપૂર્વક બતાવવી તે સ્યાદ્વાદ આ ત્રણ આંગળીમાં વચલી, તે મોટીથી નાની અને નાનીથી મેાટી છે. એક આંગળી મેાટી જ છે એમ પણ નથી. સ્યાદ્વાદ એટલે સ્યાત્+વાદ એટલે અપેક્ષાએ વાદ. પાપ બાંધેલું હોય અને પાછળથી પુષ્યની પરિણૃતિ થાય તે તે બધું—પાપ પુષ્યરૂપે પરિણુને અર્થાત્ પલટાઇ જાય. પુષ્ય બાંધેલું હોય અને પાછળથી પાપ પરિણૃતિ થાય તે તે બધું પુષ્ય પાપમાં પલટાય. આયુષ્યના અધમાં એ નિયમ નથી. નારકીનું આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તે તરકે ગયેજ છૂટકા. દેવતાનું આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તો સ્વર્ગ જવું જ પડે. ઉત્તર પ્રકૃતિમાં પણ માહામાં સે કમ નહિ. દેવતાના આયુષ્ય માંથી મનુષ્યનું આયુષ્ય ન થાય બીજ કર્મોમાં અરસપરસ પલટો થાય, પણ આયુષ્યકર્મમાં પલટો થતો નથી. આખા ભવમાં આયુષ્ય એકજ વખત બધાય, અને તે વખતે ગ્રહણ થયેલાં પુદ્દગલોના આઠ વિભાગ પડે છે. બાકીના વખતે સાત વિભાગ સમજવા. સમયે સમયે જીવ કર્મ પુદ્દગલો ગ્રહણ કરે છે.

### ઉકળતા પાણી માર્કક આત્મપ્રદેશા કર્યા જ કરે.

શરીરમાં લાહી કેટલા વેગથી કરે છે! જેવા વેગ તેવી વીજળી—ગરમી ઉષ્ણુતા પેદા થાય. હથેલીને ઘસવાથી ઉષ્ણુતા આવી જાય છે. આયુષ્ય જ્યાં સુધી હાય ત્યાં સુધી લાહીનું કરવું થાય, અને લાહીનું પ્રવું થાય ત્યાં સુધી આત્મપ્રદેશનું કરવું થાય છે. લાહી તથા આત્મપ્રદેશા મળેલા છે. લાહીની માક્ક આત્મપ્રદેશાને પ્રતા માનવાજ પડે છે. લાહીમાં સ્વાભાવિક રહેલી વીજળી શક્તિ છે, અને તેથી પુદ્દગલાને પકડે એ સ્વાભાવિક છે. અહારના પ્રદેશા વીજળીથી ખેંચાય તેન પછી એનાથી આકાશપ્રદેશમાં રહેલા પ્રદેશા ખેંચાય તેમાં નવાઈ નથી. કેવલ નાભિપ્રદેશના આઠ પ્રદેશ સ્થિર રહે છે, તે સિવાયના આત્મપ્રદેશા ઉકળતું પાણી ખદબદે તેમ ઉચા નીચા પૂર્યાજ કરે છે.

આહાર, શરીર ઇન્દ્રિય, ધાસાયાસ, ભાષા અને મન એ છ શકિત જેણે મેળવી છે તે પર્યાપ્તા, અને એ છ શકિત મેળવતા હેાય તે અપર્શાપ્તા. આ બંને લેદાે તેવાં તેવા પુદ્દગલાે ગ્રહણ કરીને ઇન્દ્રિય રૂપે પશ્ચિમાવે છે.

જે ઔદારિક પુદ્દગલા મનુષ્યે ગ્રહણ કર્યા તે મનુષ્યા મનુષ્યપણે પરિશુમાવે છે અને તેજ પુદ્દગલા જનાવર કે વૃક્ષ લે છે તા તે રૂપે પરિશુમાવે છે. જીવ યાનિ કે ગર્ભસ્થાનમાં આવ્યા પછી આહાર માટે અશકત કે અપર્યાપ્તો ગણાય નહિ. વકગતિ સ્થાન વિના આહાર માટે અશકત કાઇ જીવ નથી. ઉપજે કે તરતજ આહાર ગહુણ કરે. ઉપજવાના તથા આહારના સમય જાદા નથી. સ્થાનમાં રહેલા જીવ અનાહારી હાતા જ નથી, પરંતુ અનાહારી ત્રણ સમય. શકિત પૂરી થવાના સમય અંતર્મું હુર્ત્તના પણ બધી પર્યાપ્તિના આરંભ તા સાથે જ છે. આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય આદિ છએ પર્યાપ્તિના આરંભ સાથે હોવાથી ઇન્દ્રિય-પરિણમન માનેલું જ છે. અપર્યાપ્તા સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયને પણ ઇન્દ્રિય-પરિણમન સ્વીકારેલું જ છે. હવે ઇદ્રિય પરિણમન કઇ રીતે તે અગ્રે વર્તમાન–

## ૿ૢ ૄૄૄૄ દેશના–૪૯ ક્

સર્વજ્ઞનાં વચન વિના છ એ કાયમાં જીવ માની શકાય એમ નથી. પ્રથમનાં કર્માના વિપાક બલવત્તર હાય ત્યાં, સુધી પછીનાં કર્માના વિપાક પડયા રહે; પણ એના સમય થયે તા ઉદયમાં આવે જ! સ્પર્શનેન્દ્રિય વ્યાપક છે, બીજી ઇન્દ્રિએા વ્યાપ્ય છે.

શ્રીગણધર મહારાજાએ, શાસનની સ્થાપના સમયે, ભવ્ય જવાના હિતાર્થે, રચેલી દ્વાદશાંગીમાંના પંચમાંગ શ્રીભગવતી જ સ્ત્રના અષ્ટમ શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશાના પુદ્દગલ—પરિણામ નામના અધિકાર ચાલુ છે. જવને પુદ્દગલા વળગેલાં, એ જણાવવાજ શાસકાર મહારાજા વારવાર એ વાકય તરપ અગુલિનિર્દેશ કરે છે, કે સ્વરૂપે તા સૂક્ષ્મ એકોન્દ્રયમાં સખડતા જીવ તથા શ્રી સિદ્ધભગવંતના જીવ સમાન છે. સસારી જીવા તથા મુકિતના જીવામાં સ્વરૂપે ક્રક નથી, પણ જે ક્રક છે તે પુદ્દગલને અગે છે. સસારી જીવા તથા મુકિતના જીવાના જીવા દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી, સમાન છે, પણ ભાવથી લેદ છે. કર્મ સંયાગથી લેપાયેલા જીવા તે સસારી, અને કર્મ સંયાગથી સદંતર મુકત ખનેલા જીવા તે સિધ્ધ.

સસારી જિવામાં પણ એકેન્દ્રિયાદિ પાંચ જાતિના પાંચ ભેદ છે. આપણે જન્મ્યા ત્યારે શરીર એક વેત ને ચાર આંગળનું હતું, એમાથી પાંચ પુટનું કેમ થયું ?, આહારનાં પુદ્દગલાને પરિણુમાવતા ગયા, અને શરીર મોંદું થતું ગયું. એજ રીતે જીલ, કાન, નાક, તથા આંખ પણ નાનાંજ હતાને! ત્યાં પરિણુમાવનાર પણ આ જીવજ છે ને! શરીર તથા ઇન્દ્રિએાને માટાં કરવાં કાઇ બીજી આવે તેમ નથી. શરીર, ઇન્દ્રિએા, હાડકાં, માંસ, લાહી વધે છે તેા ચાકકસ. તે શાથી ?, કર્મના ઉદયથી, એટલે મનુષ્યગતિ નામ કર્મના ઉદયથી. આ ઉપરથી એક વસ્તુ સિદ્ધ છે કે, આત્માના ઉપયોગ હાય કે ન હાય, આવડત હાય કે ન હાય, પણ પરિણામ પ્રમાણે કર્મા ખંધાય જ છે. ખંધાયેલાં કર્માના ઉદય પ્રમાણે શરીરનું ખંધારણ થતું જ જાય છે. જવ કાઇ માથામાં માને, છાતીમાં માને, નાલિમાં માને, પણ તેમ નથી. એમ માનવું ખાટું છે. જ્યાં જ્યાં સ્પર્શ શ્રહણ કરવાની તાકાત, ત્યાં ત્યાં ખધે

જવ પ્રદેશા છે. જીવ પ્રદેશ ન હાય તા સ્પર્શ જાણી ન શકાય. પાકા નખ કપાય, અને કાચા નખ કપાય તેમાં શું પ્રક નથી ?, કાચા નખ કપાતાં વેદના થશે. જો કે બન્ને પ્રકારના નખા એકજ શરીરનાં અવયવા છે, છતાં એકમાં પીડા થાય અને એકમાં પીડા ન થાય તેનું કારણ શું ?, કારણ એજ છે કે પાકા નખ એ જીવના પ્રદેશથી છુટા પડેલા છે. વાળને ખેંચવાથી ઉખેડવાથી શરીરને વેદના થાય છે, પણ કાપી નાંખે તેમાં કાંઇ વેદના થાય છે ?, લાેચમાં જો કે વેદના છે, પણ તમે નાકના વાળ તાેડા, અને તેની સાથે એ વેદનાની ગણત્રી કરા તાે તે પ્રમાણમાં વેદના નથી. બાલ સાધુ શી રીતે લાેચ કરાવતા હશે ?, શું શાેખથી લાેચ કરાવાય છે ? લાેચમાં પણ કલાથી લાેચ કરાય તેમાં વેદના એટલી થતી નથી. ઉપરના વાળ ખીંચાતાં વેદના નથી થતી, પણ અંદરના એક જવ જેટલા વાળના ભાગ ઉખેડાય તાે પીડા થાય છે, કારણ કે ત્યાં આત્મ પ્રદેશા વળગ્યાં છે. વધેલા ઉપરના વાળમાં, પાકા નખમાં આત્મ—પ્રદેશાને સંબંધ નથી. જીવ આખા શરીરમાં વ્યાપીને રહેલાે છે, માટે બધે જ વેદના થાય છે, એટલે સ્પર્શની સાથે અસર થાય છે. આથી જ શાસ્ત્રકારાેએ સ્પર્શ દ્રિયને વ્યાપક ગણી છે, જ્યારે બીજ ચાર ઇન્દ્રિઓને વ્યાપ્ય ગણી છે. રસના (જીભ) શરીરના અમુક ભાગમાં, ઘાણુ શ્રોત્ર, ચક્ષુ અમુક ભાગમાં જયારે સ્પર્શને દ્રિય આખા શરીરમાં વ્યાપક છે.

વૈશેષિકા તથા નૈયાયિકા ચામડીના છેડે સ્પર્શને દ્રિય માને છે, પણ તેમ હાય તો ગરમ કે ઠંડી વસ્તુની અસર છાતીમાં કે પેટમાં શી રીતે થાય? આખા શરીરમાં સ્પર્શને દ્રિય વ્યાપક છે, અને બાકીની ચારેય ઇન્દ્રિયો વ્યાપ્ય છે. સ્પર્શ કયાં ન જણાય? ડામ કયાં ન લાગે? રસના, ઘાલુ, ચક્ષુ, શ્રોત વિનાના જીવા છે, પણ સ્પર્શને ન્દ્રિય વગરના જીવા જોયા? એકેન્દ્રિયથી માંડી તમામ જીવાનાં, પચેન્દ્રિય પર્યંત જીવ માત્રમાં સ્પર્શને ન્દ્રિય વ્યાપક છે. સ્પર્શનું જોર બીજા જેરને હઠાવી દે છે. તમે બીજી કાઇ પણ ઇન્દ્રિયના વિષયમાં કે મનના વિષયમાં લયલીન બન્યા હા, પણ એક કાંટા ભાંકાય તા! ત્યાનું લક્ષ શરીરમાં ખીંચાશે. સ્પર્શનેઇન્દ્રિયના વિષય પણ વિષયની બળવત્તરતાની અપેક્ષાએ બધાને બાધ કરે છે, તેને કાઇ બાધક નથી. સારામાં સારી ગંધ મળે, સાંભળવાનું, ખાવાનું, જોવાનું સારામાં સાર્ચ સાંપડશું હાય, પણ તે વખતે કાઇ ડામ દે તા બીજા વિષયાને બાધ આવે. ફાલ્લા થયા હાય હાય, દાઝ્યા હાઇએ, તે વખતે રૂપ, રસ ગંધ કે શબ્દમાં ચિત્ત દારાનું નથી, પણ બીજા વિષયા પહેલા નથી. જીવ વિચારમાં પહેલા ભેદ એકેન્દ્રિયનાજ લેવા પડે છે. કોડની સંખ્યા સુધી પહેાંચા પણ ૧ (એક) એ સંખ્યાનું બ્યાપકપણું બધેય છે, તેજ રીતે સ્પર્શનેનિદ્રય સર્વત્ર બ્યાપક છે.

#### સમકિતની વ્યાખ્યા

શ્રીસિષ્ધસેન-દિવાકરે સમ્યકત્વની વ્યાખ્યામાં જણાવ્યુ છે કે 'છ એ જીવનિકાયની શ્રષ્ધા તે સમ્યકત્વ. પૃથ્વી, અપ્, તેઉ, વાઉ. વનસ્પતિ, ત્રસકાયને જીવપણે માનવું તે સમ્યકત્વ.' છાકરા આંખ ગાખતાં પ×હ=૪૫ બાલે તા શું થાય ? દશના ક્રરક છે, ખાેડું છે માટે આવેશ આવે છે! અહિં છેાકરાને પૂછા કે: ' જીવ કાને કહે?' અને તે કહે કે: "હાલે આલે તે જીવ" તા તમને કાંઇ થાય છે! ત્રસ વિનાના બીજામાં જૈનનું બાલક જીવ ન માને? જૈનના ભચ્ચામાં શું આ સંસ્કારાે? હાલે ચાલે તો ત્રસ જીવ એમ કહેવાય.

જીવતા જીવતું શરીર પણ શરીર, અને મડદું તે પણ શરીર તો કહેવાય, પણ એમાં જીવની હાજરી તથા ગેરહાજરીના ફરક છે. શરીર માત્ર જીવનાં જ કરાયેલાં છે. ચાહે પિત્તલ, સાતું, માટી, કથીર ગમે તે લ્યા પણ તે તમામ શરીરા જીવનાં જ છે. આ ખ્યાલ શું માટાઓને પણ આવ્યા છે? 'હાલે ચાલે તે જીવ' કહીએ તા સ્થાવરના આખા જથ્થા ગેપ! સાયની શાહુકારી અને ગઠડીની ચારી! મૂકી ભર ત્રસને જીવા માનવા અને સ્થાવરના અનંતાનંત જીવાને ગણત્રીમાં જ ન લેવા?

શ્રીસિદ્ધસેનજ દિવાકરે કહ્યું કે, એ છ એ કાયમાં જવા મનાય તાજ સાચી શ્રદ્ધા, તાજ સમ્યકત્વ મનાય. પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તઉકાય, વાઉકાય, અને વનસ્પતિકાયમાં જીવ, સર્વજ્ઞનાં વચન વિના મનાય તેમ નથી. સર્વજ્ઞનાં વચનથી જ છએ કાયમાં જીવ મનાય, અને આ છએ કાયમાં જીવ મનાય તાજ શ્રદ્ધા, તાજ સમ્યકત્વ. જે પુદ્દગલા ગ્રહ્યુ કરવામાં આવે છે તેને એકેન્દ્રિય જીવા તે રૂપે પરિશુમાવે છે. જે જલને વૃક્ષ, વૃક્ષરૂપે પરિશુમાવે છે તેજ જલને મનુષ્ય, મનુષ્યપશાને યાગ્ય રૂપે પરિશુમાવે છે. જીવ કર્માદયાનુસાર પુદ્દગલા ગ્રહ્યુ કરે છે. આંધળા ખાનપાન કરે છે, પશ્ ચક્ષદર્શનાવરણીય કર્માદયે, નિર્માણ નામ કર્મના અભાવથી તે ખાનપાનને ચક્ષક્રાન્દ્રયપશે પરિશુમાવી શકતા નથી.

નાનપણમાં વાગેલું જુવાનીમાં ન જણાય પણ ઘડપણમાં તાે સાલેજ!

ગહુલું કરાયેલાં પુદ્દગલાથી, પરિષ્ણામાનુસાર પરિષ્ણતિ થાય છે. મન, વચન, કાયાના યાગે જેવા પુદ્દગલા લેવાય છે, તેવું પરિષ્ણુમન થાય છે. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય, અને યાગ આ ચારને અંગે જેવી પરિષ્ણુતિ હાય તેવાં પુદ્દગલાને જીવ પરિષ્ણુમાવે છે. જયારે તે કર્મા ઉદયમાં આવે છે ત્યારે ભાગવવાં પહે છે. દુનિયામાં કાંધાની રકમ પ્રમાણે મુદ્દત હાય છે. પાંચ હજારનું લેણું હાય તેમાં મહિને અખ્બે રૂપીઆ કાંધું ઠરાવા ખરા? પચીશનું પણ કાંધું, સાનું પણ કાંધું, હજારનું પણ કાંધું. કાંધા કાંધામાં કરક તા ખરાને! ભારે કર્મનું આંતર પણ ભારે હાય. એક કાંડાકાડી સાગરાપમે સા વર્ષનું આંતર હાય એક માણસને નાનપણમાં વાગ્યું પછી મટી ગયું, જુવાનીમાં ન જણાયું અને ઘડપણમાં પાછુ કળતર થવાથી દુઃખવા માંડયું, શાથી? દેખાવમાં સોજો વગેરે કાંઇ નથી કે જેથી વૈદ્ય કાંઈ અનુમાન કરે. એક જ વાતનું અનુમાન થાય છે કે નાનપણમાં વાગ્યું હાય તે જુવાની વખતે જુવાનીના લાહીના જેરમાં ન જણાયું પણ વૃદ્ધાવસ્થામાં જણાયું. આજ દાખલા ધ્યાનમાં લઇને વિચારી લ્યા કે પ્રથમનાં ખધાયેલાં કર્મોના વિપાક અલત્તર હાય તે વખતે પછીનાં ખધાયેલાં કર્મોના વિપાકનું એર કથાંથી ચાલે?, એ કર્મા પણ પછી ઉદયમાં તો આવવાનાં જ અને ભાગવવા પડવાનાં જ છે. આ રીતે પુદ્દગલપરિષ્ણામને વિચારીને, અને પરિશીલન કરીને આત્મકલ્યાણના માર્ગ જેએ એડાશે તેએ આ ભવ પરભવમાં ઉત્તરોઉત્તર સારાં સંયોગાદિ પામીને પરમપદના ભાકતા ખનશે.

# નારકી ગતિ અને તેના દુઃખો.

## લેખકઃ-૫. શ્રી હેમસાગરજી.

અનંત જ્ઞાની વીતરાગ પરમાત્માએ આ સસારને ચાર ગિત સ્વરૂપ જણાવતાં પ્રથમ નારકી ગિત જણાવે છે. બીજી ગિતિઓ તિર્યંચ, મનુષ્ય અને દેવતા રૂપ ત્રણ ગિત તો પ્રત્યક્ષ છે. જેયોતિષ મંડળ સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારાઓ સાક્ષાત્ દેખાય છે. તેમજ ભગવંતના સમાસરણમાં પણ દેવતાએ આવે છે. તેથી પ્રત્યક્ષ પણ આપણે જોઈ કે જાણી શકીએ છીએ. પરંતુ નારકી સભધી શ્રદ્ધા માન્યતા પરોક્ષ અનુમાન અને આગમ પ્રમાણ સિવાય કર્યા સિવાય છુટકા નથી. યુક્તિથી વિચાર કરીએ તો જે કઈ પણ શુભાશુભ કર્મ આ જીવ કરે છે, તેનું ઓછામાં એાછું ૧૦ ગણું ફળ તો દરેક જીવને અનુભવવું પડેજ. અને ઉત્કૃષ્ટ આપણું મગજ કામ ન કરે તેવું અનંતગણું ફળ પણું ભાગવવુંજ પડે. હવે વિચારા કે જગતમાં પણું એક ગુનેગાર પુરવાર થયો. તેને સજા તેના આયુષ્યના ભાગવટા દરમ્યાનજ ભાગવવાની હોય. સજાની મુદત પુરી થયા પહેલાં જો ગુનેગાર મરણું પામે તો રાજ્ય સત્તાની સજા એશુરી રહી, પણું કર્મસત્તાની સજા કદાપિ અધુરી રહેતીજ નથી. કર્મસત્તાની સજા તો ચાહે ત્યાં આ જીવ હોય ત્યાં વહેલી કે માડી ગમે તે પ્રકારે ભાગવ્યા સિવાય છુટકાજ નથી. તેમાં ચાહે તેવા પરાક્રમી, પુન્યશાળી તીર્થ કર. ચક્રવર્તી કે વાસુદેવ હાય, તા પણું તેમાંથી ખાકાત રહી શકતા નથી.

એક મનુષ્ય અહીં એવું પાપ કર્મ કરે છે, જેથી અનેક જીવાના એકી સાથે સહાર અનેક જીવાને ત્રાસ—કું:ખ થાય છે; એટલું જ નહિં પરંતુ વર્તમાન કાળમાં અહ્યું માંખના શાધકની વિચારણા કરીએ, તા એ શાધકની શાધ જયાં સુધી પૃથ્વીપર અસ્તિત્વ રહેશે, ત્યાં સુધી તે માંખ દ્વારા ભવિષ્યકાળમાં અનેક જીવાનો સહાર ત્રાસ આદિ દૃદયને કમકમાટી ઉપ- જાવનાર ઉપદ્રવા થવાના. તે તમામ આત્માઓને જે ભય, દુઃખ, ત્રાસ ઉપદ્રવા થશે તેનું મૂળ કારણ મૂળ શાધકજ ગણાશે. હવે અહીં એ વિચારવાની જરૂર છે કે રાજ્યસત્તા એક વખતના ખુનની સજા વધારે તા કરી શકતી નથી. રાજય સત્તાની તાકાત નથી. માટે તેવીજ રીતે વધારે ખુન કરનાર ગુનેગારને પણ એક વખતજ ફાંસીની સજા કરે. કેમકે ત્યાં રાજ- સત્તાની વધારે સજા કરવાની તાકાત નથી. હવે ગુનેગાર કદી ચારી પ્રપચાદિથી રાજના ગુનાથી છટકી પણ જાય, અગર વકીલ બેરીસ્ટરાની ખુષ્ટિથી નિર્ગુનેગાર જાહેર થાય, તો પણ કર્મ સત્તાની સજાથી કાઇપણ ભલભલા પરાક્રમી કે સત્તાશાળી બચી શકતા નથી. હવે એક જી દગીમાં અનેકના ખુન કર્યા, અનેક જીવાને ત્રાસ ઉપદ્રવ ભયભીત ખનાવ્યા. તે ગુનાની શિક્ષા ગુના કરતાં અનેકગણી ભાગવાનુ સ્થાન એક એવું માનવું પડશે, કે જ્યાં

મરણાધિક દુઃખ અનેક વખત અનુભવવું પડે. અને આયુષ્ય પણ એવું ત્યાંનું લાંછુ માનવું પડે, કે જેથો તમામ શિક્ષાએા ત્યાં પુરી કરી શકાય. એવી જ રીતે શુભ કર્મનું કૃળ પણ ઉત્તમ અને દીર્ઘકાળ સુધી ભાગવાય તેવા સ્થાના પણ સાથે સાથે માનવાજ પડે. તેવા સ્થાના દેવલાકા છે.

હવે પ્રસ્તુત આપશે, અધિકાર નારકી વિભાગ સંખંધી હેાવાથી આગળ ચાલીએ. દરેક મતના શાસ્ત્રોમાં નારકી તેા મનાયેલીજ છે. તેમાં સર્વજ્ઞ ભગવંતાએ યથાર્થ નારકીનું સ્વરૂપ જણાવેલ છે. તે સંખંધી શાસ્ત્રોમાં કયાં કયાં શું શું વર્શ્યન જણાવેલું છે તે જેટલું જેટલું જ્યાંથી જાણવા મળેલું છે તેના ડુંકા આછા મારી ખુદ્ધિ અનુસાર પરિચય આપવા પ્રયત્ન કરીશ.

नारकदेवानामुपपात तत्वाः ( अ. २ सू ३५) नारकसंमूर्छिनो नपुंसकानि (२-५०) नारकणा च द्वितीयादिषु (४-३४) बह्वारंमपरिग्रहत्वं च नारकस्यायुषः (६-१६)

ઉપરાક્ત તત્વાર્થ સૂત્રામાં જણાવ્યા પ્રમાણે ઘણી જગા પર નારક શખ્દ આવે છે.

હવે નરક શખ્દના નિક્ષેપા વિચારીએ, નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ, એમ છ નિક્ષેપા જણાવ્યા છે. નામ સ્થાપના તેમજ દ્રવ્યના કેટલાક નિક્ષેપા ચાલુ પ્રકરણમાં તેટલા ઉપયોગી ન હાવાથી ઉપેક્ષા કરી, જરૂરી માત્રના વિચાર કરીએ, દ્રવ્યનારક તેને કહેવાય કે અહીં મનુષ્યગતિ કે તિર્ય ચગતિમાં જે આત્માઓ નરકગતિમાં અનુભવવા પડે તેવાં દુ:ખના કારણભૂત પાપકર્મ બાંધે છે. અહીંથી મરીને જેઓ કાલસૌકરિક કાળીએ કસાઇ સુભૂમ બ્રદ્ધદત્ત ચકવર્તિ વિગેરે મરીને નરકે જવાના તે દ્રવ્ય નારકા કહેવાય. અથવા તા અહીંજ એવી જેલા કે નિવાસ સ્થાના એવાં હાય કે જ્યાં રહેનારાઓને ભય, દુ:ખ, ત્રાસ ઉપદ્રવા ઘણા વેઠવા પડતા હાય. તે પથ દ્રવ્ય નારકા ગણાય છે.

ક્ષેત્રથી કેડે હાથ રાખી વૈશાખ સંસ્થાને ઉભા રહેલા પુરૂષાકૃતિ સમાન ૧૪ રાજ-લાેકમાં તિચ્છાલાેકની નીચેના ભાગમાં નીચે નીચે પહેાળી એવી સાત નારકીએા છે. તેમજ કાલ મહાકાલ રાેરવ મહારાેરવ અપ્રતિષ્ઠાનાદિ નામના ૮૪ લાખ પ્રમાણ નરકાવાસાઓ છે.

કાલ નરક તેને કહેવાય કે જે નારકીની જેટલી સ્થિતિ ( આયુષ્ય કાળ ) હાય. ભાવ નરક જેઓ નારકીનું આયુષ્ય ભાગવી રહ્યા છે તેમજ નારકીના દુઃખા અનુભવી રહ્યા છે. કહેવાની મતલબ એ કે નારકીમાં રહેલા જીવા નારકીનું આયુષ્ય અને અશાતા વેદનીય આદિ કર્મોના ઉદયથી ભાગવતા દુઃખા અશાતાએ ભાગવે તે બન્ને ભાવ નારક ગણી શકાય.

ત્યાં વેદના કેવા પ્રકારની હોાય તે વેદનાનું યથાર્થ સ્વરૂપ તેા અહીં તેવી ઉપમા આપવા લાયક પદાર્થો ન હેાવાથી કેવળજ્ઞાનીએ પણ સમજવી ન શકે. છતાં દેવતાએ પણ જે વેદનાના પ્રતિકાર (શાંત કરવાના ઉપાય) કરી શકતા નથી. તેવી તીવ્ર, ગાઢ, શીત અને ઉષ્ણુ વેદના ઉત્પન્ન કરનાર નિરૂપમ એકાંત અશુભ સ્પર્શ, રસ, રૂપ અને ગંધવાળી પૃથ્વી હોય છે. પહેલી ત્રણુ નારકીમાં ૧૫ પરમાધામીએ કરેલી માગર, તલવાર, ભાલા, કરવત, કુ ભિપાકાદિકથી વથતી વેદના અનુભવે છે. પાતે કરેલ પાપના પ્રળા શરણ રહિતપણે લાંબા કાળ સુધી ભાગવે છે. બાકીની ચાર નારકીમાં પરમાધામી ન હાય તા પણ તે ક્ષેત્રના પ્રભાવથી તથા માંહામાં કે મારામારી કરી તીવ્ર વેદના અનુભવે છે.

અંગ્ળ નામના પરમાધામિક દેવતા પાતાના ભવનમાંથી ક્રીડા કરવા માટે નારકીમાં જઇને શરણ વગરના એવા નારકી જીવાને કુતરાની માપ્રક શૂલ ખીલા વીગેરેના પ્રહાર કરી દાેડાવે છે. અનાથ ળિચારાને ઘાંચીના ખળદ માપ્રક ભમાવે છે. આકાશમાં ઉચા ફેડીને નીચે પાડે છે, પડ્યા પછી ઉપર ઘાણના માર મારે છે, ભાલાની તીક્ષ્ણ અણીથી વીંધે છે. સાંડ- સાથી સજજડ પકડીને ઉધા મુખે નીચે પાડે છે. વળી તલવાર ભાલાથી અતિશય હણેલા મુર્છા પામેલાને કરવત વડે ચીરે છે. અને શરીરના નાના ડુકડાએા કરી નાંખે છે.

વળી શ્યામ નામના પરમાધામી દેવતાએ કુર પાપકર્મ કરતારા શરીરના અંગા ઉપ-ંગાનું છેદન, વજૂની કઠીન ભૂમિવાળા ઉંડા કુવામાં ફેકવું, શૂલીથી વીંધવું, સાયથી નાસિકા કાનનું વીંધવું, તેમજ મજબૂત દાેરડા સાંકળથી ખાંધવું, તથા તેવા પ્રકારની નેતરની સાેટીના પ્રહારા કરવા વડે કરીને માર મારવા અફાળવા, વીંધવા, બાંધવા ઓદિક ઘણા પ્રકારની કદ-ર્થાના કરે છે. વળી શબલ નામના પરમાધામી (જલ્લાદા) ક્રીડાપરિણામવાળા ગાઢ હાસ્ય-માહનીય કર્મના ઉદયથી કુતુહલપ્રિય દેવતાએ નિરાશ્રિત નારકીઓને હેરાનગતિ કેવી રીતે કરે છે તે ખતાવે છે. આંતરડામાં રહેલા તથા દૃદયમાં રહેલા માંસખડને પેટમાં રહેલા આંતરડાને ખહાર ખેચી કાઢે છે. અનેક પ્રકારની યાતનાએ કરીને તીવ વેદના ઉપજાવે છે. વળી રૌદ્ર નામને સાર્થક કરતા એવા નરકપાલા રૌદ્રકર્મી અશુભ કર્મના ઉદયવાળા નારકી-જીવાને તરવાર ભાલા છરી ખરછી શરીરમાં લોકી દે છે. તેમજ ઉપરૂદ્ર નામના પરમાધામીએા નારકી જીવાના હાથ પગ મસ્તક સાથળા મરડી નાખે છે. તેમજ કરવતથી વ્હેરી નાખે છે. કાઇ પણ દુ:ખ આપવાનું બાકી રાખતા નથી. વળી કાળ નામના જલ્લાદ દેવતાએા લાંબી ભકીઓ અગ્નિથી ભરેલી સગડીએ ચૂલાએ તેમજ લુડારની લાહ તપાવવાની કાંઢમાં સખત તાપમાં શેકે છે. તેમજ લાેઢાના માટા તવામાં નાખી જીવતાં માછલાને ધાણી ચણા માપ્રક લું જે, તેમ નારકાને લું જે છે–રાંધે છે. તેમજ મહાકાલ નામના પરમાધામીઓ ઝીલા ઝીણા માંસના ડુકડા કરી કદર્થના કરે છે. પીઠના માંસને છેદે છે. તેમજ પૂર્વભવમાં માંસ ખાનારા એવા નારકાને પાતાના શરીરમાંથી માંસ કાપી પરાણે ખવરાવે છે. વળી અસિ નામના પરમા-ધામીઓ હાથ પગ છાતી ખાહુ મસ્તક પડખા વિગેરેના અંગ ઉપાંગના ભાગને છેદે છે. અને અતિશય દુઃખ ઉપ્તન્ન કરે છે વળી અસિપ્રધાન પત્રધનુ નામના નરકપાલા બીભત્સ તલવારની ધાર સરખા પાંદડાવાળા વૃક્ષાનું વન તૈયાર કરી, ત્યાં છત્યા માટે રાંકડા નારકીના જીવા આવે એડલે ઉપરથી પ્રચંડ વાયરાના જેસથી પાંદડાં પડતાની સાથે શરીર ચીરાઈ જાય છે, તેમજ

કાન હાેઠ નાક હાથ પગ દાંત સ્તન ગુદા સાથળ વિગેરેનું છેદન ભેદન કરી નાખે છે. વળી કુ ભિ નામના નરકપાળો લાેઢાની સાંકડા મુખવાળી કુ ભિએામાં તેમજ લાેઢાના કડાયામાં અને લાેઢી ઉપર નારકાેને રાંધી નાખે છે. તેમજ તાલુકા નામના પરમાધામીએા અશરણુ એવા નારકાેને તપેલી રેતીથી ભરેલા ભાજનમાં નાખી ચણા તડતડ ભુજાય તેમ ભુજે છે. સડક ખનાવવા માટે અણીયાલી કાંકરેટ જેવી કાંકરી હાેય તેના ઉપર આકાશમાં ઉછાળી પટકાવે.

વળી વૈતરણી નામના નરકપાલા વૈતરણી નદી તૈયાર કરે. નદીમાં પર લાહી વાળ હાડકાં વહેતા હાવાથી, ભયંકર અને કલકલ કરતા જળ પ્રવાહમાં વળી ખારૂં ઉષ્ણુ પાણી હાવાથી બિલત્સ દેખાવવાળી વૈતરણી નદીમાં નારકાને વહેવડાવે છે. ખરસ્વર નામના પરમા- ધામીએ રાંકડા નારકી જીવાને કરવત વડે તેમજ વાંસલાથી પરશુથી કુડાડીથી ચીરવું. વેરવું કાપવું છાલવું ઇત્યાદિક દ્વારા ગાઢ વેદનાએ આપે છે. વળી વજમય ભીષણ કાંડાવાળા શામલી વૃક્ષ ઉપર રાક્કળ કરી રહ્યો હાય તેમ ચડાવે ઉતારે, વળી ઉપરથી કાંડાથી છાલાતા શરીરે નીચે ખેંચી કાઢે. મહાઘાય નામના લાકપાળા લવનપતિ દેવલાકના સુરાધમા જેમ સિંહના શબ્દ સાંભળી નાસ ભાગ કરતાં મૃગલાએ દોડી જતાં હાય, તેને પીડા ઉપજાવવા માટે ચારે બાજુથી ઘેરી લઇ, પકડી પાડી, વધસ્થાને લઇ જવામાં આવે, તેમ નારકીએાને પણ આ દેવતાએ વધસ્થાન તરફ ઘસડી જાય છે.

જે કાે મનુષ્યા જવાના સંહાર આરંભ સમારંભ થાય તેવા કારખાનાઓ ચલાવે. માટા યુદ્ધો લકે, મહા પરિશ્રહ સંઘરે, પંચેન્દ્રિય જીવના વધ કરે, માંસ ભક્ષણ કરે, એવીજ મહા પાપવાળી ક્રિયા કરે. ઉત્કુટ રાગ દ્વેષ કરનાર, અસંયમ પૂર્વકનું જીવન નભાવનાર, પાપ કર્મના કારણભૂત ક્રિયાઓ આચરનાર, જીવાને ભયાત્પાદક હિંસા જુઠ માટી ચોરી આદિ મહાપાપ કર્મ કરનાર, આત્માઓ તીવ્ર પાપના ઉદયવાળા અત્યંત ભયાનક અતિશય અધકારમય જયાં ં આગળ આંખથી તેા કાંઈ દેખી શકાયજ નહિં, માત્ર અવધિ કે વિભંગ જ્ઞાનથી ઘુવડ દીવસે જેમ અતિમંદ મંદ્ર દેખે. તેમ દેખી શકે. તે પણ પરિમિત ક્ષેત્ર જાણે અને દેખે, એવી નારકીમાં ઉપરાકત પાપાચરણ કરનાર ઉપજે છે. ભોગોને ન છાડનાર આત્મા ખેરના અંગા-રાના અગ્નિ કરતાં અનંતગુણ આકરા તાપવાળી નારકીમાં અનેક પ્રકારની વિડંબના ભોગવે છે. પરમાધામીઓ નારક જવાની છાતી ઉપર ચડીને લોહીની ઉલટીઓ કરાવે છે. તેમજ કરવતથી શરીરના છે ૮કડા કરી નાંખે છે. ઘાણીમાં થાલીને તલ માકુક પીલીને આંતરડા ખહાર કાઢે છે. તે વખતે અતિશય આક દનના શખ્દોથી દિશામાંડળ પણ પુરાઇ જાય છે. હાડકાનો સમુહ ઉચો ઉછ**ો** છે. ન સાંભળી શકાય તેવા શખ્દો કરતી ગાઢ અંધકાર અતિ દૂર્ગ ધી તેમજ લેદાયેલા હાથ પગથી મિશ્રિત રૂધિર ચરળી છે જેમાં, એવા દુર્ગ ધ પ્રવાહવાળી નદીમાં વહેવડાવે છે. નિર્દયતા પૂર્વક ગીધાની ચાંચથી પીડા પમાડે છે. તપેલા દઢ સાથુસાથી પક-ડીને છભ ખડાર ખેંચી કાઢે છે. કેટલાકને ઉધે મસ્તકે ઉચે લટકાવી નીચે અગ્નિ સળગાવે છે. તીક્ષ્ણ અંકુશની અણી જેવાં કાંટાવાળા વૃક્ષા ઉપર ચડાવી ઉતારી જર્જરિત અને ઉજરડા- તેના દુઃખા.

[૨૦૫]

વાળું શરીર બનાવી તેમજ કાંટાની શય્યામાં સુવાડીને ઉપરથી હથાડાના માર મારે છે. આંખના પલકારા જેટલું પણ જ્યાં સુખ દુર્લભ છે.

**જુદા જુદા પ્રાણીઓના વધ કરનારા જુ**ઠું ખાલનારા અને પાપાચરણ કરનારા આત્માઓ ભયંકર નારકીમાં જંપલાય છે. કેટલાક ધીઠા અધમાધમ આત્માએ પ્રાણીઓને વધ કરે. અને વળી ધર્મશાસ્ત્રોના નામે હિંસામાં ધર્મ મનાવે. કહે છે કે 'વેદમાં કહેલી હિંસા હિંસાજ નથી. વળી રાજાને શિકાર કરવા રૂપ વિનાદ ક્રિયા તે તા રાજાના ધર્મ છે.' અથવા વેદમાં કહ્યું છે કે-- "માંસના ભક્ષણ કરવામાં તથા મદિરાપાન કરવામાં વળી સ્ત્રીસંભાગ કરવામાં કશા બાધ નથી. કારણ કે પ્રાણીઓની તે પ્રવૃત્તિએા છે. કાઇ નિવૃત્તિ-વિરતિ કરે તા મહાકળ મળે." આવી વગર સમજ ાની વેદની પંકતિએ આગળ કરી વાંદરપ્રકૃતિના જવાને મદિરાપાન કરાવી વીંછી કરડાવી હેરાનગતિમાં મૂકી દે છે. કુરસિંહ અને કાળાનાગ માપ્ક સ્વભાવથીજ હિંસા કરનારા કદાપી પણ ક્રોધાિસથી બળતા શાત થતા નથી. વળી પારધી શીકારી મચ્છી પકડનારાએઃ તેમજ રાત દીવસ વધ–જીવ હિંસા પરિણતિવાળા કુરાત્માએ৷ અંતકાળે અધ-કારમય દુર્ગ ધી યાતનાવાળા નરક સ્થાનમાં ઉધે મસ્તકે પડે છે. તિર્ય ચ અને મનુષ્ય ભવ-માંથી મરી નારકીમાં ઉત્પન્ન થયેલ છવા, અંતર્મુદૂર્ત કાળમાં રામ વગરના પક્ષી જેવું શરીર ઉત્પન્ન કરે છે. પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા બાદ અતિભયાનક પરમાધામીઓએ કરેલા શબ્દાે સાંભળે છે. 'અરે માગરથી હણી નાંખા! તલવારથી છેદી નાંખો! ભાલાઓ ભાંકા! અગ્નિથી ખાળા. ' આવા ભયાનક સાંભળવાથી પણ ત્રાસ થાય તેવા શખ્દાં કરીને ભયભ્રાન્ત ખનેલા ચાતરપ્રથી મુંઝાઇ ગયેલા, જેમ સિંહના નાદ સાંભળી હુરણીયા ભય બ્રાન્ત બને, તેમ હવે નિરાધાર અશર્ એવા આપશે કાના આશરા કરવા ? એમ વિચારતાં વિચારતાં ચારે દિશામાં નાશી જવા પ્રયત્ન કરે છે. પણ જ્યાં જાય ત્યાં દુ:ખ આગળ ઉસેલું છે. ભડકાવાળા ખેરના અગ્નિ હાય તેની અંદર લાલચાળ જગજગતા અંગારા હાય તેની સરખી તપેલી ભૂમીમાં એ નારકીના જીવાને પરાણે ચાલવું પડે છે. પછી દીનતાથી આકુંદન કરે છે. (નારકીમાં આદર અગ્નિકાય હાતા નથી તેથી જ્યાં અગ્નિ શબ્દ વાપર્યો હાય ત્યાં અગ્નિની જેવી ઉપમાવાળી વેદના સમજવી) આ તા માત્ર દીગૃદર્શન કરાવેલ છે. નહીંતર નારકીની ઉષ્ણ્વેદના અહીંના અગ્નિ સાથે સરખાવી શકાય નહિં. ત્યાંની અને અહીંની ઉષ્ણ વેદનામાં મેરૂ ને સરસવ, સમુદ્ર ને બિન્દ્ર જેટલા આંતરા છે. મડા નગરના દાહાધિક તાપથી દાઝતા માટી ખુમા પાડતા નારકીના અંદર ઘણા લાંબાકાળ સુધી તીવવેદના ભાેગવે છે. ઉત્કૃષ્ટથી સાગરાપમ અને એાછામાં એાછા દશ હજાર વર્ષસુધીનું નારકીનું આયુષ્ય હાય છે. ખારવાળું ઉનું લાહી અને પર જેવું દેખાતું, ઉંદર ખીલાડી અને સર્પના કલેવર જેવી દુર્ગં ધીવાળું, તેમજ અસાની ધાર જેવું તીક્ષ્ણ સ્પર્શવાળું પાણી જેમાં વહી રહેલ છે. વૈતરણી નદીમાં અંગારાવાળી તપેલી ભૂમિ છાડીને તૃષિત થએલા નારકીઓ પાણી પીવા તથા ગરમીની શાંતિ માટે જાય છે. પરંતુ ત્યાં પણ અધિક વેદના ઉપાનન થાય છે. બાણ ચાબુક પરાણી મારીને વૈતરણી તરાવે

છે. ઉકળતા દુર્ગં ધી ખારા પાણીમાંથી અડાર કાઢીને તપેલા લાંબા અણીયાળા ખીલા શરીરમાં પેસી જાય તેવી નાવડીમાં પરમાધામીઓ બેસાડીને ગળામાં ખીલા ઠેં કે છે. કેટલાક પરમાધામીઓ નારકીના ગળામાં માટી પત્થરની શીલા બાંધીને દુર્ગં ધી પાણીમાં ડુબાડી દે છે. વળી વૈતરણી નદીમાંથી અડાર ખેંચી કાઢીને તપાવેલી જીણી ધારવાળી અણીયાણી કાચના લુકા સમાન રેતી સાથે તાવડામાં ચણા માફક લુંજે છે, તેમજ શરીરમાંથી માંસ કાપી સાયામાં પરાવીને અગ્તમાં પકાવે છે. રાત્રિ ભાજન કરતારાના મામાં જીવતા કીડા ભરે છે.

નારકીમાં સૂર્યનું કે બીજાં અજવાળું હાતું જ નથી, દ્યાર અંધારૂં જ હાય છે. જેમ એક લેંસને સજ્જડ લાહાની સાંકળથી ચારે પગે તેમજ ગળે આંધીને ઉભી રાખી હાય અને ચારે દિશામાં પૂરતા અગ્તિ સળગાવ્યા હાય, અને માં પાસે મીઠાનું મરચા અને ગરમ મસાલાનું ઉકળતા પાણીનું ભાજન ભરી રાખ્યું હાય. તરસ લાગે ત્યારે આગળ મુકેલં ખા3' પાણી પીએ એટલે અદર સખત ઉગ્ણ વેદના, ખડારની પણ અપાર વેદના થાય. ત્યાંથી નાસી શકાય નહિ. કાેઇનું તે વખતે શરણ નથી. મહા વેદના ભાેગવવી પડે તેમ નારકીના જીવાને પણ પરમાધામીઓ ચારે બાજુ અગ્નિ સરખી વેદના ઉભી કરે અને ત્યાંથી ન શકે તે માટે એને મુસ્કે ટાઇટ બાંધી રાખે અને ખારા ઉકળતા પાણી પાય. કરકર્મી દયા વગરના પરમાધામીઓ કુડાડી વાંસલા લાવીને નારકીના જીવાના શરીર ફાંડે છે, છાલે છે, તેમજ લાકડાનું પાટીયું રંદાથી સુંવાળું કરવાને માટે જેમ છેાલે તેમ નારકીના શરીર ઉપરની ચામડી હથીયારથી છેાલે છે. ખાલ ઉતારે છે. નારક લાેકના સ્વભાવને અંગે સાહે તેટલા નારકીના શરીરાને અગ્તિ સરખા તાપમાં તપાવે, શેકે, રાંધે તાપણ બળીને રાખાડા થતું નથી. પણ જેનું વાણીથી વર્ણન ન થઇ શકે તેવી ગાઢ અસહ્ય વેદના અનુભવે છે. ડિંસા-દિક અઢાર પાપ સ્થાનક સેવનથી બાંધેલું પાપ જયારે નારકીના જીવને ઉદયમાં આવે છે. તે વખતે અળવાનું છેદાવાનું ભેદાવાનું છેાલવાનું ત્રિશૂલ ઉપર આરાેપણ થવાનું, કુંભીમાં પેકાવાનું કોટોળી સામલી વૃક્ષ ઉપર આરાહેણ થવાનું પરમાધામીએ કરેલું, અને માંહેમાંહે લડી જકડીને ઉભું કરેલું દુ:ખ એવું અનુભવે છે, કે આંખના પલકારા જેટલા વખત પણ દુ:ખ-મુક્ત અની શક્તા નથી. નરકપાલા જ્યારે નારકાેને કદર્થના કસ્તા હાેય ત્યારે નગરવધ માકક મહા ભયંકરે હાહારવ આકંદન કરતાં નારકીએા કરૂણાવાળા શખ્દાે બાલે છે. હે માત! હે પિતા! ઘણું દુઃખ થાય છે. હું અનાથ છું. તમારે શરણે આવ્યાે છું. મને ખચાવાે મારૂ રક્ષણ કરા. આવા કરૂણ અને વિલાપવાળા શખ્દા સાંભળીને મિથ્યાત્વ હાસ્યરતિના ઉદયવાળા પરમાધામીને લગીર પણ દયા-કરૂણા આવતી નથી. પણ વધારે દુઃખી દેખીને વધારે આનંદ આવે છે. અને અનેક પ્રકારનું અશાતાવેદની દુઃખ ઉભું કરે છે.

વળી પરમાધામીએ નીચે મસ્તકે ઉભા કરીને એ પગા પકડીને શરીર ચીરી નાખે છે, વળી પૂર્વે કરેલા પાપા યાદ કરાવીને કહે છે, કે તે વખતે પારકા શરીરનું માંસ ખાઈને આનંદ પામતા હતા તથા તેનું લાહી અને મદિરા પીતી વખતે ભાન ન રહ્યું ? તેમજ વેશ્યા પરસ્તી ગમન કરતા હતા તે ભૂલી ગયા ? શિકાર કરતા હતા. અનેક મત્સ્યાને જાળમાં પકડીને મારી નાંખતા હતા. સત્તા અને અધિકારના મદમાં બીજાઓ પાસે સખત વેઠ કરાવતા હતા. વળી પારકા ધનમાલ ચારી લુંટી પડાવીને સ્વાધીન કરતા હતા. અખુટ સંપતિ રિદ્ધિ—સત્તા મેળવી છતાં સંતાષ રાખતા ન હતા. કર્માદાનના વેપાર કરવામાં પણ પાછી પાની કરતા ન હતા. રાત્રિભાજન, અભદ્ધ ભક્ષણ કરતા હતા. બીજા ઉપર જીઠાં આળ ચઢાવતા હતા. બીજાને દુ: બી દેખી આનંદ પામતા હતા. ખાટા ખાટા ધર્મ બતાવી જીવાને દુર્ગતિના ખાડામાં ગળડાવી દેતા હતા. બીનજરૂરી પાપ ન કરવાની પ્રતિજ્ઞા લેતા ન હતા. બીજો અનેક આરંભ સમારંભ કરી કર્માદાનના વેપાર કરે, કારખાના ચલાવે, યુદ્ધો લડે, પાપા કરે તેના વખાણ કરતા હતા, તે તમામ શું તું અત્યારે ભૂલી જાય છે? એમ પૂર્વભવમાં કરેલાં પાપા યાદ કરાવી કરાવીને તદનુરૂપ શિક્ષા પરમાધામીઓ કરે છે.

પરમાધામીઓ જ્યારે તે નારકીના જીવાને શિક્ષા કરે છે, તે શિક્ષાથી અચવા માટે બીજા સ્થાને નાસી જાય છે, પરંતુ વિષ્ઠા લેહી માંસથી ભરેલી ગટરથી પણ બીભત્સ અને દુર્ગ ધી એવા સ્થાનમાં ઓચિંતા પડે છે. જ્યાં અશુચિસ્થાનમાં ઇયળ માફક લાંબા કાળ પસાર કરવા પડે છે. વળી એવા કૃમિઓ ત્યાં વિકુર્વ છે, કે સતત વ્યથા ઉપજાવ્યાજ કરે. છઠ્ઠી સાતમી નારક પૃથ્વીમાં માટી કાયાવાળા લાલ કુપુર્વા વિકુર્વીને માં હામાં હે એક બીજા નારકીઓ હુલ્યા કરે છે. વળી પરમાધામી અધમ દેવતાએ પૂર્વના દુશ્ચરિતો સંભાળીને નાસિકા હાઠ કાન છેદી નાંખે છે. તેમજ માંસ મદિરાની અભિલાષાવાળા જીઠું બાલનાર આળ મુકનાર મર્મ વાતા પ્રગટ કરનારની જીભ તીક્ષ્ણ હથીયારથી કાપી નાંખે છે. અને લેહી રાત્રી દીવસ કાન, નાક, હાઠ, જીભમાંથી સતત વહાજ કરે છે. એટલે લાંબા ઉડા નિઃધાસ મુકે છે. વળી કાપેલા સ્થાન ઉપર લાલચાળ તપાવેલા લેહ્યી ડામ દે. ઉપર ક્ષાર નાખે એટલે લેહી અને પર નીકળ્યાજ કરે. વળી લેહી પર્થી ભરેલી દુર્ગ ધી કુ ભિમાં અશરણ અને આર્તસ્વર કરતાં નાર-કાને નાખીને નીચે ચારે ખાજા અગ્ન સળગાવીને રાયે છે. વિરસ આકદન કરતાં તૃષિત થયેલા જયારે પાણી પીવાની માંગણી કરે છે, ત્યારે કહે છે કે તને મદિરા પીવા બહુ ગમતો હતો કેમ? એમ કહીને તપેલું તાંબુ કે સીસાનો રસ માંમાં બળાતકારે રેડે છે.

આ મનુષ્ય ભવમાં પારકાની છેતરપીંડી કરવાવાળા ખરી રીતે પોતાના આત્માનેજ છેતર છે. મચ્છીમાર પારધી કસોઇના ધંધા કરી એક ભવના માનેલા અલ્પ સુખ માટે અનેક ભવોએ અંત ન આવે તેવા લાંળા કાળના દુઃખા વહારે છે. વળી સુકૃતથી પરાંડાંમુખ બને છે. અને નરકમાં પણ પરસ્પર દુઃખાની ઉદીરણા કરે છે.

માંસ ખાવાવાળાને પાતાનુંજ માંસખવડાવે છે. મદિરાપાન કરનારને પાતાનુંજ **લાહી** કે સીસા તાંબાના ઉકળતા રસ પાય છે. જુઠું બાલનારની જીભ છેદી નાંખે છે. પૂર્વ જન્મમાં પારકી વસ્તુ ધન હરણ કરનારના અંગાપાંગનું હરણ કરે છે. વેશ્યાગમન કે પરસ્રી સંભાગ કરનારના વૃષ્ણુ એક કરે છે. તથા કાંટાળા ઝાડ સાથે બાથ ભીડાવે છે, તપાવેલી પુતળી સાથે આલિંગન કેવડાવે છે. એવીજ રીતે મહારંભી, મહા પરિશ્રહી, કોધી, માની, માયી, લાેભી દ્વેષી, આત્માઓના જન્માંતરના પાપાે યાદ કરાવી કરાવીને તેવા પ્રકારનું દુઃખ ઉપ્તન્ન કરી પૂવ કર્મના વિપાકાનું પૂળ ભાેગવાવે છે. જ્યાં શબ્દ રૂપ રસ ગંધ કે સ્પર્શનું લગીર પણ સુખ હેાતું નથી, તેવા નરકાગરમાં વાસ કરવા પડે છે. આયુષ્ય પણ નિકાચિત હાેવાથી આપઘાત કરવા માંગે તાે પણ મરી શક્તા નથી.

જે માતા, પીતા, પુત્ર, સ્ત્રીએા માટે, ધન ઉપાર્જન કરવા પાપા હિંસાએા કરી હતી, તે સ્નેહી માતા, પીતા, પુત્રાદિકના સ્નેહ વગરના મનાહર વિષય વગરના કાેહેલા જાનવરની દુર્ગંધથી અધિક દુર્ગંધીવાળા સ્થાનમાં શયન કરે છે.

માંસ, પેશી, પરૂ, આંતરડા હાડકાવાળું વીષ્ટામય દેખાવાથી ચીતરી ચંડે તેવા, વળી હાહારવ આકંદન રડારાળના શબ્દાેથી ભયાનક એવા નરકસ્થાનમાં સાગરાેપમાં સુધીના આયુષ્યા ભાગવવા પડે છે. કેટલાક પરમાધામીએા હાથ પગ સજ્જડ આંધી આંખે પાટા માંધી પેટમાં હથીયાર ભેાંકીને માંસ બહાર કાઢે છે. વળી કેટલાક <mark>શરીરની</mark> ચામડીમાંથી વાધરા ખળાત્કારથી ખેંચે છે. નીચેની ચાર નારકીએામાં બીજા નારકીના જીવા બાહુને મૂળ-માંથી છેદી નાંખે છે. તેમજ મેાં ફાડીને માટા પ્રમાણમાં તપેલા લાહાના ગાળા ભરે છે. તપેલી ભૂમિ પર ચાલવાથી દાઝતા દીન સ્વરથી આકુંદ કરનારા નારકાને ગળીયા બળદને જેમ આર ભેંકે, તેમ તપાવે<mark>લી અણીદાર પરાણી ભે</mark>ાંકે છે. વળી કેટલાકને ટુકડે ટુકડા કરી લાેઢાના ખાણીયામાં ઉધે મસ્તકે રાખી ખાંડે છે. કેટલાકને પગ સાથે બાંધી ઉંધે મસ્તકે લટકાવી ચંડાલાે પાસે કાગડા ગીધની વજ જેવી ચાંચથી ભક્ષણ કરાવે છે. વળી શરીર હતા તેવા ખની જાય છે. ત્યાં ચાહે તેવા શરીરના ટુકડા કરવામાં આવે તે પણ, જેમ ભાજનમાં પારા છુટા પડેલા હાય, પરંતુ લગીર ભાજન હુલાવે તે એકમેક ખની જાય છે. અથવા નદીના પાણીમાં લાકડી મારી વિભાગ પાડીએ તા તરત મળી જાય તેમ નારકી જીવાના શરીરમાં પણ એવુંજ બને છે. માટી સળગતી ચિતામાં પણ નાંખે તા ધી માકક એાગળી જાય, પણ પ્રાણથી વિયાગરૂપ મૃત્યુ કદાપી તે વેદનાથી થતું નથી. વળી હાથી, ઉંટ, ગધેડા, ઘાડા, ખળદ, પાડાને જેમ ઘણા ભાર ભરી ચલાવે, ન ચાલે તા અંકુશ આર કે ચાળુકથી શિક્ષા કરે, તેમ નારકાના ઉપર ગજા ઉપરાંત ભાર ભરીને ચલાવરાવે, ન ચાલે તેા મર્મ સ્થાનમાં આકરા માર મારે. પરાધીન ખીચારાં એ ને કાંટા કાચના જેવી કાંકરાવાળી લાહી રૂધીરથી ખરડાયેલી ચીકણી બીહામણી જગા પર ખળાત્કારે ચલાવે, એમ કરતાં મુર્છા પામે, રસ્તામાં મડી નથ તા શરીરના ટુકડા કરી નગરમાં બલી નાંખે તેમ એક ડુકડા પૂર્વમાં એક પશ્ચિમમાં એક ઉત્તરમાં એક **દ**ક્ષિણમાં ઉપર નીચે વિદિશામાં ફેંકે.

પૂર્વના વૈરી જન્માન્તર શત્રુ અપકારી કાપ સહિત માટા માગર કે સાંખેલા લઇને ગાઢ પ્રહારથી મર્દન કરે છે. શરણ વગરના તે પ્રહારથી જર્જરિત થઈ ગયું છે શરીર જેનું, એવા લાઢીની ઉલટી કરતા ધરણી પર ઢળી પડે છે. વળી હાથ પગમાં લાઢાની ખેડી, સાંકળ નાંખી ભુખ્યા રૌદ્ર નિર્ભય શીયાળ, વાઘ, સીંહ પાસે મુકે છે, જેથી બીચારાનું ભક્ષણ થઈ જાય છે. આવી રીતે ત્રણ નારકીમાં પરમાધામીએ કરેલી, બીજમાં પરસ્પર કરેલી, ખધામાં ક્ષેત્રના સ્વભાવથી થયેલી વેદના, અતિ કટુક કડવા ખરાખમાં ખરાખ રસ છે. જયાં રૂપ પણ તદન બીલત્સ, જેવું પણ ન ગમે, સ્પર્શ પણ દુઃસહ હાય, એવા સ્થાનમાં નીરંતર ટળવળતાં ઘણાં લાંભા કાળ મુધી પાતે કરેલા અશુભ પાપના ફળા ભાગવે છે. પહેલી રત્નપ્રભા નામની નારકીમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એક સાગરાપમની બીજીની ત્રણ, ત્રીજીની સાત ચાથીની દશ, ધુમપ્રભા નામની પાંચમી નારકીની સ્થિતિ સત્તર, તમઃપ્રભાની બાવીશ, સાતમી તમઃતમઃપ્રભા નામની નારકીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ (આયુષ્ય) તેત્રીસ સાગરાપમની છે.

સીતાના જીવ જે ઇંદ્ર થયા છે, તે નારકીમાં લક્ષ્મણના જીવ જે દુ:ખ લાગવી રહ્યો છે, તેને ખચાવવા જાય છે, પણ દુ:ખમુક્ત કરી શકતા નથી. ઉલટાને વધારે દુ:ખ થાય છે. તેવીજ રીતે પૂર્વરનેહથી બળરામજી કૃષ્ણને પણ શરણ આપવા જાય છે, પણ નિરૂપાય થઇ પાછા આવે છે. જેને માટે આ લાકમાં પાપ કર્યું તેની સહાયતા વગરના એકલાજ પાપ કર્મ લાગવે છે. કાઇપણ દુ:ખમાં ભાગ પડાવતું નથી.

मया परिजनस्थार्थे, कृतं कर्म सुदारुणम् । एकाकी तेन दहाऽहं, गतास्ते फलभोगिनः ॥

મે' સગા રનેહી માટે ભયંકર પાપ કર્યું, આજે એકલા હું પીડા પામી રહ્યો છું. પળ ભાગવનારા તા મને એકલાને છાડીને ચાલી ગયા. સાતમી નારકીના અપ્રતિષ્ઠાન નામના નરકાવાસમાં જગતના જેટલા રાગા દુઃખા છે, તે તમામ એકી સાથે ભાગવવા પડે, તેવું પારાવાર દ્વઃખ હાય છે. અહીં હા લેશ માત્ર બતાવી શકાય છે. નારકીઓમાં નીચે નીચેની નારકીમાં વધારે વધારે ખરાબ લેશ્યા—પરિણામ, શરીર વેદના, વિકિયા હાય છે. પહેલી નરક કરતાં બીજમાં વધારે અશુભ લેશ્યાહિક હાય. તેના કરતાં ત્રીજમાં અશુભતમ હાય, યાવત્ સાતમીએ અતિશય અશુભ હાય. કૃષ્ણ નીલ કાપાત આ ત્રણ લેશ્યાઓ તીવ સંકલેશ અધ્યવસાયવાળી ચાલુ રહે છે.

અશુભપરિણામઃ-દસ પ્રકારના પુદ્દગલ પરિણામ અશુભ અને અશુભતર છે. ચારે બાજી અતિશય અધકાર હાય છે. નારકીમાં સ્પર્શ વીંછીના ડંખ તથા કવચ (જે શરીરે સ્પર્શ થાય તા આખા શરીરમાં અતિશય ખણુ આવ્યાજ કરે.) તથા અંગારાના સ્પર્શથી અનંત ગુણુ અનિષ્ટ હાય. રસ પણુ ત્યાં રહેલા પુદ્દગલાના લીંબડા કરીયાતું વીગેરેના સત્વના અશુભ સ્વાદથી પણ અતિ અશુભ હાય. કુતરા બીલાડા ઉદર સર્પ હાથી ઘાડાના કાહાઇ ગયેલા સડી ગયેલા કલેવરની ગંધથી કેઇ ગુણા અશુભ ગંધ હેાય. વર્ણ ત્રાસકારી રૂવાટા વગરના અને પાંખ તુટી ગઇ હેાય, તેવા પક્ષીના આકારવાળા અતિકાળા હાય. આકાર દેખીને આપણને ઉદ્વેગ થાય. પિશાચ જેવા દેખાવ લાગે. ગતિ એટલે ચાલ ઉટ અને ગધેડાથી પણ ખરાબ દેખાય તેવી હાય.

વેદનાઃ—પહેલી નરકમાં ઉષ્ણુ વેદના. બીજમાં તેથી વધારે ઉષ્ણુ વેદના. ત્રીજમાં અતિશય ઉત્કૃષ્ટ ઉષ્ણુ ગરમીની વેદના ચાથીમાં ઉષ્ણુ શીત. પાંચમીમાં શીતાષ્ણુ છઠ્ઠીમાં શીતતરા. સાતમીમાં ઉત્કૃષ્ટ શીત વેદના હેાય તે આ પ્રમાણેઃ—

અસો મહીને જ્યારે ૧૬૦૦ સૂર્યના કિરણા તપે અગર ખરા ઉનાળામાં અપારે બાર વાગે પીત પ્રકૃતિવાળા હાય, અને ચારે બાન્નુ અગ્તિ સળગાવી સુવાડે, તેને જે સૂર્ય તથા ચારે દીશાની ગરમી લાગે, તેના કરતાં અનંતગુણી ગરમી નારકીમાં હાય. તે ગરમીની વેદના ત્યાં અનુભવવી પડે. પાષ મહા મહિનામાં ઠંડા પવન વાતા હાય શરીરે બરફ ફેરવવામાં આવે, શરીર ઉઘાડું હાય, બહાર ખુલ્લા મેદાનમાં નદી કીનારે ઉભા હાઇએ, અને કઇપણ કપડા પહેર્યા ન હાય, તેવે વખતે જેવી ઠંડી વાય તેના કરતાં નારકીની અદર અનંતગુણી ઠંડીની વેદના હાય.

જો કાઇ ઉષ્ણુ વેદનાવાળા નારકીના જીવને અહીં લાવી સળગતાં ખેરના અંગારામાં સુવડાવી દે તો, ઉનાળામાં ઝાડની છાયા તળે ઠેડા પવન આવતો હાય, અને ઉદ્ય આવી જાય, તેમ નારકીના જીવ પણ એ અંગારામાં શાંતિથી સુઇ જાય, એવું સુખ અનુભવે. એટલી ગરમી નારકીમાં હાય. એવીજ રીતે ઠેડીની વેદના નારકીમાં એટલી જખ્બર હાય કે, ઠેડીની વેદના વાળી નારકીમાંથી ઉચકીને અહીં મહામહીનાની રાત્રે, ઠેડા પવન કુંકાતા હાય દાંત કડકડ અવાજ કરતાં હાય શરીર ધ્રજતું હાય અને ખરફમાં લાવીને સુવડાવી દે, તા નીરાંતે જાણે તાપણી કરી શરીર શેક કરતા હાય, તેવું નિદ્રા સુખ અનુભવે, અર્થાત્ અનેતગુણી શીત વેદના નારકીમાં હાય.

સુખની ઇચ્છાથી કીયા કરે પણ અશુભમાંજ પરિણમે અર્થાત્ છાયાની ઇચ્છાથી ઝાડ તળે જાય, પરંતુ ઉપરથી તલવારની ધાર જેવા તીક્ષ્ણુ ધારવાળાં પાંદડાં પડે, એટલે અગા ક્રુપાઇ જાય. ટુંકમાં ઉકળતા લાહ—તાંબુ—ત્રીસાના રસ માંમા રેડે છે. લાહાના તપેલા થાંભલા સાથે બાથ ભીડાવે છે. કાંટાળી ડાળીવાળા વૃક્ષ પર ચડાવીને એવી રીતે પાછા ખેંચે કે આખા શરીરમાં કાંટાઓ પેસી જાય, અને લાહી નીકળે, ઉજરડા પડે. માંહેમાં ઉદર, ખીલાડા, સાપ, દ્યા, હાથી, સીંહ, પાડા અને આંખલા, વાંદરા અને વાઘના રૂપા કરીને લડાવે. અંકુશ ભાલા, તલવાર, વજ, છરી, માગર—ધાણી હથાડા, કુહાડી વીગેરે હથીયારથી હશે. મારે, ટીપે, ભાંકે, ભાલામાં પરાથી ઉપર રાખે, નીચે પાડી પેટમાં ભાલા ભાંકી છાતી

ઉપર પગથી દાળે. માથામાં છીણી રાખી ઉપર હુંથાડાથી ડાેંકે. ઉધા લટકાવી નીચેથી અગ્નિ સળગાવે. ખાંધીને એના ઉપર સર્પા, વીંછી, સીંહ કાગડા છાેંડે, જેથી બીચારાના અંગાપાંગ ઉપર ડંખ દે, કરડીને ખાય. વાંસલા અને રદાથી શરીરની ચામડી છાેલે છે. તે ઉપર મીઠાના પાણી છાંટે છે. ઉકળતા તેલમાં તળે છે. કુંભીમાં ઘાલીને પકાવે છે. કરવતથી કાપે છે. અંગારામાં સુવડાવે છે, બળદ માફક ગાડામાં જોડી ખુબ ભાર ખેંચાવે છે. અરાબર ન ચાલે તા તીલ્ણ આરવાળી પરાણી પીઠમાં સાંકે છે.

વળી ખીલાવાળી શય્યામાં સુવડાવી ઉપરથી ઘાણના માર મારે છે. વાઘ, દીપડા, શીયાળ, કર બીલાડાં, નાેળીયા, સાપ, ગીધ, ઘુવડના રૂપાે બનાવી, તેની સામે ઉભાે કરી કરતાથી ભક્ષણ કરાવે છે. તપેલી રેતીમાં ચલાવે છે. તલવારની ધાર જેવા પાંદડાવાળા વૃક્ષાના વનમાં પ્રવેશ કરાવે છે, નીચેથી પગ અને ઉપરથી પાંદડા પડે તાે અંગા તરત કપાઈ જાય. શા માટે પરમાધામીએ આ ખીચારા નિરાધાર અશરણને આવી રીતે સંતાપ કરતા હશે ? બીચારા બીજાને દુ:ખ આપી તેમાંજ આનંદ માનનારા હાય. માંહેમાંહે વિરુદ્ધ રૂપ કરી લડતા નારકીને દેખી રાગ દ્વેષ અને માહુથી પરાભવ પામેલા પાપાનુખંધી પુન્યવાળા આત્માને અતિશય ઓનંદ ઉપ્તન્ન થાય છે. આવું દેખીને પરમાધામીએ અટ્ડહાસ્ય કરે છે. ખડખડ હુસે છે વસ્ત્રો ઉચા નીચા ઉછાળે છે. નાચે કુદે છે. માટા સિંહનાદ કરે છે. દેવ-લાકમાં બીજાં અનેક સુખના સાધનાે હાેવા છતાં, માયા નિયાણ મીગ્યાત્વશલ્ય તીવ્ર ક્ષા-યના ઉદ્દયે કરેલા વ્રત નિયમાની આલાેચના ન કરી હાય, તેથી આવા હલકા દેવલાેકમાં મન્ન થાય છે, જ્યાં પાપાનું ખંધી પુન્ય ભાગવે છે. અગર બાલત પસ્વીપણાથી પણ આવા દેવ થાય છે, જેથી પ્રીતિના કારણભૂત અનેક ખીજા દેવલાકના વિષયા, ભાગા હાવા છતાં. બીજાને દુ: ખી દેખી આનંદ પામે છે. આવું નિરંતર અતિ તીવ દુ: ખ અનુભવતાં મરણની ઈચ્છા કરે, તેા પણ મરણ આવતું નથી. ત્યાં કાેઇને કાેઇનું શરણ નથી. તેમજ ત્યાંથી નાસી છુટાતું નથી. ત્યાંના સ્વભાવથી દાઝી ગયેલાં ફાડી નાંખેલાં ક્રપાઈ <mark>બ</mark>ેદાઇ ગયેલાં કે ક્ષત થયેલાં શરીરા તરત રૂઝાઇ જાય છે. જેમ વહેતાં પાણીમાં કાેઇ દંડ મારી પાણી જાદ્ર કરે, પણ તરત તે પાછું એક સરખું મળી જાય છે, તેમ અહીં પણ શરીરા તરત પારા માપ્ક આખા થઈ જાય છે.

## કયા જીવા નરકગતિનું આયુષ્ય બાંધે છે? તે વિચારીએ.

મિથ્યાદષ્ટિ, વીતરાગ કેવળી ભગવંતે પ્રરૂપેલા શાસ્ત્રથી ઉલ્દી શ્રદ્ધાવાળા, પ્રભુ શાશનના દ્વેષી, પ્રભુ માર્ગ અને પ્રવચન સંઘની અપભ્રાજના કરનાર ગાશાળા અને સંગમ સરખા જો કે સંગમ દેવતા હાવાથી નરકાયુ ન બાંધે પણ દુઃખ પરંપરાએ બાંધી શકે.

મહારંભી કાળીયા કસાઇ માક્ક ઘાર હિંસા કરનાર કસાઇયાે, પારધીએા, મચ્છીમારાે, માંસાહારીએા માેટા કારખાના ચલાવનારા, માેટી લડાઇએા લડનારા કાેણિક સરખા મહાેપરિત્રહી, ધન ધાન્ય રૂપુ, સેંકનું દરેક જાતની ધાતુ, રત્ના, રાજ્યા, સ્ત્રી વિગેરના માટા પરિશ્રદ્ધને ધારણ કરી તેમાં અતિશય મમત્વ ખુદ્ધિ રાખે. જેમ કે સુભૂમ ખ્રહ્મદત ચક્રવર્તી, રાવણ, મમ્મણશેઠ, નંદરાજા વિગેરે પાપરૂચિવાળા રાત દિવસ પાપ કરવાની ઇચ્છાવાળા, સુકૃત કરવાની ઇચ્છા તો ન થાય, પણ ખીજા દાન પુન્ય કરતાં દેખી અંદરથી ખળ્યા કરતાં હાય. તીવકાષી મહા ક્રોધ કરનાર, લગીર લગીર ખાખતમાં મગજ ગુમાવનારા તથા વાઘ, સર્પા વિગેરે પ્રાણીએા. નિઃશીલ, પરસ્ત્રી લંપટી, પરનારીના ખળાતકારે શીલખંડન કરનાર, તેમજ ચાર, ધાડ પાડનાર વિધ્વાસઘાત કરનાર, રાત્રિભાજન અને અભક્ષ્ય ભક્ષણ કરનાર, રૌદ્ર પરિણામી, ખરાબ અશુભ ધ્યાન કરનાર, રૌદ્ર ધ્યાન ધરનાર હિંસાનું ખંધી ધ્યાન ચાલ્યાજ કરતું હાય જેમને તેવા ખીલાડી, ગરોડી, તંદ્દલીયો મત્સ્ય, તેમજ ખીજાની વસ્તુ ચોરવાની પડાવી લેવાની કે લુંટવાની ધારણાવાળાઓ આખો દીવસ અશુભ વિચારણાઓજ હિસાદિકની ચાલતી હોય.

આવા જીવો અશુભ પરિણામના લીધે અતિકુર અશુભ ધ્યાનમાં દાખલ થઇ નરકનું આયુષ્ય બાંધે છે. નરકમાં ઉપ્તન્ન થાય છે. મહાદ્વઃખમાં લાંબા કાળ સુધી રીબાયા કરે છે. કોઇ દ્વઃખમાંથી બચાવતું નથી. વગર આંતરાએ દ્વઃખની પરંપરા એક પછી બીજી ઉભી થયાજ કરે છે. કેટલાક લઘુકમી નારકો તથાવિધ શુભ સામગ્રી મેળવીને સમ્યક્ત્વરત પણ પામી શકે છે. તેમજ કેાઇક ક્ષાયિક સમ્યકત્વ સહિત અહીં આવેલ હાયતા જિનેશ્વરાદિકના ગુણની પ્રશાંસા અનુમાદનાથી તેમજ પ્રભુના કલ્યાણક કાળે શાતાને અનુભવે છે. વળી કંઇક વિશુદ્ધ જ્ઞાનના યાગે સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થયા પછી, પૂર્વના પાપના પશ્ચાતાપ કરતાં ભગવાનના શાશનના રાગ વધતાં તીર્થ કર નામ કર્મ ઉપાર્જન કરે. દરેક નારકીને ભવ પ્રત્યયિક અવધિ અગર વિભંગ જ્ઞાન હોયજ.

પૂર્વે જણાવેલા નારકીના દુ:ખ વિશેષા સાંભળીને, લિવેકી ખુદ્ધિશાળી આત્મા કાઇપણ ત્રસ સ્થાવર જીવની હિંસા ન કરે, જાઠું ન બાલે, વગર આપેલી વસ્તુ શ્રહણ ન કરે, મૈશુન ન સેવે. પરિશ્રહના ત્યાગ કરે. સમ્યકત્વ દઢ કરે. તેમજ કોધાદિક કષાયાને આધીન ન ખને. એવીજ રીતે તીર્ય ચ મનુષ્ય અને દેવગતિમાં પણ અનેક પ્રકારના પરાધીનતા જન્મ જરા મરણ ઇષ્ટ વિયાગ, અનિષ્ટ સંયાગ, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ તેમજ દેવલાકમાં પણ પર સંપત્તિ રિદ્ધિ દેખી ઇર્ષ્યા આદિના દુ:ખા, મરણ કાળે પાતાના વિમાન દેવી વિગેરે છાંડીને અશુચી બીલત્સ દ્વર્ગધી અધારા સ્થાનમાં જન્મ લેવા પડશે, ઇત્યાદિક અનેક દ્વઃખાવાળો આ સંસાર સમજી સર્વ દુ:ખથી રહિત સાદિ અનંત કાળનું પરમાનંદ સુખ માત્ર માક્ષમાંજ છે, એમ સમજી સંયમ અનુષ્ઠાનમાં રક્ત બની, સર્વ કર્મના ક્ષય કરી સિદ્ધિસુખના ભાજન ખના એજ અભિલાષાએ લેખ સમાપ્ત કર્ છું.

#### नमो श्री वद्धमानाय।

## ભાવનાધિકારે ધર્મરત્ન પ્રકરણ દેશના સારાંશ.

भवजलिहिम अपारे, दुलहं मणुयत्तणं पि जंतूणं। तत्थित अणत्थहरणं, दुलहं सद्धम्मवररयणं॥ थिताभिणु २८न. स्व शक्टनो परुभार्थः

શ્રી ધર્મરત્ન પ્રકરણ નામના મહાગ્રંથમાં શ્રી શાંતિસૂરીશ્વરજી મહારાજે મૂળ ગાથામાં જણાવ્યું હતું કે 'मवजलहिम्म अपारे' तेमां ' ભવ ' શખ્દ કેમ જણાવ્યા ! भवन्ति अस्मिन् प्राणिनः इति भवः। નામ પાડીને ચીજ એાળખાવવી હાય તા ચાહે તે નામ પાડા. નામ થાપનાર જે અપેક્ષાએ નામ થાપે તે અપેક્ષાએ તેના વ્યવહાર કરી શકે છે. હિન્દુએ। ગણિત અગર પાઠમાં अ. ब. क. इ. લખે છે. અજાણ્યા કયાં ઘસડાયા ? એ. બી. ેસી. ડી. કાેની માતૃકા ? હિન્દીની કે અંગ્રેજીની ? કહેવું પડશે કે અંગ્રેજોની. હિન્દુને અ. ુઆ. ઇ. અગર કે. ખે. ગે. ઘે. હેાય કે અ. ખે. કે. ડે. હેાય ? જૈનપણાની વાત તો દ્વર રહાે, પણ હિન્દુ તરીકે પણ તે સંજ્ઞાથી વ્યવહાર કરવા ન જોઇએ, કારણ કે તે અંગ્રેજની માતકાતું અતુકરણ છે. અર્થ વગરના અને અર્થવાળા બે પ્રકારના નામા હાય છે. અર્થવાળા નામાના ઉપયોગ કરવા, જેથી શ્રોતાઓને શબ્દ દ્વારાએ પણ અર્થ માલમ પડે. કલાલ (દારૂવાળા) ને ત્યાં ઊંચા ગરાસીયા ગયા, નવા ઘતાક છે. ભાઈ! મારે દારૂ લેવા છે, માટે વાનગી આપ. કલાલ (દારૂના વેપારી) હસવા લાગ્યા. ગરાસીઓ પણ તે જોઇ હસવા લાગ્યા. ગરાસીયાને મનમાં દુઃખ થયું, છતાં કલાલ હસ્યાજ કરે છે. હવે કલાલ કહે છે કે ઠાકર! વાનગી તેની દેવાય કે જે માલ છુપા હાય? જાહેર માલની વાનગી (નમુના) ન હાય. કાઇક માલ એવા છે, કે પચીસ ડગલે પડેલા છે. કાઇક પચાસ ડગલે, કાે ક ૭૫ ડગલે, કાેઇક ૧૦૦ ડગલે માલ ઇડેલા છે. ૨૫, ૫૦, ૭૫, ૧૦૦ ડગલે. મુર્છા પમાડનાર માલમાંથી કરો નેઇએ છે ? તેવી રીતે કર્મ રૂપી કલાલને ત્યાંથી માહ મદીરામાં મસ્ત થયેલા સામેજ દેખાય છે, પછી વાનગી શી ?

એમ શાસ્ત્રકારા કહે છે, કે શખદામાંજ એના ભાવાર્થ આવી જાય. શખદદ્વારા કેડલાક અર્થ સમજાય, તેથી વ્યાખ્યાના ભેદમાં સંહિતા નામના ભેદ કહેલા છે. વ્યાખ્યાના છ ભેદા જણાવતાં સ્ત્રનું ઉચ્ચારણ કરતું તે પણ વ્યાખ્યા. સ્ત્રેત્રાચ્ચારણ વ્યાખ્યા કેમ ? સ્ત્રેત્રામાં જે શખદા હાય છે તે શખદા પ્રાયા માં કેતિક અર્થવાળા નહીં, પણ વ્યુત્પત્તિ અર્થવાળા હાય છે. તેથી શખદ સાંભળવા માત્રથી અર્થ આવી જાય, માટે સહિતા પણ સમજાવટના ભેદ છે. તેથી ભવ શખદ કહેલ છે. ભવ શખદ સાંભળવાથી તેના ગુણા-સ્વરૂપ માલમ પહે. ભવ એટલે થવું એ શખદ પ્રસિદ્ધ છે. જવા જેમાં જન્મે તેનું નામ ભવ. તેજ વાત જણાવે છે કે ભવ

એટલે જન્મ થવા. જવાનું જનમવાનું કયાં થાય ? શા કારણથી થાય ? તે સમજવું જોઇએ. ચારે ગતિમાં જવા જન્મે છે. ચાર ગતિ સિવાય જીવને જનમવાનું બીજી કાઈ સ્થાન નથી. સર્વ કાળ, સર્વ ક્ષેત્ર, સર્વ ભાવને અંગે ચાર ગતિમાં જનમવાનું છે જેમાં, નારકી-તિર્યં ચ મનુષ્ય અને દેવતાપણે જેમાં જનમલુ થાય તે ભવ.

હવે ચાર ગતિમાં કે પૂછે કે નારકી ગતિને પ્રથમ કેમ લીધી ? ઉંચું પદ પ્રથમ બોલાય. 'રાજા પ્રધાન શેઠ વાણોતર આવ્યા.' એમ બોલાય. પણ 'પ્રધાન રાજા કે વાણોતર શેઠ આવ્યા' એમ ન બોલાય. તેમ બોલે તે વિવેક વગરના ગણાય. તેમ અહીં નોરકી આદી બોલતા શું વિવેક સાચવવાના નહિ?

તારી શંકા સાચી, પણ સંહેજ વિચાર કર. ખે વસ્તુ કહેવી હોાય ત્યારે મુખ્ય ગૌણ કહેવાય. પરન્તુ ઘણી વસ્તુ કહેવાની હાય ત્યારે મુખ્ય ગૌણના નિયમ ન રહે. જીવાને પાપથી ઉગારી ઉચે રસ્તે ચડાવી, માેક્ષમાં સ્થાપન કરવા, તાે પાપથી બચાવવા માટે નારકીના દુ:ખાે સમજાવવામાં આવશે, તાેજ પાપથી મુકત થશે. પાપના કળાે ખ્યાલમાં લાવી પછી તિયેં ચ, મનુષ્ય, દેવતા એ કમે જણાવ્યા. એ ચાર ગતિ રૂપે જીવાની ઉપત્તિ જણાવી, તે ચાર ગતિરૂપ લવ અગર સંસાર છે.

પ્રાણીઓ પાતપાતાના કર્માનુસાર જન્મે એવું કાઇ સ્થાન તે ભાવ. ન સમજે વ્યાકરણ, અને ન સમજે તે અભિધેય. એવાએ બાલી નાંખે કે 'સમ્યક્સાર છે તે સસાર.' એમ અજ્ઞાનથી બોલનારાએ સમજવાની જરૂર છે કે સમ્ ઉપસર્ગ છે, તે તે હુંમેશાં ધાતુ સાથે જોડાય છે. શખ્દોની સાથે જોડાતા નથી. સં ઉપસર્ગ નામની સાથે સમાસ ન પામે. સૃ=ધાતુએ સરકવું, ખસવું, ભટકવું અત્યંત સરકવું વિગેર ૧૪ અર્થમાં આવેલા છે. ૧૪ રાજલાકમાં તમામ સ્થાના અશાશ્વતાં છે. સર્વાર્થસિદ્ધનું સ્થાન પણ અશાશ્વતું છે. જેને સરકવાનું કે લપસવાનું સ્થાન ગણીએ એવા સંસાર. ભવ કહા, સંસાર કહા તે ચાર ગતિરૂપ છે.

#### સંસાર સમુદ્ર

આ સંસાર-ભવ તેને જળિધ કેમ કહ્યો ? પાણી જેમાં ધારણ કરાય તે જલિધ. તેા સંસાર અને જલિધ તેના સંબધ શી રીતે ? તે માટે કહે છે કે:—જન્મ જરા મરણ જડ એટલે જન્માદિને પાણી રૂપે ગણા તા સંસારને જલિધ રૂપે ગણી શકાય. કારણ કે હ્રુદ્ધો રમેદ્દમિતિ ! હ અને દ્રુના અભેદ વૈયાકરણા સ્વીકારે છે. તેથી જન્મ-જરા—મરણ આધિ વ્યાધિ ઉપાધિરૂપ જડ તે જલ રૂપજ છે, અર્થાત્ સંસાર સમુદ્ર જેવા છે. આવા ભયંકર પાર વિનાના સંસારમાં આપણે વહી રહ્યા છીએ. અનાદ કાળથી તણાઇ રહ્યા છીએ. અહીં શિષ્ય શંકા કરે છે, કે હમા જનમ્યા છીએ. માતાનું દુધ પીધું છે, ધૂળમાં આળાટયા છીએ, જન્માવસ્થા, દુધ પીયાની અવસ્થા, ઘાડીયાની અવસ્થા યાદ નથી. આતા અન્મની વાતના પ્યાલ આવતા નથી, એટલુંજ નહિંપણ પણ નવ મહીના સુધી ગંધાતી માતાની કુક્ષીમાં ઉધે મસ્તકે લટકયા, તે ખ્યાલ પણ આવી શક્તો નથી. તે

પછી ગયા ભવની, કે તેથી આગલા ભવની, કે અનાદિની વાત હુમારે શી રીતે ખ્યાલમાં લાવવી ? બીજા કર ન્યાયે સંસાર

ભે સ આગળ ભાગવત વાંચવામાં તત્ત્વ ન નીકળે, તેમ આ ભવ કે ગયા ભવ ન જાણુનાર પાસે અનાદિની વાતા કરે તેમાં તત્વ શી રીતે નીકળે? આવી વાતા કરનારા શ્રોતાએ ને સમાધાન આપે છે. એક દાણા હાથમાં લઇએ, હવે તમને પૂછીએ કે આ દાણા કોણે વાબ્યા ! કેતણે લહ્યા ! કયા ખેડતે કયા કાંઠારમાંથી લાવી કયા ખેતરમાં કયે દિવસે વાબ્યો ! એ બધું આપણે ભલે ન જાણીએ, છતાં બીજ અ'કુર વગર અને અકુર અગાઉના બીજ વગર ન હાય. તેમ બીજાં કુરની પર પરા અનાદિથી છે. એની શકિતના વિચારમાં બીજથી અ'કુર અને અકુરથી બીજ અનાદિથી પર'પરા ચાલુ જ છે. નહિતર અંકુર વગર બીજ થાય છે, અને બીજ વગર અંકુર થાય છે તેમ માનવું પડશે. જેમ બીજ અંકુરની પરસ્પર અવસ્થા સમજવા માટે અનાદિથી ઉત્પત્તિ માનવી પડે છે. તેમ જન્મ પ્રત્યક્ષ છે. તેમ જન્મ પ્રત્યક્ષ છે. તેમ જન્મ કર્મ સિવાય બને નહિ. કર્મ પહેલાના જન્મ સિવાય બને નહિ. બીજાંકુર ન્યાયે જન્મ કર્મની પરંપરા અનાદિની માનવી જ પડે છે ઉપરાજ્ત નિયમાનુસાર આ જીવ અનાદિથી સંસાર સમુદ્રમાં વહી રહેલા છે. એમ વહેતાં વહેતાં દુર્લભ મનુષ્ય ભવ અનાયાસે મળી ગયો. યાવત્ પૂર્વનાં પુષ્ય કર્મથી ઉત્તમ કૂળ ક્ષેત્ર શરીર ઇત્યાદિક ફરોં પણ મળી ગયા. આ દુર્લભ વસ્તુઓ સિધ્ધ થઇ ગઈ.

## મનુષ્ય ભવ પ્રતિ દુલ દ્યા

હવે સાધ્ય ચીજને અંગે વધારે ઉપદેશની જરૂર છે ધર્મ રતની પ્રાપ્તિ હતા સાધ્ય છે. ગુણુરૂપી વૈભવ હોય તાજ ધર્મ રતન મેળવી શકાય. તુચ્છ વૈભવવાળા રતન ખરીદી ન શકે. તા પછી ચિંતામણી રતન તા કયાંથી ખરીદી શકે? માટે ગુણ વૈભવની પ્રથમ જરૂર. શ્રીમંત ઝવેરીના પુત્રને ઝવેરાત જન્મથી રહેજે મળી ગયું છે. તેને ઝવેરાત મેળવવાની મુશ્કેલીની ખબર પડતી નથી. એક વખત અકબર બાદશાહે બીરબલને પુછ્યું કે 'આ ભીખારી આટલા ખધા દુર્બલ કેમ છે?' 'સાબ ઉરકું ખાનેકું નહીં મીલતા હે,' બાદશાહ કહે કે 'બેવકુક હે. ખાનેકા ન મીલે તા ખાજાકા લુકા ખાવે, મગર લુખ્યા કયું રહેવે!' ખાજાના લુકા ભીખારીને મળવા કેટલા મુશ્કેલ તે પાદશાહને ખબર ન પડે. પાદશાહને અખંડ ખાજા પીરસાય, લુકા ન પીરસાય. રાજાને ખાજુ મળવું સહેલું છે. ભીખારીને તેના લુકા પણ મુશ્કેલ છે. તેવી રીતે આપણું મનુષ્યપાણું મળી ગયું એટલે તેની કીંમત નથી. તેની મુશ્કેલ દેધાનમાં નથી. જગત તરફ દષ્ટિ રાજા કરે તા દુનિયામાં ગરીબને લાટ મેળવવા મુશ્કેલ તા ખાજની શી વાત ક માપણે મનુષ્યપણું પામ્યા એટલે હવે દૂર્લક્ષ થઈ ગયું છે, પણ જગતમાં મનુષ્યપણું દૂર્લક છે. આપણે પાદશાહના ખાજાના લુકા જેવી મનુષ્યપણાની વસ્તુ સમજેલા છીએ. પાદશાહ દ્વીયા તરફ નજર કરે ત્યારે માલમ પડે કે જગતને આટે!

મળવા કેટલા મુશ્કેલ છે? ઝાડના જેટલાં પાંદડાં તે આપણા જેવા છવા છે. ગાય, ભેંસ પાડા, બળદ, હાથી, દાડા, કીડી, મંકાડી બધા આપણા જેવાજ છવા છે. તેથી તેમાં છવત્વ માનીએ છીએ. તેમને મનુષ્યપણું ન મળ્યું અને આપણને મળ્યું. તેનું કારણ શું? શકા કરી કે છાકરાને એકડા શીખવા મુશ્કેલ, પણ એક વખત એકડા શીખી ગયા પછી એકડા લખવા મુશ્કેલ નથી. તેમ એક વખત મનુષ્યપણું મળી ગયું, હવે બીજી વખત મનુષ્યપણું મેળવવામાં મુશ્કેલી નહિ પડે. આમ શંકાકારને શાસ્ત્રકાર પ્રત્યુત્તર આપતા જણાવે છે કે—મળેલું મનુષ્યપણું નિરર્થક ગુમાવ્યું, અને સદુપયાગ જે ન કર્યા, તા ફેર રખડી જશે. બીજી કાઇ ગતિમાં માલ નથી મળવાના. દેવગતિ સુખ ભાગવવાને અંગે ઉત્તમ ગણાય છે, છતાં તે ગતિમાં માલ તો નથીજ.

#### ડાહ્યા અને ગાંડાના ફરક

અહીં એમ ન માનશા કે મનુષ્યા ધર્મ પ્રરૂપનારા તેથી પાતાની સત્તા જમાવી. જેમ ખ્રાહ્મણે શાસ્ત્રો ખનાવનાર, તા ખ્રાહ્મણને આપા તાજ પુન્ય થાય. ખ્રાહ્મણોના લાગા જન'મ્યા પછી. અરે મર્યા પછી પણ શ્રાદ્ધના નામે ખ્રાહ્મણોના લાગા. તમે પણ મનુષ્યજ ગ્રંથકાર, તેથી મનુષ્ય ગતિને આટલી ઊંચી સ્થિતિએ મેલી દ્વીધી. નારકી તિર્યં ચ ગતિ માક્ષ ન મેળવી શકે તે માની લઈએ. નારકી તીવ્ર પાપા ભાગવવાનું સ્થાન, કેદમાં રહેલ સ્વતંત્ર ન હાય. તેમ નારકી જીવા કર્મ રાજાની ભયંકર કેદમાં રહેલા છે, તે શિક્ષાપાત્ર છે. તેથી તે માક્ષ ન મેળવે. તિર્યં ચા વિવેક રહિત હાવાથી તેમને પણ માક્ષ ન હાય. તે વસ્તુ માની લઈએ, પરંતુ દેવગતિમાં દેવતાએ ઉત્પન્ન થતાંની સાથે ત્રણ જ્ઞાનવાળા હાય છે. મનુષ્યને ભાગે જન્મતા સાથે ત્રણ જ્ઞાન નથી હાતા. મનુષ્યની પુન્ય પ્રકૃતિ કરતાં દેવતાની પુન્યપ્રકૃતિ કેઇ ગણી હોય છે. આવા દેવતાએ! માક્ષ માટે લાયક ન ગણ્યા તે વાત મગજમાં ઉતરતી નથી.

આમ શ્રોતાએ પ્રશ્ન કર્યા ત્યારે શાસકારે જણાવ્યું, કે જગતમાં લાખ અને કરાડ વચ્ચે આંતર કેટલુ ! ખારીક દૃષ્ટિએ એક પાઇનું જ ૯૯૯૯૯૯–૧૫–૧૧ રૂ. આ. પઇ આમાં એક જ પાઈ લળે તો ક્રોડ થઈ જાય. ખે ખાજૂની સંખ્યા માટી હોય પણ ખેને મળવાનું સ્થાન નાનું જ હોય. તેમ ડાહ્યા અને ગાંડા વચ્ચે આંતરા કેટલા ! ડાહ્યાના વર્ગ કેટલા નીચા ! અને વચ્ચે લાંખા ક્રસ્ક નથી. લાખ અને ક્રોડ વચ્ચે ૧) પઇનાજ પ્રક. તેમ ડાહ્યા અને ગાંડા વચ્ચે ક્રસ્ક આટલા, કે વિચારને વિચારથી ગળે તે ડાહ્યા. અને વિચાર સાથે પ્રવૃત્તિ કરે, વિચાર ઉપર બીજો વિચાર ન કરે, ને સીધી પ્રવૃત્તિ કરે તે ગાંડા. અહીં દેવતાને અંગે 'દેવાનાં વાંછાનાં' દેવતાએ ઇચ્છાએ કરે કે તરત કામ થાય. હવે વિચાર ઉપર બીજો વિચાર કરવાના વખત જ કયાં રહ્યો ! દેવતાને ઇચ્છા અને કાર્ય વચ્ચે કાળના આંતરા નથી. તેવા આંતરા માત્ર મનુષ્યને જ મળે. અને તેથી મનુષ્યા ડાહ્યા અને દેવા ગાંડા છે, એમ કહી શકાય.

## દુર્ભાગીને ઘેર ચિંતામણી

શાસ્ત્રીય નિયમ એવા છે કે ક્ષાયાપશમિક ભાવમાંથી ક્ષાયિક ભાવમાં જઇ શકે. ક્ષાયાપશમિક વખતે સંકલ્પા વિકલ્પા અતિચારા થવાના. પાપના વિચારાને દુર્ગતિ કે ચારિત્રમલીનતાના ભયથી રાકે તોજ સદ્દગતિ થાય. દેવતાને વિચાર આવ્યા પછી પ્રવૃત્તિ રાકવી મુશ્કેલ થાય. પારસમણિને લાં હું અડકે તો સાનું થાય. ચાંદી અડે તો સાનું ન થાય. ચાંદીના સાનાપણે થવાના સ્વભાવ નથી. રમથી તાંખુ સાનું થાય. તેમ દેવતાઓના સ્વભાવજ એવા છે કે વિરતિના પરિણામ જ ન થાય. દેવલાકમાં ઉત્કૃષ્ટ પુન્ય ભાગવવા ગયા છે, તેથી ત્યાં દેવાને વિષયા તરપ ઉદાસીન ભાવ આવી શકતા નથી. તો પછી તે દેવતાઓ વૈરાગ્ય કે ચારિત્રમાં શી રીતે આવી શકે? ક્ષાયાપશમિક ભાવ ટકાવવાને અંગે દેવતાઓને ચારિત્રની પ્રાપ્તિ ન થાય તેથી દેવતાઓને માક્ષ નથી, અને મનુષ્યનેજ માક્ષ છે. એક વખત દેખેલ રસ્તે કરી વખત જવું મુશ્કેલ નથી. આમ કાઈ સમજી લેતા હાય તો દુર્ભાગી જીવા પશુ પાલક જેવા હાય તેની પાસે ચિંતામણિ ટકી શકે નહિ અને ફેર મળી શકે નહિ. તેમ દુર્ભાગી આત્માને ચિંતામણિ રત્ન જેવું મનુષ્યપણું ટકી શકે નહિ. હવે તે પશુપાળ કાેણુ અને ચિંતામણી રત્ન તેની પાસે કેમ ન ટક્યું? તે વિચારીએ.

#### શીયલ અને સંતાષ ગુણના સાક્ષાત્કાર

હસ્તિનાગપુર નામનું માટું શહેર છે. તે શહેરમાં સર્વ શ્રેષ્ઠ શિરામણિ એવા નાગદત્ત નામના શેઠ હતા. તે શેઠને ગુણીયલ શીલ અને સંતાષ ગુણવાળી પત્ની હતી. જે સ્ત્રીમાં શીલ પરિષકવ છે. તે સ્ત્રી સ્ત્રીવેદને ધારણ કરવા છતાં જગતમાં પૃજય બને છે. સંતાષવાળી સ્ત્રી શીલ ટકાવી શકે છે. શીલ અને સંતાષ સ્ત્રીને અંગે આભુષણ રૂપે શાભાકારી છે. એ એ ગુણા આ લાક પરલાકમાં પણ ઉપયાગી છે. સંતાષને લાવનાર, ટકાવનાર અને પેષ્મનાર હાય તા શીલગુણ છે. સદ્દગુણી સ્ત્રીઓ ઘણે ભાગે સંતતિ વગરની હાય, છતાં અત્યંત ખુદ્ધિશાળી અને સંતાષી હાય છે. અલ્પાયુ, દરિદ્રતા, વ્યાધિ કે નિસતાનતા આ ચારમાંથી ગુણીયલ સ્ત્રીઓને કાઈકની તા તેને ખામી હાય છે. દરિદ્રતા હાય એટલે પાતાની વિદ્યાને પ્રકુલ્લ ન કરી શકે, અર્થાત્ ફેલાવી ન શકે. ભાગ્યશાળીઓના છાકરા કાઈકજ ભાગ્યશાળી હાય. ચકવર્તિના પુત્ર કાઈપણ ચકવર્તિ નજ થાય. દેવતાની પાછળ કાળા કાયલાજ હાય અર્થાત્ દેવતા મરીને દેવતા થતા નથી.

દીવાથી દીવા જાગતા રહે તેમ કાઇક ભાગ્યશાળી હાય તો તેના વશ જાગતા રહે. અહીં નાગદેવ શેડ વસુંધરા શેઠાણી આટલા ઉત્તમ હાય, પણ પુત્ર વગરના હાય તા તેથી દુનિયામાં કિંમત નહિ. આ બે કુવાની છાયા કુવામાં સમાણી. તેથી ઉત્તમતાના વારસા કાઇને દેખવાના ન રહે. પણ તેમ તા નથી. એ નાગદેવ શેઠને એક પુત્ર છે. અને તેનું નામ જયદેવ છે.

#### हिंदें है ही हरे। ?

દુનિયાદારીમાં સંતતિ આગળ આગળ મીંડા મુકતી જવાની છે. તમાને વધારમાં વધારે પાંચ કે સાત પેઢીના નામા યાદ હશે. એથી આગળની પેઢીના નામા કાઈને યાદ નહીં હશે. પોતાના વડવાને અંગે આગળ મીંડા મુકતા જાય છે. બે ચાર પાંચ પેઢી સુધી યાદ રાખે. પુત્રને અંગે નામ રાખવાનુ રાખી એ પણ સંતતી તો આગળ મીંડા મુકતીજ જવાની. જે ધર્મનું કાર્ય છે, તે કાર્ય એવું છે કે જેમાં મીંડું મેલવાનું નથી. વિમળશાહ જેવા ખાહાશ પહેલા કાઈ થયા નહિં હાય? વિમળશાહને આજે બધા શાથી યાદ કરે છે? 'દહેરૂ કે દીકરા એ બેમાંથી એક વસ્તુ મળશે' એમ જયારે દેવતાએ કહ્યું, ત્યારે વિમળશાહે કહ્યું, કે દેહરૂં ન થાય તો મારે દીકરા ન જોઇએ. અહીં વિચારજો! આપણે તો 'ઘરના છાકરા ઘંટી ચાટે અને ઉપાધ્યાયને આટો' આવા શખ્દા બાલી નાખીએ છીએ, પણ આસ્તિકના મુખમાં આવા શખ્દો ન શોલો.

#### પુણીયાે શ્રાવક.

આપણે તેા પેટે પાટા બાંધી સાધર્મિક ભક્તિ કરનારા શ્રાવકા આપણાથી એવા શબ્દા બાલાયજ નહિ. પુણીયા શેઠ શાથી પંકાયા? સાડાબાર દેાકડા એટલે માત્ર બે માનાની પુંજી રૂની પુણી બે આનાની લાવી, સુતર કાંતીને તેના મજુરીના બે આના મેળવે. તેમાંથી દરરાજ એક સાધર્મિકને જમાઉ. એક દિવસ પાતે ઉપવાસ કરે, બીજે દીવસે પુણીયા શેઠની સ્ત્રી ઉપવાસ કરે. પરંતુ સાધર્મિકને દરરાજ બાલાવીને આદરપૂર્વક ભક્તિ કરે. આ સ્થિતિ પુણીયા શ્રાવકની શ્રેણીક મહારાજાએ જયારે સાંભળી, ત્યારે બજારમાં વેપારીઓને કહેવરાવ્યું કે 'પુણીયા શ્રાવકને માટે પુણીના ભાવ એછા રાખવા, ને તે સુતર વેચવા આવે તેા વધારે ભાવ આપવા,' છતાં પુણીયા શ્રાવક એ લાભ લેતા નથી. ચાલુ ખજાર ભાવે જ લે વેચ કરે છે. મફતનું ન જોઇએ. દરરાજની કમાઈ માત્ર સાડાબાર દેાકડાજ. તેમાં અધી કમાણ દરરા જ સાધર્મિક ભક્તિમાં. માટે આપણે તેા પેટે પાટા બાંધી સાધર્મિક ભક્તિમાં તેનાશે સાપણે તેા પેટે પાટા બાંધી સાધર્મિક ભક્તિમાં તેનાશે આપણે તેા પેટે પાટા બાંધી સાધર્મિક ભક્તિમાં તેનાશે અપણે પણ દુનીયાના શબ્દા બાલવાથી ટેવાઇ ગયા છીએ. સતાન અને ચૈત્યની પસંદગીમાં ચૈત્યની પસંદગી કરી.

## પુત્ર પ્રાપ્તિનાં પરિણામ

પુત્રોમાં પણ એ વાત હોય. કાં તેા કૂળના શણગાર, નહીંતર છેવટે કૂળના અંગાર. વિનયવાળા પુત્ર હાય તા કૂળના શણગાર થવાના. આપે અત્રીશ ખત્તા ખાઇને અત્રીશ લક્ષણ મેળવ્યા હાય. વિનયવાળા પુત્ર ૩૨ ખત્તા ખાધા વગર ૩૨ લક્ષણ મેળવી શકે. તેમ આ શેઠને વિનય તેમજ ઉજવળ અધ્ધિવાળા પુત્ર છે. ગધેડીને ૧૦ પુત્ર પુત્રી છતાં જીંદગી સુધી ભાર વહેવા જ પડે છે. તેમ ગૃહસ્થામાં પણ પુત્રા તરફથી શાંતિ નિશ્ચિત્પસ્ત્રુન થાય તો ભાનવરના વછેરામાં અને મનુષ્યાનાં પુત્રામાં પ્રરક કયા ? જાનવર માટે પાંજરાપાળા છે. મનુષ્યા માટે તેમ નથી. જાનવર નકામાં થાય તા પાંજરાપાળ મૂકી દઈએ. આપણે તા જંદગીના છેડા સુધી ઘરની ચિન્તા કરવાની અને 'મેલી જા ને વિસરજાના' જાપ જપવાના. રાજીનામું દેવાની સ્થિતિ હજી નથી આવી ?

રાજીનામું અને રજા એ બેના પ્રક સમજો. શેઠ રાખવા માંગે અને આપણે રહેવું નથી, ત્યારે રાજીનામું આપ્યું ગણાય. રજા એને કહેવાય કે આપણે રહેવા માગીએ ને શેઠ રાખવા માગતા નથી, તેમ કુટુંખ રાખવા માગે અને આપણે રહેવું નથી. તો રાજીનામું દઈ કુટુંખ છાડતા શીખા. રજા દેશે અને છેવટે છાડવું પડશે તા તે કરતાં શા માટે જાતે રજા લઈને નીકળી ન પડવું? બેમાંથી એક પ્રકારે કુટુંખ તા છાડવું જ પડશે. પુત્રા એનું નામ કે માખાપાને રજા દઈને જવાના વખત ન લાવે. મનુષ્યપણાની સંતતિ ડહાપણ-વાળી હાય. જાનવરમાં પણ પાતપાતાના બચ્ચાં પર દરેકને પ્યાર છે. પરંતુ મનુષ્યમાં વિવેક સાથે ડહાપણ વસવું જોઇએ. છાડવું છે, છુટવાનું છે, તા રાજીનામું કેમ ન આપવું? પુત્ર ભાર ઉતારનાર ખને. હવે જયદેવ પુત્ર પિતાના ભાર ઉતારનાર છે કે ગધેડાના પુત્ર માપક ભાર વહેવડાવનાર છે તે વિચારીએ.

## ચિન્તામણિ રત્નની શાધમાં.

તે જયદેવ પુત્ર અતિશય ડહાપણવાળા હાવાથી, પાતે ઝવેરાત-રત્નની પરીક્ષા કરવાની કળા શીખેછે. ઝવેરાતની પરીક્ષા કરવાની કળાં બે મહીનામાં શીખી ન જવાય. ખાર વરસ સુધી શીખવાનું ચાલું રાખ્યું. એટલા બધા રતન-પરીક્ષામાં કાબેલ બની ગયા, કે ગમે તેવા રત્નની પરીક્ષા ઉંડાણથી કરી શકતા. યાવત્ ચિંતામણી રત્નના લક્ષણા પણ તેના જાણવામાં આવી ગયા. ચિંતામણીરત્ન તેજ કહેવાય કે જેનું તેજ ખધા રતના કરતાં ચઢીયાતું હાય. ઉપર કે અંદર મેલ ડાઘ ન હાય. સર્વ પ્રકારે નિર્મળ હાય. રેખા પણ જેમાં ન હાય. એટલુંજ નહિ પણ જેની પાસે એ રતન ગયું તેનું ધાર્યું કામ કરી આપે. ચિંતામણીનું લક્ષણ જાણ્યા પછી ખાકીના રત્નાને પત્થર સમાન ગણવા લાગ્યેા. હવે જયદેવ ચિંતામણી રત્નમાં જ લયલીન ખન્યા. ખીજા રત્નના વેપાર કરતા નથી. ચિંતામણી રત્ન વગર પ્રયત્ને ન મળે. તલમાં તેલ છે પણ ઉદ્યમ ન કરે તેા તેલ ન નીકળે, ભરેલા ભાજને પણ ભૂખ હઠાવી ન શકે. તેમ ચિંતામણી હાય તા લઇએ એમ બેસી રહી વાતા કર્યા કરે, તેથી હાયમાં ન આવી જાય. તેથી તે મેળવવા માટે આખા નગરમાં બધે ઝવેરીને ત્યાં કરી વળ્યા. દુકાને દ્ભકાને માલ જોઈ લીધા. ઘેરે ઘેર પૂરી વળ્યા. લગીરપણ કંટાળો લાવ્યા વગર આખા નગરમાં ક્રી વળ્યા. છતાં પણ મળ્યું નહિં હવે માતાપિતાને કહે છે, કે બહુ તપાસ કરી પણ ચિતામણી રતન મળતું નથી. જે મનુષ્ય નવીન ચીજ મેળવવા ઇચ્છા રાખે, તેને કટાળા સાથે સગાઇ ન પાલવે. તેથી વિચાર કર્યો કે હું પરદેશ જઉં. માતાપિતાને પાતાના પરદેશ જવાના વિચાર જણાવ્યા. એટલે એકના એક વિનયવાળો પુત્ર, તેને પરદેશ કેમ માેકલાય. એટલે

કહ્યું કે ઘેરળેઠા ટુકડા મળે તો ખહાર ન જવું. વિગેરે કહી સમજાવે છે. છતાં પુત્ર માનતા નથી. એટલે કહે છે કે 'ચિતામણી વસ્તુજ જગતમાં નથી.' એમ કહી ઇષુકારના પુત્રની માપ્રક ભરમાવે છે. તે કુમારને માતપિતા કેવા ભરમાવે છે. તે વિચારીએ.

#### પુત્રોને ભરમાવનારાએા.

એક ઇષુકાર નામના પુરાહિત છે. તેને એક સ્ત્રી છે. બંને સંતાન વગરના જીવન પસાર કરે છે. અને અફસોસ કરે છે. એક ખાજુ બે દેવતાએ એ તીર્ધ કર ભગવાનને પ્રશ્ન કર્યો કે અમે અહીંથી ચવીને ક્યાં ઉપજશું? ઇષુકાર પુરાહિતને ઘેર. હુમને ધર્મ પ્રાપ્તિ સુલભ છે કે દુર્લભ ? જવાળમાં કહ્યું કે ધર્મ તમને દુર્લભ થશે. ખને દેવતાઓ ધર્મની આટલી તીવ ઇચ્છાવાળા છે. દુર્લ ભ સાંભળી નિરૂત્સાહી ન અન્યા. નિષ્પૂળતાને ખડાને નિરૂત્સાહી હાય તા ઉદ્યમ છાઉ. અહીં તીર્ધ કર સરખા કહે છે. બાધિદુર્લભ છતાં વિચારે છે. અહીં કાયર હાય તા શું થાય ? હવે તે છે દેવતાએક સાધુરૂપ લઇને પુરાહિતને ત્યાં આવ્યા. ધર્મ સંભળાવ્યા. હુમને સંતાન થશે કે નહિ એમ પ્રશ્ન કર્યા. પ્રત્યુતરમાં કહ્યું કે છાકરા ઘશે પણ દીક્ષા લેશે. તે દીક્ષા લે તા તમારે વિઘ્નરૂપે આડા ન આવવું. હવે શા ઉત્તર આપે ? લાજે શરમે કહ્યું કે તે કાર્યમાં અમે આડા નહિ આવીએ. બંને દેવા ચાલી ગયા. ચ્યવીને અહીં જ પુરાહિતને ત્યાં ખને જન્મ્યા. હવે પુરાહિત અને પુરાહિતની સ્ત્રી વિચાર કરે છે. દીક્ષાની આડા ન આવવું અને સંતાન સાચવવા અને ખંને કાર્ય ચાકકસાઇ-પર્વાક કરવાં હવે શું કરવું ? છાકરાં જ્યાં સમજણા થાય કે 'બાવા આવ્યા લઇ જશે' તેવા સંસ્કારા પડાય છે તેના અર્થ શા ? એવા જ સંસ્કાર પુરાહિતે તે છાકરામાં નાંખ્યા કે બાવાએા અર્થાત્ સાધુએા છેાકરાએાને ભરમાવીને લઇ જાય છે. અને મારી નાંખીને ખાઇ જાય છે. સાધુના પરિચયમાં જ ન આવવા દેવા આવા વેષવાળા છેાકરાઓને ઉપાડી જાય છે. એવી ભડક છાકરામાં નાંખી. હવે જ્યાં સાધુને દેખે ત્યાંથી દાેટ મૂકી બંન્ને છોકરા ભાગી જાય. પરંતુ કાઈક વખતે સાધુને દેશના દેતા દેખ્યા ત્યારે માતા પીતાને કહ્યું કે, હુમે તો સાધુને દેશના દેતા દેખ્યા, પણ મારતા ન દેખ્યા. પુરોહિતે દેખ્યું કે .આ ફાંસો તો કપાઈ ગયેા, અર્થાત્ ભરમ ભાંગી ગયો છે. હવે અહીં ખીંજે ફાંસેા નહિ ચાલે. પછી પુરોહિત નવેા તુકકાે ઊભા કરે છે, કે અહીં હવાપાણી ઠીક નથી, માટે જંગલમાં રહેવા જઈએ. જ્યાં સાધુનું આગમન ન થાય તેવા સ્થાનમાં રહેવા ગયા. શા માટે ? દીક્ષાનું કહે તો ના ન કહેવાય. પણ દીક્ષાને રસ્તે નથી ચઢવા દેવા. રણના કીનારે ખડાર રહ્યા. હવે ભવિતવ્યતા યાેગે જ ગલમાં સાધુએા ભૂલા પડી ગવા. માર્ગમાં ગાેકુળ-માંથી દહીં છાશ વહારીને આગળ જાય છે. ત્યાં છાકરાઓએ સાધુને દેખ્યા, અને ભય પામ્યા. હવે તેા સપડાયા નજીક માટું ઝાડ હતું. તેના ઉપર બંને છેાકરાએા ચઢી ગયા. અને ઝાડ ઉપર સંતાઈ ગયા. હવે સાધુઓ પણ વૃક્ષ નજીક આવી તે ઝાડની નીચે દહીં, છાશ વાપરવા ખેસે છે. સાધુઓએ ચારે દિશામાં દ્રષ્ટિ કરી કાેઇ ન દેખાયા. હવે ઉપરથી

ણોકરાઓ પાત્રામાં માત્ર આહાર પાણી દેખે છે. માળાપે આપણને આમ કેમ કહ્યું હશે. આ સાધુઓ તો માત્ર આહારજ વાપરે છે, એમ વિચારતાં વિચારતાં જતિસ્મરણ જ્ઞાત થયું, અને નિર્ણય થયા કે બાપે કસાવાના આ રસ્તો કર્યા છે. ખરેખર સાધુ મહાત્માઓ તો આપણા પરમ ઉપકારી છે. માબાપે પુત્ર સ્નેક્થી ભરમાવ્યા છે. બધી હકીકત માળાપને જેલાની પછી માતાપિતા પુરાહિત રાજા વિગેરેએ દીક્ષા લીધી. આમ અવળું સમજાવી ભરમાવી માતાપિતા જયદેવને ચિંતામણી રત્ન માટે પરદેશ જવાની ના કહે છે. હવે જયદેવે શું કરવું? મર્થાત્ જયદેવ કેવી બાજ ગાહવે છે તે વિચારીએ.

## પુત્રના નિશ્ચયને ઢીલાે કરનારા માતા-પિતા.

ં ડાહ્યો છેાકરેત પરદેશ જવા માટે તૈયાર થાય. ડાહ્યો દીકરા દેશાવર ભાગવે. દાધા રંગા અને અક્કલ વગરના છાકરા ૬૦ વરસના થાય તા પણ માળાપના માહમાંથી બહાર ન નીકળે. પાકેલા જીવ દંડામાં ન રહે. તેમ જયદેવ માળાપને છાડી પરદેશ જવા માટે તૈયાર થયા. સ્વાર્થી માળાપા ભવિષ્યને ન જુએ. માસ્તરે છાકરાને માર્યો હાય તા સ્નેહઘેલા માતપિતાએ માસ્તરને ગુન્હેગાર ગણે. માસ્તરને ઠપકા આપવા જાય. માહ એવી ચીજ છે કે પડલે લાવી દે, અને સત્ય સ્વરૂપ સુઝવા દેતી નથી. તેમ અહીં જયદેવ અપ્ટલા સમૃદ્ધિ-શાળી પુત્ર છુટે પડે તે પીતાને ગમતું નથી. વસુધરા શેઠાણી તથા નાગદેવ પિતા અંને મળીને પુત્રને કહે છે કે હે પુત્ર! અંમુક શેઠ કહેતા હતા કે તું ડાહ્યો છે અને શાણા છે, એમ કહીને પરદેશ જતાને રાકવાની જાળ પાથરે છે, અરે નિર્મળ ખુદ્ધિવાળા પુત્ર! તું ર્મધી રીતે સહ્યો છું, પણ તું ચિન્તામણિની ખાખતમાં ચૂક્યો. બધી બાબતમાં તું ડાહ્યો પણ ચિંતામિશિમાં ભૂલ્યા. પદાર્થના સ્વરૂપને અંગે અન્ય મતવાળાઓ ન સમજ્યા ત્યાં ઇશ્વરને આંગળ ધરે છે. એવી રીતે ઝવેરીઓએ કાઈ જબરજસ્ત માટે અવેરી ગણાઈન જાય, તેથી ચિન્તામણિની ક¢પના ઉભી કરી છે. ઝવેરીએાને બધા રત્નાે મળી જાય, તેથી એક એવું રત્ન કલ્પી રાખ્યું, કે મારી પાસે રત્ન છે તે બીજા પાસે નથી. બીજા અવેરી અભિમાનમાં આવી જાય, તે વાત ઉડાવવા માટે ચિન્તામણિની વાત કલ્પેલી છે. શેઠીયાનું અભિમાન ગાળવા માટે ચિન્તામણિની વાત ગાઠની છે. આ ગામમાં એ રતન નથી. જેમ આ ગામમાં એ રત્ન ન મળ્યું, તેમ બીજા શહેરમાં પણ એ રત્ન મળવાનું જ નથી. બીજા શહેર ગામા તા શું, પણ ત્રણ જગતમાં એ વસ્તુ જ નથી, તા મળશે ક્યાંથી? માટે પરદેશ જવાની વાત ન કર, અને અહીંજ વેપાર કર. આપણા ગામમાં કિર્તિ મેળવ, પછી દેશાવર જાય તા પણ લાકા કિર્તિ ગાય. લાકા કહેશ કે આ તાે ભાગી ગયાે. અહીં વેપાર ખેડીને અહાર જઈશ તાે વેપાર ખેડવા ગયાે છે તેમ લાકા કહેશે. નાના છાકરાને સાત પૂછડીયા ઉદરની વાતા કરે છે, તેમ લાકાના કહેવા ઉપર આધાર ન રાખવા. લાકા ગમે તેમ કહે પણ આપણે તા તત્ત્ર વિચારલું લાકાના કહેવાથી. વસ્તુનું પરાવર્તન ન કરવું. અહીંથી ન જવા દેવા માટે ચિન્તામણીને કલ્પનામાં લગાડયું, ને બીજો વેપાર કરવા કહ્યું. અને નિર્મળ લક્ષ્મીથી ભરેલું તારૂં ભવન થઈ જશે, માટે અહાર જવાની વાત છેાડી દે.

#### ચિન્તામણિ રત્નની શાધમાં.

આ રીતે સમજાવવા છતાં જયદેવ વસ્તુ સમજતા હાવાથી, માળાપ માત્ર માડ્યી અહીં વેપાર કરવાનું કહે છે, અને ખહાર ન જવા દેવા માટે આટલા આગ્રહ કરે છે. જયદેવના ચિન્તામણિ રત્ન મેળવવાના દ્રઢ નિશ્ચય મજણુત છે. પ્લોન્મુખ નિશ્ચય કર્યા છે, એવા દ્રઢ નિશ્ચયવાળાને પડાડ જેવા વિક્રો પણ પરમાણુ જેવા લાગે છે. હવે માળાપે વાર્યો છતાં જયદેવ ચિન્તામણિ રત્નની શોધ કરવા ઘેરયી નીડળી પડે છે. પડાડામાં મુસાફરી કઠણ છે, છતાં જયદેવ પહાડમાં ચિન્તામણિની સંભાવના ધારી પર્વતે પર્વતે રખડે છે. પહાડમાં ગયેા પણ ચિન્તામણિ ન મળે. સ્વભાવિક ઉપર આવી ગયેા હેાય તાેજ પડાડમાંથી મળે. ત્યાં ન મુંત્રુયા, એટલે પૂર્વ કાળમાં કાઇ નગરમાં આવ્યા હાય તેમ ધારી નગરામાં ફર્યા. તા પણ ચિન્તામણિ ન મુખ્યું. કેટલીક વખત ભૂતકાળમાં દટાએલી વસ્તુમાં મળી આવે, તુટી ગયેલ, નગરામાં અને ઉજ્જડ વેરાન થઈ ગયેલા શહેરામાં દાટેલા હેાય અગર દટાઇ ગયા હેાય તેા મળી આવે: તેમ ધારી તેવા સ્થાને, જળ માર્ગે સ્થળ માર્ગે જ્યાં વેપારીએા આવજા કરતાં હાેય તેવા સ્થાને, બધા બદરી સ્થાને દરીયાના કાંઠે કાંકે પણ કર્યો ચિન્તામણિ માટે દરેક જગાએ પૂર્વા. પણ કુર્યાથી શું વળે ? 'હીરા દાદ્ય ગયા ને ડેલે હાથ દર્ધ પાછા પૂર્વા ' એવું ન થાય માટે કથા સમજો. ભાવનગરમાં એક શેઠ મુનિમ સાથે વાત કરે છે. કે આવતી કાલે હીરાને ઘોઘે માેકલવા પડશે. આ વાત દુર ઉલેલા હીરાએ સાંભળી. હીરાએ વિચાર કર્યો કે વહેલા ઠડકમાં દાદે જઇ આવું. માેડા જઇશ તા બપારના તડકા ખાવા પડશે. એમ ધારી કામ પુછયા વગર સવારે વહેલા ઘાંઘે જવા માટે નીકળી પડયા. અહીં શેઠ મુનિમ હીરાની શાેધ કરે છે. એટલામાં હીરા પાછા આવી પહાેંચ્યાે. અરે કયાં ગયાે હતાે ? અરે હું દ્યાેઘ વહેલા જઇ અબ્ધા. શું કરી આવ્યા ? અરે હું ગયા ત્યારે તા દરવાને બંધ હતા, એટલે ડેલીએ હાથ દઇને પાછા ચાલ્યા આવ્યા. અરે શું કરવા માકલવાના હતા તે તા પૂછવું હતું ? તેમ હીરા માફક ફેરા ખાવા જયદેવ નીકળ્યા ન હતા.

ચિન્તામણી ખાળવામાં તીવ્ર મન લાગેલું હાવાથી એકજ ધ્યેય. કેટલાક રોઠીયાના છાકરા દશ હજાર ૧૦૦૦૦) રૂપિયા લઇને વેપાર કરવા જાય, અને લ્હેર કરીને પૈસા પુરા કરીને પાછા ક્રે, તેમ આ જયદેવ માજમજા નથી કરતા, પણ આપત્તિના સામના કરી આગળ વધે છે. બધે રખડયા પણ ઢાઇ જગાએ ચિન્તામણુ મળતું નથી.. છતાં મનના ઉત્સાહ તુટી ન ગયા. નદી તળાવ અમુક પ્રમાણમાંજ પાણી સંઘરી શકે, નહીંતર બાંધેલા બંધા તુટી જાય. જયદેવ આટલા ક્ર્યાં, ક્લેશ સહન કર્યાં, છતાં પ્રળ ન દેખાયું. તા પણ ઉત્સાહ ન તુટયા. શોધ માંટે કરેલા ક્લેશ નિષ્ફળ જાય એટલે મગજ પર સેકડા ગુણી અસર કરે. જો કલેશનું

પૂળ મળે તે કલેશનું દુ:ખ હીસાબમાં નથી રહેતું, પણ કળ ન મળે તે સેંકડા ગુણી અસર મગજ પર થાય છે. હવે માબાપે ભરમાવવા કહેલી કલ્પનાની વાત માટું સ્વરૂપ પકડે. ખરેખર માતા પિતાજી કહેતા હતા, તે વાત સાચી તે નહીં હાય? ન જવા દેવા માટે કહેલા વાકયાએ અહીં ઘાંચા ઘાલ્યા. કે ચિન્તામણી વસ્તુ શું જગતમાં હશેજ નહિં? ભાગ્યશાળીને કાંટા વાગે તે નીકળી જાય, અને નિર્ભાગીને કાંટા વાગે તે પાક કે અદર સડા પેદા થાય, યાવત્ જીંદગીના પણ અંત લાવનાર થાય. અહીં જયદેવ ભાગ્યશાળી છે. તેને પિતાજીએ કહેલા વાકયા અસર કરે છે, પણ તરત નીકળી જાય છે. ભલે મને તે રતન ન મળ્યું પણ વસ્તુ તે છેજ. ચિન્તામણિનું લક્ષણ રત્નશાસ્ત્રમાં છે. શાસ્ત્રકારાએ કહેલી વાત ખાટી ન હાય, આમ કાંટા નીકળી ગયા ભાગ્યશાળીને આપત્તિકાળ લાંખા વખત ન રહે. નીચે પડેલા દડા જેટલા જેરલા પડયા હોય, તેથી ડબલ ઉછળે છે. તેમ આથડેલા મનુષ્ય જબરજસ્ત ઉદ્યમ કરે.

જે રૂશીઆ જાપાન સાથે લડવામાં છ મહીના ન ટક્કયું, તે હારીને તયાર થયું, ત્યારે જર્મની સાથે ચાર વરસ ટક્કર લીધી, અને જર્મનીને હરાવ્યું. પહેલવહેલા ઉદ્યમ કરતાં અથડાયા ત્યાર પછીના તે ચીજ માટેના ઉદ્યમ વિચિત્ર જ હાય છે. હવે જયદેવ અત્યંત વેગથી ચારે બાજી મુસાક્રી કરવા લાગ્યા ઘણી ઘણી મણિની ખાણામાં પ્રવાસ કરે છે. પૃચ્છા કરે છે એમ આગળ આગળ મુસાપ્રી લંબાવેજ રાખે છે.

## સજુનના સમાગમ અને ચિન્તામણિના દર્શન.

એમ કરતાં કાઇક વૃદ્ધ પુરૂષના સમાગમ થયા. અધી હકીકત જાણાવી એટલે એ વૃદ્ધે જયદેવને કહ્યું' અહીં નજીકમાં મિણવતી નામની ખાણ છે. પર પશથી એમ કહેવાય છે કે ત્યાં ચિન્તામણ છે, પણ જે ભાગ્યશાળી હાય તેજ ત્યાં ચિન્તામણ પામે. જયાંરે આ વાત સાંભળી, ત્યારે જેમ નાનું બાળક ત્રીજે માળે હાય, અને નીચેથી સાંકળ ખખડે કે મા આવી લાગે, કે માને ઝંખતા હાય છે, ત્યારે અવાજ માત્રથી સાન્ત્વન થાય. તેમ આ વૃદ્ધનું વાકય સાંભળી જયદેવને આન દના પાર ન રહ્યો તે ખાણમાં ગયા, ત્યાં ઘણાં રતના દેખે છે. સતત્ ખાળ કરવાની ચાલુ રાખી. એટલામાં એક રખારીના લેટા થયા. તેના હાથમાં એક ગાળ પત્થર છે. તે પત્થર જયદેવની નજરે પડયા. તપાસ કરી તા શાસમાં ચિન્તામણ રત્નનું લક્ષણ જેવું કહેલું છે તેવાજ લક્ષણ વાળો આ પત્થર હતા. રખારીને તા તે પત્થરજ હતા. હવે રખારીના હાથમાં તે રત્ન છે, પાતે તે કેવી રીતે માગે અગર કઈ રીતે લે? નિતિનું ઉલ્લાંઘન કરવું નથી. ચિન્તામણ માટે પાતે ઘેરથી બાપથી આડા થઇને નીકળ્યા છે. પાતે તેના અર્થી છે. તે પારકા પાસે છે. આવા અર્થી પાતાની ઇષ્ટ વસ્તુ રખારી જેવાના પારકા હાથમાં દેખે છે, છતાં નિતિનું આલંબન રાખી, હવે શું કરે છે તે જોઇએ.

## પત્ત્થર-ચિતામણિના ફેરક

જયદેવ રતન માટે રખડે છે છતાં ન મળ્યું અને પશુપાળને સહજે મળી ગયું છે

તેના વિચાર કરે છે, અર્ધાત્ આ ગમારના હાથમાંથી લેવું મુશ્કેલ છે. નાના છાકરાનાં હાથમાં રૂપીએા આપ્યા હાય, પછી તેની પાસેથી પાછા લેવા મુશ્કેલ પડે છે. અણસમજ્ બાળકની પણ મુક્રી છેાડાવવી અઘરી પડે છે. ગમાર પાસે ચિંતામણી રતન છે, શી **રી**તે તેના હાથમાંથી છેહાવી લઊં. ખરેખર! શેહક દાળી શકાય છે, પરંતુ હર્ષના તંરગેહ દાખી શકાતા નથી. ગમારના હાથમાં ચિંતામણી દેખી જયદેવથી હર્ષ દાખી શકાતા નથી. ગમાર પાસે એ રત્નની માંગણી હર્ષ પૂર્વ ક કરી. પશુપાળે કહ્યું કે તારે આ પત્થરનું શું કામ છે? હવે ગમારને જયદેવે શા ઉત્તર આપવા ? નાનું ખાળક સગડીમાં હાથ ઘાલે તે અવસરે દઝાય છે, એમ બાળકને સમજાવવું શી રીતે ? સગડીથી છેટાે રાખવા પડે. તેમ આ ગમારને તેવા જ ઉત્તર આપે છે. જયદેવ કહે છે કે લાંબા કાળે હવે હું મારા સ્વદેશ તરફ જવાના છું. ઘેર જઇશ એટલે માળાપ, સ્ત્રી, નાના ભાઇબેન મને પૂછશે કે પરદેશથી શું લાવ્યા ? તેા કંઇક નવીન વસ્તુ લઇ ગયા હે ઉં તાે નાના બાળકાેને આનંદ થાય. નાના છાકરા પ્રથમ માંગે તા છાકરાઓને રમવા તા અપાય. હવે પેલા પશુપાળ કહે છે કે અરે વાણીયા! આવા આવા ગાળ પત્થરા ચકચકતા અહીં ઘણા પડેલા છે તે શા માટે તું નથી લેતા ? ગમારને પાતાના હાથમાં રહેલુ ચિંતામણી રતન અને ભાંય પર રખડતા પડી રહેલા પથરા વચ્ચે તપ્રાવત માલમ જ નથી. જેમ અજ્ઞાની આત્માને કુધર્મ કે સુધર્મ બધાજ સરખા લાગે છે. સુધર્મ તરીકેના પૂરક અજ્ઞાનીને માલમ ન પડે. આ સંસારમાં કેટલાક કૂળ જાતિને લીધે સહ્યારી સંખંધીઓને લીધે પણ અનેક પ્રકારનાં ધર્મને પામેલા હાય છે, તેવાઓને આ એ ધર્મ છે, અને પેલા પણ ધર્મ છે. જેમ પેલા ગમાર ચિતામણીને ખીજા પ<sub>ત્</sub>થર સાથે સરખાવે છે, તેમ પાતાને મળેલા ઉત્તમ ધર્મને બીજાના ધર્મોની યતિક ચિત સરખાવટના શબ્દોને આગળ કરીને આ એ ધર્મ છે, અને પેલા પણ ધર્મ છે. તેવી સરખામણી કરે છે. ગમારા ઉત્તમ ધર્મને બોજા હલકા ધર્મની સરખાવટમાં મૂકી દે છે.

#### ઉપકાર કરવાની ટેવ પાડા

હવે જયદેવે દેખ્યું કે આ પશુપાળ પાતાના હાથમાં રહેલા ચિંતામણી રતનને બીજા પત્થરની સરખાવટમાં મૂકે છે, એટલે પાતે રાજી થાય છે. હવે તેની પાસેથી આ રતન મેળવવામાં મુશ્કેલી નહિ પઢે, કેમકે ગમાર તેને પત્થર ગણે છે. જયદેવ હવે પશુ-પાળને કહે છે કે મારે જલદી સ્વદેશ તરપ્ર પહોંચવું છે, તું તે અહીંજ રાત દીવસ પ્રયા કરે છે, તો તું બીજા ખાળી લેજે, મને તું જલદી આપ, કે હું જલદી હવે અહીંથી જઉં. હવે ગમારને ઉત્તર દેવાની સુઝ પડતી નથી.

કેટલાકા માખી જેવી સ્થિતિવાળા છે. જે મરતાં મરતાં પર અપકારજ કરે. અંદર પેસીને પાતાના પ્રાણના ભાગ આપી, સામાને ખાધેલું બધું ઓકાવે. કેટલાક બકરીના ગળાના આંચળ જેવા હાય છે તે ઉપકારજ ન કરે. પાતાના હાથે ખીજાના ઉપકાર થાયજ નહિ. તો પછી પરાપકારની ઉત્તમતાની વાતો સમજે જ કયાંથી? ઉપકાર કરવાની ટેવ પડયા વગર હૈયાત વસ્તુથી ઉપકાર થઇ શકતાજ નથી. આ ગમાર દરિદ્ર દશામાં છે. પરાપકાર કરવામાં સમજે જ કયાંથી? તેને તા પત્થરના જ પરાપકાર કરવા હતા. વળી તેવા પત્થર તે જંગલમાં અનેક પડેલા હતા, પણ એક આનામાંથી એક પાઇ ખરચવાને ટેવાયેલા હાય તા રૂપીયામાંથી એક આના ખરચી શકે. ખરચવું એ દાન દેવાની ટેવ ઉપર આધાર રાખે છે. જેને દાન કરવાની ટેવ પડી હશે, તેને અહીં એાછું હશે તા પણ ખરચશે જ. જેને દાનની ટેવ નથી તે મળ્યા છતાં પણ ખરચી શકતા નથી. આ ખિચારા પશુપાળે જન્મથી કાઇ દિવસ પરાપકારને સ્થાન આપ્યું નથી. તેને તા કાંકરામાં પરાપકાર કરવાના છે, છતાં આવા શ્રીમંત માણસ મળ્યા તા પણ કાંકરા તરીકે આપવાના પરાપકાર કરી શકતા નથી.

#### પરાપકારરસિક આત્માઓ પરાપકાર કરે છે.

હવે જયદેવ મનમાં વિચાર કરે છે કે, મારા ધાર્યા સ્વાર્થ સિદ્ધ ન થયા, પણ આ પશુપાળને આ રત્ન સિધ્ધ થશે તો તેનું પણ કલ્યાણ થશે, અને ચિંતામણી રત્નના મહિમા તો ટકી રહેશે. આ મહિમાવાળું ચિંતામણું -રત્ન પત્થરમાં ન ખપી જાય તે ધારણા થઈ, સજળનપણું ત્યાંજ છે. પાતાના સ્વાર્થ સિદ્ધ ન થાય તા પદાર્થની પવિત્રતાને ન ખગાડે. પીવું નહીં તો ઢાળી નાખવું, બીજાને તા પીવા નજ દઉં. પાતાનું ધાર્યું ન થાય તા 'મેં મરૂં, પણ તુજે સંડ કરૂં,' આવી દુર્જનની સ્થિતિ હાય છે. તેજ કારણથી આ જયદેવ ધારે છે કે મારા હાયમાં ભલે ચિંતામણી ન આવ્યું, પણ એના ઉપકાર થાય તો પણ કલ્યાણ, અને તેની પરંપરા તા રહેશે. જગતમાં ઉપકાર કરવાની દૃષ્ટિ એલ્પ પાણી-એમને થાય છે, તેમાં સ્વાર્થ સિદ્ધી થાય તારે ઉપકાર કરવાની દૃષ્ટિ એલ્પ રહે છે. આ ચિંતામણીના પ્રભાવ જગતમાં વધશે તે પણ ઘણું છે, તેમ આ રખારીના પણ ઉપકાર થશે. આવી ભુદ્ધિવાળા જયદેવ ભરવાડને કહે છે. હે ભદ્ર! અત્યાર સુધી તું પત્થર જાણે છે છતાં વળગી રહ્યો છે, અને છાડતો નથી, તો હું કહું છું કે આ પત્થર નથી, પણ ચિંતામણી રત્ન છે. હું લઇને તેની આરાધના કરત હવે તું પણ તેની વિધિપૂર્વક આરાધના કર. એને આરાધવાથી, તેનામાં તાકાત છે કે તુ ઇચ્છા કરે તે વસ્તુ તને આપી શકે. જો એમજ હાય તો જરૂર હું આરાધના કરૂં. મનમાં જે વિચાર તે આપે તા મને વિચારતાં વાર શી?

#### ધર્મ-ચિન્તામણિના મહિમા.

ધર્મ ચિંતામણી માટે તેા નિયમ છે કે જે વિચાર તે આપવું. તમા વિચારા કે મારે માેક્ષ નેઈએ, તેા માેક્ષ મેળવી આપે. માેક્ષના વિચાર કાેને થાય ? જે લબ્ય માેક્ષે જવાનો હાેય તેનેજ તે વિચાર આવે. આપણામાં કેટલાક એવા આત્માઓ છે કે જયાં ખાવા

પીવા પહેરવા ઓઢવાનું કે નાટક સીનેમા સ્ત્રી પુત્રાદિના સુખો નથી, તો ત્યાં જઇને શું સુખ લે વવાનું? લવાલિનંદી જીવો, પુદ્દગલાનન્દી જીવો, ઇન્દ્રીયારામિ–જીવો પૌદ્દગલીક સુખમાંજ સુખ માને છે. ઝેરનો કીડો ઝેરમાંજ સુખ સમજે, તેથી તેને જે સાકરમાં મુકીએ તો મરી જાય. તેમ ઇન્દ્રીયારામિ–આત્માઓને આત્મિક સુખ અનંતુ છે, છતાં તેમાં આનંદ ન આવે. ધર્મ રત્નનો નિયમ છે કે મોક્ષ માગે તેને મોક્ષ આપે જ નવે તત્વની શ્રદ્ધા થઇ ન હોય, સમક્તિ થયું ન હોય તો પણ મોક્ષવાંછું—આત્માને એક પુદ્દગલ પરાવર્તનમાં નિયમા મોક્ષ મળે. મોક્ષ જ જોઈએ તેવા આત્માને અર્ધ—પુદ્દગલ પરાવર્તમાં મોક્ષ મળે, એક વિચર માત્રથી મોક્ષ મળે, તો પછી ચિતામણી રત્ન માંગેલી વસ્તુ જરૂર પુરી પાડે તેમાં નવાઈ શી? આ રખારી આરાધવાની વાત કોરણે મુકીને, માંગીશ તે આપશે તેની વિચારણમાં ચઢી ગયો. 'કુકડીનું મોં ઢેપલી' તેવી રીતે રખારી કહે છે, કે હું બોર કેળાં કચુંબર માંશુ તો મને આપશે ને?, આ સાંભળી જયદેવને હસલું આવ્યું. આવા ઉત્તમ ચિન્તામણિની પાસેથી કેવી રીતે મગાય?, શું વસ્તુ મંગાય?, તેની ખબર નથી. એટલુંજ નહિ, પણ આરાધના કરવી જોઈએ એ વાતની પણ આ ગમારને ગમ નથી.

## ચિન્તામણિતી આરાધના.

પાણી લેવા છી ખુ-ઢાંક શું લઇ ને ગયો, પણ છી ખામાં કેટલું પાણી સમાય, લેવાની પણ રિતિ-નિતિ હોવી એઈએ. રિતિ ન હોય તો કઈન મળે. એક શેઠ સાથે બીજા માણુસે નક્કી કર્યું, કે સરખા માપે તલ આપવા, ખદલામાં તેટલું તેલ આપવું. લેવાના ઠામ અને લેવાની વસ્તુ વિચારવી જોઇ એ. છીળામાં તલ ઘણા સમાય, પણ તેલ કેટલ ટકી શકે ? તેમ આ બિચારો રખારી ચિંતાનણિ રત્ન પામ્યા, પણ માગવાની રિતિનું ઠેકાણું ન હોવાથી જયદેવને હસવું આવ્યું. હસવું એમ આવ્યું કે રતન મારા હાથમાં તાે ન આવ્યું, પણ તેના હાથમાં ટકવાનું નથી. જયદેવે ભરવાડને કહ્યું કે આમ વિચારાય નહિ. ત્યારે કેમ વિચારાય ? અર્દમ–ત્રણ ઉપવાસ લાગલાગટ કરવા. ત્રીજી રાત્રી પુરી થાય એટલે જમીન લીંપી એક બાનેક ત્યાં ગોઠવી, ઉપર એક પવિત્ર વસ્ત ખીછાવી, તેને યાળમાં પધરાવી પ્રક્ષાલન કરવું. પછી સુંદર વસાથી નિર્જળ કરી, ચંદનાદિક પદાર્થીથી પૂજા કરી, ઉત્તમ સુંગધી પુષ્પો ચઢાવવા, અને ધૂપ દ્વીપક ત્યાં કરવા. પછી નમસ્કાર કરી આપણે જે ઇચ્છા હોય તેની માંગણી કરવી. એટલે તે વસ્તુ તરત મળી જાય. સજ્જડ રોગની ક્રિયાઓ કઠણ હોય **છે**, તો પછી ચિંતામણિની ક્રિયા કઠીન **હે**ાય જ. રખારીને 'ત્રણ દિવસ ભૂખ્યા રહેવું' વિગેર ખું વિધિ કરવો અત્યંત આકરો લાગ્યો. જૈનના ખાળકને ચઉ-વિદાર આયં ખિલ યાવત ઉપવાસ કરવો પણ સહેલો પડે છે. ઇતર કોમના મોટા માણસને એક આંબેલ કરવાનું કહીએ તો એક કલાક પણ ભુખ્યો ન રહી શકે; તે શું કરે ?, જયદેવે સહેલી વિધિ ખતાવી છતાં ગોવાળીયા**ને આકરી લાગી. એક પ**હોર **છાશ વગર કે** રોટલા વગર જે ચલાવી ન શકે તેનાથી અદૃમ શી રીતે ખને ?

## નિષ્યુષ્યકની નિર્માહય-નિતિ-રિતિ.

હવે રખારી પોતાની ખકરીઓને લઇને ગામ તરફ જાય છે. જયદેવ પણ પાછળ પાછળ જાય છે. ભાવિ શુભાશુભ કર્માનુસાર જીવોને ખુદ્ધિ સુજે છે. આ રખારીને પોતાનું કર્મ પ્રળીભૂત કરવા ખુદ્ધિ સુઝતી નથી. તેથી આ રત્ન રખારીના ઘરમાં કે હાથમાં રહેવાનું નથી. એ ખિચારો દ્વીન પુન્યવાળો દેશવાથી વિધિ ખતાવ્યો, છતાં આરાધવા ઉત્સાહિત થતો નથી. નિષ્પુણ્યકને રત્ન મળ્યું છતાં ટકવાનું નથી. તેથી જયદેવ તેની પાછળ પાછળ જાય છે. તે બીજી વ્યવસ્થા કરે તે વખતે એ હું હાજર હઈશ, તો રત્ન મારા હાથમાં આવી જશે. તેથી તેની પાછળ પાછળ જયદેવ ચાલ્યો જાય છે. અને નિષ્પુણ્યક આત્માઓની નપ્રા વગરની નિતિ રિતિનો વિચાર કર્યા કરે છે.

#### રત્ન અને રબારીના રિસામણા.

હવે ગામ છેટું છે. રળારી સાથે રસ્તામાં વાત કરનાર કોઇ નથી. રતને રખારી કહે છે. અરે મિલુ! મારી સ્થિતિ તું ખરાખર ધ્યાનમાં રાખજે. આ ખકરીઓ મારા જીવન અને કુટુંખનો આધાર છે, છતાં તારા માટે બકરી વેચવી પડશે. એક બકરી વેચીને કપુર, ચદન, કુલ, પાટલો, વસ્ત, ધૂપ વીગેરે વસ્તુ લાવવી પડશે. પછી તારી પૂજા કરીશ પણ આ વિચાર હું કરૂં તે પહેલાં તારે પણ ઘણો વિચાર કરવો પડશે. મારે બકરી વેચવી તે મારા હાથની ચીજ. બકરીની કિંમત આવશે તો મારે તો મુશ્કેલી નથી, પણ હે ચિંતામિલુ! તારે ઘણી મુશ્કેલી છે. ત્રીજે દહાડે પાછલી રાત્રે મારા મનમાં જે વિચાર આવે તે તારે આપવું પડશે. માટે ખરાખર ધ્યાન રાખજે! તોજ તારૂ ચિંતામિલુ એવું નામ સાચું ઠરશે. હે ચિંતામિલુ! લાંભા રસ્તા કાપવા છે, માટે તું કઇક વાતા કર કે માર્ગ કપાઇ જાય. ચિંતામિલી ચુપ રહ્યું, એટલે રખારી કહેવા લાગ્યા કે જંગલમાં તને વાત કરતાં કાઇએ શીખગ્યું લાગતું નથી. તું બાલતા નથી, માટે તું વાત કરતાં આવડતી લાગતી નથી. માટે હું વાત કર્ તું સાંભળીશ, અને હાંકારા પુરીશને? કમળ શેઠના પુત્ર જેવું તો નહીં કરીશને!

## ધમ રહિત યુત્રના અવિનિત આચરણા.

કમળ શેઠને પુત્ર હતો. તે પુત્ર અધી વાતે અહિાશ, પણ ધર્મના પગથીયે બીલકુલ ન ચઢે. શેઠ વારવાર કહે કે મારા કહેવા ખાતર મહારાજ પાસે જા. સાંભળીને છેવટે જલું પડ્યું તેથી તે ગયા. વ્યાખ્યાનમાં નીચું ઘાલીને બેન્ની રહ્યો. અને દરમાંથી કીડીએા નીકળતી હતી તે ગણ્યા કરી. ઘેર આવ્યા, આપે પુછ્યું કે શું સાંભળ્યું ? હું ત્યાં જઈ આવ્યા પણ ત્યાં દરમાંથી કીડીઓ નીકળતી હતી તે મેં માત્ર ગણી. એટલે સાંભળવામાં ધ્યાન રહ્યું નહિં. હવે આપે કહ્યું, હવેથી મહારાજની સામું નજર રાખીને સાંભળજે. બીજે દીવસે મહારાજની સામું જેયા કર્યું, પણ સાંભળવામાં ધ્યાન ન રાખ્યું. પણ મહારાજના ગળાની હાડકી ૧૦૮ વાર ઉપર નીચે ચડ ઉતર કરતી હતી. તે મેં માત્ર ગણી. એમ શેઠને જવામ આપ્યા.

#### આરાધનની કસાેટી.

તેવી રીતે હે ચિંતામણી! તું કમળશેઠના પુત્રની જેમ બરાબર સાંભળીશ કે નહિ? એમ તે રબારી ગમાર ચિંતામણીને કહે છે. મણિ મૌન રહે છે. મૌન રહ્યો એટલે મારી વાત માની. એમ ગમાર વિચારીને વાત કહે છે. અરે મણિ! એક દેવગૃહ—દેવ મંદિર એકજ હાથ ઉચ્ચ હતું. પણ અદર દેવ ચાર હાથના હતા. આમ રબારી કહે છે, પણ મણિ હાંકારા પુરતા નથી, એટલે ગમાર કહેવા લાગ્યા કે તે કથા ન કરી. હું કહું છું તેમાં હાંકારા પણ આપતા નથી. અરે તમારા માથે કેવી માટી દરજ આવવાની છે. આજથી ત્રીજે દહાડે હું માગીશ તે તારે આપવું પડશે.

કેટલાક અજ્ઞાનીઓ દેવ દેવીઓની માનતા માને છે. રાગ ન મટયા તો બીજાું શું મટાડશે ? અર્થાત્ લૌકિકમાં દેવગુરૂ પૂળે તો લીલા લહેર, નહીંતર ફાવ્યા નહિં ગણું છે, એટલુંજ નહિં પણ તે આરાધના પડતી મૂકે છે. આપણે રબારીને હસીએ છીએ, પણ એજ સ્થિતિમાં આપણે પણ છીએ. જો દેવગુરૂ ધર્મના આરાધનમાં સિદ્ધિ ન થઇ, તો લોકોત્તર દેવગુરૂ ધર્મને પણ તેવી સ્થિતિમાં આપણે લાવી નાંખીએ છીએ. દેવગુરૂ ધર્મ એ કપ્ટથી આરાધ્ય છે. કપ્ટ વખતે તેની આરાધનાની ખરી કિમત. લગીર કપ્ટ પહે તો આપણે દેવગુરૂ ધર્મને પ્રથમ છેહીએ છીએ.

## રત્ન ફેંકનાર રબારી.

આપણે ખધાએ ધર્મને સાવકા છેંકરા જેવા ગણ્યા છે. કાર્ય સિદ્ધિ માતાની ન થાય ત્યારે ઓરમાન છેંકરાનું બાતાણું કાઢે. હવે રાષાયમાન થઇ ગમાર ચિંતામણિને કહે છે, તારૂં નામ ચિંતામણિ કાંણે પાડ્યું કે તારૂં નામજ ખોટું છે. કદી સાચું હાય તે ચિંતા ઉભી કરનાર મણિ. ચિંતા રૂપજ મણિ. જ્યારથી મારા હાથમાં તું આવ્યો, ત્યારથી મને ચિંતા થઇ છે. અરે ચિંતા કરીને રહેવાવાળો હોય તો અડચણ નથી. આતો ચિંતા દ્વારા મને મારવાના તે રસ્તો કર્યો છે. રાખ, ઘંશ અને છાશ વગર ક્ષણવાર જીવી ન શકું, એવા હું ત્રણ દીવસ ખાઉ નહીં. હું મરી જે કે છી બા કંઈ! માટે આતા મરવાના ઉપાય પેલા વાણીયાએ અતાવ્યો છે. એ વાણીયાએ માંચ્યું તે મેં ન આપ્યું, તેથીજ મને મારી નાંખવાના આ પ્રસંગ રચ્યા જણાય છે. પણ હું એવા કાર્યા નથી કે વાણીયાના કહેવાથી ત્રણ દીવસ લાંઘણ કર્યું. આ ચિંતા કરાવનાર હાવાથી અહીંથી એવી જગા પર ફેંકી દઉં, કે ફરીથી મારી નજરે પણ ન પડે. એમ કહી રખારીએ રતને ખહુજ દૂર ફેંકી દીધા.

## એકની રીસ એજ બીજાને સંતાષનું કારણ.

' હવે વહુની રીસ અને સાસુના સંતાષ' ગમારે જેવા મણિ ફેંકયા કે જયદેવ તે મણિ પાસે તરત ગયા. અને દેખી પૂર્ણ હર્ષ પામ્યા. પહેલા જે હસ્તિનાપુર નગર, પહાડ, પર્વત, ખાણા, ખંદર અનેક જો પર ક્રીને ભૂખ તરસ વિગેરે દુ:ખ પરિશ્રમ વેઠયા, તે અહીં સફળ થયા એમ તેણે ગણ્યા. માણે પાસે જઇને પહેલા નમસ્કાર કર્યો. અને પછી હાથમાં લે છે. હવે જયદેવ ચિંતામણી રત્ન પામી પાતાના નગર તરપ્ર પ્રયાણ કરે છે. માર્ગમાં અનેક સંકટોના સામના કરતા કરતા પાતાના નગરમાં નિવિ<sup>દ</sup>ને પહેાંચી જય છે. સારી જગ્યામાં વસવાટ હાય, ઘેર કાઇ ભાગ્યશાળી આત્માના પગલાં થાય, અગર કાઇ ઉત્તમ ગાય, ખળદ, અધ કે હાથી કે સુંદર લક્ષણ વાળું રત્ન આવી જાય,તા ઘરની જાહાજલાલી થાય. સામાન્યકાળમાં ઉદય થાય, તા પછી ચિંતામણે જેવી વસ્તુ હાથમાં આવી જાય પછી શું કહેવું ? રીસાયલા રખારીએ ચિંતામણી રત્ન કેંકયો, પણ જયદેવને તો સંતોષનું કારણ થયું.

## પુષ્યાત્કર્ષની અજબ લીલા.

ઘેર આવ્યા પછી જે માતાપિતા એક વખત પરદેશ જવાની ના પાડતા હતા, ચિંતામણી જેવી વસ્તુજ નથી, માત્ર શાસ્ત્રમાં કલ્પના ગાેઠવી છે; એવું કહેનારા માતાપિતા રત્ન દેખીને આનંદ પામ્યા. પુત્રને આશીર્વાદ આપવા લાગ્યા.

હવે માતાપિતા તે પુત્રનું લગ્ન કરવા માટે યાગ્ય કન્યાની શોધ કરે છે. એજ નગ-રના એક ધનવાન શેઠની રત્નવતી નામની કન્યાની સાથે વિવાહ કર્યો. ઠાઠ માઠથી લગ્નાત્સવ કર્યો. એમ કરતાં શેઠને ત્યાં પુત્ર પૌત્ર પરિવાર વૃદ્ધિ પામ્યા. વેપાર રાજગાર પણ વધવા લાગ્યા. દેશ પરદેશમાં કીર્તિ પુષ્કળ વધી. આટલુ છતાં જયદેવ દરરોજ માતાપિતાનો વિનય નમસ્કાર સેવા ભક્તિ ચુકતો નથી. હવે એજ માતાપિતા હર્ષપૂર્વક હમારા કૂળનો દીપક વીગેર વિશેષણાથી નવાજવા લાગ્યાં, અને અભિનંદન આપ્યું. દીન પ્રતિદિન સંપત્તિ સાધન અને આનંદ વૃદ્ધિ પામ્યા. ખરેખર પુષ્યોત્કર્ષની અજબ લીલા છે.

#### દીક્ષાની જડમાં ધર્મ છે.

ખગીઓ તૈયાર કર્યો હોય ત્યારે તો મહેનત પડે છે. પરંતુ ફળ ખાવા બધાં આવે છે. દીક્ષા થાય ત્યારે સંબંધ વગરનાને પણ કડવી લાગે છે. કયા ગામવાળાને ગુરૂ સાધુ નથી જોઈતા. 'હુમારા ગામમાં ચામાસું પધારો' આમ આગ્રહ પૂર્વ ક વિનંતિઓ સાધુઓને કરાય છે, છતાં થતા સાધુ નથી જોઈ શકતા. પરંતુ તૈયાર થયેલા સાધુઓ માટે જેરદાર વિનંતિઓ કરા છા. છાકરાને ડરાવો છા તે કેવી રીતે? સાંપ, દો વીંછીના નામે છાકરાને નથી ડરાવતા. 'બાવા આવ્યા' કહી છાકરાને ડરાવો છા. એજ છાકરા જયારે ભણી ગણી હાંશીયાર થાય ત્યારે હુમારૂં ફૂળ અજવાત્યું. જન્મ આપતી માતાનું દુઃખ જોઈ શકતા નથી, પણ છાકરાને રમાડવા સહુ કેઇ તૈયાર છે. તેમ દીક્ષા લેતી વખતે કુટુંખના કલેશને કેટલાકા આગળ કરે છે, પણ જયારે સાધુ શાસન પ્રભાવનાના કાર્યોમાં જીવન અપનાવે છે, ત્યારે તો સહુ કેઇ દેખી આનંદ પામે છે. કહેનારા કહે છે કે ખરેખર માતાના પેટે રતન પાકયો. છતાં કુટુંબીઓ દીક્ષા પાછળ કલેશ કરે તો પણ તેની

જડમાં ધર્મ છે. પણ ફેાગડી આના નશીબમાં તો હાથ ઘસવાના છે. વજસ્વામીની માતાએ રાજદરબારમાં ફરીયાદ કરી. છેવટે પુત્રે તો દીક્ષાજ લીધી. માતાએ વિચાર કર્યો કે પતિએ દીક્ષા લીધી અને પુત્રે પણ લીધી. હવે મારે કોના માટે સંસારમાં રહેવું ? એમ કરી માતા જે કલેશ કરનાર હતી, તેણે પણ દીક્ષાજ લીધી. ફેાગડીયા દીક્ષામાં વિરાધ કરનારાને માત્ર દીક્ષાના દ્વેષ છે. તેના કુટું બીની દયા કે લાગણી જ હાય તો કેટલાને મદદ કરી. લગ્ન કરવા જાય ત્યારે ચાર ખારેક માટે ગાળાગાળી ખાલનારી વેવાણા જમતી વખતે એક પાટલે ખેસી જમશે. એજ સાધુ માંદા થાય ત્યારે કલેશ કરનારા કુટું બીએ તરત દોહતા આવશે, માવજત કરશે, પણ પેલા મફતીયા કલેશ કરનારા કાઇ તપાસ પણ કરવા આવતા નથી. હવે તમામ સગાંવહાલા સ્વજનો બહુમાન કરવા આવે છે. જયદેવની સમૃધ્ધ દેખી માબાપ સ્વજનો નગરના લોકો અંતઃકરણથી પ્રિતિ બહુમાન કરવા લાગ્યા. દેખાડવા માટે કે ખુશામત ખાતર નહિ. વરને વરની માએ વખાણ્યો તેમાં શી નવાઈ? તેમ નથી, પણ ખુલ્લે માઢે આખા નગરલા કોકોએ પ્રશંસા કરી. અને અંતે જીવન પર્યંત શબ્દ રૂપ રસ ગંધ સ્પર્શના સુંદર ભોગો અને ભોગના સાધનનું ભાજન બન્યો. અર્થાત્ પૂર્ણ ભોગી બન્યો. આ પ્રમાણે પશુપાળ અને જયદેવનું ચિતામણી રતન વિષયક દર્ષાત કહ્યું. પણ દર્ષાત કહેવાના શાસ્ત્રકારના અભિપ્રાય કરી છે, તેમજ આ દર્ષાં આપણે શા ઉપનય સમજવાનો છે તે હવે આગળ વિચારીએ.

#### શાલિભદ્રની કથાનું રહસ્ય.

ચારે ગતિમાં આ જીવને ધર્મ રતન મળવું મહા મુશ્કેલ છે. તેમ છતાં ભાગ્ય યાગે મળી ગયું તો. ટકવું બહુ જ મુશ્કેલ છે, અને તે માટે પશુપાળનું દ્રષ્ટાંત આપ્યું. પશુપાળને રતન મળ્યું છતાં ટકયું નહિ. કેટલીક કથામાં માત્ર સાધ્ય લેવાનું હાય. જેવી રીતે શાલીભદ્રજીની કથામાં સાધ્ય દાનનું. સદ્દગતિ લેવાવાળાએ રખારી ખનવુ, ઢાર ચારવા, માતાએ દુધ, ચાખા અને સાકર માંગી લાવી એકઠા કરવા, અને ખીર ખનાવવી, છેાકરાને ખીર પીરસવી, અને છેાકરાએ દાન દેવું; એ બધું લેવાનું નથી, પરંતુ માત્ર દાન દેવાથી પુન્ય બધાય છે, તે દાનના પરિણામનું સાધ્ય રાખવાનું છે. તેવી કથાને શાસ્ત્રકાર કથા કહે છે, પરંતુ કથાના રહસ્યને સમજવાની જરૂર છે.

#### મેઘકુમારની કથાનું રહસ્ય

પર્યુ પશુમાં મેઘકુમારની કથા સાંભળા છા. મેઘકુમાર માટા રાજાઓની રૂપવંતી અઢળક રિદ્ધિ લઇને આવતી રાજકુમારીઓને પરશે છે. અને છાડીને દીક્ષા લે છે. એકજ રાત્રિમાં સાધુના આવવા જવાથી સંધારામાં પુષ્કળ ધુળ એકઠી થવાથી સુખશરયામાં પાઢનાર મેઘકુમારને ક્ષણવાર પણ નિદ્રા ન આવી. તેથી સવારમાં ભગવાનને પૂછીને ઘેર જવાના નિર્ણય કરે છે. મહાવીર ભગવાન દીક્ષા આપનાર છે. મહાવીર ભગવાન પ્રવેભવ સંભળાવે છે. આગલા ભવમાં હાથીના ભવમાં ધર્મ ખાતર તેં જદગી ગુમાવી છે. પહેલા ભવના

ધર્મના સંસ્કારવાળા હાથીના જીવ રાજકુમાર આઠ આઠ સ્ત્રીઓના ત્યાગ કરીને દીક્ષા લે છે. તેવા જાવ ઘેર જવા માટે પરિણતિ (વિચાર) કરે છે. આપણે તા અભિપ્રાય આપી દર્ઇએ કે ભગવાને ઠીક ન કર્યું. પણ દાહા સ્થમાંથી છુટી જાય, ભાગી જાય અને ખાડામાં પહે, તા પણ સારથિને તેા ખાડામાંથી બહાર કાઢી ઉભાે કરી રથમાં જોડવા જ પડે. ભાગી ગયા તા 'ઓછા થયા' એમ સારથિ ન બાલે. તેમ ધર્મનાયકાનું શું કાર્ય ? ધર્મ છાડીને છવ ખસી જાય, અગર ખસવાની તૈયારી કરે તેા તેની ખેદરકારી ધર્મ ગુરૂઓએ ન કરતાં તેને ધર્મમાં એડે છે. હુજુ મેઘકુમાર **ખાલતા નથી, અને** સવારે ભગવાન પાસે આવે છે, એટલે ખાલ્યા પહેલાં તેા શ્રી મહાવીર ભગવાન કહે છે કે-હે મેઘકુમાર! રાત્રે આવેા માઠા વિચાર કર્યો તે' દુ<sup>દ</sup>ર્યાન કર્યું. તે વખતે મેઘકુમાર 'ના સા**હે**બ' તેમ નથી કહેતા પણ 'ડુા,' કહે છે. અરે આપણે તેા દુઃખની સામા જવાવાળા, સુખની દરકાર વગરના દુઃખની તૈયારી કરનારા, અને દુઃખને સહન કરી સવર નિર્જરા કમાવાવાળા સાધુએા છોએ. આવા સાધુ વર્ગમાં આવ્યા પછી દુઃખ લગાડવું તે તને યુક્ત નથી. તારા પૂર્વભવ યાદ કર. તું આગલા ભવમાં હાથી હતા. ત્યાં તિર્ય ચના ભવમાં પણ પ્રાણના લાગે પરદયા પાળી, તા પછી અહીં સ્વદયા માટે કર્મ નિર્જરા માટે આટલા સામાન્ય્ર દુઃખથી તું કેમ ડરી જય છે? કન્યા-દાનમાં દાગીના આપવા છે, પણ ઘરની માજડી લઇ જાય તે પાલવતી નથી. આ મૂર્ખતા ગણાય. તેમ અહીં બાહ્ય દ્રવ્યદયા માટે તિર્થ ચની અજ્ઞાન સ્થિતિમાં પ્રાણ અર્પણ કરનાર અહીં સ્વદયા માટે ધર્મને ધકકા મારવા તૈયાર થાય, તે ધર્મની સમજણદશાની શાળાશી કે અણુસમજણ દશાની શાળાશી ? તરતજ મેઘકુમારને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. ત્યાં આંખ સિવાય આખું અંગ વાસરાવે છે. આમ સરખાવટ કરીને સમજાવવામાં વ્યાવે છે. વ્યાટહી ઊંચી સ્થિતિમાં આવ્યા પછી આવી બાબતમાં કંટાળા લાવવા તારા સરખાને શાેભતું નથી. આ કથા મેઘકુમારની કહી. કથામાં એકજ વાત પકડવાની, આગળ પાછળની વાતને સંબંધ ન હાેય. દ્રષ્ટાંતમાં બધી બાબતા આપણા આત્મા ઉપર ઉતારવાની ન હાેય, પણ મુખ્ય બાબતના **ધડા લેવાના હાય. પશુપોળની કથા માત્ર કર્યા માટે કહેલ**ં નથી. જ્ઞાત તરીકે કહેલું છે. બધા અ ગાપાંગ ઘટાવવા નેઈ એ. અને તે કથામાંથી રહસ્ય લેવું નેઈએ.

## ભટકતા જીવની જયદેવ સાથે સરખામણી.

આ જીવ જન્મ કર્મની પરંપરા કરતા અનાદિકાળથી સંસારમાં રખડી રહેલ છે. જેમ હિસ્તિનાપુર જયદેવે છેાડયું અને બધે ભટકયા, તેમ નિગાદરૂપ અવ્યવહાર રાશિ છાડી વ્યવહાર રાશિમાં આ જીવ આવ્યા. વ્યવહાર રાશિમાં પણ બાદર એકેન્દ્રી, બે ત્રણ ચાર ઇંદ્રીયવાળા થયા. નારકી, તીર્યંચ, મનુષ્ય, દેવતા રૂપે પાંચ ઇંદ્રિયવાળા થયા. તેમ દરેક સ્થાનમાં ૮૪ લાખ યાનિમાં અનંતી વખત ભટકયા. ભટકતાં ભટકતાં મિલ્વિતી નામની ખાણ મહા મુશ્કેલીથી જેમ જયદેવને મળી, તેમ પૃથ્વી આદિ એકેન્દ્રિમાં, વિકર્લેદ્રીમાં, પ્યેન્દ્રિમાં

પણ ઘણું ભટકયા, છતાં સર્વ સામગ્રીથી ભરપૂર મણીવતી ખાણ સમાન મનુષ્ય ભવ મુશ્કેલીથી મળ્યા. જે જયદેવ તે આપણે આત્મા-જીવ સમજવો.

## મણીવતી ખાણુ અને ચિન્તામણી રત્ન.

નગરી પહાડ પર્વત ખાણ બંદર વિગેરે રૂપ ૮૪ લાખ યાનિ અથવા ચતુર્ગતિ સ્વરૂપ સંસાર સમજવા. મણીવતી ખાણ જ્યાંથી ચિંતામણી રતન મળે છે, તે મનુષ્ય ગતિ જેમાંથી ચિંતામણી રતન કરતાં અધિક એવા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપ રત્ના પ્રાપ્ત થાય છે, અર્થાત્ જે રત્નાના પ્રભાવથી મડા સુખવાળું પરમાનંદ પદ પ્રાપ્ત થાય છે. ક્રાંડા મનુષ્યા આ ખાણમાં આવી ગયા. કાેઈ ને આ રતન ન મુખ્યું. પશુપાળને મુખ્યું છતાં તે નિર્ભાગીના હાથમાં ટક્યું નહિ. આથી એ સમજવાનું કે જગતમાં અનંતાનંત જીવાતમાં છતાં મનુષ્યાે માત્ર સંખ્યાતાજ. તેમાં પણ કેટલાક અનાર્ય ક્ષેત્રમાં જન્મ્યા. આર્યમાં જન્મ્યા છતાં ઉત્તમ કૂળ ન મળ્યું. ઉત્તમ કૂળ મળવા છતાં, નિરાેગી શરીર ન મળ્યું. નિરાેગી શરીર છતાં ઇંદ્રિયાની ખામી. સંપૂર્ણ ઇંદ્રિયા, નિરાગી શરીરાદિક મળવા દેવ ગુરૂનાે સમાગમ, તેની વાણીનું શ્રવણ, શ્રવણ થયા પછી શ્રદ્ધા, શ્રદ્ધાપૂર્વકનાે અમલ, આ બધી એક એક વસ્તુ એક એક કરતાં રાધાવેધ સાધવા કરતાં અતિ કઠીન છે. આટલી સામગ્રી તા આપણને પશુપાળ માફક મળી ગઇ. પણ પશુપાળ માપૂક આ સામગ્રીના સદ્વપયાગ ન કરતાં, વિષય કષાયમાં એવા મુંઝાઈ જઇએ છીએ, કે ધર્મકિયા. ત્યાગ, તપસ્યા એ કરવું રૂચતું નથી, એટલે ધર્મકિયા ત્યાગ બતાવનારને પણ આપણે કહી નાંખીએ છીએ કે ત્યાગ તપસ્યા સંયમ એ તા ભાગથી વંચિત રહેવાનું થાય છે. કાેે દેખ્યું કે સંયમ ત્યાન-તપથી આગળ સુખ મળે છે, છતાં લાેગસુખને છાેડવું તે તો ડુચેલીમાં રહેલા મધને છેાડીને કાેેેે પર ચાંટેલ મધને ચાટવા જેવું છે. અર્થાત્ હુથેળીનું મધ ઢેત્ળાઇ જાય છે, અને કાેેેેેેેેેેે છેલ પહેાંચે નહિ, એટલે ખંનેથી લટકે. આમ ધર્માપદેશકને આપણે સામા જવાબ આપીએ છીએ.

#### જૈન ધર્મની મહત્તા.

જૈનધર્મ દુનીયાથી ઉલટી દીશાના છે. દુનીયા ભાગને માને છે, જયારે જૈનધર્મ ત્યાગને માને છે. જૈનાના દેવગુરુ ત્યાગી, ધર્મ પણ ત્યાગમય. ત્યાગમાં ધર્મણહિ કેટલી મુશ્કેલ તે વિચારવા જેવુ છે. ભાગજ દુઃખનું કારણ. ડુખાડનાર, હેરાન કરનાર ભાગ છે, અને 'ત્યાગ કલ્યાણ કરનાર છે' એવી ખુદ્ધિ આવવી મુશ્કેલ છે. આ વિચારશા એટલે જૈન ધર્મરૂપી ચિંતામણી રતન મળ્યું. મુશ્કેલીના પદાર્થો કેટલીક વખત મળી જાય. પણ ભાગ્ય ન હાય તા ટકવા મુશ્કેલ છે. સ્વપ્નમાં ચક્રવર્તિના છ ખંડનું રાજ્ય, નવ નિધાન, ૧૪ રતના મળી ગયા, પણ આંખ ઉઘડે ત્યારે શું? તે માટે પશુપાળ બીચારા ચિન્તામણ પામ્યા છતાં કૃતુહલ ખાવા પીવાના ભાગમાં તીવરાગથી ચિન્તામણ તરફ ખેદરકાર રહ્યો. આપણામાં

પણ કેટલાક વડેરા હાય તે પણ ભાગ માટે ધર્મને ફેંકનારા હાય. પરભવમાં રિધ્ધિ મળશે રાજા થઈશું, તે ધારી ધર્મ કરનારા હાય. તેવાને પશુપાળ જેવા જ સમજવા. જયદેવ ચિંતામણી ફેંકનાર ન થયા. તેમ જૈન ધર્મની મહત્તા સમજનાર ધર્મને ચિંતામણી સમજ સંગ્રહી શકે છે.

## પુષ્ય વૈભવની જરૂર.

અજ્ઞાની આત્મા ધર્મરતનને પૌદ્દગલિક-સુખની ઇચ્છાથી ફેંકનારા નીકળે તે દેખીને આપણું ધર્મનું સાચું સ્વરૂપ સમજનારા હોવાથી આપણુંને પૌદ્દગલિક સુખ માટે ધર્મરતનનું સાયું કરવું, તે ન શાલે. પુન્યરૂપી ખરૂં દ્રવ્ય જયદેવના આત્મામાં હતું, રબારીના આત્મામાં તેવું પુન્ય ન હતું. તેવી રીતે આ જીવામાં જેમ ચિંતામણું -રતન પ્રાપ્ત કરવા માટે પુન્ય વૈલવની જરૂર છે, તેમ ધર્મરતન પ્રાપ્ત કરવા માટે ગુણુ વૈલવની જરૂર છે. વૈલવ વગરના આત્મા ધર્મ રતન પામી શકતા નથી. પુષ્ય વૈલવથી અવિકલ સંપૂર્ણ નિર્મળ ગુણુના સમુદાય ધારણું કરનાર આત્મા જીને ધરના ધર્મરૂપી ચિંતામણી રતનને પામી શકે છે.

#### માનવ જીવનની સફળતા.

આ મનુષ્ય ભવ 'दुः सिनिमित्तमपीदम्' અર્થાત્ દુઃખના કારણુભૂત છે. મનુષ્ય ભવ મળવામાં પણ દુઃખના કારણ સ્વરૂપ છે. તેમજ જગતમાં જે જે દુઃખો છે, તેનું માટું કારણ દોય તેા આ મનુષ્ય ભવ છે. સાતમી નારકીમાં જનારા આત્માઓ હોય તો મનુષ્યો. અપવાદ રૂપે મત્સ્યો છે, પણ તેમાં મૂળ કારણ તો મનુષ્યપણું છે. તેમજ મનુષ્યગતિ મેળવવા માટે પણ પૂર્વે દુઃખ સહન કરવું પડે છે. તેથી શાસ્ત્રોમાં દેવભવ દુર્લભ ન કદ્યો પણ 'दुल्लहे खळ माणुसे मवे' અર્થાત્ મનુષ્યભવ જ દુર્લભ છે. માશ્રની નીસરણીરૂપ ચારિત્ર પણ મનુષ્ય ગતિમાંજ મળી શકે છે. જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રની ત્રણે એકી સામટી આરાધના કરાતી હોય, તો માત્ર મનુષ્ય ભવમાંજ થાય છે. આ મનુષ્ય ભવનો જો સદુપયાગ કરશા તો માશ્ર મેળવી આપનાર છે, અને જો દુરૂપયાગ કરીને વિષય–કષાય ૧૮ પાપ–સ્થાનક સેવનમાં વેડફી નાંખશા તા આજ મનુષ્ય પણું ભયંકર દુર્ગતિના દુઃખમાં ધકેલી દે છે.

## અકામ-નિર્જરાનાે અજબ ચમત્કાર.

વર્ત માન કાળની અપેક્ષાએ મનુષ્યગતિ સારી, પણ અનુપયાગ કર્યો તા ઢાર કરતાં હલકા છે. એક માણસ પાસે મીલકત છે, પણ કના કરે છે. નવું દેવું વધારે છે. તે ખરાબ ગાણાય, અને દેવું પતાવે તથા નવી મુડી ઉભી કરે તે સારા ગણાય. તીર્ય ચા આગળ કરેલા પાપા લાગવી અકામ નિર્જરા કરી ઘણે ભાગે દેવગતિનું આયુષ્ય અને પુન્ય માંધે છે. દેવતાએાનું થાળું તીર્ય ચા પુરે છે. પરંતુ મનુષ્યાથી પુરાતું નથી. ગર્ભજ મનુષ્યા ગણતરીનાજ, માત્ર ૨૯ આંકની સંખ્યાવાળા. અસંગ્નિ-મનુષ્યા કે તીર્ય ચા દેવલાકે ન જાય. વગર

ઇચ્છાએ ભૂખ, તરસ, ટાઢ, તડકા, પીડા સફન કરવા દ્વારાએ જે નિર્જરા કરે છે, તે અકામ નિર્જરા કરે છે. તેથી તેઓ દેવતા થાય. શૂલપાણી યક્ષ કેાણ ?, તે આગલા ભવમાં અળદ હતો. તેના સાંધાએ તૂટી ગયા હોવાથી માલીકે એક ગામમાં પંસા આપી ખાવા પીવા માટે વ્યવસ્થા કરી હતી, પણ ગામવાળાએ તેની કશી ચિંતા ન કરી. કાઈ બાઈ પાણીનું એડું ભરીને આવતી દેખે તેા હમણાં મને પાણી પાશે, ઘાસના ભારા લઇને કાઈ આવે તેા હમણાં મને પાણી પાશે, ઘાસના ભારા લઇને કાઈ આવે તેા હમણાં મને ખાવા પુળા આપશે. તેમ છતાં કાઇપણ પાણી કે પુળા આપતું નથી. વગર ઇચ્છાએ ભૂખ તરસ સહન કરી, અકામ નિર્જરા કરી શૂલપાણી યક્ષ દેવતા થયા. આ ઉપરથી સમજાશે કે અકામ નિર્જરાના અજબ ચમતકાર છે, કે જેથી તિર્થ ચપણું છાડી દેવ થયા.

## મનુષ્ય જીંદગીના સદુપયાગ કરતાં શીખા.

જાનવરની છે દગી પહેલાના પાપાને ખપાવનારી. આપણી છ દગી પહેલાના પુન્યાને ખાનારી. આગલા ભવના પુન્યોદયથી મનુષ્ય થયા. આપણે ગયા ભવની મુડીજ ખાયા કરીએ છીએ, અને નવી પેદા કરતા નથી. મનુષ્યપણા જેટવી પણ મુડી ટકાવી રાખીએ તો રાંડી રાંડ બાઇ જેવા તો ગણાઇએ. રાંડી રાંડ બાઇ વ્યાજ ખાઇ ને મુડી સાચવે, કેટલીક તો મૂળ મુડીમાં પણ વધારા કરે, પણ ઘટાડો તો નજ કરે. આપણે તો માલ કે દેવલાક ન મેળવીએ, પણ મનુષ્યપણું જો સાચવી રાખીએ, તો રાંડી રાંડ બાઇ જેવા પણ ગણાઇએ. આપણે ચતુર વેપારી કામ ગણાઇએ. મનુષ્યપણા જેટલી સ્થિતિ ટકાવી ન રાખીએ, અને તીર્ય કે નરક ગતિમાં જઇએ એવાંજ કાર્યો અહીં કરીએ; તો રાંડી રાંડ બાઇ કરતાં પણ ગયા, કે મળેલું મનુષ્યપણું પણ આવતા ભવ માટે ટકાવી ન રાખ્યું. મનુષ્યપણું આવતા ભવમાં મેળવવું, એ આપણા હાથની વાત છે. એવી કાર્યવાહી કરવી કે જેથી સદ્દગતિજ મળે. પરંતુ દુર્ગતિને લાયકની કાર્યવાહી તો તુરત છેડી દેવી. દુર્ગયોગ થતા અટકાવવા, અને સદુપયાંગ ન થવાથી ભવ હારી જવાય છે, તે વાત ન ભૂલવી.

## ભરત મહારાજાની ભવ્ય વિચારણા.

ભરત મહારાજાને કહેલું પડ્યુ કે મારા કરતાં નાસ્તિક સારા. તે કેવી રીતે ? તે ઉપર એક દુષ્ટાન્ત કહેવાય છે. એક રખારીને ખકરી ચારતાં ચારતાં કાઈકના માર્ગમાં પડી ગએલ હીરા જડયા. રખારીએ ખકરીના ગળ બાંધ્યો. ખજારમાંથી ખકરીને લઇને રખારી પસાર થતા હતો. માર્ગમાં એક ઝવેરીએ ખકરીના ગળામાં હીરો દેખો, હીરો જ છે. ઝવેરીએ વિચાર કર્યો કે આ રખારી પાસે જો હીશની માંગણી કરીશ તા નહીં આપે, માટે આખી ખકરીની માંગણી કરવા દે, એમ કરીને, ખકરી વેચવી છે? હવે વેપારી માંગણી કરે એટલે રખારીએ વિચાર્યું કે ગમ્યાની વસ્તુ છે તા માગું તે કીમત આપશે, પણ રખારી માંગી માંગીને શું માંગે? પાંચ રૂપીયા આપા તા આપું. ઝવેરી કસવા જાય છે કે ના ભાઈ પાંચ તા નહીં ત્રણ રૂપાયા આપા તા આપું. અવેરી કસવા જાય છે કે ના ભાઈ પાંચ તા નહીં ત્રણ રૂપાયા આપા તો આપું. પાંડોશમાં બીજી દુકાને અવેરી હતા તે રાહજ જોઈ

રદ્યો હતો, કે ત્યાંથી આવે કે ગમે તે કીંમત આપી લઈ લઉં. પહેલો અવેરી વિચાર કરે છે કે કયાં જવાનો હતા, હમણાં પાછા આવશે. નેડની દ્રકાનવાલાએ પૂછ્યું કે આને ગળ શું ખાંધ્યું છે <sup>9</sup>, પત્થર છે. શું લેવું છે. પાંચ રૂપીયા, સારૂં પાંચમાં રાજી છે ને <sup>9</sup>, પાંચ રૂપીયામાં હીરો રબારીએ આપી દીધા. બીજે દંહાઢે બકરી લઈ ને બઝારમાંથી નીકહ્યો. પેલા ઝવેરીએ બોલાવ્યો. અલ્યા ગળે બાંધ્યું હતું તે કર્યા ગયું ? અરે એ તો પથરા હતો તે પાંચ રૂપીયામાં વેચી નાંખ્યા. અરે મૂર્ખા! પથરા ન હતા પણ હીરા હતા. પાંચમાં કયાં આપી દીધા! રળારી અવેરીને કહે છે, કે હું મૂર્ખ કે તમ મૂર્ખ. હું તા પથરાજ સમજતા હતા, તમે તા હીરા જાણતા હતા છતાં એ રૂપીયા માટે ખાયા. એની કસર કરતાં હજારાની કમાણી ગુમાવી. માટે આપણા બેમાં મૂર્ખ કેાણ ?, મારે તેા પત્થરના પાંચ ઉપજ્યા; તેમ ભરત મહારાજા વિચાર કરે છે કે હું ધર્મની કીંમત સમજું છું ને ધર્મ કરતા નથી. નાસ્તિકા પુન્ય પાપ ન માને, તેવાના હાથમાં ધર્મ આવીને ચાલ્યા જાય, તેમાં મૂર્ખાઇ ન ગણાય. પણ ઝવેરીની દૃષ્ટિએ પડેલા હીરો પાંચ રૂપીયામાં ચાલી જાય તા કેવી દશા !, હું પુન્ય પાપ માનવાવાલા છતાં પાપથી દૂર ન રહું; આરંભ સમારંભ વિષય ક્યાયમાં પડી રહું ને પુન્ય પેદા ન કરૂં તા મારા જેવા મૂર્ખ કાણ ! ધર્મ જેવું રત્ન હાથમાં આવેલું ચાંદ્યું જાય તે પશુપાળને શોલો, પણ મારા જેવાને ન શોલો. આમ ભરત મહારાજા સરખા પાતાના આત્મા માટે વિચાર કરી રહ્યા છે. શાસનમાં ભરતરાજા મશદૂર ઝવેરી છે. માનવ જીવનને ચિન્તામણી રતન જેવો ગણીને જીવન નકામા પાણીની માપક ચાલ્યું જાય છે તેનો વિચાર કરે છે.

#### મનુષ્ય પણાને સફળ કરાે.

આ મનુષ્ય ભવ મળવા મુશ્કેલ છે. જેમ પહાડ ઉપરથી ઘસાતા ટીચાતા પત્થરા જ્યાં તહીનું મુખ આવે, ત્યાં આગળ તેમાંના કેઇ પત્થરા ખુષ્યું ખાંચા વગરના ગાળાકાર અની જાય છે. તેમ આ જીવ પણ ચારે ગિતમાં અથડાતા પીટાતા કુટાતા લઘુકર્મી બની મનુષ્ય અણુધાર્યા બની ગયા. અટાલ પત્થરને અથડાવામાં હિસાબ શા ? તેમ આ જીવને મનુષ્ય પામવા પૂર્વે અથડાયાના હિસાબ નથી. અટાલ પત્થરમાં એક નિયમ, મુંવાળા થયા એટલે ખસ. અહીં મનુષ્ય થયા એટલે અંતર મુહૂર્તનું જ માત્ર કામ. માલની નીસરણીના ૧૪ પગથીયા તેમાં ૧૧માં પગથીયા મુધી પહોંચેલા આત્મા પહે અને આથડે, તે સીધા નિગાદમાં ઉતરી જાય. મનઃપર્યવ જ્ઞાન પામેલા આત્મા પણ તરત મરીને નિગાદમાં જાય. મહાવિદેહ ક્ષેત્રના ૧૬૫૮૩ હાથી પ્રમાણ રૂશનાઇના ઢગલાથી લખી શકાય, તેવા પૂર્વેાના જ્ઞાનવાળા પણ પ્રમાદ-વશથી પછડાઇને ગળડીને ૧ લે ગુણસ્થાનકે આવીને નિગાદમાં ઉતરી ગયાં, અને ઉતરી જાય છે. આવું મનુષ્યપણ ટકાવવું બહુજ મુશ્કેલ છે. આવા આત્માઓ પણ નિગાદમાં અલ્પ-પ્રમાદ કરતાં ઉતરી જાય, તેા વિષય કષાય રાજ્ય રાણીમાં ખુંચી ગયેલાએાની શી સ્થિતિ શશે ? કોડિક્ત ને ઘર છેાકરા અવતર્યા, કમાવા ગયા નથી, પણ કોડના માલીક જનમતાની

સાથે થઈ ગયા. કેન્ડની કિંમત નહિં સમજનાર તે મિલ્કતના ફના ફાટીયા કરવા મંડી ગયા, દુરૂપયાગ કરવા મંડી ગયો, આને દુરૂપયાગ કરવા મંડી ગયો, તો શી હાલત થશે ? તેમ આવે મનુષ્યભવ મળી ગયો, અને દુરૂપયાગ કર્યા તે આગલા ભવમાં શી દશા ?; આ ળીના દરેકે વિચારવા જેવી છે માટે આ મનુષ્યપણું પામીને સફળ કરવા જેવું છે, અને તેના સદ્ભપયાગ કરવા લાયક છે.

## તરવાશ્ની જેમ મનુષ્યપશું તારનાર નથી.

શેઠીયાની તરવાર માપ્રક વગર ઉપયોગે મનુષ્યપર્શું કાર્ય સિદ્ધ કરનાર નહિજ ખને. એક શેડ છે, અને પાડાશમાં ગરાસીયા રહે છે. ગરાસીયા તરવાર બાંધીને પૂરે છે. શેઠે ગરાસીયાને પુછ્યું કે આ શું છે? અરે એનાથી તેા ચાર ધાડપાડુ જેતાંની સાથે ભાગી જાય તેવી છે. હેં આવી જખરી છે ? તેા મને આપ. પાલીસને વરસા વરસ બા'ણી તરીકે ઈનામ આપેા તેની ફીકર નહિં, પણ જે વચ્સે ન આપેા તે વરસે બુરા હાલ કરે. ગરાસીયા સમજે છે કે આ વાણીયાને તરવારનાે ઉપયાગ કરતાં આવડતાે નથી, અને માંગે છે. ના કહીશ તેા ખીજાઇ જશે. શું કરવું ? રસ્તામાં ચારા મળશે તેા તે તરવારથીજ તેનું માથું ઉડાવી મુકશે, અને જગતમાં હું ભુંડા ગણાઇશ; છતાં આપવા તા દાે, પછી જોયું જાશે. ઘરમાંથી તરવાર આપી. શેઠ પણ ગરાસીયાની માપૂક કમ્મરે બાંધી બીજે ગામ જવા નીકળ્યા. પેક્ષા ગરાસીયો માં ઉપર છુકાણી બાધીને બીજે રસ્તેથી સામા આવ્યો. શેઠ મનમાં વિચાર કરે છે કે મારા પાસે તરવાર છે ને, આ સામા કેમ આવે . છે?, પણ એને ખબર નહીં હાય કે મારી પાસે તરવાર છે. જે તેને ખબર હાત તા આ તરવારથી જરૂર તે ભાગી જાય. ખરેખર ગરાસીયાના કહેવા મુજબ તરવાર તેનું કામ કરતી જણાતી નથી. હવે શેઠ કમ્મરેથી ઉતારીને નીચે મુકીને તરવારને કહે છે કે "તરવાર બા! તરવાર બા! તારા માલીકને ત્યાં જે કાર્ય કરતી હાય તે તુરત કર." તેમ કહેવાથી તરવાર શું કરે ? આ સ્થળે કથાના ઉપનય એ છે કે બધા સિધ્ધોને મનુષ્યપણા રૂપી તરવારે તાર્યા છે, પણ શેઠીયાની તરવાર માપૂક આ મનુષ્યપણું તારી ન દે. તરવારનાે ઉપયોગ કરે તાે ખચાવી દે, તેવી રીતે મનુષ્યપણાના સદુપયોગ કરે તાજ કામ કરે.

## ધર્મ રત્નની પ્રાપ્તિ માટેજ મનુષ્ય લવ.

ધર્મ રૂપી રતન મેળવી શકાય તાજ મનુષ્યપણાનું કૂળ મેળવ્યું ગણાય. ખાવા પીવા વિષયા ભાગવવા માટે મનુષ્યપણું સારૂ માનતા હાતા વિધાતાને ધિકકારવી જોઇએ. કારણ કે મનુષ્યપણામાં ભાગા બહુજ માંઘા છે. અહીં ભાગાં ભાગવા એટલે માયું કોડીએ ત્યારે શીરા ખાવા મળે. તિર્ય ચના ભવામાં વગર મહેનતે ઈંદ્રીયના વિષય—ભાગા મળી જાય. તમારે કન્યા લાવવી હાય તા કેટલી જવાબદારીની મુશ્કેલી? કુતરાને સ્ત્રી ભાગ માટે કઇ જવાબદારી?; તમારે પરષ્યા પછીની ભરણપાષણની જવાબદારી. તીર્ય ચને કાંઈ પણ જવાબદારી નથી. મનુષ્ય જંદગી સુધી સીનું ભરણપાષણ કરવા કાયદાથી બધાયેલ છે. આ વસ્તુ તમારા પરણેલા છેકરા સમજયા છે? તમા કહા છા કે નાના બાળક દીક્ષામાં શું સમજે? પણ

તમારા છાકરા લગ્તની જવાબદારી સમજ્યા છે? બાયડી ૧૦૦) રૂપીયા કમાતી હાય તા પણ કાયદાની રૂએ તમારે ભરસ પાષણ આપવુંજ પડે. આ સમજણ તમારા છાકરાને તમે પરસા-વતી વખતે આપી છે? અહીં સાધુ થનાર નાના બાળક હશે, તે પણ ઘેર સાધુ વહારવા આવશે તેા કહેશે કે છેાકરીથી સાધુને ન અડકાય, મહારાજથી ગાડીમાં ન ખેસાય; સીનેમા નાટક ન જોવાય. આમ જૈનાના નાના ખાળકા પણ સાધુના આચારા સમજે છે. ૭૦ વરસના મુસલમાન શૌચ નર્ડી સમજે, અને પાંચ વરસના બ્રાહ્મણ છાકરા શૌચ અરાબર સમજશે. જૈન કુળમાં સાધુપણાની જવાખદારી સ્હેજે સમજાય છે, પણ લગ્નની જવાખદારી અને જોખ-મદારી સમજાતી નથી. મનુષ્યપણામાં વિષયા, વિકારા અને ભાગા માંઘા અને જવાબદારી-જોખમદારીવાળા છે. તીર્ય ચામાં સાંઘા અને જવાબદારી તથા જોખમદારી વગરના છે. મીઠાઇ-વાળાને ત્યાં રસનાના વિષય કીડીને મક્ત મળે છે. ભમરાને રાજ-ળગીચાના કમળો સુંઘ-વાના મફત મળે છે. પક્ષીઓને રાણીનું રૂપ જોવું હાય તા રાકટાક વગર જોવા મળે છે. પશુઓને વગર જવાયદારીએ સ્ત્રીનું સુખ મળે છે, તેમજ રાજાને ત્યાં સુંદર ગાયના પણ માંભળી શકે છે. અર્થાત્ તેને કાઇ હાંકી કાઢતું નથી. પરંતુ તે જગાપર કાઇક મનુષ્ય કંદા-ઇને ત્યાં ખાવા જાય, રાજાના ખગીચામાં પુલ સુંઘવા જાય, રાણીનું રૂપ કે સંગીત સાં<del>ભ</del>-ળવા જાય તા તરત પહેરેગીર પકડે છે; અને પશુને કાઈ રાકતું નથી. વિષય ભાગા માટે મનુષ્યપણું સારૂં માનતા હા તા વિધાતાને શ્રાપ દેજો, કે કર્મે મને મનુષ્ય બનાવ્યા જ કેમ ?. મનુષ્ય જીવન તા ધર્મ રત્ન મેળવવા માટેજ ઉપયાગી છે.

#### ઉત્તમ સાધનથી ઉત્તમાત્તમ મેળવાે.

મનુષ્ય—ભવરૂપી ચંદ્રહાસ તલવાર મળી. તેના-ઘાંસ કાપવારૂપ વિષય કથાય કે આરંભ સમારંભ કરવામાં ઉપયોગ કરે તો મૂર્ખ ગણાય ઘાંસ કાપવા માટે તો સામાન્ય દાતરડું ઉપયોગમાં લેવાય, પરંતુ ચંદ્રહાસ જેવી કિંમતી તરવારથી ઘાસ કાપનાર મૂર્ખ ગણાય જે કે ઘાસ કપાય, પણ ઉત્તમ વસ્તુનો ઉપયોગ અધમ વસ્તુ માટે કરાય તો નરી અવિવેક દશા ગણાય. તેમ મનુષ્યપણાનો ઉપયોગ મનુષ્યગતિથી સાધ્ય ધર્મરત્ન મેળવવામાં ન કરતાં સર્વ ગતિમાં સાધ્ય એવા ભોગામાં અને વિષયોમાં કરે. એના જેવું બીજું શું શાંચનીય હાઇ શકે?, અર્થાત્ જનવર કરતાં મનુષ્યે વધારે શું કર્યું?; ઉત્તમાત્તમ ઉત્તમ મનુષ્યપણાથી ધર્મરત્ન મેળવા. માળા કરનાર પક્ષીએ પોતાનુ ઘર—માળા ખાંધે છે. રક્ષણ કરે છે. પક્ષીએ પશુઓ પણ પોતાનાં ખચ્ચાનું ઉછેર—રક્ષણ—પાષણ સ્નેહથી કરે છે. કુતરૂં કે ગાય પોતાનાં ખચ્ચાને જન્મ આપે, તે વખતે માલીક પણ જે પાસે જાય તો કુતરૂં કરડવા દેહશે, અને ગાય શીંગડું મારશે. કારણ કે પોતાના ખચ્ચાં ઉપર પ્યાર હાલાથી ઘરધણીના માલીકના પણ તે જાનવરને ભરાસો હોતો નથી. સતાનનું પાલન પાષણ રક્ષણ જાનવરા પણ કરે છે. અને તમા પણ કરો છો; તેથી તમા વધી જતા નથી. વસ્તુતા તેમાં મનુષ્યભવની સપળતા નથી. પાપરૂપ વિષય કષાયના ત્યાગ કરી કુંં, અાં સ્નેહી પુત્ર, સ્ત્રીના રંગ રાગમાં રાચ્યા વગર ધર્મરત્ન પ્રાપ્ત કરી વિવેક પૂર્વક વર્તા તોજ મહા મુશકેલીથી મળેલું મનુષ્યત્વ

સફળ થાય. કુદરતે મળી ગયેલું મનુષ્યપણું તેનું રક્ષણ કુદરત નહીં કરે. મળેલા ધર્મારતનનું રક્ષણ આત્મવીર્યજ કરશે. પશુપાળે ચિંતામણું રતન મેળવ્યું પણ ગેરસમજથી પાતાના હાથેજ અમૂલ્ય અલભ્ય તે રતન ફેંકી દીધું, તેમ આપણે પણ આપણા આ ઉત્તમ મનુષ્ય જન્મ અણસમજણથી પ્રમાદમાં ગુમાવી નાખીએ છીએ. તે ન ગુમાવતાં ઉત્તમ સાધનથી ઉત્તમાત્તમ ધર્મ ચિંતામણિ મેળવા.

મળતાં ક્ષણ. પણ રક્ષણમાં જીવન.

ચક્રવર્તિને ઘેર પ્રથમ પુત્ર જન્મ્યા, પણ તરતજ મરી ગયા. કહા કે તે જીવે શ મેળવ્યું ? પાટથી કુંવર તરીકે તે રાજપુત્રે જેટલું ગુમાવ્યું નથી, તેના કરતાં તાે મનુષ્ય થયાે અને ધર્મરત ખાયું તા ધર્મરત કમાવતારના ભવાભવ બગઉ છે. રાજપુત્રે એક ભવતું રાજ્ય ગુમાવ્યું, અને શ્રાવકકૂળમાં આવેલા આત્માએ તેા અનેક જન્માે સુધી સુખ આપનાર ધર્મ-રત્ન ગુમાવ્યું. સામગ્રી સંયાગના સુઅવસરમાં કાર્ય ન સાધી શકીએ, તાે સામગ્રી વગરના કાળમાં શું સાધી શકવાના હતા ?, શકિત સંપૂર્ણ, શસ્ત્રો સંપૂર્ણ, સંયોગ–સાધના બધું અનુકુળ હાય, તે વખતે કર્મશત્રને લડાઈ ન આપીએ તાે કર્યે ટાઇમે કર્મશત્રને જીતી શકીશું? જ્યાં અનાર્ય – ક્ષેત્ર, પાંચ ઇંદ્રાયની ખામી, આયુષ્ય ટુંકુ, રાગી શરીર, ઉત્તમ કુળ નહિ, દેવ ગુરૂના સમાગમ નહિં, ધર્મ શ્રવણ નહિં, હેય-ઉપાદેય સમજાય નહિં, સાધર્મિક ભાઇઓના સહ-વાસ નહિં, એવા વખતે તમા શું સાધી શકવાના છા ? નીસરણી ઉપરથી ઉતરતાં એકાદ ઠેસ વાગી તેા છેક **નીચેજ** ગળડી પડવાના. અહીં મનુષ્યભવમાં પ્રમાદથી એકાદ **ઠેસ** વાગી તેા નરક નિગાદ સુધી ગળડી પડીશ, માટે આત્માએ વિચારી રાખવું કે પછી પત્તો નહીં ખાઇશ. માટે મહાનુલાવા! જે ધર્મ રતન પામ્યા છા તેને ગુમાવી ન નાંખા. ધર્મ રતન મળે મીનીટમાં, પણ રક્ષણ જીંદગી સુધી કરવાનું. સ્ત્રીને દાગીના કે પુત્ર મળે મીનીટમાં, પણ પાલન રક્ષણ છંદગી સુધી કરવાનું છે. ધર્મ રતન પામવું મુશ્કેલ તે કરતાં જતન-રક્ષણ કરવું ળહુજ મુશ્કેલ છે. ધર્મ રત્ન મળ્યા પ**છી ઘરનું રમકડું ગણી લે**વાય છે. પૂજા કરવાની ટેવ પડી જાય પછી પ્રલુમૂર્તિ તરપૂ કઈ દ્રષ્ટિ થઇ જાય છે? એક ગભારામાંથી બીજા ગભારામાં લઇ જાવ લઈ આવા તેના અર્થ શા ? હીંગલા હીંગલી ફેરવે તેમ લેઈ જાય અને લેઈ આવે. પૂજાની જેમ ખીજી ચીજમાં પણ સમજી **લેવું**. ભણવાની લાગણી થાય પછી ભણેલું ભૂલી કેમ જવાય ? તેમ જયણા-સામાયિક પ્રતિક્રમણ વિગેર ધર્મ કાર્યોમાં મદાદર નિરપેક્ષ થવું, એટલે ધર્મ રતન મળ્યા છતાં તે રત્**તને ટકાવવું રક્ષ**ણ કરવું બહુ મુશ્કેલ છે.

#### અંતિમ-પશ્ચાતાપ

ભવિતભ્યતા **યાેગે આ જવ અ**બ્યવહાર રાશીમાંથી બ્યવહાર રાશીમાં આવી બાદરપણું પામ્યાે, બે ત્રણ **ચાર** ઇંદ્રીયવાળા વિક**લેન્દ્રીય બન્યાે**, પાંચ ઇંદ્રીયવાળા થયાે, સંત્રી થયાે, અને મતુષ્ય થયાે; અહીં સુધી તાે આ જવ ભવિતબ્યતા યાેગે આવી પહાંચ્યાે. આટલી વસ્તુ પ્રયત્ન વગર પણ સિદ્ધ થઈ ગઇ. તે વસ્તુઓમાં અત્યારે કંઇ સાધવાનું નથી. ભવાંતરની અપેક્ષાએ ભલે થયેલી છે. મળેલી વસ્તુના ઉપયાગ કરાે હાેઇ શકે? તમને ધૂળની પણ

કિંમત છે. નાના છાકરા ચાપડામાં લખવા ઉપર નાખવાની રેતી ફેંકી દે, તા તમે ઠપકા **અ**ાપા છા, કારણ કે રેતી–ધૂળની પણ તમા કીંમત સમજે છા. પણ દુધ ઘી ઢાળાઈ જાય તા ઢાળનાર હપર ક્રાંધ કરા છા, કારણ કે તેમાં ઘી દુધની કી મત તમે સમજ્યા છા. પરંતુ જ દગીના વરસા, મહીનાએા, દિવસા, કલાકાના કલાકા નકામા ગયા, તેની ધૂળ જેટલી પણ કીં મત તમે આંકી નથી. આટલાં વરસામાં આત્માએ શું મેળવ્યું અને શું ગુમાવ્ય તેના હિસાબ ઘડીલર પણ તપાસ્યા છે ખરા ? છંદગીની ધુળ જેટલી પણ કી મત ગણી હાત તા જ દગી સાટે શું મેળવ્યું અગર શું મેળવવા લાયક છે; તેના વિચાર જરૂર કરત. મતુષ્ય જીંદગીની એક મીનીટની કિંમત દેવતાની જીંદગીના ૨) ક્રોડ પલ્યાપમ અરાખર છે. એક સામાયકમાં દેવતાનું આયુષ્ય ૯૨૫૯૨૫૯૨૫નું પલ્યાેપમ બધાય. તેલ ઘી દુધ શા ભાવે લાવું છું, શા ભાવે વેચું છું?, તેમાં લાભ નુકસાનના વિચાર કરીને લેવાય છે; અને વેચાય છે. આ મનુષ્ય જ દગીની એક મીનીટની કિંમત શાસ્ત્રકારા જેટલી કહે છે, તે પ્રમાણે તેની કિમત તમા ઉપજાવા છા કે નહિ ? હું દરેક ક્ષણે કેટલું ગુમાવું છું ? તેના વિચાર કાઇ દ્વીવસ આવે છે? સીઝનમાં (માસમમાં) આળસ કરીને છેસી રહે અને માસમ પુરી થાય એટલે પસ્તાવા કરે, પણ પાછળથી પસ્તાવા કરે તેમાં શું વળે ? એમ આખી છ દગી વેડકી નાંખે અને આખર વખતે પસ્તાવા કરે કે આખી છંદગી સુધી પેટ ખાતર, એક શેર અનાજ માટે, અનેક જુઠા પ્રપંચા કર્યા, એટલુંજ નહિં પણ ઘણા પાપ કર્મા કરી આ આત્માને ભારી કર્યા અહીં આ કમાયેલું પડી રહેશે, આમાંથી મારા સાથે કઇ પણ નહીં આવે, ફાેગટ મે મારી જીંદગી ગુમાવી; ધર્મ રતન મેળવવાને બદલે પાપરૂપી પથરાઓ માથું ફાઉ તેવા મેળવ્યા. ડુવે આવતા ભવમાં મારૂ શું થશે ? નરક તિર્ય ચ ગતિમાં પરાધીનતા આદિનું દુઃખ દીર્ઘ-કાળ સુધ્રી ભાગવતાં પણ મારા છુટકારા નહિં થાય. ખરેખર? મનુષ્યભવ મેં એળે ગુમાવ્યેા. આવા મનમાં ને મનમાં પશ્ચાતાપના વિચારા કરે, પણ હવે થાયશું? અર્થાત્ પારકી પંચાયતમાં જીવન વેડપ્રાઇ ગયું હવે પશ્ચાતાપ કરે વળે શું?

## પ્રેરકની પુનીત પ્રેરણા.

આ જીવ આખા જગતની ભાંજગડ કરે છે, પણ પાતે પાતાની ભાંજગડ કરતા નથી. આંખમાં એક માટા દુર્ગણ, આખા જગતને આંખ દેખે, પણ પાતાની અદર રહેલા કશુને આંખ દેખતી નથી. પાતાની આંખ લાલ થઇ હાય તા પાતા દેખી ન શકે, પણ પારકાની દેખી શકે; તેમ આત્મા પાતાનામાં રહેલા અવગુણાને પાતે જેઈ શકતા નથી. એ કયારે જોઈ શકે જે ધર્મરત આવ્યું હાય તા પાતાનામાં રહેલી ખામી જરૂર સમજી શકે. આવું ધર્મરત મળ્યા છતાં સાચવવું ટકવું ખહુ મુશ્કેલ છે. મનુષ્યા પૈસાવાળા થાય ત્યારે આપ-ત્તિના ઢગલા પણ સાથેજ ખડા થાય છે. ચારા દરિદ્રના મકાન તરફ નજર કરતાં નથી, પરંતુ ધનવાનાના ઘર તરપ્ર નજર કરે છે. જાગારીઓ પણ માલદારને કસાવે છે. માલદાર થયા એટલે ચાર લુંટારા રાજા વ્યસનીઓની નજર તે તરપ્ર કરે, તેમ ધર્મરત આપણા પાસે

આવ્યું ત્યારે પાપ-સ્થાન કેર, કધાર્યા, અંતરાયોની નજર ધર્મિ તરપ ફરે. તે વખતે પાપા અને ક્યાયોથી દૂર રહેવું લારે પડે છે. એટલાજ માટે જલ્લું છું કે પ્રાપ્ત થએલા ધર્મ સ્ત્વનું રસ્લ્યુ અતિ મુશ્કેલ છે. પશુપત્ન પાસે ચિન્તામિલ્યુ રત્ન અને તેના વિધિ પણ આવી ગયા હતાં. વિધિના સમગ્ર સાધન લાવી શકે તેમ હતું, પણ ગેર સમજ્યુથી રત્ન ફેંડી દીધું. તેમ આપણે જીવ ધર્મ રત્ન પામ્યા પછી પ્રેરક મુરૂ મન્યા હોય, વિધિ કર્યા ન કર્યાના લાભ તારો સમજાવનાર સદ્દ મુરૂ પણ હોય, તો પણ માહાધિન બનેલા આત્મા પ્રેરકના યુનિત સાચા ઉપદેશ લક્ષ્યમાં લેતા નથી; માટે પ્રેરકની યુનિત પ્રેરણા સપ્રળ કરો.

#### કથાનું અંતિમ.

જ્યારે જયદેવ શાસામાંથી ચિંતામણિ રત્નનાં લક્ષણ અને તેના સુણા ફાયદા જાણે છે, ત્યારે ખીજા સત્નાને પત્થર સમાન માને છે. એવીજ રીતે વિવેકી આત્માએ શાસામાંથી જેએહ આત્માદિક અલીન્દ્રીય પદાર્થો, કેવળ સાન, કેવળ દર્શન, વીતરાગતા, અનંતુ મુખ, મેક્ષાનુ સુખ લાણે છે, તેઓ જન્મ મરણ વૃદ્ધાવસ્થાં આધિ વ્યાધિ ઉપાધી ઇપ્ટ વિચાગ અનિષ્ટ સંચાગ રૂપ દુઃખ જ્યાં લગીર પણ નથી, તેવું શાધતું ધામ આ ધર્મ રતન દ્વારા મેળવી શકાય છે એ સમજે છે. એટલે જગતના પોદ્દ મલિક સુખને દુઃખરૂપ માને છે, અને માત્ર માેક્ષ સુખજ મેળવવાના દઢ નિશ્ચય કરે છે. પાતાના નગરમાં એ રતન ન મત્યું તો પરદેશમાં અનેક પહાડા પર્વતા જળ સ્થળ માર્ગા ખાણામાં કર્યો પણ કંટાઝ્યા નહિં, તેમ આ છવ પણ દેવલાકાદિમાં ગયા. ત્યાં ધર્મ રત્ન ન મુજ્યું તાે મનુષ્ય ગતિરૂપ ધર્મરત્નની ખાણ તરફ જ્ઞાની ગુરૂના સમાત્રમ અને ગુરૂના ઉપદેશથી પહેાંચ્યાે. ત્યાં ઘણી શાધ કરી, છેવટે ચિંતામણિ રત્ન નજરે પડશું ત્યારે અપૂર્વ **આનંદમાં આવી ગયો. આવી રીતે** જ્યારે સમ્યકત્વ રૂપી રત્નની પ્રાપ્તિ આ જીવને થાય છે, ત્યારે કાઇ વખત ન અનુભવેલ એવા અપૂર્વ આનંદ આ આત્માને પણ થાય છે. આ રતન પામ્યા ખાદ સંસારના સુખા સ્ત્રી પુત્ર પરિવાર તરપ્ર મમતા સાવ એાછા થતા જાય છે, અને સિદ્ધિ ઉપર વધું મમતા વધતી જાય છે. આ રતન મળ્યા બાદ ઉત્તરાત્તર આત્મિક રિદ્ધિ સંપત્તિ આખાદી વધતી જાય છે. યાવત્ જયદેવની કિર્તિ જેમ પરદેશ સુધી ફેલાઇ હતી, તેમ ધર્મરત્ન પ્રાપ્ત કર્યા પછી પણ આત્માની કીર્તિ અમરલાક સુધી ફેલાઈ જાય છે. હંમેશ માટે સંસારમાં સુખનું ભાજન જેમ જયદેવ ખન્યા, તેમ અનંતકાળ સુધી આ આત્મા આ ધર્મ રતના પ્રતાપે સુખતું સર્વદા ભાજન અનશે. ત્ર્યા દુષ્ટાંતના દરેક વાકયમાંથી આત્મિક–પદાર્ક્ષો સાથે સમન્વય કરી જે આત્માઓ હુંસદૃષ્ટિ રાખી ખીર નીર જીદું કરી, આત્મા અને પુદ્દગલના પૃથગ્ભાવ સમજશે, અને ખંનેને છુટા પાડવા કટીબદ્ધ થશે તેએા શાધતા મુખના લાેગી બનશે.

ઇતિ ચિંતામણિ રત્ન કથા.

સમાપ્ત.

