



आलेखक बलवंतराय प्रभाशंकर सोमपुरा

# भारतीय शिल्पसंहिता

# भारतीय शिल्पसंहिता

पद्मश्री प्रभाशंकर ओ. सोमपुरा शिल्पविशारद, अहमदाबाद १३



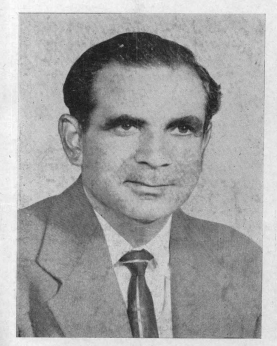
# © १९७५ पद्मश्री प्रभाशंकर ओ. सोमपुरा

मुखपृष्ठ : **जयवंत माईणक**र

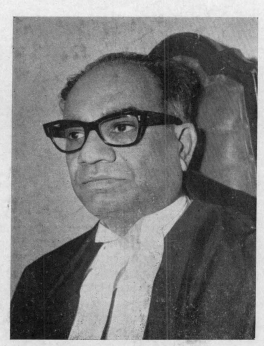
मृद्धक : श्री. र. देसाई, दि बुक सेंटर प्रा. लि., १०३, छटा रास्ता, श्रीव (पूर्व), बम्बई-४०० ०२२  $\mathbf{y}$  प्रकाशक : गं. श्री. कोशे, सोमैया पब्लिकेशन्स प्रा. लि., १७२, मुंबई मराठी ग्रंथसंग्रहालय मार्ग, दादर, बम्बई-४०० ०१४

# स्व. पुत्र बलवंतराय को जिसने यह पुस्तक लिखने की प्रेरणा मुझे दी

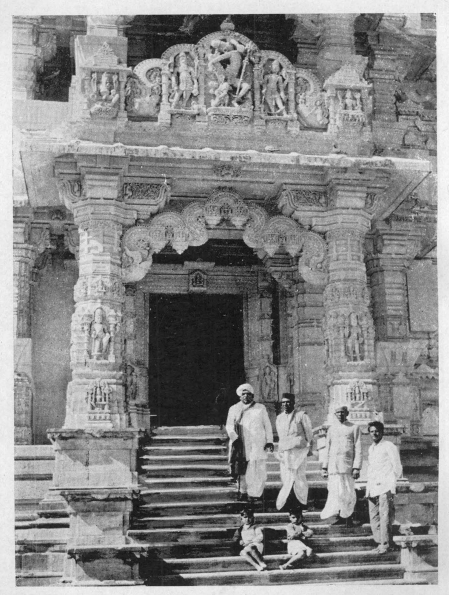
# हमारे भारद्वाज गोत्र के दो कुलदीपक, तेजस्वी रत्नोंको समार्पित



स्वः बळवंतराय प्रः सोमपुरा शिल्पशास्त्र विशारद जन्म ता. १३–१–१९१९। स्व. ता. १६–९–१९६९



स्व- भानुभाई आर- सोमपुरा गुजरात राज्य हायकोर्ट के न्यायाधीश जन्म ता. १९-८-१९१८। स्व. ता. २३-१२-१९६९



श्री सोमनाथ महाप्रासाद का प्रवेशद्वार — मध्य में महाप्रासाद के निर्माता पद्मश्री प्रभाशंकर ओ. सोमपुरा

#### प्रस्तावना

किसी भी देशकी संस्कृति का मूल्य उसके प्राचीन शिल्पस्थापत्य ग्रौर साहित्य पर से ग्राँका जाता है। विद्या ग्रौर कला देशका ज्ञान-मोल धन है। शिल्पस्थापत्य मानव जीवन का ग्रत्यन्त मार्मिक ग्रंग है। कला, हृदय ग्रौर चक्षु दोनों को ग्राकपित करती है, शिल्पसौन्दर्य हृदय को सभर बनाता है। सारी दुनिया में भारतीय शिल्पस्थापत्य उत्तम कोटि का है, देश के लिये गौरवरूप है।

शिल्पस्थापत्य धर्म के साथ संलग्न है, उसका देवोपासना से बहुत गहरा सम्बन्ध है। प्राचीन ऋषिमुनियों ने बुद्धिपूर्वक इसकी रचना की है। धर्मप्रवृत्ति से प्रेरणा पाकर देश में जगह जगह पर मन्दिरों का निर्माण हुआ है, उसीके द्वारा शिल्पीवर्ग को अच्छा उत्तेजन–प्रोत्साहन मिला है। प्राचीन यग में शिल्पी, ब्रह्मा के पूब माने जाते थे और उसी भावना से उनका सम्मान भी होता था।

विद्या और कला के विषय में शुकाचार्य ने बहुत ही स्पष्ट लिखा है कि विद्या अनन्त हैं, कलाओं की तो गिनती ही नहीं हो सकती; फिर भी सामान्य रूप से यह कहा जाता है कि विद्याएँ बत्तीस हैं और कलाएँ चौसठ प्रकार की हैं। ग्रागे चलकर विद्या और कला की व्याख्या करते हुए उन्होंने कहा कि वाणी के द्वारा जो व्यक्त होती है वह विद्या और गूँगा भी जिसे व्यक्त कर सकता है वह कला। शिल्प, नृत्य, चित्र ग्रादि कलाएँ हैं, क्योंकि ये बिना वाणी के माध्यम के कैवल मूकभाव से भी व्यक्त की जा सकती है।

प्रभुपाप्ति अथवा मोक्षप्राप्ति के लिये उपासक लोग देवमूर्ति की पूजा करते हैं। भारत के प्रत्येक संप्रदाय में प्रायः मूर्तिपूजा प्रधान है। प्रासाद देवमूर्ति—प्रतिमा के लिये आवश्यक ही नहीं, अनिवार्य भी है। मूर्तिपूजा के प्रारम्भिक काल के विषय में विद्वानों में मतभेद भले ही हों, वेदों में मूर्तिविषयक उल्लेख मिलते हैं। हिन्दुधर्म में मूर्ति का प्राधान्य है। उपासना—ध्यान के लिये मूर्ति अवलम्बरूप मानी गई है। मूर्ति-पूजा का प्रचार जैसे जैसे बढ़ता गया वैसे वैसे प्रतिमाविषयक मान—प्रमाण, अंग—प्रत्यंग, आसन, मृद्राएँ, आभूषण, आयुध, प्रतिमावर्ण आदि के नियम बन गये। इस प्रकार प्रतिमाविधान का विकास होता गया और उस विषय का पूरा साहित्य निर्माण होता गया। वह प्रमाणमान मान्य रखने का शिल्पयों को आदेश दिया गया, बताये गये नियम का कृत्व बन गये। उसमें कहीं कुरूपता आ जाये अथवा किसी नियम का भंग हो जाये तो उसे 'वैधदोष' कहा गया, और उससे यजमान का अकल्याण होगा, ऐसा भय भी शास्त्रकारों ने बताया।

वास्तुशास्त्र ग्रथवंवेद का उपवेद है। ग्रथवंवेद के सूक्तों में स्थापत्यकला के बारे में विशेष उल्लेख मिलते हैं। वेद—संहिता, ब्राह्मण-ग्रन्थों, उपनिषदों, बौद्धसाहित्य एवं जैन ग्रागम ग्रन्थों में वास्तुविद्याविषयक विधान मिलता है। पुराणों ग्रौर नीतिशास्त्रों के ग्रन्थों में तो इस विषय के पूरे ग्रध्याय के ग्रध्याय मिलते हैं।

भारतीय शिल्पस्थापत्य के विविध अंग हैं। वास्तुशास्त्रविषयक प्राचीन संस्कृत साहित्य प्राय: मध्ययुग में लिखा गया है। उसके पहले भी कुछ आचार्यों ने इस विषय में अवश्य कुछ ग्रन्थ लिखें होंगे, पर वे श्वाज उपलब्ध नहीं हैं। उनमें से ऋषिमृनियों ने कहीं कहीं कुछ अवतरण उद्धृत किये मिलते हैं। नवीं--दशवीं शताब्दी के बाद और बारहवीं--तेरहवीं शताब्दी में इस विषय पर लिखे ग्रन्थ ही वर्तमानकाल में विशेष रूप से देखने को मिलते हैं।

वास्तुशास्त्र श्रौर मूर्तिकलाका ऋमिक विकास हुश्रा है। वैदिक काल में मूर्तियों के प्रमाण की चर्चा श्रवश्य हुई है, लेकिन उस समय की मूर्तियों के श्रवशेष उपलब्ध नहीं है।

शिल्पस्थापत्य भारतीय विद्याओं का विशिष्ट ग्रंग है। उपास्य देव की मूर्ति के विद्यान सम्बन्धी कुछ ग्रंगउपांगों का यहाँ वर्णन करने का प्रयास किया जा रहा है। शिल्पस्थापत्य के क्रियात्मक ज्ञान का विशेष महत्त्व है, इस दृष्टि से उसके ग्रंगप्रत्यंगों का ब्योरेवार यदि निरूपण किया जाय तो भविष्य में वह उपयोगी सिद्ध होगा, ऐसा सोचकर उसके कुछ विभागों के प्रकरण यहाँ पेण किये हैं। 'प्रतिमाविधान' विचार के पूर्वीध में पन्द्रह ग्रंग कमबद्ध निम्नानुसार हैं।

- १. मूर्तिपूजा
- २. प्रतिनामान-प्रमाणः तालमान
- ३. प्रतिमाकावर्णग्रौर उसकावास्तुद्रव्य
- ४. हस्तमुद्रायें
- ५. पादमुद्रा श्रीर श्रासन
- ्६. पीठिका
- ७. शरीर मुद्रा
- ८. वाहन

- ९ सत्य
- ৭০. षोडशाभरण (ग्ररुंकार)
- ११ स्रायुध
- **१**२. परिकर
- १३. व्याल स्वरूप
- १४. देवानुचर, ग्रसुरादि ग्रेकोनविंशती स्वरूप
- १५. देवांगना स्वरूप

vi प्रस्तावना

शिल्पीवर्ग में मूर्तिशास्त्रसम्बन्धी इस विषय की अच्छी तरह से छानबीन नहीं हुई है, उसके शास्त्रीय पाठों एवं आलेखनों के साथ ग्रन्थ का पूर्वीग्रं यहाँ पेश किया गया है। ग्रन्थ दो विभागों में है। उत्तरार्ध में देवमूर्तिविषयक विवेचन है। ब्रह्मा, विष्णु, महेश⊸विपुरुष, उनके पृथक् पृथक् स्वरूप, शिवर्षिंग, दैवीशक्ति, सप्तमातृकाएँ, नवदुर्गाएँ, गौरीस्वरूप, द्वादश सूर्य, गणेशस्वरूप, कार्तिकस्कन्द, हनुमत्स्वरूप, विक्पाल, नवग्रह, अन्तिम जैन प्रकृरण में यक्ष, यक्षिणी, षोडश विद्यादेवियाँ, परिकर, ग्रष्ट प्रतिहार्य, मणिभद्र, घण्टाकर्ण, क्षेत्रपाल, पद्मावती, माणेक-स्तम्भ ग्रादि के मूल संस्कृत पाठ, ग्रनुवाद एवं आलेखनों के साथ दिया गया है।

शिल्प के सुन्दर ब्रालेखन ब्रौर ब्राकृतियाँ वर्गवार पृथक् पृथक् दिये गये हैं। ये सारी बातें शिल्पीवर्ग एवं कलारसिकों को ब्रभ्यास में उपयोगी होंगी ऐसा में मानता हूँ ।

#### प्रासाद में प्रतिमामान

प्रासाद के मान के अनुसार ग्रासनस्थ-बैठी एवं ऊर्ध्वस्थ-खड़ी प्रतिमाग्रों का मान निम्नानुसार है।

| प्रतिमामान | ਕੈਂਠੀ           | खड़ी    | प्रतिमामान | ਕੌਰੀ            | खड़ी    |
|------------|-----------------|---------|------------|-----------------|---------|
| गज         | <b>ग्रंगु</b> ल | श्चंगुल | गज         | <b>ग्रं</b> गुल | भ्रंगुल |
| · 9        | Ę               | 99      | ۷          | ₹ €             | ४९      |
| २          | 9२              | २२      | 9          | ३९              | ५१      |
| ₹          | १८              | ₹9      | 90         | ४२              | ५३      |
| 8          | २४              | ४१      | २०         | ५२              | ६७      |
| ų          | २७              | ४३      | ३०         | ६२              | ७३      |
| Ę          | ३०              | 89.     | ४०         | ७२              | ८३      |
| હ          | ₹₹              | ४७      | ५०         | ८२              | ९३      |

वैदिक, जैन, बौद्ध म्रादि सम्प्रदायों में मूर्ति-प्रतिमाम्रों के प्रकारभेद होने के कारण मूर्तिविधान के स्वरूपों में भी भेद पाया जाता है। प्रत्येक सम्प्रदाय की ग्रपनी मूर्तियाँ प्रायः एक सी होती हैं, फिर भी देशकाल के भेद के ग्रनुसार उनके स्वरूपनिरूपण के बारे में कुछ भेद दिखाई देता है।

प्रादेशिक परंपरास्रों के स्रनुसार शिल्पविधान में शैलीभेद का होना स्वाभाविक है।

(१) यानक-वाहन पर बैठी हुई मूर्ति, (२) स्थानक-स्थान पर खड़ी मूर्ति, (३) ग्रासन-बैठी हुई मूर्ति और (४) शयन-जलशायी विष्णु ग्रथवा बुद्धनिर्वाण जैसी सोयी हुई मूर्ति, इस प्रकार सामान्य रूप से मूर्तियों के चार भेद हैं।

मूर्ति-प्रतिमा निर्माण के लिये पुराणों में और अन्य ग्रन्थों में कहीं सात और कहीं नव वास्तुद्रव्यों का उपयोग करना बताया गया है। (१) सोना, (२) चाँदी, (३) ताँवा, (४) काँसा, (५) सीसा, (६) अघ्टलोह, ये छः धातुद्रव्य हैं। (१) रत्न, (२) स्फटिक, (३) प्रवाल और (४) पाषाण ये चार रत्नादि द्रव्य हैं। (१) कांछ, (२) लेप, (३) बालू, (४) मृत्तिका और (५) कंकरी ये पाँच फुटकर द्रव्य हैं और (१) वित्र-फोटू, इस प्रकार सोलह (१६) मूर्तिनिर्माण द्रव्यों का विधान विभिन्न ग्रन्थों में लिखा मिलता है। प्रतिमा बनाना बित्कुल ही निषिद्ध है। अघ्टलोह में पंचधातु के साथ सोना, चाँदी और ताँबे के रस का मिश्रण किया जाता है (अणिक पूजन के लिये मृत्तिका की मूर्ति का विधान है, पूजन हो जाने के बाद उस मूर्ति का जल में विसर्जन कर दिया जाता है, श्रवण मास में इस प्रकार शिवलिंगोंकी पार्थिव पूजा होती है। मित्दरों में स्थायी मूर्ति और भोगमूर्ति इस प्रकार देवताओं की दो मितयाँ होती हैं। स्थायी मूर्ति स्थिर रहती है तो भोगमूर्ति चलित रहती है, वह उत्सवों में रथ पर स्थापित की जाती है।

पूजनीय मूर्ति–प्रतिमान्नों के चेहरे पर यौवन के सुन्दर भावों का होना जरूरी है। चेहरा हमेशा हँसता–प्रसन्न दिखाई देना चाहिए। काली, महिषासुरमदिनी, हिरण्याक्ष म्रादि की रौद्रम्तियों में रौद्रभाव व्यक्त होना जरूरी है। वैसे तो, श्रृंगार, हास्य, करुण, रौद्र, वीर, भयानक, बीभत्स, प्रद्भुत ग्रौर शान्त ये नव भाव कहे गये हैं, परन्तु इनकी ग्रभिच्यक्ति चित्रकर्म ग्रौर नाट्यकर्म के लिये विशेष उपादेय है। इनमें से कुछ भाव शिल्पकर्म में लिये जा सकते हैं, ऐसा विधान 'समरागण सुत्रधार' ग्रन्थ में मिलता है।

इस ग्रन्थके र्र्तार्थं के बौदह में ग्रंगमें उन्नीस देवानुचर असुरादि स्वरूप बताये हैं, उन सब की प्रतिमाएँ बनती थीं। प्रासाद के गर्भगृह के किस विभाग में किस देव की मूर्ति की स्थापना करनी चाहिये यह कहा गया है, उसमें भूतप्रतिमा का स्थान बताया गया है। इससे यह अनुमान होता है कि प्राचीनकाल में ऐसी मूर्तियाँ बनती होंगी। भूतमानव भगवान शंकर को पुराणका रों एवं तंत्रका रों ने भूतेश, भूतनाथ ग्रादिनामों से सम्बोधित किया है। 'प्रमथ' शब्द भूत का पर्यायवाचक होने के कारण संस्कृत के कवियों ने शिवको 'प्रमथनाथ' भी कहा है। भूत का तीसरा ग्रर्थ 'गण' भी होता है। वर्तमान काल में उनके स्वतंत्र मन्दिर नहीं है, लेकिन उनकी मूर्तियाँ ग्रवश्य मिलती हैं। द्रविड—कर्नाटक ग्रन्थों में प्रासाद के द्वार पर, ग्राधिष्ठान में क्योतिका में, झरोखे के नीचे ग्रीर शिखर के स्कन्ध पर भूतस्वरूपों का स्थान बताया है। उनके स्वरूप के बारे

प्रस्तावना vii

में लिखा है कि वह मस्त, जटावाला, अल्पकेशी, बड़े पेटवाला और वामन—ठिंगना होना चाहिये। कुछ के मुहँ बिड़ाल, व्याघ्र, हाथी आदि प्राणियों के समान हों और उनके चेहरे पर हास्य, कीडा, विस्मय, बीभत्स आदि के भाव हों। भूतबिल का प्राणवान स्वरूप बनाने को कहाँ गया है। द्रविड़ मन्दिरों के ऊपर स्कन्ध के कोने में वृष्ण स्वरूपों की बदली में कहीं कहीं भूत के स्वरूप भी दिखाई देते हैं, हालाँकि ऐसा प्राय: पुराने मन्दिरों में ही देखा गया है, कर्नाटक शिल्प में भी कहीं इसका संकेत मिलता है। भूवनेश्वर के राजरानी मन्दिर के शिखर के स्कन्ध के चारों हिस्सों में मध्य में भी घुटनों को मोड़कर आधे खड़े हुए और शंख फूंकते भूतस्वरूप दिखाई देते हैं। इस भूत—प्रमथ—गण के बारे में द्रविड़ बास्तुप्रनथों में विवरण मिलता है। उत्तरीय परंपरा में इस विषय का कोई जिक नहीं है। शैवागम—चन्द्रदमन में छः भूतनायक कहे हैं तो वास्तुशास्त्र विश्वकर्मा में नव भूतनायकों के नाम, स्थान और तत्त्वों का निरूपण मिलता है। वे इस प्रकार हैं: (१) उपामोद—पूर्व में पृथ्वी तत्त्व, (२) प्रमोद—दक्षिण में प्रानितत्त्व, (३) प्रमुख—पश्चिम में जलतत्त्व, (४) दुर्मुख—उत्तर में वायुतत्त्व, (५) अविघन—अग्निकोण में आकाश-तत्त्व, (६) सत्त्व—अग्निकोण में, (७) रजस्—वैश्वरूप कोण में, (८) तमस्—वायव्य कोण में, (९) विघनहर्ता—ईशान कोण में। ये स्वरूप प्राय: शिवमन्दिरों में ही होते होंगे। (१) ऋषि, (२) हनुमान, (३) क्षेत्रपाल, (४) यक्ष, (५) पितृ, (६) नाग और विद्याधर, गत्थर्व, किशर आदि के स्वरूप देवों के परिकर माने जाते हैं। वे देवमूर्ति के ऊपर के हिस्से में अलंकार के रूप में अकित होते हैं। किसी देवघर के शिल्प में अगुर, दानव, वैताल, राक्षस, प्रेत, पिशाच, शाकिनी के स्वरूप उनकी कथाओं के साथ प्रकित किये मिलते हैं। जैनियों में यक्ष, यक्षणियों के स्वरूप बहुत पूजे जाते हैं। नागरादि शिल्प में देवलोक, स्वर्ग, अप्तराओं के बत्तीस स्वरूप उनके लक्षणों के साथ दिये हैं। पूर्वभारत के किलिंग, उड़ीसा के शिल्पप्रनथों में उनके सोलह स्वरूप में स्वरूप देये हैं। शिल्पकृति में शिल्पालंकार के रूप में सिल्प होता है। आप होता है। अति सुल्प होता के साथ दिये हैं। यूर्वभारत के किलिंग, उड़ीसा के शिलपप्रनति में शिल्पालंकार के रूप में सिल्प होता है। अति सुलपप्रतति में शिलपप्रनति में शिलपप्रतति में शिलपप्रति में शिलपप्रकार के रूप में सिलपप्रति

(यह श्री. मधुसूदनभाई ढाकी के 'भूतनायक' लेख पर ग्राधारित है।)

भारत में हजारों वर्षों से मूर्तिपूजा है, उसी प्रकार मीसर, वाबीलोन, एसीरिया, पिंगया, ग्रार्व, ग्रीस, इटली श्रादि युरोपीय देशों में तथा चीन, जापान, रूस ग्रादि पुशियाई देशों में ग्रनेक देव–देवियों को माननेवाले लोग थे, पीछे उस स्थिति में कुछपरिवर्त्तन ग्रवश्य हुग्रा है।

मनुष्य को स्वाभाविक रूप से एक पुँह श्रीर दो हाथ होते हैं, जब कि देवों के बारे में मनुष्य से ग्रधिक श्रंगों की कल्पना की गई है। कुछ देवों के एक से ग्रधिक मस्तक एवं दो से ग्रधिक हाथ बनाये हैं। हिन्दुशास्त्रों में चार, छः, श्राठ, दस या बीस भुजाश्रोंवाली देवदेवियों की मूर्तियों का उल्लेख है। मनुष्य के मुँह की जगह सिंह, सुग्रर, घोड़ा, बैल, बन्दर श्रादि के मुँह बनाये गये हैं। मोसर, बाबीलोन, एसीरिया श्रीर पिश्या में भी ऐसे प्रकार की श्राइतियों के भव्य स्वरूप श्राज भी मिलते हैं। इजिप्त में 'स्फिक्स' नामक मूर्ति का मुँह मनुष्य का श्रीर शरीर सिंह का है, पत्थर की बनी यह मूर्ति तीन सौ फीट लम्बी है। मीसर श्रीर पिशया में दो—तीन हजार वर्ष पहले की ऐसी प्राचीन मूर्तियां हैं, जिनका मुँह तो मनुष्य का है, लेकिन शरीर बैल का है। पहले मीसर की दिभिन्न प्रान्तों में देवदेवियों के स्थान पर प्राणियों की पूजा होती थी। देवमूर्तियों की शक्ति श्रीर उनका स्वभाव बनाने के लिये विशेष भुजाशों के स्वरूप की कल्पना की गई होगी। श्रायुधों के बारे में भी ऐसा ही होना चाहिये। कुछ देवदेवियों के श्रायुध उनके स्वभाव श्रीर गुण के प्रदर्शक हैं। उनके विशेष मस्तकों के बारे में ऐसे ही कुछ कथानक पुराणों में मिलते हैं।

मौर्य राज्यकाल (ईसा से पूर्व ३२५ से १८४) में जो प्रथम चन्द्रगुप्त हुआ, उसके दरबार में ग्रीक राजदूत मेघेस्थितिस ने उस समय की स्थिति का वर्णन किया है। पाटलीपुत में चन्द्रगुप्त का जो भव्य राजमहल था, वह एशियाभर में सर्वश्रेष्ठ था और गुप्तकाल के अन्त तक वह था। चन्द्रगुप्त का पौत्र अशोक (खिस्ताब्द २९३ ते २३२) संसारभर में महापुरुष माना गया। वह स्वयं बौद्ध्धर्मी होने पर भी अन्य सम्प्रदायों के प्रति पूरा सिह्ण्णु था। वह हमेशा प्रजा के कल्याण की चिन्ता किया करताथा। प्रजा के हित के खातिर उसने पर्वतीय शिलाखण्डों पर बहुती लिपि में नीतिसूत खुदवाये थे। देश के अलग अलग स्थानों पर रौनकदार बड़े बड़े स्तम्भ, राजा की ब्राज्ञा उनमें खुदवाकर खड़े करवाये थे। अनेक बौद्धस्तूप, विहार, चैत्य-स्तम्भ और गुफाओं में नक्की का काम करवाया था। उसके बाद के राजाओं ने भी देश के विभिन्न भागों में अनेक विशाल गुफाएँ कला से सजाई थीं और अनेक स्तुप बनवाये थे।

शुंगकाल (िह्या. पू. १८८ से ५०) के बाद कुशाणकाल इसपूर्व ५० से इस३००)में प्रतिमाविधान में मथुराशैली एवं गान्धारशैली का विशेष प्रचार हुआ है। सरहद प्रान्त-उत्तर पंजाब के अगलब्गल के प्रदेश-में प्रतिमाविधान में गान्धार शैली और उत्तर भारत में मथुराशैली विशेष रूप से प्रचलित है।

गान्धारशैली, बौद्ध सम्प्रदाय के मूर्तिविधान में स्पष्ट दिखाई देती है। छि. पू. ३०० से ५० तक पत्थर और चूने की मूर्तियाँ बनती थीं। उनमें तादृशता एवं सप्रमाणता विशेष रूप से पायी जाती है। उन मूर्तियों में घुंघराले बाल होते हैं। इस गांधारशैली पर बाहरीयूनानी असर पड़ा है और वह भारतीय मूर्तिविधान के असर से बिल्कुल मुक्त है ऐसा कुछ पाश्चात्य विद्वान मानते हैं। जब कि डॉ. हावेल, डॉ. जयस्वाल, डॉ. कुमारस्वामी, डॉ. अप्रवाल जैसे समर्थ पुरातत्त्वज्ञों का मत है कि गान्धारशैली भारतीय मूर्ति कला से ही सम्बद्ध है यह बिल्कुल सिद्ध है। उस प्रदेश के उस काल के सभी शिल्पियों की यही शैली थी, ऐसी स्थित में उसे बाहर की कला कैसे कही जा सकती है?

**मयुरारौली**: कुशाणकाल की मयुराशैली के मूर्तिविधान का केन्द्र मयुराथा। शुंगकाल की कलाही कुशाणों का राज्याश्रय पाकर मयुरा-शैली बन गई ऐसा कुछ लोग मानते हैं। कुशाणकाल के बाद नागभार वाकाटक का राज्यकाल ग्राता है, इस १८६ से ३२० वही इस शैली का viii प्रस्तावना

प्रकाश–विकास का काल है। उस समय की मूर्तियों पर अशोक के समय का गहरा ग्रसर है। नागभार के बाद वाकाटकों का राज्यकाल है, उसके बाद द्वि.३००से ६०० तक का जो गुप्त\_राज्यकाल है, उसमें भारतीय कलादृष्टि का सर्वोत्तम विकास हुआ है। गुप्तकालीन शिल्पियों की अद्भुत शिल्पकृतियों में सांगोपांग रमणीयता, मधुरता, सुरूपता आदि जो आकर्षक सद्गुण थे, उनका दर्शन आज भी प्राचीन अवशेषों में होता है इसीलिये गुप्तकाल को सुवर्णकाल कहा जाता है।

विद्वान लोग गुप्तकाल के बाद के कि. ६००से ९०० तक के युग को पूर्व-मध्यकाल कहते हैं। उस समय में कन्नौज का सुप्रसिद्ध राजा हर्ष-वर्धन हो गया। चीनी यात्री हचुश्रानस्ताँग उसी श्ररसे में भारत श्राया था। गुप्तकाल का ग्रसर उनके श्रस्तकाल के बाद भी करीब दो तीन सौ साल तक रहा। द्थि. ९०० से १३०० के उत्तर मध्यकाल में भुवनेश्वर, कोणार्क, खजूराहो, माल्वा के परमारप्रासाद, श्रौर कुलचुरी राजाग्रों ने इस मूर्तिकला को अच्छी तरह परिपुष्ट किया है। गुजरात, राजस्थान के चौहाण, राठोड, सलिकी, परमार श्रादि राजवंशों ने ग्रपने श्रपने राज्यकाल में उसको काफी प्रोत्साहन एवं उत्तेजन दिया है।

तामिलनाडु के पाण्डय, चौल,पल्लव राजाओं ने तथा कर्नाटक के होयशाल राजवंशों ने एवं ग्रान्ध के राजवंशों ने बड़े बड़े प्रासादों का⊸ महलों का निर्माण करवाया । इतना ही नहीं भारत के प्रत्येक प्रदेश में विशालकाय महाप्रासादों का निर्माण हुआ और ग्रद्भुत मूर्तियों का भी सुजन हुआ । उत्तरमध्यकाल के बाद ख्रि. चौथी शताब्दी से लेकर बारहवीं शताब्दी तक कला को ठीक ठीक उत्तेजन मिलता रहा ।

िखा. ९०० से १३०० तक का समय मध्यका<u>ल कहा जाता है। उसके बाद शिल्पयों की कृ</u>तियाँ प्रौढावस्था से निकलकर वृद्धावस्था में प्रविष्ट हो गईं। इस काल के ख्रारम्भ के पहले इलोरा में एक पहाड में से भव्य विशाल मन्दिर का निर्माण हुखा, जो कि भारतीय स्थापत्यों में एक ख्राश्चर्यरूप है, भारत की ज्यादातर गुफाएँ उस समय के कुछ पहले या कुछ पीछे देश के भिन्न भिन्न विभागों में बनी हैं।

चौदहवीं शताब्दी के अर्वाचीन काल तक के विधामियों के आक्रमण और उनके राज्यशासनकाल के कारण कला का हास होता गया, इसके लिये मूर्तिभंजक विधर्मी लोग जबाबदार हैं। प्राचीन कलामय स्थापत्य का विनाश उत्तरभारत में विशेष हुआ, कलाका विकास रुक गया अथवा यों कहिये मन्द पड़े गया।

विधर्मी लोग जहाँ जहाँ स्थायी रूप से रह गये, वहाँ वहाँ हिन्दु स्थापत्यों का विनाश हुया है। उनके अवशेषों में से विधर्मियों ने अपनी मनपसंद म्स्जिदें, मकबरे और दरगाहें आदि स्थान खड़े कर दिये हैं। यह स्थिति विशेष रूप से केवल उत्तरभारत में हुई, दक्षिण भारत में ऐसा प्रायः नहीं हुया है। परिणामस्वरूप वहाँ कुछ ग्रंश में कला जीवित रह सकी है हालाँ कि कला का विकास तो वहाँ भी रुक गया है।

कला के विनाश को रोकने के लिये पश्चिम भारत के—गुजरात,राजस्थान,मेवाड प्रदेश के—सोमपुरा शिल्पयों,कलिंग,झोरीसा—पूर्व-भारत के महाराणा (महापात) शिल्पयों,द्रविड प्रदेश के ब्राचार्य शिल्पयों, मध्य प्रदेश के खजूराहो समूहमन्दिरों के शिल्पियों एवं कर्नाटक, श्रान्ध्र प्रदेश के शिल्पियों ने मृतप्राय बनी भारतीय शिल्पस्थापत्य कला को जीवित रखने का पूरा प्रयास किया है, उसकी सराहना करनी चाहिये।

खजूराहो शिल्पियों के वंशजों का पता नहीं है, न मालूम उन्होंने धर्मान्तर कर लिया श्रथवा वे किसी अन्य प्रवृत्तियों में पड़ गये । बाकी के उपर्युक्त शिल्पियों के पास कला के हस्तलिखित ग्रन्थों का संग्रह है, कुछ तो उसके स्राधार पर मन्दिर निर्माण करते हैं ।

9४ वीं, 9५ वीं शताब्दियों में हिन्दु राजाग्रों ने ग्रपने ग्रपने ग्रदेशों में धर्मस्थान खड़े किये, इससे मूर्तिकला को उत्तेजन मिलता रहा। ईसा के पूर्व के वर्षों से ग्राज तक कालानुसार उसमें कमीबेशी जरूर हुई है, किसी समय भावनिदर्शन में ग्रोजस ग्राया तो किसी समय उसमें सौन्दर्य तत्त्व का हास हुग्रा; फिर भी धर्म के प्रभाव के कारण कला का ग्राजतक विशेष प्रचार–प्रसार हुग्रा है, हो रहा है यह सौभाग्य की बात है।

मुस्लीमों के छ:सौ वर्ष के राज्यशासन्काल के बाद भ्रंग्रेजी राज्यशासनकाल में कला का हास भले ही ६क गया हो, पर उसका रूप कुछ बदल गया है। वह रूप श्रेष्ठ है या नेष्ट यह एक प्रश्न है। वर्तमान काल में भारतीय कलाकृति केप्रति देशविदेशों में जो श्रभिरुचि बढ़ती जा रही है यह बड़े हर्ष की बात है।

साथसाथ एक दुःख की बात भी है कि फिलहाल शिल्प, स्थापत्य ग्रौर चित्र इन तीनों कलाग्नों में पश्चिम का ग्रनुकरण करनेवाले, पश्चिमी शिक्षादीक्षा से दीक्षित कुछ भारतीय स्थपित ग्रौर कलाकार भारतीय कलाग्नों को विकृत रूप दे रहे हैं। वे लोग वास्तव में शिल्प, स्थापत्य ग्रौर चित्र इन तीनों प्रकार की कलाग्नों के विकास के नाम पर विनाश कर रहे हैं। ग्रभी ग्रभी कुछ तीसेक वर्षों से कलाविहीन भवनों का ताश के पत्तों के महल की तरह, पक्षियों की घोंसले की तरह निर्माण कर के धनवानों को मूर्ख बना रहे हैं। उसी तरह किसी लकडी के ठूँठ को कल्पनानुसार ग्राकृति देकर ग्रपने शिल्प की वाहवाह करवाते हैं, जिसका कोई ग्रता—पता नहीं होता। टेढामेढा गाढा लेप इधरउधर लगाकर चित्र वनतो हैं, जिसका कोई ग्रथ नहीं निकलता, जिसके मुँहमाथे का पता नहीं चलता, उसकी काफी प्रशंसा की जाती है। बड़े दुःख के साथ कहना पड़ता है कि यह हास्यास्पद बात है। ऐसा वर्ग दूसरों को पागल बना रहा है, जब कि पश्चिम के देश हमारी इस प्राचीन कलाकृतियों का ग्रादर करते हैं। हमारे भारतीय पश्चिम का ग्रन्ध ग्रनुकरण करके देश की कला का सत्यानाश कर रहे हैं, 'मॉडर्न ग्राटे' के नाम पर ग्रपने ग्रापको धोखा दे रहे हैं, यह देखकर घृणा पैदा होती है—दुःख होता है।

जिस कला को दूर से देखते ही प्रेक्षक उसका पूरा रहस्य समझकर ग्रानन्दविभोर हो जाये वहीं ग्रसली कला है। घृणाजनक

प्रस्तावना ix

विकृत मॉडर्न ब्रार्ट को देखकर दुःख हो यह स्वाभाविक है । देश के प्राचीन कलारसिकोंको चाहिये कि वे उसके विरुद्ध में ग्रान्दोलन करें ग्रीर भारतीय कलाका रक्षण करने का फर्ज ग्रदा करें ।

कला श्री ग्रथवा सौन्दर्य को प्रत्यक्ष करने का अपूर्व साधन है । प्रत्येक कलात्मक रचना में श्री ग्रथवा सौन्दर्य का निवास है । जिस सृष्टिसर्जन में श्री नहीं है वह रसहीन है । रसहीन में प्राण कभीं नहीं रहता । जहाँ रस, प्राण और श्री ये तीनों एक साथ रहते हैं, वहीं कला रहती है । कहते हैं कि ग्रानन्द के ग्रनुभव के लिये ही विश्वकर्मा ने सृष्टि की रचना की है ।

बस्तुत: कला इस जीवन के सूक्ष्म ग्रीर सुन्दर पट पर एक वितान है, कला का प्रत्येक उदाहरण जगमगाते दीपक की तरह हमारे चारों ग्रीर प्रकाश के किरण फैलाता रहता है ।

शिल्पी कलाकार की भाषा, राष्ट्र का गूढ चिन्तन व्यक्त करने योग्य होती है, शिल्पी की भाषा बहुत अर्थवती होती है, यह सृष्टि देवसृष्टि है, उसमें शिल्पी को शब्दों के द्वारा कुछ कहना नहीं पड़ता, वे शिल्पिलिप के अक्षर, सर्व देश और काल की कला में अपना अभिप्राय व्यक्त करने में समर्थ होते हैं। शिल्पी अनगढ़ शिलाखण्ड की धैर्य के साथ आराधना करता है, उसकी इस निष्ठा के कारण पाषाण द्रवित होकर श्री और सौन्दर्य के रूप में परिणत हो जाता है, वहीं कला की भावना प्राण का संचार कर देती है।

### भारतीय शिल्पियों की प्रशंसा

िशिल्पयों ने जड़ पाषाण को सजीव रूप देकर पुराण के काव्य को प्रत्यक्ष रूप दे दिया है, उसका दर्शन करके गुणज प्रेक्षकगण शिल्पी की सृजनशक्ति की प्रशंसा करते नहीं ग्रधाते, शिल्पियों ने यहाँ टाँकणों के शिल्प द्वारा और तूलिका के चित्रों द्वारा अमर कृतियों का सर्जन किया है, श्रखण्ड पहाड़ में कुरेदे हुए इलोरा के काव्यमय मन्दिर की रचना तो शिल्पियों की ग्रद्भृत चतुराई की परिचायिका है ।

भारत के शिल्पियों ने पुराणों के प्रसंगों को पाषाण में ऐसे कुरेदा है कि वे सजीव जान पड़ते हैं, उनके टौकणों–झौजारों की सर्जनशक्ति प्रशंसा के पात्र है। पाषाणिशल्प से शौर्य धौर धर्मभाव व्यक्त होता है। जड़ को वाणी देनेवाले शिल्पी कवि ही हैं, वे खूब धन्यवाद के पात्र हैं।

जड़ पाषाण में प्रेम, शौर्य, हास, करणा थ्रादि भावों को मूर्तिमन्त करना बहुत कठिन है। चित्रकार रंगश्रौर रेखाश्रों के सहारे उन भावों को स्रासानी से व्यक्त कर सकता है; परन्तु शिल्पी बिना रंग–रेखा की सहायता के पाषाण में भावों का जो सृजन करता है, वह उसकी श्रपूर्व शक्ति का परिणाम है।

भारतीय शिल्पस्थापत्य आज भी जीती-जागती कला है। उसे अपनी कृति में भाव उतारने होते हैं, जब कि युरोपीय शिल्पी तादृ-शता का निरूपण करते हैं, उन दोनों के उदाहरण भ्रलग भ्रलग हैं।

भारतीय शिल्पियों ने, भारतीय जीवनदर्शन और भारतीय संस्कृति को ग्रपना सर्वोत्तम लक्ष्य बनाकर, राष्ट्र के पविस्न स्थानों को पसंद कर के, वहाँ ग्रपना जीवन बिताकर विश्व की शिल्पकला के इतिहास में बेजोड़ विशाल भवन-स्थापत्य निर्माण किये हैं। भूख और प्यास की बिना पर्वाह किये दीर्घकाय शिलाओं को कुरेदकर, गढ़कर वहाँ मूर्तियों का सुजन करके ग्रपनी धर्मभावना राष्ट्र के चरणों में अपित की है। जनता ने भी प्रसन्नता से ग्रपने शिल्पीगण की ग्रक्षय कीर्ति को दसों दिशाओं में फैलाया है। ऐसे शिल्पयों की ग्रद्भुत कला के कारण दुनिया के गुणकों ने भारत को ग्रजर और ग्रमर पद दे दिया है। ऐसे पुण्यशाली शिल्पियों को कोटि कोटि धन्यवाद।

भारत के उत्तम कलाधामों पर तेरहवीं शताब्दी के बाद दुर्भाग्य का चक्र घुम गया। छःसौ साल तक उन पर धर्मान्ध्रता के घनप्रहार होते रहे फिर भी भारतीय कला में संस्कृति जीवित रही, उसकी पक्की नींव को वे न हिला पाये। उसके बचेखुचे अवशेष भी गौरवपूर्ण हैं। आज भी विदेशी कलाविशेषज्ञ लोग इसे देखकर आश्चर्यमुग्ध हो जाते हैं।

भारतीय शिल्पयों ने भ्रपनी कला के द्वारा स्वर्ग-वैकुष्ठ को धरती पर उतार दिया है। राष्ट्रीय जीवन को समृद्ध प्रेरणादी है। ग्राज राज्यकर्ता सरकार स्थापत्य के प्रति बेदरकार बन गई है, धनीवर्ग उस पर ध्यान न दें ऐसी स्थित सरकार ने पैदा कर रखी है। ग्राज धर्माध्यक्ष का ग्रस्तित्व ही नहीं है, मतलब कि वर्तमानकाल में कला के प्रोत्साहित करनेवाले धर्माध्यक्ष, धनी ग्रीर राज्यकर्ता नहीं रहे, यह देश का दुर्भाग्य है। क्षणिक मनोरंजन करनेवाले नृत्य-गीत को फिलहाल राज्याश्रय मिल रहा है, ग्रीर स्थायी सुन्दर शिल्पकला के प्रति दुर्लक्ष किया जाता है यह बड़े ही ग्रफसोस की बात है।

#### अश्लील खरूप

भारत के, विशेष करके उत्तर, पूर्व और पश्चिम भ्रादि प्रदेशों के वैदिक, बौद्ध भ्रौर जैन सम्प्रदाय के मन्दिरों में छोटे बड़े अश्लील स्वरूप किसी कोने में अथवा श्राम स्थानों पर सब लोग देख सकें इस प्रकार कोरे गये हैं।

दीपार्णवशिल्प ग्रन्थ में-

<u>र्</u>नरस्त्रीयुग्मसंयुक्ता जंघा कार्या प्रकीर्तिता ।

देवमन्दिर के गर्भगृह के बाहर की दीवाल, जिसे 'मंडोवर' कहते हैं, उसमें स्त्रीपुरुष के संयुक्त स्वरूप बनाने चाहिये ऐसा विधान

 $\mathbf{x}$ 

प्रस्तावना

है। इसके ग्रलावा ऐसे भी वीभत्स स्वरूप बहुत से स्थानों पर बनाये गये दिखाई देते हैं। बृहत्संहिता ग्रौर पुराणग्रन्थों में–

ॅमिथुनं पत्रवल्लीभिः प्रमथक्वोपशोभयेत् ।

द्वार में स्त्रीपुरुषों के युग्मरूप–मिथुन–जोड़े बनाने का निर्देश है । ग्रग्निपुराण में द्वारस्वरूप के वर्णन में लिखा है कि–

र्म्रधः शाखाचतुर्यांशे प्रतिहारो निवेशयेत् । मिथुनं रथवल्लीभिः शाखाशेषे विभूषयेत् ॥

प्रासाद के द्वारा की ऊँचाई के चौथे भाग पर प्रतिहार–द्वारपाल–का स्वरूप बनाकर उसे विशेष कल्पलता से ग्रलंकृत करना चाहिये।

तीसरी चौथी शताब्दी में गुप्तकाल में देवगढ़ के दशाबुतार कलामन्दिर के द्वार की शाखाएँ उपर्युक्त पाठ के श्रनुसार बनी हैं । मिथुन शब्द का ग्रर्थ है स्त्रीपुरुष का जोड़ा। शिल्पियों ने उसका विपरीत ग्रर्थ**–मैथु**न समझकर ऐसे ग्रश्लील स्वरूप बनाये हैं, ऐसा मालूम पड़ता है। शिल्प के ऐसे स्वरूपों की रचना के पीछे लौकिक मान्यताएँ इस प्रकार भिन्न भिन्न हैं।

(१) सृष्टिसर्जनशक्ति का निरूपण करने के हेतु देवमन्दिरों में लोकलीला प्रदर्शित की जाती है।

- (२) देवमन्दिरों में ऐसे शिल्पों के देखने पर भी दर्शकों के चित्त चलायमान न हों तो समझना चाहिये कि वे सच्चे ग्रधिकारी हैं। दर्शकों की मनोबल की इससे परीक्षा होती है।
- (३) वज्रपातारिभीत्यादिवारणार्थं यथोदितम्। शिल्पशास्त्रेऽपि मण्यादिविन्यासपौरुषाकृतिः ॥

मन्दिरों में ऐसे बीभत्स स्वरूपों की रचना करने से उन पर बिजली पड़ने का भय नहीं रहता।

- भाष्यरा म एस वामत्स रपल्या गार्या गार्या गार्या है। युरोप में भी नये (४) सुन्दर मन्दिर की कृति पर किसी की नजर न लग जाय इस हेतु से बीभत्स स्वरूपों की योजना की जाती है। युरोप में भी नये चर्च को किसी की नजर न लग जाय इस हेतु से वहाँ झाडू टाँग दिया जाता है।
- 🕊 वैराग्य भावना से दर्शकों को विमुक्त करने के हेतु भी ऐसे शिल्प किये जाते हैं।

(६) शिल्पियों की कुतूहल वृत्ति के कारण ऐसे शिल्पों की योजना होती है।

उड़ीसा के प्राचीन शिल्पग्रन्थ-शिल्प प्रकाश, अध्याय-२:

मिथुनबन्धः श्रृणु मिथुनबन्धाश्च कस्मिन्यंत्रादिनिर्णयः। नानामिथुनबन्धा हि कामशास्त्रानुसारतः ॥ मुख्या हि केवलं केलिः न पातो न च संगमः। केलिः बहुविधा शास्त्रे केवलं ऋीड़ा भाषिता ।।

बुन्देलखण्ड के खजूराहो के समूहमन्दिरों में सुन्दर समृद्ध कला है। उसमें ऐसे कई स्वरूप कोरे गये हैं, उसके विषय में एक ऐसी मान्यता श्रथवा लोकोक्ति है कि 'हेमवती' नामक किसी रूपवती स्त्री ने चन्द्रमा <mark>के साथ कुछ दुर्वर्ताव किया, उसके प्रायश्चित्त के रूप में ख</mark>जूराहो श्रीर सारे बुन्देलखण्ड के मन्दिरों में ग्रश्लील मूर्तियों का सर्जन किया गया है।

किलग–उडीसाके, भुवनेश्वर के समूहमन्दिरों में और ज्यन्नाथपुरी के विशाल मन्दिरों में तो उनके विस्तार में चार चार फूट ऊँचे बड़े चेष्टास्वरूप खड़े कर दिये हैं जो कि कलियुग के स्त्रीपुरुष व्यवहार की क्रिया बताते हैं। दर्शकों की पहली दृष्टि उस पर पड़े ऐसी जगह वे कोरे गये हैं । लोगों का कहना है कि उस जमाने में वाममार्गियों का प्रावल्य था । इस प्रदेश के प्राचीन शिल्पग्रन्थ 'शिल्पप्रकाश' में इस बात का स्पष्ट उल्लेख है कि 'देवमन्दिरों में ग्रश्लील स्वरूप का निर्माण करना ही चाहिये ।' उत्तर भारत के किसी भी शिल्पग्रन्थ में ऐसी बात का उल्लेख नहीं मिलता।

> श्रृंगारहास्यकरुण–वीर रौद्रभयानकाः । बीभत्साद्भुत इत्यष्टौ शान्तश्च नवमो रसः ।। शिल्परत्न, ग्र०३५

श्रृंगार,हास्य, करुण, वीर, रौद्र, भयानक, बीभत्स, ग्रद्भुत ग्रौर शान्त ये नवरस विशेष रूप्से चित्रकला में होते हैं, उनमें से कुछ रस शिल्प में भी हैं।

देवालय और गजालय में इन रसों का निरूपण कहा गया है; परन्तु युद्ध, स्मशान, करुण मृत्यु, दु:ख, कल्पान्त, नग्नतपस्वी ब्राद्धि ग्रमंगल विषयों का ग्रालेखन नहीं करना चाहिये ऐसा द्रविड़ के शिल्परत्नने कहा है, इसीलिये द्रविड़ देश में ऐसे स्वरूपों का ग्रालेखन कम मान्ना में दिखाई देता है। केवल उत्तर भारत के देवमन्दिरों में ही ग्रक्लील स्वरूपों का आलेखन मिलता है।

यद्यपि द्रविड़ में शिव के ग्यारह स्वरूपों में भिक्षाटन समय का शिव का स्वरूप नग्न बताने के बारे में विधान मिलता है। वीतराग दिगम्बर की जैनमूर्तियाँ निर्वस्त-नंगी होती हैं, उनके क्षेत्रपाल के स्वरूप के विषय में लिखा है कि-

प्रस्तावना

хi

#### क्षेत्रपालविधानाय दिग्वासा घण्टभूषिताः।

क्षेत्रपाल के पैरों में खड़ाऊँ होने चाहिये, वह नंगा होना चाहिये और वह घंटियों से विभूषित होना चाहिये। साँप की जनेऊ भी उसको रहती है।

कामशास्त्र के संस्कृत ग्रन्थों में जो निर्दंभ उल्लेख है, उसीका अनुसरण मन्दिरों में मिलता है। कलामय देवप्रासादों में धर्म, ग्रर्थ, काम ग्रौर मोक्ष इन चारों पुरुषार्थों का निरूपण मिलता है। वहाँ किस पुरुषार्थ की ग्रवगणना की जा सकती है ?

कविभूषण कालिदास ने श्रपने श्रेष्ठ संस्कृत काव्यों में, नाटकों में जो प्रणयवर्णन किया है उनको वाणी द्वारा व्यक्त करने में भले ही संकोच का श्रनुभव होता हो, लेकिन शिल्पी समाज में उसका बहुत ग्रादर होता है, उन कृतियों को क्या हम श्रधम कहेंगे ?

भारत के प्रत्येक कविवर ने स्त्री के प्राकृतिक स्वरूप के गुणगान किये हैं। उसके सौन्दर्य का अनुपान करानेवाले कालिदास और भवभूति जैसे महान कविवरों ने स्त्री के रूप और गुण की मधुर गाथा गाई है। इससे प्रसन्न हुए शिल्पियों ने स्त्रीसौन्दर्य को मातृत्व भावना से शिल्प में उतारा है, उसी चीज को युरोपीय कुछ शिल्पियों ने वासना का विषय बनाकर शिल्पस्थ किया है।

युरोप की निर्वस्त्र नारीस्वरूपों की प्रतिकृतियाँ हमारे ग्रहरों में ग्राम जगहों पर रखी जाती हैं।

#### म्थपति

प्राचीन शिल्पस्थापत्यों की कृतियों पर उनके निर्माताओं के नाम शायद ही कहीं खुदे हुए मिलते हैं। दूसरी शताब्दी में ग्रान्ध्र में स्थपित ग्रनामदा, सारनाथ में शिल्पी वामन, धारानगरी में रूपकार सिहाक ग्रौर उनके पुत्र रामदेव हुए। ख्रिस्ताब्द ७४४ में धातुमूर्तिकार शिवनाग (राजस्थान) ग्रौर बंगाल में पालवंश के ग्राठवीं सदी के धातुमूर्तिकार धीमन हितभाव हुए हैं।

नवीं ज्ञताब्दी में गुजरात में रुद्रमहालय के निर्माता स्थपति गंगाधर और उनके पुत्र प्राणधर हुए। स्थि. १०२० में झाबू के विश्वप्रसिद्ध विमलमंत्री के मन्दिर के निर्माता गणधर हो गये। स्थि. १२१० में हीराधर (डभोई) हुए। स्थि. १२८५ में झाबू के वस्तुपालमन्दिर के निर्माता जोभनदेव स्थपति विश्वकर्मा के झवतार माने जाते थे।

ग्यारहवीं शताब्दी में धारानगरी में प्रमाणमंजरी ग्रन्थ के कर्ता नकुल के पुत्न मल्लदेव हो गये । स्त्रि. १४९५में राजस्थान–राणकपुर के चतुर्मुखनामक भव्य प्रासाद के निर्माता सोमपुरा देपाक थे ऐसी लोकोक्ति है । स्त्रि. ११७६में कर्नाटक में होयशाल, बेलूर, सोमनाथपुरम, हलेबीड मन्दिरों का निर्माण डंकनाचार्य ने किया था।

पंद्रहवीं शताब्दी में भारद्वाज गोत्र के सोमपुरा खेता और उनके परिवार के मण्डल को मेवाड के महाराणा कुंभा ने आमंत्रण देकर बुलवाया था और उनके द्वारा चित्तोड और उसके आसपास के मन्दिरों का एवं कीर्तिस्तम्भ का निर्माण करवाया था। मण्डन संस्कृत के भी अच्छे विद्वान थे। उस जमाने में शिल्प के ग्रन्थ अस्तव्यस्त एवं अशुद्ध थे, उनका संकलन करके, उनको शुद्ध करके, प्रासादमण्डन, रूप-मण्डन, वास्तुमण्डन, राजवल्लभ, वास्तुसार, रूपावतार, देवतामूर्ति प्रकरण आदि ग्रन्थों का उन्होंने नवसंस्करण किया। उनके भाई नाथजी ने वास्तुमंजरीकी और उनके परिवार के गोविन्द तथा सुखानन्द ने कलानिधि, वास्तुउद्धारधोरणी और वास्तुकम्बासूत्र की रचना की।

सतहवीं शताब्दी में मेवाड़ में कांकशेली के रामनगर के विशाल सरोवर का संगमरमर का किनारा और हजार फीट लम्बी छतरियाँ बनी हैं। वहाँ सोमपुरा के तीनसौ परिवार रहते थे। मेवाड़ के राणा ने उन स्थपतियों को धन, जमीन, गायें और जायदाद देकर अच्छा सम्मान किया था।

पन्द्रहवीं शताब्दी में ग्राबू-ग्रचलगढको धातुकी मूर्तियाँ शिल्पी वाच्छापुत्र देवानापुत्र ग्रर्जुन के पुत्र हरदाने बनाई थीं ग्रौर दूसरी मूर्तियाँ डुंगरपुर के शिल्पी लुम्बा ग्रौर लोभा ने बनाई थीं।

सं. १७९० में शिहोर ग्रौर भावनगर के महाराजा के स्थपति ग्रर्जुनदेव ग्रौर ग्रम्बाराम ने वहाँ कुछ स्थापत्य का काम किया है, भावनगर शहरकी स्थापना उनके ही समय में हुई थी। सं. १८२५ में पालीताना–शबुंजय पर्वत पर उन्होंने कुछ मन्दिरों का निर्माण किया, ग्रौरग्रगलवगल के कुछ मन्दिर मंगलजी ग्रौर लाधाराम ने बनाये।

सं. १८८५ में पालीताना-शतुजय पहाडी की दो चोटियाँ ग्रलग श्री। सेठ मोतीशाह की टुंक के लिये दो चोटियों को मिलाने की योजना रामजी भाने की उन चोटियों को मिला देना चाहते थे; लेकिन बीच में चुनाई की जगह नहीं थी। स्थपित रामजी लाधाराम ने युक्ति से कुछ ऐसी योजना बनाई कि जिसके द्वारा दो चोटियों के बीच की जगह भर दी, परिणामस्वरूप ऊपर विशाल जगह बन गई, उस पर उन्होंने मोतीशाह के नाम की एक टुंक बना दी, तब से पहाड पर के प्रवेशद्वार को 'रामपोल' नाम दिया गया ग्रीर इस तरह रामजी की स्मृति कायम कर दी गयी।

स्थपति रामजीभा कुशल स्थपति थे। उन्होंने कई स्थानों पर मन्दिरों का निर्माण किया। शत्नुजय पहाडी पर की कई टुंक उन्होंने बनाई थीं। उस जमाने में उन्होंने शिल्पपद्धति में काफी सुधार किया था। स्थपति रामजीभा के पुत्र रणछोडजी ने बढवाण, जसदण और पाली-ताना–महाराजाओं के राजमहल बनाये थे। उनके भतीजे भवानभाई स्त्रौर ग्रोघड़भाई ने सौराष्ट्र में ग्रनेक मन्दिरों का निर्माण किया था। नवमी शताब्दी में तिनेतेश्वर के कलामय भव्य मन्दिर का सर्जन उन्होंने ही किया था। इसके ग्रलावा वे सरकारी भवनों का निर्माणकार्य भी प्रां प्रस्तावना

करते थे। ये सभी भारद्वाजगोत्न के स्थपित थे। उपर्युक्त ग्रर्जुनदेव, ग्रम्बाराम, मंगलजी, लाधाराम, रामजी, रणछोड़, भवानभाई ग्रौर स्रोघड़भाई ये सब इस ग्रन्थ के लेखक के उत्तरोत्तर पिता, पितामह, प्रपितामह स्नादि थे। मेरे बड़े भाई स्वर्गीय भाईशंकरभाई ने सौराष्ट्र स्नौर महाराष्ट्र में कई मन्दिरों का निर्माण किया है। मेरे जेष्ठ पुत्र बलवन्तराय ने शिल्पशास्त्र का ग्रन्छा ग्रध्ययन किया है। उसने जैनियों के एवं बम्बई (कल्याण) में बिरलाजी द्वारा स्नायोजित तथा रेणुकूट के भव्य मन्दिरों का निर्माण किया है।

सं. १९०० में श्रहमदाबाद के हठीसींग के बावन जिनालयों का निर्माण प्रेमचन्दजी सोमपूरा ने किया था।

स्रठारहवीं शताब्दी में पालीताना में शामजी गोरा ने शतुंजय पहाड़पर 'उन्नत चोमुख' नामक विशाल, भव्य शिखिर थोडासा बनाया था, जो बाद में १८६० में जसकरणजी ने पूरा किया।

<u>जैनपेठी के स्थपति नथुभाई गणेश</u>जी और उनके पुत्र खु<u>शालदास ने शतूंजय</u> पहाड पर के एवं <u>पालीताना शहर के कु</u>छ मन्दिरों का निर्माण किया था । उन्हीं के कुल के धरमशी और तुल्जाराम मूर्तिविधान करने में मूर्ति<u>का ता</u>दृशरूप बनाने में कुशल थे ।

ग्रभी ग्रभी करीब पिछले पचहत्तर वर्षों में पालीताना में प्राणजीवन ग्रौर वीसनगर में प्रत्हादजी तथा नाथुराम ग्रच्छे स्थपित हो गये। उनको शिल्प का शास्त्रीय ज्ञान भी ग्रच्छा था। वढवाण के तुल्सीदास ग्रौर ग्रम्बाराम ने 'प्रासादमन' के प्रथम ग्रध्याय का एवं 'केशराज', ग्रन्थ का प्रकाशन किया था। उनके पुत्र जगन्नाथ ने भी 'बृहत् शिल्पशास्त्र' नामक मौलिक ग्रन्थ तीन विभागों में प्रकाशित किया था। पालीताना में वेलजी ग्रनोपराम ग्रौर भाईशंकर गौरीशंकर हो गये, जिनको क्रिया का बहुत ग्रच्छा ज्ञान था। उन्होंने भी कई मन्दिरों का निर्माण किया था। मेरे स्वर्गीय मित्र नर्मदाशंकरभाई बहुत कुशल स्थपित थे। उन्होंने कई कलामय मन्दिरों का निर्माण तो किया हो, विशेष में उन्होंने (शिल्परत्नाकर' नामक एक बड़े शिल्पग्रन्थ का प्रकाशन भी किया। गायकवाड सरकार ने उनको ग्रपने यहाँ स्थान दिया था।

राजस्थान—जावाल के श्री अवलाजी और ताराचंदजी, उनके बाद चांदोर के सरमेलजी और सादड़ी के चम्पालालजी झादि ने जैन मन्दिरों का निर्माण किया है।

करीब साठसत्तर वर्ष पहले डुंगरपुर–वांसवाडा के गुलाबजी और धांगधा के हरिशंकरजी कुशल मूर्तिकार थे। वे तादृश्य स्वरूप निर्माण करने की शक्ति–समझ रखते थे। गुलाबजी स्वभाव के मस्त थे, वे करोडपित की भी कभी पर्वाह नहीं करते थे। उन्होंने अहमदाबाद में 'यतासाकी पोल' में झारस का सुन्दर जिनमन्दिर बनाया है। पिछली जिन्दगी में वे इडर की पहाड़ियों की गुफा में रहते थे। प्रसिद्ध शिल्पी जगन्नाथ ग्रम्बाराम उनको ग्रपना गुरू मानते थे। केन्वास पर ऑईल पेइन्ट किया हुग्ना उनका तैलचित्न भ्राज भी जगन्नाथजी के पास है।

वर्तमान में (फिलहाल) लेखक, जिनका परिचय धागे दिया जायेगा, सोमपुरा नन्दलाल चुनीलाल, सोमपुरामनसुखलाल लालजी-भाई, सोमपुरा धमुतलाल मूलशंकर और सोमपुरा भगवानलाल गिरधरलाल मन्दिरों का निर्माण कार्य कर रहे हैं।

इस समय सोमपुरा मूर्तिकारों में जगन्नाथ देवचंद, बम्बई में हरगोविददास लल्लुभाई श्रच्छे कुशल माने जाते हैं। वे स्टेच्यु (प्रति-मूर्ति) भी ग्रपने स्टूडियों में बनाते हैं, मन्दिर-निर्माण के उपरांत दूसरे कलाविषयक विशेष काम भी करते हैं। दुर्गाशंकर, बलदेव लक्ष्मी-शंकर, प्रभुदास लक्ष्मीशंकर, विनोदराय ग्रमृतलाल, तलवाड़ा के कस्तूरचंदजी, डुंगरपुर के रघुलालजी, बढ़वाण के नन्दलाल जटाशंकर, नवीनचन्द्र नन्दलाल, पालीताना के परशुराम हिंमतलाल, झांगझा के मगनलाल मणिशंकर तथा ग्रहमदाबाद में सोमपुरा ग्रमृतलाल कानजी ये सब प्रख्यात मूर्तिकार हैं वे तादृश्य स्वरूपनिर्माण करने में सिद्धहस्त हैं।

#### निजी नोंघ

ग्राम तौर पर ग्रात्मश्लाघा के भय से निजी नोंध देते समय संकोच का होना स्वाभाविक है। फिर भी ऐसी नोंध से जिज्ञासुपाठकों को प्रेरणा मिलेगी, मार्गदर्शन मिलेगा ऐसी बुजुर्गों की एवं शुभेच्छकों की भावना ग्रौर उनके ग्राग्रह को ग्रादेश मानकर वह लिखने जा रहा हूँ।

शिल्पस्थापत्य हमारे परिवार का पारंपरिक व्यवसाय है। अंग्रेजी की पढ़ाई करने की महेच्छा थी, लेकिन विधि का विधान कुछ निराला ही था, संयोगवश शिल्प कर्म के व्यवसाय में जुट जाना पड़ा। धीरे धीरे शिल्पकर्म पर हाथ बैठ गया, अधिकार जमगया। घर के पेटीपिटोरे में पड़े हस्तलिखित शिल्पग्रन्थ, पत्निका, नोंध के कागजात, पूर्वजों के द्वारा तैयार किये गये नकशे और करीबन दोसों वर्ष पहले का पत्नव्यवहार आदि सबकुछ व्यवस्थित कर दिया और उनका अध्ययन शुरू कर दिया। दिन को मैं शिल्पकर्म करता और रात को काफी देर तक ग्रन्थों को पढ़ता। कुछ समझ लेता, कुछ समझ में नहीं भी आता, फिर भी नियमित उनका अध्यास करता। कुछ हस्तलिखित शिल्पसाहित्यका अंश लिखकर उसका अनुवाद करने का प्रयत्न करता। कुछ उलझनें जरूर आतीं, लेकिन पिताजी के द्वारा किया के ज्ञान के साथ साथ उलझनें स्लझाता।

पिताजी शिल्प का प्राथमिक गणितग्रन्थ 'म्रायतत्त्व' कण्ठस्थ कराके गणित का ज्ञान देते थे। उसके बाद केशराज और प्रासाद मण्डन के चार ग्रष्ट्याय कमशः मुखपाठ करवाया था। यह सब मैं म्रासानी से बिना रूके, बिनापुस्तक के बोल लेता था। गणित और ग्रन्य विषयों की सक्रिय समझदारी के साथ साथ मैं शिल्प ग्रालेखन (ड्रोईंग) भी करने लगा था।

चार भाइयों में मैं सबसे छोटा था।परिवार के बुजुर्गों को इस बात का सन्तोष था कि यह छोटा लड़का कुलपरंपराकी विद्या सम्हा-लेगा। मैं रात को बड़ी देर तक बैठकर शिल्पग्रन्थों का श्रनुवाद करने का प्रयास करता। सं. १९७३ में ग्राज से करीब ५७ वर्ष पहले 'प्रासाद प्रस्तावना xiii

मण्डन'का अनुवाद मैंने शुरू किया था। उसमें बहुत कठिनाइयों का सामना करना पड़ता था। लेख और प्रत्यक्ष प्रयोग (क्रिया) का मेल बिठाने में थोड़ी दिक्कत पड़ती थी, ऐसे समय पर पूर्वजों के बनाये नकशे बहुत काम देते। ग्रन्थों के वाचन–मनन के साथ मेरे ग्रध्ययन की गाडी श्रागे बढ़ती रही।

बीच में एक साल के लिये में बम्बई गया था। कुदरत जायद मेरी कसौटी करना चाहती थी। सं. १९७९ (छि. १९२३) में मैं जारीरिक अस्वस्थता के कारण स्व. बड़े भाई रेवाणंकरजी के पास रहकर एक साल तक खंभात में व्यवसाय करता था, दरम्यान सौभाग्य से मुझे अम्बाजी- कुंभारिया के प्राचीन मन्दिरों के जीर्णोद्धार का काम मिला अथवा यों कहिये सौंपा गया। वहाँ के प्राचीन मन्दिरों का निर्माण और उनकी कला ये दोनों मेरे अध्ययन—संशोधन में काफी सहायक हुए। वहाँ मुझे अपना ज्ञान बढ़ाने की अच्छी सुभीता मिली। करीब पाँच वर्ष मैं वहाँ टिक गया, उस दरम्यान मैंने 'क्षीरार्णव' और 'दीपार्णव' जैसे कठिन ग्रन्थों का संशोधन किया। मेरे अनुवाद के कार्य को भी अच्छा वेग मिला। रूपमण्डन, प्रासादमंजरी, वास्तुसार का अनुवाद मैंने यहीं किया। अलबत्ता, संस्कृतभाषा का मेरा ज्ञान जो मर्यादित था, इसलिये मैंने यह सारा साहित्य पेन्सिल से ही लिखा था, शिल्प के पारिभाषिक शब्दों का अनुवाद करना तो अच्छे महामहोपाध्याय के लिये भी मृश्किल था। कुंभारिका के निवास दरम्यान मेरी पारिवारिक परिस्थित भी अच्छी हो गई थी।

बम्बई की रॉयल एणियाटिक लायब्रेरी (पुस्तकालय)से 'वृक्षार्णव' जैसे एक ग्रद्भुत ग्रन्थ के कुछ ग्रध्याय मैंने प्राप्त किये। उनमें से सांधार महाप्रासाद के पाठ और देवांगनाम्रों के स्वरूपलक्षण के ग्रध्याय मिले।

सं. १९८६ से १९९१ (डि. १९३० से ५९३५) तक के पाँच वर्ष के कदमगिरि के निवास दरम्यान उपर्युक्त सारे ग्रन्थों का पूरा ग्रनुवाद, संशोधन–परिवर्तन–परिवर्धन के साथ पक्की कापियों में (फैर) लिख लिया था ।

सं. १९९१ (छि. १९३५) से मैं अपने जन्मस्थान पालीताना में रहने लगा। उस दरम्यान मैंने बम्बई, वेरावल, जामनगर, राजकोट, गु. पाटण, पालीताना (जलमन्दिर, आगममन्दिर), सुरेन्द्रनगर, प्रभासपाटण, भावनगर, जूनागढ़, ब्रह्मदाबाद (सावरमती), ब्रादि शहरों में और उनके अगलबगल के गाँवों में, महाराष्ट्र, मध्यप्रदेश, बंगाल, केराला ब्रादि प्रदेशों में करीब सौ से भी अधिक बडेबडे मन्दिरों का निर्माण किया। इनमें से बहुत से प्रासाद बहुत विशाल और भव्य बने हैं। बावन जिनालय आदि मन्दिर एक लाख से लेकर पाँच, दस, बीस लाख रुपयों का खर्च करके सुन्दर कलामय ढंग से बनाये गये हैं। इसके अलावा ग्यारहवीं शताब्दी के कुंभारियाजी के कलापूर्ण मन्दिरों का जीर्णोद्धार और सेठ अरविन्दभाई मफतलाल के द्वारा करवाया गया 'शामलाजी' मन्दिर का जीर्णोद्धार—पुनरुद्धार ये सारे कार्य किये हैं। शामलाजी मन्दिर का काम बारहवीं शताब्दी की एक प्रतिकृति है। उस काम में करीब आठ लाख रुपयों का खर्च किया गया है। साथ में मेरा ज्येष्ठ पुत्र बलवंतराय था।

सं. २००६ (िह्य. १९४८) में स्वतंत्र भारत के उपप्रधानमंत्री श्री. वल्लभभाई पटेल ने सोमनाथ के प्राचीन मन्दिर के नवनिर्माण के विषय में विचारणा करने के लिये निमंत्रण देकर दिल्ली बुलायाथा। सोमनाथ के साधार महाप्रासाद का निर्माण उस विषय के पूर्ण ग्रभ्यासी के सिवा दूसरे के द्वारा करना मुश्किल था। लोग कहते हैं कि हमारे ही भारद्वाजगोत्री पूर्वजों ने इस प्राचीन मन्दिर का निर्माण किया था। मेरे करीब पैंतीस वर्ष के श्रभ्यास और अनुभव ने इस भगीरथ कार्य में अच्छी सहायता दी, इसको में परमात्मा की पूर्ण कृपा मानता हूँ। सोधार महाप्रासाद की रचना करीब सातसी वर्षों से बन्द है, इसलिये उसका ज्ञान प्रायः विस्मृत सा हो गया है। सतत अभ्यास के कारण मैं यह कार्य कर सका इसलिये मैं अपने आपको ईश्वरकुपासे धन्य मानता हूँ।

सोमनाथ के मन्दिरनिर्माणकार्य के दरम्यान भारत के प्रधानमंत्री, प्रान्तीय मुख्यमंत्रीगण, महान नेतागण, गवर्नर और देशविदेश के विशेष रूप से युरोप—श्रमरीका के विशिष्ट व्यक्तियों से कभी कभी मिलने का अवसर आता था। वे हम लोगों के प्रति पूर्ण सद्भाव रखते थे। सम्मान की दृष्टि से हमें देखते थे। श्री. सरदार वल्लभभाई पटेल, श्री. जामसाहब, श्री. कनैयालाल मुनशी, श्री. गाड़गीळ, श्री. ढेबरभाई आदि के साथ हमेशा संपर्क बना रहता।

श्री. सोमनाथ का काम चालू था, उसी समय ह्यि. १९५८ के ग्ररसे में श्री. बिरलाजी के प्रतिनिधि श्री. नवेटियाजी से सोमनाथ मन्दिर में मेरी प्रथम भेंट हुई। श्री. बिरलाजी की इच्छा के ग्रनुसार कल्याण—सेन्चुरी में विठोबा, लक्ष्मीनारायण मन्दिर की एवं एक पहाड़ी पर 'पाँचपद' के गृढ मण्डप ग्रीर नृत्यमण्डपवाले एक भव्य विशाल प्रासाद की रचना हुई। उत्तरप्रदेश में वाराणसी के पास रेणुकूट की एल्यु-मीनियम फैक्टरी में एक पहाड़ी पर उमामहेश का कलामय मन्दिर बनाया और उड़ीसा के भुवनेश्वर के राजरानी मन्दिर का प्रतिकृतिरूप प्रासाद करीब बीस लाख रुपयों की लागत से बनाया। मध्यप्रदेश में उज्जैन के पास नागदा में—ग्वालियर रेयोन में शेषशायी भगवान का मन्दिर, जो कि ग्वालियर के सहस्रवाह मन्दिर की प्रतिकृतिरूप है, बारह फीट ऊँचे प्लेटफॉर्म पर करीब पैतीस लाख रुपयों की लागत पर बन रहा है। यह सर्व स्थापत्यको स्व. बलवंतरायका सहयोग था। उद्योगपित श्री. गोयंकाजी की ग्रीर से फिलहाल कलकतेमें भव्य शिवालय का निर्माण हो रहा है। भारत के उद्योगपित श्री. ग्ररविन्दभाई मफतलाल ने उसी तरह महाराष्ट्रके सातारा जिले के चाफल गाँव में करीब पन्द्रह लाख रुपयों की लागत से रामचन्द्रजी का भव्य मन्दिर बनाया है। इस कार्य में सेरा पौत्र चंद्रकान्त साथ में था।

मेरे जेष्ठपुत बलवन्तराय बारबार इस ग्रन्थ के प्रकाशन की प्रेरणा ग्रीर प्रोत्साहन देते रहे। वे शिल्पशास्त्र के ग्रच्छे ग्रभ्यासी थे। उन्होंने बम्बई, कल्याण, रेणुकूट, डाकोर, ग्रहमदाबाद, नागदा, शामलाजी, पालीताना ग्रादि स्थानों पर कलामय मन्दिरों के निर्माण xiv प्रस्तावना

कार्य में मुझे सहयोग दिया है। ग्रन्त में हिमालय के बद्रीनारायण मन्दिर का पुनरुद्धार का काम करते समय वहाँ बगल से बहनेवाली पवित्र नदी—ग्रलकनन्दा के जलप्रवाह में वे गिर गये, बह गये ग्रीर इस तरह उनकी मृत्यु हो गई। इस ग्रवसर पर वे इस दुनिया में नहीं है इसका मुझे पारावार दुःख है, लेकिन इस ग्रन्थप्रकाशन से उनकी ग्रात्मा ग्रवस्य प्रसन्न होगी ऐसा मैं मानता हूँ।

चि. भाई बलवन्तराय के पुत्र—मेरे पौत्र चि. चन्दकान्त मेरे साथ क्रिल्पव्यवसाय में जुड़ गये हैं। मेरे दूसरे पुत्र चि. विनोदराय सपरिवार श्रमरीका में हैं, वहाँ वे मिचिगन स्टेट में सरकारी उच्च क्रोहदेपर हैं। तीसरे पुत्र चि. हर्षदराय भ्रहमदाबाद हाईकोर्ट में एडवोकेट वकालत कर रहे हैं। चौथे पुत्र धनवन्तराय बैंक-व्यवसाय में हैं।

एक विद्वान कवि ने कहा है कि कवि की जिव्हा में और िशल्पी के हाथों में सरस्वती रहती है। ग्रन्थ में किसी प्रकारकी क्षति मालूम हो तो विद्वान लोग उदारता के साथ हंसवृत्ति प्रदर्शित करेंगे ऐसी नम्न बिनति है।

शिल्पस्थापत्य के ग्रन्थों का संशोधन ग्रौर भाषानुवाद होने पर भी जब तक उनके प्रत्येक ग्रंग की टीका के साथ, ग्रन्य ग्रन्थकार के मतमतांतर की नोंध के साथ, प्रत्येक विषय के कियात्मक मर्म के साथ उनके ग्रालेखन देने से ग्रन्थ सम्पूर्ण माने जाते हैं। साथ साथ चित्र, कोष्ठक, फोटू ग्रादि भी देना जरूरी है। बिल्कुल इसी प्रकार से ख्यि. १९६० में पहलेपहल मैंने 'दीपार्णव'(१) जैसे एक महान ग्रन्थ का प्र काशनिकया था, उसके बाद जिनदर्शन शिल्प (२), ग्रौर प्रासादमंजरी (गुजराती–३) ग्रौर हिन्दी (४) का प्रकाशन किया। प्रासादमंजरी (ग्रंग्रेजी–५) प्रेस में है। क्षीरार्णव (६), वेधवास्तुप्रभाकर (७), प्रासादतिलक (८), भारतीय दुर्गविधान (९), प्रकाशित हो गये हैं। शिल्पस्थापत्यलेखन (१०) प्रेस में है।

इनके ग्रलावा वास्तुतिलक प्रकाशित हो गया (११), वास्तुविद्या (१२), वृक्षाणंव (१३), वास्तुशास्त्र (१४), इन चार ग्रन्थों का संशोधनकार्य चल रहा है। बुजर्गों के शुभाशीर्वाद की ग्रौर उनके ऋणस्वीकार की नोंध लेते हुए मुझे हर्ष होता है। जगन्नियन्ता श्रीहरि की सी ही कृपा हमेशा बनी रहे, बस यही एक नम्रतापूर्वक प्रार्थना है।

भारतीय शिल्पसंहिताका ग्रंग्रेजी श्रनुवाद जल्दी प्रकाशित हो ऐसी कामना है, लेकिन यह काम कोई पुरातत्त्वज्ञ विद्वान का साथ मिल जाय तो ही हो सकता है। ऐसे प्रकाशन से दुनिया के प्रत्येक देश के भारतीय शिल्प पर ग्रभिक्चि रखनेवाले विद्वान लाभ ले सकेंगे।

श्री और सरस्वती का सुभग समन्वय पानेवाले श्री-श्रीगोपालजी नवेटिया ने इस पुस्तक के लिये काफी कष्ट उठाया है उनके ग्रमूल्य सुझाव ग्रौर मार्गदर्शन के लिये में उनका हार्दिक ग्राभारी हूँ ।

इस पुस्तक का संस्कृत भाग देखकर और उसमें कार्य की शुध्दिया करके मुझे विद्वद स्राचार्य श्री. भाईशंकर पुरोहित (प्रधानाचार्य, संस्कृत महाविद्यालय, भारतीय विद्याभवन)ने काफी मदद की है । उनके प्रति भी मैं स्नाभारी हूँ ।

श्री. वीरेन्द्रकुमार जैन ग्रौर श्रीमति हेमलता विवेदीने हिन्दी ग्रनुवाद देखकर उसमें कुछ शुद्धियां की थी उसके लिये मैं उनके प्रति ग्राभारी हूँ ।

इस ग्रन्थ में समयानुसार आवश्यक हेर-फेर करके, व्यवस्थित करने में भाई हरिप्रसाद हरगोविन्द सोमपुरा ने काफी सहायता की है। वे बम्बई युनिर्वासटी के एम.ए. हैं, उन्होंने कई नाटक, काव्य और कहानियाँ लिखी हैं। वे बार बार मुझको कहाँ करते हैं कि आपके पास वास्तुशास्त्र का गहरा ज्ञानभण्डार है, तो आपको उस विषय के ग्रन्थों का प्रकाशन करना चाहिये, इतना ही पर्याप्त नहीं है आपको तो शिल्पविद्या की विद्यापीठ शुरू करनी चाहिये। उन्होंने मुझे हिन्दी अनुवाद के काम में बहुत सहयोग दिया है।

इस ग्रन्थ में दिये हुए बहुत से म्रालेखन स्व. चन्दुलाल भगवानुजी सोमपुरा (ध्रांगघ्रा) के ग्रालिखित हैं। वे कुशल मूर्तिकार थे। ग्रौर गुजरात के 'माइकल एन्जेलो' कहे जा सकते हैं। मूर्तिकला की तरह वे प्राचीन शिल्पालेखन में भी प्रवीण थे। उनके साथ मेरे पौत चन्द्रकान्त, मेरे भानजे भगवानजी मगनलाल, विनोदराय ग्रमृतलाल ग्रौर बलदेव लक्ष्मीशंकर ने भी कुछ ग्रालेखनों में मुझे सहायता की है, उन सबका मैं ग्राभारी हूँ।

श्रीमान् सेठ श्री. करमशीभाई सोमैया ब्रौर सेठ श्री. शान्तिभाई सोमैया ने अपने प्रेस में इस ग्रन्थ को मुद्रित करके प्रकाशित करने की अनुमति देकर मुझे ग्राभारी किया है। 'सोमैया पब्लिकेशन्स' के श्री. गं. श्री. कोशेसाहेब, श्री. पुजार एवं मुरलीभाई ने जो परिश्रम किया है, मुद्रणालय के कर्मचारी उसके लिये ग्राभारी हूँ। मेरे परमित्रय श्री मधुसुदन ढाकी के लेखों को इस ग्रंथमें आवृत्त किया गया है इस लिये मैं उनका ऋणी हं।

सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः । सर्वे भद्राणि पश्यन्तु मा कश्चिद् दुःखमाप्नुयात् ।। इति शुभं भवतु ।

विनयप्रभा ३१, इलोरा पार्क, ग्रहमदाबाद-१३ सं. २०२१, नूतनवर्ष ता. ६ नवम्बर १९७४

स्थपति पद्मश्री प्रभाशंकर स्रोघडभाई सोमपुरा शिल्पविशारद

xv

## स्थपति प्रमाशंकर ओघडभाई 'शिल्पविशारद' का हस्तिलिखित प्रन्थसंप्रह

| विश्वकर्माप्रणीत                  | सूत्रमंडलप्रणीत     |
|-----------------------------------|---------------------|
| <b>्दी</b> पार्णव                 | प्रासादमंडन         |
| क्षीरार्णव                        | वास्तुमंडन          |
| वृक्षार्णव                        | रूपमंडन             |
| ग्रंपराजितसूत्र                   | वास्तुसार           |
| ज्ञान रत्नकोश                     | रूपावतार            |
| जयपृच्छा                          | देवतामूर्तिप्रकरणम् |
| जयपृच्छावृद्धायतन                 | राजवल्लभ            |
| विश्वकर्माप्रकाश                  |                     |
| वास्तुशास्त्रकारिका               | सू. नाथजीप्रणीत     |
| वास्तुतिलक                        | वास्तुमंज <b>री</b> |
| नारदशिल्पशास <del>्त्र</del>      | प्रासादमंजरी        |
| सूत्रपतान                         |                     |
| ज्ञानसार भ्रपराजित                | सूत्रराजसिंहप्रणीत  |
| वास्त्वध्याय                      | वास्तुराज (छोटा)    |
| वैमानिक प्रकरण                    | वास्तुराज (बडा)     |
| समरांगणसूत्रधार                   |                     |
| ल <b>क्ष</b> णसम <del>ुच</del> ्य | ठकुरफेरुप्रणीत      |
| देव्याधिकार                       | वत्थुसार            |
| प्रासादतिलक                       | वास्तुसार           |
| रत्नतिलक                          |                     |
| वास्तुप्रदीप                      | सूत्र गोविन्दप्रणीत |
| परिमाणमंजरी                       | कलानिधि             |
| वास्तुकौतुक                       | वास्तुउद्धारधोरणी   |
|                                   | वास्तुकम्बासूत्र    |
| बालबोधांकवृत्ति                   | चतुव्यापिचतुष्कोण   |
| ह्य <mark>ेलोक्यदीपक</mark>       | वापिलक्ष <b>ण</b>   |
| ज्योतिषसारसंग्रह                  | बाणस्थापन           |
| बालबोध                            | प्रयोजमंजरी         |
| कुंडसिद्धि                        | शिल्पदीपक           |
| कुंडप्रदीप                        |                     |
| कुंडाहुति                         | उपग्रन्थ            |
| जिनप्रसाद                         | ग्रार्यतत्त्व       |
| जिनवर्णलाछन                       | गृहप्रक'रण          |
| जिनप्रतिमापरिकर                   | गृहवेधनिर्णय        |
| समवसरणस्वरूप                      | निर्दोषवास्तु       |
| ऋषभादि प्रासाद                    | वेधदोषादिनिरूपण     |
| म्रष्टापदस्वरूप                   | पुण्य <i>वि</i> धि  |
| मेरुस्वरूप                        | वास्तुपूजा          |
| नन्दीश्वरद्वीपस्वरूप              | सर्वदेवप्रतिष्ठा    |
| पातिहार्य चौदह स्वप्न             | दिग्पालपूजन         |

प्रकीर्णक वास्तु-१
प्रकीर्णक वास्तु-२
केशाराज प्रासाद
वैराज्यादिप्रासाद
मेकविशतिमेरु प्रासाद
विशतिमेरु प्रासाद
लिलतादि प्रासाद
पुस्तकादि प्रासाद
महाधर प्रासाद
कमलोद्भव प्रासाद
तिलक सागरादि प्रासाद

प्रवेशबलि

#### xvi

## शिल्पशास्त्रीय मुद्रित श्रन्थसंग्रह

| अपराजितपृच्छा           |
|-------------------------|
| प्रासादमण्डन            |
| रूपमण्डन                |
| प्रतिमालक्षण            |
| देवतामूर्तिप्रकरणम्     |
| राजवल्लभ                |
| विश्वकर्मप्रकाश         |
| विश्वकर्मं विद्याप्रकाश |
| लघुशिल्पसार             |
| शिल्परत्नाकर            |
| शिल्पदीपक               |
| बृहद्शिल्पसार           |
| वत्थुसार                |
| शु <b>ऋनी</b> ति        |
| विवेकविलास              |
| श्रीतत्त्वनिधि          |
| ब्रहक्संहिता            |
| शारदातिलक               |
| स्राचारदिनकर            |
| निर्वाणकलिका            |
| सम्यक् सम्बुद्धप्रतिमा  |
| वास्तुरत्नावली          |
| ∕ द्रविड़शिल्पग्रन्थ    |
| मानसर                   |

| √ मयमत                   |
|--------------------------|
| ्रशिल्प रत्न             |
| ्र मनुष्यालयचन्द्रिका    |
| <sup>-</sup> काश्यपशिल्प |
| ईशान शिव गुरुदेवपद्धति   |
| वैरणनसागम                |
| ं वास्तु <b>विद्या</b>   |
| ं वास्तुविद्या (मूल)     |
| वास्तुविद्या (सटीक)      |
| वसिष्ठ संहिता            |
| नारद संहिता              |
| उद्धार धोरणी             |
| 🗸 अभिलाषतार्थं चिन्तामणि |
| ⁄ मानसोल्लास             |
| विष्णुसंहिता             |
| युक्तिकल्पतरु            |
| हयशीर्ष <b>पंच</b> रात्न |
| पुराणग्रन्थ              |
| मत्स्यपुराण              |
| ग्रग्निपुराण             |
| विष्णुधर्मोत्तर          |
| भविष्यपुराण              |
| गरुडपुराण                |
| े हेमाद्रिवतखण्ड         |
|                          |

## स्थपति प्रभाशंकर प्रकाशित मूल संस्कृत भाषा टीका सचित्र ग्रंथो

- १ दीपार्णव ह. ५०
- २ क्षीरार्णव रु.३०
- ३ प्रासादमंजरी-गुजराती ६.७.५०
- ४ प्रासादमंजरी-हिन्दी रु. ७.५०
- ५ प्रासादतिलक रु. १५
- ६ वेधवास्तुप्रभाकर रु. १०
- ७ जीवदर्शनशिल्प रु. १०
  - ८ भारतीयदुर्गलक्षण रु. ३५

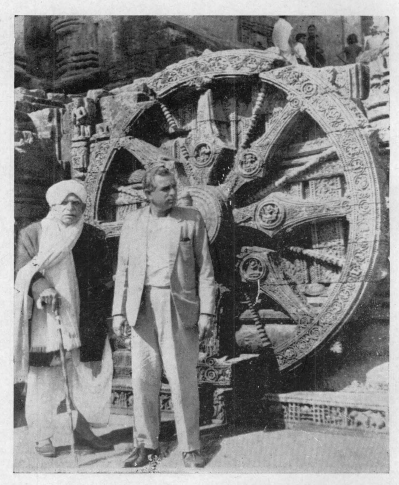
  - ९ भारतीय शिल्पसंहिता
  - १० प्रतिभा संहिता
  - ११ शिल्पस्थापत्य संहिता



स्व. जामसाहब, मुनर्शाजी और राज्यपाल श्री प्रकाश — पद्मश्री प्रभाशंकर सोमपुरा



स्व. राष्ट्रपति डा. राजेन्द्रप्रसाद, पद्मश्री प्रभाशंकर सोमपुरा और स्व. जामसाहब



ओड़िसा कोणार्क सूर्य महाप्रासाद में प्रतिष्ठित रथचक्र। मध्य में ग्रंथकर्ता और उनके सुपुत्र बलवंतराय

#### xvii

#### इस पुस्तक के लिखने में निम्न प्राचीन ग्रंथों का ऋण स्विकार है

| ٩. | सूत्र | संतान, | ग्रपराजित | सूत्र |
|----|-------|--------|-----------|-------|
|----|-------|--------|-----------|-------|

२. विश्वकर्म प्रकाश

३. समरांगण सूत्रधार

४. देवतामूर्ति प्रकरण

५. रूपमंडन

६. रूपावतार

७. शिल्परत्नम् (कुमार स्वामी)

८. मानसार

९. काश्यप शिल्प

१०. इशाना शिव गुरु देव पद्धति

११. मत्स्य पुराण

१२. ग्रग्निपुराण

१३. विष्णु धर्मोत्तर

**१४. श्रीतत्त्व निधि**ः

१५. मुद्गल पुराण

१६. अंशुयवमेदागम्

१७. वैखावस आगम्

१८. ब्रहद्संहिता

**१९. शुक्र नीति** 

२०. विवेक विलास

२१. धर्मसिधु

२२. निर्णय सिधु

२३. वसिष्ठ. नारद. पराशर संहिता

२४. शारदा तिलक

२५. विश्वकर्म शास्त्र

२६. वास्तु विद्या

२७. द्वीपार्णव

२८. क्षीराणंव

२९. वृक्षार्णव

३०. मानसोल्लास

३१. लक्षण समुच्चय

३२. वास्तुतिलक

# भारतीय शिल्पसंहिता (पूर्वार्ध)

# विषय ऋम [उत्तरार्घ]

#### देवस्वरूप

|     | आमुख                    | 69   |
|-----|-------------------------|------|
| १६० | अह्या स्वरूप            | ८७   |
| 9७. | विष्णु स्वरूप           | ९०   |
| ٩८. | महेश–शिव–रुद्र स्वरूप   | 990  |
| 99. | देवीशक्तिस्वरूप         | १२३  |
| २०. | दिक्पाल स्वरूप          | १४३  |
| २१. | ग्रह स्वरूप–आदित्यसूर्य | १५१  |
| २२. | प्रकीर्णंक देव स्वरूप   | १६३  |
| २३. | जैन प्रकरणम             | ঀড়ৼ |
| २४. | आयतन                    | २०७  |

# विषय ऋम [पूर्वार्घ]

|             | प्रस्तावना                                  | vii |
|-------------|---------------------------------------------|-----|
| ٩.          | . मूर्तिपूजा                                | ¥   |
| ₹.          | प्रतिमा मान–प्रमाणः तालमान                  | Ę   |
| ₹.          | प्रतिमा का वर्ण श्रौर उसका वास्तुद्रव्य     | 93  |
| ٧.          | . हस्तमुद्रायें                             | १५  |
| ч.          | . पादमुद्रा स्रोर श्रासन                    | 9८  |
| <b>Ę</b> .  | . पीठिका                                    | २०  |
| ا.و         | <sup>9</sup> शरीरमुद्रा                     | २१  |
| ۷.          | . बाहन                                      | २४  |
| ٩.          | . नृत्य                                     | २६  |
| 90.         | . षोडशाभरण (ग्रलंकार)                       | २८  |
| 99.         | . श्रायुध                                   | ४१  |
| <b>9</b> २. | . परिकर                                     | 86  |
| ۹ ३.        | . व्याल स्वरूप                              | ५३  |
| ٩४,         | . देवानुचर, ग्रसुरादि ग्रेकोर्नावशती स्वरूप | ५७  |
| <b>9</b> ५. | . वेवांगना स्वरूप                           | ६४  |

अङ्गः प्रथम

# मृर्तिपूजा (Idol Worship)

भारतीय शिल्प-स्थापत्य में प्रतिमाम्रों का विशेष प्राधान्य हैं। देव प्रासाद, देवमूर्तिम्रों के कारणभूत माने जाते हैं। कई विद्वान मानते हैं कि वैदिक समय में मूर्तिपूजा नहीं थी । फिर भी उस जमाने में मूर्तिपूजा के कई प्रमाण तो मिलते ही हैं। दूसरे देशों का मूर्तिपूजा का समय ग्रोर उनके साथ ग्रार्य प्रजा के संबंध देखते हुए यह मानना चाहिए कि भारत में मूर्तिपूजा का ग्रस्तित्व बहुत प्राचीन समय में भी था।

सबसे प्राचीन प्रजा-मध्य एशिया के पर्वतीय प्रदेशों में से आयी हुई-सुमेरियन प्रजा थी। उस समय के मानव देहधारी देवताओं के चित्र और मूर्तियों के उल्लेख भी मिलते हैं। उससे यह कल्पना की जा सकती है कि वहां मूर्तियूजा का अस्तित्व रहा होगा। बेबिलोनिया भी असेरिया जितना ही प्राचीन देश हैं। असेरिया में से प्राप्त ईसा पूर्व चार हजार वर्ष के प्राचीन लेखों में से, मंदिरों में देवताओं का प्रतिष्ठान किये जाने के उल्लेख भी मिलते हैं। धर्म में मूर्तियूजा शुरू हुई उससे पहले ही, स्वाभाविक कम से प्रतिमा बनाने की कला का विकास हुआ होगा। असेरियन प्रजा का धर्म और संस्कृति बेबिलोनियन प्रजा के अनुकरण से जन्मे थे। सो, स्वाभाविक तौर से असेरिया में भी मूर्तियूजा का अस्तित्व होना चाहिए। ई.स. पूर्व पंद्रहवी शताब्दी में मेसोपोटेनिया से मिस्र में उनके इष्टदेव की मूर्ति भव्य समार्भ के साथ विधिपूर्वक लायी गुई थी। यह घटना भी, मूर्तिकला का अस्तित्व उस समय में, उस देश में होने के प्रमाण देती है।

'प्राचीन व्यवस्थान' (श्रोल्ड टेस्टामेंट : बाइबिल) में उल्लेख है कि पेलेस्टाइन में इजरायली लोग जावेद की प्रतिमा का ई. स. पूर्व श्राठवीं शताब्दी तक पूजन करते थे । चीन में भी ई.स. पूर्व १२ वीं शताब्दी में मूर्तिपूजा थी । श्रव वहां बौद्धधर्म प्रचलित है । ग्रीस के एजियन लोग भी मुर्तिपूजक थे ।

उसी तरह भारत में भी ई.स. पूर्व की बहुत प्राचीन काल से ही मूर्तिपूजा का श्रस्तित्व था। लेकिन उसके प्रारंभ के बारे में कई विद्वानों में मतभेद है। सिंध के मोहन-जो-दरो और हरप्पा के अवशेष से इसका काल निश्चित करने में सहायता मिलती है। सिंधु संस्कृति का अभ्यास करने से पता चलता है कि वे अवशेष ई.स. पूर्व २५०० वर्ष से भी प्राचीन होने चाहिए। परंतु, वैदिक संस्कृति के अवशेष ई.स. पूर्व पांचवीं शताब्दी के पूर्व के नहीं मिले हैं। जब कि द्रविड संस्कृति का समय तो उससे भी प्राचीन माना जाता है।

मूर्तिपूजा के प्रमाणरूप सिंधु संस्कृति के काल में माता, शिवल्जिंग, शिवमूर्ति, योनि, वृक्ष ग्रादि को पवित्न माना जाता था । उस कारू में भी पत्थर, माटी ग्रौर धातु की प्रतिमाएं तैयार की जाती थीं । ई.स. पूर्व ३५०-४०० <u>की मौर्यकाल</u> की एक जैन खंडित मूर्ति मिली **है** ।

पतंजिल भाष्य (ई.स. पूर्व १५०) में देवताश्रों की मूर्तिश्रों का उल्लेख हैं। कौटिल्य के श्रर्थशास्त्र में उल्लेख हैं कि देवताश्रों के मंदिरों को निर्माण तो करना ही चाहिए। पाणिनी कहते हैं कि देव प्रतिमाएं बेचनी नहीं चाहिए, क्योंकि उससे कलाकृतियों का लोप होता है। महाभारत (ई.स. पूर्व २५०) के वनपर्व में भी मूर्तियों का उल्लेख हैं। श्रश्लायन गृह्य सूत्र में गृहदेवता और गृह-निर्माण पदार्थ (Building Materials) के उल्लेख हैं। श्रथवंवेद के कौशिकारण्य में, शतपथ ब्राह्मण ग्रंथ में, तैत्तिरीय ब्राह्मण में श्रीर ब्रारण्यक उप-निषद जैसे प्राचीन ग्रंथों में उसके उल्लेख प्राप्त ह ।

प्राचीन काल की प्रतिमाएं बहुत ही सुंदर, सौष्ठवयुक्त होती थीं। उस समय के भारतीय शिल्पकार प्रत्यक्ष मानव या प्राणी जैसी नैसर्गिक कलाकृति का सृजन करने का प्रयत्न करते थे। प्रतिमा निर्माण के लिये जरूरी धीरज और एकाग्रता से वे चलित नहीं होते थे। शिल्पग्रंथों ग्रौर ग्रागमग्रंथों में मूर्तिशास्त्र के ग्रंग उपांगों के नियम भी दिये हुए हैं। कई कला-विवेचक मानते हैं कि शिल्पकार ४ भारतीय शिल्पसंहिता

पर लंदे जड़ नियमों के बंधनों के कारण ही वे पिछले काल में मूर्तिका सौंदर्य विधान गर्वा बैठे। श्रलबत्ता, गुप्तकाल में मूर्तिकला का ग्रधिक विकास हुआ था।

भारत के लगभग सभी संप्रदायों में मूर्तिपूजा का प्राधान्य स्वीकृत किया गया है।

भारत के सिवा, भारत के पूर्व में आये ब्रह्मदेश, जावा-सुमावा, कंबोडिया, सिंहरूद्वीप और स्याम तथा उत्तर के अफगानिस्तान आदि, मध्य एशिया के प्रदेशों में भी जहां-जहां भारतीय संस्कृति फैँली हुई हैं, वहां भारतीय शिल्पकृतियां और उनके भ्रवशेष दिखाई देते हैं।

भारत में मूर्तिपूजा हजारों वर्षों से होती चली आयी है, इसी तरह मिस्न, बेबिलोनिया, ग्रसेरिया, पर्शिया ग्ररब देश, चीन ग्रौर यूरोप में भी हजारों वर्षों से देव-देवियों की पूजा होती रही थी। लगभग दो हजार वर्ष से नये संप्रदायों का उद्भव होते ही कई देशों में मूर्तिपूजा का निषेध होने लगा।

मूर्तियों के प्रकारों में साम्प्रदायिक द्रष्टि से वैदिक (हिन्दुधर्म), जैन और बौद्ध प्रतिमाएं दिखाई देती हैं। ग्रफगानिस्तान के एक जंगल के पहाड़ में २०० फुट ऊंचाई की बौद्ध प्रतिमा उत्कीर्ण की गई हैं। वहां से भैरव की भी एक मूर्ति प्राप्त हुई है।

मनुष्य के एक मुख ग्रौर दो भुजाएँ होती हैं, लेकिन पुराणों में देवों के ग्रनेक मुख ग्रौर भुजाएँ होने की कल्पना पायी जाती है। चार से लेकर बीस-बत्तीस भुजा देव-देवियों के धारण करने का हिन्दूशास्न में विधान है। देवों के मुख के स्थान पर सिहमुख, ग्रश्वमुख, वराहमुख, वृषभमुख, पशुमुख ग्रादि भी देवता धारण करते दिखायी पड़ते हैं।

श्रवीचीन समय में ग्रनेक मुख या भुजाश्रों की कल्पना श्रस्वाभाविक मानी जाती है। लेकिन उसमें भी रहस्य है। श्रनेक मुख भौर भुजाएँ विविध देवी-देवताश्रों के बल श्रौर स्वभाव के (उस प्रासंगिक समय के) प्रतीक हैं। मिस्न, बेबिलोनिया श्रौर श्रसीरिया में भी इस तरह प्रासंगिक प्रकार की श्राकृतियों के भव्य स्वरूप होते थे, उनके श्रवशेष श्रव भी मिलते हैं। शायद यूरोप में ऐसे स्वरूपों का श्रभाव रहा होगा। मीस्न में स्पींकन करके मूर्ति होती है उसका मुख मनुष्य का श्रौर शरीर होता है सिंह का। इरान में भी वृषभ का शरीर श्रौर मुख मनुष्य का होता है।

देवी-देवताओं की शक्ति या स्वभाव का दर्शक रूप यह प्रतीक सामान्य ग्रादमी को भी ज्ञात हो सके, इसीलिए देवता को विशेष भुजा या मुख देकर विशेष रूप में प्रकट किया जाता था।

प्रमुख पूजनीय मूर्ति का मुखभाव यौवनयुक्त, सुंदर हास्य प्रकट करनेवाला होना चाहिए।

लेकिन काली मां, महिषासुर मर्दिनी, हिरण्यकश्यप, ग्रादि की मूर्तियों का भाव उनके मुख्य स्वभावानुसार रौद्र होना चाहिए।

'समरागण सूत्रधार' में जो दस भाव कहे गये हैं, उनका विशेषतः नाटक या चित्र में उपयोग होता है । श्रच्छा शिल्पी शिल्प में भी भाव व्यक्त कर सकता है ।

विद्या और कला की शुक्राचार्य ने बहुत स्पष्ट व्याख्या की है। विद्या म्रनन्त ग्रीर कलाएँ ग्रनगिनंत हैं। फिर भी सामान्यतः ३२ प्रकार की विद्या ग्रीर ६४ प्रकार की कलाएँ कही गयी हैं।

जो कार्य वाणी से हो सके वह विद्या, और कुछ आदमी मिलकर जो कार्य कर सकें वह कला, ऐसी भी एक व्याख्या की गयी है। चित्र, शिल्प, नृत्य आदि मूक भाव से किये जाते हैं। वह कला के स्वरूप माने जाते हैं।

## मृतिं की शैलियाँ

वैसे तो मूर्ति विधान के स्वरूप सभी जगह एक से होते हैं, लेकिन देश-काल के भेदानुसार उसके स्वरूप निरूपण में भिन्नता भी दिखाई देती हैं। प्रादेशिक परंपराभ्रों के अनुसार स्वाभाविक रूप से शिल्प विधान में शैली-भेद देखने को मिलते हैं।

मौर्यकाल के बाद शुंगकाल का उदय हुम्रा । शुंगकाल में सांची के स्तूप के कटहरे, दरवाजे, तोरण म्रादि बने । उस काल में म्रन्य प्रदेशों में पकाई हुई मिट्टी (मृन्मय) की सुंदर मूर्तियां भी होती थीं ।

शुंगकाल के बाद कुशान और सप्तवाहनकाल में प्रतिमा विधान की दो प्रकार की शैलियाँ प्रचार में ग्रायीं । सरहद प्रान्त यानी उत्तर पंजाब के श्रासपास के प्रदेशों में प्रवर्तित गांधार शैली ग्रीर दूसरी मथुरा शैली ।

### १. गांधार शैली

बौद्ध संप्रदाय के मूर्ति विधान में यह शैली दिखाई देती हैं। ऐसी मूर्तियां ईसा पूर्व ३०० से ई.स. ५० तक पत्थर या चूने में से बनायी जातीं थीं। उसमें तादृश्यता और सप्रमाणता विशेष दिखाई देती हैं। मूर्ति के मस्तक के बाल घुंघराले होते हैं। गांधार शैली पर यूनानी प्रभाव है और उस पर भारतीय शैली का प्रभाव नहीं होने की बात कई पाश्चात्य विद्वान करते हैं। पाश्चात्यों में डा० हावेल और हमारे पुरातत्वज्ञों में डा० अग्रवाल और डा० कुमारस्वामी जैसे समर्थ पुरातत्वज्ञों का मंतव्य है कि गांधार शैली भारतीय ही है। उस प्रदेश के और उस काल के शिल्पियों की इसी प्रकार की शैली थी, उसे बाहर से अपनाई हुई शैली क्यों कर कहा जा सकता है।

۹

#### मूर्तिपूजा

२. मथुरा शैली

कुशान काल म<mark>थुरा शै</mark>ली की मूर्ति विधान का कला केन्द्र था । शुंग काल की कला धौर कुशानों के राज्याश्रय से इस मथुरा शैली का उद्भव हुमा था, ऐसा कई विद्वान मानते हैं ।

कुणान काल के पश्चात नागभार शैली का काल आया। उस समय की मूर्तियों पर अशोक काल का प्रभाव है। नागभार शैली के बाद वाकाटको का राज्यकाल आया। गुप्तकालीन समय भारतीय कला में सर्वोत्तम माना जाता है। गुप्तकालीन शिल्पयों की अद्भुत शिल्पकृतियों में सर्वांग सुंदर रमणीयता, भावमाधुर्य, और सुरूपता अब भी उस काल के अवशेषों में देखने को मिलती हैं। गुप्तकाल की शैली सभी संप्रदायों में एक सी दिखाई देती है।

गुप्त काल के राजा कलारसिक भ्रौर कला-कोविद होने से उनके राज्यकाल में ललित कला का बहुत ग्रधिक विकास हुम्रा । गुप्तकाल को सुवर्णयुग भी इसी कारण कहा जाता है ।

गुप्तकाल के बाद ई.स. ६०० से ९०० तक के युग को पूर्व-मध्यकाल कहा जाता है। उस काल में कन्नीज में सुप्रसिद्ध राजा हर्षवर्धन राज्य करते थे। चीनी यात्री हचु-एन-स्याँग भी उसी समय भारत की यात्रा पर प्राया था। गुप्तकाल की कला का प्रभाव गुप्त राजाओं के अस्त के बाद २००-३०० वर्ष तक उतना ही प्रबल बना रहा। भुवनेश्वर, कोणार्कक, खजुराहो, मालवा के परमार प्रासाद तथा कलर्णाक राजाओं ने मूर्तिकला को जबरदस्त प्रोत्साहन दिया था। गुजरात, राजस्थान के चौहान, राठौड़, सोलंकी, पांडच ग्रादि राजाओं ने ग्रपने राज्यकाल में शिल्पकला को बहुत प्रोत्साहन दिया था। तामिलनाडु, चौल और होयसल राजवंशों ने भी बड़े प्रासादों के ग्रति भव्य निर्माण करवाये थे।

उत्तर-मध्यकाल के बाद ईसा की चौथी सदी के ग्रारंभ से ग्रवीचीन काल तक मूर्तिकला राज्य ग्रौर श्रीमंतों के प्रोत्साहन पर ही टिकी रही ग्रौर विधर्मियों के ग्राक्रमण के कारण शिल्पकला का विकास स्थगित हो गया। विधर्मी इसके लिए बहुत जिम्मेदार हैं। प्राचीन काल के स्थापत्यों का विनाश उत्तर भारत में ही विशेष रूप से हुग्रा।

भारत के प्रत्येक प्रदेश में विशाल महाप्रासादों का जो स्थापत्य निर्माण हुग्रा, श्रौर श्रद्भुत मूर्तियों का जो सर्जन हुग्रा, वह विधिमयों की धर्मांधता से १२वीं शताब्दी के बाद नष्ट हो गया ग्रौर भव्य स्थापत्य कला का विकास मंद हो गया । खास करके विधर्मी जहां-जहां रहे, वहां हिन्दू स्थापत्यों का विनाश हुग्रा । विशेषतः उत्तर भारत में । उनके पत्थरों या ग्रवशेषों में से उन्होंने मस्जिदें, मकबरे, दरगाहें ग्रादि तैयार करवाईं ।

उत्तर भारत की अपेक्षा दक्षिण भारत में हमारी कला का नाश अपेक्षाकृत कम हुआ, लेकिन उसका विकास तो रुक ही गया।

देवमूर्तियाँ योग की भिन्न-भिन्न मुद्राझों में होती हैं। उनके वर्ण, वाहन, श्रायुध, श्राभूषण, श्रासन, श्रादि भिन्न-भिन्न शिल्प ग्रंथों में वर्णित है। इस तरह प्रतिमा के लांछन (चिन्ह-प्रतीक) से या उसके परिकर से या ग्राभरण से या उनके लक्षण स्वरूप से वह कौन से देव की प्रतिमा है, यह पहचाना जाता है। इसके श्रलावा हस्तमुद्रा, पादमुद्रा, शरीर मुद्रा ग्रीर नृत्य भाव भी मूर्तिशास्त्र के ही ग्रंग हैं। यहाँ हम कम से वह सभी ग्रंगों की चर्चा करेंगे।

#### अङ्गः द्वितीय

# प्रतिमा मान-प्रमाण: तालमान (Iconometry or Measurement of Idol: Talman)

भिन्न-भिन्न देवी-देवताओं की लंबाई-चौड़ाई, ऊंचाई म्रादि के तालमान और प्रमाण विविध प्रकार के हैं। शिल्प-ग्रंथ के म्रलावा पुराण भौर नीतिशास्र के ग्रंथों में भी इस विषय की सविस्तर चर्चा की गयी हैं। महर्षि शुकाचार्य भौर 'विवेक विलासकार' म्राचार्य जिनदत्त सूरि का शास्त्रीय मत इस कठिन विषय को बहुत सरलता से स्पष्ट करता है।

युका, यव, म्रादि पर से म्रांगुल का, भ्रौर उस पर से गज-हस्त का प्रमाण निश्चित हुम्रा है। इस नाप का उपयोग स्थापत्य निर्माण में भी होता है। मूर्ति निर्माण के कार्य में यवागुल (या मालागुल) का नाप गिना जाता है। उसके म्रलावा शिल्पीगण देहलब्धागुल के मनसार नाप लेते हैं।

शिल्पीगण मुखमान से संपूर्ण अवयव की कल्पना करते हैं। मूर्ति-विधान में मूर्ति की रचना के लिए 'तालमान' का नाप दिया है। तालमान: 'तालस्य द्वादशांगुल' अर्थात बारह आंगुल या बारह भाग को ताल समक्षना चाहिये। प्रतिमा के ललाट से दाढ़ी तक के चेहरे को एक तालमान नाप कहते हैं। इससे हम तालमान के प्रमाण की कल्पना कर सकते हैं।

'मत्स्यपुराण' में इस प्रकार स्पष्ट वर्णन है कि :

मुखामानेन कर्तव्या सर्वावयव कल्पयेत् (ग्र. २५७।१)

'विवेक विलास' में भी स्पष्ट कहा है कि :

"नवसाल भवेद्वयं तालस्य द्वादशांगुलम् स्रांगुलानीन कंबाया किन्तु रूपस्य तस्यहि !!" १३५ सर्ग-१.

प्रतिमा की ऊंचाई नवताल की रखनी चाहिए। बारह श्रंगुल का एक ताल होता है। लेकिन यहां, कंबासूत्र के श्रनुसार, गज के भंगुल न लेते हुए, प्रतिमा के ही लेने चाहिये। श्रर्थात् श्रंगुल का श्रर्थ इंच नहीं, लेकिन विभाग समक्षना चाहिए।

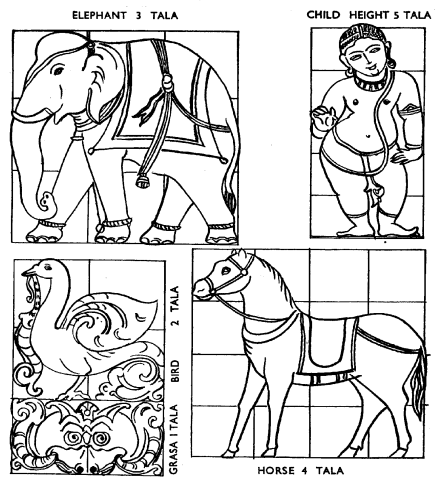
महर्षि शुक्राचार्यजी कहते हैं कि :

"स्वस्वमुष्टेश्चतुर्थांशो हयंगुलं परिकोर्तितम् तदंगुलैद्वदिशांगुलाभिभवेतालस्य दीर्घता ॥६–८२॥

- ग्रपनी ही मुट्ठी के चतुर्थांश को एक ग्रंगुल मानना चाहिये । ऐसे बारह ग्रंगुल का एक ताल जानना चाहिये ।

पुराण, संहिता, नीतिगास्त्र और दोनों महर्षियों के कथनानुसार ताल का अर्थ (मेजरमेंट) दो फुट के गज के २४ झंगुल नहीं, लेकिन प्रतिमा के ही प्रमाण से ८–९–१० तालमान–उसके विभाग से आनेवाले अनुक्रम से ९६″–१०८″–१२०″ को झंगुल के भाग कहना उचित होगा। प्रतिमा मान-प्रमाणः तालमान

# कमशः एक से पाँच तालमान प्रमाण के ग्रास, हंस, गज, ग्रश्व ग्रौर बालक



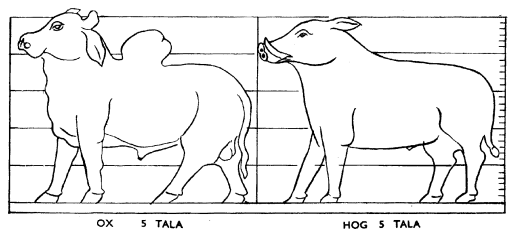
देव-देवी, वाहन, वैताल-दानव, दैत्यादि की प्रतिमाग्नों की ऊँचाई के शास्त्रोक्त ताल इस प्रकार हैं :-

|   | •    | 1 4 11) 110 1) 11110 41111, 411114 | 101 71 | (141) | ना उस का नार के साल्याकरा सार इस | 7441 | €  |                           |
|---|------|------------------------------------|--------|-------|----------------------------------|------|----|---------------------------|
| ٩ | ताल. | ग्रास                              | ९      | "     | सर्व देवता                       | १५   | ,, | राहु, भृगु, चामुण्डा      |
| २ | . ,, | पक्षी                              | 90     | ,,    | राम, बलराम, रुद्र, ब्रह्मा,      | 98   | "  | कूर देवतास्रों की मूर्ति, |
| ₹ | 11   | हाथी .                             |        |       | विष्णु, सिद्ध, जिन               |      |    | हिरण्यकश्यप, हिरणाक्षे,   |
| ४ | "    | किन्नर, श्रश्व                     | 99     | *1    | स्कंघ, हनुमंत, भूत, चंडी         |      |    | रावण, कुंभकरण, नमुंचि,    |
| ч | "    |                                    | 92     | ,,    | वैताल, भैरव, नरसिंह,             |      |    | निशुंभ, शुंभ, महिषासुर,   |
| Ę | **   | गणेश, वाराह, कुमार                 |        |       | हयग्रीव                          |      |    | पिशाच, ग्रसुर, कूर दैवता, |
| ૭ | **   | मानव                               | 93     | ,,    | राक्षस                           |      |    | जयमुकुल, इत्यादि.         |
| C | "    | सर्व देवियाँ                       | 98     | ,,    | दैत्य, दानव                      |      |    |                           |

L

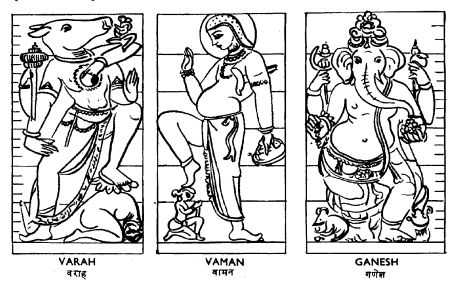
भारतीय शिल्पसंहिता

# पाँच तालमान प्रमाण के वृषभ और शुकर



अपराजित पृष्ठाकार ने स्वच्छन्द भैरव की महाकाय मूर्ति २१ ताल की कही है। इस ताल के विषय में भिन्न-भिन्न ग्रंथों में मत-मतांतर हैं। देव-देवी इत्यादि के ग्रंगप्रमाण के मान सामान्य कहे हैं। परंतु इतने बड़े तालमान की मूर्तियाँ ग्राधुनिक काल के भारत में बहुत कम मिलती हैं। प्राचीन काल में ऐसी भव्य विशाल मान की मूर्तियां बनती थीं। उदाहरणार्थं बाहुबली (मैसूर), निद्वास्थ बुद्ध (ग्रजंता) ग्रादि की मूर्तियाँ।

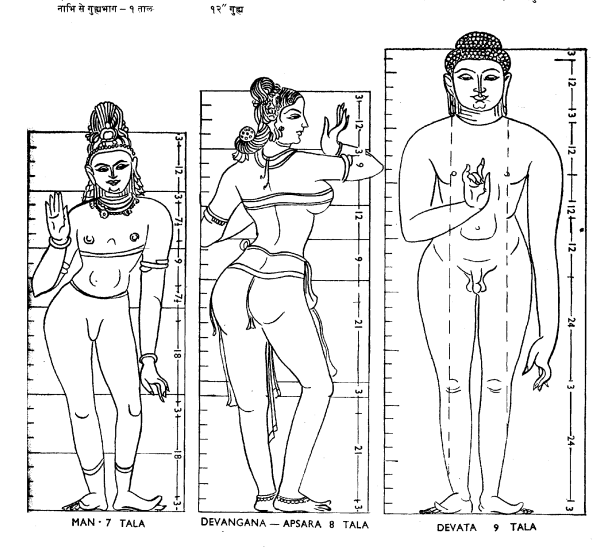
#### छह तालमान के वराह, वामन घौर गणेश

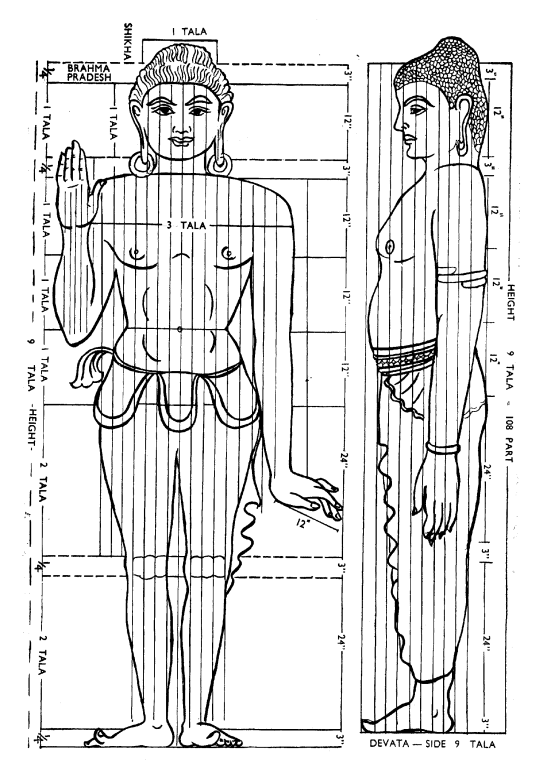


#### प्रतिमा मान-प्रमाणः तालमान

•

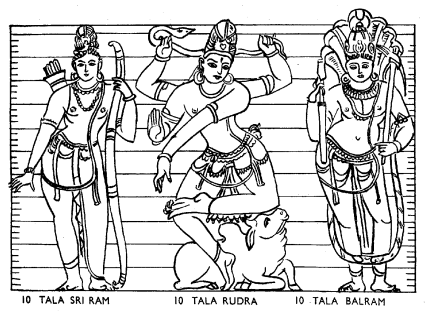
| पवताल का अ   | तिमा काषमाग | क्स त <b>रह</b> ह |                                   |                 |
|--------------|-------------|-------------------|-----------------------------------|-----------------|
| मुख -        | – १ ताल     | (४″ कपाले         | गुह्यभाग से जंघा — २ ताल          | २४" साथम        |
|              |             | मुख { ४″ नासिका   | घुटना (घूंटण) — ४ <b>ग्रॉ</b> गुल | ४″ घुटना        |
|              |             | ४″ ठुड्डी         | जांघ⊸पैर −२ ताल                   | २४″ जंघा से पैर |
| कंठ          | – ४ म्रंगुल | र्थं गला          | पैर की घुटनी से नीचे – ४ ग्रंगुल  | ४″ <b>पै</b> र  |
| कंठ से हृदय  | – १ ताल     | <b>१२</b> ″ हृदय  |                                   |                 |
| हृदय से नाभि | – १ ताल     | <b>१२″ नाभि</b>   | ९ तालमान                          | १०८ ग्रांगल     |



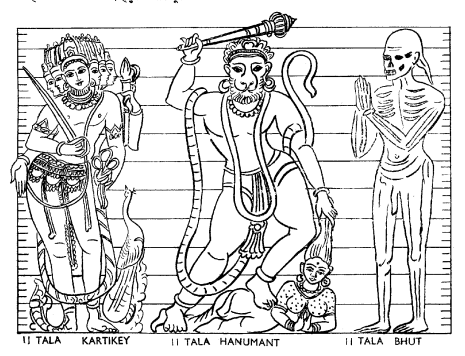


प्रतिमा मान-प्रमाणः तालमान १९

दस तालमान की प्रतिमाए : श्रीराम, रुद्र मौर बलराम



ग्यारह तालमान के कार्तिकेय, हनुमन्त ग्रौर भूत



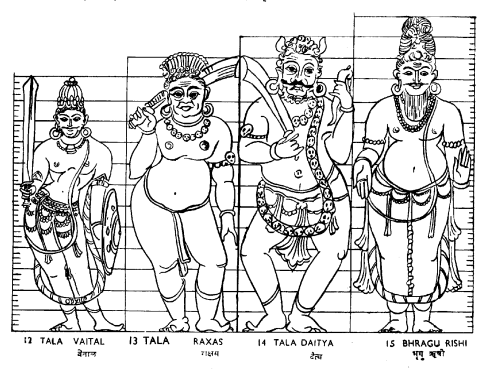
महर्षि शुक्राचार्य ने युगानुसार देह के तालमान कहे हैं। सत्ययुग में दश ताल (१२० अंगुल), ब्रेतायुग में नवताल (१०८ अंगुल), द्वापर युग में आठ ताल (९६ अंगुल), और कलियुग के प्रारंभ में, सात ताल (८४ अंगुल) के प्रमाण का देहमान करने का आदेश दिया गया है। वर्तमान कलियुग के मध्य में साधारण मनुष्य की ऊंचाई छः ताल (७२ से ६४ अंगुल) तक की रही है। काल के प्रभाव से मनुष्य-देह कद में छोटी होती चली गयी है।

श्रब हम नवताल की प्रतिमा के विभाग देखें--

नवतालं प्रमाणेतु मुखं तालमितं स्मृतम्
चतुरंडगुल भवेव्यीवा तालेन हृदयं पुनः ॥१॥
नाभ्यास्तमादधः कार्या तालेनकेन शोभिता
नाभ्याधश्व भवेनमेंद्र भागमेकेन वा पुनः ॥२॥
द्वितालौह्यायतागुरू जानुवी चतुरङ्गगुलम्
जंघे उरुसमे कार्या गुल्फाब्धभ्यतुरंङ्गस्लम् ॥३॥
नवतालात्मकमिद केशान्त द्रयंडगुलः कार्यमानत्
शिखाविधतुं केशान्त द्रयंडगुलः कार्यमानत्
दिशावया विभजेत्सप्ताष्ट दशतालिकाम् (शुक्रनीति ग्रध्याय ६)

नौ तालमान की मूर्ति के उदय विभाग इस तरह हैं। मुख एकताल, कंठ चार श्रंगुल, कंठ से हृदय-छाती एक ताल, हृदय से नाभि एक ताल, नाभि से गृह्य भाग एक ताल, गृह्य से साथम दो ताल, पैर की घुटनी चार श्रंगुल, पैर के नले दो ताल, पैर की घुटनी का निचला भाग चार श्रंगुल होते हैं। नवताल का नाप, कपाल से पैर तक का, कृशल शिल्प्यों ने कहा है। कपाल से मस्तक के केश तक के तीन श्रंगुल विशेष लेने चाहिए। नवताल की प्रतिमा का जो प्रमाण दिया गया है, उसी तरह ७-८-१० तालमान के प्रमाण श्रनुसार सब श्रवयब के सैराशिक से सभी श्रवयबों की कल्पना करनी चाहिए। (शुक्रनीति-ग्रं, ६ १०४)

#### बारह से पंद्रह तालमान के वैताल, राक्षस, दैत्य ग्रौर भृगऋषि



अङ्गः तृतीय

# प्रतिमा का वर्ण और उसका वास्तुद्रव्य (Idol: Colour and Material Used)

हरेक मूर्ति के पृथक-पृथक वर्ण-रंग शिल्पशास्त्रों चित्रशास्त्रों और अन्य ग्रंथों में वर्णित हैं। यू तो रंग का संबंध चित्र के साथ हैं, सो विशेषतः रंग चित्रोपयोगी है। मूर्तिशास्त्र में रंग का उपयोग अतिअल्प मान्ना में होता है। कई देवताओं का वर्ण सुवर्ण रंग का है। उनकी मूर्ति पीले वर्ण के पत्थर में से बनाई जाती है। कई रक्तवर्ण, तो कई श्यामवर्ण, तो कई नीलवर्ण की मूर्तियां भी शिल्पशास्त्रों में वर्णित हैं। वर्ण के अनुसार ही मूर्तियां बनाने का आग्रह शास्त्रों में किया गया है। 'विष्णु-धर्मोत्तर' और 'श्रिमलाधितार्थ चितामणि' आदि ग्रंथों में प्रत्येक देव के स्वरूप अलग-अलग वर्णों के साथ वर्णित हैं। कई देवताओं के वर्ण उनके विशिष्ट गुणों के अनुसार निर्धारित किये गये हैं।

देव-प्रासाद में मूल नायक देवता की एक प्रमुख प्रतिमा उसके वर्णित वर्ण के प्रमुसार बनाने का श्रादेश मान्य रखना यजमान की श्रद्धा पर प्रवलवित हैं। उदा० जैन संप्रदाय में पाश्वेनाथ की मूर्ति का वर्ण श्र्याम है, शिवमंदिरों में शिवलिंग का वर्ण विशेष रूप से श्र्याम ही होता हैं। सोलह विद्यादेवियों का वर्ण भी भिन्न-भिन्न हैं। श्र्याम, पीत, श्वेत ग्रादि में जिस रंग का पाषाण प्राप्त हो सके, उस पाषाण में से प्रतिमा बनाईजाती हैं। कृष्ण, दुर्गा, कालिका, जिन पार्श्वनाथ ग्रादि को श्र्यामवर्ण के कहा गया है। उनकी ग्रनेक मूर्तियां स्थाम वर्ण के पत्थर में बनी हुई हैं। मेघश्याम विष्णु, नीलांबर बलराम, रक्तवर्ण सूर्य, गौरवर्ण रोहिणी ग्रौर यम तथा भैरव ग्रादि को विकृत स्थामवर्ण काहा गया है। प्रमुख प्रतिमा को वर्णानुसार बनाने का प्रयत्न करना चाहिए। ग्रन्थ प्रतिमाग्रों के लिए भी हो सके तो उन्हीं के वर्णानुसर पत्थर लेना चाहिए। फिर भी जहां यह संभव न हो, वहां वहीं के स्थानीय पाषाण में से प्रतिमाए बनानी चाहिए। वे पत्थर के उपयोग का उत्कृष्ट उदाहरण हैं।

भारत के मलग-मलग प्रदेशों में से प्राप्त पाषाण जिस वर्ण के होते हैं, उन्हों के मंदिर ख़ौर मूर्तियाँ बनती हैं। उत्तर भारत में र राजस्थान-मकराणा में ख़ेत और गुलाबी रंग का संगममंर मिलता है। जैसलमेर, सौराष्ट्र और कच्छ के कई भागों में पीतवर्ण (सुवर्ण-वर्ण) का मारबल (संगममंर) प्राप्त होता है। मेवाड़, केसिर्याजी में ख़ेतवर्ण का मारबल मिलता है। डूंगरपुर और जयपुर के पास ख़्याम वर्ण का भेशलाना का पत्थर मिलता है। डूंगरपुर में ख्यामवर्ण के बजाय कबूतर के रंग जैसा पत्थर मिलता है। उसे धिल्पियों ने पारेवा पत्थर नाम दिया है। दक्षिण में ग्रेनाइट का पाषाण मिलता है। उसमें से ख्याम मृति बनती है।

उत्साही यजमान श्रन्य प्रदेशों में से श्रपनी जरूरत के श्रनुसार, उसी वर्ण का पत्थर बड़ी कठिनाइयों से प्राप्त करते हैं, श्रौर शास्त्र में वर्णित रंग की मूर्तियां बड़ी श्रद्धा से बनाते हैं, ऐसे, उल्लेख प्राचीन ग्रंथों में से मिलते हैं।

प्रतिमा के लिए भ्रच्छा, सख्त, सुचिक्कण हो सके ऐसा पाषाण पसंद किया जाता है। पाषाण की परीक्षा तीन प्रकार से होती है। १ पुलिंग, २. स्नी लिंग, भ्रौर ३. नपुंसक लिंग। जो पत्थर उत्तम भ्रावाज दे वह पुलिंग, जो मध्यम भ्रावाज करे वह स्नी लिंग भौर जिसकी भ्रावाज ही न हो वह नपुंसक लिंग। पुलिंग पाषाण में से देव मूर्तियां बनाई जाती हैं। स्नी लिंग पत्थर में से देवी की मूर्तियाँ, पीठिका भ्रौर शिव की जलाघारी बनायी जाती हैं। भ्रौर नपुंसक लिंग के पत्थर में से देव मंदिर, राजमहालय भ्रादि बनाया जाता है। श्रिवमंदिर में इन तीनों पत्थरों का उपयोग होता है। नपुंसक लिंग से मंदिर, पुलिंग से शिवलिंग और स्त्री लिंग से जलाधारी-योनि या देवी मूर्तियाँ बनाई जाती हैं।

मूर्ति के वास्तुद्रव्य में पाषाण, मिट्टी, इंट, काष्ठ और धातु की मूर्तियां बनाने का भी आदेश हैं। और इस प्रकार की प्राचीन मूर्तियां अब भी मिलती हैं। विशेषतः ऐसी बोद्ध मूर्तियां ज्यादा मिलती हैं। प्राचीनकाल में मिट्टी की मूर्तियां बनाकर उन्हें भट्ठे में डालकर पकाते थे।

पत्थर के प्रकार और गुणदोष की तरह काष्ठ के भी प्रकार श्रीर गुण-दोष ध्यान में लेकर मूर्तियां बनानी चाहिये । सामान्यतः गांठ श्रीर दरार (केक) न हो, ऐसे काष्ठ में से मूर्तियां बनानी चाहिए ।

पाषाण, मृत्तिका (मिट्टी) और काष्ठ के ग्रलावा, धातु को भी वास्तुद्रव्य में गिना जाता है। धातु के प्रकार, उसका मिश्रण ग्रादि संबंधी वर्णन वास्तुशास्र विषयक ग्रंथों में वर्णन मिलते हैं।

"शैलानाजात् लोहत्जम् श्रेष्टम्"पाषाण की मूर्ति से धातु की मूर्ति श्रेष्ठ कही गयी हैं। अष्ट धातु, प्रेच धातु, श्रीर मिश्र धातु को लोह कहा गया हैं। चांदी, सोना, ताम्न, जस्ता, शीशा, कलई, और लोह, यह सातों शुद्ध धातु हैं। कलई, जस्ता और ताम्न के मिश्रण से कांसा बनता है: ताम्न और जस्ते के मिश्रण से पीतल बनता है। धातु की मूर्ति बनाने के लिए एक मन पीतल, पांच सेर ताम्न अथवा एक मन पीतल और ढाई सेर ताम्न मिलाकर उसमें ढाई पाव सोना डालकर और उसे पिघलाकर प्रतिमा बनाई जाती है। श्रवांचीनकाल में यजमान की इच्छानुसार धातु का मिश्रण करके कलाकार मूर्तियां बनाते हैं। तांबा, रूपा, सोना, पीतल और सफेद शीशा, इन पांचों धातुम्रों का मिश्रण करके, उसमें तांबे की मात्रा बढ़ाकर, जो रक्तवर्णी मिश्र धातु बनाई जाती है, उसे पंचधातु कहते हैं। धातु की मूर्तियां बनाने की विधि जैन ग्रंथ "श्राचार्य दिनकर" में वर्णित है। ईसा पूर्व काल की बनी हुई धातु की ऐसी मूर्तियां नालन्दा, गांधार और तिब्बत में मिली हैं। गुप्तकाल में धातुग्रों की ऐसी मूर्तियां बनाने की कला का बहुत ग्रव्छा विकास हुग्रा था। जावा—स्यग्म में भी धातुग्रों की सूर्तियां विशेष बनाई जाती थीं।

नेपाल में काष्ठ मूर्तियों के ऊपर धातु के पतरे लगाये हुए हैं। यह शैली गुजरात में भी दो सौ वर्षों से प्रचलित है। द्रविड़ में खोखली मूर्तियां बनाना धर्म माना जाता है। प्रासाद में प्रतिष्ठित मूर्ति के खलावा धातु की चलमूर्तियां भी होती हैं। इन चल-मूर्तियों को उत्सवादि प्रसंग में सारे गांव में धूमधाम से फिराया जाता है। चलमूर्ति को भोग मूर्ति भी कहते हैं।

द्रविड प्रदेश में (कुंभ कालम्) धातु मूर्तियां बनानेवाले शिल्पियों का बड़ा परिवार भी है। मूर्ति के चार प्रकार हैं : १. यानक, २. स्थानक, ३. म्रासन म्रौर ४. शयन.

- (१) यानक: इस प्रकार में वाहन पर बैठी हुई नौदुर्गा की मूर्तियां, किल्क अवतार की अध्वारूढ़ मूर्ति, या शीतला माता की गर्दभ पर बैठी मूर्ति होती है।
- (२) स्थानक: इस प्रकार में खड़ी मूर्तियों के स्वरूप दिखाई देते हैं। उदा० ब्रह्मा, विष्णु, शिव, सूर्य ग्रादि।
- (३) आसनः इस प्रकार में भिन्न-भिन्न आसन लगाकर बैठी हुई मूर्तियां दिखाई देती हैं। उदा० गणेश, या पद्मासन लगाकर बैठी हुई जैन या बौद्ध मूर्तियां।
- (४) शयन : इस प्रकार की मूर्तियां सोती हुई होती हैं। उदा० शेषशायी विष्णु, बुद्ध निर्वाणकाल आदि।

ग्रन्य पूजन विधि के लिये मिट्टी (मृत्तिका) की मूर्ति बनाकर उसका पूजन करके उसे जल में विसर्जित किया जाता है। महाराष्ट्र में गणेश की ऐसी मूर्तियां पूजा के बाद जल में विसर्जित की जाती हैं। श्रावण मास में मिट्टी का पार्थिव लिंग बनाकर उसकी सभी प्रकार की पूजा विधि पूर्ण करने के बाद भोद्रपद शुक्ल में उसे जल में विसर्जित करते हैं।

मंदिरों में स्थिर ग्रौर जंगम प्रकार की मूर्तियां भी रखी जाती हैं। पूजनीय मुख्य मूर्ति ग्रपने निश्चित स्थान पर स्थापित की गई होती है। उसे स्थिर मूर्ति कहते हैं ग्रौर उसी देवता की धातु की छोटी मूर्ति मंदिर में रखी जाये, उसे चलित मूर्ति कहा जाता है। देवों के उत्सव प्रसंगों में चल मूर्तियों को पालकी में रखकर सारे शहर में घुमाया जाता है।

ईसा की दूसरी या तींसरी जताब्दी की, जहाँ पत्थर प्राप्त हो सकता था, ऐसे प्रदेश में भी मिट्टी की सुंदर प्रतिमाएं मिली हैं। शायद उस काल में उन प्रदेशों में खदान में से पत्थर निकालने की कला का श्रीधक विकास नहीं हुआ होगा।

मूर्ति ग्रथवा प्रतिमा के निर्माण के लिए भिन्त-भिन्न ग्रन्थों में ७ या ९ प्रकार के वास्तु-द्रव्य वर्णित हैं।

छः प्रकारके धातु द्रव्यों की मूर्तियाँ बनाई जाती हैं। वह छः धातु इस प्रकार हैं: सोना, चांदी, तांबा, कांसा, शीशा भ्रौर भ्रष्ट लोह। रत्न, स्फटिक, प्रवाल, पाषाण भ्रादि चार के रत्न द्रव्यों की मूर्तियां भी बनाई जाती हैं।

रेत, मृत्तिका, कंकरियां, लेप ग्रौर काष्ठ द्रव्य की मूर्तियां भी दिखाई देती हैं।

विविध रंगो का प्रयोग करके चित्र-मूर्ति भी बनाई जाती है। इस तरह १६ प्रकार के द्रव्य, मूर्ति-निर्माण के लिए भिन्न-भिन्न ग्रन्थों में वर्णित हैं।

लोहे की प्रतिमा बनाने का शास्त्रों में निषेध कहा है। इसीलिए सिर्फ लोहे में से स्वतंत्र मूर्ति नहीं बनायी जाती, परंतु उसमें सोना, ताम्र मादि धातु के रस का मिश्रण किया जाता है। उसे ग्रष्ट लोह कहते हैं।

# अंङ्गः चतुर्थ

# इस्तमुद्रायें (Position of Hands)

हस्तमुद्राश्चों के लए तांतिक ग्रंथों में, ब्राह्मण कियमाण ग्रंथों में, नाट्यशास्त्र में, योग में ग्रीर ग्रागम ग्रंथों में विपुल साहित्य भ रा पड़ा है। कई विद्वान मुद्राश्चोंको तीन वर्ग में विभाजित करते हैं। वैदिक, तांतिक ग्रौर लैकिक। वैदिक में कला की ६४ मुद्राये वर्णित हैं। तंत्र में १०८ मुद्रायें कही गयी हैं। महाराजा भोजदेव के 'समरांगण सूत्रधार' में मुद्राश्चों के विषय में तीन ग्रध्याय प्रस्तुत किये है। उनमें मुद्राश्चोंका विस्तृत वर्णन मिलता है। नृत्य और योग की ६४ हस्तमुद्रायें कही गई हैं। उनमें से प्रत्येक के नाम भी दिये गये है। हस्तमुद्रायें संकेतसूचक हैं। यस्त-मुद्रा के दो प्रकार कहे हैं: ग्रेगुल-मुद्रा और हस्तमृद्रा। हस्तमुद्रायें ६४, पादमुद्रायें ६ ग्रौर गरीर-मुद्रायें ९ कही हैं। ग्रौर उन सबके ग्रौर भी वर्ग हैं। एक हस्त की मुद्रायें २४, दो हाथ से होनेवाली मुद्रायें १३ ग्रौर नृत्यमुद्रायें २१ कही हैं ग्रौर उन सबके नाम भी दिये गये हैं।

श्रंगुलीमुद्रायें : १ वरद हस्तमुद्रायें : १ कटचवलंबित-कटिमुद्रा २ ग्रभय २ गजहस्त मुद्रा ३ तर्जनी ३ सिंहकर्ण मुद्रा

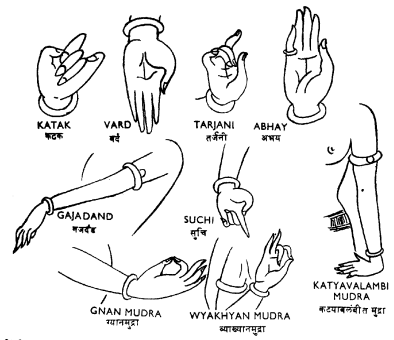
४ ज्ञानमुद्रा ४ करपुट मुद्रा–दंड मुद्रा

# अंगुलिमुद्रा के लक्षण :

- वरदमुद्राः सीधे हाथ का पंजा नीचे की ग्रीर रखकर, भक्त पर प्रसन्नता से वरदान देती मुद्रा को वरद मुद्रा कहते हैं। उदाहरणार्थ तैलोक्य, विजयादेवी ।
- २. ग्रभय मुद्राः सीधे हाथ का पंजा खड़ा रखकर भक्त को ग्रभय वचन देती मुद्रा को ग्रभय मुद्रा कहतेहैं। उदाहरणार्थं व्रिपुरादेवी, पार्वती, ईश्वरी, मनेश्वरी ।
- तर्जनी मुद्रा: अंगूठे के नजदीक की अंगुली को तर्जनी कहते हैं। तर्जनी मुद्रा में तर्जनी सीधी होती है, और उसके बाद की तीनों उंगलियां मुझी हुई होती हैं। सूर्य के प्रतिहारोंकी यह मुद्रा होती है।
- ४. **ज्ञान मुद्रा:** उपदेश देती हाथ की ग्रंगुलियों की मुद्रा को ज्ञानमुद्रा कहते हैं।

## अंगुलिमुद्रायें :

शिल्प और नृत्य कला में अंगुलि-मुद्रा का स्थान विशिष्ट हैं। अंगुलिमुद्रायें किया की संकेत-सूचक (Symbols) बनकर मन के भाव प्रकट करती हैं। नृत्य में अंगभंगी, हस्तमुद्रा, अंगुलिमुद्रा, प्रांखें और पादचालन भावों के परिवर्तन प्रकट करते हैं। जबिक मूर्तियों में तो कोई एक ही विशिष्ट भाव प्रकट होता है। दृष्टि चलित न होने के कारण मूर्ति में एक ही समय पर एक ही भाव प्रकट हो सकता है। मूर्ति में एक ही स्थिर मुद्रा होती है। जब कि नृत्य में एक विशेष लाभ उसकी हलन-चलन की वजह से मिलता है।



### हस्तमुद्राओं के लक्षण:

१. कट्यावलंबी मुद्रा :

कमर पर हाथ रखा गया हो, ऐसी मुद्रा। उदाहरणार्थ विठोबा की मुर्ति ।

२. गजहस्त या दंडहस्त मुद्रा :

हाथी की सूंड़ या दंड की तरह हाथ रखने की मुद्रा।

३. सिंहकर्ण मुद्राः

हाथ नीचे रखकर सिंह के दो कान जैसी मुद्रा।

४. करसंपुट मुद्रा :

दो हाथ के पंजे संपुट की तरह जोड़ने की मुद्रा को करसंपुट मुद्रा कहते हैं। दो अधिक मुद्रायें इस प्रकार हैं:

(अ) विस्मय मुद्रा :

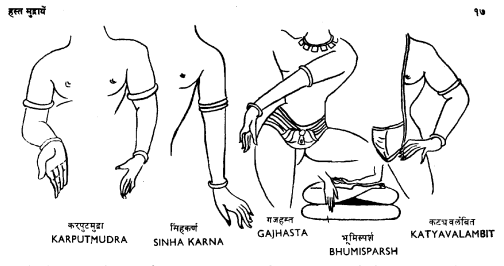
श्राश्चर्य प्रकट करती मुद्रा को विस्मय मुद्रा कहते हैं।

(ब) भूमित्पर्श मुद्रा :

पद्मासनयुक्त मूर्ति के दाहिने हाथ की उंगली से भूमि स्पर्ण करने का भाव दिखाती मुद्रा को भूमिस्पर्श मुद्रा कहते हैं। ध्यानी, योगी इस मुद्रा में बैठते हैं। विशेषतः बौद्धमूर्तियां इस मुद्रा में पायी जाती हैं। बुद्ध की ग्रासनस्य मूर्ति की यही मुद्रा है।

ग्रभय, वरद, तर्जनी, ज्ञानमुद्रा और भूमिस्पर्श मुद्रायें उत्तर भारत की प्रतिमाओं में विशेष मात्रा में दृष्टिगोचर होती हैं। ग्रन्य मुद्रायें द्रविड शिल्प में विशेष पायी जाती हैं। पताका और विपताका शिवनटराज के रूप में तांडव भीर संहार तांडव की मुद्रायें वर्णित हैं। बौद्ध शास्त्र में ज्ञान-व्याख्यान को संदर्शन मुद्रा कहा गया है। बौद्धों और जैनों की ग्रासनस्थ मूर्ति की गोद में एक हथेली पर दूसरी हथेली रखी हुई होती हैं; इसे योगमुद्रा कहते हैं। विष्णु और शिव की मुद्रा को भी योग मुद्रा कहा गया है। 'ग्रपराजित' कार ने स्वच्छंद भैरव की महाकाय इक्कीस ताल की मूर्ति के दो हाथ की योनि मुद्रा कही है।

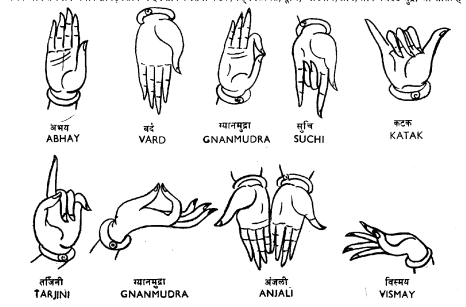
हस्त, पाद और मुखादि की स्थिति, गित और आकृति से नृत्य के भाव अभिव्यक्त होते हैं। शिव की योगमूर्ति के अलावा बाह्यण



प्रतिमा के लक्षण में मुद्रायें बहुत अल्प हैं। बौद्धों में मुद्राओं का प्रयोग विशेष माता में पाया जाता है। जैसा कि हम देख चुके हैं, भारत के मूर्ति-विधान में वरद, अभय, तर्जनी स्रौर ज्ञानमुद्राओं का ही विशेष प्रयोग हुआ है।

हाथ और उंगली की स्थित दर्शाती हुई गैली में उत्तर भारत की मूर्तियों से दक्षिण भारत की मूर्तियां ग्रलग दिखती हैं। हाथ की उंगलियों की मुद्राओं में, भारतीय शिल्पियों ने जैसे प्राण फुंक दिये हैं, और उन्होंने पाषाण जैसे मूक माध्यम में मन की आंतरिक वृत्तियों का प्रकटीकरण किया है।

''विष्णु धर्मोत्तर'' के श्रनुसार नृत्यकला का प्राण भावाभिव्यक्ति है, श्रौर भावाभिव्यक्ति मुद्राश्रों द्वारा प्रदर्शित होती है। वरदमुद्रा, श्रभयमुद्रा, ज्ञानमुद्रा, तर्जनीमुद्रा, सिंहकर्णमुद्रा, पताका-विषताका श्रादि एक हाथ की मुद्रायें हैं श्रौर दो हाथ से होनेवाली मुद्रायें भी वर्णित हैं। वरश्रसल ये सभी मुद्रायें मूर्तिशास्त्र के लिये उपयोगी नहीं हैं। उत्तर भारत के मूर्तिशास्त्रों में सिर्फ तीन मुद्राश्रों का प्रयोग होता है। वरद, श्रभय श्रौर तर्जनी। जबकि द्रविड शिल्प में इन तीन के सिवा कटक, कट्यवलंबित, सूचि, व्याख्यान, ज्ञान, श्रौर गजदंड मुद्रा भी ग्राती है।



## अङ्गः पंचम्

# पादमुद्रा और आसन (Position of Feet)

योग के श्रासन श्रनेक हैं। श्रागमों में शिव के ८४ श्रासन वर्णित हैं। उनमें बत्तीस मुख्य माने जाते हैं। परंतु, उनमें से प्रतिमा विधान के लिये उपयोगी हों, ऐसे बहुत थोड़े हैं।

योगासन, पद्मासन, स्वस्तिकासन

५. उत्कटासन

९. कूर्मासन

२. बुद्ध पद्मासन

६ गोपालासन

१०. सिंहासन

३. ग्रर्धं पर्यंकासन-सुखासन

७. वीरासन

११. पर्यंकासन,

४. भद्रासन-ललितासन

८. प्रेतासन

ये सभी म्रासन थोड़े-बहुत परिवर्तन के साथ मूर्तिविधान में पाये जाते हैं। इनमें से कई म्रासनों की मुद्राएं द्रविड प्रदेश के शिल्पों में विशेष पायी जाती हैं। तो इनमें से कई ग्रासन नृत्यभाव के भी हैं। कूर्मासन म्रौर सिहासन मूर्ति विधान के म्रनुरूप मुद्राएं नहीं हैं। वे योग की मुद्राएं हैं।

ंग्रहिर्बुदन्य संहिता' में दस ग्रासन वर्णित हैं । 'सुप्रभेदागम' में ग्रासनों के पांच भेद कहे गये हैं–जो उपरोक्त ग्रासनों में समाविष्ट हैं । महाराजा भोजदेव ने 'समरांगण सुत्रधार' में पादमुद्राक्षों के ६ प्रकार कहे हैं ।

शरीर मुद्रा, पाद मुद्रा श्रौर श्रासन, ये तीनों विषय भिन्न हैं। उनके स्पष्टीकरण के श्रभाव में कई प्रकार के मिश्रण होते रहते हैं। इसिल्ये यहां उनका थक् स्पष्टीकरण करने का प्रयास किया गया है। 'ग्रासन' का सामान्य ग्रर्थ बैठना-बैठक होता है। उसके ऊपर से श्रासनों को शरीर के श्रवयवों की किया कही गई है।

#### आसनों के लक्षण

### १ योगासन, पद्मासन, स्वस्तिकासनः

सामान्य पलथी लगाकर दोनों हाथ गोद में रखकर बैठना, इसे योगासन या पद्मासन कहते हैं । ध्यानस्थ जिव, विष्णु, योग दक्षिणा– मूर्ति ग्रौर ऋषि-मुनियों के ग्रासनों की यह ग्रासन-मुद्रा होती हैं । 'रुद्रयामलतंत्र' ग्रौर 'विशिष्ट-योगसार' में इसे स्वस्तिकासन कहते हैं ।

#### २ बद्ध पद्मासनः

दोनों पैरों को बाँधकर पलथी मारने से जब दोनों पैरों के पंजे खुले दिखाई दें, ऐसे म्रासन को बद्ध पद्मासन कहते हैं।

गोद में दोनों हाथ एक के ऊपर दूसरा रखकर लगाया जाने वाला झासन, बढ़ पद्मासन से विशेष भिन्न नहीं है। झासनस्थ जैन, बौढ़ प्रतिमाएं इस प्रकार की होती हैं।

## ३ अर्घ पर्यंकासन, सुखासनः

बैठक पर एक पैर मोड़कर, श्रौर दूसरे को नीचे लटकता रखकर बैठने को श्रधंपर्यंकासन कहते हैं। उमा-महेश, लक्ष्मी-नारायण श्रौर ब्रह्मा-सावित्री की युग्म मूर्तियां श्रौर कई देवियों की मूर्तियों की श्रासनमुद्रा इस इस प्रकार की होती है। इसे सुखासन भी कहते हैं। पादमहा ग्रीर ग्रासन १९

### ४ भद्रासन, ललितासनः

बैठक पर बैठकर दोनों पैर खुले लटकते रखकर बैठने को भद्रासन या लिलतासन कहते हैं। यह भी सुखासन का ही एक प्रकार है। इस प्रकार के ब्रासनधारी ब्रनेक देव-देवियों की मूर्तियां मिलती हैं।

#### ५ उत्कटासनः

घुटनों को वस्न से बाँध कर, ग्रर्ध बैठी स्थिति को उत्कटासन कहते हैं। दशावतार में नृसिंह के वर्णन में यह ग्रासन बताया गया है। उत्तर भारत में ऐसी कोई मुर्ति नहीं मिलती। दक्षिण में शंकर के तीसरे पूत्र ग्राप्पा की मृति का यही ग्रासन है।

#### ६ गोपालासनः

कृष्ण की बंसी बजाती खड़ी मुर्ति की मुद्रा को गोपालासन कहते हैं। यह मुद्रा भारत में सभी जगह दिखाई देती है।

#### ७ वीरासनः

एक पैर श्राधा खड़ा रखकर, दूसरा घुटने से मोड़कर अर्ध बैठी स्थिति में बैठने को वीरासन कहते हैं। विष्णु के वाहन गरुड़ का और कई राजाश्रों का भी यही श्रासन होता है।

#### ८ प्रेतासनः

ये ब्रासन दो प्रकार के कहे गये हैं। बैठक पर चौड़ा पांव रखकर गुह्यभाग दिखाई दे, इस तरह बैठने को, और प्रेत (मुर्दे) की तरह सीधे सोकर, दोनों हाथ शरीर से लगाकर सोने को प्रेतासन कहते हैं। यह ब्रासन मूर्ति-शिल्प के लिये ज्यादा उपयोगी नहीं है। लेकिन उग्र देव या देवी की मूर्ति के नीचे सोते हुए प्रेत का ब्रासन इस प्रकार ग्रांकित करने का ब्रादेश है। इसे मूर्ति की पीठ-बैठक कहते हैं।

#### ९ कुर्मासनः

दोनों पांच मोड़कर, दोनों घुटनों पर बैठने को, कुर्मासन कहते हैं। यह योग का ग्रांसन है।

#### १० सिंहासनः

कूर्मासन लगाकर दोनों घुटनों पर हाथ की उंगली रखकर, ग्रांखें बंद करके बैठने को सिंहासन कहते हैं। यह भी योग का ही ग्रासन हैं। कई विद्वान कूर्मासन ग्रौर मकरासन को भी यही ग्रासन मानते हैं। लेकिन कूर्म ग्रौर मकर जलचर प्राणी हैं ग्रौर वे जमुना ग्रौर गंगा के वाहन हैं।

#### ११. पर्यंकासनः

सोती बुद्ध विष्णु की मूर्ति शेषशायी, जलशाय और बुद्ध निर्वाण मूर्ति का पर्यंकासन होता है।



अङ्गः षष्ट्रम्

पीठिका (Pedestal)

द्रविड ग्रंथों में उत्तर भारत के शिल्प ग्रंथों से काफी भ्रधिक मान्ना में पीठिका, बैठक भौर श्रासन विषयक वर्णन मिलता है। द्रविड ग्रंथों में नौ प्रकार की पीठिकाएं वर्णित हैं। जैसे–

- १. भद्रपीठ
- २. पद्म पीठ
- ३. महाम्बुज पीठ
- ४. वज्रपीठ
- ५. श्रीधर
- ६. पीठ पद्म
- ७. महावज्य
- ८. सीम्य
- ९. श्रीकाम्य

इसमें भद्र पीठ, पद्म पीठ और महाम्बुज पीठ (देखिये चित्न पृष्ठ : १९) द्रविड और उत्तरीय प्रदेश की मूर्ति में देखी जाती है । कई लोग पीठ या बैठक की गणना शरीर-श्रासन में करते हैं । लेकिन शरीर मुद्रा से यह (श्रासन–पीठ-बैठक) भिन्न ही है ।

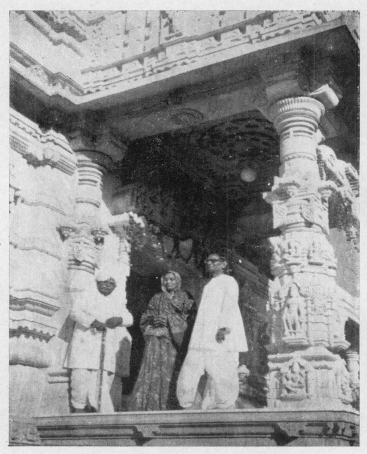
'समरांगण सूत्रधार' में मुद्राश्चों के श्रध्याय में तीन प्रकार वर्णित हैं । शरीर मुद्रा, पाद मुद्रा श्लौर हस्त मुद्रा, इस तरह तीनों का भिन्न-भिन्न वर्णन हैं ।

कई लोग वाहन को ही बैठक मान लेते हैं। उदाहरणार्थ शेषशायी विष्णु, कालिय मर्दन करते कृष्ण, मृतक पर नृत्य करते नटराज, या वामन अवतार में बिल को पैर के नीचे कुचलते हुए भगवान विष्णु, ये सब प्रासंगिक वाहन, ग्रासन, या मुद्रायें हैं। लेकिन इन्हें पीठिका नहीं कहा जा सकता है।

पीठिका का मतलब है, जिसके ऊपर हरदम बैठा जा सके, ऐसा श्रासन। उदाहरणार्थ सिंहासन पौराणिक काल में देव, राजा, महाराजा श्रादि के निश्चित श्रासन थे। गणेश हमेशा सिंहासन के ऊपर ही बैठते हैं। जब कि हनुमान के लिए ऐसा कोई निश्चित श्रासन नहीं है। वे राम के चरण के पास सेवक की मुद्रा में बैठते हैं। श्रीर जब खड़ी मुद्रा में होते हैं, तब एक हाथ में गदा श्रीर दूसरे में पर्वत धारण किये होते हैं। या प्रणाम मुद्रा में होते हैं। इसी तरह बालकृष्ण का भी कोई श्रासन नहीं है। लेकिन राजवी कृष्ण सिंहासन पर बैठते थे।



देलवाड़ा आबु के जैन मंदिर का मंडप स्तंभ तोरण



सेंच्युरी-रेयोन बिरलाजी कल्याण-मंदिरकी चतुष्किकामें मंदिर निर्माता प्रभाशंकरजी, श्रीमती और श्रीमान श्रीगोपाल नेवटियाजी

अङ्गः सप्तम्

# श्रीरमुद्रा (Position of Body)

प्रतिमा विश्वान में सबसे उत्कृष्ट तत्त्व ग्रंगभंगी को माना गया है। देवी-देवताओं की प्रतिमान्नों के ग्रंगों के मरोड़ के पृथक्-पृथक् ग्रंभिनय व्यक्त करनेवाली स्थिति को ग्रंगभंग की संज्ञा दी गयी है।

### शरीरमुद्रा

९. समपाद<del>-स्</del>थानक

२ ग्राभंग

३. व्रिभंग

४. ग्रतिभंग

५. म्रालिढच

६. प्रत्यालि**ढच** 

७. उत्कटिक

८. पर्यंक

९. ललाट तिलक

इनमें से प्रथम चार मुख्य शरीर मुद्रायें मानी जाती हैं, ग्रौर बाकी की पांच मुद्रायें शिल्पशास्त्र में गौण मानी गयी हैं । 'विष्णु धर्मोत्तर' ग्रौर 'समरांगण सूत्र' में शरीर मुद्रा के नव प्रकार कहे गये हैं । वे नृत्य ग्रौर चित्रकला के लिये विशेष उपयोगी हैं ।

# शरीरमुद्रा के लक्षण

#### १ समपाद, स्थानकः

पांव से मस्तक तक एक सूत्र में खड़ो मूर्ति को समपाद कहते हैं। सूर्य, बुद्ध श्रौर जैन तीर्थंकरों की खड़ी मूर्तियों को कायोत्सर्ग मुद्रा कहते हैं।

#### २ आभंगः

मस्तक थोड़ा-सा भुका हुआ हो, श्रौर कटिप्रदेश थोड़ा-सा मुड़ा हुग्रा हो, उसे श्राभंग मुद्रा कहते हैं। बुद्ध की बोधिसत्व मूर्तियाँ श्रौर ऋषि-मुनियों की मूर्तियाँ ऐसे मोड़वाली (श्राभंग मुद्रायुक्त) होती हैं। जिन्होंने एक भंग या मोड़ लिया हो, वे सब मूर्तियां श्राभंगमुद्रा की कही जाती हैं।

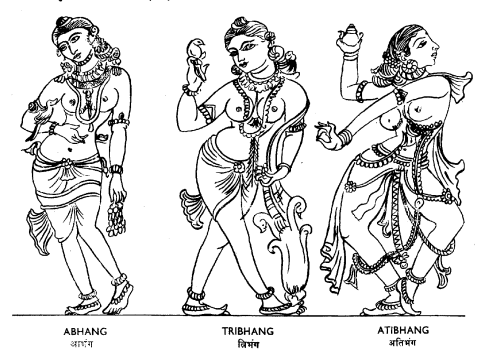
#### ३ त्रिभंगः

मस्तक, किट और पैर–इन तीनों अंगों से बलखाती प्रतिमा को विभंगी कहते हैं। विभंग से मूर्ति के सौंदर्य-लालित्य में उत्कृष्ट लावण्य व्यक्त होता है। उसे लिलत विभंग भी कहते हैं। ग्रप्सराएँ, देवांगनाएँ, नृत्यांगनाएँ, ग्रौर ग्रालिंगनयुक्त प्रतिमाएँ विभंगी होती हैं। दूसरे देवी-देवताओं की प्रतिमाएं भी ऐसी होती हैं।

#### ४ अतिभंगः

जिन प्रतिमाग्रों के ग्रंग तीन से ज्यादा मोड़वाले या बलखाये होते हैं, उन्हें 'ग्रतिभंग' कहते हैं। मस्तक, शरीर, क**ि**, पा**द ग्रो**र

हस्त इन सबके भंगवाली मूर्तियों को श्रतिभंग युक्त मुद्रा की मूर्ति कहते हैं। नटराज-शिवतांडव, शक्ति देवी की उग्र मूर्तियां, बुद्ध के वर्ष्णपाण स्वरूप की कोधान्वित देवी-मूर्तियां, महिषासुरमर्दिनी और युद्ध करते हुए देवी-देवतात्रों की मूर्तियां इस प्रकार की होती हैं। ग्रतिभंग मुद्राओं के मरोड़ सशक्त होते हैं।



#### ५ आलिढ्यः

बायाँ पैर मोड़कर ऊंचा रखकर दाहिने पैर पर खड़ी मूर्ति की मुद्रा को म्रालिद्य मुद्रा कहते हैं।

#### ६ प्रत्यालिक्यः

दाहिना पैर मोड़कर, उसे ऊंचा करके बायें पैर पर खड़ी मूर्ति को प्रत्यालिट्य भंगवाली मूर्ति कहते हैं। म्रालिट्य से विपरीत मुद्रा को प्रत्यालिट्य मुद्रा कहा गया है। हनुमान, दशावतार के वाराह, ग्रौर बलि को दबाती हुई वामन की मूर्ति, ये सब प्रत्यालिट्य भंगवाली होती हैं।

#### ७ उत्कटिकः

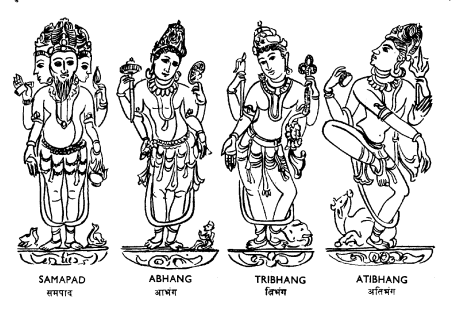
नरराज की नृत्य मुद्रायुक्त प्रतिमा को उत्कटिक भगवाली प्रतिमा कहते हैं।

#### ८ पर्यंकः

विष्णु भगवान की क्षीरसागर में सोयी हुई मुद्रा को पर्यंक मुद्रा कहते हैं।

#### ९ ललाट तिलकः

द्रविड ग्रौर बंग प्रदेश में ललाट तिलक मूर्तियाँ बहुत देखी जाती हैं। एक पैर उध्वें रखकर, ललाट को तिलक करती मुद्रा को ललाट-तिलक मुद्रा कहा गया हैं। गरीरमुद्रा '२३



'समरांगण सूत्रधार' में शरीर मुद्रा के ये नौ प्रकार वर्णित हैं :

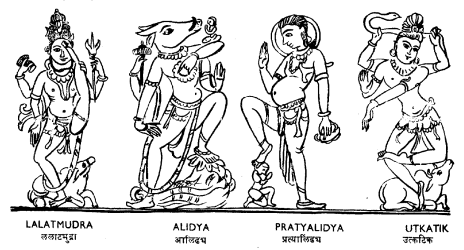
- १. वैष्णवम्
- ४. भ्रालि

७. ग्राभंग

- २. वैशारवम्
- ५. प्रत्यालिद्य
- ८. व्रिभंग

- ३. मण्डलम्
- . समपाद
- ९. ग्रतिभंग

नृत्य में हस्त, पाद मुख और शरीरावयव मुद्राभ्रों भावादि व्यक्त करने का परम साधन है। भाषा में भाव प्रकाश होता है किंतु ये चारों अवयवों से मुद्राभ्रो मुक भाव व्यक्त करने का सर्वोत्तम साधन है।

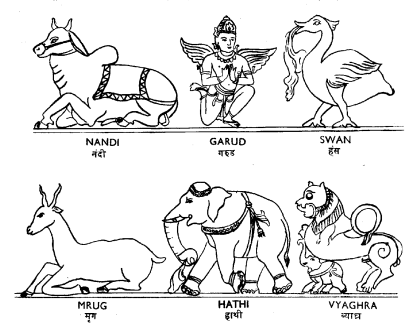


अङ्गः अष्टम्

वाहन (Vehicles)

देवी-देवताओं के अपने-अपने निश्चित वाहन होते हैं। इन वाहनों से प्रतिमाओं को पहचानने में सुविधा होती हैं। उदाहरणार्थ जैनतीर्थंकरों की सभी प्रतिमाएं देखने में एक-सी होती हैं। लेकिन प्रतिमा विशेष के 'लांछन' (चिन्ह) के द्वारा पता चलता है कि वह किस तीर्थंकर की प्रतिमा है।

देवी-देवताग्रों के वाहन उनके स्वभाव, रुचि श्रौर विशिष्ट गुण-धर्म के सूचक होते हैं। उदाहरणार्थ, कई उग्र देव-देवताग्रों के वाहन प्रेत, या मृत देह (प्राणी) द्यादि होते हैं। चण्डी का वाहन व्याघ्र या सिंह है। खासकर सजीव प्राणी वाहन के रूप में विशेष पाये जाते हैं। वाहन का दूसरा प्रकार स्थिर-जड़ श्रासन होता है। उनमें कमलपीठ, भद्रपीठ ग्रादि होते हैं।



### वाहन

२५

# कई देवी-देवताम्रों के वाहन इस प्रकार हैं: मंतिम चारों स्वरूप प्रासंगिक हैं।

| ٩.   | ब्रह्मा     | हंस         | ও.          | इन्द्र  | हाथी-ऐरावत      | ٩٦. | वरुण ( | (मकर (मगर)                  |
|------|-------------|-------------|-------------|---------|-----------------|-----|--------|-----------------------------|
|      | विष्णु      | गरुड़       | ۷.          | वायु    | हरिण-हिरन       | 98. |        | मकर (मगर)                   |
| ₹.   | महेश (शंकर) | नन्दी       | ٩.          | यम      | <b>भै</b> ंसा   | 94. | वराह   | नाग                         |
| ሄ.   | गणेश        | मूषक-चूहा   | 90.         | ग्रग्नि | घेटा (भेड़)     | ٩٤. | नटराज  | वामनाकार दैत्य. (प्रासंगिक) |
| ٠,٩. | सरस्वती     | मोर-हंस     | 99.         | चण्डी   | व्याघ्र या सिंह |     |        | कालीय नाग (प्रासंगिक)       |
| ₹.   | सूर्य       | सप्ताश्व रथ | <b>૧</b> ૨. | निरुति  | श्वान (कुत्ता)  |     | वामन   | बलि                         |

अंङ्गः नवम्

नृत्य (Dance)

नृत्य-कला का ग्रादि-स्वरूप शिव के तांडव नृत्य को माना जाता है। इसलिए नृत्य-कला के ग्राद्यपिता शिव माने जाते हैं। महर्षि भरत ने नाटय-शास्त्र पर एक समृद्ध ग्रंथ पद्य में लिखा है। यह ग्रंथ नृत्य-कला के लिए प्रमाणभूत माना जाता है। वाद्य, ताल, गीत, सप्तस्वरादि भेद और तांडव ग्रादि नृत्य का कला के रूप में 'ग्रपराजित सूत्र' नामक शिल्प ग्रंथ में निरूपण किया गया है। उग्रताण्डव के साथ लास्यताण्डव के उल्लेख भी शिल्प-ग्रंथों में दीया गया हैं।

शास्त्रकारों ने नृत्य में ग्रंग-भंग से होनेवाले ग्रनेक भेदों के वर्णन किये हैं। पाद, ताल, किट, वक्ष, ग्रीवा, बाहु, मुख, नासिका ग्रीर दृष्टि से व्यक्त होने वाले भाव ग्रीर भ्रमर रेखा से प्रकट होने वाले भाव, नृत्य-कला में होनेवाले ग्रंग-भंग द्वारा ग्राभिव्यक्त होते हैं। नृत्य-कला में मुख, हाथ, वृष्टि ग्रीर ग्रंग-भंगी को ही ग्राभिनय की महत्त्व की मुद्राएँ माना गया है। नृत्य, संगीत, ग्रीर ताल ये सब एक दूसरे के पूरक हैं। तांडव-नृत्य सामान्य नृत्य नहीं है, परंतु वह शिव का प्रलयंकर नृत्य है। व्रविड प्रदेशों के स्थापत्यों में शिव-तांडव की रुद्र प्रतिमा बहुत—सी जगहों पर पायी जाती हैं। विदस्वरम् के नटराज मंदिर में १०८ प्रकार के नृत्य स्थापत्य में ग्रंकित किये गये हैं। उत्तर भारत में नटराज की प्रतिमात्रों का, दक्षिण प्रदेश के समान प्राधान्य नहीं हैं। वहां शिविलिंग की पूजा का विशेष महत्त्व हैं। व्रविड में भी लिंग पूजा तो होती ही हैं!

कटिसम नृत्य द्रविड प्रदेशों में, ललित नृत्य इलोरा में, ललाट तिलक कांजीवरम् में श्रौर चतुरम् तंजौर में प्रचलित हैं। शिवनृत्य में सृष्टि की उत्पत्ति, रक्षा ग्रौर संहार का मिश्र स्वरूप समाया है।

नृत्य में बाद्य, ताल और गीत का मेल हैं। आजकल मूक नृत्य का प्रयोग भी प्रचलित है। लेकिन इससे इतना रस उत्पन्न नहीं होता। मुख द्वारा गीत के आलाप का निर्णय होता है। नृत्य में भावानुसार भाव संक्रांति भी होनी चाहिए। लेकिन हाथ से अर्थ-भाव की कल्पना होती है। यह सब नृत्य लक्षण हैं।

म्रालिढ्य, प्रत्यालिढ्य भौर उत्कटिक इन सब पादमुद्राभों को भी नृत्यकला में निश्चित ही स्थान दे सकते हैं।

### यतो हस्तस्ततो दृष्टिर्यतो दृष्टिस्ततो मनः यतो मनस्ततो भावो यतो भावस्ततो रस ॥

जसा नृत्य में हाथ जिस विषय का सूचन करता है, उसी विषय का सूचन दृष्टि भी करती है। दृष्टि जैसा ही सूचन मन भी करता है। मन जैसा भाव भौर भाव जैसा रस उत्पन्न होता है।

### म्रास्येना लंबयेदगीत हस्तनार्थ प्रकल्पयेत् चक्षुभ्या न भवेदभावे पादास्यां ताल निर्णय

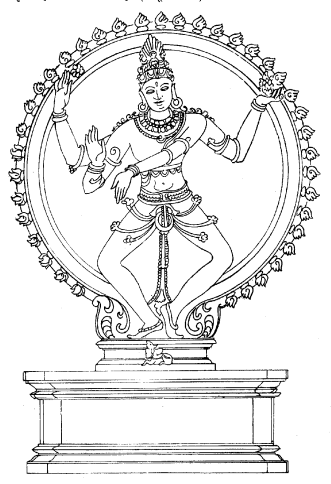
मुख से गीत का निर्णय होता है। हाथ से ग्रर्थ-भाव की कल्पना होती है। दृष्टि से भाव की कल्पना होती है पैर पद से ताल का निर्णय होता है।

२७

### भंड.गे भंड.गे मुखं कुर्यात् हस्तौ दृष्टि च वर्तते हस्तकार्यं मवेल्लोके कर्मणो मिनयेत्किलम् ॥१॥ (देवतामूर्ति प्रकरण)

नृत्य में हस्त, पाद, मुख स्रौर शरीर के स्रन्य स्रवयवों की मुद्राएँ भावाभिव्यक्तिके परम साधन हैं । विशेषतः भाव भाषा द्वारा प्रकट होते हैं, लेकिन नृत्य की मुद्राएँ मूक होते हुए भी भावाभिव्यक्ति का सर्वोत्तम साधन हैं । नृत्य करते समय ज्यों-ज्यों स्रगमंगी होती जाती है, वैसे ही मुख, हस्त स्रौर वृष्टि का हलन-चलन होता है ।

हस्त, मुख स्रोर दृष्टि यह स्रिभनय का कारण है। (देवमूर्ति प्रकरण)



अंडु : दशम्

# षोडशाभरण (अलंकार) (Ornaments)

'अपराजित सूत' २३६ में और 'ब्रविड शिल्प रलनम्' अ. १६ में अलंकार विषयक चर्चा की गयी हैं। देवी-देवता, चकवतीं, राजा, श्रीमंत वर्ग, आदि के अलंकार विषयक द्रविड ग्रंथों में और आगम ग्रंथों में सिवस्तृत वर्णन मिलते हैं। तदुपरांत, 'अंशुमन अभेदागम' 'मानसार', 'शिल्प-सूत', 'पर्यसंहिता' और अन्य आगम ग्रंथों में आभूषणों के वर्णन किये गये हैं। द्रविड तंजौर के बृहदीश्वर के शिवसंदिर में अनेक अलंकारों का वर्णन उत्कीर्णित है, और उन अलंकारों में हीरा, मोती, मानिक लगाने की रीतियां भी बहां के स्थापत्य में उत्कीर्णित की गई हैं। लेकिन सभी प्रतिमाधों के लिए ये १६ आभूषण अनिवार्य नहीं हैं। कई प्रतिमाधों में वे कम-ज्यादा माता में दिखाई देते हैं। आभूषण के लिए कोई साम्प्रदायिक मेद नहीं है, काल भेद और प्रांत भेद स्वरूप भेद अलंकार कमी जास्ती दिखाई जाता है यह विशिष्ट बात मानी जानी चाहिए। जैन तीर्थंकर वीतरागी होने के कारण उनके कोई आभूषण नहीं हैं। परंतु, उनके यक्ष, यक्षिणी, प्रतिहार आदि की मूर्तियों को आभूषण पहनाये हुए होते हैं। हमारी भारतीय शिल्प-कला पूर्व के जिन-जिन देशों में प्रचलित हुई है, वहां—जावा, कम्बोडिया, लंका, अंगकोरवाट आदि देशों के स्थापत्यों की प्रतिमाधों पर इसी प्रकार के आभूषण दिखायी देते हैं। इसका कारण यह है कि उनका स्थापत्य और मूर्ति विधान, भारतीय कुल की संताने हैं।

'श्रपराजित सूत्र' में, किस प्रदेश में किस प्रकार के ग्राभूषणों की विशिष्टता है, वह भी वर्णित है। कान की बुट्टी के ग्राभूषण को सौराष्ट्र में 'ठोलिया' कहते हैं। तिमल भाषा में कुण्डल को 'याली' या 'तोडा' कहते हैं। संस्कृत साहित्य में स्कंधमाला को बगल तक लटकती बताया गया है। गुप्तकाल की पल्लब प्रतिमाश्रों में स्कंध माला देखने को नहीं मिलती। लेकिन इलोरा, ग्रहिलोल ग्रौर चालुक्य राज्यकाल तथा चौल राज्यकाल की मूर्तियों पर यह स्कंध माला दिखायी देती है, इसी तरह बहुत प्राचीन मूर्तियों में किट-सूत्र से जंघा तक की माला (उष्हाम या मुक्त माला) दिखायी नहीं देती। ब्रविड चौल राज्यकाल की ग्रौर उसके बाद की मूर्तियों में वह दिखायी देती है। बदामी शिल्प में दोनों जंघा पर एक-एक पंक्ति ग्रौर पेड़ पर मध्य में तोरा लटकता है।

मूर्ति विधान में कहे गये १६ स्राभूषण सभी काल में शिल्पित किये ही जाते हों, ऐसा नहीं हैं । गुप्तकाल की प्रतिमास्रों में खास तरह के स्राभूषणों की विशिष्टता थी । प्रत्येक प्रान्त की प्रतिमास्रों के स्राभूषण स्रौर वेश—परिधान में वैविध्य मिलता है। किसी काल में कोई स्राभूषण कम—ज्यादा होते थे, उसके ऊपर से प्रतिमा का सर्जनकाल, स्रौर वह कौन से प्रान्त की थी, यह समक्षने में सुविधा रहती थी।

'भ्रपराजित सूत्र' २३६ में १६ प्रकार के आ्राभूषण वर्णित हैं । वे इस प्रकार हैं :

| ٩. | मुकुट-१ किरीट २ करंट ३ जटा मुकुट | ٩.  | छन्नवीर          |
|----|----------------------------------|-----|------------------|
| ₹. | कुंडल                            | ٩٥, | स्कंधमाला        |
| ₹. | उपग्रीवा                         | 99. | कटककल्लय, पादवलय |
| 8. | हि <del>व</del> कासूत्र          | 97. | पाद जालक         |
| ٧. | हीणमाल                           | 9₹. | यज्ञोपवीत        |
| ٤. | उरुसूत्र                         | ૧૪. | कटिसूब्र         |
| ૭. | केयूर                            | १५. | उरद्दाम          |
| ८. | उदरबंध                           | ٩६. | श्रंगुलीमुद्रा   |
|    |                                  |     |                  |

#### वोडशाभरण (झलंकार)

२९

13

तंजौर, बृहदीश्वर के मंदिरों में म्रलंकारों का वर्णन भलीभांति म्रकित किया गया है।

मुकुट

'द्रविड-शिल्प रत्नम्' ग्र. १६ में भी १६ ग्रलंकार स्पष्टता से वर्णित हैं। उदा. मुकुट के तीन मुख्य प्रकार कहे गये हैं। किरीट, करंड ग्रीर जटामुकुट। जटामुकुट के भी केशों की रचना के श्रनुसार भिन्न-भिन्न प्रकार कहे गये हैं। उदा. कुंतल, शिरस्राण, धिम्मला श्रीर श्रीर ग्रलकचूड़क ग्रादि केशमुकुट के प्रकार हैं। शिव, ब्रह्मा, पार्वती ग्रीर सरस्वती जटामुकुट धारण करते हैं। लेकिन इसमें विभिन्न ग्रंथों में मत-मतांतर है। विष्णु के मुकुट को किरीट मुकुट, श्रीर शक्ति देवियों तथा चक्रवर्ती राजाश्रों के मुकुट को करंड मुकुट कहते हैं।

'भ्रपराजित सूत्र' में मुकुट के तीन प्रकार सहज भिन्नता से वर्णित हैं।

- शेखर-(शिखर के आकार का) : शिव और नरेंद्र का ।
- २. किरीट-शुंगोदर, शुंग, इसे विष्णु भौर अन्य देवता धारण करते हैं।
- ३. म्रामलक-(ग्रामलसार) मुक्ताफल के पांच ग्रंडक जैसा यह मुकुट देवतात्रों तथा राजात्रों के लिए हैं।

द्रविड ग्रागम ग्रंथ, 'मानसार' ग्रौर 'शिल्प रत्नम्' में ऐसे विशेष प्रकार के मुकुटों के स्वरूप वर्णित है। विविध प्रकार के मुकुट ग्रौर उनको धारण करनेवाले देवी-देवताग्रों के नाम इस प्रकार हैं :-

| <b>q</b> .<br>२.<br>३. | ज <b>टा-मुकु</b> ट<br>किरीट <b>मुकुट</b><br>करंड मुकुट | ब्रह्मा ग्रौर शिव<br>विष्णु ग्रौर वासुदेव<br>ग्रन्य देवी-देवताएं | ч. | शिरस्राण यक्ष नाग,<br>कुंतल मुकुट सरस्वती<br>केशबंध मुकुट बालकृष्ण | ,साविस्री ८. ग्रन | म्मला मुकुट विविध देविय<br>लक चूडक राजा रानिय<br>कुट पट्ट राजा, महार | तं<br>पं<br>ज्ञा, रानियां |
|------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|----|--------------------------------------------------------------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| 1                      |                                                        | 2                                                                | 3  | 4                                                                  | 5                 | 6                                                                    | 7                         |
|                        |                                                        |                                                                  |    |                                                                    |                   |                                                                      |                           |
|                        |                                                        |                                                                  | Į  |                                                                    |                   |                                                                      |                           |

चित्र में बताये हुए मुकुट के क्रमशः नाम: ललितरहस्य श्रौर उत्तर कामिकला शिरस्त्राण के पांच भेद

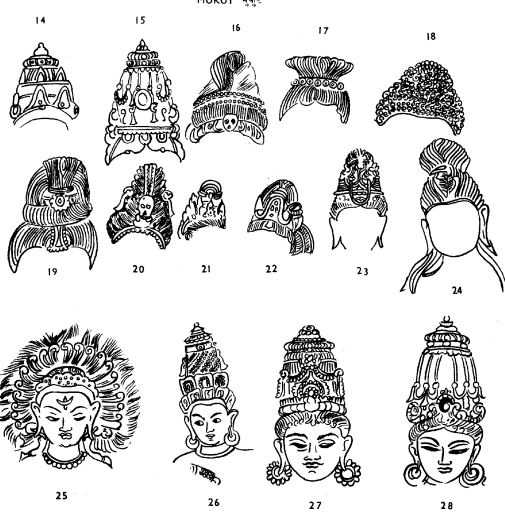
| ٩. | धम्मिला :    | Dhammila                | ৩.  | किरीट मुकुट :      | Kirit Mukut (मथुरा )            |
|----|--------------|-------------------------|-----|--------------------|---------------------------------|
| ₹. | जटा मुकुट :  | Jata Mukut पल्लव        | ሪ.  | किरीट मुकुट :      | Kirit Mukut (होयसल)             |
| ₹. | "            | "                       | ۶.  | करंड मुकुट :       | Karand Mukut (गुजरात, राजस्थान) |
| ٧, | करंड मुकुट : | Karand Mukut (चोला)     | 90. | करंड मुकुट :       | Karand Mukut (गुजरात, राजस्थान) |
| ч. | ,,           | Karand Mukut (होयसल)    | 99. | जावासुमाला मुकुट : | Javasumala Mukut                |
| ξ. | ,,           | (शेखर)Karand Mukut      | 92. | केशबंध :           | Keshbandh (चालुक्य)             |
|    |              | (गुप्त, चालुक्य, पल्लव) | ٩٦. | धम्मिला :          | Dhammila (दक्षिण भारत)          |

11

१४. करंड मुकुट: (Karand mukut) (Keshbandh Jatamukut) २२. केशबंध जटामुकूट: १५. किरीट मुकुट: (Kirit mukut) (Shirastran) (Jatamukut Dhammilla) १६. शिरस्त्राणः १७. जटामुक्ट केशबंध: (Jatamukut Keshbandh) Alakchudak) १८. कुन्तल: (Kuntal) (Kirit Mukut) (Jatamukut Keshbandh) १९. जटामुकुट केशबंध: ₹७. (Karand Mukut) (Mayurpankhi Jatamund) २८. २०. मयुरपंखी जटामुंड: (Karand Mukut)

२१. केशबंध जटामुकुट: (Keshabandh Jatamukut)

#### MUKUT मुक्



बोडशामरण (झर्लकार) ३१

बृहद् संहिता (वराह संहिता) में मृकुट पर कलगियां, (शिखियां) एक, तीन, या पांच रखने का ग्रादेश है।

- पांच कलगी महाराजा के लिए
   तीन कलगी युवराज के ग्रीर महारानी के लिए
- ३. एक कलगी सेनापति के लिए

'विष्णु धर्मोत्तर' कार देवताओं के लिये सात कलगी के मुकुट का वर्णन करते हैं । लेकिन ऐसे कलगी वाले मुकुट चित्र और नाटक में दिखाये जाते हैं । शिल्पकृतियों में ऐसी कलगियां उत्कीर्ण करना संभव नहीं है । सो ऐसी कलगियां शिल्प में देखने को नहीं मिलतीं।

### आभूषणों के प्रकार और रुक्षण

#### १ मुकुट

#### (भ्र) किरीट मुकुट:

एक-एक अंगुल के परिमाण के, एक के ऊपर एक, चारों भोर से लपेटे हुए भावरण वाले, भष्ट भंगुल ऊंचे भौर उज्ज्वल मुकुट को किरीट मुकुट कहते हैं। १६ अंगुल से २४ अंगुल ऊंचे, प्रकाशमय मुकुट को भी किरीट मुकुट कहते हैं। इस मुकुट को खास तौर से विष्णु धारण कहते हैं। तीन, पांच या सात पेचवाला मुकुट योग्य लगता है। शिखर की भाकृति वाले, कमल के समान, या छव के समान, एक पर दूसरा यों उत्तरोत्तर चढ़ते वृत्ताकार के किरीट मुकुट में कौस्तुभमणि लगा रहता है। यह मुकुट दूसरे भनेक रत्नों से जड़ित होता है।

#### (ब) करंड मुकुटः

नीचे से मूल भाग के कम की परिधि को छोटा करते हुए, ऊपर का अग्रभाग, मुकुलाधार-खिले हुए कमल जैसा-तीन, पांच, या सात पेचवाला टोकरी की ब्राकृति जैसा जो सुशोभित होता है, उस मुकुट को करड मुकुट कहा है। बाकी अन्य बातें ऊपर जैसी बताई हैं, उसी प्रकार होती हैं। उसके नीचेवाले तीन पट्टें रत्न जड़ित करने चाहिये। उसमें कान के लंबे कर्ण-पुष्प-रत्न पट्ट, कान पर लटकते तोरे भादि करने चाहिये। करड मुकुट अन्य देव-देवियों तथा चक्रवर्ती राजाओं के लिये होता है।

#### (क) जटा मुकुटः

बत्तीस अंगुल से एक-एक अंगुल की वृद्धि करते ६१ अंगुल उँचाई तक के जटा मुकुट होते हैं। जटा की ऊंचाई दो अंकोवाली और समागुल करनी चाहिये। जटा का नीचे का हिस्सा बड़ा करना चाहिए। एक दूसरे के ऊपरी क्रम से जटाबंध की जटा की चौड़ाई उतरते क्रम में रखनी चाहिए। जटा की लट की चौड़ाई का परिमाण छोटी (अंतिम) उंगली जितना रखना चाहिए। जटामुकुट की ऊंचाई २४ से १६ अंगुल तक की रखनी चाहिए। इसके पांच प्रकार वर्णित हैं। बाल के अंत भाग से मुकुट के नीचे के मूल भाग में ललाट पर पांच पड़े करने चाहिए। ४ से १२ भाग तक की ऊंचाई का यह मुकुट करना चाहिये। शिव के जटामुकुट में धतूरे के फूल, नाग और मस्तक पर गंगाजी और अर्थचंद्र करने चाहिए। मुकुट के मध्य में मकर्कूट और दूसरे पत्रकूट को रत्नफूट भी कहते हैं। उम्र प्रतिमा के जटा मुकुट में मुंड भी किये जाते हैं। खास तौर से शिव, ब्रह्मा, उमा, सरस्वती और साविद्यी जटामुकुट धारण करते हैं। नीचे दिये हुए कुतल और जटाकुन्तल गुप्तकाल के है।



'ललित रहस्य' ग्रंथ में ग्रौर 'उत्तरकामिका ग्रंथ' में शिरस्नाण के पांच भेद कहे गये हैं।

- शिव और ब्रह्मा के मुकुट को धिम्मला और जटामुकुट कहते हैं।
   सरस्वती के मुकुट को कुन्तल कहते हैं।
- साबिती और उमा के मुकुट को केशबंघ कहते हैं।
   ४. शिव का धिम्मला मुकुट होता है।

५. ग्रालक चूड़क जटामुकुट सभी प्रकार के मस्तक के बाल की रचना के प्रकार हैं। जटामुकुट के पांचों प्रकार के स्पष्ट स्वरूप दिखाई पड़ते हैं।

### २ कुण्डल कान के आभूषण:

१. पत्नकुंडल

३. सिंह कुंडल

४. शंखपत्न कुंडल

५. सर्पकुंडल ७. बृत्तकुंडल ६. गज कुंडल

८. मकर कुंडल इस तरह के कुंडलों की ग्राठ प्रकार की ग्राकृति तैयार की जाती है।

पत्न कुंडल तीन, चारया पांच मात्रा प्रमाण के अनुसार चौड़ा करना चाहिये। एक यव चौड़ाई के गोल, सफेद सरल शंख-पत्न कुंडल करने चाहिये। मकराकृति, सिंहाकृति या गजाकृति के कुंडल दो, चार या पांच मात्रा परिमाण के करने चाहिये। कुंडल के ग्राकार भेद के ग्रनुसार उसकी ऊंचाई, श्रीर उसका व्यास रखना चाहिये। तमिल में कुंडल को तोड़ भौर सौराष्ट्र में ठोलिया कहते हैं।

वृत्तकुंडल १८ यव प्रमाण के ग्रौर चार ग्रंगुल की ऊंचाई के, कमल जैसे विकसित, स्कंध पर लटकते करने चाहिए । शंख को वीच में से काटकर शंखकुंडल बनाया जाता है। शिव के सर्पकुंडल ग्रीर विष्णु के मकरकुंडल किये जाते हैं। प्राणी की ग्रांखें लाल रत्न की करनी चाहिए।

## ३ उपग्रीवा-ग्रैवेय-गले के आभूषण:

कंठमाला: रुद्राक्ष या रत्न से इस सुवर्णमणि शोभायमान की जाती है। गुजरात सौराष्ट्र में इस उपग्रीवा को 'कंठा' भी कहते हैं।







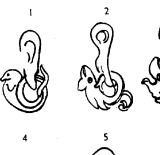


### ४ हिकासूत्र-हार:

यह गले का ग्राभूषण है। उपग्रीवा से नीचे ग्रौर छाती के बीच में लटकता रहता है। विस्तार में यह ग्राभुषण चार म्रंगुल मौर चौडाइमें तीन यव चौड़ा है। यह रत्न-जड़ित **भ**लंकार है।



KUNDAL कुंडल







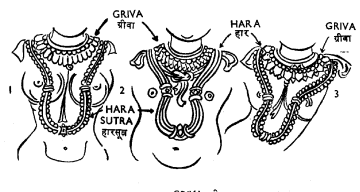


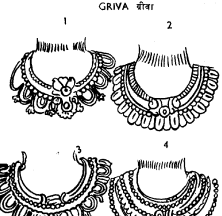
२. मत्स्य कूंडल

३. मघर ,,

33

#### षोडशाभरण (ग्रलंकार)





'शब्दामालायम्' ग्रंथ में नीचे लिखी हुई मालाग्रों का उल्लेख विशेष तौर से हुग्रा है :

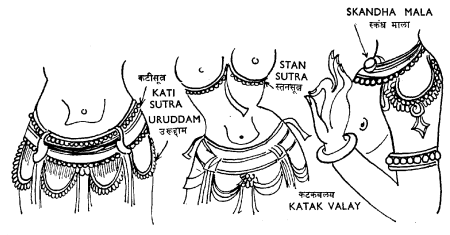
- (म) वनमाला: विष्णु की माला को कहते हैं। वह पैर के घुटनों तक लंबी, मध्य में सहज, स्यूल श्रीर छोरों पर पतली होती है।
- (ब) मुंडमाला: असुरों के मस्तकों से प्रथित माला को छंडमाला (मुंडमाला) कहते हैं। इसे छद्र तथा कालिका धारण करती हैं।

#### ५ व्हीणमालाः

यह माला उदरबंध तक लंबी तीन या पांच की संख्या (लड़ी) में होती है। इन सब संख्याग्रों (लड़ियों) को बीच-बीच से जोड़ते रत्नजड़ित बंध होते हैं जिन्हें पदक कहते हैं। मोती की लड़ियों (संख्या) के श्चनुसार नाम दिये गये हैं। जैसे-एकावली, विसरी, पंचसरी या सप्तसरी, श्रादि कहते हैं। गुजरात में इसे रायणमाला कहते हैं।

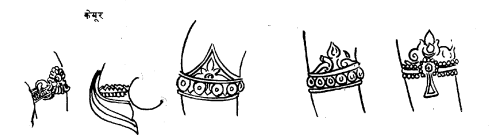
#### ६ उरुसूत्र (स्तनसूत्र):

यह हीक्का सूत्र से ६ इंच नीचे और स्तनसूत्र के मध्यभाग तक चार पूंजे (वहेंत) लंबाई का ग्रौर एक यव (जौ)मोटा होता है। ऐसे ग्रनेक मिणयुक्त सुवर्ण के हार को उक्सूत्र कहते हैं। स्तन से ग्राठ ग्रंगुल जितना (यज्ञोपवीत की तरह) वह लंबा होता है। दोनों स्कंद पर धारण किया हुम्रा और स्तन को पूर्णतया म्रावृत्त करने वाला यह म्राभूषण खास तौर पर देवी प्रतिमा के लिए होता है। इस सूत्र के पीछे पीठ पर गाँठ बांधी जाती है।



### ७ केयूर (वाजूबंद):

अध्टपत्र कमलयुक्त अनेक रत्नों से शोभित, शैवाल जैसी हरी कांतिवाला, वाहु के मध्य में कड़े जैसा चौड़ा आभूषण केयूर या बाजुबंद के नाम से पहचाना जाता है। यह आभूषण बाहु को बलयित किए हुए तीन, चार या पांच मात्रा प्रमाण से, रत्न पूरित विस्तार



वाला बनाना चाहिए। 'पद्म-संहिता' में ऐसा कहा है कि वह मोती की लटकती लड़ियोंवाला होता है। कई जगह दो-तीन वलय-कड़े जैसे उसके छोर पुष्पमुखी, सिंहमुखी या नागफली वाले भी होते हैं। शिव की बाहुग्रों पर सर्पाकार केयूर पहनाये जाते हैं। भरत नाटच में केयूर का ग्रपरनाम 'ग्रंगद' कहा है।

#### ८ उदरबंद :

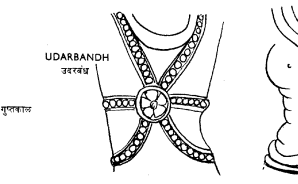
पेड़ (नाभि) से ऊचा, छाती के नीचे पेट पर ब्रावृत्त ग्राभूषण को उदरबंद कहते हैं। वह 'छन्नवीर' से जुड़ा हुग्रा होता है। कई उसे उरुसूत्र भी मानते हैं। पेट के ग्रागे से पीछे जानेवाला ग्राभूषण स्तनसूत्र कहलाता है।

#### ९ छन्नवीर या चन्नवीर:

यज्ञोपवीत की तरह दोनों स्कंध से उतरते हुए ग्रामूषण को 'छन्नवीर' कहते हैं। ऱ्हीणमाला के नीचेसे वह छाती ग्रौर उदर के बीच मिलकर पीछे जाता है। ग्रौर जहां वह ग्रागे-पीछे जोड़ा जाता है, वह 'पदक' रत्न से जड़ा हुन्ना होता है। उदरबंद ग्रौर किटसूब की तरह उसके ऊपर मोती ग्रौर सुवर्ण जड़े हुए होते हैं। उस ग्रामूषण को छन्नवीर कहा जाता है।

#### वोडगाभरण (ग्रलंकार)

३५



#### १० स्कंधमालाः

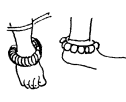
दोनों स्कंध पर, दोनों स्रोर स्रनेक प्रकार के मोतियों की मुवर्ण-पुष्प-युक्त लटकती माला को स्कंध माला कहते हैं। संस्कृत साहित्य में उसे बगल तक लटकती बताया है। चालुक्य काल में इलोरा ग्रादि स्थलों की प्रतिमाग्नों में श्रौर चौल राज्यकाल की प्रतिमाग्नों में यह देखी जाती हैं। गुप्तकाल की श्रौर पल्लव राज्यकाल की मूर्तियों में यह स्कंध माला दिखाई नहीं देती है।

#### ११ कटक बलय दो प्रकार के होते हैं:

- हस्तवलयः हाथ की कलाई का ग्राभूषण
- २. पादवलय: पैर के टख़ने का ग्राभूषण.
- (ग्र) हस्तवलयः हाथ की कलाई के आभूषण को हस्तवलय कहते हैं।

गोलवलयः दो-तीन यव मोटे या ग्रंतिम श्रंगुली जितने पतले होते हैं। चित्र-विचित्र रत्नों से शोभित वलय की जोड़ी बनाई जाती हैं। दो से ग्राठ वलय तक, यह देवी प्रतिमाग्रों होती हैं। कटक वलय का मतलब है हाथ के कड़े।





गुप्तकाल

(ब) पादवलयः पैरके टखने पर ब्रावृत्त गोल कड़े जैसे आभूषण को पादवलय कहते हैं। शिव को और अन्य सूचित देवी-देवताओं के पैर में भूजंग वलय पहनाया जाता है। उसकी लंबाई १२ अंगुल से अधिक होती हैं। उसकी फेन ७ अंगुल चौड़ी और १ अंगुल मोटी होती है। उस फणो का मुख चांदी का, जिह्ला और उसकी दो आंखें रत्न से जड़ित करनी चाहिए। प्रान्त व देश के अनुसार इसमें थोड़ा वैविध्य देखने को मिलता है।

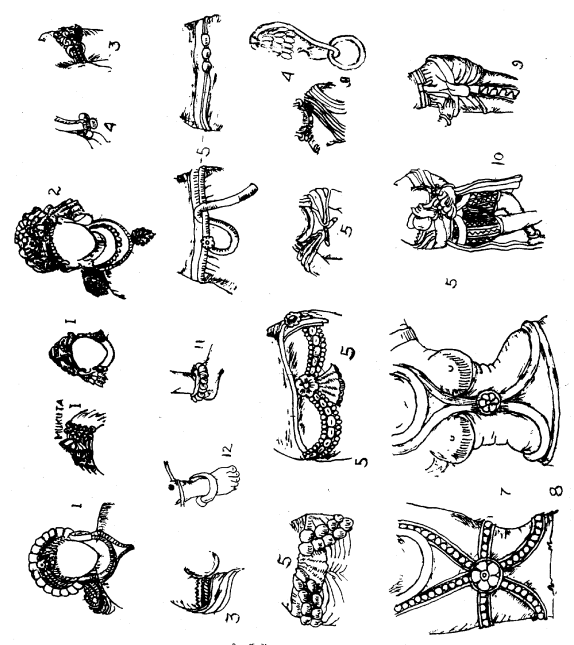
#### १२ यज्ञोपत्रीतः

बायें स्कंध से लटकते सूत्र को जनोई—यज्ञोपवीत कहते हैं। कई शिवसूर्तियों पर यज्ञोपवीत नहीं होती हैं। प्राचीनकाल में मृग की चमड़ी शरीर पर तिरछी बांधी जाती थी। यज्ञोपवीत की प्रथा उस काल में नहीं होगी, तभी ऐसा चमड़ा बांधने की प्रथा रही होगी।

्र द्रविड पल्लव ग्रौर चौल मूर्तियों में यज्ञोपवीत सिर्फ वस्रों के चिथड़े के रूप में दिखाई देते हैं। चौलकाल में सूत की तीन डोरिया एक जगह गांठ मारी हुई स्थिति



यज्ञोपवीत YAGNYOPAVIT



गुप्तकाल की मूर्तियों का आभूषण १-२. **मुकु**ट ३. केयूर ४. कुंडल ५. कटिसूत ६. ग्रीवा ७-८. उदरबंध ९-१०. कटिसूत्र, उरुहाम, मुक्तदाम

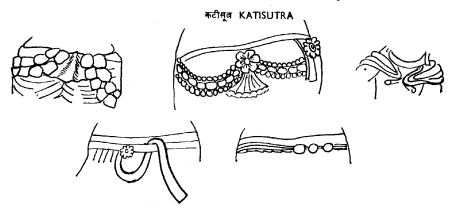
### षोडशाभरण (म्रलंकार) ३७

.में पायी जाती हैं । घ्रागम ग्रंथों ग्रौर गृह्य सूत्रों में यज्ञोपवीत के स्पष्ट उल्लेख हैं । दो हजार वर्ष पूर्व की बुद्ध मूर्तियों में यज्ञोपवीत मिलता है । उसी तरह जैनों की प्राचीन मूर्तियों में भी यज्ञोपवीत दिखाई देता है ।

### १३ कटिसूत्र:

कमर पर बांधने के बस्न को पटकूल कहा है। ऐसे कमर के आभूषण को किटसूब कहते हैं। किटसूब के तीन कंदोरे वाले पट्टे के सम्मुख मध्यभाग में पेडूं पर सिंह या ग्रास का मुखबंध होता है। रत्नजड़ित किटसूब पर सोने की बारीक नक्शी होती है। भिन्न-भिन्न काल की मूर्तियों में किटसूब की रचनाएं ग्रद्भुत होती हैं। किटसूब से जंघा पर लटकती मोती की पंक्तियों या माला को उक्हाम या इब दाम भी कहते हैं। कई लोग उसे भिन्न आभूषण के रूप में गिनाते हैं।





#### १४ उरुदाम:

उरुमूनः कटिसूत्र से तोरण की तरह लटकती मोती की मालाओं को 'उरुद्दाम' कहते हैं । मालाओं के बीच में लटकती लटों (पंक्तिओं) को 'मुक्तदाम' कहते हैं । पेडू के ऊपर बीच में भूलते मोती के तोरण में बहुत बारीक नक्शी होती हैं । उरुद्दाम को कई लोग मुक्तदाम भी कहते हैं । प्राचीन मूर्तियों में वह नहीं दिखती हैं, लेकिन गुप्तकाल की किसी-किसी मूर्ति में वह होती हैं । द्रविड-चोल के बाद के समय में यह उरुद्दाम दिखाई पड़ता हैं । बदामी शिल्प में दोनों ग्रोर की जंघाओं पर एक-एक पंक्ति दिखाई देती हैं ।

#### १५ पादजालकः

पैर के टख़ने के नीचे, पैर के पंजे पर ब्रावृत्त लंबगोल ब्राकृति के ब्राभूषण को पादजालक कहते हैं। वह घुंघरू वाले नूपुर जैसा होता है। सौराष्ट्र में उसे 'काबी' कहते हैं। लक्ष्मी ग्रौर अन्य देवियों को बहुत छोटे घुंघरुओं का नूपुर का ब्राभूषण पहनाया जाता है। 'मान सोल्लास' ग्रंथ में पादचूड़क, पादभूषण या राढ़व ग्रादि के पैर के ग्राभूषण वर्णित हैं।

### १६ अंगुली मुद्रा:

हाथ-पैरों की ग्रंगुलियों में गोल वलय भाटेवाली ग्रंगूठी, तथा हाथ के बीच की उंगली में हीरा-जड़ित ग्रंगुलिका होती है। होयसल राज्यकाल की मूर्तियों में दो-तीन ग्रांटे की ग्रंगूठी होती है। उसे पवित्वमुद्रा कहते हैं। गुजरात में उस मुद्रा को बेढ़ कहते हैं। हाथों की उँगलियों की तरह पैर की उँगलियों में भी मुद्रा पहनायी जाती है।

#### १७ विशेषाभरण:

षाभूषणों के माप, प्रतिमा के म्रंग के ग्रनुपात में करने चाहिये । विष्णु या दशावतार की मूर्ति की छाती में श्रीवत्स के स्थान पर कौस्तुभ-मणियुक्त वैजयन्ति (माला)होती है । जैन तीर्थंकर की छाती में श्रीवत्स का चिन्ह उभरा हुन्ना होता है । श्रीवत्स को क्वचित रोमावली की संज्ञा कहते हैं । बौद्ध ग्रीर जैन, इन दोनों की मूर्तियों के मस्तक पर उभरे चिन्ह को उष्णिश कहते हैं । इन दोनों संप्रदाय की मूर्तियों के मस्तक में जो गोलाकार गुच्छ दिखाई देता है, वह उनके बाल का गुच्छ है ।

श्रीकृष्ण राधा के नाक में जिस 'बाली' को पहनाते हैं, उसे बेसर या नासाभूषण कहते हैं। शुक्राचार्य कहते हैं कि मूर्तियों को स्नाभूषण की तरह रेशमी, चर्म या सूती वस्त्व पहनाये जाते हैं। घोतीय स्नौर उत्तरीय नामके दो वस्त्र विशेषकर होते हैं। विष्णु, इन्द्र, कुबेर, स्नादि देवों की मूर्तियों को राजसी और शिव, ब्रह्मा, श्रिन स्नादियों को तपस्वी वस्त्र पहनाये जाते हैं। सूर्य तथा स्कंद (कार्तिकेय) स्नादि मूर्तियों को सैनिक का गणवेश पहनाया जाता है। उसे स्रस्त-शस्त्र से सजाया जाता है। स्कंद, सुब्रह्मण्यम्, षड्मुखम्, कुमार, ये सब कार्तिकेय के नामों के पर्याय हैं। दुर्गा, चंडी, लक्ष्मी, सरस्वती, स्नादि महादेवियों को उच्च वर्ण की महिलाओं जैसी वेशभूषा पहनाई जाती है। वे बहुविष रत्नालंकारों से सुशोभित होती हैं।

प्रतिमाग्रों के पीछे मुख को वलयित किये हुए ग्राभामण्डल, प्रभामण्डल, प्रभावति या शिरचक्रम् होता है ।

देव प्रतिमान्नों के भूषाविन्यास सामान्यतः तीन विभाग में विभाजित किये जा सकते हैं : विष्णु, इन्द्रे, कुबेर ग्रादि देवों की मूर्तियों को राजसी वस्त्र ग्रीर शिव, ब्रह्मा, श्रीन ग्रादियों को तपस्वी वस्त्र पहनाये जाते हैं।

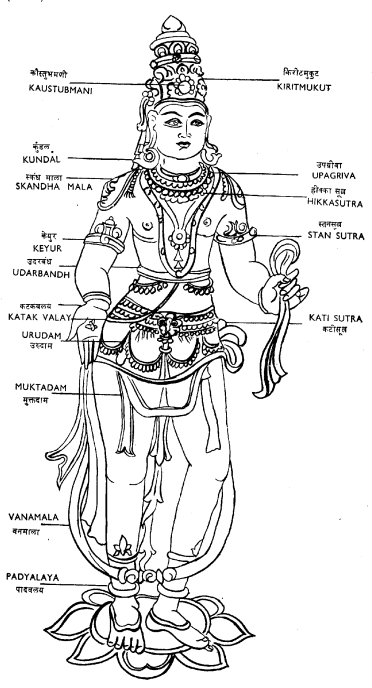


- २. ग्रलंकार
- ३. शिरोभुषण

सूर्य की प्रतिमा को छाती का वस्र और पैर में उपान (बूट) विशेष रूप से पहनाये जाते हैं। इससे सूर्य के पैर की उंगलियां दिखाई

### षोडशाभरण (ग्रलंकार)





न<mark>हीं देतीं । परन्तु सूर्य की किसी प्रतिमा में उपान न हो तो उंगलियां दिखाई देती हैं । सूर्य-पूजा के मध्य एजिया से भारत में धाने की पूरी-पूरी संभावना है । पिछले काल की मृतियों में सूर्य के पैर में उंगलियां उत्कीर्ण की हुई मिलती हैं ।</mark>

कार्तिक स्वामी स्कंद द्रविड में खूब पूजे जाते हैं। लेकिन उत्तर भारत में उनके स्वतंत्र मंदिर नहीं हैं। शिव के यह जेष्ठ पुन्न मध्य एशिया की ग्रोर बसे हैं, ऐसा माना जाता है। इसीलिये स्कंद ग्रीर सूर्य की छाती के वस्त्र की ग्राकृति मिलती-जुलती है।

दिगंबर था घ्वेतांबर जैन संप्रदायों की बैठी हुई या खड़ी मूर्तियों में वस्त्र, ग्रलंकार-श्राभूषण नहीं होते हैं। कारण वे बीतराग हैं। घ्वेतांबर मृति को सिर्फ़ लंगोट-कच्छ होता है। उस संप्रदाय की मृतिया तूरंत पहचानी जा सकती हैं।

ग्राभूषण तथा ग्रलंकारों में प्रान्त और काल भेद से वैविध्य मिलता हैं। व्याझचर्म, मृगचर्म और कृष्णमृगचर्म भगवान शंकर कटि प्रदेश में धारण करते हैं।

प्रत्येक युग की कला ग्रपनी-ग्रपनी विशेषताएं व्यक्त करती है। गुप्तकाल की मूर्तियों में माला, मुकुट, मकर मुखी से विभूतिष ग्राभूषण, कठ में स्थूल मुक्त-कलाप से निर्मित एकावली माला, उसके मध्य में इन्द्रनील, कानों में ताटक-चक्र, नागेन्द्र या मुक्ता-फल जड़ित कुंडल, स्कंध पर उपवस्न (जैसे मेखला स्थान में बांधे हुए), इनसे गुप्तकालीन लोकसंस्कृति का परिचय मिलता है। यह उस काल की कला को व्यक्त करता है।

सांची की कला में प्राकार बज्र का तोरण, स्तंभों के शिल्प में कुंडल, जो सामने से देखने से चारों थ्रोर ठोस श्रीर भरी होता है। वे स्त्री-पुरुषों के कान में दिखाई देते हैं।

कुषान काल में पान के पत्ते की आकृति वाले मुकुट, भुजाओं में नाचते मोहिनी आकृति से ग्रलंकत मयूर-केयूर, यह उस युग की विशेषता है ।

कर्णाटक प्रदेश के होयसूल राज्यकाल के मंदिर हलेबीड, बेलुर और सोमनाथपुरम् के मंदिरों की मूर्तियों के आभूषण उस प्रदेश की कला की भिन्नता दिखाते हैं। वहाँ की मूर्तियों के आभूषण मानो भार से लदे हुए हों, इस तरह उत्कीर्ण किये गये हैं। देवताओं के मस्तक के ऊपर का मुकुट देव के मस्तक से वजनदार और चौड़ा दिखाई देता हैं। अलबत्ता, वहाँ का शिल्प इतना सुंदर होता है कि प्राथमिक दृष्टिपात में यह दोष दिखाई नहीं देता। देवांगनायों भी स्थूल दिखाई देती हैं, पर होती है बड़ी सप्रमाण। प्रत्येक मूर्तिके ऊपर और आगल-बगल बेल वृक्ष के पत्ते आदि कंडारे होते हैं।

द्रविड मे ताजोर प्रदेशकी मूर्तियों का मुकुट मुखकी उंचाई से दुगुणा उंचा होता है। इस तरह कला के ग्रलंकार-निरूपण का विविध दृष्टिकोनों से तथा संपूर्ण सामग्री के साथ ग्रच्छी तरह ग्रध्ययन करना चाहिये।

# अंङ्गः एकादशम्

# आयुध (Weapons)

उत्तर भारत के 'नागरादि' शिल्प ग्रंथों में ३६ प्रकार के श्रायुधों के नाम, लक्षण, मान-प्रमाण श्रौर स्वरूपों का वर्णन किया गया है। 'ग्रपराजितसूत'—२३५ श्रौर द्रविड शिल्पग्रंथों में श्रायुधों के बारे में इतना स्पष्ट वर्णन नहीं मिलता है। द्रविड 'शिल्परत्नम्' के २३ वें अध्याय में श्रायुधों के श्रपूर्ण नाम मिलते हैं।

आयुघों में शत्नु-संहार के शस्त्र के उपरान्त जीव-प्राणी भी गिने जाते हैं । वाद्य श्रीर साधन-उपकरणों को भी तामस आयुध के अतिरिक्त आयुधों में गिना जाता है । इस तरह राजस्, और सात्विक आयुध और मनोरंजक-वाद्य भी आयुध में गिने जाते हैं ।

३६ श्रायुधों में २३ शस्त्र तामस हैं, १३ सात्विक और राजस हैं। पुस्तक, माला, कमंडल, मुद्राएं, दर्पण, घंटा, सूचि-शृंग, हल, पान, कमल, फल, वीणा और शंख, यह सात्विक श्रायुध माने जाते हैं।

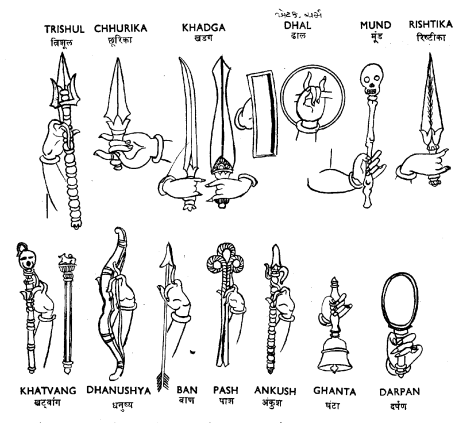
> आयुधा नामतो वक्ष्ये नाम संख्यावींलकमात् विश् लच्छूरिका खड्ग खेटा खट्वांङ्गकं धनुः ॥१०॥ बाणपाशांकुश घंटारिष्टि वर्षण वंडकाः शंख चक गवा वज्र शक्तिमृद्धरमृशुड्यः ॥११॥ मुसलः परशु श्वेत कर्तिका च कपालकम् शिरः सर्प च शृङ्गं च हलः कुंतस्तयै वच ॥१२॥ पुस्तकाक्ष कमंडलु शुच्यः पद्मपत्नके योगमुद्रा तथा चैव षट्विंशच्छत्नेकाणिच ॥१३॥ अपराजित सूत्र (२३५)

### विश्वकर्मा कहते हैं, 'ग्रब मैं ग्रायुधों के नाम क्रमशः कहता हूः

| ٩. | <b>त्रिश्</b> ल | 90.         | घंटा   | 98. | भुइजर              | २८. | हल           |
|----|-----------------|-------------|--------|-----|--------------------|-----|--------------|
| ₹. | <b>छू</b> रिका  | 99.         | रिष्टि |     | भृशंडी             |     | कुंत (भाला)  |
|    | खड्ग            | ٩٦.         | दर्पण  |     | मूशल               |     | पुस्तक       |
| ሄ. | खेट (ढाल)       | ٩३.         | दंड    | २२. | परेशु              | ₹9. | माला<br>माला |
| ч. | खटवांग          | 98.         | शंख    | ₹₹. | कर्तिका            | ₹₹. | कमंडल        |
| €. | धनुष            | ٩५.         | चक     | २४. | कपाल (खोपरी-खप्पर) | ₹₹. | सूचि (सखा)   |
| ષ. | बाण             | १६.         | गदा    | २५. | शिर(शत्नुका)       |     | पत्र-कमल     |
|    | पाश             | ৭७.         | वज्र   | २६. | सर्प               | ३५. | पानपात्र     |
| ۶. | <b>ग्रं</b> कुश | <b>٩</b> ८. | शक्ति  | २७. | शृंग (सिंग)        | ३६. | योगमुद्रा    |

83/

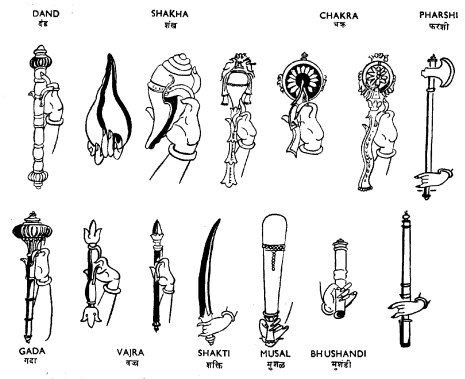
#### भारतीय शिल्पसंहिता



यहाँ ग्रंथकार ने स्रायुधों के स्वरूप स्रौर मानप्रमाण के २४ क्लोक दिये हैं। इन ३६ मायुधों के उपरांत १६ स्रायुध मूर्तिशास्त्र के प्राचीन ग्रंथों में प्रतिमाओं के स्वरूप वर्णन में दिये गये हैं।

तामस स्रायुध के चार प्रकार हैं:

- १. पट्टिश
- २. टंक
- ३. ग्रग्नि
- ४. प्राणीजीव (मृग, कुक्कुट, नकुल–सियाल, सर्प) साधन उपकरण के सात प्रकार हैं:
- १. स्नाम्नलुंबी
- २. ध्वजा
- ३. कंबा (गज़)
- ४. सूत्र-दोरी
- ५. मोदक
- ६. फल-मातुलिंग
- ७. लेखिनी



राजस् (वाजिल्ल) के ग्रायुध पांच हैं:

- १. डमरु
- २. वंशी
- ३. भेरी
- ४. ढोलक
- ५. बीणा

उपरांत बालक मिलकर कुल (३६+४+७+५+१) = ५३ स्रायुध होते हैं।

दो स्रायुधों के स्वरूप के बारे में थोड़ा मतभेद हैं। विविध प्रतिमाओं का बारीक तलस्पर्शी निरीक्षण करने के बाद (३६  $\pm$  १७  $\pm$  १५) यह सूची बनाई गयी हैं।

उत्तर भारत की अपेक्षा द्रविड प्रदेश की मूर्तियों की आयुध धारण करने की शैली अनोखी है। द्रविड प्रदेश की मूर्तियों में ऊपर के हाथ की दो उंग्लियों में आयुध धारण किये होते हैं। जब कि उत्तर भारत की मूर्तियां विशेषतः मुट्ठी में आयुध धारण करती हैं।

**ग्रायुधों** को चार वर्गों में विभाजित किया जा सकता है।

- तीव संहार शस्त्र
- २. बाद्य तंतु
- ३. जीव-प्राणी
- ४. सात्विक, राजस, साधन उपकरण

श्रीर इस प्रकार के तीन विभाग भी किये जा सकते हैं:

- १. सात्विक
- २. राजस
- ३. तामस



देवी-देवताओं ने अपनी प्रकृति के अनुसार आयुध धारण किये हैं । शुक्राचार्य ने इस विषय में कहा है कि देवों को मूर्तियों के परिचय के लिए यह आयुध प्रतीक के रूप में महत्त्वपूर्ण हैं ।

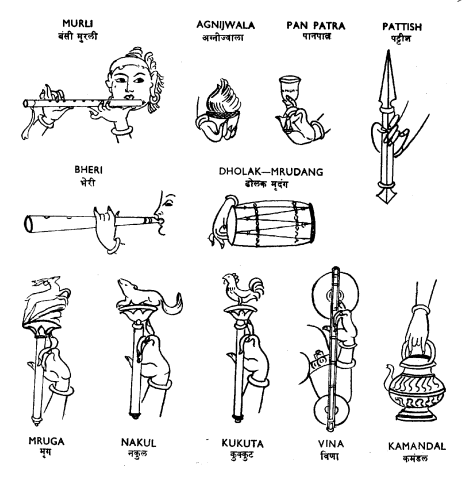
रामायण महाभारत और पुराणों में वर्णित ग्रग्यस्त्र, पाशुपतास्त्र, त्रह्मास्त्र, नारायणास्त्र, ग्रचकणय-संप्रोहनास्त्र, वायवास्त्र, इन सबको अस्त कहा जाता है। इनके द्वारा यंत्र विद्या से अमिन, वाण, जहरीला वायु उत्पन्न होकर, श्रद्ध या उनकी सेनाका संहार करता है। अर्वीचीन समय में करोड़ों रुपये के व्यय से एक श्रणु-बम या हाइड़ोजन-बम तैयार होता है, श्रीर जैसा विनाश ये कर सकते हैं, उसी प्रकार का विनाश प्राचीन काल के ये अस्त्र यंत्र-शक्ति से कर सकते थे। वह विद्या भारत में थी। मंत्रशक्ति से उत्पन्न होनेवाले संहारक को अस्त्र कहते हैं। शारीरिक बल से उपयोग में लिये जाने वाले धनुष, तिशूल, परशु ग्रादि को शस्त्र कहा जाता है।

महर्षि भारद्वाज ने बहुत प्राचीनकाल में "यंत्रसर्वस्व" नामक बड़ा ग्रंथ लिखा था । उसमें क्रनेक यंत्रों के प्रकारों की रचनाएं, शस्त्र, विमान ब्रादि विषयक प्रकरण थे । महाभारत काल में केवल "वैमानिक प्रकरण" बचा था । उस पर वदव्यास के शिष्य बोधायन ने वृत्ति लिखी है।\*

- १. यंत्रम-जिससे नियमन किया जाये, जिसे किसी निश्चित पात्र में निश्चित शब्दव्क्षरों से साधा जाये।
- २. मंत्रम्-जिससे देवों का ग्राह्वान-स्तुति करके इच्छित वस्तु प्राप्त की जा सके।
- ३. तंत्रम्-जिससे देवों को चोड़ दिया जाये-तंत्रग्रंथों के ग्राधार से उन्हें तंत्र कहा जाता है।
- ४. उसका थोड्डा ग्रंश बचा है। उस ग्रद्भुत ग्रौर ग्राश्चर्यजनक ग्रंथ की एक हस्तलिपि मेरे हस्तलिखित ग्रंथों के संग्रह में है।

श्रायुध



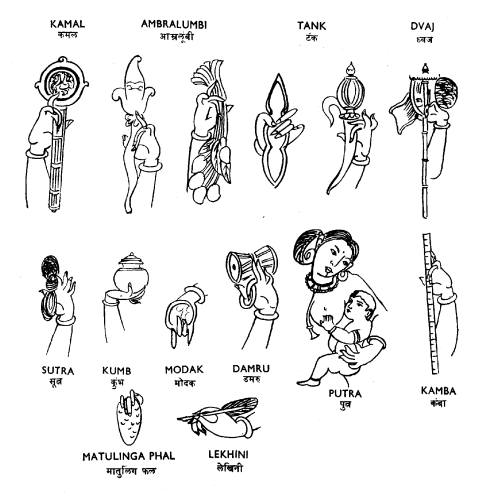


''अपराजित सूत्र'' २३५ में आयुध के प्रकरण में प्रथम युद्धक्षेत्र पर शत्नु के शस्त्रों के प्रहार से रक्षण के लिए योद्धाओं को वज्जके देह जैसा कवच, लोहे के पतरे से बनाने को कहा गया है। द्रविड प्रदेशों में आयुधों को दैवीं-शक्तिरूप मानकर उनकी प्रतिमाएं द्रविड मंदिरों में उत्कोण पायी जाती हैं। आयुधों की मूर्ति-प्रतिमा के पाठ 'श्रीतत्वृतिध' ग्रंथ में दिये हैं।

विष्णु की गदा को कौमोदकी कहते हैं। उनके धनुष को सारंग कहते हैं। शिव के धनुष को पिनाक कहते हैं। इसलिए शिव को पिनाक-पाणि भी कहते हैं। शिव खोपड़ी का भिक्षापात्र धारण करते हैं। इसलिए उन्हें कापालिक या कपालभृत्य भी कहते हैं। पैर की हड्डी में से बनाये हुए खट्वांग के शिरोभाग पर मनुष्य की खोपड़ी बैठाई होती है। प्राचीन काल में ग्रस्थ<u>ि-हड्डी का</u> उपयोग ग्रायुघ के रूप में होता था। जैसे, दधीची ऋषि ने देवदानव के युद्ध में देवताओं को ग्रपनी हड्डियाँ शस्त्र-योग के लिए दी थीं।

पाश को फांसे के रूप में उपयोग में लिया जाता है । खेटक, चर्म आदि ढाल के पर्याय हैं । शक्ति का प्रयोग तलवार के झर्थ में भी होता है । दूसरी जगह एक वर्णन में उसे भाले के आकार का दैवी शस्त्र मानकर उसे फेंककर मारने का प्रयोग किया जाता है । पट्टिका लोह ४६/

#### भारतीय शिल्पसंहिता



का शस्त्र है । वह लकड़ी जैसा होता है । उसके सिरे पर तीक्ष्ण धारवाला श्रस्त्र जैसा फल है, ऐसा वैजयन्तिकार कहते हैं । टंक का श्राकार लंबगोल होता है । उसे पत्थर में से बनाया जाता है । मुरली का दूसरा नाम वेणु या बाँसुरी है ।

द्रविड शिल्प में मूर्तिशास्त्र और लिंग विषयक जानकारी सर्विस्तर दी गयी है। उसमें प्रतिमा के कौन से ग्रंग विभाग में कौन-सा श्रायुध कितना उंचा दिया जाये, स्कंध के समकक्ष कौन-सा, कान नासिका और छाती के समकक्ष कौन-सा श्रायुध रखा जाये, इस सबका वर्णन किया गया है।

जैन ग्रंथ में एक जगह लिखा है कि ग्रस्न-शस्त्र प्रतिमा के मस्तक से ऊंचा न होना चाहिये। लेकिन उनके इस सूत्र को पूर्ण रूपसे स्वीकृत नहीं किया गया होगा, क्योंकि प्राचीन काल की कई पुरानी मूर्तियां इस सिद्धांत के विरुद्ध भी मिलती हैं।

सोमेक्वरदेव (१४२७–३८) के काल के 'मानसोल्लास' में तथा 'शस्त्र त्रिनोद' में, शस्त्रों का पर्याप्त वर्णन है । चौदहवीं शताब्दी के प्रारंभ में मैथिली भाषा में लिखे गये 'वर्ण रत्नाकर' ग्रंथ में ३६ प्रकार के स्रायुधों का उल्लेख किया गया है ।

| STATES          |   |
|-----------------|---|
| <b>ग्रा</b> युध | X |

सन् १८१४ में रचित 'पृथ्वीचंद चरित्र' में भी ३६ दंडायुद्यों की सूची इस प्रकार हैं:

| ٩, | वज्र            | 90. | भाला   | १९. | शविस्ट  | २८. | काल     |
|----|-----------------|-----|--------|-----|---------|-----|---------|
| ₹. | च <b>ऋ</b>      | 99. | मिडमाल | २∘. | कणव     | २९. | राच     |
| ₹. | धनुष्य          | ٩٦. | खेट    | २१. | कंपन    | ₹0. | पाश     |
|    | <b>भ्रंकु</b> श | ۹٦. | भ्णंडि | २२. | कर्तरी  | ₹9. | फल      |
|    | खंग             | ૧૪. | मुग्दर | २३. | तलवार   | ३२. | यंत्र   |
| ξ. | छूरिका          | १५. | ग्ररव  | २४. | कुदाल   | ३३. | द्रव्यः |
| u, | तोमर            | ٩६. | हल     | २५. | डुस्कोर | ₹४. | दंड     |
| ሪ. | कुंत            | ૧૭. | परशु   | २६. | गदा     | ३५. | लगड     |
| 6' | विगूल           | 9८. | पट्टिश | २७. | प्रलय   | ₹Ę. | कटारी   |

'श्राइने श्रकबरी' में शाही शस्त्रागार के हथियारों का वर्णन हैं। उसमें सोमनाथ पाटण में बनी हुई फ़ौलादी तलवार, जामहार श्रीर खटावा नाम की गुजराती कटारों का विशेष उल्लेख हैं।

9८ वीं शताब्दी में 'सुजात चरिन्न' नामक ग्रंथ में देहली पर जाट लोगों के द्वारा किये गये लूट के ब्राक्रमण के प्रसंग के वर्णन में हथियारों का सुंदर वर्णन है। उस काल के भानभेद से नामों में थोड़ी भिन्नता है।

राजकोट पुस्तकालय में नेपाल का धनुर्वेद संवत ५५७ का युद्ध कला का एक बड़ा ग्रंथ है।

अङ्गः द्वादशम्

# परिकर (Decorative Frames)

मुख्य मूर्ति के श्रासपास सुक्षोभन-युक्त श्रलंकरण को परिकर कहते हैं। परिकर में मुख्य मूर्ति की पर्याययुक्त शिल्प-इतियां उत्कोण होती है। उसके उपरान्त ग्रन्य ग्रलंकृत शिल्पकृतियां उत्कीण की जाती हैं। उदाहरण–चामरधारी स्नी-पुरुष, द्वारपाल, श्रप्सरा, ग्रादि।

विष्णु की मूर्ति के ब्रासपास दशावतारयुक्त परिकर होता हैं । सूर्य की मूर्ति के चारों क्रोर नवग्रह-युक्त परिकर है । देवी की मूर्ति के पार्ग्व में सप्तमातृका या नवदुर्गा के स्वरूप-युक्त परिकर होता ही है । जैन मूर्ति के परिपार्ग्व में क्रष्टप्रतिहारी-युक्त परिकर होता है । प्राचीन काल की पूजनीय मूर्तियों का तो परिकर होता ही है । प्रतिमा के मुख के इर्द-गिर्द के वर्त् लाकार तेजोमंडल को ग्राभा–मंडल

या प्रभामंडल कहा जाता है। गुप्त काल की जैन प्रतिमा के परिकर में परिकर की गाडी (बैठक) सिट्टयक्त होती है मध्य में खडा धर्मचक्र छोर सगयास होता

गुप्त काल की जैन प्रतिमा के परिकर में, परिकर की गादी (बैठक) सिहयुक्त होती है, मध्य में खड़ा धर्मचक भ्रौर मृगयुग्म होता है, तथा ऊपर की भ्रोर, इन्द्र, श्रौर प्रतिमा के मस्तक के दोनों भ्रोर उड़ते गांधर्व-विद्याधर के स्वरूप होते हैं।

गुप्तकाल और बारहवीं शताब्दी में जैन परिकर, शिल्प-प्रंथों के वर्णन के ग्रनुसार शास्त्रोक्त पद्धित से विशेषतः होने लगे । मत्स्य पुराण में परिकर का स्वरूप यों वर्णित हैं :

> तोरण चोपरिष्टातु विद्याधर समन्वितम् ॥१३॥ देव दुंदुभि संयुक्तं गंधर्वंभियुनान्वितम् पत्रवल्ली समोपेतं सिंहच्यात्र समन्वितम् तया कल्पल्तोपेतंस्तुवाङि गरपरेश्वरैः ॥ एवं विधो भवेद् स्निमागेणास्य पीठिका ॥

पूज्य प्रतिमा के परिकर के तोरण में विद्याधरों के रूप (मूर्ति) करने चाहिये। ऊपर की ब्रोर देव-दुंद्वीभ के साथ गांधर्वयुग्म (जोड़ी) करनी चाहिये। दोनों ब्रोर पत्रवल्ली के साथ सिंह-ख्याछ ब्रौर काल के रूप भी करने चाहिये। पूज्य मूर्ति के दोनों ब्रोर परिकर में कल्पलता करनी चाहिये, ब्रौर परिकर के ब्राधंभाग से पीठिका-सिंहासन करना चाहिये।

इस प्रकार परिकर बहुत प्राचीन काल से किये जाते रहे हैं । जैन परिकरों की रचना भी गुप्तकाल में ऐसी ही थी । उसके बहुत से दृष्टान्त मिलते हैं । अभी प्रचलित और प्रवर्तमान परिकर की रचना तो ग्यारहवीं क्षताब्दी के बाद हुई होगी ।

परिकर के कारण मूर्ति का सौंदर्य बढ़ता है। मूर्ति एकाकी या सूनी नहीं लगती। सामान्यतः मुख्य मूर्ति का ही ग्रलकृत परिकर, शास्त्रोक्त पढ़ित से किया जाता है। लेकिन कई शिल्पी अन्य मूर्तियों का भी परिकर करते हैं, जिससे मृति का सौंदर्य बढ़े।

सामान्यतः ऐसे परिकर में बाजू में दो स्तंभ, और ऊपर उनको जोड़ता सुंदर कलात्मक तोरण होता है । उपरान्त फूल, पत्ती, व्याघ्र, ग्रास ग्रादि परिकर में किये जाते हैं ।

ऊपर गांधर्व, किन्नर श्रीर ग्रप्सराएं उड़ती हुई दिखाई जाती हैं। स्तंभ के पास नीचे चामरधारी दो सेवक बनाये जाते हैं।

परिकर

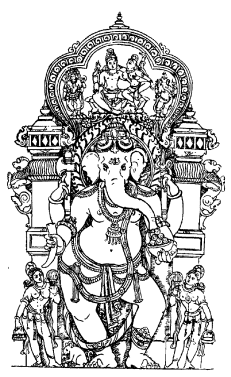


HARAYAH

दशावतार-परिकरयुक्त विष्णु



रामपंचायन परिकरयुक्त मारुति



शीवपंचायन परिकरयुक्त विनायक



परिकरयुक्त ब्रह्मा



महिषासुरमर्दिनी

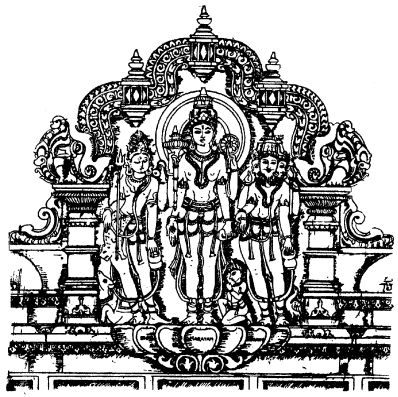


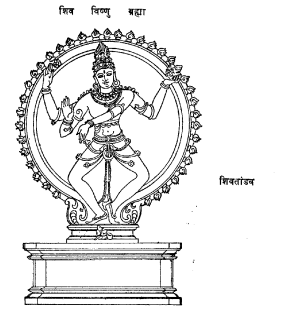
परिकरयुक्त सूर्यं

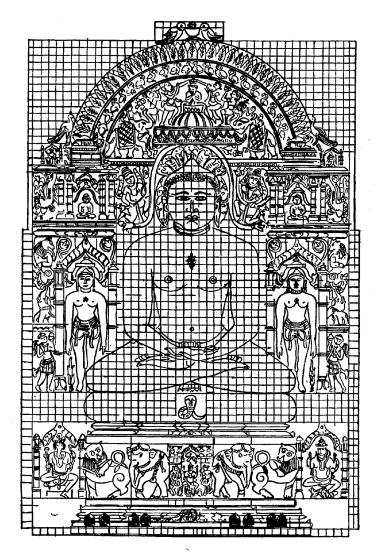


परिकरयुक्त विष्णु

परिकर 49







जिन परिकर

कभी-कभी छोटी-छोटी सुंदर, ग्रलकृत श्रप्सराएं भी शिल्पित की जाती हैं। उदाहरणतः गणेश की मूर्ति के दोनों ग्रोर, सेवक की जगह, ग्रपेक्षाकृत छोटे कद की उनकी पत्नी रिद्धि तथा सिद्धि उत्कीर्ण की जाती हैं।

स्तंभ के ऊपर के भाग में व्याघ्न या ग्रास शिल्पित किये जाते हैं। कई बार मगर के मुख भी आ़ंके जाते हैं। देवी-देवताओं की मूर्तियों के बाद उनके पार्श्वचर वाहन, श्रायुध को परिकर की कला में स्थान प्राप्त हुम्ना है। अङ्गः त्रयोदशम्

# ज्याल स्वरूप (Various forms of Vyala)

दक्षिण भारत के देवालयों में हम पैरों पर खड़े हुए सिंह जैसे प्राणी का विशाल कद का शिल्प देखते हैं। उसे 'ब्याल' कहते हैं। दसवीं शताब्दी के 'ज्ञान रत्नकोश' नामक शिल्प-ग्रंथ में ब्याल को 'वरालक' कहा गया है। गुजरात, सौराष्ट्र भ्रौर राजस्थान के शिल्पी इसे 'विरालिका' कहते हैं। द्विड़ प्रदेशों में उसे 'यार्ली' या 'दाळी' के नाम से पहचाना जाता है। दक्षिण भारत के कई लोग उसे 'विराल' या 'विरालिका' भी कहते हैं।

'ग्रपराजित सूत्र' के २३३ वें ग्रध्याय में व्याल के स्वरूप वर्णित हैं। 'समरागण सूत्रधार' में भी सोलह स्वरूपों का वर्णन है। दोनों ग्रंथों में ग्राठ स्वरूप समान हैं ग्रौर बाकी ग्राठ एक दूसरे से भिन्न हैं। इसलिये दोनों ग्रंथों के कुल स्वरूप (१६+८) चौबीस होते हैं।

'श्रगराजित सूत्र' में वर्णित सोल्ह स्वरूप इस प्रकार हैं: सिंह, हाथी, ग्रश्व, नर, नंदी, मेंढ़ा, पोपट, सूग्रर, पाड़ा, चूहा, जंतु, वानर, हंस, कुक्कुट, मोर ब्रौर तीन मस्तकयुक्त नाग ।

'समरांगण सूत्रधार' में इस सोलह स्वरूपों से भिन्न जो ग्राठ स्वरूप हैं, वे इस प्रकार है: हरिण, शार्दुल, शियाल, सांभर, श्वान, गर्दर्भ, बकरा और गिद्ध ।

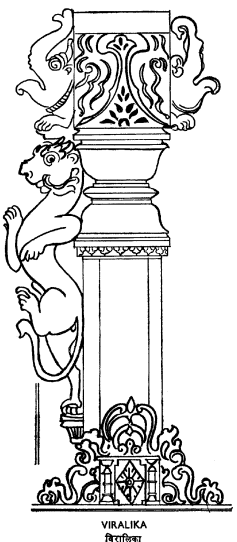
ब्याल के ये जौबीसों स्वरूप शिल्प में सभी जगह देखने में नहीं आते। सिंह, गज, ब्याघ्न, ग्रास, नर या मकरमुख के ब्याल बहुत प्रचलित हैं। और वे बहुत-सी जगहों पर दिखाई देते हैं। ग्रन्य स्वरूप शिल्प में कम मिलते हैं। जबिक वे चित्रकला में ग्रिधिक दिखाई देते हैं। ब्याघ्न, ग्रास या मकरमुख ब्याल शिल्पग्रंथों में विणित नहीं है, फिर भी शिल्पियों ने ग्रपनी कल्पना से उसे पत्थरों में शिल्पित किया है!

ब्याल का शरीर सिंह जैसा है। छोटे कदवाले उसके पैर हैं, और वह दो पैरों पर खड़ा होता है। उसके मुख की जगह वनचर, गायचर, पशु, पक्षी और मनुष्य का मुख उकेरा जाता है। ब्याल के मुख में लगाम डाल कर उसकी पीठ पर सवार एक मनुष्य भी उकेरा जाता है। ब्याल का एक पैर ऊंचा रहता है, उसके नोचे बहुधा ढाल, तलवार, भाला या ग्रन्य शस्त्रधारी योद्धा का रूप उकेरा जाता है। कभी-कभी हाथी, वानर, स्वान आदि प्राणी, उसके पैर के नोचे छिपकर बैठे हए भी उकेरे जाते हैं।

देत्री-देवता या दिक्राल ग्रादि मूर्तियों की दोनों ग्रोर की छोटी स्त्मिका पर भी <u>विरा</u>लिका का स्वरूप उकेरा जाता है। कभी कभी मृति की शोभा बढ़ाने के लिये परिवार की दोनों ग्रोर ब्याल उकेरे जाते हैं।

व्याल स्वरूपों के इस परंपरागत स्थान के ग्रलावा देवालय की ग्रन्य जगह पर भी शिल्पी ग्रपनी सूक्ष के ग्रनुसार ग्रलंकार के रूप में ऐसे स्वरूप उकेरते हैं। जैसे कि वारिमार्ग (जलान्तर) में।

देवालय की बाह्य दीवार, जो मंडोवर कही जाती है, यहां व्याल स्वरूप पूरे कद में (लाइफ साइज) में शिल्पित मिलते हैं। मंडोवर के म्रांतरिक भाग और गर्भगृह के बाहर प्रदक्षिणा-मार्ग के स्तंभों पर भी ऐसे स्वरूप उकेरे होते हैं। दक्षिण भारत के दसवीं शताब्दी के मंदि<u>रों में</u> तो लगभग ८-१० फूट की ऊंवाई के बहुत से व्याल स्वरूप उकेरे हुए हैं। द्रविड प्रदेश के मंदिरों के विशाल प्रदक्षिणा मार्ग के दोनों मोर के स्तंभों की पंक्तियों में व्याल के आठ-दस फुट ऊंचाई के भव्य स्वरूप दिखाई देते हैं। उड़ीसा के राजारानी मंदिर में भी व्याल

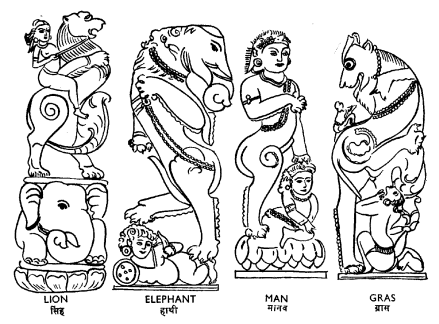


विरालिका

# के विशाल स्वरूप है।

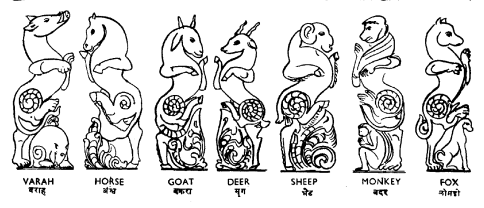
मंदिर की द्वारशाखा की ग्रंतिम सिह्शाखों में ब्याल के ग्रनेक स्वरूप उकेरे जाते हैं। दसवीं शताब्दी के 'वास्तुविद्या' ग्रंथ में द्वार-शाखा की अंतिम शाखा को 'ब्याल शाखा' ही कहा गया है। ब्याल-शाखा के ऊपर घुड़सवार उकेरे होते हैं। बारहवीं शताब्दी के सोमनाथ मंदिर के उन्तत द्वार की सिंह-शाखा में बड़े कद के ब्याल के अनेक भिन्त-भिन्त स्वरूप थे। उसके कई अवशेष श्रव भी वहां के स्यूजियम में मौजूद हैं। घुड़सवारी करते ग्रनेक व्याल स्वरूप भी वहां हैं।

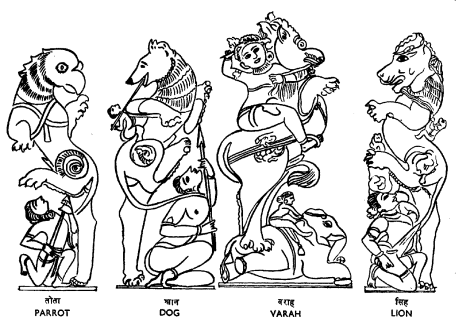
ब्याल स्वरूप



भारत में अनेक मंदिरों में ऐसे ब्याल दिखाई पड़ते हैं। इ. स. पूर्व के अमरावती और सारनाथ के स्तूपों में गज और मकर व्याल भी दिखाई देते हैं। सौराष्ट्र के जूनागढ़ से धारागढ़ दरवाजे के नजदीक की गुफा के मवल (बेकेट) में ईसा पूर्व की पहली या दूसरी शताब्दी का व्याल स्वरूप विद्याना है। सौराष्ट्र में बढवाण के नौवीं शताब्दी के राणकदेवी के मंदिर में, दसवीं शताब्दी के कच्छ के कोटाई और केराकोटा के शिवालयों में, भदेश्वर के मंदिरों में, थान के मुनीबाबा के मंदिर में, विनेत्रेश्वर के मंदिर में और सोलंको युगीन मंदिरों की जचा में और वारिमार्ग में ऐसे स्वरूप दिखाई देते हैं। गुप्तकाल की मूर्तियों के अलंकार में भी ब्याल के स्वरूप दिखाई पढ़ते हैं। मध्य प्रदेश में नौवीं शताब्दी के खजुराहो के मंदिरों में ब्याल के बड़े भव्य स्वरूप शिल्पत हैं। सिंह के ब्याल स्वरूप भुवनेश्वर और कोनारक में विशेष रूप से पाये जाते हैं।

सिंह जैसे शरीर के ऊपर अन्य प्राणी, पंखी या मनुष्य के चेहरेवाले यह व्याल स्वरूप कौतुक का विषय हैं। अश्व और गजमुख व्याल तो देखने में भी सुंदर दिखाई पड़ते हैं, लेकिन सर्पमुख व्याल भयानक लगते हैं। इसकी ऐसी रचना क्यों हुई, इसका कोई पता नहीं





चलता । मनुमान किया जा सकता है कि <u>भावक के मन में कौत</u>ुक के भाव जगाने के लिये या प्राणियों <mark>के स्वभाव का मिश्रण दिखा</mark>ने *के* लिये या नवीन शिल्प-सौंदर्य की रचना करने के लिये व्याल की रचना हुई होगी ।

ग्यारहवी बारहवी शताब्दी के द्रविड के चौल हयशाल मंदिरों में पीठ में सिंह पर मुखों की पंक्ती को खोद गया है। नागरादि शिल्प के कामद पीठ की ग्रासपट्टी भी व्याल के एक स्वरूप का अंग है। कीतिमुखः और ग्रास व्याल के स्वरूप है। व्याल के कुलके स्वरूप जलचर प्राणी हैं। व्याल समुद्री अथव कहलाते है। अपराजितकारने तिभंग लिलत कुंचित आलिड्य प्रत्यालिड्य शरीर मुद्रा का व्याल का स्वरूप निर्माण किया है। व्याल स्वरूप के बारेमें पुरातत्त्वज्ञ श्री मधुसूदन ढाकी ने लिखा है। उनके लेख का इसमे कुछ श्राधार लिया है।

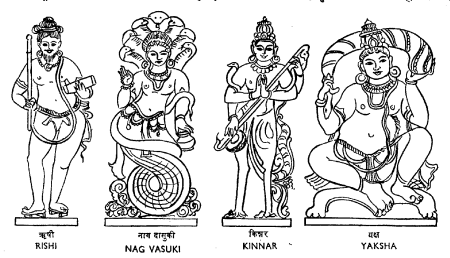


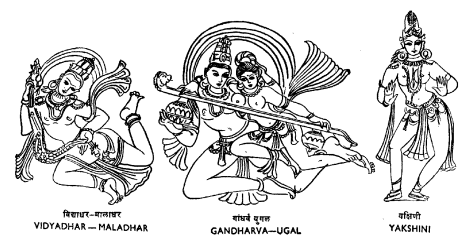
अङ्गः चतुर्दशम्

# देवानुचर, असुरादि अेकोनविंशती स्वरूप (Heavenly Followers and Asuras)

देवानुचर के कई प्रकार हैं। देवकोटि के बाद ऋषिकोटि और क्षेत्रपाल कक्षा के भी हैं। अनुचर कक्षा के पांच-हनुमान, यक्ष, यक्षिणी, पितृनाग, वेताल का उत्तर पूजन होता है। उसके बाद के चार उत्तरानुचर, विद्याधर, किन्नर, गंधर्व और अप्सरा देवांगना को मध्यम कोटि का माना गया है। देवताओं के तीन प्रतिस्पर्धी दानव, असुर और राक्षस को अधम कोटि का माना गया है। भूत, प्रेत, पिशाच, शाकिनी, ये चारों प्रेतयोनि के भटकते और लुप्त होते अधम योनि के जीव हैं। इनके सभी स्वरूप शिल्पग्रंथों में वर्णित हैं। मूल श्लोक के साथ उनके पाठ यहां दिये गये हैं।

देवों के अनुचर यक्ष, यक्षिणी, नाग, हनुमंत और बेताल की प्रतिमाओं का, फल की आकांक्षा से कई भाविक लोग मंदिर बाँधकर पूजन करते हैं। ६४ योगिनियों और ५२ वीर वेताल के भी मंदिर बाँधे हुए मिलते हैं। मध्य प्रदेश में १० वीं शताब्दी का ६४ योगिनी का मंदिर और जबलपुर के पास ११ वीं शताब्दी का एक कलामय मंदिर और जबलपुर के पास ११ वीं शताब्दी के लेताल और वीर के मंदिर जतर गुजरात में, ऊँभा में, जीणं अवस्था में विद्यमान हैं। ऐसे मंदिरों की दीवालों पर देवों के प्रतिस्पर्धी दानवों, असुरों, राक्षसों और भूतप्रेतों की प्रतिमाएं भी उत्कीणित मिलती हैं। हालांकि इस प्रकार के मंदिर बहुत कम देखने को मिलते हैं, फिर भी इस







### दैवानुचर, ग्रमुरादि ग्रेकोन विशंती स्वरूप

५९

प्रकार की मूर्तियाँ बनती थीं, इसके ग्रनेक प्रमाण इस प्रकार के मंदिरों एवं शान्नों में मौजूद हैं।

मूत, प्रेत, राक्षस, ब्रसुर, दानव ब्रादि की मूर्तियां गर्भगृह के कौन-से भाग में बैठायी जायें, इस संबंध <u>में नागरादि शिल्पग्रं</u>थों, द्रविड ग्रंथों और पुराणों में वर्णन मिलता है। शास्त्रोक्त विधि से उन मूर्तियों की पूजा होती थीं, और उनके मंदिर भी बनते थे। यह १९ स्वरूप शिल्प और चित्रकर्म में रचने का श्रादेश प्राचीन शिल्प ग्रंथों में मिलता है।

जैन स्रागमों में प्राचीन देववाद के चार प्रधान वर्ग कहे गये हैं।

- १. ज्योतिष (नौग्रहादि)
- २. वैमानिक (इन्द्रादि देव)
- ३. भुवनपति (ग्रसुर ग्रौर नाग-दो वर्ग में)
- ४. व्यंतर (जिसमें यक्ष, गंधर्व, विद्याधर, राक्षस, पिशाच, भूत ग्रादि)

हिन्दू शास्त्रों के पौराणिक कथानकों में देवों के प्रतिपक्षी के रूप में दानवों, असुरों और राक्षसों को माना गया है। उनके बीच मयंकर युद्धों का वर्णन पुराणों में श्रौर रामायण तथा महाभारत में मिलता है। भूत, प्रेत, पिशाच, शाकिनी (डाकिनी), इन चारों का उल्लेख पुराणादि ग्रंथों में पाया जाता है। श्रौर शिल्पशास्त्रों में उनके स्वरूपों के वर्णन दिये गये हैं। वे इस प्रकार हैं:

## १. ऋषिमूर्तिः

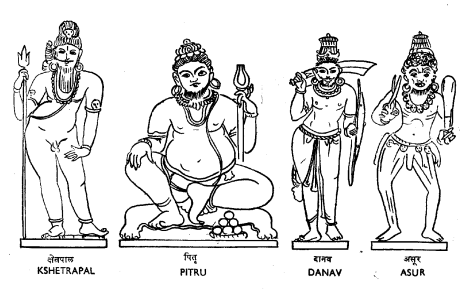
### जटामुकुट कुर्चाय हस्ते दंडपुस्तकम् यज्ञसूत्रोत्तरीयत्र त्वरूपंऋषिम्तिय ॥१॥

जटा धारण किये हुए, ऋषि के मुख पर दाढ़ी स्रौर हाथ में माला तथा पुस्तक है। वे यज्ञसून्न-उपवीत स्रौर उत्तरीय-वस्त्र पहने होते हैं। ऐसा ऋषि का स्वरूप है।

### २. हनुमंतः

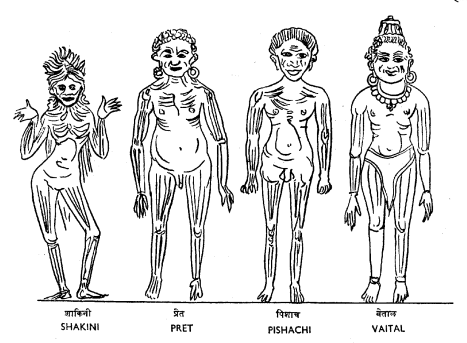
# हनुमंत महाबोर पनोतीपादनिम्नकः गदा पर्वत हस्तेन मुख वानर वा नर ॥२॥

श्रीराम के अनुचर महावीर हनुमंत पैर के नीचे पनोती को दबाकर खड़े हैं। हाथ में गदा ग्रीर पर्वत धारण किये हुए हैं। उनका मुख वानर का (या नर का?) है। वे दक्षिण वायव्य में होते हैं।



Ę٥

## भारतीय शिल्पसंहिता



## ३. क्षेत्रपाल:

### क्षेत्रपाल शूलवंत जटामुकुटकुर्चय दिग्वासा निऋति देव कज्जल चल संन्निभम ॥३॥

क्षेत्रपालः तिशूल धारण किये हुए, जटामुकुट श्रौर दाढ़ीवाले निर्वस्न (नग्न), श्याम वर्ण के निऋति देव को नैऋत्य कोण के श्रिष्ठपति समक्ता जाये।

#### ४ यक्षः

# तुंविला द्विभुजाकार्या निधिहस्त महोत्कटो ॥ मयसंगृहे

बड़े पेटवाले, दोनों हाथों में द्रव्य की थैली लिये हुए, यक्ष होते हैं।

#### ५ पीतरः

## पीतर पीतवर्णीम यज्ञसूत्रद्विभुजय वाम जानु परिन्हस्ता सूचि दक्षिण हस्तायो ॥५॥ काश्यपे

वृद्ध पितृदेव पीत वर्ण के, यज्ञसूत्र धारण किये हुये, दो हाथ वाले हैं । उनका बायां हाथ पैर के घुटनों पर है, स्रौर दायें हाथ में यज्ञ की शरवा-सूचि है । (दोनों हाथों में नाग के स्राभूषण हैं, स्रौर भद्रपीठ पर बैठे हैं ।)

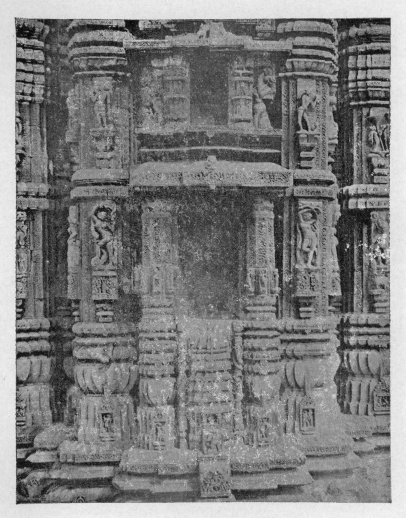
### ६. नागखरूप:

## द्विजिह्वा बाहव सप्तफणी समन्वितः अक्षसूत्र घरा सर्वे कुंडिका पुच्छ संयुता ॥

दो जिह्नायुक्त, सप्तफणा और मणि के साथ, नाभि के नीचे सर्पयुच्छाधार और ऊपर पुरुषाकार हैं। उनके हाथ में माला भीर कमंडल है। (अन्य मत से खड़ग और ढाल भी है।)



अनेक देव देवांङ्गना दिग्णलादि स्वरूप



किलङ्ग : ओरिसा के भुवनेश्वरमें राजराणीप्रासाद के पृष्ठभद्र के द्रश्य मंडोवर

#### देवानुचर, प्रसुरावि ग्रेकोन विशंती स्वरूप

**६**9

७. विद्याधरः

मालाविद्याधरव ।। इति विद्याधर, (ग्राग्न्ये)

विद्याधर पुष्पमाला सहित ग्राकाश में घुमते हैं। (ग्राग्न्ये)

८. गांधर्वः

वरदो भक्तलोकाना किरीट कुंडलगदी कार्यास्तुरूपगंधर्वो वीणा वाद्यन्यस्तथा ॥८॥

भक्त लोगों को वरदान देनेवाले, विष्णु म्रादि के गांधर्व युगल, किरीट-मुकुट धारण किये हुए, हाथ में वीणावाद्य लिये होते उडते है।

९. किन्नरः

वीणा हस्त किन्नरास्य ॥ (ग्राग्न्ये)

हाथ में वीणावाद्य धारण किये हुए किन्नर का स्वरूप है । श्रन्य जगह किन्नर का स्वरूप वर्णन करते हुए कहा गया है कि पशु जैसा उनका शरीर है । कमर के ऊपर के भाग में पुरुषाकृति है, मुख गरुड़ का है । श्रौर दो हाथ मुकुट-कमल रूप जुड़े हुए होते हैं ।

१०. असुर:

किरोट कुंडल पेत स्तीक्ष्ण दंष्टा भयंकरा नाना शस्त्रधरा कार्या दैत्यासुरगणादिधः ॥१०॥ शिल्परत्नम्

किरीट-मुकुट ग्रीर कुंडलधारी, तीक्ष्ण दंतवाले, तथा ग्रनेक भयंकर शस्त्रधारी, वे दैत्य ग्रीर ग्रसुर गण के ग्रिधपित हैं।

११. दानवः

दानवा विकृताकारा भृकृटिकृटिलानना । किरीटेन च कुष्जेन मंडिता शस्त्र पाणवः । नाना रूप महाकाय दंष्ट्रा करालवदना ।।९१।। शिल्परत्नम्

विकराल स्वरूपवाले, वक भ्रमरयुक्त, किरीट-मुकुटधारी, कुबड़े मुखवाले, भ्रमेक शस्त्र और स्नाभूषणधारी, महाकाय, भयकर मुखवाले दानव होते हैं।

१२. वैतालः

ईद्रक्ता एव बेताला दीर्घदेहाः कृशोदराः पिशाचा राक्षसाश्वैव भूतवेताल जातयः निर्मासाश्वैव ते सर्व रौद्रविकृत रूपिणः ।।१२।। शिल्परत्नम्

लंबी देहयुक्त, बैठे हुए पेटवाले वेताल होते हैं । पिशाच, राक्षस ग्रौर भूत ये सब वेताल की जाति के ही हैं । वे सर्व मांसरहित, हुट्टीयुक्त, देह के भयंकर विकृत स्वरूपवाले होते हैं ।

१३ राक्षसः

रक्तवस्त्रधरा कृष्णा नखदीर्घाः सर्दोष्ट्रका कीर्तिखट्वांग हस्ताच राक्षसा घोररूपिणः ॥१३॥ मयदीपिका

वे लाल वर्ण के वस्त्रों से युक्त, श्याम वर्ण के देहवाले, लबे नखवाले स्रौर भयकर स्वरूपवाले होते **हैं**। उनके **हाथों** में कीर्ति स्रौर खट्वाग होते हैं । राक्षस ऐसे घोर रूपवाले होते हैं।

**१**४. भूतः

भूतास्तथव दानवाश्च दीर्घवका पिशाचका निर्मासा कृशोदरा रौद्र विकृतरूपिणः ॥ मयदोपिका

भूत, दानव और पिशाच के देह मांसरहित, केवल हड्डीवाले होते हैं। श्रीर इन सभी के मुख लंबे होते हैं। बैठा हुग्रा पेट ग्रीर भयंकर रूप, यही भूतों का स्वरूप है।

१५. प्रेतः

महोदरा कुशाङगाश्च रौद्र विकृतानना ॥१५॥

प्रेत बड़े पेटवाले, दुर्बल शरीर वाले, भयंकर विकृत देहवाले ग्रीर लंबे मुखवाले होते हैं।

१६. पिशाचः

उत्पर्व क्रशकायास्ते चर्मास्तिस्नायु विग्रह हृस्वकीर्ण शिरो जास्यु दीर्घ वका पिशाचका ॥१६॥ शिल्परत्नम्

फूला हुम्रा नाक, गठीली हिंडुयां म्रौर चमड़ी। हिंडुयां म्रौर स्नायु दिखाई दें, ऐसे दुर्बल देहयुक्त, कम म्रौर घने बालवाले, तथा लंबे मुखवाले पिशाच होते हैं।

१७. असरा - देवांगना :

पिङगाक्षास्य महारम्या रूपिणोप्सरसः ॥१७॥

पीली ग्रांखोबाली, महासुंदर रम्य रूपवाली ग्रप्सराएँ होती हैं।

१८. यक्षिनीः

॥ यक्षिण्या स्तब्धदीर्घाक्ष ॥

स्तब्ध दृष्टियुक्त ग्रौर लंबी ग्रांखोंवाली यक्षिनी होती हैं।

१९. शाकिनीः

।। शाकिनी वक्र ब्रष्ट्रव्या ।।

तिरछी दृष्टिवाली शाकिनी होती है।

२०. शिल्पालंकार पंचजीवः

श्रथ कीर्तिमुखायासि ग्रास मकर संस्थिते

विशली विलोल जिव्हा पंचधा परिकोर्तिता ॥२०॥



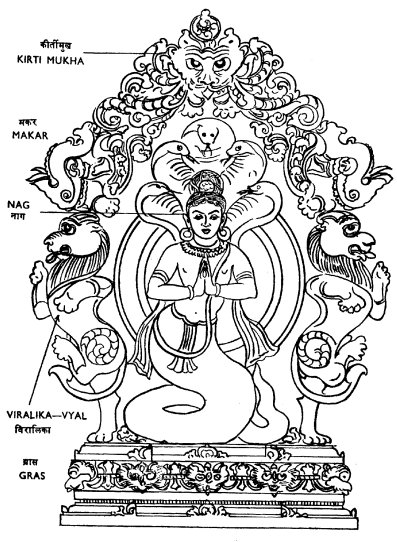
भ्रप्सरा

# देवानुचर, ग्रसुरावि भ्रेकोन विशंती स्वरूप

Ęą

शिल्प कर्म में ग्रलंकृत पंचजीव इस प्रकार हैं:

९. कीर्तिमुख, २. नाग, ३. ग्रास, ४. मकर, ५. विराली यह पांच जीव-प्राणी शिल्पकृति के ग्रलंकार रूप माने जाते हैं।



शिल्पालंकार पंचजीव

अङ्गः पंचदशम्

# देवांगना स्वरूप (Forms of Devanganas)

देवांगनाग्रों (देवकन्या, नृत्यांगना, ग्रप्सरा स्वर्णनिवासिनी) के स्वरूप, पश्चिम भारत के 'नागरादि' शिल्पग्रंथों में स्पष्टता से विर्णित हैं। द्रविड शिल्पग्रंथों में मूर्तिशास्त्र विषयक बहुत सुंदर वर्णन मिलते हैं, परंतु, उसमें देवांगनाग्रों के बारे में उल्लेख नहीं है। यह ग्राश्चर्य की बात है। वेसर जाति के मैसूर राज्य के हलिबेड, बेलूर ग्रीर सोमनाथपुरम् के सर्वोत्तम प्रासादों में देवांगनाग्रों के स्वरूप प्रत्यक्ष-स्तंभ पर उल्कीर्ण हुए मिलते हैं।

खुशी की बात यह है कि पूर्व भारत के उड़िया (उड़ीसा) के शिल्पग्रंथों में, 'शिल्प प्रकाश' नामक ग्रंथ में, १६ प्रकार की देवांगनाम्नों के स्वरूप तथा उनके लक्षण, नाम म्रादि के बारे में वर्णन मिलते हैं। श्रीर वे उड़ीसा के श्रीर भुवनेक्युर, पुरी, स्नादि के शिल्प-स्थापत्य में दिष्टगत होते हैं।

जिसे हम देवांगना कहते हैं, उसे उडीया में ग्रव्ह्या-ग्रालस-कन्या-कहते हैं।

शिल्पशास्त्रों में ३२ देवांगनाओं, नृत्यांगनाओं तथा अप्सराओं के वर्णन मिलते हैं। कई ग्रंथों में २४ देवांगनाओं के वर्णन हैं। इन सबके नाम भिन्न-भिन्न ग्रंथों में अलग्-अलग दिये गये हैं। लेकिन कई नाम सामान्य होने के कारण, ३२ स्वरूपों के वर्णन तो मिलते ही हैं। वृक्षार्णव, क्षीरार्णव और प्राचीन हस्तलिखित ग्रंथों में कई नाम भिन्न बताये होने के कारण, कई देवांगनाओं के और भी नाम मिले हैं। नि:संदेह, हस्त, मुख और रूप-लक्षण में भिन्नता होने के कारण ही उन्हें ग्रलग नाम दिये जाने की संभावना पायी जाती है। जो नऊ नामों में फर्क है, वह इस प्रकार है:

| ٩. | शुभायिनी  | — शुभागिनी   |
|----|-----------|--------------|
| ₹. | गूढ़शब्दा | – पद्मनेत्रा |

चित्ररूपा – चित्रवल्लभा, पुत्रवल्लभ

४. भावमुद्रिका - भावचंद्रा, भुजपोषा

५. मानवी - माननी

६. मोहिनी - मंजुघोष, विजया

७. उत्ताना – चंद्रवका

८. तिलोत्तया – व्रिलोचन कामलया

९. रंभा - उत्तान

ब्रह्मा, विष्णु, शिव और जिन स्नादि देवों के मंडप और मंडोवर वितान स्नादि में उपर्युक्त ३२ देवकन्याएं नृत्य करती दिखाती है। ईशान कोण से प्रदक्षिणाकार देवकन्याओं के स्वरूप इस प्रकार कमश: उत्कीर्ण करने चाहिए ऐसा विद्यान किया है।

#### ३२ देवकन्याग्रों के नाम - ऋमशः

 १. मेनका
 ५. शुभगामिनी-शुभांगिनी

 २. लीलावती
 ६. हंसावली

 ३. विधिविता
 ७. सर्वेकला

 ४. सुंदरी
 ८. कर्प्र मंजरी

# देवांगना स्वरूप ६५

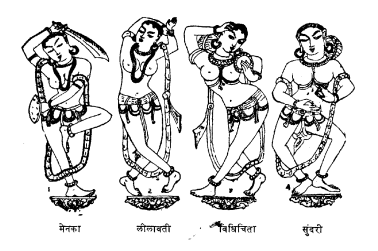
| •   |
|-----|
| वी) |
| का) |
|     |
|     |
|     |
| )   |
|     |
|     |
|     |
| )   |
| 1   |

# देवांगनाओं के स्वरूप लक्षण

# १. मेनकाः

# मेनका षड्गखेटं च नृत्यति च पदस्तले

हाथ में खड्ग-ढाल धारण करके, बायां पैर ऊपर किये, नृत्य करती हुई मेनका।



## २. लीलावतीः

# ग्रालस्य च लीलावती

भ्रालस्ययुक्त होती है लीलावती ।

३. विधिचिताः

#### विधिचिता स्वदर्पण

हाथ में दर्पण लेकर मुखदर्शन करती या बिदी लगाती हुई विधिचिता।

४. सुंदरी:

# सुंदरी नृत्य मुक्ता च

नृत्य करती हो, वह सुंदरी है।



५. शुभगामिनी -(शुभांगिनी):

शुभा कंटक (गृक) निर्गता

पैर का कंटक निकालती स्त्री। (शुभांगिनी)

६. इंसावली :

पाद शृंगार कर्त्रो च हंसा कमल लोचना गाथा उच्चारणा वाथ ।। सर्व पठान्तरः कर्ण शृंगार भूषिता

पैर का शृंगार करती हुई, भांभर पहनती हुई, कमल जैसे लोचनयुक्त, गाथा का उच्चार करती हुई होती हैं हंसावली।

७. सर्वकलाः

नृत्यंति च सर्वकला वरदा दक्षा जणिज्ञ मस्तके बामहस्ते च चिंतनमुद्रा संयुतम्

दायाँ हाथ वरदमुद्रायुक्त, बाया हाथ नृत्यमुद्रा में मस्तक पर रखकर नृत्य करती हुई होती है नृत्यांगना । (सर्वकला)

पाठान्तर :

ते सह मूत्राणा मध्ये धिषु धिषु धिग् धिग् जायति परंपुर बहि चतुर्मुखे द्विष्य सुरनर नृत्यंति भावना सहजाम्

कई पुरानी प्रतियों में ऊपर जैसे बिना ग्रर्थ के भी क्लोक हैं।

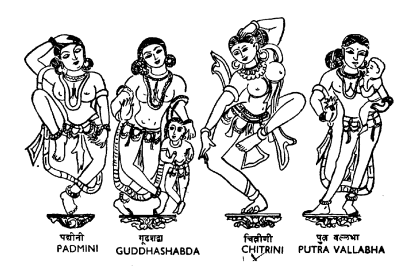
#### वेवांगना स्वरूप

ĘIJ

# ८. कर्पूर मंजरी :

# नग्न भावे कृतस्नाना नाम्ना कर्पूरमंजरी

नग्न (या मग्न) भाव से स्नान करती या मग्न भाव से नृत्य करती हुई होती है कर्पूर मंजरी।



# ९. पद्मिनी :

# पब्महस्ते च नृत्यांगी पट्टे पव्मं च पब्मिनी

बांये हाथ में पद्म लिये नृत्य करती हुई। कमल पद्म के पटवाली। (पद्मिनी)

# १०. गृढ्शब्दा (पद्मनेत्रा):

# ग्रभयदा शिशुयुक्ता पद्मनेत्रा-सा उच्चते

ग्रभय मुद्रावाली, उसके कक्ष में बालक हैं। (ऐसी गूढ़शब्दा)

# ११. चित्रिणी:

# कपाले वामहस्ता च नृत्यभावा च चित्रिणी

नृत्य भाव से जिसका बायां हाथ कपाल-मस्तक पर है। (ऐसी चित्रिणी)

# १२. चित्ररूपा (चित्रवस्लभा, पुत्रवल्लभा)ः

## चित्ररूपा स पुद्धांगी

जिसने अपनी कमर पर पुत्र धारण किया है, वह । (चित्ररूपा पुत्रवल्लभा)

# १३. गौरी:

# गौरी च सिहमर्दिनी

सिंह का मर्दन करनेवाली । गौरी



१४. गांधारी :

उत्तमांगे करन्यस्ता गांधारी नामनर्तिका

उत्तम ग्रंगवाली, रम्य नृत्य करती हुई । गांधारी

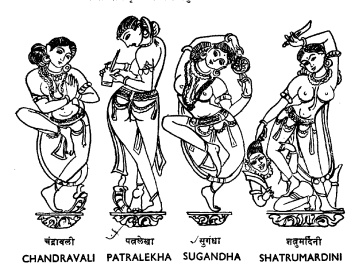
१५. देवशाखा (देवज्ञा) ::

गोलचकं नृत्यकर्जी देवशाखा सा चोच्यते

गोलाकार (चक्र में) नृत्य करती भ्रंगवाली । देवशाखा

१६. मरीचिकाः

धनुर्बाणम्यं संधाता वामवृष्टि मरीचिका बायीं ग्रोर दृष्टि रखकर धनुष-बाण ताकती देवांगना । मरिचिका



देवांगना स्वरूप ६९

१७. चंद्रावली :

म्रंजली बद्धा नर्तकी च चंद्रावली सुलोचना

सुंदर लोचनयुक्त, ग्रंजली मुद्रावाली, सन्मुख दृष्टिवाली देवांगना । चंद्रावली

१८. पत्रलेखा (चंद्ररेखा)ः

दक्षिण हस्तकमले ताडपत्रं च धरित्रीका ललाटे चंद्ररेखा च सनाम विस्तरे सदा

उसके दाहिने हाथ में लेखनी है, ताड़पत्न धारण करके लेखन करती हैं तथा उसके ललाट में चंद्र की रेखा है, ऐसी सदा विस्तारवाली। पत्नलेखा

१९. सुगंधा :

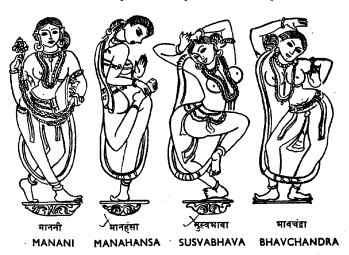
सुगंधा च चऋधर नृत्यं च कुर्वीत

चक्र को माथे पर धारण करके नृत्य करती देवांगना । सुगंधा

२०. रात्रुमर्दिनी :

श्रसिपुत्र घरा नृत्या शोभते शत्रुमर्दिनी

हाथ में छुरी धारण करके नृत्य से शोभायमान। शलुमर्दिनी



२१. मानवी (माननी)ः

हारहस्ता च नृत्यांगी मानवी कुल सुंबरी

दोनों हाथों में हार धारण करके नृत्य करती ग्रंगवाली, कला की कुल सुंदरी। माननी

२२. मानहंसा :

पृष्ठ बंशोभ्दवा नृत्या मानहंसा च सुंदरी

अपनी पीठ दिखाकर नृत्य करती हुई, जिसका मुख पीछे रहता है, ऐसी नृत्यांगना । मानहंसा

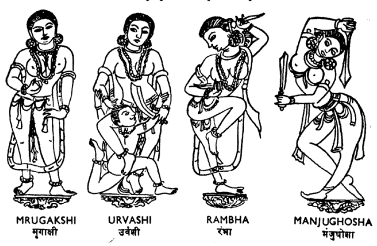
२३. सुस्वभावा :

अर्ध्वपादे चतुर्मृगी स्वभाव करौ मस्तके

दाहिना पैर ऊपर रखकर, दो हाथ मस्तक पर रखकर, विविध ग्रंग-भग वाली नृत्यांगना । सुस्वभावा

२४. भावचंद्रा (भावमुद्रिका)ः

हस्तपादौ योगमुद्रा भावचंद्रा सुनर्तकी हाथ-पैर योग-मुद्रायुक्त रखकर नृत्य करती हुई । भावचंद्र



२५. मृगाक्षी :

मृगाक्षी सकला नृत्या

सर्व कला से नृत्य करती हुई। मृगाक्षी

२६. उर्वशी:

दक्षहस्ते दैत्यशिखा दैत्यखंगन हन्ति च

दाहिने हाथ से दैत्य की शिखा खींचकर उसे खड्गसे मारती स्त्री। उर्वशी

२७. रंभा (उत्तान)ः

हस्तद्वयेत छूरिके घृत्या नृत्यं च कुर्वत ऊर्ध्वीकृत दक्षपादं नाम्ना रंम्मा नर्तकी ॥

दोनों हाथ में छुरी धारण करके दाहिना पैर ऊपर रखकर नृत्य करती हुई। रंभा

२८. मुजघोषा (मंजुघोषा):

हस्तद्वयेन खड्गे च नृत्यावर्त च कुर्वीत मुजघोषंति नामा सा नृत्यं करोति सर्ववा ॥

दोनों हाथों में खड्ग धारण करके गोल भ्रमर-नृत्य करती नृत्यांगना। मुजघोषा

२९. जयाः

शिरसि कलशं धृत्वा जयानृत्यं कुर्वीत ।

मस्तक पर कलश धारण करके नृत्य करती हुई। जया

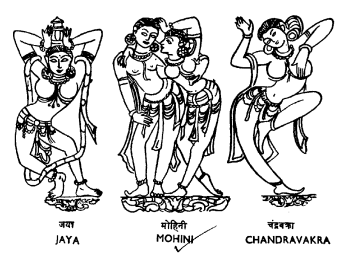
३०. मोहिनी (विजया):

पुरवालिंगनयुक्ता मोहिनी नाम्ना नर्तकी ।

पुरुष को ग्रालिंगन करती हुई। मोहिनी

'मोहिनी' के अगले पाठ में इन्द्र और रंभा का स्वरूप कहा है । परंतु इस श्लोक के अंतिम पाठ के अनुसार 'मोहिनी' को पुरुष से

देवांगना स्वरूप ७१



भ्रालिंगनबद्ध करने का विधान हैं। एक दूसरी प्रति में 'नरयुक्ता संमोहिनी', ऐसा स्पष्ट कहा है। हालांकि यहां मोहिनी स्वरूप के भ्राठ भेद हैं, लेकिन वे भाव तो एक ही दिखाते हैं।

# ३१. चंद्रवका (उत्ताना):

## लसत्सुंदरांगी नृत्या चोर्ध्वपादा चंद्रवका ॥

एक पैर ऊपर रखकर, लचीले म्रांग से नृत्य करती हुई। चंद्रवका

# ३२. कामरूपा (तिलोत्तमा):

कास्य मंजिरा पुष्पबाण वाली कामरूपा तिलोत्तमा ।



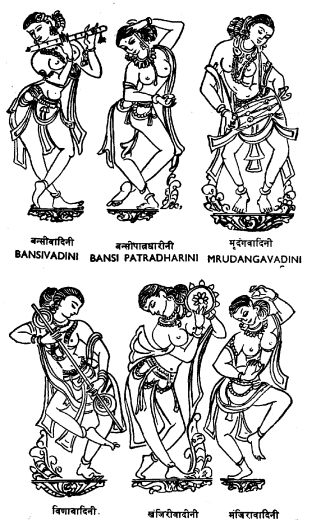
७२

भारतीय शिल्पसंहिता

श्रधोवृष्टि मताकार्या नृत्य भावेन नर्तको ज्ञायते सर्व लोकेस्मिन स्थूलवेहा (च) महोतले एते जंघा वितानार्वो दिव्यस्थाने चतुर्भृखे विग्पाला यक्ष गंधवं भास्करादि ग्रहस्तथा ॥

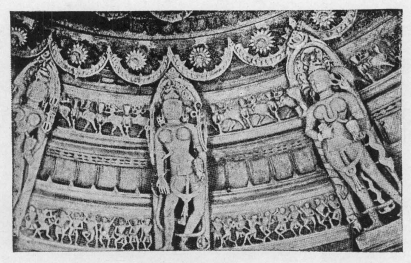
# श्लोक नं०-३३:

सर्वेलोक में जानी-पहचानी देवांगनाएँ पृथ्वी पर स्थूल देह में नृत्य-मुद्राश्रों में देखने को मिलती हैं। इन नृत्यांगनाश्रों की दृष्टि नीची रखनी चाहिए। प्रासाद के दिव्य स्थान में, चतुर्मुख प्रासाद के मंडोवर के जंघामंडप में, चौकी ग्रौर गुम्बर-वितान ग्रादि में दिग्पाल, लोकपाल, यक्षा, गांधर्व ग्रौर सूर्यादि नौ ग्रह उत्कीर्ण करने चाहिए। जबिक मुनि, तापस, व्याल ग्रादि के स्वरूप पानीतार (जलान्तर) में उरेहने चाहिए।



KHANJIRIVADINI MANJIRAVADINI

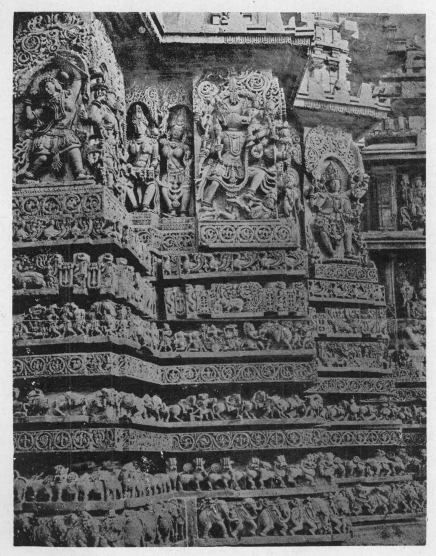
VINAVADINI



देवदेवाङ्गनादि : स्वरूप सहित कौल और गजतालु (घवालुं) के थरयुक्त वितान (गुम्बज)



मूर्तिनिर्माण कर्ता गुजरात के सुप्रसिद्ध शिल्पकलाविद श्री चंदुलाल भ. सोमपुरा



कर्णाटक-वेलुर के कलापूर्ण मंदिर के हस्त-अभ्वगज सिहयुक्त और देवस्वरूपयुक्त मंडोवर की जंघा

वेवांगना स्वरूप EU

### कांस्य मंजि बंशी वीणा शंख मुबंग खंजरी विविधा बादित दश्या च क्वचित नृत्य नायका ॥१३२॥

कांसा, मॅंजीरा, बंसी, वीणा, शंख, ढोल या खंजरी बजाती, विविध वाजिन्त्रवादिनी देवांगनायें भी कई-कई प्राचीन शिल्पों में दिखायी पड़ती हैं।

शास्त्रों के पाठों में भी, ग्रति प्राचीन मंदिरों में पायी जाती भिन्न-भिन्न स्वरूप, हाव-भाव, ग्रंगभंगी तथा विविध वाजिन्त्रोंवाली देवकन्याम्रों के स्वरूपों के वर्णन हमें मिलते हैं। पहले हम देवांगनाम्रों के ३२ स्वरूपों से भिन्न, वाजिन्त बजाती माठ देवकन्याम्रों के स्वरूप प्रस्तुत करते हैं, बाद में ३२ देवांगनाम्रों से वे किस तरह मिलती जुलती हैं, उसका निरूपण करेंगे।

#### देवकन्याम्रों के म्राठ स्वरूप: वाजिन्त्र धारिणियां:

- १. मृदंगवादिनी ः मदंग बजाने में मग्न देवांगना २. वीणावादिनी : वीणा बजाने में मग्न देवांगना ३. खंजरीवादिनी : खंजरी ,, ४. मंजीरावादिनी : मंजीरे ,, ५. शंखवादिनी : शंख ,, ६. बंशीबादिनी : बंशी ,,
- ७. केशगुंफन (करती) : केशग्ंथने में मग्न देवांगना
- ८. बंसीपात धारिणी : बायें हाथ की बंसी मस्तक पर घरकर तथा दाहिने हाथ में पात लिये ग्रंगभंगीवाली देवांगना ।

प्राचीनकाल के भिन्न-भिन्न समयों में लिखी गई ग्रशुद्ध हस्तलिपियों में ३२ देवांगनाम्रों के नाम इस प्रकार दिये गये हैं। उसमें कई तो केवल नत्यांगनाएं ही हैं, जबकि कई वाजिन्त्रधारिणी कन्याएं हैं।

शिल्पशास्त्र में वर्णित ३२ देवांगनाम्रों के सिवाय शिल्पियों द्वारा श्रपनी मर्जी या कल्पना से उरेही हुई देवांगनाम्रों के विविध प्रच-लित स्वरूपों की नामावली यहां दी गई है, उसमें देवांगना-स्वरूपों के साम्य-भेद को भी दर्शाया गया है।

#### वाजिन्त्र-वादिनियों के स्वरूप: देवांगना स्वरूप में पाये जाने वाले प्रचलित स्वरूप:

|     |                    |                             | देखिये, देवांगन स्वरूप में, 🔫            | म सं. |
|-----|--------------------|-----------------------------|------------------------------------------|-------|
| ٩.  | मोहना              | : बंसीनाद करती              | ,, बंशीवादिनी                            | Ę     |
| ₹.  | <b>मंजु</b> ला     | ः पायल, नूपुर, मंजीरे बजाती | ,, हंसावली                               | Ę     |
|     | गार्गी             | : ढोलक बजाती                | ,, मृदंगवादिनी                           | ٩     |
| ٧.  | मुग्धा             | ः मुरली बजाती               | ,, वंशीवादिनी                            | Ę     |
| ٧.  | श्यामा             | ः सितार "                   |                                          |       |
| ₹.  | खंजना              | : खंजरी ,,                  | " खंजरी वादिनी                           | ₹     |
| ৩.  | सूरपाली            | : शहनाई "                   | (प्रभातकन्या या विवाहित कन्या की<br>सखी) |       |
| ۷.  | रागिनी             | ः रणसिंग ,,                 | •                                        |       |
|     | <b>भं</b> कारी     | : फॉलर "                    | देखो, खंजरी वादिनी                       | , 3   |
| 90. | तूर्या             | ः एकतारा "                  |                                          |       |
|     | रंजना              | ः रावणहथ्या (एक तंतुवाद्य)  |                                          |       |
| 97. | भीलड़ी (भील कन्या) | : ढोल "                     |                                          |       |
| ٩३. | तरंगा              | ः जलतरंग बजाती              |                                          |       |
| 98. | सरिता              | : बीना बजाती                | देखो, वीणावादिनी                         | ₹.    |
| ٩५. | बाला               | : नरधा (ढोल जैसा)           |                                          |       |
| ٩٤. | गार्गीणी           | : मृदंग बजाती               | ,, मृदंगवादिनी                           | ٩     |
| 99. | मुग्धा             | : शंखनाद करती               | ,, शंखवादिनी                             | 4     |
| 9८. | ऋक्ष्मणी           | : जलकुंभयुक्त (पनिहार)      | ,, जया                                   | २९    |

| ७४  |                                   |                                                     |      | भारतीय शिल्पसं                                                   | हिता |
|-----|-----------------------------------|-----------------------------------------------------|------|------------------------------------------------------------------|------|
|     | पद्मा<br>पूर्णिमा (पूर्ण) (तूर्य) | : पूजा-म्रारती करती (पुजारिणी)<br>: पिपीहरीनाद करती | "    | चंद्रावली                                                        | ঀ७   |
|     | हसुमृति                           | : फूल–हारवाली (मालिन)                               | ,,   | माननी                                                            | २9   |
|     | कामवती                            | : मोथा गूथती, चोटी बांधती                           | "    | केश गुंफन–७, विधि चिता                                           | ₹    |
| ₹₹. | रत्नावली                          | : तोता-मैनावाली                                     |      | (दक्षिण प्रदेश में मूर्तियों के स्कंध<br>पर ऐसे पक्षी रहते हैं।) |      |
| २४. | करुणा                             | ः पखाल–मंजीरा बजाती                                 | देखं | ो, मंजीरावादिनी                                                  | 8    |
| २५. | कलावतो                            | ः हाथ में कंकणवाली नर्तकी (सभी कंकण पहने होती है    | ) "  | सुंदरी                                                           |      |
| ₹₹. | कुंदन                             | ः कबूतर को दाना चुनाती                              |      | •                                                                |      |
| २७. | मेनाव <b>ली</b>                   | : पक्षीयुक्त (दक्षिण प्रदेश की मूर्ति)              |      |                                                                  |      |
| २८. | श्रंजना                           | : बिदिया (तिलक) लगाती                               |      |                                                                  |      |
| २९. | बनरेखा                            | ः पत्नलेखन करती                                     | 17   | पत्नलेखा-चंद्रलेखा                                               | 9    |
| ₹٥. | शृंखला                            | ः छुरिका नृत्य करती                                 | "    | रंभा                                                             | २७   |
| ₹9. | शोभना                             | ः तीन पुत्रवाली                                     | ,,   | पुत्रवल्लभा                                                      | 97   |
| ३२. | भरना                              | : पायल पहनती                                        | ,,   | हंसावली                                                          | Ę    |

अप्सराएं स्वर्ग में देवों का मनोरंजन करती हैं । उनकी अनुकृति देवालयों के शिल्पों में की जाती है । ये अप्सराएं देवांगना, देव-कन्या, सुरस्दरी, नृत्यांगना, अलशा आदि भिन्न-भिन्न नामों से पहचानी जाती हैं।

पश्चिम भारत के नागरादि शिल्प ग्रंथ 'क्षीरार्णंव' ग्रौर 'दीपार्णंव' में उनके ३२ नाम ग्रौर स्वरूप लक्षणों के साथ वर्णित हैं। जबकि दूसरे ग्रंथों में सिर्फ २४ ही शास्त्रीय नाम मिलते हैं। लेकिन नागरादि शिल्पग्रंथों में बहुत स्पष्टता से ३२ स्वरूप वर्णित हैं, इसलिए ऐसा मानने में कोई दिक्कत नहीं है कि २४ स्वरूप ग्रपूर्ण ही हैं। हस्तलेखों की ग्रशुद्धि के कारण ऐसा होना संभव है।

पूर्व भारत में कलिंग उड़ीसा के शिल्पों में तो देवांगनाम्रों की संख्या केवल १६ ही दी गयी है।

द्रविड शिल्पग्रंथों के स्वरूपों के बारे में कोई वर्णन नहीं मिलता। जो द्रविड शिल्पग्रंथ मिले हैं, उनमें कई देवागनान्नों के स्वरूपों का उल्लेख नहीं है; इसका मतलब यह हुन्ना कि द्रविड शिल्पग्रंथ पूर्ण नहीं मिलते, या वहां देवागनान्नों की प्राधान्य नहीं था।

वक्षिण कर्णाटक, मैसूर राज्य के बेलुर और सोमनाथपुरम् के हयशाल शिल्प मंदिरों में देवांगनाओं की बहुत सुंदर मूर्तियां दिखाई देतीं हैं। इसलिये दक्षिणापथ के शिल्पग्रंथ द्वविड से भिन्न शैली के हैं, ऐसा उनकी क्रुति पर से लगता है। उनके यम-नियमों के ग्रंथ भी होने चाहिए। वे श्रव तक देखने में नहीं ग्राये, पर उनका शिल्प ग्रदभत है।

पूर्व भारत के कॉलंग, उड़ीसा, भुवनेश्वर, कोणार्क ग्रौर जगन्नाथ पुरी के मंदिर भव्य हैं। उनकी कलाकृतियां भी सुंदर हैं। उनमें देवांगनान्नों के स्वरूप बहुत मिलते हैं।

मध्यप्रदेश के शिल्पस्थानों में खजुराहों के समूह-मंदिर हैं। उनमें भी देवांगनाम्रों के स्वरूप शिल्पित किये गये हैं।

उत्तर भारत में ऐसे कई ग्रलभ्य शिल्प-स्थापत्यों में सुंदर देव-स्वरूप पाये जाते हैं। उन मंदिरों की रचना नागरादि शिल्पों से मिलती है। फिर भी कई विषयों में वे उनसे भिन्न हैं। ऐसे सुंदर प्रासादों के शिल्पग्रंथ ग्रव भी प्राप्त नहीं हुए हैं। विधर्मियों के विनाशक उपद्रवों से ऐसा ग्रमुल्य साहित्य लुप्त हो गया है।

पूर्व भारत के किंठग, उड़ीसा में शिल्प के ग्रंथ प्राप्त हुए हैं। कई प्राकृत भाषा में प्रकाशित हुए हैं। नौवीं शताब्दी का ग्रंथ–'शिल्प प्र<u>का</u>श'–संस्कृत में है। उसका संशोधन करके ग्रंग्रेजी ग्रनुवाद श्रीमती एलिस बोनर ने प्रकाशित किया है। उसमें देवांगना-ग्रलस्या के १६ स्वरूपों का स्पष्ट वर्णन मिलता है।

कॉल्ग, उड़ीसा झादि के शिल्पों में देवांगनाझों को झलस्या या देवकत्या कहते हैं। वे स्वरूप भुवनेश्वर, कोणार्क, पुरी के मंदिरों और उन प्रदेशों के प्रासादों में दिखाई देते हैं। 'शिल्प-प्रकाशु' के प्रथम झध्याय में श्लोक २९७ से ४०० तक उनके नाम वर्णित हैं।

उड़िया शिल्प में भुवनेश्वर, पुरी या कोणार्क में देवांगना-ग्रप्सरा के स्वरूप कम हैं। मगर है। द्रविड प्रदेश में तो बिलकुल नहीं हैं, ऐसा कहने में कोई भ्रतिशयोक्ति नहीं होगी। सद्भाग्य से दक्षिणापय के दक्षिण कर्णाटक प्रदेश के हयसाल मंदिरों में अप्सराएँ हैं, इतना ही नहीं बिल्कि ये देव या देवांगना स्वरूप गुजरात-राजस्थान के देवस्वरूपों से भी ग्रधिक सुंदर हैं; लेकिन वे स्थूलकाय हैं और वे बेल-पत्तों से भ्रावृत्त होते हैं।

मध्य प्रदेश—खजुराहो के समूह-मंदिरों में भी देवांगनाश्रों के सुंदर शिल्प देखने को मिलते हैं। उत्तर भारत में ऐसे सुंदर देवस्वरूप हैं, लेकिन विधर्मियों के उपद्रवों के कारण प्रासादों के वे सब शिल्पग्रंथ नष्ट हो गये हैं। देवांगना स्वरूप ७५

#### देवांगनाम्रों के कई नामः

भागवत के छठे स्कंध में नर-नारायण के तपोभंग के लिये स्रप्सराम्रों के स्वरूप का वर्णन है। प्राचीन संस्कृत काव्यों में 'पुबलिका' के रूप में इनका वर्णन किया गया है। वह इस तरह हैं:

- १. 'हर्ष चरित्र' में : कनक पुत्रिका-पत्रभंग पुत्रिका
- २. 'कादंबरी' में : कर्पूर पुत्रिका
- ३. 'तिलक मंजरी' ग्रंथ में : चंदन पेक, प्रति यातना, यंत्रपुत्रिका, मणिपुत्रिका, चित्रपुत्रिका, चित्रपट पुत्रिका, दुहितृका
- ४. 'उदय सुंदरी' कथा में : लेख्य पुत्रिका, क्रीड़ा पुत्रिका
- ५. 'मालती माधव' में : दंतपांचालिका, पांचालिका

इस तरह संस्कृत साहित्य में देवांगना या पुतलियों के लिये पुत्रिका शब्द रूढ़ हो गया।

रागरागिनियों के चित्रात्मक रूप भारतीय कलाभ्रों में भिन्न-भिन्न प्रकार के लक्षणों के साथ दिये गये हैं।

शालभंजिका: नृत्यमुद्रा मे ऊपर ग्राम्ब्रवृक्ष की डाली को सामान्यतः शालभंजिका कहा गया है।

बुद्ध की माता मायादेवी के ऊपर ग्राम्नशाखा दिखाई गई है, उसे शालभंजिका रूप कहा है।

'हर्षैचरित्न' में मिट्टी में से बनाई हुई स्त्नीमूर्ति को '**श्रंजलिका**' कहा गया है। श्रौर 'कादंबरी' में मिट्टी के खिलौने को मृदंग (मृत+श्रंग) कहा है। उसका श्रर्थ 'मृत्युविका' दिया गया है।

संस्कृत साहित्य में पुत्रिका या पुतली के नाम से जो देवकन्या वर्णित है, उसके नाम ग्रौर लक्षण शिल्पाकृतियों से ठीक मिलते-जुलते हैं।

राजा विक्रम की लोककथाओं में वर्णित ३२ पुतलियों की कहानियों से ये मूर्तियाँ बिलकुल भिन्न हैं।

. उड़ीसा में १६ देवांगनात्रों को १६ 'ग्रलस्या' कहा है । उनके स्वरूप ग्रौर लक्षण कॉलंग के शिल्पग्रंय 'शिल्प प्रकाश' में दिये गये हैं । वे इस प्रकार हैं :

> भावानुसारती नाम्ना कन्याबंधः स उच्यते भ्रत्नसा, तोरणा, मृग्धा, मानिनी डालमालिका ॥ पद्मगंधा दर्पणा च विन्यासा ध्यान कर्षिता केतकी भरणा विच्या मातृभूतिः तथैवच चामरा गुंठना मृख्या नर्तकी शुकसारिका नृपुरपाविका रम्या मर्दला बातिशोभना ॥ एता षोडश मुख्यास्युरलसा बंध-मेदता ॥

> > िशिल्प प्रकाश : प्रथम प्रकाश (९)

### १. ग्रलस्या-ग्रालसीः

लीलावती जैसा स्वरूप।

#### २. तोरणाः

सुगंधा से उलटे हाथ दायीं ग्रोर मुख का मरोड़, दायां पैर सीधा ग्रौर बायां ग्रांटी लगाया हुग्रा।

#### ३. मुग्धाः

दायीं ग्रोर मुख करके, दायें हाथ से मुख को स्पर्श करके, बायां हाथ नीचे मोड़कर किया हुग्रा।

#### ४. मानिनी:

विधिचिता जैसी ही दर्पणयुक्त, फिर भी दायां हाथ विधिचिता से ऊंचा रहना चाहिए।

#### ५. जलमालिकाः

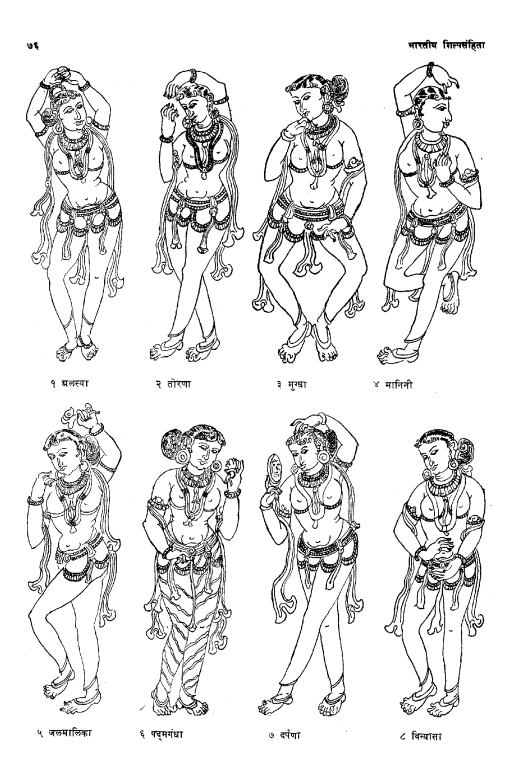
दायीं स्रोर मुख करके, बायां हाथ ऊंचा, दायां हाथ स्कंध तक मोड़ा हुआ।

#### ६. पब्मगंधाः

बायीं स्रोर मरोड़ के, केश गुंफन करते समय, दार्यों हाथ नीचे स्रौर बायाँ हाथ ऊपर मोड़कर, हाथ कमलयुक्त ।

#### ७. दर्पणाः

विधिचिता जैसा ही स्वरूप । लेकिन उसके बायें हाथ में दर्पण है ग्रौर दाहिना हाथ माथे पर है। बायां पैर सीधा ग्रौर दाहिना



देवांगना स्वरूप ७५

बायीं स्रोर मुड़ा हुआ होता है।

#### ८. विष्यासाः

दोनों हाथों की हथेलियां ग्रौर दाहिना पैर, बायीं ग्रोर मुड़ा हुग्रा होता है।

### ९. केतकी भरणाः

मुख बायीं श्रोर मुड़ा हुग्रा, विधिचिता जैसा। दाहिना हाथ माथे पर ग्रौर बायां हाथ मुख तक मुड़ा हुग्रा।

#### १०. मातभति:

सारा ग्रंग दाहिनी ग्रोर भुका हुआ ग्रौर दो हाथ में बालक लिए हुए।

#### ११. चामराः

दायों म्रोर मुख किये, बायें मुड़े हुए हाथों में चामर ली हुई मूर्ति का दाहिना हाथ पैर तक सीधा।

### १२. गुंठनाः

पीठ दिखाती हुई, बालों की लंबी चोटीवाली, बांया पैर किसी दूसरी शिल्पाकृति पर टिकाये हुए, श्रौर दाहिना पैर सीधा होता है। बायां हाथ मस्तक के ऊपर, दायें स्कंघ तक होता है।



#### १३. नर्तकीः

बायीं और मुख, दो हाथ माथे पर, दाहिना पैर सीधा श्रौर बायां पैर कटि से मुड़ा हुग्रा ।

### १४. शुकसारिकाः

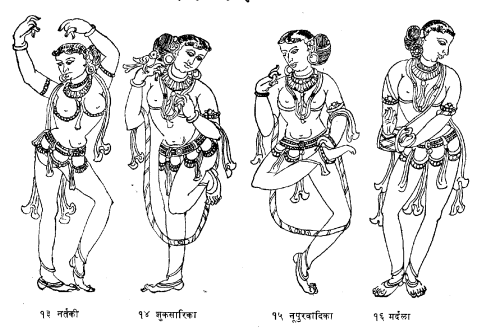
दाहिना हाथ स्कंध की ओर किये हुए, उस पर शुक (तोता) बिठाया हुन्ना । बायां पैर ऊंचा और दायां पैर स्थिर ।

## १५. नूपुरवादिकाः

हंसावली जैसा स्वरूप । पैरों में घुंघुरू बांधती, दाहिना हाथ स्कंध तक मुड़ा हुआ।

# १६. मर्दलाः

गले में ढोलक डालकर बजाती और दाहिना हाथ गजहस्त मुद्रा में।



गुजरात के शिल्पग्रंथों में वर्णित न होते हुए भी, कुशल शिल्पियों द्वारा भिन्न-भिन्न काल में बनायी हुई देवांगनाश्चों के स्वरूप यहां दिये गये हैं। शिल्पियों द्वारा ग्रंपनी कल्पना के श्रनुसार बनायी गई ये देवांगनाएं, श्रंतिम दो शताब्दियों में बनी हुई दिखाती हैं। वास्तव में इन मूर्तियों के पीछे कोई शास्त्राधार नहीं हैं। शिल्पीगण लोकभाषाश्चों में इन्हें 'पुतली' कहते हैं। इनके नाम श्रौर लक्षण प्राकृत भाषा में मिलते हैं।

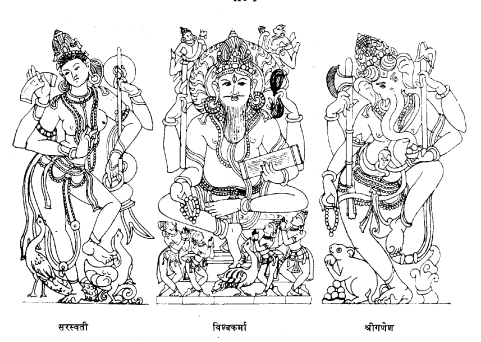
इन देवांगनाओं की संख्या भी ३२ हैं। इस तरह सारी पुतिलयों के नाम और उनके लक्षण प्राकृत में मिले हैं। उसमें विणत देवांग-नाएँ सर्व प्रकार के आभूषण धारण करती हैं। उसमें प्रादेशिक भिन्नता के कारण कई जगह मस्तक पर मुकुट नहीं पाये जाते हैं। मस्तक खुले बालवाला होता है।

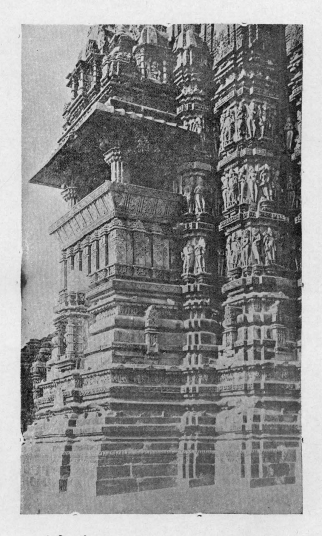
ये सभी देवांगनाएँ दो सौ वर्षों तक के प्राचीन मंदिरों में, इसी स्वरूप में देखने को मिलती हैं। पूर्व भारत के कलिंग, उड़ीसा ग्रादि के शिल्पों में ग्रीर भुवनेश्वर, कोणार्क, जगन्नाथपुरी ग्रादि प्रदेशों के प्राचीन मंदिरों में वे दिखाई देती हैं। नौवीं सदी के 'शिल्प प्रकाश' नामक किलग के शिल्प ग्रंथ में अप्सरा को ग्रलसा कहा गया है। उसमें से सोलह स्वरूपों की खोज करके श्रीमती ग्रेलिस बोनर ने ग्रंग्रेजी में एक मूल्यवान ग्रंथ प्रकाशित किया है।

( उत्तरार्ध )

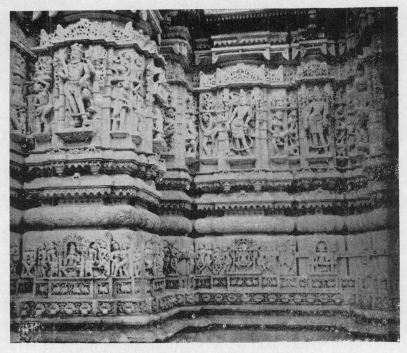
देवस्वरूप

# प्रारंभ





कंदारिया की स्थापत्य-कला का एक सुंदर नमूना । महादेव मंदिर खजुराहो, मध्य प्रदेश



राणाकपुर (राजस्थात) के पार्श्वनाथ जैन मंदिर का सज्जापूर्ण मंडप



# आमुख

प्रतीकोपासना के पहले लोग स्नजन-पूजन के द्वारा भगवद्भक्ति करते थे। ऐसा वेद ग्रीर ब्राह्मण के ग्रन्थों में बताई गई यज्ञीय क्रियाओं में जो उल्लेख मिलते हैं, उनसे मालूम पड़ता है। इस प्रकार वेदकाल के बाद, यज्ञरूप में प्रचलित भक्तिमार्ग देवप्रतीकों की उपासना में परिणत हो गया। वेदसूक्तों में वर्णित देवताओं के स्वरूप के अनुसार पाषाण अथवा धातुद्रव्यों के द्वारा देवताओं के साकार स्वरूप निर्मित हुए ग्रीर उनकी पूजा प्रचलित हुई।

साकार प्रतिमात्रों का ध्यान करते करते मनुष्य प्रभु के निराकार निरंजन स्वरूप को प्राप्त करता है और ग्रन्त में प्रयत्न के द्वारा ग्रात्मा-नुग्रह की सिद्धि पाता है, इसलिये प्रतिमाका ग्रावाहन पूजन ग्रादि करना ग्रावश्यक है। मूर्तिपूजा से पूजक की मन गृद्धि होती है, उसको ग्रात्मसन्तोष भी मिलता है। ग्रनन्यभाव से प्रभु का ग्रावाहन-पूजन करके उसमें तन्मय होनेवाले भक्त पर भगवान प्रसन्न होते हैं ग्रीर वे भक्तों की कामना पूरी करते हैं। ऐसी मान्यता प्रचलित होने से मूर्तिपूजा का प्रचार हुग्रा।

वेद भारत का सबसे प्राचीन ग्रन्थ है। ऋग्वेद भ्रादि में देवताओं के नामों का उल्लेख मिलता है, शुक्ल यजुर्वेद की वाजसनेय संहिता में और ऋष्णयजुर्वेद की तैत्तिरीय संहिता में यज्ञयागादि प्रसंगों पर सुवर्णप्रतिमाकी स्थापना के बारे में विधान मिलता है, देवप्रतिमा के साथ साथ देवालय (मन्दिर) निर्माण का उल्लेख श्रयर्ववेद में है। द्योत और गृह्यसूत्रों में प्रतिमाओं और उनके पूजन के विषय में विशेष चर्चा मिलती है। सूत्रकाल में मूर्तिपूजा का विशेष प्रचार एवं प्रसार हुन्ना है। बोधायन गृह्यसूत्रों में देवों के पूजन—ग्रर्चन के बारे में विस्तारपूर्वक चितन किया गया है।

# शिव

भारत स्रौर पूर्वीय देशों में शिव-रुद्र की उपासना का विशेष माहात्म्य है। शिव-रुद्र के स्वरूपवर्णन में ऋग्वेद कहता है कि 'उनके स्रवयव मजबूत हैं, उनके होंठ सुन्दर हैं, धुँधला पीला चमकीला रूप है, सुवर्ण के सलकार वे पहनते हैं और रथ में सवारी करते हैं'।

दूसरे वेदों में इससे भिन्न-बिल्कुल ग्रलग वर्णन इस प्रकार मिलता है: शिव-स्द्र का पेट श्याम है, पीठ लाल है, कण्ठ नील-हरा है, शरीर का रंग लाल है, वे चमड़ा श्रोढ़ते हैं, पर्वत पर रहते हैं, धनुष्यबाण धारण करते हैं, कभी कभी वे वज्र भी धारण करते हैं, अपने पास मांसभक्षी कुत्ते रखते हैं। अथवंवेद की वाजसनेय संहिता में यह वर्णन मिलता है। वेदों की संहिताश्रों में शिव का त्यम्बक नाम मिलता है। उसका अर्थ है तीन आँखोंवाला। पृथ्वी, अन्तरीक्ष और पाताल ये तीन उनकी आँखें हैं। रुद्र के लिये अग्नि नाम भी मिलता है। अथवंवेद में भव, शर्व, पशुपित, उग्न, रुद्र, महादेव, ईश आदि शिव के नाम मिलते हैं, वेदों में शिव को लिये पशुपित नाम बारबार आता है। उनकी प्रार्थना करने से रोग और भय से मुक्ति मिलती है और कल्याण होता है। अथवंवेद में शिव को अन्यक्षित अगेर अन्य वेदों में 'तिपुराघातक' कहा है। संकटकाल में रुद्र का ध्यान करने से संकट से मुक्ति हो जाती है।

शिवजी स्मशान में रहते हैं, वहाँ की भस्म ग्रपनी देह पर लगाते हैं, मुण्डमाला धारण करते हैं, कपालपात्र में भिक्षा माँगते हैं, कुत्ते पास में रखते हैं, चमड़ा पहनते हैं, साँप का ग्रलंकार धारण करते हैं, इस प्रकार के शिव-रुद्र के ग्राचार कहे हैं, इसीलिये ये ग्रनायों के देव हैं ऐसा कुछ विद्वान कहते हैं। वे पीछे से ग्रायों के देव माने गये और पहले जो रुद्र थे वे पीछे से शिव गिने गये।

निरंजन निराकार लिंग स्वरूप की पूजा जगत के प्रत्येक भाग में होती होगी। यूरोप के एवं एशिया के देशों में कई जगह शिवजी के योनिलिगस्वरूप के अवशेष मिले हैं। सारी सजीव सृष्टि योनि और लिंग के संयोग से पैदा होने के कारण वह स्वरूप सृष्टि का आदिकरण माना जाता है। इसी भावना से उसकी पूजा भी होती है। प्रजोत्पत्ति के लिये इन दोनों की इकाई जरूरी है, जगत के मूल में पुरुष और प्रकृति





दिगंबर शिवनृत्य

नामक ये ही दो तत्त्व हैं, इसीलिये शिवजी की 'ग्रर्धनारीश्वर' मृति प्रख्यात है । शिवजी के सयोनि लिग एवं मृति इन दोनों स्वरूपों की पूजा जगत में होती है । चारपाँच हजार वर्ष पहले के मोहें-जो-दड़ो ग्रीर हरप्पा स्थानों में से इसके प्रतीकरूप ग्रवशेष मिले हैं ।

शिवजी के प्रतीक के रूप में बाण-लिंग पूजे जाते हैं और विष्णु के प्रती<u>क के</u> रूप में शा<u>ल</u>िग्राम की पूजा होती है, लेकिन बाण-लिंग जितना व्यापक हुम्रा है उतना वह व्यापक नहीं बना है।

शिवलिंग के वैसे कई प्रकार हैं, उनमें व्यक्त, ग्रव्यक्त ग्रौर व्यक्ताव्यक्त ये तीन मुख्य प्रकार हैं।

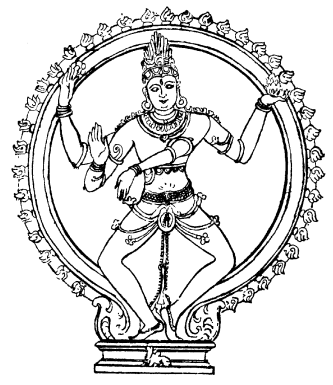
- भ) स्वयम्भू लिंग-जो कि कुदरती रीति से भूमि में से निकलता है, भ्रौर वह पत्थर का होता है।
- २) बार्णालंग–जो कि मुरगे के ग्रण्डे के म्राकार के होते हैं भ्रौर वे शास्त्रीय पवित्न नदियों में से प्राप्त होते हैं, ये भी कुदरती होते हैं । (ये दोनों प्रकार के लिंग ग्रव्यक्त माने जाते हैं।)
- ३) राजिलग-घटितिलिंग-मानुषिलिंग-यह लिंग ग्रमुक प्रकार से गढ़कर तैयार किया जाता है, चौड़ाई से लगभग तिगुनी उसकी ऊँचाई होती है, नीचे के चतुरस्त्र भाग को ब्रह्मभाग ग्रौर बीच के ग्रष्टास्त्र भाग को विष्णुभाग कहते है, ऊपर का लिंग भाग है, जिसकी पूजा होती है। यह भी ग्रव्यक्त लिंगका ही एक प्रकार माना जाता है।
- ४) उपर्युक्त घटित-गढ़े हुए राजलिंग के मुखलिंग, एकमुख, त्रिमुख, चतुर्मुख एवं पंचमुख नामक पाँच प्रकार हैं, जिन्हें कम से (৭) तत्पुरुष, (२) म्रघोर, (३) सद्योजात, (४) वामदेव ग्रीर (५) ईशान कहते हैं। इसे व्यक्ताव्यक्त लिंग कहते हैं।
- ५) घटित लिंगवाले तीसरे प्रकार में ग्रष्टोत्तरशत (१०८) एवं सहस्रलिंग (१०००) भी होते हैं। लिंग में चारों ग्रोर खड़ी पंक्तियाँ बनाकर उनमें ग्रनेक लिंग के स्राकार बनाये जाते हैं, उसे धारालिंग ग्रथवा नलिका लिंग भी कहते हैं। उसमें खड़े गोल कटाव (दांते) होते हैं। इसे अव्यक्त लिंग कहते है।

मुखर्लिंग में कहीं कहीं चारों श्रोर ग्राभूषण तथा ग्रायुधों के साथ ब्रह्मा, विष्णु, महेश ग्रौर सूर्य के स्वरूप होते हैं, किरस्ताब्द के पूर्वकाल के ऐसे प्राचीन लिंग मिलते हैं।

पूर्व में बालीद्वीप में कमल पर बना हुग्रा ग्रब्टमुखिलंग का स्वरूप भी मिला है ।

<del>शैव आ</del>चार्यों में पाशुपत<sub>्</sub> लकुलीश, कापालिक, कालमुख श्रीर वीरशैव श्रादि श्राचार्य प्रसिद्ध हैं । उनके पंथ भी बने हैं । उनमें से कुछ तो तत्त्वज्ञानी और ग्रन्थकार हुए हैं। लकुलीश तो शिव के २८ वें ग्रवतार माने जाते हैं। उन्होंने ग्रागम भी लिखे हैं। ख्रिस्ताब्द के प्रारम्भ की कुछ शिवमूर्तियाँ लकुलीश के साथ गढ़ी मिलती हैं।ऐसी मूर्तियों में पीछे के भाग में लिंग ग्रौर ग्रागे के भाग में ग्रासन पर बैठी हुई म्रामुख ८३

लकुलेश की मूर्ति होती है, उस मूर्ति के सिर पर चारों ओर फैली हुई अस्तव्यस्त जटा, एक हाथ में मातुलिका (फल) दूसरे हाथ में दण्ड और गोद में ऊर्ध्विलग बताया गया है। ये सारे प्रकार व्यक्ताव्यक्त लिंग के हैं। शिव के और जो बारह स्वरूप हैं और अन्य भी कुछ स्वरूप मिलते हैं, वे शिव, विष्णु और ब्रह्मा के संयुक्त स्वरूप हैं।



शिव तांडव

व्यक्त प्रकारों में उत्तर भारत में शिव-रुद्र की मूर्तियों के बारह स्वरूप मिलते हैं। जब कि द्रविड़ में शिव-रुद्र के अठारह स्वरूप दिखाई देते हैं। लिंगोद्भव, भिक्षाटन, नटराज, अर्धनारीश्वर आदि जो स्वरूप हैं वे कथानक के प्रासंगिक स्वरूप कहे हैं। शिव, विष्णु, ब्रह्मा, सूर्य भीर चन्द्र के संयुक्त-मिलेजुले करीब दस स्वरूप हैं। उमामहेश, शिशुपाल के साथ, विपुरान्तक, ग्रघोरेश्वर, विपुरादाहशिव, पंचवक्त शिव, दक्षिणामूर्ति, ललाटितलक आदि भव्य मूर्तियाँ भी मिलती हैं। भैरव और क्षेत्रपाल के स्वरूप भी शिव के स्वरूपों में समाविष्ट हो जाते हैं।

# ब्रह्मा

वैदिक साहित्य में ब्रह्मा को सृष्टिनिर्माण के कर्ता के रूप में बताया है, विश्वकर्मा को सृष्टिकर्ता माना है। विश्वकर्मा सूर्यदेव का ही स्वरूपविशेष है। विश्वकर्मा ही सृष्टि के उत्पादक हैं। वेद में एक सूक्त के मंद्र में प्रजापति शब्द है। यह सूक्त सृष्टि की उत्पत्ति के विषय में लिखा गया है। उसमें प्रजापति ने सारी सृष्टि का सर्जन किया है ऐसा विधान है।

ऋग्वेद के सूक्त में एकबार ईश्वरवाचक हिरण्यगर्भ ग्रब्द ग्राया है। ग्रथवंवेद ग्रौर ब्राह्मणग्रन्थों में बारबार इस शब्द का प्रयोग मिलता हैं, तैत्तिरीय संहिता में हिरण्यगर्भ ग्रौर प्रजापित एक ही बताया गया है, वेदों के पिछले वाडमय में हिरण्यगर्भ शब्द ब्रह्मा का पर्यायवाचक ही है।

पुराणों में ब्रह्मा ने सारी सृष्टिका निर्माण किया है, ऐसा कहा है, उन्होंने पहले प्रजापतिका सर्जन किया ग्रौर उन्होंने ग्रपने मानस-पुत्नोंको प्रजाका निर्माण करनेकी श्राज्ञा दी, इसलिये वे प्रजापति कहलाये ।

ब्रह्मा और प्रजापति के कथानकों में साम्य होने के कारण उपर्युक्त वैदिक देवता प्रजापति और पौराणिक ब्रह्मा ये दोनों एक ही देवता के स्वरूप हैं, इसमें कोई शक नहीं।

# विष्णु

ब्राह्मी संस्कृति के स्वरूप में सात देवों का बहुत महत्त्व है। ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र, सूर्य, वरुण, इन्द्र मौर ग्रग्नि ये वे सात देव हैं। शिव के सिवाय ग्रन्य देवों का इतना महत्त्व नहीं है। वेद में उनका वर्णन ग्रन्य ग्रर्थ के अनुसन्धान में है। ग्रथर्ववेद में एक जगह यज्ञ को गर्मी श्रौर प्रकाश देने के लिये विष्णु की प्रार्थना की थी ऐसा लिखा है। ऋग्वेद में विष्णु के स्वरूप का वर्णन नहीं है, सूर्य को ही विष्णु का मूल स्वरूप माना गया है, सूर्य के बारह नामों में एक विष्णु का भी नाम है।

असुरों के नाश के लिये इन्द्र के साथ विष्णु की मिलता हुई थी,ऐसा वेद में लिखा है, विष्णु की यज्ञावतारकथा में लिखा है कि अविनी-कुमारों ने यज्ञ को घोड़े का मस्तक बैठा दिया, इससे हयग्रीव अवतार हुआ, वे मध्कैटभ को मारकर वेद वापस ले आये, अथवा यों कहिये कि उनके प्रवासोच्छवास से वेद बाहर आये। वैदिक वाङ्मय में इन्द्र और वरुण के आगे विष्णु का स्थान गौण है। पौराणिक काल में शिव और विष्णु का महत्त्व बढ़ गया और इन्द्र एवं वरुण का स्थान गौण हो गया।

विष्णु के प्रासंगिक दस स्रवतार हुए थे, पुराणों में तदुपरांत दूसरे बीस स्रवतारों की कथाएँ हैं, ऋषभदेव, कपिल, दत्तात्रय, पृथु, हयग्रीव, नरनारायण, धन्वन्तरि और मोहिनी (स्त्री रूप) स्रादि । शेषशायी लक्ष्मीनारायण चतुर्मुख विष्णु के स्वरूप हैं । स्रवन्तविष्णु, इयलोक्यमोहन, विश्वरूप और वैकृष्ठ ये विष्णु के महास्वरूप हैं ।

पुराणों में गजेन्द्रमोक्ष की कथा स्राती है, उसमें यह स्नाता है कि (जल में से) मगर के मुँह में फँसे गजेन्द्र को विष्णु ने मुक्त किया— छुड़ाया। इसके बाद गजेन्द्र ने विष्णु को वरदराज नाम दिया। पुंडरीक की भक्ति के कारण विष्णु का स्रवतार हुस्रा, जो विठोबा के नाम से प्रसिद्ध हुए। पंढरपुर में विठोबा—हिमणी के नाम से वे स्नाज भी पूजे जाते हैं। खड़ी मूर्ति है, दोनों हाथ कमर पर हैं स्नौर हाथों में शंख स्नौर चक्र हैं। मस्तक पर लम्बा खड़ा मुकुट हैं।

तिरुपति के बालाजी-व्यंकटेश प्रसिद्ध है। वह शिव और विष्णु का संयुक्त स्वरूप है, वह हरिहर की मूर्ति है, उनके दायें हाथ के ऊपर साँप है, ऊपर के दो हाथों में शंख और चक हैं, नीचे के दो हाथों में एक हाथ कमर पर है और एक हाथ वरद-ग्रभयदाता है, नीचे की ओर मारुति और गरुड वाहन हैं।

बालकृष्ण, गोवर्धनधारी, कालियामर्दन, वेणुगोपाल ग्रादि विष्णु के बालस्वरूप हैं।

धर्म-त्रह्मा ने सृष्टि उत्पन्न की स्रोर उसकी रक्षा के लिये ग्रपने शरीर में से वृषभ-कल्याण पुरुष पैदा किया । उसे धर्म कहते हैं । सत्ययुग स्रादि चार युगों में कालकम के स्रनुसार ४, ३, २, ९ उसके पैर थे, कलियुग में धर्म का एक ही पैर रहा हैं ।

यानक, स्थापन, ग्रासन, शयन ये मूर्तियों के चार प्रकार हैं, वाहन पर बैठी हुई मूर्ति को यानक, खड़ी मूर्ति को स्थानक, बैठी हुई मूर्ति को ग्रासन ग्रौर सोयी हुई मूर्ति—शेषशायी ग्रौर निर्वाण ग्रवस्था—को शयन कहते हैं। जिस हेतु से मूर्ति की पूजा की जाती है, उस परसे योग, भोग, वीर ग्रौर ग्रभिचारक ऐसे चार प्रकार भी होते हैं। मूर्ति के साथ परिकर—परिवार किन्नर, विद्याधरयुगल, कमल ग्रौर कलश से मूर्ति पर जलका ग्रभिशेष करते हुए हाथी, छत्र, शंख ग्रयवा देवदुन्दुभि बजाते हुए गान्धर्व भी होते हैं। नीचे के सिहासन में सिंह ग्रथवा हाथी होता है। बोद्ध-प्रोर जैनों में मृगयुग्म ग्रयवा धर्मवक दिखाई देता है।

# दैवी शक्ति

शक्ति सम्प्रदाय में दुर्गा की प्रधानता रहती है। नवदुर्गाएँ, सप्तमातृकाएँ, द्वादश गौरीस्वरूप, दश महाविद्याएँ, थोडश मातृकाएँ, ग्राणिमादी सिद्धियाँ, चौसठ योगिनियाँ, महाकाली, महालक्ष्मी, महासरस्वती, लक्ष्मी, भूदेवी, श्री देवी, ग्रम्बा, भुवनेश्वरी, ग्रन्नपूर्णा, गायत्री, गंगा, यमुना, शीतला, तुलसी ग्रादि देवियों के स्वरूप होते हैं। उनमें चामुण्डा, चण्डी, रक्तचामुण्डा ग्रादि देवी के उग्र स्वरूप भी बताये गये हैं।

देवों ग्रौर दानवों के बीच महायुद्ध होते थे, भोले शम्भु के ग्राशीर्वचन से वे (दानव) स्वैरिवहारी होकर लास फैलाते थ, देवों को भी सताने लगते थे, ऐसी स्थिति में शिव के परम तेज में से किसी विशिष्ट शक्ति का प्रादुर्भाव होता था, उस महाशक्ति के द्वारा दानवों का संहार होता था, ऐसी महिषासुरमर्दिनी ग्रादि उग्र देवियाँ शुम्भ, निशुम्भ ग्रादि दैत्यों का विनाश करती थी।

प्रकीर्गंक देवों में सूर्य के बारह स्वरूप, गणपति के स्वरूप, कार्तिकेय (स्कन्द) विश्वकर्मा, ऋषिमूर्तियाँ, बुद्धजिनप्रतिमाएँ ये सारे मूर्ति के सामान्य स्वरूप हैं। यज्ञमूर्ति, वृषभ, हनुमान के स्वरूप, धर्म मूर्ति ग्रादि स्वरूप भी कहे गये हैं।

प्राचीन काल में वेदों में इन्द्र, वरुण, ग्राग्नि ग्रौर सूर्य इन देवों को सर्वोच्च स्थान मिला है, पुराणकाल में पीछे से कथाग्रों के ग्रनुसन्धान में

द्यामुख ८५

देवों की संख्या बढ़ी। पहले जैसा कहा गया है तदनुसार देवों में ब्रह्म का उल्लेख नहीं हैं, उनमें रह-शिव, प्रजापित ग्रौर हिरण्यगर्भ का उल्लेख मिलता है। वेदों में ग्राठ दिग्पालों का भी स्वष्ट उल्लेख नहीं मिलता। उनमें केवल इन्द्र, वरुण, ग्रमिन ग्रौर सूर्य जैसे प्रत्यक्ष देवों की स्तुति मिलती है। वर्षों के देव के रूप में वरुण को न मानकर इन्द्र को माना है। दक्षिण दिशा के स्वामी थम को मृत्यु के देव ग्रौर उत्तरदिशा के स्वामी धनदकुबेर को कम से दक्षिण और उत्तर दिशा के दिग्पतियों का स्थान मिला है। क्षेत्रपाल, राक्षस, भैरव ग्रौर शिवसहच रों को नैक्टत्य में स्थान मिला है। पवन—वायु जैसे प्रत्यक्ष देव को वायव्यकोण में ग्रौर शिवस्वरूप ईशान को ईशानकोण में स्थान मिला है। इस प्रकार श्राठ दिशाओं के ग्रधिपतियों को दिग्पालों के रूप में प्रत्यालों में स्थान मिला है। ग्राकाश ग्रौर पाताल के ग्रधिपति के रूप में कम से ब्रह्मा ग्रौर ग्रनन्त (नाग) को दिग्पति मानकर पुराणों ने दस दिग्पालों की गिनती की है।

ऋग्वेद में इन्द्र की स्तुति हैं, इन्द्र वैदिक युग के प्रधान देवता हैं। ऋग्वेद के चौथे भाग में इन्द्र-सम्बन्धी सूक्त हैं, इन्द्र मेघ की गर्जना करता हैं, वेदों में इन्द्र को देवताओं का स्वामी-परमेश्वर बताया गया है।

ऋग्वेदकालीन 'विमूर्ति' में इन्द्र है, लेकिन पुराणकाल में ब्रह्मा, विष्णु और रुद्र की महत्ता बढ़ने पर ऊपर बताये बिदेव की महत्ता क्षीण होती गई, फिर भी स्वर्ग के अधिपति के रूप में इन्द्र का महत्त्वपूर्ण स्थान सुरक्षित रहा, स्वर्ग के अधिपति के रूप में इन्द्र के असुरों और दानवों के साथ कई युद्ध हुए हैं।

शतपथ-ब्राह्मण स्रौर तैत्तिरीय संहिता में इन्द्र, स्रग्नि स्रौर सूर्य को तीन देवों में सर्वोत्तम स्थान मिला है।

#### दिग्पाल

श्रग्निवेदों में इन्द्र के बाद श्रग्नि को दूसरा स्थान मिला है। उनकी स्त्री स्वाहा है, जिसको सात जिव्हाएँ हैं। सुप्रभेदागम में उसका रक्तवर्ण कहा है। वरद, श्रग्नय, शक्ति श्रौर स्त्रुक् ये चार श्रायुध उसके चार हाथों में हैं। एक मुख, तीन नेत्न, बकरा श्रथवा भेड़का वाहन बताया है। शिल्पशास्त्र में उसका सुवर्णवर्ण, लम्बी दाढ़ी, यज्ञोपवीत श्रौर दोनों हाथों में माला श्रौर कमण्डलू, ऐसा वर्णन मिलता है।

वैदिक ग्रन्थों में ग्रग्नि के वर्णन में उसके दो सिर, चार सींग, तीन पैर ग्रौर सात हाथ बताये हैं।

यम-दक्षिण दिशा का ग्रधिपति है, उसे पितृराज भी कहते हैं। धर्मराज भी उतका नाम है, भैंसे का उसका वाहन है, उसकी स्त्री का नाम धूमोर्णा है। विष्णुधर्मोत्तर में लिखा है कि उसके चार हाथ हैं, प्रत्येक हाथ में क्रमशः दण्ड, खड्ग, ब्रिश्ल ग्रौर माला है। उनके एक तरफ चित्रगुप्त कागज और लेखिनो के साथ खड़ा है, बायों ग्रोर भयंकर 'काल' हाथ में पाश (फाँसा) लेकर स्थित है। रूपमण्डनग्रन्थ में लिखा है कि उसका ग्रथामवर्ण है, चार हाथों में लेखिनी, पुस्तक, मुर्गा ग्रौर दण्ड धारण किया है ग्रौर भैसे के वाहन पर यमस्वरूप स्थित है।

निर्ऋति—वैदिक देव निर्ऋति का विशेष उल्लेख नहीं मिलता। वह भूतप्रेत ग्रादिका ग्रधिपति है। पुराणों में ग्यारह रुद्रों में वह गिना गया है। उससे कहीं राक्षस भी कहा है। ग्रंशुभेदागम में उसके बारे में लिखा है कि वह महाकाय है, उसका नीलवर्ण है, दाढीवाला विकराल उसका मुख हैं, हाथों में खड्ग ग्रीर ढाल है, ग्रीर चारों ग्रोर सात ग्रप्सराएँ हैं। सुप्रभेदागम में श्यामवर्णी निर्ऋति का नर वाहन बताया है। नैऋत्यकोण के स्वामी निर्ऋति के वर्णन में रूपमण्डनकार लिखते हैं कि उसके चार हाथों में खड्ग, ढाल, ग्रारा ग्रीर शत् का मस्तक है, लम्बी दाढ़ी ग्रीर भयंकर चेहरा है ग्रीर कुत्ते का उसका वाहन है।

वरुण–पश्चिम दिशा के स्वामी ग्रीर वर्षा के देवता हैं, उनके चार हाथों में पाश, माला ग्रीर कमण्डलु हैं । मगर का वाहन है । इन्द्र, ग्रिग्नि ग्रीर सूर्य के साथ उनका स्थान है ।

वायुदेव-वायव्यदिशा के स्वामी हैं, हरिण उनका वाहन है भौर दो हाथों में ध्वजा, कमण्डलु भौर माला हैं।

कुबेर–धनद–सोम उत्तर दिशा के स्वामी हैं, वे यक्षों के राजा हैं। सिलोन में वैश्ववण और बौध्द में जंभल नाम से उनकी पूजा होती है। स्रंगुभेदागम में उनका वर्णन मिलता है–श्यामवर्ण मूर्ति, चार हाथों में वरद, स्रभय, गदा स्रौर स्रंकुश ये चार झायुध हैं, बगल में शंखनिधि स्रौर पद्मनिधि की मूर्तियाँ होती हैं।

शिल्परत्न में वर्णन मिलता है कि वे मनुष्यों द्वारा खींचे जानेवाले रथ पर बैठे हैं, मुँह में से दाँत दिखाई देते <mark>हो ऐसी स्त्</mark>री, विभव, वृद्धि श्रीर रत्नपात्र धारण किये हैं, गौर वर्ण है, वरद, गदा, पद्म श्रीर. . . धारण किये हैं, विष्णुधर्मोत्तर में दाढ़ीमूँछवाले, पीली श्राँखोंवाले, गदा और शक्ति धारण किये हुए नरवाहन कुवेर बताया है ।

ईशान-ईश शिव का स्वरूप विशेष है, वह जटामुकुटधारी है, विशूल ग्रीर कपाल हाथ में हैं, कमल का ग्रासन है। ऐसा वर्णन ग्रंशु-भेदागम में मिलता है। शिल्परत्न में बताया है कि उनका वृषभ-बैल का वाहन है, जटामुकुट में चन्द्र है, तीन नेव हैं, सर्प का ग्राभूषण है, दो हाथों में विशूल ग्रीर वरद हैं। रूपमण्डन में वरद, विशूल, सर्प ग्रीर बीजोरु (फल) है, ग्रीर नन्दी-बैल का वाहन है।

पाताल के दिग्पाल-अनन्त (नागदेव) काले वर्ण के हैं, कमल उनका ग्रासन है, हाथ में सर्प है। ग्रन्य मत में अनन्त-नाग निभ के नीचे सर्पाकृति और ऊपर मनुष्याकृति है, विष्णु के ग्रायुध उनके ग्रायुध हैं, ऊर्ध्वलोक-ग्राकाश के स्वामी ब्रह्मा का हंस का वाहन है, उनका सुनहला वर्ण है, उनके चार मुख हैं, प्रस्नक और कमल धारण किया है।

ग्रह-सूर्य के स्वरूप का पहले वर्णन हो चुका है, चन्द्र क्षीरोद समुद्र से निकले हैं ग्रौर वे शिव के मुकुटभूषण हैं। मंगल, पृथ्वी के पुत्र **हैं,** 

शक्ति का उनका श्रायुध है। बुध चन्द्रमा के पुत्र हैं। गुरु, देवताओं श्रौर ऋषियोंके गुरु–बृहस्पति हैं, वे बुद्धि के स्वामी हैं। शुक्र दैत्यों के गुरुदेव हैं श्रौर सर्व शास्त्रों के ज्ञाता एवं प्रवक्ता हैं। शिन, सूर्य के पुत्र हैं, यमराज के बड़े भाई हैं। राहु, सिहिका के पुत्र हैं, राहु, बिना सिर का शरीर–धड़ मात्र है, चन्द्र–सूर्य का वे ग्रहण करते हैं, बहुत पराक्रमी हैं। केतु–केवल सिर मान्न हैं, बहुत भयंकर हैं।

भोले शिव दानवों के उग्र तपसे प्रसन्न होकर ग्रयोग्य व्यक्तियों को भी वर दे देते थे, फलस्वरूप देवों ग्रीर दानवों के बीच जब युद्ध छिड़ जाता तो वे देवों को खूब सताते थे, ऐसे ग्रवसर पर ग्रपने शरीर में से परमतेजरूपी शक्ति पैता करते थे, वह देवी के रूप में प्रकट होकर दानवों के संहार का काम करती थी। कभी कभी तो विष्णु दूसरा स्वरूप लेकर दानवों को मौत के घाट उतार देते थे।

# जैन तीर्थंकर ग्रौर उनके यक्ष-यक्षिणी ग्रादि

चौबीस तीर्यंकरों के वर्ण, लांछन, प्रतीक आदि श्रलग झलग होने के कारण प्रत्येक की अलग प्रतिमा श्रासानी सेपहचानी जा सकती हैं। जैन देवों की बैठी और खड़ी कार्योत्सर्ग प्रतिमाएँ बनती हैं, उन मूर्तियों के चारों श्लीर श्रलंकृत परिकर होता है। प्रत्येक जैनतीर्थंकर को एक यक्ष और एक यक्षिणी होती है, उनके स्वरूप अलग अलग बताये हैं। वैसे ही षोडण विद्यादेवियों का स्वरूपवर्णन भी मिलता है। तीर्थंकर वीतराग बताये गये हैं, वे भक्त को किसी प्रकार का फल नहीं देते, उनकी भक्ति से यक्षयक्षिणी प्रसन्न होते हैं। जैनी माणिभद्रयक्ष और घण्टाकर्ण यक्ष को फलदाता मानकर उनका विशेष आदर करते हैं। वे क्षेत्रपाल और पद्मावती माता को भी मानते हैं।

जैनप्रासाद के चारों ओर झाठ प्रतिहारों के स्वरूप बनाने का विधान है। उसमें झष्ट मंगल और तीर्थंकरों की माताझों को उनके जन्म के पहले जो स्वप्न झाये थे, उनके प्रतीक माने जाते हैं, जैनों के शास्वत तीर्थ—मेरुगिरि, झष्टापद, नन्दीश्वरद्वीप झौर समवसरण के स्वरूप बताये हैं, जहाँपर तीर्थंकर भगवान विराजते हैं।

वैदिक सम्प्रदाय में त्रिपुरुष-ब्रह्मा, विष्णु और शिव-में ब्रह्मा की मूर्ति का पूजन शायद ही कहीं होता है। शिव के श्रव्यक्त स्वरूप-िलग की पूजा, शहरों और देहातों में, जंगलों में भी उनके मन्दिर बनवाकर होती है। उनके व्यक्ताव्यक्त स्वरूप-मुखिलग का पूजन बहुत कम माना में होता है, श्रव्यक्त स्वरूप-शिवमूर्तिप्रतिमा-का पूजन प्रायः दक्षिण में दिखाई देता है। विष्णु के स्वरूपों का पूजन सभी प्रदेशों में होता है।

कुछ देवों के श्रमुक स्वरूपों की प्रधानता श्रमुक प्रदेशों में पाई जाती है। श्रलग श्रलग रूप प्रचलित हो गये हैं श्रौर वहाँ उन्हीं स्वरूपों की पूजा होती है। उदाहरण के रूप में द्रविड प्रदेशों में (तिरुपति) व्यंकटेश बालाजी, वरदराज, रंगनाथ श्रादि विष्णु के स्वरूपों की ही पूजा होती है। महाराष्ट्र में विठोबा, त्रिपुरुषमूर्तिदत्तात्रय श्रादि विष्णुस्वरूप ही पूजे जाते हैं। पूर्व में—उडीसा में श्रीकृष्णस्वरूप की प्रधानता है, श्रीकृष्ण, बलराम (बन्धु युगल) श्रौर बहन सुभद्रा की मूर्तियों की स्थापना होती है, उनका एकसाथ पूजन होता है। जगन्नाथजी के मन्दिर में ऐसा ही है।

राधा श्रीर कृष्ण की मूर्तियों का पूजन ज्यादातर उत्तर भारत में दिखाई देता है । इस प्रथा का जन्मस्थान मथुरा है । कार्तिकस्वामी— स्कन्द–षण्मुख की मूर्तियों की स्थापना–पूजा द्रविड़ में होती है, उत्तरभारत में इसका नामोनिशाँ नहीं है ।

बंगाल, भ्रासाम में विशेषरूप से दुर्गा-देवी का ग्रर्चन—पूजन होता है, हिमालय प्रदेश में प्राय: शिवलिंग की पूजा होती है। उपर्युक्त भिन्न भिन्न प्रदेशों में ऊपर बताये हुए देवदेवियों के विशिष्ट स्वरूपों का प्राधान्यतः पूजन होता है, फिर भी वहाँ भ्रन्य देवदेवियों के मन्दिर हैं भ्रोर उनकी भी पूजा-श्रर्चा होती है।

केराला—मलबार में शिवजी के तीसरे पुत्र 'ग्रय्यप्या' की मूर्ति की पूजा होती है, वहाँके स्त्रीपुरुष उनके व्रतियमों का पालन करते हैं। ग्रय्यप्पा की मूर्ति का स्वरूप इस प्रकार है... खड़े पैरवाली, घुटनों से मुडी हुई बैठी मूर्ति, जिसके घुटने कपड़े से बँधे है, दो हाथ हैं, जिनमें से एक दायें हाथ से ग्रभयमुद्रा की है, दूसरा बायां हाथ हाथी की सूँढ की तरह फैला हुग्रा है। इस ग्रय्यप्पा देव की उत्पत्तिकथा से ही नहीं नाम से भी सारा उत्तरभारत पूरा ग्रपरिचित है। ये शिवजी के तीसरे पुत्र केराला—मलबार में ग्रादर के साथ पूजे जाते हैं। शिवजी ग्रीर विष्णु के मोहिनीरूप के संयोग से उनका जन्म हुग्रा है ऐसी कथा वहाँ प्रचलित है।

श्राजसे करीब ३० वर्ष पहले प्रतिमा-विधान-विषयक भिन्न भिन्न ग्रन्थों में से पाठान्तर श्रौर मतमतांतर के ३००० श्लोक इकट्ठा किये थे, इतने श्लोकों का एक बड़ा ग्रन्थ प्रकाशित करने का कार्य बहुत कठिन है, ऐसा समभकर यहाँ केवल उसका ग्रावश्यक हिस्सा कुछ ग्रनिवार्य मूल श्लोकों के साथ दिया गया है ।

सं. २०३० कार्तिक शुद्ध ता. २९-१०-७३ स्थपति पद्मश्री **प्रभाशंकर ग्रोघड़भाई सोमपुरा** शिल्पविशारद अङ्गः षोडशम्

ब्रह्मा

वैदिक संप्रदाय में रजस, सत्व और तमस गुण प्रकृति वाले मुख्य तीन देव माने गये हैं। सृष्ट<u>ि के क</u>र्ता बह्मा सत्व प्रकृति के माने गये हैं। विश्व के पालक विष्णु रजस प्रकृति के माने गये है और सृष्टि के पापकर्म का संहार करने वाले शिव तमस प्रकृति के माने जाते हैं। ब्रह्मा के और भी कई नाम है। आत्मम् स्वयम्, धाता–विधाता, विश्वश्रुक, पितामह, सृष्टा, कमलासन, हिरण्यगर्भ, विरंचि, चतुरानन आदि।

स्वयंभू-स्वयम् नाम से पता चलता है कि वे किसीसे उत्पन्न नहीं हुए हैं। बल्की उन्होंने स्वयम् ही सृष्टि उत्पन्न की है। पौराणिक कथा के अनुसार वे हिरण के रूप में थे इसलिये ये हिरण्यगर्भ माने गये है।

ज्योति, कमलासन, चतुरानन, स्वयं प्रकाशित कमल पर बैठे हुए, चार मुखवाले ब्रह्मा विष्णु के नाभि-कमल में से उत्पन्न होकर, वहीं विराजमान हैं। यहां वे महत्त्व की दृष्टि से गौण हो जाते हैं।

ब्राह्मण ग्रंथों में विश्वकर्मन् ग्रौर प्रजापित दोनों एक ही रूप हैं। विश्वकर्मन् सूर्य देवता का विशेषण हैं। वे सृष्टि के उत्पादक हैं। मैवावली संहिता में प्रजापित की कथा इस प्रकार हैं: एकबार प्रजापित के मन में कन्या की ग्रभिलाषा हुई। तद्नुसार उन्हें कन्या प्राप्त हुई ग्रौर उसने हिरनी का रूप लिया। ग्रौर प्रजापित ने हिरन का रूप लिया। इससे कोशित होकर रुद्र ने बाण का निशाना साध लिया। उस समय प्रजापित ने उनको वचन दिया कि यदि ग्राप मुक्ते ग्रभयदान देंगे तो मैं ग्रापको पशुग्नों के स्वामित्व का पद दूंगा। इसलिये रुद्र पशुपित माने गये। यही कथा ब्राह्मण ग्रंथों में थोड़े-बहुत परिवर्त्तन के साथ दी गई है।

मुष्टि के कर्ता होने के नाते ब्रह्मा को पितामह कहे जाते हैं। उन्होंने शतरूपा, साविन्नी, ब्रह्माणी और सरस्वती नामक कृष्याओं के रूपदर्शन के लिये चारों दिशाओं में चार् और ऊपरपांचवां मुख धारण किया था। किसी कारण से शंकर ने उनके पांचवें मुख का शिरच्छेदन कर दिया था। ऐसी पौराणिक कथा है।

बह्मा प्रपूज क्यों रहे, उसके लिये भी एक प्रद्भुत कथा है। जब उन्होंने कहा कि लिंग के प्रादि और ग्रंत का रहस्य पाने का वे प्रयत्न करते थे, तो उससे सावित्री लिज्जित हुई और यज्ञदीक्षा के समय वह वहाँ समय पर न ग्रा सकी। ब्रह्मा ने गायद्री नामक एक दूसरी पत्नी उत्पन्न कीं। इससे कोधित होकर सावित्री ने ब्रह्मा को श्राप दिया। तबसे ब्रह्मा का पूजन नहीं होता है। हमारे यहां ब्रह्मा के बहुत ही थोडे मंदिर ग्रोर मूर्तियां मिलती हैं, शायद इसका यही कारण रहा हो। फिर भी कर्मकाण्ड ग्रादि विधियों में ब्रह्मा का पूजन होता ही है। बहुत कम जगह पर उनके मंदिर मिलते हैं और बहुत ही कम मात्रा में उनकी मूर्तियां पूजी जाती हैं, खेड़ब्रह्मा (ईडर) खंभात के पास नगरा, दुदारी, वसंतगढ़, महाबलीपुरम् ग्रादि स्थानों पर प्राचीन मंदिर ग्रीर मूर्तियां पायी जाती हैं। फिर भी ग्रन्य देव-देवी की ग्रपेक्षा ब्रह्मा का पूजन, ग्रर्चन विधि-विधान के ग्रतिरिक्त स्वतंत्र रूप से बहुत कम होता है।

ब्रह्मा की ग्रकेली मूर्ति के ग्रलावा संयुक्त मूर्तियां भी मिलती हैं। शिव-पार्वती के विवाह में उन्होंने पुरोहित का कार्य किया था। उनकी विमुर्ति में संयुक्त मूर्ति वड़ी प्रसिद्ध हैं।

विविध ग्रंथों में ब्रह्मा के स्वरूप-वर्णन इस तरह दिये गये है:

66

## भारतीय शिल्पसंहिता

|     | ग्रंथ                | मुख           | दायें                                        | बायें       | वाहन                   | हायों के म्रायुध                     |
|-----|----------------------|---------------|----------------------------------------------|-------------|------------------------|--------------------------------------|
| ٩.  | मत्स्यपुराण          | चार           | सरस्वती                                      | सावित्री    | हंस                    | कमंडल स्नुव स्त्रुव दंड              |
|     |                      | (छः हाथ)      |                                              |             |                        | धृतपात्न, चारवेद                     |
| ₹.  | म्रग्निपुराण         | "<br>(डाढ़ी)  | सावित्री                                     | सरस्वती     | हंस                    | म्रक्षमाला, स्त्रुव, धृतपात्न, कमंडल |
| ₹.  | विष्णुधर्मोत्तर      | चार           | (सावित्री के सा                              | थ ५द्मासन र | में बैठे हुए प्रजापति) |                                      |
|     | ,, दूसरा मतः         | : 7           | (बद्ध पद्मा-                                 | _           | सात हंस का             | ग्रक्षमाला, स्त्रुव, कमंडल           |
|     |                      |               | सन में ध्या-<br>नस्थ ब्रह्मा)                |             | रथ,                    | योगमुद्रा                            |
|     | ,, तीसरा मतः         | "             | (लोकपाल<br>ब्रह्मा)                          |             | हंस                    | माला, पुस्तक, कमंडल, कमल             |
| ٧,  | ब्रहद् संहिता        | चार           | ` '                                          |             | कमल                    | कमंडल भ्रौर स्त्रुव                  |
| ५.  | मानसार               | ,,            | (छ: हाथयुक्त)                                |             |                        | कमंडल, वरद, स्त्रुव, ग्रभय माला      |
| Ę.  | शारदातिलक            | 11            |                                              |             | हंस                    | कमल, माला, वरद, भ्रभय                |
| ъ.  | ग्रभिलाषितार्थ 🚶     |               |                                              |             |                        |                                      |
|     | चिन्तामणि ग्रौर 👌    | चारमुख        | सरस्वती                                      |             | हंस                    | चार वेद ग्रौर घीकापात,               |
| ሪ.  | शिल्परत्नम् ∫        | <b>छ</b> :हात | सावित्री                                     |             |                        | वरद, स्त्रुव, कमंडल                  |
|     |                      | चारमुख        |                                              |             |                        | ग्रक्षमाला, वरद, दंड, कमल            |
| ٩0. | देवतामूर्ति प्रकरण ) | चारो दिशा     | ।स्रों की स्रौर मु<br>पुकुट में स्रर्धचंद्र. | ख,          |                        | तीन-तीन आंख और                       |
| 99. | ग्रौर रूपमंडन        | ं उनके जटाम्  | तुकुट में ग्रर्धचंद्र.                       |             |                        | म्रायुध विश्व                        |

# ब्रह्मा के चार स्वरूप इस प्रकार भी हैं:

| ٩. | विश्वकर्मा (विरंचि) | द्वापर में    | माला, पुस्तक, कमंडल ग्रौर स्त्रुव  |
|----|---------------------|---------------|------------------------------------|
| ₹. | कर्मलासन            | कलियुग में    | माला, स्त्रुव, पुस्तक ग्रीर कमंडल  |
| ₹. | पितामह              | न्नेतायुग में | माला, पुस्तक, स्त्रुव, ग्रौर कमंडल |
| ٧. | ब्रह्मा             | कृतयुग में    | पुस्तक, माला, स्त्रुव भ्रौर कमंडल  |

सभी ग्रंथों में भिन्नता है, फिर भी थोडा-सा साम्य भी कहीं कहीं पाया जाता है।

ब्रह्मा की मूर्ति में प्रादेशिक भिन्नता भी पायी जाती है। दक्षिण में ब्रह्मा की मूर्ति ललितासन में बिना डाढ़ी की झौर डाढ़ीयुक्त भी मिलती हैं। कई जगह ब्रह्मा का विचिन्न स्वरूप भी पाया जाता है। एक हाथ में पाश झौर एक हाथ कमर पर भी होता है।

खेड़ ब्रह्मा में लायी गयी ब्रह्मा की मूर्ति का वाहन नदी ग्रीर ग्रश्व है।

गुजरात में ब्रह्मा की श्रनेक मूर्तियां खड़ी और बैठी हुई भी पायी गयी हैं। एक ही मुख के ब्रह्मा श्रीर कमल पर बैठे हुए ब्रह्मा भी पाये गये हैं।

द्रविड़ कंबल दोडुबसाया में ब्रह्मा की पाँचमुख और चार हाथ वाली एक विलक्षण मूर्ति पायी गई है।

पूर्व में मुसीशुर्प (मोसेपोटामिया? ) में ब्रह्मा ललितासनयुक्त, दाढ़ी, पाँच मुख और दस हाथवाले हैं । उसमें तिशूल और नाग भी है । दक्षिण में एक ही पंक्ति में बनाये गये चारों मुखवाली ब्रह्मा की मुतियां पायी जाती है ।

बौद्ध धर्म में हिन्दु देव-मूर्तियों का तिरस्कार पाया जाता है। बौद्धों की प्रसन्न तारादेवी अपने हाथ में ब्रह्मा का मस्तक लिये और पैरों के नीचे इन्द्र, विष्णु और रुद्र को कुचलती हुई विणित है।

बौद्धों की विद्युत-ज्वाला करालीदेवी भी एक हाथ में ब्रह्मा का मस्तक लिये, पैरों नीचे विष्णु, रुद्र को कुचलती हुई वर्णित है। तांत्रिक ग्रंथों में (माला में) ऐसी भ्रष्ट मूर्ति का वर्णन है।

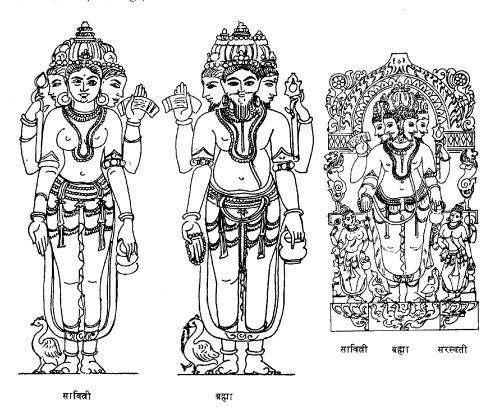
बौद्ध संप्रदाय में जबसे तांत्रिकता श्रायी, तबसे ऐसी श्रनेक मूर्तियाँ बनने लगी थी। हिंदु धर्म के देवताश्रों का इतना तिरस्कार करने से ही शायद बौद्ध धर्म भारत में श्रधिक प्रचलित न हो सका श्रौर उसे भारत के बाहर चले जाना पड़ा।

जैन संप्रदाय में ग्रन्य धर्मों के देवों के प्रति इतना तिरस्कार पाया नहीं जाता । शायद इसीलिये उनका धर्म भारत के सभी प्रान्तों में ग्राज भी विद्यमान है । ब्रह्मा ८९

ब्रह्मा की कई युग्म मूर्तियां भी पायी गयी हैं। युगल श्रासनस्थ बैठी हुई ब्रह्मा की मूर्ति की गोद में सावित्री उत्कीण मिलती है। स्रीर ब्रह्मा की खड़ी मूर्ति के पैरों के पास सावित्री और सरस्वती दोनों शिल्पित की जाती हैं। उसके हाथों में कमल ग्रीर कमंडल दिये जाते हैं। शिवप्रसाद की प्रदक्षिणा के तीनों स्रोर के भद्र के गवाक्ष में ब्रह्मा-सावित्री, श्रीर दूसरे दो गवाक्षों में विष्णु-लक्ष्मी श्रीर उमा-महेश्वर की ग्रालिंगनयुक्त मूर्तियां खडी होती हैं।

प्राचीन काल में बहुता के मंदिरों का भी निर्माण होता था। इसलिये चार दिशा के ग्राठ प्रतिहारों के स्वरूप ग्रौर ब्रह्मा के ग्राठ दैवायतन का वर्णन मिलता है। ग्राठ प्रतिहारों के नाम इस प्रकार है: पूर्व में सत्य-धर्म, पश्चिम में विजय-यज्ञभद्रक, उत्तर में भव-विभव ग्रौर दक्षिण में पुरुषकार होते हैं।

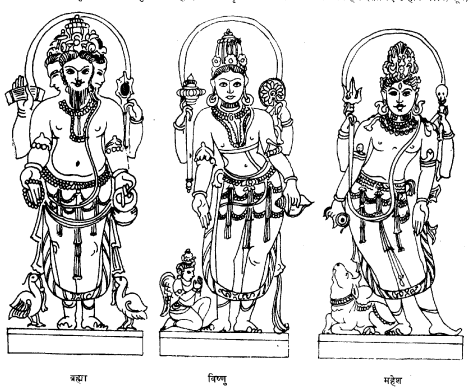
ब्रह्मापतन में मध्य में ब्रह्मा, पूर्व में धरणीधार, श्रग्निकोण में गणेश, दक्षिण में मातृका, नैऋत्य में सहस्राक्ष, पश्चिम में जलशायी, वायव्य में पार्वती-रुद्र, उत्तर में ग्रह, ईसान में कमला।



अङ्ग : सप्तदशम्

विष्णु

प्रकाशरूप विष्णु जगत को संकटमुक्त करते हैं, इसलिये वे सृष्टि के पालनकर्ता देव माने गये हैं। इसीलिए उन्होंने मत्स्य, कूर्म,



वराह, वामन, निविकम, यज्ञ और हयग्रीव जैसे अवतार धारण किये। वैदिक वाङ्मय में यह सब मिलता है। पोराणिक कथाग्रों में थोड़ी बहुत कथा क्षेपक के रूप में ग्रायी है, उससे सभी नये अवतारों का स्वामित्व भी विष्णु को प्राप्त होता है। बौद्ध और कल्की इस में एकदम नये भ्रवतार हैं। परशुराम, कृष्ण भ्रादि बहुत पहले के भ्रवतार हैं।

द्वादशादित्य में विष्णु का एक नाम म्रादित्य में दिया गया है। सूर्य भी विष्णु के ही ग्रंश हैं।

इस पृथ्वी के उद्धारक वराह, प्रजापित का ही एक रूप हैं, ऐसा तैतिरिय संहिता में कहा गया है। समुद्र में से पृथ्वी को बाहर निकलने वाले वराह की भी गिनती दशावतार में की गई है। रामायण, महाभारत ग्रौर पुराणों में ऐसी कथा मिलती है। दूसरे दो ग्रवतारों का वर्णन ब्राह्मण ग्रंथों में मिलता है। 'शतपथ ब्राह्मण' में जलप्रपात से बचाने के लिये वायु, मत्स्य ग्रौर प्रजापित का एक ही रूप है, ऐसा महाभारत में कहा गया है। मत्स्यपुराण में वह विष्णु का ग्रवतार ही बन गया।

शतपथ ब्राह्मण में प्रजोत्पति की इच्छावाले प्रजापति, ग्रादित्य, जलतत्व के कच्छरूप, नष्ट होते हुए साधनों का फिर से प्राप्त कराते हैं।

विष्णु की चौबीस-केशवादि मूर्तियाँ चार हाथों वाली होती हैं। उनके हाथों में विद्यमान शंख, चक्र, गदा श्रौर पद्म, इन चारों श्रायुधों के लोभ-विलोभ के कम से चौबीस विष्णु के स्वरूपों के नाम कहे गये हैं।

श्रारण्यक में विष्णु के यज्ञ अवतार की कल्पना को मूल बताया है। अश्विनी कुमारों ने यज्ञ का मस्तक यथास्थान फिर से ठीक बैठा दिया और यज्ञ करनेवाले देवों ने स्वर्ग वापस पा लिया। यज्ञ को घोड़े का सिर यथास्थान दिया, ऐसी कथा विष्णु पुराणों में मिलती है। इसलिये 'हयग्रीव' अवतार का मूल इसी कथानक में है।

विष्णु-रुद्र की पूजा लिंग के रूप में होती है, उसी तरह विष्णु की शालिग्राम के रूप में पूजा होती है। शालिग्राम कौन से तीर्थ में से प्राप्त करने चाहिए, उनका श्राकार, उनके ऊपर के चक्र, उनका वर्ण (रंग) ग्रौर उनकी ग्राकृति ग्रादि के गुणदोष शिल्पग्रंथों में ग्रौर पुराणों में विस्तार के साथ वर्णित हैं।

विष्णु के चौबिस अवतारों में से कौन-से अवतार की मूर्ति का स्वरूप शालिग्राम का है, इसका निर्णय अमुक वर्ण या चक आदि के चिन्हों से होता है ।

विष्णु नाम को ध्यान में लेते हुए जो भिन्न-भिन्न ग्रायुध हाथ में दिये गये है, ये उस प्रकार है:

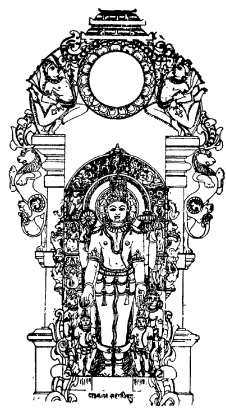
| प्रन्य ग्रंथकाऋम | विष्णुनाम           | दायें नीचे   | दायें ऊपर   | बायें ऊपर  | बायें नीचे |
|------------------|---------------------|--------------|-------------|------------|------------|
| 9                | केशव                | पद्म         | शंख         | चक्र       | गदा        |
| २                | नारायण              | शंख          | पद्म        | गदा        | चक         |
| ą                | माधव                | गदा          | चऋ          | शंख        | पद्म       |
| X                | गोविद               | चऋ           | गदा         | पद्म       | शंख        |
| ч                | विष्णु              | गदा          | पद्म        | शंख        | चऋ         |
| Ę                | मधुसूदन             | चऋ           | शंख         | पदा        | गदा        |
| ৬                | त्रिवि <b>क्र</b> म | पद्म         | गदा         | चऋ         | शंख        |
| 6                | वामन                | शंख          | <b>च</b> ऋ  | गदा        | पद्म       |
| ९                | श्रीधर              | पद्म         | चऋ          | गदा        | शंख        |
| 90               | ऋषिकेश              | गदा          | चऋ          | पद्म       | शंख        |
| 99               | पद्मनाभ             | शंख          | पदा         | <b>च</b> ऋ | गदा        |
| 9२               | दामोदर              | पद्म         | शंख         | गदा        | चऋ         |
| 93               | संकर्षण             | गदा          | शंख         | पद्म       | चक         |
| १४               | वासुदेव             | गदा          | शं <b>ख</b> | चऋ         | पद्म       |
| १५               | प्रद्युम्न          | चऋ           | शंख         | गदा        | पद्म       |
| १६               | अनिरुद्ध            | चऋ           | गदा         | शंख        | पद्म       |
| ঀড়              | पुरुषोत्तम          | चऋ           | पद्म        | शंख        | गदा        |
| १८               | अधोक्षण             | पद्म         | गदा         | शंख        | चक         |
| १९               | नरसिंह              | च <b>क</b> ं | पद्म        | गदा        | शंख        |
| २०               | <b>ग्र</b> च्युत    | गदा          | पद्म        | चऋ         | शंख        |
| २१               | जनार्दन             | पदा          | च%।         | शंख        | गदा        |

| 58 | भारतीय शिल्पसंहिता |
|----|--------------------|
|----|--------------------|

| २२   | उपेन्द्र | शंख         | गदा | चक   | पद्म |
|------|----------|-------------|-----|------|------|
| , २३ | हरि      | शं <b>ख</b> | चक  | पद्म | गदा  |
| 28   | करण      | शंख         | गदा | पदा  | चऋ   |

कई ग्रंथों में विष्णु के नाम के क्रम-इधर-उधर हुए हैं, स्रौर कई जगह स्रायुधों में भी भिन्नता मिलती है। लेकिन यहां स्रायुधों को यथा-योग्य क्रम में रखने का प्रयत्न किया गया है।

विष्णु की मूर्ति स्थानक, स्रासन और शयन तीनों रूपों में मिलती हैं। स्रासनस्थ विष्णु की गोद में बैठी उनकी पत्नी लक्ष्मी के साथ, उनकी बहुत-सी मूर्तियां मिलती हैं। लक्ष्मी के स्रलावा ऋक्षिणी, सत्यभामा और श्री पृथ्वी भी होती है। जलशायी विष्णु की शयन-मूर्ति में विष्णु के साथ लक्ष्मी होती है।



ग्रंथों में वर्णित ग्रायुधों को धारण कराने में 'दक्षिणार्धः करकमात' ग्रर्थात दाया हाथ नीचे के हाथ से ऊपर की ग्रोरजाकर, बाया हाथ ऊपर के हाथ से नीचे के हाथ का कम रखा गया है। यह कम 'देवतामूर्ति', प्रकरण 'रूपमंडन', 'निर्णय सिंधु' ग्रौर 'ग्रभिलाषवितामणि' में वर्णित है।

| उपरोक्त ग्रंथ में यह क्रम हैः | २ | शंख  | चक  | ¥ |
|-------------------------------|---|------|-----|---|
|                               | ٩ | पद्म | गदा | 8 |

93

# ग्रन्य ग्रंथों में दूसरे प्रकार से यह ऋम दिया गया है।



'दक्षिणोर्धकरकमात' अर्थात दायें ऊपरी हाथ से बायें ऊपरी हाथ भ्रौर फिर बाया नीचा और दायां नीचा हाथ लेने का कम 'स्कंधऽ— पुराण', 'पद्म पुराण', 'वृद्धहरितस्मृति', 'तंत्रसार', 'शिल्परत्न', 'श्रीत्तत्विनिध' भ्रादि ग्रंथों में विणित हैं। यह कम समऋकर श्रायुध धारण कराने से मूर्ति-विधान शास्त्रीय बनता है।

विष्णु किरीट-मुकुट, कुंडल, वनमाला जैसे श्राभूषण धारण करते हैं और उनका वाहन गरूड़ होता है । गरूड़ वीरासन मुद्रा में भ्रंजली-युक्त हाथों की मुद्रा धारण किये बैठता है । गरूड़ चार हाथ वाला होता हैं । उसकी नासिका शुक्र जैसी होती है, उसके दो पंख होते हैं । चार हाथोंवाले गरूड़ के दो हाथ भ्रंजलीबद्ध होते हैं । बाकी दो हाथों में से एक में छब्न और दूसरे में घट-कुंभ रहता है ।

'विष्णु धर्मोत्तर' ग्रौर 'हेमाद्रि' में दो हाथों वाली विष्णु मूर्ति को लोकपाल विष्णु कहा गया है । उनके दो हाथों में गदा ग्रौर चक्र होते हैं ।

# विष्णु के अवतार

चौबीस विष्णुमूर्तियों के उपरांत उनकी बहुत–सी श्रवतार मूर्तियाँ भी पायी गई हैं । सामान्यतः दस स्रवतार माने गये हैं । फिर भी पुराण भ्रौर भागवत में १९ से २२ अवतारों की संख्या भी मिलती हैं । प्रासंगिक रूप-प्रावाद्योंको भी स्रवतार ही मान लिया गया हैं । गीता में कहा है कि:

# परित्राणाय साधुना विनाशायच दुष्कृताय् धर्म संस्थापनार्थ ये संस्भवामि युगे युगे ॥ गीता ॥ १–८

इस तरह ग्रवतार कल्पना के ग्रनुसार साधु और धर्म के नाश के लिये विष्णु ग्रवतार धारण करके पृथ्वी पर विविध स्वरूप में ग्राते हैं। देव–दैत्य के बारह युद्ध हुए, तब किसी भक्त विशेष की ग्रात्मा ग्रीर प्राणों की रक्षा के लिये, या विश्व के उद्घार के लिये विष्णु भगवान को ग्रवतार धारण करना पडता हैं।

'विष्णु धर्मोत्तर' में हंस, मत्स्य, कूर्म, वराह, नृसिंह, वामन, विविक्तम, परशुराम, राम, बलराम, कृष्ण, व्यास, दत्तावेय, पृथु, मोहिनी, कपिल, हयग्रीव, धन्वंतरी, ऐसे १९ स्वरूप वर्णित हैं। इसमें बुढ़ श्रौर कल्की का उल्लेख नहीं है, जो कि विष्णु के ही ग्रवतार माने जाते हैं।

भागवत में विष्णु के अवतारों का यह कम दिया गया हैं: कुमार, वराह, नारद, नर नारायण, कपिल, दत्तातेय, यज्ञ या सुयज्ञ, वृषभ, पृथु, मरस्य, कूर्म, धन्वंतरी, मोहिनी, नृसिंह, वामन, परणुराम, वेदव्यास, राम, बलराम, कृष्ण (२०); बुद्ध और कल्की अवतार भावी के गर्भ में वर्णित हैं। इस तरह भागवत में २२ अवतार बताये गये हैं।

कई जगह श्रवतारों के कई नाम नहीं दिये गये हैं। जैसे, नारद और हय्ग्रीव, वरदराज (गजेन्द्र मोक्षक) हंस, यह नाम दिये गये हैं।

शिल्प में सामान्यतः यह दस नाम प्रचलित हैं : मत्स्य, कूर्म, नृसिंह, वराह, वामन, भार्गवराम (परशुराम) राम, बलराम, कृष्ण, ৰুद्ध और कल्की।

म्रबहम यह सभी कास्वरूप वर्णन देखें।

# दशावतार श्लोक

#### १. मत्स्य

नाभि से नीचे का भाग मत्स्याकार है, और ऊपरी हिस्सा चार हाथवाला पुरुषाकार है । कोई दो हाथ के भी होते हैं । सर पर किरीट-मुकुट, कुंडल ग्रादि ग्रलंकार, दो हाथों में शंख और चक्र होते हैं । शतपथ में जलप्रलय में से बचानेवाले मत्स्य प्रजापति का ही

एक मान्न रूप माना गया है। चार बालक रूप वेद धारण करते है।

## २. कुर्मावतार

नाभि से नीचे कूर्माकृति और ऊपर पुरुषाकृति हैं। दो हाथों में कमल और गदा होती हैं। सर पर किरीट मुकुट जैसे अलंकार धारण किये होते हैं। कई जगह उनके साथ लक्ष्मी, सरस्वती और गरुड़ भी होते हैं। कई-कई जगह समुद्र-मंथन का दृश्य उकेरा जाता है। मंदरमेरु पर्वत पर आवेष्ठित वासुकि नाम की डोरी से, एक ओर देव और दूसरी ओर दानव खड़े समुद्र मंथन करते हैं। शतपथ बाह्मण में वर्णन हैं कि प्रजापति–कच्छ ने जलप्रलय में नष्ट हो गई चीजे फिर से प्राप्त करवा दी थीं।



#### ३. वराह म्रवतार

वराह ग्रवतार, ग्रादि वराह ग्रौर नरवराह की भी मूर्तियां बनती हैं।

#### नृवराह

दो पैर वाली मनुष्याकृति पर वराह (सूग्रर) के मुख जैसा इसका स्वरूप हैं। पांच फणों वाले शेषनाग पर एक पैर रखा होता हैं। दो हाथ वाली मूर्ति का एक हाथ कमर पर रखा होता हैं। स्कंध पर भू देवी भी होती हैं। चार हाथ वाली मूर्ति में एक हाथ कमर पर रखा हुआ होता हैं। हाथ में गदा, शंख ग्रीर चक्र धारण किये होते हैं। दांत में पृथ्वी को धारण किये होते हैं।

#### म्रादिवराह

बराह प्राणी के अगले पैर के पास मुंह के नीचे कूर्म, और उसके ऊपर शेष का मानवरूप दो हाथ जोड़कर स्तुति की मुद्रा में होता हैं। उसके माथे पर सात फणा रहती हैं। शेष की बायों ओर पृथ्वीदेवी की छोटी विभंग मूर्ति कूर्म पर खड़ी रहकर एक हाथ से वराह के मुख का स्पर्श करती हैं। पैर के पास शंख, चक्र, गदा और पद्म होते हैं। वराह की पीठ पर भिन्न-भिन्न पंक्तियों में अनेक देवस्वरूप उत्कीर्ण होते हैं। जैसे समुद्रमंथन, रामवनवास आदि। पैर के पास दिग्पाल और पुच्छ के नीचे कुंभ होता हैं। 'तैतेरिय संहिता' और 'शतपथ ब्राह्मण' में पानी में से पृथ्वी को बाहर निकालने का वर्णन हैं। उसे पृथ्वी के उद्धारक प्रजापति का रूप माना गया है। विच्णु ९५

## ४. नृसिहावतार

शरीर मानव का और मुख सिंह का, तीक्ष्ण दांत, ग्रौर चार हाथ, ऐसा भयंकर स्वरूप होता है। हिरण्यक्ष्यप को गोद में लेकर दो हाथों से उसे चीरते हुए, बाकी दो हाथों में गदा ग्रौर चक्र धारण किये होते हैं। गले तक के लंबे बाल ग्रौर जीभ मुख से बाहर निकली हुई होती हैं। ग्राठ हाथोंबाले नृसिंह की करंड मूर्ति दो हाथों से हिरण्यकथ्यप को चीरती हुई, बाकी दो हाथों में चक्र, शंख, पाश, ग्रांकुश, वच्न ग्रौर गदा धारण किये होती हैं। कई मूर्तियों के पैर के पास गंधर्व-मिथुन, लक्ष्मी, गरुड ग्रादि होते हैं। किसी-किसी मूर्ति की दायीं ग्रोर नारद ग्रौर बायीं ग्रोर प्रहलाद होते हैं। कई बार ग्रष्ट दिग्पाल, लोकपाल भी उकेरे जाते हैं। कई जगह श्री ग्रौर सरस्वती भी होती हैं।





वराहवतार

नृसिंहावतार

#### ५. वामन

तात्विक दृष्टि से तीन डग में ही उन्होंने समस्त विश्व को नाप लिया था; इस कथानक के ग्राधार पर उनके स्वरूप की कल्पना की जा सकती हैं। वामन ठिगने, श्रोतीय ब्राह्मण जैसे, यज्ञोपवीत धारण किये हुए ग्रौर लंगोटीधारी होते हैं। उनके दोनों हाथों में कमंडल ग्रौर छत्न होता हैं। सर पर शिखा हैं। वामन को दंड धारण करने का ग्रादेश हैं। विविक्रम वामन रूप हैं।

#### ६. परशुराम

जामदग्नेय राम ने परणु-धारण की प्रतिज्ञा की थी; उनको दो हाथ होते हैं। उनके परणु धारण करने का स्रादेश 'रूपमंडन' में किया गया हैं। जबकि समरांगण सूत्रधार में उनके चार या स्राठ हाथ कहे हैं। सरपर जटा ग्रीर कमर पर कटिका कंदोरा होता है। स्राखे कोधपूर्ण लाल होती हैं। स्राग्नि पुराण में चार हाथ कहे हैं, उसमें धनुष, बाण, खड़ग, ग्रीर परणु धारण करवाये हैं।

#### ७. राम

भारत के लोक हृदय में बसे हुए दशरथ-पुत्र राजा राम के प्रति सभी भारतीयों के हृदय में ग्रत्यन्त भक्तिभाव है। उनकी खड़ी ग्रासनस्थ प्रतिमा के दो हाथों में धनुष-बाण है। 'ग्रग्नि पुराण' में उनके चार हाथ कहे हैं; धनुष-बाण के उपरांत शंख ग्रौर खड़ग भी

राम के न्रायुध माने गये हैं। 'समरांगण सूत्रधार' में राम को दो-चार और न्नाठ हाथ के भी बताया हैं। उनमें शंख, चक्र, गदा न्नादि भ्रायुध धारण करवाने का वर्णन हैं।



#### ८. बलराम

शेषनाग के अवतार माने जानेवाले बलराम श्रीकृष्ण के भाई हैं। बलराम का स्वरूप संघर्ष का कहा जाता है। वे गौर वर्ण के और तामसी प्रकृति के माने जाते हैं। उनके दो हाथों में हल और मुशल होते हैं। चार हाथों वाले बलराम को हल और मुशल के उपरांत शंख और चक भी धारण कराये जाते हैं। उनकी मूर्ति के माथे पर सप्तमुखी नाग की छाया रहती है। उनके साथ उनकी पत्नी रेवती भी होती हैं। कई बार चार हाथोंवाली मूर्ति के ऊपरी दो हाथों में हल-मुशल और नीचे के एक हाथ में मद्यपाव, और दूसरा कमर पर होता है। उनकी पत्नी रेवती के हाथ में कमल और कमंडल होता है। दस अवतारों में बलराम का स्थान कृष्ण को दिया गया है।

#### ९. बुध्द

'रूपमंडन'कारने बुद्ध का वर्णन करते हुए कहा है कि उनका वर्ण रक्त हैं, वे पद्मासन में हैं, श्राभूषण श्रौर केशत्यागी हैं, काषाय वस्र धारण किये हुए हैं और दो हाथवाली स्रभय, स्रौर बाह्य मुद्रा में, प्रसन्न मुखमुद्रायुक्त होते हैं। दशावतार में जो बुद्ध के स्रवतार का उल्लेख हैं, वह बौद्धधर्म के संस्थापक तथागत बुद्ध का नहीं हैं, ऐसा कई विद्वानों का मत हैं; लेकिन उनका वर्णन तो तथागत से मिलता जुलता ही हैं।

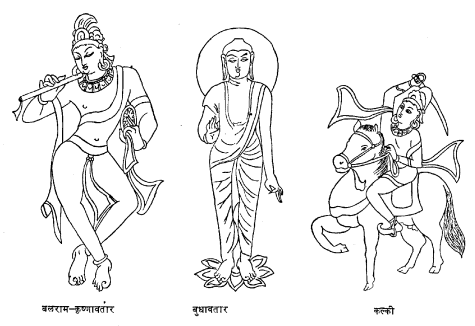
#### १०. कल्की

विष्णु के दसवें ग्रवतार कल्की, हाथ में खड़ग लिये, ग्रश्वारूढ़ हैं। पुराणों में वर्णन है कि जब घोर कलियुग शुरू होगा ग्रीर ग्रधमें प्रवर्तमान होगा, तब धर्म की स्थापना के लिये शंभल गांव में ब्राह्मण के यहां यह कल्की ग्रवतार होगा। 'पंचरान ग्रंथ' में उनके चार हाथों में खड़ग, शंख, चक्र ग्रीर गदा के ग्रायुध वर्णित हैं। ग्रन्य ग्रंथों में शंख, चक्र, तलवार ग्रीर ढाल भी बताये गये हैं।

उपरोक्त सुप्रसिद्ध दशावतार के सिवाय, भागवत श्रौर पुराणों के यनुसार दूसरे भी १५ श्रवतार विष्णु भगवान ने लिये हैं। भक्तों का दुःख दूर करने के लिए प्रासंगिक रूप से भगवान ग्रनेक बार प्रकट हुए हैं। ऐसे ग्रवतार भिन्न-भिन्न ग्रंथों में भिन्न-भिन्न रूपों में वर्णित हैं।







# अथदशावतार

मत्स्य कूर्मो स्वस्वरूपो नृवराहो गजांम्बुजम् विश्वत श्यामो वराहास्यो वंष्ट्रागे तुधृताधरो ॥१॥ नृत्तिहः तिह वकोऽति वंष्ट्रालः कुटिलोककः हिरण्योरः स्यूलासकत विवारणकरहृयः ॥२॥ वामनः सशिखःस्यामो वंडो छत्नाम्बुपात्रवान् जटा जिव धरो रामो भागंवः परशुंबधत् ॥३॥ रामः शरेषु धृक् श्यामः शर्शोर मुशलो बल बुद्ध पद्यासनो रकत स्त्यका मरण मूर्धला ॥६॥ कषाय वस्त्रो ध्यानरयो द्वि मुजोऽङ्कौध्वं पाणिकः कल्को खङ्की ह्यावढो ध्ययतारा हरें रिमे ॥५॥ इति बशावतार विष्णु स्वरूप ॥

इस तरह दशावतार

श्रव हम यहां उन १५ अवतारों का स्वरूप वर्णन देखें:

#### १. ऋषभदेव

श्रादिकाल में नाभिराजा श्रौर मारुदेवी के घर ऋषभदेव ने जन्म लिया था, ऐसी कथा भागवत के पांचवें स्कंध में है, श्रौर ऋषभदेव की कथा के चार-पांच श्रध्याय उसमें हैं। सभी श्राश्रमों के श्रेष्ठ मार्ग उन्होंने दिखाये थे। उग्र तप का श्राचरण भी उन्होंने किया श्रौर जगत को व्यवहार मार्ग की श्रोर जाने के लिये भी बोध दिया। इसीलिए उनकी गिनती श्रवतारी पुरुष में हुई। ऋषभदेव की स्वतंत्र मूर्ति दिखाई नहीं देती। उनकी कल्पना तपस्वी के रूप में हो सकतो है। जैन धर्म में ऋषभदेव के प्रथम तीर्थंकर माने गये हैं। बुद्ध को भी श्रवतारी पुरुष माननेवाले हिन्दू धर्म ने, जैन श्रौर बौद्ध दोनों धर्मों के प्रति सहिष्णुता का भाव रक्खा है, ऐसा कहा जा सकता है।

**९**८

भारतीय शिल्पसंहिता

#### २. कपिल

गीता में कहा है कि वे बड़े तगस्वी थे। भागवत में उन्हें सांख्य-शास्त्र के प्रणेता माने हैं। उनके पिता कर्दम झौर माता हुति थे। पाताल में जब वे तप कर रहे थे, तब सागर पुत्रों ने उनको सताया था; तब कपिल मुनि ने उनकी स्रोर कोध से देखा था झौर वे सभी भस्म हो गये थे। गुजरात में सरस्वती के पास उनका स्थान माना गया है।

ंविष्णु धर्मोत्तर' में उनका स्वरूप वर्णन करते हुए कहा गया है कि पद्मासन युक्त, चार भुजावाले हैं; उनके नीचे के दो हाथ योगमुद्रा में हैं और ऊपर के दो हाथों में वे शंख ग्रौर चक्र घारण किये हैं। वे जटा-मुकुट ग्रौर यज्ञोपवीतधारी, तथा लंबी डाढ़ीवाले होते हैं। ग्रन्य मत से उनके ग्राठ हाथ वर्णित हैं, जिसमें ग्रभय, चक्र, खड़ग, हल, कमरपट, शंख, पाश ग्रौर दंड होते हैं।

#### ३. दत्तात्रेय

श्रवि-ऋषि और स्रनुसूया के पुत्र । देवों ने स्रनुसूया के सतीत्व की परीक्षा करने के लिये नग्नावस्था में ही उससे भिक्षा ग्रहण करने का ग्राग्रह किया; तब अनुसूया ने ब्रह्मा, विष्णु ग्रौर महेश को बालक बनाकर, मातृभाव धारण करके उन्हें भिक्षा दी। इसीसे तीनों देव बड़े प्रसन्न हुए, ग्रौर सती के यहां दत्तात्रेय बनकर ग्रवतिरत हुए।

'मार्कण्डेय पुराण' में एक दूसरी भी कथा है। स्रति ऋषि ने पुत्र प्राप्ति के लिए उग्र तपश्चर्या की थीं, तब ऋषि के मस्तक से तैलोक्य दाहक ज्वाला उत्पन्न हुई थीं; उसे शांत करने के लिए तीनों देवों को ग्रनुसूया के यहां जन्म लेना पड़ा।

'ग्रग्नि पुराण' में दत्तात्रेय के दो हाथ कहे हैं, जबकि 'दत्तात्रेय-कल्प' में चार हाथ कहे हैं। दो हाथ ब्याख्यान मुद्रा में, तीसरे में कमल, ग्रौर चौथा घुटने पर ढाल कर, ग्रांखें मुंदे बैठे होते हैं।

बदामी की गुफा में दत्तात्वेय की मूर्ति हैं। योगासन में बैठे हुए, वे चार हाथोंवाले होते हैं। ऊपरी दो हाथों में चक्र ग्रीर शंख, नीचे के दोनों हाथ एक के ऊपर एक रहते हैं, श्रीर कई बार एक हाथ व्याख्यान मुद्रा में भी रहता है। मूर्ति की बैठक के नीचे नंदी, गरुड़ ग्रीर हंस के तीन वाहन भी पाये जाते हैं। कभी पिछली पीठिका में दशावतार भी उत्कीर्ण होते हैं।

उत्तर भारत या गुजरात में बत्तात्रेय की प्राचीन मूर्ति नहीं मिलती हैं। महाराष्ट्र में बहुत से लोग दत्तात्रेय को मानते हैं। फिर भी वहां मध्यकाल के पहले की मूर्तियां नहीं दिखाई देतीं। लेकिन महाराष्ट्र की कल्पनानुसार उनके तीन मुख, छः हाथ, दो पैर हैं, उनके परि-पार्श्व में चार कुत्ते और कामधेनु गाय हैं। पिछले दो सौ वर्षों के ग्रारसे में ऐसे शिल्प उत्कीर्ण किये गये हैं।

## ४. हंस

सनकादि ने अपने पिता ब्रह्मा को तत्वज्ञान संबंधी कुछ प्रश्न पूछे । उनका समाधान ब्रह्मदेव भी न कर पाये । इसलिए ब्रह्मा ने, ईशजितन किया, उस समय हंस के रूप में प्रगट होकर ईश्वर ने प्रश्नों के उत्तर दिये । भागवत की इस कथानुसार हंस भी एक अवतार माना गया। 'श्रीतत्वनिधि' ग्रंथ में हंस-मूर्ति ध्यान में बैठी हुई, श्वेतवर्ण वाली, दो हाथ में शंख-चक्र धारण किये खड़ी वर्णित हैं। कक्ष में प्रिया सीरूप भी हैं।

#### ५. कुमार

सनक, सुनंदन, सनातम् ग्रौर सनत कुमार, इन चारों ब्रह्मपुत्नों ने ग्रखंड ब्रह्मचर्यं वत लेकर बड़ी कठिन तपश्चर्या विनष्ट की थी ग्रौर देवत्व के मार्ग को पुन: जीवित किया था । इसल्यि उनकी गिनती भगवान के ग्रवतार के रूप में की गई हैं । उनका वर्णन बाल-स्वरूप में मिलता हैं । लेकिन उनका मूर्ति-शिल्प ग्राज कहीं भी नहीं पाया जाता ।

#### ६. यज्ञ या सुयज्ञ

भागवत में यज्ञ-सुयज्ञ का वर्णन मिलता है। वे विश्व के दुःख दूर करनेवाले विष्णु के ग्रंशावतार माने गये हैं। 'मत्स्यपुराण' में कहा गया है कि यज्ञ धर्म से उत्पन्न हुए हैं। इनकी भी मूर्ति कहीं नहीं दिखाई देती।

#### ७. नारद

भागवत में नारद को भी ग्रंशावतार माना गया है। नारद ने सात्वत तंत्र का उपदेश दिया था। शिल्पशास्त्र में उनके स्वरूप का कोई उल्लेख नहीं मिलता। फिर भी 'नय संग्रह' में उनका वर्णन करते हुए कहा है कि उनके दो हाथों में ग्रक्षमाला ग्रीर कमंडल हैं, ग्रीर वाये स्कंघ पर वे बीना धारण किये हैं। उनका स्वरूप 'भक्त संग्रह' में भी वर्णित हैं।

#### ८. पृथु

बहुत प्राचीनकाल में वेन नामक राजा के भ्रनिष्ट भाचरण से प्रजा को बहुत कष्ट हुआ था। ऋषिभ्रों ने उन्हें उपदेश दिया फिर भी

वह नहीं सुघरा । इसलिये प्रजा ने ही उसका वघ करके एक पुरुष उत्पन्न किया । उसने प्रथम, लोगों को कृषि विद्या सिखाकर, प्रजा को सुखी बनाया । अथर्ववेद और ब्राह्मण प्रंथों में उनके राज्याभिषेक से संबंधित ब्राख्यायिकाएं हैं । उन्हें पुराणों ने प्रभु के श्रंशावतार के रूप में माना हैं । 'विष्णुधर्मोत्तर' में पृथू का स्वरूप चक्रवर्ती राजेन्द्र जैसा बताया गया है ।

#### ९. व्रिविक्रभ

विष्णु के २४ भेदों में भी तिविक्रम का स्वरूप दिया गया है । वामन ग्रौर तिविक्रम के स्वरूपों में किंचित भेद है । हाथ में छाता, दंड, कमंडल ग्रौर संन्यासी जैसा खुले सर वाला वामन का स्वरूप है ।

'विष्णुधर्मोत्तर'में उनके ८ हाथ बताये हैं । दंड, पाश, शंख, चक्र, गदा तथा पद्म धारण किये हुए हैं । दोनों हाथों से शंख बजाता हुग्रा उनका मुख ऊर्ध्व होता है ।

चार हाथ वाले वर्णन में कहा गया है कि एक हाथ से शंख बजाते हैं। भ्रौर वाकी दो हाथों में स्रभय या चक्र भ्रौर वरदमुद्रा होती हैं। दायां पैर नीचे श्रौर बायां पैर ऊर्ध्व श्राकाश में रहता हैं।

महाबलीपुरम के त्रिविक्रम अष्ट भुजायुक्त हैं । उनके हाथों में तलवार, गदा, बाज, चक्र, शंख, सुचिमुद्रा, ढाल और धनुष होते हैं । दायां पैर स्थिर और बायां पैर श्राकाण की थ्रोर होता हैं । अगलबगल श्री और लक्ष्मी रहती हैं । त्रिविक्रम के माथे पर मुकुट रहता हैं ।

मोंढेरा के सूर्यमंदिर के त्रिविक्रम का स्वरूप इस प्रकार हैं: ग्रितिभंग में विश्वरूप धारण करके वे खड़े हैं: उनके पैरों के पास वामन ग्रीर बिलराजा दक्षिणा लेते हुए खड़े हैं। ग्रजमेर के स्यूजियम में ऐसी ही एक मूर्ति हैं, जिसके चार हाथ, पद्म, गदा, चक्र ग्रीर शंख धारण किये हैं। दाहिना पैर नीचे पृथ्वी का, ग्रीर बायां पैर ऊँचे ग्राकाश का रूपक व्यक्त करता है। त्रिविक्रम के माथे पर किरीट मुकुट होता हैं।

# १०. हयशिर्ष

वैदिक वाङमय में वर्णित है कि श्रग्नि, इन्द्र, यज्ञ श्रौर वायु इन चार देवों ने मिलकर एक यज्ञ णुरू किया था। उसका दैवी यश श्रकेले यज्ञ ने ही ले लिया था। इससे बाकी के तीनों ने युक्ति से यज्ञ का शिरच्छेदन कर दिया था। श्रौर बाद में उसको श्रश्व का मस्तक जोड़ दिया गया था। ऐसा हयशिर्ष का स्वरूप है।

दूसरी एक कथा इस प्रकार है कि दैत्य का वध करने श्रीर मधु कैरभ को मारकर वेद वापस लाने के लिये भगवान को यह श्रवतार लेना पड़ा था।

'ग्रग्नि पुराण' में हय्यीव के चार हाथ बताये हैं। उनमें शंख, चक्र, गदा ग्रौर वेद हैं। उनका बाया पैर शेषनाग पर श्रौर दाहिना पैर घूर्मपर होता है। वे श्रश्वमुख होते हैं।

'विष्णु धर्मोत्तर' के अनुसार उनके पैर पृथ्वी पर होते हैं। वे ग्राठ हाथों में शंख, चक्र, गदा, पद्म, बाण, खड्ग, ढाल ग्रीर धनुर्धारी होते हैं। वेदों के माथे पर उनका हाथ होता है। वे ग्रग्वमुख, नीलवर्ण, ग्रीर संकर्षण का ग्रंश होता है।

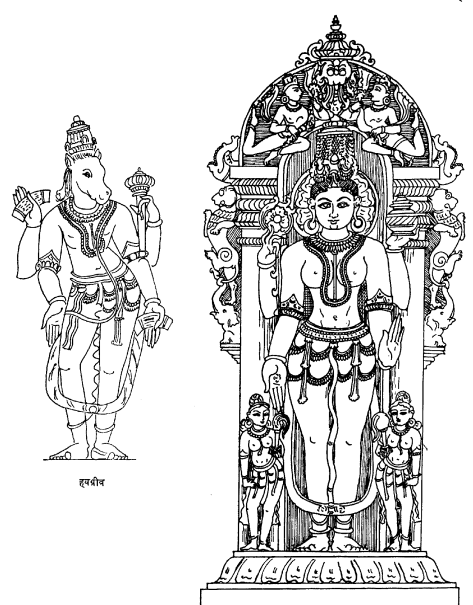
ह्यप्रीव परम ज्ञानी, सर्वविद्या के उपासक माने जाते हैं । द्रविड़ देश में वे बहुत प्रचलित हैं । उत्तर भारत में उनकी मूर्तियों के मंदिर नहीं हैं ।

#### ११. नरनारायण

ये धर्म के पुत हैं। इन्होंने बद्रिकाश्रम में उग्र तप किया था, इसीसे इन्द्र ने इनके तपोभंग का प्रयत्न किया था। लेकिन उसमें वे ग्रसफल रहे। 'महाभारत' ग्रीर 'देवी भागवत' में इनकी कथा है। श्रीकृष्ण ग्रीर उनके मिल्ल को भी नरनारायण के रूप में कल्पना की जाती है। 'चमुर्वर्ग वितामणी' में उनका स्वरूप वर्णन करते हुए लिखा है कि, उनका वर्ण भूरा है, ग्रीर उनके चार हाथ हैं, उनमें से दाहिने हाथों में शंख चक्र ग्रीर बायें हाथों में गदा भीर पद्म या वीणा रहती है। दाहिनी ग्रीर पद्मधारी मुख्टि है। जटामंडलयुक्त वे, ग्रष्वट—चक्र रथ पर एक पैर टिकाये होते हैं, ग्रीर उनका दूसरा पैर चुटनों से नारायणी के पास टिका होता है। बद्रीफल की टोकनी पास में रखी हुई होती है। किरीट मुकुट, केयूर, मकर—कुंडल ग्रादि ग्राभूषणधारी नरनारायण की बहुतसी मूर्तियां पायी जाती हैं।

#### १२. धन्वन्तरी

देवों ग्रौर दैत्यों ने ग्रमृत पाने के लिए समुद्र मंथन किया था, तब उसमें से जो चौदह रत्न निकले थे, उनमें ग्रमृत से भरा घड़ा लेकर धन्वन्तरी भी प्रकट हुए थे। पुराणों में उनका वर्णन मिलता है। 'विष्णु धर्मोतर' में उनके स्वरूप–वर्णन में कहा गया है कि सुंदर मुखा-कृतिवाले धन्वन्तरी के दोनों हाथों में ग्रमृतकुंभ होता है। 'शिल्परत्नम' में उनको चार हाथों वाले बताया हैं। जिनमें कमल, ग्रभय, ग्रमृत-कुंभ ग्रौर शस्त्रयंत्र होते हैं। धन्वन्तरी ने पीत वस्त्र धारण किया है।



लक्ष्मी

909

# १३. मोहिनी

समुद्र मंथन से धन्वन्तरी की तरह ही मोहिनी भी प्रकट हुई थी। क्योंकि ग्रमृतकुंभ लेकर जब दैत्य भागे थे, तव सभी देवों ने विष्णु की प्रार्थना की थी। तब विष्णु ने मोहिनी का सुंदर स्वीरूप धारण करके दैत्यों को मोहित किया था ग्रीर देवों को ग्रमृत दिलाया था। भागवत में उसका वर्णन करते हुए कहा गया है: उसका वर्ण श्याम है, सुंदर यौवनयुक्त स्वरूप, रंगीनवस्त्र, ग्रौर सर्वालंकार धारिणी मोहिनी 'विष्णु धर्मोत्तर' के ग्रनुसार हाथों में ग्रमृत–कुंभ के साथ प्रगट हुई थी।

## १४. श्रीकृष्ण

विष्णु का यह स्रवतार बड़ा महत्वपूर्ण माना गया है। कृष्णावतार में उन्होंने ग्रनेक ग्रलौकिक लीलाएँ की थीं। वासुदेव **ही कृष्ण** हैं। उनके पिता वसुदेव हैं। मर्यादा पुरुषोत्तम राम माने जाते हैं। उसी तरह कृष्ण लीला पुरुषोत्तम माने जाते हैं। राम के समान ही कृष्ण की पूजा की भी महत्ता है। भागवत, हरिवंश ग्रादि पुराणों में श्रीकृष्ण के जीवन की लीला वर्णित है। बालकृष्ण, गौ—गोपाल, गोवर्धन— धारी, वेणु—गोपाल ग्रौर कालियामर्देन ग्रादि उनकी जीव—लीला के कई प्रसंग हैं। श्रीकृष्ण को तो दशावतार में भी स्थान है। कई जगह बलराम को भी वहां स्थान दिया गया है।

#### १५. व्यास

उन्होंने वेदों की व्यवस्था की थी, और शिष्यों को वेदाध्ययन करवाया था। महाभारत, पुराण ब्रादि उन्होंने ही लिखवाये थे। कई विद्वान मानते हैं कि पुराणों में व्यास का स्वरूप इस तरह विणत हैं: व्यास कृष्ण वर्ण हैं, जटा धारी और दुर्वल शरीरवाले हैं। व्यास के पास उनके चार शिष्य सुमतु, जैमिनी, यैल और वैशम्पायन बैठे हैं।

विष्णु के दशावतार श्रौर पुराणों में वर्णित उनके प्रासंगिक रूप–श्रवतार के वर्णन के बाद ग्रव हम विष्णु के प्रादेशिक रूपों का अवलोकन करें।

#### १. वरदराज

ब्रविड़ प्रदेश में इनकी विशेष पूजा होती है। मद्रास, तांजोर भीर मैसूर में इनके बहुत मंदिर हैं। गजेन्द्र का मोक्ष करनेवाले विष्णु की कथा भागवत में है। ब्रविड़ प्रदेश में वरदराज को बड़ी श्रद्धा के साथ पूजा जाता है। गजेन्द्र मोक्ष के शिल्पपट्ट (पेनत्स) गुजरात में बहुत मिलते हैं। विष्णुस्वरूप वरदराज के मंदिर उत्तर भारत में ग्रभी तक नहीं पाये गये। वरदराज की मूर्ति के ऊपरी दो हाथों में चक्र और शंख हैं। नीचे का बायां हाथ वरदमुद्रा और दायाँ हाथ किटहस्त मुद्रा में होता है।

#### २. व्यंकटेश

यह बालाजी के नाम से द्रविडमें पूजे जाते हैं। सुप्रसिद्ध तिरुपति व्यंक्टेश्वर का मंदिर मद्रास के पास है। उसकी चार भुजाय्रों के ऊपरी दो हाथों में शंख—चक्र ग्रौर नीचे के हृत्य अभय ग्रौर कठयंबलित मुद्रा में कमर पर रखे हुए होते हैं। उनका वाहन गरुड़ ग्रौर मास्ती है, चिह्न पद्म है। हाथों में शिव का चिह्न भुजंग वलय होता है। इस स्वरूप की उत्तर भारत में कोई प्राचीन मूर्ति नहीं मिली। लेकिन ग्रब चालीस वर्णों में उनकी धातुमूर्ति के मंदिर उत्तर भारत में हुए हैं।

दक्षिण में श्रीरंगजी के नाम से रंगनाथ धाम पहचाना जाता है। वहां विष्णु की योगासन-ध्यानस्थ मूर्ति है।

#### ३. विठ्ठल: वि**ठोबा**

यह विष्णु का अपभ्रंश नाम है। महाराष्ट्र में इसे बहुत माना जाता है। पंढरपुर में इसका मुख्य मंदिर है। भक्त पुंडरिक की भक्ति के कारण भगवान को अवतार लेना पड़ा, ऐसी दंतकथा पंढरपुर के विठ्ठल महात्म्य में है। दो हाथ कमर पर रखे हुए चार हाथवाले यह देव हैं। ऊपरी दो हाथों में कमल और शंख हैं। अन्य आभूषणों में मुकुट, हार, माला, कुंडल आदि पहने होते हैं। उनके कक्ष में रुक्मिणी खड़ी मूर्ति कमल वरदमुद्रा में है। पंढरपुर में ऐसी श्याम वर्ण की मूर्ति बहुत पायी जाती हैं। बंबई के पास शहाड के विठ्ठल मंदिर में भी सुंदर मूर्ति है।

#### १. बालकृष्ण

बाल स्वरूप कृष्ण की घुटनों के बल चलती हुई बहुत सी धातुमूर्तियाँ पायी जाती हैं। उसे लालजी भी कहते हैं। बल्लभाचायं के पुष्टिमार्ग में कृष्ण के ऐसे बालस्वरूप को ही मानते हैं। रामानंदी साधु भी इसी स्वरूप को मानते हैं। "वैरवानस ग्रागम" में उसे 'नवनीत नट' का नाम दिया गया है।

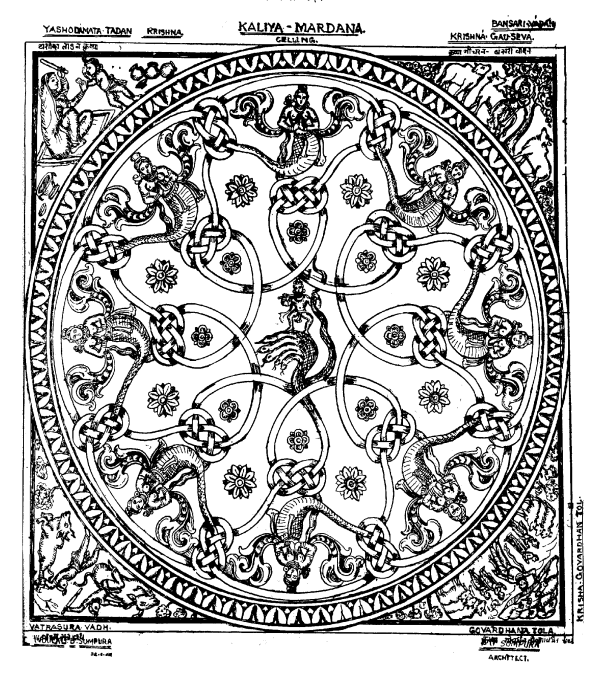
KRISHING BRIDARY MADIN

KANSA-VADNA.

# कालिया मर्दन

KALIYA-MARDAN. Kriskna Janma Yamuna par Gokul Gamana CELLING HEAD ATER - GOPI-MON THE

# कालिया मर्दन



#### 908

# भारतीय शिल्पसंहिता







राधाकृष्ण

# २. वेणुगोपाल

यह भी श्री कृष्ण का ही बाललीला का स्वरूप है। पैरों में ग्रांटीं लगाकर तिभंग स्वरूप में बंशी बजाती कृष्ण की ऐसी मूर्ति गोपाल कृष्ण के नाम से पहचानी जाती है।

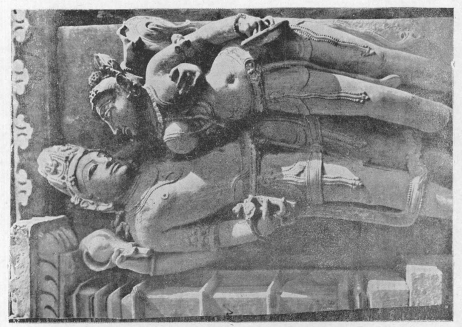
जब कुष्ण राधा के साथ होते हैं तब वे राधाकृष्ण के नाम से पुकारे जाते हैं। वैखानस म्रागम और विष्णु धर्मोत्तर पुराण में विविध भेद दिये गये हैं।

#### ३. गोवर्धनधारी

श्री कृष्ण की बाललीला का समय चमत्कारिक प्रसंगों का है। इंद्र पूजा के नष्ट करनेके लिए और ग्रतिवृष्टि से गोकुल को बचानेके, लिए क्रष्ण ने अपनी ग्रंतिम अंगुली पर गोवर्धन पर्वत धारण किया था, ऐसी कथा है। दो हाथ धारी कृष्ण विभंगत स्वरूप में, पैर में ग्राटी डाल कर, बाये हाथ से पर्वत धारण किये खडे हैं। दाये हाथ में लकड़ी है। बाजू में गायें ग्रीर गोप बाल है। उन्होंने भी लकड़ियों से पर्वत को टिकाया हुग्रा है। चार हाथों के गोवर्धनधारी कृष्ण का स्वरूप इस प्रकार है। ऊपरी एक हाथ से गोवर्धन पर्वत धारण कर रखा है। ग्रन्य हाथों में मुरली, शंख और चक्र हैं। इस प्रकार की मूर्तियां भी देखी जाती हैं। किरीट मुकुट और ग्रन्य ग्रलंकार युक्त कई स्वरूप भी गोवर्धनधारी के हैं। साथ में गौ है।

#### ४. कालियामर्दन

श्री कृष्ण की बाललीला का ही यह एक स्वरूप हैं। यमुना में कालिया नामक नाग लोगों के लिए बड़ा घातक था। इसलिये कृष्ण बाललीला के बहाने यमुना में जाकर नाग को बाहर ले झाये और उसके माथे पर नृत्य करते हुए बंशी बजाने लगे। कई जगह इस स्वरूप में कृष्ण के चार हाथ दिखाये हैं। एक हाथ से कालिया नाग की पूंछ पकडकर शंख, चक्र और वेणु के साथ वे खड़े हैं। उनके साथ उनके चारों भ्रोर कालिया नाग की झाठ पत्नियां कृष्ण की स्तुति करती हैं। ऐसे शिल्प दीवाल पर या छत में उकेरे होते बहुत देखने में झाते है। विष्णुकी झाठ भूजा, चार भूजा और दो भुजा की मुर्तियां नगर के द्वार, देवमंदिर या घर में रखने के लिए मत्स्य पुराण में कहा गया है।



विष्णुलक्ष्मी, खजुराहो प्रासाद, मध्य प्रदेश



स्पदपंणा देवां ङ्गना, शिवपावंती खनुराहो, मध्य प्रदेश



सूर्यमूर्ति-कोणार्क (उड़ीसा)

# १. ग्रष्टभुज विष्णु:

दायें चार हाथों में खड्ग, गदा, बाण और पद्म तथा बायें चार हाथों में धनुष,ढाल, शंख और चक्र होते हैं। ऐसी मूर्ति नगर के द्वार पर रखनी चाहिए।



# २. चतुर्भुज विष्णु :

दायें हाथों में गदा-पदा और बावें हाथों में शंख-चक होते हैं। ऐसी मूर्तिया राजभवन या श्रीमंतों के महालयों में रखनी चाहिए।

# ३. द्विभुज विष्णु (कृष्णावतार):

बायें हाथ में गदा ग्रौर दायें में शख या चक्र होता है। पैर के पास पृथ्वी ग्रौर बायीं ग्रोर पद्मधारी लक्ष्मी होती है। वाहन गरुड होता है। ऐसी मूर्तियां घरों में रखनी चाहिए।

# ४. योगेश्वर विष्णु:

श्वेत कमल पर पद्मासन में बैठे हुए विष्णु के चार हाथ होते हैं। ऊपर के दो हाथों में शंख-चक्र होते हैं। बाकी दो हाथ योग-मुद्रायुक्त होते हैं। अर्धमीलित चक्षु, करंड मुकुट, सर्व ग्राभूषण युक्त शरीर पर यज्ञोपवीत भी रहता है। उनके पीछे ब्रह्मा और शिव भी रहते हैं। पैर के पास गदा भीर कमल होता है।

कई जगह विष्णु के चार मुख भी वर्णित किये गये हैं। 'देवता मूर्ति प्रकरण', 'रूपमंडन', 'विष्णु धर्मोत्तर', श्रादि ग्रंथों में उनके चार, छः, ग्राठ, बारह, चौदह ग्रीर बीस भुजाग्रों के भी स्वरूप वर्णित हैं। वे गरुड़ पर बिराजमान हैं। उनके चार मुख इस प्रकार हैं : सन्मुख मनुष्य का नरसिंह का, बाया वराह का ग्रीर पीठ का मुख दृष्यमान नहीं है। फिर भी उसे स्त्री मुख कहा गया है।

'देवता मूर्ति प्रकरण' (ऋनंत ) तथा 'रूपमंडन' श्रौर ऋपराजितसूत्र'में विष्णु को चतुर्मुख, श्रौर बारह भुजा युक्त विणत किया गया है। दायें हाथों में गदा, तलवार, चक्र, वज्र, संकुश, वरदमुद्रा ग्रौर बायें हाथों में शंख, ढाल, धनुष, कमल, दंड, पाश होते हैं। स्वेत वर्ण

श्रीर गरुड़ का श्रासन होता है। यह वर्णन 'रूपमंडन' श्रीर 'विष्णु धर्मोत्तर' में मिलता है।

किरीट-मुकुट, कुंडल ब्रादि सर्वे ब्राभूषण युक्त तथा योगमुद्धा या ज्ञानमुद्धायुक्त अनंत भगवान की चौदह हाथों की मूर्तियों का आधार नहीं मिलता है।

#### १. ग्रनंत विष्णुः

'विष्णु धर्मोत्तर' ग्रंथ में उनका वर्णन इस प्रकार है : चार भुजा, मस्तक पर सर्प का फन, दायें दो हाथो में कमल ग्रीर मुशल तथा बाये दो हाथों में हल एवं शंख या सुरापाल होता है। इस तरह बलराम का स्वरूप श्रनंत रूप है।वे शेषनाग के ग्रवतार माने जाते है। वे सर्व ग्राभूषणयुक्त हैं ग्रीर मस्तक पर के सर्प के फन पर पृथ्वी है।

# २. वैलोक्य मोहनः

म्रनिपुराण में उन्हें म्रष्टभुज भीर चतुर्मुख कहा है। दायें हाथों में चक्र,बाण, मुशल भीर श्रंकुश है, जब कि बायें हाथों में शंख, धनुष, गदा और पाश हैं। गरुड़ का वाहन भ्रौर उनके दोनों भ्रोर लक्ष्मी तथा सरस्वती हैं।

'विणु धर्मोत्तर', 'देवता मूर्ति प्रकरण' और 'रूपमंडन' में उन्हें सोल्ह भुजा के कहा गया है। दायीं भुजाओं में गदा, चक्र, अंकुश, बाण, भाला, चक्र, वरदमुद्रा श्रौर बायीं भुजाओं में श्रृग, कमंडल, कमल, शंख, सारंग, पाश या मुख्दर, बाकी दो हाथों की योगमुद्रा होती हैं। वे सर्व अलंकारयुक्त होते हैं। उपरोक्त चार मुख।

योग-मुद्रा के दो हाथों के सिवा चौदह भुजा के स्वरूप को तैलोक्य मोहन भी कहा है।

#### ३. विश्वरूप:

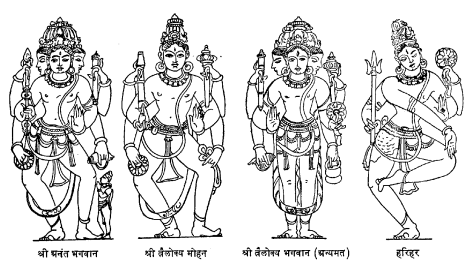
'ग्रग्निपुराण' ग्रौर 'रूपमंडन' में बीस भुजा श्रौर चार मुख वर्णित हैं। दायों भुजाश्रों में चक्र, तलवार, मुशल, श्रंकुश, पद्म, मुखर, पाश, शक्ति, त्रिशूल श्रौर बाण होते हैं। बायों भुजाश्रों में शंख, धनुष, गदा, पाश, तोमर, नागर, फरसी, दंड, छुरिका श्रौर ढाल होतें हैं। गरुड़ासीन इस स्वरूप के श्रगलवगल लक्ष्मी श्रौर सरस्वती हैं। उपरोक्त चार मुख।

'रूपमंडन' में दो हाथ योगमुद्रा के लिये वर्णित हैं।

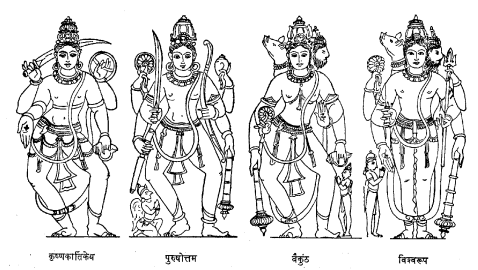
'रूपमंडन' में वर्णित चार भुजा ग्रौर बीस भुजाग्रों के ग्रायुधो में ग्रन्तर है ।

योगमुद्रा, पताका, वज्र, फल स्रौर पुष्पमाला, यह स्रन्य स्नायुधों की जगह, 'रूपमंडन' में वर्णित हैं।

दस हाथ की भी कई मूर्तियाँ दिखाई देती हैं, लेकिन उनके लिए शास्त्रों का ग्राधार नहीं मिलता। वरद, ग्रभय ग्रौर योगमुद्रायुक्त चार हाथों की ये मुद्रायें वैकुंठ के ग्रन्य चार ग्रायुधों की जगह हैं। इस मूर्ति के नीचे पृथ्वी देवी होती है।



900



'देवता मूर्ति प्रकरण' में बीस भुजा के विश्वरूप के ब्रायुघों में भी ब्रन्तर मिलता है। दो हाथों में पता का ब्रौर दो हाथ योगमुद्रायुक्त होते हैं।

# ४. वैकुंठ :

'रूपमंडन' में उन्हें चारमुख स्रौर स्राठ भुजा के कहा गया है। दायीं मुजा में चक्र, बाण, तलवार, गदा स्रौर बायीं मुजा में शंख, ढाल, धनुष, कमल हैं। 'मानसोल्लास' स्रौर 'विष्णुधर्मोत्तर' में उन्हें चार हाथों के कहा है।

गरुड़ पर सवार यह मूर्ति सर्वालंकार युक्त होती है।

# चतुर्मुख-गरुडासन :

विष्णु के ये चार स्वरूप झनंत, नैलोक्य मोहन, विश्वरूप स्रौर वैकुंठ की सुंदर मूर्तियाँ 'म्रपराजित', 'सूत्रधार', 'देवता मूर्ति प्रकरण' ग्रौर 'रूपमंडन' के वर्णन के ग्राधार पर गुजरात ग्रौर राजस्थान में बहुत देखी जाती हैं ।

'ग्रग्निपुराण' या 'विष्णुधर्मोत्तर' के ग्रंथों के पाठ के ग्रनुसार मूर्तियाँ शिल्पित ग्रभी तक नहीं पायी गर्यी।

# शेषशायी विष्णु:

विष्णु को शयन प्रतिमा शेषशायी या जलशायी कहा जाता है। शेषनाग पर शयन करने से शेषशायी और क्षीरसागर—जल में शयन करने से उन्हें जलशायी कहा है। ग्रनंत काल तक शयन करने से वे ग्रनंतशायी भी कहे गये हैं। पृथ्वी के उद्धारके लिये महाप्रलय तक शेष पर्यक पर उन्होंने समुद्र-निवास किया, ऐसी पुराणों में कथा है।

क्षीर समुद्र में शेषशायी बायीं स्रोर शयन करते हैं। माथे पर पाँच या सात फण, हैं, रूक्ष्मी जी पैर दवाती हैं। चारों भुजासों में, बायीं स्रोर शंख-चक्र स्रौर दायीं स्रोर गदा-पद्म धारण किये होते हैं।

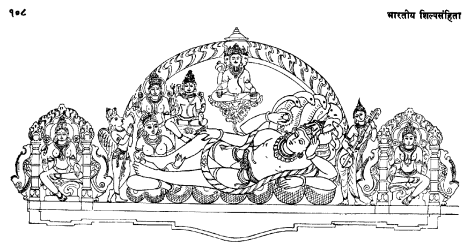
नाभि कमल से उद्भवित ब्रह्म स्तुति करते हैं। नाभि-कमल के कारण वे 'पद्मनाभ' कहे गये हैं। कई जगह एक हाथ माथे के नीचे रखा हुन्ना मिलता है। कमलकी नाल में मधु-कटभ नामक राक्षस हैं ऐसा भी कई मूर्तियो में पाया जाता है।

शेषशायी भगवान की मूर्ति के चारों स्रोर देवता स्तुति करते हैं। श्रासपास ऋषि-मुनि, हंसारूढ़ ब्रह्मा, वृषारूढ़ उमा-महेश श्रादि होते हैं, ऐसी मूर्ति में नाभि-कमल से निकलते ब्रह्मा नहीं होते हैं।

बहादेश में जलशायी मूर्ति के नाभि-कमल के तीन विभाग होकर ऊपर के पक्ष पर ब्रह्मा, विष्णु और महेश होते हैं।

#### लक्ष्मी-नारायण:

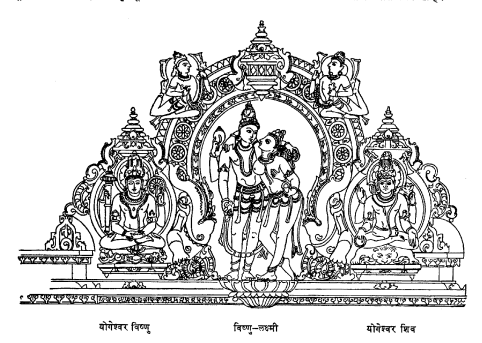
गरुड़ पर या म्रासन पर बैठे हुए विष्णु का दायां पैर लटकता होता है भ्रीर बाये पैर पर लक्ष्मी जी विराजमान होती हैं, जिनका



शेषशायी विष्णु

दायां हाथ विष्णु के गले पर आ़िलगनयुक्त होता है और बायें हाथ में कमल है। विष्णु-नारायण के चार हाथ होते हैं। उनमे शंख, पद्म, गदा और चक्र होते हैं। आ़युध के साथ ही उनका बायां हाथ लक्ष्मीजी की कमर पर ग्रालिंगनयुक्त मृद्रा में होता है। लक्ष्मी-केशवकी मृति भी लक्ष्मी-नारायण जैसी ही होती है, लेकिन केशव के आ़युध कम होते हैं।

इसी प्रकार की ब्रह्मा-साविती और उमा-महेश की युगल मूर्तियां भी दिखाई देती हैं। इन तीनों देवों की खड़ी परस्पर धार्लिगनबद्ध मूर्तियाँ भी पायी गई हैं। ऐसी युग्ममूर्तियाँ प्रासाद के प्रदक्षिणा-मार्ग की जंघा में या देव-प्रासाद के भद्र के गवाक्ष में मिलती हैं।



908

विष्णु के स्वरूप-वर्णन के भ्रांत में कहा गया है:

नमोस्त्वनंताय सहस्र मूर्तये, सहस्र पदाक्षिशिरोरुबाहबे। सहस्र नाम्ने पुरुषाय शास्त्रते, सहस्र कोटि युग धारिणे नमः।

हजारों स्वरूपवाले, हजारों चरणवाले, हजारों नेत्रवाले, हजारों मस्तकवाले, हजारों पैरवाले, हजारों बाहुवाले, म्रंत रहित, हजारों नामवाले, सहस्र कोटि युगों की धारण करनेवाले शाश्वत परम पुरुष को नमस्कार हैं।

#### शालिग्राम :

जैसे शिव का श्रव्यक्त स्वरूप लिंग है, वैसे ही विष्णु का प्रतीक शालिग्राम है। लेकिन जैसे शिवलिंग के मंदिर हैं, वैसे शालिग्राम के स्वतंत्र मंदिर नहीं पाये जाते।

शालिग्राम गोल, चपटे होते हैं। चक्र की आकृतिवाले भौर छिद्रवाले भी होते हैं। गंडकी नदी से वे प्राप्त होते हैं। शालिग्राम की शिला में सुवर्ण का ग्रंश होने से उसे हिरण्यगर्भ भी कहा जाता है।

शालिग्राम के ऊपर मंकित चिह्न चक्र, वर्ण ग्रादि के माध्यम शास्त्रकार पहचग्न जाते हैं कि वे कौन से विष्णु भगवान का प्रतीक है। शालिग्राम जितना छोटा होता है, उतना ही वह श्रधिक पूज्य माना जाता है।

शालिग्राम के गुण-दोष उसके चिह्न या ब्राकृति पर से समभे जाते हैं । शालिग्राम की प्रतिष्ठा करने का निषेध है। विष्णुमंदिर में मूर्ति के पास शंख ग्रीर शालिग्राम दोनों रखे जाते हैं । रामानुज संप्रदाय में शालिग्राम के पूजन-धर्चन की बड़ी महिमा है ।

#### गरुड़ :

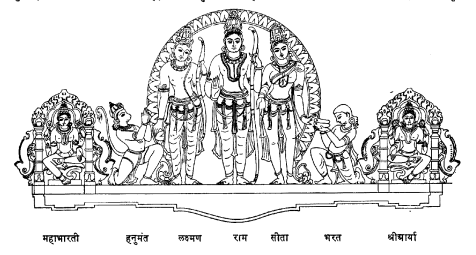
श्री विष्णु का वाहन गरुड़ है। उसके चार भुजाएं होती हैं। एक हाथ में छन्न और दूसरे में पूर्णकुंभ होता है। दो हाथ अंजिस्द्वायुक्त होते हैं। उसका वर्ण मरकत मणि-जैसा होता है। नासिका शुक जैसी, उसके पैर गिद्ध पक्षी जैसे होते हैं। उसे पंख भी होते हैं भीर अलंकारों से वह विभूषित होता है। उसकी मुद्रा गरुड़ासन की विरासन होती है।

# विष्णु ग्रायतनः

केशव, वासुदेव, संकर्षण, प्रद्युम्न या श्रनिरुद्ध को मध्य में स्थापन करके पूर्व में नारायण, ग्रन्निकोण में जनार्दन, दक्षिण में पुंडरीकाक्ष। नैऋत्य में पद्मनाथ, पश्चिम में गोविंद, वायव्य में माधव, उत्तर में मधुसूदन और ईशान्यकोण में विष्णु की स्थापना की जाती है।

भ्रगर मध्य में जलाशयी स्वरूप रखा जाय तो भ्रगलबगल दशावतार रखकर, वराह को प्रथम रखना चाहिए।

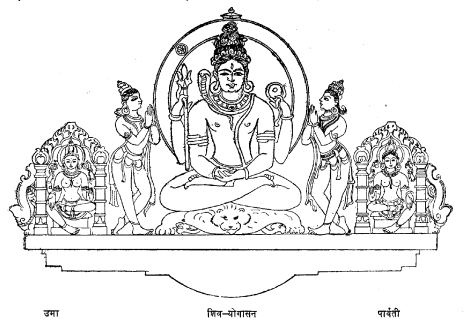
चार विशा के ग्राठ प्रतिहार विष्णु-प्रतिहार हैं। पूर्व में चंड-प्रचंड, दक्षिण में जय-विजय, पश्चिम में घाता-विधाता ग्रौर उत्तर में भद्र-सुभद्र हैं। ये ग्राठों वामनाकार बनाने चाहिए। उनके ग्रायुध इस प्रकार हैं: तर्जनी, शंख, चक्र, दंड, पद्म, खेटक गदा, खड़ग, बाण, धनुष।



अङ्गः अष्टादशम्

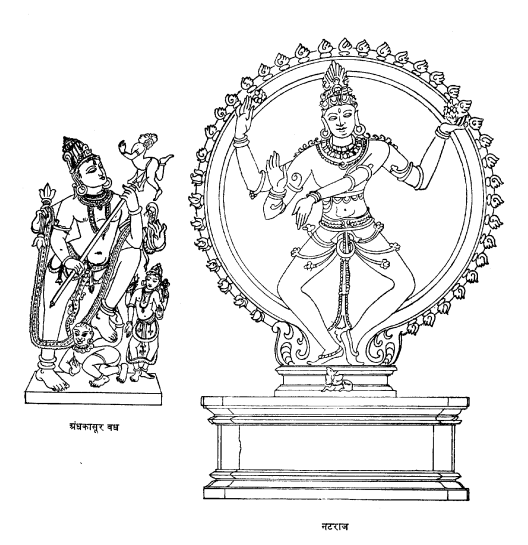
# महेश-शिव-रुद्र

णिव या रुद्र के स्रनेक नाम हैं। ये नाम विविध कथानक से झाये हैं। संहिताओं और उपनिषदों में ये आख्यायिकाएँ दी गई हैं और उन्हों के झाधार पर उनका नामाभिधान किया गया है। वेदों में भी उनके स्वरूप का वर्णन है।



पृथ्वी,ग्रंतिरक्ष श्रौर द्यौ ये तीन जिनकी माताएँ हैं, वे त्याँबक कहे गये। ग्रथवं वेद में भव, शर्वा, पशुपित, उग्र, रुद्र, महादेव, भीम श्रौर ईशान ये ग्राठ नाम शिव के बताये गये हैं। पुष्पराज गंघवं के महिम्न स्तोत्र में भी यही ग्राठ नाम दिये गये हैं। उसमें ईशान को ईशान कोण के दिग्पाल के रूप में भी लिया गया है। यो तो शिवजी के हजारों नाम हैं, लेकिन ग्रमर कोश में ४८ नाम दिये गये हैं। महेश–शिव–रुद्र

999



ऐतरैय श्रीर शतपय ब्राह्मण में कथा है कि कन्या के साथ गमनार्थ प्रजापित ने मृग का स्वरूप धारण किया श्रीर उसके पीछे दौड़ तब रुद्र ने पशुपित का रूप छेकर प्रजापित के पाँचवें मुख का बाण से वध किया । इसलिये वे पशुपित के नाम से पहचाने जाते हैं ।

तिपुर दाह कथानक में असुरों के तीन नगरों का नाश करके असुरों को रुद्र ने मार भगाया । ऐसी कथा संहिता और ब्राह्मण ग्रंथों में है। अथर्व वेद में रुद्र को ग्रंधक घातिन का विशेषण दिया गया है। उसमें ग्रंधकासुर के वध की कथा का बीज है।

वेदों की रचना के काल के पहले शिवपूजा होती थी। प्रागैतिहासिक काल में शिव का स्वरूप निरंजन-निराकार था, वे स्मशान में रहते श्रीर वहाँकी भस्म शरीर पर लगते थे। मुंडमाला धारण किये,खोपड़ी में भिक्षा ग्रहण करके भूत-प्रेतादि के संग रहते थे। सर्पों को अलंकार के रूप में धारण किये ये शिवजी महायोगी से भी बढ़कर थे। उनके ऐसे आचार से अनायों ने उनको देव के रूप में स्वीकार किया। बाद में द्वविड़ संस्कृति में भी उनको स्वीकार किया। आर्य और अनाय के घोर विरोध के बावजूद रुद्र के इन्हीं त्यागमय गुणों के कारण आर्यों ने भी रुद्र को स्वीकार किया है।

पश्चिम के कई लोग शिवजी को गंदे देव कहते हैं। लेकिन वे ग्रत्पज्ञ ग्रौर ग्रज्ञानी लोग रुद्र के स्वरूप को ठीक समभ नहीं सके। हमारे देवदेवियाँ कई गुणों के प्रतीक समभे जाते हैं। रुद्र भी इसी प्रकार के देव हैं: त्यागी, निलोंभी, निलेंप।

अपनी निस्वार्थ वृत्ति एवं भोलेपन के कारण ही वे महादेव कहलाते हैं।

देव हो या दैत्य भिक्त से प्रसन्न होकर, वरदान देते समय शंकर को जगत बराबर लगता था। समुद्रमंथन से निकाला हुआ हलाहल विष कौन पीये ? जगत के भले के लिये इस हलाहल विष का पान करके वे नीलकंठ बने।

रुद्र-शिव के प्रतीक लिंग की पूजा, मूर्ति-पूजा के आरंभ काल की पूजा है। तब निरंजन निराकार की पूजा के लिए लिंग-पूजा का प्रारंभ हुआ। सृष्टि सर्जन में प्रजोत्पत्ति आवश्यक होने की वजह से प्रकृति और पुरुष की मान्यता पैदा हुई। प्रकृति माया तथा स्त्री-योनी है। मध्यएशिया में प्रकृति और पुरुष को आदम और हवा के नाम से पूजा जाता था। एशिया और योरप में यह पूजा प्रचलित थी।

योरप के कई देशों में पंद्रहवीं सदी तक यह प्रथा प्रचलित थी। इसीलिये वहाँ लिंग के श्रवशेष मिलते हैं। इंग्लैन्ड, फांस, इटली, नोर्वे ग्रादि देशों में ग्रौर श्रमेरिका के मेक्सिको में लिंगपूजा के प्राचीन ग्रवशेष मिलते हैं।

(सजीव) सृष्टि योनि श्रौर लिंग के सहयोग से ही उत्पन्न होती है। जगत के उत्पत्तिकर्ता का सर्वश्रेष्ठ प्रतीक सयोनि-लिंग है। इसीलिये कर्ता का सर्वश्रेष्ठ प्रतीकपीठिका युक्त शिवलिंग की पूजा बिना फिफ्क होने लगी। इस प्रकार लिंगपूजा का प्रारंभ हुन्ना।

लेकिन वैष्णव संप्रदाय में मर्यादा के कारण लिंग की जगह शालिग्राम को दी गई । फिर भी वह लिंगपूजा इतनी ब्यापक नहीं हुई क्यों कि शैव संप्रदाय के ग्राचरण में सरलता बहुत है लेकिन वैष्णव संप्रदाय के ग्राचार बहुत ही कठोर हैं।

शिव के भक्त वर्ग में बहुत से विद्वान हुए । इन भक्त गणों में पाशुपत, लकुलिश, कार्पालिक, कालमुख, वीर शैव, स्रादि हुए । वे तत्त्वज्ञानी और ग्रंथकार थे । लकुलिश शिव का २८ में स्रवतार मनाते है ।

🗸 शिवपूजा के दो प्रकार हैं। व्यक्त और ग्रन्थक्त । व्यक्त -- शिवपूर्ति और ग्रव्यक्त – शिवलिंग ।

भारत में सभी जगह ये दो प्रकार प्रचलित हैं। लेकिन द्रविड़ में शिवपूजा का प्रचार विशेष है।

तीसरा प्रकार है, व्यक्ताव्यक्त । लिंग ग्रौर तीन या पाँच मुख की पूजा को व्यक्ताव्यक्त प्रकार कहते हैं।

प्रथम प्रकार : ब्यवत : शिव के भिन्न भिन्न स्वरूप कहे गये हैं। मूर्ति के भिन्न-भिन्न प्रकार हैं। उनकी मूर्ति को चार, छः, ग्राठ, दस, बारह या विशेष भुजायुक्त भी बताया गया है। विशेष भुजाय्रों के एकादश स्रीर द्वादश स्वरूप कहे गये है। सद्योजात, वामदेव, ग्रघोर, तत्पुष्प और ईशान, इन पंचमुखों के खलावा मृत्युंजय, विजय, किरणाक्ष, ग्रघोराक्ष, श्रीकंठ, महादेव, सदाशिव ग्रादि नाम भी मिलते हैं। द्वविड़ में शिव की प्रासंगिक लीलाग्रों पर से ग्रठारा स्वरूप बनाया हैं।

सुखासन, सोमस्कंध, चंद्रशेखर, वृषारूढ नृत्यमूर्ति, गंगाधर, विपुरान्तक, कल्याणमूर्ति, ग्रर्धनारीश्वर, भघ्नमूर्ति पाशुपत, कंकाल, हरिहर, भिक्षाटन, गणेशानुग्रह, दक्षिणामूर्ति कालारि, लिगोद्वव, श्रीपंचाश्रीपंचाधर ललाट तिलक, ग्रादि की द्वविड प्रदेश में मूर्तियाँ पूजी जाती है।

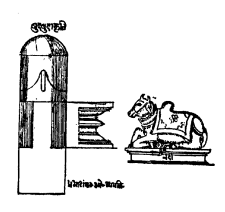
#### बूसरा प्रकार: भ्रव्यक्त-लिंग

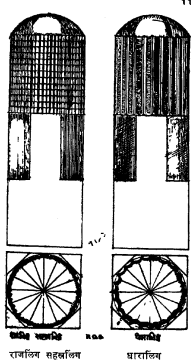
ग्रव्यक्त, वैसे तो लिंग स्वरूप में व्यक्त ही है, पर उसका स्वरूप निराधार-लंबगोल होने से उसे दूसरे प्रकार में लिया गया है। भारत की पवित्र निदम्रों में लिंग मिलते हैं। हरद्वार में गंगा, ग्रौर गंडकी, नर्मदा प्रभास ग्रादि में भी मिलते हैं। इन पवित्र निदयों में हजारों साल से बहते बहते स्वाभाविक रूप से वे लंबगोल बन जाते हैं। शिल्पशास्त्रों में ऐसे हजारो लिंगो में से उनकी परीक्षा करके बाण लिंग ग्रहण करने का ग्रादेश है।

अमुक वर्ण का और उसमें भ्रमुक प्रकार के रंग के छिटके–टिपकेवाला कुकुट के अंडे के भ्राकार का बाणिलंग शुभ माना जाता है। शेष भ्रमुभ माने जाते हैं।

शुभ लक्षण वाले बार्णालंग की परीक्षा इस प्रकार की जाती है। लिंग का एक बार वजन करके दूसरी श्रीर तीसरी बार भी वजन

महेश-शिव-रुद्र 993

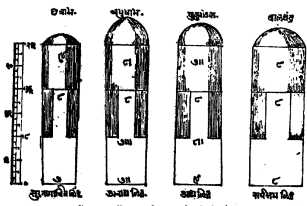




राजलिंग का स्वरूप विभाग

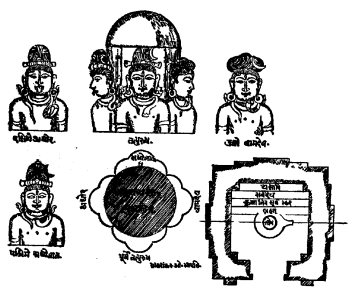
करना चाहिए। तीनों बार वजन ग्रलग-ग्रलग हो तो उसे शुभ मानना चाहिए क्योंकि 'तुला साम्य व जायते'। जिस से तोल सरीखे न हों उसे ग्रहण करके पूजन करना चाहिए। जब कि सरीखे तोल वाले को त्याज्य बताया गया है।

चार हाथ (म्राठ फिट) तक के मंदिर को शिवालय माना जाता है। उसमें बार्णालंग की स्थापना करनी चाहिए। चार हाथ से बड़े प्रासादों में राजिंकग (घटित लिंग, घाटघिंकग, मनुष्य लिंग) की स्थापना करनी चाहिए। बार्णालग के बाद राजिंकग स्नाता है।



मानुष्ठिम-राजिंग का विभाग भ्रौर शिरोवर्तन

मनुष्य-शिल्पी ने जिसे बनाया है, उसे मनुष्यिंज्य कहते हैं। उसे प्रासाद के प्रमाण से बनाया जाता है। राजींज्य की लंबाई से तीसरे भाग की चौड़ाई करनी चाहिए। राजींज्य की ऊँचाई के तीन भाग करने चाहिए। नीचे के चौरस भाग को ब्रह्मभाग, मध्य के अष्टकोण भाग को विष्णुभाग और ऊपर के गोल भाग को शिव भाग कहते हैं। ब्रह्मभाग भूमि में, विष्णुभाग जलाधारी में और ऊपरी शिवभाग प्रगट रहता है।



व्यक्ताव्यक्त-मखलिंग

गर्भगृह देव स्थापन विभाग ऋम

राजिलग या घटितिलिंग में शतिलग, सहस्रलिंग और धारालिंग की म्राकृति भी होती है।

श्रयात उस में छोटे-छोटे लिंग भी दिखाये जाते हैं। राजलिंग का प्रमाण एक हाय से **नौ हाय** तक का **होता है। नौ हाय से बड़े** लिंग देवालय में नहीं, खुले श्रोटे पर स्थापित करके पूजने को कहा है। नवरत्नीलंग, सप्तधातु, पाषाणलिंग, काष्टिलंग श्रादि के माप-प्रमाण कहे गये हैं। देवालय के मापों के प्रमाण से लिंग का प्रमाण होता है।

#### चौथा प्रकार: व्यक्ताव्यक्त:

व्यक्ताव्यक्त मूल लिंग को कहते हैं। लिंग के ऊपर एक, तीन, चार या पाँच मुख की श्राकृति बनाई जाती है। लेकिन पंच-मुख के लिंग क्वचित् ही मिलते हैं। शिव के श्रवतार समान लकुलिश की मूर्ति दो हजार साल पहले दिखाई दी थी। ऊँचे लिंग के अगले भाग में बैठे हुए लकुलिश भाग भगवान के एक हाथ में दंड और दूसरे हाथ में बीजारे, माथे पर जटा और गोद में उर्ध्वेलिगयुक्त मूर्तियाँ भी दिखाई देती हैं। लकुलिशजी ने शिव का पाशुपत संप्रदाय चलाया था। वे मूल गुजरात के बडोदे के पास करवण (कायावरोहण) के थे, लेकिन उनका संप्रदाय द्वविड़ में बहुत फैला। उन्होंने झागम ग्रंथ भी लिखे है।

#### पाचाण परीक्षा

िंछग ग्रौर मूर्तियों के पाषाण की परीक्षा कैसी करनी चाहिए उसका वर्णन शिल्पग्रंथों में दिया गया है। तीन प्रकार की परीक्षा इस प्रकार है:

- एक ही वर्ण की (रंग की) नक्कर, चीकट शिला जिसकी भ्रावाज काशी के घंट-सी हो, वह 'पुल्लिंग'।
- २. तांबे का कांशिये-जैसी तीक्ष्ण ग्रावाजवाली शिला स्त्रीलिंग, ग्रीर-
- ३. जिसमें कोई ग्रावाज ही न हो, वह नपुंसक शिला समक्ती चाहिए।

महेश-शिव-वद्र ११५

नपुंसक शिला मंदिरों के निर्माण-कार्य में ली जाती है । राजिलग और देवप्रतिमा पुंल्लिग शिला से और देवियों की मूर्तियाँ जलाधारी स्वीलिंग शिला से बनायी जाती हैं ।

शिव की व्यक्त प्रतिमात्रों में मुख्य बारह स्वरूप उत्तर भारत में पूजे जाते हैं। दक्षिण भारत में उनके मठारह स्वरूप पूजे जाते हैं। लेकिन उनमें शिवजी के बहुत से प्रासंगिक रूप भी हैं।

| ٩. | सद्योजात         | ч. | ईश        | ٩.  | <b>ग्र</b> घोरास्त्र             |
|----|------------------|----|-----------|-----|----------------------------------|
| ₹. | वामदेव           | ₹. | मृत्युंजय | 90. | श्रीकंठ                          |
| ₹. | श्रघोर           | ৩. | विजय      | 99. | सदाशिव                           |
| ٧. | तत्पु <b>रुष</b> | ८. | किरणाक्ष  | 92. | द्वादश कला संपूर्ण मूर्ति सदाशिव |

 सद्योजातः म्वेतवर्णं । तीन म्वेत नेत्न, म्वेत लेपन, सर पर जटाभार में बालेन्दु, तीन नेत्न, सौम्य मुख कुंडल से अलंकृत । दो हाथो में वरद और अभय मुद्रा धारण की हुई होती है ।

्र- **वामदेव**ः रक्त वस्त्र, तीन रक्त नेत्र, जटा पर चंद्र, सीधी सरल नासिका, रक्तादि सर्व श्राभूषण, हाथ में खड्ग श्रीर ढाल-तलवार होते हैं।

३. ग्रघोर: भयंकर दांतोवाला मुँह, शिर पर सर्प, तीन नेत्र, नग्नुंडमाला युक्त गला, कानों में सर्प के केंद्रर कुन्डल हार, उपवीत, किटिसूत ग्रादि में सर्प-विच्छू की माला रहती है। नील कमल-जैसा वर्ण, पीली जटा में चंद्र धारण किया होता है। तक्षक ग्रीर मृष्टिक नामक सर्प के नूपुर पैरों में धारण किये होते हैं। काल जैसे महाबलवान 'ग्रघोर' को ग्राठ भुजायें रहती हैं। दायें हाथों में खटवांग, कपाल, ढाल ग्रीर पात रहते हैं। वायें हाथों में विज्ञल, परज्ञ, खड्ग ग्रीर दंड धारण किये होते हैं।

४. तत्पुरुष: पीले वस्त्र, यज्ञोपवीत, बायें हाथ में ग्रक्षमाला ग्रौर दायें में बीजोर होते हैं।

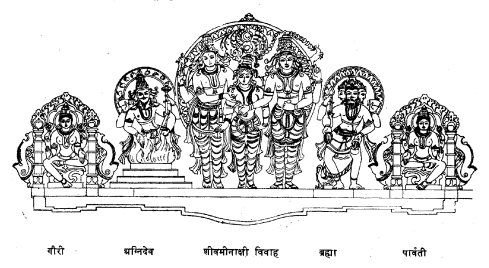
५. ईशः स्फटिक-जैसा श्वेत वर्ण, जटा में चंद्र, तीन नेन्न, त्रिशूल भ्रीर कपाल (खप्पर) धारण किया होता है।

६. मृत्युंजय : खोपड़ी की माला धारण की होती है। ग्रति ग्वेत वर्ण, मुकुट में चंद्र धारण किया होता है। व्याघ्न चर्म युक्त, सर्प के ग्राभूषणों से ग्रलंकृत, दायें हाथ में त्रिशूल ग्रौर माला ग्रौर वायें में कपालकुंडी तथा योगमुद्रा होती है। ये मृत्यु को जीतने वा<del>ले हैं।</del>

 पिक मुख, तीन नेत्र, मुकुट में चंद्र, दायें हाथों में तिश्रूल और कमल तथा बायें हाथों में वरद और अभय मुद्रा होती है। दिव्यरूपवाला यह स्वरूप बड़ा प्रभावशाली है।

८. किरणाक्षः चार महाबाहुग्रों में पुस्तक, ग्रभय, वरद ग्रीर माला होती है। तीन नेव्रवाले इस स्वरूप के हाथ, पैर ग्रीर ग्रांखें श्वेतवर्ण की होती हैं।

९. अघोरास्त्रः खड्ग ग्रौर तिशूल युक्त, ज्वाला-जैसे महाकोधी, माया के रचयिता ।



९०. श्रीकंठः विचित्र वस्त्र ग्रीर यज्ञोपवीत युक्त यह महा ईशान विचित्र ऐश्वर्ष से विभूषित, सर्वालंकारयुक्त हैं। इन्हें एक मुख है। चार भृजाओं में खड्ग, धनुष्य-वाण ग्रीर ढाल धारण किये होते हैं। मुकुट में चंद्र है।

99. सदाशिव: इनके तीन नेत्र, और चार भुजाएँ होती हैं। दायें हाथों में पूर्ण ग्रमृत कुंभ होता है वाकी हाथों में कुंभ और माला होती है। महा ऐक्वर्य देने वाले ये एकादण में बद्र माने जाते हैं।

**९२. द्वादश कला संपूर्ण मूर्ति सदाशिव**ः पद्मासन में बैठे हुए, दो हाथ योगासन मुद्रा में होते हैं। उनके पाँच मुख होते हैं। दायें हाथों में ग्रभय, शक्ति, त्रिशूल, खट्वांग क्रीर वायें हाथों में सर्प, माला, डमरू, तथा बीजोर होते हैं। तीन नेत्र होते हैं। ये इच्छाज्ञान क्रीर ज्ञान के सागर रूप हैं। उत्तर भारत में यह द्वादश रुद्र बहुत प्रचलित हैं। कई ग्रंथों में एकादश स्वरूप भी दिये गये हैं।

'रूपमंडन' में शिव के ग्रन्य स्वरूप भी दिये हैं। वे इस प्रकार हैं:--

१. ग्रहिर्बुद्ध

३. बहुरूप सदाशिव, ग्रौर

२. विरुपाक्ष

४. व्यंबक

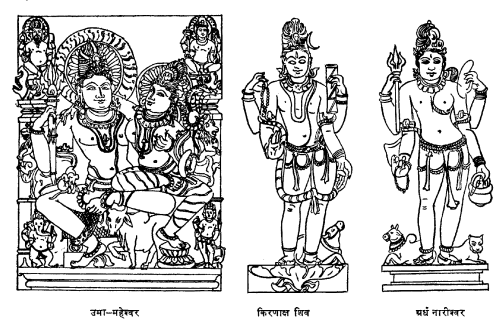
'ग्रपराजित सूत्र' में वैद्यनाथ मूर्ति स्वरूप भी शिव के ही स्वरूप-वर्णन में सम्मिलित किया गया हैं ।

- 9. ऋहिर्बुढ:—दायें हाथों में ऊपरी क्रम से गदा, सर्प, चक्र, डमरू, मुग्दर, विशूल, अंकुश और माला होती है। बायें हाथों में तोमर, पट्टिश, ढाल, कपाल, घंटा, शक्ति, परशु और तर्जनीमुद्रा होती है। इस प्रकार सोलह हाथों के आयुध विणत हैं।
- २. **बहुरूप सवाशिव:**—दायें नीचे हाथों में डमरू, मुंदर्शन, सर्प, त्रिशूल, म्रंकुश, कुंभ, गदा, जपमाला भीर बायें हाथों में ऊपर से नीचे के कम में घंटा, कपाल, खट्वांग, तर्जनीमुद्रा, कुंडिका, धनुष, परशु और पट्टिश धारण किये होते हैं।
- ३. **विरुपाक्षः**—दायीं श्राठ भुजाओं में खड्ग, तिश्रूल, डमरू, श्रंकुश, सर्प, चक्र, गदा, श्रौर माला धारण की हुई हैं । *बार्चे* श्राठ हाथों में ढाल, खट्वांग, शक्ति, परशु, तर्जनीमुद्रा, कुंभ, घंटा श्रौर कपाल । सब मिलाकर सोलह श्रायुध वर्णित हैं ।
- ४. ह्यंबकः ---दार्ये नीचे हाथों में क्रम से चक, डमरू, मुग्दर, धनुष, त्रिशुल, श्रंकुश, ढाल, माला और बायें हाथों में ऊपर से गदा, खट्वांग, पात, धनुष, तर्जनीमुद्रा, कुंभ, परणु और पट्टिश। इस प्रकार १६ आयुध होते हैं।
- ५. वैद्यनाथ मूर्ति:—क्षीर समुद्र में श्रमृत रूप, विष को हरानेवाले, सर्व एषवर्थ देनेवाले, दारिद्र भीर कष्ट को नष्ट करने वाले, धर्म, अर्थ, काम भीर मोक्ष देनेवाले, मुक्तामंडल से शोभित ये देव तपे हुए कंचन-जैसे वर्ण के होते हैं। सर्व भाभूषणों से मंडित भीर प्रभामंडल से शोभित यह स्वरूप विनेत्री है। उसकी जटा में चंद्र शोभा दे रहा है। व्याध्यनमें श्रोढ़े हुए, खेत वर्ण की सौम्पपूर्ति को नाग की यज्ञोपवीत होती है। उसके हाथों में विशूल, माला, कपाल (कुंडिका) होते हैं। करोड़ सूर्य सम तेजवाले पद्मासन-युक्त वैद्यनाथ शक्ति और भ्रारोग्य के देव हैं।

### संयुक्त प्रतिमाएँ

- (१) **उमा-महेश्वर**ः शिवजी की गोद में बायीं ग्रोर बैठी हुई उमा को शिवजी के बायें हाथ का ग्रालिंगन है। शिव के दायें हाथों में बीजोरू ग्रीर तिशूल है। बायें हाथ में सर्प है। उमा का एक हाथ शिवजी के स्कंध पर ग्रालिंगन युक्त है। तथा दूसरे हाथ में दर्पण है। उनकी मूर्ति के नीचे वृषभ-कुमार (कार्तिक वाहन) ग्रीर गणेश हैं।
- (२) **हरिहर पितामह**े एक पीठ पर, एक शरीर में, हरि, हर और पितामह विष्णु, शिव और बह्या तीनों के, सर्व लक्षण साथ में ही स्पष्ट हैं। चार मुख, छः भुजा, दायें हाथों में माला, त्रिशूल और गदा तथा बायें हाथों में कमंडल, खट्वांग, और चक धारण किये हुए हैं। गरुड़, नंदी और हंस के वाहन हैं।
- (३) **हरिहर मूर्ति**ः हरिहर मूर्ति में दायीं म्रोर शिव ग्रौर वायीं श्रोर हृषिकेश के म्रायुध वरदमुद्रा, **दि**शूल, चक भ्रौर कमल है। नीचे दायीं वाजू वृषभ-नंदी ग्रौर वायीं म्रोर गरुड़ का वाहन है। श्वेत-नील वर्ण है। यह विष्णु तथा शिव का संयुक्त स्वरूप है।
- (४) **वर्ध नारीस्वर**ः इस में बार्यां ब्रघं देह स्तनयुक्त उमा का है। एक कान में ताडपत्न, श्रीर दूसरे कान में कुंडल, एक श्रीर मणिकयुक्त मुकुट श्रीर दूसरी श्रीर जटामुकुट है। बार्यी श्रीर स्त्री (उमा) स्वरूप है, जिस में सर्व श्राभूषण हैं। वार्यी श्रीर पुरुष रूप शिव हैं। उनके दायें हाथों में तिशूल श्रीर माला है तथा बायें हाथ में में दर्पण श्रीर गणेश हैं। कटिमेखला युक्त यह स्वरूप शिव ने ब्रह्मा की सृष्टि के सर्जन के समय दिखाया था।
- (५) क्रुष्ण-गंकर मूर्तिः यह क्रुष्ण और शंकर का संयुक्त स्वरूप होता है । बायीं घोर क्रुष्ण मुकुटघारी होते हैं तथा दायीं भ्रोर शिवजी जटामुकुटयुक्त होते हैं। दायें कान में कुंडल भ्रौर बायें कान में मकर कुंडल होता हैं। दायें हाथ में माला भ्रौर न्निशूल तथा बायें हाथ में चक्र भ्रौर शंख घारण किये होते हैं।
  - (६) **हरिहर हिरण्यगर्भः** चार मुख, ग्राठ भुजा युक्त यह स्वरूप विष्णु ग्रीर शिव ग्रोर ब्रह्माका संयुक्त स्वरूप है। दायें हाथों

महेश-शिव-रुद्र १९७



में शिव के कमल, खट्वांग, त्रिणूल, और डमरू है और बायें हाथ में कमंडल, माला, शंख और चक्र हैं। सर्व काम और फल देने वाले हिरण्यगर्भ का यह स्वरूप है।

- (७) चंद्रार्क्रपितामहः यह सूर्यं, चंद्र और ब्रह्मा का संयुक्त स्वरूप है। इसे छः भुजाएँ और चार मुख होते हैं। वे सर्व झाभूषणों से झल्फ्रेल होते हैं। ऊपरी दो हाथों में कमल और बाकी दोनों हाथों में कमंडल तथा माला होती है।
- (८) श्री हर मूर्ति : पाँच मुख, तीन नेत्न और ग्राठ भुजावाले इस स्वरूप के दायें हाथों में वरद, ग्रंकुश, दंत और फरसी रहती है। बायें हाथों में कमल, माला, चक्र भीर गदा रहते हैं। हरिरुद्र और गणेशश्वर के वाहन वृषभ और मूषक हैं, जो सर्व अर्थ एवं काम के साधन रूप हैं।
- (९) **शिशुपालयुक्त त्रिपुरान्तकः** ये एक मुख झौर दश हाथ युक्त, सिंह चर्मवाले, यज्ञ धर्म कार्य के देव हैं। लाल वस्त्र, झौर कोटि सूर्य-जैसे तेजवाले हैं। इनके जटा-मुकुट में चन्द्र धारण किया हुआ है। मुंडमालायुक्त स्वरूप के हाथों में खट्वांग,ढाल, दिव्य खप्पर, त्रिशूल, तुम्बर, धनुष-वाण, सारंग, पाश और श्रंकुश होते हैं। कुंडलों से अलंकुत शिव नृत्य में गोल घूमते दिखाई देते हैं।
- (१०) नृत्यशिवः तपे हुए स्वर्ण के समान वर्णवाले इन शिव को ऊर्ध्व केश होते हैं। हार, केयूर, भुजंग और सर्प के अलंकार से शोभित इस मूर्ति के हाथ लंबे होते हैं। व्याघ्रचर्मयुक्त होते हुए भी नृत्य के कारण यह मूर्ति सौम्य लगती है। शिव के बायें हाथों में ढाल, कपाल, नाग, खट्वांग, वरदमुद्रा तथ। दायें हाथों में शक्ति, दंड, तिशूल और दो हाथों से नृत्य की मुद्रा होती है। गज चर्मयुक्त इन नृत्य शिव के दस हाथ हैं।
- (१९) विपुरवाह शिव-प्रतिमाः इसे सोलह हाथ हैं। ऊपर बताये दस हाथों के आयुधों के अलावा छः अन्य आयुध इस प्रकार हैं। शंख, चक्र, गदा, शींग, घंटा और धनुष-बाण उनके हाथों में होते हैं।
- (१२) शिव-नारायण: बायीं भ्रोर माधव भ्रौर दायीं भ्रोर तिशूलपाणि होते हैं। बायीं भ्रोर मणिबंध से विभूषित हाथ में शंख, चक्र (या चक्र के स्थान पर गदा भी) होते हैं। सर्व पापों का नाश करनेवाला यह स्वरूप है। दायीं भ्रोर जटा भ्रौर उसमें ग्रर्ध-चंद्र सर्प के हारवलद होते हैं। दायें हाथों में वरदमुद्रा भ्रौर तिशूल धारण किये होते हैं।
- (१३) **वीरेश्वर**ः सातमातृका की मूर्ति में प्रथम गणेश भीर श्रंत में वीरेश्वर की मूर्ति होती है। हाथ में वीणा भीर त्निणूल धारण किया होता है। वृषा रूढ़ के सर पर जटामुकुट होता है।
  - (१४) **राजकेशव**ः यह शिव ग्रौर विष्णु का संयुक्त स्वरूप है। पैर के पास लक्ष्मी ग्रौर गौरी की छोटी सूर्तियाँ होती हैं। बायाँ





नाटचेश शिव

पैर शेषनाग पर और दार्या पैर कूर्म की पीठ पर होता है। हाथों में शख, चक्र, गदा और वेद धारण किये होते हैं। (१५) **पंचवक शिवः** देवों के भी देव महादेव इसमें वृषभारूढ़ हैं। पाँचो मुख में दक्षिण का मुख विकट है बाकी सभी मुख सौम्य हैं। खोपड़ियों की माला पहने हुए शिव जगत में दुष्टों का संहार करते हैं। उत्तर दिशा के मुख के सिवा शेष चारों मुखों में तीन-तीन नेत्न हैं। सर के जटामुकुट में चंद्रकला है। दस बाहु हैं। दायें हाथों में माला, त्रिशुल, ढाल, दंड, ग्रौर कमल हैं। बायें हाथों में बीजोरू, बाण, कमंडल, चर्म श्रीर विशूल धारण किये हैं।



#### महेश-शिव-रुद्र

995

(१६) विक्षणामूर्तिः ईशान कोण के दिग्पाल ईशा हैं। खेत कमल पर बैठे हुए वे खेत वर्ण के होते है। दक्षिणामूर्ति के बार्ये हाथ में सर्व आगम की पुस्तक होती है। ऊपरी हाथों में, सुधा-कुंभ है। बायें हाथ मुद्रा प्रतिपादन करते हैं। दायें ऊपरी हाथ में सफेद माला होती है। दक्षिणामूर्ति का दूसरा स्वरूप ज्ञान कोटि का है। वह योगासन में होता है। चार भुजायों में ज्ञानमुद्रा, ग्रक्षमाला, कमल भीर अभय मुद्रा धारण की हुई होती हैं। नीचे अगल-बगल अगस्त्य और प्रामस्त्य दो ऋषि तथा दोनों बाजु उमा हैं। दूसरे एक प्रकार में व्याख्यान मुद्रा, रूक्षमाला, ग्रमृतघट ग्रौर दंड धारण किया होता है।

(१७) **ब्रह्मेशान जनार्दन** (हरिहर पितामह): सूर्य, ब्रह्मा, विष्णु ग्रीर शिव इन चारो देवों का संयुक्त स्वरूप है। चार मुख तथा स्राठ भुजायुक्त इस स्वरूप के बीच में सूर्य होता है। उसके दो हाथों में कमल होता है। दक्षिण में शिव का मुख होता। उनके हाथों में खट्वांग ग्रौर तिशूल रहता है । पश्चिम में ब्रह्मा का मुख रहता है । उनके हाथों में कमंडल ग्रौर माला रहती है । बायों भोर विष्णु मुख होता है। उनके हाथों में शंख-चक्र श्रायुध रहते हैं।

द्रविड़ में शिव के प्रासंगिक स्वरूप भी दिये गये हैं। 'काश्यप शिल्प' में उनके १८ स्वरूप और लक्षण वर्णित किये गये हैं।

| ٩. | सुखासन |
|----|--------|
|    |        |

उमास्कध

४. वृषभ वाहन मूर्ति

नृत्य शिव (नृत्य मूर्ति के नौ भेद) १४. भिक्षाटन

त्रिपुरान्तक (उसके ब्राठ भेद)

८. कल्याणमूर्ति

९. भ्रधं नारीश्वर

१०. गजहारीमुर्ति (दो भेद)

११. पशुपति

१२. कंकाल मूर्ति

१३. हरिहर

१५. चंडेशानुग्रह

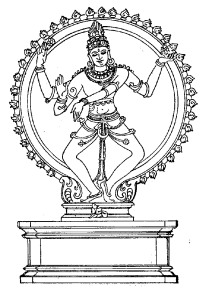
१६. दक्षिणामूर्ति (तीन भेद)

१७. कालहामूर्ति १८. लिगोद्भव

इनमें से कई स्वरूपों के वर्णन इस प्रकार हैं:

सुखासनः उमा के साथ बैठे हुए महेश का स्वरूप।

६. गंगाधर: उग्र तपश्चर्या से भगीरथ गंगा को पृथ्वी पर ले आये। उनका प्रबल वेग धारण करने के लिए उन्होंने शंकर जी को



नटराज



गजहारी शिव

प्रसन्न किया। शंकर ने गंगा का गर्व हरण करने के लिये उन्हें अपनी जटा में उतार लिया इसीलिये वे गंगाधर कहलाये।

- ७. **बिपुरान्तकः** निपुरासुर के पुन्न देवताग्रों को बहुत नास देते थे। तब शंकर ने उनका संहार किया। इसलिये वे निपुरान्तक कहलाये।
- ९. **मर्थ नारीक्वर**ः प्रजा-उत्पत्ति का काम विधिवत् न होने से ब्रह्मा ने शिव का ध्यान लगाया। इसलिये <mark>ग्रर्थ नारीक्वर के रूप में</mark> शिव प्रगट हुए ।
- १०. **गजहारीम्**तिः काशी में कई ब्राह्मण शिवलिंग का पूजन करते थे। एक राक्षस हाथी का रूप लेकर उन ब्राह्मणों को वास देते थे। तब लिंग में से प्रगट होकर शंकर ने उस गजासुर का वध किया। इसलिये वे गजासुर मर्दन, गजहारी कहलाये।
- 9२. **कंकाल सूर्ति** : जगतोत्पत्ति के बारे में ब्रह्मदेव के साथ शिव का वाद-विवाद हुआ। उसमें शिव ने भैरव को ब्रह्मा का पाँचवाँ मस्तक उड़ा देने का श्रादेश दिया। श्रौर इस ब्रह्महत्या के पाप के निवारण के लिये वे काशी गये। उनको वहाँ पाप से युक्ति मिली। वे ही कंकाल सूर्ति बने।
- १४. **मिक्षाटन** : दारुवन में स्त्री भौर बालक तप करते थे तब शिवजी ने कुरूप भौर नग्न स्वरूप धारण कर के जंगल में भिक्षा मौगी। इसलिये वे भिक्षाटन कहलाये।
  - १६. विक्षणामूर्ति : शिव के योग ग्रीर ज्ञान की प्रवीणता दिखानेवाली मूर्ति दक्षिणामूर्ति हैं ।

<mark> छलाटतिलक मुद्राः</mark> एक पैर ऊपर माथे तक ललाट में तिलक करती हुई मुद्रा में होता है। एक हाथ वरदमुद्रा में श्रौर दूसरे हाथ से मस्तक की श्रोर पाद-प्रहण की मुद्रा होती है। ऐसी मूर्ति दक्षिण के मीनाक्षी श्रौर कांजीवरम् के कैलास मंदिर में है। उत्तर भारत में ऐसी मूर्तियाँ नहीं मिलती।

शिव की संयुक्त मूर्तियाँ इस प्रकार हैं:

- १. ग्रर्ध नारीक्वर: स्त्री-पुरुष का संयुक्त रूप।
- २. उमा-महेश: शिवजी के बायें पैर पर उमा बैठी हैं।
- ३. हरिहर: शिव, विष्णु के साथ, अनुरूप आयुध में ।
- ४ से ८. हरिहर पितामह, चंद्रार्ध पितामह, शिवनारायण, सूर्य हरिहर पितामह भौर चंड भैरव ग्रादि संयुक्त मूर्तियों में दर्शाये हुए देव के भिन्न-भिन्न ग्रायुध होते हैं।



ललाटतिलक शिव



द्रविड-भिक्षाटन शिव

महेश-शिव-रुद्र

929

#### भैरव

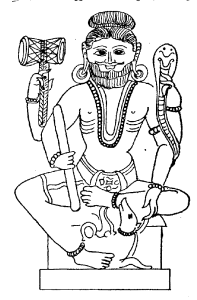
भैरव शिव का ही स्वरूप है। पुराणकारों ने उसकी उत्पत्ति की स्रनेक स्नाख्यायिकार्ये दी हैं। भैरव की उपासना पिछड़े वर्ग के समाज में प्रचलित है। ६४ भैरव की कल्पना कर्मकाण्डी शास्त्र, धर्मशास्त्र ग्रीर 'रुद्रयामल' ग्रंथ में दी है।

क्षेत्रपाल और भैरव ये दो मिन्न-भिन्न स्वरूप हैं। क्षेत्रपाल को निऋति, नैऋत्य विदिशा के दिक्पाल भी कहा है।

भैरव के स्वरूप में बदुक भैरव, स्वच्छंद भैरव, स्वर्ण कर्षण, चंड, रुद्र, क्रोध, ग्रसितांग, उन्मत्त, कपाल, भीषण, संहार, विशालाक्ष विरू, मुंडमरल, भूमिकथो, शशिभूषण, कालाग्नि ग्रादि ६४ नाम ग्रीर स्वरूप कहे गये हैं।

'ग्रपाजित सूत्र' में स्वच्छंद भैरव के ५० हाथ तथा २१ ताल की विराट मृति का स्वरूप दिया है।

क्षेत्रपाल: मुंडमाला की उपवित धारण किये, इनका ऊर्ध्वकशी और नग्न स्वरूप होता है। बायें हाथ में कार्तिक और डमरु तथा बायें हाथों में त्रिणूल और कपाल (खोपड़ी पात्र) होता है। मुकुट में सर्प और मुंड होता है। कुत्ते का वाहन होता है।



क्षेत्रपाल भैरव

चंड भैरव : भयंकर मुख, दस हाथ, मुंडमाला धारण किये, गजचर्म से मंडित चंड भैरव के दायें हाथों में तिशूल, खड्ग, शक्ति, श्रंकुश श्रौर वरद मुद्रा रहती है। बायें हाथों में खट्वांग, ढाल, धनुष, अभय श्रौर कपाल (पात्न) होते हैं।

बटुक भैरव<sup>ः</sup> स्फटिक-जैसे वर्ण के, बालस्वरूप दो भुजा, शिखंडी ग्रीर कमल घारण किये हैं। पैर में कंकण-नूपुर श्रीर हैंसता मुख होता है।

**उच्छिष्ठ भेरव**ः श्याम वर्ण, तीन लोचन, चार हाथ जिनमें गदा, त्रिशूल, डमरु ग्रीर पात्र धारण किये होते हैं ।

काल भैरव: सर्प का यज्ञोपवीत, जटा में चंद्र, नग्न स्वरूप, नीलकंठ, श्याम वर्ण, तीन नेत्र ग्रीर मुंडमाला धारण किये हुए काल भैरव के दायें हाथों में कमल, सर्प, माला ग्रीर त्रिशूल ग्रीर बायें हाथों में त्रिशूल, टंक, पाश ग्रीर दंड होते हैं। ये भूत रूप के नायक ग्रीर अष्ट सिद्धि के दाता माने गये हैं।

मार्तंड भैरव : वर्ण सुवर्ण तथा दामिनी समान, तीन नेत्र, चार मुख, फणिमय मुकुट, स्राठ हाथों में खट्वांग, कमल, चक्र, शक्ति, श्रीर पाश, स्रंकुश, माला तथा कपाल (पात्र) रहता है।

स्वच्छंद भैरवः २१ ताल का विराट स्वरूप (२५२ अंगुल प्रमाण) बद्ध पद्मासन में बैठे हुए, पचास भुजाओं वाले भैरव है। दायें हाथों में गदा, पट्टिंग, परगु, शक्ति, बाण, धनुष, पुष्प, माला, सर्प, बीजोर, मृग्दर, चषकी (मधुपात्न), शतस्ती, कोश, डमरु, मृशल, सूचि-पात्न दर्पण . . . .

बायें हाथों में गदा, दर्पण, वरद, चंद्र, खड्ग, श्रंकुण, ज्ञान पुस्तक, चामर कलश, त्रिणूल, खट्वांग, श्रभय, विषपात, श्रंख, सर्प, मोदक, मद्यपात, वस्त्र, कमल, चक्र, वरद, दो हाथों की योनि मुद्रा श्रौर दो हाथ मस्तक पर—ऐसा स्वरूप स्वच्छंद भैरव का है ।

बृषभ-नंदी: नंदी शिव का प्रिय वाहन है। शिवमंदिर में नंदी की स्थापना ग्रनिवार्य है। प्राचीन काल में विदेशों में भी नंदी की पूजा होती थी। एशिया में नंदी देव के रूप में पूजा जाता था। मिस्र में वृषभ को पवित्र माना गया था। बेबिलोनिया और सीरिया में वृषभ-पूजा का बड़ा प्रचार था। पारसियों के अवेस्ता में भी बहेराम मफ्तदा को वृषभ का स्वरूप कहा गया है। खिरस्ती धर्म में भी वृषभ का स्थान है। शरमेश (शिव) दो मुख (तीन मुख): अष्ट पाद (तीन पाद) दो पंख (याविपा पंख) लंबी पूँछ। सिंहमुख मुकुट धारण चतुर्भूज, पाश, परशु, मृग, भगिन (तीन पाद के स्थान अष्टपाद भी कहीं है।)

लक्लिश(पाशुपंत): पीछे संपूर्ण लिङ्ग, स्रागे पद्मासन ।

शिव-दो भुजा में दंड, बीजोरु (मातुलीङ्ग)तीन नेत्र (गोद में) गुप्त ऊर्ध्वलिङ्ग।

सारे विश्व में नंदी देव की तरह पूजा गया हैं। मोहन-जो-दड़ो की खुदाई में से भी ५००० वर्ष पूर्व नंदी की मूर्तियाँ मिली हैं। दक्षिण प्रदेश में नंदी की विशाल मूर्तियाँ पायी जाती हैं। शिवालय के सामने उसके लिये स्वतंत्र मंडप भी बांधे गये हैं।

रामेश्वर श्रौर तांजोर के 'बृहदीश्वर' तथा मैसूर में नंदी १९-२० फूट के एक ही पाषाण में से सुंदर श्रलंकरण सहित बनाया गया हैं । इससे पता चलता है कि नंदी का कितना महत्त्व था ।

न्नाच देव रुद शिव का वड़ा महात्म्य वेद उपनिषद् म्नादि प्राचीन ग्रंथों में वर्णित है। पुरुषसुक्त में कहा है–रुद्र का म्रनंत स्वरूप है, भ्रनंतमूर्ति है, सहस्र मस्तक है, सहस्र चक्षु है, सहस्र पाद है, सहस्र बाहु है, जिनका सहस्र नाम है ऐसे सहस्र युगों का धारण करनेवाला जगत में शास्वत है।

एकढ़ार शिवायतन–बायें गणेश, दायें पावंती, नैऋत्य भास्कर, वायुकोणे जनार्दन, दक्षिणे मातृकाझो, उत्तरमें शांतिगृह, पश्चिमे कुबेर की स्थापना करना।

चतुर्मुख शिवायतन–मध्य में रह, बायें शांतिगृह, दक्षिणे यशोद्वार, मातृका रुद्र के वायें महालक्ष्मी, उमा और भैरव, रुद्र के पीछे ब्रह्मा. और विष्णु, अग्निकोण में इंद्र, श्रादित्य और स्कंद, इशान्य में गणेश और धूम्र स्थापन करना।

पुरुषसूक्त मे शिवजी के विश्वस्वरूप का वर्णन किया है।

#### सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपाद् । स भूमि सर्वतः स्पृष्ट्वाऽत्यतिष्ठद् दशाङ्गः लस् ॥ पुरुषसूक्त ।

जिस के हजारों शीर्ष है, जिस के हजारों चक्षु है, जिस के हजारों पैर है एसा विराट पुरुष समग्र विश्व को व्याप्त और भी विश्व के ऊपर दशाँगुल (विश्व से पर) रह है।

ित्र प्रतिसार

|               |                                   |                          | राव भातकार            |                         |                         |
|---------------|-----------------------------------|--------------------------|-----------------------|-------------------------|-------------------------|
| पूर्व द्वारे  | नंदी-(वाम)<br>महाकाल-(दक्षिण      | मातृलिंग<br>) स्वरनांग   | नागेंद्र<br>समान      | डमरु                    | बीजपुरक<br>जीवराज्य     |
| दक्षिण द्वारे |                                   | / खट्वाग<br>तर्जनी<br>गज | कपाल<br>विशूल<br>डमरु | डमरु<br>डमरु<br>खट्वांग | बीजपुरक<br>गज<br>तर्जनी |
| पश्चिम द्वारे | दुर्मुख–(वाम)<br>यांपुडर–(दक्षिण) | तिशूल<br>कपाल            | डमरु<br>डमरु          | खट्वांग<br>दंड          | कपाल<br>बीजपुरक         |
| उत्तर द्वारे  | सित-(वाम)<br>ग्रसित-(दक्षिण)      | मातृलिंग<br>पद्मदंड      | मृणाल<br>खट्वांग      | खट्वांग<br>मृणाल        | पद्मदंड<br>बीजपुरक      |

अङ्गः एकोनविंशतिम्

# देवी-शक्ति-स्वरूप

आयों ने मातृपूजा ऋपनाई थी। मोहन-जो-दडोसे प्राप्त हुए अवशेषों के श्राधार पर यह अनुमान किया जाता है कि भारत के सिवा अन्य प्रदेशों में भी भूमध्य सागर तक प्राचीन काल में मातृपूजा प्रचलित थी।

शैव और वैष्णव संप्रदाय की तरह देवी का संप्रदाय 'शक्ति संप्रदाय' से ज्ञात होता है। शाक्त संप्रदाय में दुर्गा प्रधान देवी मानी जाती है। उसके अनेक नाम और स्वरूप विविध ग्रंथों में दिये हैं। भगवती दुर्गा के मुख्य तीन स्वरूप माने गये हैं: महालक्ष्मी, महाकाली और महासरस्वती। स्वरूप कमशः रजस्, तमस् और सात्विक गुणों के माने जाते हैं। ये बहुगा, विष्णु और शिव के परम तेज से पुनरावर्तित तेज या शक्तियाँ मानी जाती हैं। शक्तिवाद के मूलतत्त्व वेद में से प्रादुर्भावित हुए है। वेद के बाद ग्रारण्यक ग्रौर उपनिषदों में उनका बहुत विकास हुग्रा।

देवी उपासना में से मंत्रशास्त्र के स्वतंत्र सूत्र रचे गये हैं। वे सांकेतिक भाषा में तथा मिताक्षरों में हैं। वे मनुष्य को परब्रह्म स्वरूप भगवती जगदंबा की पराशक्ति से परिचित करा के मुक्ति दिलाते हैं।

भारत में प्राचीन काल से ही शक्ति वाद का प्रचार हुन्ना था। उसके ग्रवशेषों से यह सिद्ध होता है। मोहन-जो-दड़ो में हजार वर्ष पूर्व की मातृदेवी की मूर्तियाँ मिली हैं। मातृदेवी की पूजा भारत से बाहर के देशों में भी प्रचलित थी। ईसा पूर्व चार या पाँच शताब्दी के सिक्कों पर देवी-मूर्ति उकेरी गई है। उसी तरह देवी की मूर्तियों के प्राचीन शिल्प भी मिलते हैं।

### रूपमंडनोक्त नवदुर्गां स्वरूप

| १. महालक्ष्मीः                   | छः भुजा  | <br>वरद, विशूल, ढाल, पानपाव, नाग     |
|----------------------------------|----------|--------------------------------------|
| २. नंदाः                         | चार भुजा | <br>ग्रक्षसूत्र, खड्ग, ढाल, पानपात्र |
| ३. क्षेमकरी:                     | ,,       | <br>वरद, त्रिशूल, कमल, पानपात्र      |
| ४. शिवदूती:                      | "        | <br>कमंडल, चऋ, ढाल, पानपान्न         |
| ५. महाचंडी:                      | ,,       | <br>खड्ग, त्रिशूल, घंटा, ढाल         |
| ६. भ्रामरी:                      | **       | <br>खड्ग, डमरु, खेट (ढाल), पानपात्र  |
| ७. सर्वेमंगलाः                   | **       | <br>माला, वज्र, घंटा, पानपात्र       |
| ८. रेवर्ताः                      | 11       | <br>दंड, त्रिशूल, खट्वांग, पानपात्र  |
| <ul><li>९. हिरिदिद्ध :</li></ul> | 11       | <br>कमंडल, खंड्ग, डमरु, पानपात       |

रूपमंज्नोक्त स्रौर स्रपराजित सूत्र में उपरोक्त नवदुर्गा का स्वरूप कहा है। सप्तशती ग्रंथ में नवदुर्गा का स्वरूप पृथक इस तरह कहा है-

#### 458

#### भारतीय शिल्पसंहिता

प्रथमं गैलपुर्विति (सप्तशिति) द्वितीयं ब्रह्मचारिणी ।
तृतीयं चंद्रघंण्टेति, कुष्मण्डेति चतुर्यंकम् ॥१॥
पंचमं स्कंदमातिति, षष्टं काव्यायनीति च ।
सप्तमं कालारात्रीति महागौरीति चाष्टमम् ॥२॥
नवमं सिद्धिदात्री च नवदुर्गा प्रकीतिताः ।
उक्तान्येतानि नामाणि, ब्रह्मणैव महारमना ॥३॥ ॥ सप्तशिती ॥

| <b>૧</b> .<br>૨. | शैलपुत्नीः<br>ब्रह्मचारिणीः | वृषभवाहन    | दो भुजा<br>दो भुजा | त्रिशूल, कमल<br>माला, कमंडल  |
|------------------|-----------------------------|-------------|--------------------|------------------------------|
| ₹.               | चंद्रघंटाः                  | ब्याध्रवाहन | दस भुजा            | धनुषबाण, कमल, माला           |
| ٧.               | क्ष्मांडाः                  | व्याघ्र     | ग्रष्टभुजा         | कमंडल, धनुषबाण, कमल, चऋगरा   |
|                  |                             |             | •                  | माला, विशूल, गदा, खडग, कमंडल |
| ५.               | स्कंधमाताः                  | सिंह        | चार भुजा           | कमल, घट:कुंभ घंटा, वरद       |
| €.               | कात्यायनिः                  | सिंह        | चार भुजा           | ढाल, कमल, वरद, खड्ग          |
| ૭.               | कालराविः                    | गर्दभ       | चार भुजा           | ग्रभय, खडग, त्रिशूल,पाश      |
| ሪ.               | महागौरि:                    | नंदी        | चार भुजा           | वरद, त्निशूल, ग्रभय, डमरु    |
| ٩.               | सिद्धिदायीः                 | कमल         | चार भुजा           | गदा, चक्र, पुस्तक, कमल       |
|                  |                             |             |                    |                              |

#### अथ सप्तमातृका

अथातः संप्रवक्ष्यामि मातृणां सप्तकं यथा । हंसारुढा प्रकर्तस्या साक्षसूत्रकमंडलु । शूलं च पुस्तकं धत्ते उध्वंहस्तद्वये शुभे ॥ १ ॥ इति बाह्मी १ माहेश्वरी प्रकर्तव्या वृषभासनसंस्थिता । कपालशूलखटवांङ्गवरदा च चतुर्भुजा ।। २ ।। इति माहेश्वरी २ कुमाररूपा कौमारी मयूरवरवाहना रक्तवस्त्रधरा पद्मच्छूलशक्तिगदाधरा ।। ३ ।। इति कौमारी ३ वंडणको विष्णुसदृशी गरुडोपरिसंस्थिता चतुर्बाहुश्च वरदा शङ्खचक्रगदाधरा ।। ४ ।। इति वैष्णवी बाराहीं तु प्रवक्ष्यामि महिषोपरिसंस्थिताम् वाराहसदशी घंटानादचामरधारिणी ॥ ५॥ घंटा चक गदाधरा पद्मा दानवेंद्रविधातिनी। लोकानां च हितार्थाय सर्वव्याधिविनाशिनी ।। ६ ।। इति वाराही ५ इँद्राणी स्त्विन्द्रसदृशी वज्रशूलगदाधरा। गजासनगता देवी लोचनैर्बुहुभिर्युता ।। ७ ।। इत्यादी ६ बंद्राला भीणदेहा च गर्ताक्षा भीमरूपिणी दिग्बाहुक्षामकुक्षिश्च मुशलं चक्रमार्गणौ ॥८॥ मंकुशं विश्वती खड्गं दक्षिणेव्वथ वामतः खेट पाश धनुर्देड कुठारं चेति विभ्रती ॥९॥ चामुंडा प्रेतगा रक्ता विकृतास्याहिभूषणा द्विभुजा वा प्रकर्तव्या कर्तिका कार्यमन्विता ।। १० ।। इति चामुंडा १ बीरेश्वरस्तु मगवान् वृषारुढो धनुर्धरः । बीणाहस्तः विशुलश्व मातृणामग्रतः स्थितः मध्ये च मातुका कार्या ग्रंते तासां विनायकः ।। १९ ।। इति सप्तमातृका (रुपमंडन) वैवी-शक्ति-स्वरूप १२५

सात मातृकाएँ इस प्रकार है : ब्रह्मा, महेश, स्कंध्र, वैष्णव, वराह, इन्द्र, इन छः देवों की पत्नियाँ ग्रीर सातवीं चामुंडा (जगदंबा विगुणात्मक महाकाली का अपर नाम है)। इन सप्तमातृकाञ्चों के स्वतंत्र मंदिर भी हुए हैं। मातृकाञ्चों की एक पंक्ति के पट में पहले वीरभद्र ग्रीर ग्रंत में गणेश की मूर्ति भी होती है। ऐसी (सात +दो) कुल नौ मूर्तियाँ ग्रंकित की जाती हैं। सप्तमातृकाञ्चों के ग्रायुध में कई कमग्रधिक ग्रोर पृथक ग्रायुध की मृतियाँ मिलती है।

कई सप्तमातृकाश्चों की गोद में बालक को भी बिठाया होता है। इलोरा की गुंफाश्चों में सप्तमातृकाश्चों की विशाल पंक्ति बद्ध मूर्तियाँ उकेरी गई हैं।

- ९० 'ग्रपराजित सूत्र' ग्रीर 'रूपमंडन' में इनके चार हाथ कहे गये हैं। कई जगह छ: भुजा भी लिखी हैं। वाहन एक ही कहा है। चार मुख होते हैं। मृगचर्म मंडित ब्राह्मी के दायें हाथ में वरद, माला ग्रीर स्नुवा होता है। बायें हाथ में पुस्तक, कमंडल ग्रीर ग्रभय मुद्रा होती हैं। चार हाथ में माला, कमंडल, स्नुवा, पुस्तक होते हैं।
- २. माहेश्वरी: 'रूपमंडन' में चार भुजा कही हैं, जिनमें खोपड़ी, तिशूल, खट्वांग ग्रौर वरदमुद्रा हैं। उनके पाँच मुख ग्रौर तीन-तीन नेत्र होते हैं। जटामुकुट में चंद्र होता है। कई जगह छः भुजायें भी पायी गई हैं। उसके अनुसार वरद, माला, डमरु, तिशूल, घंटा ग्रौर ग्रभय मुद्रा होती हैं। शरीर का वर्ण श्वेत हैं।
- कौमारी (स्कंध-कार्तिकेय की पत्नी). रक्त वर्ण, छः मुख, बारह नेत्र, स्त्रीर मोर का वाहन होता है। बारह भुजाओं में बरद, शक्ति, पताका, दंड, घंटा, ग्रीर बाण, तथा बारह हाथों में धनुष, घंटा, कमल, कुर्कुट, ढाल ग्रीर परशु होते हैं। चार भुजा में त्रिशूल, शक्ति, गदा, ढाल होते हैं।







ब्रह्माणीदेवी

- ४. वैष्णवी : गरुड पर बैठी हुई, ज्याम वर्ण की, वनमाला धारण की हुई वैष्णवी को छ: भुजायें होती हैं । उनमें वरद, गदा, पद्म, शंख, चक्र, श्रौर ग्रभय होते हैं । चार भुजाय्रों में वरद, शंख, चक्र, गदा होते हैं।
- ५. वाराही : श्याम वर्ण, शूकर के जैसा मुख, बड़ा पेट, दायें हाथों में वरद, दंड, खड्ग ग्रीर वायें हाथों में ढाल, पाश ग्रीर ग्रभय होते हैं। चार भुजा कें स्वरूप में घंटा, चक्र, गदा, बाण होते हैं।
- ६. इंद्राणी : हजार प्राँखोवाली, फिर भी सौम्य । शरीर का वर्ण सोने जैसा । हाथी पर बैठी हुई। दायें हाथों में वरद, माला, वज्र और बायें हाथों में कटोरा, पात ग्रीर ग्रभय होते हैं।



माहेश्वरी देवी



वैष्णवी देवी



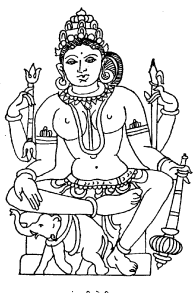
कौमारी देवी



वाराही देवी

#### देवी-शक्ति-स्वरूप

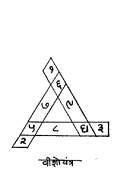




इंद्राणी देवी



रक्तं चामुंडा









चामुंडा : प्रेत पर बैठी हुई, रक्त वर्ण, क्षीण, पतली, विकृत देह, दांत ग्रौर भयंकर स्वरूपवाली चामुंडा के दस भुजायें होती
हैं । मुशल, चक्र, धनुष, ग्रंकुश, खड्ग दायें हाथों में ग्रौर वायें में ढाल, पाश, धनुष, दंड ग्रौर कुल्हाड़ी रहती है ।

इस तरह मध्य में सप्तमातृकायें होती हैं । उनके दोनों श्रोर वीरभद्र-भैरव ग्रौर गणेश होते हैं । वीरेश्वर के हाथ में वीणा, त्रिशूळ, बाण ग्रौर धनुष रहता है । उनका वाहन वृषभ होता है । गणेश मुषक वाहन ; हाथ में दंत, परशु, ग्रंकुश, मोदक ।

बीरेश्वर : सप्तमातृका या १९ योगी के ग्रायजन में वीरेश्वर की मूर्ति की स्थापना करनी चाहिए। सप्तमातृका के ग्राध में चार भुजा वाले वीरेश्वर कहे गये हैं। ग्रन्य मत से उन्हें १० भुजायें भी होती हैं। तीन नेन्न हैं। माला, कमंडल, पद्म, शख, गदा, न्निशूल, डमरु, खड्ग, ढाल, वरद या ग्रभय मुद्रा होती है।

#### जयोक्त दैवता-भू प्रकरण में सप्तमातृकाग्नों के स्वरूप इस प्रकार के कहे गये हैं।

ब्राह्मी, माहेश्वरी, वैष्णवी, वाराही श्रौर इंद्राणी की प्रत्येक की छः छः भुजाऐं, कौमारी की चार भुजायें, चामुंडा की दस भुजायें कही है। यहा रूपमंडन में चार भूजायें कही है–ग्रपने ग्रपने देवी की देवीयों का वाहन–हंस–वृषभ–मयूर, गरुड, हस्ती श्रौर चामुंडा प्रेतासनी कही है।

ब्रह्माणी चार मुख की, माहेश्वरी पाँच मुख श्रौर तीन नेत्न की, कौमारी छः मुख की। वाराही का मुख वराह सदृश कहा है। प्राचीन काल की सप्तमातृकायें स्रासनस्थ-वैठी श्रौर खडी मूर्ति भी दिखाई देती हैं।

### अन्य प्रमुख देवियाँ

#### (१) भद्रकाली:

भद्रकाली को १८ भुजायें रहती है। ये चार सिंहों के रथ पर स्नालिढ्यासन में बैठी हुई होती है। कई जगह ये कमलासन में भी बैठी विणत की गई है। माला, तिश्रूल, खड्ग, चक्र, बाण, धनुष, शंख, कमल, स्रुवा, ढाल, कमंडल, दंड, शक्ति, रत्नपात श्रीर दो हाथ ज्ञानमुद्रा के विणत किये गये हैं।

#### (२) महाकाली:

जगदम्बा के तीन स्वरूप का ग्राद्यस्वरूप महाकाली है, ऐसा तांत्रिक मानते हैं। तमोगुणी देवी काली का प्रदुर्भाव ग्रांविका के स्वरूप में से हुग्रा है, ऐसा मार्कडेय कहते हैं। दसभुजा, श्याम वर्ण, तीन नेत्र, गले में मुंडमाला युक्त इनका भयानक स्वरूप है। हाथों मे खड्ग, बाण, गदा, विश्रूल, शंख, चक्र, भुशंडी, परिच, धनुष ग्रीर रक्त टपकता मुंड होता हैं। प्रज्यकाल में जगत ग्रास करनेवाली भगवती काली संहार का कार्य करती हैं। राजस्थान के ग्राहवा गाँव में १० मुख ग्रीर ६० हाथों की इनकी नग्न प्रतिमा है।

#### (३) चंडीः

सुवर्ण वर्ण, तीन नेत्न, यौवनावस्था, बड़े स्तन, एक मुख श्रौर बीस भुजावाली चंडी होती हैं । त्रिणूल, तलवार, शक्ति, चक्र, पाश, ढाल, श्रभय, डमरु, शक्ति, बाण बार्ये हाथों में रहते हैं। दार्ये हाथों में नागपारा,ढाल,कुल्हाड़ी,श्रंकुश धनुष, घंटी, ध्वज, गदा, वज्ज श्रौर सुंड ऊपरी क्रम के रहते हैं।

#### (४) चामुंडाः

कूर, भयानक स्वरूप, पीळे केश, हिड्डियोवाला स्वरूप ग्रौर लाल नेत्रोवाली चंडी व्यान्नचर्म ग्रोढ़े हुए होती है। सर्प के ग्राभूषणोंवाली 'कपालमालिनी' श्याम वर्ण की होती हैं। शव पर बैटी हुई चंड ग्रौर मुंडको मारनेवाली, १६ हाथों में तिशुल, ढाल, खड्ग, धनुष, पाश, ग्रंकुश, बाण, कुल्हाड़ी, दर्पण, घंटा, वज्ज, दंड, मुग्दर, वरद, मुंड ग्रौर खेटक होते हैं। दस हाथों को चामुंडा का भी स्वरूप-वर्णन मिलता है। (देखिये: सप्तमातृका में नं. ७)।

योगेश्वरी और कृषोदरी का स्वरूप भी इस स्वरूप से मिलता-जुलता है।

#### (५) रक्तचामुंडाः योगेश्वरीः

तीन नेत्र, चार भुजायें, तीक्ष्ण खड्ग, पाश, मुशल स्नौर हल धारण किये हुए होती हैं।

देवी—शक्ति—स्वरूप १२९

'मत्स्य पुराण' के अनुसार वह लंबी जिव्हा, ऊर्ध्व केश और हलयुक्त होती है। गीध और कौवे के वाहनवाली योगेश्वरी दस भुजाओंवाली, श्याम वर्ण की और हड्डियों के शरीरवाली होती है।

#### (६) महिषासुर मर्विनी: कात्यायिनी:

दस भुजा, तीन नेत्र और त्रिभंग मुद्रावाली होती है। ग्रल्सी के फूल-जैसा वर्ण और सर्व ग्राम्पणों से शोभित, यौवनयुक्त, बड़े स्तनवाली सिंह के वाहन पर बैठी है। दायें हाथों में त्रिमूल, खड्ग, बाण ग्रौर शक्ति होती है। बायें हाथों में ढाल, धनुष, पाश भौर ग्रंकुश रहता है। घंटा या परशुभी कभी-कभी होता है। नीचे के हाथ में केश-रहीत दैत्यका माथा भी रहता हैं।

उसके नीचे महिष दैत्य दांत पीसता हुम्रा लेटा है। उसका शरीर रक्त से लाल हुम्रा रहता है। उसके हाथ में खड्ग है। वह नाग से जकड़ा हुम्रा है। उसकी छाती में देवी का शस्त्र है। देवी का दायाँ पैर श्रपने वाहन सिंह पर भ्रीर बायेँ पैर का अंगूठा महिष दैत्य पर है। यह पार्वती का ही रूप माना गया है। वेद वाङ्मय में इसका उल्लेख नहीं है। पंचायतन मंदिर में चारों दिशा में शंकर, गणेश, सूर्य और विष्णुकी देवी कालिका होती है। भूरे और बदामी मूर्ति के चार हाथ हैं और प्रत्याल्ढिय मुद्रा है।

#### (७) लक्ष्मीः

सर्व आभूषणों से शोभित, अष्टदल कमल पर बैठी हुई, उनके ऊपरी हाथों में कमल और नीचे के दायें हाथमें अमृत कुंभ तथा बायें हाथ में बीजोरु धारण किये होते हैं। दो और आठ हाथ के लक्ष्मी के स्वरूप कई ग्रंथों में विणत हैं। लक्ष्मी के दोनों और परिचारिकायें पवन डुलाती होती हैं। देवी के मस्तक पर दोनों और कलस से अभिषेक करते हुए हाथी हैं। 'अग्निपुराण' में उनके आठ हाथ कहे हैं। धनुष, गदा, बाण, कमल, चक्र, शंख, मुशल, अंकुश आदि उनके आयुध हैं।

#### (८) महालक्ष्मीः

लक्ष्मी-जैसा ही आभूषणों से शोभित इनका स्वरूप है। वायें नीचे हाथ में पात स्रीर ऊपर के हाथ में गदा होती है। दायें ऊपरी हाथों में ढाल स्रीर नीचे श्रीफल होता है। 'सप्तशित' ग्रंथ में झठारह भुजायें वर्णित की गई हैं। झष्टदल कमल पर इनका स्रासन लगा है। पीछे कलशयुक्त हाथी अभिषेक करता हैं। 'रूपमंडन' में वरद, त्रिशूल, ढाल और पानपात हैं।

#### (९) महा सरस्वती:

ज्ञानशक्ति की इन देवी को चार भुजायें हैं जिनमें माला, पुस्तक, श्रभय ग्रौर पद्म होते हैं या वरद, कमल, बीणा ग्रौर पुस्तक भी होते हैं । हंस का वाहन है ।

#### (१०) श्रीदेवी:

ये कमलपर बैठी हुई **है**। दो भुजाओं में कमल ग्रीर श्रीफल घारण किये हुए श्वेतवर्ण हैं। इनके दोनों ग्रीर चामर धारिणी दाहियाँ ग्रीर हाथी कलश से ग्रभिषेक करते हुए हैं।

#### (११) मूदेवीः

विष्णु की मूर्ति के साथ दोनों तरफ छोटी देवी-मूर्तियाँ होती हैं। कमलश्रीर वरद मुद्रावाली इन मूर्तियों के कान में मकर कुंडल होते हैं। ये विष्णु पत्नी कहलाती है।

ये चार भुजा की श्री देवी के हाथ में रत्नपात, धान्यपात, ग्रीषध पात ग्रीर कमल होते हैं। शेषनाग पर पैर होता है। भूदेवी की मूर्तियों का स्वतंत्र श्रस्तित्व नहीं है। विष्णु या वराह के साथ ये होती हैं।

वराह स्वरूप में, दांत पर बैठी हुई भूदेवी (पृथ्वी) ग्रत्यंत छोटे स्वरूप में होती हैं। कभी-कभी दांत पर पृथ्वी (भूदेवी) के स्थान पर एक गोला रहता है। कभी-कभी वराह के पैर के पास भूदेवी की मूर्ति शेषनाग के माथे पर पैर रखकर प्रार्थना करती हुई खडी होती है।

#### (१२) सरस्वतीः

'प्रिनिपुराण'के मत से इनकी ग्राठ भुजाओं में धनुष, गदा, पाश, वीणा, चक्र, शंख, मुशल ग्रौर श्रंकुश हैं। शिल्परत्न के मत से ये रक्त वर्ण की है। पद्मासन, माला, पाश, अंकुश ग्रौर ग्रभय होते हैं। ग्रन्य मत से इनके पाँच मुख ग्रौर तीन नेत्र होते हैं। ग्रायुघ इस प्रकार होते हैं: शंख, चक्र, कपाल, पाश, परशु, सुघाकुंभ, वेद, ग्रक्षमाला, विद्या ग्रौर पद्म।

मयूर या हंस इनका वाहन होता है। ये कम्ल पर बैठी हैं।

#### (१३) ग्रंबा-ग्रंबिकाः

विश्वकर्म शास्त्र में इन्हें चार भुजा युक्त तथा सिंह वाहिनी कहा है। खड्ग, ढाल, दर्पण श्रीर वरदमुद्रा में शोभित तीन नेत्र वाली ये देवी है। वेद में भी श्रंबा-श्रंबिका के नाम मिलते हैं।

श्रन्य मत से ये तीन नेत्र सहित हँसते मुखवाली, श्रीर रक्त वर्ण की वर्णित की गई है। छः भुजाश्रों में बीजोरु, पाश, अंकुश, बाण, धनुष और खप्पर होते हैं। कई जगह इनके चार हाथ भी कहे हैं, उसके श्रनुसार खड्ग, त्रिशूल, गदा और वरद हैं। गोद में बालक भी होता है।

#### (१४) भुवनेश्वरी देवी:

प्रभात के सूर्य-जैसे तीन नेव, हंसता मुख ग्रीर कमल पर बैठी हुई होती हैं। उनकी चार भुजान्नों में वरद, ग्रंकुश, पाश ग्रीर ग्रभय हैं।

#### (१५) स्रह्मपूर्णाः

सूर्य-चंद्र के जैसा वर्ण, तेजस्वी अन्नपूर्णा के चार हाथों में माला, पुस्तक, पाश और पात्न होते हैं । यह काशी-क्षेत्र की अधीष्वरी मानी जाती हैं ।

#### (१६) गायत्रीः प्रातः

सूर्यमंडरू के बीच तीन मुख, रक्त वर्ण, दो भृजा, माला, कमंडल झौर हंस का वाहन–ऐसी ब्रह्माणी प्रातः गायसी कुमारी ऋग्वेद की मानी जाती हैं।

मध्याह्न : कृष्ण वर्ण, और तीन नेत्न वाली इन सावित्नीदेवी के चार हाथ हैं। उनमें शंख, चक्र, गदा श्रौर पद्म होता है। ये गरुड़ पर बैठी हुई हैं—–विष्णु यजुर्वेद ।

सायं:⊸णुक्ल वर्ण की इस सरस्वती की चार भुजायें हैं। त्रिशूल, डमरु, पाश ग्रौर पात्र धारण करके ये नंदी पर बैठी हुई वृद्धा रुद्राणी है।

#### (१७) गंगा (ग्रन्नि):

इनके दो हाथों में कुंभ ग्रौर कमल है। ये खेत वर्ण की है ग्रौर मगर इनका वाहन होता है।

#### (१८) यमुनाः

कूर्म के वाहनवाली क्याम वर्ण की यमुना के दो हाथों में कुंभ और वरदमुद्रा है । प्राचीन स्थापत्यों के देवमंदिरों की द्वारकाखा में, दक्षिण काखा में गंगा और बाम काखा में यमुना की स्थापना होता थी ।

#### (१९) शीतलाः

'स्कंध पुराण' में इनका वर्णन है। ये शीतला के रोग को मिटाती है, ऐसा माना जाता है। नग्नस्वरूप में गर्दंभ पर बैठी हुई इनके हाथ में झाड़ और कलश होता है। सर पर सूप धारण किया होता है।

#### (२०) तुलसीदेवी:

श्याम वर्ण, कमल-जैसे लोचन, प्रसन्न मुख और चार भुजायें हैं। कमल, सफेद कमल, वरद और अभय मुद्रा होती है।

#### (२१) दुर्गाः

दुर्गा के भिन्न-भिन्न स्वरूप कहे गये हैं। चतुर्भुज, अव्टभुज, जया दुर्गा, श्रूलिनी दुर्गा, मोहशतुवाहिनी दुर्गा, कृष्णदुर्गा, विद्यवासिनी दुर्गा, दशभुज दुर्गा, प्रतिदुर्गा, विश्वदुर्गा, सिद्धदुर्गा, अग्नि दुर्गा, जया-विजया दुर्गा, योमवती दुर्गा तथा विजिता दुर्गा।

दस महाविद्या देवी के १० स्वरूप, षोडश मातृकाम्रों के १६,पीठ शक्ति के नौ स्वरूप कहे हैं।

६४ योगिनियों के विविध स्वरूप सर्व दुर्गा या महाकाली की सेविकाओं के रूप में माने जाते हैं। जैसे शिव के भैरव, वैसे देवी की योगिनियाँ उसकी शक्ति मानी जाती हैं। 'इद्रयामल' ग्रंथ में उनके नाम ग्रौर स्वरूप दिये हैं। 'ग्रग्निपुराण' में सिर्फ ६४ नाम ही दिये गये हैं।

मातंगी

कमला

देवी–शक्ति–स्वरूप १३९

'मयदीपिका' में ६८ योगिनियों का उल्लेख है। 'श्रीतत्त्वनिधि' ग्रंथ में भी थोड़े स्वरूप वर्णन किये गये हैं। ब्राठ-खाठ के ब्राठ मंडल, उनके चार-चार हाथों के ब्रायुध,पर्ण और वाहन भी दिये गये हैं।

हिन्दु-परिवारों में सामान्यतः हरेक की कुल देवियाँ रहती हैं। श्राशापुरी, हिंगळाज, रांदेर लून्ना (रन्ना देवी), सामुद्री (सुंदरी), व्याध्नेश्वरी, सिंधवाई, भट्टारिका, ग्रादि कुलदेवी के स्वरूप किसी ग्रंथ में तो नहीं मिलते, लेकिन ज्ञातिपुराण या क्षेत्रपुराण प्रथवा परंपरागृत मान्यतान्नों में से मिलते हैं। कुलदेवी, ग्रामदेवी या गोन्नदेवी हरेक कुल, ज्ञाति या कुट्ब को होती ही है।

### दशमहाविद्यादेवी

यहाँ वाहन का उल्लेख नहीं किया गया है, श्रतः हंस या मयूर का वाहन माना जा सकता है। दस महाविद्या ('शाक्त प्रमोद' ग्रंथ के श्रनसार)

- १ काली
   ५ भैरवी

   २ तारा
   ६ तिपुरा भैरवी
- ३ महाविद्या षोडशी त्रिपुरासुंदरी ७ धूमावती ४ भुवनेश्वरी ८ बगला मुखी
- ये ९० महाविद्या देवियाँ सर्वतंत्र की रक्षिका-पालिका है । उनके स्वरूप-वर्णन तंत्रग्रंथ में दिये हैं ।

### षोडश मातृकाओ

| 9 | गौरी  | 4 | सावित्री | ९  | स्वधा      | 93 | घृति          |
|---|-------|---|----------|----|------------|----|---------------|
| 7 | पद्मा | Ę | विजया    | 90 | स्वाहा     | 98 | पुष्टि        |
| ₹ | शची   | ૭ | जया      | 99 | मातृका     | १५ | <u>नुष्टि</u> |
| 8 | मेघा  | 6 | दैवसेना  | 97 | लोक मातृका | १६ | कुलदेवी       |

### अणिमादि पीठ शक्ति

| 9   | अणिमा | 8 | गरिमा    | و | प्रकामत     |
|-----|-------|---|----------|---|-------------|
| ٠ ٦ | महिमा | q | प्रेतगता | ሪ | प्राप्ति    |
| 3   | लिधमा | Ę | विशता    | 9 | सर्व सिद्धि |

### चतुःषष्टि योगिनियाँ

#### 'हेमाद्रि वृत्तखंड' तथा 'मयदीपिका' (ग्रग्निपुराणान्तर्गत)

| ٩  | ग्रक्षोभ्या | 93 | बलाकेशी    | २५ | तरला            |
|----|-------------|----|------------|----|-----------------|
| २  | ऋक्षमणी     | १४ | बालसा      | २६ | तारा            |
| ş  | राक्षसी     | 94 | विमला      | २७ | ऋग्वेदा         |
| 8  | क्षेपण      | १६ | दुर्गा     | २८ | हयानना          |
| ч  | क्षमा       | १७ | विशालाक्षी | २९ | साराख्या        |
| Ę  | पिगाक्षी    | 96 | ट्रीकारा   | ३० | रससंग्राही      |
| ૭  | म्रक्षया    | १९ | बड़वामुखी  | 39 | शबरा            |
| ሪ  | क्षेमा      | २० | महाक्रूरा  | ३२ | तालजंधिका       |
| ٩  | इला         | २१ | क्रोधना    | ३३ | रकताक्षी        |
| 90 | नीलालया     | २२ | भयंकरी     | ३४ | सुप्रसिद्धा     |
| 99 | लोला        | २३ | महानना     | ३५ | विद्युद्रजिव्हा |
| 9२ | रक्ता       | २४ | सर्वसा     | ३६ | करंकिणी         |

| ३७         | मेघनादा            | ४७ | पिशिता          | ५७ | यमजिव्हा    |
|------------|--------------------|----|-----------------|----|-------------|
| 36         | पंचकोणा            | ሄረ | सर्वलोलुपा      | 46 | जयंती       |
| ३९         | कालकर्णी           | ४९ | भ्रमनी          | ५९ | दुर्जना     |
| ४०         | वरप्रदा            | ५० | तपनी            | ६० | जयन्तिका    |
| ४१         | चंडा               | ५१ | रागिणी          | ६१ | बिडाली      |
| रू४२<br>४३ | चंडवती             | ५२ | <b>वि</b> कृलता | ६२ | रेवती       |
| ॅ४३        | प्रपंचा            | ५३ | वायुवेगा        | ६३ | पूतना       |
| 88         | प्रलयान्विता       | ५४ | बृहत्कुक्षि     | ६४ | विजयान्तिका |
| ४५         | शिशुवका            | ५५ | विकृता          |    |             |
| ४६         | पिश <del>ाची</del> | ५६ | विश्वरूपिका     |    |             |

पाठान्तर में दो और नाम भी मिलते हैं। इच्छास्त्रा और सर्वसिद्धा। ये सभी ६४ योगिनियाँ ४,८ या १२ हाथ <mark>की होती हैं। बड़े</mark> दांतोंबाली इन योगिनियों के जटामुकुट होते हैं। श्रायुध इस प्रकार होते हैं—खट्वांग, श्रंकुश . . . . श्रभय, धनुष, तिशूल,पाश श्रादि। 'ग्रग्निपुराण' के श्रनुसार :—

चंडिका : दश भुजाओं में खड्ग, त्निशुल, तलवार, शक्ति, नागपाश, ढाल, ग्रंकुश, कुल्हाड़ी, धनुष, ग्रीर त्निशूल होते हैं तथा सिंह का वाहन है।

### अथ चतुर्विंशति--गौरीस्वरूपाणि वास्तुविद्या च

#### विश्वकर्मा उवाचः-

श्रयातः संप्रवक्ष्यामि गौर्यादिचतुर्विशतिम् । चतुर्भुजा त्रिनेत्रा च सर्वाभरणभृषिता ॥१॥ पीताङ्गी पीतवर्णा च पीतवस्त्रविभविता एकवन्त्रा त्रिनेत्रा च स्वरूपे यौवनान्विता ॥२॥ सुप्रभा च सुतेजस्का मुकूटेन विराजिता। प्रभामंडलसंयुक्ता कुंडलाभ्यां च भूषिता ॥३॥ हारकंकणकेयुरा पादयोर्नुपुरान्विता । सिहस्कंघसमारुढा नानारूपकरोद्यता ॥४॥ देवगंधर्वसिद्धंश्च पूजिता ऋषिभिस्तथा । कृतयुगे हि तोतला पूज्यते ब्राह्मणैः सदा ॥५॥ त्रिपुरा क्षत्रियैः पूज्या सौभाग्या वैश्यसत्तमेः। विजया शूद्रजातीयैः पूज्या श्चतरस्रो ब्राह्मणैः ॥६॥ वितयं राज्यजातीभिः द्वयं वैश्यंश्च पूज्यते । म्रर्थंका शुद्रजातीयैः ॥७॥ दक्षिणे चाक्षमालां च तथाधश्चकमंडलुम् । तथैव पीन्छिकां वामे वामाधः शंखमुत्तमम् ॥८॥ रूपेया तोतला नाम मूर्तिश्च हंसवाहनी । इति तोतला ३ श्रभयं दक्षिणे हस्ते तस्योध्वेंड्कुशमण्डलम् ॥९॥ पाशं च वामहस्ते तु लिङ्गं च तदधः स्थितम् । प्रेतासना महादेवी व्रिपुरा नाम मूर्तिका ॥१०॥ इति व्रिपुरा २ दक्षिणे चाक्षसूत्रं च तस्योध्वें पद्ममुत्तमम् । वामे तु पुस्तकं चैव वामाधः फलमुत्तमम् ॥११॥ गरुडे च सामारूढा सौभाग्यायाश्चा मृतिका । इति सौभाग्य ३ दक्षिणे चाक्षसूत्रं च तध्वूर्वे दंडमुत्तमम् ॥१२॥

देवी-शक्ति-स्वरूप

977

बामे तु पुस्तकं चैव वामधःश्वाभयं तथा। वंडमालाधरा देवी विजया नाम मुर्तिका ॥१३॥ इति विजया 🔻 हक्षिणाघोऽक्षसूत्रं च भूजोध्वें लिङ्गमेव च। गणं च वामहस्ते तु स्यादधश्च कमंडलुः ॥१४॥ गौरी नामेति विख्याता मूर्तिः सा त्सिहवाहिनी । इति गौरी ५ दक्षिणे त्वभयं चैव तबुध्वें लिङ्गमीश्वरम् ॥१५॥ वामे गजानना चोध्वं मातुःफलमधः स्थितम् । गोधिकालोच्छनाचैव पार्वती नाम मर्तिका ॥१६॥ इति पार्वती ६ ग्रभयं दक्षिणे हस्ते तदुर्ध्वं रुद्र एवच । वामे गणपतिश्वैव वामाधः चाक्षमालिकाम् ॥१७॥ सिहोपरि समारुढा शुलेश्वरी नाम मूर्तिषु। इति शुलेश्वरी ७ दक्षिणे चाक्षमाला तु तबूध्ये लिङ्गमेव च ॥१८॥ बामे गणपतिश्चैव तस्याधः पद्म मुत्तमम् । गोधिका बाहनं चैव लिलता नाम मृतिषु ॥१९॥ इति लिलता ८ ग्रभयं दक्षिणे हस्ते तदूध्वें ईश्वरस्तथा। वामे गणपतिश्चैव वामाधश्चः कमंडलः ॥२०॥ ईश्वरी सिहवाहनी गोधासनोपरिस्थिता । इति इश्वरी ९ पदां (कुडी)च दक्षिणे हस्ते तब्ध्वमीइश्वरस्तथा ॥२१॥ बामे गणपतिश्चैव वामध श्राभयं मतम्। सिहवाहनसंख्ढा मनेश्वरीति मृतिषु ॥२२॥ इति मनेश्वरी १० ग्रमणं दक्षिणे हस्ते तदुध्वं हीश्वरस्तथा । बामे गणपतिः चैव वामाधः पद्ममुत्तमम् ॥२३॥ उमापति नीम मृतिः देवी च सिहवाहिनी । इति उमापति ११ पद्मं च दक्षिणे हस्ते तद्ध्वें लिङ्गमेव च ॥२४॥ गणेशो वामहस्ते च लिङ्गंहस्तेऽधः स्थितम् । सिहासनसमारुढा बीणेति नाम मूर्तिषु ॥२५॥२५॥ इति बीणादेवी १२ दक्षिणे मातुलिङ्गञ्च तदूध्ये च महेश्वरः । वामे गणपतिः चैव वामाधश्च कमंडलुः ॥२६॥ गोधासनं समारुढा हस्तिनी नाम मूर्तिषु । इति हस्तिनी १३ ग्रक्षसुत्रं दक्षिणे च तदूध्यें हीश्वरस्तवा ॥२७॥ बामे गणपतिः चैव मातुलिङ्गञ्च संस्थितम् । सिंहासनसमारका विनेवा नाम मृतिषु ॥२८॥ इति विनेवा १४ ग्रक्षसूत्रं दक्षिणे च तदृध्वें इश्वरस्तथा। बामे गणपतिश्चैव तस्याधः पुस्तकं तथा ॥२९॥ हंसवाहनमारुढा रमणा नाम मूर्तिषु ।। इति रमणा १५ पदां च दक्षिणे हस्ते तस्योध्वें पद्ममुत्तमम् ॥३०॥ 💞 पुस्तकं वामहस्ते च तदधश्च कमंडलुः। कमलं लांच्छनं चैव देवी नाम कुलकला ॥३१॥ इति कुलकला १६ प्रक्षमालां दक्षिणे च तस्योध्वें पद्ममुत्तमम् । दर्पणं वामहस्ते च वामाधःफलमुत्तमम् ॥३२॥ हस्तिनीवाहना देवी जंघा नाम्ना च मूर्तिष् ॥ इति जंधा १७ वरदा दक्षिणे हस्ते तस्योध्येंड्कुशमुत्तमम् ॥३३॥ पाशं वामहस्तोध्वं तु वामाधश्र्वामयं तथा । ब्रह्मा विष्णुस्तथारुद्र ईश्वरश्च सदाशिवः ॥३४॥

988

भारतीय शिल्पसंहिता

एते पंचमहादेवा पादमुले व्यवस्थिताः व्यैलोक्यविजया नाम . . . . . . . . ।।३५॥ इति व्यैलोक्यविजया १८ वक्षिणे चाक्षसूत्रं च तद्ध्वें पद्ममुत्तमम् । पुस्तकं वामहस्ते च वामोधश्र्वाभयं तथा ॥३६॥ कमलासनमारुढा वेबी कामेश्वरी तथा ।। इति कामेश्वरी १९ ग्रभयं दक्षिणे हस्ते तदृध्यें खड्गमेव च ।।३७।। वामे तु तक्षकश्चैव तस्याधःसुफलंभवेत् । प्रेतासनसमारुढा रक्तनेत्रा च नामतः ॥३८॥ इति रक्तनेत्रा २० २९ चंडी २२ जंभिनी. २३ ज्वालाप्रभा. २४ मेरबी. चंडीनी तानी 🏂यानी (?) अंभिनी ज्वलितप्रभा ॥३९॥ सहितं भैरवारूढा कोटराक्षी च भीषणा। प्रेतारुढा विशाला च द्वादश पंचलोचना (?) ।।इति।। पंच बीप्त महामुद्रा . . . . पंचकभूषणा ।। सिंहचर्मधरा देवी गजचर्मोत्तरीयकान् ॥६१॥ निलोत्पलसमाभासा सूर्यकोटिसमप्रभम् ॥ कपालाभरणं खंड षड्वर्ग धारिका। कपाला खङ्गधरा देग्यः स्पेलोक्योद्योतघंटिकाः ॥ सरसा रंङ्गधरा दिव्या पाशांऽकुशधरा च या। सर्पेकुंडलसंयुक्ता सर्पाभरणभूषिता ॥ सर्पकंकणकेयुरनागाभरणभूषिता । इत्येवं भैरवो देवो सपादा परिकोतिता ॥ इति चर्तुविशति गौरीस्वरूपाणि । (दीपार्णवे)

### चतुर्विंशति गौरी स्वरूप

(वास्तुविद्या दिपार्णवमते)

बास्तुविद्या दीपार्णव ग्रंथ में चतुर्विशतिगौरिस्वरूप कहा है उसमें बीस सात्विक ग्रायुधोंवाली–ग्रौर ग्रंत के चार स्वरूप उग्र तामस ग्रायुधोंवाली कही हैं। वाहन में दो मूर्ति का हंस है, सिंह वाहिनी सात हैं, गरुड वाहिनी तीन ग्रौर गोधासन वाहनवाली तीन, गजवाहिनी एक, कमलासनी दो ग्रौर प्रेतवाहिनी छः कही हैं। सात्विक ग्रायुधोंवाली दो मूर्ति को प्रेतासम कहा है यह विचित्र है।

स्वरूप वर्णन में−चार भुजा, पीत वर्ण, एक मुख, तीन नेल, यौवनावस्था, प्रभामंडल, मुकुट, कुंडल, हार, केयूर, कंकण, पादनपुरादि ग्राभुषण युक्त कही है ।

देवता मूर्ति प्रकरण में कही हुई द्वादश गौरी स्वरूप सर्व सात्विक ग्रायुधोंवाली कही है–चार भुजा, एक मुख, विनेत्र ग्राभूषण युक्त स्वरूप कहा है। ग्राठवी रंभा देवी का गज वाहन कहा है, बाकी सर्व देवी का गोधासन (दीपार्णवोक्त) वाहन कहा है।

|    |          | दायें         | हाथ में | बायें  | हाथ में      |      |           | दायें       | हाथ में | बायें  | हाथ में |
|----|----------|---------------|---------|--------|--------------|------|-----------|-------------|---------|--------|---------|
| ऋम | नाम      | उपला          | निचला   | उपला   | निचला        | क्रम | नाम       | उपला        | नीचला   | उपला   | निचला   |
| 9  | तोतला    | माला          | कमंडल   | पीछीका | शंख          | 4    | गौरी      | शिवलिंग     | माला    | गणेश   | कमंडल   |
|    |          | वाहन हंस      |         |        |              |      |           |             |         | वाहन ' | सिंह    |
| २  | ब्रिपुरा | <b>ऋंकु</b> श | ग्रभय   | पाश    | े<br>शिवलिंग | Ę    | पार्वती   | 1)          | ग्रभय   | गणेश   | फल      |
|    | •        | J             |         | वाहन   | प्रेत        |      |           | वाहन गोधासन |         |        | ोधासन   |
| 3  | सौभाग्य  | पद्म          | माला    | पुस्तक | फल           | ૭    | शूलेश्वरी | ,,          | ,,      | गणेश   | माला    |
|    |          |               |         | वाहन   | गरुड         |      |           |             |         | वाहन   | सिंह    |
| X  | विजया    | दंड           | माला    | पुस्तक | ग्रभय        | C    | ललिता     | ,,          | माला    | गणेश   | कमंडल   |
|    |          |               |         | वाहन   | सिंह         |      |           |             |         | वाहन ग | ोधासन   |

| देवीशक्तिस्वरूप | 9 ই ৭ |
|-----------------|-------|
|                 | •     |

| •          | <b>ईश्वरी</b> | शिवलिंग | भ्रभय | गणेश क | मंडल    | ঀ७        | जंधा         | कमल       | माला।         | दर्पण   | फल     |
|------------|---------------|---------|-------|--------|---------|-----------|--------------|-----------|---------------|---------|--------|
|            |               |         |       | वाहन ग | ोधासन   |           |              |           |               | वाहन    | हस्ति  |
| 90         | मनेश्वरी      | 11      | कमल   | गणेश   | ग्रभय   | 96        | वैलोक्यविजया | म्रंकुश   | वरद           | पाश     | ग्रभय  |
|            |               |         |       | वाहन   | सिंह    |           |              |           |               | वाहन    | सिंह   |
| 99         | उमापति देवी   | "       | ग्रभय | गणेश   | कमल     | १९        | कामेश्वरी    | कमल       | माला          | पुस्तक  | ग्रभय  |
|            |               |         |       | वाहन   | सिंह    |           |              |           |               | कमल     | श्रासन |
| 92         | वीणा          | "       | कमल   | गणेश   | शिवलिंग | २०        | रक्तषेत्रा   | खड्ग      | ग्रभय         | सर्प    | फल     |
|            |               |         |       | वाहन   | सिंह्   |           |              |           |               | कमलः    | प्रासन |
| <b>9</b> ३ | हस्तिनी       | 11      | फल    | गणेश   | कमंडल   | २१        | चंडी         | मुंड खड्  | ग             | घंटिका  | धनुष   |
| •          |               |         |       | •      | गोधासन  |           |              | बाण       | पाश           | म्रंकुश | ढाल    |
| dR         | व्रिनेवा      | शिवलिंग | माला  | -      | कमंडल   | <b>२२</b> | जंमिनी       | भयंकर     | स्वरूप धा     |         |        |
|            |               |         |       | वाहन   | सिंह    |           |              |           | ोखला जैस      |         |        |
| १५         | रमणा          | ,,      | माला  | गणे श  | पुस्तक  | २३        | ज्वालाप्रभा  | चक्षु वार | ठी महातेज     | स्वी शब | वाहिनी |
|            |               |         |       | वाहन   | हंस     |           |              |           | मल वर्णव      |         |        |
| 9 ६        | क्लकथा        | कमल     | कमल   | पुस्तक | कमंडल   |           |              | करती स    | र्पके ग्राभूष | ाण वाली | ı      |
|            |               |         |       | कमल    | गसन     |           |              |           |               |         |        |

उपरोक्त चौबीस देवियों में १ सौभाग्य, २ रक्तनेद्रा, ३ चंडी, ४ जंभिनी, ५ ज्वालाप्रभा, ६ भैरवी यह छः देवी का स्वरूप उग्र तामस है बाकी की राजस सात्विक स्वरूप की देवियाँ है।

### द्वादश गौरी स्वरूप

### (भ्रापराजित सूत्र रूपमंडन ग्रोर जयोक्त देवता मूर्ति प्रकरणम्)

ये सभी (९२) उमा स्वरूप हैं। पार्वती के दोनों ग्रोर ग्राग्निकुंड ग्रौर कृष्ण के पंचकुंड बनाने चाहिए। रंभा का वाहन हाथी है। सावित्री के चार मुख, शेष सभी एक मुख ग्रौर तीन नेत्र वाली हैं।

| ऋम       | नाम     | दायें हाथ में |                | बायें हाथ में |       |    |          | दायें हाथ में |         | बायें         | हाथ में   |  |
|----------|---------|---------------|----------------|---------------|-------|----|----------|---------------|---------|---------------|-----------|--|
|          |         | नीचे          | उपर            | नीचे          | उपर   | ऋम | नाम      | नीचे          | उपर     | नीचे          | उपर       |  |
| 9        | उमा     | माला          | कमल            | दर्पण         | कमंडल | b  | हीमवती   | पद्म          | दर्पण   | म्रभय         |           |  |
| <b>२</b> | पार्वती | माला          | शिवलिंग        | गणेश          | कमंडल | 6  | रंभा     | कमंडल         | माला    | वज्र          | श्रंकुश   |  |
|          |         | दो            | न पक्षामें श्र | ग्नकुंड       |       |    |          |               | हस्ति   | वाहन          | • •       |  |
| Ę        | गौरी    | माला          | ग्रभय          | कमल           | कमंडल | 9  | सावित्नी | माला          | पुस्तक  | कमल           | कमंडल     |  |
| 8        | ललिता   | माला          | वीणा           | दर्पण         | कमंडल | 90 | त्रिखंडा | माला          | वज्र    | शक्ति         | कमंडल     |  |
| 4        | श्रिया  | माला          | ग्रभय          | वरद           | कमंडल | 99 | तोतला    | भूल           | माला    | दंड           | श्वेतचामर |  |
| Ę        | कृष्ण   | माला          |                | पुस्तक        | कमंडल | 93 | त्रिपुरा | पाश           | भ्रंकुश | <b>ग्रभ</b> य | वरद       |  |

ग्रथ गौर्याः प्रवक्ष्यापि प्रमाणं मूर्तिलक्षणम् । चतुर्भूजा विनेवा च सर्वाभरणभूषिता ॥१॥ गोधासनोपरिस्थिता च कर्तव्या सर्वकामदा । ॥इति गौरीमूर्ति सामाव्यलक्षणम् । उमा च पार्वेती गौरी लिलता च श्रिया तथा ॥२॥ कृष्णा च हिमवंती च रंमा च साविवी तथा । विखंडा तोतला चैव विपुरा द्वादशोदिताः ॥३॥ इति गौरीनामानि । ग्रक्षसूत्रं च कमलं वर्षणं च कमंडलुः । वै उमा नाम्ना मवेन्मूर्तिः पूजिता विवशैरपि ॥६॥ इत्युमा ॥१॥

प्रक्षसूत्रं शिवदेवं गणाध्यक्षं कमंडलुम् । ग्रग्निकुंडो पक्षद्वये पार्वतो पर्वतो द्भवा ॥९॥ इति पार्वती ॥२॥ ग्रक्षसूत्रामये पद्मं तस्याधस्तु कमंडलुः । गौर्याश्च मूर्तिरित्युक्ता कर्तव्या शिवशालिनी ॥६॥ इति गौरी ॥३॥ ग्रक्षसूत्रं तथा वीणा दर्पणोऽथ कमंडल: । ललिता च तदा नाम सिद्धचारणसेविता ॥७॥ इति ललिता ॥६॥ गोधासनाक्षसूत्रा च वरदाभयकमंडलुः ॥ श्रियामूर्तिस्तदा नाम गृहे पुज्या श्रिये सदा ॥८॥ इति श्रिया ५ मक्षसूत्रं कमंडलुह् दये च पुराजली:। पंचाग्नयश्च कुंडेषु कृष्णा नाम सुशोभना ॥९॥ इति कृष्णा ६ हिमवती शैलराजी (शैलवत्सा गिरि सूता) गिरिसूता पद्मतर्पणा । पद्मदर्पणाभयलिङ्गा चतुर्हस्ता महेश्वरी ॥१०॥ इति हिमवती ७ कमंडल्वक्षपद्मांकुशा गजासनोपरि स्थिता। प्रतितो द्भवदरुणा रंभा च सर्वकामदा ॥११॥ इति रंभा ८ ग्रक्षसूत्रं पुस्तकं च धत्ते पद्मकमंडलु । चतुर्वक्तातु सावित्री श्रोतियाणां गृहे हिता ।।१२।। इति सावित्री ९ ग्रक्षसूत्रवज्रशक्ति तस्याधश्च कमंडलुं। विखंडां पूजयेन्नित्यं सर्वेकामफलप्रदाम् ।। १३।। इति विखंडा १० शुलाक्षसूत्रं दंडं (खेर) च श्वेते चामरके तथा। श्वेतवेहा भवेत्वेवी-स्रोतला पापनाशिनी ॥१६॥ इति स्रोतला ११ पाशांकुशाऽभयलिङ्कं चतुर्हस्तेष्वन् क्रमात । विपुरा नाम संवृज्या बंदिता विदर्शरपि ॥१५॥ इति विपुरा १ इति द्वादश गौरी स्वरूप (जयोक्त दे. मृ. प्र.)

### द्वादश सरस्वती स्वरूप

(वास्तुविद्या दीपार्णवमते)

वास्तुविद्या दीपाणंव स्त्रौर जयमन देवता भू. ५ में सरस्वती स्वरूप वर्णन दोनों का एक ही है। एक मुख, मुकुट कुंडलादि स्नाभूषण, यौवनावस्था, प्रसन्नमुख, तेजप्रभामंडल स्त्रौर चार भुजायें कमल, माला, वीणा, पुस्तक स्नौर वरद लोभ विलोभ हस्त में धारण किये यही दीपाणंव की बारवी नारदी देवी को स्रभय स्नौर जयमते दे. मू. प्र. ये दशवी महालक्ष्मी की भी स्रभय मुद्रा कही है। कई ग्रंथों में सरस्वती का वाहन मयूर या हंस कहा है किंतु यहां दोनों ग्रंथों में वाहन का उल्लेख नहीं है।

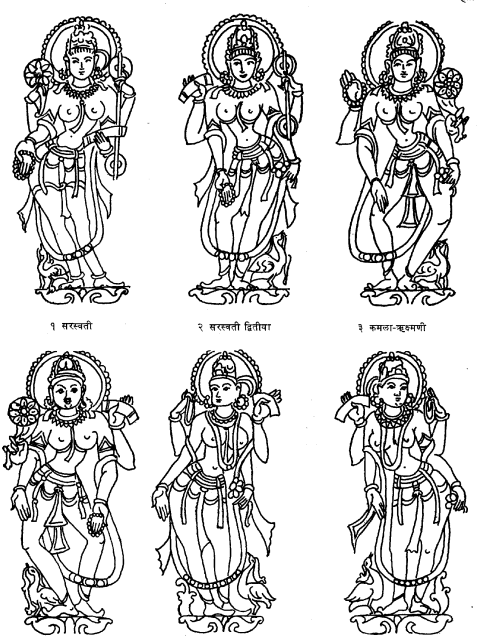
श्रथातः संप्रवस्थामि वाणी द्वांदश लक्षणाः ।
चतुर्मूजाश्चेकवक्वा मुकुटेन विराजिताः ॥१॥
प्रमामंडलसंयुक्ताः कुंडलाञ्चितशेखराः ।
वस्त्रालंकारसंयुक्तसुरूषा यौवनान्विताः ॥२॥
सुप्रसन्नाः सुतेजास्का नित्यं च मक्तवत्सलाः ।
विष्णाधश्राक्षसूत्रे तदूर्व्यं पद्ममुक्तमम् ॥३॥
वीणा वामकरे सेया वामाधः पुस्तकं. तथा (इति प्रथम सरस्वती)॥
विक्षणाधो ह्यससूत्रं तदूर्व्यं पुस्तकं तथा ॥६॥
वीणा वामकरे सेया तदधः पद्मपुस्तकम् ।
द्वितीया सरस्वती नाम हंसवाहनसंस्थिता ॥ ॥इति द्वितीयसरस्वती२
वरवा विक्षणे हस्ते चाक्षसूत्रं तदूर्व्वंतः ।
पद्मं वामकरे सेयं वामोध्यं पुस्तकं भवेक्त् ॥६॥ इति कमलाऋक्मिणी ३

#### वेबी-शक्ति-स्वरूप

939

दक्षिणे वरदा ज्ञेया तदूध्वे पद्ममुत्तमम्। पुस्तकं वामहस्ते च वामधश्चाक्षमालिकाम् ।।७।। इति जयादेवी ।। वरदं दक्षिणे हस्ते चाक्षसूत्रं तदूर्ध्वतः । पुस्तकं वामहस्ते च तस्याधः पद्ममुत्तमम् ॥८॥ इति विजया ५ बरदं दक्षिणे हस्ते पुस्तकं च तद्रध्वंतः। श्रक्षसूत्रं करे वामे वामधः पद्ममुत्तमम् ॥९॥ इति सारंगी ६ ग्रभयं दक्षिणे हस्ते ऊर्ध्वे चवाक्षमालिकाम् । वोणा वामकरे स्थाप्या तस्याधः पुस्तकं भवेत् ॥१०॥ इति तुंबरी ७ वरदं वक्षिणे हस्ते तदूध्वें पुस्तकं भवेत् । बीणा वामकरे ज्ञेया तस्याधः पद्ममुत्तमम् ॥११॥ इति नारदी ८ दक्षिणे वरदा मुद्रा पद्मं तस्योपरि स्थितम्। वीणा वामकरोध्वें तु चाधः करे तु पुस्तकम् ॥१२॥ इति सर्वमंगला ९ पद्मं च दक्षिणे हस्ते ऊर्ध्वं चैवाक्षमालिकाम्। वीणा च वामहस्ते तु वामाधः पुस्तकं भवेत् ॥१३॥ इति विद्याधरो १० दक्षिणे चाक्षसूत्रं तु पद्मं तस्योपरिस्थितम् । पुस्तकं वामतो हस्ते चाभयं तदधः स्थितम् ॥१५॥ इति सर्वविद्या ११ ग्रभयं दक्षिणे हस्ते तदूध्वें पद्ममीष्यते । पुस्तकं वामहस्ते तु तस्योधश्चाक्षमालिकाम् ॥१५॥ इति शारदादेवी १२ इति वास्तुविद्यायां दीपार्णवे द्वादश सरस्वतीस्वरूपाणि ।।

|          |               | दायीं भुजा |             | बायीं भुजा |                 |              |              | दायीं भुजा |        | बायीं भुजा |        |
|----------|---------------|------------|-------------|------------|-----------------|--------------|--------------|------------|--------|------------|--------|
|          |               | नीचे       | उपर         | उपर        | नीचे            |              |              | नीचे       | उपर    | उपर        | नीचे   |
| 9        | १ सरस्वती     | माला       | कमल         | वीणा       | पुस्तक          | હ            | तुंबल        | ग्रभय      | माला   | वीणा       | पुस्तव |
| <b>ર</b> | २ सरस्वती     | माला       | पुस्तक      | वीणा       | पद्म .          | 6            | नारदीय       | वरद        | पुस्तक | वीणा       | कमल    |
| ş        | कमला ऋक्ष्मणी | वरद        | कमल         | कमल        | पुस्तक          | 9            | सर्वमंगला    | वरद        | कमल    | वीणा       | पुस्तव |
| ४        | जया           | वरद        | कमल         | पुस्तक     | माला            | 90           | विद्याधरी    | कमल        | माला   | वीणा       | पुस्तव |
| 4        | विजया         | वरद        | माला        | पुस्तक     | कमल             | 99           | सर्वविद्या   | माला       | कमल    | पुस्तक     | ग्रभय  |
| દ્       | सारंगी        | वरद        | पुस्तक      | माला       | कमल             | 93           | सर्वप्रसन्ना | ग्रभय      | कमल    | पुस्तक     | माला   |
|          |               | इ          | ते द्वादश स | रस्वती स्व | रूप वास्तुविद्य | : दीपार्णव । | l            |            |        | •          |        |

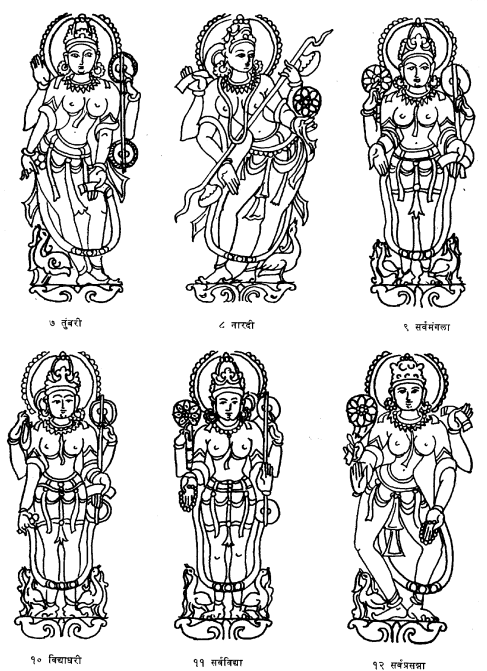


६ सारंगीदेवी

५ विजयादेवी

४ जयादेवी

वेबी-शक्ति-स्वरूप १३९

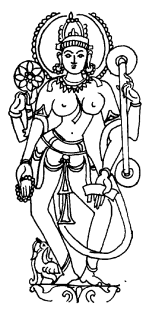


### अथ द्वादश सरस्वती स्वरूपाणि (देवतामूर्ति प्रकरणम् )

एकवक्ताः चतुर्मुजा मृकुटेन विराजिताः ।
प्रभामंडलसंयुक्ताः कुंडलान्वितरोखराः ॥१॥ इति सरस्वती लक्षणानि
प्रक्षपद्म वीणा पुस्तकंमंहाविद्या प्रकीतिता । इति महाविद्या १
ग्रक्ष पुस्तक वीणा पद्मैः महावाणी च नामतः । इति महावाणी २
वराक्षं पद्मपुस्तके शुभावहा च भारती । इति भारती ३
वराक्षं पद्मपुस्तके शुभावहा च भारती । इति भारती ३
वराक्षं पुस्तकं सरस्वती प्रकीतिता ॥३॥ इति सरस्वती ४
वराक्षं पुस्तकं पद्मं आर्यानाम प्रकीतिता ॥ इत्यार्या ५
वर पुस्तकपद्माक्ष बाह्यी नाम पुखावहा ॥६॥ इति बाह्यी ६
वर पद्म वीणा पुस्तकं सहाधेनुश्च नामतः । इति बाह्यी ६
वरं च पुस्तकं वीणा वेदगर्भा तथाम्बुजम् ॥५॥ इति वेदगर्भा ८
ग्रक्षं तथाऽभयं पद्मपुस्तकंरीश्वरी भवेत् ॥ इति ईश्वरी ९
ग्रक्षं पद्मं वरग्रंथौ महालक्ष्मोस्तु धारिणी ॥६॥ इति महाकक्ष्मी १०
ग्रक्षं पद्मं पुस्तकं च महाकाल्या वरं तथा । इति महाकालो ११
ग्रक्षं पद्मं पुस्तकं च महाकाल्या वरं तथा । इति महाकारस्वती १२

---इति द्वादश सरस्वतीस्वरूपाणि (जयमते)

|   |           | दक्ष |        | वाम    |        |    |                | दश   | <b>T</b> | वाम    |        |  |
|---|-----------|------|--------|--------|--------|----|----------------|------|----------|--------|--------|--|
|   |           | नीचे | उपर    | उपर    | नीचे   |    | _              | नोचे | उपर      | उपर    | नीचे   |  |
| 9 | महाविद्या | माला | कमल    | वीणा   | पुस्तक | y  | कामधेनु        | वरद  | पद्म     | वीणा   | पुस्तक |  |
| 7 | महावाणी   | माला | पुस्तक | वीणा   | कमल    | C  | वेदगर्भा       | वरद  | पुस्तक   | वीणा   | कमल    |  |
| ₹ | भारती     | वरद  | माला   | कमल    | पुस्तक | 9  | <b>ई</b> श्वरी | माला | ग्रभय    | कमल    | पूस्तक |  |
| ሄ | सरस्वती   | वरद  | कमल    | माला   | पुस्तक | 90 | महालक्षी       | माला | पद्म     | वीणा   | पुस्तक |  |
| ų | श्रार्या  | वरद  | माला   | पुस्तक | कमल    | 99 | महाकाली        | माला | कमल      | पुस्तक | ग्रभय  |  |
| Ę | ब्राह्मी  | वरद  | पुस्तक | माला   | पद्म   | 92 | महासरस्वती     | माला | पुस्तक   | वीणा   | पद्म   |  |



१ महाविद्या

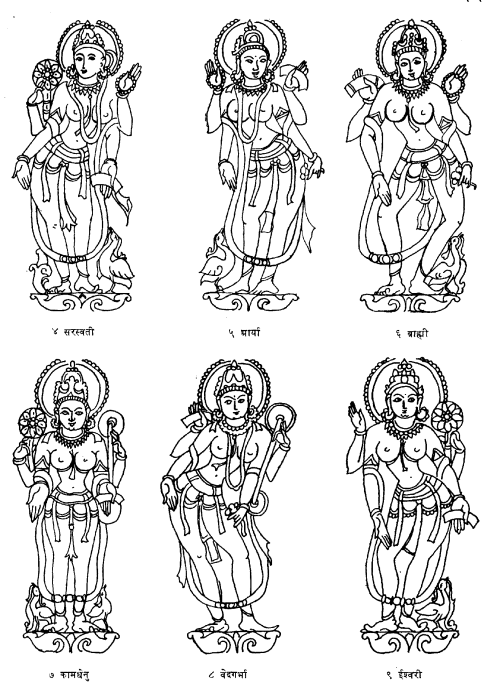


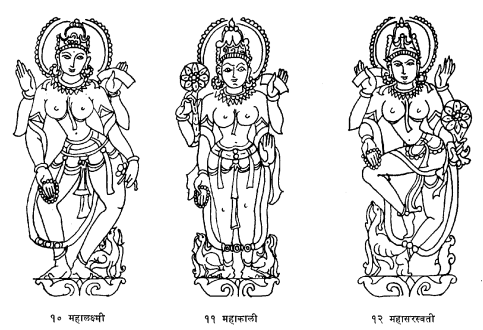
२ महावाणी



३ भारती

देवी-शक्ति-स्वरूप १४९





गौरि का स्रायातने–गौरि का वामें ''श्री'' दक्षिणे सिद्धिः पश्चिमे साविती; नैऋत्ये सरस्वती वायव्ये भगवती; ईशान्ये गणेशः अग्निमे कार्तिकेय मध्यमां किरीट कुंडलादि म्रलंकार युक्त गौरि की स्थापना करना गौरि के प्रासाद के द्वार की म्रष्ट प्रतिहारिणी द्वारपालिका नीचे दी गयी हैं।

| दिशा                           | नाम                             | <b>ऋायु</b> ध                 |
|--------------------------------|---------------------------------|-------------------------------|
| पूर्व द्वारे                   | जया–वामे                        | ग्रभय, ग्रंकुश, पाश, दंड      |
|                                | विजया–दक्षिणे                   | पाश, दंड, स्रभय, संकुश        |
| दक्षिण द्वारे                  | ग्रजिता–वामे                    | म्रभय, कमल, पाश, दंड          |
|                                | <b>ग्र</b> पराजित–दक्षिणे       | पाश, दंड, श्रभय, कमल          |
| पश्चिम द्वारे                  | विभक्ता–वामे                    | ग्रभय, वज्र, ग्रंकुश, दंड     |
|                                | मंगला–दक्षिणे                   | म्रंकुश, दंड, ग्रभय, वज्र     |
| उत्तर द्वारे                   | मोहिनी–वामे                     | ग्रभय, शंख, पद्म, दंड         |
|                                | स्तंभिनी–दक्षिणे                | पद्म, दंड, ग्रभय, शंख         |
| चंडिका देवी के प्रासाद के द्वा | र के ग्रष्ट प्रतिहार द्वारपाल : |                               |
| दिशा                           | नाम                             | ग्रायुध                       |
| पूर्व द्वारे                   | वताल–दक्षिणे                    | तर्जनी, खट्वांग, डमरु, दंड    |
|                                | कोटर (करट)–वामे                 | डमरु, दंड, तर्जनी, खट्वांग    |
| दक्षिण द्वारे                  | पिङ्गलाक्ष–दक्षिणे              | ग्रभय, खड्ग, गदा, दंड         |
|                                | भृकुट-वामे                      | गदा, दंड, ग्रभय, खड्ग         |
| पश्चिम द्वारे                  | धूम्रक–दक्षिणे                  | तर्जनी, वज्र, म्रंकुश, दंड    |
|                                | कुक्कुट–वामे                    | दंड, ग्रंकुश, वज्ज्र, तर्जनी  |
| उत्तर द्वारे                   | रक्ताक्षदक्षिणे                 | तर्जनी, विशूल, खट्वांग, दंड   |
|                                | सुलोचना (त्निलोचन)–वामे         | खट्वांग, दंड, तर्जनी, त्रिशूल |

अङ्गः विंशतिम्

## दिक्पाल

प्राचीन बैदिक साहित्य में दिक्पाल को महत्त्व का स्थान दिया गया है। प्राचीन साहित्य में चार दिशाओं के दिक्पालों में इन्द्र, यम, वरुण और सोम को प्रथम स्थान दिया गया है। उनके सुक्त और ऋचाएं वदों में हैं। उसके बाद के समय में विदिशा-विकोण के दिक्-पालों में-अग्नि, नैऋति, वायु और ईश को स्थान देकर आठ दिशापित देव के रूप में स्वीकार किये गये हैं। बाद में अधो पाताल के अनंत और ऊर्ध्व-आकाश के ब्रह्मा भी पिछले काल में दिशापित के रूप में माने जाने लगे। इस तरह १० दिक्पालों का पूजन होने लगा।

वैदिक और जैन ग्रंथों में इन सब दिक्पालों को लोकपाल भी कहा जाता है। प्राचीन मंदिरों के ब्राह्मभीति भाग को मंडोवर कहा जाता है। इस मंडोवर की जंघा में—उपांगों में अनेक देवों, देवियों, देवांगनाओं के साथ दिक्पाल की मूर्ति भी उत्कीण होती है। वहां दिक्पालों की मूर्तियों को दिशा के अनुसार स्थान दिया जाता है। मंदिर के कक्षासन की वैदिका में, स्तंभों के जगती–वितान (गुंबद) में भी कभी-कभी दिक्पालों की मुर्तियां होती हैं।

म्राठ दिशा-विदिशा के उपरांत, म्रधो-पाताल में म्रनंत का स्थान, पश्चिम-नैऋत्य के मध्य में म्रौर ऊध्वीकोश में ब्रह्मा का स्थान, पूर्व भीर ईशान के मध्य में शास्त्रकारों ने निश्चित किया है। लेकिन इन दो दिक्पालों की मूर्तियां मंदिर के प्रासादों में कम दिखाई देती हैं।

हिन्दू और जैन पूजाविधि संग्रहों की तरह १० दिक्पालों का भी पूजन किया जाता है। दिक्पालों की मूर्तियों के सपत्नीक स्वरूप बनाने के उल्लेख 'विष्णु धर्मोतर' तथा अन्य पुराण आदि ग्रंथों में मिलते हैं। लेकिन ऐसे सपत्नीक दिक्पालों के स्वरूप बहुत कम दिखाई देते हैं। देलवाड़ा के चौमुख मंदिर में ग्रौर डीसा के सिद्धांबिका के मंदिर में ऐसे सपत्नीक दिक्पालों के स्वरूप मिलते हैं। स्त्री ग्रौर पुरुष दोनों दिक्पालों के वर्ण, आयुध, वाहन ग्रौर भुजा एकसे करने का आदेश है।

दिक्पालों को किरीट, मुकुट, कुंडल ग्रादि ग्राभूषण पहनाने चाहिये। जैनों के 'निर्वाण कलिका' ग्रीत 'ग्राचार दिनकर' में दिक्पालों के स्वरूप दो हाथ के कहे हैं। पारस्कर गृह्यसूत्र, ग्रान्त, मत्स्य, विष्णु धर्मोत्तर, बृहद्संहिता, श्रीतत्विनिध, देवतामूर्ति प्रकरण, ग्रंगुमद भेदागम, पूर्वकारणागम्, द्वेयाश्रय ग्रंपराजित सूत्र, शिल्परत्नम्, रूपमंडन, ग्रीर ग्रभिलाषितार्थ चितामणी ग्रंथों में दो या चार मुजायें, वाहन, श्रायुध, वर्ण ग्रादि संबंधी भिन्न-भिन्न मत प्रदिश्ति किये गये हैं।

दिक्पालों के स्वतंत्र मंदिर ( वायुदेव के अतिरिक्त ) कहीं देखे नहीं जाते । पूजन-विधि के समय दिक्पालों के नाम के साथ उनके एक प्रमुख आयुध का भी उच्चार किया जाता है । दिक्पालों के मृतिस्वरूप में प्रादेशिक भेद कहीं कहीं पाये जाते हैं ।

### दस दिक्पालों का वर्णन

#### १. इन्द्र :

पूर्व दिशा के स्त्रीर स्वर्ग के देवों में वह स्रधिपति माना जाता है। वेदों में इन्द्र, ग्रग्नि झौर सूर्य के स्वरूपों की स्तुति करते तिमूर्ति की कल्पना हुई है। बाद में उन स्वरूपों का परिवर्तन होकर इन्द्र को ब्रह्मा, ग्रग्नि को रुद्र और सूर्य को विष्णु के रूप में ग्रहण

किया गया है। इन्द्र स्वर्ग के, और वायु, ब्राकाश, वृष्टि, विद्युत ग्रादि के ग्रधिपति और पूर्व दिशा के दिक्पाल हैं। इन्द्र को तीन या सहस्र नेंद्रवाला कहा है। समुद्र-मंथन से निकला हुन्रा सात सूंडवाला हाथी उसका वाहन है। वज्र उसका प्रमुख ग्रायुध है। उसका वर्ण पीत हैं, 'देवतासूर्ति प्रकरण' और 'रूपमंडन' में वरद, वज्र, ग्रंकुश ग्रीर कमंडल को ग्रायुध माना है। उसकी वायीं ग्रोर सचि (सूलोमा)



स्तम्भ में इन्द्र प्रतिमा

इन्द्राणी को नीचे की ब्रोर खड़ी किया जाता हैं। उसकी सेवा में ब्र<u>प्सरा ब्रौ</u>र गंधर्व हमेशा होते हैं। उसके ब्रायुध वज्ज, धनुषवाण ब्रौर ब्रंकुश होते हैं। उसे खेत वर्ण का ब्रौर ब्रिनेत्री कहा है। जैन लोग उसे तये हुए कंचन वर्ण का मानते हैं। 'बृहद संहिता ' ब्रौर 'विष्णु धर्मोत्तर' में इन्द्र चौदहवीं संख्या का चिन्ह-वाचक ( प्रतीक ) है। 'ब्रमरकोश' में इन्द्र के ३५ नाम वर्णित किये हैं।

#### २. अग्नि :

वह ग्रग्निकोण के दिशापित है। वैदिक देवों में उसका स्थान महत्त्वपूर्ण है। उसे धुमकेंतू भी कहते हैं। उसके स्वरूप वर्णन में उसे तीन नेत्र, चार हाथ, दो दाढ़ीवाले मुख, तीन पैर, चार सींग वाला और सप्तशिला जैसा कहा गया है।

'संस्कार भास्कर' भ्रीर 'श्री तस्त्रनिधि' में उसका स्वरूप इस प्रकार कहा गया है: सात हाथ, चार सींग, सात जीभ, दो मुख, यज्ञो-पवीत श्रीर तीन पैरयुक्त उसका चित्रस्वरूप वर्णित है । ऐसे विचित्र स्वरूप के कारण उसे यज्ञ-पृरुष के नाम से भी पहचाना जाता है । विक्पाल

984

ऐसी विचित्न मूर्ति दक्षिण भारत के चिदम्बरम में ग्रीर तावणकोर के कंडीपुर के शिव मंदिर में हैं। इसके क्रलावा दो मुख, तीन पैर श्रीर चार भुजाओं के स्वरूपवाली मूर्ति खजुराहो और मोढेरा (गुजरात) के सूर्यमंदिर के अग्निकोण में मौजूद है। ऐसी विचित्न मूर्तियां बहुत कम दिखाई देती हैं। इस मूर्ति का वर्ण रक्त है, मेष का वाहन है श्रीर मूर्ति के पैर के पास ग्रीन ज्वाला युक्त कुंड है। मूर्ति के दोनों ग्रीर स्वधा और स्वाहा नामक उसकी दो पित्यां खड़ी हुई होती हैं। ग्रीन का मुख्य ग्रायुध सूचि शाखा है। उसके चार हाथों में कई जगह वरद, शक्ति-कमल ग्रीर कमंडल दिए हुए होते हैं। शक्ति की जगह कहीं सूचि भी होती है। इस विचित्न स्वरूप को ग्रीन या यज्ञ-पुरुष भी कहा जाता है।

#### ३. यमः

यह दक्षिण दिशा का अधिपति और मृतात्मा <u>का मु</u>ख्य देव है। इसे याम्या भी कहते है। इसके पिता विवस्वान और पत्नी धूमीणीं है। शरीर श्याम वर्ण का है, भैंसे का वाहन और मुख्य श्रायुध दंड है। मनुष्य के कर्मों की नोंध करते दो हाथों में लेखनी और पुस्तक







दक्षिणे-यम

है। श्रौर ऊपरी हाथ में मनुष्य को मृत्यु-काल की याद दिलाता कुर्कुट भी है। पाश श्रौर दंड का ग्रायुध भी शिला-शास्त्रों में वर्णित है। उड़िया के भुवनेश्वर में यम के दो हाथों में से एक दंड दिया गया है ग्रौर भैंसे का वाहन कहा है। उसे धर्मराज या पितृराज भी कहते हैं। उसके पैर के पास मृत्यु ग्रौर विजयगुप्त की छोटी खड़ी मूर्तियां होती है। श्राद्ध में यम का पूजन होता है।

#### ४. नैऋतीः

नैऋत्य कोण के इस दिक्पाल का स्वरूप राक्षस जैसा कूर माना गया है। भूत, पिशाच, राक्षसों का ग्राधिपति होने के कारण उसे राक्षसेन्द्र भी कहते हैं। उसे भैरव भीर क्षेत्रपाल के नाम से भी पहचाना जाता है। पुराणों में उसे एकादश रुद्र माना है। उसका वर्ण हिरत है। दूसरे कई लोग मानते हैं कि उसका श्याम धूम्ररंग है। उसके चार हाथ हैं। उसके हाथों में किंद्रका, खड्ग, ढाल भीर (नीचे के हाथ में) दुश्मन का मस्तक होता है। शिल्पग्रंथ में उसका वाहन श्वान माना जाता है। कई भीर मतों से उसका वाहन सिंह, शब, खर, या नर भी माना जाता है। 'ग्रंशु भेदागम' में उसे दाढ़ीवाला माना गया है। भीर उसके ग्रासपास सात रम्य ग्रप्सराएं दिखाई हैं। नैऋती के लिये उध्वंकेशी मुकुट करने का विधान है।

### 🗸 ५. बरुण :

वरुण पश्चिम दिशा का श्रधिपति है। वेदों में उससे सम्बंधित कई सूक्त हैं। वह सारे विश्व को जलयुक्त करता है, इस लिये उसे वरुण कहा गया है। जगत का वह प्राणाधार माना जाता है। कर्मकांड आदि विधियों में उसका पूजन किया जाता है। जलाश्यों में उसकी प्रतिमाएं रखी जाती हैं। चार भुजाओं में पाश का आयुध मुख्य है। उसके आयुध वरद, पाश, कमल और कमंडल माने जाते हैं। उसका वाहन मकर है। अन्य मत से हंस, मृग और मीन भी उसके वाहन माने गये है। उसका वर्ण श्वेत या मेघवर्ण है। उसके दायों और मकरवाहिनी गंगा और बायों और कूमैवाहिनी यमुना चामर ढालती बनाई गई है। कई जगह बायों और पत्नी वरुणी का स्वरूप भी मिलता है।

### ६. वायु :

वायब्य कोण का यह अधिपति है। वेद की ऋचाओं में इसे देवों का बास कहा गया है। महाभारत में भीम का और रामायण में उसे हनुमंत का पिता माना है। वायु-पुराण में उसके अनेक कथानक हैं। वायुदेव का मंदिर गुजरात में पाटन के पास है। 'वायडा ब्राह्मण' और 'वायडा वैश्य' का वह इष्टदेव माना जाता है। शामलाजी में वायुदेव की गुप्तोत्तर काल की मूर्ति है। उसका वाहन हरिण है। उसका वर्ण शीत-श्वेत या धूम्म है। उसकी चार मुजाओं के आयुधों में, ऊपर के दो हाथों में, दो ध्वज और नीचे दाये हाथ में वरद और वायें हाथ में कमंडल दिया जाता है। अन्य मत से पाश, पद्म, अंकुश और दंड भी उसके आयुध माने जाते हैं। उसकी पत्नी शिला है।

# ७. सोम (कुबेर)ः

उत्तर दिशा का वह नवनिधि अधिपति हैं। यक्षों का अधिपति और देवों का वह कोषाध्यक्ष हैं। **बौद्ध** संप्रदाय में उसे 'धनाध्यक्ष' या जंमल के नाम से पहचाना जाता हैं। उसकी पत्नी का नाम हरिती है, और उसका वाहन हाथी है। नरयुक्त



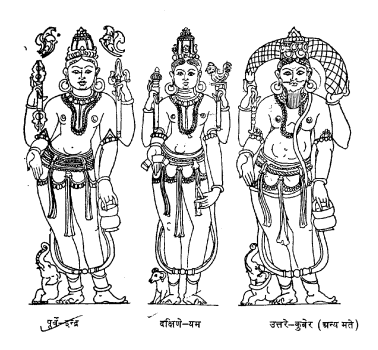
पश्चिमे-वरुण

विमान या बकरी से जुड़ी गाड़ी भी उसका वाहन है। उसका वर्ण श्वेत है। और कई उसे अनेक वर्ण का भी मानते हैं। उसका पेट बड़ा है। उसके चार भुजाएं हैं। ऊपर के दो हाथों में <u>निधि-द्रव</u>्य की थैली होती है। शिल्पियों के मत से वह फल, गदा, कुंभ और दिक्पाल

१४७

कमंडलधारी भी हैं। उसका प्रमुख ग्रायुध गदा है।

सोम की पत्नी के चार हाथ होते हैं। उसका स्थान बायें उत्संग में होता है। वह पिंगाक्ष-वृक्षिदेवी मानी जाती हैं। लंका में उसकी वैष्णव के नाम से पूजा होती हैं। उसके पैर की दायों ब्रोर शंखनिधि और बायों ब्रोर पद्मविधि नामक मूत जैसे बलवान भयंकर रूप बनाये जाते हैं। नीचे की ब्रोर विभव और रिद्धि देवी रत्नपान धारण किये हुए खड़े होते हैं। दूसरे हाथ से वह कुबेर को ब्रालिंगन दिये होती है।



# ८. ईश:

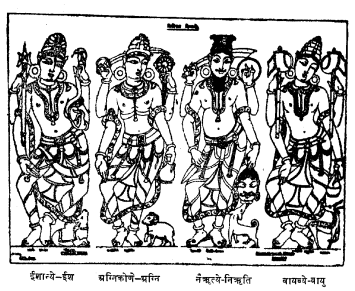
ईशान कोण का ग्रधिपति ईश शिव का स्वरूप है। उसका वर्ण श्वेत ग्रौर वाहन वृषभ (नंदी) है। वह तिनेत्नी है। उसके जटामुकुट में ग्रर्घचंद्र है। उसकी चार भुजाओं में वरद, तिशूल, नागेन्द्र ग्रौर विजोर है। ग्रन्य ग्रंथों में उसके ही हाथों में तिशूल श्रौर वरदमुद्रा मानी गई है। वह व्याघ्रचमं, यज्ञोपवीत ग्रौर जटामुकुट धारण करता है।

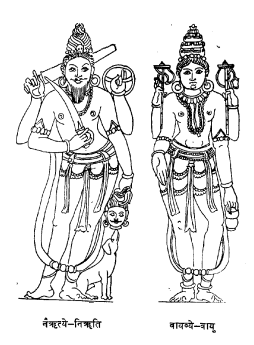
### ९. अनंत :

वह पाताल का ग्रधोदिक्पाल है। उसका स्वरूप नाभि के ऊपर मनुष्य रूप ग्रौर नाभि के नीचे सर्प रूप होता है। वह कमल पर बैठा हुग्रा उत्कीर्ण किया जाता हैं। उसका वाहन सर्प माना जाता है। उसका वर्ण सित था ऋष्णवर्ण है। ऊपर के दो हाथों में तिश्रूल ग्रौर नीचे बायें हाथ में उसने ग्रक्षमूत्रमाला धारण की है। बिलराजा के वचनानुसार कई उनको विष्णु का रूप भी मानते हैं।

#### **१०** ब्रह्माः

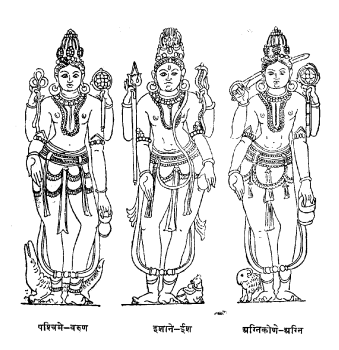
ऊर्ध्व लोकाधीश्वर दिक्षाल है। उसके चार भुजाएं हैं, भीर वर्ण सुवर्ण जैसा है। उसका बाहन हंस है भीर हाथों में पुस्तक, माला, शंख तथा कमंडल है। १४८ मारतीय सिल्पसंहिता





विक्पाल

१४१





# दिक्पाल स्वरूप (रूपमंडन)

वरं वज्रांडकुशो चैव त्तुंबीं धत्ते करैस्तु यः। गजारवः सहस्राक्ष इंद्रःपूर्वविशाधियः ॥३॥ इति पूर्व इंद्र ॥१॥ वरदः शक्तिहस्तश्च समृणालकमंडलुः। ज्वालापुंजिनभो देवो मेषारुढो हुताशनः ॥२॥ इति आग्नेव्यां हुताशन अग्नि ॥२॥ लेखिनी पुस्तकं धत्ते कुक्कुटं दंडमेव च। महामहिषसंख्दो यमः कृष्णाङ्ग ईरित ॥३॥ इति दक्षिणे धर्मः (धर्मराज) ॥३॥ खङ्गं च खेटकं हस्ते कार्तिकावैरिमस्तकम्। बंध्टाकरालवदनः श्वानारुढश्च निर्ऋतिः ॥६॥ इति नैरुत्यां निरुतिः ॥६॥ बरतुंबीपाशपद्म हस्तै बिम्नत् ऋचां चयम्। नकारुढः स कर्तव्यो वरुणः पश्चिमाश्रितः ॥५॥ इति पश्चिमे वरुणः ॥५॥ वरध्वजपताकां च कमंडलुं करैंदैधत् । मुगारुढो हरिद्वर्णः पवनो वायुदिक्पतिः ॥६॥ इति वायव्ये वायुदेवः ॥६॥ गदा निधि बीजपुर कमंडलुधरः करै :। गजारुढः प्रकर्तव्यः धनदश्चोत्तरे तथा ॥१॥ इति कुबेरधनदः सोम ॥३॥ वरं तथा विशूलं नागेन्द्रं बीजपूरकम्। बिभ्राणो वृषभारुढो ईशानो धवलद्युतिः ॥८॥ इति इशानेइश ॥८॥ ( रुपमंडन ) ब्रह्मान्नागच्छ संतिष्ठ स्नुव व्यवग्रहस्तस्था। सलोकोध्वाः विशो रक्ष यथास्थानं नमोस्तु ते ॥९॥ इति अध्वे बह्या ॥९॥ ग्रनंतागच्छ चक्रास्य कुर्मस्थाहिगणैर्वृतः। श्रघोदिशं रक्ष रक्ष श्रनंतेश नमोस्तुते ॥१०॥ इति पाताले श्रनंत ॥१०॥

कई विधिविधान के ग्रंथों में दिक्पाल के दो ग्रायुध दोम्जाये धारण करने का कई ग्रन्य ग्रंथ में वर्ण वाहन भ्रायुधों का मतमताँतर कहा है। दिक्पाल के ग्राठ स्वरूप कहे हैं। ग्रनंत ग्रीर ब्रह्मा के स्वरूप का उल्लेख नहीं है।

अङ्ग : एकविंशतिम्

### ग्रह स्वरूप

वैदिक ज्योतिष में २७ नक्षत्न कहे गये हैं। उससे १२ राशि बनी और उनके ७ राशिपति हैं। अपने स्थान पर होने से उन्हें ग्रह् कहे जाते हैं। राहु और केतु किसी भी राशि के स्वामी न होते हुए भी उनको ग्रहमंडल में गिना जाता हैं। इस तरह ग्रहों की संख्या (७ + २) = ९की हुई। सूर्य, चंद्र, मंगल, वृंध, गृरु, शुक्र, शिन, राहु और केतु। मानव जीवन के साथ नौ ग्रह, अपनी गित और स्थान के कारण संबंध कर्ता होने से, ज्योतिषशास्त्र में उन्हें महत्त्व का स्थान प्राप्त हैं। भावी प्रसंगों की आगाही ज्योतिषी गिनती से करते हैं। देवों की तरह उनका भी बत-पूजन किया जाता हैं। वेदों में भी ग्रहों के उल्लेख हैं।

ग्रहों में सूर्य का स्थान प्रथम और सर्वोच्च है। ग्रहविषयक साहित्य उत्तर भारत के तथा द्रविड् प्रदेशों के ग्रंथों में बहुत पाया जाता है। उनमें ग्रहों का वर्णन करते हुए उन्हें दो या चार हाथवाले बताया गया है। कई ग्रहों के ब्रायुध और स्वरूप में भी भिन्तता है, ऐसा उनमें वर्णन है। अग्नि, मत्स्य, पदा, विष्णु धर्मोत्तर, वृहद्संहिता, ग्रंशुमदभेदागम, पूर्वकारणागम, श्री तत्त्वनिधि, देवतामूर्ति प्रकरण, दीपार्णव, अभिलाषितार्थ चितामणि भौर शिल्परत्नम् भ्रादि ग्रंथों में ग्रहों के बारे में ग्रालोचना है। उसमें कई जगह एक-वाक्यता नहीं है, भिन्तता भी है। कमी ग्रधिक भुजा भीर ग्रायुध वाला कहा है।

प्रत्येक ग्रह के माथे पर किरीट-कुंडल होना ही चाहिए । अन्य <u>भलंकार भी होने</u> चाहिए ऐसा निर्देश है । नवग्रहों के स्वरूप प्रासाद के वितान (गुंबद) में, कक्षासन में, जंघा या स्तंभ के पाट में उत्कीण होते हैं ।

जैनों के ब्वेतांवर और दिगंवर संप्रदायों में ग्रहों को गौण माना गया है। फिर भी दोनों संप्रदायों की विधिविधानपूजा में ग्रहों को समाविष्ट तो किया ही गया हैं। जैन प्रतिमा के परिकर की गादी के नीचे के ग्रधोभाग में नव ग्रहों के छोटे स्वरूप उत्कीर्ण किये जाते हैं। जैन ग्रंथों में ग्रहों के ग्रायुध, भुजा ग्रीर वाहन एक-से नहीं हैं। नौवींसदी के 'निर्वाणकिता' में ग्रहों ग्रीर दिक्पालों को दो-दो मुजावाले बताया गया हैं। पूजन-विधि के मंत्रों में एकएक ग्रायुध का उच्चार किया जाता हैं। ग्रहों के मूर्तिस्वरूप में प्रादेशिक भिन्नता भी देखी जाती हैं।

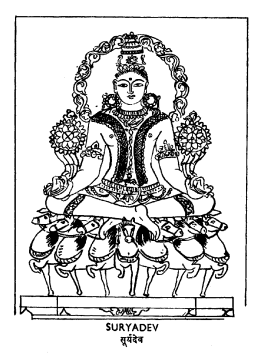
सूर्य के सिवा ग्रन्य ग्रहों के स<u>्वतंत्र मंदिर</u> ग्रौर प्रमुख पूज्य मूर्तियाँ नहीं मिलती हैं। १२ <u>या १३वीं शताब्दी में मंदिरों के द्वार पर</u> उत्तरंग के पट्ट में नवग्रह सैकड़ों की संख्या में पंक्तिबद्ध रूप में उत्कीण देखने को मिलते हैं।

# नवग्रहों के वर्णन

**१.** सूर्य (SUN):

वेदों में स्वतंत्र सूक्तों द्वारा ब्रादित्य की बहुत स्तुति की गयी है। ऋग्वेद के एक सूक्त में सूर्य के छह नाम, तथा ब्रथवंवेद में ब्रादिति के ब्राठ पुत्रों के नाम, सूर्य के कहे हैं। 'तैतिरीय ब्राह्मण' में भी ब्राठ नाम कहे हैं। 'शतपथ-ब्राह्मण' में बारह कहे हैं, उन्हें १२ महीने के साथ गिनाये हैं। इन सब प्रथों में सूर्य का 'ब्ररीयमन' नाम दिया है। उसका ब्रथ है 'मित्र'। पारसी धर्मग्रंथ 'ब्रवेस्ता' में भी यही नाम है। 'विवस्त्रत' सूर्य का स्वरूप ईरानी देवता में है। ऋग्वेद में सूर्य को 'पूथन्' कहते हैं। शीरपक्ष में ईरानी प्रजा का

संबंध सूचक है। भारत में सूर्यपूजा का प्रावल्य बढ़ने का एक कारण है। मुख्य पंजायत देवों में सूर्य का स्थान है। मध्ययुग तक सूर्यपूजा का और उसके मंदिरों का बहुत महत्त्व था। बाद में सूर्य का महत्त्व ग्रन्य ग्रहों जैसा गौण हो गया और उसके स्वतंत्रमंदिर भी कम बनने लगे। मोढ़ेरा का सूर्यमंदिर अत्यंत प्राचीन है। वैसे ही ग्रीस में भी सूर्यमंदिर वने थे। लेकिन ग्रव सूर्यमंदिर नहीं बनते। अफगानिस्तान में भी सूर्य का स्वष्ट्य हमारी मान्यता से ही मिलता—जुलता है। 'देवता मूर्ति प्रकरण' में सूर्य के बारह स्वरूप, चार भुजाओं वाले कहे हैं। उपर के दोनों हाथों में कलश, दूसरे दो हाथों में माला, शंख, चक्र, वरद, पाश, तिशूल, गदा, सखा ग्रादि में से कोई भी दो ग्रायुध रहते हैं।



'दीपार्णव' ग्रंथ में सूर्य के तेरह नाम <u>ग्र</u>ौर स्वरूप कहे हैं। ग्रौर उन्हीं सभी को दो हाथ वाले कहे हैं। कमल, शंख, वज्ज, दंड, फल ग्रौर चक्र उसके ग्रायुध हैं।

सूर्य की मूर्ति समपाद मुद्रा में खड़ी होती है। मूर्ति के दोनों हाथों में दंडवाले कमल होते हैं। उसकी छाती योद्धा जैसी होती है। स्रौर पैर में उपान (होलबुट) होते ही हैं। बगैर उपान की मूर्तिया बहुत स्रत्य मान्ना में देखी जाती हैं। सूर्य का वर्ण रक्त-लाल है।

राज्ञी, छाया, निभुक्षा ग्रौर सुवर्णसा नामक सूर्य की चार पत्नियां हैं। उसमें राज्ञी को रन्नादेवी भी कहते हैं। पुत्न प्राप्ति की इच्छा-वाली स्त्रियां सीमंत प्रसंग के दिनों में इस रांदल माता का पूजन करती हैं। विश्वकर्मा की इस पुत्री का विवाह सूर्य के साथ हुग्ना माना जाता है।

सूर्यं प्रतिमा के परिकर में रत्ना और छाया की स्त्री मूर्तियां, दंडी और पिंगल नामक प्रतिहारों के साथ आंकी जाती हैं। सूर्य का वाहन सप्ताख्त रथ होता है। उसका सार्थी अरुण है। 'आगम प्रंथों' में सूर्य के अलग ही नाम बताये हैं। सूर्यंपूजा मध्य एशिया में से शक जाति के साथ भारत में आयी होगी, ऐसा अनुमान उसके वेश परिधान से पुरातत्वज्ञ करते हैं। वेदों में भी सूर्य की स्तुति होने के कारण, वह आर्या-वर्त के आठ देवताओं में से एक महत्त्वपूर्ण देव माना जाता हैं। पंच देवों में भी सूर्य का स्थान है (ब्रह्मा, विष्णु, सूर्य, महेश, गणेश): कदा-चित् सूर्यपूजा पिछले काल में गौण बनने से शक जाति उसे प्रधान देव मानकर विशेषकर पूजन करने लगी हो।

### २. चंद्र (MOON):

नक्षत्र मंडल का अधिष्ठाता चंद्र है । वेद, ब्राह्मण ग्रंथों में चंद्र का शरीर अमृतम्य कहा है । अति श्रीर अनसूया से उसकी उत्पत्ति

म्रह स्वरूप १५३

हुई है ऐसा विधान पुराण में है। भिन्त-भिन्त प्रयों में चन्द्र का वर्णन है। उसके अनुसार उसका वर्ण खत है, उसके चार भुजायें हैं और दस अथव का रथ उसका वाहन है। सिंह भी उसका वाहन माना जाता है। कांति और शोभा नाम की उसकी दो पत्नियां हैं।

### ३. मंगल: (MARS)

ं नवप्रहों में उसका स्थान तीसराहै। उसे भूमि पुत्र कहा है। उसका वर्ण रक्त है। उसका वाहन मेष है। 'देवता-मूर्ति-प्रक**रण' में उसे** चार भुजायुक्त कहा है। ग्रन्य ग्रंथों में उसे दो भुजायुक्त भी कहा है। कई ग्रंथों में ग्राठ घोड़े के रथ का, तो कई जगह ग्राठ बक**रे के रथ का** बाहन कहा है। ज्योतिष-शास्त्र में उसे पाप <u>ग्रह कहा</u> है। उसकी उत्पत्ति ग्रादि वराह ग्रीर भूदेवी से होने की संभावना मानी गयी है।





### ४. बुध: (MERCURY)

चंद्र और रोहिणी से बुद्ध की उत्पत्ति मानी जाती है। उसके चार हाथ होते हैं, वर्ण पीत होता है, और उसका वाहन सिंह (दे.मू. प्रकरण में) माना गया है। कई जगह सर्पासन भी कहा है। चार भुजाओं में वरद, तलवार, ढाल और गदा होती है। अन्य मत से धनुष और प्रक्षमाला भी है।

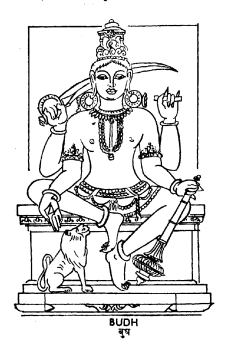
### ५. गुरु: (JUPITER)

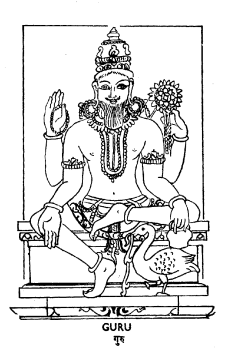
बृहस्पति देवों का पुरोहित होने के कारण, गुरु नाम से पहचाना जाता है। वह ग्रांगीरस का पुत्र है। उसका वर्ण पीत है, ग्रीर वाहन हंस है। ग्रन्थ मत से उसका बाहन ग्राठ घोड़े का सुवर्ण रथ है। उसकी लंबी दाढ़ी भी होती है। चार भुजाओं में वरदमुद्रा, ग्रक्समाला, कमंडल ग्रीर पुस्तक हैं। ग्रन्थ मत से पुस्तक ग्रीर ग्रक्समाला भी है।

### ६. शुकः (VENUS)

भृगु का पुत और दैत्यों का गुरु शुक्र है। उसका वर्ण क्वेत है। उसका वाहन अक्व है। अन्य मत से उसका वाहन मेंढ़क भी माना

जाता है। उसकी चार भुजाश्रों में वरद, श्रक्षमाला, कमंडल, पाश है।





### ७. शनि: (SATURN)

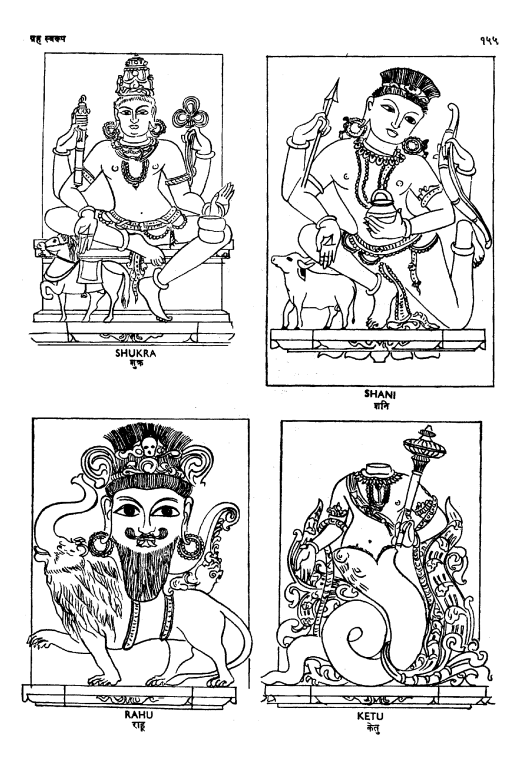
विवस्वान श्रादित्य के पुत शनि की मूर्तियां द्रविड़ प्रदेशों में प्राप्त होती हैं। उसका भैसे का या ग्रन्य मत से गिद्ध का वाहन होता है। उसका वर्ण श्याम (ग्रन्य मत से हरा या भूरा) माना जाता है। कद में छोटे ग्रीर लंगड़े शनि की चार भुजाग्रों में बाण, धनुष, कलश भीर ग्रभय है।

# ८. राहु: (RAHU)

काश्यप ऋषि का वह पुत्र है। देवमंडल में कपट से समुद्रमंथन का स्नमृत पीने का उसने प्रयत्न किया था, तब विष्णु के चक्र से उसका शिरच्छेदन हुस्रा था! उसका वह मस्तक राहु नाम से पहचाना जाता है। उसका वर्ण श्यांम है सौर वाहन सिंह है। प्रन्य मत से उसे प्रान्कुंड में विटाया हुस्रा बताया गया है। उसका मुख भयंकर है। स्रपनी चार भुजाओं में वह वरद, तलवार, ढाल स्नौर शूल धारण किये होता है। राहु का मस्तक सिंह पर पूजा जाता है। दो भूजा भी होती है।

## **९. केतुः** (KETU)

वह काश्यप ऋषि का पुत्र हैं। ऊपर कही गई कथा के अनुसार बिना मस्तक का जो धड़ (शरीर) पूजा जाता है, वह है केतु। धड़ का नाभि के नीचे का भाग सर्पपुच्छाकार है और ऊपर का भाग पुरुषाकार (मस्तक के सिवा)है। उसका वर्ण धूम्र हैं। अन्य गत से बह श्याम वर्ण का भी माना जाता है। उसका वाहन सर्पपुच्छ या गिद्ध माना जाता है। दो मुजाओं में वरद और गदा है। वह वैड्यंमणि के सर्कार, और मस्तक पर मुकुट धारण किये है।



948

### मारतीय शिल्पसंहिता

# अथ नवग्रह स्वरूप [जयमत देवता मूर्ति प्रकरणम्]

सर्वे लक्षण संयुक्तः सर्वाऽभरण भृषितः । द्विमुजश्चैकवक्त्रश्च श्वेतपंकजयुक्करः ॥१॥ इति सूर्य ॥१॥ चंद्रश्चित्ते विधातव्यः श्वेतः श्वेताम्बरावृतः । दशश्वेताश्वसंयुक्त ग्रारुढः स्यंदने शुभे ॥२॥ हिभुजो बक्षिणे पाणौ गर्वा विश्वद् यथोदरम् । वामोधो वरदो हस्त इति चंद्रो निरूप्यते ॥३॥ इति चंद्र ॥२॥ धरापुत्रस्य वक्ष्यामि लक्षणं चित्रकर्मणि । चतुर्भुजो मेवगामी चांगारसदृशद्युतिः ॥३॥ बक्षिणं भूमिगं हस्तं वरदं परिकल्पयेत् । ऊर्व्यशस्तिसमायुक्तं वामौ शूलगदाधरौ ॥५॥ इति मंगल ॥३॥ सिहारढं बुधं वक्ये कांजकारसमप्रशम् । पीतमाल्यांम्बरधरं स्वर्णभूवाविभ्वितम् ॥६॥ वरवं खडगसंयुक्तं खेटकेन समन्वितन्। गदया च समायुक्तं विद्याणं दोरचतुष्टयम् ॥१॥ इति बुध ॥४॥ पीतो देवगुदर्लेख्यः शुभ्रश्च भृगुनंदन । चतुर्वाहुसमाक्तश्चित्रकर्मविशारदैः ॥८॥ वरदं चाक्षसूत्रं च कमंडलुधरं तथा। वंडिनौ च तथा बाह्र विभ्राणं परिकल्पयेत् ॥९॥ इति गुरु ॥५॥ प्रस्वावढो भागवश्च स्वेतवर्णश्चतुर्भुजः । वरदपाश तुंबीभर्गदया च सुशोभितम् ॥१०॥ इति शुक्र ॥६॥ शौरितिलसमाभासं गृक्षाद्यं चतुर्भुजम् । वरदं बागसंयुक्तं चापभूलधरं लिखेत्।।१९।। इति शनि।।७।। सिहासनस्थितं राहुं करालवदनं लिखेत्। बरवखड्गसंयुक्तं खेटगूलधरं लिखेत् ॥१२॥ इति राहु ॥८॥ धू प्रवर्णो द्विबाहुश्च गदावरदधारकः। गृध्वपृष्ठे समारढो लेखनीयस्तु केतकः ॥१३॥ इति केतव ॥९॥ ग्रहान् किरोटिनः कूर्यात् नवतालप्रमाणकान् । रत्नकुंडलकेयूर हाराभरणभूषितान् ॥१४॥ इति नवप्रहा ॥ (जयोक्त)

नवग्रह स्वरूप वर्णन पृथक पृथक ग्रंथों में मतमतांतर अपराजित और रूपमंडन में नवग्रहों का दो भुजा का दो आयुध कहा है। अन्य मत (दे. मू. प्र.) में चार भुजा का चच्चार आयुध कहा है। ऐसे मतमतांतर से शंका नहीं करनी चाहिये। प्रह स्वरूप

949

# द्वादश आदित्य स्वरूप (चतुर्भूज देः मू. प्र. जयमते)

सूर्य स्वरूप चार भुजाम्रों को कहा है। नववा पुषा म्रौर बारहवा विष्णु स्वरूप को फक्त दो भुजा कही है। बाकी दस सूर्य मूर्ति का चारभुजा में उपरके दो भुजा में कमल धारण कराया है। सूर्य मूर्ति का सप्ताक्ष्वरथ वाहन म्रन्य ग्रंथों में कहा है। यहाँ वाहन का उल्लेख नहीं।

|   |            |                       | ,   | •                    | the forest with            |
|---|------------|-----------------------|-----|----------------------|----------------------------|
| ٩ | सुधाता     | कमल माला कमंडल        | છ   | भ्रम                 | शूल सुदर्शन                |
|   | _          | उपर के दो हाथ में कमक | ठ   |                      | उपर के दो हाथ में कमल      |
| 3 | मित्रा     | सोमरसम्रमृत शूल       | ۷   | विवस्वान (विश्वभूमि) |                            |
|   |            | दो हाथ में कमल        |     | , , ,                | दो हाथ में कमल             |
| ą | ग्रार्थमणि | चक्र गदा              | •   | पूषा                 | दो हाथ में कमल             |
|   |            | दो हाथ में कमल        | •   | <b>d</b>             | 41 614 11 1140             |
| K | रुदु       | माला वज्र             | 90  | सविता                | गदा सुदर्शन                |
|   |            | दो हाथ में कमल        | •   |                      | दो हाथ में कमल             |
| 4 | वरुण       | चऋ पाश                | 99  | त्वष्टा              | स्रुवा-सखा होम का कल्लं    |
|   |            | दो हाथ में कमल        |     | ( )                  | दो हाथ में कमल             |
| Ę | सूर्य      | कमंडल माला            | 97  | विष्ण                | केवल दो हाथ में सुदर्शनकमल |
|   |            | दो हाथ में कमल        | • ` |                      | सम्भावा हाम म सुवसामामा    |

## अथ द्वादश आदित्य स्वरूपम्

मय द्वादश सूर्यमूर्ति (जयमत ) देवतामूर्ति प्रकरणम् भ्रुणु बत्स प्रवक्ष्यामि सूर्यभेदांश्च ते जय। यावत् प्रकाशकः सूर्यो तावन्मूर्तिमिरी डितः ॥१॥ दक्षिणे पौष्करी माला करे वामे कमंडलुः। पद्माम्यां होभितकरा सुधाता प्रथमा स्मृता ॥२॥ इति सुघाता १ गूलं वामकरे यस्या दक्षिणे सोम एव च । भिन्नो नाम जिनयना कुरोरायविभूषिता ॥३॥ इति मिन्ना २ प्रथमे तु करे चकं तथा वामे च कौमुदी। मूर्तिरर्यमणो ज्ञेया पर्मालोध्वंहस्तिनी ॥४॥ इत्यर्यमा ३ मक्षमाला करे यस्य बख्यं वामे प्रतिष्ठितम् । रौड़ी मूर्ति प्रकर्तव्या प्रधाना पद्मभूविता ॥५॥ इति रुद्ध ४ चकं तु दक्षिणे यस्या वामे पाशः सुशोभनः। सा वारुणी भवेन्मूर्तिः पद्मव्ययकरद्वया ॥६॥ इति वरुणा ५ कमंडलुर्दक्षिणतोऽक्षमाला चैव वामतः । सा भवेत् सस्मिता सूर्यंमूर्तिः पद्मविभूषिता ॥७॥ इति सूर्यं ६ यस्यास्तु दक्षिणे शूलं वामहस्ते सुदर्शनम् । भ्रममूर्तिः समाख्याता पद्महस्ता शुभा जयेत् ॥८॥ इति भ्रम ७ मय वामकरे माला विशुलं दक्षिणे करे। सा विश्वमूर्तिः सुखदा पद्मलांच्छनलक्षिता ॥९॥ इति विश्वमूर्ति विवस्वान् पूषा खस्यरवेर्मूर्तिद्विभुजा पद्मलांच्छना । सर्वेपापहरा ज्ञेया सर्वलक्षणलक्षिता ॥१०॥ इति पूजा ९ दक्षिणे तु गदा यस्या वामहस्ते सुदर्शनम् । पद्महस्ता तु सावित्री मूर्तिः सर्वार्थसाधनी ॥११॥ इति सावित्री १० सविता स्रुवं च दक्षिणे हस्ते वामे होमजकीलकम् । मूर्तिस्त्वाच्द्री भवेदस्याः पव्मे ऊर्ध्वकरद्व ये ॥१२॥ इति त्वच्टा ११

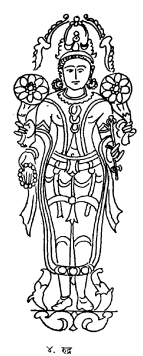
सुदर्शनकरा सब्धे पष्रहस्ता तु वामतः। एता स्यात् द्वादशम्ते विष्णोरमिततेजसः ॥१३॥ इति विष्णुः १२ धाता मिन्नोऽर्य्यमा रुद्रो वरुणः सूर्य एव च। भगो विवस्वान् पूषा च सवितात्वष्टृविष्णुको ॥१४॥ इति द्वादशाद्वित्यानां जयमते स्वरुपाणि



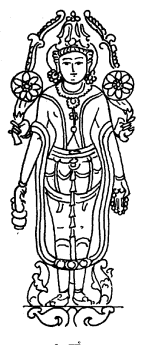
१. सुधाता



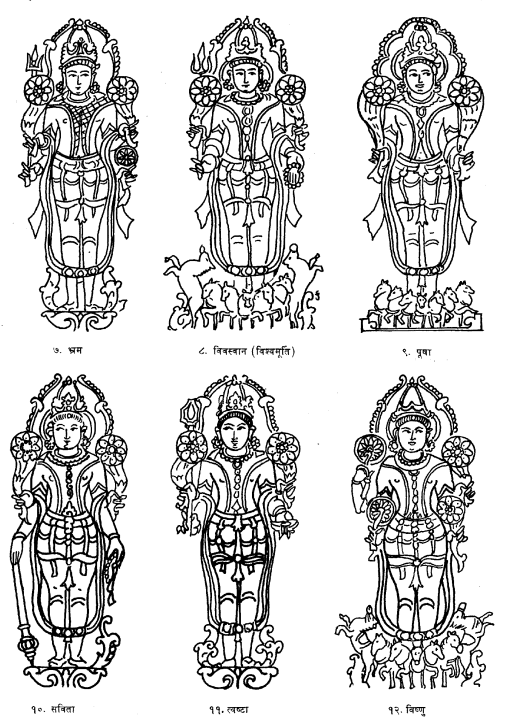
३. ग्रार्यमणी







ग्रहं स्वरूप १५९



950

भारतीय शिल्पसंहिता

# अथ त्रयोदशादित्यस्वरूपम्

(वास्तुविद्या दीपाणैंव)

वास्तुविद्या दीपार्णव ग्रंथ में तयोदशादित्य स्वरूप पृथक प्रकार के कहे है। तेरह ग्रादित्य भी दो दो मुजाग्रों के सात्विक रूप हैं। शंख, कमल, वज्ज, फल, दंड ग्रीर चक्र धारण किया है। तेरह मार्कंड सूर्य को रथारूढ कहा है, बाकी प्रतिमा के बाहर के वाहन का उल्लेख नहीं है। ग्रन्य ग्रंथ में सप्तास्वरथ का उल्लेख है। ग्रादित्य स्वरूप त्रयोदश दिव्य दीपार्णव मते।

|      |           |           |                         |    | •           |           |           |
|------|-----------|-----------|-------------------------|----|-------------|-----------|-----------|
| क्रम | नाम       | दायाँ हाथ | बायाँ हाथ               | कम | नाम         | दायाँ हाथ | बायाँ हाथ |
| ٩    | ग्रादित्य | शंख       | कमल                     | ૭  | धूमकेत्     | वज्रदंड   | कमल       |
| ₹    | रवि       | शंख       | वज्रदंड                 | 6  | संभवदेव     | वफादंड    | शंख       |
| ş    | गौतम      | पदा       | पद्मदंड                 | 9  | भास्कर      | फल        | शंख       |
| ٧    | भानुमान्  | कमल       | शतदल<br>लीलोत <i>री</i> | 90 | सूर्यदेव    | फल        | दंड       |
| 4    | शाचित     | कमल       | शंख                     | 99 | संतुष्ट     | च%।       | कमल       |
| Ę    | दिवाकर    | वज्रदंड   | वज्रदंड                 | 97 | सुवर्ण केतु | फल        | पद्म      |
|      |           |           |                         | 93 | मार्तण्ड    | कमल       | कमल       |
|      |           |           |                         |    |             | रथार      | इ         |

# अथ त्रयोदशादित्यस्वरूपाणि

( वास्तुविद्या विपार्णव )

#### विश्वकर्मा उवाच

म्रवातः संप्रवक्ष्यामि भावित्यांश्च करद्वयान् **।** त्रयोदशादित्यानां (पोक्त) रुपं श्रुणु विश्वक्षण ॥१॥ प्रथमे हस्तके शंखः वामे पद्मं च हस्तके । त्रयमं यद्भवेन्नाम ग्राबित्वेति विधीयते ॥२॥ इति ग्राबित्य ॥१॥ प्रथमे हस्ते शंखस्तु वामे तु वक्षदंडकम्। द्वितीयं तुं भवेद्यस्य रविर्नाम विद्यीयते ॥३॥ इति रविदेव ॥२॥ प्रथमे दक्षिणे हस्ते वामे च पदावंडकम् । तृतीयस्तु भवेद् देवो गौतमस्तु विधीयते ॥४॥ इति गौतम ॥३॥ प्रथमे पद्मं तु हस्ते वामे च तदलं करे। चतुर्थन्तु भवेन्नाम भानु (मान विधियतो) मानिति संज्ञितः ॥५॥ इति भानुमान् ॥४॥ प्रथमे हरते पद्मं वामे शंखन्तु हस्तके। पंचमस्तु भवेद् देवः शाचितो नाम विश्रुतः ॥६॥ इति शाचितदेव ॥५॥ प्रथमे वज्जदंडश्च वामे तु वज्जदंडकम्। षष्ठोनुस भवेद् देवो दिवाकर विधीयते ॥७॥ इति विवाकर ॥६॥ प्रथमे वज्रदंडं च वामे पद्मं च हस्तके।। सप्तमं तु भवेन्नाम धूमकेतुरिति श्रुतम् ।।८।। इति धूमकेतु ।।७।।

प्रह स्वरूप

959

प्रथमे वज्रवंडस्तु वामे शंङ्गश्च हस्तके।

प्राध्यमस्तु भवेन्नाम संभवेति विधीयते।।९।। इति संभव।।८।।

प्रथमे फलं हस्ते च वामे शङ्गस्तु हस्तके।

नवमस्तु भवेन्नाम भास्कराख्यो विधीयते।।१०।। इति भास्कर ॥९॥

प्रथमे फलं हस्ते तु वामे दंडश्च हस्तके।

वश्मस्तु भवेन्नाम सूर्यदेवो विधीयते॥१९॥ इति सूर्यदेव॥१०॥

प्रथमे चकं हस्ते च वामे पद्मं च हस्तके।

एकावशो भवेन्नाम संतुष्टस्तु विधीयते॥१२॥ इति संतुष्ट देव॥१९।

प्रथमं च फलं हस्ते वामे पद्मं तु हस्तके।

द्वावशः स भवेन्नाम स्वर्णकेतु विधीयते॥१३॥ इति सुवर्ण केतु॥१२॥

उमयहस्तयोः पद्मे रथाष्टदश्च संस्थितः।

वयोवशो भवेद् नाम मार्तण्डस्तु विधीयत ॥१४॥ इति मर्तण्ड ॥१३॥ इति व्योवशाबित्य ॥



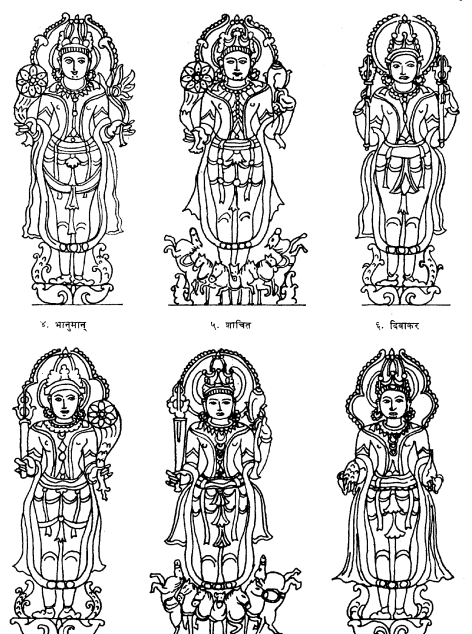
१. म्रादित्य



२. रवि



३. गौतम



७. धूमकेतु

९. भास्कर

८. संभवदेव

अङ्ग : द्वाविंशतिम्

# प्रकीर्णक देव



पंचायतन में श्रीर सर्व देवों में गणेश का स्थान बड़ा महत्त्वपूर्ण है। वे सर्व वि<u>ष्ट्वों के नाशकर्ता माने जाते</u> हैं। इसीलिए किसी भी गुभ कार्य में <u>उनकी प्रथम पूजा हो</u>ती है। ग्रंथ रचना में भी कित सर्व प्रथम उनको स्तुति करके ग्रंथ का प्रारंभ करते हैं। मकान, राजमहल या मंदिर ब्रादि स्थापत्य में भी प्रारंभ में गणेश का पूजन किया जाता है। द्वार के उत्तरंग में भी गणेश प्रतिमा की स्थापना की जाती है। इस तरह 'श्रीगणेशाय नमः' से हरेक कार्य का प्रारंभ होता है।

ऋग्वेद में भी गणपति शब्द स्राता है। ''गणानात्वा गणपति हवा महें'' इस प्रसिद्ध ऋचा में गणपति का स्मरण किया गया है। ईसापूर्व छठवीं शताब्दी के 'बोधायन धर्मसूत्र' में 'गणेश तर्पण' दिया है। उसमें गणेश के क्रनेक नाम दिये हैं जैसे:

्। विष्न विनायक २ हस्ति मुख ३ एकदंत ४ वऋतुंड ५ लंबोदर ग्रादि।

'मुदगल पुराण' में गणेश के ३२ स्वरूप उनके नाम ग्रौर लक्षण के साथ वर्णित किये गये हैं।

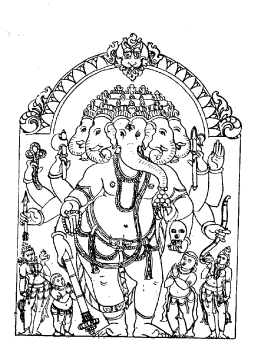
१ बाल २ तरुण ३ भघन ४ पीर ५ शक्ति ६ द्विज ७ सिद्ध ८ उच्छिष्ट ९ विघ्न हर १० क्षिप्र हेरंब स्रादि हर स्वरूप हैं।

बोद्ध संप्रदाय में गणेश को भयंकर तथा विघ्नरूप माना गया है । उसमें शबरी देवी गणेश को पैर के नीचे कुचलती दिखाई देती है । गणेश को उन्होंने सांप्रदायिक देव माना है ।

गणेश का सामान्य स्वरूप इस प्रकार है : सूँडवाला हस्ति का मुख, बड़ा पेट, सिंदूर वर्ण, टूटा हुआ एक<u>रंत</u>, साथ में उनकी दो पत्नियां-ऋद्धि-सिद्धि, (सुद्धि और बुद्धि) होती हैं। विशेषतः वे ललितासन में बैठे होते हैं। कहीं खड़ी मूर्तियां भी पायी गई हैं।

( १ ) **श्री गणेश स्वरूप**ः दंड, फरसी, पद्म ग्रीर मोदक वाले गणेश का वाहन मूषक है । गणेश सिद्धि के दाता माने जाते हैं ।

(२) **हेरंब गणेश**ः पंचवध के—पाँच मुख ग्रौर तीन-तीन नेत्न वाले हेरंब—गणेश्वर को चूहे का वाहन है। वे सर्व कामना से साधक हैं। दश भुजा के हेरंब के दायें हाथों में वरद, प्रंकुश, दंड, परशु ग्रौर अभय तथा बायें हाथों में कपाल (खोपड़ीपात्न) धनुष, माला, पाश श्रौर गदा होते हैं।





पंचमुख हेरंब गणेश शुध बुधनारी सहित

शिवपंचायत गणेश परिकर युक्त

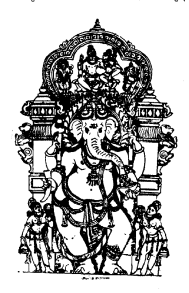
- (३) 'शिल्प ररन' के मत से वे सूर्य जैसे तेजस्वी होते हैं। इनका वाहन सिंह का होता है। तथा १० भुजायें होती हैं, जिनमें वरद, अभय, मोदक, दंड, टंक, धनुष, मात्रा, मुद्गर, ब्रंकुक और तिशूल धारण किये होते हैं। उनका कमल जैसा खेत वर्ण और सुवर्ण जैसा मुख कहा है।
  - (४) हे**रंब गणेश** का तीसरा स्वरूप इस तरह वर्णित किया गया हैं: सिंदूर वर्ण, तीन नेव्न, सफेद कमल पर बैठे हुए इन गणेश के

प्रकीर्णेक देव १६५

भाठ हाथों में ग्रमय, मोदक, धनुष, टंक, माला, मुद्गर, ग्रंकुश ग्रौर त्रिशूल होते हैं।

(५) **श्रष्टमुजा हेरंब**ः सिंह का वाहन, पाँच मुख, तीन नेत्र और सूर्य-जैसे तेजस्वी, वस्त्रों से शोभित ये हेरंब गणेश विश्व के **श्रर्य-**दाता माने जाते हैं। उनकी झाठ भुजाओं में माला, अंकुश, मोदक, परशु, कमल, सर्प, वरद, श्रीर सूंड में सुवर्णकुंभ होते है।

(६) **दशभुजा हेरंब**ः पाँच मुखंकी यह हेरंब की मूर्ति पाँच भिन्न-भिन्न वर्णों की मानी गई है। सुवर्ण, मोती, हरा, कमल स्रौर चंद्र-जैसा उनका वर्ण है। तीन नेत्न हैं। सिंह का वाहन नाग का स्राभूषण है। सूर्य-जैसे तेजस्वी मुकुट में चंद्र धारण किया हुस्रा है। उनकी दस भुजास्रों में वरद, उधमेय, मोदक, दंत, परशु (टंक), माला, मृद्गर, श्रंकुश, तिशूल स्रौर कमल धारण किया होता है।





पंचमुख हेरंब गणपति शुध बुध नारि सहित

- (७) **क्षिप्र गणेश**ः रक्त वर्ण, चंद्र-जैसी कांति, तीन नेल्न ग्रीर चार भुजावाले इन गणेश के श्रायुध इस प्रकार हैं∶पाश, ग्रंकुश, कल्प-वृक्ष की शाखा, सुवर्ण कुंभ या दंत धारण किया होता है।
- (८) **क्षिप्र गणपित**ः हस्ति का मुख, सूर्य-जैसे तेजस्वी नेत्न, तरुण स्वरूप, रक्त वर्ण, मुकुट ग्रौर हार से ये शोभित होते हैं । उनकी छ: भुजाग्रों में पाश, ग्रंकुश, कल्पलता, स्वदंत, सर्प ग्रौर बीजोरु होते हैं ।
  - (९) गजानन: रक्तवर्ण, और हाथी के मुखवाले इन गणेश के हाथों में रत्नकुंभ, ग्रंकुश, फरसी ग्रौर दांत होते हैं।
- (१०) **बक्त्नुंड** : बड़ा पेट, तीन नेत्र ग्रीर चार हाथ होते हैं। उनमें पाश, ग्रंकुश, वरंद ग्रीर ग्रभय मुद्रा होती हैं। दोनों बाजू सिद्धि-ऋद्धि होती हैं। उनके कान बड़े होते हैं।
- (९९) **उच्छिष्ट गणेश**ः चूहे पर बैठे हुए, तीन नेस्न और सर्पका यज्ञोपवीत होता है। टूटा हुआ दांत, माला, परणु श्रौर मोदक उनके चार हाथों में होते हैं।

ग्रन्य मत से बाण, धनुष, पाश ग्रौर ग्रंकुशधारी होते हैं। कमल पर नग्न स्वरूप में बैठे होते हैं।

- (৭२) नागेश्वर (द्रविड): दायें नीचे हाथों में गदा, त्रिशूल और स्वदंत तथा बायें हाथों में पाश, चऋ, गन्नों का धनुष और बीजोरु होते हैं।
- (१३) **राति गणेश**ः सुवर्ण के आसन पर बैठे हुए, तीन नेत्र और पीत वर्ण के इन गणेश की चार भुजायें होती हैं। पाश, ग्रंकुश, मोदक और दांत धारण किये होते हैं।
- (१४) **बीज गणेश:** 'शिल्परत्न' ग्रंथ के ग्रनुसार इनका स्वरूप इस प्रकार है: हाथी का मुख, बड़ा पेट, ग्रीर चार भुजाओं में माला, परयू, दंड ग्रीर मोदक है।

(१५) **बीज गणपति** का दूसरा रूप इस प्रकार है: सिंदूर वर्ण ग्रीर तीन नेत्र हैं। चार भुजा में दंड, पाश, श्रंकुश ग्रीर बीजोरु होते हैं।

(१६) **लक्ष्मी गणेश**ः कमल से विभूषित, स्रौर सर्व स्राभूषण से शोभित गणेश के स्रगल-वगल उनकी दो पत्नियां शुद्धि-बुद्धि या तुष्टि-पुष्टि होती हैं। इनके तीन नेत्र स्रौर चार भुजायें होती हैं। उनमें दांत, स्रभय, चक्र स्रौर वरद होते हैं। सूंड में मणियुक्त कुंभ होता है। मूषक का वाहन है। ये समुद्रपुत लक्ष्मी-गणेश सुवर्णमय होते हैं।

### कार्तिकेय

कार्तिकेय के अनेक नाम हैं: स्कंद, सुब्रह्मण्य, सोमस्कंद भादि। वैदिक वाङमय में इन नामों का उल्लेख नहीं है सिर्फ कुमार, कार्तिकेय, स्कंद ऐसे नाम मिलते हैं। पुराणों में इनकी शक्ति विषयक कथार्ये मिलती हैं। वे शिव-पार्वित के पुत माने जाते हैं। देवताओं के सेनापित होनेसे उनका एक नाम 'सेनानी' भी है। उन्होंने तारकासुर और कोंच को मारा था। उनके १७ नाम और स्वरूप 'शैवागम सेखर' ग्रंथ में दिये हैं। मुख छः होनेसे वे षड्मुखम् कहलाये।

कार्तिकेय: सूर्यं ग्रीर कमल-जैसा पीत वर्ण, तरुणावस्था, मयूरका वाहन। शहर ग्रीर खेत के दरवाजे पर बारह भुजा के कार्तिकेय को स्थापित करना चाहिए। खर्वत (गाँव) में चार भुजा की मूर्ति की तथा ग्राम या वन में दो भुजा की मूर्ति की स्थापना करनी चाहिए। द्वावशमुजा कार्तिकेय: बारह भुजावाले कार्तिकेय के दायें हाथों में शक्ति,पाश,खड्ग, बाण, तिशूल, वरद या ग्रभय मुद्रा होती है। बायें हाथों में वे धनुष, पताका, मुष्टि, तर्जनी, ढाल ग्रीर कुक्कुट धारण किये होते हैं। छ: मुख ग्रीर मयूर का वाहन होता है।



कार्तिकेय-स्कंद सुब्रह्मण्य

चतुर्मुख कार्तिकेय: बायें हाथों में शक्ति और पाश, दायें हाथों में तलवार, वरद या ग्रभय मुद्रा होती है। छः मुख और मयूर का वाहन होता है।

**द्विभुज कर्गातकेय** : बायें हाथ में शक्ति स्रौर दूसरे हाथ में कुक्कुट होता है । वाहन मयूर का स्रौर छ: मुख होते हैं ।

भ्रपराजित सूत्रम्, मत्स्यपुराण, रूपमंडन, देवतामूर्ति प्रकरण, काश्यप शिल्प, भ्रग्निपुराण, भ्रादि ग्रंथों में थोड़े बहुत परिवर्त्तन के साथ भिन्न-भिन्न स्वरूप दिये गये हैं।

प्रकीर्णक देव

949

## हनुमान-मारुती

श्रीरामचंद्र के परिवार में हनुमान का स्थान बड़ा महत्त्वपूर्ण है। रामचंद्र के परम भक्त होने से उनकी स्थापना राममंदिर में अवश्य होती है। वे वायु-मस्त के पुत्र होने से मास्ती के नाम से प्रसिद्ध हैं। वे प्रतापी, बज्जदेही और बलवान हैं। वे रुद्र के अंश माने जाते हैं। उनकी दी प्रकार की मूर्तियाँ होती हैं। एक नरमुख की ब्रीर दूसरी वानर मुख की। वानर मुख की मूर्ति के चारों ब्रीर वानर सैन्य भी उकेरा जाता है।

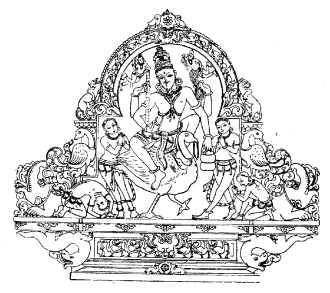


- (१) **हनुमन्त स्वरूप**ः हनुमान की मूर्ति के दो हाथ हैं। एक हाथ छाती पर रहता है या उसमें गदा रहती है। दूसरे हाथ में से पर्वत धारण किया होता है। एक पैर सीधा श्रौर दूसरे के नीचे दैत्य या पनौती होती है। कमर पर वस्त्र बंधा रहता है। रामचंद्र के सामने वे दास-हनुमान की मुद्रा में होते हैं–दोनों हाथ जुड़े हुए–प्रणाम मुद्रा में होते हैं।
- (२) **हन्**मन्तः (ब्रह्माण्ड पुराण): सुग्रीवादि-समग्र बानर जाति सहित रक्तरंगी लोचनवाले हनुमन्त-पीले वस्त्र और श्रलंकार सहित बायीं भुजा में गदा ग्रौर पाश तथा दायों भुजा में कमंडल तथा ऊपरी हाथ में दंड होता है। वे पीले केश ग्रौर सुवर्ण कुंडल से शोभित हैं।
- (३) **पंचवका हनुमन्त** (पांच मुख के हनुमान–सुदर्शन संहिता): पांच मुख के हनुमन्त के तीन नेव्न झौर दस भुजायें हैं। वे सर्व कामना, झर्य और सिद्धि को देनेवाले हैं। पूर्व मुख सूर्य-जैसा तेजस्वी है, लेकिन उन्नत भृकुटीवाला उसका स्वरूप भयंकर हैं। दक्षिण मुख नरसिंह-जैसा उग्न, श्रद्भुत और तेजस्वी है। पश्चिम मुख गरुड-जैसा है। टेढ़े मुख वाला यह मुख महाबलवान है, जो नाग के विष को हरता है। उत्तरमुख वराह-जैसा श्याम दीप्त रूप है। वह जर रोग का नाश करता है, ऐसा माना जाता है। पाँचवा मुख झश्च का है, वह घोर दानव का नाश करता है।

रुद्ररूप हनुमन्त दया के सागर हैं। वे पीतांबर-मुकुट से शोभित हैं। वे पीली ब्राँखोंवाले हैं। उनकी दस भुजा में खड्ग, बिशूल, ख्टवांग, पाश, ब्रंकुश, पर्वत, मुण्टि, गदा, कमंडल और दसवीं भुजा ज्ञानमुद्रा की है। वे पनोती पर खड़े हैं। सर्व श्राभूषणों से शोभित दिव्यमाला और दिव्यगंधकों का लेपन किये हुए ये पंचमुखी हनुमान बड़े ही प्रभावशाली लगते हैं।



राम पंचायतन हनुमन्त सुग्रीवादि वानरों सहित



श्रीविश्वकर्मा जय, मय, त्वष्टा, ग्रपराजित चार मानसपुत्रों सहित

प्रकीर्णक देव १६९

(४) पंचमुख हनुमान : इन हनुमान के पाँचों मुख विविध प्रकार के हैं, जैसे वानर, नर्रासह, गरुड़, वराह स्त्रीर स्रश्व । हरेक मुख के तीन-तीन दिव्य चक्षु होते हैं। उनकी दस भुजा में कमल, तलवार, ढाल, पुस्तक, स्रमृत कुंभ, स्रंकुश, हले, खट्वांग स्रौर सर्प होते हैं।

(५) **एकादशमुख हनुम**न्त (ग्रगस्त्य संहिता): ये ग्यारह मुख के हनुमान हैं। पूर्व का मुख वानर का, ग्रग्नि कोण का क्षत्रिय, दक्षिण का नर्रासह, नैऋत्य का क्षेत्रपाल गण, पश्चिम का गरुड़मुख, वायव्य में भैरवमुख, उत्तर में कुबेरमुख, ईशान में रुद्रमुख, ऊपर का ग्रग्रवमुख तथा नीचे शेषमुख होता है।

राम के ये दूत महाबलवान होते हुए भी सौम्य रूपवाले हैं।





पंचमुख रुद्र हनुमन्त

# विश्वकर्मा

### (१) विश्वकर्माः

वास्तुशास्त्र के श्रधिष्ठाता देव ब्रह्मा का ही स्वरूप है। विश्वकर्मा चार भुजा के होते हैं। उनके हाथों में सूत्र-माला, पुस्तक, गज (कंबा) और कमंडल होता है। इनके एक मुख, तीन नेन्न और हंस का वाहन होता है।

ग्रग्निपुराण में दो भुजा के लोकपाल-विश्वकर्मा वर्णित किये गये हैं। वे माला ग्रौर पुस्तक धारण किये होते हैं।

### (२) महाविश्वकर्माः

ईश्वर जैसी कीर्तिवाले इन्होंने ही ब्रह्मांड का सर्जन किया। ब्रह्मा-जैसा ही वर्ण है। पूर्व के मुख को विश्व भिरुति कहते हैं, दक्षिण के मुख को विश्वविह्न, पश्चि<u>म</u> के मुख को विश्वस्रष्टा और उत्तर के मुख को विश्वस्थ कहते हैं।

विश्वकर्मा के ये चार मुख भिन्न-भिन्न स्वरूप के प्रतीक हैं। जैसे पूर्वमुख विश्वकर्मा, दक्षिणमुख मय, पश्चिममुख मनु, और उत्तरमुख त्वष्टा है। विश्वकर्मा के पुत्र को स्थपति कहते हैं। मय के पुत्र को सूत्रग्राही, त्वष्टा ऋषिपुत्र को वर्धकी ग्रौर मनु के पुत्र को तक्षक कहा है। इस तरह चारों दिशा के चार मुख के नाम और उनके पुत्र शास्त्रों में विणत किये गये हैं।

विश्वकर्मा के दस भुजा का स्वरूप कहा है। ग्रलग-ग्रलग व्यवसायी ग्रपने-ग्रपने ग्रौजारों के ग्रायुध बताते हैं।



विश्वकर्मा-चार मानसपुत्र

# अन्य मूर्तियां

- पृ. ऋषिम्ति : माथे पर जटा, दाढ़ीवाले, शांत भ्रौर घ्यान में बैठे हुए ऋषिम्ति के दो हाथ होते हैं। उनमें कमंडल भ्रौर माला होती है।
- २. बुद्धमूर्ति: ये पद्मासन में बैठे हुए होते हैं। हाथ और पैर में कमलकी रेखा श्रंकित होती है। प्रसन्न मुखाकृति होती है। यह बुद्ध का आदि स्वरूप है। बुद्ध संप्रदाय में बाद में उनकी प्रतिमान्त्रों के लक्षण, नाम, अवतार आदि भिन्न-भिन्न स्वरूप में वर्णित किये गये। यहाँ बुद्ध प्रतिमावराह संहिता के अनुसार जगत के साक्षात पिता के रूप में मानी जाती है।
- ३. **जिन प्रतिमा**ः पैरों की गाँठ तक की लंबी भुजावाली, श्रीवत्स विह्नत से शोभित, शांत प्रकृति की यह प्रतिमा सदा तरुण ग्रवस्था में यौवनपूर्ण होती है।

जैन तीर्थंकर की इस खडी कायोत्सर्ग प्रतिमा का स्वरूप बड़ा प्रभावशाली लगता है।

चौबीस तीर्थंकरों की ग्रासनस्थ–पद्मासन में बैठी हुई प्रतिमाग्रों का स्वरूप एक ही तरह का होता है। ग्रागे दिये हुए लक्षणों (प्रतीक), लांच्छनों से पता चलता है कि वे कौनसे तीर्थंकर हैं। गुप्तकाल ग्रौर ग्रागे के काल की मूर्तियाँ लांच्छन नहीं द्वोती थी। प्रकीर्णक देव १७१

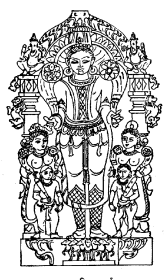
४. यज्ञमूर्ति वृषम (गो. बा.): यज्ञवृषभ के चार वेद रूपी चार सींग हैं। प्रातः, मध्याह्न और संध्यारूपी तीन पैर हैं। ब्रह्मोदन प्रवज्य के दो मस्तक हैं। मंत्र, कल्प और ब्राह्मण आदि उनका शरीर है। गायतीआदि सात छंद रूपी सात हाथ हैं। यज्ञवृषभ विश्व में हंकार करता है। सभी प्राणिओं का वह आत्मा माना जाता है।

५. यज्ञ पुरुष: दो पक्ष में ज्वाला सहित कुंड, मस्तक पर ज्वाला, तीन नेत्न, दो मुख, कूर्च दाढीवाला, चार वेदरूप, चारणीं प्रात, मध्याह्न और संध्या रूपी तीन पाउ (पाद), चार भुजा, सखा, चक्र, शंख, धृतपात। वामपक्षे स्वधादेवी, दक्षिणे स्वाहादेवी का छोटा स्वरूप। पाउ पास होता है।

६. प्रश्विती कुमार: 'विष्णु धर्मोत्तर' के अनुसार ये पद्मपत्न पर बैठे हुए, सुवर्ण वर्ण के, दो भुजावाले होते हैं । वे सर्व आभूषण धारी हैं । देविदेवों के वैद्य माने जाते हैं । दायें हाथ में उत्तरात्र में औषधी और वायें हाथ में पुस्तक होती है । चंद्र-जैसे इनके श्वेत वस्त्र होते हैं । अध्वितीकुमार यौवना स्वरूप यान है।

 छ. द्वादश साध्यगण प्रतिमा: स्कंद पुराण के प्रनुसार ये सभी साध्यगण पद्मासन में बैठे होते हैं। कमल श्रीर माला धारण करने वाले ये धर्मपुत्र महात्मा के बारह पूजनिक माने गये हैं।





ग्रादित्य सूर्य

इतके ग्रलावा भी ग्रन्य कई प्रतिमायें हैं। जैसे धर्ममूर्ति; उसमें ज्ञान, वैराग्य ऐश्वर्यं, पृथ्वी ग्रौर ग्राकाश के स्वरूप हैं। ग्रष्ट वसुओं की मूर्तियाँ इस प्रकार हैं:

#### ग्रब्ट वसू

| _ | <i>-</i> |   |       |    |        |   |        |
|---|----------|---|-------|----|--------|---|--------|
| ٩ | घर       | ₹ | सोम   | 4  | श्रनिल | ૭ | प्रभुष |
| ? | धम       | ሄ | ग्राप | દ્ | नल     | 6 | प्रभास |

उन्हें प्रभास के पुत्र विश्वकर्मा कहलाते है। विश्वकर्मा भुगक्रिष का भानजा होता है।

अङ्गः त्रयोविंशतिम्

# जैनं प्रकरण

भारतवर्ष के धार्मिक प्रवाहों में सनातन वैदिक, जैन स्रौर बौद्ध इन तीन संप्रदायों का प्रवाह कम-ज्यादा माल्ला में बहता ही रहा है। इन तीनों संप्रदायों में कई तत्त्व समान होने से उनकी कई विशेषतायें मिळ-जुळ गई हैं।

बौद्ध संप्रदाय में जिसे निर्वाण कहा गया है, उसीको वैदिक संप्रदाय मोक्ष कहते हैं। म्रात्ममुक्ति को जैन संप्रदाय में मोक्ष या कैवल्यपद कहते हैं। जैनों में मोक्ष का परम साधन कर्मक्षय कहा है। धर्म के नियम श्रौर सिद्धांतों का ज्ञान-सम्यक ज्ञान-उच्च ज्ञान प्राप्त करके उसे व्यवहार में लाने को सम्यक-चरित्र कहते हैं। इस महामार्ग में म्रानुभवसिद्ध-ज्ञान प्राप्त करनेवाले २४ तीर्थंकर हुए हैं। उन्होंने केवलज्ञान प्राप्त करके मोक्ष द्वारा 'जिनपद' प्राप्त किया हैं।

जो तीर्थंकर धर्म का पालन करके दूसरों को झात्म-दर्शन का मार्ग दिखाये, उसे तीर्थंकर के नाम से संबोधित किया जाता है। वे सत्य, प्रकाश, और पुनर्गति दे कर जगत का कल्याण करते हैं। जैन धर्म में चौबीस जिन हुए। वैदिक धर्म में वैसे चौबीस ग्रवतार हुए, उसी तरह बुद्ध भी चौबीस हुए। जैनों के प्रथम तीर्थंकर झादिनाथ ऋषभदेव हुए। ग्रंतिम महावीर स्वामी हुए। २३ वें तीर्थंकर पार्श्वनाथ और श्रंतिम महावीर स्वामी का समय कम पुरातत्त्वविदों ने पाँच से सात हजार वर्ष का माना है। बाकी के तीर्थंकरों का जैन ग्रंथ और पुराण के कथनानुसार हजारों वर्ष का समयकम माना गया है।

जैनों में ईसापूर्व चौथे-पाँचवे शतक में ही मूर्तिपूजा प्रचलित थी। उस समय भारत में जैन धर्म का बहुत ही प्रावल्य था। जैनों के बहुत से मंदिर ग्रीर मृतियाँ उस समय बनी थीं।

ं जैन तीर्थंकर वीतराग कहलाते हैं । इसलिये उनकी मूर्तियाँ घ्यानस्य रूप में नग्न शरीर से पद्मासन में बैठी होती हैं । छाती मुद्रायुक्त, वक्ष प्रदेश–छाती में श्रीवत्स होता है । माथे पर बालों का गुच्छ होता है । श्वेतांवर प्रतिमा को कच्छ होते हैं ।

्दूसरे प्रकार की मूर्ति तप का भाव व्यक्त करती हुई कायोत्सर्ग-मूर्ति है । 'बृहद् संहिता' में कहा है कि पैर की गांठों तक पहुँचे हुए हाथ छाती में श्रीवत्स का चिह्न, तरुण, सुंदर, प्रशान्त झहँत देव की मूर्ति सौम्य, शांत, ध्यानस्थ मुद्रा की बनानी चाहिए।

जैनों के दो संप्रदाय हैं। दिगंबर और श्वेतांबर। दिगंबर संप्रदाय का प्रचार उस समय भारत में बहुत था। श्वेतांबर संप्रदाय का प्राबल्य भी कई प्रदेशों में था। इन दोनों संप्रदायों में तीर्थंकर की मूर्ति ग्रासनस्य और उर्ध्वस्य एक सी ही रहती है। दिगंबर संप्रदाय में मूर्ति नग्न होती है। श्वेतांबर संप्रदाय में वस्त होते हैं। उसमें गृह्मभाग नहीं दिखाया जाता जबिक दिगंबर की बैठी हुई मूर्ति की पैर की ललाट-कपाल, नासिका, हड्डी, गला, हृदय, नामि, गृह्म, दो कर, गोठण, मुख्य तीन भाग १३, ३, १०, १४, ४, ८ = ५६ कुल जिन ग्रासनस्य बैठी प्रतिमा का विभाग यक्ष।

बैठी प्रतिमा के कुळ ५६ भाग होते हैं। खड़ी कायोत्सर्ग प्रतिमा के १०८ भाग होते हैं। उसे नव ताल की प्रतिमा कहते हैं। मुख, गला, हृदय, नाभि, गुद्धा उरु, साथल, जानू, गोठण, प्रधापज, पाद। भाग १३, ३, १०, १४, १४, १४, ४४, २४, ४ = १०८ कुल भाग जिन उर्ध्वारय खडी प्रतिमा की १०८ भाग।

जिन प्रतिमा का बैठा दुश्रा स्वरूप सभी तीर्थंकरों की मूर्तियों में एक सा होता है। लेकिन उसकी बैठक पर किये हुए लक्षणों से लांच्छन (प्रतीक) जाना जाता है कि वह कौन से तीर्थंकर की मूर्ति है।

भौन प्रकरण

कुशाण से गुप्तोत्तर काल तक लांच्छन की प्रथा नहींथी। लांच्छन नवीं शताब्दी में बनाने लगे। गुप्तकाल की प्रतिमा की गादी में धर्मचक मुद्रा ग्रीर गांधर्वी सहचर्य होता है। प्राचीन ग्रादिनाथ की मूर्ति के स्कंध पर दोनों ग्रोर बाल की लट होती है। कभी तीर्थंकर प्रतिमा का उपवित चिन्ह भी कोई में दिखाई देता है।

### प्रातिहार्य

जैन तीर्थंकरों के म्रालोक्य भोग्य फलरूप म्रष्ट प्रातिहार्य हैं। वे जहाँ-जहाँ जाते हैं वहाँ पर म्राठ वस्तुएँ उपस्थित रहती हैं।

१ ग्रशोकवृक्ष

२ दिव्यध्वनि

३ सिंहासन

४ देवदुंदुभि ८ छत्र

५ पुष्पवृष्टि

६ चामर ७ प्रभामंडल

ये म्राठ वस्तुएँ जिनेश्वर भगवान के प्रातिहार्य हैं। इसलिये उन्हें भगवान की मूर्ति के परिकर में स्थान दिया गया है।

वैदिक संप्रदाय के अनुकरण में तीर्थंकरों के साथ परिवार का—देव, यक्ष, यक्षिणी, विद्यादेवियाँ, शासन देवी आदि का प्रवेश हुआ। इन सभी को जिन भगवान के साथ रखने का प्रचार बाद में हुआ।

कालांतर में जैन संप्रदाय में ऐहिक कामनायें परिपूर्ण करने के लिये कई तांत्रिक विधि-विधान भी शुरू हुए । उसके साथ ही देवी-देवता के पूजन, प्रचंन, बिलदान ग्रादि के तांत्रिक ग्रंथ ग्रस्तित्व में ग्राये। नवग्रह, दिक्षाल,गणेश, लक्ष्मी, मातृकारों, शासन देव-देवियाँ, विद्यादेवी, पद्मावती, चक्रेश्वर, मणिभद्र, घंटाकर्ण, सिद्धिदाविका ग्रादि देव-देवियों का साप्रदायिक ग्रंथों में, वैदिक संप्रदाय की तरह, उनके तत्र-मंत्रादि एवं साहित्य के सहित प्रवेश हुग्रा।

### परिकर की रचना

भगवान की बैठक के नीचे के भाग को गादी (गद्दी) कहते हैं। उसकी पाटली-गादी को मध्य में देवी और उसके दो ग्रोर सिहहाथी आदि होते हैं। ग्रंत में दायीं ओर तीर्थंकर से यक्ष-और बायीं ग्रोर यक्षिणी रहती है। तीर्थंकर के दोनों ओर स्कंध तक दो खड़ी हुन्नी इन्द्र की मूर्ति (या काउसग्ग की मूर्ति) होती है। उसके ऊपर बीच में गोल छत्न होते हैं। उसमें ग्रगोक वृक्ष के पत्नों की पंक्तियाँ, गंधर्व-नृत्य करते स्वरूप, बगल में दोनों ग्रोर देवता बैठकर वाद्य बजाते हैं, ऐसा स्वरूप तथा दोनों ग्रोर इन्द्रगांधर्व पुष्पहार पहनाते हों, ऐसा स्वरूप होता है। वहाँ दो बाजू हस्ति, मध्य में देव, ऊपर छत्न, उसके ऊपर दिव्यध्विन शंख बजाता गंधर्व ग्रौर उसके दोनों ग्रोर दिव्यध्विन करते वाद्यमंत्र देव होते हैं।

मुख्य प्रतिमा का परिकर करना ग्रावश्यक हैं। परिकर युक्त देव प्रतिमा ग्रहँत कहलाते हैं और विना परिकरकी प्रतिमा सिद्ध भगवान की कहलाती है।

परिकर दो प्रकार के होते हैं। एक इन्द्रयुक्त ब्रीर दूसरा पंचतीयों का। उसमें दो ब्रोर काउसगा ब्रीर उसपर जिन मूर्ति तथा मध्य में मूळनायंक की मूर्ति, सब कुळ पाँच मूर्तियां होती हैं। इसे पंचतीयों को परिकर कहते हैं। सिहासन की पाटळी में नौ गृहों के छोटे स्वरूप बनाये जाते हैं।

गुप्तकाल के पहले परिकरकी प्रथा नहीं होगी। मथुरा और गांधार शिल्प में ऐसी उसकी प्रतिमा से हम यह जान सकते हैं। उस समय प्रतिमा के नीचे गादी में धर्मचक्र और उसके दो और मृग युग्म उत्कीर्ण किये जाते थे और प्रतिमा के ऊपर गंधर्च साहचर्य की प्रथा थी।

ग्रशोक वृक्ष, पुष्पवृष्टि, सिहासन, चामर, दिव्यध्वनि, प्रभामंडल, देवदुंदुभि, ग्रौर छत्न ये ग्राठ वस्तुएँ जिनेश्वर भगवान के प्रातिहार्य माने जाते हैं। इसलिए उन्हें जैन भगवान की मूर्ति के परिकर में स्थान दिया गया है।

परिकर का प्रत्येक विभाग गास्त्रोक्त है। ग्रीर उसी प्रकार परिकर तैयार होता है।

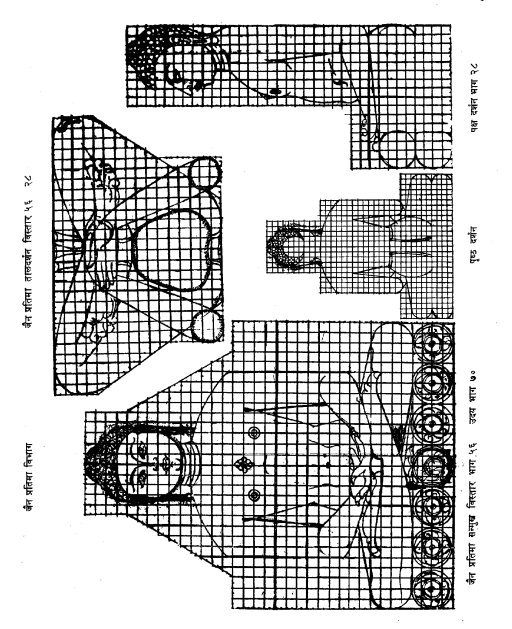
वैदिक देवी पर पर्किर–दूसरे प्रकार का होता है । दो ओर थमी ऊपर तोरणा बनता है । दूसरे विष्णु परिकर दशावतार वाले सूर्य नवग्रह से झावृत्त होते हैं, देवी का परिकर सप्त मातृका झावृत होते हैं । जैन परिकर का विभाग युक्त संपूर्ण झालेखन पूर्वीघ में दिया गया है ।

# जैन संप्रदाय में प्राचीन देववाद में प्रधान चार वर्ग

जैनों के प्राचीन देववाद में चार प्रधान वर्ग हैं। १ ज्योतिषी, २ वैमानिक, ३ भुवनपाल, ४ व्यंतर।

- (१) ज्योतिषी--नव ग्रहादि।
- (२) वैमानिक-उसमें दो उपवर्ग है, उत्तरकाय ग्रीर ग्रनुतरकाय।





#### जैन प्रकरण

994

- उत्तरकाय में सुधर्मा, ईशान, सनत्कुमार, बसो भ्रादि देव हैं।
- २. मनुत्तरकाय में पांच स्थानों का मधिष्टायक देव, इन्द्र के पांच रूप हैं।

उत्तरकाय

म्रनुत्तरकाय

सुधर्मा, ब्रह्मा ईशान, सनत्कुमार, ग्रादि बारह देव।

पाँच स्थानों के अधिष्टायक देव इन्द्र के पाँच रूप: विजय, विजयंतयवंत, जयंत, अपराजित, सर्वार्थसिद्ध।

- (३) भुवनपाल में ग्रसुर, नाग, विद्युत, सुपर्ण ग्रादि १० श्रेणी हैं।
- (४) व्यंतर में पिशाच, राक्षस, पक्ष, गंधर्व स्रादि श्रेणी हैं।

इन चार देववर्गों में विशेष षोडशश्रुत या सोल्ह विद्यादेवियाँ, अष्ट मातृका ग्रादि भी जैनों में पूजनीय हैं। जैनों में वास्तुदेवों की भी परिकल्पना है। इस तरह जैन और हिन्दू (ब्राह्मण) के देववृन्द कई जगह एक से हैं।

बौद्ध प्रतिमाम्रों की तरह जैन-प्रतिमाभ्रों के म्रलंकार नहीं होते, क्योंकि वे वीतराग हैं। जैन संप्रदाय में २४ तीर्थंकरों के म्रतिरिक्त भिन्न देवियां है।

> २४ यक्ष २४ यक्षिणी ६४ योगिनियाँ ५२ वीर

१६ विद्यादेवियाँ

१० दिक्पाल

९ नवग्रह

म्रादि उपरांत क्षेत्रपाल, प्रतिहार, लक्ष्मी, सरस्वती म्रादि देव देवताम्रों की मूर्ति पायी जाती है। सात्विक वृत्तिवाले जैनदर्शन में प्रारंभ में तांन्निक विद्या का प्रवेश उसमें नहीं होता पीछे के युग में प्रविष्ठ होता है।

क्षेत्रपाल, प्रतिहार, लक्ष्मी, सरस्वती, ग्रादि ग्रन्य देवी-देवता की मृतियाँ भी पायी जाती हैं।

६४ योगिनियाँ और ६४ वीर के नाम जैन ग्रंथों में दिये हैं। तांत्रिक ब्राचार पर पूजा के प्रभाव के वे परिणाम माने जाते हैं। बाद में बौद्धों में भी तांत्रिकता का प्रवेश हुम्रा और उसके फल स्वरूप वैदिक देवों की उपेक्षा होने लगी। बौद्धों की पण्ंशवरी देवी विघ्नरूप गणेश को पुँर के नीचे दवाती है। बौद्धों के ही जैलोक्य विजय देव अपने चरण के नीचे शिव और गौरी को कुचलते हैं। कई तौ ब्रह्मा को जटा से पकड़कर लटकाते हैं। इस तरह प्राचीनतम हिन्दू-वैदिक धर्म के देवताओं की इस तरह की अवगणना या मानहानि—करने से ही संभव है बौद्ध धर्म को भारत से बाहर जाना पड़ा। जैन संप्रदाय ने हिन्दू देवताओं की ऐसी कूर हँसी नहीं की है, बल्कि कई हिन्दू-वैदिक देवी-देवताओं को तो उन्होंने स्वीकार भी किया है जैसे देश दिक्पाल और नवग्रह के स्वरूप वैदिक और जैन संप्रदाय में बहुतही मिलते-जुलते हैं। इसी वजह से शायद जैन धर्म यहाँ टिका है। जैनाचार्यों के अमूल्य ग्रंथ साहित्य और स्थापत्य धर्म की बड़ी महत्ता बढ़ाते हैं।

र्जन प्रतिकमण के पाठ में शाश्वत जिन चैत्य का वर्णन कहा है। सौ जोजन रुबे, पचास के विस्तारवाले और ५२ घाट ऊँचे मंदिर प्राचीन समय में बनते होंगे।

# चौबीस तीर्थंकर का वर्ण लांच्छन और यक्ष यक्षिणी स्वरूप

| ऋम | तीर्थंकर   | वर्ण | लांच्छ | Ŧ      | यक्ष         |         |      | यक्षिणी        |               |
|----|------------|------|--------|--------|--------------|---------|------|----------------|---------------|
| 9  | ऋषभ देव    | हेम  | नंदी   | वरद    | सुवर्ण वर्ण  | पाश'    | चऋ   | चक्रेश्वरी -   | – বৃক         |
|    |            |      |        | माला   | गोमुख यक्षा  | फल      | पाश  | ग्रप्रतिचक्र – | - धनुष        |
|    |            |      |        |        | गजासन        |         | बाण  | गरुड वाहन      | वज्र          |
|    |            |      |        |        | हेमवर्ण      |         | वरद  | हेमवर्ण        | <b>ऋंकु</b> श |
| २  | ग्रजित नाथ | 23   | हाथी   | पाश    | श्यामवर्ण    | ग्रभय   | पाश  | ग्रजिता देवी   | ग्रंकुश       |
|    |            |      |        | माला   | महायक्ष      | शक्ति   | वरद  | गौरवर्ण        | फल            |
|    |            |      |        | मुग्दर | चारमुख       | श्रंकुश |      | गाय वाहन       |               |
|    |            |      |        | वरद    | गजासन        | फल      |      |                |               |
| ₹  | संभव नाथ   | **   | अश्व   | गदा    | त्रिमुख यक्ष | नाग     | वरद  | श्वेत          | फल            |
|    |            |      |        | नकुल   | मयूरः वाहन   | फल      | माला | दुरिता देवी    | भ्रभय         |
|    |            |      |        | ग्रभय  | श्याम        | शक्ति   |      | भेड़ा          |               |

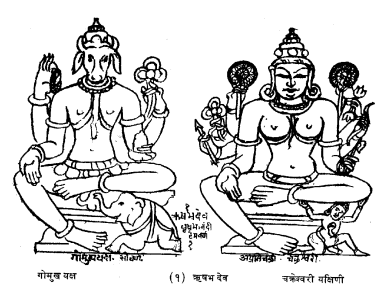
### १७६

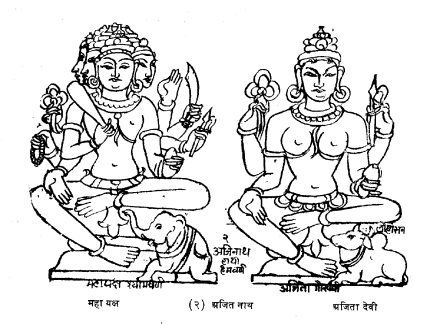
# भारतीय शिल्पसंहिता

| कम         | तीर्थंकर          | वर्ण         | लांच्छन                |                                            | यक्ष                                                       |                                                |                 | यक्षिणी                                     |                        |
|------------|-------------------|--------------|------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------------|------------------------|
| ¥          | <b>ग्रभिनं</b> दन | हेम          | बंदर                   | माला<br>फल                                 | श्यामवर्ण<br>ईश्वर यक्ष                                    | भ्रंकुश<br>नेवला                               | पाश<br>वरद      | कालिका<br>श्याम<br>कमल                      | म्रं <b>कुश</b><br>नाग |
| <b>.</b> 4 | सुमति नाथ         | "            | कौंच<br>पक्षी          | शक्ति<br>वरद                               | हाथी वाहन<br>तुंबरु यक्ष<br>गरुड<br>श्वेत                  | पाश<br>गदा                                     | पाश<br>वरद      | महाकाली<br>पद्मासन<br>हेमवर्णं              | श्रंकुश<br>फल          |
| Ę          | पद्मप्रभु         | रक्त         | <b>लाल वर्ण</b><br>कमल | फल<br>ग्रभय                                | कुसुम यक्ष<br>नीलवर्ण<br>हरिण                              | माला<br>नकुल                                   | बाण<br>वरद      | ग्रच्युता देवी<br>नर वाहन<br>श्यामवर्ण      | धनुष<br>ग्रभय          |
| છ          | सुपार्श्व नाथ     | हेम          | स्वस्तिक               | पाश<br>फल                                  | मातंग यक्ष<br>हाथी वाहन<br>हरा वर्ण                        | श्रंकुश<br>नोलीया                              | माला<br>वरद     | शांता देवी<br>हाथी वाहन<br>सुवर्ण           | त्निशूल<br>ग्रभय       |
| ૮          | चन्द्रप्रभु       | श्वेत        | चंद्र                  | चक                                         | विजय यक्ष<br>हंस वाहन<br>नीलवर्ण                           | मुग्दर                                         | तलवार<br>मुग्दर | भृकुटी देवी<br>ग्रास वाहन<br>पीतवर्ण        | ढाल<br>फरसी            |
| 9          | सुविधि नाथ        | "            | मगर                    | म्रंकुश<br>फल                              | ग्रजित यक्ष<br>कूर्म<br>श्वेत                              | कुन्त<br>नेवला                                 | माला<br>वरद     | सुताश यक्षिणी<br>नंदी<br>श्वेत              | श्रंकुश<br>कुंभ        |
| <b>9</b> 0 | शीतल ना <b>थ</b>  | हेम          | श्रीवत्स               | मुग्दर<br>पाश<br>फल<br>ग्रभय               | ब्रह्म यक्ष<br>चार मुख<br>तीन नेत्न<br>कमलासन<br>गौरवर्ण   | माला<br>म्रंकुश<br>गदा<br>नेवला                | पाश<br>वरद      | ग्रशोका देवी १<br>कमलासन<br>हरावर्ण         | प्रंकुश<br>कमल         |
| 99         | श्रेयांश नांथ     | n            | खंग<br>पक्षी           | गदा<br>फल                                  | ईश्वर यक्ष<br>व्रिनेत्र<br>नंदी वाहन<br>गौरवर्ण            | नेवला<br>माला                                  | मुग्दर<br>वरद   | मानवी यक्षिणी<br>सिंह वाहन<br>श्वेतवर्ण     | - संकुश<br>कलश         |
| <b>9</b> २ | वासुपूज्य         | लाल<br>भेंसा | पाश                    | बाण<br>फल                                  | कुमार यक्ष<br>श्वेतवर्ण<br>हंस वाहन                        | धनुष<br>नेवला                                  | शक्ति<br>वरद    | प्रचंडा यक्षिणी<br>ग्रश्व वाहन<br>श्यामवर्ण | गदा<br>कमल             |
| 93         | विमल नाथ          | हेम          | वराह                   | माला<br>पाश<br>बाण<br>चंद्रि<br>फल<br>खड्ग | षड्मुख यक्ष<br>मयूर वाहन<br>श्वेतवर्ण                      | म्रभय<br>मंकुश<br>ढाल<br>धनुष<br>चक्र<br>नेवला | पाश<br>बाण      | विदिता देवी<br>कमलासन<br>नीलवर्ण            | नाग<br>धनुष            |
| 98         | ग्रनंत नाथ        | हेम          | ष्ट्येन<br>पक्षी       | पाश<br>खड्ग<br>कमल                         | पाताल यक्ष<br>तीन मुख<br>तीन नेन्न<br>रक्तवर्ण<br>मगर वाहन | माला<br>ढाल<br>नकुल                            | खड्ग<br>पाश     | स्रंकुशा यक्षिणी<br>कमलासन<br>प्रवेतवर्ण    | म्रंकुश<br>ढाल         |
| १५         | धर्म नाथ          | 11           | वज्र                   | ग्रभय<br>गदा                               | किन्नर यक्ष<br>तीन मुख                                     | माला<br>कमल                                    | कमल<br>श्रंकुश  | कंदर्पा यक्षिणी<br>मछली वारु                | कमल<br>ग्रभय           |

र्जन प्रकरण १७७

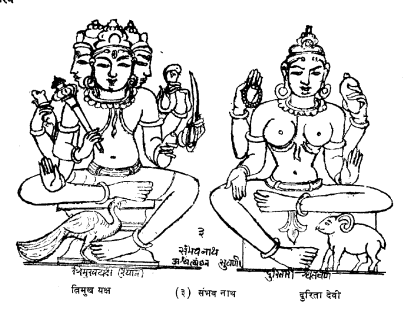
| ऋम  | तीर्थंकर           | वर्ण      | लांच्छन |           | यक्ष                                | 1               |                 | यक्षिणी                    |               |
|-----|--------------------|-----------|---------|-----------|-------------------------------------|-----------------|-----------------|----------------------------|---------------|
|     |                    |           |         | फल        | तीन नेत्न<br>कूर्म वाहन<br>रक्तवर्ण | नेवला           |                 | गौरवर्ण                    | -             |
| १६  | शान्ति नाथ         | हेम       | मृग     | कमल<br>फल | गरुड यक्ष<br>वराह                   | माला<br>नकुल    | कमल<br>पुस्तक   | निर्वाणी देवी<br>कमलासन    | कमल<br>कमंडल  |
|     |                    |           |         |           | श्यामवर्ण                           |                 |                 | गौरवर्ण                    |               |
| ঀ७  | कुथुनाथ            | "         | बकरा    | पाश       | गंधर्वयक्ष                          | <b>अंकु</b> श   | <b>त्रिशू</b> ल | बला (ग्रच्युता             |               |
|     | •                  |           |         | वरद       | हंस वाहन<br>श्यामवर्ण               | फल              | फल              | मयूर वाहन<br>गौरवर्ण       | भुशंडी        |
| १८  | ग्रर नाथ           | "         | नंद्या  | ग्रभय     | यक्षेन्द्र यक्ष                     | माला            | पद्म            | धारिणी देवी                | माला          |
|     |                    |           | वर्त    | पाश       | छमुख                                | <b>ऋं</b> कुश   | फल              | कमलासन                     | पाश           |
|     |                    |           |         | मुग्दर    | तीन नेल्ल                           | <b>त्रिशू</b> ल |                 | श्यामवर्ण                  |               |
|     |                    |           |         | खड्ग      | शंख वाहन                            | ढाल             |                 |                            |               |
|     |                    |           |         | बाण       | श्यामवर्ण                           | धनुष            |                 |                            |               |
|     | _                  |           |         | फल        | _                                   | नेवला           |                 |                            |               |
| १९  | मल्लि नाथ          | नील       | कलश     | ग्रभय     | कुबेर यक्ष                          | नेवला           | माला            | वैरोढघा देवी               | शक्ति         |
|     |                    |           |         | त्निशूल   | चार मुख                             | माला            | वरद             | श्यामवर्ण                  | फल            |
|     |                    |           |         | फरशी      | गरुड मुख                            | मुग्दर          |                 | कमला <b>सन</b>             |               |
|     |                    |           |         | वरद       | हाथी वाहन                           | शक्ति           |                 |                            |               |
| _   |                    | ,         | •       | ^         | इन्द्रधनुषवर्ण                      | फल              |                 |                            | _             |
| २०  | मुनि सुवृत         | कृष्णवर्ण | कूम     | शक्ति     | वरुण यक्ष                           | परशु            | माला            | नरदता                      | <b>तिशूल</b>  |
|     |                    |           |         | बाण       | चारमुख                              | धनुष            | वरद             | भद्रासन                    | फल            |
|     |                    |           |         | गदा       | तीन नेत्र                           | कमल             |                 | गौरवर्ण                    |               |
|     |                    |           |         | फल        | श्वेतवर्ण                           | नेवला           |                 |                            |               |
| 29  | नमिनाथ             |           | नील     | ग्रभय     | वृषभ वाहन<br>भृकुटि यक्ष            | माला            | aran'           | गांधारी यक्षिणी            | ±'sr          |
| ``` |                    | "         | कमल     |           |                                     | i               | खड्ग<br>वरद     | गावारा यादाणा<br>श्वेतवर्ण | फुन<br>फल     |
|     |                    |           | 7/4/07  | मुग्दर    | वृषभ वाहन<br>हेमवर्ण                | वज्र            | परप             | रपत्तवण                    | 410           |
|     |                    |           |         | शक्ति     | चारमुख                              | परशु            |                 | हंस वाहन                   |               |
| 1   | _                  |           |         | फल        | त्रिनेत्री                          | नकुल            |                 |                            |               |
| २२  | नेमनाथ             | कुष्ण     | शंख     | चऋ        | गोमेध यक्ष                          | शक्ति           | <b>मं</b> कुश   | ग्रंबिका देवी              | ग्रा म्रलुंबी |
|     | •                  | वर्ण      |         | परशु      | त्रिमुख                             | विशूल           | नागपाश          | सिंह वाहन                  | पुत           |
|     |                    |           |         | फल        | त्रिनेत्री                          | नकुल            |                 | हेमवर्ण                    |               |
|     |                    |           |         |           | कृष्णवर्ण                           | 1               |                 |                            |               |
|     | •                  |           |         | _         | पुरुष वाहन                          |                 |                 |                            |               |
| २३  | पार्श्वना <b>य</b> | निलांग    | सर्प    | सर्प      | पार्श्वयक्ष                         | सर्प            | पाश प           | <b>ग्झावती</b>             | ग्रंकुश       |
|     |                    |           |         | फल        | गजमुख                               | नकुल            |                 | हुक्कुट:                   | फल            |
|     |                    |           |         |           | श्यामवर्ण                           |                 |                 | पर्पं का वाहन              |               |
|     |                    |           |         |           | कूर्म वाहन                          |                 |                 | हेमवर्ण                    |               |
| /   |                    |           | ~       |           | माथे पर सर्प प                      | i               |                 | मस्तक परसर्पंफ             | _             |
| २४  | महावीर वर्धमान     | हेम       | सिंह    | नकुल      | मातंग यक्ष                          | फल              |                 | सद्धिदायिका                | वीणा          |
|     | स्वामी             |           |         |           | हाथी वाहन                           | l               | -               | हरा वर्ण                   | फल            |
|     |                    |           |         |           | श्यामवर्ण                           | . [             | •               | सिहारूढ                    |               |

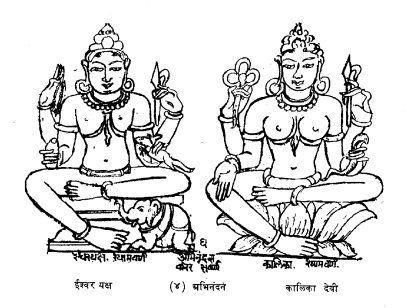


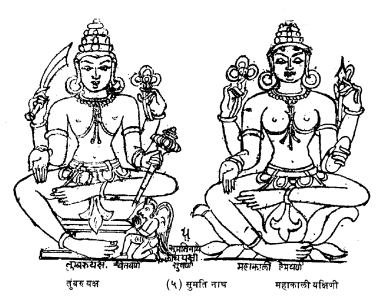


जैन प्रकरण

408

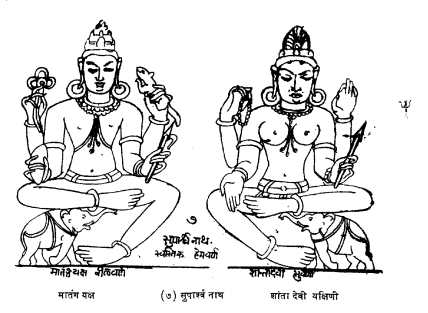


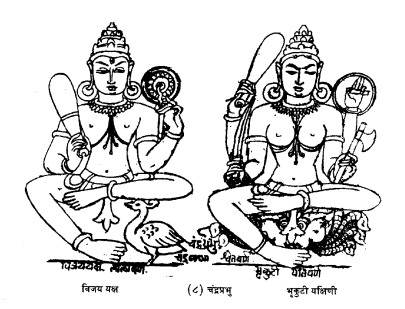


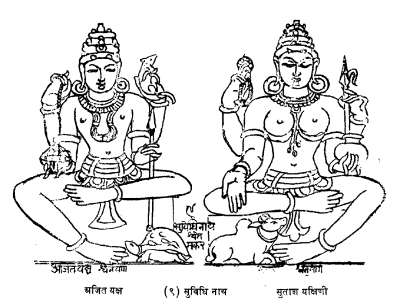


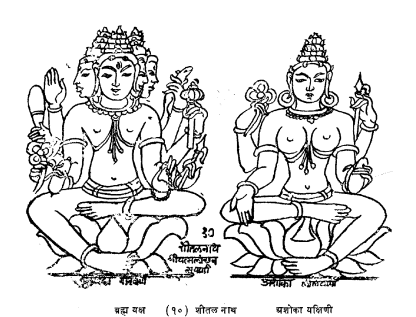


जन प्रकरण १८९



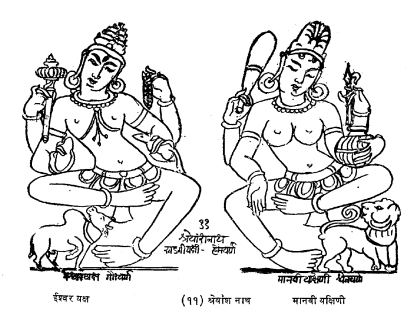


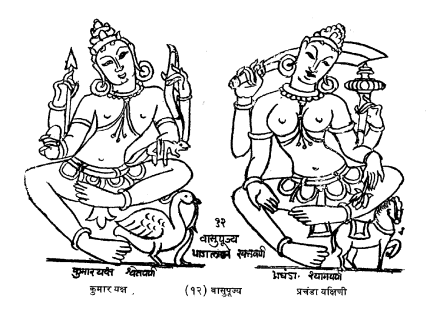


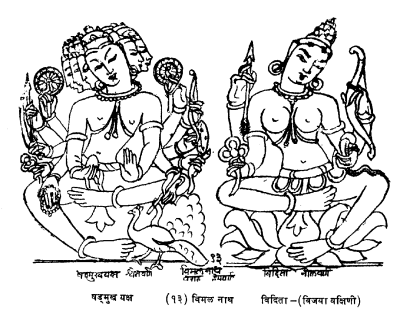


जैन प्रकरण

१८३

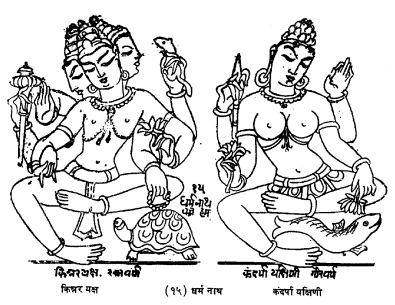




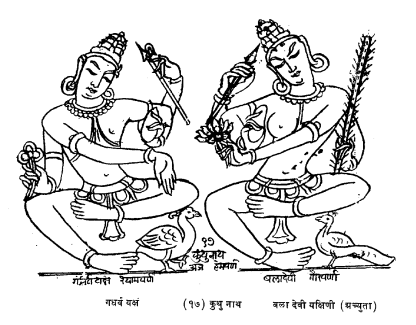


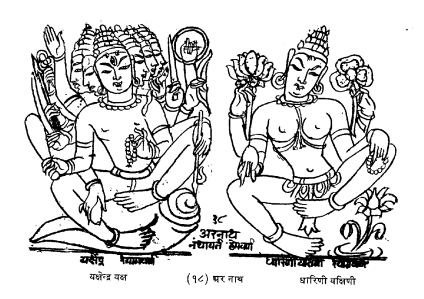


र्जन प्रकरण १८५

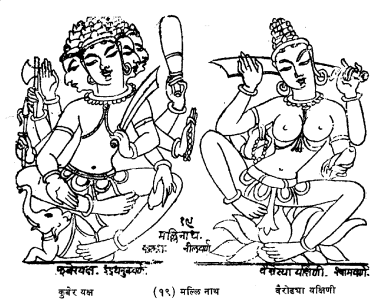






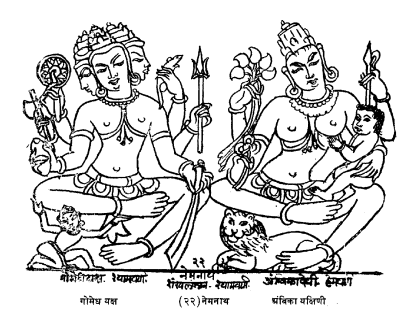


वैस प्रकरण १८%

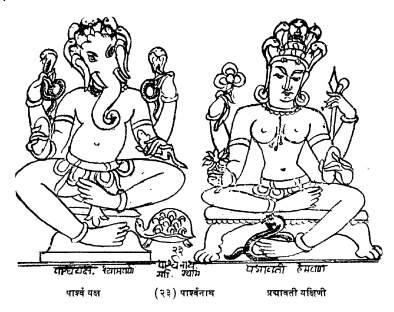


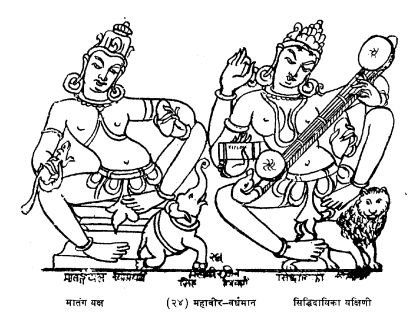






बैस प्रकरण १८९



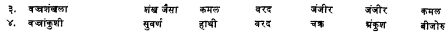


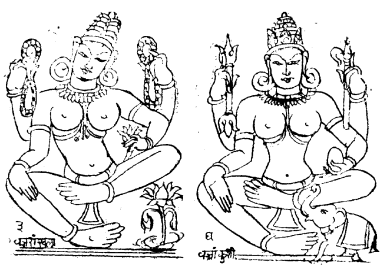
# षोडश विद्यादेवी

शासन देवियों की तरह ही जैन संप्रदाय में १६ विद्या देवियाँ हैं। वे भिन्न-भिन्न विद्या की ग्रधिष्ठाती हैं। उनके श्रायुध, पर्ण, नाम श्रौर स्वरूप जैन शास्त्रों में इस प्रकार दिये हैं।

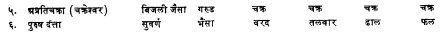
|    | नाम        | वर्ण | वाहन  | भ्रायुध |       |       |           |  |
|----|------------|------|-------|---------|-------|-------|-----------|--|
|    |            | 7.7  | 116.1 | 9       | २     | ₹     | 8         |  |
| ٩. | रोहिणी     | सफेद | गाय   | माला    | बाण   | धनुष  | शंख       |  |
| ₹. | प्रश्यप्ति | ,,   | मयुर  | वरद     | शक्ति | शक्ति | फल या ढाल |  |







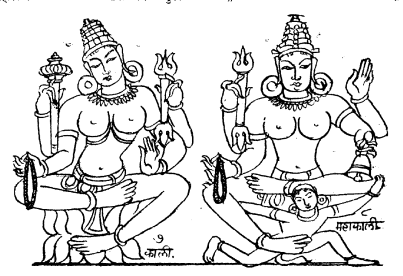
श्रीन प्रकरण १९९

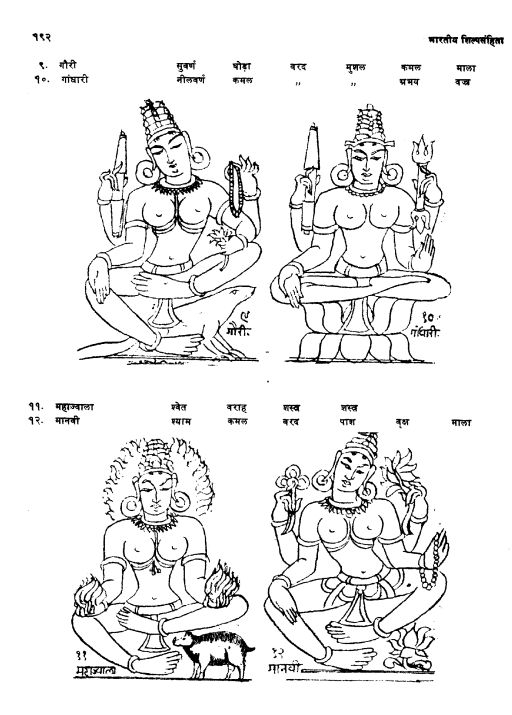


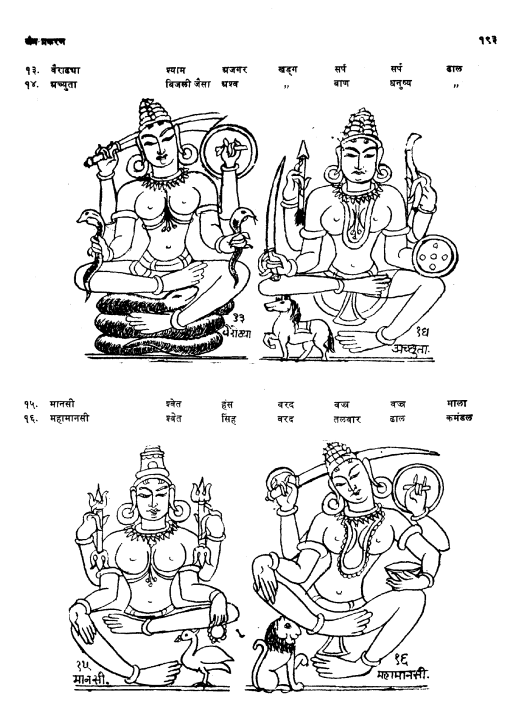


 ७. काली
 श्याम
 कमल
 माला
 गदा
 वज्र
 अभय

 ८. महाकाली
 तमाल वर्ण
 पुरुष
 ॥
 वज्र
 घंटा
 ॥







योगिनियों के स्तीत और वीर के नाम जैन ग्रागमसार ग्रंथ में दिये हैं।

जैन सप्रदाय की श्रूत देवी का स्वरूप इस श्रूतदेवी की तरह वर्णित किया है:

श्रूतदेवी : श्वेतवर्ण, प्रभामंडल श्रौर सर्व ग्रलंकार युक्त इन यौवन रूपिणी के तीन नेत्र हैं । दायें हाथों में वरद श्रौर कमल हैं । बायें हाथों में पुस्तक श्रौर माला हैं ।

्रश्री मल्लिषेणाचार्य ने वाग्देवी के स्वरूप में वरद ग्रीर कमल के स्थान पर ग्रभय ग्रीर ज्ञानमुद्रा कही है ।

्बप्पभट्ट सूरिवे वीणा, पुस्तक, मोती की माला ग्रीर सफेद कमल धारण की बात कही हैं।

पद्मावती : 'जयमाला पद्मावती दंडक' में इनका वर्णन इस प्रकार दिया है । कुकुट सर्प पर वैठी हुई पद्मावती के २४ हाथ हैं । इनके म्रायुध इस प्रकार हैं ।

| ٩ | <b>ৰ</b> অ | છ  | ढाल            | 93 | मुशल           | १९ | वरद    |
|---|------------|----|----------------|----|----------------|----|--------|
| 3 | अंकुश .    | 6  | खप्पर          | 98 | हाल            | २० | विश्ल  |
| Ę | कमल        | 9  | खड्ग           | 94 | शतुका मस्तक    | २१ | फरशी   |
| R | चऋ         | 90 | धनुष           | 98 | तलवार          | २२ | नाग    |
| ų | ন্তর       |    | कोरा-पराई      |    | ग्रग्नि ज्वाला | २३ | मुग्दर |
| Ę | डमरु       | 92 | बाण सकोरा पराई | 96 | मुंडमाला       | २४ | दंड    |

म्रन्य मतों से इस प्रकार के भी म्रायुध हैं: १ नागपारा, २ बड़ा पाषाण, ३ कुकुट, ४ सर्प म्रादि ।

'म्रदभुत पद्मावती कल्प' में चार भुजा युक्त पद्मावती का स्वरूप वर्णित किया गया हैं।

'भैरव पद्मावती कल्प' में चार हाथ के आयुध इस प्रकार वर्णित किये गये हैं : पाश, फल, वरद श्रौर अंकुश । कमल का श्रासन है । तीन नेत्र हैं । पद्मावती के पर्याय नाम इस प्रकार हैं :

यक्ष मणिभद्र: श्याम वर्ण का यह यक्ष सात सूंडवाले ऐरावत हाथी पर बैठा है। वराह-जैसा मुख झौर दांत द्वारा जैन चैत्य धारण किया है। उसकी छः भुजाओं में वायीं दायीं भुजायें पाश और ढाल, त्निशूल, माला, वाम भुजायें, पाश, ग्रंकुश तलवार वाली होती है और शक्ति होती है। सिंदूर लगाये हुए काष्ट को मणिभद्र के रूप में उपाश्रय में बिराजमान करते हैं।

घंटाकर्ण यक्ष : ये घंटाकर्ण महावीर सर्व भूत-प्राणीमात्न की रक्षा करते हैं। उपसर्ग भय के दुखों से ये रक्षण करते हैं। ये पाप भ्रौर रोग का नाश करनेवाले हैं। इनकी १८ भुजाओं में बच्च, तलवार, दंड, चऋ, मुशल, अंकुश, मुग्दर, बाण, तर्जनीमुद्रा,ढाल, शक्ति, मस्तक, नागपाश , धनुष, घंटा, कुठार श्रौर दो त्रिशूल हैं।

'ग्रग्निपुराण' में भी घंटाकर्ण का उल्लेख है।

वर्तमान समय में घंटाकर्ण की मूर्ति इस तरह की होती है। धनुष-बाण चढ़ाकर वे खड़े हैं। पीछे बाण का तरकस है। कमर पर तलवार है। पैर के पास वज्र और गदा पड़े हुए होते हैं। वहाँ (पाटली पर) विश श्रादि यंत्र भी उस्कीर्ण किये होते हैं। यद्यपि ऐसा प्राचीन शास्त्रीय स्वरूप नहीं है लेकिन कई मूर्तियों में कान और हाथों में छोटी-छोटी घंटियाँ बंघी हुई रहती हैं। घंटाकर्ण बावन वीर में से एक वीर माने गये हैं।

क्षेत्रपाल : फ्यामवर्ण, बवरे केश, बड़े विकृत दांत, पीली आँखें, पैर में पादुका और इनका नग्न स्वरूप होता हैं। छ: भुजायें, दायें हाथ में मुग्दर, पाश, और डमरु होते हैं। बायें हाथों में ख़्वान, अंकुश और दंड होते हैं। जैनावार्य पादिल्प्तसूरि की 'निर्वाण किलका' का पाठ है कि भगवान की दक्षिण ओर ईशान कोण में दक्षिण मुखे इनकी स्थापना करनी चाहिए।

क्षेत्रपाल का दूसरा स्वरूप-नग्न घटभूषीत मूठवाला की यज्ञोपवित-चतुर्भुजा करवत, डमरु, विशूल ग्रीर खोपडी धारण किया है। ग्रन्ट प्रतिहार : जैन प्रासाद के चारों दिशाश्रों के ग्रनुसार ग्रन्ट प्रतिहार को दो द्वारपाल-प्रतिहार कहे हैं। इनका वाहन हाथी है।

| पूर्व दिशा के द्वार में |                     |                  |     | बायीं श्रोर | दायें हाथों में | बायें हाथों में |
|-------------------------|---------------------|------------------|-----|-------------|-----------------|-----------------|
| ٩.                      | पूर्व दिशाके द्वारे | इन्द्र           |     | "           | फल-वज्र         | ग्रंकुश-दंड     |
| ₹.                      | ,, ,,               | इन्द्रजय         |     | दायीं श्रोर | श्रंकुश-दंड     | फल-वज्र         |
| ₹.                      | दक्षिण "            | महेन्द्र         | -   | बायें       | ৰজ-ৰজ           | फल-दंड          |
| ሄ.                      | 17 11               | विजय             |     | दायें े     | फल-दंड          | ৰজ-ৰজ           |
| ч.                      | पश्चिम "            | धरणेन्द्र मस्तके |     | बायें       | वज्र-ग्रभय      | सर्प-दंड        |
| <b>Ę</b> .              | " "                 | पद्मक सर्पफण     | r — | दायें       | सर्प-दंड        | वज्र-ग्रभय      |
| ७.                      | उत्तर "             | सुनाथ            |     | बायें       | फल-बंशी         | बंशी-दंड        |
| ۷.                      | ,, ,,               | सुरदुंदुभि       |     | दायें       | बंशी-दंड        | फल-बंशी         |

वैंस प्रेमरण १९५

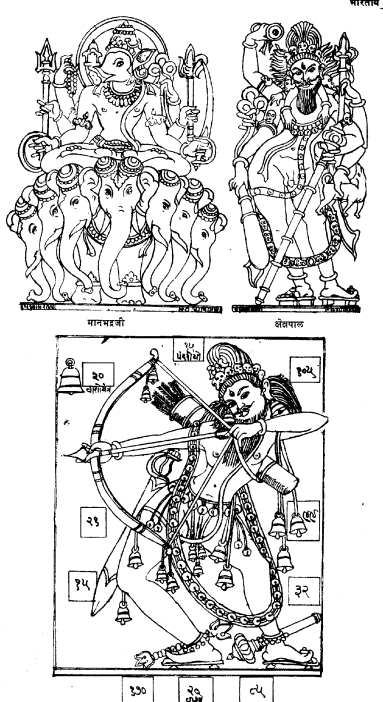


समवसरण के द्वितीय वप्र की प्रतिहारिणी जया विजया भ्रजिता भ्रपराजिता

जैनश्रुतदेवी (सरस्वती)



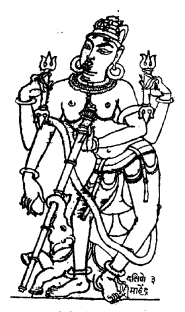
पद्मावती (चतुर्विशति भुजयुक्त)



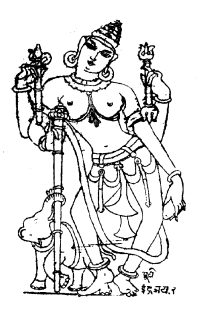




पूर्वे इंद्र



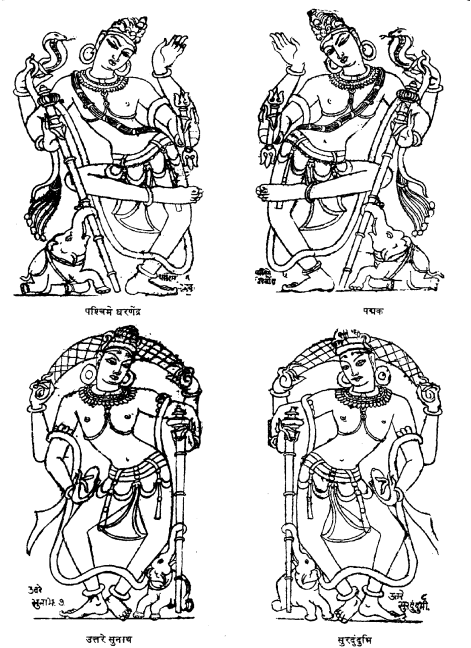
दक्षिणे महेंद्र



इंद्रजय



विजय



#### भैत प्रकरण

988

अष्टमंगल: जैनो में ग्रष्टमंगल का महातम्य बहुत है।

9. स्वस्तिक

३. दर्प**ण** 

∢. कंभ

9. भदारून

२. नंघावर्त

४. युग्म मत्स्य

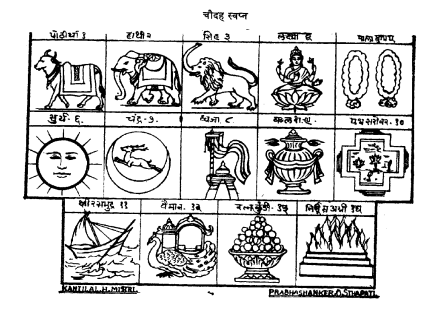
६. श्रीवत्स

८. वर्धमान

इन शुभ विह्नों के मध्य में तीर्थंकर की प्रतिमा का चिह्न भी होता है। कुशान काल की यह प्रतिमा मथुरा की खुदाई से प्राप्त हुई थी।

चौदह स्वप्न : तीर्थंकर के जन्म से पहले उनकी माता को स्वप्न ग्राता है; इसमें ये १४ भिन्न-भिन्न वस्तुएँ दिखाई देती है।

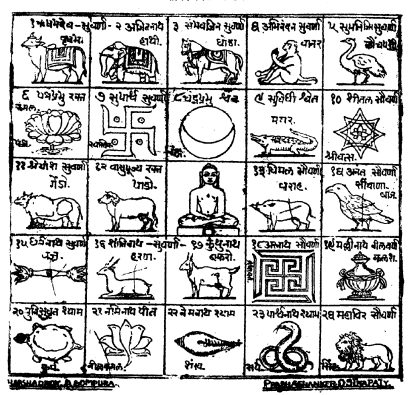
9. हाथी, २. नंदी, ३. सिंह, ४. लक्ष्मी, ५. पुष्पकी दो माला, ६. चंद्र, ७. सूर्य, ८. ध्वज, ९. कुंभ, **१० पद्म** सरोवर, ११. क्षीरसागर, १२. देव विमान, १३. रत्नकुंडी, १४. घूम्नरहित ग्रग्नि।



₹••

### भारतीय शिल्पसंहिता

#### तीयंकरका लांच्छन

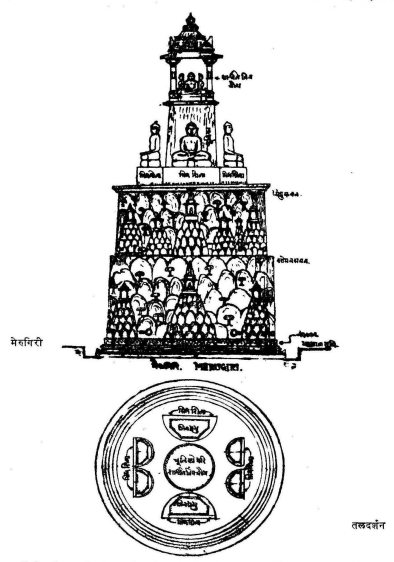


जैन प्रकरण

209

### मेरुगिरी स्वरूप

मेरुगिरी वृत्ताकार भद्रशाल भूमिपर स्थित है। प्रथम कद रूप नंदनवन। ग्रागे चढ़ता सोमरस वन ग्राता है। इसमें ग्रागे चढ़ता पंडक वन ग्राता है। यहा प्रभुजी का जन्माभिषेक होता है। उसके ऊपर चूलिका ग्राती है। चूलिका की टोच पर शाश्वत जिन चैत्य ग्राता है। पंडक वन में पूर्व-पश्चिम दिशा में श्वेत वर्ण की सिद्धशिला ग्रौर पश्चिम-उत्तरे रक्त वर्ण की सिद्धशिला है। यह शिला धनुष्याकार है।



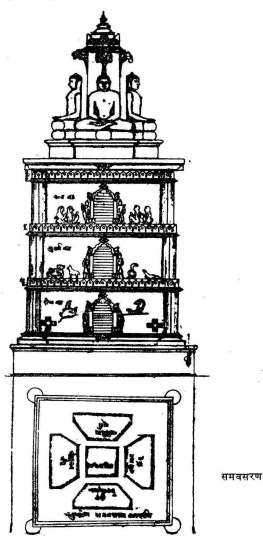
सिंहासन गादी के रूप में होता है। प्रभुजी का जन्म होता हे तब इंद्रादि देव वहा जन्माभिषेक का उत्सव मनाते हैं। सोमरस वन में चारों दिशा में जिनभवन होते हैं। दिशा में चार इंद्रों का प्रासाद वापिका सहित होता है। नंदनवन की चारों दिशाग्रों में जिन चैत्य ग्रीर

#### भारतीय शिल्पसंहिता

इंद्र के चार प्रासाद वापिका सिंहत होते हैं। चैत्य ग्रीर इंद्र प्रासाद के बीच दिक्कुमारी के कूटपर्वत पर उनको रहने की देरी होती है। श्राठ कूट ऊपरांत ईशान कोण में एक बलकूट विशेष होता है। ईशान में इंद्रभवन, पीछे बलकूट, पीछे दिक्कुमारी का कूट, पीछे उत्तरे चैत्य, ऐसा कम होता है। मेरुगिरी पर्वताकार टेकरा, गुफाओं, जल, जलप्ररणा वृक्ष, प्राणी इत्यादि होते है।

#### समवसरण स्वरूप

तीर्यंकर प्रभु को जहाँ केवल ज्ञान प्राप्त होता है वह स्थान पर देवताओं समवसरण की रचना करते है। रचना दो प्रकार की होती है।



चतुरस्त्र ग्रौर वृत्ताकार तीन वर्तुलाकार। प्राकार वप्र–गढ–कील्ला–बनाते हैं। प्रथम निम्न प्रकार में–वाहन, हस्ति ग्रध, पालकी, विमान रहते हैं। ऊपर के दूसरे प्राकार में परस्पर विरोधी जीव सहोदर जैसे रहते हैं। मृग-व्याध्र-मूषक-बिडाल-सर्प-मुकुल ग्रादि।

र्जन प्रकरण

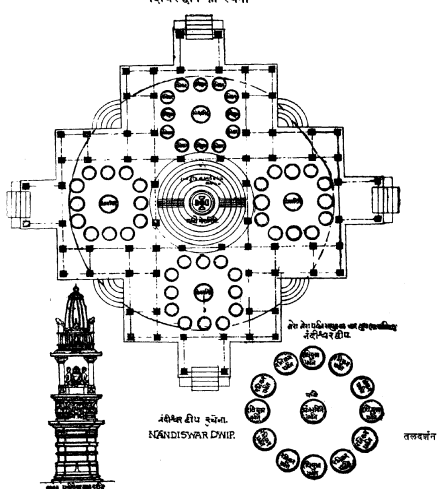
कपर के तीसरे प्राकार में श्रावक-श्राविका, साधू-साध्वी रहते हैं। तीसरे प्राकार के ऊपर मध्य में सिंहासन पर प्रभु विराजमान होते है। मध्य में ग्रशोक वृक्ष होता है।

प्रत्येक प्राकार के चारों स्रोरद्वार होता है। द्वार के दोनों स्रोर बावडी होती है। प्रथम प्राकार के द्वार का प्रतिहार (द्वारपाल), १ तुबक २ कपाली ३ खटवाङ्गी ४ जटामुकुटधारी एक-एक होता है। दूसरे प्राकार के द्वार की प्रतिहारिणी १ जया २ विजया ३ ग्रजिता ४ ग्रपराजिता एक-एक द्वार पर है। उन्होंने भूजाओं में ग्रभय-पाश-ग्रंकुश ग्रीर मुग्दर धारण किया है। उनका वर्ण ग्रनुकमे क्वेत,रक्त,सुवर्ण, नील है।

नीचे के प्राकार के चारों द्वारों पर पूर्वीद कमे दो दो प्रतिहार (द्वारपाल) होते हैं। पूर्व में इंद्र फ्रौर इंद्रजय, दक्षिणे महिंद्रविजय,

पश्चिमे धरणेंद्रपद्मक स्नौर उत्तरे सुनाम सुरदुंदुभि है।

# नंदीधर द्वीप की रचना



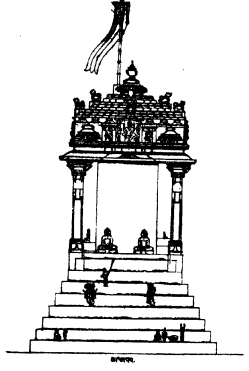
नंदीधर द्वीप में बावन पर कूट (पर्वत )है। प्रत्येक कूट पर चतुर्थद्वारे चतुर्मुख चैत्य है। चारो दिशा में ग्याम वर्ण के चार ग्रंजनगिरि है। प्रत्येक संजन गिरिकी चारों दिशा में एक-एक हैं। ऐसे चार दिशा में चार दिधमुख पर्वत हैं। प्रत्येक विदिशा में दो दो रितकर पर्वत है।

**ऐसे भाठ रति**कर पर्यत−चार दीर्घमुख पर्वत मध्य में, ग्रंजन गिरि पर्वत मिल के कुल तेरह पर्वत हैं । प्रत्येक श्रंजनगिरि चारों दिशा में तेहे के समूह के मध्य में है । ऐसा चारों तरफ का श्रंजनगिरि का समूह कुल मिल के १३ × ४ ≕ बावन कूट हैं ।

प्रत्येक कूट पर चार द्वार से शोभित एक-एक चैत्य है। सब मिल के जिन बिंब की संख्या दो सौ ग्राठ हैं (५२×४=२०८)। तेरह तेरह के चारों दिशाओं के समृह के मध्य में मेरुपर्वत है।

#### अष्टापद रचना

प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव का निर्वाण वाद ग्रग्निसंस्कार। ग्रष्टापदपर्वत पर उनका पुत्र भरत चक्रवार्त ने 'सिंहनिषद्या' नामे प्रासाद की रचना वर्ष की रत्न (शिल्पी) पास कराई। रत्नजडित तोरण, द्वार, विशाल मंडप चारों ग्रोर। मध्य में मणिपीठिका बनाई उन पर चौबीस बिब चारों ग्रोर स्थापित किये।

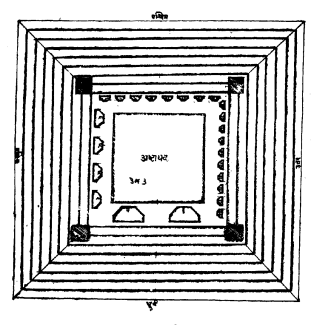


म्रष्टापद सन्मुख दर्शन

भरत चक्रवितये पर्वत का दातां तोड के ब्रष्ट सोपान (पगथीया) बताया इसीलिये उनका नाम "ग्रष्टापद" पडा। प्रासाद के मध्य में महामेरु जैसी वेदी-पीठ की चारों क्रोर जिनेश्वरी की स्थापना की। पूर्व दिशा में दो, दक्षिण दिशा में चार, पश्चिमे ग्राठ ग्रीर उत्तर में दस ऐसे चौबीस जिन (२+४+८+१० = २४) बिंब की स्थापना की। सर्व बिंब की दृष्टि समसूत्र में या स्तनसूत्र एक सूत्र में रखी।

जैनो में स्रतीत (भूत), वर्तमान स्रौर स्रनागत (भावी) चौबीसों का कम नाम स्रौर लांच्छन स्रादि जैन सागम ग्रंथों में कहा है। यह तीनों चौबीशी अंबृदीय में भरतक्षेत्र को कहा है-ऊपरांत महाविदेह क्षेत्र में। वर्तमान काल में विचरता। बीस विहरमान प्रभु उनका जैन प्रकरण

२०५



ग्रष्टापद तलदर्शन

लांच्छन साथ कहा हैं। उनमें प्राधान्य शार्वता चार जिन हैं।

| ٩. | ऋषभदेव   | लांच्छन नंदी   |
|----|----------|----------------|
| ₹. | चंद्रानन | " चंद्र        |
| ₹. | वारिषेण  | '' सूर्ययापाडा |
| ४. | वर्धमान  | '' सिंह        |

## तीर्यक्षेत्र पांच कल्याण का होता हैं।

- 9. च्यवन कल्याणक देवलोक में से माता की कुक्ष में पधारता है।
- २. जन्मकल्याणक जन्म समये प्रभु को मेरुपर्वत पर इंद्रो उत्सव करते हैं।
- ३. दीक्षा कल्याणक संसार भोगका त्याग-दीक्षा उत्सव।
- ४. केवल माने कल्याणक दीक्षांतथकी ग्रंते श्रेष्ठ ज्ञान की प्राप्ति के बाद समवसरण पर बैठ के उपदेश देता हैं।
- ५. मोक्ष कल्याणपाक शरीर त्याग-देहासर्ग ।

हीं कार में वर्णानुसार—चौबीस ग्रौर ॐकार में पंचपरमेष्टि १ ग्रहंत्र, २सिद्ध, ३ ग्राचार्य ४ उपाध्याय, ५ साधु यह पाँच वर्णानुसार स्थापन किये हैं। चौबीस जिन प्रतिमा का स्वरूप एक ही होता हैं। मगर प्रतिमा के नीचे पीठीका में लांच्छन चौबीस ग्रलग ग्रलग होने से तीर्यंकर की प्रतिमायें वह पहचानी जाती हैं।

9८ सहस्र कूटान्तर्गत १०२ तीर्थंकर की रचना पाँच भरतक्षेत्र स्रोर पाँच एरावन क्षेत्र ऐसे दस क्षेत्र की स्रतित वर्तमान स्रनागत में तीनों की तीन चौबीस का ७२ तीर्थंकर, ३६ महाविदेहका, २० विहरमान तीर्थंकर भरतक्षेत्र की चौबीस के पाँचपाँच कल्याणक की १२०- चार शास्वत तीर्थंकर मील के कुल १०२४ तीर्थंकर का पट्ट या तो स्तंभ की चारों स्रोर २५६ ४४ = १०२४ तीर्थंकर की रचना करनी चाहिये।

भारतीय शिल्पसंहिता

# चैत्य, स्तूप, विहार और स्तंभ

विमूर्ति जैसे चतुर्मुख प्रतिमा स्थापन की सर्वतोभद्रकी प्रथा जैनों में सुंदर हैं। प्राचीन काल में जैन संप्रदाय में चैत्य, स्तूप, विहार ग्रौर स्तंभ बनाने की प्रथा होती थी। यह चारों धर्म के स्थापत्य विभाग हैं।

#### चैत्य :

चैत्य शब्द प्रयोग वेदयुग में होता था। जैन स्नागम ग्रंथों में चैत्य का देव मंदिर में सर्थ लिया है।

वेद काल में पवित पुरुषों की समाधि की स्मृति में निर्माण करता चैत्य शब्दव्युत्पत्ति चिता, मृतदेह पर अग्निसंस्कार समये काष्ट का ढग ऐसा अर्थ होता हैं।

चैत्य मंदिर की रचना-प्रवरों में दीर्घ ऊँचा होता था। म्रागे चैत्य संमुख वंदन के लिये मंडप की दो पक्ष में स्तंभों की पंक्ति होती थी। चैत्य में प्रतिमा स्थापन करके उपूर घंटाकृति शिखर होता था। चैत्य की तीन मोर प्रदक्षिणा मार्ग होता था। ऐसी कल्पना गुंका मंदिरों की अवशेष से होती हैं। वर्तमान काल में चैत्य का म्रस्तित्व नहीं हैं। चैत्य का स्वरूप वर्तमान में प्रासाद न लिया।

#### स्तूप :

सत्पुरुषों के ग्रस्थि स्थान पर स्तूप का विनिर्माण होता था। पवित्र ग्रस्थि भस्म बाल की स्मृति सुवर्ण की दाबडी में रखकर भूमि में पधरा के उनके ऊपर गोल उलगडलीया (टोपला) की स्तूप गोल की ग्राकृति होती हैं। ऊपर मध्य में स्तंभ खड़ा करके उपर तीन, पांच, सात, छत्न बनाते थे।

इजिप्त (मिसर) में ऐसे स्मारक बिकोप्पाकार पिरामिड बने हैं। पाली भाषा में स्तूप को थप्पा कहते हैं। बर्मा में गोडा झौर श्रीलंका में दाभगा कहते हैं। नेपाल में विता पर से स्तूप कहते हैं। जापान में तोरण कहते हैं। यह भारतीय जैन आगम ग्रंथ के कथानुसार तीर्यंकर के निर्वाण के बाद अग्निसंस्कार स्थान पर देवताओं स्तूप की रचना करते हैं। एसे जैन स्तूप वर्तमान में दिखाई नहीं पडते लेकिन मथुरा में सातवें तीर्थंकर सुपार्श्वनाथु प्रभु की स्मृति में रचा गया था। पुरातत्त्वज्ञ मानते हैं कि यह स्तूप ईसापूर्व सातवीं शताब्दी का है।

#### विहार:

विहार संत महात्मा प्राचीन काल में ग्राम के बहार जंगल में एकान्त में रहते थे। भक्त गृहस्थों का कष्ट निवारने के लिए स्थान बनाने लगे। मध्य में गुरु का स्थान, ग्रासपास शिष्यों की कोठरी की व्यवस्था करते थे। पर्वत में खुदे हुन्ने विहार में जलकी व्यवस्था सुंदर देखने में ग्राती है। साधु मठ के ग्रभ्यास चिंतन के स्थान को विहार करते हैं। जैनों मे विहार को वसति या वर्तमान में उपाश्रय कहते है।

#### स्तंभः

प्राचीन काल में देवमंदिर के भ्रागे बड़ा स्तंभ खड़ा करने की प्रथा थी। सब भी द्रविड प्रदेश में है। ब्राह्मण संप्रदाय का अनुकरण बौद्धों ने किया। जैनों में दिगबर संप्रदाय में स्तंभ की विशेष प्रथा है। स्तंभ को मानक स्तंभ या मानव स्तंभ कहते हैं। देव मंदिर के आगे या भगवान विहार स्थान के उपदेश स्थान का स्मरण चिन्ह रूपे धर्मरोपण बड़ा स्तंभ खड़ा करते थे। बौद्धों में ऐसे स्तंभ वर्तमान में दिखते हैं। स्तंभ के ऊपरी भाग में धर्मचक, सिंह, वृषभ या मूर्ति की आकृति होती है। चैत्य, स्तूप, विहार और स्तंभ यह चार अखंड गिरिपर्वतों में उत्कीणं गुंफारूप वर्तमान में दिखाई देते हैं। उनका स्वतंत्र रूप इंग्रयापाण में भी बना है। इसा के पूर्वसे नवमी शताब्दी तक गुंफाओं में उत्कीणं हुई। आबुपर जैन मंदिर के पास एक स्तंभ खड़ा हैं।

जैन मंदिरों के मंडावेर में या मंडप के विनान (घुमट) में यक्ष--यक्षिणी या विद्यादेवी के कई स्वरूप रखे जाते हैं। मंदिर के बाहर तीन भद्रक गवाक्ष में जैन प्रतिमा की स्थापना करने का ब्रादेश है, जिससे पता लगता है कि वह किस देव का मंदिर है। वैन प्रकरण

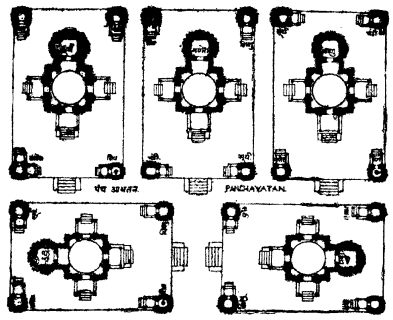
२०७

### आयतन

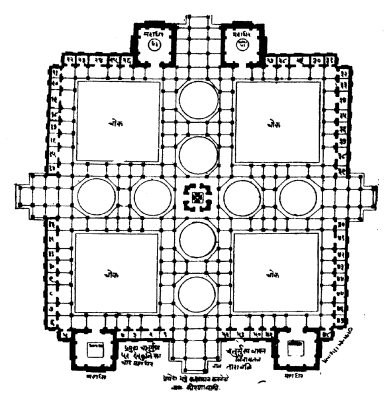
देवों का समूह मंदिर और देवकुल्काओं का 'श्रायतन' कहते हैं। विष्णु, शिव, गणेश, चंडी ग्रोर सूर्य का पंचायतन होता है। ऐसे चौबीस श्रायतन हा विष्णु चतुर्विशति श्रायतन। जैन तीर्य का चौबीस श्रायतन हीसप्तायतन। चतुर्श्वष्टिश्रायतन (८४) श्रीर शतश्रष्टोतर (१०८) शिवल्गि का होता है। ऐसे जैन में भी श्रायतन होते हैं। यहां चतुर्मुखीय महाप्रासाद के दो बड़े तलदर्शन दिये गये है। चतुर्दिशा में देवकुलिकाग्रों (देरीग्रों) श्रनेक मंडप के बीच बीच में प्रकाश के लिये चोक रखे है। हमारे ग्रंथ संग्रह में हमारे पूज्य पितामह निर्भयराभा का उल्लेख किया पुराना नक्शा है।

सप्त मातृकाओं का सप्तयातन, नवदुर्गा का नवायतन, एकादशहद्र का हदायतन होता है।

जिनाय में चौबीस, बायन, बहोतेरि, श्रायतन का क्रम पक्ष में, सन्मुख ग्रीर ग्रागे कितने देवकुल को रखना उनका क्रम दिया है। मगर स्थान भाव से कम जास्त करके पुरी संख्या मिलाना इसमें कोई दोष नहीं है।

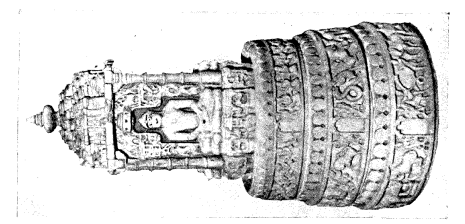


सूर्य, विष्णु, शिव, गणेश ग्रीर चंडी का पंचायतन



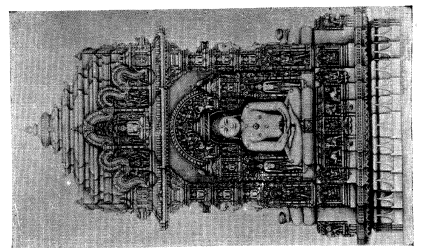
चतुर्मुख शीवायतन–या जिनायतन चार महाधरप्रासाद पर देवकुलिन चार मेघनावाद मंडप चार बेलाणक चार मंडप चार चोक ४४० स्तंभ नाम तारावली प्रवेश भद्रे कक्षासर करने से नाम किरणावली

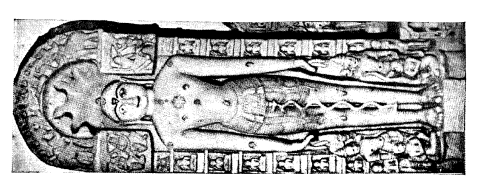
Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir





170 तीर्यकरों की मूरियों के साथ अजीतनाथजी

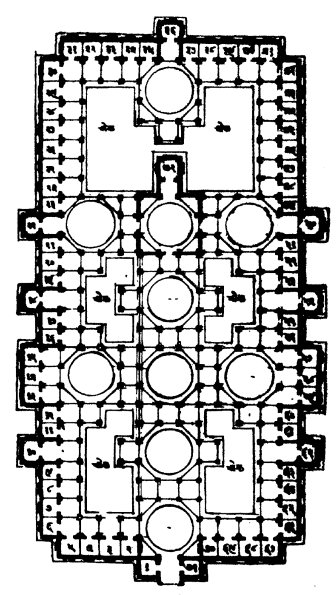




कायोत्सर्ग ध्यानमस्य खडी जिनमूति, परिकर् के साथ

जैन प्रकरण

२०९

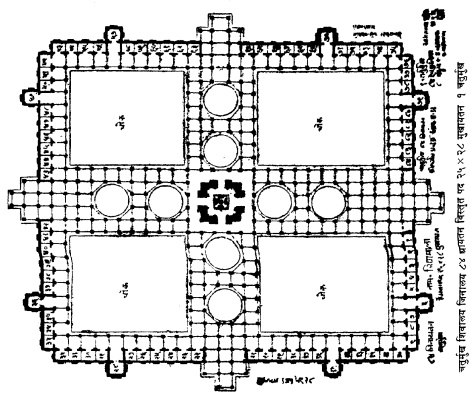


श्रायनन द्वांसप्तली २४६ स्तंभ दशमंडप, छह चोक, एक बलाणक, नव महाधर विष्णवायतन विष्णायनन शिवायतन जिनायतन

८४ देवकुलिका ८ मंडप ४ बलाणक स्तंभ संख्या ४३२-माठ महाघर प्रासाद



जावन द्वीपसंचास आयतन स्तंभ १७८, १ गुढ मंडप १ मेघवाद मंडप २ मंडप १ बलाणक

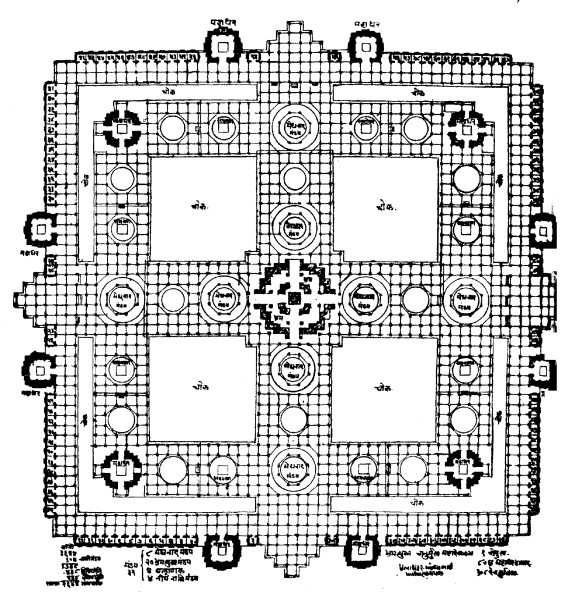


15.000

चतुर्मुख महाप्रासाद दीर्घ विस्तार गज–३०१ × २६५

> फूट — ६०२ × ५३१ बलाणक ४ भूमितल स्तंभ संख्या १६६

चतुर्मुख महाप्रासाद तल दर्शन १०८ ग्रायतन
चतुर्मुख प्रासाद ५ मेघनाद मंडप ४ ही द्वारिणी प्रासाद ४ मंडप ३६
महाधर प्रासाद ८ कुल ४०
देवकुलिकाग्रो ९१



चतुर्मुख महाप्रासाद

भ्रमयुक्त चतुर्मुख प्रासाद १ चतुर्मुख ४ महाधर ८ देवकुलिकाम्रो १०८ मंडप २० मेघनाद मंडप ८ वलाणक ४ स्तंभ संख्या २६४४ चोक ४ वडा नाली चोक ४

