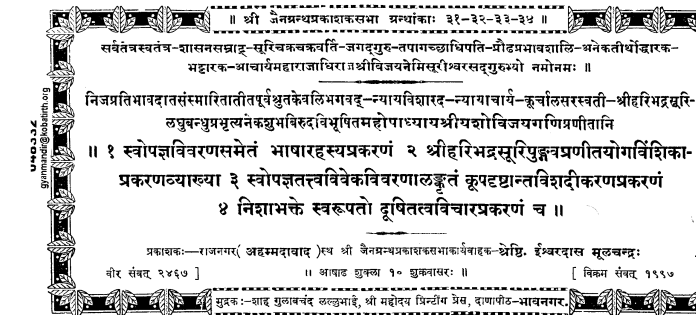


For Private and Personal Use Only



श्रीभाषा-रहस्यादि-ग्रन्थसत्कं॥

1 8 11

名祭名茶名茶名奏

## ॥ प्रकाशकीयं निवेदनम् ॥

अवधारयन्त्ववधानवन्तो विवुधाय्रगण्याः ? १ सप्ततिसाक्षिपाठविभूषितविवरणसमन्वितस्यास्य भाषारहस्यप्रकरण-स्य २ सप्तसप्तितसाक्षिपाठालङ्कताया योगविंशिकाव्याख्याया ३ स्तस्वविवेकाभिधविवरणविभूषितस्य कुपदृष्टान्तविश-दीकरणप्रकरणस्य ४ निशाभक्ते स्वरूपतो दूषितत्विवचारस्य च प्रणेत्रादिस्वरूपं सुनिर्णीततममेव, पूर्वमस्य सविवरण-भाषारहस्यग्रन्थस्य जातेऽपि संस्करणे साम्प्रतं तदावृत्त्यादशीनां प्रायोदौर्छभ्यं विवरणान्तर्वितनां प्राकृतपाठानां तत्र संस्क-तानवादाद्यभावश्चेत्यध्ययनेष्युनामर्थसौकर्याय प्राकृतपाठं संस्कृतेऽनूद्य प्रतिपृष्ठं विषयविभागं विदादीकृत्य ग्रन्थप्रान्ते च प्राकृतभाषानिवद्धानां मूलगाथानामपि संस्कृतानुवादं विधाय विवरणान्तःपातिनः संवादपाठस्य तत्त्रद्भन्थनामस्थला-दिकं च स्पष्टीकृत्य तत्त्रद्वस्थरथपाठेन सह मेलयित्वतद्वस्थरयापि लिखितादर्शमवलोक्य कविच पदशेषमपि पाठं पूर्णीकृत्य प्रतीकपदं साक्षीकृतग्रन्थनामविशिष्टोदाहरणाभिधादिकं च स्थूलाक्षरैवर्यक्तीकरणादिपुरस्सरं विहितमिदं संस्करणमिति तद्भिलाषुकाणामुपकारकत्वादेतत्संस्करणस्येति न पुनरावृत्तिनरैथ्यरिकावकाद्याः ॥ सर्वेषामप्येतेषां प्रतिभाप्रभावस्मारितश्चतकेविहदेशीय--न्याथविशारद--न्यायाचार्य-महोपाध्यायश्रीयशोविजयगणिप्रणीतत्वेनाविवादाधि-ष्ठिता प्रामाणिकतेति न प्रेक्षावतामादरणीयत्वे कोपि शङ्काकणः ॥ तत्राप्यादिममिदं स्वोपञ्चविवरणसमेतं भाषारहस्य-सिद्धिसिद्धयेकावन्ध्यनिबन्धनप्रवचनमात्रन्तर्गतवाक्समितिगुप्तितत्त्वप्रदर्शकं तुर्याङ्गसमवायोपाङ्गप्रज्ञापनै-प्रकरणं काद्शभाषापद-दश्यवैकालिकसप्तमसद्वाक्यशुद्धधध्ययनसूत्र-तन्निर्युक्ति-चृणि--वृत्तिसन्दर्भा-ऽऽचाराङ्गीयभाषाजाताध्यय-ना-ऽऽवइयकनिर्युक्तयाद्यद्धारप्रायमिति न कोपि तद्विषये विवादलेश: ॥ पश्चाशकवृत्तिपाठवलावसितदृष्टिवादनि-स्स्यन्दरूपश्रीहरिभद्रस्रिसन्दन्धच ुश्चत्वारिंशदुत्तरचतुर्दशशतप्रन्थान्तर्वतिविंशिकाप्रकरणान्त:पातिन्या योगविंशिकाया योगतत्त्वप्रदर्शकं व्याख्यानं तु योगतत्त्वेष्स्नां प्रज्ञावतामतीवादरस्थानमेव ॥ द्रव्यस्तवफलवत्तानिरूपककूपदृष्टान्तै-

प्रकाशकीयं निवेदनम्।।

11 8 11

न्दपर्यप्ररूपकं कृपदृष्टान्तविशदीकरणप्रकरणं तार्किकशैळीगुम्फितस्वोपज्ञ-तत्त्वविवेकाख्यविवरणेन भृषयित्वा विरचित-मिद्मुपाध्यायपादैर्भव्यजीवानामानन्दास्पदं शास्त्ररहस्यज्ञापकं च, केवलं कालवेषस्यमहिस्नैताहशोऽयं प्रन्थोऽतिप्रयास-तोपि दिग्मितपृष्ठात्मा ब्रुटितावस्थ एव समुपलब्धः अन्तरापि चास्य पृष्ठयुग्मरूपो पाठो विनष्टः, परं किश्चित्स्थानाशून्या-र्थमर्थसङ्गतये च तद्वभृतसूनां यथामति संयोजित: ॥ निशामोजनस्य च सक्रपत एव दूषितत्वं न तु तद्द्षितत्वे दोषा-न्तरानुषङ्गित्वं प्रयोजकं हिंसामृषावादादाविवेति निर्णीतं तर्कयुक्तिकदम्बेन।गमपाठतात्पर्येप्रकाशकेन पूज्यचरणैर्निशा-भोजने स्वरूपतो दृषितत्विवचारमन्थे, मन्थरत्नमपीदं ब्रुटितावस्थं खण्डितमेवोपलब्धं ॥ उपाध्यायपादसन्दब्धः स्वोपन्न-विवरणविभूषितो ज्ञानार्णवग्रन्थोप्यनेकतरङ्गकरम्बित: पञ्चज्ञानतत्त्वप्रदर्शकोऽन्तरान्तराऽवसानेपि च त्रुटितावस्थः प्रचुर-प्रयासप्राप्तो यथावसरं प्रकाशियष्यते, मूलग्रन्थपद्यसंग्रहस्तु यावानुपलब्ध: स्तोकेनैव कालेन मुद्रियिष्यते ॥ एवमुपल-भ्यन्ते यानि त्रुटितावस्थितीनि पञ्चपाणि प्रन्थरत्नानि स्युश्चेत्कस्यापि सहदयस्य सविधे पूर्णावस्थानि तानि तन्निवेद्य-मनुकम्पया, यतस्तदर्थं प्रकाशनप्रयासो यथावकाशं विधास्यते, ऐदंयुगीनानां भाग्यमान्धतोऽतिविषादास्पदमेतचदुत शतद्वितयसमाप्रमितस्वरूपकालान्तराले प्रमाणरहभ्य-वादरहस्य-स्याद्वादरहस्यप्रभृतीनां रहस्यपदाङ्कितानां पञ्चोत्तर शतग्रन्थानां 'न्यायाचार्यपदं ततः कृतशतग्रन्थस्य यस्यार्पितम् ' इति वाक्यनिर्णीतस्य न्यायग्रन्थशतकस्य च प्रायः सर्वथाप्यदर्शनं सञ्जातम्, जेसलमेरुस्थ-श्रावकहरराजप्रश्नप्रत्युत्तरसूचित-द्विलक्षश्लोकप्रमितन्यायग्रन्थेप्वपि वाहल्येना दर्शनं जातम् , पर्याप्तमतिविषादेन ॥ विद्यप्यन्ते च विद्वांसो भावत्ककरकजकोडीकृतप्रस्तुतादर्शप्रतिबिम्बितेऽस्मिन्प्रन्थरत्न-चतुष्के यत्किमपि छद्मस्थासुमत्सुलभानाभोगवशतो ब-व, प-ष, भ-म, घ-ध प्रभृति-प्रायःसहगासृतिवर्णादिषु सीस-काक्षरयोजकदोषतो वा जातं रिङ्खणं तन्मर्पणायं क्षमापीयूषपाथोधिमि: शुभं भूयाच्छीश्रमणसङ्घस्य ॥ ग्रन्थानुक्रमः-पत्र.१ भाषारहस्य प्रधेर योगविंशिकाव्याख्या. प. ५३ कूपद्यान्तविशदीकरण. प. ५८ निशाभक्तदोषविचार ॥

श्रीहरि-भद्रस्रि-प्रणीत-॥ २ ॥

## (योगविंशिकासंस्क्रतानुवादः अनुसन्धान पत्र ५३ पृष्ठ. १)

मोक्षेण योजनाद्योगः सर्वोपि धर्मव्यापार: ॥ परिशुद्धो विज्ञेय: स्थानादिगतो विशेषेण ॥१॥ स्थानोर्णार्थालम्बनरहित-स्तंत्रे पंचधा एषः ॥ द्विकमत्र कर्मयोगः तथा त्रिकं ज्ञानयोगस्त ॥२॥ देशतः सर्वतस्तथा नियमेनैष चारित्रिणो भवति ॥इतरस्य वीजमात्रं अत एव केचिदिच्छन्ति ॥३॥ एकैकश्च चतुर्घा अत्र पुनस्तत्त्वतो ज्ञातन्यः ॥ इच्छाप्रवृत्तिस्थिरसिद्धिभेदत: सम-यनीत्या ॥४॥ तद्युक्तकथाप्रीत्या संगता विपरिणामिनी इच्छा ॥ सर्वत्रोपशमसारं तत्पालनं प्रवृत्तिस्तु ॥५॥ तथैवैतद्वाधक-चिन्तारहितं स्थिरत्वं क्षेयम् । सर्वं परार्थसाधकरूपं पुनर्भवति सिद्धिरिति ॥६॥ एते च चित्ररूपास्तथा क्षयोपशमयोगतो-भवन्ति ॥ तस्य त श्रद्धात्रीत्यादियोगतो भव्यसत्त्वानाम् ॥७॥ अनुकम्पा निर्वेदः संवेगो भवति तथा च प्रशम इति ॥ एतेषा मनुभावा इच्छादीनां यथासंख्यम् ॥८॥ एवं स्थिते तस्वे ज्ञातेन त योजना इयं प्रकटा ॥ चैत्यवन्दनेन ज्ञेया नवरं तस्वज्ञेन-सम्यक् ॥९॥ अर्हचैत्यानां करोमि कायोत्सर्ग पवमादिकम् ॥ श्रद्धायुकस्य तथा भवति यथार्थं पदज्ञानम् ॥१०॥ पतद्यार्थाल-म्बनयोगवतः प्रायोऽविपरीतं तु ॥ इतरेषां स्थानादिषु यत्नपराणां परं श्रेयः ॥११॥ इतरथा तु काकवासितप्रायमथवा महा-मुषावादः ॥ तस्मादनुरूपाणामेवं कर्तव्य एतद्विन्यासः ॥१२॥ ये देशविरतियुक्ता यस्मादिह व्युत्सृजामि कायमिति ॥ श्रयते विरताविदं ततः सम्यक्तिनितत्व्यमिदम्॥१३॥ तीर्थस्योच्छेदाद्यपि नालम्बनं यदेवमेवात्र॥ सूत्रक्रियाया नाहाः एषोऽसमञ्जेस-विधानात् ॥१४॥ स एष वक्र एव न च स्वयंमृतमारितयोरविशेष: ॥ एतद्पि भावयितव्यं इह तीर्थोच्छेदभीरुभिः ॥१५॥ मृत्तवा-लोकसंज्ञां वोडढू। च साधुसमयसद्भावम्।। सम्यक्प्रवर्तितव्यं बुधेनातिनिपुणबुद्ध्या।।१६॥ कृतमत्र प्रसंगेन स्थानादिषु यत्न-संगतानां त ॥ हितमेतद्विज्ञेयं सद्नुष्ठानत्वेन तथा ॥१७॥ एतच प्रीतिभक्त्यागमानुगं तथाऽसंगतायुक्तम् ॥ ज्ञेयं चतुर्विधं खलु एष चरमो भवति योगः ॥१८॥ आलम्बनमध्येतद्रूष्यरूपी चात्र परम इति ॥ तहुणपरिणतिरूपः सूक्ष्मोऽनालम्बनो नाम ॥१९॥ एतस्मिन्मोहसागरतरणं श्रेणिश्च केवलमेव ॥ ततोऽयोगयोगः क्रमेण परमं च निर्वाणम ॥२०॥इति॥

योगविंशि-कासंस्क्र-तानुवादः॥

11 7 11

॥ ओं अर्ह नमः॥

किर्युतिसान्द्रातसंस्मारितासीतपूर्वश्रुतकेविक्षभगवद्-न्यायाचार्य-न्यायविशारद-कूर्चालसरस्वती-श्रीहरिभद्रस्रिः लेखुन-चनमकृतिर्विरुद्दिभृषित−महामहोपाध्याय-श्रीयशोविजयगणिप्रणीतं स्वोपक्षविवरणिवभृषितं—

## ॥ श्रीभाषारहस्यप्रकरणम् ॥

एन्द्रवृन्दनतं पूर्ण-ज्ञानं सत्यगिरं जिनम् ॥ नत्वा भाषारहस्यं स्वं, विवृणोिम यथामित ॥ १ ॥ इह खलु निःश्रेयसार्थिनां(ना) भाषाविश्चद्धिरवश्यमादेया वाक्समिति –गुर्योस्तदधीनत्वात्तयोश्च चारित्राङ्कत्वात्तस्य च परमिनःश्रेयसहेतुत्वादिति, न च वचनविभक्यकुश्चलस्य मौनमात्रादेव वाग्गुप्तिसिद्धेर्गुणः, सर्वथा मौने व्यवहारोच्छेदादनिष्णातस्य ग्राप्यनधिकारित्वाच ॥ तदुक्तम् ॥ " वयणविभत्तिअकुसलो, वओगयं बहुविहं अयाणंतो ॥ ज्ञद्दि न भासह किंची, न चेव वयगुत्तयं पत्तो ॥१॥"त्ति, दश्च० अ० ७ नि० गाथा ॥२९०॥ (वचनविभक्त्यकुशलो वाग्गतं बहुविधमजानानः । यद्यपि न भाषते किश्चित्रेव वाग्गुप्ततां प्राप्तः ॥१॥ ) प्रत्युताऽवाग्गुप्तस्य वाग्गुप्तत्वानिमानादिना दोष एव ॥ तदिदमाहोक्तगाथापातिकायाञ्च्णिकारः ॥ " (श्विष्यः ) आह जह भासमाणस्य दोसो तो मोणं कायव्वं १, आयरिओ भणह, मोणमिव अणुवाएण कुणमाणस्स दोसो भवह ति ॥" (आह यदि भाषमाणस्य

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्।)

11 8 11

दोषस्तर्हि मौनं कर्तव्यं ? । आचार्यः भणति, मौनमप्यनुपायेन कुर्वाणस्य दोषो भवतीति ) विशुद्ध्या तु सुचिरं भाषमाणस्यापि धर्मदानादिना गुण एव ।। तदिदमुक्तम् ॥ "वयणविभत्तीकुसलो, वओगयं बहुविहं वियाणंतो ॥ दिवसं पि भासमाणो, तहावि वयगुत्तयं पत्तो ॥१॥ ति, ॥२९१॥" (वचनविभक्तिकुशलो वाग्गतं बहुविधं विजानानः । दिवसमपि भाषमाणः तथापि वाग्गुप्ततां प्राप्त इति ) ततो भाषाविश्चद्ध्यर्थं रहस्यपदाङ्किततया चिकीर्षिताऽष्टोत्तर- शतग्रन्थान्तर्गतप्रमारहस्य-नयरहस्य-स्याद्वादरहस्यादिसजातीयं प्रकरणिमदमारस्यते तस्य चेयमादिगाथा ॥

पणिमय पासिजिणिन्दं, भासरहस्सं समासओ बुच्छं॥ जं नाऊण सुविहिआ, चरणिवसोहिं उवलहन्ति॥१॥

अहं भाषारहस्यं समासतः शब्दसंक्षेपतो, वक्ष्ये इत्यन्वयः, इयं च प्रतिज्ञा, सा च तद्धिंनां शिष्याणाम-वधानफिलका, किं कृत्वा प्रणम्य प्रकर्षेण नत्वा, कं पार्श्वजिनेन्द्रं जयन्ति रागादिश्रशूनिति जिनाः सामान्य-केविलनस्तेष्विन्द्र इव प्राधान्याजिनेन्द्रः, पार्श्वश्वासौ जिनेन्द्रश्च पार्श्वजिनेन्द्रस्तम्, अनेन च सम्रचितेष्टदेवता-नमस्कारस्यं मङ्गलं कृतं, तेन च शिष्टाचारः परिपालितो भवति । अथ शिष्टाचारपरिपालनं न स्वतः प्रयोजनम्, सुख-दुःखाभावयोरन्यतरत्वाभावात्, न चापूर्वजनकतया तस्य फलहेतुत्वम्, तद्धि अपूर्वं विश्नमविनाश्य फलं जनयेद्, विनाश्य वा, नाऽऽद्यः, सित प्रतिबन्धके हेतुसहस्रादिष फलानुत्पत्तेः, नाऽन्त्यः, आवश्यकत्वादिष्ठभ्वंसस्यैव मङ्गल-फलत्वेऽपूर्वकरपनावैयर्थ्योदितिचेत्, न, शिष्टाचारपरिपालनद्वारा मङ्गलस्यापूर्वजनकत्वेऽपि विश्वभ्वंसहेतुत्वाऽविरोधा- मङ्गलपूर्वकं ग्रन्थज्ञान-फल-वर्णनम् ॥

11 8 11

त्युण्यप्रकृतिबन्ध-पापप्रकृत्युच्छेदयोर्युगपद्भावात्, न च विष्ठध्वंसेनैव फलोपपत्तावपूर्वकल्पनावैयर्थ्यम् , विहितत्वेन तस्याऽवश्यं पुण्यजनकत्वादित्यिषकं मत्कृतमङ्गलवादे । पश्चाद्धेन प्रयोजनमाह, यद् भाषारहस्यं, ज्ञात्वा विदित्वा, सुविहिताः सदाचाराः, चरणविद्युद्धिं चारित्रनैर्भल्यम् , उपलभन्ते प्राप्नुवन्ति ॥ १ ॥ अथ भाषामेव ताविन्नक्षेपतो निर्दिश्चति—

नामाई निक्खेवा, चउरो चउरेहि एत्थ णायव्वा ॥ दव्वे तिविहा गहणं,तह्य निसिरणं पराघाओ ॥२॥

अत्र भाषायां निरूपणीयायां, नामादयश्चत्वारो निक्षेपाः, चतुरैः अनुयोगकुश्लैः, ज्ञातच्याः, नामभाषा, स्थापनाभाषा, द्रव्यभाषा, भावभाषा चेति, तत्र नामस्थापने आगम-नोआगम-ज्ञात्रनुपयुक्त-ज्ञश्चरीर-भव्यश्चरीर-द्रव्यभाषास्वरूपं च सुगमत्वादुपेक्ष्य तद्व्यतिरिक्तद्रव्यभाषाभेदानाह, द्रव्ये च, ज्ञश्चरीरभव्यश्चरीरव्यतिरिक्तद्रव्ये च विषये, त्रिविधा त्रिप्रकारा, भाषेत्यस्य पूर्वतो विपरिणतानुषज्ञः । कास्तिस्रो विधा इत्याह, ग्रहणं वची(काय)-योगपरिणतेनात्मना गृहीतान्यनिसृष्टानि भाषाद्रव्याणि, तथाचेति समुचये, निस्तरणम्, उरःकण्ठादिस्थानप्रयत्नाद्यथाविभागं निसृज्यमानानि तान्येव, पराघातश्च, तैरेव भाषाद्रव्यनिसृष्टैः प्रेर्यमाणानि भाषापरिणतिप्रायोग्याणि द्रव्यान्तराणि ॥ आह च दश्च निर्मुक्तिकारः ॥ " दव्वे तिविहा गृहणे, निसिरणे तह भवे पराचाये ति " ॥२७१॥ (द्रव्ये त्रिविधा ग्रहणे निसरणे तथा पराघाते इति) अत्र च विषये सप्तमी ग्रहणादिक्रियामाश्चित्य वृत्तो ग्रहणे चेत्यादिव्याख्या नात् ॥ अन्यथा तु ॥ " तिविहा भासा तंजहा गृहणं निसिरणं पराघातो ति" ॥

भाषाया नामादि-निक्षेपाः द्रव्यभाषा-या ग्रहणा-दिभेदत्रय-प्ररूपणश्च॥ श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्॥ ॥ २॥ (त्रिविधा भाषा तद्यथा ग्रहणं निसरणं पराघात इति ) चूर्णिदर्श्वनात्प्रथमापि नानुपपन्नैवेति घ्येयम् ॥ २ ॥ अथ कीदशानि भाषाद्रव्याणि गृह्वातीत्याह—

गेण्हइ ठियाइ जीवो, णेव य अठियाइ भासदव्वाइं॥दव्वाइचउविसेसो, णायव्वो पुण जहाजोगं॥३॥ जीवो भाषाद्रव्याणि स्थितानि गृह्णाति, नैव चाऽस्थितानि गमनपरिणामवन्ति। अथ यानि स्थितानि गृह्णाति तानि द्रव्यतः किमेकप्रदेशकानि यावदनन्तप्रदेशकानि वा १, क्षेत्रतश्चैकप्रदेशावगाढानि यावदसङ्ख्येय-प्रदेशावगाढानि वा ?, कालतश्रेकसमयस्थितिकानि यावदसङ्ख्येयसमयस्थितिकानि वा ?, भावतश्च वर्णवन्ति गन्ध-वन्ति रसवन्ति स्पर्शवन्ति वेति ? जिज्ञासायामाह्, द्रव्यादिचतुर्विशेषः पुनर्यथायोगं स्त्रोक्तनीत्या यथासम्भवं ज्ञातच्यः॥ तथाहि ॥ द्रच्यतस्तावदनन्तप्रदेशकान्येव गृह्णाति नैकपरमाण्याद्यात्मकानि, स्वभावत एव तेषां प्रहणा-योग्यत्वातः ॥ क्षेत्रतस्त्वसङ्ख्येयप्रदेशावगाढान्येव, एकप्रदेशाद्यवगाढानां ग्रहणायोग्यत्वात् ॥ कालतस्त्वेकसमय-स्थितिकान्यपि यावदसङ्ख्येयसमयस्थितिकान्यपि, पुद्गलानामसङ्ख्येयमपि कालं यावदवस्थानसम्भवात् ॥ "निरेष जहन्नेणं एकं समयं उकोसेणं असंखेजं कालम् "॥ (निरेजो जघन्येनैकं समयं, उत्कर्षेणासंख्येयं कालं ) इति व्याख्या-प्रज्ञप्तिवचनात् ॥ एकसमयस्थितिकत्वं च प्रहणानन्तरमेव निसर्गे, प्रहणसमय एवावस्थानात्प्रतिपत्तव्यम् ॥ एक-प्रयत्नगृहीतानामप्यादिभाषापरिणामस्थितिवैषम्यादेकसमयस्थितिकान्यपीत्यन्ये॥ भावतस्तु वर्णवन्त्यिष यावत् स्पर्शवन्त्यपि । वर्णगन्धरससङ्ख्यामाश्रित्य तु सम्रदायविवक्षायां नियमात् पश्रद्विपश्चवर्णगन्धरसवन्त्येव, ग्रहणद्रव्या-

प्राह्य-भाषाया द्रव्यादि-मेदचतुष्टय प्रदर्शनम् ॥ स्थितद्रव्य-प्रहणस्व-स्पश्च॥

11 2 11

ण्याश्रित्य तु कानिचिदेकद्व्यादितद्वन्त्यपीत्युहनीयम् । कालादीन्यप्येकगुणकालादीनि यावदनन्तगुणकालादीन्यपीति द्रष्टव्यम् । स्पर्शसङ्ख्यामाश्रित्य च ग्रहणद्रव्याणि प्रतीत्य कानिचिद् द्विस्पर्शवन्ति न त्वेकस्पर्शवन्ति । एकस्यापि परमाणोरबञ्यं स्पर्शेद्वयसद्भावात् । द्वौ च स्पर्शो मृदुशीतौ मृदुष्णौ वा । कानिचित्रिस्पर्शान्यपि, त्रिस्पर्शत्वं, कानि-चिन्मृदुशीतस्पर्शानि कानिचिन्मृदुक्षिग्धस्पर्शानीत्यादिदिशा मृदुस्पर्शावयवानां स्पर्शान्तरयोगे सम्रुदायमधिकृत्य भावनीयम् । कानिचिचतुःस्पर्शान्यपि ॥ सम्रदायमधिकृत्य तु चतुःस्पर्शान्येव, तत्र चतुःस्पर्शेषु स्र्स्मस्कन्धेषु ह्रौ मृदुलपुरूपाववस्थितौ स्पर्शो अन्यौ तु द्वौ स्निग्धोष्णौ स्निग्धशीतौ रूक्षोष्णौ रूक्षशीतौ चेति। अत्र चावस्थितयोः स्प-र्शयोरव्यभिचरितत्वेनागणनाद्वैकल्पिकस्पर्शमाश्रित्य चतुःस्पर्शवन्तीति निर्देश इति सम्प्रदायः । न चायं पर्यनुयो-ज्यो विचित्रत्वात्य्वत्रगतेरिति भावनीयम् । शीतस्पर्शादीन्यपि चैकगुणशीतस्पर्शादीने यावदनन्तगुणशीतस्पर्शादीन्य-पीति द्रष्टव्यम् । आलापकथात्र विषये प्रज्ञापनायामनुसन्धेयः ॥ ३ ॥ अथ स्पृष्टास्पृष्टादिजिज्ञासायामाह— पुंडोगाढ्र अणंतर-अणुवायरउँद्रमहतिरियगाइं ॥ आइविँसयाणुपुञ्वी-कलिआइं छेदिसिं चेव ॥ ४॥

उक्तलक्षणानि भाषाद्रव्याणि स्पृष्टान्येव आत्मप्रदेशैः सह सङ्गतान्येव गृह्णाति नास्पृष्टानि ॥ १ ॥ तान्यप्य-वगाढान्येवात्मप्रदेशैः सहैकक्षेत्रावस्थितान्येव न त्वात्मप्रदेशैः स्पृष्टान्यप्यात्मप्रदेशावगाहक्षेत्राद्वहिरवस्थितानि ॥ २ ॥ तान्यप्यनन्तरावगाढान्येव न परम्परावगाढानि, येष्वात्मप्रदेशेषु यानि भाषाद्रव्याण्यवगाढानि तैरा-त्मप्रदेशैस्तान्येव गृह्णाति, न त्वेकद्वित्रात्मप्रदेशव्यवहितानि ॥ ३ ॥ तान्यपि भाषायोग्यस्कन्धावां मिथ एव प्रदे- भाषाया द्र-च्यादि वि-शेषप्ररूपणं प्राद्यपुद्धलेषु स्पृष्टादिन-वद्वारवर्ण- श्रीमाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥ शस्तोकबाहुल्यापेक्षयाऽणूनि बादराणि च, न त्वन्यथा ॥ ४ ॥ तानि च जीवस्य यावित क्षेत्रे ग्रहणयोग्यानि मापाद्रव्याण्यवस्थितानि तावत्येव क्षेत्र ऊध्वाधिस्तियेग्गानि ॥ ५ ॥ तानि चान्तर्मु(मौ)हूर्त्तिकस्य ग्रहणोन्चितकालस्यादाविष मध्येषि तियंगिष (अवसानेऽपि) आदिशब्दस्योपलक्षणत्वात् ॥ ६ ॥ तान्यपि स्विविच्याणि स्ष्ट्रादीनि न पुनर्तविष्याणि तक्ष्यतिरिक्तानि ॥ ७ ॥ तान्यप्यानुपूर्व्वीकलितानि 'आजुपूर्वी नाम ग्रहणापेक्षया यथाऽऽसन्नत्वं ' तया कलितानि न पुनर्नीद्दशानि ॥ ८ ॥ तानि च नियमात् षड्दिग्भ्य आगतानि गृह्णाति न तु तिस्भ्यश्वतस्थाने वा दिग्भ्यः, भाषकाणां नियमात् त्रसनाड्यामवस्थानेन तेषां पड्दिग्गतानामेव पुद्गलानां ग्रहणसम्भवात् ॥ ९ ॥ आलापकथात्र प्रज्ञापनायामेवानुसन्धेयः ॥ ४ ॥

. तदेवमुक्तं कीद्यानि गृह्णातीति ॥ अथ कीद्यानि निस्जतीत्याह—

भिन्नाइ कोइ णिसिरइ,तिव्वपयत्तो परो अभिन्नाइं ॥भिन्नाइ जंति लोगं,अणंतगुणबुढ्ढिजत्ताइं ॥५॥ कश्चिन्नीरोगतादिगुणयुक्तस्तथाविधादरात्, तीव्रप्रयत्नो वक्ता, भिन्नानि आदानित्तर्गप्रयत्नाभ्यां खण्ड्यः कृतानि भाषाद्रव्याणि, निस्टजित, परो व्याधिप्रस्ततयाऽनादरतो मन्दप्रयत्नः, अभिन्नानि तथाभृतस्थूलखण्डात्मकानि तानि निस्चिति ॥ तत्र भिन्नानि भाषाद्रव्याणि सक्ष्मबहुत्वाभ्यामन्यद्रव्यवासकत्वात्, अनन्तगुणबृद्धियुक्तानि सन्ति, लोकं यान्ति षट्सु दिश्च लोकान्तं व्याप्नुवन्तीत्यर्थः ॥ तथाच पारमर्ष-(प्रज्ञापना)॥ " जीवे णं भंते ! जाइं दबाइं भासत्ताए गहिआइं णिसिरइ ताइं किं भिण्णाइं णिसिरइ अभि-

तीत्रमन्द-प्रयत्नवक्तु-निसृष्टभाषा पुद्रलानां भिनामि-न्नत्ववि-वरणम्॥

11 3 11

ण्णाइं णिसिरइ ? गोयमा !-भिण्णाइं पि णिसिरइ । अभिण्णाइं पि णिसिरइ । जाइं भिण्णाइं णिसिरइ ताइं अणंतगुणपिरवृद्धिए पिरवृद्धमाणाइं लोअंतं फुसंति ति ॥ " (जीवो भदन्त ! यानि द्रव्याणि भाषातया गृहीतानि
निस्नजित तानि कि भिन्नानि निस्नजित, अभिन्नानि निस्नजित ?, गौतम ! भिन्नान्यपि निस्नजित अभिन्नान्यपि
निस्नजित, यानि भिन्नानि निस्नजित तान्यनन्तगुणवृद्ध्या पिरवर्धमानानि लोकान्तं स्पृशन्ति ) भाष्यकारोप्याह ॥ "कोई मन्दपयत्तो, णिसिरइ सकलाइ चेव दबाइं॥अन्नो तिव्वपयत्तो, सो मुंचइ भिदिउं॥१॥ ताइं भिन्नाइ
सुहुमयाए, अणंतगुणविद्ध्याइ लोगंतं ॥ पाविति पूर्यंति य, भासाइ णिरंतरं लोगं॥२॥ति (किश्वन्मन्दप्रयत्नो निस्नजिति सकलान्येव द्रव्याणि ॥ अन्यस्तीवप्रयत्नः स मुश्चिति भेदियत्वा तानि॥ भिन्नानि सक्ष्मतया अनन्तगुणविधतानि लोकान्तं प्राप्तुवन्ति पूर्यन्ति च भाषया निरन्तरं लोकिमिति ) ॥ ५ ॥ अथाऽभिन्नानि कथं भवन्तीत्याह—
भिज्ञंति अभिन्नाइं, अवगाहणवग्गणा असंखिज्ञा ॥ गंतुं व जोयणाइं, संखिज्ञाइं विलिज्ञंति ॥६॥

अभिन्नानि भाषाद्रव्याणि, असङ्ख्येया अवगाहनावर्गणाः ' अवगाहना नामैकैकस्य भाषाद्रव्यस्याधारभृता असङ्ख्येयप्रदेशात्मकक्षेत्रविभागरूषाः' तासां वर्गणाः समुदायास्ता, गत्वा अतिक्रम्य, भिद्यन्ते विश-रारुभावं विश्रति, विश्ररारूणि च पुनस्तानि सङ्ख्येयानि योजनानि गत्वा विलीयन्ते शब्दपरिणामं विजहतीत्यर्थः । तथाच सूत्रम् ॥ '' जाइं अभिण्णाइं णिसिरइ ताइं असंखेजाओ ओगाहणवग्गणाओ गंता भेद-मावजंति संखेजाइं जोयणाइं गंता विद्धंसमावजंति ति" (यान्यभिन्नानि निसृजति तान्यसंख्येया अवगाहनवर्गणा मन्दप्रयत्न निसृष्टाऽ-भिन्नभाषा-पुद्रलानां गति-विल-यक्षेत्रप्ररू-पणम् ॥ श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥

11 8

な来るない

गत्वा भेदमापद्यन्ते संख्येयानि योजनानि गत्वा विष्वंसमापद्यन्त इति ) भाष्यमपि ॥ "गंतुमसंखेजाओ, अवगाहणवग्गणा अभिन्नाइं ॥ भिजंति धंसमेंति य, संखेजा जोयणा गंतुं ॥१॥ति " ( गत्वाऽसंख्येया अवगाहन-वर्गणा अभिन्नानि । भिद्यन्ते ध्वंसं यन्ति च संख्येयानि योजनानि गत्वेति ) ॥ ६ ॥

अथ योऽयं भाषाभेदः क्रियते स कतिविध इति प्रसङ्गादाह—

से भेए पंचिवहे, खंडे पयरे अ चुन्निआभेए ॥ अणुतिडियाभेए तह, चिरमे उक्कारिआभेए ॥ ७ ॥

स पूर्वोक्तो, भेदो भाषाद्रव्याणां यथावस्थितानामवयविभागः, पश्चविधः पश्चप्रकारः, खंडे ति खण्ड-भेदः प्रथमः, पयरे त्ति प्रतरभेदो द्वितीयः, चूर्णिकाभेदस्तृतीयः, तथिति समुचये, अनुतिटिकाभेदश्वर्ष्यः, चरमः स्त्रोक्तक्रमापेक्षयान्तिम, उत्कारिकाभेद इति। तथाच पारमर्षम् ॥ "एतेसिं णं भंते ! द्वाणं कितिविहे भेदे पण्णत्ते ! गोयमा ?-पंचिविहे भेए पण्णत्ते, तं जहा खंडाभेए पयरभेए चुण्णिआभेए अणुतिडियाभेए उक्कारि-याभेए त्ति" (एतेषां भदन्त द्रव्याणां कितिविधो भेदः प्रज्ञप्तः ? गौतम ! पंचिविधो भेदः प्रज्ञप्तः तद्यथा खंडमेदः, प्रतरमेदः, चूर्णिकाभेदः, अनुतिटिकाभेदः, उत्करिकाभेद इति )॥ ७॥ अथैतेषामेव लक्षणान्याह— अयखंडवंसिपिप्पलि-चुण्णदहेरंडवीअभेअसमा॥ एए भेअविसेसा, दिव्वा तेलुक्कदंसीहिं ॥ ८॥ एते भेदिविद्योषास्त्रैलोक्यदिशिभिर्मगवद्भिः, अयःखण्डवंद्यापिष्पलीचूर्णहृदैरण्डवीजभेदसमा दृष्टाः। तथा च 'अयःखण्डादिभेदवितरमेदापेक्षं भेदिनिष्ठं प्रतिनियतं वैलक्षण्यमेव खण्डभेदादीनां लक्षण्य', तच जातिह्रप- निसृष्ट-भाषा-पुद्रलानां खंड-प्रत-रादिभेदो-पवर्णनं दृष्टान्तो-पदर्शन-गर्भम्॥

11 8 11

मुपाधिरूपं वेत्यन्यदेतत् ॥ तथाचाभिहितम् ॥ " से किं तं खंडाभेए ? खंडाभेए जण्णं अयखंडाण वा तउखंडाण वा तंबखंडाण वा सीसगखंडाण वा रययखंडाण वा जातरूवखंडाण वा खंडएण मेदे भवति से तं खंडामेए ॥१॥ से किं तं पयरभेए ?, पयरभेए जण्णं वंसाण वा वेत्ताण णलाण वा कदलीथंभाण वा अब्भपडलाण वा पयरएणं मेदे भवति से तं पयरभेदे ॥२॥ से किं तं चुण्णिआमेदे चुण्णिआमेदे ?, जण्णं तिलचुण्णाण वा ग्रुग्गचुण्णाण वा मास-चुण्णाण वा पिष्पलीचुण्णाण वा मिरियचुण्णाण वा सिंगबेरचुण्णाण वा चिष्णआए भेदे भवति से त्तं चिष्णआभेदे ॥३॥ से किं तं अणुतिहयाभेदे ?, अणुतिहयाभेदे जण्णं अगडाण वा तलागाण वा दहाण वा नदीण वा वावीण वा पुक्खरिणीण वा दीहिआण वा गुंजाण वा गुंजालियाण वा सराण वा सरसराण वा सरपंतियाणवा सरसरपंतिआण वा अणुतिहियामेदे भवति से त्तं अणुतिहियामेदे ॥ ४ ॥ से किं तं उकारियामेए १, उकारियामेए जण्णं मुसाण वा मंद्रसाण वा तिलसिंगाण वा ग्रुग्गसिंगाण वा माससिंगाण वा एरंडबीआण वा फ्रांडिया उकारिआए मेए भवति से त्तं उकारिआमेए ति ॥५॥ (अथ कः स खंडमेदः, खंडमेदः यत् अयःखंडानां वा त्रपुखंडानां वा ताम्रखंडानां वा सा(सी)सकखंडानां वा रजतखंडानां वा जातरूपखंडानां वा खंडके(त्वे)न मेदो भवति स (तत् )खंडमेदः॥ अथ कः स प्रतरमेदः, प्रतरमेदः यत् वंशानां वा वेत्राणां वा नलानां वा कदलीस्थंभानां वा अअपटलानां वा प्रतरके-(त्वे)ण भेदो भवति स तत्प्रतरभेदः ॥ अथ कः स चूर्णिकाभेदः, चूर्णिकाभेदः यत्तिलचूर्णानां वा मुद्रचूर्णानां वा माषचूर्णानां वा पिष्पलीचूर्णानां वा मिरिचचूर्णानां वा गृंगवेरचूर्णानां वा चूर्णतया भेदो भवति स तच्चूर्णिकाभेदः ॥

खंडादिमे-दानां दृष्टा-न्तपूर्वकं प्ररूपणम् ॥ श्रीमापा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥

1 4 11

अथ कः स अनुतरिकाभेदः, अनुतरिकाभेदः यदगडानां वा तडागानां वा हदानां वा वापीनां वा पुष्करिणीनां वा दीर्धिकानां वा गुज्जानां वा गुञ्जालिकानां वा सरसां वा सरस्सरसां वा सरःपंक्तीनां वा सरस्सरःपंक्तीनां वा अनु-तटिकाभेदो भवति स तद्जुतटिकाभेदः ॥ अथ कः स उत्करिकाभेदः, उत्करिकाभेदः यद्मुषाणां वा मंहूसकानां वा तिलगृंगाणां(शिम्पानां) वा मुद्रशिम्पानां वा मापशिम्पानां वा एरण्डवीजानां वा स्फुटिता उत्करिकतया भेदो भवति स तदुत्करिकाभेद इति ) न च वाच्यमेवंभिद्यमानानां भाषाद्रव्याणामेव नाञापत्तिरवयवविभागाद्रव्यासमवायि-कारणीभृतविजातीयावयवसंयोगनाशादिति । घटे छिद्रपर्यायवत्तत्र भेदपर्यायोत्पादेपि द्रव्यान्तरोत्पादानभ्युपग-माद्विशिष्टोत्पादस्य च विशिष्टध्वंसप्रयोजकत्वेनाविशिष्टावस्थानाऽप्रतिपन्थित्वात्, अन्यथा द्वितीयादिसमयेष्वव-स्थितस्यैव घटस्य द्वितीयादिसमये विशिष्टतयोत्पादेन ध्वंसव्यवहारप्रसङ्गात्। न च छिद्रघटोपि तद्घटभिन्न एवो-त्पद्यत इति वाच्यं, दण्डाद्यव्यापारेण तदुत्पादस्याकस्मिकत्वात , अथ दण्डादिकं हेतुर्घटविशेष एव न त्वत्रापीति चेत , अपूर्वेयं कल्पना, अस्तु वा तथा, तथापि ' घटे छिद्र ग्रुत्पन्नं न तु घटो विनष्ट ' इति व्यवहारः कथमुपपाद-नीय इत्यधिकं सम्मतिटीकायाम् । वस्तुतः संयोगनाशस्य न द्रव्यनाशकत्वम् , किन्त्वावश्यकत्वाद्भेद्स्यैव, तस्य च न भेदत्वेन तथात्वं किन्तु भेद्विशेषत्वेन ॥ तथा च मन्द्रप्रयत्नोचारितभाषाद्रव्याणां गतिविशेषप्रयुक्त-भेदस्य तद्घ्वंसजनकत्वेष्यादाननिसर्गप्रयत्नजनितभेदस्य न तथात्वमिति यथास्त्रं युक्तम्रत्पश्यामः ॥ ८ ॥ अथैतैरेव भेदैभिद्यमानानां मिथोऽल्पबहुत्वमाह—

पुद्रलानां संडप्रत-रादिमेदे प्रव्यनाञ्चा-पत्तिशंका-

11 4 11

きるきるきるものまとき

हुंति अणंतगुणाइं, दव्वाइं इमेहि भिज्जमाणाइं॥ पच्छाणुपुव्विभेआ, सव्वत्थोवाइ चरमाइं॥९॥ एभिभेंदैः, भिर्चमानानि द्रव्याणि पश्चानुपूर्विभेदात् पश्चानुपूर्वेव भेदी यथासङ्ख्यं गणनप्रकारस्ततः, अनन्तगुणानि भवन्ति, तत्र च सर्वस्तोकानि चरमाणि उत्कारिकाभेदेन भिद्यमानानि। तथाचालापकः॥ "एएसि णं भंते ! दवाणं खंडाभेएणं पयराभेदेणं चुनिआभेदेणं अणुति आभेदेणं उकारिआभेदेणं भिजमाणाणं कतरे कतरेहिंतो अप्पा वा बहुया वा तुल्ला वा विसेसाहिया वा? गोयमा! सबत्थोवाइं दबाइं उकारिआभेदेणं भिज्ञमा-णाइं, अणुतिहियाभेदेणं भिज्ञमाणाइं अणंतगुणाइं, चिणिआभेदेणं भिज्ञमाणाइं अणंतगुणाइं, पयराभेदेणं भिज्ञमा-णाइं अणंतगुणाइं, खंडाभेदेणं भिजमाणाइं अणंतगुणाइं ति " ( एतेषां भदन्त द्रव्याणां खंडभेदेन प्रतरभेदेन चुर्णिकामेदेन अनुतिटिकामेदेन उत्करिकामेदेन भिद्यमानानां कतराणि कतरेम्यः अल्पानि वा बहुकानि वा तुल्यानि वा विशेषाधिकानि वा गौतम ! सर्वस्तोकानि द्रव्याणि उत्करिकाभेदेन भिद्यमानानि, अनुत्रिकाभेदेन भिद्यमानानि अनन्तगुणानि, चूर्णिकाभेदेन भिद्यमानान्यनन्तगुणानि, प्रतरभेदेन भिद्यमानान्यनन्तगुणानि, खंड-मेदेन भिद्यमानान्यनन्तगुणानि इति ) इदं चाल्पबहुत्वं स्त्रप्रामाण्यादेव, युक्तेरविषयत्वादिति सम्प्रदायः ॥९॥ तदेवमुक्तं सप्रसङ्गं कीद्यानि निसुजतीति, अथ कैः केषां पराघात इत्याह—

दच्वेहिं णिसिट्ठेहिं, तप्पाओगाण किर पराघाओ ॥ वीसेढीए इक्को, मीसो य समाइ सेढीए ॥ १० ॥ निस्टिक्टेस्ताल्वादिप्रयत्नपूर्वमुचिरितैः, द्रव्येस्तत्प्रायोग्यानां वासनायोग्यानां द्रव्याणाम्, किल्ठेति सत्ये,

संडादि-भिन्नपुद्ग-ठानां पर-स्परमल्प-बहुत्वम्॥ पराघात स्नरूपं च॥ श्रीभाषा-रहस्य स-वृत्तिकम्॥

पराघातो नाम वासना भवति, स च विश्रेण्यामेको निसृष्टद्रव्याऽकरिम्बती भवति ॥ निसृष्टानां भाषाद्रव्याणां सक्ष्मत्याऽनुश्रेण्येव गमनात् । " जीवस्मपुद्रल्योरनुश्रेणि गितः " (तत्त्रार्थ अ०२) इति वचनात् । समायां भाषकित्गपेक्षया प्रध्वरायां, श्रेण्यां मिश्रो निसृष्टद्रव्यकरिम्बतो भवति। तथाचोक्तं आव० निर्युक्तिकृता ॥ " भासासमसेढीओ, सदं जं सुणई मीसयं सुणई ॥ वीसेढी पुण सदं, सुणेइ णियमा पराघाए "॥१॥ ति (भाषा-समश्रेणीतः शब्दं यच्छुणोति मिश्रकं श्रुणोति । विश्रेण्यां पुनः शब्दं श्रुणोति नियमात्पराघाते ) इति ॥ १०॥ तदेवसुक्तं कैः केषां पराघात इत्यि, अथ प्रहणादीनां द्रव्यभाषात्वमेव समर्थयित— पाइन्नं दव्वस्स य,अप्पाइनं तहेव किरिआणं॥ भावस्स य आलंबिय,गहणाइसु दब्वववरसो ॥११॥ द्रव्यस्य च प्राधान्यं, तथैव कियाणां ग्रहणादिरूपाणां, भावस्य च भाषापरिणामलक्षणस्य, अप्राधान्यं आलम्बय विवक्षाविषयीकृत्य, ग्रहणादिष्ठ द्रव्यव्यपदेशः। तथाचोक्तं दशवैकालिक अध्य० ७

प्रहणादिषु भाषाया द्रव्य-भाषात्व-समर्थनम्॥

इति " ॥ ११ ॥ अन्यथाङ्गीकारे दोषमाह— अण्णह विरूज्झए किर,दोहि असमएहि भासए भासं॥वयजोगप्पभवासा,भासा भासिज्जमाणित्ति॥ अन्यथा विरुद्ध्यते किल द्वाभ्यां समयाभ्यां भाषते भाषामिति । इदं हि प्रथमसमये भाषाद्रव्या-णि गृहीत्वा द्वितीयसमये भाषात्वेन परिणमय्य निसर्गाभित्रायेण सङ्गच्छते । एवं च निसर्गसमये भाषाद्रव्याणां

नि॰ गा॰ २७१ वृत्तौ " एषा त्रिप्रकारापि क्रिया द्रव्ययोगस्य प्राधान्येन विवक्षितत्वात् द्रव्यमापेति भाव

11 & 11

भावभाषात्वमेवेति ग्रहणमेव द्रव्यभाषा स्यान निसर्गादीत्युक्तविवक्षैवादरणीया। एवं वचोयोगप्रभवा भाषेत्यपि निसर्गकाले भावभाषानभ्युपगमे विरुद्धचेत, वचोयोगो हि " निसर्गानुकूलः कायसंरम्भः, काययोगाहृतवाग्द्रव्यस-महसभीचीनजीवन्यापारों" वेत्यन्यदेतत् , उभयथापि तज्जन्या भावभाषेत्युपेयम् , अन्यथा भाषापरिणत्यनुकूलवाग्-योगवैकल्यात , किं बहुना, एवं हि 'भाष्यमाणा भाषेति' भागवतमपि वचनं विरुद्धचेत । अत्र भावभाषात्वस्यैव विधेयत्वात, अन्यथा न पूर्वं नापि पश्चादित्यवधारणानुपपत्तेः । अथ भाष्यमाणा भाषेति कथम् ?, नहि भाषैव भाष्यते किन्तु विषय इति चेत्, सत्यं, भाषापदसमभिव्याहारे वचनार्थकधातोर्यत्नविशेषपरत्वात्, अत एव वाच-मुचरतीत्यादिलोंकेपि प्रयोगः । ननु तथापि कथमेतद्भिन्नानामेव भाषाद्रव्याणामारम्भतः शब्दपरिणामत्यागात भिन्नानां तु लोकाभिन्याप्त्यादिना परतोपि तत्परिणामावस्थानान्निसर्गसमय एव भाषेति प्रतिज्ञाविरोधात् । न च निसर्गोत्तरं वासनयैव भाषापरिणामाद्विशेषोऽभिधेयः, तया द्रव्यान्तराणां भाषापरिणामाधानेपि निसृष्टद्रव्याणां तदपरित्यागात , न च सक्ष्मर्जसत्रनयेनोपपत्तिः, तन्नयेऽपि परतस्तत्परिणतिधाराऽविच्छेदात , नापि स्थूलकालमादाय वर्त्तमानत्वोपग्रहान्न दोप इति वाच्यं, वर्त्तमानयत्नोपरमेपि भाषापरिणामानुपरमादिति चेत्, न, अत्र क्रियारूप-भावभाषाया एव ग्रहणाच्छब्दार्थोपपत्तेरिति हेत्वभिधानाद्भाषापरिणामस्य तदुत्तरकालमप्यप्रत्यूहात् शब्दार्थवि-योगादिति हेतुना तदा क्रियारूपभावभाषाया एव निषेधादित्याकलयामः ॥ १२ ॥ अथ भावभाषामाह— उवउत्ताणं भासा,णायव्वा एत्थ भावभासत्ति॥उवओगो खळु भावो,णुवओगो दव्वमिति कटु।१३।

www.kobatirth.org

द्रव्यभाषा-स्वरूपं समध्यं भावभाषा-याः स्वरू-पादिप्ररू-पणम्॥ श्रीभाषा-रहस्यं स-दृत्तिकम्॥

11 0 11

अत्र भाषानिश्चेपप्रक्रमे, उपयुक्तानामिद्मित्थं मया भाषितच्यमित्थमेव भाष्यमाणं श्रोतृपरिज्ञानाय भविव्यतीत्यादि सम्यगुपयोगशालिनां, भाषा भावभाषेति ज्ञातच्या, कृत इत्याह, खल्विति निश्चये, उपयोगो
भावो,अनुपयोगश्च द्रव्यमिति कृत्वा,तिद्दमिभप्रेत्योक्तं वाक्यशुद्धिचूणों ॥ "भावभासा णाम जेणाहिष्पाएण भासा भवइ सा भावभासा, कहं, १ जो भासिउमिच्छइ सो पुद्यमेव अत्ताणं पत्तियावेइ, जहा इमं मए वत्तद्वंति,
भासमाणो परं पत्तियावेइ, एयं भासाए पञ्जोअणं जं परमप्पाणं च अत्थे अवबोधयित त्ति " (भावभाषा नाम
येनाभिप्रायेण भाषा भवति सा भावभाषा, कथं १ यो भाषितुमिच्छित स पूर्वमेव आत्मानं प्रत्याययित, यथेदं मया वक्तव्यमिति। भाषमाणः परं प्रत्याययित। एतद्भाषायाः प्रयोजनं यत्परमात्मानं चार्थानवबोधयितीते) अथाग्न्युपयोगस्य
भावाग्नित्ववद्भाषोपयोगस्य भावभाषात्वग्रच्यतां न तूपयोगिवषये वचन इति चेत्, न, भाव एव भाषेति भङ्गचोक्तार्थानुपपत्ताविष भावेन भाषेति भङ्गचा प्रकृतोपपत्तेः परिभाषकेच्छायाश्चातिप्रसङ्गभञ्जकत्वादिति दिग् ॥ १३॥

(सौगतः) नतु भाषा न निर्णायिका तादात्म्यतदुत्पत्तिविरहेण शब्दार्थयोरसम्बन्धात्प्रतिनियतावबोधानुपपत्तेः, नचैवं शब्दानामेवानुत्पत्तिप्रसङ्गोऽर्थबोधकत्वं प्रतिसन्धायैव तदुचारादिति वाच्यम्, विकल्पेभ्य एव तदुत्पत्तेस्तेषामपि च विकल्पजननेनैव चिरतार्थत्वात् । उक्तं च ॥ " विकल्पयोनयः शब्दा, विकल्पाः शब्दयोनयः ॥ कार्यकारणता तेषां, नार्थं शब्दाः स्पृशन्त्यपि ॥ १ ॥ " इति । एवं च न गामानयेत्यतः प्रवृत्त्यनुपपत्तिरपि, न चैवमनुमानो-च्छेदः, तत्रानुभवसिद्धप्रमाविशेषकारणस्य व्यास्यादेरबाधादत्र तु सङ्गतिबाधस्योक्तत्वादित्यत् आह—

भावभाषा-प्रसङ्गेन बौद्धमत-निरसनम्॥

11 9 11

名をなる

ओहारिणी य एसा,सुआउ णायं इमंति ववहारा। संभावणा य निण्णय-हेतुअसज्झत्ति दट्टव्वं।१४। एषा च भाषा, अवधारिणी निश्चायिका पदपदार्थयोः सङ्केतरूपसम्बन्धव्यवस्थापनेन हेत्वनुपपत्तिनिरासात्, न चानाकाङ्घादिपदेष्वप्रत्यायकत्वदर्शनादन्यत्रापि प्रमाणत्वसंशयः, प्रत्यक्षेऽपि तद्तुद्धारात्, न च शास्त्रोक्तार्थानां विसंवाददर्शनात्तदऽप्रामाण्यम् , तद्विसंवादस्यैवासिद्धेः, कविद्विहितकर्मणः फलाभावस्याङ्गवैकल्याद्यधीनत्वादिति दिग् ॥ (वैशेषिकः) अथास्तु शब्दप्रामाण्यं तथापि न स्वतन्त्रतया किन्त्वनुमानविधया, न च शब्दस्यार्थाऽव्याप्यत्वा-त्कर्थं ततस्तदनुमानमिति वाच्यम् , एते पदार्था, मिथः संसर्गवन्तः, आकांक्षादिमत्पदस्मारितत्वादित्यादिदिशाऽनु-मानादितिचेत्, अत्राह-श्रुतात् ज्ञातमेतदिति व्यवहारात्, यथा हि अनुमिनोमीति धिया प्रमाविशेषसिद्धेः प्रमाणान्तरसिद्धिस्तथा शब्दात्प्रत्येमीति थिया प्रमाविशेषसिद्धेः, तत्रापि प्रमाणान्तरसिद्धिरप्रत्युहैव, व्याध्यादिज्ञानं विनापि शब्दादाहत्यार्थप्रतीतेश्र न तस्यातुमानत्विमिति दिग्। लोकायतिकस्त्वाह अनुमानमपि न प्रमाणं कतस्त्रगं श्रब्दो ध्रमादिदर्शनानन्तरमग्न्यादिव्यवहारस्यापि सम्भावनयैवोपपत्तेरिति, तत्राह, सम्भावना च निर्णयहेत्वसा ध्येतिद्रष्टव्यम्। सम्भावना हि संशयरूपैव सा च न परामर्शादिनिश्रयहेतुसाध्या निश्रयसाम्य्यां सत्यां संशयानु-त्पादात , अन्यथा वक्रकोटरादिज्ञाने सत्यपि स्थाणौ पुरुषत्वसंशयोत्पादशसङ्गात । अथ 'भावांशे उत्कटकोटिकसंश्यय एव सम्भावना', 'उत्कटत्वं च निष्कम्पप्रवृत्तिप्रयोजको धर्मविशेषः' तत्प्रयोजकतया च धूमदर्शनाद्यादरो, न च धूमा-देरग्न्यादिसम्भावनाहेतुत्वे गौरवम्, तदभावाप्रकारकत्वघटितनिश्रयत्वापेक्षया तदभावप्रकारकत्वघटितसंश्रयत्वस्य

भावभाषा-प्रसङ्गेन वै-शेषिक-चा-वाकमत-निरासः। सिद्धान्त-संवादश्र॥ श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥

11 2 11

लघुत्वादितिचेत्, न, संशयव्याद्यचानुमितित्वस्यैव व्याप्तिज्ञानादिजन्यतावच्छेदकत्वात्। सम्भावनायास्तज्जन्यत्वे तद्घटितिश्रयसामग्रीप्रतिबध्यतावच्छेदककोटावनुत्कटकोटिकत्वादिप्रवेशे गौरवादिदमित्थमेवेत्यवधारणस्य न सन्देश्चि किन्तु निश्चिनोमीत्याद्यनुव्यवसायस्य चानुपपत्तेरित्यन्यन्त्र विस्तरः। तदिदमभिष्ठेत्योक्तं भगवता इया-माचार्येण "से नूणं भंते मण्णामीति ओहारिणी भासा, चिंतेमीति ओहारिणी भासा, अह मण्णामीति ओहारिणी भासा, तह मिंतेमीति ओहारिणी भासा, तह चिंतेमीति ओहारिणी भासा ? हंता गोयमा ! मण्णामीति ओहारिणी भासा, चिंतेमीति ओहारिणी भासा, अह मण्णामीति ओहारिणी भासा, अह चिंतेमीति ओहारिणी भासा, अह चिंतेमीति ओहारिणी भासा, वह मण्णामीति ओहारिणी भासा, वह चिंतेमीति ओहारिणी भासा, वह चिंतेमीति ओहारिणी भासा, वह चिंतेमीति ओहारिणी भासा, वश्च नूनं भदन्त मन्ये इत्यवधारणीभाषा, चिन्तयामीत्यवधारणीभाषा, यथामन्ये इत्यवधारणीभाषा, यथाचिन्तयामीत्यवधारणीभाषा ! हन्त गौतम मन्ये०)।। १४।।

उक्ताया एव भावभाषाया भेदानाह—

भावे वि हो इतिविहा, दब्वे अ सुए तहा चरित्ते य। दब्वे चउहा सचाऽ-सचा मीसा अणुभया य।१५। भावेऽपि भाविनक्षेपेऽपि, भवति चिविद्या त्रिप्रकारा भाषा, द्रव्ये च श्रुते तथा चरित्रे च, द्रव्यं प्रतीत्य भावभाषा, श्रुतं प्रतीत्य, चारित्रं प्रतीत्य च सेत्यर्थः। द्रव्ये चतुद्धी सत्याऽसत्या मिश्राऽनुभया च एतासां लक्षणं यथावसरं वक्ष्यामः ॥ १५ ॥ एता एव द्वाभ्यां भेदाभ्यां सङ्कृति—

श्रुतचारित्र-3 भेदतः त्ररूपणम् ॥

11 6 11

पदमा दो पज्जत्ता, उविरिष्ठाओं अ दो अपज्जत्ता। अवहारें उं सक्षइ, पज्जत्तण्णा य विवरीआ॥ १६॥ प्रथमे द्वे सत्यासत्ये भाषे, पर्याप्ते, उपरितने द्वे सत्यामुषाऽसत्यामृषे, अपर्याप्ते, तत्रावधारियतुं द्वाक्यते या सा पर्याप्ता, च पुनः विपरीता चावधारियतुम्बक्या चान्याऽपर्याप्ता। तदुक्तं वाक्यद्यद्वि-चूर्णो॥ "पज्जित्तगा णाम जा अवहारेतुं सक्षइ जहा सच्चा मोसा वा, एसा पज्जित्तगा। जा पुण सच्चा वि मोसा वि दुपक्तगा वि सा न सक्षइ विभाविउं जहा एसा सच्चा वा मोसा वा सा अपज्जित्तगत्ति" (पर्याप्तिका नाम याऽ-वधारियतुं शक्यते यथा सत्या वा मृषा वा एषा पर्याप्तिका॥ या पुनः सत्यापि मृषापि द्विपक्षगापि सा न शक्यते विभावियतुं यथा एषा सत्या वा मृषा वा सा अपर्याप्तिका॥ श्वाप्तायत्वं च 'सत्याऽसत्यान्यतरत्वप्रकारकप्रमाविषयत्वम् ', अनवधारणीयत्वं च तदभावस्तेन न तदन्यतरभ्रमविषयत्वेनापर्याप्तायाः पर्याप्तत्वं, न वा तत्संशय-विषयत्वेन पर्याप्ताया अपर्याप्तत्विमत्याद्युद्धम्, अन्यतरव्यवहार एवावधारणिनित्यपरे॥ १६॥ अथ प्रागुक्तमेव भाषाविभागं निश्चयव्यवहाराभ्यां विवेचयति—

भासा चउिंदहत्ति य, ववहारणया सुअम्मि पन्नाणं। सचा मुसत्ति भासा, दुविहचिय हंदि णिच्छयओ॥१७॥

भाषा चतुर्विधेति च व्यवहारनयात् श्रुते प्रज्ञानम् ॥ इह खळु विप्रतिपत्तौ वस्तुप्रतितिष्ठासया यथाश्रुतं यदुच्यतेऽस्ति जीवः सदसद्रूप इति तदेव सत्यं परिभाष्यते आराधकत्वात्, यत्तु तदा श्रुतोत्तीर्णमुच्यतेऽ(ना)स्ति

निश्चय-व्यवहार-नयभेदेन भाषाभेद-विभागः॥

文を文文

श्रीमाषा-रहस्यं स-ष्ट्रिकम् ॥

जीव एकांतिनत्य(त्योवा) इत्यादि तदसत्यं विराधकत्वात्, यच धवादिवृक्षसमृहेऽप्यशोकबाहुल्यादशोकवनमेवेद-मित्युच्यते तन्मिश्रम् , यच वस्तुमात्रपर्यालोचनपरं हे देवदत्त ! घटमानयेत्यादि तदनु भयत्वस्व भाविमिति। अत्र च परिभाषेत्र शरणं, परिभाषा च व्यवहार एवेति द्रष्टव्यम् । हन्दीत्युपदर्शने, निश्चयतो द्विविधैव भाषा सत्या. मृषेति, सत्यामृषाभाषायास्तात्पर्यबाधेनासत्यायामेवान्तर्भावात्, अबाधिततात्पर्यस्यैव शब्दस्य सत्यत्वादन्यथा द्रव्यं रूपवदित्यस्य देशकात्स्न्यतात्पर्यभेदेन प्रामाण्याप्रामाण्यद्वैविध्यातुपपत्तेरित्यन्यत्र विस्तरः । अत्र च वने वृक्षसमृहरूपेऽशोकाभेदतात्पर्यवाधेन मृषात्वस्य स्पष्टत्वात् ॥ उक्तं च पश्चसङ्गहटीकायां ॥ "व्यवहार्नयमतापेक्षया चैवमुच्यते परमार्थतः प्रनिरदमसत्यमेव यथाविकल्पितार्थायोगादिति "। न च समृहदेश एवाशोकाभेदान्वयात्र बाधः, तथा समभिन्याहारे देशान्वयस्यान्युत्पन्नत्वात् । यदा त्वशोकप्रधानं वनमिति विनक्षया प्रयोगस्तदा श्रमणसङ्घ इत्यादिवद् व्यवहारसत्यतापि न विरुद्ध्यत इत्याभाति ॥ असत्यामृषापि विप्रलिप्सादिपूर्विकाऽसत्य एव, अन्या च सत्य एवान्तर्भवति ॥ तदुक्तं पश्चसङ्ग्रहटीकायामेव । इदमपि व्यवहारनयमतापेक्षया द्रष्टव्य-मन्यथा विषतारणादिबुद्धिपूर्वकमसत्येऽन्तर्भवति, अन्यस्तु सत्य इति ॥ १७ ॥ उक्तार्थे सूत्रोपष्टम्भमाह— एत्तो चिय आणमणी, जाईए केवला य णिहिट्टा। पण्णवणी पण्णवणा-सुत्ते तत्तत्थदंसीहिं ॥१८॥ यतो निश्चयनयेन चरमभाषाद्वयं पूर्वभाषाद्वयेऽन्तर्भावितम् । इत एवाज्ञापनी असत्यामृषाभेदान्तःपरिगणि-तापि, जात्या सामान्यपुरस्कारेण, केवला तिहिनिर्धुका च, प्रज्ञापनासूत्रे तत्त्वार्थदिशिभिः इयामाचार्यैः,

www.kobatirth.org

अाज्ञाप-न्याद्याला-पकेन व्यव-हारनय-सम्मतभेद-स्थापि प्रा-माणिकत्व-प्ररूपणम् ॥

11 2 11

प्रज्ञापनी निर्दिष्टा, तथाहि " अह मंते ? जातीति इत्थिआणमणी, जातीति पुमआणमणी, जातीति णपुंसग-आणमणी, पण्णवणी णं एसा भासा ण एसा भासा मोसा ? हंता गोयमा ! जातीति इत्थिआणमणी, जातीति प्रम-आणमणी, जातीति णपुंसगआणमणी, पण्णवणी णं एसा भासा ण एसा भासा मोसत्ति॥ अह भंते १ जा य इतिथ आणमणी जा य प्रमञाणमणी जा य णपुंसग आणमणी, पण्णवणी णं एसा भासा ण एसा भासा मोसा? हंता गोयमा ! जा य इत्थि आणमणी जा य पुमुआणमणी जा य णपुंसम आणमणी पण्णवणी णं एसा भासा ण एसा भासा मोसत्ति " ( अथ भदन्त ! जातिरिति ह्याज्ञापनी जातिरिति प्रमाज्ञापनी जातिरिति नपुंसकाज्ञापनी प्रज्ञा-पन्येषा भाषा नेषा भाषा मृषा ? हन्त गौतम ! जाति० ॥ अथ भदन्त या च ह्याज्ञापनी या च पुमाज्ञापनी या च नपुंस-काज्ञापनी प्रज्ञापन्येषा भाषा नैषा भाषा मृषा १ हस्त गौतम! या च०) अत्र च यद्यपि केवलसूत्रमाज्ञाप्येन कार्याकर्णे मृषात्वाशङ्कया प्रश्नकरणात विनीतविषयत्वात्र मृषात्वमन्यथा त्वविनीताज्ञापनस्य स्वपरपीडानिबन्धनत्वात पारि-भाषिकं मुपात्वमेव ॥ तद्क्तम् ॥ "अविणीयमाणवंतो, किलिस्सई भासई ग्रुसं चेव ॥ घंटालोहं नाउं, को कडक-रणे पवत्तिजा ॥ १ ॥ " (अविनीतमाज्ञापयन् क्लिश्नाति भाषते मृषामेव ॥ घंटालोहं ज्ञात्वा कः कटकरणे प्रवर्तेत ) ॥ इत्यभित्रायेण प्रतिवचनौचित्याच समर्थितं जातिस्त्रमप्येवमेव, नवरं सर्वत्राज्ञापनयोग्यत्वासम्भवेषि सम्भ-वाभिप्रायग्रहणात्रासम्भव इति, तथापि सत्यासत्यान्यतरत्वेऽविवाद एवान्यथाऽसत्यामृषात्वेनैव सत्यत्वव्यतिरेक-निश्चयात्प्रश्ननिबन्धनसत्यत्वसन्देहस्यैवानुपपत्तेः। इदम्रुपलक्षणं प्रज्ञापन्या अपि " जा य इत्थिपण्णवणी " (या च

अाराधक-त्वित्राध-कत्विव-भागतोऽ-पि भाषा-भेदानां प्रा-माणिकत्व-विचारः ॥

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ।।

110911

स्त्रीप्रज्ञापनी ) इत्यादिप्रबन्धेन सत्यत्वाभिधानाच्छाब्दव्यवहारानुगतं ह्यादिलक्षणमादाय तस्या असत्यत्वेऽपि वेदानुगतं तदादाय सत्यत्वस्य युक्तत्वाच प्रागुक्तमेव युक्तमित्यपि द्रष्टव्यम् ॥ १८॥ अथाराधकत्वविराधकत्व-देशाराधकविराधकत्वानाराधकविराधकत्वोपाधिभिश्रतुर्द्धैव विभागो युक्तो ? न तु द्विधेत्यत आह--

आराहणं पडुच वि. परिभासा चेव चडविहविभागे ॥ सर्चतव्भावे चिय,चडण्ह आराहगत्तं जं ॥१९॥ आराधनां प्रतीत्यापि चतुर्विधविभागे परिभाषैव ॥ निश्चयतस्त्वाराधकत्वानाराधकत्वाभ्यां च द्विविधैव भाषा, वस्तुतो भाषानिमित्तयोः शुभाशुभसङ्कल्पयोरेवाराधकत्वं विराधकत्वं वा न तु भाषायाः। अथ मन्दकुमारादीनां करणाऽपिटेष्ठतादिनाऽहमेतद्भाषे इत्यादिज्ञानश्चन्यानां या भाषा तन्निबन्धनाश्चभसङ्करूपाभावा-त्कथं तत्र विकल्पेन भाषोपक्षय इति चेत् , न, अनायुक्तपरिणामस्यैव कर्मबन्धनहेतुत्वेन विराधकत्वात्तेन तदुपक्ष-यात् ।। समर्थितं चेदं " निच्छयओ सकयं चिय ।। ४८ ॥ " ( निश्चयतः स्वकृतमेव ) इत्यादिना महता प्रबन्धेन स्वोपज्ञाध्यातममतपरीक्षायामिति नेह प्रतन्यते। अत्रैव हेतुमाह सत्यान्तर्भाव एव यद यस्मात्कारणात्, चतस्रणां भाषाणामाराधकत्वम् । अयं भावः " इचेयाइं भंते चत्तारि भासजायाइं भासमाणे किं आराहए, विराहए ? गोयमा ! इचेयाई चनारि भासञ्जाताई आउत्तं भासमाणे आराहए णो विराहएत्ति" (इत्येतानि चत्वारि भाषाजातानि भाषमाणः किमाराधकः विराधकः ? गौतम ! इत्येतानि चत्वारि भाषाजातानि आयुक्तं भाषमाणः आराधकः नो विराधकः ) प्रज्ञापनासूत्रे सर्वा अपि भाषा आयुक्तं भाषमाणस्याराधकत्वोपदेशात्क्रियाद्वयस्य

त्वविराध-कत्वविष-ये संवाद-पाठः ॥

X S. S. きるかろかろかるかるか

समानकालीनत्वलाभादौत्सर्गिकहेतुमद्भावसिद्धिः । अत्र चाऽऽयुक्तमिति पदं सम्यक् प्रवचनमालिन्यादिरक्षणपरतये-त्यर्थकम् । तथाचाऽऽयुक्तं भाष्यमाणाः सर्वा अपि भाषाः सत्या एवेति पर्यवसितम् । अत एव (दश् ० अ० ७) ''दो न भासिज सबसो ॥१॥" (द्वे न भाषेत सर्वशः) इत्यस्यापि न विरोधोऽपवादतस्तद्भाषणेऽप्युत्सर्गानपायात् , द्वे इत्यत्रैव धर्माविरोधित्वं विशेषणमित्यन्ये । एवमनायुक्तं भाष्यमाणानां सर्वासामपि विराधकत्वेन मृषात्वमेव । तदुक्तं ॥ ''तेण परं असंजयअविरयअप्पिडिहयअपचक्खायपावकम्मे सर्च भासं भासंतो मोसं वा सचामोसं वा असचामोसं वा भासमाणो णो आराहए विराहएत्ति ॥" (ततः परोऽसंयताविरताप्रतिहताप्रत्याख्यातपापकर्मा सत्यां भाषां भाषमाणो मृषां वा सत्यामृषां वा असत्यामृषां वा भाषमाणो नोआराधकः विराधकः इति) इत्थं चाराधकत्वानाराधकत्वाभ्या-मिप सत्यासत्ये द्वे एव भाषे निश्चयतः पर्यवसन्ते इति ॥ १९ ॥ नन्वेवं चातुर्विघ्यं कल्पितमेवेत्याशङ्कायामाह— एवं चउव्विहत्तं, पकप्पियं होज जइ मई एसा। सा ण जओ ववहारा-णुगयं वत्थुं पि सुयसिद्धं।२०। एवं निश्चयनयस्य पारमार्थिकत्वे, चतुर्विधत्वं चतुष्प्रकारत्वं, प्रकल्पितं तुच्छं वासनामात्रसम्रत्थप्ररूपण त्वात, यदि एषा मतिभेवेत सा न यतो व्यवहारानगतमपि वस्त अतसिद्धं तथा हि खद्वाघटकुड्या-दिषु स्त्रीत्वपुंस्त्वङ्कीबत्वानि न प्रसिद्धानीति न तुच्छानि लिंगानुशासननियन्त्रितसङ्केतविशेषविषयशब्दाभिधेयत्व-रूपस्रीत्वादीनामपि वास्तवत्वात्, रुयादिपदानां नानार्थकत्वात् । न च पारिभाषिकं स्त्रीत्वादि शब्दनिष्ठमेवेति वाच्यं, स्त्रीत्वादियोगिनि वस्तुन्येवेयमित्यादिव्यवहारात्॥ तदिदंमुक्तं द्याकटसूनुनापि ॥ " इयमयमिदमिति

व्यवहार-नयसम्मत-भेदानां कल्पित-त्वारेका-निरासः॥

रहस्यं स-वृत्तिकम्।।

11 88 11

शब्दव्यवस्थाहेतुरभिधेयधर्म उपदेशगम्यः स्त्रीपुंनपुंसकत्वानीति "।। एतदभिप्रायेण सूत्रमप्येवं व्यवस्थितम्।। " अह भंते जा य इत्थिवऊ जा य पुमवऊ जा य णपुंसगवऊ पण्णवणी णं एसा भासा, ण एसा भासा मोसा ? गोयमा ! जा य इत्थिवऊ जा य पुमवऊ जा य णपुंसगवऊ पण्णवणी णं एसा भासा ण एसा भासा मोसत्ति " अथ भदन्त या च स्त्रीवाक् या च पुंवाक् या च नपुंसकवाक् प्रज्ञापनी एषा भाषा नैषा भाषा मृषा ? गौतम ! या च स्त्रीवाक्०) एवं भाषाचातुर्विध्यमपि व्यवहारानुगतं श्रुतमृत्रकतया नावास्तविमिति भावः। अथ निश्चय-व्यवहारयोरेकमवश्यमप्रमाणमेवान्यथा वस्तुनस्तद्भिमतद्वैरूप्यानुपपत्तेरिति चेत्, न, वस्तुनोऽनन्तधर्मात्मकत्व-स्य प्रामाणिकत्वात्, अन्यथैकस्यैव पितृपुत्रादिव्यवस्थानुपपत्तेस्तत्तद्धर्मगौणमुख्यत्वोपपत्त्यर्थमेव नयभेदानुसर्णा-दित्यन्यत्र विस्तरः ॥ २०॥ तदेवं समर्थितं नयभेदेन भाषाया द्वैविध्यं चातुर्विध्यं च । अथ सौत्रविभागमनु-स्त्योदेशकमशामाण्यात्, सत्याया एव लक्षणाभिधानपूर्वकं विभागमाह—

तम्मी तव्वयणं खलु, सचा अवहारणिकभावेणं॥ आराहणी य एसा, सुअंमि परिभासिया दसहा॥ जैणवयसंमयठैवणा-णामे रूवे पंडुचसचे य ॥ वैवहारभावजीए, दसमे ओवेंम्मसचे य ॥ २२॥

खल्विति निश्चये, अवधारणैकभावेन तर्हिमस्तद्वचनं सत्या, अवधारणैकभावेनेत्यसत्यामृषाव्यवच्छे-दार्थं, तस्या आमन्त्रणाद्यभिप्रायेणेव प्रयोगात्, अवधारणस्य च वस्तुप्रतितिष्ठासायामेवैवकाराद्यध्याहारात्संसर्ग-महिम्ना वा लाभात्तरिंमस्तद्वचनं च 'तद्धमेवति तद्धमेप्रकारकशाब्दबोधजनकः शब्दः,' अनन्तधर्मात्मके वस्तुन्येक-

या लक्षण-प्ररूपणपू-र्वकं आरा-धनीत्वं दशमेदो-देशश्व ॥

名本名本名本

धर्माभिधानं च न सत्यम्, अवधारणवाधादित्याद्यम् । एषा च श्रुते आराधनी परिभाषिता, परिभाषित-त्वानुधावनं च पारिभाषिकाराधकत्वेन लक्षणत्वोपदर्शनार्थम्, अन्यथा विहितत्वेनाराधकत्वस्यासम्भवात्, विहितत्वं हि "विधिबोधितकर्त्तव्यताकत्वं" तच्च सत्यभाषाधिदतिमित्यन्योन्याश्रयात् सम्यगुपयोगपूर्वकत्वेन प्रातिस्विकरूपेण वाऽऽराधकशब्दत्वस्य वा सत्याद्यतिव्याप्तरिति दिग्॥सा च दश्या जनपदसत्यां, सम्मतसत्यां, स्थापना सत्यां, नामसत्यां, रूपसत्यां, प्रतीत्यसत्यां, व्यवहारसत्यां, भावसत्यां, योगसत्यां, औपभ्य-सर्त्यां चेति ॥ २२ ॥ तत्र पूर्वं जनपदसत्याया एव लक्षणमाह—

जा जणवयसंकेया, अत्थं लोगस्स पत्तियावेई ॥ एसा जणवयसचा, पण्णत्ता घीरपुरिसेहिं १ ॥२३॥ या जनपदसङ्केतास्त्रोकस्यार्थं प्रत्याययित, सैषा भाषा घीरपुरुषैस्तीर्थकरगणधरैः, जनपदसत्या प्रज्ञप्ता ॥ तथा च "जनपदसङ्केतमात्रप्रयुक्तार्थप्रत्यायकत्वम्" एतस्रक्षणम् । मात्रपदमनादिसिद्धसङ्केतव्यवच्छेदार्थम्, अस्ति चात्रेदं लक्षणं कोङ्कणादिसङ्केतज्ञानादेव पिचादिपदात्पयःप्रभृतिप्रतीतेः । स्यान्मतम्, अपभ्रंशे शक्त्य-भावादबोधकत्वं, यदि च ततोपि बोधस्तदा शक्तिभ्रमादेवेति, मैवम्, ईश्वरासिद्धौ तत्तत्यद्बोद्धव्यत्वप्रकारित्वाव-च्छिकेश्वरेच्छारूपशक्तेरप्यसिद्धेः, सङ्केतज्ञानत्वेनैव शाब्दबोधहेतुत्वात् । संस्कृतसङ्केतस्यैव सत्यत्वं नापभ्रंशसङ्केतस्यैत्यर्थस्य विनिगन्तुमशक्यत्वाचेत्यन्यत्र विस्तरः ॥ न चेयं तत्तदेश एव सत्या न तु शास्त्रेपि शक्तशब्दान्तर-मध्यपतितापीति वाच्यम्, अविप्रतिपत्त्याऽदुष्टविवश्वाहेतुत्वेनान्यत्रापि तस्याः सत्यत्वात्, अन्यथा देशीयशब्देन

१ जनपद-सत्याभाषा-याः स्त्ररूप निरूपणम्।। श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥

॥ १२॥

कुत्राप्यन्वयानुपपत्तिप्रसङ्गात् ॥ २३ ॥ उक्ता जनपद्मत्या १ ॥ अथ सम्मतसत्यां निरूपयति— णाइक्कमित्तु रूढिं, जा जोगत्थेण णिच्छयं कुणइ॥ सम्मयसचा एसा,पंक्यभासा जहा पउमे २॥२४॥

या रूढिमतिकम्य योगार्थेन व्युत्पत्त्यर्थसम्भवमात्रेण, न निश्चयं करोति एषा सम्मतसत्या यथा पद्मे पङ्कजभाषा, इयं हि शैवालादीनामिष समाने पङ्कसम्भवत्वेऽरिवन्द एव प्रवर्त्तते, न तु शैवालादीनित सम्मत्त्रत्या ॥ एवं च "समुदायशक्तिप्रतिसन्धानवैकल्यप्रयुक्ताबोधकत्ववत्यद्घिटता भाषा" सम्मतसत्येति फलितम् ॥ अथैवं जनपदसत्यातिव्याप्तिः, न चावयवशक्यितप्रसङ्कभञ्जकत्वेन समुदायशक्तेरुपादानात्र दोषः, व्युत्पत्तिविरहित- रूढशब्दाव्याप्तेरिति चेत्, न, शक्तिर्हि न सङ्केतमात्रं किन्त्वनादिः शास्त्रीयोऽबाधितः सङ्केतोऽन्यथा लक्षणाद्युच्छेदा- दित्यनतिप्रसङ्कादिति दिग् ॥ २४ ॥ उक्ता सम्मतसत्या २ ॥ अथ स्थापनासत्यामाह—

ठवणाए वहंती,अवगयभावत्थरहियसंकेया॥ ठवणासचा भन्नइ,जह जिणपडिमाइ जिणसद्दो ३॥२५॥ 🤻

स्थापनायां वर्त्तमाना स्थापनासत्या भण्यते, की हशी, अवगतः प्रमितो भावार्थरहितो योगार्थवि-निर्मुक्तः सङ्केतो यस्याः सा, उदाहरणमाह यथा जिनप्रतिमायां जिनश्च हित । अयम्भावः जिनशब्दो यथा भावजिने प्रवर्त्तते तथा स्थापनाजिनेऽपि निश्चेपप्रामाण्यात्, नानार्थानां च शब्दानां प्रकरणादिमहिम्नैव विशे-पे नियमनमिति, "यत्र प्रकरणादिबलाद्वहुशो भावे प्रवर्त्तमानानामिष शब्दानां नियन्त्रितशक्तितया स्थापनाप्रति-पादकत्वप्रतिपत्तिस्तत्र स्थापनासत्यत्विमिति," एतेनाचेतनायां प्रतिमायामईदादिषदं प्रतिपादयतामजीवे जीवसंञ्चेति

सम्मत-सत्याभाषा-याः जिन-प्रतिमा दष्टान्तेन ३ स्थापना सत्याभाषा-याश्व स्व-रूपनि-रूपणम् ॥

॥ १२॥

वदतामपहृतं सर्वस्वम्, एवम्भाषणे स्थापनासत्यत्वप्रतिपादकस्त्रोन्म्लनेनाईदादीनामाशातनयाऽनन्तसंसारित्वप्र-सङ्गादित्यन्यत्र विस्तरः ॥ सङ्कावस्थापनायां च शक्तिः 'व्यक्त्याकृतिजातयः पदार्थ' इति वदतां गौतमीयादी-नामप्यभिमता, न च गवादिपदानां लाघवाद्गोत्वादिविशिष्ट एव शक्तिः, आकृत्यादौ तु लक्षणैव, स्त्रं त्वन्याभि-प्रायकमिति वाच्यम्, आनुशासनिके गुरावप्यर्थे शक्यङ्गीकारानिश्लेपानुशासनस्य च स्थापनायामि सन्वात्, असति बाधके तत्रापि शक्तेरिति दिग् । अस्तु वा तत्र निरुद्धलक्षणा तथापि सङ्कतपदेन तदाश्रयणान्न दोष इति दिग् ॥ अथ सम्मतसत्यालक्षणाक्रान्तैवेयमितिचेत्, न, उपघेयसाङ्कर्येप्युपाध्योरसाङ्कर्यात् ३ ॥ २५ ॥

www.kobatirth.org

उक्ता स्थापनासत्या ३ ॥ अथ नामसत्यामाह---

भावत्थविहूणचिय,णामाभिप्पायलद्धपसरा जा।सा होइ णामसचा,जह धणरहिओवि धणवंतो४।२६

भावार्थविहीना एव या भाषा, नामाभिप्रायलव्धप्रसरा 'नामसङ्केतमात्रादेव योगार्थवाधमवगणय्य स्वप्र-तिपाद्यं प्रतिपादयतीति यावत्', सा भवित नामसत्या यथा धनरहितोषि नाम्ना धनवानिति। इन्त! यदीयं सत्या कथं तिह तत उपहास इतिचेत्, मध्यस्थानां न कथित्रत्त, अन्येषां तु नवकम्बलोऽयितत्यादाविवाभिप्रायान्त-रावलम्बनेन वाक् छलादिति गृहाण, विचित्रो हि महामोहशैल्यस्य नर्चनप्रकार इति। यत्तु नाम यथार्थं तत्र न नाम-सत्येव किंतु परिणामसत्यत्वम्, एवमभृताभिप्रायेण क्रियाविरहकाले त्वतथात्वमपीत्याद्युद्यम् ४॥ २६॥

उक्ता नामसत्या ४ ॥ अथ रूपसत्यामाह—

सत्या ४ नामसत्य-योः सनि-दर्शनं लक्ष-णस्वरूप-वर्णनम् ॥ श्रीमाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्॥

11 83 11

एमेव रूवसचा, णवरं णामंमि रूवअभिलावो॥ ठवणा पुण ण पवदृह, तज्जातीए सदोसे अ ५ ॥२७॥ एवमेव नामसत्यावदेव, रूपसत्या ज्ञेया, नवरं केवलं, नाम्नि नामस्थलं, रूपाभिलापः रूपग्रब्द-प्रयोगः कर्त्तव्यः, तथाच 'भावार्थबाधप्रतिसन्धानसधीचीनतद्रुपवद्गृहीतोपचारकपद्घटितभाषात्वं ' तस्त्रक्षणम् । अस्ति च प्रकटप्रतिषेविणि अयं यतिरिति यतिपदस्य तद्रुपवत्युपचारः श्रामण्यव्याप्यसुदालयविहारादिप्रतिसन्धा-नबलान्म्रख्यार्थाबाधदशायां तादृशे तत्पदप्रयोगे त परमार्थतोऽसत्यभाषाप्रवृत्तावप्यसंक्केशपरिणामेन न कर्मबन्धः प्रत्युत विधिविद्यद्भपरिणामान्महानिर्जरैवेति ध्येयम् । नन्वत्र स्थापनासत्यमेवास्त् भावयतित्वबाधे स्थापनायति-त्वाश्रयणस्यैव युक्तत्वादित्यत आह-स्थापना पुनर्ने प्रवर्त्तते तज्जातीये सदोषे च, स्थापना हि तज्जातीयभिन्ने दोषरहिते च प्रवर्त्तते न त्वन्यत्र तत्र तथाविधाभित्रायाभावात् ॥ तदिदमुक्तम् , (आव० नि०) ॥ "उभयमवि अत्थि लिंगे. ण य पडिमास्भयं अत्थिति ॥११३५॥" (उभयमप्यस्ति [ सावद्यत्वं निरवद्यत्वं च ] लिङ्गे, न च प्रतिमास्-भयमस्ति इति ) ॥ यथा चैतत्तस्वं तथा प्रपश्चितमध्यात्ममतपरीक्षायाम् । एवश्च, 'अतद्रव्ये तदाकारः स्थापना, ' 'कूटद्रव्यं च रूपमिति' प्रतिविशेषो ज्ञेयः ५ ॥२७॥ उक्ता रूपसत्या ५॥ अथ प्रतीत्यसत्यामाह— अविरोधेन निमित्तभेदोपद्र्शनाद्विरोधपरिहारेण, विलक्षणानां निमित्तभेदमन्तरेणैकप्रतिसन्धानाऽगोच-राणां, प्रतीत्य भावानां सप्रतियोगिकपदार्थानां, दर्शिनी भाषा यथा एकं फलादि, फलान्तराद्यपेक्षयाऽणु

सत्याभाषा-भेदिविचारे ५ रूपसत्या ६ प्रतीत्य-सत्ययोः सनिदर्शनं लक्षणस्व-रूपादि-वर्णनम्॥

11 83 11

महचेति, एवमनामिका कनिष्ठापेक्षया दीर्घा मध्यमापेक्षया द्वस्या चेत्याद्यप्यूह्मम् । निर्मित्तान्तरोपदर्शने तु मृषेवेयम् ६ ॥ २८ ॥ नन्वेकस्येव कथमणुत्वमहत्त्वादिनानापरिणामसमावेशो विरोधात्, नचेकज्ञानज्ञेयत्वान्न विरोधः, तज्ज्ञानाप्रमात्वस्यैवापाद्यत्वादित्याशङ्कायामाह—

भिण्णणिमित्तत्तणओ, ण य तेसि हंदि भण्णइ विरोहो। वंजयघडयाईयं, होइ णिमित्तं पि इह चित्तं नच तेषां विलक्षणप्रतीत्यभावानां, हंदीत्युपदर्शने, भण्यते विरोघः, कुतः १, भिन्ननिमित्तकत्वात्, एवं चाणुत्वमहत्त्वादयो न विरुद्धाः, भिन्ननिमित्तकत्वात् , सत्त्वासत्त्ववदिति प्रयोगो द्रष्टव्यः । ननु सत्त्वासत्त्वयोतिव चाणुत्वमहत्त्वयोनैंकरूपं भिन्ननिमित्तकत्वम्, अयमस्मादणुरितिवदयमस्मात्सन्नित्यव्यपदेशादिति वैषम्यमित्यत आह-इह प्रकृते, निमित्तमपि व्यञ्जकचटकादिकं चित्रम् अनेकप्रकारं भवति, तथा हि अणुत्वमहत्त्वादीनां व्यञ्जकप्रतियोग्यादिरूपनिमित्तभेदः सन्वासन्वादीनां च द्रव्यक्षेत्रकालभावरूपघटकस्वभावनिमित्तभेदः द्रव्यादीनां सन्वासन्वघटकत्वं च तद्व्यतिरेकादतिरिक्तसन्वनिषेधादित्यन्यत्र विस्तरः । एकत्रैव महीरुहे मूलशाखाद्यविछ-न्नसंयोगतदभावादीनामवच्छेदकरूपनिमित्तभेद इत्याद्यहनीयम् । अणुत्वमहत्त्वादीनां विरोध एव न कल्प्यत इति किमग्रुना प्रयासेनेति चेत्, हन्त, तर्हि कनिष्ठापेक्षयापि इस्वत्वमनामिकायां किं न स्यादिति दिग्।। २९॥ नन्त्रणुत्वमहत्त्वादयो न भावाः, परापेक्षप्रतिभासविषयत्वात् , ये ये भावास्ते न परापेक्षप्रतिभासविषयाः, यथा रूपादयः, तथा च प्रतीत्यभाषाप्यसत्यैव तुच्छविषयत्वादिति चेत्, उच्यते ।

सत्याभाषा-भेदविचारे प्रतीत्यस-त्यायां वि-रोधाशङ्का-परिहारनि-रूपणम्॥

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

श्रीमाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥ ॥ १४ ॥

ते होति परावेक्खा, वंजयमुहदंसिणो त्ति ण य तुच्छा ॥ दिष्टमिणं वेचित्तं, सरावकप्पूरगंधाणं ॥३०॥ ते प्रतीत्यभावाः, व्यञ्जकसुखदार्दीनः प्रतिनियतव्यञ्जकव्यङ्गचाः सन्तः, परापेक्षा इति, न च नैव, तुच्छाः, प्रतियोग्यनुस्मरणमत्र सप्रतियोगिकज्ञानसामग्रीसम्पादनार्थं न तु विकल्पशिल्पकल्पनार्थमिति भावः । अथ धर्मिज्ञानसामय्या एव धर्मज्ञानसामग्रीत्वात्कथमणुत्वमहत्त्वादिधर्मिज्ञाने तज्ज्ञानहेत्विलम्ब इत्यत आह-दृष्टं साक्षातकृतम् , इदं वैचित्र्यं केविद्धावाः सहकारिव्यङ्गग्रह्माः केविच न तथेति वैलक्षण्यं, दारावकपूरगन्धयोः कपूरगन्धो हि स्वरसत एव भासते, शरावगन्धस्तु जलसम्पर्कादिति, न च जलसम्पर्काच्छरावेऽभिनवगन्ध एवो-त्पद्यते न त प्रागुत्पन्न एव गन्धोऽभिव्यज्यत इति. पृथ्वीत्वेन पूर्वमपि तत्र गन्धावश्यकत्वातः, तन्नाशादिकल्प-नायां मानाभावाद्, विलक्षणाग्निसंयोगादीनामेव पृथिवीगन्धनाशकत्वाचेतिदिग्। एवं द्वित्वादिकमप्यपेक्षा-बुद्धिच्यङ्गचमेव न तु तज्जन्यं चैत्रीयापेक्षाबुद्धिजनितद्वित्वस्य मैत्रस्यापि प्रत्यक्षत्वप्रसङ्गात् । द्वित्वे च न चैत्री-यत्वमस्ति येन चैत्रीयद्वित्वे चैत्रीयापेक्षाबुद्धेश्वेत्रीयद्वित्वप्रत्यक्षे चैत्रीयद्वित्वस्य च हेतुत्वं स्यादित्यन्यत्र विस्तर इति किमतिप्रसङ्गेन ६ ॥ ३० ॥ उक्ता प्रतीत्यसत्या ६ ॥ अथ व्यवहारसत्यामाह । ववहारो हु विवक्खा,लोगाणं जा पउज्जए तीए॥ पिज्जइ णई य डज्झइ, गिरित्ति ववहारसचा सा ७॥३१ व्यवहारो हि लोकानां विवक्षा 'वक्तमिच्छा विवक्षा सा चाऽत्र नद्यादिपदं नदीगतनीरादिकं बोधयित्विति प्रयो-क्तिज्छा' ततो नद्यादिपदान्नदीगत्नीरादिप्रतिपत्तेः, नदीतन्त्रीरादीनामभेदप्रतिपत्तिरित्येके, 'नद्यादिपदं नद्यभिन-

त्यायां वि-🖔 रोधाशङ्का-परिहारा-वान्तरारे-कानिवारणं सदृष्टान्तं।७ व्यवहारस-त्याभाषा-याः सनि-दर्शनं लक्ष-णादिप्र-रूपणं च ॥

| || \$8 ||

त्वेन नदीगतनीरादिकं बोधयित्वत्याकारेव विवक्षा'इत्यपरे, तथा विवक्षया, या भाषा प्रयुज्यते सा पीयते नदी, दह्यते गिरिरिति तत्र व्यवहारसत्या, अत्र पीयते नदीत्यस्य नदीगतं नीरं पीयत इति, दह्यते गिरिरित्यस्य च गिरिगतं हणादिकं दह्यत इत्यर्थः। इद्मुपलक्षणम्, गलति भाजनम्, अनुद्रा कन्या, अलोमा एडकेत्यादीनां, भाजन्मातं जलं गलति, सम्भोगजबीजप्रभवोदराभाववती कन्या, लवनयोग्यलोमाभाववत्येडकेत्याद्यर्थानामुदाहरणान्नाम्, न च गिरितृणादीनामभेदाभिधानान्मृषावादित्वप्रसङ्गः, व्यावहारिकाभेदाश्रयणेनादोषत्वात्, लोकविवक्षाग्रहणाच न रूपसत्याद्यतिव्याप्तिः, एवमामलक्यादौ एकेन्द्रियत्वेन नपुंसकत्वेऽपि स्व्याद्यभेदविवक्षया स्त्रीत्वादिप्रतिपादनमिव व्यवहारसत्यमेवेति द्रष्टव्यमिति दिग् ७॥ ३१॥ उक्ता व्यवहारसत्या ७॥ अथ भावसत्यामाह।
सा होइ भावसचा,जा सदिभिष्पायपुव्यमेवृत्ता। जह परमत्थो कुंभो, सिया बलाया य एसत्ति ८॥३२॥

सा भवति भावसत्या या सदिभिप्रायपूर्वमेवोक्ता, अभिप्रायस्य सन्तं च पारमार्थिकभावविषयत्वेन वास्त्रीयव्यवहारिनयिन्त्रतत्वेन च, अत एवोदाहरणद्वैविध्यमाह, यथा परमार्थः कुम्भः सिता बलाका च एषेति। अत्र प्रथममुदाहरणं पारमार्थिककुम्भवोधनाभिप्रायेण कुम्भपदप्रयोगात्सत्यत्वोपदर्शनार्थम्, द्वितीयं च सत्यिप बलाकायां पश्चवर्णसम्भवे शुक्कवर्णावधारणस्योस्कटशुक्कपरतया तदुपदर्शनार्थम्। न चैवं द्वितीयं व्यवहारसत्य एवान्तर्भाव्यतामिति वाच्यम्, तस्य लोकविवक्षाघटितत्वात्, अथ द्वितीयमेवोदाहरणमन्यत्र प्रकृते प्रदर्शितमिति प्रथमोदाहरणप्रदर्शनं स्वच्छन्दमितिविकल्पितमिति चेत्, न, "भावसचं णाम जमहिष्पायतो, जहा घडमाणेहि

सत्याभाषा भेदविचारे ७ व्यवहार सत्या ८ भावसत्य-योः सनिद-र्शनं लक्षण-स्वरूपादि प्ररूपणम् ॥ श्रीमाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्॥ ॥ १५॥

त्ति अभिष्पायतो घडमाणेहि त्ति भिणयं, गावी अभिष्पायेण गावी, अस्सो वा अस्सो भिणओ एवमादि त्ति (भावसत्यं नाम, यदभिष्रायतो, यथा घटमानयेत्यभिष्रायतो 'घटमानय 'इति भणितं भवति ॥ गौरित्यभि-प्रायेण गौः। अश्वो वाऽश्वः भणित एवमादीति) चूर्णिकारचचनात्, अथ बलाकायाः पश्चवर्णत्वं न युक्तिमत् चुक्के-तररूपस्य शुक्करूपप्रतिबन्धकत्वात् , अन्यथा चित्ररूपोच्छेदात् , शुक्कादौ नीलादिसन्त्रे तत्प्रत्यक्षप्रसङ्गाचेति चेत् , न, शुक्कघटारम्भकपरमाणूनामेव कालान्तरे नीलघटाद्यारम्भकत्वेन नियमत एकत्र पश्चवर्णत्वव्यवस्थितेः, न च शुक्कार-म्भका न तदितरारम्भका इति वाच्यम् , नियतारम्भमतिनरासात् , अवयवगतशुक्केतरस्य च न शुक्कप्रतिबन्धकत्वम् , मानाभावात् । न च चित्ररूपान्यथानुपपत्तिर्मानम् , नीलपीतादिरूपसम्रुदायेनैव चित्रव्यवहारोपपत्तावतिरिक्तचित्रे मानाभावादित्यधिकं मत्कृतवादमालायाम् । शुक्कघटे रूपान्तराप्रत्यक्षत्वं चोत्कटरूपत्वेन योग्यत्वात् , परेणा-प्युद्धतरूपस्यैव तथात्वोपगमात् , न चावयवगताऽनुत्कटरूपस्याऽवयविन्युत्कटरूपप्रतिबन्धकत्वादुक्तानुपपत्तिः, अ-न्यथा पिञाचेऽप्युत्कटरूपप्रसङ्गादिति वाच्यम् , उत्कटत्वस्य परिणामविशेषप्रयोज्यत्वेन तथाप्रतिबन्धकत्वाकल्पनात् , अन्यथा भर्जनकपालस्थानुद्भत्ररूपबह्वस्तप्ततैलसंसर्गादुद्भत्ररूपानुपपत्तिप्रसङ्गादिति दिग्। उत्कटत्वं तादशबह्ववयव-कत्वं न तु जातिरित्यन्ये । तत्त्वमत्रत्यं मत्कृतवादरह्रस्याद्वसेयम्८ ॥३२॥ उक्ता भावसत्या ८॥ अथ योगसत्यामाह । सा होइ जोगसचा,उवयारो जत्थ वत्थुजोगम्मि ॥ छत्ताइअभावे विहु, जह छत्ती कुंडली दंडी ९॥३३॥ 餐 सा भवति योगसत्या यत्र यस्यां वस्तुयोगे उपचारः, 'अतीतसम्बन्धवल्लाक्षणिकपद्घटिता योग-

यां नैया-यिकाद्यारे-कापरिहारः ९ योगस-त्यायाः स-निदर्शनं लक्षणस्व-रूपादि-प्ररूपणम् ॥

सत्येत्यर्थः'। अन्यथा वस्तुद्वयात्मकसम्बन्धस्यैकतराऽभावेऽभावात् कुत्रोपचारः १, न, यदि च विशेषणविरहेप्य-र्थान्तररूपः सम्बन्धोऽस्तीत्युपेयते तदा इदानीं न छत्रीति च तत्र स्यादिति ध्येयम् । उदाहरणमाह छन्नाच-भावेपि यथा छत्री क्रण्डली दण्डीति ९॥३३॥

उक्ता योगसत्या ९॥ अथौपम्यसत्यामाह, तत्रौपम्यम्रपमानापेक्षम्, उपमानं ज्ञातमुदाहरणं निदर्शनं दृष्टान्तो वेति तु पर्यायाः ॥तथाचाह भगवान् भद्रबाहुः॥ "नायं आहरणं ति य, दिष्टंतोवमनिदिरसणं तह य एगष्टति ॥" ( ज्ञातं आहरणं इति च, दृष्टान्त उपमा निदर्शनं तथा चैकार्था इति ) तच्चोपमानं सामान्यतो द्विविधमित्याह— चिरयं च किप्पयं तह, उवमाणं दुविहमेत्थ णिदिहं ॥ किप्पयमवि स्वयमिव, भावाबाहेण ण णिरत्थं ॥ ३४॥

चिरतं च पारमार्थिकं च यथा महारम्भो ब्रह्मदत्तादिवहुः सं भजत इति, तथा कल्पितं स्वबुद्धिकल्पनाशिल्पनिर्मितं यथाऽनित्यतायां पिष्पलपन्नोपमानम् ॥ उक्तं च (उत्त०नि०)॥ " जह तुब्भे तह अम्हे, तुब्भे
विय होहिधा जधा अम्हे। अप्पाहेंति पडंतं, पंडुयपत्तं किसलयाणं॥३०८॥ ति," (यथा य्यं तथा वयं य्यमपि भविप्यथ यथा वयं ॥ शिक्षयति पतत्पाण्डुपत्रं किश्चलयेभ्यः ॥ ) नतु कल्पितं न प्रयोज्यं बाधितार्थत्वादित्यत आह—कल्पित
मिप रूपकमिव, भाबाबाधेन न निर्थमिति, अयं भावः –यथा संसारः समुद्र इति रूपकप्रयोगोऽभेदबाधेप्यनाहार्यज्ञान एव बाधिधयः प्रतिबन्धकत्वादाहार्यशाब्दबोधदारा संसारस्य दुस्तरत्वव्यञ्जकतायां पर्यवस्यन्न निष्प्रयो-

९ योग सत्या-विचारः। そのかとうとうなるという म्यसत्यो-पक्रमः, तत्प्रसङ्गे उपमान-भेदप्ररू-पणं च ॥

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्।) ॥ १६ ॥

जनस्रथोक्तचिरतोपमानप्रयोगोपि मुख्यार्थवार्धप्याहार्यशाब्दबोधद्वाराऽनित्यताप्रतिपत्तिपर्यवसायितया नाऽनर्थ इति, ॥ अत एवोक्तम् ॥ "णिव अत्थ णिव अहोही, उल्लावो किसलपंडुपताणं। उवमा खलु एस कया, भिवयजणिव बिबोहणहाए ॥३०९॥ इति "(नाष्यिस्त नापि च भिवष्यत्युल्लापः किशलयपाण्डुपत्राणाम्। उपमा खल्वेषा कृता, भव्यजनिव बोधनार्थाय॥) एवं च किल्पतोपमानं स्वतो नादरणीयं किन्तिवष्टार्थसाधकतया॥ अत एवोक्तम् ॥ "अत्थस्स साहणहा, इंघणिमव ओदणहाए ॥ ति " (अर्थस्य साधनार्थायेन्धनिव विद्यार्थीय इति ॥) चिरतोपमानं तु स्वतोऽप्यादरणीयिमिति ध्येयम्॥ अनयैव दिशा प्रयोगेऽपि खरविषाणादिदृष्टान्तसप्रयोजनता यथाकथित्रित्रपरिभावनीया बहुश्रुतैरिति दिग् ॥ ३४॥ तद्येकैकं चतुर्विधिमत्याह। आहरणे तहेसे, तहोसे तह पुणो उवन्नासे ॥ एकेकं तं चउहा, णेयं सुत्ता उ बहुभेयं ॥ ३५॥

उक्तयोः चिरतकल्पितयोरुपमानयोर्मध्ये एकैकं चतुर्विधं, क विषय इत्याह-उदाहरणे तद्देशे तद्दोषे तथा पुनरूपन्यासे श्रेयं ज्ञातव्यं, सूत्रात्मिद्धान्तात्, कीदशं बहुभेदं बहुवो भेदा अवान्तरप्रकारा यस्य तत्, तथा हि आहरणं सम्पूणं प्रकृतोपयोगी दृष्टान्तः, स च चतुर्द्धा अंपायोपायस्थापनाप्रत्युत्पंक्षविन्यासभे-दात्। तत्राऽपायोऽनिष्टप्राप्तिस्तद्विषयमुदाहरणमपायोदाहरणम्। स च चतुर्द्धा द्रव्यापायः क्षेत्रापायः कालापायो भावापायथेति। तत्र द्रव्यापाये धननिमित्तं परस्परवधपरिणतौ द्रौ भ्रातरावुदाहरणम्॥ क्षेत्रापायः दशार-वर्गः।। कालापाये द्रैपायनो ॥ भावापाये च मण्डूकिकाक्षपकः कूरगडुकजीव इति ध्येयम्।

उपमान-सत्यास्व-रूपविचारे किल्पितोप-मानयोः प्रत्येकम-पायादि 'चातुर्विष्यं प्रतिभेदादि सिमन्वितं च विस्तरतः॥

एतत्कथानकोपदर्शनं च श्रोतृणां संवेगस्थैर्यार्थम् । इदं च चरणकरणानुयोगमधिकृत्योक्तम् ॥ द्रव्यानुयोग-मधिकृत्य तु द्रव्याद्यपेक्षयात्मादेरेकान्तनित्यतादिवादिनां सुखदुःखाभावप्रसङ्गादिनिदर्शनं द्रष्टव्यम् १ ॥ उपा-यो 'अभिलिषतवस्त्ववाप्त्यथीं व्यापारः' तद्विषयग्रुदाहरणग्रुपायोदाहरणं, सोपि च द्रव्यादिभेदादपायवचतुर्विधस्तत्र द्रव्योपायो लोके धातुर्वादादिः, लोकोत्तरे त्वध्वादौ पटलादिप्रयोगतः प्रामुकोदककरणादिः॥ क्षेत्रोपायो लौकिको लाङ्गलकुलिकादिः, लोकोत्तरस्तु विधिना प्रातरशनाद्यर्थमटनादिना क्षेत्रसञ्चारः ॥ कालोपायो नाडिकादिर्लीकिकस्तस्य तज्ज्ञानोपायत्वेन तथाव्यपदेशात , लोकोत्तरस्तु सूत्रपरावर्तनादिः ॥ भावोपायस्तु देवनिर्मितैकस्तम्भप्रासादोपशोभितसर्वर्तुकारामस्थरसालपादपस्य फलमवनामिन्या विद्यया गुर्विण्याः स्वगृहिण्या दोहदपूरणार्थं गृहीतवतश्राण्डालचौरस्याभिप्रायपरिज्ञानार्थमभयस्येवाच्यायिकाप्रबन्धोपदर्शनादिक इति । इदं च लौकिकमर्थाक्षिप्तं चरणकरणानुयोगमधिकृत्य चोक्तम् ॥ द्रव्यानुयोगमधिकृत्य पुनरादानाद्यपायेनात्मा-स्तित्वसाधननिदर्शनं द्रष्टव्यम् २॥ स्थापना च 'दोषाच्छादनेनाभीष्टार्थप्ररूपणा,' तत्र लोके हिङ्किचावप्रवर्त्तकस्य निदर्शनम् , लोकोत्तरे च प्रमादवशाद्गच्छस्खलितस्य छादनेन कयाचित्कल्पनया प्रवचनं प्रभावयत इति चरणकरणानुयोगं लोकं चाधिकृत्य ॥ द्रव्यानुयोगमधिकृत्य तु नयभेदमतापेक्षया दुष्टहेत्विभधानेपि तथाविधाभित्रायेण तत्समर्थनं द्रष्टव्यम् ३ ॥ प्रत्युत्पन्नविन्यास्त्रश्च 'तदात्वोपस्थितानिष्टनिरासः, 'तस्योदा-हरणमेकस्य वणिजो गृहसमीपे बद्धगानतानानां गान्धर्विकाणां गीतश्रवणेनोत्पन्नकामोद्रेकनिजकामिनीपरिजनर-

औपम्यस-त्यास्त्ररूप-विचारे प्रथमोदा-हरणभेद-प्रतिभेद-विचारः स-निदर्शनः॥ श्रीमाषा-रहस्यं स-दृत्तिकम्॥ ॥ १७॥

क्षणार्थं प्रष्टिमित्रदत्तोपायस्य गृहसमीपे निर्मापितव्यन्तरभवनस्य गान्धर्विकाणां गानसमये व्यन्तरगृहे पटहादि-ध्वानेन तेषां क्षोभग्रत्पादयतः ॥ लोकोत्तरे तु शिष्यस्यापि कदाचिदध्युपपन्नस्य सत्रोक्तदिशा वारयतो धर्माचा-र्थस्य ॥ इदं च लोकं चरणकरणानुयोगं चाधिकृत्य ॥ द्रव्यानुयोगमधिकृत्य तु यदि नास्तिको बदेद्भावा एव न सन्ति आत्मा तु सुतरां नास्तीति, तदा तमेवं निवारयेत्, किमेतत्तव वचनमस्ति नास्ति वा, आद्ये प्रतिज्ञा-हानिः, द्वितीये च निषेधकस्यैवासत्त्वे किं केन निषेधनीयं ? किं नास्त्यात्मेति ? । किश्च नास्त्यात्मेतिप्रतिषेधको ध्वनिः शब्दः, शब्दश्र विवक्षापूर्वक इति नाजीवोद्भव इति प्रतिषेधध्वनेरेव सिद्ध आत्मेति ४॥ दर्शितं सभेदमुदा-हरणम् १॥ तद्देशश्च निगमनोपयोगिदेशघटितो दृष्टान्तः । स चतुर्द्धा अनुशास्तिः १ उपालम्भः २ पृच्छा ३ निश्रा-वचनं ४ चेति। तत्र सद्गुणोत्कीर्तनेनोपबृंहणमनुशास्तिः। अत्र च सुभद्राकथानकं वक्तव्यम् , तत्रापि तस्याः शील गुणदृढत्वपरीक्षोत्तरं लोकप्रशंसा, एकदेशस्यैव प्रकृतोपसंहारोपयोगित्वादुदाहरणैकदेशता॥ एवं भरतकथानकेनापि एकदेशेन वैयावृत्त्यगुणोपसंहाराद् गुरोः शिष्याप्रमादोपबृंहणमुचितम्, इदमपि लौकिकं चरणकरणानुयोगं चाधिकृत्योक्तम् ॥ द्रव्यानुयोगमधिकृत्य पुनरात्मास्तित्ववादिनस्तन्त्रान्तरीयान् प्रति वक्तव्यम् , यदत् साध्वे-तत यदात्मास्तीत्यभ्युपगतं, किन्त्वकर्त्तायं न भवति ज्ञानादीनां कृतिसामानाधिकरण्यनियमादित्यादि॥ उदाहरण-देशता त्वस्यात्मनः कर्तृत्वदेशसाधन एव निदर्शनाभिधानादित्यवधेयम् १॥ उपालम्भो 'दोषोपदर्शनम्'। तत्र सगावतीदेव्युदाहरणम्, एवं प्रमाद्यन् शिष्योप्युपालब्धव्य इति चरणकरणानुयोगमधिकृत्य ॥ द्रव्यानु-

जीपम्यस-त्यास्वरूप-विचारे द्वितीयोदा-हरणदेशभे-द्प्रतिभेद-विचारः स-विचारः स-

।। १७॥

योगमधिकृत्य तु बहुधा नास्तिकवादप्रकटनलम्पटस्य चार्वाकस्यात्मनास्तित्वकथायामेवं वक्तव्यं, यदुतात्मा-भावेऽस्त्यात्मेति वितर्को नास्त्यात्मेति कुविज्ञानं च नोपपद्येत धर्म्यभावे धर्मस्यैवासम्भवादित्यादि । उदाहरण-देशता चास्य परलोकादिप्रतिषेधवादिनो नास्तिकस्व जीवसद्भावसाधनाद्भावनीया २ ॥ पृच्छा 'प्रश्नः'। तत्र काऽहम्रुत्पत्स्य इति भगवति पृष्टे पष्ट्यां नरकपृथिव्यामिति भगवतोत्तरितः सप्तमनरकपृथिवीगमननिमित्तचक्रवर्ति-साम्राज्यसम्पादनायाभ्युद्यतः कृतमालेन हतः कृणिक उदाहरणं लोके । लोकोत्तरेपि प्रष्टव्या आचार्या जिज्ञासितमर्थम्, पृष्टा च समाचरणीयानि शक्यानि अशक्यानि वा परिहर्त्तव्यानि ॥ उदाहरणदेशता चास्या-भिहितैकदेश एव प्रष्टुराग्रहात्तेनैव चोपसंहारादवसेया । इदमपि लोकं चरणकरणानुयोगं चाधिकृत्य ॥ द्रव्या-नुयोगमधिकृत्य तु नास्त्यात्मेतिवादी नास्तिकः पृच्छचते, कुतो नास्त्यात्मेति, स चेद् ब्र्यात सतोऽपरोक्ष इति. तदाभिधेयम् , भद्र ? क्विज्ञानमेतत्ते, विवक्षाभावे विशिष्टश्रब्दानुपपत्तेः, इत एवात्मसाधनादिति ३ ॥ निश्रावचनं च तत 'यदेकं कश्चन निश्राभृतं कृत्वा विचित्रप्रतिपादनम् '। यथा द्रुमपत्रकाध्ययने भगवता गौतमनि-श्रयाऽन्येष्यनुशासिताः, एवमसहना अपि शिष्या माईवसम्पन्नमेकं शिष्यं निश्राभृतं कृत्वाऽनुशासनीयाः ॥ उदा-हरणदेशता चास्य लेशत एव तथानुशासनात्। एवं तावचरणकरणानुयोगमधिकृत्योक्तम् ॥ द्रवयानुयोगमधि-कृत्य तु अन्यापदेशेन लोकायतो वक्तव्यः, अहो धिक्छं नास्ति येषामात्मा, तदभावे दानादिक्रियावैफल्यात्, न च तद्रैफरयम्, सन्ववैचित्र्यानुपपत्तेरित्यादि ४॥ उक्तः सभेद उदाहरणदेशः २॥ तद्दोषश्च 'बहुत्रीह्याश्रयणाद्-

औपम्यस-त्यास्त्ररूप-विचारे द्वितीयोदा-हरणदेशभे-दप्रतिभेद-विचारः स- श्रीभाषा-रहस्य स-वृत्तिकम्॥ ॥ १८॥ दुष्टमुदाहरणम् '। तचतुर्द्धा, अधर्मयुक्तप्रंतिलोमाँत्मोपन्यासदुँरुपनीतभेदात् । तत्राधर्मयुक्ते लोके नलदामकुविन्द उदाहरणं लोके, लोकोत्तरेपि चरणकरणानुयोगमधिकृत्य तथाविधं निदर्शनमवधार्य नाधर्मयुक्तं भणितन्यम् ॥ द्रव्यानुयोगमधिकृत्य च वादे रूपविद्याबलेन प्रवचनार्थं सावद्यमपि कुर्यात् यथा मयूरीनकुलीप्रभृतिविद्याभिः स परिवाजको विलक्षीकृत इति, दोषत्वं चात्र सर्वथा स्वरूपतो वाऽधर्मयुक्तत्वादिति ध्येयम् १ ॥ प्रतिलोमं प्रतिकूलं, तत्र कथानकं प्रचोतेन हतस्य पुनस्तमेव हतवतोऽभयस्य द्रष्टव्यम्, इदं च लोके। चरणकरणानुयोगमधिकृत्य " णो किंचिवि पडिकूलं, कायवं भवभएणमण्णेसिं। अविणीतसिक्खगाण उ जय-णाइ जहोचितं कुञा ॥१॥" (नो किञ्चिदपि प्रतिकूलं कर्तव्यं भवभयेनान्येषाम् ॥ अविनीतिशिक्षकाणां तु यतनया यथोचितं कुर्यात् ) ॥ द्रव्यानुयोगमधिकृत्य तु द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिकयोरन्यतरेणान्यतरं चोदयेत. दर्वादिनां द्विराश्यादिप्रतिपादकानां निरासार्थं त्रिराश्यादिकं वा स्थापयेत्, अत्र चाद्ये पक्षे साध्यार्थासिद्धेः, द्वितीये तु विरुद्धभाषणादेव दुष्टत्वमित्यवसेयम् २॥ आत्मोपन्यासश्चायं यत्रानुपन्यसनीय आत्मैवोपन्यस्यते, तत्र च होके तटाकभेदे पिङ्गलस्थपतिरुदाहरणम्, अन्यत्रापि चरणकरणानुयोगे नैवं ब्र्यात्, यदुत् ॥ लोइयधम्मातो वि हु, जे पब्भद्वा नराधमा ते उ ।। कह दबसोयरहिया, धम्मस्साराहगा होति।। रा ति।। (लोकिकधर्मादपि खळु ये प्रश्रष्टा नराधमास्ते तु ॥ कथं द्रव्यशौचरहिता धर्मस्याराधका भवन्ति ॥ इति ) द्रव्यानुयोगेपि नैवं प्रयुजीत एकेन्द्रिया जीवा व्यक्तोच्छ्वासादिलिङ्गत्वाद्, व्यतिरेके घटवदिति, अत्र च न च तथैतेष्वसद्भावस्तसाजीवा एवैत इति, आत्म-

औपम्यस-त्यास्वरूप-विचारे तृतीयोदा-हरणदोषमे-दप्रतिमेद-विचारः स-निदर्शनः ॥

11 25 11

नोऽपि तद्रपापत्त्यात्मोपन्यासत्त्वग्रुदाहरणदोषता चात्मोपघातजनकत्वेन तचासाधारण्यादित्यवसीयते ३ ॥ दुरु-पनीतं च दुष्टनिगमनं, तत्र लोके मत्स्यग्रहणपरो भिक्षुरुदाहरणं 'कन्थांचार्य स्रथा ते ' इत्यादिकाव्यादवसेयम्।। चरणकरणानुयोगे तु ॥ इय सासणस्स अवनो, जायइ जेणं ण तारिसं बूया ॥ वाएवि उवहसिखाइ, णिगमणतो जेण तं चेव ॥१॥ त्ति ॥ (इति शासनस्यावणीं जायते येन न तादृशं ब्यात् । वादेऽप्युपहस्यते निगमनतो येन तदेवेति)॥ द्रच्यानुयोगेषि ॥ जीवचिंताए वादिणा तहा भणितव्वं वादो(दे)जेण ण जिप्पइ परवाइणत्ति " ॥ (जीवचिन्तायां वादिना तथा भणितव्यं। वादे येन न जीयते परवादिना)॥४॥ उक्तं सभेदमुदाहरणम् ॥ उपन्यासः 'तथाविध-प्रतिकूलाभिप्रायपूर्व उदाहारः '। स चतुर्द्वा तैद्वस्तुतैदन्यवस्तुप्रैतिनिभहेर्तूपन्यासभेदात् तत्र 'वाद्यक्तमेव वस्त्वादाय उपन्यासस्तद्वस्तूपन्यासः, ' तत्रोदाहरणम् एकः कार्पटिको बहुन् देशान् भ्रान्त्वा समागतः, अन्यैः कार्पटिकैराश्चर्यं पृष्ट उक्तवान समुद्रतीरे एकत्र मया महान्महीरुहो दृष्टस्तस्यैका शाखा समुद्रे प्रतिष्ठिताऽन्या च स्थले, ततः समुद्रे पतितानि फलानि जलचरा भवन्ति, स्थले पतितानि च स्थलचरा इति, तदिदमाकर्ण्य श्राद्धकार्पेटिकेनोक्तं यान्यर्धमध्यपतितानि तानि किं भवन्तीति, तृष्णीम्भृतः कार्पटिक इति लोके ॥ चरणकरणानुयोगे तु यदि कश्चिद्विनेयः कश्चिदसद्ग्रहं गृहीत्वा न सम्यग् वर्तते स खलु तद्वस्तूप-

१ कन्थाऽऽचार्य ऋथा ते नहि द्राफरिवधे जालमञ्जासि मत्स्यां-स्ते वै मद्योपदंद्याः पिबसि मधु हि किं बेदयया यासि वेदयाम्॥ दस्वाङ्घी मुर्फ्यरीणां तव किमु रिपवो भित्तिभेत्तास्मि येषां, चौरोसि द्युतहेतोस्त्वयि सकलमिदं नास्ति भ्रष्टे विचारः ॥१॥

श्रीपम्यस-त्यास्वरूप-विचारे तृ-तीयोदाह-रणदोषभेद प्रतिभेदवि-चारः स-निदर्शनः॥ वृत्तिकम्।। 🕉

न्यासेनैव प्रज्ञापनीयः, यथा कश्चिदाह ॥ ' न मांसभक्षणे दोषो, न मद्ये न च मैथुने ॥ प्रवृत्तिरेषा भूतानां, निवृ-त्तिस्तु महाफला।।१।।" इदं च किलैवमेव युज्यते प्रवृत्तिमन्तरेण निवृत्तेः फलाभावान्त्रिर्विषयत्वेनासम्भवाच्च, तस्मा-त्फलनिबन्धननिवृत्तिनिमित्तत्वेन प्रवृत्तिरप्यदृष्टैवेति, अत्रोच्यते, इह निवृत्तेर्भहाफलत्वं कि दृष्टप्रवृत्तिपरिहारात्म-कत्वेन, आहोश्विददृष्टप्रवृत्तिपरिहारात्मकत्वेन, आद्ये कथं प्रवृत्तेरदृष्टत्वम् , अन्त्ये चादुष्टनिवृत्तिपरिहारात्मकप्रवृत्ते-रिप महाफलत्वप्रसङ्गेन पूर्वापरविरोध इति ॥ न मांसभक्षणेऽदोष इत्यत्र नञ्त्र(अत्र)श्लेषः कर्त्तव्यः, यतः भूतानाम् जीवानाम्, एषा प्रवृत्तिरुत्पत्तिस्थानं, भूतानां पिशाचप्रायाणां वा, एषा प्रवृत्तिनं तु विवेकिनामिति व्याख्ये-यम् ॥ द्रव्यानुयोगे त्वेकान्तनित्यो जीवः, अमूर्त्तत्वादाकाशवदिति प्रयोगे कर्मवदमूर्त्तत्वेऽनित्यं स्यादिति । एवं व्यभिचारोदाहरणातु कर्मामृत्तमिनत्यं चेत्ययं बृद्धदर्शनेनोदाहरणदोष एव. यथाऽन्येषां साधर्म्यसमा जाति-रिति ध्येयम् १ ॥ तदन्यवस्तृपन्यासस्तुल्यवस्त्वन्तराश्रयणेन, यथा पूर्वोदाहरण एव, यानि पुनः फलानि पात-यित्वा कश्चिद्धश्चयित गृहे नयित वा तानि किं भवन्तीति लोके। चरणकरणान्योगे त न मांस इत्यादौ यथाश्रुत एव क्रुग्रहे "न हिंस्यात सर्वाभूतानीति" वचनान्तरोपन्यासेन परिहारः ॥ द्रव्यानुयोगे त कश्चिद्वदेत यस्य वादिनोऽन्यो जीवोऽन्यच शरीरमिति तस्यान्यशब्दस्याविशिष्टत्वात्तयोरि तद्वाच्यतयाऽविशेषादेकत्वप्रसङ्ग इति, तं प्रत्येवं तदन्यवस्तूपन्यासो विधेयः, हन्तैवं परमाणुक्र्यणुकघटपटादीनामेकत्वप्रसङ्गः, अन्यशब्दवाच्यत्वा-विशेषात्, तस्माजीवशरीरयोरन्यत्वाभिधानं शोभनमेवेति २ ॥ प्रतिनिभस्तु छलनिपुणवादिनं प्रति प्रतिच्छले-

अ विचारे च-'न्यासप्रति-मेदवि-

नोपन्यासः, यथा " एगंमि नयरे एगो परिच्वायगो सोवण्णेणं खोरएणं तिहं हिंडति, सो भणित जो ममं असुअं सुणावेति तस्सेतं देभि खोरयं, तत्थ एगो सावगो, तेण भणियं " तुन्झ पिया मह पिउणो, धारेइ अणूणगं सयसहस्सं ॥ जइ सुयपुच्वं दिज्जसु, अह न हु तं (सुयं) खोरगं देहि ॥१॥ ति " ( एकस्मिन्नगरे एकः परि-ब्राजकः सौवर्णेन खोरकेण तत्र अमित स भणित यो ममाऽश्रुतं श्रावयित तस्मै एतत्खोरकं ददामि तत्रैकः श्रावकः तेन भिणतं " तव पिता मम पितुर्धारयत्यनूनकं शतसहस्रं। यदि श्रुतपूर्वं देहि अथ न श्रुतं खोरकं देहि ॥ ) अयं च लोके । चरणकरणानुयोगे च येषां सर्वथा हिंसायामधर्मस्तेषामनशनविषयाचित्तोद्रेकमङ्गादात्महिंसा-यामप्यधर्म एवेति तदकरणप्रसङ्गः ॥ द्रव्यानुयोगे पुनरदुष्टं मद्वचनमिति मन्यमानो यः कश्चिदाह 'अस्ति जीव ' इत्यत्र वद किश्चित, यद्यपि वावद्क इति स वक्तव्यो, यद्यस्ति जीव एवं तर्हि घटादीनामध्यस्तित्वाजीवत्व-प्रसङ्ग इति ३ । हेत्रुरुपपादकस्तदुपन्यासो हेत्रुपन्यासो, यथा किं नु यवाः क्रीयन्त ? इति प्रश्ने, उत्तरं, येन म्रधा न लभ्यन्त इति लोके । चरणकरणानुयोगे तु यदि शिष्येण पृच्छयते किमितीयं भिक्षाटनाद्याऽतिकष्टा क्रिया क्रियत इति १, तदा स वक्तन्यो येन न कष्टतरा वेदना वेद्यते नरकादाविति ॥ द्रव्यानुयोगे तु यदाह कश्चित्किमित्यात्मा न चक्षुरादिभिरुपलभ्यते, स वक्तव्यो येनातीन्द्रिय इति ॥ उक्तः सभेद उपन्यासस्तदेवं सुच्याख्यातं समासतो बहुभेदमिति पदम् ॥ ३५ ॥ एवं सप्रपश्चग्रुपद्शितग्रुपमानम् , अथास्योपमासत्याया लक्षणघटकतया साफल्यमाह ।

औपम्यस-त्यास्वरूप-विचारे च-तुर्थोदाह-रणभेदोप-न्यासप्रति-भेदवि-चारः स-निदर्शनः॥

名をかる

श्रीभाषा-रहस्यं स-ष्टत्तिकम् ॥ ॥ २०॥

उवमासचा सा खलु,एएसु सदुवमाणघडिया जा॥णासंभविधम्मग्गह-दुट्टा देसाइगहणाओ॥३६॥ खल्विति निश्रये, सा भाषा, उपमासत्या या एतेषूपदर्शितभेदेषु मध्ये, सदुपमानघटिता, उदाहरण-दोषघटितायाः सत्यत्ववारणायेदम् । इद्युत्सर्गतः ॥ कारणतस्तूदाहरणदोषप्रतिपादनेऽपि नासत्यत्विमति ध्येयम् ॥ नतु सदुपमापि न सत्या चन्द्रमुखीत्यादौ मुखे यात्रचन्द्रधर्मबाधात , न चोपमानगतयत्किश्चिद्धर्मपुरस्कारेणो-पमाप्रवृत्तिः, अत्यन्तविरुक्षणानामप्यभिधेयत्वज्ञेयत्वादिना परस्परम्रपमानोपमेयभावप्रसङ्गादित्यतआह्, न नैव, असम्भविनो मुखाद्यपमेयावृत्तयो ये धर्माश्रन्द्राद्यपमानगतकलङ्कितत्वादयः, तद्ग्रहेण दुष्टाः । कुत इत्याह दे-चादिग्रहणेन चन्द्रमुखीत्यादौ देशोपमायां सम्भविनां प्रसन्नत्वादिधर्माणामेव ग्रहान दुष्टत्वं, नियामकश्रात्र सम-भिन्याहारविशेषादिरिति द्रष्टन्यम् । अत्यन्तविलक्षणानां च नोपमानोपमेयभावोऽसाधारणधर्मघटितत्वाद्वपमाया इति ध्येयम् ॥ नतु व्यतिरेकालङ्कारादिवचनानां कान्तर्भावः १, यदि व्यवहारसत्यादौ, उपमाया अपि कथं न तत्र स इति चेत्, न, एतद्भेदस्य तत्र प्रवेशादुपमाया एव व्यतिरेकाद्युपलक्षणत्वाद्वेतिदिग्रु १० ॥ ३६ ॥ उक्ता औप-म्यसत्या १० ॥ तदेवं निरूपिता सत्या भाषेत्युपसंहारमसत्याभाषानिरूपणप्रतिज्ञाश्चाह । एवं सचा भासा, सुआणुसारेण वण्णिया चित्ता॥ भासाइ असचाए, सरूवमह कित्तइस्सामि॥३०॥ एवमुक्तप्रकारेण, सत्या भाषा, श्रुतस्य प्रज्ञापनादेरतुसारेण तद्भिप्रायापरित्यागेन, वर्णिता लक्षणा-दिभिर्निरूपिता। कीदशीत्याह-चित्रा बहुभेदप्रभेदघंटितत्वात विचित्रा, अथवा चित्तात ' गम्ययपः ( कर्माधारे

त्यास्वरूप-विचारे ल-क्षणघटक-पदसाफल्यं परारेका-परिहरणं च प्रसङ्गतः ॥ असत्या-भाषोप-ऋमश्र ॥

11 20 11

सिद्धहैम० २-२-७४) प्रयोगे ' पश्चम्याश्रयणात् चित्तमभिप्रायं गृहीत्वेत्यर्थः, एतेन श्रुतस्य न यथाश्रुत एवार्थो व्याख्येयः किन्त्वाभिप्रायिकोषि, अन्यथा कालिकानुयोगवैफल्यप्रसङ्गात् हेतुग्राह्याणामर्थानामाज्ञाग्रा- ह्याया पर्यवसाननिमित्तकाऽऽज्ञातनाप्रसङ्गाचेति व्यज्यते ॥ अथ सत्यभाषानिरूपणानन्तरमस्तत्याया भाषायाः स्वरूपं कीर्त्तियिष्यामि, इत्थं चोद्देशक्रमानुरूपेव सङ्गतिरत्रेति स्वितम् ॥ ३७ ॥

तत्र पूर्वे लक्षणाभिधानपूर्वमसत्याया भेदानाह ।

सचाए विवरीया, होइ असचा विराहिणी तत्थ। दव्वाई चउभंगा, दसहा सा पुण सुए भणिआ॥३८॥ कीहे माणे माया, हीभे पिजे तहेव दीसे अ॥ हासमए अक्खाइअ, उँवघाए णिस्सिया दसमा॥३९॥

सत्यातो विपरीताऽसत्या भवति 'अतिसम्मद्भवनिमिति 'यावत्, न च चिरतोपमाद्यितव्याप्तिः, यथा-र्थतात्पर्यविरहेण तद्भचनिति गाथार्थात् । परिभाषानुरोधादाह, विराहिणित्ति विराधिकेत्यर्थः । लक्षणान्तरं चेदम्, विराधकत्वं च सद्भृतप्रतिषेधत्वादिनेति नानुपपितः । तत्र द्रव्यादयश्चत्वारो भङ्गाः, ज्ञातव्या इति शेषः, तथाहि चतुर्द्धाऽसत्या भाषा प्रवर्तते द्रव्यतः क्षेत्रतः कालतो भावतश्चेति, द्रव्यतः सर्वेषु द्रव्येषु, क्षेत्रतो लोकेऽलोके वा, लोकेऽनन्तप्रदेशमयो लोक इत्यादिः । अलोके च वसन्ति जीवाः पुद्गला वा, न वाऽलोक इत्यादिः । कालतो दिवा रात्रौ वा, भावतस्तु क्रोधाद्वा लोभाद्वा भयाद्वा हास्याद्वा, अत्र 'एकप्रहणे तज्ञातीयानां ग्रहणम्' इति न्यायात् क्रोधग्रहणान्मानग्रहः, लोभग्रहणाच्च मायाग्रहः, भयहास्यग्रहणेन च प्रेमद्वेषकलहाभ्याख्यानादिग्रह इति

भाषाया लक्षणं, वि-राधनीत्वं द्रव्यादित-श्चितुर्विधत्वं

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्॥ ॥ २१॥ वृद्धसम्प्रदायः ॥ भावाऽसत्याभेदा एव च दश, अनन्तरं निर्युक्तिगाथया दर्शयिष्यन्त इति ध्येयम् ॥ अत्र द्रव्यभावसंयोगे विधिन्नतिषेधाभ्यामपि चतुर्भङ्गी भावनीया ॥ तथाहि ॥ " दव्वओ णाम एगे ग्रुसावाए णो भावओ १, भावओ णाम एमे मुसावाए नो दन्वओ २, एमे दन्वओ वि भावओ वि ३, एमे णो दन्वओ णो भावओ ४। तत्थ दव्वओ मुसावाओ णो भावओ जहा कोई भणिजा-अत्थि ते कहिं पसुमिगाइणो दिठा ? ताहे भणइ णत्थि, एस दव्वओ ग्रुसावाओ णो भावओ १ ॥ भावओ णो दव्वओ जहा ग्रुसं भणिहामित्ति. तओ तस्स वंजणाणि सहसत्ति सच्चगाणि विणिग्गयाणि ताणि । एस भावओ णो दन्वओ २ ॥ दन्वओ बि भावओ वि जहा मुसाबायपरिणओ कोइ तमेव मुसावायं वदेजा ३॥ चउत्थो भंगो सुण्णोत्ति "॥ ( द्रव्यतो नामैको मृषावादो नो भावतः १। भावतो नामैको न द्रव्यतः २। एको द्रव्यतोपि भावतोपि ३। एको नो द्रव्यतो नो भावतः ४। तत्र द्रव्यतो मृषावादो नो भावतो यथा कश्चिद्धणेत्। अस्ति त्वया कुत्र पशुमृगादयो दृष्टाः १, तदा भणति नास्ति, एष द्रव्यतो मृषाबादो न भावतः १। भावतो नो द्रव्यतः यथा मृषां भणिष्यामि इति ततस्तस्य व्यञ्जनानि सहसात्सत्यानि विनि-र्गतानि तानि, एष भावतो न द्रव्यतः २। द्रव्यतोपि भावतोपि यथा मृषावादपरिणतः कश्चित्तमेव मृषावादं वदेत ३॥ चतुर्थो भङ्गः शून्य इति ॥ ) सा पुनरुक्तलक्षणाऽसत्या, दशधा ॥ तथाहि-कोहेत्ति अत्र सप्तमी पश्चम्यर्थे, तथा च क्रोधान्निःसृता निर्गतेत्यादि व्याख्येयम् , अथवा निश्रा जाताऽस्याः सा निश्रिता क्रोधे निश्रिता क्रोधनि-श्रितेत्यादि यथाश्रुतमेव क्रोधे इति । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ३९ ॥ अत्र पूर्वं क्रोधनिःसृतामेव निरूपयति ।

असत्याः भाषाया द्रव्यभाव संयोगतो विधिनिषे-धमुखेन चतुर्भङ्गी

11 28 11

साकोहणिस्सिया खलु, कोहाविद्घो कहेइ जंभासं। जह ण तुमं ममपुत्तो, अहवा सव्वंपि तव्वयणं॥ सा कोधिनः सता खलु यां भाषां कोधिविष्टः कथयति यथा न त्वं मम पुत्र इति, इदं हि कुपितस्य पितुः पुत्रं प्रति वचनम्, अथवा सर्वमिप तस्य क्रोधिविष्टस्य वचनम्। निवदमयुक्तं क्रोधिविष्टस्य वचनम्। निवदमयुक्तं क्रोधिविष्टस्य पितुः पुत्रं प्रति वचनम्, अथवा सर्वमिप तस्य क्रोधिविष्टस्य वचनम्। निवदमयुक्तं क्रोधिविष्टस्यापि गां गामेव वदतोऽसत्यत्वाभावादिति चेत्, न, क्रोधिकुलचित्तत्वेन तस्य गिव गवाभिधानस्याप्यप्रमाणत्वादिति सम्प्रदायः। इदन्तु ध्येयं, तत्र सम्प्रुग्धव्यवहारौपियकसत्यत्वेऽपि फलौपियकं न सत्यत्वम्, संक्षिष्टाचरणस्य निष्फलत्वादिति ॥ ४०॥ ननु कुपितस्य घुणिक्षरन्यायेनापि सत्यभाषणेनाप्रशस्तकोधवशातिक्षष्टकर्मन्वध्नतोऽपि[सत्यं भाषमाणस्य नाप्रशस्तकोधवशातिक्षष्टकर्मवन्धत्वमपि—पाठान्तरम्]सत्यभाषाप्रत्ययं शुभं कर्म किमिति न बद्ध्यत इति ग्रुग्धाशङ्कायामाह।

ठिइरसबन्धकराणं, हंदि कसायाण चेव अणुरूवं। पयडिप्पएसकम्मं, जोगा बज्झंति ण विरूवं॥४१॥ हंदीत्युपद्यने, योगाः स्थितिरसबन्धकराणां कषायाणामनुरूपमेव प्रकृतिप्रदेशकर्म बध्नन्ति न विरूपम्, एवं च व्यवहारतः सत्याया अपि कस्याश्रिद्धाषायाः क्षिष्टकर्मबन्धसामुग्रीभूतकपायाद्यन्तर्गताया

न स्वातन्त्र्येण ग्रुभकर्मबन्धहेतुत्वेन फलवत्त्वं, तथा च क्रोधाभिभूतस्य सर्वापि भाषाऽसत्यैवेति स्थितम् ॥ ४१ ॥ न तावदस्याः ग्रुभफलाहेतुत्वमेव प्रत्युताग्रुभफलजनकत्वमपीत्याह ।

दुइयरा वा सचा, कोहाविद्वाण जेण सप्पसरा। मिच्छाभिणिवेसकए, जीवाणं हंदि सा होइ॥४२॥

भाषाया निःसृता-लक्षणस्व-रूपादिनि-रूपणं स-निदर्शनम्। फलस्ब-रूपं च॥

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥ ॥ २२ ॥

कोधाविष्टानां वाऽथवा, दुष्टतरा सत्या, अतिश्वयिता दुष्टा दुष्टतरा, कुत इत्याह, हंदीत्युपदर्शने, येन कारणेन, सप्रसरा प्रसरणयुक्ता सा सत्या भाषा, जीवानां मिथ्याभिनिवेदाकृते भवति, क्विष्टाश्यानां सत्यभाषणं सम्यगिदं मयोक्तमिति दुर्भाषितानुमोदनं जनयन् महाकर्मबन्धहेतुरिति परमार्थतोऽसत्यमित्यर्थ इति ॥ किमतिविस्तरेण १ ॥ ४२ ॥ उक्ता क्रोधनिःसृता, अथ माननिःसृतामाह । सा माणणिस्सिया खलू, माणाविहो कहेइ जं भासं॥ जह बहुधणवंतोऽहं, अहवा सव्वंपि-स्पष्टा। नवरं यथा बहुधनवान हमिति वचनमल्पधनस्यापि मानिनः क्वचित्केनचित्पृष्टस्येव च तदऽवधे-यम् ॥ शेषं प्राग्वत् २ ॥ ४३ ॥ उक्ता माननिःसृता, अथ मायानिःसृतामाह । मायाइ णिस्सिया सा.मायाविट्टो कहेइ जं भासं॥ जह एसो देविंदो,अहवा सव्वंपि तव्वयणं ॥४४॥ स्पष्टा । नवरं यथा एष देवेन्द्र इत्यैन्द्रजालिकस्यावास्तवशक्रप्रदर्शकस्य मायावचनम् । शेषं प्राग्वत् ३ ॥४४॥ उक्ता मायानिः सताः, अथ लोभनिः सतामाह। सा लोभिणस्सिया खल्ढ, लोभाविद्वो कहेइ जं भासं॥ जह पुण्णमिणं माणं, अहवा सव्वंपि-स्पष्टा । नवरं पूर्णिमिदं मानमिति कृटतुलादौ ग्राहकं प्रति छुब्धस्य विणजो वचनम् । शेषं प्राग्वत् ४ ॥४५॥ उक्ता लोभनिःस्ता, अथ प्रेमनिःसतामाह। सा पेम्मणिस्सिया खलु, पेम्माविद्वो कहेइ जं भासं ॥जह तुज्झ अहं दासो, अहवा सव्वंपि-

www.kobatirth.org

विचारे २ मान-३माया-४लोभनिः-सुताऽस-त्यलक्षण-स्वरूपादि

ા રરા

स्पष्टा । नवरं तवाहं दास इति स्नेहाकुलसा प्रियतमस्य प्रियतमां प्रति वचनं प्रेमवतीप्रवरमोहोदयजनितः परिणामविशेष इति ध्येयम् । शेषं स्पष्टम् ५ ॥ ४६ ॥ उक्ता प्रेमनिःसृता, अथ द्वेषनिःसृतामाह । सादोसणिस्सिया खलु,दोसाविद्वो कहेइ जंभासं॥ जह न जिणो कयकिचो,अहवा सव्वंपितव्वयणं ६ स्पष्टा । नवरं न जिनः कृतकृत्य इत्यभिनिविष्टपाखण्डिकस्येन्द्रजालिकतया विद्यातिशयेनैव कार्य(चाय)मै-श्वर्यं दर्शयति न त कर्मक्षयेण कृतार्थोऽयमिति भगवदगुणमत्सरिणो वचनं, 'द्वेषश्चात्र परगुणासहनमात्सर्य' 'क्रोध-स्तु तदतिरिक्तोऽप्रीतिरूपः परिणाम' इति भेदः ॥ शेषं प्राग्वत् ६ ॥४७॥ उक्ता द्वेषनिःसृता, अथ हास्यनिःसृतामाह । साहासणिस्सिया खल्न.हासपरिणओ कहेइ जं मोसं।। जह पेच्छगहासट्टा,दिट्टेवि नदिट्टमियवयणं।। खल्छ निश्चये.सा हास्यनिःसृता, हास्यं नाम 'हास्यमोहोदयजनितः परिणामविशेषः' तत्र परिणतो हास्य-परिणतो, यन्मुषा बाधितार्थं कथयेत् , यथा प्रेक्षकहास्यार्थं विलोकमानस्त्रीजनमित्रादिहास्योत्पादनकृते का-न्दर्पिकाणां, हष्ट्रेपि वस्तुनि, न हष्टमिति वचनं, तथावचन एव परस्य प्रवृत्तिनिवृत्त्या हासोत्पत्तेः ७ ॥४८॥ उक्ता हास्यनिःसृता, अथ भयनिःस्रतामाह । सा य भयणिस्सिया खळु, जं भासई भयवसेण विवरीयं॥जह णिवगहिओ चोरो, नाहं चोरोत्ति भ-भाषामित्यस्यानिबद्धस्य ग्रहणात् यां भाषां, भयवद्योन विपरीतामसदर्थां, भाषते सा च खल्छ भयनिः सता, यथा नृपगृहीतश्चौरो नरो नाई चौर इति भणति ८॥ ४९॥

विचारे ≰ ६ प्रेमऽद्वेष-७ हास्य-८ भयनिः-सृताऽस-त्यलक्षण-'स्वरूपादि-निरूपणं सनिदर्श-नम् ॥

श्रीमाषा-रहस्यं-ष्टुत्तिकम् ॥ ॥ २३ ॥

みながか

उक्ता भयनिःसता, अथाख्यायिकानिःसतामाह । जा क्डकहाकेली,अक्खाइअणिस्सिया हवे एसा ॥जह भारहरामायण-सत्थेऽसंबद्धवयणाणि ९॥५०॥ या क्रटकथाकेलिरेषाऽऽख्यायिकानिःसृता भवेत .यथा भारतरामायणज्ञास्त्रेऽसम्बद्धवचनानि॥ वेदादौ विध्यादिवचनानि तु परप्रतारणार्थं कालासुरादिकृतत्वेन मायानिःसृतायामन्तर्भवन्तीत्यवधेयम् ९॥५०॥ उक्ताऽऽख्यायिकानिःसृता, अथोपघातनिःसृतामाह । जं उवघायपरिणओ, भासइ वयणं अलीअमिह जीवो ॥ उवघायणिस्सिआ सा, जहा अचोरेवि ॥ उपघातपरिणतः पराशुभचिन्तनपरिणतः, इह जगति जीवो यदलीकमनृतं वचनं भाषते सा उपघातनिःसृता यथाऽचौरे चौर इति ॥ वचनमिति शेषः १० ॥ ५१ ॥ उक्तोपघातनिःसृता ॥ तदेवम्रुपदर्शिता दशाप्यसत्याभेदा इत्युपसंहरति । एवं दसहाऽसचा, भासा उवदंसिया जहासुत्तं।। एसावि होइ सचा, पसत्थपरिणामजोगेणं।। ५२॥ एवम्रुक्तप्रकारेण, दशधा दशभिः प्रकारैः, असत्या भाषा उपदर्शिता, कथं १, यथासूत्रं समयपरि-भाषामनुह्यक्ष्येत्यर्थः । दर्श्वनीयशेषमाह । एषा उपदर्शिता असत्या, सत्यापि प्रशस्तपरिणामयोगेन, तथा हि प्रवचनप्रद्विष्टनुपादिकं प्रति लिब्धमतो महर्षेने त्वं नृप इत्यादिक्रोधिनिःसृतं वचनं सत्यमेव, न चात्र नृपपदस्य प्रश्नस्तरृपे लक्षणा, अन्यत्रापि तत्प्रसक्तेरित्येवमन्यत्राप्यूद्यम् ॥ ५२ ॥ नन्वयं कारणभेदकृतः कार्यविभागः,

विचारे उपघात-सत्यलक्षण-स्वरूपादि-पसंहारश्च ॥

कारणानि च करणापाटवादीन्यतिरिच्यन्तेऽपि अन्तर्भवन्ति च रागद्वेषमोहेष्वपीत्यत आह । रागेण व दोसेण व, मोहेण व भासई मुसं भासं॥तहविदसहा विभागो, अणाइणिद्देससंसिद्धो॥५३॥ 🖟

"रागेण वा द्वेषेण वा मोहेन वा भाषते मुषां भाषाम् ॥यदुक्तं॥ "रागाद्वा द्वेषाद्वा, मोहाद्वा॥ वाक्यमुच्यते ह्वातम् ॥ यस्य तु नैते दोषा—स्तस्यानृतकारणं किं स्यात् ॥१॥ इति ।" इदं चावधारणिमतरासाधारणकारणनिषेधार्थम्, कोधभयादिकषायनोकषायाणां द्वेषे,मायाहास्यादिकषायनोकषायाणां च राग एवान्तर्भावात्,पराभिमतानां अमप्रमादविप्रलिष्साकरणापाटवहेत्नामपि मध्ये, अतिस्मिस्तदध्यवसायरूपस्य अमस्य,चित्तानवधानतारूपप्रमादस्य, इन्द्रियासामर्थ्यरूपकरणापाटवस्य च फलतो मोहे विप्रलिष्सायाश्च द्वेष एवान्तर्भावात् ॥ यद्यवं तिर्वि त्रिधैव
विभागः क्रियतामत आह । तथापि दद्याधा विभागोऽनादिनिर्देश्वासंसिद्धः । अयं भावः ॥ सङ्गहाभिप्रायेण
त्रिधाविभागसङ्घेषेऽप्यनतिविस्तरं सङ्गपरुचितयाभिप्रायसिद्धोऽनादिर्दश्चा विभागः, यथाप्रयोगमेव प्रयोगार्हस्तथैव
व्यवहारसिद्धेरिति ॥ ५३ ॥ भङ्ग्यन्तरेण चतुर्द्वापि मृषाभाषाविभागमाह ।
संबभावस्स णिसेहो-ऽसंबभ् युद्धभावणं च अत्थिमाऔत्थतरं च गरेरहा,इय चउहा वा मुसा भासा॥५४॥

सद्भावस्य निषधो धर्मिमात्रे नास्तिप्रतिपादनम्, यथा नास्ति जीवो, नास्ति पुण्यं, नास्ति पापिमत्यादि १। असद्भूतोद्भावनम् अभ्युपगते धर्मिणि विरुद्धधर्मप्रतिपादनं, धर्म्यभ्युपगमदर्श्वनायेवार्थे इति पदं, यथास्ति जीवः परमणुपरिमाणो व्यापको वेत्यादिः २। अर्थान्तरं नाम 'अन्यत्र वस्तुनि अन्यशब्दप्रयोगो,'यथा गव्यश्वश्चदाभिधा-

भविऽपि द-रूपणोप-पृत्तिः प्रका-रान्तरेण चतुर्घा नि-

रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥

11 28 11

नम् ३।च पुनः,गर्हा 'निन्दाभिप्रायेण नीचत्वव्यञ्जककाणाङ्गताद्यशोभनधर्माणामभिधानं,'यथा काणोऽयं विधरोऽय-मित्यादिः ४। इति अम्रुना प्रकारेण,चतुर्द्धा वा मृषा भाषा,इत्थं यथायोगं विभागान्तरमपि विभावनीयम् ॥५४॥ अथ मृषाभाषानिरूपणस्य सिद्धत्वं सत्यामृषानिरूपणप्रतिज्ञां चाह । एवमसचा भासा. निरूविया पवयणस्स नीईए। सचामोसं भासं, अओ परं कित्तइस्सामि ॥५५॥ स्पष्टा ॥ ५५ ॥ प्रतिज्ञातनिरूपणाया एव सत्यामृषाभाषाया लक्षणपूर्व विभागमाह ।

उप्पन्नविगयमीसग, जीवमजीवे अ जीवअज्ञीवे। तहणंतमीसिया खलु, परित्त अद्धा य अद्धद्धा॥५७॥ 🔏 विभागश्च ॥ यस्या भाषायाः, अर्थो विषयः, अंद्रो देशे, विषरीतो बाधितसंसगीं, भवति तथा पुनः, तथारूपोऽबा-धितसंसर्गो भवति, तच्छब्दस्य यच्छब्देनाक्षेपात्, सा सत्यामृषा श्रुते मिश्रेति परिभाषिता, सत्यत्वेन स्वरूपत आराधकत्वादसत्यत्वेन च स्वरूपतो विराधकत्वात । युगपत् फलद्वयानुत्पत्तेस्तु कारणान्तरविरहप्रयोज्यत्वा-दिति दिग्। सा च दशधा उत्पन्नमिश्रिता, विगतमिश्रिता, उत्पन्नविगतमिश्रिता देशेषु जीवमिश्रिता अजीवमिश्रिता जीवाजीवमिश्रिताऽनन्तमिश्रिता प्रत्येकमिश्रिताऽद्वामिश्रिताऽद्वाद्वामिश्रिता चेति। ननु शतकेषु देशेषु पञ्चाशत्सु देशेषु शतं दत्ता इत्याद्यानां धवखदिराशोकद्वमसमृहे वाऽशोकवनमित्याद्यानां भाषाणां च काऽन्तर्भावः?,उत्पत्तिजीवादिमिश्रितानिदर्भना स्यात् तत्त्वादितिचेत् ,सत्यं,उत्पत्तिजीवादीनां क्रियान्तरवस्त्वन्तरा-

असत्या स्पष्टा ॥ ५५ ॥ प्रतिज्ञातनिरूपणाया एव सत्यामृषाभाषाया लक्षणपूर्व विभागमाह । अंसे जीसे अत्थो, विवरीओ होइ तह तहारूवो।सचामोसा मीसा,सुअंमि परिभासिआ दसहा॥५६॥ 💢 हुक्षणं भेद-

द्युपलक्षणत्वात् , विशेषस्यैव वा विभागाश्रयणाद् । एतेन ज्ञाने यथा'अतिसमत्तदवगाहित्वरूपं भ्रमत्वं' 'तद्वति तद-वगाहित्वरूपं प्रमात्वं' चैकत्रैव इदं रजतमिति ज्ञानस्य धर्म्यंशे प्रमात्वाद्रजतांशे च अमत्वात्, एवमघटवत्यपि भूतले 🥍 भेदविचारे भूतलं घटवदिति भाषाया भूतलांत्रे प्रमाजनकत्वात् घटांशे च भ्रमजनकत्वात्सत्यामृषात्वमित्युक्ताविप न क्षतिः। वस्तुतस्त्वेवं सत्ये(ति) मृषाभेदोच्छेदापत्तिः सर्वस्या अप्यसत्याया अंशे सत्यत्वात् । ' सर्वे ज्ञानं धर्मिण्यभ्रान्तम् ' इति न्यायात् धम्पँशे प्रमाजनकत्वात् । तसाद्धम्पँशविनिर्मोकेन परिस्थुरभ्रमप्रमाजनकत्वमादायैवैतद्भेदातिरेक इति ध्येयम् । नतु तथापि मूले वृक्षः किपसंयोगीत्यत्र मूलस्य किपसंयोगावच्छेदकत्वांशेऽसत्यत्वेऽपि वृक्षस्य किपसंयोग-वत्त्वांशे सत्यत्वात्सत्यामृषात्वं स्यादितिचेत् , न, मृलावच्छिन्नकपिसंयोगवत्त्वांशे मृलावच्छिन्नसमवायसम्बन्धेन वा तदंशेऽप्रमात्वादेवेति दिग् ॥ ५६-५७ ॥ तत्रादावुत्पन्नमिश्रितामेवाह ।

उप्पन्नमीसिया सा, उप्पन्ना जत्थ मीसिया हुति ॥ संखाइ पूरणत्थं, सद्धिमणुप्पन्नभावेहिं १॥५८॥ सा उत्पन्नमिश्रितेति विधेयनिर्देशः, यत्रानुत्पन्नभावैः सार्द्धं संख्यायाः पूरणार्थं उत्पन्ना मि-श्रिता भवन्तीत्यन् निर्देशः, उदाहरणं तु क्रचिदुत्पन्नेषु पश्चसु दारकेषु दशाभ्यधिकेषु वाऽद्य दश दारका जाता इति स्वयमेव द्रष्टव्यम् , अत्र च दशसङ्ख्यायाः पश्चसङ्ख्याद्वयात्मिकाया अंश्वयोरेव बाधाबाधाभ्यां सत्या-सत्यत्वं न तु कात्स्न्येनान्यतरह्रपानुप्रवेशः, अत एव श्वस्ते शतं दाखामीति प्रतिज्ञाय पश्चाश्रददानोऽपि नादा-त्वत्सर्वथा मृषाभाषित्वेन व्यवह्रियते इति प्रकृते तथाविधव्यवहारानुरोधान्नानुपपत्तिः। ननु शतं दास्यामीति

सनिदर्शनं १ उत्पन्न-मिश्रिता लक्षण-स्वरूपादि-प्ररूपणम् ॥ श्रीभाषा-रहस्यं स-द्यत्तिकम्॥ ॥ २५॥

प्रतिज्ञाय पश्चाश्रहाने मृषाभाषित्वं न वास्तवं व्यवहियते किन्तु तत्कार्यकारित्वादिरूपं भाक्तमेवात एव तस्य पश्चाश्चहत्वा शतं दत्तिमिति गिरा लोकान् साक्षीकुर्वतो मृषाभाषित्वेनैव निग्रह इति चेत्, न, तत्रांशिकमृषाभाषित्वस्याप्यदत्तापलापद्वारा निग्रहप्रयोजकत्वात्, अन्यथा जाताजातविषयभेदेन प्रकृतप्रयोगोच्छेदप्रसङ्गात्, न च दश्चसङ्ख्वधापर्याप्तेरद्य जातेषु बाधात्सर्वथा मृषात्वमन्यथा एको न द्वाविति न स्यादिति वाच्यम्, दश्चस्वेतत्कालो-त्पित्तकाभेदस्यांशेन संवादादिति दिग्।एवमन्यत्राप्यूद्धम् १॥५८॥ उक्ता उत्पन्नमिश्रिता, अथ विगतमिश्रितामाह। सा विगयमीसिया चल्छ, विगयाभन्नंति मीसिया जत्थ। संखाइ पूरणत्थं, सद्धिमविगएहि अन्नेहिं २।५९

खिन्वित निश्चये, सा भाषा विगतिमिश्चिता भण्यते, यत्र यस्यां, विगताः प्रध्वस्ताः पदार्थाः, सङ्ख्यायाः पूरणार्थमन्यैरविगतैरप्रध्वस्तैः, सार्द्धं मिश्चिता भण्यन्ते, यथैकं प्राममिष्ठकृत्य यद्वयूनाधिकेषु विगतेष्वद्य दश्च द्वद्धा विगता इत्युदाहरणम् २॥५९॥ उक्ता विगतिमिश्चिता, अथोत्पन्नविगतिमिश्चितामाह। [३॥६०॥ उप्पन्नविगयमीसिअ-मेयं पभणंति जत्थ खळु जुगवं॥उप्पन्ना विगया वि य, ऊणव्भिहिया भिणाजंति

एतां भाषामुत्पन्नविगत मिश्रितां प्रभणन्ति, श्रुतधरा इति शेषः, यत्र यस्यां भाषायां, खलु निश्चये, उत्पन्ना विगता अपि च भाषा, ऊना अधिका युगपद्भण्यन्ते ॥ उदाहरणं चास्मिन् ग्रामे दश जाता दश च मृता इत्यवधारणानुपपत्तौ द्रष्टव्यम् ३ ॥६०॥ उक्ता उत्पन्नविगतमिश्रिता, अथ जीवमिश्रितामाह। [४॥६१॥ सा जीवमिस्सिया खलु, जा भन्नइ उभयरासिविसया वि। विज्ञत्तु विसयमन्नं, एसो बहुजीवरासित्ति

सत्यामृषा-भेदविचारे सनिदर्शनं रिविगतमि-श्रितो ३त्प-न्नविगत-मिश्रितयोः सनिदर्शनं लक्षण-स्वरूपादि-🚁 प्ररूपणम् ॥

॥ २५॥

सा खलु जीवमिश्रिता या उभयराशिविषयापि जीवाजीवसमृहविषयापि, अन्यमजीवारूयं विषयं वर्जियित्वा एष बहुजीवराशिरिति भण्यते, अत्र हि जीवांशे सत्यत्वमजीवांशे चासत्यत्वम् , न च बहुषु जीवत्सु शङ्खादिष्वल्पेषु च मृतेषु महानयं जीवराशिरित्यभिधाने जीवप्राधान्यविवक्षणान्न दोषो बाहुल्येन प्रयोगो-पलम्भादिति वाच्यम्. एवं हि प्रयोगसमर्थनेऽप्युभयीयसमृहे एकीयत्वासमर्थनादुभयीयस्यैकीयत्वनियमेपि प्रतिनियतैकत्वानियमात । न च प्रतिनियतत्वस्याबोध एव बोधे वा मृषात्वमेव स्यादिति वाच्यम् , बोधसामग्री-महिम्नैव तद्बोधात् , समृहस्य सामान्यत एकीकृतस्यापि विशेषापेणया विभेदाच तन्मृषात्विमिति पर्यालोचनीयं सूक्ष्मे-क्षिकया नयनिपुणैः, एवमन्यत्राप्यवसेयम् ४॥६१॥ उक्ता जीवमिश्रिता, अथाऽजीवमिश्रितामाह। साऽजीवमीसिया विय, जा भन्नइ उभयरासिविसया वि। विज्ञत्तु विसयमन्नं, एस बहुअजीवरासित्ति स्पष्टा । नवरं बहुषु मृतेषु स्तोकेषु च जीवत्सु शङ्खादिषु महानयमजीवराशिरित्येवोदाहरणम् ५ ॥ ६२ ॥ उक्ताऽजीवमिश्रिता, अथ जीवाजीवमिश्रितामाह। सा उभयमिरिसया वि य, जीवाजीवाण जत्थ रासिम्मि ॥ किज्ञइ फुडो पओगो, ऊणब्भहिआइ-उभयमत्र जीवाजीवौ तन्मिश्रितोभयमिश्रितापि सा भवति, यत्र यस्यां, जीवाजीवयोः राद्यौ, जनाभ्यधिकायाः सङ्ख्यायाः स्फ्रुटः प्रकटः प्रयोगः क्रियते, यथा मृतेषु जीवत्सु च शङ्कादिषु एतावन्तोऽत्र मृता एतावन्तश्र जीवन्त्येवेति यथोक्तप्रमाणविसंवादे ६ ॥६३॥ उक्ता जीवाजीवमिश्रिता, अथाऽनन्तमिश्रितामाह ।

श्रिता ५ अ-वाजीव-लक्षण-

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥ ॥ २६ ॥

साऽणंतमीसिया वि य.परित्तपत्ताइजुत्तकंदम्मि ॥ एसो अणंतकाओ.त्ति जत्थ सव्वत्थ वि पञ्जागो ७॥ 🥻 अनन्तमिश्रितापि च सा भवति, यत्र यस्यां, परित्तानि यानि पत्रादीनि तद्युक्ते कन्दे गुरुकादौ, सर्वेत्रापि सर्वावच्छेदेनापि, एषोऽनन्तकाय इति प्रयोगः। नन्वत्र मुषात्वमेव, अन्यथा घटपटयोर्द्वयोरिमौ घटौ इति वचो मृषा न स्यादिति चेत्, न, द्वित्वावछिन्नत्वस्याद्वित्वच्यापकत्वरूपस्यैकत्वच्यापकत्वद्वयरूपत्वेनोक्त-वचसोऽप्यांशिकसत्यत्वात्सम्रदायाविन्छन्नत्वस्यापि प्रकृतेंऽवयवाविन्छन्नत्वानितरेकादिति दिग् ७ ॥ ६४ ॥ उक्ताऽनन्तमिश्रिता, अथ परित्तमिश्रितामाह । परमपुरिसेहि भणिया, एसा य परित्तमीसिया भासा॥ जाऽणंतजुअपरित्ते, भण्णई एसो परित्तो ति एषा च भाषा परमपुरुषैस्तीर्थकरगणधरप्रभृतिभिः, परित्तमिश्रिता भणिता, एषा केत्याह याऽन-न्तेनानन्तकायलेशेन युते म्लानमूलादौ, एष परीत इति भण्यते, इयं हि परीतांशे सत्याऽनन्तांशे चासत्येति सत्यामुषा । स्यादेतत् , परीतानन्तकायोभयसंवलिते एकत्रैतावन्तोऽनन्ता एतावन्तश्च परीता इति यथोक्तप्रमाण-विसंवादे परीतानन्तमिश्रिताप्यतिरिच्यते । मैत्रम् , इयत्तायास्तत्राप्रयोगात् , उभयातिरेकनिमित्तस्य बुद्धिविशेषस्य वाऽभावात्प्रत्येकानन्तप्रयोगनिमित्तं तु वैलक्षण्यमस्त्येव ॥ अत एवाह चुर्णिकारः-"अणंतमिस्सिया जहाँ कोइ मुलग-छोढं(थुडं) दर्दुणं असं वा कंचि तारिसं भणिजा जहा सबो एस अणंतकाओत्ति, तस्स मूलपत्ताणि जिण्णत्तणेण परि-त्तीभू आणि, केवलं तु जलसिंचणगुणेण केइ तस्स किसलया पादुब्भूआ, अओ अणंता परिचेण मीसिया भन्नइ। परि-

मिश्रिता श्रितयोः सनिदर्शनं लक्षण-स्वरूपादि-वर्णनम् ॥

11 38 11

त्मीसिया जहा अभिनवउक्खयं मूलगं कोइ परिमिलाणं ति काऊणं भणेजा जहा सबो एस परिचो, तत्थ अंता परिचीभूआ, मज्झपएसा अणंता चेव, एसा परिचमीसियचि "(अनन्तिमिश्रता यथा कश्चिन्मूलकस्थूडं दृष्ट्वा अन्यं किञ्चिचाद्यं भणेत् यथा सर्व एप अनन्तकाय इति तस्य मूलकपत्राणि जीर्णत्वेन परिचीभृतानि केवलं तु जलिस्चनगुणेन केचित्तस्य किञ्चलयाः प्रादुर्भूता अतो अनन्ताः परिचत्वेन मिश्रिता भण्यन्ते ॥ प्रत्येकमिश्रिता नाम यथा अभिनवोत्त्वातं मूलकं कश्चित्परिम्लानमिति कृत्वा भणेत् यथा सर्व एपः प्रत्येकः, तत्राऽन्ताः प्रत्येकिभृताः मध्यप्रदेशा अनन्ता एव एषा प्रत्येकिमिश्रितेति )॥ अत्र हि जीर्णपत्रत्वं म्लानकन्दत्वं च स्पष्टावेव विवक्षाहेत् उत्तौ । एवं च प्रायिकप्रयोगविवक्षाहेतुं विना याद्दिल्लकदुष्टप्रयोगविवक्षाप्रस्तभाषाया मृषात्वमेवावसीयते । तत्त्वं तु बहुश्चता विदन्ति ८ ॥ ६५ ॥ उक्ता परिचिमिश्रिता, अथाऽद्धामिश्रितामाह— सचामोसा भासा,सा अद्धामीसिया भवे जत्थ।भन्नइ पञ्जोअणवसा,दिवसनिसाणं विवज्जासो९॥६६॥

सा अद्धामिश्रिता सत्यामृषा भाषा भवेत् यत्र प्रयोजनादिवशादिवसिनशयोविपर्यासो भण्यते, यथाऽपरिणत एव दिवसे कश्चित् सहायं त्वरयन् वदित उत्तिष्ठोत्तिष्ठ रजनी वर्तते इति । रात्रौ वा वर्त्त-मानायां वदित उत्तिष्ठोत्तिष्ठोद्दतः सूर्य इति । निन्वयं मृषेव दिवसे रजनीवर्त्तमानत्वस्य रजन्यां वा दिवससत्त्वस्य वाधात्, वर्त्तमानावदिभिधायकवचनस्याव्यविद्वतोत्पत्तिकत्वे लक्षणायां च सत्यत्वमेवेति नातिरेक इति चेत्, न, लक्ष्यतावच्छेदकघटकव्यवधानामावकूटेंऽशतो बाधाबाधाम्याम्रभयस्पसमावेशादन्यथा प्रहरान्तरव्यवधानेपि तथा-

सत्यामृषाः भेदविचारेः ९ अद्धामिः श्रितायाः सनिदर्शनं रुषास्त्रः रूपादिप्र-रूपणम् ॥ श्रीभाषा-रहस्यं स-द्वत्तिकम् ॥ ॥ २७॥ प्रयोगप्रसङ्गात् । पदान्तरे लक्षणा च नानुशासनस्वरसिख्देत्यामाति ९॥ उक्ताऽद्धामिश्रिताऽथाद्धाद्धामिश्रितामाह । रघणीए दिवसस्स व,देसो देसेण मीसिओ जत्थ ॥ भन्नइ सचामोसा, अद्धाद्धामीसिया एसा १०॥६७॥ रजन्या दिवसस्य वा देशः प्रथमप्रहरादिलक्षणो, देशेन द्वितीयप्रहरादिलक्षणेन, यत्र मिश्रितो भण्यते एषा अद्धाद्धामिश्रिता सत्यामुषा, यथा प्रथमपौरुष्यामेव वर्त्तमानायां कश्चित् कश्चित् त्वरयन् वदति चल मध्यन्दिनो जात इत्यादि । उक्ताऽद्धाद्धामिश्रिता १०॥ ६७॥

तदेवमुपद्शिताः सत्यामृषाभेदाः ॥ अथैतनिरूपणसिद्धत्वमसत्यामृषानिरूपणप्रतिज्ञां चाह ।
एवं सचामोसा-भेया उवदंसिया समयसिद्धा ॥ भासं असचमोसं, अओ परं कित्तइस्सामि ॥६८॥
स्पष्टा ॥ ६८ ॥ अथ प्रतिज्ञातनिरूपणाया एवासत्यामृषाया लक्षणाभिधानपूर्वं विभागमाह । [सहा॥६९॥
अणहिगया जा तीसुवि, ण य आराहणविराहणुबउत्ता । भासा असचमोसा, एसा भणिया दुवालआमंतणि आणवणी, जायणि तह पुँच्छणीय पेन्नवणी। पैचक्खाणी भासा, भासा इँच्छाणुलोमा य ॥
अणभिग्गहिआभासा,भासायअभिग्गहिमबोधव्वा।संसैयकरणी भासा,वैयड अववायडा चेव॥

या तिस्ट्रेंचिप सत्या-मृषा-सत्यामृषाभाषास्वनिधक्कता, एतेन 'उक्तभाषात्रयविलक्षणभाषात्वम्', एत् छक्षण-मुक्तं। च पुनर्न आराधनविराधनोपयुक्ता एतेनापि परिभाषानियन्त्रितम्, ' अनाराधकविराधकत्वं ' लक्षणान्तर-माक्षिप्तम्। एषाऽसत्यामृषा भाषा द्वाददाधा भणिता तथा हि-आमन्त्रणी १, आज्ञापनी २, याचनी ३,

१० अद्धा-द्धामिश्रि-तायाः स-निद्र्ननं लक्षणस्व-रूपादिप्र-रूपणं, स-<sup>1</sup>त्यामृषोप-संहारः, अ-सत्यामृषा-लक्षणोद्दे-🖈 शादिनिरू-

पृच्छनी ४, प्रज्ञापनी ५, प्रत्याख्यानी ६, इच्छानुलोभा ७, अनभिगृहीता ८, अभिगृहीता ९, संज्ञायकरणी १०, व्याकृता ११, अव्याकृता १२, चेति ॥ ६९-७०-७१ ॥ तत्रादावामनत्रणीमेवाह । संबोहणजुत्ता जा, अवहाणं होइ जं च सोऊणं। आमंतणी य एसा, पण्णत्ता तत्तदंसीहिं १ ॥७२॥

या सम्बोधनैः हे-अये-भो-प्रभृतिपदेर्युक्ता सम्बद्धा, यां च श्रुत्वा अवधानं श्रोतृणां श्रवणाभिम्रख्यम्, सम्बोधनमात्रेणोपरमे किमामन्त्रयसीति प्रश्नहेतुजिज्ञासाफलकं, भवित, एषा तत्त्वदिशिभरामन्त्रणी प्रज्ञप्ता तदेवमत्र 'सम्बोधनपद्घटिता' इत्येकं लक्षणं 'श्रवणाभिम्रख्यप्रयोजकभाषात्वं' चापरं लक्षणं द्रष्टव्यम्, अस्याश्रासत्या-मृषात्वे हेतुत्रयमुक्तम्, एषा किलाप्रवर्त्तकत्वात्, सत्यादिभाषात्रयलक्षणिवयोगतः, तथाविधद् (पुद्ग )लोत्पत्तेरिति, तत्राद्यहेतौ प्रवृत्तिपदेन सत्यादिजन्यप्रवृत्तिविशेषो प्राद्यो, द्वितीये तु प्रकृतलक्षणमेव, तृतीये तु भाषावर्गणाविशेष-जन्यत्वमेतल्लक्षणमभिष्रेतिमिति द्रष्टव्यम् ॥ ७२ ॥ उक्ताऽऽमन्त्रणी १॥ अथाऽऽज्ञापनीमाह । [ भिण्णा २ ॥ ७३ ॥ आणावयणेण जुआ,आणवणी पुट्यभणिअभासाओ। करणाकरणाणियमा-दुट्टविवक्ष्वाइ सा

आज्ञावचनम्, अकरणस्य बलवदिनष्टानुबन्धित्वाभिधायकं करणवचनं पश्चम्यादिकं (आख्यातविभक्तीनां पाणिनीये लट् लिटादिका, सिद्धहैमे च वर्तमानापश्चम्यादिसंज्ञा ) तेन युक्ता सहिता, आज्ञापनी यथेदं कुर्विति । नन्वस्याः कथं सत्यादितो भेद इत्याचक्षते, आह पूर्वभिणितभाषातः करणाकरणानियमादुष्टविवक्षातः सा भिन्नेति । अयं भावः, करणनियमे सत्येवेयं स्यात्, अकरणनियमे तु मृषेव स्यादित्युभयानियमादुभयातिरेको

असत्यामृ-भाभेदवि-चारे १ आ-मंत्रणी २ आज्ञापनी-भाषयोर्ल-क्षणस्वरू-पादिव-र्णनम् ॥

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्॥ ॥ २८॥ दुष्टिविवक्षापूर्वकत्वाभावाच मृषाितरेकः सत्यामृषात्वप्रतिषेधस्त्वप्रसक्तत्वादेव न कृत इति । नन्वाज्ञाविषये आज्ञां ददतः कथं न सत्यवादित्वं श्रोतुः प्रवृत्त्यभावस्य निमित्तान्तराद्यधीनत्वादिति चेत्, न, प्रवर्तकादप्रवृत्तौ परमार्थतोऽसत्यत्वादाज्ञाप्यस्य तथात्वानिर्णये भावभाषात्वनियामकसम्यगुपयोगनिर्वाहाचेति दिग् २ ॥ ७३ ॥ उक्ताऽऽज्ञापनी २ ॥ साम्प्रतं याचनीमाह । सा जायणी य णेया, जं इच्छियपत्थणापरं वयणं ॥ भत्तिपउत्ता एसा, विणावि विसयं गुणोवेया ३ ॥ ७४॥ यदीप्सितस्य स्वेच्छाविषयस्य, प्रार्थनापरं याचनप्रवणं, वचनं मम भिक्षां प्रदेहीत्यादिरूपं, सा याचनी ज्ञेया, चः समुचये, तिन्नयमाविषयेऽसत्यैव, यथा अविनीतादावाज्ञापनी । एवश्च रागाद्यभावेन किश्चिदपि कस्य-चिदददतः तीर्थङ्करान् प्रति " आरुग्गवोहिलामं, समाहिवरमुत्तमं दिंतु" ॥ (आरोग्यवोधिलामं समाधिवरमुत्तमं

ददतु ) इति स्त्रस्थाऽसत्यामृषा याचनी कथं सत्यामृषा स्यादित्यत आह ।
भक्तिप्रयुक्ता एषा याचनी,विषयं विनापि,गुणेन सत्यामृषालक्षणेन,निश्चयतस्तु सत्यान्तःप्रवेशलक्षणेनोपेता
युक्ता,न तु दुष्टेति भावः॥अत एवोक्तम् (आव०भाष्ये)"भासा असचमोसा,णवरं भत्तीइ भासिआ एसा।णहुखीणपेम्मदोसा, दिंति समाहिं च बोहिं च॥१०९५॥" (भाषा असत्यामृषा नवरं भक्त्या भाषितैषा। न खल्ल क्षीणप्रेमद्वेषा ददति समाधिं च बोधिं च) परमार्थतो दातृत्वमि तेष्वस्त्येव ॥अत एवोक्तम्॥"जं तेहिं दायवं, तं दिन्नं जिणवरेहिं सबेहिं।दंसणनाणचरित्तस्स, मोक्लमग्गस्स(एसतिविहस्स)उवएसो ति ॥१०९६॥"(यत्तैर्दात्व्यं तहत्तं जिनवरैः सर्वैः।दर्शनञ्चान-

चनीभाषा-याः सनि-दर्शनं ल-क्षणस्वरू-पत्तिकं ॥

11 26 11

THE RESERVENCE OF THE SERVENCE

चारित्रस्य मोक्षमार्गस्योपदेश इति) न चेदं दातृत्वं गौणम् , दातृत्वान्तरस्य तथात्वे विनिगमकाभावात् प्रार्थितोपाय-प्राप्ताविष तदकरणे च प्रार्थना परमार्थतो मृषेव ॥तदुक्तम्॥ "लद्धिन्छयं च बोहिं, अकिर्रितोऽणागयं च पत्थेतो । अण्णं-दाइं बोहिं, लिब्भिस कयरेण ग्रुह्णेण ॥ ११०० ॥त्ति" (लब्धां च बोधिमकुर्वन्ननागतां च प्रार्थयन् । अन्यामिदानीं बोधिं लप्स्यसे कतरेण मृल्येन) एवं स्विधयाऽम्यूद्धम् ३ ॥७४॥ उक्ता याचनी ३॥ अथ पृच्छनीमाह । [॥७५॥ पृच्छनी-जिन्नासियत्थकहणं,परूविया पुच्छणी जिणवरेहिं ४। पन्नवणी पन्नत्ता,विणीयविणयम्मि विहिवाओं ५॥ ५ प्रज्ञापनी

जिज्ञासितस्य ज्ञातुमिष्टस्यार्थस्य कथनं तिहदः पार्श्वे, जिनवरैः प्रच्छनी प्रज्ञप्ता। न च निग्रहार्थं विकल्पोन्स्तायाम् "एगे भवं दुवे भवं" इत्यादिसोमिलादिभाषायामन्याप्तिः, छलवाग्भृतायास्तस्या अलक्ष्यत्वात् । ' इतः आगतः' 'क गमिष्यसि' 'कइविहा णं भंते जीवा पण्णत्ता' इत्यादिभाषाणामेव लक्ष्यत्वात् ४ ॥ उक्ता प्रच्छनी, ४॥ अथ प्रज्ञापनीमाह । विनीतः शिक्षितो विनयो येन एता हशे शिष्ये, यः विधिवादो विष्युपदेशः, सा प्रज्ञापनी प्रज्ञप्ता कर्त्तन्यत्वप्रतिपादकः प्रत्ययस्तद्घटितं वा, यथा च विधेः कृतिसाध्यत्वादिकमेवार्थो न त्वपूर्वादिस्तथा मत्कृतवादरहस्यादाववसेयम् । इह तु न प्रतन्यते प्रन्थान्तरप्रसङ्गात् । यथा प्राणिवधानिष्टत्ता जीवा दीर्घायुपो भवन्तीति। इद्मुपलक्षणं हिंसादिप्रवृत्तो जीवो दुःखितो भवतीत्यादिनिषेधोपदेशस्यापि ॥ उक्तं च ॥ "पाणिवहाउ णियत्ता, हवंति दीहाउआ अरोगा य। एमाई पन्नत्ता, पण्णवणी वीयराएहिं ॥१॥" ति। (प्राणिवधानिवृत्ता भवन्ति दीर्घायुपोऽरोगाश्च। एवमादि प्रञ्नप्ता प्रज्ञापनी वीतरागैः) एवं च 'भयाप्रयोज्यप्रवृत्तिजनकेच्छाप्रयोजकभाषात्वम्' एतछ-

असत्या-'मृषाभेद-विचारे ४ पृच्छनी-भाषायोः लक्षण-स्वरूपादि वर्णनम् ॥

श्रीमाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥

11 29 11

を来るから

क्षणम्। आज्ञापनीवारणाय भयाप्रयोज्येति। तादृशेच्छाप्रयोजकत्वं च विधेस्तज्जनकेष्टसाधनताज्ञानजनकत्या वाक्या-न्तरस्य च विष्युन्नायकत्याऽहिंसापरा दीर्घायुषः स्युरित्याद्युपदेशेषु उद्देश्यविधेयभावमहिम्नैवाहिंसादीर्घायुरादीनां हेतुहेतुमद्भावलाभस्तत एव चाहत्य विवेकिनां प्रवृत्तिरित्यिप वदन्ति ५॥ उक्ता प्रज्ञापनी ५॥ अथ प्रत्याख्यानीमाह । पत्थियणिसेहवयणं,पचक्खाणी जिणेहि पन्नत्ता ६। णियइच्छियत्तकहणं,णेया इच्छाणुलोमा य ७॥७६

प्रार्थितस्य याचितवस्तुनो, यन्निषेधवचनं, सा जिनैः प्रत्याख्यानी प्रज्ञप्ता, यथा इदं न ददामीत्यादि। प्रार्थि तस्येत्यपलक्षणं दुराचरितनिषेधवचनस्यापि पापं न करिष्यामीत्याद्याकारस्य तथात्वात् । तसान्निषेधविषये निषे-धप्रतिज्ञैव प्रत्याख्यानी ६॥ उक्ता प्रत्याख्यानी ६॥ अथेच्छानुलोमामाह। निजेप्सितत्वं स्वेच्छाविषयत्वं. तत्कथनं चेच्छानुलोमा ज्ञेया, यथा कश्चित् किश्चित्कार्यमारभमाणः कञ्चन पृच्छति 'करोम्येतदिति'। स प्राह. करोतु भवान् ममाप्येतदभिष्रेतमिति । अत्र चाप्तेच्छाविषयत्वेन स्वेष्टसाधनत्वशङ्काप्रतिरोधेन तन्निश्चयात्स्वेच्छाया अविलम्बेन प्रादुर्भावादिच्छानुलोमत्वम् । यत्रापि शोभनमेतदित्येवोच्यते तत्रापि विक्त्रच्छाविषयत्वमर्थात् प्रतीयत एव, अथ यत्र जातदीक्षेच्छस्यापि पित्राद्यनुमत्यर्थं गुरुं प्रति प्रश्नस्तत्र च 'यथासुखं मा प्रतिवन्धं कुर्या' इत्युत्तरं तत्र कथमिच्छानुलोमत्वम् , इच्छाया उत्पन्नत्वेन पुनरनुत्पादनादिति १, मैवं, तत्रोपेयेच्छाया उत्पन्नत्वेऽप्यनुमतिरूपोपाये कालविलम्बरूपाऽनिष्टसाधनत्वशङ्कानिरासेनोपायेच्छोत्पादनेनेच्छानुलोमत्वनिर्वाहात् । ' विध्यादिभिन्नप्रवृत्त्यप्रति-बन्धकवचनत्वमेवेच्छानुलोमत्वम् ' इत्यपि कश्चित् ७ ॥७६॥ उक्ता इच्छानुलोमा ७ ॥ अथाऽनभिगृहीतामाह ।

विचारे ६ प्रत्याख्या-नी ७ 名をある इच्छानु • लामा-भाषयोः 多名をおかる सनिदर्शनं लक्षण-स्वरूपादि-वर्णनम् ॥

でとうとなるなるなるなるなるなるという

सा होइ अणिभगहिया, जत्थ अणेगेसु पुटुकज्ञेसु। एगयराणवहारण-महवा डित्थाइयं वयणं ८॥७०॥ यत्र यस्याम्, अनेकेषु पृष्टकार्येषु मध्ये, एकतरस्यानवधारणमनिश्रयो भवति, 'एतावत्सु कार्येषु मध्ये किं करोमि?' इति प्रश्ने 'यत्प्रतिभासते तत्कुरु' इति प्रतिवचने कस्यापि शृङ्गग्राहिकयाऽनिर्द्धारणात्। साऽनिभग्रहीता भवति। नन्वेकतरानवधारणं प्रतिषेधवचनेष्यस्तीत्यतिव्याप्तिरिति चेत्, न, प्रकृतप्रवृत्त्यप्रतिबन्धकस्यानवधारणस्य विवक्षितत्वादस्याश्र फलं सर्वेषु कर्मसु तुल्यफलहेतुत्वप्रतिसन्धानेन प्रथमोपस्थित एव झिटित प्रवृत्ति न्विकेच्छया कर्मान्तरसामग्रीविलम्बेन तिहलम्ब इति ध्येयम्। आदेशान्तरमाह, अथवा डित्थादिकं यदच्छामात्रमूलकं, वचनं अनिग्रहीता। एतन्मते प्रागुक्तं वचनमाज्ञापनीविशेष एवेत्यवधेयम्॥७०॥उक्ताऽनिभग्रहीता,अथाभिग्रहीतामाह। अभिगहिया पडिवक्खो९,संस्यकरणी यसा सुणेयव्या १०। जत्थ अणेगत्थपयं, सोऊणं होइ संदेहो ७८

अभिगृहीता प्रतिपक्षो विपरीता, प्रस्तावादनिभगृहीताया इति रुभ्यते । तथा चानेकेषु कार्येषु पृष्टेषु यदेकतरस्यावधारणम्, इदिमदानीं कर्चन्यमिति साऽभिगृहीता, अथवा घट इत्यादिप्रसिद्धप्रवृत्तिनिमित्तकपदाभिधानं सेति द्रष्टन्यम्।उक्ताभिगृहीता, ९॥ अथ संद्रायकरणीमाह ॥ संद्रायकरणी च सा मुणितव्या ज्ञातव्या, यत्र यस्याम्, अनेकार्थं बह्वर्थाभिधायकं, पदं, श्रुत्वा श्रोतुः सन्देहो भवति । तथा हि—सैन्धवमानयेत्युक्ते सैन्धवपदस्य रुवणधोटकादिष्वनेकेष्वर्थेषु शक्तिप्रहादनेकार्थपद्जन्यशाब्दबोधे प्रकरणादीनां विशिष्य हेतुत्वेन तिद्वरहे शाब्दबोधविरहेऽपि भवति वक्त्रभिप्रायसन्देहास्त्रवणानयनं घोटकानयनं वा मम कर्त्तव्यमिति मानसः

असत्या-मृषामेद-विचारे ८ अनभिगृ-हीता ९ अभिगृ-ाहेता १० **≉** संशयकरणी भाषाणां च सनिदर्शनं लक्षण-स्वरूपादि-वर्णनम् ॥

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्।

सन्देहः परोक्षसंज्ञयाभ्युपगमे तात्पर्यनिश्चयस्य प्रतिनियतार्थनिश्चयहेतुत्वेन तत्संज्ञये ज्ञाब्द एव वा स इतीयं संशायकरणी। 'अनेकार्थपदं श्रुत्वेतिप्रायिकं संशयहेतुत्वमात्रमेव लक्षणम्,' अतः स्थाणुर्वा पुरुषो वेति भाषापि प्रतियोगिपदाभ्यां कोटिद्वयं वाकारेण च विरोधम्रपस्थाप्य संशयं जनयन्ती तादृश्येवेति ध्येयम् १०॥७८॥ उक्ता संशयकरणी. १०॥ अथ व्याकृतामाह । त्ता १२ ॥७९॥ भासा असचमोसा, पयडत्था वाअडा मुणेयव्वा ११॥ अइगंभीरमहत्था, अवाअडा अहव अव्व-व्याकृताऽसत्यामृषा भाषा, प्रकटः सुज्ञानोऽथीं यस्यास्तादशी, मुणिअव्वा ज्ञातव्या, यथा एष आता देवदत्तस्येत्यादिः । अर्थस्य सुज्ञानत्वं च 'तात्पर्यज्ञानादिबहुहेतुसम्पत्त्यविलम्बेनाचिरकालोत्पत्तिकप्रतिसन्धान-विषयत्वं वोध्यम् ११॥ उक्ता व्याकृता ११ ॥ अथाऽव्याकृतामाह । अतिगम्भीरो दुर्ज्ञानतात्पर्यो महान् अर्थो यस्याः साऽव्याकृता भवति, अथवा बालादीनामव्यक्ता भाषाऽव्याकृता, भवति १२ ॥ ७९ ॥ उक्ताऽन्याकृता, १२ ॥ तदभिघानाचाभिहिता द्वादशाप्यसत्यामृषाभेदाः ॥ अथोपसंहरति । एवमसचामोसा, दुवालसविहा परूविआ सम्मं॥ दब्वम्मि भावभासा,तेण समत्ता समासेणं ॥८०॥ स्पष्टा ॥ ८० ॥ अथैतासां भाषाणां मध्ये केषां काः सम्भवन्तीति प्रसङ्गादाह । सब्वावि हु सुरनारय-नराण विगलिन्दियाण चरमा य। पंचिदियतिरियाणवि, सा सिक्खालि = सुरनारकनराणां सृर्व्वा अपि हि सत्याद्या भाषाः सम्भवन्ति । विकलेन्द्रिया द्वित्रचतुरिन्द्रियाः,

कृता भाषयोः सनिदर्शनं संभवश्च ॥

तेषां, चतसृणां चरमाऽसत्यामृषा भाषा भवति, तेषां सम्यक्षिरिज्ञानपरवश्चनाद्यभिप्रायाभावेन सत्यादिभाषाऽस-म्भवात् । शिक्षा संस्कारविशेषजनकः पाठः, लब्धिश्च जातिस्मरणरूपा तथाविधव्यवहारकौशलजनकक्षयोपशम-रूपा वा, ताभ्यां ग्रहरहितानां पञ्चेन्द्रियतिरश्चामपि साऽसत्यामृषा भवति, तेऽपि हि न सम्यग्यथास्थित-वस्तुप्रतिपादनाभिप्रायेण भाषन्ते नापि परविप्रतारणबुद्ध्या, किन्तु कुपिता अपि परं मारयितुकामा अप्येवमेव भाषन्त इति तेषामसत्यामृषैव भाषा, न च कुपितानां तेषां भाषा क्रोधनिःसृताऽसत्यैव स्यादिति वाच्यम्, अव्यक्तत्वेनानवधारणीयत्वाद्विलक्षणदलजन्यत्वाचेत्यवधेयम् । शिक्षालब्धिसहितास्त श्रुकसारिकादयोऽन्ये च तिर्यश्चो यथायोगं चतुर्विधामपि भाषां भाषन्ते शिक्षालब्धिभ्यां व्यक्तभाषोत्पत्तेरित्यवधेयम् ॥ ८१ ॥ (पश्चद्रयां गाथायां भावभाषाया द्रव्य-श्रुत-चारित्रभेदात्रैविध्यमुक्तं तत्र ) उक्ता द्रव्यभावभाषा, अथ श्रुतभावभाषामाह । तिविहा सुअम्मि भासा,सचा मोसा अस्चमोसा य। सम्मं उवउत्तरस उ,सचा सम्मत्तजुत्तरस॥८२॥ भाषापदस्य प्रकरणमहिस्रा भावभाषापरत्वात श्रुते श्रुतविषया भावभाषा, त्रिविधा त्रिप्रकारा भवति, तद्यथा, सत्या मृषाऽसत्यामृषा च। तत्र सम्यगुपयुक्तस्यागमानुसारेण यथावद्भदतः, तुर्विशेषणे, किं विशि-नष्टि बहुश्रुतत्वादिगुणं, सत्या सत्यैव भवति विशुद्धाश्यत्वादिति भावः ॥ ८२ ॥ अस्तु सम्यग्दष्टेरुपयुक्तस्य सत्या, असत्या तु कस्येत्याह ।

भावभा-षाया द्र-व्य-श्रूत-चारित्र-मेदेषु द्र-李元章 व्यभाव-भाषोप-संहारः श्रुतभाव-भाषोपक्रम-स्तत्रैविध्ये सत्याभा-षास्त्रामि-

होइ असचा भासा, तस्सेव य अणुवउत्तभावेणं । मिच्छत्ताविद्वस्स व, अवितहपरिणामरहि-

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥

11 38 11

तस्यैव च सम्यग्दष्टेः, अनुपयुक्तभावेन वदतः श्रुतविषयिणी, असत्या भावभाषा भवति । अथोपयुक्तानां भाषा भावभाषेति पूर्व प्रतिज्ञानादनुपयुक्तानां तदिभिधाने कथं न पूर्वीपरिवरोध इति चेत्, न, तत्राभिलापजनक-विवक्षारूपोपयोगस्यैव ग्रहणादत्र च हेत्वाद्यपयोगाभावस्य ग्रहणेनाऽविरोधात । सर्वथानुपयोगे तृष्णीम्भावप्रसङ्गात । हेत्वाद्य तुपयोगे कथमहेतुकं वदेदिति चेत्, विपरीतव्युत्पत्तेरिति गृहाण । वाऽथवा, अवितथपरिणामरहितस्य सम्यक्श्रतपरिणामविकलस्य, मिथ्यात्वाविष्टस्योपयुक्तस्यानुपयुक्तस्य वा सर्वापि श्रुतगोचरा भाषाऽसत्या। उन्मत्तवचनवत्तद्वचनस्य घुणाक्षरन्यायेनापाततः संवादेपि प्रमाणत्वेनाव्यवहारात् । कथं तर्हि श्रुते अवत्ररत्येषा तज्ज्ञानस्य सद्सद्विशेषादिहेतुनाऽज्ञानत्वादिति १, सत्यम् । अविशेषितश्चतपदेनोभयोपग्रहात् , विशेषितस्यैव प्राति-स्विकरूपानुप्रवेशेनाभिलापादिति दिग्।। तदिदमाह भगवान् भद्रबाहुः ॥"सम्मद्दिरठी उ सुअं-मि अणुवउत्तो अहेउअं चेव । जं भासइ सा मोसा, मिच्छिद्दिटीवि य तहेव ॥२८०॥" ति (दश् ० अ० ७ निर्धु०) (सम्यग्दृष्टिस्त श्रुतेऽनुपयुक्तः अहेतुकमेव । यद् भाषते सा मृषा मिथ्यादृष्टिरिष च तथैव इति ) अहेतुकं तन्तुम्यः पट एव भवतीत्यादि ॥ ८३ ॥ अथाऽसत्यामृषा श्रुतभावभाषा कस्येत्याह । उवरिल्ले नाणतिगे, उवउत्तो जं च भासइ सुअंमि। सा खलु असचमोसा, जं बाहुल्लेण सा सुत्ते ॥८४॥ यत् श्रुते परावर्त्तनादि कुर्वन्, उपयुक्तो भाषते एषाऽसत्यामृषा यद् यस्मात्कारणात्, सुत्रे सिद्धान्ते, बाहुल्येन प्रायः, सा आमन्त्रण्यादिरूपा, असत्यामृषैवास्तीति, चः पुनः, उपरितने ज्ञानित्र-

श्रुतभाव-भाषाभे-देषु-अस-त्या-अस-त्यामृषा-भाषयोः स्वामिनि-रूपणं च ॥

11 38 11

きるかられるまるようなかられるようない

केऽत्रधिमनःपर्यायकेवलज्ञानलक्षणे प्रत्येकं प्रत्येकमुपयुक्तो यद्भाषते साप्यसत्यामृषा, आमन्त्रण्यादिवत्तथाविधा-ध्यवसायप्रवृत्तेरिति सम्प्रदायः ॥ नतु श्रुतभावभाषायां निरूपणीयायां न ज्ञानत्रिकस्यावसरः केवलज्ञानस्य LANGER BERKERS श्रुतज्ञाननाशं विनाऽनुत्पादादिति चेत् , सत्यम् , दव्यश्रुतं प्रतीत्य भावभाषायाः केवलज्ञानेऽपि सम्भवात् ॥ तदक्तं " केवलनाणेणत्थे, णाउं जे तत्थ पन्नवणजोग्गे । ते भासइ तित्थयरो, वइजोग सुअं हवह सेसं ॥ ७८ ॥ ति " केवलज्ञानेनार्थान् ज्ञात्वा ये तत्र प्रज्ञापनायोग्याः । तान्भाषते तीर्थकरो वचोयोगः श्रुतं भवति श्रेषमिति ) ्ञाव० नि० ] प्रसङ्घाद्वैतदभिघानमिति ध्येयम् ॥ ८४ ॥ उक्ता श्रुतभावभाषा, अथ चारित्रभावभाषामाह । चारित्तविसोहिकरी, सचा मोसा य अविसोहिकरी॥ दो एयाउ चरित्ते, भावं तु पहुच णेयाओ॥८५॥ चारित्रविद्योधिकरी यां भाषमाणस्य साधोश्रारित्रमुत्कृष्यत इत्यर्थः । सा सत्या, मृषा च यां भाषमाण-स्याचारित्रपरिणामो वर्द्धत इत्यर्थः । इदम्रुपलक्षणं यां भाषमाणस्य चारित्रं तिष्ठति सा सत्याऽसंक्केशकरी, यां भाष-माणस्य चारित्रं न तिष्ठति सा त्वसत्येत्यिप द्रष्टन्यम्। द्वे एते भाषे, चारित्रे भावं प्रतीत्य ज्ञेये द्रन्यतस्त्वन्या-सामपि भाषणसम्भवादित्यभित्रायः ॥८५॥ द्रव्यतोऽपि साधोः सत्यासत्यामृषे एव भाषे वक्तुमनुज्ञाते नान्ये इत्याह । दो चेव अणुमयाओ, वोत्तुं सचा य असचमोसा य॥ दोन्नि य पडिसिद्धाओ, मोसा य सचमोसा य ८६ स्पष्टा । नवरं प्रतिपेधो विना कारणं, कारणे तु तयोरप्यनुज्ञैवेति द्रष्टन्यम् ॥ ८६ ॥ अनुमतयोरपि द्वयोर्भाषयोर्विनयशिक्षामाह ।

हारमस-न्यामृषा-स्वामित्ररू-पणं चारि-त्रभावभा-षाभेद-विचारः अनुज्ञात-प्रतिषिद्ध-भाषास्व-रूपश्च ॥

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

श्रीभाषा-रहस्यं स-द्वत्तिकम् ॥ ॥ ३२ ॥ कालाइसंकिया जा, जा वि य सव्वोवघाइणी होइ ॥ आमंतणी य संगा−इदृसिया जा ण तं भासे ८७ कालदाङ्किता याऽनिर्णीतकालसम्बन्धविषया यथा गमिष्यामः स्थास्याम इत्याद्या अनागतकाले, इदं करो-मीत्याद्या वर्त्तमानकाले, भवद्भिः सार्द्धमागतोऽहमिदं चाऽभ्यधामित्याद्या वा (अतीतकाले ) तां न भाषेत । तथा भावनिश्रयाभावेन व्यभिचारतो मृषात्वोपपत्तेविंघ्नतोऽगमनादौ गृहस्थमध्ये लाघवादिप्रसङ्गाच । यदि पुनरु-त्सर्गतो निषिद्धमपि नक्षत्रादियोगं गृहस्थानां पुरः कथयेत् तदा निमित्तादेष्यत्कालज्ञानेपि विष्याराधनार्थमेवं वदेत यदद्य यथेदं निमित्तं दृश्यते तथा वर्षेण भवितव्यम् , अम्रको वाऽऽगमिष्यतीति । पद(र)निश्चितापि च त्रिष्वपि कालेषु शङ्कितैव यथा देवदत्त इदं करिष्यतीत्याद्येति तामपि न वदेत्। कथं पुनः परनिश्चितां वदेदिति चेत्, इत्थम् । अयमेवं भणत्यागमिष्यामीति न पुनर्ज्ञायते आगमिष्यत्येवेति । कालादीत्यादिना देशादिपरिग्रहो, यथाऽत्रै(द्यै)व या(स्था)स्याम इत्यादि । शङ्कितेत्युपलक्षणम्, अनवधृतमप्यर्थं न वदेत्, अवधृतं तु निमित्तादिना कथयेत्, अनवधृते तु गन्धादौ परस्य तदनुभवप्रश्ने न विभावयामीत्युत्तरयेत् । या च व्यवहारतः सत्यापि सती काण-पण्डक-च्याधित-स्तेनादिषु काणादिभाषाऽप्रीति-लज्जानाश-स्थिररोगबुद्धि-विराधनादिदोषजननेन कुलपुत्रत्वा-दिना प्रसिद्धे दासादिभाषा च परप्राणसन्देहोत्पादकतयोपघातिनी भवति तामपि न भाषेत । तथा स्त्रियमधिकृत्य हे आर्थिके! प्रार्जिके! इत्याद्या, तथा हे भट्टे! स्वामिनीत्याद्या, हे होले! गोले! इत्याद्या वा, या सङ्गगर्हा तत्प्र-द्वेषप्रवचनलाधवादिदोषजननी, पुरुषमधिकृत्यापि च पुर्ल्लिगाभिलापेनोक्तरूपा या आमन्त्रणी, तामपि न

अनुमत-भाषाया-क्ष मिप भाषा-भाषणवि-वेकप्ररूप-णम् ॥ दशवैका-लिकसप्त-माध्ययन-सद्वाक्य-शुद्धि-भा-|पाजातादि-प्रोक्तवि-

भाषेत । कारणे उत्पन्ने स्त्रियं पुरुषं वा नामधेयेनामन्त्रयेत् , तदस्मरणे च हे काइयपगोत्रे ! हे काइयपगोत्र ! इत्यादिगोत्राभिलापेन वाऽऽमन्त्रयेत ॥ ८७ ॥ अन्यच । पंचिंदियपाणाणं, थीपुरिसानिण्णए वए जाइं। इहरा उ विपरिणामो, जणवयववहारसचे वि ॥८८॥ नरनारीगतवागुविधेरुक्तत्वात पश्चेन्द्रियपाणानां गवादीनां स्त्रीपुरुषानिर्णय इति भावप्रधाननिर्देशात् विप्रकृष्टदेशावस्थितत्वेन मिथः स्त्रीत्वपुरुषत्वानिश्रये सति, जाति वदेत्। मार्गप्रश्नादौ प्रयोजने उत्पन्ने सत्यस्मान द्रोरूपजातात्कियद्द्रेणेदमित्येवमादिलिङ्गाविशिष्टम्रभयसाधारणधर्मा प्रतिपाद्येदन्यथा लिङ्गव्यत्ययेन मृषावादा-पत्तेः । विना तु कारणमन्यापार एवोचितः साधुनामिति ध्येयम्। नतु यद्येवं लिङ्गन्यत्ययेन मृषावादस्तदा प्रस्तरम्-त्तिकाकरकावस्यायादीनां नियमतो नपुंसकत्वे कथमन्यलिङ्गप्रयोगः १, जनपदव्यवहारसत्याश्रयणादितिचेत् ,सत्यम् , किं प्रकृते पाणिपिहित इत्यत आह सत्यपि जनपदव्यवहारसत्ये इतरथा तु विशिष्यानिर्णये एकतरप्रयोगे तु विपरिणामः स्यादहो एते न सुदृष्टधर्माण इति विरुद्धः परिणामः स्यात् गोपालादीनामपि । अतो व्यतिरेके उक्तदोषादन्वये च पृष्टानां साधुसमाचारीकथनेन गुणसम्भवात् यथोक्तमेव विधेयमित्यवधेयम् ॥ ८८ ॥ किश्च । थुलाइसु पुण भासे, परिवृहाईणि चेव वयणाणि। दोहाइसु य तयहय-सिद्धाणि विसेसणाणि वए॥ स्थूलादिषु मनुष्यपञ्चपश्चिमरीसृपादिषु, परिवृद्धादीन्येव वचनानि भाषेत कारणे उत्पन्नेपि । परिवृद्धं

लिकसप्त-माध्ययन-なからからからかん सद्वावय-शुद्धिगदि-तभाषा-भाषण-विवेकः सोपप-त्तिकः ॥

पलोपचितं सञ्जातं प्रीणितं महाकायं वा परिहरेदित्यादौ स्थूलादीन् परिवृद्धादिशब्देन ब्रूयात्, न तु स्थूलोऽयं प्रमे-

दशवंका-

लिकसप्त-

माध्ययन-

सद्वाक्य-

ञ्जद्भिगदि-

तभाषा-

भाषण-

विवेकः

सोपप-

तिकः ॥

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥

॥ ३३ ॥

दुरोऽयं वध्योऽयं पाक्योऽयमिति वदेत्। पाक्यः पाकप्रायोग्यः, कालप्राप्त इत्यन्यं। अप्रीतिन्यापत्त्यादिदोषप्रसङ्गाछोकविरुद्धत्वाच । तथा दोद्यादिष्वप्यर्थेषु साध्यिक्रयाभिधायीनि वचनानि न वदेत्, यथा दोद्या गावः, दम्या
गोरथका, वाद्या रथयोग्या वेति। आप्तवनात्तदानीं गोदोहादिकर्त्तन्यत्वनिश्चये श्रोतृप्रवृत्त्यादिनाऽधिकरणलाघवादिदोषप्रसङ्गात् । दिगुपलक्षणादौ प्रयोजने पुनः, तदर्थकानि दोद्याद्यर्थकानि सिद्धानि, साध्यविलक्षणानि, विद्योषणानि वदेत् यथा रसदा धेनुः, युवा गौः, इस्वो महस्रकः संवहनो वेति। नैवमुक्तदोषइति भावः ॥ ८९ ॥ किञ्च ।
पासायस्त्रं भतोरण-गिहाइजोग्या य णो वए रक्त्ये। कारणजाए अ वए, ते जाइप्पिभइगुणज्ञत्ते॥ २०॥

प्रासाद एकस्तम्भः, स्तम्भस्तु स्तम्भ एव, तोरणानि नगरतोरणादीनि, गृहाणि कुटीरकादीनि, आदिप-दात् परिघाऽगेलानायुदकद्रोणोपीठकचङ्गवेरालाङ्गलमियकयन्त्रयष्टिनाभिगण्डिकासनग्रयनयानद्वारपात्रादिपरिग्रह-स्तद्योग्यान् वृक्षात्र वदेत्। एतादृशं वदतो हि साधोस्तद्वनस्वामिव्यन्तरात् कोपादिः स्यात्। सलक्षणो वा वृक्ष इति कश्चिदभिगृह्णीयादनियमितभाषिणो लाघवं वा स्यादिति। विश्रमणतदासन्नमार्गकथनादौ कारणजाते च सति ताञ् जातिप्रभृतिगुणयुक्तान् वदेत्, तथा हि—उत्तमजातय एते वृक्षा अशोकादयः, दीर्घा वा नालिकेरीप्रभृतयो, वृत्ता नन्दिवृक्षादयो, महालया वटादयः, प्रजातशाखाः प्रशाखावन्तो दर्शनीया वेति ॥९०॥ किञ्च। ण फलेख ओसहीस य, पक्काइवओ वए वयणकुसलो। असमत्थप्परूढाइ, पओअणे पुण वए वयणं॥ फलेख्वीषधीषु वा, वचनकुश्वालो वाग्विधिनिपुणः, पक्कादिवचो न वदेत्, तथा हि— पक्कानि पाक-

॥ ३३ ॥

प्राप्तान्येतानि फलानि तथा पाकः वाद्यानि बद्धास्थीनीति गर्चाप्रक्षेपकोद्रवपलालादिना विपाच्य मक्षणयोग्यानीति यावत । तथा वेलोचितानि पाकातिशयतो वा ग्रहणकालोचितान्यतः परं कालं न विषहन्त इति यावत् । तथा टालानि अबद्धास्थीनि कोमलानीति यावत्। तथा द्वैधिकानि पेशीसम्पादनेन द्वैधीमावकरणयोग्यानीति । तथा पका एताः शाल्याद्या औषध्यस्तथा नीलार्छविमत्यो वा लवनयोग्या वा भर्जनयोग्या वा पृथुकखाद्या वा इति। एतादशाननुमतभाषाभाषणे फलादिनिश्रितदेवताकोप इत ऊर्द्ध मेतन्नाश एव प्रकारान्तरेणैतद्भोगो न शोभन इत्य-वधार्य गृहिप्रवृत्तावधिकरणादिदोषोपपातश्रेति । प्रयोजने पुनर्मार्गदेशनादावसमर्थप्ररूढादिवचनं वदेतु. तथा हि-असमर्था एते आम्राः फलान्यतिभारेण न शक्तुवन्ति धारियतुमित्यर्थः । फलपक्कार्थप्रदर्शनमेतदप्राधा-न्येनेति द्रष्टव्यम् । तथा बहुनिर्वित्तितफला एते, अनेन पाकखाद्यत्वार्थ उक्तः । तथा बहुसम्भूतफला एतेऽनेन वेलो-चितार्थः प्रदर्शितः। तथा भूतरूपा एतेऽनेन टालार्थ उक्तः। न चैवमितोपि प्रागुक्तार्थप्रतीतिपूर्वकप्रवृत्तावधिकरणादि-दोषप्रसङ्ग इति वाच्यम् , साक्षाद्धिकरणत्वादिप्रवृत्तिजनकवचनस्यैव निषिद्धत्वात् । प्रकृते तु शुद्धाशयेन कारणतो भाषणे कथित्रत्परकीयकुप्रवृत्त्या दोषाभावात् , अन्यथातिप्रसङ्गादिति दिक् । औषिधिनिर्देशेष्येवं वदेत्, यथा प्ररूढा एते बहु संभूता वा निष्पन्नप्राया इत्यर्थः। स्थिरा वा निष्पन्ना इत्यर्थः। उत्सृता वा उपघातेभ्यो निर्मता इत्यर्थः। गार्भिता वाऽनिर्गतशीर्षका इत्यर्थः। प्रसृता वा निर्गतशीर्षका इत्यर्थः। ससारा वा सञ्जाततन्द्रलादिसारा इत्यर्थः। इत्येवमादिविधिः ॥ पकाद्यर्थयोजनातदाक्षेपपरिहारास्तु प्राग्वत् ॥ ९१ ॥ किश्च ।

दशवैका-। लिकसक्ष-माध्ययन-सद्वावय-शुद्धिगदि-तभाषा-भाषण-विवेकः सोपप-त्तिकः ॥

श्रीमाषा-रहस्यं सः द्वत्तिकम् ॥ ॥ ३४ ॥

संखिं - तेण-नैईओ, संखिं - पेणियह-सुबहुसमितित्था। भासेजा पओयणओ, ण केज - हंतैव्व सङ्ख्याने प्राणिनामायंषि यसां प्रकरणिक्रयायां सा सङ्ख्या पितृदेवताद्यर्थभोजनिक्रया, तां प्रयोजने साधु-कथनादौ सङ्क्षणीदौ सङ्ख्यानेत्रये वदेत्, नतु पित्राद्यर्थं कार्ययं क्रियेति वदेत् मिथ्यात्वोपशृंहणदोपप्रसङ्गात्। तद्भावेनाप्रयोगेऽपि तदुपशृंहकत्वेन तत्प्रयोगे निषिद्धाचरणात्।। तथा स्तेनमिप बन्ध(वध)स्थानं नीयमानं शैक्षका-दिकमिविपाकदर्श्वनादौ प्रयोजने पणितार्थं वदेत् प्राणद्युतप्रयोजनिमत्यर्थः, नतु वध्योऽयमिति वदेत्, तद्गुम तत्वेन बह्वपराधतया हन्तृणां हननिश्चयप्रसङ्गात्।। तथा साधुकथनादिविषये नद्यः सुबहुसमतीर्था इति वदेत् न तु सुत्रीर्था उपलक्षणात् कृतीर्था इति वा न वदेत्। अधिकरणविघातादिदोपप्रसङ्गात्।। ९२ ॥ किश्च। पुन्ना उ कायतिज्ञा, नईउ णावाहि तारिमाओत्ति॥ ण वए अ पाणिपिज्ञा, वए पुणो सुद्धवयूणेणं॥९३॥

नद्यः पूर्णा इति न वदेत्, तथाश्रवणतः प्रवृत्तस्य निवृत्त्यादिदोषप्रसङ्गात् । तथा कायतीर्याः शरीरत-रणीया इत्यपि न वदेत् साधुवचनतोऽविद्यप्रवृत्तिधिया निवर्तितुमुद्यतानामप्यनिवृत्तिप्रसङ्गात् । कायपेया इति सत्रपाठान्तरे तुप्रा(पा)णिपेया इत्यर्थान्नातिविशेष इति ध्येयम् । तथा नौमिद्रोणीभिः, तरणीयास्तरणयोग्या इत्यपि न वदेत्, अन्यथाविद्यशङ्कया तत्प्रवृत्तिप्रसङ्गात् । तथा प्राणिपेयास्तटस्थजन्तुपानीयपानीया वा इत्यपि न वदेत् तथेव प्रवर्त्तनादिदोषात् । वदेत् पुनः साधुमार्गकथनादौ प्रयोजने, शुद्धवचनेन, तथा हि—बहुभृता एताः प्रायशो भृता इत्यर्थः । तथा बहुमान्धाः प्रायशोगम्भीरा इत्यर्थः । तथा बहुमान्छिलोत्पीडोदकाः प्रतिश्रोतो-

दशवैका-लिक सप्त-माध्ययन-सद्वाक्य-शुद्धिगदि-तभाषा-भाषण-विवेकः सोपप-त्तिकः ॥

॥ ३८ ॥

वाहितापरसरित इत्यर्थः । तथा बहुविस्तीर्णोदकाः स्वतीरष्ठावनप्रवृत्तजला इत्यर्थः । अत्र यदप्येतादश्चश्चद्ववचना-र्थेंदम्पर्यपरिज्ञाने श्रोतृणां प्रवृत्तिनिवृत्त्यादिपूर्वोक्तदोषतादवस्थ्यं तदाऽऽगतप्रश्लापेक्षया तृष्णीमभावे च प्रयोजनासि-देर्न वेब्यहमित्युत्तरप्रदाने च प्रत्यक्षमृषावादित्वेन प्रवचनोड्डाहतत्प्रद्वेषादिदोषोपनिपातस्तथाप्येतादशस्थले संम्र-ग्धमेवोत्तरं देयमित्यभिप्रायेणैतद्भिधानं ॥ तदिद्माह भगवान् दश्चैकालिकचूर्णिकारः ॥ "तम्हा बहुवाहुडाई भणेजा तमिव तुरियमवक्कमंतो भणेजा जहा ण विभावेइ किमिव एस भणितित्ति ॥ " ( तस्माद् बहुव्याह् (भृ ) तादीन्भणेत्तमपि त्वरितमपक्रामन्भणेद्यथा न विभावयति किमप्येष भणतीति ) तथाचैताद्यसंग्रुग्धवचनाद्रचु-त्पन्नानां प्रश्नोद्यतमुनीनां प्रयोजनसिद्धिरितरेषां त्वजुपङ्गतोऽपि नाधिकरणप्रवृत्तिरपरिज्ञानादिति दातम् ॥ ९३ ॥ किश्च ।

सावजे सुकडाई, ण वए सुकए वए अ तं वयणं॥ अणवज्ञं चिय भासे, सम्मं णाऊण विहिभेयं॥९४॥

सावचे आरम्भमये कार्ये, सुकृतादिवचनं न वदेत्। तथा हि सुष्टु कृतमेतत्सभादि, सुष्टु पक्कमेतत् सहस्र-पाकादि, सुष्दुचिछन्नमेतद्दनादि, सुष्दु हृतं क्षुद्रस्य वित्तं, सुष्दु मृतः प्रत्यनीकः, सुष्दु निष्ठितं वित्ताभिमा-निनो वित्तं, सुष्टु सुन्दरा कन्या इत्यादि न भाषेत मुनिः, अनुमत्यादिदोषप्रसङ्गात्।। सुकृते निरवद्ये तु तत्सुकृता-दिवचनं वदेत्। तथा हि-सुष्टु कृतं वैयावृत्त्यमनेन, सुष्टु पकं ब्रह्मचर्यमस्य साधीः, सुष्टु चिछन्नं स्नेहबन्ध-नमनेन, सुच्छु हृतं शिक्षकोपकरणमुपसर्गे, सुच्छु मृतः पण्डितमरणेन साधुः, सुनिष्ठितं कर्माऽप्रमत्तसंयतस्य,

लिकसप्त-माध्ययन-सद्वाक्य-शुद्ध्यादि-गदितभा-षाभाषण-विवेकः सोपप-त्तिकः ॥

श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्॥

। ३५ ॥

सुष्ट् सुन्दरा साधुकियेत्यादि । तथा कचिद्वचवहारे प्रक्रान्ते पृष्टोऽपृष्टोवा साधुनैवं वदेत् यदुतैतत्सर्चोत्कृष्टं स्वभा-वेन सुन्दरमित्यर्थः। परार्घ उत्तमार्घ महार्घ क्रीतमिति भावः। अतुरुं नास्तीदृशमन्यत्र क्रचिदित्यर्थः। असंस्कृतं सुलभमीद्यमन्यत्रापीत्यर्थः । अवक्तव्यं अनिर्वचनीयगुणोपेतिमत्यर्थः, अचिन्त्यमप्रीतिकरं वेत्यादि । एताद्य-भाषणेऽधिकरणान्तरायादिदोषप्रसङ्गात्। तथा सुक्रीतमेतत्, सुविक्रीतमेतत्, अक्रयार्हमैवैतत्, क्रयार्हमेवैतत्, तथेदं समर्घं भविष्यति, महार्घं वा भविष्यति इत्यादि न वदेत् अप्रीत्यधिकरणादिदोषप्रसङ्गात् । अभिधानप्रयोजने त्पस्थिते सम्यक्तात्पर्यशुद्ध्या विधि भेदं विधिविशेषं ज्ञात्वा निरवद्यमवभाषेत तथा हि-ग्लानप्रयोजने प्रयत्न-पक्कमेतत् सहस्रपाकादीति वदेत् । प्रयत्निच्छन्नमेतद्वनादीति साधुनिवेदनादौ वदेत् । तथा प्रयत्नसुन्दरा कन्येति दीक्षिता सती सम्यक्पालनीयेत्यर्थः । तथा सर्वमेव वा कृतादि कर्मनिमित्तमालपेत् , गाढप्रहारं च कचि-त्प्रयोजने गाढप्रहारं ब्र्यादेवं हि तदप्रीत्यादयो दोषाः परिहृता भवन्तीति ॥ व्यवहारं पृष्टश्चे साधुरेवं भाषेत यदुत नाहं भाण्डमुल्यविशेषं जानामि न चात्र क्रयविक्रयाई वस्तु ददामि कस्यचित्किं वा विस्तानामस्माकमीदृशेन व्यापारेणेति ॥ ९४ ॥ किश्च । अन्भुचयं ण भासिजा, आणितं अजयाण य । असाहुरोगं साहुत्ति सदोसासंसणं तहा ॥९५॥

अब्भुचय ण भासिजा, आणात्त अजयाण य । असाहुलोगं साहुत्ति सदोसासंसणं तहा ॥९५॥ केनचित्कस्यचित्सर्वमेतत् त्वया वक्तव्यमिति सन्दिष्टं सर्वमेतद्वक्ष्यामीति सन्देशं प्रयच्छन् सर्वमेतदिति वाऽ-भ्युचयं न भाषेत न वदेत्, सर्वस्य तथास्वरव्यञ्जनाद्युपेतस्य वक्तुमशक्यत्वेनासम्भवाभिधाने द्वितीयव्रतिव- दश्रवैका-लिकसप्त-माघ्ययन-सद्घाक्य-शुद्धिगदि-तभाषाभा-षणविवेकः सोपप-चिकः ॥

113411

राधनप्रसङ्गात्। तथाच सर्वे साधवो गता न गता वेत्यादिस्थले सर्वथानुविचिन्त्यैव वदेत् यथाऽसम्भवाभिधानं न भवतीति । ननु सर्वो ग्रामो भोक्तुमागत इत्यादिवत् सर्वमेतदित्यादिकं नासम्भवग्रस्तमिति चेत्, न, समुचये तथा-विधविवक्षाभावाचारित्रभावावस्थायामेतादृशाप्रयोगाच । तथाऽयतानामसंयतानां, आज्ञप्तिम् ' आस्व एहि कुरु वेदं कार्यं शेष्व तिष्ठ त्रज ' इत्यादिरूपां न भाषेत न वदेत् अयतनाप्रवर्त्तनप्रयुक्तदोषप्रसङ्गात् । तथाऽसाधुलोकमा-जीविकादिकं लोकैः साधुक्रब्देनामिलप्यमानं साधुरयमिति न बदेत् मृशाबादप्रसङ्गात् । नचेतद्वचनस्य रूपसत्याद्य-न्तर्गततया न सृपात्विमिति शङ्कनीयम्, गुणोपचृंहणप्रवणानामीदशानामन्वर्थशब्दानामविषये मोहादेव प्रयुज्यमा-नत्वेन दोषानुबन्धितया च मृषात्वोपपत्तेः । अत एव स्वविषये एतत्प्रयोगस्य गुणानुबन्धितया ज्ञानदर्शनचारित्र-सम्पन्ने भावसाधौ साधुपदानभिलापेन उपबृंहणातिचारदोषप्रसङ्ग इति वदन्ति । ननु यद्येवं बोटिकनिह्नवादेरन्वर्थसा-धुश्चब्दाभिधानं मृषा, कथं तर्हि पाषाणमय्यां प्रतिमायामन्वर्थाहिदादिपदगर्भस्तुतिकरणं सार्थकमिति चेत् , आः पाप ? वृथा छिद्रान्वेषणमेतत् , उक्तस्थलेऽसंयतोपचृंहणदोषाभावतः स्थापनासत्यस्यानिरुद्धप्रसरतया दोषाभावात् । अन्यथा निक्षेपनैष्फल्यादिति दिग् । तथा सदोषाद्यांसनं न वदेत । तथा हि । देवासुरनृतिरश्चां विग्रहे अमुकस्य जयो भवतु मा वाऽग्रुकस्य भवत्विति नालपेदिधिकरणतत्स्वामिद्वेषादिदोषप्रसङ्गात् । तथा वातवृष्टिशीतोष्णक्षेमसुभिक्षादिकमिष भवतु मा वेति च न बदेत् विनातिशयप्राप्तं वचनमात्रात् फलाभावेन मुषावादप्रसङ्गात् । तथाभवनेऽप्यार्त्तध्यान-भावात्, अधिकरणादिदोषप्रसङ्गात्, वातादिषु सत्सु सत्त्वपीडापत्तेश्च, कथं तर्हि " शिवमस्तु सर्वजगत " इति ?,

द्यावैका-निकसप्त-माध्ययन-सद्वाक्य-स्रोद्धगदि-तभाषाभा-पणविवेकः मोपप-निकः॥ श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम्॥

॥ ३६ ॥

शिवेऽिप चौरादीनां चौर्याद्यन्तरायदोषादिति चेत् ?, सदाशयवशादेतादृशप्रार्थनाया असत्यामृषाङ्गतया श्रुतभाव-भाषायामिथिकारेिप प्रकृतानुपयोगादिति दिग् ॥ ९५ ॥ किश्च । मेहं णहं मणुरसं वा, देवित्त न लवे मुणी ॥ उण्णए अंतलिक्खित्ति, इिंहुमंतित्ति वा वए ॥ ९६ ॥ मेघं नभो मनुष्यं वा राजानं देव इति मुनिर्न लपेत् मिथ्यावादलाधवादिदोषप्रसङ्गात् । कथं तिंह वदेदित्याह मेघं दृष्ट्वा उन्नतोयं मेघ इति वदेत् । आकाशं पुनिर्दिमन्तिरक्षिमिति, राजानं च ऋद्धिमान-यमिति । कारणे च राजस्तुत्यादौ देवादिपदैरिप राजाद्यालपनं न विरुद्धात इति ध्येयम् ॥ ९६ ॥ तदेवमुक्तः कियाँश्चिदनुमतभाषाभाषणविधिः । अथ कियद्विस्तरतोऽनुशासितुं शक्यिमिति सामान्यतो रहस्योपदेशमाह ।

यथा गुणाश्वारित्रपरिणामवृद्धिहेतवो, न हीयन्ते अपकर्षं नाशं वा न गच्छिन्ति, तथा साधुना वक्तव्यम् । किं कृत्वा आगमेन युक्तत्या च दोषान् गुणांश्च ज्ञात्वा। एवश्च गुणदोषिनत्या किचिद्विहितस्याकरणे विपर्यये वा न दोषः। पुष्टालम्बनाश्रयणेनाज्ञानतिकमात् ॥ अत एवोक्तं॥ "तम्हा सवाणुन्ना, सविणिसेहो य पवयणे नित्थ। आयं वयं तुलिज्ञा, लाहाकंखिव वाणियओ ॥३९२॥ "ति (तस्नात्सर्वानुज्ञा सर्वनिषेधश्च प्रवचने नास्ति। आयं व्ययं च तोलये छामाऽऽकांक्षीव वाणिजक उप०)॥९७॥ अथ की दशस्येयं भाषा चारित्रं विशोधयतीत्याह। [चरणं विसुद्धं ॥९८॥ महेसिणो धम्मपरायणस्स, अज्झप्पजोगे परिणिद्विअस्स। पभासमाणस्स हियं मियं च, करेइ भासा

दोसे गुणे य णाऊणं, जुत्तीए आगमेण य॥ गुणा जह ण हायंति, वत्तव्वं साहुणा तहा ॥ ९७ ॥

माध्ययन-सद्वाक्य-ग्रुद्धिगदि-तमाषामा-षणविवेकः सोपपत्ति-कः। रह-स्योपदेशः शुद्धभाषा-फलं च ॥ ॥ ३६ ॥

धर्मे चारित्रधर्मे परायणस्य नित्यमुद्युक्तस्य, तथाऽध्यात्मयोगे परद्रव्यप्रवृत्तिनिवृत्तिप्रादुर्भूतप्रभूतगुण-ग्रामरामणीयकमये स्वस्वभावसमवस्थाने, परिनिष्ठितस्य प्राप्तिनिष्ठस्य, तथा हित्तमायितगुणावहं, मितं च स्तोकं, प्रकर्षेणावसरोचितत्वादिलक्षणेन भाषमाणस्य महर्षेभाषा चरणं चारित्रं, विद्युद्धं विपुलनिर्जराप्रवणं, करोति ॥ ९८ ॥ ततः किमित्याह ।

> चरित्तसोहीइ खिवत्तु मोहं, लढुं तओ केवलनाणलिंछ। सेलेसिजोगेण सुसंबुडप्पा, अणुत्तरं पावइ सुक्खसुक्खं ॥ ९९ ॥

चारित्रशुद्ध्या मोहमष्टाविंशतिप्रकृतिमयं कर्म, क्षपियत्वा ततस्तद्नन्तरं, केवलज्ञानलक्ष्मीं लब्ध्वा सयोगिकेवलिभावमनुभूयोत्कर्षतः पूर्वकोटीं याविद्वहृत्य, शैलेश्वीयोगेन योगत्रयिनरोधकरणेन, सुसंवृतः सर्वसंवरभागात्मा यथैतादृशो महिषः, अनुत्तरं सकलसांसारिकसुखसमृहादनन्तगुणत्वेन दुःखलेशासंपृक्ततया चातिशायितं, मोक्षसौष्ट्यं, प्रामोति ॥ ९९ ॥ तदेवं चारित्रशुद्धेमीक्षफलत्वमुक्तवा प्रकृतप्रन्थप्रयोग(जन)माह ।

तम्हा बुहो भासरहस्समेयं, चरित्तसंसुद्धिकए समिक्ख। जहा विलिज्जंति हु रागदोसा, तहा पविद्य गुणेसु सम्मं॥ १००॥

तस्मादुक्तहेतोः, बुधो विचक्षणः, चारित्रशुद्धेः कृते एतद्भाषारहस्यं समीक्ष्य हुर्निश्रये, यथा रागद्वेषौ विलीयेते तथा सम्यग् गुणेषु चारित्रपालनोपायेषु, प्रवर्त्तेत नाऽत्रोपायप्रवृत्तावेकान्तः, किन्तु रागद्वेषपरित्याग- भाषावि-शुद्धेः पर-म्परया या-वन्मोक्षप-र्यन्तफल-निरूपणं तदभिला-षिणश्च प्रश्व-स्युपदेशः॥ श्रीभाषा-रहस्यं स-वृत्तिकम् ॥

॥ ३७॥

लक्षणफल एव, फलेच्छायाः फलसिद्धिं विनाऽपूर्णत्वाद्, उपायेच्छापूर्त्तेस्त्वन्यतरसम्पत्त्यापि निर्वाहात् । न च फल-विशेषसम्पत्तये उपायविशेषे प्रवृत्तिनियमः फलविशेषस्यैवासिद्धेः। राजरङ्कमरणयोरविशेषदर्शनेनायुःकर्मण इव कर्मा-न्तरस्यापि क्षये विशेषाभावात् । न च प्रतियोगिविशेषक्रतस्तद्विशेषः । प्रतियोगिविशेषस्यापि तथाविधस्यासिद्धेः. स्वरूपात्मकस्य च तस्य हेत्रहेतुमद्भावभेदानियामकत्वात् । कथं तर्हि व्यभिचाराद्वहनाम्रपायानामेकफलहेत्त्वमिति चेत्री, किं न दृष्टं तृणारणिमणीनामेकविह्नहेतुत्वं, तृणादिजन्यवह्नौ जातिविशेषोऽस्त्येवेति चेत्र ,न, अनुपलम्भात् । जाति-त्रयकल्पनात एकशक्तिकल्पनाया एव लघुत्वाच । यथा तृणादीनामेकशक्त्या विद्वहेतुत्वं तथा बहुनामप्यपायानामेक-यैव शक्तया कर्मक्षयहेतुत्वं नातुपन्नमिति सर्वमवदातम् ॥१००॥ अथ ग्रन्थं सम्पूर्य तच्छोधनाय गीतार्थान् प्रार्थयति । एवं (यं) भासरहस्सं,रइयं भविआण तत्तवोहत्थं। सोहिंतु पसायपरा,तं गीयत्था विसेसविज॥१०१॥ (॥ अथ ग्रन्थकारगुरूपरम्पराप्रदास्तिः॥) सोम इव गोविलासैः, कुवलयबोधप्रसिद्धमहिमकलः । श्रीहीरविजयसूरि-स्तपगच्छव्योमतिलकमभृत् ॥ १ ॥ श्रीविजयसेनसूरि-स्तत्पट्टोद्यरविरिवाभृत् । यस्य पुरो द्योतन्ते, श्रूलभा इव भान्ति क्रमतिगणाः ॥ २ ॥ तत्पट्टनन्दनवने, कल्पतरुर्विजयदेवसूरिवरः । विबुधैरुपास्यमानो, जयति जगुजन्तुवाञ्छितदः तत्पट्टरोहणगिरौ, सुररत्नं विजयसिंहसूरिगुरुः । भूपालभालतिलकी-भूतक्रमनखरुचिर्जयति राज्ये प्राज्ये विजयिनि, तस्य जनानन्दकन्दजलदस्य । ग्रन्थोऽयं निष्पन्नः, सन्नयभाजां प्रमोदाय

प्रनथकर्तु-गींतार्था-नप्रतिप्रार्थनं गुरुपरम्परा प्रशस्तिश्र॥

11 20 11

यस्यासन् गुरवोऽत्र जीतविजयप्राज्ञाः प्रकृष्टाशया, भ्राजन्ते सनया नयादिविजयप्राज्ञाश्च विद्याप्रदाः । प्रेम्णां यस्य च सग्न पद्मविजयो जातः सुधीः सोदरः, सोऽयं न्यायविद्यारदः स्मतनुते भाषारहस्यं मुदा॥६॥ कृत्वा प्रकरणमेतत्, यदवापि शुभाशयान्मया कुश्चलम् । तेन मम जन्मबीजे, रागद्वेषौ विलीयेताम् ॥ ७॥ सूर्याचन्द्रमसौ याव-दुदयेते नभस्थले । तावन्नन्दत्वयं ग्रन्थो, वाच्यमानो विचक्षणैः ॥ ८॥ असतां कर्णयोः शूलं, सतां कर्णामृतच्छटा । विभाव्यमानो ग्रन्थोऽयं, यद्योविजयसम्पदे ॥ ९॥

न्यायविशारद-न्यायाचार्य-कूर्चाळसरस्वती-श्रीहरिभद्रसूरिळघुबान्धव-महामहोपाध्याय श्रीयशोविजयगणिप्रणीतं स्वोपज्ञविवरणविभूषितं श्रीभाषारहस्यप्रकरणं सम्पूर्णम् ॥

(मूलगाथासंस्कृतानुवादः) प्रणम्य पार्श्वजिनेन्द्रं भाषारहृस्यं समासतो वक्ष्ये ॥ यज्ज्ञात्वा सुविहिताश्चरणिवशो-धिमुपलभन्ते ॥ १ ॥ नामादयो निक्षेपाश्चत्वारश्चतुरैरत्र ज्ञातव्याः ॥ द्रव्ये त्रिविधा ग्रह्णं तथा च निसरणं पराघातः ॥ २ ॥ गृह्णाति स्थितानि जीवो नैव चास्थितानि भाषाद्रव्याणि ॥ द्रव्यादिचतुर्विशेषो ज्ञातव्यः पुनर्यथायोगम् ॥ ३ ॥ स्पृष्टावगाढानन्तराणुवादरोध्वीधस्तिर्यग्गानि ॥ आदिविषयानुपूर्वीकलितानि षड्दिग्भ्य एव ॥ ४ ॥ भिन्नानि कश्चित्तिस्रज्ञाति तीव्रप्रयत्नः, परोऽभिन्नानि ॥ भिन्नानि यान्ति लोकमनन्तगुणवृद्धियुक्तानि ॥ ५ ॥ भिद्यन्तेऽभिन्नानि अवगाहनवर्गणा असंख्येयाः ॥ गत्वा वा योजनानि संख्येयानि विलीयन्ते ॥ ६ ॥ स भेदः पञ्चविधः खंडः प्रतरश्च चूर्णिका-भेदः ॥ अनुतिहिकाभेदस्तथा चरिम उत्कारिकाभेदः ॥ ७ ॥ अयःखंडवंशिष्पलीचूर्णह्दैरण्डवीजभेदसमाः ॥ एते भेद- श्रीभाषा-रहस्य श्रकरणम् ॥

विशेषा दृशस्त्रेलोक्यदर्शिभि:॥८॥ भवन्त्यनन्तगुणानि द्रव्याण्येभिभिद्यमानानि ॥ पश्चानुपूर्वीभेदात्सर्वस्तोकानि चरमाणि ॥९॥ द्रव्यैर्निसृष्टैस्तत्प्रायोग्याणां किल पराघातः ॥ विश्लेण्यामेको मिश्रश्च समायां श्लेण्याम् ॥ १० ॥ प्राधान्यं द्रव्यस्य चाप्राधान्यं तथैव कियाणाम् ॥ भावस्य चावलम्ब्य ब्रह्मादिषु द्रव्यव्यपदेशः॥ ११॥ अन्यथा विरुध्यते किल द्वाभ्यां च सम-याभ्यां भाषते भाषां ॥ वचोयोगप्रभवा सा भाषा भाष्यमाणेति ॥ १२ ॥ उपयुक्तानां भाषा ज्ञातव्याऽत्र भावभाषेति ॥ उपयोग: खलु भावोऽनुपयोगो द्रव्यमिति कृत्वा ॥ १३ ॥ अवधारणी चैषा श्रुताज्ञ्जातमेतदिति व्यवहारात् ॥ सम्भावना च निर्णयहेत्वसाध्येति द्रष्टव्यम् ॥ १४ ॥ भावेषिभवति त्रिविधा द्रव्ये च श्रुते तथा चारित्रे च ॥ द्रव्ये चतुर्घा सत्याऽसत्या मिश्राऽनुभया च ॥१५॥ प्रथमे द्वे पर्याप्ते उपरितने च द्वे अपर्याप्ते ॥ अवधारियतुं शक्यते पर्याप्ताऽन्या च विपरीता ॥ १६ ॥ भाषा चतुर्विधेति च व्यवहारनयाच्छ्ते प्रज्ञानम् ॥ सत्या मृषेति भाषा द्विविधेव हन्दि निश्चयतः ॥ १७ ॥ इत पवाऽऽञ्चापनी जात्या केबला च निर्दिष्टा ॥ प्रज्ञापनी प्रज्ञापनासूत्रे तत्त्वार्थदर्शिभिः ॥ १८ ॥ आराधनां प्रतीत्यापि परिभाषैव चतुर्विभागे ॥ सत्यान्तर्भाव एव चतुर्णामाराधकत्वं यतु ॥१९॥ एवं चतुर्विधत्वं प्रकल्पितं भवेद्यदि मतिरेषा ॥ सा न यतो व्यवहारानुगतं वस्त्वपि श्रुतसिद्धम् ॥ २०॥ तस्मिस्तद्वचनं खलु सत्याऽवधारणैक-भावेन ॥ आराधनी चैषा श्रुते परिभाषिता दशधा ॥ २१ ॥ जनपदसम्मतस्थापनायां नाम्नि रूपे प्रतीत्यसत्यं च। ब्यवहारभावयोगे दशममौपम्यसत्यं च ॥ २२ ॥ या जनपदसङ्कतादर्थं लोकस्य प्रत्याययति ॥ एषा जनपदसत्या प्रक्रप्ता धीरपुरुषेः ॥ २३ ॥ नातिक्रम्य रुढिं या योगार्थेन निश्चयं करोति ॥ सम्मतसत्यैषा पङ्कजभाषा यथा पद्मे ॥ २४ ॥ स्थापनायां वर्तमानाऽवगतभावार्थरहितसंकेतात्॥ स्थापनासत्या भण्यते यथा जिनमतिमायां जिनशब्दः ॥ २५ ॥ भावार्थविहीनैव नामाभिप्रायलब्धप्रसरा या ॥ सा भवति नामसत्या यथा धनरहितोपि धनवान् ॥ २६ ॥ एवमेव रूपसत्या नवरं नाम्नि रूपामिलाषः ॥ स्थापना पुनर्न प्रवर्तते तज्जातीये सदोषे च ॥ २७ ॥ अविरोधेन

मूलगाथा संस्कृतानु-वादः ॥

11 36 11

विलक्षणप्रतीत्यभावानां दर्शिनी भाषा ॥ भण्यते प्रतीत्यसत्या यथैकमणु महच्च ॥ २८ ॥ भिन्ननिमित्तत्वतो न च तेषां हन्दि भण्यते विरोध: ॥ ब्यञ्जकघटकादिकं भवति निमित्तमपीह चित्रम् ॥ २९ ॥ ते भवन्ति परापेक्षा व्यञ्जकमुखदर्शिन इति न च तुच्छाः ॥ दृष्टमिदं वैचित्र्यं शरावकर्पूरगन्धयोः ॥ ३०॥ व्यवहारो हि विवक्षा लोकानां या प्रयुज्यते तया ॥ पीयते नदी च दहाते गिरिरिति व्यवहारसत्या सा ॥ ३१ ॥ सा भवति भावसत्या या सदिभाषायपूर्वमेवोक्ता।। यथा परमार्थः कुम्भः सिता बलाका चैषेति ॥ ३२ ॥ सा भवति योगसत्या उपचारो यत्र वस्तु-योगे ॥ छत्राद्यभावेऽपि हि यथा छत्री कुण्डली दण्डी ॥३३॥ चरितं च कल्पितं तथा उपमानं द्विविधमत्र निर्दिष्टम् ॥ कल्पितमपि रूपकमिव भावाबाधेन न निरर्थम् ॥ ३४ ॥ आहरणे तहेशे तहोषे तथा पुनरुपन्यासे ॥ एकैकं तच्चतुर्धा क्षेयं सूत्राद् बहुभेदम् ॥ ३५ ॥ उपमासत्या सा खलु एतेषु सदुपमानघटितः या ॥ नासम्भविधर्मब्रहृदुष्टा देशादि-ग्रहणात् ॥ ३६॥ पवं सत्या भाषा श्रुतानुसारेण वर्णिता चित्रा (चित्तात् )॥ भाषाया असत्यायाः स्वरूपमथ कीर्तयिष्यामि ॥ ३७॥ सत्याया विपरीता भवत्यसत्या विराधिनी तत्र ॥ द्रव्यादयश्चत्वारो भङ्गा दशधा सा पुनः श्रुते भणिता ॥ ३८॥ क्रोधान्मानान्मायाया लोभात्प्रेम्णस्तथैव द्वेषाच ॥ हास्याद्भयादाख्यायिका-दुपघातान्निश्चिता दशमा ॥ ३९ ॥ सा क्रोध-निश्रि(निःस्)ता खलु क्रोधाविष्टः कथयति यां भाषाम् ॥ यथा न त्वं मम पुत्रोऽथवा सर्वमपि तद्वचनम् ॥ ४० ॥ स्थिति-रसबन्धकराणां हन्दि कषायाणामेवानुरूपम् ॥ प्रकृतिप्रदेशकर्म योगा वध्नन्ति न विरूपम् ॥ ४१ ॥ दुष्टतरा वा सत्या क्रोधा-विष्टानां येन सप्रसरा ॥ मिथ्याभिनिवेशकृते जीवानां हन्दि सा भवति ॥ ४२ ॥ सा माननिश्चि(निःस्)ता खलु माना-विष्टः कथयति यां भाषाम् ॥ यथा बहुधनवानद्दं अथवा सर्वमिष तद्वचनम् ॥ ४३ ॥ मायया निश्चि(नि:सृ)ता खलु सा मा-याविष्टः कथयति यां भाषाम् ॥ यथैष देवेन्द्रोऽथवा सर्वमिष तद्वचनम् ॥ ४४ ॥ सा लोभिन:सृता खलु लोमाविष्टः कथय-ति यां भाषाम् ॥ यथा प्र्णमिदं मानं अथवा सर्वमपि तद्वचनम् ॥ ४५ ॥ सा प्रेमनिःस्ता खलु प्रेमाविष्टः कथय-

मूलगाथा संस्कृतानु-वादः ॥

रहस्य प्रकरणम् । 11 39 11

ति यां भाषाम् ॥ यथा तवाहं दासोऽथवा सर्वमिष तद्वचनम् ॥ ४६ ॥ सा द्वेषनिःसृता खलु द्वेषाविष्टः कथयित यां भाषाम् ॥ यथा न जिन: इतकृत्योऽथवा सर्वमिष तद्वचनम् ॥ ४७ ॥ सा हास्यनिसृता खलु हास्यपरिणतः कथयित यां भाषाम् ॥ यथा प्रेक्षकहास्यार्थाय दृष्टेषि न दृष्टमिति वचनम् ॥ ४८ ॥ सा च भयिनःसृता खलु यां भाषते भयवशेन विषरीताम् ॥ यथा नृपगृहीतश्चौरो नाहं चौर इति भणित नरः ॥ ४९ ॥ या कूटकथाकेलिराख्यायिकानिःसृता भवे देषा ॥ यथा भारतरामायणशास्त्रेऽसम्बद्धवचनानि ॥ ५० ॥ यदुपघातपरिणतो भाषते वचनमलीकमिह जीवः ॥ उपधातनिः सृता सा यथाऽचौरेषि चौर इति ॥ ५१ ॥ एवं द्राधाऽसत्या भाषोपद्शिता यथासूत्रम् ॥ एषाऽपि भवति सत्या प्रशस्तपरिणामयोगेन ॥ ५२ ॥ रागेण वा द्वेषेण वा मोहेन वा भाषते मृषां भाषाम् ॥ तथापि द्राधा विभागोऽ-नादिनिर्देशसंसिद्धः ॥ ५३ ॥ सद्भावस्य निषेधोऽसद्भूतोद्भावनं वार्थे ॥ अर्थान्तरं च गर्हो इति चतुर्घा वा मुषाभाषा ॥ ५४ ॥ एवमसत्याभाषा निरूपिता प्रवचनस्य नीत्या ॥ सत्यामृषां भाषामतः परं कीर्तयिष्यामि ॥ ५५ ॥ अंदो यस्या अर्थो विपरीतो भवति तथा तथारूप: ॥ सत्यामुषा मिश्रा श्रुते परिभाषिता दशधा ॥ ५६ ॥ उत्पन्नविगतमिश्रके जीवे ऽजीवे च जीवाजीवे ।। तथाऽनन्तमिश्रिता खलु प्रत्येकाद्धायां चाऽद्धाद्धायाम् ॥ ५७ ॥ उत्पन्नमिश्रिता सा उत्पन्ना यत्र मिश्रिता भवन्ति ॥ संख्यायाः पूरणार्थं सार्धमनुत्पन्नभावैः ॥ ५८॥ सा विगतमिश्रिता खलु विगता भण्यन्ते मिश्रिता यत्र ॥ संख्यायाः पूरणार्थे सार्धमविगतैरन्यैः ॥ ५९ ॥ उत्पन्नविगतमिश्रितामेतां प्रभणन्ति यत्र खलु युगपत् ॥ उत्पन्ना विगता अपि च ऊनाभ्यधिका भण्यन्ते ॥ ६० ॥ सा जीवमिश्रिता खलु या भण्यते उभयराशिविषयापि ॥ वर्जियत्वा विषयमन्यमेषो बहुजीवराशिरिति ॥ ६१ ॥ साऽजीविमिश्रितापि च या भण्यते उभयराशिविषयापि ॥ वर्जियत्वा विषयमन्यमेषो बह्वजीवराशिरिति ॥ ६२ ॥ सोभयमिश्रितापि च जीवाजीवयोर्यत्र राशौ ॥ क्रियते स्फुटः प्रयोगः ुक्रनाभ्यधिकायाः संख्यायाः ॥ ६३ ॥ साऽनन्तमिश्रितापि च परित्तपत्रादियुक्तकन्दे ॥ एषोऽनन्तकाय इति यत्र सर्वत्रापि

संस्कृतानु-वादः ॥

प्रयोगः ॥ ६४ ॥ परमपुरुषैर्भणिता एषा च परित्त (प्रत्येक) मिश्रिता भाषा ॥ याऽनन्तयुतपरित्ते भण्यते एषः परीत इति ॥ ६५ ॥ सत्यामृषा भाषा साऽद्धामिश्रिता भवेद्यत्र ॥ भण्यते प्रयोजनवशाहिवसनिँशयोर्विपर्यासः ॥ ६६ ॥ रजन्या-दिवसस्य च देशो देशेन मिश्रितो यत्र ॥ भण्यते सत्यामृषाऽद्धाद्धामिश्रितैषा ॥ ६७ ॥ एवं सत्यामृषाभेदा उपदर्शिताः समयसिद्धाः ॥ भाषामसत्यामृषामतः परं कीर्तयिष्यामि ॥६८॥ अनिधकृता या तिसृष्वपि न चाराधनविराधनोपयुक्ता ॥ भाषाऽसत्यामुषा एषा भणिता द्वादशधा ॥ ६९ ॥ आमन्त्रणी आज्ञापनी याचनी तथा पृच्छनी च प्रज्ञापनी ॥ प्रत्या-ख्यानी भाषा भाषा इच्छानुलोमा च ॥ ७० ॥ अनिभगृहीता भाषा भाषा चामित्रहे बोद्धव्या ॥ संशयकरणी भाषा व्याकृताऽव्याकृता चैव ॥ ७१ ॥ सम्बोधनयुक्ता याऽवधानं भवति यां च श्रुत्वा ॥ आमंत्रणी चैषा प्रज्ञप्ता तत्त्वदर्शिभिः ॥ ७२ ॥ आज्ञावचनेन युता आज्ञापनी पूर्वभणितभाषातः । करणाकरणानियमादुष्टविवक्षया सा भिन्ना ॥ ७३ ॥ सा या-चनी च शेया यदीप्सितप्रार्थनापरं वचनम् ॥ भक्तिप्रयुक्तेषा विनापि विषयं गुणोपेता ॥७४॥ जिश्वासितार्थकथनं प्रकृपिता पृच्छनी जिनवरैः ॥ प्रज्ञापनी प्रज्ञप्ता विनीतविनये विधिवाद: ॥ ७५ ॥ प्रार्थितनिषेधवचनं प्रत्याख्यानी जिनैः प्रज्ञप्ता ॥ निजेप्सितत्वकथनं क्षेया इच्छानुलोमा च ॥ ७६ ॥ सा भवत्यनभिगृहीता यत्रानेकेषु पृष्टकार्येषु ॥ एकतरानवधारण-मथवा डितथा ( यदच्छा )दिकं वचनम् ॥ ७७ ॥ अभिगृहीता प्रतिपक्षः संशयकरणी च सा मुणि(ज्ञा)तव्या ॥ यत्रा-नेकार्थपदं श्रुत्वा भवति सन्देहः॥ ७८ ॥ भाषाऽसत्यामृषा प्रकटार्था व्याकृता मुणि(ज्ञा ) तव्या ॥ अतिगम्भीरमहार्था अन्याकृताऽथवाऽन्यक्ता ॥ ७९ ॥ एवमसत्यामृषा द्वादशविधा प्ररूपिता सम्यक् ॥ द्रव्ये भावभाषा तेन समाप्ता समासेन । ८० ॥ सर्वा अपि हि सुरनारकनराणां विकलेन्द्रियाणां चरमा च ॥ पञ्चेन्द्रियतिरश्चामपि सा शिक्षा लिधरहितानाम् ॥ ८१ ॥ त्रिविधा श्रुते भाषा सत्या मृषाऽसत्यामृषा च ॥ सम्यगुपयुक्तस्य तु सत्या सम्यक्त्वयुक्तस्य ॥ ८२ ॥ भवत्यसत्याभाषा तस्यैव चानुपयुक्तभावेन ॥ मिथ्यात्वाविष्टस्य वाऽवितथपरिणामरहितस्य ॥ ८३ ॥ उपरितने

मूलगाथा संस्कृतानु-वादः ॥

रहस्य प्रकरणम् ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

क्कानित्रके उपयुक्तो यद्य भाषते श्रुते ॥ सा खल्वसत्यामृषा यद्वाहुल्येन सा सूत्रे ॥ ८४ ॥ चारित्रविशोधिकरी सत्या मृषा चाविशोधिकरी ॥ द्वे एते चारित्रे भावं तु प्रतीत्य क्षेये ॥ ८५ ॥ द्वे एवातुमते वक्तुं सत्या चासत्यामृषा च ॥ द्वे च प्रतिषिद्धे मृषा च सत्यामृषा च ॥ ८६ ॥ काळादिशङ्किता या यापि च सर्वोपघातिनी भवति ॥ आमंत्रणी च सङ्गादिदृषिता या न तां भाषेत ॥ ८७ ॥ पञ्चेन्द्रियप्राणिनां स्त्रीपुरुषानिर्णये वदेजातिम् ॥ इतरथा तु विपरिणामः जनपद्व्यवहारसत्येपि ॥ ८८ ॥ स्थूलादिषु पुनर्भाषेत परिवृद्धादीन्येच वचनानि ॥ दोह्यादिषु च तदर्थकसिद्धानि विशेषणानि वदेत् ॥ ८९ ॥ प्रासादस्तम्भतोरणगृहादियोग्यांश्च नो वदेद् वृक्षान् ॥ कारणजाते च वदेत्तान् जातिप्रभृतिगुणयुक्तान् ॥ ९० ॥ न फले-ष्वीषधीषु च पकादिवचो वदेद्वचनकुशलः ॥ असमर्थप्ररुढादि प्रयोजने पुनर्वदेद्वचनम् ॥ ९१ ॥ सङ्खडीस्तेननदीः संखडिप्रणीतार्थसुबहुसमतीर्थाः ॥ भाषेत प्रयोजनतो न कार्या हन्तव्या सुखतीर्या ॥ ९२ ॥ पूर्णास्तु न कायतीर्या-नद्यो नौभिस्तरणीयाः ॥ न वदेच प्राणिपेया वदेत्पुन: शुद्धवचनेन ॥९३॥ सावद्ये सुकृतादीन्न वदेत्सुकृते वदेच तद्वचनं ॥ अनवद्यमेव भाषेत सम्यग्ज्ञात्वा विधिभेदम् ॥ ९४ ॥ अभ्युच्चयं न भाषेत आज्ञप्तिमयतानां वा ॥ असाधुलोकं साधुरिति सदोषाशंसनं तथा ॥ ९५ ॥ मेघं नभो मनुष्यं वा देव इति न छपन्मुनिः ॥ उन्नतोऽन्तरिक्षमिति ऋद्धिमानिति वा वदेत् ॥ ९६ ॥ दोषान्गुणांश्च ज्ञात्वा युक्त्याऽऽगमेन च ॥ गुणा यथा न हीयन्ते वक्तव्यं साधुना तथा ॥ ९७ ॥ महर्षेर्धर्मपरायणस्य अध्यात्मयोगे परिनिष्ठितस्य ।। प्रभाषमाणस्य हितं मितं च करोति भाषा चरणं विद्युद्धम् ।।९८।। चारित्र-शोध्या क्षपयित्वा मोहं लब्ध्वा ततः केवलज्ञानलक्ष्मीं ॥ शैलेशीयोगेन सुसंवृतात्मा अनुत्तरं प्राप्नोति मोक्षसौख्यं॥ ९९ ॥ तस्माद् बुधो भाषारहस्यमेतचारित्रसंशुद्धिकृते समीक्ष्य ॥ यथा विलीयेते खलु रागद्वेषौ तथा प्रवर्तेत गुणेषु सम्यक् ॥१००॥ एतद्भा(वं भा)षारहस्यं रचितं भन्यानां तत्त्वबोधार्थम् ॥ शोधयन्तु प्रसादपरास्तद्गीतार्था विशेषविदः ॥ १०१ ॥ प्रमाण-नय-स्याद्वाद-उपदेश-वादरहस्यादिरहस्यपदाङ्कितप्रकरणसजातीयभाषारहस्यप्रकरणसंस्कृतानुवादः सम्पूर्णः ॥

www.kobatirth.org

संस्कृतानु-वादः ॥

## ॥ ओं अईम् नमः॥

पूर्वधरसमानकालवर्ति-श्रीहरिभद्रसूरिसन्दर्भितं महामहोपाध्यायश्रीयद्योविजयजीगणिप्रणीतविवरणविभृषितं

## ॥ अथ श्रीयोगविंशिकाप्रकरणम् ॥

मुक्खेण जोयणाओ, जोगो सब्वो वि धम्मवावारो॥ परिसुद्धो विन्नेओ, ठाणाइगओ विसेसेणं॥१॥

एँ नमः ॥ अथ योगविंशिका व्याख्यायते — मुक्खेण ति । मोक्षेण महानन्देन, योजनात् सर्वोऽपि धर्मव्यापारः साधोरालयविहारमापाविनयिभक्षाटनादिक्रियारूपः, योगो विज्ञेयः, योजनाद्योग इति व्युत्पन्यर्थानुगृहीतमोक्षकारणीभूतात्मव्यापारत्वरूपयोगलक्षणस्य सर्वत्र घटमानत्वात् । कीद्दशो धर्मव्यापारो योगः १ इत्याह – परिशुद्धः प्रणिधानाद्याश्चयविश्चद्धिमान्, अनीद्दशस्य द्रव्यक्रियारूपत्वेन तुच्छत्वात् ॥ उक्तं च (षोडश्चक्त ३) आश्चयभेदा एते, सर्वेऽपि हि तत्त्वतोऽवगन्तव्याः॥ भावोऽयमनेन विना, चेष्टा द्रव्यक्रिया तुच्छा ॥ १२ ॥ (वृत्तिः) एते प्रणिधानाद्यः, सर्वेऽपि कथित्रित्वयारूपत्वेऽपि तदुपलक्ष्याः, आश्चयभेदाः, अयं च पश्चप्रकारोऽप्याशयो भावः, अनेन विना चेष्टा कायवाद्यानेव्यापार्रूपा, द्रव्यक्रिया तुच्छा असारा अभिलिषतफलासायकत्वादित्येतदर्थः ॥ अथ के ते प्रणिधानाद्याशयाः १ उच्यते — प्रणिधानं प्रवृत्तिविंमजयः सिद्धिविंनियोगश्चेति पश्च, आह च (षोडशक ३)॥ प्रणिधि – प्रवृत्ति – विद्यजय – सिद्धि –

श्रीयोग-विंशिका प्रकरणम् ॥

118811

विनियोगभेदतः प्रायः ॥ धर्मज्ञैराख्यातः, ग्रुभाज्ञायः पश्चधाञ्त्र विधौ ॥ ६ ॥ इति । तत्र "हीनगुण-द्वेषाभावपरोपकारवासनाविशिष्टोऽधिकृतधर्मस्थानस्य कर्तव्यतोपयोगः प्रणिधानम्, " उक्तं च-प्रणिधानं तत्समये, स्थितिमत्तद्धः क्रूपानुगं चैव ॥ निरवद्यवस्तुविषयं, परार्थनिष्पत्तिसारं च ॥ ७ ॥ तत्समये प्रतिपन्नधर्मस्थानमर्यादायां, स्थितिमत् अविचलितस्वभावम् , तदधः स्वप्रतिपन्नधर्मस्थानादधस्तन-गुणस्थानवर्त्तिषु जीवेषु क्रूपानुगं करुणापरम्, न तु गुणहीनत्वात्तेषु द्वेषान्वितम्, शेषं सुगमम्॥ " अधिकृत-धर्मस्थानोद्देशेन तद्वपायविषय इतिकर्तव्यताशुद्धः शीघ्रक्रियासमाप्तीच्छादिलक्षणौतसुक्यविरहितः प्रयत्नातिशयः प्रवृत्तिः, " आह च-" तत्रैव तु प्रवृत्तिः, शुभसारोपायसङ्गतात्यन्तम् ॥ अधिकृतयत्नातिशया-दौत्सुक्यविवर्जिता चैव ॥ ८ ॥ " तत्रैव अधिकृतधर्मस्थान एव, शुभः-प्रकृष्टः सारो-नैपुण्यान्वितो य उपायस्तेन सङ्गता ॥ " विघ्रजयो नाम विघ्रस्य जयोऽस्मादिति व्युत्पत्त्या धर्मान्तरायनिवर्त्तकः परिणामः।" स च जेत्वव्यविघ्नत्रैविध्यात्रिविधः, तथा हि-यथा कस्यचित्कण्टकाकीर्णमार्गावतीर्णस्य कण्टकविघ्नो विशिष्टगमन-विघातहेतुर्भवति, तदपनयनं तु पथि प्रस्थितस्य निराक्करामनसम्पादकं, तथा मोक्षमार्गप्रवृत्तस्य कण्टकस्थानीय-शीतोष्णादिपरीपहेरुपद्भतस्य न निराकुलप्रवृत्तिः, तत्तितिक्षाभावनया तद्पाकरणे त्वनाकुलप्रवृत्तिसिद्धिरिति कण्ट-कविव्यज्ञयसमः प्रथमो हीनो विव्यज्ञयः १ ॥ तथा तस्यैव ज्वरेण भूश्वमभिभूतस्य निराक्करुगमनेच्छोरिप तत्क-र्त्तुमञ्चनुवतः कण्टकविद्यादिधको यथा ज्वरविद्यस्तज्जयश्च विशिष्टगमनप्रवृत्तिहेतुस्तथेहापि ज्वरकल्पाः शारीरा एव

सविव-रणम् ॥ योगशुद्धि-हेतूनांप्रणि-धानाद्या-अयानां स्वरूपम् ॥ ॥गा० १॥

11 88 11

大学の大

रोगा विशिष्टधर्मस्थानाराधनप्रतिबन्धकत्वाद्विष्टास्तदपाकरणं च 'हियाहारा मियाहारा' ॥ इत्यादिस्त्रोक्तरीत्या तत्कारणानासेवनेन, 'न मत्स्वरूपस्यते परीषहा लेशतोऽपि बाधकाः किन्तु देहमात्रस्यैव ' इति भावनाविशेषेण वा सम्यग्धर्माराधनाय समर्थमिति ज्वरविष्ठजयसमो मध्यमो द्वितीयो विष्ठजयः २॥ यथा च तस्यैवाध्वनि जिगमिषोर्दिग्मोहविद्योपस्थितौ 'भूयो भूयः प्रेर्यमाणस्याप्यध्वनीनैर्न गमनोत्साहः स्यात्तद्विजये तु स्वयमेव सम्यग्ज्ञानात्परैश्वाभिधीयमानमार्गश्रद्धानान्मन्दोत्साहतात्यागेन विशिष्टगमनसम्भवस्तथेहापि मोक्षमार्गे दिग्मो-हकल्पो मिथ्यात्वादिजनितो मनोविश्रमो विघ्नस्तज्जयस्तु गुरुपारतन्त्र्येण मिथ्यात्वादिप्रतिपक्षभावनया मनोविश्र-मापनयनाद्नविद्यन्त्रपाणसम्पादक इत्ययं मोहविद्यजयसम उत्तमस्तृतीयो विद्यजयः ३ ॥ एते च त्रयोऽपि विव्रजया आश्रयरूपाः सम्रुदिताः प्रवृत्तिहेतवोऽन्यतरवैकल्येऽपि तदसिद्धेरित्यवधेयम् ॥ उक्तं च--विव्रजयस्त्रि-विधः खलु, विज्ञेयो हीनमध्यमोत्कृष्टः॥ मार्ग इह कण्टकज्वर-मोहजयसमः प्रवृत्तिफलः॥ ९॥ इति ॥ " अतिचाररहिताधिकगुणे गुर्वादौ विनयवैयावृत्त्यबहुमानाद्यन्विता हीनगुणे निर्गुणे वा दयादानव्यसन-पतितदुःखापहारादिगुणप्रधाना मध्यमगुणे चोपकारफलवत्यिषकृतधर्मस्थानस्याहिंसादेः प्राप्तिः सिद्धिः ॥ " उक्तं च-सिद्धिस्तत्त्तद्धर्भ-स्थानावाप्तिरिह तात्त्विकी ज्ञेया ॥ अधिके विनयादियुता, हीने च दया-दिगुणसारा ॥ १० ॥ इति ॥ " स्वप्राप्तधर्मस्थानस्य यथोपायं परस्मित्रपि संपादकत्वं विनियोगः ॥ " अयं चानेकजन्मान्तरसन्तानक्रमेण प्रकृष्टधर्मस्थानावाप्तरवन्ध्यो हेतुः ॥ उक्तं च—सिद्धेश्चोत्तरकार्यं, विनियो-

प्रणिधाना-दीनामा-शयानां स्वरूपम् ॥ ॥गा०१॥ श्रीयोग-विंशिका प्रकरणम् ॥

॥ ४२ ॥

गोऽबन्ध्यमेतदेतस्मिन् ॥ सत्यन्वयसम्पत्त्या, सुन्दरमिति तत्परं यावत् ॥ ११ ॥ अबन्ध्यं न कदाचिन्निष्फलं एतत् धर्मस्थानमितंत्रादि, एतिस्मिन् विनियोगे सति, अन्वयसम्पत्त्या अविच्छेदभावेन, तत् विनियोगसाध्यं धर्मस्थानं, सुन्दरम् । इतिः भिन्नक्रमः समाप्त्यर्थश्च, यावत्परिमत्येवं योगः, यावत् परं प्रकृष्टं धर्मस्थानं, समाप्यत इत्यर्थः । इदमत्र हृदयम् – धर्मस्तावद्रागादिमलिवगमेन पृष्टिश्चद्विमचित्तमेव । पृष्टिश्च पृण्योपचयः, शुद्धिश्च घातिकर्मणां पापानां क्षयेण या काचिन्निर्मलता, तदुभयं च प्रणिधानादिलक्षणेन भावेनानु- बन्धवद्भवति, तदनुबन्धाच शुद्धिप्रकर्षः सम्भवति, निरनुबन्धं च तदशुद्धिफलमेवेति न तद्धर्मलक्षणम् , ततो यक्त- मुक्तं "प्रणिधानादिभावेन परिशुद्धः सर्वोपि धर्मव्यापारः सानुबन्धत्वाद् योगः" इति । यद्यप्येवं निश्चयतः परिशुद्धः सर्वोऽपि धर्मव्यापारो योगस्तथापि विशेषेण तान्त्रिकसङ्केतव्यवहारकृतेनासाधारण्येन स्थाना- दिगत एव धर्मव्यापारो योगः, स्थानाद्यन्यतम एव योगपदप्रवृत्तेः सम्मतत्वादिति भावः ॥ १ ॥

स्थानादिगतो धर्मव्यापारो विशेषेण योग इत्युक्तम् , तत्र के ते स्थानादयः १, कतिभेदं च तत्र योगत्वं १ इत्याह— ठाणुन्नत्थालंबण-रहिओ तंतस्मि पंचहा एसो॥ दुगमित्थ कम्मजोगो, तहा तियं नाणजोगो उ॥२॥

ठाणुन्नत्थेत्यादि । स्थीयतेऽनेनेति स्थानं-आसनिविशेषरूपं कायोत्सर्गपर्यङ्कवन्धपद्मासनादि सकलशास्त्रप्र-सिद्धम्, ऊर्णाः-शब्दः स च क्रियादाबुचार्यमाणस्त्रवर्णलक्षणः, अर्थः-शब्दाभिधेयव्यवसायः, आलम्बनं-बाह्यप्रतिमादिविषयष्यानम्, एते चत्वारो भेदाः, रहितः इति रूपिद्रव्यालम्बनरितो निर्विकल्पचिन्मात्रसमाधि- सविवरणं।। स्थानादी-नां पंचानां च्यापारा-णां योगत्वं तिद्विवेकथा।

118811

रूपः, इत्येवं एषः योगः, पञ्चविधः तन्त्रे योगप्रधानशास्त्रे, प्रतिपादित इति शेषः ॥ उक्तं च षोडशकः १३ स्थानोर्णार्थालम्बन-तदन्ययोगपरिभावनं सम्यक् ॥ परतत्त्वयोजनमलं, योगाभ्यास इति सम-यविदः ॥ ४ ॥ इति । स्थानादिषु योगत्वं च " मोक्षकारणीभूतात्मव्यापारत्वं योगत्वम् " इति योग-लक्षणयोगादनुपचरितमेव॥ यत् "यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधयोऽष्टावङ्गानि योगस्य ।। पातं० यो. द. २-२९ ॥" इति योगाङ्गत्वेन योगरूपता स्थानादिषु हेतुफलभावेनोपचारादभिधीयत इति षोडराकवृत्तावुक्तं तत् "चित्तवृत्तिनिरोधो योगः॥ या. यो. १-२ ॥" इति योगलक्षणाभित्रायेणेति ध्येयम् । अत्र स्थानादिषु द्वयं स्थानोर्णलक्षणं कर्मयोग एव, स्थानस्य साक्षाद्, ऊर्णस्याप्युचार्यमाणस्यैव ग्रहणादुचारणांशे क्रियारूपत्वात् । तथा ऋषं अर्थालम्बननिरालम्बनलक्षणं ज्ञानयोगः, तुः एवकारार्थ इति ज्ञानयोग एव, अर्था-दीनां साक्षाद् ज्ञानरूपत्वात् ॥ २ ॥ एष कर्मयोगो ज्ञानयोगो वा कस्य भवतीति स्वामिचिन्तायामाह— देसे सब्वे य तहा, नियमेणेसो चरित्तिणो होइ॥ इयरस्स बीयमित्तं, इतु चिय केइ इच्छंति॥३॥

देसे सन्वे य ति । सप्तम्याः पश्चम्यर्थत्वादेशतस्तथा सर्वतश्च, चारित्रिण एव एषः प्रागुक्तः स्थानादि-रूपो योगः, नियमेन इतरन्यवच्छेदलक्षणेन निश्चयेन भवति, क्रियारूपस्य ज्ञानरूपस्य वाऽस्य चारित्रमोहनी-यक्षयोपश्चमनान्तरीयकत्वात्, अत एवाध्यात्मादियोगप्रवृत्तिरिप चारित्रप्राप्तिमारभ्येव ग्रन्थकृता योगविन्दौ प्ररूपिता, तथा हि—

योगतत्त्व-निष्कर्षः, स्थानोर्ण-योः कर्म-योगत्वमः र्थादीनां च ज्ञान-योगत्वं, तयोःस्वा-मित्ररूप-णश्र ॥ ‼गाथा २॥ श्रीयोग-विशिका प्रकरणम् ॥

॥ ४३ ॥

देशादिभेदतश्चित्र-मिदं चोक्तं महात्मभिः॥ अत्र पूर्वोदितो योगो-ऽध्यात्मादिः सम्प्रवर्त्तते ॥३५७॥ इति, देशादिभेदतः देशसर्वविशेषाद् , इदं चारित्रं, अध्यात्मादिः अध्यात्मं १ भावना २ आध्यानं ३ समता ४ वृत्तिसंक्षयश्च ५ ॥ तन्त्राध्यातमं " उचितप्रवृत्तेर्वतभृतो मैत्र्यादिभावगर्भं शास्त्राञ्जीवादितन्वचिन्तनम् १"॥ भावना " अध्यात्मस्यैव प्रतिदिनं प्रवर्धमानश्चित्तवृत्तिनिरोधयुक्तोऽभ्यासः २" ॥ आध्यानं " प्रशस्तै-कार्थविषयं स्थिरप्रदीपसद्यामुत्पातादिविषयस्थमोपयोगयुतं चित्तम् ३ " ॥ समता " अविद्याकल्पितेष्टानिष्टत्व-संज्ञापरिहारेण ग्रभाग्रभानां विषयाणां तुल्यताभावनम् ४"॥ वृत्तिसंक्षयश्च "मनोद्वारा विकल्परूपाणां शरीर-द्वारा परिस्पन्दरूपाणामन्यसंयोगात्मकवृत्तीनामपुनर्भावेन निरोधः ५॥ " अथैतेषामध्यात्मादीनां स्थानादिषु क्रव कस्यान्तर्भावः ? इति चेद् , उच्यते — अध्यातमस्य चित्रभेदस्य देवसेवाजपतन्वचिन्तनादिरूपस्य यथाक्रमं स्थाने ऊर्णेऽर्थे च ॥ भावनाया अपि भाव्यमानविषयत्वात्त्रत्रैव ॥ ध्यानस्यालम्बने ॥ समतावृत्तिसंक्षय-योश्च तदन्ययोग इति भावनीयम् ॥ ततो देशतः सर्वतश्च चारित्रिण एव स्थानादियोगप्रवृत्तिः सम्भवतीति सिद्धम् ॥ नतु यदि देशतः सर्वतश्च चारित्रिण एव स्थानादियीगः तदा देशविरत्यादिगुणस्थानहीनस्य व्यवहारेण श्राद्धधर्मादौ प्रवर्तमानस्य स्थानादिक्रियायाः सर्वथा नैष्फल्यं स्यादित्याश्चश्र्वाह-इतरस्य देशसर्वचारित्रिव्यति-रिक्तस्य, स्थानादिकं, इत एव देशसर्वचारित्रं विना योगसम्भवाभावादेव, बीजमात्रं योगबीजमात्रं, केचिद् व्यवहारनयप्रधानाः, इच्छन्ति । "मोक्षकारणीभूतचारित्रतत्त्वसंवेदनान्तर्भूतत्वेन स्थानादिकं चारि-

णम् योग-स्वामि-प्रसङ्गेना-ध्यात्मा-दीनां योग-भेदानां प्ररूपणम् र्प प्रमानादि-ष्यवतास्था। श्रीमाथा ३ ॥

ાા ૪૨ ત

त्रिण एव योगः, अपुनर्बन्धकसम्यग्दशोस्तु तचोगबीजम् " इति निश्रयनयाभिमतः पन्थाः ॥ व्यव-हारनयस्तु योगबीजमप्युपचारेण योगमेवेच्छतीति व्यवहारनयेनापुनर्बन्धकादयः स्थानादियोगस्वामिनः ॥ निश्र-यनयेन तु चारित्रिण एवेति विवेकः । तदिद्युक्तम्-"अपुनर्बन्धकस्यायं, व्यवहारेण तात्त्विकः ॥ अध्या-त्मभावनारूपो, निश्चयेनोत्तरस्य तु ॥ ३६९ ॥ " इति । अपुनर्बन्धकस्य उपलक्षणात्सम्यग्दृष्टेश्व. च्य-वहारेण कारणे कार्यत्वोपचारेण, तात्त्विकः, कारणस्यापि कथश्चित्कार्यत्वात् । निश्चयेन उपचारपरिहारेण, उत्तरस्य तु चारित्रिण एव !! सकृद्धन्धकादीनां तु स्थानादिकमशुद्धपरिणामत्वानिश्चयतो व्यवहारतश्च न योगः किन्तु योगाभ्यास इत्यवधेयम्, उक्तं च-" सकूदावर्त्तनादीना-मतात्त्विक उदाहृतः॥ प्रत्यपायफल-प्राय-स्तथा वेषादिमात्रतः ॥ ३७० ॥ " सकृद्-एकवारमावर्तन्ते-उत्कृष्टां स्थितिं बध्नन्ति ये ते सकृदा-वर्तनाः, आदिशब्दाद्विरावर्तनादिग्रहः, 'अतात्त्विकः ' व्यवहारतो निश्चयतश्चातत्त्वरूपः ॥ ३ ॥ तदेवं स्था-नादियोगस्वामित्वं विवेचितम्, अथैतेष्वेव प्रतिभेदानाह— इकिको य चउद्धा, इत्थं पुण तत्तओ मुणेयव्वो । इच्छापवित्तिथिरसि-द्विभेयओ समयनीईए ॥४॥

इक्किको य त्ति । अत्र स्थानादौ, पुनः कर्मज्ञानिविभेदाभिधानापेक्षया भूयः, एकैकश्चतुर्द्धा तत्त्वतः सामान्येन दृष्टाविष परमार्थतः, समयनीत्या योगज्ञास्त्रप्रतिपादितपरिपात्या, इच्छाप्रवृत्तिस्थिरसिद्धिभेदतः इच्छाप्रवृत्तिस्थिरसिद्धिभेदतः इच्छाप्रवृत्तिस्थिरसिद्धिभेदतः

निश्चयव्य-वहारनय-मेदेन यो-गाधिका-रिप्ररूपणं॥ इच्छादि-योगभेदो-पक्रमश्च॥ गाथा ४॥ श्रीयोग-र्विञ्चिका प्रकरणम् ॥ ॥ ४४ ॥

तज्जुत्तकहापीईइ, संगया विपरिणामिणी इच्छा ॥ सव्वत्थुवसमसारं, तप्पालणमो पवत्ती उ ॥५॥ तह चेव एयबाहग-चिंतारहियं थिरत्तणं नेयं॥ सब्वं परत्थसाहग-रूवं पुण होइ सिद्धि ति ॥६॥ तज्जुत्तकहा इत्यादि । तद्युक्तानां-स्थानादियोगयुक्तानां, कथायां प्रीत्या-अर्थबुभुत्सयार्थबोधेन वा जनितो यो हर्षस्तल्लक्षणया, सङ्गता-सहिता, विपरिणामिनी विधिकर्तृबहुमानादिगर्भं स्वोल्लासमात्राद्यत्किश्चिद्भया-सादिरूपं विचित्रं परिणाममादधाना, इच्छा भवति, द्रव्यक्षेत्राद्यसामध्येणाङ्गसाकल्याभावेऽपि यथाविहितस्थाना-दियोगेच्छया यथाशक्ति क्रियमाणं स्थानादि इच्छारूपमित्यर्थः। प्रवृत्तिस्तु सर्वेत्र सर्वावस्थायां, उपरामसारं उपञ्चमप्रधानं यथा स्यात्तथा, तत्पालनं यथाविहितस्थानादियोगपालनम्, ओ ति प्राकृतत्वात् । वीर्यातिश्याद् यथाशास्त्रमङ्गसाकल्येन विधीयमानं स्थानादि प्रवृत्तिरूपिमत्यर्थः ॥ ५ ॥ तह चेव ति । तथैव प्रवृत्तिवदेव सर्वत्रोपश्चमसारं स्थानादिपालनम्, एतस्य-पाल्यमानस्य स्थानादेर्बोधकचिन्तारहितं स्थिरत्वं ज्ञेयम् ॥ प्रवृ-चिस्थिरयोगयोरेतावान् विशेषः —यद्त प्रवृत्तिरूपं स्थानादियोगविधानं सातिचारत्वाद्वाधकचिन्तासहितं भवति । स्थिररूपं त्वम्याससौष्ठवेन निर्वाधकमेव जायमानं तजातीयत्वेन बाधकचिन्ताप्रतिघाताच्छुद्धिविशेषेण तद्नुत्थानाच तद्रहितमेव भवतीति ॥ सर्वं स्थानादि स्वस्मिन्तुपञ्चमिवशेषादिफलं जनयदेव, परार्थसाधकं-स्वसिन्निहितानां स्थानादियोगशुद्धभाववतामपि तत्सिद्धिविधानद्वारा परगतस्वसदृश्कलसम्पादकं, पुनः सिद्धिर्भवति । अत एव सिद्धाऽहिंसानां समीपे हिंसाञ्चीला अपि हिंसां कर्तुं नालम्, सिद्धसत्यानां च समीपेऽसत्यप्रिया अप्यसत्यमभिधातुं

सविवर-णम् ॥ इच्छा-प्रदु-ति-स्थैर्य-सिद्धियमा-नां स्वरूप-निरूपणम्॥ गाथा ५-६॥

11 88 11

नालम् । एवं सर्वत्रापि ज्ञेयम् । इतिः इच्छादिभेदपरिसमाप्तिस्चकः । अत्रायं मत्कृतः संग्रहश्लोकः — इच्छा तद्वत्कथाप्रीतिः, पालनं शमसंयुतम् ॥ पालनं (प्रवृत्तिः ), दोषभीहानिः स्थैर्यं, सिद्धिः परार्थता ॥ १॥ ( बन्दभेदेन ज्ञानसारे २७-४ ) इति ॥ ६॥ उक्ता इच्छादयो भेदाः, अथैतेषां हेतूनाह— एए य चित्तरूवा, तहाखओवसमजोगओ हुंति॥ तस्स उ सद्धापीयाइजोगओ भव्वसत्ताणं॥७॥ एए य ति । एते च इच्छादयः, चित्ररूपाः परस्परं विजातीयाः स्वस्थाने चासङ्ख्यभेदभाजः, तस्य तु अधिकृतस्य स्थानादियोगस्यैव, श्रद्धा-इदमित्थमेवेति प्रतिपत्तिः, प्रीतिः-तत्करणादौ हर्षः, आदिना धृतिधार-णादिपरिग्रहः, तद्योगतः, भव्यसत्त्वानां मोक्षगमनयोग्यानामपुनर्वन्धकादिजन्तूनां, तथाक्षयोपदामयोगतः तत्तत्कार्यजननानुकुलविचित्रक्षयोपञ्चमसम्परया भवन्ति, इच्छायोगादिविशेषे आञ्चयभेदाभिन्यङ्गयः क्षयोपशमभेदो हेतुरिति परमार्थः। अत एव यस्य यावन्मात्रः क्षयोपशमस्तस्य तावन्मात्रेच्छादिसम्पत्त्या मार्गे प्रवर्त्तमानस्य स्रक्ष्मन बोधाभावेऽपि मार्गानुसारिता न व्याहन्यत इति सम्प्रदायः॥७॥ इच्छादीनामेव हेतुभेदमभिधाय कार्यभेदमभिधत्ते – अणुकंपा निव्वेओ, संवेगो होइ तह य पसमु त्ति ॥ एएसि अणुभावा, इच्छाईणं जहासंखं ॥ ८ ॥ अणुकंप ति । अनुकम्पा द्रव्यतो भावतश्च यथाशक्ति दुःखितदुःखपरिहारेच्छा, निर्वेदः नैर्गुण्य-

इच्छादाना हेतुमेदाः कार्यभेदा निरूपिताः ॥ गाथा ७–८॥

परिज्ञानेन भवचारकाद्विरक्तता, संवेगः मोक्षाभिलाषः, तथा प्रश्नमश्च क्रोधकण्ड्विपयतृष्णोपशमः, इत्येते एतेषां इच्छादीनां योगानां यथासङ्ख्यं, अनु-पश्चाद् भावाः अनुभावाः कार्याणि भवन्ति । यद्यपि सम्य- श्रीयोग-विशिका प्रकरणम् ॥ ॥ ४५ ॥

क्तवस्येवैते कार्यभूतानि लिङ्गानि प्रवचने प्रसिद्धानि, तथापि योगानुभवसिद्धानां विशिष्टानामेतेषामिहेच्छायोगा-दिकार्यत्वमिभधीयमानं न विरुध्यत इति द्रष्टच्यम् । वस्तुतः केवलसम्यक्त्वलाभेऽपि व्यवहारेणेच्छादियोगप्रवृत्ते-रेवानुकम्पादिभावसिद्धेः । अनुकम्पादिसामान्ये इच्छायोगादिसामान्यस्य तद्विशेषे च तद्विशेषस्य हेतुत्वमित्येव न्यायसिद्धम् । अत एव श्वमसंवेगनिर्वेदानुकम्पाऽऽस्तिक्यलक्षणानां सम्यक्त्वगुणानां पश्चानुपूर्व्येव लाभक्रमः । प्राधान्याचेत्यमुपन्यास इति सद्धर्मविद्याकायां प्रतिपादितम् ॥ ८ ॥ तदेवं हेतुभेदेनानुभावभेदेन चेच्छादि-भेदविवेचनं कृतम्, तथा च स्थानादावेकैकस्मिन्नच्छादिभेदचतुष्टयसमावेशादेतद्विषया अशीतिभेदाः सम्पन्ना एतिन्नवेदनपूर्वमिच्छादिभेदिमन्नानां स्थानादीनां सामान्येन योजनां शिक्षयन्नाह—

एवं ठियम्मि तत्ते, नाएण उ जोयणा इमा पयडा ॥ चिइवंदणेण नेया, नवरं तत्त्वणुणा सम्मं ॥९॥
एवं इत्यादि । एवं अग्रना प्रकारेणेच्छादिप्रतिभेदैरशीतिभेदो योगः, सामान्यतस्तु स्थानादिः पञ्चभेद इति,
तत्त्वे योगतत्त्वे, स्थिते व्यवस्थिते, ज्ञातेन तु दृष्टान्तेन तु, चैत्यवन्दनेन इयं प्रकटा क्रियाभ्यासप्रजनप्रत्यक्षविषया, योजना प्रतिनियतविषयव्यवस्थापना, नवरं केवलं, तत्त्वज्ञेन सम्यगवैपरीत्येन ज्ञेया ॥९॥ तामेवाह—
अरिहंतचेइयाणं, करेमि उस्लग्ग एवमाइयं ॥ सद्धाजुत्तस्स तहा, होइ जहत्थं पयन्नाणं ॥ १०॥
एयं चऽत्थालंबण-जोगवओ पायमविवरीयं तु ॥ इयरेसिं ठाणाइसु, जत्तपराणं परं सेयं॥ ११॥
अरिहंत इत्यादि। अरिहंतचेइयाणं करेमि काउस्सग्गं एवमादि चैत्यवन्दनदण्डकविषयं, श्रद्धायुक्त-

इच्छादि-भेदविश्वि-ष्टानां स्था-नादीनां प्रतिभेद विवक्षयाऽ-शीतिभेद-त्वस्य ितद्योजना-याश्व 🕹 प्ररूपणम् ॥ श्रीगाथा ९-

स्य क्रियास्तिक्यवतः, तथा तेन प्रकारेणोचार्यमाणस्वरसम्पन्मात्रादिशुद्धस्फुटवर्णानुपूर्वीलक्षणेन, 'यथार्थं 'अभ्रा-न्तं, पदज्ञानं भवति, परिशुद्धपदोचारे दोषाभावे सति परिशुद्धपदज्ञानस्य श्रावणसामग्रीमात्राधीनत्वादिति भावः ॥१०॥ 'एयं च'त्ति । 'एतच' परिशुद्धं चैत्यवन्दनदण्डकपदपरिज्ञानम् , अर्थः-उपदेशपदप्रसिद्धपद-वाक्य-महा-वाक्यै-दम्पर्यार्थपरिश्चद्धज्ञानम् ,आलम्बनं च-प्रथमे दण्डकेऽधिकृततीर्थकृत् ,द्वितीये सर्वे तीर्थकृतः,तृतीये प्रवचनम् . चतुर्थे सम्यग्दृष्टिः शासनाधिष्ठायक इत्यादि, तद्योगचतः-तत्प्रणिधानवतः, 'प्रायः' बाहुल्येन, ' अविपरीतं तु अभीष्सितपरमफलसम्पादकमेव, अर्थालम्बनयोगयोर्ज्ञानयोगतयोपयोगरूपत्वात्, तत्सहितस्य चैत्यवन्दनस्य भाव-चैत्यवन्दनत्वसिद्धः, भावचैत्यवन्दनस्य चामृतानुष्ठानरूपत्वेनावव्यं निर्वाणफलत्वादिति भावः । प्रायोग्रहणं सापा-ययोगवद्भ्यावृत्त्यर्थम् । द्विविधो हि योगः—सापायो निरपायश्च, तत्र निरुपक्रममोक्षपथप्रतिकूलचित्तवृद्धिकारणं प्राकालार्जितं कर्म अपायस्तत्सहितो योगः सापायः, तद्रहितस्तु निरपाय इति। तथा च सापायार्थालम्बनयोगवतः कदाचित्फलविलम्बसम्भवेऽपि निरपायतद्वतोऽविलम्बेन फलोत्पत्तौ न व्यभिचार इति प्रायोग्रहणार्थः । इतरेषां अर्थालम्बनयोगाभाववताम् , एतचैत्यवन्दनस्त्रपदपरिज्ञानं, स्थानादिषु यत्नवतां गुरूपदेशानुसारेण विशुद्ध-स्थानवर्णीद्यमपरायणानामर्थालम्बनयोगयोश्च तीत्रस्पृहावतां, परं केवलं, श्रेयः, अर्थालम्बनयोगामावे वाचनायां पृच्छनायां परावर्तनायां वा तत्पदपरिज्ञानस्यानुप्रेक्षाऽसंवलितत्वेन 'अनुपयोगो द्रव्यम्' इतिकृत्वा द्रव्यचैत्यव-न्दनरूपत्वेऽपि स्थानोर्णयोगयत्नातिश्चयादर्थालम्बनस्पृहयालुतया च तद्धेत्वनुष्ठानरूपतया भावचैत्यवन्दनद्वारा पर-

चैत्यवन्द-नद्धत्रादौ-स्थानादी-नां योजना ॥ गाथा १०-११॥

विंशिका प्रकरणम् ॥ 11 88 11

म्परया स्वफलसाधकत्वादिति भावः ॥११॥ स्थानादियत्नाभावे च तचैत्यवन्दनानुष्ठानमप्राधान्यरूपद्रव्यतामास्क-न्दिनिष्फलं विपरीतफलं वा स्यादिति लेशतोऽपि स्थानादियोगाभाववन्तो नैतत्प्रदानयोग्या इत्युपदिशनाह— इहरा उ कायवासिय-पायं अहवा महामुसावाओ॥ ता अणुरूवाणं चिय,कायव्वो एयविन्नासो॥१२

निस्य द्रव्य-र्दुं चैत्यव-न्दनप्रदा-नायोग्यत्वं प्ररूपितम्।। गाथा १२ ॥

इहरा उत्ति। इतरथा तु अर्थालम्बनयोगाभाववतां स्थानादियत्नाभावे तु तत् चैत्यवन्दनानुष्ठानं, कायचा-सितप्रायं समूर्च्छनजप्रवृत्तितुल्यकायचेष्टितप्रायं मानसोपयोगशून्यत्वात्, उपलक्षणाद्वाग्वासितप्रायमपि द्रष्टव्यं, तथा चाननुष्ठानुरूपत्वात्रिष्फलमेतदिति भावः । अथवा इति दोषान्तरे, तचैत्यवन्दनानुष्ठानं महामृषावादः, " स्थानमौनध्यानैरात्मानं व्युत्सृजािम " इति प्रतिज्ञया विहितस्य चैत्यवन्दनकायोत्सर्गादेः स्थानािदभक्ते मृषावादस्य स्फुटत्वात्, स्वयं विधिविपर्ययप्रवृत्तौ परेषामेतदनुष्ठाने मिथ्यात्वबुद्धिजननद्वारा तस्य लौकिकमृषावा दादितगुरुत्वाच, तथा च विपरीतफलं तेषामेतदनुष्ठानं सम्पन्नम् । येऽपि स्थानादिशुद्धमप्यैहिककीर्न्यादीच्छयाऽऽम्रु-ष्मिकस्वर्लोकादिविभूतीच्छया वैतदनुष्ठानं कुर्वन्ति तेषामपि मोक्षार्थकप्रतिज्ञया विहितमेतचदिपरीतार्थतया क्रिय-माणं विषगरानुष्ठानान्तरभूतत्वेन महामृषावादानुबन्धित्वाद्विपरीतफलमेवेति । विषाद्यनुष्ठानस्वरूपं चेत्थम्रपदर्शितं पतञ्जल्याचुक्तभेदान् स्वतन्त्रेण संवादयता ग्रन्थकृतैव योगविन्दौ-" विषं गरोऽननुष्ठानं, तद्वेतुरमृतं परम् ॥ गुर्वोदिपूजानुष्ठान-मपेक्षादिविधानतः ॥ १५५ ॥" विषं स्थावरजङ्गमभेदभिन्नम्, ततो विषमिव विषम्, एवं गर इव गरः, परं गरः कुद्रव्यसंयोगजो विषविशेषः, अननुष्ठानं अनुष्ठानाभासं, तथा तद्धेतुः

अनुष्टानहेतुः, अमृतमिवामृतं अमरणहेतुत्वात् , अपेक्षा-इहपरलोकस्पृहा, आदिशब्दादनाभोगादेश्व यद् विधानं-विशेषस्तसात् ॥ " विषं लब्ध्याचपेक्षातः, इदं सचित्तमारणात् ॥ महतोऽल्पार्थनाज्ज्ञेयं, लघुत्वापादः नात्तथा ॥१५६॥ " लब्ध्यादेः-लब्धिकीर्त्यादेः, अपेक्षातः-स्पृहातः, इदं अनुष्ठानं, विषं सचित्तमारणात् परिशुद्धान्तःकरणपरिणामविनाञ्चनात्, तथा महतोऽनुष्ठानस्य, अल्पार्थनात् तुच्छलब्ध्यादिप्रार्थनेन, लघुत्व-स्यापादनादिदं विषं ज्ञेयम् ॥ " दिव्यभोगाभिलाषेण, गरमाहर्मनीषिणः॥ एतद्विहितनीत्यैव, काला-न्तरनिपातनात् ॥ १५७ ॥ " एतद् अनुष्ठानं ऐहिकभोगनिस्पृहस्य स्वर्गभोगस्पृहया गरमाहुः, विहित-नीत्यैव विषोक्तनीत्यैव, केवलं कालान्तरे-भवान्तररूपे, निपातनात्-अनर्थसम्पादनात्। विषं सद्य एव विनाशहेतुः, गरश्र कालान्तरेणेत्येवग्रुपन्यासः ॥ " अनाभोगचतश्चैत-दननुष्ठानमुच्यते ॥ सम्प्रमुर्ण्यं मनोsस्येति, ततश्चेतद्यथोदितम् ॥ १५८ ॥ " अना भोगवतः क्रुत्रापि फलादावप्रणिहितमनसः, एतद् अनुष्ठानं, अननुष्ठानं अनुष्ठानमेव न भवतीत्यर्थः । सम् इति समन्ततः प्रकर्षेण सुरुधं सन्निपातोपहतस्येवानध्यवसा-यापन्नं, मनोऽस्य, इतिः पादसमाप्तौ। यत एवं ततो यथोदितं तथैव।। "एतद्रागादिदं हेतुः, श्रेष्ठो योगविदो विदुः ॥ सदनुष्ठानभावस्य, ग्रुभभावांदायोगतः ॥ १५९ ॥ " एतद्रागात् सदनुष्ठानबहुमानात्, इदं आदिधार्मिककालभावि देवपूजाद्यनुष्ठानं, सदनुष्ठानं भावस्य तान्विकदेवपूजाद्याचारपरिणामस्य ग्रुत्तेयद्वेषेण मनाग् मुक्त्यनुसारेण वा द्युभभावलेकायोगात्, श्रेष्ठः अवन्ध्यो, हेतुरिति योगविदो विदुः जानते॥ " जिनोदि-

विष-गर-अननु-ष्ठान-तद्धे-तु-अमृता-नुष्ठानलक्ष-णस्त्ररूपा-दिप्ररूपणं॥ गाथा १२॥ श्रीयोग-विञ्चिका-प्रकरणम् ॥ ॥ ४७॥

तमिति त्वाहु-भीवसारमदः पुनः ॥ संवेगगर्भमत्यन्त-ममृतं मुनिपुङ्गवाः ॥ १६०॥ " जिनोदितमित्येव, भावसारं श्रद्धाप्रधानं, अदः अनुष्ठानं, संवेगगर्भं मोक्षाभिलापसितं अत्यन्तं अतीव अमरणहेतुत्वादमृतसंज्ञमाहुर्मुनिपुङ्गवाः गौतमादिमहामुनयः ॥ एतेषु त्रयं योगाभासत्वादिहतम्, द्वयं तु सद्योगत्वाद्वितमिति तन्त्रम् । यत एवं स्थानादियत्नाभाववतोऽनुष्ठाने महादोषः, तत् तस्मात्, अनुरूपाणामेव योग्यानामेव, एतद्विन्यासः चैत्यवन्दनसूत्रप्रदानरूपः कर्तव्यः ॥ १२ ॥ क एतद्विन्यासानुरूपा इत्याकाङ्गायामाह—
जे देसविरङ्जुत्ता, जम्हा इह वोसिरामि कायं ति ॥ सुच्च विरर्हण इमं, ता सम्मं चितियव्विम्णाः ॥ इतः १

जे इत्यादि । ये देशिवरितयुक्ताः पश्चमगुणस्थानपरिणितमन्तः ते इह अनुरूपा इति शेषः । कुतः ? इत्याह—यस्मात् इह चैत्यवन्दनस्त्रे, 'ट्युत्सृजािम कायम् 'इति श्रूयते, इदं च विरतौ सत्यां सम्भवति, तदभावे कायच्युत्सर्गासम्भवात् , तस्य गुप्तिरूपविरतिभेदत्वात् , ततः सम्यक् चिन्तित्वच्यमेतत् यदुत कायं च्युत्सृजािम इतिप्रतिज्ञान्यथानुपपत्त्या देशविरतिपरिणामयुक्ता एव चैत्यवन्दनानुष्ठानेऽधिकारिणः, तेषामेवागमप-रतन्त्रतया विधियत्नसम्भवेनामृतानुष्ठानसिद्धेरिति। एतच मध्यमाधिकारिग्रहणं तुल्लादण्डन्यायेनाद्यन्तग्रहणार्थम् , तेन परमामृतानुष्ठानपराः सर्वविरतास्तत्त्वत एव तद्धेत्वनुष्ठानपराः। अपुनर्वन्धका अपि च व्यवहारादिहाधिकारिणो गृह्यन्ते, कुग्रहविरहसम्पादनेनापुनर्वन्धकानामपि चैत्यवन्दनानुष्ठानस्य फलसम्पादकतायाः पश्चादाकादिप्रसिद्ध-त्वादित्यवधेयम् । ये त्वपुनर्वन्धकादिभावमप्यस्पृश्चन्तो विधिबहुमानादिरहिता गतानुगतिकत्यैव चैत्यवन्दनाद्य-

रणम् ॥ चैत्यवन्द-नाधिका-रिनिह्य-णम् ॥ गाथा १२-१३॥ रणम् ॥

ા છે હા

नुष्ठानं कुर्वन्ति ते सर्वथाऽयोग्या एवेति व्यवस्थितम् ॥ १३ ॥ नन्वविधिनाऽपि चैत्यवन्दनाद्यनुष्ठाने तीर्थप्रवृत्तिर-व्यवच्छिन्ना स्यात् , विधेरेवान्वेषणे तु द्वित्राणामेव विधिपराणां लाभात् क्रमेण तीर्थोच्छेदः, स्यादिति तदनुच्छे-दायाविध्यनुष्ठानमप्यादरणीयमित्याशङ्कायामाह— [ एसो असमंजसविहाणा ॥ १४ ॥ तित्थस्सुच्छेयाइ वि, नालंबण जं ससम्एमेव ( नालंबणिजं जमेमेवेत्थ् ) ॥ सुत्तिविरयाइ नासो,

तित्थस्स इत्यादि । अत्र अविध्यनुष्ठानं, तीर्थोच्छेदाचि नालम्बनं, तीर्थानुच्छेदायाविध्यनुष्ठानमपि कर्तव्यमिति नालम्बनीयम्। यद् यस्मात्, एवमेव अविध्यनुष्ठानं क्रियमाण एव, असमञ्जसिवधानात् विहितान्यथाकरणादशुद्धपारम्पर्यप्रवृत्त्या सूत्रिकियाया विनाद्याः, स एष तीर्थोच्छेदः। निह तीर्थनाम्ना जनसमुदाय एव तीर्थम्, आज्ञारहितस्य तस्यास्थिसङ्घातरूपत्वप्रतिपादनात्, किन्तु 'स्त्रविहितयथोचितिक्रयाविशिष्टसाधुसाध्वीश्राव-कश्राविकासमुदायः,' तथा चाविधिकरणे सूत्रक्रियाविनाशात्परमार्थतस्तीर्थविनाश एवेति तीर्थोच्छेदालम्बनेनाविधिस्थापने लाममिच्छतो मूलक्षतिरायातेत्यर्थः ॥१४॥ सूत्रक्रियाविनाशस्यैवाहितावहतां स्पष्टयन्नाह— [॥१५॥ स्त्रो एसं वंकओ चिय्, न य सयमयमारियाणमविसेसो॥ एयं पि भावियव्वं, इह तित्थुच्छेयभीरूहिं

सो एस ति । स एषः स्त्रक्रियाविनाञ्चः, वक्र एव तीर्थोंच्छेदपर्यवसायितया दुरन्तदुःखफल एव । ननु शुद्धक्रियाया एव पक्षपाते क्रियमाणे शुद्धायास्तस्या अलाभादशुद्धायाश्वानङ्गीकारादानुश्रोतसिक्या वृत्त्याऽक्रिया-परिणामस्य स्वत उपनिपातात्तीर्थोच्छेदः स्यादेव, यथाकथश्चिदनुष्ठानावलम्बने च जैनक्रियाविशिष्टजनसमुदायरूपं

पि फल-वस्त्रमिति पराशंका-निवारणं सोपप-त्तिकम् ॥ गाथा १४–१५॥ श्रीयोग-विंशिका प्रकरणम् ॥ ॥ ४८ ॥

तीर्थं न व्यवच्छि द्यते, न च कर्तुरविधिक्रियया गुरोरुपदेशकस्य कश्चिद्दोषः, अक्रियाकर्तुरिवाविधिक्रियाकर्तुस्तस्य स्वपरिणामाधीनप्रवृत्तिकत्वात . केवलं क्रियाप्रवर्तनेन गुरोस्तीर्थव्यवहाररक्षणाद्गण एवेत्याशङ्कायामाह-न च स्वयं-मृतमारितयोरविद्योषः, किन्तु विशेष एव, स्वयंमृते स्वदुष्टाशयस्यानिमित्तत्वात्, मारिते च मार्यमाणकर्मविपा-कसमुपनिपातेऽपि स्वदृष्टाश्चयस्य निमित्तत्वात्, तद्वदिह स्वयमिक्रियाप्रवृत्तं जीवमपेश्च्य गुरोर्न दृषणम्, तदीयाविधि-प्ररूपणमवलम्बय श्रोतुरविधिप्रवृत्तौ च तस्योनमार्गप्रवर्तनपरिणामादवक्यं महादृषणमेव, तथा च श्रुतकेविलनो वचनम्-"जह सरणमुवगयाण, जीवाण सिरो निर्कितए जो उ ॥ एवं आयरिओ वि हु, उस्सुत्तं पण्णवेंतो य ॥५१८॥" उपदेशमाला [यथा शरणमुपगतानां जीवानां शिरो निकृन्तति यस्तु । एवमाचार्योपि उत्सत्रं प्रज्ञापयंश्र ] न केवलमविधिप्ररूपणे दोषः, किन्त्वविधिप्ररूपणाभोगेऽविधिनिषेधासम्भवात्तदाशंसनानुमोदनापत्तेः फलतस्तत्प्रवर्तकत्वाद्दोष एव, तस्मात् " स्वयमेतेऽविधिप्रवृत्ता नात्रास्माकं दोषो वयं हि कियामेवोपदि-द्यामो न त्वविधिम्" एतावन्मात्रमपुष्टालम्बनमवलम्बय नोदासितव्यं परहितनिरतेन धर्माचार्येण, किन्तु सर्वो-द्यमेनाविधिनिषेधेन विधावेव श्रोतारः प्रवर्तनीयाः, एवं हि ते मार्गे प्रवेशिताः, अन्यथा तून्मार्गप्रवेशनेन नाशिताः। एतदिप भावियतव्यमिह तीर्थोच्छेदभीरुभिः विधिव्यवस्थापननेनैव ह्येकस्यापि जीवस्य सम्यग् बोधिलाभे चतुर्दश-रक्जवात्मकलोकेऽमारिपटहवादनात्तीर्थोन्नतिः, अविधिस्थापने च विपर्ययात्तीर्थोच्छेद एवेति । यस्तु श्रोता विधि-शास्त्रश्रवणकालेऽपि न संवेगभागी तस्य धर्मश्रावणेऽपि महादोष एव, तथा चोक्तं ग्रन्थकृतैव १० षोडशके--

शि सविव-रणम् ॥ अविघ्य-जुष्टानकर्तुः कारियतुश्च दोपावह-त्वम् ॥ गाथा १६॥

11 88 11

"यः श्रुण्वन् (श्रुण्वन्नपि) सिद्धान्तं, विषयपिपासातिरेकतः पापः ॥ प्राप्नोति न संवेगं, तदापि यः सोऽचिकित्स्य इति ॥ १४ ॥ नैवंविधस्य श्रास्तं, मण्डल्युपवेश्चनप्रदानमपि ॥ कुर्वन्नेतद्धरुपि, तदिधिकदोषोऽवगन्तव्यः ॥ १६ ॥ " मण्डल्युपवेश्चनं – सिद्धान्तदानेऽर्थमण्डल्युपवेश्चनम् । तदिधिकदोषः अयोग्यश्रोतुरिधकदोषः, पापकर्तुरपेक्षया तत्कारियतुर्महादोषत्वात् । तस्माद्विधिश्रवणरिसकं श्रोतारम्रद्दिश्यविधिप्ररूपणेनैव गुरुस्तीर्थव्यवस्थापको भवति, विधिप्रवृत्त्येव च तीर्थमव्यवच्छिनं भवतीति सिद्धम् ॥ १५ ॥ ननु किमेतावद्वार्थगवेषणया १, यद्घहुभिर्जनैः क्रियते तदेव कर्तव्यं 'महाजनो येन गतः स पन्धाः' इति वचनात्, जीतव्यवहारस्यैवेदानीं बाहुल्येन प्रवृत्तेस्तस्यैवाऽऽतीर्थकालभावित्वेन तीर्थव्यवस्थापकत्वादित्याशङ्कायामाह— मृत्तृण लोगसन्नं, उद्दूण य साहुसमयसब्भावं ॥ सम्मं पयद्वियव्वं, बुहेणमइनिउणबुद्धीए ॥१६॥ सन्तर्मा वि । प्रस्ता स्रोक्तां स्राप्ति स्रविधाना

मुत्तृण ति। मुक्त्वा लोकसंज्ञां लोक एव प्रमाणं इत्येवंरूपां शास्त्रनिरपेक्षां मितं,उङ्ढूण य ति वोहृवा च, साधुसमयसद्भावं समीचीनसिद्धान्तरहस्यं, सम्यग् विधिनीत्या, प्रवित्तित्वयं चैत्यवन्दनादौ, बुधेन पण्डितेन, अतिनिपुणबुद्ध्या अतिशयितसक्ष्मभावानुधाविन्या मत्या । साधुसमयसद्भावश्चायम् ( ज्ञानसार, २३ अ०)॥ "लोकमालम्ब्य कर्तव्यं, कृतं बहुभिरेव चेत्॥तदा मिथ्याहशां धर्मो, न त्याज्यः स्यात्कदाचन॥४॥ स्तोका आर्या अनार्येभ्यः, स्तोका जैनाश्च तेष्विप ॥ सुश्रद्धास्तेष्विप स्तोकाः स्तोकास्तेष्विप सित्तियाः॥२॥श्रेयोऽर्थिनो हि भूयांसो,लोके लोकोत्तरं च न।स्तोका हि रत्नवणिजः,स्तोकाश्च स्वात्म-

शास्त्रनिर-पेक्षलोक-संज्ञात्या-गोपदेश-गर्भ-सम्यक्-सिद्धान्ता-॑नुसारिवि-धिप्रवृत्यु-पदेशश्च ॥ गाथा-१६॥

श्रीयोग-विशिका-प्रकरणम् ॥ ॥ ४९ ॥

शोधकाः॥५॥ एकोऽपि शास्त्रनीत्या यो, वर्तते स महाजनः ॥ किमज्ञसार्थैः? शतम-प्यन्धानां नैव पञ्चति॥४॥ यत्संविग्नजनाचीर्णं,श्रुतवाक्यैरबाधितम् ॥तज्जीतं व्यवहाराख्यं, पारम्पर्यविञ्जद्धिमत् ॥५॥ यदाचीर्णमसंविग्नैः, श्रुतार्थानवलम्बिभिः॥ न जीतं व्यवहारस्त-दन्धसन्तितसम्भवम् ॥६॥ आकल्पव्यवहारार्थ, श्रुतं न व्यवहारकम्॥इति वक्तुर्महत्तन्त्रे, प्रायश्चित्तं प्रदक्षितम्॥७॥ तस्माच्छ्र-तानुसारेण, विध्येकरसिकैर्जनैः॥ संविग्नजीतमालम्ब्य-मित्याज्ञा पारमेश्वरी॥८॥" नुतु यद्येवं सर्वाद-रेण विधिपक्षपातः क्रियते तदा "अविहिकया वरमकयं,असूयवयणं भणंति सब्वन्त्। पायच्छित्तं जम्हा. अकए गुरुषं कए लहुआं॥१॥"[अविधिकृताद्वरमकृतं ? अस्यावचनं भणन्ति सर्वज्ञाः । प्रायश्चित्तं यस्मादकृते गुरुकं कृते लघुकं ] इत्यादि वचनानां का गतिः ? इति चेत् , नैतानि वचनानि मुलत एवाविधिप्रवृत्तिविधायकानि, किन्त विधिप्रवृत्तावप्यनाभोगादिनाऽविधिदोषश्छबस्थस्य भवतीति तद्भिया न क्रियात्यागो विधेयः. प्रथमाभ्यासे तथाविधज्ञानाभावादन्यदापि वा प्रज्ञापनीयस्याविधिदोषो निरनुबन्ध इति तस्य ताद्यानुष्ठानमपि न दोषाय, विधि-बहुमानादु गुर्वाज्ञायोगाच तस्य फलतो विधिरूपत्वादित्येतावन्मात्रप्रतिपादनपराणीति न कश्चिद्दोषः॥ अवोचाम चाध्यात्मसारप्रकरणे(२अधि०)"अद्युद्धापि हि द्युद्धायाः, किया हेतुः सदाद्यायात्॥ताम्रं रसानुवेधेन, स्वर्णत्वमुपगच्छति॥१६॥"यस्तु विध्यबहुमानादविधिक्रियामासेवते तत्कर्तुरपेक्षया विधिव्यवस्थापनरसिकस्त-दकर्ताऽपि भन्य एव,तदुक्तं योगद्षष्टिसमुचये यन्थकृतैव"तात्त्विकः पक्षपातश्च,भावशून्या च या क्रिया॥

सविवर-णम्॥ स-युक्तिकं शास्त्रानु-सारिविधि-प्रवृत्यु-पदेश-समर्थनम् ॥ गाथा-१६॥

11 88 11

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

अनयोरन्तरं ज्ञेयं,भानुखचोतयोरिव॥२२२॥"इत्यादि। न चैवं तादशपष्टसप्तमगुणस्थानपरिणतिप्रयोज्यविधि-व्यवहाराभावादस्मदादीनामिदानीन्तनमावश्यकाद्याचरणमकर्तव्यमेव प्रसक्तमिति शृङ्कनीयम् ,विकलानुष्ठानानामपि "जा जा हविज्ञ जयणा,सा सा से णिजारा होइ।" (या या भवेद्यतना सा सा तस्य निर्जरा भवति) इत्यादि-वचनप्रामाण्यात् यत्किश्चिद्विध्यनुष्ठानस्येच्छायोगसम्पादकतदितरस्यापि बालाद्यनुग्रहसम्पादकत्वेनाकर्तव्यत्वा-सिद्धेः । इच्छायोगवद्भिर्विकलानुष्ठायिभिर्गीतार्थैः सिद्धान्तविधिप्ररूपणे त निर्भरो विधेयस्तस्यैव तेषां सकलकल्या-णसम्पादकत्वात्, उक्तं च गच्छाचारप्रकीर्णके "जइ वि ण सक्तं काउं, सम्मं जिणभासियं अणुट्टाणं॥ तो सम्मं भासिजा,जह भणियं खीणरागेहिं॥३२॥ओसन्नो वि विहारे,कम्मं सोहेइ सुलभवोही य॥ चरणकरणं विसुद्धं, उवबूहंतो पर्क्षविंतो ॥३४॥" [यद्यपि न शक्यं कर्तुं सम्यग्जिनभाषितमनुष्ठानं, तथापि सम्यग्भाषेत यथा भिगतं श्लीणरागैः॥अवसन्नोपि विहारे कर्म शोधयति सुलभवोधिश्च, चरणकरणं विश्चद्वमुपबूंहय-न्त्ररूपयन् ] इति । ये तु गीतार्थाज्ञानिरपेक्षा विध्यभिमानिन इदानीन्तनव्यवहारम्रत्स्रुजन्ति अन्यं च विश्चद्धं व्यवहारं सम्पादियतुं न शक्तुवन्ति ते बीजमात्रमप्युच्छिन्दन्तो महादोषभाजो भवन्ति। विधिसम्पादकानां विधिव्यवस्था-पकानां च दर्शनमपि प्रत्युहच्युहविनाशनमिति वयं वदामः ॥१६॥ अथेमं प्रसक्तमर्थं संक्षिपन् प्रकृतं निगमयन्नाह--कयमित्थ पसंगेणं, ठाणाइसु जत्तसंगयाणं तु ॥ हियमेयं विन्नेयं, सदणुट्टाणत्तणेण तहा ॥ १७॥ कयमित्थ ति । कृतं पर्याप्तं, अत्र प्रसङ्गेन प्ररूपणीयमध्ये स्मृतार्थविस्तारणेन, स्थानादिषु प्रदर्शित-

सयुक्तिकं शास्त्रातु-सारिविधि-प्रवृत्त्यु-पदेश-समर्थनम् ॥ गाथा-१६॥

र्विशिका ॥प्रकरणम्।

114011

योगभेदेषु, यत्नसङ्गतानां तु प्रयत्नवतामेव, एतत् चैत्यवन्दनाद्यनुष्ठानं, हितं मोक्षसाधकं विज्ञेयम् , चैत्य-वन्दनगोचरस्थानादियोगस्य मोक्षहेतुत्वे तस्यापि तत्प्रयोजकत्वादिति भावः । तथा इति प्रकारान्तरसमुचये । सदनुष्ठानत्वेन, योगपरिणामकृतपुण्यानुबन्धिपुण्यनिक्षेपाद्विशुद्धचित्तसंस्काररूपया प्रशान्तवाहितया चैत्यवन्दनादेः स्वातन्त्र्येणैव मोक्षहेतुत्वादिति भावः ॥ प्रकारभेदोऽयं नयभेदकृत इति न कश्चिद्दोषः सदनुष्टानभेदानेव प्ररूपयंश्वरमतद्भेदे चरमयोगभेदमन्तर्भावयन्नाह-

एयं च पीइभत्ता-गमाणुगं तह असंगयाजुतं॥ नेयं चडव्विहं खलु, एसो चरमो हवइ जोगो॥१८॥ एयं च ति । एतच सद्बुष्टानं, प्रीतिभक्त्यागमानुगच्छति तत् प्रीतिभक्त्यागमानुगं-प्रीत्यबुष्टानं १ भक्त्यनुष्ठानं २ वचनानुष्ठानं ३ चेति त्रिभेदं, तथाऽसङ्गतया युक्तं असङ्गानुष्ठानम् ४, इत्येवं चतुर्विधं ज्ञेयम्। एतेषां भेदानाभिदं स्वरूपम्—'यत्रानुष्ठाने प्रयत्नातिशयोऽस्ति परमा च प्रीतिरुत्पद्यते शेषत्यागेन च यत्क्रियते तत्त्रीत्यनुष्ठानम्॥१॥' आह च (षोडशक १०)" यत्रादरोऽस्ति परमः, प्रीतिश्च हितोदया भवति कर्तुः ॥ शोषत्यागेन करो-ति यच तत्प्रीत्यनुष्ठानम् ॥ ३ ॥ " ' एतत्तुल्यमप्यालम्बनीयस्य पूज्यत्विविशेषबुद्धाः विशुद्धतरव्यापारं भक्त्यनुष्ठानम् ॥ २ ॥' आह च "गौरवविद्योषयोगा-द्वद्धिमतो यद्विद्याद्धतरयोगम् । किययेतरतुल्यमपि, ज्ञेयं तद्भक्तयनुष्ठानम् ॥४॥" प्रीतित्वभक्तित्वे संतौष्यपूज्यकृत्यकर्तव्यताज्ञानजनितह-र्षगतौ जातिविशेषौ,आह च"अत्यन्तवस्त्रभा खल्ड,पत्नी तद्वद्धिता च जननीति॥तुल्यमपि कृत्यमनयो-

स्थानादि मिवानुष्ठान साफल्यं ष्ट्रानमद भाशा १७-१८॥ ॥ ५०॥

र्ज्ञांतं स्यात्प्रीति भक्तिगतम्॥५॥"तुल्यमपि कृत्यं भोजनाच्छादनादि,ज्ञातंउदाहरणम् ॥'शास्त्रार्थप्रतिसन्धा-नपूर्वा साधोः सर्वत्रोचितप्रवृत्तिर्वचनानुष्ठानम्॥२॥'आह च"वचनात्मिका प्रवृत्तिः, सर्वत्रौचित्ययोगतो या त्यावचनानुष्ठानिमदं, चारित्रवतो नियोगेन॥६॥" 'व्यवहारकाले वचनप्रतिसन्धाननिरपेक्षं दृढतरसंस्कारा-चन्दनगन्धन्यायेनात्मसाद्भतं जिनकल्पिकादीनां क्रियासेवनमसङ्गानुष्ठानम्॥४॥'आह च"यत्त्वभ्यासातिदाया-त्सात्मीभृतमिव चेष्ठ्यते सद्भिः॥तदसङ्गानुष्ठानं,भवति त्वेतत्तदावेधात्॥७॥"तदावेधाद्वनसंस्कारात्, यथाऽऽद्यं चक्रभ्रमणं दण्डव्यापारादुत्तरं च तञ्जनितकेवलसंस्कारादेव,तथा भिक्षाटनादिविषयं वचनानुष्ठानं वचन-व्यापाराद्, असङ्गानुष्ठानं च केवलतञ्जनितसंस्कारादिति विशेषः, आह च "चक्रभ्रमणं दण्डा-त्तदभावे चैव यत्परं भवति॥वचनासङ्गानुष्ठा-नयोस्तु तज्ज्ञापकं ज्ञेयम्॥८॥" इति॥ खल्ढ इति निश्रये। एतेष्वनुष्ठान-भेदेषु एषः एतदः समीपतरवृत्तिवाचकत्वात्समीपाभिहिताऽसङ्गानुष्ठानात्मा चरमो योगोऽनालम्बनयोगो भवति, सङ्गत्यागस्यैवानालम्बनलक्षणत्वादिति भावः ॥ १८ ॥ आलम्बनविधयैवानालम्बनस्वरूपम्रपदर्शयन्नाह— आलंबणं पि एयं, रूवमरूवी य इत्थ परमु त्ति॥तग्गुणपरिणइरूवो, सुहुमोऽणालंबणो नाम ॥१९॥ ' आलंबणं पि ' त्ति । आलम्बनमपि एतत् प्राकरणिकबुद्धिसन्निहितं, अत्र योगविचारे, ' रूपि ' समवसरणस्थजिनरूपतत्प्रतिमादिलक्षणम्, च पुनः, 'अरूपी परमः ' सिद्धात्मा, इत्येवं द्विविधम् । तत्र तस्य-अरूपिपरमात्मलक्षणस्यालम्बनस्य ये गुणाः-केवलज्ञानादयस्तेषां परिणातिः-समापत्तिलक्षणा तया रूप्यत इति

सदनुष्ठान भेदलक्ष-णादि-निरूपणं, असङ्गानु-ष्ट्राने चाना-लम्बनयो-गनिवेशः ॥ गाथा १८॥ श्रीयोग-विशिका प्रकरणम् ॥ ॥ ५१ ॥

तद्भणपरिणतिरूपः सूक्ष्मोऽतीन्द्रियविषयत्वात् , अनालम्बनो नाम योगः, अरूप्यालम्बनस्येषदालम्बनत्वेन "अलवणा यवाग्ः" इत्येत्रवात्र नज्पदप्रवृत्तेरविरोधात् । "सुहुमो आलंबणो नाम"ति क्रचित्पाठस्तत्रापि स्रक्ष्मालम्बनी नामैष योगस्ततोऽनालम्बन एवेति भाव उन्नेयः, उक्तं चात्राधिकारे चतुर्दशाषोडशके ग्रन्थ-कृतैव—"सालम्बनो निराल-म्बनश्च योगः परो द्विधा ज्ञेयः॥ जिनरूपध्यानं ख-ल्वाद्यस्तत्तत्त्वग-स्त्वपरः ॥ १ ॥ " सहालम्बनेन-चक्षुरादिज्ञानविषयेण प्रतिमादिना वर्तत इति सालम्बनः । आलम्बनात्-विषय-भावापत्तिरूपान्निष्क्रान्तो निरालम्बनः, यो हि च्छबस्थेन ध्यायते न च स्वरूपेण दृश्यते तद्विषयो निरालम्बन इति यावत । जिनरूपस्य-समवसरणस्यस्य ध्यानं खलु आद्यः सालम्बनो योगः । तस्यैव-जिनस्य तत्त्वं केवलजीवप्रदेशसङ्घातरूपं केवलज्ञानादिस्यभावं तस्मिन् गच्छतीति तत्तत्त्वगः, 'तुः' एवार्थे, 'अपरः' अनाल-म्बनः, अत्रारूपितत्त्वस्य स्फुटविषयत्वाभावादनालम्बनत्वमुक्तम् । अधिकृतग्रन्थगाथायां च विषयतामात्रेण तस्यालम्बनत्वमनुद्यापि तद्विषययोगस्येषदालम्बनत्वादनालम्बनत्वमेव प्रासाधीति फलतो न कश्चिद्विशेष इति स्मर्तव्यम् । अयं चानालम्बनयोगः (योगदृष्टिः)"शास्त्रसन्दर्शितोपाय-स्तदृतिकान्तगोचरः॥ शक्तयद्वेका-द्विद्रोषेण, सामर्थ्यांख्योयमुत्तमः॥३॥" इतिश्लोकोक्तस्वरूपक्षपकश्रेणीदितीयापूर्वकरणभाविक्षायोपज्ञमिकक्षा-न्त्यादिधर्मसन्यासरूपसामर्थ्ययोगतो निस्सङ्गानवरतप्रवृत्ता या परतत्त्वदर्शनेच्छा तल्लक्षणो मन्तव्यः, आह च (षोड-शक.१५) "सामर्थ्ययोगतो या, तत्र दिद्क्षेत्यसङ्गरात्त्याढ्या। साऽनालम्बनयोगः, प्रोक्तस्तददर्श-

सविवर-णम् ॥ आलम्बन-र्दे स्वरुपप्रद-शेनद्वाराऽ नालम्बन-योग-विचार-प्ररूपणम् ॥ गाथा १९॥

॥ ५१ ॥

(स्तद्दर्श)[य०भ०टी०]नं यावत्॥८॥" 'तत्र'परतन्त्वे द्रष्टुमिच्छा दिदृक्षा,'इति' एवंस्वरूपाया असङ्गराक्त्या निर्मिष्वङ्गाविच्छिन्नप्रवृत्त्या, आढ्या-पूर्णा, 'सा' परमात्मदर्शनेच्छा, अनालम्बनयोगः, परतत्वस्यादर्शनं अनुपलम्भं यावत्, परमात्मस्वरूपदर्शने तु केवलज्ञानेनानालम्बनयोगो न भवति, तस्य तदालम्बनत्वात् । अलब्ध-परतत्त्वस्तह्याभाय ध्यानरूपेण प्रवृत्तो ह्यनालम्बनयोगः,' स च क्षपकेण धनुर्धरेण क्षपकश्रेण्याख्यधनुर्दण्डे लक्ष्यपर-तत्त्वाभिम्रखं तद्वेधाविसंवादितया व्यापारितो यो बाणस्तत्स्थानीयः, यावत्तस्य न मोचनं तावदनालम्बनयोग-व्यापारः, यदा तु ध्यानान्तरिकारूयं तन्मोचनं तदाऽविसंवादितत्पतनमात्रादेव लक्ष्यवेध इतीषुपातकल्पः सालम्बनः केवलज्ञानप्रकाश एव भवति, न त्वनालम्बनयोगव्यापारः, फलस्य सिद्धत्वादिति निर्गलितार्थः॥ आह च (षोडश्क.१५) "तत्राप्रतिष्ठितोऽयं, यतः प्रवृत्तश्च तत्त्वतस्तत्र ॥ सर्वोत्तमानुजः खल्ढ, तेनानालम्बनो गीतः ॥ ९॥ द्वागस्मात्तदर्शन-मिषुपातज्ञातमात्रतो ज्ञेयम् ॥ एतच केवलं तत्, ज्ञानं यत्तत्परं ज्योतिः ॥ १० ॥ " तत्र परतन्त्वे, अप्रतिष्ठितः अलब्धप्रतिष्ठः, सर्वोत्तमस्य योगस्य-अयोगाख्यस्य, अनुजः-पृष्ठभावी ॥ तद्दर्शनं परतन्वदर्शनं,एतच परतन्वदर्शनं,केवलं सम्पूर्णं, तत् प्रसिद्धं यत् तत् केवलज्ञानं, परं प्रकृष्टं, ज्योतिः ॥ स्यादत्र कस्यचिदाशङ्का-इषुपातज्ञातात्परतन्त्रदर्शने सति केवलज्ञानोत्तरमनालम्बनयोग-प्रवृत्तिर्मा भृत ,सालम्बनयोगप्रवृत्तिस्तु विशिष्टतरा काचित्स्यादेव,केवलज्ञानस्य लब्धत्वेऽपि मोक्षस्याद्यापि योजनी-यत्वात .मैवम् ,केवलिनः स्वात्मनि मोक्षस्य योजनीयत्वेऽपि ज्ञानाकाङ्काया अविषयतया ध्यानानालम्बनत्वात्क्षपक-

अनालम्ब-नयोगस्यैव योगदृष्टि— बोडशका-दिसंवादेन विशिष्ट-स्वरूप-गाथा १९॥ श्रीयोग-विंशिका प्रकरणम् ॥

॥ ५२ ॥

श्रेणिकालसम्भविविशिष्टतरयोगप्रयत्नाभावादावर्जीकरणोत्तरयोगनिरोधप्रयत्नाभावाचार्वाक्तनकेवलिव्यापारस्य ध्या-नरूपत्वाभावादुक्तान्यतरयोगपरिणतेरेव ध्यानलक्षणत्वात् । आह च महाभाष्यकारः—"सुदढप्पयत्तवावा-रणं णिरोहो व विज्जमाणाण ॥ झाणं करणाण मयं, ण उ चित्तणिरोहमित्तागं ॥३०७१॥ " ( सुदृह-प्रयत्नव्यापारणं निरोधो वा विद्यमानानाम् । ध्यानं करणानां मतं न तु चित्तनिरोधमात्रम् ) इति । स्यादेतद् , यदि क्षपकश्रेणिद्वितीयापूर्वकरणभावी सामर्थ्ययोग एवानालम्बनयोगो यन्थकृताऽभिहितस्तदा तदप्राप्तिमताम-प्रमत्तगुणस्थानानाम्परतसकलविकल्पकल्लोलमालानां चिन्मात्रप्रतिबन्धोपलब्धरत्नत्रयसाम्राज्यानां जिनकल्पिका-दीनामपि निरालम्बनध्यानमसङ्गताभिधानं स्यादिति, मैवम् , यद्यपि तत्त्वतः परतत्त्वलक्ष्यवेधाभिम्रखस्तद्विसंवादी सामर्थ्ययोग एव निरालम्बनस्तथापि परतत्त्वलक्ष्यवेधप्रगुणतापरिणतिमात्रादर्वाक्तनं परमात्मगुणध्यानमपि मुख्यनिरालम्बनप्रापकत्वादेकध्येयाकारपरिणतिशक्तियोगाच निरालम्बनमेव । अत एवावस्थात्रयभावने रूपातीत-सिद्धगुणप्रणिधानवेलायामप्रमत्तानां शुक्कध्यानांशो निरालम्बनोऽनुभवसिद्ध एव । संसार्यात्मनोऽपि च व्यवहारनयः सिद्धमौपाधिकं रूपमाच्छाद्यशुद्धनिश्चयनयपरिकल्पितसहजात्मगुणविभावने निरालम्बनध्यानं दुरपह्ववमेव, परमा-त्मतुल्यतयाऽऽत्मज्ञानस्यैव निरालम्बनध्यानांशत्वात् तस्यैव च मोहनाशकत्वात् । आह च-''जो जाणइ अरिहंते, दव्वत्तगुणत्तपज्जयत्तेहिं। सो जाणइ अप्पाणं, मोहो खलु जाइ तस्स लयं॥१॥" (यो जानात्यर्हतो द्रव्यत्वगुणत्वपर्यायत्वैः। स जानात्यात्मानं मोहः खंछ याति तस्य लयम् ) इति । तस्माद्रूपिद्रव्यविषयं ध्यानं

सविवर-णम् ॥ इषुपातद्द-ष्टान्तेना-नालम्बन-なとかん योग-निरूपणं तत्र परा-शंका-परिहारश्च।। गाथा १९॥

॥ ५२ ॥

多名を かるかろかろか

सालम्बनं, अरूपिविषयं च निरालम्बनमिति स्थितम् ॥ १६ ॥ अथ निरालम्बनध्यानस्यैव फलपरम्परामाह— एयम्मि मोहसागर-तरणं सेढी य केवलं चेव ॥ तत्तो अजोगजोगो, कमेण परमं च निव्वाणं ॥२०॥ 'एयम्मि'ति। 'एतस्मिन्' निरालम्बनध्याने लब्धे,मोहसागरस्य-दुरन्तरागादिभावसन्तानसम्बद्धस्य तरणं भवति। ततश्च 'श्रेणिः'क्षपकश्रेणिर्निर्ग्यंढा भवति, सा ह्यध्यात्मादियोगप्रकर्षगर्भिताञ्चयविशेषरूपा। एष एव सम्प्र-ज्ञातः समाधिस्तीर्थान्तरीयैर्गीयते, एतदपि सम्यग्-यथावत प्रकर्षेण-सवितर्कनिश्रयात्मकत्वेनात्मपर्यायाणाम-र्थानां च द्वीपादीनामिह ज्ञायमानत्वादर्थतो नानुपपन्नम्।ततश्च 'केवलमेव'केवलज्ञानमेव भवति। अयं चासम्प्रज्ञातः समाधिरिति परैर्गीयते.तत्रापि अर्थतो नाजपपत्तिः, केवलज्ञानेऽशेषवृत्त्यादिनिरोधास्त्रव्यात्मस्वभावस्य मानसविज्ञान-वैकल्यादसम्प्रज्ञातत्वसिद्धेः । अयं चासम्प्रज्ञातः समाधिर्द्धिधा-सयोगिकेविष्ठभावी अयोगिकेविष्ठभावी च, आद्यो मनोवृत्तीनां विकल्पज्ञानरूपाणामत्यन्तोच्छेदात्सम्पद्यते । अन्त्यश्च परिस्पन्दरूपाणाम् , अयं च केवलज्ञानस्य फल-भूतः। एतदेवाह, ततश्च केवलज्ञानलाभादनन्तरं च, अयोगयोगः वृत्तिबीजदाहायोगारूयः समाधिर्भवति, अयं च धर्ममेघः इति पातञ्जलैर्गीयते, अमृतात्मा इत्यन्यैः, भवशात्रुः इत्यपरैः, शिवोदयः इत्यन्यैः, सत्त्वानन्दः इत्येकैः,परश्च इत्यपेरैः। क्रमेण उपद्शितपारम्पर्येण,ततोऽयोगयोगात् ,परमं सर्वोत्कृष्टफलं, निर्वाणं भवति॥२०॥ ॥ इति महोपाध्याय श्रीकल्याणविजयगणिक्रीष्यमुख्यपण्डितश्रीजीतविजयगणिसतीर्थ्यपण्डितश्रीनयविजयगणिचरणकमरुचञ्चरीकपण्डित-

पारम्पर्येण निर्वाण-प्राप्तिपर्य-न्तं निरा-रूपानफरुं ध्यानफरुं ॥ गाथा २०॥

名を外外

\*

श्रीपद्मविजयगणिसहोदरोपाध्यायश्रीजसविजयगणिसमर्थितायां विंशिकाप्रकरणव्याख्यायां योगविंशिकाविवरणं सम्पूर्णम् ॥

श्रीकृप-दृष्टान्तवि-श्रदीकरण प्रकरणम् ॥ ॥ ५३॥ ॥ न्यायविद्यारद्-न्यायाचार्य-महोपाध्यायश्चीयशोविजयगणिप्रणीतं स्वोपक्षतत्त्वविवेकाख्यविवरणविभूषितं ॥

)। श्रीकृपदृष्टान्तविशदीकरणप्रकरणम् ॥

ऐन्द्रश्रीर्यत्पदाञ्जे विलुठित सततं राजहंसीव यस्य, ध्यानं मुक्तेर्निदानं प्रभवति च यतः सर्व-विद्याविनोदः ॥ श्रीमन्तं वर्धमानं त्रिभुवनभवनाभोगसौभाग्यलीला-विस्कूर्जत्केवलश्रीपरिचय-रसिकं तं जिनेन्द्रं भजामः॥१॥ सिद्धान्तसुधास्वादी, परिचितचिन्तामणिर्नयोह्यासी ॥ तत्त्वविवेकं क्रुरुते न्यायाचार्यो यशोविजयः ॥ २ ॥ तत्रेयमिष्टदेवतानमस्कारपूर्वकं प्रतिज्ञागर्भां प्रथमगाथामाह— निम्जण महावीरं, तियसिंदणमंसियं महाभागं।। विसईकरेमि सम्मं, दब्वत्थए क्वदिहंतं ॥१॥ व्याख्या—नत्वा महावीरं त्रिददोन्द्रैनेमस्कृतं महाभागं महानुभावं, महती आभा केवलज्ञान-शोभा तां गच्छति यः स तथा तमिति वा । विदादीकरोमि निश्चितप्रामाण्यकज्ञानविषयतया प्रदर्शयामि । सम्यक् असम्भावनाविषरीतभावनानिरासेन, द्रव्यस्तवे स्वपरोपकारजनकत्वान्निर्दोषतया साध्ये इति शेषः। क्रपद्दष्टान्तं अवटदृष्टान्तं, धूमवन्वाद्विष्क्षिमत्तया साध्ये पर्वते महानसदृष्टान्त इतिवद् अयं प्रयोगः ॥ अत्र च भगवतश्चत्वारो मूलातिश्चयाः प्रतिपादिताः। तथा हि महावीरमित्यनेन "विदारयति यत्कर्म, तपसा च विराजते ॥ तपोवीर्येण युक्तश्रे, तस्माद्वीर इति स्मृतः ॥ १ ॥ " इति निरुक्तात्सकलापायमूलभूतकर्मविदारणक्षमतपोवीर्यवि- तत्त्वविवेक-विवरण-समेतम्॥

11 43 11

子の本の本の本

राजमानत्वाभिधानादपायापगमातिशयः १॥ त्रिद्शेन्द्रनमस्कृतमित्यनेन पूजातिशयः २॥ महाभाग-मित्यनेन ज्ञानातिद्यायः प्रतिपादितः ३ ॥ वचनातिद्यायश्च सामर्थ्यगम्य इति ४ ॥ प्रतिज्ञातमेवाह— सपरोवचारजणगं, जणाण जह क्वखणणमाइद्वं।। अकसिणपवत्तगाणं, तह दव्वत्थओ वि विण्णेयो।।२ व्याख्या-यथा जनानां कूपखननं निर्मलजलोत्पादनद्वारा,स्वपरोपकारजनकमादिष्टं एवं अकृत्सन-प्रवर्तकानां कृत्स्नसंयमेऽप्रवृत्तिमतां गृहिणां, द्रव्यस्तवोऽपि स्नानपूजादिकः करणानुमोदनद्वारेण स्वपरयोः पुण्यकारणं, विज्ञेयः॥ दृष्टान्ते उपकारो द्रव्यात्मा, दार्ष्टान्तिके च भावात्मेतिभावः॥२॥ नन्वियं योजनाऽभयदेव-स्रिरिणैव(चतुर्थ)पञ्चादाकवृत्तौ द्षिताऽन्यथायोजना च कृता, तथा हि ॥ ''न्हाणाइवि जयणाए, आरंभवओ गुणाय णियमेण ॥ सहभावहेउओ खळु, विण्णेयं क्वणाएणं ॥१०॥" स्नानाद्यपि देहशौचप्रभृतिकमपि, आस्तां पूजाचीदि (तद्वर्जनं पूजा वा) आदिशब्दाद्विलेपनादिग्रहः, गुणायेति योगः, यतनया रक्षयितुं शक्यजीवरक्षणरूपया। तर्तिक साधोरपीत्याशंक्याह, आरम्भवतः स्वजनधनगेहादिनिमित्तं कृष्यादिकर्मभिः पृथिव्यादिजीवोपमर्दनयुक्तस्य मृहिण इत्यर्थः । न पुनः साधोः, तस्य सर्वसावद्ययोगविस्तत्वाद्भावस्तवारूढत्वाच्च, भावस्तवारूढस्य हि स्नानादि-पूर्वकद्रव्यस्त्वोऽनादेय एव, भावस्तवार्थमेव तस्याश्रयणीयत्वात्तस्य च स्वत एव सिद्धत्वात् । एनं चार्थं प्रकरणान्तरे स्वयमेव बक्ष्यतीति ॥ गुणाय पुण्यबन्धलक्षणोपकाराय, नियमेनावश्यम्भावेन, अथ कथं स्वरूपेण सदोषमप्यार-म्भिणो गुणायेत्याह, सुभभावहेँ उओत्ति लुप्तभावप्रत्ययत्वेन निर्देशस्य शुभभावहेतुत्वात्प्रशस्तभावनिबन्धन-

श्रीक्रप-दृष्टान्तवि-श्रदीकरण प्रकरणम् ॥

॥ ५८ ॥

やとなるなるなるなるない

त्वाजिनपूजार्थस्नानादेः, अनुभवन्ति च केचित्स्नानपूर्वकं जिनार्चनं विदधानाः शुभभाविमति। खलुर्वाक्यालङ्कारे, विज्ञेयं ज्ञातव्यम् । अथ गुणकरत्वमस्य ग्रुभभावहेतुत्वात्कथमिव ज्ञेयमित्याह-कूपज्ञातेनावटोदाहरणेन, इह चैवं साधनप्रयोगः'गुणकरमधिकारिणि(णः)किञ्चित्सदोषमपि स्नानादि,विशिष्टशुभभावहेतुत्वाद्, विशिष्टशुभभावहेतुभृतं यत्तदुणकरं दृष्टं यथा कूपखननं, विशिष्टश्चभभावहेतुश्च यतनया स्नानादि ततो गुणकरमिति'॥ कूपखननपक्षे ग्रभभावः तृष्णादिन्युदासेनानन्दाद्यनाप्तिरिति॥ इदमुक्तं भवति यथा कूपखननं श्रमतृष्णाकर्दमोपलेपादिदोषदृष्टमपि जलो-त्पत्तावनन्तरोक्तदोषानपोद्य स्वोपकाराय परोपकाराय च किल भवतीत्येवं स्नानादिकमप्यारम्भदोषमपोद्य ग्रुभाष्य-वसायोत्पादनेन विशिष्टाश्चभकर्मनिर्जरणपुण्यबन्धकारणं भवतीति ॥ इह केचिन्मन्यन्ते पूजार्थस्नानादिकरणकालेपि निर्मलजलकल्पशुभाष्यवसायस्य विद्यमानत्वेन कर्दमलेपादिकल्पपापाभावाद्विषममिदम्रदाहरणं, तदा( तत् )किलेद-मित्थं योजनीयं यथा कृपखननं स्वपरोपकाराय भवत्येवं स्नानपूजादिकं करणानुमोदनद्वारेण स्वपरयो: पुण्यका-रणं स्यादिति॥ नचैतदागमानुपाति, यतो धर्मार्थप्रवृत्तावप्यारम्भजनितस्याल्पस्य पापस्येष्टत्वात्, कथमन्यथा भग-वत्यामुक्तं ''तहारूवं समणं वा माहणं वा पिडहयपच्चक्खायपावकम्मं अफासुएणं अणेसणिञ्जेणं असणपाणखाइम-साइमेणं पिंडलाभेमाणे भंते ? किं" कजाइ ?, गोयमा ! अप्पे पावे कम्मे बहुययरिया से निजरा कजाइ"।। तथा ग्लान-प्रतिचरणानन्तरं पश्चकल्याणकप्रायश्चित्तप्रतिपत्तिरपि कथं स्यात् ?॥ इत्यलं प्रसङ्गेनेतिगाथार्थ इति" ॥ तदेतिन्नहवतां क्रपदृष्टान्तविद्यदीकरणं काकपक्षविश्वदीकरणवदुपहासपात्रतामभिव्यनक्ति स्वसम्मताभियुक्तवचनविरुद्धत्वादि-

तत्त्वविवेक-विवरण-समेतम् ॥

11 48 11

90

त्याश्रङ्कायां नाभियुक्तवचनविरोधो(विरोधोऽविरोधो)न्मुखानामवभासते तस्य भिन्नतात्पर्यकत्वादित्याशयवानाह— हसिं दुष्टत्ते जं, एयस्म नवंगवित्तिकारेणं ॥ संजोयणं कयं तं, विहिविरहे भित्तमहिगिच ॥ ३ ॥ व्याख्या-इषदुष्टत्वे अल्पपापबहुनिर्जराकारणत्वे, यत्, एतस्य क्ष्पदृष्टान्तस्य, नवाङ्गीवृत्तिकारेण श्रीअभयदेवसूरिणा पश्चाशकाष्टकवृत्त्यादौ, तद्विधिविरहे यतनादिवैकल्ये, भिक्तमात्रमधिकृत्य, विधि-भक्त्यादिसाकल्ये तु स्वल्पमपि पापं वक्तुमशक्यमेवेतिभावः ॥३॥ कथमयमाश्रयः सरेर्ज्ञात इति चेत् १, तत्राह— इहरा कहंचि वयणं, कायवहे कहं णु होज्ज पूयाए॥ न य तारिसो तवस्सी, जंपदृ पुच्चावरविरुद्धं ॥४॥

व्याख्या-इतरथा स्रोरुक्ताश्यामावे, पूजायां कायवधे कथि द्विद्वचनं कथं नु भवेत् न कथि दित्यर्थः, न च ताददास्तपस्वी पूर्वापरिवरुद्धं वचनं, जल्पित ॥ तस्मादीषद्दोषदुष्टं जिनपूजादिकं विधिविरहभिक्तिकाली-नमेव ग्राह्मित्याश्चय एव युक्तः ॥ अयं भावः-पूजापश्चाद्याके जिनाचेने कायवधेन प्रतिक्रुष्टेन दुष्टत्वात्कथं परिश्चिद्धत्वमित्याश्च एव युक्तः ॥ अयं भावः-पूजापश्चाद्याके जिनाचेने कायवधेन प्रतिक्रुष्टेन दुष्टत्वात्कथं परिश्चिद्धत्वमित्याश्च होण्यां "भण्णह जिणपूजाए, कायवहो जइवि होइ उ कि वि ॥ तहिव तई परिसुद्धा, गिहीणं क्वाहरणजोगा ॥४२॥" इति श्रीहरिभद्रसूरिभिस्समाहितं, तत्र च 'यतनाविशेषेण प्रवर्तमानस्य सर्वथापि न भवतीति दर्शनार्थं कथि द्विद्धहणमित्यभयदेवसूरिभिर्व्याख्यातं, तेन विधिविरह एव कायवधः पर्यवस्यति॥ "प्रमादयोगेन प्राणव्यपरोपणं हिंसेति" तत्त्वाथोंक्तहिंसाल [क्षणंमपि जाघटीति। इत एव श्रीहरिभद्रसूरिभिर्जनवरेन्द्रपूजाफलं

१. [ ] पतिच्चह्नान्तरितः पाठः पठनाभिरतानामर्थसङ्गतये संयोजितः स्याचित्कस्यापि पार्श्वेपूर्णाविमौ प्रन्थौ तदानिवेद्यं॥

श्रीक्प-दृष्टान्तवि-ञ्चदीकरण-प्रकरणम् ॥

॥ ५५ ॥

समग्रबिधिभक्तिभाजो यथाख्यातचारित्रपर्यवसानं पारम्पर्येण अल्पायुष्कतया पूजाया अविधानेपि पूजाप्रणिधानस्य सनिदर्शनं फलवन्तं च प्रतिपादितं। तथा हि। "उत्तमगुणबहुमाणो,पयमुत्तमसत्तमज्झयारंमि।। उत्तमधम्मपसिद्धी,पूयाए जिणवरिंदाणं ॥४८॥" उत्तमगुणेषु प्रधानगुणेषु जिनेषु वीतरागत्वादिषु वा जिनगुणेषु, बहुमानः पक्षपात उत्त-मगुणबहुमानः। स जिनपूजया भवतीति सम्बन्धः। पूजकस्येति गम्यं। तथा पदमवस्थानं, उत्तमसत्त्वमध्य-कारे प्रधानप्राणिनां प्रधानाञ्चयविशेषाणां वा जिनगणधरनाकिनरनायकादीनां मध्ये। तथोत्तमधर्मप्रसिद्धिः प्रधानधर्मस्य पूजाकाले प्रकृष्टपुण्यकर्मबन्धरूपस्याञ्चभकर्मक्षयरूपस्य कालान्तरक्रमेण यथाख्यातचारित्ररूपस्य निष्पत्तिर्भवति । अथवोत्तमधर्मप्रसिद्धिर्जिनशासनप्रकाशः । पूज्याऽभ्यर्चनेन, जिनाश्ख्यस्थवीतरागास्तेषां वराः प्रधानाः केवलिनस्तेषामिन्द्रास्तीर्थकरनामकर्मोदयवर्तित्वानानाविधातिशयसमेतत्वाच तीर्थकरा अतस्तेषां जिनवरे-न्द्राणाम् ॥ इति गाथार्थः ॥ पूजा तावनमहाफलैव, अथ पूजाप्रणिधानमपि महाफलमिति दृष्टान्तेन दर्शयन्नाह ॥ "सुव्(च)इ दुग्गइनारी, जगगुरुणो सिंदुवारकुसुमेहिं ॥ पूजापणिहाणेणं, उववन्ना तियसलोगंमि ॥४९॥" श्रयत आकर्ण्यते जिनेन्द्रप्रवचने, र्कितदित्याह-दुर्गतिनारी दारिद्योपहतयोषा । जगदग्ररोस्त्रिभ्रवननाथस्य, सिन्दु-वारकुसुमैर्निर्भुण्डीपुष्पैः करणभूतैः । या, पूजाऽर्चनं तत्र यत्प्रणिधानं 'पूजां करोमीत्येवविधमैकाव्यं ' तत्पूजा-प्रणिधानम् । इह च कुसुमशब्दसापेक्षत्वेषि पूजाशब्दस्य प्रणिधानशब्देन सह समासो 'देवदत्तस्य गुरुकुलम्'

तत्त्वविवे**क-**विवरण-समेतम् ॥

॥ ५५ ॥

इत्यादाविव न दोषायेति । तेन पूजाप्रणिधानेन करणभूतेन ॥ पूजां विनैव भावमात्रेणैवेति हृदयम् ॥ उपपन्नो-

त्पन्ना, त्रिददालोके स्वर्गे॥ इत्यक्षरार्थः। कथानकं पुनरेवं पूज्याः प्रतिपादयन्ति॥ श्रीमन्महावीरवर्धमान-स्वामीक्ष्वाक्ककुलनन्दनः प्रसिद्धसिद्धार्थपार्थिवपुत्रः पुत्रीयितनिखिलभुवनजनो जनितजनमनश्रमत्कारगुणग्रामो ग्रामाकरनगरपुरपौरपृशुं पृथिवीं विहरन्नन्यदा कदाचित्काकन्दीनामिकायां पुरि समाजगाम, तत्र चामरवरविसर-विरचितसमवसरणमध्यवर्तिनि भगवति धर्मदेशनां विद्धति तदा नानाविधयानवाहनसमारूढप्रौढपत्तिपरिगते सिन्धुरस्कन्धमधिष्ठिते छत्रच्छन्ननभस्तले मागधोद्गीतगुणगणे भेरीमाङ्कारभरिताम्बरतले नरपतौ तथा द्विजवरवैञ्या-दिके पुरजने तथा गन्धभूपपुष्पपटलप्रभृतिपूजापदार्थव्यप्रकरिकङ्करीनिकरपरिगते विविधवसनाभरणरमणीयतरशरीरे नगरनारीनिकरे भगवतो वन्दनार्थं प्रवजित सित एकया वृद्धदरिद्धयोषिता जलेन्धनाद्यर्थं बहिर्निर्गतया कश्चित्ररः पृष्टः ' क्वाऽयं लोक एकम्रुखस्त्वरितं याति ?' तेनोक्तं 'जगदेकबान्धवस्य देहिनां जन्मजरामरणरोगशोकदर्गत्या-दिदुःखिच्छदुरस्य श्रीमन्महावीरस्य वन्दनपूजनाद्यर्थं, ततस्तच्छ्वणात्तस्या भगवति भक्तिरभवत् अचिन्तयन्त, अहमपि भगवतः पूजार्थं यत्नं करोमि केवलमहमतिदुर्गता पुण्यरहिता विहितपुजाङ्गवर्जितेति ततोऽरण्यदृष्टानि मुघालभ्यानि सिन्दुनारकुसुमानि स्वयमेव गृहीत्वा भक्तिभरनिर्भराङ्गी 'अहो धन्या पुण्या कृतार्था कृतिलक्षणाऽहं सुलब्धं मम जन्म, जीवितफलं चाहमवाप' इति भावनया पुलककण्टिकतकाया प्रमोदजलप्लवप्लावितकपोला भग-वन्तं प्रति प्रयान्ती समवसरणकाननयोरन्तराल एव वृद्धतया क्षीणायुष्कतया च झगिति पश्चत्वम्रुपगता । ततोऽ-सावविहितपूजापि पूजाप्रणिधानोस्निसतमानसतया देवत्वमवाप्तवती। ततस्तस्याः कडेवरमवनिपौठलोठितमवलो- श्रीकृप-दृष्टान्तवि-शदीकरण-प्रकरणम् ॥

॥ ५६ ॥

SA SA SA SA SA SA

क्याऽनुकम्पापरीतान्तःकरणो लोको मुर्छितेयमिति मन्यमानोऽम्भसा सिषेच । ततस्तामपरिस्पन्दामवलोक्य लोको भगवन्तं पप्रच्छ, भगवन्! असौ बुद्धा किंमृतोत जीवतीति?, भगवांस्तु व्याजहार यथा मृताऽसौ देवत्वं चावाप्ता, ततः पर्याप्तिभावम्रुपागत्य प्रयुक्तावधिः पूर्वभवानुभृतमवगम्य वन्दनार्थमागतः, स चायं मत्पुरोवर्ती इति ।। ततो भगवदभिहितमिद्मनुश्रुत्य समस्तः स समवसरणधरणीगतो जनः परमं विस्मयमगमत्।। यथा । अहो पूजाप्रणिधानमात्रेणापि कथममरतामवाप्तासाविति ततो भगवान्गम्भीरां धर्मकथामकथयत् यथा स्तोकोपि शुभाष्यवसायो विशिष्टगुणपात्रविषयो महाफलो भवति । यतः ॥ " इकंपि उदगबिन्दू , पिक्खत्तं जह महासम्रुद्ंमि ॥ जायं अक्लयमेवं, पूरावि जिणेसु विश्लेया ॥ ४७॥ उत्तमगुणबहुमाणो, पर्यमुत्तमसत्तमज्झयारंभि ॥ उत्तमधम्म-पसिद्धी, पूराए जिणवरिंदाणं ।।४८॥ ति ॥ " ततो भगवांस्तत्सम्बन्धिनं माविभवव्यतिकरमकथयत् । यथा ॥ अयं दुर्गतनारी जीवो देवसुखान्यनुभूय ततश्युतः सन्कनकपुरे नगरे कनकध्वजो नाम नृषो भविष्यति। स च कदा-चित्राज्यं राज्यसुखमनुभवन् 'मण्डूकं सर्पेण, सर्पं कुररेण, कुररमजगरेण, तमपि महाहिना ' ग्रस्यमानमवलोक्य भाव-यिष्यति । यथा "एते मण्डकादयः परस्परं ग्रसमाना महाहेर्भ्रखमवशाद्विशन्ति, एवमेतेपि जना बलवन्तो दुर्बला-न्यथाबलं बाधयन्तो यमराजमुखं विश्वन्ति" इति भावयंश्र प्रत्येकबुद्धो भविष्यति, ततो राज्यसम्पदमवधूय श्रमण-त्वम्रुपगम्य देवत्वमवाप्स्यति, एवं भवपरम्परयाऽयोध्याया नगर्याः दाकावतारनामिन चैत्ये केवलश्रियमवाप्य सेत्स्यति इति गाथार्थः॥" यतनां चात्र स्नानपूजादिगतामित्थमादिशन्ति, "भूमीपेहणजल-च्छाणणाइ जयणा उ होइ

तत्त्वविवेक-विवरण-समेतम् ॥

11 48 11

न्हाणाओ ।। एत्तो विसुद्धभावो,अणुहवसिद्धोचिय बुहाणं।।११।।तथा ॥एसो चेव इहं विही,विसेसओ सन्त्रमेव जत्तेणं ॥ जह रेहति तह सम्मं,कायव्वमणण्णचेट्ठेणं ।।११॥ वत्थेण बंधिऊणं, णासं अहवा जहा समाहीए॥ वज्जेयदं तु तदा, देह-म्मिवि कंडुयणमाइ ॥ २० ॥ " इत्यादि ॥ नन्वेवं विध्यंशेऽशुद्धो भक्त्यंशे च शुद्धो योगः प्राप्तः, तथाच कथं न तत एकविधकमेबन्धः, नच मिश्रं कर्म शास्त्रे प्रोक्तं येन मिश्रात्ततो मिश्रं कर्म बध्येतेत्याशङ्कायामाह— सुद्धासुद्धो जोगो,एसो ववहारदंसणाभिमओ॥णिच्छयणओ उ णिच्छई,जोगज्झवसाणमिस्सत्तं॥५॥ व्याख्या—एष दुर्गतिनारीसदृशानां जीवानां विधिवैधुर्येऽपि भक्तिकालीनो जिनपूजायोगः अशुद्धदानादिव-च्छुदाशुद्ध आंशिकशुद्ध्येशुद्धिपीन(प्राप्त)व्यवहारदर्शनस्य व्यवहारनयस्य अभिमतः ॥ ततश्च वाग्व्यवहारमात्र-सिद्धेर्नान्यत्फलं, निश्चयनयस्तु योगाध्यवसायस्थानानां मिश्रत्वं नेच्छति अग्रुभरूपाणां ग्रुभरूपाणां च शास्त्रे प्रतिपादनात् तृतीयराशेरकथनादिति स्पष्टं महाभाष्ये। नतु समृहालम्बनोपयोगरूपस्याध्यवसायस्य सम्भ-वात्कथं तदप्रतिपादनमिति वाच्यम्, समृहालम्बनज्ञानस्य विशेषणीयत्वात् विध्यौपयिकस्य विशिष्टोपयोगस्यैवम-धिकृतत्वादिति युक्तग्रत्पश्यामः ॥ तथा चाविष्यंशे उत्कटत्वेऽशुद्ध एव भक्त्यंशे पुनरुत्कटत्वे शुद्ध एव योग इत्येतन्मते एकस्माद्योगादेकदैक एव बन्धः बन्धकालस्य प्रदीर्धत्वात्परिणामपरावृत्त्या च मिश्रत्वं भावनीयम्। एकधारारूढे तु भक्तिभावेऽविधिदोषोपि निरनुबन्धतया द्रव्यरूपतामश्नुवंस्तत्र मग्न इवावतिष्ठते, एकधारारूढेऽवि-धिभावेष्यविधिमक्तिपर्यवसायिनि विधिपक्षादृषकतामप्यसहमाने मक्तिमावस्तथा अविधियुतस्य विषयेष्यर्चनादेर्भा-

श्रीकूप-दृष्टान्तवि-श्रदीकरण-प्रकरणम् ॥ ॥ ५७ ॥

वस्तवाहेतुत्वेन न द्रव्यस्तवत्विमिति प्रतिपादनादिति विवेचकाः ॥ ननु किमित्येवमविधियुतभक्तिकर्मणा व्यव-हारतो निश्चयतो वा बन्धपदार्थकालापेक्षया मिश्रत्वमुच्यते, यावता द्रव्यहिंसयैव जलपुष्पादिजीवोपमर्दरूपया मिश्रत्वग्रुच्यतां उत्तरकालिकचैत्यवन्द्नादिभावस्तवेन तद्दोषापनयनात्कृपदृष्टान्तोपपत्तेरित्याशङ्कायामाह---जइ विहिज्यपूर्याए, दुट्टतं दव्विमत्तिहिंसाए॥ तो आहारविहार-प्पमुहं साहूण किमदुट्टं ॥ ६॥ व्याख्या—यदि विधियुतपूजायां विधियुतभक्तिकभीण, द्रव्यमात्रहिंसया, दुष्टत्वं स्यात्, तोत्ति तर्हि, साधूनामाहारविहारप्रमुखं किमदुष्टमुच्यते १, तद्पि दुष्टमेव वक्तुमुचितं तत्रापि द्रव्यहिंसादोषस्या-वर्जनीयत्वात । यतनया तत्र न दोष इति चेत्, अत्रापि किं न तथा, जिनपूजादौ द्रव्यहिंसाया असदारम्भ-प्रवृत्तिनिवृत्तिफलत्वेनाहिंसारूपत्वात् ॥ तदुक्तं ॥ "असदारंभपवत्ता, जं च गिही तेण तेसि विण्णेया॥ तिणिविवत्तिफलचिय, एसा परिभावणीयमिणं ॥४३॥ " व्याख्या-असदारमभप्रवृत्ताः प्राण्यपमर्दन-हेतत्वेनाशोभनकुष्यादिव्यापारप्रसक्ताः, यद्यसाद्धेतोः, चशब्दः सम्रुच्चये । गृहिणो गृहस्थाः; तेन हेतुना, तेषां गृहिणां, विज्ञेया ज्ञातव्या, तन्निवृत्तिफलैव देहगेहादिनिमित्तजीवीपमर्दनरूपाञ्चभनिवृत्तिप्रयोजनैव, भवति हि जिनपूजाजनितभावविद्युद्धिप्रकर्षेण चारित्रमोहनीयक्षयोपश्चमसद्भावात्कालेनासदारम्भेभ्यो निवृत्तिः। तथा जिनप्जाप्रवृत्तिकाले वाऽसदारम्भाणामसम्भवात् शुभभावसम्भवाच तन्निवृत्तिफलाऽसौ भवतीत्युच्यते ॥ एषा जिनपूजा, परिभावनीयं पर्यालोचनीयं, इदं जिनपूजाया असदारम्भनिवर्तनफलत्वं भवद्भिरपि, येनावबुध्य तथैव

तत्त्वविवेक विवरण-समेतम् ॥

11 49 11

名を名をお食

प्रतिपद्यते ॥ इति गाथार्थः ॥" इति पश्चादाकवृत्तौ ॥ यतनातो नच हिंसा,यसादेषैव तन्निवृत्तिफला तद्धिकनिवृत्ति-भावाद्विहितमतोऽदुष्टमेतदिति, अत एवाऽऽपेक्षिकाल्पायुष्कताधिकारे " नन्वेवं प्राणातिपातमृषावादावप्रासुकदानं च कर्तव्यापन्नमिति चेत्, आपद्यतां नाम भूमिकाविशेषापेक्षया-को दोषः; अत एव यतिधर्माऽशक्तानां द्रव्यस्तव-द्वारेण प्राणातिपातादौ प्रवृत्तिः प्रवचने प्रोक्तेति भगवतीवृत्तावुक्तं, अत्र यतिधर्माशक्तत्वं असदारम्भप्रवृत्तत्वं अधिकारिविशेषणं द्रष्टव्यं," आज्ञायोगादाहारविहारादिकं साधुनां न दुष्टमिति चेत्, अत्रापि परिमितसंसारफलक-त्वार्थवादेनानुकम्पादाविवाज्ञायोगः किं न कल्प्यते ?॥ उक्तं हि संसार्प्रतनुताकारणत्वं द्रव्यस्तवस्य तत्र दानादि-चतुष्कतुल्यफलकत्वोपवर्णनमप्यत्रोपष्टम्भकमेव, कूपज्ञातान्यथानुपपत्या पूजादिकाले द्रव्यहिंसाजनितं पापमवर्ज-नीयमेव, अत्र लिखनीयमग्रे लिखितं विलोक्यम् ॥ अथ द्रव्यस्तवे यावानारम्भस्तावत्पापमित्यत्र स्थूलानुपपत्तिमाह्-जावइओ आरंभो, तावइयं दूसणंति गणणाए॥ अप्पत्तं कह जुज्जइ, अप्पंपि विसं च मारेइ॥७॥ व्याख्या—द्रव्यस्तवे यावानारम्भस्तावदृषणमिति गणनायां क्रियमाणायां ऋजुस्त्रनयेन प्रतिजीवं भिन्नभिन्नहिंसाश्रयणादसङ्ख्यजीववि[ राधनासन्वादरूपत्वमारम्भस्य कथं युज्यते?,न कथश्चिदित्यर्थः, अस्तु वा-कथिश्वदल्पत्वं तथाप्यल्पो दोषः किं न नाशयति? अपितु नाशयत्येव,अत्र ज्ञातमाह,अल्पमपि विषंच मारयति]॥ ॥ इति न्यायविशारदप्रणीतं त्रुटितावस्थमेव तत्त्वविवेकाख्यविवरणविभूषितं कूपदृष्टान्तविशदीकरणप्रकरणं सम्पूर्णम् ॥

www.kobatirth.org

कूपदृष्टान्तोऽयं प्राचीनपदैर्विभाव्यते ॥ कश्चित्पुमानरण्यानीं, वरेण्यसरणिच्युतः । अटास्यमान उत्तप्तो, मध्याहेऽतितृषातुरः ॥ १ ॥

निञ्चामक्ते स्वरूपतो

114611

॥ निजप्रज्ञासंस्मारितातीतश्रुतकेविल-न्यायविशारद-न्यायाचार्य-महोपाध्यायश्रीयशोविजयगणिप्रणीतः ॥
।। निशाभक्ते स्वरूपतो दृषितत्वविचारः ॥

एन्द्रश्रेणिनतं नत्वा, वीरं तत्त्वार्थदेशिनम् ॥ स्वरूपेणैव दुष्टत्वं, निशाभक्ते विभाव्यते ॥ १ ॥ अथ स्वरूपेणैव दुष्टत्वमित्यस्य कोऽर्थः १, उच्यते, यथा हिंसामृषावादादिकं आगमनिषिद्धत्वात्स्वरूपेणैव दोषः, नतु तस्य दोषत्वे नियमतो दोषान्तरानुषङ्गत्वं प्रयोजकं तथा निशाभोजनमप्यागमनिषिद्धत्वात्स्वरूपेणैव दोषो नतु तस्य दोषत्वे दोषान्तरानुषङ्गः प्रयोजक इति ॥ एतेन यदुच्यते " रात्रौ सर्वत्र भक्ष्ये कुन्थुपनकोरणिकादिरवश्यं जीवोत्पित्तिति तिद्धंसानुषङ्गादेव वर्जनीयं विभावरीभक्तमिति" तदपास्तं द्रष्टव्यं, आगन्तुक-तदुद्ध-वव्यतिरेकेण भक्ष्ये रात्रिसम्बन्धमात्रेण जीवोत्पत्तेः सुधर्मस्वामिनमारभ्याद्य यावदप्रसिद्धत्वात् । अन्यथा कस्य-चिद्रपेक्षया किश्चिद्धस्यमिति सर्वत्रापि जीवोत्पत्तौ वस्नादेरपि रात्रावग्रहणप्रसङ्गः । नच नियतभक्ष्यापेक्षयैव जीवा

चखान विवरं सोऽथ, निम्नावन्यामुदन्यकः ॥ वत्रघेऽस्य तृडल्यर्थं, तथा पङ्कश्च वर्ष्मणि ॥ २ ॥ तदुत्थं शीतलं स्वच्छं, पायं पायं पयः पुमान् ॥ विच्छेद स दुरुच्छेदां, तृषामेष क्षणादिपि ॥ ३ ॥ अविहस्तः स्वहस्तेन, सेवं सेवं तदम्भसा ॥ भीष्मग्रीष्मार्कसम्भूतं, देहाहाहमजीहरत् ॥ ४ ॥ प्रश्नाल्य तज्जलेनाङ्गं, क्षालयामास मंक्ष्वसौ ॥ प्राचीनं च नवीनं च, मलं निर्मलबुद्धिकृत् ॥ ५ ॥ अत्र चोपनयो भव्य-जीवो भ्राम्यन्भवाटवीम् ॥ तृष्णातापमलैः क्लान्तो, लोभतृद्पापलक्षणैः ॥ ६ ॥ विवेकभूमिमासाय, सोऽथ द्रव्यस्तवं दधत् ॥ विषयेषु तृषां तीक्ष्णां, क्षिणोत्यक्षण्णहर्षभाक् ॥ ७ ॥ तं द्रष्टुमागतान्दष्ट्रा, मुनीनश्रुत्वाथ देशनाम् ॥ कषायशिखिसन्तापं, निर्वापयित ग्रुद्धधीः ॥ ८ ॥ दानादिकं च सद्धर्मं, कुर्वन्पापमयं मलम् ॥ क्षालयत्यिक्तं क्षित्रं, युक्तोऽतः श्रावकस्य सः ॥ ९ ॥ इति प्राचीनतमपुरुषप्रणीतः कृपदृष्टान्तोपनयः सम्पूर्णः ॥

दृषितत्व-विचारः ।

11 4/1

उत्पत्तिं यान्तीत्याहोपुरुधिकामात्रमेतत्। किश्च रात्रौ तदुद्भवागन्तुकजीवानां दुर्दशत्वेनैपणाद्यशुद्धिसम्भवेन च हिंसा-दोषमुद्भाव्य तत आगमनिषिद्धत्वादेव विभावरीभक्तस्यानासेवनीयत्वमुक्तं तत्त्वार्थवृत्ताविति किमन्यादशपरिक-ल्पनया श्रौढिवादपराणां श्राद्धदिनकृत्ययोगज्ञास्त्रवृत्त्यादिग्रन्थानां सम्प्रदायग्रद्धतात्पर्यमजानतो देवानां प्रियस्य। तथा च तत्त्वार्थ (अध्याय ७ सूत्र २) वृत्तिः। " कः पुनर्दोषो रात्रिभोजन ? इति चेत् , एवं मन्यते उद्गमादिदोषरहितस्य वासरपरिगृहीतस्याभ्यवहारेणान्धसो नक्तं न किल दोप इति ।। एतद्युक्तं, कालातिक्रान्तस्य प्रतिषिद्धत्वात् गृहीतस्यानीतालोचितक्षणविश्रान्तिसमनन्तरमेव च भुजेरभ्यनुज्ञानात् निज्ञाहिण्डने चैर्यापथ-विशुद्धेरसम्भवात् दायकगमनागमन-सस्नेहपाणिभाजनाद्यदर्शनादालोकितपानभोजनासम्भवात , ज्योत्स्नामणि-प्रदीपप्रकाशसाध्यमालोकनमिति चेत् , तद्प्यसद् , अग्निसमारम्भनिषेधाद्रत्नपरिग्रहाभावाज्ज्योत्स्नायाः चित्कत्वादागमे तन्निषिद्धत्वाद्धिंसावदनासेवनीयमेव विभावरीभक्तमिति ॥ '' अत्र हि विभावरीभक्तस्याना-सेवनीयत्वे आगमनिषिद्धत्वमेव हेतुरित्यत्र निर्भर इति॥ भ्रान्तः शङ्कते हिंसावदेवेत्यस्य हिंसायुक्तमेवेत्यर्थ इति ?, तत्तुच्छम् । उदाहरणपरस्यैतद्वचनस्य हेतुपरत्वे प्रमाणाभावात् । एकहेतोरेव चिरतार्थत्वे हेत्वन्तरस्यानाकां-क्षितत्वादप्रयोजकत्वेन हेतुहेतुपरत्वस्याप्ययोगात् । तथा सति हिंसावदित्यनन्तरमितीत्यस्याध्याहारप्रसङ्गाच ॥ अथाऽनासेवनीयत्वं बलवदनिष्टाननुबन्धित्वे सति कृतिसाध्यत्वाभावः, आगमनिषिद्धत्वमित्यत्र चागमाभिधानं प्रमाणदार्ख्याय, हेतुस्तु निषिद्धत्वमेव, तच स एवेति हेतुसाध्ययोरमेदप्रसङ्गान्नेदमनुमानं घटां प्राश्चिति? इति चेत्,

निशाभ<del>त्ते</del> स्वरूपतो

本のなるなるなるなるなるなるなる

न, निषेधविधेर्रुक्षणया पापजनकत्वमेवार्थ इति पापजनकत्वेन हेतुना उक्तसाध्यसाधनेऽस्य दोष्रुक्षेशस्याप्यभावाः दिति युक्तमुत्पश्यामः॥ अथ पापजनकत्वमेव हिंसायुक्तत्वेनेति स एव हेतुरत्र शोभन इति चेत् , न, हिंसावदेवेत्य-त्रैवकारस्य स्पष्टत्वार्थकत्वेन हिंसाया इव विभावरीभक्तस्य स्वातंत्र्येणैव पापजनकत्वस्य सिद्धान्तप्रसिद्धत्वात । नहि हिंसा हिसान्तरमन्तर्भाव्य पापं जनयति तद्वदेव विभावरीभक्तं हिंसामन्तर्भाव्येति, न किश्चिदेतत् ॥ यन्त्र श्राद्ध दिनकृत्यसूत्रवृत्त्योरुक्तं "तज्जोणियाण जीवाणं, तहा संपाइमाण य।। निसिभत्ते वधो दिद्दो, सबदंसीहि सबहा ॥ २२७ ॥'' तस्मिन्संसक्तान्नसक्त्वादौ भक्ते निगोदोरणिकादीनां योनिरुत्पत्तिर्येषां ते तद्योनिका जीवास्तेषां तथा सम्पातिमानामागन्तुककुन्थुपिपीलिकादीनां चशब्दात् आत्मनश्र कीटिकादेर्मेधादिघातात्, निशिभक्ते वधो विनाशो, दृष्टः सर्वदिशिभिः सर्वथेति ॥ यदुक्तं निश्तीथभाष्ये, " जइवि हु फासुअदवं कुंथुपणगा-इत्यादि । " अत्र सर्वथेति प्रौढिवाद एव, कालातिक्रमादिप्रयुक्तसंसक्तात्रसम्भवानामागन्तुकसम्पातिमसन्वानां च व्यापादनेन दोषसम्भव इत्यत्र त निर्भर इति सक्ष्मिधया निभालनीयम् ॥ यत्त, तस्मिन्नित्यनन्तरं 'अकारप्रश्लेषेणा-संसक्तात्रपानेपि रात्रियोगाञ्जीवोत्पत्तिः' इति केनचिद्भिधीयते तद्भिनिवेशविज्ञम्भितं,अकारप्रश्लेषरहितस्यैव पाठस्य ताडपत्रादिपुस्तके दर्शनात्तत्सहितपाठस्य प्रदर्शयिष्यमाणभाष्यचूण्योद्यागमविरुद्धत्वात् ॥ एतेन योगशास्त्र-ग्रन्थवृत्तिलेशोपि (प्रकाश ३. श्लोक ५२-५३.) व्याख्यातः ॥ अयं हि सः, "अपि च निशामोजने क्रियमाणे अवद्यं पाकः सम्भवी तत्र च षड्जीवनिकायवधोऽवद्यम्भावी भाजनधावनादौ च जलगतजन्तुविनाद्यः, जलो-

द्र्षितत्व-विचारः ॥

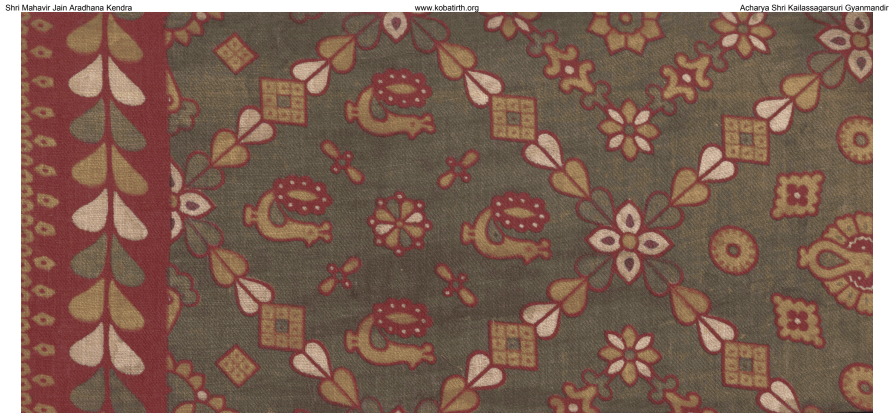
114911

ज्झनेन च भूमिगतकुन्धुपिपीलिकादिजन्तुघातश्र भवति॥ तत्प्राणिरक्षणकांक्षयापि न निशामीजनं कर्तव्यं, यदाहुः॥ ''जीवाण कुंथुमाईण घायणं-भाणधोयणाइसु॥ एमाइ स्यणिभोयण-दोसे को साहिउं तरह॥१॥'' इति ॥५२॥ ननु यत्रात्रस्य न पाको नवा भाजनधावनादिसम्भवस्तित्सद्धं मोदकादि खर्जूरद्राक्षादि च भक्षयतः क इव दोष इति चेत ?, (इत्याह)॥ नाऽप्रेक्ष्यस्मजनत्नि, निश्यद्यात्प्रासुकान्यपि॥ अप्युद्यत्केवलज्ञानै-नीदतं यन्निशाशनम् ॥५३॥ प्रासु-कान्यपि अचेतनान्यपि, उपलक्षणत्वात्तदानीमपक्कान्यपि मोदकफलादीन्यपि, न निरुयचात्। कृतः ?, अप्रेक्ष्य-सूक्ष्मजन्तूनि अप्रेक्ष्याः प्रेक्षितुमशक्याः सुक्ष्माः कुन्थुपनकादयो जन्तवो यत्र तानि,विशेषणद्वारेण हेत्वचनं,अप्रेक्ष्य-सूक्ष्मजन्तुत्वादित्यर्थः। यद्यस्माद् , उत्पन्नकेवलज्ञानैः केवलज्ञानवलेनाधिगतसूक्ष्मेतरजन्तुसंघा( पा )तैः, निर्जन्तु-कस्याहारस्याभावात्, नाऽऽद्दतं निज्ञाभोजनं ॥ यदुक्तं निज्ञीथभाष्ये ॥जइवि०॥५३॥ " अत्र हि पाकारम्भ सम्भवी भाजनधावनादिसम्भवी प्रासुकेष्विप तदुद्भवाऽऽगनतुकजीवानां दुर्दर्शत्वसम्भवी जीवोपमर्ददोष उक्तः॥ निर्ज-न्तुकस्याहारस्याभावादिति तु प्रौढिवादमात्रं नतु रात्रिभक्ष्यसंसर्गजीवान्तरोपमर्दप्रतिपादनपरं 'संसग्गजीवसंघात'-मित्यग्रेपि सम्बध्यमानजीवसमूहमित्येव व्याख्यानात्। अन्यथा नित्यसंसक्तौ उत्पद्यमानजीवसमूहमित्येतद्(व)व्या-करिष्यत्, अत एव निद्यीथच्युणौं चतुर्विधेषि रात्रिभोजने विचित्रसम्भवस्तत्र विचित्रप्रायश्चित्तप्रकारश्चोपदर्शितः प्रत्यक्षज्ञानिभिः प्रामुकद्रव्ये प्राणिविरहितत्वदर्शनेपि तदन्यैश्च रत्नाद्यद्योतेन तथादर्शनेपि षष्टो मूलगुणो विराध्यते इत्येव हेतोरनाचीर्णत्वमुक्तं,तथाचैकादशोद्देशकसूत्रचूर्णिः। "जइविय० गाहा।।[जइवि हु फासुगेदव्वं, कुंथुपणगा ानशाभक्त स्वरूपतो ॥ ६० ॥ वि तहिव दुप्पस्सा।। पचक्तवनाणिणो वि हु राइभत्तं परिहरंति ॥ ३३९९॥ ] यद्यपि स्वत ओदनादि प्रासुकं द्रव्यं तथाप्यागन्तुकाः कुन्थ्वादयः पनकादयश्च तदुत्था अविशुद्धकाले दुर्दर्शा(र्द्दश्या)भवन्ति ॥ किञ्च येपि प्रत्यक्षज्ञानिनस्ते विशुद्धं भक्ताव्यपानं पश्यन्ति तथापि रात्रौ न शुक्षते मूलगुणमङ्गत्वात् । जोण्हामणीदीवुहित्तालंबणप्रतिषेघार्थमिद-माह ॥ जतिविय० गाहा ॥ [ जह वि हु पिवीलिगाइ, दीसंति पईवमाइ[जोइ]उज्जोए॥ तहिव खलु अणाइवं, मूलवयवि-राहणा जेण ॥ ३४००॥ ] तीर्थकरगणघराचार्यरनाचीर्णत्वात्, जम्हा छट्ठो मूलगुणो विराहिज्ञहत्ति तम्हा रातो न भोत्तवं, अहवा रातीभोयणे पाणातिवायादियाण मूलगुणाणं जेणं विराहणा भवति अतो रातीए न भोत्तवं॥" तथा...

इति श्रीतपागच्छालङ्कारश्रीहीरविजयसुरीश्वरशिष्यमहोपाध्यायश्रीकल्याणविजयगणिशिष्यपं. श्रीलाभविजयगणि-शिष्यपं.श्रीजीतविजयगणिसतीर्थ्यं.श्रीनयविजयगणिचरणकमलचक्चरीकपं.श्रीपद्मविजयगणिसहोदरन्याय-विशारद-न्यायाचार्य-महोपाध्यायश्रीयशोविजयगणिप्रणीतं १ सविवरणं भाषारहस्यप्रकरणम् २ योगविशिका व्याख्या ३ तत्त्वविवेकविवरणोपेतं कृपदृष्टान्तविशदीकरणप्रकरणं ४ स्वरूपतो

निशाभक्ते दूषितत्वविचारश्चेति प्रन्थरत्नचतुष्कम् ॥

11601



For Private and Personal Use Only