## बुद्ध पूर्व का भारतीय इतिहास

रावराजा **डाक्टर इ**यामविद्वारी मिश्र रायबहादूर तथा रायबहादुर पडिएत शुक्रदेवबिद्वारी मिश्र

# बुद्ध पूर्व का भारतीय इतिहास

श्रर्थात् भारतवर्षे का इतिहास——प्रथम भाग



वैदिक पूर्व से श्रादिम किल काल तक [२७५० बी० सी० से ५६३ बी० सी० पर्यन्त]

लेखक

रावराजा डाक्टर स्यामिवहारी मिश्र रायबहादुर हो० लिट० तथा मिश्र पण्डित शुकदेवविहारी मिश्र

प्रकाशक

हिन्दी साहित्य सम्मेलन प्रयाग

तृतीय संस्करण । १००० प्रतियाँ }

संवत् १९९६

मूल्य २॥)

#### वक्तव्य

इस भारतीय इतिहास को हम बड़ी प्रसन्नता के साथ प्रिय पाठकों की सेवा में उपस्थित करते हैं। इस प्रनथ के पूरे विषय को तीन भागों में विभक्त किया गया है, जिन में से पहला अब जनता के सम्मुख है। इसमें हमारे प्राचीन इतिहास का बर्णन है जिसे बहुतेरे लोग यदि बिलकुल नहीं तो मुख्यतः कहानी मात्र मानते हैं। हमें आशा है कि इधर की खोज के सविधि अवलोकन से आलोचकों को विश्वास हो जायगा कि हमारे प्राचीन संस्कृत प्रनथों में ऐसी प्रचुर सामग्री वर्त-मान है, जिसकी सहायता से प्राचीन भारत का सचा और क्रमबद्ध इतिहास लिखा जा सकता है।

इस इतिहास का पहला खण्ड, श्रार्थात् यह जिल्द प्राय: २२ शताब्दियों पर विस्तृत है (बीठ सीठ २५५० से बीठ सीठ ५६३ तक)। दूसरा खण्ड बौद्ध काल (बीठ सीठ ५६३) से चल कर हिन्दू साम्राज्य के श्रान्त पर समाप्त होगा श्रीर तीसरे में मुसलिम तथा श्राँगरेजी समयों का हाल इस काल तक पाया जायगा। स्मरण रहे कि हिन्दू काल ४००० वर्षों से भी बड़ा है, पर मुसलिम श्रीर बृटिशकाल पूरे १००० वर्षों के भी नहीं हैं। द्वितीय समय का श्रान्त काल विविध प्रान्तों के लिये भिन्न हैं।

आशा करते हैं कि हमारे इस दीन परिश्रम से कदाचित् विद्वानों की प्रवृत्ति भारतीय प्राचीन इतिहास की श्रोर कुछ मुक जाय, क्योंकि इस पर श्रम करने से वास्तव में श्रालीकिक श्रानन्द श्राता है। इस प्रन्थ के विषय तथा श्राधारों के विवरण भूमिका श्रीर प्रन्थ में मिलोंगे।

लखनऊ । १९९३ ) श्यामविहारी मिश्र, शुकदेव बिहारी मिश्र,

#### भूमिका

हमारे प्राचीन इतिहास के दो प्रधान और एक दूसरे से पृथक साधन हैं, अर्थात् वैदिक साहित्य और पुरागा। वैदिक साहित्य में संहिता ( ऋक्, यजुः, साम त्रीर त्राथर्व), ब्राह्मण, उपनिषत् , त्रारण्यक, त्रीर सूत्र प्रन्थों की गणना है। मुख्यतया ये सब धार्मिक साहित्य में माने जा सकते हैं छौर इनमें ब्राह्मण लेखकों का प्राधान्य है तथा विषय बहुत करके धार्मिक हैं। पुरागों में लौकिक साहित्य की प्रधानता है श्रीर श्रादि में इसका मूल प्रधानतया श्रत्राह्मण लेखकों श्रीर सहा-यकों से भी सम्बन्ध रखता है। वेदों में सूतों, मागधों, चारणों आदि के कथन आये हैं। जिस प्रकार ब्राह्मणों ने वैदिक साहित्य को स्मरण-शक्ति द्वारा सुरचित रक्खा, उसी प्रकार सूतों आदि ने (स्मरण शक्ति द्वारा ) लौकिक साहित्य एवं राजवंशों के मूलों की रत्ता की । पुरोहितों **ब्रादि ने भी ऐसा ही किया । जब भगवान वेद**व्यास ने प्राचीन साहित्य श्रीर सामग्री को इतना बढ़ा हुआ पाया कि बिना घरानों के विषय विभाग किये हुये उसके नष्ट हो जाने का भय देख पड़ा, उस काल उन्होंन स्वयं वेदों का सम्पादन करके उनके चार भाग किये, श्रौर एक एक वेद को एक एक प्रधान शिष्य परम्परा में बांट दिया। उसी समय उन्होंने रचागार्थ श्रीर वर्द्धनार्थ श्रान्य विषयों को श्रान्य शिष्यों में बांटा । इस प्रकार स्वयं एक पुराण रचकर श्रापने इतिहास का विषय लोमहर्षण सूत को दिया। इस के दृढ़ आधारों का विवरण प्रन्थ में मिलैगा। वैदिक साहित्य में घटनात्रों के कथनों में श्रत्युक्ति का प्रयोग पुराणों की अपेचा बहुत ही कम है। मेगास्थनीज कहता है कि उसने महाराज चन्द्रगुप्त के यहाँ प्राय: ६००० बी० सी० से चलने वाले राजात्र्यों के वंशवृत्त देखे थे। इन बातों से प्रकट है कि हमारा प्राचीन ऐतिहासिक विभाग श्रत्युक्तिपूर्ण तो है किन्तु निर्मूल नहीं।

इतिहास प्राचीनों के केवल गुगगानार्थ नहीं लिखा जाता वरन हम लोगों का यह भविष्य के लिये सबसे बड़ा पथ-प्रदर्शक है। हमारे तथा पूर्व पुरुषों के सभी अनुभव बहुत करके इतिहास द्वारा ही सुर- चित रह कर मनुष्य जाति के विचारों को उन्नत बनाते हैं। बिना प्राचीन कर्म समुदाय तथा उसके फलों को जाने हुए मनुष्य भविष्य के लिये नितांत अनिभन्न रहेगा। इसिलये इतिहास का अस्तित्व मानव जाति के लिये परमोपयोगी हैं।

इतिहास की स्त्रावश्यकता राजनैतिक, सामाजिक तथा धार्मिक विषयों ही के लिये नहीं है वरन सभी बातों की उन्नति-सम्बन्धी अभि-ज्ञता के लिये तदिषयक ऐतिहासिक ज्ञान की आवश्यकता है। फिर भी केवल "इतिहास" कहने से उपर्युक्त तीनों विषयों ही का कथन माना जाता है, विशेषतया राजनीति का । हमने इस इतिहास में इन्हीं तीनों विषयों की प्रधानता रक्खी है। इनका प्राचीनकालिक ज्ञान बहत करके भारतीय साहित्य से होता है। इस लिये इन विषयों के साथ साहित्यो-म्नति-सम्बन्धी भी कुछ कथन कर दिये गये हैं। हमारे ऋषिगण की प्राचीन रचनायें धर्म से ऐसी मिली हुई हैं कि बहुत करके ये दोनों एक ही हैं। अत: इनमें से किसी एक का भी पूर्ण वर्णन करने से वह कथन दोनों के सम्बन्ध में हो जायगा। राजनैतिक वर्णन धार्मिक और सामाजिक विषयों से पृथक किया जा सकता है। हमने इस भारतीय इतिहास में धार्मिक तथा साहित्यिक वर्णन राजनैतिक से पृथक **श्रा**ध्यायों में किये हैं। सामाजिक कथन जहाँ राजनैतिक से अधिक सम्बन्ध रखते थे वहाँ वे राजनैतिक ऋध्यायों में ऋा गये हैं ऋौर जो सामाजिक विषय धार्मिक विवरणों से मिलते हुए देख पड़े, उनका वर्णन धार्मिक अध्यायों में हुआ है।

शुद्ध इतिहास लिखने के लिये गुण-दोष दोनों का उचित कथन होना चाहिये, क्यों कि केवल गुण-कथन से वह अधूरा एवं भ्रमोत्पादक हो जायगा, और ज्ञान-वर्ष्टन के स्थान पर उसका संकुचन करेगा। प्रत्येक मिथ्या कथन हमारे ज्ञान को मिथ्या बनाने की ओर जाता है और लोगों में अंध-विश्वास की देव उत्पन्न कर देता है। हमारे भारत-वर्ष में बहुत काल से प्राचीनता का बहुत बड़ा मान होता आया है। इसलिए अपने पूर्व पुरुषों की वास्तविक भूलों तक का कथन हमारे यहां अप्रयुक्त समका जाता रहा है। वीर पूजन के साथ यहां पूर्व पुरुष-पूजन भी चला आया है। यह गुण भारत, चीन, जापान आदि

सभी पूर्वी देशों में पाया जाता है। इस प्रन्थ के लेखक भी इस विषय पर भक्ति रखते हैं और श्राद्ध के विषय पर भी उन्हें श्रद्धा है। फिर भी सत्य से बढ़कर कोई धर्म नहीं है। जब किसी विषय विशेष का वर्णन ऐतिहासिक दृष्टि से किया जावे तब लेखक को वर्ण्य विषय का यथावत् रूप दिखलाना पड़ेगा, चाहे उसमें उसकी इच्छा के प्रतिकृत बहुत से दोष ही क्यों न आ जावें। जब तक ऐसा वर्णन न होगा तब तक प्रन्थ इतिहास कहलाने की पात्रता न रक्खेगा।

पूर्वज-पूजन के विचारों ने यहाँ पौराणिक समय में विशेष बल पाया। इसीलिए उस काल का साहित्य न केवल प्राचीन छिद्रों का गोपन करता है, वरन् अत्युक्तिपूर्ण कथनों की भरमार करके माहात्म्य बढ़ाने का प्रयत्न बहुधा कहीं भी नहीं छोड़ता। फल बिलकुल विपरीत हुआ। जिन लोगों का माहात्म्य बढ़ाने को पौराणिक ऐतिहासिकों ने दोष-गोपन और अत्युक्तिपूर्ण कथन किये, उन्हीं लोगों के अस्तित्व पर भी सभ्य संसार को आज संदेह हो रहा है। यह संदेह इतिहासाभाव से नहीं है, वरन ऐतिहासिकों की अनुचित भक्ति के कारण ही आज यह बुरा दिन हम लोगों के सामने उपस्थित हुआ है कि रामचन्द्र, युधिष्टिर आदि महापुरुषों को न केवल बहुतेरे पाश्चात्य ऐतिहासिक, वरन् कुछ भारतीय लेखक भी किएत पुरुष मात्र मानते हैं।

रावण के दस शिर, तथा नृसिंह का साथ ही साथ मनुष्य और सिंह होना, जनमेजिय का सारे संसार के सपों को मंत्रों से पकड़ बुलाकर अप्रिकुर में डालना, महाबीर का शतयोजन समुद्र कूद जाना तथा द्रोगाचल पर्वत उठा लेना, िपयत्रत द्वारा नौ दिनों तक रात ही न होने देना, िकसी का दस हजार वर्ष जीना, बानरों, रीछों, यहां तक िक साँपों का भी मनुष्यों की भाँति बातचीत करना आर विज्ञान के गूढ़ तत्त्वों को हल करना तथा उनके नर-मादाओं का मनुष्यों से विवाह तक होना (यथा जाम्बबन्ती और उलूपी), सूर्य या हवा का मानुषी कियों से पुत्र उत्पन्न करना (यथा कर्ण और भीम), सुरसा साँपिन का १०० योजन (८०० मील) मुँह फैला देना इत्यादि के कथन अनुर्गत हैं ही। वेदादि पूज्य प्रन्थों में इनका कहीं पता भी नहीं है। वेदों, बाह्यणों, सूत्रों, तथा पुराणों में पुराण ही अत्युक्ति पूर्ण हैं।

शेष प्रन्थों में ऐसे प्रमत्त कथन नहीं पाये जाते और उनमें श्रसंभव घटनाओं का श्रमाव सा है, किन्तु प्राचीन साहित्य में पुराण ही सब से नवीन हैं और इन्हीं का चलन देश में श्रधिक है। इसीलिये अधीर लोगों की हिष्ट में हमारा पूरा प्राचीन काल श्रमत्त इतिहास की कोटि से बाहर निकल जाता है।

इस विषय पर परिश्रम करने वाले पर एक श्रार पग्गड़वाज पण्डित तो इसिलये विगड़ेंगे कि उसने कुम्भकर्ण की मूँछ को एक योजन से तिल भर भी कम क्यों माना, श्रीर दूसरी श्रोर पाश्चात्य शिच्चा-प्रहीत भारतवासी विना मुसकराये न रहेंगे श्रीर यही कहेंगे कि इस पोपलीला को इतिहास के सुन्दर बस्त पहिनाने का प्रयत्न सर्वथा व्यर्थ श्रीर तिर-स्करणीय है। उनके विचार से ऐसे विषय पर परिश्रम करनेवाला मनुष्य श्रपने समय को नष्ट करता है। श्रव पंडितों का विचार है कि वेदों, ब्राह्मणों, सूत्रों श्रीर पुराणों को ध्यानपूर्वक पढ़कर श्रथच माहात्म्य-सम्बन्धी श्रत्युक्तियों को सहज ही में श्रलग कर, हमारे प्राचीन प्रन्थों एवं श्रन्य ऐतिहासिक श्राधारों से सञ्चा बुद्धि-प्राह्म इति-हास निकल सकता है।

इस विषय पर इन दिनों चँगरेजो में तीन महत्तायुक्त प्रन्थ निकल चुके हैं, जिनके लेखक पार्जिटर महोदय, डाक्टर राय चौधरी, तथा डाक्टर सीतानाथ प्रधान हैं। इन तीनों महाशयों ने हमारे वैदिक चौर लौकिक साहित्य तथा इतर चाधारों का खासा मथन करके च्याने साधार विवरणों में सिकन्दर पूर्व भारतीय इतिहास का पृज्य कथन किया है। इनमें से पार्जिटर ने तो पृरा समय लिया है, किन्तु प्रधान ने रामचन्द्र से महाभारतीय युद्ध तक का विवरण उठाकर उसे खूब दृद्ध कर दिया है, डाथच राय चौधरी ने महाभारतीय युद्ध से गुप्त काल तक का इतिहास लेकर उसे बुद्ध काल पर्यन्त बहुत दृद्ध बनाया है। सिकन्दर से इधर का इतिहास छापने बहुत संत्रेष में कहा है किन्तु वह इतर अनेक प्रन्थों में विस्तार पूर्वक मिलता है। फल यह है कि रामचन्द्र से गौतम बुद्ध तक के समय का इतिहास इन दोनों लेखकों के द्वारा बहुत कुछ पुष्ट हो गया है। ऐसे प्राचीन विषय पर मतभेद बना ही रहेगा, क्योंकि अनेकानेक झाधारों तथा अर्थों के सहारे नवीन कथन होते ही रहेंगे, किन्तु प्रधान श्रोर राय चौधरी के परिश्रमों से रामचन्द्र से इधर वाला सन्दिग्ध इतिहास बहुत कुछ हद हो गया है। इन दोनों महाशयों ने श्रपने कथनों के श्राधारों को प्रचुरता पूर्वक लिख दिया है। पार्जिटर महोदय ने भी श्राधार उसी प्रचुरता से लिखे हैं, किन्तु उन्होंने श्रयोध्या के मानव कुल की वंशावली में जो प्राय: २६ नाम पौराणिक सम्पादकों की भूल से रामचन्द्र के पूर्व या पश्चात् वाली बिरादरी की नामावली से उठकर पूर्वपुरुषों की गणाना में श्रा गये हैं, उन्हें श्रलग नहीं कर पाया, वरन इन २६ नामों के इस वंशावली में अनुचित प्रकारेण बढ़ जाने से सारी सम सामयिक ऐल वंशावलियों को श्रधूरी मानकर उनके पूर्व पुरुषों की दस बारह नामावलियों से चौबीस पश्चीस नाम छूटे हुये निराधार समका। इस कारण से उनके सम सामयिक कथनों में स्वभावश: बहुत से श्रम पड़ गये हैं। उन्हें इसी कारण से श्रनेकानेक विशष्ठों श्रीर विश्वामित्रों के श्रस्तित्व की निराधार कल्पना करनी पड़ी है। इसलिये यद्यपि उन्होंने वंशा-बिलयाँ वैवस्बत मनु से श्रन्त पर्यम्त दी हैं, तो भो वे स्थान स्थान पर श्रमात्मक हैं।

इन सब बातों पर ध्यान देने से निश्चय होता है कि बुद्ध से राम-चन्द्र तक के समय की नामावित्याँ तो दृढ़ हैं, किन्तु वैवस्वत मनु से रामचन्द्र तक के समय वाले वंश वृद्धों पर अब तक उतनी दृढ़ता नहीं आई है। इसिलये हमें वंशावित्यों के इस भाग पर विशेष छान-बीन करनी पड़ी है। वैवस्वत मनु से पूर्व वाले जो छै और मन्वन्तर हैं, उनमें से स्वायम्भुव मन्वन्तर की वंशावित्ती तो प्राय: सभी पुराणों में है, किन्तु इतर पांचों मनुवों में से चार के वंश मात्र ज्ञात हैं तथा चाज़ुष मनु का वंश वृद्ध यद्यपि दिया हुआ है, तथापि है वह अधूरा। यह पुराणों से प्रकट है कि ये पांचों मनु स्वायम्भुव मनु के ही वंशाधर थे। इन छवों मन्वन्तरों का पार्जिटर महोदय न न ता विवरण लिखा है, न वंश वृद्ध। प्रधान और राय चौधरी के विषय रामचन्द्र से पहले जाते ही नहीं, सो उनके द्वारा इन मन्वन्तर कालों का कथन न होना स्वाभाविक ही है। हमने मन्वन्तरों के समया का भी विवरण, जहाँ तक पुराणों में मिलता है वहां तक दे ही दिया है। इस काल को अनिश्चित समभकर छोड़ देना अनुचित है, क्योंकि जिन पौराणिक और वैदिक आधारों पर इतर कालों का इतिहास दृढ़ किया गया है, वहीं दोनों आधार इन मन्वन्तर कालों का भी कथन करते ही हैं।

हमारे विवरण में यह प्राचीन काल चार भागों में विभक्त है, श्रर्थात् सत्ययुग या मन्वन्तर काल, त्रेता या मनु-रामचन्द्र काल, द्वापर या राम-युधिष्ठिर काल, श्रीर श्रादिम कलिकाल या युधिष्ठिर-बुद्ध काल । ऊपर के तीनों आधारों द्वारा बुद्ध से द्वापरान्त तक का इति-हास निर्णीत है, तथा सत्ययुग और त्रेतावाले पर हमें अधिक परिश्रम करना पड़ा है, क्योंकि सत्ययुग का हाल तो इधर किसी ने कहा ही नहीं, और त्रेता के सम्बन्ध में उपर्युक्त २६ पुश्तों के बढ़ जाने से पार्जिटर कृत समकालीनतात्रों के कथन बिगड़ गये हैं। आशा है कि पाठक महाशय इन २६ पुश्तों सम्बन्धी कथनों एवं समकालीनता स्रों के विवरणों पर विशेष ध्यान देंगे। इन २६ नामों के मुख्य वशावली से अलग करने का सूत्रपात प्रधान श्रीर राय चौधरों में प्रस्तुत है. केवल अन्य विषयों के विवरण लिखने के कारण उन्होंने इस विषय पर विशेष कथन नहीं किया है। फिर भी प्रधान महाशय के ग्रन्थ में इसका कुछ वर्णन है भी। इन २६ नामों को हमने दिच्च कोशल. हरिश्चन्द्र श्रौर सगर सम्बन्धी राजकुलों में विभक्त किया है। इस विभाजन के कारण प्रन्थ में यथास्थान मिलेंगे। इसके मान लेने से सारी पौराणिक समकालीनताश्रों का सामंजस्य बैठ जाता है। वंशा-वितयों के तिखने तथा श्राधारों के खोजने में हम को इन तीनों प्रन्थ-रत्नों से बहुत कुछ सहायता मिली है।

विनीत

लखनऊ सं० १९९३

मिश्र बन्धु

### विषय सूची

| <b>डा</b> ध्याय |               | विषय            |       | ष्ट्रष्ट    |
|-----------------|---------------|-----------------|-------|-------------|
| वक्तव्य         | •••           | •••             | •••   | •••         |
| भूमिका          | •••           | •••             | •••   | •••         |
| १—भूगोल         | • • •         | 8               |       |             |
| २भारतीय         | •••           |                 |       |             |
| ३—भारतीय        | •••           | १६              |       |             |
| ४पौरागा         | क राजवंश      | •••             | •••   | . २४        |
| ५— वेद पूर्व    | का भारत       | •••             | •••   | ५१          |
| ६—ऋग्वेद        | पहला-मंडल     | •••             | •••   | ८९          |
| •               | शेष मंडल तथा  | ग्रन्य वेद      | •••   | ११७         |
| ८—चारों वे      | द             | • 4 •           | •••   | १४५         |
| ९समय र्         | नेरूपगा       | • • •           | • • • | १६१         |
| १०—त्रेतायुग    | , सूर्य्य वंश | •••             |       | १८३         |
| ११—त्रेतायुग    |               | •••             | •••   | २१०         |
|                 |               | इतर शाखायें तथा | •••   |             |
| -               | तत विवरण      | •••             | •••   | २२८         |
| १३—त्रेतायुग,   | , ( भगवान राम | चन्द्र )        | •••   | २५३         |
| १४द्वापर यु     |               | •••             | •••   | २७६         |
| १५—द्वापर यु    | •             | •••             | •••   | <b>३</b> १७ |
| १६—श्रादिम      |               | ***             | •••   | ३५३         |
|                 | साहित्य काल   | •••             | •••   | 324         |
| १८सत्र सा       |               | •••             | •••   | ४०२         |

#### पृष्ठ १६२ तथा १६९ ७१ Pargiter, Dr. Roy Chaudhri, Dr. Pradhan.

#### पृष्ठ २८ तथा ७२ स्वायम्भुव मनु—प्रियत्रत

२७ विषम्ज्योति

- '' ७७-९ स्वारोचिष, उत्तम, तामस श्रीर रैवत
- " ७९ चात्तुष मनु नं० ३६

४५ दत्त

- " ३० हरिश्च∓द्र
- " ३१ सगर
- " ३७ सुदास
- " ४१ विश्वामित्र, कान्यकुब्ज काशी शाखा
- " ५१ मोहंजोदड़ो, हड़पा
- " ७२ स्वायम्भुव मन्वन्तर
- <sup>१</sup> ११३-६ वेदों का समय
- <sup>१</sup> १६१ समय निरूपण
- " १६३ राम के समय का राज चक
- ,' १६७ द्वापर का राजचक
- o' १८३ मनुरामचन्द्रं काल
- " १९५ हरिश्चन्द्र वंश
- " २०० सगर **वं**श
- <sup>१</sup> २०२ दिच्चिग कोशल वंश

तीनों पर विचार पृष्ठ २०३

- " २०७ सूर्य्य वंशी वैदिक References
- " २१० पौरव वंश
- " २२८ यदु वंश
- " २४४ त्रेतायुग का सम्मिलित विवरण
- " २४८ References
- " २५३ भगवान रामचन्द्र
- " २७६ द्वापर पूर्वाद्ध<sup>°</sup>
- ७ ३५३ छादिम कलिकाल
- " ३७० सोलह रियासतें
- " ३८२ प्रजातन्त्र रियासतें

## भारतवर्ष का इतिहास



### पहला ऋध्याय

### भूगोल एवं श्रन्य जानने योग्य बातें।

भारतवर्ष एशिया महाद्वीप के तीन दाचिए।त्य प्रायद्वीपों में से एक है। इसका चेत्रफल १८,०२,६२९ वर्गमील है और १९३१ में इसकी जन-संख्या बर्मा छोड़ कर ३३,८३,४०,९०७ थी। उत्तर से दिचण तक इसकी बड़ो से बड़ी लम्बाई प्राय: १९०० मील है श्रीर श्रिधिक से श्रधिक चौड़ाई भी बहुत करके इतनी ही है। इसके उत्तर में हिमाचल नामक भारी पहाड़ है, द्विण में हिन्द महासागर, पूरब में बर्मा श्रीर बङ्गाल की खाड़ी, तथा पश्चिम में सफ़ेंद कोह, सलेमान पहाड़, बलोचिस्तान एवं ऋरब का समुद्र । हिमालय पहाड़ प्राय: १,५०० मील लम्बा और २०० मील चौड़ा है । इसकी ऊँचाई बहुधा २०,००० फीट के लगभग है और कहीं कहीं इससे भी अधिक है यहाँ तक कि ऊँची से ऊँची चोटो गौरोशंकर २९,००२ फीट ऊँची है। इसकी अन्य ऊँची चोटियों के पहाड़ किचिंचगा, धौलागिरि, नन्दादेवी और नंगा पर्वत कहलाते हैं। इस पहाड़ में कई देश बसे हैं जिनमें कश्मीर, गढवाल, तिब्बत. नैपाल, भूटान और शिकम की मुख्यता है। तिब्बत का सम्बन्ध प्राचीनकाल से भारत से न रहकर चीन से रहा है और शेष उपरोक्त पार्वतीय देश भारत सं सम्बद्ध रहे आये हैं। हिमाचल की बृहदंश लम्बाई बर्फ सं ढकी रहती है। इसीलिये इसका नाम हिमालय पड़ा। इसका जल-वाय पारचात्य देशां के समान ठढा एवं स्वास्थ्यकर है। यहाँ के रहने वाले भारतीय शेष प्रांतों के निवासियों से गोरे भी हैं। यहाँ केसर, मृगमद, पश्मीने आदि का अच्छा व्यापार होता है।

भारत में हिमालय के श्रातिरिक्त विन्ध्याचल, पूर्वी घाट, पश्चिमी-घाट, नीलगिरि श्रादि पहाड़ हैं। हिमाचल पर एक छोटा सा ज्वाला-मुखी भी है श्रीर सीताकुरड श्रादि कुछ गरम जल के सोते हैं। भारत में निद्याँ बड़ी श्रीर लम्बी हैं। इनमें सिन्धु, सतलज, व्यास, रावी, चनाव, मेलम, सरस्वली, गंगा, जमुना, सरजु, गोमती, गण्डक, धसान, चम्बल, कंन, सोन, ब्रह्मपुत्र, महानदी, गोदावरी, कृष्णा, कावेरी, नर्मदा श्रीर ताप्ती की मुख्यता है। भारतीय निद्यों में गंगा, सिन्धु, सरस्वती, यमुना, गोदावरी, नर्मदा, कावेरी, सरयू, गोमती, चर्मखवती (चंबल), चित्रा, वेत्रवती, महानदी श्रीर गण्डकी विशेष पुनीत समभी जाती हैं।

भारत के इस समय दो मुख्य भाग हैं अर्थात अंग्रेजी-राज्य और देशी रियासतें। बर्मा श्रव भारत का भाग नहीं है। देशी रियासतें भी श्रक्जरेजी रत्ता में हैं किन्तु नैपाल, भूटान श्रौर तिब्बत स्वतन्त्र हैं। र्त्रॅंगरेजी सरकार द्वारा भारतीय शासन का भार भारत सचिव को सौंपा गया है, जिनका उत्तरदायित्व ऋँगरेजी पार्लीमेंट को है जिसके हाथ में उनकी बहाली तथा बर्ख़ास्तगी है। इन्हीं की सलाह से ब्रिटेन के बादशाह भारत का शासन करते हैं। भारत में सम्राट् के प्रतिनिधि स्वरूप एक वाइसराय नियुक्त रहते हैं जिन्हें बड़े लाट कहते हैं। एक वाइसराय प्राय: पांच वर्ष तक रहता है। उनकी दो सभायें हैं। बड़े लाट का एक मिन्त्रमंडल भी है। आईन इन्हीं सभात्रों की सम्मति से बनता है और और भी कई बातों में इन्हें मुख्य मुख्य श्रिधिकार प्राप्त हैं। श्रुँगरेजी भारत में इस काल १६ प्रांत हैं, श्रर्थात् मद्रास, बम्बई, बङ्गाल, युक्तप्रांत, पञ्जाब, बिहार. मध्यदेश व बरार, आसाम, वायव्य सीमाप्रान्त, सिंध, उद्गीसा, आजमेर-मेरवाड़ा, कुर्ग, बलाचिस्तान, दिल्ली श्रीर अंडमन नीकीबार टापू। उपर्युक्त प्रथम ११ प्रान्तों के शासक एक एक गवर्नर हैं। शेष छोटे छाटे प्रान्तों का पृथक प्रबन्ध है। प्रत्येक प्रान्त में कई जिले हैं जिनके शासक जिला अफसर कहलाते हैं। सारे ब्रिटिश भारत में प्रायः २६७ जिले हैं। प्रति गवर्नर के यहाँ भी एक सभा तथा मन्त्रिमण्डल है।

देशी भारत में प्रायः ७०० रियासते हैं जिनमें हैदराबाद, बड़ौदा, मैसूर, ग्वालियर, कश्मीर, उदयपुर, ट्रावंकोर, इन्दौर, जयपुर, पटियाला, कोल्हापुर, जोधपुर, भरतपुर, भूपाल, भाऊनगर, अलबर, रोवां, आदि की प्रधानता है। इन रियासतों को अन्तरंग शासन में बहुत करके स्वतंत्रता प्राप्त है किन्तु ये बाहरी रियासतों से सिन्ध विषद आदि नहीं कर सकतीं।

मुख्य प्रान्तों एवं रियासतों का क्षेत्रफल तथा सन् १९३१ की जनसंख्या नीचे दी जाती है:—

| नाम प्राम्त या रिया | सत रक्बा वर्गमीलों में | सन् १९३ <b>१ की</b><br>जनसंख्या |  |
|---------------------|------------------------|---------------------------------|--|
| बङ्गाल              | ७८,९९९                 | ८,१७,१३७६९                      |  |
| विहार उंद्रीसा      | ८३, १८१                | ३,७६,७६,५७६                     |  |
| वंबई सिंघ           | १,२३,०६४               | २,१८,५४,८४१                     |  |
| मध्यदेश बरार        | ८१,३९९                 | १,५५,०७,७२३                     |  |
| मद्रास              | १,४२,३३०               | ४,६५,७५,६७०                     |  |
| पंजाब               | 99,009                 | २,३५,८०,८५२                     |  |
| युक्तप्रान्त        | १,०७,२६७               | ४,८४,०८,७६३                     |  |
| देशी रियासर्ते      | भारत का प्रायः २/५     | ८,१७,१३,७६९                     |  |
| योग भारत का         | १८०२६२९                | <b>३३,८३,४०,९०७</b>             |  |

देशी भारत फैलाव में भारत का प्राय: दे है और जनसंख्या में दे। समस्त भारत का फैलाव १८ लाख वर्गमील उपर लिखा जा चुका है। इसमें से ७,०९,५५५ वर्गमीलों में देशी रियासतें हैं।

भारतवर्ष एक प्रकार से संसार भर का सारांश है। इसमें सभी प्रकार की जलवायु है और दुनिया भर की प्रायः सारी वस्तुये यहाँ कहीं न कहीं पाई जाती हैं। भारत पहाड़ों तथा समुद्रों द्वारा सारी दुनिया से पृथक् सा है। इसमें घुसने के लिये ख़ैबर, बोलन घाटियां त्र्यादि मानो फाटक हैं। इन्हीं मार्गों से समय समय पर यहाँ कई जातियाँ आईं, अर्थात् आर्य, सीदियन, शक, कुशान, हूण और मुसलमान । इनमें से अब आर्य और मुसलमान ही पृथक रह गये हैं, तथा शेष जातियाँ स्त्रीर भारत के स्त्रादिम निवासी स्त्रायों में ही मिल गये हैं। आसाम तथा तिब्बत की आर से भी भारत में आने के मार्ग हैं किन्तू इन मार्गों से आर्य तथा कुछ मंगील जातियों को छोड़ कर भारत में कोई विजयिनी धारा आई नहीं। यूरोपीय जातियाँ समुद्र मार्ग द्वारा दिच्चाएं से ऋाई। पहले विजयिनी जातियाँ उत्तर से प्रारम्भ होकर द्त्रिण तक फैलती थीं किन्त युरोपीय जातियाँ द्त्रिण से चल कर उत्तर फैलीं। हिमालय पहाड़ ने हमारे लिये हजारों वर्षों तक एक दुर्गम दुर्ग का काम दिया श्रीर श्राज भी दे रहा है। संसार के सभी पहाड़ों से यह ऊँचा है। रच्चक होने के अतिरिक्त मेघों को रोक कर हमारे लिये जलप्रद भी है। भूगर्भ विद्या विशारदों ने जाना है कि किसी समय यही हिमालय पहाड़ समुद्र का पेंदा था। जो जो बातें समुद्र के पेंदे में मिलती हैं वही हिमालय के ऊँचे से ऊँचे शिखरों पर पाई जाती हैं। जाना गया है कि प्राचीनकाल में द्त्रिणी भारत ही देश था श्रीर शेष समुद्र का पेंदा। दिल्ला भारत से लेकर महागास्कर तथा पूर्वी अफरीका तक ख़ुला हुआ। भूभाग था। जिस प्रकार के जीवजनत मंडागास्कर श्रीर पूर्वी श्रफ़रीका में पाये जाते हैं तथा पृथ्वी के श्रन्य देशों में नहीं मिलते, वे भी दिचाणी भारत में वर्तमान हैं। इन्हीं बातों एवं अपन्य कारणों से जाना गया है कि पूर्वी अफरीका तथा द्विणी भारत कभी एक देश था। समय के साथ समुद्रीय पेंदे का उतार चढ़ाव आरम्भ हुआ और धीरे धीरे पूर्वी अफ़रीका तथा दक्तिणी भारत के बीच की भूमि समुद्र गर्भ में लीन होगई एवं हिमाचल सागर गर्भ से इतना ऊँचा उठ गया। पूर्वी अफ़रीका से दक्तिगी भारत पर्यन्त समुद्र के नीचे श्रव भी पृथ्वी की एक ऊँची रीढ़ सी बनी है जो द्त्रिणी ध्रव के

बर्जीले ठंडे पानी को उत्तर की श्रोर न श्राने देकर उत्तर का जलवायु ताहरा ठंढा नहीं होने देती। हिमाचल श्रोर दिल्ला भारत के बीच में फिर भी समुद्र भरा रहा, किन्तु यह पृथ्वी भी धीरे धीरे उठती गई तथा सिन्धु, गंगा, जमुना, ब्रह्मपुत्रा, घाघरा श्रादि निद्यों द्वारा लाई हुई मिट्टी यहाँ जमती गई, यहाँ तक कि समुद्र बंगाल की खाड़ी तक ढकेल दिया गया श्रोर पूरा देश बनकर तैयार हो गया। गंगा जी के मुहाने पर सुन्दरबन के पास श्रब भी नई भूमि निकलती श्राती है। एक समय वह था कि मध्य यूरोप तथा मध्य एशिया में भारी समुद्र लहराता था। धीरे धीरे वहाँ की भी भूमि उठकर जमेना श्रादि देश बन गये। इसी समुद्र के विषय में छाया समान कुछ कुछ कथन प्राचीन प्रंथों में पाये जाते हैं।

भारत में तीन ऋतुएँ प्रधान हैं ऋर्थात् जाड़ा, गर्मी श्रीर बर्सात। कार्तिक से आधे फाल्गुन तक जाड़ा समका जाता है, चैत्र से आषाद तक गर्मी और श्रावण से क्वार तक वर्षा। मुख्य बर्साती महीने सावन भादों हैं। माघ में भी प्राय: १५ दिन बर्सात होती है। भारतवर्ष में कितने ही देशो तथा विदेशी संवत् थोड़े या बहुत प्रचलित हैं। विशेषत: विक्रमी संवत् , सन् ईस्वी एवं शालिवाहन शाके का अधिक प्रचार है। धर्म कार्य संकल्पादि में सृष्टि संवत् का हवाला दिया जाता है। भूमि सम्बन्धी हिसाब के काराजों में फ़सली संवत् पूर्व भारत में प्रायः लिखा जाता है। विक्रम-संवत् चांद्र वर्ष है स्रौर शंक संवत् सौर। श्रिधिकांश भारतनिवासी हिन्दू हैं जिनके मतानुसार द्वारिका, बदरीनाथ, जगन्नाथ श्रौर सेत्वन्ध रामेश्वर चारों दिशा श्रों में चार धाम हैं तथा अयोध्या, मथुरा, हरिद्वार, काशी, कांची, उज्जैन और द्वारका सप्त पुरियों में हैं। ये दशों स्थान परम पवित्र माने जाते हैं। भारत में १२ ज्योतिर्लिङ्ग परम पवित्र हैं । इनमें विश्वनाथ, घृष्णेश्वर, **बद्**रीनाथ, केदारनाथ, वैद्यनाथ, श्रीनाथ, महाकालेश्वर, सामनाथ, मल्लिकार्जुन, त्र्यम्बकेश्वर, त्र्योंकारेश्वर तथा रामेश्वर की गण्ना है।

धान्य में पूर्वी देशों में चावल की प्रधानता है। शेष भारत में धनी पुरुष विशेषतया गेहूँ का व्यवहार करते हैं श्रीर साधारण लोग जो, जुवार, चना, बाजरा श्रादि का। श्रिधकांश लोग मांस नहीं खाते।

जनके यहाँ दाल श्रौर दूध का श्रिधक व्यवहार होता है। पशु पत्ती भारत में हजारों प्रकार के पाये जाते हैं। प्राचीनकाल में सुगन्धित पुष्पों ही की महिमा थी किन्तु श्रव योरोपीय लोगों की देखा देखी सुन्दर निर्गन्ध पुष्पों का भी माहात्म्य बढ़ रहा है। मृदुल स्वभाव भारतीयों का मुख्य गुण है। प्राचीनकाल से इनमें धर्म का बड़ा मान रहा है। यहाँ के धर्मों में हिन्दू, बौद्ध, जैन, मुसल्मान श्रौर ईसाई मतों की प्रधानता है। वेद हमारे परम पूज्य श्रौर प्राचीन ग्रंथ हैं। बौद्धों का धर्म मन्थ त्रिपिटक है, मुसल्मानों का कुरान श्रौर ईसाइयों का बाइबुल। हिन्दू मत के मुख्य श्राधार स्वरूप कुष्ण द्वैपायन व्यास, वादरायण व्यास तथा शंकराचार्य हैं, बौद्ध मत के गौतम बुद्ध, मुसल्मानों के मुहम्मद, ईसाइयों के जीजस काइस्ट, तथा जैनों के श्रादि नाथ।

भारतवर्ष इस काल ८ जातियों का मिश्रग् स्थल है। इसने प्राचीनकाल से नवागनतुकों का आदर किया है। फिर भी आदापर्यन्त इसके ऊपर सबसे बड़ा प्रभाव श्रार्थों का पड़ा है क्यों कि उन्होंने न केवल त्रादिम निवासियों के। त्रपनाया वरन सीदियनों, शकों, कुशानों श्रीर हुगों के। भी श्रपना बना कर सारे देश में एकता स्थापित की। श्रंग्रेजों के पूर्व सारा भारत कभी एक शासनाधीन नहीं रहा । बंगालियों पंजाबियों, कैशालों, महाराष्ट्रों श्रौर मद्रासियों में इतना श्रांतर है कि उन्हें कोई एक जाति के मनुष्य नहीं कह सकता। उनकी सूरत शकल, पहिनाव खढ़ाव, बोली भाषा सभी कुछ भिन्न हैं और राजनैतिक भिन्नता भी उनमें कम नहीं है। सब के इतिहास अलग अलग हैं और सब के देशों में एक दूसरे से पृथ्वी आकाश का अन्तर है। एक जल प्रधान है तो दूसरा रेगिस्तान, एक समथल है तो दूसरा पहाड़ी. एक की पृथ्वी लाल है तो दूसरे की काली, एक अग्नि के समान तपता है तो दूसरा हिम के समान गलानेवाला है। इन सब भिन्नतात्रों के होते हुये भी इन सब प्रान्तों में भारतीयता क्या है सो बहत से विदेशी पण्डित नहीं जान पाते, किन्तु इन भिन्नतात्र्यों को रखते हुए भी इन सब प्रान्तों में ऐक्य धर्म, सभ्यता और विचारों का है। भारतीयता का मुख्य साधन हमारे सारे प्रान्तों की सभ्यता एवं विचारों का साम्य है। देश में २००० शासक होते हुए भी बिना किसी लेजिस्लेटिव फौन्सिल के

विज्ञानेश्वर की मिताचरा को सभी शिरोधार्य मानते आये हैं। यदि कुरुचेत्र के द्वैपायन व्यास एक प्रधान आचार्य थे तो ठेठ दिच्च के शंकराचार्य
दूसरे। उत्तरी गौतम और दाचि एत्य आपस्तं के कथन समभाव
से सारे देश में माने गये और लोगों ने यह जानने की कभी इच्छा
न की कि यह किस प्रान्त के निवासी थे। शेषनाग, काश्मीरी
मम्मट और कान्यकुब्जीय भरत समभाव से काव्याचार्य माने गये हैं।
उनकी जातीय भिन्नता से किसी प्रान्त ने उनके कथनों में अश्रद्धा न
दिखलाई। वेदों, ब्राह्मणों, सूत्रों. स्मृतियों, और पुराणों का सभी कहीं
समभाव से मान होता आया है। अतः यदि राजनैतिक सम्बन्ध,
भाषा और जलवायु हमें पूरी एकता नहीं देते, तो सभ्यता और
विचार साम्य उसके पूर्ण सहायक हैं। इन्हीं बातों पर भारत की
भारतीयता निर्भर है। आशा है कि आगे के पृष्ठावलोकन से इन कथनों
के पृष्ठी करण में कुछ विचार मिलेंगे।

हमारा भारत एक ऐसा अनोखा देश है जो एक साथ ही बृद्ध श्रीर बालक है। प्राचीन सभ्यता की उन्नति प्रदर्शन में यह बुद्ध भारत है किन्तु वर्तमानकाल की पाश्चात्य सभ्यता के लिये, कला कौशल ख्रौर व्यापारिक गरिमाद्यों के विचार से, यही बूढ़ा आज कल बाल भारत हो रहा है। पयफेन सी श्वेत पगड़ी के साथ अब इसे सलमें सितारे की टोपी भी पसंद आने लगी है। धार्मिक विचारों तथा दर्शनशास्त्रों में यह आज आधी दुनिया का गुरु है और शेषार्द्ध भी थोड़े ही दिनों में इसका महत्व मानती हुई देख पड़ती है। राजनैतिक उन्नति भो इसने ८वीं शताब्दी पर्यन्त सब से अच्छी की किन्तु पीछे समय के उत्तट फेर से इसने अपना पाठ भना दिया और अब बाल भारत होकर पाश्चात्य राजनैतिक प्रणाली की प्रवेशिका परीचा में उत्तीर्ण होने का यह कर रहा है। कला कौशल क्यौर व्यापार में भी यही क्याशा है कि यह बृद्ध बालक थोड़े ही दिनों में अपने प्राचीन गौरव को प्राप्त होगा। अङ्गरेजों के सम्बन्ध से इसने थांडे ही दिनों में नवीन विचारों में भी अच्छी उन्नति करती है और आग भी उत्तरोत्तर वृद्धि की आशा है। इन दिनों थोड़े ही वर्षों से उन्नति की धारा इस वेग के साथ प्रवाहित हो रही है कि जिससे शीघ सारे देश के आप्यायित होजाने की दृढ़ आशा है।

### दूसरा ऋध्याय

### भारतीय इतिहास के श्राधार

विनसेंट स्मिथ महाशय ने भारतीय इतिहास के आधारों को चार भागों में विभक्त किया है, अर्थात् स्वदेशी प्रंथ, विदेशियों की रचनाएँ, पाषाण लिपि, सिक्के, आदि और सम सामयिक ऐतिहासिक प्रन्थ। इन दिनों मोहं जोदड़ो और हड़प्पा की खोदाइयों से भी परमोत्क्रब्ट ऐतिहासिक मसाला प्राप्त हुआ है। स्वदेशी प्रथों में स्मिथ ने राज-तरिङ्गिगी, महाभारत, रामायण, जैन पुस्तकें, जातक और अन्य बौद्ध-पुस्तकें, लंका के पाली में ऐतिहासिक प्रन्थ, पुराण आदि का वर्णन किया है। राजतरिङ्गणी १२वीं शताब्दी का प्रनथ है और स्मिथ साहब का विचार है कि उसमें कथित समय से थोड़े ही पहले का वर्णन ऐतिहासिक सत्यता रखता है, शेष अनिश्चित है। कई महाशयों ने व्याकरण एवं अन्य प्रन्थों के साधारण वर्णनों से इतिहास की पुष्टि की है। ऐसे अनेक वर्णन खोज निकाले गए हैं जिनसे इतिहास की भारी पुष्टि हुई है। मुख्यतया जैन ऋौर जातक प्रन्थों से सातवीं वा छठवीं शताब्दी बी० सो० का श्राच्छा चित्र मिलता है। लंका के उपयोगी मंथों में द्वीपवंश श्रौर महावंश प्रधान हैं। यह तीसरी चौथी शताब्दी के हैं। विद्वान लोग वायु, ब्रह्माण्ड, हरिवंश, पद्म श्रौर मत्स्य पुराणों का विशेष प्रमाण मानते हैं। स्मिथ महाशय छठी शताब्दी बी० सी० से ऐतिहासिक काल मानते हैं, उससे पहले से नहीं। इसलिए आप वेदों और ब्राह्मण प्रंथों का हवाला नहीं देते। वास्तव में वेदों, ब्राह्मणों, सूत्रों श्रीर स्मृतियों से भी बहुत कुछ ऐतिहासिक मसाला उपलब्ध होता है, किन्तु इनसे सन् संवतों का ब्योरा दृढ़ होत न देख कर आपन वैदिक को ऐतिहासिक काल से निकाल डाला है। हमारी समभ में ६०० बी० सी० से ही भारत का वर्णन बहुत श्रधूरा है, क्योंकि हिन्दुत्रों की वास्तविक महत्ता इसके पहले ही बहुत रही है। आपने महाभारत और हरिवंश पर विशेष ध्यान नहीं दिया है, यद्यपि इन प्रंथों से भी इतिहास लेखक को बहुत बड़ी सहायता मिलती है। प्रसिद्ध ऐतिहासिक मैकडानल महाशय ने महाभारत के मूलक्ष्य को बौद्धकाल से भी पुराना माना है। तिलक महाशय ने भी इस विषय पर अनेक प्रमाण दिये हैं। पार्जिटर महाशय ने पुराणों पर अच्छा अम किया है। पुराणों की प्राचीनता आपने मानी है। हम इन प्रन्थों को भी बहुत करके प्रमाणनीय मानते हैं। स्मिथ महाशय का भी मत है कि योरोपीय लेखकों ने पुराणों की उचित से अधिक अवहेलना की है। विष्णु और मत्स्य पुराणों के मौर्य्य तथा आन्ध्र घरानों का इतिहास बहुत करके शुद्ध दिया है। जैसा कि भूमिका में हमने लिखा है, संहिता, ब्राह्मण और सूत्र प्रम्थ वैदिक तथा बहुत कर के ब्राह्मण साहित्य के अंग हैं और पुराण मूलत: बहुधा अब्राह्मण के।

विदेशी लेखकों में भारत का सब से पहला कथन के बादशाह हिस्टस्पस के पुत्र डेरियस ने परसेपुलिस श्रीर नक्तश रुस्तम में किया। इस दूसरे प्रन्थ का समय ४८६ बी० सी० है। इससे कुछ पीछे हेरोडोटस ने श्रौर भी कुछ श्रधिक वर्णन किया। सिकन्दर का धावा ३२५-२३ बी० सी० में हुआ। इसके थोड़े ही पीछे सीरिया और मिश्र के राजदूत मौर्य्य-महाराजाओं के यहाँ पटना में रहने लगे। इन लोगों ने अपने विवरण छोड़े हैं जिनमें मेगास्थनीज का सर्व प्रधान है। दूसरी शताब्दी के एरियन का वर्णन भी श्रच्छा है। यह यूनान अपीर इटली का राजसेवक था। पहली शताब्दी बी० सी० में चीनी लेखक सोमाचीन ने भारत का बहुत श्रन्छा वर्णन किया। ३९९ में चीनी यात्री फाहियेन और ६२९ में ह्यूयन-त्सान भारत में आये । इन दोनों के कथन बहुत ही उपयोगी हैं विशेष कर के ह्यूयन्-त्सान के। इस यात्री ने भारत में १६ वर्ष रह कर आपना श्रनमोल प्रथ रचा जिसका ऐतिहासिक मृत्य वर्णनातीत है। इन्होंने कन्नीज, वल्लभी, दिल्ला श्रीर कांची के राज्यों का वर्णन किया श्रीर बहुत सी ऐसी बहुमूल्य कथायें भी लिख दी जो बिना इस प्रकार रचित हुए नष्ट हा जाती। आठवीं शताब्दी का मंजुशी मूलकल्प

नामक एक ख्रुष्ट बौद्ध प्रन्थ निकला है जिस में प्राय: ३०० रलोकों में प्राचीन से तरकालीन पर्यंन्त इतिहास कथित है। महमूद गजनबी के साथ अलबरूनी नामक एक ऐसा अरबी पंडित आया था, जिसने संस्कृत भाषा पढ़कर भारत का वर्णन लिखा जो बहुत उपयोगी है। मुसलमानी ऐतिहासिक फ्रिशता आदि ने भी भारत का इतिहास रचा है किन्तु इन्होंने मुसलमानी बल बढ़ा हुआ कहने के विचार से हिन्दुओं का प्रताप घटा कर लिखा। बनियर मनूची आदिने भी मुग़ल भारत का आँख देखा कथन किया और हाल में प्रोक्षेसर जदुनाथ सरकार ने औरङ्गजेब का विशद इतिहास पाँच भागों में रचा है। पाश्चात्य विद्वानों में से सर विलियम जोन्स, कोलब्रुक, विल्सन, डा० मिलर, पार्जिटर, प्रिसेप, डा० बरनल, डा० फ्नीट, प्रोक्षेसर कीलहान और रायल एशियाटिक सोसायटी तथा एशियाटिक सोसायटी आफ बङ्गाल, भारतीय विषयों पर प्रामाणिक माने जाते हैं।

शिला लेखों, ताम्रपत्रों, सिक्कों आदि से भारतीय इतिहास का बहुत विशद पता चला है । अशोक, समुद्रगुप्त आदि ने पाषाणों पर अपने हाल खदवाए । द चेंगा भारत में ऐसी सामग्री बहुत प्रचुरता से मिलती है। प्राचीन प्रन्थों में भी इतिहास का वर्णन है, किन्तु इनसे श्रिधिक लाभ नहीं हुआ है क्योंकि इनमें से बहुतों में अत्युक्ति की मात्रा बहुत अधिक है। कशमीरी प्रन्थ राजतरंगिए। भी कुछ अप्युक्ति पूर्ण है। राजतरंगिणी सन् ११४८ में लिखी गई। उसकी प्रत्यच भूलें यह हैं कि बसमें द्यशोक का समय १२०० बी० सी० तथा मिहिर कुल का ८१८-७४८ बी० सी० लिखा है श्रीर रणादित्य का भी समय सन् २२२-५२२ ई० अर्थात ३०० वर्षों का दिया है। मिहिर कुल के पिता तोड़मन को मिहिर कुल के उपगंत ७ वी शताब्दी का लिखा है। बाणकृत हर्षचरित्र श्रीर बिल्हगा-कृत विक्रमाङ्कदेव चरित्र अच्छे प्रनथ हैं। रामचरितम् में शंगाली पाल राजात्रों का वरान एवं जैन प्रंथों में पश्चिमीय चालुक्य राजकुल का कथन है। भारत में बहुत से संवत् होने के कारण यहाँ का समय निरूपण एक कठिन काम है। कर्निवम ने बीस से ऊपर मंबतों का वर्णन किया है। श्रलबरूनी ने १०३० ई० में विष्णु पुराण में लिखित १८ पुराणों के नाम लिखे और कहा कि भारत का कोई क्रम बद्ध इतिहास नहीं है। बाणभट्ट ने ६२० के प्रन्थ हर्षचरित्र में भी १८ पुराणें कहीं तथा श्रिप्त, भागवत श्रीर स्कन्द पुराणों का व्यवहार किया। "मिलिन्द के प्रश्न" नामक बौद्ध प्रन्थ ३०० ई० से प्रथम का है। इसमें भी पुराणों के किसी न किसी रूप का कथन श्राया है। गुप्त राजाश्रों के समय में पुराणों को बहुत करके वत्तमान रूप मिला। उस समय कुछ घटा बढ़ा कर इनका जीणाद्धार हुआ।

उपर्युक्त सामग्री के अतिरिक्त बहुत से अन्य आधार भी मिलते हैं। इनमें पृथ्वीराज रासो, बीसलदेव रासो, परमाल रासो, टाड राजस्थान, गुजराती राष्ट्र माला आदि प्रधान हैं। सरकारी प्रन्थ गजेटियरों में भी प्रायः प्रत्येक स्थान का इतिहास थोड़े में दे दिया गया है। राजपूताने की रियासतों में भी अच्छे इतिहास-प्रत्थ उपलब्ध हैं विशेषतया मेवाड़ तथा जैसलमेर में । इन हे श्रतिरिक्त दिन्दी,मराठी. बंगला त्रादि के प्राचीन साहित्य प्रंथों में ऐतिहासिक सामग्री प्रचरता से मिलती है। भारत में ऐतिहासिक सामग्री की कमी नहीं है पर समय निरूपण एवं अत्युक्ति और पद्मात पूर्ण वर्णनों से डिचत ऐतिहासिक घटनात्रां का निकालना कुञ्ज कठिन काम है। मुसल-मानी लेखक अपने पत्त में खींचतान करते हैं और हिन्दू रजवाड़े अपना प्रभाव बढ़ाकर लिखते हैं। कुञ्ज हिन्दू धर्म प्रन्थ प्राचीन घटनाश्रों को लाखों वर्षों की प्राचीनना देना चाहते हैं श्रौर यूरोपीय लेखक प्राचीन से प्राचीन घटनात्र्यों को कल की प्रमाणित करते हैं। इन सब भगड़ों से बचकर काई सर्वमान्य इतिहास लिखना बहत सरल नहीं है। इसीलिए स्मिथ महाशय ने ६०० बी॰ सी० से ही ऐतिहासिक काल माना है। इससे प्रथम वाले इतिहास के आधार स्वरूप बहुत करके हिन्दू धार्मिक श्रौर ऐतिहासिक प्रनथ हो मिलते हैं। इनमें वेदों, ब्राह्मणों, स्मृतियों, सूत्रों, पुराणों आदि को प्रधानतः है। वेदों में घटनाएँ घटा बढ़ा कर नहीं लिखो गयी हैं, वरन् सच्चे और प्रामाणिक कथन उनमें पाये जाते हैं। यदि देवताओं के माहात्म्य एवं प्रकट धार्मिक अत्यक्तियों को निकाल ढालिये, ता वेदों का एक एक अवर सची ऐतिहासिक सामग्री देता है। वस्तुतः वेदां का सब से बड़ा मल्य ऐतिहासिक है। फिर भी इतनी कठिनाई है, कि वेद इतिहास

कथन के लिए नहीं बनाये गये वरन् उनमें ऐतिहासिक सामग्री अप्रा-संगिक प्रकार से हैं। उनके मुख्य विषय कुछ और ही हैं और उपमा, रूपक, उदाहरण, महिमा-कथन आदि के सहारे हम लोगों को ऐति-हासिक सामग्री वेदों में मिलती हैं। फिर भी इतनी त्रृटि रह जाती हैं कि पूरा ऐतिहासिक वर्णन नहीं मिलता, वरन् उनके इशारे मात्र उपलब्ध हैं। वेदों में मनु, इच्वाकु, पृथु, दिवोदास, सुदास, ययाति, यदु, पुरु, त्रैतन, शम्बर, बृत्र, नमुचि, बिल, पुरोचन, प्रह्लाद आदि सैकड़ों महाशयों के नाम आए हैं और बहुतों के सम्बन्ध में कुछ कुछ घटन।एँ भी लिखी हैं, किन्तु पूर्वापर कम, मिलित वर्णन आदि कुछ भी नहीं हैं। उनमें ऐतिहासिक रीति पर कुछ नहीं कहा गया है वरन् स्फुट प्रकार से घटनाएँ कथित हैं।

यह त्रृटि त्राह्मण प्रन्थों में गाथात्र्यों द्वारा कुछ कुछ दूर की गयी है, किन्तु इनमें भी गाथाएँ हैं अप्रासंगिक मात्र, क्योंकि इतिहास से इतर विषयों की पुष्टि में वे स्फुट प्रकार से कही गयी हैं। शास्त्रों का कथन है कि ब्राह्मण प्रन्थ भी वेद ही हैं। हमें इस कथन पर मत प्रकाश करने की कोई आवश्यकता नहीं क्योंकि हमारा विषय धार्मिक नहीं है। हम संहिता मात्र को वेद कहेंगे और ब्राह्मणों को ब्राह्मण। सुत्रों श्रौर स्मृतियों में भी सामाजिक ज्ञान प्रदायिनी प्रचुर सामग्री मिलती है। सब से पहले ऐतिहासिक प्रन्थ जो हमारे यहाँ लिखे गए वे पुराग हैं। ब्राह्मण प्रन्थों से ही धार्मिक विषयों की महिमा बढ़ने लगी। यह परिपाटी सूत्रों तथा स्मृतियों में बढ़ी और पुराणों में परा-काष्ट्रा को पहुँच गयी। जहाँ वेदों में मानुष जीवन सौ से सवा सौ वर्षों का माना गया और कोई मनुष्य अमर नहीं कहा गया, वहीं पराणों में कहीं कहीं वह दश हजार वर्षों का होगया श्रीर कई मनुष्य अमर कहे गए। इस एक भूल ने पौराणिक प्रन्थों के ऐतिहासिक मुल्य को बहुत घटा दिया है। देखने में पुराणों के कथन वेदों से दृढतर अथच पूर्ण मिलते हैं, किन्तु संहिता का जो प्रत्येक शब्द दृढ़ है, यही उसकी महत्ता है। शेष वैदिक साहित्य भी इसी कारण से पुराणों की अपेना अधिक मान्य है। गप्त काल पर्यन्त पुरागों में सम्पादकों द्वारा घटाव बढाव हुये. जिससे उनका प्रत्येक भाग वैदिक साहित्य के समान

प्रामाखिक नहीं है। इसलिए सत्यता की जांच में सारा वैदिक साहित्य पौराणिक से दृढ़तर है। फिर भी पुराणों के शुद्ध कथन मान्य अवश्य हैं। उनमें सामग्री प्रचर तथा अच्छी है। समय सम्बन्धी अभाव अवश्य कठिन आपत्ति है, किन्तु प्रसिद्ध राजघरानों के वंशवृत्त मिलाने से श्रीर समकालिक नामों के सहारे उनका पूर्वापर कम स्थिर करने से मोटे मोटे समय मिल जाते हैं जिनमें इतिहास का वर्णन हो सकता है। फिर भी प्रत्येक राज्य के सम्बन्ध में सन संवतों का ब्योरा खोज निकालना अपभी तक अरसाध्य समभ पड़ता है। इसलिए श्रादिमकाल से ६०० बी० सी० तक के समय को हम भी अनैतिहासिक काल कहेंगे। अपने प्रंथ को ३ भागों में हमने विभक्त किया है जिसमें पहला भाग यही अनैतिहासिक काल सम्बन्धी है, दसरे भाग में ६०० बी० सी० से प्रायः १३१४ ई० तक का वर्णन होगा श्रीर तीसरे में १३१४ से श्रव तक का। हम ऊपर वेदों, ब्राह्मणों, सुत्रों तथा पुराणों को इतिहासाधार कह आये हैं। कोई प्रन्थ उसी समय के इतिहास का आधार हो सकता है जब कि वह बना हो या उससे कुछ पहले का। वेद, ब्राह्मण और सूत्र विशेषतया ब्राह्मणों द्वारा कहे स्त्रीर रिचत किये गये। इस प्रकार यह वैदिक साहित्य बहुधा ब्राह्मण कृत है। पौराणिक साहित्य का मूल बहुधा चारणों, स्तों, मागधों श्रादि के द्वारा रचित हुआ जैसा कि भूमिका में कहा गया है। इसके व्यास कृत पुराण तथा इतरों के चार मीमांसा प्रन्थ प्राचीन काल में बने। अब हम कुछ अन्य आधारों का कथन करके यह श्रध्याय समाप्त करेंगे।

#### डाक्टर राय चौधरी के विचार

ऐतिहासिक ज्ञान के लिए हमारे निम्नलिखित प्रन्थ मान्य हैं:— श्र—परीचित के पीछे दृढ़ किया हुश्रा हिन्दू साहित्य।

- १-चारों वेद, मुख्यतया अधवेत्रेद की आस्तिम पुस्तक।
- २-- एतरेय, शतपथ, तैत्तिरीय एवं श्रन्य प्राचीन ब्राह्मस्<mark>यन्य ।</mark>
  - ३—बृहद्वारएयक, छान्दोग्य, तथा श्रन्य प्राचीन उपनिश्रत्।

मा—बिम्विसार के पीछे का हिन्दू साहित्य, रामायण, महाभारत, श्रीर पुरागमन्थ।

इ—बिम्बिसार के पीछे का निश्चित कालीन हिंदू साहित्य। कौटिल्य कृत श्रर्थशास्त्र, पातंजिल महाभाष्य, पाणिनीय श्रष्टाध्यायी ।

ई—बौद्ध सुत्त, विनय सुत्त तथा जातक प्रन्थ । ये प्रायः शुंग पूर्व के हैं ।

च-जैन प्रन्थ ४५४ ई० में लिपिबद्ध हुए।

श्रीयुत पार्जिटर के विचारानुसार सूत पौराणिक हैं, मागध वंश वृत्त के ज्ञाता तथा वन्दिन प्रशंसक । जहां इतिश्रुति: लिखा रहता है वहाँ वेद से प्रयोजन है। व्यास ने पहले पुराण बनाई, फिर महाभारत, जिसका नाम उन्होंने जय रक्खा। वर्तमान पुराणों में वायु श्रीर ब्रह्माण्ड सबसे पुराने हैं। पहले ये दोनों एक थीं और पीछे दो हुई। उन्नश्रवस रोम हर्पण के पुत्र थे तथा छ: शिष्यों में पाँच ब्राह्मण थे। वायु के पीछे मत्म्य, ब्रह्म और हरिवंश बनी। पुराग्रज्ञ, पुराग्रवित, पौराग्रिक और वंशवित् प्राचीन हाल जानते थे। ब्वुलरके अनुसार आपस्तम्ब तीसरी शताबदी बीठ सीठ में थे या डेढ़ दो सौ वर्ष श्रीर पूर्व । वे भविष्यत श्रीर मत्स्य पुराणों से उद्धरण देते हैं, जिससे ये ५०० बी० सी० से पूर्व चली जाती हैं। भविष्य का प्रारम्भ शाम्ब से होता है। वायु पुराण ऋधिसीम ऋष्ण को सुनाई गई। कौटिल्य कृत अर्थशास्त्र चौथी शताब्दी से पहली बी० सी० तक का है। इस समय पुरागों भली भौति ज्ञात और सर्वमान्य थों। पहली व्यास कृत पुराग पाण्डवों के समय बनी, तथा भागवत् नवीं शताब्दी में । वायु, ब्रह्माएड, हरिवंश,पद्म श्रीर मत्स्य पुराग्। भौरों से अधिक मान्य हैं। उनमें मूल वृतान्त है। विष्णु पुराण में बौद्धों तथा जैनों के पराजय भी कथित हैं, जिससे वह ५०० ई० तक आ जाती है।

दाक्टर प्रधान के विचार

प्राचीन कथनों में सूत, मागध, पौराणिक, पुराणक, पुरावित, गाथा आदि के विवरण आते हैं। पुराणें इस प्रकार हैं:--पहला ब्यास

कृत, दूसरे प्रंथ मागध नरेश सेनजित के समय के, तीसरे नन्द्वंश के समय के और चौथे गुप्त कालीन। भागवत बहुत पीछे की। वायु अन्य पुराणों से पहले की है।

#### इतर श्राधारों के श्रतुसार कथन

वायु, ब्रह्माग्ड और विष्णु पुराणों का कथन है कि व्यास ने चारों वेद पेल, वैश्वस्पायन, जैमिनि और सुमन्तु को दिये। अनन्तर आख्यान, उपाख्यान, गाथा और कल्प जोक्तियां बांटी। कल्प वाक्यों के आधार पर उन्होंने एक पुराण बनाई, तथा उसे एवं इतिहास को अपने शिष्य रोम हर्षण या लोम हर्ष को सिखलाया। रोम हर्षण ने उसको झः रूपों में अपने निम्न षट शिष्यों को पढ़ायाः—आत्रेय सुमति, काश्यपकृतव्रण, भरद्वाज, अग्निवर्चस, वशिष्ठ, मित्रयु, सावणि, सोमदित्त और सुदर्शन शांशपायन। इनमें से काश्यप सावणि, और शांशपायन ने एक एक संहिता बनाई। पहली संहिता रोमहर्षण कृत थी। इनमें से शांशपायन की संहिता का आकार नहीं दिया हुआ है; शेष तीनों संहितार्थे चार चार हजार श्लोकों की थीं।

**∞00**ۥ ••00€•

### तीसरा ऋध्याय

#### भारतीय इतिहास का महत्व

कुछ इतिहासज्ञों ने लिखा है कि भारतीय इतिहास बहुत फीका है। इसमें बार बार एक बड़ा साम्राज्य क़ायम हो कर तथा कुछ दिन भारी रियासत चला कर टूट जाता है और विविध प्रान्तों में छोटी छोटी रियासतों में बँट कर छिन्न भिन्न हो जाता है। सुदास, रामचन्द्र, युधिष्ठिर, श्रजातशत्रु, अशोक, प्रवरसेन, समुद्रगुप्त, शर्ववर्मन, हर्षवर्द्धन, ऋलाउद्दीन, श्रीरंगजेब, माधवराव श्रादि श्रवश्य भारी सम्राट थे, किन्तु इन सब के पीछे समय पर देश की एकता हिन्न भिन्न हों गयी और वह छोटी छोटी रियासतों में बँटकर मांडलिक राजात्रों से भर गया। एक दो नहीं बारह पन्द्रह बार ऐसे दृश्य देख कर भी स्वतन्त्रता, प्रतिनिधि बल, प्रजा के ऋधिकार ऋादि में समय के साथ कोई विशेष वृद्धि न होने से यदि कोई आलोचक हमारे राजनैतिक इतिहास को फीका बतलावे तो हम उसे वकालोचक नहीं कह सकेंगे। यह नहीं कि हमारे यहाँ स्वतन्त्रता आदि के विचार उत्पन्न हुए ही नहीं श्रीर उनकी उस्रति का सूर्य्य कभी चमका ही नहीं, किन्तु फिर भी इतना दुःख के साथ मानना पड़ेगा कि समय के साथ इन सुविचारों की समुचित उन्नति नहीं हुई, विशेषतया बारहवीं शताब्दी के पीछे।

यदि हिन्दू राजाओं का प्राचीन इतिहास देखा जावे तो प्रत्यच्च प्रकट होगा कि "राजा करें सो न्याव, पाँसा पड़ें सो दाँव' वालो कहावत हमारे यहाँ कभी चरितार्थ नहीं हुई। यहाँ राजा लोग सदैव सनातन विचारों और धमों को मानते रहे। आज तक देशी रियासतों में प्रजा को जब कोई बात अनुचित जान पड़ती है तब वह हाकिमों से यही कहती है कि "अब तुम नई नई बातें करने लगे।" हाकिम लोग भी प्राय: ऐसे ही उत्तर देते हुये देखे जाते हैं कि "कौन नई करियति हैं? सनातन से का यही नाई चली आई है?" प्राचीनता का इतना मान है कि खंड में आज तक लगान को रीति कहते हैं। यदि कहीं नेवते जावें तो जो साधारण मान मरातब होता है उसे दस्तूर कहते हैं।

हमारे यहाँ प्राचीन ऋौर नवीन राजाओं में से प्रायः किसी ने घर जानी मन मानी नहीं की। सब लोग लोक प्रचलित विचारों तथा आचारों पर शासन करते रहे। धार्मिक सहनशीलता इतनी रही है कि हिन्दू, जैन, बौद्धादि सभी हिल मिल कर एक ही जगह बने रहे श्रीर पारसी भी यहीं ह्या बसे, किन्तू कभी धार्मिक महा संप्राम नहीं हुए । सभी को अपने विचारों एवं आचारों पर चलने का पूरा अधिकार रहा । हमारे सभी प्रधान शासकों में से अशोक बड़ा धर्म फैलानेवाला था, किन्तु उसने भी बौद्धों तथा ब्राह्मणों का सदैव प्राय: समभाव से सत्कार किया और धर्म फैलान में कभी बल का प्रयोग नहीं किया। यही दशा गुप्रवंशी हिन्दू-शासकों की रही । प्रसिद्ध महाराज हर्षवर्द्धन का भी यही हाल था। केवल एक मात्र राजा बेन ऐसा हुआ जिसने श्रपने को ब्राह्मणों से पूजवाने की आज्ञा प्रचारित की । उसको प्रजा ही ने उसका बध कर डाला ऋौर फिर भी राज्य लोग न करके उसी के पत्र प्रसिद्ध राजा प्रथु को शासक बनाया, जिसने इस उत्तमता से राज्य किया कि धरगी उसी के नाम पर पृथ्वी कहलाने लगी। क़ानून बनाने के लिये हमारे यहाँ राजा को कभी प्रयत्न नहीं करना पड़ता था और विद्वान ब्राह्मणों के रचे हुये प्रन्थ अपनी भलाई अथच लोक-मान्यता के कारण राज्य सभा में क़ानून की भाँति माने जाते थे। यही दशा पेशवाद्यों के राज्य तक में रही । इतनी भारी उन्नति प्राप्त करने के लिए थोड़ी शिचा अथवा थोड़ा प्रभाव पर्याप्त नहीं हो सकता ।

योगेप तथा अमेरिका में दास प्रथा उठाने के लिये भारी-भारी संग्राम हुए किन्तु हमारे यहाँ यह प्रथा कभी बलवती हुई ही नहीं। जितनी उन्नति हिन्दू राज्य ने शासन पद्धति, प्रजा-अधिकार, स्वतंत्रता आदि के विचागों में कर ली उतनी तत्कालिक किसी साम्राज्य ने पृथ्वी-मंडल में नहीं कर पाई। यदि समय मिलता तो अन्य उन्नतं देशों की भाँति भारत भी बारहवीं शताब्दी के पीछे इन विचारों को दृढ़ करता,

किन्तु हिन्दू मुसलमानों की सामाजिक एवं धार्मिक भिन्नता ऐसी पड़ गई कि प्रजा और राजा में एकता का भाव मुसलमानी राज्य में नहीं श्राया। इसी से मुसलमान लोग श्रपने को सदा विजयी समभते रहे श्रीर उनकी पाँच शताब्दियों में प्रजा के श्रधिकार समुचित प्रकारेण **उम्नत नहीं हुए। यह दशा राजनैतिक विचारों एवं ऋधिकारों की रही** श्रीर एक प्रकार से कुछ फीकी कही जा सकती है, किन्तु श्रान्य बातों में भारतीय इतिहास फीका नहीं है। गौतम बुद्ध के पूर्व से हमारे यहाँ कुछ प्रजातन्त्र राज्य थे। ऐसे कुछ राज्य गुप्त काल तक चले। किसी देश की ऐतिहासिक गरिमा उसके द्वारा सांसारिक सभ्यता की उन्नति पर निर्भर है, अर्थात इस उन्नति में उसने जितनी सहायता पहुँचाई होगी उसी के अनुसार उसका इतिहास अच्छा अथवा बुरा कहा जावेगा। संस्कृत के इतिहास-लेखक मैकडानल महाशय ने इस विषय पर २० पृष्ठों का एक श्रध्याय लिख कर भारत को बहुत बाधित किया है। उन्होंने दिखलाया है कि किन किन बातों में भारत ने सांसारिक सभ्यता को बर्द्धमान किया। उन्हीं के आधार पर यहाँ कुछ वर्णन करके तब हम आगे बढ़ेंगे।

५०९ बी० सी० में स्किलैक्स नामक एक यूनानी भारत में आया और उसने सिन्ध नदी पर नाव चलाई। उसके वर्णनों से हेरोडोटस ने भारत का हाल जाना। ४८० बी० सी० में जर्कसीज जो सेना ग्रीस को ले गया उसमें भारतीय दल भी था। इस फारसी सेना का वर्णन इतिहास लेखक हेरोडोटस ने किया। सिकन्दर ने जब ३२५ बी० सी० में भारत पर धाबा किया तब यूनानियों ने मेलम और सिन्ध के बीच जोगियों को देखा। यूनानी एलची मेगास्थनीज ३०५ बी० सी० के पीछे कुछ साल पटना में रहा। उसने टा इन्डिका नाम्नी एक पुस्तक लिखी जिसमें भारत का वर्णन किया। उसमें लिखा है कि हिन्दुस्तानी लोग इन्द्र और गङ्गा की पूजा करते थे। उसके लेख से विदित है कि उसके समय में सत्ययुग, त्रेता, द्वापर और किलयुग के विचार दढ़ हो चुके थे तथा विद्यु , शिव एवं छुट्ण का पूजन होता था। अन्तिम पूजन मेगास्थनीज मथुरा में लिखता है। उसका यह भी कथन है कि भारत में कोई दास न था। इधर कौटिल्यकृत अर्थशास्त्र में दास कल्प

का विवरण इसी काल में है। इससे जान पड़ता है कि दास थे अवश्य किन्तु गणना में वे इतने कम थे तथा उनके साथ ऐसा सुन्यवहार था कि मेगास्थनीज को समाज में उनका अस्तित्व ही न समक पड़ा। इसके बाद प्राय: २०० वर्ष तक यूनानियों का आना जाना भारत में रहा।

डिक्रोकिसास्टुमस नामक एक यूनानी का समय ५१ से ११७ ई० तक का है। इसने लिखा कि हिन्दुस्तानी लोग व्यपनी भाषा में होमर-कृत इलियड के वीरों का गीत गाते हैं। इससे उसका प्रयोजन महा-भारत से समक पड़ता है और जान पड़ता है कि यह लोग उस समय महाभारत को जानते थे। महमूद ग़जनबी के जब धावे हुये तब उसके साथ व्यलबक्तनी नामक एक पंडित व्याया।

कुछ पादिरयों ने श्रीकृष्ण सम्बन्धी बहुत सी घटनाश्रों को ईसा वालियों से मिलती देखकर कृष्ण पूजन की उत्पित उन से मानी है, किन्तु कृष्ण पूजन मेगास्थनीज के समय भी चलता था, जिसके ३०० वर्ष पीछे ईसा उत्पन्न हुए। दूसरी शताब्दी बी० सी० में रचित महाभाष्य में लिखा है कि कृष्ण सम्बन्धी नाटक भी खेले जाते थे। इन बातों से प्रकट है कि ईसा की जीवनी में घटना वर्णन पर कृष्ण की जीवनी का प्रभाव पड़ा है। बालकृष्ण पूजन पीछे का है श्रीर इसके विवरण में ईसाई कथनों का कुछ प्रभाव श्रसम्भव नहीं है।

भारतीय पर यूनानी नाटकों का कोई प्रभाव नहीं पड़ा, ऐसा
मैंकडानल महाशय ने दिखलाया है। फिर भी यूनानी लोगों का भारत में
बहुत आना जाना था जिससे संभव है कि भारतीय का यूनानी नाटकों
पर प्रभाव पड़ा हो। शकुनतला नाटक की प्रस्तावना के आधार पर
प्रसिद्ध जर्मन किव गेटी ने फाउस्ट की प्रस्तावना बनायी। भारतीय
भूत प्रेतों को कथा कहानियों तथा उपन्यासों का प्रभाव योरोप में बहुत
अधिक पड़ा। छठवीं शताब्दी में पंचतंत्र के समान एक बौद्ध प्रथ का
अनुवाद कारसी वैद्य बरजोई ने पहलवी भाषा में सासानी बादशाह

खुसरो अनुशीरवाँ की आज्ञा से किया। यह बौद्ध प्रनथ और अनुवाद अब दोनों लुप्त हो गये हैं, किन्तु इस पहलवी पुस्तक का अनुवाद अरबी भाषा में ८ वीं शताब्दी में हुआ, जो अब भी प्रस्तुत है। इसका नाम कलैला दमना है। इसमें लिखा है कि बिदबा नामक एक हिन्दुस्तानी दाशनिक ने एक दुष्ट राजा को भला बना दिया। बिदबा विद्यापति था। इसी कलैला दमना से समय पर फारसी प्रनथ अनवार सुहेली निकला आर मध्य कालिक योरोप में अनेकानेक भाषाओं में कई प्रनथ रचे गये। छान्दोग्य उपनिषत् में भी ऐसी ही कहानियाँ पाई जाती हैं जिससे प्रकट है कि यह भारत में बहुत काल से प्रचलित थों। शतरंज का खेल भी योरोप में भारत से गया। इसे संस्कृत में चतुरंग कहते हैं, क्योंकि इसमें चतुरंग सेना होती है, अर्थात् रथी, गजी, हयसादी और पदाती।

दर्शन शास्त्र में भारत का प्रभाव यूनान पर बहुत पड़ा । प्रसिद्ध यूनानी दार्शनिक पिथेगुरस के प्रायः सभी सिद्धान्त इठी शताब्दी बी० सी० से ही भारत में ज्ञात थे। जान पड़ता है कि पिथेगुरस ने फारस में हिन्दुस्तानियों से मिलकर वे सिद्धान्त जाने थे। प्लाटनस खौर उसके शिष्य पारफ़ी (२३२-३०४ ई०) के सिद्धान्तों में योग और सांख्य के प्रभाव देख पड़ते हैं। दूसरी खौर तीसरी शताब्दियों में ईसाई दर्शन शास्त्र पर सांख्य का प्रभाव पड़ा। १९ वीं शताब्दी में शोपिनहार खौर हार्टमैन के सिद्धान्तों पर भारतीय दर्शन का प्रभाव देख पड़ता है।

विज्ञान में भी योरोप हिन्दुस्तान का थोड़ा ऋणी नहीं है। आठवीं ख्रौर नवीं शताब्दी में हिन्दुस्तानियों ने अरबवालों को गणित एवं बीजगणित सिखलाया। रेखागणित में कैन्टर महाशय के अनुसार यूनानी विचारों और हमारे शूल्व सुत्रों में इतना मेल हैं कि वे इन सूत्रों को यूनानी ब्रन्थों पर आश्रित समभते हैं। कैन्टर महाशय गणित शास्त्र के ऐतिहासिक हैं खौर जिस प्रन्थ को वे शूल्व सूत्र का आधार मानते हैं वह २०५ बी० सी० का है किन्तु हमारे शूल्व सूत्र श्रौत सुत्रों के अङ्ग हैं जो ५०० बी० सी० से भी पुरान हैं। खतः यूनानी रेखागणित का

शूल्व सूत्रों पर ही अवलम्बित होना सिद्ध होता है। ज्योतिष शास्त्र में भारतीय ऋषियों ने यूनान आदि से कुछ सहायता ली, जैसा कि हेली, होरा शास्त्र, रोमक सिद्धान्त आदि शब्दों से भी प्रकट होता है। फिर हिन्दुस्तानियों ने स्वतन्त्र उन्नति बहुत की और इसका प्रभाव पश्चिम पर भी पड़ा है। ८वीं एवं ९वीं शताब्दी में भारतीयों ने श्चरबों को ज्यातिष विद्या सिखलाई श्रीर हिन्दू ज्योतिष प्रन्थों का **अनुवाद** अरबी में हुआ। यवनाचार्य्य आदि ब्राह्मण ज्योतिषी अरब में हुये। बग़दाद के ख़लीका ने कई बार हिन्दू ज्योतिषाचार्यों को इस काम के लिये अपने यहाँ बुलाया। आयुर्वेद में हिन्दु आं के कई प्रन्थ ख़लीका बरादाद द्वारा ७ वी शताब्दी के लगभग अनुवादित कराये गये। चरक और सुश्रुत के कई प्रन्थ ८ वीं शताब्दी में अरबी में अनुवादित हुये। १० वीं शताब्दी का अरबी वैद्य अलरजी इनको प्रमाण स्वरूप लिखता है। चरक महाराजा कनिष्क का राजवैद्य था। १७वीं शताब्दी तक अरबी आयुर्वेद इस योरोपीय शास्त्र का आधार स्वरूप रहा। अरबी आयुर्वे दीय प्रन्थों के जो लैटिन में अनुवाद हुये उनमें चरक का नाम बहुधा आया जिससे प्रकट है कि अरबी वैद्यगण चरक का बड़ा आदर करते थे। वर्तमान यारोप ने ऋत्रिम नाक का बनाना भारत से ही सीखा। जब सिकन्दर का धावा हुआ तब उसके वैद्य सर्पदंश निवारण नहीं कर सकते थे। इसिलये इस काम पर उसने भारतीय वैद्य रक्खे । ऋनेकानेक योरोपीय साहित्यिक भाव बौद्ध प्रन्थों से निकले । यहाँ तक इस विषय पर जो विचार लिखे गये हैं वे मैकडा-नल महाशय के आधार पर हैं।

बाबू गंगाप्रसाद एम० ए० पेंशनर डेपुटी कलेक्टर युक्त प्रान्त ने "धर्मों के मूल स्रोत" (Fountainhead of Religion) नामक प्रन्थमें बड़ी विद्वत्ता पूर्व क सिद्ध किया है कि संसार के सारे भारी धर्म अन्त में वैदिक पर अवलिम्बत हैं। यह तो प्रकट ही है कि बौद्धमत वैदिक धर्म का सन्तान है। बाबू साहब ने अकाट्य तर्कों से सिद्ध किया है कि मुसलमानी मत का आधार ईसाई है तथा ईसाई का बौद्ध। वे यहूदी का पारसी और इसका वैदिक मत आधार स्वरूप सिद्ध करते हैं।

श्रत: ऐसा प्रकट होता है कि संसार के सारे मत श्रन्त में वैदिक धर्म पर अवलम्बित हैं। जुरास्टर और आब्रह्म के मत वैदिक पर अवलं-वित माने जा सकते हैं अथवा कम से कम इन के मूल एक थे। ''जान दि बैपटिस्ट" ईसा के गुरु बौद्ध सिद्धान्तों से अभिज्ञ थे। उन्हीं से ईसा ने बौद्ध मत जाना होगा। बाबू साहब ने बहुत से बौद्ध श्रौर ईसाई सिद्धान्त एक ही जगह रख कर उनकी समानता दिखलाई है। रमेशचन्द्र दत्त ने दिखलाया है कि ऋवेह्य **ई**साई गिरजात्रों में बहुत बड़ी समानता है। **ईसाई पादरी ने तिब्बत में** जो बौद्ध रीतियाँ देखीं. ईसाई रीतियों की इतनी बड़ी समानता देख पड़ी कि उसे पड़ा कि वे इस मत से ली गयीं, किन्तु इतिहास से सिद्ध हुआ है कि वह रीतियाँ ईसा के पूर्व से इसी प्रकार चली आयी हैं। इसलिये बौद्ध मत का ही **त्र्याधार स्वरूप होना सिद्ध होता है**। ईसा से बहुत दिन पूर्व से बौद्धमत की एक शाखा पैलेस्टाइन में स्थापित थी। मध्य एशिया, लङ्का, बर्मा, तिब्बत, चीन, जापान, स्याम आदि में भारतीय बौद्धमत फैला सो प्रत्यन्त ही है। वाल्गानदी पर आष्ट्राखान में एक हिन्द्र बस्ती अद्यापि वर्तमान है और कैस्पियन सागर के पश्चिमी तट पर हिन्दू **श्रग्नि मन्दिर बना हुआ है । मेक्सिको में** एक हाथी के सरवाले मनुष्य रूपी देवता का पूजन होता था। हाल ही में वहाँ एक पत्थर की मूर्ति मिली, जो कदाचित श्रीकृष्ण या बुद्धदेव की है। अतः भारत ने एक प्रकार से सारी दुनिया को धर्म सिखलाया, और मनुष्य जाति में आधी से अधिक आज भी सीधा सीधा भारती मत मानती है।

जो कोमलता, दय। लुता, पर-दुख-हानी च्छा आदि भारतीय मत समुदाय ने सिखलायों, वे अन्यत्र देख नहीं पड़तीं। कारी गरी भी हमारे यहाँ की लोकमान्य है। ताजमहल आज भी संसार के सात आश्चर्यों में गिना जाता है। इसी भांति कांची, मदुरा, साँची, खजुराहा, भुवनेश्वर एली फ़ैन्टा, अजेन्टा, इलोरा कार्ली आदि की कारी गरी आज भी संसार को चिकत करती है। १० वीं शताब्दी तक बंगाली कपड़े की बारी की योरोपीय महिलाओं को मुग्ध करती थी और उसका प्रचार रोकने को इङ्गलैण्ड में क़ानून बनाने की आवश्यकता पड़ी। कपड़े की बारीकी यहाँ बहुत प्राचीन काल से स्थिर थी। दर्शन शास्त्र का तो भारतवर्ष मानों केन्द्र ही रहा है और यहाँ का साहित्य संस्कृत, प्राकृत एवं देशी भाषाओं में बहुत ही प्रशंसास्पद है। ऋषियों तथा योगियों की यहाँ इतनी भरमार मची रही है कि इनका बाहुल्य उचित से बहुत अधिक कहा गया है। ऐसी ऐसी अनेकानेक अन्य बातें दिखलाई जा सकती हैं। अतः केवल पूर्ण राजनैतिक उन्नति न होने के कारण ही भारतीय इतिहास को फीका कहना नहीं फबता जब कि उपरोक्त अन्य उन्नतियाँ इसे गौरव प्रदान करती हैं।



# चौथा ऋध्याय

## पौराणिक राजवंश

पौराणिक इतिहास लिखने में सबसे बड़ा गड़बड़ सन् संवतों का न मिलना है। किसी स्थिर सन् संवत के अभाव में हम लोगों को अपनी स्रोर से बड़े बड़े समय दृढ़ करके इतिहास लिखना पड़ता है। इन समयों के स्थिर करने के लिये पौराणिक राजवंशों का ज्ञान आव-श्यक है। इसी के सहारे हम ऐतिहासिक काल स्थिर करेंगे। प्राचीन मनु, सूर्य्य तथा चन्द्र कुल के राजघरानों का वर्णन सभी पुराणों में श्राया है। उन्हीं को देख श्रीर मिलाकर यहाँ राजकुलों की पीढ़ियों का हाल कहा जावेगा। इन पीढ़ियों के कथन में यह गड़बड़ भी है कि कोई कुछ कह सकता है और कोई कुछ, क्योंकि पृथक पुराणों में पीढियों की संख्या श्रीर नामों में बहुत कुछ श्रन्तर पड़ता है। उदा-हरण के लिये हम यहाँ उस राजवंश का हाल कहेंगे जो पुराणों में वैवस्वत मनु से चलकर सुमित्र पर समाप्त हुआ, जिसमें रामचन्द्र हुये श्रीर यधिष्ठिर के समय में राजा वृहद्वल थे। इसकी पीढ़ियों की संख्या विविध प्रंथों के श्रनुसार इस तरह से है। यह संख्या वैवस्वत मनु से जोड़ी जाकर रामचन्द्र, वृहद्वल और सुमित्र तक दिखलाई जाती है।

| प्रन्थ                  | मनु से राम-<br>चन्द्र तक<br>पीढ़ी | मनु से<br>वृहद्वत तक | मनु से<br>सुमित्र तक | विवरण                               |
|-------------------------|-----------------------------------|----------------------|----------------------|-------------------------------------|
| विष्णु पुराग            | ६३                                | ९२                   | १२१                  | इसमें सुमित्रसुर्थ<br>तक का नाम है, |
| शिव पुराग               | यह                                | ८२                   | 880                  | सुमित्र का नहीं।                    |
| भविष्व पुरागा           | ६२                                | ९१                   | ११९                  |                                     |
| ∫ वाल्मीकीय<br>े रामायण | ₹ €                               |                      |                      | रामके आगे वंश<br>नहीं कहा गया।      |
| श्री भागवत              | ६०                                | c <b>c</b>           | ११५                  |                                     |

इस चक्र के देखने से प्रकट है कि रामायण को छोड़कर शेष सभी प्रन्थों की संख्याएँ बहुत मिलती हैं। रामायण में केवल ३६ नाम हैं। कुछ लोगों का विचार है कि वाल्मीकि महाराज ने पूरा वंश वृत्त कह मुख्य मुख्य नाम ही दिये हैं। बाकी चारों प्रन्थों में नामों के लिखने में भी कुछ कुछ इप्यत्तर है, इप्यात् कोई उसी नाम को कुछ उत्पर लिखता है और कोई नीचे। इसी तरह कोई उसी पीढ़ी के लिये औरों से अनमिल नाम देता है। बहुत से राजाओं के कई नाम थे, जैसे एक श्रीकृत्ण के ही नाम यदि गिनाये जावे तो बहुत बड़ी संख्या हो जावे। इसलिये जहाँ एक ही नाम में भेद है वहाँ प्रायः उसी राजा के कई नाम होने से ऐसा हुआ है। फिर भी मुख्य मुख्य नाम सब प्रन्थों में एक ही हैं और मामूली नामों में भी बहुत थोड़ा भेद है। इसलिये ध्यान पूर्वक पढ़कर मानना पड़ेगा कि कुल प्रन्थों का मिलान करने से भी पौराणिक राजवंश वर्णन में ऐसा गड़कड़ नहीं देख पड़ता कि कोई प्रवीण पुरुष उसे प्रामाणिक न माने। सब पुराणों तथा अन्य प्रन्थों की गवाही जोड़ने से राजवंश दढ़ जँचते हैं।

पुराणों के लच्नण कहने में पंडितों ने पाँच मुख्य बातें मानी हैं जिनका वर्णन अन्यत्र होगा। उनके अनुसार जाँचने पर विष्णु पुराण एक बहुत ही माननीय अन्थ ठहरता है। इसमें राजवंशों का कथन है भी बहुत अच्छा, बड़ा और पूरी पीढ़ियों तक। यह अन्थ कहने को तो विष्णु पर है, किन्तु साम्प्रदायिक अन्थों की भांति इसमें कट्टरपन कहीं नहीं है और सर्वत्र गम्भीरता देख पड़ती है। इसलिए हम अपना पौराणिक राजवंश मुख्यतया विष्णु पुराण के ही आधार पर कहेंगे, किन्तु फिर भी ऊपर लिखे हुये अन्थों तथा महाभारत, हरिवंश, अग्नि पुराण आदि को भी मिलाकर जहां तक हो सकेगा शुद्ध राजवंश लिखे जावेंगे। विष्णु पुराण और हरिवंश के कथन पूर्ण हैं।

जैन पंडितों ने भी पुराणों के महत्व को माना है। ५ वीं शताब्दी की जैन पुस्तक शत्रुंजय माहात्म्य में लिखा है कि "पुराणों के तीन भेद हैं, अर्थात हिन्दू, जैन और बौद्ध। उनमें वायु, मत्स्य और विष्णु पुराणों की राजवंशाविलयाँ माननीय हैं और कितने ही विषयों के सम्बन्ध में कुछ लोगों को विष्णु पुराण अन्य दो पुराणों से कम प्रामाणिक प्रतात होता है।" तंत्रों की ऐतिहासिक तथा भौगोलिक टिप्पिण्यों से भी अच्छी ऐतिहासिक सामग्री मिलती है।

पौराणिक राजवंश मुख्य करके तीन ही हैं, अर्थात स्वायम्भुवमनु वंश, सूर्यवंश श्रौर चन्द्रवंश। हमने सुभीते के लिये दैत्यों; दानवों आदि का भी कुछ कथन कर दिया है तथा प्रद्योतन, शिशुनाग और महापद्म के वंशों का भी कथन मिला कर कुल सात राजवंश कहे हैं। सूर्य्य और चन्द्रवंशियों की शाखाश्रों को श्रलग नम्बर न देकर नम्बर के साथ आ, आदि करके कहा है, जिसमें हर एक वंश की एकता पाठक के ध्यान से न उतरे।

द्वितीय संस्करण तक हमने विष्णु और हरिवंश के आश्रय पर वंशा-वित्तयाँ लिखी थीं। दूसरा संस्करण सन् १९२३ में निकला था, और पहला सन् १९१९ में। इधर पौराणिक राजवंशों पर दो और प्रधान प्रन्थ निकले हैं अर्थात् पहला पार्जिटर कृत Ancient Indian Historical Tradition 1922 का, और दूसरा डा॰ सीतानाथ प्रधान कृत chronology of Ancient India १९२७ का। डा॰

रायचौधरी महाशय का एक तीसरा प्रथ इन्हीं दोनों के बीच में निकला है। उसमें परीचित के समय से गुप्त काल के पूर्व तक का हाल टढ़ है। प्रधान ने रामचन्द्रकेसमय से महाभारत काल तकका वर्णन बड़ेपरिश्रम के साथ वैसा ही अच्छा लिखा है, जैसा कि रायचौधरी ने परीचित से पीछे वाला हाल कहा । इन दोनों प्रन्थों से भगवान रामचन्द्र के समय तक का इतिहास दृढ़ हो जाता है। उसके पूर्व के विवरण में अब तक सन्देह उपस्थित है। रामचन्द्र से महाभारत पर्यन्त वंशावली निरूपण करके प्रधान महाशय ने बड़ा हो भारी कार्य किया है। उन्होंने तेरह वंशावितयाँ प्राचीन पौराणिक प्रन्थों से निकाल कर यह प्रमाणित कर दिया है कि उपर्युक्त समय में १२ से १५ तक पीढ़ियाँ हुई थीं। पुराणों में जो वंशावलियाँ दी हुई हैं. उनमें से प्रधान की विधि पूर्वक जाँच में कई पीढ़ियाँ अशुद्ध हो गयी हैं। वे सब कारण यहाँ भी कहने से हमारे प्रनथ की अनावश्यक वृद्धि होगी। वह प्रनथ कलकत्ता विश्वविद्यालय ने छपवाया है। उसकी कारण माला हमें भी हद मालूम पड़ती है। अत्रत्व यहाँ प्रधान महाशय के निष्कर्ष मात्र दिए जावेंगे। पार्जिटर महाशय ने जितने कथन किए हैं, वे कोई आधार शून्य नहीं हैं। उन्होंने अपने प्रत्येक कथन के आधार-पाद नोटों में दे दिये हैं। फिर भी वंशावितयों के कथन में प्रधान के तर्की से उनकी बहुतेरी पीढ़ियाँ अग्रद्ध हो जाती हैं। भेद मिटाने के विचार से हम यहाँ पार्जिटर श्रीर प्रधान को मिलाकर पीढ़ियाँ लिखेंगे। राम से पहले वाली पीढ़ियाँ प्रधान में सब हैं नहीं, तथा पार्जिटर वाली बहुतेरी (पुराणों पर श्रवलम्बित होकर भी ) गड़बड़ हैं। इसलिए सब बातों पर विचार करके हमको इस प्रन्थ में कुछ नवीनता के साथ वश-वृत्त लिखने पड़े हैं। इनमें प्रधान से तो प्रायः पुरा का पूरा साम्य है, किन्तु प्रकट कारणों से अन्यों से थोड़ा सा भेद है। भेद के कारण यथा स्थान दे दिए जायंगे। **अब मु**ख्य विषय उठाया जाता है। पार्जिटर ने मनु वैवस्वत से वंश-बृच्च उठाया है, किन्तु पुराणों में स्वायम्भुव मनु का भी वंश है। इम उसका तथा दैत्यों त्रादि का भं। कथन करेंगे।

ब्रह्मा विष्णु के अवतार थे (वि० पु०)। उन्होंने सनक, सनन्दन, सनातन और सनत्कुमार नामक चार मानस पुत्र उत्पन्न किये, अर्थात् साधारण रीति से न रचकर इन्हें मन से बनाया। इन चारों ने उनके कहने पर भी सृष्टि न चलाई। तब ब्रह्मा ने श्रीर दस मानस पुत्र उत्तम् किये, श्रर्थात् श्रित्र, क्रतु, मरीचि, श्रांगिरा, पुलह, श्रुगु, प्रचेता, पुलस्य, वशिष्ठ श्रीर नारद। इनके श्रांतिरक्त स्वायम्भुव मनु, इन्द्र श्रीर दत्त नामक तीन श्रीर ब्रह्म पुत्र हुये। इन्हों से प्रसिद्ध पौराणिक वंश चले, जिनका वर्णन श्रब किया जाता है। पुराणों के श्रनुसार मनुष्यों की सृष्टि दो बार कर के हुई। इस कथन से भारत में श्रानेवाली श्रांग्यों की दो धाराश्रों का पता पड़ता है।

## मनु स्वायम्भुव वंश ।

### वंश नं (१)

(१) स्वायम्भुव मनु—प्रियव्रत (उत्तानपाद भाई)—श्रमीघ्र—नाभि ( किन्पुरुष, हरिवर्ष, इलावृत, रम्य, हिरण्यवान, कुरु, भद्राश्व, केतुमाल भाई )—(५) ऋषभ—भरत-सुमित-इन्द्रचुम्न परमेष्ठि-(१०) प्रतिहार-प्रतिहर्ता—भुव--उद्गीम्य—प्रस्तार—(१५) पृथु—नक्त--गय--नर-विराट—(२०) महावीर्घ्य—धीमान—महान -- मनुस्थ— त्वष्टा—(२५) विराज—रज—(२७) विषण्ड्योति।

मनु स्वायम्भुव की कन्यायें प्रसूति, आकृति और देवहूति थीं। आदिम बटवारे में भारत नाभि को मिला। भारत नाम भरत (नं० ७) पर पड़ा। विष्णु पुराण के अनुसार खारोचिष, उत्तम, तामस और रैवत मनु सब प्रियन्नत के वंशधर थे। इन चारों मन्वन्तरों में चार ही और नाम मानने से खायम्भुव मनु की प्रियन्नत वाली शाखा में ३५ राजे पाये जाते हैं। इनके पीछे उत्तानपाद के वंशज चाजुष झठवें मनु हुए। ये मनुवंशी ३६ वें नरेश थे।

### वंश नं ० (१ अ)

(१) स्वायम्भुव मनु—डत्तानपाद--ध्रुव ( उत्तम भाई )--श्लिष्ट (भव्य भाई )-ऋषु (ऋषु )--(नं० ६ से ३५ तक श्रज्ञात नाम)- (३६) चातुष मनु — ऊरु ( सुद्युम्न भाई ) – द्यंग – (३९) वेन — (४०) पृथु ( निषाद भाई ) – द्यन्तद्धीन (पालित भाई) – हिवद्धीन – प्राचीन विदिष ( प्रभावशाली; प्रजा की वृद्धि हुई। ) शुक्त (कृष्ण भाई) — (४४) प्रचेतस — (४५) दत्त।

## सूर्य वंश ।

ब्रह्मा के मानस तनय मरीचि के पुत्र कश्यप हुये जिन्होंने दत्तपुत्री श्रादित में सूर्य्य को उत्पन्न किया। वैवस्वत मनु इन्हीं सूर्य्य के पुत्र थे। इसीलिये मनुवंशी सूर्य्यवंशी कहलाते हैं। इन्हीं मनु से सूर्य्य श्रीर चन्द्र दोनों वंशों वाली पीढ़ियों की गिनती होगी। यह सूर्य वंश इस प्रकार है:—

## वंश नं० २ सूर्यवंश।

१ मनुवैवस्वत – इत्त्वाकु ( नृग या नाभाग, धृष्ण या धृष्ट, शयोति, प्रांशु, प्रषघ्न, नाभानेदिष्ठ, सुद्युम्न, करषु, नरिष्यन्त आदि भाई )— विकुत्ति उपनाम शशाद ( निमि दंड आदि कई भाई ) —पुरंजय उप-नाम ककुत्स्थ — ५. अनेनस — पृथु — विष्टराश्व (विश्वगश्व) — आर्द्र — युवनाश्व ( प्रथम )—१०. आवस्त- घृहद्श्व-कुवलयाश्व ( उपनाम धुंधमार )—दृदाश्व — प्रमोद — १५ हर्यश्व ( प्रथम ) — निकुम्भ — ु संहृताश्व —च्रकृशाश्व −श्सेनजित—२० युवनाश्व (दूसरे)—मान्धातृ —पुरुकुत्स (ऋम्बरीष, मुचकुन्दभाई)—त्रसद्स्युं—सम्भूत (वेद में तृ ज्ञि )-- २५, रुक्क - वृक--श्रुत--नाभाग-- अन्बरीष-- ३० सिन्ध् द्वीप - शतरथ ( कृतशर्मन ) - विश्वशर्मन - विश्वसह ( विश्वसहत ) प्रथम—दिलीप खड्टांग—३५ दीर्घवाहु—रघु—अज—दशरथ— ३९ राम- ४०. कुश-अतिथि-निषध-नल-नभस--४५ पुरुद्धरीक--चेम धृत्वन--देवानीक — श्रहीनगु— ( रूप—रुरुभाई पारिपात्र के) पारिपात्र (सहस्राश्व छोटेभाई) शल—दल—५० बल (शल श्रौर दल बल के बड़े भाई, तथा उनसे पूर्व राजा थे) — उक्थ — वज्रनाम - शंखन-व्युषिताश्व-५५ विश्वसह-हिरएयनाभ-

नं०२ (त्र)-कुशवंशी नं० ४९ पारिपात्र के भाई सहस्राश्व का वंश ।

४९. सहस्राश्व —५०. चन्दावलोक —तारापीड —चन्द्रगिरि— भानुश्चन्द्र —५४. श्रुतायुस ।

नं०२ (त्र्रा) सूर्यवंशी नं० ३९ के पुत्र लव का वंश, श्रावस्तीराज्य।

३९. राम—४०. लव — पुष्प— ध्रु वसन्धि — सुदर्शन — अग्निवर्णशीघ्र — ४५. मह — अशुक्रत — सुमिन्य — अमर्ष — विश्रुतवन्त - ५०. विश्ववाहु — प्रसेनिजत — नत्वक — बृदद्वल — वृद्दत्त् ए - ५५. वृद्दश्व — वृद्दस्य — प्रतिव्योम (प्रतिव्यूह) — दिवाकर — सहदेव — ६०. वृद्दश्व — भानुरथ — प्रतिवाशव — सुप्रतीक — मरुदेव — ६५. सुनत्त्र — किन्नर (पुष्कर) — अन्तरित्त — (सुषेए) — सुवर्ण (सुषेए इनके बड़े भाई थे-तथा सुपर्ण और सुतपस छोटे) — अमिन्रजित (सुमिन्र भाई) — ५०. वृहद्राज (भरद्वाज भाई) — धर्मिन — (विर्वष भाई) कृतं जय (ब्रात) — रणं जय, (ब्रात इनके बड़े भाई थे) — संजय — ७५. महाकोशल (शाक्य भाई) — प्रसेनजित — विदूदभ (छुद्रक भाई) — जुलिक — सुरथ ८० सुमिन्न।

प्रधान का कथन है कि वृहद्वल नं ५३ से प्रसंनजित नं ७६ तक २३ पीढ़ियां पड़ती हैं। प्रसेनजित ५३३ बी सी में गद्दी पर थे। वृहद्वल महाभारत युद्ध में लड़े थे। आप एक पीढ़ी के २८ वर्ष जोड़ते हैं। अतएव ५३३ + २३ × २८ = ५३५ + ६४४ = ११७७ बी सी महाभारत युद्ध का समय इस हिसाब से पड़ता है।

नं० २ (इ) लववंशी महाकोशल, नं० ७५ के भाई शाक्य का विष्णुपुराण के अनुसार वंश।

नं० २ (ई) हरिश्चन्द्र का राजवंश। ३० अनरण्य, त्रसदस्व (पृषदश्व)—हर्यश्व—वसुमनस (वसुमत) —तृधन्वन—३५. त्रय्यारुग् — सत्यव्रत (त्रिशंकु) — हरिश्चन्द्र — रोहिताश्व — हरित — ४०, चंचु — ४१, विजय।

यह वंश पुराणों तथा पार्जिटर में उपरोक्त सूर्यवंश के नं० २४ सम्भत के पीछे चलता है, और हमारे नं० २५ रुरुक । हमारे हरिश्चन्द्र वंश के नं० ४१ विजय चंचु के पुत्र लिखे हैं। इसमें कठिनता यह पड़ती है कि पुराणों तथा एतरेय ब्राह्मण में लिखा है कि हरिश्चन्द्र के शुनः शेप वाले बलिदान सम्बन्धी यज्ञ में विश्वामित्र और जमद्ग्नि मौजूद थे। यही विश्वामित्र रामचन्द्र तथा उत्तर पांचाल महीप सुदास के समकालीन थे। वेद के तृतीय एवं अन्य मंडलों से भी विश्वामित्र श्रीर जमदिग्न की मित्रता, शुनः शेष से उनका सम्बन्ध तथा सुदास के यहाँ होना प्रकट है। विशष्ट की म्लेच्छ सेना से हार कर ही विश्वामित्र तपस्या करने लगे। उसी दशा में त्रिशंकु द्वारा श्रपने कुटुम्ब पर उपकार होने से श्राप इनके सहायक बने। फिर वशिष्ठ को हटा कर आप तृशंकु को राज्य दिला उनके पुरोहित बने। अनन्तर तृशंकु पुत्र हरिश्चन्द्र के अधमेध में आप वशिष्ठ से पराजित हो कर फिर तप करने पुष्कर चले गये। अतएव हिस्स्चन्द्र के समय वाले विश्वामित्र वही कौशिक कान्यकुञ्ज नरेश थे। उनके तृतीय मंडल वेद में इनके पिता गाथिन (गाथि) के भी मंत्र हैं । इनका सुदास का परोहित होना तृतीय मंडल ऋगवेद में प्रकट है। वहाँ कुशिक भी इनके पितामह या पूर्व पुरुष हैं। सुदास श्रीर राम प्रायः समकालीन थे। इसकं कारण इस प्रन्थ में अन्यत्र हैं। ऐसी दशा में यदि हरिश्चन्द्र राम के पूर्व पुरुष हों, तो विश्वामित्र का जीवन काल सूर्य वंशी २० पीढ़ियों के बराबर पर जात्रेगा, तथा सूर्यवंश में ये १२ पीढ़ी जुड़ जाने से राम की सुदास से समकालीनता नष्ट हो जावेगी, जो दृढ़ प्रमाणों पर आधारित है। अतः यह हरिश्चन्द्र का वंश राम के पूर्व पुरुषों का न होकर बिगदरी वालों का था।

### नं० २ (उ) सगर का राजवंश ।

३८. बाहु—सगर-४०. असमजस-अग्रुमंत-दिलीप-४३. भगीरथ। काशीराज प्रतद्ने ने ह्यह्य वंशी वीतिहोत्र को पराजित किया जिससे वह राज्य छोड़ कर भरद्वाज के साथी भागव ऋषि हो गये। उनके पुत्र अनन्त, पौत्र दुर्जय और प्रपौत्र सुप्रतीक के नाम हैह्य भूपालों में लिखे हैं। सगर ने इस वंश का राज्य ही नष्ट कर दिया। (प्रमाण आगो सगर के वर्णन में मिलेंगे।)

**उ**नके द्वारा सुप्रतीक का राज्य जीता जाना सिद्ध है। श्रतएव सगर प्रतद्न के पौत्र त्र्यलर्क के प्राय: समकालीन होंगे। उधर रामायण के श्चनुसार श्चलक के पितामह प्रतदर्न रामाभिषेक के समय श्रयोध्या में नेवते आए थे। हरिवंश के अनुसार अगस्य की स्त्री लोपामुद्रा ने श्रलक को आशिर्वाद दिया। उधर रावण को जीतने में अगस्त्य ने राम की शस्त्रास्त्रों द्वारा सहायता की। अतएव अलर्क, प्रतदर्न, सगर और राम प्राय: समकालीन बैठते हैं। सगर ने हैहयों को हराकर वैदर्भ राज-कुमारी से विवाद भी किया। प्रशस्ति के पूर्व वे त्रौर्व त्राग्नि ऋषि के ् आश्रम में रहते थे। ये अश्विन अर्थार्व ऋचीक के पिता अर्थिक के वंशाधर थे। श्रातएव बाहु श्रीर सगर राम के बहुत पहले नहीं हो सकते थे। सगर मध्य भारतीय भूपाल समक पड़ते हैं। कम से कम वे रामचन्द्र से २३ पीढ़ी ऊँ चे पूर्व पुरुष नहीं हो सकते, जैसा पौराणिक वंशा-विलयों में दर्ज है। वहाँ वाह, ( मुख्य वंश नं० २६) बृक के पुत्र लिखे हुए हैं। सम्भव है, बाहु ऋौर सगर हरिश्चन्द्र के वंशधर हों, जैसा कि पुराणों में कथित है, किन्तु वे राम के पूर्व पुरुष न थे। उपर्युक्त बोति-होत्र सुदास के पिता के समकालीन भरद्वाज के साथी थे। उससे भी वे बहत पुराने न थे।

## नं० २ (ऊ) दक्षिण कोशल का राजवंश ।

३५. श्रयुतायुस ( उपनाम भगस्वर ) ३६. ऋतुपर्ण — सर्वकाम—
सुद्दास — ३९ मित्रसहकल्माषपाद — श्रश्मक — ४२. उरकाम—
४२. मूलक ।
नं० ३९. कल्माषपाद का (दूसरा वंश)— सर्व कर्मन — श्रनरण्य—
निम्न — ४३. श्रनमित्र ( रघुभाई )। दित्तिण कोशल वर्तमान जिलों रायपुर, बिलासपुर, श्रीर सम्भलपुर तथा कभी कभी गंजाम के भी श्रंश पर

विस्तृत था। उसकी राजधानी रायपुर जिले में श्रीपुर थी। ऋतुपर्ण के यहाँ प्रसिद्ध नैषध राजा नल रहे थे। नल उत्तर पांचाल नरेश (नं० ३५) के सम्बन्धी थे, क्योंकि इनकी पुत्री इन्द्रसेना उनके पुत्र मुद्गल को ब्याही थी। नल विदर्भ के यादव नरेश भीम रथ नं० ३४ के दामाद थे। इसलिए इनका स्थान दो समकालीनता ओं से दृढ़ होता है। नल की पुत्री इन्द्रसेना को वैदिक साहित्य में नलायनी कहा है। मुद्गल वेदर्षि भी थे। नल श्रेष्ठ रथ संचालक थे। उनकी पुत्री नलायनी ने भी रथ संचालन द्वारा एक युद्ध में अपने पति को विजय दिला कर उनका प्राय: खोया हुइत्रा प्रेम फिर से प्राप्त किया। नल मुद्गल के श्वसुर होने से उनसे एक पीढ़ी ऊचे थे। इधर मुद्गल के पुत्र वध्यश्व के पुत्र एवं कन्या दिवोदास एवं अहल्या थी। अहल्या शरद्वन्त गोतम को ब्याही थी और उसे राम ने पवित्र किया। तिमिध्वज शम्बर को जीतने में राम के पिता दशरथ ने दिवीदास की सहायता की। इन्हीं दिवोदास के चचेरे भाई पिजवन के पुत्र प्रसिद्ध वैदिक विजयी सुदास थे। ऋतुपर्या नल के साथी होने से दिवोदास से चार पीढी ऊँचे के समकालीन थे। अतएव कल्माषपाद राम के प्राय: समकालान बैठते हैं। पौराणिक वंशावलियों में उनके प्रपौत्र मूलक राम से आठ पीढ़ी ऊचे पूर्व पुरुष हैं जो बात उपराक्त कारणों से असिद्ध है। कल्माषपाद राम के समकालीन विश्वामित्र और वशिष्ठ के भी सम-कालीन थे। रामायण में दशरथ का शम्बर के जीतने में भाग लेना लिखा है। इंधर वेद में दिवोदास शम्बर को जीतते ही हैं। समक पड़ता है कि गुप्त काल के पौराणिक सम्पादकों ने सगर, हरिश्चन्द्र तथा द ज्ञा कोशल का पूरा हाल जाने बिना ही उनकी वंशावलियाँ मुख्य सूर्यवंश में मिला दी हैं। महर्षि वाल्मी कि ने इस वंशावली को निम्न प्रकार से लिखा:-

१. वैवस्वतमनु – इच्वाकु-कुच्चि--विकुच्चि--५. बागा--श्रनरण्य-पृथु--तृशंकु--धुन्धमार-- १०. युवनाश्व--मान्धातु--सुसन्धि--धुव-सन्धि--( प्रसेनजित भाई )--भरत--१५. श्रसित--सगर-श्रसमंजस-दिलीप--भगीरथ--२०. काकुरस्थ--रघु--कल्माषपाद--शंखग्--

सुदर्शन—२५. अग्निवर्ण—शीव्रग—मनु—प्रशुश्रुक— अम्बरीष—३०. नहुष—ययाति—नाभाग—अज—दशरथ—राम ।

यह वश वृत्त बालकार के ७०वे श्रध्याय में रामचन्द्र के वैवाहिक शास्त्रोचार में लिखा हुश्चा है। इसमें हरिश्चन्द्र तथा दिल्ला कोशल के वश तो प्राय: नहीं हैं, किन्तु सगर उपस्थित हैं, तथा लववंशी ध्रुव-सन्धि, सुदर्शन, श्रम्निवर्ण श्रादि भी राम के पूर्व पुरुषों में लिखे हैं। चन्द्रवंशी नहुष श्रीर ययाति भी यहीं श्रा गए हैं। यह वंश वृत्त व्यासों द्वारा सुरित्तत न था, वरन इत्त्वाकुवों में प्रचलित था, जिनसे प्राय: छठी सातवीं शताब्दी बी० सी० में इसे बाल्मीकि ने पाया। तो भी यह मनु से राम तक केवल ३० पीढ़ियाँ मान कर कम से कम ६३ पीढ़ी मानने वाले वंश वृत्त के बहुत प्रतिकृल है।

उपरोक्त वंशावली में हमने दिल्ला कोशल की शास्ता अलग करने में प्रधान का भी अनुगमन किया है। सगर और हरिश्चन्द्र की शास्त्रायें सर्वमान्य घटनाओं के आधार पर अलग की गई हैं। सुदास तथा राम की शास्त्राओं की समकालीनता प्रधान ने भी दिखलाई है। वंशावली में राम पर्य्यन्त बहुत करके पार्जिटर, विष्णु पुराण और हरिवंश का अनुगमन है। राम के पीछे प्रधान के निष्कर्ष माने गये हैं। वे सब वैदिक अथच पौराणिक साहित्य पर आधारित हैं। उपर्युक्त कई स्थानों पर जो विविध घटनायें अंकित हैं, उनके आधार उनके यथा-स्थान वर्णनों में दिये जायँगे) मुद्राम और राम की समकालीनता की कारण उत्तर पांचाल वंश के नीचे भी लिखे जावेंगे—

### नं २ (ए) विदेह का सूर्यवंश-मेथिल शास्ता

मुख्यवंश का (न०२) इत्त्वाकु— (३ से १४ तक नाम श्रज्ञात)—निम —१६ मिथि —जनक —उदारवसु—निद्वर्द्धन=-२० सुकेतु —देवराट-२२ बृहदुक्थ — महावीर्य — धृतिमन्त-सुधृति —धृष्टकेतु —-२० हर्यश्व — मरू — प्रतिन्धक — कीर्तिरथ — देवमीद — विवुध — महाधृति — कीर्तिराट-महारोमन-स्वर्ण रोमन--३० हर्स्वरोमन — सीर-ध्वज (कुशध्वज भाई)—-३९ भानुमन्त--शतद्युम्न--मुनिशुचि —४२ उरजवह — सनद्वाज —शकुनि —४५ स्वागत (ऋतुजित भाई)--

सुवर्चसश्रुत ४७. सुश्रुतजय - विजय--ऋतु--सुनय-वीतहब्य--५२. धृति -५३. बहुलाश्व--५४ कृति ।

### नं २ (ऐ) मैथिल सांकाश्य शाखा।

व श नं०२ एका (नं०३७) हुस्वरोमन—कुशध्वज —धर्म-ध्वज —कृतध्वज (मितध्वजभाई जिसका पुत्र खांडिक्य था) ४१. केशि-ध्वज।

### नं० २ (त्र्रो) मैथिल वंश की ऋतुजित शाखा

वश नं० २, ए, का नं० ४४ शकुनि—ऋतुजित—ऋरिष्ट नेमि—
४७. श्रुतायुस सूर्य। १व संजय—चेमारि—अनेनस—मीनस्थ—सत्यस्थ
५३. सात्यस्थी —उपगुरु —श्रुतअगिन — ५६. उपगुष्त (शायद उपसेन हों)। सीरध्वज जनक, नं० २ ए ३८. (सूर्यवंशी ३८) दशस्थ के
समधी समकालीन थे। इस शाखा में वंशाविलयों से प्राय: १२ नाम
छूट रहे हैं, ऐसा समक पड़ता है। सम्भव है कि इच्चाकु से ही निमि
अथवा मिथि कई पीढ़ी नीचे हों।

## नं० २ (भ्रों) वैशाली का सूर्यवंश

- १. मनुवैवस्वत नामानेदिष्ठ—भलन्दन—बत्सपी—५. प्रांशु—
  प्रजाति—खनित्र—ज्ञुप—विंशा—१०. विविंश—खनीनेत्र—करन्धम—
  अवीच्ति—१४. मरुत्त—१५,निर्ष्यन्त -द्म—राष्ट्रवर्द्धन--सुधृति—
  नर—२०, केवल—बन्धुमन्त—बेगवन्त—बुध--तृण्विन्दु—२५, निश्रवस—विशाल-हेमचन्द्—सुचन्द्र—धूम्राश्व- ३० संजय--सहदेव—
  कुशाश्व—सामदत्त—जनमेजय ३०. उपरोक्त वंश वृत्त पार्जिटर
  महाशय ने कई पुराण मिला कर लिखा। अश्वमेधपर्व म० भा०
  में वही निम्नानुसार लिखा है:—
- १. मनु—प्रसन्धि ज्ञुप इच्वाकु ५. विश ( ९९ भाई श्रोर ) — विश्वास — खनिनेत्र ( चौदह श्रौर भाई ) — सुवर्चस — १०. कारन्धम — श्रवीचित् ११. मरुत्त ।

पहला वंश वृत्त प्रमाणनीय समभ पड़ता है।

अब चन्द्रवंश का कथन चलता है। ब्रह्म के मानसपुत्र अत्रि

के पुत्र चन्द्रमा थे, जिनके पुत्र बुध का विवाह मनु वैवस्वत की पुत्री इला से हुआ। इसी विवाह से पुरूरवस पुत्र उत्पन्न हुआ, जिससे चन्द्रवंश चला। सूर्यवंश से पीढ़ी गिनने के लिए यह वंश भी मनु से चलाया जाता है। चन्द्र और मनु वैवस्वत समधी और समकालीन थे ही।

### वंश नं० ३ पौरवचन्द्रवंश

१-मनुवैवस्वत-इला (बुध की स्त्री )-पुरूरवस-आयु-५ नहुष-ययाति - पुरु - जनमेजय ( प्रथम ) - प्रचिन्वन्त - १० प्रबीर - मनस्य - श्रभयद - सुधन्वनधुन्ध - १४ सुदुन्न - बहुगव -१६ संयाति—श्रह्याति—१८ रौद्राश्व – ऋचेयु — मतिनार – २१. तंसु ( श्रनिल या सुरोध ) २२ दुष्यन्त—भरत—विद्धिन भरद्वाज— ऋत् —३३ — चित्ररथ — जह्नु —३५ श्रजमीढ़—३२ ३६. विदुरथ - ३७. संवर्ण- ३८. कुर - ३९. सार्व भौम ( ऋज छोटा भाई)-जयत्सेन-अपराचीन आराध--४२ महाभौम-अयुता-नाइन - ४४, अक्रोधन - देवातिथि ऋत्त-भीमसेन - ४७, दिलीप-प्रतिसुरवन -- प्रतोप--४९ व्यारिष्टशेगा--शंतनु या शान्तनु (देवापि श्रौर वाह्नोक बड़े भाई) – विचित्रवीर्य (भीष्म तथा चित्रांगद बड़े भाई) पांडु (धृतराष्ट्र बड़े भाई)—५३ ऋर्जुन (युधिष्ठिर बड़े भाई व राजा)— अभिमन्य--परीचित ५६ जनमेजय (दूसरे) -५७ शतानोक (प्रथम)-(भाई चन्द्रापीड-तत्पुत्र श्वेतकर्ण, तत्पुत्र अजयाश्व) - अश्वमेधदत्त-म्राधिसीम कृष्ण—६०़ निचज्ज (विवज्ज माई) - उष्ण ( उक्त भाई )— चित्ररथ—शुचिरथ—६४. वृष्टिणवन्त--सुषेण - सुनोथ—६७. नृचन्नु— सुस्तीदल-६९. परिष्तुत - सुनय-७१. मेधाविन--७२ नृपंजय--उर् निरम—बृहद्रथ--वसुद्रामन-शतानीक (दूसरे)--७७ उद्यन (५०० बी० सी० में गद्दी पर बैठे)—वहीनर (नर वाहन, बोधि भाई)--७९ दंडपाणि —िनर मित्र —८१ चेमक। अरिष्टिषेण वैदिक साहित्य में देवापी के पिता लिखे हैं, पुराणों में नहीं। किसी किसी का मत है कि वे देवापी के गुरु अथवा बाह्मण दत्तक पिता मात्र थे, शान्तुन के भी पिता नहीं।

परीचित से उदय तक २२ पीढ़ियां हैं = ६१६ वर्ष (२८ वर्ष प्रति पीढ़ी के हिसाब से)। परीहित से ३६ वर्ष पूत्र भारत युद्ध हुआ। उदयन ५०० बी० सी० में गद्दी पर बैठे। इस प्रकार भारत युद्ध का समय प्रधान के अनुसार ५०० + ६१६ + ३६ = ११५२ बी० सी० आता है। नं० ३७. संवर्ण, नं० ३२. ऋच के पुत्र कहे गए हैं, किन्तु, नं० ४०. उत्तर पांचाल नरेश सुदास से हारते हैं। इसलिए उनका स्थान ३७ पर समक पड़ता है।

## वंश नं० ३. (श्र) विदर्भ का द्विमीद वंश

(वंश नं० ३ का नं० ३०) हस्तिन - द्विमीढ़ - यवीनर -- (३३ से ३९ तक श्रज्ञात नाम) -- ४० धृतिमन्त - सत्यधृति - दृढ़नेमि -- सुधर्मा (या सुवर्मन) - सावभौम - ४५ महन्तपौर - रुक्मरथ -- सुपार्श्व - सुमित - सन्तिमन्त - ५० सनित - कृत - उप्रायुध - स्नेम्य - सुवीर - ५५ नृपं जय - ५६ बहुरथ।

इस वंश में ७ नामों की जगह बढ़ानी पड़ी है। इसका नं० ५२ डमायुध चन्द्रवंश के नं० ५१ भीष्म से लड़ कर मारा गया। उसी ने उत्तर पांचाल के नं० ५० पृषत् को तथा दिल्ला पांचाल के नं० ५४ जनमेजय को हराया था। इसी लिए उसका भी नं० इन्ही तीनों के प्राय: बराबर होना चाहिए। पुराणों में मुख्यवंश तो पूर्ण हैं, किन्तु अमुख्यों की बहुतेरी पीढ़ियां छूट भी रही हैं। इसलिए अज्ञात नाम की पीढ़ियां बढ़ा कर समकालीनों की पीढ़ियां मिलानी पड़ती हैं।

## वंश न० ३ (ऋा) उत्तर पांचाल का वैदिक सुदासवंश ।

(वंश न० ३ का नं० ३०) हस्तिन—श्रजमीद् — सुशान्ति— पुरुजानु — ३४. ऋच (तृच ) — भरत (भृम्यश्व भाई) — देववात — सृंजय (चयमान भाई। इनके पुत्र श्रभ्यावर्तिन चायमान थे) — ३८. सहदेव (प्रस्तोक, पिजवन भाई। पिजवन के पुत्र प्रसिद्ध राजा सुदास थे) — ३९. सोमक — श्रक्तदन्त (४१ से४७ तक प्रधान के श्रनुसार श्रज्ञात नाम) – ४८. दुष्टरीतु – ४९. पृषत् – ५० द्रुपद – ५१. घृष्टसुन्न – ५२, धृष्टकेतु। हरिवश में लिखा है कि मुद्गल, सृजय, बृहिह्यु, क्रिमिलाश्व श्रीर जयीनर का बसाया हुत्रा देश पांचाल कहलाया। इस काल इस वंश में राजबल मुद्गल, काम्पिल्य, दिवोदास, प्रस्तोक श्रौर सहदेव में बटा हुआ समक पड़ता है। सुदास के पिता पिजवन थे और सदास का दिवोदास से इतना मेल था कि दूर के चचा हो कर भी दिवोदास वेद में सुदास के पिता कहे गए हैं। यादव नं० ४४ भजमान को उत्तर पांचाल नं० ३७ संजय की दो पुत्रियां ब्याही थीं । भजमान के पितामह सत्वन्त राम के समकालीन थे। इससे भी सुदास का समय राम के निकट आता है। भजमान के विवाहों के प्रमाण यादववंश के कथन में हैं। उपरोक्त नं० ३४ ऋक् के पुत्र मृम्यश्व के पुत्र मुद्गल श्रौर कास्पिल्य थे। मुद्गला को निषधनाथ प्रसिद्ध नल की बेटी इन्द्रसेना नलायनी ब्याही थीं। मुद्गल अच्छे युद्धकर्ता तथा वेद्षि थे। इनके बेटे वेद में ख्यात वध्प्रश्व के पुत्र दिवादास थे, तथा कन्या शरद्वन्त गौतम की स्त्री अहल्या। राम ने अहल्या को पुनीत किया, तथा उनके पिता दशरथ ने शम्बर को जीतने में दिवादास की सहायता की। वेद में सुदास, पिजवन श्रौर दिवोदास दोनों के पुत्र लिखे हैं । सम्भवत: दिवोदास ने इन्हें गोद लिया हो, या काका होने के कारण वे पिता लिखे हों। एक स्थान पर यह भी लिखा है कि प्रसिद्ध पौरव भीष्म ने अपने ताऊ बाल्हीक को पिता कहा था। दिवादास के पुत्र थे मित्रयुस, पौत्र सोम, स्रोर प्रपौत्र मैत्रयस । वाजिनेय भग्द्वाज वैदिक ऋषि थे। उनक मत्रों में आया है कि दिवादास प्रस्तोक तथा अभ्यावर्तिन चायमान न उनका मान किया । दशरथ उनके समकालोन थे । अभ्यावर्तिन चायमान के पुत्र थे। भरद्वाज के बेटे थे पायु और शुनहोत्र। प्रसिद्ध वैदिक ऋषि गृत्समद् शुनहोत्रात्मज थे । त्र्यहल्या के पुत्र शतानन्द, सीरध्वज जनक के पुराहित थे। हरिवंश सत्यधृति को शतानन्दात्मज बतलाता है। द्रोण की स्त्री कृपी ऋौर साले कृपाचार्य सत्यधृति के वंशधर थे। हरिवंश में यह सत्यधृति की पुत्री खीर पुत्र ही कहे गए हैं, किन्तु पुरतों का बीच पड़ता है, सो वास्तव में थे दूर के वंशधर। द्रोणाचार्य से उत्तर हार कर द्रुपद उत्तर से दिल्ला पांचाल मात्र के राजा रह

गए, तथा उत्तर पांचाल के शासक द्रोगााचार्य और फिर अश्वत्थामा हुए। बौद्ध प्रन्थ मंजु श्री मूलकल्प में अश्वत्थामा प्रसिद्ध मन्त्री लिखे हैं।

### वंश नं० ३ (इ) दक्षिण पांचाल वंश ।

(वंश नं० ३ का नं० ३०) हस्तिन—श्रजमीढ़ बृहद्वसु—बृहद्वेषु ३४. बृहद्धनुष—बृहद्धमी (हरिवंश के श्रमुसार)—जयद्रथ—३७. विश्वजित—सेनजित—३९. रुचिराश्व—४०. पृथुषेण—पौरपार (प्रथम)—नीप—समर—पार (दूसरे)—४५. पृथु—सुकृति—विश्राज—४८. श्रणूह (इनको किसी शुकदेव की कन्या ब्याही थी)—ब्रह्मदत्त –५०. विश्वसेन—दृहसेन – (उद्प्रसेन)—भल्लाट—५३. जनमेजय। इनके पाछे द्तिण पांचाल में द्रुपद का राज्य हुआ। पहले दोनों पांचाल द्रुपद के हुए, किन्तु द्राण से हारने पर केवल द्तिण पांचाल द्रुपद के पास रहा। प्रधान में इसकी कुछ पीढ़ियाँ निम्नानुसार है:—बृहद्तु—बृहन्त—बृहन्मनस—बृहद्द्रुष—बृहद्तुह्रु—बृहत्कर्मन—जयद्रथ।

## वंश नं० ३ (ई) मागध शास्ता।

(वश नं० ३ का नं० ३८) कुरु—सुधन्वन (प्रथम । चित्ररथ भाई । हित्व श में सुधन्वन कुरु के पुत्र लिखे हैं किन्तु प्रधान उन्हें चित्ररथ का पुत्र कहते हैं )—४० सहोत्र—४१ च्यवन—कृतयज्ञ—४३ उपरिचरवसु—४४ बृहद्रथ—कुशाग्न—वृषम (या ऋषभ)—पुष्पवन्त— सत्यहित (या सत्यधृति)—४९ सुधन्वन (दूसरे )—उर्ज सम्भव— ५२ जरासन्ध सहदेव—५४ सोमाधि—श्रुत श्रवस— श्रयुतायुस— निरमित्र—सुक्तेत्र —५९ बृहत्कमे—सेनजित—श्रुतंजय—महाबाहु (बिभु, विप्रभाई)— शुचि—६४ दोम—भूत्रत—( श्रनुत्रत, सुत्रतभाई )—६६ धर्मनेत्र (सुनेत्र भाई)—विवृति (नृपित भाई)—सुत्रत—(सुश्रय, सम, तृनेत्र भाई)—६९ हृद्सेन (द्युमत्सेन भाई)—महोनेत्र (सुमित भाई)—सुवत (श्रवल भाई)—सुनेत्र —५८ स्वत्र भाई)—एए हिस्ते प्रवत्र भाई)—स्वत्र स्विप्र भाई)—स्वत्र स्वर्मनेत्र (सुनेत्र भाई)—स्वत्र स्वर्मनेत्र स्वर्मनेत्र (सुमित भाई)—सुवत (श्रवल भाई)—सुनेत्र स्वर्मनेत्र (सुमित भाई)—सुवत (श्रवल भाई)—सुनेत्र स्वर्मनेत्र स्वर्य स्वर्मनेत्र स्वर्मनेत्र स्वर्मनेत्र स्वर्मनेत्र स्वर्मनेत्र स्वर्मनेत्र स्वर्मनेत्र स्वर्मन

पर बैठे, तथा ५१३ बी० सी० में अपने मन्त्री पुशा्क द्वारा मारेगए)।

प्रधान के श्रनुसार सोमाधि नं० ५४ से रिपुञ्जय नं० ७५ तक २२ पीढ़ियों का भोगकाल २८ × २२ = ६१६ वर्ष होता है। नं० ६० सेन-जित के समय वायु पुरागा सुना कर कहा गया कि १६ भविष्यत् वाहद्वथ राजे होंगे। ये सेनजित (लववंशी नं० ५९) दिवाकर तथा (पुरुवंशी नंट ५९) श्रिधिसीम कृष्ण के समकालीन थे । सोमाधि नंट पुर सं विश्वजित नं० ७४ तक २१ पीढ़ियाँ (२१×२८ = ५८८ वर्ष) हैं। इनका ऋन्त काल ५६३ बी० सी० में है, सो भारत युद्ध ५६३ + ५८८ = ११५१ बीo सीo में त्राता है। सोमाधि के पिता सहदेव उसी युद्ध में मारे गए थे। पुराणों में सोमाधि से रिपुञ्जय तक ६३८ वर्ष लिखे हैं। पौरव तथा मागध वंशों में प्रधान श्रीर पार्जिटर में काफी अन्तर है। यहाँ प्रधान माने गये हैं, क्यों कि इन्होंने कई पुराणों को मिला कर तथा हुद विचार करके अपने कथन किए हैं। वे अभी तक अकाट्य हैं। इतिहास के लिए सीर, पौग्व, और मागधवंश बहुत उपयोगी हैं. क्योंकि ये महाभारत के पीछे भी कई पीढियों तक चले हैं। महाभारत के समय पौरव नं० ५३ ऋर्जुन के समकालीन लववंशी नं ५४ बृहदुवल, कुशवंशी नं ५४ अतायुम तथा मागधवशी नं ५३ सहदेव थे।

### वंश नं ३ (उ) चेदिशाखा।

(वंश नं० ३ का नं० ३८) कुरु--सुधन्वन—४०. सुद्दात्र—४१. च्यवन—४२. कृतयज्ञ—चेदि--४४. वसुचैद्य—प्रत्यप्रह—( ४६ से ५० तक खाज्ञात नाम ) ५१. दमघाष —५२. शिशुपाल—५३. घृष्टकेतु। मागधवंशी नं० ४३ डपिचर वसु ने चीद नं० ४४ की सहायता से मगध जीत कर राज्य प्राप्त किया। शिशुपाल चैद्यसे तीन ही पीढ़ी नीचे लिखे हैं, यद्यपि वे पौरव नं० ५३ अर्जुन तथा मागध नं० ५३ सहदेव के समकालीन थे। इससे जान पड़ता है कि चेदिवश की प्राय: पांच पाढ़िया पुराणों से छूट गई हैं। नैषधनल के चैद्य सुवाहु समकालीन थे। वे दमयन्तो कं मौसिया थे

(वनपर्व)। इनका नाम ही उपरोक्त वंशावली में न होकर उसका अधूरापन प्रकट करता हैं।

### वंशनं० ३ (ऊ) काशी शास्ता।

(वंश नं० ३ का नं० २४) भरत—विद्धिनभरद्वाज, २६--वितथ — सुहोत्र—काशिक—काशेय — ३० दीर्घतमा—धन्वन्तिर—केतुमान (प्रथम) — भीमरथ — ३४ दिवादास (प्रथम) (ज्ञाद्दारथ, भाई)— ३५ हर्यश्व — सुदेव दिवादास (दूसरे) — प्रतद्दन — वत्स (ज्ञान्यनाम ऋतध्वजच्चपी या कुवलयाश्व) — ४० ज्ञालक — सन्ति — सुनीथ — दोम्य — केतुमान (दूसरे) ४५ सुकेतु — धर्मकेतु — सत्यकेतु — विभु (सुविभु) ज्ञानत — ५० सुकुमार — धृष्टकेतु — वेणहोत्र — ५३ भग — ज्ञातशत्रु — भद्रमेन ५५ दिवादास (राज्ञसों के नाशक लिखे हुये हैं, हिग्वंश में)। प्रतद्दन ने भद्रशेष्यवंश का नाश किया। उपयुक्त वंश हिरवंश में कथित है। ज्ञान्य पुराणों तथा हिरवंश में भी यही वंश दूमरे प्रकार से भी लिखा है। वहाँ सुहोत्र उपनाम सुनहोत्र के पिता च्रावृद्ध और पितामह नहुष लिखे हैं। इस प्रकार जोड़ने से ज्ञालक मनु से केवल बासवीं पीढ़ी पर पड़ते हैं, यद्यपि वे ३९वीं पीढ़ा वाले राम के समकालीन थे। ज्ञातएव पहले लिखा हुजा वंश ही मान्य है।

### वंश नं० ३ (ए) कान्यकुब्ज शाखा।

वंश नं० ३ ऊ, का (नं०२७) सुहोत्र—अजमीद —३० जह्नु — अजक-(सिन्धुद्वीप म० भा० शान्ति पर्व) बलाकाश्व — बल्लभ (म० भा० शान्तिपर्व) —कुशिक — गाधि—३५ विश्वामित्र — अष्टक —३७ लौहि।

उपरोक्त वंशावली हरिवंश में है। यही कुछ स्त्रन्य पुराणों में

निम्नानुसार है:—

वंश नं० ३ का नं०३ पुरूरवस—श्रमावसु—५ भीम—कांचन-प्रभ— सहोत्र—जह्नु—सुनह—१० श्रजक—बलाकाश्व—कुश— कुशाश्व— कुशिक—१५ गाधि— विश्वामित्र— श्रव्टक— १८, लीहि।

Ę

पुराणों में उपर्युक्त काशी वंश में कथित दूसरी वंशावली के आधार पर विश्वामित्र का नं० १६ आता है। उत्तर पांचाल के (नं० ३९) सुदास के पुरोहित विश्वामित्र, ऋग्वेद के अनुसार थे। अतएव विश्वामित्र का नं० १६ बिलकुल गड़बड़ बैठता है, श्रथच, ३५ ठीक **त्रा**ता है। इस प्रकार पहली वंशावली यहाँ भी ठीक उतरती है, श्रौर दूसरी श्रशुद्ध । शान्ति पर्व दान धर्म म० भा० में यही शुद्ध वशावली त्रजमीट से विश्वामित्र तक है। इसमें केवल एक पीट़ी ऋधिक है, अर्थात् कुशिक के पिता वल्लभ हैं, और पितामह बलाकाश्व। विश्वा-मित्र वशिष्ठ से लड़कर राज छोड़ ब्राह्मण होगए। उनके पौत्र लौहि का राज्य हैहयों द्वारा छिन कर कान्यकुडज राज्य उस काल गिर गया। बाह्मण होकर विश्वामित्र ने वेद का तीसरा मण्डल गाया। उसमें गाधि की भी ऋचायें हैं। कुशिक की ऋचाएँ दशवें मण्डल में हैं। शुनःशोप थे तो विश्वामित्र के भागिनेय, किन्तु राजा हरिश्चन्द्र की नरवित से उसे बचा कर आपने पुत्रत्व में ले लिया। भागिनेय जमदिन भी अरापको परम प्रिय थे। इन दोनों का जन्म भी प्राय: साथ ही हुआ। प्रसिद्ध परशुराम इन्हीं जमदग्नि के पुत्र होने से, थे तो विश्वा-मित्र से दो पीढ़ी नीचे, किन्तु आयु के विचार से केवल एक पीढी नीचे थे। इन्हीं ने हैहयराज अर्जन को मारा।

विश्वामित्र के मुख्य ब्राह्मण पुत्रों में मधुच्छन्दस वेदर्षि, कितयाकत, श्रष्टिभ, रेग्रु, गालव, शुनःशेष (देवराट) के नाम हैं। कुछ बड़े पुत्रों ने शुनःशेष के पुत्रत्व को न माना, जिससे विश्वामित्र ने उन पुत्रों को छोड़ दिया। विश्वामित्र वंशियों में निम्न गात्र हैं:—

वश्रु, देवराट, गालव, हिरण्यात्त, जाबाल, करीशि या कैशिक, ले।हित, मधुच्छन्दस, कात्यायन, पाणिनि, सैन्धवायन, शालंगायन, सुश्रुत, तारकायण और याज्ञवल्क्य। वाशिष्ठ में भी एक याज्ञवल्क्य गोत्र है। याज्ञवल्क्य वैशम्पायन के भागिनेय और शिष्य थे। महाभारत शांति पर्व दान धर्म में विश्वामित्र के उपर्युक्त संतानों का कथन है। ये वंश मत्स्य पुराण में भी कथित हैं। निरुक्त, ऐतरेय तथा पंचित्रश ब्र ह्याणों द्वारा वेदिष विश्वामित्र का आदिम राज्ञत्व प्रमाणित है। इन्हें।ने देवराज विशष्ठ को जीत कर सत्यव्रत त्रिशंकु को गही दिलाई।

(वायु पु ० ८८, ७८ — ११६, हरिवंश १२, ७१७ से १३,७५३ तक विष्णुपुराण, IV ३, १३, १४, भागवत IX ७, ५–६; म० भा० XIII १३७, ६२५७)

## व श नं० ३ (ऐ) यदुव श माथुर शाखा ।

मनुवैवस्वत — इला — पुरूवस — आयु — ५.न हुष — ययाति — ७.यदु — कोष्ट, — वृज्ञिनीवन्त — १०. स्वाहि — रूष्यु — चित्रस्थ — पृथुश्रवस — अन्तर (तम) — १५. सुण्ज्ञ — उशनस — काशिनेयु — मरुत — कम्बल वर्हिष — २०. शशिबिन्दु — रूक्म कवच — परावृत — ज्यामत — विदर्भ २५. कथभीम — कुन्ति — धृष्ट — निवृति — विदूर्थ — २०. दशाह — व्योमन — जीमृत — विकृति — भीमरथ — ३५. दशाश्व (रथवर या एका-दशरथ) शकुनि — करम्भ — देवराट — देवचत्र (या देवन) — मधु — ४०. पुरुद्धन्त (या पुरवश) — जन्तु (या अंग्रु) — ४२. सन्वन्त, ४३. भीम सात्वत — अंधक (भाई भजमान, देववृद्ध तत्पुत्र वश्रु) — ४५. कुकुर — वृष्णि — कपोत रोमन — रेवत (विलोमन या तित्तिरि) — भवरैवत — ५०. अज्ञात नाम (प्रधान के अनुसार) — पुनर्वसु — आहुक — उपसेन (देवक भाई, देवकी भतीजी) — कंस — ५५ श्रीकृष्ण (भागिनेय)। उपर्युक्त नं० ५२ आहुक के समकालीन देवमीदस थे, जो नं० ४६

उपयुक्त ने पर आहुक के समकालान देवमाढ़ से ये, जा ने ठ ४६ वृष्टिंग से इतर किसी वृष्टिंग के वंशज थे। इनके पुत्र सूर, पौत्र बसु-देव, और प्रपौत्र नं० ५५ श्रीकृष्ण थे। इनके पुत्र, पौत्र, प्रपौत्र क्रमशः प्रद्युम्न, अनिकृद्ध और वज्र नं० ५८ थे। श्रीकृष्ण ५५ पौरव नं० ५३ अर्जुन के समकालीन और साले थे। अन्यक के भाई भजमान ने उत्तर पाँचाल नरेश संजय की दो कन्याओं के साथ विवाह किया। (वायु पु० ९६, ३, हरिवं० ३८, २०००१, मत्स्य ४४, ४९, पद्मपथ १३७३३)

## वंश नं ०२ (त्र्रो) यदुवंशी हैहय का माहिष्मती वंश दक्षिण मालवा में ।

(वंश नं० ३ ऐ का न० ७) यदु—सहस्रजित—९ शतजित— (१० से २४ तक अज्ञात नाम)—२५ हैहय—२६ धर्मनेत्र—कुन्ति— २८. साहंज—महिष्यमन्त—३०. भद्रश्रोरय—दुर्वम—कनक—३३. कृतवीर्य—३४. श्राजुंन—जयध्वज—३६. तालजघ—३०. वीतिहोत्र (या बीतिहब्य)—श्रमन्त—दुर्जय—४०. सुप्रतीक। प्रतर्दन श्रीर सगर ने हैह्य वश को नष्ट किया, श्रीर वह राज्यच्युत हो गया। सुप्रतीक के पीछे इस वंश का पता न रहा। इस काल दो हैह्य वंश थे। वे दोनों गिर गए।

## वंश नं० ३ (श्री) की वैदर्भ चेदि शाखा।

(वंश नं० ३ ए का नं० २४) विदर्भ—२५ कथ कैशिक —चिदि— वीरवाहु—२८ सुवाहु। इस वंश में केवल मुख्य नाम हैं, सब नहीं। शेष का पता नहीं है।

## वंश नं० ३ (क) तुर्वश का मरुत बंश (उत्तरी बिहार)।

(यादववश ३ ऐ का नं० ६) ययाति—तुर्वश (या तुर्वसु)— वन्हि—गर्भ--१० गोभानु — (११ से १९ तक श्रज्ञात नाम) २० तसानु—करन्धम—२२ मकत्त - २३ दुष्यन्त।

राजा मरुत्त बड़े प्रसिद्ध यज्ञकर्ता थे। बृहस्पति के भाई संवर्त ने इन्हें यज्ञ कराया। पुत्र के अभाव में आप ने पौरववंशी दुष्यन्त को गोद लिया। यह पौरव वंश प्रायः नं० २१ तंशु के समय मान्धाता द्वारा राज्यच्युत किया गया था। पीछे से उत्तरी बिहार का राज्य पाकर दुष्यन्त ने अपना पौरव राज्य फिर से प्राप्त किया। इसी से पौरव कुल में आप वंशकर कहलाये। यद्यपि दुष्यन्त नाद से तुर्वश वशी होगए थे, तथापि इनका वंश कहलाया पौरव ही। किसी विश्वामित्र की मेनका अप्सरा से उत्पन्न पुत्री शकुन्तला से आपको भरतपुत्र प्राप्त हुआ। प्रसिद्ध कौशिक विश्वामित्र इन्हीं भरत के वंशधर थे। प्रसिद्ध ऋषि गौतम दीर्घतमस ने भरत का ऐन्द्र महाभिषेक किया। दीर्घतमस आनव नरेश बिल के भी समकालीन थे।

## वंश नं० ३ (ख) दुइचुवंश, पंजाबी नरेश।

(यादव वंश ३ ऐ का न० ६) ययाति — दुझु — वभ्रु (न० ९ से न० १९ तक अज्ञात नाम)-सेतु — २१, अंगार — अरुद्ध — गान्धार — धर्मधृत — दुद्म — २६, प्रचेतस — २७, सुचेतस ।

नं० २१ त्रागर से सूर्यवंशी, नं० २१, मान्धाता का युद्ध हुन्ना। (ह० वं० ३२, १८३७, ८, म० भा० १२६, १०४६५)

### वंशनं० ३ (ग) श्रानव वंश श्रांग शास्ता।

(यादव वंश ३ एका नं ६) ययाति—अनु—सभानर—काला नल—१० सृ जय—(११ से १७ तक अज्ञात नाम ) १८. पुरञ्जय— जनमेजय— महाशाल— महामनस—२२ तिति ज्ञु— उशद्रथ— हेम (फेन) सुतपस—२५. बिल – २६ अंग-दिधवाहन—२८ दिविरथ—(२९ से ३५ तक अज्ञात नाम)—३६ धर्मरथ— चित्ररथ—सत्यरथ—३९ लोमपाद—चतुरंग—पृथुना ज्ञ —४२ चम्प—हर्यंग—४४ भद्रथ— वृहत्कर्मन— वृहद्रथ—(वृहद्रथ के भाई थे वृहत्कर्मन तथा वृहद्भानु)— वृहन्मनस (वृहद्रथ के पुत्र) ४८ जयद्रथ (विजय भाई)— दृह्रथ—५० विश्वजित—अंग—५२ कर्ण—वृष्ठसेन—५४ पृथुसेन।

## द्सरा वंश।

डपयुक्त नं० ४० वृहन्मनस— विजय घृति-घृतिव्रत—५१. सत्यकर्मन— ऋधिग्थ—५३. कर्गा वृषसेन — ५५. पृथुसेन ।

समक्त पड़ता है कि कर्ण अधिरथ और अंग दानों के द्वे मुख्यायन पुत्र थे। वे वास्तव में कुन्ती से सूर्य नामक किसी व्यक्ति द्वारा कानीन पुत्र हुये थे। फिर अधिरथ द्वारा पाले जाकर उसके पालित पुत्र हुए। माता का नाम राधा हाने से आप राधेय भी कहलाते थे। इस वश के किसी पूर्व पुरुष ने एक ब्राह्मणी से विवाह कर लिया था जिससे अनुसामपन के कारण वश सूत हो गया। जान पड़ता है कि जब कर्णा ने जरासन्ध को जीत कर खोया हुआ आग राज्य फिर से प्राप्त किया, तब आंग ने भी इन्हें अपना पुत्र मान क्रिया।

### वंश नं० ३ (घ) त्रानव कुल (उत्तर पश्चिमी शाखा)

(वंश नं० ३ ग का नं० २१) महामनस— २२ उसीनर—२३. शिवि (नृगभाई)—(नं० २४ से ३६ तक) अज्ञात नाम—३७. केक्य (कैकेयी कन्या सूर्यवंश नं० ३८ दशरथ को ज्याही गई) युधाजित (कैकेयी के भाई थे)।

इसके पीछे यह वंश शत्रुष्ठों द्वारा नष्ट हो गया और इनका राज्य राम के भाई भरत के दोनों पुत्रों पुष्कर और तत्त्व ने पाया। तत्त्व का राज्य तत्त्वशिला में हुन्ना और पुष्कर का पुष्करावती में। इनके व'शधर उधर ही के त्तित्रयों में मिल गए; अथवा शायद राज्य खो बैठे। (वायु पु०८८, १८९—९०, विष्णु पुराण ४, ४७, पद्म २०१, १०, अग्नि, ११, ७, ८, रघुवंश ८८—८९)। दोनों आनव शाखाओं में जो अज्ञात नाम की पीढ़ियाँ जोड़नी पड़ी हैं, वे समसामयिक अन्य नामों के कारण। केकय राजा दशरथ के ससुर थे. तथा लोमपाद इन्हीं दशरथ के मित्र थे। बिल की स्त्री में उन्हीं की आज्ञा से दीर्घतमस ने पुत्र उत्पन्न किए। अनन्तर उन्हीं दीर्घतमस ने पौरव वंशी नं० २४ भरत को यज्ञ कराया। ये कथन म० भा० और रामायण पर आधा-रित हैं।

श्रब कुछ ऋषियों के भी वंश वृत्त दिए जाते हैं। प्राचीन भारत में राजा के पीछे पुरोहित का ही दर्जा होता था। इन वंशों से भी कुछ राजाश्रों के समय सिद्ध होते हैं।

### वंश नं ४ कान्यकुब्ज का विश्वामित्र वंश।

१ गाथिन (गाधि) — विश्वामित्र — सामकाश्व — (देवराट मधुच्छन्दस भाई) व्यश्व — ५ विश्वमनस — उद्दालक — सुम्नुषु — ब्रह्दिव — ९ . नाम श्रज्ञात — १० . प्रतिवेश्य — सौम प्रतिवेश्य — श्रज्ञात — १३ . सौमाप्य — प्रियन्न सोमपि — १५ . श्रज्ञात — उद्दालक आरुणि — कहोड़ — कौशी-तिक — गुणाख्य शांखायन — २० शांख्यायन श्रारण्यक के कर्ता । ऋषि इमावर्त के पुत्र प्रतिदर्श थे । ये विश्वामित्र के समकालीन थे ।

### वंश नं० ४ (ऋ) काश्यप वंश।

१ विभाग्डक काश्यप—ऋष्य शृङ्ग काश्यप (राम के बहनोई) मित्रभुकाश्यप (ये ऋष्य शृङ्ग के समकालीन थे )—इन्द्रभुकाश्यप— अधिनभुकाश्यप— ५ शावस देवतरस—शावसयन—प्रतिथि देव-तरस—निकाथक भायजात्य—वृषशुष्म वातावत जातुकर्ण्य—१०. इन्द्रोत देवापशौनक—धृति इन्द्रोत शौनक— पुलुष प्राचीन योग्य—

१३ सत्ययज्ञ पौलुषि। यह शाखा वंश ब्राह्मण में कथित है। शतपथ ब्रा० के ब्रानुसार इन्द्रोतशौनक ने जनमेजय को यज्ञ कराया। ऋष्य श्रुग राम के बहनोई थे।

### वंश नं ० ४ (आ) वेदच्यास का वंश

१ पराशर (दूसरे)—वेदव्यास (कृष्ण द्वैपायन)—शुक — जैमिनि—
सुमन्तु — सुत्वन (कबन्ध भाई, तत्पुत्र पथ्य श्रीर वेददर्श। श्रन्तिम
के पुत्र मौग्द श्रीर प्रश्नोपनिषत् के पिष्पलाद ऋषि) सुकर्मन (सुत्वन के
पुत्र) पौष्यंजि (हिरण्य नाम भाई) लौगाच्छि (कुथुमि. कुसी
दिन, लांगलि भाई) पराशर (तीसरे भावित्ति भाई) पाराशर्य
कौथुम—प्राचीनयोग्य (पतंजिल प्रथम, श्रासुरायण भाई)।
उपयुक्त सुकमन, हिरण्यनाभ-याज्ञवल्क्य (प्रोतिकौसुर, विन्दि,
श्रश्वल भाई), श्रासुरि, (त्रैवनि, श्रोप जन्धिनि भाई) हिरण्यनाम कौशल नरेश थे।

वैशंपायन श्रौर उपमन्यु चन्द्रवंश ३ के नं॰ ५६ जनमेजय तथा उपरोक्त पिप्पलाद के समकालीन थे। प्राचीन शाल उपमन्यु के पुत्र थे, तथा याज्ञवलक्य वैशंपायन के भागिनेय श्रौर शिष्य । सत्यकाम जाबाल जनमेजय के पौत्र श्रश्वमेध दत्त के समसामियक थे। उपरोक्त नं० १६ पतंजिल के समकालीन यास्क थे, जिनके भाई पंचिशिख थे। यास्क का वंश यों चलता है:— १६ यास्क—जातूकर्ण्य—पाराशर्य— बादरायग्रा—२० तांड़ि (शाट्यापित भाई)।

ये वंश लिखने में प्रधान ने पराशर के पितामह शक्ति झौर विशष्ठ को नहीं लिखा है। प्रधान ने जिस विशष्ठ के पुत्र शक्ति झौर पौत्र पराशर कहे हैं, उन्हें दिल्लाण कोशल नरेश सुदास का समकालीन माना है।

## वंश नं ४ (इ) नवीन भागेव वंश ।

वीत हव्य (या वीति होत्र हैहयवंशी नं० ३७) गृत्समद (वेद के दूसरे मण्डल के ऋषि)—सवेतस—४०. वर्चस सावेतस—विहव्य—वितस्य (वितस्य भाई)—सत्य—शिवस्त—प्रन्तस—४५. श्रवस—

तमस—प्रकाश — वागिन्द्—प्रमित — ५०. रुरु — शुनक — देवापि शौनक — इन्द्रोत दैवापि शौनक ५४. धृति ऐन्द्रोत दैवापि शौनक।

### वंश नं० ४ (ई) उदालक स्रारुणिवंश।

१. तुरकावषेय — यज्ञवचसराजस्तम्बायन — कुश्रि (वाजश्रवस के पुत्र) — उपवेश छारुण छापव्शी — ५. उद्दालक, छारुणि (शिष्यपुत्र, वेद-भाई) शिष्य याज्ञवल्कय विजयसेन (शिष्य तथा पुत्र) गुरुकावशेष पौरव वंश नं० ५६ जनमेजय के समय में थे। ऐतरेय पुराण में छाया है कि इन्हीं तुरकावशेय से जनमेजय ने महाभिषेक पाया।

### वंश नं० ४ (उ) अष्टावक्र का वंश ।

१ अम्भण – वाक – कश्यपैतधुवि — शिल्पकश्यप — ५. हरि कश्यप — असितवार्ष गण – जिह्वावन्त वाध्याग — वाजश्रवस कुश्ट वाजश्रवस — उपवेश — १० अरुण — कुशीतक ि द्हालक, ब्रह्मगट, | | श्वेतकेत् याज्ञवल्क्य

**अ**श्वतराश्व भाई ] कहोड़ १३<sub>.</sub> श्रष्टावक्र ।

बुड़िल

### बंश नं० ४ (ऊ) पैल त्रीर भारद्वाज वंश।

१. वेदब्यास पैल-इन्द्रप्रभति (वास्कल भाई) मांद्रकेय (शूरवीर) --सत्यश्रवस-५. सत्यहित-सत्यश्री - शाकल्य (रथीतर शाकपुणि भाई) ८. सुकेश-भारद्वाज (कात्स आश्रवलायन भाई)।

### वंश न० ४ (ए) माएडव्य का वंश ।

वंश नं ० ४ ई का ३ कुश्रिवाजश्रवस—शाण्डिल्य—'२ वात्सुग्ण— कामकचायग्—माहित्थि— कात्स — मांडव्य १० मांडूकायनि— ११ सांजीवीपुत्र ।

बृहद्रारएयक में कथित उदालक आरुणि और याज्ञवल्क्य मैथिल सम्राट जनक के दरबार में थे। उदालक आरुणिवंश नं० ४ ई में नं० ५ है, तथा तुरकावशेय नं० १ है। अतएव जनक जनमेजय से पांच पीढ़ी नीचे थे।

## वंश नं० ४ (ए) शिष्य गुरुवंश निक पिता पुत्र ।

१ अमास्य के शिष्य — पाधिन — वत्सनपात — विद्रिर्भ — कौंडिन्य — ५ गालव — कुमार हारीत — कैसोर्य — शांडिल्य — ९ वात्स्य (वृह-दारण्यक वाले)।

### वंश नं० ४ (ऐ) शिष्य वंश।

वंश नं० ४ ई का नं० १, तुरकावशेय का शिष्य—यज्ञवचस— कुश्रि—शांडिल्य--५ वत्स्य —वामकचायण — माहित्थि— कौत्स— ९ मांडव्य ।

ये उपर्युक्त ब्रह्मवंश प्रधान तथा पार्जिटर के ग्रन्थों में साधार प्रमाण से कहे गये हैं।

### वंश नं० ५ दैत्य वंश ।

१ मरीचि (ब्रह्मा के मानसिक पुत्र )—कश्यप —हिरएय कशिपु (हिरएयाच, वर्जांग, श्रन्धक भाई ) —प्रह्लाद (श्रनुह्लाद, ह्लाद, सहाद भाई )— ५ विराचन—बिलि – बाए।

हिरएयां च के उत्कूर, शकुनि, भूत संतापन, महानाभि, महाबाहु, कालनाभ, ये पुत्र हुये। वजांग का पुत्र तारक था। उपर्यु के वश कश्यप की खी दिति का है। इन सबकी दैत्य संज्ञा है। कश्यप की अन्य खी दनु थी, जिसके वंश की दानव संज्ञा है। दनु के शम्बर, शंकर, एक चक्र, महाबाहु, तारक, वृषपबी, पुलोमा, विश्वचित्त आदि पुत्र हुये। वृषपबी की कन्या शर्मिष्ठा से राजा ययाति के पुरुनाम प्रतापी पुत्र उत्पन्न हुआ। पुलोमा और कालिका नाम्नी कन्यायें दनु के वंश में थीं, जिनक वंशज शिसद्ध दानव पौलोम और कालिकेय कहलाये। दिति की पुत्री सिंहिका विश्वचित्त को ब्याही थी। इन दोनों के पुत्रों के नाम शल्य, बातापी, नमुचि, इल्वल, नरक, कालनाभ, चक्रयोधी आदि थे। प्रसिद्ध दैत्य निवत कवच तपस्वा थे। ये संह्वाद के वंश में हुये। ये सब चाजुष मन्वन्तर में थे (वि० पु०)। यहाँ जा पुत्र कहे गये हैं वे कभी कभी द्र के भी वंशधर हैं।

#### वंशनं० ६।

शुनक—प्रद्योतन—पालक—विशास्त्रयूप—जनक—निद्-वर्द्धन । पुराणानुसार इन लोगों ने १३८ वर्ष मगध में वंश नंबर (३ ई) के पीछे राज्य किया।

### वंश नं ०७।

शिशुनाग—काकवर्ण— न्नेमधम्मी— न्नत्रोज— बिन्दुसार— श्रजात शत्रु—दर्भक— उदयन— निन्दिबद्ध न— महानन्दी । इन लोगों का राज्य मगध में वंश नम्बर ६ के पीछे हुआ । विष्णु पुराण इनका राजत्व काल ६६२ वर्ष कहता है, किन्तु यह काल उचित से श्रधिक है जैसा कि आगे विदित होगा।

### वंश नं० ८।

महापद्म (यह राजा शुद्धा से उत्पन्न था )—सुमाली (७ भाई)। इन लोगों ने वंश नम्बर ७ के पीछे मगध में राज्य किया। विष्णु पुराण इनका राजत्व काल १०० वर्ष मानता है।

इन सब राजवंशों स्थार नामों का ब्योरा चाहे कुछ पाठकों की फीका लगे पर विचारने से इसमें बहुत सी जानने योग्य बातें मिलेंगी।

# पांचवां ऋध्याय वेद पूर्व का भारत। समय १९०० बी० सी० से पूर्व।

प्राचीन समय में इस विषय का विवरण प्राय: वैदिक आधारों पर ही दिया जाता था, किन्तु सन् १९२२ से २० तक जो खादाई मोहं जो दड़ा (सिन्य) तथा हड़प्या, पञ्जाब, में हुई, उससे परम प्राचीन भारताय सभ्यता की प्रचुर सामग्री प्राप्त हुई है। उसके विषय में पुरातस्व विभाग के डाइरेक्टर-जनरल सरजान मार्शल ने कई भागों में एक भारी ग्रन्थ बनाया है, जिसमें कोटो का प्रचुर प्रयोग हुआ है। उसी के आधार पर हम यहाँ कथन करेंगे। इसी विषय पर जनवरी सन् १९३५ में लखनऊ विश्व-विद्यालय के इतिहासज्ञ श्रीयुत डाक्टर राधाकुमुद मुकर्जी ने एक छोटा सा व्याख्यान भी दिया। पहले उसका सारांश कह कर हम सरजान के विचारों का विवरण देवेंगे।

### डाक्टर राधाकुमुद मुकर्जी के आधार पर कथन

शिकागो श्रोरियन्टल इन्स्टिट्यूट ने इराक्त में जाँच कराई तो प्रायः २५०० बी० सी० के एक अखद राजा की कुछ सामग्रो बग़दाद के निकट मिली। इसमें भारत से तत्काल कुछ माहरें मिलीं जो मोहं जो-दड़ों के बीचवाले परतों में प्राप्त हुई मोहरों के समान थीं। इसमें सात तहें निकली थीं जिनमें से प्रत्येक नीचे वाली तह ऊपर वालो तह से सैकड़ों वर्ष पुरानी है। जब २५०० बी० सी० में प्राप्त मोहरें बीच की तहों में हैं, तब मुकुर्जी महाशय का विचार है कि मोहं जो दड़ों की सब से नीचे वाली तह प्रायः ४००० बी० सी० के निकट की होगी। बग़दाद की इन मोहरों में, सिन्ध (मोहं जो दड़ों) की लिखावट है तथा बैबिलोन में अप्राप्त भारतीय जानवर हाथी और गैंडे इनमें खुरे हैं। सभ्यता की दिष्ट से मोहं जोदड़ों के लोग बहुत बातों में संसार

सभ्यता में सर्व प्रथम थे। शहरों में रहना, शहर बनाना, पक्की ईटें बनानी, पत्थर पर खोदाई और कारीगरी, गेहूँ और जौ की उत्पत्ति, ऊन एवं सूत कातना और बुनना, मिट्टी के बर्तनों पर ग्लेज का काम करना, गाड़ी बनाना, लेख लिखना (जो अब तक पढ़ा नहीं गया है), दूर देशों में व्यापार आदि के ऐसे काम हैं जिन में वे ससार में प्राय: प्रथम थे। सोना, चाँदी, हीरा जवाहिरात आदि के अलंकार उनके पास थे। हाथी, गाय, ऊँट आदि पालते तथा चाते, गैंडे या बनैले सुअर का शिकार खेलते थे। उनके सोना, ताँबा, टीन और जवाहिरात कोलर, अनन्तपुर, कारस, जैसलमेंग, नीलगिरि, बद्ख्शाँ, खुरासन, तुर्किस्तान, तिब्बत आदि से आते थे।

जानवरों के होने से उनके यहाँ जंगलों का होना सिद्ध है, जिससे जलवाहुल्य प्रकट है। मोहरों और समय से प्रकट है कि उनकी कारी-गरी संसार में प्रथम थी। उन्होंने पत्थर और जस्ते में मनुष्य की मूर्तियाँ बनाई। धर्म में वे आदिम मातृ देवी, शिव और शक्ति का पूजन करते थे। जानवर देवताओं के बाहन थे, तथा तरु पूजन भी चलता था। उनमें ध्यानमग्न शिव-मूर्तियाँ मिली हैं, तथा नासिका पर दृष्टि लगाये हुये ध्यान धारे योगियों की मूर्तियां हैं। इन बातों से इतने प्राचीन काल में ऐसे विचारों का अस्तित्व मिलता है।

## सर जानमार्शल के ग्रन्थ के त्राधार पर।

उस काल सिन्ध देश की उपज बहुत बिंद्या थी, किन्तु आबहवा निकृष्ट । गर्मी Zero (शून्य) के नीचे से १२० तक होती थी। समय के साथ सिन्ध की आबहवा बहुत बदली हैं। चौदहवीं शताब्दी तक (अरबों के राज्यकाल में) सिन्ध में निहरान या हकरा और सिन्ध नाम की दो निद्याँ थीं, जिनमें पक्षाबी निद्यों का पानी बहता था। अनन्तर अकेली सिन्ध रह गई। इन निद्यों के मार्ग प्रायः बदला किए अनन्तर अकेली सिन्ध रह गई। इन निद्यों के मार्ग प्रायः बदला किए हैं। यहाँ की लिपि दायें से बायें ओर चलती है। ब्राह्मी लिपि शायद इसी से निकली हो। इनमें पृथ्वी या सिंहवाहिनी मातृदेवी बहुत पाई जाती हैं। त्रिनेत्र शिव के तीन सर हैं। शायद इसी प्राचीन भाव से हिंदू त्रिमूर्ति का विचार निकला हो। त्रिशूल है। योग का विचार

भी पुराना था। शिव के निकट हाथी, चीता, गैंडा, और भैंसा हैं। नाग उनकी पूजा करते हैं, ऋौर वे दो मृग चर्मों पर बैठे हैं । पशुपति वे उस काल भी समभ पड़ते हैं। वहाँ लिंग छौर योनि के पुजन थे। सिन्ध और बलोचिस्तान में वर्तमान श्ररघों (जलेरियों) के समान लिंगयुक्त अर्घे मिले हैं। जानवरों का भी पूजन था। सींग देवत्व का चिन्ह था। श्राराम की सभ्यता में वे श्रार्थों से बढे हुये थे। भाषा उनकी ऋब तक पढ़ी नहीं गई है, सो उसमें लिखित विचार ऋज्ञात हैं। उनके सम्बन्ध का ऋष तक जो ज्ञान है, वह वम्तुत्रों मात्र से प्राप्त है। हिन्दुत्रों में पीछे से शिव, मातृदेवी, कृष्ण, नाग, जानवर. वृत्त, पत्थर लिंग, योग, शक्ति, संमार भक्ति आदि के पूजन-विधान जो उठे, उनके मूल इनमें पाये जाते हैं। स्नान पर बड़ा जीर था। शायद यह घार्मिक हो। मोंह जोदड़ो में शव प्राय: जलाए जाते थे; कुछ पूरे शव पाये भी गए हैं। इस सभ्यता का समय ३२५० बी० सी० से पुराना नहीं है और २७५० बी० सी० से नया भी नहीं। श्राजकल के पंडित इसे २८वीं शताब्दी बी० सी० मानते हैं। यहाँ ५९० मोहरें मिली हैं, जिन सब की तसवीरें प्रनथ में हैं। श्वियों का नाच, अच्छी मूर्चें मिट्टी के बर्तन, कारीगरी, स्नानागार-प्राचरी स्रादि प्राप्त हैं। पूजनालय शायद न थे। बूड़ा का भय था। निद्यों के पेंदे समय पर ऊँचे होगए । इमारतों में मकानात, खम्भोंदार हाल. छोटे-बड़े हम्माम और अनिश्चित कामों के कमरे मिले हैं। शायद ये अन्तिम मन्दिर या पूजनालय हों। ये लाग गेहूँ और जौ खाते थे। नंगी नर मूर्तें भी मिली हैं। कारीगरी अच्छी है। मोंहजोदड़ो में जो मनुष्यों की पूरी हड्डियाँ मिली हैं, उन पर विद्वानों के विचार से जाना गया है कि वहाँ चार प्रकार के मनुष्य थे, अर्थात् प्रोटो आष्ट्रेल्वायड, मेडिटरेनियन, आल्प्स शास्त्रा के मंगोलियन तथा शुद्ध आल्प्स शास्त्रा । पहली शाखा भारत की थी, दूसरी दिल्ला एशिया से. तीसरी पाश्चात्य एशिया से, और चौथी प्राच्य एशिया से। यह सभ्यता वैदिक आर्यों से असम्बद्ध थी, किन्तु द्राविड़ों तथा सुमैरियनों का सम्बन्ध सोचा जाता है। मोहंजोदड़ों में तांबे के सिक्के भी हैं। कोई गोल खम्भा नहीं है, कुएँ हैं। बांट छेददार हैं। धातुस्रों के

छड़े, श्रॅंगूठी श्रौर सुइयाँ मिली हैं। मनुष्य की ऊँचाई ६१ से ६७ इंच तक थी। मार्शल साहब के प्रन्थों में जो यहाँ के सैकड़ों चित्र हैं, उनके देखने से बहुत सी बातें ज्ञात होती हैं। यहाँ की प्रचुर सामग्री जो शिमले में रक्खी थी, उसे भी हमने जाकर देखा। इस चित्रमय संसार से उस काल का जो परमोत्कष्ट ज्ञान प्राप्त है, वह बहुत श्रनमोल है। वेदों की सभ्यता का चित्र हमारे सामने लेखों से श्राता है, श्रोर यहाँ का चित्रों द्वाग।

योरोपियन लेखकों का विचार है कि भारत में सबसे पहला आर्था-गमन २५०० बी० सी० के निकट हुआ। उनका दो धाराओं में आना लिखा है। उसका उत्कृष्ट विवरण मुख्यतया ऋग्वेद से प्राप्त है।

उस समय यहां कैस मनुष्य रहत थे ख्रीर उनकी सभ्यता तथा देश की दशा क्या थी, इन बातों को जानने के लिये सिवा उपयुक्त खोदाई तथा आर्र्य प्रंथावलोकन के और कोई उपाय हम लागों के पास नहीं है। ऋाटर्थों का प्रथम प्रन्थ ऋग्वेद है जिसमें भारतीय आदिम निवासियों को अनास, भाषाहीन, और केवल चिल्लाने वाले कहा गया है। आदिम निवासियों में पिशाच जाति चिल्लाती बहुत थी। जिस समय में यह लिखा गया तब ऋरर्यों का उनसे युद्ध होता था श्रौर इन दोनों जातियों में सामाजिक सम्बन्ध विल्कुल स्थिर नहीं हुआ था। ऐसी दशा में आर्ट्यों का उनकी भाषा को चिल्लाना संग्राम किया और अपनी जातीयता एवं स्वतंत्रता स्थापित रखने के जो-जो उपाय किये, उनके देखने से अनार्थ्या की सभ्यता बहुत श्रोछी नहीं मालूम पड़ती। उन लोगों ने भाषाहीन वनमानुषों की भाँति कभी व्यवहार नहीं किया, वरन सैकड़ों वर्षों तक दल गाँध बाँध कर आर्थों से युद्ध किए और हर प्रकार से यथा साध्य इनकी गति रोकी। उनके कई बड़े बड़े नेता भी थे। इन बातों से प्रकट है कि उनमें भाषा अवश्य थी। मोहंजोदड़ो से भाषा और लिपि दोनों प्राप्त हैं किन्तु वे अभी पढ़ी नहीं जा सकी हैं। वर्तमान समय में ज्ञात आर्थ्यों की प्राचीनतम भाषा आसुरी कहलाती है, जिसमें वेदों का निर्माण हुआ। धीरे घीरे अनार्थ्यों की भाषा पर यह आर्थ्य भाषा अपना प्रभाव डालती गई,

यहाँ तक कि समय पर उसका एक रूप बन गया, जो श्रव पहली प्राकृत या पाली कहलाती है श्रीर जिसका वर्णन श्रागे श्रावेगा। भारत की जो दशा थी उसका श्रनुमान उपर्युक्त खोदाई तथा ऋग्वेद के कथनों से होता है।

भारत की स्थिति उस काल आज से बहुत ही भिन्न थी। निदयाँ, पहाड़ आदि तो प्राय: ऐसे ही थे, किन्तु प्राम आदि बहुत कम थे और सारा देश प्राय: जगल से भरा हुआ था। अनार्यों में खेती का प्रचार बहुत कम था। जिस काल आर्य्य लोग देश में बसने लगे, तब उन्हें जंगल जला कर खेती और निवास के लिये भूमि निकालनी पड़ी। जङ्गल को बहुतायत से समभ पड़ता है कि उने दिनों जङ्गली जीव अधिकता से होंगे। व्यापार इत्यादि की क्या दशा थी सो हम नहीं जान सकते। ऊन और खाल का चलन बहुतायत से था। अनार्य लोग धनुष बागा से शिकार खेलते और प्रायः जङ्गलों ही में रहते थे। मोहं जोद हो छादि बड़े बड़े नगर भी थे, किन्तु अधिकतर मनुष्य उस उच्च सभ्यता से ऋसम्बद्ध होंगे। पहाड़ों पर उनके क़िलों का भी होना वेद में लिखा है, किन्तु यह निश्चय नहीं है कि इन लोगों ने आर्थ्यों की नक़ल करके अपनी रज्ञा के लिए दुर्ग रचे थे अथवा वे पहले ही से थे। आर्थ्यों से संघट्ट होने पर यह लोग पहाड़ें। ख्रौर जङ्गलों में छिपे रहते थे और वहीं से सहसा धावा करके जानवर छीन ले जाते श्रीर खेती उजाड़ जाते थे। जान पड़ता है कि दूध श्रादि के लिए यह जानवर पालते छोर उनका भच्या भी करते थे। देश कं जङ्गली हाने से आर्थ्य लोग बहुत धीरे धीरे आगे बढ़े।

इसिलए अनार्थों ने पूरे देश में विजित होने से पूर्व आर्थों से बहुत कुछ सीख लिया था। अतः हम साथ ही साथ इन लोगों के परम ओछे और गंभीर वरान पाते हैं। जान पड़ता है कि ओछे वर्णन आदिम काल के हैं और गंभीर उस समय के जब यह लोग आर्थ सभ्यता से बहुत कुछ सीख चुके थे। हिरएय कशिपु, बिल, शुम्भ, निशुम्भ, आदि के समय में इन लागों ने अच्छी उन्नति कर ली थी। किसी किसी का यह भी विचार है कि देवासुर संप्राम फारस में हुआ और तब आर्थों का दूसरा धारा भारत आई।

अनारयों की कई जातियाँ थीं, जिनका हाल वेदों, इतिहासों और पुराणों से विदित होता है। इन में मिहण, किप, नाग, मृग, ऋच, राज्ञस, ब्रात्य, आर्जिक, दैत्य, दानव, कीकट, महाबुष, बाल्हीक, मृजवन आदि प्रधान हैं। कीकट गया प्रान्त को कहते हैं। वहीं के निवासी कीकट अनार्य्य थे। इन सब को अनार्य्य कहते हैं और पौराणिक काल में इनमें कुछ जातियाँ असुर भी कहलाती थीं। वैदिक समय में पहले असुर देवताओं को कहा गया और इन लोगों को राज्ञस, यातुधान, दस्यु, सिम्यु आदि नामों से पुकारा गया। कुछ ऐतिहासिकों का विचार है कि जो अग्नि पूजक पासी ईरान में थे, उनके तथा भारतीय आर्यों के पूर्व पुरुष एक ही थे और साथ ही कारस आदि में रहते थे। युद्ध के पीछे भारतीय होने वाले आर्य्य इधर चले आये। इन विचारों का कथन आगे होगा।

ऐतिहासिकों ने आर्थों से पहले वाले भारतियों की दो प्रधान शास्त्रायं कही हैं. अर्थात कोल और द्रविड़। नाग नाम्नी एक और प्राचीन जाति थी। ये कोल या द्रविड्रों की शाखा थे या स्वतंत्र जाति, सो ऋनिश्चित है। ये तीनों जातियाँ श्याम वर्ण की थीं। भील और सन्धाल कोलों की पशाखायें हैं। इस काल भारत में ३० लाख काल हैं। ये लोग मंडा भाषा बोलते हैं। कोल पत्थर श्रीर हड्डी के श्रायुध बनाते थे। ये वीर, चतुर, प्रसम्नचित्त, त्र्यालसी त्रौर सन्तं। षो कोलों के पीछे द्रविड भारत में आये। इन्होंने कोलों को हराया। खांड़ श्रीर गोंड इनकी उपशासार्ये हैं। श्राज कल प्राय: ५,७०,०००० द्विड भारत में हैं। यह लोग खेती और व्यापार करते, नगरों और प्रामों में बसते. सूती कपड़े पहनते, सोने के गहने धारण करते ताँबे के आयुधों का व्यवहार करते थे। ये भूमि, बृज्ञ, सर्प आदि की पूजा करते और अपने देवताओं से डरते थे। मंगाल लाग पाल नरेशां के समय भारत में आसाम होकर आये और आसाम, बंगाल आदि में बसे। आसामी मंगोल आहम कहलाते हैं। योगीपयनों की कल्पना है कि आधुनिक भारतवासियों में केवल कश्मीर, पञ्जाब और राजपूताना में असली आर्य लोग हैं। गंगा यमुना की घाटियां और बिहार श्रादि में श्राय्यों श्रीर द्रविड़ों का मिश्रण पाया जाता है। गुजरात,

सिन्ध, बन्बई में सीदियनों तथा द्रिबड़ों का मिश्रण है, नैपाल, भूटान आसाम आदि में मंगोलों का प्राधान्य है, बंगाल, छोटानागपूर और उड़ीसा में मंगोल द्रिवड़ों का मिश्रण है और वायव्य सीमा प्रांत के लोग तुरुष्क (तुर्की ईरानी) हैं। यह योरोपीय अनुमान ऐतिहासिक घटनाओं पर निर्भर है। जहाँ जहाँ जो जो जातियां बसी हैं वहीं वहीं उन सब का मिश्रण देशवासियों में माना गया है। कोलों के कारण भारत में परम प्राचीन समय कोलैरियन काल कहा गया है और उसके पीछे वाला द्रिवड़ काल। द्रिवड़ों के विषय में अभी पूरी दृढ़ता नहीं है कि वे कौन थे और कहां से आये, जैसा कि आगे कहा जायगा।

अब हम उपर्युक्त महिष, किप आदि के विषय में कुछ हाल लिखते हैं जो वेद, पुराणादि प्राचीन अन्थों में पाया जाता है।

महिष—इनको दुर्गासप्तशती में महिषासुर करके कहा गया है। यह आर्थों के शत्रु थे और इसी लिये देवी ने इन्हें पराजित किया। कुछ पंडितों का मत है कि इस जाति के लोग दिच्या में अब भी पाये जाते हैं। मैसूर प्रान्त के। प्राचीन प्रन्थों में महिष मंडल कहा है।

किप अथवा बानर — इन लोगों ने रामचन्द्र की सहायता की। किष्किन्धा में इनका राज्य था और बालि, सुप्रीव, हनुमान आदि नेता थे। कुछ लोगों का विचार है कि दिल्लाण की वर्तमान टोड़ा जाति के लोग शरीर पर केश बाहुल्य के कारण उस काल किप करके पुकार गयं। रामायण में जो इनकी पूँछ आदि के वर्णन हैं वे अत्युक्ति पूर्ण एवं प्रक्षित समभने चाहिये। ऋत्त भी इसी प्रकार के लोग समभ पड़ते हैं। इनकी सभ्यता समय पर इतनी बढ़ गई थी कि जाम्बवंत नामक एक ऋत्त की कन्या के साथ स्वयम् श्रीकृष्ण चन्द्र ने विवाह किया। इन लोगों को वास्तव में बन्दर, भाल, भेंसा आदि समभना भारी भूल है, क्योंकि कोई रीछ रामचन्द्र का मंत्री तथा श्रीकृष्ण का ससुर नहीं हो सकता था। इन लोगों की सभ्यता के जैसे वर्णन प्रन्थों में आए हैं, उनसे प्रकट है कि यह लोग बन्यजन्तु न होकर द्रविड़ जातियों के मनुष्य थे।

6

नाग-इस जाति के लोगों का वर्णन पहिले पहल संमुद्र मन्थन के समय में आया है। इन लोगों ने देवताओं की सदैव सहायता की। राजा जनमेजय को छोड़ और किसी आर्य राजा से इनका भारी युद्ध नहीं हुच्या । शेष, वासुकि, तत्तक, धृतराष्ट्र त्र्यादि इनके सरदार थे । इनका वैवाहिक सम्बन्ध आर्ट्यों से हुआ अवश्य किन्तु बहुतायत से नहीं। विशेषतया पाताल में नाग लोक कहा गया है। सिन्धप्रान्त में पाताल नगर था जहाँ वासुकि वंशी एक नाग राजा का शासन था। वहाँ से वैविलोन का भारतीय व्यापार चलता था। ये कथन आरियन के हैं। कहीं कहीं पूर्वी बंगाल के समुद्र तट वाले भाग को भी पाताल कहा है। भारत में भी यह लोग रहते थे और गंगा, सरजू आदि निद्यों के सहारे इनके देश में पहुँचने के वर्णन आए हैं। वहाँ जल का बाहुल्य समक पड़ता है। समुद्र मन्थन में इन लोगों ने आयों की सहायता की, जिससे इनका समुद्र तट वासी होना ऋनुमान सिद्ध है। बंगाल में कुछ जातियों की नाग संज्ञा अब तक है और बिहार में शिश्-नाग वंशियों का कुछ दिन राज्य भी रहा। इन सब बातों से इन लोगों का अ।दिम निवास स्थान बंगाल समभ पड़ता है। छोटा नाग-पुर के उत्तर इनका मुख्य केन्द्र था। ऋार्य वंशी राजा युवनाश्व और हर्यश्व की बहिन ध्रम वर्ण नामक नाग को ब्याही थी। उसी की ५ कन्यात्रों का विवाह हर्यश्व के दत्तक पुत्र यदु के साथ हुआ था। युधिष्ठिर के भाई अरजु न ने नाग सुता उल्लुपी के साथ ब्याह किया था, जिससे इराबान् नामक पुत्र उत्पन्न हुन्ना। बासुिक की बहिन जरत्कार का विवाह इसी नाम के एक ऋषि से हुआ। आस्तीक इन्हीं का पुत्र था जिसने जनमेजय के यज्ञ में नागा की रचा की। रामचन्द्र के पुत्र कुश ने भी एक नाग कन्या के साथ विवाह किया। दाचि णात्य प्रन्थ मिए मेगलय के अनुसार चोल राजा वेस ऋवेयर किल्ली ने पील वलय नाम्नो नाग कन्या के साथ विवाह किया। श्रीकृष्ण ने वृन्दावन के समीप से कालीय नाग को सपरिवार खदेर कर आज्ञा दी कि वह समुद्र के निकट जाकर वास करे। इससे भी ऋनुमान होता है कि नाग लोक समुद्र के निकट था। नागों के बैवाहिक सम्बन्ध और भी यत्र तत्र राजात्रों से निक्लेंगे। ऋषिवर उत्तंक ने श्रपने स्रोए हुए कुंडल नागों से ही छीने। सुरसा नाम्नी नाग माता ने उद्धि उल्लंघन के समय देवताओं के कहने से हनुमान के बल की परीचा की। राजा बिल को क़ैंद करके जब भगवान बामन ने पाताल भेजा था, तब उनके निरीच्छक नाग लोग नियत हुए। कुशान वंश का पराजित करके नागों ने भारत में अपना साम्राज्य स्थापित किया अथच हिन्दू सभ्यता की रच्चा की। उसी वंश का दौहित्र तृतीय बाकाटक नरेश पीछे शासक हुआ, जिससे बाकाटक राज्य चला। इनके पीछे गुप्त साम्राज्य जमा। इतनी बातों के होते हुए भी पुराणों में बहुत स्थानों पर ऐसे वर्णन मिलते हैं कि नाग लोग बास्तव में सप हो थे। ऐसे वर्णन अप्राह्य हैं।

म्ग — इन लोगों का वर्णन भविष्य पुराण में कई श्रध्यायों द्वारा हुश्रा है, जहाँ इनकी पृथक जाति सी मानी गई है। वहाँ लिखा है कि यह लोग सूर्य के उपासक थे। इनके क्रई राजा सरदारों आदि के नाम भी वहाँ पर आए हैं। मग शाकद्वीपी ब्राह्मण थे। इन्हें कृष्ण पुत्र शाम्ब ने बाहर (फ़ारस) से लाकर मुल्तान में बसाया था और वहाँ एक सूर्य मन्दिर भी बनवाया जो ह्यू यन्दसांग के समय तक प्रस्तुत रहा।

देत्य—इनका वर्णन वेदों में कुछ है और पुराणों में बहुत श्रिधकता से आया है। इनके सरदार हिरएयकशिपु, बज्रांग, श्रंधक, बज्रनाभि आदि थे। इनकी माता दिति थीं, जिससे इनकी दैत्य संज्ञा हुई। इनके पिता कश्यप ऋषि कहे गए हैं, किन्तु ये ही दैत्य, दानव, देवता, पशु, पत्ती यहाँ तक कि वृत्त आदि के पिता हैं। इससे यह पितृत्व का वर्णन दार्ष्टान्तिक है। इन लोगों की देवताओं से बहुत काल पर्ययन्त शत्रुता रही। देवताओं से ऐसे स्थानों पर रूपक द्वारा आर्थों का प्रयोजन सममना चाहिए। समम पड़ता है कि यह केवल अनार्थ्य ही अनार्थ्य न थे, वरन अनार्थ्यता के साथ इनमें कुछ आर्थ रुधिर भी मिला हुआ था। यह लोग आर्थ सभ्यता गृहीत थे। प्रह्लाद विष्णु भक्त थे और बिल बहुत बड़े दानी और यज्ञकर्ता। आर्थों से इनका वैवाहिक सम्बन्ध अधिकता से था। पुलोमा दैत्य

की पुत्री शची पौलोमी इन्द्र को ब्याही थी। उसकी कन्या जयन्ती का विवाह भागव शुक्राचार्थ्य और फिर ऋषभ देव से हुआ। मधुदैत्य की कन्या मधुमती सूर्य्यवंशी हर्यश्व को ब्याही थी। इसी प्रकार वृषपर्वा दैत्य की कन्या शर्मिष्ठा से सम्राट् ययाति का विवाह हुआ। जगत् प्रसिद्ध पुरुवंश इसी शर्मिष्ठा से चला । वाण दैत्य की कन्या ऊषा से ऋष्ण के पौत्र अनिरुद्ध का ब्याह हुआ। इसी प्रकार बज्जनाभि दैत्य के कुटुम्ब की तीन कन्याओं के विवाह प्रसिद्ध यादवों में हुये। सूर्य्यवंशी राजा जनक से जब रावण ने विवाहार्थ उनकी कन्या सीता माँगी, तब उन्होंने उसके राज्ञस होने के कारण इस बात से इनकार नहीं किया।

दानब — इन लोगों की उत्पत्ति दनु से है जो कश्यप की एक दूसरी स्त्री कही गई हैं। इनमें भी विप्रचित्ति आदि कई बड़े बड़े सरदार हुये हैं। इन लोगों का सदैव दैत्यों से बड़ा मेल रहा, और जो बातें उनके विषय में लिखी गई हैं वे इन पर भी घटित होती हैं। यह भी सोचा जाता है कि फारस में रह जाने वाले प्राचीन पारसी दैत्य, दानवादि थे।

राक्षस, यातुधान यह दोनों नाम प्रायः हिले मिले रहते हैं और यह नहीं समम पड़ता कि दोनों पृथक जातियाँ हैं अथवा एक ही। इनका एक ही होना अधिक दृढ़ सममा पड़ता है। मय दानव की कन्या मन्दोदरी रावण राचस को ब्याही थी। इनमें और दैत्य, दानवों में सभ्यता की दृष्टि से बड़ा अन्तर था, क्योंकि यह लोग नरभच्चक थे किन्तु वे नहीं। आर्य्य धर्म से विशेष शत्रुता राचस ही रखते थे। दैत्य दानवों की आर्य्यों से लड़ाई बहुत करके जातीय थी, धार्मिक नहीं। राचस लोग यज्ञ आदि के कहर विरोधी थे किन्तु दैत्य स्वयं यज्ञ करते थे। कुछ राचस भी यज्ञ करते थे।

त्रात्य—इन लोगों का वर्णन पृथक् जाति के स्वरूप में श्रथर्व-वेद में श्राया है। वहाँ इनके पहनाव, उढ़ाव, चाल-ढाल के भी कुछ कथन हैं। उन वर्णनों से यह भी ध्वनि निकलती है कि यहा द्वारा सब से पहले श्रार्थ्यमत प्रहण् करनेवाले ये ही लोग थे। महावृष, मूजवन, बाल्हीक आदि के विषय में अथवेंदर में जबर रोग को सम्बोधन करके कहा गया है कि हे जबर ! तुम हम लोगों में न रह कर इन लोगों में जाओ । ऐसे ही ऐसे कथनों से यह लोग अनार्थ समस पड़ते हैं । दैत्यों का निवास स्थान फारस या पंजाब में जान पड़ता है । अथवंबेद से विदित होता है कि अंग और मगध देशों में भी अनार्थ लोग बहुतायत से रहते थे । यह निष्कर्ष भी जबर के ही सम्बोधन से निकला है । राम्स लोगों का बल विशेषतया लंका और दिन्ता मारत जनस्थान में था। बाल्हीक लोग पश्चिमी पंजाब और पूर्वी अफर्गानिस्तान में रहते थे । अत: जिस काल आयों ने भारत में पदार्पण किया. तब अनुमान से पंजाब में दैत्य और दानवों का प्राबल्य था, अफ्गानिस्तान में वाल्हीकों का, बङ्गाल में नागों का, मगध में मागध अनारों का और दिन्ता, मध्य एवं पश्चिमीय भारत में बानरों, ऋचों, महिषां और राम्सों का । बात्य, मूजवन, महावृष आदि कहाँ रहते थे इसका कोई अनुमान हम नहीं कर सके हैं । यह भी एक प्रश्न है कि आर्थ भारत में ख़ैबर दर्रा होकर आये या तिब्बत होकर ।

कीकटा का राजा प्रमगंड था। यह लोग दिल्ला अवध में भी रहते थे। पारावत लोग रावी नदी के किनारे बसनेवाले आर्थ अथवा अनार्थ थे यह निश्चित नहीं है। आर्जिक भारत के उत्तर पश्चिम में रहते थे। इन तीनों जातियों का हाल ऋग्वेद में मिलता है।

अनार्थ्यों के धार्मिक सिद्धान्त कैसे थे इस प्रश्न पर कथन मोह जोदड़ों के विषय में हो चुका है और अन्यत्र भी।

यहां भील, गोंड, संथाल, सौंर आदि के नाम पृथक नहीं आए हैं। इन लोगों के ये वर्तमान नाम प्राचीन महिष, किप, ऋत, रात्तस आदि जातियों के होंगे। दिल्ला के द्रविड़, तामिल आदि लोग अनार्थ हैं अथवा नहीं, इस विषय पर कुछ कहना मतभेद से ख़ाली नहीं है। बहुतों का मत है कि उत्तर के पंच गौड़ ब्राह्मण आर्थ हैं और दिल्ला के पंच द्राविड़ों में बहुतायत से अनार्थ किघर पाया जाता है। द्राविड़ों का यह मत नहीं है। द्राविड़ लोग वास्तव में कीन हैं और भारत में कैसे आये या हुये इस विषय पर परिडतों में अभी कुछ भी दृदता नहीं

हुई है। अब तक की जाँच से यह विषय पूर्णतया अज्ञात है। पाश्चात्य पिंडतों का विचार है कि उत्तर से ब्राह्मण इतनी संख्या में दिन्तण कभी नहीं गये कि वहाँ आरयों की इतनी भारी बस्ती होती जैसी आज पाई जाती है। हम को इस मत के प्रहण करने में सकोच है। महाराजा रामचन्द्र के समय से कुछ हो पहले वीर वर अगस्त्य मुनि के नेतृत्व में आर्र्यों का एक बड़ा उपनिवेश दिच्या में स्थापित हुआ था। शरभंग ऋषि भी वहाँ पहुँच चुके थे तथा परशुराम भी वहीं के हैं । जनस्थान में बहुत से ऋषि राम से मिले। राचसों द्वारा जो ब्राह्मण खाये गये थे. उन की अस्थि का टीला सा राम ने देखा। पुलस्त्य ऋषि के वंशींभी बहुतायत् से वहीं रहे। रामचन्द्र के समय में दिज्ञाण का उत्तर से घनिष्ठ सम्बन्ध हो गया। युधिष्ठिर के समय में दिज्ञाण में आर्थों के कई राज्य स्थापित थे। गौतम बुद्ध, अशोक, समुद्रगृप्त आदि के समयों में भी यही दशा थी। इन सब बातों के होते हुये भी महाकान्तार वन इतना बिकराल नहीं माना जा सकता कि कोई उसको पार ही न कर सकता। इसलिये आर्थों का बहु संख्या में दिज्ञिण जाना कुछ असंभव नहीं है। मिश्र अथवा उत्तरी भारत की इस आर्थ शाखा की सभ्यता पहुँचने के पूर्व ही वहां हिन्दू सभ्यता स्थापित हो चुकी थी। ब्राह्मणों की दस प्रधान शाखायें हैं, जिनमें उत्तरवाली पञ्चगौड कहलाती हैं और दिस्णवाली पंचद्राविड़। कम से कम कुछ ब्राह्मणों का दिच्या जाना सर्वमान्य है। इन सब बातों से पंचदाविड़ ब्राह्मण आर्थ्य सभ्यता गृहीत और कुछ अंशों में अ। र्य रुधिर सम्पन्न द्रविड़ समभ पड़ते हैं। द्त्रिण के चत्रियां श्रीर वैश्यों में श्रनार्थ्य रुधिर श्रवश्य पाया जाता है जैसा कि वहां के ब्राह्मण भी कहते हैं। तामिल जाति की अनार्यता के विषय में बहुत से पंडितों का मत है कि ये आर्र्य नहीं हैं।

मत्स्यपुराण के अनुसार निम्न जातियां आदिम काल में निम्न-स्थानों में बसी थीं:—दैत्य दानव (श्वेत पर्वत या सफ़द कोह पर), देवगण [ सुमेरु (पामीर) पर], राज्ञस, पिशाच, यज्ञ (हिमालय पर), गन्धर्व और अप्सरस (हेमकूट अर्थात् कराकुरम पर), नाग और तज्ञक (निषध अर्थात् निस्सा पहाड़ पर), ऋषि (नीलाचल

में) श्रोर पितृ शृङ्गवान पर्वत पर जो सुमेर से पश्चिम कास्पियन समुद्र के निकट हैं। ये स्थान किसी समय में इन लोगों के निवास-स्थान थे। समय पर इनमें बहुत से हेर फेर भी हुये जैसे कि स्थान स्थान पर दिखलाये जावेंगे।

अ।र्घ्य लाग कीन थे छार भारत में कहां से छाये इन प्रश्नों के जानने के लिये सांसारिक जातियों का कुछ वर्णन करना ठीक समम पड़ता है। मानव-शास्त्र-वेत्ता छों ने मनुष्यों को पांच जातियों में विभक्त किया है, अर्थात् काकेशियन, मंगोलियन या तातार, हबशी, मलय और अमरीकन। रंगों के अनुसार यही लोग क्रमश: गोरे, पीले, काले, वादामी और लाल हैं। गोरे लोग प्रधानतया योरोप, पश्चिमी और दिल्लिणी एशिया तथा उत्तरी अकरीका में रहते हैं और उत्तरीय एवं दिल्लिणी यमरीका में हाल में बस गये हैं तथा अस्ट्रेलिया और न्यूजीलैण्ड में बसते जाते हैं। मंगोल लोग प्रधानतया चीन, जापान, बर्मा, स्याम आदि में रहते हैं। हबशी लोगों का स्थान अकरीका है तथा मलयों का मलका, मडागास्कर, न्यूजीलैण्ड आदि। अमरीकन लोग जो लाल इंडियन कहलाते हैं दोनों अमरीकाओं में रहते हैं।

इन सब में गोरी जाति प्रधान है। मिश्र, असीरिया, बैबिलो-निया, फिनिशिया, फारस, यूनान, इटली आदि के लोग सब गोरे थे। हिन्दू और दित्र लोग भी गोरे हैं। इस गोरी जाति की तीन प्रधान शाखाएँ हैं, अर्थात् आर्थ, सेमेटिक और हैमेटिक। सेमेटिकों में हिन्नू लोगों, अरबों एवं फिनिशिया, बैबिलोनिया और असीरियावालों की गिनती हैं, तथा हैमेटिकों में मिश्रवालों की। यह दोनों नाम नृह के पुत्रों शेम और हेम के नामों से निकले हैं।

आर्थ्य जाति संसार में सर्वप्रधान है। इसी में भारतवासियों, जर्मनों, रूसियों, अंग्रेजों, फ्रांसीसियों आदि की गणना है। सब योरोपवासी आर्थ्य नहीं हैं। पाश्चास्य पंडितों में से कुछ का विचार है कि आर्थ्य लोग मध्य एशिया में रहते थे और कुछ लोग उन्हें पूर्वीय योरोप का निवासी मानते हैं। पंडितवर मैक्समुलर का मत है कि एक वह समय था कि जब हिन्दुओं, जर्मनों, रूसियों, यहूदियों, अफग्रानों, ऋँगरेजों, फारसियों आदि के पूर्व पुरुष सेमेटिक और हैमेटिक जातियों से पृथक् एक ही स्थान पर रहते थे। यह एक छोटी सी जाति थी और इसकी भाषा वह थी जो तब तक संस्कृत, यूनानी अथवा जर्मन नहीं हुई थी, वरन् इन सब का मूल अपने में रखती थी। योरोपीय पंडितों के अनुसार सांसारिक जातियों का विभाग उपर्युक्तानुसार है। यही मत ठीक भी समक पड़ता है।

ज्यों ज्यों आयों की संख्या तथा साहस में बृद्धि होती गयी, त्यों यह अपने निवास स्थान से आगे बढ़ते गये। इन लोगों ने कमशः भारत, पश्चिमी एशिया और सबसे पीछे योरोप में फैलकर इन देशों में आर्य सभ्यता का विस्तार किया। केल्ट भी आर्य थे जो फ्रांस और ब्रिटेन में पाये जाते हैं। इन लोगों ने पहले मध्य और दिल्ली योरोप को अपना निवासस्थान बनाया। धीरे धीरे युनानियों, क्रियों एवं ट्यूटनों ने केल्टों को इटली, भीस, मध्य-योरोप, डेन्मार्क, स्वीडन और नार्वे से निकाल दिया। इसके पीछे स्लाव लोग रूस, पालैएड, बोहेमिया, सर्विया आदि में फैल गए। लिथुएनियावाले कस में बाल्टिक के किनारे रहते हैं।

समय आर्थ जाति की आदिम एकता की साची स्वरूपा बहुत करके अब आर्थ भाषा ही है। संस्कृत, जींद, अँमेजी, यूनानी, लैटिन, कारसी, अरबी आदि भाषाओं के मिलाने से प्रकट होता है कि इन सब की मूल स्वरूपा कभी एक ही भाषा थी। इन सब में साधारण बातों, श्रीजारों, कामों, रिश्तों आदि के लिये प्रायः एक ही से शब्द हैं। इन भाषाओं को बोलनेवाली जातियाँ हजारों वर्षों से पृथक हैं, सो एक दूसरी से शब्द नक्कल नहीं कर सकती थीं और न ले सकती थीं। अतः इनकी आदिम एकता प्रमाणित होती है। इसी भाषा सम्बन्धी जाँच से इस प्रभावशालिनी जाति को उस काल तक की उन्नतियों का परिचय मिलता है जब तक कि उसने अपना आदिम निवास स्थान नहीं छोड़ा था। पंडितों ने निष्कण निकाला है कि उस समय भी आर्थ लोग मकानों में रहते, पृथ्वी जातते और चिक्कयों से अनाज पीसते थे। वह भेड़, गाय, बैल, कुत्ता, बकरा आदि का पालते और शहद से निकाला हुआ मद्य पीते थे। वे ताँबा, चाँदी, सोना आदि का ज्यवहार करते

श्रीर धनुष बाण तथा तलवार से लड़ते थे। उनमें राज्य शासन प्रणाली का श्रारम्भ हो चुका था। वे श्राकाश श्रथवा श्राकाशवासी देवता का पूजन करते थे।

कुछ पाख्रात्य पंडितों का विचार है कि प्राचीन संसार का सब से बड़ा इतिहास स्थल मेंडेटरेनियन समुद्र का किनारा है। वे समभते हैं कि चीनी स्वपांडित्याभिमानी मात्र रहे हैं, हिन्दू स्वप्नवत् विचारा-श्रयी मात्र, प्रीक विचारशील तथा कारीगर और रूमी पूरे मनुष्य। श्राभमानी कुछ सिखला नहीं सकता था, स्वप्नाश्रयी ने कुछ नहीं किया, कारीगर ने अपनी और अपने पड़ोस की उन्नति की और पूर्ण मनुष्य ने संसार पर शासन किया। आशा है कि ऐसे जोछे विचारों का कुछ संशोधन इन पृष्ठों के अवलोकन से हो जायगा, क्योंकि हिन्दुओं ने बहुत सी उन्नति अवश्य की थी। मिश्र, शे (चै) ल्डिया, भारतवर्ष और चीन में अति प्राचीन समय से यथेष्ट सभ्यता वर्तमान थी। इनमें आर्य जाति सब से अधिक सभ्य थी। मिश्र और असीरियावासियों ने कई बार भारतवर्ष पर चढ़ाइयाँ कीं।

भारतीय इतिहास श्रारम्भ करने के पूर्व यह ठीक समफ पड़ता है कि अपने पड़ोसी फारस का कुछ सूच्म दिग्दर्शन करा कर तब आगे बढ़ें। दलाल महाशय ने १९१४ के निकट प्राचीन भारत पर एक प्रन्थ अँगरेजी में प्रकाशित किया। उसमें आर्थों के विषय में उनके जो विचार हैं उन में से कुछ का सारांश यहाँ दिया जाता है। ८००० से ७००० बी० सी० तक ग्लेशियरों (समुद्र में तैरनेवाले बर्फ के पहाड़ों) से शीताधिक्य एवं जनबृद्धि के कारण आर्थ लोग अपने प्राकृति कसद्नों के छोड़ कर नीचे उतरे। अनम्तर वे योरोप और एशिया में बँट गए। ७००० से ६००० बी० सी० तक वे मध्य एशिया में बसे, तथा ४००० बी० सी० में फारस एवं भारत पहुँचे। ८००० से ६००० बी० सी० में फारस एवं भारत पहुँचे। ८००० से ६००० बी० सी० तक वे खाद का हाल नहीं जानते थे, किन्तु रथ, नाव, बुनाई का काम, यव और मधुपान से अभिज्ञ थे। उनके देवता उषस, दुस और बरुण थे और वे यज्ञ करते थे। ६००० से ४००० बी० सी० तक वे बैबिलोन के निवासियों से मिले। उनकी सभ्यता उच्च थी, से। आर्थों की गति

श्ववरुद्ध हुई और इन्होंने उनसे बहुत कुछ सीखा । तदनन्तर श्रायों का फारस और भारत से संबंध प्रारम्भ हुआ । फारसी श्रीर भारतीय श्रार्य प्राय: एक ही थे । उनमें बहुत कुछ साम्य था । जन्दावस्ता के शब्द श्रीर विचार बहुत कुछ ऋग्वेद से मिलते हैं । यथा:—

वृत्रध्न (इन्द्र) ईरानी वैरेथ्रध्न । जैतन = थइटौन । तृत, वेदों का, थृत ईरानी । प्रथम वैद्य मित्र = मिथ्र ।

शतपथ ब्राह्मण ९, ५, १ से निष्कर्ष निकलता है कि देव तथा असुर प्रजापित के पुत्र थे। देव सत्य पर रहे, असुर असत्य पर। देवासुर युद्ध होने से देव ईरान के उत्तर पूर्व में बसे, और वहां से भारत आये। यह युद्ध दीर्घ कालीन और भारी था।

भारत में आने पर आयों ने यहां द्रविड़ों तथा कोलों के। पाकर उन्हें दास या दस्यु कहा। कोल उत्तर पूर्व से और द्रविड़ उत्तर पच्छिम से आये थे। कोई कोई इन्हें बल्लिक्तान से आनेवाले समफते हैं। कोलेरियनों को विन्ध्य के निकट पराजित करके द्रविड़ दिल्लण चले गए। कुछ लोगों का विचार है कि कोल आदिम भारतीय थे। द्रविड़ों का बैबिलोन से अच्छा व्यापार था। वे पृथ्वी और शेषनाग को पूजते थे। प्राम्य समाजों का चलन द्रविड़ों ने चलाया। तर पूजन भी उनका था। खेती का अच्छा प्रचार दिल्ला में हुआ। उनके कुटुम्ब माताओं पर थे। अध्वद में ये राल्लस और यातुधान हुए। पिशाच लाली लिए हुए बहुत चिल्लाने वाले थे। बृहत्कथा मूलतः पैशाची भाषा में थी। नागों और यत्तों की भी दो जातियां थीं। कुबेर यन्न थे। दिल्ला में नागों के चित्र मनुष्यों के हैं न कि सपेंं के। आयों की दूसरी धारा गिलगिट और चितराल होकर आयी। पहले देव अधुरों से हार गए, किन्तु पीछे पुरंजय की सहायता से विजयी हुए। पुरकुत्स नर्मदा तक बढ़े।

पार्जिटर महाशय का विचार हिन्दू शास्त्रों के श्रानुसार चलता है। हिन्दुश्रों में तिब्बत गन्धमादन श्रादि तो पवित्र देव देश हैं, किन्तु पंजाब श्राफ्तानिस्तान श्रादि ऐसे नहीं हैं। इससे श्रापका कथन है कि श्रार्य लोग भारतवर्ष में उत्तर पच्छिम से न श्राकर इधर ही से श्राये।

फ़ारस का राज्य — यह राज्य पहले पहले पारिसयों के अधीन हुआ। ये लोग आर्य्य थे और हमारे पूर्व पुरुषों की भाँति मध्य एशिया अथवा पूर्वीय रूस से आए थे। इनकी भाषा जन्द पुरानी संस्कृत से मिलती-जुलती है। इस भाषा में जन्दावस्ता नामक इनका प्राचीन धर्म प्रन्थ मात्र रह गया है। हेरोडोटस ने बी० १४०० के लगभम वाले फारस राज्य के भारतीय सम्बन्ध का हाल कहा है। पारसियों ने कई जातियों को पराजित किया, किन्तु ये लोग उनका एकीकरण न कर सके। फ़ारस पहले मीडिया के अधीन रहा, किन्तु ७०० बी० सी० के लगभग इन लोगों का शासक पृथक हो गया। फिर भी वह रहा मोडियों के ऋधिकार में, किन्तु ५५० बी० सी० में साइरस ने मीडिया को जीत कर फ़ारस का राज्य स्थापित किया। यह शासक बहुत बड़ा विजयी था। इसने ५४६ में लिडिया और ५३८ में बैबिलोनिया को भी जीत कर फारस में मिला लिया। पूर्व में इसने हिन्दुकुश तक अपना राज्य फैलाया। यह बड़ा प्रतापी राजा था. किन्तु ५२९ में सीरिया वालों से युद्ध करने में मारा गया। इसके पुत्र कम्बोसिस ने ५२९ में मिश्र देश को जीत लिया। ५२१ से ४८५ बी० सी० तक इसके पुत्र दारा ने राज्य किया। इसने फ़ारस के विशाल राज्य को हुद करके उसे कई प्रान्तों में विभाजित किया। प्रत्येक प्रान्त का शासक सट्टैप कहलाता था। दारा ने सड़कें बनवायी खौर डाकखानों का अच्छा प्रबन्ध किया। इसने योरोपीय प्रान्त, थ्रेस श्रीर मैसिडोनिया को भी जीत कर फारसी राज्य में मिलाये। इसके पीछे दारा ने यूनान ( ग्रीस ) जीतने का प्रबन्ध किया, किन्तु ४९० में मराथान के जगतुप्रसिद्ध युद्ध में फारसी लोगों ने करारी पराजय पायी और योरोपीय पंडितों के अनुसार एशिया की योरोप विजय वाली कामना सदा के लिये अस्त हो गयी। इसके पुत्र ने फिर यूनान विजयार्थ युद्ध किये किन्तु फल यह हुआ कि उसके हाथ से मैसिडोनिया त्रौर थे संभी जाते रहे। ४१४ में मिश्र स्वतन्त्र हो गया। ३३६ में तीसरा दारा गद्दी पर बैठा। इसने ३३१ में सिकन्दर के हाथ **श्चर्बला में वह करारी पराजय पायी कि जिससे फारस का रा**ज्य ध्वस्त हो गया । इसके पीछे फारस साम्राज्य पद से गिर कर एक साधारण

राज्य रह गया। कारस का भारत से कभी कोई ऐतिहासिक भारी युद्ध नहीं हुआ। भारत के बहुत से शक राजे अपने को सट्टैप ( चत्रप ) कहते थे, जिससे अनुमान किया जाता है कि वे लोग कारस के अधीन थे, क्योंकि कारस के प्रान्तीय शासक सट्टैप कहलाते थे, जैसा कि हम अपर देख चुके हैं।

भारतीय इतिहास के लिये यह वर्णन कुछ कुछ अप्रासंगिक समभा जा सकता है, किन्तु प्राचीन भारत का इस देश से बहुत कुछ सम्बन्ध रहा है। तिलक महाशय ने श्रापने 'द्योरियन' प्रन्थ में सिद्ध किया है कि आर्च्य लोग सब से पहले उत्तरीय ध्रुव के निवासी थे। हमारे शास्त्रों में लिखा है कि देवतात्रों के दिन रात छु: छ: महीनों के होते हैं। यह बात उत्तरीय ध्रुव के विषय में आज भी घटित है। आइसलैएड नामक टापू में भी यही दशा है। जब तक सूर्य उत्तरायण रहते हैं तब तक वहाँ बराबर दिन रहता है। इसी प्रकार दिचणायन सूर्य्य में छ: मासों तक रात बनी रहती है। इस प्रकार धृव प्रदेशों में वर्ष में एक ही दिन रात होती है। हिन्दू शास्त्र देवतात्रों का यही दिन मानते हैं। इससे कुछ ध्वनि निकलती है कि आदिम आर्य्य लोग उत्तरीय ध्रव में रहते थे। सम्भवतः वहीं से चल कर वे पूर्वीय रूस ख्रौर मध्य एशिया होते हुए भारत, पश्चिमी एशिया और योरोप में फैले। तिलक महाशय के अनुसार आर्थ्यों का पदार्पण भारत में ६००० बी० सी० के लगभग हुन्ना त्रौर ४००० से २५०० तक ऋग्वेद तथा सामवेद की रचना हुई । यजुर्वेद श्रीर श्रथर्ववेद इस से कुछ पीछे के हैं। इसलिये इस अध्याय में वेदों का वर्णन न करके हम उसे यथा स्थान कहेंगे। यहाँ वेदों एवं अन्य प्रन्थों के सहारे से आय्यों के आगमन का कथन किया जायगा और पुराणों आदि के आधार पर शेष इतिहास कहा जायगा। वायु पुराण का कथन है कि भूत, पिशाच, नाग और देव उत्तर से भारत को आये। भूतगण भूत स्थान (भूटान) में बसे। भविष्य पुराण बतलाता है कि आर्थ उत्तर कुरु (साईबेरिया) में रहते थे श्रौर वहीं से मध्य भूमि ( युक्त प्रान्त**्) में श्राए**।

ज्ञाय्यों की संख्या जागमन के समय बहुत अधिक न थी। उपर दिखलाया जा चुका है कि भारत में आने के पूर्व ज्ञार्य्य लोग खेती तथा राज्य व्यवस्था से कुछ कुछ अभिज्ञ थे। अपने देश में स्थानाभाव तथा देशान्तरों में भ्रमण का चाव उन्हें हिन्दुस्तान तक ले आया। यहाँ की भूमि को बहत उपजाऊ देख वे जङ्गलों को जला श्रीर मैदानों को साफ कर यहीं बस गए। अनार्य्य लोगों ने धनुष वाणों से उनका सामना किया, किन्तु बढ़ी हुई आर्य्य सभ्यता के सम्मुख भारतीय शिकारी गए। बलवान होने पर भी ठहर न सके। उस काल अधिकतर भारतीयों को सेना बना कर लड़ने की प्रथा ज्ञात न थी। वे बिना दल जोड़े और बिना मंत्रणा किए सौ सौ दो दो सौ के फुंडों में आय्यों से लड लड कर हारते गये। जो जहां हुआ वह वहीं लड़ पड़ा। ये लोग घोड़े का हाल नहीं जानते थे। आर्थ्यों के घुड़सवार देख कर इन लोगों ने घोड़ा और सवार को एक ही व्यक्ति समभा। ऐसे भयानक व्यक्ति से विजय की कुछ भी त्राशा न रख कर बेचारे श्चनार्ट्य हाय हाय करके भागे। यही भ्रम त्रमरीका में स्पेन वालों के घडसवार देखकर वहाँ के आदिम निवासियों (रेड इंडियनों) को हुआ। घोड़े से विशेष कार्य्य सिद्ध होने के कारण आर्यों में उसका -मान बहुत बढ़ा, यहाँ तक कि दिधक्रवण के नाम से वेदों में उसकी पुजा तक हुई। इसी अवसर पर आर्थों ने प्राचीन भारतीयों को भाषाहीन पशु मात्र समभा। ये लोग रङ्ग में काले और सभ्यता के सभी ऋंगों में आर्थों से बहुत नीचे थे। खतः आर्थों और अनार्थों के भेद को वर्ण भेद की उपाधि मिली। इसी से समय पर जाति भेद निकला जैसा कि आगे दिखलाया जावेगा।

श्रनार्थों ने बहुत शीघ्रता से श्रपनी हार नहीं मान ली, वरन् वे जङ्गलों, पहाड़ों श्रादि में छिप जाते थे श्रीर मौका पाकर श्राय्यों को भारी हानि पहुँचाते थे। इसी प्रकार इन दोनों जातियों में सैकड़ों वर्षों तक युद्ध होता रहा। ज्यों ज्यों श्राय्ये श्रागे बढ़ते जाते थे त्यों श्रनार्थ्य लोग पीछे हटते जाते थे, किन्तु प्रत्येक जङ्गल श्रीर पहाड़ को उन्होंने कठिन युद्ध करके छोड़ा श्रीर प्रत्येक नदी पार करने में श्राय्यों को पूरी श्रड़चन डाली। इसलिए नदियाँ पार करने के वास्ते श्राय्यों को बहुत बड़े बड़े जलयान बनाने पड़े। १०० मस्तूलों तक के जलपोतों का वर्णन वेदों में कई स्थानों पर श्राया है। इस

चिरकालिक युद्ध के कारण आर्थों तथा अनार्थों में भारी शत्रुता हो गयी। इसीलिए ऋग्वेद में जहाँ कहीं अनार्थों का कथन आया है, वहाँ वह विद्वेषपूर्ण शब्दों में है। प्रार्थनाओं में यहाँ तक कहा गया है कि हे इन्द्र तू इनकी काली चमड़ी उधेड़ दे। यह दशा यजुर्वेद और अथर्वेवेद के समयों में नहीं रही थी, क्योंकि उन में अनार्थों के साथ प्रमपूर्ण व्यवहार का परिचय मिलता है। इड़प्पा मोहं जोदड़ी आदि के समान कुछ उन्नत नगर और प्रान्त भी थे। वेदों में भी शम्बर, बृत्र आदि के पाषाणा दुर्ग लिखे हैं। और भी अनेकानेक भारी अनार्थ्य नेता थे। उनके जीतने में आर्थों को कठिनता पड़ी, किन्तु अन्त में ये ही विजयी हुये।

-इस लम्बे समय में ऋारुयों का जीवन बहुत करके वैसा ही था जैसा कि ऋग्वेद में पाया जाता है। इन आर्थों ने वेद मंत्रों तक न पहुँचने वाले गद्य पद्य मय साहित्य की भी रचना की, जिसे निविध कहते हैं। यह अब हम लोगों के पास प्रस्तुत नहीं है, किन्तु इसके तास्का-लिक श्रस्तित्व की खोज पंडितों को वेदों से ही मिली है। इस लम्बे समय में आरयों की भाषा भी अन्य बातों के साथ उन्नति करती तथा बदलती रही, यहाँ तक कि इस समय के पीछे ऋग्वेद जिस भाषा में लिखा गया वह आय्यों की प्राचीन भाषा जन्द से मिलती होने पर भी बहुत कुछ भिन्न हो गयी थी। यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि आरथों की प्राचीन भाषा जन्द ही थी। हम लोगों को केवल इतना ज्ञात है कि आरथों की दूसरी घारा जो फारस में रही, उसकी प्राचीन भाषा जन्द थी। आरुर्यों का कथन कुछ विस्तार के साथ वैदिक वर्णन में **द्यावेगा। यहां केवल उतना ही कहा गया है** जो उनकी अवैदिक समय वाली दशा का दिग्दर्शन करा सके। पूर्वोक्त कथन विशेष-तया वेदों के आधार पर किये गए हैं। अब हम पुराणों के आधार पर इस काल का इतिहास लिखते हैं।

हमारे यहाँ पौराणिक विवरणों में समय का विभाग मन्वन्तरों के अनुसार किया गया है। पूरा भूत भविष्य काल चौदह मन्वन्तरों में बाँटा गया है, जिसमें से ६ मन्वन्तर हो चुके हैं और ७ वां इस समय चल रहा है, तथा सात आगे आने वाले हैं। एक मन्वन्तर

७१ चतुर्युगियों से कुछ श्रधिक होता है। प्रत्येक चतुर्युगी में सत्ययुग, त्रेता, द्वापर श्रोर किलयुग होते हैं। सत्ययुग की संख्या ४००० वर्षों की है श्रोर चार-चार सी वर्षों की उसकी सन्ध्या श्रा सन्ध्यांश होते हैं। त्रेतायुग ३००० वर्षों का है श्रोर उसकी सन्ध्या-सन्ध्यांश में ६ सो वर्ष लगते हैं। द्वापर में २००० वर्ष श्रोर चार सी वर्षों की संध्या-संध्यांश हैं तथा किलयुग में १००० वर्ष श्रोर दो सो वर्षों की संध्या-संध्यांश हैं। प्रयोजन यह है कि जितने हजार वर्षों का युग होगा उतने ही सी वर्षों की सन्ध्या होगी श्रोर उसी के बराबर संध्यांश होगा। श्रातः एक चतुर्युगी में १२००० वर्ष होते हैं।

यह गर्मना ऋच्छी थी, किन्तु पैरिश्मिक पंडितों ने इस काल को देवतात्रों का समय कह कर बहुत बढ़ा दिया। इस पौराणिक सत के श्रमुसार उपयुक्त प्रस्येक वर्ष हमारे ३६० वर्षों का होता **है**, क्योंकि देवताओं का एक दिन हमारे एक वर्ष के बराबर है। अत: एक चतु-र्युगी ४३२०००० वर्षों की हो जाती है स्त्रौर एक मन्वन्तर में ऐसी ऐसी ७१ चतुर्युगियां पड़ जाती हैं। इसलिए यह पौराणिक समय संख्या बिलकुल बेकार हो गयो है। फिर भी मन्वन्तरों के कथन से इतना लाभ अवश्य है कि वैवस्वत मनु के पहले हमें छ: मन्वन्तर मिलते हैं क्रौर जिस मन्वन्तर में जो कथाएँ पुरार्गों में वर्णित हैं, उनके . अनुसार घटनाओं का पूर्वापर कम मिल जाता है। युगों के अनुसार घटनात्रों का कथन भी कुछ कुछ सहायता देता है, किन्तु प्रत्येक राजत्व काल के विषय में निश्चयपूर्वक यह नहीं ज्ञात होता है कि वह किस युग में था । मोटे प्रकार से बिलबन्धन सत्ययुग में हुआ, रामावतार त्रेता में, महाभारत युद्ध द्वापर में श्रीर इधर की घटनाएँ किलयुग में हुईं। महाभारत का काल बहुत लोग ६०० गत किल में भी मानते हैं, यद्यपि पुराणों में कृष्ण के शरीर-त्याग, महाभारत युद्ध अथवा परीचित के समय से किल का प्रारम्भ लिखा है। जो हो, हम युगों, मन्वन्तरों तथा राज वंशों के सहारे इति-हास लिखना श्रेष्ठतर समभते हैं।

चौदहों मनुत्रों के नाम ये हैं:—स्वायम्भुव, स्वारोचिष, उत्तम, तामस, रैवत, चान्नुष, वैवस्वत, सावर्णि, दत्तसावर्णि, ब्रह्मसावर्णि,

धर्मसावर्णि, रुद्रसाविण, देवसाविण और इन्द्रसावर्णि। इन सब में सावर्णि वाले मन्वन्तर भविष्य से सम्बन्ध रखते हैं, न कि भूत स्रौर बर्त्तमान कालों से। श्रवः इनका कथन श्रनावश्यक है श्रीर इनके नाम केवल वर्णन पूर्णता के विचार से यहाँ लिख दिए गये हैं। इन सब का भोग काल समान मानने की कोई आवश्यकता नहीं है। पृथक् पृथक् राजघरानों के समान इनका समय भी न्यूनाधिक अवश्य होगा। स्वायम्भव मनु पहले थे। इनके वंश का वर्णन राजवंश कथन वाले अध्याय में नं० १ पर दिया हुआ है। ऋग्वेद का निर्माण काल मोटे प्रकार से चान्नुष मन्वन्तर से प्रारम्भ होता है। इसी में समुद्र मन्थन भी हुआ जैसा कि आगे कहा जायगा। अतः समभ पड़ता है कि चान्नुष मन्वन्तर आयों के लिये बहुत ही गौरवपूर्ण समय था। सातों मनुष्ठों में से केवल चाजुष स्रोर वैवस्वत वेद्षि थे, शेष कोई नहीं। इससे भी चाछुष मन्वन्तर से ही मुख्यतया वैदिक समय चलने की भलक मिलती है। वेदों में आयों की बहुत छोटी छोटी बातों तक के वर्णन हैं, किन्तु यह साफ कहीं नहीं लिखा है कि वे लोग कहीं बाहर से आकर भारत में बसे। इससे प्रकट होता है कि आर्य लोग वेद निर्माणारम्भ के समय इतने दिन पहले से भारत में बसते थे कि वे अपना बाहर से आना बिलकुल भूल चुके थे। यह बात तिलक महा-शय के इस सिद्धान्त की पुष्ट करती है कि आर्थ लोग वैदिक समय से बहुत वर्ष पूर्व भारत में आए थे। यहां जैसे जैसे उनकी संख्या और शक्ति मं वृद्धि हुई, वैसे ही वैसे वे आगे बढ़ते गए!

#### स्वायम्भुव मन्वन्तर

स्वायम्भुव से चाह्यष पर्य्यन्त छवो मन्वन्तरों में जो विवरण है, वह श्रीभागवत, विष्णु पुराण, हरिवंश और दुर्गा सप्तसती के आधार पर है।

ऋग्वेद में कहा गया कि हे इन्द्र तू ने यह देश मनु को दिया। इस से स्वायम्भुव मनु का प्रयाजन समम पड़ता है। वैवस्वत मनु का कथन वेदों में जहाँ हुआ वहाँ वैवस्वत भी कह दिया गया है। वेदों में घटनाओं का पूर्वापर क्रम नहीं कहा गया है। पुराणों से हमें ज्ञात होता है कि स्वायम्भुवमनु १४ मनुद्रा में पहले थे। इनकी ४५ पीढ़ियों ने भारत में राज्य किया। इस कारण से यह मन्वन्तर कई सौ वर्षों का समक पड़ता है। इनके प्रियन्नत छोर उत्तानपाद नामक दो पुत्र थे। ये दोनों बड़े प्रतापी राजा हो गए हैं। आर्थों के सब से पहले राजा स्वायम्भुव मनु थे। इन्हीं से नरवंश का चलना कहा गया है, किन्तु वास्तव में यह कई भारी राजवंशों मात्र के पूर्व पुरुष थे। उत्तानपाद और प्रियन्नत साथ ही साथ भिन्न भिन्न प्रदेशों के स्वामी हुए।

मनुके दो पुत्रों के अतिरिक्त आकृति, प्रसृति और देवहूति नाम्नी तीन कन्यायें भी थीं। देवहूति का विवाह पुलह के पुत्र कर्दम ऋषि के साथ हुआ जिनसे कपिल का जन्म हुआ। कर्दम की कन्या के साथ मनु पुत्र प्रियत्रत का विवाह हुआ जिससे दस पुत्र और दो कन्याओं का जन्म हुआ। कहा गया है कि प्रियत्रत ऐसे प्रतापी राजा थे कि जन्होंने राज्य में कई दिन तक रात्रि नहीं होने दी थी । इन्होंने राज्य अपने पुत्रों में बांट दिया। अपनीध्र को जम्बू द्वीप (शायद एशिया)मिला, द्युतिमान को क्रौंच द्वीप, भव्य को शक द्वीप (शायद योरोप) तथा श्रौरों को अपन्य प्रान्त । बुढ़ापे में इस प्रकार पुत्रों में राज्य बांट कर प्रियन्नत गृहत्यागी हो गये। षष्ठी देवी की पूजा इन्हींने चलाई । बंगाल में स्त्रियां पुत्र कामना से अब भी षष्ठी का पूजन करती हैं। अग्नीध के नौ पत्र थे जिनमें इन्होंने अपना राज्य बांट दिया। नाभि को हिम वर्ष मिला जो हिमालय से अरब समुद्र पर्य्यन्त कहा गया है । इरि को नैषघ उपनाम हिर्ग वर्ष (रूसी तुर्किस्तान ), इलाबत को इला वर्ष (पामीर), रम्यक को चीनी तातार, हिरएमय को मंगीलिया, कुरु को कुरु वर्ष (साइबेरिया), किम्पुरुष के। उत्तरी चीन, भद्राश्व को दुन्निणी चीन श्रीर केतमान को रूसी तुर्किस्तान मिले। महाराजा नाभि भारत का शासक हुन्या। इसके पुत्र ऋषभदेव थे। हरि वर्ष को कहीं कहीं श्चरब या तिब्बत भी कहा है। इन्द्र की कन्या जयन्ती का विवाह ऋषभदेव से हआ।

ऋषभदेव न केवल भारी सम्राट थे वरन् भारी धर्मोपदेशक भी हो गये हैं। आप जैनों के प्रथम तीर्थंकर होने से आदिनाथ भी कहलाते हैं। इनके सिद्धान्त निम्नानुसार कहे जाते हैं:-(१) ईश्वर सम्बन्धी विचारों से इतर भी मुक्ति संभव है। (२) संसार स्वयं भुव और नित्य है। (३) ऋहिंसा, भारम-शिच्रण श्रीर दिगम्बरपन सदाचार हैं। इनसे "केवल ज्ञान" प्राप्त होता है। पुराणों में लिखा है कि बुढ़ापे में ऋषम-देव चाँय बाँय बकने लगे। इस कथन से उनके हिन्दुच्यों के प्रतिकूल विचारों की भलक मिलती है। ऋषभदेव द्वारा प्रतिपादित जो मत उत्पर कहे गये हैं वे ऐतिहासिक ज्ञान-वृद्धि के विचार से उस काल के लिये श्रयुक्त हैं। जान पड़ता है कि उन्होंने कुछ नव विचारोत्पादन किया था जिनका मृत समय के साथ उन्नति करता हुआ अब उपर्युक्त रूप में उन्हीं के विषय में कहा गया है। कहते हैं कि उत्तानपाद के वंशधर वेन को ऋषभदेव ने स्वमत में दीचित किया। यह कथन दो कारणों से अयुक्त समभ पड़ता है। एक तो ऋषभदेव मनु से पाँचवीं पीढ़ी पर थे और वेन ३९वीं पर, सो इन दोनों का समकालिक होना असंभव था। दूसरे वेन ने जो मत चलाना चाहा था वह ऋषमदेव के मत से भिन्न था, क्योंकि वेन राजा अपने को प्रजा द्वारा पुजवाना चाहता था जो ऋषभदेव के मत से इतर मत है।

ऋषभदेव के पुत्र महाराजा भरत हुये जिनके नाम पर देश भारतवर्ष कहलाया। भरत बड़े ही पुण्यबान और वीर थे। इन्होंने अष्ठ हीप जीते जिससे इनका राज्य नौ भागों में कथित है। वायुपुराण कहता है कि इनके नवों द्वीप समुद्र द्वारा एक दूसरे से पृथक थे। उनके नाम ये हैं:—इन्द्रद्वीप, कसेर, ताम्रवर्ण, गोभस्तिमान. नागवर, सौन्य, गन्धर्व, वरुण और भारत। मजुमदार महाशय इन्हें सिन्धु, कच्छ, सीलोन, श्रंडमन, नीकोबार, सुमात्रा, जावा, बोर्नियो और भारत सममते हैं। भरत ने यज्ञ किया। अनन्तर आप राज्य छोड़ कर योगी हुये और योग में आपने इतना मन बगाया कि शरीर तक को भुता दिया जिससे उपाध जड़ भरत हुई। वन में एक बार सिंह की गरज सुन कर एक मृगी का गर्भपात हो गया और वह मर गई। भरत ने द्या से उस मृगशावक को पाला। उसमें ये इतने अनुरक्त हुये कि जप तप सब भूल बैठे। एक बार अन्य मृगों में भिल कर वह उनके साथ जंगत में चला गया और फिर इनके पास न पलटा। उसके

विरह से इन्हें इतना कष्ट हुआ कि अन्त में इनका शरीर ही छूट गया। भरत के पीछे इस वंश का राज्य निर्वेत हो गया। किसी ने कोई रूयाति प्राप्त न की।

मनु के दूसरे पुत्र उत्तानपाद के दो खियाँ थीं। बड़ी खी सुनीति से धुष पुत्र उत्तपन्न हुआ और किनिष्ठा सुरुचि से उत्तम। उत्तानपाद निर्वल चित्त के मनुष्य थे। आप छोटी रानी से अधिक स्नेह करते थे जिससे धुष का भी उचित सम्मान नहीं होता था। इस कारण बालवय में ही पिता से रुष्ट होकर धुव तपस्या करने के लिए जंगल की चले गये। श्रेष्ठ भक्तों में इनका नाम ऊँचा है। इनके चित्र गौरव से माहात्म्य संसार में बहुत बढ़ा। उधर उत्तम की युद्ध में यज्ञों ने मार हाला। तब उत्तानपाद ने धुव को राजा बना कर स्वयं जंगल का रास्ता लिया। कहीं कहीं यह भी लिखा है कि उत्तम की जीत कर धुव ने अपना राज्य पाया। आपने यज्ञों को पराजित करके बहुत दिनों तक सुख पूर्ण, शान्ति पूर्ण और प्रजा-प्रिय-शासन किया। इनको बहा- झान भी प्राप्त होना लिखा है यद्यपि यह कथन काल विरुद्ध दूषण से रहित नहीं है। उत्तरी धुष नज्ञत्र में इनका लोक समभा जाता है और उत्तानपाद, प्रियव्रत एवं सप्तर्षि नज्ञत्र इनकी सदा परिक्रमा किया करते हैं।

उत्तानपाद के वंश में ४५ पीढ़ी राज्य चला। इन राजाओं में श्रुव, चालुष मनु, वेन, पृथु, प्रचेतस श्रीर दत्त प्रधान थे। दत्त के पीछे इस घराने में राज्य नहीं रहा। श्रंग ने यज्ञ किया, किन्तु पुत्र वेन के कुट्यवहार से राज छोड़ वे जंगल चले गये। राजा वेन एक दुश्चरित्र पुरुष था। इसने शायद श्रन्छे घराने की रानी के श्रतिरिक्त एक नीच वंश की स्त्री भी श्रपने घर में डाल ली थी जिससे निषाद नामक इस का बड़ा पुत्र उत्पन्न हुआ। वेन का छोटा पुत्र पृथु कुलीन रानी से था। यह बड़ा सुयशी राजकुमार था। राजा वेन ने एक नया धर्म चलाना चाहा और आज्ञा प्रचारित करदी कि सारी प्रजा देवभाव से राजा ही को पूजै, और किसी को नहीं। उस काल तक जन्म से जाति-भेद स्थापित नहीं हुआ था और लोग श्रपने श्रपने कर्मानुसार माह्मण, ज्ञी आदि माने जाते होंगे। ब्राह्मणों के कर्म करनेवाले लोग प्रजा

द्वारा शायद पुजते थे यहाँ तक कि राजा लोग भी उनका मान करते थे। उन लोगों को यह आज्ञा बुरी लगी और उन्होंने जाकर राजा वेन को समभाया, किन्तु उसने एक न मानी। इस पर कुद्ध होकर इन ब्राह्मणों ने उसी स्थान पर वेन का वध कर डाला और निषाद को राज्य के अयोग्य समभ कर उसके छोटे भाई पृथु को राजा बनाया। पृथु ने बड़ी ही उत्तमता पूर्वक शासन किया और अपने राज्य को इतना बढ़ाया और उसकी ऐसी उम्रति की कि भूमि ने इनकी कन्या का पद पाकर पृथ्वी नाम पाया। इन्होंने जङ्गल जला, टीले आदि खोद तथा गढ़े पूर कर पृथ्वी को समथर बनाया। इन्हों के विषय में कहा गया है कि

"बीते पृथु जिन पुहुमि सिंगारी। परवत पाँति धनुष सों टारी।" पृथु ने कई यज्ञ किये श्रीर दान दिये तथा भारी कोष भी छोड़ा जिससे इनके पुत्र पौत्रों ने भी यज्ञ करके दान दिये। स्वायम्भुव मनु के वंशजों ने बहुत धर्म पूर्वक राज्य किया और देश की बहुत बड़ी उन्नति की । पृथु वंशी राजा प्रचेतस ने भी बहुत से जंगलों को कर नई भूमि निकाली। इन्हें जङ्गल ही में एक परम सुन्दरी कन्या प्राप्त हुई, जिससे इनका पुत्र दत्त उत्पन्न हुन्ना। प्रचेतस संख्या में दस थे। वे सब राज छोड़ ब्राह्मण होगए श्रौर उनके पुत्र दत्त प्रजापति हुये। राजा प्रियत्रत के समय आर्थों को भारत में आए हुए बहुत काल नहीं बीता था। इसलिये इन का बाहर के लोगों से सम्बन्ध नहीं द्वटा था। इसी कारण से इन्होंने अपने पुत्रों में सारी पृथ्वी बटवारा किया श्रीर उन सब में अकेला अग्नीध्र भारत में रह गया। इसने भी एशिया को अपने ९ पुत्रों में बाँटा। इस बटवारे में अरब, पामीर, तिब्बत आदि दूर के देश भी शामिल थे। इस प्रकार के बट-वारे और किसी पौराणिक राजा के विषय में नहीं कहे गए हैं। अपनीध के ९ पत्रों में अकेला नाभि भारत में रह गया। जान पड़ता है कि प्रियन्नत और नाभि के समयों में कई आर्य धाराएँ भारत से निकल निकल कर अन्य देशों में शासन करने लगी थीं। इनका वर्णन उन उन देशों के इतिहासों में इस कारण नहीं मिलता कि वहाँ का तात्कालिक इतिहास ज्ञात नहीं है। स्वायंभुव-मन्वन्तर का

विवरण विशेषतया विष्णु पुराण और महाभारत के आधार पर किया गया है।

#### स्वारोचिष मन्वन्तर

यह मन्वन्तर कितने दिन का है सो हम निश्चय पूर्वक नहीं कह सकते।

स्वारोचिष मन्वन्तर में स्कन्द पुराण के अनुसार सुरथ नामक एक सार्वभौम राजा हुआ। दुर्गापाठ में यह भी लिखा है कि भविष्य में राजा सुरथ ही सावर्णि मनु होगा। सुरथ चैत्र वंश में उत्पन्न हुआ थाँ। यह वंश कहाँ से निकला और इस में कितने और राजा हुए सो ऋकथित है। सुरथ के राज्य में कोला नामक एक अच्छा शहर अथवा प्रान्त था । इसके शत्रुओं ने कोला को विध्वंस कर डाला और सुरथ को युद्ध में पराजित कर दिया। फिर भी यह अपने देश में कुछ दिन तक राज्य करता रहा। अनन्तर इसके बैरियों ने इसकी राजधानी पर भी चढ़ाई करके इसके कोष और बहुत से दल का अपहरण कर लिया, जिससे घवड़ा कर यह अकेला जगल को भाग गया, किन्तु इसके मंत्रियों ने कुछ दिनों में कोला विध्वंसियों को पराजित करके इसे जंगल से लाकर फिर गद्दी पर विठलाया। इसके राज्यच्युत होते समय कुछ मंत्री भी शत्रुत्रों से मिल गये थे। इसका कोष अच्छा था स्त्रीर यह मितव्ययी था। जंगल में राजा सुरथ को ३ वर्षीं तक मेधस ऋषियों के आश्रम में रहना पड़ा। इससे प्रकट होता है कि ऋषि लोग उस काल से ही जंगलों में रहने लगे थे, यहाँ तक कि यह परिपाटी स्वारोचिष मन्वन्तर में बहुत दृढ़ थी। उनके शिष्य भी वहीं रहते थे। ऋषियों ने सुरथ से कुछ ऐतिहासिक घट-नाओं का भी वर्णन किया, जिससे उनका भी इसी मन्वन्तर में अथवा इसके पूर्व होना समभ पड़ता है। जान पड़ता है कि दिच्छा वाली महिष जाति का इस समय में आर्थों से घोर युद्ध हुआ। आर्थ लोग उस समय दिच्चिण तक नहीं पहुँचे थे, इससे महिषों का ही पंजाब में आकर इन से युद्ध करना सिद्ध होता है। इनका नेता महिषासुर नाम

से पुकारा गया है। उस समय आर्थें। की नेत्री देवी नाम्नी एक प्रसिद्ध आर्थ महिला थीं। इन्होंने महिषासुर का बध किया।

थोड़े दिनों के पीछे शुम्भ निशुम्भ नामक दो भारी अनार्य राजे हुये। इन्होंने आर्थों को कई युद्धों में पराजित किया, किन्तु देवी ने इनको भी ससैन्य मार कर ऋार्य संकट दूर किया। चंड मुंड नामक दो प्रसिद्ध सेनापित शुभ्भ के सहायक थे। इनका भी देवी ने बध किया। महिषासुर तथा इन लागों के नाम वेदों में नहीं आये हैं। स्वारोचिष मन्वन्तर की और कोई प्रधान घटना नहीं मिलती, केवल इतना और लिखा है कि उपर्युक्त राजा सुरथ से मधु कैटभ का हाल कहा गया। ये दानों प्रलय के समय में विष्णु से लड़े थे। इससे जान पड़ता है कि महाप्रलय स्वारोचिष मन्वन्तर के पहले हुआ। जिन मन को मत्स्य देव ने भारो जहाज पर चढ़ा कर बचाया था उनका क्या नाम था सो शतपथ ब्राह्मण में नहीं लिखा हुआ है। वहां केवल मनु का बचाया जाना कहा गया है श्रीर यह भी लिखा है कि उन्हीं मनु के इवन से इड़ा नाम की एक कन्या हुई थी, जिससे मनु ने सृष्टि उत्पन्न की। ब्राह्मण प्रंथों से इन मनुका इससे अधिक कुछ परिचय नहीं मिलता और न वेदों में इसका कुछ हाल कहा गया है। पुराणों में महा प्रलय वाले मनु कहीं कहीं वैवस्वत मनु कहे गये हैं, किन्तु स्कन्द पुराण के अनुसार वे या तो स्वायं भुव मनु हो सकते हैं अथवा स्वा-रोचिष । श्री भागवत में महा प्रलय सम्बन्धी राजा का नाम सत्यव्रत था, वही प्रलय के पीछे इसी जन्म में वैवस्वत मनु हुये। स्वायंभुव की इड़ानाम्नी कोई कन्या कहीं नहीं लिखी है, वरन् उनकी कन्याओं के नाम आकृति, प्रसृति और देवहूति थे। अतः महाप्रलय से सम्बन्ध रखने वाले स्वारोचिष ही समभ पड़ते हैं। महाप्रलय का कोई ऐति-हासिक विवरण मिलना सर्वथा असम्भव है. किन्तु इसका कथन हिन्दू, मुसलमान, ईसाई अादि सभी के धार्मिक प्रंथों में पाया जाता है। इसिलिये इसका सुद्दम विवरण यहाँ लिख दिया गया। कुछ पंडितों का मत है कि महाप्रलय तथा मार्कएडेय का विवरण केवल काल्पनिक था। विष्णु पुराण में लिखा है कि चैत्र, किम्पुरुष आदि स्वारोचिष के पुत्र थे।

## उत्तम श्रीर तामस मन्वन्तर

उत्तम मन्वन्तर के विषय में कोई विशेष घटना नहीं ज्ञात है। तामस मनु उत्तम के पुत्र थे। इस (तामस) मन्वन्तर में गजेन्द्र मोज्ञ की कथा कही जाती है। ख्याति, शतहय, जानुजंघ आदि तामस के पुत्र थे।

## रैवत मन्वन्तर

इसमें बैकुण्ठ निर्माण कहा गया है। बैकुण्ठ स्वर्गलोक को भी कहते हैं, किन्तु इस मन्वन्तर में उसका बनना भी श्री भागवत में लिखा है। इससे जान पड़ता है कि यह पृथ्वी पर कोई स्थान था। करमीर या तिब्बत में बैकुण्ठ का होना अनुमान होता है। कारसी किवयों ने भी करमीर के विषय में कहा है कि "अगर फिरदौस बर रूण जमीनस्त। हमीनस्तो हमीनस्तो हमीनस्त।" तिब्बत को भी बैकुण्ठ मानना युक्तियुक्त है। संस्कृत में बैकुण्ठ को त्रिविष्टप भी कहते हैं जो नाम तिब्बत से बहुत कुछ मिलता है। जो हो, राजा बिल का इन्द्र से शायद इसी लोक के लिये युद्ध हुआ। था। हरिवंश में कहा गया है कि जिस काल राजा बिल की फीज बैकुण्ठ विजयार्थ गयी थी, तब वह आसमान में छा गयो थी। इससे उसका किसी पहाड़ पर जाना अनुमान सिद्ध है। विष्णु पुराण के अनुसार स्वारोचिष, उत्तम, तामस तथा रैवत मनु प्रियन्नत के वंशज थे।

### चाक्षुष मन्वन्तर

चाद्धाष मनु उत्तानपाद के वंशज कहे गये हैं। ये छठवें मनु हैं। उपर्युक्त चारों मनु प्रियत्रत की २० वीं पीढ़ी के पीछे के हैं, सो चाद्धाष मनु का ३६ वाँ नम्बर योग्य समभ पड़ता है। इनके वंश वृद्ध से प्राय: तीस नामों का छूट जाना पाया जाता है। इस गिनती में इन चारों मन्वन्तरों में आठ राजे माने गये हैं, अर्थान् चार स्वयं मनु तथा उन चारों मन्वन्तरों में चार और राजे। श्री भागवत के अनुसार समुद्र मन्थन और बिल बन्धन चाद्धाष मन्वन्तर की मुख्य घटनाएँ हैं। बिल बन्धन के थोड़ा ही पीछे वैवस्वत मन्वन्तर प्रारम्भ होता है।

इससे जान पड़ता है कि हिरण्याच तथा हिरण्यकशिपु के भी युद्ध चाचुष मन्वन्तर के ही अन्तर्गत हैं, क्योंकि बिल हिरण्यकशिपु के प्रपौत्र थे, सो इन दोनों का अन्तर १०० वर्षों से अधिक का नहीं हो सकता, और बिल बन्धन चाद्धष मन्वन्तर के अन्त में होने से यदि यह मन्वन्तर प्राय: २०० वर्षों का हो, तो हिरण्याच आदि की कथाएँ इसी के अन्तर्गत पड़ेंगी।

पुरागों में कहा गया है कि देवताओं की माता अदिति हैं और दैत्यों की दिति तथा दानवों की दन्। ये तीनों बहनें थीं और अदिति के देवमाता होने से इन तीनों का आर्य महिलाएँ होना अनुमान सिद्ध है। इन तीनों के पित भी एक ही व्यक्ति कहे गये हैं अर्थात् कश्यप। यदि यह बात मान ली जावे तो दैत्यां, दानवों और देवताओं में कोई भी जाति भेद नहीं रह जाता, क्योंकि उनके मातृ श्रौर पितृ दोनों कुल एक ही हो जाते हैं। फिर भी यह बात सभी पौराणिक प्रन्थों से प्रकट है कि देवता हों का दैत्यों तथा दानवों से भारी जाति भेद था। इससे जान पडता है कि दिति और अदिति के पतियों के नाम कश्यप श्रवश्य थे. किन्तु वे दो व्यक्ति थे न कि एक ही। पुराणों में श्रदिति के पति का नाम सब जगह कश्यप लिखा हुआ है और वे इन्द्र के पिता कहे गये हैं, किन्तु ऋग्वेद में श्रादिति के पति का नाम दास है। इन्द्र का वर्णन अनेक ऐसे समयों में हुआ है जिससे सभी स्थानों पर उन्हें एक ही व्यक्ति मानने से काल-विरुद्ध दूषण त्र्या जावेगा । वेदों में इन्द्र देवता माने गए हैं किन्तु विनतियों में ऋार्यों द्वारा किये हुए बहत से कर्म भी इन्द्र द्वारा किये हुए माने गये हैं, जैसे कि भक्त लोग सभी के कर्म ईश्वर कुत मानते हैं। वेदों में प्राय: ऐसे कथन हैं कि इन्द्र, अग्नि आदि ने अमुक के लिये अमुक कार्य किया । ऐसे स्थानों पर वे कार्य उन्हीं राजाओं आदि के हैं श्रीर इन्द्रादि के नाम भक्ति के कारण कहे गये हैं। पुराणों में इस विचार का बहुत बड़ा विस्तार हुआ है। वहाँ इन्द्र की बड़ी सेनाएँ हैं श्रीर उनके कार्य महाराजात्रों के समान हैं। वैदिक इन्द्र कभी परा-जित नहीं हुये किन्तु पौराणिक इन्द्र कई बार हारे हैं। वैदिक इन्द्र के प्राय: सभी कर्म उच्चाशय पूर्ण हैं, किन्तु पौराणिक इन्द्र बहुत

से गहित कमों के कर्ता हुये हैं। फिर भी वैदिक इन्द्र के प्राय: सभी गुण पौराणिक इन्द्र में वर्त्तमान हैं। इन सब बातों से समभ पड़ता है कि पुराणों में इन्द्र का विचार वैदिक इन्द्र से उठकर आयों के प्रधान सम्राट में परिणत हो गया। महाभारत के शान्ति पर्व में आया है कि कोई सदा को इन्द्र नहीं रहता। बहुत से इन्द्र पहले हो चुके हैं और बहुतेरे आगे होंगे। यह बिल ने इन्द्र से कहा था। दुर्गा सप्तशती में आया है कि देवताओं को जीतकर महिषासुर इन्द्र हो गया। उसके पीछे वह पराजित हुआ।

दैत्यों, दानवों आदि के वंशों का कुछ कथन पोराणिक राजवंशों के अध्याय में हो चुका है। कुछ योरोपीय विद्वानों का मत है कि ऋग्वेद के समय पर्यन्त आर्थ लोग सरस्वती नदी के पश्चिम तक रहे और उसके पूर्व नहीं आये। इस कथन के प्रमाण में वे ऋग्वेद की उस ऋचा का सहारा लेते हैं जिसमें लिखा है कि सरस्वती नदी के पूर्व अनार्थों की बस्ती है। हमारी समफ में इससे केवल इतना सिद्ध होता है कि उस काल सरस्वती के पूर्व आर्थों का राज्य न था और वे इधर बसे कम थे, न यह कि वे इस ओर आते जाते ही थे। ऋग्वेद में यह भी लिखा है कि आर्थ लोग सौ सौ मस्तूलों के जहाज समुद्र पर चलाते थे। कुछ यारोपीय विद्वानों का मत है कि ये जहाज समुद्र पर चल कर केवल सिन्धु नदी पर चलते थे। हमारी समफ में यह विचार कुतर्क मात्र है। समफ पड़ता है कि सरस्वती के पूर्व अनार्थों की बस्ती बतानेवाली ऋचा चाजुष मन्वन्तर के प्रारम्भ काल की है और सारे वैदिक समय से भी सम्बन्ध नहीं रखती।

पौराणिक वर्णनों से अनुमान होता है कि वृत्र-बध दैत्य अभ्युत्थान से पहले हुआ। कहते हैं कि ९९ वृत्रों को इन्द्र ने सारा। कहीं कहीं वेदों में वृत्र के पहाड़ी दुगीं का कथन है जिन्हें इन्द्र ने विमर्दित किया। ये घटनाएँ चाज़ुष मन्वन्तर की समम पड़ती हैं। इस मन्वन्तर के प्राय: माध्यिमक समय में दिति पुत्र हिरएयकशिपु और हिरएयाच्च बड़े प्रतापी हुए। हिरएयाच्च की सहायता से विशेष बल प्राप्त करके बड़े भाई हिरएयकशिपु ने अपना राज्य बहुत विस्तीर्ण किया। कहा जाता है कि इसका आत्रु आरर्थ देश में भी पड़ा और इसने बहुत से

श्राय्यों को पद्च्युत कर दिया। पुराणों में इसके द्वारा तीने लोकों का जीता जाना कहा गया है, किन्तु बिल के समयवाले देवासर संगाम की भाँति कोई युद्ध इसके समय में नहीं कथित है। इससे समभ पड़ता है कि आर्ट्यों पर हरिएयकशिप का कुछ आतङ्क आवश्य पड़ा. किन्तु वे पूर्णतया पराजित नहीं हो पाये। इसका प्रभाव दिनें। दिन बढ रहा था कि इतने ही में अद्वितीय वीर हिरएयाच का वन में किसी बराह से सामना हा पड़ा, जिसके द्वारा वह मारा गया। बात से हिरएयकशिपु का राज्य कुछ बलहीन होकर डगमगाने लगा श्रीर श्राय्यों का प्रभाव बढ़ा। कुछ पिएडतों का विचार है कि वेद तथा ज़ेंदावस्ता के विवरणों से समभ पड़ता है कि देवासर भगड़ा फ़ारस श्रीर श्रक्षग्रानिस्तान में हुआ होगा। सम्भवतः हिरण्यकशिपु श्रीर बिल उत्तर पच्छिमी फारस या अफग़ानिस्तान के शासक हों। ऐसी दशा में समुद्र मन्थन भी उसी खोर की घटना निकलेगी और नागों का भी उस श्रोर ससर्ग बैठेगा। योग वाशिष्ठ में त्राया है कि विष्णु ने प्रह्लाद नामक किसी दैत्य को अन्तिम राजा बनाकर कहा कि उस दिन से दैत्य रुधिर पृथ्वा पर नहीं गिरने को था। बलि के बाबा प्रह्लाद राजा न थे, सो ये प्रह्लाद कोई दूसरे भी हा सकते हैं। जान पड़ता है कि विष्णु द्वारा इस सन्धि के पीछे आर्थ्य भारत में चले आये। आगे कथा का डार फिर से उठाया जाता है। इन्द्र इस काल एक आर्य्य सम्राट-वंश की उपाधि समभ पड़ती है। भविष्य में प्रह्लाद भी इन्द्र हांगे। इससे उनकी उन्नति की मलक मिलती है। पद्मा. सृष्टि खएड ७३ में उन को सरत्व प्राप्ति भी लिखी है। ये बलि के ही बाबा थे. सो इन्हों की उन्नति प्राह्य है।

श्री भागवत में लिखा है कि हिरएयकशिपु का पुत्र प्रह्लाद बड़ा ही विद्युभक्त था श्रीर इसी बात पर पिता पुत्रों में विरोध हुआ, जिससे नृसिंह भगवान द्वारा हिरएयकशिपु मारा गया। इस कथा में दो प्रधान द्यापित्तयाँ हैं। एक तो यह कि एक थोड़े से मतभेद पर इतना भारी राजा अपने पुत्र को मारने ही को क्यों उद्यत होता १ दूसरे जिस काल का यह वर्णन है तब तक विद्यु भिक्त का विचार ही भारत में भली-भाँति नहीं उठा था। यह विचार वैदिक समय से पीछे का है और

प्रह्लाद वैदिक समय के आरम्भ में हुये। श्री भागवत पुराण की अपेता हिरवश बहुत पुराना और अधिक माननीय है। उसमें प्रह्लाद भक्त अवश्य कहे गये हैं, किन्तु पिता पुत्र का कोई विरोध नहीं लिखा है। जान पड़ता है कि जब हिरण्याच के निधन से हिरण्यकशिपु का बल कुछ मन्द पड़ गया, तब अपने विविध नेताओं में ऐक्य उत्पन्न करके आर्थों ने दल बल समेत इस पर आक्रमण किया। भारी युद्ध हुआ जिसमें दैत्यों की पराजय हो गयी और स्वयं हिरण्यकशिपु नृमिंह नामक एक वीर आर्थ पुरुष के हाथ से मारा गया। अब दैत्यों का हत शेष दल पूर्व की और भाग गया।

देत्यों में प्रह्लाद और तत्पुत्र विरोचन ने कोई राजनैतिक महत्ता प्राप्त नहीं कर पाई, किन्तु विरोचन का पुत्र विल बड़ा पुरुषार्थी हुआ। इसने अपने पिता और पितामह के जीवनकाल में भी प्रबन्ध करना आरम्भ करके देत्यों के बल को बहुत बढ़ाया और इनके नए निवास स्थान में एक राज्य सा स्थापित कर लिया। बिल ने इस उत्तमता से प्रबन्ध किया और दैत्यों के मुरमाये हुये बल को ऐसा जागृत किया कि इन सभों ने सर्वसम्मित से उसको राजपद अपित किया। विरोचन और प्रह्लाद की भी अनुमित बिल के राजा बनने ही में थी। बिल ने राजपद पाने के पीछे और भी उत्साह से प्रजापालन तथा दैत्य बल वर्द्धन में मन लगाया। उसने इस कौशल से काम किया कि दैत्यों तथा दानवों का महत्व दिनों दिन बढ़ने और साम्राज्य संगठित होते हुये भी इन लोगों का नागों तथा आययों से कुछ भी वैमनस्य न होने पाया। इसका पुत्र युवराज वागासुर भी बड़ा प्रतापी युद्धकर्ता था। स्वयं राजा बिल राजनीतिज्ञता, पुरुषार्थ, न्यायपियता, धर्म, दान आदि गुगों में एक ही था।

जब तक हिरएयकशिपु के समय में पराजित होकर दैत्यों ने बिल के काल में फिर से उन्नति प्रारम्भ की. तब तक उधर आय्यों ने बहुत बड़ी महत्ता प्राप्त कर ली। नागों से अब तक इनका साधारण मेल था. किन्तु अब यातायात के बहुत अधिक बढ़ जाने से वे इनके प्रगाढ़ मित्र हो गए। नाग लोग शायद बाहर के निवासी थे और बहीं से आकर बंगाल में बसे। अपने लोक में समुद्र माग द्वारा प्राय: जाते चाते रहने तथा व्यापार पटु होने के कारण यह लोग समुद्र यात्राच्यों में विशेष अभ्यस्त होंगे।

जब आर्ट्यों का समुद्र पर आना जाना बढ़ा तब नागों सहायता से इन्होंने दूर देशों में यात्रा करने के विचार किये। इस विचार में दैत्य लोग भी सम्मिलित हुये ख्रौर ख्राय्यों, दैत्यों एवं नागों ने मिलकर समुद्र मन्थन का कार्य प्रारम्भ किया। इसका वर्णन पुराणों में दार्ध्वान्तिक है। उनमें लिखा है कि शेषनाग ने मन्दराचल उखाड़ कर समुद्र के किनारे रक्खा, वासुकी नाग रस्सी बने, मन्दरा-चल मथानी त्र्यौर देव दैत्य मथने वाले । इस प्रकार प्रचुर परिश्रम से समुद्र से चौदह रत्न प्राप्त हुये, अर्थात् लद्दमी, कौस्तुभमणि, रम्भा, वारुणी, श्रमृत, पांचजन्य शंख, ऐरावत हाथी, कल्पवृत्त, चन्द्रमा, कामधेनु, शाङ्किधनुष, धन्वन्तरि वैद्य, विष, और उच्चै: अवस घोड़ा। इसी वर्णन को साधारण गद्य में लिखने से समभ पड़ता है कि आरयों. दैत्यों श्रौर नागों ने मिलकर समुद्र द्वारा संसार यात्रा का विचार किया। इस पर शेषनाग ने जहाज बनाने के लिये मन्दराचल की इतनी लकड़ी समुद्र के किनारे मँगाई कि मानो पहाड़ का पहाड़ े. ही समुद्र तट पर द्या गया। नागों के दूसरे सरदार वासुकि ने रस्सी मस्तूल आदि लगा कर जहाजों को सजाया. और तब नागों की सहायता से दैत्यों और आय्यों ने सारे संसार में समद बात्राएँ कीं। इन यात्रात्रों में उन्हें भाँति-भाँति के पदार्थ प्राप्त हए जिनमें चौदह रत्न प्रधान थे। इन रत्नों में चन्द्रमा भी एक था। इससे जान पड़ता है कि इन्हें चन्द्रमा के समान चमकनेवाला कोई रत्न मिला जिसका नाम चन्द्रमा रक्खा गया, अध्यवा समुद्र पर चन्द्रो<mark>द्</mark>य देख इन्होंने चन्द्र को समुद्र से ही उत्पन्न मानकर उसे भी यात्रा द्वारा प्राप्त एक रत्न समभा। समुद्र यात्रा द्वारा प्राप्त पदार्थों के बटवारे में अ। र्यों का दैत्य, दानवों से कगड़ा हो गया यहाँ तक कि युद्ध भी हो पड़ा। राजा बलि को इस युद्ध में पराजित होकर अपने देश में भाग श्राना पड़ा। फल यह हुआ कि समुद्र मंथन द्वारा दैत्यों को केवल सुरा प्राप्त हुई और शेष मुख्य मुख्य वस्तुएँ आर्च्यों को मिलीं। नागों को भी इन लोगों ने प्रसन्न रक्खा। जान पड़ता है कि यद्यपि नागों ने

समुद्र मन्थन में आर्ट्यों तथा दैत्यों को सहायता दी, तथापि प्रधानता उन्हीं लोगों की थी और उन्हीं में भगड़ा भी हुआ, अथच नाग लोग एक भी रक्ष न पाकर केवल अन्य सम्मान से प्रसन्न रहे।

राजा बिल ने अपने प्रपितामह के निधन का बैर छोड़कर अप्राप्यों का साथ दिया था, किन्तु फल कुछ भी न निकला अपौर पूरा परिश्रम करके समुद्र मन्थन में दैत्य लोग ख़ाली हाथ रहे। आर्र्यों की इस धीं गाधीं गीतथा स्वजात्यपमान से रुष्ट होकर बिल ने युद्ध की ठानी। इस विचार में सारे दैत्य दानवादि सहमत हुए अप्रौर प्रह्लाद तक ने न केवल इसका ऋनुमोदन किया. वरन प्रगाढ़ भक्ति को भी किनारे रखकर अपनी जाति का अपमान मिटाने के विचार से रण स्थल में स्वयं युद्ध करने की सम्रद्धता दिखलायी। राजा बिल ने स्रब दूना उत्साह पा रणोन्मत्त होकर रणस्थल में रणचण्डी को तृप्त करने के लिए सेना सजने की आज्ञा दी। दैत्य दल में प्रधान लोग निम्नानुसार थे:—महापद्मिनी, पद्म, कुम्भ, कुम्भकरण, कांचनात्त. कपिकन्घ, त्तिति कम्पन, मैनाक, ऊर्धवक्र, सितकेश, विकच, सुबाहु, सहस्रवाहु, व्याचाच्च, वज्रनामि, एकाच्च, गजस्कन्ध, गजशीर्ष, कालजिह्वा, कपि-लाच्च, धेनुक, युवराजबाण, अनायुषा-पुत्रवलि, नमुचि, यम, पुलोमा, हयप्रोव, प्रह्लाद, शम्बर, अनुह्लाद, ( प्रह्लाद का भाई ), विरोचन (बर्लि का पिता), विषपवी, बित्र, कनकबिन्दु, कुजंभ, आसिलोमा, एकचक, राहु, विप्रचित्ति दानव, केशी दानव, हेममाली, मय, वृत्रासुर श्रादि । जो ब्राह्मण लोग इनके पुरोहित थे वे भी युद्ध में गए । इन्द्र के सहायक निम्नानसार थे:-विद्याधर, गन्धर्व, यत्त्र, डम्बर, तुम्बर, किन्नर, नाग, त्रादि । बड़ा भारी युद्ध हुन्ना न्त्रौर देव (न्न्नार्य) पराजित हो कर पूर्व दिशा को भाग गए । इसी युद्ध को देवासुर संप्राम कहते हैं । इसमें मय, शम्बर, प्रह्लाद और बलि की प्रधानता रही। मय और शम्बर विशेषतया मायावी कहे गए हैं। यह शम्बर दिवोदास के समय के शम्बर से इतर मालूम पड़ता है। देवतात्रों के पूर्व दिशा में भागने से विदित होता है कि वे अपने देश में न जाकर नाग लोक में या अप्रक्षानिस्तान की आरेर गए। इस प्रकार बिल ने आर्ट्यों और नागों को पराजित करके तीनों लोकों की धर्म सहित पालना की। तीनों लोकों से किस देश का प्रयोजन है सो श्रानिश्चित

बिल से पराजित होकर आर्थ्य लोग न केवल दैत्य लोक का वरन अपने देश का भी राज्य खो बैठे। अब इन्हें किसी अच्छे नेता की खोज पड़ी। बहुत ढूँढ़ खोज के पीछे इन्होंने कश्यप के पुत्र भगवान वामन को परम प्रवीस पुरुष पाकर उनकी शरस ताकी श्रीर उन्होंने भी स्वजाति प्रेमवश अपने पराजित भाइयों का पत्त प्रहण किया। बहुत मन्त्रगा के पीछे त्राय्यों ने यह निश्चय किया कि भगवान वामन बिल के यहाँ जाकर उसे किसी प्रकार से राज्य च्युत करें। उधर का पता लगाने से इन्होंने जाना कि बलि ऋश्वमेघ यज्ञ करता है। इस श्रवसर को श्रौर भी शुभ समक्ष कर भगवान वामन ने श्रार्थ्य पुरोहित बृहस्पति को साथ ले दैत्यपित के यज्ञस्थल में जाकर बिल की प्रशंसा करते हुए तत्कालिक प्रचलित रीति से चढ़ी बढ़ी यज्ञ विधि कही। यह सुनकर शुक्राचार्य्य त्रादि बलि के पुरोहित निरुत्तर हुए। यह देखें राजा बिल ने परम प्रसन्न हो वामन की प्रशंसा की और उन्हें यथा-रुचि वर देने का प्रसाकिया । भगवान ने तीनों लोक दान में माँगे श्रौर सभी से मना किए जाने पर भी राजा बिल ने ऋपना बचन तोड़ना पसन्द न किया ऋौर यही कहा कि ऐसा दान पात्र ऋाज तक किसी ने नहीं पाया। यह कह कर उसने अपनी सारी अलप **अनल्प पृ**थ्वी वामन भगवान को दे दो । अब दैस्यों ने आर्यों का अधिकार रोकना चाहा, किन्तु बिल की सहायता सके और आर्ट्यों तथा नागों ने जमा लिया । पर अधिकार सारी प्रथ्वी ने बिल को नागपाश से बाँधकर सुतल नामक देश में नागों के पहरे में क़ैद कर दिया। इस प्रकार आर्ट्यों का साम्राज्य सारे देश में फिर फैल गया। इस भांति चा जुष मन्वन्तर के अन्त में आर्थ्यां का प्रभाव खूब बढ़ गया। पुरागों में लिखा है कि वामन भगवान ने बिल से केवल तीन पैग पृथ्वी मांग कर तीनों लोक तीन ही पैग में नाप लिये। ऋग्वेद में भी विष्णु के तीन पैगों का बहुत कथन है, यदापि उसमें वामन का नाम नहीं आया है । जान पड़ता है कि वामन ने किसी प्रकार लम्बे डगों का प्रभाव दिखलाया। शत पथ ब्राह्मण में लिखा है कि वामन ने लेट कर सारी पृथ्वी नापी। इसके पीछे किसी दैत्य सरदार प्रह्लाद की अध्यक्तता में आर्ट्यों की दैत्य दानवों से विष्णु द्वारा अन्तिम सन्धि हुई, जैसा कि उपर कहा जा चुका है। ये प्रह्लाद वाहे बिल के पितामह ही हों चाहे कोई दूसरे। लिखे एक ही प्रह्लाद हैं। चाजुष मन्वन्तर की कथा महाभारत और विशेषतया हरिवंश के आधार पर लिखी गई है। आदिम भाग दुर्गापाठ से आया है।

#### वैवस्वत मन्वन्तर

इसी समय से वैवस्वत मन्वन्तर का प्रारंभ होता है, जो अब तक चल रहा है। वास्तव में चान्नुष मन्वन्तर ही अन्तिम है और वैवस्वत मन्बन्तर के प्राय: अनन्त होने से चालुष तक ही मन्बन्तरों के अनुसार कालगणना हो सकती है, तथा वैवस्वत के आरम्भ से नये प्रकार से गिनती करनी पड़ेगी। इसी काल से नवीन आर्थ्य धारा के आगमन से नया युग भी आरम्भ होता है । महर्षि वाल्मािक ने लिखा है कि प्रसिद्ध अयोध्या नगरी वैवस्वत मन ही न बसायी । पुराणों में कहीं कहीं यह भी लिखा है कि मनु पुत्र इच्वाकु ने यह पुरी बसायी। चाज्रुष मन्वन्तर ही में वैदिक समय प्रारम्भ होता है। हम देखते हैं कि पहले आरुयों की यह दशा रही कि स्वायंभुव में इन्होंने उत्तरी भारत जीता, अन्य देशों और महाद्वीपों को विजयिनी धारायें भेजी स्रौर जङ्गलों को जलाकर निवास योग्य भूमि निकाली एवं कृषि की उन्नति की। आर्य शब्द का अर्थ हो कुषक है। स्वारोचिष, उत्तम, तामस तथा रैवत मन्वन्तरों में ये लाग धीरे घीरे फैलते गर्य, यहाँ तक कि बहुत सा देश आरखों के अधिकार में आगया और इनकी सभ्यता का अनुकरण करके प्राचीन भारतीयों तथा नागों ने भी कड़ीं कहीं अपने राज्य जमाये। चान्नुष मन्वन्तर के डेढ़ दो सौ वर्षों में छार्ट्यों ने छोर भी बढ़ कर अपना शासन फैलाया तथा दैत्य दानवा आदि की अध्यत्तता में अनार्य लोग मध्य स्त्रौर पश्चिमी भारत में बसने लगे। स्त्रब हम वेदों के

सहारे समाज का कुछ वर्णन करके क्रमबद्ध इतिहास को फिर से उठावेंगे। इसी स्थान पर भारत में ऋाने वाली पहली ऋार्य्य धारा का इतिहास समाप्त होता है. ऐसा हमारा विचार है। अब तक के छवो मनु एक ही घराने के थे। वैवस्वतमनु से इनका वैवाहिक श्रादि कोई सम्बन्ध नहीं मिलता। वैवस्वत के पिता सूर्य दत्त के दौहित अवश्य थे, किन्तु ये दत्त चा जुष वंशी अन्तिम राजा ही थे सो अनिश्चित है। पहली धारा ने भारत में बस कर तथा आदिम निवासियों को जीत कर यहाँ अपना प्रभुत्व फैलाया। अनितम मन्वन्तर के मनु स्वयं वैदिक ऋषि थे और उनके वंशधरों में पृथुवैन्य अवश्य ही ऋषि थे तथा वेन और ध्रुव भी हो सकते हैं। पहले पांच मन्वन्तरों में कोई वैदिक ऋषि न था। अतएव हम देखते हैं कि छवो मन्वन्तरों में अन्तिम चाज़ुष न केवल राजनीतिक विस्तार में गरिमापूर्ण था, वरन उसमें वैदिक गान भी होने लगा। इस काल प्रथम आर्य्यधारा के साथ कुछ दैस्य दानव भी शायद इधर आये हों, किन्तु चान्नुष मन्वन्तर का देवासुर युद्ध शायद कारस और अक-गानिस्तान से ही सम्बद्ध हो। **उपयुक्त अन्तिम सन्धि के पीछे दसरी** आर्य्य धारा का भारत में आना समक्त पड़ता है।

# छठवां ऋध्याय

प्राय: २००० बी० सी० से ६५० बी० सी॰ तक

# ऋग्वेद ( प्रथम मएडल ) एवं वेदांग

भारत का ख्रादिम इतिहास वेदों के सहारे ही लिखा जा सकता है। इसिलये स्थालीपुलाकन्यायेन इनका कुछ दिग्दर्शन पाठकां को कराना उचित समक पड़ता है। इसमें किठनता यह है कि वेद-मन्त्रों के ख्रनुवादों में पृथक मत वाले मनुष्य ख्रपने ख्रपने मतानुसार खर्थों में खींचतान करते हैं, सो ख्रसली खर्थ जानना सुगम नहीं है। हमने विशेषतया सायणाचार्य्य का प्रमाण माना है और यथासाध्य मतभेद वाले स्थानों पर किसी भी मत की ख्रोर न कुक कर निर्विवाद मन्त्रों ख्रादि का ख्रधिक सहारा लिया है। हमारा तात्पर्य किसी भी मत को पुष्ट ख्रथवा ख्रपुष्ट प्रमाणित करने का नहीं है, वरन हम पाठकों को निर्विवादात्मक मन्में बतलाने की इच्छा रखते हैं कि जिसमें लोग यह जान जावें कि इन पुनीत प्रन्थों का ख्राशय क्या है ख्रथच इनके वर्णन ख्रीर विषय कैसे हैं ?

जैसा कि सभी लोग जानते हैं, वेद चार हैं श्रर्थात् ऋक, यजुष, साम श्रीर श्रथर्व। पंडितों ने सब से श्रिधिक उपयोगी ऋग्वेद को समका है श्रीर इस पर श्रिधिक परिश्रम भी हुश्रा है।

चारों वेदों के अतिरिक्त सारे ब्राह्मण प्रनथ भी वेदों के अग हैं।
ये गणना में अब प्राय: ७० रह गये हैं। पंडितों का मत है कि बहुत
से ब्राह्मण प्रनथ लुप्त हो गये हैं। वेदों के प्रसिद्ध भाष्यकार सायणाचार्य्य १४ वीं शताब्दी में थे। यद्यपि इनको हुये प्राय: ६०० वर्ष ही
हुये हैं, तथापि इनके समय में भी एक वह ब्राह्मण प्रनथ प्राप्त था जो
अब अप्राप्य हो गया है। ब्राह्मणों ही के अन्तर्गत उपनिषत् प्रनथ
हैं। इनके विषय ब्राह्मण प्रनथों के शेष भागों से विलकुल पृथक हैं
१२

क्यों कि इनमें ज्ञान कथन है और ब्राह्मणों के शेष भागों में कर्मकांड की प्रधानता है। उपनिषत् लगभग १९९४ हैं, जिनमें १२५ के लगभग अथवें वेद से सम्बन्ध रखते हैं। प्राय: १५० उपनिषत् प्राचीन और महत्वपूर्ण हैं। इनमें भी १० की प्रधानता है। इन सब के वेदांश होने पर भी सुगमता के लिये हम केवल संहिता भाग को वेद कहते हैं और ऐसा ही आगो भी करेंगे।

हिन्दू धर्मानुसार वेद श्रनादि हैं, अर्थात् किसी ने इन्हें कभी बनाया नहीं । ये ऋषियों को आप से आप भासित हुये। इस-त्तिये इनका किसी समय में बनाया जाना कहना हिन्दू धर्म के प्रति-कूल है। पहले तीन ही वेद प्रधान थे और अथर्व की गणना वेदों में ने थी। इसीलिए वेदत्रयी आदि के कथन हिन्दू प्रन्थों में प्रायः पाये जाते हैं। धीरे-धीरे अथर्व की भी गणना वेदों में होने लगी। ऐतेरेय ब्राह्मण, ऐतरेयारण्यक, बृहदारण्यक तथा शतपथ ब्राह्मण में केवल तीन ही वेद कहे गये हैं। छान्दोग्य में भी ऐसा ही है और अथव-को इतिहास माना गया है। साम ऋौर ऋथव के ऋारएयक नहीं हैं। वेद वर्त्तमान रूप में सदा से न थे, वरन वेदव्यास ने इन्हें जनमेजय के समय सम्पादित करके वर्तमान रूप दिया। इसका आधार बारहवें श्राध्याय के श्रान्त में है। वेद के विभाग करने ही से उनको व्यास उपाधि मिली । विष्णु पुराण के चौथे खरड में लिखा है कि द्वापरयुग में कुष्ण द्वैपायन ने वेद को एक से चार किए और इसी प्रकार पहले के व्यास लोग भी करते आये थे। विष्णु पुराण के अनुसार समय समय पर २८ व्यास हुए। यही मत ऋन्य प्रकार से भी स्थिर होता है जैसा कि आगे दिखलाया जायगा। भगवान वेदव्यास से पहले भी एक बार ऋथर्वण ऋषि वेदों का सम्पादन कर चुके थे। वेद के चार विभाग होने पर पैल ने ऋग्वेद सीखा, वैशम्पायन ने यजुर्वेद, जैमिनि ने सामवेद और समन्तु ने अथर्ववेद । प्रत्येक मंत्र का नाम नाक है। समय पर इन ४ ऋषियों के शिष्यों में कई भेद हो गए जिससे वेदों की अनेकानेक शाखाएँ स्थिर हुईं। वेदों और ब्राह्मणों से इतर ४ उप-वेद, ६ वेदाङ्ग श्रीर कई उपाङ्ग हैं। ऋग्वेद का उपवेद श्रायुर्वेद है. यजुर्वेद का धनुर्वेद, सामवेद का गान्धव वेद स्रौर अथववेद का अर्थ-

शास्त्र । ६ वेदाङ्गों में शिचा, ब्याकरण, निरुक्त, कल्प, ज्योतिष श्रीर छन्द हैं। पुराण, न्याय, मीमांसा श्रीर धर्मशास्त्र नामक चार उपांग हैं। ये बिस्तार नवम शताब्दी बी० सी० से पीछे के हैं, किन्तु विषय की पूर्णता दिखलाने को इनका खाभास मात्र यहाँ कहा गया है।

त्रायुर्वेद के विद्वान ब्रह्मा, **रु**द्र, विवस्वान, द्त्त, त्र्रश्विनीकुमार, यम, इन्द्र, धन्वन्तरि, बुद्ध, च्यवन, आत्रेय, अग्निवेश, भेर या भेल, जातुकर्ण, पराशर, शीरपाणि, हारीत, भरद्वाज त्रौर सुश्रुत ( विश्वामित्र के पुत्र ) थे । विदेहराज जनक ने ''वैद्य संदेह भंजनम्' ग्रंथ लिखा। इसी प्रकार अगस्य ने "द्वैध निर्णयतंत्रम्", जावाल ने "तन्त्रसारकम्', जाजलि ने ''वेदांगसार'', पैल ने ''निदान'', कवथ ने "सर्वधर्मतन्त्रम्", काशिराज ने "चिकित्साकौमुदी" धनवन्तरि ने ''चिकित्साबलविज्ञानम्'', बनारस के दिवोदास ने ''चिकि-त्सादर्पण्' आदि प्रनथ लिखे। विश्वामित्र के पुत्र सुश्रत ने दिवोदास से वैद्यक सीखी। वे शरीरशास्त्र में निपुण हो गए। गोमांस को सुश्रुत श्रीर चरक ने भद्दय लिखकर उसको भारतवर्ष की जलवायु के प्रतिकूल बतलाया। नकुल और सहदेव भी अच्छे वैद्य हो गए हैं। धनुर्वेद विश्वामित्र का बनाया हुआ है। उसमें आयुध ४ प्रकार के लिखे हैं, अर्थात् मुक्त, अमुक्त, मुक्तामुक्त और मन्त्रमुक्त । गान्धर्व वेद के अन्त-र्गत ही नाट्यशास्त्र है। गायन के आचार्य नारद थे। महेश के कहने से नृत्य का अराग्भ हुआ। नाट्यशास्त्र को भरत मुनि ने लिखा। त्रर्थशास्त्र की शास्त्रायें नीतिशास्त्र, शालिहोत्र, शिल्पशास्त्र, सूपशास्त्र श्रादि ६४ कलाएँ हैं। नीतिशास्त्र के रचयिता शुक्र, बिदर, कामन्दक, चाणक्य आदि हैं।

शित्ता से उच्चारण की रीति ज्ञात होती है। व्याकरण से शब्दों श्रीर वाक्यों के सम्यक प्रयोग की विधि का ज्ञान होता है। पाणिनि ऋषि शित्ता छौर व्याकरण के सब से श्रेष्ठ आचार्य हैं। इनकी माता देवल दात्ती थी। ये शलातुर में रहते थे। कोई इनका जन्मस्थान तुरी बतलाते हैं। ये आकराान थे। इनका व्याकरण संसार भर में सब से छोटा एवं सर्वाङ्गपूर्ण है। कात्यायन और पतञ्जलि भी व्याकरणाचार्य थे। कात्यायन गोमिल गोणिका के पुत्र और सौनक के शिष्य नन्द

वंश के मन्त्री थे। ये चौथी शताब्दी बीठ सीठ में हुए। इन्होंने शुक्त यजुर्वेद पर एक २६ अध्यायों का श्रीत सूत्र भी लिखा । आरम्भ में इन्द्र, चन्द्र, महेश और ब्रह्मा ने मिलकर श्रचर श्रौर व्याकरण बनाये। निरुक्त से वेदों में प्रयुक्त शब्दों की व्युत्पित्त एवं ऋर्थ का ज्ञान होता है। यास्क इसके प्रथम आचार्य हैं। कल्प में वेदकर्मी के क्रम का ज्ञान है। कल्प की मुख्य तीन शाखाएँ हैं, अर्थात् श्रीतसूत्र, गृह्यसूत्र, त्र्यौर धर्मसूत्र । श्रौतसूत्रके त्राचार्य लात्यायन, द्राह्यायन त्रादि हैं। आश्वलायन, गोभिल, पारस्कर आदि गृह्यसूत्र के आचार्य हैं तथा बोधायन, आपस्तंब, कात्यायन आदि धर्मसूत्र के । ज्योतिषशास्त्र से समय का समुचित ज्ञान होता है। इसमें तिथि, बारादि जानने की रीति निर्दिष्ट है। सूर्य, चन्द्र आदि प्रहों की गतियाँ गणित द्वारा बतलाई गई हैं। पाराशरी संहिता ज्योतिष का पहला प्रनथ है। इन्होंने यवनादि जातक का उल्लेख किया है। गर्ग ने इनसे प्रायः १०० वर्ष पीछे शकों के समय में गर्ग संहिता बनाई। आर्थ भट्ट ने सन् ४७६ में जन्म लिया। इतका प्रन्थ प्रसिद्ध है। ये शाकद्वीपी ब्राह्मण थे। इन्होंने पृथ्वी का घूमना लिखा है और पृथ्वी के विस्तार का प्राय: ठीक ठीक निर्णय करके सूर्य, चन्द्र प्रहरण के उचित कारण भी बतलाये हैं। बराह मिहिर भी शाकद्वीपी थे। ये सन् ५०२ में मालवे में हुये। इन्होंन बृहत्संहिता लिखी। इसमें भूगोल, खगोल, गणित, बनस्पति त्रौर प्राणि विद्या का भी वर्णन है। ब्रह्मस्फूट सिद्धान्त के रचयिता कदाचित् ८ वीं शताब्दी के हैं। इन्होंने गिएत और फलित दोनों प्रकार का ज्योतिष लिखा। बारहवीं शताब्दी में भास्कराचार्य ने सिद्धांत शिरोमणि, लीलावती ऋौर बीजगणित ग्रंथ रचे। उनका कहना है कि जब लंका में प्रात: काल होता है तो रोम में दोपहर। लल्लु, श्रीधर आदि भी अच्छे ज्योतिषकार थे। श्रीधर स्वामी तथा अन्य ज्योतिषियों का कथन है कि महाभारत युद्ध समय सप्तर्षि मघा नत्तत्र पर थे श्रीर नन्द-राज्य के समयं पूर्वाषाढ पर अप्राचुके थे। वे एक नत्तन्न पर १०० वर्ष रहते हैं। सप्तर्षियों से जिस दिशा में ध्रुव पड़ते हैं, उसकी विपरीत दिशा में त्राकाश में एक सीधी रेखा खींची जाने से वह नचत्र राशि में से जिस को काटे उसी

पर सप्तर्षि की स्थिति मानी जाती है। यास्क ने कहा कि चन्द्रमा में सूर्य से प्रकाश पहुँचता है। संजय ने घृतराष्ट्र से कहा कि जब चन्द्र पर पृथ्वी की छाया पड़ती है तब उसकी गोलाई जान पड़ती है। ब्रह्मा, मरीचि, श्रित्र, श्रंगिरस, पुलस्त्य, वशिष्ठ, कश्यप, भर्ग, नारद, बृहस्पित, विवस्वान, सोम, भृगु, मनु, च्यवन श्रादि भी ज्योतिषी थे। पौराणिक भूगोलों में ७ द्वीप हैं अर्थात जम्बू. शाक, शाल्मिल, पुष्कर, प्लच, कुश श्रोर कोंच। छन्द शास्त्र के श्राचार्य शेषनाग थे। छन्द दो प्रकार के हैं अर्थात् लै। किक श्रोर श्रले। किक। वेद में श्रले। किक छन्द हैं श्रोर साधारण प्रन्थों में लै। किक। इस दोनों का वर्णन पिङ्गल नाग ने 'छन्दो निवृति प्रन्थ' में किया। इसो से छन्द प्रन्थों को प्राय: पिङ्गल भी कहते हैं।

पुराण १८ और उपपुराण भी १८ हैं। न्यायशास्त्र के मुख्य आचार्य गौतम और वैशेषिक के कणाद हैं। पुराणों में कणाद को उल्क और गौतम को अपचयाद लिखा है। गौतमीय न्याय पर वात्स्यायन का न्याय है और वैशेषिक पर प्रशस्तपाद का। न्याय शास्त्र के अन्य आचार्यों में वाचस्पति मिश्र (८ वीं शताब्दी) उदयन (१२ वीं शताब्दी) रघुनाथ, शिरोमणि व पचधर मिश्र (१४ वीं शताब्दी) और गणेश, जगदीश, विश्वनाथ तथा शंकर मिश्र (१६ वीं शताब्दी) प्रसिद्ध हैं। मीमांसा निर्णय को कहते हैं। पूर्व मीमांसा जैमिन की तथा उत्तर मीमांसा व्यास की है। शवर खामी पूर्व मीमांसा के भाष्यकार थे। कुमारिझ भट्ट और प्रभाकर भी पूर्व मीमांसावादी थे। शंकराचार्य, रामानुजचार्य, मध्वाचार्य, वल्लभाचार्य, विज्ञानभिद्ध, निम्बार्काचार्य, रामानुजचार्य, मध्वाचार्य, वल्लभाचार्य, विज्ञानभिद्ध, निम्बार्काचार्य, उत्तर मीमांसा के भाष्यकार हैं। धर्मशास्त्र के सांख्य और योग उपभेद हैं। किपल भगवान सांख्य के ऋषि थे और पतंजिल योग के। व्यास ने योग सूत्रों पर भाष्य रचा। श्वेताश्वतरोपनिषत् में किपल को परमिष्ठ कहा गया है।

शतपथ ब्राह्मण में लिखा है कि ऋग्वेद की उत्पत्ति श्राग्न से हुई, यजुर्वेद की वायु से श्रीर सामवेद की सूर्य से। इतिहासों श्रीर पुराणों को पांचवाँ वेद कहते हैं। यजुर्वेद के शुक्ल श्रीर ऋष्ण नामक दो भेद हैं। इनकी उत्पत्ति इस प्रकार हुई कि वैश्यम्पायन के शिष्य याज्ञवल्क्य ने अपने गुरु के सामने अहंकार पूर्ण बचन कह दिया। इससे रुट होकर गुरु ने आज्ञा दी, "तू मेरी सब विद्यायें छोड़ दे।" इस पर याज्ञवल्क्य ने अपने पेट से यजुर्वेद उगल दिया। उसमें ख़ून लगा हुआ था। इससे वैश्यम्पायन के अन्य शिष्यों ने उसे तीतुर बन कर चुन लिया। तब से यह उगला हुआ वेद ऋष्ण अथवा तैत्तिरीय कहलाने लगा। फिर सूर्य की आराधना करके याज्ञवल्क्य ने दूसरा यजुर्वेद पाया, जिसमें कुछ ऐसी ऋचायें थीं जो वैशम्पायन भी नहीं जानते थे। यह शुक्ल यजुर्वेद कहलाया। इन दोनों में अन्तर

बहुत थोड़ा है।

वेदों के शब्द हजारों वर्षों से हमारे यहाँ जैसे के तैसे चले आते हैं। इनमें एक मात्रा की भी तबदीली नहीं हुई है। इन्हें स्थिर रखने के लिये बहुत बड़े प्रयत्न किये गये, क्योंकि इन शब्दों तक में प्राचीन काल से बड़ी पवित्रता मानी गई है। सब से पहली युक्ति का पद-पाठ है। इसके द्वारा वेदों की प्रत्येक ऋचा का प्रत्येक त्रालग त्रालग लिखा जाकर रिचत किया गया। दूसरी युक्ति क्रम-पाठ की है। इसमें शब्द के प्रथम और अन्तिम अन्तर को छोड़ कर प्रत्येक अवर दो बार लिखा गया: जैसे यदि "अव दल लिखना हुआ तो अब, बद, दल, इस प्रकार लिखा गया। इससे भी बद्कर जटा-पाठ हुआ जिसमें अबदल यों लिखा जाता है: - अब, बन्न, अब, बद, दब, बद; दल, लद, दल। इस पर भी ऋषियों को संतोष नहीं हुआ और उन्होंने जटा-पाठ से भी बढ़ कर घन-पाठ निकाला, जिसका क्रम यों हैं:--- श्रव, बग्र, ग्रवर, दबग्र, ग्रवर; बद, दब, बदल इत्यादि। पाठ के भी कई नियम बनाये गए जिनके नाम उदात्त, अनुदात्त और स्वरित हैं। इस प्रकार वेदों के उचित प्रकारेण पाठ करने श्रौर उनके एक एक अन्नर को यथाक्रम स्थिर रखने में हमारे ऋषियों ने पूरा परिश्रम किया। पंडितों का विचार है कि वेद का अनितम पाठ छठी शताब्दी बी० सी० से दृढ़ हैं। धीर धीरे वेदों की शाखायें बढ़ने लगीं. यहाँ तक कि पुराणों के अनुसार ऋग्वेद की १६ संहिताएँ हो गयी, यजुर्वेद की १०१, सामवेद की १००० और अथर्ववेद की ९। ऐतिहा-सिक दृष्टि से ऋग्वेद, अथववेद और शतपथ ब्राह्मण परमोपयोगी हैं।

ऋग्वेद सब से पुराना है ऋौर इसकी महिमा सभी वैदिक ग्रंथों से बढ़ी चढ़ी है। इसिलिये वेदों का सिवस्तार वर्णन अब हम ऋग्वेद से ही उठाते हैं। इसमें दस मुख्य विभाग हैं जिन्हें मण्डल कहते हैं। इनमें पहले ऋौर दसवें मण्डल सब से बड़े हैं। प्रत्येक मंडल में बहुत से सुक्त हैं और प्रत्येक सुक्त में बहुत सी ऋचायें। छोटे सुक्तों में चार ही छै: ऋचायें हैं. पर एक मंडल के एक सुक्त में ५२ ऋचायें तक हैं। अधिकतर सूक्तों में प्राय: १२ से १५ तक ऋचायें रहती हैं। प्रथम मंडल में १९१ सूक्त हैं जिनका शाब्दिक अनुवाद बिना टीका-टिप्पिणियों के यदि लिखा जावेतो साधारण त्र्याकार की प्रायः की एक पुस्तक तैयार हो जायगी। ये सूक्त छन्दों में लिखे गए हैं, जिनमें प्रथम मंडल में गायत्री, अनुष्टप, त्रिष्टुप, जगती, वृहती, सतोबृहती, द्विपदी, विराज श्रौर श्रत्यिष्ट छन्द प्रधानतया आये हैं श्रीर अप्रधानतया कई अन्य छन्दों का भी प्रयोग हुआ है। इन १९१ सुक्तों के किव गणना में २५ हैं, परन्तु इनमें से दो केवल एक सुक्त के और पाँच केवल एक अन्य सुक्त के कवि हैं। अतः प्रधानतया प्रथम मंडल के १८ कवि हैं। इन सब कवियों के नाम और सूक्तों का ब्योरा नीचे दिया जाता है:—

| नम्बर | कविका नाम                             | सूक्त<br>संख्या | किस नम्बर<br>के सूक्त से<br>श्वारम्भ | किस विषय के कितने स्क                                                       |
|-------|---------------------------------------|-----------------|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 3     | मधुच्छन्दस<br>विश्वामित्र<br>के पुत्र | 90              | 9                                    | श्राग्नि १, वायु श्रादि १, श्रास्विन<br>श्रादि १, इन्द्र ६, इन्द्र श्रादि १ |
| ₹ .   | जेता मधुच्छ<br>न्दस के पुत्र          | 9               | 99                                   | इन्द्र १।                                                                   |

| नस्बर | कवि का नाम                                  | सुक्त <b>सं</b> ख्या | किस नम्बर<br>के सूक्त से<br>श्रारम्भ | किस विषय के कितने सुक्त                                                                                                                                                      |
|-------|---------------------------------------------|----------------------|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3     | मेघातिथि<br>क्यवकेपुत्र                     | 3 २                  | 12                                   | श्रानि २, विश्वे देवस १, ऋतु<br>श्रादि १, इन्द्र १, वरुषा १,<br>ब्रह्मणस्पति श्रादि १, श्रानिमरुत्<br>१, तीन ऋतु १, इन्द्र श्रानि<br>१, श्रारविन श्रादि १, वासु<br>श्रादि १। |
| .8    | शुनःशेपश्रजी-<br>गर्त्तं के पुत्र           | •                    | <b>२</b> ४                           | वरुण अग्नि १, सवितर १,<br>वरुण १, अग्नि २, इन्द्रविश्वे-<br>देवस् १, इन्द्र १।                                                                                               |
| ¥     | हिरगयस्तूप<br>श्रंगिरस के<br>पुत्र          | `*                   | <b>₹</b> 9                           | व्यग्नि १, इन्द्र २, व्रश्विन १,<br>सवितर् व्यादि १ ।                                                                                                                        |
| •     | कण्य घोर के<br>पुत्र श्रंगिरस<br>वंशी       | <b>=</b>             | <b>3</b> &                           | श्राग्नि १, मस्त ३, ब्रह्मणस्पति<br>१, पूषन् १, वरुणमित्र भर्यमन्<br>श्रादिस्य १, रुद्र भादि १।                                                                              |
| 9     | प्रस्कराव कराव<br>के पुत्र<br>सम्बद्धांगिरस | v                    | 88                                   | चारित २, अस्वित २, उपस २,<br>सूर्य १।                                                                                                                                        |
|       | के पुत्र<br>नोधस गौतम                       | •                    | <b>ধ</b> 1                           | इन्द्र ७ ।                                                                                                                                                                   |
| 1•    | के पुत्र<br>पराशर शक्तिके                   | •                    | <b>*</b> =                           | अग्नि ३, इन्द्र ३, मरुत् १।                                                                                                                                                  |
|       | पुत्र वशिष्ठ<br>के पौत्र                    | 8                    | ४६                                   | श्राग्नि ६ ।                                                                                                                                                                 |

| नम्बर  | कवि का नाम                             | सुक्त<br>संस्या | किस नम्बर<br>के सुक्त से<br>श्रारम्भ | किस विषय के कितने सुक्त                                                                                                                         |
|--------|----------------------------------------|-----------------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11     | गौतम रहूगण<br>के पुत्र                 | २०              | <b>6</b> 8                           | श्रद्धि ६, इन्द्र ४, मरुत ४,<br>विश्वेदेवस् २, सोम १, उपस्<br>१, श्रद्धि, सोम १।                                                                |
| 12     | कुरस ग्रंगिरस<br>के पुत्र              | ¥               | <b>8</b> 8                           | श्रमि ४, ममि मादि १।                                                                                                                            |
| 13     | करयप मरीचि<br>के पुत्र                 | 9               | 88                                   | श्रद्भि १ ।                                                                                                                                     |
| १४से   | ) वर्षांगिरि<br>(पाँच भाई<br>(राजागिरि | -               |                                      |                                                                                                                                                 |
| १ म्तक |                                        | 3               | 300                                  | इन्द्र १।                                                                                                                                       |
| 98     | कुरस (दूसरे)                           | 14              | 343                                  | इन्द्र ४, विश्वेदेवस् ३, इन्द्र<br>श्रक्षि २, ऋभु २, आश्विन<br>आदि १, उषस् १, रुद्र १,<br>सूर्य १।                                              |
| ₹•     | कचीवान्<br>उशिज के पुत्र               |                 |                                      |                                                                                                                                                 |
|        | पञ्जवंशी                               | 11              | 198                                  | मारिवन ४, इन्द्र १, विश्वे-<br>देवस् १, उपस् २, स्वनय                                                                                           |
|        | परुष्कुंप दिवो-<br>दास वंशी            | 93              | 120                                  | ( एक राजा ) २ ।<br>मप्ति २, इन्द्र ३, वायु १, वायु<br>इन्द्र १, मित्र वरुण २, पूषन्<br>१, विरवेदेवस् श्रादि १, इन्द्र<br>इन्दु इन्द्र पर्वत १ । |

| नम्बर     | कविका नाम                                         | सृक<br>संख्या | किस नम्बर<br>के सुक्त से<br>श्रारम्भ | किस विषय के कितने सुक्त                                                                                                                   |
|-----------|---------------------------------------------------|---------------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २२        | दीर्घंतमस<br>उचथ्य और<br>ममता के पुत्र            | <b>?</b> ¥    | 180                                  | श्रप्ति १०, श्राप्ती १, मित्र<br>वरुण ३. विष्णु २. विष्णु इन्द्र<br>१, श्राश्विन २, श्राकाश पृथ्वी                                        |
| <b>૨ર</b> | श्रगस्य (मान<br>के पुत्र)                         | २६            | १६४                                  | २, ऋमु घोड़ा १, विश्वेदेवस्<br>श्रादि २।<br>इन्द्र मरुत् ३, मरुत् ४, इन्द्र<br>७, श्राश्विन ४, श्राकाश पृथ्वी<br>१. विश्वेदेवस् १, सोम १, |
| २४<br>२४  | लोपामुद्रा.<br>१ श्रगस्य<br>१ श्रौर एक<br>श्रिष्य | 9             | 140                                  | भाष्री १, भग्नि १, बृहस्पति १,<br>सावरमंत्र १।<br>रति १।                                                                                  |

लोपामुद्रा अगस्त्य ऋषि की स्त्री थीं। पांच वार्षागिरों के नाम ये थे:—रिजिराश्व, अवरीष, सुराधास, सहदेव और भयमान। इन किवयों में मधुच्छन्द्स और जेता विश्वामित्र के पुत्र और पौत्र थे। शुनःशेष अजीर्गत्त के पुत्र थे। राजा हरिश्चन्द्र के यज्ञ में ये बिल दिये जाते थे। इस अवसर पर मंत्र पाठ से बचे। यज्ञ में इनका तीन खम्मों में बाँधा जाना इस मण्डल में भी लिखा है। इन उपर्युक्त किवयों में मेधातिथि, हिरण्यस्तूप, करव, प्रस्करव, सन्य और कुत्स अंगिरसवंशी थे। दीर्घतमस के विषय में महाभारत में लिखा है कि ये अन्धे थे और इनकी स्त्री ने इनके लोक लाज छोड़ कर उसके साथ हर समय रित करने के कारण अप्रसन्न होकर अपने पुत्रों द्वारा बँधवा कर इन्हें एक नदी में बहवा दिया था। इन्हों दीर्घतमस् ने

(महाभारत) यह मर्थ्यादा स्थिर की थी कि यदि स्त्री एक पित से लड़ कर उसे छोड़ दे तो दूसरा न कर सके। इस मंडल में ये स्वयं कहते हैं कि ये खन्धे थे छोर दासों ने इन्हें बाँध कर नदी में फेंक दिया था। जैतन नामक कोई व्यक्ति इनसे लड़ा भी था। महाभारत की पृष्टि इस मंडल से होती है। इनके मन्त्रों में छायावाद विशेष है।

उपर्युक्त ब्योरे से विदित होगा कि इस मंडल के १९१ सूक्तों में
पृथक् पृथक् देवतात्रों आदि के विषय में मन्त्र-संख्या निम्नानुसार
है:— आग्नि ४५, आशी (अग्नि के भेदान्तर) २, वायु १, मकत् १२,
आशिवन १५, इन्द्र ४३, विश्वेदेवस् ८, बृहस्पति या ब्रह्मणस्पति
२, ऋभु ४, वक्षण १, पूषन् २, कद्र १, उषस् ६, सूर्य २, सोम (चन्द्र)
२, स्वनय राजा २, विष्णु २, घोड़ा २, रित १, इन्द्रवरुण १, आग्नि
सकत् १, इन्द्र अग्नि ३, अग्नि सोम १, वायु इन्द्र १, मित्र वरुण ५,
विष्णु इन्द्र १, आकाश पृथ्वी ३, इन्द्र मकत् ३, इन्द्र विश्वेदेवस् १,
इन्द्र इन्दु १, इन्द्र पर्वत १, वक्षण अग्नि सविता १, और सूर्य्य १।
तीन से अधिक देवताओं के नाम १४ सूक्तों में आये हैं। इन १४

अर्य्यमन्, सरस्वती, सरस्वान्, त्वस्व, दिल्ला, इन्द्राणो, वरुणानी, श्राग्नेयी, त्रादित्य, ऋतु, श्रदिति, सिन्धु, वाक्, काल, साध्यगण, गन्धर्व, भग, जल, ऊखल, मुशल, मातरिश्वम् श्रीर तृत।

सक्तों एवं अन्यों में अमुख्यतया निम्न देवताओं आदि का कथन है:-

सब देवता सोम पान के लिये निमन्त्रित किये जाते हैं श्रीर सोम से बल प्राप्त करते हैं। उनके बुलाने में प्रायः ये उपमाएँ दी जाती हैं कि घोड़े की भांति जल्दी श्राश्रो श्रीर बैल की भाँति प्रसन्नतापूर्वक बहुत सा सोम पान करा। उपमाएँ श्रधिकतर बैल से ही दी जाती हैं, यहाँ तक कि इन्द्र श्रीर विष्णु तक की उपमाएँ बैल से महत्व सूचन में दी गई हैं। कहीं कहीं भैंसे श्रीर घाड़े से भी उपमाएँ दी गई हैं। मेघों की उपमाएँ प्रायः भैंसे से हुई हैं। मेघों का बहुत स्थानों पर गाय कह कर बोध कराया गया है।

श्रमि—यह इन्द्र के पीछे सब से प्रसिद्ध देवता है। यह होतार, बसीठी, तथा देवताश्रों को यज्ञों में लानेवाला है। इसकी उत्पत्ति अन्तरिज्ञ, आकाश और जल में हुई। यह दो माताओं का पुत्र है, अर्थात् दो लकड़ियों के संघर्षण से उत्पन्न होता है। यह तनून-पात् भी है अर्थात् अपने से भी उत्पन्न होता है। भृगु ने इसे मनुष्यों में स्थिर किया और मनु ने पुरोहित बनाया। इसकी सात लो हैं और इसके विविध रूपों में आप्री भी है। होत्रा, भारती, वहतृ और धिष्णा इसकी स्त्रियाँ हैं। धिष्णा वाग्देवी है। स्वाहा नाम से अग्नि में यज्ञ होता है। यह एक स्वरूप से यज्ञों में सहायता देता है और दूसरे स्वरूप से सो नेत्रों द्वारा जंगलों को भस्म करके नये स्थानों में भूमि को मनुष्यों के निवासयोग्य बनाता है।

वायु — यह नाम दो मन्त्रों में प्रधानतया लिया गया है श्रोर शेष इस विषय के मन्त्रों में मरुत् का नाम है। वायु के कोई प्रधान गुण नहीं कहे गये हैं। शम्बर को श्रातिथिग्व दिवोदास ने मारा।

मकत्—भग के साथ जरपन्न हुये ये कद्र पुत्र रथ में चितले मृग जोतते हैं। इनके कन्धे पर बरछा और हाथ में तलवार तथा अँगूठी है। प्रथम ये देवता न थे। इन्द्र इनसे अप्रसन्न थे और इनके यज्ञ भाग पाने से कोधित होते थे, परन्तु इन्होंने इन्द्र की युद्ध में सहायता की और बड़ी दीनता दिखलाई तब वे इनसे प्रसन्न हो गये और ये यज्ञ में भाग पाने लगे। ये परम अजित, सबल, मेघ भेजने वाले, धन देने वाले और राचसों के संहारक हैं।

श्राश्वन—दो हैं। इनके विषय में पिण्डतों में कुछ सन्देह है।
महात्मा यास्क ने लिखा है कि इन्हें पृथक पृथक लोग आकाश पृथ्वी,
दिन रात, सूर्य चन्द्र और दो राजा कहते हैं। ये उषस् के प्रथम चलते
और दिन रात में तीन तीन बार चक्कर लगाते हैं। इनके रथ में तीन
पिहये हैं और उसमें दो गधे जुते हैं। सूर्य्य की पुत्री इनकी स्त्री है।
ये परम सुन्दर हैं और दारिद्रच नाश करते तथा बहुत अच्छे वैद्य
हैं। इन्होंने करकन्धु, वय, विषष्ठ आदि को प्रसन्न किया और सुदास
को उसकी स्त्री सुदेवी लादी। बाँम गाय से दूध निकाला, अन्धे
तथा लँगड़े परावृज को अच्छा किया, विस्पला की युद्ध में दूटी हुई
टाँग अच्छी कर दी, बद्धमती को हिर्ययहस्त पुत्र, ऋजास्व को नेत्र,
विश्वक को विश्नायुल पुत्र एवं घोशा को पित दिया। इन्होंने अन्य
प्रकार से निम्नलिखित लोगों की सहायता की:—रेभा और बन्दन

(बँधे थे सो निकाले गये), करव (रित्तन हुये), अन्तक, भज्यु, सुचन्ती, पृश्तिगु, अत्रि (जलते गढ़े से बचाये गये), अतर्य. कुरस, नर्य्य, वसु, दीर्घ अवस् औसिन, कत्तीवान, रसा, तृशोक. मान्धाता, भरद्वान, अतिथिग्व दिवोदास, कशोजु, तृषद्स्यु (इन अन्तिम चारों के दुर्ग दूट गये थे तब ये बचाये गये), वस्न, उपस्तुत, किल, व्यस्व, पृथिराजिष, सपु, मनु, सर्योन, विमद (इनको स्त्री दी गई), अधिगु, स्भर, ऋतस्तूप, कुशानु (ये युद्ध में बचाये गये), पुरुकुस्त (इनकी युड़दीड़ में मदद हुई), आरजुनी पुत्र कुरस, ध्वशानित, पुरुषानित, अद्याशव, च्यवन (ये यूढ़े से जवान कर दिये गये) जहनुपुत्र, जाहुश और श्रीसर। इतने लोगों की सहायता करने के अतिरिक्त इन्होंने दस्युओं को भी हराया।

इन्द्र-वेद के सब से बड़े देवता हैं। ये देवता आं के राजा और विष्णु के मित्र कहे गये हैं। इनको कुशिक के पुत्र कौशिक भी कहा है जिससे महाभारत की उस कथा का समर्थन होता है जिसमें लिखा है कि कुशिक के पुत्र राजा गाधि इन्द्र के अवतार थे। इनकी कुतिया का नाम सरमा है। त्वष्टार ने दधीचि की ऋस्थि से इनका वजू बनाया जिससे इन्होंने ९९ वृत्रों के। मारा । आपने वृत्र के अतिरिक्त सुरन, बल, पिप्र शम्बर, ऋहि, रौहिन, कुयव, व्यंस, कुयवाच, ऋर्वुद, नमुचि, करंज, परनय और वंगृद को मारा । वृत्र सुश्न आदि जल रोके थे सो उन्हें मार कर इन्द्र ने जल खोल दिया। वंगृद के सौ दुर्ग्ग नष्ट किये श्रीर दासों के भी दुर्ग्ग मर्दित किये। ये दस्युत्रों के नष्ट करनेवाले तथा आर्यों का बल बढ़ानेवाले हैं। सुश्रवस, तूर्य्यवान, यतस्, नर्य, तुर्वश, यदु, तुर्वीत, पुरुकुत्स, पुरु और सुदास की रज्ञा की और उन्हें युद्धों में जिताया तथा कच्चीवान ऋषि को वृचया स्त्री दी। ये अप्रजित जेता श्रीर असीम बलधारी हैं। इन्होंने पृथ्वी स्थिर की श्रीर सर्य की श्राकाश में उठ।या । ये स्वयं मन्त्रों और सोम से बल प्राप्त करते और देवताओं में सर्वोपरि हैं।

विश्वेदेवस् — संख्या में १३ हैं। ये ख़ास देवता भी हैं श्रीर यह नाम कुल देवता श्रों को मिलाकर भी कहा जाता है। ये सर्पों की भांति सूरत बदलने वाले तथा रचक हैं। बृहस्पति उपनाम ब्रह्मण्स्पति—मन्त्रों के देवता श्रौर मन्त्र पढ़ने में सर्वश्रेष्ठ हैं। ये दुष्टों को दंड देते हैं। इन्होंने मनुष्यों को पृथ्वी श्राकाश दिखाये।

ऋभु—संख्या में तीन हैं। इनके नाम ऋभु, विभवन और वाज हैं, और ये तीनों मिल कर ऋभवः कहलाते हैं। ये अङ्गिरस वंशी सुधन्वा के पुत्र मनुष्य थे, पर इन्द्र की सहायता करने से सवितर द्वारा अमर बनाये गये और ऋतुओं के देवता हो गये। इन्होंने इन्द्र का अश्व और आश्विन का रथ बनाया, तथा अमृत देने वाली एक गाय भी बनाई। इन्होंने अपने माता पिता (पृथ्वी आकाश) को फिर से जवान कर दिया।

वरुण—वरुण और मित्र का वर्णन प्रायः साथ ही साथ होता है और वरुण के वर्णन अलग भी हैं। वरुण रात के देवता हैं और मित्र दिन के। ये आकाश पृथ्वी के स्थिर रखने वाले, (ऋत) प्रकृति के शुद्धतापूर्वक संचालक, सत्य और ज्योति के स्वामी, तथा धर्म प्रवर्त्तक हैं। इन्होंने सूर्य का मार्ग बनाया और ये संसार भर को मार्ग पर रखने वाले हैं। अवैदिक समय वाले आयों में ये सर्वोपरि देवता थे। यही दशा पार्सियों में भी है। वैदिक समय में इन्द्र इनसे आगे निकल गये और महत्व में इनका दूसरा नम्बर हो गया।

पूषन — १२ ऋादित्यों में एक हैं। ये लोगों को ग्रह के संकटों से बचाते और उन्हें सीधे सुखप्रद मार्ग पर ले जाते हैं। ये अज के पुत्र हैं और रथ में बकरे ही जोतते हैं। ये युद्धों में आर्थों के सहायक हैं।

रुद्र—बली, बड़े बुद्धिमान्, उदार, यज्ञ श्रोषिधयों श्रीर मन्त्रों के स्वामी, सूर्यवत् प्रकाशमान, देवताश्रों में सर्वोत्तम, घोड़ों, मेढ़ों, मेड़ों, गौश्रों श्रादि के रक्तक (पशुपित), कपर्दी (कौड़ी की भांति गिठादार बाल वाले), शूरवीरों के म्वामी श्रीर मनुष्यों तथा पशुश्रों को स्वास्थ्यदायक हैं। ये मारुतों के पिता श्रीर परम प्रचंड हैं। इनसे इस प्रकार विनितयाँ की जाती हैं कि क्रोधवश हम लागों को तथा बूढ़े बच्चों श्रादि को न मारो श्रीर हानि न पहुँचाश्रो; तुम्हारी घातक साँगी हम लोगों से दूर हो, इत्यादि।

उषस् — आकाश की पुत्री और ज्योति पूर्ण है। यह पुष्ट करने

वाली सौरथों पर चलती है। यह सब को काम में लगाती है श्रौर सदा ऋपने प्रेमी सूर्य्य के आगे ही चलती है। इसका वर्णन प्राय: कविता-पूर्ण है।

सूर्य — ज्योतिकारक, प्रकाशक, तुरगच्छक और मित्र वरुण तथा श्रिप्ति की आँख हैं। इनके रथ में सात घोड़े जुते हैं, और ये प्रेमी की भाँति उपस्के पीछे चलते तथा काँवरि रोग का नाश करते हैं।

सोम (चन्द्रमा) — परम बुद्धिमान्, बलदायक नेता, परम पित्रत्र वीरों के स्वामी, धन देने वाले, रागशान्तिकारक, पौधां, आषधियों, गाय, जल के उत्पादक, और वृत्र विनाशक हैं। वरुण वाले प्रकृति के नियम इन्हीं के हैं। इन्होंने आकाश फैलाया और अन्धकार हटाया, तथा नृशया वंशियों को हरा कर नदी छोड़ा दी। ये अग्नि से मिल कर पिण के पास से गौयं लाये।

साम (रस)—सोम फल से पानी मिला, खल्ल में पत्थर से पीस, ऊनी छन्ने में छान कर निकाला जाता था छौर तब मट्टे में मिलाकर पान करने के योग्य बनाया जाता था। यह परम स्वादिष्ट होता था। देवता इसे बहुत पसन्द करते तथा इससे बल प्राप्त करते थे।

स्वनय—भव के पुत्र, सिन्धु नदी के किनारे रहनेवाले एक राजा थे। बड़े यज्ञकर्ता और उदार दानी थे। इन्होंने कचीवान् ऋषि को सौ माला, सौ घोड़े, हजार गायें, घोड़ियों से जुते हुए दश रथ, मोतियों के सामान सहित घोड़े, और फिर साठ हजार गायें दीं।

विष्णु— द्युस के पुत्र हैं पर यज्ञ में उनसे प्रथम भाग पाते हैं। ये पृथ्वी, आकाश तथा जीवधारियों के पोषक, कृशानु का वाण हटाने वाले, रत्तक, कष्ट न देने वाले, दयालु और उदार हैं। ये इन्द्र के मित्र हैं और उन्हीं के साथ इन्होंने मेघों को छोड़ाया। ये पुनीत हैं पर इन्द्र इनसे अधिक पुनीत हैं [सूक्त नं० १५६]। विष्णु लोक में अमृत का एक कुआँ और बहुत से तेज बैल हैं। वह लोक चमकता है।

विष्णु तीन पगों में संसार फिर आये। इनके पृथ्वी और आकाश वाले डग देख पड़े पर स्वर्ग का नहीं। इस मंडल में तीन पगों का वर्णन कई बार आया है, सो प्रकट है कि इस से विष्णु के वामन श्रवतार का बहुत मेल जोल है, किन्तु वामन का नाम नहीं है। वेदों में विष्णु इन्द्र से कम और एक साधारण देवता थे। पौराणिक समय से इनका प्रताप बहुत बढ़ा यहाँ तक कि श्रव ये सर्व प्रधान हैं श्रीर इनके श्रवतारों तक का कोई देवता सामना नहीं कर सकता। वामन भी इनके श्रवतार थे। वामन पहले बौने थे और पीछे से इतने बढ़े कि सारा संसार इनके शरीर से छोटा हो गया। विष्णु सम्बन्धी महत्व की ऐसी ही बृद्धि हुई है जैसे वामन के शरीर की।

घोड़ा—एक पिवत्र जानवर माना गया है। इसे यम ने दिया, तृता ने इस पर काठी लगाई, और सब से प्रथम इन्द्र सवार हुए। उस समय गन्धर्व ने इनकी लगाम पकड़ी। इसे सूर्य ने वसुओं से बनाया। यह यम है, आदित्य है, तृता है, बड़ा विजयी है, और देवताओं ने इसके बल की नक़ल की है। यज्ञ में पहले पूषन् के भाग बकरे का बिलदान होता है तब घोड़े का। बिल के पीछे एक मनुष्य मांस काटता और घोड़े की चौंतीसों पसिलयों को अलग करता है। इस समय दा मनुष्य इसे काटना बताते जाते हैं। इस को खूब पकाना आवश्यक है। विलदान में घोड़ा मरता नहीं, न उसे कष्ट होता, वरन् वह सुखपूर्वक देवताओं के पास चला जाता है।

रित — लोपामुद्रा ने अपने पित अगस्त्य से कहा कि बुढ़ापे से इस लोग कुरूप हो गये हैं पर तो भी पुरुष को स्त्री और स्त्री को पुरुष के पास जाना चाहिए। अगस्त्य ने यह बात स्वीकार की। कहते हैं कि इस वर्णन में गूढ़ अर्थ छिपे हैं।

श्राकाश-पृथ्वी—का विविध प्रकार वर्णन किया गया है। इनकी उत्पत्ति श्रज्ञात कही गई है श्रोर ये कहीं बहिनें श्रीर कहीं पिता-माता माने गये हैं। ये स्थित, सबल, सर्वरत्तक, श्रमृत बनाने वालें, श्रोर सब को श्रानन्द देने वाले हैं।

पर्वत—का नाम इन्द्र के साथ त्राता है। ये त्राय्यों के लिए लड़ने स्रोर शत्रुत्रों को भगाने वाले कहे गये हैं।

सविता—सूर्य से मिलते जुलते हैं पर कहीं पृथक् भी जान पड़ते हैं। इनके हाथ सोने के हैं। ये उत्पादक, जीवप्रदायक, सहायक, बहुमूल्य पदार्थों के स्वामी श्रौर राज्ञसों तथा यातुधानों के देखने वाले हैं।

सरस्वती-नदी, गीतों की आरे चित्त ले जाने वाली, उत्तम विचार उरपन्न करने वाली, विचारों का चमकाने वाली, श्रीर यज्ञों की देवी है। इनके पति का नाम सरस्वान है।

भग-धन देनेवाला देवता है। पुराणों में यह एक आदित्य माना गया है पर इस मण्डल में आदित्य कहा नहीं गया है।

त्वष्टार — देवतात्रों के बढ़ई हैं। एक बार इन्होंने नेष्टार मिख्य ऋत्विज ] का काम किया।

मातरिश्वा-भृगु के पास अग्नि को लाये।

तृत-का वर्णन इन्द्र वायु मरुत् के साथ होता है। इन्होंने इन्द्र के घोड़े को काठी लगाई।

ऋतु—भी इन्द्र मरुत्, त्वष्टा त्रादि के साथ सोम पीने को बलाये जाते हैं।

जल - की कुछ देवियाँ हैं जो सूर्य के निकट रहती हैं। इनमें अमृत श्रीर सब दवायें हैं और ये रोग तथा पापों को दूर करती हैं। ये यज्ञों को जल्दी करानेवाली जीवधारियों की प्यास ब्रुकाती हैं।

उखल श्रीर मुशल-के देवता सोम बनाने में सहायक हैं। इनके अतिरिक्त इस मण्डल में निम्नलिखित देवी देवताओं के नाम आये हैं:-

श्रर्यमन् (परम चतुर), गन्धर्व (श्राकाशी सोम के रत्तक). दिल्ला ( यज्ञ सम्बन्धिनी देवी ), इन्द्राणी, वरुणानी, श्राग्नेथी. श्रादित्य (यज्ञों के अगुवा), श्रदिति, रचक, सिन्धु (नदी), वाक, काल और साध्य ( प्राचीन समय के आकाशवासी देवता )।

श्रार्थों में मन्त्रकार ऋषियों के श्रातिरिक्त निम्नलिखित महाशयों कं नाम इस मण्डल में आये हैं:--

मनु, नहुष, इला, ययाति, पुरूरवस, नवग्वधराना (आर्च्यों के त्विये युद्ध करनेवाले ), दिवोदास, कसोजु, रस, तृसोक, मान्धाता, उपदेव, यदु, तुर्वश, अनु, पुरु, दृह्यु, भृगु, नववास्त्व, वृहद्रथ, तुर्वीति,

१४

श्रातिथिग्व, सर्यात, सुश्रव, तुर्वयान, नरय, पुरुवंशी, भरद्वाज, पुरुमीथ, सतविन, यतस, पुरुकुत्स, रेभा, बन्दन, श्रथर्वण, द्धीच (श्रिस्थ वाले), श्राजिस्वन, श्रन्तक, भुज्यु, करकन्य के पुत्र, वर्ट्य, सुचन्ति, पृश्तिगु, परावृज, विशाद्य, व्याद्य, विस्पला, वसु, किल, पृथि, सयु, सुदेवी (सुदास की स्त्री), श्राध्रिगु, सुभर, रितस्तुप, कुत्स (श्रारज्जिन पुत्र), द्वति, ध्वसान्ति, पुरुशान्ति, श्रघास्त, च्यवन, हिरण्यहस्त, सेलाराज्य (इनका युद्ध हुआ), जन्हु, ऋचत्क, सर, कृश्नु पुत्र विश्वक, विश्वायु, घोशा, नृशपुत्रकर्यव, स्वाव, स्वनय, कर्यव (श्रन्धे से श्रच्छे हुये), मसरसार, श्रायावस, भाव, पुरुमील्ह, दीर्घतमस श्रीर तृण स्कन्द। इन मनुष्यों के विषय में इस मंडल में काई कथाये नहीं हैं वरन विनतियों में प्रसग्वश इनके नाम श्रा गये हैं श्रीर कहीं कहीं एक श्राध साधारण घटना इनके विषय में लिखी है जिसका दिग्दशन इस नामावली एवं देवताश्रों के वर्णन में कराया गया है।

निम्निलिखित आय्यों के रात्रुओं के नाम इस मंडल में आये हैं:— षृत्र, दनु (षृत्र की माता), पिप्रु, सुरना, शम्बर, आर्बुद, वम्र, नमुचि, करंज, परनय, वंगृद (के १०० किले इन्द्र ने तोड़े,) वल, पिण, ९९ वृत्र (इन्हें इन्द्र ने दधीचि की अस्थि वाले वज्र से मारा), षृषय, व्यंस, अहि, रौहिनि, कुष्व, तुप्र, त्रैतन (यह दीर्घतमस् से द्वन्द युद्ध में लड़ा) और कूपवाच।

इस मंडल भर में जितने मंत्र हैं उन सब में केवल विनितयाँ हैं और कोई कथा प्रसंग नहीं कहा गया है। कहीं कहीं प्रसंगवश कुछ बातों में मनुष्यों आदि के कथन आ गये हैं जिनका वर्णन ऊपर हो चुका है और यथास्थान आगे भी होगा। इन मन्त्रों में से दो चार विनितयों के आतिरिक्त अन्य बातों का भी वर्णन हुआ है पर वह भी कथा प्रसंग का नहीं। बहुत से मन्त्रों के अनुवादों में भी अच्छा काव्यानन्द प्राप्त होता है, विशेषतया उषस् के वर्णनों में। फिर भी यह कह देना चाहिए कि अधिकतर स्थानों में अनुवाद मात्र पढ़ने से विशेष काव्यानन्द नहीं मिलता। इस मंडल में थोड़े ही से विषयों पर बहुत बड़ा वर्णन किया गया है, सो वही बातें दोहरा कर सैकड़ों स्थानों पर आई हैं पर फिर भी इस छोटे से विषय पर ऋषि लोग इतने प्रकार के नये नये कथन करने में समर्थ कैसे हुए, इसी बात पर आश्चर्य होता है, क्योंकि प्राचीन कथनों के साथ प्रायः प्रत्येक मन्त्र में कुछ न कुछ नवीनता भी प्रस्तुत है।

वेदों के रचना-काल के विषय में कुछ मत-भेद है। हमारे यहाँ वे अनादि माने जाते हैं, अर्थात् हम हिन्दुओं का विचार है कि वे सदैव से हैं पर पाश्चात्य विद्वान् उनके निर्माण का कुछ काल बनाते हैं। वे कहते हैं कि ऋग्वेद मिश्र एवं असिरिया के कुछ प्रन्थों के अतिरिक्त शेष प्रन्थों में प्राचीनतम हैं। हमारे विचार से भगवान वेद का किसी समय में बनना भी इन्हीं के मंत्रों से प्रकट होता है. यथा:—

इस नई विनती से मैं तुभे प्रसन्न करता हूँ (६२वाँ सूक्त)। हैं गौतम! बड़े ध्यानपूर्वक बनाये हुये मन्त्र अग्नि को सुनाओं (७९ व सुक्त)।

मेरे पिता ने प्राचीन समय में तुभे बुलाया।

अंतिम मन्त्र में प्राचीन मन्त्रकारों का वर्णन है, जिससे प्रकट है कि वे मन्त्र इससे प्रथम बने थे और यह उनके पीछे। सो दोनों मन्त्रों का बनना खास खास समयों में प्रकट है।

हमारे पूर्व उषस को देखने वाले चले गये, अब हम जीवित लोग इसे देखते हैं और हमारे पीछे के लोग आगे देखेंगे।

इन उपर्युक्त कथनों से इन ऋचाओं का किसी समय में बनना स्पष्ट है। इनके अतिरिक्त हजारों स्थानों में पृथक् पृथक् मनुष्यों एवं घटनाओं का वर्णन है, जिन मनुष्यों और घटनाओं के पीछे उन ऋचाओं का बनना स्पष्ट है। सो यदि वेदों के अनादि होने का अर्थ यह लिया जाय कि वक्तमान समय में जो शब्द ऋचाओं में हैं वे ही अनादि काल से चले आते हैं तो साधारण मनुष्यों को इस मत से विरोध होगा। अब पंडितों का मत इस आर मुकता देख पड़ता है कि वेदों के यही शब्द अनादि नहीं हैं वरन् उनक कथन सत्यता पर अवलिन्वत हैं और सत्य के अनादि होने से वेद भी अनादि हैं। इस मत के प्रतिकृत किसी हिन्दू का विचार नहीं हो सकता। इनके कक्तीं को विषयमें यह प्रकट है कि जैसे कुरानशरीफ के कक्ती हज़रत

मोहम्मद नहीं हैं वरन उन्हें वह अनुभूत हुई थी, इसी प्रकार वेदों का कोई कत्ती नहीं है, वरन जिसके नाम से जो मंत्र प्रसिद्ध है उसके द्वारा वह देखा गया और संसार में फैला। वेदों के पर्वापर क्रम के विषय में महाभारत में लिखा है कि भगवान वेदव्यास ने वेदों को एक से चार किया. अर्थात् वर्त्तमान क्रमानुसार उनको विभाजित किया। इस कथन का कुछ समर्थन प्रथम मंडल से होता है क्योंकि यदि वेदों की रचना का क्रम वही हो जो आजकल प्रचलित है, तो ऋग्वेद के प्रथम मंडल को सब से प्राचीन होना चाहिए, पर इस मंडल के पहले ही मन्त्र में प्राचीन मन्त्रकारों का कथन है, जिससे उन मन्त्रों का इस मन्त्र से प्रथम होना सिद्ध है। फिर इस मंडल के सन्त्रकारों में कई ऋषि विश्वामित्र त्र्यौर वशिष्ठवंशी हैं, पर इन दोनों ऋषियों के मंडल त्र्यागे श्रावेंगे। यह प्रकट है कि विश्वामित्र वाला तीसरा मंडल पहले मण्डल के कई मन्त्रों से प्राचीनतर है। एक स्थान पर इस मंडल में सामवेद के रथन्तर नामक मन्त्र का नाम आया है। वेद मन्त्रों के कई कथनों से उस समय की समाजसम्बन्धी उन्नति का भी कुछ पता लगता है। इस प्रकार के निम्नलिखित कथन इस मंडल में हैं:-

- (१) आर्थों की पाँच मुख्य शाखाएँ थी, जिनके पूर्व पुरुषों के नाम यदु, तुर्वश, अनु, दुह्यु और पुरु थे। महाभारत में लिखा है कि ये पाँचों पुरुष राजा ययाति के पुत्र थे।
- (२) आर्थों से ऐसे लोगों से युद्ध होते थे, जो वैदिक रीतियों को नहीं मानते थे। ये लोग दास, दस्यु सिम्यु आदि कहे गये हैं। ये धूम्र वर्ण के थे और इनके मुख्य मुख्य नेताओं के बड़े प्रभाव थे यहाँ तक कि उनमें से एक एक तक के सौ सौ क़िले थे, पर ये लोग आर्थों से प्राय: सदैव हारते थे। सुश्न. पिप्रु, वृत्र, कुयव, और शम्बर के दुर्गा थे जिन्हें इन्द्र ने नष्ट किये। कुयव के मरने पर इसकी दोनों स्त्रियों के विलाप समय तक ऋषि को द्या नहीं आई और उन्होंने ईश्वर से यही मनाया कि ये सीफा नदी में दूब जायँ। ऐसे समय में भी ऋषि के क्रोध से प्रकट है कि कुयब बड़ा ही दुखद और प्रतापशाली था और बड़ी कठिनता से मारा गया होगा।

- (३) जो दामाद बुरे होते थे वे धन खूब देते थे तब विवाह होता था (सूक्त न०१०९)।
- (४) सौ पतवारों तक के जहाज होते थे। इससे समुद्र-यात्रा सिद्ध है।
- (५) ऋग्नि द्वारा जंगलों को जला कर रहने योग्य स्थान बनाया जाता था। इससे विदित है कि उस समय देश जंगलों से पूर्ण था ऋगैर ऋगर्थ्यों की वस्ती बढ़ती जाती थी।
  - (६) अार्ग्यों में मत भ्थिर करने के लिए सभाएँ होती थीं।
  - () घुड़दौड़ भी होती थी। इसका कई बार वर्णन आया है।
- (८) इन्द्र दुर्गिविमर्दक कहे गये हैं। रथों पर युद्ध होते थे। एक ऋचा में लिखा है कि जब देवता यज्ञों से प्रसन्न होकर राजाओं की सहायता करें और यह लोग युद्ध जीतें तब ऋत्विजों को भी लूट का भाग मिलना चाहिये। राजाओं और सेनाओं का वर्णन भी है।
- (९) अश्वमेध प्रायः होता था। इसके विधानों का कुछ कथन घोड़े के वर्णन में मिलेगा।
- (१०) साँप से काटे जाने पर अगस्त्य मुनि ने एक बार साबर-मन्त्र बनाया। कहते हैं कि इसके जपने से सप-दंशित मनुष्य अञ्छा हो सकता है।
- (११) निदयों का जहाँ कहीं वर्णन हुआ है वहाँ सात संख्या कही गई है, जिससे सतलज, ज्यास, रावी, चनाब, मेलम, सिन्धु और सरस्वती नामक पंजाब की निदयों का बोध हो सकता है। विशेष कर के जहाँ नाम लिये गये हैं, वहाँ सिन्धु और सरस्वती के नाम आये हैं। एक स्थान पर सीफा नदी का भी कथन है। गंगा, यमुना, गोमती, गोदावरी, कुष्णा, नर्मदा आदि का कहों भी नाम इस मंडल में नहों आया है। किसी किसी का कथन है कि सप्त सिन्धव: में गंगा और यमुना भी सिम्मलित हैं। डाक्टर राय चौधरी भी यही कहते हैं।
- (१२) पूरी आयु १०० वर्ष की कही गई है। सूक्त नं० ८९ में लिखा है कि हम पूरी आयु सौ वर्ष जिएँ, इसके बीच न मरें, इतने दिनों में मरें।

(१३) आर्थ्य और दस्यु शब्द आये हैं पर इस मंडल में जाति-भेद का कथन नहीं है। ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्य, शूद्र, आदि इस मंडल में नहीं हैं, केवल एक मन्त्र में वृहस्पति ब्रह्मणस्पति कहें गये हैं। असुर शब्द से सदा देवताओं का बोध कराया गया है।

(१४) इस मंडल में असीमबल के देवताओं का वर्णन नहीं है, क्योंकि सोमपान और मन्त्रों से उनके बल की वृद्धि होती है। ब्रह्मा एवं ईश्वर का नाम इस मंडल में नहीं आया है। जल, नदी

एवं नैसर्गिक पदार्थी में यत्र तत्र देवभाव माना गया है।

(१५) एक स्थान पर लिखा है कि मैं क्या हूं सा मैं नहीं जानता। इससे प्रकट है कि लोग उस समय दर्शन-सम्बन्धी विषयों पर भी विचार करने लगे थे। एक स्थान पर यह भी लिखा है कि पृथ्वी श्राकाश की उत्पत्ति श्रज्ञात है।

(१६) इस मंडल में उपमाएँ उत्तमता सूचन में प्रायः बैल से दी जाती हैं । इन्द्र एवं विष्णु तक की उपमाएँ बैल से दी गई हैं । मेघों की उपमा गऊ एवं भेंसे से भी दी गई है, ऋौर सामपान में

शीव्रता-सूचक उपमा घाड़े से है।

उपयुक्त कथनों में एक प्रकार से ऋग्वेद के प्रथम मंडल की सूची दे ही। जितनी नई बातों का कथन इस मंडल में है वह सब विशेषतया यहाँ आ गया है, केवल ऊपर लिखे हुए मनुष्यों के विषय में जो छाटी छाटी दा चार बातें यत्र तत्र लिखी हैं उन सब का कथन यहाँ नहीं किया गया है, क्योंकि न तो वे कुछ रोचक ही हैं और न उनका कथन किसी और प्रकार आवश्यक समक्त पड़ा। हम एक दो मन्त्रों के अनुवाद उदाहरणार्थ आगे दंगे।

पाठकों को विदित हुआ होगा कि उपर्युक्त वर्णन में कोई विशेष चमस्कार नहीं है, त्रार वेदा पर विशेष श्रद्धा न रखनवालों के लिए यह बिलकुल साधारण कथन है, क्यों कि किसो प्रकार के गूढ़ अथवा ऊँचे विचार साधारण पाठकों को इसमें न मिलंगे। इसका मुख्य कारण यह है कि यदि धम्मी-सम्बन्धी विचार छोड़ दिया जावे, तो वेद साधारण मनुष्यों को अरुचिकर होंगे। ये केवल विद्वानों को इचिकर हैं और धम्मी के अतिरिक्त, इनका मुख्य महत्व प्रायः सभी विषयों में ऐतिहासिक ज्ञान-वर्द्धन का है। वेदों के ध्यानपूबक पढ़ने से ही विदित हो सकता है कि संसार में मानव शिक्तयों का पतनोत्थान कैसे हुआ, और समाज, धर्मा, विज्ञानादि सम्बन्धी विचारों ने संसार में किस किस प्रकार से धीरे धीरे उन्नति पाई। जो लोग इन विषयों के ऐतिहासिक विस्तारों और आदिम विचारों से भी वेदों के विषयज्ञान का विशेष आदर नहीं करते, उनके लिये वेद भगवान फीके हैं और यह वर्षान अवर्णनीय है।

#### **उदाहर** ण

सूक्त नम्बर ४९ उषस् सम्बन्धी—हे उषस्! श्राकाश के तेजोमय उच्च प्रदेशों के उपर से श्रा। तुफे लाल घोड़े उसके घर को ले श्रावें जो सोम देता है। हे उषस् सुन्दरी! जिस सहारे से चलने वाले रथ पर तू सवार होती है उससे श्राज हे श्राकाश की पुत्री! तू बड़े सुयशी लोगों की सहायता कर। हे चमकीली उषस्! जब तेरे समय श्राते हैं, तब सब चौपाये श्रीर द्विपद चलते फिरते हैं श्रीर श्राकाश की सब दिशाश्रों से चारों श्रोर पंखदार पत्तीगण उड़ते हैं। सब जगमगाते प्रदेशों को उदय होते ही तू श्रपनी ज्योति की किरणों से चमकाती है। ऐसी जो तू है, उसे कणववंशियों ने प्रसन्नतापूर्वक धन प्राप्ति के लिये पुनीत गीतों से बुलाया है।

सूक्त नम्बर ७८ ऋग्नि सम्बन्धी—हे तीव्र और तुरगच्छक जातदेवस् ! हम गौतम लोग पवित्र गीतों से तेरे महत्त्व के लिये तेरी महिमा गाते हैं।

ऐसी जो तू है, उसे धन की इच्छा से गौतम अपने गीत से पूजता है। हम तेरे महत्व के लिये तेरी महिमा गाते हैं। ऐसे जात वेदस को जो सर्वोत्कृष्ट लूट जीतने वाला है, हम अङ्गिरस की भौति बुलाते हैं, हम तेरे महत्व के लिये तेरी महिमा गाते हैं। तू वृत्र विनाशकों में सर्वश्रेष्ठ है और हमारे दस्यु शत्रुओं को भगाता है। हम तेरे महत्व के लिये तेरी महिमा गाते हैं।

हम रहूगण के पुत्रों ने श्राग्नि के लिये एक सुखद गीत गाया है। हम तेरे महत्व के लिये तेरी महिमा गाते हैं। इस मण्डल में कुछ छोर बातें जो विशेषतया ध्यान देने योग्य हैं, उनके कथन पतों समेत यहाँ किए जाते हैं।

सूक्त १०, ऋचा २, इन्द्र को राम कहा है, ५१...१, में भी।

१०...११, इन्द्र कुशिक के पुत्र हैं। पुराणों में कुशिक पुत्र गाधि-इन्द्र के अवतार कहे गए हैं।

१४, ९, इला देवी थीं।

२२, १७, विष्णु के तीन डगों का कथन।

२४ नोट, शुनः शेप की कथा ऐतरेय ब्राह्मण में है । हरिश्चन्द्र के यज्ञ से उसे विश्वामित्र बचाते हैं।

२४, १२, १३, शुनः शेप तीन खम्भों में बँधे थे, वहण से छोड़ने की प्रार्थना है।

३१, ४, पुरूरवस का कथन है।

३१, १७, जैसे पहले मनु के पास आये, वैसे ही हे आग्न ययाति के पास आइये।

३२, १४, बृत्र को मार कर पाप के डर से इन्द्र भागे । इन्द्र का के वल यही अप्रमान सूचक वर्णन वेद् में है।

३६, १८, बृहद्रथ श्रीर तुर्वीति के कथन करव करते हैं । इससे जान पड़ेगा कि ये करव दुष्यन्त के समयवालों से पोछे के हैं।

४७, ६, ० सुदास और तुर्वश के कथन।

५१, ५, ६, ऋजिश्वन ने पिप्नु के दुर्ग नष्ट किए। ऋतिथिग्व दिवोदास ने शम्बर को जीता। ऋबुंद भी जीता गया।

५१, १२, में शर्यात का कथन है।

(५३, ६, १०) १०,००० वृत्र मारे गए । धोखेबाज नमुचि मरा। अतिथिग्व ने करंज और पर्णय को मारा । ऋजिश्वन ने वंगृदेव के १०० दुर्ग नष्ट किए । सुश्रवस ने २० राजों तथा उनके ६००९९ अनुगामियों को हराया। तूर्वयाण ने कुत्स, अतिथिग्व तथा आयु को हराया।

५, ४, ६, इन्द्र ने नर्य, तुर्वश, यदु और (वव्य के पुत्र) तुर्विति की मदद की।

५८, ६, भार्गवों ने ऋग्नि को मनुष्यों में स्थापित किया।

५९, ६, पुरु के पुत्र श्राग्न के श्रनुगामी हैं।

६३, ७, १ पुरुकुत्स ने ० तुर्ग तोड़े । सुदास विजयी हुए, पुरु का १७४, १२, ∫ लाभ हुआ। यहाँ पुरुकुत्स, निश्चय पूर्वक सुदास के समकालीन नहीं हैं, केवल दोनों के कथन एक ऋवा में हैं।

८२, १३, द्घ्यच की हड़ी से इन्द्र ने ९९ वृत्र मारे।
८९,९, हम सौ वर्ष जियें, फिर मरें, इसके बीच न मरें।
९६, २, आयु मनु का भी नाम है।
१०८, ८, यदु, तुर्वश, दुह्यु, अनु और पुरु के कथन।
१०९, २, बुरे दामाद और साले धन खूब देते थे।

११२, ७, १३, १४, पुरुकुत्स. मान्धातृ,...शम्बर, श्रातिथिग्व दिवो-दास. त्रसद्स्य, उदार विजयो और भरदुवाज के कथन ।

११२, १७, १९, शर्यात मनुके पुत्र, सुदेवी पिजवन पुत्र सुदास की स्त्री (नोट में )।

११६, ५, १०, सौ पतवारों का जहाज, च्यवन बूढ़े से जवान हुए, कुरियौं निकल गईं, स्त्रियाँ विवाहीं।

११९, १९, २३, जह्न तथा कृष्ण पुत्र विश्वक के कथन। १४७, ३, अन्धे मामतेय को अग्नि ने विपत्ति से बचाया।

१५८, दीर्घतमस स्रोचध्य मामतेय को बाँध कर दासों ने नदी में डाल दिया, तथा उनको त्रैतन से लड़ना पड़ा। वे मनुष्यों की दसवीं उमर (दहाई) को पहुँचे।

१६४, कूट या छायाबाद ।

१६६, १५, ऋगस्त्य मानपुत्र मान्दार्थ थे। १८०, ८, वे वीरों में प्रसिद्ध थे। पुराणों में उन्होंने समुद्री लुटेरों का दमन किया, तथा रामचन्द्र को शस्त्रास्त्र दिये।

ऋग्वेद के समय पर थिद्वानों के निम्न विचार हैं:— नाम विद्वान, ऋग्वेद संहिता बी० सी० में, विवरण कब से। कब तक। मैकडानल्ड १५०० ५०० वर्तमान रूप पाँच छै सी

बी० सी० में हद् ।

१५

विवरग

नाम विद्वान,

कबसे। कब तक। मैक्समुलर ने पहले यही काल मैक्स मुलर १२०० १५०० १२०० से ८०० बी० सी० तक माना था। मैक्समुलर का पहला श्चार० सी० दुत्त० २००० १४०० कथन यों था:--छन्दस १२००-१००० बी० सी० मन्त्र १००० ८०० ब्राह्मगा ८००-६०० सूत्र ६००-२०० पागिनि ३०० बी० सी० से पीछे के नहीं हैं। ल्लठी शताब्दी बी० सी० में पाठ हु । हर्बर्ट यच गोवेन

ऋग्वेद संहिता बी० सी० में,

हबट यच गावन छठा राताब्दा बाठ साठ में नाठ टड़ ग वेबर १४०० सिन्ध नदी के देश में त्रार्थ १६ वीं शताब्दी बीठ सीठ में स्त्राये।

ह्विटनी बेनफ़े १८३० ८६० २००० बी० सी० से १५०० बी० सी० तक भी माना है।

यन्साइक्लो पीडिया

ब्रिटेनिका २००० १५०० इसे कई लोग सन्दिग्ध कहते हैं। जकोबी 8000 राथ ₹000 यक मुलर 1400 **ROOO** 8800 २५०० हाग ३५०० विल्सन बालगंगाधर तिलक ४००० 2400

कीथ महाशय का मत:—जे हर्टेल (J. Hertel) के अनुसार जूरास्टर का समय ५५९ से ५२२ बीठ सीठ है, जो सिद्ध नहीं हुआ है। ६६०-५८३ बीठ सीठ तक का भी कथन असिद्ध है। हर्टेल इप्सन का कथन

नहीं मानते हैं कि ईरानी तथा भारतीय आर्यों का साथ प्राय: :००० बी० सी०तक रहा। यह कथन भी ऋसिद्ध है। पीक यही समय १७६० बी० सी० कहते हैं, किन्तु यह भी ऋनिश्चित समक्ता गया है। वैदिक ऋषियों में सबसे प्राचीन श्रव, पृथु वैन्य, चाजुष मनु, वेन, पुरूरवस, ययाति ऋादि हैं. और सब से नये खांडव दाह से बचे हुए जिस्तर, द्रोगादि चार ऋषि तथा युधिष्ठिर के समकालीन नारायण ऋषि। यदि वेन पृथु के पिता हों, तो वे पुराने निक्रलेंगे। यदि वेदर्षि ध्रुव उत्तानपादात्मज पुराने घ्रुव हों, तो यही प्राचीनतम वैदिक ऋषि निकलेंगे, किन्तु इनका वही ध्रुव होना अनिश्चित है। चालुष मनु और पृथु वैन्य अवश्य प्राचीनतम प्राप्त वैदिक ऋषि हैं। यदि महाभारत का युद्ध ९५० बी० सी० के निकट पड़े, जैसा कि पार्जिटर का विचार है, तो ऋग्वेद का अन्ततम समय उसी काल पर त्र्या जावेगा । रामचन्द्र के समय के बहुत से ऋषि हैं। यदि आर्यागमन का प्राचीनतम काल २६०० बी० सी० के लगभग माना जावे. जैसा कि कुछ का विचार है, तो स्वायम्भुव मनु के प्रियन्नत वंश का भोगकाल ६०० वर्षों का मानने से प्राय: २००० बी० सी० तक बैठेगा। चान्नुष मन्वन्तर का भोगकाल क्या था, सो अज्ञात है, किन्तु चान्नुष मनु वेदर्षि हैं हीं, श्रीर वैदिक समयारम्भ २००० बी० सी० के निकट मानने से यही समय चाजुष मनु का होगा, क्योंकि वे प्राचीनतम ऋषियों में हैं।

प्राय: चौदहवीं शताब्दी बी० सी० का जो सन्धिपत्र मेसोपोटैमिया में मिला है, और जिसमें कुछ वैदिक देवताओं को नमस्कार लिखा है, उससे इतने प्राचीन समय में उस दूरस्थ प्रान्त में वैदिक विचारों की स्थापना मिलती है। यह सन्धि हिटीशिया तथा मितानी के बादशाहों में हुई, और भारत से असम्बद्ध थी। फिर भी उसमें मित्र, वरुण, इन्द्र और नासत्य को नमस्कार और उनकी वन्दना है। इससे वैदिक सभ्यता की प्राचीनता प्रकट है।

पंडितों का मत है कि ऋथर्ववेद चला ऋग्वेद के ही समय से, किन्तु बनता बहुत पीछे तक रहा। यजुर्वेद ऋग्वेद के पीछे प्रारम्भ होकर उसके बहुत पीछे तक बनता रहा । सामवेद में केवल ७२ मंत्र नये हैं, और रोष प्राय: १५०० ऋग्वेद से आये हैं। यजुर्वेद सुद्ध के पूर्व समाप्त हो चुका था, ऐसा सिद्ध है। गौतम बुद्ध के समय चारों वेद प्रस्तुत थे, तथा प्राचीन उपनिषदों के समय भी। जनमेजय को पुराण सुनाने वाले वैशापायन के भागिनेय और शिष्य याज्ञ-वल्क्य के समय ही यजुर्वेद पूर्ण होकर उसकी तैत्तिरीय और शुक्त शाखाएँ भी स्थापित हुइ।

# सातवाँ ऋध्याय

प्रायः २०००—७०० बी० सी० ऋग्वेद (शेष मंडल ) तथा अन्य वेद ।

ऋग्वेद का पहला मंडल ऊपर कुछ विस्तार के साथ दिखलाया जा चुका है। ऋब शेष नवों मंडलों का कुछ दिग्दर्शन कराना है। जिस विस्तार के साथ पहले मंडल का हाल कहा गया है वैसा ऋग्यों के विषय में कहने को इस ऐतिहासिक मंथ में हमारे पास स्थान नहीं है। धार्मिक एवं ऋग्य विवरण इनके भी प्राय: वैसे ही हैं जैसे कि पहले के। इसलिए इन मंडलों से जितनी ऐतिहासिक सहायता मिलती है उसी का हाल संदोप रीति से हम यहाँ कहेंगे।

# ऋग्वेद-दूसरा मंडल

इसमें कुल मिलाकर केवल ४३ सूक्त हैं, जिनके ऋषि गृत्समद, सोमाहुत और कूर्म हैं। कूर्म गृत्समद के पुत्र थे। इनके केवल ३ सूक्त हैं और सोमाहुत के ४। शेष सभी सूक्त गृत्समद के हैं। इस मंडल में अग्नि की प्रधानता है और जगती तथा त्रिष्टुप् छन्द हैं। गृत्समद के नाम पर यह गार्त्समद मंडल कहलाता है। आप हैहय वंशी (नं॰ ३७) राजा वीति होत्र के दक्तक पुत्र थे। इसमें उपमाएँ प्रथम मंडल की अपेन्ना कुछ नयी आयी हैं। इस मंडल की मुख्य मुख्य घटनाएँ ये हैं—इन्द्र ने और्मवाम, अर्बुद नार्मल और बल को मारा, शम्बर को पहाड़ से निकाल कर उसका बध किया और रोहिन को आसमान पर चढ़ते देखकर मार डाला। इन्द्र ने दभीक, उरन शुषुमा, वेंस, कवी, अश्न, अहि, वृकद्वार और सन्धिकों के स्वामी को भी मारा। उर्जयन्ती एक रान्नसी थी। जातूष्ठिर आर्थों का सहायक था। इन्द्र ने दिवोदास के कारण शम्बरासुर के ९९ किलों को नष्ट किया तथा दस्यों के लौह किलों का भी तहस नहस कर दिया। उन्होंने बल

के पहाड़ी किलों को ध्वस्त तथा चुमुरि और धुनि को चूर किया और विचित को पुत्रों और सहायकों सिहत मारा। शम्बर के १०० किलों का भी ध्वस्त होना लिखा है। पिए का ख़जाना कन्दराओं में छिपा हुआ था। उसे भी इन्द्र ने लूट लिया। इस मंडल में उपमाएँ बहुत हैं। नयी उपमाओं के उदाहरण में एक यह है कि दो चकवों की तरह आओ। सरस्वती उत्तम माता, उत्तम देवी और उत्तम नदी कही गयी है। गृत्समद महात्र घराने के कहे गए हैं। ऊपर के वर्णन से विदित हुआ होगा कि दूसरा मंडल विशेषतया विजयों का वर्णन करता है। शम्बर के सम्बन्ध में (१९-६) दिवोदास का कथन है। गृत्समद (४१-१/१७) शुनहोत्र वंश में उपजे थे।

### ऋग्वेद—तीसरा मंडल

यह मंडल मुख्यतया विश्वामित्र का है। इनके अतिरिक्त ऋषभ (दी सूक्त), उत्कील (दो सूक्त), कठ (दो सूक्त), गाथिन् (चार सूक्त ), देवश्रवस् और देवत्रात (१ सूक्त), और प्रजापति (४ सूक्त ) भी १५ सक्तों के ऋषि हैं। ये लोग विश्वामित्र के ही पिता, पुत्र और पौत्रों में थे। कुल मिलाकर ६२ सूक्त इस मंडल में हैं। वर्णन विशेष-तया श्रम्नि और इन्द्र के हैं और जगती, गायत्री, तथा त्रिष्टुप छन्दों की प्रधानता है। इस में प्रथम दो मंडलों की अपेत्ता कुछ कुछ नयी उपमाएँ हैं ऋौर संख्या में भी बहुत हैं। इसमें वेदपाठियों का एक देवता कहा गया है। देवताओं की संख्या प्राय: ३३ कही जाती है, किन्तु यहां नवें सूक्त में वह बढ़कर ३३३९ हो गयी है। शायद इसी लिए यह किंवदन्ती प्रसिद्ध है कि विश्वामित्र ने नए देवता बनाए। ५४-८ में तो भो आपने एकेश्वरवाद चलाया। ५४-१७ में कहा गया कि हे देवताओं ! तुम सब भारत में निवास करो । सरस्वती **और दृष**द्वती का वर्णन अधिक आया है। विश्वामित्र ने (२६-१) अपने को कुशिक कहा और अग्नि को इला का पुत्र माना। सिंह की भांति गरजने की उपमाइस मंडल में आयी है। इस में शतद्र (सतलज) श्रौर विपासा (व्यास) निद्यों का वर्णन साथ ही साथ आया है और कहा गया है कि येदो माताओं की भाँति बहती हैं।

विश्वामित्र का वशिष्ठ से वैमनस्य था। एक बार वशिष्ठ के पुत्र शक्ति ने इन्हें त्र्यवाक कर दिया। ऐसी दशा में जमदिग्न ऋषि ने इन्हें ससरपरी अर्थात भाषण देवी की शक्ति दी। (५३-१४,१५) इस प्रकार इन्होंने विश्वामित्र को वाक्ययुक्त करके साहस प्रदान किया। इस स्थान पर विश्वामित्र ने जमद्गिन की प्रशंसा श्रौर वशिष्ठ की निन्दा की है। (५३-२१) जो हमें घृगा करता है, वह सर के बल नीचे गिरे, तथा जिससे हम घृणा करते हैं उसके प्राण जावें। यह मंडल बड़ा ही मनोरंजक और इतिहास के लिए सहायक है। जगत-प्रसिद्ध गायत्री सन्त्र विश्वामित्र ने इसी मण्डल में कहा। आप राजा सदास के साथ थे। इन्होंने भरतों का बहुत वर्णन किया (५३-११,१२) च्चौर शर्यात का भी नाम कहा है। जहाँ पर कहा गया है कि विश्वा-मित्र वाले मन्त्रों के गान से भरतों का वंश प्रसन्न रहेगा, वहीं पर सुदास का भी नाम त्राया है। भोज लोग सुदास के खानदानी थे। कीकट लोग अवध और द्त्तिए बिहार के निवासी अपूजक (५३-१४) थे। प्रमदगंड उनका राजा था। विश्वामित्र ने यह भी कहा है कि तुम्हारा धन जहनु घराने के साथ (५८-३) है। पुराणों से ज्ञात होता है कि विश्वामित्र जहुनु के वंशधर थे। प्रथम मण्डल के (११६-१९) में आया है कि जह्नुवंशी आश्विनों के पूजक थे।

इन्द्र के बल-प्रकाश में इस मंडल में विशेषतया कुनार श्रौर श्रिह का बंध लिखा है। कहा गया है 'हे इन्द्र! तुम राच्चमों के वंश को निर्मूल कर दो।" कुनार राच्चस के हाथ न थे। वह ष्टुत्रासुर की माता दनु के साथ रहता था। इन्द्र ने जब श्रिह को मारा तब वह पानी के पाम छिपा था। (३३-११, १२) भारत लोग पंजाबी निद्यों के पार गये। विश्वामित्र ने नदी रोकी। जब वे सुदास के साथ थे (५३-९) तव कौशिक द्वारा इन्द्र प्रसन्न हुये। (५३-११, १२) सुदास पूर्व, पश्चिम श्रौर उत्तर जीतें तथा श्रुच्छी जगहों पर पूजा करें। विश्वामित्र की यह विनती भारत वंश को बचाती है।

पुराणों द्वारा विदित होता है कि परशुराम के पिता जमदिन ऋषि विश्वामित्र के भाँजे थे । इस मण्डल में जमदिन्न का नाम कई बार आने और उनके द्वारा विश्वामित्र की मदद होने से इस पौराणिक

गाथा को सहायता मिलती है। पुराणों में यह भी लिखा है कि सुदास के पुत्र कल्माषपाद द्वारा विश्वामित्र ने विशष्ठ के पुत्र शक्ति को मरवा डाला। शक्ति से विश्वामित्र की घोर शत्रुता इस मण्डल में लिखी है।

#### ऋग्वेद — चौथा मंडल

इस मण्डल में ५८ सूक्त हैं जिनके ऋषि विशेषतया गौतम पुत्र वामदेव हैं। इनके अतिरिक्त त्रसद्तयु (१), पुरमील्ह और अजमील्ह (२) ने केवल तीन सूक्त बनाए। देवताओं में इन्द्र और अगिन की प्रधानता है। छन्द विशेषतया गायत्रो, त्रिष्टुप् और जगती आए हैं। इस मण्डल में क्द्र मनुष्य धातक कहे गए हैं और लिखा है कि अगिन ने अन्धे मामतेय (४-११, १३) के दु:ख दूर किए। इन्द्र ने मृगय और पिप्र के ५०,००० सहायकों, वेंस, तथा सरजू के किनारे आर्ग और चित्रस्थ को मारा। ये दोनों आर्थ राजे थे और सरजू नदी पार रहते थे। इन्द्र ने अहि को मार कर सातों नदियाँ खोल दीं। शम्बर कुलीतर का लड़का था। इस मण्डल में सहदेव, सोमक, कुत्स, परु-शनी (रावी नदी) और कवच के वर्णन आए हैं। राजा पुरु और त्रसद्स्यु के वर्णन हैं और सीता की पूर्जा (५७-६) लिखी है। त्रसद्स्यु ने पौरवों का कुछ दिया (३८-१)। (४२-१८, ९) दुर्गह का पुत्र पुरकुत्स केंद्र में था, तब उसका पुत्र त्रसद्स्यु उत्पन्न हुआ। त्रसद्स्यु अपने को भारी राजा कहता है। वह शत्रुओं का जेता आर्द्ध देव था।

१५, ४, ८, ९, सृंजय देववात के पुत्र थे । सहदेव के पुत्र सोमक ने वामदेव को दो घाड़े दिए।

१६, १३, विद्धिन के पुत्र ऋजिस्वन ने मृगय श्रौर पिप्रु को जीता।

त्रिक्षिथ के नोट, २५...४, में है कि वामदेव भारत थे।

२६, ३, दिवोदास ऋतिथिग्व ने शम्बर के ९९ दुर्ग तोड़े । ३०, १४, १५, शम्बर कुलीतर का पुत्र था । वर्चिन के एक लाख पांच सौ वीर मारे गए।

३०, १७ से २१ तक, तुर्वश ऋौर यदु बूड़ा से बचाये गए, तथा ऋार्य ऋर्ण ऋौर चित्रस्थ सस्यू के किनारे मारे गए । दिवोदास ने पत्थर के सौ किले तोड़े, तथा ३०००० दासों को मारा। यह कार्य देशीत ऋषि की सहायता से हुआ।

५४, १, मनु के वंशधरों ने सवितार से धन पाया।

## ऋग्वेद---पाँचवाँ मंडल

इसमें ८७ सूक्त हैं। इसके ऋषि कई अत्रिवंशी हैं, जिन में से कुछ के नाम निम्नानुसार हैं:— बुध और गविष्ठिर (१), गय (२), सुतं-भर, (४), पुरु (२), वित्र (१), त्र्यरुण, त्रसद्स्यु और अश्वमेध या ऋत्रि (१), सम्वरण (२), अत्रि भौम (८), स्यावास्व (१३), अर्चनानस (२), रातहब्य (२), बाहबृक्त (२), पौर (२), सत्यश्रवस् (२), और यवयामरूत (१)। इस मण्डल में विशेष-तया अग्नि, इन्द्र, विश्वेदेवस्, मरुत, मित्रावरुण और आश्विन के वर्णन हैं। अप्ति ने शुनःशेष का बचाया। अग्नि उत्पत्ति के समय वरुण है. जब जलाई जाती है तब मित्र होती है और आहुति के समय इन्द्र। रोदसी मरुत् की माता और रुद्र की स्त्री और कहीं कहीं मरुत् की भी स्त्री कही गई है। इस मंडल में पृथ्वी का घूमना (८४-२) लिखा है। पुरुमीद एक अन्छे ऋषि थे। सुचद्रथ के पुत्र सुनीथ थे। भरतों का वर्णन इस में आया है। इन्द्र ने नमुचि को मारा। अत्रि उसिज के पुत्र कत्तीवान के पुरोहित थे। मनु ने विससिप्र को जीता। परुष्णी (रावी नदी) का नाम इस मण्डल में आया है। परावत लाग परुष्णी नदी के किनार रहते थे। ये आर्थ समभ पड़ते हैं, क्योंकि इन्होंने ऋषियों को बहुत दान दिया। (देखिये आठवां मंडल)। कहा गया है कि यमुना नदी ( ५२-१७ ) के किनारे मुक्ते बहुत सी गाएँ मिलीं। इस बात से आयों का उस काल उस नदी तक पहुँचना सिद्ध है। काबुल नदी को उस काल कुभा कहते थे। सरजू (५३-९) नदी का भी नाम आया है। यह अवध में है, किन्तु पंजाब में भी इस नाम की एक नदी थी। इस मण्डल में यह विदित नहीं होता कि कवि पंजाब के विषय में कहता है या अवध के। इसमें छन्द विशेष-तया त्रिष्टुप्, गायत्री, अनुष्टुप्, जगती और अतिजगती हैं। (२-३०) १००० गौवों के कारण शुनःशेप बँधे थे जिन्हें अग्नि ने छोड़ाया।

(११-१) भारत पिवत्र हैं तथा (१२-६) नाहुष भले। (२७) त्रियरुण त्रिविषन के पुत्र थे। त्रसद्स्यु अच्छे राजा थे। (२९-११) विदिश्वन के पुत्र रिजिश्वन ने पिश्र को जीता। पुरकुत्स के पुत्र त्रस-दस्यु (३३-८) ने संवरण ऋषि को १० घोड़े दिये। (३३-३९, १०) लच्मण के पुत्र ध्वन्य तथा मारुताश्व ने भो संवरण ऋषि को घोड़े दियं। (४०-५) स्वर्भानु ने सूर्य को अन्धकार से भेद दिया। यही पीछे राहु हुआ। (४५-६) मनु ने विशिशिषु को जीता। (१४-५) च्यवन बूढ़े से जवान हुये।

### ऋग्वेद — छठवाँ मएडल

इसमें ७५ सूक्त हैं जो मुख्यतया भरद्वाज कृत हैं। कवियों का लेखा निम्नानुसार है :—भरद्वाज ( ४३ ), भरद्वाज या वीत हब्य ( १६ ), सुहोत्र (२), शुनहोत्र(२), नर(२), शम्य (४), गर्ग (१), रिजिश्वन ( ४ ), श्रौर पायु (१) । इसमें छन्द मुख्यतया त्रिष्टुप्, श्रनु-ष्टुप्, जगती श्रीर गायत्री हैं। इस मंडल में विशेषतया श्रम्नि, इन्द्र, विश्वेदेवस्, पृषन्, उषस् श्रौर मरुत् के वर्णन हैं। एक सूक्त में गौश्रों का कथन है किन्तु पूजनात्मक नहीं। केवल इतना कहा गया है कि वे वध स्थान को कभी नहीं ले जायी जातीं ऋौर किव ने यह भी कहा है कि मुफ्तको वे भग, सोम ऋौर इन्द्र समफ पड़ती हैं। इससे प्रकट है कि सब लोग उन्हें पूजते नहीं थे, किन्तु यह कवि पूज्य दृष्टि से देखना चाहता था। अतः इस काल तक गो-पूजन स्थापित नहीं हुआ था, किन्तु अथर्ववेद के समय वह स्थापित था। इस मण्डल में मुख्य घटनाएँ निम्नानुसार हैं: — अश्न एक राज्ञस था। भरत और देवदास के नाम आए हैं। अथर्वण ने अग्नि को बाहर निकाला और उनके पुत्र द्धीच ने आग जलायी। चुमुरी, धुनि, शम्बर, पिप्र और शुश्तु के दुर्ग थे जिन्हें इन्द्र ने नष्ट किए। दिवोदास को तूर्यवान भी कहते हैं। कुत्स, अरायु और अरतिथिग्व को इन्द्र ने हराया तथा निम की रत्ता की। वेतसु, दलौनी अपरे तुप्र हराए जाकर देवताओं के पास लाए गए । इन्द्र ने पुरुकुत्स की सहायता की और मनु को दस्यों से जबरदेस्त बनाया तथा राजा नहुष को बल दिया। इन्द्र ने दसद्य

की सहायता की तथा राजा तुज आरे देवदास को बल प्रदान किया श्रौर प्रथीनस को कन्यारत्न दी। देववाढ के पुत्र अभ्यावर्तिन् चायमान को इन्द्र ने जिताया तथा वार्षिक को हराया और वृचनों को मारा। अभ्यावर्तिन चायमान पृथु के वंशज थे। इन्द्र यदु और तुर्वश को दूर से ले आए। इस मण्डल में गंगा तट का वर्णन ज्ञाया है और राजा त्रज्ञी, दत्ता, दुह्यु और पुरु के नाम हैं। शम्बर के किले पहाड़ पर थे। नहुष वंशी पराक्रमी कहे गए हैं। इस मगडल में भी सरस्वती और पंजाब की अन्य निदयों के नाम आये हैं। इस मण्डल से कई महत्वपूर्ण ऐतिहासिक घटनायें मिलती हैं। १५...२, बीतहब्य अग्नि की प्रशंसा करते हैं (१५-३) वीतहब्य और भरद्वाज के। धन दे। । इससे इन दें।नें। का समकालीन होना प्रकट है। वीतहब्य हैहयवंशी नरेश, ३७, थे जी पीछे भरद्वाज के साथी ऋषि हो गए। १६,४,५,१९,४,५, भारतों की अग्नि का कथन है। अग्नि ने दिवोदास के। वर दिए। दिवोदास भरद्वाज को दान करते थे। भारतें की खोज की गई, १७,८,१४, भरद्वाज को वीर आश्रयदाता दो। प्रतर्दन का कथन २२,१०, नाहुषों के आश्व प्रवल हों, २६.५ शम्बर को मार कर देवता ने दिवोदास की सहायता की।

२७,५ से ८ तक दैववात श्रभ्यावर्तिन चायमान ने यव्यावती नदी पर वृचीवनों को हराया तथा सृजय को तुर्वश (देश) दिया। चाय-मान ने २० घोड़े तथा दासियाँ भरद्वाज को दीं। चायमान पृथु वंशी थे।

३१,४, इन्द्र ने दिवोदास को सहायता करते हुए शम्बर के १०० (४३,१) क़िले तोड़े। दिवोदास ने भरद्वाज को अमीर किया। ४५,१, गंगानदी का कथन।

४८,२१ से २५ तक, पानी के निकट दिवोदास ने वर्चिन श्रौर शम्बर नामक दासों को मारा। प्रस्तोक ने दान दिया। दिवोदास श्रतिथिग्व ने शम्बर के घन से भरद्वाज को दान दिया। श्रशाथ ने पायु को दिया। सृंजय के पुत्रों ने भरद्वाजों का मान किया।

५०,१५, भरद्वाज के पुत्र वेदर्षि थे । ६३,३, बध्पश्व दिवोदास के पिता थे । इस प्रकार इस मण्डल से दिवोदास सृंजय, प्रस्तोक, तथा अभ्या-वर्तिन चायमान भरद्वाज के समकालीन सिद्ध होते हैं। ये भरद्वाज भरत के पुत्र विद्िथन भरद्वाज से पृथक थे, क्योंिक भारतों, (भरत-वंशियों) की आप प्रशंसा प्रायः करते हैं, और उन्हें अपना आश्रय-दाता सा मानते हैं। इनके कथनों से भारत लोग इन्हों के वंशज नहीं सिद्ध होते। भरत और दिवोदास में पीढ़ियों का भी अंतर काकी है। यही भरद्वाज रामायण के अनुसार प्रयाग में राम और भरत से मिलते हैं।

#### ऋग्वेद-सातवां मएडल

इसमें १०४ सूक्त हैं। इनमें से २९ के ऋषि मैत्रावरुणि वशिष्ठ कहे गए हैं और शेष के वशिष्ठ। इनमें से एक के ऋषि वशिष्ठ और शक्ति दोनों हैं श्रीर एक अन्य के विशष्ठ तथा उनके पुत्र। देवताओं में यहाँ ऋग्नि, इन्द्र, विश्वेदेवस्, मित्र, सूर्य, ऋाश्विन, उष्स, सरस्वती और विष्णु की प्रधानता है तथा सुदास की महिमा बहुत गायी गयी है। छन्दों में त्रिष्टुप्, बृहती, जगती तथा गायत्री की मुख्यता है। मुख्य घटनात्रों में निम्न बातें त्रायीं हैं: - जरूथ को अपनि ने जलाया तथा नहुष वंशियों को हराकर उन्हें सुदास को कर देने पर बाध्य किया। सुदास ने नदियों के पार होकर सिम्यू लोगों को हराया। विजय के लिये परमोत्सुक तुर्वश परोदास, भृगु लोग ऋौर दुह्यु लोगों ने सुदास की आज्ञा मानी । पक्थ, भलान, अलिन, शिव त्रीर विशात लोगों ने तृत्सुवेां के नेता सुदास का सामना किया किन्तु उन्हें बहुत जल्द भागना पड़ा। सुदास ने २१ जातियों के वैकर्ण लागें। को पराजित किया। सुदास के बैरियों ने नदी से एक नहर निकालकर उसे पार करना चाहा, किन्तु वे नदी में डूब गए। इन डूबने वालों में काम त्रोर दुह्य वंशी भी थे। भृगु, दुह्यु, तुर्वश त्रादि ने परुष्णी नदी को पारकर उस नदी के दो दुकड़े करके सुदास पर घावा करना चाहा किन्तु वे खुद डूब गए। सुदास की सहायता को बहुत से आर्थ आए। उसने बैरियों के ७ क़िले जीते और अनु के पुत्रों का सामान जीतकर त्रस्य को दिया। अनु और दुह्यु, वशियों के ६००० योद्धा तथा ६६ बीर पुरुष मारे गए, किन्तु पुरुव शी नहीं हारे। शत्रुओं का सारा सामान

लूट लिया गया। यमुना के किनारे सुदास ने भेद का सब ख़जाना लूटा और उसे प्रजा बना लिया। युध्यामिध को सुदास ने अपने हाथ से मारा। दस राजाओं से युद्ध करने में इन्द्र ने सुदास की सहायता की। राजा वर्चिन के एक लाख आदमी युद्ध में मारे गए। विष्णु ने राजा मनु को यह पृथ्वी दी। अज, सिगरु और चज्ज ने सुदास को कर दिया। पराशर, विशष्ठ और सत्ययात को सुदास ने बहुत सा दान दिया। सुदास के पिता दिवोदास थे।

इन्द्र ने ऋर्जुन के वंशज कुत्स की सहायता करके कुयव और सुस्त को जीता। पराशर, विशष्ठ श्रीर सत्ययात सुदास के नै।कर कहे गए हैं। अ।र्र्य राजा पासंदुम्त सुदास के समकालिक थे। सिमदा एक राचसी का नाम था। दीर्घक्रावसा घुड़दैाड़ के घोड़े को कहते थे। शाल्मली रेशमो रुई का पेड़ कहा गया है। इससे सेमल का प्रयोजन है। कहते हैं कि वशिष्ठ छोटे से छोटे देवता को भी कभी नहीं भुला-वेंगे। सूर्य्य के घोड़ों में से एक का नाम इतस है। उषस् आकाश की पुत्री है। स्रार्ट्यों को पाँच शाखाएँ कही गयो हैं। जो दस राजे सुदास से हारे थे वे पूजन न करतेथे। वशिष्ठ स**मुद्र में** ना**व** पर चलना पसन्द करते थे । इसी दशा में वरुण ने उन्हें ऋषि बनाया । नहुष द्यौर सरस्वती नदी के नाम त्र्याए हैं । पुरुवंशी सरस्वती नदी के दोनों किनारों पर रहते थे । जमदग्नि का नाम प्रशंसा से लिया गया है। इससे प्रकट है कि यद्यपि जमद्ग्नि विश्वामित्र के सहायक थे, तथापि उन्होंने कोई बुरा बर्ताव कभी नहीं किया, जिससे विश्वामित्र के शत्रु विशष्ट भी उनसे प्रसन्न रहे। राचस के ऋर्थ में यातुधान शब्द आया है और दस्यु लोग जादूगर तथा बेईमान कहे गए हैं। वशिष्ठ ने विश्वामित्र का नाम लेकर कभी उनकी बुराई नहीं की, किन्तु अपने द्वेषियों का इस प्रकार वर्णन किया जिससे विश्वा-मित्र का अभिप्राय समभ पड़ता है।

इस मण्डल से प्रकट होता है कि विशष्ट के समय में आर्थ्य लोग सरस्वती नदी के पूर्व भी थे और उनकी सख्या ऐसी बढ़ चुकी थी कि उनमें आपस में भी भारी युद्ध होने लगे थे। राजा पुरूरवस का राजस्थान प्रयाग के निकट प्रतिष्ठानपुर था, किन्तु सुदास के युद्ध के समय पुरुवंशी लोग सरस्वती नदी के दोनों किनारों पर रहते हुए कहे गए हैं। कुछ पाश्चात्य पिएडतों का मत है कि वैदिक आय्यों ने समुद्र नहीं देखा था किन्तु इस मण्डल में विशष्ठ की समुद्र यात्रा का प्रत्यच वर्णन है।

- ८, ४, भारत की अग्नि ने पूरु (पुरुवंशी) की युद्ध में जीता। यहाँ स्वयं पुरुवंशी भारत सुदास अन्य पुरुवंशी शाखा के विजयी हैं। महाभारत में पौरव संवर्ण उत्तर पाँचाल नरेश से हारते और फिर उन्हें हराते हैं।
- ९, ६, वशिष्ठ ने जरूथ को मारा। शायद जिस युद्ध में वह मरा, उसमें वशिष्ठ पुरोहित थे। सूक्त १८...सुदास के शत्रु निम्नथे:—शिम्यु, तुर्वश, पुरादास, भागव, दुह्यु, पक्थ, भलान, श्रालिन, शिवि, विशाणि (छवों के वंशधर). श्रीर दानों वैकणों के २१ कुल। श्रानव (का माल लुटा) श्रीर दुह्यु वंशी तथा ६६ प्रसिद्ध वीर मरे। भेद लुटा श्रीर प्रजा बना। श्रामों, शिगुश्रों श्रीर पज्जुश्रों ने कर में घोड़े दिए। मन्यमान का पुत्र देवक मरा, तथा शम्बर भी। पराशर वशिष्ठ श्रीर सत्ययानु प्रसन्न हुए। पैजवान (सुदास) से वशिष्ठ को दान मिला। देववात के सन्तान से २०० गायें मिली, तथा सुदास से दो रथ। पिजवान सुदास के पिता थे, श्रीर दिवोदास भी। शायद इन्होंने सुदास को गोद लिया हो। युध्यामधि मरा।
- १९, ३ पुरुकुत्स पुत्र त्रसद्स्यु ने इन्द्र की सहायता ही से विजय पाई श्रीर सुदास ने भी।
- ३३, ३५, सुदास तृत्सु पति थे। १९,८, ऋतिथिग्व प्रसन्न हुए। तुर्वश श्रीर याह्न का अहं कार चूर्ण हुआ।
- ३३, ११, विशष्ठ उर्वशी में वहरण मित्र द्वारा हुये । ८३, ११, सुदास के त्र्यार्थ तथा दास शत्रु मरे।

तृत्सुत्रों के कपड़े श्वेत थे। ९६, २, ३, बलवान पौरव सरस्वती के दानों किनारों पर रहते थे। जमदान श्रीर विशष्ट की भाँति सरस्वती की प्रशंसा हो।

# ऋग्वेद—श्राठवाँ मएडल

इसमें ९२ सूक्त हैं श्रोर बालि विल्यों के ११ उपर्युक्त ९२ के पीछे रक्खे गये हैं। इस प्रकार कुल १०३ होते हैं। इनके ऋषि बहुत से हैं जिनमें से मुख्य मुख्य के नाम ये हैं:-मेधातिथि, आसंग, शश्वती, मनु, श्रियमेध, देवातिथि, ब्रह्मातिथि, वत्स, शशकर्ण, प्रगाथ, पर्वत, उपना काव्य, नारद, सोभरि, विश्वमना, मनुवैवस्वत, कश्यप, नीपा-तिथि, एक सहस्र वसुरोचिष, श्यावाश्व, नाभाक, विरूप, त्रिशोक, त्रित, भर्ग, कलि. पुरुमील्ह, हर्यत, कुसीदी, उशना, कृष्ण, विश्वक, नोधा, ऋपाला, रेभ, इन्द्र, जमदग्नि, प्रस्कएव, ऋायु, मातरिश्वा, ऋश श्रीर सुपर्ण । इन सब में भी नारद वैवस्वतमनु, उशना श्रीर श्राय परम प्रधान थे। इस मण्डल में मुख्य छन्द बृहती, गायत्री, अनुष्टुप्, उष्णिक्, महापंक्ति और जगती हैं। देवताओं में यहाँ इन्द्र, आश्विन, अग्नि, वरुण, आदित्य और मरुत् की प्रधानता है। सूक्त नं ९० में गाय का भी वर्णन है । उसके विषय में कहा गया है कि वह निष्पापिनी है, उसे कोई कष्ट न पहुँचाओ। इस मण्डल में श्रासंग, विभिन्दु, पाकस्थामा, <mark>कुरुङ्ग</mark>, क्शु, तिरिन्दिर्, त्रसदस्यु, चित्र, पृथुश्रवा और श्रुतर्वण आदि की उदारता के वर्णन हैं।

घटनात्रों में कहा गया है कि इन्द्र ने सुश्न का चलने वाला किला नष्ट कर दिया । राजा परमज्या, निन्दिताश्व, प्रपथी, आसंगपुत्र, स्वनद्रथ और यदुपुत्र बड़े उदार थे। आसंग सयोग के पुत्र थे। सरस्वती उनकी स्त्री थी । यह नपुंसक हो गये थे किन्तु इन्हें फिर पुंसत्व प्राप्त हुआ। यदुपुत्र ने किव को सुनहले सामान सिहत दो घोड़े दिये। राजा बिभिन्दु ने यज्ञ किया। यति एक ऋषिकुल था जिसका भृगुवंशी राजाओं से सम्बन्ध था। जान पड़ता है कि जिन भागव लोगों का सातवें मण्डल में सुदास से युद्ध कहा गया है वे इसी राजकुल के थे। वेदों में परशुराम का नाम नहीं है, किन्तु पुराणों में उनकी विजयों का अच्छा वर्णन है । इन्द्र ने पुरु के पुत्र तथा रूशम, श्यावक, स्वर्णर और छप नामक राजाओं की सहायता की तथा मृगय और आर्बुद को हराया। पाकशासन ने किव

को एक घोड़ा दिया। इन्द्र अनुवंशियों, तुर्वश तथा राजा रुम पर भी कुपा करते थे । तुर्वश श्रौर यदु की प्रशंसा योग्य है । पन्न श्रौर करव से शत्रुता थी। राजा कुरंग का नाम आया है। सुदेव एक बड़े भक्त थे। तुप्रपुत्र भुज्यु को अविश्नीकुमारों ने बचाया । चेद पुत्र कसु ने किव को १०० भैंसे और दस हजार गाएँ दीं। चेदि लोग बड़े उदार थे। नहषवंशियों के अच्छे अच्छे घोड़े थे। सरयानीवान कुरुनेत्र में एक फील थी। पर्शत्रौर तिरिन्दिर के पास के नाम आये हैं। कुकुर लोग यादवों के समान थे। उन्होंने भैंसे दान दिये। यश ऋौर दशब्रज को त्रसदस्यु ने सहायता दी। अथर्वण एक ऋषि थे। कचीवान और दीर्घतमा नामक ऋषियों के नाम आए हैं। वेन पुत्र पृथु का वर्णन है। आयु पुरुरवा के पुत्र थे। प्रदाकु साम यज्ञ करने वाला था। क्रवि पञ्जाब के युद्धकर्ता थे । पांचालों में भी इनका होना कहा गया है। चिनाब नदी के चन्द्रभागा श्रौर श्रसिक्नी भी नाम थे। पक्थ, श्रधिव, वभ्र ऋौर चित्र राजा थे। व्यास्व एक ऋषि थे। गोमती नदी का नाम आया है (२५,३०)। दत्त के पुत्रों का कथन है । उत्ततयान, हरयान, त्रौर सुषामन को एक एक घोड़ा मिला।

इस मण्डल में ३३ देवता छों के नाम छाए हैं। इन्द्र ने अनर्सनि, श्रीविन्दु, पिष्ठु और अौर्णवाभ को मारा। पारावत एक वंश था जिसने ऋषियां को खूब दान दिया। युवनाश्व पुत्र मान्धाता का (३९-८) नाम दस्युवों के मारने में छाया है। एक मान्धाता राजा थे और दूसरे ऋषि। ४२ वें सूक्त की तीसरी ऋचा में रूपक द्वारा जहाज का कथन हुआ है। दास बलवूथ एक दानी और आर्थ पृथुअवा के साथी थे। मनु का वर्णन पितामह कर के हुआ है। सूक्त ५६ की पहली ऋचा में राजपुत्रों को चत्री कहा है। आशिवनों के विषय में लिखा है कि वे बाज की तरह उड़ गए। श्रुतवण ने रावी नदी के किनारे यज्ञ किया। इस मण्डल में जहाज का वर्णन कई बार छाया है। एक स्थान पर लिखा है कि जैसे समुद्र की लहरें जहाज को थपेड़ें लगाती हैं, इस प्रकार हम को कोई थपेड़ें न लगावे। छुदम और उनके पुत्र विश्वक ऋचाओं के ऋषि थे। छित्रवंशी छपाला भी वेद की ऋषि थीं। इन्द्र को कई स्थानों पर राम कहा है। पृथ्वी के

दस देश कहे गए हैं। शिष्ट लोगों का वर्णन आया है। सूक्त नं० २७ से ३२ तक वैवस्वत मनु के रचे हुए हैं। इन में कोई ऐसा वर्णन नहीं है कि जो मनुओं के विषय में पौराणिक कथनों के प्रतिकृत हो। (४-१) इन्द्र मुख्यतया आनवों और तुर्वशों के साथ हैं। (९-१०) कर्णव वंशी दीर्घतमस पूर्व कालीन कहे गये हैं। (१०-५) दुह्य, अनु, यदु और तुर्वश के नाम इन्हीं वंशां के लिये आये हैं। (१९-३६, २७-७; ३६-७) पुरकुत्सात्मज त्रसद्स्यु ने सोभिर ऋषि को ५० दासियां दी। त्रसद्स्यु के पुत्र तृत्वि थे। त्रसद्स्यु विजयी तथा दानी थे।

# ऋग्वेद — नवाँ मएडल

इसमें ११४ सूक्त हैं जिनके ऋषियों में मुख्य निम्नानुसार हैं:—मधुच्छन्दा, मेधातिथि, शुनःशेष, हिरएयस्तूप, ऋसित, कुत्स, देवल, विन्दु, गोतम, रहूगण, कवि, उचध्य, अवत्सार, काश्यप, भृगु, भरद्वाज, कश्यप, गौतम, अत्रि, विश्वामित्र, जमद्गिन, पवित्र, रेग्गु, ऋषभ, हरिमन्त, कच्चीवान, वसु, प्रजापति, वेन, उशना, करव, प्रस्करव, उपमन्यु, व्याघ्रपाद, वशिष्ठ-शक्ति, पराशर, श्रम्बरीष, ऋजिश्वन, ययाति, नहुष, मनु, नारद, शिखरडी, अग्नि, चाजुषमनु, प्रतर्दन, श्रीर शिशु । इन सब में रहूगण, वेन, उपमन्यु, श्रम्बरीष, ययाति, नहुष श्रौर चाज्जुषमनु की कई कारणों से मुख्यता सममनी चाहिये। इस मंडल भर में प्राय: सब ऋचाएँ सोम पवमान ही के विषय में हैं, केवल एक में ऋाप्रिय का वर्णन है ऋौर दो में सोम पवमान के साथ कुछ और देवताओं का भी कथन है। ६७ वें सूक्त में विद्यार्थियों की भी प्रशंसा की गयी है। छन्दों में ६७ सूक्त पर्यन्त गायत्री ही चलती है। इसके पीछे जगती, त्रिष्टुप् झौर उष्णिक् भी श्राए हैं । नई उपमाएँ ५० वें सूक्त में बहुत हैं । इस मंडल की मुख्य घटनात्रों का हाल संचेपतया नीचे लिखा जाता है:-ध्वस्न और पुरुषान्ति दानी राजा थे। सोम पवमान ने दिवोदास के कारण यदु, तुर्वश और शम्बर को (६१-२)मारा। जैसा कि आठवें मण्डल में यदु, तुर्वश आदि के नाम उन के वंशधरों के लिये आये हैं , वही हाल यहां

भी समभ पड़ता है, क्योंकि ये दोनों दिवोदास से बहुत पहले हुये थे। इस मंडल में जमदिग्न वंशियों का वर्णन बहुत है और व्यास्व ऋषि का नाम बहुतायत से आया है। उत्तर पश्चिम में आर्जीक नाम्नी एक अनार्य्य जाति रहती थी। उशना बड़े बुद्धिमान कहे गये हैं। पेदू के घोड़े ने बहुत से नागों को मारा। इस मंडल में सिंह, धनुष और सप्तिष् के वर्णन आये हैं। मख एक राज्ञस था। द्धीचि अथर्वण के पुत्र थे। अथर्वण ने सब से पहले अग्नि पायी और उसे सोमपान कराया। ब्राह्मण पूजा करने वालों को ढूंढ़ता है। चाज़ुष मनु के वेदिष होने से प्रकट है कि चाजुष मन्वंतर में वैदिक ऋचायें बन चली थीं।

## ऋग्वेद-दसवाँ मएडल

इसमें १९१ सुक्त हैं जिनके प्रधान ऋषियों का ब्योरा निम्नानुसार है: - त्रित, त्रिशिरा, सिन्धुद्वीप, यम, यमी, वृहदुक्थ, हविर्घान, विवस्वान्, शंख, दमन, देवश्रवा, च्यवन, विमद, वसुकृत, वसुक्र, कवष, श्रज्ञ, लुश, घोषा, कृष्ण, इन्द्र, वैकुएठ, गौपायन लोग श्रौर डनकी माता, गय, अयास्य, सुमित्र, बृहस्पति, श्रादिति, गौरिवीति, जरस्कर्ण, विश्वकर्मा, मन्यु, सूर्या, इन्द्र, इन्द्राणी, वृषाकिप, पायु, रेगु, नारायण, अरुण, शार्यात, तान्व, अर्बद, पुरूरवा, उर्वशी, देवापि, वम्र, बुध, मुद्गल, अप्रतिरथ, अष्टक, दिवणा, दिव्य, सरमा, पिए, जुहू, जमद्ग्नि या राम, भिच्च, लव, हिरएयगर्भ, वहुए, सोम. वाक, कुशिक या रात्रि, प्रजापति, परमेष्ठी, यज्ञ, सुकीर्ति, शकपूत, सदा, मान्धातार, गोधा,कुमार, सप्तमुनि (जूति,वात जूति, विप्रजूति, वृषाणक, एतश, करिकत, ऋष्य शृंग) सप्तर्षि, श्रंग, विश्वावस, श्रिग्न पावक. अग्नि तापस, जरितर, द्रोण, सारीस्नक, स्तंबिमत्र, अत्रि, सुपर्ण, ऊर्ध्वकृषन, पृथु वैन्य, शास, इन्द्र की माताएँ, केंतु, चल्लु, शची प्रचेतस, कपात, ऋषभ, विश्वामित्र-जमद्ग्नि, पौलोमी, पूरण, अनिल, शबर, विभाट, इट, संवर्त, ध्रुव, सूनु, पतंग, अरिष्टनेमि, शिवि, प्रतर्दन, बसुमनस, जय, प्रजावान, त्वष्टा, विष्णु, सत्यधृति, उत, अधमर्षण और सम्बनन। इन वेद्रियों में राम उनके पुत्र लब. **औ**र बहनोई ऋष्यश्रंग के नाम त्राए हैं । सम्भवतः राम से परशुराम

का प्रयोजन हो, क्योंकि वहाँ जमदिग्न या राम लिखा है। वेदिषें जिरतर, द्रोग, सारीस्नक और स्तम्बिमत्र शार्झी शृद्धा से उत्पन्न मन्द्रपाल ब्राह्मण के वे पुत्र थे जो अर्जुन के खाण्डव दाह से बचे थे। पुरुष सूक्त (नं० ९०) के ऋषि नारायण ने नारद को बासुदेव का ऐश्वर भाव बतलाया। उसे नारद से जान कर व्यास ने युधिष्ठिर से कहा (शान्ति पर्व)। इस प्रकार वेद के ये भाग महाभारत काल के पड़ते हैं। इन ऋषियों में कई प्रसिद्ध राजा अथवा महापुरुष हैं, यथा विवस्वान, गय, अदिति, पुरुरवा, देवापि, राम, लव, कुशिक, सुदास, मान्धाता, पृथु, केतु, ऋषभ, चाज्जष मनु, ध्रुव, शिवि आदि। ऋषियों में कई देवताओं के भी नाम आये हें जैसे इन्द्र, अग्न आदि। अश्वन, प्रजापति विश्वकर्मा आदि देवताओं के नाम अवश्य हैं, किन्तु समक्ष पड़ता है कि इन्हीं नामों के मनुष्य भी थे। ध्रुव भी एक वेदिष जान पड़ता है। यह ध्रुव नाम के प्रसिद्ध राजा हो सकते हैं। कई स्त्रियाँ भी वेदिष हैं। प्राचीनतम वेदिषयों में वेन, ध्रुव और पृथु-वैन्य हैं।

इस मंडल के देवताओं में अग्नि, इन्द्र, यम, पितर, जल, गय, विश्वेदेवस्, बृहस्पति, विश्वकर्मा, सूर्य्य आदि की प्रधानता है। देवताओं के अतिरिक्त इसमें कई अन्य विषयों पर भी सूक्त हैं, यथा जल, पित्र, मृत्यु, गाय, पांसा, खेती, जीवात्मा, सुबन्धु का पुनर्जीवन, हाथ, सार्वण्य की उदारता, ज्ञान, देवता लोग, निद्याँ, दबाने का पत्थर, सूर्यों के विवाह पर आशीर्वाद, पुरुष, उवंशी-पुरुरवा, इन्द्र के घोड़े, वनीषि, गदा, सरमा, पिनस, उदारता, वेन, वायु, रात्रि, जग-दुर्पत्त, केशी, प्रतिद्वन्दी (होड़ करने वाले) का हराना, सपत्नीबाधन, अरुण, नवजीवन, दुर्भाग्य निराकरण, पौलोमी, त्त्यीरोग निराकरण, गर्भपात से बचाव, दुःस्वप्नों से बचाव, गोगण, उषा, राजा,माया भेद,तार्च्यं, यज्ञकर्त्ता और उसकी स्त्री के गर्भ को आशीर्वाद, अदिति और मेल। इतने विषयों का वर्णन होने से प्रकट होता है कि यह मंडल बहुत ही गम्भीर और सांसारिक सभ्यता की ऐतिहासिक उन्नति जानने में परमोपयोगी है। इस एक मंडल के पढ़ने से विविध विषयों पर वैदिक विचारों का अच्छा ज्ञान प्राप्त हो सकता है।

इस में व्यवहृत मुख्य छन्द निम्नानुसार हैं:—त्रिटुष्प्, गायत्री, जगती, अनुष्टुप्, आस्तार पंक्ति, प्रस्तार पंक्ति, उष्णिक, महापंक्ति, बृहती और द्विपदीविराट्।

यम यमी माई बहन थीं। कुछ योरोपीय परिडतों का विचार है कि स्त्री पुरुष का यह पहला जोड़ा था, किन्तु इनकी बातचीत ही से प्रकट होता है कि संसार में अन्य पुरुष भी थे। यमी ने यम के साथ विवाह करने का प्रस्ताव किया । इस पर यम ने उत्तर दिया कि वह बहिन के साथ विवाह करना उचित नहीं समफता और इसिलये यमी को उचित है कि वह किसी और को अपना हृद्य प्रदान करे और प्रीति भाजन बनावे। जान पड़ता है कि यह उस काल का वर्णन है कि जब तक भाई बहनों में विवाह का निषेध तो नहीं हुआ था किन्तु निषेधात्मक विचार उठने लगे थे। यम ने यमी के विचारों को लोक लाजहीन न कहकर उनसे केवल अपनी असममित प्रकट की और कहा कि लोग इसे पातक समफते हैं। किसी सूर्या का विवाह इस मंडल में लिखा है। यमी भी सूर्य्य की कन्या हाने से सूर्यों कही जा मकती थी।

इस मंडल में घटनाओं का वर्णन बहुतायत से आया है। चिता एवं मृत्यु के कथन आये हैं और कहा गया है कि सरने के पीछे मनुष्य यम के यहाँ जाता है। कहा गया है कि हमारे चारों ओर दस्यु लोग रहते हैं जो यज्ञादिक नहीं करते और पृथक धर्मों पर चलते हैं। इस मंडल में सिंह का वर्णन कई बार आया है। दुहरशासु एक शत्रु राजा था जिसने त्रसदस्यु के पौत्र कुरुश्रवन को हराया। दिवोदास के मुक़ाबले में गांगव लोग मारे गये। साप्य ने दिवोदास की सहायता की। श्रुतविण ने मृगय और सास्व को हराया। ३३३९ देवताओं ने आप्न की पूजा की। उशीनर लोग मध्यदेश में रहते थे। इच्वाकु एक राजा और मनु बड़े दानी थे। यदु और तुर्वश ने दो दास दान किये। ययाति नहुष के पुत्र थे। गङ्गा, जमुना का वर्णन आया है और पञ्जाब की नदियों का भी। बैल मधा में मारे जाते थे और अर्जुनी में बच्चा पैदा करते थे। ९० वें सूक्त में ईश्वर के मुख, बाहु, जंघा और पैर से बाह्मण, चत्री, वैश्य और शुद्ध की उत्पत्ति कही गयी है।

चन्द्रमा ईश्वर के मन से निकला। समभ पड़ता है कि ऋग्वेद के समय में जाति भेद कर्म से था, किन्तु यजुर्वेद के समय वह जनम से माना जाने लगा। पुरुषसूक्त नारायण ऋषि का है। यह अच्छे कवि समभ पड़ते हैं। दु:सीम, प्रार्थिवान, वेन, राम और तान्वापाध्ये यज्ञकर्त्ता कहे गये हैं। सम्भव है कि यह राम वही दशरथ पुत्र प्रसिद्ध राम हों। पुरूरवा की स्त्री उर्वशी थी। राजा उसको अधिक प्यार करते थे किन्तु उसे परवाह न थी। यह मनुष्य थे और वह अप्सरा। उर्वशी ने कहा कि स्त्री प्राप्रेम नहीं कर सकती श्रौर श्रपने विषय में कहा, 'मैं हवा के समान उड़ती हूँ सो मेरा पकड़ना कठिन है।' उर्वशी की ये बातें स्त्री जाति के विषय में वैदिक सम्मति प्रकट नहीं करतीं। उर्वशी स्वयं प्रोमहीना थी और इसीलिये सभी स्त्रियों को ऐसी समभती थी। पुरूरवा इला के पुत्र थे। इस मंडल में स्वर्ग का वर्णन आया है। शान्तन को देवापि ने यज्ञ कराया। भारत वाले शान्तन के देवापि भाई थे और इन दोनों के पिता प्रतीप थे, किन्तु वैदिक देवापि के पिता ऋषत्सेन लिखे हैं। जान पडता है कि थोडे ही काल राज्य करने अथवा पिता के आगे मरने से इनका नाम महाभारत से छुट गया। यह भी सम्भव है कि देवापि के ब्राह्मण होने में ऋषत्सेन उनके दत्तक पिता बने हों।

इस मंडल में जल के विषय में एक अच्छा सूक्त है। उसमें जल को शिक्तप्रदायक, पुत्रोत्पादक, बलप्रदायक, स्वास्थ्यकर और पातक-निराकरण करने वाला कहा गया है और यह भी लिखा है कि पानी में सभी दवाएँ रहती हैं। पितरों के वर्णन में लिखा है कि वे यमलोक में रहते हैं। वहाँ यम ने उनके लिए ऐसा स्थान नियत किया है जो जल और ज्योति से शोभित है और पितृ लोग यम के साथ प्रसन्न रहते हैं। ५८ वें सूक्त में जीवात्मा का कथन किया गया है और मृत अथवा मूर्छित मनुष्य से कहा गया है कि जो तेरा जीवात्मा बहुत दूर विवस्वान के पुत्र यम के यहाँ चला गया था, उसे हम फिर तेरे पास लाते हैं कि तू जीवित रह कर यहीं रह। इस प्रकार शेष ११ मन्त्रों में पृथ्वी और स्वर्ग, चार कोने की पृथ्वी, संसार के चारों स्थानों, तरंगित समुद्र, चमकने और बहने वाली ज्योति,

जलों, पौधों, सूर्य्य और उषा, ऊँचे पहाड़ों, सब जीवधारी और चलने बाले पदार्थों, हमारे दृष्टिचेत्र से बाहर दूर देशों और अन्त में सब वर्तमान और भूत जीवधारियों में जीवात्मा का जाना लिखा है।

जशीनरानी, ५९, १०, श्रौर ६०, ४, इत्त्वाकु के कथन । ६०, **६** अप्रगस्य के कई भागिनेय थे। ६०, ७, में सुबन्ध का कथन है। ६१ वाँ सूक्त नाभानेदिष्ठ का है। ६२ में सावर्ण्य मनु के यज्ञों की प्रशंसा तथा चिरायु होने का आशीर्वाद है । ६३, गय का सूक्त है । ६३,१,६,७, १७, विवस्वान के वंशधर मनुष्यों को बहुत प्रिय हैं, तथा दूर तक राज्य फैलाते हैं । ययाति नहुष के पुत्र थे । नाहुषों तथा वैवस्वतों की साथ ही प्रशंसा है। मनु ने सात पुरोहितों द्वारा सब स्ट्रे पहले यज्ञ किया। गय प्रति के पुत्र थे। यही बात, ६४, १७ में भी है। ६४,९, सरयू नदी तथा ६५, १४ मनु के देवतों के कथन हैं। ५९, १ तथा VI ६१,१, वध्यूश्व सरस्वती और अग्नि के पूजक थे। सूक्त, ६९ का ऋषि सुमित्र अपने को बराबर उनका सगोत्री कहता और उनसे प्रसन्नता प्रकट करता है । वे प्राचीन समय में थे । ७२, २,३, देवतात्रों के प्राचीन समय में श्रमत्ता से सत्ता हुई। ७५, ३,५,९, सिन्ध, गङ्गा, यमुना, शतद्रू, परुष्णी, सरस्वती, असिकी, वितस्ता, कुमा और गोमती निदयों के नाम आये हैं। ८१, में जगदुत्पति और एक ईश्वर के कथन हैं। ८२, ईश्वर पिता है, उसी ने सब कुछ बनाया है। एक ही विश्व कर्मन कर्ता है। वह देवतात्र्या तथा त्र्यसुरों से पहले का तथा स्रज है। ९० में पुरुष सूक्त है। यह सूक्त यर्जुवेद में भी है । ९३, १४, दुःसाम पृथवान, वेन चौर राम सब यज्ञ कर्ता थे । ९५, पुरूरवस उर्वशी का है। ९८, ऋष्टपेण का पुत्र देवापी अपने भाई शान्तुन के लिए पानी बरसाने की प्रार्थना इन्द्र से करता है।

१०२, मुद्गल का सूक्त है । इन्द्र सेना मुख्लानी ने रथ हाँक कर पित को विजय दिलाई । पहले वह उनको छोड़े हुए साथा, किन्तु पीछे प्रसन्न हो गया। १२१, हिरण्यगर्भ सारे ससार के स्वामी थे। वे सब से पहले हुए। १२३, में वेन अपनी भारी प्रशंसा करते हैं, शायद ये ही पृथु के पिता हों। १२९, १३०, में जगदुत्पित उत्कृष्ट हैं। १७१,३, में वैन्य का कथन है।

इसी स्थान पर ऋग्वेद का संचिप्त ऐतिहासिक विवरण समाप्त होता है। जो ऐतिहासिक घटनाएँ इसमें कही गयीं हैं उन सब का पूर्वापर क्रम केवल वेदों के सहारे से स्थिर नहीं हो सकता। इसीलिए ऐसा करने का प्रय**त्न** न करके हमने यहाँ पर ऋग्वेद के संहिताविभाग से जितना कुछ मुख्य ऐतिहासिक मसाला प्राप्त हो सकता है उसका संचित्र विवरण ऊपर लिख दिया है। यों तो भगवान वेद से हजारों प्रकार के ऐतिहासिक एवं अन्य बहुमूल्य भाव प्राप्त होते हैं, किन्तु हमने उन पर ध्यान न देकर केवल राजनैतिक इतिहास का जो मुख्य मूल ऋग्वेद संहिता से प्राप्य है उसे यहाँ पर कहा है। इन ऐतिहासिक घटनात्रों का पूर्वापर कम जो ब्राह्मणों, इतिहासों, पुराणों आदि के सहारे कहा जा सकता है. उसे दिखलाने का प्रयत्न आगे किया जायगा। यहाँ पर केवल संहिता का सहारा लेकर जो ऐतिहासिक ज्ञान प्राप्त हो सकता है उसका विवरण किया गया है। इसी प्रकार शेष तीनों वेदां के संहिता विभाग का सहारा लेकर हम अपना ऐति-हासिक वर्णन लिखेंगे। इसके पीछे अन्य प्रन्थों के सहारे इतिहास का क्रम बाँधा जायगा।

### सामवेद

यह वेद गणना में तीसरा किन्तु महिमा में नम्बर २ समका जाता है। सामवेद में कुल १५४९ मन्त्र हैं। इनमें से केवल ७२ इसके और शेष सब ऋग्वेद के हैं। इसके दो भाग हैं, जिनमें से पहले में ६ काण्ड हैं और दूसरे में ९। एक एक काण्ड की भी कई कई कण्डिकायें हैं जिन्हें सूक्त कह सकते हैं। सामवेद में कुल मिलाकर ४५९ सूक्त हैं। ये पाय: सब ऋग्वेद से लिए गये हैं, किन्तु कुछ नये भी हैं। कुल मिलाकर सामवेद का प्राय: २० वाँ भाग नया होगा, शेष सब ऋग्वेद से लिया हुआ है। इसके जो पाठ हैं उसमें ऋग्वेद से कहीं कहीं थोड़ा बहुत अन्तर है। कई स्थानों पर अन्तर अर्थ समकाने के लिये किया गया है, किन्तु अधिकतर दशाओं में यह बात घटित नहीं होती। कुछ पाश्चात्य पंडितों का मत है कि सामवेद में लिखित मन्त्र बहुत स्थानों पर वर्तमान ऋग्वेद के प्राचीन पाठों पर अवलम्बत हैं, अर्थात् जिस

काल वे ऋचाएँ सामवेद में रक्खा गयीं तब ऋग्वेद में भी उनका वही पाठ चलन में था, किन्तु पीछे से बदल गया। जान पड़ता है कि ऋग्वेद की ऋचाएँ सदा से इतनी ही नहीं थीं, वरन संख्या में वर्तमान ऋचाओं से कुछ अधिक थों। उन्हों में से वर्तमान ऋचाएँ सामवेद में रक्खा गयीं। पीछे से ऋग्वेद के सम्पादक व्यास भगवान ने ऋग्वेद बाली वर्त्तमान ऋचाओं को चुन लिया और शेष को छोड़ दिया। उन्हीं छोड़ी हुई ऋचाओं में से, जो सामवेद में आगयी थीं वे तो रिचत रहीं और शेष नष्ट हो गयीं।

सामवेद को किसने संकलित किया इसका पता नहीं है, केवल इतना ज्ञात है कि चारों वेदों के सम्पादक व्यास भगवान थे। सामवेद के आदि में लिखा है कि "आं सामवेद की जय, गएश की जय।" यह असली सामवेद का भाग नहीं है वरन् हाल के लेखकों ने लगा दिया होगा । सामवेद में विशेषतया सोम पवमान का वर्णन है। इनके द्यतिरिक्त अग्नि, इन्द्र, उषा, आश्विन आदि भी कुछ कथन आए हैं। जल, वात और वेन के भी कुछ वर्णन हैं। इसमें कुछ ऋचाएँ मनु वैवस्वत की भी हैं।जिन द्धीचि की हड़ी से बज्र बना था वे अधर्वण के पुत्र एक ऋषि थे। पुराणों में राजा दधीचि के विषय में यही बात कही गयी है। इन्द्र को राम कहा है। वय्य के पुत्र सत्यश्रव ऋषि का नाम आया है। नकुल की एक ऋचा है जो ऋग्वेद में नहीं है। कुछ ऋचाएँ नहुष, ययाति, मनु, अम्बरीष तथा ऋजिस्वा की भी हैं तथा कुछ आप्सव मनु की। रसा नामक एक नदी है जो पृथ्वी के चारों आर बहती है। सोम पवमान ने दिवोदास के लिए शम्बर, यद और तुर्वश को हराया। यही विजय वर्णन कई देवतात्रों के विषय में किये गए हैं, जैसे शम्बर का सारना इन्द्र, ऋग्नि ऋौर सोम पवमान के विषय में कहा गया है। श्यावक, ऋजिस्वा और अम्बरीष इन्द्र के कृपापात्रों में से थे। क्रवि एक अप्तुरथा। ईश्वर का वर्णन विश्वकर्मा, स्कम्भ, प्रजापति और पुरुष के नाम से आया है। कहीं कहीं अग्नि, इन्द्र और सूर्य्य से ्र भी ईश्वर का भाव प्रकट किया गया, है। प्रवीरु रुसमों के राजा थे। सुनीथ सुचद्रथ के पुत्र थे। मनुष्य जीवन अधिकतर १०० वर्षों का कहा गया है किन्तु कहीं कहीं ११६ ऋौर १२० वर्षों का भी वर्णन है।

यजुर्वेद

यजुर्वेद का शाब्दिक अर्थ यज्ञ सम्बन्धी ज्ञान का है। इसमें जाति भेद की उन्नति देख पड़ती है, मिलित जातियों का भी वर्णन है तथा दस्तकारी, विज्ञान, व्यापार आदि का कुछ बढ़ा-चढ़ा कथन है। इन बातों से प्रिफिथ महाशय का विचार है कि यह वेद अथवंवेद से भी नया है। इसके शुक्ल और कृष्ण नामक दो विभाग हैं जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है। कुल मिलाकर इसमें ४० अध्याय और प्रायः २००० छन्द हैं और बहुत कुछ भाग गद्य में भी है। इसका बहुत सा भाग ऋग्वेद से लिया गया है और कुछ अथवं से मिलता है। यज्ञ आयों में सदैव से हांते रहे थे, सो उनके विधानों का वर्णन भी बहुत पुराना होना निश्चित है। इसीसे यजुर्वेद का प्रारम्भकाल पुराना समक पड़ता है। बिल के यज्ञ में वामन भगव।न् ने प्रचलित यज्ञ रीतियों में कुछ विशेषता दिखलायी। इससे रीतियों पर विचार उस काल से ही चले थे ऐसा निश्चत है।

पहले और दूसरे अध्यायों में नवेन्दु और पूर्णेन्दु सम्बन्धी यहों के वर्णन हैं और तीसरे में अग्निहात्र का कथन आया है। अध्याय नम्बर ४ से ८ तक सोमयज्ञ का विधान है और नवम एवं दशम में वाजिपेय और राजसूय यहां का कथन हुआ है। ११वें से १८वें अध्याय पर्य्यन्त वेदी आदि बनाने के विधान कहे गये हैं। १६वें में शतकद्रीय का विधान है। १९वें से २१वें तक सौत्रामिण यहा का कथन है और २२वें से २५वें तक अश्वमेध का। २६वें से २९वें अध्याय पर्य्यन्त चान्द्रयह्यों का विधान है और ३०वें तथा ३१वें में नरमेध का। शतपथ ब्राह्मण के देखने से प्रकट होता है कि नरमेध में मनुष्य का बिलदान नहीं दिया जाता था, वरन एक पुतले का। ३२वें से ३४ वें अध्याय पर्य्यन्त सर्वमेध का वर्णन है और ३५वें में पितृ यहा का। ३६वें अध्याय पर्य्यन्त सर्वमेध का वर्णन है और ३५वें में पितृ यहा का। ३६वें अध्याय पर्य्यन्त सर्वमेध का वर्णन है और ३५वें में पितृ यहा का। ३६वें अध्याय पर्य्यन्त सर्वमेध का वर्णन है और ३५वें में पितृ यहा का। ३६वें अध्याय से दीर्घजीवी आदि होने की विनतियाँ हैं और ३७वें से ३९वें अध्याय तक प्रवर्ण का विधान है। ४० वाँ अध्याय एक उपनिषत् है, जिसमें ईश्वर का वर्णन है। शुक्त यजुर्वेद के अध्याय एक उपनिषत् है, जिसमें ईश्वर का वर्णन है। शुक्त यजुर्वेद के अध्याय

१६ श्रौर ३० में व्यवसायों के ये नाम दिये हुए हैं:—(१) चोर,(२) सवार, (३) पदाती, (४) नर्तक,(५) काननि,(६) रथवाहक,(७) रथवनानेवाले,(८) बढ़ई,(९) कुम्हार,(१०) सुनार, (११) कुषक, (१२) बाल बनानेवाला, (१३) धनुष बनाने वाले, (१४) बीने, (१५) कुबहे, (१६) श्रंथे, (१७) गूँगे, (१८) वैद्य (१९) ज्योतिर्विद, (२०) हाथीवान, (२१) लकड़ी काटनेवाले, (२२) घोड़ा श्रौर जानवर रखने वाले (२३) नौकर, (२४) बाबर्ची, (२५) फाटक बरदार, (२६) चित्रकार, (२७) नक्काश, (२८) घोजी, (२९) रंगरेज, (३०) नाऊ, (३१) विद्यान, (३२) विविध प्रकार की स्त्रियाँ, (३३) चमड़ा कमाने वाले, (३४) मळुत्रा, (३५) शिकारी, (३६)चिड़ीमार, (३७) जेवर बनाने वाले, (३८) ताजिर, (३९) चक्रवाले, (४०) किवि, (४१) श्रोगूठी बनाने वाले, (४२) वाद्य शास्त्री, (४३) कार्मा, (४४) श्रोर भाषण करनेवाले। इससे तत्कालीन समाज विकसित समभ पड़ता है।

यजुर्वेद की कुछ ऋचाएँ ऋग्वेद से ली गयीं हैं श्रीर कुछ श्रथवंवेद से मिलती हैं। ऋग्वेद वाली ऋचात्रों के ऋषियों के नाम तो ज्ञात हैं, किन्तु शेष यजुर्वेद के ऋषि ज्ञात नहीं। केवल अन्तिम ५ अध्याय दधीचि कृत हैं। शेष ३५ अध्यायों के रचयिता प्रजापित, परमेष्ठी, नारायण, पुरुष, स्वयम्भू ब्रह्म, बृहस्पति, इन्द्र, वरुण, श्चाश्विनी, वशिष्ठ, विश्वामित्र, वामदेव, मधुच्छन्दा, मेधातिथि, सर्य्य. याज्ञवल्क्य स्थादि कहे गए हैं। अधिकांश ऋचाएँ देवताओं की कही गयी हैं, जिससे प्रकट है कि यजुर्वेद की महिमा शेष वेदों से बढी चढी सममाये जाने का प्रयोजन था और इसलिए केवल मानव ऋषि यथेष्ट नहीं समभे गये। इस वेद में एक दो स्थानों पर मंत्रों का ग्रभाव ऋग्वेद की अपेदा कुछ बढा हुआ दिखलाया गया है। यजमान को कुल पापों से रहित करने की विनती मात्र नहीं है, वरन यह कथित है कि उन से वह रहित हो गया। इसी प्रकार यह कहा गया है कि प्रेत, सब दुष्ट जीव, सब राच्तस, सब कष्टप्रद् जीवधारी, मंत्रीं में जला दिये गये। एक स्थान पर मुर्गे से उपमा दी गयी है। उत्तर पश्चिम के पहाड़ निवासी मूजवन लोग दुष्ट कहे गये हैं। इस वेद में

ऋक् और सामवेदों के नाम आये तथा आयु और पुरुरवा के वर्णन हुये हैं। इस में ऋग्वेद की अपैज्ञा विष्णु का वर्णन बहुत अगया है। **रुद्र** की यहां महिमा बहुत कुछ बढ़ी है आरे वे शिव, शङ्कर, महादेव छादि नामों से पुकारे जाकर ईश्वर हो गये हैं । सन्द और मर्क ग्रुकाचार्य्य के लड़के थे । यह मर्क राचसों के पुरोहित कहे गये हैं। एक स्थान पर तो यह भी कहा है कि सन्द हराये श्रौर मर्क भगाये गये। राजा शर्याति का नाम त्र्याया है। यह कहा गया है कि त्र्याज मुक्ते ऐसा ब्राह्मण मिले जो पुनीत बाप दादों से उत्पन्न हुआ हो। अञ्छा पुरोहित वह है जो स्वयं ऋषि हो ऋौर ऋषियों की सन्तान भी। इन बातों से बपौती की विचार-वृद्धि का पता चलता है। सिन्धु नदी का वर्णन इस वेद में हुआ है और चत्रियों को बल मिलने की प्रार्थना की गयी है। भारतीय चत्रियों का भी कथन **ऋौर जहाज चलने** के **वर्**शन हैं । पुरु एक राचस था जिसे भरत ने हराया । उनके लिए १०० वर्षों का जीवन माँगा गया। विश्वकम्मी का कथन प्राय: आया और सिंह का भी वर्णन हैं। कहते हैं कि पुरोहितों की जाति पैदा हुई तथा शुद्ध श्रीर श्रार्थ्य एवं तार्च्य श्रीर श्रिरिटनेमि उत्पन्न हुए। इस वेद में प्रासंगिक छोड़ अप्रासंगिक बातें कम आई हैं। कहा गया है कि ब्राह्मण, चत्री, वैश्य त्रौर शूद्र इन चारों को ज्यांति प्रदान हो। बिना हाथों का कुनार नामक एक दैत्य दानवों के साथ रहता था। भेड़िया ऋौर चीते के कथन कई जगह पर आये हैं। एक अध्याय में महादेव की बहुत दूर तक प्रशंसा है। सुभद्रा किन्पिला के एक राजा की स्त्री थी। अम्बा, अम्बका, अम्बालिका के नाम हैं, किन्तु महाभारत वाले नहीं। अग्नि को तनूनपात् असुर कहा गया है। मागध नाम है जिससे प्रकट है कि मगध देश उस काल तक बस चुका था। लिखा है कि ईश्वर का जाननेवाला ब्राह्मण अपने देवता को स्ववश में रक्खेगा। ईश्वर का वर्णन बहुत साफ़ है। व्यन्स को इन्द्र ने मारा। कहते हैं कि आर्य्य श्रीर दास दोनों ईश्वर ही के हैं। पवीरु एक श्रच्छा राजा था। सातों नदियों तथा दिधकवन और सप्त ऋषियों के कथन हैं। शतानीक और सुरभि के नाम आए हैं।

### त्रयववेद

अथर्व ऋग्वेद के साथ ही अथवा कुछ पूर्व पारम्भ हुआ और पीछे तक बनता रहा। इसको अथर्वाङ्गिरस और भृग्वाङ्गिरस भी कहते हैं। अथर्वण पहले ऋषि थे जिन्होंने लकड़ियों को रगड़ कर आग पैदा की । अङ्गिरस और भृगु भो प्राचीन ऋषि थे। इन तीनों ऋषियों और इनके वंशधरों का वर्णन ऋग्वेद में कई बार आया है। कहा जाता है कि इन्हीं तीनों ऋषियों के वंशधरों को यह वेद भाषित हुआ। ऋग्वेद अन्य वेदों की सहायता लेकर नहीं चलता, वरन स्वाव-् लम्बी श्रौर ऐतिहासिक दृष्टि से बड़ा लाभकारी है। यही दोनों गुण अथर्ववेद में भी पाये जाते हैं। ऋक् और अथर्ववेदों में प्रधान अन्तर यह है कि पहले में ब्राह्मणत्व की महिमा स्थापित नहीं हुई थी, किन्तु दूसरे के समय में ऐसा भली भाँति हो चुका था। ऋग्वेद में शकृतिक वर्णनों की प्रधःनता है। उस काल हमारे ऋषिगण प्रकृति देवी ही पर मुग्ध थे। अथर्ववेद में वे टोना टनमनों आदि पर भी बहुतायत से विश्वास करते थे और भूत प्रेतों आदि का भी भय मानते थे। भारतीय ऋायुर्वेद शास्त्र का भो पहला प्रादुर्भीव ऋथर्व ही में हुआ। ऐसे अन्तरों को छोड़ देने से ये दोनों वेद प्राय: सम हैं। कुछ विद्वानों का मत है कि अथववेद के बहुत से अंश हैं तो ऋग्वेद के समकालिक, किन्तु ऋक् की अपेचा वे कुछ नीचे दर्जवालों में प्रचलित थे। ऋग्वेद में भी लिखा है कि ऋङ्गिरसवंशी मायावी थे। इस वंश से घनिष्ठ सम्बन्ध रखने के कारण भी अथर्ववेद में यन्त्र मन्त्रों का बाहुल्य हुआ होगा, ऐसा सम्भव है। मोटे प्रकार से ऋग्वेद में आदिम हिन्दूमत का चित्र खिंचा हुआ है, किन्तु अथर्व में समय के साथ धर्म का कुछ विकसित रूप देख पड़ता है । अतः प्राचीन हिन्दू मत में नवीन सिद्धान्तों का विकास धीरे धीरे किस प्रकार से हुआ, सो इन दोनों ऋमूल्य वेदों को मिलाकर पढ़ने से प्रकट हो सकता है । कुछ पाश्चात्य परिडतों का मत है कि श्राधुनिक विकासों का मूल दिखलाने एवं अपन्य कारणों से विद्वानों के लिए अथर्व ऋग्वेद से भी अधिक .. रोचक है। यह बात हर प्रकार से निर्विवाद है कि वैदिक साहित्य में ऋग्वेद, अथर्ववेद और शतपथ बाह्मण विद्वानों के लिए सर्वप्रधान हैं।

अथर्ववेद में २० कार्ग्ड, प्राय: ७६० सूक्त स्त्रीर ६०१५ छन्द हैं। इनमें से १२०० ऋचायें ऋग्वेद से ली गई हैं। अथर्ववेद के ऋषियों के नाम पृथक पृथक नहीं दिये गये हैं। इसके प्रत्येक मण्डल में कई अनुवाक हैं और प्रत्येक अनुवाक में कई सूक्त तथा प्रत्येक सूक्त में कई ऋचाएँ हैं। ऋग्वेद आदिम हिन्द्समाज का वर्णन करता है किन्त अथर्ववेद में वर्द्धमान समाज देख पड़ता है । स्त्रियों का वर्णन इसमें कम है तथा माड़ने फूँकने के मन्त्र बहुत से हैं। उस काल हम लोगों में चूतकीड़ा का बहुत प्रचार था । अथर्व में जुए में जीतने के लिए सुक्त केंद्रे गए हैं। जगत के रचयिता के विषय में विश्वकर्मा का नाम श्राया है। कारड ३ सूक्त २२ में गाय श्रीर बैल के मांस खाने का कथन हुआ है। लड़का पैदा होना अच्छा माना जाता था और लड़की की उत्पत्ति कम माँगी जाती थी । कुटुम्ब में सुमित रहने श्रीर सब के कुशलपूर्वक निर्वाह होने के विषय में सृक्त हैं । भेड़िया, बाघ ब्राद्धि दुष्ट जीवों के हटाने के विषय में ऋचाएँ हैं । ब्राह्मण जब पैदा हुआ तब उसके दस हाथ ऋौर दस पैर थे। इस कथन से प्रकट है कि उस काल से ही पोपलीला का ऋारम्भ हो चला था । ऐसे वर्णन ऋग्वेद में नहीं त्राए हैं। स्वर्ग का वर्णन सब वेदों में है, किन्तु इस वेद में उसकी बहुत प्रचुरता है, यहाँ तक कि एक पूरे सक्त में विशेषतया स्वर्ग का ही कथन है। लिखा गया है कि तेरहवाँ महीना अर्थात् लौंद इन्द्र का पैदा किया हुआ है। वभ्रु एक राजा थे। अप्रात का वर्णन एक सूक्त में आया है। सूमों की निन्दा और उदार लोगों की प्रशंसा है। ब्रह्मचारी त्रौर सप्तर्षि के वर्णन हैं । लिखा है कि शूद्र ऋपनी गुरुता से आर्थ्य का अपमान न करे। यदि १० अब्राह्मण किसी स्त्री को चाहते हों स्त्रीर एक ब्राह्मण उसे चाहे तो वह उसी की होगी। जो कोई ब्राह्मण का निरादर करता अथवा उसे लूटता या दु:ख पहुँचाता है उसकी दुर्गति होती है।

मूजवन, महावृष और बाल्हीक जातियाँ उत्तर-पश्चिम में रहती थीं। कहा गया है कि हे ज्वर, तू मृजवन, बाल्हीक, महावृष, आंगों (वर्तमान भागलपुर) और मागधों की ओर जा। इससे प्रकट है कि उस काल अङ्ग और मगध में भी अनाय्यों का निवास था। यह

भी लिखा है कि हे ज्वर तुम लम्पट शूद्र बालिका के पास जाओ । चीता और सर्प के वर्णन हैं। गाय और बछड़े को आशीर्वाद दिया गया है। गाय त्रौर ब्राह्मण को बड़ी प्रशंसा है। प्रजापति, स्कंभ, पुरुष श्रीर विश्वकर्मा के नामों से ईश्वर का वर्णन है। चीते को शक्ति का प्रतिरूप समक्तते थे। मरणप्राय मनुष्यों के बचाने के लिए एक सूक्त 🖁 । विराज के वर्णन में भी ईश्वरांश का कथन है । ऋंगिरस वंशी जाङ्गर कहेगए हैं। किमिदिन, अर्लिन्स और वत्सप राज्ञस थे। कुद्दते हैं कि किलिम्प बच्चे को बचावे और गर्भ में उसे लड़की न होने दे। नेवला दवा जानने वाला बताया गया है। स्वराज विराज से पहले माना गया है। विराज भक्ति का पिता कहा गया है। एक स्थान पर विराज का वर्णन स्त्रीलिङ्ग में भी है। असुरों को राचस कहा है। राज्ञसों की मायाका वर्णन है। लिखा है कि प्रह्लाद के पुत्र विरोचन थे। असुर माया पर ही भरोसा करते थे। द्विमूर्घा और आर्त्तव राज्ञस थे। चित्ररथ और वसुरुचि गन्धर्व थे। वेन के पुत्र पृथ् ने पृथ्धी को दुहा। वैश्रवण और कुवेर के नाम आए हैं। धृतराष्ट्र नामक एक नाग सरदार था। जो ब्राह्मण यज्ञ में बैल की बिल देता है. उसकी सब देवता सहायता करते हैं। गाय की पूजा विशेष रूप से होने लगी थी। उसके ख़ुर और पूँछ के बाल भी पूजे जाते थे। गाय यज्ञ से निकली है। चत्री की माता गाय है तथा विष्णु, पृथ्वी स्रोर ब्रह्मा गाय हैं। जो ब्राह्मण गाय देता है उसको बड़ा पुरुय होता है। कृत्या से जादगरों के मारने की प्रार्थना की गई है। सप्तर्षि दिनिया के मालिक कहे गये हैं और उनसे आग निकालने की प्रार्थना है। ऋषिसन्तानों की बड़ी प्रशंसा है।

श्चर्यक को रुद्र ने मारा। शायद यह नाम श्रन्थक का हो।
ब्रह्मचारी के लिये कहा गया है कि काला मृगचर्म श्रोढ़े। तैतिरीय
उपनिषत् में लिखा है कि भरद्वाज ने तीन जन्म तक ब्रह्मचर्य्य
बत पालन किया। तीसरे जन्म के श्रन्त में उनसे इन्द्र ने पूछा
कि तुम्हें यदि चौथा जन्म मिले तो क्या करो ? उत्तर मिला कि
ब्रह्मचर्य वत पालन करूँ। कहते हैं कि मातलि श्रमृत को जानते
हैं। जो चत्री जान-बूक्तकर गाय छीन लेता है उसे बड़ा पातक लगता

है। लिखा है कि हे गाय! तू ब्राह्मणों को दुख देनेवालों का सिर फोड़ दे। अग्नि को कव्याद कहा है। सिवता ने अपनी पुत्री सूर्यों को उसके पित को दान में दिया। स्त्री से कहते हैं कि तुम अपने घर जाओ और सबसे अच्छी तरह बातचीत करो, अपने लड़कों से प्रसन्न रहो और सब के उपर आज्ञा चलाओ, अपने पित से अलग न हो और हँस खेल कर रहो, पित के साथ पूरा प्रेम करो, अपने पित के बाप, भाई और माता को वश में रक्खो। सब वस्तुओं की मालिक बनाया है, सबके उपर दया करो और सबसे मृदुता का व्यवहार रक्खे। पित के बाप से स्नेह रक्खो और सास समुर से मृदुता का बर्ताव करो, गाय वैलों से खुश रहो, घर की सब चीजों को ढड़ा से रक्खो, घर के सब जीव-धारियों का प्रसन्न रक्खो, प्रातःकाल पित के साथ एक ही पलंग पर हँसी खुशी से जागो; वीर पुत्र उत्पन्न करो। इन आज्ञाओं से प्रकट है कि उस काल स्त्रियों का पद बहुत ऊँचा था। उनके अधिकार और भार भी बहुत गम्भीर थे।

ब्रात्य लोग अनार्थ्य थे। वे ब्रात्य स्तोम के द्वारा हिन्दू बनाए गए। १०० पतवारों के जहाजों का वर्णन है। एक स्थान पर ह्यार वर्ष जीने की इच्छा प्रकट की गई है (काण्ड १७ सूक्त १)। यम यमी की बातचीत इस वेद में भी है। प्रार्थना की गयी है कि हे दर्भ! तू मुक्तको ब्राह्मण, आजन्म शूद्र, और आर्थ्य सब का प्यारा बना। मत्स्यदेशियों का कथन आया है। मत्स्य देश पूर्वीय राजपूताना को कहते हैं। इच्वाकु और व्यास नामक दो राजा थे। समय को सात लगाम वाला घोड़ा कहा है। कदाचित् इसी से सूर्य के रथ में ७ घोड़े माने गये। सकद किरण ७ रङ्गों से बनती हैं। इसी से ७ लगामों और ७ घोड़ों के विचार उठे हुए जान पड़ते हैं। समक पड़ता है कि उस काल के आर्य तत्वसम्बन्धी यह ज्ञान रखते थे। कहा गया है कि इस १०० वर्ष जीएँ, वरन इससे कुछ अधिक हमारा जीवन हो (काण्ड १९ सूक्त ६७)। करञ्ज और परञ्ज के नाम आये हैं। इन्द्र ने २० राजाओं को हराया। रोहिण राज्ञस मारा गया। इन्द्र ने सुअव और तूर्व्यान को बचाया, तथा दधीच की हड़ी से

हथियार बना कर सरयानीवान भील के निकट ९९ एवं ७ दनुत्रों को मारा। उशना इन्द्र के मित्र थे। रुम, रुशम श्रीर श्यावक के नाम आये हैं। रुशमों के राजा कौरम और ऋगाक्चय थे। इन दोनों की प्रशंसा हुई है जिससे जान पड़ता है कि ये दोनों आर्थ थे। राजा परी चित का नाम आया है आर जिला है कि कीरव्य लोग इनकी प्रशंसा करते हैं। रज नामक एक राज्ञस था। उच्चैश्रवा इन्द्र का घोड़ा था। प्रतोप प्रातसुष्यन का नाम आया है। लिखा है कि द्धि-क्रवन घोड़ा विजयकर्ता है। कृष्ण दस हजार साथियों के साथ श्रंग्रु-मती के किनारे रहता था। वहीं बृहस्पति, इन्द्र ऋौर मरुत् ने उसे मारा । कृष्ण, नमुचि ऋौर शम्बर भारी राच्नस थे। इनका सामना कोई नहीं कर सकता था। तब इन्द्र ने इन्हें मारा। राजा पृथु के साथ उनके पिता वेत का नाम प्रायः अप्राता है यहाँ तक कि वे वेन्य पृथु लिखे जाते हैं। आदि पुरुष का वर्णन आया है। सूर्य, इन्द्र, अनिन आदि में भी ईश्वर का भाव कहा गया है। कुत्स अर्जुन के पौत्र थे। दैन्य, दानव ऋादि शब्द कई बार ऋाये हैं तथा ऋगस्त्य का नाम भी कई बार है। वीतइव्य लोगों का कथन है। सोभरि ऋषि का नाम आया है। इनका वर्णन विष्णु पुराण में बहुत है। अथर्ववेद में रोग शान्ति, मृत्यु से बचना, सर्पविष निवारण आदि के विषय में बहुत से सन्त्र हैं। यह वेद कहता है कि मगध और अंग आर्थ्य सभ्यता के किनारों पर थे (Rapson)। अग वर्तमान मुँगेर और भागलपर जिलों पर था।

## त्र्याठवाँ ऋध्याय

## चारों वेद (प्रायः २००० से ७०० बी० सी० तक)।

छठवें अध्याय में हम वेदों का कुछ विस्तृत वर्णन कर आये हैं और सातवें में उनका सूदम ऐतिहासिक ज्ञान कहा जा चुका है। अब चारों वेदों को मिलाकर जो मुख्य निष्कर्ष निकलते हैं उनका कथन होगा। योग्य समक्त पड़ता है कि अपने विचार लिखने के पूर्व कुछ योरोपीय पंडितों के भी सिद्धान्तों का थोड़ा-सा विवरण कर दिया जावे। रैप्सन कृत कैन्ब्रिज इतिहास (सन् १९२२ वाले संस्करण) के प्रथम अध्याय में यह विषय कथित है। उसके अनुसार ब्राह्मी भाषा द्वारा द्राविड़ बल्चिस्तान से सम्बद्ध हैं। ब्राह्मण पुस्तकों के मनन करने वालों का विचार है कि यजुर्वेद में जाति बहुत कर के वर्तमान थी। यह कथन कुरु पांचाल से सम्बद्ध है। बौद्ध पुस्तकों के पंडित कहते हैं कि बुद्ध के समय तक पीछे वाले दृद जाति भेद का पता नहीं है। यह कथन कोशल और विदेह से सम्बद्ध है। ब्राह्मण और बौद्ध धर्मों का मुख्य अन्तर सामाजिक और धार्मिक विचारों के सम्बन्ध में है। उत्तरी भारत में पाषाण और लौह युगों के बीच में ताम्र युग था, किन्तु दिच्णी भारत में ऐसा न था।

पन्द्रह्वीं शताब्दी बी० सी० में आर्थ्य जातियों वाले लोगों का प्रभाव उत्तरी लघु एशिया से उत्तर पश्चिमी वैविलोनिया तथा मीडिया तक भारी देश में था। डाक्टर पी० कीथ के अनुसार ऋग्वेद दूसरे से सातवें मण्डलों तक से प्रारम्भ हुआ, अनन्तर प्रथम मण्डल का द्वितीय भाग बना, फिर उसका प्रथम भाग और आठवाँ मण्डल बना। तब प्रथम आठों मण्डलों से सोम पवमान सम्बन्धी ऋचायें निकाल कर नवाँ मण्डल बनाया गया और तब दसवें मण्डल का गान हुआ। बालखिल्य मुख्य संहिता का अंश नहीं है। दान-स्तुति भी पीछे जुड़ी। आटयों ने समय पर अफगानिस्तान पर अधिकार जमाया। वे कुभा

(काबुल नदी), सुवस्तु (स्वात), क्रन्सु (कुरेण), गोमती (गुमल) श्रीर परुष्णी (रावी) के किनारे बसे। ऋग्वेद में विनध्य, नर्मदा, चीता श्रीर चावल के कथन नहीं हैं यद्यपि सिंह तथा मृगहस्तिन (हाथी) के हैं। पीछे के समय साम का प्रचार कम हो गया। सुदास तृत्स भारत थे। उनके युद्ध में कम ज्ञात पाँच वंश थे: अलिन (उत्तर पूर्वी काफिरिस्तान ), पक्थ ( श्रक्षग्रान कग्रथून से मिलता है ), भलान (शायद बोलन घाटी से सम्बद्ध हो), शिव और विशाति (इन सब के कथन महाभारतीय युद्ध में हैं)। इनसे इतर पाँच वंशों में निम्न हैं :-- अनु ( परुष्णी पर ), दूह्य, तुर्वश, यदु और पुरु । युद्ध में जीत कर पूरव की ऋोर पलट कर सुदास भेद का सामना करता है। भेद के साथ अज, शिग्तु और पक्य लोग भी थे। ये सब यमुना के निकट विकराल च्चय के साथ पराजित हुये। दिवोदास ऋतिथिग्व के भी युद्ध तौर्वश, यादव ऋौर पौरव लोगों से हुये थे। वे शम्बर से भी लड़ते रहे थे अथच पिए, पारावत और वृसयों से भी। भरद्वाज इनके पुरोहित थे। कुरु और कृति मिले हुये लोग थे तथा भारत श्रीर सृंजय मिले थे।

ऋग्वेद में लिङ्ग पूजा की दो बार निन्दा है। दास अनास कहें गये हैं। शूद्र शब्द का पहला कथन पुरुष सूक्त में है। दासों के पास ढोरों के समूह और पुर (किले) थे। बलबूथ की उदारता की प्रशंसा है। सुदास के युद्ध में आय्यों को कुछ दासों ने भी सहायता दी अथच दासों को कुछ आय्यों ने। पिन का नाम है। ईरान (कारस) से कोई सम्बन्ध सिद्ध नहीं है। कुटुम्ब पैत्रिक था मात्रिक नहीं। स्रो चिरत्र ऊँचा था। उसके बहु विवाह अज्ञात थे। माई, बहन तथा पिता पुत्री के विवाह अनुचित थे। पिता के पीछे पुत्री माई की संरच्यता में जाती थी। तलाक न थी। कभी कभी विधवा भावज से देवर विवाह करता था। पिता सदैव छपालु लिखा है। उसके अधिकार अनिश्चित किन्तु भारी थे। ऋचिराश्व को पिता ने नेत्रहीन कर दिया। पिता सम्पत्ति का स्वामी था। ढार डंगर, घोड़े, साना, अलंकार, अस्त्र, दास आदि उसी की सम्पत्ति थे। कभी कभी तीन पुरतैं तक एक में रहती थीं। जुदा हुये भाई भी निकट रहते थे। इसीसे प्राम

की उत्पत्ति है। इससे बढ़कर विश है तथा उससे भी बढ़कर जन। प्रामिश प्राम का अकसर था। सब समृह आर्ट्य थे और एक दूसरे से सौहार्द्र रखते थे। वेद में पुरुष सूक्त से इतर जाति भेद नहीं है। यद्यपि ऋग्वेद में जाति-भेद बनता हुआ ही देख पड़ता है, तथापि उसका पूर्व रूप प्रस्तुत है।

समूहों का अधिपित राजा था। राजपद साधारणतया वंश परम्परागत था, किन्तु कभी कभी निर्वाचन भी होता था। प्रजा की रहा करना उसका कर्तव्य था। प्रामणि, ज्ञजपित और पुरोहित एक दूसरे से बड़े थे। समय पर पुरोहित से ही ज्ञाह्मण राजनीतिज्ञ का पद निकला। इस काल तक भूमिदान अज्ञात था, यद्यपि उसका होना सम्भव है। राजा के यहाँ समिति और सभा थीं। समिति शायद असेम्बली को कहते हों। सभा उसके एवं सामाजिक समूहों के जुड़ने के स्थान को कहते थे। समिति में राजा भी जाता था। चोरी, सेंध का लगना और मार्ग की लूटों के कथन हैं। ऋग्वेद में चोर को प्राण-दण्ड नहीं लिखा है। चोर से चोरी की हुई वस्तु मेंगा ली जाती थी। कुछ व्यभिचार के होते हुए भी आचार ऊँचा था। वृद्धों या कन्याओं का वध नहीं होता था।

व्यापार में ख्रद्ला-बद्ली थी और गाय का व्यवहार सिक्के की माँति भी होता था। कोई और सिक्का न था। निश्क शायद ख्रलंकार हा। पीछे सोने का सिक्का चला। दायज तथा गुल्क के कथन हैं। ठहराव केवल धन ऋण के रूप में था। जुवे का प्रचार था। मध्यमशी सरपंच या राजा था। रथी सारथी के बायें रहता था। पदाती भी थे। धनुष, बरछे, भाले और तलवार के कथन हैं। कवच और शिरस्त्राण भी हैं। घोड़ा दिधकवण था। निशित बाण कभी कभी चलते थे। खाय्यों में नागरिक जीवन का ख्रभाव था। ग्राम में कई घर होते थे। पुर मिट्टी का धुस था। गृहाग्नि प्रज्वलित रहती थी। घुड़दोड़ होती थी। मेड़ी, बकरे, गधे, कुत्ते और बिल्ली तब तक पाली न गई थीं। खेती और सिंचाई का प्रचार था। यव बोये जाते थे। धनुष बाण, फन्दों छादि से शिकार खेलते थे। कारीगरी में बढ़ई, लोहार खादि के काम खलग हो रहे थे। लोहार खायस से बतन

बनाता था। नावें पतवार से भी चलाई जाती थीं। लंगड़, डाँड़, बाद-वान श्रौर मस्तूल के नाम नहीं हैं।

पोशाक में दो या तीन कपड़े पहनते थे। भेड़ के ऊन और खालों का भी चलन था। घी का बहुत व्यवहार था। गो-मांस खाते थे। गाय अध्न्य कहलाती थी। सोम का चलन था। नशे की आधिक्य के कारण सुरा कम पीते थे। रथदौड़, नाच, बाजा, नगाड़ा, सारंगी और बाँसुरी के चलन थे।

कीथ का मत —सामवेद ऋक पर बहुत कुछ आश्रित एवं ऐतिहासिक दृष्टि से सारहीन है। यजुर्वेद का गद्य प्राचीनतम वैदिक गद्य है। शायद पंचिविंश बाह्यण का गद्य इससे भी प्राचीन हो। यह सामवेद का ब्राह्मण है। ऋग्वेद के ब्राह्मण पीछे के हैं। गोपथ ब्राह्मण कौशिक और वैतान सूत्रों से पीछे का है। अब आगे से इतर विचारानुसार कथन होते हैं।

वेद हम लोगों के सबसे पिवत्र प्रन्थ हैं। इनकी प्राचीनता और यथार्थभाषिता के कारण इनमें कथित ऐतिहासिक घटनाएँ प्रामाणिक मानी गई हैं। इसीलिए भारत के साधारण इतिहास में भी इनका इतना भारी वर्णन करना उचित समका गया। इनके धार्मिक अन्थ होने पर भी ऐतिहासिक मूल्य बहुत है। वेदों में बहुत से देवताओं का वर्णन होते हुए भी इनमें ईश्वर का विचार मुख्य रक्खा गया है। सूर्य, मेघों का राजा इन्द्र और अग्नि की प्रधानता होते हुए भी यह प्रकट है कि आर्थों ने इनकी पूजा नहीं की, वरन इन सबके अन्तर्गत जो एक शक्ति है उसीको प्रधान माना। बहुतों का विचार है कि वेदों ने अग्नि, सूर्य, इन्द्रादि को एक ईश्वर के अधीन उपदेवता माना है, किन्तु वास्तव में ऐसा नहीं है और वेद भगवान् उन सबको एक ईश्वर की शक्तिमात्र मानते हैं। पुरुषसुक्त में इस विचार का पुष्टीकरण मिलता है और यत्र तत्र भी इसको पुष्ट करनेवाली ऋचाएँ बहुतायत से प्रस्तत हैं। वैदिक ऋषि लोग बहतायत से उस देश में रहते थे जो सप्त सिन्धु कहलाता था। उन्होंने सुमुद्र पर जलयान चलाये। वे छोटे छोटे गाँवों में रहते थे जिनमें एक मुखिया भी होता था। उनकी सभ्यता बहत चढी बढी थी। सङ्कों के किनारे इन्होंने विश्रामगृह बनवाये.

जिनमें भोज्य पदार्थ प्रस्तुत रक्खे जाते थे। सोने का भी सिका चलता था जिसे निष्क कहते थे। इनमें सुरापान और जुए की भी कुछ कुछ लत थी। विनष्ट ज्वारी की स्त्री अन्य पुरुषों का लह्य हा जाती थी। पीछे से सुरा के विषय में लिखा है कि उसे न पीना चाहिए, न लेना चाहिए और न देना चाहिए।

संसार भर का साहित्य जोड़ने से भी त्रार्य जाति का सबसे पुराना गद्य यज्ञवेंद ही में मिलता है। उसके पीछे का गद्य ब्राह्मण प्रन्थों में पाया जायगा । सबसे पहला पद्य ऋग्वेद में मिलेगा । ऋग्वेद की सब से पुरानी प्रति शाकल शाखा की मिलती है जिसमें कुल मिलाकर १०२८ सूक्त हैं। मैकडानल महाशय का मत है कि ऋग्वेद के दसों मरडलो में से दूसरे से सातवें तक पहले बने और शेष चारों मरडल धीरे धीरे बढ़े। कहते हैं कि जब आठ मण्डल पूरे बन चुके थे तब नवाँ मराडल बना । फिर भी ऋब तक वैज्ञानिक खोज ने इन मण्डलें। का पूर्वापर क्रम दृढ़ नहीं कर पाया है । पाश्चात्य पण्डितों का मत है कि जब पहले नौ मण्डल पूरे हो चुके थे, तब दसवे मण्डल के सुक्त बने। इस मण्डल में प्रथम नौ मण्डलों के उषा आदि देवता छूट गये हैं और इन्द्र, अग्नि आदि बड़े बड़े देवता मात्र रह गये हैं। उधर विश्वेदेवस् का प्रभाव बढ़ा हुआ है, जिनमें संसार के सारे देवताओं का विचार त्र्या जाता है। क्रांध, भक्ति त्र्यादि विचारों का देवतात्र्यों के स्वरूप में इसी मण्डल में व्यक्तीकरण भी हुआ है। संसार, विवाह, अन्त्येष्टि, यन्त्र, मन्त्र, दार्शनिक विचारों आदि के विषय में सुक्त होने से भी यह मण्डल नया समभा गया है।

दूसरे से सातवें मण्डल पर्ध्यन्त ऋषियों में एक एक घरानों का प्राधान्य अवश्य है, और इनमें से प्रत्येक मण्डल का थोड़े ही थोड़े समय में बनना निश्चित है, किन्तु पूरे दसवें मण्डल का इनके पीछे बनना समक्त में नहीं आता। दसवें मण्डल में बहुत से बड़े पुराने पुराने ऋषि हैं जैसे चाज्यषमनु, वैवस्वत मनु आदि। तीसरे और सातवें मण्डल में राजा सुदास का वर्णन आया है जो पुरु के वंशधरों में ४० वीं पीढ़ी पर थे। चाज्यपमनु वैवस्वत मनु से भी पहले के हैं। सुदास का तीसरे और सातवें मण्डल का तीसरे और सातवें मण्डलों के अनुसार ययाति के

वंशधरों से युद्ध हुआ था। इधर दसवें मण्डल में स्वयं ययाति की रचनाएँ प्रस्तुत हैं। ऋतः पौराणिक साची पर न विचार करने से भी वेदों ही के आधार पर सिद्ध होता है कि दसवें मएडल की कम से कम कुछ ऋचाएँ तीसरे ऋौर सातवें मण्डलों से भी पुरानी हैं। पहले श्राठवें नवें श्रौर दसवें मण्डलों की वर्तमान स्थिति भगवान वेद-पुरानी ऋचाएँ सभी कहीं मिली हुई हैं। अतः केवल थोड़ी ऋचाओं के सहारे इन पूरे चारों मण्डलों का समय निर्धारित करना भूल है। सम्भव है कि भगवान् वेदब्यास ने ब्यक्तीकरण, दर्शनशास्त्र, रस्म-रिवाजों त्रादि से सम्बन्ध रखनेवाली ऋचात्रों को एक ही मण्डल में रखना उचित समका हो, जैसा कि सम्पादकों के लिए ठीक भी है। इसलिए पाश्चात्य परिडतों के उपर्यक्त विचार हमें प्राह्म नहीं समभ पड़ते । इन चार मरुडलों का पूर्वापर क्रम स्थिर करना ठीक नहीं है, क्योंकि इनमें सम्पादक का भी हाथ बहुतायत से लगा हुआ है। इनकी ऋचाएँ नयी और पुरानी सब प्रकार की हैं। राजा सुदास के समय में अार्यों का समाज भारत में बहुत बढ़ चुका था। इस काल में आज्यों का केवल अनार्थों से युद्ध नहीं होता था, वरन आज्यों के आपस में भी घार संग्राम होने लगे थे।

इन छुड़ों मंडलों के ऋषियों में से बहुतों ने संख्या में बहुत से सूक्त बनाए, किन्तु शेष चारों मंडलों के ऋषियों की रचनाएँ थोड़ी ही थाड़ी हैं। उन ऋषियों में कई बहुत पुराने और कुछ नये भी हैं। इन बातों से जान पड़ता है कि जब वे मंडल बने, तब हमारे ऋषिगण सूक्त-रचना में बहुत सिद्धहस्त नहीं हुए थे। पीछे से दूसरे से सातवें मंडल तक के रचनाकाल में एक एक ऋषि ने बहुत से सूक्त बना डाले, जिससे विशेष रचना पदुता पायी जाती है। इन कारणों से ऐसा समम पड़ता है कि २१वीं तथा २०वीं शताब्दी बी० सी० से ही सृत्रपात्र होकर स्फुट सूक्तों का निर्माण होता रहा। समय पर सम्पादक ने इन नए और पुराने सूक्तों को पहले, आठवें, नवें और दसवें मंडलों में विभाजित कर दिया। शेष मण्डल मुख्य मुख्य वेदिष घरानों के हैं।

रामचन्द्र काल के इधर उधर सूक्त मात्रा में बहुत बने। दसवें मण्डल का बृहदंश नवीन है।

श्रव यह प्रश्न उठता है कि संहिता को उसका वर्तमान रूप कब मिला, अर्थात् चारों वेदों का सम्पादन कब हुआ ? वेदों के व्याकरण श्रीर उनके विषय में उच्चारण सम्बन्धी नियमों पर विचार करके पाश्चात्य पिएडतों ने स्थिर किया है कि ब्राह्मण प्रन्थों के निर्माणी-परान्त संहिता को वर्तमान रूप मिला । यही बात हमारे शास्त्रों के अनुसार भी समफ पड़तो है। वेदों के सम्पादक भगवान् वेदव्यास युधिष्ठिर के पितामह थे । वेदों का पहला सम्पादन अथवण ऋषि ने किया। अन्तिम सम्पादन व्यास ने जनमेजय के समय किया। विष्णु पुराण में २८ व्यास लिखे हैं जिनमें स्वयं पराशर और द्रोण पुत्र अश्वत्थामा के भी नाम हैं। सम्पादन चला व्यास का ही। पदपाठ, कमपाठ, जटापाठ और घनपाठ के द्वारा जैसे हमारे ऋषियों ने वेदों का शुद्ध रूप स्थिर रक्खा, उसका वर्णन पिछले एक अध्याय में हो चुका है।

श्रव हम इस प्रश्न पर विचार करेंगे कि संहिता का शुद्ध अर्थ किस प्रकार लगाया गया है। हमारे यहाँ सुधारकों ने ऋपने नव-विचारों को नये न कहकर प्राचीन प्रन्थों के नवीन ऋथीं से पुष्ट करने का बहुधा प्रयत्न किया। इसी लिए संहिता का शुद्ध अर्थ लगाना बहत स्थानों पर कठिन कार्य्य हो गया है। यास्क एक बहत बड़े प्राचीन वेदार्थकार हैं । इन्होंने निरुक्त शास्त्र की रचना करके संसार में विशुद्धार्थ-प्रचार का प्रयत्न किया। आपका समय मैकडानल महाशय के ब्रानुसार चौथी शताब्दी बी० सी० है। यास्क ने त्रपने पूर्व के १७ वैदिक टीकाकारों के नाम लिखे हैं। उस काल भी वैदिक टीकाकारों में इतना गड़बड़ था कि कौरस ने, जो इन १७ टीकाकारों में से एक थे. लिखा कि वैदिक ऋर्थ सम्बन्धी विज्ञान वृथा है क्योंकि वैदिक सूक्त एवं ऋचाएँ अर्थहीन, गृढ और एक दूसरे के प्रतिकृत हैं। पाश्चात्य विद्वान भी तैत्तिरीय को परम प्राचीन उपनिषदों में मानते हैं । उसमें प्रत्येक वैदिक ऋचा के पाँच पाँच प्रकार के अर्थों का होना कहा गया है। यास्क ने कहीं कहीं ऋचात्रों के एकाधिक त्र्यर्थ लिखे हैं। यद्यपि रावण, उब्बट, महीधर आदि अनेक वैदिक टीकाकार हैं, तथापि

पाश्चात्य पंडितों ने यास्क ज्ञौर सायण की ही प्रधानता रक्ली है। सायण चौदहवीं शताब्दी में हुए। यह महाराजा विजयनगर के दीवान थे। इन्होंने ऋग्वेद का बड़ा ही उत्कृष्ट अर्थ किया जिसमें किसी शब्द का अर्थ नहीं छूटा। कहा जाता है कि असंख्य गुणगण रखते हए सायण में इतना दोष भी है कि उन्होंने प्रत्येक ऋचा के अर्थ लगाने में औरों पर ध्यान नहीं रक्खा। अतः उनकी पूरी टीका पढ़ने में कहीं कहीं प्रतिकूलता देख पड़ती है। पाश्चात्य पंडित राथ महाशय ने टीकाकारों का आँख बन्द करके प्रमाण नहीं माना। आपका विचार है कि वेदों को अपनी ज्योति से चमकना चाहिए, अर्थात हमें टीकाकारों के पीछे न चल कर स्वयं वैदिक ऋषियों का शुद्ध भाव खोज निकालना उचित है। इसलिए उन्होंने वह टीका विधान चलाया जिसे ऐतिहासिक कहते हैं। तुलनात्मक शब्दार्थ शास्त्र एवं अवस्ता से आपने सहायता ली। अवस्ता पार्सियों का धर्मप्रन्थ है। इनके पूर्व पुरुष आरयों के प्राचीन स्थान में हमारे पूर्व पुरुषों के साथ रहते थे। इसिलये अवस्ता के शब्द और अर्थ ऋग्वेद से बहुत कुछ मिलते हैं। सब भारतीय पंडितगण पाश्चात्य टीकाओं का प्रमाण नहीं मानते। फिर भी इनका सायणाचार्य्य से बहत थोड़ा मतभेद है। इसिलये हमारे ऐतिहासिक प्रयोजनार्थ वेदार्थ जानने में विशेष गड़-बड नहीं समभ पड़ता।

वेदों का साहित्य भद्दा अथवा साधारण नहीं है, वरन हमारे ऋषियों ने सूक्तनिर्माण में बहुत बड़ा चातुर्य्य दिखलाया है। उनके विचार बहुत स्थानों में सुन्दर श्रौर महत्तापूर्ण हैं, ऐसा पाश्चात्य पंडितों ने भी माना है।

वैदिक देवता बहुत करके प्राष्ट्रत शक्तियों के व्यक्तीकरण हैं। हमारे यम और मित्र वाले भाव पार्सियों के इम और मिश्र सम्बन्धी विचारों से मिलते हैं। वेदों में एक ईरवर का कथन हुआ है। इन्द्रा-दिक उसी की शिक्त प्रकट करते हैं जैसा कि उत्तर कहा जा चुका है। वैदिक देवताओं में इन्द्र, अग्नि, सूर्य्य और वरुण की प्रधानता है। विद्यु और शिव साधारण वैदिक देवता हैं जिन्होंने पीछे भारी ख्याति पाई। ऋग्वेद में बहुत करके ३३ देवताओं का कथन है, किन्तु महर्षि

विश्वामित्र ने यह संख्या बढ़ा कर ३३३९ कही। पौराणिक समय में यही संख्या बढ़ कर कहीं कहीं तैंतीस करोड़ हो गयी है। प्रतिमात्रों का वर्णन वेदों में नहीं पाया जाता और विशेषतया सूत्र काल से चलता है। प्राचीन काल में वरुण की महत्ता इन्द्र से बढ़ी हुई थी, किन्तु वैदिक समय में कुछ काल सम रह कर वह पीछे से बहुत गिर गयी। देवियों की महिमा वेदों में बहुत कम है। सरस्वती नदियों में सबसे पुनीत मानी गयी है। समय पर ब्राह्मण काल में सरस्वती वाग्देवी हा गयों। पीछे से पौराणिक समय में वह बुद्धि विद्या आदि की अधिष्ठात्रो देवी हुई और ब्रह्मा की स्त्री मानी गयीं। साम पहले एक प्रकार का रस मात्र था जो एक पहाड़ी पौधे से निकाला जाता था। चन्द्रमा के सुधाकर होने से धीरे-धारे साम सम्बन्धो विचार चन्द्रमा से मिल गए, यहां तक कि समय पर साम चन्द्रमा का ही नाम हो गया। पासियों की अवस्ता में लिखित सोम-सम्बन्धी भाव वैदिक विचारों से बहुत अधिक मिलते हैं। पौराणिक समय में सप्तर्षि का कथन बहुत अधिकता से आता है, यहाँ तक कि नचत्रों में भी सप्तर्षि हैं। ऋग्वेद में भी सप्तर्षि सम्बन्धी थोड़ा सा कथन है। नागों का वर्णन वेदां में थोड़ा सा हुआ है और सूत्रों में उनकी महिमा कुछ बढ़ा है। पुराणों में इनका वर्णन अधिकता से है । इनके विषय में अपने विचार हम ऊपर लिख आए हैं । ऋग्वेद में सिंह. वृक, व्याघ, भल्लुक, हस्ती, अश्व, गौ, भेड़, अजा, श्वान, गर्दभ, महिषी, हंस, शुक, मयूर, काक, सर्प त्रादि के उल्लेख हैं।

आजकल पौराणिक आधार पर हिन्दुओं में यह विश्वास है कि युद्ध में मर कर वीरगण स्वर्ग प्राप्त करते हैं। यह विचार वेदों में भी पाया जाता है। गङ्गा यमुना के नाम ऋग्वेद में कुछ बार आये हैं। इनमें यह भी लिखा है कि यमुना के किनारे वैदिक आर्थ्य रहते थे। ऋग्वेद में मर्छालयां का वर्णन एक ही बार, किन्तु यजुर्वेद में अधिकता से है। कहते हैं कि पंजाब की निद्यों में मछलियाँ कम हैं, इसी से ऐसा है। पाश्चात्य पंडितों का मत है कि ऋग्वेदकार समुद्र नहीं जानते थे किन्तु यजुर्वेद के रचियता उससे अभिज्ञ थे। हाफिन्स महाशय का मत है कि वहणा, उषा आदि से सम्बन्ध रखनेवाले

प्राचीन सुक्त मात्र उस काल बने थे जब ऋषि लोग सिन्धु श्रौर सतलज निद्यों के बीच बसते थे । इनके अनुसार शेष सूक्त उस काल के हैं जब आर्थ्य लोग वर्तमान अम्बाला के दिच्या सरस्वती के किनारे बस चुके थे। ऋग्वेद में अश्वत्थ वृत्त की महिमा है, जिसे श्रब पीपल कहते हैं। बरगद का वर्णन श्रथवीवेद में केवल दो बार श्राया है श्रीर ऋग्वेद में कहीं भी नहीं । ऋग्वेद में सिंह का वर्णन कई बार है, विशेषतया उसकी गरज का। ऋग्वेद में चीते का बिलकुल वर्णन नहीं किन्त अन्य वेदों में कई बार है। चीता विशेषतया पूर्वी जानवर है श्रोर सिंह पश्चिमी, इसलिए सोचा जाता है कि आर्र्य लोग ऋग्वेद के काल से अथव्वेद के समय पर्य्यन्त धीरे-धीरे पूर्व को खोर बढ़ते छाए । हाथो का वर्णन ऋग्वेद में दो बार श्राया है। इनमें से एक वर्णन से यह भी जान पड़ता है कि अपर्यं लाग हाथी पकड़ते थे। जंगली हाथी हिमालय की तराई में पाये जाते हैं। इनकी बहुतायत बंगाल में है. किन्तु गोंडा स्रौर हरदोई के उत्तरी भागों तक इनका निवास है । कुछ हाथी जिला पीलीभीत तक के जंगलों में हैं। गऊ आरुयों की मुख्य सम्पत्ति थी। उसकी कुछ महिमा अवस्ता में भी पायी जाती है। ऊपर के अध्याय में हम दिखला आये हैं कि ऋग्वेद के समय से अथर्ववेद पर्यन्त आरयों में गऊ को महिमा धोरे-धोरे किस प्रकार बढती गयी। ऋग्वेद में वह कुपापात्र थी, किन्तु विवाहादि के समयों में उसका वध भी हो सकता था श्रीर बैलों का बहुतायत से होता था। यजुर्वेद के समय गोहिंसक को प्राण-दण्ड देने का विधान हो गया, किन्तु फिर भी कुछ यज्ञों में वह बिल दी जाती थी। अथर्ववेद में उसकी पूजा होने लगी। कविवर भवभूति के प्रनथ में भी गोभन्नण लिखा है। श्रव किसी हिन्दू के लिए गोभन्तक कहे जाने से बढ़ कर कोई गाली नहीं है। आरर्यों का स्त्रनाय्यों से मुख्य भेद वर्णकाथा स्त्रीर जाति भेद का पहला रूप वर्णभेद ही हुआ। आरर्यों की कई शाखाएँ वेदों में लिखी हैं। राजा ययाति के पाँचों पुत्र यदु, तुर्वश, अनु, दुह्यु अगौर पुरु के नामों पर आरुर्यों की पाँच शाखाएँ वेदों में बीसों बार लिखी हैं। इनके अतिरिक्त गांधार, मूजवन्त, मत्स्य, तृत्स्र, भरत, भृगु, उशीनर, चेदि, क्रिवि उप-

नाम पांचाल, कुरु, सृजय, कट, पारावत आदि शाखाएँ भी प्रधान हैं। तृत्सु रावी नदी के पूर्व रहते थे। भरत स्वायम्भुव मनु के वंशधर थे श्रीर पुरुवश में भी दुष्यन्त पुत्र विख्यात भरत हो गए हैं। इन्हीं के वशधर भारत कहे गये। द्वितीय भरत के वंशधर कौरव भी थे। उशीनर, सृंजय, मत्स्य श्रौर चेदि नाम पुराणों के समय में भी जैसे के तैसे बने रहे। यही चेदिवंश समय पर कलचूरि भी कहलाया। इसके कुछ त्रौर नाम भी हुए जिनका वर्णन वर्त्तमान इतिहास में होगा। पौराणिक समय में चेदिवंशियों का राज्य मध्य भारत में था। मस्स्य लोग पूर्वी राजपूताना में राज्य करते थे श्रौर इसी देश को मत्स्य देश कहा भी गया है। ऐतरेय ब्राह्मण के समय उशीनर लोग उत्तरीय भारत में रहते थे। सृंजय तृत्सु लोगों के मित्र थे। इससे जान पड़ता है कि वे भी रावी नदी के इधर उधर रहते थे, परन्तु यह बात निश्चित नहीं है। कट लोग सिकन्दर के समय में पञ्जाब में रहते थे और पीछे से कश्मीर भी गए। अब वे कश्मीर ही में हैं। पारावत लोग पञ्जाब में रहते थे। गान्धार ऋौर मूजवन्त उत्तर पश्चिम के निवासी थे। शतपथ ब्राह्मण में लिखा है कि पाञ्चालों का पुराना नाम किवि था। मैकडाः नल महाशय ने अथववेद के आधार पर लिखा है कि आङ्ग और मागध लाग त्रार्थ थे। पुराणों के त्रानुसार पाख्वाल राजा पुरुवशी थे। पुराणों के अनुसार कौरव, कौशिक, पौरव आदि सब पुरुवंशी थे। वेदों में पौरवों ऋौर यादवों का ययातिवंशी होना बहुत बार लिखा है किन्तु कौरवों और कौशिकों की यादवों आदि से एकता नहीं प्रकट होती है। पराणों के अनुसार ययाति के पांचों वंशधरों में पौरवों की प्रधानता थी । यही बात ऋग्वेद से भी सिद्ध होती है, क्योंकि अन्यों का विजेता सुदास स्वयं पौरव था। यादवों का वंश बहुत बड़ा था। इसकी दो प्रधान शाखाएँ थीं जिनमें से एक में हैहय वंश है और दूसरे में भगवान श्रोकृष्ण का जन्म हुआ। ऋग्वेद में मनुवंशी प्रसिद्ध राजा इच्बाक का नाम लिखा है किन्तु वेदों में इनका वंश नहीं कहा गया है।

वैदिक समय में घर बहुधा लकड़ी के बनते थे। राजा का पद प्राय: पैतृक होता था किन्तु कभी कभी प्रजास्त्रों द्वारा राजा निर्वाचित हुआ है। वेदों से यह नहीं प्रकट होता कि प्रजा किन घरानों से राजा का निर्वाचन करती थी। राजा को कर अवश्य नहीं देना पड़ताथा, वरन् प्रजा स्वेच्छा से सामध्यनुसार कर देती थी। राजा की इच्छा पर सब कुछ न था, क्योंकि समितियों द्वारा निश्चित किये हुए प्रजात्रों के मन्तव्य उस पर बाध्य थे । प्रत्येक जनसमुदाय में वेदज्ञ लोग भी होते थे । जो वेदज्ञ किसी राजा के लिए यज्ञादि करने पर नियुक्त होते वहो पुरोहित थे। इन लोगों को दान में प्रचुर धन मिलता था । पहले प्रत्येक मनुष्य युद्धकर्ता था श्रीर शान्ति के साधारण काम भी चलाता था । समय के साथ धार्मिक क्रियात्र्यों, जनसंख्या, युद्धविद्या, व्यापार त्र्यादि सभी की वृद्धि होती गई। इसी हेतु प्रत्येक कार्य के लिए पृथक् पृथक् समुदाय नियत हो गये। यही जातिभेद की पहली जड़ थी। आर्थ अपने की आर्थ तथा काले आदिम निवासियों को दस्य कहते थे । ऋग्वेद में जातिभेद का कथन केवल पुरुष सूक्त में है, किन्तु वहाँ यह नहीं कहा गया है कि यह भेद जन्मज था या कर्मज । यजुर्वेद में ऐसी ऋचाएँ मिलती हैं जिनसं प्रकट होता है कि उस काल इसके जन्मज हाने की स्रोर भुकाव था। वहाँ ऐसे ऋषि की श्रेष्ठता कहीं गई है जिसके पूर्व पुरुष भी ऋषि हों। यजुर्वेद में जन्मज जातिभेद बढ़ते बढ़ते हढ़ हो चुका था। अथर्ववेद में ब्राह्मणों की महिमा बहुत बढ़ गई। ब्राह्मण, चत्री ऋौर वैश्य नामक अराय्यों की तीन जातियाँ हुई और अनार्य लोग तथा कुञ्ज च्यार्थ्य शूद्र कहलाए जिनका काम सेवा करना था।

प्रत्येक कुटुम्ब का नेता पिता था। उसी की आज्ञा लेकर भावी जामाता उसकी पुत्री से विवाह करता था। पुत्री का विवाह पिता के घर पर होता था। ऋग्वेद में बहुत सी ऐसी कन्याओं का भी कथन है जिन्होंने कभी विवाह नहीं किया और जो पिता के घर में बूढ़ी हो गई। स्त्रियों की महिमा ऋग्वेद के समय में बहुत थी। अथवेवेद के वर्णन में हम ऊपर दिखला चुके हैं कि स्त्रियों का कैसा मान था। जार-कमें बहुत कम था। ऐसा करने वाले घोर दंड के भागी होते थे और जारज के सन्तान छिपाए जाते। थे। घोरी प्राय: गडश्रों की होती थी। खेती सींचने के लिए नहरों का भी वर्णन है। यजुर्वेद के

समय में हाथीवानों का कथन आया है। इससे जान पड़ता है कि हाथियों का उस काल में अच्छा चलन हो चुका था। रथां की दौड़ होती थी। नृत्य और गान की स्त्री और पुरुष दोनों में प्रधानता थी। परदा इत्यादि की चाल स्त्रियों में उन दिनों न थी और पित के चुनने में उन्हें बहुत कुछ स्वच्छन्दता रहती थी।

वैदिक आरथों का विवरण देखने से सब से बड़ा गुण जो उनमें दृष्टिगत होता है वह स्वच्छन्द्ता है। प्रत्येक ऋषि अपना ही निश्चय लिखता है और उसी निश्चय के अनुसार कार्य्य करता है। उसके लेखों से यह कहीं नहीं भासित होता है कि वह प्राचीन प्रथा, कुलाचार, देशाचार आदि के कारण स्वनिश्चय पर गमन न कर रहा हो। प्रत्येक ऋषि अपने ही विचारानुसार कार्य करने में स्वच्छन्द सा देख पड़ता है। ऋषिगण जङ्गलों में बैठ कर शिष्यों को विद्यादान मात्र नहीं करते थे, वरन युद्धकर्त्ताओं के साथ रणस्थल में भी भाग लेते थे। जातिभेद के अभाव से प्रत्येक मनुष्य अपनी ही इच्छा के अनुसार ऋषि, युद्धकर्त्ता अथवा व्यापारी हो सकता था। ऋषियों की कन्याएँ युद्धकर्त्ताओं और व्यापारियों को भी ब्याही जाती थीं। सम्पूर्ण आर्य्यसमाज में विवाह, भोजन, व्यापार आदि के विषय में पूर्ण स्वच्छन्दता थी। माँस-भन्नण यज्ञों के ही सम्बन्ध में होता था, सदैव नहीं। आचार-शास्त्र के लिए नियमों का बाहुल्य न था और प्रत्येक भद्र पुरुष उचित रीति से जीवन निर्वाह कर सकता था।

उस समय युद्ध नियम इस प्रकार थे कि पराजित देश को तत्काल अभय प्रदान किया जाता था, देश के धार्मिक-नियमों का मान होता था तथा विश्वास होने पर पूर्व राजवंश का पुरुष ही राजा बना दिया जाता था । धनुषवाण, तलवार, ढाल, शरीर त्राण, शिला प्रचेपक, अमन्यस्त्र आदि से युद्ध होता था।

कचहरी का कर स्वीकृत ऋगा के लिए ५ प्रतिशत एवं श्रस्वीकृत तथा श्रम्य ऋगा पर १० प्रतिशत लिया जाता था। व्यभिचार महापाप माना जाता था। घूस लेने वाले मंत्री की सब सम्पत्ति जब्त की जाती थी। श्रात्मघात करनेवाले के लिए दाह कर्म श्रादि वर्ज्य थे। भ्रातृहीना कन्या का प्रायःपुरुषों के समान नाम रक्खा जाता था। घोड़ी से भी हल जोता जाता था। सती बहुत कम होती थीं।
महाराज पृथु की रानी अरुचि सती हुई। ऋग्वेद के १० वें मंत्र में
संकुशुक ऋषि एक स्त्री को सती होने से रोकते हैं। मृत पुरुष की
भस्म, अथवा हड्डी या समस्त शरीर गाड़ दिया जाता था। बहुत लोग
राजाओं से अधिक धनवान थे।

वेद भगवान सैकड़ों विषयों के लिए प्राचीनतम इतिहास के भागडार हैं। हमें केवल सामाजिक तथा राजनैतिक इतिहास पर विशेषतया ध्यान देना है। इस लिए उपर्युक्त वैदिक विवरण में इन्हीं दो विषयों की प्रधानता रक्खी गई है। आब वेदों में लिखित राजनैतिक इतिहास को यथासाध्य संचिन्न प्रकारेण कम-बद्ध कर हम इस अध्याय को समाप्त करेंगे। उत्पर कहा जा चुका है कि वेदों में ऐतिहासिक घटनाएँ अप्रासंगिक रीति से आई हैं। अत-एव उनमें से ऋधिकांश का वेदों ही के सहारे पर क्रमबद्ध करना कठिन है। इसलिए हम यहाँ पर मुख्य-मुख्य घटनात्रों को मोटे प्रकार से सक्रम कहेंगे। आर्थी और अनार्थी के सैकडों नाम वेद में आये हैं। इयनार्यों में वृत्र, दनु, पिप्र, सुश्न, शम्बर, वंगृद, बलि, नमुचि, मृगय, ऋबुद प्रधान समक्ष पड़ते हैं। दुनु के वंशधर दानव थे जिनका कई स्थानों पर वर्णन है। यह दनु वृत्रासुर की माता थी। वृत्र के ९९ क़िले इन्द्र ने तोड़े। ९९ ऋौर १०० वृत्रों का कई स्थानों पर वर्णन श्राया है। शम्बर और वंगृद के सौ-सौ क़िले ध्वस्त किये गए। शम्बर के क़िले पहाड़ी थे श्रौर दिवोदास के कारण इन्द्र ने उसे मारा। दिवो-दास सुदास के पिता थे। सुश्न का चलनेवाला क़िला ध्वस्त हुआ। चलने वाले क़िले से जहाज का प्रयोजन समक पड़ता है। पिप्र के ५००० सहायक मारे गये। बलि के ९९ पहाड़ी क़िले थे। ये सब जीते गये। सिवा शम्बर के अपैर सब का पूर्वापर क्रम ज्ञात नहीं है। श्रायों में ऋषियों के अतिरिक्त मनु, नहुष, ययाति, इला, पुरूरवा, दिवोदास, मान्धाता, द्धीचि, सुदास, त्रसद्स्यु, ययाति के यदु आदि पाँचों पुत्र और पृथु की प्रधानता है। ययाति के यदु आदि पाँचों पत्रों के वर्णन कई स्थानों पर आये हैं। दिवोदास और सुदास के सब से अच्छे क्रमबद्ध वर्णन हैं। इस विषय में वशिष्ठ का सातवां मंडल

बहुत उपयोगी है। इस के पीछे विश्वामित्र का तीसरा मंडल भी श्रच्छी घटनात्रों से पूर्ण है। दिवोदास तृत्सु लोगों के स्वामी थे। वैदिक समय में कुछ पौरवों की संज्ञा तृत्सु थी, ऐसा समफ पड़ता है।

राजा दिवोदास बहुत बड़े विजयी थे। इन्होंने कुछ तुर्वश वंशियों, दुह्य वंशियों अपेर शम्बर को मारा तथा गंगु लोगों को भी पराजित किया। कुछ नहुषवंशी इनको कर देने लगे थे। इनके पुत्र सुदास ने इनके विजयों को त्रौर भी बढ़ाया । सुदास का युद्ध वैदिक युद्धों में सबसे बड़ा है। नहुषवंशो यदु, तुर्वश, अनु और दुह्यु के सन्तानों ने भारतों से मिलकर तथा बहुत से अनार्थ्य राजाओं की सहायता लेकर सुदास को हराना चाहा। नहुष वंशियों की सहायतार्थ भागव लोग, परोदास, पक्थ, भलान. त्रालिन, शिव, विशात, कव्म, युध्यामघि, अज, सिगरु, और चत्तु आये तथा २१ जाति के वैकर्ण लोग भी पहुँचे। दस्यु राजा वर्चिन एक बहुत बड़ी सेनालेकर इनका नेता हुआ। कितने ही सिम्यु लोग भी नाहुषों की सहायतार्थ आए। पुरु-वंशी इस युद्ध में सम्मिलित न हुए । नाहुषों ने रावी नदी के दो टुकड़े करके एक नहर निकाल कर नदी की पार करना चाहा, किन्तु सुदास ने तत्काल धावा बोल दिया जिससे गड़बड़ में नाहुषों की बहुत सी सेना नदी में डूब मरी। कवष और बहुत से द्रुह्य वंशी डूब गये। महा विकराल युद्ध हुआ, जिसमें सुदास ने अपने सारे शत्रुओं को पूर्ण पराजय दी । अनु और दुद्धुविशियों के ६६ वीर पुरुष और ६००० सैनिक मारे गये तथा आनवों का सारा सामान लूट लिया गया, जो सुदास ने तृत्सुवों का दे दिया । सात क़िले भी सुदास के हाथ लगे जीर उन्होंने युध्यामधि को अपने हाथ से मारा । राजा वर्चिन के एक लाख सैनिक इस युद्ध में मारे गये । अज, सिगरु और चत्न ने सदास को कर दिया। इस प्रकार राबी नदी पर यह विकराल युद्ध समाप्त हुआ। इसके पीछे सुदास ने यमुना नदी के किनारे भेद को पराजित कर के उसका देश छीन लिया था। इस प्रकार भेद सुदास का प्रजा हो गया। आर्यों का नागों से वेद में कोई युद्ध नहीं लिखा गया है, केवल एक बार इतना लिखा हुआ है कि पेदु नामक एक वीर पुरुष के घोड़े ने बहुत से नागों को मारा। इससे जान पड़ता है कि आर्यों का नागों से कोई छोटा युद्ध हुआ होगा। विश्वामित्र ने अपने मण्डल में भारतों का बहुत सा वर्णन किया है। इन लोगों की नाहुषों से एकता सी समक पड़ती है। वेदों के आधार पर यह संचिप्त राजनैतिक इतिहास इसी स्थान पर समाप्त होता है। आगे के अध्यायों में पुराणों का भी सहारा ले कर वैदिक समय का क्रमबद्ध इतिहास लिखा जायगा।

कोलों में विवाह का प्रचार न था । द्रविड़ों में स्त्रियों के सहारे कुटुम्ब की स्थिति थी। श्राय्यों में दो प्रकार की प्रथा देख पड़ती है। कुछ लोग मुख्य-मुख्य स्थानों पर बस गये। उन्हें विश श्रोर फिर वैश्य कहने लगे। कुछ श्रम्य लोग घूमा करते थे। वे एक एक प्राम की दुकड़ियों में थे। एक प्राम के स्त्री पुरुष श्रापस में पुत्रात्पादन न करके मित्र प्राम वालों से ऐसा करते थे। जब उत्सवों के समय मित्र प्राम मिल कर नाचने श्रादि में प्रवृत्त होते थे तब ऐसा होता था। समय पर जब ये प्राम एक एक स्थान पर बस गये, तब वे स्थान ही प्राम कहलाने लगे। विश लोगों में विवाहादि की चाल थी ही, समय पर प्रामों में भी वही प्रथा चली। श्रार्थ्य कुटुम्ब पिता के सहारे पर चलता था।

# नवां ऋध्याय

#### समय निरूपण

### २६०० से ६०० बी० सी० तक

इस स्थान पर पौराणिक राजवंशों का समय निरूपण करके आगे बढ़ना होगा। योरोपियन विद्वानों का विचार है कि आर्य लोग भारत में दो धारात्रों में ऋाये । पहली धारा स्वायम्भुव मन्वन्तर से चान्नुष मन्वन्तर तक मानी जा सकती है और दूसरों का प्रारम्भ वैवस्वत मन्वन्तर से समका जा सकता है। स्वायम्भुव मनु का पहला वंश २७ पीढ़ियों तक चला। स्वारोचिष, उत्तम, तामस और रैवत मनु विष्णु पुराण के अनुसार स्वायम्भुव के पहले पुत्र प्रियव्रत के वंशज थे, तथा चाज्जुष मनु स्वायम्भुव के दूसरे पुत्र उत्तानपाद के वंशधर हमारे राज-वंशों ही में लिखे हैं। अतएव पहले छवों मनु एक ही वंश के थे। पहले वंश में पीछे के चारों मनु मिला कर ३५ पीढ़ियाँ आती हैं और दूसरे में दस । इस प्रकार मन्वन्तरों का समय प्राय: ४५ पीढ़ियों का बैठता है (देखिए चौथा अध्याय) । पहले वंश में २७ पीढ़ियाँ तो हैं ही और यह भी लिखा है कि स्वायम्भुव श्रीर चालुष के बीच वाले चारों मन भी त्रियत्रत वंशी थे। इन चारों मन्वन्तरों में कम से कम आठ राजाश्चों का होना समभ पड़ता है। यह वंश वृत्त बहुत पुराना होने से इसकी दो चार पीढ़ियों में जो उत्तराधिकार पुत्रों का लिखा है, वह भाइयों स्रादि का भी हो सकता है । प्रायः योरोपियन पंडित एक शताब्दी में ऐसे छ राजाओं का भोग काल मानते हैं। इस पर्ते से प्रथम छ्वों मन्वन्तरों का समय प्रायः साढ़े सात सौ वर्षों का बैठेगा। वेद में कुछ ऋचायें स्वायम्भुव वंशी पृथुवैन्य कृत हैं स्रौर कुछ किसी वेन श्रीर ध्रुव कृत। सम्भव है कि वेन श्रीर ध्रुव नामक श्रीर कोई व्यक्ति हों, किन्तु पृथुवैन्य बहुधा स्वायम्भुव वंशी प्रसिद्ध

महाराज ही थे। चाज़ुष मनु भी वेदर्षि थे। चाज़ुष मन्वन्तर में घटनायें बहुत सी लिखी हैं, जिससे इस वंश के कई राजाश्रों का होना इस मन्वन्तर में समका जाता है। वैवस्वत मनु भी वेदर्षि थे। इन बातों से प्रकट है कि यद्यपि ऋग्वेद निर्माण काल २००० से १८०० या १७०० बी० सी० से चला, किन्तु कुछ वैदिक ऋचार्ये चात्तुष मन्वन्तर से ही बनने लगी थीं। प्रधान पार्जिटर तथा रायचौधरी ने पौराणिक समय पर विशाल श्रम कर के अच्छे अच्छे प्रन्थ लिखे हैं, किन्तु इन छवों मन्वन्तरों को उन्होंने बिलकुल छोड़ दिया है, यद्यपि पुराणों में इनका बराबर कथन आता है और कुछ योरोपीय विद्वानों के अनुसार भी भारत में ऋार्यों का ऋागमन प्राय: २५०० बी० सी० से अारम्भ हुत्रा अथच वैदिक समय बहुत पीछे चला । प्रधान तथा राय चौधरी के विषय वैवस्वत मनु से भी बहुत पीछे से चलते हैं, सो उनका वैवस्वत मन से पहलेवाले मन्वन्तरों न करना योग्य ही है। पार्जिटर महोदय ने शायद यह समय बहुत श्चनिश्चित माना हो, किन्तु प्रायः सभी पुराणों में इसका कथन बराबर मिलता है। वैदिक साहित्य में भी इसके कथन हैं। हम इन छवों मन्वन्तरों का नि:कारण छोड़ देना उचित नहीं समभते । यही हमारा पहला युग है । पहले पाँचों मन्वन्तरों में ४५ पीढ़ी होने से उनका भोगकाल ७५० वर्षों के निकट आता है। पार्जिटर ऋौर प्रधान दोनों पंडितों ने राजवंशों पर ऋच्छा श्रम किया है। प्रधान का विषय रामचन्द्र से महाभारत पर्यन्त है। उन्होंने इस काल के राजवंशों को बहुत पक्का कर दिया है। महाभारत के ही पीछे परी चित का समय आरम्भ होता है । उसका इतिहास रायचौधरी महाशय ने बहुत दृढ़ किया है । श्रातएव रामचन्द्र से पहले का ही इतिहास संदिग्ध रह जाता है। महाभारत के पीछे भी प्रधान ने तीन मुख्य घरानों के राजवंश दृढ़ कर दिए हैं। मनु वैवस्वत से रामचन्द्र तक का वंशवृत्त पुराणों, पार्जिटर तथा प्रधान के कथनों को मिला कर हमने ऊपर दे दिया है। इतना मानना ही चाहिए कि जो दढ़ता प्रधान के राम से कुष्ण तक के समय के राजवंशों में है, वह अप्री राम के पूर्व वालों में नहीं ऋाई है। फिर भी यथासाध्य दृढ़ वंश दिए गए हैं।

इस काल के मुख्य घराने सूर्य और चन्द्रवंश हैं। दोनों चलते मनु वैवस्वत से ही हैं, पहला उनके पुत्र इदवाकु से और दूसरा कन्या इला से।

मनु-राम के समय इन वंशों में निम्न शालायें थीं:—

मनु-राम (त्रेतायुग) का चक्र

| नाम<br>वंश     | नाम शासा                      | नाम राम के सम-<br>कालीन का        | मनु से<br>कितनी<br>पीढ़ी नीचे | विवरण                                                                                                      |  |  |  |
|----------------|-------------------------------|-----------------------------------|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| सूर्य          | श्रयोध्या,                    | रामचन्द्र,                        | ₹ €                           | स <b>ब पीदियाँ</b><br>मिलती हैं।                                                                           |  |  |  |
| ",             | मिथिजा,                       | भानुमन्त जनक,                     | ₹ €                           | १२ पीढ़ियों के नाम<br>षज्ञात । ये जनक<br>राम के साले थे ।<br>इनके पिता सीर-<br>ध्वज और चचा<br>कुशध्वज थे । |  |  |  |
| चनद            | ( इस्तिनापुर )<br>मुख्य पौरव, | कुरु या सावैभीम,                  | 3,8                           | सब पीड़ियाँ<br>मिलती हैं।                                                                                  |  |  |  |
| पौरव           | उत्तर पांचाल,                 | सुदास,                            | ₹8                            | 17 77                                                                                                      |  |  |  |
| 79             | दंचिया पांचाल,                | रुचिराश्व,                        | ₹ <b>&amp;</b>                | 79 77                                                                                                      |  |  |  |
| ,,             | मागध,                         | सुद्दोत्र,                        | 80                            | ",                                                                                                         |  |  |  |
| "              | काशी,                         | श्रवकै,                           | 80                            | ,, <u>,</u> ,                                                                                              |  |  |  |
| "              | कान्यकुरज,                    | विश्वामित्र के पौत्र<br>का पौत्र, | 38                            | इस काल विश्वाः<br>मित्र भी वर्तमान थे ।                                                                    |  |  |  |
| चन्द्र<br>यादव | माश्चर,                       | सत्वन्त,                          | ४२                            | सब पीड़ियां प्राप्त ।<br>,'';                                                                              |  |  |  |

| नाम<br>वंश       | नाम <b>श</b> ाखा | नाम रामके सम-<br>कालीन का | मनु से<br>कितनी<br>पीढ़ी नीचे | विवरण                                                                                 |  |  |  |
|------------------|------------------|---------------------------|-------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| यादव             | हैहय,            | वीतहब्य का पौत्र,         | 22                            | १५ पीढ़ियों के<br>नाम श्रज्ञात ।                                                      |  |  |  |
| चन्द्र<br>श्रानव | श्चंग,           | चतुरंग,                   | 81                            | १४ पीढ़ियों के<br>नाम श्रज्ञात ।<br>चतुरंग दशरथ के<br>मित्र जोमपाद के<br>पुत्र थे।    |  |  |  |
| "                | उत्तर पच्छिम,    | केकय के दौहित्र<br>भरत,   | 3.8                           | २० पीढ़ियों के<br>नाम श्रज्ञात, कैंकेयी<br>राम की सौतेजी<br>तथा भरत की<br>सगी माँ थी। |  |  |  |

उपरोक्त शाखात्रों में राम के वंशवृत्त से २६ नाम उन तीन घरानों के निकाल डाले गए हैं, जो थे तो सूर्यवंशी किन्तु राम के सीधे पूर्व पुरुष नहीं प्रकट होते, वरन् इसी वंश के होने से इस शाखा के पूर्व पुरुषों में गुप्तकालीन सम्पादकों के ज्ञानाभाव से त्रा गए। ये शाखायें दित्तण कोशल, हरिश्चन्द्र और सगर की हैं। यदि सम्पादकों के इन कथनों को अत्तरशः सत्य मानें तो उन्हीं की कही हुई अन्य समकालीनतायें ठीक नहीं बैठतीं। इन २६ नामों के जुड़े रहने से उतने ही काल में दस ऐल राजघरानों में प्रायः ३९, ५० पीढ़ियाँ आती हैं, तथा अयोध्या में ६६। फल यह निकलता है कि चाहे एक वंश को अञ्जुद्ध मानें, चाहे दस वंशों को। फिर जहाँ अयोध्या की शाखा में २६ नाम बढ़ा दिए गए, वहीं मैथिल से १२ छूट रहे हैं। यही दशा हैहयों, आंगों और उत्तरी पच्छिमी आनवों की है। माथुर यादवों में कुछ पीढ़ियाँ बढ़ी हुई समम पड़ीं। उनके नं० ३५ दशारथ के आगे कोष्टक

में रथवर और एकादशरथ जो इन्हीं के नाम माने गए हैं, वे कहीं-कहीं इनके वंशधरों के लिखे हैं। नाम एक से होने से एक ही के माने गए हैं। यही दशा नं० ३८ देवराट की है। उनके आगे देवचेत्र और देवन के भी नाम कहीं कहीं वंशधरों के लिखे हैं। यदि इन चार नामों को भी पीढ़ियों में जोड़ लें, तो अर्जुन, पौरव नं० ५३, के पिता पांडु का समकालोन कंस ५४ वीं से ५८ वीं पीढ़ी पर पहुँचेगा और यह मानना पड़ेगा कि यदु के बड़े पुत्र होने तथा इस वंश में छोटे भाइयों के राजा प्राय: न होने से उतने ही काल में इसकी पुश्तें छ बढ़ गईं। ऐसी कल्पना कुछ अयुक्त भी न होगी। फिर भी कोष्टकों वाले चार नाम हमें स्वतन्त्र नहीं समक्ष पड़। दोनों दशाओं में अधिक मतभेद का प्रश्न नहीं है।

उपरोक्त १२ वंशों में से चार की पुश्तें पूरी नहीं मिलतीं, किन्तु शेष आठ दृढ़ बैठते हैं। उनमें सारी पुश्तें मिलती हैं, तथा उनके अनुसार पौराणिक कथनों की समकालीनतायें भी ठीक बैठ जाती हैं। जिनमें पुश्तें बढ़ाई गई हैं, उनमें बिना ऐसा किए पौराणिक अन्य कथनों के तारतम्य नहीं बैठते। प्रधान ने भी दिच्छण कोशलों को अलग माना है। सगर और हरिश्चन्द्र के वंश वंशावली में दिए हुए कारणों से अलग हो गए हैं। पार्जिटर महाशय ने ये २६ नाम अलग नहीं किए, जिससे उनको रामवाले को छाड़ कर सारे पौराणिक वंशों से प्राय: २४, २४ पुश्तों के छूट रहने की कल्पना करनी पड़ी है, जो प्रकट ही अनुचित है, क्योंकि वह सारे पौराणिक वंश वृद्धों को केवल एक के कारण अधूरा बतलाती है।

उपर्युक्त वंशाविलयों को दृढ़ मानने से सारे पौराणिक कथनों का साम जस्य बैठता है, जैसा कि इसी अध्याय में आगे दिखलाया जावेगा। वहाँ समकालीनताओं का विवरण कुछ विस्तार से होगा। यहाँ काल निरूपण के लिए हम आगे बढ़ते हैं। वैवस्वत मनु से रामचन्द्र तक यह दूसरा समय प्राय: ३९ पीढ़ियों का मिलता है। यदि मन्वन्तर काल की सत्ययुग कहें, तो इसे त्रेता कह सकते हैं। ये सतयुग और त्रेता नाम पौराणिक विचारों से असम्बद्ध हैं, अर्थात् जो जो घटनायें पुराणों में जिन जिन युगों में लिखी हैं, उनके

श्रनुसार ये हमारे युग नहीं चलते। हैं चार युगों के समान चार समय हमारे भी, जो उन्हीं नामों से पुकारे जा सकते हैं, किन्तु हमारे राज-काल उनके श्रनुसार चलते नहीं, सो पाठकों या समालाचकों के चित्त में श्रम पड़ सकता है। श्रतएव युगों ही के नाम न लेकर हम पहले को सतयुग या मन्वन्तर काल, दूसरे को त्रेतायुग श्रर्थात् मनु-राम काल, तीसरे को द्वापर युग श्रीर चीथे को श्रादिम कलिकाल कहेंगे। दूसरा समय ३९ पीढ़ियों का होने से प्राय: ६५० वर्षों का माना जा सकता है, क्योंकि इसमें राजकाल है। श्रव हम तीसरा काल उठाते हैं, जिसका रूप भी एक चक्र द्वारा दिखलाया जावेगा।

पिर का चक्र

|                   |                                                       |              |                | ने रूप र<br>      | मास              | . युधिष्टिर                                                         | ন কাৰিলা  <br>যুক্ত পুস                                                          | तेष ज्ञात ।                                       | 1                                       |
|-------------------|-------------------------------------------------------|--------------|----------------|-------------------|------------------|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| विवरस             | ये दोनों राम के पुत्र हैं। यंग्र<br>पूर्णी मिसते हैं। |              |                | सब पुरते मिनती है | उपगुप्त पर राज्य | पूर्ण वशाप्राप्त है।<br>पूर्ण प्राप्त । संशाह<br>सम्बद्ध सम्बद्ध नि | कान्यल कर्मात्र नकाचाला<br>पूर्वी प्राप्त । नृपलाय के पुत्र<br>बहराध पर समाप्त । | बहुर्थ प्रसमान्त ।<br>७ पुरते श्रमात, सेष ज्ञात । | महाभारत यद से हो प्रश्न                 |
| कितनी<br>पीड़ियाँ |                                                       | 86           | *              | *                 | w<br>-           | 30<br>&                                                             | w                                                                                | <b>20</b>                                         | -                                       |
| ,                 | गं                                                    | 3.<br>W.     | 30<br>30       | *<br>*            | *                | جر<br>س                                                             | *                                                                                | ۲<br>۲                                            | A<br>2                                  |
| किस तक            | नाम                                                   | न् <b>र</b>  | <b>स</b> नायुस | महिसा १           | डक्तुप्त         | ग <b>्रा</b>                                                        | नृपंजय                                                                           | धारकेतु                                           |                                         |
| <br>#             | ं                                                     | <b>•</b>     | <b>°</b>       | 20                | °<br>%           | °<br>%                                                              | 20                                                                               | er<br>er                                          | 9                                       |
| किस से प्रारम     | नास                                                   | to<br>F      | F 189          | सात्रधास          | श्रधम            | <b>अयरसेन</b>                                                       | धितिमन्त                                                                         | सोमक                                              | Tarian I                                |
| के नाम            |                                                       | (सूर्य) वंश  | · .            |                   | ग्राखा           | .च                                                                  |                                                                                  | 33                                                | *************************************** |
| शासाभी के नाम     |                                                       | भीवरती का सब | भयोभ्या का कुश | बिदेह             | ,, दूसरी शाखा    | युधिष्टिर पीरव                                                      | द्विमीक विदम                                                                     | डसर पांचाल                                        | स्विका व्यंत्राज्य                      |

| शाखायों के नाम | किस से प्रारम | Ħ        | िस<br>ति                               | <u>18</u> | कितमी<br>वीड़ियाँ | विषर्                                             |
|----------------|---------------|----------|----------------------------------------|-----------|-------------------|---------------------------------------------------|
|                | भाम           | <b>ग</b> | नाम                                    | ं         |                   |                                                   |
| मागध पौरव      | स्यवत         | 20       | सोमाधि                                 | 34        | 20                | पूर्धं मान ।                                      |
| चेति "         | स्होत्र       | 20       | शिशुपाल                                | ۲<br>۲    | er<br>er          | ० पुरंत महात करें।<br>११ महात करें।               |
| काशी ः         | सञ्चति        | 20       | भद्रतेन                                | *         | *                 | प्राप्त ।                                         |
| माधुर यादव     | भीम           | 30       | आकृत्या                                | *         | er<br>G           | मानिविद्य ह                                       |
| क्षांग धानव    | पृथुलास्व     | 8        | ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## ## | *         | 8.8               | तीन पुरते हुट रही हों।                            |
| ू<br>भू<br>वर् | <i>M</i>      | m'<br>~  | m'<br>er                               | m'        | ů<br>Ž            | १३ वंशों में से २ अधूने मिलते हैं<br>और शेष प्या। |

इन तेरह वंशों में से इस काल कुल १८५ पीढ़ियाँ हुई, अर्थात् प्रति वंश प्राय: १४ पुश्तों का पर्ता बैठता है। ये सब पुत्रों के अनुसार हैं। जहाँ कहीं भाई उत्तराधिकारी हुए हैं, वहां पीढ़ी जोड़ से निकाल दी गई है। हाती तो हैं शताब्दी में ५ से कम पुश्तें, किन्तु ५ ही जोड़ने से इस युग का भाग काल २८० वर्ष आता है। कई वंश त्रेता वाले चक्र में हैं, किन्तु द्वापर वाले में नहीं। उनका राज्य बीच ही में समाप्त होकर उनके वंश वृत्त बन्द हो गए। अब आदिम किल-काल पर विचार होता है।

#### श्रादिम कलिकाल का समय

इस विषय पर श्रीयुत पार्जिटर, डाक्टर प्रधान श्रीर डा॰ रायचीधरी ने विचार किये हैं, सो श्रपने को कुछ श्रधिक कहने की श्रावश्यकता न पड़ेगी।

### श्रीयुत पार्जिटर का तर्क

चन्द्रगुप्त मौर्य ३२२ बी० सी० में गद्दी पर बैठे। उनसे पूर्व महापद्मनन्द और उसके पुत्रों ने ८० वर्ष राज्य किया। अतएव महापद्म ४०२ बी० सी० में गद्दी पर बैठा। उसने तत्कालीन सारे चित्रयों के राज्य नष्ट कर दिए; अपने समय का परशुराम ही कहा जाता है। यह कार्य यदि २० वर्षों में समाप्त मानें, तो इसका समय ३८२ बी० सी० में आता है। प्राचीन भूपालों में पुराणों के अनुसार पौरव (नं०, ५९) अधिसीम कृष्ण, ऐद्वाकु (नं० ५८) दिवाकर, और वार्ह्रथ (नं० ६०) सेनजित समकालीन थे। अतएव महाभारतीय युद्ध के पीछे अधिसीम कृष्ण के समय तक ४ ऐद्वाकु, ५ पौरव और ६ मागध नरेश पड़ते हैं। इस काल को १०० वर्षों का मान सकते हैं। इससे महापद्म द्वारा भूपाल विनाश पर्यन्त निम्न संख्या में राजे लिखे हैं:— २४ ऐद्वाकु, २० पाँचाल, २४ काशी, २८ हैह्य, ३२ कलिंग, २५ अशमक, २६ कौरव-पौरव, २८ मैथिल, २३ सूरसेन, और २० वीतिहोत्र। इस प्रकार दस राज्यों में कुल २५० राजे आते। हैं, अर्थात् प्रति राज पर्ते से २६ भूपाल। प्रति राजा का समय १८ वर्ष मानने से हमें ३८२ बी० सी० से ४६८ वर्ष मिलते हैं, अर्थात्

महाभारत युद्ध का समय त्राता है ३८२+४६८+१०० = ९५० बी० सी० । इसी काल मगध में १६ बाहेंद्रथ राजे हुए, ५ प्रद्योत त्र्यौर १० शिशुनाग, जोड़ ३१।

इस तर्क में विचार योग्य भी कुछ बातें हैं। पुराणों में केवल मागध, पौरव, तथा ऐदवाकु वंश तो दिए हैं, किन्तु शेष सातों की पुश्त संख्या मात्र दी हुई है। इन तीनों के विषय में भी जो पीढ़ियों के विवरण पार्जिटर महोदय ने दिए हैं, वे प्रधान से कुछ भिन्न हैं, किन्तु यह अन्तर थोड़ा ही सा है। मुख्य मतभेद प्रति पीढ़ी के मान्य समय का है।

#### डाक्टर राय चौधरी का कथन

आपने इस काल का निर्णय नहीं किया है, वरन इस विषय पर एक प्रमाण मात्र उद्धृत कर दिया है। पुराणों का कथन है कि परीचित का जन्म महापद्म नंद् से १०५० वर्ष पूर्व हुन्ना। उधर कौर्शातिक, सांख्यायन आरएयक, अध्याय १५ वे में लिखा है कि सांख्यायन उद्दालक आहरिए से दो पीढ़ी नीचे थे, तथा शतपथ बाह्मए, XIII4,8,8 में इन्द्रोत देवापि या दैवापि शीनक जनमे जय के समकालीन थे। इनके शिष्य थे धृति ऐन्द्रोत जिनके शिष्य पुलश प्राचीन योग्य बने, जिनके चेले पौलुशि सत्ययज्ञ हुए। छ।न्दोज्ञ इन्हें बुडिल आश्वतरिव तथा उपर्यक्त उद्दालक श्रारुणि का समकालीन मानता है। श्रतएव (उहालक त्राहिए के समकालीन)पौलुशि के (जनमेजय के समकालीन) शौनक प्रिपतामह गुरु मात्र थे। शांख्यायन आरुणि से केवल दो पीढी नीचे होने से छ पीढ़ियां मिलीं । कौशीतिक शांख्यायन आरएयक में गौतम बुद्ध के समकालीन पौश्कर सादि तथा लौहित्य के नाम हैं, जो शांख्यायन से दो ही तीन पीढ़ी नीचे थे। ऋतएव गौतम बुद्ध से जनमेजय तक आठ ही नौ पीढ़ियां बैठती हैं, जिनमें गुरु शिष्य की भी कई पुरत शामिल हैं।

(श्रपना विचार) इन गुरु शिष्यों वाली पीढ़ियों के समय बहुत बड़े भी ही सकते हैं, सो इस तर्कावली से कोई निश्चित फल नहीं निकलता। ब्राह्मणों को पीढ़ियां लिखने में व्यास लोग कूद भी बहुत जाते थे, द्रार्थात् पुश्तें छोड़ जाते थे। राम के समय वाले गौतम पुत्र शरद्दन्त द्यौर द्राहल्या के पुत्र शतानन्द के द्यात्मज सत्य घृति हरिवंश में लिखे हैं। उन्हीं के पुत्र शन्तनु के समकालीन कृपाचार्य द्या जाते हैं, यद्यपि द्यहल्या से कृप तक १०,१२ पीढ़ियां होंगी।

### डाक्टर सीतानाथ प्रधान आदि के विचार

प्रधानजी ने अपने कलकत्ता विश्वविद्यालय द्वारा मुद्रित और सत्कारित ग्रंथ में चन्द्रगुष्त मौर्य से बिम्बिसार तक का समय ३२५ बी० सी० से ५२७ बी० सी० तक माना है। इन दस राजाओं में प्रत्येक का समय उन्होंने दिया है, जो इस यंथ में यथास्थान त्रावेगा। त्रापने मागध (नं० ४४) सोमाधि से रिपुंजय,(नं० ७५ तक) २१ पीढ़ियों का भोगकाल प्रति पीढ़ी २८ वर्ष के हिसाब से ५८८ वर्ष माना है। रिपुजय ५६३ बी० सी० में गद्दो पर बैठे और ५१३ में मारे गए। अतएव सोमाधि का समय ५८८ + ५६३ = ११५१ बी० सी० आता है, जो महाभारत युद्ध का समय है। इसी प्रकार पौरव परीचित, (नं० ५५) से उदयन नं० oo तक २२ पीढ़ियों का समय २२×२८ = ६१६ वर्ष हैं । उदयन ५०० बी० सी० में राजा हुए, तथा परीचित से ३६ वर्ष पूर्व महाभारतीय युद्ध हन्ना. जिसका समय ५००+६१६+३६=११५२ बी० सी० त्राता है। इसी प्रकार ऐच्वाकु उरत्तय, (नं० ५५) से प्रसेनजित, (नं० ७६ तक) २२ पीढियों का भोगकाल ६१६ वर्ष है, तथा ५३३ बी० सी० में प्रसेनजित गद्दी पर थे, सो उपर्युक्त महाभारतीय युद्ध का समय ५३३+ ६१६ = ११४९ बी० सी० त्राता है। प्रति पीढ़ी २८ साल जोड़ने के कारण आपने एक अध्याय भर में दिए हैं, जो गड़बड़ नहीं है, अतएव महाभारत काल आप बी० सी० १२ वीं शताब्दी में मानते हैं और यह भी कहते हैं कि तिलक महाशय की ज्योतिषीय गणना भी इस निष्कषे से टक्कर खा जाती है। श्रीयुत काशी प्रसादजी जायसवाल पुरातत्व विभाग के भारी पंडित थे। आपने पुराणों के कथनानुसार महाभारतीय युद्ध का समय १४२४ बी० सी० माना है। यही समय लखनऊ विश्वविद्यालय के इतिहासज्ञ डाक्टर राधा कुमुद मुक्की मानते हैं।

श्चपने को इस विषय में मत प्रकाशन की आवश्यकता नहीं। श्राचीन भारतीय इतिहास के समय विभाग पर पाश्चात्य पडितों का इतरों से बहुत मतभेद है, परन्तु यह गहन प्रश्न न तो अपने निर्णय के योग्य है. न अधीन। अतएव निर्णय करना भी निरर्थक है। अतः बिना मत प्रकाशन के ही हम यहाँ दिखलाये देते हैं कि यदि महा-भारतीय युद्ध १० वीं शताब्दी बी० सी० का हो, तो वहीं द्वापर का अपन्त होगा। त्रेताकालारम्भ प्रायः २८० वर्ष पुराना होने से तेरहवीं शताब्दी बी० सी० में पड़ेगा, तथा त्रेताकालान्त उससे प्रायः ३९ पीढ़ी उत्पर होने से इससे साढ़े छ: सौ वर्ष पुराना अर्थात् १९वीं या २०वीं शताब्दी बी० सी० का है और सत्ययूग या मन्यन्तर कालारम्भ प्राय: साढे सात सौ वर्ष स्त्रौर पुराना होने से २७ वीं शताब्दी बी० सी० तक पड़ेगा। यदि यह भारतीय युद्ध काल १२ वी या १५वीं शताब्दी बी॰ सी० का मानें, तो वे तीनों समय भी त्रागे बढ़ जावेंगे। इन कथनों से न हटते हुये भी हम एक समय देने के विचार से अपने श्रध्यायों **त्रादि में महाभारतीय युद्ध दसवीं शता**ब्दी बी० सी० का मान कर चलेंगे, जिससे समय बढ़ाने की खोर अनुचित रुचि न मानी जाय।

श्रव सम सामयिक महानुभावों श्रौर घटनात्रों पर विचार किया जाता है, जिससे श्रपनी वंशावितयों की दृढ़ता पर प्रकाश पड़े ।

१—मनु वैवस्वत की पुत्री इला चन्द्रपुत्र बुध को ब्याही थी। इन्हीं इला श्रोर मनु से दोनों वंश चले हैं (महाभारत)।

२—ययाति नं ०६ के भाई यति सूर्यवंशी, (नं ०४) ककुत्स्थ की पुत्री गो से ब्याहे थे।

ह० वं० ३०, १६०१, वायु० पु० ९३, १४

३—पौरव, (नं० २०,) मितनार की पुत्री गौरी ऐच्वाकु, (नं० २१) मान्धात की कुछ पुराणों के अनुसार माता (हिरवंश के अनुसार आजी) थीं। ब्रह्माएड पु० ६३, ६६,८,वायु पु०८८,६४,७,ब्रह्म ७,९०,२,ह०वं० १२,७०९,११ शि० पु० ६०,७४।

४—यादव, (नं० २०) शशिविन्दु की पुत्री विन्दुमती चित्ररथी उपर्युक्त मान्धातृ को ब्याही थी। वायु ८८, ७७, ब्रह्माण्ड ६३, ७०, इनका द्रुह्यु वंशी ऋंगार (न० २१) से युद्ध हुआ। ह०वं० ३२, १८३७, म० भा० १२६, १०४६५।

५—कान्यकुट्ज (न० ३०) जह ने मान्धात की पौत्री से विवाह किया। श्रतः जह त्रसद्स्य सूर्य वंश (न० २३) के समकालीन श्रर्थात् बहनोई थे। त्रसद्स्य मान्धात के पौत्र थे। सम्भवतः जह श्रपनी वंशावली में चार पाँच नम्बर ऊँचे थे।

६—ऋचीक ऋषि ने गाधि पुत्री सत्यवती से विवाह किया, जिससे परशुराम के पिता जमदग्नि पुत्र हुए। गाधि पुत्र प्रसिद्ध विश्वामित्र जमद्ग्नि के समवयस्क और प्रगाढ़ मित्र थे। जमद्ग्नि का विवाह किसी सूर्यवंशी श्रसेनजित की कन्या रेगुका कामली से हुआ। इसी की बहिन का विवाह हैहयार्जुन (नं ३४) से हुआ था, हरिव श, (म० भा०)। प्रसेनजित राजा ऐत्त्वाकु नं० १९ थे। वे इस सम्बन्ध के लिए बहुत प्राचीन थे। अतएव कोई अन्य प्रसेनजित सूर्य-वंशी की ये कन्यायें होंगी, श्रथवा इन्हीं का स्थान वंशावली में नीचा होगा । विश्वामित्र कान्यकुब्ज (नं० ३५) हैहयात्र्यजु<sup>९</sup>न, सुदास [ उत्तर पांचाल ( ३९ ) ], तृशंकु ( सूर्यवंश ३६ ), हरिश्चन्द्र ( सूर्यवंश ३७ ) मित्रसह कल्माषपाद (दिचण कौशल, ३९) श्रौर राम (सूर्यवंश ३९) समकालीन थे। वशिष्ठ भी इन्हीं सभों के समय में थे। जान पड़ता है कि ये दोनों ऋषि दीर्घजीवी थे। इन नामों के कई ऋषि मानने से काम नहीं चलता, क्योंकि हरिश्चन्द्र के यज्ञ में विश्वामित्र, जमद्ग्नि शुन:शेप और विशष्ठ ये चारों ऐतरेय ब्राह्मण के अनुसार मौजूद थे। उधर वैदिक ऋचाओं में शुन:शेप की उपयुक्त घटनाओं के अनेक विवरण हैं। वही शुनःशेष वै दक विश्वामित्र के दत्तक पुत्र थे। इन्हीं विशष्ठ और विश्वामित्र ने ऋग्वेद मण्डल सात श्रीर तीन में सुदास को अथवा समकालीन होना कहा है। रामायण में भी ये दोनों हैं। विशष्ठ के म्लेच्छ दल से हार कर ही विश्वामित्र हरिश्चन्द्र के पिता तृशंकु के मित्र श्रौर पुरोहित बने (म० भा०)। श्रतएव इन ऋषियों का दीर्घजीवी होना ही मानना पड़ेगा। प्रायः सवा सौ वर्षों के होंगे। श्राजकत भी एक व्यक्ति जारो श्रागा १६० वर्ष के थे, सो इन ऋषियों की ऐसी अवस्थायें असम्भव नहीं हैं। इनके विशेष आधार कान्यकुडज के वंश'विवरण में मिलोंगे।

७-भद्रशेष्य हैहय, (नं०३०) ने काशीपित दिवोदास प्रथम (नं० ३४) को हराया । तालजंघ हैहय (न० ३६) ने वाहु, सूर्यवशी (नं० ३८) को हराया । काशी के प्रतर्दन (नं० ३८) ने वीतिहोत्र हैहय (नं०३७) को हराया तथा बाहु पुत्र सगर ने वीतिहोत्र के वशजों को नष्ट किया। सगर ने विदर्भ के किसी वैदर्भ राजा की कन्या केशिनी से विवाह किया। पहले घावे में हैहयों ने काशी का राज्य गिराया था। अनन्तर परशुराम द्वारा अज्ञुन मारे गए। तब श्रज्ञ न के पौत्र तालजघ ने म्लेच्छों की सहायता से पौरव (नं० ३४ से ३० तक किसी) का सूर्यवंशी बाहु का तथा विश्वामित्री (३६, ३०) कान्यकुब्ज राज्य नष्ट किए। समभ पड़ता है कि जैसे विशष्ठ ने म्लेच्छों की सहायता से कान्यकुब्ज राज्य को हराया था. वैसे ही तालजंघ ने काम निकाला। अनन्तर प्रतद्ने और सगर द्वारा हैहय श्रीर म्लेच्छ दोनों नष्ट हुए, तथा पौरव राज्य भी स्थापित हो गया, किन्तु कान्यकुब्ज उस काल फिर न पनपा। महाभारत शान्ति पव में लिखा है कि सगर भी तालजंघ से हारे। अनन्तर बहुत काल बीतने पर सगर ने श्रश्वमेध किया। इससे जान पड़ता है कि वे दीर्घजीवी थे। उपयुक्त कथनों के अधिक प्रमाण काशी, हैहयों आयीर सगर के विवरणों में मिलेंगे।

८-- उत्तरी बिहार के तुर्वशवंशी (नं०२२) महत्त ने राज्यच्युत पौरव वंश के राजकुमार दुष्यन्त, पौरव (नं०२३) को गांद लिया (महा-भारत)। महत्त भारी सम्राट थे, सो दुष्यन्त, पौरव राज्य भी प्राप्त करके, दोनों के शासक हुए। इसी लिए वे वंशकर कहलाये। स्रिंगिरस के तीन पुत्र थे, स्रर्थात् उचध्य (महाभारत के उत्तध्य) बृहस्पित स्रौर संवर्त। महत्त ने सवर्त को ऋत्विज करके यज्ञ किया स्रौर उन्हें स्रापनी पुत्री भी ब्याह दी। उचध्य के ममता से स्रन्धे दीर्घतमस हुए। उसी ममता में बृहस्पित द्वारा विद्धिन भरद्वाज हुए। दीर्घतमस ने स्रानव बिल (न०२४) की रानी में नियोग द्वारा स्रंग, बंग, कलिंग, सुन्ह स्रौर प नामक पाँच पुत्र पैदा किए (म० भा०)। अनन्तर नेत्रवान होकर वे गोतम या गौतम कहलाये। वायु ९९, ९२, मत्स्य ४८, ८३, बृहद्दे बता, IV १५। पीछे दीर्घतमस ने दुष्यंत पुत्र भरत (नं० २४) का ऐतरेय ब्राह्मण के अनुसार ऐन्द्र महाभिषेक किया। इन्हीं के कहने से भरत ने विद्धिन भरद्वाज को गोद लिया होगा। ये विद्धिन भरद्वाज वैदिक ऋषि भरद्वाज से भिन्न थे, क्योंकि वे विद्धिन के वंशधरों का वर्णन अपनी कुछ ऋचाओं में करते हैं।

९—रामायण के अनुसार राम के पिता दशरथ ( नं० ३८) मैथिल सीरध्वज ( नं० ३८) आंग लोमपाद ( नं० ४०) वैशाली के ऋष्य शृंग प्रमित ( जो दशरथ के दामाद थे ) उत्तर पिन्छमी आनव केकय ( नं० ३०) उत्तर पांचल दिवोदास (नं० ३८) तथा वैदिक तिमिध्वज शम्बर के समकालीन थे। रामचन्द्र के समकालीन ऊपर चक्र में दिये हुए हैं। राम और दशरथ अयोध्या नरेश थे। इस राज्य को कालिदास ने उत्तर कोशल कहा है; यथा,

नमे ह्रिया<sup>ँ</sup>शंसर्ति किंचि दीष्सित स्प्रहावतो वस्तुषु केषु मागधी । इतिस्मृ पुच्छत्यनुवेलमाद्रतः श्रियाः सस्त्रीरुत्तर कोशलेश्वरः ॥ रघु**वंशे** ॥

उधर महाभारत बनपव में दिचिए कोशल में ऋतुपर्ए (नं० ३६) राजा नल (नं० ३५ उत्तर पांचाल भृम्यश्व के समधी तथा नं० ३४ यादव भीमरथ के दामाद) के मित्र थे। इनके प्रपौत्र मित्रसह-कल्माषपाद राम के समकालीन पड़ते हैं।

१०—दिच्या पांचाल नरेश ( नं० ४८ ) ऋगार्ह के पुत्र पितृवर्तिन, पौरव ( नं० ४८ ) प्रतीप के मित्र थे। (म० भा० )

११—ह० व० २०, १०८३, ११११, २, द्विमीढ़ वशी वैदर्भ उप्रायुध (नं० ५२) ने उत्तर पांचाल नरेश (नं० ४९) प्रषत को राज्यच्युत किया, तथा दिल्लाण पांचाल राजा (नं० ५३) जनमेजय को मारकर वह वंश समाप्त कर दिया। उप्रायुध को पौरव (नं० ५१) भीष्म ने युद्ध में मारा।

१२—काशीपित ऋलर्क (नं० ४०) को ऋगस्य ऋषि की की लोपामुद्रा ने आशीर्वाद दिया (वायु पु० ९२, ६७) तथा स्वर्य अगस्त्य ने राम से भेंट की (रामायण)। १३—यादव भजमान (नं० ४५) ने उत्तर पांचाल सृंजय (न०३०) की दो कन्यात्रों से विवाह किया आधार यादव वंशावली में कथित है। भजमान के पितामह सत्वंत राम के समय में थे, तथा सृंजय के पौत्र सुदास भी राम ही के समकालीन थे। अत्रव्व यहां दो पुश्तों का बीच पड़ता है। सम्भवतः सृंजय की पुत्रियाँ बुद्धावस्था की हों और भजमान भीमसात्वत की प्रथमा युवावस्था के पुत्र हों।

१४—उत्तर पांचाल नरेश सुदास (न० ३९) ने पौरव (न० ३७) संवर्ण को राज्यच्युत किया । अनन्तर संवर्ण ने सुदास को हरा कर अपना राज्य फिर प्राप्त किया (आधार इन राज्या के विवरण में हैं)।

१५ — कैम्बे की खाड़ी के निकट इत्वाकु के भाई शर्याति का आनर्त राज्य था। उनकी पुत्री सुकन्या के साथ च्यवन का विवाह हुआ (महाभारत)। अनन्तर आनर्तों के पतन पर च्यवन या उनके वंश-धर भार्गव ऋषि हैहयों के गुरु हुए। वेद में आया है कि च्यवन इन्द्र से हारे, किन्तु महाभारत में उनका इन्द्र से जीतना लिखा हुआ है।

१६—भार्गवां का हैहय ने मान किया। पीछे क्सगड़ा हो गया। भार्गव श्रौर्व के पुत्र ऋचीक शस्त्री हुए। उन्हीं के पुत्र जमद्ग्नि श्रौर पौत्र परशुराम हुए।

विश्वामित्र और जमदिग्न ने हिरिश्चन्द्र के यज्ञ से शुनःशेप को बचाया और वह देवराट होकर विश्वामित्र के भागिनेय पद से उठ कर पुत्रत्व में आया। अनन्तर परशुराम द्वारा हैहयार्जुन मरा । उसने विशष्ठ की भी तपोभूमि जलाई थी। फिर पाँचाल सुदास, पौरव संवर्ण, दिच्चण काशल नरेश कल्माषपाद और तब दशरथ एवं राम के यहाँ विशष्ठ जमे (आधार इन राज्यों के विवरणों में हैं)। पहले विशष्ठ सुदास के पुरोहित हुए और पीछे उन्हें हटा कर विश्वामित्र उनके पुरोहित बने। तृतीय और सप्तम मंडल इन्हों दोनों के हैं। विशष्ठ, तत्पुत्र शक्ति और शक्ति पुत्र पराशर भी वेदिष् हैं। इन तीनों ने मिल कर एक ही ऋचा भी बनाई। उधर महाभारत में लिखा है कि पराशर गर्भ ही में थे जब शक्ति का निधन हुआ। सुदास के यज्ञ में विशष्ठ पुत्र शक्ति ने एक बार विश्वामित्र को वाणी रहित कर दिया था और जमदिग्न की सहायता से ही इन्हें भाषणशक्ति आई। अनुक्रमणी

श्रीर ऋग्वेद पर वेदार्थ में लिखा है कि इस पर जब शक्ति जंगल में गए, तब विश्वामित्र के कहने से राजसेवकों ने इन्हें श्राग में जला डाला। पाँचवीं शताब्दी बीव सोव का शौनक कृत प्रन्थ खुद इ वता कहता है कि विशष्ट वाकिए के सौ पुत्रों को शाप के कारण राज्ञस होने से सुदास या सौदासों ने मारा। उधर महाभारत में श्राया है कि सूर्यवंशी कल्माषपाद ने ऐसा किया। वहाँ यह कथन है कि इन्हें दो शाप राज्ञस हो जाने के मिले, तथा विश्वामित्र ने किंकर नामक एक राज्ञस इनके हदय में बसा दिया, श्रर्थात् श्रन्तरंग मित्र बना दिया। यह कल्माषपाद दिचाण कौशल नरेश (नंव ३९) था, जो सुदास श्रीर रामही के समय में पड़ता है। वहां के राजा सुदास का पुत्र होने से यह भी सौदास था। इसी लिए सौदास शब्द के कारण विश्वास्त्रजों के निधनकर्ता में श्रम पड़ गया है। शक्ति के वैदिक मंत्रों में मुख्य घटनायें नहीं हैं। महाभारत में श्राया है कि शक्ति एक उद्धत पुरुष थे श्रीर मुख्यतया यही उनके बध का कारण हुआ।

जान पड़ता है कि किसी कारण से पाँचाल सुदास शक्ति से अप्रसन्न होकर विश्वामित्र पर कृपालु हुए । अनन्तर विश्वामित्र के समभाने से राजसेवकों ने शक्ति का बध कर डाला श्रौर विशष्ठ दिज्ञिण कोशलेश कल्माषपाद के यहाँ चले गए । वहाँ राज्ञ मों के संग से वह राजा नरमांस भन्नी हो गया था। ऋतएव वाशाष्ठों से उसका बिगाड़ हो गया । विश्वामित्र उसके यहाँ रहे तो नहीं, हिन्तु उन्होंने किंकर राज्ञस को उसका मित्र बना दिया, तथा वाशिष्ठों के प्रतिकून उसे उत्तेजना दी, जिसमे उसने सारे वशिष्ठात्मजों को नरमांस के लिए मरवा डाला। अनन्तर वशिष्ठ का उससे मेल हो गया। इसके पीछे वशिष्ठ कहाँ रहे, सो पता नहीं है। एक वशिष्ठ दशरथ के यहाँ थे छोर राम के भी पुराहित रहे। जब विश्वामित्र राम को मांगने दशरथ की सभा में गए, तब विशष्ठ का उनसे कोई विरोध न था,वरन् पूरा मेल था (रामायण)। इससे प्रकट है कि या तो यह कोई दुसरे वशिष्ठ थे, या दिच्चिए कांशल सं कभी कभी उत्तर कांशल भी आते थे, ऋार उस काल तक वहीं रहने लगेथे, तथा विश्वामित्र का उनसे मेल हो चुका था। राम और कल्माषपाद के समकालीन होने से दूसरा ही विचार ठीक समभ पड़ता है और दो वशिष्ठों की कल्पना श्रनावश्यक प्रतीत होती है। सगर के पुरोहित भी वशिष्ठ ही हए। (सगर का विवरण देखिये)। ऊपर के वर्णनों से प्रकट है कि हरिश्चन्द्र सगर और कल्माषपाद राम के थोड़े ही इधर उधर हुये । पार्जिटर महाशय ने पौराणिक वंशाविलयों का समकालीनेताओं से मिलान कम किया और कई सामञ्जरयपूर्ण कथाओं को ब्राह्मणों की कल्पना बतला कर इन लोगों में शताब्दियों का अन्तर माना, अथच सभी चन्द्रवंशी व शाविलयों को श्रध्रा कहा । इसी लिए उन्हें कई वशिष्ठों की निराधार कल्पना करनी पड़ी। पुराणों में केवल दो विशष्ठ हैं. अर्थात एक मैथिल निमि द्वारा मरने वाले और द्सरे उपयुक्त व्यक्ति । हरिश्चन्द्र के देवराज श्रौर सवर्ण के सुवर्चस वशिष्ठ चाहे दो हों, किन्तु समभ एक ही पड़ते हैं। पराशर अवश्य एकाधिक हैं। एक पराशर राम के समय वाले शक्ति पुत्र हैं, और दसरे परीचित (पौरव नं॰ ५५) को भागवत सुनाने वाले शुकदेव के पितामह तथा कृष्ण द्वयपायन व्यास के पिता। दिच्या पांचाल (नं० ४८) ऋगाह (मत्स्य ४९, ५६) के श्वसर कोई दूसरे शुकदेव थे, क्योंकि उनका समय परी ज्ञित से बहुत पूर्व है और इस काल भी शुकदेवजी लड़के ही थे।

१७— श्रव भागवों का वंश उठाया जाता है। भृगु ब्रह्मा के दस मानस पुत्रों में से एक श्रीर बड़े मान्य प्राचीन ऋषि थे। श्रापन ब्रह्मा, विष्णु, महेश, तीनों का श्रपमान परीच्चा लेने को किया, किन्तु इनको इससे च्रित न पहुँची। कथा दाष्ट्रीन्तिक मात्र है। प्रयोजन इनकी प्राचीन महत्ता से है। इनके पुत्र च्यवन ऊपर श्रा चुके हैं। एक शुक्राचार्य (हरिवंश) हिरएयकशिपु तथा बलि के पुरोहित थे, जिनके पुत्र सन्द श्रीर मर्क प्रह्लाद के शिच्चक थे। इन दोनों का कथन ऋग्वेद में भी है। दूमरे शुक्राचार्य भृगु के दूसरे पुत्र थे जो ययाति, (पौरव नं० ६) के समकालीन (म० भा०) पृषपर्वा के पुरोहित थे। इन दोनों की कन्यायें देवजानी तथा शर्मिष्ठा ययाति को ब्याही थीं। पहली के यदु श्रीर तुर्वश नामक शुक्र के दौहित्र हुए श्रीर दूसरी के श्रमु, दुह्य श्रीर पुरु नामक पृषपर्वा के दौहित्र । इन पाँचों वंशों के

कथन वेद में बहुत ऋधिकता से हैं। शुक्राचार्य ययाति (नं०६) के श्वसुर थे, तथा इनके बड़े भाई च्यवन (नं० २) आनव नरेश शर्याति के दामाद जान पड़ते हैं। शायद भृगु दीर्घजीवी ख्रौर शुक्र वृद्धवय के पुत्र थे। सुकन्याने च्यवन की सेवातो अच्छीकी, किन्तु बिनाराजसी ठाटबाट के स्त्री की भाँति रहने से इनकार किया, अथवा अनिच्छा प्रकट की। अनन्तर किन्हीं दो वैद्यों ( म० भा० में आश्वनों ) ने इस नियम पर वृद्ध च्यवन को युवा करने का वचन दिया कि उनके युवा होने पर सकन्या उन तीनों में से जिसे पसन्द करे वही उसका पति हो। -च्यवन युवा हो गये और सुकन्या के पसन्द करने पर राजसी ठाट से उसके साथ रहने लगे। च्यवन की भी महत्ता कम न थी। आपने इन्द्र तक का सामना किया, जिसमें वेदानुसार पराजय तथा महा-भारतानुसार विजय पाई। वेद में आपका बृद्ध से युवा होना कई बार लिखा है। पार्जिटर महाशय ने साधार कथन किया है श्रानर्त राज्य के पतन पर च्यवन हैहयों के यहाँ रहने लगे। **है**हय का नं० २५ है, तथा शर्याति स्वयं वैवस्वत मनुके पुत्र लिखे हैं। हरिवंश में त्र्याया है कि सूर्यवंशी युवनाश्व के भाई हर्यश्व को उनके श्वसुर मधु दैत्य ने आनर्त का राज्य दिया, जहाँ उनके पीछे उनका दत्तक पुत्र यदु राजा हुआ। हर्यश्व की बहिन आग्निवर्ण नामक नागराज को ज्याही थी, जिसकी पाँच पुत्रियों के साथ यदु का विवाह हुआ। इन्हीं यदु के वंशधरों ने गिरि गोमन्त (गोवा) की स्रोर करवीरपुर तथा क्रौंचपुर बसाये थे, जिनके तत्कालीन स्वामियों के समय श्रीकृष्णचन्द्र उधर गये। यह सूर्यवश शर्याति ही का समफ पड़ता है, अथवा सम्भव है कि उनके पीछे का हो। शायद कथित मधु दैत्य वास्तव में यदुवंशी (नं० ३९) मधु नरेश थे। यही बात ठोक समभ पड़ती है, क्योंकि लवणासुर को मार कर जब रामानुज शत्रुघ्न ने मथुरा में अपना राज्य जमाया आरे फिर स्वपुत्र को वहाँ का शासक बनाया, तब हरिवंश के अनुसार मथुरा का अपनी समम कर यदुवंशी नरेश ( नं० ४३) भीमसात्वत ने उस पर म्प्रधिकार कर लिया। यदि वह मधु दैत्य की होती, तो उसे वे अपनी कैसे समभते ? यह प्रकट है कि शार्यातों के पीछे पुरयजन

राच्चसों ने स्रानर्त पर स्रधिकार किया, तथा भागेव हैहयों के पुरोहित हुए, एवं शार्यात चत्रिय हैऽयों में मिल गए। भागेवों का . ख़ास मान हुआ। और उन्हें धन भी अपच्छा प्राप्त हुआ। कुछ दिनों में धनाभाव से हैहयों ने भागवों से द्रव्य माँगा। उन्होंने भी अपने पास धनाभाव बतलाया, किन्तु खादन सं उनके यहाँ प्रचुर द्रव्य निकला ( म० भा० )। इस पर ऋुद्ध होकर हैहयों ने गर्भ तक फाड़ फाड़ कर उनके वंश का नाश किया, केवल ऋौवें नामक एक भार्गव बच रहे। उन्हीं के पुत्र ऋचीक ऋषि प्रकट कारणों से शस्त्री हुए। महाभारत शान्ति पव दान धर्म में ऋचीक का श्रीवीत्मज होना लिखा है। उनका विवाह विश्वामित्र की बहिन सत्यवती से हुआ। सत्यवती पुत्र जमद्भिन श्रौर विश्वामित्र के जन्म प्राय: साथ ही हुए । जमद्भिन के पाँचवें पुत्र परशुराम ने पुराना श्रीर पिता का नया बैर निकाल कर हैहयवंशी (नं० ३४) ऋर्जुन का युद्ध में बध किया। ऋर्जुन श्रौर उनके पिता कृतवीर्य दोनों बड़े प्रतापी और विजयी थे। समम पड़ता है कि वृद्धावस्था में ऋर्जुन मारे गए । यदि यादव (३९) मधु के दौहित्र यदु के एक ही पुश्त पीछे आचानर्त राज्य राज्यसों ने जीता हो, तो भी यह समय दशरथ के समकालीन सत्वन्त का पड़ता है। उधर भागवों की कम से कम चौथी पीढ़ी वाले परशुधर ऋजु<sup>र</sup>न (३४) के समकालीन थे, सो भार्गववंश का यदु से कुछ पहले ही साहंज या महिषमन्त के समय हैहयों का पुरोहित होना समक पड़ता है। इस सम्बन्ध में निकट ऊपर का नोट १५, भी देखिए।

१८--द्रुपद के पिना पृषत् (उत्तर पाँचाल नं० ४९) गंगा द्वार-वासी, द्रोगा के पिता, आंगिरस भरद्वाज के मित्र थे। भरद्वाज ही ने अग्निवेश को आग्नेयास्त्र सिखलाया और उन्होंने द्रोण को (म० भा•)।

१९--दत्तात्रेय ने हैहयार्जुन ३४, पर कृपा की जिससे उसका प्रताप बढ़ा। उनके पुत्र निमि ने पहला श्राद्ध किया। जमद्ग्नि ने भी यही किया।

२०--- नरनारायण श्रीर बादरायण विश्वामित्र के पुत्र कहे गए

हैं। नरनारायण युधिष्ठिर के समकालीन तथा बादरायण बुद्ध के पीछे वाले होने से विश्वामित्र के वंशधर मात्र हो सकते हैं।

२१-वैशाली के (नं॰ २२) महत्त का पुत्र दम हुआ। उसका **त्राठवाँ वंशधर त्रिणविन्दु त्रेता में राजा था । उसकी पुत्री इलविला** के पुत्र पुलत्स्य ऋषि के पुत्र वैश्रवण हुए । (वायु ७०, २९, ५६, ब्रह्माण्ड, 111 ८, ३४, ६२, म० भा०, लिंग ६३, ५५, ६६, कूर्म 1९, ७, १५, पद्म २६९, १५, १९, भाग्वत  ${
m IX}$  २, ३२ रामायण,  ${
m VII}$  २, ५, ९, III २२, ) इनकी कुलीनांस्त्री के पुत्र कुवेर नर्मदा पर हुए (शतपथ त्राह्मण XIII ४, ३,१०) त्रीर पोत्र नलकूबर । कुबेर ने सुमाली राच्चस से लंका जीती । माल्यवन्त और माली उसके भाई तथा पुष्योत्कढा, मालिनी और राका नाम्नी तीन कन्यायें थीं। यही तीनों वैश्रवण को मिलीं। इनमें पहली के पुत्र रावण तथा कुम्भकरण हुए, दूसरी के विभीषण त्र्यौर तीसरी के खर तथा शूर्पणखा (कन्या)। इसके पति को रावण ने बे जाने हुए थोड़ी ही अवस्था में मार डाला । इसी से शूर्पणखा का वह बहुत मान करता था ( म० भा० ) । रावण ने दिच्चण पाँचाल नरेश (नं० ४१) अनरण्य को युद्ध में मारा (रामायण) । पौलस्त्यों की तीन शाखायें प्रसिद्ध हैं, अर्थात श्चागस्त्य, कौशिक या वैश्वामित्र तथा अन्य पौलस्त्य । पौलह श्रीर ऋतू भी त्रागस्त्य थे। पुलस्त्य ने पुत्रवान होकर भी त्रागस्त्य वंशी एक बेटे को गोद लिया था. जिससे उनकी शाखा चली । ऋगस्त्य का वंश बहुत बड़ा था।

२२—युधिष्ठिरी राजसूय के सम्बन्ध में भीम ने उत्तर कौशलेश श्रावस्ती नरेश बृहद्वल तथा अयोध्या नरेश पुण्यात्मा दीर्घयज्ञ को हराया (म॰ भा० सभा पर्व)।

२३—विदेह व शी धृति ( नं० ५२ ) श्रीर बहुलाश्व, नं० ५३, यादव श्रीकृष्ण, (नं० ५५) के समकालीन थे (भागवत )।

२४—निषद, विदर्भ, दिच्च कोशल, चेदि और दशार्ण मिली हुई रियासतें थीं (प्रधान)। निषदराज वीरसेन के पुत्र नल वैदर्भ भीमरथ (३४) के दामाद थे। भीम रथ और चेदि राज सुबाहु दोनों दशार्ण नाथ सुद्युम्न के दामाद थे (म० मा० वन पर्व)। दमयन्ती-

भैमी नल की रानी थीं। उत्तर पांचाल नरेश भृम्यश्व (नं० ३५) के पुत्र वेदिष तथा राजा मुद्गल को नलायनी इन्द्रसेना ब्याही गई (ऋग्वेद तथा म०ं भा०।)

२५ — ऋर्जुन पौरव नं० ५३ के भाई सहदेव ने विदर्भनरेश भीष्मक तथा दक्षिण कौशलेश को हराया (सभापव म० भा०।)

महाभारत श्रादि में श्रीर भी बहुतेरी समकालीनतायें मिलेंगी। इन सब की टक्कर उपर्युक्त वंशाविलयों से बैठ जाने से उनकी दृढ़ता प्रमाणित होती है। श्रागे के वर्णनों में श्रीर भी सम सामयिक विवरण श्रावेंगे। यहाँ मुख्य कह दिए गए हैं।

# दसवाँ ऋध्याय

## मनु-रामचन्द्र काल ( त्रेतायुग )

प्राय: १९००—-१२५० बी० सी० सूर्यवंश

त्रेतायुग के विषय में दसवें से १३ वें अध्यायों तक जितने कथन । हैं, उनके आधार बहुधा वहीं हैं, तथा शेष १२ वें आध्याय के आपन्त में और छठवें से आठवें अध्यायों में हैं। पूर्ववाले तीनों वैदिक अध्यायों से प्रकट है कि वेदों में ऐतिहासिक घटनाओं का कथन प्रचु-रता से है, किन्तु सामृहिक क्रमबद्ध वर्णन का श्रभाव है। इससे केवल वेदों के सहारे सक्रम इतिहास का लिखना कठिन है। ऐसा करने में बहुत करके अनुमानों का ही सहारा लेना पड़ेगा। फिर भी वेदों में घटनात्रों के जो कथन हैं वे ऐतिहासिक दृष्टि से बहुत लाभदायक हैं। पुराणों और इतिहासों में कथित घटनाओं को पाश्चात्य लोग कभी-कभी श्रनिश्चित कथा कहानी मात्र मानते थे। कुछ पौराणिक गाथाएँ अतिश्चित हैं भी किन्त उनके मुख्य कथनों को ध्यानपूर्वक पढने और उनमें से साहित्य तथा माहात्म्य सम्बन्धी श्रत्युक्तियाँ निकाल डालने से निश्चित इतिहास ज्ञात हो सकता है। पुराणों के सब से अधिक निश्चित भाग वंश वृत्त हैं। प्रत्येक राजकटुम्ब अपनी वंशावली को बड़ी युक्ति के साथ रिच्चत रखता था। राजपुरोहितादि भी राजकुल के वशवृत्त का बड़ी सावधानी से रत्तरण करते थे। पुराणों में वंशा-विजयों के विवरण बहुत स्वल्प अन्तर के साथ एक दूसरे से मिलान भी खा जाते हैं। इन कारणों से वंशावितयाँ हुट समभ पड़ती हैं। केवल इन्हीं को हढ़ मान लेने से हम वैदिक घटनात्रां के आधार पर क्रमबद्ध इतिहास लिख सकते हैं। पुरागों के श्रानिश्चित भागों का सहारा न लेने से भी यह इतिहास अच्छा बन सकता है। इसिलए वैदिक समय का इतिहास लिखने में हम पुराणों में लिखित वंशवृत्तों

का सहारा लेकर अन्य घटनाओं में वेदों ही को प्रधानता देंगे और, पुराणों की दृढ़ तथा लोकमान्य बातों को ही मिला कर ऐतिहासिक शुद्धता का पूरा ध्यान रक्खेंगे। चौथे अध्याय में पौराणिक राजवशों का कथन हा चुका है और ५ वें में पहले वंश का भी सहारा लेकर इतिहास कहा जा चुका है। अब वंश नं०२ व ३ के सहारे पर यहाँ वैदिक समय का इतिहास लिखा जावेगा। न०२ सूर्यवंश है और नं० ३ चन्द्रवंश।

उत्र कहा जा चुका है कि चाजुष मन्बन्तर की मुख्य घटनाएँ समुद्रमन्थन और बिल बन्धन हैं, जिनका बर्णन ५ वें अध्याय में हो चुका है। बिल बन्धन के पीछे मगध पर्य्यन्त देशों में आर्थों की राजधानियाँ स्थिर होने लगीं। चाजुष मनु के पीछे पहला राजधराना जो महत्ता को प्राप्त हुआ वह सूर्य्यवंश ही था। स्वायम्भुव और वैवस्वत मन्बन्तरों के बीच में कुछ राजधरानों के नाम अवश्य मिल सकते हैं, किन्तु उनके विजयों, वंशवृत्तों आदि का पूरा पता नहीं चलता। आर्थों के शत्रुओं में दैत्य दानवों आदि का हाल कुछ विस्तार से लिखा है। आर्थे नेताओं में पाँचों मनु, नृसिंह और वामन के नाम मिलते हैं। स्वायम्भुव मनु के वंशधरों के पीछे हमको सब से बड़ा राजकुल सूर्य्यवंश का मिलता है, जिसके पहले स्वामी वैवस्वत मनु स्वयं किसी सूर्यं नामक व्यक्ति के पुत्र कहे गये हैं।

आर्यों की दूसरी भारतीय धारा—मनुवंश— उत्तर कोशल महा-जनवर । कारस के उत्तर पूर्व से अक्ष ग्रानिस्तान और पामीर तक किसी स्थानमें आर्य सम्राट, इन्द्र का राज्य था । उनके युद्ध दैत्य दानवों आदि से हुआ करते थे । बहस्पित उनके पुरोहित थे तथा चन्द्र औषधियों और वतस्पतियों के स्वामी । एक बार चन्द्र गुरु पत्नी तारा को भगा लेगए। वे दोनों एक दूसरे को चाहते थे । बृहस्पित के प्रयत्नों से इन्द्र ने चन्द्र से तारा फेर दंने के। बहुत कहा सुनी की और उनके न मानने पर सेन-सन्धान भी कर दिया। चन्द्र ने दैत्य-दानवों की सहायता से उन्हें हरा दिया। अनन्तर सन्धि होकर तारा गुरु के। मिल गई, तथा बृहस्पित के यहाँ कुछ ही पीछे उत्पन्न तारा पुत्र बुध, चन्द्र की वास्तिविक पितृत्व के कारण उन्हें मिला। वैवस्वत मनु नामक एक दूसरे प्रधान आर्थ थे, जिनकी पुत्री इला का समय पर बुध से विवाह हुआ। जो इन्द्र चन्द्र की मन मैली हुई थी, वही शायद मनु और बुध के भारत आने की कारण हुई, अथवा यह भी सम्भव है कि उनका इधर आना अन्य कारणों पर अवलंबित हो (हरिवंश और भहाभारत)। हमारे पाँचवें अध्याय में इसका कुछ कथन हो चुका है। दलाल के कथनों तथा मन्वन्तरों में आया है कि आर्य लोग किन दशाओं में भारत में आये। यहाँ दूसरी विजयिनी आर्य धारा का विवरण हो रहा है। पार्जिटर महाशय का मत है कि यह धारा तिब्बत की ओर से आई। जो हो, हम वैवस्वत मनु का अयोध्या तथा बुध को प्रतिष्ठानपुर (भूँ सी प्रयाग के इस पार) में स्थापित होते देखते हैं। सम्भवतः इनके इलाव्रत से आने से चन्द्रशास्त्रा ऐल कहलाई। बुध की स्त्री इला थी, जिस के वंशधर भी सारे ऐल थे।

इला के कारण भी ऐल नाम हो सकता था, अथवा इस नामकरण की इला त्र्यीर इलावत दोनों कारण हो। मनु के एक पुत्र सुद्युम्न भी किम्पुरुष कहे गए हैं। वे इलाव्रत चले गए। उनके तीन पुत्र उस्कल, विनताश्व ऋौर गयथे। उत्कल को उत्कल देश (गया के दिज्ञ ए पच्छिमी बंगाल) मिला, विनतारव उपनाम हरितारव को कोई पच्छिमी देश तथा गय को गया अौर पूर्वी प्रान्त ( मत्स्य १२,१८ पद्म V ८, १२३)। कहीं कहीं यह भी लिखा है कि हरिताश्व ने उत्तरी कुरु तथा पूर्वी देश पाये ( म० भा० ७५,३१,४२,३ )। सुद्युम्न के ५० और पुत्र थे जो **त्रापसी युद्ध में कट मरे।** श्रयोध्या का बसाना बाल्मीकि ने मनु द्वारा लिखा, तथा कहीं कहीं उनके पुत्र इच्वाकु द्वारा इस पुरी का बसाया जाना भी कथित है। जान पड़ता है कि यह कार्य मनुने प्रारम्भ किया श्रीर इद्दवाकु ने पूरा। मनु के मुख्य उत्तराधिकारी इद्वाकु अप्रयोध्या के राज। हुए। उनके अपन्य पुत्रों में नाभाग या नृग, घृष्ट, नरिष्यन्त, प्रांशु, नामानदिष्ठ, करूष, शर्याति, प्रषधू आदि थे। नाभाग नृग को कहा है। इधर इसी वंश के राजा नं० २८ का नाम भी नाभाग था। नृग का महादानी होना प्रसिद्ध है। इसी गड़बड़ में उन्हें एक बार शाप भी मिला। शर्याति ने कैम्बे की खाड़ी के पास

राज्य स्थापित किया, जो कई पीढ़ी चला। इसका कथन आगे होगा। धृष्टि के विषय में कुछ विशेष कथन नहीं है। शिवपुराण का कथन है कि धार्टों के। बाह्वीक देश मिला। कारूषों का आधिपत्य रीवां तथा पूर्वी सोन पर हुआ। कारूष चित्रयों की वीरता प्रसिद्ध है। श्रीकृष्ण बलराम से युद्ध करने वाले मुष्टिक, चार्गूर कारूष थे। निरिश्यन्त आनिश्चित हैं। प्रषधू शाप वश शूद्ध होगए। नाभाग और तत्पुत्र अम्बर्गिष का अधिकार उत्तरी यमुना पर भी लिखा है। इसका विवरण यथा समय होगा। नाभानेदिष्ठ से वैशाली राज्य और वंश चले। इसका भी विशेष कथन यथास्थान आवेगा।

### इक्ष्वाकु श्रीर तद्वंश

इनकं सौ पुत्र कहे गए हैं, जिनमें शकुनि, वशाति, निमि श्रौर विकुच्चि की मुख्यता है। विकुच्चि श्रयोध्या के राजा हुए। कहते हैं कि निमि ने मिथिला प्राप्त करके जयन्त में राजधानी बनाई । पहले जयन्त राजधानी बनी और बहुत काल पीछे मिथिला (वायु पु० ८९,१,२,६ ब्रह्माण्ड iii ६, ४, १, ६)। यह ठीक है किन्तु निमि इन्हीं इच्वाकु के पुत्र थे, सो अनिश्चित है। कारण यथास्थान आवेगा। शकुनि के नेतृत्व में ४५ ऐच्वाकु उत्तरायथ पंजाब में राज्य करने लगे तथा वशाति के नेतृत्व में ४८ भाई द्विणापथ में स्थापित हुए। इनमें दंडक भी एक थे। इन्हीं के नाम पर महाकान्तार दंडक वन कहलाया। समभ पड़ता है कि उधर जाने पर यातो वशाति के स्थान पर या उनके मरने पर दंडक की प्रधानता हुई होगी। इनके पुरोहित शुक्राचार्य थे। इनकी श्रन्पस्थिति में राजा ने इनकी कन्या से व्यभिचार कर डाला । पलटने पर जब शक ने हाल सुना तो शाप दिया कि प्रजा समेत राजा नष्ट हो जावे। स्रानन्तर वे तो अन्य ऋषियों सहित जनस्थान चले गए स्त्रीर इधर यह उपनिवेश नष्ट होकर जैसा का तैसा जंगल होगया। सम्भवत: शुक्र के प्रयत्नों से ऐसा हुआ होगा।

मुख्य ऐदवाकु विकुत्ति ने यज्ञार्थ शिकार खेलने जाकर मारे हुए पशुत्रों में से मार्ग में खाना बना कर एक शशक का भन्नए कर लिया, जिससे वे शायद शशाद कहलाये। इस उपाधि से उस काल यज्ञ का गौरव समक पड़ता है। ये राजिष भी कहलाये थे। इनके पुत्र पुरंजय ने इन्द्र की सहायता करके ककुत्स्थ की उपाधि पाई, जिससे इनका वंश ऐदवाकु के साथ काकुत्स्थ भी कहलाया। विश्वगरित का हयदल किसी युद्ध से पराजित होकर न पलटा। इन राजाओं के समय उधर चन्द्रवंशी भारी उन्नति कर गये। इनमें नहुष, ययाति, यंदु, पुरु, स्नादि सम्नाट हुए, जिनके कथन त्रागे स्नावेंगे। सूर्यवंशी (नं०१०) श्रावस्त ने श्रावस्ती पुरी बसाई। कुत्रलयाश्व ने पराक्रमी धुन्ध रात्तस को मार कर धुन्धमार की उपाधि पाई। इस युद्ध में राजा के कई पुत्र काम स्नाये। इस काल स्नश्व नाम पर कई राजे हुए। इनमें हयदल की मुख्यता समक पड़ती है। दृद्धाश्ववीर, लोकप्रिय स्नोर शान्तिरत्तक हुसा। निकुम्भाश्व ने युद्धों तथा यज्ञों के बाहुल्य से स्नपना कोष बिगाड़ा। इनके पुत्र दूसरे युवनाश्व, धार्मिक, वीर स्नोर यज्ञकर्ता थे। वे घर में शशकवत सीधे किन्तु युद्ध में सिंहवत् प्रचएड थे। प्रसिद्ध मांधातृ इन्हीं के पुत्र थे।

#### मान्धातृ श्रीर वंशज

इस काल तक यादवों का प्रभाव बढ़ चुका था और यादव नरेश शिशिविन्दु ने पौरवों को राज्यच्युत किया; तथा द्रुद्धु वंशियों को भी द्वाया। श्रानन्तर उनके वंशज छोटे-छोटे राजा होकर बलहीन हो गए। मान्धाता का विवाह शिशिविन्दु की पुत्री बिन्दुमती से हुआ। आप केवल १६ वर्ष की अवस्था में गदी पर बैठे। यह गौरवर्ण, अच्छे डील-डील युक्त और बलवान थे। बिन्दुमती और गौरी के मान्धाता से सम्बन्ध के आधार नवें अध्याय में आ चुके हैं। मान्धाता की कथा महाभारत III १२६, १०४, ६२ VII ६२, २२८१, २ में हैं। अवस्य आधार आगे के एक अध्याय में हैं। कहते हैं कि मान्धाता की सेना दस लाख थी, जिससे आपने सारा भारत, लंका तथा महासागर के टापुओं को जीत कर सम्राट् की उपाधि पाई। इनका सम्राट् होना सिद्ध है किन्तु इतनी सेना तथा विजयों के कथन असिद्ध। आपके द्वारा आनव जनमेजय (नं०१९), द्रुद्धु वंशी (नं०२१) अगार, दुर्वश वंशी (नं०२२) महत्त, सुधन्वा, गय, आंग (नं०४६)

बृहद्रथ, पुरु, राम त्रादि का जीता जाना लिखा है। जनमेजय त्रंगार ऋौर मरुत्त इनकं समय में पड़ते भी हैं। एक सुधन्वन (नं० ३९) मागध थे, जिनका समय इनके पीछे पड़ता है। गय स्वयं मनु-वैवस्वत कं पौत्र (नं०२ सुद्युम्न पुत्र) तथा पुरु (नं०७) दोनों मान्धाता से बहुत पहले के हैं। ऊपर दिखलाया गया है कि ऋग्वेद में हारे हुए वंशजों के स्थान पर स्वयं यदु, ऋनु, द्रह्यु ऋादि का हारना (मारा जाना तक) लिखा है। वैसे ही यहाँ गय विशयों तथा पुरुवंशियों के हराने के स्थान पर स्वयं गय त्रौर पुरु के नाम लिखे हैं। प्रयोजन इनके वंशधरों के हारने का है। ऋांग वृहद्रथ मान्धातृ से प्राय: २५ पीढ़ी नीचे हुए हैं । इनका यहाँ नाम लिखा जाना पौराणिक सम्पादकों की भूल है। राम इस काल कोई प्रसिद्ध राजा न थे। सम्भव है कि वैदिक यज्ञकर्ताराम से प्रयोजन हो। सुधन्वन, असित और बृहद्रथ कोई अज्ञात साधारण राजे हो सकते हैं, जो मान्धाता से हारे हों। किसी पिचछमी नरेश अरुद्ध को जीत कर आपने गान्धार प्राप्त किया, यह भी कथन है। अनन्तर मान्धाता द्वारा पराजित द्रह्य वंशी ऋंगार के पुत्र गन्धार गान्धार में स्थापित हो गए। ऋयोध्या नरेश को इस दूरस्थ प्रान्त को स्ववश रखने में मान्धाता के पीछे बड़ा कद्ट उठाना पड़ा । मान्धाता न्यायी ऋौर सबल शासक थे, जिन्होंने चोरों की लूट मार बन्द कर दी। उत्तर पच्छिमी भारत में घोर अकाल का भी आपने अच्छा प्रबन्ध किया, तथा कुरुन्तेत्र में इप्रनेक यज्ञ किए। प्रसिद्ध सौभरि ऋषि इप्रापके दामाद थे। सौभरि पुत्र गौर नं पूर्व में एक राज्य स्थापित करके अपने नाम पर बसाये हुए गौर नगर को उसकी राजधानी बनाया । शायद इसी नाम पर उत्तरी बंगाल गौड़ देश कहलाता हो। मथुरा में इस काल एक प्रतापी राचस राज्य करता था। एक बार वृद्धावस्था में थोड़े ही से साथियों सहित मान्धाता उस श्रोर होकर निकले । राज्ञस राज प्राचीन पराजय से इनसे रुष्ट था, सो उसने बड़े भारी दल की सहायता से युद्ध में इनका बध कर डाला।

तदनन्तर अयोध्या में इनका पुत्र कुत्स राजा हुआ। गान्धारों का एक बार तो आप दमन कर सके, किन्तु दूसरे बार पराजित होकर बन्दी होगए। इसी से आपका नाम पुरुकुत्स (बहुत बद्नाम) पड़ा। तब आपके भाई मुचकुन्द ने ससेन जाकर गन्धवीँ (अफगानों) को पराजित करके इनका मोचन किया। पलटने पर बन्दी होने के कारण प्रजा ने इन्हें न माना और इनका पुत्र दुधमुहां बच्चा त्रसदस्यु राजा हुद्या, तथा उसके चचा अम्बरीष और मुचकुन्द वली हुए। त**रु**ण होने पर त्रसद्स्युने गन्धर्वो पर कई आक्रमण किए और उनका बल चूर्ण कर दिया। उसके प्राय: ७० वर्षों के राजत्व काल में उत्तर कौशल की दशाबहत अरुछी रही। पुरुकुत्स और तत्पुत्र त्रसदम्यु वैदिक नरेश भी हैं। वहाँ भी पुरुकुत्स के बंदी होने की दशा में त्रसदस्य का जन्म लिखा है, तथा उनकी बड़ी प्रशंसा है। फिर भी कुछ पंडित लोग वैदिक त्रसद्स्य को इस कारण पौरव मानते हैं कि उनके द्वारा पौरवों को कुछ मिलना लिखा है। इनका पौरव होना ऋसिद्ध है। पौराणिक पौरव वंश में कोई पुरुकुत्स श्रीर त्रसदस्यु नहीं हैं। शतपथ ब्राह्मण उन्हें ऐच्वाकु कहता है (XIII ५,४५)। अतएव इस नाम के एक नरेश सूर्य्यवंशी द्यवश्य हैं। पुरुकुत्स राज्यच्युत होने पर नर्मदा नदी की द्योर चले गए। मुचकुन्द ने माहिष्मती (वर्तमान मांधाना ) पुरी बसाई। इन्होंने मान्धाता ही नाम रक्खा होगा, किन्तु पीछे हैहय महिष्मन्त ने इसे माहिष्मती कहा होगा।

त्रसदस्यु के पीछे नं० २४ सम्भूत (वेद में तृत्त) से नं० २७ श्रुत पर्यंत कोई मुख्यता न हुई; केवल रुरुक शान्तिप्रिय कहे गए हैं श्रीर बुक भयानक। तालजंघ हैहय ने श्रपनी म्लेच्छ सेना के बल से जब उत्तरी भारत के नरेशों पर श्राक्रमण किया, तब उत्तर कोशल राज्य रिचत रहा। बुक का समय तालजंघ से पहले का था। जान पड़ता है कि उन्होंने कभी हैहय दल को हराया होगा जिससे ताल जंघ ने इधर कोशल के प्रतिकृत प्रयन्न न किया।

अनन्तर (नं०२८) नाभाग एक बड़े राजा हुए। नाभाग ने एक वैश्या स्त्री से विवाह किया, जिससे पहले तो इनके पिता अप्रसन्न हुए, किन्तु पीछे उन्होंने समा करके इन्हें युवराज के पद पर प्रतिष्ठित किया। इससे जान पड़ता है कि ऐसा जाति सम्बन्धी प्रश्न इस काल गौरवपूर्ण नथा। नाभाग और अम्बरीष के राज्य यमुना तट पर भी लिखे हैं। अम्बरीष विकराल युद्धकर्ता थे। जीवन में उनका एक मात्र कार्य युद्ध था। ये विष्णु भक्त भी थे। इन्हों के एकादशी व्रत में बाधा डालने से ऋषि दुर्वासा पर वैष्णुव चक्र छूटा था। (नं० ३०) सिन्धु द्वीप से दिलीप खट्वांग (नं० ३४) तक कोई मुख्यता न थी। कालिदास ने इन्हों के पुत्र को रघु माना है, किन्तु पार्जिटर ने कई पुराणों को मिला कर इनका पुत्र दीर्घवाहु एवं पौत्र रघु कहा है। रघु की सहायता से दिलीप ने अश्वमेध यज्ञ किया। रघु एक प्रतापी राजा थे, जिनसे पीछे वाले नरेश रघुवंशी कहलाये। दिलीप के अश्वमेध में रघु ने कालिदास के अनुसार सुन्ह, वंग, किलंग, उड़ीसा पित महेन्द्रनाथ, दाचिणात्य पांड्य, केरल, मलावार, पच्छिमी घाट, कोंकण, पाश्चात्य भारत, कारस के यवनों, उत्तर के हूँ णों, काम्बोजों, सात पार्वतीय राजाओं, प्राख्योतिष तथा कामरूप को हराया। अनन्तर दिलीप ने अयोध्या ही में रह कर वानप्रस्थ आश्रम का पालन किया।

रघु पुत्र द्यज का विवाह वैदर्भी इन्दुमती से हुआ। उस स्वयंवर में कालिदास ने निम्न नरेशों की उपस्थिति लिखी है; मगधेश्वर परन्तप, स्रंगनाथ, स्रवन्तिनाथ, कार्तवीर्य प्रतीप, नीपवंशज, उत्तर पांचाल, सूर सेनाधिपति सुषेण, कलिंगनाथ, हेमांगनाथ, हेमांगद, पांड्य देशान्तर्गत उरग पुर पति, तथा ऋयोध्या के युवराज ऋज । मार्ग में श्रियंवद् गन्धव से अज ने सम्मोहनास्त्र प्राप्त किया । कालिदास ने इस काल सूर सनों को मथुरा का राजा कहा है। उपरोक्त सब राजे युद्ध में **अप्रज से परा**जित हुए। इन्दुमती से अप्रज का परम प्रगाढ़ प्रेम<sup>े</sup> था। इन्हीं दम्पति के पुत्र रामचन्द्र के पिता राजा दशरथ हुए। इन्दुमती के योवनावस्था ही में मर जाने से अज सात वर्ष तक शोकित रहे और एक दिन इनका शव सरयू नदी में बहता हुआ मिला। किसी ने डूबने का हाल न जाना। उद्यारम-हत्या का सन्देह रहा। महाराज दशरथ ने नीति-पूर्वक राज्य किया। कौशल्या, सुमित्रा और कैकेयी आपकी मुख्य रानियाँ थों । राजमहिषी कौशल्या दिल्ला कोशल नरेश भानुमान की पुत्री थीं । यह नाम ऋपनी वंशावली में नहीं है । सम्भवः यह सुदास का दूसरा नाम हो। सुमित्रा मगधपति की कन्या थीं ऋौर बाबाता कैकेयी उत्तरी पच्छिमी त्रानव नरेश केकय की पुत्री। दशरथ

ने सिन्धु, सौवीर, सौराष्ट्र, मत्स्य, काशी, दक्षिण कोशल, मगध, श्रंग, बंग, श्रौर द्रविड़ नरेशों को जीता तथा श्रश्वमेघ किया। गिरिव्रज के प्रसिद्ध युद्ध में श्रापने उत्तर पांचाली दिवोदास की सहायता की। कुलीतर के वंशधर तिमिध्वज शम्बर की पराजय में अप्रापका भी विशेष भाग था। शम्बर की स्त्री मायावती रावण की महिषी मन्दोद्री की बहिन थी। उससे व्यभिचार करने के प्रयत के कारण शम्बर ने रावण को बन्दी कर लिया था और श्वसुर मय के कहने पर ही छोड़ा था (शिवपुरागा )। इसकी राजधानी वैजयन्त थी। गिरिव्रज के युद्ध में एक बार कैकेयी ने दशरथ के प्राण बचाये, जिसके कारण उनके दो वरदान इनके पास थाती की भांति रहे। ऋंग नरेश लोमपाद इनके मित्र भी थे। उन्होंने कौशल्या से उत्पन्न इनकी पुत्री शान्ता को गोद लेकर उसका विवाह ऋषि श्टंग से किया। इन्हीं ऋषि ने दशरथ को पुत्रेष्टि यज्ञ कराई, जिससे इनके चार बेटे हुए, अर्थात् कौशल्या से ज्येष्ठ राम, कैकेयी से भरत और सुमित्रा से यमज लदमण, शत्रुघ । दशारथ ने कैकेयी के बर मांगने पर राम को छोड कर सत्य का पालन किया, ऋौर वियोग में शरीर छोड़ कर पुत्र प्रेम निबाहा। अप्रतएव दशरथ केवल राम के पिता होने से प्रसिद्ध नहीं हैं, वरन स्वयं भी परम पूज्य थे। रामचन्द्र का वर्णन एक पृथक आध्याय में आगे होगा।

#### दक्षिण

दित्त गाले सूर्यवंशी राजाओं का वर्णन हम उपर कर आये हैं। अब दित्त का भी कुछ हाल कह कर तब आगे चलना होगा। हम उपर कह आये हैं कि दित्त में सब से पहले जाने वाले महापुरुष अगस्य ऋषि थे। इनके अतिरिक्त पुलस्य ऋषि के वंशधरों ने भी कुछ आतङ्क जमाया था। पुलस्य के पुत्र वैश्रवण हुए जिनके पुत्र कुवेर थे। ये यत्तां के राजा हुए और इनका धनाधीश की उपाधि मिली। आप पिता और पितामह के साथ गन्धमादन पर्वत पर रहते थे। यह हिमालय पर्वत के उस भाग का नाम है जो बद्रीनाथ से आरम्भ होता है। कुबेर ने दित्तण जाकर लङ्का नामक टापू जीता और वहाँ अपना

राज्य जमाया। कहते हैं कि लङ्का में उस काल भी राचस लोग रहते थे। इन्हों को जीत कर कुबेर ने वहाँ का राज्य प्राप्त किया। इसमें माल्यवान् श्रीर सुमाली नामक दो भाई प्रधान थे। सुमाली की पुष्योत्कढ़ा, मालिनी तथा राका नाम्नी तीन परम सुन्दरी कन्यायें थीं। कुबेर ने श्रपने पिता से उतना व्यवहार नहीं रक्खा जितना पितामह से। इस बात से वैश्रवण उनसे श्रप्रसन्न हुए। इनको प्रसन्न करने के विचार से कुबेर ने सुमाली की तीनों कन्यायें इन्हें ला दीं। इनमें वैश्रवण ने पुत्र उत्पन्न किये। पुष्योत्कढ़ा के पुत्र रावण श्रीर कुम्भकर्ण हुए, मालिनी के विभीषण श्रीर राका के खर पुत्र तथा श्रूपीणखा कन्या। जब ये बालक समर्थ हुए, तब इन्होंने नाना से मिल कर भाई कुबेर से लङ्का छीन ली तथा पुष्पक नामक व्योमचारी विमान भी ले लिया। इस प्रकार राचसों का राज्य लङ्का में फिर स्थापित हो गया।

रावण को होनहार समभ कर मय दानव ने अपनी कन्या मन्दो-दरी उसको ब्याह दी। रावण ने अपने तीनों भाइयों तथा बहिन के भी उचित रीति से विवाह किये। रावण के मेघनाद नामक बड़ा प्रतापी पुत्र उत्पन्न हुआ। इसके अतिरिक्त अन्यकुमार, नरान्तक सुबाहु आदि कई अन्य प्रतापी रावणात्मज हुए । सुबाहु गन्धर्व-कन्या चित्राङ्गदा से हुत्रा था। कुम्भकर्ण के पुत्रों का नाम कुम्भ श्रीर निकुम्भ था। विभीषण का पुत्र तरणीसेन था और खर का मकराच । रावण के पत्रों और भतीजों में मेघनाद और मकरात्त प्रतापी और प्रसिद्ध थे। मेघनाद् ने इन्द्र को पराजित करके इन्द्रजीत की पदवी पाई। रावण के ऋाधिपत्य में राचसों का प्रताप बहुत बढ़ा। इन लोगों का व'श-विस्तार भी ख़ूब हुआ। रावण ने दिग्विजय के विचार से सारे भारतवर्ष को पराजित करके समय देश में अपना आतङ्क जमाया। दिच्चिम् में किष्किन्धा नामक स्थान में बानरराज बालि राज्य करता था। उससे द्वन्द्व युद्ध में स्वयं रावण पराजित हो गया। इस बात सं वह बालि के शौर्य पर इतना मोहित हुआ कि सेना लेकर उसे जीतने का प्रयस्त छोड़ त्राजीवन उसका मित्र बन गया। बालि ने भी यह मित्रता का सम्बन्ध सदैव पुष्ट रक्खा। बालि के भाई सुप्रीव से

उसका विरोध हो गया था। इसितये सुप्रीव हनुमान् आदि पाँच मन्त्रियों सहित ऋष्यमुक पर्वत पर रहता था। रावण ने एक युद्ध में बिना जाने ऋपनी बहिन शूर्पण्या के पति की मार डाला। इस बात का उसे ऋाजीवन पश्चात्ताप रहा ऋौर वह शूर्पण्छा का सदैव मान करता रहा । दिच्या में उस काल दण्डकारण्य नामक बड़ा भारी जङ्गल था। उसी को महाकान्तार भी कहते हैं। रावण ने खर को एक छोटी सी सेना समेत दण्डकारएय में स्थापित किया और अपने नाना के भाई भाल्यवान को वहाँ का प्रबन्ध सौंपा। ताड्का नाम्नी एक यिच्चिणी भी इन्हीं राचसों में मिल गई। उसके पुत्र मारीच और सबाहु थे। इन दोनों के। ताड़का समेत रावण ने विश्वामित्राश्रम ्बक्सर, जिला शाहाबाद, बिहार) के समीप स्थापित किया। इस प्रकार लङ्का के बाहर की भारत में रावण की दो सेन।यें रहा करती थीं त्रर्थात् दण्डकारण्य श्रीर विश्वामित्राश्रम में । ये लोग ब्राह्मण धर्म के पूर्ण विद्वेषी थे और यज्ञादिक का सदैव विरोध किया करते थे। रावण का भी वास्तविक नाम राम ही जान पड़ता है। राम को आज भी मदास की त्रोर "रामन" कहते हैं त्रौर इसी को संस्कृतज्ञों ने "रावरा" कर लिया होगा।

सूर्यवंश, रावण और अगस्त्य के कथन रामायण, महाभारत और अन्य पुराणों में बहुतायत से मिलते हैं। बारहवें अध्याय के अन्त में भी आधारों का कुछ कथन किया जायगा।

## सूर्यवंशी, शायीतशाखा, आनर्त राज्य।

शर्याति मनु के एक पुत्र थे। इन्होंने कैम्बे खाड़ी के पास उस देश में अपना राज्य स्थापित किया जो पीछे से आनर्त कहलाया। भृगुपुत्र ज्यवन इनके दामाद थे और पुरोहित भी। इनके वर्णन ऋग्वेद, महाभारत और पुराणों में बहुतायत से मिलते हैं। शर्याति के भारी सम्राट् होने से इनका या किसी वंशधर का ऐन्द्र महाभिषेक हुआ। ज्यवन, इनके भाई उशना किव उपनाम शुक्राचार्य और शर्यातिवंशी कोई शार्यात सब वेदिष्थे। इस वंश के विवरण मत्स्य ६९,९ पद्म V २३,१० विद्णु VI १,३४, म० भा० II १३,३१३, ४० III XII रुष

XIV श्रीर  $X^V$  में हैं। शर्याति के पुत्र श्रानर्त एवं कन्या सुकन्या हुई। सुकन्या च्यवन ऋषि को ब्याही गई। आनर्त के नाम पर वंश आनर्त कहलाया। आनर्त के पुत्र रोचमान, पौत्र रेव और प्रपौत्र रैवत हुए, जिनके पुत्र ककुमिन थे। इनका वंश आनर्त पर २४ या २५ पुश्तों तक प्रतिष्ठित रहा श्रीर तब पुरुयजन राज्ञसों से पराजित होकर हैहयों में मिल गया। हैहय का पुश्त नं० २५ है। वायु पुरास ८८,१,४ ब्रह्मांड III ६३, १, ४७, ३७, ४१ ह० वं० ११,६५३,७ में यह कथा वर्णित है। हैहयों के साथ भार्गव लोग भी जाकर उनके द्वारा सम्मानित हुए तथा उनको धन भी खूब मिला। हैहयों की पाँच मुख्य शाखायें हुई, जिनमें एक शार्यात भी थे। समय पर बाहरी प्रान्तों पर विजय के कारण हैहयों को धन की आवश्यकता विशेष हुई, किन्तु माँगने पर भी भार्गवों ने अपने पास द्रव्याभाव बतलाकर कुछ न दिया। इससे भागवों का हैहयों से बिगाड़ हो गया और समय पर हैहयों के साथ शायीत वंश भी पुनर्बार हतप्रभ होकर पहाड़ियों में मिल गया। हैहय पतन का कथन यथास्थान होगा। यह रामचन्द्र से कुछ ऋागे पीछे का घटनाचक्र है। हैहय वंश प्रतद्न, अलर्क और सगर के प्रयत्नों से गिरा। इसमें भागेव वंशी परशुराम और अग्नि श्रीर्व तथा दूसरे वंश के भरद्वाज के भी प्रयत्न हैहयां के प्रतिकूल सम्मिलित थे।

पुण्यजन आनर्त देश पर कितने दिन प्रतिष्ठित रहे सा पता नहीं, किन्तु रामचन्द्र से कुछ ही पूर्ववाले मधु यादव (नं ३९) को हम वहाँ का शासक पाते हैं। हरिवंश में यह कुन्त राज्य कहा गया है। किसी सूर्यवंशी राजा युवनाश्व का भाई हर्यश्व मधु का दामाद था। इन दोनों भाइयों में बिगाड़ होने से अपनी पत्नी की सलाह से हर्यश्व उसके पिता मधु के यहाँ चले गए। सूर्यवंशी नरेशों में नं० ९ व २०, के नाम युवनाश्व थे, किन्तु वे मधु से बहुत पहले के थे। ये युवनाश्व कोई साधारण सूर्यवंशी नरेश समक पड़ते हैं। मधु ने जामाता हर्यश्व को आनर्त का राज्य दे दिया तथा पुत्र लवण को मधुपुरी (मधुरा) का राज्य दिया। इन्होंने अपने राज्य में आनर्तपुर बसाया। इस प्रान्त की अब कच्छ कहते हैं। मधु द्वारा स्थापित यह सूर्यवंश शायद शार्यात ही हो और उन्होंने अपने दामाद का पुराना वंशाधिकार समक्ष कर

ही उसे यह राज्य दिया हो। यह सूर्यवंशी शर्याति से पृथक भी हो सकता है। हर्यश्व ने किसी यदु को ख्रापना दत्तकपुत्र बनाया। हरिवंश में ये यदु ययाति के पुत्र ही कहे गए हैं, यद्यपि समय का भारी ख्रांतर होने से ये कोई दूसरे सूर्यवंशी यदु होंगे। जान पड़ता है कि मधुपुरी इसी मधु की बसाई हुई होगी। यदु के सन्तानों का बहुत शीघ वह प्रान्त छोड़ना नहीं समक पड़ता। उधर मधु के पीछे भागवों का भी हैहयों में मिलना नहीं ठीक बैठता; क्योंकि इस घटना की कई पीढ़ियों के पीछे परशुराम का जन्म हुआ। खतएव हर्यश्व चाहे शार्यात हों या न हों, शार्यातों का हैहयों में मिलना यदु खौर मधु से पूर्व की घटना बैठेगी।

### सूर्यवंशी, इरिश्चन्द्र वंश, उत्तर कोशल राज्य।

मुख्य सूर्यवंशी नं० ३० सिन्धु द्वीप के समय अथवा पीछे अनरण्य या उनके वंशियां का एक और सूर्यवंशी राज्य स्थापित हुआ। अनरण्य नं० ३० थे। हम नं० ३५ त्रैयारुण को राजा पाते हैं। इनके सूर्यवंशी होने से राजस्थान पुराणों में अयोध्या ही कहा गया है, यद्यपि उस काल वहां दीर्घवाहु, रघु आदि का राज्य था। समम पड़ता है कि त्रैयारुण का राज्य कान्यकुठ्य के निकट कहीं पर था।

सत्यव्रत, विश्वामित्र, देवराज श्रौर वशिष्ठ की कथा निम्न पुराणों में है:

वायु ८८,७८,११६, हरिवंश १२,७१७, से १३,३ ५३ तक—विष्णु ३,१३,१४। त्रैयारुण राजा बड़ा वेदझ और प्रतापी हुआ। सत्यायन ब्राह्मण में लिखा है कि सूर्यवंशी राजा त्रैयारुण एक बार अपने पुरोहित वृष के साथ रथारोही होकर कहीं जा रहा था कि एक नवयुवक ब्राह्मण उसके नीचे दब गया। राज-वंश के वृद्धों ने निश्चित किया कि इसका अपराधी पुरोहित ही था, सो वृष ने उस ब्राह्मण की चिकित्सा करके उसे आराम कर दिया पर अपने पद से भी त्याग-पत्र दे दिया। इस पर राजा चमा मांगकर उसके पैरों पर गिर पड़ा, तब पुरोहित ने उसका अपराध चमा किया।

त्रैयारुण का पुत्र सत्यव्रत उपनाम त्रिशंकु युवराज था। इन्होंने

एक ब्राह्मण की नवविवाहितास्त्री का श्रपहरण किया, चांडालों का साथ किया तथा कुल गुरु देवराज वशिष्ठ की धेनु का बध कर डाला। इन्हीं तीनों पापों के कारण ये त्रिशंकु कहलाए और वशिष्ठ की सलाह से पिता द्वारा ऋधिकारच्युत किए गए। पिता के मरने पर भी त्रिशंकु को अधिकार न मिला और वशिष्ठ ही राज्य चलाते रहे। अनन्तर द्वादश वार्षिक त्राकाल पड़ा और प्रजा की श्रद्धा इन पर शायद कम हुई, जिस पर इन्होंने म्लेच्छ दल रखकर प्रचन्ध किया। किन्हीं राज--नीतिक कारगों से कान्यकुटन नरेश विश्वामित्र का विशिष्ठ से बिगाड़ हुआ और मूर्ण भार के अनुमार विशिष्ठ के सतगुने शबर और म्लेच्छ-दल ने विश्वामित्री सेना को हराया। इस पर पुत्र को <u>राज्य</u> देकर विश्वामित्र तप करने लगे। वशिष्ठ ने इनका आतिथ्य तो अच्छा किया था. किन्तु शायद मामले में नाहीं कर दी। जंगल में त्रिशंकु ने मृगया द्वारा विश्वामित्र के कुटुम्ब का पालन किया, जिस उपकार के उपलच में महर्षि ने भविष्य में नेक चलन रहने का वचन लेकर इन्हें पिछले पापों से मुक्त कर दिया और सिंहासन पर विठलाया। अब त्रिशंकु ने यज्ञ करना चाहा, किंतु वशिष्ठ ने यज्ञ कराने से इनकार कर दिया जिस पर इन्होंने विश्वामित्र द्वारा यज्ञ प्रारम्भ किया। कहते हैं कि त्रिशंकु-कृत पापों के कारण देवताओं ने मख भाग न ग्रहण किया जिस पर विश्वामित्र ने नए देवता बना देने की धमकी दी श्रौर तब देवताश्रों ने विवश होकर भाग स्वीकार किया। यह वर्णन दार्ष्टीन्तक है। विशिष्ठ १०,००० विद्यार्थियों को पढ़ानेवाले कुलपित भी थे ख्रौर उनके प्रभाव से त्रिशंकु के यज्ञ में शायद ब्राह्मण लोग नहीं आते थे, जिससे उसमें त्रुटि रही जाती थी, पर विश्वामित्र ने आत्म-प्रभाव से उसे पूर्ण ु किया । अब इस राज्य से वशिष्ठ की पुरोहिताई उठ गई और विश्वा-मित्र श्रपनी प्राचीन इच्छानुसार पुरोहित हुये।

त्रिशंकु कं पुत्र सुप्रसिद्ध महाराजा हरिश्चन्द्र हुए जो बड़े ही रूप-वान और युद्ध-प्रिय थे। इन्होंने सारे भारतवर्ष का विजय करके अश्व-मेध किया। आप बड़े ही प्रसिद्ध दानी थे। कहते हैं कि कोई याचक आपके दरबार से विमुख नहीं लौटा। वास्तव में वैवस्वत मनु और मान्धाता के पीछे इस कुल में ऐसा प्रतापी और सुयशी राजा और कोई नहीं हुआ था। सत्यप्रियता और दानशीलता को अतः पर सीमा तक पहुँचाने के लिए हरिश्चन्द्र का नाम संसार में सदा अटल रहेगा। इन्होंने सौभपुर उपनाम हरिश्चन्द्र पुर बसाया। हरिश्चन्द्र ने विश्वा-मित्र की पुरोहिताई में राजसूय करनी चाही, किन्तु वशिष्ठ ने उन्हें राजर्षि हो माना । यह आपत्ति शायद हरिश्चन्द्र ने भी मान ली । इस पर विश्वामित्र तप करने पुष्कर चले गये और वशिष्ठ फिर पुरोहित हुए । हिरिश्चन्द्र के बहुत कॉल पर्यन्त कोई पुत्र उत्पन्न न हुआः । अतः अप्रापने प्रतिज्ञा की कियदि मेरे वंश होगा तो प्रथम पुत्र को मैं वरुण पर बितदान चढ़ा दूँगा। कुछ काल में इनके पुत्र उत्पन्न हुआ। जिसका नाम रोहिताश्व पड़ा । राजा सत्यप्रियता के कारण बितदान वाले संकल्प से विमुख न हो सकता था एवं पुत्र-प्रेम वश उसे पूराभी न कर सकता था। कुछ सयाना होने पर राज-कुमार उक्त प्रतिज्ञा के विमोचनाथ देवराज वशिष्ठ की सलाह से जंगल को चला गया श्रौर थोड़े दिनों में लौट श्राकर उन्हीं के समभाने पर फिर वहीं वापस गया । इसी प्रकार सात बार राजकुमार जंगल से घर आया और हर बार देवराज वशिष्ठ के हठ द्वारा वहीं वापस किया गया । बाईस वर्ष पीछे हग्श्चिन्द्र मांस बुद्धि (जलोदर) रोग से पीड़ित हुआ और कुछ लोगों को भ्रम हुआ कि यह संकल्प छेदन का ही परिणाम था। अन्त में रोहित की युक्ति से यह स्थिर हुआ कि राजकुमार के स्थान में कोई बाह्मण बालक बलिदान दिया जाय,पर बहुत खोजने पर भी कोई बाह्मण अपना पुत्र बेचने को प्रस्तुत न हुआ। होते करते अजीगर्त भागेव नामक एक वेदर्षि ने अपना मॅभला लड़का शुन: शेप १००० गौवों के बदले रोहित के हाथ बेच डाला। इसी गर्हित कर्म के कारण उनकी अजीगर्त (सर्वभन्नी) उपाधि हुई और उनके असली नाम का अब कहीं पता भी नहीं लगता।

यह बालक विश्वामित्र का भागिनेय था और उसे मार्ग में वे मिल गए। शुनःशेष उनके पैरों पड़ा जिस पर उन्होंने उसे चिरजीवी होने का आशीर्वाद दिया। अभागा बालक बोला कि मैं तो बलिदान दिए जाने के लिए बेचा गया हूँ जिस पर विश्वामित्र ने अपना वचन पूरा करने के लिए अपने पचास पुत्रों को आज्ञा दी कि उा में से एक उसके बदले बिलिदान हो जावे, पर कोई भी इस पर राजी न हुआ, जिससे कुद्ध होकर विश्वािमत्र ने उन्हें देश निकाला का दण्ड देकर आर्थिसभ्यता प्रहीत देश की सीमा पर बसने को विवश किया। तब ये बेचारे दण्डकारण्य में जा बसे। वहाँ इनकी शबर, पुलिन्द आदि जातियाँ स्थिर हुई, अर्थात् ये लोग आर्थों से पृथक् हो गये।

जब पुत्रों ने हानःशेप को बचाने से इनकार किया तब विश्वामित्र हरिश्चन्द्र के यज्ञ में पथारे । अयास्य अंगिरस की प्रधानता में यह यज्ञ हो रहा था। शायद वदनामां संबचने को वशिष्ठ प्रधान न बने हों। वहाँ इस ब्राह्मण कुमार को यज्ञ स्तूप में बाँधने पर कोई राजी न हुआ जिससे सौ गौवें और लेकर अजीगर्त ही ने उसे बाँघा। अनन्तर जोई उसकी बिल करने पर भो तैयार न हुआ। अन्त में अपजीगते ने १०० गौवें और लेकर पुत्र के मारने का भी काम व्यगीकार किया, किन्तु विश्वामित्र के प्रभाव से सभों ने बिना बलि के ही यज्ञ की पूर्णता मान ली और शुनःशेष बच गया। अब इसने अजीगर्त को पिता मानने से इनकार किया होगा और तभी से यह विश्वामित्र का पुत्र माना जाने लगा। यह कथा ऐतरेय ब्राह्मण तथा कई पराणों में वर्णित है। नर बलि का कोई उदाहरण प्राचीन भारत में नहीं मिलता, केवल यही एक उदाहरण उसके प्रयक्त का लिखा है। शतपथ ब्राह्मण में अप्राया है कि नरबलि कभी नहीं होती थी, केवल मनुष्य का पतला बलिदान में चढ़ाया जाता था। शनःशेप के बलि दिये जाने में लोगों की भारी अश्रद्धा से इस कथन को पुष्टि मिलती है। कहते हैं कि इस यज्ञ के पीछे हरिश्चन्द्र रोग मुक्त हए और रोहिताश्व राजधानी में विराजे।

वचन पालन का इतना उत्कट उदाहरण दिखलाने के पीछे महाराज हरिश्चन्द्र को अपने सत्यपालन पर अहंकार हो गया। उदारता और सत्यपियता इनके पुनीत जीवन में योंही परम प्रचुरता से मिली हुई थीं, अतः राजा का अभिमान और भी दिनों दिन बढ़ता ही गया, यहाँ तक कि आपके साधारण व्यवहार में धृष्टता और दर्प की मात्रायें विशेष हो गईं अथच आप ब्राह्मणों, ऋषियों एवं भविष्य-भाषियों का भी अपमान करने लगे। नरबलि करने की तत्परता से इनकी लोक में कुछ पहले ही से अपकीर्त फैल चुकी होगी, सो उपर्युक्त कारणों से लोगों को इनके प्रति और भी अश्रद्धा और कुछ रुष्टता पैदा होने लगी। महर्षि विश्वामित्र शुनःशेप के कारण इनसे रुष्ट थे ही, सो इनकी द्रपेक्ति से तग आकर उन्होंने राजा की सत्यित्रयता की कड़ी परोच्चा लेने का निश्चय किया। विश्वामित्र परीच्चा लेने को आही रहे थे कि राजा ने दैववश ऐसा स्वप्न देखा कि अपना राज्य उन्हें दान दे दिया है। स्वप्न में दिये हुए राज्य को भी फिर प्रहण करने की इच्छा न करके इन्होंन प्रतिप्रह प्रहीता के नाम पर राज्य का स्वत्व स्थिर किया। इसी बीच में विश्वामित्र ने आकर राजा की इच्छा से राज्य-भार अपने हाथ में लिया और साङ्गता में हरिश्चन्द्र से प्रचुर धन मांगा। उन्होंने यह भी कहा कि राज्य के साथ राज्यकोष भी उनका हो चुका था, सो राजा को यह धन बाहर से देना चाहिये। इस पर राजा हरिश्चन्द्र ने काशी जी में जाकर वहाँ छी, पुत्र और स्वयं अपने को बेच कर यह ऋगा चुकाया। इनको शव-दहन की चुङ्गी वसूल करने का काम मिला।

थोड़े दिनों में इनका पुत्र रोहिताश्व सर्पदेश से मूर्छित हो गया और मृत समक्त कर इनकी रानी उसे शवागार ले गई। वहाँ पर कर में कुछ न मिलता देख इन्होंने अपने पुत्र का कफन कर स्वरूप लेना चाहा। यह दशा विश्वामित्र से भी न देखी गई। वे हरिश्चन्द्र का राज्य वास्तव में नहीं चाहते थे वरन राजा को सत्यभ्रष्ट करना मात्र उनको अभीष्ट था। जब इस कड़ी जाँच में भी राजा का सत्य न डिगा तब विश्वामित्र ने हार मान कर अयोध्या का राज्य हरिश्चन्द्र को लौटा दिया। देववश उसी समय रोहिताश्व को मूर्छो मंग हो गई और जब हरिश्चन्द्र ने दान किया हुआ राज्य स्वयं लेना न चाहा, तब विवश होकर विश्वामित्र ने रोहिताश्व को राजा बनाया। इस कड़ी जाँच में पूरे उतरने के कारण राजा का यश फिर से जाडवल्यमान हो गया और लाक श्रद्धा इनमें बढ़ी। इस प्रकार उदारता और सत्य का परमोडवल उदाहरण दिखाकर महाराज हरिश्चन्द्र ने अपना नाम अमर कर लिया। इनके पवित्र चरित्रों के नाटक अब तक खेले जाते हैं। यद्यपि पराक्रम तथा विजयों में हरिश्चन्द्र मान्धाता के सम न थे

ंतथापि चरित्र गौरव के कारण आपका महत्व उनसे बहुत बढ़ गया। संस्कृत के 'चंडकौशिक' नाटक में इस कथा का सविस्तार वर्णन है। यह चण्डकौशिक वाली कथा देवी भागवत, कन्द पुराण आदि में आई तथा अनिश्चित है। यह निश्चित रूप से किसी मान्य पुराण में नहीं है।

रोहिताश्व ने रोहतास गढ़ बसाया। इनके पुत्र हरित उपनाम चम्प ने चम्पापुरो (वर्तमान भागलपुर) बसायो, ऐसा कहीं-कहीं कथित है, किन्तु श्चानव चम्प द्वारा उसके बसाये जाने का पौराणिक विवरण श्रिथिक मान्य है क्योंकि वहाँ उसी वंश का राज्य था। चम्प पुत्र चचु उपनाम सुदेव एक अच्छा शासक था। चंचु पुत्र विजयनन्दिन वीर पुरुष था। जैन पंडित हेमचन्द्र ने इन्हें प्राचीन भारत के ६३ महापुरुषों में से एक माना है। इसके पीछे इस वंश का विवरण अप्राप्त है। पुराणों में विजयनन्दिन मुख्य शास्ता में रख दिये गये हैं, किन्तु इस वंश के श्रालग माने जाने से इसका पीछे का हाल अप्राप्त हो। शायद सगर इन्हों के वंशधर हों।

# सूर्यवंशी सगर वंश, मध्य भारत में कोई स्थान।

मुख्य सूर्यवंशी शाखा वाले (नं० ३८) दशरथ के समय में या उससे कुछ इचर उधर प्राय: मध्य प्रदेश में या उससे कुछ उत्तर (नं० ३८) बाहु नामक एक सूर्यवंशी राजा हुए। सम्भवत: ये हरिश्चन्द्र के वंशधर हों। पुराणों में ऐसा लिखा भी है। इस काल नं० ३६ हैहय नरेश तालजंघ ने म्लेच्छ सेना बना कर उत्तरी भारत पर आक्रमण किया। उसमें अयोध्या नरेश पर तो आक्रमण न हुआ, किन्तु काशी, पौरव, तथा कान्यकुडज राज्य गिरे। इन्हीं के साथ बाहु का भी राज्य गिर गया और वे अग्नि और्व ऋषि के आश्रम में रहने लगे। वहाँ पर यादवी रानी से सगर नामक उनका प्रतापी पुत्र उत्पन्न हुआ। बाहु का शरीर पात उसी आश्रम में हुआ। अग्नि और का सगर से सम्बन्ध मत्स्य १२,४०, तथा पद्म V ८,१४४ में कथित है। सगर द्वारा हैहयों का जीता जाना निम्न आधारों पर आलंबित है। ब्रह्माण्ड मार के अन्य विवरण भी हैं।

अग्नि अवि-ऋषि शरणागतवत्सल होने के अतिरिक्त हैहयों के वंश-किया और उसको अच्छी शिचा दी। अनन्तर सगर के युवक होने पर ऋौर्व ने यक्न करके उसे एक भारी सेना का स्वामी बनाया। सगर स्वयं भी ऋच्छा प्रबन्धकर्त्ता एवं शूर था। हैहय वीतिहोत्र को काशी-नरेश प्रतद्नेन पराजित कर ही चुके थे। उनके वंशधर अनन्त, दुर्जय श्रीर सुप्रतीक थे। इस वश की एक श्रीर शाखा तालजंघ के पीछे स्थापित हुई थी। सगर ने इन दोनों हैहय शाखात्रों को युद्ध में नष्ट करके अपना विशाल राज्य स्थापित किया। यह समय राम से कुछ ही पीछे काहै। इस प्रकार सगरने ऋपने पिताके शत्रुऋों को पराजित करके यश फैलाया। इनका विवाह वैदर्भी कंशिनी से हुद्या। इनके चुने हुये ६०००० योद्धा बड़े ही स्वामिभक्त और प्रचंड युद्धकर्त्ता थे। सगर इनको अपना पुत्र कहते थे। इनको सहायता से उन्होंने सारे भारतवर्ष पर विजय पाई और कई यज्ञ किये। एक बार **अप्रवमेध करने में सगर के इन वीर पुत्रों ने** ऋषिधर्षण का पातक कर डाला, अर्थात् कपिल ऋषि के आश्रम में यज्ञाश्व देखकर उन्हीं को घोड़े का चोर माना ऋौर भारी उपद्रव मचाया। यह देख ऋषि ने उन्हें अपने क्रोधानल में भस्म कर दिया। यह सेन-वध किस प्रकार हुआ सो पुराणों में अपनत प्रकार से कथित नहीं है। ऋषिधर्षण के कारण इन सैनिकों की मरने पर भी भारी श्रपकीर्ति हुई। सगरात्मज असमंजस एक उपद्रवी बालक था। खेलते खेलते एक बार उसने प्रजा के कुछ बालकों को नदी में डूबो दिया। इस पर न्यायप्रिय सगर ने उसे पदच्युत करके देश निकाले का दंड दिया था। अब उसी के पुत्र **अं**शुमान ने कपिलाश्रम में जाकर ऋषि को अपने पितामह की आँर सं सन्तुष्ट किया तथा सैनिकों के सुगति की भी प्रार्थना की। सर्व सम्मति से यह स्थिर हुआ कि प्रायश्चित्तार्थ सगरवंशी पृथ्वी पर गंगाजी के लाने का प्रबन्ध करें। इस वर्णन से समक्त पड़ता है कि गंगाजी से कोई भारी नहर खोदवाकर कहीं लाने का प्रबन्ध हुआ होगा । ऋंग्रुमान् , तत्पुत्र दिलीप ऋौर पौत्र भगीरथ तक ने बराबर तीन पुश्तों तक इस प्रयत्न को जारी रक्खा और तब जाकर राजा

भगीरथ इस शुभ कार्य्य में सफल-मनोरथ हुये। स्रंशुमान् राजर्षि कहे गये हैं। दिलीप का राजत्वकाल छोटा ही था। गंगावतरण से महत्कार्य्य के साधन करने से भगीरथ का बहुत बड़ा यश हुआ।

महाराजा भगीरथ ने राजसूय और अश्वमेध यज्ञ किये। इससे जान पड़ता है कि आपने भी भारतीय राजमंडल को इन यज्ञों के साधन में पराजित किया होगा। भगीरथ के पीछे इस वंश का पता नहीं है। इसका वर्णन बाल्मीकीय रामायण में भी है। महाभारत शान्ति पर्व में आया है कि सगर पहले तालजंघ से हारे और फिर शत्रुओं को जीत कर अश्वमेध कर्जा सम्राट् हुये।

### सूर्यवंशी, दक्षिण कोशल वंश।

खट्वांग दिलीप के पुत्र महाराजा दीघेवाह वाले समय के आस पास हम दिच्चिण कोशल में सूर्यवंशी अयुतायुस को शासक पाते हैं। प्रधान ने कई पुराणों में खोज करके इन्हीं का नाम भगस्वर लिखा है। उनके पुत्र ऋतुपर्ण प्रसिद्ध निषधनाथ नल के मित्र थे। नल से ऋश्व ज्ञान लेकर त्रापने उन्हें संख्या शास्त्र बतलाया। वही समय विदर्भनाथ (नं० ३४) भीमरथ यादव का था। नल उत्तर पांचाल नरेश (नं० ३६) मुद्गल के श्वसुर एवं उनके पिता भृम्यश्व (नं० ६५) के समधी थे। भीमरथ नल के श्वसूर थे। इन्हीं सम्बन्धों से नल के स्त्राधार पर ऋतुपर्ण का समय दृढ़ होता है ( श्राघारों का कथन ऋग्वेद X १०२. २, इन्द्र सेना मुद्गलानी ने अपने पति मुद्गल का रथ युद्ध में हाँका। म० भा० III ५७,४६, नल की कन्या इन्द्र सेना मुद्गल की परना थी। म० भा० बनपर्व में नल की कथा है. तथा उनसे ऋतुर्पण, भीमरथ श्रादि से सम्बन्ध कथित है)। ऋतुपर्ण के पात्र सुदास तथा प्रपौत कल्माषपाद थे। महाभारत में लिखा है कि राज्ञसों के साथ ये नर-भन्नी हो गए थे। वशिष्ठ इनके पुरोहित थे। विश्वामित्र के भड़काने से इन्होंने वशिष्ठ पुत्र शक्ति को खा डाला, तथा उनके ९९ भाई भी मार कर खाये। इधर ऋग्वेद पर वेदार्थ अनुक्रमणी तथा बृदद्देवता में इन पुत्रों का विश्वामित्र के कहने से पांचाल सुदास या सोदासों द्वारा मारा जाना लिखा है। जान पड़ता है कि जब विश्वामित्र वशिष्ठ के

प्रयत्नों से हरिश्चन्द्र की पुरोहिताई से अलग हुए और पीछे किन्हीं कारणों से विशिष्ठ उत्तर पांचाल नरेश सुदास के पुरोहित हुये, तब अपना बदला चुकाने को इन्हों (विश्वामित्र) ने सुदास के पुरोहित होकर विशिष्ठ के कुछ पुत्रों का बध करवाया। सम्भवतः विशिष्ठ का सुदास से भी बिगाड़ हा गया हो। अतएव सुदास को छोड़ वे दिल्लिण कौशल नरेश कल्माषपाद के यहां पुरोहित हो गए। यहां विश्वामित्र राज्य में अधिकारी तो न हुए, किन्तु किंकर नामक राज्ञस को उन्होंने राजा का अन्तरंग मित्र बना दिया, जिससे विशिष्ठ के शेष पुत्र राजा द्वारा मारे गए। ऐसा समस पड़ता है कि इनके कुछ पुत्र पांचाल में मारे गए और कुछ दिल्ला कोशल में (म० भा० आदि पव)। अतन्तर विशिष्ठ ने नियोग से कल्माषपाद की रानी में पुत्र उत्पन्न किया। इसके पीछे वे शायद राम के यहां उत्तर कोशल में चले आये। इसके पूर्व भी दशरथ के यहां शायद आते जाते थे। अयोध्या में विश्वामित्र से शत्रुता शेष न थी। कल्माषपाद के पीछे दिल्लिण कोशल में दो शाखायें हा गई, अर्थात्

हरिश्चन्द्र, सगर तथा दक्षिण कोशल वंशों पर विचार । पुराणों के ऋनुसार चल कर पार्जिटर महाशय ने हरिश्चन्द्र को वैवस्वत मनु का ३३वां वंशधर माना है, सगर को ४०वां, सगरवंशी भगीरथ को चौवालीसवां, कल्माषपाद को ५२वाँ, मूलक को ५५वां, तथा राम को ६३ वां । इस प्रकार थे राम के सीधे पूर्व पुरुष हो जाते हैं श्रीर इनके समयों में राम से भारी अन्तर पड़ता है। इधर उनके श्रनुसार उत्तर पांचाल नरेश सुदास मनु से केवल ४३वीं पीढ़ी पर पड़ते हैं। पुराणों के ही कथन मिलाने से इन्हीं सुदास के संगे पितामह सृंजय की दो पुत्रियां राम के समकालीन सारवन्त यादव के पौत्र भजमान को ब्याही थीं ( यादव वंशावली देखिए)। राम के मित्र ऋलर्क के पितामह प्रतर्दन ने वीतिहोत्र हैयय को जीता तथा सगर ने वीतिहोत्र के पौत्र ऋौर प्रपौत्र को (काशी ऋौर सगर के वर्णन में देखिए)। वही विश्वामित्र हरिश्चन्द्र के पिता तृशंक को यज्ञ कराते, स्वयं हरिश्चन्द्र के यज्ञ से शुनःशेप को बचाते श्रौर ऋग्वेद में सुबास का यश गाते तथा राम को अन्त्र विद्या सिखलाते हैं। ऊपर अनेक प्रसंगों में इस विषय पर अनेकानेक अन्य कारण भी दिए गये हैं। अतएव इन तीन सूर्यवंशी कुदुम्बों का उत्तर कोशल की वंशावली में मिलाना पौराणिक कथनों का तारतम्य बिलकुल बिगाडता है। समभ पड़ता है कि गुप्तकालीन संम्पादकों के ज्ञानाभाव से सूर्य की वंशावली बढ़ गई है।

### सूर्यवंशी मेथिल शाखा

शतपथ ब्राह्मण में लिखा है कि रावी नदी के किनारे से चल कर माथव नामक राजर्षि अपने पुरोहित रहूगण की सलाह से राप्ती नदी के पूर्व मिथिला प्रान्त में स्थापित हुए। उस काल राजधानी जयत हुई (वायु ८९, १,२,६, ब्रह्माण्ड III ६, ४,१,६)। इधर पुराणों के अनुसार इस्वाकु के पुत्र निमि ने ऐसा किया। इन्हीं निमि के पुत्र मिथि थे। इनका नाम माथव से मिलता है। सम्भव है कि मिथिला प्रान्त माथव के नाम पर बना हो, अथवा मिथि के। यह भी हो सकता है कि माथव नाम प्राकृत में मिथि के कारण निकला हो। इधर विदेह के सूर्यवंश से १२ नाम छूट भी रहे हैं। इनको जोड़े बिना राजा दशरथ और सीरध्वज जनक की समकालीनता नहीं मिलती। समभ पड़ता है कि सम्भवतः मिथिला में पहले माथव का वंश शासक रहा हो और दस बारह पुश्तों के पीछे निमि और मिथि ने वहाँ सूर्यवंशी राज्य जमाया हो। राजा निमि यज्ञ करने लगे। इसमें पुरोहिताई के सम्बन्ध में किसी वशिष्ठ से लड़ाई हो गई, जिसमें दोनों ने एक दूसरे को शरीर त्याग का शाप दिया । प्रयोजन यह निकला कि दोनों ने द्वन्द्व युद्ध में एक दूसरे का बध कर डाला। मिथि ने मिथिलापुरी बसाई । इसके पीछे सीरध्वज के समय तक इस वंश में कोई मुख्यता नहीं कथित है। सीरध्वज ने सांकारय राज्य को जीत कर ऋपने भाई कुशध्वज को वहां का राजा बनाया । सांकाश्य श्रौर मैथिलवशों के कथन रामायण बालकाण्ड में हैं ( ५० वां ऋध्याय )। क़ुशध्वज का राज्य सांकाश्य में चार पीढी चला। इस वंश में खांडिक्य ब्रह्मज्ञानी थे, ऐसा पुराणों में आया है। मितध्वज के पुत्र खाण्डिक्य से कृतध्वज के पुत्र केशिध्वज का युद्ध हुआ और फिर ज्ञान चर्चा हुई ( भागवत IX १३, २१ )। भागवत के **ऋनुसार सीरध्वज का मुख्यवंश युधिष्ठिर काल तक चलता गया। जो** जनक बृहदारण्यकोपनिषत् में सम्राट श्रौर याज्ञवल्क्य के शिष्य तथा ब्रह्मज्ञानी कहे गए हैं, वे युधिष्ठर के बहुत पीछे के हैं। उनका कथन यथा स्थान होगा। सीरध्वज का कुछ विवर्ण १३वें ऋध्याय में भी आवेगा। आप राम के श्वसर थे।

# सूर्यवंश, वैशाली शाखा।

मनु वैवस्वत के पुत्र नाभानेदिष्ठ ने एक वैश्या स्त्री से विवाह किया, जिससे इस वंश की संज्ञा चित्रय वैश्य की है, जैसे पौरव भरत के ब्राह्मण दत्तक पुत्र विद्थिन भरद्वाज के कारण उस वंश की बहुत दिनों तक ब्रह्मचित्रय संज्ञा रही। इसी प्रकार पञ्चव और वाकाटक नरेश ब्राह्मण से चित्रय होगए, सो उनकी संज्ञा बहुत काल तक ब्रह्मचित्रय थी, तथा गुप्त नरेश जाट चित्रय थे। ये सब थे चित्रय और रहे अन्त में चित्रय ही, किन्तु कुछ दिनों तक दूसरी जाति का भी विचार उनमें लगा रहा। नाभानेदिष्ठ काशी के उत्तर पूरब बिहार प्रान्त में स्थापित हुए। नामों के साम्य से अयोध्या शाखा वाले (नं० २८) नाभाग सम्बन्धी कथन नाभानेदिष्ठ वालों से मिल से जाते हैं।

इन दोनों के विषय में वैश्या से विवाह के कथन हैं, जो सम्भवः एक ही के विषय में लागू हों। नाभानेदिष्ठ ( नं०२) से खनीनेत्र (नं ११) तक कोई विशिष्ट घटना नहीं है। इनके पत्र करन्थम पर कई राजाओं ने असकल चढ़ाई को । इन्होंने विदिशापित को हराया, तथा इनके पुत्र ऋवीचित का उन्हीं विदिशा वालां सं युद्ध हुआ। अत्रोत्तित के पुत्र महत्त बड़े प्रतापी सम्राट् हुए। अपका नं १४ था। महत्त ने हिमालय में साने की खान पाकर भारी यज्ञ किया। जो धन बच रहा, उसे आपने वहीं गाड़ दिया। उसी को पाकर द्वापर में पौरव यूधिष्टर ने यज्ञ किया। महत्त ने बृहस्पति के भाई सम्वर्त के द्वारा यज्ञ कराया था। यह कथा अश्वमेव पव महाभारत में लिखी है और द्राण पर्व में आया है कि युधिष्ठिर के पूर्ववर्ती १६ मुख्य भारतीयों में मरुत्त भी थे। तुवश वंशी (न० २२ ) मरुत्त के विषय में भी संवर्त द्वारा यज्ञ होना पुराणों में लिखा है। दानों सम्राट भी लिखे हैं। सम्भवतः एक ही नाम के कारण दोनों के चरित्र एक ही में कह दिए गये हों। तौर्वश मरुत्त का समय भी संवर्त ऋषि से मिलता है, तथा वैशाल मरुत्त का नहीं मिलता। इससे यज्ञ और साम्राज्य के वर्णन वैशाल मरुत्त के विषय में ठीक नहीं समभ पड़ते । इस वंश के २६ वें नरेश विशाल ने विशालपुरी बसाई, जो इस रियासत की राजधानी हुई। काशी नरेश (नं० ६५) हर्यश्व के समय में हैहय तालजंब ने काशी जीती। उस काल के निकट प्रमति ऋन्तिम वैशाल नरेश थे। शायद इनका राज्य हैहयों ने छीना हो। विशाल और वैशाली के कथन निम्न आधारों में प्राप्त हैं। वायू ८६, १५, १७, विष्णु IV १, १८, रामायण I ४७, १२ भागवत IX २, ३३, ब्रह्माएड III ६, १, १२।

#### सम्मिलित विवरण ।

मनु वैवस्वत के समय कई सूर्यवंशी रियासतें स्थापित हुई। उत्तर कोशल, शर्याति, हरिश्चन्द्र, सगर, दक्षिण कोशल, विशाल तथा मिथिलावाली इन सात रियासतों का ऊपर कुछ विशेष विवरण हो चुका है, तथा दक्षिण में रावण का भी वर्णन आ गया है। यह इति- हास बाल्मीकीय रामायण, महाभारत, हरिवंश, विष्णु पुराण, श्री भागवत् श्रादि के श्राधार पर लिखा गया है। जहाँ वैदिक साहित्य का सहारा लिया गया है, वहाँ मुख्य रूप से ऐसा कह दिया गया है। उपर्युक्त कथायें प्राय: सभी पुराणों में श्राई हैं श्रीर उनके हवाले हम देते भी श्राये हैं। पौराणिक कथन बहुतों को ज्ञात हैं तथा श्रागे एक स्थान पर भी उनके हवाले १२ वें श्रध्याय में दे दिए जावेंगे। श्रब इन सूर्यवंशों के विषय में वैदिक तथा श्रन्य प्रन्थों में क्या विशेष कथन हैं, सो भी यहाँ कहा जाता है। इस निम्न कथन में हमें रायचौधरी से विशेष सहायता मिली है।

ऋग्वेद, ४, ३०, १८, सरयू नदी के निकट आर्य बस्ती बतलाता है। काशल प्रायः अवध प्रान्त है। विदेह में पहले दलदल था। माथव ने उसे देश बनाया। कोशल के उत्तर हिमालय है, पूर्व सदानीर, दित्तिण स्यन्दिका (सई नदी) और पिच्छम पांचाल देश। शाक्य काशल में थे (सुत्तनिपात)। अयोध्या साकेत और श्रावस्ती शहर थे। बौद्ध काल में अयोध्या तथा साकेत दानों थे। श्रावस्ती राष्त्री के निकट सहेत माहेत है। शतपथ ब्राह्मण में कोशल राज्य कुरु पांचाल के पीछे किन्तु विदेह के पूर्व महत्ता युक्त है। इत्त्राकु वंश के राजे विशाला में या वैशाली (रामा० 1 ४७, ११, १२) मिथिला (वायु पु० ८९, ३) तथा कुसिनारा (जातक नं ५३१) में राज्य करते थे।

ऋग्वेद के ऋषियों में मनु वैवस्वत, शर्याति, त्रसदस्यु, अम्बरीष और मान्धातृ थे। ऋग्वेद X ६०,४ में इच्वाकु हैं। अथर्यवेद XIV ३९, ९, में वे या कोई इच्वाकु हैं। मान्धातृ यावनाश्व गोपथ ब्राह्मण I २, १०, में हैं। पुरुक्तत्म के कथन ऋग्वेद में बहुत हैं, जैसा कि वैदिक अध्याओं में आ चुका है।

ऋग्वेद I ८३,७, VI २०,१० शतपथ ब्रा० XIII ५,४५ में वे ऐस्वाकु हैं। त्रसदम्यु (ऋग्वेद IV ३८,१, VII १९,३) पुरुकुत्स के पुत्र थे। इनका भी वर्णन ऋग्वेद में बहुत है, जैसा कि ऊपर वैदिक श्रध्याश्चों में श्चाया है। त्रैयारुण, ऋग्वेद V २० पंचविश ब्रा० XIII ३,१२, ऐस्वाकु थे। त्रिशंकु, तैत्तिरीय उ० I १०,१, हरिश्चन्द्र, ऐतरेय ब्राह्मण VII १३,१६ स्त्रीर रोहित, ऐतरेय ब्राह्मण VII १४, ऐस्वाकु थे। भगीरथ (जैमिनीय

उपब्राह्मण IV २, १२) ऐदवाकु थे। ऋग्वेद X ६०२ में वे भाजेरथ थे। अम्बरीय ऋग्वेद ं १००,१७, ऋतुपर्ण, बोधायन श्रीतसूत्र XX १२, दशस्थ (ऋग्वेद, I १२६,४) और राम (ऋग्वेद X ९३,१४) में सशक्त पुरुष हैं। दोनों अयोध्या से असम्बद्ध हैं। दशस्थ जातक में दशस्थ और राम वाराणसी नरेश हैं, तथा राम के कथन हैं, किन्तु यह नहीं आया है कि वे कोशलेश या रावणारि थे। राम यज्ञकर्ता हैं और इन्द्र भी कई बार राम कहे गए हैं। त्रसदस्यु ऋग्वेद IV ३८,१, Vii १९,३, ऋतुर्पण शर्फात नरेश, शुद्धोदन किपलवस्तु के तथा प्रसेनजित श्रावस्ती के विविध देशों के राजा थे। पुरुकुत्स, त्रसदस्यु, हिरश्चन्द्र, रोहित ऋतुर्पण आदि रामायण की अयोध्यावाली वशावली में नहीं हैं, तथा वैदिक साहित्य कहता है कि इनमें से कई उत्तर कोशल से बाहर अन्य देशों के शासक थे (राय चौधरी)।

कोशल और मिथिला के बीच सदानीर (राष्ती) नदी थी। मिथिला के कथन जातकों तथा पुराणों में हैं। वर्तमान जनकपुर नैपाल में है। वैदिक तालिका, नवां ४३६, में नमीसाध्य मैथिल राजा हैं। शतपथ ब्राह्मण में विदेह राज्य विदेध माथव द्वारा स्थापित है। प्रसिद्ध बौद्ध ऐतिहासिक प्रन्थ मंजुश्री मूल कल्प में दशरथ और दाशरथी राम के नाम प्राचीन महीपों में हैं।

उपरोक्त वर्णन से प्रकट है कि सूर्यवंश में ७ मुख्य राज्य स्थापित हुए, तथा एक धार्ष्ट एवं तीन सौ सुम्त राज्य बने। मुख्य कथन मध्यदेश वाले राज्यों के हुए। इतर कथाओं के सम्बन्ध में दिच्चिण कौशल का भी विवरण आ गया है। सूर्यवंशी नरेशों में इस काल मुख्यता निम्नों की है:—मनु, इस्वाकु, पुरंजय, मान्धातु, त्रसदस्यु (इनकी ऋग्वेद में भी भारी प्रशंसा है), वक, नाभाग, अम्बरीष, दिलीप, रघु, अज, दशरथ, राम, (मुख्य शाखा के), हरिश्चन्द्र, रोहित, सगर, भगीरथ, ऋतुपणें, कल्माषपाद, अश्मक, मूलक, अनरएय, निमि, मिथि, सीरध्वज, नाभानेदिष्ठ, करन्धम, अवीचित, मक्त, विशाल, शर्याति, और यदु। इनमें बहुत प्रसिद्ध मनु, इस्वाकु, मान्धातु, त्रसदस्यु, दशरथ, राम, हरिश्चन्द्र, सगर, भगीरथ और सीरध्वज थे। इन लोगां ने उत्तरी भारतवर्ष में खासा प्रभाव फैलाया, तथा दिच्या कोशल

राज्य स्थापित किया, त्रौर लङ्का को भी जीत कर रावण द्वारा त्रार्य सभ्यता पर जो प्रचंड आघात हो रहे थे, उन्हें शान्त किया। रामचन्द्र इन सब में उत्तम थे। इनके बराबर इस काल तक कोई भारतीय न हुआ था। दशरथ ने तिमिध्वज शम्बर के जीतने में दिवोदास की . सहायता की, तथा सुदास ने वर्चिन को जीता। शम्बर, वर्चिन ऋौर रावण के पराभव से अनायीं का तत्कालीन बल चूर्ण हो गया। सदास ने अनार्य भेद को भी हराया । दिवोदास और सुदास पौरव नरेश थे, जिनके कथन आगे आवेंगे। रावण की इन्द्रिय लोलुपता के कार्या उनका अपने साढ़ू तिमिध्वज शम्बर से बिगाड़ हो गया, जिससे जब शम्बर दिवोदास और दशरथ द्वारा मारा जा रहा था, तब रावण ने उसकी सहायता न की। फल यह हुन्ना कि पीछे वह भी जैचन्द के समान मारा गया। नवें श्रध्याय में (नं॰२१) रावण का वंश विवरण ऋागया है। वहाँ वंश के हिसाब से उनका (नं० ३५) बैठता है। रावण के द्वारा दिच्या कोशल नरेश अनरएय (नं० ४१) का मारा जाना रामायण में है; तथा. राम (नं० ३९) द्वारा रावरा का निधन है। इससे समक पड़ता है कि वैशाली का वंश (न० ३५) मुख्य सूर्यवश के (नं० ३९) के निकट पडता है। इस प्रकार रावण की वंशावली से भी उत्तर और दिन्नण कोशल की वंशावलियों का समर्थन होता है। रावण का वंश नम्बर कुछ ऊँचा होने का यह भी कारण है कि उस शाखा में सभी पूर्व पुरुषों के नाम हैं. राज्यों के उत्तराधिकार के सम्बन्ध में भाइयों आदि के नहीं।

# ग्यारहवां ऋध्याय

मनु-रामचन्द्रकाल (त्रेतायुग)। १६०० से १२५० बी० सी०

पौरव वंश ( पौरवों की कथा मुख्यतया महाभारत में हैं ) मुख्य शाखा हस्तिनापुर की ।

गत अध्याय में कहा जा चुका है कि मनु के साथ बुध भी भारत में आकर प्रतिष्टानपुर प्रयाग के निकट स्थापित हुए। आप चन्द्रात्मज थे। इन्हीं से प्रसिद्ध चन्द्रवंश चला। मनु पुत्री इला बुध को ब्याही थी। इन्हीं दोनों का पुत्र परम रूपवान प्रसिद्ध राजा पुरूरवस हुआ। कहते हैं कि पुरूरवस ने १३ या १४ द्वीपों पर अधिकार जमाया। उस काल किसी दूर देशस्थ राज्य को भी द्वीप कह देते थे।

राजा पुरुरवस ने ब्राह्मणों से बैर कर के (म० भा० के अनुसार) उनका धन छोन लिया। इस के पीछे समय पर चन्द्रवंशियों का मुख्य राज्य इनके पौत्र नहुष को मिला। नहुष ने प्रायः समस्त भारत को जीत कर सम्राट् की उपाधि पाई। आपने एक भारी यज्ञ किया, किन्तु राज्य सम्बन्धी बातों में इतनी कड़ाई रक्खी कि ऋषियों तक से कर लिया। मध्य एशिया से नाटक खेलने का प्रचार आपने भारत में भी बढ़ाया या स्थापित किया। इस काल शायद मध्य एशिया के सम्राट् इन्द्र के यहाँ राज्य क्रान्ति का समय आया। वृत्र नामक कोई ब्राह्मण कुमार इन्द्र का घोर विरोधी हो पड़ा। इन्द्र ने छल से उसका बध किया। इस ब्राह्मण हिंसा से उनकी इतनी अपकीर्ति हुई कि उन्हें राज्य छोड़ कर निकल जाना पड़ा। वेद में वृत्र बध का कथन दार्घीन्तिक है। वहाँ बिजली द्वारा बादलों से पानी निकलने का प्रयोजन आ जाता है। यह भी लिखा है कि वृत्र की मार कर इन्द्र भयातुर हो कर भागे। यह देख इन्द्र के सरदारों ने एक मत से महाराजा नहुष को

इन्द्रासन पर बिठलाया । इन्द्र का बड़ा पद पाकर सम्राट् नहुष मदोन्मत्त हो गये। इन्हों ने इन्द्राणी शची से विवाह करने की ठानी। पहले तो वे इनकार करती रहीं किन्तु पीछे से कहने लगीं कि उनके पित की दुर्दशा करनेवाले ब्राह्मणों का यदि नहुष मान मिर्दित करें तो वे (शची) उनके साथ विवाह करना स्वीकार करेंगी। नहुष भारत में भी ऋषियों तक से कर वसूल करते थे से। इस बात को इन्होंने सहर्ष मान लिया और प्रसिद्ध-प्रसिद्ध ऋषियों को अपनी सवारी की पालकी में जोत कर आप शची के महल की आर प्रस्थित हुए। नहुष की इस कार्य्यवाही से इन्द्र के सारे सरदार उनसे अप्रसन्न हो गए। ब्राह्म शों ने नहुष का तत्काल बध किया और राज्यच्युत इन्द्र फिर से बुलाये जाकर गदी पर बिठलाये गये।

नहुष के ज्येष्ठ पुत्र यति ब्राह्मण हो गये (म० भा०, ह० वं० ३०, १६०१; वायु पु०९३, १४) ऋौर दूसरे पुत्र प्रसिद्ध महाराजा ययाति सम्राट्हुये। ये नहुष के पुत्र ऋौर बड़े भारी धर्मात्मा थे। वेदों में पुरुरवा, नहुष, ययाति और इनके पाँचों पुत्रों के नाम बहुत बार आये हैं। महाराजा ययाति ने कई यज्ञ किये और उचित पात्रों को बहुत दान दिया। ययाति सबल और लोकप्रिय थे। आपने भारी सेना एकत्र करके समस्त भारतवर्ष को जीता और सम्राट्पद को स्थिर रक्खा। पुत्रों के प्रति आपकी ये तीन प्रधान आज्ञाएँ थीं कि किसी से बदला न लो, नीच युक्तियों से शत्रु का दमन मत करो और किसी से कुछ मत मांगों । असंख्य गुणगण रखते हुए ययाति में श्रमिमान का अवगुण भी था । इन्होंने दो विवाह किये । बड़ी रानी शुक्राचार्य की कन्या देवयानी थी ऋौर दूसरी दैत्यराज वृषपर्वी की कन्या शर्मिष्ठा। देवयानी से यदु और तुर्वश नामक दो पुत्र हुए और शर्मिष्ठा से अनु, दृह्यु और पुरु उत्पन्न हुए। पुराणों में ययाति का दौहित्रों द्वारा स्वर्गच्युत होने से बचाये जाने का हाल कहा गया है, किन्तु इसका ऋभिप्राय राज्यच्युत होने से बचाव का समभ पड़ता है। इनका राज्य श्रमिमानाधिक्य के कारण ही खूटता था। शायद यह दुर्गु ण इन्होंन अपने पिता से पाया था। पुरूरवा, नहुष और ययाति वेदिषिं भी थे। सब बातों पर ध्यान देने से प्रकट है कि ययाति एक बहुत बड़े शासक थे। मानसिक दृढता

मी इनमें बहुत थी। चार बड़े पुत्रों द्वारा अपनी आज्ञा भंग होते देख इन्होंने उन सबको राज्यच्युत कर दिया और छोटे बेटे पुरु को सम्राट् बनाया। बड़े पुत्रों में से इन्होंने तुर्वश को प्रजा (पुत्र) नाश का शाप दिया। पुराणों में लिखा है कि तुर्वश वंशी यवन हो गये। दुख्य को यह शाप हुआ कि तुम्हों प्रियकामना न होगी। अनु को यह शाप दिया गया कि तुम्हारे पुत्र जवान हो-हो कर मर जायँगे। पुराणों से विदित होता है कि अनु को म्लेच्छ देश का राज्य मिला। दुख्य के वंशधर भोज कहे गये हैं। पुराणों में ययाति के वंशधरों का सुदास से पराजित होना नहीं लिखा है परन्तु इन शापों से इस दुघटना की मलक मिलती है। ऋग्वेद से विदित होता है कि दिवोदास ने ययाति पुत्र अनु और दुख्य के छुछ सन्तानों को मारा और तत्पुत्र सुदास ने आनवों तथा शेष नाहुषों का घोर संहार किया। इस युद्ध में केवल पौरव सम्मिलित न थे। महाराजा ययाति के पीछे उनके मुख्य घराने के शासक पुरु हुये।

राज्य का बटवारा ययाति ने इस प्रकार किया:-(वायु ९३,८८,९० ब्रह्माग्ड III ६८,९०,२, कूर्म I २२,९,११, लिंग I ६७,११,२) पुरु प्रतिष्ठान में रक्खे जाकर गंगा यमुना वाले दिल्ला द्वांबे के स्वामी बनाये गए; यदु के राज्य में चम्बल, बेतवें और केन के देश मिले; दृह्यु को चम्बल के उत्तर यमुना के पश्चिम वाला देश मिला, अनु को गंगा, यमुना के द्वाब का उत्तरी भाग, तथा तुर्वश को रीवां। तुर्वश द्वारा सम्भवतः करूष श्रौर नाभाग वंशी पराजित किए गए। विष्णु पुराण के श्रनुसार पुरु को मध्य देश मिला, एवं यदु, तुर्वश, श्रनु श्रीर दुह्यु को क्रमशः दिच्छा, दिच्छा पूरव, उत्तर तथा पिच्छम । मुख्य उत्राधिकारी पुरु के पुत्र जनमेजय लिखे हैं। इन नं० ८, से मितनार नं० २० तक कोई विशेषता नहीं वर्णित है। इससे भी आगे नं० २३ दुष्यन्त पर्यन्त जो कुछ कथित भी है, वह इतरों से हारने के सम्बन्ध में । यादव नं॰ २० शशिविन्दु ने बढ़ कर पौरव राज्य पर भी ऋधिकार जमाया। उनके वंश की निर्वलता से जब पौरवों ने लाभ उठाना चाहा, तो उनके दामाद सूर्यवंशी मान्धातृ ने उन्हें हराकर राज्य-च्युत कर दिया। उधर तुर्वेश वंशी मरुत्त, नं० २२, प्रसिद्ध सम्राट् हुआ।

उस श्रपुत्र राजाधिराज ने राज्यच्युत किन्तु होनहार पौरव राजकुमार दुष्यन्त को श्रपना दत्तक पुत्र बनाया।

## महाराजा दुष्यन्त श्रीर भरत (म० भा० VII ६८, I ७४, XII २९)।

महाराजा दुष्यन्त ने दत्तक पिता मरूत्त की सेना से अपना खोया हुआ पौरव राज्य भी प्राप्त करके दोनों राज्यों का भोग किया। उस काल सूर्यवंशी नरेश त्रसदस्य बाप का बदला लेने को गान्धार नरेश द्रह्यों पर धावा करने वाले थे। ऋतएव उत्तर कोशल के निकटवर्ती प्रतापी मरुत्त के उत्तराधिकारी दुष्यन्त से भी बिगाड़ ठीक न समभ कर उन्होंने जीता हुआ राज्य दुष्यन्तको प्रेमपूर्वक वापस दिया होगा,ऐसा **अनुमान है। त्रसद्**स्यु द्वारा पौरवों को कुछ दिया जाना ऊपर ऋग्वेद के **ऋध्याय में भी ऋाया है। जो हो, दुष्यन्त को** खोया हुऋा पौरव राज्य मिल गया। वेदों में यह दान करके लिखा हुआ है। म० भा०, दुष्यन्त ख्रौर भरत को हस्तिनापुर में बतलाता तथा उनका राज्य सर-स्वती से गंगा तक मानता है। यद्यपि दुष्यंत तुर्वश वंशी हो गए थे. तथापि कहलाये पुरुवशी ही, तथा राज्य फिर पाने से वंश कर। एक दिन मृगायार्थ जाने में कण्व ऋषि के आश्रम में किसी विश्वामित्र और मेनका की पुत्री रूपराशि शक्कन्तला इस सम्राट् को प्राप्त हुई, जिससे भरत नामक प्रसिद्ध पुत्र उत्पन्न हुआ। कालिदास ने शकुन्तला नाटक में इस रुचिर कथा का वर्णन किया है। भारतीय उच्च सभ्यता का पहला प्रमाण योरोप को इसी नाटक द्वारा मिला। इसके अनुवाद श्रनेक भारतीय श्रौर योरोपियन भाषात्रों में हुए । भरत ने गंगा<sup>ं</sup> श्रौर यमुना के निकट अनेक यज्ञ किए। दीर्घतमस ऋषि ने आपका ऐन्द्र महाभिषेक किया (ऐतरेय ब्राह्मण्)। इनके छोटे चचा संवर्त ने दुष्यन्त केंद्त्तक पिता मरुत्त को यज्ञ करायाथा। इनकी माता ममताने इनके चचा बृहस्पति से विद्थिन भरद्वाज नामक पुत्र उत्पन्न किया था। भरत अपुत्र थे, सो इन्होंने शायद दीर्घतमस के कहने से विद्थिन भरद्वाज को गोद लिया। इन बातों से प्रकट है कि यद्यपि दृष्यन्त अपने पौरव राज्य पर आगए थे तथापि उनका व्यवहार दत्तक

पिता महत्त के लोगों से जैसे का तैसा बना रहा। दुष्यन्त श्रीर भरत के समय में पौरव राज्य सरस्वती से गंगा तक फैल गया था। भरत दौष्यन्त का वर्णन (ऋग्वेद VI १६,४) में, तथा शतपथ XIII ५, ४, ११, एवं ऐतरेय ब्राह्मण VII, २३ श्रथच कुम्बकोनम महाभारत III ८८, ८, में श्राया है कि इन्होंने जमुना के किनारे युद्ध जीते तथा ७४ यज्ञ किए।

## सुद्दोत्र, दस्तिन त्रौर उनके वंशधर।

भरत पुत्र विद्धिन भरद्वाज राजा न हुए वरन् वितथ पुत्र ( मस्य ४९, २७, ३४, वायु ९९, १५२, ८,) उत्पन्न करके मृत हुए या जङ्गल चले गए । सम्भवतः वह भरत के सामने मर गए और वितथ राजा हुए। इनके प्रपौत्र, (नं० २९) सुहोत्र ऐसे पराक्रमी थे कि दोर्णपर्व में १६ मुख्य भारतीयों में इनका भी नाम है । इनके पुत्र हस्तिन पौरव राज्य पर स्थापित रहे । काशिक ने काशो का राज्य स्थापित किया, तथा बृहत् ने कान्यकुब्ज का । हस्तिन के समय में इस राज्य वंश का और भी विस्तार हुआ । इनके पुत्र अजमीढ़ और दिमीढ़ मुख्य थे। अजमीढ़ मुख्य पौरव राज्य पर रहे, तथा नं० ३१, दिमीढ़ ने विदर्भ में नवीन पौरव राज्य बनाया, जो नं० ५६, बहुरथ पर्यन्त स्थापित रहा। अजमीढ़ात्मज ऋषभ पौरव राज्य पर रहे तथा सुशांति और बृहद्वस ने उत्तर तथा दिन्ए पांचाल राज्य स्थापित किए। हस्ती ने हस्तिनापुर बसा कर या उन्नत करके उसे अपनी राजधानी बनाया।

हस्तिनापुर वर्तमान मेरठ से २२ मील उत्तर पच्छिम गंगा के किनारे श्रव खंडहर मात्र है। हस्तिन के चचेरे भाई रंतिदेव सांकृत ने चम्बल पर दशपुर राज्य प्राप्त किया।

उपर्युक्त नवं!न राज्यों के साधार विवरण आगे आवेंगे।

ऋन नं० ३२, से नं० ३७, संवर्ण पर्यंत कोई विशेषता कथित नहीं है। उत्तर पांचाल नरेश नं० (३९) सुदास ने इन्हें हरा कर बाहर खेद दिया। संवर्ण के पुरोहित सुवर्चस (म० भा० पि, ३७३३) विशिष्ठ थे। इन विशिष्ठ का नाम देवराज था श्रीर सुवर्चस तथा

श्रथर्वनिधि इनकी उपाधियां मात्र समम पड़ती हैं। जान पड़ता है कि सुदास का श्राश्रय छोड़ने पर विशष्ट संवर्ण के यहां गए होंगे श्रोर इसी पर इन दोनों में युद्ध हुश्रा होगा। संवर्ण की पराजय पर गुरु विशष्ट दिल्ला कोशल नरेश कल्माषपाद के यहाँ पहुँचे होंगे। श्रवन्तर संवर्ण ने सुदास को पराजित किया और उत्तर पांचाल का बल गिर गया। संवर्ण तथा तत्पुत्र कुरु ने हिस्तिनापुर फिर से उन्नत किया तथा कुरु ने दिल्लाए पांचाल पर भी अधिकार जमाया। कुरु ने श्रीर कुरु जांगल इनके नाम पर थे। इस हार के गड़बड़ में प्रतिष्ठानपुर भी इस वंश से निकल गया था और उस पर काशी नरेश (नं० ३९) वत्स का श्रधिकार जमा था। वह प्राचीन प्रान्त फिर कुरु को प्राप्त हुश्रा।

कुरु पुत्र सार्वभौम तो हस्तिनापुर में रहे, किन्तु सुधन्वन (नं० ३९) ने बढ़ कर चेदि प्रान्त में राज्य जमाया। इनके वंशधर (नं० ४२) कृतज्ञ के पुत्र चेदि श्रोर उपरिचरवसु थे। चेदि पुत्र वसुचैद्य राजा हुए। उनके चचा वसु चैद्यापरिचर ने उनकी सहायता से मगध प्रान्त छीन कर प्रसिद्ध मागध वार्हद्रथ राज्य की नींव डाली। इस वंश का राजत्व काल छागे भी चलता है, किन्तु राम काल इसी स्थान पर समाप्त होता है। आगे का विवरण द्वापर युग में दिया जावेगा। ऊपर के वर्णन से प्रकट है कि ययाति के पीछे वाली प्राय: १४ पुश्तों तक तो कोई महत्ता न हुई, किन्तु जब से तुर्वश वंश का भी बल इसी में मिल गया, तब से पौरव कुल ने खासी उन्नति की। अब शेष पौरव राज्य कुलों के कथन होते हैं। अन्तिम पौरव नरेश कुरु बड़े प्रतापी थे। इन्हीं के नाम पर यह वंश पौरव से कौरव कहलाने लगा। इनके वंशधरों ने कई अन्य राज्य भी जमाये। संवर्ण से सुदास वाले युद्ध के आधार उत्तर पांचाल के विवरण में मिलोंगे।

## विदर्भ का द्विमीद्वंश।

पौरव कुल के उपर्युक्त हस्तिन के पुत्र द्विमीढ़ ने विदर्भ में एक नवीन पौरव राज्य स्थापित किया। ये मनु से ३१ पीढ़ी नीचे थे। इस वंश ने यादवों से लड़ कर अपना राज्य स्थापित किया होगा। इनके वंशधर (नं० ४०) घृतिमंत रामचन्द्र के समय में हुये होंगे। द्विमीढ़ से घृतिमंत तक सात राजाश्रों के नाम श्रज्ञात हैं। उस काल तक राज्य स्थापन के श्रातिरिक्त कोई विशेष घटना द्विमीढ़ों की नहीं लिखी है। श्रागे का हाल द्वापर के विवरण में श्रावेगा।

#### उत्तर पांचाल का वैदिक सुदासवंश ।

उपर्युक्त द्विमीढ़ के भाई, अजमीढ़ मुख्य पौरव शाखा के भूपाल थे। इन्हीं के पुत्र सुशान्ति ने उत्तर पांचाल राज्य स्थापित किया। सुदास के समय ऋग्वेद में इस वंश का राज्य रावी नदी के दोनों किनारों पर लिखा है तथा यह खेतवस्त्रों से भूषित तृत्सु वंश कहा गया है। महा-भारत के समय उत्तर पांचाल की राजधानी, ऋहिछत्र में बरेली के निकट थी ऋौर द्विण की काम्पिल्य में। सुशान्ति के पौत्र ऋच <mark>उपनाम तृत्त के पुत्र भरत</mark> और भृम्यश्व हुए । भरत पौत्र सृंजय के पुत्र प्रस्तोक, च्यवन, पिजवन श्रौर सहदेव हुए। पिजवन प्रचएड यद्ध-कर्ता थे। इनके पुत्र प्रसिद्ध वैदिक नरेश राज्य वर्द्धक सुदास हुए। सहदेवात्मज सोमक के वंश में यह राज्य अन्त में चला। भ्रम्य-श्वात्मज मुद्गल त्रौर कांपिल्य हुए। मुद्गल प्रसिद्ध निषध नरेश नल के दामाद थे और स्वयं भूपाल एवं वेदर्षि भी थे। इसके आधार ऊपर श्रा चुके हैं। प्रसिद्ध वैदिक विजयी दिवादास मुद्गलात्मज वध्यूश्व के पुत्र थे। इन्हीं की बहिन वे अहल्या थीं जो गौतमात्मज श्ररद्वन्त को ब्याही गई ऋौर जिन्हें राम ने पवित्र किया। शरद्वन्त के पुत्र सत्यधृति के वंश में महाभारत काल के कृपाचार्य थे। प्रसिद्ध वैदिक ऋषि भरद्वाज ने श्रपनी ऋचात्रों में दिवोदास, प्रस्तोक, पिजवन तथा अभ्यावर्तिन चायमान से अपना दान पाना लिखा है। वायु और शनहोत्र भरद्वाज के पुत्र थे। शुनहोत्रात्मज गृत्समद प्रसिद्ध वैदिक ऋषि थे। हरिवंश में आया है कि मुद्गल, सृं तय, बृहद्षि, क्रिमिलाश्व श्रीर जयीनर का बसाया हुआ देश पांचाल था। समक पड़ता है कि मदगल, कांपिल्य, प्रस्तोक, पिजवन और सहदेव में पांचाल राज्य बँट कर बलहीन हो गया। अनन्तर राम के पिता दशरथ की सहायता से प्रसिद्ध वैदिक विजयी दिवोदास ने गिरिव्रज के युद्ध में वैजयन्त के

तिमिध्वज शम्बर को मार कर ऋपने कुल का यश बढ़ाया। इनका पिजवन पुत्र सुदास से इतना भारी मेल था कि ऋग्वेद में ये दूर के चचा के स्थान पर सुदास के पिता कहें गए हैं। ऋग्वेद में दिवादास द्वारा शम्बर का मारा जाना लिखा है, तथा रामायण में आया है कि दशस्थ ने शम्बर के मारे जाने में किसी भारी नरेश की सहायता की। उत्तर पांचाल के अन्य विवरण हरिवंश और विष्णु पुराण में हैं। अनन्तर सुदास ने दस राजाओं का पराजित करक भारी यश कमाया। इन दोनों के युद्धों के विस्तृत विवरण ऋग्वेद में हैं, श्रीर हमारे ऊपर के वैदिक अध्यायों में आ चुके हैं। काई वैदिक राजा त्रसदस्य भी सुदास से हारे थे, ऐसा ऋग्वेद ( VII १९-३ ) में आना. कोई-कोई मानते हैं, किन्तु यह बात मन्त्र से समिथित नहीं है। वहाँ इन्द्र द्वारा सुदास तथा त्रसदस्यु दोनों के। विविध समयों में सहायता मिली है। सुदास ने वशिष्ठ तत्पीत्र पराशर और सत्ययात का प्रचुर दान दिया । ये ऋषि लोग वेद में सुदास के नौकर कहे गए हैं । सुदास द्वारा ययाति वंशियों का पराजित होना ऐतरय बाह्मण में भी आया है। पहले इन्होंने संवर्ण को जीता, फिर माथुर यादव, आनवशिव, गान्धार द्रुह्यु, शूरसेन्के मस्स्य, रीवां के तुवशाराज्य, अनार्य्य विचन, वैकर्ण, भेद आदि कई नरेश मिल कर पुरुष्णो नदी पर सुदास स लड़ कर हारे। यही प्रसिद्ध दस राजात्र्यां का वैदिक युद्ध है। इसका विशेष विवरण वैदिक अध्याओं में ऊपर आ गया है। अनन्तर संवर्ण ने युद्ध में सुदास का पराजित कर दिया और कुरु संबर्णात्मज ने पौरव राज्य को बद्धमान किया। दिवादास के तीनों वशघर साधारण थे। सुदास के वंश का वर्णन नहीं है। सामक के पुत्र अर्कदन्त साधा-रण थे। इनके पीछे इस वंश में सात पीढ़ियों के नाम पुराणों में अकथित हैं, जिससे उनका साधारण या राज्यहीन होना प्रकट है। इस वंश के वर्णन वेदादि में बहुत हैं। इसलिए उनका कुछ यहाँ भी कथन योग्य है। ऋग्वेद X १०२ में आया है, कि इन्द्रसेना मुद्गलानी ने युद्ध में रथ संचालन करके अपने पति को विजयी बनाया तथा उसका खोया हुआ प्रेम प्राप्त किया। म० भा० III ५७, ४६, में कथित है कि निषधनाथ नल की पुत्री इन्द्रसेना मुद्गल को ब्याही थी।

उपर्युक्तानुसार ये मुद्गल राजा और वेदर्षि दोनों थे। म० भा० वनपर्व में नल का भारी विवरण है, जिसमें उनका भीमरथ यादव का दामाद होना लिखा है। नल दिच्या कोशल नरेश ऋतुपर्या के मित्र थे। सुदास के पितामह सृंजय की याद्व भीमसात्वन्त के पुत्र भजमान को ब्याही थीं। भीमसात्वन्त राम के समकालीन थे। इन कथनों के आधार यादवों के वर्णनों में हैं। दिवोदास के सहायक दशरथ थे ही। दिवोदास की बहिन ऋहल्या को राम ने पवित्र किया (रामायण)। ऋहल्या के पुत्र शतानन्द सीरध्वज जनक के पुरोहित थे (रामायण)। वंदर्षि भरद्वाज कहते हैं कि दिवोदास, सुदास, अभ्यावर्तिन चायमान आदि ने उनको दान दिए। इन्हीं भरद्वाज ने काशीपित प्रतद्न की सहायता की ( आधार काशी के कथन में आवेगा) तथा राम और उनके भाई भरत की पहुनाई की (रामायण)। प्रतदेन से पराजित होकर हैहय नरेश वीतिहब्य इन्हीं के साथ रह कर ऋषि हो गए । यह ध्वनि ऋग्वेद के छठवें मण्डल की भरद्वाज वाली कुछ ऋचात्रों से निकलती है। ऋग्वेद Vi २६,८, में प्रतर्दन के पुत्र चत्रश्री भी भरद्वाज के समकालीन लिखे हैं। रामायण में काशीपति प्रतर्दन राम के अभिषेक में आते हैं। प्रतर्दन के पौत्र अलर्क को अगस्त्य की स्त्री लोपामुद्रा आशीर्वाद देती हैं (वायु पुरागा ९२, ६७), तथा लंका में अपगस्य राम की शस्त्रास्त्र से सहायता करते हैं (रामायण्) । भरद्वाज, काशी राज (दृसरे) दिवोदास, नं० ३७, के भी परोहित थे (म० भा० XIII३०,१९६३)। ब्रहल्या का गौतमात्मज शरद्वन्त से विवाह हुन्ना, म० भा० I १३०, ५०७२, V १६५, ५७६८, बाय ९९, २०१,५ मत्स्य, ५०, ८, १२, ह० वं० ३२, १७८४, ८, विष्णु IV ११६, ७८। वशिष्ठ ने सदास को गद्दी पर बिठलाया (ऐतरेय ब्राह्मण, VIII ४, २१)! विशष्ठ सुदास को छोड़ कर संवर्ण के यहाँ चले गए। (पार्जिटर १९२२, पृष्ठ २३७)। त्रसदस्यु का सुदास का समकालीन होना सिद्ध नहीं है वरन केवल इतना है कि इन्द्र ने सुदास तथा त्रसद्स्यु की सह।यता की (ऋग्वेद VII १९-३), सा भी एक ही समय में होना अकथित है। दिवादास ने रावी नदी पर पुरुवों तथा इतरों को हराया। ऋग्वेद १३, ३३, १९, वैदिक अनुक्रमणिका १८६,

४९९, म० भा० ९४, ३७२५, ३९ के अनुसार किसी पांचाल नरेश ने संवर्ण के। हस्तिनापुर से निकाल दिया। यह पांचाल नरेश सुदास ही होंगे। अनन्तर संवर्ण ने अपना राज्य फिर से पाकर सब चित्रय नरेशों के। पराजित किया। इससे पांचाल सुदास के भी हारने का प्रयोजन निकलता है। मनु ४१ में आया है कि सुदास अवगुण के कारण नष्ट हुए। इससे ध्विन निकलती है कि दस राजाओं को हराने से सुदास के। गर्व विशेष हो गया और संवर्ण द्वारा उनका वध हुआ। संभदतः इस विजय में सुवर्चस विशष्ठ का भी हाथ हो। उपर्युक्त प्रमाणों से सुदास तथा दिवोदास के विवरण प्राप्त हैं तथा इनका दशरथ और राम का समकालीन होना सिद्ध है।

#### दक्षिण पांचाल का नीप वंश।

उत्तर पांचाल में कथित अजमीट के पुत्र बृहद्वसु ने दिल्लेण पांचाल राज्य स्थापित किया। इनका वंशावली वाला नं० ३२ है। इस काल से नं० ४० पृथुषेण पर्यन्त राजे त्रेतायुग में माने जा सकते हैं। इस काल तक इस वंश के कोई विशेष कथन नहीं मिलते, जिससे इसमें महत्ता का अभाव समक्ष पड़ता है। वंशावली ऊपर आ चुकी है।

#### काशी का पौरव वंश।

पौरव कुल के सम्राट्, नं० २४, भरत के पौत्र वितथ का पुत्र
सुहोत्र एक प्रसिद्ध बलवान था। उसी ने अथवा उसके पुत्र काशिक
ने काशी का पौरव राज्य स्थापित किया। इनके प्रपौत्र धन्वन्तिर
(नं० ३१) प्रसिद्ध वैद्य थे। पीछे (नं० ३४) दिवोदास, प्रथम के समय
में इस राज्य पर हैहय भद्रशेषय (नं० ३०) का खाक्रमण हुआ। दिवोदास ने पराक्रमी भद्रशेषय को करारी पराजय देकर युद्ध में उसके कई
पुत्र भी मारे, तथा बालक जान कर केवल दुर्दम को छोड़ दिया। सयाने
होकर दुर्दम ने हैहयों का खाक्रमण फिर से जीवित किया। पूर्वीय
राज्यों को जीतते हुये हैहयों ने काशी पर यह दूसरा खाक्रमण किया।
अब भीमरथ के पुत्र दिवोदास प्रथम काशी छोड़ गोमतो के निकट

कुछ पच्छिम हट कर जा बसे । हैहयों ने काशी प्राप्त की किन्तु किसी कारण से वहां चेमक राचस का राज्य हो गया, परन्तु दुर्दम् ने फिर वहां प्रभुत्व प्राप्त किया (वायु ९२,२३,८, ह० व० २९,१५४,१,८)। कुछ काल में काशी नरेश का वहां फिर से अधिकार हो गया और हैहयों ने फिर त्राक्रमण करके (नं० ३५) हर्गश्व को मारा, (नं० ३६) सुदेव को हराया और काशी लूटी। अनन्तर सौदेव दिवोदास दूसरे राजा हुए। इनका हैहयों से १०० दिनों तक युद्ध हुआ और ये (सौदेव) हार कर भरद्वात चाश्रम चले गए। इन्हीं के पुत्र प्रत**र्द**न हुए, जिनका शिच्च एवं सत्कार भरद्वाज ने किया। समय पाकर प्रसिद्ध पराक्रमी प्रतदेन ने तालजंघात्मज वीतिहोत्र उपनाम वीतिहब्य को हैहय राजधानी में घुस कर हराया। वीतिहब्य शौनक भागव ऋषि हो गए । ऋग्वेद के छठवें मंडल में इनका भरद्वाज के साथ रहना पाया जाता है । म० भा०  $\mathbf{X}^{ ext{III}}$  ३०, ५८, ९ के द्यनुसार प्रसिद्ध वेदिर्ष गृत्समद वीतिहव्य के दत्तक पुत्र थे। उनके पिता आंगिरस शुनहोत्र थे (सर्वोतुक्रमणी) । गृत्समद् श्रातिथिग्व-दिवोदास का कथन शम्बर बध में करते हैं। रामचन्द्र के राज्याराहरा में प्रतर्दन अतिथि हो कर अयोध्या गए थे (रामायण्)। एक प्रतर्दन वेद्धिं भी थे। उनकी ऋचाओं से यह नहीं प्रकट है कि वे ये ही प्रतर्दन थे या कोई श्रीर ?

प्रतर्दन के पुत्र बरस ने प्रतिष्ठानपुर के कौशाम्बी प्रान्त की भी अपने राज्य में मिला लिया। इनके पुत्र अलक ने चेमक राचस की मार कर काशी फिर से प्राप्त की। इस काल से बहुत पूर्व भी काशी में चेमक का अधिकार कहा गया है। समभ पड़ता है कि इस वंश के राजों की चेमक उपाधि होगी। अलक को अगस्त्य की पत्नी लोपामुद्रा ने आशीर्वाद दिया (वायु ९२, ६७, ६०, वं०, २९, १५९०, ३२, १७४८)। प्रतर्दन, वरस और वरस देश के कथन निम्न आधारों में भी हैं:— (विष्णु IV ८, ५,७ भागवत IX १७,६ वायु ९२,६५,७३ ब्रह्माण्ड ११,५०६०,१३,६८,७८, ह० वं० २९,१५८७,१५९०,३२,१७४१,१७५३,म० भा० XIII ३०,१९४६)। पार्जिटर का कथन है कि आलर्क का राज्य काल लम्बा था। उपर्युक्त घटनाओं से प्रकट है कि काशी का पीरवराज्य महत्तायुक्त था। इसमें धन्वन्तिर श्रेष्ठ वैद्या हुए, तथा

दिवोदास, वत्स, प्रतर्दन श्रोर श्रलक प्रसिद्ध भूपाल थे, जिन्होंने बढ़ते हुए हैहय बल की ध्वस्त किया। इस वंश के श्रागे का हाल द्वापर के विवरण में श्रावेगा (श्राधार वायु ९२, ६७, ह० वं० २९, १५९०, ३२, १७४८)।

#### कान्यकुब्ज की पौरव शाखा।

काशी के विवरण में कथित नं० २७, सुहोत्र के अन्य पुत्र वृहत् ने कान्यकुड़ (कन्नोज) में पौरव राज्य स्थापित किया । इनके पौत्र जहु (नं० ३०) बड़े प्रतापी राजा कहे गये हैं। आपको सूर्यवंशी मान्धाता, (नं०, २१) की पौत्री विवाही थी (वायु ९१,५८,९, ह वं० २७,१४२१,३)। सम्भवतः इनका स्थान अपनी वंशावली में ६,७ पीढ़ी ऊँचा हो। जहु के प्रपौत्र कुशिक, (नं० ३३) बड़े प्रसिद्ध राजा और वेदिषि थे। इन्हीं के नाम पर विश्वामित्र केशिक भी कहलाते थे। उनका विवाह पुरुकुत्स के वंश में उत्पन्न पुरुकुत्सी से हुआ था (वायु ९१,६३,६, ह० वं० २७,१४२६,६०)। पुरु कुत्सी में कुशिक से उत्पन्न पुत्र गाधि (वैदिक गाथिन) पुराणों में इन्द्र के अवतार कहे गए हैं। वेद में भी इन्द्र केशिक थे। गाधि भी राजा और वेदिष दोनों थे। गाधि की ऋचार्ये विश्वामित्र के तीसरे मण्डल में तथा कुशिक की दसवें में हैं। गाधि की पुत्री सत्यवती से भागव-वंशी श्रीवरिमज शस्त्री ऋचीक का विवाह हुआ।

गाधि के पुत्र विश्वामित्र और सत्यवती के पुत्र जमद्ग्नि समवयस्क और एक दूसरे के प्रगाढ़ मित्र, एवं वेदिष भी थे। जमद्ग्नि के पाँचवें पुत्र विख्यात शूर परशुधर राम थे। ऋषि विश्वामित्र का आदिम राज्य पद निरुक्त तथा ऐतरेय और पंचिवश ब्राह्मणों से प्रमाणित है। विश्वामित्र किसी राज काज का निर्णय करने त्रयारुण राज्य के प्रबन्धक विशष्ठ ऋषि से मिलने गए। आतिथ्य तो इनका अच्छा हुआ, किन्तु मामले पर संतोषप्रद् बात न हुई और युद्ध में देवराज विशष्ठ के म्लेच्छ सैनिकों ने कान्य-कुटज की आर्य सेना को पूर्ण पराजय दी। संख्या में म्लेच्छ आर्य सेना से सत्गुने थे। (म० भा०) में केवल एक

गाय के कारण युद्ध लिखा है, किन्तु वास्तव में किसी राजकीय प्रश्न पर समभ पड़ता है। अब विश्वामित्र राजकीय बल को तुच्छ मान कर बेटे को राज्य दे, स्वयं तपस्या करने चले गए। यह समय द्वादश वार्षिक अकाल का था। जिस राज्य के प्रबन्धक बन कर देवराज वशिष्ठ ने विश्वामित्र को हराया था, उसका वास्तविक स्वामी सत्य-व्रत त्रिशंकु इनके द्वारा अपने अधिकारों से च्युत एवं निर्वासित होकर जंगलों में मृगया से समय काटता था। उसने तपस्या के समय शिकार द्वारा विश्वामित्र के वंश का जंगल में पालन किया। ये दोनों पहले से भी वशिष्ठ के शत्रु थे। अतएव विश्वामित्र ने स्वप्रभाव से उसे राज्य पर प्रतिष्ठित करके स्वयं पुरोहित का उच्च पद लिया और देव-राज वशिष्ठ अधिकारच्युत हो गए (वायू ८८,७८,११६, ह० वं० १२, ७१७ से ३, १३, ७५३ तक, विष्णु  ${
m IV}$  ३,१३,४, भागवत  ${
m IX}$  ७,५,६ म० भा०  ${
m XIII}$  १३७,६२५७) । उन्होंने विश्वामित्र को ब्रह्म ऋषि मानने से इन्कार किया, किन्तु फिर भी इनके द्वारा त्रिशंकु का यज्ञ सफल हुआ। अनन्तर उसके पुत्र हरिश्चन्द्र के समय में विशिष्ठ ने फिर इनके प्रतिकृत ब्रह्मिषपन का बखेड़ा उठाया और इस बार पराजित होकर उन्हें पुष्कर पर तप करने जाना पड़ा। जान पड़ता है कि हरिश्चन्द्र ने विश्वामित्र के प्रतिकूल निर्णय किया होगा, जिससे वे पराजित हुये होंगे। इधर देवराज वशिष्ठ हरिश्चन्द्र के पुरोहित हो गए। अनन्तर शुनःशेप वाली नरबलि के सम्बन्ध में विश्वामित्र का प्रताप फिर बढ़ा ऋौर वशिष्ठ वहां से हट कर उत्तर पांचाल नरेश सुदास के पुरोहित हुए । उनका हरिश्चन्द्र के यहाँ से हटना क्यों हुआ्चा, सो कथित नहीं है । या तो वह राज्य ही निर्बल हो गया होगा, या नरविल की तत्परता के कारण विशष्ठ का अपयश हआ होगा, जिससे उन्हें वहाँ से फिर हटना पड़ा। श्चनन्तर सुदास के यहाँ भी पहुँच कर विश्वामित्र ने वशिष्ठ को वहाँ से हटाया । वशिष्ठ की शत्रता सदास से क्यों हुई सो ऋज्ञात है, किन्तु हुई **ऋवश्य । इनका तपस्वी पुत्र शक्ति वहाँ** मारा गया, विश्वामित्र पुरोहित बने ऋौर सुवर्चस वशिष्ठ पौरव नरेश संवर्ण के पुरोहित हुए। सम्भव है कि हरिश्चन्द्र के पुरोहित देवराज वशिष्ठ संवर्ण के

पुरोहित सुवर्चस विशिष्ठ से पृथक हों। वास्तव में समभ पड़ता है कि सुवर्चस देवराज ही की उपाधि मात्र थी। यही विचार पार्जिटर का भी है।

किन्हीं कारणों से सुदास ने संवर्ण का राज्य छोन लिया और विशष्ठ दिच्चि कोशल नरेश कल्माषपाद के पुरोहित बने । वहाँ राचसों का प्रवेश समभ कर विश्वामित्र ने राजा द्वारा विशष्ट के शेष पुत्र भी मरवा डाले, केवल पौत्र पराशर बच गया। श्रव वशिष्ठ राजा दशरथ के यहाँ जमे । उधर संवर्ण ने सुदास की पराजित कर दिया । अनन्तर विश्वामित्र दशरथ के यहाँ यज्ञ रच्नागार्थ राम को माँगने आये। इस बार पुरानी शत्रुता भुला कर वशिष्ठ ने इनका समर्थन किया। या तो इन दोनों की शत्रुता पहले ही कभी मिट चुकी थी, या वशिष्ठ ने भलाई करके इस प्राचीन शत्रु को सीधा करना चाहा। जो हो इस काल से इन दोनों की प्राचीन शत्रुता मिट कर मित्रभाव स्थापित हुआ। ये दोनों ऋषि प्राय: सवा-सवा सौ वर्ष तक जिये होंगे। राम के पीछे यही ऋथवा दूसरे वशिष्ठ सगर के भी पुरोहित हुए। ऋवस्था के विचार से यही वशिष्ठ सगर के यहाँ भी हो सकते थे। मेल हो जाने से वहाँ उनसे विश्वामित्र ने कोई विरोध नहीं किया। ऐतरेय ब्राह्मण में नरविल के प्रयत्न सम्बन्धी यज्ञ में विश्वामित्र, जमद्गिन श्रीर विशष्ठ का होना लिखा है। ऋग्वेद में शुनः शेप की ऋचात्रों में उनका यज्ञ में बाँधा जाना ऋाया है। वैदिक साहित्य में शुनः शेप ही के मामा तथा दत्तक पिता विश्वामित्र हैं। त्रिशंकु स्त्रौर हरिश्चन्द्र के यहाँ पौराणिक साची से कान्यकुटन नरेश ऋषि विश्वामित्र थे। यह साची ऊपर आ चुकी है। ऐतरेय ब्राह्मण तथा ऋग्वेद दोनों में विश्वामित्र जमद्गिन के मित्र तथा वशिष्ठ के शत्रु हैं। अतएव त्रिशंकु श्रीर सुदास के यहाँ वही विश्वामित्र और वशिष्ठ थे। यही सुदास का समय कल्माषपाद, संवर्ण, रामचन्द्र श्रीर सगर का बहुत थोड़े श्रन्तर के साथ था। ऋतएव इन सब के यहाँ वाले वशिष्ठ और विश्वामित्र वहीं व्यक्ति माने जा सकते हैं। केवल शकुन्तला के पिता समय के विचार से ऋत्य व्यक्ति थे।

विश्वामित्र के ब्राह्मण वंशधरों का विवरण ऊपर वंशवृत्त में आ-

चुका है। इनके भागिनेय के पुत्र परशुधर ने शायद कान्यकुड और सौर राज्यों की सहायता से हैहयार्जन का युद्ध में बध किया था। इसी अथवा अन्य कारणों से हैहय तालजंघ ने अपने उत्तर के आक्रमण में विश्वामित्र के ज्ञिय पुत्र लौहि को राज्यच्युत कर दिया। इसके पीछे इनका ज्ञियवंश बेपता हो गया। इसी स्थान पर पौरवों के राज्यवंशों का पौराणिक विवरण समाप्त होता है।

इस वंश के विषय में पुराणेतर प्रन्थों में क्या कथित है, इसका भी कुछ दिग्दर्शन कराना उचित है। मंजु श्री मूल कल्प आठवीं शताब्दी का एक साधार बौद्ध प्रंथ है, जिसमें नहुष और पार्थिव नामक प्राचीन राजाओं के नाम लिखे हैं। वैदिक साहित्य में निम्न पारव नाम हैं:—

परुच्छेप (दिवादास वंशी) विश्वामित्र (तृतीय मण्डल इनका है), गाथिन, देवश्रवस, शुनःशेप, देवश्रव, ऋषभ, उत्कील, कठ, प्रजापित, मधुच्छन्दस (विश्वामित्र के मण्डल वाले गाथिन उनके पिता हैं, कुशिक पितामह तथा शेष लाग उनके वंशधर) पुरु, सम्वर्ण, नीपातिथि, आयु, ययाति, नहुष, प्रतद्न, वृहद्रथ, पुरुवस, उर्वशी, कुशिक (वेदिष तथा विश्वामित्र के पितामह), जमदिन, परशुराम, सुकीर्ति, सुदास और खाण्डवदाह से उबारे हुए चार ऋषि (जिरतर, द्राण, सारीस्रक, स्तम्ब मित्र)। चन्द्रवंशी इतर वेदिषयों के नाम आगे के अध्याय में आवेंगे।

पुरु त्वस ऐल, ऋग्वेद X ९५, शतपथ ब्रा०  $X^I$  ५,१,१। ब्रायु, ऋग्वेद I ५३,४०, II १४,७, ययाति नाहुष्य, ऋग्वेद I ३१,X६३,१,। पुरु ऋग्वेद VII ८,४,१८,१३। भरत दौष्यिन्त सौंद्युम्न, शतपथ ब्रा० XIII ५,४, ११,१२। ब्राजमीद, ऋग्वेद  $I^V$  ४४,६, ऋज, ऋग्वेद VII ६८,१५। कुरु ऋग्वेद X ३३, ब्राह्मण अन्थों से बहुत,। उन्हें अवस, जैमिनीय उपनिषतू ब्रा० III २९,१,१३।

पुरुष्वस ऐल के पिता बुध राजा थे, जो बाह लीक या बैक्ट्रिया से आये थे, रामायण VII १०३,२१,२२। पपञ्च सुद्नी के अनुसार ऐल लोग उत्तर बुरु से आये हैं। पांचाल देश वर्तमान बरेली, बदायूं, कर्रु खाबाद जिलों तथा अन्य स्थानों पर विस्तृत था। प्राचीन राज काम्पिल्य या कम्पिल बदायूँ क्रु खाबाद के बीच गङ्गा तट पर्थी। शतपथ ब्राह्मण XIII 4,४,७, में परिचक या परिचका महाभारत का एक चका है। पांचाल के पांच वंश कृति, तुर्वश, केशिन, स्रंजंय, और सोमक थे। कृतियों का कथन ऋग्वेद में है। शतपथ ब्राह्मण में ये पांचाल कहे गए हैं।

मंदि प्रकार से पांचाल रहेलखरड तथा मध्य द्वाबा का भाग था,। उत्तरी ख्रीर द्तिए। पांचाल गङ्गा के ख्रारपार थे। उत्तर पांचाल की राजधानी ऋहिच्छत्र या छत्रवती (राम नगर जिला बरेली) थी। द्विए। पांचाल गङ्गा से चम्बल तक था, म० भा॰ १३८,७३,७४। महाभारत ख्रीर जातकों से प्रकट है कि उत्तर पांचाल कभी कुरुबों का रहा, ख्रीर कभी द्विए। पांचालों का।

Ancient Indian historical tradition

में आया है कि मरुत्त के पीछे तुर्बश की शाखा पौरवों में मिल गई। यही बात मरुत्त द्वाग दुष्यन्त के गांद लिए जाने से पुराणों से भी प्रकट है। महाभारत में उत्तमीजस तथा सृंजय दोनों पांचाल थे। धृष्टसुम्न सोमकों में मुख्य थे (म० भा० आदि पर्व १४,३३)। दिवो-दास, सुदास और दुपद पांचाल थे। उत्तर पांचाल द्रोण के मिला।

चेदि बुरेलखण्ड तथा निकट का देश था। कभी नर्भदा तक भी फैलता था। राजधानी सुक्तिमती थी। कशु चैद्य ऋग्वेद VIII ५,३७,३९ का कथन दान स्तुति में है। चेतिय जातक यो राजवंश देता है:—१ महा सम्मत—रोज — वरराज—कल्याण ५ — वर कल्याण — उपोश्य — मान्धाता—वरमान्धाता — चर—१०, उपचर या अपचर। शायद महाभारतक पौरव चेदिराज उपरिचरवसु यही हों। जातक तथा महाभारत इन दोनों के पांच-पांच पुत्र बतलाते हें। जातक ४८ कहता है कि काशी से चेदि के मार्ग में डाकू लगते थे।

ऊपर हम पौरव वंश में हस्तिनापुर वालों से इतर विदर्भ के द्विमीढों. उत्तर पांचालों, दिल्ला पांचालों, काशी वालों श्रीर कान्य-कुड जों कं इतिहास लिख आये हैं। इन वंशों में ययाति, दुष्यंत, भरत, सहोत्र, हस्तिन, अजमीढ़, सवर्ण, कुरु, द्विमीढ़, मुद्गल, दिवादास, सुदास, बृहद्वसु, धन्वन्तरि, प्रतर्दन, वस्स, जह्नु श्रीर विश्वामित्र प्रधान पुरुष थे। ययाति मनु से छठी पीढ़ी में थे। इनसे २३ वीं पीढ़ी वाले दुष्यन्त के बीच में पौरव कुल में कोई मुख्यता न थी। इसी भांति सुर्य्य वंश में भी नं० ४ पुरंजय के पीछे तथा मान्धात नं० २१ के पहले जो १६ राजे थे, इनमें विशेष मुख्यता न थी। अत-एव प्रकट है कि पूरंजय और ययाति इन दोनों के पीछे सूर्य और पौरव दोनों वंशों में प्राय: तीन सौ वर्षों तक विशेषता न थी। इसके पीछे दोनों वंशों में मुख्यताका फिर प्रारम्भ हुद्या। दोनों वंशों में वेदर्षि राजे थे, किन्तु वेदों का गायन विशेषतया पौरव राज्य में हुआ । इसी कुल में वेदर्षि भी ऋधिक थे। इन्हीं कारणों से वेद में सूर्य विशियों कं सामने चन्द्रवंशियों का बहुत श्रधिक कथन है। श्रनायों का आयो से अचितम महायुद्ध राजा वर्चिन की अध्यत्तता में उत्तर पांचाल नरेश सदास से हुआ। उस काल यह राज्य रावी नदी तक फैला था। उस युद्ध में कई खार्य राजाओं ने भी वर्चिन का साथ दिया, किन्तु अनार्यदत्त ने करारी पराजय खाई श्रीर वर्चिन के एक लाख से ऊपर सैनिक मारे गये। इसके पीछे अनार्यों का आर्थी से प्राचीन काल में कोई भारी युद्ध न हुआ और अनार्य दब गए। उस काल रावण (लंका वाला), तिसिध्वज शम्बर, बर्चिन इसौर भेद प्रधान अपनार्य नरेश थे। तिमिध्वज की राजधानी वैजयन्त थी। उसकी स्त्री रावण की स्त्री मन्दोदरी की बहिन थी। अप्रतिथि रूप में वैजयन्त जाकर रावणा ने एक बार इन्द्रिय लो-लपता के कारण शंबर की रानी मायावती से व्यभिचार करना चाहा। यह जान कर शम्बर ने उसे वहीं क़ैद कर दिया और मन्दोदरी तथा मायावती के पिता मयदानव के कहने से कठिनता से छोड़ा (शिवपुरास्)। इससे इन दोनों में मन मैली होगई श्रीर जब पांचालपति दिवोदास तथा श्रयोध्या नरेश दशरथ ने शम्बर से युद्ध किया, तब उसके नष्ट हो जाने तक भी रावण ने उसकी सहायता न की। फल यह हुआ कि

समय पर दशरथात्मज राम ने रावण का भी सत्यानाश कर डाला। यदि दोनों रावण और शम्बर मिल कर लड़ते, तो शायद दोनों के दोनों बचे रहते। इधर दिवोदास के उत्तराधिकारी सुदास ने वर्चिन को नष्ट किया तथा भेद उनका प्रजा होगया। इस प्रकार राचसों और दानवों का बल उस काल चूर्ण हुआ।

# बारहवां ऋध्याय

मनु-रामचन्द्र काल, त्रेतायुग प्रत्यः १६०० से १२५० बी० सी० तक ।

चन्द्रवंश की इतर शाखायें तथा सम्मिलित विवरण । यदुवंश—वैदर्भ, श्रौर माथुर शाखायें ।

पौरवों के पूर्व पुरुष ययाति के बड़े पुत्र शुक्राचार्य के दौहित्र यदु ही थे, किन्तु अ। ज्ञालंघन के कारण चारों जेव्ठ बन्धु अधिकारच्युत हुए तथा पंचम पुरु सम्राट बने । तो भी ययाति द्वारा जीता हुवा चम्बल बेतवै स्रौर केन वाला देश यदुको मिला। इनके दो पुत्र थे स्रर्थात् कोष्टु श्रीर सहस्रजित। पहले से मुख्य यादव वंश चला, श्रीर दूसरे से **है**ह्य**वं**श । यदु वाले देश के उत्तरी भाग में सहस्रजित स्थापित हुये श्रौर दिचिगी में क्रोब्टु या क्रोब्टा। ऋग्वेद में यदु के विषय में भले और बुरे दोनों प्रकार के कथन हैं। हि विंश में जो इनका आपनर्त देश में गोद जाना लिखा है वह किसी अन्य यदु से सम्बद्ध है, क्योंकि वह गोद लेने वाला हर्यश्व यदुवंशी ३९ वें नरेश मधु का दामाद था। ऋग्वेद में एक स्थान पर यदुवंशियों के यज्ञादि न करने के कथन हैं तथा श्रन्यत्र इनके दान की प्रशंसा है। पुराणों में भी इस कुल की प्रशंसा होते हुए यह भी लिखा है कि ये नरेश दुराचारी थे तथा इनके कारण श्रन्य चित्रयों में भी दुराचार फैला। सूर्य श्रीर पौरव वंशों की भाँति यदु पुत्रों के पीछे इस शाखा में भी (नं०२०) शशिविन्दु के पूर्व कोई विशेष महत्ता न आई और वंशावली में नरेशों के नाम ही नाम हैं। शशिविन्दु प्रसिद्ध यज्ञकर्ता और सम्नाट्थे। इन्होंने पौरवों की राज्यच्युत किया, किन्तु इनके पीछे यदु वंश कुछ पीढ़ियों तक फिर निर्वेत हो गया। शशिविन्दु का वर्णन वायु ९५, १९, मतस्य ४४, १८, विद्याIV १२, १, अग्नि २७४,१३, भागवत IX २३, ३२ में आया है।

इनके पौत्र (नं०२२) परावृत के दो पुत्र विदिशा में स्थापित हुए। इनके मुख्य पुत्र ज्यामघ द्विण जाकर मृत्तिकावती, ऋत्तपर्वत त्रादि में राज्य करने लगे। समक्त पड़ता है कि कारणवंश ज्यामघ का पैत्रिक राज्य शायद हैहयों के फैलने से छूट गया। इनके पुत्र विदर्भ ने इसी नाम का प्रान्त जीत कर वहाँ मुख्य स्थान बनाया । इस राज्य की विदर्भ द्यौर कुंडिन राजधानियाँ थीं, ( म० भा० ३१, २७७२, V १५७, ५३६, ३, ह, वं, ११७, ६५८८, ६६०६, १०४, ५८०४, १०६, ५८५५, ११८, ६६६२, ६६९३)। नं २२४ विदर्भ से नं ३३ विक्रति तक कोई विशेष घटना नहीं मिलती है। (नं० ३५) भोमरथ निषय-नाथ नज के श्वसुर एवं दमयन्ती के पिता थे ( म० भा० वन पर्व )। नल दमयन्ती पर अच्छे-अच्छे प्रन्थ लिखे गए हैं. जो कई यारोपियन भाषात्रों तक में अनुवादित हो चुके हैं। भीम वैदर्भ का कथन ऐतरेय बाह्ममण VII ३४, में है। इनके पीछे (३९) मधु को हम आनर्त और मथुरा का स्वामी पाते हैं। ये आनर्त राज्य अपने जामाता हर्यश्य को देते हैं ऋौर मथुरा बेटे लवग को; ऐसा हरिवंश में लिखा है। इनके प्रपौत्र सत्वन्त का पुत्र न० ४३, भीम सात्वत था। इसके या सत्वन्त के समय में राम के भाई शत्रुघ्न ने मधुरा छीन कर वहां राज्य जमाया किन्तु राम श्रीर शत्रुघ्न के पीछे भीम सात्वत ने मथुरा (मधुपुरी) फिर से प्राप्त की। सम्भवत: यह पुरी उपर्युक्त मधु की बसाई हुई थी । जान पड़ता है कि मथुरा खोने के पीछे यदुवंश उसी के निकट कहीं कालचेप करता रहा होगा। समभ पड़ता है कि विदर्भ में इस वश की एक शाखा स्थापित रही होगी जिसके प्रतिनिधि श्रीकृष्ण के समय में भोष्मक श्रीर रुक्मी थे, तथा उस वंश की एक शास्त्र मथुग श्रीर श्रानर्त की श्रिधिकारिणी हो गई होगी। यही शाखा मध्यदेश में आ जाने से वंशावितयों में मुख्य समभी गई तथा विदर्भ की मुख्य शाखा अमुख्य हो गई। यह भी सम्भव है कि (नं० ३१) द्विमीढ़ ने जब विद्र्भ में पौरव राज्य भी स्थापित किया. तब विदर्भ के तत्कालीन वशधरों का प्रभाव कुछ कम हो गया हो।

विदर्भ नं० २४ के कथभीम और कथ कैशिल नामक दो पुत्र थे।

कथभीम के वंश का ऊपर वर्णन हो चुका है। उधर कथ कैशिक के वंशधरों में चिदि, वीरवाह और सुवाह के नाम लिखे हैं। ये सुवाह राजा नल की रानी के मौसिया थे (म० भा०)। नल का नं० ३५ बैठता है, सो सुवाह का ३४ होना चाहिए। फिर भी वंशावली में वह नं० २८ है। इससे जान पड़ता है कि इस वंश के केवल मुख्य नाम तिखे हैं। सम्भवतः क्रथमीम की शाखा मथुरा चली ऋाई हो ऋौर कांथ कैशिक की विदर्भ में रह गई हा तथा उसी वंश में उपर्यक्त भीष्मक (श्रीकृष्ण के ससुर) हों। माथुर तथा अन्य हैहएतर यादवों का वर्णन द्वापर युग में होगा। ऊपर के विवरण से प्रकट है कि युद् वंश की यह शाखा पहले अपने पैत्रिक देश में रही। फिर ज्यामघ के काल मृत्तिकावती में आकर विदर्भ के आधिपत्य से विदर्भ स्थापित हुई और इन्हीं के पीछे देश पड़ा। अनन्तर कुछ काल में एक शाखा वहीं रह गई तथा वहां द्विमीद का पौरव राज्य भी जमा (पार्जिटर) स्त्रौर दूसरी यादव शाखा मथुरा चली त्राई। इस शाखा का त्रानर्त प्रान्त वाला त्र्राधिकार प्रसम्रतापूर्विक सूर्य्य वंशियों में चला गया। जिस काल हैहयों का श्रिधिकार सगर के प्रभाव से गिरा और उनका वैदर्भों से वैवाहिक संबंध हुआ, तब से इन्हीं वैदर्भों ने उत्तर की स्त्रोर बढकर कुछ हैहय राज्य पर भी ऋधिकार कर लिया। यह भूभाग शायद इन लोगों के पूर्व पुरुषों का वह देश होगा जो हैहियों ने इन से छीना होगा। पार्जिटर का विचार है कि वैदर्भ चिदि ने यमना तट का चेदि राज्य चलाया। बास्तव में वह चेदि राज्य पीरव वंशी सुधन्वन या सुहोत्र का कमाया था तथा सहोत्र के प्रपौत्र पौरव चिद्दि के कारण चैदि कहाया। यादव चिदि का उस राज्य से सम्बन्ध नहीं समभ पड़ता। पार्जिटर का यह भी कथन है कि विदर्भ के तीसरे पुत्र लोमपाद ने भी एक अज्ञात राज्य जमाया। वह कहते हैं कि कुछ कैशिक कंथों के साथ विदर्भ में भी रहे। वास्तव में कथ कैशिक राज्य विदर्भ ही में समफ पड़ता है और चेदि में पौरव राज्य था। श्रीकृष्ण एक कथ कैशिक के विदर्भ ही में ऋतिथि हुये थे ( उनका विवरण ऋागे आवेगा )।

## यादवों की हैहय शाखा!

उपर्यक्त यद नं ० ७ की चौथी पीढ़ी पर हैयय का नाम लिखा है, किन्तु इस वंश की प्राय: १६ पुश्तें पौराणिक वंशाविलयों से छूट गई हैं। ऐसा निष्कर्ष पौराणिक विवरणों की समकालीनतायें मिलाने से निकलता है। इस प्रकार हैहय का नम्बर २५ वां पड़ता है। उनके समय इस वंश की इतनी उन्नति हुई कि यादव छोड़ कर ये लोग हैहय कहलाने लगे। समभ पड़ता है कि हैंहय से ही हार कर ज्यामघ यादव नं० २३. ने अपना पैत्रिक शान्त छोड़ कर मृत्तिकावती में, विद्र्भ के निकट, शरण ली और तब उन के पत्र विदर्भ ने अपने नाम पर प्रान्त स्थापित किया. जिसे अब बरार (विदर्भ) कहते हैं। उधर यादवों का पैत्रिक देश हैहय को मिल गया जिससे इनका प्रभाव ऋौर भी बढा। इनके प्रपौत्र साहंज (नं० २८) ने साहंजनी पुरी बसाई तथा इनके पुत्र महिष्मान ने माहिष्मती। सूर्यवंशी मुचकुन्द ने भी एक माहिष्मती बसाई थी। सम्भवतः दोनों एक ही थीं। हैहय के पीछे किसी समय सूर्यवंशी शार्यात चत्रिय भी आनर्त खोकर हैहयों में आ मिले, जिससे दोनों का प्रभाव बढ़ा। महिष्मानात्मज नं० ३०, भद्रशेष्य नं पूर्वी राज्यों को जीतते हुए काशी पर भी आक्रमण किया। काशी नरेश नं० ३४ दिवो-दास ( प्रथम ) ने भद्रशेएय के कई पुत्रों को मारा । सम्भवतः भद्रशेण्य भी इसी युद्ध में काम अ।ये। काशी राज्य ने इनके एक मात्र पुत्र दुर्दम को बालक समभ कर छोड़ दिया। अनन्तर कुछ दिनों में बल बढा कर दुईम ने फिर काशी पर आक्रमण किया, और काशी नरेश, पहले -दिवोदास (नं॰ ३४) को हराया । वे काशी छोड़ कर पच्छिम की स्रोर भागे। यहाँ उन्होंने गोमती के तट पर राजधानी बनाई। उधर काशी को लट कर दुर्दम तो चल दिए श्रीर वहां चेमक राचस का अधिकार होगया। कुछ दिनों में उसे भी हरा कर दुर्दम ने काशी हैहय राज्य में मिला ली। इन कथनों के आधार ऊपर काशी के राज्य-कथनों में श्रागये हैं जहां यह कथा भी कथित है। शायद भद्रशेण्य के समय आक्रमणों के कारण हैहयों को धन की बहुत आवश्यकता हुई। किसी हैहय नरेश ने अपने अथच पूर्व पुरुषों द्वारा सम्मानित उस भार्गव

वंश से धन माँगा, जो शार्यातों का पुराना पुरोहित था और नर्मदा के दिचिए। रहता था, अथच शार्यातों के सम्बन्ध से हैहयों द्वारा भी पृजित था। उन्होंने धनाभाव बतलाया किन्तु खोदाई होने से उनके पास प्रचुर द्रव्य निकला। तब क्रोध करके हैि हयों ने गर्भ तक फाड़-फाड़ कर उस वश का नाश किया, केवल श्रीवे नामक एक बचा किसी प्रकार बच गया। अनन्तर संयाने होने पर श्रीर्व नर्मदा को छोड़कर मध्यभागत में रहने लगे। इनके पुत्र ऋचीक प्रकट कारणों से शस्त्री हए। ऋचीक का विवाह कान्यकुढऩ नरेश गाधि (वैदिक गाथिन) की -पुत्री सत्यवती से हुआ, जिससे जमदिम का जन्म हुआ। उधर प्राय: उसी समय गाधि पुत्र विश्वामित्र उत्पन्न हुए। जमद्ग्नि के रेग्राका में पांच पुत्र हुए, जिनमें सब से छोटे परशुराम थे । रेग्रुका सूर्यवंशी किसी प्रसेनजित की पुत्री थी। अतएव कान्यकुठन तथा सूर्यवंशों की जमद्गि से सहानुभूति थी। उधर हैह्य नरेश दुर्दम का पौत्र कृतवीर्य प्रतापी राजा हुआ (महाभारत)। हैहयों का वर्णन निम्न अन्य पुराणों में भी है- ब्रह्माएड, वायु, ब्रह्म, हरिवंश, मत्स्य, पद्म लिंग, कूर्म, विष्णु, श्राग्न, गरुड़, श्रीर भागवत् । वीतिहोत्र, श्रवन्ति, भोज, शायीत श्रीर तिएडकेर नामक इनको पांच शाखायें आगे चलकर हुई।

शान्ति पर्व में यह लिखा है कि भाग्वां द्वारा जब हैहयों का पराभव हुआ, तब वैश्य और शूद्र ब्राह्मणों तक पर अत्याचार करने लगे जिस पर इन्हों (भाग्वों) ने फिर हैहयों को राजा बना कर उनका दमन कराया। इससे जान पड़ता है कि पहले भाग्वों ने इनसे मिल कर हैहयों को पछाड़ा, और जब अपने पुरुषार्थ से मदान्मत्त होकर ये अनीति करने लगे, तब हैहयों के द्वारा भाग्वों ने उनका दमन कराया। पंडित लोग यह भी कहते हैं कि हैहयों के विरोध में कान्यकुढ जों तथा सर्यवंशियों ने भी भाग्वों की सहायता की होगी।

हैहयार्जुन को जमदिम की स्त्री रेग्नुका की बहिन ब्याही थी। कई साबारण कारणों से इन सादुओं में मन मैली होगई, श्रीर श्रर्जुन ने जमदिग्न के आश्रम पर आक्रमण किया। इस पर पिता की आज्ञा मान कर राम ने विद्रोही प्रजा के नेता बन कर युद्ध में अपने मौसिया एवं प्रसिद्ध सम्राट् श्रर्जुन का अपने हाथ से बध किया। श्रनम्तर

अर्जुनात्मजों ने राम की अनुपिश्यित में निरह्म जमदिग्न को मार डाला । कहते हैं कि इस पर क्राध करके राम ने २१ बार भारत में सभी युद्धोत्साही चत्रियों का बध किया। यह कथन पुरागों में कथित है किन्तु तरकालीन राजमंडल की स्थिति के देखने से अनैतिहासिक समभ पड़ता है। स्वयं राम की माता तथा पितामही चत्रियात्मजा थीं। एक चित्रय वंश के कारण वे सारे चित्रय वंशां पर क्रांध कर भी नहीं सकते थे। जान पड़ता है कि उन्होंने ऋर्जून के दाषी पूत्रों का बध किया होगा। परशुपर राजा होना तो चाहते न थे, सो विजय प्राप्त करके पहले तो आप कुछ दिन कोंकण में बसे और फिर पर्वी घाट के महेन्द्र पर्वत पर रहने लगे। विचार किया जाता है कि उनके प्रतोत्साहन से द्त्तिए। में ब्राह्मणों की बस्ती बहुत स्थापित हुई। पीछे रामचन्द्र के समकालीन अगसय ने भी उधर बहु-संख्या में ब्राह्मण जनता बढ़ाई। मध्यदेश में परशुधर के भाई चारे में पीछे अगिन श्रीव महत्ता युक्त हुए। इन्हीं की सहायता से सगर का प्रताप बढ़ा। हैहयों के विषय में कुछ और आधारों का कथन करके हम कथा के डार को आगे चलावेंगे। इनके तथा भार्गव ब्राह्मणां के कथन पुराणों में बहुतायत से हैं। सहस्रा-जुन का कर्काटक नागों से माहिष्मती लेना (म० भा० VIII ४४,-२०६६, III ६६, २६११ VIII ३४, १४८३, ह० व० १६८, ९५०२. पद्म VI २४२,२) में लिखित है। कर्केटिक नागराज था। अर्जुन का नर्मदा से हिमालय तक जीतना (म० भा० III ११६, ११०८९, ११७,-१०२०९ ) तथा हैहयों का शकों, यवनों, काम्बजों, पारदों ऋौर पल्लवों की सहायता से मध्य देश जीतना ( वाय ८८, १२२,४३ ब्रह्माण्ड III ६३.१२०.४१ VIII २९, ५१, हु० वं० १३,७६०, विष्णु IV ३, १५,७२) में कथित हैं।

इसी स्थान पर वीतिहब्यादि हैह्य तथा भार्गवों के सम्बन्ध में भी श्राधार लिख दिए जाते हैं जिसमें श्रागे के कथनों में स्थान स्थान पर विवरण छोड़ कर वे न लिखने पड़ें।

काशी की शाखा वाले प्रतर्दन ने हैहय राजधानी जीतकर वीतिहरुय (तालजंघ हैहय के पुत्र) को हराया। वीतिहरुय शौनक भागेव ऋषि होगए। इन्होंने आंगिरस शुनहोत्र के पुत्र गृत्समद वेदर्षि को गोद

₹•

लिया। यही गृत्समद शंबर वध में अतिथिग्त्र दिवोदास का कथन करते हैं। वीतिह्व्य भरद्वाज ऋषि के साथ भी रहे। गृत्समद का दूसरा ऋग्वेद वाला मंडल है, और भरद्वाज का छठवां। इस छठे मण्डल में वीतिह्व्य का कथन ऋषि की भांत है। वीतिह्व्य वीतिहोत्र भी कहलाते थे (म० भा० XIII ३०,५८,९,३०,१९८३, ९६, सर्वातु-क्रमणी) वीतिह्व्य को महाभारत के अनुसार एक भागित ऋषि ने बचाया। इसी से ये भागित ऋषि बने। म्लेच्झों की सहायता से वीतिह्व्य के पिता तालजंघ हैह्य ने राजा बाहु को पराजित किया था। अनन्तर बाहु के पुत्र सगर ने हैह्यों का बल नष्ट किया। (आधार वायु ८८, १२१, ४३, ह० वं०, ६३, ७६० से १४, ७८४ तक, विद्णु 1४३, १५, २१ महाभारत में कई जगह।)

#### भार्गवों के विषय में आधार।

ऊपर कहे हुए हैहयों के पौराणिक विवरणों में भागवों का भी हाल मिलेगा। सगर की पालना अग्नि और्व ने की (वायु ८८, १३७, मत्स्य १२, ४०, ३)।

पुराणों में कहीं-कहीं कृतवीर्य का भागवों को अमीर करना लिखा है और फिर उनके पीछे हैहयों द्वारा भागव संहार कथित है। इसी संहार से श्रीर्व का बचना तथा उनके प्रपोत्र परशुराम का कार्तवीर्य अर्जुन को मारना लिखा है। इससे जान पड़ता है कि भागव संहार कातवीर्य के पहले हुआ होगा। सम्भव है कि कार्तवीर्य ने भागवों का मान किया हो, किन्तु यह संहार के पीछे की बात थी।

ऋचीक ऋौवे घनुर्धर एवं शास्त्री थे ( म० भा० XIII ५६, २९१०. XII २३४. ८६०७, रामायणां ५५, २२, २ )।

जमदिन की भी शास्त्रों तथा धनुष विद्या में शिक्षा हुई, किन्तु इन्होंने शान्त स्वभाव के कारण युद्ध छोड़ दिया। यह गङ्गाजी के किनारे रहते थे, (म० भा० II ११५, ११०६९-७०, XIII ५६, २९१०, १२, III ११६, ११०७१, XII ४९, १७४४, रामायण I ७५, २२, ३, पद्म VI २६८, २१)। अग्नि श्रौर्व ने सगर की सहायता की (मत्स्य १२, ४०, पद्म V ८, १४४), जामदिग्न राम ने हैहया जुन को मारा,

उसके पुत्रों का भी ध्वंस किया तथा २१ बार पृथ्वी निछत्र की। अब हैहयों का इतिहास फिर से उठाया जाता है।

श्रज्ञन के पीछे तत्पन्न जयध्वज राजा हुये। शर् श्रीर शरसेन इनके भाई थे। जयध्वज का कोई प्रभाव न बढ़ा, किन्तु इनके पराक्रमी पुत्र तालजंघ (राजा नं० ३६) ने फिर हैहय बल को बढ़ाया। शार्यात इनमें मिल ही चुके थे. अब आवन्ति, तुरिडकेर और भोज भी मिल गये। हैहयों की एक शाखा तालजंघात्मज के नाम पर वीतिहोत्र भी कहलाती थी। तालजंघ ने विश्वामित्र को म्लेच्छों द्वारा हरानेवाली वशिष्ठ की युक्ति को ठीक समभ स्वरेशाभिमान छोड़ कर म्लेच्छों से भी सहायता ली। इधर प्रजा का विद्रोह भागवीं से मेल हो जाने से टूट ही चुका था, सो पराक्रभी भूपाल तालजंघ ने हैहय राज्य के बढ़ाने में मन लगाया। ये पुराणों में युःद्वाहु (बड़ी भुजावाला) कहे गए हैं। इनका राज्य आपनर्त (कैम्बेकी खाड़ी के निकट) से बनारस तक फैला। इनके अधक्रमणों से पराजित हो कर सूर्यवशी राजा वाहू उपयुक्त अग्नि श्रीर्थ ऋषि के आश्रम में गए, तथा काशी नरेश दूसरे दिवोदास (नं०३०) भरद्वाजाश्रम में जा छिपे। विश्वामित्र फेपुत्र लोहि का कान्यकुरुन राज्य नष्ट हुआ और केवल अयोध्या का सूर्यवंशी राज्य इस त्र्यार बच रहा । पौरवाँ, पांचालों त्रादि से हैहयों का बिगाड़ न हुआ। जान पड़ता है कि पग्छुबर के नाना प्रसेनजित सगर के पूर्व पुरुषों में कोई थे त्रोर इस वश ने तथा कान्यकुट जों ने भागी गों की अवश्य सहायता की होगी, जिससे हैहयों ने अपने पुराने शत्रु काशी नरेश के अतिरिक्त इन्हों दो मुख्य राज्यों से बैर निकाला। तालजंग ने काशी के पूर्व वाले राजाच्यां को भी जीता होगा, किन्त पुराणों में उनके नाम नहीं हैं, केवल वैशाल नरेशों में नं० ३५ प्रगति अन्तिम नरेश लिखे हैं। उनका राज्य तालजंब ही ने छोना होगा, ऐसा समभ पड़ता है। इनके युद्धों में चत्रियों का संहार बहुत हुआ तथा इनके द्वारा म्लेच्छ सेना के भी प्रधीग से अथच हैहयों के भार्ग यो से अनु चित विरोध करने से, इन चत्रियों का भारी विजेता होने पर भी भारतीय प्रत्थों में ऋधिक समादर नहीं है।

तालजंध के समय तो कोई हैहयों से आँख मिला न सका, किन्तु

इनके पीछे इस वंश पर विपत्ति आई। इनके पुत्र वीतिहोत्र ( नं० ३७ ) तथा उनके एक भाई में यह राज्य बट गया। वीतिहोत्र के प्रपौत्र, (नं०४०) सप्रतीक इस शाखा के ऋन्तिम नरेश थे। इसी काल दूसरो शाखा के अन्तिम राजा वीतिहोत्र के पौत्र वृष्ण थे। दिवोदास के पुत्र राजा (नं०३८) प्रतर्देन ने वीतिहोत्र को वह करारी पराजय दी कि वे राज्य छोड़ कर भागव वंशी वेदर्षि हो गए। इन्हीं वीतिहोत्र ने उत्तर पांचाल नरेश दिवोदास द्वारा पूजित वेदर्षि भरद्वाज के साथ वैदिक ऋचात्रों का गान किया। इनके पुत्र छौर पौत्र दुर्जय फिर भी किसी न किसी रूप में हैहयराज्य चलाते रहे। काठक सहिता में आया है कि भरद्वाज ने प्रतर्दन को राज्य दिया। ये वही भरद्वाज थे, जिनका बीतिहरुय से भी सम्बन्ध हुआ, सो यही निषक्षे निकलेगा कि प्रतर्दन ने वीतिहरुय का पक्षड़ कर अपने गुरु भरद्वाज के हवाले किया तथा उसका पुत्र हैहयगजा हो गया। अनन्तर श्रीवं के आश्रित वाह के पुत्र प्रसिद्ध नरेश सगर ने हैहया की दानों शाखात्रों को नष्ट करके इस वश की पूर्णतया राज्यच्यूत कर दिया। है हयों ने अपना राज्य बढ़ाने में दूसरों के ऋधिकारों का उचित मान नहीं किया, जिससे भार्गवों पर विपत्ति ऋाई, वैशाल और कान्यकुठत राज्य नष्ट हो गए. तथा काशी श्रौर वाहु के राज्य डगमगाये, किन्तु श्रन्त में भार्गवों तथा इन्हीं दोनों द्वारा हैहयराज्य अशेष हुआ। कालिदास ने राम की पितामही इन्द्रमती के स्वयंवर में हैहयवंशी प्रतीप की उपस्थित लिख कर उन्हें बृद्ध सेवी बतलाया है। सम्भवत: प्रतीप उपयुक्त बृद्धिण के पिता या पितामह हों। उज्जयिनी हैहयों के ही राज्य में थी। त्रेतायुग में त्रयोध्या वंश के ऋरिरिक्त हैहयों के वंशी हो सर्वोत्कृष्ट थे. किन्त रामचन्द्र के समय में अथवा उनके दुख ही पीछे निर्मृत हो गये।

# तुर्वश वंश, उत्तरी विहार।

यदु के सगे भाई तुर्वश को ययाति द्वारा किये हुये बटवारे में प्राय: रीवां प्रान्त मिला। उस प्रान्त से यह वंश उत्तरी बिहार में कब आया, सो पता नहीं, किन्तु मरुत्त ( नं० २२ ) को हम वहाँ पाते हैं। वैशाल

मरुत्त को तौर्वश मरुत्त का बहुत कुछ यश पुराणों में मिला है, यहाँ तक कि इनके पिता करन्यम का नाम भी वैशाल महत्त के पितामह का है। करन्थम भी प्रतापी लिखे हुए हैं। महत्त चक्रवर्ती सम्राट हुए। ( अश्वमेव पर्व महाभारत ) आपने दीर्घतमस के चचा संवर्त से यज्ञ कराई। इन्हें भारी खुजाना भी हिमालय में मिला। संवर्त के भाई वृहस्पति का वहीं नाम था, जो देव पुरोहित का। शायद इसी से संवर्त का सम्बन्ध महाभारत के अश्वमेत्र पर्व में देव पुरोहित वृहस्पति से जुड़ा है और इन्द्र की महत्त पर ईड्यी कही गई है। देव पुरोहित बृहस्पति इस काल से बहुत पूर्व के थे। उनका संवर्त छोर उचत्थ्य े के भाई बृहस्पति से सम्बन्ध नहीं समफ पड़ता है। दैत्य दानवों के शत्रु इन्द्र का ऐतिहासिक वर्णन मनु ऋौर चन्द्र के समय में होकर (सूर्यवंशी नं० ४) पुरंजय के समय तक चलता है, जहाँ वह नाम किसी सम्राट वंश की पदवी है। वृत्र को मार कर जब इन्द्र भागते हैं, तब (चन्द्रबंशी नं० ५) नहुष इन्द्र बनते हैं । श्रानन्तर उनके पतन पर शायद पुरंजय की सहायता स. पुराने इन्द्र फिर गद्दी पर बैठ जाते हैं। इसके पोछे. (योग वाशिष्ठ के अनुमार) किसी दैत्य सरदार प्रह्लाद को विष्णु इन्द्र बनाते हैं। यह प्रह्लाद बिल के पितामह से इतर कोई अन्य दैत्य सम्दार भी हो सकते हैं, किन्तु समभ बिल के ही पितामह पड़ते हैं। योग वाशिष्ठ में विष्णु कहते हैं कि आज से दैत्यों का रुधिर पात युद्ध में न होगा। पुराणां में लिखा है कि प्रह्लाद भविष्य में इन्द्र होंगे। इन कथनों से फ़ारस में अन्त में दैत्य साम्राज्य के स्थापित होने की ध्वनि मिलती है। इसके पीछे सब से पहले जब इन्द्र का ऐतिहासिक विवरण द्याता है तब वे युधिष्ठर के द्यनुज द्यर्जुन के स्नेहा पिता कं रूप में हिमालय के किसी प्रान्त के सम्राट् देख पड़ते हैं, जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है। बिल को वामन की सहायता से जीतनेवाले इन्द्र शायद् फारसी सम्राट् थे। यश वंश नहुष के समय में डगमगा कर अन्त में अधिकार च्यूत हुआ और प्रह्लाद नामक किसी दैत्य की श्रध्यत्तता में उस वंश में कारसी इन्द्र पद स्थापित हुआ। दूसरा इन्द्र घराना युधिष्ठिर के समय हिमाचल में था। रावण के समय में भी एक इन्द्रंथे। इन तीनों वंशों के अतिरिक्त कोई चौथा ऐतिहासिक

इन्द्र वंश नहीं समक्त पड़ता है। श्रतएव मरुत्त से होड़ करनेवाले इन्द्र केशल माहात्म्यवर्द्ध क श्रथच काल्पनिक समक्त पड़ते हैं। मरुत्त के कुल ही पूर्व मान्याता ने पोरव कुल को राज्यच्युत कर दिया था। श्रव इन्हों ( मरुत्त ) ने पौरव वशी राजकुमार दुष्यन्त को गोद लिया। मरुत्त का उत्तराधिकार पाने से दुष्यन्त का प्रभाव बढ़ा जैसा कि पौरव कुल में कथित है। तुर्वश वंश यहीं से पौरव कुल में मिल जाता है। कहते हैं कि दान्तिणात्य राजकुल पांड्य, चोल, श्रौर केरल दुर्वश वंशी थे। महाभारत श्रादि पर्व में यवन भो तुर्वश वंशी कहे गये हैं।

# द्रु ह्यु वंश, पंजाबी नरेश।

ययाति के बटवारे में दूह्य को यमुना के पच्छिम तथा चम्बल के उत्तर वाला देश मिला। इनके २७ वें वंशधर पर्यन्त, बीच के कुछ नाम छोड़ कर, पुराणों में लिखे हैं। दूह्यु वंशी नं० २१, अङ्गार को सूर्यवंशो मान्याता ने हराया, जिससे इन लोगों को और भी पच्छिम हटेना पड़ा। इनके पुत्र गान्यार में थे। सूर्यविशियों ने वहाँ भी इनका पीछा न छोड़ा, किन्तु इन्होंने मान्धाता के पुत्र पुरुष्ट्रत को बन्दी बना लिया। ऋग्वेदानुनार कारागार में ही पुरुकुत्स के पुत्र त्रसदस्युका जन्म हुआ। अनन्तर प्रतापी मुचकुन्द ने अपने भाई पुरुकुरस का मोचन किया। सयाने होने पर पिता के बन्दी होने का बदला लेने को त्रसदस्य ने दुष्यत्त सं प्रेम स्थापित रखने को उनका पैत्रिक पौरव राज्य सम्भवत: बिना युद्ध किए फेर दिया तथा गान्धारों पर आक्रमण करके द्रुह्युवों को करारी पराजय दी। तब ये लोग ऋौर भी पच्छिम हटकर म्लेच्छ देश काचले गए। छुछ द्रुह्यु वंशी मध्यभारत में भी बसे, जहाँ इन की भोज संज्ञा हुई। इसके पीछे बहुत काल तक दूह्यु वंशियों का पता नहीं लगता। इनके वंशधरों में (न० २६) प्रचेतस प्रतावी थे। उनके वर्णन पुगर्णों में हैं। अनन्तर उत्तर पांचाल नरेश नं ३९, सुदास के समय में हम किर दृह्युवशियों को पंजाब में पाते हैं। वे कब इधर स्थापित हुए, सो पता नहीं, किन्तु आनवों, तौ शों, भार्गवों अवि के साथ परुष्णी नदी के किनारे हम इन्हें भी ऋग्वेद में सुदास से हारते देखते हैं। इसके पीछे द्रह्म बंश के नाम

से इनका पता नहीं है किन्तु भोज वश के नाम से इन्होने जो काम किये उनके विवरण यथा स्थान मिलेंगे। महाभारत आदि पर्व केवल भोजों को दुह्युवशी कहता है।

#### श्रानव वंश, उत्तर पच्छिमी शाखा ।

सम्राट ययाति के बटवारे में अनु को गङ्गा यमुना द्वाब का उत्तरी भाग मिला। इनके पीछे (नं०२१) महामनस पंजाब में बढ़े। वायु ९९, १६, ७, तथा मत्स्य ४८, १४ में महामनस चक्रवर्ती नरेश तथा सात समुद्रों के स्वामी कहे गए हैं। इनको सप्तद्वीप पति कहा है। समभ पड़ता है कि जब इनके पितामह जनमेजय को मान्धात ने हराया तब अपने पै त्रेक प्रान्त में ठहरना असम्भव समभ कर कुछ त्रानव पूरव की त्रोर चले गए त्रौर कुछ पच्छिम को। समय पर पच्छिम जाने वालों के नेता महामनस हुए। वहाँ पीछे इन लोगों ने सिन्धु, सौबोर, कैकेय, मद्र, वाल्हीक, शिवि श्रौर श्रम्बब्ट राज्य स्थापित किए। इनमें सं कैकेयों की दूरी-फूटी वशावली दी हुई है, तथा इतरों के कथन मात्र हैं। हमारे पीगाणिक व्यास लोग मध्यप्रदेश की वंशावली देते तथा उनके कथन करते थे। इतरों के मध्यदेश वालों से जैसे कुछ सम्बन्ध रहे, वैसे उनके विवरण आये अथच शेष छोड़ ही दिए गए। महामनस के पुत्र उशीनर श्रीर तिति हु थे। तिति हु पूर्व की ऋोर चले ऋाये। इनके वंश का कथन आगे होगा। उशीनर ने पच्छिम काशी उपनाम अटक बनारस अपनी राजधानी बनाई। इनके राज्य में यौधेय, अम्बष्ट, नवराष्ट्र श्रौर कृश्मिला शहर भी थे। इनके पुत्र शिवि की पुराणों में शरणागत वत्सल होने की भारी प्रशंसा है। कहते हैं कि आपने केवल एक कपोत के कारण प्राण दिए। शिवि औशीनर से शिवपुर का शिवि वंश चला, तथा चार पुत्रों द्वारा पच्छिम की छार बढ कर छापने वृषद्भ, केकय, मद्र, और सौबीर के राज्य जमाये। पंजाब इनके अधिकार में आ गया। केक्य की पुत्री कैंग्रेयो (राम की सौतेली माँ अगेर भरत की सगी माता ) तथा पत्र यधाजित थे। जब इस वंश का राज्य गन्धर्वीने नष्ट कर दिया. तब श्रयोध्या से दलबल समेत श्राकर भरत ने गन्धवाँ को पराजित

करके अपने दो पुत्रों में नाना का राज्य बाँट दिया । तत्त को तत्त्वशिला मिली और पुष्कर को पुष्करावती (आधार वायु ८८, १८९, ९०, विष्णु IV ८, ४७, अग्न ११, ७, ८, रघुव श XV ८८, ९, पद्य V २५, २३. ४, V। २७१, १०)।

इसके आगे पुराणों में यह वंश विणित नहीं है। या तो यह लोग उसी आर के चित्रयों में मिल गए होंगे, या समय पर शत्रुओं द्वारा जीते जाकर इनके वंशधर राज्यच्युत हुए होंगे। पहला अनुमान सुसंगत समक पड़ता है क्योंकि इनकी दोनों राजधा-नियों (तच्चशिला और पुष्करावती) के नाम बहुत काल तक चले। कहीं-कहीं यह भी लिखा है कि कुछ आनव म्लेच्छ देशों में जा बसे। महाभारत आदि पर्व म्लेच्छों को अनुवंशी कहता है।

#### ञ्चानववंश, पूर्वी श्रांग शाखा।

उपर्युक्त नरेश नं २२, तितिन्तु पूर्व में आकर आंग (वर्तमान भागलपुर) में स्थापित हुये। इनके पौत्र हेम के पौत्र (नं०२६) बिल एक प्रसिद्ध और विजयी राजा थे। इनकी सुदेष्णा रानी में इन्हों की त्राज्ञा से तीवश मरुत्त को यज्ञ कराने वाले संवर्त के भतीजे तथा उचध्य और ममता के पुत्र प्रसिद्ध वैदिक ऋषि अन्धे दीर्घतमस ने पाँच पुत्र उत्पन्न किए, जिनके नाम अंग, बंग, कलिंग, सुम्ह और पौरड थे। अतन्तर इन्हीं मामतेय ने नेत्रवान होकर गोतम नाम धारण किया, तथा दुष्यन्त पुत्र पौरव सम्राट् भरत का ऐन्द्रमहाभिषेक कराया । बिल के पाचों पुत्रों ने बढ़ कर पूर्वी प्रान्तों में राज्य किया । इनके द्वारा शासित देश इन्हीं के नामों से प्रख्यात हुए। ये सब पूर्वी बिहार से बंगाल तक पर फैले थे। बंग (वर्तमान वीरभूमि मुर्शिदा-बाद, बर्दवान, ऋौर निद्या ), पुरुड़ ( छोटा नागपुर ), सुम्ह ( बाँकुरा श्रीर मद्नापूर), श्रीर कलिङ्ग (उड़ीसा) Kapson के अनुसार अ। नवों के थे। बिल पुत्र अप्रग (नं २०) ने पिता ही की राजधानी मालिनी में राज्य किया। इन्हीं के नाम पर देश अग (वर्तमान मुँगेर तथा भागलपूर) कहलाया। इनके वंशधर प्रसिद्ध नरेश लोम-पाद ( नं० ४० ) राम के पिता दशरथ के मित्र थे। कौशल्या की पुत्री

शान्ता को गोद लेकर इन्होंने उसका ऋष्य शृंग से विवाह किया। इनके प्रपोत्र चम्प ने चम्पापुरी बसाई, जो श्रङ्ग की राजधानी हुई। इसी वंश के किसी राजकुमार उद्र का राज्य उड़ीसा में जमा। लामपाद के वंशधर जयद्रथ (नं०४८) ने एक ऐसी कन्या से विवाह किया, जिसकी माता ब्राह्मणी और पिता चित्रय था। इस कारण यह वंश सूत कहलाने लगा। आगे का वर्णन यथा स्थान आवेगा। इस वंश का विवरण महाभारत, रामायण तथा पुराणों में है। दीर्घतमस का वर्णन म० भा० के अतिरिक्त ऋग्वेद, वायु ९९, मत्स्य ४८ तथा बृहद्दे वता IV १५ में भी है। इस काल के उपर्युक्त महापुरुषों के विवरण जो पुराणों से अन्यत्र मिलते हैं, उनके भी कथन यहाँ किए जाते हैं। इनमें वेदर्षि निम्न हैं:—

दीर्घतमस, वीतिह्ण्य, जमदिग्न, राम परशुघर और शिवि। यदु, दुह्यु, अनु और तुर्वश के नाम ऋग्वेद में बार-बार आये हैं। गन्धार में बहुत करके रावलिएडी और पेशावर के जिले लगते थे। उसमें तक्तिशला और पुश्करावती शहर थे। अन्तिम को अब प्रेग और चारसह (पेशावर से उत्तर पिच्छम १७, मील) कहते हैं। ऋग्वेद I १२६, ७, में गान्धारियों की उन की प्रशंसा है। अथवंवेद V २२, १४, में गन्धारी लोग निन्ध होकर मूजवन्तों के साथ कथित हैं। पीछे वहाँ विद्वत्ता की प्रसिद्धि हुई, जहाँ वेदों तथा १८ विद्याओं की शिवा होती थी। छान्दोग्य, VI १४, में उदालक, आक्रिए, गान्धारी विद्वत्ता की प्रशंसा करते हैं। उदालक जातक नं० ४८७, में उदालक तक्तिशला जाकर विद्या सीखते हैं। सेतुकेतु जातक नं० ३०० कहता है कि उदालक पुत्र सेतुकेतु ने तक्तिशला में विद्या पढ़ी। कौटिल्य भी वहीं के विद्यार्थ थे। जातक (४०६) में कश्मीर और तक्तिशला गान्धार में थे। गन्धार राज दुह्यु वंशी थे। ऋग्वेद में गन्धार वाले उत्तर पिछमी लोग थे।

केकय लोग गन्धार और व्यास नदी के बीच में थे, (रामायण, II ६८, १९, २२, VII ११३, १४)। राजधानी राजगृह या गिरित्रज जलालपुर केलम पर थी। एक मागध गिरित्रज भी था। मत्स्य आर वायु पुराण कहते हैं कि उशीनर केकय और मद्रक लोग

श्रानव थे। ऋग्वेद VIII ७४, कहता है कि श्रानव मध्यपञ्जाब में थे।

मद्र के दो भाग हैं, अर्थात् उत्तर और दिल्लाण मद्र। ऐतरेय ब्राह्मण में उत्तर माद्र हिमालय के उस पार लिखे हैं। कश्मीर के निकट उत्तर कुरु में दिल्लाण माद्र मध्यपञ्जाव में थे। केक्य तथा इरावती के बीच में (महाभारत VIII ४४, १७) यह राज्य सियालकोट और निकट के जिलों पर था। यह गुरु गाविन्दिसह के समय तर्क मद्र कहलाता था। राजधानी सांकल थी (महाभारत)। किलङ्ग जातक ४७९ और ५०१ कुश जातक में वहां राजकीय सत्ता एक राजाधीन है। पहले मद्र अच्छा था, किन्तु कर्णपव में माद्रों की निन्दा है।

उशीनर का प्रान्त मध्यदेश में था। ऐतरेय ब्राह्मण VIII १४,कहता है कि मध्यदेश में कुरु, पांच ल, वश एक वंश का नाम था तथा उशीनरों का राज्य था। कौशीतिक उपनिषत् में उशीनरों का साथ मत्स्य, कुरु, पांचाल और वशों से हैं। कथा सित्सागर में उशीनर कनखल के पास हैं। पाणिनि भी इनका कथन करते हैं। महाभारत में राजधानी भोज नगर है तथा ऋग्वेद, X ५९, ७, १०, में उशीनरानी। अनुक्रमणी और जातकों में उशीनर और तत्पुत्र शिवि के कथन हैं। मत्स्य में अलवर, जैपुर तथा भरतपुर के भाग थे। राजधानी वैराट जैपुर में थी। ऋग्वेद VII १८, ६ में मत्स्य लोग सुदास से हारते हैं। अङ्ग मगध के पूर्व में है। राजधानी चम्पा थी, तथा चन्दन नदी हद।

मथुरा शूरसेनों की राजधानी थी। इसका नाम ऋग्वेद में नहीं है। प्रीक लेखक मथुरा तथा शूर सेनों के कथन करते हैं। यादवों में वीतिहोत्र, सात्वत आदि के नाम हैं, तथा सात्वतों में देवाहुद्ध, अन्धक महाभोज और दृष्णि के। शतपथ ब्राह्मण VIII ६, ४६, में दौड्यिन्त भरत सात्वतों की हराकर उनका अश्वमेध बिगाइते हैं। ये सात्वत भीमसात्वत के पहले हुए होंगे। ऐतरेय ब्राह्मण में सात्वत दाचिणात्य हैं (VIII १४, ३) जिनके राजा भोज हैं। माहिष्मती, विदर्भ आदि यादवों की राजधानियाँ थीं। ऐतरेय ब्राह्मण VII ३४, में विदर्भराज भीम तथा गान्धार राज नग्नजित के समकालीन वभ्रु दैवदृद्ध हैं। अवन्ती में मालवा, नीमार तथा निकट की भूमि लगती थी। उत्तरी

राजधानी उड़जैन थी तथा द्विणी अवन्ती। आजकल उड़जैन और अवन्ती एक ही शहर के नाम हैं। सम्भवतः उस काल दो हों। द्विणापथ की राजधानी माहिष्मती (मान्धाना) नर्मदा पर थी। महाभारत में अवन्ती के विन्द अनुविन्द नर्मदा के निकट के थे। ऐतरेय ब्राह्मण VIII १४, द्विणी भागों से यादवों तथा भोजों का सम्बन्ध बतलाता है। पहला घराना हैह्यों का था। इनका कथन कौटिल्य करते हैं। इन्होंने नागों को जीता। मतस्य पुराण इनमें पाँच भाग मानता है, अर्थान् वीतिहोत्र भोज, अवन्ती, कुंडिकेर या तुण्डिकेर और तालजंध।

काम्बोज उत्तरापथ में गन्धार के निकट था। राजपूर काम्बोजों का केन्द्र था; यथा, "कर्णराजपूरे गत्वा काम्बोज निर्जितस्त्वया।"

राज्यों की पाँच श्रेणियाँ थीं, अर्थात् साम्राज्य, भौज्य, स्वराज्य, वैराज्य, और राज्य। भोज पहले यदुवंश के आंग थे। पीछे भौज्य से दािचाणात्य राज्य का प्रयोजन मिलने लगा। शतपथ ब्राह्मण XIII ५, ४, ६, में महत्त अर्वाचित अर्यागव थे, अर्थात् शूद्र पिता और वैश्या माता से उत्पन्न।

महिषी, परिवृक्ता, वावाता और पालागली नाम्नी चार रानियाँ होती थीं। मुख्य महारानी महिषी थी, प्रेमहीना परिवृक्ता, मुख्य प्रेमिका वावाता और अन्तिम, मन्त्री की कन्या, पालागली। भारी सम्राट् का ऐन्द्रमहाभिषेक होता था। शर्यात, विश्वकर्मा, सुदास, महत्त और भरत के ऐसे अभिषेक हुए। प्रामिक आदि राजा को सलाह देते थे।

विष्णु पुराण का कथन है कि बाहु तालजंघ से हार कर श्रौर्व के श्राश्रम गये। सगर ने शक, यवन, काम्बोज, परद श्रौर पल्लवों को जीता। विशष्ठ ने उन्हें बचा कर प्रजा के रूप में बसने दिया। महाभारत श्रादि पर्व में विशष्ठ ने शवरों तथा म्लेच्छों के द्वारा विश्वामित्र को जीता। जनमेजय के सपसत्र में श्रास्तीक ने, म० भा० श्रादि पर्व में गय, शशिविन्दु, श्रजमीद, रामचन्द्र श्रौर युधिष्ठिर के यज्ञों की प्रशंसा की। द्रोण पर्व में व्यास ने युधिष्ठर के समकाने में निम्न १६ प्राचीन भारतीयों को शेष्ठ कहा:—महत्त (यज्ञकर्ता सम्राट्),

सुहोत्र (भारी वीर, यज्ञकर्ता, राजधानी में स्वर्ण वाहुल्य), अङ्ग, (यज्ञकर्ता), शिविद्यौशीनर (दानी, यज्ञकर्ता), दाशरथी राम, भगीरथ (सार्वभौमराजा, हजारों कन्यायें विश्रों को दों), दिलीप इल्व-लात्मज (यज्ञ कर्ता), मान्धात्त (युवनाश्वात्मज, विजेता, यज्ञकर्ता), ययाति (यज्ञकर्ता), अम्बरीष नाभागात्मज (विजयी, रण, मख दान यहीतीन काम थे), शशिविन्दु (अश्वमेध में स्वपुत्र दान में दिए), गय (यज्ञकर्ता), रन्तिदेव (संकृतपुत्र, भोजन दान, यज्ञ), दुष्यन्त पुत्र भरत (दाँत पकड़ कर सुप्रतीक हाथी वश किया; कई अश्वमेध तथा विश्वजित यज्ञ किए), पृथु (पृथ्वीपुत्री, यज्ञकर्ता), परशुराम (विजयी)।

#### त्रे तायुग का सम्मिलित वर्णन।

चाज़ुस मन्बन्तर के पीछे मनु वैवस्वत और बुध ने भारत में सूर्य श्रीर चन्द्रवंशों के राज प्राय: साथ ही साथ स्थापित किए। ये दोनों ससर दामाद थे। मनु अयोध्या में जमे, और बुध प्रतिष्ठानपुर (प्रयाग के निकट भूँसी) में। मनुकी मुख्यता थी और उन्हीं के नाम पर मन्वन्तर चला। उनके पुत्र सुद्युम्न के तीन पुत्र पूरव में रीवां श्रीर सोन पर जमे, शर्याति स्थानर में तथा नाभाने दिष्ठ वैशाली में। मनु पुत्र धृष्ट का प्रभाव वाल्हीक देश की स्त्रोर कहा जाता है। इच्बाकु मनुके ज्येष्ठ पुत्र थे। ये अध्योध्या में राजा हए। इनके पुत्र शकुनि की अध्यत्तता में बहतेरे ऐदवाकु उत्तरापथ ( पंजाब की ओर ) गए। वशाति स्त्रौर दंडक के नेतृत्व में इसी प्रकार कुछ ऐदवाकु दक्षिण पथ गए। वहाँ इनका उपनिवेष दंडक के व्यभिचार से असफल हुआ। इच्वाक के समय में रावी नदी के निकट से आकर माथव नामक सरदार ने रहगण की पुरोहित बना कर मिथिला में राज्य जमाया। उनकी राजधानी जयन्त हुई। दस बारह पुश्तों के पीछे इच्चाकु वंशी निमि और तत्पुत्र मिथि मिथिला में स्थापित हुये। ऐस्वाकु ( नं० ४ ) पुरंजय ककुत्रथ इन्द्र के मुख्य सहायक श्रीर भारी नरेश थे। इन्हीं दिनों चन्द्रवंश में नं ४, पुरूरवस और नं ०५, नहुष महान हुए। विश्वरूप और वृत्रवध के पीछे कुछ कारणों से इन्द्र को अपना पद

छोड़ना पड़ा, श्रीर नहुष इन्द्र हुए। इन्द्र का स्थान भारत के बाहर कहीं समक्त पड़ता है। नहुष इन्द्रत्व चला न सके श्रीर पदच्युत हुए तथा इन्द्र फिर स्थापित हुए। शायद इसी श्रवसर पर पुरंजय ने उनकी सहायता की हो। श्रवन्तर चन्द्रवंशी नहुष पुत्र ययाति (नं०६) प्रसिद्ध विजयी हुए। इन्होंने राज्य बहुत बढ़ाया। दो रानियों में इनके पाँच पुत्र हुए। जेठे पुत्रों से श्राज्ञा भङ्ग के कारण श्रप्रसन्न होकर ययाति ने कनिष्ठ पुत्र पुरु को सम्राट् बनाया, तथा चारों ज्येष्ठ पुत्रों को वाह्य प्रान्त दिए।

सूर्य और चन्द्रवंशों में इस काल कई राज्य स्थापित हो चुके थे। ययाति के पीछे कई पुश्तों तक महत्ता में शायद ये दोनों समान रहे हों। दोनों कुलों में छठी पुश्त से बीसवीं पीढ़ी पर्यन्त प्रायः ढाई सौ वर्ष तक किसी नरेश की महत्तान हुई, यहाँ तक कि इस काल के कई नाम भी लुप्त हो गए। भारत के प्राचीन शासकों में किसे दबा कर ये दोनों वंश स्थापित हुए सो अबस्थित है। यह भी नहीं विदित है कि इन प्राय: ढाई सौ वर्षों में सूर्य, चन्द्र वंशों की तुलनात्मक शिथिलता के समय भी उन लोगों ने इन्हें जीतने का कोई प्रयत्न किया। शायद इन दिनों के भूपाल न तो बहुत निकलते हुए थे, न ऐसे निर्बल कि काई उनके राज्य ही छीन लेगा। सुदास नं० ३९ के समय तक वैदिक वर्णन भारी-भारी अनार्थ राजाओं का अस्तित्व वतलाता है। पुराणों में भी इस साधारण काल में कुछ अनार्थों के आर्यों से युद्ध कथित हैं, किन्तु वे प्रभावपूर्ण न थे। इस शिथिल काल के पीछे सब से पहले महत्तायुक्त यादव नं० २०, भूपाल शशि-विन्दु हुए। इन्होंने पौरवों को पराजित करके अनेक यज्ञ किए। अपनन्तर इनका वंश फिर शिथिल पड़ गया और इनके दामाद **सूर्य**-वंशी (नं २१) मान्धाता प्रवल पड़े। इन्होंने अनु, दुद्धु और दुर्वश वंशियों को पराजित किया तथा पुरुवश को राज्यच्युत कर दिया। उधर थोड़े ही दिनों में तुर्वश वंशी मरुत्त भी प्रबल पड़ कर सम्राट् हो गए और उनके दत्तक पुत्र दुष्यन्त पौरव प्रतापी होकर अपना राज्य फिर जमाने में यह्नवान हुए। इस स्थिति का मुख्य कारण सूर्यवशियों का दृह्य वंशियों के पीछे पड़ कर गान्धार तक

प्रभुत्व जमाने का प्रयन्न था। यदि सूर्यवंशी अयोध्या से इतनी दूर जा राज्य स्थापन के फेर में न पड़ कर मध्यदेश में महत्ता रखते, तो पहले पराजित महत्त का इतना प्रभाव न बढ़ पाता। फलतः पौरव राज्य अयोध्या की अधीनता से निकल गया, तथा इनका ग़ान्धार में भी प्रभाव चिरस्थायी न रहा। उपर्युक्त प्रयत्न में तल्लीन रह कर मान्धाता के पौत्र त्रसदम्यु ने शायद प्रसन्नतापूर्वक दुष्यन्त को पौरव राज्य फेर दिया अथच गान्धारों को पराजित किया। कुळ ही दिनों में वहाँ अयोध्या का राज्य शेष न रहा होगा और (नं० ३४) दिलीप खट्वांग पर्यन्त अयोध्या ने कोई भारी विजय न पाई। इस काल कृक ने हैहयों के आक्रमण से राज्य रिच्त रक्खा, तथा नाभाग और अम्बरीष ने यश भी प्राप्त किया, किन्तु अयोध्या का प्रभाव विशेषतया बढ़ न सका।

उधर दुष्यन्त पुत्र भरत (नं० २४) ने महत्ता प्राप्त करके ऐन्द्रमहाभिषेक पाया अथच यादव हैहय ने भारी ऐश्वर्य संपादित किया। उनके
दवाव से दूसरी यादव शाखा को विदर्भ (बरार) की ओर जाना
पड़ा। पौरव नं० ३०, हस्तिन ने पच्छिम की ओर बढ़ कर हस्तिनापुर
को राजधानी बनाया। इनके वंशधरों ने थोड़े ही दिनों में विदर्भ
(द्विमीढ़ शाखा), उत्तर पांचाल, दिल्लाण पांचाल, काशी और कान्यकुडज के राज्य स्थापित कर लिये। उधर यादवों में हैहय वंशी बढ़े और
दूसरी यादव विदर्भ शाखा भी बढ़ कर मथुरा में स्थापित हुई। राज्ञसों
का भी प्रभुत्व तिमिध्वज, शम्बर, वर्चिन, भेद और रावण के आधिपत्य
में बढ़ा।

सूर्यवंशियों ने भी दिल्लाण कोशल, हरिश्चन्द्र तथा सगर वाले तीन नवीन राज्य कमाये। मध्यभारतमें उस काल निषधराज वीरसेनात्मज नल (नं० ३५) एक प्रतापी राजा हुए। इधर हरिश्चन्द्र ऋौर रोहिताश्व ने ऋच्छे नाम पैदा किए। दिल्लाण कोशल नरेश ऋतुपैण नल के साथी थे। कान्यकुब्ज में विश्वामित्र राज्य छोड़ वेदिषि हो गए। इनका विशिष्ठ से जो वैमनस्य हुआ, उसका प्रभाव हरिश्चन्द्र, सुदास, संवर्ण, दिल्लाण कोशल तथा उत्तर कोशल पर पड़ा। मध्यभारत में भागव वंश भी विशेष महत्ता युक्त हुआ।। हैहयों का राज्यवर्द्धनवाला प्रयत्न इस काल कथनीय है। उन्होंने इसी के कारण काशीराज, सगर, कान्यकुटज नरेश, यादवों तथा भागेवों से शत्रुता पाली स्त्रीर स्त्रन्त में उनका वंश राज्य हीन हो गया । इसी फॅगड़े में वैशाल तथा कान्यकुब्ज राज्य भी लुप्त हो गए। इस काल की तीन महती घटनायें हैहय पराभव, दिवोदास, ऋौर सुदास के विजय तथा राम रावण युद्ध हैं। हैहय वंश का पतन परहाधर भार्गव ने किया और अन्त प्रतर्दन तथा सगर द्वारा भरद्वाज एवं ऋग्निऋौर्व भागव की सहायता सं हुआ। दिवोदास ने दशरथ की सहायता से तिमिध्वज शम्बर को मारा तथा सुदास ने दस राजात्रों के युद्ध में **त्रनार्य** राजा भेद एवं वर्चिन को पस्त कर दिया। पौरवों से भिड़ने में सुद्रास का प्रभाव गिरा। राम ने रावण को मार कर भारत में तत्कालीन अन्तिम अनार्य बल को नष्ट किया। अतएव हम देखते हैं कि परशुराम, प्रतर्दन, सगर, भरद्वाज और ऋग्नि ऋौर्व के प्रयक्षां से पराये ऋधिकारों को न मानने वाला हैहय वंश गिरा तथा दशरथ, दिवोदास श्रौर सुदास के पुरुषार्थ से शम्बर, वर्चिन, भेदादिक अनार्य राजे पस्त हुए। इनमें से वर्चिन की बहुतेरे ऋार्य नरेश भी सहायता करते थे। राम ने रावण की मार कर अन्तिम श्रीर परमात्क्रष्ट अनार्य बल का चय किया । वशिष्ठ ने धर्मकी आड़ में म्लेच्छों द्वारा अपने राजकीय बल की स्थिरता रख कर कान्यकुब्ज नरेश विश्वामित्र की हराया, किन्तु इन्होंने राज्य छोड एवं ऋषि होकर वशिष्ठ के म्लेच्छ दल का ध्वंसन किया । श्चनन्तर तालजंघ हैहय ने म्लेच्छों द्वारा कई उत्तरी भूपालोंको गिरा कर अपना बल बढ़ाया, किन्तु प्रतर्दन और सगर के पुरुषार्थ से हैहय श्रीर म्लेच्छ दोनों मिट गए। इस प्रयत्न में श्रीव तथा भरद्वाज ने भी योग्य सहायता दी। इस प्रकार तत्कालीन भारत में म्लेच्छ बलवृद्धि विश्वामित्र, ऋौर्व तथा भरद्वाज के प्रयत्नों से रुकी एवं तृशंकु, प्रतर्दन, श्रीर सगर द्वारा नष्ट हुई। श्रव श्रागे के श्रध्याय में त्रतायुग के उन्नायक श्री रामचन्द्रजी का विवरण किया जाता है। इस काल की धार्मिक छौर सामाजिक स्थिति हम वैदिक विवरण में छठवे से आठवें अध्यायों तक दिखला आये हैं। इन विषयों का प्रचर वर्णन ऋग्वेद तथा इतर वैदिक साहित्य में मिलता है। इसे बहतेरे प्रन्थकारों ने विस्तारपूर्वक लिखा है। कुछ आधारों का भी कथन होकर यह अध्याय समाप्त होगा।

### मन्वन्तर काल से त्रे तायुग तक के कथनों के शेष प्रमाण।

मन्वन्तरों के ऐतिहासिक कथन पांचवें अध्याय में हैं, और त्रेतायुग के नवें से १३ वें तक। इन कथनों के वैदिक प्रमाण ६ वें से ८ वें अध्यायों में लिखे गए हैं। इनके पौराणिक आधार बहुधा पीछे लिखे हैं, किन्तु कहीं-कहीं नहीं भी हैं। वे अब एक स्थान पर यहां लिखे जाते हैं।

#### मन्बन्तरों के प्रमाण ।

मार्कण्डेय ५३,७७, स्त्राग्नेय भाग २ स्त्रध्याय २, स्त्रादि ब्रह्म ५, शिवि वायवीय ५८, स्रध्याय ।

ब्रह्माण्ड भाग ५ ऋ० ५ (भरत), भविष्य पहला भा०, देवी भागवत ८,४,१०,८,११, वराह २, स्कन्द, विष्णु भाग २,१,१३, व ३,१।

#### सूर्यवंश।

ब्रह्म, ७,२२६, स्त्रादि ब्रह्म ७, पद्म, सृष्टि, ८, विष्णु, भाग ४,२, भागवत भाग नवां १,१३,। (करूष स्त्रम्बरीष,शशाद,पुक्तकुरस, निमि)। देवी भागवत भाग ७, स्त्र० ८,९, (शशाद) मार्कण्डेय २०. (कुवलयाश्व) स्त्राग्नेय प्रथम, ६७।

पद्य यस्वर्ग २५, ( मान्धाता ) भागवत नवां ५,६, देवी भागवत ७ वां, ९।

ब्रह्मःण्ड, लिंग पुराण (श्रम्बरीष) ब्रह्म १३८, (शर्याति)।

हरिश्चन्द्र, राज्य त्याग ( स्कन्द पुराण में, ब्रह्म १०४ ), साधारण शेष (विवरण ऐतरेय ब्रा०, ७,३, ऋध्याय) भागवत नवां ।

७, इसमें शूकर के संबंध में हरिश्चन्द्र परीत्ता का कथन है। पद्य यस्वर्ग २४, देवी भागवत सातवां भाग, १०, २५, भाग छठवां १३। मार्कण्डेय, ८।

राम, बाल्मीकीय रामायण, ब्रह्म १५४, (त्ववकुश), १७६ (रावण), पदा सृष्टि ३२, ( शूद्र सुनि वध )।

पद्य यस्वर्ग । १ से ६८ तक, प्रश्नोत्तर २६९, देवी भागवत तीसरा भाग, २८।

देवी भागवत का नवां अध्याय १६, ( माया सीताहरण ), आग्नेय पहला भाग, ७३, १८१।

यदुवंश विष्णु चौथा भाग ११, भागवत नवां भाग २३, २४, (विद्भ भी), लिंग ६८, यदुवंश (क्रोष्टु वाला), पद्य सृष्टि १३, विष्णु चौथा भाग १२।

दुष्यन्त भरत पद्य यस्वर्ग १ (दुष्यन्त), ६ (भरत), महाभारत स्त्रादि पर्व, भागवत नवां भाग २० (भरत)।

हैहय देवी भागवत छठवां भाग २१,२३, अन्य बातों के साथ कालकेतु का वध करके एकावली का विवाहना भी लिखित है, पद्य सृष्टि १२, (सहस्रार्जुन) विष्णु चौथा भाग ११ (सहास्रार्जुन, परशुराम), भागवत नवां भाग १५, महाभारत। चन्द्रवंश...आदि बहा ११, देवी भागवत पहला भाग ११, विष्णु चौथा भाग ६, नवाँ भाग, १४, २४ (अजमीद भी) देवी भागवत् पहला भाग १२ (इलासुद्युम्न)।

ययाति, ब्रह्म १२, १४६, विष्णु चौथा भाग १० । महाभारत त्र्यादि पर्वः; लिंग ६७ । भागवत् नवाँ भाग १०, स्कन्द कूर्म ब्रह्माएड ।

नहुषी, पद्य, भूमि, १०५; विष्णु चौथा भाग, १० महाभारत; देवी भागवत छठवाँ भाग ७, स्कन्द ब्रह्माएड (मिथिला)।

च्यवन; पद्य, भूमि १०५, विष्णु चौथा भाग, देवी भागवत भाग सातवाँ १, ७; हरिवंश ( श्रीकृष्ण, मिथिला गमन ), भागवत दसवाँ खण्ड ८६ (भागवत धर्म, वासुदेव), भागवत ११ वाँ २, (बलराम द्वारा सूतवध), भागवत दस ७८, ब्रह्म १८०, १९४, (सान्दीपनि), १९५ (जरासिन्ध), २०२ (नरकासुर), २०५ (वाणासुर), २१० (वशध्वज), २१२ (म्लेच्छों द्वारा स्त्री हरण)।

पद्योत्तर २७८ (सुदामा), विष्णु पांचवाँ भाग २, ३८, महाभारत, हरिवंश, पूरा ऋष्ण चरित्र, श्रादि बल ९३, ब्रह्म ८८ ( उषा सूर्य समागमन ), ब्रह्माण्ड में भी।

३२

बिल बावनः; त्रह्म ७३, हरिवंश।

सगर, ब्रह्म ८७, पद्य सृष्टि (भगीरथ), पद्ययस्वर्ग, १५, विष्णु भाग चौथा। शिववायबीय ६१, भागवत नवाँ भाग, ८, आग्नेय पहला भाग ६८।

अहल्या, ब्रह्म ८७, पद्य सृष्टि ५१, आग्नेय पहला भाग । ८०; रामायण् ।

शुक्र ब्रह्म ९५ पद्य सृष्टिठ १३ ( मातावध, जयन्ती विवाह, ब्रह्माएड भागव ), देवी भागवत चौथा भाग ११, १२।

पुरुष्वस महाभारत ब्रह्म १०१, १५१, पद्य सृष्टि ८, १२, विष्णु भाग चौथा ७, महाभारत । अगस्त्य लोपामुद्रा, महाभारत, ब्रह्म ११०, पद्म सृष्टि १९, २२ (समुद्र पान), बराह ६९, ७०, वातिप दानव भस्म, स्कन्द में तथा काशी में; अगस्त्य दुर्दम के समय में । दुर्दम हैहय वंशी नं० ३१ थे । उधर अलक के पितामह प्रतर्दन हैहय वीतिहब्य नं० ३० को जीतते हैं, सो अलक के समकालीन अगस्त्य हैहय नं० ३९ के भी समकालीन बैठते हैं । इस प्रकार सं अगस्त्य का आठ हैहय पीढ़ियों तक चलना निकलता है । अगस्त्य राम और अलक के समकालीन रामायण और हरिव श के अनुसार थे ही, सो यदि आठ पीढ़ियों तक चलना इनका अनुचित हो, तो स्कन्द पुराण में लिखित दुर्दम को समकालीनता अग्राह्म होगी । स्कन्द पुराण का कथन वहुत मान्य है भी नहीं।

काशी विष्णु चौथा भाग ८ (धन्वन्तिर), मार्कराडेय, ३८ (ब्रालर्क) हरिवंश में लोपामुद्रा द्वारा ब्रालर्क को वरदान । स्कन्द (प्रतर्दन, दिवोदास), ब्रह्म, १२२।

श्रापस्तम्ब, ब्रह्म १३०।

पांचाल—महाभारत, हरिव श, ऋाग्नेय, पहला भाग । ६३ (मुद्गल) ब्रह्म १३६ ।

बृहस्पति...पद्य सृष्टि १४, नास्तिक मत।

ब्रह्म पुराण में **(नृ**सिंह), १४९ (त्रजीगर्त), १५**०** (चन्द्र तथा तारा), १५२ (श्रष्टावक), २१२।

२१३ में वराह नृसिंह वामन ।

दत्तात्रेय, जमद्ग्नि, राम, कृष्ण कल्कि।

पद्य पाताल में, विभीषण मोचन १००, पद्योत्तार में ३ (जालन्धर), १५,(वृन्दा), पद्यसृष्टि ४ पद्योत्तर २६० तथा भाग आठवां। ७ एवं महा-भारत में समुद्र मन्थन, सृष्टि खण्ड ६,४२, हिरण्यकशिपु, पद्योत्तर में २२८, (मत्स्य), २५९, (कूमी), २६४, (वराह), २६७, (वामन), २६८, पर्शुराम।

नृसिंह, लिंग ९६, स्कन्द, भागवत सातवां ९।

भ्रुव, विष्णु ११, पद्य यस्वर्गः १२ लिंग । ६२, भागवत चौथा भाग ८।

वामन, पद्य, सृष्टि, २५, भागवत, ८ वां। १८, श्राग्नेय पहला खंड, ६०, स्कंद (वामन)।

वेन पृथु, पद्य, सृष्टि, ८ पद्य भूमि, २६, २९, ३६, ( वेन द्वारा जैन धर्म ), विष्णु १३, ब्रह्म १४१।

शिववायवीय ... ५३,५७, भागवत चौथा भाग १३,१५,२४।

बराह, पद्य, सृष्टि, ७३, भागवत तीसरा खंड १३, स्कन्द १० खंड १५, २० इसमें वराह का दांत टूटना भी लिखित है।

प्रह्लादः पद्य, सृष्टि, ७४, (सुरत्व प्राप्ति), विष्णु, १७,२१, (वंश), शिव ज्ञान संहिता, ५९ देवी भागवत चौथा भाग, ९।

रावण, पद्य, यस्वर्ग, ११ शिवज्ञान खंड ५५।

दशावतार, बराह ४, स्कन्द ।

व्यास, महाभारत, स्कन्द, सनस्कुमार, संहिता, १८, २१, शंकर संहिता, वेद विभाग, भागवत १२ वां ६, ७, जनमेजय के यहां वेद विभाग, श्रथर्ववेद।

शिवि, पद्य यस्वर्ग, १८ महाभारत।

उशीनर पद्य यस्वर्ग, १८।

दिवोदास, पद्य यस्वर्ग २३।

राधा । पद्य, पाताल, ७०, ८३, देवी भागवत नवां भाग २, १३, ५०. ब्रह्मवैवर्त, १२४ ।

सौभरि ऋषि, पद्योत्तर २३३ । कुशध्वज वंश, विष्णु चौथा भाग ५ । तुर्वशः निष्णु चौथा भाग, १६।
दुद्यु, विष्णु चौथा १७।
द्यनु निष्णु चौथा १८, कर्ण भी, शिवि वायबीय, ५६।
जहु, विष्णु चौथा २०।
खांडिक्य, विष्णु पांचवां ६ (केशिध्वज को ज्ञान)।
नल, शिव ज्ञान खंड ६२।
तुमूर्ति शिव वायबीय ११, बराह १०।
पाशुपतब्रत; शिव वायबीय २९।
रन्तिदेव, स्कन्द में।

सुदर्शन, देवी भागवत तीसरा भाग १४, २५, ( युधाजित संबंधी कथन )।

श्वेत द्वीप, देवी भागवत छठवां २८, म० भा० शान्तिपर्व । कन्धर, मार्कण्डेय २ ।

वैशाली का मनुवंश-मार्कण्डेय ११२ (प्रषद्म को शूद्रता), ११३,३८ (प्रषद्म शूद्र), नाभाग, प्रमित भलन्दन, वस्सपी, खिनत्र, विविंश, खनीनेत्र, करन्धम, श्रवीच्चित, वैशालिनी हरण, श्रवीच्चित वन्दीत्व, उद्धार, वैराग्य वैशालिनी का दानव से श्रवीच्चित द्वारा उद्धार, वैशालिनी से विवाह, मरुत्त, निरुधन्त, सुमन का स्वयंवर, निरुधन्तवध, वपुष्मत, दम वैशाली, गरुड़।)

भविष्य पुराण शतानीक से कहा गया। इसमें सुदर्शन तक वर्णन है। संवर्ण, प्रद्योत, यूनानी, तर्लीश, इलीश, म्लेच्छागमन, कारण, ऋग्निवश विस्तार, विक्रमादित्य, पद्मावती, हरिदास, भर्ने हरि, वोपदेव, ऋगल्हा ऊदल, चन्द कवि तथा शिवाजी के भी कथन इस पुराण में हैं।

ऊपर जहां-जहां महाभारत और हरिवश के कथन आये हैं, उनके अतिरिक्त भी इन दोनों प्रंथों में प्राय: सभी कथायें आगई हैं। महा-भारत के आदि, सभा, वन, उद्योग और शान्ति पर्वों में स्फुट कथायें भरी पड़ी हैं।

# तेरहवां ऋध्याय

#### भगवान् रामचन्द्र।

## तेरहवीं शताब्दी (बो॰ सी॰)

इस ऋध्याय की कथा मुख्यतया बालमीकीय रामायण पर आधा-रित है और कहीं-कहीं महाभारत वन पवे, विष्णु पुराण, हरिबंश श्रीर श्रीभागवत का थोड़ा सा त्राधार है। इनसे इतर आधार बारहवें **ऋध्याय के ऋन्त में दिये हुए हैं। महाराजा दशरथ के राजत्व-काल में** भारत की क्या दशा थी उसका दिग्दर्शन गत अध्यायों में कराया जा चुका है। इन महाराज के वृद्धप्राय हो जाने तक भी कोई पुत्र न हुऋा। इनकी रानी कौशल्या से शान्ता नाम्नी एक कन्या मात्र उत्पन्न हुई थी। उसे भी इनके मित्र राजा रोमपाद ने दत्तक ले लिया था। ये महाराजा ऋंग देश के स्वामी थे। जब बहुत काल पर्यन्त दशरथ के कोई पुत्र नहीं हुत्रा तब उन्होंने पुरोहित वशिष्ठ की सम्मति से अपने दामाद ऋष्य श्रंग को बुलाकर पुत्रेष्टि यज्ञ कराया। थोड़े दिनों में इनकी तीनों रानियों से चार पुत्ररत्न हुए। बड़ी रानी कौशल्या के त्रात्मज भगवान् रामचन्द्र दशरथ के सब से बड़े राजकुमार थे। इनसे छोटे कैकेयी-पुत्र भरत हुए, तथा उनसे भी छोटे सुमित्रा के यमज पुत्र लद्मण और शत्रुघ। इस प्रकार चार पुत्र पाकर महाराजा दशरथ ने त्रपने को घन्य माना । उचित समय पर इन राजकुमारों को शास्त्र **श्रीर** शस्त्र का अभ्यास कराया गया।

जब रामचन्द्र की अवस्था सोलह वर्ष के लगभग हुई, तब ऋषिवर विश्वामित्र ने महाराजा दशरथ के पास आकर निवेदन किया, "राज्ञस लोग मुभे यज्ञ नहीं करने देते, सो छपा करके कुछ दिनों के लिये आप रामचन्द्र को दीजिये तो इनकी रचा से मेरा यज्ञ पूर्ण हो जावे।" पहले तो बालकों का अल्पवय विचार कर महाराजा दशरथ को इस निवेदन में बड़ा गड़बड़ देख पड़ा, किन्तु पीछे से उन्होंने वशिष्ठ के समभाने

पर राम त्रौर लदमण के। महर्षि विश्वामित्र के साथ कर दिया। जान पड़ता है कि राजकुमारों के साथ कुछ सेना भी गई होगी, यद्यपि इसका वर्णन प्रन्थों में नहीं है। विश्वामित्र ने मार्ग में दोनों राजकुमारों को पूरी शस्त्र-विद्या सिखाई । ऋषिवर की देखते ही कामवन में ताड़का ने इन पर आक्रमण किया किन्तु अपकारिणी होने पर भी स्त्री समभ कर रामचन्द्र उस पर प्रहार करने से खानाकानी करते रहे। अपनत में जब विश्वामित्र के कहने से राम ने जाना कि वह बड़ी ही प्रबला थी श्रीर यह भी समभ पड़ा कि महर्षि पर प्रहार करने ही के। थी, तब इन्होंने विवश होकर युद्ध में उसका बध कर डाला । अनन्तर ऋषि के साथ राम उनके सिद्धाश्रम में पहुँचे। दूसरे दिन राम की इच्छा-नुसार महर्षि विश्वामित्र यज्ञ करने लगे। यह देखकर मारीच और सुबाहु सेना समेत यज्ञ-ध्वंसनार्थ चढ़ दौड़े। रामचन्द्र ने लद्दमण को साथ लेकर उनका सामना किया । घोर संग्राम हुच्चा, जिसमें राचसी दल का भारी हानि पहुँची और सुवाहु मारा गया। यह देख मारींच हतःशेष राज्ञसों के साथ उत्तरीय भारत की छोड़ दण्डकारएय में जा बसा। इस प्रकार बाल्यावस्था में ही भगवान् रामचन्द्र ने उत्तरीय भारत के। राज्ञसों से छुटकारा दिलाकर भारी यश प्राप्त किया। अब विश्वामित्र का यज्ञ निर्वित्र समाप्त होगया।

इस काल मिथिला देश के राजा सीरध्वज उपनाम जनक ने यह प्रमा किया था कि जो पुरुष जनकपुर का भारी शैव धनुष चढ़ाकर बाम युक्त कर देगा, उसी के साथ राजकन्या सीता का विवाह होगा। बहुत से राजकुमार तथा राजा लोग धनुष चढ़ाने मिथिला गये थे, किन्तु सब को विफल मनोरथ हो अपनी कीर्ति गवाँकर लौटना पड़ा था। इन हारे हुए लोगों में रावम भी था। उससे भी पिनाक न चढ़ सका था। धनुष चढ़ाये जाने के लिये अयोध्या भी निमन्त्रमा जा चुका था। रामचन्द्र के शौर्य से विश्वामित्र परम प्रसन्न हुए और उनको समभ पड़ा कि यह धनुष चढ़ा सकेंगे। इसलिये यज्ञ पूर्ण होने के पीछे वे राजकुमारों के साथ मिथिला पहुँचे। महाराजा सीरध्वज ने उनका यथायोग्य सत्कार किया। उचित वार्तालाप के पीछे विश्वामित्र की आज्ञा से भगवान रामचन्द्र धनुष चढ़ाने पर सन्नद्ध हुए। इन्होंने

पृथ्वी-मरहलस्थ राजकुल के सारे पराक्रम को दमन करनेवाले भारी शैव पिनाक को सहज ही में चढ़ा दिया और उसे ज्यायुक्त करके उस पर इस जोर से बाण ताना कि बज्रवत कठोर पिनाक एक तिनके की भाँति टूट गया। मिथिलापुर में सैकड़ों लोगों के धनुष चढ़ाने में विफल मनोरथ होने से सीता के ब्याह विषयक भाँति-भाँति के संकल्प-विकल्प उठ रहे थे। रामचन्द्र ने पल भर में इन शंकाओं को निर्मूल कर दिया। अब जनकपुर में बधाई बजने लगी। महाराजा जनक के विश्वविमोहिनी रूपराशि सीता के अतिरिक्त एक और कन्यारत थी, तथा इनके भाई कुशध्वज के दो कन्याएँ थीं। इसिलये महाराजा सोरध्वज ने महाराजा दशरथ को पत्र मेज कर उनके चारों राजकुमारों का अपनी कन्याओं और भतीजियों के साथ विवाह करने का प्रस्ताव किया। महाराजा दशरथ ने इस प्रस्ताव को सहष स्वीकार किया और इन चारों भाइयों के विवाह यथासमय जनकपुर में हो गये। राम को सीता, भरत को माएडवी, लदमण को उर्मिला और शत्रुच्न को श्रुतकीर्ति मिलीं।

चारों पुत्रों का विवाह करके महाराजा दशरथ जिस काल अयोध्या को लौट रहे थे, तब मार्ग में उनकी परशुराम से मेंट हुई। ये हैहयव श-विध्व सकारी ही परमशुराम थे। बृद्ध परशुराम ने शिवशिष्य होने के कारण रामचन्द्र द्वारा शैव धनुष तोड़ा जाना सुनकर भारी कोध किया और वे युद्धार्थ संनद्ध भी हुये, किन्तु रामचन्द्र की विनय और पुरुषार्थ से प्रसन्न होकर तथा अपने पिता के मामा विश्वामित्र का दबाव मानकर पीछे से अपना परमोत्कृष्ट धनुष उनको देकर बन चले गये। परशुराम के हार मानने से रामचन्द्र की ख्याति संसार में और भी अधिक हुई। अब महाराजा दशरथ पुत्र-बधुओं तथा पुत्रों समेत अयोध्या पहुँचे और फिर से पूर्ववत् राज्य करने लगे। कुछ दिनों के पीछे सीता समेत रामचन्द्र मिथिलापुरी गये और कई साल वहीं रहे।

जब राजकुमार श्रीराम श्रयोभ्या को पधार, तब थोड़े दिनों के लिये शत्रुह्न को साथ लेकर राजकुमार भरत श्रपने ननिहाल गये। इसी बीच में महाराजा दशरथ ने रामचन्द्र को युवराज पद देने का विचार

किया। इस पर उनकी प्रियतमा रानी कैंकेयी को उसकी दासी मन्थरा ने समभाया कि किसी प्रकार अपने पुत्र के लिये युवराज पद प्राप्त करो। पहले तो कैंकेयी ने इस प्रस्ताव को धर्मविरुद्ध कह कर मन्थरा का बहुत भर्स्यन किया, किन्तु पीछे से उसके समभाने में आकर उसी के मन्त्रणानुसार चलना स्वीकार कर लिया। जब कैंकेयी का विवाह दशरथ से हुआ था, तब यह निश्चित हो गया था कि दशरथ से उत्पन्न कैंकेयी का ही पुत्र उत्तराधिकारी होगा। राम का प्रभाव बहुत बढ़ जाने से पुत्र प्रेमवश दशरथ ने इस प्रतिज्ञा का मान उचित न समभा।

किसी समय राजा दशरथ ने कैकेथी को दो वर देने की प्रतिज्ञा की भी थी और रानी ने उन्हें उस काल न माँगकर भविष्य के लिये थाती स्वरूप रख छोड़ा था। मन्थरा ने उन्हीं का स्मरण दिलाकर कैकेयी से कहा कि अपने पुत्र के लिये राज्य तथा राम के लिये १४ वर्षों का वनवास माँग लिया जाय। अब कैकेयी कोपभवन में चली गई। राजा ने वहाँ जाकर उसे मनाना चाहा तो उसने अपने दोनों वरदान माँग कर उनके हृदय में काँटा सा चुभो दिया। महाराजा दशरथ सब लड़कों का उचित प्यार करते थे किन्तु राम उनके जीवना-धार ही थे। बिना राम का देखे उनको एक घड़ी चैन नहीं पड़ती थी। इसलिये इनके वनवास का वरदान सुनकर वे ऋत्यन्त विकल हुए। सत्य से भ्रष्ट होना उनके लिये त्रिकाल में भी संभव न था, किन्तु राम को वन भेजना उन्हें प्राण्त्याग से भी ऋधिक दु:खदायी था। इसितये उन्हें सारी रात विलाप करते ही बीती। प्रात:काल जब लोग राम का अभिषेक होना समभ रहे थे, तभी इस दुर्घटना के समाचार सारी अयोध्या में फैल गये । रामचन्द्र ने अपने पिता की महा दुरवस्था देखकर उन्हें बहुत समफाया और १४ वर्ष के लिये वन जाने में अपनी पूरी प्रसन्नता प्रकट की, किन्तु राजा का दु:ख किसी प्रकार कम न हुआ। पिता की मानसिक आज्ञा शिरोधार्य्य करके राम सुखपूर्वक वन जाने की तय्यारी करने लगे। इनकी प्रिया सीता और वात्सल्य-भाजन अनुज लद्मगा ने छोड़ना किसी प्रकार पसन्द न किया और विवश होकर इन्हें उनको भी साथ लेना पड़ा।

रामचन्द्र ने समभा होगा कि हमारे वन चले जाने पर राजा किसी प्रकार धैर्य्य धारण करेंद्दोगे। इसलिये माता पिता को कलपते छोड़ तथा रोती हुई अयोध्या से मुख मोड़ और केवल धर्म को शिरोधार्य मान कर्तव्यपालनार्थ भगवान रामचन्द्र सीता लहमण के सहित उसी दिन जंगल को चले ही गये। पितृभक्ति. धर्मपालन श्रीर स्वार्थत्याग का इन्होंने इस श्रवसर पर जो श्रपूर्व उदाहरण दिखलाया, वह आज भी हतभाग्य भारत का सिर ऊँचा करता है श्रीर चरित्र-शोधनार्थ हमारे लिये एक परम पूज्य आदर्श स्वरूप प्रस्तुत है। बहुत से ऋयोध्यावासी लोग राजभक्ति दिखलाते हुए रामचन्द्र के पीछे लगे। उन्होंने सोचा कि बिना राम की अयोध्या नरक से भी निकृष्टतर है और जहाँ राम हैं वहीं शत अयोध्याओं का सुख है। रामचन्द्र के बहुत समक्ताने पर भी जब वे लोग न लौटे तब उनका दुःख दूर करने के विचार से रात में छिप कर ये जंगल को चले गये। प्रात:कोल राजकुमार की न पाकर ये लोग विवश होकर ऋयोध्या लौट आये। भगवान् ने पहली रात तमसा नदी के पास निवास करके दूसरी गोमती-तट पर बिताई । आप यथा समय गंगातट पर शृंगवेरपुर रहेँचे। वहाँ गुहनामक निषाद-पति ने बहुत सेवा की, यहाँ तक कि उसके ऋाचरण से प्रसन्न होकर भगवान् ने उसे मित्र माना । गंगापार होकर श्रीरामचन्द्र प्रयाग में भरद्वाज ऋषि के आश्रम की पधारे। वहाँ भरद्वाज ने भगवान् का अच्छा आतिथ्य किया। अनन्तर दोनों राज-कुमार चित्रकूट पहुँचे ऋौर वहाँ कई मास विराजमान रहे।

उधर रामचन्द्र की वनयात्रा से महाराजा दशरथ का धेर्य विलक्कत छूट गया और वे बालक की भाँति विलाप करने लगे। महारानो कोशल्या, सुमित्रा तथा सब मन्त्रियां के सममाने पर भी इनका धेर्य न आया। कहते ही हैं कि बाप सा वत्सल, स्त्री सा सखा और भाई सा सहायक के ई नहीं। सब लोगों के सममाते हुए भी महाराजा दशरथ के। अपने प्रियतम पुत्र के क्लेशों का स्मरण कर कर के मन शान्त करने का कोई उपाय न देख पड़ा। जब रामचन्द्र के पास से पलट कर राजसचिव सुमन्त ने विनती की कि सब प्रकार से सममाने सुमाने पर भी दोनों राजकुमारों और सीता में से कोई न लौटा, तब

महाराजा दशरथ की श्रंतिम आशा भी टूट गई। अब राजा का चित्त शोक से ऐसा संतप्त हुआ कि दो ही चार दिनों में उनका शरीरपात ही हो गया। राजा दशस्य का स्वर्गवास रामचन्द्र के वनगमन के छठवें दिन हुआ। राज-मन्त्रियों ने यह त्राकस्मिक दुर्घटना देख राजा का शव तेल में डालकर सुरिच्छ उक्ष और शोधगामी दूत द्वारा भरत को ननिहाल से बुला भेजा। भरत ने अति शीघ अयोध्या आकर सारे समाचार सुने और सब विपत्तियों का मूल कारण अपने ही के। समफ कर वे दीन भाव से विलाप करने लगे। सब के समभाने बुभाने और राज-माता कौशल्या की अनुमति पाने पर भी भरत ने १४ वर्ष भी राज्य करना पसन्द न किया त्र्योर विधिपूर्वक पिता की त्र्यन्त्येष्टि क्रिया करके वे रामचन्द्र के। वापस बुलाने के लिये राज-परिवार सहित चित्रकट को प्रस्थित हुए। संसार में जब तक सद्गुणों का मान रहेगा तब तक महात्मा भरत के इस भारी स्वार्थ-त्याग के लिये उनका नाम इतिहास के पृष्टों पर स्वर्णाचरां से ऋंकित रहेगा। मार्ग में निषाद-पति से सेवित होते और प्रयाग में भरद्वात ऋषि का आतिथ्य स्वीकार करते हुए राजकुमार भरत यथासमय चित्रकूट में पहुंच कर ज्येष्ठ भ्राता राम की सेवा में उपस्थित हुए।

पिता का अशुभ समाचार सुनके रामचन्द्र ने बड़ा शोक मनाया और विधिपूर्व क शुद्ध होकर वे भरत को समकाने लगे। भरत ने रामचन्द्र की अयाध्या चलने की बहुत प्रकार से विनती की। अन्त में भगवान ने आज्ञा दी कि जिस पिता ने पुत्र के त्याग कर सत्य रक्खा और शरीर छोड़ पुत्र-प्रेम का असीम उदाहरण दिखलाया, उस पिता तथा राजा का वचन मेटना सुगम नहीं है। फिर भी मेरे चित्त में इन सब बातों से बढ़ कर तुम्हारा संकाच है। अतः तुम्हीं सब बातों पर विचार करके कहा कि क्या कर्तव्य है शक्या राजाज्ञा की अपेल मिहमा का उल्लंघन करके किसी सुयशी पुरुष को राज्यसुखार्थ अथवा वन दु:ख-विमाचनार्थ विचार तक करना चाहिये और क्या तुम्हीं का राजाज्ञा होते हुए राज्यभार से बचने का प्रयत्न करना उचित है श इन बातों का सुन कर महात्मा भरत किंकतव्यिवमूढ़ हो गये, किन्तु कर्तव्य का पूरा ध्यान रखते हुए भी राज्य-प्रहण की ग्लानि ने उन्हें ऐसा घेरा

कि इस बात के लिये वे किसी भाँति प्रस्तुत न हुए। उन्होंने सोचा कि पिता ने मुक्ते राज्याधिकार अवश्य दिया है किन्तु में उसे प्रहण न करके भी उनकी आज्ञा भंग करने का दोषी नहीं हो सकता, अयोंकि अपना भी राज्य उचित उत्तराधिकारी को सौंप देने का मुक्ते सदा अधिकार है। उनका ऐसा बिचार समक्त और उन्हें किसी प्रकार राज्य प्रह्मा न करते देख कर रामचन्द्र ने उनकी इच्छानुसार सिंहासनामीन करने के लिए अपनी पादुक यें उन्हें दीं। उन पादुकाओं के। सिंहासन पर रखकर भरत ने प्रतिनिधि के समान अयोध्या से दो मील निन्द्रिशम में रह कर १४ वर्ष राज्य चलाने का संकल्प किया और अपना व्रत

इधर भगवान रामचन्द्र का असली हाल समभ कर हजारों मनुष्य चित्रकूट में इनके दर्शनार्थ ऋाने लगे। इस कलकान से बचने के लिये रामचन्द्र ने दूर देश का प्रस्थान किया। अब ये तीनों द्राडकारण्य में फिरते हुए पञ्चत्रटी के निकट पहुँचे। वहां इन्होंने जनस्थान में अगस्त्य ऋषि के दर्शन किये श्रीर उनकी सम्मति के श्रनुसार पंचवटी में गांदावरी के एक रम्य तट पर पर्शाकुटी बनाकर ये निवास करने लगे। कहते हैं कि उस स्थान पर गोदावरी नदी धनुषाकार बहती थी। च्चगस्त्य ने सब से प्रथम विन्ध्य चौर महाकान्तार वन को पार करके दित्तिगा में जन स्थान पर पहला आर्य उपानेवेष बमाया था। वैदर्भी लोपामुद्रा से आपका विवाह हुआ। था। दोनों वेदिष थे। अगस्त्य ने इल्वल राज्ञस के। हराकर उपनिवेश बसाया था। वेद में आप वीर कहे गये हैं। अरब समुद्र के लुटेरों को जलयुद्ध में हराकर आपने व्यापार अकटक किया था। लोपासदा द्वारा राम के मित्र काशी नरेश अलक के। आशीर्वाद दिया जाना लिखा है। भगवान् रामचन्द्र ने चित्रकृट में लगभग दस मास त्रौर पञ्चवशी में प्राय: १२ वर्ष निवास किया। इसी निवास स्थान के निकट आपने एक बार हिंडुयों का ढेर देख उसे टीला समभ कर पूछा कि यह क्या है ? इस पर ऋषियों ने उत्तर दिया कि ये राज्ञ सों द्वारा स्वाये हुये ब्रह्म गों का हिड्ड यां हैं। १२ वर्ष तक ऋषियों के साथ ज्ञान वैराग्य की वार्त्ती करते हुए भी भगवान को यह भारी उपद्रव देख इतना क्रोध आया कि आपने उसी स्थान पर द्विगा

बाहु उठाकर प्रण किया कि यदि मैं सच्चा चत्रिय हूँ तो पृथ्वी को निशिचर-होन करूँ गा। इतिहासज्ञों से छिपा नहीं है कि राम ने यथा समय यह प्रण सच्चा कर दिखाया। इसी स्थान पर निवास करते हुए ऋषियों के सुसंग से रामचन्द्र में वह भारी दृढ़ता एवं चरित्र विशुद्धता छा गई थी कि सब राजाओं में इन्हें मर्यादा पुरुषोत्तम की उपाधि मिली। हमारे सभी राजाओं में आदशे-आर्थ भगवान् रामचन्द्र ही थे।

पंचवटी में रहते हुए इन्हें एक बार सम्राट् रावण की बहिन 
गूर्पण्छा ने देखा और चाञ्चल्यवश वह इन पर तत्काल मोहित हो 
गई। उसने कई प्रकार से समभा बुभा कर इन्हें अपने साथ विवाह 
करने पर राजी करना चाहा। इन्होंने उसका प्रस्ताव टट्तापूर्वक 
अक्ष्वीकृत किया, किन्तु उसने इनका पीछा न छोड़ा और सब प्रकार 
से इन्हें दुःख दिया। उसका ऐसा अस्हा चाञ्चल्य देखकर इन्होंने 
उसे क्पण्विता समभ कर लद्मण को इशारा किया और उन्होंने 
तत्काल नाक-कान काट कर उसे पूर्णत्या विक्षण कर दिया। 
इनका यह एक ऐसा कर्म है जिसका किसी प्रकार से समर्थन नहीं हो 
सकता और जो इनके अद्रशं हिन्दू होने के भी प्रतिकृत है।

शूर्पण्या ने अपनी यह दुर्दशा देख रो-रो कर अपने भाई खर को सारा वृत्तान्त सुनाया। वह अपने नाना के भाई माल्यवान की अध्यत्तता में इस और रावण का अन्तपाल था। रावण का वंश कथन नवें अध्याय के २१ वें नोट में हैं। खर ने दूषण और त्रिशिरा एवं कुछ चुने हुए योद्धाओं के साथ भगवान पर आक्रमण किया। रामचन्द्र ने धनुषवाण उठा कर सहज ही में इन शत्रुओं का शमन किया। चुने हुए योद्धाओं के साथ अपने नेता खर का विनाश देख कर रात्तस लोग हाय-हाय करते हुए द्राडकारण्य से भी भागे। रामचन्द्र ने इस प्रकार सुगमतापूर्वक रासत्तों के दोनों भारतीय उपनिवेश ध्वस्त कर दिये। अब शूर्पण्या रोती हुई रावण के पास पहुँचो। उसकी यह दशा देख रावण ने किसी दुश्चरित्र की आशंका करके मंत्रियों को हटा एकान्त में बहिन से जंगल का वृत्तान्त पूछा। उसने अपनी बुराइयों को द्वाकर इतना ही कहा कि राम ने सुभे

श्रापकी बहिन समभ कर निशिचर-कुल के अपमानार्थ मेरी यह दशा की। इसी के साथ रावण का लालच बढ़ाने के विचार से उसने सीता के रूप की भी बड़ी प्रशंसाकी। सबगाने इस दुर्घटना को समफ कर तथा राम के साहस का ध्यान करके निशिचर कुल के भविष्य पर विचार किया, किन्तु उसे यह निश्चय न हुआ कि राम का पराक्रम कैसा प्रचएड है। इसलिये अपमान का बदला अपमान ही द्वारा चुकाने के विचार से वह रथ पर चढ़कर श्रकेला द्राडकारएय में मारीच के आश्रम पर पहुँचा। मारीच राम से पहले ही बहुत भयभीत था, इसिजिए उसने रावण को राम से विरोध न बढ़ाने का कई प्रकार में उपदेश दिया, किन्तु इसने एक न मानी। तब विवश होकर मारीच इसकी सहायतार्थ चला । मारीच ने रामाश्रम के समीप जङ्गन में ऐसी माया की कि इन्हें मृग का भ्रम हा गया । वह युक्तिपूर्वक दीनों राजकुमारों को आश्रम से दूर निकाल ले गया । बहुत दूर निकल जाने पर रामचन्द्र ने निशिचर का छल जाना श्रीर एक ही बागा से उनका बध कर डाला। लदमण को भी अपने पीछे देख कर रामचन्द्र ने उनका बहुत भरसीन किया श्रीर कहा कि तुमने सीता को श्रकेली ह्योड़ देने में भारी भूल की। लदमण को स्वयं सीताजी ने राम के पीछे जाने की आज्ञा दी थी और उन्हें आनाकानी करते देख मर्मभेदी कई अनुचित वचन कहे थे जिनके कारण विवश हो हर ही वे रामचन्द्र के पीछे गये थे। फिर भी भूत थी ही, क्यों कि सीता के क्रोधपर भी वे इनको रचा के लिये छिप कर वहीं रह सकते थे।

इधर सूते में आश्रम जाकर रावण ने यित के रूप में सीता का बलपूर्वक हरण किया तथा रथ पर बिठाकर उनको लिये हुए वह लंका को चला। मार्ग में जटायु नामक एक भद्र पुरुष ने स्त्री की यह दशा देख उसके उद्धारार्थ रावण को ललकारा, किन्तु राच्चसगज ने उसको मृतप्राय कर डाला। आगे चलने पर पाँचों मन्त्रियों समेत सुप्रीव को बैठा देख सीता ने नूपूर समेत अपना एक वस्त्र वहीं डाल दिया। इसी प्रकार अन्य स्थानों पर भी रामचन्द्र के जानने के। अपनी वस्तुयें डालती हुई बिलपती सोता रावण के साथ लंका पहुँची। रावण ने सीता के आचरण से मार्ग ही में समक्त लिया था कि किसी प्रकार के बल-

प्रयोग से यह वश में नहीं आवेगी और तुरन्त अपना प्राण खो देगी। रावण सीता की राम के अपमानार्थ ही लाया था, किन्तु इनके रूप-लावण्य से वह मोहित भी हो गया था। फिर भी किसी प्रकार इच्छा पूर्ण होते न देखकर उसने सीता को अशोकवाटिका में स्थान दिया। उनकी रक्षा के लिये त्रिजटा के आधिपत्य में कई राक्सियां और कड़े पहरे को कई राक्स नियत हुए।

इधर भगवान रामचन्द्र ने मारीच को मारकर वापस आने पर सूने आश्रम को भ्रष्ट और कमराइल को टूटा पाया, तथा सीता को भी वहां न देखा। इन बातों से इन्हें किसी के द्वारा सीताहरण का निश्चय हो गया। सूने आश्रम के इधर-उधर इन्होंने इसका बहुत पता लगाया, किन्तु कोई खाज न चली। अन्त को विवश होकर ये आपनी प्रिय पत्नी की खाज में निकले। थोड़ी दूर चलकर आपने वृद्ध जटायु को चत-विचत-पूर्ण मरण्प्राय दशा में पाया। उससे वार्तालाप करने पर इन्हें इतना ही झात हो सका कि विलाप करती हुई प्रियतमा सीता को लेकर कोई दिच्या को गया है और उसी से युद्ध करने में जटायु की यह दशा हुई है। वह कीन था, इसका पता जटायु म्वशरीर-शैथिल्य अथवा अज्ञान के कारण रामचन्द्र को न दे सका। इसी अवसर पर उसने आपना देह छोड़ दिया। उसकी इस उदारता पर मुग्ध होकर भगवान ने अपने हाथ से उसके शव का दाह-संस्कार किया।

इसके पीछे सीता को खोजते तथा विविध प्रकार से विलाप करते हुए रामचन्द्र लहमण सिंहत दिचिए की झोर बढ़ें। यथासमय ऋष्यम्क पर्वत के समीप पम्पासरोवर पर दोनों पहुँचे। जनस्थान और किष्किन्धा उस काल दिचए के सर्वोत्कृष्ट स्थान थे। ऋष्यमृक पर सुप्रीव बानर रहता था। यह किष्किन्धा के राजा बालि का भाई था किन्तु कई कारणों से इन दोनों में बिगाड़ था। बालि ने सुप्रांव को निकाल दिया था और उसकी स्त्री भी छीन ली थी। बालि को मृत समभक्तर एक बार सुप्रीव राजा तथा उसकी स्त्री तारा का पित बन बैठा था। इसी लिये बालि ने उसकी भी स्त्री छीनी थी। रामचन्द्र को देखकर सुप्रीव को भय हुआ कि बालि ने मेरे निप्रहार्थ तो इन्हें नियोजित नहीं किया है। इसलिये उसने अपने मन्त्री हनुमान के।

राम के पास भेजा और वे वार्तालाप करके इन्हें सुमीव के निकट ले गये। वहाँ हनुमान ने सुमीव से इनका परिचय कराया और दोनों ने एक दूसरे का हाल जान समक्त कर सहायतार्थ आपस में प्रगाद मैं जी की और अग्नि के साली देकर उसे हद किया। सुमीव ने सीता जी के नूपुर और पट भगवान को दिये जिन्हें पहचान कर आपने बड़ा शांक किया।

अब बालि-निप्रहार्थ निश्चय करके रामचन्द्र ने सुमीव का उसके साथ युद्धार्थ भेजा और आप एक ताल वृत्त की ओट से युद्ध देखते रहे। सुप्रीय बहुत छल बल करके भी बालि का बल न रोक सका श्रीर उसके एक ही मुब्टिप्रहार से भग्नात्साह होकर भागा। जंब सुब्रीव राम के पास पहुँचा तब इन्होंने कहा कि सुम अपने आता के ऐसे समरूप हो कि मैं युद्ध के समय तुम दोनों का पृथक्न कर सका। अब रामचन्द्र ने सुत्रीव का चिह्न-स्वरूप एक माला पहिनाकर युद्धार्थ बालि के पास फिर भेजा। दोनों में फिर युद्ध होने लगा और बालि को प्रबल पड़ते देख रामचन्द्र ने ओट से ही उस पर तीव्र शर का प्रहार किया, जिससे मृतपाय होकर वह धरणी पर गिर पड़ा। रामचन्द्र के चरित्र समालाचकों ने इनकी इस करनी पर कुछ सन्देह प्रकट किया है, किन्तु युद्ध में ऐसी नीतियाँ प्राय: करनी पड़ती हैं। शायद राम के सामने जाने से उसके भाग जाने ख़ौर भगडा बढने का भय हो । उसके मरने पर रामचन्द्र ने सुमीव को किष्किन्धाका राजाबनाया, किन्तुबालि के ही पुत्र अङ्गद को युवराज किया। इस प्रकार उसके पत्त पर भी द्या करके भगवान ने अपनी न्यायप्रियता का उदाहरण दिखाया है । उसके मरणान्तर उसकी रानी तारा के साथ सुग्रीव ने फिर विवाह कर लिया । अब वर्षाकाल आ गया था, इसलिये सीता की खाज नहीं की जा सकती थी। रामचन्द्र पिता की आज्ञा से किसी प्राम में नहीं रह सकते थे, अत: सुग्रीव के अनुचरा ने इनके लिये प्रवर्षण गिरि पर कुटी बना दी. जहाँ आपने वर्षा काटी।

वर्षा ऋतु में ही हनुमान् की सम्मति से सुप्रीव ने कुछ बानर सीता को खाजने भेजे थे, किन्तु इस प्रयत्न का कोई फल न हुआ था।

इधर का कोई समाचार न पाकर रामचन्द्र को समभ पड़ा कि सुयीव ने हमारा काम भुला दिया है, इसलिये बानरेश को डराकर बुला लाने के लिये इन्होने लंदमण को किष्किन्धा भेजा। लद्मण ने जाकर क्रांध करते हुये कहा कि सारा पुर जला कर भस्म कर देंगे। इन्हें कुद्ध समभ कर सुन्नीव ने समभाने के लिये हनुमान के साथ महारानी ताग को भेजा। इन लोगों ने कुमार को सब हाल बतला और बहुत प्रकार से नम्रतादिखल। कर प्रसन्न किया। अपव सुयीव ने भी आ सुमित्रानन्दन का ऋभिवंदन किया ऋौर सब लोग मिल कर रामचन्द्र के पास पहुँचे । वहाँ सब प्रकार से सलाह होकर वृद्ध मन्त्री जाम्बवान ऋद्भाकी ऋधीनता में चुने-चुने सग्दार सीता को खांज निकालने के लिये भेजे गये। इनमें युवराज श्रंगद श्रीर हनुमान भी थे। खोजते-खोजते ये लोग ठेठ दक्षिण में समुद्र के किनारे पहुँचे ऋौर वहाँ जटायु के भाई वृद्ध संपाति से इन्हें लंका में सीता का हाना विदित हुआ। अप्रब यह प्रश्न उठा कि इतना बड़ा समुद्र तैर कर लंका कौन पहुँच सकता है ! सभों ने अपने अपने सामध्ये का कथन किया किन्तु स्वयं **श्राङ्गर्**तक को जाकर लौट श्राने की हिम्मत न पड़ी। तब जाम्बवान् की सम्मति से महावीर हनुमान् इस कार्य पर नियुक्त हुए श्रीर इन्होंने इसे सहर्ष स्वीकार किया । श्रीता के लिये चिह्न स्वरूप रामचन्द्र ने इन्हें एक श्राँगृठी दी थी। श्रव उसी को लेकर हनुमान अपने जीवन के सर्वोत्कृष्ठ कार्य-साधन में प्रवृत्त हुए।

अनन्तर एक ऊँचे टीले पर चढ़कर साहस के सहारे श्री हनु-मान् जी समुद्र में कूद पड़े श्रीर ४० मील तैर कर दूसरो श्रार जाने के प्रयक्ष में लगे। बीच के टापुश्रों पर दम लंते श्रीर जान पर खेजते हुए साहसमृति महाबीर तैरते ही चले गये। मार्ग में सुरसा नाम्नी नागमाता ने इनके बल श्रीर बुद्धि की परीचा ली किन्तु प्रसन्न हो एबं श्राशीर्वाद देकर बह चली गई। श्रागे चलकर एक टापू पर सिहिका नाम्नी राचसी ने इन्हें पकड़ कर खा जाना चाहा। श्रीर प्रकार प्राण बचता न देख विवश हाकर हनुमान् का उस स्त्री तक से युद्ध करना पड़ा। उसे च्या भर में मारकर ये श्रागे बढ़े श्रीर तैरते हुए लंका के टापू पर पहुँच ही गये।

अब साधारण पथिक बनकर इन्होंने लङ्कापुरी में प्रवेश किया। पुरी की रम्यता देखकर इनका चित्त बहुत प्रसन्न हुआ। हनुमान् महावीर होने के अतिरिक्त छदावेष धारण में भी बड़े पद्ध थे। इन्होंने किसी उचित छद्मांक में सारा शहर घूमते हुए रावण का महल भी देख निया श्रीर वहां सीता के। न पाकर इन्हें भारी संताष हुआ। इधर-उधर घूमते हुए इन्हें रावण के अनुज विभाषण मिले। उनका रावण-कृत सोताहरण का कर्म बहुत ही निन्दा प्रतीत हुआ। था। इसिलिये हनुमान् का हाल जानकर उन्हें प्रसन्नता हुई श्रौर उन्होंने इन्हें सीता जी से मिलने की सारी युक्ति बता दी। अब ये सीता के निवासस्थल अशोक-वाटिका में पहुँचे और वहाँ अपनो स्वामिना को घार विरह-वेदना से खिन्न पाकर इन्हें हर्ष ऋौर शाक साथ ही साथ हुए, हर्ष उनके मिलने और सतीत्व पर और शाक दुःग्वों पर। महावीर ने देखा कि राच्चसियां सीता के। घेरे हुए हैं ऋौर उन्हें रावण का प्रणय स्वीकार करने के लिये भांति भांति के दुःख दता हैं। उन लागों का बातां से इन्हें यह भा ज्ञात हुआ कि रावण अपन प्रयोजन के साधनाथ सीताजी का कई बार भांत-भांति से समका बुका चुका है आर नम्रता एव काध प्रकाश के कई छलबल कर चुका है किन्तु इन्होंने उसके प्रग्णय का पूर्ण निराद्र करते हुए उसकी सदेव उपेचा की है और यही कहा है कि जब तू अपने को लाकपालों से बढ़कर समभता और पुलस्त्य ऋषि के कुल का भी ऋहं कार करता है, तब इन महत्त्वों के विवर्धनार्थ धर्मपालन में भी क्यों नहीं प्रवृत्त होता ?

श्रव रात्रि बहुत जा चुकी थी, इसिलये राचिसयाँ अपने-अपने घर चली गई तथा उनक त्रास सं छूटने पर श्रवंली रहन के कारण सीता की विरह वेदना श्रीर भी बढ़ी। इसी श्रवसर की उचित काल समक्त कापवर ने रामचन्द्र की दी हुई श्रंगूठी देकर सीताजी से पारेचय किया श्रीर पत्नी-हरण के पीछे रामचन्द्र ने जा-जे। कार्य किये थे उन सब का भी सच्चा में विवरण कह सुनाया। साताजी ने उस घड़ी का धन्य माना श्रीर प्रेमाश्रु से श्रॅंगूठा का भिगा दिया। इसके पाछे इनकी श्राज्ञा लेकर महावीर ने श्रशाक वाटिका का उजाड़ना श्रारम्भ किया। इन्होंन मालियां की उपेन्ना करके मधुर फल खाये, शाखायं तोड़ डालीं श्रौर मना करनेवालों पर प्रहार किया । यह दशा देख मालियों ने बहुत से युद्धकत्तीश्रों के बुलाकर इन्हें पकड़ना चाहा किन्तु इन्होंने उन सब का भी विमईन किया। श्रव रावण के पास समाचार गये श्रौर उसने श्रपने पुत्र श्रचयकुमार के। इन्हें परास्त करने के लिये कुछ योद्धाश्रों के साथ भेजा. किन्तु मरुतनन्दन ने उनका भी मानमर्दित किया श्रौर श्रचयकुमार के। मार ही डाला। यह समाचार सुनकर रावण बड़ा दु:खित हुश्रा। श्रव उसने श्रपने मुख्य पुत्र युवराज मेघनाद के। श्राज्ञा दी कि बानर मारा न जाय वरन् पकड़ कर सामने लाया जाय। मेघनाद ने श्राकर हनुमान् से द्वन्द्व युद्ध किया श्रौर दिव्याम्त्रों के द्वारा इन्हें मूर्छित कर दिया। श्रव उसके श्रनुयायियों ने इन्हें बाँव लिया श्रौर यथाकाल ये राजसभा में उपस्थित किये गये।

इन्होंने रावण से सीताजी के छोड़ने की सम्मति पर वार्तालाप किया श्रौर अपने के। रामचन्द्र का दूत कहकर इसी विषय में उनका भी सन्देश कह सुनाया । रावण ने सीता को वापस करना पसन्द न करके पुत्रवध के कारण हनुमान के लिये प्राण-द्रांड की आज्ञा दी। इस पर विभीषण ने निवेदन किया कि द्त का मारना राज-धर्म के प्रतिकूल है सो इसे कोई और दंड दिया जाय । यह विचार राजा ने भी पसन्द किया और आज्ञा दी कि जिन हाथों से इसने राजपुत्र का वध किया है वह जला दिये जायेँ। प्राचीन प्रंथों में पूँछ के जलाने की आज्ञा लिखी है किन्तु उसका प्रयोजन हाथों से मालूम पड़ता है। राज्ञसों ने तेल और लाख से भिगोये हुये वस्त्र बाहुदहन के लिये एकत्रित किये, किन्तु उनका श्रभीष्ट सिद्ध न हुआ और महाबीर ने भट बन्धन तोड़ जलते हए वस्त्रों से लंका के कई प्रासादों में आग लगा दी। यह आग एक से दूसरे मकान तक फैलती हुई बहुत दूर तक व्याप्त हो गई और हजारों महल जलकर राख हो गये। इस अग्नि से लका के प्रासादों को भारी हानि पहुँची। अब लंका में कोई कार्य शेष न देख कर मांची के लिये सीताजी से चूड़ामिण प्राप्त करके हनुमान्जी समुद्र में कूद् पड़े और तैरते हुए इस स्त्रोर ऋपने साथियों से स्त्रा मिले। उन सब ने इनके श्राने से भारी प्रसन्नता मनाई और सारा हाल सुन कर परम प्रसन्न हो इनके बाहुओं का पूजन किया।

अब ये सब लोग सुमीव के पास पहुँचे श्रीर उनके साथ सभों ने रामचन्द्र का दर्शन किया । रामचन्द्र ने सीता की सुध पाकर बड़ा हर्ष मनाया और महावीर-चरित्र सुनकर उनकी भारी प्रशंसा की । अनन्तर सैन्य सजाकर सुग्रीव ने लंका पर आक्रमण करने की तैयारी की। भगना न रामचन्द्र ने भारत से लंका तक सेतु बाँध कर अपनी सेना उस पार पहुँचाने का मंसूबा बाँधा। जिस काल सेतुबन्धन का कार्य हो रहा था, तब रावणा ने अपने मित्रयों से इस विषय में सलाह की तो विभीषण ने बड़े ती इए शब्दों में राम का प्रताप एवं राचसों के असामर्थ्यका कथन किया। इस पर क़ुद्ध हो रावण ने उसकी कुछ निन्दा की । इस अपमान से रुष्ट होकर विभीषण ने लंका से भाग कर राम की शरण ली और भगवान ने द्या एवं कार्यसाधन के विचार से उसे लंकेश बनाने का वचन दिया, तथा समुद्र का जल मँगा कर उसी स्थान पर राज्याभिषिक्त कर दिया। जान पड़ता है कि जो टीलों का समृह भारत से लंका पर्यन्त है, उन्हीं के बीच का उथला पानी पाषाणों त्रादि से भरकर भगवान् ने सेतु बँधवाया होगा । रावण ने बल के मद में उन्मत्त होकर समुद्र पार करते समय सेना की गति का निरोध नहीं किया। चार दिनों में राम का दल सेतु द्वारा समुद्र पार हो गया। अंगद सेनापित नियत हुए। राम दल के उस पार पहुँचने पर रावण ने शुक-सारण को दूत बनाकर सेना का हाल जानने के लिये भेजा, किन्तु बानर लोगों ने उन्हें पकड़ लिया और बड़ी कठिनाई से छोड़ा। भगवान् ने द्यब द्यंगद् को दूत बनाकर लंका पुरी भेजा, किन्तु रावण ने अधीनता स्वीकार करने तथा सीता को लौटाने की सम्मति न मानी ।

शान्ति होते न देख कर भगवान् ने लंका पुरी का दुर्ग सब श्रोर से घेर लिया। चारों फाटकों पर चुने चुने योद्धा श्राक्रमणार्थ रक्खे गये। रावण ने भी चारों फाटकों की रचा के निमित्त भारी योद्धा नियुक्त किये। श्रब विकराल युद्ध का श्रारंभ हुशा श्रीर थोड़े ही दिनों में रामचन्द्र की सेना ने अपना प्राबल्य दिखला दिया। श्रपने दल की भारी हानि देख श्रीर प्रहस्त तथा धूम्राच का निधन सुन राच्नसेश्वर रावण के चित्त में कुछ उद्देग आया। अब उसने नाना के भाई म'ल्य-वान्, महादर, स्वपुत्र मेघनाद तथा अन्य प्रधान-प्रधान सग्दारों को बुल कर मन्त्रणा की। महोदर तथा माल्यवान् ने शान्ति की सलाह् दी, किन्तु रावण और मेघनाद को सम्नाट् पद का दर्प छोड़ कर अधी-नता स्वीकार करना मरण से भी निकुष्टतर समक्त पड़ा। मेघनाद ने रावण को साहस पदान करके राच्चसों का बल सुनाया और अपना प्रसिद्ध पुरुषार्थ दिखलाने के विषय में भी नम्नत पूर्वक विनती की। दूसरे दिन उसने महान शौर्य दिखलाकर स्वयं रामचन्द्र को नागपाश से बद्ध कर दिया, किन्तु अन्य लागों ने प्रयन्न करके अपने स्वामी को बन्धन मुक्त किया। नागपाश व्यर्थ देख कर रावण ने युद्धार्थ अपने भ्राता कुम्भक्ण को भेजा, किन्तु परम शौर्य दिखलाकर वह रामचन्द्र के हाथ से मारा गया। इसके पीछे प्रचण्ड युद्ध करके मेघनाद भी लह्मण के हाथ से मरा।

यह बुरादिन देखकर साम्राज्ञी मन्दोदरी ने रावण को सीता लौटा देन क विषय में बहुत कुछ समकाया, किन्तु उसने उत्तर दिया कि तुम सीता को दो यान दा, मैं कुम्भकर्ण और मेघनाद के बिना शरीर धारण नहीं कर सकता। इस पर मकराच्च ने विनती की. ''हे सम्राट्! जब तक तेरा सेवक मैं जीवित हूँ, तब तक लंका में दीन वचन मुख से कौन निकाल सकता है ? अनन्तर रावण की आज्ञा ले पराक्रमी वीर खरात्मज मकराच्च विभीषण के पुत्र तरणीसेन की साथ लेकर युढ़चेत्र में कूद पड़ा। इन दोनों ने निशिचर कुलाद्धारार्थ प्रचण्ड संप्राम किया, किन्तु रामचन्द्र की अपसद्य शक्ति के सामने कोई युक्ति काम न श्राई। मकराच लदमण के हाथ से मारा गया और तर्णीसन की स्वयं रामचन्द्र ने मारा । ऋपने पुत्र-विनाश के पीछे विभीषण ने विलाप करते हुए भगवान् से उसका ऋसज्ञी हाल बताया । यह सुन रामचन्द्र का बड़ा क्लेश हुआ। युद्ध फिर भी चलता रहा और महो-दरादि रावण के मन्त्रा और सरदार एक एक करके धराश यी हए। सबसे पाछे स्वयं रावण ने कई दिन तक प्रचराड युद्ध करकं और रामचन्द्र के भारी-भारी योद्धात्रों का पराजित करक अन्त में स्वयं भगवान के हाथ से वारगति प्राप्त की।

स्मेनाधर्ष गाभाव से लंका की बढ़ी हुई सभ्यता भली भांति प्रदर्शित होनी है। रामचन्द्र लका-विजयार्थ विजयादशमी के दिन चले थे। लंका का युद्ध ८४ दिन होकर चैत्र मास में रावण-वध के साथ समाप्त हुआ। रावण के पीछे रामचन्द्र ने विभीषण को लंका देकर सीता को फिर प्राप्त किया। लोगों के संदेह मिटाने को प्रियतमा की पावक-परीचा करके रामचन्द्र ने उनका प्रहण किया। पावक-परीचा के विषय में आज कल संदेह उपस्थित किया जा सकना था, किन्तु इन्हीं दिनों बनारम आदि कई स्थानों पर लागों ने दहकते हुए कोयलों से भरे हुए कुएडों पर साधारण लोगों को चलाकर सिद्ध कर दिया है कि किसी न किसी भाँति अग्नि की दाहिका-शक्ति का दमन किया जा सकता है। इस बात से अग्निशुद्धि का महास्म्य अवश्य कम हो जाता है।

कुल मिलाकर जानकी जी लंका में दस मास रहीं। ऊपर कहा जा चुका है कि रावण के पास कुबेर वाला आकाशगामी पुष्पक विमान था। अब वह रामचन्द्र को प्राप्त हुआ और उसी पर चढ़कर पत्नी और आता समेत आप मुख्य-मुख्य सरदारों को भी साथ लेकर अयाध्या रवाना हुए, क्यां कि १४ वर्ष का समय भी अब समाप्त होने ही को था। मार्ग में भरद्वाज के दर्शन करते और निषाद-पित गुह से मिलते हुए चौदहवाँ वर्ष समाप्त होते ही १५ वें वर्ष के ठीक पहले दिन रामचन्द्र ने नन्दियाम में प्रिय भाई भरत को दर्शन दिये। वहीं पर चारों भाइयों ने जटाओं को त्याग कर गांजे बाजे के साथ उचित समय पर अयोध्या में प्रवेश किया। रामचन्द्र के प्रवेशोत्सव में अयाध्या नई दुलहिन की भाँति सजाई गई। अब उचित समय पर राम का अभिषेक हुआ और ये सुखपूर्वक राज्य करने लगे।

राम-राज्य में प्रजा ख़ूब सुख के साथ रही। उसकी किमी प्रकार का कब्ट नहीं होता था और जितने कब्टों का राज्य निवारण कर सकता था वह मानों प्रजा के लिये बने ही न थे। भारत में सर्वोत्तम राज्य का अब तक रामराज्य कह कर उसकी महत्ता सूचिन करते हैं। हिन्दू शास्त्रानुमार प्रजा के चारों वर्णों को जिस-जिस धर्म पर चलाना चाहिये, उसी पर रामचन्द्र ने उनको चलाया। आदश आर्थ होने से आपने एक बार हिन्दू सिद्धान्तों के दोष में पड़कर तपस्या करने वाले शूद्र मुनि शम्बूह का केवल तपस्या करने के कारण अपने हाथ से वध कर डाला। शम्बूक वध की कथा प्रचिष्त है। यह रामायण के प्राचीन भाग में नहीं है।

बन से लौटने पर थोड़े ही दिनों में महारानी सीता ने गर्भ धारण किया। राम के सभी आचरणों को पूज्य दृष्टित से देखते हुए भी उनकी प्रचा ने **जुद्रता दि**खलाते हुए सीताजी के <mark>लंकानिव</mark>ःस के विषय में उनके अधाचरण पर संदेह किया और आदर्श राजा होने तथा प्रजा को उच्च उदाहरण दिखलाने के विचार से रामचन्द्र ने अपनी प्रागोपमा सीता के प्रति ''ऋत्यन्त कठोग्नां' दिखलाकर उनके संगर्भा होने पर भी लद्दमण द्वारा उन्हें महर्षि वाल्मीकि वाले आश्रम के निकट जंगल में छुड़वा दिया । यह देखकर महर्षि ने उनकी रह्मः की । वहाँ सीताती के कुश ऋौर लव नामक दो यमज पुत्र उत्पन्न हुए ऋौर उसी ऋाश्रम में उनका पालन हुऋा । रामचन्द्र ऐसे लोकप्रिय हो गये थे कि उनके जीवन-काल में ही महर्षि बाल्मीकि ने तस्कालिक भाषा में एक रामायण काव्य बनाया था, जो उन्होंने रामात्मजों को कएठस्थ करा दिया। महर्षि ने बालकों को चत्रियोचित शस्त्र-विद्या की भी योग्य शिचा दी। थोड़े दिनों में महामजा रामचन्द्र ने नैमि-षारएय नामक पवित्र स्थान में जाकर ऋश्वमेध ऋारस्भ किया। नैमिषारएय वर्तमान सीतापुर से सोलह मील की दूरी पर एक प्रसिद्ध तीर्थ स्थान है। इस अवसर पर महर्षि वाल्मीकि ने कुश श्रीर लव द्वारा नैमिष में रामायण का गान कराया। इस गान को स्वयं रामचन्द्र ने भी सुना ऋौर इसी सम्बन्ध में बातचीत चलने पर गाने वालों का त्र्रापने से सम्बन्ध जाना । ऋब सर्वेसम्मति से ये पुत्र प्रसन्नना के साथ ब्रहण किये गये, किन्तु सीताजी एक बार की छोड़ी हुई अध्योध्या **में** फिर से जाना पसन्द न करके पृथ्वी में प्रवेश कर गईं। इस प्रकार इनका पवित्र जीवन समाप्त हुआ।

जिस दिन सीताजी के राजकुमार उत्पन्न हुए थे उसी दिन शत्रुत्र लवणासुर से युद्ध करने के लिये जाते हुए मार्ग में महर्षि बालमीकि के आश्रम पर ठहरे थे। इस युद्ध का कारण यह था कि मधुराका शासक लवणासुर प्रजा को बहुत कष्ट देने लगा था। सम्भवत: यादव नरेश भीम सात्वत की आरे से वह मथुरा के प्रबन्ध पर नियुक्त होगा । उसके नरभक्तक आदि होने के कथन अत्युक्ति पूर्ण समभ पड़ते हैं । मथुँग प्रान्त के निवासी ब्राह्मणों ने राम का यश सुन अयोध्या जाकर अध्यों की कष्ट-कथा कह सुनाई थी। रामचन्द्र सें ऐसा कघ्ट कभी नहीं देखा जाता था, इसिलये इन्होंने अपने भ्राता शत्रुझ को लवण के मारने श्रीर मथुरा का राज्य चलाने के लिये भेजा था। बाल्मी कि-आश्रम से आगे बढ़ कर शत्रन्न ने मधुपुरो पहुँच लवण का ललकारा और युद्ध में उसका निधन किया था। रामचन्द्र ने चलते समय अयाध्या ही में शत्रुव्न का माथुर-राज्याभिषेक कर दिया था । इसलिये लवर्णासुर के मरने पर माथुर प्रान्त की प्रजाने हर्षपूर्वक इन्हें अपना राजा माना आरे ये वहीं राज्य करने लगे थे। समभ पड़ता है कि इस काल यादव नरेश भीम कहीं द्विण की स्रोर हट गये होंगे। ऋश्वमेध के समय नैमिष पहुँचकर शत्रुघ्न ने अश्वरचा का काम लेकर उसी के साथ भारत-भ्रमण करके राजात्रों को पराजित किया था। शत्रुघ्न ने मथुरा का राज्य १२ वर्ष चलाया ।

इस प्रकार महाराजा रामचन्द्र का सम्राट् पद पूर्ण रूपेण स्थापित हुआ। आपने प्रजा के संदेह करने पर सीता जी को छोड़ तो दिया था, किन्तु अपने चित्त में उनके चिरत्र को दूषित कभी नहीं माना। इसिलिये इन्होंने अपना दूसरा विवाह नहीं किया और यज्ञ के समय श्री के स्थान पर सीता की सुवर्णमयी मूर्ति प्रतिष्ठित करके यज्ञ का काम पूरा किया। यज्ञान्त में अपने दोनों पुत्र कुश और लव को पाकर रामचन्द्र भाताओं समेत बड़े प्रमन्न हुए। इनके भाताओं के भी दो दो पुत्र हुए थे. अर्थात् सुवाह और शत्रुघाती शत्रुघ्न के, तक्ष और पुष्कर भरत के तथा अंगद और चन्द्रमेन लहमण के। इसी समय केकय देश में गन्धवों ने भरत के मामा आनव युधाजित् को मार कर उस देश में अपना राज्य स्थापित किया। यह देख रामचन्द्र ने अपने भाता भरत की अधीनता में एक सेना भेती. जिसने जाकर पुष्कर नरेश गन्धवों को पराजित किया तथा केकय देश पर भी राज्य

जमाया। तच को तच शिला मिली ऋोर पुष्कर को पुष्करावती (बायु ८८, विष्णु IV ४, ४७; पद्म V ३५-२३-४; VI २७१, १ः; त्र्यग्नि ११, ७-८; रघुवश  $\mathbf{X}^{V}$  ८८-९ )। इस प्रकार यह राज्य भी सूर्यवंशियों के अधिकार में आ गया। समय पर अन्य कई राज्य भी रामचन्द्र ने प्राप्त किये। अब आपने पुत्रों और भतीजों का सब प्रकार से समर्थ समभ कर जीते हुए और पैतृक राज्य उन्हीं में विभाजित कर दिये। ज्येष्ठ पुत्र कुश को (पद्म VI २७१-५४-५५) **ऋयो**ध्याका युवराज बना कर कुशम्थली पर कुशावती में भी रा<mark>ज्य</mark> चलाने की आज्ञादी। यह विन्ध्याचल के दिन्त है। कालिदास के <del>ब्रानुसार कुश ने समय पर प्रजा की प्रार्थना से व्रायोध्या फिर से</del> राजधानी बनाई। लब को शरावती उपनाम उत्तर काशल का राज्य मिला, जिसकी राजधानी श्रावस्ती थी । कहते हैं कि लवकाट उपनाम लाहौर नगर लव का ही बसाया हुआ है। श्रावस्ती जिला गोंड़ा व बहराइच में है। तत्त्रशिला को अब शाहधेरी कहते हैं, जो अटक तथा रावलिएडी के बीच में कालका सराय से एक मील की दूरी पर स्थित है। लक्ष्मण के पुत्र अंगद और चन्द्रसेन (या चद्र केतु) या चन्द्रचका का कार।पथ के अन्तर्गत अंगद नगर तथा चन्द्रावती (मल्ल<sup>ू</sup>रा) के राज्य दिये गये। ( वायु ८८, १८७, ८; ब्रह्माग्ड III ६३, १८८-९; विष्णु  $\mathbf{I}^{V}$  ४, ४७; रघुवश XV ९०; पद्म V ३५, २४;  $V\mathbf{I}$ २७१-११-२; ये स्थान हिमाचल के निकट थे।) सुबाहु को मथुरा तथा शत्रुघाती को विदिशा (वर्तमान भेलसा) मिले। इस प्रकार रामचन्द्र ने अपने तथा भाइयों के अपाठों पुत्रां को प्रसन्न करके सभी को राजा बना दिया । भगवान् ने शत्रुन्न, सुम्रीव और विभीषण को मिलाकर केवल अपने बाहुबल से ग्यारह राजाओं का अभिषेक किया । स्रंग, बंग, मत्स्य, श्रंगवेरपुर, काशी, सिन्धु-सौवीर, सीर ष्ट्र, दिचिए। काशल, किष्किन्धा और लंका भगवान की मित्र शक्तियां थीं। रामचन्द्र न मथुरा सं इतर किसी आर्थ्य नरेश पर सना सन्धान नहीं किया। द्राब तक भारतीय किसी सम्राट्का राज्य एवं प्रभाव ऐसा न बढा था। ऋार्य्यत्व का भी प्रभाव ऋ।प के कारण बहुत बढ़ा।

रामचन्द्र के चिरित्र का सब से बड़ा ऋंग दृढ़ता थो आरे अब

यही अयोध्या के सर्वप्रधान रक्न को लूटने वाली हुई। रामचन्द्र ने एक बार प्रण किया था कि यदि कोई मेरी आज्ञा मंग करेगा तो मैं उसका त्याग कर दूँगा। दैववश लदमण को ही अवश होकर इनकी आज्ञा टालनी पड़ी, जिस पर न चाहते हुए भी इन्होंने उनका त्याग कर दिया। रामचन्द्र से पृथक होकर लदमण की सारा संसार शून्य समम पड़ा और वे महल से सीधे गुप्तारघाट पर पहुँच कर सरयू के जल में लुप्त हो गये। आप की माता और सीता जी स्वर्ग वासिनी हो ही चुकी थीं, अब लदमण का भी शरीरान्त सुनकर रामचन्द्र से भी न रहा गया और इन्होंने शरीर-त्याग के विचार से अपने शेष देानों भाइयों की साथ ही देखना चाहा। भरत तो अयोध्या में रहते ही थे, शत्रुघ्न भी अब वहीं पहुँचे। इन दोनों भाइयों ने राम का विचार सुनकर इनके पोछे संसार में शरीर धारण तुच्छ समम इन्हों के साथ गुप्तार घाट में शरीर छोड़ दिया। यह दुर्घटना देख अयोध्या के हजारों लोगों ने भी ऐसा ही किया। कहा जाता है कि आत्मघात वाले रोग से इस काल अयोध्या उजाड़ सी हो गई।

रामचन्द्र ने यावज्जीवन अपने चिरत्र से परमोद्ध आदर्श दिखलाया। इन्होंने अपनी तीनों माताओं तथा सभी अन्य लागों से यथोचित व्यवहार रक्खा। िकसी का उचित मनोरथ इनके द्वारा कभी विफल नहीं हुआ। क्या दानशीतला, क्या न्यायपरता, क्या राज्यशासन और क्या कोई भी चिरत्र-सम्बन्धी सद्गुण, इन्होंने सभी बातों में अपने पुनीत जीवन को नमूना बना रक्खा था। इनके इस उत्कृष्ट चिरत्र के कारण ही लागों ने बालि एवं शूद्र मुनि के वध, शूर्णण्खा-विक्षपकरण और सीता-त्याग वाले कमों की तीच्ण आलाचना भी की है। ये हिन्दुओं में ईश्वरावतार समभे जाते हैं, सो धार्मिक विचारों से भी इनके लाखों भक्त हैं। इसलिये उपयुक्त बातों के खण्डन-मण्डन में बहुत कुछ लिखा पढ़ी हुई है, जिसका सार भी कहना यहाँ अनावश्यक समभ पड़ता है।

इनका चरित्र एक रामायण द्वारा इनके जीवन ही में गाया गया। बाल्मीकि द्वारा रचित रामायण प्रन्थ ऋव भी उपस्थित है। यह बड़ा प्राचीन प्रन्थ है, किन्तु फिर भी १३ वीं शताब्दी बी० सी० का नहीं

રૂપ

हो सकता। पंडित लोग इसे छठवीं से तीसरी शताब्दी बी० सी० तक के इघर-उघर का प्रन्थ मानते हैं। वालमीकि का जन्म भृगुवंश में हुआ। इसी वंश के शुक्राचार्य थे। महाभारत का कथन है कि बालमीकि ने रामायण के ५ काएड १२००० श्लोकों में लिखे थे, ७ कांड और २५००० श्लोक उनके लिखे नहीं हैं। महाराज रामचन्द्र सम्बन्धी जितने ग्रंथ संस्कृत और भारतीय वर्तमान भाषाओं में बने हैं उतने बुद्ध और श्रीकृष्ण सं इतर यहाँ किसी एक मनुष्य के विषय में नहीं बने। बौद्ध प्रन्थों में भी रामचन्द्र का वर्णन अधिकता से हैं। 'द्शरथ जातक' नामक प्रन्थ परम प्रसिद्ध जातकों में से एक है। इसमें रामचन्द्र की कथा बहुत अंशों में ज्यों की त्यों लिखी है। अन्य जातकों में भी इनका कथन यत्र तत्र मिलता है। जैन ग्रन्थों में भी इनकं वर्णन हैं, एवं एक जैन रामायण भी प्रस्तुत है।

इतने प्रमाणों के होते हुए भी कुछ पाश्चात्य लोगों को भ्रम हो गया है कि रामचन्द्र कल्पित पुरुष मात्र हैं। इसके प्रमागा में वे वेदों में राम नाम के अप्रभाव को पेश करते हैं। जैसा कि ११ वें अध्याय में दिखलाया जा चुका है, वेदों में चन्द्र वंशियों के ऋधिक वर्णन हैं ऋौर सूर्यवंशियों के कम; तथापि वेदों में भी राम नाम का ऋभाव नहीं है। स्वयं ऋग्वेद में इन्द्र को कई बार राम कहा गया है और यज्ञ करने वाले एक राम नामक शक्तिमान मनुष्य भी हैं । कोई कारण नहीं है कि ऋग्वेद वाले यही यज्ञकर्ता सशक्त राम दशरथ-नन्दन राम न माने जावें। यदि राम वास्तव में न हुए होते तो हिन्दु-मत विदेशी बौद्ध और जैन लोग अपने प्रन्थों में इनका वर्णन कभी न करते। फिर ब्राह्मण त्रौर वेद प्रन्थ इतिहास नहीं हैं स्रौर उनमें जो नाम ऋाये हैं वे सब प्रसंगवश लिखे गये हैं । इस लिये यदि उनमें कोई विशिष्ट नाम न हो, तो भी यह अभाव उसके अनस्तित्व का अकाट्य तर्क नहीं है। बहुत से पाश्चात्य पंडितों ने भी पौराणिक **अ**त्यक्तियों को असिद्ध मानते हुए भी राजवंशों का विवरण प्राह्य कहा है। इन लागों में पार्जिटर त्रीर विन्सेएट स्मिथ भी हैं। इन सब कारणों से रामचन्द्र की ऐतिहासिक सत्ता दृढ़ है।

उस काल राजा का न्याय करने में नियम बनाने की आवश्वकता

नहीं पड़ती थी और प्रवीगा पंडितों के बनाये हुए राज्य-नियम प्रत्येक देश में चलते थे। सारे भारतवर्ष के सभी मुख्य स्थानों में एक दूसरे से व्यापारिक सम्बन्ध था श्रोर श्रानार्य राज्यों पर भी श्रार्य सभ्यता का प्रभाव पड़ने लगा था। रावण्-राज्य के भारी सभ्यतापूर्ण व्यवहार 🗤 इन कथनों की सिद्धि होती है। बालि और सुप्रीव के राज्य से भी उसकी महत्ता प्रकट होती है। रामचन्द्र के समय द्रण्डकारण्य में त्रार्थों का एक उपनिवेश था। इनके विजयों से दक्तिण पर भी श्रार्यों का बड़ा प्रभाव पड़ा श्रीर श्रार्य लोग बहुतायत से वहां बसने लग गये थे। इस काल से कुछ पहले राम के पिता दशरथ और उत्तर पांचाल नरेश दिवोदास ने वेदों में प्रसिद्ध (तिमिध्वज) शम्बर को मार कर उसके १०० दुर्ग तोड़े। अनन्तर इसी समय के लगभग दिवोदास के भतीजे सुदास ने भी भारी अपनार्घ्य नरेश वर्चिन के। मार कर तथा भेदादि के। पराजित करके भारत में अन्तिम अनार्थ्य बल तोड़ दिया। इसका विशेष विवरण ऋग्वेद के सातवें मण्डल में है। अत: शम्बर, रावए श्रौर वर्चिन के पराजय से यह काल श्राय्यों के लिये बड़ी महत्ता का हुआ। रामायण काल में हम गोदावरी में द्विण आर्य विस्तार पाते हैं, तथा पम्पा, मलय, महेन्द्र और लंका तक में आर्थ प्रभाव स्थापित होता है।

# चौदहवां ऋघ्याय

## द्वापर युग पूर्वोद्ध—राम के पीछे युधिष्ठिर काल के पूर्व तक

१३ वीं शताब्दी बी० सी• से १० वीं शताब्दी बी० सी० तक

द्वापर युग के राजवंशों को डाक्टर प्रधान ने विशेष परिश्रम करके दृढ़ कर दिया है। राम ने अपने आठों सूर्यवंशी भतीजों को राजा बना दिया जैसा कि गत अध्याय में कहा जा चुका है। उनमें से लदमण तथा शत्रुघ्न के लड़कों से राज्य बहुत शीघ्न छूट गये। भरत के बेटों के प्रभाव बहुत काल तक रहे, ऐसा समभ पड़ता है, क्योंकि इनके नामों पर पुष्करावती और तच्चशिला के प्रान्त शताब्दियों तक इन्हीं नामों से प्रसिद्ध रहे। फिर भी वे लोग तथा उनके वंशधर मध्यदेश से संबंध छोड़कर अपने ही प्रान्त के च्ित्रयों में मिल गए, जिससे पुराणों में इन वंशों के कथन न आये।

#### कुश वंश ।

रामचन्द्र के बड़े पुत्र कुश को द्विण कोशल तथा अयोध्या के प्रान्त मिले। अवध प्रान्त के दो भाग करके भगवान राम ने श्रावस्ती लव को दी तथा अयोध्या कुश को। ऐसा समक पड़ता है कि बड़े होने से उन्हें द्विण कोशल भी मिला। यह विन्ध्य में था, अथच पुर्विक द्विण कोशल से पृथक था क्योंकि वह राज्य महाभारत के पीछे तक चलता रहा। कुश पहले कुशावती में रहने लगे और अयोध्या उजाड़ हो चली। तब यहां के निवासियों ने विनती की और आप कुशावती छोड़कर यहाँ चले आये। कुश का विवाह किसी तक्क नाग की पुत्री कुमुद्वती से हुआ। दुर्जय नामक किसी असुर से युद्ध करके कुश ने संसार त्यागा। इनके पुत्र अतिथि को कालिदास ने बड़ा प्रतापी राजा

कहा है। उन्होंने अपने पिता हंता दुर्जय राक्तस के। मारा। इनका नंबर ४१ था। इनके वंशधर (नं० ४९),पारिपात्र के छोटे भाई सहस्राश्व ने कोई दूसरा राज्य स्थापित किया। पुराणों में उनसे दूसरा वंश चला है। पारिपात्र के तीन पुत्र शल, दल, बल, सब एक दूसरे के पीछे राजा हुए। बल के वंश में राज्य चला। नं० ५६ हिरण्यनाभ धर्मात्मा और प्रतापी थे। इन्होंने जैमिनि से ये।ग सीखा, तथा याजवल्क्य के। सिखलाया (चौथे अध्याय में ऋषि वंश देखिए)। इनके पौत्र अत्ना-रात्मज नं० ५८ 'पर" थे; जिनके पीछे इस वंश का राज्य न चला। दूसरी शाखा वाले न० ४९ सहस्राश्व का राज्य ६ पीढ़ी चला। अंतिम राजा नं० ५४ अतायुस महाभारतीय युद्ध के समय में थे। इस नाम के तीन राजे उस युद्ध में लिखे हैं। डाक्टर प्रधान का विचार है कि इन्हों के। महाभारत में अम्बष्ट श्रुतायुस कहा गया है। मत्स्य पुराण में भी ऐद्वाकु श्रुतायुस का महाभारत में मारा जाना लिखा है। राजसूय में भीम ने अयोध्या नरेश पुण्यात्मा दीर्घयज्ञ के। हराया, यह कथन प्रधान में है। यह नाम वंशावली में नहीं है, शायद यह उक्थ का उपनाम हो।

#### त्तव वंश

रामचंद्र के दूसरे बेटे लव शावस्ती नरेश बनाये गये। इनके विषय में कोई विशेष घटना नहीं है। इनके वंश का राज्य बड़े भाई कुश वाले से बहुत ऋधिक पीढ़ियों तक चला।

लव के पौत्र राजा ध्रुवसिन्ध हुए । इनका पहला विवाह किलंगनरेश वीर की पुत्री मनारमा से हुआ और दूसरा उज्जैनपित युधाजित की पुत्री लीलावती से। मनोरमा के गर्भ से सुदर्शन नामक पुत्र उत्पन्न हुआ और इसी से एक मास पीछे लीलावती के गर्भ से शत्रुजीत का जन्म हुआ। राजा ध्रुवसिन्ध शत्रुजीत को अधिक चाहता था और लोगों का विचार था कि इसी को युवराज बनावेगा। इतने ही में शिकार में राजा ध्रुवसिन्ध एक घायल शेर द्वारा मार डाला गया। राज-मंत्रियों ने बड़े होने के कारण सुदर्शन को ही तिलक के याग्य सममा किन्तु उज्जैन और किलंग नरेश अपने-अपने दौहित्र का पच्न ले लेकर लड़ने को तैय्यार हुए। श्रुक्षवेरपुर में भारी युद्ध

हुआ जिसमें किलंग नरेश मारा गया और मनोरमा सुदर्शन को लेकर जङ्गल में भाग गई। सुदर्शन की अवस्था इस काल बहुत छोटी थी। उस लेकर मनोरमा प्रयाग में भरद्वाज के आश्रम में रहने लगी और युधाजित उज्जैनपित ने शत्रुजीत को अयोध्या का राजा बना दिया।

युधाजित ने भरद्वाज त्राश्रम से सुदर्शन को पकड़ मँगाने की भी युक्तिकी किन्तुऋषि ने उसे न भेजा और युधाजित ने भी उनकी महिमा के विचार से इस पर जोर न दिया । थोड़े दिनों में काशी नरेश सुबाहु की पुत्री शशिकला का स्वयंवर होने को हुआ। इस समय तक सुदर्शन भरद्वाज ऋषि की शिज्ञा से अच्छा विद्वान हो चुका था। उसके गुणों से मुग्ध होकर शशिकला ने पत्र द्वारा उसे बुला भेजा। जब सुदुर्शन काशी पहुँचे, तब उन्होंने वहाँ सुधाजित, शत्रु जीत, कारूख-पति, भद्रशर, सिंहराज, माहिष्मतीपति, पांचाल-राज, कामरूप, कर्णाटक, विदर्भ, केरल, चोल आदि के राजाओं को वहीं एकत्र पाया। यधाजित ने इस बात का प्रश्न उठाया कि स्वयंवर नरेशों के लिये हैं सो सुदर्शन का प्रवेश इसमें नहीं हो सकता । इस पर केरल नरेश ने कहा कि राजा भ्रुवसन्धि का बड़ा पुत्र होने से सुदर्शन एक माननीय व्यक्ति अवश्य है । फिर भी युधाजित भगड़ा करता रहा। यह देख कई राजात्रों ने मिलकर सुद्रीन को ऋपने पास बुलाया त्र्यौर उसकी शिष्टता तथा पाण्डित्य से प्रसस्न होकर उसका पत्त लिया। अब सुदर्शन का विवाह शशिकला के साथ हो गया। यह देख युधाजित श्रीर शत्रुजित युद्धार्थ सन्नद्ध हुए। राजा सुबाहु तथा सुदर्शन के पत्तवाले अन्य राजाओं ने युद्ध में विजय पाई और युधाजित तथा शत्रुजीत मारे गये। यह कथा हमने केवल देवी भागवत (III १४-२५) में देखी है, अन्यों में नहीं। उस काल काशी में सुवाह नामक कोई राजान थातथा उज्जैन में कोई युधाजित थायह निश्चित नहीं है। फिर भी कथा असम्भव नहीं है। भरद्वाज का कोई वंशधर श्राश्रम में होगा। श्रव सुदर्शन को श्रयोध्या का राज्य भी मिल गया। इसने बहुत नीतिपूर्वक राज्य किया। इसके पीछे इसका पुत्र अग्निवर्गा राजा हुआ। यह बड़ा ही कामिक कर था और इसके अन्याय से सूर्य कुल का प्रभाव बहुत ही घट गया। ऐसा जान पड़ने लगा कि यह

राज्य ही लुप्त हो जायगा, किन्तु इतने ही में इसका शरीरपात हो गया। इसकी गर्भवती रानी ने राज्य प्रवन्ध बहुत अच्छा किया और पुत्रोत्पत्ति के पीछे भी उसके युवा होने पर्यन्त राज्य को सुपालित रक्खा, जिससे यह नष्ट होने से बच गया। युधिष्ठिर के समय इस वंश का राजा बृहद्वल (नं० ५३) था जो चक्रव्यूह में मारा गया तथा जिसका पुत्र बृहत्त्वम राजा हुआ। इस वश का शेष विवरण आगे होगा। रामचन्द्र के पीछे राज्य बँट जाने से इनके वंशधरों का प्रभाव कम हो गया। अग्निवर्ण तक का विवरण रघुवंश में है।

#### सगर वंश

रामचन्द्र के पीछे राजा सगर का वंश नं०, ४३ भगीरथ पर्यन्त चला। पुराणों में यह वंश राम वंश में मिला हुआ है, सो भगीरथ के पीछे इसका पता नहीं है।

### दक्षिण कोशल-वंश

द्तिए कोशल नरेश कल्माषपाद राम के प्रायः समकालीन थे। उनके पीछे दोनों लड़कों पर राज्य के दो खंड हो गए। पहले वंश में अश्मक, उरकाम और मूलक के नाम लिखे हैं, तथा दूसरे में सर्व कर्मन, अनरण्य. निध्न, और अनिमन्न के। इनके भाई रघु लिखे हैं। बौद्ध साहित्य में इस वंश का नाम अश्सक कहा गया है। महाभार-तीय युद्ध में अश्मक पुत्र ने युद्ध किया। इनका महाभारत के पीछे कुछ प्रभाव बढ़ा, जिसका विवरण आगे आवेगा। उसी में बौद्ध साहित्य के आधार भी होंगे।

## विदेह का सूर्यवंश

दशरथ तथा राम के समकालीन सीरध्वज जनक यहां के राजा थे। इनके भाई कुशध्वज सांकाश्य नरेश बनाये गये। इनके वंश में कंवल धर्मध्वज, कृतध्वज, श्रीर केशिध्वज के समय तक राज्य चला। कृतध्वज के भाई मितध्वज थे, जिसके पुत्र खांडिक्य का राज्य उसी के किसी वंश वाले उपर्युक्त केशिध्वज ने छीन लिया, किन्तु इनसे ज्ञान सीख कर फेर दिया। ऐसा विष्णु-पुराण VI, ६ में लिखा है। यहाँ राज्य

से किसी साधारण श्रधिकार जागीर आदि का प्रयोजन समभ पड़ता है, क्योंकि स्वारिडक्य राजा थे ही नहीं। ज्ञानियों में इनकी गराना है। मुख्य वंश में, नं० ३८, सीरध्वज के पुत्र भानुमंत राम के साले थे। शकुनिपुत्र स्वागत के भाई ऋतुजित, नं० ४५, ने दूसरा राज्य स्थापित किया। इनके वंश में नं० ५५. उपगुप्त पर्यन्त राज्य चला। नाम सभों के वंशावली में हैं। मुख्य वंश में स्वागत, नं० ४५, के वंशधरों में, नं० ५२, धृति, ५३ बहुलाश्व श्रीर ५४, कृति श्रांतिम नरेश थे। धृति श्रीर बहुलाश्व के समय में श्रीकृष्ण चन्द्र इनके राज्य में गए थे ( भागवत द्शमस्कंघ)। यह वश भी इस काल महत्ता युक्त न था। वशावली में विदेह वंश का वर्णन इसके आगे नहीं है, किन्तु महाभारत युद्ध के प्राय: ढ़ाई से वर्ष पीछे इसने वह महत्ता प्राप्त की, जो इसमें कभी भी न थी। डाक्टर राय चौधरी का विचार है कि पुरागों के कृति शायद श्रन्तिम विदेह राज कराल जनक हों। यह मत ठीक नहीं समभ पड़ता, क्यों कि उन्हीं के अनुसार कराल जनक पौरव जनमे जय से बहुत पीछे हुए, तथा कृति के पिता स्वयं श्री कृष्ण के समकालीन थे। वैदिक विवरणां में माथव तथा जनक के ऋतिरिक्त पर ऋल्हार तथा नमीसाप्य के भी कथन हैं। मैकडानल श्रौर कीथ महाशय पर अल्हार को कोशलराज पर अल्लार बतलाते हैं, नमीसाप्यतांड्य ब्राह्मण् $\mathbf{X}^{XV}$  १७, १८, में प्रसिद्ध यज्ञ कर्ता हैं। इसके पीछे विदेहों का विवरण आगे आवेगा।

## सूर्यवंश का सम्मिलित विवरण

द्वापर युग में इस वंश में लव, कुश, सगर, दिन्त कोशल श्रीर विदेह वंशा के विवरण ऊपर श्रा चुके हैं। वैशाली वश त्रेता में ही दूट चुका था। महत्ता में लव वंश का प्राधान्य इस काल भी था, श्रीर श्रागे श्राने वाला है। फिर भी द्वापर युग में सारा सूर्यवंश दबा रहा श्रीर चन्द्र वंशियों की मुख्यता तथा महत्ता रही! कोशल श्रीर विदेह वंशों में कई की वंशाविलयां पुराणों में हैं, श्रीर हमारे चाथे श्राध्याय में उल्लिखित हैं। दिन्त कोशल-वंश बना बहुत काल पर्यंत्र रहा, किन्तु उसकी वंशावली गुप्त कालीन पौराणिक सपादकों की भूल से राम के

पूर्व पुरुषों में जुड़ कर आगे के लिये लुप्त होगई। सारे सूर्यवंश में लव के वशधरों ने सब से बढ़कर महत्ता प्राप्त की, जैसा कि आगे यथा स्थान आवेगा।

#### मुख्य पौरव-वंश

रामचन्द्र के समकालीन, नं॰ ३८, कुरु प्रतापी थे। आपने वत्स जीता, जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है। आप ही के नाम पर कौरव वंश चला। इनके पुत्र, नं॰ ६९, सार्वभौम के पीछे इस वंश के भाई चारे वालों ने कई राज्य जमाये, जैसा कि आगे कहा जावेगा, किन्तु मुख्य शाखा में नं १४८, प्रतीप तक कोई विशिष्ट वर्णन पुराणों में नहीं है। प्रतीप महत्ता युक्त थे। महाभारत में इनके तीन पुत्र देवापि बाल्हीक श्रीर शन्तनु या शान्तनु कहे गये हैं, किन्तु ऋग्वेद में देवापि अपिष्टिषेण के पुत्र हैं। या तो वे पिता के सामने ही मर चके होंगे. या थोड़े ही दिन राज्य करके गत हो गये होंगे जिससे महाभारत से इनका नाम छूट रहा हो। अपरिष्ट षेण का पितृत्व कुछ संदिग्ध भी है, जैसा कि वंशाविलयों में कथित है। देवापि के कुष्ट रोग था, सो ब्राह्मणों ने इनके राजा होने के प्रतिकूल आपत्ति उठाई। बेचारे प्रतीप रोने तक लगे किन्तु प्रजा के विरोध से विवश होकर उन्होंने अपने छोटे पौत्र या पुत्र शान्तुन को उत्तराधिकारी बनाया, क्यों कि मॅमला वाल्हीक पहले ही से अपने मामा शिवि का राज्य पाकर उत्तरापथ जा चुका था। शान्तुन एक अच्छे वैद्य भी थे। शान्तन को मत्स्य और वायु पुराण महाभिषक कहते हैं। देवापि का कुष्ट रोगी होना. म० भा० १४९, ६, में कथित है । देवापिका प्रतीप का पुत्र होना किन्त केवल शिष्यत्व के कारण दत्तक पिता अरिष्टिशेण का पुत्र वेद में कहलाना प्रधान का मत है, क्योंकि शतपथ ब्राह्मण ९, ३, ३, उनके भाई वाल्हीक को कौरव नरेश प्रातीष्य कहता है, किन्तु यह प्रमाण संदिग्ध है, क्योंकि प्रतीप का पौत्र भी प्रातीप्य कहा जा सकता था। आगे की कथा महाभारात के आधार पर कही जावेगी। महाराजा शान्तन के जेठे भाई देवापि ब्राह्मण हो गए । इस काल कौरव राज्य सरस्वती से गंगा तक था। उसके तीन भाग थे, अर्थात

कुरु, जांगलकुरु त्रौर कुरुत्तेत्र । तैतिरीय त्रारएयक,वैदिक त्रजुक्रमिणका के त्रजुसार कुरुत्तेत्र की सीमायें निम्न हैं:—दित्तिण खाण्डव, उत्तर तुन्ने, पिच्छम परीणह । इस वंश के। पुरु भारत वंश कहा है ।

प्रतीप की बृद्धावस्था में गंगा नाम्नी एक सुन्द्री ने इनसे अनोखी दिल्लगी की। बृद्ध प्रतीप एक समय गंगातट पर कर रहे थे। उस काल गङ्गा त्राकर अञकस्मात् इनकी दाहिनी जंघा पर बैठ गई । इस रूपराशि की ऐसी ढिठाई से महाराजा प्रतीप संश्रम पूर्ण होकर कहने लगे, ''हे शुभे ! जो तुम्हारा प्रिय कार्य हो वह करने को मैं प्रस्तुत हूँ, इसिलये आज्ञा करो कि तुम्हारी क्या इच्छा है १'' यह सुन कर गंगा ने कहा, ''हे भूपशिरोमणे ! आप मेरे साथ शीतिपूर्वक विहार कीजिये।" यह सुन प्रतीप ने उत्तर दिया, मैं "कामवश होकर परस्त्रीगमन कभी नहीं करता ऋौर श्रसमानवर्णा भार्या से विवाह भी नहीं करता, यह मेरा व्रत है।" इस बात से प्रकट होता है कि उस काल मिलित विवाहों की प्रथा प्रचिति थी परन्तु राजा प्रतीप उसको पसंद नहीं करते थे। गङ्गा ने उत्तर दिया, ''मैं अश्रेयसी और अगम्या नहीं हूँ तथा कुमारी हूँ, इसलिये तुम निर्भय होकर मुक्तसे विवाह करो।'' प्रतीप ने कहा, "यदि तुम्हें मेरे साथ विवाह करना था, तो मेरी वाम जंघा पर बैठना चाहियेथान कि द्विण पर, जिस पर केवल पुत्री ऋथवा पुत्रवधू बैठ सकती है। जब स्वयं तुम्हीं ने धर्मव्यतिक्रम किया है, तब यदि मैं तुम्हारे साथ विवाह न करूँ, तो तुम्हें मुफ्तको दोष न देना चाहिये। तुम्हारे दक्षिण जघा पर बैठने के कारण मैं ऋपने पुत्र शन्तनु के लिये तुम्हारा वरण करता हूँ।" यह सुनकर गङ्गा ने उत्तर दिया, "हे धर्मज्ञ भूपाल ! जो तुम आज्ञा करते हो वही हो । अब राजा ने अपने पुत्र को बुला कर गङ्गा के साथ विवाह करने के लिये आज्ञा दी और उन्हें राज्याभिषिक्त करके आप तप करने के लिए रानी समेत बन को चले गये।

कुछ दिनों में महाराजा शन्तनु मृगयार्थ गङ्गा जी के किनारे गये, तो उसी उपर्युक्त रूपवती तहसी से इनकी भेंट हुई। उसने श्री समान ज्योतिर्मय तहस तन पर उस काल दिव्य आभूषस धारस कर रक्खे थे। उसकी पद्म-समान तनद्युति पर सुधा-सी श्वेत साड़ी शोभित हो रही थी और वह अतुल रूपराशि उस काल एकािकनी विराजमान थी। उसे देखते ही महाराजा शन्तनु पुलिकत हो गये और उसकी सुधामयी छिविपान से अपने नेत्र तृष्त होते न देख, निकट जाकर बाले, ''हे शोभने! तुम देवी, दानवी, अष्मरा, किन्नरी, अथवा मानुषीं में से कौन हो ? मैं स्त्री हेतु तुम्हारा वरण करना चाहता हूँ। आशा है कि कृपा करके तुम इस प्रस्ताव को स्वीकृत करोगी।" यह सुन गङ्गा ने उत्तर दिया, ''मैं इस नियम पर तुम्हारी स्त्री होने को सन्नद्ध हूँ कि मैं शुभाशुभ चाहे जो करूँ, तुम न तो मना करो और न कभी मुमसे अप्रिय वचन कहो। इन दोनों बातों में से एक के होने पर भी मैं तुरन्त तुम्हारा त्याग कर दूंगी।' राजा शन्तनु ने इतने पर भी अपने के। धन्य माना तथा गंगा से तथास्तु कह कर और पाणिष्रहण कर के वे उसे अपने महल में ले आये।

राजा शन्तनु के गंगा से एक एक कर के सात पुत्र उत्पन्न हुए किन्तु रानी ने इन सब की गंगा में डुबोकर मार डाला । राजा की यह कर्म बड़ा ही अप्रिय लगा किन्तु त्याग के भय से उन्होंने कभी कुछ कहा नहीं। जब आठवाँ पुत्र उत्पन्न हुआ तब इनसे बिना कहे न रहा गया और ये बोले कि हे रानी! तुम यह सुत-बध का करूर कर्म क्यों करती हो? हे पुत्रिष्टा! क्या तुमें पाप से कोई भय नहीं है? गंगा ने उत्तर दिया, "हे पुत्रकाम भूपाल! में तेरा यह पुत्र न मारूंगी किन्तु मेरी प्रतिज्ञा पूरी हो गई और अब मैं जाती हूँ।" जान पड़ता है कि महाराजा प्रतीप से बचन-बद्ध होने के कारण गंगाने शन्तनु के साथ विवाह तो किया, किन्तु इन्हें वह चाहती बिलकुल न थी। इसिलिये इन्हें और प्रकार से अपमान करते हुए न देखकर उसने अपना छुटकारा पाने के लिए पुत्र-बध सा करूर कर्म किया। यह अनुमान बहुत पुष्ट नहीं समक्ष पड़ता है। गङ्घाति में इसका कारण देवताओं से सम्बन्ध रखता है। गङ्घा को किसी भाँति निश्चय हो गया था कि उनके प्रथम सातों बच्चे देवता थे जो नर देह से बचने को स्वयं अपना मारा जाना चाहते थे। किर शन्तनु के त्याग का कोई पुष्ट कारण नहीं मिलता।

जो हो, गङ्गा इस अष्टम पुत्र को लेकर चली गई और इसके कुमार होने पर इसे भली भाँति शस्त्र-शास्त्र में पिएडत करके शन्तनु को सौंप गई । राजा शन्तनु बड़े दानी, बुद्धिमान् और सुयशी थे । इन्होंने प्रजा का पूर्ण नीति से पालन किया । इनके उचित कार्यों से प्रसन्न होकर बहुत से राजाओं ने मिलकर सुखपूर्वेक इन्हें राजराजेश्वर की उपाधि दी। हस्तिनापुर में बसते हुए शन्तनु ने समुद्र पर्यन्त पृथ्वी का पालन किया और अतुल श्री प्राप्त की। सदैव चिति के समान चमा को धारण करते हुए महाराजा शन्तनु ने कुल मिलाकर ३६ वर्ष राज्यशासन किया। एक बार इनके राज्य में कई वर्ष तक अकाल रहा। इन्हें समभ पड़ा कि इनके द्वारा देवापि का राज्य बेजा लिये जाने से इनके समय में यह विपत्ति पड़ी। अतएव उनके पास जाकर आपने राज्य फेरने का प्रस्ताव किया, किन्तु राज्य न लेकर वे पुरोहित बने। अप्रग्वेद में भी आया है कि देवापि न शन्तनु को यज्ञ कराई । ये वेदिष् भी थे।

सभी बातों में पूरी प्रसन्नता प्राप्त करने पर भी महाराजा शन्तनु को यथारुचि वनिता-विलास का सुख प्राप्त न हुआ। एक बार शिकार खेलते हुए आप यमुना नदी के किनारे पहुँचे, ते। सत्यवती नाम्नी एक परम रूपवती कुमारी की देख कर इनका चित्त उस पर मुग्ध हो गया। उससे पूछने पर ज्ञात हुआ कि वह दासराज की कन्या थी और नौका-वाहन का कार्य करती थी। इस पर महाराज ने दास के पास जाकर विवाहार्थ उसकी कन्या माँगी, तो उसने राजा की प्रशंसा और अपने भाग्य की सराहना करके विनती की कि यह विवाह सब भाँति सं अनुपमेय होने पर भी भारी दोषयुक्त है, अर्थात् युवराज देवत्रत के होते हुए उसकी पुत्री का पुत्र राजा न होगा। इसलिये यदि वह वचन दे सकें कि राज्य उसकी कन्या के वंश में रहेगा, तो वह उसे सहर्ष अपित करे। राजा यह प्रतिज्ञान कर सके और मन मार कर हस्तिनापुर लौट आये। अब इनका चित्त राज्य-कार्य में न लगता था श्रीर ये सदा दास-कन्या का ध्यान किये रहते थे। यदि चाहते तो महा-राजा शन्तन एक चए। में दास कन्या छीन कर उसे अपनी स्त्री बना सकते थे। फिर भी महाराजा अपनी न्यायप्रियता के कारण ऐसा

नहीं कर सके। राजा के कच्टों का कारण सुनकर युवराज देवव्रत ने दास के पास जाकर पितृ-हितार्थ प्रतिज्ञा की कि सत्यवती का पुत्र ही राजा होगा। यह सुन दासराज ने फिर भी संदेह किया कि आपका भावी पुत्र राज्यार्थ विरोध कर सकता है। यह सुन भीष्म ने आजन्म ब्रह्मचर्य व्रत धारण की दूसरी प्रतिज्ञा की। इस भयानक प्रतिज्ञा के कारण लोगों ने इन्हें भीष्म कहकर पुकारा और तब से देवव्रत के स्थान में ये भीष्म ही कहलाने लगे। अब सत्यवती उपनाम योजनगंधा का विवाह शन्तनु के साथ हो गया और समय पर दो पुत्र भी उत्पन्न हुए, जिनके नाम चित्राङ्गद और विचित्रवीर्य रक्षे गये।

राजा शन्तनु अपने छोटे पुत्रों की वाल्यावस्था ही में स्वर्गवासी हुए और भीष्म ने चित्राङ्गद को राजा बनाया। थोड़ी ही अवस्था में -चित्राङ्गद बड़ा ही पराक्रमी वीर हुआ, किन्तु इसका अभिमान वीरता से भी बढ़ा हुआ था। यह अपने बल के आगे देवासुरों के पराक्रम की भी निन्दा करता था। यही त्राभिमान चित्राङ्गद के विनाश का मूल कारण हुआ। चित्राङ्गद नामक एक गन्धर्वभी अभिमानी वीर थो। उसने राजा के ऋभिमान को न सहकर इनसे युद्ध मांगा ऋौर सरस्वती नदी के किनारे कुरुचेत्र में इन दोनों का तीन दिन तक द्वन्द युद्ध हुआ। **अपन्त में गन्धर्व**ने राजाका बध किया। इस पर भीष्म ने **भ्राताका** अन्त्येष्टि कर्म करके सत्यवती की सलाह से विचित्रवीर्य को राजा बनाया। विचित्रवीर्य को बालक समभ कर सत्यवती के मतानुसार पालक बनकर भीष्म ही राज्य चलाने लगे। भीष्म का राज्यशासन रामराज्य के समान सर्वगुण संपन्न था। विचित्रवीर्य के सयाने होनेपर भीष्म ने सुना कि काशीराज की कन्या अम्बा, अम्बिका और **ऋ**म्बालिका का स्वयंवर हो रहा था। यह सुन एक छोटी सी चुनी हुई सेना लेकर भीष्म ने काशी पुरी में जा बलपूर्वक तीनों कन्याच्यों का भ्राता के लिये हरण किया। इसके पूर्व भीष्म ने आठों प्रकार के शास्त्रीय विवाहों का कथन करके इसे शास्त्र-संमत प्रमाणित किया श्रीर उपस्थित राजात्रों को युद्धार्थ ललकारा। कई राजात्रों ने इनसे युद्ध किया, किन्तु सभों को पराजित होना पड़ा । सब के पीछे बड़ी पुत्री

अपन्या के लिये राजा शाल्व ने भारी युद्ध किया, किन्तु वह भी भीष्म के प्रचंड पुरुषार्थ के अयागे ठहर न सका।

श्रब देत्रव्रत भीष्म इन कन्यात्रों को पुत्रियों के समान लिये हुए राजा विचित्रवीर्य के पास पहुँचे। जब भाई के साथ इनका विवाह करने को हए, तब बड़ी पुत्री अम्बाने शाल्व को अपना प्रीतिभाजन बतला कर वहां जाने की त्राज्ञा माँगी। भीष्म ने उसकी प्रार्थना उचित समभ कर कई वृद्ध ब्राह्मणों तथा वृद्ध दासी दासों के साथ उसे शाल्व के यहाँ जाने के लिये विदा किया तथा ऋम्बिका और ऋम्बालिका का विचित्रवीर्य के साथ विवाह कर दिया । जब अम्बा शाल्व के यहाँ पहुँची, तब उसने उसका प्रहण न किया। उसके प्रहण में राज-समाज में बदनामी संभव थी। अब अम्बा अपने मातामह होत्रवाहन से मिली। उस राजर्षि ने इसका सारा सुनकर इसे महेन्द्रगिरि पर भृगु राम के पास ले जाने का विचार किया। दैववश जिस जंगल में होत्रवाहन तपस्या करता था वहीं उससे मिलने के लिये दूसरे दिन परशुराम आप ही आगये।ये परशुराम सहस्त्राज् न के मारने वाले परशुराम से पृथक थे। प्रन्थों में दो परशुरामों के नाम आये हैं, अर्थात एक सहस्त्रार्जुन को मारनेवाले, दसरे होत्रवाहन के मित्र, जिनका वर्णन अब हो रहा है। यही अन्तिम परश्राम भीष्म के शस्त्रगुरु थे।

होत्रवाहन ने अपनी नातिन की सारी व्यथा परशुराम से कह सुनाई। यह सुनकर परशुराम ने कहा कि जिसके साथ किहिये, उसी के साथ हम इसका विवाह करा दें, क्योंकि भीष्म और शाल्व दोनों में से एक भी मेरी आज्ञा नहीं टाल सकता। इन्होंने यह भी कहा कि जो मेरी आज्ञा न मानेगा, वह मेरे बाणों से मृत्यु को प्राप्त होगा। अम्बा ने भीष्म ही के साथ विवाह करना उचित समक्ष कर परशुराम से इसी प्रकार का निवेदन किया। यह सुन होत्रवाहन और अम्बा को साथ लेकर ऋष्वर परशुराम कुरु तेत्र में पहुँचे। इनका आगमन सुनकर मंत्रियों, मित्रों और पुरोहितों समेत भीष्म हस्तिनापुर से चल कर इनकी सेवा में उपस्थित हुए। ऋष्वर ने उन्हें अम्बा के साथ विवाह करने का आदेश किया और यह भी दोष लगाया कि तुमने बिना दी हुई कन्या का हरण करके उसे छोड़ कैसे दिया ? उन्होंने सारा हाल निवेदन करके और अपने आजन्म ब्रह्मचर्य ब्रत का भी कथन करके विनती की कि मैं विवाह न करने पर बाध्य हूँ। परशुराम ने उनके कथन को स्वीकार न करके युद्ध का निश्चय किया। विवश होकर भीष्म को अपने शस्त्र-विद्या-गुरु से लड़ना पड़ा। २१ दिन पर्यन्त गुरु शिष्य का कुरु चेत्र में घोर द्वन्द्व-युद्ध हुआ। यह देख ऋषि लोगों ने बीच में पड़कर इस युद्ध का निवारण कराया। अब परशुराम ने अम्बा से कहा कि मैं ऋषियों के वचन का निरादर नहीं कर सकता, इसिलये युद्ध छोड़ता हूँ। मैं यह भी कहे देता हूँ कि भीष्म मुफसे जेय अथवा बाध्य नहीं है। अम्बा ने उनके प्रयत्नों के लिये कृतज्ञतापूर्वक धन्यवाद देकर शेष जीवन तपश्चर्या में बिताने का निश्चय प्रकट किया। उसने ऐसा ही करके अपने चरित्र की दृदता सिद्ध कर दिखाई।

महाराजा विचित्रवीर्य ने राज्य-प्रबन्ध की श्रोर श्रपना मन कभी न लगाया और सदा रानियों ही के साथ विहार करने में अपन को कृतार्थ माना। उनकी दोनों रानियाँ जैसी सुन्दरी थीं वैसे ही वह भी रूपवान थे, किन्तु उचित से अधिक विलास के कारण उनका शरीर बलहीन हो गया और विवाह से सातवें वष<sup>९</sup> उन्हें राजयदमा रोग ने घेर लिया। मित्र लोग यह और वैद्य औषध करते हए हार गये, किन्तु विचित्रवीर्य नीरोग न हो सके और थंड़े ही दिनों में काल कवलित हो गये । अब सारे महल में हाहाकार पड़ गया और भीष्म भी बहुत चिन्ताकुल हुए । यह बुरा दिन देख राजमाता सत्यवती महारानी ने भोष्म से विचित्रवीर्य की रानियों में नियोग द्वारा पुत्रोत्पादन का निवेदन किया। भीष्म ने इस उदारता के लिये कृतज्ञता स्वीकार करते हुए अपने ब्रह्मचर्य व्रत पालन करने की प्रतिज्ञा का स्मरण दिलाकर राजमाता से यह आज्ञा न मानने के लिये चमा चाही। कुछ पंडितों का मत है कि अपब इस प्राचीन राज कुल के सब से निकटस्थ सम्बन्धी भीष्म ही रह गये थे और इनको ब्रह्मचर्य ब्रत पालन के स्थान पर अपने पूर्व पुरुषों के कुटुम्ब का रुधिर स्वच्छ रखना ऋधिक श्रेयस्कर एवं प्रगादतर धार्मिक कार्य

समभना चाहियेथा। इधर वचन-पालन तथा सत्य का माहात्म्य सभी स्थानों में परमोच्च है और यही भीष्म का मत था। हमारी समभ में सत्य के सामने किसी दूसरी बात के मानने का प्रश्न ही नहीं उठता।

भीष्म के ये धर्मपूर्ण वचन सुनकर तथा इनकी यह भी अनुमति पाकर कि प्राचीन प्रथानुसार किसी कुलीन ब्राह्मण द्वारा पुत्रोत्पादन कराया जावे, राज-माता सत्यवती ने अपना प्राचीन गुप्त भेद इनसे प्रकट किया। उन्होंने कहा कि विवाह से पूर्व ऋषिवर पराशर के सम्पर्क से उनके कृष्णद्वैपायन नाम का गुप्त पुत्र उत्पन्न हुन्ना था। समय पर भारी परिडत होकर इन्होंने वेदों का सम्पादन करके व्यास की उपाधि त्र्यागे चल कर पाई। सत्यवतीने ऋपने नाम की यथार्थता प्रकट करते हुए भीष्म से कहा कि यदि उचित हो तो बुलाकर विचित्रवीर्य की रानियों में उन्हीं से पुत्र उत्पन्न कराये जायँ। यह सुन कर भीष्म ने यह प्रस्ताव सहर्ष स्वीकार किया और सत्यवती द्वारा निमन्त्रित होकर भगवान वेदच्यास ने भी इसे माना । व्यास की सम्मति से रानियों ने एक वर्ष व्रत साधन करके अपने को शुद्धतर बनाया। इसके पीछे भगवान वेद्व्यास द्वारा श्रम्बिका के धृतराष्ट्र नामक अन्धपुत्र हुआ और अम्बालिका के पाग्डुनामक धृतराष्ट्र का अनुज उत्पन्न हुआ। राज-माता ने अम्बिका का पुत्र अन्धा समभ कर व्यास को उन्हें एक और पुत्र देने का निवेदन किया श्रौर इन्होंने स्वीकार भी कर लिया, किन्तु व्यास के कुरूप होने के कारण श्रमिवका उनके पास जा न सकी श्रीर श्रपने स्थान पर उसने दासी भेज दी जिससे विदुर नामक परम ज्ञानी पुत्र की उत्पत्ति हुई । विदुर सदैव पार्खु श्रौर धृतराष्ट्र के भाई समभे गये किन्तु दासी-पुत्र होने से चत्रियत्व में इनका यथेष्ट सम्मान नथा।

घर में तीन पुत्रों के उत्पन्न होने से राजमाता सत्यवती, भीष्म तथा समस्त प्रजावर्ग को बड़ा आनन्द प्राप्त हुआ। भीष्म सदा की भांति न्यायपूर्वक राज्य का प्रबन्ध करते रहे। क्रमशः ये तीनां बालक सयाने होकर राज-प्रबन्ध के योग्य हुए और तब सत्यवती, भीष्म, ंमन्त्रियों एवं प्रवीण ब्राह्मणों की सलाह से जन्मान्ध होने के कारण धृतराष्ट्र राज्य के अयाग्य समभे गये और पारडु को राजगही मिली। भीष्म ने गन्धार-नरेश महाराजा सुबल की कन्या गान्धारी केसाथ धृतराष्ट्रका विवाह किया। ऋपने पति के ऋन्धे होने के कारण पातिव्रत धर्म के बढ़े हुए विचार से महारानी गान्धारी ने श्रपने नेत्रों में पट्टी बांघ ली श्रीर यावज्जीवन कभी नेत्रों का व्यवहार न किया । ऐसी-ऐसी दृढ़ताओं के उदाहरण किसी भी देश को अकथनीय गरिमा प्रदान कर सकते हैं। भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र के पितामह शूरसेन की फूफू के पुत्र भोजपति राजा कुन्तिभोज ऋपत्यहीन थे, इस लिये उन्होंने शूरसेन का पहला सन्तान इनसे मांगा ऋौर उन्होंने स्वीकार किया । समय पर शूर की पहली सन्तति कन्यारत्न हुई, जिसे राजा कुन्तिभोज अपने घर ले गये और इसका नाम कुन्ती रक्खा गया। समय पर यह बड़ी रूपवती स्त्री हुई। विवाह से पूर्व कारणवश इसका सूर्य नामक व्यक्ति से संगम हो गया, जिससे कर्ण नामक कानीन पुत्र उत्पन्न हुआ। कुन्ती ने इस बच्चे को एक टोकरे में रखकर गंगा जी में बहा दिया। वहां से थोड़ी ही दूर पर सूतपुत्र अधिरथ अपनी स्त्री राधा के साथ स्नान कर रहा था। इन दोनों ने उस टोकरे को निकाल कर बालक को देखा तो गंगा द्वारा दिया पुत्र मान परम प्रसन्न हो उसं अपने घर लाकर पुत्रवत् पालन किया। इस पुत्र का नाम कर्ण हुआ। समय पर यह बहुत बड़ा दानी, सत्यभाषी, सुयशी और शस्त्रवेत्ता हुआ। इसने परशुराम से अस्त्रविद्या सीख कर हस्तिनापुर में निवास किया । थांड़े दिनों में राजा कुन्तिभो जने अपनी पुत्री कुन्ती का स्वयंम्बर ठाना। देश देश के राजाओं में कुन्ती ने पाण्डुको पसन्द कर के उन्हीं के गले में जयमाल डाल दी। विधिपृवेक ब्याह करके पाण्डु पृथा उपनाम कुन्ती को अपने घर ले आये । इनका दूसरा विवाह मद्रपति शल्य की बहिन माद्री से हुआ।

राजा पारुं ने इस उत्तमता के साथ प्रजाका पालन किया कि इनकी सभोंन प्रशासा की। धृतराष्ट्र स्त्रीर भीष्म का उचित मान इन्होंन सदैव स्थिर रक्खा। कुछ दिनों में महाराजा पारुं दिग्विजय को निकले । इन्होंने अपनी विजययात्रा दशर्ण देश ( वुंदेलखंड ) से आरम्भ की और यहाँ के राजाओं से कर लिया। फिर मगध के सब राजा जीते गये। वहाँ से मैथिल देश के विदेह राजाओं को जीतकर काशीपित, सुम्हपित और पौण्ड्रपित का भी पाण्डु ने जीता। इन सब राजाओं से प्रचुर धन लेकर पाण्डु नरेश हिस्तिनापुर को वापस गये। भीष्म कुरुवृद्धों समेत पाण्डु की अगवानी को गये। पाण्डु ने इन्हें देख रथ से उतर कर पद-बन्दन किया। भीष्म ने अपने भताज का मूर्घा वाणा करके बड़े आदर के साथ हृद्य से लगा कर अश्रु जल से उनके बदन कमल का सिद्धन किया। अब पाण्डु नरेश ने हिस्तिनापुर आकर धृतराष्ट्र के पद-बन्दन किये और उनकी आज्ञा लेकर विजय का साराधन भोष्म, सत्यवती, अभिक्ता और अम्बालिका को बाँट दिया। इनके अतिरिक्त विदुर, अमात्य तथा अन्य राजसेवियों को पुरस्कार दिये गये। अनन्तर महाराजा धृतराष्ट्र ने कई यज्ञ करके विपुल दित्तणा दी।

कुछ दिन के पीछे कुन्ती और माद्री का मत पाकर महाराजा पाएड़ हिमाचल के दिचिए आर बन में रहने लगे। इनको मृगया की बड़ी बुरी लत थी। इसिलये ये जंगल में जाकर शिकार खेला और रानियों के साथ विहार किया करते थे। राजा धृतराष्ट्र इनके लिये आराम की सभी वस्तुयें भेजा करते थे। जंगल में रहते-रहते कारणवश राजा पाएडु पुत्रात्पादन के अयोग्य हो गये। इसिलये रजानिपूर्ण हाकर उन्होंने राज्य छोड़ दिया और पिलयों समेत बहुमूल्य वस्त्र त्याग कर अजिनाम्बर धारण किये। पहले उन्होंने अपनी रानियों का हिस्तनापुर वापस भेजने का विचार किया, किन्तु जब उन्होंने पाएडु का साथ वानप्रस्थाशम में भी छाड़ना पसन्द न किया, तब इन्होंने उनका साथ रक्खा। पाण्डु ने रानियों के तथा अपने बहुमूल्य वस्त्र और अलकार बाह्मणों का दान दे दिये और सेवका स कहा कि अब हम तुमका बिदा करते हैं, तुम हिस्तना र जाकर महाराजा धृतराष्ट्र आर भाष्म स निवदन करना कि पाएडु न राज्य छाड़ बनवास प्रहण किया।

यह सुन वं लाग हाहाकार करके राने लगे। इतन पर भी पारडु ने

त्रापना निश्चय न छोड़ा और विवश होकर सब सेषक लोग हम्तिनापुर वापस गये। यह शांकपूर्ण वृत्तान्त सुनकर महाराजा धृतराष्ट्र बहुत विकल हुए और कई दिनों तक भोजन शयन आदि छोड़कर विरक्त रहे। अन्त में विवश होकर इन्होंने राज्य-कार्य संभालना आरम्भ किया, वरन् यों कहें कि ये सदा की भांति फिर से राजकार्य देखने लगे। पाएडु के राज्य में धृतराष्ट्र ने यह कभी नहीं जाना था कि वे राजा नहीं हैं। इस लिय अपने अपर राजभार आते देख इन्हें किसी प्रकार की प्रसन्नता न हुई। अब महाराजा धृतराष्ट्र राजसिंहासन पर भी बैठन लगे और अपन ही नाम से राजकार्य चलाने लगे, किन्तु इन्होंने अपना अभिषेक कभी नहीं कराया। कम से कम महाभारत में ऐसा लिखा नहीं।

महाराजा पाएडु ऋषियों के समान श्रीर उन्हीं के साथ बन-बन घूमते हुए तथा तीर्थाटन करते जीवन निर्वाह करने लगे। कुछ दिनों के पंछि इनका पितृ ऋण से उद्घार पाने का विचार हुआ श्रौर इनकी अ।ज्ञा से कुन्ती ने धर्म, पवन, और इन्द्र तथा माद्री ने दोनों अप्रिवनीकुमारों को क्रम से बुलाकर पाँच पुत्र उत्पन्न किये। कुन्ती के युधिष्ठिर, भीम स्रौर स्रजु न पुत्र हुए तथा माद्री के नकुल स्रौर सहदेव। इधर महाराजा धृतर।ष्ट्रके दुर्योधन, दुःशासन, दुर्मर्षण, दुर्मुख, विकर्ण, ऋादि ऋर्नक पुत्र हुए तथा दुःशला नाम्नी एक कन्या भी हुई। इनके युयुत्सु नामक एक वैश्या पुत्र भी हुन्छा। दु:शला का विवाह सिन्धु देश के राजा जयद्रथ के साथ हुआ। बुछ दिन के बाद जंगल ही में रहते हुए महाराजा पायडु का शरीरपात हो गया श्रीर महारानी माद्री उन्हीं के साथ सती हो गईं। यह देख ऋषियों ने कुंती समेत पांचों पांडु-पुत्रों को हस्तिनापुर ले जाकर महाराजा धृतराष्ट्र को सौंप दिया । पांडवों को पाकर महाराज बहुत प्रसन्न हुए तथा उचित प्रकार से राजकुमारों की भांति इतका पालन पोषण और शिचण करने लगे। पांडवों ने महाराजा धृतराष्ट्र की कृपास्त्रों से उन्हें ितृत्रत् उपकारी पाया। हक्तिनापुर में धृतराष्ट्र स्त्रौर पांडु के वंशियों की इस प्रकार दो शाखाएँ हुईं। इसलिए पांडु के पुत्र पाग्डव कहलाए श्रौर भृतराष्ट्र के पत्त वाले कौरव की पुरानी उपाधि से पुकारे जाते रहे।

इन दोनों शाखाओं में युद्ध होकर अन्त में पाण्डव युधिष्ठिर राजा हुये। यही महाभारत का प्रसिद्ध युद्ध है, जिसका वणन आगे के अध्याय में होगा। पुरुवंश की यही शाखा इस काल मुख्य रही। इस शाखा का इतना इतिहास हम यहां पर समाप्त करते हैं और अब उसकी अन्य शाखाओं का वर्णन उठाते हैं। पुरुवश का उपर्युक्त इतिहास महाभारत में है।

## विदर्भ का द्विमीद्वंश

इस वंश का नं० ४० धृतिमन्त अनुमान से राम का समकालीन समम पड़ता है। इनका वंशधर नं० ५२ उम्रायुध महत्तायुक्त हुआ। इसने उत्तर और दिन्स पांचालों का राज्य छीनकर अधिकार जमाया। वहां के तत्कालीन राजे पृषत् के पितामह (नं० ४७) और जनमेजय, (नं० ५३) थे। उम्रायुध ने शान्तनु के पीछे उनकी विधवा सत्यवती से बलपूर्वक विवाह करने का भी प्रस्ताव किया। इसे ऐसा मदोन्मत्त देखकर देवज्ञत भीष्म ने युद्ध में इसका वध किया और द्त्तिए पांचाल का शायद कोई उत्तराधिकारी न देख कर वे दोनों राज्य पृषत् का भीप दिए। उम्रायुध के पीछे यह वैदर्भ राज्य (नं० ५६) बहुरथ पर्यन्त चला (ह, वं, २०, १०८३, ११११, १२)। सिवा पाँचाल विजय के इस वंश का कोई विशेष विवरए पुराएों में उल्लिखित नहीं है।

#### उत्तर पांचाल

रामचन्द्र के समकालीन सोमक के पुत्र अर्कदत (नं॰ ४०) राजा हुए। इनके पांछे डाक्टर प्रधान के अनुसार सात पुश्तों के नाम श्रज्ञात हैं। अनन्तर (नं० ४८) दुष्टरीतु (और नं० ४९) पृषत् एक दूसरे के पीछे राजा हुए। विद्र्भराज उपायुध से हारकर दानों पांचाल राज्य टूट गए, किन्तु भीष्म की सहायता से पृषत् को वे दोनों मिल गए। सम्भवतः पृषत् ने भी उस युद्ध में पौरवों की मदद की हागी। अनन्तर पृषत् पुत्र दुष्टर राजा हुए। अग्निवेष ऋषि के आश्रम में इनकी महाभारत वाले प्रस्दिद्ध द्रोगाचार्य से मित्रता हुई, किन्तु जब वे इनके यहां गए, तब इन्होंन उनका अपमान किया। इस पर कौरव पाएडवों के शक्ष्युरु

होकर उन्होंने द्रुपद को पराजित करके इनसे उत्तर पांचाल राज्य ले लिया श्रीर ये उत्तर से दिल्लिए पांचाल में चले श्राये। यह राज्य द्रोए के श्रिधकार में कब तक रहा, सो पता नहीं, किन्तु महाभारत के युद्ध के समय वे राजा नहीं समक पड़ते श्रीर दोनों पांचाल द्रुपद के ही श्रिधकार में होंगे, ऐसा जान पड़ता है।

द्रुपद की पुत्री द्रौपदी से पांचों पाण्डवों का विवाह हुआ। इनका पुत्र शिखण्डी दशाणिनाथ हिरण्यवर्भ की पुत्री से ब्याहा था। महाभारत के युद्ध में द्रोण ने द्रुपद को मारा और द्रुपद पुत्र धृष्टयुम्न ने द्रोण को। द्राणात्मज अश्वत्थामा ने धृष्टयुम्न और शिखण्डी दोनों को मारा। पुराणों में इस कुल की वंशावली धृष्टयुम्न पुत्र धृष्टकेतु पर समाप्त है, किन्तु उल्लिख्त है कि आदिम कालकाल में इस वंश में कई राजे हुए, जिनके कथन यथा स्थान आवेंगे। धृष्टयुम्न पाण्डवों के साले और सेनापित थे। पाण्डवी दल में पांचालों की महत्ता थी। सृंजय और सोमक द्रुपद के साथी थे (म० मा । १३१, ५१३४, ४५, ६० वं० २०, १११३, ५)।

#### दक्षिण एांचाल

त्र ता के पीछे इस राज्य में पौरपार (नं० ४१) आते हैं। इनके पुत्र नीप महत्तायुक्त थे। कहीं कहीं नीप दिमीदों में भी माने गए हैं, किन्तु डाक्टर प्रधान ने भारी खोज से इन्हें दिच्या पांचालों में रक्खा है। महाभारत में इनका भीष्म से युद्ध लिखा है। या तो वह कथन अशुद्ध होगा या अपनी वंशावली में इनका नम्बर नीचे होगा। इनके वंशधर (न० ४८) अग्यहं शुक्त के दामाद और पौरव प्रतीप के मित्र थे। यह एक प्रक्षिद्ध भूगल हा गुजरे हैं। इनकी पत्नी कृत्वी किसी उस शुक्त की पुत्री होगा, जो व्यास पुत्र से इतर शुक्त होगा, क्योंकि अग्यह व्यास के पूर्ववर्ती थे। इस विवाह से ब्रह्मदत्त पुत्र हुआ (मत्स्य, ४९, ५६, ७)।

इनके वंशधर नं॰ ५३, जनमेजय वैद्भी उम्रायुध से हारकर राज्य खो बैठे। तब सं इस वश का राज्य लुप्त हागया।

## पांचालों के शेष वर्णन

महाभारत में उत्तमौजस तथा सृंजय पांचाल थे। धृष्टचुम्न सोमकों

में मुख्य कहे गए हैं। महाभारत में पांचाल भारतों की शाखा है (ऋादि पर्व ९४, ३३)। दिवादास. सुदास ऋौर द्रुपद पांचाल थे। वैदिक, साहित्य में पांचालों के निम्न राज उल्लिखित हैं:- क्रैंब्य केशित,दानब्य शानशास्त्राशहा, प्रवाहण जैवलि. दुर्मुख, जैवसि ( ये जैवलि जनमे वय के पीछे विदंह काल में थे )। दुर्मुख उससे भी पीछे के समफ पड़ते हैं। इनका कथन कुम्भकार जातक (४०८) में भी है। उत्तर पांच ल की राजधानी ऋहिच्छत्र थी। उत्तर पांचाल के विषय में कुरु पांचालों में समय समय पर बहुत युद्ध हुए। यह कभी कौरवों का रहा और क भी पांचालों का । जब द्रुष्ट्ने द्रोण से लड़ कर अपना पैत्रिक राज्य उत्तर पांचाल खोकर दिल्ला पांचाल मात्र अपने पास रख पाया तब गंगा से चम्बल तक का देश उनके पास रह गया ऋौर वे गंगा तट पर साकर्न्दापुरी में बसे, ऐसा महाभारत आदि पर्व का कथन है। महाभारत में वह प्राय: द्रुपद पुरु कहलाता था। उधर द्रोगा की राज-धानी श्रहिच्छत्र पुरु में हुई। वे कभी कभी हस्तिनापुर में भी रहते थे। शायद महाभारत युद्ध के पूर्व वे उसे खो चुके थे, क्योंकि उस काल सारे पांचाल देश के राजा द्रुपद ही समभ पड़ते हैं, तथा उत्तर पांचाल के कुछ छ टे मोटे शासक और भी उल्लिखित हैं। पुराणों में पांचाल का विवरण कुछ कम है, किन्तु वैदिक साहित्य में वह प्रचुरता से पाया जाता है. विशेषतया ऋग्वेद में ।

#### चेदि राज्य

पौरव राजा कुरु (नं० ३८) के पीछे वसु ने चेदि जीतकर बुन्देलखंड में यह राज्य स्थापित किया। सुहोत्र कुरु के पौत्र थे। इनके पौत्र (नं० ४२) कृतयज्ञ के दो पुत्र मुख्य हुए अर्थात चेदि और उपरिचर वसु। चेदि के नाम पर यह राज्य कहलाया। उधर वसु ने मागध राज्य स्थापित किया, जिसका कथन आगे आवेगा। चेदि की राजधानी शुक्तिमती केन पर थी। चेदि या चिदि मत्स्य से मगध तक राज्य फैलाकर चक्रवर्ती हुए। सम्भवतः उपरिचर वसु पहले इनके अर्थानस्थ राजा थे। चेदि और उपरिचर वसु के वंशधर मगध और चेदि के अतिरिक्त कौशाम्बी, करूष और मत्स्य में भी स्थापित हुए (पाजिटर)।

चेदि वंश की कुछ पीढ़ियां पुराणों से छूर गई हैं। (नं० ५१) दमघोष को कुष्ण की फूफी व्याही थी। इन दानों का पुत्र शिशुपाल हुआ। इसे मागध सम्राट् जरासन्ध पुत्रवत् मानता और अपने दल का सेनापित बनाये था। शिशुपाल पाण्डवों का मौसेरा भाई था, किन्तु जरासन्ध के कारण यह श्रीकृष्ण तथा पाण्डवों के विपत्तियों में था। कुन्डिनपुर के राजा भीष्मक अपनी पुत्री किमणी का ब्याह इसके साथ करते थे, किन्तु किमणी की इच्छा से श्रीकृष्ण ने उन्हें प्राप्त किया। जरासन्ध के मारे जाने पर शिशुपाल इन लोगों से और भी अप्रसन्न हुआ, यहां तक कि युधिष्ठर के राजसूय यहा में श्रीकृष्ण के हाथ से इसका वध हुआ। शिशुपाल का पुत्र धृष्टकेतु महाभारत के युद्ध में पाण्डवों की आर से लड़कर द्रोणाचार्य द्वारा मारा गया। इसके पीछे इस कुल की वंशावली नहीं चलती है।

#### मागध राज्य

उपयुक्त कृतयज्ञ कं पुत्र (राजा नं० ४३) उपरिचर वसु ने ऋषभ दैत्य को जीतकर मगध राज्य प्राप्त किया। इसकी राजधानी गिरिव्रज हुई। पहले शायद ये चेदि के कुछ अधीन थे, किन्तु पीछे यह राज्य स्वतंत्र होगया। इनको शायद चेदि शाखा के कारण चैद्योपरिचर भी कहते हैं। इनका पुत्र (नं० ४४) यहद्रथ बड़ा प्रतापो हुआ, जिससे यह वश ब हूद्रथ कहलाने लगा। विराट वाला मत्स्य कुल भी इन्हीं उपरिचर वसु का वंशधर था। कहीं-कहीं ऐसा लिखा है कि इनके पास व्योभयान हाने से ये उपरिचर कहलाते थे। बृहद्रथ का वंशधर ५२, जरासन्ध बड़ा प्रतापी सम्नाट् हुआ। इसने भारत के बहुतेरे राजाओं का जीतकर गौरव प्राप्त किया।

जरासध बड़ा प्रतापी और पराक्रमी राजा हुआ। यह डीलडौल में भारी था, पर कहते हैं कि इसके शरीर में एक संधि थी, जिसके कारण यह इस नाम से पुकारा जाता था तथा एक प्रकार की इसमें शारीरिक हीनता रह गई थी। इसने अन्य राज्य जीता तथा अपना राज्य बहुत विस्तृत करके सम्राट् पद प्राप्त किया। भारत में शान्तनु के पीछे यहा राजा सम्राट् हुआ। यह शिशुपाल को पुत्रवत् मानता था श्रीर मथुरा का राजा कंस इसका दामाद था। हंस श्रीर डिम्भक जरासंघ के मन्त्री तथा सेनापित थे, जो एक दूसरे के भाई, परम पराक्रमी. श्रीत प्रेमी, स्वामिभक्त एवं सज्जन पुरुष थे। इसकी इस कारण बड़ी बदनामी हुई कि एकबार इसने एक सौ राजाश्रों के। पकड़ कर उन्हें बिलदान दे डालने का विचार किया श्रीर एतद्थे ८६ नरेशों के। अपने बन्दोगृह में बांच भी रक्खा था। इसी कारण भगवान श्रीकृष्ण इससे बहुत अप्रसन्न हो गए श्रीर श्रन्त में इसका विनाश हुआ। जरासच के श्रीकृष्ण से बिगाड़ का वर्णन भगवान के इतिहास में श्रावेगा।

जिस काल ऋपने जामाता कंस का श्रीकृष्ण द्वारा बंध सुनकर जरासन्ध ने मथुग पर ऋाक्रमण किया, तब निम्नलिखित नरेश इसके साथ चढ़ाई में सम्मिलित थे:—

कारूष (उत्तर-पश्चिमी भारत देश का राजा) दन्त वक्र, शिशुपाल, क्लिंग-पति शाल्व, पुंडू पति, कैषिक (दिस्ण) पति क्रथ, सकति, भीष्मक, रुक्मी, वेसादार, श्रुतस्थु, क्वाथ, श्रुशुमान, श्रङ्ग, वङ्ग, केशल, काशी, दशाई और सुम्ह के नरेश, विदेह, मद्रपित, त्रिगर्त-नाथ, दरद, यवन, भगदत्त, सौवीर का शैब्य, गांधार का सुबल, पांड्य, नग्नजित, काश्मीर का गोनर्द, हस्तिनापुर के दुर्योधन, बलख का चेकितान श्रौर (अन्त में ) कालयवन । जान पड़ता है कि राजा दुर्योधन तो जरासन्ध के साथ केवल भित्रता वश गये थे पर अन्य राजे उससे ऋवश्य दबते थे । इस सूची में भारतवर्ष के प्राय: सभी भागों के नरेश सम्मिलित हैं, जिससे जरासंध के प्रभाव का विस्तार प्रकट होता है। उसने मथुरा पर १८ आक्रमण किये और अन्त में यादवों को भगवान कृष्ण सहित वहां से भागकर द्वारिका चला जाना पड़ा। जरा-सन्य अपने शारीरिक पराक्रम का इतना अभिमानी था कि दुर्योयन के सखा कर्ण का शौर्य सुनकर इसने उन्हें मगध में बुलाकर उनसे मित्र भाव से द्वन्द्व-युद्ध किया त्र्यौर ऋपनी संधि में विकार के कारण युद्ध क्चे। इक्षों की श्रांसा की अशेर उस पर बड़ी प्रसन्नता प्रकट की एवं उसे अङ्ग दंश देकर मालिनी नगर का स्वामी बनाया। जरासन्ध का ष्य भीमसेन द्वारा हुआ जिसका वर्णन आगे आवंगा।

जरासंघ की मृत्यु के साथ इस घराने से सम्राट्पद जाता रहा स्रोर इसका पुत्र सहदेव एक मांडिलिक नरेश मात्र रह गया।

वह पाग्डवों की स्रोर से लड़कर महाभारत युद्ध में द्रोणाचार्य द्वारा मारा गया स्रोर सहदेवात्मज (सोमाधि नम्बर ५४) द्वापर का स्रान्तिम मागध नरेश हुस्रा। इस के पीछे यह वंश बहुत काल तक स्थापित रहा, जिसका विवरण यथा स्थान स्रावेगा। द्वापर के पीछे केवल लव सोमाधि स्रोर स्रजुन के वंशों का महत्व भारत में रहा स्रोर इन्हीं की वंशाविलयां पुराणों में उल्लिखित हैं तथा शेष राजों की पुश्तों की गणना मात्र दे दी गई है।

#### काशीराज्य

राम के समकालीन काशी नरेश (नं० ४०) अलर्क के पीछे यह वंश राजा (नं० ५५) भद्रसेन तक चौथे अध्याय की वंशावली में लिखा हुआ है, किन्तु पुराणों में अलर्क के पीछे कोई विशेष विवरण नहीं मिलता। अम्बा, अम्बिका और अम्बालिका किसी काशी राज की कन्यायें थीं, जिनका अपहरण विचित्रवीर्य के लिये भीष्म ने किया। इन्हीं अन्तिम दोनों कन्याओं से कौरव पाण्डव वश चले। इसी प्रकार सूर्यवशी लव के प्रपौत्र सुदर्शन का विवाह किसी काशिराज की कन्या से होना कहा गया है, किन्तु उस काशिराज का नाम प्रधान वाली वंशावली में नहीं मिलता। द्वापर में काशीराज्य की सुख्यता नहीं रही, किन्तु आदिम कलिकाल में इसका प्रभाव बढ़ा, जैसा कि यथानस्थान कहा जावेगा।

## प्राचीन स्फुट रा<del>ज</del>्य

कान्यकुठ ज राज्य द्वापर में न था। यादव हैहय कुल का राज्य आदिम द्वापर में ही समाप्त हो गया, जैसा कि ऊपर त्रेता के कथन में आ गया है। द्वापर में भी उज्जैन व्यादि के कुछ राजाओं के कथन यत्र-तत्र आये हैं, किन्तु उनकी वशावली व्यादि का पता नहीं है, न उनके राजाओं के ही क्रम बद्ध कथन मिलते हैं। क्रथ कैशिक की वैदर्भी चेदि शाखा का कुछ कथन श्रीकृष्ण के विवाह सम्बन्ध में हैं, जहां विदर्भ में एक क्रथ कैशिक वंशा राजा मिलते हैं, किन्तु इनका भी कोई विशेष क्रमवद्ध वर्णन नहीं है; जितना कुछ है वह श्रीकृष्ण के मम्बन्ध में त्रावेगा। उसी विवरण में सूर्यवंशी यदु द्वारा स्थापित दो अन्य राज्यों के कथन मिलेंगे। महाभारत के सम्बन्ध में बहुतेरे राज्यों के नाम हैं, जिनके पृथक विवरण यहाँ ऋनावश्यक हैं। उनमें मत्स्यपति विराट मुख्य हैं। ऊपर मगध के विवरण में आ गया है, कि वे वसु चैद्योपरिचर के वंशधर थे। तुर्वश वंश दुष्यन्त के समय पौरव हो गया, ऋर्थात पौरव वास्तव में थे तौर्वश, किन्तु कहलाये पौरव। तुवंश वंशी यवनों का पृथक वर्णन अप्राप्त है। द्रुह्यु वंशी भोज स्रोर म्लेच्छ हुए । म्लेच्छ वे भारत के बाहर जाकर हुए श्रीर उनके पृथक इतिहास नहीं हैं। जो अपन्य म्लेच्छों का इति-हास है वही उनका है। भोजों का भी पूर्ण इतिहास पुराणों में नहीं है किन्तु अन्य वर्णनों के संबंध में उनके स्फुट कथन मिलते हैं। पाश्चात्य त्र्यानव शाखा ने कई राज्य पंजाब, सिन्ध, राज-पूताना आदि में स्थापित किए। इन देशों के राज्यों में कुछ द्रुह्य वंशी भी होंगे। इन्हीं में भरत पुत्रों के सूर्यवंशी भी मिल गए। इन राज्यों में बहुतेरे महत्ता युक्त भी थे, किन्तु मध्यदेश से दूरस्थ होने से पुरागों में इनके पूर्ण इतिहास या वंश अकथित हैं। पौरव प्रतीप के समय उनके पौत्र बाल्हीक ने भी अपने मामा शिवि का राज्य बाल्हीक शान्त में पाया , जो पंजाब के उत्तर पच्छिम में हैं। भारत के स्फुट राज्यों के कुछ विवरण श्री कृष्ण और पाण्डवों की विजयों तथा महाभारतीय युद्ध के सम्बन्ध में आगे आवेंगे।

## पूर्वीय राज्य अंग

आनव आंग शाखा में रामचन्द्र के समय में (नं॰ ४०) लोमपाद और (नं॰ ४१) चतुरंग थे। (नं॰ ४८) जयद्रथ के ब्राह्मणी माता तथा चित्रय पिता की कन्या ज्याहने से यह वंश आगे से सूत होगया। इस काल जाति भेद की कड़ाई समम्म पड़ती है। (नं० ५१) पर एक दूसरे आंग नरेश हुए। शायद इन्हीं के समय जरासन्य मागध ने आंग राज्य मगध में मिला लिया। आंग के पूर्व पुरुष, (नं० ४७) ब्रहन्मनस के दूसरे वंश में इस काल (नं० ५२) अधिरथ थे, जिनका कुन्ती का

किसी सूर्य नामक व्यक्ति से उत्पन्न कानीन त्रात्मज कर्ण पालित पुत्र था। इसके शौर्य का हाल सुनकर मगधेश जरासन्ध ने मित्र भाव से बुला इससे द्वन्द्व युद्ध किया और उसमें पराजित होने से कर्ण की प्रशंसा करके खुशी खुशी अंग राज्य फेर कर उसे मालिनी नगर में प्रतिष्ठित किया। सम्भवतः इसी बात से अग ने भी कर्ण को अपना दत्तक पुत्र बनाया होगा। फिर भी महाभारत में ये ऋधिरथ और उसकी स्त्री राधा के कारण अधिरथी तथा राधेय कहलाते थे। इससे जान पड़ता है कि इनका दत्तक विधान है मुख्यायन की रीति पर हुआ होगा, जिससे ये ऋंग ऋौर ऋधिरथ दोनों के पुत्र रहे। कर्ण पौरव सम्राट दुर्योधन के ऐसे प्रगाढ़ मित्र थे, कि अपने वास्तविक माता पिता कुन्ती श्रीर सूर्य के समभाने पर भी पाएडव बन कर इन्होंने सम्राट होना तक भी पसन्द न किया, क्योंकि ऐसा करने से दुर्योधन का साथ ल्रोड़कर इन्हें पाएडवों का सहायक बनना आवश्यक होता। दुर्योधन ही ने कर्ण को छंग राज्य का अभिषेक किया। परशुराम से अस्त्र विद्या पाकर आप अर्जुन के समान ही योद्धा थे, किन्तु महाभारतीय युद्ध में इनके रथ का पहिया कीचड़ में फँस गया, जिससे अजुन द्वारा इनका निधन हुआ। इनके पुत्र (नं० ५४) बृषसेन उसी युद्ध में मारे जा चुके थे. सो तत्पन्न (नं० ५५) पृथुसेन ऋंग नरेश हुआ। इसके पोछे इस कुल की वंशावली नहीं मिलती, यद्यपि श्रादिम कलिकाल में भी श्रंग राज्य बहुत काल पर्यन्त स्थापित रहा । कर्ण महादानी, सत्यभाषी ऋौर मित्र वत्सल था। दुर्योधन के लिये आपने भारत विजय भी किया। इनकी कथा महाभारत में है। यह राज्य मगध के पूर्व था। जातक ५४५ राज-गृह को मगध का शहर कहता है। शान्तिपर्व २९, ३५ में, श्रंग राज विष्णुपद गया में यज्ञ करता है। सभा पर्व में ऋंग वंग एक राज्य है। कथा सरित्सागर में अंग राज्य समुद्र पर्यन्त फैला हुआ है, जहां उसका शहर टंकपुर है। महाभारत काल में राजधानी मालिनी थी, किन्तु पीछे जातकों में चम्पा होगई।

## पूर्वी राज्य प्राग्ज्योतिष

महाभारत के समय प्राग्ड्योतिषपुर एक राज्य था जिसके राजा

एक दूसरे के पीछे नरकासुर, तत्युत्र भगद्त्त एवं पौत्र बज्रद्त्त थे। इसमें द्विएी श्रासाम तथा पूर्वी बंगाल सम्मिलित थे। नरकासुर एक बाह्मण कुमार था जिसने काशी में शिचा पाई। इसने अपने बाहू तथा बुद्धिवल से यह राज्य उपार्जित किया । अनन्तर मदोन्मत्त होकर इसने बहुतेरी कन्यात्रों को बल पूर्वक विवाहार्थ कैंद किया, जिनका मोचन श्री कृष्ण ने किया। इसी युद्ध में नरकासुर का कृष्ण चन्द्र के हाथ से वध हुआ। भगदत्त दुर्योधन का मित्र था। इसका हाथी खास इन्द्र के गजराज ऐरावत के कुल में उत्पन्न अथच बड़ा प्रबल था। कुछ योरोपीय परिडतों का विचार है कि भगदत्त की सेना में चीनी लोग भी थे। महाभारत युद्ध में यह श्रर्जन द्वारा मारा गया श्रौर वन्नदत्त राजा हुआ। यहां तक की कथा महाभारत तथा हरिवंश में है। बज्रद्त के पीछे क्रमशः धर्मपाल, रत्नपाल, कामपाल, पृथ्वीपाल, सुबाह श्रादि इस वंश में राजे हुए। इस राज्य का बंगालवाले समुद्र तट का पूर्वी द्त्तिणी भाग पाताल भी कहलाता था। पहाड़ी टिपरा तथा चिटगांव के पहाड़ी भाग कहीं कही नाग लोक माने गए हैं। सम्भवतः यहां नागों की भी बस्ती थी।

## पूर्वीराज्य, बाणासुर

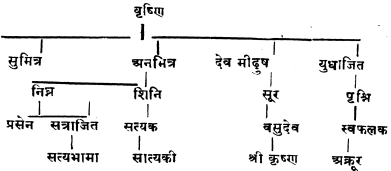
प्राय: भगदत्त के समय उत्तरी आसाम का स्वामी के है वाणासुर था, जिसकी राजधानी शांणितपुर थी। यह नरकासुर का भी सखा तथा महादेव का भक्त था। इसकी पुत्री ऊषा का विवाह श्री कृष्ण के पौत्र अनिरुद्ध से हुआ। सम्भवतः बाणासुर इसी नाम के बिलपुत्र वाण का वंशधर हो। इसने या इसके किसी पूर्व पुरुष ने किलंग राज्य स्थापित किया और पीछे इस वंश के उत्तरी आसाम जाना पड़ा। बोधायन के अनुसार उत्कल पितत आर्यों का देश है। हिरवंश में आया है कि ऊषा के विवाह में जा वाण का कृष्ण से युद्ध हुआ, उसमें प्राजित होकर यह कैलाश को चला गया और श्री कृष्ण ने इसके मन्त्री कुम्भायड को राजा बनाया।

#### यादव राज्य

त्रेता के वर्णन में आया है कि राम के पीछे भीम सात्वन्त, (नम्बर

४३) यादव ने रात्रुघ्न वंशियों से अपनी मथुरा वापस लेकर यादव बल पुनः जागृत किया। अनन्तर भीम सात्वन्त के पुत्र अन्धक, देवबृद्ध और भजमान तथा पौत्र कुकुर और वश्रु यादव पित हुए। इनमें देवबृद्ध भजमान, और वश्रु मुख्य शाखा के भाइयों में थे, तथा अन्धकात्मज कुकुर थे। कंस कुकुर के वंश में थे और कृतवर्मा भजमान के। (नम्बर ४६) बृष्णि के मुख्य शाखा से इतर वंशधर अकूर हुए। इनका राज्य गुजरात में था।

कंस भोजराज थे (ह, व० ५५, ३१०२, ४, ११३, ६२६३,६३८०, म० भा० VII ११३८८, ९) श्रौर अक्टूर गुजरात पित (वायु ९६, ६० ह वं॰ ४०, २०९५, विष्णु IV १३, ३५, ७०,१४, २)। भोजवंशी मुख्य याद्वों से इतर हैहय शाखा में भी थे। उपर्युक्त देववृद्ध वंशी पश्चिमी मालवा के बनस (पर्णाश नदी पर) के स्वामी हुए (पार्जिटर)। भजमान के पुत्र वश्चु भी याद्वों में विख्यात थे। (नं० ४६) वृष्णि के श्रातिरक्त एक दूसरे वृष्णि भी यदुवंश में थे। इनका पूरा पुश्तनामा (प्रधान के श्रातुसार) प्राप्त नहीं है। उनका वंश इस प्रकार था:—



वृष्णि दो थे एक उपर्युक्त और पहले (नं० ४६)। गीता में श्री कृष्ण प्रायः वाष्णेंय कहे गए हैं। फिर भी एक ही नाम होने के कारण पुराणों तक में इस वंश कथन में गड़बड़ है। पार्जिटर अक्रूर को (नं० ४६) वृष्णि का वंशधर कहते हैं तथा प्रधान दूसरे का। प्रधान ने अधिक छानबीन के साथ वंशवृत्त लिखे हैं।

उमसेन (नं० ५३) यादवपति के बेटे कंस ने इन्हें राज्यच्युत करके

स्वयं संघपित की गद्दी पर अधिकार जमाया। उपसेन के भाई देवक की पुत्री देवकी का विवाह बसुदेव से हुआ, जिससे श्रीकृष्ण का जन्म हुआ। इनका कंस से बिगाड़ होगया, जिससे उसे मार कर फिर आपने उपसेन को राजा या संघपित बनाया। श्रीकृष्ण की कथा कुछ विस्तार के साथ कही जावेगी, किन्तु इससे पूर्व अनेक आधारों से इस वंश के जो मामले ज्ञात होते हैं, उनके सूच्म विवरण दे देना उचित है।

शूरसेनों एवं मथुरा का कुछ हाल त्रेतायुग के इतिहास में आ चुका है। अब उसके पीछे से उठाया जाता है। पाणिनि IV १, ११४, तथा VI २, ३४, में अन्धक और वृष्णि हैं। कौटिल्य में वाष्णियों का संव (प्रजातंत्र-राज्य) था तथा महाभारत, XII ८१, २५, में भी वृष्णि अन्धकादि का संघ है। वासुदेव तथा उप्रसेन संव मुख्य थे। पतंजिल तथा घटजातक में कंस बध कथित है। यादव ब्राह्मणों के शाप से नष्ट हुए ( मुशल पर्व)। होणपर्व १४१, १५, में वृष्णि अन्धक ब्रास्य हैं। ज्याकरण के नियमानुसार वसुदेव तथा वासुदेव दोनों का पुत्र बासुदेव है। पुराणों में कृष्ण के पिता का नाम कहीं-कहीं वासुदेव है और कहीं वसुदेव।

श्रंधक के राज्याभिषिक्त कुल में उप्रसेन श्रीर तत्पुत्र कस नामी हुए। कस ने श्रपने चचा देवक पुत्री देवकी का विवाह उक्त प्रसिद्ध यदुवंशी वसुदेव के साथ किया। वसुदेव के सात श्रीर स्त्रियाँ थीं, जिनमें रोहिणी प्रधान थी। देवकी रोहिणी से भी प्रधान हुई। जिस काल कंस विवाहोपरान्त प्रेम पूर्व के श्रपनी बहिन का रथ स्वयं हाँकते हुए उन्हें वसुदेव के यहां लिये जाते थे, तभी किसी महात्मा ने भविष्य भाषण किया, "हे कंस! तू जिस भिगनी का इतना सम्मान करता है, उसी का श्राठवाँ पुत्र तेरा हन्ता होगा।" कंस को इस भविष्यवाणी पर पूरा निश्चय वैठ गया श्रीर उसने उसी स्थान पर देवकी का सिर काटने को तलवार खींची। यह देख वसुदेव तथा श्रन्य यादव कुल बुद्धों ने कंस को स्त्री-वध सा नृशंस कार्य करने से रोका। वसुदेव ने बचन दिया कि मैं श्रपनी इस पत्नी के सब बच्चे तुम्हें दे दिया करूँगा। यह सुन कंस ने देवकी को छोड़ दिया।

वसुदेव ने क्रम से ६ पुत्र कंस को अपिंत किये और उसने उन्हें अपना शत्रु न समक्त कर छोड़ दिया। देवकी का सातवाँ गर्भ अकाल में ही स्वलित हो गया। जब उनके आठवाँ गर्भ रहा, तब किसी ने कंस को यह कह कर भुला दिया कि आठ पदार्थों को कुएडलाकार रखने से उनमें से कोई भी आठवाँ कहा जा सकता है। कंस आत्मबध के भय से ऐसा चिलतधेर्य हो गया था कि उसने पूर्ण कादरपन दिखलाते हुए बसुदेव के उन छहों बच्चों का बध कर डाला और देवकी समेत उन्हें कारागृह में डाल दिया। इधर रोहिणी के संकर्षण नामक पुत्र उत्पन्न हुआ जिसकी रक्षा के निमित्त बसुदेव ने उसे रोहिणी समेत अपने मित्र नन्द गोप के यहाँ गोकुल भेज दिया। यह स्थान मथुरा से प्राय: १४ मील की दूरी पर है।

भादों मास की कृष्णाष्टमी को ऋदूरात्रि के समय देवकी के गर्भ से श्रीकृष्णचन्द्र का जन्म हुन्ना। कंस ने इनके वचन का विश्वास न करके इन्हें कारागार में बन्द किया था; इसलिये इन्होंने अपने की राजा से वचनबद्ध न समभ कर इस पुत्र के बचाने का प्रयत्न किया तथा रातों रात पुत्र को गोकुल पहुँचा कर नन्द की स्त्री यशोदा से उसी रात्रि में उत्पन्न हुई उसकी कन्या से अपना पुत्र बदल लिया। कहते हैं कि यह भेद यशोदा ने भी न जाना और ऋष्ण को अपना ही पुत्र समभ कर उनका पालन पोषण किया। बौद्ध प्रन्थ घटजातक में लिखा है कि यह बदलाव चोरी से न होकर प्रेमपूर्व क हुआ। जब कंस ने सुना कि देवकी के कन्या उत्पन्न हुई, तब उसने बड़ा आश्चर्य माना, क्योंकि भविष्य वाणी के अनुसार इसी बार उसका मारने वाला पुत्र होने को था। फिर भी किसी प्रकार का संदेह न रहने के विचार से उसने कन्या को भी मारकर अपना मुख काला किया। कुछ दिनों में उसे यह पता लग गया कि वसुदेव ने अपना आठवाँ पुत्र नन्द के यहाँ छिपा रक्खा था। उसने इस पुत्र को मारने के अनेक गुप्त उपाय किये, किन्तु वे सब निष्फल हुए।

श्रीकृष्ण की शारीरिक वृद्धि साधारण से बहुत अधिक हुई, यहाँ तक कि बारह वर्ष की ही अवस्था में उनके शरीर में युवा पुरुष के समान बल आ गया। इसी वर्ष उन्होंने अपने मामा कंस के पातक

त्रसहासमभ कर उसे युद्धार्थ प्रचारा श्रीर उसका वध कर डाला। राजा कंस ने केवल बाल बध ख्रौर प्रजा पीड़न ही नहीं किया था, वरन् वह अपने पिता उप्रसेन को कारागार में डालकर राजा हुआ था। अब श्रीकृष्ण ने अपने बूढ़े नाना के अवज भाई की कार।गृह से निकाल कर फिर से उन्हें राज्य दिया। वास्तव में उप्रसेन राजा न होकर संघ मुख्य मात्र थे, किन्तु कहे राजा ही जाते थे। दूसरे संघ मुख्य कुडण हुये। जिस काल श्रीकृष्णचन्द्र नन्द्र के यहाँ गोकुल श्रीर पीछे से वृन्दा--वन में रहते थे, तब इन्होंने गान, वाद्य और नाच में विशेष रुचि दिखलाई थी। इनके रासों में वृषभानु की पुत्री राधा भी सम्मिलित होती थी. अत: इन दोनों में भी बड़ी मित्रता हो गई थी। पहले राघा का विवाह श्रीकृष्णचन्द्र के ही साथ होने वाला था, किन्तु जब यह प्रकट हुआ कि ये नन्दारमज गोप न होकर बसुदेव-पुत्र यादव हैं, तब वृषभान ने अपनी पुत्री का विवाह अजान गोप के साथ कर दिया। काली नामक एक नाग-सरदार वृन्दावन के निकट जमुना के किनारे रहता था। उसे भी दुनदु युद्ध में हरा कर श्रीकृष्ण ने आज्ञा दी थी कि तुम जाकर अपने देश में समुद्र के निकट रहो। संकष रा और श्रीकृष्ण ने कंस को जीत कर मधुरा का प्रबन्ध दृढ़ किया। श्रीकृष्णचन्द्र ने संकर्ण समेत शस्त्रों तथा शास्त्रों की शिचा अवन्तीपुरी निवासी सान्द्रीपनि ऋषि से श्राप्त की ।

उधर कंस के मरने पर जरासन्ध की दोनों कन्याओं ने आकर पिता से अपनी विपत्ति कह सुनाई। जरासन्ध कंस बध से पहले ही कुद्ध था, सो अपनी दो कन्याओं को विधवा देखकर वह बहुत ही कुँ कलाया। अब उसने एक प्रचंड सेना सजाकर तथा बङ्गतरेश चित्रसेन, चेदिपति शिशुपाल, कथकेशिक पति और अनेक पूर्वीक्त अन्य राजाओं को साथ लेकर मथुरा पर आक्रमण किया। कई दिन तक भारी युद्ध हुआ। और संकर्षण उपनाम बलराम से स्वयं जरासन्ध ने गदायुद्ध किया। ये दोनों वीर गदायुद्ध में परम पदु थे, इसलिये एक दूसरे को हरा न सके। एक लड़के को गदायुद्ध में पराजित न कर सकने पर जरासन्ध विषयणमन होकर सेना सहित मगधदेश को लौट गया। कुछ दिन में अपनी विधवा पुत्रियों की

करुणा से दुःखित होकर जरासन्ध फिर से मथुरा पर चढ़ दौड़ा किन्तु फल प्रथम आक्रमण के समान ही रहा।

इसी भाँति सम्राट जरासन्ध ने मथुरा पर सत्रह धावे किये, किन्तु श्रीकृष्ण और बलराम ने यादवी दल को इस प्रत्रीणता से लड़ाया श्रौर वे भी श्रपने प्राचीन राज्य पर भारी संकट समक्त कर ऐसे जी तोड़कर लड़े कि भारत का यह सम्राट् उन्हें अपने वश में न कर पाया। फिर भी प्रति आक्रमण में याद्वी शक्ति कुछ कुछ कम होती गई श्रौर जब जरासन्ध ने श्रद्वारहवीं बार २० श्रज्ञीहिगा सेना लेकर मथुरा को घेरने का प्रबन्ध किया, तब विकद्र नामक यादव ने श्रीकृष्ण संकहा, ''त्र्यब हम लोग जरासन्ध से एक बार लड़ने में भी नितान्त असमर्थ हैं। ' इस बात का समर्थन कुष्णचन्द्र के पिता स्वयं बसुदेव ने भी किया। तब कृष्ण भगवान ने कहा, ''जरासन्ध की आप लोगों से के।ई बैर नहीं है वरन केवल हमसे और बलराम से है। इसलिये हम लाग उसके देखते हुये यहाँ से चले जायँगे, तब वह यादवों को कुछ भी कष्ट दिये बिना हमारे ही पीछे दौड़ेगा श्रौर श्राप लोग प्रस-न्नता-पूर्वक रहियेगा । हम दोनों त्रादमी बाहर जाकर किसी न किसी भाँति इससे पीछा छुड़ा लेवेंगे।" इस बात पर सब की सम्मति स्थिर हुई और जरासन्ध के आने पर बलराम और कृष्ण ने कुछ देर लुडकर दिच्चिण का रास्ता लिया।

जरासन्ध सूनी मथुरा में किसी को सताना अपने महत्व के प्रतिकृत समम कर इन्हीं दोनों भाइयों को खोजता हुआ सेना समेत द्विण को चला। राम और कृष्ण कई देश में भाते हुए सह्याद्वि पर पहुँचकर वेगा नदी के किनारे वटवृत्त के नीचे भीष्म के गुरु परशुराम से मिले। इन्होंने प्रणाम करके उनसे अपनी कथा कहकर सम्मति माँगी। उन्होंने कहा, "आप लोग इस काल करवीरपुर में हैं, जिसे यदु के पुत्र ने बसाया था। उनके वंशधरां को पराजित करके इस काल राजा श्रॅगाल यहाँ राज्य करता है। वह बड़ा क्रूर पुरुष है, इमिलिये आप का यहाँ ठहरना ठीक नहीं है। हम आपके साथ चलकर मार्ग बतलाते हैं। इम लागों को वेगा नदी पार करके यहा गिरि पर एक रात बसकर दूसरे दिन खद्योत नगर पार करना चाहिये।

वहाँ यदुपुत्र सारस का रचा हुआ कोंचपुर है। वहाँ के राजा महा-किप से मिलकर हम लोगों को गिरि गोमन्त (वर्तमान गोवा) को चलना होगा। उस स्थान पर जरासन्ध तुम्हें नहीं पा सकेगा।" इन लोगों ने ऐसा ही किया और गिरि गोमन्त से परशुरामजी गम और कृष्ण को वहीं छोड़ कर अपने स्थान को चले गये।

रामऋष्ण को बहाँ रहते हुए थांडे ही दिन बीते थे कि जरासन्ध ने सेना समेत गिरि गोमन्त को आ घेरा। हुँढ़ने से इन दोनों भाइयों को न पाकर उसने चारों ओर से इस पर्वत पर आग लगा दो। पहाड पर अनेक भरने जलपूर्ण थे इसिलये जरासन्ध के जलाने से वह न जला और गड़बड में बहुत से याद्धाओं को मारकर ये दानों निकल गये। इस प्रकार विफल-मनोरथ होने से जरासन्ध श्रपन अनुयायियों समेत बहुत हतोत्साह होकर मगध देश की चला गया, अकेला चेदिपति शिशुपाल अपनी सेना समेत वहीं रह गया। यह कृष्ण बलराम की फूफी का पुत्र था। इसलिये उनसे मिल कर बोला. "में जरासन्ध के भय से उससे मिलकर रहता था और अब तुम्हाग अनुगामी बनुँगा । इस काल मैं चाइता हूँ कि मेरी सेना की सहायता लेकर ऋाप मेरे लिये राजा श्रुँगाल से केग्बीरपुर जीत दीजिये।" यह सुन श्रीकृष्णचन्द्र ने करबीरपुर घेर कर युद्ध में राजा श्रुँगाल का बध किया। यह देख पद्मावती नाम्नी उसकी पटरानी ने अपने पुत्र शकदेव को कृष्ण के सम्मुख खड़ा करके विनती की, "जिस राजा को आपने मारा है उसी का यह पुत्र हाथ जोड़ कर आपके सम्मुख खड़ा है। इसलिये आप जा आज़ा दें उसी का यह पालन करे। " यह सुन कर भगवान को दया आगई और शिशुपाल की इच्छा के प्रतिकूल आप ने उसी बालक का अभिषेक करके उसे करवीरपर का राजा बना दिया। इसके पीछे राजा श्रुगाल के हरिताश्व रथ पर चढकर कृष्ण बलदेव मथुरा पधारं श्रीर शिश्चपाल भग्नमनोरथ हां कर चेदिदेश का चला गया।

कुछ दिनों के पोछे श्रीकृष्ण का समाचार मिला कि कुण्डिनपुर के राजा भीष्मक की पुत्री रुक्मिणी अपना विवाह उन्हीं के साथ करना चाहती थी और उसके पिता की भी यही सम्मति थी. किन्त उसका भाई स्वयंवर करता था। यह सुन श्रीकृष्ण भारी सेना समेत कुण्डितपुर पहुँचे स्त्रीर राजा कैशिक के यहाँ ठहरे। उन्होंने इनका उचित आतिथ्य किया। कृष्णागमन से चिन्तित होकर नृपसमूह भीष्मक के सभासदन में मंत्र करने लगा। उस स्थान पर जरासन्ध ने इनकी सारो कथा कह कर प्रस्ताव किया कि इनके साथ सन्धि करनी चाहिये। राजा सनीथ ने जरासन्य की सम्मति का प्रतिपादन किया। राजा दंतवक ने भी कहा कि श्रीकृष्ण ने कभी अपनी अरोर से किसी से बैर नहीं बढ़ाया और वे अब भी कलह बचा कर क्रथ-कैशिक के यहां ठहरे हैं। जिसने इनसे नाहक बैर बढ़ाया, केवल उसी को इन्होंने दण्ड दिया है। इसिलये इन्हें कलह के योग्य न समफ कर हम लोगों को इनके पास जाकर मित्रवत् मिलना चाहिये। राज-कुमारी जिसको चुनेगी, वही उसको पावेगा। इसलिये ऋापस में विग्रह से कोई लाभ नहीं है। यह सुन राजा शाल्व ने कहा कि पहले उनसे बैर बढ़ाकर द्याब इस प्रकार दैन्य दिखाना क्या शस्त्रधारी चित्रयों को शोभा देता है ? इसिलये हम लोगों को अपनी शान ह्योडना उचित नहीं और बैर प्रीति का निबाहना ही अच्छा है। यह सून सब मानी राजा चुगहो रहे स्त्रौर उस दिन कुछ निश्चित न

दूसरे दिन सब राजा लोग फिर राजसभा में एकतित हुए। इतने में राजा कथकेशिक का मेजा हुआ देवदूत सभा में पहुँचकर कहने लगा, "कथकेशिक ने कहा है कि कृष्ण से निष्कारण बैर बढ़ाने में कोई लाभ नहीं है। इसलिये जरासन्ध, शाल्ब, रूक्म और सुनीथ नामक चार भूपाल अशून्य हित कुण्डिनपुर में रह जावें और शेष सब राजे यहां पधार कर श्रीकृष्ण का अभिषेकोत्सव देखें, ऐसी मेरी विनती है।" यह सुन जरासन्ध की आज्ञा लेकर सब राजाओं ने ऐसा ही किया। कथकेशिक के यहां श्रीकृष्ण का राज्याभिषेक हुआ और एकत्रिन राजाओं का बासुदेव ने वसन, रक्ष और हाटक से पूजन किया। श्रीकृष्ण ने राजा भीष्मक को समकाया कि सुके स्वयंवर में कोई विन्न नहीं डालना है; आप, जिसे चाहें, सुखपूर्वक अपनी कन्या दे सकते हैं। यह कह कर श्रीकृष्णचंद्र वहां से चल दिये और

उनके प्रभाव से चिन्तित होकर भीष्मक नरेश ने सब राजाओं के साथ कुरिडनपुर त्राकर सभा एकत्रित करके सारे भूपालों से कहा कि अब स्वयंवर में बड़ा विन्न समक्ष पड़ता है, इसिलये आप मेरे इस अपराध को चमा कीजिये।

यह सुन जरासन्ध, शाल्व, सुनीथ, दन्तवक्र, महाकूर्म. कथकेशिक, श्रीशंत वेसुदार और काश्मीरनरेश मन्त्र करने के लिये वहीं रह गये आर शेष राजे भीष्मक से विदा होकर मिलनमन अपने अपने देश को चले गये। अब इन सब की सभा जेड़कर राजा भीष्मक ने जरासन्ध को सम्बोधित करके कहा, "आप सब लोग नीतिनिपुण हैं और आपही की सम्मित से मैंने यह काम किया था। इसिलये अब उचित मन्त्र दीनिये।" इतना कह कर राजा भीष्मक ने अपने युवराज कमी की ओर देखकर कहा, "बसुदेव-देवकी धन्य हैं जिन्होंने श्रीकृष्ण सा पुत्र पाया। परमेश्वर सब का ऐसा ही पुत्र देवे अथवा अपुत्र रक्से।" यह सुन राजा शाल्व बोला, "हे भीष्मक! आपने कोध करके अपने पुत्र की निन्दा तो की किन्तु यह निन्दा नहीं है, क्योंकि इसने भी परशुराम से शस्त्र-विद्या सीख कर प्रचण्ड शौर्य उपार्जित किया है। कृष्ण के सिवा कमी को जीतने वाला संमार में केई नहीं है। इसलिए मेरा कहना मान कर राजसमाज को चाहिये कि राजा काल्यवन की सहायता लेकर श्रीकृष्ण का मान मिर्दत करें।"

इस बात को सभों ने पसन्द किया और जरासन्ध ने भी कहा, 'यद्यपि मेरा आश्रय छोड़कर नुपसमाज कुलटा पत्नी की भाँति अपरा-श्रित होना चाहता है, तथापि समय को विचार और सब का भला समम कर मैं भी इससे सहमत हूँ। मैं स्वयं पराश्रय प्रहण करने के बदले युद्ध में लड़ना श्रेष्ठतर समभता हूँ, किन्तु आप लोगों को इस कार्य स न रोक कर समुचित दूत भी बताये देता हूँ। राजा शाल्व विहिताविहित-विचारी और बड़े ज्ञानी हैं। इनके पास आकाशगामी सौभ नामक विमान भी है। इसलिए इन्हीं को दूत बना कर कालयवन के पास भेजिए।" यह कहकर जगसन्ध ने शाल्व को आज्ञा दी, ''तुम राजा कालयवन के पास जा मेरे आदेशानुसार व्यवहार बढ़ाकर उससे श्रीकृष्ण के जीतने का मन्त्र करना।" शाल्व ने इसको स्वीकृत किया। तब आकाश-मार्ग से वे कालयवन के देश को प्रस्थित हुए और शेष राजे अपने अपने स्थान को चले गये।

शाल्व को देखकर राजा कालयवन ने मन्त्रियों समेत आगे बढ़कर अध्येपाद्य देना चाहा, पर इन्होंने कहा कि हम इस काल अर्घ्य के योग्य नहीं हैं, क्योंकि जरासन्ध आदि राजाओं ने हमें दूत बना कर भेजा है और राजा के लिये दूत ऋर्घार्द्ध नहीं है। यह सुन कालयवन ने कहा, ''इस अवसर पर आप और भी अधिक पूज्य हैं क्योंकि ऋापकी पूजा से सभों की पूजा हो जाती है।" यह कहकर दोनों राजे आनन्दपूर्वक मिले और एक ही सिंहासन पर जा बैठे। अब कालयवन ने पूछा, ''जिस जरासन्ध को ऋपा से हम सब राजे भयहीन रहते हैं, उसने क्या आज्ञा दी है सो कहिए।'' यह सुन कर शाल्व ने कृष्ण-सम्बन्धी विग्रह का सारा वृत्तान्त कहकर कहा, "हम सब लोग केवल आपके। कृष्ण के जीतने योग्य समभते हैं। इसलिए आप ही कृष्ण को मारकर राजमण्डल को श्रानन्द दीजिये श्रौर संसार में उत्तम यश प्राप्त कीजिए । श्रापके पिता ने आपको ऐसी शिज्ञा दी है कि कोई भी माथुर वीर आपके सम्मुख ठहर नहीं सकता।'' यह सुनकर परम प्रसन्न हो कालयवन ने निवेदन किया, ''हे भूपालमणे ! मैं आज पृथ्वी पर धन्य हुआ और मेरे पिता का शिज्ञण भी सफल हो गया, क्योंकि सम्राट् जरासन्ध समेत सारे नुपमण्डल ने मुक्ते जगद्विजयी राम कृष्ण के जीतने योग्य समक्त यह महत कार्य सौंपकर युद्धार्थ निदेश दिया है। सब नृपगण के आशी-र्वाद से मैं अवश्य जय प्राप्त करूँगा। यदि सब राजाओं के कार्य में मेरा शरीरपात भी हो जावे तो करोड़ विजयों से श्रेष्ठतर है।" यह कह कालयवन ने ब्राह्मणों को प्रचुर दान देकर युद्धार्थ तैयारी की स्त्रीर उसी चए परम शुभ मुहूर्त समभ कर तुरन्त मथुरा की ऋोर सेना समेत प्रस्थान किया।

उधर अभिषेक पाने के पीछे जब श्रीकृष्ण मथुरा पहुँचे तब राजा उम्रसेन ने इन्हें भूपाल समभ कर अर्घ्य देना चाहा किन्तु आपने निवा-रण करके कहा कि आपके लिए जैसे हम थे वैसे ही सदा रहेंगे। पीछे कंस की माता ने कस का सारा कोष भगवान को अर्पित किया, किन्तु उदारतापूर्वक उसे भी वापस करके इन्होंने कहा कि मथुरा के राज्य और कोष से हमें कुछ प्रयोजन नहीं हैं। अब श्रीकृष्ण, पूर्ववत् रहने लगे। थांड़े ही दिनां में कालयवन सम्बन्धी सारा समाचार सुनकर आपने निश्चय किया कि सब राजाओं से शत्रुता करके हम चेमपूर्वक मथुग में नहीं रह सकेगे। इस विचार से गरुड़ नामक अपने मित्र से सम्मति करके आपने रैवत गिरि के समीप एकलव्य की रची हुई द्वारकापुरी में रहना स्थिर किया। राजा उपसेन ने यह विचार सुनकर विनती की कि हम सब लोग भी आपकी सहायता बिना यहाँ नहीं रह सकेगे, इसलिए हमें भी द्वारका ले चिलए। भगवान ने यह सम्मति स्वीकार की और सब यदुवंशी मथुरा छोड़ द्वारका को चले गये। द्वारका के स्वामी ने इनका राकना अपनी शक्ति से बाहर समफ कर किसी प्रकार की आपित्त न की और यदुवंशी लोग सुखपूर्वक वहाँ बस गये। सब को यथासम्भव पूरा सुपास देकर श्रीकृष्णचन्द्र अकेले मथुरा लौट गये।

इतने में कालयवन ने सेना समेत वहाँ पहुँच कर दुन्दुभी बजाई। श्रीकृष्ण ने उससे कुछ युद्ध करके एक छोर का रास्ता लिया छोर वह सेना समेत इनके पीछे लगा। श्रीकृष्णचन्द्र ने भागते हुए बहुत दूर जाकर उस गिरि गुइ। में प्रवेश किया जिसमें राजा मुचकुन्द सोते थे। छाप वहीं छिप रहे। कालयवन ने भी दा चार छनुय यियों समेत उसी में घुस मुचकुन्द को कृष्ण समक कर एक लात लगाई। यह राजा मुचकुन्द बड़ा बलवान् था, सो पाद प्रहार से कुद्ध होकर इसने उठते ही कालयवन का बच कर डाला। स्वामो का बच देखकर उसकी सेना तितर बितर हो गई। छब राजा मुचकुन्द से उचित वार्तालाप करके श्रीकृष्ण द्वारका चले छाये छोर महाराजा मुचकुन्द हिमाचल पर जा कर तपस्या करने लगे।

द्वारका जाकर श्रीकृष्ण के मतानुसार यादवां ने उस पुरी का निर्माण किया। श्रव श्रसीम उदारता दिखलाते हुए श्रीकृष्ण ने उप्रसेन को वहाँ का भी राजा बनाया और उनके पुत्र श्रनाष्ट्रष्ट को सेनापित किया। उद्धव, कंक, विकट्ट, गद्द, स्वफलक, विष्ट्र्थु, चित्रक, पृथु और सात्यिक विविध विभागों के मन्त्री बनाये गये। इस प्रकार श्रीकृष्ण ने ९ मिन्त्रयों की प्रणाली बनाई, जैसे इधर शिवाजी ने ऋष्ट मिन्त्रयों की स्थापना की। सात्यिक युद्धसचिव बनाये गये, सान्दीपिन ऋषि पुरोहित और दारुक स्वयं ऋष्ण के सार्थी। राजा रैवत ने ऋपनी पुत्री रेवती का विवाह बलराम के साथ किया।

कुरिडनपुर के राजा भीष्मक का वर्णन ऊपर आ चुका है। ये महाशय यदुसूत काष्टा के वंशज थे। विद्रभं भीष्मक के पृवे पुरुष थे। इनका राज्य विन्ध्य शैल के द्त्तिण विद्रभं देश में था और उसकी राजधानी कुण्डिनपुर थी। जरासन्य के पूर्व पुरुष बृहद्रथ के पिता उपरिचर वसु के वंश में दमघोष नाम का राजा हुआ था। यह दमघोष उपरिचर बसु के मागध वंश से पृथक् था। इसका राज्य चेदि देश में था। श्रीकृष्ण की फूकी श्रुतिश्रवा इसको ब्याही थी। इन्हीं दोनों का पुत्र चेदिपति शिशुगल था। शिशुगल को जगसन्य ने सदैव पुत्रवत् माना। उपर्युक्त सम्बन्धों के वर्णन से प्रकट है कि यद्यपि श्रीकृष्ण के पिता वसुरेव राजा न थे, तथापि तात्कालिक कई राजाओं से इनका चनिष्ठ सम्बन्ध था। कुन्तिभोज, कंस, शिशुपाल और पाण्डु इनके निकट के सम्बन्धी थे।

राजा भीष्मक ने कम्मी क मत से विवश होकर अपनी कन्या किम्मणी का विवाह शिद्युगल के साथ स्थिर किया । तब किम्मणी जी ने ब्राह्मण द्वारा श्रीकृष्ण के पास पत्री भेजी, "आप मुक्त को इस दुर्घटना से बचाइये।" यह सुन बलराम के साथ एक भारी सेना लेकर श्रीकृष्णचन्द्र कृषिडनपुर पहुँचे। जब किम्मणी गौरी का पूजन करके लौटने को हुई, तभी उपयुक्त समय समक्त कर श्रीकृष्ण ने उन्हें रथ पर बिठला द्वारकाका रास्ता लिया और बलराम सेना समेत मार्ग रोक कर युद्धार्थ खड़े रहे। अब दोनों दलों में प्रचण्ड युद्ध होने लगा, किन्तु इसे व्यर्थ समक्त कर कम्मी ने श्रीकृष्ण के पीछे अकेले जाने का विचार किया। उसने प्रतिज्ञा की, "यदि श्रीकृष्ण का मार कर किम्मणी न वापस लाऊँ, तो लौट कर इस नगर का मुख न देखूँगा।" ऐसा कह और प्रचण्ड कोदण्ड उठाकर रथारोही कम्मी श्रीकृष्ण के पोछे परम वेग से धावित हुआ। राजा अंग्रुमान, वेग्नुदार तथा श्रुतवी कम्मी के साथ चले। इन लोगों ने नर्मदा के पास जाकर श्रीकृष्ण से प्रचण्ड

युद्ध किया। श्रीकृष्ण ने सहज ही में श्रांशुमान् और श्रुतवां को मूर्छित कर दिया श्रीर वेणु हार का दिल्लाण बाहु छेद दिया। रुक्मी ने कृष्ण के साथ बहुत देर तक भारी युद्ध किया किन्तु अन्त में श्रीकृष्ण उसे मूर्छित करके रुक्मिणी को साथ लिये द्वारावती चले गए। राजाओं को युद्ध में जीतकर बलराम भी द्वारका वापस आये। उधर श्रुतवां रुक्मी और शेष दोनों साथियों का रथ पर डालकर कुण्डिनपुर की आर चला। रास्ते में चेत कर रुक्मी प्रतिज्ञा भङ्ग होने के कारण कुण्डिनपुर में प्रवेश न करके वहाँ से दिल्ला भोजकट नामक नया नगर बसाकर वहीं रहने लगा।

इधर श्रीकृष्णचन्द्र ने रुक्मिग्णी के साथ विधिवत् व्याह करके दस पुत्र उत्पन्न किये, जिनके नाम यह थे—प्रद्युम्न, चारुरेष्ण, सुरेष्ण, मुषेगा, चारुगुप्त, चारु, चारुबाहु, चारुविन्द, भद्रचारु और चारुक । इनके त्र्यतिरिक्त चारुमती नाम्नी एक कन्या भी हुई। रुक्मिमणी के अतिरिक्त श्रीकृष्ण के सात और पटरानियाँ थीं अर्थात् कालिन्दी उपनाम यमुना (सूर्य की पुत्री), मित्रविन्दा (अवन्तिराज की कन्या ), सत्या ( श्रवधनरेश नग्नजित की पुत्री ), जाम्बवती ( जाम्ब-वान ऋच की पुत्री ), भद्रा उपनाम रोहिस्सी ( केकय-पित की पुत्री ), सशीला (मद्रराज की कन्या) त्रौर सत्यभामा (सत्राजित की लड़की)। इनके अतिरिक्त शैव्यराज की पुत्री लद्दमणा इनकी नवम रानी थी। सभी रानियाँ पुत्रवती थीं। पुत्रों में प्रदामन, साम्ब, सट, सारण श्रौर गद की प्रधानता थी। साम्ब मुल्तान में सूर्य्य मंदिर बनवा कर शाकद्वीप से ब्राह्मणों को लाये । त्र्यार्थ भट्ट त्र्यौर बराहमिहिर शाक-द्वीपी ब्राह्मण् थे । प्रद्युम्न ने काल शम्बर तथा वज्रनाम नामक प्रसिद्ध नरेशों को युद्ध में मारा। भगवान् के पौत्रों में ऋतिरुद्ध और वज्र प्रधान थे। समय पर रुक्मी की कन्या सुभागी का स्वयम्बर हुआ श्रीर उसने कृष्ण-पुत्र प्रद्युम्न को पति चुना। यह विवाह प्रेमपूर्वक हुआ । इन दानों के पुत्र कुमार अनिरुद्ध हुए ।

समय पर रुक्मिग्गी ने रुक्मी की पौत्री के साथ अनिरुद्ध का विवाह रुक्मी को पत्र लिख कर स्थिर किया। इस विवाह में रुक्मी ने खोटाई करके बलराम जी के साथ द्यूतारम्भ किया और जब वे हार, तब हँसी मजाक में अनेक दुर्वचन कहे। जब बलरामजी जीते, तब भी रुक्मी और उसके साथी राजाओं ने बेईमानी करके अपनी ही जीत बतलाई। इस पर सभासदों ने बलराम के ही पत्त में निर्णय किया। अब राम ने कुद्ध हीकर मोहरों की भरी हुई एक थैली उठा कर रुक्मी के हृदय में जार से मार दी जिससे उसका शरीरान्त हो गया। किलाइ-पित दाँत निकाल कर हँसा था, अतः उसके मुँह पर लात मार कर इन्होंने उसके दाँत गिरा दिये। यह करके आपने जनवासे में जाकर श्रीकृष्ण से सारा वृत्तान्त कह सुनाया। उन्होंने भावी गित कहकर रुक्मिणी को समकाया और विवाहोपरान्त सब द्वारका लीट आये।

भगवान् श्रीकृष्ण ने प्राग्ज्योतिष नरेश नरकासुर का अधर्म सुनकर उसकी राजधानी में जा और उसका बध करके बहुत सी कुमारिकाओं का कष्ट मोचन किया। फिर उसके पुत्र भगदत्त को राजा बनाकर आप वापस चले आये। इन्होंने उपसेन की आज्ञा से काशी पुरी में पोंड्रक को युद्ध में मारा। श्रीकृष्ण ने धर्मराज्य स्थापन करने का पूर्ण प्रयत्न किया। आपने युद्ध में शौर्य और विजय में ज्ञमा का सदेव पूर्ण आदर्श दिखलाया। इन्होंने उजड़ी हुई द्वारका को लिया किन्तु किसी और विजित राजा का राज्य नहीं छीना। अपने सब संबन्धियों के साथ इन्होंने सदेव यथायोग्य व्यवहार किया और यादव संघ को चिरकाल तक भली भाँति चलाया। व्यवहार (कानून) का सुस्थापित न होना तथा नेताओं के सम्बन्धी अथच इतर तरणों का अनियन्त्रित हो जाना, संघों पर विपत्ति लाते हैं।

भगवान के समय यादवों में अन्धक, वृष्णि, यादव, कुकुर और मोज नामक पांच विभाग थे। ये पाँचों बाहर वालों के लिये मिले रहते थे, किन्तु आन्तरिक प्रबन्ध में हर एक को स्वतन्त्रता थी। भोजों के , नेता अकूर थे तथा इनसे बलदेव जी का भी सहयोग था। श्रीकृष्ण से मुख्य होड़ करने वाले प्रतिद्वन्दी बभू थे, किन्तु मुशल पर्व के पूर्व वास्तविक युद्ध नहीं हुआ। केवल पैतड़ेबाजी सी रहती थी। श्रीकृष्ण और उप्रमेन संघ मुख्य थे। मुशल युद्ध के पीछे भी बभ्रु बच गये। शान्ति पर्व राजधर्म २१वें अध्याय में भगवान श्रीकृष्ण कहते हैं कि

संकर्षण बल में मस्त रहते हैं, गद सुकुमारता और प्रद्युग्न सै।न्द्र्य में तथा स्वयं भगवान को अच्छे सहायक नहीं मिलते अथच आहुक और अक्रूर अधिकार प्राप्त करते जाते हैं। याद्वों का संघ (Confederation) मात्र था जो अन्त में बिगड़ कर मिट गया जैसा कि आगे के अध्याय में आवेगा। प्राचीन भारत में प्रजातन्त्र को गण कहते थे और सूद मुग्कव (Compound interest) को चक्रवृद्धि। सरस्वती एवं दृषद्वती से प्रयाग तक मध्यदेश था। बौद्ध प्रन्थों में बिहार तक इसी में है। इसकी पूर्वी सीमा कंज गल (सन्थाल पर्गना का कांकजोल) है। इसके पूरव, दिक्खन, पिच्छम और उत्तर के देश क्रमशः प्राची, दिज्ञ्ज्ञापथ, अपरान्त या पश्चिम तथा उत्तरायथ हैं। यह अन्तिम नाम बहुधा पञ्जाब का है।

**त्र्यब भगवान श्रीकृष्ण का कथन फिर से उठाया** जाता है। गान, वाद्य तथा नृत्य में इनकी ऋलोकिक गति थी। इन सरस गुणों को रखते हुये भी दर्शन-शास्त्र से नीरस विषय पर भी इनका प्रगाढ़ श्रिधिकार था। भगवद्गीता का जगत्प्रसिद्ध ज्ञान इन्हीं ने संसार को सिखलाया, जिसका वर्णन यथाम्थान किया जावेगा । धर्म श्रौर पूजन में इनकी उपयोगितावाद पर विशेष रुचि थी। इनकी वाल्यावस्था में गोप लोग इन्द्र का पूजन करने वाले थे, तब इन्होंने शिचा दी थी कि गोपों के लिये इन्द्र की अपेद्मा गोवर्धन गिरि विशेषतया पूज्य है, क्योंकि गिरि और कानन से हमारा गोधन प्रसन्न रहता है और जिसकी जीवनवृत्ति जिस पदार्थ से हैं उसके लिये वही पूज्य है। इनके इस उपयोगितावाद की गोपों ने स्वीकार किया था और तभी से इनको गोविन्द की उपाधि मिली थी। श्रीकृष्ण की उदारता विजित राजाओं तथा उप्रसेन से जैसा व्यवहार हुआ उससे विदित होती है। इसके अतिरिक्त ब्राह्मणों को इन्होंने कई बार बहुत दान दिया। सुदामा का दान इस कथन का उदाहरण है। संसार में अनेकानेक गुणी हो गये हैं ऋौर बहुत से लोगों ने ऋनेक गुणों में भी योग्यता संवादन की है, किन्तु जितने और जैसे अनिमल गुणों में भगवान का प्रगाद अधिकार था वैसा दूसरा उदाहरण संसार में पाना कठिन है। आप मित्रवत्सल ऐसे थे कि इन्हीं की सहायता से राजा युधिष्टिर सम्राट् हो गये.

किन्तु इन्होंने सामर्थ्य रखते हुए भी अपने लिये सम्राट्क्या राजपद् की भी कभी इच्छा न की। परम प्रभावशाली हो जाने पर भी आपने अपने बालसखाओं को न मुलाया और प्रभास चेत्र पर गोप-गोपियों को निमन्त्रित करके उनके साथ पूर्ववत् वास्सल्य भाव दिखलाया। भारत में विष्णु भगवान् कं दस अवतार माने गये हैं, जिनमें चार की भारी प्रधानता है, अर्थात् वामन, रामचन्द्र, कृष्ण और गोतम बुद्ध की। पंडितों ने श्राकृष्णचन्द्र को इन्हीं कारणों सं कदाचित् षोड़श कला का पूर्ण अवतार माना है। ब्राह्मण प्रंथों के अवलाकन से विदित होता है कि "देवकीनन्दन कृष्ण" दर्शन-शास्त्र मनन करने के उत्साही थे। स्वामी शंकराचार्य्य का निराधार कथन है कि ये दर्शन शास्त्री कृष्ण घोर वंशी ब्राह्मण थेन कि वासुदेव कृष्ण। उनके पास कोई ऐसा आधार अवश्य होगा जो अब अप्राप्त है। यदु-वंश का यह इतिहास हरिवंश और श्री भागवत के आधार पर लिखा गया है।

इस काल के आर्य राजा लोग परम धार्मिक तथा दृढ़पतिज्ञ हुए और ब्राह्मणों का प्रभाव दिनोंदिन बढ़ता गया। राजाओं में बृद्धावस्था आने पर राज्य छोड़कर वानप्रस्थाश्रम का विधान दृढ़ता को प्राप्त हुआ और बहुत से राजाओं ने अपने उदाहरण द्वारा इस रीति को आदर दिया। वानप्रस्थ का विधान ब्राह्मणों, राजपुत्रा तथा साधारण प्रजा में भी बड़ी दृढ़ता से स्थिर हुआ और इसके नियमापनियम पुष्ट करने के विचार से आरण्यक नामक प्रन्थों की रचना हुई। बहुत से ब्राह्मणों ने शस्त्रविद्या में भी प्रवीणता प्राप्त की और समय समय पर ऋचीक, जमदिग्न, दो परशुरामां, अगस्त्य और द्राणाचार्य्य ने इस विषय में ख्याति पाई। च्रित्रयों ने युद्ध-विद्या की अच्छो उन्नति की और सारे भारतवर्ष में ब्राह्मण-सभ्यता का विस्तार किया।

इस काल उत्तरी भारत से शाणितपुर को छोड़ राज्ञसों दैश्यों आदि का अधिकार पूर्णतया उठ गया और मध्य तथा पश्चिमी भारत में भी आर्थ-सभ्यता पूर्णरूपेण फैल गई। राज्य छीनने के लिये कोई राजा दूसरे का प्राय: नहीं जीतता था। राजाओं में विजय बहुत करके प्रभाववर्धनार्थ ही होती थी। किसी नवीन शक्ति के उठने पर सब

राजा लोग मिल कर उसे दबाने का प्रयक्त करते थे। यह रीति इसी काल में स्थिर होकर मुसलमान काल पर्यन्त भारत में पाई जाती है। इस काल के राजाओं में आपस में भाईचारे का व्यवहार बहुत दढ़ देख पड़ता है। किसी भारी घटना के होने पर बहुत से राजा आपस में मिल कर प्राय: मंत्रणा किया करते थे। राजा भीष्मक की सभा में सब राजा कृष्ण से मेल करना चाहते थे, किन्तु अकेले शाल्व ने सब की राय फेर दी और सभा ने शत्रुता ही की सलाह ठीक रक्खी। राजकुमार विद्या-प्राप्त के लिये प्रवीण गुरुओं के यहाँ दूर देशों में जाकर परिश्रम करते थे। इस कथन के उदाहरण भीष्म, कर्ण, रुक्मी और श्रीकृष्णचन्द्र हैं।

चातुर्वर्ण्य की प्रणाली बहुत दिनों से जन्मज हो गई थी। इसकी हढता दिनोदिन बढ़ती गई किन्तु विविध वर्गों में विवाहादि बराबर हाते थे। एक ही गोत्र में भी विवाहों की विधि थी तथा मामा, फुफ़ श्चादि की कन्यात्रों के साथ विवाह की कोई रोक न थी। विविध वर्णी में खान-पान सम्बन्धी कोई निषेध न था श्रीर जातियों में ऊँच-नीच के बिचार नहीं उठे थे। व्यापार बहुत करके बनजारों आदि के द्वारा चलता था। समुद्र यात्रा का कथन बहुतायत से नहीं है। पाश्चात्य परिइतों का विचार है कि भारतवासी यूनानियों को ही यवन कहते थे किन्तु हम इसी काल से ही भारतीयों का कालयवन से सम्पर्क देखते हैं। यह नहीं विदित होता है कि कालयवन कहाँ का राजा था, किन्त जान पड़ता है कि यह कहीं बाहर से भारत में बुलाया गया था। रावण का पुष्पक और शाल्व का सौभ नामक विमान आकाश में उडते थे। उपरिचर वस के पास भी व्योमयान था। इनके अतिरिक्त व्यामयान केवल देवतात्रों के पास कहे गये हैं। जान पड़ता है कि ये बने तो अवश्य थे किन्तु इनकी उन्नति नहीं हुई थी। सारांश यह कि इस काल में प्राय: सभी बातों में भारतीयों ने अच्छी उन्नति की।

## पन्द्रहवाँ ऋघ्याय

**•**≪(**■■**)∞•

## महाभारत

## दसवीं शताब्दी बी० सी०

यह ऋध्याय मुख्यतया महाभारत पर ऋाधारित है। गत ऋध्याय में कौरवों पांडवों की उत्पत्ति का कथन हो चुका है। अपने भ्रातृकुल में बहुत से कुमारों के होने से प्रसन्न होकर पितामह भीष्म ने उनकी शिचा का प्रबन्ध उत्तम रीति से करना चाहा। महाराजा शन्तनु ने दो अनाथ ब्राह्मण बालकों (बालक-बालिका) को एक तालाब के किनारे से उठवा कर पाला था। उनके नाम कृप ऋौर कृपी रक्खे गये। कृप ने शास्त्राभ्यास भली भांति करके परशुराम से शस्त्रविद्या भी सीखी। इन्होंने वृष्णि यादव आदि कुत्त के अनेक राजकुमारों को विद्या देकर आचार्य पदवी पाई थी। कृपाचार्य्य जनक के पुरोहित शतानन्द के वंशघर थे। कृपी का विवाह प्रसिद्ध धनुर्घर द्रोणाचार्य के साथ हुआ था। इन्होंने भी पूरा शास्त्राध्ययन किया श्रौर शस्त्र-विद्या में भी बड़ी उत्कट प्रवीसता प्राप्त की थी। ये महाशय महर्षि भरद्वाज के पुत्र इयथवा वशज थे। पहले इन्हें शस्त्र-विद्या-प्राप्ति की भारी उत्करका न थी। इन्होंने मुख्यतया शास्त्राध्ययन किया था। एक बार धन मांगने के लिए महात्मा परशुराम के पास द्रोणाचार्य ऐसे समय में पहुँचे, जब कि वे अपना सारा धन ब्राह्मणों को बांट चुके थे श्रीर जंगल जाने वाले ही थे। उन्होंने इनकी धनच्छा समझ कर नम्रतापूर्वक कहा, "प्रियवर! मैं अपनी सारी पृथ्वी कश्यप को दे चुका हूँ स्त्रीर सारा धन-धान्य ब्राह्मणों को बाँटकर इस काल बन-वास ही के लिए चलने को हूँ। अब तो मेरे पास केवल शस्त्र-विद्या श्रीर शरीर शेष हैं, इसिलये इन दोनों में से जो आप मांगें वही

प्रस्तुत हैं"। यह सुनकर द्रोणाचार्य ने विनती की, "हे दानिशिरोमणे! आप प्रयोग, संहार तथा रहस्य विधान सहित सब अख्न-शस्त्र मुक्ते दीजिए।' तब गुरुवर परशुराम ने द्रोणाचार्य को उनकी इच्छा के अनुसार शस्त्रास्त्र-विद्या भली भांति सिखला दी और इन्होंने भी उस को पूर्णतया सीख कर अद्वितीय गौरव प्राप्त किया। अनन्तर अग्निवेश ऋषि सं आपने आग्नेयाम्त्र पाया। यह अस्त्र उन्हें भरद्वाज ही ने दिया था।

इधर पौरव राजकुमारों को कुराचार्य शस्त्र एवं शास्त्र का शिद्याण देते थे। भीष्म-पितामह की इच्छा हुई कि कोई प्रवीणतर गुरु पौत्रों की शिद्या के लिए बुलाना चाहिये। एक दिन भारत-राजकुमारगण गुल्ली- डंडा खेल रहे थे कि गुल्ली अकस्मात् एक निर्जल कूप में जा पड़ी। उसी के पनघट पर द्रोणाचार्य विराजमान थे। सब कुमार गुल्ली निकालन के अनेक प्रयत्न करके विफलमनोरथ रहे। यह देख द्राणाचार्य ने हँस कर कहा, "तुम लोग भरतवंशज हाकर कुएँ में से एक गुल्ली नहीं निकाल सकते ? देखों में ब्राह्मण होकर गुल्ली क्या एक मुद्री तक सींकों से बेधकर बाहर निकाले देता हूँ।" यह कह कर द्राणाचार्य ने धनुष उठा कर सींक से गुल्ली बेध दी और दूसरी सींक से उस सींक को बेधा। इसी प्रकार बेधते हुए सींकों के ही द्वारा गुल्ली कुएँ के बाहर कर दी। यह देख राजकुमार युधिष्ठिर ने एक मुद्रिका कुएँ में डाल कर बिनती की कि वह भी निकाली जाय। द्रोणाचार्य ने उसे भी गुल्ली की भांति सींकों के ही द्वारा निकाल दिया।

यह देख कुमारों ने परम प्रसन्न होकर द्रोणाचार्य का विवरण भीष्म पितामह को जा सुनाया। यह सुन गांगेय ने समफ लिया कि जैसा उपयुक्त गुरु वे चाहते थे वैसा ही अकस्मात् मिल गया। अब परम प्रसन्न होकर स्वयं भीष्म पितामह द्रोणाचार्य के पास पधारे और प्रणाम करके सब हाल पूछने लगे। द्रोणाचार्य ने अपनी शिक्षा का वर्णन करके कहा, 'कुपाचार्य की भिगनी कृपी से मैंने पितृवियोग के अनन्तर पुत्रेच्छा से विवाह किया था, जिससे अश्वत्थामा नामक तनय प्राप्त हुआ। मैंने धन की कभी इच्छा न की थी, इसलिए मेरे पास एक गौ तक न थी, किन्तु पुत्र विणाकसुतों को दूध पीते देख उसके लिए मचलने लगा। दूध के स्रभाव में मैं चावल बांट, पानी में घोल, पुत्र को दूध कहकर पिला देता था स्त्रीर वह बाल्यवश उसको पीकर स्नानन्द से नाचता था। यह दशा देख मेरे पड़ोसी कहने लगे कि इस ब्राह्मण द्रोग को धिकार है जिसे कहीं धन ही नहीं मिलता स्त्रीर जिसका पुत्र चीर समक्ष पिष्टोदक-पान से नाचता है। यह सुन मेरी बुद्धि भ्रष्ट होगई स्त्रीर मैंने समक्षा कि मेरी गृहस्थी भली भांति नहीं चल रही है। मैं तपस्या छोड़ धनोपार्जन का कार्य निन्दा समक्षता था स्त्रीर गुद्ध प्रदिश्व छोड़ दूषित दान नहीं लेना चाहता था। इसीलिए मुक्ते इतना कब्द हस्त्रा।"

द्रोगाचार्य ने फिर कहा, "बालवय में पांचाल राजकुमार द्रुपद महर्षि अग्निवेश के आश्रम में मेरा सहपाठी था और मुक्तसे कहता था कि वयस्क होने पर उसका राज्य मेरे ही ऋधीन रहेगा। इसीलिए इस विपत्ति में पड़कर ऋपने बालसस्त्रा द्रुपद का स्मरण करके मैं सकुदुम्ब पाँचाल देश पहुँचा द्यौर द्रुपद को राज्याभिषिक्त सुनकर प्रसन्न हुद्या, किन्तु मिल कर जब मैंने उसे मित्र कहकर सम्बोधित किया, तब मिथ्या द्याहमगौरव के घमण्ड में वह ऐसा चूर हुद्या कि मेरे कथनों से अपनी भारी मानहानि समभ कर कहने लगा कि ऐसे भिखमंगों के सखा राजा नहीं होते। उसका यह अनुचित गर्व देख कर मैं एक मानसिक प्रग्त कर चुका हूँ, जिसे समय पर पूरा करूँगा। अपन में यहां उपिथत हुआ हूँ और आपकी कामना पूरी करने को तच्यार हूँ। इसलिये आप जो कहें सो मैं कहाँ।" यह सुन पितामह ने कहा, "आप मुक्ते भाग्यवश मिल गये; अब मुक्त पर अनुमह करके यहीं विराजिये। कुरु कुल में जो वित्त है उसके आप ही स्वामी हैं ऋौर जो यह राज्य है उसके आप ही राजा हैं। यह कुरुवंश ऋाज से ऋाप ही का हो चुका। ऋापको जो कुछ वाञ्छित हो उसे तुरन्त संपादित समिभये त्रीर इन पुत्रों को सिंद्धद्यादान की जिये।" यह कहकर द्रोण का सविधि पूजन करके भीष्म ने विविध भांति के धन-धान्य से युक्त चार सदन उन्हें समर्थित किया श्रीर कौरव-कुमारों को शिष्य बनाने के लिये उन्हें सींप दिया।

द्रोगाचार्य ने इस योग्य सत्कार से परम प्रसन्न हो कर नियम के

साथ कुमारों को शस्त्र-विद्या सिखलाना आरम्भ किया। अर्जुन और कर्ण धनुषिद्या में श्रेष्ठ हुए और दुर्योधन तथा भीम गदायुद्ध में। पीछे से इन दोनों ने श्रीकृष्ण के भाई बलराम से भी गदायुद्ध की उच्च शिद्या पाई। कर्ण ने द्रोणाचार्य से ब्रह्मास्त्र सीखने का भी प्रस्ताव किया किन्तु इन्होंने उत्तर दिया कि ब्रह्मास्त्र का प्रयोग केवल ब्राह्मण और चत्रिय के याग्य है न कि शूद्ध के। यह सुन द्रोण सं विद्या-प्राप्ति में भग्नात्साह हो कर पराक्रमो तथा महत्त्वाकां केण महेन्द्रगिरि पर चला गया और अपने का ब्राह्मण कह कर परशुराम से पूरी विद्या प्राप्त करने में समर्थ हुआ।

एक बार कर्ण की जंघा पर शीश रखकर परशुराम सा गये। उसी समय अकस्मात् एक कीड़ा नीचे से आकर कर्ण की जांघ को ऐसे स्थान पर काटने लगा कि जहां बिना जांघ उठाये उसका निवारण नहीं हो सकता था। कर्ण ने गुरु की निद्रा मंग न करने के विचार से जंघा नहीं हिलाई, यद्यपि कृमि के काटने से उससे रुधिर की धारा बहने लगी। शांणित के सिर में लगने से महर्षि परशुराम जाग पड़े और सारा बृतान्त सुन कर कर्ण के कब्टों पर बड़े दुखित हुए, किन्तु यह भी ताड़ गये कि कब्ट में इतना शारीरिक धेर्य बाह्यण के लिये कठिन है, अतः यह मेरा शिब्य कोई चित्रय समक्त पड़ता है। उनके पूछने पर कर्ण ने सारा हाल कह सुनाया। परशुराम ने उसकी मुठाई पर कुछ कांघ किया किन्तु उसके असीम धेर्य एवं शस्त्र शिव्य और अम करके पूरा वार एवं शस्त्र विद्या-पारंगत बना दिया। अत में गुरु से आशीर्वाद पाकर कर्ण अपने घर वापस गया।

इधर द्राणाचार्य कोरव पाण्डवों को विधिवत् शस्त्र-विद्या सिखलाते रहे। इसी बीच में किराताधीश हिरण्यधनु का पुत्र एकलव्य द्राणाचार्य से शस्त्र-विद्या सीखने के लिये आया। इन्होंने किरात को नीच समफ कर शिष्य न बनाया, किन्तु उसने इनकी मृन्मयी मूर्ति सामने रखकर जंगल में शस्त्राभ्यास करना प्रारंभ किया और थोड़े ही दिनों में ऐसी योग्यता संपादित कर ली कि एक बार शिकारी कुत्ते के भोंकने पर जब तक वह मुँह बन्द करे तब तक इसने उसके मुख को पांच बाणों

से भर दिया। इसका पराक्रम देख कर अर्जुन को भी ईर्ब्या उत्पन्न हुई पर पीछे से उन्होंने एकलव्य से अधिक योग्यता संपादित करली। द्रोण का महत्व सुनकर भारत भर से देश देश के राजपुत्र आ आकर इनसे शस्त्र-विद्या सीखते थे।

उचित समय पर जब भारत राजकुमार ऋख-विद्या में निपुण होगये, तब द्रोणाचार्य ने यह ग्रुभसंबाद धृतराष्ट्र से कह सुनाया। उस काल सभा में बाल्हीक, क्रुपाचार्य, सोमदत्त, भीष्म, विदुर और भगवान वेदन्यास भी वर्तमान थे। सभां ने द्रोण की भारी प्रशंसा की और धृतराष्ट्र ने सतोष प्रकट कर के कहा, कि हे भरद्वाज नन्दन! ऋाप ने बहुत बड़ा कार्य किया है। यह कह कर महाराजा धृतराष्ट्र ने विदुर को ऋाज्ञा दी, "द्रोणाचार्य की इच्छानुसार कुमारों के शस्त्र-नेपुण्य-प्रदर्शनार्थ उचित प्रबन्ध करा दीजिये और नगर में डोंड़ी पिटवा दीजिये जिससे सर्वसाधारण भी कुमारों का यह महत्कार्य ऋवलोकन करके प्रसन्नता प्राप्त करें और सममें कि हमारे रच्चणार्थ कैसे कैसे प्रबन्ध किये गये हैं।" विदुर ने ऐसा ही किया और ग्रुभ दिन पर पुरजन समेत कौरव राज-समाज कुमारों की प्रवीणता देखने को एकत्रित हुआ। रानियां भी यथास्थान उपस्थित होकर इस ग्रुभ ऋवसर की शोभा बढ़ाने लगीं और दर्शनागार प्रेज्ञकों तथा ऋधि-कारियों से खचाखच भर गया।

उचित समय पर श्वेत पट एवं श्वेत माला पहिने हुए अस्न-सिन्धुआचार्य द्रोगा अश्वत्थामा तथा शिष्यों समेत दर्शनागार में पधारे।
इतने में राजा की आज्ञा से विविध प्रकार के बाजे बजन लगे तथा
धर्मधुरीण आचार्य ने विधिवत् चेत्र पूजन किया और बाह्मण लोग
वेद मंत्र पढ़ने लगे। अब कुमारों ने अपनी अपनी शिचा दिखलानी
प्रारंभ की। सब से बड़े होने के कारण युधिष्ठिर ने ही सब से पहिले
अपनी कला दिखलाई। इनके भाई भीम और धृतराष्ट्र पुत्र दुर्योधन
एक ही दिन उत्पन्न हुए थे। स्थिर तथा चल लच्यवेध में कुमारों ने
अच्छी प्रवीणता प्रदर्शित की और भांति भांति के बाहनों पर चढ़चढ़कर भिन्न प्रकार के लच्यवेध में नैपुण्य दिखाया। फिर भीम और
दुर्योधन गदा ले लेकर कुत्रिम युद्ध दिखाने लगे, किन्तु इमेंन प्राचीन

वैमनस्य होने के कारण कृत्रिम के स्थान पर वास्तविक युद्ध होने लगा। यह देख पिता की श्राज्ञा से अश्वत्थामा ने बीच में खड़े होकर इन दोनों का युद्ध निवारण किया। इसके पीछे शूरशिरोमणि श्रर्जुन ने सब से बढ़कर अपना कौशल दिखलाया।

ज्योंही अर्जुन ने कार्य समाप्त किया कि द्वार से एकायक भुजदंड ठोंकने की वज्राघात के समान ध्वनि सुन पड़ी। सभों ने श्राश्चर्यित हो कर उधर ही की स्रांग दृष्टि लगाई स्रोर लोग इधर उधर हट गये तथा महाबली कर्ण ने मार्ग पाकर रंगस्थल में आ सब का निरीत्तरण किया। उसने पांचों पारडवों को द्रोणाचार्य के साथ खड़े पाया स्त्रीर धृतराष्ट्र पुत्रों को अश्वत्थामा के पास । कर्ण के सिंह-समान शरीर पर सहज कवच एवं कणदुरहल शोभा देते थे श्रीर वह सूर्य के समान प्रकाशमान हाथ में धनुषबाण लिये गुरुकाय सं चरणगामी पर्वत के समान शोभित था । रंग का भली भांति निरीत्तरण करके परशुराम के इस प्रिय शिष्य ने कृपाचार्य श्रीर द्रांग को सादर नमस्कार किया। 'यह कौन त्र्याया' इसी विचार में बहुत लोग चिकत थे कि कर्गा ने दर्पपूर्वक ये गम्भीर वचन कहे, "हे **ऋर्जुन! मैं ऋ**धिरथ एवं राधाका पुत्र कर्णातुम्हारी वीरता का तृणवत् मानकर तुम्हारे दिखलाये हुए कौशल से कहीं बढ़कर नैपुरय दिखलाता हूँ।" यह सुनकर अर्जुन को साथ ही साथ लज्जा और क्रोध ने आ घेरा तथा दुर्योधन परम प्रसन्न हुआ। अनन्तर द्रोगाचार्य की आज्ञा पाकर कर्णा ने अजुन के दिखलाये हुए सारं कार्य फिर से कर दिखाये।

यह देख दुर्योधन ने उसका भारी सम्मान करके कहा, "तुम मुके भाग्यवश मिल गये; राज्य सहित मेरी जो कुछ संपत्ति है, उसका तुम यथेष्ट भोग करो।" इस महासत्कार को निमतमूर्धा होकर स्वीकार करते हुए वीर कर्ण ने अर्जुन के साथ द्वन्द्व-युद्ध करने की इच्छा प्रकट की श्रीर द्रोणाचार्य की आज्ञा पाकर वीर अर्जुन भी श्रमोध कोद्र धारण करके युद्धार्थ सम्बद्ध हुआ। यह देख कर्ण श्रीर श्रजुन दोनों के अपने प्रिय पुत्र होने से महारानी कुन्ती बन्धु-विरोध से चित्तत्वीर्य होकर ऐसी घबराई कि मूर्छित ही हो गई। विदुर ने यह

श्रनर्थ देख चंदनादि उपचार से महारानी की मुर्छी भंग की। रनिवास की इम गड़बड़ से खिन्न होकर त्राचार्य कृप ने युद्ध को त्रानुचित मान कर्णा से कहा, ''द्वन्द्व-युद्ध शास्त्रानुसार सम वय, बल श्रौर प्रतिष्ठा युक्त पुरुषों में हो सकता है, अन्यथा नहीं। इसि तिये तुम्हारे सूत-पुत्र होने के कारण तुम कुलीन अर्जुन से द्वन्द्व-युद्ध करने के ये।ग्य नहीं।" यह सुन कर्णों ने कुछ भी न कहा किन्तु दुर्योधन ने क्रुद्ध होकर उत्तर दिया, ''हे ऋाचार्य! शास्त्रानुसार राजयोनि तीन प्रकार से समान होती है, अर्थात् शूर, कुलीन और सेनाधीश; ये तीनों समभाव से पूज्य चत्रिय हैं और किसी कुलविशेष में जन्म ग्रहण करने से चत्रियत्व की दृष्टि में कोई ऊंच नीच नहीं। यदि वीर कर्ण को राज्यरहित समभकर अर्जुन इनसे युद्ध नहीं करता, तो मैं इन्हें श्रंग देश का राज्याभिषक्त भूपाल बनाता हूँ।" यह कह कर दुर्योधन ने विधिपूर्विक कर्ण का अभिषेक करके राज्य चिह्न दिये और बीर कर्गा छत्र चामरों से सुशोभित हुआ। इस सम्मान से प्रसन्न होकर कर्ण का पालक पिता अधिरथ शिथिलाङ्ग होने पर भी यध्टि के सहारे चलता हुत्रा कर्ण के पास पहुँचा स्त्रीर पुत्र ने उसके पैरों पर स्त्रपना सिर रख दिया तथा उसने कर्ण को हृदय से लगाकर स्राभिषिक्त शिर का आबाए किया और हर्ष-अशुओं से उसका सिंचन करके अपने को धन्य माना। युद्ध संबन्धी दो-चार साधारण वादविवाद होने के पोछे अब सूर्य भगवान अस्ताचल को पधारे और सब लोग प्रसन्न मन अपने अपने निवासस्थान को चले गये। इस दिन युधिष्ठिर को यह भय हुआ कि कण के समान योद्धा पृथ्वी-मंडल पर नहीं था।

कृतास्त्र हो जाने पर भारत कुमारों ने द्रोगाचार्य से गुरुद्विणा मांगने के विषय में निवेदन किया और आचार्य ने कहा, "पांचाल राज द्रुपद का युद्ध में पकड़ कर तुम सब लोग मेरे पास बांध लाओ।" यह सुन कौरवी सेना ने युद्धार्थ तैयार होकर प्रस्थान किया और राजकुमारों ने द्रुपद पुर काम्पिल्य पर दलबल समेत आक्रमण किया। द्रुपद ने वीरता के साथ इनका सामना किया, किन्तु अर्जुन के आगे उसकी एक न चली और इन्होंने सहज ही में उसे पकड़ कर द्रोणाचार्य के सम्मुख उपस्थित कर दिया। अब द्रोणाचार्य की प्रतिज्ञा पूरी हुई और इन्होंने द्रुपद की दृष्टि में भी अपना पद उसके समान करने के लिये उसका आधा राज्य उत्तर पांचाल लेकर शेषाद्ध दिल्लाए पांचाल पर उसे पुन: प्रतिष्ठित किया। द्रोणाचार्य ने कुछ दिन तक इस राज्य का पालन किया, किन्तु इसे कब और कैसे छोड़ दिया इसका वर्णन महाभारत में नहीं मिलता। जान पड़ता है कि राज्यशासन-कार्य अपने अनुकूल न पाकर द्रोणाचार्य ने थोड़े ही दिनों में द्रुपद का आधा राज्य भी उसे वापस दिया होगा। जो हुआ हो, वे युद्ध काल में रहते हिस्तनापूर ही में थे।

श्रव सब कुमार फिर से सुख पूर्वक हस्तिनापुर में रहने लगे श्रीर थोड़े दिनों में राजा धृतराष्ट्र ने युधिष्ठिर को युवराज पद दे दिया। युधिष्ठिर को राज्य पाने का श्रिधिकार था श्रिथवानहीं इस प्रश्न पर मतभेद संभव है। शास्त्रानुसार निरिन्द्रिय अथवा जन्मान्ध पुरुष राज्य नहीं पा सकता, किन्तु उसके पुत्र श्रव्यङ्ग न होने पर पा सकते हैं। फिर भी यदि कोई राजा एक बार किसी कारण से गद्दी पा जावे तो उसके पीछे उसी के उत्तराधिकारी राज्य पावेंगे न कि उसके पहिले वाले के। यहां घृतराष्ट्र के जन्मान्ध होने से पारडु उचित प्रकार से राजा हुए, किन्तु उन्होंने पुत्र जन्म के पूर्व रानियों समेत स्वेच्छापूर्वक राज्य छोड़ दिया । उस काल पर्यन्त घृतराष्ट्र के भी कोई पुत्र न था। जिस नेत्र-दोष के कारण धृतराष्ट्र विचित्रवीर्य के उत्तराधिकारी नहीं हुए थे, उसी कारण पाण्डु के भी नहीं हो सकते थे। विदुर दासी पुत्र होने से राज्य के ऋधिकारी नहीं थे ऋौर उचित उत्तराधिकारी भीष्म राज्य चाहते न थे। इस कारण से जन्मांन्ध होते हुए भी धृतराष्ट्र ही राजा हुए श्रौर तब पारडवों श्रौर धार्तराष्ट्रों का जन्म हुआ। पारख्वों के जन्म काल में पारखुका राज्याधिकार शेष न था त्रीर थोड़े ही दिनों में घृतराष्ट्र भी पुत्रवान् हो गये। धृतराष्ट्र का उत्तराधिकारी उनका बड़ा पुत्र दुर्योधन था। इसलिए शास्त्रानुसार दुर्योधन को ही युवराज होना चाहिये था, किन्तु इन बातों का विचार उस काल हस्तिनापुर में नहीं हुआ और युधिष्ठिर यवराज बनाये गये।

पाण्डवों का दुर्योधन से बाल्यकाल से ही बैर चला आता था।

लड़कपन के खेल-कूद में ही भीम ने कई बार दुर्योधन के भाइयों को इतना तंग किया था कि इन्होंने एक बार भीम को जहर पिलाकर गंगा जी में फिकवा दिया था, किन्तु कुछ नाग लोगों ने श्रौषध करके बे-सुध भीम की प्राण-रच्चा की थी। पाण्डवों से ही विजय पाने के लिए दुर्योधन कर्ण का भारी सम्मान करता था। श्रब युधिष्ठिर के युवराज होने से उसकी राज्य-कामना मुर्फाती हुई देख पड़ी श्रौर उसने नीति**ज्ञ** किंगिक द्वारा अपने पिता की राजनीति का उपदेश कराया। अनन्तर किसी प्रकार से विवश करके उसने घृतराष्ट्र को इस बात पर सहमत किया कि वारणावत नगर में पाएडव लोग लाचागृह में फँक दिये जायँ। इसका प्रबन्ध दुर्योधन ने पुरोचन नामक एक प्रवीगा शिल्पी द्वारा किया । वारणावत को ऋव बरनावा कहते हैं जो मेरठ के उत्तर-पश्चिम १९ मील की दूरी पर स्थित है। पाएडव लोग फुसलाये जाकर सैर के लिए वारणावत भेजे गये। उनके जाते समय विदुर ने धृतराष्ट्र से सारा भेद जानकर युधिष्ठिर को पहले ही से म्लेच्छ भाषा में साव-धान कर दिया । वारणावत पहुँचकर इन लोगों ने प्रकट में असावधानी रक्खी किन्तु गुप्त भाव से भागने की सुरंग तय्यार कर तथा स्वयं पुरोचन को लाज्ञागृह में भस्म करके सुरंग के मार्ग से गंगातट का रास्ता लिया श्रौर थिदुर की भेजी हुई नौका से गंगापार करके जंगल ही जगल एकचकपुर का मार्ग पकड़ा।

किनगहम का विचार है कि एकचक्रपुर वर्तमान आरा नगर के। कहते हैं, किन्तु यह मत संदिग्ध है। चकर नगर नामक एक स्थान वर्तमान इटावा के दिल्लिए-पिश्चम सोलह मील पर स्थित है। डाक्टर प्रयूर का मत है कि उस काल का यही एकचक्रपुर है। वहां जाते हुए पाएडवों की हिडम्ब नामक राज्ञस से भेंट हुई। इसकी बहिन हिडम्बा भीम पर आसक्त हो गई। इसी बात पर हिडम्ब का भीम से युद्ध हुआ और वह मारा गया। अब युधिष्टिर की सम्मति से न चाहते हुए भी इन्हें हिडम्बा से विवाह करना पड़ा जिससे घटोत्कच नामक प्रतापी पुत्र उत्पन्न हुआ। पाएडवों ने बाह्यण बनकर दस मास पर्यन्त माता कुन्ती समेत एकचक्रपुर में निवास किया। अन्त में वहाँ के अन्यायी शासक बक नामक राज्ञस से इनका विरोध हो गया और भीम ने उसका

बध कर के नगर के। संकटमुक्त किया। अब इनकी व्यास भगवान् सं भेंट हुई और उनकी सम्मति से ये लोग द्रौपदी का स्वयंबर देखने के लिए द्रपदपुर (काम्पिल्य) को गये।

मार्ग में अर्जुन का अंगारपर्ण नामक गन्धर्व से युद्ध हुआ और उसने पराजित हाकर बहुत से घोड़े इनका दिये जो थाती की भाँति उसी के पास रक्खे गये। द्रुपद्पुर में बहुत से राजा लोग स्वयंबर के लिए उपिश्वत हुए। एक भारी धनुष सभा में रक्खा गया और कहा गया कि जो कुलीन वीर पुरुष इसे ज्यायुक्त करके उत्पर घूमते हुए मत्स्यल्ह्य के प्रतिबिम्ब की नीचे रक्खे हुए तेल के कड़ाह में देखकर केवल पाँच बागों से लह्य का भेद कर देवेगा, उससे द्रौपदी विवाह करेगी। सीता स्वयंबर के समय धनुष चढ़ने पर विवाह करने के लिये प्रत्येक मनुष्य का अधिकार माना गया था किन्तु द्रौपदी के स्वयंबर में यह अधिकार केवल कुलीनों की प्राप्त था। यह अन्तर दोनों समयों के प्रचलित विचारों का अच्छा उदाहरण है।

इस स्वयंबर में राम और कृष्ण भी उपस्थित थे। उन्होंने पाएडवा की देख कर पहचान लिया और उनका लाचागृहदाह-सम्बन्धी शोक दूर हो गया। जरासम्य, शिशुपाल, शल्य, दुर्योचन, अश्वत्थामा, अशृति राजाओं और वीरों ने धनुष चढ़ाने का प्रयत्न किया किन्तु ये सब विफलमनोरथ हुए। अनन्तर वीरवर कर्ण ने ज्यायुक्त करके उसपर बाण चढ़ाया किन्तु द्रौपदी ने कहा, 'में सूतसुत कर्ण के साथ विवाह नहीं कर सकती क्योंकि वह कुलीन नहीं है।' इस बात पर कर्ण ने प्रत्यंचा उतार कर धनुष रख दिया। इसके पीछे कई और वीरों के प्रयत्न निष्फल हुए। अन्त में उठ कर अर्जुन ने धनुष चढ़ा कर नियमानुसार पाँच बाणों से मत्स्य-लह्य का निपात किया और द्रौपदी ने उसके गले में जयमाल डाल दी। अब पाण्डव लोग द्रुपद्किन्या को लेकर अपने निवास-स्थान कुलाल गृह की चले गये। कई कारणों से अर्जुन तथा माता कुन्ती की इच्छानुसार द्रौपदी का पांचों पाण्डवों के साथ विवाह होना स्थिर हुआ। द्रौपदी तथा उसके कुटुम्बी भी इस बात पर कुछ तर्क-वितर्क करके व्यास भगवान की सम्मति

से सहमत हुए। कृष्ण-बलराम ने भी पाएडवों से मिलकर उनके लाना-गृह से बचने पर प्रसन्नता प्रकट की और सर्वसम्मित से इन्होंने ब्राह्मण वेष छोड़ कर अपना पाएडव होना प्रसिद्ध किया। अब इन लोगों का विवाह हो गया और आपस में नियम करके इन्होंने प्रत्येक पाएडव के लिये द्रीपदी के सालभर में दो दो महीने और १२-१२ दिन बाँट दिये। अब पाएडव लोग प्रसन्नतापूर्वक द्रुपदपुर में रहने लगे।

लाचागृह के दाह से कौरवों का यह समफ पड़ा था कि पाण्डव लोग उसी में जल मरे। इसलिये सभों ने उनके सम्बन्ध में मरणोत्तर संस्कारादि भी कर डाले थे। विदुर के। उनके भागने का समाचाग ज्ञात था किन्तु उन्होंने इसका हाल किसी से न कहा। भीष्म और द्रोणाचार्य के। पाण्डव-विनाश सुनकर बड़ा खेद हुआ और महाराजा घृतराष्ट्र भी बड़े दु:खित हुए थे। पीछे से स्वयंबर-समाचार सुनकर उनका जीवित रहना ज्ञात हुआ। इस पर महाराजा घृतराष्ट्र ने भीष्म, द्रोण, विदुर और संजय की सम्मित ली तो इन सभों ने कहा कि कुल बातों पर विचार करके आधा राज्य पाण्डवों के। दे दिया जाय और आधा कौरवों के पास रहे। इसी सम्मित के अनुसार महाराजा घृतराष्ट्र हारा प्रेरित होकर विदुर पाण्डवों को द्रौपदी समेत दुपदपुर से बुला लाये और महाराजा घृतराष्ट्र की आज्ञानुसार युधिष्ठिर ने आधा राज्य लेना स्वीकार करके इन्द्रपृक्ष (वर्तमान दिल्लो) में अपना निवास-स्थान बनाया।

श्रज्ञंन कई कारणों से थांड़े दिन के लिये भारत-भ्रमण की निकले। इसी भ्रमण में श्रापने नागसुता उल्पी तथा मिणपुर-नरेश की कन्या चित्राङ्गदा से विवाह करके दोनों में एक एक पुत्र उत्पन्न किया। उल्पी का पुत्र इरावान हुआ तथा चित्राङ्गदा का बभुवाहन। मिणपुर-नरेश के कोई पुत्र नथा, इसलिये उन्होंने बभुवाहन का लेकर अपना उत्तराधिकारी बनाया। घूमते हुए अजुन द्वारावती पहुँचे। उस काल वहाँ बलराम की बहिन सुभद्रा का स्वयंबर हो रहा था। इस कन्या-रत्न को देखकर अजुन का चित्त चंचल हुआ और श्रीकृष्ण की गुप्त सम्मति एवं महाराजा युधिष्ठिर की आज्ञा लेकर

इन्होंने युक्ति से सुभद्राहरण कर लिया। यह हाल सुन यादव लोग युद्धार्थ सन्नद्ध हुए किन्तु श्रीऋष्ण के सममाने पर उन्होंने ऋर्जुन को बुलाकर सुभद्राके साथ उसका विवाह कर दिया। इधर शेष चारों पारडवों ने भी एक एक विवाह किये। पारडवों ने एक एक ऋपना ऋपनापुत्र द्रौपदी में उत्पन्न किया ऋगैर एक एक द्वितीय स्त्री में। सुभद्रा के ऋभिमन्यु नामक बड़ा पराक्रमी पुत्र उत्पन्न हुआ। इस प्रकार पांडवों के दस पुत्र हुए और घटोत्कच, इरावान् तथा बभ्रवाहन को भी मिलाने से इनकी संख्या तेरह होती है। राजा दुर्योधन के लदमण पुत्र ऋौर लदमणा कन्या हुई । कर्ण के पुत्रों में वृषसेन अगर वृषकेतु मुख्य थे। द्वारावती सं लौट कर अर्जुन ने खारडवप्रस्थ नामक जंगल जला कर बहुत सो भूमि ऋषि के याग्य निकाला । उस जलते हुए जंगल से आपने मय नामक दानव की रज्ञा की जिसने राजा युधिष्ठिर के लिये एक बड़ी विचित्र सभा तच्यार की। इसी से जारतर, द्रोण, सारीस्नक श्रोर स्तम्बिमत्र नामक चार वे मन्द्रपाल ऋषि के पुत्र बचाये गये जो शूद्रा से उत्पन्न थे ऋौर प्राय: अपन्तिम वदिषि हुये। इन के मन्त्र ऋग्वेद के दसर्व मण्डल में हैं। यह कथन कुम्ब कोनम म० भा० (XIII ५३,२१-२२) का है। खाण्डव-वन के कथन तैत्तिरीय आरण्यक (४१,१) पंच विश ब्राह्मण (XXV ३,६) त्र्योर शात्यायन में भी हैं।

इस प्रकार अपन प्रताप की भारी वृद्धि देख कर श्रोकृष्ण चन्द्र की सम्मति से राजा युधिष्ठिर ने राजसूय यज्ञ करने का विचार किया जिसमें उनका सम्राट् पद भी प्राप्त हो जाय। इस अभिलाषा का सब से बड़ा बाधक जरासन्ध ही समक्त पड़ा। इसा ने श्रीकृष्ण से मथुरा का राज्य छोन कर अपने वश में किया था और सब राजाओं का जात कर बहुत काल से यह सम्राट् पद का भाग भा कर रहा था। श्राकृष्णचन्द्र ने विचार किया कि यदि वे भाम और अजुने का साथ लकर छद्म वष म मगधपुर जाव आर जरासन्ध स द्वन्द्व-युद्ध मांग, ता शायाभिमान से वह अवश्य लड़गा आर मारा भा जायगा, नहीं ता सना के साथ लड़न में क्या परिणाम हागा, इसका निश्चय नहीं किया जा सकता। इस बात पर भाम तथा अजुने का भी हाच देख कर युधिष्ठिर ने इसे स्वीकार किया और कृष्ण, भीम एवं अजु न ब्राह्मण बन कर मगधपुर पहुँचे। इन लोगों ने ब्राह्मणोचित चिह्नों के साथ बहुमूल्य वसनाभरण भी धारण किये और अपने उन्नत शरीरों को चन्दनादि से सुशोभित किया। इन्होंने जरासन्ध के महल में फाटक से न घुस कर तीन कचायें फलांग कर प्रवेश किया और ये लोग एकायक उस के सामने जा खड़े हुए। इनके इन अनुचित कमीं पर क्रुद्ध न होकर सम्राट् जरासन्ध ने इन्हें पूजनयोग्य विचार कर इनसे कुशलप्रश्न किया। भीमाजु न अपने अनुचित कमें के कारण ऐसी सभ्यता के व्यवहार की आशा नहीं रखते थे, सो जरासन्ध की मृदुलता पर किंकर्तव्यविमूद होकर अवाक् खड़े रह गये, किन्तु श्रीकृष्णचन्द्र ने बात बनाकर कहा, 'हमारे दोनों साथी मौनत्रती होने से केवल रात्रि में बात कर सकते हैं।' यह सुन जरासन्ध ने इन्हें मखालय में स्थान दिया और इनके आतिथ्य का प्रबन्ध करके वह स्वयं अन्तःसदन के। चला गया।

सन्ध्या को वह इन लोगों के पास फिर आया और तब इन्होंने कहा, "हम लोग श्रातिथि होकर दूर से श्रापके पास श्राये हैं, इसलिये जो दान मांगें वह त्र्याप कृपा कर दीजिये।" यह सुन सम्राट्ने कहा, ''हे छद्मवेषी ब्राह्मणो ! स्त्राप लोग यहीं बैठिये।" स्त्रब ये चारों स्त्रादमी वहीं बैठे ऋौर तब जरासन्ध ने इनके वेष की निन्दा करते हुए कहा. "स्नातक लोग गन्धमाल्य समेत नहीं फिरा करते। तुम्हारे शुण्डादण्ड समान भुजदण्ड ज्याघात से ऋंकित हैं और कर्मों से ऋबाह्मणत्व पूर्णतया प्रदर्शित है।'' यह सुन श्रीकृष्णचन्द्र ने कहा, ''शत्रुसदन में अद्वार से ही प्रवेश उचित है। आपने चित्रयों को पकड़ कर कारागार में डाल दिया है श्रीर अब उनकी रुद्र बलि करने का भी विचार आप कर रहे हैं। अब तक हमने मनुष्य का ऐसा अपमान न कहीं देखा न सुना। आप स्वयं चत्रिय होकर दूसरे चत्रिय का पशु के समान बलिदान करना चाहते हैं, यह किस शास्त्र का विधान है, सो हमारी समक में नहीं त्राता। ऐसा प्रचंड पापी समक कर हम लोग आपके मारने के लिये यहां आये हैं। सैन्य बाहुल्य आथवा बल दर्प से कोई मनुष्य नर-जाति का ऐसा प्रचएड अपकार करके ઇર

राच्चस ही कहलाने के योग्य रह जायगा। हम ब्राह्मण नहीं हैं श्रौर तुमसे युद्ध चाहते हैं। हम स्वयं वासुदेव छुष्ण हैं श्रौर ये दोनों भीमा- जुन हैं। इसलिये श्राप या तो सब बन्दी राजाश्रों को छोड़ दीजिये या हमसे लड़कर यमपुरी का मार्ग लीजिये।'

श्रीकृष्ण की ये बातें सनकर जरासन्ध ने उत्तर दिया, ''बिना युद्ध में जीते हमने एक भी राजा नहीं पकड़ा है। दु:खद जीवधारियों का दमन करना चत्रियों का धर्म है और मेरा विचार है कि जीतकर पकड़े हुए मनुष्य से कोई चाहे जैसा व्यवहार करे। इसलिये जिन राजात्र्यों को देवतार्थ पकड़ रक्खा है, उन्हें किसी प्रकार न छोड़ूँगा। मैं सह-सैन्य से सहसैन्य और अकेले से अकेला लड़ने के लिये सदैव सम्रद्ध हूँ तथा दो तीन से भी अकेला लड़ता हूँ।" सम्राट् से युद्ध निश्चित समभ कर श्रीकृष्ण ने पूछा, "हम तीनों में से जिसके साथ आप युद्ध करना चाहें वही सज्जित हो" । जरासन्ध ने उत्तर दिया, ''अर्जुन अभी लड़का है और तुम भगाड़े हो क्योंकि मेरे भय से तुमने मधुरा छोड़कर सिन्धु की शरण ली। अत: तुम भी युद्ध के योग्य नहीं हो, सो मैं भीमसन से लड़ूँगा।" कार्तिक की प्रथमा प्रतिपदा को युद्ध होने लगा और चौदह दिन तक बराबर मल्लयुद्ध होता गया। ये लोग दिन भर लड़ते और रात्रि को विश्राम लेते थे। चौदहवें दिन भीम ने सम्राट् जरासन्ध को स्ववश करके उसका बध किया। फिर जरासन्ध के रथ पर चढकर इन तीनों ने बन्दी राजाओं का मोचन करके उन्हें यधिष्ठिर के राजसूय में आने के लिए निमन्त्रित किया। इन राजाओं ने हेममिण से इनका पूजन किया। अनन्तर जरासन्धपुत्र सहदेव का राज्याभिषेक करके ये तीनों बीर इन्द्रप्रस्थ वापस आये। यज्ञ-सम्बन्धी शुभ दिन स्थिर हुआ श्रीर तब भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र, युधिष्ठिर एवं भीम के पद्बन्दन करके तथा तीनों कनिष्ठ पांडवों से बन्दित होकर द्वारका चले गये।

थोड़े दिनों में राजा युधिष्ठिर ने अपने भाइयों द्वारा भारतिवजय का विचार किया और इसिलए इन्होंने विजयार्थ चारों भाइयों को चारों दिशाओं में भेज दिया। अर्जुन उत्तर दिशा के। गये, सहदेव दिच्या के।, भीम पूर्व के। और नकुल पश्चिम के।। अब हम महा- भारत के त्र्यनुसार इन लोगों के जीते हुए देशों तथा राजात्रों का कथन करते हैं। प्राचीन स्थानों के वर्तमान नाम जहाँ तक ज्ञात हो सके हैं कोष्ठकों में दर्ज कर दिये गये हैं।

अर्जुन ने अपनी विजय-यात्रा कुलिन्द (सहारनपुर) से प्रारम्भ वहाँ से उलूक के राजा बृहन्त को जीतकर आपने देवप्रस्थ नरेश सेनाविन्दु को जीता श्रौर फिर मोदापुरी के निकटस्थ सब राजाश्रों के। हराया । वहाँ से पौरव राजा विश्वगश्व के। जीतते हुए काश्मीर के राजा लोहित एवं उरग देश (जिला हजारा) में अभिसारीपुरी (हजारा) के भूपाल रोचमान की पराजित किया। फिर सिंहपुर. बाल्हीक (बल ख़ या व्यास एवं सतलज निदयों के बीच का देश), काम्बोज ( त्रक्रांगिस्तान ) तथा सुम्भ के नरेशों के। जीतकर स्त्राप ऋषिक लोगों के देश में पहुँचे झौर विकराल युद्धानन्तर उनको वश कर सके। अनन्तर श्वेतिगिरि (सफ़ीद कोह ) नरेश को जीतकर शाक-द्वींप ( मध्य एशिया ) में आपने प्रतिबिन्ध्य आदि राजाओं को परा-जित किया। वहाँ से तिब्बत की **छोर जाकर ऋजु<sup>र</sup>न ने** उस देश में घुसनाचाहा। तब वहाँ के राजसेवियों ने कहा, ''इस देश में े भारतीय मनुष्य जीवित नहीं रह सकता, इससे तुम यहाँ मत त्रात्र्यो; हम लाग तुम्हारी कामना योंही पूरी किये देते हैं। ' यह कहकर उन लोगों ने दिव्य भूषण वसन तथा मिएगिए कर-स्वरूप देकर ऋजु न के। संतुष्ट किया त्रीर तब इन्होंने मानस सरोवर जाकर ऋषियों के दर्शन किये तथा गंधर्व रिचत देश जीत कर किंपुरुषों (शिकिम वालों) के। हराया । वहाँ से हाटक, गुह्य देश जीतते हुए स्त्रापने प्राग्ज्योतिष . (कामरूप उपनाम त्रासाम ) के नरेश भगदत्त की जीतकर उससे कर तिया। उक्त देशों श्रीर नरेशों के अतिरिक्त अर्जुन ने आनर्त पति, कालकूरपति, राजा सुमंडल, किरातों, पहाड़ी जातियों वा चीनियों को जीता और फिर अन्तर गिरि, वहिर्गिरि व उपर्गिरि को जीतकर वामदेव, सुदाम, सुकुल, उत्तर उल्लूक, उत्सव संकेत की अनार्य जातियां. त्रिगर्त, कोकनद, सुभल, दरद, निष्कृट गिरि, दिल्ला साइबेरिया और पश्चिमी चीन को पराजित किया। त्र्यापने उपयुक्त सभी देशों के राजात्रों से दंड स्वरूप कर लेकर इन्द्रप्रस्थ को प्रस्थान किया।

भीमसेन की विजय-यात्रा पांचाल देश (कहेलखंड से काम्पिल्य तक दो भागों से ) प्रारंभ हुई। वहाँ के राजा हुपद से साम द्वारा कर लेकर आपने कोसल (अवध) नरेश वृहद्बल तथा अवधपुरी (श्रयोध्या) नरेश धर्मात्मा दीर्घयज्ञ को हराया।

वहां से कुमाराधीश श्रेणिमान् तथा काशिराज सुवाहु को जीतकर आपने कुण्डिन नगर में शम्मेक वम्मेक नामक विदेह राजाओं को पराजित किया। अनन्तर वैदेह जनक को जीता। इन नामों से मिथिला के छोटे-छोटे राजाओं का प्रयोजन समक पड़ता है। यहाँ से चल कर मगध (दिच्णी बिहार) से कर लेते हुए भीमसेन ने अंग देश (भागलपूर) से कर लिया और फिर मोदागिरि (मुगेर) और मल्ल (हजारी बाग़ तथा मानभूमि) नरेशों को जीतकर बङ्ग (मध्य बङ्गाल) नरेश समुद्रसेन को पराजित किया। अनन्तर ताम्रलिम (दिच्णी बङ्गाल), पौंडू (उत्तरी बङ्गाल), सप्त किरात (टिपरा), तथा सुम्भ (अराकान) से कर लेते हुये भीमसेन ने मलय (पूर्वीघाट) को जीता। वहां से दशाण (छत्तीसगढ़), अश्व-मेघपित रोचमान, पुलिन्द (पश्चिमी बुदेलखंड तथा सागर) पित सुमित्र, चेदि (चेदेरी) पित शिशुपाल तथा गोपाल युक्त के राजाओं से कर लिया। फिर वस्स (प्रयाग के पश्चिम) को जीत कर मत्स्य (अलवर तथा जयपुर) से भी कर लिया।

सहदेव ने भी मत्स्य को जीता, जिससे जान पड़ता है कि उस काल मत्स्य देश में कई राजे थे जिनमें से कुछ भीमसेन ने जीते और शेष सहदेव ने। दशार्ण देश का राजा उस समय सुधर्मा था, जिसने भीमसेन से अकेले निरायुध युद्ध किया। इन्होंने उसे जीतकर अपना सेनापित बना लिया। पौंडू नरेश वासुदेव था। ताम्रलिप्त और सुम्भ के राजे म्लेच्छ कहे गये हैं और यह भी कथित है कि भीमसेन ने सागर तट के म्लेच्छों को जीता। भीम ने भड़क, गोपालाच, उत्तरी कै।शल नरेश, भल्लट, सुक्ति मित गिरि, सुपर्श के क्रय, मत्स्य, मलद, मदधर गिरि, सोमदेय, वत्स भूमि नरेश भर्ग, निषाद पित, मिएामान, भगवान पर्वत, दिल्ली मल्ल, शक, बर्वर, प्रसुम्भ (मिदनापूर), दंडधर, गिरि ब्रज, कै।शिकी, कच्छ नाथ, महोजस, समुद्रसेन, चन्दसेन, कर्वत के अनार्थ राजे व लौहित्य देश (दिच्छा आसाम) भी जीते। अनार्थ राजाओं ने बहुमृत्य भेंटें दीं। इस प्रकार पूर्व दिशा के राजाओं को जीतकर भीम उनसे कर लेकर इन्द्रप्रश्य वापस आये।

सहदेव ने इन्द्रप्रस्थ से चलकर सुरसेनाधिप अर्थात् माथुर नरेश को हराया। इससे जान पड़ता है कि जरासन्ध ने मथुरा का राज्य बहुत जल्द छोड़ दिया था ऋौर केाई दूसरा यादव वहाँ का राजा हो गया था। यही वह सूरसेनाधिप कहा गया है। मथुरा से सहदेव ने मत्स्य देश (श्रालवर श्रीर जयपुर) में घुसकर कई राजाश्रों से कर लिया और तब राजपूताना के एक अन्य राजा दन्त बक्र को हरा कर राजा समित्र के। भी पराजित किया। वहां से गेश्रिंग गिरि के निषाद राजे जीते गये जिनमें श्रेणिमान भी एक था। नरराष्ट्र को जीत कर सहदेव ने ननिहाल कुन्तिभोज (मालवा में एक राज्य) में प्रेम से कर लिया। वहाँ से चम्बल नदी के किनारे बसने वाले जम्भकसत का हराकर सेक (चम्बल और उज्जैन के बीच) देश जीतते हुए सहदेव ने श्रवन्ती ( उज्जैन ) के राजा बिन्द श्रीर श्रनुबिन्द की परास्त किया। फिर श्रापने भाजकट (बरार में श्रमरावती या इलिचपुर) नरेश भीष्मक की जीतकर वेणा (कृष्णा) नदी तट. महाकान्तार जंगल, प्राकाटक नाटक (करनाटक), हेरम्ब, मारुध, नाचीन, अर्वक तथा वात के राजाओं की हराया। अनन्तर पुलिन्ट (पश्चिमी बुंदेलखंड तथा सागर) के कुछ राजाओं की जीत कर तथा माहिष्मती के राजा नील से कर लेकर किष्किन्धा, (बीजानगर के निकट ) पाण्ड्य, दंडकवासी सूरसेन, सुरभिपट्टन (मद्रास ), ताम्रद्वीप. तिमिंगिल, कर-हाट, केरल ( मलावार ), लंका तथा कोंकण को जीतते हए श्रौर भरुकच्छ, सौराष्ट्र ( उपनाम काठियावाड़ ) के राजात्रों से कर लेते हुए सहदेव इन्द्रप्रस्थ वापस आये।

कहा गया है कि किष्किन्धा पुरी के राजा उसकाल भी द्विविद श्रीर मयन्द नामक दो बानर थे। इन लोगों के साथ सहदेव का सात दिन युद्ध हुआ। ये बानर रामचन्द्र के समकालिक द्विविद मयंद से इतर थे। संभव है कि द्विविद मयंद वंश-परंपरागत नाम हों। राजा भीष्मक का सहदेव के साथ दो दिन तक युद्ध हुआ। दिल्ला के द्वीपों में उस काल म्लेच्छ, राल्लस और निषादों का बास था। सुरिभपट्टन, ताम्रद्वीप, तिमिङ्गिल, करहाट, केरल तथा कोंकण के राजाओं ने दूतों से संदेश सुनकर बिना युद्ध किये ही कर दे दिया। सहदेव ने पतच्चर (मेवाड़), कै।शल, वेग्रुमत, नातकेय, हिरम्बक, व महध नामक तीन जातियों, कई जंगली नरेशों, बातापिपुर (बादामी), त्रेपुर, अकिति, सुराष्ट्र, सुर्पारक, तालका, पुस्पद, द्रविण आदि जातियों, सामुद्रीय अनार्यों कोला पर्वत, रमक पर्वत, पसन्द उद्र, केरल, अंध्र, तलवन, किलंग, अतिवपुरी और पवनष्ट को भी जीता।

नकुत ने रोहीतक (रोहतक) सैरीसक, आक्रोश, शिवि ( सवान. सिन्धु नदी के दिच्चिए। तट पर ), त्रिगर्त (जालन्धर), पच करपट. मध्यमकेय ( मध्यमेश्वर, पंच केदारों में से एक ) और वाटधान देशों को जीता। अनितम तीनों के राजे ब्राह्मण थे।। अनन्तर पुष्करण्य, सिन्धतट के म्लेच्छ श्रीर सरस्वती तट के शुद्र राजाश्रों को जीतकर तथा श्रभीरों को वश में करके नकुल ने मत्स्य देश के कुछ राजाओं को जीता। फिर कटपुर, पंचनद् (पंजाब), हारहुण, रामठ, मद्र (राबी श्रीर चनाव के बीच, राजधानी साकल ), सिन्ध, द्वारिका, मालव श्रीर दशार्ण के राजात्रों से कर लिया गया। मद्र देश के शल्य नकुत के मामा थे श्रीर द्वारका के श्रीकृष्ण पूर्ण सहायक। श्रत: इन दोनों ने प्रेंम पूर्वक भेंट दी। रोहीतक के निवासी मत्तमयूर कहे गये हैं श्रीर उनसे घोर युद्ध होना लिखा है। सैरीसक पहाड़ था। सिन्ध देश में उस काल म्लेच्छों का निवास था। नकुल ने महेत्थ, ऋम्बष्ट, श्रमर कोह, वाम ज्योतिष, दिञ्यकर, द्वारपालपुरी, रमथ, पश्चिमी कई नरेशों, पल्ल्हव, वर्षर, किरात, यवन और शकों को भी जीता। इनके द्वारा प्राप्त भेंटें १० हजार ऊंटों पर लाद कर आई थीं। इस भांति नक्कल ने भी पश्चिम दिशा के। जीत कर इन्द्रप्रस्थ में प्रवेश किया।

इन विजयों से समभ पड़ता है कि भारतवर्ष उस काल सैंकड़ों माग्डिलक राजात्रों में बँटा हुत्रा था। ठेठ पूर्व, ठेठ दिज्ञा, सिन्ध त्रीर पंजाब के कुछ प्रान्तों में अनार्यों के राज्य थे, किन्तु रोष भारत-वर्ष में सब कहीं आर्य राजे फैले हुए थे। अनार्यों में म्लेच्छ, निषाद, राज्ञस, वानर, वर्बर, यवन, शक, काम्बोज, किरात और आभीर नाम्नी जातियों की प्रधानता थी। विजय यात्राओं में कहीं के भी राजा का वध नहीं हुआ तथा शिशुपाल, शल्य, कृष्ण, कुन्तिभोज नरेश आदि संबन्धियों ने बिना लड़े ही कर दे दिया। कर्ण का जीतने की शक्ति भीम में नहीं थी किन्तु उसने भी नाम मात्र को युद्ध करके कर देना ठीक समभा। हिस्तिनापुर में घरीआ दुर्योधन से कर लेने कोई गया भी नहीं। इन बातों से जान पड़ता है कि यद्यपि राजसूय यज्ञ के करने वाले को सम्राट पद मिलता था, तथापि यज्ञ के कारण लोग उसका विशेष विरोध नहीं करते थे।

उचित समय पर महाराजा युधिष्ठिर ने सब राजात्रों को बुलाकर यज्ञारम्भ किया। इस अवसर पर सबों ने फिर से रत्न, मिण आदि भेंट में दिए। इस बार पाएडवों की स्त्रोर से भेंट लेने का कार्य राजा दुर्योधन ने किया। यज्ञ होते समय एकत्रित महाशयों के पूजन में यह प्रश्न उठा कि सब से प्रथम पूज्य कौन है और भीष्म पितामह के मतानुसार श्रीकृष्ण को सर्वश्रेष्ठ समफ कर राजा युधिष्ठिर ने सहदेव के द्वारासब से पहले उन्हीं का पूजन कराया। यह देख राजाशि शु-पाल बड़ा कुद्ध हुआ और कहने लगा, कि शास्त्रानुसार ऋत्विक्, त्राचार्य, राजा, हितू, सम्बन्धी और गुणी पुरुष ही पूज्य हैं। उसने कृष्ण में इन सब गुणों का अभाव बतला कर भीष्म, पाण्डवों और कृष्ण की बड़ी निन्दा की, तथा वत्सासुर एवं पूतना-विनाश के कारण श्रीकृष्ण को गो स्त्रीघातक भी कहा। बहुत देर तक वाद्विवाद होता रहा, किन्तु जरासन्ध के विनाश के कारण शिशुपाल का क्रोध शान्त न हुआ। उसने भगवान् वासुदेव को सौ से अधिक गालियां दीं। इस पर श्रीकृष्ण ने नृप-समाज को संबोधित करके कहा, ''इस की माता मेरी फूफी थी, जिससे वचनबद्ध होने के कारण मैंने शिशुपाल के सौ अपराध पर्यन्त समा करने का प्रण किया था। इस संख्या के बढ जाने से अब मैं इसे उचित दंड देता हूँ।" यह कहकर भगवान ने शिशुपाल को प्रचार कर चक्रद्वारा उसका शिर-छेदन किया। अनन्तर

यज्ञ कार्य निर्विघ्न समाप्त हो गया श्रौर सब श्रागन्तुक लोग श्रपने श्रपने स्थानों को वापस गये।

मय दानव ने युधिष्ठिर की सभा ऐसी विचित्र बनाई थी कि उसमें जल थल तथा अन्य बातों का भ्रम हो जाता था। राजा दुर्योधन को उसमें कुछ भ्रम हो गया जिस पर द्रौपदी तथा भीम ने उपहास करके कहा कि ऋंधों के लड़के भी ऋंधे ही होते हैं। यह बात या तां दुर्योधन ने सुन ली अथवा उनके कानों तक पहुँचाई गई। इससे तथा पारखवों की भारी श्रीवृद्धि से उन्हें क्रोध ऋौर ईर्ष्या उत्पन्न हुईं। हस्तिनापुर जाने पर अपने मामा शकुनि की सलाह से महाराजा धृतराष्ट्र की किसी प्रकार से आज्ञा लेकर उन्होंने राजा यधिष्ठर को हस्तिनापुर बुलाया और वहाँ छल के पाँसे रचकर शकुनि की सहायता से युधिष्ठिर का सर्वस्व जुए में जीत लिया। राजपाट हार कर राजा ने अपने चारों भाइयों को भी हार दिया और फिर अपने को भी हार कर द्रीपदी तक को फण पर रक्खा। इस बात पर भीष्म द्रोणादि ने उनको बहुत धिकारा किन्तु सै।बल ने पाँसे फेंक कर द्रौपदी को भी जीत लिया। अब राजा दुर्योधन की आज्ञा से कुमार दुःशासन बलान् पकड़ कर द्रौपदी को सभा में घसीट लाये। रानी ने यह प्रश्न उठाया कि जब राजा पहले अपने को हार चुके थे, तब पीछे से उसे नहीं हार सकते थे। भीष्म श्रीर द्रोण ने इस बात का निर्णय द्रौपदी के पत्त में करना उचित न समका ऋौर इसका फैसला युधिष्ठिर ही पर रख दिया। फल यह हुआ कि सभा में कौरव राजकुमारों न इस श्रनाथ राज-महिला के भारी श्रपमान करने तथा उसे वस्न-विहीना बनाने के प्रयत्न का कलंक अपने ऊपर लिया। यह दशा देख धृतराष्ट्र ने पाण्डवों के दासत्व का मोचन करके जीती हुई उनकी सारी संपत्ति फेर दी। इतना करके वे भीष्म द्रोण सहित सभा से उठ गये और तब उसी समय अथवा कुछ दिनों के पीछे फिर से द्युत खेला गया जिसमें यह निश्चय हुआ कि राजा युधिष्ठिर रानी द्रौपदी तथा भाइयों समेत १२ वर्ष वनवास करके तेरहवें वर्ष कहीं गुप्त रीति से रहें। यदि तेरहवें वर्ष कौरव लोग उन्हें न खोज सके तो उनका राज्य वापस मिल जावे, नहीं तो फिर इसी नियमानुसार वे बनवासकरें।

श्रब पाएडव लोग सर्वस्व छोड़कर उपर्युक्त नियमानुसार जंगल को चले गये और कौरवों ने उनके राज्य पर अधिकार जमाया। जंगल में जाकर भगवान श्रीकृष्णचन्द्र ने उनसे मुलाक़ात की श्रौर कहा, 'भैंने राजसूय यज्ञ में जो शिद्युपाल का वध किया था, उससे कद्ध होकर किलङ्गनरेश राजा शाल्व मेरी अनुपिश्वति में द्वारावती (द्वारिका) पर त्राक्रमण करके पुर तथा उपवनों को भग्न करता हुत्रा बहुत प्रकार के दुर्वचन कहकर मुर्फे खोजने चला गया। अपने नगर में लौट आने पर मैंने जब यह हाल सुना, तब सेना सहित उसकी खोज करता हुआ मैं समुद्र के निकट पहुँचा। उसी स्थान पर प्रचंड युद्ध हुआ जिसमें शाल्व मारा गया स्त्रोर उसकी सना ध्वस्त हुई। इसी कारण मैं इन्द्र-प्रश्य नहीं ह्या सका, नहीं तो न द्यूत होने पाता ह्यौर न ह्याप पर विपत्ति आती । आब चौदहवें वर्ष पृथ्वी कौरवों का रुधिर पान करेगी।'' इस प्रकार पांडवों को सान्त्वना देकर तथा सुभद्रा आदि को कुछ राजकुमारों सहित साथ लेकर श्रीकृष्णचन्द्र द्वारका चले गये। राजा युधिष्ठिर ने माता कुन्ती को हस्तिनापुर में ही विदुर के पास छोड़ दिया था। अब राजा ने द्रौपदी के अतिरिक्त शेष रानियों को उनके पुत्रों समेत अपने अपने मायके भेज दिया और पांचों द्रीपदेयों को लेकर द्रुपद्पुत्र घृष्टद्युम्न काम्पिल्य का चले गये। तेरह वर्ष के पीछे कौरवों से युद्ध अनिवार्य समक्त कर महाराजा युधिष्ठिर को भीष्म, द्राण, कर्ण और कृपाचार्य के भारी पराक्रमों से चिन्ता हुई। इस पर अर्जुन ने हिमालय पर जाकर पूर्ण धनुर्विद्या सीखने का निश्चय किया। इसलिए अपने भाइयों तथा रानी द्रौपदी की आज्ञा लेकर उन्होंने हिमाचल पर जा शिव नामक किरात से धनुर्विद्या सीखी श्रीर फिर इन्द्र नामक एक प्रतापी पर्वतीय राजा के यहाँ पांच वर्ष निवास किया। उस राजा के हितार्थ अजु न ने उसके शत्रु कालिकेय ( ऋसीरिया वालों ) तथा निवातकवची दैत्यों का नाश किया।

इधर राजा युधिष्ठिर ने रानी द्रौपदी और भाइयों समेत लोमश श्रौर धौम्य के उपदेश से तीर्थयात्रा करने का निश्चय किया। इन्द्र सेनादि परिचारक गए। उनके साथ श्रस्त, शस्त्र, रथ, आयुध आदि लेकर चले। इस यात्री समाज ने काम्यक बन में त्रिरात्र निवास

8ક

करके स्थान स्थान पर ठहरते हुए यथा समय नैमिषारण्य में पदार्पण किया। यहीं पर धन, तथा गोदान करके ये लोग गंगा यमुना के संगम स्थल प्रयाग पहुँचे, जहाँ सभों ने विधि से चौर कराया तथा ऋचयवट, भारद्वाजाश्रम खौर भग तीर्थ के दर्शन किये। अनन्तर ये लोग हमकूट (रत्नगिरि जिला पटना में) गयं और कौशिकी नदी (कोसी) के पार उतरे। यहां ऋषि विश्वामित्र का त्राश्रम विद्यमान था जहां विधि पूर्वक स्नान करके यह यात्रीसमाज गंगासागर (गंगा और समुद्र के संगम स्थल ) पर पहुँचा। यहां स्नानादि कर्म से निवृत्त होकर ये लोग समुद्र ही के किनारे चल कर कलिंग (उड़ीसा के दिच्चिए और द्रविड़ के उत्तर ) देश की छोर प्रस्थित हुए। मार्ग में वैतरणी नदीं का पार करके समुद्र के किनारे चलते हुए ये पुरुष द्वेत्र गांदावरी पर पहुँचे । वहां विधिपूर्वक स्नान करके तथा ब्राह्मणों के। दान देकर महाराजा युधिष्ठिर द्रविड् देश के। चले । इन्होंने अगस्त्यनारी ( जिला नासिक में ) और शूर्पारक (सूरत, सिवार अथवा काल्हापुर के दिन्तण में कोई स्थान ) आदि तीथों का देखते हुए प्रभास चेत्र में (गुजरात में सामनाथ मन्दिर के निकट ) पदापेश किया। वहां वृष्णिकुल के मुख्य मुख्य वीर पुरुष पाण्डवों से मिलने त्राये त्रीर उनकी दशा पर शोक मनाते रहे । श्रीकृष्णचन्द्र से विदा होकर पाएडव लोग वैडूर्य पर्वत और नर्भदा नदी का गये।

श्रनन्तर सैन्धवारण्य पहुँच कर इन्होंने पुष्कर च्रेत्र में स्नान किया। फिर यमुना, सरस्वती, विपाशा श्रादि निद्यों का पार करते हुए ये लोग कश्मीर में गये जो मानसरोवर का द्वार कहा गया है। यहां इन्होंने प्रख्यात वातिक खंड देखा जहां से गंगा नदी बहती है, जहां मैनाक पर्वत विद्यमान है श्रोर जिसे श्वेत मन्दिर पर्वत सुशोभित करता है। इसके उपरान्त यह समाज गन्धमादन पर्वत (जो बद्रिकाश्रम से उत्तर पूर्व कुछ दूर से आरंभ होता है) पर गया। यहां से आगे की यात्रा बहुत कठिन देख कर और द्रौपदी से उसका होना असंभव समक्त कर धर्मराज चिन्ताकुल हुए। तब राजा तथा द्रौपदी की आज्ञा लेकर भीमसेन ने हिडम्बा-पुत्र घटोत्कच को बुलाया। इसने बहुत से अनुयायियों समेत यात्रा में योग दिया और अशक्त

लोग राज्ञसों के कन्धे पर बैठ बैठ कर चले और मार्ग में बहुत से देश पार किये गये। इस प्रकार जाते हुए इन लोगों ने रम्य पर्वत कैलास के दर्शन किये और उसी के समीप नर-नारायण का आश्रम देखा। इसी स्थान पर इन की यात्रा समाप्त हुई, अर्जुन ने आकर राजा के दर्शन किये और अपनी शस्त्र-शिद्दा की पूर्णता बतला कर उन्हें प्रसन्न किया। अब ये सब लोग फिर इधर उधर जंगलों में बने रहे।

उधर राजा दुर्योधन ने विष्णु यज्ञ करने का विचार किया और तब कर्ण ने उनके लियं भारत में दिग्विजय की। अनन्तर विधिपूर्वक यज्ञ पूर्ण हुआ। थोड़े दिनों में राजा युधिष्ठिर के वनवास का बारहवां वर्ष समाप्त हुआ और तेरहवें में मत्स्यपुर जाकर पाण्डव लोग नियमानुसार छुद्म वेष में राजा विराट् की नौकरी करने लगे। यहां विराट् के साले कीचक ने द्रौपदी पर मुग्ध हो और उसे दासी मात्र समक्त कर स्ववश करने के अनेक प्रयत्न किये, यहां तक कि भीमसेन को विवश होकर गुप्त रीति से उसका वध करना पड़ा। होते होते इनका अज्ञात वाला तेरहवां वर्ष भी समाप्तप्राय हुआ और ये प्रकट होने वाले ही थे कि कुछ कौरव राजकुमारों ने राजा विराट् के गोधन का हरणा कर लिया। इस काल अर्जुन क्लीब वेष में विराट पुत्री उत्तरा को नाचना गाना सिखाते थे।

अब इन्होंने युद्ध में कैरिबों को पराजित किया और यह गुप्त भेद खुल गया। तब लोकापवाद के भय से विराट्ने अपनी कन्या उत्तरा का विवाह इन्हीं से करना चाहा, किन्तु अर्जुन ने यह कह कर कि बालिका उत्तरा मुफ्ते सदैव आचार्य मानती थी और मैं उसे पुत्री समान देखता था, उसका विवाह अपने साथ अनुचित माना और विराट्का आदेश सफल करने को अपने ही पुत्र अभिमन्यु के साथ पाणिग्रहण करा दिया।

श्रव पाएडवों ने प्रकट होकर दुर्योधन से श्रपना राज्य मांगा श्रीर बल संचित करना श्रारंभ किया। यह सुन राजा दुर्योधन ने भी श्रपने पिचयों को निमंत्रित किया श्रीर दोनों ही श्रोर सेना एकत्रित होने लगी। राजा युधिष्ठिर की श्रोर वृष्णि वंशी सात्यिक, शिशुपाल

पुत्र चेदिराज धृष्टकेतु, जरासन्ध-पुत्र सहदेव श्रीर जयत्सेन, राजा पाण्ड्य और राजा विराट् एक एक अचोहिस्सी सेना लेकर आये, तथा पांचालराज द्रुपद दो अन्तोहिग्गी सेना लाये। कोई राजा नील भी इनके पत्त में थे जो युद्ध में अश्वत्थामा द्वारा मारे गये। उधर राजा द्येधिन की त्रोर प्राग्ज्योतिष पति भगद्त्त, वाल्हीक-नरेश सोमदत्त. मद्रपति शल्य, भोजनरेश कृतवम्मी, सिन्धु नरेश जयद्रथ, काम्बोजनरेश श्रुतायु , माहिष्मती-नरेश नील, अवन्ति के राजा बिन्द, अनुबिन्द और केकय-राजा सौदार्य त्राये । भगदत्त नरकासुर नामक एक ब्राह्मण का पुत्र था, किन्तु उसकी सेना में चीनी योद्धा भी थे (म० भा० 11 २५.१००८: \ १८, ५८४ ) । महाभारतीय युद्ध के पीछे इस के पुत्र वज्रदत्त ने भी अश्वमेध के सम्बन्ध में अजू न से युद्ध किया। दुर्योधन के सहायकों में से बिन्द और अनुबिन्द के पास दो अचोहिएा। थीं और शेष सहायकों के पास एक एक अन्नोहिस्सी। एक अन्नोहिस्सी में हाथी, घोडे, रथ आदि के अतिरिक्त प्राय: १,६४,००० युद्ध कर्ता मनुष्य होते हैं। इनके अतिरिक्त दिन्ता पथ, कुरु जांगल, पंजाब, मरुभूमि, रोहित कारएय ( करणवती उपनाम केन नदी के समीप वाले ) कालकूट, अहि छत्र, दो आब (अन्तर वेद) आदि देशों के अनेक छोटे मोटे राजे द्योधन की त्रोर त्राये। त्रतः दुर्योधन के मुख्य सहायकों की सेना ११ अज्ञोहिगी थी और इसके अतिरिक्त अमुख्य सहायकों की तथा घरू सेना विशेष थी। कृतवर्मा और सात्यिक दोनों यादव थे, किन्तु इन्होंने एक दूसरे से प्रतिकृल पच लिये। इससे प्रकट होता है कि इसी काल से यादवों में दो प्रतिकूल दल हो गयेथे, जिनका वैमनस्य श्रीकृष्ण के होते हुए भी न दूर हो सका। इसी विभ्राट्ने समय पर यादवों का विनाश किया जैसा कि आगे ज्ञात होगा। मद्रपति शल्य पाएडवों के मामा थे, किन्तु सत्कार करके दुर्योधन ने उन्हें अपनी ऋोर कर लिया। उन्होंने शेष पंजाबी नरेशों का साथ देकर भी दुर्योधन का पत्त लिया । देशों के अनुसार पाण्डवों के साथी हुये मत्स्य, चेदि, कारूष, काशी, दिच्ण पांचाल, पाश्चात्य मागध तथा पाश्चात्य यादव गुजरात सुराष्ट्र से । उधर दुर्योधन की खोर पंजाबी, उत्तरी, पृवी एवं दाचिणात्य शक्तियां थीं। इन में प्राग्ड्योतिष, चीन, किरात

(उत्तर पूर्व), काम्बोज, यवन, शक, मद्र, केकय, सिन्धु, सौवीर, भोज, दिन्निणपथ, त्रान्ध्र (दिन्निण पूर्व ), माहिष्मती और अवन्ती भी थे।

पारडवी दल का सेनापति द्रुपद पुत्र धृष्टद्युम्न हुत्र्या ऋौर कैौरवी दल के भीष्म पितामह। कई बार दोनों राजाओं के बीच दूत आये गये अपर युधिष्ठिर ने कहला भेजा कि या तो आधा राज्य देदी अथवा पाँच प्रान्त ही सही। दुर्योधन ने राजा धृतराष्ट्र तथा अपन्य सुहृदों के समभाने पर भी सन्धि का प्रस्ताव न माना ऋौर साज्ञात् श्रीकृष्ण के दूतत्व करने पर कहा, "बिना युद्ध के सूच्यप्र भी जमीन न दूँगा।" पलटते हुए श्रीकृष्णचन्द्र ने कर्ण से कहा, 'तुम कुन्ती के ज्येष्ठ पुत्र होने से पारें के भी सहीद पुत्र हो। इसलिए सूतज-पन छोड़कर पाग्डवपद ग्रहण करो तथा सब से बड़े भाई होने सं राज्य भी लो श्रौर युधिष्ठिर को युवराज बनाश्रो।'' कर्ण न इतना भारी उत्कोच भी धर्म के आगे तुच्छ समका और उत्तर दिया, "अब तक संसार में परमधर्मी अौर दानी का यश भोग करते हुए मैं अपने मित्र दुर्योधन से विश्वासघात सा परम गरिष्ठ पातक कैसे कर सकता हूँ ?" श्रीकृष्ण के विफल मनोरथ रहने पर माता कुन्ती ने भी कर्ण के पास जाकर यही प्रस्ताव किया और अपने माता के पद का महत्त्व भी उसी में मिला दिया। कर्ण के पिता सूर्य ने भी इसी बात की सम्मति दी। माता कुन्ती ने यह भी कहा, ''जब तुम और अर्जन एक हो जाओंगे, तब दुर्योधन श्रवश्यमेव सन्धि कर लेगा और चात्र-विनाश मिट जायगा।"

इन गौरवपूर्ण सम्मतियों को सुनकर भी कर्ण दुर्योधन का साथ छोड़ना बड़ा ही गर्छ कर्म मानता रहा और हाथ जोड़ कर बोला, 'हे माता! वीरपुरुष को राज्य-सुखार्थ धर्म छोड़ना शोभा नहीं देता। राजा दुर्योधन ने मुक्ते मन्त्री, भाई, भट, सखा सभी मानकर पाला है और मेरे ही बल के सहारे वह पाएडवों को पराजित करना चाहता है। ऐसे स्वामी का ऐसे समय छोड़ना कीर्तिविनाशक और महान् अपराधकर है। अत: मैं आपकी आज्ञा न मानने में विवश हूँ किन्तु मानसिक भय के मिटाने को यह सच्चा प्रण करता हूँ कि अर्जुन को छोड़कर आपके शेष चारों पुत्रों

को नहीं मारूंगा, जिससे पांचों पुत्र जीवित रहेंगे अर्थात अर्जुन के न होने से कर्ण और कर्ण के न होने से अर्जुन विद्यमान रहेगा।' यह सुन कुन्ती ने भावी को अमिट जानकर प्रिय वचन कह कर घर का रास्ता लिया और चलते समय इतना कह दिया कि युद्ध के समय इस प्रशा को भूल मत जाना। अब दोनों ओर से युद्ध की अंतिम तय्यारी हुई और दोनों सेनायें युद्धार्थ कुरुक्तेत्र में पधारी।

जब कौरवों तथा पागडवों की सेनायें युद्धार्थ एक दूसरी के सम्मुख उपिथत हुई तब ऋर्जन को निकट के सम्बन्धियों से युद्ध करने में बड़ा न्तोभ उत्पन्न हुन्ना। भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र ने इनका सारथ्य प्रहण किया था सो उन्होंने यह शैथिल्य देख गीता का ज्ञान समका कर इन्हें युद्धार्थ सन्नद्ध किया। १८ दिन तक घोर युद्ध हुन्ना। इन १८ दिनों में कौरवी दल का नेतृत्व भीष्म पितामह ने दस दिन किया, द्रोणाचार्य ने पाँच दिन, कर्ण ने दो दिन श्रीर शल्य ने त्राधे दिन । इसके त्रालावा बीच में कई बार मिलाकर ८-१० दिन युद्ध बन्द रहा। इतने दिनों में श्रानेकानेक युक्तियों से पाण्डवों ने सारा कौरवी दल अशेष कर दिया ऋौर प्रधान पुरुषों में केवल कृपाचार्य, कृतवर्मा तथा अश्वत्थामा बच गये। उधर पाण्डवों की सात ऋचोहिणियों में भी केवल एक ही बची । दुर्योधन को मरणप्राय दशा में देखकर अश्वत्थामा ने महाक्रोध किया ऋौर बचे बच।ये कौरवी दल की सहायता से रात में यह पाग्डवी दल भी अशेष कर दिया। अब पुरुष प्रधानों में पारडवों की ओर भी उन पाँच भाइयों के ऋतिरिक्त श्रीकृष्ण, सात्यिक श्रौर धृतराष्ट्र का वैश्यापुत्र युयुत्सु बच गये।

युद्ध में भीष्म का पराक्रम सब से बढ़ा रहा और द्रोणाचार्य ने सबसे अधिक पुरुष-प्रधानों का बध किया। कर्ण और अश्वत्थामा ने भी अच्छा पुरुषार्थ दिखलाया। कर्ण ने अर्जुन से इतर चारों पाण्डवों को जीतकर अपने प्रणानुसार छोड़ दिया पर अर्जुन के हाथ उसका विनाश हुआ। पाण्डवों की ओर अर्जुन सर्वप्रधान थे। उन्हीं के बल तथा श्रीकृष्ण की युक्तियों से राजा युधिष्ठिर की विजय प्राप्त हुई। युद्ध समाप्त होने पर अश्वत्थामा ने राजा धृतराष्ट्र की प्रदक्षिणा करके दूर देश का प्रस्थान किया तथा कृत-

वर्मा द्वारावती चले गये श्रीर कृपाचार्य हस्तिनापुर जाकर श्रपने घर में पूर्ववत् रहने लगे। महाभारत का युद्ध श्रगहन श्रीर पूस में हुआ। भरद्वाजवंशी बहुत से ब्राह्मण एवं अन्य कुल श्राज तक भारतवर्ष में हैं। वे सब श्रश्वत्थामा के ही वंशधर हैं। इनके श्रितिरक्त कहते हैं कि दिच्ण का पल्लव राजकुल श्रश्वत्थामा वाली शाखा का भारद्वाज वंशधर था तथा प्रसिद्ध वाकाटक सम्राट्भी इसी कुल के थे।

राजा युधिष्ठिर ने अब पूरे कौरवी राज्य पर अधिकार जमाया। इन्होंने राजा घृतराष्ट्र का सम्मान पूर्ववत् स्थिर रक्खा तथा छुपाचार्य, विदुर और संजय का भी यथेष्ट मान किया। भीष्म पितामह युद्ध में बहुत घायल हा गये थे किन्तु उसके पीछे कई मास पर्यन्त जीवित रहे। इन्होंने राजा युधिष्ठिर की नीति का उपदेश दिया जिसका विशद वर्णन महाभारत के शान्ति पर्व में है। महाभारत के युद्ध में इतना बड़ा जन-विनाश हुआ कि इस पर लोगों की विश्वास नहीं होता था क्योंकि प्राय: ३५ लाख की हताहत संख्या पर विश्वास करना अबतक असंभव सा समक पड़ता था, किन्तु अब योरोपीय महायुद्ध की हताहत संख्या को देखते हुए महाभारत में लिखित संख्या को कोई असंभव नहीं कह सकता।

राजा युधिष्ठिर ने राज्य पाने के पीछे अश्वमेध किया। अर्जुन ह्यरचक हांकर गये और इन्होंने प्राय: सभी राजाओं के बड़ी सुग-मता पूर्वक परास्त कर दिया। मिणिपुर में इनका अपने पुत्र बश्चुवाहन के साथ युद्ध हुआ और पुत्रस्नेह वश ये उससे हार भी गये किन्तु पीछे से मेल हो गया और उसने घोड़ा छोड़ दिया। प्राय: १२ वर्ष हिस्तापुर में युधिष्ठिर के समय में रहकर महाराजा धृतराष्ट्र गान्धारी, कुन्ती और विदुर समेत बनवासार्थ चले गये। थोड़े दिनों के पीछे यज्ञाग्नि से बढ़कर उस बन में भारी पावकप्रकोप हुआ जिसमें कुन्ती और गांधारी सहित महाराजा धृतराष्ट्र जल मरे। विदुर का शरीरपात उनसे पहले ही हो चुका था।

राजा युधिष्ठिर ने दुर्योधन के पीछे ३६ वर्ष राज्य किया। इस वर्ष यादवों की घरू त्रशान्ति ऐसी उभड़ी कि थोड़े ही कारण से उनमें युद्ध हो पड़ा। इस काल वे लोग ऐसे मदोन्मत्त हो गये कि राजधर्म छोड़ कर ब्राह्मणों पर भी अत्याचार करने लगे थे जिससे कई ब्राह्मणों ने शाप भी दिये थे। फल यह हुआ कि श्रीकृष्णचन्द्र के सामने ही कृतवर्मा और सात्यिक के पिचयों में युद्ध होने लगा। श्रीकृष्ण के पुत्र पौत्रों ने सात्यिक का साथ दिया और जब भोजान्धक वंशियों ने सात्यिक, प्रद्युम्न, अनिरुद्ध, गद, चारुदोष्ण आदि कुमारों तथा सरदारों का वध ही कर डाला, तब श्रीकृष्णचन्द्र भी मुशलास्त्र लेकर युद्ध में प्रवृत्त हुए। फल यह हुआ कि थोड़े ही समय में यदुवंशियों का सर्वनाश हो गया। यह देख बलरामजी ने समुद्र में घुसकर अपना शरीर छोड़ दिया। श्रीकृष्णचन्द्र प्रभास के निकट एक वृत्त के नीचे उदास मन लेटे थे कि एक बहेलिये ने मृग समक इनके ऊपर विषाक्त बाण चला दिया जिससे इनका भी शरीरपात हो गया। यह दुर्घटना देख दूसरे दिन कृष्ण-पिता वसुदेव भी मारे शोक के स्वर्गवासी हुए। यह बड़ी विचित्र बात है कि अयोध्यावासी रामचन्द्र के पिता दशरथ तथा द्वारकावासी श्रीकृष्ण के पिता वसुदेव दोनों ही पुत्र-वियोग से मरे। परशुराम के अतिरिक्त भारत में यही दो सर्वोत्कृष्ट वीर हुए हैं।

जान पड़ता है कि आपस की फूट के अतिरिक्त कुछ शत्रु लोगों ने भी यादवों पर अत्याचार कियं क्योंकि अजुन के पास दूत भेजते समय श्रीकृष्णचन्द्र ने कहला भेजा था कि तुम्हारे द्वारिका पहुँचने के सात दिन पीछे समुद्र इस नगरी को डुबो देगा। द्वारिकापुरी गुजरात प्रान्त में समुद्र तट पर है। शायद बेलजियम और हालैण्ड की भाँति यहाँ भी मोटी भीतें बना कर समुद्र से कुछ भूमि ली गई थी और नगर का मुख्य भाग उन्हीं भीतों के सहारे समुद्र से निम्नतर भूमि में बसा था। शत्रुओं ने शायद इन्हीं भीतों को फोड़ कर नगर का डुबोना चाहा था और इसी के लिये अर्जुन के आने की अविध दी गई थी। यदि केवल समुद्र द्वारा नगर डूबने की बात होती, तो यादव लोग सारा राज्य छोड़ने के स्थान पर कुछ दूर हटकर नगर बसान का प्रयत्न करते। समुद्र द्वारा केवल प्राकृतिक शक्तियों से नगर के डूबने में अविध भी नहीं हा सकती थी। जान पड़ता है कि धृत-राष्ट्र वंशी, पंजाबी राजाओं की सहायता से पंचनद में बसे होंग। ३६ वर्षी में बल सम्पादित करके भोजों आदि की सहायता से उन्होंने

यादवों को मारा तथा ऋर्जुन को हराया। काठियावाइ के काठी च्रिय अपने का घृतराष्ट्र वंशो कहते भी हैं। काठी लोग सिकन्दरी आक्रमण के समय पंचनद में रहते थे। यादव विनाश गान्धारी के शाप से हुआ, ऐसा महाभारत में भी कथित है। जान पड़ता है कि इन्हीं के वंशधर और मायके वाले यादव विनाश कर्ता मुख्य शत्रु हांगे। इसिल्ये शत्रु-शंका का विचार निश्चित समक्ष पड़ता है।

दारुक सृत के मुख से श्रीकृष्ण का यह सन्देशा सुनकर ऋर्जुन अकेले रथ पर चढ़कर द्वारिका पहुँचे और महाशांक प्रस्त हो मृत यादवों की दाहिकया किसी प्रकार समाप्त करके सात दिन के भीतर धन, स्त्री, बच्चों, सेवकों, पुरजनों श्रादि को, तथा बहुत सा सामान साथ ले कुरु चेत्र को रवाना हुए। इसके अनन्तर ही द्वारावती समुद्र के पेट में लीन हो गई। इस दुर्घटना के पीछे जान पड़ता है कि कुछ यादव लोग दिन्नण को चले गये और शेष अर्जुन के साथ उत्तर को। समय पर दान्तिणात्य यादवों ने उस देश पर अपना शासन जमाया जिसका वर्णन यथास्थान आवेगा। इधर हतशेष यादव सभाज लिये हुए अर्जुन जिस काल पञ्चनद् में ठहरे तब निस्सहाय समभ कर लूट के लालच से इन पर श्राभीरों ने आक्रमण किया। राजसूय सम्बन्धी दिश्विजय में नकुल ने ऋ।भीरों को परास्त किया था। सम्भव है कि उसी का बदला लेन के लिए त्राभीरों ने कौरवों से मिलकर यह त्राक्रमण किया हा। शाक्रमृद्धित होने के कारण अर्जुन इनका सामना न कर सके और इन लागों न यादवां का सारा धन तथा सहस्रों स्त्रियाँ लूट लीं। बचे-ख़ुचे सामान तथा मनुष्यों का साथ लेकर परम शाक-विह्वल अर्जुन कुरु तेत्र पहुँचे।

वहां से हार्दिक्य पुत्र तथा भोजपुर की ख्रियों को अर्जुन ने मातृ-कावत नगर में स्थान दिया तथा इन्द्रप्रस्थ में आकर श्रीकृष्ण के प्रपौत्र वज्र को वहां का राजा किया और सात्यिक के पुत्र को सरस्वती-तट का देश दिया। इन तीनों नवीन थादव राजाओं को अर्जुन ने राजनीति का उपदेश किया और द्वारका के पुरजन वज्र कां सौंप दिये। मातृकावत बरार के निकट यादवों का पुराना प्रान्त था। पीछे यह भोजों का हो गया था। इन्हीं भोजों की शत्रुता से यादव विनाश हुआ। ऐसे भोजों को अर्जुन ने मातृकावत दिया होगा, क्योंिक वह पहले ही से उन्हीं का था। अब अक्रूर की स्त्रियों तथा सत्यभामा आदि ने संन्यास प्रहण करके जङ्गल का रास्ता लिया एवं हिक्मणी, हेमवती, जाम्बवती और शैट्या ने अपना अपना शरीर अग्नि में जला दिया। वसुदेव की रानियों में से देवकी, रोहिणी, मदिरा और भट्रा पित के साथ सती हा गई थीं। इस प्रकार यादवों के पांच लाख योद्धा और असंख्य अन्य पुरुष आपस में ही लड़कर धराशायी हुए। इसके पीछे अर्जुन ने ट्यास भगवान की शरण में जा सब हाल कहकर मन्त्र पूछा। यह सुन उन्होंने सम्मित दी कि अब तुमको भी भाइयों समेत महाप्रस्थान करना चाहिये।

त्रानन्तर राजा युधिष्ठिर के पास जाकर ऋर्जुन ने सारा वृत्तान्त कह सुनाया और व्यास भगवान की ऋनुमति भी कही। पाँचों पारडवों तथा द्रौपदी की भी सम्मति महाप्रस्थान ही की हुई। बभ्रुवाहन को छोड़ पारडवों के बारहों पुत्र महाभारत-युद्ध में मर ही चुके थे श्रौर इन पांचों भाइयों में केवल श्रजु न का पौत्र परीचित एक मात्र सन्तान रह गया था जो अभिमन्यु और विराट पुत्री उत्तरा का पुत्र था तथा महाभारत-युद्ध के कुछ मास पीछे ही उत्पन्न हुआ था। आब इसी युवक परीचित का राज्याभिषेक करके महाराजा युधिष्ठिर ने इसे नीति सिखलाई और सारी प्रजा इसी की सौंप दी। प्रजा लोगों ने इनसे महाप्रस्थान-संकल्प छोडने के। बहुत कुछ कहा, किन्तु इन लोगों न उसका न छोड़ा। राजा युधिष्ठिर ने युयुरसु का राज्य-प्रबन्ध का भार दिया और कृपाचार्य से कहा, ''मैं बालक परीचित ऋापका सौंपे जाता हूँ ।'' फिर रानी सुभद्रा से कहा, ''तुम ऋपने पौत्र का नीति से पालन करना श्रौर इसकी वज्र से प्रीति सदा स्थिर रहे, ऐसा प्रयत्न करना।" इस प्रकार प्रजा एवं कुटुम्ब का प्रबन्ध करके द्रौपदी समेत पांचों पांडवों ने सुन्दर वस्त्रालङ्कारों का त्याग करके वल्कल वसन धारण किये। उस काल सभों के हाहाकार से पृथ्वी आकाश गूँज गये। इन लोगों ने अपने ऊपर से अग्नि उतार कर पानी में डाल दी, फिर पूर्व दिशा को प्रस्थान किया । राज-परिवार तथा प्रजा लोग इनके साथ बहुत दूर तक चले गये। तब इन्होंने किसी प्रकार समका बुका कर पुरवासियों को फेरा और फिर परीचित, कृपाचार्य और युयुत्सु के। भी वापस किया। इनको जाते ही देख श्रर्जुन की स्त्री नागसुता उलुपी गंगा में धँसकर मर गई श्रीर बश्जवाहन की माता चित्रांगदा मिणपुर के। चली गई। शेष राजमहिलायें रोती हुई परीचित के। घेर कर हितनापुर वापस श्राईं।

पूर्व दिशा के। चलते हुए राजा युघिष्ठिर, द्रौपदी ऋौर भाइयों समेत समुद्र के किनारे पहुँचे। वहाँ पर एक ब्राह्मण की सम्मित से अर्जुन ने गाएडीव धनुष और अन्य तूणीर समुद्र में डाल दिये। वहाँ से ये पश्चिम दिशा की चले। क्रम से गुजरात में जाकर इन्होंने जलमग्न द्वारिका का निरीच्चण किया। द्वारिका को प्रणाम करके ये उत्तर दिशा को चले और हिमाचल पार करके इन्होंने वहीं से मेरु का दर्शन किया त्र्रौर कुछ बालू-पूर्ण पृथ्वी का पार करके बर्फिस्तान को देखा। समेह पर्वत कोई कोई काकेशस उपनाम काफ पहाड़ के। कहते हैं ऋौर कोई रुद्र हिमालय को। इसका दूसरा नाम पंच पर्वत भी है। इसी में द्रीपदी समेत ४ पांडव मृत हो गये और केवल युधि छिर बचे जा पर्वत पार करके इन्द्रपुरी का चले गये। यह इन्द्रपुरी अथवा श्रमरावती कौन सा स्थान है इसका निर्णय सुगम नहीं है। कुछ पंडितों का विचार है कि महाभारत युद्ध वास्तव में कुरु सृ जयों की लड़ाई थी। इन दोनों वंशों की मन मैली शतपथ बाह्मण (वैदिक अनुक्र-मिंगिका II प्॰ ६३) में लिखी है। पतंजिल (IV १,४) नकुल सहदेव को कौरव कहते हैं। दस ब्रा० जातक (४९५) में इन्द्रप्रस्थ कोरव्य कहा गया है श्रीर लिखा है कि युधिष्टिर वंशी का वहां राज्य था । आश्वलायन गृद्य सूत्र (III ४) में वैशम्पायन महाभारताचार्य हैं। उनका नाम तैत्तिरीय त्रारएयक ( I ७, ५ ) तथा पाणिनीय श्रष्टाध्यायी IV ३, १०४) में भी है।

महाभारत के समय का यह सूच्म वृत्तान्त श्रब यहीं समाप्त होता है श्रीर इसके विषय में श्राधुनिक विचारों का कुछ दिग्दर्शन मात्र शेष है। इसी समय के पीछे से भारत में किलयुग का प्रारम्भ माना गया है। किल के श्रारंभ का ठीक समय क्या है इस पर पिखतों में कुछ मतभेद है। कुछ ज्योतिषियों का विचार है कि महाभारत का युद्ध ६५३ गत किल में हुआ। पुराणों में किल का आरंभ कहीं कहीं महाभारत युद्ध या श्रीकृष्ण का मरणकाल माना गया है और कहीं परीचित का राजत्वकाल। अन्तिम दोनों समय प्राय: एक ही समक्षते चाहिये।

ब्राह्मण प्रन्थों में राजा जनमे जय त्र्यौर परी चित के नाम हैं किन्त्र पाएडवों के नहीं। इसी से कुछ लोग संदेह करते हैं कि यदि पाएडव ऐसे प्रतापी थे तो उनके नाम ब्राह्मण ग्रन्थों में क्यों नहीं ऋषे ? इसी लिए उनका विचार है कि पाग्डव लोग थे ही नहीं। यह तर्क हमको बिलकुल निस्सार समभ पड़ता है। ब्राह्मण प्रन्थ धार्मिक हैं न कि ऐतिहासिक। उनमें राजकुलों का वर्णन केवल प्रसंगवश कहीं कहीं श्रा गया है। इस्तिये उनमें किसी नाम विशेष के न श्राने से उसके श्रभाव सम्बन्ध में कोई निश्चित निष्कर्ष नहीं निकल सकता। इस तर्क का पूर्ण बल मान लेने पर भी इतना ही निष्कर्ष कष्टकल्पना से निकाला जा सकता है कि शायद पाएडवों का इतना प्रताप वास्तव में न हो जितना महाभारत में वर्षाित है। किसी वर्णन का ऋत्युक्तिपूर्ण होना एक बात है ऋौर बिल्कुल निर्मूल होना दूमरी। ब्राह्मण प्रन्थों में देवकी-पुत्र कृष्ण का नाम आया है तथा परीक्तित एवं जनमेजय के कई बार कहे गये हैं। बौद्धों के निकाय नामक प्रन्थों में लिखा है कि प्राचीन काल से पुराणों के सुनने की सर्वसाधारण में प्रथा थी। इससे जान पहता है कि प्राकृत पुराग् प्राय: नवीं शताब्दी बी० सी० से चले स्नाने थे। भगवान् वेदव्यास ने स्नपन शिष्य लोमहर्पण को इतिहास रिचत रखने का कार्य दिया था। प्राचीन राजकुलों के वश वृत्त श्राज तक भली भाँति रिचत हैं। ऐसी दशा में यह समभ में नहीं श्राता कि थोड़े ही काल में नितान्त भूठी कथायें पुर गों जैसे पवित्र ब्रन्थों में स्थान पाकर जन-समुदाय में पूज्य भाव से सुनी जातीं। श्रत: महाभारत की कथा को मिथ्या कहना हमारी समम में श्रयोग्य है। यह बात दूसरी है कि उसके वर्णनों के कुछ अरंश ऋत्युक्तिपूर्ण सममे जायँ।

वर्तमान महाभारत में बहुत स्थानों पर ऐसे कथन आये हैं कि राजा दुर्योधन के अधिकांश कार्य अधर्मपूर्ण थे तथा पाण्डव लोगों ने श्रिकतर दशाश्रों में धर्म का ही पालन किया था। यदि यही बात यथार्थ होती नो भीष्म पितामह, द्रोणाचार्य, कृपाचार्य, कर्ण श्रीर विकर्ण (दुर्योधन का भाई) मे प्रसिद्ध धर्मात्मा पुरुष इस घराऊ युद्ध में दुर्योधन का साथ कभी न देते। इससे जान पड़ता है कि महाभारत में दुर्योधन का श्रधमें तथा पाएडवों का धर्म बहुत बढ़ाकर लिखे गये हैं। यदि भीष्मादि दुर्योधन के। श्रधमी समभते होते तो उसकी नौकरी छोड़कर चले गये होते. न यह कि द्रोण श्रपना राज्य तक छोड़ कर हिस्तनापुर में डटे ही रहते। जिस काल राजा दुर्योधन मरणावस्था में पड़े थे, तब श्रश्वत्थामा ने प्रत्यन्त कहा था कि मुभे पिता के बध से इतना कष्ट नहीं हुआ जितना कि आपकी इस दशा से। स्वामि-कष्ट से खिझ होकर ही अश्वत्थामा ने पाण्डवी दल को श्रशेष किया श्रीर फिर मरते हुए दुर्योधन के कान में पाण्डव-पुत्रों श्रीर दुपद पुत्रों के बध का सुखद समाचार चिल्लाकर सुना दिया। इस पर दुर्योधन मरने का दुःख भूल हर्षगद्गद् हो गया श्रीर बोला, "तुम भीष्म, द्रोण श्रीर कर्ण से भी श्रिधक कार्य करके श्राज मुभसे उन्नरण हो गये।"

जिस स्वामी से उसके धर्मवान् सेवक इतने अनुकक्त हों, वह अधर्मी कभी न रहा होगा। यदि वह गर्हित कर्म करने वाला होता, तो पूरा कौरव कुल उसी की ओर कभी न होता। राजा शन्तनु के भाई बाल्हीक देश के राजा थे। उनके लिये कौरव पाएडव दोनों समान थे किन्तु वे भी पुत्र पौत्रों समेत दुर्योधन के सहायक हुए। बाल्हीक का पौत्र भूरिश्रवा बड़ा यज्ञकर्ता, धर्मी और योद्धा था। वह भी दुर्योधन ही की और आया। स्वयं नकुल के मामा शल्य ने दुर्योधन का पन्न स्वीकृत किया। पाएडवों की और वे ही लोग हुए जो उनसे बहुत धनिष्ठ सम्बन्ध रखते थे। जितने तटस्थ लोग थे वे सब दुर्योधन ही की और आयो। इस कथन के उदाइरण स्वरूप भगदत्त, बिन्द, अनुविन्द, नील आदि एवं उपर्युक्त अन्य लोग हैं। जिस काल राजा दुर्योधन मरणावस्था के निकट था, तब उसने भगवान् श्रीकृष्टणचन्द्र से बाद करते हुए अपने पन्न की धार्मिकता और प्रावल्य का प्रतिपादन किया था। इस पर आसमान से उस पर सुगन्धित पुष्पों की वृष्टिट हुई और धन्य-धन्य शब्द हुआ तथा साध्यों और अपसराओं ने दुर्योधन

का समर्थन किया, जिन बातों से पांडवों सहित स्वयं भगवान का मुँह लटक आया। इस पर आपने भी स्वीकार किया कि यदि पाएडव लोग अधर्म न करते तो लोकपालों के समान पराक्रमी कौरव सरदार सर्वदा अजेय रहते अथच पांडवों का पराभव होता।

ये कथन महाभारत के गदा पर्व में आये हैं। इनके असम्भव भाग निकाल डालने से प्रकट है कि उस काल सर्वसाधारण की सम्मति दुर्योधन की धार्मिकताके अनुकूल थी। अग्नि पुराण में यह भी लिखा है कि पाएडव शक थे, अर्थात् पीछे सं आर्य माने गये। जब पाएड हिमाचल में थे तभी पाण्डवों का जन्म हुआ ही था सो ये पहाड़ियों के पुत्र थे ही । उस काल के इन्द्र एक पहाड़ी राजा थे क्योंकि अर्जुन भी उनसे पहाड़ ही पर मिले थे। एक स्त्री से कई भाइयों के विवाह की चाल कुछ हिमाचल वालों में अब भी है। द्रौपदी का विवाह ऐसा ही था। पाग्डव लोग महात्मा ऋवश्य थे किन्तु उपयु<sup>र</sup>क्त बातें भी पुरागों में उनके प्रतिकृत पाई जाती हैं। इन बातों से समभ पड़ता है कि इस युद्ध में न्याय दुर्योधन ही की द्योर था द्यौर पाण्डवों के विजयी होने से धीरे धीरे उनकी महिमा अधिक हो गई, यहां तक कि दुर्योधन का पत्त धर्महीन कहा जाने लगा। कुल बातों पर विचार करने से यही निष्कष निकलता है कि पाएडवों के अस्तित्व पर संदेह करना अनुचित है। ब्राह्मण बन्धों के पढ़ने से भी विदित होता है कि परीचित के निकटस्थ पूर्व पुरुषों में कोई भारी घटना हुई थी। यदि महाभारत का युद्ध वास्तव में केवल पाछ्वालों द्वारा कौरव विजय होता, जैसा कि कुछ समालोचकों का कथन है, तो पुराणों में वास्तविक विजेता को दबा कर कृत्रिम पाएडवों की विजय-प्रशस्ति बढ़ाने का कोई कारण न था और न ऐसा मिथ्यावाद अति शीघ पुनीत इति-हास का पवित्र रूप पा सकता था। इसी वंश के राजा संवर्ण की पांचालों ने जीता था सो उसका भी विस्पष्ट कथन महाभारत में विद्यमान है।

युधिष्ठिर के समय हम देखते हैं कि आर्थ-सभ्यता का विस्तार दिल्लाण में भी वैसा ही हो गया था जैसा कि उत्तर में। इस काल महाकान्तार वन पूर्णतया आर्थी से बस गया था, जिसमें अनेकानेक राजे थे, जिनके। सहदेव ने राजसूर्य के समय जीता। श्रतः इस समय में त्रार्यसभ्यता बढ़ चुकी थी।

राजा दुर्योधन का दामाद कृष्ण-पुत्र शाम्ब था। इसने शाकद्वीपी ब्राह्मण लाकर मुल्तान में बसाये श्रीर वहां सूर्य्य मन्दिर बनवाया। इन लोगों का भी दुर्योधन के वंशधरों से मेल रहा होगा। अजुन पर अप्राक्रमण पंचनद में हुआ। था जो मुल्तान के निकट है। समय पर दुर्योधन के वंशधर लोग दिच्च की छोर बढ़कर सौराष्ट्र देश में जा बसे, जो इन्हीं के नाम पर काठियावाड़ कहलाने लगा, क्योंकि इन लोगों की जातीय संज्ञा काठी है। इस जाति के कई राजे अब भी काठियावाड़ में राज्य करते हैं। महाभारत के भारी युद्ध से कौरव-वंश में जो फूट पड़ गई थी, वही इनके पतन का कारण हुई, क्योंकि पांडवों की ऋधीनता में रहना पसन्द न करके घृतराष्ट्र के वंशधर पश्चिम को चले गये, जिससे इनका बल विभक्त होकर दोनों भाग बलहीन हो गये। काठी लोग सौराष्ट्र में पश्चिम पञ्जाब से आये हैं, यह निश्चित है। ये लोग अब भी अपने की धृतराष्ट्र-वंशी कहते हैं। इसी कौरव-पारडव-विच्छेद से कुरुवंश के बलहीन हो जाने के कारण इनके द्वारा पराजित जरासन्ध वंश समय पर इनसे बढ़ गया, जिससे बहुत काल के लिए भारत में मगध की महत्ता स्थापित हुई जैसा कि हम आगे लिखेंगे।

इसी स्थान से महाभारत पर्यन्त भारतीय इतिहास समाप्त होता है और आगे हम कलि के राजवशों का वर्णन करेंगे। केवल इतना कहना शेष है कि महाभारत के समय में दूसरों के अधिकारों का मान बहुत अधिक होने लगा था। कई राजाओं ने अन्यों के। पराजित करके सम्राट् पद पाने का प्रयत्न किया, किन्तु किसी राजा ने दूसरे का राज्य नहीं छीना। इस अच्छे गुण से एक भारी दोष भी उत्पन्न हुआ कि भारत छोटे छोटे राज्यों में विभक्त रहा और सामर्थ्य रखते हुए भी कई महाराजाओं ने सार्वभीम राज्य स्थापित न किया जिससे देश का बल न बढ़ा और महापुरुषों के सार्वभीम प्रभाव प्रायः उन्हीं के शरीरों के साथ अस्त हो गये और उनके उत्तराधिकारियों के। न मिले। इस कथन के उदाहरण-स्वरूप सुदास, रामचन्द्र, जरासन्ध, युधिष्ठिर और श्रीकृष्ण हैं, जिनके उत्तराधिकारी सेामक, कुश, सहदेव, परीचित और वस्त्र नाममात्र के। प्रतापी रह जाते हैं। यदि अकबर की भाँति ये लोग भी सार्वभौम राज्य स्थापित कर जाते, ते। जहाँगीर, शाहजहाँ के समान इनके अयोग्य सन्तान भी सार्वभौम पद से बहुत शोघ विक्षित न होते। केवल मौर्य्यों ने इस प्रणाली का सम्मान नहीं किया जिससे उन शासकों में कई एक बहुत प्रभावशाली हुए। भारतीयों ने आर्यसभ्यता-गृहीत राजाओं के राज्य निष्कारण नहीं छीने। इन लोगों में युद्धों के कारण राज्यलोभ से इतर होते थे। कालिदास ने कहा भी है कि यहाँ के राजे राज्य-लोभ से विजय न करते थे वरन् केवल यश के लिये। अतः हम देखते हैं कि कभी कभी अच्छे सिद्धान्त भी उचित से अधिक बल पाकर देश का विनाश कर देते हैं।

महाभारत के पीछे द्रोण पुत्र अश्वत्थामा भारतीय २८ वेद्व्यासों में एक हुये तथा इनके वंशधर वाकाटक समय पर भारतीय सम्नाट् हुये और अन्य पल्लव वंशधर प्रायः छै शताब्दियों तक कांची राज्य के शासक रहे। अश्वत्थामा से ही भरद्वाज गोत्री कई ब्राह्मण वंश भी चले। अपने समय के सप्तिष में भी अश्वत्थामा की गणना हुई। दुर्योधन के वशधर अब तक काठियावाड़ में कई नरेश हैं। श्रीकृष्ण के वंशघर कई पुश्तों तक माथुर नरेश रहे तथा दिल्ला में कई शताब्दियों तक एक अन्य शाखा शासक रही और अन्त में अलाउद्दीन द्वारा पराजित हुई। अञ्चल और कर्ण वंशियों वाले राज्यां के कथन आगे आवेंगे।

# सीलहर्वा ऋध्याय

### श्रादिम कलिकाल

### ९१४ से ५६३ बी० सी० तक

महाभारत के समय में हम लिख आये हैं कि चन्द्रवंशियों में तीन घराने प्रधान थे, अर्थात् मागध, कौरव, और यादव। मागधों का नेता जरासन्ध सम्राट हुन्ना था किन्तु कै।रवों ने उसे जीत कर युधिष्ठिर को सम्राट बनाया। याद्वों का घराना एक प्रकार से नौ बढ़िया था श्रीर उसका महत्व श्रीकृष्णचन्द्र के साथ बढ़ कर उन्हीं के साथ लुप्तप्राय हो गया। पुराणों में वज्र के वंशधरों में केवल प्रतिबाहु श्रीर ु सुचारु के नाम लिखे हैं जो उनके पुत्र ऋौर पौत्र थे। श्रीभागवत के त्र्यनुसार महाराजा वज्र ने इन्द्रप्रस्थ छे।ड़ मधुरा को राजधानी बनाया। जान पड़ता है कि जब जनमेजय के समय में नागों की श्रवनित हुई तभी कौरवों के मित्र वज्र ने श्रपने कुल की पुरानी राजधानी मथुरा प्राप्त की। वर्तमान जैसलमेर-नरेश का घराना वज्र का वंशधर है, किन्तु इसकी उन्नति बहुत पीछे से सम्बन्ध रखती है। आदिम कलि-काल में वज्र का कोई भी वंशधर महत्ता की न प्राप्त हन्ना। रामचन्द्र का घराना महाभारत-काल में बृहद्वल, बृहद्ज, उरुत्तेप स्रादि पर स्रवलम्बित था। इन लोगों ने उस काल कोई महत्ता प्रकाशित न की और अपने संकुचित राज्य की रचा पर ही ध्यान दिया । मागध घराना राजा बृहद्रथ के कारण बाहद्रथ राजकुल कहलाता था। इनके प्रतिनिधि सहदेव, सामाधि आदिं ने भी कोई गरिमा न दिखलाई । राजा द्रुपद का पांचाल राजकुल उनके पौत्र भृष्टकेतु से ही समाप्तप्राय हो गया । हैहयों में भी इस ४५

काल कोई प्रभाव न देख पड़ा। जान पड़ता है कि भारत-युद्ध और यादव-विनाश से यह प्राचीन राजकुल ऐसे थिकत-पराक्रम हो गये थे कि थोड़े से धक्के से ही भरभरा कर गिर पड़े। जिन घरानों के राज्य जीवित भी रहे उनकी दशा मृतप्राय रही। पुराणों में आदिम किलकालिक तीन राजाओं के वर्णन और शेष की संख्या मात्र लिखी हैं।

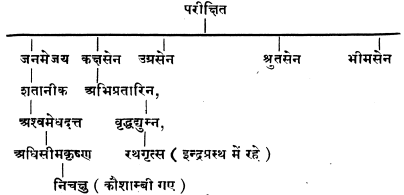
### पोरव-कोरव-परीक्षित वंश

पाजिटर के अनुसार महाभारतीय युद्ध ९५० बी० सी० के लगभग हुआ, तत्पश्चात ३६ वर्ष राज्य करके पाएडवों ने महा प्रस्थान किया श्रीर श्रजु नात्मज श्रभिमन्युका पुत्र परीचित हस्तिनापुर में सम्राट हुआ। वायु पुराण के अनुसार परीचित का जन्म महापद्मनन्द से १०५० वर्ष पूर्व हुद्या, तथा वे महाभारतीय युद्ध के समय गर्भ में थे । महाभारत उनका राजत्व काल ६० वर्ष बतलाता है ऋौर यह भी कहता है कि गद्दी पाने के समय वे ३६ वर्ष के थे. एवं अन्त पर्यन्त, अर्थात ९६ वर्ष की आयु तक, मृगयाशक्त रहे। इन कथनों से इनका राजत्व काल उचित से बढ़ा हुआ समभ पड़ता है। राय-चौधरी महाशय की सम्मति है कि पौरव कुल में एक ही परीचित हुए, दो नहीं। इनका नाम अथर्ववेद, ऐतरेय ब्राह्मण, शतपथ ब्राह्मण श्रौर महाभारत में है । श्रेष्ठ राजा थे । मद्र राजकुमारी मद्रावती से विवाह हुआ। इनके समय राज्य के कुरु जांगल, कुरु और कुरुचेत्र नामक तीन भाग थे। तैत्तिरीय आरएयक इसे पुरु भारत वशकहता है। महा-भारत के अनुसार मृगया के सम्बन्ध में शृंगी ऋषि के पिता के गले में मृत सर्प डाल कर ये पुत्र द्वारा शापित हुए । जब कृष्ण के द्वारिका जाने पर जरासन्ध ने मथुरा पर अधिकार किया और उसके मरगोपरान्त वह अधिकार शिथिल हुआ, सम्भवत: तभी नागों ने वहां राज्य जमाया । महाभारतीय युद्ध में पूर्ण पराजय पाने से पंजाबी रियासतें बिलकुल शिथिल पड़ गईं, ऐसा समभ पड़ता है, क्योंकि तत्त्रिला में नागों का राज्य स्थापित हुआ। वे मथुरा पर भी अधिकृत हुए और परीचित तक का सफल सामना कर सके, जिससे जान

पड़ता है कि हस्तिनापुर तक पञ्जाब में उनका सामना कर ने वाला कोई नथा। उन्हों से बिगाड़ होने पर तक्तक द्वारा राजा परीचित मारे गए। नागों का मुख्य राज्य तक्तशिला में था। महाभारत में तक्तकनामक नाग के काटने से मृत्यु लिखी है, किन्तु प्रयोजन नाग सरदार का है।

### सम्राट जनमेजय श्रोर वंश

परीचित के सन्तान निम्नानुसार हुए:—



निचत्तु त्र्यार रथगृत्स के पीछे कौरवों का महत्व गिर गया । ऐतरेय ब्रा०, (१४) में वे राजा मात्र थे ।

जनमेजय भारी सम्राट् हुए। इन्होंने नागों को हरा कर तत्त्रशिला पर भी श्रिधिकार जमाया। शायद इन्हों के विजयों से नागों का माथुर राज्य गिर गया और वहाँ कृष्ण के प्रपौत्र वज्रनाभ यादव का श्रिधिकार जमा। उन्होंने नागों के जीतने में जनमेजय की सहायता की होगी, क्योंकि इन दानों के मित्र राज्य थे। श्रनन्तर पितृ बध से कोधित जनमेजय ने खोज खोज कर नाग सरदारों का वध किया। वासुिक कुलज नीलरक्त, कौणप, पिच्छल, शल, चक्रपाल, हलीमक, कालवेग, प्रकालग्न, सुशरण, हिरण्यवाहु, कत्तक और कालदन्तक सरदार राजा जनमेजय की कोपाग्नि में जल कर स्वाहा होगए। इनके श्रितिक तत्तक पुत्र शिशुरोम और महाहनु मारे गये तथा पुच्छाण्डक, माण्डलक, उछिभ, छरभ, भंग, शिली, सलकर, मुक, प्रवेपन श्रीर

मुद्गर नामक तत्तक वंशी अन्य सरदार भी मरे। और भी ऐरावत, कीरव्य, धृतराष्ट्र आदि के वंशधर असंख्य नागों का बध हुआ ( महा-भारत )। जनमेजय ने नागवंश को लुप्तप्राय कर दिया और शायद इस पाप के विमोचनार्थ नाग-यज्ञ भी किया। नागराज वासुिक ने अपने भागिनेय आस्तीक को भेज कर जनमेजय से बहुत कुछ विनती कराई। तब इस नागारि ने शेष नाग कुल पर कृपा की। वायु और ब्रह्माण्ड पुराणों में लिखा है कि मथुरा में एक दूसरे के पीछे सात नाग राजे हुए। कालिया नाग को श्रीकृष्ण ने उस प्रान्त से खदेड़ा था। जरासन्य के समय में अथवा उससे कुछ पीछे किसी शौरसेन राजा ने वहां राज्य किया था और तब नागों का अधिकार जमा था। यह प्रभाव जनमेजय और वज्र ने लुप्त करके वहां फिर से यादव राज्य स्थापित किया। परीचित के समय में तच्चित्राला और कश्मीर पर भी नागों का अधिकार कथित है। अब तच्चित्राला का राज्य जनमेजय के अधिकार में आया।

त्राह्मण प्रंथों में जनमेजय भारी विजेता लिखे हैं। महाभारत में वे तत्त्रशिला जीतते हैं। पञ्चविंश ब्राह्मण में भी उनका सर्पसत्र तिखित है। ऐतरेय ब्राह्मण का कथन है कि जनमेजय सार्वभौम राजा होना चाहते थे। तत्त्रशिला जीतने से नानिहाल मद्रदेश में भी उनका प्रभाव समभ पड़ता है। यह मध्य पञ्जाब में था। एक पौरव नरेश सिकन्दर से लड़े। Ptolemy टालेमी पाण्डवों को साकल (सिया-लकोट) का शासक बतलाता है। जनमेजय न दो ऋश्वमेध किए। शतपथ ब्राह्मण कहता है कि एक में इन्द्रदेवापिशौनक ऋत्विज थे तथा ऐतरेय ब्राह्मरा दूसरे का ऋत्विज तुरकावषेय को बतलाता है। गोपथ ब्राह्मण के समय जनमेजय एक प्राचीन शूर समके जाते थे। किसी-किसी का यह भी विचार है कि ये यज्ञकर्ता दो पृथक जनमेजय हो सकते हैं। रामायण II ६४, ४२ में वे प्राचीन भारी नरेश थे। शतपथ तथा ऐतरेय ब्राह्मण, उनकी राजधानी आसन्दीवन्त कहते हैं। उधर महाभारत, रामायण 11 (८६) तथा पाणिनीय (२,१०, १) ऋष्टा-ध्याय में हस्तिनापुर राजधानी है। सम्भवत: लखनऊ इलाहाबाद या दिल्ली शिमला की भाँति उनकी दो राजधानियाँ हों। जनमेजय के

भाई भीमसेन, उत्रसेन तथा श्रुतसेन शतपथ ब्राह्मण, XIII (५, ४,३) ऋौर शांख्यायन श्रीतसूत्र, XVI (९, ७,) में कथित हैं। महाभारत में उनके कुछ भाइयों का होना उल्लिखित है। वायु तथा मत्स्य पुराखों में निचन्नु तक सब के नाम हैं। इनके समय हस्तिनापुर गंगा में बह गया और कई सौ मील पूर्व हट कर कौशाम्बी बसाई गई। शांख्यायन श्रीतसूत्र का कथन है कि कौरव कुरुत्तेत्र से खदेड़े गए। छान्दोग्य उपनिषत् मट्ची (वर्षा के पत्थर या टीडी ) द्वारा कुरु देश का उजाड़ होना कहता है। राय चौधरी का कथन है कि जनमेजय के पीछे राज्य के दो भाग हो गए, जिनमें मूल शाखा हस्तिनापुर में रही. तथा जनमेजय के भाई कच्चसेन के वंशधर इन्द्रप्रस्थ में स्थापित हुए। यह शास्त्रा कौशाम्बी बसने के पीछे तक बनी रही। जनमेजय के पीछे कौरवों पर भारी विपत्तियां ऋाईं। एक राजपुत्र तथा बहुतेरी प्रजा पूरव की स्रोर गई (राय चौधरी)। पार्जिटर ने पौराग्रिक कथनों के त्र्राधार पर लिखा है कि निचत्तु द्त्तिण पांचालों तथा स्ट्रंजयों से मिल कर कौशाम्बी गये। प्रयोजन यह है कि ये तीनों शक्तियां कौशाम्बी ( वत्सराज्य ) में एक होगईं। समय प्राय: ८२० बी० सी० था।

श्रव कौरवों का प्रभाव गिर गया और ये मांडलिक नरेश मात्र रह गए। निच्छु के पहले श्रिधसीमकृष्ण कुछ प्रतापी थे। इनके समकालिक सूर्यवंशी दिवाकर श्रीर बाह द्रथ सेनजित थे, ऐसा पुराणों में कथित है। श्रिधसीमकृष्ण को वायु पुराण सुनाई गई। इनके पीछे नं० (६०) निच्छु से (नं० ८१) चेमक पर्यन्त यह वंश पुराणों में है। निच्छु वंशी उद्यन (नं० ७७) एक प्रतापी राजा थे, जिनका वर्णन श्रागे श्रावेगा। उनके पुत्र वहीनर शूर कहे गए हैं। पुराणों में श्रन्तिम नरेश (नं० ८१) चेमक दुवल कहा गया है। प्रधान के श्रनुसार उद्यन ५०० बी० सी० में गद्दी पर बैठे। ३८२ बी० सी० के निटक महापद्म नन्द ने सारे चित्रय राजाश्रों को नष्ट करके श्रपना साम्राज्य स्थापित किया। उसी समय यह राज्य भी हूवा।

### जनक विदेहों की महत्ता

शतपथ ब्राह्मण V, १,१,१३, तथा बृहदारएयक में जनक सम्राट्

हैं । उशस्ति चाक्रायण के समय कौरवों पर विपत्ति पड़ी । ये जनक के यहाँ ऋाते जाते थे। इनके समय कौरवों की महत्ता तथा पतन दोनों कथित हैं। ऊपर शतपथ ब्राह्मण के आधार पर कहा जा चुका है कि इन्द्रोत दैवाप या देवापि शौनक जनमेजय के समकालीन थे। उधर सत्ययज्ञ जनक के समय में थे तथा वे इन शौनक से बहत पीछे के थे। धृति ऐन्द्रोत शौनक के चेले के शिष्य पुलुषि प्राचीन योग्य थे, जिनके चेले पौलुशि सत्ययज्ञ हुये। छान्दोग्य इन्हें बुडिल आश्वतराश्वि तथा उद्दालक त्रारुणि का समकालीन कहता है और इन दोनों का जनक के यहाँ होना बतलाता है, बृहदारण्यक V (४.८) तथा III (७.१)। सत्ययज्ञ के एक शिष्य भी जनक से मिले ( शतपथ ब्राह्मण XI ६.२. १,३)। शतपथ ब्रा० दसवां ऋध्याय यों कहता है :—

(शतपथ) जनमेजय के समय वाले—तुरकावषेय

यज्ञवचस राजस्तम्बायन

क्रिश्र

बृहदारएयक

शांडिल्य

वामकत्तायण उद्दालक आरुणि । जनक वाले माहित्थि याज्ञवल्क्य

कौत्स

माण्डव्य

आसरि **ऋासुरा**यगा

मारहूकायनि

प्राश्रीपुत्र आसुरिवासिन

सांजीवी पुत्र

सांजीवी पुत्र

सांजीवी पुत्र दोनों शाखात्रों में वही हैं, जिससे सब की समका-लीनतार्ये मिलती हैं। अतएव जनक जनमेजय से ५,६ गुरु शिष्य पीढ़ी नीचे हुए। यह समय डाक्टर राय चौधरी के अनुसार १५० या १८० वर्षों का था। अतएव इस वैदिक साची से जनक परीचित से प्राय: २०० वर्ष पीछे हुए। परीचित के वंशधर इस काल पुराणों में पांच ही तिखे हैं। पौराणिक से वैदिक साची श्रेष्ठतर मानी जाती है। इससे जान पड़ता है कि अपनी वंशावली में निचत्तु का नम्बर पाँच छ पुश्तों के नीचे होगा।

कोशल और मिथिला राज्यों के बीच में सदानीर (राष्ती) नदी थी। मिथिला जातकों तथा पुराणों में कथित है। वह नैपाल में अब जनकपुर कहलाता है। वैदिक अनुक्रमणी I, (४३६) में नमीसाष्य मैथिली राजा हैं। सम्भवत: पुराण वाले प्राचीन निमि पहले थे और जातकों के निमि दूसरे। उद्दालक, आहणि तथा बुडिल आश्वतराश्व उपनिषदों के अनुसार जनक तथा केकय अश्वपित दोनों के यहाँ जाते थे। सम्भवत: अश्वपित वंश का नाम था।

#### जनक के समकालीन अन्य नव राज्यों के कथन

त्राह्मण तथा उपनिषत् प्रन्थों सं जनक के समकालीन नौ श्रौर राज्य मिलते हैं, अर्थात गंधार, कंकय, मद्र, उशीनर, मत्स्य, कुरू, पांचाल, काशी श्रौर कोशल।

#### गन्धार

इसका कथन त्रेता तथा द्वापर युग के वर्णों में भी आ चुका है। छान्दोग्य VI, (१४) में उद्दालक आरुणि गान्धारी विद्वत्ता की प्रशंसा करते हैं। उद्दालक जातक (४८७) में उद्दालक तच्चिराला जाकर विद्या सीखते हैं। सेतकेतु जातक (३००) कहता है कि उद्दालक के पुत्र सेतकेतु ने तच्चिराला में विद्या पढ़ी। उपनिषदों में भी इन श्वेतकेतु के बहुत सं विवरण हैं। कौटिल्य चाणक्य वहीं के विद्यार्थी थे। गन्धार जातक (४०६) में कश्मीर और तच्चिराला गन्धार में थे। गन्धार राज दुह्यु-वंशी थे। निमि के समय में गन्धार में नग्नजीत राजा थे, जिनकी राजधानी तच्चिराला थी (कुम्भकार जतक)। इनके पुत्र सर्वजीत हुए (शतपथ ब्रा० VIII १,४,१०)।

#### केकय

जनक के समय केकयों का राजा ऋश्वपित था। शतपथ X,६,२, छान्दोग्य उ० V, ११,४, कहते हैं कि ऋश्वपितने कई ब्राह्मणों को ज्ञान सिखलाया। इनमें ऋारुणि, ऋौपवेशि, गौतम, सत्ययज्ञ, पौलुशि, महाशाल जाबाल बुडिल ऋाश्वतराश्वि, प्राचीन शाल ऋौपमन्यव ऋौर उद्दालक ऋारुणि के नाम हैं। जैन प्रनथ कहते हैं कि केकय आधा

त्रार्य है। (Ancient History of Deccon) में त्राया है कि केकयों की एक शाखा ८८, १०१, ई० में मैसूर गई।

# मद्र, उशीनर, कुरु

इसका विवरण ऊपर भी आ चुका है। मद्रगार सौंगायिन तथा काप्य पतंजल यहीं के थे बृहदा उं॰ (७,१,)। काप्य पतंजल उद्दालक में आकृष्णि के गुरु थे। प्राचीन साहित्य में मद्र की प्रशंसा है, किन्तु महा-भारत कर्णपर्व में निन्दा है। उशीनर का भी विवरण ऊपर आया है। कौशीतिक उपनिषत् कहता है कि गाग्यवालािक कुछ दिनों उशीनर देश में रहा। यह बालािक काशीपित अजातुशत्रु और मैथिल जनक का समकालीन था।

शतपथ त्रा० ( XIII ५,४,९, ) में मत्स्य राज्य ध्वसन द्वैतवन आश्वमेध करते हैं। महाभारत III (२४,२५) में द्वैतवन मील तथा जंगल है। मनु संहिता में यही ब्रह्मार्ष देश है। जनक के समय मत्स्य देश को कौशीतिक उपनिषत् गौरवान्वित मानता है। शतपथ ब्राह्मण कहता है कि प्रोत कौशाम्बेय, जनक के यहाँ जाने वाले उदालक आहिणा के समकालीन थे। इस काल हिस्तिनापुर के वह जाने से तथा मट्ची के उपद्रव से कौरव कौशाम्बी गये। अब से इनका प्रभाव गिर गया, किन्तु भारतों का प्रभाव शतपथ ब्रा० के समय तक रहा। XIII (५, ४, ११)।

#### पांचाल

निमि जातक ५४१ में अन्तिम कराल जनक से ही पूर्व निमि विदेह राज हैं। प्रवाहण पांचालपित जनक के समकालीन हैं। बृहद्दां उठ VI २ तथा छान्दों ० उ० (१, ८, १) में प्रवाहण, आरुण तथा श्वेतकेतु से ज्ञान कथन करते हैं। दुर्मु ख, पांचालपित, निमि के समकालीन थे। वे विजयी थे। जातक ५४९, उत्तराध्यान सूत्र भासकृत स्वप्न वासवदत्ता तथा रामायण, I ३२, में चूलिन ब्रह्मदत्त पांचाल राज का नाम है। रामायण में इन्होंने कुश नाम की कुबड़ी कन्याओं से विवाह किया। कौटिल्य कृत अर्थशास्त्र में यही संघ राज्य था।

#### काशी

अथर्वेवेंद् में यहां के लोग विदेहों तथा कोशलों के साथ कथित हैं। श्वेतकेतु के समय में जल जातूकएर्य (शांख्यायन श्रीतसूत्र, X VI (२९, ५) काशी, विदेह, श्रीर कोशल के नरेशों का पुरोहित था। जातक (४०२) में काशी का एक जनक राजा था। काशीराज पौरव थे। अजात-शत्रु तथा घृतराष्ट्र काशी के ऐसे राजे थे जिनके नाम इस काल पुराखों में नहीं हैं। द्वापर में एक अजातशत्रु काशीपति हमारे चौथे अध्याय की वंशावली में हैं। पुराणों में धृतराष्ट्र का काशीशों में नाम नहीं है। श्रजातशत्रु उपनिषदों में शिकायत करता है कि मैथिल जनक की उदारता के कारण पंडित लोग उसकी सभा में आते ही नहीं। शतपथ बार्ं भें भृतराष्ट्र काशीराज हैं। पौरवों के पीछे काशी में जो ब्रह्मदत्त वंश स्थापित हुन्ना, वह शायद वैदेह हो, ऐसा डाक्टर राय चौधरी का मत है। हरिवंश में श्रीकृष्ण के समय काशी में ब्रह्मदत्त नामक राजा का कथन है। सम्भवत: उसी समय से यह वंश वहाँ स्थापित हो गया। जातक (४२१) में ब्रह्मदत्त वंश नाम है। जातक (४१९) में वह विदेह पुत्र है। उपनिषदों में त्राजातशत्रु उद्दालक का समकालीन था। उदालक जातक अजातरात्रु को ब्रह्मदत्त कहता है। शतपथ ब्रा० (V ५ ५, १४) में भद्रसेन, जो अजातशत्रु का पुत्र था, अजातशत्रु ही कहा गया है। गुत्तिल जातक (२४३) काशी को भारत में मुख्य शहर बतलाता है तथा महावाग भी इसकी प्राचीन महत्ता कहता है। जैनों का कथन है कि काशिराज श्रश्वसेन ७५७ बी० सी० में मृत उनके तीर्थंकर (पारर्व) के पिता थे। काशिराज धृतराष्ट्र अश्वमेध करते थे, किन्तु शतानीक शत्राजित ने उन्हें हराया। बृहच्छत्र जातक (३३६) में एक काशिराज श्रावस्ती में घुसकर कोशलेश को बन्दी बनाता है। अन्य जातकों के कई ब्रह्मदत्त काशीनरेश कोशल पर अधिकार स्थापित करते हैं। अस्सक जातक पोतिल अस्सक की राजधानी को काशिराज का शहर बतलाता है।

काशिराज मुंज कोशल, अंग और मगध को हराता है। विश्व-कसेन, उदकसेन और भल्लाट समय-समय पर काशिराज थे। रैप्सन के ४६ अनुसार काशीराज्य के पिन्छम वत्सराज्य था, उत्तर में कोशल राज्य और पूर्व में मगध। समय-समय पर वत्सों, केशिलों और मागधों ने काशी जीती। वत्सों और कोशलों की उन्नतियों के बीच में ब्रह्मदत्त के समय काशी बढ़ी। इसने बुद्ध से प्राय: १५० वर्ष पूर्व कोशल जीत लिया। ६७५ बीठ सीठ पर्यन्त काशी का अच्छा प्रभाव रहा।

#### कोशल

यह बहुत करके वर्तमान अवध प्रान्त में है। रामायण II ३२,१७, में चित्ररथ दशरथ के समकालीन थे। दशरथ जातक में दशरथ और राम वारागासी के राजा हैं। शतपथ ब्रा० में कोशल राज्य कुरु पांचाल के पीछे किन्तु विदेह के पूर्व महत्तायुक्त है। प्रश्न उपनि० VI १ तथा शांख्यायन श्रीत सूत्र XVI ९,१३ में हिरख्यनाभ कै।शल्य का नाम है। शतपथ ब्राट XIII ५,४,५ में श्राप सुकेश भारद्वाज के समय में थे। ये भारद्वाज प्रश्न <sup>I</sup> १ में कैोसल्य त्र्याश्वलायन के समकालीन थे। मिक्सम निकाय II १४७ में यही आश्वलायन गैातम समकालीन तथा सावत्थी के हैं। बुद्ध का जन्म ५६३ बी० सी० में हुआ। अतएव यही समय कै।शल्य हिरएयनाभ का है। यह नाम इस ज काल ऋपनी वंशावली में नहीं है, जिसमें यह समय महाकोशल, प्रसेनजित या विदृद्भ का हो सकता है। हिरएयनाभ इन तीनों में से किसी का शायद उपनाम हो। एक हिरएयनाभ (कुशवंशी), (नं० ५६) थे, किन्तु उनका समय इनसे नहीं मिलता। इन कारणों से डाक्टर राय चौधरी का विचार है कि हिरएयनाभ, प्रसेनजित श्रीर शुद्धोदन कोशल के अंशों के शासक थे। अयोध्या, साकेत और श्रावस्ती क्रमशः केाशल की राजधानियाँ हुई । बैाद्धकाल में ऋयोध्या गिर चुकी थी, किन्तु साकेत और श्रा**वस्ती** भारत के षट मुख्य नगरों में थीं। घट जातक (४५४) ऋये।ध्या नरेश कालसेन का कथन करता है। वंक. महाकाशल स्रादि की राजधानी श्रावस्ती थी। महावग्ग XVII (२९४) का कथन है कि ब्रह्मदत्त काशी नरेशों के समय कोशल छोटा सा राज्य था। ६२५ बी० सी • के निकट कोशल का अधिकार काशी पर हो जाता है।

अब पुराणों के अनुसार कोशल वंश का कथन होता है। रामचन्द्र

के पुत्र कुश का वंश द्वापर अथवा किल के आदि में गिर चुका था। किल में श्रावस्ती नरेश लव (रामपुत्र) के वंशधर बृहदुत्त्रण (नं०५४) पहले राजा थे। इनके प्रपौत्र प्रतिव्योमात्मज दिवाकर (नं० ५८) पुराखों में पौरव ऋधिसीम कृष्ण का समकालीन कहा गया है। वे मध्यदेशान्त-र्गत स्रयोध्या नरेश कथित हैं, जिससे जान पड़ता है कि इस काल तक कुशवंश का राज्य भी लव वंशियों के अधिकार में आ चुका था। भविष्य पुराण में दिवाकर का वर्णन वर्तमान काल में है। आदिम किल कालि वाले राजात्रों के कथन पुराग मंथ थोड़े ही में करते हैं। इनके पुत्र सहदेव विख्यात कहे गए हैं स्त्रीर तत्पुत्र बृहद्रथ महाशय। (नं ६६) किञ्चर को विजयी की उपाधि मिली है और (नं०६७) अन्तरिच को महान की । (नं ७३) रगांजय बुद्धिमान हैं श्रीर तत्पुत्र सृंजय युद्ध-प्रिय। सुमित्र (नं० ८०) के विषय में कथित है कि यह अन्तिम राजा था। इस के पीछे सूर्यवंश का राज्य नहीं चला। विष्णु पुराण में आया है कि (नं० ७५) महाकोशल के भाई शाक्य के पुत्र शुद्धोदन थे जिनके पुत्र गौतम बुद्ध हुए। इनके वंशधर क्रमशः राहुल, जुद्रक, कुंडक, सुरथ श्रीर श्रन्तिम (नं० ८२) सुमित्र थे।

श्रतः दोनों वंशों के श्रन्तिम नरेश सुमित्र होने से यह दूसरी वंशावली कुछ संशयाकीर्ण हो जाती है।

त्रंतिम काल में कोशल, बत्स, श्रवन्ती और मगध राज्य प्रधान थे। महाकोशल के पीछे प्रसेनजित कोशलेश पांचों राजाओं में मुख्य थे। उस काल शाक्य वंश में वासभ खत्तिया नाम्नी एक दासी से एक राज-कन्या उत्पन्न थी, जिसका किसी प्राचीन वैमनस्य के कारण शाक्यों ने प्रसेनजित से विवाह कर दिया। इसी विवाह से उत्पन्न विदूर्दम पुत्र अन्त में काशलेश हुआ। प्रधान के अनुसार ५३३ बी० सी० में प्रसेनजित गई। पर थे। इनके प्रपीत्र सुमित्र को महापद्म नन्द ने ३८० बी० सी० के निकट राज्यच्युत करके कोशल मगध में मिला लिया।

#### •मत्स्य

इसमें द्यलवर, जैपुर स्त्रीर भरतपुर कं भाग थे। राजधानी वैराट जैपुर में थी। ऋग्वेद  $^{
m VII}$  (१८,६) में मत्स्य लोग सुदास से हारते हैं। शतपथ ब्राह्मण XIII ५, ४ ९ में मत्स्यराज ध्वसनद्वैतवन स्थरवमेध करते हैं। मृतु संहिता में यह ब्रह्मिष देश है। कौशीतिक उपनिषत् में मत्स्य देश जनक के समय गौरवान्वित है। यहां संघराज था। महाभारत V ७४, १६ में राजा चेदि मत्स्य के भी शासक थे। म० भा० II ३२६, ४ में स्थर मत्स्य चंबल के उत्तर पहाड़ी देश के शासक थे। रामायण II ७१, ५, में बीर मत्स्य कथित हैं।

### विदेशों का फिर कथन

जातकों में आया है कि एक निम जनक के पीछे राजा थे। कराल जनक के पीछे यह शाखा लुप्त हो गई। निम जातक में कराल जनक के ठीक पहले निमि राजा थे। कुम्भकार जातक तथा उत्तराध्यम सूत्र में पांचालराज दुमुख, गम्धार राज नग्नजित तथा किला राज करन्दु के निमि समकालीन थे। दुम्मुख के पुरोहित बामदेवात्मज बृहदुक्थ थे (त्रैदिक अनुक्रमणी II ७१, १,३००)। वामदेव सहदेवात्मज सोमक के समकालीन थे (ऋग्वेद IV १५,७,१०)। सोमक का विदर्भ राज भीम तथा गम्धार राज नग्नजित से धार्मिक सम्बन्ध था (ऐतरेय ब्राह्मण VII ३४)। अर्थ शास्त्र में कौटिल्य कहते हैं कि ब्राह्मण कुमारी से अनुचित व्यवहार करने से कराल विदेह तथा भोज दाण्डक्य अपने-अपने राज्य तथा सम्बन्धियों के सहित नष्ट हो गए। जनकों का राज्य टूटने पर मिथिला में विज्ञव संघ (प्रजातन्त्र राज्य) स्थापित हुआ। इसमें शायद काशीपित का हाथ था। बृहदा० उ० III, (८,२) में कथित है कि काशी और विदेह राज्यों में भगड़े प्राय: हुआ करते थे।

महाभारत XII, (९९, १, २) में काशीश प्रतर्दन का मिथिल तर जनक से युद्ध कथित है। पालीटीका परमन्थ जोतिका, I (१५८, ६५) कहती है कि जो लिच्छवी विजयन संघ में मुख्य थे, वे काशी की राजकन्या के सन्तान थे। पीछे वाले जनक हाजाओं के समय में कुछ आयों ने विन्ध्य पार करके द्विण में राज्य स्थापित किया। इनमें विदर्भ एक था। ऐतरेय ब्राह्मण VII (३४) में विदर्भ राज भीम नग्नजित के समकालीन थे। अतएव निमि के समय विदर्भ राज्य

वर्तमान था। करन्दु कलिंगराज भी निमि के समकालीन थे। अतएव उस काल कलिंग राज्य भी था। महागोविन्द सुत्तन्त II (२७०) में किलिंग राज सत्तभु, मैथिल राज रेग्नु, तथा काशिराज घृष्टराष्ट्र समकालीन थे। पागिनि IV (१, १७०) तथा बोधायन I (१, ३०, ३१) किलिंग का कथन करते हैं, जिसकी राजधानी दन्तपुर नगर में थी। इस प्रकार उपर्युक्त साहित्य से सम्राट् जनक, रेग्नु, निमसाप्य, निमि और कराल जनक के नाम इस काल के विदेह नरेशों में मिलते हैं।

### दाक्षिणात्य रियासर्ते

महागोविन्द सत्तंत में अस्सक राज्य गोदावरी पर है। वहां का ब्रह्मदत्त, रंगु तथा घृष्टराष्ट्र का समकालीन था। ऐतरेय ब्राह्मण VIII (१४) में भोजराज दिच्या में है। उसकी प्रजा सस्वत है। शतपथ ब्राह्मण XIII (५, ४, ११, २१) में भोजों के अश्वमेध का घोड़ा लेकर भरत उन्हें हराते हैं। भरत का राज्य गंगा यमुना के निकट था। उसी के समीप यह भोज राज्य होगा। मत्स्य (४४, ३६) तथा वायु (९५, ३५, ३६) पुराणों में भोज विद्भीं की बिरादरी में थे। कालिदासीय रघुवंश 🗥 (३९,४०) में विदर्भ राज भोज हैं। ऐतरेय ब्राह्मण में कई भोज राज्य हैं। दंडक भी भोजराज्य था, जहां की राजधानी सुम्भावती थी (जातक ५२२ ) । इन स्त्रार्य राज्यों के स्रातिरिक्त विन्ध्य के दिनाए भारत में अनार्य आन्ध्र, शबर, पुलिन्द और मृतिब (ऐतरेय ब्राह्मण VIII (१८) भी राज्य करते थे। मत्स्य और वायु पुराणों में शबर और पुलिक दिच्चिगापथ के निवासी हैं। कुछ शबर अब ग्वालियर तथा विज्ञगा-पट्टम के पहाड़ में हैं। राय चौधरी के ऋनुसार पुलिक नगर दशार्ण के दिल्ला पूर्व विदिशा या भेलसा था। मृतिबों का निश्चय नहीं है। विदेहों के पीछे बिम्बिसार के समय तक वैदिक साहित्य कुछ अधिक नहीं कहता. किन्तु बौद्ध साहित्य सहायता देता है। सूत्रकाल में माहि-हमती (मान्धाता ), भृगुकच्छ (भरोच), शूर्पारक (सोपर कोंकन), अश्मम (पौराडन्य), मूलक (प्रतिष्ठान), कलिंग (दन्तपूर) और उक्कल ( उत्कल अर्थात् उत्तरी उड़ीसा ) की शक्तियां थीं।

#### मगध

द्वापर सम्बन्धी विवरण में हम भारतीय युद्ध के पीछे सहदेवात्मज (नं० ५४) सोमाधि को गद्दी पर देख आये हैं। इनकी राजधानी गिरिव्रज थी। पुराणों में इस वंश के राजत्वकाल निम्नानुसार हैं:—

| नाम राजा         | नम्बर वंशावली  | वर्षा में राजकाल |
|------------------|----------------|------------------|
| सोमाधि           | 48             | ५८               |
| श्रुतश्रवस       | <del>વ</del> વ | ६४               |
| <b>ऋयु</b> तायुस | <b>५</b> ६     | २६               |
| निरमित्र         | ىن             | ४०               |
| सुचेत्र          | 46             | ५६               |
| बृहत्कर्मन, सेन  | ५९             | २३               |
| १६ बाहद्रथ राजे  |                | ७२३              |

इस प्रकार केवल पांच पुश्तों के राजत्वकाल का जोड़ २६७ वर्ष है, जिससे प्रति पीढ़ी का परता साढ़े तिरपन वर्ष है। इसी प्रकार १६ राजाओं में यही परता प्राय: ४५ वर्ष आता है। पुरातत्वज्ञ ऐसे कथनों को अप्राह्म मानते हैं। अन्तिम नरेश नं० ७५ रिपुंजय ५६३ बी० सी० में गद्दी पर बैठे तथा ५१३ बी० सी० में अपने मंत्री पुिण्क, पुिलक, मुनिक, शुनिक अथवा सुनक द्वारा मारे गए। गौतम बुद्ध का जन्मकाल ५६३ बी० सी० में है। मंत्री का वंश प्रद्योत कहलाता है जिसका वर्णन आगे यथास्थान होगा।

# ञ्जद्धोदन स्रौर गौतम बुद्ध का शाक्यवंश

सिद्धार्थ उपनाम गौतम बुद्ध के पिता शुद्धोदन तथा पुत्र राहुल उपयुक्तानुसार लव वंश के नरेश थे। शुद्धोदन के पिता का नाम शाक्य लिखा है और पितामह का संजय। सञ्जय से ऊपर वाले पूर्व पुरुषों के नाम क्रमशः रणञ्जय, कृतञ्जय, धर्मा, बृहद्राज, श्रमित्रजित, सुपर्ण, श्रन्तरिच्च, किश्रर, सुनच्चत्र श्रादि हैं। ये लाग कपिलवस्तु के राजा (संघ मुख्य) थे। पुराणों से यह पता नहीं चलता है कि इस वंश से श्रवध का राज्य कब छूटा और इसने कपिलवस्तु में कब शासन जमाया। कपिल वस्तु जिला गोरखपुर के उत्तर में एक विख्यात स्थान

हो गया है। इसकी ख्याति बौद्ध संसर्ग पर ही विशेषतया निर्भर है। बौद्धमन्थ महावंश लंका में पहली शताब्दी के लगभग लिखा गया। इसका ऐतिहासिक मूल्य पूर्णतया निर्विवाद नहीं है। पिरडतों ने इसमें बहुत सी ऐतिहासिक अग्रुद्धियाँ पाई हैं। फिर भी इसके बहुत से वर्णन ग्रुद्ध भी हैं। इसके अनुसार अयोध्या-नरेशों में शाक्यों के अनितम पूर्व पुरुष महाराजा सुजात थे। पैराणिक राजवंश में सूर्यवंश का कोई भी राजा सुजात नहीं कहलाता था। महावंश के अनुसार सुजात की पटरानी से पाँच पुत्र और पांच कन्याएँ उत्पन्न हुई और जयन्ती नाम्नी रानी से जयन्त नामक एक छठा पुत्र था। महाराज ने जयन्त ही को अपना उत्तराधिकारी बनाया और पाँच पुत्रों को निर्वासित कर दिया।

ये लोग पाँचों बहिनों को लिए हुए काशीराज के यहाँ रहने लगे जहाँ इनके सुठ्यवहार से प्रजा इनपर अनुरक्त हो गई। इस जात से शक्का मान कर काशिराज ने भी इन्हें देश से निकाल दिया और तब ये लोग उत्तर चलकर महिष किपल के आश्रम में पहुँचे और वहीं ऋषिवर के आदेशानुसार जंगल काट किपलवस्तु नगर बनाकर बस गये। वहाँ दात्रिय जाति के आभाव में इन पाँचों भाइयों ने आपनी ही एक-एक बहिन के साथ विवाह कर लिया। यह सुन इनके िपता महाराजा सुजात ने विद्वन्मएडली एकत्रित करके प्रश्न किया कि राजकुमारों का यह कार्य शक्य है अथवा अशक्य। विद्वानों ने आपद्धमें के विचार से इसे शक्य होने की ठ्यवस्था दी और तभी से यह राजकुल शाक्य कहलाने लगा। विद्वानों की राजा के प्रतिकृल इस ठ्यवस्था देने से सिद्ध होता है कि उस काल के भी विद्वान् लोग आजकल ही के समान पहापात रहित थे।

सुजात नाम को पौराणिक वंशों के किस राजा का उपनाम सममना उचित है, इस प्रश्न का निर्णय कठिन कार्य है। पौराणिक वर्णनों के अनुसार राजा युधिष्ठिर के समकालिक सूर्यवंशी राजा बृहद्बल अयोध्यानरेश न थे वरन साकेत (अवध) में एक दूसरे प्रान्त के स्वामी थे, तथा अयोध्या में एक दूसरा ही राजा था। बृहद्बल के वंशधरों ने पीछे अयोध्या का राज्य पाया। इस कुल के अन्तिम राजा

सुमित्र और उसके पूर्व पुरुष पौराणिक वर्णन। नुसार स्वयं गौतम बुद्ध की सन्तान थे। महावंश के प्राचीन नाम पौराणिक सूर्यवंश के नामों में नहीं मिलते हैं। यह प्रन्थ लङ्का में सिंहली भाषा में लिखा गया था। इतनी दूरी पर सुने सुनाये नाम लिखने से विरोध का होना स्वाभाविक ही है और इसके मिटाने का प्रयत्न भी व्यर्थ समक्ष पड़ता है, क्योंकि गौतम बुद्ध की वंशावली के पौराणिक वर्णन भी निश्चित नहीं समक्ष पड़ते, जैसा कि ऊपर आ चुका है। विष्णु पुराण द्वारा कथित वंशावली हम दे ही चुके हैं। अब सूच्मतया महावंश का भी कथन लिखे देते हैं।

शाक्यवंशी राजा उल्कामुख के अमृता नाम्नी कन्या हुई जा वयस्क होने पर कुछ रोग प्रस्त हो गई। यह देख राजकुमारों ने उसे हिमा-चल की एक गुफा में छोड़ दिया। वहां कोलि नामक राजर्षि के प्रयक्त से राजकन्या रोगविहीना हुई और इन दोनों का विवाह भी हो गया। कोलि और अमृता के पहाड़ ही में रहते हुए ३२ पुत्र उत्पन्न हुए और वयस्क होने पर माता की आज्ञा से ये लोग किपलवस्तु पहुँचे। वहां शाक्य महाराजा ने इनका अच्छा स्वागत करके रोहिणी नदी के पूर्व स्थान दिया जहां ये लोग कोलिग्राम बसा कर रहने लगे। इन लोगों का शाक्य कुमारियों के साथ विवाह हुआ और ये कोलिय कहलाने लगे। बहुत दिन पीछे देवदह के कोलिय राजवंश में राजा सुप्रभूत के माया और महाप्रजावती नाम्नी दो कन्याएँ और पांच पुत्र उत्पन्न हुए। इधर शाक्यवंश में राजा सिंहनु के पुत्र राजा शुद्धोदन हुए जिन्होंने उपयुक्त दोनों कन्याओं के साथ विवाह किया। इन्हीं महाराजा शुद्धोदन और मायादेवी के पुत्र प्रसिद्ध महात्मा गौतम बुद्ध हुए।

महाराजा शुद्धांदन परम सञ्चितित्र पुरुष तथा प्रजावत्सल संघ मुख्य नरेश थे। इनकी प्रकृति बहुत शान्त थी। अनेक यज्ञादि करने पर शुद्धोदन से पैंतालीसवें वर्ष वैशाखी पूर्णिमा की रात्रि में उनकी रानी मायादेवी के गर्भ रहा। बौद्धग्रन्थ ललित विस्तार में लिखा है कि गर्भाधान के थोड़े ही दिन पीछे महामाया ने स्वप्न देखा कि "एक महारमा जिसका वर्ण हिम रजत के समान स्वच्छ था और जिसकी

प्रभा चन्द्र सूर्य के समान थी, उसके उद्दर में प्रवेश कर गया।'' ब्राह्मणों का मत हुआ। कि इस स्वप्न का फल यह है कि रानी का बालक या तो चक्रवर्ती राजा होगा या बुद्ध। अब तक शुद्धादन के काई सन्तान न थी इसलिए इस गर्भाधान सं बड़ी प्रसन्नता मनाई गई। महामाया की इच्छा थी कि पुत्रात्पत्ति उसके पिता के घर में हा। इस विचार से पित की सम्मति ले अपनी बहिन प्रजावती के साथ वह दवदह के लिए प्रस्थित हुई। शाक्य राज्य हां में राजा कं बनवाये हुए लुम्बनी कानन में उनकी रानियां ठहरीं। शुद्धादन भी लुम्बिनी कानन तक उन्हें पहुँचा कर वापस चले गये। लु। मेबनी में रात का महामाया ने चार स्वप्न देखे, एक यह कि छ: दाँता वाला एक सुन्दर श्वंत गज उसके उदर में घुस गया। दूसरा यह कि वह आकाश में उड़ रही है श्रीर श्रन्तिम दो स्वप्न थे कि वह एक ऊँचे पहाड़ से उतरती है तथा सहस्रों मनुष्य उसके सामने दण्डवत् करते हैं। इसी कानन में महा-माया को ऐसे समय में प्रसव वेदना हुई जब वह उद्यान में सैर कर रही थी। रानी प्रसव-वेदना से विकल हा एक साल-वृत्त की डालो पकड़ कर खड़ी हुई थी जब बुद्ध महात्मा का जन्म हुआ। यह शुभ समय माघ पूर्णिमा ५६३ बी० सी० का है।

सूर्यवंशी राजाओं का वर्ण न हम यहां समाप्त करते हैं। शेष इतिहास आगे के अध्यायों में यथास्थान लिखा जायगा। पुराणा में लिखा है कि उपयुक्त ऐस्वाकु दिवाकर, के समय पर्यन्त बाहद्रथ संत-जित तथा कौरव राज (अधिसीम कृष्ण) के पाछे महापद्मानन्द तक राजे निम्नानुसार हुए: — २७ पांचाल नरेश, २४ काशिराज, २८ हैहय भूपाल, ३२ कलिंगपति, २५ अश्मक भूपति, २४ ऐस्वाकु नरपात, २६ कारव-पौरव नराधिप, २८ मैथिल नृप, २३ शीरसंन महापात आर २० वीति-होत्र नरपाल। इसो काल में विदिशानरश नागराज शेष का पुत्र भोगी, शत्रुआं का पराजित करने वाला हुआ। वायु पुराण के अनुसार इसका नाम पुरञ्जय था। इसने नाग विश्वायां का पराक्रम बहुत बढ़ाया। इसके वंशघर रामचन्द्र, चन्द्रांगु, नृखवन्त, धनधर्मण, वगर और भूतनद प्रसिद्ध राजे हुए। उपयुक्त अनकानक राजकुलां में से अनेकों का अस्तित्व नाम मात्र को अथच अनिश्चित था। आदिम कलिकाल के

श्रांत में इनमें से बहुत कम घराने जीवित पाये गये; जो बच गये वे महापद्मनन्द द्वारा ३८२ बी० सी॰ तक नष्ट हुये।

### सोलइ रियासतें

गौतम बुद्ध के समय मगध में बिम्बिसार नरेश थे। अन्तिम विदेहों के पीछे से बुद्धकाल के पूर्व तक सोलह रियासतों का कथन आया है। बौद्ध प्रंथ अंगुत्तर निकाय इनके नाम निम्नानुसार कहता है—

काशी, कोशल, अंग, मगध, वडजी, मल्ल, चेतिय (चेदि), वंस, (वत्स), कुरु, पांचाल, मत्स्य, शूरसेन, अस्सक, अवन्ति, गन्धार और काम्बोज। ये सब महाजनपद कहलाते थे। ये कलार जातक तथा महाकोशल के बीच में हुए। यही नामावली जैन भगवती सूत्र में निम्नानुसार है:—अंग, वंग, मगध, मलय, मालव, अच्छ, कौच्छ, पाढ़, पांड्य, लाढ़ (राढ़), वडजी, मोलि, काशी, कोशल, अवह और शम्भुत्तर। मालव शायद अवन्ती एवं मोलि मल्ल हैं। इनमें से काशी, कोशल और मत्स्य के विवरण अपर आ चुके हैं। जातकों में लिखा है कि काशी राज्य का फैलाव किसी समय २००० वर्गमील था। केशिल की श्रावस्ती वर्तमान नैपाल में गोरखपुर से उत्तर पश्चिम ७० मील की दूरी पर है। इस काल केशिलों का राज्य बनारस और साकेत पर भी था और शाक्यसंघ इनको अधीश्वर मानता था। केशिल राज्य, दिल्ला में गंगा और पृरब में गण्डक तक फैल चुका था। किसी केशिलेश वंक ने काशी जीतने का प्रयत्न किया तथा कंस काशी विजेता कहलाता था।

#### अंग

श्रंग राज्य मगध के पूर्व था। चन्दन नदी दोनों राज्यों के बीच में थी। राजधानी चम्पा वर्तमान भागलपुर के निकट है। इसके मगध से युद्ध हुआ करते थे। पहले यहाँ महाभारत में प्रसिद्ध कर्णा का राज्य था। जातक (५४५) राजगृह को श्रंग का शहर कहता है। गौतम बुद्ध के समय चम्पा, राजगृह, श्रावस्ती, साकेत, कौशाम्बी और बनारस बड़े शहर थे। व्यापारी लोग जहाजों पर चम्पा से स्वर्ण-भूमि तक जाते थे। अथर्ववेद (४२२,१४,) में आंगों,मूजवन्तों,गान्धारों तथा

मागधों के कथन हैं। ऐतरेय ब्रा० VIII (२२) में खंग वैरोचन राजा थे। महागोविंद सुत्तंत में धतरत्थ खंगपित थे। खंग के पुत्र दिधवाहन उत्तराधिकारी थे। कहते हैं कि उनकी कन्या चन्द्रवाला स्त्रियों में पहली महावीर की शिष्या जैन थी। पौराणिक वंशावली के अनुसार कोई खंग और दिधवाहन जेता में भी पड़ते हैं। कौशाम्बी नरेश शतानीक (नं० ७६) ने चम्पा पर धावा किया। खंगपित ब्रह्मदत्त ने मगधपित भिट्टिय को हराया। वत्सपित खंगराज के साथीथे। कौशाम्बी नरेश (७७) उदयन ने दृढ़ वर्मन को फिर से खंगपित बनाया। (प्रिय दिशंका खंक IV, विविसार ने खपने पिता के समय ब्रह्मदत्त से खंग जीत कर मगध में मिला लिया।

#### मगध

इसमें वर्तमान पटना और गया जिले हैं। गिरिव्रज या गया के निकट पुराना राजगृह राजधानी थी। ऋग्वेद III ५३,४ में प्रमगंड कीकट नरेश था। यास्क निरुक्त (६,३२) कीकट को अनार्य कहते हैं। अभिधान चिन्तामिए में कीकट मगध है। अथवेवेद V (२२,१४) में मगध का कथन है। पहले मागध बुरे थे। शांखायण आरण्यक में इनका मान हुआ। महाभारत में बृहद्रथ पहले मगधपित हैं। ऋग्वेद I (३६१८ ४४,६) में जरासन्ध से असंबद्ध बृहद्रथ हैं। उस काल इसमें ८०००० ग्राम लगते थे और यह विन्ध्याचल तथा गंगा, चंपा और सोन निद्यों के बीच में था। इसकी परिधि २३०० मील कही गई है (रिजड़ंविड्स)। गौतम बुद्ध की उत्पत्ति से पीछे वाला मागध विवरण यथा स्थान आवेगा।

## वज्जी, बज्जी

इस काल यह प्रजातंत्र राज्य था। इसका फैलाव २३०० वर्गमील बौद्ध प्रंथों में लिखा है। मिथिला वैशाली से उत्तर पिन्छम ३५ मील पर है। इसी के निटक जनकपुर नामक स्थान है। विदेह राज्य टूट कर ही वज्जी संघ बना। इसमें निम्न कथित अष्ट कुल थे:—विदेह, लिच्छवि, ज्ञात्रिक, वज्जी, उम्र, भोग, ऐस्वाकु और कौरव। पहले चार प्रधान ८ थे। विदेहों की राजधानी मिथिला थी तथा लिच्छवियों की वर्तमान

मुजफ्कर नगर जिले में वैशाली (प्राचीन विशाला पुरी) थी। चात्रिकों की राजधानियां वैशाली के निटक, कुंडपुर और कोल्लाग थीं। इनमें सिद्धार्थ और तत्पुत्र महावीर जिन थे। वज्जी का कथन पाणिन IV (२,१३१) में हैं। वैशाली पूरे संघ की भी राजधानी थी। उसके तीन भाग थे। वैशालिक वंश के संस्थापक इच्चाकु पुत्र विशाल थे (रामायण के अनुमार) तथा पुराणों में वे नाभाग के वंशधर थे। विशाल के पीछे हेमचन्द्र, सुचन्द्र, धूम्नाश्व, सृंजय, महदेव, कुशाश्व, सोमदत्त, काकुत्स्थ और सुमित का होना राय चौधरी कहते हैं। सहदेव और सृजय शतपथ ब्राह्मण II (४४,३४) में हैं। लिच्छिव बाहरी न होकर असली चित्रय थे। वे जैनों तथा बौद्धों के सहायक थे। महावीर जिन तथा कुणिक अजातशत्रु की मातायें लिच्छिव थीं।

### मछसंघ

मल्ल के दां भाग थे, जिनकी राजधानियां कुशानारा या कुशावती, श्रौर पावा थीं। चीनी यात्री ह्यू यनसांग के अनुसार यह पहाड़ी राज्य शाक्य के पूर्व और बज्जी के उत्तर में था, किन्तु अन्यों का विचार है कि यह संघ राज्य बज्जी के पूर्व और शाक्य के दिल्ला में था। कुसिनारा किमया के निकट था। पावा वर्तमान पड़रौना है। मल्लों और लिच्छवियों को मनु ज्ञात्यच्त्रिय कहते हैं, शायद इनके जैन बौद्ध प्रेम के कारण। लिच्छवियों ने जाट गुप्त नरेश चन्द्रगुप्त को अपनी कन्या भी ब्याही। बिरंह के समान पहले मल्ल भी राजतन्त्र था। कुश जातक में ओवकक (ऐच्चाकु) मल्ल राज थे। अन्य राजा महासुदसन थे। महाभारत ii (३०, ३) में भी एक मल्लराज थे। भोग नगर, उल्लूपिया और उक्वेल-कष्य भी मल्लों के नगर थे। बिन्बिसार के पूर्व मल्लसघ था। जैन कल्पसूत्र कहता है कि ९ मल्ल तथा ९ लिच्छि वयों ने मिलकर काशी कोशल के १८ गण राजस बनाये। समय पर मगध ने मल्ल भी जीत लिया।

# चेतिय या चेदि

इस राज्य के दो उपनिवेष थे, जिनमें एक नैपाल में और दूसरा

कौशाम्बी के पूर्व पुराने चेदि बुन्देलखंड तथा निकट के देश में था श्रीर कभी नमेदा तक फैनता था। राजधानी सुक्तिमती थी। ऋग्वेद VIII (५, ३७, ३९) दानस्तुति कशु चैद्यु का कथन करता है। चेतिय जातक यों राजवंश देता है: — महासम्मत, रोज, वररोज, कल्यान, वर कल्यान, उपोसथ, मान्धाता, वर मान्धाता, चर, उपचर या श्रपचर। शायद यही महाभारत के उपित्चर वसु हों। जातक तथा महाभारत दोनों इनके पांच-पांच पुत्र बतलाते हैं। जातक ४८ कहता है कि काशी से चेदि के मार्ग में डाकू लगते थे।

#### वंश वत्स

इसकी राजधानी कौशाम्बी (वर्तमान कोसम) प्रयाग के निकट थी। रामायण I (३२, ३-६) तथा महाभारत I (६३, ३१) कहते हैं कि चेदि राज ने कौशाम्बी बसाई। काशी राज (नं०३९) वत्स वंशकर थे (हरिवंश २९. १३, महाभारत  $X^{II}$  ४९, ८०) शतानीक (दूसरे) पौरव (न०७६) ने विदेह राजकुमारी से विवाह किया तथा दिधवाहन के समय ऋंग पर आक्रमण किया। जातक (३५३) कहता है कि संसुमार गिरि का भगराज्य वत्स का करद था।

#### कुरु

जातकों में इन्द्रप्रस्थ पर युधिष्ठिर के वशजों का राज्य लिखा है, तथा धनंजय कौरव्य खौर सुनशोम के नाम शासकों में हैं। राष्ट्रपाल कौरव सरदार थम। जैनों के उत्तराध्यान सूत्र में कुरुदेश के इशुकार नगर में इशुकार राजा लिखे हैं। सम्भवतः यह परीक्षित की उस दूसरी शाखा के शासक थे, जिसकी राजधानी इन्द्रप्रस्थ तथा इशुकार थी। खनन्तर कीटिल्य के खनुसार कुरु देश में संघ राज्य में स्थापित हुआ।

### पांचाल

यहाँ के दुमुख निमि के समकालीन थे। दुर्मुख विजयी कहे गए हैं। चूलिन ब्रह्मदत्त पांचाल राज्य का कथन जातक (५४६), उत्तराध्यान सूत्र, भासकृत स्वप्न वासदत्ता, तथा रामायण, I ३२, में है। कौटिल्य यहां भी संघ राज्य बतलाते हैं।

# शूरसेन

कचान बौद्ध के समय सुरसेनों के राजा अवन्तिपुत्त थे। उनके द्वारा मथुरा प्रान्त में बौद्ध धर्म फैला। काव्य मीमांसा में कुविन्द सूरसेन राजा थे। मेगास्थानीज के समय में शूरसेन लोग थे।

### अरसक ( अश्मक )

सुत्तिनिपात (९७७) अस्सक को गोदावरी के निकट बतलाता है। यह महाराष्ट्र में था। पाणिनि IV (१, १७३) में यह दान्तिणास्य प्रान्त है। यह जाति उत्तर पिन्छम में भी थी, जिसे प्रीक लोग असिकनोई कहते हैं। द्रोणपर्व में भी अश्मक पुत्र का कथन है। राजधानी पोतन या पातिल थी। यही महाभारत का पौदन्य था। मूलक इसके दिल्लण था। अनन्तर अश्मकों ने मूलक और किलग पर अधिकार किया। सीमनन्द जातक में अस्सकों का अवन्ति से सम्बन्ध है। वायु पुराण ८८ (१७७,८) में अश्मक और मूलक ऐच्वाकु हैं। ये दिल्लण कोशल के सूर्यवशी राजे थे। महागोविंद सुत्तन्त में निम्न लिखित लोग समकालीन है:—ब्रह्मदत्त अस्सक राज, सत्तमु किलगराज, वैस्समु अवन्तिराज, भरत सोवीर राज, रेगु विदेहराज, धतरत्थ अङ्गराज, धतरत्थ काशिराज। चुल्ल-किलग जातक में अक्रण अस्सक राज किता कीतता है।

### **अव्**नती

जब वीतिहोत्र श्रीर श्रवन्ति का बल समाप्त होगया तब एक मंत्री ने राजा को मारकर श्रपने पुत्र प्रद्योत को राजा बनाया। इसी को चण्ड प्रद्योत भी कहते थे। चौथी शताब्दी बी० सी० में श्रवन्ती मगध राज्य में श्रा गई थी।

#### गन्धार

निमि के समय गन्धार में नग्नजीत थे, जिनकी राजधानी तत्त-शिला थी (कुम्भकार जातक)। इनके पुत्र सर्वजीत हुए। छठी शताब्दी बी० सी० में पुक्कणाति गन्धार पति थे, जिन्होंने बिम्बिसार को पठौनी भेजी तथा युद्ध में प्रद्योत को हराया। पाराडवों ने गन्धार को धमकाया तथा फारस ने उसे जीत लिया। ५१६ बी० सी० वाले डेरियस की प्रजा में गन्धार लोग भी थे। गन्धार में पूर्वी श्रक्तग्रानिस्तान श्रौर उत्तरी पच्छिमी पंजाब थे। राजधानी तत्त्व-शिला थी।

#### काम्बोज

यह प्रान्त उत्तरापथ में गन्धार के निकट था। राजपूर इसका राज घर था। ह्यू यन्त्सांग का राजपुर पुंच के दिल्लाण या दिल्लाण पूर्व था। इसकी पिच्छमी सीमा काफरिस्तान से मिली थी। यास्क के समय काम्बोज भारतीय आर्थों से पृथक थे। वंश ब्रा० में काम्बोज औपमन्यव ऋषि हैं। भूरिद्त्त जातक, (५४३) में उनके जंगली रिवाज थे। ह्यू यन्त्सांग भी ऐसे ही कथन करते हैं। निन्द्नगर काम्बोजों का शहर था। महाभारत में चन्द्र वर्मन और सुद्त्तिण काम्बोज थे। उस काल यह राज शक्ति है किन्तु कौटिल्य में संघ शक्ति। राजधानी द्वारिका थी।

उपरोक्त १६ रियासतों के विवरण में जहाँ श्राधार नहीं लिखा है, वहां डाक्टर राय चौधरी या रिजडेविड्स का श्राधार समम्मना चाहिए।

कर्ण पर्व में पांचाल, कुरु, शाल्व, मत्स्य, शूरसेन, नैमिष और चेदि प्रशंसनीय हैं, तथा आंगों, गन्धारों एव मद्रकों की निन्दा है। महाभा-रत के विविध वर्णनों के समय अनिश्चित हैं, क्योंकि जय के रूप में उसके प्राचीन प्रथ होने पर भी उसमें परिवर्द्धन इतने होते आये हैं कि यह नहीं कहा जा सकता, कि उसका कोई कथन किस काल के भारतीय विचारों का द्योतन करता है ? भारतीय विविध प्रान्तों की सभ्यता के विषय में आपस्तंब और बोधायन के विवरण यथा स्थान आवेंगे, जिनके कथन समय की दृष्टि से दृढ़ हैं।

पहले काशी कौरालों के युद्ध हुए। काशी वाले पहले कुछ जीत कर ग्रम्त में नष्ट हो गए। महाकोशल श्रौर प्रसेनजित काशी पर भी श्रिधकृत थे। कोशल नरेश के पांच मातहत थे, श्रर्थात काशी, यायाति, सेतव्या नरेश, हिरएय नाभ कौशल, श्रौर कपिलवस्तु के शाक्य। महाकोशल के समय मगध में विविसार राजा थे।

बुद्ध के समय में ये सोलहों राज्य वर्तमान न थे वरन इनमें से कुछ लुप्त हो चुके थे जैसा कि ऊपर दिखाया गया है। फिर भी बौद्धों के त्र्यंगुत्तर और विनय प्रन्थों में इन सोलह राज्यों की नामावली लिखी है जिससे जान पड़ता है कि यह कुछ प्राचीनतर समय से सम्बन्ध रखती है। दक्षिण के राज्यों का वर्णन इसमें नहीं है। कुछ बौद्ध प्रन्थों में पैठण उपनाम पतित्थान का नाम ऋाया है। यह ऋांश्रों की राजधानी थी। दिच्यापथ का भी नाम है। इससं दिच्या देश का श्रर्थ निकलता है। महाभारत में भी सहदेव के विजय में द्विणपथ का नाम मिलता है। निकाय प्रन्थों में कलिङ के बन का नाम लिखा है ऋौर यह भी कहा गया है कि उस काल दूर देशों में समुद्र यात्रायें होती थीं तथा जहाज चलते थे। कालिंग उपनिवेश की राजधानी दन्तिपुर में थी। वाल्मीकीय रामायण इन प्राचीन बौद्ध प्रन्थों से पुरानी है। उस में लिखा है कि रामचन्द्र के समय में ठेठ द्विण में चोल त्रार पारङ्य राज्य थे। इस कथन से इतना त्रवश्य सिद्ध होता है कि वाल्मीकि के समय वाले उत्तरी ऋार्य लाग दिन्त् का हाल बहुत कुछ जानते थे। बहुतरे पाश्चात्य विद्वानों का मत है कि आर्य लोग पंजाब सं पूर्व की खोर गंगा और यमुना के निकट से आये। रिस डेविड्स का कथन है कि इन मार्गा के अतिरिक्त आर्य लोग सिन्धु नदी के किनारे कच्छ होते हुए अवन्ती गये और कश्मीर से पहाड़ के किनारे किनारे काशल हाते हुए शाक्य, तिरहत, मगध और श्रंग देशों में पहुँचे।

छठी सातवीं शताब्दी बी० सी० के छुछ भारतीय मुख्य नगरों का वर्णन कर देना भी उचित समभ पड़ता है। (१) श्रयांध्या कोशल देश में सरयू के किनारे स्थित थी। इसका वर्णन ऊपर कई बार आ चुका है। सूर्य-वं।शयां की यह प्रधान राजधानी थी किन्तु महाभारतं और बुद्ध के समयों में इसकी काई प्रधानता न रही। (२) काशी उपनाम वारा-एसी सदैव से अपने वर्तमान स्थान पर स्थित है। बौद्धकाल के पीछे इस राज्य का फैलाव ८५ मील का कहा गया है। (३) चम्पा अङ्ग

देश की राजधानी थी। यह भागलपुर के पूर्व २४ मील पर स्थित है। भारतीय उपनिवेशियों ने कोचीन-चाइना में इसी नाम की एक पुरी बसाई। कश्मीर में भी चम्पा नामक एक नगर था। (४) कम्पिला उत्तरी पाञ्चाल की राजधानी थी। (५) कौशाम्बो (कोसम्भी) पुरी को कौरव राजा ने हस्तिनापर के डूब जाने पर बसाया, ऐसा महाभारत में लिखा है। यह यमुना नदी के किनारे काशी से २३० मील की दूरी पर है। पीछे से यह वत्सों की राजधानी हुई। बौद्ध प्रन्थों में इसका वर्णन बहुतायत से आया है। (६) मधुरा यमुना नदी के किनारे अब भी स्थित है। इसमें बहुत से प्राचीन चिह्न मिलते हैं। बुद्ध के समय में मथुरानरंश को अवन्तिपुत्र भी कहते थे। इससे जान पड़ता है कि उसकी माता उज्जैन के घराने की थी। गौतम बुद्ध भी यहाँ पधारे। मथुराका पुराना नाम मधुपुरी था। पीछे से मधु के वंशियों से छीनकर इस पर रामचन्द्र के भाई शत्रुघ्न ने राज्य जमाया। इनके भी वश जों को निकाल कर यादव भी मरथ ने इसे अपनी राजधानी बनाया। बद्ध के समय में इसकी बहुत अवनित हो गई थी किन्तु मिलिन्द के काल (१५७ बी० सी०) में यह फिर उन्नत दशा में थी। इसके नाम पर दिच्चिए में भी एक नगर बसाया गया। (७) मिथिला विदेह-नरेश की राजधानी तिरहुत में थी। (८) राजगृह उपनाम राजिंगिरि विन्विसार का बसाया हुऋ। है । इस नामके दो नगर थे जिन में से पुराने को गिरित्रज कहते थे। बिन्बिसार ने नया राजगृड् बसाया। (९) राहक सौ-बीर (सरत) की राजधानी थी। यहाँ विणिज व्यापार बहुत होता था। कहते हैं कि यहूदी राजा सालोमन के जहाज भी व्यापारार्थ यहाँ आते थे। पीछे से इसका नाम रोरुआ भी हो गया। (१०) सागल भारत के उत्तर पश्चिम में था। यह मद्र देश की राजधानी थी स्त्रीर महाभारत के समय में साकल करी जाती थी। राजा मिलिन्द यहीं राज्य करते थे। (११) साकेत (वर्तमान सुजान-कोट) जिला उन्नाव ( स्रवध प्रदेश ) में सई नदी के किनारे पर था। प्राचीन काल में यह कई बार कोशल का राज-निवास था। बुद्ध के समय में कोशल की राजधानी श्रावस्ती थी जो साकेत से ४५ मील पर थी। हिन्दस्तान के ६ बड़े नगरों में उस काल यह भी एक था।

(१२) श्रावस्ती (सावत्थी) पुरी सूर्यवंश के राजा श्रावस्त की बसाई हुई थी। इसका स्थान जानना कठिन है। यह साकेत से ४५ मील उत्तर, राजगृह से ३३७ मील उत्तर-पश्चिम, सांकाश्य से २२५ मील, अचिरवती नदी के किनारे स्थित थी। बुद्ध के समय में यह राजा प्रतिनद् की राजधानी थी। (१३) (उउजैनी) उउजैन प्राचीन काल में भी अपने वर्तमान स्थान पर थी। अशोक पुत्र महीन्द्र यहीं उत्पन्न हुआ। इसी ने लंका में बौद्धमत फैलाया। (१४) वैशाली लिच्छवी राजकुल की राजधानी थी। बुद्ध के समय में यहां वजी लोग रहते थे जिनसे अजातशत्रु का युद्ध हुआ। यह तिरहुत प्रदेश में गङ्गाजी से २५ मील की दूरी पर थी। इनके अतिरिक्त २० मुख्य नगरों में निम्न भी थे:— आलवी, इन्द् पत्त, संसुमार गिर, कपिल वरशु, पातलिपुत्तक, जेतुत्तर, संकस्स, कुसिनारा और उक्कत्थ (राय चौधरी)। इस काल में निम्न स्थानों पर विश्वविद्यालय थे:—

(१) तत्त्वशिला (तक्कसीला) (२) कन्नोज, (३) काशी, (४) उउजैन, (५) मिथिला, (६) मगध, (७) श्री धन्य कटक, (८) राजगृह, (९) वैशालि, (१०) कपिलवम्तु, (११) श्रावस्ती, (१२) कीशाम्बी, (१३) जेतवन, और (१४) नालन्द। यहां पर दूर दूर से विद्यार्थी आ आकर विविध विद्याओं की शित्ता पाते थे।

इस काल भारत में नगरों की न्यूनता और प्रामों की बहुत प्रधानता थी और प्राम-निवासी किसी प्रकार गिरे हुए अथवा नीच नहीं समक्ते जाते थे। वे अपने ही लिए काम करते और मजदूरी करना अपनी महत्ता के प्रतिकूल समक्ते थे। उनको अपने प्राम, कुटुम्ब और पद का अभिमान था और बहुत करके उन पर उन्हीं के मुख्याओं का शासन था जिनको वे स्वयं चुनते थे। रिस डेविड्स कहते हैं कि उस काल प्रत्येक गांव एक छोटा सा प्रजातन्त्र राज्य था। दास-प्रथा इस काल भारत में अज्ञात थी। राजा युधिष्ठिर के समय में कुछ दास अवस्य थे जिनकी गणना हबिशयों की भांति नीच श्रेणी में न हो कर साधारण गाई स्थ्य सेवकों की भांति होती थी। ३०५ बी० सी० वाले यूनानी राजदूत मेगास्थनीज ने लिखा है कि भारत में दास-प्रथा

श्रज्ञात थी। इससे जान पड़ता है कि दास-प्रथा ने भारत में कभी जोर नहीं पकड़ा।

कौटिल्य के द्यर्थ शास्त्र से दासों का द्यस्तित्व प्रकट है, किन्तु प्रीक राजदूत उनका द्यभाव बतलाता है। जान पड़ता है कि दास कहे जाने बालों की संख्या इतनी कम थी द्यौर उनसे ऐसा सुव्यवहार था कि राजदूत ने उन्हें भी द्यदास समका।

जातकों के देखने से प्रकट होता है कि बौद्ध काल के पूर्व सब जातियों के मनुष्य अपनी जातियों से इतर व्यापार भी करने लगे थे। ब्राह्मण लोग व्यापार करते थे तथा धनुर्विद्या, मृगया, कपड़ा बुनना, पिह्या बनाना आदि के भी काम करने लग गये थे। वे खेती बहुतायत से करते और गाएँ तक चराने लगे थे। चत्रिय लोग व्यागर करते थे और धनुर्विद्या के काम की नौकरी भी। एक चत्रिय के विषय में लिखा है कि उसने कुम्हार, माली, बावचीं और भाउआ बनाने वाले के काम किये थे। फिर भी इन लोगों की जातियों में कुछ गड़बड़ नहीं हुआ।

मुदीं के जलाने की इस काल कई प्रथायें थीं। बड़े आदिमियों के शव जलाये जाते थे और उनकी राख इकट्ठी करके गाड़ दी जाती थी तथा उसी पर स्तूप बनाया जाता था। साधारण मनुष्यों के शव जलाये जाते और कभी कभी मैदाना में रख दिये जाते, जहां या तो उन्हें पशु पत्ती खा जाते अथवा वे सड़ कर नष्ट हो जाते थे। कुछ ऐसी ही प्रथा पासियों में भी अब तक है। उस समय के प्रचलित ज्यापारों के नाम महाराजा अजातशत्रु और गौतम बुद्ध की बातचीत में कहे गये हैं। यद्यपि यह छठी शताब्दी बी० सी० की है तथापि यही दशा बौद्धकाल के कुछ पहले थी। ज्यापारों के नाम निम्नानुसार हैं:—(१) हाथी सवार, (२) घुड़-सवार, (३) रथी, (४) धनुर्धारी, (५०) बावची, (१६) नाई, (१७) नहलाने वाले, (१८) हलवाई, (१९) माली, (२०) धोवा, (२१) जुलाहे, (२२) मौद्या बनाने वाले, (२३) कुम्हार, (२४) मुहर्सिर, (२५) मुसस्दी, (२६) किसान।

इनके श्रातिरिक्त १८ प्रकार के कारीगर भी प्राचीन पुस्तकों में मिलते हैं जिनमें लकड़ी, पत्थर, धातु आदि पर काम करने वालों को समभना चाहिये। चमड़ा श्रीर हाथी दांत का काम, रँगने, जौहरीपन, मछली मारने, कसाई, मझाह, चित्रकार ऋादि के भी कार्य बहुतायत से हाते थे । इनके ऋतिरिक्त सौदागरों की भी संख्या बहुत थी तथा इनकी रत्ता के लिये स्वेच्छासेवक पुलिस भी होती थी। रेशम, मल-मल, जिरह बख्तर, कारचोबी, कम्मल, द्वायें, जवाहिरात, हाथीदांत ऋादि के व्यापार बहुतायत से हाते थे। सौदा में बदलौ ऋल नहीं हाती थी वरन मुद्रार्घों का व्यवहार था । महाभारत ऋादि में सोने की मुद्रार्ह्या का वर्णन है। बौद्धकाल में तांबे के सिक्के चिपन का हाल लिखा है किन्तु चांदी के सिक्कों का वर्णन नहीं है । सौदागर एक दूसरे पर हुंडो काटते थे । सूद का लेना उचित समभा जाता था । मनुःमृति में सवा रुपया सैकड़ा मासिक सूद लिखा है और कड़ा गया है कि इससे अधिक लेने वाला पापभागी होता है। रिस डेविड्स ने लिखा है कि ग़रीबी कहीं नहीं दीख़ती थी। किसी स्वतन्त्र मनुष्य का मजदूरी करना मात्र बड़ी विपत्ति समभी जाती थी। जमींदार लांग उस काल में न थे और प्रजा को पर्याप्त भूमि जोतने की मिलती थी।

व्यापारिक मार्गें का हाल रिस डेविड्म ने अच्छा लिखा है। आवस्ती से पिटरंगन (पैटण्) पर्यन्त मार्ग माहिडमती, उडजैन, गोनर्द, विदिशा, कौशाम्बी ख्रीर साकेत होकर था। आवस्ती से राजगृह का गस्ता सीधा न था वरन् पहाड़ की तर्गई होकर। मार्ग में सेतव्य, किपलवस्तु, कुशिनारा, पावा, हस्तिमाम, भएडमाम, वैशाली, पाटलिपुत्र ख्रीर नालन्द पड़ते थे। पूर्व से पश्चिम का रास्ता बहुत करके निद्यों द्वारा था। गंगा में सहजाति ख्रीर यमुना में कौशाम्बी पर्यन्त नावें चलती थीं। व्यापारियों का निम्न खानों को जाना भी लिखा है: विदेह से गंधार को, मगध से मौबीर का, भक्क कच्छ (भड़ोच) से बर्मा को, ख्रीर दिल्ला से बावेक (वैबिलान) को। चीन का खाना जाना पहले पहल मिलिन्द के प्रन्थों में मिलता है। रेगिस्तानों में लोग रात को चलते थे ख्रीर मार्ग बताने वाले नच्नों के

सहारे रास्ता ठीक रखते थे। लंका का नाम नहीं आया है। ताम्रपर्णी द्वीप का कथन है जिससे लंका का प्रयोजन समक्त पड़ता है।

वैदिक समय से सम्बन्ध रखने वाला साहित्य-काल इसी समय के साथ समाप्त होता है। आर्थ सभ्यता ने भारत में राजनीति, धर्म, समाज, साहित्य, व्यापारादि की जो जो उन्नति की, उसका वर्णन हम ऊपर दे आये हैं। अब तक भारतीय समाज ने प्राचीन परिपा-टियों का उचित मान करके धीरे धं रे विकास करते हुए सभी विभागों में उन्नति दिखलाई किन्तु दस्यु-पराजय से इतर कोई क्रान्ति श्रथवा भारी उथलपथल नहीं हुआ। प्राय: सभी बातों में ऋषियों, राजाओं, सुवारकों आदि ने प्राचीनता का उचित मान रखकर नवीन परिशाधनों में मन लगाया। जैसे एक दिन का शिशु बढ़ते बढ़ते पूरा जवान होकर बुड्डा तक हो जाता है, किन्तु किसी दिन उसमें भारी परिवर्तन देखन में नहीं आता, इसी प्रकार हमारा भारतीय अधिसमाज उन्नति करता हुआ शैशव एवं युवावस्था को पार करके आदिम कलिकाल के प्रारम्भ में बृद्ध दशा का पहुंच गया। वैदिक विचारों की उन्नति चरम सीमा के भी त्रागे निकल गई श्रीर ऋग्वेद का सीधा सादा धर्म ब्राह्मण अन्थों में उन्नति करता हुआ सूत्रां के तनाव में ऐसा उलभा कि विधि-निषेध ही ने उसका स्थान ले लिया श्रीर यही धर्म के मुख्याङ्ग बन बैठे। श्रतः हमारा भारतीय हिन्दू-समाज सरल धर्म, सरल मत एवं सरल आचारों के विचार को खो कर कट्टर परिडतों की पोथियों का हर बात में आश्रित सा हो गया। यहाँ तक कहा गया है कि इन्द्र से विद्यार्थी, बृहस्पित से गुरु श्रीर दिव्य सहस्र वर्ष अध्ययन काल होने पर भी व्याकरण का अन्त नहीं मिलता है। यही दशा भारतीय धार्मिक सिद्धान्तों की हुई। हमारी विद्यास्त्रों में स्त्रा सब कुछ गया किन्तु भारी प्रन्थों के गूढ़ीकरण में सरल सिद्धान्तों का ज्ञान ऐसा दुर्ज्ञेय हो गया कि साधारण समाज को कर्तव्य जानने के लिए अड़चन पड़ने लगी। इन सब कारगों से भारतीय समाज का ऐसा समय आ गया कि जब क्रान्ति का होना श्रानिवार्य सा हो जाता है। इसी लिए हम देखते हैं कि थोड़े ही दिनों में जैन त्यार बौद्धधर्मों का प्रादुर्भाव हुआ। गौतम बुद्ध त्यौर महाबीर हिन्दू समाज के पहले भारी डिसेंटर (विरुद्ध-मत-प्रवर्तक) थे। इन्हीं के प्रादुर्भाव से हमारे साहित्य छौर मत में वैदिक समय का छन्त हो गया और बौद्ध तथा पौराणिक विचारों का पुष्टिकरण होने लगा। भगवान् बुद्ध की उत्पत्ति भारतीय इतिहास में एक नवीन युग सा स्थापित कर देती है।

श्रब प्रजातन्त्र रियासतों, मागधों तथा एक दो स्फुट विषयों पर कथन करके हम यह श्रध्याय समाप्त करेंगे।

#### प्रजातंत्र रियासतें

उपयुक्त १६ रियासतों में वैशाली के विज्ञयन तथा पावा श्रीर कुशिनारा के मल्लों के प्रजातन्त्र राज्य महत्तायुक्त थे। छोटे प्रजातन्त्रों में निम्न की गणना है:—किपलवम्तु के शाक्य, रामगाम के कोलिय, संसुमार पहाड़ में भग्ग, श्रल्लकष्य के बूिल्य, केसपुत्त के कालाम, श्रीर पिफ्फिलिवन के मोरि। प्रजातंत्रों की यह नामावली रिल डेविड्स में है। राय चौधरी ने भी इसे लिखा है। शाक्यों में बहिनों से भी विवाह होता था (रायचौधरी)। भग्गों का कथन ऐतरेय बा० VIII ८ में है जहाँ भागीयण राजा कैरिश सुत्वन का विवाण है। छठी शताब्दी बी० सी० में ये लोग वत्सराज के श्रधीन थे। केशिपुत्त केशिन लोगों का कथन शतपथ बा० (वैदिक श्रनुक्रमणी) में है। मोरिय लोगों में स्वयं चन्द्रगुप्त मौर्य थे।

### राजाओं के नाम

उस काल गन्धार के राजा पुक्कसाति थे, सौबीर (सिन्ध नदी के निचले देश) में रोक्क के कद्रायपण, शूरसेन के अवन्तिपुत्त सुवाहु स्रोर स्रंग के ब्रह्मदत्त ।

अनार्य राज्यों में यवक आलवक की राजधानी आलवी थी। अन्य यक्कराज्य भी थे।

# ऐन्द्र महाभिषेक

निम्न सम्राटों के ऐसे श्रभिषेक हुए:--

'परीचित से पूर्व, शार्थात, विश्वकर्मा, सुदास, महत्त और भरत। परीचित के पीछे-जनमेजय, शतानीक, श्राम्बाष्ट्य युधाश्रीष्ठि, श्रीर श्रंग।

(रायचौधरी)

बाह द्रथ कुल के अन्तिम राजा रिपुझय को उसके मंत्री पुलिक, (मुनिक, सुनिक अथवा शुनक) ने मारकर अपने पुत्र प्रचात को राजा बनाया। इसके वंशधर पालक, विशाश्ययूप, जनक और निद्विध्यन ने एक दूसरे के पीछे राज्य किया। पुराणों के अनुमार इनका राजस्व-काल १३८ वर्षों का है। प्रचात के विषय में लिखा है कि उसने पड़ोसी राजाओं पर अपना अधिकार जमाया और भला मनुष्य होने पर भी २३ वर्ष अधर्मपूर्ण राज्य किया। इस वंश का विशेष कथन यथास्थान होगा। परी ज्ञित से शिशानाग तक (शिशुनाग को छोड़ के) का समय पुराणों में इस प्रकार से दिया है--

विष्सु पुरासा—१०५० वर्ष । भागवत्—११५० वर्ष । मत्स्य ऋौर वायु पुराण-१०५० वर्ष ।

प्रचोतों के पीछे मगध में शिंशुनाग ने अपना राज्य जमाया।
यह नहीं लिखा है कि शिंशुनाग कीन था अरेर किस प्रकार राजा
हुआ ? केवल इतना कहा गया है कि प्रचातों का बल चूर्ण करके यह
नरेश बना। कुल मिलाकर दस शैंशुनाग राजे हुए जिनका राजस्वकाल ३६० वर्ष पुराणों में लिखा है। इन्हीं में से राजा अजातशत्रु ने
२५ वर्ष राज्य किया और उसके पिता बिम्बिसार ने २८ वर्ष। ये दानों
गैं।तम बुद्ध के समकालिक थे।

पार्जिटर महोदय ने महाभारत काल से मौर्य पर्यंत शासकों के समय निम्नानुसार दिएहै:—

राजे श्रौर महाराजे। समय बी० सी० सेनजित बाहेंद्रथ, गद्दी पाए। ८५० सेनजित श्रौर उनके पीछे १५ बाईंद्रथ राजे। २३१ वर्ष। प्रद्योतों का श्रधकारारम्भ। ६१९ पांच प्रद्योत राजे ५२ वर्ष

## ३८४ भारतवर्ष का इतिहास, श्रध्याय १६

| शिशुनाग ऋधिकारारम्भ ।             | ५६७      |
|-----------------------------------|----------|
| दस शिशुनाग राजे ।                 | १६५ वर्ष |
| महापद्मानन्द् का राज्यारम्भ।      | ४०२      |
| म इाप झार उस के अक्षाठ पुत्र ।    | ८० वर्ष  |
| चन्द्रगुत्र मौर्य का राज्यारम्म । | ३२२      |

इस ऋध्याय के लिखने में डाक्टर राय चौधरी तथा रिस डेनिड्स से सहायता ली गई है।

# सत्रहवाँ ऋध्याय

## ब्राह्मण साहित्य काल ( रचनाएँ )

#### ९५०-६०० बी० सी०

हम ऊपर कह आये हैं कि यजुर्वेद और अथर्ववेद की रचना दसवीं शताब्दी बीठ सीठ के पीछे तक होती रही। फिर भी ऋक् की मुख्यता के कारण वैदिक समय दसवीं शताब्दी पर्यन्त हीं माना गया है। सामन्, यजुः और अथर्व के विषय में हमें जो कुछ कहना था वह सब ऊपर के अध्यायों में कहा जा चुका है। यहां केवल इतना कह देना शेष है कि ये वेद भी प्राचीन काल से ही बनते आये थे, सो इनके सभी कथन पीछे से ही सम्बन्ध रखने वाले न सममने चाहिएँ। जैसे अथर्ववेद में मागध और आङ्ग लोग अनार्य माने गये हैं। इस बात से यह निष्कर्ष नहीं निकल सकता कि छठी सातवीं शताब्दी तक यही दशा रही। वेदों के विषय में यहां केवल इतना कह कर अब हम बाह्मण काल की मुख्यताओं का कथन करते हैं।

ब्राह्मण प्रनथ वेदाङ्ग माने जाते हैं, किन्तु हम इस कथन का विरोध न करते हुये भी केवल संहिता भाग को वेद कहते आये हैं। ऐसा ही प्राय: अन्य विद्वानों ने भी किया है। ब्राह्मण प्रन्थों में एक प्रकार से वेदों की व्याख्या की गई है। ये संख्या में बहुत थे किन्तु अब प्राय: ७० ही मिलते हैं। इनके दो मुख्य विभाग हैं, अर्थात् कर्मकाएड और ज्ञानकाएड। ज्ञानकाएड को उपनिषत् कहते हैं और ब्राह्मण प्रन्थ कहने से सहसा कर्मकाएड ही पर ध्यान जाता है। यद्यपि उपनिषत् ब्राह्मण ही के अङ्ग हैं, तथापि इन दोनों में विषय का बहुत बड़ा अन्तर है। प्रत्येक ब्राह्मण में एक न एक उपनिषत् अवश्य है, किन्तु प्रत्येक उपनिषत् किसी न किसी ब्राह्मण का अङ्ग नहीं है, क्यांकि कुछ उपनिषत् केवल आरएयकों से सम्बन्ध रखते हैं, और शेष ब्राह्मण और

आरएयक दोनों से पृथक् हैं। ब्राह्मण प्रन्थों में अनेकानेक याज्ञिक विषयों से सम्बन्ध रखनेवाले नियमोपनियम हैं। आरण्यकों में वान-प्रस्थाश्रम सम्बन्धी नियम हैं। उपनिषदों को निकाल डालने से आरण्यकों में ब्राह्मणों की अपेत्ता ज्ञान कथन बहुत विशेष है। ज्ञान की दृष्टि से भी उत्तरोत्तर वृद्धि के अनुसार आरण्यकों को ब्राह्मणों और उपनिषदों के बीच में स्थान मिलेगा।

रैप्सन कृत कैम्ब्रिज हिस्टरी आव इंडिया के प्रथम अध्याय में कथित ब्राह्मण साहित्य पर मुख्य विचारों का सारांश यहां देकर हम श्चपने विचार लिखेंगे। पंच विंश ब्राह्मण का गद्य शायद यजुर्वेदीय गद्य से भी पुराना हो । गोपथ ब्राह्मण कौशिक ऋौर वैतान सुत्रों से भी पीछे का है। उपनिषदों में बृहदारएयक और छान्दोग्य सब से पुराने हैं। जैमिनीय उपनिषत् सामवेदीय जैमिनीय ब्राह्मण का श्रंग है। उपर्यक्त उपनिषदों तथा केन श्रीर काठक के अतिरिक्त कोई उपनिषत बुद्ध से पुराना नहीं है। बहुतेरे सूत्रों में जो ऋोक हैं वे उन सूत्रों से बहुत पुराने हैं। ब्राह्मण काल में सभ्यता का केन्द्र कुरुचेत्र है। शतपथ श्रीर ऐतरेय ब्राह्मणों में पाश्चात्यों की निन्दा है। उत्तर कुरु तथा उत्तर मद्र हिमालय के उस पार थे। अनन्तर कोशल, विदेह, मगध और त्रांग की ख्याति होती है। त्रान्ध्र,पुण्डू, मूतिब, पुलिन्द, शबर त्रीर नैषध के भी कथन हैं। यास्क कृत निरुक्त प्राय: ५०० बी० सी० का है। ऋथर्व वेद में मूजवन्त, गान्धार ऋौर महावृष के कथन हैं। छान्दोग्य रैक्यपर्ण को महावृष में मानता है। यास्क कहते हैं कि काम्बोज की भाषा साधारण बोलचाल से कुछ पृथक थी। वैदर्भ भीम का कथन ऐतरेय में है तथा भीम का जैमिनीय उपनिषत् ब्राह्मण में। कौरव राजधानी श्रासन्दीवन्त, पाञ्चाल राजधानी काम्पील तथा काशी पति की राजधानी वरणावती पर काशी के भी यहां कथन हैं। इस उपनिषत् में आया है कि सरस्वती नदी विनशन की बालू में लप्त होकर ४४ दिनों की यात्रा पर प्लच प्रासवण में फिर निकलती है। इस ब्राह्मण में नागरिक जीवन का विकास है। भारतों के स्थान पर हम कौरवों श्रौर पांचालों के कथन पाते हैं। पांचालों में कृवि, श्रनु, द्रह्म, सृंजय, वशी, उशीनर श्रादि होंगे।

कुरु पांचाल आर्थ्य सभ्यता के नमूने हैं। उनके यज्ञ तथा भाषा श्रेष्ठतम हैं। वैदिक साहित्य उन में कोई शत्रता नहीं बतलाता। श्रथव-वेद परीचित को भारी कौरव राजा कहता है । प्रति सुत्वन उन के पौत्र थे और प्रतीप प्रपीत्र । शतपथ ब्राह्मण जनमेजय का अश्वमेध यज्ञ बतला कर आसन्दीवन्त को राजधानी कहता है। बृहद्।रएयको-पनिषत् परीचित वंशियों के पतन का कथन करता है। पर अत्नार कोशल श्रीर विदेह दोनों का राजा लिखा है। शतपथ ब्राह्मण कहता है कि माथव विदेघ सदानीर (गण्डक) पार करके विदेह में स्थापित हुये । कौशीतकि उपनिषत् भी काशी ऋौर विदेह का सम्बन्ध बतलाता हैं। जल जातूकण्यं कोशल, विदेह श्रौर काशी के नरेशों का पुरोहित था। इस से इन तीनों का मेल सम्भव है। अथर्व वेद में अंग और मगध एक दूसरे से दूर हैं। मगध में खनिज पदार्थी का बाहुल्य था। यदि कीकट (गया) मगध में माना जावे तो ऋग्वेद में भी उसकी निन्दा है। ऋग्वेद के समय ऋषि गए तथा राजन्यवर्ग बहत कुछ वंश परम्परागत वर्ग थे किन्तु लोग एक से दूसरे में हो जाया करते थे। विवाहों के प्रतिकृत बन्धन कम थे। अनन्तर भेद प्रकट होने लगे, विशेषतया विशों में। ये भेद व्यापारानुसार बढ़े। रथकार पृथक वर्ण से हो गये। समय पर ऋार्यों में शुद्धा खियों के विवाह बढ़ने से आर्थ रुधिर की शुद्धता के प्रश्न उठे! सूत्रों में पुरुषों के विवाह अपनी या नीची जातियों में हो सकते थे। कुछ सूत्रों में आर्थी को शदात्रों से विवाह की आज्ञा थी। ब्राह्मण प्रन्थों में सगोत्रीय विवाह तीन ही चार पुरतों तक वर्जित थे। वत्स और कवश की मातायें शूद्रा थीं। राजकन्यात्रों के साथ ब्राह्मणों के विवाह प्रायः होते थे। ऋग्वेद में विश्वामित्र केवल ऋषि हैं किन्तु पंच विश और ऐतरेय ब्राह्मणों में राजा जहु के वंशधर भी हैं। वेदानुक्रमणी में कई राजन्य वेदर्षि भी हैं। जनक वैदेह, अश्वपित केकय, काशिराज अजात शत्रु, पांचाल राज जैवलि प्रवाहरा ब्राह्मणों को ज्ञानोपदेश करते हैं। सत्य काम जाबाल अज्ञात पिता के पुत्र होकर भी ब्राह्मण माने जाते हैं। कोई वैश्य या शुद्र ब्राह्मण न हो सका।

ब्राह्मण काम में राज्य बड़े बड़े भी हो जाते हैं तथा यज्ञों में रीतियां

बढ़ जाती हैं। निम्न लोग रिव्नन कहलाये जाते हैं:—पुरोहित, राजन्य, मिह्बी, वावाता (प्यारी महारानी), परिवृक्ती (त्यक्ता महारानी), सूत, संनानी, प्रामिण, चत्री (Chamberlain), संप्रहीत्र (सारथी या कोषाध्यच्च), भाग दुग्ध (कर वसूल करने वाला), अच्चवाय (जुये का निरीचक), और स्थिपत (जज)। सभा या समिति का व्यवहार घटता है। राजा कोजदारी (दंड विधान) व्यवहार का अध्यच्च था। अब तक कानून मुआहिदा न था। पुत्री से पुत्र अच्छे थे। स्त्री का पद कुछ गिर चुका था। कव्जे का व्यवहार कुछ कुछ था। राजाओं में बहु विवाह चलता था। खेती की उन्नति हुई। गेहूँ, जौ, सरसों, चावल आदि का प्रचार बढ़ा। शिल्प की भारी उन्नति होकर व्यापारों की संख्या बढ़ी।

त्रव अन्य आधारों के अनुसार कथन होता है। यजुर्वेद को छोड़ देने से ब्राह्मणों से पुराना समस्त अ।र्घ्य-जाति का गद्यप्रन्थ कोई नहीं है। ब्राह्मणों के सारांश का नाम कल्प सूत्र है। प्रत्येक वेद से अनेक ब्राह्मण सम्बन्ध रखते हैं। ऋग्वेद के ब्राह्मण ऐतरेय और कौशीतिक हैं। कौशीतिक का अंग सांख्यायन है। सांख्यायन नामक एक ऋषि थे . जिन्होंने कल्पसूत्र श्रौर गृह्यसूत्र बनाये । इन्हीं के नाम पर यह ब्राह्मण है। जान पड़ता है कि इसी नाम के इनके कोई पूर्व पुरुष थे जिन्होंने यह ब्राह्मण **ब**नाया होगा । हिन्दू शास्त्रानुसार वेदों की भांति ब्राह्मण प्रन्थ भी अनादि और अपौरुषेय हैं। महात्मा सायणाचार्य ने महर्षि जैमिनि के आधार पर वेदों और ब्राह्मणों को ऋपौरुषेय सिद्ध किया है। ऐतरेय ब्राह्मण महीदास ऐतरेय के नाम पर है। काशी के राजा अजातशत्र ने बालाकि नामक ब्राह्मण को ब्रह्मविद्या बताई। राजा प्रतर्दन का नाम कौशीतिक ब्राह्मण में आया है। सामवेद के ब्राह्मणों में ताग्ड्य,षड्विंश, सामविधान, वश, ऋार्षेय, देवताध्याय, संहितोपनिषत्, छ्निदोग्य, जैमिनीय उपनाम तवलकार, सत्यायन श्रीर भल्लवी प्रधान हैं। इन सब में ताएड्य की मुख्यता है। षड्विंश ब्राह्मण में मूर्ति का कथन है। ब्राह्मणों में पातकों की संख्या में निम्निलिखित बातें भी हैं – मिलन वस्तु का खाना, राजा से नजर लेनी, हिंसा, बड़े भाई के ऋविवाहित रहते हुए छोटे का व्याह करना, वैश्य या शूद्र की नौकरी करनी, मन्दिरों में नौकरी करनी और आलस्य। षड्विंश ब्राह्मण में फलित ज्योतिष का वर्णन एवं यजुर्वेद के अतिरिक्त पहले पुनर्जन्म का कथन है। इस ब्राह्मण में देवकीपुत्र कृष्ण एक विद्वान माने गये हैं। कुमारिल्ल भट्ट ने सामवेद के आठ ब्राह्मणों के नाम लिखे हैं। सायणाचार्य ने उन पर भाष्य लिखा है। छान्दोग्य ब्राह्मण विशेषतया छन्दों में है। कुछ पाश्चात्य पण्डितों ने लिखा है कि कई ब्राह्मण प्रन्थों में बौद्ध मत का कुछ प्रभाव देख पड़ता है।

कृष्ण यजुर्वेद का बाह्मण केवल तैतिरीय है। इसमें जरासन्ध के पिता राजा बृहद्रथ का नाम आया है। शुक्ल यजुर्वेद का ब्राह्मण शतपथ है। यह ब्राह्मण प्रन्थों में सर्व प्रधान है और वैदिक प्रन्थों में ऋग्वेद तथा अथर्ब को छोड़ कर इसकी ऐतिहासिक महिमा शेष सभी प्रन्थों से बढ़ी चढ़ी है। यह ब्राह्मण काल के प्राय: अन्त में बना। इसमें सौ अध्याय हैं। अतएव इसका नाम शतपथ है। इसमें विदेहराज जनक तथा याज्ञवल्क्य के नाम त्र्याये हैं ऋौर विष्णा की महिमा कुछ बढ़ी हुई है। शतपथ के देखने से समभ पड़ता है कि कुरू श्रौर पाञ्चालों में कोई शत्रुता नहीं थी किन्तु परीचित के घराने में कोई भारी घटना हुई थीं। मेगास्थनीज के समय में महाभारत में कथित कृष्ण ऋौर पाग्डवों का सम्बन्ध भारत में ज्ञात था। शतपथ में परीचित पुत्र जनमेजय का नाम आया है और पिजवन के पत्र सदास का भी। नरमेध के विषय में शतपथ ब्राह्मण में साफ लिखा है कि मनुष्य का बलिदान कभी नहीं होता था, वरन उसकी प्रतिमा मात्र का। फिर भी कुछ पाश्चात्य पादरी लोग यह प्रमाणित करने का प्रयत्न करते हैं कि वैदिक समय में नर-बलि अवश्य होती थी किन्तु ब्राह्मण-काल में सभ्यता का विचार बढ जाने से नर-बिल का निषेध हो कर नर-प्रतिमा मात्र की बिल का विधान रह गया। अपने इस दुराग्रहपूर्ण कथन का आधार स्वरूप वे केवल शुन:शेप का उटा-हरण देते हैं। इसके अतिरिक्त किसी भी हिन्दू प्रनथ में उनको नर-बिल का कोई प्रमाण नहीं मिलता है। इस अवसर पर भी वास्तविक नर-बल्ति नहीं हुई।

शतपथ ब्राह्मण विशेषतया याज्ञवल्क्य-कृत समभ पड़ता है।

तैत्तिरीय ब्राह्मण में लिखा है कि द्विज देवताओं से हुए और शूद्र असुरों से। यहाँ देवताओं तथा असुरों से आयों और अनायों से प्रयोजन समक्त पड़ता है। प्रलय के समय मनु मत्स्य की सहायता से उत्तरीय पर्वतों की ओर चले गये। वहाँ इन्होंने पाकयज्ञ किया जिससे इडा नाम्नी स्त्री उत्पन्न हुई। उसीसे मनु ने सन्तान उत्पन्न की। ब्राह्मण प्रन्थ में यह मछली अवतार नहीं मानी गई है और यह कौन मनु थे सो भी नहीं लिखा है। शतपथ ब्राह्मण में विष्णु को वामन कहा गया है। एक पाश्चात्य पण्डित का कथन है कि वैदिक मन्त्रों में मनुष्य देवताओं से उत्ता है, ब्राह्मण प्रन्थों में (मनुष्य) देवताओं को कुछ परवा नहीं करता। अथववेद का ब्राह्मण गापथ कहलाता है। ब्राह्मण प्रन्थों में मुख्यतया ६ विषयों का कथन रहता है, अर्थात् विधि, अर्थवाद, निन्दा, शंसा, पुराकल्प और परकृति का। इनमें वर्णन यज्ञ सम्बन्धी रहते हैं। महिष् जैमिनि कहते हैं कि यही सब बातें वेदों में भी पाई जाती हैं।

पाश्चात्य पिएडतों का विचार है कि जब वेदमन्त्र बहुत अधिक हो गये और अधिकतर मंत्रों की आवश्यकता न रही तब ब्राह्मणों ने अपनी भारी उत्पादिनी शक्ति को याज्ञिक विधि और अर्थवाद के फैलाव में लगाया। यही दशा कुछ कुछ यजुर्वेद से ही प्रारम्भ हो चुकी थी किन्तु ब्राह्मण प्रन्थों में इसकी विशेष उन्नति हुई। ब्राह्मण प्रन्थों का मुख्य कार्य मंत्रों और याज्ञिक विधि का पारस्परिक सम्बन्ध दिखाना और उनका धार्मिक भाव प्रकाशन है। कुछ कथा भागों और चमत्कारिक भावों को छोड़ देने से ब्राह्मण प्रन्थों का साहित्यक मूल्य कुछ भी नहीं है। ब्राह्मण जाति यजुर्वेद से ही जन्मज हो गई थी और अथर्ववेद में ही उसका प्रभाव बढ़ गया था। यह ब्राह्मण प्रन्थों में और भी बढ़ा हुआ देख पड़ता है। वेदों की प्रधानता उच विचारों और प्राकृतिक वर्णनों में है, किन्तु ब्राह्मणों की केंवल रस्मित्वाजों में दिखाई देती है। पहले ब्राह्मण प्रन्थ वेदों के फैलाव मात्र माने जाते थे किन्तु पीछे से उनकी महिमा बढ़ गई और वे वेदाङ्ग सममें जाने लगे। ब्राह्मण प्रन्थों में विधि का पूरा वर्णन नहीं है

क्योंकि ये प्रन्थ यज्ञ कराने वाले में इस का कुछ ज्ञान पहले से मान लेते हैं।

बहुत से ब्राह्मण प्रनथ लुप्त हो गये हैं क्योंकि प्रस्तुत प्रन्थों में बहुत से ऐसे प्रन्थों के उद्धृत भाग हैं जो ऋब ऋपाप्य हैं। कुल मिला कर सारे ब्राह्मण प्रन्थों में एक प्रकार का साम्य पाया जाता है, किन्तु ध्यानपूर्वक पढ़ने से उनके निर्माणकाल का पता उन्हीं की रचना के ढङ्गों से लगता है। यजुर्वेद के पीछे पञ्चविश श्रीर तैत्तिरीय ब्राह्मण सब से पुराने हैं, तथा इनके पीछे जैमिनीय, कौशीतिक और ऐतरेय। ब्राह्मणों में शतपथ सब से नया है। गोपथ स्त्रीर सामवेद के छोटे छोटे ब्राह्मण उससे भी नये हैं। ब्राह्मणों में कुछ गाथायें पद्य में भी हैं। विचार किया जाता है कि ऐतरेय ब्राह्मण कुरु पांचाल देश में बना। कौशीतिक ब्राह्मण से प्रकट होता है कि उत्तरीय भारत में पठन-पाठन-प्रणाली सब से अच्छी थी और वहां के पठित विद्यार्थियों का अधिक मान था। शतपथ ब्राह्मण में राजा जनमेजय का नाम लिखा है श्रीर श्राप्तरि नामक एक श्राचार्य का नाम कई बार श्राया है। ये सांख्यशास्त्र के एक बड़े आचार्य कहे गये हैं। इन के नाम आने से विदित होता है कि सांख्यशास्त्र के मुख्य श्राचार्य महर्षि कपिल शतपथ बाह्मण के बहत पहले हए। आसुरि कपिल के शिष्य कहे गये हैं। कपिल दो थे. एक स्वायम्भुव मनु की पुत्री देवहृति के पुत्र और दूसरे सगरात्मजों के मारनेवाले । यह निश्चय नहीं है कि सांख्यकार कपिल इन्हीं दोनों में से एक थे ऋथवा कोई तीसरे व्यक्ति। स्वायम्भुव मनु के दौहित्र कपिल वैदिक समय से भी पहले के हैं। उस काल में अध्यात्मज्ञान का इतना बढना कि सांख्यशास्त्र ही बन जाता. नितान्त सन्दिग्ध है। सगर के समकालिक कपिल भी सांख्यशास्त्र-निर्माण के लिये उचित से अधिक पुराने समभ पड़ते हैं। इस शास्त्र का निर्माण उपनिषत्काल में समभ पड़ता है। सांख्यकार किपल बुद्ध काल से पहले के माने जाते हैं।

कालिदास ने विक्रमोर्वशी और शकुन्तला नाटकों में महाराजा पुरूरवा और दुष्यन्त के वर्णन किये हैं। पुरूरवस और दर्वशी का कुछ कथन ऋग्वेद में भी आया है जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है। ये दोनों कथायें शतपथ में विस्तार पूर्वक लिखी हैं। महा प्रलय का भी वर्णन इसी ब्राह्मण में है।

ब्राह्मण-काल में गुरु ब्रों ब्रोर गुरु द्वारों की परिपाटी स्थिर हो चुर्का थी। हम स्वारोचिष मन्वन्तर में लिख ब्राये हैं कि ऋषियों का जंगलों में रहना उसी अवैदिक समय में प्रारंभ हो गया था। इस परिपाटी ने वैदिक समय में बहुत बल पाया। ऋग्वेद में लिखा है कि ब्रह्मचारी को कृष्ण मृगचर्म धारण करना चाहिये। ब्राह्मण काल में वर्तमान विश्वविद्यालयों की भांति परिषद नाम्नी संस्थायें स्थिर हुई जिनमें गुरु द्वारों से निकले हुए प्रवीण विद्यार्थी अध्ययन करते थे। इन परिषदों में बड़े बड़े ब्राचार्य अपने प्रिय विषयों की शिचा देते थे। कुरु ब्रों ब्रोर पांचालों की परिषदें सर्वश्रेष्ठ थीं। इन्हों के कारण ब्राह्मण प्रन्थों के अवलोकन से प्रकट होता है कि उत्तरी भारत में पठित विद्यार्थियों का मान अधिक होता था।

ब्राह्मण प्रन्थों का परम सूचम वर्णन हम ऊपर दे अ।ये हैं। इनके पीछे आरएयकों का विषय आता है जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है। आरएयक का शाब्दिक अर्थ ''वन सम्बन्धी'' है। ब्राह्मणों की उन्नति होने से आरण्यकों का नम्बर आया। कुछ लोग कहते हैं कि आरण्यक वानप्रस्थ लोगों के लिये बनाये गये और इसीलिये इनका यह नाम पड़ा। कुछ अपन्य लोग यह भी अपनुमान करते हैं कि यह नाम इस कारण पड़ा कि यह बढ़ी हुई ऋ।ध्यात्मिक विद्या नगरों में न सिखलाई जाकर बनों में ही सिखलाई जाने योग्य थी। बहुत से आरएयक ब्राह्मण प्रन्थों के सम्बन्ध में ही लिखे गये। ऐतरेय ब्रारण्यक इसी नाम के ब्राह्मण से सम्बन्ध रखता है। इसमें पांच खण्ड और अट्टारह अपध्याय हैं, जिनमें अन्तिम दो सूत्र साहित्य से मिल जाते हैं। कोशी-तिक ब्राह्मग्रा का कौशोतिक त्र्यारय्यक है। त्र्यारय्यकों के कुछ भाग ब्राह्मण ब्रन्थों के समान हैं और अधिकांश उपनिषदों के। इसितये जो कथन ब्राह्मण त्र्यौर उपनिषदों के विषय में किया जाय वही इनके विषय में भी घटित होता है। आरण्यकों में बृहद्गरएयक सर्वेप्रधान समक्त पड़ता है। इसका विषय ऐसा आध्यात्मिक है कि यह उपनिषत् भी समभा जाता है।

ब्राह्मण प्रन्थों की मुख्य महिमा उपनिषदों पर ही अवलम्बित है।

यदि इस चमस्कारी रत्न को ब्राह्मण साहित्य से निकाल डालें तो वर्तमान पंडितों के लिए ब्राह्मणों की गरिमा लुप्तप्राय हो जाय। उपनिषदों में जगदुत्पत्ति, जीवात्मा और परमात्मा पर विचार किये गये हैं। वैदिक धर्म की गरिमा उपनिषदों पर ही अवलम्बित हैं; इसीलिये इन्हें वेदान्त कहते हैं। पाश्चात्य पिएडत शोपिनहार का कथन है, ''उपनिषदों से मुक्ते जीवन में शान्ति मिली है और मरणानन्तर भी इन्हीं से शान्ति मिलने की आशा है।' प्रसिद्ध पण्डित मैक्समुलर कहते हैं कि उपनिषत् मानव-मस्तिष्क के बड़े ही चमत्कारिक फल हैं। इनसे संसार भर के प्रत्येक देश, प्रत्येक समय और प्रत्येक साहित्य को गरिमा प्राप्त हो सकती है।

उपनिषत् का शब्दार्थ गुरु के पास बैठ कर सीखने की विद्या है।
महिष पाणिनि ने इस शब्द से रहस्य विद्या का प्रयोजन लिया है।
इसके कई अन्य अर्थ भी लगाये जाते हैं किन्तु हमें यही दो प्रधान
समभ पड़ते हैं। छान्दोग्य में इसका वही अर्थ किया गया है जो प्रायः
साधना का है। शंकराचार्य कठोपनिषत् की प्रस्तावना में इसका अर्थ
करते हैं, ''पुनरागमन तथा पुनर्जन्म भर को नाश करने वाली
विद्या।'' उपनिषदों की संख्या अनिश्चित है। ये १२३ से ११९४ तक
माने गये हैं। मुख्य उपनिषत् गणना में दस हैं, अर्थात्—

ईश, केन, कठ, प्रश्न, मुण्डक, माग्रहूक्य, तैत्तिरीय, ऐतरेय, छांदोग्य, बहदारण्यक ।

इनके अतिरिक्त कौशीतिक और श्वेताश्वतर की भी प्रधानता
है। इनमें मुख्यता इस बात की है कि साम्प्रदायिक मतसंकीर्णता का
अभाव दिखाई पड़ता है। अथवंवेद के उपनिषत् नवीन एवं साम्प्रदायिकत्व से पूर्ण हैं। ऋग्वेद के उपनिषत् उसके ब्राह्मणों के नाम पर
ऐतरेय और कौशीतिक कहलाते हैं। ऋष्ण यजुर्वेद के प्रधान
उपनिषदों में तैत्तिरीय तथा मैत्रायणीय हैं और शुक्त यजुः के ईश
और बृहदारण्यक। छांदोग्य उपनिषत् सामवेद का है। अथवंवेद के
उपनिषत् संख्या में बहुत अधिक हैं, जिनमें कठ और मुण्डक प्रधान
हैं। ये अथवंवेद के उपनिषत् तीन प्रकार के हैं अर्थात् ईश्वर संबंधी,
योग संबन्धी और शिव अथवा विष्णु सम्बन्धी। प्राचीन उपनिषत्

प्रधानतया गद्य प्रनथ हैं। इनमें कहीं पद्य भी पाया जाता है श्रौर कुछ उपनिषत् पद्य के भी हैं। प्राचीन उपनिषत् ब्राह्मण प्रनथों के समकालिक तथा रचनाशैली से उन्हीं के समान हैं, किन्तु विषयों में बहुत बड़ा श्रम्तर है। नवीन उपनिषत् बहुत पीछे तक बनते गये। बड़े प्रनथों में कुछ गाथायें पाई जाती हैं। इनमें कहीं कहीं गुरुश्रों श्रार शिष्यों में प्रश्नोत्तर भी मिलते हैं। प्रश्नोपनिषत् में पिप्पलाद श्रुषि गार्गी श्राद् श्रपने छै शिष्यों को उपदेश देते हैं श्रीर कठोपनिषत् में यम नचिकेता को ज्ञान सिखाते हैं।

कहते हैं कि मोच के लिये दो मार्ग हैं, अर्थात् ज्ञान और उपा-सना। जो लोग परमात्मा को समक सकते हैं वे सभी पदार्थों में उसी को देखते हैं। जिनकी बुद्धि इतनी दूरन पहुँचे वे वेदविहित कम्मों को करें। कठोपनिषत् के निर्माण-क्रम, रचना शैली श्रौर विचार-क्रम बहुत ही उत्तम हैं। इसमें यमराज नचिकेता को जीवात्मा श्रौर परमात्मा का अन्तर सिखलाते हैं। इसकी प्रथम वहाी में जीव का ऋस्तित्व सिद्ध किया गया है। बृहद्वारण्यक में विराज का क्रम उत्तमता से कहा गया है श्रीर उसी में ऐसा सुद्धिकम दिखाया गया है कि विराज ही से क्रमशः कई नर मादात्रों के जोड़े हुए, जिनसे सर्वप्राणी उत्पन्न हुए। काशिराज अजातशत्रु द्वारा बालाकि गार्ग्य का शिच्चण इसी उपनिषत् में लिखा हुआ है। महाराजा अजातशत्रु के समकालिक विदेहराज जनक थे। अजातशत्र की इस बात की शिका-यत थी कि परिडत लोग उसके यहाँ नहीं रहते थे और मिथिलेश जनक को अपना संरत्तक समभते थे। जनक के यहाँ एक बार बहुत बड़ा यज्ञ हुआ, जिसमें कुरु पांचाल के बहुत से ब्राह्मण भी सम्मिलित थे। मिथिलेश ने एक हजार गौवें सर्वप्रधान पण्डित को दान कीं। इस पर जब किसी को भी उन्हें लेने का साहस न हुआ तब महर्षि याज्ञवल्क्य ने उन्हें प्रहण किया। अब शेष पण्डित लोग उनसे वाद करने लगे, किन्तु सब पराजित हुए। इन वादियों में विद्ग्य उपनाम सकल प्रधान था। छान्दोग्य उपनिषत में आरुण के पुत्र उहालक ने अपने पुत्र श्वेतकेत को ज्ञान सिखाया। इस उपनिषत में बहुत से ऋषिगण केकय-पुत्र अश्वपति के पास परमात्मा का ज्ञान सीखने

गये हैं। श्वेताश्वतरोपनिषत् में सांख्याचार्य किपल का नाम लिखा है। शंकराचार्य ने इस उपनिषत् की एक बड़ी टीका लिखी। इस टीका में सांख्य श्रीर वेदान्त के मतभेद मिटाने का प्रयत्न किया गया है।

वेदान्त के पांच प्रधान भेद हैं अर्थात् अद्वेत, विशिष्टाद्वेत, शुद्धा-द्वेत, द्वेताद्वेत स्त्रीर द्वेत। स्रद्वेत में एक ईश्वर माना गया है, द्वेत में ईश्वर और जीव तथा विशिष्टाद्वेत में ईश्वर, जीव और प्रकृति। फिर भी प्रकृति स्थौर जीव ईश्वर के विशेषग्रामात्र हैं। शुद्धाद्वीत में भी ये तीनों माने गये हैं. किन्तु ईश्वर, जीव और प्रकृति में क्रम से आनन्द और चित्त का आवरण माना गया है। है वाहरत भेद तथा अभेद दोनों को मानता है तथा द्वैत ईश्वर, जीव अप्रैर प्रकृति तीनों को सत के समान कहता है। अत: ये तीनों ही ईश्वर को मान कर चलते हैं। उधर सांख्य में ऐसा द्वीतवाद है जो न केवल प्रकृति स्रौर जीव को मानता है वरन् ईश्वर को असिद्ध समभता है। हिन्द-दर्शन-शास्त्र के छ: प्रधान अंग हैं, अर्थात सांख्य, योग, न्याय, वैशे-षिक, पूर्वमीमांसा तथा उत्तरमीमांसा । इनके मुख्यकर्ता क्रम से कपिल, पतञ्जलि, गौतम, कणाद, जैमिनि श्रीर व्यास हैं। ये सब मुनि ब्राह्मण काल के नहीं है, किन्त इन छत्रों दर्शनों के मूल विचारों का प्राद-भीव ब्राह्मणकाल ही में या कुछ ही पीछे हुआ। पीछे से जिस जिस श्चाचार्य ने जिस जिस शास्त्र को उन्नत बनाया, उसी के नाम पर वह कहलाने लगा। कपिल और जैमिनि बुद्ध पूर्व के समके जाते हैं। केनोपनिषत में ईश्वर की शक्ति बहुत अच्छी तरह दिखलाई गई है. श्रीर एक उदाहरण द्वारा सिद्ध किया गया है कि बिना ईश्वरीय बल के अप्रि अथवा महत् एक तिनके को भी जला या उड़ा नहीं सकते। मारङ्क्य उपनिषत् में जापत्, स्वप्न, सुषुष्ति तथा तुरीय अवस्थात्रों का वर्गान है और ॐ शब्द की महिमा भी कही गई है। शिचा, कल्प. ब्याकरणा. निरुक्त, छन्द और ज्योषित को हमारे यहाँ वेद का षडक्न कहते हैं। इन सबके नाम मुण्डकोपनिषत् में आये हैं। इससे विदित होता है कि इन छत्रों वेदाङ्गों की स्थापना ब्राह्मण काल में हो गई थी।

उपनिषदों का सदुपदेश मुख्यतया ईश्वरवाद है। यह ईश्वरवाद तर्क पर अवलम्बित है. न कि अन्धभक्ति पर। सत्यता की सब से बड़ी महिंमा कही गई है। इसके मनोगत कराने के लिए सत्यकाम जावाल का उदाहरण छान्दोग्य उपनिषत् में दिया हुआ है। कहते हैं कि जब यह महात्मा शिष्य होने के लिए गुरु के पास गये तब उन्होंने इनके पिता का नाम पूछा। इस पर अपनी माता से पूछ कर जावाल ने गुरु से कहा, "मेरी माता मेरे पिता का नाम नहीं जानती, क्योंकि मेरे गर्भाधान के समय उसके पास कई मनुष्य आये थे जिस लिए वह किसी एक में मेरा पितृत्व स्थापित नहीं कर सकती।" जावाल की इस सत्यप्रियता से प्रसन्न होकर गुरु ने इस बालक की माता जवाला के नाम पर इसका नाम सत्यकाम जावाल रक्खा और अपने शिष्यों में इसको सर्वप्रधानता दी। छान्दोग्य उपनिषत् का मत है कि प्रारंभ में ईश्वर केवल एक था। उसने अग्निका उत्पादन किया, जिस से जल हुआ और जल से पृथ्वी। ऋग्वेद में स्वर्गनरक का विचार नहीं है। ब्राह्मगों में स्वर्ग, कर्म, प्रकृति, भविष्य-स्थिति आदि पर विवाद पाया जाता है। उपनिषदों में पुनर्जन्म के विचार उन्नत हो गय हैं। उपनिषदों का मत है कि ज्ञान ने संसार को बनाया, ज्ञान ही उसे स्थिर किए है और ज्ञान ही ईश्वर है।

जैसे कि वैदिक समय में पुरूरवा, नहुष, ययाति, वैवस्वतमनु, चाजुष मनु, पृथु, अम्बरीष आदि राजपुरुषों ने वेद रचना में भाग लिया था, वैसे ही ब्राह्मणकाल में जनक, अजातरात्रु, अरवपित, जैविल आदि राजपुरुषों ने उपनिषदों में पूरा योग दिया । जैविल पांचालराज थे और उन्होंने स्वेतकेतु को ज्ञान सिखाया। उपनिषदों और वेदों में कुछ भाग लेते हुए भी राजन्य पुरुषों ने ब्राह्मण प्रन्थों में कोई प्रधानता नहीं दिखलाई। आरएयकों के विधि सम्बन्धी भागों में भी उनकी प्रधानता नहीं है। इससे प्रकट होता है कि कर्मकाएड केवल ब्राह्मणों की रचना है, किन्तु ज्ञान काण्ड में उनको चित्रयों से सहायता मिली। यह सहायता जैन और बौद्ध काल में राब्रुता में परिवर्तित हो गई जैसा कि हम आगे लिखेंगे। कुछ लोगों का यह भी विचार है कि सुख्यतया ज्ञानकाएड का आविर्भाव बढ़े हुए कर्म-

काएड पर चत्रियों की अश्रद्धा से हुआ।

उपनिषदों के समय में याज्ञिक अग्नि सब आयों के घर जला करती थी और दैनिक हवन सबके यहाँ होते थे। दैनिक पंच महा-यज्ञ में देवपूजन, पितृपूजन, अतिथिपूजन, संसारपूजन तथा गृह्यदेव-पूजन होता था। इस प्रकार अतिथिसत्कार हमारे यहाँ सभ्यता मात्र न होकर धर्म का अंग था। मानुष कर्तव्यों में उपनिषदों का क्या विचार है, इसके विषय में तैतिरीय उपनिषत् का एक छोटा सा अवतरण यहाँ लिखा जाता है। ''सत्य बोलो, स्वकर्तव्य पालन करो, वेदाध्ययन को न भुलाओ, उचित गुरुद्विणा देने के पीछे विवाह करके पुत्रोत्पादन करो, सत्य से मत हटो, कर्तव्य से मत हटो, लाभ-दायक पदार्थों को मत भुलाओ, नेदिक शिचा को मत भुलाओ, देवयज्ञ और पितृयज्ञ को मत भुलाओ, माता को देवति के समान मानो, पिता को देवता के समान मानो, श्रवानिद्त कर्मी पर अद्धारक्खो, औरों पर नहीं, हमारे द्वारा किये हुये उचित कार्यों पर अद्धारक्खो।''

विधवा विवाह ब्राह्मण काल में उचित माना जाता था। ज्योतिष, शिचा, व्याकरण, दर्शन श्रीर धर्मशास्त्र पर उस काल बहुत ध्यान दिया जाता था। ये सारे शास्त्र धार्मिक नीतियों से निकले हैं श्रीर इनका परस्पर सम्बन्ध भी है। श्राज कल के विद्वानों ने इसी बात को कसौटी माना है कि जिन शास्त्रों का धर्म से सम्बन्ध हो वे श्रवश्य भारतीय समम्भने चाहिये। वेदाङ्गं ज्योतिष की उन्नति ब्राह्मण काल में बहुत हुई। हमारे यहाँ चान्द्र वर्ष का चलन था, जिससे यह सौर वर्ष स सदैव कुछ पीछे हट जाता था। इसी लिए श्राजकल प्रायः श्रिधमास अर्थात् लौंद का प्रयोग होता है। लौंद का चलन वैदिक समय में भी था क्योंकि ऋग्वेद में लिखा है कि यह मास इन्द्र ने बनाया। ब्राह्मण काल में लौंद मास मोटे प्रकार से प्रायः पाचवें वर्ष पड़ता था। श्रद्धांक्य सच्चों का हाल भी ज्ञात था। वैदिक समय में इनकी गणना पुनवसु से चलती थी, श्राजकल के समान श्रविनी से नहीं। सायनमेष का भी ज्ञान ब्राह्मणों को हो गया था। ब्राह्मणकाल में वैदिक समय के धर्म ने कुछ उन्नति श्रथवा श्रवनित की थी।

अवैदिक समय में यहाँ तरु, पर्वत, भूत प्रेतादि का पूजन चलता था। यह अनार्थ्यों का धर्म था। आर्थ्यों ने अपने साथ वहण और इन्द्र के पूजन के विचारों को लाकर फैलाया। धीरे धीरे तैंतीस वैदिक देवताओं का विचार उठकर पुष्ट हुआ और महर्षि विश्वामित्र के काल में एकेश्वरवाद चला तथा देवताओं की यह संख्या बढ़कर ३३३९ हो गई। पुरुष, विराज, प्रजापति, विश्वकर्मा, स्कंभ ऋादि नामों से ईश्वर का पूजन विधान उठकर पुष्ट हुआ। यही विचार कभी कभी इन्द्र और अग्निद्वारा भी प्रकट किया गया है। हवनों, यज्ञों, बिल आदि की स्थापना वैदिक समय में ही भली भाँति हो गई थी। अग्निहोत्र आदि के लिये कभी न बुभने वाली स्थिर अग्निका विधान इसी काल में हो चुका था। ब्राह्मण काल में याज्ञिक रीतियों में बड़ा विस्तार हुआ और उचित रीति से मन्त्रोचारण एवं उचित मंत्रों के साथ यज्ञ रीतियों के सम्पादन पर ऐसी श्रद्धा बढी कि वास्त-विक धर्म दृढ़ रीतियों के उल्लामाव में कुछ दृब सा गया, यहां तक कि बहुत करके रीतियों ने ही धर्म का आसन प्रहण किया। वेदों के पढ़ने से जो प्रत्येक ऋषि की व्यक्तिगत स्वतन्त्रता और श्रद्धा के विचार सभी स्थानों पर पाठक के चित्त में श्रङ्कित रहते हैं, उस स्वाव-लम्बी श्रद्धा एवं दृढ़ता को ब्राह्मण प्रन्थों में हम नहीं पाते हैं। यही वैदिक और आदिम ब्राह्मण धर्मी का मुख्य भेद हैं। इसीलिए जान पड़ता है कि इसी रीति-सम्बन्धी टढ़ता से ऊब कर लोगों ने उनके शिथिलीकरणार्थ वानप्रस्थ श्रीर संन्यासाश्रम के विचार चलाये. जिससे यह सिद्ध किया गया कि निरमिक सत्कर्मी का दर्जी अग्निवान से भी ऊँचा है। आरएयकों का विधान इसी लिए उत्पन्न हुआ जान पड़ता है। आरएयकों से औपनिषद्विचारों उठना परम स्वाभाविक था और ऐसा ही हुआ भी। इसी समय में जीवात्मा का श्रास्तित्व सिद्ध किया गया श्रौर पुनर्जन्म-सम्बन्धी आवागमन के विचार दृढ़ हुए। कार्मिक सिद्धान्तों की भी स्थापना एवं दृढ़ता इसी शुभ काल में हुई। कठाप-निषत में एक बड़े सुन्दर उदाहरण द्वारा दिखलाया गया है कि ब्रह्म-विद्या की पदवी सभी सांसारिक पदार्थी से उच्चतर है। निचकेता

यम से ब्रह्मविद्या जानना चाहता है। यम उसे धन, धान्य, पुत्र, पौत्र राज्य आदि सभी सांसारिक प्रलोभन दिखलाकर इससे हटाना चाहते हैं, किन्तु वह इन सब को तुच्छ मानकर इसी की खोज में ही लगा रहता है। इस टढ़ता को देखकर ही यमराज उसे इस विद्या का पात्र समक्ष कर यह उत्तम ज्ञान सिखाते हैं। प्रयोजन यह है कि बिना सांसारिक प्रलोभनों के छोड़े कोई ब्रह्म विद्या को प्राप्त नहीं हो सकता। उपनिषदों ही द्वारा संसार में पहले पहल ईश्वर का विचार, पूर्ण टढ़ता और ज्ञान के साथ प्रसिद्ध किया गया। संसार के संबन्ध में माया का विचार पहले पहल श्वेताश्वतर में आया। संसार माया है और ईश्वर मायी। छान्दोग्य उपनिषत् में लिखा है कि यह सारा संसार वही है अर्थात सत एवं परमात्मा। हे श्वेतकेतो! तू भी वही है। इसी स्थान पर शंकराचार्य संबन्धी "तत्त्वमिस" के विचार बीज रूप से छान्दोग्य उपनिषत् में पाये जाते हैं।

उपनिषदों का विचार है कि परमानन्द पूर्ण ज्ञान ही से प्राप्त होता है। शंकराचार्यका मत है कि परमात्मा तथा जीवात्मा में केवल श्रविद्या का भेद है। यह विचार भी बीजरूप से उपर्युक्त उपनिषत के कथन में आ गया हैं। कार्मिक विचारों की वृद्धि से जीवन और मृत्यू का भेद उठ जाता है और वह एक ही उन्नति के विविध रूप मात्र रह जाते हैं। ऐतरेय त्रीर शतपथ मुख्य ब्राह्मण हैं। पाश्चात्य पंडितों ने समयानसार उपनिषदों के चार भाग किये हैं। वे पहली कच्चा में बृहदारण्यक, छान्दोग्य, तैत्तिरीय, ऐतरेय और कौशीतिक को रखते हैं। यह उपनिषदों के लिए प्राचीनतम कत्ता है। प्रश्न, मुंडक स्त्रीर केन के कुछ भाग इनके पीछे त्र्याते हैं। दूसरी कचा में कट, ईश, श्वेताश्वतर, और महानारायण रक्खे गये हैं। तीसरी में मैत्रायणीय श्रीर मारुडूक्य, श्रीर चौथी में श्रथर्ववेदीय उपनिषत्। याज्ञवल्क्य ने महाराजा जनक से संवाद करते हुए सिद्ध किया है कि ईश्वर का श्रन्वयात्मक कथन श्रसिद्ध है क्योंकि उसका शुद्ध वर्णन व्यतिरेक द्वारा ही किया जा सकता है। अन्वयवाची कथन उसे कहते हैं जिसमें किसी पदार्थ में मुख्य मुख्य गुण आरोपित करके उसका वर्णन किया जाय। व्यतिरेक में 'वह क्या नहीं है' ऐसे कथनों द्वारा उसका ज्ञान

कराया जाता है। महर्षि याज्ञवलक्य आदि ने ईश्वर को व्यतिरेक द्वारा अस्पृश्य, अविनाशी, अपरतन्त्र, अचल आदि कहा है। आरण्यकों, उपनिषदों त्रादि में ईश्वर मुख्यतया निग्री ए है। ऋरूप तो वह है ही, किन्तु गुणों की भी स्थापना उस में कम है। मनुष्य की निबंतता से उसे गजग्राह को सी पुकार सुनने वाले व्यक्तिमापन्न ईश्वर की मान-सिक प्रेरणा रहती है। ऐसा ईश्वर न पाकर केवल परब्रह्म के युक्ति संगत भाव से समाज सन्तुष्ट न रह सका। इस काल तक वैष्णव ईश्वरत्व कम था श्रौर विशेषता शैव ईश्वरत्व की थी। उपर्युक्त श्रसः न्तोष से बहस्पति का चार्वाक मत लोकायत विचारों से निकला तथा महर्षि कपिल श्रीर जैमिनि के श्रनीश्वर वाद दार्शनिक रूपों में प्रकट हुये, जिससे सर्व साधारण में अनीश्वर वाद का मान हो गया तथा शैव ईश्वरत्व भी गिर सा गया। समय पर आचारात्मक बौद्ध धर्म चला, जिसने अपने मत में ईश्वर और वेदों को भी स्थान न दिया। वाल्मीकीय रामायण तथा कौटिल्य कृत अर्थशास्त्र की साची से उस काल ( छठी से पहली दूसरी शत। इदी बी० सी०) तक जो मत सर्व साधारण में प्रचलित मिलता है, वह वैदिक रूप लिये हुये कुछ मोटिया पन भी धारण किये था। अनन्तर पांचवीं शताब्दी बी० सी० के निकट बादरायण व्यास द्वारा गीता का निर्गण सगुण ईश्वर युक्त आचारात्मक धर्म निकला।

ब्राह्मण काल का यह साहित्यिक इतिहास इसी स्थान पर समाप्त होता है। वैदिक समय में प्राक्ठत शक्तियों का व्यक्तीकरण ब्रौर एक प्रकार से देवताओं का बहुलीकरण हुन्चा, किन्तु ब्राह्मण काल में उस बहुलीकरण से एकीकरण का भाव बड़ी टढ़ता के साथ दिखलाया गया। वैदिक समय की रचनाओं में साहित्य की प्रधानता है न्त्रीर ब्राह्मणकाल में तर्क पृणे दर्शन की। वैदिक समय में उत्पादिनी शक्ति बलवती थी, किन्तु ब्राह्मण काल में स्थिरीकरण का भाव प्रधान रहा। वैदिक कवि बालकों के समान सभी पदार्थी पर न्नाह्मर्थ प्रकट करते हैं, किन्तु उपनिषदों के किब प्रगाढ़ पंडित की भाँति जित्त दार्शनिक प्रश्नों को हल करते हैं। दर्शन शास्त्र की उत्पत्ति न्नाह्मर्थ से है, ऐसा पड़ितों का मत है।

जब कोई व्यक्ति किसी अज्ञात पदार्थ को देख कर उसे मामूली नहीं समभता और उसके तत्त्व पर विचार करता है तभी पूर्ण ज्ञान के श्रभाव में उस पर श्राश्चर्य प्रकट करता है। ज्ञानोन्नतिकरण का यह आश्चर्य सर्वप्रधान सहायक है। हमारे वैदिक ऋषियों ने प्रकृति को मामूली न मानकर उसका ध्यानपूर्वक निरीच्या किया और अपने प्राथमिक ज्ञानानुसार उसके निगृढ रहस्यों का साहित्यपूर्ण वर्णन किया। वे लाग इस काव्य में इतने नहीं भूल गये कि जगत्पिता को जान ही न पाते, किन्तु जगत्पिता पर उनका ध्यान कम था श्रौर जगत पर विशेष । इधर ब्राह्मण काल वाले ऋषिगण बाहरी प्रकृति पर मुग्ध होना छोड़कर उसके निगृद्तम रहस्यों में घुस गये और श्चपने परिश्रम का चामत्कारिक फल उपनिषदों के रूप में छोड गये हैं, जिस जाज्वल्यमान प्रतिभापूर्ण रचना पर आज सारा संसार मुख है। जिस भाव से वैदिक प्रश्न हाथ में लिये गये थे उसका स्वाभाविक फल श्रीपनिषत ज्ञान था। इसीलिये जहाँ पुरानी रचनायें वेद कहकर पुकारी गईं, वहीं इनका वेदान्त कह कर आदर किया गया। इसी के साथ यह भी कहा जाता है कि जहाँ वैदिक ऋषि जीवन के उल्लास में मम है, वहीं ब्राह्मण प्रन्थों का ऋषि दु:खवादी जीवन विचार की जड़ जमाता है। हिन्दू शास्त्र सांसारिक जीवन को दु:ख मूलक सम-भता है। उसी की जड़ मुक्ति के रूप में ब्राह्मण काल में जमती है।

# ऋहारहवाँ ऋध्याय

## सूत्र साहित्य काल

७०० से १०० बी० सी० पर्यन्त (मुख्यतया)

अब तक हमारे ऋषियों ने वेदों और ब्राह्मणों की आर ध्यान रक्खा तथा आरएयकों और उपनिषदों को दृढ़ किया था। हमारे यहाँ ब्राह्मणों में श्रब तक लेखन-प्रणाली का श्रच्छ। प्रचार नहीं हुआ था जिससे ये भारी तथा बहुसंख्यक प्रन्थ बन कर शताब्दियों पर्यन्त स्मरण-शक्ति द्वारा ही रचित रक्खे गये। वे महानुभाव कोटि कोटि धन्यवाद के भाजन हैं जिन्होंने पराई रचनात्रों को केवल संसार के हितार्थ इतने दिनों तक स्मरण-शक्ति द्वारा रचित रक्खा। फिर भी इस अधिकता से पण्डितों को शिष्यवर्ग मिलते रहे कि इतना परिश्रम करते हुए भी लेखन-कला के विशेष प्रचार की आवश्यकता न प्रतीत हुई। तथापि ज्यों ज्यों प्रन्थों की संख्या तथा आकार बढ़ते गये, त्यों त्यों उनके रच्च ग-संबन्धी कठिनता का भी बोध होने लगा। इसलिए हमारे ऋषियों को भारी भारी तर्क समुदाय के याद दिलाने को छोटे ह्योटे सूत्रों की आवश्यकता पड़ी, जिनकी भाषा तार द्वारा भेजे हुए समाचारों से भी अधिक सङ्कुचित है। ऋषियों ने संचित्र गुण को इतना बढ़ाया कि किसी सुत्र से बिना भाव घटाये ऋर्घ मात्रा भी घटा पाने से उन्हें पुत्रोत्पत्ति के समान प्रसन्नता होती थी। इन्हीं संचिप्त से संचिप्त लेखों को सूत्र कहते हैं। हमारे भारतीय साहित्य में ब्राह्मण के पीछे इसी उपर्युक्त प्रकार के सूत्र-काल का प्रादुर्भाव हुआ। बीद्ध प्रन्थों से सिद्ध है कि गौतम बुद्ध के समय से पूर्व भी देश में लेखन का अच्छा प्रचार था, किन्तु आर्थों ने अपने धार्मिक ग्रन्थों का लिखना पसंद न करके कई शतादिदयों पर्यन्त उन्हें फिर भी स्मरण-शक्ति द्वारा ही रचित रक्खा। इसीलिए लेखन-प्रचार के कई शताब्दी पीछे पर्यन्त सूत्रकाल चलता रहा। फिर भी लेखन-कला

के कारण नाटक तथा इतिहास प्रन्थ भी इसी काल से बनने लगे जिनका जन्म ही लेखन-कला के प्रचार से हुआ क्योंकि वैदिक प्रन्थों की भाँति इनके स्मरण रखने की कोई पर्वाह नहीं करता था। अब हम सूत्रों का कुछ संचिप्त कथन करके इस काल के अन्य साहित्यिक प्रस्तारों का वर्णन करेंगे।

स्त्र तीन प्रकार के होते हैं, अर्थात श्रीत सूत्र, धर्म सूत्र और गृह्य-सूत्र । इनके पीछे त्र्रथवा साथ ही साथ व्याकरणादि के सूत्र बने । पाश्चात्य पंडितों का मत है कि सूत्रों का समय वैयाकरण पाणिनि के समय से कुछ कुछ मिलता है। कुछ सूत्र इनसे पीछे लिखे गये स्त्रीर अधिकांश इनसे बहुत पहिले। बहुत से पण्डित पाणिनि का समय ६०० बीट सीठ के निकट मानते हैं, किन्तु मंजु श्री मूल कल्प नामक आठवीं शताब्दी के एक प्रामाणिक बौद्ध प्रन्थ में वे महापद्मनन्द के द्रबार में माने गये हैं। यह चौथी शताब्दी बी० सी० का ऋादि में था। एकाध महाशय श्रव भी पहला ही समय ठीक मानते हैं। श्रीत सूत्रों में प्रधान यज्ञां की विधियों के वर्णन हैं। किसी सूत्र-समुदाय में एक प्रकार के ऋत्विजों के कर्तव्य का कथन है और किसी में दसरे का। कई सूत्र-समुदाय पढने से ऋत्विजों के पूरे कर्तव्यों का बोध होता है। ऋत्विज् तीन प्रकार के हैं अर्थात् होता, अध्वर्य श्रौर उद्भाता । ब्रह्मा इन सब का निरीचक होने से चौथा ऋत्विज कहा जा सकता है। भारतीय पंडित गृद्य सूत्रों को ही धर्म सूत्र भी कहते हैं, किन्तु पाश्चात्य विद्वानों ने इनको पृथक माना है। गृह्यसुत्रों में गृहस्थों के आन्हिक तथा इतर कर्तव्यों के विधान हैं। धर्मसूत्रों में सामाजिक एवं न्याय (क़ानून ) संबन्धी नियमों के कथन हैं। इन तीनों प्रकार के सूत्रों के मुख्य आधार वेद ही हैं। इन सूत्रों के वर्णन इतने पूर्ण हैं कि जिसने कभी यज्ञ न देखा हो वह भी इनके द्वारा यज्ञों तथा इयन्य कथित विषयों का पूरा ज्ञान प्राप्त कर सकता है। भारतीय सामाजिक उन्नतियों एवं आचारों का इतिहास जानने में सूत्र प्रन्थ बड़े उपयोगी हैं। सूत्रों तथा वेदों के अर्थ लगाने में प्रातिशाख्य सूत्र अच्छी सहायता देते हैं। प्रातिशाख्य सत्रों के स्रतिरिक्त व्याकरण सूत्र श्रौर वैदिक श्रनुक्रमणिका प्रधान हैं। अनुक्रमणिकाओं में प्रत्येक सूक्त के किव देवता आदि के वर्णन

ऋग्वेद से सांख्यायन और आश्वलायन सूत्रों का सम्बन्ध है। सांख्यायनकार कविगण पाछे से उत्तरी गुजरात में पाये गये थे और श्राश्वलायन वाले कृष्णा श्रीर गोदावरी के बीच में रहते थे। राजाश्रों के बड़े यज्ञों के वर्णन सांख्यायन में आश्वलायन से अधिक विस्तार से कथित हैं। सांख्यायन में १८ काएड हैं, और आश्वलायन में १२। सांख्यायन सूत्रों का सम्बन्ध सांख्यायन ब्राह्मण से है और आश्वलायन का ऐतरेय से । आश्वलायन ऋषि शौनक के शिष्य थे । इन्होंने ही ऐतरेय आरण्यक भी लिखा। सामवेद के तीन श्रीत सूत्र उपलब्ध हैं अर्थात् मशक, लात्यायन तथा द्राह्यायन । मशक का आर्षेय कल्प भी कहते हैं। लात्यायन में मशक के उद्धरण हैं। शुक्ल यजुर्वेद का कात्यायन सूत्र है जो चौथी शताब्दी बी० सी० में बना। कात्यायन ने पाणिनीय ऋष्टाध्यायी पर वार्तिक भी लिखे। प्राकृत ब्याकर्गा भी इन्हों का बनाया हुआ है। कथासरित्सागर के अनुसार ये नन्द-कुल के मंत्री थे। कहा जाता है कि मुद्राराच्चस के राच्चस मंत्री ही का नाम वररुचि कात्यायन था। कात्यायन गांभिल के पुत्र श्रीर चौनक कं शिष्य थे। ये चौथी शताब्दी बी० सी० में हुए। इनका शुक्ल यजुर्वेद पर श्रीत सूत्र २६ ऋध्यायों का है। ऋष्ण यजुर्वेद के ६ श्रीत सूत्र हैं जिनके रचियतात्रों में आपस्तम्ब, हिरण्यकशी, बोधा-यन और भारद्वाज की प्रधानता है । वैषानस (श्रोत सूत्र) तथा मानव श्रीत सूत्र भी इसी वेद से संबन्ध रखते हैं। मनुस्मृति का मानव श्रीत सूत्र से संबन्ध अवश्य है। श्रथवंवेद का वैतान सूत्र मात्र है। यह कात्यायन सूत्र के अनुसार चला है तथा अति प्राचीन नहीं

गृह्य सूत्र भी श्रीत सूत्रों की भाँति वेदों ही के अनुसार चलते हैं। अप्रवेद से संबन्ध रखने वाले सांख्यायन, शाम्बव्य तथा आश्वलायन गृह्य सूत्र हैं। शाम्बव्य गृह्य सूत्र में पितृयज्ञ का विधान है। इससे जान पड़ता है कि इस काल में पितृपृजन भली भाँति स्थिर हो चुका था। सामवेद के गोभिल और खदिर गृह्य सूत्र हैं। शुक्ल यजुर्वेद का गृह्य-

सूत्र पारस्कर उपनाम कातीय ऋथवा वाजसनेय है। यह कात्यायन सूत्र से बहुत संबन्ध रखता है। ऋष्ण यजुर्वेद के ७ गृह्य सुत्र हैं श्रीर इनके रचयिता प्राय: इस वेद के श्रीत सूत्रकार ही हैं। श्रथवी-वेद का कौशिक गृह्य सूत्र है जिसमें भारतीय जीवन का अरुछा चित्र खिंचा है। संस्कारों का वर्णन विशेषतः गृह्य सुत्रों ही में है. जिनके अनुसार ४० संस्कार श्रेय हैं, अर्थात् १८ शारीरिक और २२ याज्ञिक। शारीरिक संस्कारों में पुंमवन (पंचमासा), जातकर्म, नामकरण, चूड़ाकरण (मुग्डन), गौदान (दाढ़ी बनवाना), उप-नयन, विवाह और अन्त्येष्टि प्रधान हैं। याज्ञिक संस्कारों में पंचमहायज्ञ ( ब्रह्म, देव, पितृ, मनुष्य श्रौर भूत ) श्रौर श्रन्त्येष्टि उपनाम सिपण्डीकरण मुख्य हैं। इन्हीं सूत्रों में श्राद्धों का भी वर्णन पूर्णतया मिलता है। जान पड़ता है कि पितृपूजन का विधान भारत में सूत्रकाल में बहुत पुष्ट हुद्या। पितरों की प्रशंसा ऋग्वेद में भी पाई जाती है ख्रौर यजुर्वेद के ३५वं मंडल में पितृयज्ञ का विधान भी है, जिससे पितृ-पूजन की प्राचीनता प्रमाणित होती है। श्राद्धों में कैसे ब्राह्मण निमंत्रित होने चाहियें ऋौर उनका कैसा मान सत्कार हो. यह सब उनमें वर्शित है।

धर्मसूत्रकारों में आपस्तम्ब, हिरस्यकेशी, बोधायन, गौतम, विशष्ठ आदि प्रधान हैं। धर्मसूत्रों की महत्ता ऐतिहासिकों के लिए श्रौत तथा गृहस्त्रों से अधिक है। धर्मसूत्रों ही से बढ़कर समय पर स्मृतियों का निर्माण हुआ। आपस्तंब सूत्र में ब्रह्मचर्य तथा गृहस्थ आश्रमों आदि के धर्मों का वर्णन है। इसमें भोज्याभोज्य के कथन हैं और अदिकरण, प्रायश्चित्तादि के भी विवरण आये हैं। विवाह, दाय और अपराधों के वर्णन भी आपस्तम्ब ने किये हैं। उत्तरी लोगों की निन्दा से प्रकट है कि ये महाशय दान्तिणात्य थे। इनकी भाषा पाणिनाय व्याकरण के पहले की समभ पड़ती है, जिससे जान पड़ता है कि यं चौथी शताब्दी बी॰ सी॰ से पहले के हे। बूलर ने इन्हें चौथी शताब्दी बी० सी० में माना है। हिरण्यकेशी का प्रनथ आपस्तम्ब से सम्बन्ध रखता है। आपस्तम्ब धर्म सूत्र में अन्य प्रनथकारों से कोई विशेष मतभेद नहीं है, जिससे जान पड़ता है कि इनके कई शताब्दो पूर्व

हिन्दूमत द्त्तिण में पूर्ण स्थिरता के साथ स्थापित हो चुका था। यदि उस काल द्त्रिए में हिन्दू मत नया होता, तो इनका प्रन्थ प्रचीन आर्य प्रन्थों के समान सारे देश में सम्मानित कभी न होता, क्योंकि उस में स्थानिक बातें आये बिना न रहतीं।

बोधायन धर्म सूत्र भी आपस्तंब ही के समान विषयों पर कथन करते हैं श्रीर ये महाशय भी दिल्लात्य हैं। बुलर का कथन है कि ये महाशय चैाथी शताब्दी बी० सी० के पहले के हैं। इससे भी हमारे उपर्युक्त कथन को पुब्टि मिलती है। बोधायन के धर्मसूत्र में कुछ श्लोक भी हैं जो प्रचिप्त सममे जाते हैं। दत्त महाशय बोधायन को छठी शताब्दी बी० सी० के समभते हैं। बोधायन ने भारत को तीन भागों में विभक्त किया है। ऋाप गंगा यमुना वाले देश को सर्वोत्कृष्ट कहते हैं, दिचाणी तथा पूर्वी विहार, दिचाणी पंजाब, सिन्ध, गुजरात, मालवा श्रीर द्विण दूसरे दर्जे के, तथा बंगाल, उड़ीसा, श्रीर ठेठ द्विण तीसरे दुर्ज के। ये दुर्ज आर्यसभ्यता के प्रचारानुसार थे। दूसरी श्रेणी के मनुष्य मिलित जाति के कहे गये हैं। जो कोई पंजाब के आरट, ठेठ दिचिएा के कारस्कर, बंगाल एवं उड़ीसा के पुण्डू, वंग तथा कलिंग, दिचाणी पंजाब के सै। बीर श्रीर प्रानन लोगों में कहीं गया हो, उसे पुनीत होने को यज्ञ करना बोधायन निम्न स्थानों के निवासियों को सिश्र जातियों के मानते हैं:-मुल्तान, सूरत, दिच्चा, मालवा, पश्चिमी बंगाल और बिहार। बौद्ध प्रन्थ कीशलों का शुद्ध अपिश्र जाति वाले मानते हैं। सूत्रों में पहले पहल (मोहं जोदड़ों के पीछे ) देवतात्रों की प्रतिमात्रों के कथन हैं, जैसे ईशान, मीढ़ शी, जयन्त, चेत्रपति । धर्म सूत्र प्रन्थों में कुदुम्बों का न होकर समाज का विशेष कथन है। बोधायन के अनु-सार दान्तिगात्यों के विशेष चलन निम्नानुसार हैं: - अपनी स्नी अथवा बिना जनव हुये बालकों के साथ भोजन करना, बासी खाना खाना, मामा या फूफ़ की कन्या के साथ विवाह करना। उन्हीं के अनुसार उत्तर वालों के निम्न कथित चलन हैं :—ऊनका व्यापार करना, शराब पीना, शस्त्रास्त्र का व्यापार करना, समुद्र यात्रा करनी आदि। आपस्तम्ब तथा बांधायन की भाषा देखते हुये गौतमीय भाषा पाणिनीय नियमों

पर विशेष चलती है।

गौतम ने यद्यपि अपने अन्थ को धर्मशास्त्र कहा है तथापि वास्तव में वह धर्मसूत्र ही समक्षा जाता है। यह अन्थ कल्पसूत्र का अंग नहीं है जैसा कि आपस्तम्ब और बोधायन के हैं। पाश्चास्य पंडितों का मत है कि बोधायन धर्मसूत्र के कुछ भाग गौतम धर्मसूत्र पर अवलंबित हैं और कुछ उनसे लिये भी गये हैं। गौतम उत्तराय ब्राह्मण थे और बोधायन दाचिणात्य। उस काल किसी अन्थ का उत्तर से दिच्चण को जाना शताब्दियों का काम था। इससे गौतम का काल चौथी पाँचवीं शताब्दी बी० सी० से पूर्व समक्ष पड़ता है। कुमािश्ल का कथन है कि गौतम सूत्र सामवेद से सम्बन्ध रखना है। विशव्छत धर्म-शास्त्र के उद्ध-रण पाये जाते हैं। इससे सिद्ध होता है कि विशव्छ का समय गौतम और मनुम्मृति के बीच में है। विशव्छ ने मानव सूत्र के भी अवतरण दिये हैं। इससे भी सिद्ध होता है कि मनुस्मृति मानव सूत्र के आधार पर बनी।

शुल्ब सूत्रों में वेदी आदि बनाने के ढङ्ग लिखे हैं। इनसे रेखागिएत का अच्छा ज्ञान विदित होता है। कुछ लोगों का विचार था
कि ब्राह्मणों ही ने इन सब धार्मिक रीतियों तथा विधियों को चलाया,
किन्तु अब यह भली भाँति सिद्ध हो गया है कि यद्यपि ब्राह्मणों ने
इनकी उन्नति बहुत अधिकता से की और इन सब को क्रम-बद्ध करके
अपना बुद्धि-वैभव दिखलाया, तथापि इन सब का मूल प्राचीन आर्थसभ्यता में वर्तमान था। इसके उदाहरण-स्वरूप आर्यों तथा पार्सियों
के यज्ञ, सोम, यज्ञोपवीत, अग्नियज्ञ, विवाह की सप्तपदी आदि से
सम्बन्ध रखने वाले विचार हैं। लकड़ियों को रगड़ कर अग्नि उत्पन्न
करने का भी ढङ्ग दोनों जातियों में एकसा पाया जाता है।

सूत्रवत् वैदिक प्रन्थोंके हमारे यहाँ ६ भाग माने गये हैं, जिन्हें वेदाङ्ग कहते हैं। इनके नाम शिचा ( उच्चारण ), छन्द, व्याकरण, निरुक्त ( शब्दविभाग ), कल्प ( धार्मिक विधि ), द्यौर ज्योतिष हैं। शिचा का कुछ वर्णन हम वैदिक द्यध्यायों में कर द्याये हैं। छन्द का विधान पिङ्गल से सम्बन्ध रखता है। कहते हैं कि शेषनाग ने छन्दों का विधान किया। इससे जान पड़ता है कि छन्द:शास्त्र नागों का बनाया हुन्न्या है। व्याकरण के सबसे पहले त्राचार्य पाणिनि प्रसिद्ध हैं, जिन्होंने श्रव्टाध्यायी की रचना की। इनसे पहले का कोई व्याकरण प्रन्थ श्रव हस्तगत नहीं होता, किन्तु स्वयं पाणिनि ने श्रपने पूर्व के ६४ वैयाकरणों के नाम लिखे हैं। यास्क भी एक प्रकार से वैयाकरण थे, यद्यपि श्रव उनकी महत्ता केवल निरुक्त पर ही श्रवलिबत है। यास्क पाणिनि से बहुत पहिले के हैं। इनके समय में भी व्याकरण का ज्ञान बहुत फैल चुका था, क्योंकि इन्होंने व्याकरण सम्बन्धी दो शास्त्राये उत्तरी श्रीर पूर्वी कही हैं तथा प्राय: २० वैयाकरणों के नाम लिखे हैं जिनमें शाकटायन, गार्ग्य श्रीर शाकल्य प्रधान हैं। पाणिनि का व्याकरण ऐसा उत्कृष्ट बना कि इनके पहले वाले सभी वैयाकरणों के मन्थ श्रीर यश लुप्त हो गए श्रीर यदि यास्क ने निरुक्त न लिखा होता तो उनके प्रन्थ की भी वही दशा होती जो श्रीरों की हुई।

शांख्य।यन गृह्य सूत्र में सुमन्तु, जैमिनि, वैशम्पायन श्रौर पैल के नाम हैं तथा आश्वलायन सूत्र में भारत श्रौर महाभारत के। शाम्बब्य सूत्र भी महाभारत का कथन करता है। नवीन सूत्र उसी समय के हैं जब भारत श्रौर रामायण बनीं। शतपथ ब्राह्मण में जनमेजय थोड़े ही दिन पहले के महाराजा हैं। वैशम्पायन श्रौर व्यास के नाम तैत्तिरीय श्रार्थिक में हैं, किन्तु महाभारत से उनका सम्बन्ध श्रकथित है। कात्यायन के वार्तिक में पहले पहल कुरु पाण्डवों का कथन है। (हाक्किंस)।

मैकडानेल महाशय के अनुसार यास्क सूत्रकाल के आदि में हुए। पाणिनि के समय का कथन उपर आ चुका है। इनके पीछे वाले व्याकरणकारों में कात्यायन और पतछिल प्रधान हैं और ये तीनों मुनित्रय कहाते हैं। कात्यायन नंद वंश के मंत्री होने से चौथी शताबदी बी० सी० के ही थे और पतछिल पुष्यमित्र के समकालिक होने से दूसरी शताबदी बी० सी० के। कात्यायन ने पाणिनीय अष्टाध्यायी पर वार्तिक लिखे, जिससे पाणिनि इनके पूर्व ठहरते हैं। हम उपर कह आये हैं कि बोधायन चौथी पांचवीं शताबदी बी० सी० के थे। इनके प्रन्थ में महाभारत का हवाला मिलता है। डाक्टर जॉली के

मतानुसार गौतम पांचवीं या छठी शताब्दी बी० सी० के हैं, तब बोधायन छाते हैं, फिर छापस्तम्ब, छनन्तर वशिष्ठ। डाक्टर जायस्वाल छापस्तम्ब के विषय में जॉली से सहमत होकर उन्हें प्रायः ४५० बी० सी० का मानते हैं, किन्तु गौतम का छापस्तम्ब से पुराना नहीं समभते वरन उन्हें ३५० बी० सी० के निकट का बतलाते हैं। मूलतः बोधायन का प्रनथ छापस्तम्ब से पुराना है, किन्तु उस प्रनथ का वर्तमान रूप दूसरी शताब्दी बी० सी० तक छा जाता है। वशिष्ठ १०० शताब्दी बी० सी० से पहले का न होगा। छतएव प्रायः सातवीं शताब्दी से चल कर सूत्रकाल प्रायः पहली शताब्दी बी० सी० तक चला।

पुराणों के वर्णन में हम महाभारत की प्राचीनता के प्रमाण लिखेंगे। उधर यास्क पाणिनि से और भी अधिक प्राचीन समम पड़ते हैं, क्योंकि इन दोनों के बीच में बहुत भारी भारी वैयाकरणों के नाम आये हैं। निरुक्त एवं उयोतिष का वर्णन हम ब्राह्मणों के अध्याय में कुछ कुछ कर आये हैं। परिशिष्ट, प्रयोग, पद्धित और कारिका नामक ऐसे चार प्रन्थ हैं जो सूत्रों से कुछ कुछ मिलते हैं। अनुक्रमणिका प्रन्थ में कात्यायन कुत सर्वानुक्रमणिका प्रधान है। विधि आदि के विषय पर पूरा बल प्रयोग करते हुए भी हमारे ऋषियों ने आचार ही की प्रधानता रक्खी। वशिष्ठ का बचन है, "जैसे स्त्री की सुन्दरता अन्धे को कोई प्रसन्नता नहीं देती, उसी प्रकार षड़क्तों तथा यज्ञां समेत सब वेद उसके लिए शुभ नहीं होते जिसका आचार ठीक नहीं हैं।" सूत्रकाल के ज्योतिषकारों में पराशर और गर्ग की प्रधानता है, किन्तु इन लोगों के नामों पर जो प्रन्थ मिलते हैं वे ईसा से एक ही दो शताव्ही पहिले के हैं।

हम ब्राह्मण-काल के साहित्य-विवरण में लिख आये हैं कि षड़-दर्शन के मूल सिद्धान्त बीज-रूप से ब्राह्मण प्रन्थों में मिलते हैं। इनका विकास सूत्रकाल में कुछ अच्छा हुआ। ऊपर गौतम कृत धर्म-सूत्र का वर्णन कर आये हैं। जान पड़ता है कि यही सूत्रकार गौतम न्याय-शास्त्र के भी आचार्य थे। हमारे यहाँ का न्याय शास्त्र आँगरेजी लॉजिक ही के समान नहीं है, वरन लॉजिक के सिद्धान्तों को कहकर वह और भी बहुत सी बातों का कथन करता है। गौतम ने पहले सोलह पदार्थों का सम्बन्ध बता कर यह सिद्ध किया कि उनसे मुक्ति किस प्रकार मिलती हैं? इनके थोड़े ही पीछे आचार्य कणाद हुए जिन्होंने न्याय से सम्बन्ध रखने वाले वैशेषिक शास्त्र को प्रकट किया। इनका सिद्धान्त एक प्रकार का परमाणुवाद है और खेतों से बीन कर केवल कण खाने के कारण इनके। कणाद कहते हैं। इनका वास्त्रविक नाम क्या था सो अब ज्ञात नहीं है। उल्क गोत्री होने के कारण ये ओल्फ कहलाते थे। हमारे षड़दर्शन में सांख्य और पूर्वमीमांसा अनीश्वरवादी हैं। सांख्य केवल प्रकृति और पुरुष को मान कर चलता है अथच ईश्वर का अस्तित्व नहीं मानता। किपल ने २५ तत्त्वों को लेकर संसार-सृष्टि बताई है। इन षड़दर्शन वाले वर्तमान प्रन्थों में एक दूसरे तथा बौद्ध दर्शनों के भी हवाले हैं। इस से इन वर्तमान प्रन्थों के नवीन भाग दूसरी तीसरी शताब्दी ईसवी के पीछे के हैं।

उपर्युक्त दोनों अनीश्वरवादी शास्त्रों के प्रादुर्भाव से हिन्दू मत में अनीश्वरता का पहले पहल शास्त्रीय रूप में बीजारीपण हुआ और पिएडत-समाज में बड़ी खलबली पड़ी। इसलिए महर्षि गौतम तथा कणाद ने ईश्वरवाद के पन्न के। टढ़ किया। पूर्व मीमांसा में वेदों की महत्ता सिद्ध की गई है और उन पर पाण्डित्य-पूर्ण विचार प्रकट किए गये हैं। जान पड़ता है कि इसी समय या इस से बहुत पूर्व चार्वाक् का शारियाद फैला जिसके अनुसार शारीरिक सुख सभी धर्मों का मृल है। महर्षि जैमिनि ने बृहस्पति के इस विचार का खण्डन भी किया है। जैमिनि एक बहुत प्राचीन आचार्य थे, क्योंकि यास्क के प्रन्थों में इनके सिद्धान्तों का कथन आया है, जिससे इनका यास्क के पहले होना प्रकट होता है। उधर कणाद गौतम के पीछे हुए।

गौतम, पराशर, याज्ञवल्क्य, विशष्ट आदि ने मनु का उल्लेख किया है। भृगु, गौतम, शौनक, अत्रि आदि के विचार मनु में पाये जाते हैं। भृगु ने मनु के सिद्धान्तें। का एकत्र करके मानव धर्म सूत्र रचा।

पांचवीं शताब्दी बी० सी० के लगभग बादरायण व्यास ने उत्तर मीमांसा के आदिम रूप का निर्माण किया। पूर्व मीमांसा में कर्म- कारड की विशेष प्रधानता रही, किन्तु उत्तर में ज्ञान की। मोटे प्रकार से पूर्व मीमांसा श्रोर उत्तर मीमांसा का वही सम्बन्ध है जो ब्राह्मण श्रोर उपनिषदों का है।

जैन पंडित हेमचंद्र का कहना है कि न्याय के भाष्यकार पित्तल चाग्यक्य ही थे। जैमिनि वेदों का महत्व स्वीकार करते हैं किन्तु उनका अनादि होना नहीं मानते। गौतम ईश्वर को मानते हैं किन्तु उसकी स्रष्टि-शक्ति के। नहीं।

भारतवर्ष में वेदान्त या दर्शन की १९ शाखायें थीं। हिन्दू वेदान्त प्रथम ईश्वरवादी था, किन्तु पीछे से अनीश्वरवादी भी हो गया। मुक्ति की समस्या के। सब एक मत से मानते हैं।

बृहस्पित कृत चारवाक का मत है कि (१) कष्टप्रद कार्य मत करो। (२) हिंसा न करो। (३) भाग्य नहीं, पुरुषार्थ मुख्य है। श्रालसी भाग्य पर भरोसा करते हैं। श्रात्म निर्भर रहे। श्रात्म-निर्भरता ही शक्ति है। उसी से मोच होती है। (४) परमेश्वर श्रथवा श्रन्य लोक नहीं है। (५) वेद श्रीर ईश्वर में विश्वास मत करो, क्योंकि वे कृत्रिम श्रीर धोखेबाज हैं। (६) सदा बुद्धि पर चला। बुद्धि बिना धर्म नहीं। (७) श्रात्मा श्रमर है श्रीर वह चिति, जल, पावक श्रीर समीर से बना है, श्रिप्त से भी नहीं। (८) केवल प्रत्यच्न प्रमाण है।

सब से पहले बृहस्पित ने श्रनीश्वरवाद चलाया था श्रीर ब्रह्मा ने अथर्व दर्शन । श्रनीश्वरवाद शूद्र राज्यों में तथा ब्राह्मण वेदान्त चित्रय-राज्यों में उन्नत हुआ।

जैनों के मुख्य तीन सिद्धान्त हैं अर्थात् (१) सम्पक् दृष्टि, (२) सम्यक् ज्ञान, और (३) सम्यक् कर्म। सम्यक् कर्म में ५ उपभेद हैं अर्थात् (१) सत्यभाषण, (२) अर्तेय, (३) इच्छाध्यान, (४) पवित्रता (मानस, वाचिक एवं कायिक), और (५) अहिंसा।

महाभारत में लिखा है कि आर्य जैन और म्लेच्छों के कारण लोग संदिग्ध हो गए थे। हिरण्यकशिपु और अश्वप्रीव सबसे पहले शरीर-वादी थे। अश्वप्रीव ने वैदिक धर्म की संसार से उठाने का प्रयत्न किया और वेद की चुरा लिया।

ब्राह्मण-काल-पर्यन्त जा वेदें। श्रौर ब्राह्मणों की रचनायें हुई थीं वे सब अपौरुषेय कहलाती हैं, किन्तु सूत्रकाल के प्रनथ मनुष्यकृत हैं ऐसा कट्टर परिडतें का भी कथन है। वैदिक, ब्राह्मग्र और सूत्र नामक तीन काल कहे गये हैं। इन तीनां कालां में भाषा भी एक दूसरे से भिन्न थी। वैदिक समय में आर्थी की भाषा आसुरी कहलाती थी जिसमें ऋग्वेद एवं सामवेद का गान हुआ। । यह आर्थी की सबसे पुरानी भाषा थी। यजुर्वद तथा अथर्ववेद की भाषा इससे कुछ उन्नत समक पड़ती है। यद्यपि यह भेद सभी स्थानों पर दृष्टिगोचर नहीं होता, तथापि कुल बातें। पर विचार करने से यह भाषा ऋग्वेद से कुछ विकसित श्रवश्य है। यह विकास ब्राह्मणों, श्रारण्यकों तथा उपनिषदों की भाषा में और भी स्पष्ट होता है। सूत्रकाल में साहित्य का गौरव और लेखकों की संख्या इतनी बढ़ी कि धीरे धीरे नियमों की रचना होने तमी । इन नियम-सम्बन्धी प्रन्थों का नाम व्याकरण पड़ा । इसी त्र्या<mark>कर</mark>ण के दृढ़ होने से भाषा का संस्कार हुन्त्रा, जिससे उसका नया नाम संस्कृत पड़ गया । व्याकरण का आदि काल सूत्रकाल के आरम्भ से ही समभ पड़ता है, और पाणिनि के समय में वह दृढ़ता का प्राप्त हुन्ना । पाणिनि के पूर्व वाले वैयाकरण भी भाषा का संस्कार करने के प्रयक्त में लगे रहे किन्तु उस में सफलता पाणिनि के। हुई। व्याकरण सम्बन्धी विचारों के बहुतायत से समस्त सूत्रकाल की भाषा संस्कृत कही जा सकती है। अतः वैदिक समय की भाषा आसुरी हुई श्रौर सूत्रकाल की संस्कृत । त्राह्मणकाल की भाषा इन देानें के बीच में थी। इन तीनों के। हम आर्य-भाषा कह सकते हैं। नवीन परिष्कृत संस्कृत भाषा का आरंभ काल यजुर्वेद और ब्राह्मण प्रन्थों से है। यह धीरे धीरे दो स्थितियों में सुधर कर वर्तमान रूप का पहुँची है।

ब्राह्मण्-काल-पर्यन्त आर्य-भाषा ही की महत्ता रही और प्राक्ठत भाषा इसके संसर्ग से उन्नति अवश्य करती गई किन्तु उसने ऐसा विभव नहीं प्राप्त किया कि उसमें प्रनथ लिखे जाते। यदि कुछ प्राक्ठत प्रनथ उस काल बने भी हों तो वे ऐसे नीरस और शुष्क थे कि बहुता-यत से रिचत नहीं रह सके। सूत्रकाल से ही हम प्राकृत को पहले

पहल साहित्य चेत्र में अवतीर्ग होते देखते हैं। ब्राह्मण लोग सूत्रकाल पर्यन्त उच्च विषयों में लगे रहे। इसीलिए उन्होंने राज-यश गान श्रपनी महत्ता के प्रतिकृत समभा। यही कारण है कि राजनीतिक इतिह।स रिचत करने का भार सूत लोगों पर पड़ा। कहते हैं कि जब महर्षि वेदब्यास ने ऋपने शिष्यों में वेद को बाँटा, तब पुराणों का विषय लोमहर्षण सूत का सौंपा। इससे जान पड़ता है कि जब इस विषय को जुद्र समभ कर त्र।ह्मणों ने इसका तिरस्कार किया, तब सूतों ने इसे अपनाया। यह सूत लोग आर्य-भाषा में प्रवीण न रहने के कारण प्राकृत की ही स्रोर भुकते थे। उसी भाषा का साधारण जन-समुदाय में व्यवहार भी विशेष होगा। इसलिए पुराणों के विषय-वर्णन के साथ प्राकृत का पहला लेखन-काल प्रारम्भ हुआ। राजा लोग भी अपना तथा अपने पूर्व पुरुषों का वृत्त एकत्रित करने का प्रयत्न करते थे। सबसे ऋधिक वंशावित्यों पर ध्यान रहता था। यह ऐतिहासिक मसाला भी प्राकृत ही में एकत्रित होता था। जान पड़ता है कि वर्तमान ब्रह्मभट्ट ऋौर चारणों की भाँति पूर्व काल में इन बातों पर सुतों ने विशेष ध्यान दिया और इसीलिए राजाओं ने वंशबृत्त-रच्नाणार्थ उन्हीं से काम लिया। ये वृत्त भी पहले स्मरण-शक्ति द्वारा रिचन रहे, किन्तु लेखनकला के चलन सं सब से पहले उसका प्रयोग भो इन्हीं विषयों पर हुआ।

सर्व साधारण तथा स्त्रियाँ भी इतिहासों के सुनने का चाव रखती थीं। शायद इसीलिए कहा गया है कि पुराण स्त्रियों तथा शूद्रों ही के लिए हैं। अतः प्रकट होता है कि राजाओं, सूतों, स्त्रियों तथा शूद्रों के प्रोत्साहन से हमारे यहाँ पहले पहल इतिहास का प्रादुर्भाव हुआ। पार्जिटर महाशय ने सिद्ध किया है कि प्राचीनतम संस्कृत-पुराण-प्रम्थ प्राकृत पुराणों के आधार पर बने और बहुत स्थानों पर श्लोक प्राकृत सं जैसे के तैसे उठाकर संस्कृत में अनुवादित हो गये, यहाँ तक कि कहीं कहीं भविष्य पुराण में प्राकृत शब्द के स्थान पर वैसा ही संस्कृत शब्द लाने का प्रयन्न करने से व्याकरण तथा छन्दादि की भी अशुद्धियाँ हो गई। यदि उन स्थानों पर प्राकृत शब्द रक्खे जायँ तो यह अशुद्धियाँ हो गई। यदि उन स्थानों पर प्राकृत शब्द रक्खे जायँ तो यह अशुद्धियाँ हो रही सकती हैं। बौद्ध निकाय प्रम्थों से विदित होता

है कि ऐसे प्राचीन समय में भी सर्वसाधारण में पुराण सुनने की प्रथा थी जब संस्कृत के पुराण प्रन्थ न बने थे। इन बातों से सिद्ध होता है कि प्राकृत में श्लेकिबद्ध पुराण भी बने थे और सर्वसाधारण में उनका मान होता था। उनमें साहित्यिक चमत्कार विशेष न था, इसीलिए संस्कृत पुराण प्रन्थ बनने के कारण उनका लेाप हो गया। श्रीकृष्ण के बड़े भाई बलरामजी की तीर्थ-यात्रा के वर्णन में लिखा है कि नैमिषारण्य में उन्होंने किसी सूत को व्यासासन पर बैठे हुए सहस्रों श्रोतात्रों को पुराण सुनाते देखा। उस श्रोतृ समाज में अनेक ब्राह्मणों को भी देखकर बलरामजी को पौराणिक सूत की अनुचित महिमा पर इतना कोध आया कि इन्होंने तत्काल उसका वध करके एक ब्राह्मण को उसके स्थान पर पुराण बाँचने के लिए नियत किया। (इस कथन का आधार १२वें अध्याय में है।) इस बात से सिद्ध होता है कि उस काल भी पुराण बाँचने की प्रथा थी और सूतों के अतिरिक्त कुछ ब्राह्मण लोग भी इसमें पद्ध हो गये थे।

लेखन-कला का भी चलन भारत में सूत्रकाल से ही हुआ। बौद्ध इतिहासकार रिज डेविड्स ने अनेकानेक प्राचीन बौद्ध प्रन्थों से श्रवतरण देकर सिद्ध किया है कि छठी शताब्दी बी० सी० में लेखनकला भारत में सर्वसाधारण में प्रचलित थी। इनके अनुसार छठी शताब्दी बी० सी० के मध्य अथवा आठवीं के प्रारम्भ में द्राविड़ व्यापारी लोग समुद्रमार्ग से बैबिलोन को प्रायः जाते आते थे। यह देश पश्चिमी एशिया में है । वहीं से इन लोगों ने फारसी की भाँति दाहिनी त्यार से बाई त्यार लिखी जाने वाली लिपि सीखी और उसका भारत में प्रचार किया । हमारे यहां की प्राचीन ब्राह्मी तिपि भी इसी प्रकार तिखी जाती थी। इसी के पीछे भारत में खरोष्ट्री लिपि का प्रचार हुआ जो वर्तमान लिपि की भाँति बांई स्रोर से चलती है। सब से पुरानी लिपि भारत में मोहं जो दड़ो और हड़प्पा में मिली है। यह अभी पढ़ी नहीं गई है। पुरा शास्त्र वेत्ताओं ने इस का समय ३२५० से २७५० बी० सी० में कभी माना है। अष्ट करगी गायों का कथन ऋग्वेद में होने से उस काल भी लेखन का कम से कम कुछ प्रयोग सिद्ध है।

श्याम शास्त्री का मत है कि हमारे यहां की लेखन-विद्या का प्रादु-भीव देव-पूजन से हुआ, अर्थात् जिस काल प्रतिमाएँ न थीं, तब विविध सांकेतिक चिह्नों द्वारा पृथक पृथक देवतात्रों का पूजन होता था। समभा जाताथा कि इन सांकेतिक चिह्नों में देवतात्रों का निवास है, अर्थात ये देवनगर हैं। इन्हीं से समय पर लिपि निकली श्रीर वह देवनागरी कहलाई। इस मत को मानने से भारतीय लिपि-प्रणाली का बैबिलोन से आना असिद्ध ठहरेगा। जनरल किनंगहम का भी मत है कि भारत में लिपि-प्रणाली बैबिलोन व पश्चिमी एशिया से असंबद्ध है और यहां पिएडतों ने स्वयं अपनी लिपि का प्रादुर्भाव किया। मोहंजोद्डो श्रौर हडुप्पा के पीछे श्रशोकादि के प्राचीन शिला लेख सब खरोष्टी में मिलते हैं। अशोक-काल से प्राचीन-तर केवल एक पाषाण लेख नैपाल की तराई में मिला है जिसमें १४ अप्तर मात्र हैं। प्राचीन प्राकृत पुराण प्रन्थों के अस्तित्व से प्रकट होता है कि भारत में लेखनकला का चलन आठवीं शताब्दी बी० सी० से श्रवश्य है। जिस काल महर्षि व्यास ने महाभारत बनाई, उस काल पुरागा-लेखन में स्मरण से काम नहीं लिया जाता था, क्योंकि महाभारत ही में लिखा है कि व्यासदेव इसे बना बना कर लिखाते गये। इस प्रन्थ का ऋादिम नाम जय था, जो छठी सातवीं शताब्दी बी० सी० का कहा जाता है।

यहाँ तक हम सूत्रकाल की विद्या-विषयिणी उन्नतियों का विव-रण करते आये हैं। अब उन्हों के सहारे सामाजिक अवस्था का कुछ वर्णन किया जायगा। धर्म सूत्रों ही से बढ़ कर समय पर स्मृति प्रन्थों का निम्मीण हुआ। सब से पहला स्मृति-प्रन्थ मानव-धर्म-शास्त्र अथवा मनुस्मृति है। करव वंशी तीसरे राजा नारायण के राजकवि भास कहे जाते हैं। उन्होंने १३ नाटक रचे। नारायण पहली शताब्दी बीठ सीठ में थे। इतना प्रकट है कि मानव-धर्म-शास्त्र भास से पहले का है। मनुस्मृति का समय पाश्चात्य पिख्डतों ने दूसरी शताब्दी बीठ सीठ से दूसरी शताब्दी ईसवी तक के बीच का माना है पर इस प्रम्थ का समय निरूपण कठिन कार्य है क्योंकि यह कई बार करके बना और चंपक पूर्ण भी है। कुल मिला कर भारतीय पिख्डतों का विचार है कि इसका आदिम रूप महाभारत के पीछे का नहीं है। आज कल मुख्य स्मृतियां १८ मानी गई हैं। स्मृतिकारों में मनु, अत्रि, हारीत, शंख-लिखित (दोनों ने मिल कर एक ही स्मृति रची), पराशर, व्यास, नारद, विष्णु, विशष्ठ और याज्ञवल्क्य मुख्य हैं। सत्ययुग के लिए मनुस्मृति की प्रधानता मानी गई है, त्रेता में गौतम की, द्वापर के लिए शंख-लिखित की तथा कलियुग में पराशर की।

प्रसिद्ध १८ स्मृतियों के रचियता निम्नानुसार हैं:— मनु, अति, विद्या, हारीत, याज्ञवल्कय, उशना, अंगिरा, यम, आपस्तंब, संवर्त, कात्यायन, बृहस्पित, पराशर, व्यास, शंख-ित्यित, गौतम, शातातप और विशिष्ठ। स्मृतियों का काल बीठ सीठ पांचवीं से कई शताब्दियों तक चलता है। सामाजिक विवरण के लिये स्मृतियों से बहुत कुछ मसाला मिलता है किन्तु उन्हें छोड़ कर केवल सूत्र प्रन्थों से भी अच्छा सामाजिक विवरण प्रकट होता है। स्मृतियों का विवरण आगे के भाग से सम्बद्ध है।

सब से पहले हम स्त्रियों के अधिकारों तथा विवाहों के विषय में विचार करेंगे। नारद, देवल तथा पराशर ने स्त्रियों का सबसे अधिक अधिकार दिये। इनके विचार में मासिक ऋतु से भूत जार की शुद्धि होती है और गर्भ तक रह जाने से प्रसव के पश्चात स्त्रों शुद्ध हो जाती है। यह भी कहा गया है कि यदि किसी का पित बेपता हो जाय तो जाति के अनुसार वह दो से लेकर यथाक्रम ८ वर्षों के पीछे दूसरा पित कर सकती है। पंचापत्तियों में भी इन्होंने स्त्रियों के लिये दूसरे पित का विधान किया है। निकट के सम्बन्धियों में विवाह वर्ष्य किया गया है, यद्यिप युधिष्ठिर के समय तक यह प्रथा जारी थी। मिलित विवाहों की प्रथा सूत्रकाल में भी चलती रही। स्वयं गौतम बुद्ध से एक ब्राह्मण ने अपनी कन्या ब्याहने को कहा था और किर वही कन्या राजा उदयन को ब्याही गई। उदयन कुलीन च्ित्रिय थे, किन्तु उनकी तीन रानियों में से एक ब्राह्मणी थी, एक चित्रया तथा एक वैश्या। इसके बहुत पीछे तक यह चाल चलती रही।

वर्णाश्रम धर्म की प्रथा बहुत प्राचीन काल से हमारे यहाँ चली स्राती थी। वर्ण विभाग के ही अन्तर्गत जातिभेद भी था। सूत्र-काल

में बाह्मण-काल की अपेचा जातिभेद की अधिक हद्ता हुई किन्तु आश्रमभेद की परिपाटी में कुछ शिथिलता आने लगी। आदिम काल में अधिकांश विद्यार्थी गुरुओं के यहां जाकर ब्रह्मचर्य-विधान से विद्या प्रहण करते थे। अनाथ बाल कों के लिये भी शिचा का प्रबंध था और वे पुण्य शिष्य कहलाते थे। यह संस्था सूत्रकाल में बहुत कम हो गई श्रौर वानंत्रस्थ तथा संन्यास की परिपाटी भी कमी को प्राप्त हुई। हिन्दू धर्म के अनुयायी बढ़े और अनेकानेक आदिम निवासी इसमें श्राये। प्रारंभ में ब्राह्मण श्रीर चत्रिय बहुत कम थे। उत्तरी भारत में प्राय: वैश्यों ही का प्राधान्य था। उत्साही, स्वतंत्र स्वभाव द्रविड़ों के बहुत से लोग बंगाल श्रीर कलिंग को गये श्रीर वहां उन्होंने राज्य स्थापित किये। उनमें से जो लोग आर्थ त्रागमन समय तक पूर्ण हिन्दू बनने से **ब**च रहे थे उनको इन्होंने अपने में मिला लिया। उनमें से बहुत लोग वैश्य हो गये तथा शेष श्रद्ध रहे। पतित या जातिच्यत अर्थिभी श्रुद्ध ही कहाते थे। इन ४ वर्णों के अतिरिक्त एक बड़ी जाति निषाद भी थी। अब वे अछतों में हैं ऋौर उनकी संख्या प्रायः २५ प्रतिशत है। बहुतेरे विदेशीय भी समय पर जातियों में सम्मिलित हो गये। श्रीक, पार्थियन, सीदियन, शक, तर्क, हूण, कुशान आदि सब हिन्दू हो गये। स्वच्छ आचरण के कारण शूद्र भी रसोइया बनायाजा सकताथा। स्त्री ऋौर पुरुष सब लम्बे बाल रखते थे, विशेष कर विशिष्ठ गात्र वाले अवश्य ऐसा करते थे। शिखा का उल्लेख प्रथम शतपथ ब्राह्मण में आया है। जो जन-समुदाय कोई विशेष कार्य करता था, उसकी एक पृथक् जाति सी होती थी । अम्बष्ठ, निषाद, उम्र, मागध, वैदेहक, सुनार, बढ़ई, लाहार, कुक्कुटक, चाग्डाल, आदि अनेकानेक जन-समुदाय इस प्रकार के थे। वशिष्ठ, बंधायन श्रौर गौतम के श्रनुसार कुछ जातियों की उत्पत्ति मिश्रित थी, जैसे - चाग्डाल = शूद्र + ब्राह्मग्री; वैन = शूद्र + च्रित्रगः; श्रव्यवासिन = शुद्र + वैश्या; रमक = वैश्य + ब्राह्मणी; पौल्कस = वैश्य + चंत्रियं; सृत = चत्रिय + ब्राह्मणी; अम्बष्ट = ब्राह्मण + चत्रिया: उम्र = च्रत्रिय + वैश्याः निषाद = वैश्य + श्रुद्रा । इनको उपजाति भी कहते थे। शांति पर्व में लिखा है कि काले, मिश्रित जन्मी मनुष्य.

जो अपवित्र, ऋर स्वभाव वाले, लालची तथा सब कर्मिकर्ता थे. शूद्र कहलाये। कहीं कहीं आया है कि मूलत: शूद्र आर्यें। और दस्युओं के मेल से उत्पन्न दास श्रेणी के मनुष्य थे। प्राय: वे द्रविड़ ( Dravidian) जाति के परिवर्तित लोग थे। कोई कोई यह भी सोचते हैं कि शूद्र मूलत: अनार्यों की कोई भारी जाति थी, और पीछे कुछ आर्ट्यो एवं अन्यों को मिलाकर इसका व्यापक नाम हो गया। श्रंतिम वेदों में उनको निषाद जाति श्रर्थात शिकारी कहा है। ये लोग जैसे के तैसे हिन्दुधर्म में आ गये और इनकी जाति जैसी की तैसी बनी रही। इन लोगों को चार ही जातियों में स्थान मिलना था, क्योंकि शास्त्रकारों ने लिखा है कि हिन्दुत्रों में कोई पंचम वर्ण नहीं है। इसिलये इन लोगों को श्रपने त्रपने सामाजिक प्रभावानुसार चातुर्वर्ण्य के किसी न किसी विभाग में स्थान मिल गया। स्थाना-नसार ब्राह्मणों के भी दस विभाग हो गये जिनमें उत्तरीय पंचगौड़ कहलाये श्रीर दाचि णात्य पंचद्राविड्। पंचगौड़ों में सारस्वत, कान्य-कुडज, गौड़, मैथिल और उत्कलों की गणना है, तथा पंचद्राविड़ों में महाराष्ट्र, द्रविड्, तैलंग, कारनाटक और गुर्जर की।

वैदिक समय में आर्यसभ्यता का केन्द्र पंजाब एवं कुरु चेत्र रहा, ब्राह्मण्-काल में कुरुचेत्र तथा बिहार और सूत्र समय में कान्यकुटज (कन्नीज)। बौद्ध काल में यही केन्द्र मगध हो गया। कश्मीरी ब्राह्मण् सारस्वत हैं तथा सनाट्य और कुछ बंगाली ब्राह्मण् कान्य-कुटज हैं। कहने हैं कि कान्यकुटजों के ५ घराने बङ्गाल में गए थे, जिनसे बंगाली कान्यकुटजों का वंश चला। ये लोग शेष बङ्गाली ब्राह्मणों को बेटी प्राय: नहीं देते थे। जैसे ब्राह्मण्-काल में वानप्रस्थाश्रम के लिये नियमोपनियम बने थे, उसी तरह सूत्रकाल में गृहस्थ तथा संन्यासा-श्रम के रचे गये तथा अन्य आश्रमों के भी हृद्र हुए। यहाँ की परिपाटी वैदिक समय में उठकर ब्राह्मण् काल में पुष्ट हुई थी। सूत्रकाल में उसकी विशेष उन्नति तो न हुई और बल पतनोन्मुख रहा. किन्तु फिर भी किसी न किसी भांति वह चलती गई।

सूत्रकाल में विशेष ध्यान गाहरथ्य नियमों तथा सामाजिक अधिकारों पर रहा और हिन्दू समाजन्वधेन में अञ्झी सफलता दिखलाई

गई। महाभारत युद्ध के समय भारत के ठेठ पूर्व, ठेठ पश्चिम और ठेठ दिलाए में छिहिन्दु छों का निवास था, किन्तु सूत्रकाल में वे सब हिन्दू हो गये और समस्त भारतवर्ष में छिहिन्दू बहुत कम रह गये। छतः जैसे ब्राह्मण काल में छार्यों ने राजनीतिक उन्नति को चरमसीमा पर पहुँच गया। महि जो दड़ो और हड़प्पा के छितिरक्त महाभारत युद्ध पर्यन्त भारत में प्रतिमा-पूजन का कोई भी उदाहरए नहीं मिलता। यदि हुँ ह खोज कर कोई एकाध उदाहरए दिखला देवे, ता इतना छवश्य कहा जायगा कि देश में प्रतिमा का चलन बहुत ही कम था। प्रकृति पूजन से मानस प्रतिमा पूजन निकला। सूत्रकाल में प्रतिमा-पूजन का चलन कुछ कुछ हुआ किन्तु यह समाज के छिथोभाग में हो रहा और ऊँची श्रीणयों में न छाया। प्रतिमा की मुख्यता विशेषतया बौद्धमत विस्तार के साथ दूसरी शताब्दी से है। गौ ब्राह्मण महिमा इस काल में और भी बढ़ी और छनजान में भी इनक हिंसक को कठोर दण्ड दिया गया।

व्यापार-सम्बन्धिनी जातियों के हिन्दूमत में सम्मिलित होने सं इसमें भी जाति संबन्धी हृद्ता का समावेश होने लगा। ये व्यापारी जातियाँ खान पान, बेटी व्यवहार आदि का संबन्ध अपनी संस्था के बाहर प्राय: नहीं करती थीं। इनके उदाहरण का प्रभाव रोष हिन्दु औं पर भी बहुत पड़ा और ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य आदि में जो वैवाहिक और खान पान सम्बन्धी स्वच्छन्द्ता थी, उसका चलन समय के साथ कम होता चला। इसलिये यद्यपि मिलित विवाहादि नितान्त लुप्न नहीं हुए, तथापि इनका चलन दिना दिन घटता ही गया। यद्यपि शुद्धों की सभी जातियाँ शास्त्रानुसार आपस में सम्बन्ध कर सकती हैं, तथापि वास्तव में ऐसे विवाहों का चलन समाज में नहीं है।

इन लोगों के हिन्दूमत में आने से इनके प्राचीन भूतप्रेतादि के पूजन विधान तथा कराल देवताआं के विचार भी इस में घुसने लगे। अब तक ब्रह्मा, विष्णु, महेश का पूजन विधान लोक में प्रचलित नहीं हुआ था। यद्यपि विष्णु, और शिव के नाम ऋग्वेद में हैं और यज्ञ में इन्हें भी भाग मिलता था, तथापि इनकी गणना अमुख्य देवताआः में थी और ईश्वर के प्रधान स्थानापन्न होने का गौरव इन्हें विलकुल

नहीं प्राप्त हुआ था। यजुर्वेद तथा अथर्व वेद में हम शैव ईश्वरत्व पाते हैं। शतपथ ब्राह्मण में देवताओं में विष्णु को अधिक मान मिला किन्तु कृष्ण का पूजन उस समय तक नहीं चला था। शतपथ ब्राह्मण ही में दच और पार्वती के। बिलप्रदान का उल्लेख है। श्रीदेवी का आवाहन प्रथम तैत्तिरीयारण्यक में किया गया। कृष्ण ने सरस्वती का तथा शाम्ब ने सूर्य का पूजन चलाया। सूत्रकाल में अनार्थों द्वारा बहुतायत से हिन्दूमत प्रह्ण होने के कारण उनकी धामिक योग्यतानुसार कुछ साधारण देवताओं की प्रधानता हिन्दूमत में बढ़ने लगी। इसिलये कृद्र की उन्नति फिर से होने लगी और उनके अनुयायियों में भूत-प्रेतादि भी सिम्मिलित हो गये। महाभारत-काल में बगाल में अनार्थों की बस्ती प्रचुरता से थी। सूत्रकाल में इन लोगों के समूह के समूह एक बारगी हिन्दू हो गये। इनमें कराल देवताओं की परम प्रचुरता थी। इसिलय बंगाली हिन्दू धर्म में चक्र-पूजन, काली, भैरव, कापालिक आदि की प्रधानता हो गई।

जब रुद्र का महत्त्व अनायों के कारण बढ़ा और उनको संहार का कार्य मिलन का समय आने लगा, तब जगदुत्पादक की भी आवश्यकता पड़ी और इसिलये ब्रह्मा का विचार उठने लगा। ब्राह्मण-काल पर्यन्त ईश्वर से पृथक ब्रह्मा का कोई विचार नहीं समक पड़ता और विद्या भी जगत्संचालक नहीं ज्ञात होते। सब से पहले नारायण ने ब्रह्मा को जाना। सूत्रकाल में इन तीनों विचारों के उठने का मसाला एकत्रित हो गया और बौद्ध काल में उनके त्रिरत्न के जोड़ पर हिन्दुओं में त्रिमूर्ति का भाव उठकर उसकी हढ़ता हुई तथा अवतारों का विचार भी पुष्ट हुआ। इस प्रकार वर्तमान हिन्दूमत के इन हिन्दू विचारों का बीजारोपण भी सूत्रकाल में हो गया, और समय पर ब्राह्मण धर्म से ही हिन्दू धर्म निकला।

प्राचीन हिन्दू धर्म ब्राह्मण-काल-पर्यन्त रहा और नवीन बौद्धकाल के पीछे से हैं। धार्मिक उन्नित के लिए सुत्रों तथा बौद्धों के समयों को परिवर्तन-काल मान सकते हैं। बैदिक समय में हिन्दूमत का बीजा-रापण हुआ, ब्राह्मण-काल में उसका पुष्टीकरण देखा गया तथा सौत्र काल में प्रस्तार एवं परिवर्तन पूरा

हुआ श्रौर पीछे से वर्तमान हिन्दूमत की दृढ़ता देखने में आई।

मोहंजो दड़ो स्त्रोर हड़प्पा में सिंह वाहिनी मातृदेवी या प्रथवी देवी की मूर्तियां बहुधा मिलती हैं।यही शक्ति पूजन का मूल था। त्रिनेत्र शिव भी पशुपति के रूप में (हाथी, चीता, भैंसा और गैंड़ा के निकट) मिलते हैं अथच योनि (अर्घे) और लिंग के रूप में भी। वे दो मृग चर्मो पर बैठे हैं। जानवरों का भी पूजन था तथा सींग देवत्व का चिन्ह था। गिरिपूजन भी चलता था। ऋग्वेद में शिव केवल ३३ देवतात्र्यों में से थे, इन्द्र मुख्य थे श्रौर विष्णु उपेन्द्र । शक्ति ईश्वर में ही थी, किन्तु मुख्यता इन्द्र, श्रिप्त श्रीर वरुण की थी। यजुर्वेद श्रीर श्रथवंदेद में शैव ईश्वरत्व है जो श्रीपनित्काल तक चला। यजुर्वेद से यज्ञों का महत्व बढ़ा जो ब्राह्मण काल में कर्म काएड के साथ वृद्धि-गत हुआ। आरण्यकों और उपनिषदों के साथ ज्ञान काल सबलता पूर्वक चलातथा परमेश्वर के निर्गुण भाव पर बल बढ़ा। निर्गुण परमात्मा निष्कल परब्रह्म परमेश्वर था, ऋौर सगुगा सकल, त्रपरब्रह्म ईश्वर । त्र्यनन्तर बृहस्पति, कपिल, जैमिनि स्त्रौर बुद्ध के साथ शंकावाद उठकर पुष्ट हुवा तथा स्त्राचारात्मक धर्म स्थापित होकर शैव ईश्वरत्व शिथिल पड़ा । यह शंकाबाद लोकायत विचारों से चला था । निगुर्ण ब्रह्म पर साधारण जन समुदाय की श्रद्धा न जमने का यह फल था। कपिल का प्रादुर्भाव गौतम बुद्ध (५६३ बी० सी०) के पूर्व हो चुका था। बृहस्पति शायद कपिल से भी पूर्व के थे ऋौर जैमिनि कपिल ऋौर बुद्ध के बीच में समक पड़ते हैं। बौद्धमत का प्रचार याज्ञिक रीतियों से अप्रद्धातथा निर्पुण ब्रह्म की अर्थर लोक रुचि की कमी से हआ। इन विचारों के कारण ईश्वरवाद को भारी धका लगा।

ऐसी दशा में महर्षि वादरायण व्यास ने पांचवीं शताब्दी बीठ सीठ के लगभग भगवद्गीता का मूल रूप रचा जिसमें हिन्दू निगुणवाद के साथ सगुणवाद मिलाकर ईश्वरभक्ति को दृढ़ किया। खब तक देश में वेदों का मत साहित्यात्मक था, उपनिषदों का तर्का-त्मक, तथा बुद्ध का ख्राचारात्मक। ख्रापने गीता में इन तीनों गुणों के साथ सगुण विश्वासात्मक मत भी जोड़कर हिन्दू मत को सर्व- साधारण में फैलने के योग्य बनाया! सगुणत्व के एक मोटिया भाव होने से आपने गीता में कम से कम विश्वासात्मिकता रक्खी अथच यथासाध्य स्थूलता न आने दी। अतएव इस काल हमारे सामने बाद्ध तथा गीता के दो मत ऐसे आये जा दो महापदेशकों द्वारा प्रचारित थे। इधर बाल्मीकीय रामायण (छठी से तीसरी शताब्दी बी० सी०) तथा कौटिल्य कृत अर्थशास्त्र (तीसरी से पहला शताब्दी बी० सी०) में हमें एक तीसरा मत मिलता है जो महापदेशकों द्वारा तो सम-र्थित न था, किन्तु देश में प्रचलित खूब था। इसी के सुधारने के बुद्ध-देव और वादरायण ने असफल प्रयत्न किये।

इस प्रचलित मत में अवतार नहीं हैं. तथा वैदिक देवता एवं काम, कुबेर, शुक, कार्तिकेय, गंगा, लहमी, उमा आदि देवी-देवता हैं। विष्णु और शिव की महत्ता है। नाग, बृच, नदी, तड़ागादि पूजित हैं। देवताओं के मन्दिर और प्रतिमायें हैं किन्तु शिव लिंग नहीं। पशुवलि है। आवागमन सिद्धान्त की पूरी उन्नति नहीं है। तीसरी शताब्दी बां० सी० के महानारायणीय उपनिषत् में विष्णु वासुदेव हैं। प्रतिमा कल्प सूत्र में है किन्तु उसके पूजन का आदेश नहीं। प्राचीन ग्रीक लेखकों की साची से गंगा स्नान में पुण्य माना जाता था। यह पुण्य गीता की गंगा में नहीं है। अर्थशास्त्र में छोटे बड़े देवता हैं। पहाड़ों, नदियों, बृचों, आग, चिड़ियों, नागों, गायों आदि के पूजन मरी आदि से बचने का किये जाते थे, तथा इसी अभिप्राय से रीतियों, मन्त्रों और जादू के काम कराये जाते थे। आवागमन, कर्म और मुक्ति के कथन नहीं हैं। यह धर्म कुछ-कुछ अशोक वाले के समान है।

वादरायण व्यास ने वासुदेव सत को वद विरुद्ध मान कर उसकी समीचा की है। इधर गीता में स्वयं कृष्ण विष्णु और वासुदेव हैं तथा शैव माहात्म्य गिरा हुआ है। चौथी शताब्दों से पूर्व वाले बोधायन ने गीता का एक अवतरण दिया है, तथा तीसरी शताब्दी बी० सी० में प्राप्त निद्देश नामक बौद्ध प्रन्थ में व्यूह पूजन है, किन्तु वह गीता में नहीं है। इससे गीता का अस्तित्व पांचवीं शताब्दी बी० सी० में जाता है। फिर भी उसमें वासुदेव का वैष्णवपन प्राप्त है जो मत

वादरायण के प्रतिकृत है। इसस गीता में पीछे भी घटा-बढ़ी हुई ऐसा प्रकट है। पाश्चात्य पंडितों ने उसमें पहली दूसरी शताब्दी तक के कुछ विचार दिखलाये हैं। समभ पड़ता है कि वादरायण ने गीता में पहले केवल वैष्णव ईश्वरत्व कहा, किन्तु जब आगे चलकर वासु-देव से विष्णु का एकीकरण हुआ, तब वासुदेव सम्बन्धी वैष्णुव विचार भी उममें जुड़ गये। गीता के थोड़ा ही पीछे से व्यूह-पूजन का बल बढ़ा। इसमें बलगम, प्रद्युम्न, अनिरुद्ध, भरत, तदमण और शत्रुम्न भी ईश्वरांश माने जाते हैं।

बुद्ध के पूर्व की प्रतिमा मोहं जोदड़ों के अतिरिक्त अब केवल श्री की मिलती है, सो भी सांकेतिक। प्रयोजन यह है कि प्रतिमा है नहीं किन्तु संकेत से उसका अस्तित्व बतलाया गया है। प्राचीन बौद्ध मूर्तियां भी इसी प्रकार सांकेतिक हैं। आगे चलकर बौद्धमत और कुशान साम्राज्य के प्रभाव विस्तार से देश में प्रतिमा पूजन का बल बढ़ा। इसका विवरण दूसरे भाग में यथा स्थान होगा।

यह भाग छाब इसी स्थान पर समाप्त होता है। इस छाध्याय में बुद्ध से पीछे के भी कुछ विवरण छा गये हैं। कारण यह है कि यह विषय बुद्ध पूर्व से उठकर तीसरी शताब्दी बी० सी० तक चला गया है।



मुद्रक-श्रीगिरिजाप्रसाद श्रीवास्तव, हिन्दी-साहित्य प्रेस, प्रयाग। प्रकाशक-हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन प्रयाग।

## बुद्ध पूर्व का भारतीय इतिहास ग्रुद्धिपत्र

| वृष्ठ | पंक्ति     | अगुद्ध                                                      | गुद                                                        |
|-------|------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| १०    | <u> </u>   | बनियर                                                       | बर्नियर                                                    |
| १५    | <b>१ १</b> | भरद्वाज, श्रमिवर्चस<br>वशिष्ठ, मित्रयु<br>सावर्षि, सामदन्ति | भरद्वाज-श्रक्तिवर्चस<br>वशिष्ठ-मित्रयु<br>सावर्णि-सोमदत्ति |
| १७    | ?          | सावाण, सामदात्त<br>खंड                                      | सात्राण-सामदात्त<br>बुन्देलखण्ड                            |
| २८    | १४         | इन्द्रचन्न परमेष्ठि                                         | इन्द्रसुम्न-परमेष्ठि                                       |
| २८    | १९         | y                                                           | Ę                                                          |
| २९    | 3          | शुक्त (कृष्ण भाई)                                           | ( ग्रुक्त, कृष्ण भाई )                                     |
| २९    | २२         | खष्टांग                                                     | खट्ट्वांग                                                  |
| २९    | २५         | शल                                                          | — शत्त                                                     |
| ३१    | 8          | रुरक                                                        | रुरक के                                                    |
| ३१    | १०         | शेष                                                         | शेप                                                        |
| ३२    | १८         | वाह,                                                        | वाहु                                                       |
| ३४    | 8          | शास्त्रोच्चार                                               | शाखोच्चार                                                  |
| ३४    | १०         | ३०                                                          | ३५                                                         |
| ३५    | ધ          | )<br>श्रुतायुस                                              | श्रुतायुस—                                                 |

| वृष्ठ | पंक्ति     | श्रशुद्ध             | शुद्ध                 |
|-------|------------|----------------------|-----------------------|
| ३५    | २१         | <b>३</b> ५           |                       |
| રૂપ   | २६         | १० कारन्धम—अवीद्यित  | कारन्धम—१० त्रवीद्यित |
| ३६    | ९          | त्रभयद               | त्रभयद्—              |
| ३८    | 2          | संजय                 | सृ जय                 |
| ३८    | १३         | वद्षि                | वेदर्षि               |
| 36    | <b>२</b> ३ | चायम।न               | चयमान                 |
| ४१    | १२         | उपय <del>ुक्त</del>  | <b>उप</b> र्युक्त     |
| ८१    | १९-२०      | ३० जह्रु — श्रजक     | जह्रु—३० अजक          |
| ४३    | ٥          | ज्यामत               | ज्यामघ                |
| ୪୦    | <b>२</b> १ | के                   | के पिता               |
| ૪૭    | छन्तिम     | सत्य-शि <b>व</b> स्त | सत्य शिवस्त           |
| 86    | æ          | गुरु कावशेय          | तुरुकावशेय            |
| 8८    | و          | पुरागा               | एवं पुरागा            |
| ५६    | १७         | पशाखायें             | प्रशाखायें            |
| ५८    | १८         | ध्रमवर्ण             | धूम्रवर्ण             |
| ६५    | २३         | प्राकृति कसदनों      | प्राकृतिक सद्नों      |

| वेड | पंक्ति    | त्रशुद्ध           | શુદ્ધ              |
|-----|-----------|--------------------|--------------------|
| ७२  | 8         | साविण              | सावर्णि            |
| ८१  | १६        | जाते ही थे         | जाते ही न थे       |
| ९६  | श्रन्तिम  | ५६                 | ६५                 |
| ९८  | १०        | १९०                | <b>१</b> ९१        |
| ९९  | १९        | मातरिश्वम्         | मातरिश्वन्         |
| १०१ | s         | पु <b>रुकु</b> स्त | पु <b>रु</b> कुस्स |
| १०६ | <b>२३</b> | चार                | चार में            |
| १०७ | १२        | ७९व                | <b>७</b> ९वां      |
| १०९ | ३         | पतवारों            | बादबानों           |
| ११३ | २         | तुर्ग              | दुर्ग              |
| ११३ | १४        | पतवारों            | बाद्बानों          |
| ११६ | و         | <b>ह</b> ु         | हुई.               |
| ११८ | शिरोभाग   | Ę                  | <b>u</b>           |
| १२३ | श्चन्तिम  | वध्प्रश्व          | वध्यश्व            |
| १२६ | 88        | परादास             | परोदास             |
| १३२ | 8         | माई                | भाई                |
|     | l .       |                    | 1                  |

| वृष्ठ | पंक्ति         | श्रगुढ़              | शुद्ध      |
|-------|----------------|----------------------|------------|
| १४३   | ९              | रक्खे                | रक्खो      |
| १८८   | १५             | दैन्य                | दैत्य      |
| १४७   | श्रन्तिम       | बतन                  | बर्तन      |
| १६९   | ધ              | भाग                  | भोग        |
| १७४   | <b>अ</b> न्तिम | <b>q</b>             | पौंड्र     |
| १८१   | १६             | पांचाल               | कोशल       |
| १८६   | १७             | उत्तरायथ             | उत्तरापथ   |
| १९०   | २३             | ंयो <b>व</b> नावस्था | यौवनावस्था |
| १९०   | २८             | संभव:                | संभवत:     |
| १९३   | १२             | बाहर की              | बाह्र भी   |
| २००   | 3              | कन्द                 | स्कन्द     |
| २०४   | २              | थे                   | ये         |
| २०४   | १२             | सुबास                | सुदास      |
| २०४   | २१             | जयत                  | जयंत       |
| २०८   | ۷              | शफीत                 | शर्यात     |
| २०८   | १६             | विदेध                | विदेघ      |

| <u>इंड</u> | पंक्ति  | त्रशुद्ध                 | शुद्ध          |
|------------|---------|--------------------------|----------------|
| २१३        | १७      | मृगायार्थ                | मृगयार्थ       |
| २१४        | १२      | दोगा                     | द्रोग          |
| २२४        | ११      | पारव                     | पौरव           |
| २२९        | 9       | ३५                       | 38             |
| २३७        | २६      | यश                       | यह             |
| २४०        | १६      | तोवश                     | तौ <b>र्वश</b> |
| २४०        | રવ      | मर्दनापुर                | मदनापुर        |
| २४२        | १२      | वशनाम था                 | (वशनामथा)      |
| २४३        | १२      | अयागव                    | श्रयोगव        |
| २४४        | १२      | चात्रुस                  | चानुष          |
| २४६        | २१      | तिमि <b>ध्व</b> ज, शम्बर | तिमिध्वज शम्बर |
| २४८        | 8 8.    | शिवि                     | शिव            |
| रपर        | १९      | वैर(ग्य                  | े वैराग्य,     |
| २५७        | १७      | रहुँचे                   | पहुँचे         |
| २६० (      | शिरोभाग | १२                       | १३             |
| २६४        | २७      | सिहिका                   | सिंहिका        |

| पृष्ठ        | पंक्ति          | an Alba        | ਸਟ                    |
|--------------|-----------------|----------------|-----------------------|
| ટક           | 4100            | अशुद्ध         | शुद्ध                 |
| २६८          | १९              | Ro             | हैं;                  |
| २६९          | ११              | महात्म्य       | माहात <del>म</del> ्य |
| २७५          | . 8             | <b>ठ्यवहार</b> | व्यवहार से            |
| २७६          | १८              | पुर्वोक्त      | पूर्वोक्त             |
| २७९          | २५              | कवल            | केवल                  |
| २८७          | १०              | बाध्य          | बध्य                  |
| ३०२          | १०              | वार्ष्णयों     | वादर्गीयों            |
| <b>३</b> २१  | <b>ऋन्ति</b> मं | इमेंन          | इनमें                 |
| ३२८          | २८              | शायाभिमान      | शौर्याभिमान           |
| ३३४          | ९               | श्चतविपुरी     | <b>अतं</b> विपुरी     |
| <b>३३</b> ६  | १४              | फग्            | पर्ग                  |
| <b>રૂ</b> વવ | १३              | श्रार          | श्रीर                 |
| ३५६          |                 | कालिया         | कालिय                 |
| ३६९          | २०              | बाहद्रथ        | बार्हद्रथ             |
| ३७३          | २८              | वासद्त्ता      | वासवद्ता              |
| ४०३          | १३              | त्रादि में     | त्रादि                |

| <b>इ</b> ष्ठ | पंक्ति | त्रशुद्ध   | शुद्ध           |
|--------------|--------|------------|-----------------|
| ४१७          | २३     | लाहार      | लोहार           |
| ४१७          | २८     | च्चिय      | च <b>त्रिया</b> |
| ४१८          | २९     | गाह्रस्थ्य | गाहरंभ्थ्य      |

नोट—ग्रन्थ में बिन्दु, मात्रा श्रादि कहीं कहीं कापने में टूट गये हैं। उन्हें शुद्धिपत्र में स्थान देने से विस्तार बहुत हो जाता। श्राशा है कि पाठक महाशय ऐसे स्थानों को सुगमता पूर्वक शुद्ध रूप में पढ़ बोंगे।

मिश्र बन्धु

