

॥ श्री दैवरात-ऋषिकुल-योगाश्रमः गोकर्ण॥

# छन्दोदर्शनम्

# CHHANDO-DARSANA

दैवरातार्षेयम् ।

by

RSHI DAIVARĀTA

卐

श्रीकाव्यकण्ठगणपतिमुनिविरचितेन वासिष्ठान्वयभाष्येण परिष्कृतम् ।

WITH A COMMENTARY

KÄVYAKANTHA GANAPATIMUNI

TO BE KNOWN AS

VĀSISHTHĀNVAYABHĀSHYAM



BHARATIYA VIDYA BHAVAN CHOWPATTY : BOMBAY

#### ABOUT THE BOOK

'Is revelation of Veda Mantras possible even today?' Yes, why not, asks Kavyakantha Ganapati Muni. If Brahma Darshana can be had even today, though, with great creative effort and through the path laid down by the Shastras, the possibilities of Sabda Brahma Darshana, that is, Veda Mantra Darshana has to be admitted without further arguments. It is in this context that the revelation of Chhando-Darshana to Rishi Daivarata is proof positive of new Veda Mantras being revealed by the same processes as in the past.

When Daivarata was performing severe austerities along with his Guru, in the vicinity of Shri Renukamba in the year 1917, he went into a state of 'Samadhi' (communion) and some words began to emerge from his lips. After observing this for two days his Guru Kavyakantha Ganapati Muni realised that it was Rigvedic metrical expression and took down what emerged from his lips for several days until it stopped. He later arranged the mantras into eight Anuvakas and named the whole text 'Chhando-Darshana.' He wrote a profound, fullfledged commentary on it.

Apart from being good and high poetry, the thought content of 'Chhando-Darshana' is not merely eulogistic and penetrating, but philosophical and inspiring. The unitive thought of the Mantras, the logical sequence and the arrangement of hymns and sections are artistic. The vigour and force of the language is contagious. When the Rishi speaks of the cosmic gods and goddesses, of Indra, of Sarasvati, of Brahman pati, one is carried away by the grand conceptions reflected in the words.



॥ श्री दैवरात-ऋषिकुल-योगाश्रमः गोकर्ण॥

# <mark>छन्दोदर्शनम्</mark> CHHANDO-DARSANA

दैवरातार्षेयम्।

by RSHI DAIVARATA

### श्रीकाञ्यकण्ठगणपतिमुनिविरचितेन वासिष्ठान्वयभाष्येण परिष्कृतम् ।

With a Commentary by KAVYAKANTHA GANAPATIMUNI

to be known as VÄSISHTHÄNVAYABHÄSHYAM

> तद् मूमिकासमळङ्कृतम् । with a preface by śRI GANAPATIMUNI

तदनुक्रमणिकासूत्रप्रतिक्ॡप्तम् ।.

Also with Contents

आङ्ग्लेयभाषान्तरेण सम्पूरितम् ।

With English Translation



BHARATIYA VIDYA BHAVAN CHOWPATTY : BOMBAY

## All rights reserved by the Author

FIRST EDITION, 1968

This Chhandodarshana by Brahmarshi Daivarat
has been sponsored by
Loka Shikshana Trust, Hubli
and published by
Bharatiya Vidya Bhavan, Bombay.

#### PRINTED IN INDIA

By B. G. Guttal, B. A., Ll. B., at the Samyukta Karnatak Press, Koppikar Road, Hubli and Published by S. Ramakrishnan, Executive Secretary, Bharatiya Vidya Bhavan, Chowpatty, Bombay-7.

#### CONTENTS

|                               |          |                        |         |           |        | PAGES |
|-------------------------------|----------|------------------------|---------|-----------|--------|-------|
| INTRODUCTIO                   | N        | •                      | •       | •         | •      | i     |
| PREFACE TO 1<br>( वासिष्ठान्व |          | COMMENTAR<br>।भूमिका ) | Y IN SA | ANSKRT    | •      | v     |
| PREFACE TO                    | THE      | COMMENTAR              | Y ON C  | HHANDO-DA | IRSANA | xiii  |
| छन्दोदर्शनम्<br>CHHANDO – D   | ARŚ.     | ANA                    |         |           |        |       |
| SECTION<br>प्रथमोऽनुवाकः      |          | •                      | •       | •         | •      | 2     |
| SECTION<br>द्वितीयोऽनुवाक     |          | •                      | •       | •         | •      | 55    |
| SECTION<br>तृतीयोऽनुवाक       |          | •                      | •       | •         | •      | 161   |
| SECTION<br>चतुर्थोऽनुवाकः     |          | •                      | •       | •         | •      | 215   |
| SECTION<br>पञ्चमोऽनुवाक       | <i>V</i> | •                      | •       | •         | •      | 268   |
| SECTION<br>षष्ठोऽनुवाकः       | VI       | •                      | •       | •         | • ,    | 322   |
| SECTION<br>सप्तमोऽनुवाकः      |          | •                      | •       | • .       | •      | 390   |
| SECTION<br>अष्टमोऽनुवाक:      |          | •                      | •       | •         | •      | 424   |
| INDEX<br>( छन्दोदर्शन         | सर्वानु  | क्रमणिकासूत्रम् )      |         | •         |        | 490   |

## SYSTEM OF TRANSLITERATION

ए ऐ ओ औ 釆 ई उ ऊ आ इ अ E AI O ΑU M H Ú Ŗ Ā I Ì U  $\mathbf{A}$ ग् घ् ङ् ख् क् G GH Ń K KH झ् ञ् छ् ज् च् JΗ Ñ CH CHH J ण् ट् ठ् ङ् ह् Ţ ÞН Ņ ŢΗ Ď द् ध् न् त् ध् Т TH D DH N भ् म् ब् प् फ् BH M P PH В श्च त्र ज्ञ स् ह् ष् ब् হা य् ĩ ऌ JÑ

ś

V

L

Y

R

SH

S

TR

H KSH

#### **ABBREVIATIONS**

| Ai.                             | } Aitareya                                                       | Muṇḍ.                               | - Muṇḍaka                                                            |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| Ait.<br>Āp. Gŗ.                 | – Āpastamba Gṛhya<br>Sūtra                                       | Nā.<br>Nār.<br>Nārā,                | } Nārāyaṇa                                                           |
| Ar.                             | - Áraṇyaka                                                       | Nir.                                | - Nirukta                                                            |
| Athar.                          | - Atharvaņa Veda                                                 | Pan. Su.                            | - Pāṇiniya Sūtra                                                     |
| Br.<br>Brāh                     | } Brāhmaṇa                                                       | Praś.<br>Pra <b>ś</b> n.            | } Praśna                                                             |
| Bṛ.<br>Bṛh.                     | Bṛhadāraṇyaka                                                    | Rg.                                 | - Rg Veda                                                            |
| B. B. S. Br. Sū.                | Brahma Sūtra                                                     | Sar. Sūtra<br>Sam.<br>Šata.         | - Samhitā                                                            |
| Ch.<br>Chh.<br>Chhā.<br>Chhānd. | Chhāndogya                                                       | Šuk. Yaj.<br>Švet.                  | <ul><li>Satapatha</li><li>Sukla Yajus</li><li>Švetāśvatara</li></ul> |
| l's.<br>Kau.<br>Ken.            | <ul><li>- Īśavāsya</li><li>- Kaushītakī</li><li>- Kena</li></ul> | Švetās.<br>Tai.<br>Tait.<br>Taitti. | } Taittirīya                                                         |
| Mand.                           | - Māṇḍūkya                                                       | Up.                                 | - Upanishad                                                          |
| • •                             | - Manu Smṛti                                                     | Yaju.                               | - Yajurveda                                                          |

## अन्वयभाष्ये उदाहृताः प्रमाणव्रन्थाः

| आ. गृ. सृ.     | - आपस्तम्ब गृह्यसूत्र   | केनोप.         | - के <b>नोपनिष</b> त्      |
|----------------|-------------------------|----------------|----------------------------|
| ई. उ. मं.      | - ईशावास्योपनिषन्मन्त्र | कौ. ब्रा.      | - कौषीतकी ब्राह्मण         |
| ईशोप.          | - ईशावास्योपानिषत्      | गी.            | )                          |
| 邪. 中.          | - ऋग्वेद्मन्त्र         | भ. गी.         | े भगवद्गीता                |
| ऋक्सर्वानु सू. | – ऋक्सर्वानुक्रमसूत्र   | च. सं.         | - चरकसंहिता                |
| ऐ. आ.          | - ऐतरेय आरण्यक          | છં. દ્. અનુ∙   | – छन्दोदर्शन अनुवाकः       |
| ऐ. ब्रा.       | - ऐत्रेय ब्राह्मण       | <b>ਭਾਂ.</b> ਤ. | – छान्दोग्य उपनिषन्        |
| ऐ. उ.          | - ऐतरेय उपनिषत्         | ते. आ•         | – तैत्तिरीय आरण्यक         |
|                | शान्तिमन्त्र            | ते. ब्र. उ.    | - तैत्तिरीय ब्रह्म उपनिषत् |
| कठो.           | – कठोपनिषत्             | ते. ब्रा.      | - तैत्तिरीय ब्राह्मण       |

 तैतिरीय भृगु उपनिषत् **તૈ. ਮૃ.** ਤ. ब्रह्मो. - ब्रह्मोपनिषत् ते. य. **ਮૃ.** ਤ. - भृगु उपनिषत् तितिरीय यजुर्वेद ते. यजुः भ्वा. भ्वादि परस्मैपदम् **ਜੈ.** ਤ. - तैत्तिरीय उपनिषत् भवा. पः - तैतिरीय शिक्षा उपनिषत् ते. शि. उ. मनुस्मृ. - मनुस्मृति ते. सं. तैतिरीयसंहिता मां. उ. - माण्डूक्य उपनिषत् - मुण्डक उपनिषत् ·- नारायण उपनि**ष**त् ਸ਼ੁਂ. ਤ. ना. उ. - यजुर्वेदसंहिता यजु: सं. - निरुक्त नि. नि. अ. खं - नि. अध्यायकाण्डम् यो. सू. - योगसूत्र – वाजसनेयसंहिता - पाणिनीय **सू**त्र वा• सं. पा. सू शि. उ. - शिक्षा उपनिषत् प्र. उ. प्रश्लोपनिषत् ञ. प. ब्रा∙ – शतपथत्राह्मण પ્રશ્નો. - बृह्दारण्यक उपनिषत् शु. य• – शु**क्लयजु**र्वेद् बृ. उ. थे. उ. – श्वेताश्वतर उपनिषत् ब्र. सू. - ब्रह्मसूत्र सं. - संहिता - ब्रह्मसूत्र शारीरक ब्र. सू. ज्ञा. - सामवेद भाष्यम् साम.

#### INTRODUCTION

It is somewhat of an audacity on my part to venture to write an introduction to this remarkable publication. Perhaps the only excuse I can put forth is my close association with the great author, Brahmarshi Daivarāta of Gokarņa, and my persistent efforts to place this work into the hands of the public. Almost from the day I came to know of this work of the author some twenty years ago, I have been hankering to see that it is published. But I thought it was no use publishing in these days the Sanskrit text alone without an English translation. Being a book worthy of close study by Vedic scholars all the world over, I set about making attempts to get it translated. It required years for a combination of circumstances in which good translators, the author, myself, and financial help could be linked up, co-ordinated and set in motion. The late Dr. Rajendra Prasad who looked upon Daivarātji almost as his Guru, encouraged the whole effort, and at last the manuscript was ready to go to print.

It is indeed shameful that such a unique Sanskrit work as 'Chhandodarśana' (1917) along with the masterly commentary 'Anvaya-bhashya' by the versatile genius and disciple of Ramana Maharshi, Kavya-Kantha Ganapati Muni, should not have been able to see the light of day for the last fifty years. When I first brought portions of it to the notice of Mahamahopadhyaya Datto Vaman Potdar of Poona, he said that it was for the first time two thousand years after the 'Samhiti-karana' of the Vedas that he had occasion to see newly revealed Rgvedic Mantras. When I showed the same to Vinoba Bhave, another great Vedic scholar, he exclaimed, this is new Rgveda (ha navin Rgveda ahe). The late Dr. M. S. Anev. the President of the Vaidik Samsodhan Mandal and also the Secretary of the Mandal, Dr. Sontakke were wonder-struck at the four hundred and fifty new Mantras. Dr. Hans Peter, a German Vedic scholar of note who had been recently to India, applied the usual tests and said that the Mantras were perfectly Rgvedic in style. He admired the 'Anvaya-Bhashya' and said that he had hardly seen any Sanskrit commentary so rich and profound in its exposition of the text.

I need not say much here about the author, as his Guru Vasistha Ganapati Muni has given some important facts about him in his preface to He is now 77 and mostly stays in Rshi-kula 'Anvava-Bhashva'. Yogāsram, Gokarn, Karnātaka. He is childlike in his nature and even now full of vigour and enthusiasm. His creativity does not seem to have suffered on account of age as his studies and research in Vedic lore are still on. Two of his other works 'Vak-Sudha' and 'Vedartha-Kalpalata' are being printed, but alas, without any commentary and any English or other His original work 'Yoga-Sudha' based entirely on Vedic translation. Mantras still awaits translation. His mastery over the four Vedas and his masterly and eloquent interpretation of Vedic Mantras and literature is hardly to be found elsewhere. He can speak most fluently and compose poetry in Sanskrit. He can as well give talks in Kannada, Hindi, Marathi, Unfortunately his ignorance of Tamil, Telugu, Gujerathi and Nepali. English is proving a great handicap to him.

But in trying to say something about the many-sided genius of Daivarātji, I should not forget to point out the unique features of 'Chhando-darśana,' his magnum opus. Vāsishtha Ganapati Muni, sets at rest the doubts of sceptics as to whether there can be Mantra-darśana in modern times, by enunciating the proposition that if Brahma-Darśana is a possibility and is being striven after by numerous Sādhakas, the revelation of Śabda-Brahma, that is of the Vedic Mantras, which lead to Brahma-darśana, must be a possibility. What is necessary is the creation of the conditions of consciousness in which Mantra-darśana takes place.

Unfortunately for us a great depression seems to have overtaken us. On account of that we feel that whatever great, noble, unique, original in literature, philosophy, religion, yoga and other activities can be done has been done already in the past and that nothing new can be done. This inferiority complex has seized us inspite of the fact that a Ramakrishna, a Vivekananda, an Aurobindo, a Gandhi has contributed something new, substantial, and original not only to Indian thought and culture but to world-thought and culture. I think the revelation of 'Chhando-darśana' proves beyond doubt that inspiration which worked in the souls of the great Rshis of the past is very much alive even now in this land of ours.

Vāsishṭha Gaṇapati Muni has given us all the relevant details of the circumstances under which the Mantras were revealed to young Daivarāta. There is nothing mysterious or even mystic or secret about it. By utter devotion to the Guru, Daivarāta had completely surrendered himself and had full faith that that was the way to achieve perfection. He threw himself with the utmost confidence into intensive Sādhanā and followed meditative processes whereby he was able to be in a yogic trance for hours. If in one

age and at one time man's mind could condition itself for the descent of the Vedic Mantras from above the mind and intellect, why should it not be possible now? That was how Daivarāta could prove that it can be done even now.

It was not an accident nor a chance Mantra finding expression through a highstrung mind that happened in the case of Daivarāta. The whole process repeated itself for sixteen days and while the disciple was in a trance and unware of what he was saying, the Guru studiously took down what was clear and whole and audible to him. To be master of Sanskrit is one thing, but even that Daivarāta was not at that time; even then Mantras true to the style, diction, accent, archaism, vocabulary, grammar and all that, poured out of the lips of the young disciple day in and day out. This shows that at stated times there was a sustained inspiration and a steady flow of Mantras 450 in number.

This phenomena should hearten every one and remind us that it is not only the past that could be bright and great, but that the future too can be greater and brighter, that creative evolution has not stopped, nor have the fountains of life gone dry. Sri Aurobindo who is a modern seer has given a call and declared that from the dawns of the past we have to look forward to the noons of the future.

Apart from being good and high poetry, the thought content of 'Chhando-darsana' is not merely eulogistic but penetrating, philosophical and inspiring. The unitive thought of the Mantras, the logical sequence and the arrangement of hymns and sections is artistic. The vigour and force of the language is contagious. When the Rshi speaks of the cosmic gods and goddesses, of Indra, of Sarasvati, of Brahmanaspati, one is carried away by the grand conceptions reflected in the words.

Now a few acknowledgements which cannot but be a part of the introduction. I deem it not only a privilege but my great good fortune that Brahmarshi Daivarāta gave me the opportunity to serve him and the great cause he represents. Next to him, though I have been in charge of editing I must thank the translators who very patiently and doggedly pursued the work with the occasional help and guidance of Daivarātji. One of them, Sri Devudu Narasimhaśāstri is unfortunately now no more. The other translator, Prof. S. R. Malgi had to bear the major burden. I must not forget Smt. Shanta A. Diwakar for having collected facts and drafted a lifesketch of Daivarātji in collaboration with Prof. S. R. Malgi. That lifesketch has been very helpful in introducing the Brahmarshi to many friends.

All these efforts however, would have gone in vain if the Bharatiya Vidya Bhavan of Bombay had not come forward to take up the publication

of this great work. I must therefore express my gratitude to them both on my account and on account of Brahmarshi Daivarāta also.

Even with all these arrangements, if Sri Arvind Mafatlal, Bombay, who is a genuine lover of our culture, had not extended his generous and timely financial help, it would have been difficult to bear the heavy burden of printing a Sanskrit volume of about five hundred pages, which cannot in the very nature of things be a quick seller.

Last but not the least, the Samyukta Karnatak Press, Hubli, deserves my thanks for the meticulous care with which the very difficult work of printing Vedic Mantras has been carried out.

Equally important is the role played by Shri H. R. Purohit, Shri P. V. Acharya, Shri V. Y. Jathar and Shri G. L. Kulkarni who studiously went through the proofs and attended to the general get-up of the Volume.

I must also thank in anticipation all those who would treasure the book and appreciate as well as realise the fact that the day of Rshis is not yet gone and would never go.

Hubli 15 - 9 - 1968

R. R. DIWAKAR

## छन्दोदर्शने

## श्री वासिष्ठगणपतिमुनिना विरचिता वासिष्ठान्वयभाष्यभूमिका ।

### श्रीछन्दोदर्शने पूर्णे दैवरातर्षिसंश्रुते । वासिष्ठान्वयभाष्यस्य भूमिकेयं वितन्यते ॥

सुविदितमेवेदं सर्वेषां शास्त्रचिन्तकानां विदुषाम्, "वेद " एव स्वतः सिद्धं प्रधानं प्रत्यक्षं प्रमाणम् — संवैष्विप अर्थेषु प्रत्यक्ष—परोक्ष—अपरोक्षसिद्धेषु अन्यनिरपेक्षेण अतीन्द्रियार्थादिसर्वार्थतत्त्वबोधकत्वादिति ; तदिप दर्शनत्वादेवेति विस्तरेण मीमांसितं "विश्वमीमांसायाम् " "वेदप्रमाणचर्चायाम् " तदेवात्र सङ्क्षेपतो निर्दिश्यते सतां दिग्दर्शनार्थम् । तथा हि ऋङ्मन्त्रवणं अनुश्रूयते—

" यज्ञेन वाचः पदवीयमायन् तामन्वविन्दन् ऋषिषु प्रविष्टाम्" (ऋ.मं. १०-७१-३)

इति ऋङ्मन्त्रवर्णात् –यज्ञरूपेण योगेन तपसा पूर्वे महर्षयः ऋषिषु विज्ञानेन सत्येन अनु-भावरूपेण प्रविष्टां अन्तर्हितां वेदात्मिकां संवित्स्वरूपां छन्दस्वतीं तां परां वाचं ईशप्रेरितया दिव्यया अन्तर्दशा ते स्वयमेव भगवदनुप्रहेण अन्वविन्दन् —प्राप्नुवन् इति गम्यते ।

सा च छन्दोमयी वागिष काव्यरूपा गायत्रादिछन्दोनिबन्धनक्छता प्रत्यक्षब्रह्मसञ्ज्ञका मन्त्रलक्षणतत्त्वसंहितेति प्रतीयते ; "ऋषिर्विप्रः काव्येन " (ऋमं. ८–८९–१) " सद्यः काव्यानि बळधत्त विश्वा" (ऋ.मं. १-९६-१) " स पूर्वया निविदा कव्यताऽऽयोः" (२) इत्यादिभिः ऋङ्मन्त्रपादैः तथा समर्थनात् इति ।

अत एव '' ऋषिर्दर्शनात् '' इति यास्कनिरुक्तमिप सङ्गच्छते, तच आर्षं वेदमन्त्रदर्शनं समष्टेः करणेन तत्प्रेरणया च ऋषिभिः तपसा दृष्टं साक्षात्कृतं स्वान्तरनुभावसिद्धं अतीन्द्रियं सत्यवस्तुतत्त्वार्थविज्ञानमेव भवितुमईति, तदेव ज्ञानं वेदः इत्यन् छते, अपि च तदेव विज्ञानं [a]

यथानुभूतमेव अन्तरुद्गोरण स्वात्मचेतन्यसत्त्वसंस्फुरणेन अकृत्रिमया परया वाचा स्वबुद्धिकृति-कल्पनामन्तरेण यदनूद्यते सा दिश्या वागपि वेदशब्देन व्यविह्यते, कॉयंऽपि कारणगुणोप-चारादिनियमदर्शनात्।

अस्मिन्नथें ऋङ्मन्त्रवर्ण एव प्रत्यक्षं प्रमाणम्—
'' हृदा तष्टेषु मनसो जवेषु यद् ब्राह्मणाः सं यजन्ते सखायः |
अत्राह त्वं विजहुर्वेद्याभि रोहब्रह्माणो विचरन्त्यु त्वे '' ॥
(ऋ. मं. १०-७१-८) इति |

अत्रेदं यास्कनिरुक्तं--

" यद् वै किञ्च अनुचानोऽभ्यूहति आर्षं तद् भवति" इति ।

एतेन ऋषीणां तपसा अभ्युदितं अतीन्द्रियं दर्शनरूपं ज्ञानमेव वेदः, तस्य छन्दसा चाब्दरूपेण अनुश्रवणात् श्रुतिरिति च सम्पद्यते; तथा च वेदप्रमाणचर्चायां तत्सूत्रम्, '' दर्शनं यत् समष्टे: करणेन स्वकीयेनेव वा अन्तर्हृदये परत्र परहृदये वा गुप्तमर्थमृषिः पश्यति '' इति ॥

अथ ''अनन्ता वे वेदाः'' इति श्रुते: अनन्तत्वेन प्रसिद्धः स तादृशो वेदः ऋषिद्दर्शनात् प्रागेव परमे व्योमनि परे ब्रह्मणि अक्षरात्मनि सत्यरूपे अखण्डशब्दब्रह्मतन्मात्र-रूपेण स्वयं नित्यं प्रतिष्ठितः सन् चिन्मात्र एव आस, येन स्वयमीश्वरोऽपि इदं विश्वं निर्मिमाय इति श्रूयते । तथा च कुत्सस्य आर्षं ऋङ्मन्त्रदर्शनम्—

" स प्रत्नथा सहसा जायमानः सद्यः काव्यानि बळधत्त विश्वा । आपश्च मित्रं धिषणा च साधन् देवा अग्निं धारयन् द्रविणोदाम्" ॥ (ऋ. मं. १-९६-१)

" स पूर्वया निविदा कव्यताऽऽयोरिमाः प्रजा अजनयन्मन्ताम् " (२) इति च ॥

'' अनादिनिधना नित्या वागुत्सृष्टा स्वयम्भुवा | आदौ वेदमयी दिव्या यत: सर्वाः प्रवृत्तय: '' || इति च स्मृतिः ॥

तस्मात् स्वयमेव परमाकाशे विश्वरूप-परब्रह्मवाचकात्मना विद्यमान एव वेदः ऋषिभिः तपसा अन्तर्दशा च दष्टः श्रुतश्च सन् वेदशब्दाहों बभूव । तस्य वेदस्य प्रसिद्धं अपौरुषेयत्वं पुरुषमितिकिल्पितत्वाभावात् ; ईश्वरकृतित्वं तु तत्प्रेरितत्वात्; अत्र सर्वस्यैव जगतः ईश्वरप्रेरितत्वाविशिष्टत्वेऽपि ऋषीणां वेददर्शने तु अगत्या सम्भावनीयः अनन्यसाधारणः अस्ति कश्चिद् विशेषः इति उन्नीयते ।

अथ कोऽसौ विशेषः वेददर्शनस्य अपौरुषेयत्वे इति चेत् उच्यते—वस्तुसिद्रस्य तत्त्वस्य तपसा निर्विषयात्मकेन विमशंन साक्षात्कृतार्थस्य तस्य यथार्थ्यन तदनुवादतामात्रेण वागुद्रारः इति ब्रूमः ; तद्यथा—स्वप्नदशायां स्वप्नदर्शनेनोदितस्येव देवताद्यावेशदशायां च तत्समानमेव भवितुमहिति, समाधौ तु सहर्शनेन समुदीर्णस्य वेदमन्त्रस्यापि नैव पुरुषमितकृतिविषयत्वम्, अत एव तस्य अठौकिकत्वं अकृत्रिमत्वं चेति सङ्गच्छते ॥

''यामृषयो मन्त्रकृतो मनीषिण:। अन्वैच्छन् देवास्तपसा श्रामेण ॥ तां देवीं वाच ६ हविषा यजामहे । सा नो दधातु सुकृतस्य छोके '' (ते. ब्रा. २-८-८-५)

इत्यादि वेदवचनोपोद्धिलतं ऋषीणां मन्त्रकर्तृत्वमिप तद्दर्शन-श्रवणादिमन्त्रत्वसिद्धमेव भवितु-मर्हति, न तु पुनः पुरुषमितकिल्पतत्वरूपमिति वेदितव्यम् ।

ऋषिदृष्टत्वादेव च तेषां वेदमन्त्राणां मनु-वसिष्ठ-वामदेव-विश्वामित्रादीनां तत्तदा-र्षयत्वव्यवहारः शास्त्रीय एवेति सम्पद्यते । तेषां मन्त्राणां विनियोगे तत्तदृषीणामनुस्मरण-विधानादिति ॥

#### प्रस्तुतं वेदमन्त्राणां नृतनद्दीनतत्त्विधमर्शनम्

वेदस्य तस्य अनन्तत्वात् नित्यत्वात् वस्तुतत्त्वसिद्धत्वादेव च पूर्वैः पूर्वतरेश्च ऋषिभिः तदा तदा तपसा यथा दृष्टो वेदः अनुश्रूयते—तथेव पुनिरदानीमिप तादृशेन तपसा प्रत्यग्-दृशा च दृष्टुं शक्यः इति उन्नीयते; सोऽयं नित्यसिद्धस्य भूतार्थस्य सत्यस्य वस्तुनः स्वभावः, यत् खळु शास्त्रीयेन प्रमाणेन प्रत्यक्षीकरणाईतासत्त्वम्; यथा खळु (वस्तुतः) अमेयस्यापि सतः ब्रह्मात्मनो दर्शनं स्वस्वरूपानुभूतिरूपपरम्, तच्च अनन्यसाधारणं अशक्य-सम्पादमिप तपसा शास्त्रहृष्ट्या च इदानीमिप सुसम्पादमेवेति सर्वषामिप विदुषामभ्युपगतमेव शास्त्रसिद्धं तत्त्वम्, तत् तथेव सत्यमिति चेत् वेदमन्त्रदर्शनस्यापि तत्समानमेव भवितुमईतीति यथा शास्त्रं तद्म्युपगन्तव्यमेवेति निर्विवादम् । परब्रह्मणः साक्षात्कारे यदि ईदृशी शक्यताकथा चेत् किं पुनर्वक्तव्यं प्रत्यक्षस्य शब्दब्रह्मणो वेदस्य दर्शने तत् समानमिति; अस्मिन्तथं ऋषेदेवरातस्य तपसा दिव्यदर्शनेन च समाविभूतं "छन्दोदर्शनम्" तदिदमेव प्रत्यक्षं प्रमाणम्,—

तदेतदपि समर्थितमस्माभिः विश्वमीमांसायाम् — '' इदानीमपि मन्त्राख्यां सत्यसन्धो महायशाः । प्रदिशन् आत्मदृष्टिभ्यो दैवरातः प्रदृश्यते '' ॥

#### छन्दोद्शनाविभावः

अयं मे शिष्यवर्गेषु अन्यतमो देवरात:, सोऽयं बाल्ये वयसः षोडशवष्ठभ्यः प्रागेव योगनिष्ठः सन् मया सहेव गोकणीत् प्रस्थितः श्रीभगवतो रमणमहर्षेद्शेनार्थं अरुणाचलमु-पागच्छत्, तत्र च श्रीमहर्षः अखण्डसहजसमाधिनिष्ठायाः सन्दर्शनेन तादृशीमन्तर्निष्ठां स्वयमिष अनुभवितुं अनवरतं परमे साधने तपिस निरतोऽभूत्; तथाऽिष गुरुसेवातत्परतया मया सह पडवेटनामकं श्रीरेणुकाम्बाक्षेत्रं प्रति समागच्छत्, तत्र १८३९ तमे शालिवाहनशके भाद्रपद्रमासे शार्चां नवरात्र्यां मात्रा गुरुपत्न्या सौभाग्यवत्या श्रीविशालाक्ष्या मया च सहैव प्रथमतः श्रीरेणुकाम्बायाः सिन्नधौ मन्त्रयोगपूर्वकं तपः समाचरत्। ततश्च पुनरुत्तरत्रापि तीवं तपश्चरतः तस्यास्य देवरातस्य मुखात् समाधिदशायां केचन शब्दाः प्रादुरभूवन्। ततः दिनद्वयानन्तरं तन्मार्गणे सा वेदिकी छन्दोमयी वागिति अभूत् तत्र मम मनीषा, तत्र समाद्यौ देवरातस्य मुखाद् योगावेशेनोदीर्णं तद् वाग्विनःसरणमनुलक्ष्य तदिदं '' छन्दोदर्शनं '' मयेव सङ्गृद्ध यथाश्रुतमेव समुछिल्य प्रकाश्यं नीतम्। अथ च शिष्यवात्सल्यात् ''बाला-दिप सुभाषितम् '' इति अभियुक्तानां वचनानुसारेण तत्र आर्षदर्शनगौरवानुदर्शनेन च तस्तिनेत्र समये इदं वासिष्ठमन्वयभाष्यमिष् स्वयमहमेव व्यरचिषम्।

अत्र केचन मन्त्राः लेखनानवसरतया निर्गताः, केचन स्पष्टतया गृहीतुमशक्यतया वृथा गताः, केचित्तु अर्धचेशः पादशश्च लिखितुं उपलब्धाः, तान् सर्वानिष् परित्यज्य ये खलु स्पष्टतया पूर्णतया च लिखितुं उपलब्धाः तानेव सङ्गृह्य तदर्थप्रकाशनाय अनेन अन्वयभाष्येण योजितवानस्मि । तथेव मन्त्राणां सूक्तानां च केषांचित् तस्मिन् दर्शनावसरे पूर्वापरीभावोऽप्यासीत्, तदिष संविमृश्य देवतादिपरत्वेन विभागशः तेषां सूक्तानां अनुवाकानां च योजनेन तदनुक्रमेणेव भाष्यमिदं विरचितम् ॥

अत्रायं विशेष: — सोऽयं कुमारः सम्प्रति पञ्चविश्वातिवर्षवयस्को देवरातः विशेषतः संस्कृतभाषायामन्युन्पन्नमितगप बाल्यादेव निरंतरं तपोयोगादिसाधनिन्रतः सन् अनन्य-साधारणं यदिदं वैदिकं '' छन्दोदर्शनम् '' अपश्यत्, तस्मात् तदिदं दिन्यं आर्षदर्शनमेवेति प्रतिज्ञायते, तदिदं छन्दोदर्शनं प्रसिद्धाभिर्ऋिभः समानमेवास्ति, छन्दतः स्वरतः शब्दतः अर्थतः तत्त्वद्शनतश्चेति शास्त्रदशा सर्वथा प्रतीयते, तदिदं सर्वमपि अस्य प्रत्यक्षदर्शनेन स्पष्टीभविष्यति ; तस्मात् तदिदं सदसद्विकशालिनो विद्वांसः समदशो निष्कल्मषहृदया एव विमर्शितुं अभिनन्तुमर्हन्ति भवन्तः इति विज्ञापये ॥

एवं देवरातोऽयं तपस्वी योगी च सन् अध्यात्मतत्त्ववेत्ता वेदमन्त्रद्रष्टा च भवन् तेन योगेन तपसा विद्यया सदाचारेण सद्वृत्तेन विनयादिना च प्राचां महर्षीणां अलङ्कृतं '' ब्रह्मिष्यम् '' अर्हतीति सौहार्देन अभिमन्ये ॥ देवरातस्य जन्म— गोकर्णे, शालिबाहनशके १८१३ तमे खरसंवत्सरे पुष्यमासे शुक्लपक्षे पञ्चम्यां तिथौ सोमवासरे ।

#### ॥ शान्तिः स्वस्तिः श्रीः ॥

#### ॥ दैवरातस्य जातकम् ॥

|                     |          | रा.१०           |        |
|---------------------|----------|-----------------|--------|
| चं १२<br>गु. १      | रैवतपक्ष |                 |        |
| शु. ३<br>———        | निरयनर   | ।शिचकम्<br>———— | लग्न २ |
| र• ७<br>बु• (वक्र)२ | के. ४    | कु. १           | হা∙ १  |

ग्रहलाघवरीत्या चेदमेव राशिचकं भवति I

१८१३ शालिवाहनशके खरसंवत्सरे पुष्यशुद्ध पञ्चमी सोमवासरे जननकाल: ३६-३०. रेवतपक्षरीत्या अयनांशा: १८-२१-३०. प्रहलाघवरीत्या अयनांशा: २२-४९-०. प्रहलाघवरीत्या धनुमींसे २२ दिने जन्म, रेवतपक्षरीत्या धनुमींसे २६ दिने जन्म, प्रहलाघवरीत्या शततारा चतुर्थचरणे जन्म, रेवतपक्षरीत्या पूर्वामादा द्वितीयचरणे जन्म.

—इति वासिष्ठः गणपतिः

देवरातस्य छन्दोदर्शनम् — पडवेटग्रामे (मद्रासप्रान्ते ) श्रीरणुकाम्बाक्षेत्रे १८३९ तमे शालिवाहनशके शारद्यां नवरात्र्यां तपसः प्रारम्भः, कार्तिकपूर्णमास्यां प्रारम्य षोडश-दिनपर्यन्तं छन्दोदर्शनोदयः ॥

वासिष्ठगणपतिमुनेः अन्वयभाष्यरचना—तस्मिन्नेव समये १८३९ तमे शके कार्तिक-पूर्णिमायां प्रारम्य मावशुक्लपूर्णिमायां समाप्तिं नीता ॥

तत्रायं प्रवृत्तो विश्वमीमांसायां वेदप्रमाणचर्चायां वेदमन्त्राणां नृतने दर्शने विमर्शः शास्त्रहण्ट्या संवृत्तः ॥

#### तत्रेमे विश्वमीमांसाश्लोकाः --

| 'वेदश्खन्दोमयो मन्त्रो दिव्यज्ञानातुभावदः ।<br>प्रत्यक्षं सत् प्रमाणं स्यात् तपसा दर्शनाद्येः     | १       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| वेदो ब्रह्मात्मविज्ञानं नित्यं तस्यानुभावतः।<br>तपसा तत्प्रकाशार्थं सोदीर्णा वागपि श्रुतिः        | 11 २ 11 |
| समष्टेः करणेनेव ऋषीणामात्मनीरितम् ।<br>हृदाऽनृदितमेवान्तरार्षं तद्दर्शनं श्रुतम्                  | 3       |
| अनन्ता वै स्थिता वेदाः व्योम्न्यखण्डस्वरात्मकाः ।<br>तपसाऽन्तः समाधौ च श्रूयन्ते ते महर्षिभिः     | 8       |
| स्वभावः सिद्धवस्तूनां द्रष्टुर्दर्शनयोग्यता ।<br>सामर्थ्यं तादृशं यत्र तत्र स्यात् स्फुरणं स्वयम् | ५       |
| दहशुर्ऋषयो वेदं पूर्वे ते तपसा यथा।<br>इदानीमपि तच्छक्यं तथैव द्रष्टुमन्तरे                       | ॥ ६ ॥   |
| ब्रह्मात्मद्द्रीनं यद्वत् पूर्ववत् सत्त्रमाणतः ।<br>इदानीमपि सम्पाचमृषीणामिव तत्त्वतः             | الواا   |
| तपसाऽन्तर्दशा चैव पूर्णसद्वस्तुद्शनात्।<br>वेदवाचामपि तथा द्शनं हि भवेत् सताम्                    | 11 < 11 |
| परस्यापि ब्रह्मणश्चेद् दर्शनं शास्त्रतो भवेत् । कि शब्दब्रह्मरूपस्य वेदस्य नेति वादतः             | ९       |
| बहुधाऽपि तपस्तप्त्वा प्राप्तुं तत्मन्त्रदर्शनम् ।<br>नाशक्तवमहं पूर्णं संस्कर्तुं हृदयं तथा       | १०      |
| तथाऽपि तपसैवाप्तुं शक्यं तन्मन्त्रदर्शनम् ।<br>इति मे सुदृढो यत्नो निश्चयोऽप्यस्ति शास्त्रतः      | ॥ ११ ॥  |

इदानीमपि मन्त्राख्यां सत्यसन्धो महायशाः । प्रदिशन् आत्मदृष्टिभ्यो दैवरातः प्रदृश्यते

॥ १२॥

एवं यो यतते योगान्मनोवाक्ष्राणकर्मणाम् । सोऽप्यन्तस्तपसाऽवश्यं मन्त्रद्रष्टा भवेदिषिः "

11 83 11

एवमेव भाष्यान्ते उपसंहारस्रोकाश्च विद्यन्ते एतदर्थप्रतिपादका: ॥

अत्रैते भवन्ति उपसंहारश्लोका: -

आर्षेण चक्षुषाऽपरयद् या ऋचस्तप आचरन् । वैश्वामित्रो दैवरातो विश्वामित्र इवापरः

11 8 11

ता इमा अतिगम्भीराः शुद्धाः परमपावनीः। वासिष्ठोऽन्वयभाष्येण समळङ्कतवान् मुनिः

|| २ ||

इदं ये मन्वते धीराः नवीनं मन्त्रदर्शनम्। गम्भीरं दैवरातस्य तेषां नझ्यन्ति संदायाः

11 3 11

इत्ययं वेदिसिद्धान्तो नूतने मन्त्रदर्शने । वेदशास्त्रप्रमाणेन वासिष्ठेन समुद्धृतः

|| 8 ||

अथ अस्मिन्नथं नूतनमन्त्राविर्भावे नूतने च मन्त्रदर्शने नूतनर्षित्वे च ऋङ्मन्त्रवर्ण एव प्रधानं प्रमाणम् ।

तथा च वसिष्ठार्षेयं ऋङ्मन्त्रवर्णदर्शनम् —

'' ये च पूर्वेऋषयों ये च नूत्ना इन्द्रब्रह्माणि जनयन्त विप्राः । अस्मे ते सन्तु सख्या शिवानि यूयं पात स्वस्तिभः सदा नः ॥

(ऋ. मं. ७-२२-९)

हे इन्द्र ये च पूर्वे प्राचीनाः ऋषयः प्रसिद्धाः, ये च नूत्नाः नूतनाः ऋषयः ब्रह्मणि ब्रह्मरूपान् मन्त्रान् जनयन्त अजनयन्, प्राद्धुर्भावयामासुः, ते ऋषयः मन्त्राश्च अस्मे अस्मासु संख्यानि शिवानि च सन्तु इति स्पष्टतरोऽर्थः॥

तथैव माधुरछन्दसं ऋङ्मन्त्रदर्शनम् –

अग्निः पूर्वेभिर्ऋषिभिरीडयो नूतनैरुत | स देवा ९ एह गच्छति ॥

(ऋ. मं. १-१-२)

अस्य मन्त्रस्य वासिष्ठं ऋग्भाष्यवचनम्, पूर्वेभिः पुरातनैः ऋषिभि: उत नूतनैः ऋषिभिः नवीनैश्च मन्त्रद्रष्ट्रभि: अग्निः ईड्यः ईडितुं शक्यः, ऋषिभिरित्यनेन एतदाह — नानृषि: यथावद् भगवन्तं स्तोतुं शक्नुयादिति, नूतनैः इत्यनेन एतदाह — न ऋषित्वं कालसापेक्षभिति ॥

तस्मात् तादशतपःसामर्थ्यराहित्यमेव मन्त्रदर्शनराहित्ये अनुषित्वे च कारणम्, तथैव तादशमन्त्रदर्शनमेव ऋषित्वे प्रधानं कारणमिति च सम्पद्यते |

एतेन इदमुक्तं भवति—तपसा मन्त्रदर्शनसमर्थं मूर्धन्यं हृदय्यं च अध्यातमं दिव्यं यन्त्रं साधनीयम् । तच्च नृतनैः इदानीन्तनैः इतः परमि साधियतुं शक्यिमिति सिद्धम् ॥

> इति वासिष्ठो गणपतिः मुनिः

॥ इति वासिष्ठान्वयभाष्यभूमिका समाप्ता ॥

#### PREFACE TO THE COMMENTARY

ON

#### CHHANDO - DARŚANA

This is the preface to the commentary called 'Anvaya-bhāshya' written by Vāsishṭha Gaṇapati Muni, on 'Chhando-darśana.'

This is the commentary called 'Vāsishṭhānvaya-Bhāshya' on the whole of 'Śrī Chhando-darśana' revealed to Rshi Daivarāta.

It is well-known to all learned thinkers on Śāstras (the religious and ethical Laws) that Veda is the only self-evident, main, and direct authority; because, in every way, in arriving at the full knowledge of the Reality (The Thing-in-itself) which is beyond the reach of the senses, the Veda is self-corroborative and does not depend on any other authority or evidence, direct or indirect. In 'Viśva-mimāmsā' (a work of Ganapati Muni) this subject of Veda being self-evident on account of direct vision, has been discussed, under the heading 'Discussion about the self-evident nature of the Veda.' The same subject has been summarised here in brief for the attention of readers.

In this connection the Rg-Veda states as follows:

"They (the Rshis, seers) performed sacrifice and acquired Vak (that is, the power of speech); by the same means they acquired the Mantras which had entered the hearts of the Rshis" (Rg. X-71-3).

The Rg-Veda Mantra quoted above is clear. Rshis of old performed Tapas (made creative efforts) in the form of sacrifice; they obtained the transcendent (param) inner speech in the form of Vedic Mantras full of insight, which had entered the hearts of the Rshis in the form of true knowledge pregnant with experience. They acquired the Mantras themselves through a divinely inspired inner vision and the grace of God.

That metrical speech of the Rshis is also in the form of poetry with measured metres such as Gāyatri and others. She (speech) gives us the knowledge of Reality, has the characteristic of Mantras and leads us to Brahma. It is said that "a Rshi and a Vipra are known to be so because they compose poetry" (Rg. VIII-81-1). "He (the Rshi) appropriated to himself all the Kāvyas" (Rg. I-96-1). "He (the Rshi) sang Rks as in old days" (Rg. I-96-2). These are the quotations which support the statements made above.

[b]

It is therefore that Yāska in his Nirukta defines Rshi as one who has vision (of Mantras).

That alone is the vision of Mantras which is obtained by Rshis as described obove: It has to be born of inspiration. It is the result of creative effort of the highest order. It has to be direct and true to inner experience and it is to pertain to the truth which is normally beyond the senses. It is that knowledge which is designated as Veda. That is true knowledge issuing out of inner experience, which takes the form of spiritually inspired pure expression without any effort and without the help of one's intellect, intelligence or imagination. That is the divine speech known as Veda in common parlance. The effect which is Veda, contains within itself the cause (inspiration etc.) also, as is usually the case.

In support of this truth, the following quotation:

"Friendly Brahmins who get together to discuss intellectually what is deeply felt in their hearts, are baffled and leave out of consideration the transcendental as indeterminable. Those who know wander in joy." (Rg. X-71-8)

Yaska in his Nirukta says, "That is Arsha (pertaining to Rshis) which emerges from beyond the power of speech."

Thus, that knowledge which emerges in the form of super-sensual vision as a result of the creative effort (tapas) of the Rshis is Veda. Since it is heard in the form of metrical language it is called Sruti (that which is heard).

The Sūtra (aphorism) in the 'Veda-pramāņa charchā' in 'Visva-meemāmsā', is as follows:

That full knowledge or secret and deep meaning which the Rshi sees totally in his own heart or in others by means of his efforts (tapas) is real knowledge. The Veda declares that Vedas are infinite and this is well-known. Even before being visualised by the Rshis the Veda being eternal exists. It exists in the cosmic void, in Brahman, in the immutable spirit in the form of Reality or Truth, in the form of the subtle totality of sound, in the form of consciousness. It is said that out of that the Creator himself brought forth this manifestation in the form of the universe.

#### Kutsa Rshi says in his Mantra:

"He (Creator) was born with effort and immediately assumed all the available knowledge of Kavyas (Vedas); he sang and with the help of Agni and other Gods created everything else" (Rg. I-96-1).

Again, "He knew the Kavyas before and created the people along with the Manus (the progenitors)" (Rg. I-96-2).

The Smrti also endorses the same:

"The primeval speech (power of speech) is unborn, eternal and born of herself. She is divine and in the form of Vedas. It is from the Vedas that all activities and creation start."

Therefore, eternally existing as they do in the highest heavens by themselves, in the form of cosmos and or the great Creator, the Veda came to deserve the designation of Veda having been seen and heard by Rshis through their creative effort and inner sight. The Veda is known to be not man-made; it is super-human because it is not born of human intellect or human imagination; Veda is born of God because it is God-inspired. But one can say that the whole creation is God's; what then is the uniqueness of the Veda? There is certainly some uniqueness in the vision of the Veda by the Rshis as it is not a normal or common occurrence.

One may well question as to what is uncommon in the vision and expression of the Veda by the Rshis and what is super-human about it. We assert that the realisation of Truth through creative effort, disinterested and detached investigation of it and then the unmistakable correct expression in faultless language of the realised truth, is the uncommonness about it. For instance, the seeing of gods and goddesses in dreams and their appropriation is one thing, while the vision of the Veda Mantra in ones ecstatic condition of communion with truth in which the human element does not participate is quite another. Hence the uniqueness and the absence of any artificiality in the vision of Veda Mantras.

One may see the following quotation:

"We worship that Goddess of Speech whom the wise Rshis, the Mantramakers worshipped by their creative efforts with hard labour and became like unto gods. Let her give us a place-in the world of good deeds or merit." (Tait. Br. II-8-5).

These and other quotations from Vedic literature prove the Mantramaking capacity of the Rshis as well as their ability to see the Mantras and hear them. It is obvious that the Veda is not born of human intellect and imagination.

It is because the respective Veda Mantras have been seen by Manu, Vasistha, Vāmadeva, Visvāmitra and others that they have been ascribed to the respective Rshis and when using those Mantras, the names of the respective Rshis are mentioned and remembered.

Now let us consider the question of the revelation of new Veda Mantras.

Veda Mantras are without number. They are eternal and they reflect the truth of things. Just as in the past Rshis of old saw and heard and expressed the Veda Mantras through their creative efforts, so too today it is possible for seers to see, hear and express Veda Mantras by the same means, namely creative Tapas. It is the very nature of all eternal and self-evident truths that they can be cognised by creative, scientific processes laid down. It is accepted by all learned men that Brahma or Reality, though it is beyond all measure, is capable of being realised as experience and is of the nature of one's own soul, though that kind of experience is very rare and almost impossible of easy achievement; it is achievable through creative effort and through the path laid down by the Shastras. Similarly, the vision of Veda Mantras has to be accepted equally as a possibility. If the possibility of the realisation of Brahma is admitted, the possibility of Sabda-Brahma-Darsana, that is of the Veda Mantra Darsana has to be admitted without further argument.

It is in this context that we say that the revelation of 'Chhando-darsana' to Rshi Daivarata through Tapas' (creative effort) and divine vision is proof positive (of the possibility of new Veda Mantras being revealed by the same processes as in the past).

This fact also has been supported by me in 'Visvamīmāmsa':

The truthful and reputed Daivarata has shown through his spiritual insight that Mantras (new) can be seen (even today).

#### Emergence of 'Chhando-darsana'

It is only that truth which I have myself experienced and realised that I am placing before the public for their benefit.

Daivarāta is one of my disciples. He was devoted to Yoga in his boyhood even before he was sixteen. He came away from Gokarna with me for the Darsana (meeting) of Bhagavān Ramana Maharshi of Arunāchalam. He saw that Sri Ramana Maharshi was enjoying without any break Sahaja-Samādhi (inborn effortless ecstatic condition) and was struck by that achievement. He too decided to attain that state of consciousness and began ceaseless sādhanā to that end. Even so, on account of his extreme devotion to his Guru, that is myself, he followed me to a village called Padaveta. It is a place of pilgrimage of the deity Renukāmbā in Madras State.

There in the year 1839 of Śālivāhana Śaka (1917 A.D.) in the month of Bhādrapada and the ninth day of Śarad, Daivarāta also began austerities for the first time along with myself and my wife Viśālāksii. Austerities were begun with proper Mantras in the vicinity of Renukāmbā. Then and when he was performing severe austerities and when in Samādhi (communion) some words began to emerge from Daivarāta's lips. After observing for two days, I realised that it was Rgvedic metrical expression. In that Yogic ecstacy of his, when I saw that it was Vedic Mantras which were being

expressed, I was convinced that it was 'Chhando-darsana.' I took down what emerged from his lips; the result is 'Chhando-darsana.'

On account of my affection for my dear disciple and in accordance with the well-known Sanskrit saying, "valuable words even from children are worthy of note", and also on account of my deep respect for Vedic revelation, I myself wrote out the commentary called 'Anvaya-bhashya.'

Some of the Mantras which came out of Daivarāta's lips could not be taken down on account of the speed with which they came; some were not distinct enough; some of the Mantras were only half or quarter. All such Mantras have been discarded. Only those Mantras which were complete, clearly audible, and which could be taken down in full have been compiled and commentary has been written by me for their elucidation. Similarly, the Sūktas and Mantras and Anuvākas have been arranged in logical order according to Devatas involved, and commentary written accordingly.

Herebelow is Daivarata's horoscope as drawn by me:

|                              | Rāhu 10                                  |                        |
|------------------------------|------------------------------------------|------------------------|
| Jupiter 1                    |                                          |                        |
| Moon 12                      | D Ī ÁI                                   |                        |
|                              | RĀŚI                                     | T 0                    |
| Venus 3                      |                                          | Lagna 2                |
| Sun 7                        | 77. 4 36. 1                              | G                      |
| Mercury 2                    | Ketu 4   Mars 1                          | Saturn 1               |
|                              | 1 January 1892 at 14                     |                        |
|                              | V. Gl.) Śalivāhana                       |                        |
|                              | atsara Pushya Śuddh<br>the 22nd day of D |                        |
| -                            | halaghava) or on                         |                        |
| -                            | a (as per Raivata Pal                    |                        |
|                              | 21 17 17                                 | s: 9–17–20             |
|                              |                                          |                        |
| un: 8<br>Moon: 10<br>Mars: 6 | –19–25 Satur                             | n: 5-07-46<br>: 1-1-31 |

Now I may say a few words. This boy Daivarata is now twentyfive years old. He is not specially learned in Sanskrit, but he has been devoting much of his time since boyhood to austerities, Yoga and spiritual practices. That is the reason why he has been blessed with the revelation of this 'Chhando – darsana'. This is revelation of Veda Mantras as of old. This collection is as good as any well-known Revedic Mantras. One may test them by examining metre, words, svara (accent), meaning, and philosophical ideas. All this will be clear if one studies these Mantras. I therefore plead that this 'Chando-darsana' may be studied and given its due by those who have power to discriminate, who are learned, impartial, and pure in heart.

I have great love for Daivarata and there is no doubt that he is a man of Tapas (creative effort), he is a Yogi, a philosopher, a seer of Veda Mantras. He deserves the designation of 'Brahmarshi' like the Rshis of old on account of his yoga, Tapas, learning, good conduct, high character, modesty and such other great qualities.

Daivarāta was born on Monday being the fifth day of the bright half of the month of Pushya of the year Khara, 1813 (1891 A.D.), Śālivāhana Śaka.

The austerities at Renukāmbā Kshetra, Padaveta (Madras State), began on the ninth day of Sarad in the year 1839 of Sālivāhana Śaka.

Revelation of 'Chhando-darsana' continued for sixteen days, beginning from the Full Moon day of Kartika in the year 1839 (1917 A. D.) of Śalivahana Śaka.

The commentary was written in the same year from the full-moon day of Kārtika to Full-Moon day of Māgha 1839 (1917 A. D.), of Śalivāhana Śaka (Three months).

Now when discussing the authority of the Vedas, the 'Viswa-Mimāmsā' (of Gaṇapati Muni) discusses according to Śāstras. Here are the verses:

Vedas are metrical Mantras capable of giving divine knowledge and spiritual experience. They are self-evident being revealed on account of Tapas and vision. (1)

Veda is high knowledge of Brahma (the Reality) which can be experienced all the time. Speech in the form of Śruti (revealed word) has emerged through Tapas in order to convey the knowledge of Brahma. (2)

When all the faculties and powers are concentrated on Truth or Reality what emerges from the heart of the Rshi is called revelation. (3)

Infinite are Vedas in the high heavens. They are in the form of unbroken solid sound. They are heard by great Rshis through Tapas when in communion. (4)

It is the very nature of self-evident truths that they depend for revelation upon the capacity of the person who seeks truth. Wherever there is such capacity truth reveals itself. (5)

Just as in the past the Rshis saw Truth through their Tapas, it is possible even today to see the truth through the same means. (6)

Just as people had Brahma Darśana, spiritual realization of the Reality in the past, so too it can be there today. (7)

By Tapas and inner sight, just as there can be realization of Truth, so too can there be vision of Veda Mantras by the same means. (8)

According to Sastras, if the highest Brahma can be realised, why cannot there be realization of the Sabda-Brahma which but leads to Brahma. (9)

I tried hard through Tapas to attain Mantra Darsana; but I could not succeed in taking my soul to that level. (10)

Even then I believe that one can have Mantra Darsana through Tapas alone; I believe in steady effort in that direction and the Śāstras also uphold this view. (11)

Daivarata, the reputed and steady seeker after truth has shown that one could have Mantra Darshana. (12)

Thus he who through concentration of mind, speech, vital power, and action tries hard, compulsively becomes a seer of Mantras through Tapas. (13)

At the end of the commentary, there are concluding verses as follows:

Vaiśvāmitra Daivarāta, verily like the Viśvāmitra of old, saw Rgveda Mantras revealed to him on account of his having attained the super-sight of a Rshi through Tapas. (1)

Those Mantras are very profound. They are pure and have the power to purify others. Vāsishṭha Muni has embellished them by his 'Anvaya Bhāshya' commentary. (2)

This is the finding of the Vedas in the matter of new Mantra Darsana which has been proved by Vasistha with authority from the Vedas and the Shastras.

In this matter of revelation of new Mantras and their vision and the possibility of new Rshis, the best authority would be the Vedas themselves.

Here below is a quotation from the Rgveda:

"Oh Indra, the Rshis of old as well as new ones to whom fresh

mantras were revealed, are there; let those Rshis as well as Mantras, be auspicious to us " (Rg. VII-22-9).

Vasishtha comments as follows:

"Oh Indra, the reputed old Rshis as well as the new ones gave birth to Mantras; let all those Rishis and Mantras be friendly and auspicious to us."

Similarly the Mantra of Madhuchchandas:

"Agni is praised by the ancient Rshis as well as by the new ones. He goes to the other gods." (Rg. I-1-2).

Vasishța comments as follows:

"Both by the ancient Rshis as well as by modern seers of Mantras, the God Agni is capable of being praised."

By referring to Rshis, the Mantra means that no one who is not a Rshi will be able to praise the god properly; by referring to new Rshis, the Mantra indicates that there is no time limit for Rshis to be born and see new Mantras.

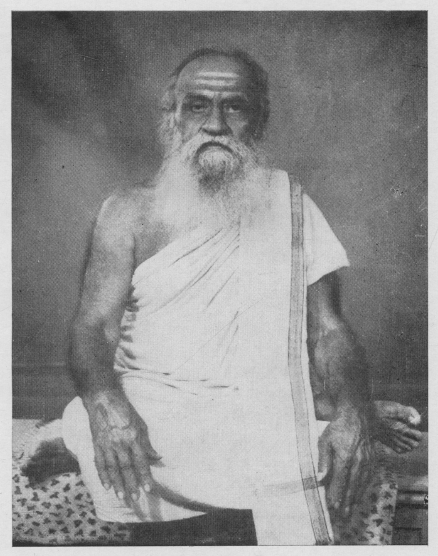
It is only the want of proper and high degree of Tapas and capacity which is the cause of there being no revelation and no Rshi and not any other reason of want of time or occasion or opportunity. Moreover, that kind of revelation of Mantras alone makes the Rshi.

So, the conclusion is that by Tapas one should develop the capacity of the head and heart and the wonderful inner instrument of the soul to see new Mantras. It is that instrument which will be able to attain the highest Reality. This is beyond any doubt.

Thus says Vasisththa Ganapati Muni.

Thus ends the Preface to the Commentary called 'Vasishthanvaya Bhashya'.

#### Shri Brahmarshi Daivarat



The Seer of "CHHANDODARSHANA"



Shri Kavyakantha Vashistha Ganapati Muni



IM OM ŚRIH

# छन्दो दर्शन म्

## दैवरातार्षेयम् । CHHANDO-DARSANA

DAIVARĀTĀRSHEYAM

## अथ वासिष्ठमन्वयभाष्यम् ।

श्री ब्रह्मणस्पतिर्विजयतेतराम् | आद्यं मङ्गलं पद्यम् |

वेदद्रष्टा स भगवान् ब्रह्मर्षिब्रह्मणस्पतिः ॥ वाचं सञ्चोदयत्वाशु वेदार्थस्य प्रकाशने ॥१॥ वेदमाता भगवती शब्दब्रह्मात्मिका परा ॥ तत्त्वं प्रबोधयत्वाशु लेखनी ब्रह्मचोदनी ॥२॥ छन्दोदर्शनवेदेश्सिमन् दैवरातर्षिसंश्रुते ॥ वासिष्ठान्वयभाष्यं वै मन्त्रार्थ बोधयेदलम् ॥३॥ नमस्ते ब्रह्मणे वाचे साक्षाद् वाचकशक्तये॥ वाच्यात्मवस्तसन्त्वाय ब्रह्मणस्पतये नमः ॥४॥

#### Anvaya Bhashya (Commentary) by Vasishtha Muni

Victory to Brahmanaspati!

#### **INVOCATORY VERSES**

- 1. May Bhagavān Brahmanaspati, the Brahmarshi who is the real seer of the Veda be pleased to inspire my power of speech for the exposition of the meaning of the Veda itself.
- 2. The great Bhagavati Vedamata is Brahma itself in the form of words. It is she who inspires all writing about Brahma. May she enable us to see the Truth without delay.
- 3. In this Veda, namely, Chhando-darsana, revealed to Daivarata the Seer, may the commentary, Anvaya Bhashya by Vasishtha, explain the full meaning of all the mantras.
- 4. Let me bow to Brahma, to the power of Speech, to the very power of expression and to Brahmanaspati, who is the very essence of that Reality which is to be explained here.

अथ प्रथमः त्रिदैवत्योऽनुवाकः । अनुवाकः १ ! सूक्तम् १ | ऋचः १—३ | सविता ॥ अथ सावित्रं प्रथमं सूक्तम् ।

असौ मित्रस्तृचं, दैवरातो वैश्वामित्रः, मित्रात्मा सविता, गायत्री। "मित्रः, आत्मा, सविता" इति वा प्रतृष्ट्वं देवताः॥

THE RSHI IS DAIVARATA

The First Section (Anuvaka) concerns three Devatas Section I: Hymn 1: Riks 1-3—SAVITĀ.

I Hymn is on Savitā.

This Hymn beginning with 'asau mitrah', contains 3 Rks. Daivarata Vaisvamitra is the Rshi, Savita the god, Gayatri is the metre. "Mitra—the soul of the Sukta—is Savita, the Son."

#### अथ प्रथमा ऋकू ।

असौ मित्रो दिवस्पतिद्वेष्ट्रणां वसिष्ठो गिर्रः। पतिश्चिकेत विश्वर्था

पद्पाठः - असौ । मित्रः । द्विवःऽ पैतिः । द्रष्टूणां । वर्सिष्ठः । गिर्रः ॥ पतिः । चिकेत । विश्वऽर्था ॥

This Mitra (Savitā) is Divaspati, the Lord of the sky. He is the greatest of the seers, the Lord of speech. He knows all and everything and from all points of view. (1-1-1)

## अथ अन्वयभाष्यम् ।

 इति प्रसिद्धायाः एत्र छोकत्रयाित्मकाया अदितेः अधिपतिः असौ आदित्यः, द्रष्ट्वणां दर्शनसत्त्वानां सर्वेषां चेतनात्मनां विसष्ठः वसितृतमः श्रेष्ठः, गिरः स्वार्धावयवाित्मकायाः वाचः प्रत्यक्ष- ब्रह्मरूपायाः गायत्रयाः, पतिः अधिपतिः अध्यक्षः, अत एव सः ब्रह्मणस्पतिः इति प्रसिद्धः, विश्वथा सर्वथा चिकैत चिकेतित जानाित सर्वज्ञः इति यावत् । अत्र "कित् ज्ञाने" इति आर्ष—वैदिक धातोिनिष्पत्रम् क्रियापदम्, तस्य "चिकेत" इति रूपं छान्दसम्, "यश्चिकेत स सुकतुः" (ऋ. मं. ५ - ६५ - १) "य ई चिकेत गुहा भवन्तम्" (ऋ. मं. १ - ६७ - ७) इति च तथारूपदर्शनात्। अमुष्य तस्य परमपुरुषस्य विश्वहिततमत्वम्, सर्वेष्ठोकािधपतित्वम्, सर्वसािक्षित्वम्, सर्ववाग्-विद्याद्याधिपतित्वम्, सर्वज्ञत्व च स्वतः सिद्धं सत्त्वािति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Mitra is visible to the physical eye as the solar orb; he is invisible as the indweller (the spirit) of all. He, in his original form, becomes the object of experience, provided one follows the Sastra. He is the friend of all, because he illumines all, and is the highest God existent. Further, he stands by everybody with ready help like a friend. He is described as Mitra (friend) in a mantra in the Rgveda. cf. "Mitra inspires all to strive". (Rg. III-59-1).

Divaspati: He is the lord of the sky or as the singular class-name indicates, Divah stands for all the three worlds. The worlds are three: Ether is indicated by the word Dyu; though one by nature, it expresses itself in three forms, viz. Bhūh, Bhuvah and Svah, the consummate form of which is Aditi. Her lord is Āditya. So Divaspati may mean Āditya also.

Vasishthah (Drashtrnam): The best of all sentient ones. Girah Patih: He is the Lord of speech, of Gāyatri. Gāyatri is the Vāk— the Pratyaksha Brahma— the heard word and hence expression of the two halves of the word, viz., Vāchya and Vāchaka (that which is to be expressed and expression). He is therefore Brahmanaspati.

Viśvathā Chiketa: He is Omniscient. Chiketa is the Vedic form for Chiketati in classical Sanskrit— from the root kit to know. The verb chiketa derived from the root kit, is a Vedic form: cf. "yaś chiketa sa sukratuh" (Rg. V-65-1) "ya im chiketa guhā bhavantam". (Rg. I-67-7)

The natural and fundamental nature of the Parama-Purusha is to do the highest good to all. He is the Lord of all worlds, the Seer of all and of every thing. He is the king of all speech and arts, and is Omniscient.

### द्वितीया ऋक्।

अयं विश्वानि भूतानि प्रचेतयि चेतेसा । तिस्मी रोचनाभिः ॥ १-१-२॥

पद्पाठः- अयं । विश्वानि । भूतानि । प्र । <u>चेतयति ।</u> चेतसा ।। तिसृऽभिः । रोचनाभिः ॥

This Mitra activises all living beings by His intelligence and (His) three rays of light. (1-1-2)

#### अन्वयभाष्यम् ।

अयम् योऽसौ पूर्विस्मिन् प्रथमे मन्त्रे श्रुतः यथोक्तळक्षणः सोऽयं अन्तरात्मा सर्वेषां भूतानां प्राणिनां च अन्तर्हृदये प्रत्यगात्मरूपेण अन्तर्हृतः सन्, चेतसा चेतनेन चेतयित, अत्र " चिती सञ्ज्ञाने " इति (भ्वा. प. र.) धातोः तवर्गीयान्तस्य व्युत्पत्तेः चेतः- शब्दस्य ज्ञानरूपचेतनार्थकत्वम्, अथवा चेतसा वाचा प्राणेन मनसा च सह त्रिभिः तेजोऽ- बन्नात्मकः भूतैः त्रिवृत्कृतेन करणत्रयात्मकेन अन्तःकरणेन, तथा तिसृभिः अग्नीन्द्रादित्या- तिम्काभिः वाक्—प्राण—मनोरूपाभिः, रोचनाभिः ज्योतिर्मयीभिः चित्तिभः त्रिश्चातिस्त्याभिः वागाद्यधिष्ठताभिः संवित्कियेच्छाभिः, विश्वानि इमानि सर्वाणि दश्यमानानि, भूतानि भौतिकानि अचेतनानि प्रत्यक्षसिद्धानि भूतजातानि प्रचेतयित सविदिच्छाक्रियात्मकचेतनाकरुगभिः प्रेरयति स्वकीयान्येव सम्भावयति, आत्मसात्करणेन तानि सचेतनानि करोतीति यावत्, अग्निरयः। पण्डिभवेति भावः॥ तस्यास्य सर्वान्तर्यामितया सर्वचेतियतृत्वमिप स्वतः। सिद्धमेवेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Ayam: In the last mantra, Mitra was described with his characteristics as the Ātmā, the innermost soul, because he dwells in the hearts of all the beings, as Pratyagātmā—concealed within. Chetasā, that is by his intelligence (derived from the root chit to know). This root chit denotes knowledge or activity in the form of knowledge; or the word chetasā may denote Vāk, Prāṇa and Manas—the result of triple evolution (Tri-vṛt-karaṇa) in the form of Tejas, Āpaḥ and Anna—the elements of fire, water and earth (the earth is equated to food here). These are the three components which form the Antaḥ-karaṇa (generally four).

Tisrbhih Rochanabhih: The three Lights—Agni, Indra and Aditya in the universe and Vak, Prana, and Manas in the individual, are the forms of knowledge, viz., the three forces of Jñana (Samvit), Kriya and Ichchhā.

Viśvāni-Bhūtāni: All the visible things in the world, both mobile and immobile.

Prachetayati: Makes aware, inspires with three forces—Samvit, Kriyā and Ichchhā (these are aspects of knowledge). He makes all the living beings active like himself (Atmasat-karana) just as fire heats an iron-ball to red heat. He is an activiser of all because he is the indweller of all.

### तृतीया ऋक्।

तत् ते सवितस्तुरीयं पृदं पेश्यामि दर्शतम् । ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् ॥१-१-३॥

पद्पाठः - तत् । ते । स्वितः । तुर्रीयं । पदं । पश्यामि । दुर्शतम् ॥ ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयत् ॥

I see the fourth stage or poise of Thine which is worth seeing. Oh! Savita that is the light illumining all and everything. (1-1-3).

#### अन्वयभाष्यम् ।

हे सिवतः! प्रसिवतः, सर्वेषां भूतानां प्राणिनां च प्रसव—चेतन—प्रेरणादि-हेतुभूत परमात्मन्, तुरीयं तुरीयपदात्मकं, ते तव दर्शतम् दर्शनीयं सर्वान्तरात्मकं, तत् परोक्षसिद्धं परमं सर्वस्मात् परतया प्रतिष्ठितं, तुरीयं चतुश्च पदम् परमं वस्तुभूतम्, परंधामरूपं च, पश्यामि साक्षात्करोमि, तच्च तुरीयं पदं विश्वस्य सर्वस्यापि दश्यमानस्य अस्य जगतः, दर्शयत् प्रकाशकम्, ज्योतिः सर्वावभासकं, परञ्ज्योतिः स्वरूपमिति पश्यामीत्यन्वयः ॥ तत् स्वयं परञ्ज्योतिरात्मेवायमिति तदर्थः ॥ "नमस्ते तुरीयाय दर्शताय पदाय" इति (वृ. उ. ५-१४-७) श्रुतस्य तस्य तुरीयपदस्य दर्शनीयत्वेन निर्देशः प्रसिद्धः ॥ तस्य च दर्शनीयार्थत्वं दर्शत इति पदस्य ऋङ्भन्त्रवर्णोपदिष्टम्, "वायवायाहि दर्शत " (ऋ. मं. १-२-१) इत्यत्र "दर्शत दर्शनीय" (नि. १०-२-१) इति यास्किनिष्ठक्तवचनात् दर्शनीयत्त्वमिति सपद्यते, "दर्शनार्हं " इति तदर्थः "यो विश्वतः प्रत्यङ् असि दर्शतः" (ऋ. मं. १-१४४-७) "बळित्था तद् वपुषे धायि दर्शतं देवस्य मर्गः सहसो यतोऽजिन ॥ (ऋ. मं. १-१४१-१) इति च तदन्तश्रवणम् ॥

"तद् विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः | दिवीव चक्षुराततम्" (ऋ. मं. १-२२-२१) इति मन्त्रवर्णे स्पष्ट तद्नुश्रवणम् ॥ एविमह यानि गायत्र्याः त्रीणि पदानि सवितुरेव तानि भवन्ति, यानि सवितुः त्रीणि पदानि गायत्र्याः वाचो देव्याः तानि भवन्ति, तानि च उच्चारणीयानि, सर्वान्तर एवात्मा तुरीयं पदम्, तच्च दर्शनीयमेव नोच्चारणीयम्, परञ्ज्योतिः-स्वरूपत्वात् इति ॥ अत्र आदौ "दर्शतम्" इति दर्शितमेव तत् तुरीयं पदं "दर्शयद्-ज्योतिः"

इति यद् विशेषयति तद् ऋषिज्ञीपयति तस्य सर्वान्तरात्मनः तद् दर्शनं तु स एव सर्वस्यापि द्रष्टा तथा दर्शयिता च इति तत्त्वतः द्रष्टुत्वेन दर्शयितृत्वेनैव भवितुमर्हति, न तु दृश्यतयेति ॥ अत्र किञ्चिदस्ति रहस्यम् — वस्तृतत्त्वविशिष्टम्, तद्पि वैदिक-छन्दः-स्वरप्रिक्रियामर्यादया समाविष्टम् ॥ अस्मिन् मन्त्रे ''तुरीयं पदं पश्यामि'' इत्यन्वये " तुरीयं " इति शब्द: नपुंसकः द्वितीयैकवचनान्तो भवति, तदा " तुरीयम् " इति स्वरि-तान्तः सम्पद्यते, यथा प्रसिद्धे ऋङ्गन्त्रे प्रसिद्धमः " तुरीयं वाचो मेनुष्या वदन्ति " (ऋ. मं. १ - १६४ - ४५) इत्यत्र श्रूपते स्वरः ॥ " तुरीयं स्विज्ञनयद् विश्वजन्यः" इति च ( ऋ. मं. १० -६७ - १ ) स्पर्धं तत्स्वरानुश्रवणम् ॥ अत्र तु ''तुरीयं '' इति उदात्तान्तं पदं विद्यते, एतत् तु सम्बुध्यन्तं पदं गम्यते एतेन स्वरभेदविशेषेण ॥ यथा प्रसिद्धे ऋडू-मनत्रे प्रतिश्रयते, ''तुरीयादित्य ह्वनं त इन्द्रियमातस्थावेमृतं दिवि '' इति ॥ (ऋ. ८-५२ - ७) तत्र हे तुरीय आदित्य इति सम्बोधनार्थकं तद् वचनम् । तद्वदेव अत्रापि "हे तुरीयपदात्मक सवित: " इत्यन्वयेन तव दर्शतं दर्शनीयं तथा विश्वस्य द्र्शयत् प्रकाशकं च सत् तत् परमं पदं ज्योतिः पश्यामि इत्यर्थो भवितुमर्हति ॥ सोऽयमेवार्थः औपनिषदेन यजुर्भन्त्रान्तरेण समानतत्वको भवति, तथा हि " गायत्र्यस्येकपदी द्विपदी त्रिपदी चतुष्पदी अपदिस निह पद्यसे नमस्ते तुरीयाय दर्शताय पदाय परोरजसे, असावदो मा प्रापदह-मदः प्रापम् " इति ॥ ( बृ. उ. ५ - १४ - ७ ) तदनुश्रवणम् ॥

तत्र असौ सिवतेव तुरीयपदस्त्रह्मपः परोरजाः इत्यर्थः, तस्य एतदेव निर्वचनमपि तत्रैव एवमनुश्रूयते,— "अथास्याः (गायत्र्याः) एतदेव तुरीयं दर्शतं पदं परोरजाः य एष तपित, यद् वे चतुर्थं तत् तुरीयं दर्शतं पदमिति, ददश एव ह्येव परोरजाः इति सर्वमुह्येवैष रजः उपर्युपरि तपित, एवं हेव श्रिया यशसा तपित योऽस्याः एतदेव पदं वेद" इति (बृ. उ. ५-१४-३)॥ एतेन तस्य तुरीयपदस्य तथा तत्तुरीयपदात्मनः सिवतुः दर्शनीयत्वम्, तथा सर्वेन्यों लोकेम्यः परतमत्वं च सिन्यति॥ एतदेव तस्य उपव्याख्यानं भवति॥ ३॥

#### ॥ इति प्रथमेऽनुवाके प्रथमं सूक्तम् सम्पूर्णम् ॥ COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Savitah: He is responsible for the birth (Prasava) and inspiration (prerana) of all the living beings and so, he is Savita and therefore he is Paramatma. Your poise (of consciousness) which is the inner-most, ought to be seen. It is immediate though invisible and beyond all. It is the poise (turiya) which is the highest object for realisation and the highest position which one should attain. That fourth poise is the light that illumines all and everything in this world. It is the Light Supreme. This fourth poise is referred to in the Brhadaranyaka Upanishad, cf. "Salutation to thy fourth poise which ought to be seen" (Br. Up. 5-14-7). And darsata is darsaniya according to Yaska. Just as the eye sees in the sky the Light that gives the

power of sight to the eye, the wise continuously see that Highest Poise of Vishnu.

Gāyatrī has three feet (padas) and they are the same as those of Savitr and vice versa. Gāyatrī lords over speech. Her three feet are expressible in words. The fourth 'foot' is Ātmā, the Indweller of all. He is to be seen (realised) only and not expressible in words: because he is the Light Supreme.

The fourth poise was first referred to as darsata and there is a specific reference later to it as Darsayat Jyotih. By this the Rshi reminds us that seeing or realising him who is everywhere, means further, that He is not to be considered merely as an object of sight because, He is that sees and shows, which actually means that the sight is the same as the seer and shower, but never can He be seen as an object of sight.

Thus ends the first hymn in the first Section.

अथ प्रथमेऽनुवाके द्वितीयं सवितृसुक्तम् । अनुवाकः १ । सुकतम् २ । ऋचः १—७ ।

असौ यः सप्त, दैवरातो वैश्वामित्रः, सविता, चतुर्थीपञ्चमीषष्ठीनां अग्नीन्द्र-सूर्याश्च, अनुष्टुण् ।

> Now the Savitr Sukta, Second in first Anuvaka. Section I: Hymn 2: Riks 1-7.

This hymn contains 7 Rks, beginning with 'Asau yah': Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi, Savitā is the god, in 4th, 5th and 6th mantras Agni, Indra, Sūrya are mentioned, Anushtup is the metre.

सविताः

# अथ प्रथमा ऋक् ।

असौ यः सहसा तपेन परीतः व्रति तिष्ठति । विश्वस्य सवितर्यसमञ्जमुष्मिन् त्सिमदं जगेत् ॥ १-२-१॥

पदपाठः - असौ । यः । सहसा । तप्न् । परि । इतः । प्रति । तिष्ठति ॥ विश्वस्य । सवित्रि । अस्मिन् । अमुद्भिन् । सं । इदं । जगत् ॥

Verily, He (Savitā) stands ever-burning and all-pervading. In Him the soul and the whole universe is born and exists. (1-2-1)

### अन्वयभाष्यम्।

असौ सविता, यः तपन् सहसा बलेन परीतः व्याप्तः, विश्वस्य अस्य सर्वस्यापि जगतः, सवितरि प्रसवितरि, अस्मिन् जीवरूपे, अमुध्मिन् ईश्वरे, जगद् इदं, सं सन्ततं प्रतितिष्ठति ॥ अत्र यत् अमुनोपक्रम्य अमुनैवोपसंहरति, यच्चेमममुष्य विशेषणं करोति, तद्दिषिर्ज्ञापयति—जीवमीश्वरादनन्यं तादात्मयात्, पश्यति च ईश्वरस्येदं जगत् न जीवस्येति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Savitā who is burning pervades all with all his might. It is Savitā that has given birth to all. In Īśvara, who creates all Jivas and the whole universe, everything exists.

In beginning and concluding with 'that' and by a special reference to 'this' (soul), the Rshi reminds us that Jiva and Iśvara are not different. They have identity. The Rshi sees that the whole universe is the creation of Iśvara and not of Jiva.

## द्वितीया ऋक्।

नर्मस्ते देव सवितुर्नर्मस्ते विश्वचिक्षुषे । नमो विश्वस्य रोचिषे नर्मस्तेऽस्तु विश्वार्युषे ॥ १-२-२॥

पद्पाठः - नर्मः । ते । देव । सुवितः । नर्मः । ते । विश्वऽचेक्षुषे । नर्मः । विश्वस्य । रोचिषे । नर्मः । ते । अस्तु । विश्वऽआर्धुषे ।

Salutations to you Oh! Lord Savitā; to you who sees all and everything; to you who illumines all and everything; to you who is the life ( $\bar{a}yus$ ) of all and everything. (1-2-2)

### अन्वयभाष्यम् ।

हे देव! सवित:! ते तुम्यं नमः, विश्वचक्षुषे विश्वस्य नेत्राय ते नमः, विश्वस्य रोचिषे ज्योतिषे नमः, विश्वायुषे विश्वस्य प्राणाय ते नमः अस्तु इति ॥

"मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः" (छां. उ. ३-१४-२) इति ब्राह्मणं चात्र भवति, मन्त्रे चक्षुः ब्राह्मणे मनश्च न करणविशेषाभिप्राये, अपि तु साक्षिसामान्यपरे, विश्वप्राणभूतस्य व्यापकज्योतिषः अनन्तरभूतः साक्षी परमात्मा इत्युक्तं भवति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

"Manomayaḥ praṇa - śariro bharapaḥ" (Chha. Up. 3-14-2). This quotation from the Chhandogya Upanishad is corroborative of the above mantra.

The word 'chakshu' in the mantra, the word 'manah' in the Upanishad do not refer to the senses but to the Onlooker, who is the life (Prāṇa) of all and everything; who is all-pervading Light and who is not different from these. He is the Paramatma, the indwelling On-looker or Witness.

## तृतीया ऋक्।

दर्धामि सत्य सवितर्धिया तर्व वृतं गिरा। त्रीणि ते ऽ मुष्य पदानि यत् प्रथमानि ज्योतींवि ॥३॥

पदपाठः— दर्धानि । सत्य । सवितः । धिया | तर्व । व्रतं | गिरा ॥ त्रीणि | ते | अमुख्यं | पदानि | यत् | प्रथमानि | ज्योती षि ॥

Oh! Savita the Truth, I take to your praise and service with my mind and speech. The three first lights which shine are your three names or steps (Agni on earth, Indra in the sky and Sun in the heavens).

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सत्य! सवितः! सत्यस्वरूप सत्यप्रेरक! तव व्रतं कर्म, धिया गिरा च द्धामि धारयामि स्तौमीति यावत्, तदिदं स्तोत्रं भवति, अमुज्य ते त्रीणि पदानि नामानि, यत प्रथमानि आद्यानि ज्योतीँ षि वक्ष्यमाणानीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh! Satya Savitā, you are Truth and Inspirer of Truth. Your vrata (service) I undertake with mind and speech, which means, I praise you as follows: Thy three names are the first lights. The names are given in the next mantra.

# चतुर्थी ऋक् ।

अग्निः पृथिव्यां ज्वलंति स्वर्तीन्द्रं स्त्वन्तरिक्षे । धीनां विश्वस्य जनिता सुर्युः प्र रोचते दिवि ॥ ४॥

पदपाठः— अग्निः । पृथिव्यां । ज्वलेति । स्वरेति । इन्द्रे ः | तु । अन्तरिक्षे ॥ धीनां । विश्वस्य । जनिता | सूर्यः । प्र । रोचेते | दिवि ॥

Agni burns on the earth. Indra thunders in the mid-air. The Sun, the father of every mental activity shines in the sky.

### अन्वयभाष्यम्।

पृथिन्यां अग्नि: ज्वलिति, अन्तिरक्षेतु इन्द्र: स्वरित शब्दायते अशिनना, विश्वस्य सम्बन्धिनः धीनां जनिता जनियता सूर्यः दिवि प्ररोचते, कर्मप्रविभक्तानि एतानि त्रीणि नामानि भवन्तीति । अत्र " जनिता मन्त्रो " इति (पा.सू. ६–४–५३) पाणिनि सूत्रात् cd-2

" जनियता" इत्यस्य आर्षं छान्दसं रूपम् " जनिता" इति ऋगादि मन्त्रेष्वेव भवति, "सोम: पवते जनिता मतीनाम्" इति (ऋ. म. ९–९६–४) संश्रतम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Agni burns on this earth and Indra roars with thunder and Savitā shines in the sky as the father of the mind. Therefore, Agni, Indra and Sūrya are the functional names of the same entity. Janitā for Janayitā in the mantra is archaic. cf. (Rg. IX-96-4).

## पश्चमी ऋक्।

आत्मानं यं ते विम्निति गर्भमात्मिनि पूर्ववाः । अमृतं तदुं सुवीर्यं ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयत् ॥ ५॥

पदपाठः — आत्मानं । यं । ते । बिभ्नति । गर्भे । आत्मानं । पूर्रुषाः ॥ अमृतं । तत् । ऊं इातं । सुऽवीर्यं । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयत् ॥

The three Purushas (Agni, Indra and Sun) have the Ātman as the inmost core. The Ātman is imperishable and very powerful. It is the light of Ātman which illumines the whole Universe.

## अन्वयभाष्यम्।

ते पूरुषाः अग्नीन्द्रसूर्याः देवतात्मानः, तथैव त इमे पुरुषाः सर्वे प्राणिनोऽपि आत्मिनि प्रत्यिक्चि गभ अन्तर्हित यं आत्मानं प्रचेतनं बिश्रति, तत् विधेयप्राधान्यात् नपुंसकं अमृतं नाशरिहतं सुवीर्यं वीर्यवत्तमं दर्शयत् सर्वावभासकं विश्वस्य सम्बन्धि ज्योतिः, यद् वयं सिवतेति स्तुमः इति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

The three Purushas are Agni, Indra and the Sun. They have an immortal essence or Atman which in fact is the light which sustains and illumines everything. We pray to this power as Savita.

## षष्ठी ऋक् ।

यत् पृथिव्यामाग्नेयंमैन्द्रं यद् वाऽन्तरिक्षे । दिवि ज्योतिर्यद्वित्यं वर्धयन्ति मिय तेर्जः ॥ ६॥

पदपाठः - यत् | पृथिव्यां | आग्नेयं | ऐन्द्रं | यत् | वा | अन्तरिक्षे ॥ दिवि | ज्योतिः | यत् | आदित्यं | वर्धयन्ति | मार्थं । तेर्जः ॥ May that which is known on the earth as Agni, that which is known in the mid-air as Indra and that which shines as Āditya in the sky increase the Tejas (powerful brilliance) in me.

### अन्वयमाष्यम् ।

पृथिव्यां यत् आग्नेयं, अन्तरिक्षे यत् ऐन्द्रं वा, दिवि यत् आदित्यं सूर्यसम्बन्धि ज्योतिः, तानि मिय तेजो वर्धयन्ति वर्धयन्तु इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Let all these three forms of Savita strengthen me.

## सप्तमी ऋक्।

तत् ते सवितस्तुरीयं परं दि्व्यं धिया सुगम्। पदं पद्यामि दर्शतं ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयत् ॥ ७॥

पद्पाठः - तत् । ते । सुवितः । तुरीयं । परे । दिव्यं । धिया । सुऽगम् ॥ पदं । पदयामि । दुर्शतं । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयंत् ॥

Oh! Savitā, I see your fourth step or poise the great and famous one. It is the highest, the divine one, and can be reached only by the power of intelligence. It is the light which deserves to be seen and which illumines all and everything.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे तुरीयपदात्मक सिवतः ! ते तव तत् तुरीयं दर्शतं दर्शनीय परं श्रेष्ठं दिव्यं अलौ - किकं अधिदैवततत्त्वसिहतं धिया सुगं सम्प्राप्यम्, विश्वस्य दर्शयत् स्वयम्प्रकाशकं परञ्ज्योतिः - स्वरूपं पदं पश्यामि साक्षात्करोमीति ॥

अत्र गायत्र्या: त्रीणि पदानि सिवतुः त्रीणि पदानि भवन्ति, तानि एतानि उचारणी-यानि, सर्वान्तर एवात्मा तुरीयं पदं दर्शनीयमेव न तु उच्चारणीयमिति ॥

प्रसिद्धे ऋग्वेदे पदपाठे गणन्तपाठः (गलितपाठः) केवलं पाठप्रवचनपरम्परागतः, न तु शास्त्रविहितः, तादृशपाठक्रमस्य विधानादर्शनात्, तस्मात् अत्र छन्दोदर्शने गणन्त— पाठानवलम्बनेन सर्वत्रापि समप्रमन्त्रस्य पदविभागशः पाठकम एव आद्रियते ॥

"गणन्तपाठो नाम " पूर्वत्र यत्र कुत्रापि मन्त्रे एकदा अनुक्रमेण समागतानां त्रयाणां पदानां ततोऽप्यधिकानां च मन्त्रान्तरे पठितानां तेषां पुनरुचारप्रसङ्गे तु तावतां पदानां परि-त्यागेन पाठः ॥ अस्य "गलितपाठः " इति संज्ञाऽपि विद्यते । सोऽयं गणन्तपाठः क्रम-

पाठे जटापाठादिषु च नास्ति, तत्र तु तावतां पदानां संहितापाठक्रमेण पठनमेवास्ति, न तु पुनः तेषां पदानां पुनरागतानां परित्यागः, तस्मात् सर्वत्रापि पदलोपप्रयुक्तं गणन्तपाठं विनैव समग्रमन्त्राणां पदपाठ एव युक्ततरः इति प्रतीयते ॥

॥ इति प्रथमेऽनुवाके द्वितीयं सवितृसूक्तम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh! Savitā, your fourth step or poise is worthy of being seen; it is the highest, divine and unworldly. Referred to as godly or spiritual, it is attainable by the mind. It is self-illuminating, and is self-effulgent. It is the Light Supreme, giving light to the whole of the universe. I see it.

The three feet of Gāyatri are the three feet of Savitā. They are expressible. The all-pervading Ātman is the fourth foot or poise. It is to be realised by experience, but cannot be expressed in words.

[In the Pada Pātha of the famous Rgveda, Gaṇanta Pātha has come down along the teaching tradition though not prescribed by the Śāstra. The practice of Gaṇanta Pātha is not to be found anywhere (prātiśākhya). Therefore, in this Chhando-Darśana, without adhering to the practice of Gaṇanta Pātha, the practice of teaching the entire mantra by the method of repeating word by word (sampūrṇa pada pāṭha-krama) is being followed.]

Thus ends the second hymn in the first Section.

अथ प्रथमेऽनुवाके तृतीयं अग्निस्कम् । अनुवाकः १ | स्कम् ३ | ऋचः १—४।

अग्ने तव चतुष्कं, दैवरातो वैदवामित्रः, अग्निः, त्रिष्ट्प्। तृतीया जगती।

Now The Agni Sukta, second in the first Anuvaka

Section I: Hymn 3 - Riks 1-4 - AGNI

This hymn consists of four Rks beginning with 'Agne Tava' Daivarata Vaisvamitra is the Rshi: Agni the god and Trishtup the metre, the third Rk being in Jagati metre.

## अथ प्रथमा ऋक्।

अहे तवेमेव्योमनीह भासो यन्में प्राणाश्चश्चषी आविशन्तः ॥ त्वं में देव वागंसि विश्वरूपा वार्चं देवीं मनसा प्र ब्रेवीषि ॥१। पदपाठः - अग्ने | तव। इसे | विऽओमानि | इह | भार्सः | यत् | मे | प्राणाः | चक्षुषी इति | आऽविशन्तः ॥ व्यं | मे | देव | वाक् । आसी | विश्वऽरूपा । वार्च | देवीं | मनैसा । प्रा ब्रवीषि ॥

Oh! Agni, my prānas (vital powers) entering my eyes are thy rays which are shining in the mid-air. They enter my eyes as life-force and enable them to see. Oh! Shining One, you are my Vāk, who has the universal power and you give utterance to Vāk by your Mind-Power.

### अन्वयभाष्यम् ।

चक्षुषी आविशन्तः मे प्राणाः इति यत्, ते इमे प्राणाः, हे अग्ने इह व्योमनि वियति अन्तिरिक्षे विद्यमानाः भासः भाभ्यो नातिरिच्यन्ते इति यावत्, हे देव! त्वं मे विश्वरूपा विश्ववाङ्मयवचनसामर्थ्यात् विश्वादिनका वाक् असि, "तेजोमयी वाक्" (छां. उ. ६ ६ ४ ४-५) इति ब्राह्मणं चात्रा भवति, मनसा करणेन वाचं देवीं सूक्ष्मां सङ्कलपरूपां प्रब्रवीषि त्वमेव, अन्तरात्मत्वात्, ज्ञानेन्द्रियेषु चक्षुः ते विभूतिः, कर्मन्द्रियेषु वाक्, वस्तुतस्तु त्वं अन्तरात्मा मनःकरणकः इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The prāṇas, that is life-forces, entering my eyes are your mid-air rays; they are not different from the rays. Oh! Lord, as you have the genius of creating universal literature, you are my all-pervading Vāk (Viśva Rūpā Vāk). cf. Chhā. Up. VI: 6-4 & 5, VI: 7-6. As you are the Antarātmā, the indweller, it is you who utter the subtle (sūkshma) and the willed (sankalpa) Vāk with your mind. And you are the eye among the Jñānendriyas (senses which are means of knowledge) and Vāk among Karmendriyas (senses for action). In fact, you are the Antarātmā, the indweller, with mind as your instrument.

# द्वितीया ऋक् ।

त्वं में माता पृथिवी चौक्तािस् त्वं में पिता संविता सत्यर्धमा । त्वं में धाता प्रणेता वनस्पित-स्त्वं में धेनूनां परितोऽसि पासि

॥२॥

पद्पाठः — त्वं । मे । माता । पृथिवी । द्यौः । उत । आसि ।
त्वं । मे । पिता । सविता । सत्यऽर्धमी ॥
त्वं । मे । धाता । प्रऽनेता । वनस्पतिः ।
त्वं । मे । धेनुनां । परितः । आसि । पासि ॥

You are my mother the earth, and you are the heavens. You are my father Savitā, who is Truth incarnate. You are my Creator, guide, medicinal herb and inspirer of all my speech. You are all-enveloping and you are protecting me.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे अग्ने! त्वं मे माता इयं पृथिवी, उत असौ द्यौरसि, त्वं मे पिता सत्यधर्मा अप्रति-हर्तानसर्गः सविता, त्वं मे धाता कर्ता पाकप्रभावात् कालः, प्रणेता प्रेरकः, वनस्पितः ओषधिसत्त्वभूतः, त्वं मे धेनूनां वाचां नाथः इति शेषः, पितः असि सर्वन्यापकोऽसि, पासि रक्षासि च विश्वं इति शेषः, अग्नेः विश्वरूपस्तुतिरेषा भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh! Agni, you are my mother, the earth, and the sky. You are my father, the Truth, which is by nature unconquerable. You are my Creator, the Time which matures, the guide and inspirer. You are my Vanaspati, the medicinal herb, and you are the lord of my speech. You are Omnipresent and you protect all. This is the praise of Viśva Rupa—the Omnifarious.

# तृतीया ऋक्।

त्वं में पृथिव्यामेविता गृहपंतिस्त्वं में वाचो जीनिता ब्रह्मणस्पतिः ।
त्वं में प्राणास्त्वं पंवित्रो दिवस्पतिवेंश्वानरस्त्वमिह तिष्ठसि लोके॥ ॥ ३॥

पदपाठः — त्वं । मे । पृथिव्यां । अविता । गृहऽपेतिः ।
त्वं । मे । वाचः ।जिनता । ब्रह्मणः । पर्तिः ॥
त्वं । मे । प्राणाः । त्वं । पवित्रः । दिवः । पर्तिः ।
वैद्यानरः । त्वं । इह । तिष्ठास । छोके ॥

You are my protector on earth. You are the house-holder or the master of the house, the Earth. You are Brahmanaspati, the generator of my speech and you are my pranas, or life-force. You are the sacred Lord of the Sky. You are established in this world, and are known as Vaisvanara.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे अग्ने! त्वं मे पृथिन्यां अविता रक्षकः, गृहपितः आहवनीयादिरूपत्वात्, त्वं मे वाचः जिनता जनियता ब्रह्मणस्पितः प्रणवरूपत्त्वात्, त्वं मे सर्वे प्राणाः मुख्यप्राणरूपत्वात्, मध्यमो हि अग्निः मुख्यप्राणरूपः वैद्युतत्वात्, पवित्राः दिवः अधिपितः सूर्यश्च असि, इह छोके त्वं वैश्वानरो नाम तिष्ठसि, एतया ऋचा छोकत्रायाधिष्ठितः अग्निरिमष्टतः इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

You are my protector on earth. As Ahavaniya Agni etc., you are the master of the house. You are the generator of my speech, the Brahmanaspati, as you are the Pranava (Om); you are all my life-force because, you are the chief of them all. Agni as lightning is the Lord of the mid-air and thus the chief of pranas. You are the sacred lord of the sky, the Sun. In this world, you are the Vaiśvanara, the guide. Thus, Agni the lord of all the three worlds is praised by this Rk.

# चतुर्थी ऋक्।

अन्तिहितः सन्नमृतो मत्येषु
यः साकं प्राणैः पशुषु विश्वेषु ।
वैश्वानरे अस्मिन् प्रति दधाति
सविता ज्योतिर्विश्वेस्य दर्शयेत् ॥ ४॥

पद्पाठः— <u>अन्तः | हितः | सन् | अमृर्तः | मर्त्येषु</u> यः | साकं | प्राणैः | पशुर्षु | विश्वेषु ॥ वैद्यानरे | अस्मिन् | प्रति | द्धाति | सविता | ज्योतिः | विद्यस्य | द्दीयत् ॥

You are certainly the Immortal, the indwelling one with the life-forces. You are in all mortal beings, human and non-human, in the whole universe. Savità has placed in this Vaisvanara, his all illumining Light.

### अन्वयभाष्यम्।

अमृत: नाशरिहत: यः मत्येषु मरणशीलेषु मनुष्येषु, किञ्च विश्वेषु पशुषु प्राणभृतसु, प्राणेः साकं अन्तर्हित: सन् प्रसिद्रः प्रत्यगात्मा सर्वान्तर्यामीति यावत्, अस्मिन् वैश्वानरे अन्तरात्मिन संवित्तये सविता सः असौ परमः पुरुषः दर्शयत् सर्वप्रकाशकं विश्वस्य सम्बन्धि परं ज्योति: प्रतिद्धातीति ॥

।। इति प्रथमेऽनुवाके आग्नेयं तृतीयं सूक्तम्।।

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Amrta is immortal which means it never suffers destruction. You are the immortal essence in human beings and in all other creatures who die naturally. Pratyagātmā is generally known as the indwelling Soul. And Savitā has placed in this Vaiśvānara, the soul, his all-illumining light supreme for the illumination of beings.

Thus ends the third hymn in the first Section.

अथ प्रथमेऽनुवाके आग्नेयं चतुर्थं सूक्तम्। अनुवाकः १ । सुक्तम् ४ । ऋचः १-१० ।

अग्निरयं दश, दैवरातो वैश्वामित्रः, अग्निः, जगती ।

Now the Agni Sukta, fourth in first Anuvaka Section I - Hymn 4 — Riks 1 - 10 AGNI

This hymn beginning with 'Agnirayam' contains 10 Rks: Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi: The god is Agni and the metre is Jagati.

## अथ प्रथमा ऋक्।

अग्निर्यं पूर्ववः सन्नमृतः सोऽ-न्वितः स्वां परमाममृतां वार्चम् । वाच एव विश्वमिदं सञ्जजान ज्योतिषाऽऽत्मा सोऽध्यग्निः परीतश्चितः ॥ १ ॥ पद्पाठः - अग्निः। अयं। पुर्रुषः। सन्। अमृतैः। सः। अर्तुं। इतः। स्वां। प्रमां। अमृतें। वार्चम्।। वार्चः। एव। विश्वं। इदं। सं। जजान्। ज्योतिषा। आत्मा। सः। अधि। अग्निः। परि। इतः। चितः॥

This Agni is Purusha, the immortal: in combination with his own creation, namely immortal Vak, well-known as the best, he created this universe from her, the Vak. This Agni is the Atmā Himself, the supreme and is recognised as such all over.

## अन्वयमाष्यम्।

अयं अग्निः स्वयं अमृतात्मा पुरुषः सन् सत्तामात्रः, सः स्वां आत्मीयां अमृतात्मिकां तां परां वाचं अन्वतः सन् तस्याः वाचः पराशक्तेरेव वाङ्मुखात् आदिसृष्टौ इदं परिदृश्यमानं विश्वं जगत् सञ्जजान उत्पादयामास ॥ "स पूर्वया निविदा कव्यताऽऽयोरिमाः प्रजा अजनयन्मनूनाम्"॥ (ऋ. मं. १-९६-२) इति मन्त्रवर्णात् तदेवाश्रावितम् ॥ अपि च सः चितः परीतः चेतनात्मना सर्वत्रापि व्याप्तः, अतं एव सोऽयमग्निः न केवलं भौतिकः अचेतनश्च भवति, यथा यावाँश्च अस्माभिः प्रत्यक्षं दृश्यते, अपि तु पर एव सः परोक्षः चेतनात्मव भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is himself the immortal Purusha. As such, he is combined with his own immortal Vak, who is famous as the best. From Vak, the force par excellence, and through Vak, at the beginning, he created this Universe, which we see all-round. The Rgveda says: "He created, through the first recitation of mantras these children of the Manus associated with Ayu" (Rg. I-96-2). Further, he is all pervasive by his activity. Therefore, this Agni is not merely physical fire, which has no knowledge whatsoever when seen by us in its limited form, but is Atma the ever-active Chetana, who is not visible.

# द्वितीया ऋक्।

अग्निर्यं विश्वविज्ञातवेदाः स्व १-विश्वान्येव भूतानि जातानि वेदं । विश्वेषु यो जातेष्वन्तः सर्विद्यते स इद्गिर्विश्ववेदाः समिष्यते ॥ २॥ पद्पाठः - आग्नः । अयं । विश्वऽवित् । जातऽवेदाः । विश्वानि । एव । भूतानि । जातानि । वेदं । विश्वेषु । यः । ज तेषु । अन्तरिति । सम्ऽविद्यते । सः । इत् । आग्नः विश्वऽवेदाः । सं । इध्यते ॥

This Agni is Omniscient and a Jata-veda, Self-Luminous. He knows all and everything that is born. He exists in all that is born. He is Agni and has all kinds of knowledge. He is ever self-effulgent.

### अन्वयभाष्यम् ।

सोऽयमिग्नः विश्ववित् सर्वज्ञः जगत्कारणत्वात्, स्वः स्वयम्प्रकाशरूपः, जातवेदाः नामतः रूपतः गुणतः कर्मतश्च, तस्येदमुपवर्णनम् भवति, येन सः इमानि विश्वानि भूतानि स्वात्मनः प्रजातानि वेद जानाति, तदेव जातवेदसः तस्य जातवेदस्त्वम् , तथेव पुनः सः एतेषु जातेषु भूतेषु अन्तः चिदात्मरूपेण संविद्यते नित्यं प्रतितिष्ठति, तस्मादेव स जातवेदाः इति सुष्टतः ॥

" जन्मञ्जन्मन् निहितो जातवेदाः" इति हि तदनुष्टावणम् (ऋ. मं॰ ३-१-२१) तदेव तस्य जातवेदस्त्वम् ॥

सोऽयं जातवेदाः एव सन् अग्निः विश्ववेदाः सर्वज्ञानपूर्णः सर्वत्रा प्रदीप्यते ज्योति-रात्मस्वरूपेण इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni knows all and everything and so, he is Omniscient, as he is the Creator of the whole universe. Swah: self-effulgent. Therefore he is Jāta-veda (born with knowledge); by name, form, quality and function, he is that. As he knows all and everything which is born of himself, he is Jāta-veda. Likewise, he pervades all and everything as Chidātmā in the form of knowledge. Therefore, he is acclaimed as Jāta-veda. Being a Jāta-veda, he is Viśva-veda, full of all kinds of knowledge. He is self-effulgent in the form of light all over.

# तृतीया ऋक्।

अग्निर्यं वैश्वानरो विश्वथाऽऽततो विश्वेष्वेव नरेष्वन्तः प्रति प्रविष्टः। अस्माकं य उद्यों इन्तरः पर्चनः स स इद्यिविश्वे आत्मा समिज्यते

ા રા

पद्पाठः — अग्निः । अयं । वैश्वानुरः । विश्वऽर्था । आऽर्तः । विश्वेषु । एव । नरेषु । अन्तरिति । प्रति । प्रऽविष्टः ॥ अस्माकं । यः । उद्र्यः । अन्तरः । पर्चनः । सः । इत् । आग्निः । विश्वः । आत्मा । सं । इज्येते ॥

This Agni is Vaisvanara and is all pervasive. He has entered into the whole creation and all the men. That which is in our stomach as digestive power is Agni himself. He is the universal soul. He is worshipped as the soul of everything.

### अन्वयभाष्यम्।

अयं अग्निः वैश्वानरः नाम्ना स्वेन रूपेण गुणेन कर्मणा च, विश्वथा सर्वथा आततः समन्ताद् व्याप्तः, बिहरपि तेजःस्वरूपेण, तदिदं सामान्यतः विश्वानरस्य स्वरूपमाह, तथैव एतेषु विश्वेषु नरेषु अन्तः प्राणमृतसु अन्तः शरीरे प्रविष्टः चेतनात्मरूपेण, तस्मात् सः विश्वानरः इति प्रसिद्धः वेदोपनिषदादिषु, "न तं विदाथ य इमा जजानान्यद् युष्माकमन्तरं वभूव " इति (ऋ. मं. १०-५-७) मन्त्रवर्णादपि तदेव सिध्यति, अपि च अस्माकं विश्वेषां नराणां आन्तर्यः यः उदर्यः जाठराग्निः पचनः अन्तरसादिपरिपाककारणीभूतः पचनाग्निः, सोऽयं वैश्वानरो नामतः, स एव अयं विश्वात्मा इति समिज्यते पूज्यते, विश्वरूपः इति स्तूयते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

By name, form, quality and function, he is Vaiśvānara. He is pervading all in every direction completely, even as external light. That is the common form of Vaiśvānara. Likewise, he has entered into all the living beings as the soul as evidenced by a Rk: "You do not know him who created all these and who is something within you" (Rg. X-5-7). Further, he who is in our stomach, responsible for all digestion of all we eat, is Vaiśvānara. It is he that is worshipped as the universal soul and is praised as Omnifarious.

# चतुर्थी ऋक्।

अग्निर्यं वैश्वानरों ने आत्मा हेद्य्यों ई न्तर्मृतः प्रचेतनः। स प्रेकेतुना ज्योतिषा प्रभास्वा-नृप्तिः सोऽप्रेकेतो विश्वस्य मूर्धनि ॥ ४॥

पद्पाठः - आग्नः । अयं । वृश्वान्तरः । नः । आत्मा ।
हृद्य्यः । अन्तरिति । अमृतेः । प्रऽचेतनेः ॥
सः । प्रऽकेतुनौ । ज्योतिषा । प्रऽभास्वान् ।
अग्निः । सः । अप्रऽकेतः । विश्वस्य । मूर्धिनै ॥

This Agni is Vaiśvānara. He is our Ātmā, the soul within the heart. He is immortal and is knowledge itself. He shines with the light of intellect. He is Agni who is beyond vision and all supreme.

### अन्वयभाष्यम् ।

अयं अग्निः विश्वषां अस्माकं नराणां अन्तर्यामी वैश्वानरः आत्मा प्रत्यप्रूपः हृद्य्यः हृद्यसम्बन्धी आन्तर्यः अमृतः मरण-विकारादिरहितः दिव्यः प्रचेतनः चेतनात्मा प्रसिद्धो हि, सः प्रकेतुना प्रज्ञानेन ज्योतिषा प्रभास्वान् अन्तर्बहिश्च प्रक्षषण प्रकाशकः, सः परमः परोक्षसिद्धः अग्निः विश्वस्य अस्य सर्वस्यापि जगतः मूर्धनि बहिः व्योमिन अन्तः शरीरे शिष्वं च स्वेन चेतनेन तेजसा च व्याप्तः, तथाऽपि अप्रकेतः ज्ञातुं अशक्यः ज्ञानादिकारणी-मूतस्य बाह्यिक्षादेरभावात्, अत एव सूक्ष्मतमत्वात् अन्तरात्मत्वाचेति, सोऽयं बुध्यादीन्द्रि-येरमेयः इति तदिभिप्रायः ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is within all of us human beings, as Vaiśvānara. He is our Ātmā who is in the heart. He is immortal, divine, indestructible. He is known as shining with knowledge. He shines without also. He is above all and transcendant. Externally in the sky and internally in the body, and especially in the head, he is full of light of knowledge. Even so he is beyond intellectual knowledge as there is nothing external indicating him—he being very subtle and innermost.

# पश्चमी ऋक्।

अग्निर्यं भूतेष्दितो ज्योतिषा भूतं योऽत्रं ज्वलति स्वं प्रतिमानम् ॥ यो भूतमभ्येति पर्चन्तुत दहन् त्स इद्ग्निभूत आत्मा ज्योतिष्मान् परिं ॥ ५॥ पदपाठः--- अग्निः । अयं । भूतेषु । उत्ऽईतः । ज्योतिषा ।
भूतं । यः । अर्तु । ज्वलति । स्वं । प्रति ऽ मार्नम् ॥
यः । भूतं । अभि । एति । पर्चन् । उत । दह्न् ।
सः । इत् । आग्निः । भूतः । आत्मा । ज्योतिष्मान् । परि ॥

This Agni is found in all and in every element as light. He shines in every element, in accordance with its form. He pervades every element, maturing and burning it. He is verily Agni—the Bhūtātmā—full of light and above all.

### अन्वयभाष्यम्।

सोऽयमित्रः सर्वेषु भूतेषु एतेषु अचेतनेषु आकाशादिषु स्वेन ज्योतिषा अभ्युदितः, यः तेजः परमाणुरूपेण स्वं निजं प्रतिमानं प्रतिमास्वरूपिमदं भूतं पृथिज्यादिरूपं भौतिकं सर्वे वस्तुजातं अनुसत्य प्रज्वलिति प्रत्यक्षं प्रकाशते, यश्च अयं अग्निः भूतं भूतजातं पचन् पाककर्मणा सूक्ष्मरूपेण सँस्कुर्वन्, अपि च दहन् दहनकर्मणा स्थूलेन च स्वरूपेण अभ्येति सर्वेतः व्यापनोति सूक्ष्मेण रूपेण च, सोऽग्निरेव ज्योतिर्मयः भूतास्मेति परि सर्वतश्च उपिर श्रेष्ठत्वेन वरीवर्तीति शेषः, तदेवाग्नः दिव्यं स्वरूपिनिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The light which exists in all the inactive elements like Ākāśa etc. is Agni. In his elemental form like a subtle atom, he glows in everything concrete like the earth etc., when he becomes visible. Further, he pervades all living beings, maturing them with his invisible existence, and burning them by his visible form. He is certainly Agni, full of light and he is Bhūtātmā. Being supreme, he is above all and transcendant.

# षष्ठी ऋक् ।

अग्निर्यं यो हिविर्भुग् देवतीनां वेदिषद् यो हिविदेवेभ्यो नयंति ॥ विश्वं यस्मिन् हृयते हिविश्रेह्मणा स इद्द्यिदिंच्य आत्मा प्रातिश्चत्कः ॥६॥ पद्पाठः - आग्नेः। अयं। यः। हविःऽभुक्। देवतीनां। वेदिऽसत्। यः। हविः। देवेभ्यः। नयंति॥ विश्वं । यस्मिन् । हूयते । हृविः । ब्रह्मणा । सः । इत् । आग्नः । दि्व्यः । आत्मा । प्रातिश्चन्ऽकः ॥

This is Agni who receives oblations intended for gods. He is in the Vedi (seat of sacrifice). He carries the oblation to the gods. Oblations are offered to him with mantras. He is certainly Agni, the divine. Verily he is Devatātmā. He listens to us. He is Prajāpati.

### अन्वयमाष्यम् ।

सोऽयमिन्नरेव हिवर्भुक् देव-मनुष्यादिभ्यः दत्तानां सर्वेषां हिवषां भोक्ता, अत एव वेदिषत् वेद्यां आहवनीयादिरूपेण प्रतिष्ठितः सन् यः यजमानः यज्ञकर्तृभिः दत्तं हुतं सर्वे हिवः हिवर्द्दव्यं देवभ्यो नयित समर्पयित, तथैव अध्यात्मं सर्वेषां प्राणमृतां शरीरे अन्तर्हितः अन्निः वैश्वानरात्मकः हिवर्भुक् भोक्तुस्वरूपो जीवात्मा प्राणान्निहोत्ररूपेण दत्तं हिवः तत्तदेवभ्यः प्रणयित, तर्पयित च तान् जीवात्मरूपान् देवान्, अतः एवं यस्मिन् अन्नौ ब्रह्मणा समर्पणार्थकेन स्वाहाकारान्तेन मन्त्रेण "अन्नये स्वाहा, इन्द्राय स्वाहा, प्राणाय स्वाहा " इत्यादिना विश्वं हिवः हूयते, स एवान्निः दिव्यः देवतात्मा प्रातिश्रुत्कः अस्माकं स्तुतिरूपां वाचं प्रतिश्रुश्रुवान् कः प्रजापितः ब्रह्मात्मस्वरूपः सर्वदिगवस्थितः परमतेजोमयः सर्वदेवतात्मेव भवितुमर्हतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is the enjoyer of all the oblations, offered by all gods, men etc. Therefore he sits in the place of sacrifice (Vedi) as Āhavaniya etc. As such, he receives all sacrifices, takes them and presents them to all gods. Individually (adhyātmam), he is in everybody as Agni, Vaiśvānara.

Havirbhuk, the individual soul as enjoyer delivers to the gods all oblations given in the form of Pranagnihotra and pleases them, the respective gods and souls. Therefore, the oblations are given to Agni to be presented to the different gods with mantras, ending with Swaha, as Agnaye swaha, Pranaya swaha etc. He is Agni the divine. He listens and responds to our praises. He is Prajapati, the Brahma, the Creater. He is in all directions. He is all light and the soul of all gods.

## सप्तमी ऋक्।

अग्निर्यं देवो दिव्यः सन् संविता स्वःर् सर्दनं स्वमधि द्योतंते परि ॥ ज्योतिषाऽभि चौतयतोह विश्वं स इद्गिज्योतिरातमा भ्राजिते तर्पन् ॥ ७ ॥

पद्पाठः — आग्नः । अयं । देवः । दिव्यः । सन् । सिवता ।
स्व १ रिति स्वः । सर्दनं । स्वं । अधि । द्योतंते । परि ॥
ज्योतिषा । अभि । द्योतयति । इह । विश्वं ।
सः । इत् । अग्निः । ज्योतिःऽआत्मा । भ्राजेते । तपन् ॥

This Agni is god. He is divine and is the Sun. He shines in his home the sky and all-round. He illumines the universe with light. That Agni certainly is Jyotirātmā who shines ever burning.

## अन्वयभाष्यम् ।

अयमिन्नः पृथिवीसदनोऽपि मूळतः दिव्यः देवतात्मा बुलोकस्थः सविता सिवतृ-स्वरूपः तत्प्रसूतत्वात् , असो विप्रकृष्टः यः दूरतो दृश्यते, स च स्वः प्रकाशकं बुस्थानं स्वकीयं मूलस्थानं आदित्यमण्डलं अधिष्ठाय परितः सर्वेभ्योऽपि भुवनेभ्यः भूतेभ्यश्च उपिर बोतते प्रकाशते, तथा स्वेन उयोतिषा इदं विश्वं जगत् अभि सर्वतः बोतयित प्रकाशयित, तस्मादेव सः उयोतिरात्मेति स्तूयते सर्वेः, सोऽयमिन्नरेव स्वयं उयोतिरात्मा दिवि सर्वतश्च तपन् भ्राजते प्रदीप्यते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Agni is no doubt on earth; but originally, he is divine and a god. He is Savità, seen at a distance. He is in the sky, seated in his self-luminant and original home, the orb of the Sun. He shines beyond all worlds and beings. Further, by his light, he shines all round illuminating all; therefore, he is Jyotirātmā and is praised by all as such. He is indeed Agni, who is himself the Jyotirātmā. He burns and shines all round.

## अष्टमी ऋक ।

अग्निर्यं पार्थिवं रजः प्रति ऋतः सिच्चितो ज्योतिषाऽपो नयते दिवम् ॥ अमुतोऽसावप आ नयतीह भूयः स इद्गिरात्मा भूमा दिखा सरस्वान् ॥ ८ पदपाठः — अग्निः । अयं । पार्थिवं । रजीः । प्रति । ऋतः ।
सन् । इतः । ज्योतिषा । अपः । नयते । दिवम् ॥
अग्रुतः । असौ । अपः । आऽनयति । इह । भूयेः ।
सः । इत् । अग्निः । आत्मा । भूमा । दिव्यः । सरस्वान् ॥

This Agni pervades the entire universe. Again from this world, as heat, he raises the water to the sky and brings down the water from there. It is only Agni (who does this all). He is the multitudinous Ātmā (Bhūmātmā). He is known as the preserver of wisdom.

### अन्वयभाष्यम् ।

सोऽयमिशः मूलतः असौ सिवतैव सन् पार्थिवं पृथिवीसम्बन्धि रजः भुवनं परमाणुरूपं च भूतं इदं शरीरं च प्रत्यृतः प्रति प्राप्तः सन्, इतः अस्मात् लोकात् पार्थिवं रजः तथा अपश्च ज्योतिर्मुखेन अमुं लोकं दिवं प्रति ऊर्ध्वं सन्नयते सम्प्रेषयति, ततश्च पुनः अमुतः अमुष्मात् लोकात् नीचेः वर्षणेन युलोकस्थाः ताः अपः पृथिवीं प्रति आनयति, सोऽयमिश्ररेव भूमा महान् अखण्डः व्यापकः आत्मा इति ज्ञायते, तथा सरस्वान् रसवान् ज्ञानवान् इति च चितः गृहीतो ज्ञातश्च श्रुतिमुखेन, प्रत्यक्षतो वृष्ट्यादि दर्शनेन चेति ॥ अस्मिन् अर्थे दीर्घतमसः आर्षं मन्त्रदर्शनं भवति ॥

"समानमेतदुदकमुचैत्यवचाहिभः । भूमिं पर्जन्या जिन्वन्ति दिवं जिन्वन्त्यग्नयः" इति (ऋ. मं. १-१६४-५१), "दिव्यं सुपर्णं वायसं बृहन्तमपां गर्भं दर्शतमोषधीनाम्। अभीपतो वृष्टिभिस्तर्पयन्तं सरस्वन्तमवसे जोहवीमि" इति च (ऋ. मं. १-१६४-५२)॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is originally Savita, and he pervades the whole universe and this body which is like an atom ( when compared to the universe ). He transforms and takes up the dust and the water from this world into the sky and again rains them down. He is multitudinous Agni—who is infinite—the Bhūmātmā and possessor of all rasas ( fluids ) and knowledge and he has been known throughout Śruti.

The Rshi Dirghatmas also has two mantras to this effect (Rg.: I-164-51 & 52). The same water goes up and comes down (in the form of rain). Parjanya— the God of Rain-Indra etc. pleases the earth, and the fires on the earth please the sky (51). I invoke the Sun—the possessor of waters—who pleases all through rains which protect life (52).

## नवमी ऋकू।

अग्निर्यं विद्युता ज्योतिषेन्द्रोऽन्त-रन्तरिक्षे पवते मुरुत्वान् त्स्वरीन् ॥ यो राजेते पार्थिवं रजोऽनुंविष्टः सो अग्निज्योतिष्मान् विद्युद्दिश्चितः ॥ ९॥

पदपाठः - अग्निः । अयं । विऽद्युता । ज्योतिषा । इन्द्रेः । अन्तरिति । अन्तरिक्षे । पृवते । मुरुत्वान् । स्वरेन् ॥ यः । राजेते । पार्थिवं । र्जः । अर्जुऽविष्टः । सः । अग्निः । ज्योतिष्मात् । विऽद्यत् । अत्ऽभिः । चितः ॥

This Agni is Indra in the shape of light and lightning. He moves in the mid-air, roaring and moves with the Maruts. He enters this world and shines. He is Agni the Jyotirātmā. He is in the form of lightning and is to be recognised as such and is stored in the waters.

## अन्वयभाष्यम् ।

सोऽयमेव वैद्यतः अग्निः सन् इन्द्रः इति संस्तुतः, "त्वमग्न इन्द्रो वृषभः सतामिस" इति (ऋ. मं. २-१-३) तदनुश्रवणात् ॥ विद्युता विद्युद्रूपेण ज्योतिषा अन्तिरिक्षे मध्यमे छोके अन्तः महत्वान् महद्र्णेन सिहतः सन् तेन च महता संस्वरन् राब्दायमानः तत्रैव पवते, योऽयं पुनः अश्विमुखेन पार्थिवं रजः इमं छोकं परमाणुं च अनु प्रविष्टः सन् स्वयमिप साक्षात् अग्निरेव भवति, सोऽयं ज्योतिष्मान् अग्निरेव अद्भिः जलेरेव अस्मिन् छोके चितः विद्युद्रूपेण सङ्गृहीतः, तथैव सः इदानीमिप सङ्गृह्यते, सः वैद्युताग्निरिति सम्भाव्यते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is the fire of lightning. As Indra, he moves in the mid-air, as lightning and the light thereof. cf. "Oh Agni! you are Indra, giver of all good." (Rg. II-1-3). He moves there accompanied by Maruts. As thunderbolt, he comes down to this world and enters the earth and its particles and manifests himself as fire. He (Indra) is Agni—full of light (Jyotishman). He is being recognised and collected by means of waters. He is known as the fire of lightning and respected as such.

# दशमी ऋक्।

अग्निर्यं रुद्रो वाचा मध्यमया रौति
स्वरंन्त्याञ्चतरिश्चे यो बलीयान् ॥
मुरुतां यः पिता प्रणेता प्राणानां
तद् रुद्रियं ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयंत् ॥ १० ॥
पद्पाठः - आग्नः। अयं। रुद्रः। वाचा। मध्यमयो। रौति।
स्वरंन्त्या। अन्तरिश्चे। यः। बलीयान् ॥
मरुतां। यः। पिता। प्रऽनेता। प्राणानां।

of Rudra illumines the universe.

तत्। रुद्रियं। ज्योति:। विश्वस्य। द्शियत्।।

This Agni is Rudra, who roars with the sounding madhymā (Parā, Pasyantī, Madhyamā, Vaikharī) Vāk. He is in the mid-air and is strong. He is the father of Maruts and leader of Prānas (vital powers). The light

## अन्वयभाष्यम् ।

सोऽयमग्निरेव रुद्र: इति संस्तूयते, वैद्युतज्योतिर्योगात्, "त्वमग्ने रुद्रो असुरो महो दिवः" (ऋ. मं. २-१-६) इति मन्त्रवर्णात् यः खल्ल मध्यमे लोके अन्तरिक्षे अनवरतं स्वरन्त्या मध्यमया माध्यमिकया वैद्युत्या वाचा बलीयान् बलिष्ठो रौति शब्दायते अश्वनिसुखेन, "त्रिधा बद्धो वृषमो रोरवीति महो देवो मर्त्या आविवेश" (ऋ. मं ४-९८-३) इति ऋङ्मन्त्रवर्णे तदनुश्रवणम् ॥

यः खलु मरुतां पिता जनकः जनियता पालियता च बिहः ब्रह्माण्डे, प्राणानां च प्रणेता प्रेरियता सर्वेषां अन्तःशरीरे, "आ ते पितर्मरुतां सुम्नमेतु" (ऋ. मं. २-३२-१) इति च मन्त्रवर्णात्, "प्राणाद् वायुरजायत" (ऋ. मं १०-९०-१३) इति च तदनु-श्रवणम्, तत् रुद्धियं रुद्धसम्बन्धि वैद्युतं ज्योतिः विश्वस्य अस्य समप्रस्थापि जगतः दर्शयत् प्रकाशकं भवति, तस्मात् तद् वैद्युताग्निस्वरूपं तत् परञ्ज्योतिः, तथा तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपो रुद्ध एवायमग्निरिति ॥

॥ इति प्रथमेऽनुवाके आग्नेयं चतुर्थं सुकतम् ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Rudra is Agni himself. cf. "Agni, you are Rudra, divine light and giver of Pranas" (Rg. II-1-6). Rudra makes violent sound in the mid-air with

constantly sounding madhyama Vak which is lightning. That means he roars through thunder. cf. "Bound three-folded, he gives out good roars." (Rg. IV-58-3). He is known to be father and protector of Maruts. "Oh father of Maruts, may we get happiness from you?" (Rg. II-33-1). In the eternal world, he is the leader or inspirer of the Pranas. Cf. "From Prana, Vayu was born" (Rg. X-90-13). That light of Rudra—light of the lightning—illumines the whole world. Therefore, the light of lights (Param-jyoti) is Rudra himself, who is Agni himself.

Thus ends the fourth hymn in the first Section.

अथ प्रथमेश्नुवाके आग्नेयं पञ्चमं सुक्तम् । अनुवाकः १। सूक्तम् ५। ऋचः १-१०। अग्निरयं पृथिवीः दश, दैवरातो वैश्वामित्रः, अग्निः, जगती। Now the Agni Sukta, 5th in the first Anuvaka

Section I—Hymn 5—Riks 1-10 AGNI

This Hymn beginning with "Agnirayam Prthivi" contains 10 Rks: Daivarata Vaisvamitra is the Rshi: The god is Agni and the metre is Jagati.

## अथ प्रथमा ऋक्।

अग्निर्यं पृथिवीस्तिस्तः प्रकेतः परि गच्छिति ताः प्र णेयत्यजीस्तम् ॥ अग्निमेव तत् कृणुते स्वं ज्योतिषा सो अग्निः परो ज्योतिरात्माऽधि चितः ॥ १॥

पदपाठ:— आग्नः। अयं। पृथिवीः। तिस्तः। प्रऽकेतः।
परि'। गुच्छति। ताः। प्र। नयंति। अर्जस्त्रम् ॥
अग्निं। एव। तत्। कृणुते। स्वं। ज्योतिषा।
सः। अग्निः। पर्रः। ज्योतिःऽआत्मा। अधि। चितः॥

This Agni constantly moves through the three worlds and pervades them. He moves them and makes them bright with his light. He is the great Agni, the Jyotirātmā. He is gathered together at the sacrifices in the form of fuel.

## अन्वयभाष्यम्।

सोऽयं ज्योतिरात्मा अग्निः पृथिवीः तिस्तः त्रिसङ्ख्याकाः, "तिस्तः पृथिवीरुपिर प्रवा दिवः" इति निर्देशात् लभ्यते (ऋ. मं १ - ३४ - ८), त्रीन् लोकान् प्रति अतते सातत्येन गच्छति कालपिरमाणतः, ताः परितः गच्छति, देशपिरमाणतः, ताः अजसं निरन्तरं प्रणयति सञ्चालयति स्वेन ज्योतिषा प्रेरयतीति यावत्, तेन तल्लोकत्रयं स्वं स्वकीयं भावयति साक्षादिग्नमेव कुरुते, तेजसा परितप्तमयःपिण्डमिव सर्वमपि साक्षादिग्नरूपमेव कर्तुं शक्नोति आत्मसात्करणतः इति अभिप्रायः, सोऽग्निः ज्योतिरात्मा चितः यज्ञादौ परिगृहीतः, तथा भौतिके पार्थिवे काष्टादौ अरिणरूपे सङ्गृहीतः स्व-स्वाभीष्टयज्ञ-पाक-प्रकाशादिसिध्यर्थमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Agni in the form of Jyotiratma, as mentioned in a Rk, "You flow through the three worlds" (Rg. I-34-8), flows through and round the three worlds constantly and moves them. He inspires them to do so by his light. By the same light, he makes them his own, which means he makes them fiery, like a red hot ball of iron. He can do it by making them like himself. That Agni is Jyotiratma. He is gathered in sacrifices as fuel. On the earth he is kindled with fuel etc., for sacrifice, cooking, light and so on, according to requirement.

## द्वितीया ऋक् ।

अग्निर्यं पुरुषः सन् प्रचेतनः पुरुषेषेत्रा सीर्दतीह पुरुष्वाधे ॥ आविर्दभूत् सन्नेकं एव बंहुधा सो अन्तरस्मासुं धोभिः परीतश्चितः ॥ २॥

पदपाठ :- अग्निः । अयं । पुरुषः । सन् । प्रऽचेतर्नः ।
पुरुषेषु । आ । सीदंति । इह । पुरुषु । अधि ॥
आविः । अभूत् । सन् । एकेः । एव । बहुधा ।
सः । अन्तरिति । अस्मार्स । धीभिः । परि । इतः । चितः ॥

This Agni, as Purusha, is the activiser. He exists in all persons here. He is one only but manifests as many in myriad forms. He is inside us, surrounded by many means of knowledge and is known as such.

### अन्वयभाष्यम् ।

अत्र प्रचेतनः सोऽयमग्निरेव स्वयं चेतनात्मा पुरुषः सन् परुषु बहुषु सर्वेषु पुरुषेषु आ समन्तात् अधि सीदित प्रति तिष्ठति, सः वस्तुतः मूळतः स्चयं एक एव सन् बहुधा भावेन स्वरूपेण बहिः आविरभूत्, सः अस्माकं शरीरे अन्तः सर्वाभिः धीभिः व्याप्तः चेतनात्मस्वरूपेण, सोऽयं अन्तरात्मा स्वयं अग्निस्वरूप एव भवतीति ॥

## COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Here the activiser is Agni himself who is a Purusha, and is active himself. He dwells in many persons. But in fact, he is one only who manifests himself as many. He dwells within us as activiser surrounded by all means of knowledge. He is Agni himself.

# तृतीया ऋक्।

अग्निर्यं ब्रह्मा सद्मृतं ब्रह्म वृंहंते ज्योतिषाऽभि विश्वधाऽऽत्मना ॥ विश्वमेतद् बृंहयति प्रचेतनः सो अग्निर्वृहन् त्स्वधया प्रति चितः ॥ ३।

पदपाठः - अग्निः। अयं। ब्रह्मा। सत्। अमृते। ब्रह्मा। बृंहेते। ज्योतिषा। आभी। विश्वऽर्था। आत्मनां॥ विश्वं। एतत्। बृंह्यति। प्रऽचेतनः। सः। अग्निः। बृहन्। स्वधर्या। प्रति। चितः॥

This Agni is Brahmā; he is immortal. He is Brahma because he expands on all sides and in every way with his light. He makes the world also expand. He is the activiser. Agni is great. He is recognised as being everywhere.

### अन्वयभाष्यम्।

अयमिग्नरेव ब्रह्मा पृथिवीमिधिष्ठितः बृहद्रूपेण इति श्रूयते, योऽयं ज्योतिर्मयः प्रत्यक्षो दृश्यते, "अग्निर्ब्रह्मा नृषद्ने विधर्ता " (ऋ. मं. ७-७-५) इति मन्त्रवर्णात्, तस्य अग्ने-ब्रह्मत्वं गम्यते, सोऽयं सत् सत्स्वरूपं अमृतं सत्यं ब्रह्मैव प्रत्यक्षम्, स च विश्वथा सर्वप्रकारेण ज्योतिषा स्वेन आत्मनः ज्योतिःस्वरूपेण कृंहते वर्धते स्वयमेव, सः प्रचेतनः सन् एतद् अचेतनं विश्वं जगद् बृंहयति अभिवर्धयति, सः अयं अग्निरेव बृहन् महान् आत्मा स्वधया अनेन धिया वाचा च प्रति चितः प्रत्यक् चितः वागादि रूपया वृत्त्या सङ्गृहीतः सन् सर्वत्रापि अन्तः बहिश्च प्रकाशते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Agni is Brahma who is in the world and is known as the mighty one; so we hear about him who becomes visible being full of light. "Agni is Brahma and lives in all dwellings" (Rg. VII-7-5). He is all-existent, Satyam. He is immortal. He is visible Brahma. By all means, he grows by his light independently. He is the activiser and so he makes this inactive world expand. This is indeed Agni, the great. He grows bigger and bigger by offerings of food, service and praise. He is recognised within one's own self by speaking etc. He is everywhere, in and out.

# चतुर्थी ऋक् ।

अग्निर्यं यहा यहपेतिः परः सन् यर्जमानो यो यर्जते प्रति यहम् ॥ यो वाचा धीभिद्देविषा यहानान्तः सो अग्निर्यष्टा प्रत्नथाऽऽत्मा पुरुषः ॥ ४॥

पदपाठः - अग्निः । अयं । युज्ञः । युज्ञऽपंतिः । परः । सन् । यजमानः । यः । यजेते । प्रति । युज्ञम् ॥

> यः । बाचा । धीभिः । ह्विषा । युक्तेन । अन्तरिते । सः । अग्निः । यष्टा । प्रत्नऽथा । आत्मा । पुरुषः ॥

This Agni is sacrifice and a great master of sacrifices. As sacrificer, he performs every sacrifice. He is to be worshipped in sacrifices by speech, intellect, and oblation. That Agni is the sacrificer, the oldest and self-pervading Ātmā and Purusha.

### अन्वयभाष्यम् ।

अस्मिन् लोके यज्ञः तपः-स्वाध्याय-ज्ञानमय-द्रव्यमयादिक्ष्पेण बहुधा विततः सः सर्वः यज्ञोऽपि अग्निरेव, तस्य यज्ञसाधनीभूतत्वात्, तथा यज्ञपतिः यज्ञस्य अध्यक्षश्च अग्निरेव, यज्ञसञ्चालकत्वात्, तेन यज्ञेन प्राप्योऽपि अग्निरेव, तथा स्वयं यजमानोऽपि सन् यः खल्ल सर्वं यज्ञं (स्वयमेव) यजते, यश्च वाचा सर्वाभिरिप धीभिः अन्तरिन्द्रियैः तथा बाह्येन्द्रियेश्च, तथा बाह्येः हिविभिः भौतिकैः साधनैः दुग्ध-घृतादिभिश्च साध्येन द्रव्य-यज्ञेन च यजनीयः, सः अग्निरेव सर्वेभ्यः पुरुषेम्यः प्रत्नतमः स्वयं यष्टा यज्ञकृदेव भवति, सेयं यज्ञपुरुषस्य अग्नेः विश्वकृपस्तुतिभवतीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

In this world, sacrifice can be manifold, as Tapas, study, wisdom, offering etc. All that is Agni himself, because He is instrumental to all sacrifices. He is the Lord of sacrifice as well as the conductor of sacrifice. The result of sacrifice is also Agni. Though he is the sacrificer himself, it is he that conducts the complete sacrifice, with speech (prayer), with all means of knowledge, services, with senses internal and external, and with the physical offerings like milk, ghee etc. He is worshipable by the sacrifice to be performed. That Agni is the oldest of all deities as well as men. He is the sacrificer. This is the praise and description of Agni as Yajñapurusha, Viśvarūpa—the Omnifarious—in sacrifices.

# पश्चमी ऋक् ।

अग्निर्यं स्रुनीती सुपथाः स्मान्
सुंषुरणेः सत्ये नंयतु प्रणेता ॥
स सेनानं। विश्वस्येह प्रचेतनः
सहंस्वान् त्संहते प्रतिपदं बर्लम् ॥५॥
पदपाठः - अग्निः। अयं। सुऽनीती। सुऽपथा। अस्मान्।
सुऽसुन्नैः। सत्ये। न्यतु। प्रऽनेता ॥
सः। सेनाऽनीः। विश्वस्य। इह। प्रऽचेतनः।
सहंस्वान्। सहते। प्रतिऽपदं। बर्लम्॥

May Agni, the good leader guide us as the conductor, by proper paths to happiness and truth. He is the commander of all in this world. He knows and is powerful and at every step, he can stand all opposition.

## ्र अन्वयभाष्यम् ।

अयं अग्निः सुनीती सुनीत्या प्रणयेन सुष्ठु नयनेन च सुषुम्णैः सुसुम्नैः सुसुखैः, "सुम्नं " इति सुखनाम, हेत्वर्थे तृतीया, "फलमपीह हेतुः " इति न्यायात् सुष्ठुसुखार्थं अस्मान् निजोपासनापरायणान् सुपथा सन्मार्गेण नयतु, सत्ये वस्तुनि सिद्वषये च प्रेरयतु, "अने नय सुपथा राये अस्मान् " (ऋ. मं. १-१८९-१) इति मन्त्रवर्णेऽपि तदनुश्रवणं समानम्, तत्सुखस्य सुष्ठुत्वं तु सिद्वद्याविषयकत्वात् निर्विषयकत्वात् आत्मविषयकत्वात् परमार्थविषयकत्वाच्च भवितुमहिति, स एवाग्निः अस्माकं सर्वेषां प्राणभृतां प्रणेता जनयिता प्रेरियता च, सः इह प्रपञ्चे अस्य विश्वस्य जगतः प्राणिनां सामान्यतः, सर्वेषां मनुष्याणां

च अथं विशेषतः बुद्धि-ज्ञान-विद्यादीनां प्रैरकः सन् अयमग्मिरेव सेनानीः सेनाधिपतिरिव सर्वामीष्टार्थसाधने अप्रणीर्भवति, सः स्वयं प्रचेतनः सन् सहस्वान् बळवान् सर्वप्रतिक्रियादि-समर्थः प्रतिपदं पदे पदे प्रतिक्षणं अन्येषां बळं परेषां प्रतिबळं च सहते अस्माकं रक्षार्थमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

By his good guidance which means by love and foresight, let Agni guide us to happiness. Let him conduct us by well-chosen paths towards Truth and help us to get it. "Oh! Agni, take us to manifold wealth by well chosen ways" (Rg. I-189-1). The happiness referred to herein is really manifold. It refers to the attainment of the Atma also which is the highest achievement. Agni is the father and inspirer of all beings in this world, generally of everybody and specially of man; it is Agni that actually inspires one to get knowledge and wisdom. He is like a commander, and he takes us to every desired object. He, being the activiser, is strong and can withstand the opposite forces.

# षष्ठी ऋक्।

अग्निर्यं प्रश्नया सन् प्रचेतनो विश्वमेतश्वकार सं सचैतसम् ॥ बह्मणोऽण्डं पिण्डं यथाऽयंसोऽग्निं सो अग्निः प्रश्नाता पुरुषो जातवेदाः ॥ ६॥

पद्पाठः - अग्निः । अयं । प्रुऽज्ञया । सन् । प्रुऽच्तिनेः । विश्वं । एतत् । चकारे । सं । सऽचेतसम् ॥ ब्रह्मणः । अण्डे । पिण्डे । यथो । अयेसः । अग्नि । सः । अग्निः । प्रऽज्ञाता । पुरुषः । जातऽवेदाः ॥

This Agni is an activiser with sound knowledge. He activated the Universe—the egg of Brahma—like fire which heats an iron ball. That Agni is the knower and pervades the whole universe and he (Purusha) is one existing in all and knowing all.

## अन्वयभाष्यम्।

सः स्वयं प्रचेतनः सन् अयमिग्नः प्रज्ञया धिया संविदा च तदेतद् विश्वं अचेतनं जगत् प्रचेतसं सम्यक् चकार आत्मसात्करणेन सचेतनं करोति इति यावत्, तत्रायं प्रत्यक्ष- सिध्दो दृष्टान्तः यथा खलु अयमग्निः भौतिकः स्वसंसृष्टं अयः पिण्डं अचेतनं अग्निमेव करोति तद्वत्, तथेव ब्रह्मणः अण्डं अण्डभूतं इदं समग्रं ब्रह्माण्डं इदं पिण्डं अस्माकं शरीरं च स्वकीयेन केवलेन चेतनेन सचेतनं करोति इति पूर्वत्र अन्वयः, तस्मात् सोऽयमग्निः प्रज्ञात्मा प्रकृष्टज्ञानपूर्णः परमः पुरुषः जातवेदाः सर्वज्ञः एव भवितुमर्हति, न तु केवलं भौतिकः, नापि भौमः, यादशः यावान् सर्वेरस्माभिः परिदृश्यते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The inactive world was activated by him as he is an activiser. He made it like himself. Here is an example which can be verified: The physical fire makes an iron ball as hot as itself when it comes into contact. He activated the *Anda*— the egg of Brahma, and *Pinda*— our bodies also. He knows everything exceedingly well. He is the highest Purusha (who fills everything) and Jata-vedas (knower of all).

सप्तमी ऋक्।
अग्निर्यं में आत्मा हीदं शरीरं
पार्थिवं रजं उतार्यं हवापृतः ॥
अग्निमेवेमं मामकेणोत् स्वमहं
स हद्ग्रिज्योंतिष्मान् पुरुषिश्चितः ॥ ७॥

पद्पाठः - अग्निः । अयं । मे । आत्मा । हि । इदं । शरीरं । पार्थिवं । रजेः । उत । अयेःऽइव । आऽप्रतेः ॥ अग्निं । एव । इमं । मां । अर्क्वणोत् । स्वं । अहं । सः । इत् । अग्निः । ज्योतिष्मान् । पुरुषः । चितः ॥

This Agni is my Åtmà. He pervades all atoms of the physical world, and even this body also. He made me like Agni, that is like himself. I am certainly that Agni, person full of light and all-pervasive.

## अन्वयमाष्यम्।

सोऽयमिनः मे मम आत्मा आन्तरः सन् पार्थिवं रजः इदं भुवनं तथा परमाणुं च अयः काष्ठ—लोष्ठादिकमपि यथा सर्वथा आपृतः व्याप्तः बिहः व्याप्नोति च, तद्वदेव इदं पार्थिवं शरीरमपि अन्तः व्याप्नोति, तेन च स्वकीयं मां इमं निजोपासकं आत्मसात्करणेन साक्षाद् अग्निमेव अकरोत्, तस्मात् सोऽयमहं अग्नेरेव समाश्रयणेन तद्नुग्रहात् ज्योतिर्मयः पुरुषः चितः संवृत्तोऽस्मीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Agni is my inner Atma. So, he pervades in and out, this world, the atom, the minerals and similarly this body as well. He made me like himself. By his grace I have become Jyotirmaya—all light and all-pervasive.

# अष्टमी ऋक्।

अभिन्द्यं स्त्यो वाचा च ब्रह्मणा समानेन रसेनाचितः सन् त्मनां॥ अमृतः स आत्मा तर्पसा परीतः स इद्गिनः संवित स्वरसः सँस्वनः ॥ ८

पद्पाठः- अग्निः। अयं। सत्यः। वाचा। च। ब्रह्मणा।
समानेने। रसेन। आऽचितः। सन्। सानां॥
अमृतः। सः। आत्मा। तपसा। परि'। इतः!
सः। इत्। अग्निः। सम्ऽवित्। स्वऽरसंः। सम्ऽस्वेनः॥

This Agni is Satya—the Truth. He is equated with the Soul, being in harmony with the Vak-Brahma. He is certainly the Immortal Atma permeating everything by his brilliance. That Agni is right knowledge full of harmony (Atmananda) and sweet sound.

### अन्वयभाष्यम् ।

अयं अग्निः स्वयं सत्यः सन् ब्रह्मणा मन्त्ररूपया प्रत्यक्षब्रह्मातिमकया वाचा सह समेन रसेन सामरस्येन तमना आत्मना स्वात्मरूपेण आ समन्तात् अखिलैः प्राणिभिः उपिचतः उपसङ्गृहीतः अन्तर्यामिस्वरूपेण प्राप्तः, सः अमृतात्मैव सन् स्वेन तपसा तेजसा तत्त्वत्रयात्मकेन परीतः सर्वत्र व्याप्तः, सोऽयं अग्निरेव संवित् सम्यग्ज्ञानस्वरूपः, स्वरसः आत्मानन्दरसस्वरूपः, संस्वनः स्वानुभावोद्गारात्मकः सम्यक् स्वरनादादि स्वरूपश्च भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is truth. According to the Vak-Mantra, Brahma is visible and is universally accepted as once own soul— the indweller. Being immortal he permeates by his Tapas everything. He is indeed Agni, Wisdom incarnate; he is full of harmony; he is replete with sweet sound which expresses itself out of self realisation.

# नवमी ऋक्।

अग्निर्यम्प्स्वर्ंन्तिहैंतो ज्योतिषा सो अ ऽद्भ्य एव जजानाभि विद्यता॥ विद्यतं एवापः प्रति प्रजिक्षिरेऽ-मुम्ग्निमंप्सुमन्तं समेधिरे॥ ९॥

पदपाठः - अग्निः। अयं। अप्ऽस्रु । अन्तरिति । हितः । ज्योतिषा ।
सः। अत्ऽभ्यः। एव। जजान्। अभि । विऽद्युती ॥
विऽद्युतः। एव। आपैः। प्रति । प्रऽजुक्किरे ।
असुं। अग्निं। अप्सुऽमन्ति । सं। एधिरे ॥

This Agni concealed or involved in waters, was reproduced as lightning from the waters themselves. Again the waters were reproduced from lightning, Agni thus became Apsuman (having waters) and was brought out.

## अन्वयभाष्यम्।

अप्सु ज्योतिषा रूपेण अन्तर्हितः सन् स एवायं अग्निः ताभ्यः अद्भ्य एव विद्युता विद्युद्रूपेण अभितः ज्योतिः स्वरूपेण सञ्ज्ञान आविर्वभूव, तथा तद् वैद्यतं ज्योतिरुत्पा-द्यामास, तथा तस्याः एव विद्युतः सकाञ्चात् ताः दिव्याः आपः प्रति प्रजिन्निरे पुनः आविर्वभूदः, तस्मात् अमुं वैद्युतं अग्निं अप्सुमन्तं एतन्नामानं समेधिरे अप्संहितमेव अभिवृद्धं प्रकाञ्चयामासुः, अत एव सः "अप्सुमान्" इति वेदे श्रूयते, अत्र अल्प्तसप्तम्यन्तेन पदेन समस्तं इदं मतुप्प्रत्ययान्तं पदम् "अप्सुमान्" इति आर्षं छान्दसम्, "अग्नयेऽ-प्सुमते स्वाहा" इति सुस्पष्टं यजुर्मन्त्रवणं तथाऽनुश्रवणम् इति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Conealed as light in the waters, this same Agni was produced as lightning all-round, from the waters themselves. Again from lightning, the heavenly waters were manifested. Therefore that Agni in the form of lightningis known as Apsumān, as he came to light in the company of waters.

दशमी ऋक्।

अग्निर्यं घामसु त्रिषु राजेते भूर्भुवः स्व १ मेहोभिः परीतैः ॥ तुरीयं तत् पदं पर्मं प्रति ऋतः
सो अग्निः परो ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् ॥१०॥
पदपाठः - अग्निः। अयं। धामऽसु। त्रिषुः। राजेते।
भूः। भुवः। स्वर्शति स्वः। महंःऽभिः। परिं। इतैः॥
तुरीयं। तत्। पदं। प्रमं। प्रति। ऋतः।
सः। अग्निः। परंः। ज्योतिः। विश्वस्य। दुर्शयत्॥

This Agni shines in the three abodes, Bhūḥ, Bhuvaḥ, and Svaḥ surrounded by the three lights. (Agni, Vāyu & Sūrya) But he goes to the fourth abode, which is higher than these three. This Agni is Param Jyoti— the best light and he illuminates all.

### अन्वयभाष्यम्।

अयमेवाग्नि: "भूः भुवः स्वः" इति व्याहृतित्रयप्रतिपादितैः भुवनत्रयाधिष्ठितैः सर्वत्र व्यातैः त्रिभिः ज्योतिभिः अग्नि-वायु-सूर्यस्वरूपैः समस्तः संहितः सन् तेन ज्योति-स्त्रयरूपेण त्रिषु धामसु पृथिव्यन्तिरक्षिद्यस्थानेषु राजते प्रकाशते, ततश्च तेभ्यः त्रिभ्यः अतिरिक्तः सन् स्वीयं तत् तुरीयं पदं परन्धामस्वरूपं प्रति उपगतः सन् सोऽग्निः परः विश्वस्यापि जगतः दशैयत् प्रकाशकं परं ज्योतिः, तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपोऽयमग्निः इति ॥

॥ इति प्रथमेऽनुवाके आग्नेयं पञ्चमं सूक्तं सम्पूर्णम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni exists in Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ, the three worlds. He shines in the form of Agni, Vāyu and Āditya. The three worlds are Pṛthvi (this world), Antariksha (the mid-air) and Dyu (sky). Agni shines in all these abodes as the three deities. He goes beyond to the fourth abode, which is the highest and his own. This Agni in his fourth abode is the Param Jyoti—the light par excellence, who illuminates all and everything.

Thus ends the fifth hymn in the first Section.

## अथ प्रथमेश्नुवाके षष्ठं मरुत्वदिन्द्रस्कम्। मरुत्वान् इन्द्रः।

अनुवाकः १। सूक्तम् ६। ऋचः १-५।

यो विद्युता पञ्च, दैवरातो वैश्वामित्रः, मरुत्वान् इन्द्रः, जगती ।

Now the Indra Sukta, 6th in the first Anuvaka Section I—Hymn 6—Riks 1-5—MARUTVĀN INDRA

This Hymn beginning with "Yo Vidyuta" contains five Rks: Daivarata Vaisvamitra is the Rshi: the god is Marutvan Indra and the metre is Jagati.

### अथ प्रथमा ऋक् ।

यो विद्युता जगतामीष्टे पुर्हषो यो देवैर्विश्वैर्य उ सयुङ् मुरुद्गिः॥ आस्मन्वी स संप्राणश्चेतंतेङकाः सेन्द्री मुरुत्वान् राजतीह स मध्यमः ॥१॥

पद्पाठः - यः । विऽद्युता । जर्गतां । ई ष्ट्रे । पुरुषः । यः । देवैः । विश्वैः । यः । ऊं इति । सऽयुक् । मुरुत् ऽिमः ॥ आत्मन्वी । सः । सऽशाणः । चेतिते । अन्तिरिति । सः । इन्द्रेः । मुरुत्वीन् । राजति । इह । सः । मध्यमः ॥

He the great person rules over the three worlds. The Viśvedevas and Maruts are with him. He is the master of himself. As Prāṇa, he inspires all from within. He is Indra with the Maruts. He shines in the world and is the Lord of the mid-air.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः खलु परमः पुरुषः सर्वेषां जगतां प्रशास्ता सन् ईष्टे प्रभवति, यश्च विश्वेः देवैः वैश्वदेवगणैः सर्वेश्व देवैः देवगणैश्च सयुक् सहयुक्तः, तथा मरुद्धिः सह मरुद्रणेन च संयुक्तः सन् सः इन्द्रः पारमैश्वर्यादिसर्वगुणगणपरिपूर्णः पुरुषः मरुत्वान् इति वेदे संश्रूयते, "सजोषा इन्द्र सगणो मरुद्धिः" (ऋ. मं ३-४७-२) "मरुत्वाः इन्द्र वृषमो रणाय" (ऋ. मं. ३-४७-१) इति मन्त्रवर्णात्, सः इन्द्रः आत्मन्वी आत्मवान् सर्वेतन्त्रस्वतन्त्रः, सर्वेषां प्राणभृतां आत्मा, सप्राणः प्राणैः सहितः सर्वेषां अन्तः चेतते संस्पुरित चेतनात्मेव

सन् प्रतितिष्ठति, सः मरुवान् इन्द्र एव मध्यमः अन्तरिक्षाधिपतिः सर्वाध्यक्षः राजिति राजा सन् प्रभवति इति यावत् ॥

अत्र "इरज्यति, क्षयति, पत्यति, राजित इति चत्वार ऐश्वर्यकर्माणः" इति (निघण्टु २ - २१) निघण्टुवचनात् "राजिति" इति परस्मैपदं राजा प्रभवतीत्यर्थकं क्रियापदम्, "इन्द्रो विश्वस्य राजिति", इति सामऋङ्मन्त्रवर्णे स्पष्टं तदनुश्रवणम्, "इन्द्रो यातोऽवस्तिस्य राजा ० सेदु राजा क्षयित चर्षणीनाम्" (ऋ.मं. १ - ३२ - १६) इति च तद्रथसमन्वयवचनम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is the great person and so rules as master, all the worlds. He is associated with the hosts of Viśvedevas and Maruts. He is Indra, full of wealth par-excellence. He is known as the lord united with Maruts, as the following Rks describe: "Indra, you are associated with gods and Maruts." (Rg. III-47-2) and "you are with Maruts" (Rg. III-47-1). This Indra can do anything he likes. He holds in his grasp the Pranas of all beings. He glows within all as activity. This lord of Maruts, is Indra himself. He is the lord of the mid-air. As overlord, he is the King.

The four words Irajyati, Kshayati, Patyati, and Rājati indicate the kingly functions according to Nighantu (2-21)—the Vedic Dictionery. So Rājati, a predicate in parasmaipada, means 'Lords over'. "Indra is the King of all and everything", says Sāma Veda and Rg. describes the same idea: "He is certainly the King of all." (Rg. I-32-16).

# द्वितीया ऋक् ।

यो वे। मुरुतां सखा सन् प्रचितनो यो देवो वृशी राजेते यथाकामेम् ॥ योऽन्तेर्धोत बहिर्धाऽऽत्मा ज्यायान् त्सेन्द्रो मुरुत्वान् राजतीह स मध्यमः ॥ २॥

पदपाठः - यः । <u>वा । मुरुतीं । सर्ता । सन् । प्रुऽचे</u>तर्नः । यः । देवः । वृशी । राजिते । यथाऽकामम् ॥ यः । अन्तःऽधा । जत । बृहिःऽधा । आत्मा । ज्यायीन् । सः । इन्द्रः । मुरुत्वीन् । राजृति । इह । सः । मध्यमः ॥ He, the friend of the Maruts, is full of intelligence. He is independent and lords over all as he likes. He is the geat Ātma who is immanent. He is the supreme Indra with the Maruts. He rules this world and is the lord of the mid-air.

### अन्वयभाष्यम्।

यः खलु प्रचेतनः सन् पुरुषः मरुतां सखा इति वेदे प्रसिद्धः, यः देवः देवतात्मा वशी स्वतन्त्रः, यथाकामं स्वतन्त्रेच्छया राजते प्रकाशते, यः खलु अन्तर्धा आन्तर्यः तथा बहिर्धा बाह्यः आत्मा सबाह्याभ्यन्तरसमः सर्वात्मा पूर्णात्मा च, ज्यायान् सर्वेभ्यः ज्येष्टः, श्रेष्ठः, सः मध्यमलोकाधिपतिः इन्द्रः मरुत्वान् मरुद्धिः सहितः सन् स्वयं राजति इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is full of intelligence. He is the friend of Maruts and is known in the Vedas as such. He is divine and independent. He is solely guided by his own will. He permeates everything in and out equally. He is the soul of all and of everything. He is the best of all. He is the Lord of the mid-air. That Indra who is with the Maruts lords over this world.

## तृतीया ऋकू।

यो बंहिर्घा विद्युता द्योतमानो विश्चेमेतत् प्रणयन् त्सुकेतुनां ॥ योडन्तंर्घांडडत्मा प्राण्भृतां ज्यायान् त्सेन्द्री मुरुत्वान् राजतीह स मध्यमः ॥३॥ पद्पाठः - यः। बहिःऽधा। विऽद्युतां। द्योतमानः। विश्वं। एतत्। प्रऽनर्यन्। सुऽकेतुनां॥ यः। अन्तःऽधा। आत्मा। प्राण्ऽभृतां। ज्यायान्। सः। इन्द्रः। मुरुत्वान्। राजति। इह। सः। मध्यमः॥

He shines out externally as lightning. He inspires and leads this Universe with sound intelligence. Internally, he is the great soul of all living beings. He is Indra with Maruts who rules over this world. He is the lord of the mid-air.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः बहिर्घा ब्रह्माण्डे बहिस्तनः विद्युता बाह्येन वैद्युतेन ज्योतिषा द्यातमानः प्रकाशमानः चकासमानश्च सन् सुकेतुना प्राणेन प्रज्ञया च एतद् विश्वं जगत् प्रणयन् प्रेरयन् राजित इष्टे, तथैव पुनः अन्तर्धा अन्तस्तनः सर्वान्तर्यः चेतनः आत्मा सर्वेषां प्राणभृतां देव-मनुष्य-पशु-पक्षिप्रभृतीनां ज्येष्ठः अधिपितः, सः एतादृशः मध्यमलेकाधि-पितः मरुत्वान् सन् राजितीति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

He shines as lightning outside and as life and intelligence inside; he inspires the whole Universe. Further, he is the inner-most soul, the intelligence. He is the greatest of all the divine and human beings, therefore the lord of all. He is Indra, the Lord of mid-air and rules this world with Maruts.

# चतुर्थी ऋक्।

यो बहिर्धा विद्युता स्वरंत्यन्तरिक्षे जनयन् यो विदो वाचं परां परिं॥ योऽन्तर्धाऽऽत्मा विदे वदतीह वाचा सेन्द्रों मरुत्वान् राजतीह स मध्यमः ॥ ४॥

पदपाठः - यः । बहिःऽधा । विऽद्युता । स्वरति । अन्तरिक्षे । जनर्यन् । यः । विदः । वार्चे । परीं । परिं ॥ यः । अन्तःऽधा । आत्मा । विदं । वद्ति । इह । वाचा । सः । इन्द्रेः । मरुत्वान् । राजति । इह । सः । मध्यमः ॥

He roars with thunder externally in the mid-air. He generates excellent sound everywhere in the sky. Internally, he is the soul and expresses his knowledge through Prāṇa, the vital force. He is Indra with the Maruts, the king of this world. He is the lord of the mid-air.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः बहिर्धा ब्रह्माण्डे अन्तिरक्षे वहन् विद्युता वैद्युतेन तेजसा स्वरित शब्दायते, यश्च वियदि परितः विदः संविदः परां वाचं जनयन् स्वरित इति पूर्वत्र अन्वयः, अथवा आकाशे परां अखण्डां सूक्ष्मां वाचं ध्वनयन् प्रतिध्वनिरूपेण उच्चरन् प्रतितिष्ठाति । यः अन्तर्धा सर्वेषां अन्तः शरीरे वाचा विदं संविदं अनुवदित मुख्यप्राणमुखेन, सः मध्यम- छोकाधिपितः मरुत्वान् मरुत्सखा च सन् इन्द्रः राजित विश्वेषां जगतां प्रभवतीति ॥

#### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

Externally, moving in the mid-air which is the Universe, he roars with thunder. In the vast sky, it is he that makes excellent sound; or, he lives in the sky, echoing the excellent indivisible and elemental sound. Internally, he expresses, through Prana, all the knowledge he has. He is Indra, the lord of mid-air. He rules here with the Maruts.

# पश्चमी ऋक्।

यो नः परो यो द्वष्टा न सन्दशेऽभूद् यः स्रेसन्दक् परमो विश्वदर्शतः॥ सन्द्रो मुरुत्वान राजतीह स मध्यमः स उत्तमं ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयत्॥ ५॥

पद्पाठः - यः । नः । परेः । यः । द्रष्टा । न । सम्ऽद्देशे । अभूत् । यः । सुऽसन्दक् । प्रमः । विश्वऽद्शितः ॥ सः । इन्द्रेः । मुरुत्वान् । राजति । इह । सः । मध्यमः । सः । उत्ऽतमं । ज्योति । विश्वस्य । द्र्शयत् ॥

He is beyond us. He is the seer but himself unseen. He is the best seer as he sees all and everything and he is worthy of being seen. Indra with Maruts rules here and is the lord of mid-air. He is the light par-excellence and illuminates all and everything.

### अन्वयभाष्यम्।

यः खलु नः अस्माकं परः अस्मभ्यं श्रेष्ठः, यश्च अस्माकं सबाह्याभ्यन्तरः द्रष्टा विश्व-साक्षी न सन्दर्श अभूत् द्रष्टुं दृष्टिगोचरो न भवति, यश्च पुनः सुसन्दक् सम्यग् द्रष्ट्वतमः परमः सर्वेभ्यः विश्वदर्शतः सर्वेषामपि दर्शनीयः सर्वेरिष द्रष्टुं योग्यः साक्षात्कारार्हः सर्वद्रष्टेति अनुभावास्पदीभूतः इति भावः॥ "सुसन्दर्शं त्व। वयं मधवन् वन्दिषीमिह " ( ऋ. मं. १-८२-३ ) इति तदनुश्रवणम्। सः मध्यमलोकाधिपितः मरुत्वान् इन्द्र एव पारमैश्वर्यपूर्णत्वात् उत्तमं सर्वेभ्यः श्रेष्ठतमं ज्योतिः विश्वस्य दर्शयत् प्रकाशकं भवति, तत्परञ्ज्योतिःस्वरूप एव इन्द्रः इति॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

He is above and beyond us and best of us. He sees us in and out. As universal, witness, he sees all and everything but he himself is not seen by any-body. He is not seen with these eyes. Again, he is the best of the seers. Cfb 10 You deserve to be seen by one and all. Oh Maghavan, we bow to you" (Rg. I-82-3). He is the lord of mid-air. He is with Maruts, he is certainly Indra, because he is full of the best wealth. He is the best light which illumines all. So, Indra is the light par-excellence.

# अथ प्रथमेऽनुवाके सप्तमं इन्द्रवद्वायुस्कम् । इन्द्रवान् वायुः ।

अनुवाकः १। सूक्तम् ७। ऋचः १-५।

यो दिश्च दशसु पञ्च, दैवरातो वैश्वामित्रः, इन्द्रवान् वायुः, जगती। Now the India Vayu Sukta, Seventh in the first Anuvaka. Section I-Hymn 7-Riks 1-5-INDRAVAT-VAYU

This hymn beginning with "Yo dikshu dasasu" contains five Rks: Daivarata Vaisvamitra is the Rshi: the god is Indravat-Vayu and the metre is Jagati

Indra-Vayu pervades all the ten directions and moves about in the skies and is the most powerful one and is immortal. He is full of vitality and is independent. He impress the impression of mid-air.

## अन्वयभाष्यम्।

य: खलु दशसु दिक्षु दिगात्मकेषु वियत्सु आकाशेषु प्रत्यृतः प्रतिगतः तन्मर्यादया व्याप्तः सन् अमृतः देवतात्मा, "सेषा अनस्तिमता देवता यद्वायुः" इति च ब्राह्मणम्, सहस्वान् बळवान् अन्तिरिक्षे स्वस्थाने पवते प्रवाति, सः सप्राणः विश्वप्राणशक्तिकः सन् सर्वेषां प्राणेन मुख्येन समन्वितः तथा सः — आत्मन्वी चेतनः आत्मवान् सर्वेषामन्तः शरीरे चेतते, येन सचेतनिमदं शरीरं भवति, सः मध्यमः मध्यमछोकाधिपतिः सहसा बळेन इन्द्रवान् इन्द्रेण युक्तः वायुः इन्द्रसखा इति वेदेषु प्रसिद्धः, "इन्द्रेण सं हि दक्षसे सञ्जग्मानो अविभ्युषा । मन्दू समानवर्चसा " (ऋ. मं. १-६-७) इति तदनुश्रवणम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra-Vayu pervades the skies in all the ten directions (the eight cardinal points and the above and the below). He is an immortal God as per Bṛhadāraṇyaka—"Vāyu is God who knows no destruction." (Bṛ. Up.-1-5-22). He is strong. He blows in his own domain—the mid-air. He is Sa-prāṇa, as he is endowed with universal Prāṇa, which means that he is always with the Chief Prāṇa of all. He is Ātmanvī; he is with the soul or is independent of all. He makes the body a living one. He is a madhyama—the lord of mid-air. He is mighty and is in the company of Indra. He is reputed as a friend of Indra: "You are always found with Indra." (Rg. I-6-7).

# द्वितीया ऋक्।

यः सखा सन्निन्द्रेस्य प्रति चेतंते यो वा वशी चरतीह यथा कार्मम् ॥ यो बहिर्धा प्राणो जर्गतां ज्यायीन् वायुः सहसेन्द्रीवान् त्स मध्यमः ॥ २॥

पद्पाठ:- यः । सर्ला । सन् । इन्द्रस्य । प्रति । चेतते । यः । वा । वशी । चरित । इह । यथाऽकामम् ॥ यः । बहिःऽधा । आत्मा । जर्गतां । ज्यायान् । क्रिक्ष । ःष्ट्र वायुः । सहसा । इन्द्रेऽवान् । सः । मध्यम्भावि । अस्ति । ःष्ट्राष्ट्र

Vāyu is the friend of Indra. Alebischischqual inflactivity. 29 Heristindependent; he moves about asche likes denternally. The is Prana of the moves es He is senior. Vāyu is stronger with Indrau Hebis the dyelder of the middies.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः पुनः इन्द्रस्य तस्य सखा सन् मित्रभूतः प्रति तत्प्रतिसमानेन चेतसा चेतनेन मनसा सचेतनेन बलेन च वशी स्वतन्त्रः सन् इह अस्मिन् समग्ने प्रपञ्चे यथाकामं स्वातन्त्रयेण तथा अप्रतिहतगत्या च चरित सर्वत्र सञ्चरित व्याप्नोति, "आत्मा देवानां भुवनस्य गर्मो यथावशं चरित देव एषः । घोषा इदस्य शृण्विरे न रूपं तस्मै वाताय हिवषा विधेम " इति (ऋ. मं. १०-१६८-४) मन्त्रवणं तदनुश्रवणं—यथा उपवर्णितम्, यश्च सर्वेषां जगतां बिहर्षा बाह्यः प्राणः ज्यायान् ज्येष्टः, सः मध्यमलोकाधिष्टाता वायुः सहसा इन्द्रवान् इन्द्र-सिहतः बलेन इन्द्रसमानो भवति, तद्योगादेव, तथा च उपवर्णितं मन्त्रवणं तयोः समानरूप त्वम्, "मन्दू समानवर्चसा" इति (ऋ. मं. १-६-७)॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Again he is a friend of Indra. By activity, mind and strength, he is his equal. He is independent. So, with independence, without any hindrance, he moves everywhere: Cf. "This God moves about as he likes" (Rg. X-168-4). He is further the exterior Prana (as which he pervades everywhere). He is the oldest. He dwells in the mid-air. By strength he is equal to Indra. Cf. "These two are always happy and are equal in splendour" (Rg. I-6-7). They are similar in form also.

## तृतीया ऋक्।

यो बहिधां चर्न वायुर्न्तरिक्षे

विद्युता यो निर्वहित कतुं विद्युम् ॥

योऽन्तर्धा प्राणः प्राणभृतां ज्यायान

वायुः सहसेन्द्रवान् स मध्यमः ॥ ३॥

पदपाठः- यः । बृहिःऽधा । चर्रन् । वार्युः । अन्तरिक्षे । विऽद्युता । यः । निःऽवर्हति । क्रर्ते । विश्वम् ॥ यः । अन्तःऽधा । प्राणः । प्राणऽभृतां । ज्यायान् । वायुः । सर्हसा । इन्द्रेऽवान् । सः । मध्यमः ॥

Vāyu moves externally, in the mid-air. With lightning, he performs every work in the universe. He is the internal Prāna of living beings. He is senior and great along with Indra and dwells in mid-air.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः अस्मिन् जगित बहिर्घा बाह्य अन्तरिक्षे चरन् पवमानः वायुः, यश्च विद्युता ऐन्द्र-वेद्युत-तेजःशक्त्या विश्वं क्रतुं सर्वं कार्यं क्रियासत्त्वं निवहित सञ्चालयित, यश्च पुनः अन्तर्धा आन्तर्ये शारीरे सर्वेषां प्राणभृतां ज्येष्टः प्राणः, सः मध्यमलोकं अधिष्ठितः वायुः सहसा बलेन इन्द्रवान् इन्द्रसहितो भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

In this world, the externally moving air is Vayu. He does everything with the aid of the lightning of Indra. Again, he is the Chief Prana of all those endowed with Prana. He is located in the mid-air with strengh and he is in company with Indra.

# चतुर्थी ऋक्।

यो बेहिर्घा वहुन त्स्त्रर्रत्यन्तरिक्षे ध्वनयन परां व्योमिनि प्रति वार्चम् ॥ योऽन्तर्घाऽनु विद्वं वर्दतीह वाचा वायुः सहसेन्द्रवान त्स मध्यमः ॥ ४॥

पद्पाठः - यः। बहिःऽधा। वहिन्। स्वरंति। अन्तरिक्षे।
ध्वनयेन्। परी। विऽऔमानि। प्रति। वार्चम्।।
यः। अन्तःऽधा। विदै। वदिति। इह। वाचा।
वायुः। सहैसा। इन्द्रेऽवान्। सः। मध्यमः॥

He makes a mighty sound while moving externally in the mid-air. In the sky, there is echo of the sound excellent. He expresses the inner knowledge in words. He is Vayu in the company of Indra. He dwells in mid-air.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः बहिर्घा बहिर्भूते बाह्ये अन्तिरिक्षे वहन् पवमानः सन् स्वरित शब्दायते योऽयं स्वरः अनुश्रूयते सर्वैः, यश्च वियति आकाशे परां अखण्डां सूक्ष्मां वाचं ध्वनयन् प्रतिध्वनि-रूपेण नद्यन् प्रतितिष्ठति । यः अन्तर्धा सर्वेषां अन्तःशरीरेऽपि पुनः मूर्धनि अनाहत-नादरूपेण ध्वनयन्, तथा ततश्च तत्प्रतिध्वनिरूपेण मूळाधारात् तां परां वाचं प्रेरयन्, तयेव वाचा स्वीयां अन्तरात्मनः संविदं अनुवदित प्राणमुखेन इन्द्रेण अग्निना च, सः मध्यमः

अन्तिरिक्षस्थो वायुः हृदिस्थः प्राणः सहसा बलेन इन्द्रवान् भवति, प्राणस्य च वायोः बलकर्मणा सोऽयं वायुः इन्द्रवान् इति गम्यते, यद् यद् वै बलकर्म् इन्द्रस्यैव तद् भवितुमह्तीति ॥

## COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He makes sound when he moves externally in the mid-air. He echoes the whole sound in the sky. He lives in the body and in the head of everybody as Anāhata—the uncaused sound and its reflection in the Mūlādhāra. He inspires the Word, which expresses itself through Prāṇa, helped by Indra and Agni. He (who does all this) is Vāyu of the mid-air, who is in the heart (of everybody) as Prāṇa. He is strong and is always in the company of Indra. Prāṇa and Vāyu are names for strength. So, Indravān-Vāyu means work done with the help of Indra.

# पञ्चमी ऋक्।

यो न ह्होड्रमद्र्शतो येनेदं दर्शतं बभौ यो दर्शतोऽभूत् प्रति । वायुः सहसेन्द्रवान् स मध्यमः स उत्तमं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् ॥ ५ ॥

पदपाठः - यः । न । हुशे । अर्थ । अर्द्शतः । येन । हुदं । दुर्शतं । बभौ । यः । दुर्शतः । अभूत् । प्रिते ॥ वायुः । सहसा । इन्द्रेऽवान् । सः । मध्यमः । सः । उत्ऽतमं । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयत् ॥

He is not within sight and so is invisible. By him everything is seen. But he becomes visible through living beings. He is Vāyu with all might in the company of Indra. He dwells in mid-air. He is the best light which illumines the whole universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः खलु दशे द्रष्टुं न अरं न अलं न भवति, न शक्यः इति यावत्, अत एव सः अदर्शतः अदर्शनीयः रूपरिहतत्वात्, "ध्राजिरेकस्य दृदशे न रूपम्" (ऋ.मं. १-१६४-४४) "घोषा इदस्य शृण्विरे न रूपम्" (ऋ.मं. १०-१६८-४३) इति च तन्मन्त्रवर्णयोः वायोः तस्य नीरूपत्वोपवर्णनात्, तत्र "गतिरेकस्य दृश्यते न रूपम् मध्यमस्य" इति (नि. १२-२७-१) यास्कनिरुक्तवचनाच्च, येन च वायुना इदं अचेतनं विश्वं जगत् तथा इदं

शरीरं च दर्शतं दर्शनीयं भवत् सचेतनं बभौ सुशोभितं दर्शनाईं बभूव, "वायुना वै गौतम तत्सूत्रेण सर्वाणि भूतानि संसृब्धानि भवन्ति" (वृ. उ. ३-८-९) इति च औपनिषदं ब्राह्मण वचनमपि एतदेव उपवृंहयित, अतः एव सः वायुः इन्द्रेण चेतनात्म्मना संहितः सन् तचेतना-सत्त्वद्वारा दर्शनीयः संवृत्तः, अन्यथा तं वायुं विना अस्य शरीरादेः अदर्शनापत्तिदर्शनाचेति, "यावदस्मिञ्छरीरे वायुस्तावदायुः" इति ब्राह्मणानुवचनम्, "वायवायाहि दर्शत" इति (ऋ. मंः १-२-१) मन्त्रवर्णे तदुपवर्णनम्॥ अत्र च यास्कनिरुक्तम्—

"वायवायाहि दर्शत-दर्शनीय" इति (नि. १०-२-१), स च वायुः परमपुरुषस्य इन्द्रा त्मनः चेतन्यप्राणसत्वरूपः एवेति श्रायते, "प्राणाद् वायुरजायत" इति (ऋ मं. १०-९०-१३) मन्त्रवणं तदुपवर्णनम्, सः मध्यमलोकाधिपतिः वायुः सहसा बलेन बलकर्मणा च इन्द्र वान् भवति । तथा च यजुः, "इन्द्रो मे बले श्रितः" इति (तै- यजुः), अत एव सः वायुः उत्तमं श्रेष्ठतमं विश्वस्य दर्शयत् सर्वावभासकं ज्योतिः, तत्परञ्ज्योतिःस्वरूप एव सः इन्द्रवान् वायुः इति ॥

## ॥ इति प्रथमेऽनुवाके सप्तमं इंद्रवद्वायुसूक्तं संपूर्णम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

It is certainly not possible to see him. So he is invisible because he has no form. Cf. "One can observe his going, but not his form." (Rg. I-164-44) and "One can hear him sound but not see his form." (Rg. X-168-43). Again, Yāska in his Nirukta (12-27-1) says:— "The Madhyama has no form. This whole universe and this body were inactive without him and he made them active and beautiful. Cf. The Bṛhadāranyaka Upanishad elaborates the same....., "Gautama, Vāyu is the thread, and by him are all creatures held together." (Bṛ. Up. III-8-9).

Therefore, Vāyu, though formless, becomes visible when he combines with Indra who is all activity; he is made visible by being active. Without Vāyu, this body etc. goes out of existence. Cf. "Life continues in the body only so long as the Vāyu is in it," says the Brhadāranyaka Upanishad. It is further explained in the mantra: "Oh Vāyu, be visible" (Rg. I-2-1). Darśata is Darśaniya' is what Yāska (10-2-1) says. That Vāyu is the activity of Indra, the Purusha par excellence, as denoted by mantra, "Vāyu was born of His Prāṇa." (Rg. X-90-13). Vāyu is the lord of mid-air. He becomes associated with Indra, when he exhibits his might. Cf. "Indra lives in my might"— (Taitti. Yaju.). So Vāyu is the best light which illumines the whole universe. He is the light par excellence which lightens up all and everything. He is Vāyu, in association with Indra.

# अथ प्रथमेऽनुवाके अष्टमं मरुत्पितृरुद्रसूक्तम्। मरुत्पिता रुद्रः।

अनुवाकः १ । सूक्तम् ८ । ऋचः १-५ !

यो रुद्रस्य सूतुः पञ्च, दैवरातो वैश्वामित्रः, मरुत्पिता रुद्रः, जगती।

Now the Marut-pitri-rudra Sukta, 8th in the first Anuvaka Section I—Hymn 8—Riks 1-5—RUDRA, THE FATHER OF MARUTS

This Hymn beginning with "Yo Rudrasya" contains five Rks: Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi: the god is Rudra the father of Maruts; the metre is Jagati.

## अथ प्रथमा ऋक्।

यो रुद्रस्य सुनुर्मरुद्दन्तरिक्षे
प्रति चेतयते विश्वं पर्वमानः॥
विश्वेष्वेव भूतेषु चेतेतेऽन्तर्मरुतां स पिता रुद्रो मध्यमः ॥१॥
पद्पाठः- यः। रुद्रस्यं। सुनुः। मरुत्। अन्तरिक्षे।
प्रति। चेतयते। विश्वं। पर्वमानः॥
विश्वं । एव। भूते । चेतते। अन्तरिति।
मरुतां। सः। पिता। रुद्रः। मध्यमः॥

Rudra's son Marut, moving in mid-air, animates the universe. He is the animator of all from within and of everything also. He is the father of Maruts. Rudra dwells in mid-air.

## अन्वयभाष्यम् ।

मध्यमे लोके अन्तिरक्षे निजे भुवने यत्र इन्द्रः वायुश्व सङ्गतौ सन्तौ सहैव सम्राजेते, तिस्मिन्नेव मध्यमे स्थाने रोदस्योः सन्धौ रुद्रस्य भगवतः सृनुः पुत्रः मरुत् पवमानः सन् प्रवहन् विश्वं जगिददं अचेतनं भूतं प्रति चेतयते प्रचेतयति, य एव खल्ल विश्वेषु भूतेषु अन्तः स्वेन प्रचेतनेन रूपेण चेतते स्फुरित, सः परोक्षसिद्धः सर्वान्तर्यामी मरुतां पिता जनियता प्रतिपालियता च सन् विश्वप्राणचितिशक्तिपूर्णः मध्यमलोकाध्यक्षः प्रभवति ॥ तथा च " आ ते पितर्मरुतां सुम्नमेतुः" इति (ऋ. मं. २-३३-१) मन्त्रवर्णे रुद्रस्य मरुतिपतृत्वं अनुश्रूयते, व्यापकस्यापि वायोः — अर्थात् मरुतां तेषां जनकत्वं तु रुद्रस्य वैद्युतज्योतिःशक्तियोगात्

सङ्गच्छते, सर्वजगद्धिपतेरिप भगवतः रुद्रस्य मध्यमलोकाधिपतित्वं च तस्य वैद्युतज्योतिः सत्त्वप्राधान्यादेव सिद्धम् इन्द्रस्येव सर्वेशितृत्विमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra and Vāyu together rule mid-air. In that middle region where the Earth and Heaven meet, the son of Bhagavān Rudra, Marut (Vāyu) blows and animates this inanimate world. It is he that animates all beings dwelling therein with his animating capacity. He is an all-pervader and father of Maruts, as he begets and protects them. He is Rudra, the lord of mid-air and in him the universal life-force has its home.

The fact of Rudra being the father of Maruts is stated in a Rk: Cf. "Oh! You, the father of Maruts, may your happiness shower on us." (Rg. II-33-1). Rudra, in virtue of his being the light of lightning, is the father of Vāyu, or Maruts, the all-pervader. Rudra, though Lord of all and everything, is described as the Lord of mid air on account of his light which is his strong point as in the case of Indra.

# द्वितीया ऋक्।

यो विद्युताऽन्तरिक्षे समूळहो ई इन्त य एकं एव सन् दंशधाऽऽततानं॥ प्रभ्राजंते यो दशसुं दिक्ष्य र्रन्त-र्मुख्तां स पिता खुरो मध्यमः॥ २॥

पद्पाठः- यः । विऽद्युतां । अन्तरिक्षे । सम्ऽर्जन्द्रः । अन्तरिति । यः । एकः । एव । सन् । दृश्ऽधा । आऽतताने ॥ प्र । भ्राजेते । यः । दृशऽसुं । दिश्च । अन्तरिति । मुरुतां । सः । पिता । रुद्रः । मुध्यमः ॥

He is secretly hidden in mid-air as lightning; though only one within, he shines ten-fold in all the ten directions; and he dwells in Maruts as their father. He is Rudra who dwells in mid-air.

## अन्वयमाष्यम्।

यः खलु विद्युता वैद्युतेन ज्योतिषा अन्तरिक्षे परमे व्योमिन सर्वेषां जगतां भुवनानां च नाभिस्थाने अन्तः सन्धिपदे समूळहः सम्यक्तरां निगूढः, यस्तु स्वयं एक एव सन्

दशधा दशविधेन विभूतियोगेन आ समन्तात् सर्वतः ततान स्वं ज्योतिः विस्तारयामास । यश्च पुनः दशसु दिश्च चतस्रो दिशः, चतस्रः प्रदिशः, ऊर्ध्वा चाधरः मध्यं च इति प्रसिद्धासु अन्तः प्रश्नाजते, मध्ये विद्युद्रपेण प्रतिष्ठितः सन् सूक्ष्मरूपेण अञ्यक्तात्मना पूणः स्वयं राजते, सः मरुतां पिता रुद्धः मध्यमः मध्यमभुवनाध्यक्षः, अत एव सः एकादशात्मेति श्रूयते, "ये देवासो दिञ्येकादश स्थ " इति (ऋ. मं. १-१३९-११) स च रुद्धः विभूति-योगेन त्रेधा विततेन तत्त्वेन भौवनेन त्रिषु भुवनेषु एकादशात्मकः सिद्धः इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is hidden in mid-air, the best part of the sky, the mid-most point of the universe, as lightning. He is one only, but becomes ten-fold by his power and pervades the whole universe, shines and fills the ten directions. The eight directions, the above, the below and the middle also, are filled by him though he is invisible. He is the father of Maruts. He is the Lord of mid-air. Therefore he is known as 'Eleven-Souled' (Ekādasātmā). Cf. "Which ye Gods are eleven in the Sky." (Rg. I-139-11). That Rudra exists in eleven forms in all three worlds by his power and he is known as such (Ekādasātmā).

तृतीया ऋक् ।

यो अन्तर्भीभिरमृतश्चितो मर्त्यानां

यः पश्चनां पतिरात्मा चाश्मृतीनाम् ॥

यः प्राणिर्दशिभिश्चेतते स्वप्रस्ति-

र्मुरुतां स पिता रुद्रो मध्यमः ॥ ३॥

पद्पाठः - यः । अन्तरिति । धीभिः । अमृतैः । चितः । मत्यीनां ।

यः । पुरुद्नां । पति'ः । आत्मा । च । अमृतानाम् ॥

यः । प्राणैः । दशऽभिः । चेतैते । स्वप्रऽसृतैः ।

मरुतां । सः । पिता । रुद्रः । मध्यमः ॥

He who is recognised by seers and knowers as immortal and as Åtma, as the master of man, beasts and gods, and who animates all and everything with his ten pranas, he lives in Maruts as their father. He is Rudra who dwells in mid-air.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः संवंषां मर्त्यानां मरणशीलानां सचेतनानां मानवानां अचेतनानां भूतजातानां, तथा अमृतानां अमरणधर्मणां चेतनात्मनां देवानां, तथा पशुनां प्राणभृतां सवेंषामपि जन्त्नां ब्रह्मादिस्थावरान्तानां अन्तः चितः चेतन्यस्वरुपेण सङ्गृहीतः प्रतिष्ठितः इति यावत्, सः परोक्षसत्त्वसिद्धः सर्वेषां पतिः अध्यक्षः, अमृतः क्षय—विकार—मरणादिविरिहतः आत्मा अन्तर्यामीति यावत् । यश्च स्वप्रसूतेः स्वेन चेतनेन आत्मना प्रेरितैः दशिभः प्राणैः ज्ञानेन्द्रिय — कर्मन्द्रियरूपैः चेतते स्वप्राण — शिवतयुक्तैः चेतन्यज्योतिः किरणैः अन्तर्बिहश्च सर्वत्रापि सञ्चेष्ठते, सः मरुतां पिता मध्यमलोकाधिपतिः रुदः विश्वेषामिप प्रभवति ईशानसत्त्वेन इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is recognised as being within all and everybody—the mortals, immortals and other creatures, as an animator. He is the master of all. He is deathless and he is Ātmā, the indweller. He quickens all and everything everywhere with the ten prāṇas, the five inner Jñānendriyas and the five outer senses, Karmendriyas. The ten Prāṇas are inspired by his own life-force and are rays of his own animating light. He is the force which works everywhere in and out. He is the father of Maruts. He is Rudra, the lord of mid-air.

# चतुर्थी ऋक्।

यो विद्युता ज्योतिरात्माऽऽतेतान् योडन्तर्घा देशघा प्रति प्राणैः समैः॥ रुद्राणीभिः सह देवतिभिः सधीभि-र्मस्तां स पिता रुद्रो मेध्यमः॥ ॥ ४॥

पद्पाठः- यः । विऽद्युता । ज्योतिःऽआत्मा । आऽततान । यः । अन्तःऽधा । द्शुऽधा । प्रति । प्राणैः । समैः ॥ रुद्राणीभिः । सह । देवतीभिः । सऽधीभिः । मरुता । सः । पिता । रुद्रः । मध्यमः ॥

He is Ātmā, the inner light who pervades in the form of lightning. He shines within as tenfold prānas which are equal to one another. They are his own forces—Rudrānis—who are accompanied by deites and by the power of intellects. He is the father of Maruts. Rudra is the dweller in mid-air.

## अन्वयभाष्यम्।

यः विद्युता स्वशक्तया मध्यमया स्वयं ज्योतिरात्मैव सन् सर्वत्रापि प्रति अतते व्याप्नोति, यश्च अन्तर्धा सर्वान्तरेऽपि दश्चधा दश्विधेन विततैः समैः समानरूपैः सर्वैः प्राणैः रुद्राणीभिः आत्मशक्तिभिः देवतात्मभिः सधीभिः बुद्धिशक्तिसहिताभिः सह सम्म्राजमानः सः मरुतां पिता रुद्रः मध्यमछोकाधिपतिः विश्वस्यैव प्रभवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is Atma, the inner light which pervades everywhere. Within all and everybody, his own forces, Rudranis, are manifested as ten pranas equal to one another, accompanied by gods and the projection of the intellect, with which he shines. He is father of Maruts, Rudra the lord of mid-air.

# पश्चमी ऋक् |

यः प्राणेषुं चेतियेता चेतेतेऽन्त-र्दिश्च द्रासु प्रति रौति चित्तिभिः॥ मुरुतां स पिता रुद्रो मेध्यम-स्तत् पर्मं ज्योतिर्विश्वस्य द्र्शयेत् ॥ ५॥

पद्पाठः- यः । प्राणेषुं । चेतियंता । चेतिते । अन्तरिति । दिक्षु । द्शु ५ । प्रति । रोति । चित्तिऽभिः ॥ मरुतां । सः । पिता । रुद्रः । मध्यमः । तत् । पुरुमं । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयंत् ॥

He who, as an inspirer, inspires the Pranas within, and roars in all the ten directions with powers of his knowledge, is the father of Maruts, Rudra, the dweller in mid-air. He is the light which lights up all and everything in the universe.

## अन्वयभाष्यम्।

यः सर्वेषां अन्तेः विद्यमानेषु दशसु प्राणेषु चेतियता प्रेरियता सन् स्वयं चेतते चेतनात्मरूपेण सञ्चेष्टते, तथा बहिरिप दशसु दिक्षु सन्ततािमः चित्तिभिः चेतनाशक्तिभिः रौति प्रतिध्वनिरूपेण शब्दायते, स्थूल-सूक्ष्म-स्वरनादािदना नदतीित यावत्, तदेव रहस्य प्रधानं परं रुद्दत्वलक्षणमिति भावः, सः परोक्षसिद्धः मध्यमलोकािधपितः विश्वाध्यक्षः, तदेव विश्वस्थािप जगतः दर्शयत् सर्वावभासकं परमं ज्योतिरेव भवितुमईति तत्परञ्ज्योतिःस्वरूप एव भगवान् रुद्धः इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He, as a quickener, quickens the Pranas internally, which are in all and everybody. Like-wise, externally, in all the ten directions he roars with powers of his knowledge and echoes back finely and grossly in the form of voice, sound etc. That is the characteristic of Rudra as Rudra. He is there always as an invisible force. He is, though a lord of mid-air, the lord of all and everything. That is the light which illumines all and everything. It is the excellent light which is the light par excellence, the Bhagavan Rudra.

### अत्रायं विशेषः—

तस्य एकादशात्मनः रुद्धस्य भगवतः तत् परममं तात्त्वकं स्वरूपं अन्यत्र विशिष्टं अनुश्रूयते, तथा हि "प्रभाजमानानार रुद्धाणार स्थाने स्वतेजसा भानि" (ते. आ.) ''प्रभाजमानीनार रुद्धाणीनार स्थाने स्वतेजसा भानि" (ते. आ.) इत्यादिकमारभ्य पूर्वाद्यासु अष्टसु दिक्षु तथा ऊर्ध्वा-अधरा-मध्यमासु च इत्येवं एकादशसु दिक्षु प्रतिष्टितानां '' रुद्धाणां एकादशानां रुद्धाणीनां च तच्छक्तिरूपाणां पृथक् पृथक् तत्तद्विशिष्टस्वरूपतत्त्ववो-धिकामिः विशिष्टसञ्ज्ञाभिः तदेकादशात्मकं ज्योतिः स्वरूपतत्त्वं सम्धितं अनुश्रयते ॥

ताश्च सञ्ज्ञाः एताः प्रसिद्धाः (१) प्रभाजमानाः, (२) व्यवदाताः, (३) वासुकि-वैद्युताः, (४) रजताः, (५) श्यामाः, (६) किपछाः, (७) छोहिताः, (८) अति-छोहिताः, (९) ऊर्ध्वाः, (१०) अवपतन्तः, (११) वैद्युताः इति च, एतः सञ्ज्ञः तच्छक्तीनां रुद्राणीनामिप समाना एव भवन्ति ॥

तथा त्रिषु भुवनेषु तेषां एकादशानां रुद्राणां प्रतिष्ठानात् एकस्यैव तस्य रुद्रस्य त्रयित्रंशहेवतात्मकत्वं प्रतिज्ञायते, तथा च प्रसिद्धः ऋड्रमन्त्रवर्णः — '' ये देवासो दिव्येकादश स्थ पृथिव्या मध्येकादश स्थ ॥ अप्सुक्षितो महिनेकादश स्थ ते देवासो यइमिमं जुषध्वम् ॥" इति (ऋ. मं. १-१३९-११) ॥ तद्वदेव रुद्रस्य तस्य सर्वान्तःसंस्थितिरिष उपस्त्यते, ''अन्तरिच्छन्ति तं जने रुद्रं परोमनीषया । गृभ्णन्ति जिह्न्या ससम्' इति (ऋ. मं. ८-७२-३)॥

तस्य रुद्रस्य सर्वान्तर्यस्य अन्तर्यामिस्वरूपस्य प्राणात्मता उपदिश्यते, तथा एका-दशात्मता च ॥ " दशेमे पुरुषे प्राणाः, आत्मैकादशः" इति (तै. यजुः)॥

एवमेव रुद्रपुत्रस्य मरुद्रूपस्य वायोरिप अन्तिरक्षाधिपतित्वमनुश्रूयते, "वायुर्वा अन्तिरिक्षस्याध्यक्षः" इति (ते. ब्रा.) ॥ तथा तस्य अन्तिरिक्षगृहपतित्वमिष, "वायुर्वे गृहपतिः सोऽन्तिरिक्षछोकस्य गृहपतिः" इति (ऐ. ब्रा.) ॥

एवमेतिस्मन् अर्थे वायोः वस्तुतत्वे ऋङ्भन्त्रवर्णः ''आत्मा देवानां भुदनस्य गर्भा यथा वशं चरित देव एषः॥ घोषा इदस्य शृण्विरे न रूपं तस्मै वाताय हिषणा विधेम''

इति (ऋ. मं. १०-१६८-४)॥ अत एव वायोः प्रत्यक्षब्रह्मरूपत्वं औपनिषदेन तत्त्वेन उपदिश्यते ॥ ''नमो ब्रह्मणे । नमस्ते वायो। त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि । त्वामेव प्रत्यक्षं ब्रह्म विदिष्यामि । ऋतं विदिष्यामि । सत्यं विदिष्यामि । तन्मामवतु । तद्वक्तारमवतु । अवतु माम । अवतु वक्तारम् '' इति (ते. शो. उ. १)॥

॥ इति प्रथमेऽनुवाके अष्टमं रुद्रसूक्तम् ॥॥ इति त्रिदैवत्यः प्रथमोऽनुवाकः सम्पूर्णः ॥

Here is something of special importance regarding Rudra.

The essential form of the Rudra deity is specially described in Taittiriya Āraṇyaka as "the refulgent Rudra as shining by his own light." He is pervading the eight quarters as well as the regions above, below and in the middle. He is accompanied by eleven Rudrāṇis or consorts in the form of powers. The following names are well-known:—(1) The Refulgent; (2) The All-spreading; (3) The Lightning of Indra; (4) The Silvery One; (5) The Darkish One; (6) The Jet Black One; (7) The Red One; (8) The Ruddiest One; (9) The Upward-going One; (10) The Descending One; and (11) The Lightning-like One. The names of accompanying Rudrāṇis are corresponding to these ones.

Since these eleven Rudras pervade the three worlds, they are thirty-three in all. But they are forms of one Rudra only. "The gods performed Yajña with the eleven Rudras each on the earth, in the heavens, and in the mid-air—thus thirty-three Rudras in all" (Rg. I-139-11). Similarly, the Rudra who is in the innermost recesses of things is praised in the Rgveda (Rg. VIII-72-3).

The Rudra who is in the heart of everything is described in Taittiriya as being the eleventh, that is the Soul in each person, while the ten others are the ten vital airs which keep man living.

Similarly, Vāyu in the form of Marut who is the son of Rudra is described in Taittiriya as the presiding deity of the mid-air. He is called in Aitareya Brāhmaṇa, as Gṛhapati, the Lord of the Household. Rgveda (Rg. X-168-4) praises the Vāyu as the soul of the gods and the sacrificer offers oblations to him. In the Taittiriya Upanishad, Vāyu is described as Pratyaksha Brahma, i.e., as Brahma himself or Brahma incarnation.

Thus ends the eighth hymn in the First Section.

Thus ends the First Section dedicated to three deities.

अथ द्वितीयः सारस्वतोऽनुवाकः। अनुवाकः२। सुक्तम्१। ऋचः१-१२। वाक्। प्रथमं वाक्सुक्तम्।

वाचं देवीं द्वादश, दैवरातो वैश्वामित्रः, वाक्, अनुष्टुप्।

THE RSHI IS DAIVARATA

Now this the Second Section (Anuvaka) concerns Sarasvati Section II: Hymn 1: Riks 1-12-VAK

I Hymn is on Vak.

This Hymn beginning with 'vācham devim' contains twelve Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi, Vāk is the goddess, Anushtup is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक् ।

वार्च देवी मृतवेती मर्च ब्रवी मि मर्नसा

या देवी ब्रह्मणस्पतेरेके पदी या बृहती ॥ १॥

पदपाठः – वार्च । देवीं । ऋतऽवेतीं । अर्चु । ब्रवीमि । मर्नसा ।

या । देवी । ब्रह्मणः । पतेः । एकेऽपदी । या । बृह्ती ॥

The goddess Vak is truthful and I speak of her with all my mind. She is the one indivisible, unmanifested and infinite power of Brahmanaspati.

## अन्वयभाष्यम्।

या देवी ब्रह्मणस्पते: कार्यकारणसम्बन्धात्, या एकपदी नानात्वहीना, बृहती अखण्डा अन्यक्तमानसशद्धरूपत्वात्, तां मनसा कर्त्रा आविष्कृतां इति अध्याहियते तृतीया-सामध्यति, अत एव ऋतवतीं वाचं देवीं अनु ब्रवीमि, न मनसि एकं वचिस एकं ममेति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The goddess or power of Brahmanaspati is related to him as cause (Brahmanaspati) and effect (Vāk). She has no plurality and therefore Ekapadī (of one single form). She is Bṛhatī, is infinite; as Vāk or manifested word, she can be heard only by the mind. Here manasā means by mental power. This means that speech when manifested by mental power is perceived as the word. I express in words what is mentally truthful. The gist is that there is perfect coordination between mind and speech.

## द्वितीया ऋक्।

छन्दोभिस्ते सर्रस्वत्यास्त्रीणि प्दान्याहितानि॥ गायत्रं पदं प्रथमे छन्दंसि प्रातः सर्वने ॥ २॥

पद्पाठः - छन्दंःऽभिः । ते । सर्रस्वत्याः । त्रीणि । पृदानि । आऽहितानि ॥ गायत्रं । पदं । प्रथमे । छन्दंसि । प्रातःऽसर्वने ॥

Sarasvati, when she appears in some Vedic poetry, has three forms and the Gāyatri metre is used at morning sacrifices.

## अन्वयभाष्यम्।

ते सरस्वत्याः छन्दोमय्याः छन्दोभिः गायत्री-त्रिष्टुब् - जगतीभिः पदानि त्रीणि आहितानि, तान्यन्वाह प्रातःसवने यज्ञीये कर्मणि प्रथमे छन्दिस च गायत्रं नाम पदिमिति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Sarasvati, the Goddess of Speech, is metrical in form. Gāyatri, Trishṭup and Jagati metres are her three feet. The metre Gāyatri, her first foot is used at the time of the morning sacrifice.

# तृतीया ऋक्।

त्रैष्टुं मृं तद् द्वितीये माध्यनिद्ने यत् सर्वने । जागतं पदं तृतीये सर्वने पुनश्छन्दंसि ॥ ३ ।

पददाठः - त्रैष्टुंभं। तद् । द्वितीये । माध्यन्दिने । यत् । सर्वने । जागतं । पदं । तृतीये । सर्वने । पुन्रिति । छन्दंसि ॥

The (second foot) Trishtup metre is used at the mid-day sacrifice, and Jagati is the third foot or metre used at the time of the evening sacrifice.

## अन्वयभाष्यम् ।

माध्यन्दिने सवने छन्दिस च द्वितीये यत् पदं तद् वे त्रेष्टुमं नाम, तृतीये सवने छन्दिस च पुनः यत् पदं तत् जागतं नामेति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

During the mid-day sacrifice the Trishtup metre (foot) is used, and at the evening sacrifice the metre Jagati is used.

# चतुर्थी ऋक्।

पदं पृथिव्यामान्नेयमैन्द्रं पदमन्तिरिक्षे । पदं दिवि त आदित्यमुग्मिर्युज्जिनः सामीनः ॥ ४॥

पदपाठः - पुदम् । पृथिव्याम् । आग्नेयम् । ऐन्द्रम् । पुदम् । अन्तरिक्षे ।
पुदम् । दिवि । ते । आदित्यम् । ऋक्ऽभिः । युजुःऽभिः । सामऽभिः ॥

Your foot on earth is in the form of Agni; in mid-air in the form of Indra; and in the sky in the form of Aditya. These are represented by Rgveda, Yajurveda and Samaveda.

## अन्वयभाष्यम्।

पृथिव्यां आग्नेयं पदं ऋग्भिः सम्पद्यते इति शेषः । अन्तरिक्षे यजुर्भिः ऐन्द्रं पदं, दिवि आदित्यं पदं सामभिः ते भवन्तीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

On the earth, your foot is Agni as represented by Rgveda. In mid-air, your foot is Indra, as represented by Yajurveda. In the sky, your foot is Aditya as represented by Samaveda.

## पश्चमी ऋक्।

वक्तुः समात्मनी वाचः प्रवहन्त्यास्ते पराच्याः। चत्वारि मनेसा साकं प्रदानि तानि हितानि ॥ ५॥

पदपाठः - वृक्तुः । सम् । आत्मनः । वाचः । प्रऽवर्हन्त्याः । ते । पराच्याः । चत्वारि ! मनसा । साकम् । पदानि । तानि । हितानि ॥

As you (Sarasvati) issue out as speech from the self of the speaker, all your four feet (three are already mentioned and the fourth is the power of the individual) are associated together in the mind.

## अन्वयभाष्यम् ।

आदौ-छन्दोभिः त्रीणि पदानि उक्तानि, त्रीणि वेदैः, त्रीणि ज्योतिर्भिः, तानि त्रिविधानि पारिभाषिकाण्येव, अधिविद्य-अधिज्यौतिषादितात्त्विकार्थप्रयुक्तानि च भवितुमर्हन्ति यथाश्रतानि ॥ अथ वस्तुतः सरस्वत्याः पदान्याह— आत्मनः वक्तुः सकाशात् सम्प्रवहन्त्याः पराच्याः पराङ्मुखायाः ते वाचः मनसा साकं चत्वारि तानि पदानि हितानि धृतानि, यानि वक्ष्यामः, तानि एतानि तु अध्यात्मतत्त्वप्रयुक्तानि भवन्तीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Your three metrical feet are mentioned heretofore by three metres namely Gayatri, Trishtup and Jagati, by three Vedas and by three sources of light (Agni, Indra, Aditya). These three are technical terms, Adhi-Vidya (pertaining to knowledge), Adhi-Jyautisha (pertaining to light) etc. Issuing out from the self of the speaker, your four feet are associated with the mind, and are invested with spiritual qualities.

## पष्टी ऋक्।

वैश्वानरेऽस्मिन् निहित्मेकं पदिमिदं वाचः । परं प्राणेष्वन्तरिक्षे वैश्वानरेण यत् पुनः ॥ ६॥

पदपाठः - वैश्वानरे । अस्मिन् । निऽहितम् । एकम् । पुदम् । इदम् । वाचः । परम् । प्राणेर्षु । अन्तरिक्षे । वैश्वानरेर्ण । यत् । पुनरिति ॥

The one foot of Vak is grounded in this Vaiśvanara (the living self) as subtle word; the second is grounded in the Pranas (vital powers) in the mid air (i. e., in the inmost space).

## अन्वयभाष्यम् ।

अस्मिन् वैश्वानरे जीवात्मिन निहितं सूक्ष्मवाप्रूपतया समष्ट्या प्रतिष्ठापितं इदं वाचः एकं पदं, पुनः विश्वानरेण जीवात्मना अन्तरिक्षे अन्तराकाशे प्राणेषु वैद्युतेषु निहितं यत्— तत् परं द्वितीयं पदमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

In this Vaiśvānara (the individual soul) is located the first step of Vāk, in the form of subtle word which includes everything expressible and expressed. Again in this Vaiśvānara (the individual soul) Vāk places her second foot in the vital powers, in the form of something like lightning.

सप्तमी ऋक् ।
तत् <u>शाणैः पुनः</u> स्वारीतं मूर्धि स्वराद्गीस्तृतीयेम् ।
इदं ते पुदं तुरीयमन्तु ब्रवीमि जिह्नये। ॥ ७ ॥

59

# पदपाठः - तत् । प्राणैः । पुनरिति । स्वरितम् । मूर्ग्नि । स्वरत् ऽभिः । तृतीर्यम् । इदम् । ते । पदम् । तुरीर्यम् । अनुं । त्रवीमि । जिह्नया ॥

Vak places or locates her third step in the head (brain) with the vital airs. Then I express with my tongue your fourth step which is speech.

छन्दोदर्शनमः

## अन्वयमाष्यम्।

स्वरिद्धः प्राणेः पुनः मूर्धिन सङ्कलपस्थाने स्वरितं तत् तृतीयं पदं, ते तुरीयं इदं पदं जिह्नया अनुब्रवीमि, तृतीयं पदमनुलुङ्ग्ध्यैवेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The sound-making Pranas in the head (brain) are the place of the third foot of Vak. That is the place of the will of man. Without violating the truth of the third step, I proclaim the fourth step (Turia or transcedental).

# अष्टमी ऋक् ।

रसंवता त्वं चन्द्रमंसो रसैः प्रवहतो दिवि । स्वितः स्वरंतस्तर्पसा वाक् त्वं स्वरवती स्वरैः ॥ ८॥

पदपाठः - रसंऽवती । त्वम् । चन्द्रमंसः । रसैः । प्रऽवहंतः । दिवि । सवितुः । स्वरंतः । तर्पसा । वाक् । त्वम् । स्वरऽवती । स्वरैः ॥

You are full of the sweetness of the moon who moves in the skies. You are the Vak (sound) of Savita who makes sound on account of his Tapas (austerities). You are full of sounds and are therefore called Svaravati.

## अन्वयभाष्यम्।

दिवि मूर्छिन—द्योहि मूर्घा अध्यातमम् , प्रवहतः चन्द्रमसः मनोरूपस्य रसैः त्वं रसवती, मनसा विप्रतिषिद्धानि कपटवचनानि विषप्रायाणीति यावत्, संवादीनि तु अमृतं वहन्तीति "देवरातो" मन्यते, तपसा नित्येन स्वरतः सवितुः मुख्यप्राणस्य—मुख्यं हि प्राणं सवितारमामनन्ति विभूतिप्रस्तावे, तस्य स्वरैः हे वाक् ! त्वं स्वरवती च भवसि, यः खलु मुख्यप्राणे तिष्ठन् वाग्व्यापारं करोति तस्यैव वचने सावित्रः परमवीर्यवत्तरः स्वरः स्फुटः स्यादिति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

The head is the sky (in the individual). There, the moon, the mind, moves about: By his (moon's) essence, Vak becomes sweet. "All deceitful-

statements are poison and all truthful ones are like nectar "so says Daivarata. The chief vital air in man is like the sun who makes sound on account of Tapas (heat). This is borne out in the Section dealing with Vibhūti or power. Oh! Vāk, you are articulate through the power of the sun. He who speaks with a firm basis in the Chief Prana or vital air, speaks powerfully.

## नवमी ऋक्।

नर्मस्ते देवि संस्नव चन्द्रमंसेह मूधांने । रसं पिंवामि जिह्नया सरस्वत्यास्तवं वाचः ॥९॥

पदपाठः - नर्मः । ते । देवि । सम्ऽस्रव । चन्द्रमेसा । इह । मूर्धिनै । रसम् । पिबामि । जिन्हया । सरस्वत्याः । तर्व । वाचः ॥

Salutation to you, Oh Goddess! move along with the moon in this head of mine. May I have the pleasure of drinking with my tongue, the sweet juice of your speech!

## अन्वयभाष्यम् ।

हे देवि! नमस्ते, इह मूर्घनि अन्तः चद्रंमसा रसात्मना सह संस्रव, मानसे स्फूर्ति अनेन याचते, सरस्वत्याः स्फूर्तिविशेषात् संस्रवन्त्याः इति नदीसाम्यात् एवमुक्तम्, तव वाचः रसं वाक्यसङ्घातरूपं जिह्नया पित्रामि आत्मतृप्तेः तद्वाग्रसेन तुष्यन् वदामीति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Goddess, salutation to you. Please move about in this brain of mine along with the moon, the sweet one. The seer requests for inspiration. Sarasvatī is always like the stream of sweetness and the source of inspiration. I shall drink with my tongue the sweet juice of your speech. That will give me supreme satisfaction.

## दशमी ऋक् ।

नर्मस्ते देवि स्रॅस्वंर नर्मस्तेऽस्तु स्वर्ग्वत्यै।
जिब्हायां स्वर मेध्ययां स्वरेण ब्रह्मणस्पतेः ॥१०॥
पदपाठः - नर्मः। ते। देवि। सम्ऽस्वर। नर्मः। ते। अस्तु। स्वरऽर्वत्यै।
जिव्हायाम्। स्वर। मेधयां। स्वरेणं। ब्रह्मणः। पतेः॥

Salutation to you, Oh Goddess of Speech! Please speak, salutation to you, who has the power of speech or sound. Please speak through my tongue words full of intelligence of Brahmanaspati and charged with the power of expression.

## अन्वयभाष्यम्।

हे देवि! नमस्ते संस्वर सम्यक्स्वर, स्वरवत्ये ते नमः अस्तु, मेधया साकं ब्रह्मण-स्पतेः प्रणवस्य मुख्यात् प्राणात् प्रणवो नातिरिच्यते, तस्य स्वरेण जिह्नायां स्वर, वाचि शक्ति अनया याचते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Goddess! Salutations to you. Please speak with sweetness and power. I bow to you who are the source of speech. Brahmanaspati is Pranava Mantra and the Lord of Life. Please speak with the power and sound of the Lord of Life through my tongue. The seer prays for power in his own speech.

## एकादशी ऋक ।

या त्वं देवी देवर्जुष्टा प्रेषिता मनेसा स्वयम् । चक्षुषा दृष्टं प्रत्यृतां तां त्वामृतवेतीं विदुः ॥ ११ ॥

पदपाठः - या । त्वम् । देवी । देवऽजुष्टा । प्रऽईषिता । मनैसा । स्वयम् । चक्षुःऽभ्याम् । दृष्टंम् । प्रति । ऋताम् । ताम् । त्वाम् । ऋतऽवैतीम् । विदुः ।।

Oh Goddess! You who are inspired by the power of your own mind are worshipped by gods. You speak what is seen by the eyes. It is truth. People know that you are truthful.

## अन्वयभाष्यम् ।

मनसा स्वयं प्रेरिता या त्वं देवजुष्टा देवपूजिता, निश्चयेषु एष निर्देशः, या च चक्षुम्यों दृष्टं अर्थं अनुसंवदित, अनुवादेष्वेष निर्देशः, तां त्वां मनसा प्रेरितां दृष्टानुवादिनीं च ऋतवतीं सत्यात्मिकां वाचं विदुः, अत्र मनसा वाचा च योगात् ऋतं सत्यं चेति उभय-विधत्वं वाचः सत्यस्य च गम्यते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

You are inspired by your own mind; and you are worshipped by Gods. This is a definite indication about truthfulness. To speak in words what is seen with the eyes is the very definition of truthfulness. To be inspired and to speak what is seen with one's eyes is considered to be truthfulness. There is full concord between the thought and the word.

## द्वादशी ऋक्।

सर्रस्विति यत् पर्मं पृदं दिवि ते स्वरंग्त्याः । आश्रावय तदु मही ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयत् ॥ १२॥

पदपाठः - सरस्वति । यत् । पुरमम् । पुदम् । द्विवि । ते । स्वर्रन्त्याः । आऽश्रावयु । तत् । ऊम् इति । मह्यम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयत् ॥

Oh Sarasvati! May I have the privilege of knowing the highest place in heaven which you, who are the Goddess of Speech, occupy, a place which is like the light of the universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! दिवि गुलोके स्वरन्त्याः ते यत् परमं अखण्डं पदं तत् मह्यं आश्रावयम् किम्भूतम्—दर्शयद् विश्वस्य ज्योतिः तद्रपं पदमिति, उः पादपूरणे भवति इति ॥

॥ इति द्वितीयेऽनुवाके प्रथमं वाक्सूक्तम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Your word illuminates. You are eternal and your place in the highest heavens is full of light.

Thus ends the first hymn in the Second Section.

अथ द्वितीयेऽनुवाके द्वितीयं सरस्वतीस्क्रम्।
अनुवाकः २। स्क्रम् २। ऋचः १-८। सरस्वती।
नमस्ते देवि सरस्वति अष्टो, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती।
Now the Sarasvati Sukta, second in the Second Anuvaka
Section II, Hymn 2, Riks 1-8-SARASVATI

This Hymn beginning with "Namaste Devi"; contains eight Rks, Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi, Sarasvatī is the goddess and Jagatī is the metre.

अथ प्रथमा ऋक्। नर्मस्ते देवि सरस्वित् त्वं नेत्री माया विश्वस्थैव जीनित्री माता॥ संविद् पुर्हेषं स्वमज् स्वर्रन्ती

वाग् विदा प्रतिमा पुर्हषस्य पूर्णा ॥१॥

पदपाठः - नर्मः । ते । देवि । सरस्वति । त्वम् । नेत्री ।

माया । विश्वंस्य । एव । जनित्री । माता ॥

सम्ऽविद्रां । पुर्हषम् । स्वम् । अर्जु । स्वर्रन्ती ।

वाक् । विदा । प्रतिऽमा । पुर्हषस्य । पूर्णा ॥

Salutations to you, Goddess Sarasvati. You are the guide, the measure, the mother who brought forth the universe. You who are full of wisdom follow your own Spirit through your power of speech. You are spirit personified.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे देवि! देवतात्मिके! सरस्वति! ते तुभ्यं नमः, त्वं विश्वस्य सर्वस्यैवास्य जगतः नेत्री प्रणेत्री अप्रणी: सञ्चालिकेति यावत्, माया प्रमात्री प्रमाणभूता प्रत्यक्षा जनित्री जनियत्री माता साक्षात् जननी इति सुप्रसिद्धा, अत्र "जनिता मन्त्रे" (पा- सू. ६, ४, ५३) इति सूत्रात् "जनिता" इत्यस्य स्त्रीप्रत्ययान्तस्य रूपं "जनित्री" इति, "जनियत्री" इति अर्थे, सा त्वं संविदा सम्यग् शानेन स्वं पुरुषं परमं आत्मानं अनुस्वरन्ती सती वागात्मिका सर्वभ्यः परा वाचकशक्तिः तस्य पुरुषस्य पूर्णा समाना तेन तुल्या प्रतिमानभूता प्रतिमा प्रत्यक्षा तन्ः भवति, एतेन तस्य परमात्मनः परोक्षस्य वागेव साक्षात् मूर्तिमती परमा शक्तिरिति सिध्यतीति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh great Goddess Sarasvati, salutations to you. You are the leader and guide of this whole universe. You are the measure of this world and the very standard set in this world. You are the birth-giving mother of the universe. You with your sound wisdom give expression to your highest Åtmā (the inmost spirit) by means of Vāk or speech. You are the personification of the Ātman or spirit. Vāk is the visible embodiment of the highest spirit, Paramātmā, though he is invisible.

## द्वितीया ऋक्।

सरस्वति त्वं रसेन साम्नाऽऽत्मानं पुरुषं स्वं ब्रह्माणमन्वेषि सुत्यम् ॥ ब्रह्मैवानु प्रभेवस्यय द्वाग्नि-र्वाग् विदा प्रतिमा ब्रह्मणः सा पर्ग ॥ २॥

पद्पाठः - सर्रस्ति । त्त्रम् । रसेन । साम्नां । आत्मानेम् ।
पुरुषम् । स्त्रम् । ब्रह्मं । सम् । अनुं । एषि । सत्यम् ॥
ब्रह्मं । एव । अनुं । प्रुऽभवसि । अयःऽइव । आग्नः ।
वाक् । विदा । प्रतिऽमा । ब्रह्मणः । सा । पर्रा ॥

Oh Sarasvati! you stand united in full harmony with your Atman or Purusha, which is the Truth or Brahma. You become one with Brahma himself like iron which becomes one with fire when heated. You are indeed the personification of Brahma, the Great.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं साम्ना समेन रसेन स्वमेव आत्मानं सन्तं परमं पुरुषं तं ब्रह्म ब्रह्मस्वरूपं सत्यं सत्यात्मकं समन्वेषि तत्समन्वयेन सामरस्येन प्रतितिष्ठिसि, तत्रायं दृष्टान्तः—यथा अग्निना समन्वितं अयः स्वयमि अग्निरेव भवति, तद्वत् त्वमि तत्पूर्णात्मकसत्यब्रह्म-वस्तुसमन्वयेन प्रत्यक्षं ब्रह्मेव सती सर्वत्र प्रभविस ब्रह्मशासनरूपत्वाद् वेदवाचः तस्मात् हे वाक्! सा त्वं तस्य परब्रह्मणः पूर्णं प्रतिमानं तत्समानं तुल्यं प्रमाणं प्रत्यक्षं हि तत्प्रतीकमेव असि इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you who are similar to Atman in essence, unite with the Truth, the Purusha which is Brahma, the eternal. You are one with Him. For example, iron becomes fire itself when heated. So, you too become Brahma. Therefore, you are in fact Brahma in the visible form. You are His equal in every way. You are His very image.

## तृतीया ऋक्।

सरस्वित त्वं प्रत्यक्षं ब्रह्मं स्ती
परमेवानु स्वरंसि ब्रह्मं सत्यम् ॥
प्रत्यगेवानु तत् स्वयं भवेसि त्वं
वाग् विदा प्रतिमा ब्रह्मणः सा परां ॥ ३॥

पद्पाठः - सर्रेस्वति । त्वम् । प्रत्यक्षम् । ब्रह्मं । सती । परेम्। एव। अर्नु। स्वरासि। ब्रह्मं। सत्यम्।। प्रत्यक्। एव। अनु। तत्। स्वयम्। भवंसि। त्वम्। वाक् । विदा । प्रतिऽमा । ब्रह्मणः । सा । परी ।।

Oh Sarasvati! you being Brahma himself, you utter his name as Brahma, as Truth. By doing so, you become Brahma himself. Vak, you are indeed the personification of Brahma, the Great.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं प्रत्यक्षं स्वयं ब्रह्मेव सती, — अथवा ब्रह्मजाया सती तत् परं परोक्ष-मेव नित्यसिद्धं सत्यं ब्रह्म अनुस्वरसि अनुवदसि ब्रह्म इति सञ्ज्ञया यथार्थम्, तत् सत्यं वस्तु नामरूपाद्यतीतमपि ब्रह्म इति नाम्ना वाचेव प्रसिद्धिं नीतं इति भावः, अत एव तत् परं ब्रह्मेव अनुसृत्य त्वमपि तत् प्रत्यक् प्रत्यगातम्हपं भवसि, तस्मात् हे वाकृ! सा त्वं वाङ्माता तस्य परब्रह्मणः पूर्णा समाना प्रमाणभूता प्रतिमा असि इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are yourself Brahma who is personified in you. You are like the faithful wife of Brahma who brings Brahma to us; you repeat his name who is beyond the reach of the senses. Brahma is no doubt Eternal and has no name or form. He is known as Brahma, which is a 'word'. Therefore, like Him who is beyond the senses, you express Him in words and become another Brahma. Therefore, you, Mother Vak, are his equal. You become like Him.

# चतुर्थी ऋक ।

स्त्वे हितं त्वदाविरमूत् तदु विश्वर्था ॥ या सती जाया ब्रह्मणस्पतीः सतो वाग् विदा प्रीतिमा ब्रह्मणः सा परी पद्पाठः - सर्स्विति । त्वम् । ब्रह्मं । साक्षात् । आभिऽधाः । त्वे । इति । हितम् । त्वत् । आविः । अभूत् । तत् । विश्वऽर्था ॥ या । सती । जाया । सतः ! ब्रह्मणः । पतैः । वाक् । विदा । प्रतिऽमा । ब्रह्मणः । सा । पर्रा ।।

सरस्वति त्वं ब्रह्मं साक्षाद्भिधा-

Oh Sarasvati! you are said to be that Brahma who is not perceptible, because that Brahma is in you. Through you, Brahma became manifest in the form of the universe. You are the wife or the power of Brahmanaspati. You are, indeed, the personification of Brahma, the Great.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति! त्वं नामरूपादिरहितं निर्गुणं इति श्रुतं तत्—परोक्षं परं वस्तु ब्रह्म इति प्रत्यक्षं अभिधाः अभिहितवती, अतः तद् ब्रह्मवस्तु त्वे त्विय हितं अन्तर्हितं वाच्यार्थ-रूपेण, तस्मात् त्वत् त्वत्तः तद् ब्रह्म विश्वथा विश्वरूपेण आविरभूत् प्रादुर्बभूव, या त्वं ब्रह्मणस्पतेः सतः तस्य सद्वस्तुनः परमपुरुषस्य परब्रह्मणः जाया शक्तिः सती वागेव प्रसिद्धा तस्य ब्रह्मणः प्रत्यक्षसिद्धा परा प्रतिमा इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you have said that Brahma is perceptible, though He has no name or form. That Brahma is in you in the form of word. Further, it is through you that Brahma became manifest in the form of this universe. You are as it were the wife or the power of that eternal Brahmanaspati. Vāk, you are that indeed. You are indeed the direct means of knowing Him.

# पश्चमी ऋक्।

सरस्वित त्वं बृह्ती सम्परीता ब्रह्मैवानु प्रत्येषि प्रमे व्योमन् ॥ भूयः प्रत्याऽऽययंसि ब्रह्म तद् वाचा वाग् विदा प्रतिमा ब्रह्मणः सा पर्रा ॥ ५ ॥

पद्पाठः - सर्रस्त्रति । त्वम् । बृह्ती । सम् । पारे । ह्ता । ब्रह्म । एव । अर्चु । प्रति । ऋता । प्रमे । विऽञ्जीमन् ॥ भूयः । प्रति । आऽअययासि । ब्रह्म । तत् । वाचा । वाक् । विदा । प्रतिऽमा । ब्रह्मणः । सा । पर्रा ॥

Oh Sarasvati! you are the great one; you are all-pervasive, and are filling the high skies like Brahma, and are along with Him. In fact, you lead us to Brahma through true words. You are indeed the personification of Brahma, the Great.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं बृह्ती मह्ती सम्परीता सर्वतः व्याप्ता सती परमे व्योमन् व्योमनि निजे धामनि पूर्णं ब्रह्मेव अनुलक्ष्य सम्यक्तया प्रत्यृता प्राप्ता, अत एव तत् परं सद् ब्रह्म भूयः भूयोभावेन प्रत्याययसि परेभ्यः प्रति बोधयसि स्वया वाक्छक्तया ज्ञापयसि, अतः सा प्रसिद्धा वागेव तस्य ब्रह्मणः प्रत्यक्षप्रमाणभूता परा प्रतिमा इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are great, like the one who pervades the high sky. That is your abode. You go towards Brahma and are united with Him. So you can teach others the secret of eternal Brahma. By the power of your expression, you lead us to Brahma. You are well-known as Vak. You are indeed the perfect means of knowing Him.

## षष्ठी ऋक् ।

सरस्वित त्वं ब्रह्मचोदंनी चित्तिः सा संतीयं ब्रह्मणैव प्रचोदिता ॥ रसेन साम्ना प्रति चोद्यं।सि ब्रह्म वाग् विदा प्रतिमा ब्रह्मणः सा पर्रा ॥ ६॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । ब्रह्मऽचोर्दनी । चिर्तिः । सा । स्ती । इयम् । ब्रह्मणा । एव । प्रऽचोदिता ॥ रस्तेन । साम्ना । प्रति । चोदयासि । ब्रह्म । वाक् । विदा । प्रतिऽमा । ब्रह्मणः । सा । पर्रा ॥

Oh Sarasvati! you are as it were the great inspirer of Brahma. Being that, you are in your turn inspired by Him. Being His equal in essence, you inspire all like Him in your turn. Vak, you are indeed the personification of Brahma, the Great.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं ब्रह्मचोदनी ब्रह्मणः प्रेरियत्री परा चित्तिः चिच्छक्तिरूपा, तस्मात् सा त्वं तेन ब्रह्मणा ब्रह्मात्मनैव प्रचोदिता प्रेरिता सती साम्ना रसेन तत्सामरस्येन तद् ब्रह्म प्रति चोदयसि प्रति प्रेरयसि, अत एव त्वं "ब्रह्मचोदनी" इति वेदे प्रसिद्धा श्रूयसे, तथा च ऋङ्मन्त्रवर्णः — "यां पूषन् ब्रह्मचोदनीमारां विभिष्यां घृणे॥ तया समस्य हृदयमारिख किकिराकृणु '' इति (ऋ. मं. ६-५३-८) ॥ तस्मात् सा वागेव तस्य ब्रह्मणः विदा संविदे तत्प्रतिबोधे समर्था प्रतिमा परमा प्रमाणभूतेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you inspire (in us) the truth about Brahma. You are indeed inspired by Him. Being equal in essence and being equated with Him, you inspire Him. Therefore, you are known as Brahmachodani in the Veda: "Pūshan, you have Vāk, who is Brahmachodani." (Rg. VI-53-8.) You are indeed that Vāk, you are the direct means who can help His realisation. Unto Him, you are the witness.

# सप्तर्मा ऋक्।

सरेस्वति त्वमिह विश्वयाऽऽत्मना ब्रह्मेत्रासि साक्षात तर्दु विश्वक्षेत्रम् ॥ परेमेत्राचु स्वरंसि ज्योतिषा चिता वाग् विदा प्रतिमा ब्रह्मणः सा परे। ॥ ७ ॥

पद्पाठः - सर्रस्त्रति । त्त्रम् । इह । विश्वऽथा । आत्मनी ।

ब्रह्म । एव । आसि । साक्षात् । तत् । ऊं इति । विश्वऽर्रूपम् ॥

पर्रम् । एव । अर्जु । स्वर्रसि । ज्योतिषा । चिती ।

वाक् । विदा । प्रतिऽमा । ब्रह्मणः । सा । पर्रा ॥

Oh Sarasvati! on account of your all-pervasiveness, you are like Brahma. You are manifest in the form of the universe itself. You express Him by the light of your knowledge. You are indeed the personification of Brahma the Great.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं इह अस्मिन् प्रपञ्चे विश्वथा सर्वथा आत्मना सर्वात्मना सर्वभावेन साक्षात् प्रत्यक्षं तद् ब्रह्मैव त्वं असि, यदिदं विश्वरूपं विश्वरूपेण विततं, वाच एवेदं सर्वं वेभवं इति भाव:, अत: चिता ज्योतिषा चेतन्येन तेजसा च तत् परं ब्रह्मैव अनुस्वरसि अनुस्वारह्मपेण उच्चरसि, तस्मात् सा परा वागेव विदा ज्ञानेन—ज्ञानाय च तस्य ब्रह्मणः पूर्णा प्रतिमा प्रमाणभूतं प्रतीकम्, पूर्णिबन्दुरूपस्य पूर्णात्मकस्य ब्रह्मणः वाचकं सत् प्रतीकं तत् वाक्स्वरस्वरूपं अनुस्वारात्मकमेव भवितुमईतीति भावः, वाग्विभूतिरेवेदं विश्वमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! here in this world, by all means you are indeed the manifest Brahma. That is evident by your being all over the universe. You manifest the imperceptible Brahma, whom you only indicate, just as an 'anusvāra' or the sign of a dot on a letter indicates the sound but has no independent meaning. You are indeed that Vāk, who is beyond the reach of the senses, you are indeed a verifiable image of Him who is full like a perfect point.

## अष्टमी ऋक् ।

सर्यस्विति त्वं प्रतिरूपा ब्रह्मणो यदुं दृश्यते यदुं श्रूयते यदुच्यते ॥ वाच एव सत्यं रूपमिदं विश्वं वाक् पंटमा ज्योतिर्विश्वस्य दृशयंत् ॥ ८॥

पद्पाठः — सर्रस्त्रति । त्वम् । प्रतिष्ठरूपा । ब्रह्मणः । यत् । ऊं इति । हृद्यते । यत् । ऊं इति । श्रूयते । यत् । उच्यते ॥ वाचः । एव । सत्यम् । रूपम् । इदम् । विश्वम् । वाकु । परमा । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयत् ॥

Oh Sarasvati! you are the very image of Brahma. All that is seen, heard, and expressed is Brahma, is Vak. This whole universe is the true form of Vak. Vak, or the Word, or the power of speech is the light of the flame which illuminates or gives us knowledge of the universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं तस्य परब्रह्मणः प्रतिरूपा सर्वस्वभावेन स्वयं ब्रह्मस्वरूपा असि, अतः अस्मिन् प्रपञ्चे यद् यत् खलु प्रत्यक्षं परिदृश्यते, यद् यत् पुनः प्रत्यक्षं परोक्षं अपरोक्षं च श्रूयते, तथेव अपरोक्षादिकं यद् यद् वाचा उच्यते तदेतत् सर्वमिप वाच एव सत्यं प्रधानं रूपं भवति, परब्रह्मणस्तु तदेतत् सर्वमिप अप्रधानं गौणं गुणभूतं, तस्य नाम-रूप-गुण-क्रियादिरहितत्वात्, तस्मात् सा परा वागेव विश्वस्य सर्वस्य अस्य जगतः दर्शयत् अवभासकं परं ज्योतिः, तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपा वागिति ॥

॥ इति द्वितीयेऽनुवाके द्वितीयं सरस्वतीसूक्तं समाप्तम् ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the reflection or the image of that Brahma who is imperceptible. By all means you are the Brahma. Whatever is perceived directly or indirectly as the universe is known through words or the power of speech. Therefore, all this is known only through Vak. It is Satya, the Truth. So far as Brahma, the imperceptible, is concerned, whatever is perceptible is but secondary; because He has no name, form, quality or function. You are Vak, who like light gives all knowledge.

Thus ends the Second hymn in the Second Section.

अथ द्वितीयेऽनुवाके तृतीयं सरस्वतीसूक्तम् अनुवाकः २। सूक्तम् ३। ऋचः १-८। सरस्वती।

सरस्वति त्वं पुरुषे अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती।

Now the Sarasvati Sukta, third in the Second Anuvaka Section II, Hymn 3, Riks 1-8-SARASVATI

This third hymn beginning with "Sarasvati tvam purushe" contains eight Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi, Sarasvati is the goddess and Jagati is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक्।

सरंस्वित त्वं पुरुषे स्व आत्मिनि संहितोप स्वेन रसेन समेने॥ संविदा कर्तुना ज्योतिषा चित्तिमिन स्ताविती वाक प्रपूर्णा यावान पुरुषः॥१॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । पुरुषे । स्वे । आत्मिनि ।
सम्ऽहिता । उपं । स्वेनं । रसेन । समेनं ॥
सम्ऽविदां । क्रतुंना । ज्योतिषा । चित्तिऽभिः ।
तावती । वाक् । प्रऽपूर्णा । यावीन् । पुरुषः ॥

Oh Sarasvati! you are one with your Lord in your own heart on account of your love which is equal to that of your Lord. Vak is as full of the faculties of knowledge, will-power and light as the Purusha (the Supreme Person) Himself.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं स्वे पुरुषे निजे पत्यौ स्वे आत्मिन अन्तर्यामिणि समेन स्वेन रसेन तत्समानेन स्वरसेन प्रेम्णा तत्सामरस्येन उपसंहिता ताढात्म्येन सम्मिलिता असि, अतः संविदा सम्यग् ज्ञानेन कतुना कर्मणा कियासत्त्वेन ज्योतिषा तेजःस्वरूपेण चित्तिभिः चेतनाञ्चातिभिश्च सः परमः पुरुषः यावान् यावत्परिमाणतः पूर्णः व्यापकः स्वतःसिद्धोऽस्ति, तस्य पराञ्चातिरूपा त्वं वागिष स्वयं तावती पूर्णेव भवसि, तेन पुरुषात्मना तादात्म्य-योगादिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are united with your Lord, the inner Self, on account of your love and sense of harmony equal in every respect to that of your Lord. Further, by sound intelligence, will-power and light of knowledge, you are as extraordinarily perfect as the excellent Purusha, who is all-pervasive and independent. You are, therefore, His Para-Śakti, supreme power.

# द्वितीया ऋकु।

सर्यस्वित् त्वं ब्रह्मणि स्वे पुरुषे चित्तिः स्रमेद्रा सा विश्ववित् स्रुसन्दक् ॥ सत्येन प्रचेतनेनोत सत्त्वेन तार्वती वाक् प्रपूर्णा यावान पुरुषः ॥ २॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । ब्रह्माणि । स्वे । पुर्रुषे । चिक्तिः । सुऽभेद्रा । सा । विश्वऽवित् । सुऽसुन्दृक् ॥ सृत्येनं । प्रऽचेतर्नेन । उत् । सुरुवेने । तार्वती । वाक् । प्रऽपूर्णा । यार्वान् । पुर्रुषः ॥

Oh Sarasvati! being united with your Lord Brahma, by your knowledge and activity, you are full of the power to do good. You are omniscient and can see everything. Oh Vāk, you are as true and as full of energy and power as the Lord Himself.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित! त्वं स्वे निजे ब्रह्मणि ब्रह्मात्मके पुरुषे अधिपतौ संहिता सती चित्तिः चेतनाशक्तिः सुभद्रा मङ्गलमयी बलीयसी च, विश्ववित् सर्वज्ञानशक्तिः, सुसन्दक् सम्यग्दर्शन-क्रियाशक्तिः, सत्येन अविनाशित्वादिधर्मेण प्रचेतनेन उत सत्त्वेन च सत्त्वगुणेन सत्त्या च सः पुरुषः यावान् सन्ततः पूर्णोऽस्ति, हे वाक्! त्वमि तावत्येव सर्वेः भावैः गुणेश्च स्वयं पूर्णाऽसि तद्योगेनेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! being one with your Lord Brahma, by your knowledge and activity, you are Subhadra, full of the power to do good. You are all-knowing and all-seeing. Oh Vak, you are as eternally true, full of energy and power as the Purusha Himself since you are one with Him.

## तृतीया ऋक्।

सरेस्वित त्वं ब्रह्म ब्रह्मणस्ते पितः पुरुषस्तमनु स्वरंन्ती रसेन ॥ ब्रह्मणस्पति छन्दंसा प्रति सर्मता तावती वाक् प्रपूर्णा यावद् ब्रह्म परम् ॥ ३॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । ब्रह्मं । ब्रह्मणः । ते । पतिः । पुरुषः । तम् । अर्चु । स्वरंन्ती । रसेन । ब्रह्मणः । पतिं । छन्दंसा । प्रति । सम्ऽऋता । तावती । वाक् । प्रऽपूर्णा । यावत् । ब्रह्मं । पर्रम् ॥

Oh Sarasvati! you are Brahma Himself. Brahma who is your Lord, is the Supreme Purusha. You praise the Brahmanaspati with love and song, namely by Vedic compositions and you know Him. Vak is as full of powers as the great Brahma.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं प्रत्यक्षं ब्रह्म श्रोत्रेन्द्रियगोचरत्वात् , तस्याः ते ब्रह्मणः ब्रह्मरुपायाः तव पितः स परमः पुरुषः , तं परमात्मानं छन्दसा वेदेन स्वरसेन च समृता सम्प्राप्ता, तथा तं ब्रह्मणस्पितं तत्सञ्ज्ञकं सर्ववेदाध्यक्षं प्रति रसेन प्रेम्णा अनु संसरन्ती अनु गायन्ती च सा वाक् तावती प्रपूर्णं व्यापका भवित, यावत् खल्ज तत् परं ब्रह्म परिपूर्णं स्वतःसिद्धं नित्यमेव अस्ति इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the manifest Brahma, as you are perceptible to the ear. The Lord Brahma is Purusha, the pervader par excellence. Vak praises the Brahmanaspati (that is the Lord Brahma, the Supreme Person) by Vedic songs and knows Him. She has all the faculties of the Brahma.

# चतुर्थी ऋक्।

सरस्विति त्वं प्रतिरूपा ब्रह्मणः सत्यमेव प्रति नदसीह विश्वेम् ॥ अर्चु वाचा नदयसि ब्रह्म चित्ती तावेती वाक् प्रपूर्णा यावद् ब्रह्म परम् ॥ ४॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । प्रति ऽरूपा । ब्रह्मणः ।
सत्यम् । एव । प्रति । नद्सि । इह । विश्वम् ॥
अर्तु । वाचा । नद्यसि । ब्रह्म । चित्ती ।
तार्वती । वाक् । प्रऽपूर्णा । यार्वत् । ब्रह्म । पर्रम् ॥

Oh Sarasvati! you are a second Brahma. You declare that this world is true. You redeclare by words the existence of Brahma. Vāk, you are full to the same extent as Brahma who is the greatest.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं तस्य परब्रह्मणः प्रतिरूपा सर्वस्वरूपा सती तस्मादुत्सृष्टं इदं विश्वं सत्यमेव तद्भुपं नदसि ब्रह्मप्रतिरूपं श्रावयसि वेदादिमुखेन, तत् स्वकीयं परं ब्रह्म स्वयैव वाचा अनुनादयसि ब्रह्मादिशब्देन तथा दिव्येन प्रणवादिरूपेण निनदेन अक्षरेण च, तस्मात् तत् परं ब्रह्म यावत् प्रमाणकं पूर्णं भवति तावत्येव तस्य वागपि स्वयं तादात्म्येन तत्समन्विता सती सर्वात्मना परिपूर्णा प्रभवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you being almost as great as Brahma, you declare that this world which was created by Him, is as real as Brahma; you do so through the Veda. Further, you announce your Lord by divine (Divya) words, such as Brahma and so on. You are as perfect as Brahma, because of your identity and association with Him in every respect.

# पश्चमी ऋक्।

सरस्विति त्वं प्रतिरूपा विश्वस्य विश्वं यदुव्यरेसि ज्योतिषा चिता ॥ विश्वमेव वाचा प्रति मासयसे तावेती वाक् प्रपूर्णा यावद् ब्रह्म पर्रम् ॥ ५ ॥

पदपाठः- सर्रस्वति । त्वम् । प्रतिऽह्मपा । विश्वस्य । विश्वम् । यत् । उत्ऽचरसि । ज्योतिषा । चिता ॥ विश्वम् । एव । वाचा । प्रति । भासयसे । तावती । वाक् । प्रऽपूर्णा । यावत् । ब्रह्मं । पर्रम् ॥

Oh Sarasvati! you are as it were, the universe itself. You speak of this universe with the light of knowledge. And you illuminate this universe with words. You are as full and perfect as Brahma.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं विश्वस्य अस्य जगतः अपि प्रतिरूपा तत्तन्नामात्मना सन्तता, स्वेन ज्योतिषा सरूपेण चिता चेतनाञक्तया यत् खलु विश्वं एतत् उच्चरिस सर्वेषां प्रादुर्भा-वार्थम्, तेन स्वेन वाङ्मुखेनैव विश्वं इदं प्रतिभासयसे प्रकाशयिस, वाचैव विश्वं प्रकाशते इति भावः। तस्मात् तत् परं ब्रह्म वस्तु यावत् पूर्णं तावत्येव तस्य वागपि सर्वात्मना पूर्णा तादात्म्ययोगेनेति॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are as it were the second universe. You are invested with the power of words. You express this world in words and with your words you make the world known. "The world is known by words." Vāk is as perfect and full as Brahma, since she is identified with Him.

षष्टी ऋक् ।

सर्रस्वित् त्वं स्ती विश्वस्याऽऽत्मन् विश्वतस्तर्पसा तेजसाऽऽत्तेता ॥ आत्मानमेवान्त्रिमं नदंसि प्रति तार्वती वाक् प्रपूर्णा यावद् ब्रह्म पर्रम् ॥ ६॥ पद्पाठः - सरेस्वति । त्वम् । स्ती । विश्वकं ऽपा । आत्मन् । विश्वतः । तपेसा । तेजंसा । आऽतेता ॥ आत्मानम् । एव । अर्तु । इमम् । नदसि । प्रति । तार्वती । वाक् । प्रऽपूर्णा । यार्वत् । ब्रह्मं । परेम् ॥

Oh Sarasvati! you are the wife of Brahma in the form of this universe. You pervade everything and are everywhere with your Tapas (heat) and Tejas (light). You express in words the inner Ātman. Vāk is as full and perfect as Brahma.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं परमे तिस्मन् आत्मिनि वाचकात्मिका विश्वरूपा सती विश्वतः अत्र बिहः ब्रह्माण्डे अन्तरिप च सर्वेषां शरीरे तेजसा तपसा च आतता व्याप्ता सती स्वं निजं इमं चेतनात्मानं प्रतिनदिस शब्दायसे सूक्ष्मस्फुरणरूपेण, तस्मात् तत् परं ब्रह्म यावत् पूणं सर्वगुणिकयादिभिः, सा परा वागपि तावत्येव सर्वात्मना परिपूर्णा सती प्रतितिष्ठतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! being in the Ātman and everywhere in the universe, you pervade all things with your Tapas (power of concentration) and Tejas (light of knowledge). You express the Ātman in the form of your vibrations. You are as full of all attributes as Brahma Himself.

## सप्तमी ऋक्।

सर्रस्वित त्वं प्रिमे तता चित्ती व्योमन न प्रति पद्यसे पराऽऽचिता ॥ अपदी त्वमपादो ब्रह्मणः सत-स्तावती वाक् प्रपूर्णा यावद् ब्रह्म परम् ॥ ७॥

पदपाठः - सरस्वति । त्वम् । पुर्मे । तृता । चित्ती ।
विऽञ्जीमन् । न । प्रति । पुद्यसे । पर्रा । आऽचिता ॥
अपदी । त्वम् । अपादः । ब्रह्मणः । सृतः ।
तार्वती । वाक् । प्रऽपूर्णा । यार्वत् । ब्रह्मं । पर्रम् ॥

Oh Sarasvati! you pervade the infinite sky with intelligence. Being imperceptible in the form of knowledge like the Brahma, you are not visible. Being associated with Reality which is without any name, form or function, you too seem to be without name and form. Vak, you are as perfect and full as Brahma.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं चित्ती चित्त्या परमे व्योमन् व्योमनि तता व्याप्ता सती सूक्ष्मतमेन अव्यक्तनादब्रह्मरूपात्मना नित्यसिद्धाऽसि, तथाऽपि ब्रह्मवस्तुवत् परा परोक्षा चिता केवलेन चेतनात्मना अन्तर्हिता च सती न प्रतिपद्यसे बाह्मदृष्टिभिः, सर्वतोऽस्माद् व्यति-रिक्तत्वात् सा त्वं अपदः सतः ब्रह्मवस्तुनः तस्य सम्बन्धात् तादात्म्ययोगात् त्वं वागपि अपदी गुणरूपादिरहितत्वात्, तस्मात् तत् परं ब्रह्मवस्तु अन्वयेन व्यतिरेकेणापि यावत् पूर्णं तावत्येव तस्य वागपि त्वं पूर्णा तदात्मिकवेति भावः, अत्रेदं रहस्यम्—नामरूपादि-पूर्णं ब्रह्मणि तदन्वयेन तद्वागपि स्वयं नामरूपात्मिकवे भवति, तथेव ब्रह्मणि तस्मिन् नामरूपादिरहिते तु तद्योगेन सा नामरूपादिगुणरहिता वागपि मौनरूपा भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! with your intelligence you fill the high sky in the form of the subtle sound, the Nada Brahma, which is hardly perceptible. You are eternal. Like Brahma, you are also imperceptible because you are pure knowledge and not at all visible to the external eye. You are beyond this universe. On account of your intimate relation with the nameless, the Reality, the Brahma, you are also without attribute or form or function. So, by being associated with but beyond the universe, you are as full and perfect as Brahma.

The plain meaning is, Brahma has name and form when manifest. At that time, Vāk also has name and form. When not manifest, Brahma is without them. She also at that time is without them likewise. Being always united with Him, Vāk assumes whatever name or form Brahma assumes.

# अष्टमी ऋक् ।

सरस्वित त्वं पुरुषे स्वे परमे
समेन स्वेन रसेनाहिताऽऽत्मिनं ॥
अपदी साऽनंभिधा प्रति राजसे
वाक् परमा ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयत् ॥ ८॥

पदपाठ:- सर्स्वति । त्वम् । पुरुषे । स्वे । प्रमे ।

समेर्न । स्वेर्न । रसेन । आऽहिता । आत्मिन ।।

अपदी । सा । अनीभेऽधा । प्रति । राजसे ।

वाक् । परमा । ज्योतिः । विश्वस्य । द्र्शयंत् ॥

Oh Sarasvati! you are united with the Supreme Person and reside in him in love and in full harmony. Vāk is without any name, form or attribute but shines like Him without a name. Vāk is the most brilliant of lights. She illumines the whole world.

## . अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित! त्वं स्वे निजे परमे पुरुषे परमात्मिन स्वेन समेन रसेन सामरस्येन योगेन आहिता संसुष्टा असि, अत: सा त्वं अपदी गुणादिपदेन चिन्हेन रहिता, अन— भिधा नामरहिता सती प्रति राजसे प्रत्यगात्मिन परमे ब्रह्मणि छीयसे, तस्मात् सा त्वं परा वाक् परमा देवतात्मैव सती विश्वस्यैवास्य जगत: दर्शयत् प्रकाशकं ज्योति:, तत्पर-ज्ज्योति:स्वरूपैव परा वाक् इति सर्वात्मना सङ्गच्छते इति ॥

॥ इति द्वितीयेऽनुवाके तृतीयं सरस्वतीसूक्तं समाप्तम् ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you dwell in the Parama Purusha, on essence being the same and on account of your love. You are without any form or attribute. You are nameless too. You are merged and are one with the inner Ātman, Brahma, the great. You are the invisible Vāk, par excellence. Being Atman, you illumine the whole universe. You are the most powerful light. You are Vāk, the invisible.

Thus ends the Third hymn in the Second Section.

अथ द्वितीयेऽनुवाके चतुर्थ सरस्वतीसूक्तम्।
अनुवाकः २। सुक्तम् ४। ऋचः १-११। सरस्वती।
सरस्वति त्वं ज्योतिषा एकादश, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती।

Now the Sarasvati Sukta, fourth in Second Anuvaka Section II, Hymn 4, Riks 1-11 - SARASVATĪ.

This Hymn beginning with "Sarasvati tvam jyotishā" contains eleven Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi. Sarasvatī is the godess and Jagatī is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक्।

सरंस्विति त्वं ज्योतिषा चेर्तमाना ब्रह्मणा ब्रह्म तपसा संविदाना ॥ सत्या त्वममृता त्वमक्षरा परा वाग् विदा माता विश्वस्य ब्रह्मणो योनिः ॥ १ ॥

पद्पाठः - सरैस्विति । त्वम् । ज्योतिषा । चेतेमाना । त्रह्मणा । त्रह्मं । तपेसा । सुम्ऽविदाना ॥ सत्या । त्वम् । अमृतौ । त्वम् । अक्षरी । परो । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are animated by divine light Being united with Brahma, you know Brahma by Tapas. You are true, immortal and imperishable. You are indeed the great Vak; you are, through your knowledge, the mother of the universe, and you prove the existence of Brahma.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं शब्दरूपाऽपि ज्योतिषा ज्योतिःस्वरूपेण ब्रह्मणा सद्वस्तुना चेत-माना, तथा स्वेन तपसा अन्तर्विस्शित्मकेन तत् परं वस्तु संविदाना जानती च सती सत्या सत्यस्वरूपा अमृता नाशविकारादिरहिता अक्षरा अक्षरब्रह्मात्मिका नाम्रूपादिभिः सत्यादिगुणैश्च पूर्णा सा वाक् वाचकशक्तिस्वरूपा सती ब्रह्मणः विदा संविदा संविदे च माता प्रमात्री, तथा विश्वस्यास्य जगतः योनिः कारणभूता प्रमाणभूता भवतीति ॥ अत्र "वागष्टमी ब्रह्मणा संविदाना" "वाग्घि अष्टमी ब्रह्मणा संवित्ते" इति च (बृ. उ. २-२-३) औपनिषदो मन्त्रवर्ण: तद्बाह्मणानुवचनं च प्रमाणोदाहरणम्, तथा "गौरीर्मिमाय सिल्लानि तक्षती० सहस्राक्षरा परमे व्योमन् ।" इति "तस्याः समुद्रा अधि विक्षरन्ति तेन जीवन्ति प्रदिशश्चतस्तः ॥ ततः क्षरत्यक्षरं तद् विश्वमुप जीवति" इति च (ऋ. मं. १-१६४-४१-४२) प्रसिद्धं ऋङ्मन्त्रद्वयं प्रधानं प्रमाणपदं निर्वहति इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! though you are in the form of words, being united with Brahma, you are animated by Him. By your Tapas (concentration) you understand or know Brahma. You are Satya, true and eternal. You are imperishable. You are full of virtues of Satya etc. You are the measure of Brahma. Likewise, you are the origin and proof of this universe. In the Upanishads, it is said that "Vāk is the eighth Gouri (Mādhyamikā Vāk) who creates all the worlds, all essences, measures them within herself; this means she bore the worlds in the form of expression" (Br. Up. II-2-3). "From her all the oceans (all the worlds of all essences) flow and through her all the directions and all living beings draw their living. The Brahma, the imperishable condescends to assume multifarious forms and the whole universe lives depending on the Vāk" (Rg. I-164-41-42).

# द्वितीया ऋक्।

सरस्वित त्वं प्रतिमात्रा ब्रह्मणो
वाचा विश्वमन्तर्घत्से ब्रह्म बीजेम् ॥
प्रसुषे ब्रह्मणा विश्वं प्रचोदिता
वाग् विदा माता विश्वंस्य ब्रह्मणो योनिः ॥ २ ॥
पदपाठः - सरस्वित। त्वम् । प्रतिऽमात्रा । ब्रह्मणः ।
वाचा । विश्वंम् । अन्तरिति । धत्से । ब्रह्मं । बीजेम् ॥
प्रठसूषे । ब्रह्मणा । विश्वंम् । प्रऽचोदिता ।
वाक् । विदा ! माता । विश्वंस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are equal to Brahma. As Word, you contain within you the universe. You contain the seed of Brahma also. Inspired by Him, you give birth to the universe. You are Vak, the mother of the universe and you are the proof of Brahma.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं ब्रह्मणः सद्वस्तुनः प्रतिमात्रा मात्रया समाना वाचा निजया वाचक-शक्तया विश्वं इदं जगत् अन्तः आत्मिनि धत्से नामरूपात्मकं सर्वं धारयिस, तथा विश्व-बीजात्मकं ब्रह्म च स्वान्तः सन्दधासि, निजमन्तरात्मकं इति भावः ॥ तेन ब्रह्मणा प्रचोदिता प्रेरिता सती विश्वं इदं प्रसूषे, वाचः सकाशादेव अस्य विश्वस्य प्रसवः जननं प्रेरणं चेति यावत् ॥ अतः सा वागेत ब्रह्मणो माता प्रमात्री प्रमाणभूता तदस्तित्वादिबोधे, तथा विश्वस्यास्य जगतस्तु योनिः कारणभूता प्रसवित्री मातेति॥ अत्र स ''पूर्वया निविदा कत्र्यताऽऽयोरिमाः प्रजा अजनयन् मनूनाम् '' इति (ऋ. मं. १-९६-२) ऋङ्मन्त्रवर्णः तदुपोद्वलको भवति ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are equal in measure to Brahma in everything. Certainly as Word you contain in yourself the universe which is manifest as name and form. Likewise, you hold in yourself Brahma, the seed of the universe. You bring forth, being directed by Him, this universe. It is from Vak (the word) only that this universe is born and animated. Therefore the proof of Brahma is Vak only, the only help by which to know Him. She is also the mother of this universe. See Rg. I-96-2.

# तृतीया ऋक्।

सरस्वित त्वं माया प्रथमा माता प्रति मिमीषे ब्रह्म चिताऽभिर्या ॥ प्रत्यक्षं ब्रह्मं सती ब्रह्मणा सम्मिता वाग् विदा माता विश्वस्य ब्रह्मणो योनिः ॥ ३॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । माया । प्रथमा । माता । प्रति । मिमीषे । ब्रह्मं । चिता । अभिऽधा ॥ प्रत्यक्षंम् । ब्रह्मं । सती । ब्रह्मणा । सम्ऽपिता । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are Māyā, the first Śakti. As the first measurer, you measure out Brahma with your animating power and call him Brahma

(the great). You are Brahma, the manifest, as you are associated with Him. You are Vak, through your knowledge you are the mother of the universe and proof of Brahma.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं माया आदिमा इन्द्रशिक्तः, "इन्द्रो मायाभिः पुरुष्ठप ईयते " (ऋ. म. ६-४७-१८) इति मन्त्रवर्णात् ॥ अत एव प्रथमा माता प्रमात्री वागेव, तस्मात् चिता चेतनाशक्त्या तत् परं ब्रह्म प्रति मिमीषे स्वमानेन प्रमाणभूतेन, अभिधा अभिधया ब्रह्म इति तत्सञ्ज्ञया प्रमाणयसीति ॥ अतः त्वं प्रत्यक्षं ब्रह्मैव सती तेन परमेण ब्रह्मणा सम्मिता तत्समाना, सा वागेव ब्रह्मणः विदा संविदे च माता प्रमात्री, तथा विश्वस्य अस्य जगतः योनिः कारणभूता प्रसवित्री माता इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are Māyā, the first Indrasakti. Cf. "Indra moves in many forms on account of his Māyā" (Rg. VI-47-18). Therefore, she is the first measurer of all things. With your animation or expressive power (Ādiśakti) you measure Him as you are as big as He and you name Him as Brahma. Therefore, you are indeed Brahma, the manifest and as such you are equated with Him. It is through Vāk only that we can measure Brahma. Likewise, she is the originator and mother of this universe.

# चतुर्थी ऋक्।

सरेस्वित त्वं सुती ब्रह्मं सुक्षात् परमुन्तिहैंतुं ब्रह्मं प्रक्षानुं त्विये ॥ आविरंभूत् तद् वाचो विश्वथा ब्रह्म वाग् विदा माता विश्वस्य ब्रह्मणो योनिः ॥ ४ ॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्त्रम् । स्तति । ब्रह्मं । साक्षात् ।
परेम् । अन्तरिति । हितम् । ब्रह्मं । प्रऽज्ञानम् । त्विये ।।
आविः । अभूत् । तत् । वाचः । विश्वऽर्था । ब्रह्मं ।
वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are the manifest Brahma and Brahma is contained in you as Prajñāna, profound wisdom. Brahma manifested Himself in omnifarious forms through you. You are Vāk, the mother of the universe and proof of Brahma.

### अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित! त्वं साक्षात् ब्रह्मेव सती राजसे इति शेषः ॥ अत एव प्रज्ञानरूपं तत् परं ब्रह्म त्विय वाक्सत्त्वायां अन्तिहितम् गुप्तत्या प्रतिष्ठितम्, तस्मात् त्वत्तः वाचः पराश्चितः सकाशात् विश्वथा विश्वरूपेण तद् ब्रह्म स्वयं आविरभूत् सृष्टेः आदितः प्रादुर्वभूव इति तस्मात् हे वाक्! सा त्वं ब्रह्मणो माता तदाविर्भावहेतुत्वात्, तथा तस्य विदा—तत्प्रज्ञानाय साधनभूतत्वात्, तथैव विश्वस्थापि जगतः त्वं योनिः प्रसवित्री इति ॥

#### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are Brahma Himself and you shine as such. Therefore, Brahma, the great shines in and through you. He is hidden in you as profound wisdom. Therefore, through you, the invisible Vāk, he manifests Himself as the manifold universe at the beginning of creation. It is Vāk only that can be the measure of Brahma because it is through Vāk that He manifested Himself and again it is through her instrumentality as profound wisdom that He can be realised. Likewise, she is the mother of the universe.

# पश्चभी ऋक् !

सर्रस्वित् त्वं विश्वस्यास्य प्रस्त्यै तद् वृणुषे ब्रह्म पूर्रुषं पतिम् ॥ संविद्य स्वं भावयंसि प्रतिरूपं वाग् विदा माता विश्वस्य ब्रह्मणो योनिः ॥ ५॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । विश्वस्य । अस्य । प्रऽस्त्वे ।

तत् । वृणुषे । ब्रह्मं । पुरुषम् । पतिम् ॥

सम्ऽविदां । स्वम् । भावयासि । प्रति ऽरूपं ।

वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! to give birth to this universe, you accept Brahma, the pervader, as your Lord. By your intelligence you know Him as being like yourself. You are the mother of this universe and proof of Brahma.

# अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं विश्वस्यापि अस्य जगतः प्रसूत्ये प्रसवार्थं स्वं पुरुषं परं ब्रह्मात्मकं पति चेतनात्मानं वृणुषे स्वीकरोषि इति भावः, तथा संविदा तं स्वं प्रतिरूपं सगुणं सर्वगुणपूर्णं भावयसि, निर्गुणं निर्विशेषमि तत् परं ब्रह्म वाचैव सगुणं सिवशेषं सम्भाव्यते, प्रतिबुध्यते च इति यावत् , ततः सा वागेव ब्रह्मणो माता तस्य विदा संविदे च प्रमात्री सती विश्वस्यापि जगतः अस्य प्रसवित्री योनिः कारणभूता इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! to mother this universe you accept as your Lord the Supreme Brahma. By your intelligence, you transform the Brahma who is without form and attributes into an embodied being full of attributes. He is in essence attributeless and without individuality (Nirvisesha). you make him an individual and full of attributes. The incognizable becomes cognizable when associated with you. Therefore, you are indeed the measure of Brahma. You are the mother of this universe and proof of Brahma.

# षष्टी ऋक् ।

सर्रस्वित त्वं ब्रह्मणे स्वमात्मानं संविदाऽर्पयसि ब्रह्मं सङ् गर्मध्ये॥ च्यावयसि ब्रह्मचितिं शति त्विय वाग् विदामाता विश्वस्य ब्रह्मणो योनिः॥ ६॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । ब्रह्मणे । स्वम् । आत्मानेम् । सम्ऽविद्री । अर्पर्यसि । ब्रह्म । सम् । गर्मध्ये ॥ च्यावयीसि । ब्रह्मऽचितिम् । प्रति । त्वयि । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! through your intelligence, you offer yourself to Brahma to be united with Him. You attract unto yourself His animating power. You are Vak, the mother of this universe and the proof of Brahma.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं तस्मे स्वस्मे परस्मे ब्रह्मणे ब्रह्मात्मने स्वपतये स्वं सर्वस्वं निजं आत्मानमपि संविदा समर्पयसि, तत्परमानन्दानुभावार्थं च तद् ब्रह्म वस्तु सङ्ग्रमध्ये सङ्गन्तुम् इति, अत्र "तुमथं से सेनसे" इति (पा. सू. २-४-९) गमधातोः तुमुन् अर्थे अध्ये प्रत्ययान्तं पदं छान्दसम्, तथा ब्रह्मचितिं ब्रह्मणः चेतनाशक्तिं त्विय वाचि प्रति च्या-वयिस प्रत्यञ्चि समाकर्षयिस जगद्वीजरूपेण सङ्गृण्हासि, अतः हे वाक्! सा त्वं ब्रह्मणः माता प्रमात्री विदा— तत्संविदे च प्रमाणभूता, तथा विश्वस्य जगतः अपि प्रसवित्री योनिः कारणभूता इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! to Brahma, the great, who is your husband, you offer your all to unite with Him entirely (the word ending in 'Adhyai' means an infinitive, Panini, 3-4-9). Likewise, His animating power, you attract to yourself, in the form of the seed of this universe. So, you are Vak, the measure of Brahma and the mother of this universe.

# सप्तमी ऋक्।

सर्रस्विति त्वं संविद्या कामेनोत
कर्मणा पूर्णा पुरुषस्य चित्तिभिः॥
विश्वविद् विश्वकामा त्वं विश्वकर्मा
वाग् विदा माता विश्वेस्य ब्रह्मणो योनिः ॥७॥
पदपाठः - सर्रस्वित । त्वम् । सम्ऽविद्या । कामेन । उत ।
कर्मणा । पूर्णा । पुरुषस्य । चित्तिऽभिः॥
विश्वऽवित् । विश्वऽकामा । त्वम् । विश्वऽकर्मा ।
वाक् । विदा । माता । विश्वेस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! in knowledge, in the power of desire and in the power to act, you are full of the powers of Brahma. You are all-knowing, all-desiring and all-doing. You are Vak, mother of the universe and proof of Brahma.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं संविदा सम्यग् ज्ञानेन ज्ञानशक्तया कामेन इच्छया कर्मणा क्रिया-शक्त्या च पूर्णा, तथा पुरुषस्य तस्य चित्तिभिः चेतनाशक्तिभिः अपि पूर्णा, अत एव त्व विश्ववित् सर्वज्ञानशक्तिपूर्णा, विश्वकामा सर्वकामनाशक्तिपूर्णा, विश्वकर्मा सर्विक्रयाशक्तिपूर्णा च सती ब्रह्मवस्तुसमाना भविस इति यावत्, तस्मात् हे वाक्! सा त्वं ब्रह्मणो माता प्रमात्री विदा—संविदे हेतुभूता, तथा विश्वस्यास्य जगतः योनिः प्रसवित्री च इति ॥ अत्रायं विदेषिः —सा वागेव विश्वस्य माता जननी, तथा ब्रह्मणः विदा-संविदे च योनिः तद्विज्ञानकारणीभूता प्रत्यक्षप्रमाणरूपा च वागेव भवितुम्हति तस्मात् सा माता इत्यपि योजयितुं शक्यम्, तेन "शास्त्रयोनित्वात्" इति (ब्र. सू. १-१-३) सूत्राधिकरणार्धः सङ्गच्छते इति ॥ तथा च शारीरकं भाष्यवचनम् — "अथवा यथोक्तं ऋग्वेदादिशास्त्रं योनिः कारणं प्रमाणं तस्य ब्रह्मणो यथावत् स्वरूपाधिगमे, शास्त्रादेव प्रमाणाज्जगतो जन्मादिकारणं ब्रह्म अधिगम्यते इत्यिभप्रायः" इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! in knowledge, in the power of desire, in the power to act, you are full of His faculties. You are full of the power of knowing, power of desiring, and power of doing everything; and so, you are His equal in everything. Therefore, you are indeed, Vak, the measure of Brahma and the mother of all this universe.

# अष्टमी ऋक्।

सरस्वित त्वमिदितिः परं व्योम वाचाऽवं शिष्टं त्विय विश्वमेतत् ॥ ब्रह्मणा गर्मे विश्वं तदु धत्से बीजं वाग् विदा माता विश्वस्य ब्रह्मणो योनिः ॥ ८॥

पदपाठः - सर्रश्वति । त्वम् । अदिंतिः । पर्रम् । विऽअीम । वाचा । अवं । शिष्टम् । त्वयिं । विश्वम् । एतत् ॥ ब्रह्मणा । गर्भे । विश्वम् । तत् । ऊम् इति । धृत्से । बीर्जम् । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are Aditi (the Mother) and the sky beyond. This whole universe dwells in you in the form of Word (even before creation). From Brahma you receive in your womb the seed of this universe. You are Vāk, the mother of the universe and proof of Brahma.

### अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित! त्वं परमञ्योमात्मिका अदिति: आदिमाता, अतः त्विय अखण्डात्मि-कायां अदितौ परमे व्योमनि एतद् विश्वं जगत् वाचैव वाप्रूपेणेव अविशिष्टं सृष्टेः प्रागिप नाममात्रेण अविशिष्टं बभूव इति यावत्, ब्रह्मणा तेन प्रेरिता सती नामात्मकं तद् विश्वबीजं बीजरूपं विश्वं वा निजे गर्भं बिभिषं, तस्मात् हे वाक्! सा त्वं ब्रह्मणः विदा—संविदे च माता प्रमात्री, तथा विश्वस्यास्य जगतो योनिस्वरूपा प्रसिवत्री च भवसि इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the supreme sky and Aditi, the original mother. So, in you Aditi, the visible and the invisible sky and this universe dwell as word, and remain as word only, even before creation. The universe was with you as word only. Directed by Brahma, you bear in your womb, the universal seed in the form of word. That word is the embryo of this universe. Therefore, you are the measure of Brahma and the mother of this universe.

# नवमी ऋक्।

सर्रस्वित त्वं धात्री विश्वस्य नाभि-र्वाव एव विश्वमाविदिदं वभूवं ॥ वाचा विश्वं जीवत्युप वाचं प्रैति वाग् विदा माता विश्वस्य ब्रह्मणो योनिः ॥९॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । धात्री । विश्वस्य । नार्भिः । वाचः । एवं । विश्वम् । आविः । इदम् । बभूवं ॥ वाचा । विश्वम् । जीवति । उपं । वाचम् । प्र । एति । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are the mother, bearing within yourself this universe; and you are the navel of this universe. This universe manifested itself by and through word only. By word it lives and at the end it enters into the word. You are Vak, the mother of the universe and proof of Brahma.

# अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं विश्वस्य जगत: अस्य धात्री धरित्री धारियत्री च नाभि: मूला आधारशक्तिरूपा, तस्मात् वाच एव सकाशात् इदं विश्वं आदिसृष्टौ आविर्वभूव इति श्रूयते, तथा तया वाचेव परया शक्त्या इदं विश्वं जीवति, सम्प्रति आप्रलयं च इत: परं वाप्रसेनैव प्राणिति जीविष्यति च, तथा पुनरन्ते इदं सर्वं जगत् वाचं स्वां स्वां सक्ज्ञातिमकां उपैति

वाचमेव प्रतिप्रविश्वति, तदेवास्य नामावशेषत्विमिति भावः, तस्मात् सा वागेव ब्रह्मणो माता विदा—ज्ञानेन ज्ञानार्थं च प्रमात्री, तथा विश्वस्यास्य जगतः योनिः प्रसवित्री इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you create this universe, and you are the cause of its maintenance. You are the central force. Therefore, we hear that the first creation was from Vāk. From the very force of Vāk which is superior to all, the universe comes into being, lives now and in future, till its dissolution; it lives being fed by the essence of the Word. Again at last, this whole universe will crumble and get reabsorbed into the very word out of which it came and will remain by name only (Nāmāvaśesha). So, it is the word that is the measure of Brahma and the mother of this universe.

# दशमी ऋक ।

सरस्विति त्वं भुत्रीं विश्वस्य बीर्ज-माविहितं तद् वाचा प्राणभृदेतत् ॥ पद्यते विश्वं प्रत्यभिधां स्वां वाचं वाग् विदा माता विश्वस्य ब्रह्मणो योनिः ॥ १०॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । भूत्री । विश्वस्य । बीर्जम् । आविः । हितम् । तत् । वाचा । प्राणऽभृत् । एतत् ॥ पद्यते । विश्वम् । प्रति । अभिऽधाम् । स्वाम् । वाचेम् । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । ब्रह्मणः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are the supporter of the universe. The universe in the form of word and meaning is manifested by you. This universe merges into the Word which is its name. You are Vāk, the mother of the universe and proof of Brahma.

# अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति! त्वं विश्वस्य जगतः भर्त्री धारियत्री, ततः विश्वस्य बीजरूपं नामरूपा-त्मकं एतत् प्राणभृदेव सत् विश्वं वाचेव आविहितम् प्रकटितम्, अतः इदं विश्वं स्वां स्वां निजां अभिधात्मिकां वाचमेव प्रतिपद्यते प्राप्नोति, तस्मात् सा वागेव ब्रह्मणो माता विदा ज्ञानेन प्रमात्री, तथा विश्वस्यास्य जगतः प्रसवित्री योनिः योनिस्थानीया मातृत्वसत्त्वपरि— पूर्णा भवति इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the supporter and protector of this universe and it carries on by your power. Further, this universe, in its seed-form, which is name and form, is bearer of Prāṇa—animation. This universe came into being by Word only. At its dissolution, it is gathered back into its own name, which is again the Word. Therefore, you are indeed the measure of Brahma and the mother of this universe.

# एकादशी ऋक् ।

सरस्वित त्वं माता देवता परी
संविदा कामेन कर्मणा प्रपूर्ण ॥
विश्वविदं मां कुंठ स्वं विश्वशक्ति
वाक् परमा ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयंत् ॥ ११ ॥

पद्पाठः - सरस्विति । त्वम् । माता । देवता । परा ।
सम्ऽविदा । कामेन । कीणा । प्रऽपूर्णा ।।
विश्वऽविदंम् । माम् । कुरु । स्वम् । विश्वऽद्यक्तितम् ।
वाक् । पुरमा । ज्योतिः । विद्यंस्य । दुर्शयत् ॥

Oh Sarasvati! you are the Mother, the Goddess Supreme. You are full of knowledge (Jñāna), will to desire (Kāma) and action (Karma). Make me all-knowing and all-powerful like you. You are Vāk, the light par excellence which illumines the universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं माता, अत एव परा देवतात्मा असि, तस्मात् संविदा ज्ञानशक्तया कामेन इच्छाशक्तया कर्मणा क्रियाशक्तया च त्वं पूर्णा असि, अत एवं त्वां प्रति याचे — मां त्वत्सुतं विश्वविदं सर्वज्ञं सर्वतत्त्ववेत्तारं तथा विश्वशक्तिं सर्विक्रियाकर्तृत्वशक्तिं कुरु सम्भावय, यतः सा त्वं परा वागेव विश्वस्य अस्य जगतः दर्शयत् प्रकाशकं ज्योतिः, तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपा त्वं वाङ्क् मोता इति ॥

॥ इति द्वितीयेऽनुवाके चतुर्थं सरस्वतीसूक्तम् समाप्तम्॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the mother, the greatest goddess and are possessed of all possible powers, namely of intelligence, of will, and of action. You are the light which illumines the whole universe. The universe in known to us only on account of your power of knowing.

Thus ends the Fourth hymn in the Second Section.

अथ द्वितीयेऽनुवाके पञ्चमं सरस्वतीसूक्तम्। अनुवाकः २। सूक्तम् ५। ऋचः १-८। सरस्वति त्वं प्रतीची अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती। Now the Sarasvati Sukta, fifth in Second Anuvaka Section II, Hymn 5, Riks 1-8-SARASVATI.

This hymn beginning with 'Sarasvati tvam pratichi' contains 8 Rks. Daivarata Vaiśvamitra is the Rshi, Sarasvati is the goddess and the metre is Jagati.

# अथ प्रथमा ऋक्।

सर्यस्विति त्वं प्रतीची ब्रह्मणाऽऽत्मः-श्चिता स्फुरीस ज्योतिषा संविदाना॥ अनुमूच्याऽस्वराऽनिनृदाऽनाहता वाग् विदा प्रतिमाऽन्तर्ब्रह्मणः पूर्वी॥१॥

पद्पाठः - सरैस्वति । त्वम् । प्रतीचीं । ब्रह्मणा । आत्मन् । चितां । स्कुर्सि । ज्योतिषा । सम्ऽविदाना ॥ अनुनूच्या । अस्वेरा । अनिनुदा । अनीहता । वाक् । विदा । प्रतिमा । अन्तरिति । ब्रह्मणः । पूर्वी ॥

Oh Sarasvati! you are an introvert. Being united with Brahma, you shine within the inner-most souls of all with intelligence and light. You are inexpressible, soundless, vibrationless and you are uncaused by anything else. You are Vak, the very primal form of the inner Bramha as consciousness.

### अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति! त्वं प्रतीची प्रत्यङ्मुखा सती ब्रह्मणा सह आत्मन् सर्वेषां अन्तरात्मिनि चिता चेतनया ज्योतिषा च स्वयं संविदाना ज्ञानजित्तप्रधाना सती स्फुरिस सञ्चेष्टसे, तस्याः इदं वास्तवं स्वरूपम्-अनन्च्या वचनादिव्यापाररिहता, अस्वरा स्वरादिश्र्न्या, अनिनदा नादादिसूक्ष्मध्विननाऽपि विरिहता, अनाहता आवातादिक्रियामन्तरेणाऽपि स्वतःसिद्धा, ब्रह्मात्मवत् इति, हे वाक्! सा त्वं ब्रह्मणः परमस्य आत्मनः अन्तः अन्तरङ्गात्मिका, विदा संविदा पूर्वा सर्वेभ्योऽपि प्राचीना अत एव प्रधाना प्रथमा च प्रतिमा प्रतीकरूपा तन्ः असि इति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! as an introvert (introspective) united with Brahma who is full of knowledge, you shine in the inner souls of all. This is your original state, in which you are inexpressible, that is incapable of being expressed in words. In that condition you have no sound whatever. You are not caused by any other agency. You are that Vak, you are the first form of Brahma, who is consciousness itself.

# द्धितीया ऋक्।

सर्रस्वित् त्वं ब्रह्मण्श्चित्रोदिता नदंतः प्रति ज्योतिषा नद्गस्यन्तेः ॥ अक्षरं तदीं खे नदंति ब्रह्मं साक्षाद् वाग् विदा प्रतिमाऽन्तर्ब्वह्मणः पूर्वी ॥ २॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । ब्रह्मणः । चितां । उत्ऽईता । नद्तः । प्रतिं । ज्योतिषा । नदासे । अन्तरितिं ॥ अक्षरम् । तत् । ईम् इति । स्वे । नदिते । ब्रह्मं । साक्षात् । वाक् । विदा । प्रतिऽमा । अन्तरितिं । ब्रह्मणः । पूर्वा ॥

Oh Sarasvati! you manifest yourself by His power of animation. He creates sound by His power of light and you reflect it back in the soul. The invisible Brahma creates the sound IM in the sky. You are Vak, the very primal form of the inner Brahma as consciousness.

# अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं तस्य ब्रह्मवस्तुनः चिता चेतनया शक्तया उदिता सती नदतः शब्दायमानस्य तस्य ज्योतिषा सर्वेषां अन्तः प्रति नदिस प्रतिध्वनिरूपेण शब्दायसे इति यावत्, तत् परं ब्रह्म खे आकाशे साक्षात् नदित तव अव्यक्तवाप्रपेण ध्वनित, तस्मात् सा वागेव तस्य ब्रह्मणः अन्तरङ्गरूपा विदा— संविदा सम्पन्ना सर्वेभ्योऽपि पूर्वा आन्तरतमा अभिधातिमका प्रथमा पूर्णा प्रतिमा प्रत्यक्षा मूर्तिरेवेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are born by His power of animation and you take the form of sound. He makes sound by His power of light and you reflect it. That invisible Brahma creates sound in the form of names of things. You are in fact His full image or the visible form; Brahma is full of intelligent consciousness and you are His very reflection.

# तृतीया ऋक्।

सर्रस्वति त्वमीं ब्रह्मचिता प्रति

स्फुर्स्यरं सत्तेमा सत्तेया परि ॥

साम्ना स्वर्स्यचु तर्पसा रसेन

वाग् विदा प्रतिमाऽन्तर्ब्रह्मणः पूर्वा ॥ ३ ॥

पदपाठः – सर्रस्वति । त्वम् । ईम् इति । ब्रह्मऽचिता । प्रति ।

स्फुर्सि । अर्रम् । सत्ऽतंमा । सत्तेया । परि ॥

साम्ना । स्वरीसि । अर्चु । तर्पसा । रसेन ।

वाक् । विदा । प्रतिऽमा । अन्तरिति । ब्रह्मणः । पूर्वी ॥

Oh Sarasvati! you in the form of IM, vibrate by the animation of Brahma. Being the most truthful, you reflect Brahma in toto in the form of sound. By being in full harmony with Brahma and by your Tapas, you echo Brahma. You are Vāk; you are the very primal form of Brahma who is consciousness itself.

# अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं 'ईं' इति तत् परं ब्रह्म ब्रह्मरूपा सती चिता चेतनया सत्तमा अत्यन्तं सत्यस्वरूपा च सती सत्तया परि परितः अरं अलं पूर्णतया प्रति स्फुरसि, तथा स्वेन साम्ना समानेन रसेन तत्सामरस्येन तपसा अनु स्वरिस स्वरात्मना स्वे पदे स्वः पदे परमे व्योमिन सदैव सञ्चरिस, हे वाक्! सा त्वं तस्य ब्रह्मणः विदा संविदा अन्तः आन्तर्या गुह्या पूर्वा प्रतिमा असि इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you in the form of IM, are certainly that great Brahma. By your animating power, you are the most truthful. On account of that, you reflect Him completely. Further, by your being in harmony with Brahma and by your Tapas, you always follow Him with your sound in the highest sky, which is your own region. You are indeed, Vak, the secret and full primal image of Brahma.

# चतुर्थी ऋकु।

सरेस्वति त्वं पर्मे विद्युताङन्त-व्योमिनि स्वर्सीन्द्रचितिमर्जस्नम् ॥ सा दिव्या वीणा समीं नदंति ब्रह्म वाग् विदा प्रतिमा पुरुषस्य पूर्वी ॥ ४ ॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । प्रमे । विऽद्युतां । अन्तरितिं । विऽओंमानि । स्वरीसि । इन्द्रऽचितिम् । अर्जस्त्रम् ॥ सा । दिव्या । वीणा । सम् । ईम् इति । नदिति । ब्रह्म । वाक् । विदा । प्रतिऽमा । पुरुषस्य । पूर्वी ॥

Oh Sarasvati! you are moving in the inner sky in the form of sound by the power of lightning; that is the mighty power of Indra. That is the divine lute which Brahma plays upon. That is IM. You are indeed that Vāk, the primal image of the primeval Purusha.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित! त्वं स्वस्थाने परमे व्योमिन अन्तः गुप्तरूपेण अनुस्वारतः विद्युता विद्युच्छक्त्या इन्द्रचिति इन्द्रस्य पारमेश्वर्यपूर्णस्य परमात्रनः चेतनां अजस्रं अनवरतं अवि-च्छेदेन स्वरित उच्चरित, सेव दिव्या वीणा 'ईं' इति चिन्नादानुकरणरूपेण तत् परं ब्रह्म वस्तु सम्यक् नदित अव्यक्तात्मना शद्घायते, तेनैव पुनः अव्यक्तेन निनदेन ब्रह्मणः सत्तां

प्रकाशयति प्रकटयति प्रति बोधयतीति यावत्, तस्मात् सा वागेव तस्य ब्रह्मात्मनः इन्द्रस्य इन्द्रात्मनः परमपुरुषस्य विदा संविदा ज्ञानशक्तया प्रधाना पूर्वा सर्वेभ्यः प्राचीनतमा प्रतिमेति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you in your original home-region, the high sky, create the primary sound without interruption by the power of lightning of Indra. That lightning is the divine lute. Brahma plays well upon it but he does it in an inaudible way. By that inaudible sound, Brahma's existence is indicated and manifested. You are indeed the full image of Brahma, and on account of your power of knowledge, you are the soul of the Great Person (Parama Purusha) who is the soul of Indra, the soul of Brahma.

# पश्चमी ऋक्।

सर्रस्वति त्वमीं प्रति मन्त्रयसे । ब्रह्मे हृदाऽन्वसृतं पुरुषं सत्यम् ॥ वोधयसि प्रति वाचा प्रज्ञानं स्वं वाग् विदा प्रतिमा पुरुषस्य पूर्वी ॥ ५॥

पद्पाठ:- सर्रश्वित । त्वम् । ईम् इति । प्रति । मन्त्रयसे । ब्रह्मं । हृद्रा । अनु । अमृतेम् । पुरुषम् । सृत्यम् ॥ बोधयासे । प्रति । बाचा । प्रऽज्ञानम् । स्वम् । वाक् । विद्रा । प्रतिऽमा । पुरुषस्य । पूर्वी ॥

Oh Sarasvati! you repeat the mantra IM most heartily, which is Brahma the immortal, all-pervading, eternal Truth. You teach your deep knowledge through words. You are indeed Vak, the primal image of the primeval Purusha.

# अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं तत् परं ब्रह्म 'ई' इति मन्त्रयसे, तथा प्रति प्रत्युत तत्सम्मन्त्रणेन छन्दसा मन्त्रवत् आचरसि,—प्रजपसि इति भावः, तत् ब्रह्म, अक्षरं अनु अनुसृत्य अमृत अनन्तं सत्यं पुरुषं बोधयसि परेभ्यः ज्ञापयसि, तथेव सूक्ष्मया तया परया वाचा स्वं निजं स्वानुभावसिद्धं प्रज्ञानं प्रति बोधयसि सर्वेभ्यः, तदेवेदं वाचः स्वतः सिद्धं मरमं सामर्थ्यं,—

यत् परोक्षस्यापि अर्थस्य साक्षात् समर्थनम्, अत एव सा वाक् वाचकशक्तिरूपा सती तस्य ब्रह्मात्मनः परमपुरुषस्य विदा संवित्प्रधाना सर्वेभ्यः पूर्वा प्राचीनतमा सञ्ज्ञात्मिका प्रथमा प्रतिमा इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you repeat the mantra IM which is Brahma. Following that Brahma, the immortal, infinite, eternal Purusha, you teach the Truth. Likewise, through very subtle words, you convey your sound knowledge to all. That is your innate capacity which manifests itself in giving the knowledge of Him who is beyond the senses. Therefore, you are Vak, the interpreting power. She is the first expression of Brahma and is of the nature of full intelligence.

# षष्टी ऋक् ।

सरेस्वित् त्वं भूतेषु विश्वेष्वा देवेष्वात्मसूत दिव्येषु धार्मसु ॥ ज्योतिषेवासु स्वरसि प्रति भद्रा वाग् विदा प्रतिमा पुरुषस्य पूर्वी ॥ ६॥

पदपाठः - सर्रवति । त्वम् । भूतेषुं । विश्वेषु । आ । बुवेषुं । आत्मं ऽस्तु । जत । दि्व्येषुं । धामं ऽसु ।। ज्योतिषा । एव । अर्जु । स्वरंसि । प्रति । भूदा । वाक् । विदा । प्रतिऽमा । पुरुषस्य । पूर्वी ।।

Oh Sarasvati! you move in the form of sound in all things, in the universes, in all divine beings, in all individual souls and in divine regions in the form of light only. You are indeed the auspicious Vāk, the primal image of the primeval Purusha.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं विश्वेषु भूतेषु एतेषु प्रत्यक्षेषु आकाशादिषु सर्वेषु देवेषु परोक्षसिद्धेषु तथा आत्मसु अपरोक्षेषु आन्तर्येषु जीवेषु उत दिव्येषु धामसु भूर्भुवः स्वः प्रभृतिषु भुवनेषु अपि आ समन्तात् सर्वेतः ज्योतिषा स्वरूपेण भद्रा मङ्गलमयी बलीयसी च सती प्रति प्रतिध्वनिरूपेण अनुस्वरसि शब्दायसे, अतः हे वाक्! त्वं तस्य पुरुषस्य संवित्प्रधाना सर्वतः प्रथमा पतिमा इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! the auspicious one, you move vigorously in all things that are visible in all divine beings that are invisible and in the divine regions like the sky, in the form of your light which pervades all-round. You move as sound which is the echo of Brahma. You are indeed Vāk, the primal image of Purusha. Intelligence is your characteristic.

# सप्तमी ऋक्।

सरेस्वति त्वं सुतर्मा नोः सुशर्मा नौरिवास्मा १ स्तारयसीह पारम् ॥ त्वं तारा संती त्वं सन्तरेणी परा वाग् विदा प्रतिमा पुरुषस्य पूर्वी ॥ ७॥

पद्पाठः - संस्वति । त्वम् । सुऽतमी । नौः । सुऽद्यमी । नौःऽईव । अस्मान् । तार्थसि । इह । पार्यम् ॥ त्वम् । तारा । सती । त्वम् । सुम्ऽतरंणी । पर्या । वाक् । विदा । प्रतिऽमा । पुरुषेत्य । पूर्वी ॥

Oh Sarasvati! you are a good ferry boat. You give us happiness by taking us across to the other bank. You help us to cross over. You are the best boat. You are indeed Vak, the primeval image of the primeval Purusha.

# अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति! त्वं सुतर्मा सुष्ठुतारियत्री नौः नौका, सुशर्मा सुष्ठु सुखकरी सती अस्मान् सर्वान् प्राणभृतः नौरिव नौकेव पारं तारयिस इह परं पारं नयिस इति यावत् अत एव त्वं तारा नामतो रूपतः गुणतः क्रियया च तत्तदनुरूपेण सती सत्स्वरूपा त्वं सन्तरणी तारका परा समर्था सर्वत्र प्रभविस, तस्मात् सा त्वं वागेव पुरुषस्य तस्य ज्ञानप्रधाना प्रथमा प्रतिमा इति ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are a good boat which takes us over to the other side of life and gives us happiness. You help us to cross over this life to the other bank that is beyond life, like a good boat. Therefore, you are real Tārā, one who takes us to the other side; you are Tārā by name, form, nature and function. You bring us final release. Therefore, you are indeed Vāk, the primal image of primeval Purusha.

# अष्टमी ऋक्

सरस्वित त्वं वस्ते विश्वतस्परं ब्रह्मेत्येवाभि घंत्से शक्त्या स्वयं। ॥ प्रमात्री त्वं प्रतिमा माता ब्रह्मणो वाक् परमा ज्योतिर्विश्वस्य दृशेयंत् ॥ ८॥

पद्पाठः - सरंस्वति । त्वम् । वस्तुं । विश्वतः । परम् । ब्रह्मं । इति । एव । अभि । धत्से । शक्त्यां । स्वयां ॥ प्रुऽमात्री । त्वम् । प्रतिऽमा । माता । ब्रह्मणः । वाक् । परमा । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयत् ॥

Oh Sarasvati! you are all-pervading. With your power of expression, you give us the knowledge of that which is beyond the universe, namely Brahma. You are His proof, you are His image, you are His measure. You are indeed Vāk, the light that illumines the universe.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं विश्वतः अस्मात् सर्वस्मात् परि उपिर परतः परोक्षतया प्रितिष्टितम्, तथा परितः सर्वतः अत्र व्याप्तम्, तत् परं अप्रत्यक्षमिप सद् वस्तु इत्तया सामध्यंन वाचकत्वसत्त्वेन युक्ता पूणां सती ब्रह्म इति शब्देन अभिधत्से सञ्ज्ञापयिस्, तस्मात् हे वाक् ! सा त्वं ब्रह्मणः परोक्षस्यापि तस्य सद्वस्तुनः प्रमात्री प्रमाणभूता, प्रतिमा प्रतीकरूपा माता तद्विज्ञानादिसत्त्वाभ्युद्यकारणभूता सा परा वागेव विश्वस्य अस्य दर्शयत् प्रकाशकं ज्योतिः, तथा तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपा वाक् इति च तस्याः सरस्वत्याः वाग्देवतायाः पराशक्तेः परमं मातृत्वस्वरूपतत्त्वं नित्यं वस्तुसिद्धमिति ॥

# ॥ इति द्वितीयेऽनुवाके पञ्चमं सरस्वतीसूक्तम् समाप्तम् ॥ COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you who are full of expressive power, declare the Thing beyond this universe as Brahma. Though the Thing is beyond the reach of the senses, you express It in words as Brahma. You possess such power. Therefore, you are the proof of that invisible Thing. You are Brahma's image; you are Mātā-the source of knowledge leading to Him. You are that invisible Vāk, the light par excellence, that illumines all.

Thus ends the fifth hymn in the second Section.

अथ द्वितीयेऽनुवाके षष्ठं सरस्वतीसृक्तम्। अनुवाकः २। सृक्तम् ६ | ऋचः १-११।

सरस्वति त्वं छन्दसा एकाद्श, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती l Now the Sarasvati Sukta, sixth in Second Anuvaka Section II, Hymn 6, Riks 1-11-SARASVATI

This Hymn beginning with 'Sarasvati tvam Chhandasā' contains eleven Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi, Sarasvatī is the goddess and the metre is Jagatī.

अथ प्रथमा ऋक्।

सर्रस्विति त्वं छन्दंसा छन्दंस्वती स्वरंविती साम्ना तेजंसा तेजंस्वती ॥ ज्योतिरेवानु स्वरंसिच्छन्दः परं वाग् विदा वरं ब्रह्मं संविदो योनिः ॥१॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । छन्दंसा । छन्दंस्वती । स्वरंऽवती । साम्नां । तेर्जसा । तेर्जस्वती ॥ ज्योतिः । एव । अर्तु । स्वरांसि । छन्दंः । परंम् । वाक् । विदा । वरंम् । ब्रह्मं । सम्ऽविदंः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are one with poetical metres and so you are full of metrical form. Being one with the Sāma (Sāma Veda) sounds, you are full of songs. You are brilliant, being one with brilliance. Through the use of metre, you are as it were giving expression to the light of knowledge. Oh Vāk, by your knowledge, you are Brahma and the very source of all knowledge.

# अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं छन्दसा गायत्रादिना संहिता सती छन्दस्वती मन्त्रात्मिका भवसि, तथा स्वयं नित्यसिद्धा इति भावः, साम्ना सामस्वरेण स्वरवती इति प्रसिद्धा, तेजसा युक्ता तेजस्वती ज्यीतिमयी, अतः तत् ज्योतिरेव अनुसृत्य छन्दः गायत्रादिकं अनुस्वरसि, तथैव तत् छन्दः अनुसृत्य तेन छन्दोमुखेन तत् परं ज्योतिरिप अनु स्वरसि इति भावः, तस्मात् हे वाक्! सा त्वं विदा ज्ञानेन वरं वरणीयं श्रेष्ठं ब्रह्म, अतः सर्वस्याः संविदः योनिः कारण-भूता प्रसिवत्री वागेव भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! being associated with the metres Gāyatrī and others, you are metre itself. You are full of song, being yourself one with Sāma. You are full of brilliance, being one with it. You follow the light of knowledge and you compose and utter metres. Likewise, following the metres, you express through them the light divine, though it is invisible. So, you who are the Vāk, are certainly Brahma and the mother of all knowledge.

# द्वितीया ऋक् ।

सर्रस्वित त्वं परो वेदेः संविदा छन्दंसा च ब्रह्मणा त्वं विश्ववेदाः ॥ वाचा वेद्यंसे ब्रह्मोत विश्वं वाग् विदा वरं ब्रह्मं संविदो योनिः ॥ २॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । परेः । वेदैः । सुम्ऽविद्दी ।
छन्दैसा । च । ब्रह्मणा । त्वम् । विश्वऽवेदाः ॥
वाचा । वेद्यसे । ब्रह्मं । उत । विश्वम् ।
वाक् । विदा । वर्रम् । ब्रह्मं । सम्ऽविदैः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! on account of your deep knowledge you are the great Veda. On account of your handling of metres and your knowledge of Brahma, you are omniscient. You let us know the unseen Brahma through words and also give the knowledge of the universe which is seen. Oh Vak, by your knowledge, you are Brahma and the very source of all knowledge.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं संविदा ज्ञानशक्तया परः श्रेष्ठः वेदः वेदस्वरूपा छन्दसा गायत्रादिना तत्संहितेन ब्रह्मणा परमेण वस्तुना मन्त्रेण च त्वं वाग् देवतात्मा विश्ववेदाः सर्वज्ञा सर्वज्ञानः सत्त्वपूर्णा असि, तस्मात् तया वाचा परोक्षं तद् ब्रह्मवस्तु वेदयसे बोधयिस, तथा विश्वं इदं प्रत्यक्षसिद्धं ज्ञापयिस, अतः हे वाक् ! सा त्वं विदा वरं वरणीयं श्रेष्ठं प्रत्यक्षं ब्रह्मैव सती सर्वस्याः अपि संविदः कारणभूता प्रभवसीति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you by the power of knowledge are the great Veda. By your knowledge of mantra and metres, you are omniscient. Therefore, you

are able to teach about the invisible Brahma, the Thing Supreme and also about the visible universe by means of words. Through knowledge, Vāk certainly is Brahma and the source of knowledge also.

तृतीया ऋक् । सर्रस्वति त्वमृग्भिर्ऋकंती सृती सामवती साम्ना यज्जंषा यज्जंष्मती ॥

रसेन ब्रह्मणाऽऽत्मना रसवती

वाग् विदा वरं ब्रह्म संविदो योतिः ॥ ३॥

पद्पाठ:- सर्रस्वति ! त्वम् । ऋक्ऽभिः । ऋक्ष्ती । स्ती । सामंऽवती । साम्नां । यज्जुंषा । यजुंष्मती ॥ रसेन । ब्रह्मणा । आत्मनां । रसंऽवती । वाक् । विदा । वर्रम् । ब्रह्मं । सम्ऽविदंः ! योनिः ॥

Ch Sarasvati! you are Rkvati, that is one with Rks, i. e. Rgveda Mantras, Sāmavati with Sāma Mantras and Yajushmati with Yajurveda Mantras. You are full of joy as you are one with Brahma and Ātma, the Soul. Oh Vāk, by your knowledge you are Brahma and the source of all knowledge.

# अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति! त्वं ऋिंगः संहिता सती ऋकती सिद्धाः साम्ना गीतिस्वरादिना युक्ताः सामवती सम्पन्नाः तथा यजुषा सह योगेन यजुष्मती संवृत्ताः एवं सा वागेव मूळतः स्वयं एकरूपाऽपि येन येन संयुज्यते तत्तत्स्वरूपेव भवतीति सम्पद्यतेः रसेन प्रेम्णा संविद्रसेन आनन्दप्रशान्त्यादिनाः, तथा ब्रह्मणा व्यापकेन आत्मना आन्तयण चेतनेन वस्तुना च सङ्गता सती तत्तद्रससत्त्ववती तथा ब्रह्मण्वती आत्मन्वती च भवति, तस्मात् सा वागेव प्रत्यक्षब्रह्मरूपा सती विदा ज्ञानेन ज्ञानाय च वरं वरणीयं ब्रह्मैव सत् सर्वस्याः अपि संविदः योनिः प्रसवित्री भवतीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you with Rks i. e. Rgveda Mantras are Rkvati, with Sama Mantras you are Samavati, and in association with Yajurveda Mantras you are Yajushmati. Thus Vak has the capacity to become that with which

she is associated. By love and bliss of knowledge, you are one with Brahma, the pervader, and also with the individual soul. You thus become Brahmanvati and Ātmanvati. Therefore, Vāk is Brahma in the visible form and she is the source of all knowledge.

चतुर्थी ऋक् ।
सरंस्वित त्वं निनदो निश्वतस्परि

भूतान्यनु ध्वनंयिस प्रति स्वयम् ॥

उत तन्त्रीषुं दुन्दुभावनु नदंसि

वाग् विदा वरं ब्रह्म संविदो योनिः ॥ ४ ॥

पद्पाठः सरंस्वित। त्वम् । निऽनदंः । विश्वतः । परि ।

भूतानि । अनु । ध्वनंयिस । प्रति । स्वयम् ॥

उत । तन्त्रीषुं । दुन्दुभौ । अनु । नदंसि ।

वाक् । विदा । वर्रम् । ब्रह्म । सम्ऽविदंः । योनिः ॥

वाक् । विदा । वर्रम् । ब्रह्म । सम्ऽविदंः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are the fine and indistinct sound. You pervade the whole universe. You yourself give the voice, that is the power to speak, to all in the universe. You express yourself also through the string-instruments, drums etc. Oh Våk, by your knowledge you are Brahma and the source of all knowledge.

# अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं निनदः स्वयं अव्यक्तनादब्रह्मस्वरूपा "णद् अव्यक्ते शब्दे" (भ्वा. ५-५) इति धात्वर्थयोगसिद्धा, विश्वतः सर्वस्मात् परि उपि परितश्च अनु भूतानि निजानुभूतानि अर्थजातानि भूतानि आकाशादीनि च अनुसृत्य प्रतिध्वनयसि प्रतिध्वनिरूपेण प्रकाशसे प्रकाशयसि च तानि इति भावः ॥ उत च तन्त्रीषु वीणादिषु दुन्दुभौ डमरुप्रभृतिषु च अनुनद्सि अभिव्यज्यसे, अतः हे वाक्! सा त्वं विदा वरणीयं प्रत्यक्षं ब्रह्म, तथा सर्वस्यापि ज्ञानस्य योनिः प्रसवित्री कारणीभूता माता इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the inaudible sound itself. You are everywhere, above and also around. You give expression to what you experience. Further, you are heard as sound in string-instruments, drums etc. You are indeed Vak, Brahma the most excellent and the very cause of knowledge.

# पश्चमी ऋक्।

सर्यस्वित त्वमीं नर्दसीह गुद्धं
ज्योतिवाऽऽत्मन्यन्तिहीता परा धीभ्यः ॥
तत् ते सत्यं गुद्धा नामोत मन्त्रो
वाग् विदा वरं ब्रह्म संविदो योनिः ॥ ५ ॥
पद्पाठः - सर्यति । त्वम् । ई इति । नर्रसि । इह । गुद्धम् ।
ज्योतिषा । आत्मनि । अन्तरिति । हिता । पर्रा । धीभ्यः ॥
तत् । ते । सत्यम् । गुद्धम् । नाम । उत । मन्त्रेः ।
वाक् । विदा । वर्रम् । ब्रह्मं । सम्ऽविदेः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you express the secrets of this universe as IM. You are in the form of light of knowledge hidden in the Ātma, beyond the powers of the intellect. Your name IM is indeed real, though secret. It is in the form of a mantra. Oh Vāk, by your knowledge you are Brahma and the source of all knowledge.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं 'ईं' इति स्वरं तथा अक्षरं तद्वाच्यं वस्तु च इह भुवने ब्रह्माण्डे गुह्यं नदिस अव्यक्तशब्दब्रह्ममुखेन गुप्तरूपेण शब्दायसे, तथा ज्योतिषा वेद्युताग्निरूपेण अस्माकं सर्वेषां प्राणभृतां आत्मिन अन्तः चेतनात्मिन अन्तिहिता गुप्ता सती धीभ्यः सर्वेन्द्रियवृत्तिभ्यः परा आन्तरतमा प्रतितिष्ठसि, अतः ते तव तत् ई इति स्वरात्मकं एकाक्षरं गुद्धं गुप्तं सत्यं वास्तविकं नाम अभिधानं, मन्त्रः इति वेदे प्रसिद्धम्, तस्मात् हे वाक् ! सा त्वं विदा वरणीयं अवलम्बनाह ब्रह्मेव असि, अतः सर्वस्याः संविदः प्रसिवत्री कारणभूता माता इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you say IM. That is a secret sound, and signifies the Thing Supreme. In this universe you manifest yourself as Word. Likewise, you are as lightning in all of us. You are dwelling in the innermost hearts of all even beyond the powers of intellect. You are in the form of one lettered IM which is your secret and true name in the Veda. You are indeed Vāk, the Brahma, the best; you can be relied upon as the instrument of all knowledge.

# षष्टी ऋक्।

सर्रस्वित त्वर्मी सद्जु स्वरंन्ती

ब्रह्म प्र णौष्योमिति ब्रह्मणाऽऽत्मिन ॥
अक्षरं तद् ब्रह्मणो बीजं विश्वंस्य
वाग् विदा वरं ब्रह्मं संविदो योनिः ॥ ६ ॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । ईम् इति । सत् । अनुं । स्वरंन्ता ।

ब्रह्मं । प्र । नौषि । ओम्ऽइति । इति । ब्रह्मणा । आत्मिनि ।।

अक्षरं । तत् । ब्रह्मणः । बीर्जम् । विश्वस्य ।

वाक् । विदा । वर्रम् । ब्रह्मं । सम्ऽविद्ः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are IM, and you express the truth. You praise Brahma by the mantra OM within yourself. That letter is Brahma and is the seed of the universe. Oh Vak, by your knowledge you are Brahma and the source of all knowledge.

### अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं सत् सत्यस्वरूपं ई इत्यनुकरणात्मकं ईङ्काररूपं स्वरं अनुसृत्य स्वरन्ती शब्दायमाना सती तत् परं ब्रह्म प्रणौषि प्रस्तौषि, ओमिति प्रसिद्धेन ब्रह्मात्मकेन मन्त्रेण आत्मिन स्वस्मिन्नेव अन्तः तत् प्रस्तौषीति पूर्वत्र अन्वयः, तत् अक्षरमेव ब्रह्मणो वाचकं विश्वस्यास्य जगतः बीजं मूळबीजरूपम, तस्मात् सा वागेव विदा ज्ञानेन तथा ज्ञानार्थं च वरणीयं प्रत्यक्षं ब्रह्म, तस्मात् सर्वासां संविदां प्रसिवत्री योनिः कारणभूता वागेव भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! following the Truth, you say IM. It is all praise of Brahma, the invisible. By that well-known mantra OM, you signify Brahma within yourself. That syllable is significant of Brahma, and further it is the original seed of this universe. You are Vāk, you express Bramha, the source of all knowledge.

सप्तमी ऋक्।

सरस्विति त्वमक्षर् ब्रह्म सृत्यं नैव क्षरीसि ब्रह्मणा चिता परी॥ तत् परमं प्रति वोधयेसि च्छन्देसा वाग् विदा वरं ब्रह्म संविदो योनिः ॥७॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । अक्षरंम् । ब्रह्मं । सृत्यं । न । एव । क्षरंसि । ब्रह्मणा । चितां । परां ॥ तत् । परमम् । प्रति । बोधयांसि । छन्दंसा । वाक् । विदा । वरंम् । ब्रह्मं । सम्ऽविद्ःं । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are Brahma, the indestructible and the true one in all respects. You are one with Brahma and you never move away from Him. You express the great truth of Brahma by metrical composition. Oh Vāk, you by your knowledge are Brahma and the source of all knowledge.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं अक्षरं वाच्यवाचकोभयसत्त्वपूर्णं परं अक्षरात्मकं सत्यात्मकं च ब्रह्म, नाम्ना रूपेण गुणेन धर्मेण कर्मणा च सरस्वत्याः अक्षरत्वं अनेन द्योत्यते, ब्रह्मणा चिदात्मना समन्विता सती त्वं नेव क्षरिस न विपरिणमसे स्वरूपेण, त्वं तत् स्वं आत्मीयं परमं ब्रह्मनस्तु प्रति प्रपादयसि वाचकत्वसामर्थ्यात्, याथार्थ्येन तत् समर्थयसीति भावः ॥ तस्मात् हे वाक्! सा त्वं विदा वरणीयं प्रत्यक्षं ब्रह्मेव स्वयं सनी सर्वेषां ज्ञानानां प्रसिवत्री कारणीभूता माता भवसीति ॥ अस्मिन्यें उदाहृतं प्रमाणं इतः पूर्वमेव ॥ "गौरीभिमाय सिल्लानि तक्षती " "सहस्राक्षरा परमे व्योमन्" इति " तस्याः समुद्रा अधि विक्षरन्ति ततः क्षरत्यक्षरम् " इति च (ऋ. मं १-१६४-४१-४२)

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! on account of the intimate connection between both the expressible and the expression, you are Brahma itself, which is the indestructible truth. It is indicated that Sarasvati is Aksharā (that which never deteriorates) in name, form, quality and function. You are always with Brahma, the very essence of intelligence and you are never separate from Him. You express Him by the imfinite capacity to express which you possess. Therefore, you are indeed Vāk, the manifest Brahma and you are the cause of all knowledge. The corroborative evidence is already quoted earlier ("Gaurirmimāya etc." Rg. I-164, 41 & 42).

# अष्टमी ऋक् ।

सर्रस्विति त्वमक्षरं सत् पर्मं विश्वान्येवाक्षराणि त्वत् क्षरंन्ति ॥ विश्वया ब्रह्मं वाचः संविदः क्षरित वाग् विदा वरं ब्रह्मं संविदो योनिः ॥ ८॥

पद्पाठः - सर्रस्त्रति । त्त्रम् । अक्षरंम् । सत् । प्र्मम् । विश्वानि । एव । अक्षराणि । त्त्रत् । क्षरंन्ति ॥ विश्वऽथां । ब्रह्मं । वाचः । सम्ऽविदंः । क्ष्र्रति । वाक् । विदा । वरंम् । ब्रह्मं । सम्ऽविदंः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are the indestructible great truth. All these universes come out (are expressed) of you as well as all knowledge. Brahma the inexpressible is expressed in the form of the universes by your power of intelligence. Oh Vak, you by your knowledge are Brahma and the source of all knowledge.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं स्वयं परमं अक्षरं वस्तु सदेव असि, तस्मात् त्वत् त्वत्तः विश्वानि अक्षराणि क्षरिन्त आविर्भवन्ति, तथा त्वत्तः एव सर्वाः संविदोऽपि क्षरिन्त वाङ्मुखेनैव सर्वेषां ज्ञानानां आविर्भावः इत्यर्थः॥ तथा वाचः सकाशादेव ब्रह्म क्षरित अक्षरं निर्गुणमिष तद् ब्रह्म वस्तु वाचैव सगुणतामुपैतीति यावत्। वाचः एव विश्वमिष इदं क्षरित उत्पद्यते, तस्मात् सा वागेव ज्ञानेन वरणीयं ब्रह्म, अतः सर्वेषामिष सर्वस्मिन् अर्थं वागेव अवलम्बनार्हां सर्वस्याः अपि संविदः हेतुभूता सा वागेव भवतीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the indestructible great truth. The universes issue from you because you alone can express them. All knowledge dawns through intelligence, words and speech. Even Brahma who is without name and form assumes them when manifested by speech as the universe. Vāk or speech is the source therefore of all knowledge.

# नवमी ऋक्।

सरस्वित त्वं ज्योतिषा सद्धरं
विश्वंमेतत् क्षरिति त्वद्धेतोऽभि ॥
श्चरद् विश्वं तद्जु त्वं न क्षरसीह
वाग् विदा वरं ब्रह्मं संविदो योनिः ॥ ९ ॥
पद्पाठः – सरस्वित । त्वम् । ज्योतिषा । सत् । अश्चरम् ।
विश्वंम् । एतत् । श्चरति । त्वत् । अर्थतः । अभि ॥
श्चरित् । विश्वंम् । तत् । अर्जु । त्वम् । न । श्वरसि । इह ।
वाक् । विदा । वर्रम् । ब्रह्मं । सम्ऽविदं: । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are the eternal flame of intelligence and are indestructible. This universe issues forth from you as meaning proceeds from the word. This universe is perishable but you remain imperishable. Oh Vāk, you by your intelligence are Brahma and the source of all knowledge.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं ज्योतिषा ज्योतिरात्मना सत् सत्यरूपं अक्षरं वस्तु सदेव असि, तस्माद् वाचकायाः त्वत् त्वतः त्वत्सकाशात् साक्षात् पदार्थरूपेण एतद् विश्वं क्षरति प्रजायते, तिदं विश्वं क्षरत् क्षयोन्मुखं वस्तु अनुमृत्य त्वं इह सर्वस्यापि मूळ्बीजरूपा सती नैव क्षरिस न नश्यिस, नापि विपरिणमसे, निजरूपेण नाम्ना अविशिष्यसे इति यावत्, तस्मात् हे वाक् ! मातः सा त्वं विदा वरणीयं प्रत्यक्षं ब्रह्म, सर्वस्यापि ज्ञानस्य कारणमिति, वागेव सर्वज्ञान-प्रकाशकं आन्तर्य परं करणमिति सम्पद्यते इति ॥

#### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the imperishable flame of intelligence. Universes issue forth from you like meanings from words. While universes perish, you, their source, are imperishable. It is by expressing in words that you create universes and everything in them. The word is the creator.

दशमी ऋक्।

सर्रस्वति त्वं प्रतिष्ठा विश्वस्येह
नाम्नैव वाचा शिष्यते विश्वं परि ॥
ज्योतिषा त्वद्वदेति तद् वाचः पुनर्वाग् विदा वरं ब्रह्मं संविदो योनिः ॥ १० ॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । प्रतिऽस्था । विश्वस्य । इह । नाम्ना । एव । वाचा । शिष्यते । विश्वम् । परि ॥ ज्योतिषा । त्वत् । उत् । एति । तत् । वाचः । पुनरिति । वाक् । विदा । वर्रम् । ब्रह्मं । संविद्ः । योनिः ॥

Oh Sarasvati! you are the foundation or substratum of this universe. Evidently, it is in the form of words that the universe remains in a latent form (even after physical destruction). The universe again springs forth from the word by the power of your intelligence. Oh Vak, you by your intelligence are Brahma and the source of all knowledge.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं विश्वस्यास्य जगतः प्रतिष्ठा आस्पदीभूता, तस्मात् सर्वमेतत् जगत् अन्ततः नाम्ना स्व-स्व-सञ्ज्ञात्मिकया वाचैव परिशिष्यते, विश्वस्य उपसंहताविप वागेव अवशिष्यते, यत् खलु नामशेषत्वमभ्युपैतीति प्रसिद्धम्, अथ पुनः प्रजायमानं सत् तिददं विश्वं त्वत्तः वाच एव उदेति, ज्योतिषा ज्योतिर्मुखेनेति, तस्मात् सा वागेव विदा वरणीयं ब्रह्म, तथा सवस्या अपि संविदः प्रसिवत्री योनिः मातृस्थानीयेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the substratum of this universe, being responsible for it. Therefore, all this universe, even after destruction, continues in a subtle form as word, in the form of a symbol. Even when the universe ceases to exist, Vak survives, which means that finally everything lives by name only. Again this whole universe rises from you, the word, by the power of light. Vak is certainly the Brahma, the source of knowledge.

# एकादशी ऋकू ।

सर्रस्यित त्वं ब्रह्म सतीह साक्षाद्
अमृतं तत् सत्यं पूर्णमक्षरं पर्रम् ॥
अक्षरं त्वत् क्षरिति ब्रह्मं विश्वधा
वाक् परमा ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयतः ॥ ११ ॥

पद्वाठः - सर्रस्वति । त्वम् । ब्रह्मं । स्ती । इह । साक्षात् । अमृतेम् । तत् । सत्यम् । पूर्णम् । अक्षरेम् । परेम् ॥ अक्षरेम् । त्वत् । क्षर्ति । ब्रह्मं । विश्वऽथां । वाक् । परमा । ज्योतिः । विश्वस्य । द्र्ययंत् ॥ Oh Sarasvati! you are Brahma Himself in this universe; you are the immortal and the truthful and the perfect one. Brahma, the imperishable, issues in the form of the universe from you. Vak is the supreme light of intelligence which illumines the whole universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं इह छोके साक्षात् प्रत्यक्षं ब्रह्मेव सती अमृतं, अक्षरं, सत्यं इत्येवमादिछक्षणं तत् पूर्णं परमं ब्रह्मेव प्रति प्राप्ताऽसि, त्वत् त्वतः वाचः एव तदक्षरं परं ब्रह्म विश्वथा विश्वतोरूपेण क्षरित नामरूपात्मना आविभवति । तस्मात् हे वाक् ! मातः ! सा त्वं परा वागेव विश्वस्यास्य जगतः दर्शयत् प्रकाशकं परं ज्योतिः, तत्परञ्ज्योतिः-स्वरूपा वाग् भवतीति ॥

# ॥ इति द्वितीयेऽनुवाके षष्ठं सरस्वतीसूक्तम् समाप्तम् ॥ COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! in this world you are evidently Brahma, the eternal in manifestation. You are truthful, immortal, imperishable. You are the one who attain Brahma, the perfect one. This Brahma, the invisible and imperishable assumes on account of you, omnifarious forms in this universe. Vak is the light par excellence which illumines all and everything.

Thus ends the Sixth hymn in the Second Section.

# अथ द्वितीयेऽनुवाके सप्तमं सरस्वतीस्कतम्। अनुवाकः २। स्कम् ७। ऋचः १-८। सरस्वति त्वं व्याहरसीह अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती। Now the Sarasvati Sukta, seventh in Second Anuvaka Section II, Hymn 7, Riks 1-8-SARASVATĪ

This hymn beginning with 'Sarasvati tvam vyāharasiha' contains eight Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi, Sarasvatī is the goddess and the metre is Jagatī.

अथ प्रथमा ऋक् ।

सरस्वित त्वं व्याहरसीह तिस्रो

भूभुवः स्वर्शस्तपेसा ज्योतिषा वार्चः ॥

ताभिरिमा होकाञ्जनेयसि त्रीन

वाग् विदा प्रतिमानं विश्वस्याधि बीजेम् ॥ १॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । विऽ<u>आ</u>हरंसि । <u>इ</u>ह् । तिस्रः । भूः । भुवंः । स्व१रिति स्वंः । तपंसा । ज्योतिषा । वाचंः ॥ ताभिः । <u>इ</u>मान् । स्रोकान् । जनयसि । त्रीन् । वाक् । विदा । प्रतिऽमानंम् । विश्वंस्य । अधि । बीजंम् ॥

Oh Sarasvati! you give expression to three words: Bhūh, Bhuvah and Svah, through the power of your tapas, light and speech. By them, you create these three worlds. You are Vāk, the measure and seed of this universe on account of your intelligence.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित! त्वं स्वयं परा वाग् देवतात्मा सती आत्मनः तपसा ज्योतिषा च सह स्वीयाः वाचः तिस्नः व्याहरिस उचरिस, याः खल्ठ " भूः भुवः स्वः" इति यजुर्मन्त्रात्मिकाः वेदे प्रसिद्धाः, तामिरेव तिसृभिः व्याहृतिभिः इमान् पृथिवी — अन्तरिक्षं द्योः इति त्रीन् लोकान् भुवनहृपान् जनयिस, व्याहृतेरुचारमात्रेण, "स भूरिति व्याहरद् भुवमसृजत " इत्यादि ब्राह्मणम्, तस्मान् सा वागेव विदा विश्वस्य जगतः प्रतिमानं समानं प्रमाणात्मकम्, तथा मूलं बीजं करणात्मकम्, अधि अधिष्ठानभूतं च भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! though you are yourself the transcendent Vāk, by your tapas and light, you give expression to the words Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ, the Yajurmantras well known in the Vedas. By them, i. e., by mere uttering the mantras (vyāhṛti), you create these three worlds, this world, mid-air and sky. There is an authority in the Brāhmaṇa literature: "He said Bhūḥ and created this world." Certainly, it is Vāk, the evidence of this universe and its fundamental seed.

# द्वितीया ऋक्।

सरस्वित त्वमुम् परिता दिवे-मिमां पृथिवीं मध्यममन्तरिक्षम् ॥ ज्योतिष्मती राजेते ज्योतिर्मिस्त्रिमि-र्वाम् विदा प्रतिमानं विश्वस्याधि वीजेम् ॥ २॥ पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । अमूम् । परि । इता । दिवंम् । इमाम् । पृथिवीम् । मध्यनम् । अन्तरिक्षम् ॥ ज्योतिष्मती । राजंते । ज्योतिःऽभिः । त्रिऽभिः । वाक् । विदा । प्रतिऽमानम् । विश्वंस्य । अधि । बीर्जम् ॥

Oh Sarasvati! you pervade the sky, this earth and the mid-air which is between them. You who are full of light shine in the three worlds. You are Vak, the evidence and seed of this world.

### अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति! त्वं अमूं विप्रकृष्टां दिवं उत्तमां परीत्य व्याप्ता, उत अपि च इमां अवमां महीं, तथा मध्यमं तथोः सन्धिरूपं अन्तरिक्षं च व्याप्ता, तेन तद्भुवनत्रयाधिष्ठितैः त्रिभिः ज्योतिर्भिः सह अग्नि-विद्यत्-सूर्यरूपैः संहिता सती राजसे, अत एव त्वं ज्योतिष्मती इति प्रसिद्धा वेदे, तस्मात् हे वाक्! सा त्वं अस्य विश्वस्य जगतः प्रतिमानं समानं मानात्मकं बीजं कारणम्, तथा अधि अधिकरणरूपं च स्वयं भवसीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you pervade the high sky and this world below and the mid-air in between. You shine with three lights in these three worlds. The lights are Agni, Vidyut and Sürya—fire, lightning and sun. You are reputed as Jyotishmati. You are Vak, the evidence and seed of this universe.

# तृतीया ऋक्।

सरस्वति त्वं दिवि श्रिता तर्पन्तं तम्मुं संवितार्मुत्तमं ज्योतिः ॥ सावित्री त्वं स्वरविती समुत्तमा वाग् विदा प्रतिमानं विश्वस्थाधि बीजीम् ॥३॥

पद्पाठः - सरंस्वति । त्वम् । दिवि । श्रिता । तपन्तम् ।
तम् । अमुम् । सवितारंम् । उत्ऽतम्म् । उयोतिः ॥
सावित्रो । त्वम् । स्वरंऽवती । सं । उत्ऽतमा ।
वाक् । विदा । प्रतिऽमानंम् । विश्वस्य । अधि । बीर्जम् ॥

Oh Sarasvati! you resort to the great shining sun in the high sky. You are Savitri, full of sound and you are the best. You are Vak, the evidence and seed of this universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं दिवि तपन्तं तं स्वीयं अमुं सवितारं उत्तमं ज्योतिः ज्योतिरात्मानं श्रिता सती सावित्री सवितुः नाम-रूप-गुण-क्रियादिभिः सम्पन्नतरा स्वयमपि उत्तमा उत्तम-लोकाधिराज्ञी राजसे, तथा स्वरवती च सती प्रकाशसे, तस्मात् हे वाक्! सा त्वं अस्य विश्वस्य जगतः प्रतिमानं तुल्यं मानरूपं अधिष्ठानात्मकं च बीजं च स्वयं भवसीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you resort to that Sun, who is close to you. You shine with Him. You have His name, form, quality, function and other attributes. You shine as the queen of the high skies. You are Vāk, the evidence of the fundamental seed of this universe.

चतुर्थी ऋक् ।
सरेस्विति त्वं भुवि श्रिता ज्वलेन्तं
तिमममिश्चमर्थमं ज्योतिः स्वक्षम् ॥
अञ्चायीयमेवमा ज्योतिष्मती
वाग् विदा प्रतिमानं विश्वस्याधि बीजेम् ॥ ॥
पद्पाठः — सरेस्विति। त्वम् । भुवि। श्रिता। ज्वलंन्तम् ।
तम् । इमम्। अग्निम्। अवमम्। ज्योतिष्मती।
अञ्चायी। इयम्। अवमा। ज्योतिष्मती।
वाक्। विदा। प्रतिऽमानेम्। विश्वस्य। अधि। बीजेम् ॥

Oh Sarasvati! you resort to this burning fire here on earth, and you become the wife as it were, of Agni (Agnāyī) the earthly light. You are Vāk, the evidence and seed of the universe.

### अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं अस्यां भुवि प्रत्यक्षं ज्वलन्तं स्वीयं इमं अवमं अधस्तनं ज्योतिः-स्वरूपं अग्नि श्रिता सती इयं अग्नायी अग्निजाया शक्तिः ज्योतिष्मती भविस, अत्र आग्नेयं ज्योतिरेव वाचः स्वीयं रूपं भवित, "मुखादिन्द्रश्चाग्निश्च" (ऋ• मं. १०-९०-१३), "मुखादग्निरजायत" (शु. य. सं. ३०), "मुखाद् वाग् वाचोऽग्निः" (ऐ. उ. १-१-४), "अग्निर्वाग् भूत्वा मुखं प्राविशत्" (ऐ. उ. १-२-४) इति च ऋङ्मन्त्रवर्णः औपनिषदं वचनं च प्रमाणम्॥ तस्मात् सा वागेव विदः अस्य विश्वस्य प्रतिमानं समानं प्रमाणभूतं अधिष्ठानात्मकं मूलं बीजं च भवितिति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you resort to Agni in this world, who is burning before our eyes. He is lowest among lights. You become Agnāyī, the wife or power of Agni. Here, the light of Agni is itself Vāk and so she assumes her own form. It is said, "from the mouth (of Brahma) Indra and Agni were born" (Rg. X-90-13), "from the mouth, Agni was born" (Suk. Yaj. Sam. 30), "from the mouth Vāk and from Vāk Agni was born" (Ait. Up. 1-1-4), "Agni having assumed the form of speech entered the mouth" (Ait. Up. 1-2-4). It is Vāk, that is the evidence.

# पश्चमी ऋक् ।

सरंस्वित स्वरसि त्विमन्द्रेण प्रति
सङ्गच्छसे ज्योतिषाऽन्तरिक्षे चित्री ॥
इन्द्राणी त्वं मध्यमा विद्युदसृता
वाग् विदा प्रतिमानं विश्वस्थाधि बीजम् ॥ ५॥
स्रोस्वि । स्वरसि । त्वम् । इन्हेण । प्रति ।

पद्पाठः - सर्रस्वति । स्वर्ग्सि । त्वम् । इन्द्रेण । प्रति । सम् । गुच्छसे । ज्योतिषा । अन्तरिक्षे । चिता । इन्द्राणी । मध्यमा । विऽद्युत् । असृती । वाक् । विदा । प्रतिऽमानम् । विश्वस्य । अधि । बीजम् ॥

Oh Sarasvati! you make sounds along with Indra and you join him as the light of lightning in the mid-air. You become Indrani, the lightning and you are immortal in the mid-air. You are Vak, the evidence and seed of this universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं मध्यमे भुवने अन्तरिक्षे तद्ध्यक्षेण इन्द्रेण सह प्रति— स्वरसि प्रतिध्वनिरूपेण शब्दायसे, ज्योतिषा वैद्युतेन चिता चेतनेन च संगृहीता सती तेन सङ्गच्छसे, अतः त्वं मध्यमा विद्युद्ध्या अमृता देवतातिमका इन्द्राणी तन्नामरूपादिभिः सम्पन्ना इन्द्रशक्तिः, तस्मात् सा वागेव विदा ज्ञानेन अस्य विश्वस्थापि जगतः प्रतिमानं तुल्यं मानात्मकं अधिष्ठानरूपं वीजं च भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you echo the sound of Indra in the mid-air. As lightning, you join him and so, you are a goddess of mid-air. You are immortal. You are Indrani, by name, form and the power of Indra. You are Vak, the evidence and seed as well as the basis of this universe.

# पष्टी ऋक्।

सरंस्वित त्वं पेवसे सह महता पर्वमानेन सहैसाऽन्तरिक्षे ॥ स्वरेण प्रति पर्येषि विश्वतो वाग् विदा प्रतिमानं विश्वस्थाधि बीजम् ॥ ६॥

पद्पाठः - सरैस्त्रति । त्वम् । प्वसे । सह । मुरुती । पर्वमानेन । सहैसा । अन्तरिक्षे । स्वरेणे । प्रति । परिऽएषि । विश्वतः । वाक् । विदा । प्रतिऽमानेम् । विश्वस्य । अधि । बीर्जम् ॥

Oh Sarasvati! you blow with the blowing god Marut with great power in the mid-air. You pervade the universe with sound. You are Vak, the evidence and seed of this universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वम् अन्तरिक्षे पवमानेन प्रवहता मरुता सह सहसा बळेन पवसे प्रवासि, तेन च प्रतिस्वरेण विश्वतः पर्येषि व्याप्नोषि, वायुना सहैव सस्वरा वागपि सर्वेत्रापि प्रचळतीति भावः, तस्मात् सा वागेव विदा—विश्वस्य जगतः प्रतिमानं मानरूपं अधिष्ठानं बीजरूपं चेति॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you blow fiercely in the mid-air with the blowing god Marut. You fill the universe with sound. Along with Vāyu, Vāk also moves all round. It is Vāk, which is the evidence and seed and the basis of this universe.

# सप्तमी ऋक्।

सरस्वित त्वं रुद्रेण विद्युतोष संहिता स्वरसीह रवर्थेनान्तः ॥ रुद्राणी मध्यमा गौरी गरीयसी वाग् विदा प्रतिमानं विश्वस्याधि वीजम् ॥ ७॥ पदपाठ:- सर्रखित । त्वम् । रुद्रेणे । विऽद्युता । उपे ।
सम्ऽहिता । स्वर्सि । इह । रवर्थेन । अन्तरिति ।।
रुद्राणी । मध्यमा । गौरी । गरीयसी ।
वाक् । विदा । प्रतिमानम् । विश्वस्य । अधि । बीर्जम् ॥

Oh Sarasvati! resorting to Rudra, you along with lightning become the cause of sound. You are Rudrani of the mid-air. You are the great Gauri. You are Vak, the evidence and seed of the universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं अन्तरिक्षे रुद्रेण अन्तरिक्षाध्यक्षेण विद्युता वैद्युतेन ज्योतिषा च संहिता सती स्वेन रुतेन स्वरेण स्वरिस, तेन सा त्वं रुद्राणी मध्यमा माध्यमिका गौरी नाम्ना गरीयसी गुणेन गुरुतमा, तस्मात् सा वागेव विदा विश्वस्यापि जगतः अधिष्ठानं बीजं च भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! resorting to Rudra, the lord of mid-air, and united with lightning, you cause sound to be produced. Then you become Rudrani, the power of Rudra of the mid-air. You are Gauri by name and superior by quality. Vak is the proof and seed, the basis of this universe.

# अष्टमी ऋक्

संहिंतोत ऋग्भिर्युद्धिमः सामेभिः॥

अग्निमुतेन्द्रेमादित्यं च प्रत्यृता

वाक् परमा ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयंत् ॥८॥

वदपाठः- सरंस्वति। त्वम्। तिसृऽभिः। व्याहृतिऽभिः।

सम्ऽहिता। जत्त। ऋक्ऽभिः। यज्जुःऽभिः। सामेऽभिः॥

अग्निम्। जत्त। इन्द्रेम्। आदित्यम्। च । प्रति। ऋता।

वाक्। परमा। ज्योतिः। विश्वस्य। द्शेयंत्॥

सर्दस्वति त्वं तिसृभिव्योहृतिभिः

Oh Sarasvati! you are associated with the three Vyāhṛtis—Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ, and further with the three Vedas, Rk, Yajus and Sāma. You are one with Agni, Indra and Āditya. You are the great Vāk, the light par excellence, that illumines the universe. CD-15

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं " भूः भुवः स्वः" इति तिसृभिः प्रसिध्दाभिः व्याहृतिभिः संहिता, उत च " ऋग्मिः यजुभिः सामभिः" इति त्रय्या विद्यया युक्ता छन्दस्वती भविसि, तथा अग्नि इदं आदित्यं च प्रति सङ्गतासि तेजस्वती भविसि, एवं सा त्वं परा वागेव विश्वस्थास्य जगतः प्रकाशकं ज्योतिः, तथा तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपा सा वागिति ॥

॥ इति द्वितीयेऽनुवाके सप्तमं सरस्वती सूक्तम् समाप्तम् ॥ COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are associated with the three Vyāhṛtis (Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ) and (the three Vedas), Rk, Yajus and Sāma. You are one with the gods Agni, Indra and Āditya. You are Vāk, the light that illumines everything in the universe.

Thus ends the Seventh hymn in the second Section.

अथ द्वितीयेऽनुवाके अष्टमं सरस्वतीसूक्तम्। अनुवाकः २। सूक्तम् ८। ऋचः १-९। सरस्वति त्वमात्मनः नव, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती। Now the Sarasvati Sukta, eighth in Second Anuvaka Section II, Hymn 7, Riks 1-9-SARASVATĪ

This Hymn beginning with 'Sarasvati tvamātmanaḥ, contains nine Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi. Sarasvatī is the goddess and the metre is Jagatī.

अथ प्रथमा ऋक् ।

सर्रस्विति त्वमात्मनेः सती सत्या पैट्मे हिता समा सित् त्वमात्मिने ॥ समेन ज्योतिषा रसेनौता चित्ती वाग् विदा माता विश्वस्यात्मनः परी ॥ १ ॥

पद्पाठः - सर्स्वति । त्यम् । आत्मनः । स्ती । स्त्या ।

प्रमे । हिता । स्मा । सर्ति । त्यम् । आत्मनि ॥

समेनं । ज्योतिषा । रसेन । आठकता । चित्ती ।

वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । आत्मनः । पर्रा ॥

Oh Sarasvati! you being utterly truthful are the wife or Śakti of the Ātman. You are one with the great Ātman and equal to Him. You are one with Him on account of your having the same light as that of the Spirit. You, Vāk, being full of intelligence, are the very measure and mother of the universe and of the great Ātman.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं सत्या सत्यात्मिका आत्मनः सर्वान्तर्यस्य चेतनरूपस्य सती जाया शिक्तरूपा परमे आत्मिन सित सत्स्वरूपे समा समाना हिता अन्तर्हिता समेन रसेन सामरस्येन ज्योतिषा चिता चेतन्यज्योतिःशक्त्या च ओता सिम्मिलिता असि, अतः सा वागेव विदा ज्ञानेन हेतुना विश्वस्य जगतः तथा आत्मनः परा माता प्रमात्री प्रेरियत्री च भवतीति, अत्र विश्वस्य प्रसवितृत्वेन प्रेरियतृत्वेन च वाचः तन्मातृत्वम्, आत्मनस्तु प्रमातृत्वेनैवेति विवेकः ॥ तदेतत् परं मातृत्वं वाचः संवित्प्रधानसत्त्वयोगेनेति विशेषः, तदेतन्मातृत्वतत्त्वं वाग्देवतायाः एव परमं नित्यसिद्धिमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

On Sarasvati! you are truth and the wife and the power of Ātman, the innermost spirit and the very source of existence. Being equal to the Ātman in having light and power and spiritual strength, you are one with Him. You are Vāk which measures and moves the Ātman, and you are the mother of this universe.

द्वितीया ऋक् ।
सर्रस्विति त्वं मात्री प्रेचोदिताऽऽत्मना
चित्तिभिः प्रजेनित्री भूतानां योनिः ॥
वाचा मात्रेया विश्वं भूतं सुषुवे
वाग् विदा माता विश्वंस्थात्मनः पर्रो ॥ २॥

पदपाठः - सर्स्विति । त्वम् । मात्री । प्रऽचोदिता । आत्मनी । चित्तिऽभिः । प्रऽजनित्री । भूतानीम् । योनिः ॥ वाचा । मात्रया । विश्वम् । भूतम् । सुकुवे । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । आत्मनैः । पर्रा ॥

Oh Sarasvati! you are the measure of all. Being inspired by the Ātman, and in virtue of your powers of intelligence, you create all creatures and are their very source. By the subtle power of speech you gave birth to

the universe. Vak is the measure and the invisible mother of the universe and the measure of the great Atman.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं तस्य आत्मनः मात्री प्रमात्री सती तेन आत्मना निजेन चेतनेन प्रचोदिता प्रेरिता सती चित्तिभिः चेतनाशक्तिभिः सर्वेषां भूतानां प्रजनित्री प्रजनित्री योनिः कारणभूता तत्प्रसवहेतुभूतेति यावत्, अत्र "जनिता मन्त्रे " इति (पा. सू. ६-४-५३) सूत्रात् अस्मिन् मन्त्रे " प्रजनित्री " इति रूपं आर्षं छान्दसम् स्त्रीलिङ्गान्तम्, सा वागेव शब्दब्रह्मरूपा आकाशतन्मात्रात्मिका आकाशादीनां महाभूतानां मूल्भूता इति तस्याः सर्वभूत-जनियतृत्वम्, तया मात्रया आकाशतन्मात्रारूपया वाचा विश्वं एतद् भूतं भूतजातं सुपुवे ससर्ज सरस्वतीति अध्याहार्यम्, तस्मात् सा वागेव विदा ज्ञानशक्त्या विश्वस्य जगतो माता परा श्रेष्ठतरा, अत एव तज्जनकस्य चेतनात्मनः प्रमात्री च स्वयं भवति। विश्वजनन्या वाचेव तद्धिपतेः जगतिपतृत्वं प्रति मीयते, तेन तादात्म्ययोगादिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the measure of that Ātman. You are inspired by Him who is the very source of all animation. By the various powers of intelligence you produce all the elements in this universe. Vāk, who is Brahma in the form of sound, is the essence of Ākāśa (Ākāśa Tanmātrā) or ether. Vāk is the generator of all elements, such as sky etc. She is the mother of the whole universe. The sound is the essence of Ākāśa and with it, she gave birth to all the elements in the universe. She is the measure of the universe and the evidence of Ātman.

# तृतीया ऋक ।

सरस्वित त्वं सती जेब्ने समय्रे ज्योतिरातमा मात्रया वाचिश्चिती ॥ ब्रह्मणो दक् प्रथमा व्योम तत् पर्मं वाग् विदा माता विश्वस्यातमनः परी ॥ ३॥

पद्पाठः - सरंस्वति । त्वम् । स्तती । जुङ्गे । सम् । अप्ने । ज्योति :ऽआत्मा । मात्रया । वाचः । चिता ॥ ब्रह्मणः । दृक् । पृथमा । विऽओम । तत् । पर्मम् । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । आत्मनः । परा ॥ Oh Sarasvati! you are truth itself and you were born before anything else. You are full of the light of intelligence. You, being born as the essence of elements, were Brahma's first power of sight and also the sky which is the region of sound. Vak, you, by your intelligence, are the very measure of the universe and of the great Atman.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं सती सत्यरूपा अग्ने आदिसृष्टी सर्वेभ्यः भूतेभ्योऽिप पूर्वं आकाशा-दिप प्रथमतः व्योमतन्मात्रात्मिका वाक् सब्ज्ञे आविर्बभूव इति, प्रथमैकवचनान्तिक्रयापद-सामर्थ्यादघ्याहार्यम्, सा सरस्वती स्वयं ज्योतिःस्वरूपा चेतनात्मा च सती आकाशतन्मात्रया निजया वाचा चिता चेतनाशत्म्या तद्र्पेण सञ्ज्ञज्ञे इति पूर्वत्र अन्वयः, अतः सा वागेव सतः सदात्मनः प्रथमा दक् आदिमा दृष्टिः उन्मेषरूपा चिन्मात्रोदिता, तदेव परमं व्योम वाचः परं आस्पदीभूतं भवित, तस्मात् विश्वादिमत्त्वात् सा वागेव विश्वस्य जगतः परा माता जनियत्री आत्मनः प्रमात्री च भवितुमहिति विदा संविदा योगात् तस्याः वाचः ब्रह्मात्मविश्वादिमातृत्वं स्वतः सिद्धमेवेति सम्पद्यते ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are always existing as truth. Before the creation of any elements, even before the sky, the sound (Vak) was created. She is herself full of light. She was born as sound, the subtle essence (tanmatra) of the sky. So, Vak became the first sight, the opening of the eyelids of Brahma. Being born first, earlier than the universe, she is the invisible mother of the universe and the measure or evidence of Atman.

# चतुर्थी ऋक।

सरस्वित त्वं मात्रया चित्त्या सं<u>मौता</u> बिहिर्घा व्योमन पर्वमाना सहोर्जा॥ पर्वमानेन सम् परीता चिता वाग् विदा माता विश्वस्यात्मनः परी ॥ ४॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । मात्रैया । चित्त्या । सुमा । आऽऊंता ।

बहिःऽधा । विऽओर्मन् । पर्वमाना । सह । ऊर्जा ।।

पर्वमानेन । सर्मम् । परि । इता । चिर्ता ।

वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । आत्मनः । पर्स ॥

Oh Sarasvati! being the essence of all animation, you pervade all space externally. On account of your blowing fiercely, you are with the Marut (the god of winds). You are Vak, the mother of the universe and the measure of Atman.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं चित्रया मात्रया निजया चेतन्यमात्रया व्योमन् व्योमनि आकाशे बहिर्घा बाह्यमर्याद्या समा समाना ओता व्याप्ता, ऊर्जा बलेन सह पवमाना प्रवहन्ती सती तत्रैव प्रयमानेन प्रवहता महता प्राणसत्त्वेन समं चिता चेतनया परीता परितः सर्वतो व्याप्ता, तस्मात् सा वागेव विदा योगात् विश्वस्य जगतः माता परमा, तथा आत्मनश्च प्रमाञी भवतीति॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! by your being the essence of all animation, externally you pervade all space. By blowing strongly you are equal to Marut, the presiding deity of wind and the vital airs. You are Vak, the mother of the universe and the measure of Atman.

# पश्चमी ऋक्।

सरेस्वित त्वं मात्रया तेजेसो वाचः सम्मासाऽऽदित्येगाहिता यद् रूपेणे ॥ उत्सृष्टं तेजः स्वमा विवेशे वाचा वाग् विदा माता विश्वस्यात्मनः परी ॥ ५॥

पद्पाठः - सर्प्त्वति । त्वम् । मात्रया । तेर्जसः । वाचः । सम् । भासा । आदित्येनं । आऽहिता । यत् । रूपेणं ॥ उत्ऽसृष्टं । तेर्जः । स्वम् । आऽविवेशं । वाचा । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । आत्मनः । पर्रा ॥

Oh Sarasvati! on account of the power of light and speech, you are one with the sun. The light which burst forth in the form of speech pervaded the universe. Vāk, on account of intelligence, is the mother of the universe and the evidence of Ātman.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं सद्वस्तुनः चेतनात्मनः तेजसः वाचश्च मात्रया रूपतन्मात्रया शब्द-तन्मात्रया च भासा प्रकाशेन च आदित्येन तत्प्रकाशेन च यत् परेण रूपेण आहिता सर्वतः व्याप्ताः तथा स्वेन आत्मना उत्सृष्टं प्रसूतं तत् तेज: वाचा वाग्रूपेण सम्यक् आविवेश, सा वागेव अस्य विश्वस्य जगतः परा माता प्रसवित्री आत्मनः प्रमात्री च विदा योगेन भवतीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! being invested with the essence of light and sound, you are one with the essence of the sun and his rays. You pervade all round. Vak has entered the light of the sun and also the light emitted from the innermost soul. Vak is the mother of this universe and the measure of Atman.

# षष्टी ऋक् ।

सर्रस्विति त्वं मात्रयाऽपां प्राणानां विद्युता चेन्द्रेणाहिता सं रसेन ॥ उत्सृष्टास्ता अप आ विवेश प्राणे-र्वाग् विदा माता विश्वेष्यात्मनः परी ॥ ६॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । मात्रंया । अपाम् । प्राणानीम् । विऽद्युता । च । इन्द्रेण । आऽहिता । सम् । रसेन ॥ उत्ऽसृष्टाः । ताः । अपः । आऽविवेशं । प्राणैः । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । आत्मनैः । पर्रा ॥

Oh Sarasvati! being invested with the subtle measure of waters, and of the vital airs (prānas), and being one with the lightning of Indra and all his subtle essence, you parvade everything. Vāk entered the essence of the liquid elements along with the vital airs. Vāk is the mother of the universe and the measure of Ātman.

## अन्वयमाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं अपां प्राणानां च मात्रया रस-स्पर्शतन्मात्रया, विद्युता वैद्युतेन ज्योतिषा तद्धिष्ठात्रा इन्द्रेण तद्दैवतेन तद्रसेन च समाहिता सर्वतो व्याप्ताऽसि, तथा आत्मनः वाचः च सकाशात् उत्सृष्टाः प्रसूताः ताः अपः सरसाः सतीः प्राणैः वायुसत्त्वेः सह सा वाक् आविवेश, तस्मात् सा वागेव विश्वस्य माता प्रसिवित्री, आत्मनः प्रमात्री च विदा ज्ञानसत्त्वयोगेन भवतीति ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! being invested with the essence of waters or the liquid element and the vital airs (rasa and sparśa tanmātrā) and with Indra, the lord of lightning, you pervade the universe. Vāk entered the waters which burst forth from the innermost soul of herself. So, Vāk pervades all that is full of life. Vāk is the mother of the universe and the measure of Ātman.

सप्तमी ऋक्।

सरस्वित त्वं मात्रया मनस्यो धृतेः सोमेनाहिता सौम्यैः सरसैरक्षैः ॥ उत्सृष्टां तां महीं मनसाऽऽविवेश वाग् विदा माता विश्वस्यात्मनः पर्रो ॥ ७ ॥

पद्पाठः - सरस्विति । त्वम् । मात्रैया । मर्नसः । धृतैः । सोमैन । आऽहिंता । सोम्यैः । सऽरसैः । अन्नैः ॥ उत्ऽसृष्टाम् । ताम् । महीम् । मर्नसा । आऽविवेक्षे। वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । आत्मर्नः । पर्रा ॥

Oh Sarasvati! being invested with the subtle essence of the mind and intellect and being one with Soma (the moon) and his peaceful juicy food (his rays and light) you pervade all-round. Along with mind, Vāk entered the earth which issued from the Ātman. Vāk is the mother of the universe and is the measure of Ātman.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं मनसः भृतेः धियश्च मात्रया मर्यादया सोमेन दिञ्येन मनोऽधिपतिना रसात्मना सोम्येः सोमदेवत्येः सरसेः रससहितेः अन्नेः प्राणसञ्जीवनीयेः आहिता सम्मिलिन्ताऽसि, तथा आत्मनः सकाशात् उत्सृष्टां आविष्कृतां तां इमां महीं सा वागेव सह मनसैव मानसेन सत्त्वेन आविवेश प्राविशत्, तस्मात् सा वागेव विश्वस्य जगतः माता जनियेशी, तथा आत्मनः प्रमाशी च संविदा योगाद् भवतीति॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you, along with your mind and intellect, are one with Soma, the moon and his juicy food in the form of his rays. You enter the projected universe with your mind. Vak is the mother of the universe and the measure of Atman.

# अष्टमी ऋकू।

सरेस्त्रिति त्वं ज्योतिषाऽनु त्रिमि-स्तेजंसाःश्कर्मभूम्या विश्वं भूतं प्रति ॥ मात्रया चितां त्रिवृताऽन्तः परीता वाग् विदा माता विश्वंस्यातमनः परां ॥ ८ ॥

पदपाठः - सरस्विति । त्वम् । ज्योतिषा । अनुं । त्रिऽभिः । तेर्जसा । अत्ऽभिः । भूम्या । विश्वम् । भूतम् । प्रति ॥ मात्रया । चितां । त्रिऽवृतां । अन्तरिति'। परि' । इता । वाक् । विदा । माता । विश्वस्य । आत्मनः । परां ॥

Oh Sarasvati! you pervade the whole universe. You do so by your illumined soul, which inspires the three elements, light, water and earth ( the essence of these three ) in their triple combinations. Vak is the mother of the universe and the evidence of Atman.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं ज्योतिषा ज्योतिरात्मना सह अनु अन्विता सती त्रिभिः तेजसा अद्भिः पृथिव्या च इति एतैः भूतैः इदं विश्वं भूतजातं चिता मात्रया चिन्मात्रया त्रिवृतं त्रिवृत्कृतं इदं परीता व्याप्ता, सर्वत्रापि अनुस्यूता असि, तस्मात् सा वागेव विदा संविद्योगेन अस्य विश्वस्य जगतः माता प्रसवित्री, तथा आत्मनः प्रमान्नी च भवतीति॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you, in the form of illumined soul, pervade the whole of the universe. Tejas (light), waters (the essence of liquids), and the earth (the essence of solids), by the process of triple combination (trivṛtkaraṇa) have transformed themselves into the manifest universe. You have pervaded all these by your subtle form. Vāk as the mother of the universe and the measure of Ātman.

## नवमी ऋक्।

सरेस्वित त्वं ब्रह्मणस्पेतैर्वाच-आत्मनो विसृष्टं प्रति विश्वरूपम् ॥ अनु विश्वं भूतमेतद् विश्वरूपा वाक् परमा ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयंत् ॥ ९ ॥ पदपाठः - सरस्विति । त्वम् । ब्रह्मणः । पते: । वाचः । आत्मनेः । विऽसृष्टं । प्रति । विश्वऽर्रूतपम् ॥ अनुं । विश्वम् । भूतम् । एतत् । विश्वऽर्रूत्पा । वाक् । परमा । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयंत् ॥

Oh Sarasvati! this universe was created by the power of speech of Brahma, your consort. You too followed the creation of this universe by the power of expression. Vak is the great light which illumines the universe.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं ब्रह्मणः तव पत्युः आत्मनः परस्मात् सकाशात् वाचः वाङ्मुखात् उच्छ्वासतः विसृष्टं आविष्कृतं भूतं विश्वरूपं एतद् विश्वं अनुसृत्य सा वागिप स्वयं प्रति प्रातिमुख्येन त्वं विश्वरूपा बभूविथ इति अर्थात् सिध्यति, वागेव विश्वं वाचकशकत्या निरूपयति, तथा रूपयति च वाच्यार्थात्मना इति भावः । तस्मात् सा वागेव विश्वरूपा सती विश्वस्यापि जगतः परा माता जनयित्रीति माता, तथा विश्वजनकस्य जगत्पितुः स्वस्य पत्युः चेतनात्मनः परमपुरुषस्य परब्रह्मणः प्रमात्री प्रमाणभूता तद्वबोधाय, अत एव सा वागेव विश्वस्य जगतः दर्शयत् प्रकाशकं परमं ज्योतिः, तथा तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपा सा वाग् भवतीति ॥

|| इति द्वितीयेऽनुवाके अष्टमं सरस्वतीसूक्तम् समाप्तम् || COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! following the omnifarious universe created by Brahmanaspati, you too have become omnifarious. Vāk also assumed as many forms as are existing in the universe by her power of expression. Vāk is manifold. She is the light par excellence, which illumines everything.

Thus ends the eighth hymn in the second Section.

अथ द्वितीयेऽनुयाके नवमं सरस्वतीसूक्तम्। अनुवाकः २। सूक्तम् ९। ऋचः १-८। सरस्वति त्वं हृदि अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती। Now the Sarasvati Sukta, ninth in Second Anuvaka Section II, Hymn 9, Riks 1-8-SARASVATĪ.

This hymn beginning with "Sarasvati tvam hṛdi" contains eight Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi. Sarasvati is the goddess and the metre is Jagati.

## अथ प्रथमा ऋक् ।

सर्यस्विति त्वं हृदि प्रतीची चित्ती आत्मानमध्योताचे प्रत्यञ्चं सन्तेम् ॥ ज्योतिरात्मेव प्रचेतना साऽभेवद्-वाग् विदा मिथुनं होदाऽऽत्मनोऽध्यरेम् ॥ १॥

पदपाठः - सर्रस्त्रति । त्वम् । हृदि । प्रतीची । चित्ती । आत्मार्नम् । अधि । आऽर्जता । अर्जु । प्रत्यर्श्वम् । सन्तैम् ॥ ज्योतिःऽआत्मा । एव । प्रऽचेतनां । सा । अर्भवत् । वाक् । विदा । मिथुनम् । हृदा । आत्मनः । अधि । अर्रम् ॥

Oh Sarasvati! having entered the introvert Ātman (pratyagātmā) existing in every heart, you are one with that Ātman. You have become the lifegiving light of knowledge. Oh Vāk, by your power of consciousness you are completely identified with the heart, like a veritable couple.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति! त्वं हृदि सर्वेषां प्राणभृतां अस्माकं अन्तर्हृदये प्रतीची प्रत्यङ्मुखा सती चित्ती चित्त्या चेतनाशकत्या प्रत्यञ्चं प्रत्यश्रूपं सन्तं सत्स्वरूपं आत्मानं चेतनसत्त्वं अनु अनुसृत्य अधि अधिष्ठाय च तस्मिन् एव तत्समाना ओता व्याप्ता सती स्वयमिप ज्योतिरात्मा ज्योतिःशरीरा तदेकात्मिका प्रचेतना सा वागिप बभौ स्वयंप्रकाशसत्त्वेव अभूत्, सच एव तेन तादात्म्ययोगात् इति भावः ॥ तस्मात् सा वागेव विदा संविदा ज्ञानप्रकाशनकल्या हृदा हृदय्येन तत्समभावेन च आत्मनः अधि अधिकृतं सर्वाधिष्ठानभूतं आध्यात्मकं पूर्णं मिथुनं युग्मं तादात्म्ययोगसंसृष्टम्, अत एव अरम् अलंभावपूर्णम्, एतेन तयोः वागात्मनोः परं दाम्पत्यसत्त्वं प्रतिज्ञायते इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! having entered the introvert (having the power of introspection) Ātman, the pratyagātmā, existing in the heart of every creature, you have turned inwards and are abiding with that Ātman. The Ātman is full of intelligence on account of this process. Vāk is accepted as the equivalent of Ātman. Vāk is identified with the Ātman as if Vāk and Ātman are a couple. The seer indicates that Vāk and Ātman are like wife and husband.

# द्वितीया ऋक् ।

सरस्वित त्वं प्रतीची या प्रतीच
आत्मनः सुसन्दक् संती चित्तिः ॥
प्रत्यङ् समेन संहिताऽऽत्मन् रसेन
वाग् विदा मिथुनं हृदाऽऽत्मनोऽध्यरम् ॥ २ ॥

पद्पाठः - सर्यस्वति । त्वम् । प्रतीची । या । प्रतीचः । आत्मनेः । सुऽसन्दक् । सती । चित्तिः ॥ प्रत्यङ् । समेने । सम्ऽहिता । आत्मन् । रसेन । वाक् । विदा । मिथुनं । हृदा । आत्मनेः । अधि । अर्रम् ॥

Oh Sarasvati! you are one with the Átman whose eyes are turned inwards and who is in the heart of all. You are the power of real insight which is in the Ätman and you are in harmony with the essence of things. Oh Vāk, by your power of consciousness you are identified with the heart like a veritable couple.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं प्रतीचः आत्मनः सर्वेषामन्तः प्रतिष्टितस्य प्रत्यगात्मनः प्रतीची प्रत्यङ्मुखा चेतनाशक्तिः चित्तिः सती तस्य मुसन्दक् दक्सत्त्वस्वरूपा जाया च सती प्रत्यङ्—तिस्मन् प्रत्यिञ्च आत्मन् अन्तरात्मिन समेन रसेन सामरस्येन तादात्म्ययोगेन संहिता सिम्मिलिता भवसीति शेषः, तस्मात् सा वागेव तस्य आत्मनः परमं पूर्णं मिथुनं भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the power of the introvert soul and as such you are the power of the soul's insight. Being like a wife, you are united with the soul and are identical with it. Vak is indeed like the mate of the soul.

तृतीया ऋक् । सरस्विति त्वमात्मानमन्ने प्रत्यञ्चं स्फुर्स्यहञ्चिता प्रकेतनां धिया ॥ इयमन्तरन्नु स्वरन्ती पराऽऽत्मन् वाग् विदा मिथुनं हैदाऽऽत्मनोऽध्यरम् ॥ ३॥ पदपाठः - सर्रविति । त्वम् । आत्मानेम् । अर्तु । प्रत्यक्क्षंम् ।

स्कुरिस् । अहम्ऽचिता । प्रऽकेतुना । धिया ॥

इयं । अन्तरिति । अर्तु । स्वर्रन्ती । परा । आत्मन् ।

वाक् । विदा । मिथुनं । हृदा । आत्मनेः । आर्ध । अर्रम् ॥

Oh Sarasvati! you enter the introvert Atman who is in the heart of all, and you are the inspirer of the self-consciousness of the individual, on account of your power of intelligence. Oh Vak, by your power of consciousness, you are identified with the heart like a veritable couple.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं प्रत्यञ्चं अन्तरात्मानं चेतनसत्त्वं सर्वान्तरं अनुसृत्य प्रकेतुना प्रज्ञानेन धिया च सर्वेषां प्राणभृतां अन्तः शरीरे हृद्ये अहञ्चिता अहमिति चेतनेन सत्प्रत्ययेन स्फुरिस, अत्र अन्तरात्मनः अहं अस्मीति स्फुरणमेव वाचः मूळं परमं सत्त्व-स्वरूपमिति भावः, तिममं स्वात्मानं अनुसृत्य स्वरन्ती आत्मिन अन्तः विदा संविद्वृपेण गुप्ता सा परा वागेव हृद्येन तद्भावेन सिम्पिछतं अध्यात्मकं पूर्णं मिथुनमिति ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! having entered the inward-looking soul who is in all, you with knowledge and intellect, become the cause of the I-consciousness. Here, it is meant that the very self-consciousness of the individual is certainly due to the existence of Vak. It is because of the power of speech that each person is able to say 'I'. The invisible Vak is the equivalent of Ātman and they are one like mates.

चतुर्थी ऋक् ।
सर्यस्विति त्वं संविदा चेत्रीमाना
सर्मृताऽऽत्मानं स्वमन्नं विश्व सृत्यम् ॥
वाच्येमेवानु द्योतंतेऽध्ययमात्मा
वाग् विदा मिथुनं हृदाऽऽत्मनोऽध्यरम् ॥ ४ ॥
पदपाठः - सर्यति । त्वम् । सम्ऽविदा । चेत्रमाना ।
सम्ऽक्रंता । आत्मानम् । स्वम् । अन्तं । वृद्धि । सृत्यम् ॥
वाच्यम् । एव । अन्तं । द्योतंते । अधि । अयं । आत्मा ।
वाक् । विदा । मिथुनं । हृदा । आत्मनः । अधि । अरंम् ॥

Oh Sarasvati! being animated by the power of consciousness, you enable the soul to speak the truth. The soul expresses the truth only on account of you, who are the power of speech. Oh Vak, by your power of consciousness, you are identified with the heart like a veritable couple.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं संविदा ज्ञानसत्त्वेन चेतमाना सती स्वं चेतनात्मानं तं प्रति ऋता प्रतिगता प्रत्यङ्मुखेन सम्प्राप्ता स्वयमिप संविदाना सती सत्यं नित्यसिद्धं तं स्वीयं आत्मानं अनु विद्या समर्थयसि, अनुवदसीति यावत्, सोऽयं अन्तरात्माऽपि पुनः तां स्वप्रेरितां वाचमेव अनुसृत्य स्वयमिभद्योतते प्रकाशते तद्वाङ्मुखेनैव, अन्येषां प्रत्ययगोचरो भवति इत्यर्थः, तस्मात् सा वागेव विदा संवित्सत्त्वयोगेन हृदा तदनुरूपेण समभावेन च आत्मनः तादात्म्ययोगसम्पन्नं अध्यात्मतत्त्वेन सिद्धं पूर्णं मिथुनं भवतीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! inspired by the power of knowledge you enter the Ātman turned inwards. You declare the Ātman as existing (true). Again, the same Ātman who is inside expresses himself being inspired by Vāk. He expresses to others through Vāk. Vāk is one with the Ātman as wife and husband.

# पश्चमी ऋक्।

सर्रस्वित त्वं पेट्मा देवताऽऽत्मा स्ति पेट्मेण समाऽऽत्मनाऽऽतता॥ चित्तिभिः प्रति सम्मिता स्व आत्मिन वाग् विदा भिथुनं हृदाऽऽत्मनोऽध्यरम् ॥ ५॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । पुरमा । देवती । आत्मा । सुती । पुरमेणे । सुमा । आत्मनी । आऽतेता ॥ चित्तिऽभिः । प्रति । सम्ऽमिता । स्वे । आत्मनि । वाक् । विदा । मिथुनम् । हृदा । आत्मनः । अधि । अर्रम् ॥

Oh Sarasvati! you are the greatest deity. You are equal to the great Atman and replete with the powers of Atman and you are one with the Atman. Oh Vāk, by your power of consciousness, you are identified with the heart like a veritable couple.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं परमा सर्वेभ्योऽिप श्रेष्ठतमा परा देवता, तथा आत्मा च चेत-नात्मिकाऽिस, सेयं प्रत्यक्षाऽिप प्रत्ययेकावगम्येन परमेण परोक्षेण आत्मना व्यापकेन समा समाना असि, सा त्वं स्वे निजे परमे तस्मिन् आत्मिनि चित्तिभिः चेतनाशक्तिभः चेतना-संविद्-इच्छा(भावना)िक्रयाशक्तिभिः सम्मिता समाना समन्विता असि, तस्मात् सा वागेव विदा ज्ञानशक्त्या संवित्प्रधाना सती हृदा तत्समभावेन युक्ता आत्मनः तस्य परमस्य मिथुनं अधिष्ठानात्मकं अरं पूर्णम्, आत्मना सह युग्छीभूता सा परा वागिति॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are the greatest God. Though manifest, you are one with the Ātman who is invisible but who pervades everything. You are replete with the power of animation. The powers are Chetanā (animation), Samvid (consciousness), Ichhā (feeling of desire), and Kriyā (power to do). Vāk is firmly rooted in the Ātman and is the source of strength.

# पष्टी ऋक्।

सरेस्वति त्वं पेरमं पूर्वं त-मात्मानं स्वं स्वयमेक्षेमेव सन्तेम् ॥ सुषुवे या बेहुधा प्रचोदिताऽऽत्मना वाग् विदा मिथुनं हैदाऽऽत्मनोऽध्यरेम् ॥ ६॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । प्रमम् । प्रूर्ष्यम् । तम् । स्वम् । आत्मानंम् । स्वयंम् । एकंम् । एव । सन्तेम् ॥ सुसुवे । या । बहुधा । प्रऽचोदिता । आत्मना । वाक् । विदा । मिथुनम् । हदा । आत्मनः । अधि । अर्रम् ॥

Oh Sarasvati! being inspired by the Åtman you manifested the Pūrusha (the supreme person) in manifold forms; you manifested the Pūrusha who is existing independently and who is one without a second. Oh Vāk, by your power of consciousness, you are identified with the heart like a veritable couple.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वित ! त्वं तं परमं परोक्षसिद्धं पूरुषं स्वं स्वीयं आत्मानं स्वयं स्वेन रुपेण सत्त्वेन च ऐकमेव सन्तं या वाक् तेनैव आत्मना प्रेरिता सती तं बहुधा भावेन सुषुवे प्रकाशयामास, एकस्येव आत्मनः तस्य बहुधा प्रकाशने हेतुभूता सा परा वागेवेति भावः । तस्मात् सा परा वागेव विदा ज्ञानशक्त्या प्रधाना हृदयेन तदनुभावेन च सर्वेषां अन्तरात्मनः तस्य परमपुरुषस्य अध्यात्मतत्त्वेन पूर्णं मिथुनम्, वाक् —आत्मा च नित्यसिद्धं युगछिमिति॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! Purusha (the Supreme Person) is always one and independent as well as invisible. Inspired by the Ātman, you manifested the Purusha in various ways. This means, Vak, the power of speech, is the main cause of manifesting the One as Many. Vak is certainly equivalent to Ātman. Vak and Ātman are the couple spiritually united with each other in perfect harmony.

# सप्तमी ऋकु।

सर्रस्वित् त्वद्यविहित्ं ज्योतिषा निर्विष्टा चित्तिभिः स्वमात्मानं सन्तेम् ॥ इमं जीवयसीह स्वेन रसेन वाग् विदा मिथुनं हृदाऽऽत्मनोऽध्यरेम् ॥ ७॥

पद्पाठः - सरस्विति । त्वत् । आविः । हितम् । ज्योतिषा ।
निऽविष्टा । चित्तिऽभिः । स्वम् । आत्मानम् । सन्तेम् ॥

इमम् । जीवयीसि । इह । स्वेनं । रसेन ।
वाक् । विदा । मिथुनम् । हृदा । आत्मनः । अधि । अरेम् ॥

Oh Sarasvati! it is due to your power that the Ātman who abides with his several faculties (chetanā etc.) is manifested and is full of light. You by your essence make the sentient beings live and breathe. Oh Vāk, by your power of consciousness, you are identified with the heart like a veritable couple.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वत् त्वत्तः तत्परमात्मचेताया एव वाक्छक्तेः सकाशात् आविर्हितं प्रादुर्भूतं, ज्योतिषा स्वरूपेण तेजसा प्रकाशितं स्वं निजं अन्तरात्मानं तं आन्तरतमं सन्तं चित्तिमिः चेतनादिशक्तिभिः निविष्टा प्रति प्रविष्टा सती इमं जीवात्मानं अस्माकं आन्तरं स्वेन रसेन वाप्रसेन संविन्मयेन इह अस्मिन् छोके शरीरे च जीवयसि प्राणयसि, तदिदं वाचः सत्त्वम्, "तस्याः समुद्रा अधि वि क्षरन्ति तेनं जीवन्ति प्रदिशश्चतस्तः । ततः क्षरत्यक्षरं तद्

विश्वमुपजीवित " इति (ऋ. मं. १-१६४-४३) इत्यादि मन्त्रवर्णेऽपि तदेतदेवानुश्रावयित॥ तस्मात् सा वागेव विदा संविदा प्रधाना हृदा तदनुभावेन पूर्णा अधि अध्यात्मतत्त्वाभ्युदीर्णा सती आत्मनः चेतनस्य अरं अन्यूनं पूर्णं परं मिथुनं युगलं युगलीभूता इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! on account of your power, the great Ātman was made manifest as light. You enter the great Ātman who is your own through your powers like knowledge etc. You give life to the individual creatures as well, in this world. That you do by your essence. Cf. "From Vāk, the oceans are born and the four intermediate quarters exist on account of Vāk. The whole universe lives by the power of Vāk." (Rg. I-164-43).

# अष्टमी ऋक् ।

सर्रस्वती त्वं युक्षो युक्षपेत्नीह धारयसे तं युक्षं यजमाना विश्वम् ॥ पुरुषं स्वं युक्षपेतिं यजसे रसेन वाक् पेरमा ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयत् ॥८॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । युज्ञः । युज्ञऽपंत्नी । इह । धारयंसे । तम् । युज्ञम् । यर्जमाना । विश्वम् ॥ पुरुषम् । स्वम् । युज्ञम् । युज्ञऽपंतिम् । युज्जसे । रसेन । वाक् । पुरुमा । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयंत् ॥

Oh Sarasvati! you are the sacrifice and (on account of your being a helper) the wife of the sacrificer. You maintain the sacrifice in this universe. By your essence, you worship your Lord (the Supreme Person), the master of sacrifice and the all-pervading spirit. Vak is the supreme light which illumines everything in the universe.

## अन्वयभाष्यम्।

सा परा वाग् देवतात्मा सरस्वती रसवती संविदादिसर्वरसप्रपूर्णा त्वं यज्ञः स्वयं यज्ञस्वरूपा यज्ञधाननेयनादिरूपा चिन्नयी सकलयज्ञसाधनीभूतत्वाद् वाचः, अत एव यज्ञपत्नी यज्ञस्य पालयित्री, सर्वेद्धदादियज्ञे यजमानस्य तस्य परमपुरुषस्य यज्ञसहकारिणी स्वयमि तं यज्ञं यजमाना सती विश्वं यज्ञं धारयसे, तेन यज्ञेन च विश्वं जगदिप धारयसे बिभिषं पोषयसि च, "यज्ञं वष्ठु धियावसुः", "यज्ञं दधे सरस्वती", इति च (ऋ. मं॰ १-३-СD-17

१०-११) ऋङ्मन्त्रवर्णयोरिप तथैवोपवर्णनात् सङ्गच्छते वागेव सर्वयज्ञसन्धारिणो इति ॥ अतः स्वं निजं यज्ञपति तं परमं पुरुषं रसेन स्वेन वाग्रसेन संविदानन्दादिरसेन च यजसे अर्हयिस तथा समन्वेषि, तस्मात् सा परा वागेव परमपुरुषेण तेन ब्रह्मणा सर्वान्तरात्मना च मिथुनीभूता सती विश्वस्य जगतः अस्य दर्शयत् प्रकाशकं परं ज्योतिः, तत्परञ्ज्योतिः- स्वरूपैव सा परा वागिति सिध्यति, तथा वागात्मनोः सत्त्वपूर्णं तत् परं मिथुनत्त्वसिध्दं तत्त्वमिति ॥

।। इति द्वितीयेऽनुवाके नवमं सरस्वती सूक्तम समाप्तम्॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Sarasvati is the Goddess of Speech. She is all bliss. She is herself the sacrifice. Sacrifice yields fruit on account of Sarasvati. You (Sarasvati) are the instrument of sacrifice. So you are the protectress of sacrifice. You help the supreme Purusha in every way, in performing Yajña (sacrifice). "Sarasvati performed Yajña" etc. (Rg. I-3, 10-11). You perform the sacrifice and maintain all sacrifices. And you maintain the universe by sacrifice. You worship your Lord, the master of sacrifice, with your essence or bliss, that is Ānanda, and you are one with the Supreme Spirit. So, you are Supreme Vāk which illumines all this universe, the light par excellence.

Thus ends the Ninth hymn in the Second Section.

अथ द्वितीयेऽनुवाके दशमं सरस्वतीसृक्तम्। अनुवाकः २। सृक्तम् १०। ऋचः १-८। सरस्वति त्वं वैश्वानरेण अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती। Now the Sarasvati Sukta, tenth in Second Anuvaka Section II, Hymn 10, Riks 1-8-SARASVATĪ

This hymn beginning with "Sarasvati tvam Vaiśvānarena" contains eight Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi, Sarasvati is the goddess and the metre is Jagatī.

अथ प्रथमा ऋक् ।

सर्रस्विति त्वं वैश्वानरेण तेर्जसा
ऽ<u>डक्षेयेनात्मानं</u> सिर्मता चेर्तसोडन्तः ॥

अक्षायी स्वरं सि ज्योतिषमती चित्ती

वाग् विदा मिथुनं हृदाऽऽत्मनोऽधि पूर्व्यम् ॥ १॥

पद्पाठः - सर्रस्वित । त्वम् । <u>वैश्वानरेणं । तेर्जसा ।</u>
<u>आग्ने</u>येनं । आत्मानंम् । सम्ऽईता । चेर्तसः । अन्तरिति ॥
अग्नायी । स्वरीसि । ज्योतिष्मती । <u>चि</u>त्ती ।
वाक् । विदा । मिथुनम् । हृदा । आत्म नेः । अधि । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! through Vaiśvānara i. e. the fiery principle in all beings, you are united with the Ātman who is within all creatures. You are the consort of Agni, the God of Fire and you by your power of light give expression to words. Vāk, by the powers of consciousness, is wholly one with the Ātman and both are from the beginning a perfect couple.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति! त्वं वैश्वानरेण सर्वप्राणिसम्बन्धिना तेजसा आग्नेयेन आन्तयंण जाठरेण चेतसः चेतनात् अन्तः अन्ततः आत्मानं सर्वान्तरं अन्विता अनुगता सती अग्नायी अग्निजाया चित्ती चित्त्या आत्मज्योतिषा सङ्गता ज्योतिष्मती त्वमपि ज्योतिर्मेयी सम्पन्ना बभौ इति, अतः तया आत्मचेतनया स्वरित शब्दायसे अन्तः स्फुरणेन, तस्मात् सा वागेव विदा चेतनासंविदादियोगेन हृदा तद्नुभावेन हृद्द्रज्येन च आत्मनः अधि आत्मचेतना-धिष्टितं अरं पूर्णं तत्समानं मिथुनं तादात्म्ययोगेन सम्मिल्तिं नित्यसिद्धं तद्यगलमिति॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! Vaiśvānara is the inner fire in all living beings. Being one with that inner principle of fire in all, you are united with the Ātman. You are, as it were, the wife of Agni. You express yourself in the form of words on account of your powers of inner intelligence. Vāk is equal to Ātman and abiding in His energy. Being identical with Him you (Vāk and Ātman) are perfect mates.

# द्वितीया ऋक्।

सर्रस्वित त्वं ज्योतिषा वायुव्येन् सन्नियेच्छसि प्राणं प्रणयंस्यन्तः॥ वार्चमेवारीविक्त सहसाव्यं प्राणो वाग् विदा मिथुनं हृदा प्राणस्याधि पूर्व्येम् ॥ २॥ पद्पाठः – सर्रस्वति । त्वम् । ज्योतिषा । वायुव्येने । सम् । नि । यच्छसि । प्राणम् । प्रऽनयसि । अन्तरिति ।। वार्चम् । एव । अनुं । वृक्ति । सहैसा । अयम् । प्राणः । वाक् । विदा । मिथुनम् । हृदा । प्राणस्य । अधि । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! you invest all beings with life through your power of the wind-principle. This life expresses itself in the form of words. Vāk, on account of its powers of consciousness, is from the beginning one with the life-principle and forms a perfect couple.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति! त्वं वायव्येन वायुसम्बन्धिना ज्योतिषा मध्यमेन वे तेन तेजसा प्राणं विश्वप्राणसत्त्वं सिन्नयच्छिस सम्यक्तया नियमयिस, तथा सर्वेषां अन्तः हृदये प्रणयिस प्रेरयिस, सोऽयं प्रागः वाचमेव स्वां स्वसंहितां तां सहसा बळेन अनुविक्त अनु ब्रवीति वेखरीमुखेन, तस्मात् सा वागेव विदा ज्ञानशक्त्या हृदा भावनासत्त्वेन च मिळितं प्राणस्य अधिकृतं पूर्व्यं प्राचीनं परागृवृत्तिसत्त्वेन च युक्तं आध्यात्मकं मिथुनं युगळीभूतिमिति भावः, एतेन वाक्—प्राणयोः मिथुनत्वं द्योत्यते इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! having control of the principle of wind, i.e. Vāyu, you inspire Prāṇa, the life-principle in all hearts. This Prāṇa speaks or gives expression to words. Vāk is one with the Ātman and forms a couple with Ātman on account of identity with the life-principle.

# तृतीया ऋक्।

सर्रस्विति त्वं तेजीसाऽऽदित्येनान्त-र्मनो नि येच्छसि प्रचेतसाऽऽत्मिनि ॥ वाचेमेवाने वक्ति चेतयत् तन्मनो वाग् विदा मिथुनं मनसोऽधि पूर्वीम् ॥ ३॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । तेजसा । आदित्येनं । अन्तरिति ।

मनः । नि । युच्छसि । प्रऽचैतसा । आत्मिनं ॥

वार्चम् । एव । अर्तु । विक्त । चेत्यत् । तत् । मनः ।

वाक् । विदा । मिथुनम् । मनसः । अधि । पृत्येम् ॥

Oh Sarasvati! on account of the light of the sun which you have, and through your power, you invest the Ātman (the self) with mental powers. The mind being inspired expresses itself in the form of speech. Vāk, by the powers of consciousness forms a perfect couple with the mind from the very beginning.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं आदित्येन अमुना दिव्येन तेजसा अन्तः सर्वेषां अन्तर्हृद्ये आत्मिन चेतनात्मके प्रचेतसा वाहणेन रसात्मना प्रचेतनेन च मनः कामना-भावना-कल्पनादिसत्त्वकं अन्तःकरणं नियच्छिस नियमयिस, तथा तया परया वाचैव चेतयत् सचेतनं सत्प्रेरकं च भवत् तां वाचमेव चेतयत् प्रतिप्रेरयत् वाचं अनुविक्ति, तत्र च अन्तरात्मना प्रेरितां तां वाचमेवमनु बहिरनुब्रवीति इति भावः, तस्मात् सा वागेव विदा सिवच्छिक्तियोगेन सिद्धा मनसः अधिष्ठानरूपं तत्समानं युगमम्, एवं अन्योऽन्यप्रतिष्ठा-सत्त्वयोगेन तयो वाङ्मनसयोः प्राचीनं अध्यात्मतत्त्वसिद्धं परागृष्टत्तिप्रयुक्तं च तिन्म्थुनत्वं इति ॥ अत्र औपनिषदः ज्ञान्तिमन्त्रोऽपि ऐवमेवार्थं उपिद्शति—"वाङ् मे मनसि प्रतिष्ठिता मनो मे वाचि प्रतिष्ठितम् " इति ( ऐ. उ. ज्ञाःमं.) ॥

### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! having the celestial light of Aditya, i. e. the sun, and by means of the power of intelligence you invest the mind with powers. The mind is full of desire, thought, determination etc. The mind, activated by Vak, expresses in words. Vak is united perfectly with the mind. Vak and mind are like mates.

# चतुर्थी ऋक्।

सर्रस्वित त्वमीदित्येनात्मानं
स्वं समिषि तेजीसा चेतीनेनाधि ॥
सावित्री साम्ना चेतीते स्वरेणान्तवांग् विदा मिथुनं हीदाऽऽत्मनोऽधि पूर्वीम् ॥ ४॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । आदित्येनं । आत्मानंम् । स्वम् । सुम्ऽएषि । तेर्जसा । चेर्तनेन । अधि ॥ सावित्री । साम्ना । चेर्तते । स्वरेण । अन्तरिति । वाक् । विदा । मिथुनम् । हृदा । आत्मनः । अधि । पृथ्येम् ॥ Oh Sarasvati! you are one with Aditya, the sun, through your own power of intelligence. Being invested with the power of the sun, you vibrate in the heart in the form of sweet sound. Vak is a perfect mate with the inner heart from the very beginning.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं आदित्येन दिव्येन तेजसा स्वं निजं आत्मानं प्रचेतनं सन्तं चेत-नेन स्वेन तत्सरूपेण अन्वेषि, समन्विताऽसि, अत एव सा वाग्देवता सावित्री सवितुः योगात् सम्पन्ना, सा साम्ना समेन स्वरेण सर्वेषां अन्तः हृदये चेतते स्फुरित, तस्मात् सा वागेव विदा संवित्प्रधाना हृदा तदनुभावेन च आत्मनः अधिकृतं पूर्व्यं सर्वतः आदिमं मिथुनं युगलम्, वाग्-आत्मनो तत् मिथुनत्वमनादिसिद्धम् इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! by being one with the celestial glory of Āditya, the sun, you are one with the Ātman. Vāk is Sāvitrī because she is related to Savitr the sun. Vāk bursts forth in words in the hearts of all. Vāk is one with the Ātman and is perfectly united with the Ātman from eternity.

# पश्चमी ऋक्।

सरस्वति त्वं रुद्रेण ज्योतिषेन्द्रेण प्राणमन्वेषि प्रणयस्यन्तः स्वरैः ॥ वाचमेवानु चेतेतेऽयं प्राणो वाग् विदा मिथुनं प्राणस्याधि पृत्यीम् ॥ ५॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । रुद्रेणं । ज्योतिषा । इन्द्रेण ।

प्राणम् । अनुऽएषि । प्रऽनयंसि । अन्तरिति । स्वरैः ॥

वार्चम् । एव । अनुं । चेतंते । अयम् । प्राणः ।

वाक् । विदा । मिथुनम् । प्राणस्यं । अधि । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! you who are one with Rudra (the god of the skies), and also one with Indra (the god of lightning) reside in the hearts of all as life. You inspire that life with your inner voice. This life gives power to the faculty of speech. Vak is one with the life-principle from the very beginning.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं रुद्रेण अन्तरिक्षाध्यक्षेण तैवतेन ज्योतिषा विद्युदात्मना इन्द्रेण च मध्यमेन प्राणं सर्वेषां जगतां प्राणसत्त्वं अन्वेषि समन्विताऽसि, स्वीयैः स्वरैः अन्तर्हृदये तं प्राणं प्रणयसि प्रेरयसि, सोऽयं प्राणः तां वाचमेव परामनुसृत्य चेतते चेष्ठते सम्राह्याभ्यन्तरीयगमनागमनिक्षयासत्त्वयोगेन, प्राणस्य क्रियाशक्तिप्राधान्यं प्रत्यक्ष-सिद्धमेव भवति, तस्मात् सा वागेव विदा ज्ञानशक्तया योगेन प्राणस्य अधिकृतं अध्यात्म-तत्त्वसिद्धं पूर्व्यं मिथुनं युगलमिति ॥ तदेतत् तत्त्वान्तरेण वाक् प्राणयोगिधुनत्वं सूक्ष्मं दिव्यं अधिदेवतसत्त्वविशिष्टं भवतीति ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! having the light of Rudra, the lord of the skies and having the light of Indra, who is the lord of the mid-air, you are one with the essence of universal Prāṇa, the life-principle within the heart. This Prāṇa is active in the wake of Vāk. Vāk is perfectly paired with Prāṇa. Vāk and Prāṇa are united perfectly from the beginning.

# षष्टी ऋक् ।

सरेस्विति त्वं रसेन सोमेनान्ने-र्मनोऽन्वेषि वैश्वानरेणाग्निनां ॥ वार्चमेवानु प्रति चेतेते मनो वाग् विदा मिथुनं मनेसोडिध पूर्व्यम् ॥ ६॥

पद्पाठः - सरंस्वति । त्वम् । रसेन । सोमेन । अन्नेन । मर्नः । अनुऽएषि । वैश्वानरेणे । अग्निर्ना ॥ वार्चम् । एव । अनु । प्रति । चेतते । मर्नः । वाक् । विदा । मिथुनं । मर्नसः । अधि । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! you are one with the mind, along with the sweet Soma (the divine juice) and food. You are one with the mind through the inner fire or heat called Vaiśvānara. The mind follows the inspiration of the power of speech. Vāk, through her power of intelligence, is united from the beginning with the mind.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वित ! त्वं रसेन दिव्येन सोमेन रसात्मना तथा तेन सौम्येन शान्तिसत्त्वपूर्णेन रसेन च, अनेन प्राणसञ्जीवनीयेन सौम्येनैव सोमदेवताकेन मन: अन्तःकरणं इच्छा-

भावनादिशक्तिकं मानसं सत्वं समन्वेषि, तथा आन्तेयंण वैश्वानरेण उदर्येण अग्निना अन्नरसादिपरिपाकहेतुना त्वं युज्यसे, तच्च मनः पुनः तां वाचमेव अनुसृत्य प्रति चेतते सर्वेषां अन्तहृद्ये चेष्टते तया परया वाचा प्रेरितं सत् तत् मनःस्वव्यापारे वाचः उच्चारादि-विषये सङ्गल्पादिविषये च प्रवर्तते इति भावः, तस्मात् सा परा वागेव विदा ज्ञानशक्त्या योगेन सिद्धा सती मनसः अधिकृतं पूर्व्यं प्राचीनं तत्समानं मिथुनं युगळीभूतिमिति ॥ तदेतत् वाङ्ममनसयोः तत्त्वान्तरेण समर्थितं अधिदैवतं अध्यात्मं च मिथुनत्वं भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! through the celestial essence of Soma and the various foods, you enter and become one with the mind which has the power of desire, feeling etc. Likewise, through Vaisvānara fire which is responsible for digestion of foods, you stay in the body. The mind, following Vāk, becomes active in the heart of all. The mind is inspired by Vāk. Vāk certainly is coupled with the mind; mind is equal with Vāk in every respect. Vāk and mind are united as one being from the very beginning of time.

# सप्तमी ऋक्।

सरेस्वित त्वं वाचा प्राणैर्मने ता त्रिवृत्तोत भूतेज्योतिर्भिः शरीरेः ॥ विश्वास्तन् समितोत प्रति विश्वं वाग् विदा मिथुनं है शुऽऽत्मनोऽधि पूर्व्यम् ॥ ७ ।

पद्पाठः - सरंस्त्रति । त्त्रम् । वाचा । प्राणैः । मर्नसा । विष्ठवृतां । उत । भूँतैः । ज्योति ःऽभिः । शरीरैः ॥ विश्वाः । तुन्तः । सम्ऽईता । उत । प्रति । विश्वम् । वाक् । विदा । मिथुनम् । हृदा । आत्मर्नः । अधि । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! you are indivisibly one and are a combination of the power of speech, of vital breath, and of mind (this is the combination in the individual self). In the universe, you parade in the form of a combination of the elements, the subtle powers and the material forms. Vak, through her power of intelligence, is united from the beginning with the Ātman like a perfect couple.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वं वाचा ज्ञानशक्तिप्रधानया, प्राणै: क्रियाशक्तिप्रधानै: मनसाकामना-भावना-कल्पनादिशक्तिप्रधानेन अन्त:करणेन च एतै: सह सह सम्मिलितैः तेजोजलान्नात्मकै: भूतैः त्रिभिः करणेः च त्रिवृता त्रिवृतीभूता अर्थात् त्रिवृत्करणेन सिद्धा सा समष्टिरूपा भवसि, तथेव त्रिभिः ज्योतिर्भिः अग्नीन्द्रसूर्यस्वरूपेः तथा शरीरैः स्थूल-सूक्ष्म-कारणरूपेश्च त्रिवृता सती इमाः विश्वाः प्राणभृतां तन्ः सर्वाण शरीराणि परीता व्याप्ता, अपि च विश्वमेतत् समग्रेण अभिव्याप्ता असि, तस्मात् सा परा वागेव विदा संविदात्मिकया शक्त्या संहिता सती हृदा तदनुभावेन च सिद्धा आत्मनः विश्वात्मनः मिथुनं तद्धिष्ठितं पूर्व्यं युगलमिति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you, by the power of speech characterised by knowledge, by your vital powers (power of action), and by the powers of the mind (such as desire, feeling and imagination), abide in all beings. In the material universe, light, water and physical matter are the forms you assume. These are basic things which by the process of triplication (trivitkarana) take multitudinous forms. All these are pervaded by you, i. e., by Vak or the power of speech.

# अष्टमी ऋकु ।

सर्रस्वती त्वं सती मिथुनमात्मन् कर्रणैर्विश्वैश्चित्ती विश्वर्थाऽध्यन्तः॥ अयं यावी श्वितस्तार्वती परीता वाक् परमा ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयत्॥८॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । सृती । मिश्चुनम् । आत्मन् । कर्रणैः । विश्वैः । चित्ती । विश्वऽर्था । अधि । अन्तरिति'।। अयम् । यावान् । चितः । तावती । परि' । इता ॥ वाक् । परमा । ज्योति'ः । विश्वस्य । दर्शयंत् ॥

Oh Sarasvati! you are one with the inner soul, like a couple in full harmony. You are in the heart of all and in the universe as well with your faculties such as intellect etc., with senses of knowledge and action, and with all other powers. You are as infinitely pervasive as the power of consciousness. Vāk is the greatest power of knowledge which illumniates the whole universe.

## अन्वयभाष्यम्।

हे भगवित ! त्वं सरस्वती नाम्ना स्वरूपेण च सिद्धा ज्ञान-वाप्रसादिना पूर्णा आतमन् आत्मिन केवले चेतनस्वरूपे परमपुरुषे मिथुनं मिथुनंभूता दम्पतीसत्त्वा सती विश्वेः करणेः बुध्यादिभिः सर्वेन्द्रियेः विश्वथा सर्वप्रकारेण चिता चेतनया अन्तः सर्वेषामिप प्राणमृतां अन्तः शर्थे अध्यात्मसत्त्वोदिते—अयं चेतनः सर्वान्तरात्मा यावान् यावता परिमाणेन निजेः गुण-क्रियादिभिः चितः सञ्चितः व्याप्तः प्रतितिष्ठति, तावती तावत्यव मर्यादया सा इयं वागिप परीता तत्समाना सत्। अध्यास्ते, तस्मात् सा परा वागेव तेन परमेण आत्मना मिथुनीभूता सती विश्वस्यापि जगतः दशैयत् प्रकाशकं ज्योतिः, तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपेव सा परा वाग् भवतीति ॥

॥ इति द्वितीयेऽनुवाके दशमं सरस्वतीसूक्तम् समाप्तम् ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh revered Sarasvati! by your name as well as form, you are coupled with Ātman. As such, with all the senses, intellect etc. you pervade the bodies of all living beings. You pervade everything as extensively as the active Ātman. Vāk is equal to the Ātman in every respect; she is as pervasive as He. Therefore, it is certainly Vāk, coupled with the Ātman, which is the light par excellence that illumins the whole universe.

Thus ends the Tenth hymn in the second Section.

अथ द्वितीयेऽनुवाके एकादशं सरस्वतीसूक्तम् । अनुवाकः २ । सूक्तम् ११ | ऋचः १-९ | सरस्वती त्वं स्वरवती नव, दैवरातो चैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती । Now the Sarasvati Sukta eleventh in Second Anuvaka Section II. Hymn 11. Riks 1-9-SARASVATI.

This hymn beginning with "Sarasvati tvam Svaravati" contains nine Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi, Sarasvati is the goddess and the metre is Jagati.

अथ प्रथमा ऋक् ॥ सर्रस्वती त्वं स्वर्रवती व्योमन परीता श्रोत्रं तेर्जसाङ्ग्वेषि चेतीसा दिग्भिः॥ श्रुतमेवानुं विक्ष सत्यमुतानृतं वाग् विदा मिथुनं श्रोत्रेस्याधि पूर्व्यम् ॥१॥

पद्पाठः - संरक्षती । त्वम् । स्वरंऽवती । विऽञ्जीमन् । परि । इता । श्रोत्रंम् । तेर्जसा । अनुऽएषि । चेर्तसा । दिक्ऽभिः ॥ श्रुतम् । एव । अनु । वक्षि । सत्यम् । उत । अनृतम् । वाक् । विदा । मिथुनम् । श्रोत्रंस्य । अधि । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! you are endowed with the essence of subtle sound and have filled the whole sky. You enter the ear with the power of the mind and of the four quarters. Whatever is heard by the ear, you express in words, be it truth or untruth. Vak on account of intelligence is indeed the mate of the ear from the beginning.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवित ! त्वं सरस्वती रसवती ज्ञान-प्राणादिम्लभूतसञ्जीवनीयसर्वरसपूर्णा स्वरवती स्वरसहिता च ज्ञानादिरसोद्गारसत्त्वयुक्ता च सती व्योमन् व्योमनि परीता व्याप्ता शब्दतन्मा- त्रात्मिका, चेतसा मनसा सह सचेतनेन तेजसा च दिग्मिः दिक्सम्बन्धिनीभिः दिग्देवताभिः सशिक्तिभः सह श्रोत्रं अन्तरिन्द्रियं आकाशात्मकं दिग्गपं स्वीयं बाह्यं भौवनं भौतिकं च स्थानं शब्दतन्मात्रास्पदीभूतं पदं अन्वेषि प्राप्नोषि, श्रोत्रेण दिगात्मकेन सङ्गच्छसे इति भावः, अतः तेन श्रोत्रेन्द्रियेण श्रुतं सत्यं यथार्थं अनृतं अयथार्थं च सर्वमिष अनुवक्षि वाचेव अनुवदसि, तस्मात् सा वागेव श्रवणकर्मणि श्रोत्रेण सह मिथुनं युगलीभूतम् , विदा ज्ञानशक्त्या योगात् , तथा अधि सर्वाधिष्ठानरूपं तद्वागर्थयोर्विज्ञाने मूलभूतं पदम् , पूर्व्यं प्रथमं सर्वविषयेभ्यः प्राचीनम् , अनेन वाक्लूत्रेत्रयोः मिथुनत्वं प्रतिपाद्यते सामध्यात् स्वतः सिद्धम् ॥ अत्र श्रोत्रेन्द्रियं आकाशात्मकमिति न्यायविदां भौतिकदशां अर्वाचीनानां च मतम् , दिगात्मकमेव श्रोत्रं इति वेदिकं औपनिषदं च तत्त्वम् ॥ " कणीं निरिमद्येतां कर्णाभ्यां श्रोत्रं श्रोत्राद् दिशः" इति (ऐ. उ. १-४) औपनिषदं ब्राह्मणवचनम् ॥ " दिशः श्रोत्रात् प्राविशन् " इति च ब्राह्मणम् (ऐ. उ. २-४) ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarasvati full of the essence of knowledge, of life and of everything. You being the essence of sound, have filled the sky. With the help of the active mind and the powers of the gods presiding over the quarters, you enter the earth which partakes of the essence of the sky

and the four quarters. All that is your own region. That means you are one with the ear. So, whatever is heard, be it truth or untruth, you express in words. So, she is the very basis of hearing, she is one with the ear. Vak is one with the principle of hearing from eternity. That is, speech and the power to hear are inseparable. They have meaning for each other and for the world only when both are there.

## द्वितीया ऋक ।

सरंस्वती त्वं विद्युता स्पृश्नेन्ती त्वचं चेत्रं साउन्वेषि सम्बाणेनं वायुनां ॥ स्पृष्टं तद् विश्लं साक्षाद्वत पृष्ठतो वाग् विदा मिथुनं तत् त्वंचोऽधि पृर्व्यम् ॥ २ ॥ पद्पाठः — सरंस्वती । त्वम् । विऽद्युता । स्पृश्लंन्ती । त्वचंम् । चेत्रंसा । अनुऽप्षि । सम् । प्राणेनं । वायुना ॥ स्पृष्टंम् । तत् । विश्ला । साक्षात् । उत् । पृष्ठतंः । वाक् । विदा । मिथुनम् । तत् । त्वचंः । अधि । पृर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! having first touched the skin with your lightning-like power, you generate the sense of touch with the help of the mind and the wind-principle full of vitality. So, you are able to express in words about any kind of touch whether it is direct or indirect. Vāk on account of its intelligence is primevally a mate of the sense of touch.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती रसवती सती विद्युता वैद्युतेन तेजसा त्वचं त्विगिन्द्रियं स्पृश्नन्ती सती चेतसा मनसा सचेतनेन प्राणेन आन्तरेण, वायुना बाह्येन च त्वचं समन्वेषि त्विगिन्द्रियेण, सङ्गाच्छसे, अतः साक्षात् प्रत्यक्षं त्विच स्पृष्टं वस्तुजातं, उत पृष्टतः अप्रत्यक्षमिप संस्पृष्टं वाचैव विक्ष अनुवद्सि, तस्मात् सा वागेव विदा ज्ञानशक्त्या संहिता सती स्पर्शनकर्मणि त्वचः त्वचा सह सिम्मिल्तिं सत् मिथुनं युगलं भवति, तदिप अधि अध्यात्मतत्त्वप्रयुक्तं पूर्व्यं सर्वानुभवसिद्धमेवेति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! Venerable one, you are full of every essence. By the power which is like lightning, you touch the skin and become cognisant of that touch. You became aware of the sense of touch with the help of the internal

vital air (Prāṇa) and the external air (Vāyu). Therefore, whether the touch is from before or from behind, you are able to express the same in words. Vāk certainly is one with the skin in the act of touching. Vāk and the sense of touch in the living skin are identical.

# तृतीया ऋक्।

सरस्वती त्वं तेर्जस्वती सह्तपा तेर्जसा चर्श्वरन्वेषि सं सूर्येण ॥ दर्षमेवार्ज विक्ष सर्वे सर्ह्यपं वाग् विदा मिथुनं चर्श्वषोऽधि पूर्व्यम् ॥३॥

पद्पाठः - सर्रस्त्रती । त्त्रम् । तेर्जस्त्रती । सऽर्रूत्पा । तेर्जसा । चक्षुः । अनुऽएषि । सम् । सूर्येण ॥ दृष्टम् । एव । अनुं । वृक्षि । सर्वम् । सऽरूपम् । वाक् । विदा । मिथुनम् । चक्षुषः । अधि । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! you are full of brilliance and have a beautiful form. You enter the eye with the help of the light of the sun. You are able to express in words all that you see and all that has form. Vāk, on account of intelligence, is one with the eye from the beginning.

## अन्वयभाष्यम्।

हे भगवित ! त्वं सरस्वती स्वयं रसवती सती तेजसो योगेन सम्पन्ना तेजस्वती तेजोमयी इति प्रसिद्धाऽसि, "तेजोमयी वाक्," इति (छां. उ. ६) तद्नुश्रवणम्, अतः त्वं
सरूपा च सती सर्वेषां अन्तरात्मिन तेजसा स्वेन दिव्येन सूर्येण ज्योतिरात्मना सह संहिता
च सती चक्षुः दिगिन्द्रयं समन्वेषि, अतः तेन चक्षुषा दृष्टं सर्वमिप वस्तुजातं अनु विक्ष वाचेव
वाङ्मुखेन अनुवदिसि, यत् खल्लु सत्यिमित्युच्यते लोके वेदे च, यदिह चक्षुषा प्रत्यक्षं दृश्यते
तदिष सत्यिमित्येव ज्ञायते, "चक्षुवें सत्यम्, चक्षुवें विचक्षणम् विद्येनेन पश्यतीति" "तस्मात्
पश्यन्तमाहुरद्राक्षीरिति सयदि अदर्शमित्याह तत् सत्यं भविति" इति च औपनिषदं
ब्राह्मणानुवचनम् (ऐ. ब्रा.), "चक्षुवें ब्रह्मेति० चक्षुषा वे सम्राट् पश्यन्तमाहुरद्राक्षीरिति, स आहाद्राक्षमिति तत् सत्यं भविति" इति (बृ• उ. ४–१–४)॥ तस्मात् सा
वागेव रूपादिप्रतीक्षणे तदर्थानुवादे च चक्षुषा सह संसृष्टा सती तन्मिथुनत्वं प्रामोति, तद्पि
विदा ज्ञानशक्त्या योगेन अधिष्टितं पूर्व्यं प्राचीनं अध्यात्मतत्त्वसिद्धं भविति। एतेन वाक्चक्षुषोः मिथुनत्वं गम्यते॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are full of every essence. You are full of brilliance. You have a good form. You enter into all hearts with your own light with the help of the brilliant sun who presides over the sense of sight. Whatever objects are seen, you can express in words. Whatever is seen with one's own eyes is considered as truth. Cf. "The person who has seen with his own eyes is asked: Have you seen with your own eyes? To which he says: yes. Then it is looked upon as truth." Guru Yājñavalkya tells this to King Janaka, Bṛhad-Āranyaka (IV-I-4). "The eye itself is truth," because man sees with his eyes in a special way (Ait. Brāhmana). Here it may be pertinent to refer to every sense being two-fold, the internal and the external. They are referred to as 'sense within' (tanmātra) and the physical organ without. Vāk in the process of seeing the forms becomes one with the eye. Vāk and the eye may be said to be inseparably one, as seeing and expressing what is seen have to be identical.

# चतुर्थी ऋक्।

सरेस्वती त्वं रसंवती हिताऽप्सु जिह्नां प्रचेतसाऽन्वेषि रसेनाद्भिः॥ जिह्नयैवार्चविक्ष स्वदितं रसं वाग् विदा मिथुनं जिह्नाया अधि पृर्व्यम् ॥ ४॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । रसंऽवती । हिता । अप्ऽसु ।

जिह्वाम् । प्रऽचेतसां । अर्चु । एषि । रसेन । अत्ऽभिः ॥
जिह्वयां । एव । अर्चु । वृक्षि । स्वदिंतम् । रसंम् ।
वाक् । विदा । मिथुनम् । जिह्वायाः । अधि । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! you are the repository of all tastes and your home is in the waters (liquids). You enter the tongue with the help of the mind and along with the taste of the waters. You can express in words the taste enjoyed by the tongue. Vāk on account of intelligence is one with the tongue and the union is from the beginning.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति! त्वं सरस्वती स्वयं रसवती रसात्मिका सती बहि: अप्सु हिता प्रतिष्ठिताऽसि, तथा आत्मिन शरीरे च प्रचेतसा वरुणेन वारुणेन अद्भि: जल्लेन दिव्येन च अन्तः शीर्षण्येन रसेन जिह्नां रसास्पदीभूतां अन्वेषि, प्राप्नोषि, ततश्च जिह्नया तया सरसया स्विदितं भिक्षतं आस्वादितं सर्वं रसं जिह्नया वाचा रसनया सहयोगेन अनु विक्ष तत्तद्रसानु-भवेन सिद्धं रसज्ञानं अनुवदिस माधुर्यादिगुणसत्त्वपूर्णम्, तस्मात् हे सरस्विति! सा वागेव स्वं रसानामास्वादने तदनुवदने च विदा ज्ञानशक्तया सिद्धा सती अधि अध्यात्भतत्त्वसिद्धं पूर्व्यं प्राचीनं सर्वानुभवसिद्धं मिथुनं युगलीभूतमिति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are yourself the principle of taste (Rasa). You are residing in waters both in their subtle essence and in their physical form. You are one with the celestial essence of Varuna (the god of waters). You are one with the tongue. Whatever the tongue tastes, you are able to utter in the form of words. Vak, in the act of tasting and expressing it, is one with the tongue. This union is beginningless.

# पश्चमी ऋक्।

सर्रस्वती त्वं मिता सोमेन सूर्येण नासां चेतेसाऽन्वेष्यश्विभ्यां गन्धैः ॥ गन्धमेवानुं विक्षि नासीभ्यां ब्रातं वाग् विदा मिथुनं नासीयोरिष्ठ पूर्व्यम् ॥ ५॥

पद्पाठ:- सर्रस्वती । त्वम् । मिता । सोमेन । सूर्येण । नासीम् । चेतेसा । अनुऽएषि । अश्विऽभ्याम् । गन्धैः ॥ गन्धंम् । एव । अनु । वक्षि । नासीभ्यां । ब्रातेम् । वाक् । विदा । मिथुनम् । नासीयोः । अधि । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! you are full of the power of Soma (the moon-god) and Sūrya (the sun-god). With the help of the mind and the Aśvins (i. e. the power of the Sun and the Moon) you enter the nose with various odours. You express in words the odours which are smelt by the nose. Vāk on account of intelligence is one with the nostrils from the beginning.

## अन्वयभाष्यम्।

हे भगवित! त्वं सरस्वती स्वयं रसविती सती सोमेन दिञ्येन रसात्मना सर्व रसाधि-देवतेन, तथा सूर्येण ज्योतिरात्मना सर्वतेजोऽधिदैवतेन च युक्ता च सती अधिभ्यां सोम-सूर्यरूपाभ्यां ज्योती-रसात्मकाभ्यां गन्धेश्व सह चेतसा सचेतनेन मनसा च नासां अन्वेषि घाणेन्द्रियं प्राप्नोषि, तिद्वज्ञानसत्त्वेन, अत एव ताभ्यां नासाभ्यां घ्रातं सर्वं सुगन्धि दुर्गन्धं च अनुविक्ष वाङ्मुखेन अनुवद्धि, तस्मात् सा वागेव गन्धाव्राणने तदनुवादविषये च नासायाः मिथुनं युगळीभूतम्, तच विदा ज्ञानशक्तियोगेन सिद्धं अध्यात्मकं प्राचीनं करणमिति । एतेन वाङ्-नासिकयोः मिथुनत्वं समर्थ्यते॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are yourself the essential taste of things. You are one with Soma, i. e., the moon who is full of celestial essences. You are one with Sūrya, the sun, the lord of all light. With the help of the Aśvin gods, who are Soma and Sūrya, and with the help of the mind, you enter the nose in the form of various odours. So, whatever the nose smells, you can express in words. Vāk, who is one with the nose in the act of smelling has been from the beginning inseparably associated with the nostrils.

# षष्टी ऋक्।

सर्रस्वती त्वं चोदयंन्ती धियं स्वां विश्वा धियोऽन्वेषि चेत्रसा सवित्रा॥ प्रज्ञातं तद्तुं विश्व सर्वं धीभि-वीग् विदा मिथुनं धियां संविद्यं पूर्व्यम् ॥ ६॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । चोद्यंन्ती । धियंम् । स्वाम् । विश्वाः । धियः । अनुऽएषि । चेतसा । सुवित्रा ॥ प्रऽज्ञातम् । तत् । अनुं । वक्षि । सर्वम् । धीभिः । वाक् । विदा । मिथुनं । धियां । सम्ऽविदाम् । पूर्व्यम् ॥

Oh Sarasvati! you inspire your own intellect, i.e., the universal intellect. With the help of the mind and the sun-like light of knowledge you enter the intellects of all. You express in words whatever is known to all intellectual minds. Vak is indeed one with the intellects and consciousness of all. This union has been there from of old.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवित ! त्वं सरस्वती स्वयं प्रज्ञानादिरससत्त्वा सती स्वां स्वसम्बन्धिनीं धियं प्रज्ञां सर्वेषामन्तरात्मिन चोदयन्ती प्रेरयन्ती च सती चेतसा सचेतनेन मनसा च सह सिवत्रा दिव्येन ज्योतिरात्मना च साकं विश्वाः धियः सर्वाणि धीन्द्रियाणि अन्वेषि व्याप्नोषि, अत एव सर्वासु धीषु वागेकेव अनुस्यूतेति सम्पद्यते, तेन च ताभिरेव धीभिः प्रज्ञातं ज्ञानरूपेण

स्वीकृतं सर्वं वस्तु विषयादिजातं अनुविक्ष वाङ्मुखेनैव अनुविद्सि, तस्मात् सा वागेव तासां घियां संविदां च मिथुनं पूर्व्यं प्राचीनं प्रत्यक्तनं च स्वतः सिद्धमेव परं तद् युगलं भवति, तद्पि विदा ज्ञानशिक्तयोगादेव वाचः, एतेन सर्वेषामिष धीन्द्रियाणां वाचा सह मिथुनत्वं-गम्यते ॥ अस्मिन् अर्थे ऋङ्मन्त्रवर्णः एव प्रत्यक्षं प्रमाणम् , ''महो अर्णः सरस्वती प्रचेतयित केतुना । घियो विश्वा विराजित " इति (ऋ. मं. १-३-१२), ''शं सरस्वती सह धीभिरस्तु" इति च (ऋ. म. ७-३९-११)॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarasvati. You are full of the essence of supreme knowledge. You inspire all the souls. With the help of an active mind, and of god Savitā in the form of celestial light, you activise all the organs of knowledge. Vāk is one with all the projections of intellect. Further, whatever is known to the intellect, whether it is concrete or abstract, you are able to express in words. Certainly, Vāk is united with intellect and knowledge. The union is ancient and self-evident. In this respect, attention is invited to Rg. I-3-12, which says, "Sarasvatī is like a big ocean. She inspires and impregnates all intellects with knowledge, and shines." This is verifiable at every stage.

सप्तमी ऋक्।

सर्यस्वती त्वं विश्वकं मां कर्मिभः
सह प्राणः पर्येषि कर्रणैविश्वः ॥
कृतं मेवानुं विश्व सर्वं चेत्रं सा
वाग् विदा मिथुनं प्राणस्याधि पृत्येम् ॥ ७ ॥
पद्पाठः - सर्यती। त्वम्। विश्वऽकं मां। कर्मेऽभिः।
सह। प्राणेः। परिऽएषिं। कर्रणेः। विश्वेः॥
कृतंम्। एव। अनुं। वश्चि। सर्वम्। चेतंसा।
वाक्। विदा। मिथुनम्। प्राणस्यं। अधि। पृत्येम्॥

Oh Sarasvati! on account of your works, you are the performer of all works in the universe. You pervade the whole universe with the help of the vital airs (prāṇas) and instruments of action (organs of action, the Karmendriyas). With the help of the mind you express in words whatever is done. Vāk on account of the power of intelligence is one with the power of action from the beginning.

## अन्वयभाष्यम्।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती ज्ञानरूपा सती कर्मभि: संवं: युक्ता विश्वकर्मा सर्वकर्म-समर्था भवसि, तथा विश्वे: सर्वें: कर्मिन्द्रियरूपे: प्राणे: सर्वेन्द्रियाधिष्ठानमूते: मुख्यप्राणसत्त्वै: सह पर्येषि परितः सर्वतः व्याप्नोषि, अतः तैः सर्वेन्द्रिये: कृतं सर्वं कर्मजातं चेतसा मनसा सचेतनेन सह वाङ्मुखेनेव अनुवद्सि, तस्मात् विदा झानशक्तियोगात् सा वागेव सर्वकर्मकरणविषये तत्कर्मोच्चारणविषये च प्राणस्य अध्यात्मकं प्राचीनं मिथुनम्, एतेन सर्वे: कर्मेन्द्रिये: तन्मूल्भूतेन प्राणेन वाचः पूर्व्यं सर्वेतः प्रथमं मिथुनत्वं स्वतः सिद्रम् ॥ अर्थाता वक्-पाणि-पाद-पायु-उपस्थरूपेषु कर्मेन्द्रियेषु पञ्चसु वाच एव प्राथम्यमस्तीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! the Venerable one, you are the very essence of knowledge; at the same time, you are capable of all works. Again you are one with all the senses and vital airs which make all actions possible. So, whatever is done by all the senses, you can express in words as you are simultaneously associated with the active mind. Therefore, in respect of doing all the works in the universe, Vāk is one with the vital airs and senses which are instrumental in performing all actions. Vāk is of primary importance.

# अष्टमी ऋक्।

सर्रस्वती त्वं वेत्तारमातमानं स्वमात्मना प्रचितं स्वं प्रज्ञानं समेम ॥
सर्वमेवानं विक्ष जिह्नया रसेन वाग् विदा मिथुनं रसनायाः पूर्व्यम् ॥ ८॥

पद्पाठः - सर्स्वती । त्वम् । वेत्तारंम् । आत्मानंम् । स्वम् । आत्मानं । प्रऽचितम् । स्वम् । प्रऽज्ञानंम् । समंम् ॥ स्वम् । एव । अनुं । वृक्षि । जिह्नया । रसेन । वाक् । विदा । मिथुनं । रसनायाः । पृत्येम् ॥

Oh Sarasvati! you express in words with your sweet tongue, the knowledge of the Ātman who knows himself and you also express all the essential knowledge gathered by you. Vāk, on account of intelligence, is the mate of the tongue from the beginning.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती स्वयं ज्ञानादिरसात्मिका सती वेत्तारं प्रज्ञातारं स्वं निजं आत्मानं प्रचेतनस्वरूपं, तथा आत्मना तेन स्वेन च प्रचितं सर्वेन्द्रियद्वारा सङ्गृहीतं स्वं स्वीयं समं समानभाविसद्धं परमं च सर्वं प्रज्ञानं जिह्नया सरसया वाचा रसेन वाप्रसेन दिव्येन स्वेन अनुभावादिरूपेण अनु विक्ष वाचेव अनुवद्सि, तस्मात् सा वागेव विदा संवित्प्रधानया ज्ञाक्त्या सर्वज्ञानादिप्रकाञ्चने तथा स्वानुभूतवस्तूपदेशादिषु रसनायाः मिथुनं मिथुनीभूतम्, पूर्व्यं सर्वेभ्योऽपि प्राचीनं तत् वाचः रसनया मिथुनत्वम्, एतेन वाग्-रसनयोः आध्यात्मकं संवित्सत्त्वपूर्णं विशिष्टं मिथुनत्वं स्वतः सिद्धं प्रतीयते इति ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarasvatī, the deity of knowledge. So, you express in sweet words the Atman, the knower as well as whatever is gathered by yourself as knowledge and experience through all the senses. Therefore, it is certainly Vāk, who is intimately associated with the tongue in respect of gathering all knowledge and in communicating the same to others. The union of Vāk and the tongue is the oldest. This establishes the self-evident union of Vāk and the tongue which is spiritual.

# नवमी ऋक्।

सर्रस्वती त्वं प्राणेह्त धीभिश्च समं वसेन्ती न संसृष्टा तैर्विश्वैः ॥ ब्रह्मणा स्वेने सता संहिताऽऽत्मना वाक् परमा ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयेत् ॥९॥ पद्पाठः - सर्रस्वती। त्वम्। प्राणेः। उत्त। धीभिः। च। समम्। वसेन्ती। न। सम्ऽसृष्टा। तैः। विश्वैः॥ ब्रह्मणा। स्वेने। सता। सम्ऽहिता। आत्मनां। वाक्। परमा। ज्योतिः। विश्वस्य। दुर्शयंत्॥

Oh Sarasvati! you dwell with the vital airs (prāṇas) and all the intellectual faculties but you are never touched or affected by any of them. You are one with Brahma who is your own Self and the real truth. Indeed Vāk is the supreme light that illumines everything in the universe.

## अन्वयभाष्यम्।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती ज्ञानचेतनादिसर्वरसपूर्णा सती आन्तर्येः बाह्येश्व सर्वेः प्राणेः प्राणसत्त्वेः धीभिः ज्ञानादिशक्तिभिः धीन्द्रियेश्व समं साकं संवसन्ती नित्यसिद्धाऽपि तै: विश्वे: करणे: वस्तविषयादिभिः तदुपाहकै: इन्द्रियेश्च नैव संसुष्टा न तावन्मात्रया परिकल्हा असि. अपि तु स्वेन आत्मीयेन ब्रह्मणा पूर्णेन वस्तुना सता सत्येन आत्मना परमेण संसृष्टा तत्सामरस्ययोगेन पूर्णा सर्वभ्यः परा अतिरिक्ता अन्वयेन व्यतिरेकेण च ब्रह्मात्मना समाना सा परा वाक् सदैव भवतीति भावः॥ अस्मिन् अर्थे ऋङ्मन्त्रवर्ण एव प्रत्यक्षं स्वतः सिद्धं प्रमाणम्। " यावद् ब्रह्म विष्ठितं तावती वाक्" इति (ऋ. मं. १०-११४-८)॥ तद्पन्याख्यानरूपं ऐतरेयाणां आरण्यकं ब्राह्मणवचनं च भवति, "यत्र क च ब्रह्म तद् वाक्, यत्र वा वाक् तद् वा ब्रह्मेत्येतदुक्तं भवति " इति (ऐ॰ आ. १-३-८), " अष्टमी नानुषजिति । तस्माद् वाक सह प्राणै: सभायतना सती अननुषक्ताऽसदिति " इति च वाच: सवेभेंयः प्राणेभ्यः अतिरिक्तत्वं अनुश्रयते ॥ एतस्मिन्नेवार्थे औपनिषदं मन्त्रब्राह्मणानुवचनम्-" तस्या-सत ऋषय: सप्त तीरे वागष्टमी ब्रह्मणा संविदाना'' इति औपनिषद: श्लोकः (बृ. उ. २-२-३), प्राणा वा ऋषय: प्राणानेवैतदाह | वागष्टभी ब्रह्मणा संविदानेति वाग्वि—अष्टमी ब्रह्मणा संवित्ते '' इति च तद्भाव्याल्यानम् ( बृ. उ. २-२-३) ॥ अत्र ब्रह्मात्मना संहिता वागेव सम्यग्ज्ञानसत्त्वेत्यर्थः सम्पद्यते, तथा सा च सप्तप्राणेभ्यः परा आन्तरतमा वागेव अष्टमी इति च प्रतिज्ञायते, तस्मात् सा परा वागेव विश्वस्य जगतः दर्शयत् प्रकाशकं ज्योति:, तत्परञ्जोतिः स्वरूपैव सा परा वाग् भवतीति ॥

॥ इति द्वितीयेऽनुवाके एकादशतमं सरस्वतीसूक्तम् समाप्तम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarasvatī. You are full of the essence of all knowledge as well as of the principle of vitality. As such, you are externally connected with the vital airs (prāṇas) within and without, and with all the powers of knowledge. But you are not in the least affected by those things. Neither the things in the universe which are the objects of our senses nor the knowledge conveyed by the senses affects you who are the supreme instrument of all knowledge. You are always with Brahma, who is full and perfect in every way, and who is ever existent. You are quite identical with Him and are superior to and beyond all other things. "Vāk is co-extensive with Brahma" (Rg. X-118-4). This is further borne out by Aitareya Āraṇyaka almost in the form of an elaboration of what is said above, "Wherever there is Brahma there is Vāk and wherever there is Vāk there is Brahma" (Ai. Ār. 1-3-8). Vāk dwells with Prāṇa and the senses, but it is quite unaffected by

all these contacts. Again, the Upanishad, "On the banks of it, there were seven Rshis and the eighth was Vak; they conversed with Brahma." (Brh. Up. II-2-3). The Rshis here are the Pranas.

It is the supreme power of speech, Vāk, which is the light par excellence, that illumines all and everything in the universe.

Thus ends the Eleventh hymn in the second Section.

# अथ द्वितीयेऽनुवाके द्वादशतमं सरस्वतीसूक्तम् । अनुवाकः २ । सूक्तम् १२ | ऋचः १-१२ । सरस्वती त्वं ब्रह्मजाया द्वादश, दैवरातो वैश्वामित्रः, सरस्वती, जगती । Now the Sarasvati Sukta, Twelfth in Second Anuvaka

Now the Sarasvati Sukta, Twelfth in Second Anuvaka Section II, Hymn 12, Riks 1–12 – SARASVATĪ.

This hymn beginning with "Sarasvatī tvam Brahmajāyā" contains twelve Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi. Sarasvatī is the goddess and the metre is Jagatī.

# अथ प्रथमा ऋक् ।

सर्रस्वती त्वं ब्रह्मजाया साम्ना यद् रसेनान्वभेवोऽन्तर्ब्रह्मणस्पतेः॥ मातेव मां रसं तं पाययात्मनो वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥१॥

पद्पाठ: - सरस्वती । त्वम् । <u>ब्रह्मऽजाया । साम्नां । यत् ।</u>
रसेन । अर्नु । अर्भवः । अन्तरिति । ब्रह्मणः । पेतेः ॥

माताऽईव । माम् । रसंम् । तम् । पायय । आत्मनंः ।

वाक् । विदा । परमा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! being one with Brahma, you are as it were, the wife of Brahma. Being in perfect harmony, you have experienced the happiness of union with Brahma who is your lord. Like a loving mother, enable me to taste the delight of oneness with the Ātman. Vāk being full of intelligence is the mother of the great Purusha (the supreme person).

## अन्वयमाष्यम्।

हे भगवति! त्वं सरस्वती स्वयं रसात्मा रसदेवता च ब्रह्मजाया ब्रह्मसती निर्गुणस्य निर्विषस्यापि परब्रह्मणः पत्नीव स्थिता, अत एव त्वं प्रत्यक्षं ब्रह्मेव भविस, तदर्धात्मकत्वात्, तेन ब्रह्मणा सह साम्ना रसेन सामरस्ययोगेन ते तव ब्रह्मणस्पतेः प्रस्यक्षब्रह्मणः स्वस्येव अधिपतेः तस्य परमपुरुषस्य त्वत्पतेः योगेन परमानन्दरससत्त्वं यत् खलु त्वं अन्वभवः अनुभूतवती तं स्वानुभूतं रसं परमस्य आत्मनः सद्रसं संविद्रसं वाप्रसं च निजं मातेवसुतं इत्यध्याह्यिते सामर्थ्यात् , त्वत्सुतं पुत्रवत् संवृत्तं मां इमं पायय धापय, यतः सा त्वं वागेव सर्वस्यापि पुरुषस्य माता जननी, परमपुरुषस्य च मात्री प्रमाणभूतेति ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarasvati, the essence of delight. As such you are the wife of Brahma who is himself attributeless but all delight. You are evidently Brahma, the visible form of reality. You are His equal by being identical with Him in happiness. By being united with Brahma who is your lord, you experience the same supreme bliss as He. Like a mother, kindly feed me as if I were your son. Vak is the supreme measure of the perfect Purusha.

द्वितीया ऋक् । सर्रस्वती त्वं सृती ब्रह्मयोगेन यंयं प्रापिबो रसं ब्रह्मणस्पतेः ॥

मातेव मां रसेनाप्यायय स्वेन

वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥ २॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । स्ती । ब्रह्मऽयोगेन । यम्ऽयम् । प्र । अपिवः । रसम् । ब्रह्मणः । पतेः ॥ माताऽईव । माम् । रसेन । आऽप्यायय । स्वेन ।

वाक् । विदा । परमा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! you are in communion with Brahma himself, and as such, you have drunk deep of the delight of Brahma. Verily like a mother, feed me to my full satisfaction with the delight which is now yours. Vak is the measure and the mother of the Supreme Purusha in virtue of having the power of intelligence.

## अन्वयभाष्यम्।

हे भगवित ! त्वं सरस्वती स्वयं रसविती शान्त्यानन्दादिरसमयी तथा प्रत्यक्षं ब्रह्मैव सती योगेन परमेण ब्रह्मणा तादात्म्येन, ब्रह्मणस्पतेः तस्य यंयं रसं प्रापिबः आनन्दादिरसं पीतवती, तेन स्वेन स्वानुभूतेन रसेन संविन्भयेन तत्प्रापकेन वाग्रसेन च माता इव सुतं मातृवत् मां आप्यायय सन्तर्पय, यतः सा वागेव पुरुषस्य परमा माता भवतीति ॥ अनया ऋषिः वाग्रसं ब्रह्मात्मरसं च सरस्वतीं प्रति याचते, एवं तत्तदर्थानुसन्धानेन तत्तत्कामनया भावनया च एतासामृचां ध्यान-जपादिविनियोगेन वक्ष्यमाणेन तेन वैदिक-तान्त्रिकादिकल्पा- नुसारेण यजनादिना च स्वं स्वं सद्भीष्टमर्थं साधियतुं शक्यिमित प्रतिज्ञायते॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarsavati, who are one with Brahma and full of delight. By your supreme union with the manifest as well as the unmanifest Brahma, you enjoy his highest delight. You now feed me with that happiness which you have enjoyed. That happiness is in the form of knowledge which takes one to Brahma. Vāk is the supreme mother of all. The delight of Brahma is sought after by the Rshi through the good offices of Vāk, the goddess of speech. The process of attaining the highest delight through the grace of Vāk is by an earnest desire to attain the goal followed by the use of mantras, meditation, worship, offering oblations, Vaidik and Tāntrik rites and so on.

## तृतीया ऋक् ।

सरंस्वती त्वं ब्रह्मणाऽऽत्मनाऽऽप्छुतं धिया वाचा संविदा क्रतेना स्तन्यम् ॥ मातेव मां वत्सं धीपय स्वं रसं वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥ ३ ॥

पर्पाठः - संरस्वती । त्वम् । ब्रह्मणा । आत्मना । आठण्छतेम् ।
धिया । वाचा । सम्ऽविदा । क्रतुंना । स्तन्यम् ॥
माताऽद्दंव । माम् । वत्सम् । धापय । स्वम् । रसंम् ।
वाक् । विदा । परमा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! You are full of all the powers of Brahma. The powers of Brahma consist of intellect, faculty of expression, knowledge and will to action. All these are like mother's milk. Feed me, who am like your son, with all these powers. Vak is the measure and the mother of the Supreme Purusha, in virtue of having intelligence.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती स्वयं रसात्मा सती ब्रह्मणा परमेण आत्मना चेतनेन चिद्रसात्मना आप्छुतं आर्द्रीकृतं परिपूरितं च, प्रज्ञया प्रज्ञानशक्तया वाचा शब्दशक्तया संविदा ज्ञानशक्तया क्रतुना स्वात्मसत्त्वेन कर्मणा च आप्छुतं समृद्धं स्तन्यं तव वाप्रसेन स्वाहा-स्वधाकारादिना सत्त्वेन पूर्णं स्वं रसं आत्मीयं रसं माता इव मातृवत् सिद्धा त्वं वाङ्माता सुतं पुत्रमिव स्थितं मां धापय पायय, यतः सा त्वं वागेव पुरुषस्य सर्वस्यापि परमा श्रेष्ठतमा हिततमा माता प्रसवित्री पाछियत्री च असि, परमात्मनस्तु प्रमात्री भवसीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarasvati full of the mother's milk in the form of all the powers of Brahma. He is the very source of all intellect, the power of all expression, the power of knowledge and of the will to act. Like a mother you should feed me with all powers. You alone have them as you are one with Brahma.

## चतुर्थी ऋक्।

सरस्वती त्वं वृत्सं धापयेन्ती मां सत्यं तत् प्रगाय यद् भवस्यने स्वयम् ॥ भूयस्तदनु गायेन्ती लालयुच्छन्देसा वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥ ५॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । वृत्सं । धापयंन्ती । मां ।

सृत्यं । तत् । प्र । गाय । यत् । भवसि । अर्नु । स्वयम् ॥

भूयः । तत् । अर्नु । गायन्ती । छाछ्य । छन्दंसा ।

वाक् । विदा । पुरमा । पुर्रषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! You are like my mother feeding me at your breast. Kindly express the truth of your experience in song. While singing the same in a metrical form fondle me who am your child. Your are indeed Vak, the measure and mother of the Supreme Purusha. That you are in virtue of intelligence.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवित ! त्वं सरस्वित रसात्मा सती त्वतसुतं मां इमं धापयन्ती स्वीयं स्तन्यं रसं पाययन्ती सती यत् स्वयं अनुभविस तत् स्वानुभविसिद्धं सत्यं वस्तु तथा तद्रससत्त्वं च प्रगाय सरसं सस्वरं च समुचारय गीतिरूपेण अनुस्वर इति भाव:, तथा भूयः पुनः पुनरिप अनुगायन्ती तदेव अनुस्वरन्ती सती छन्दसा वेदेन गायञ्यादिना मन्त्रेण स्वरसेन प्रेमभावेन मां छाछय छाछनेन प्रतिपाछय, यतः सा त्वं वागेव पुरुषस्य परमा हिततमा माता, प्रणियत्री प्रणयेन प्रतिनेत्री च साक्षात् जननीति, अनया ऋचा ऋषिः सरस्वतीं प्रति प्रेमरसं याचते, मातुवात्सल्यपूर्णम्, तथा पुत्रवात्सल्यसमुदीर्णमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarasvatī, who are full of delight. I am your son and so feed me with the happiness which you enjoy. Sing in a delightful way about the supreme Truth which has been realised by you. Again and again, while singing the poetical song of Truth delightfully and with love, fondle me, your child. Vāk is the most beneficial mother and the guide of all. Thus the Rshi begs of the mother Sarasvatī to feed him with truthful poetry.

## पश्चमी ऋक्।

सरेस्वती त्वं धापयेन्ती मामनु गायन्त्यनुं कारयन्त्यनु स्वरेन्तम् ॥ प्रति गायय च्छन्देसा मे हृदा वाचा वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥ ५ ॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्यम् । धापयंन्ती । माम् । अर्चु । गायंन्ती । अर्चु । कारयंन्ती । अर्चु । स्वर्रन्तम् ॥ प्रति । गायय । छन्दंसा । मे । हृदा । बाचा । वाक् । विदा । परमा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! while feeding me and singing and chanting the song, make me also chant the same with a full heart in the form of words and metrical poetry. You are indeed Vak, the measure and mother of the Purusha. You are so, on account of the power of intelligence.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवित ! त्वं सरस्वती स्वयं सत्य-हित-प्रेमादिरसात्मा सती निजं रसं मां धापयन्ती, तमेव पुन: अनुगायन्ती च सती, त्वदनुकरणपरं त्वत्स्वरमेव अनुसृत्य तं स्वमुखेन अनुस्वरन्तं मां इमं अनु कारयन्ती ममापि मुखेन पुन: पुनरुचारयन्ती सुस्वरेण स्वरसेन च अनुशील्यन्ती तथा शिक्षयन्ती च सती मम हृदा मनसा सङ्कावेन वचसा वाचा च छन्दसा छन्दोमुखेन प्रति गायय तच्छन्दोमयं मन्त्रमेव गायव्यादिच्छन्दसा संहितं सामस्वरादिना तद्गायनमपि कारय इति भावः, यतः सा त्वं वागेव पुरुषस्य परमा हिततमा परमार्थरसप्रदा माता असि इति । एवं निश्चयेन सङ्कावनया सच्छूद्वया च तद्र्थमेव त्वां प्रार्थयामीति, ऋषेरयं परमादरानुभावो भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarasvati, full of delight and you are my feeder. You sing about Brahma. I am your son emulating you. Please make me chant with all my heart whatever you sing. Let all that be expressed in words set in metres. They are the mantras in the form of Sama chants. Vak is the mother of all. She can bestow happiness of the best kind.

पष्टी ऋक् ।
सर्यस्वती त्वं रसेन सत्त्वेन स्वेनं
सह च्छन्देसा मामन्वाविद्यात्मनो ॥
छन्दे एवाचे गाय हृदा गोययान्तर्वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥ ६ ॥
पदपाठ:- सर्यस्ती। त्वम् । रसेन । सत्त्वेन । स्वेनं ।
सह । छन्दंसा। माम् । अनुं । आऽविंश । आत्मनां ॥
छन्दंः । एव । अनुं । गाय । हृदा । गायय । अन्तरितिं।
वाक् । विदा । परमा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! enter into me with your whole essence, your ecstatic delight and all, in the form of metrical compositions. Make me sing the same with a full heart. Vak is the mother and measure of the Supreme Purusha on account of the power of knowledge.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती स्वयं रसमयी सती स्वेन निजेन सत्त्वेन रसेन आनन्देन सर्वसारभूतेन वाग्रसेन प्रेमरसेन च छन्दसा वेदेन सस्वरेण मन्त्रेण आत्मना चेतनस्वरूपेण सह मां इमं वागुपासकं त्वद्भक्तं अन्वाविश प्रविश, तथा तत् सस्वरं छन्दः छन्दोमयं मन्त्रमेव अनुगाय समभावान्वितेन सामस्वरादिना, तथा तवेव वाचा मामपि गायय, मम हदा मुखेनापि तद्गायनं कारय इति भावः, यतः सा त्वं वागेव पुरुषस्य परमा प्रकृष्टा हिततमा माता मातेव पुत्रछालन-पालनादिष्रियेति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable one, you are Sarasvati, full of pure delight. Enter into me with all your ecstacy which is the essence of all being. Enter me in the form of mantra, properly composed in a metrical form. Please chant the well-accented notes of the Sama in harmony with my heart. Make me also chant the same.

## सप्तमी ऋक्।

सर्रस्वती त्वं हृद्येन ब्रह्मणो यद् वंभूव प्रहेष्टं हृद्यं तवं॥ तेन मे हृद्यं योजयात्मनोऽन्त-वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥ ७॥

पद्पाठः - सरंस्वती । त्वम् । हृद्येन । ब्रह्मणः । यत् । ब्रमूव । प्रऽहृष्टम् । हृद्यम् । तर्व ॥ तेन । मे । हृद्यम् । योजर्य । आत्मनः । अन्तरिति । वाक् । विदा । प्रमा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! being one with Brahma, your heart is full of the joy of Brahma. Make my inner heart full of that joy of yours. Vāk is the measure and the mother of the supreme Purusha in virtue of intelligence.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं स्वयं सरस्वती रसात्मैव असि, तथा ब्रह्मणः परमात्मनः हृद्येन तेन सह योगेन तव हृद्यं यत् प्रहृष्टं बभूव, तेनैव परमात्मरसप्रहृष्टेन तव हृद्येन आत्मनः तव अन्तः चेतने ममापि हृद्यं योजय तेन प्रहृषयेति भावः, यतः सा त्वं वागेव पुरुषस्य परमा श्रेष्ठतमा माता असि इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable Sarasvati, you are the very essence of all joy. You are one with the Supreme Self. Your heart is delighted by being one with Bramha. Make my heart one with yours and make it enjoy what you yourself enjoy.

# अष्टमी ऋक् ।

सरेस्वती त्वं रसेन स्वेने विदा ब्रह्मणाऽऽत्मनो मां क्षेत्रि प्रवेत्तारम् ॥ ब्रह्मविदं मां कृषि सन्दश्मिषं वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥ ८॥ पदपाठः - सर्रस्वती । त्वम् । रसेन । स्वनं । विद्रां । ब्रह्मणा । आत्मनः । माम् । कृधि । प्रऽवेत्तारंम् ॥ ब्रह्मऽविद्रम् । माम् । कृधि । सम्ऽद्दर्शम् । ऋषिम् । वाक् । विदा । पर्मा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! make me a knower of the Atman or the Supreme Self by means of your intelligence, the intellectual power, the delight and the gift of poetry, all of which you have in abundance. Make me one who knows Brahma, like the Rshi or seer. Vak is the measure and the mother of Purusha, in virtue of the power of intelligence.

### अन्वयभाष्यम्।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती स्वयं रसात्मा सानन्द-संवित्स्वरूपा असि, अत एव त्वां प्रति याचे, स्वेन निजेन रसेन दिव्येन वाप्रसेन विदा ज्ञानेन ब्रह्मणा प्रत्यक्षब्रहरूपेण मन्त्रेण च मां इमं आत्मनः सर्वान्तरात्मनः प्रवेत्तारं प्रज्ञातारं कुरु सम्भावय अनुप्रहेण, तथा मां इमं त्वदुपासकं ब्रह्मविदं सन्दशं सम्यग्दिश्चनं ऋषि मन्त्रदशं च कुरु सम्भावय, "यं कामये तं तमुप्रं कृणोमि तं ब्रह्माणं तमृषि तं सुमेधाम् " (ऋ. मं १०-१२५-५) इति मन्त्रमुखेन कृतां निजां प्रतिज्ञां सत्यमन्त्रां कुरुष्व इति ऋषिः प्रार्थयते, यतः सा त्वं वाक् एव पुरातना परमा श्रेष्ठतमा पुरुषस्य माता असि इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable Sarasvati, you are yourself the soul of all delight and knowledge incarnate. Therefore, I make this humble request. By means of your power of speech and knowledge and mantra make me a good knower of Atman. I am your devotee and so, make me one who knows Brahma like a good seer, a seer of Vedic mantras. "Whomsoever I like and love, I would make him an 'ugra', the best one; I would make him a Brahma; I would make him a Rshi and I give him the best brain" (Rg. 10-125-5). This is the promise of Brahma. Here is a prayer to Brahma or Sarasvati to make good that promise.

नवमी ऋक् । सर्रस्वती त्वं छन्दंसा ब्रह्मणाङ्ग्तः संविदा ब्रह्मणस्तपंसाऽऽत्मिन् ॥ द्रष्टारं कुरु च्छन्दंसां मामृष्टिं वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥ ९ ॥ पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । छन्द्ंसा । ब्रह्मणा । अन्तरिति । स्म् प्रविद्ां । ब्रह्मणः । तर्पसा । आत्मिनि ।। दृष्टारंम् । कुरु । छन्दंसाम् । माम् । ऋषिम् । वाक् । विदा । प्रमा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! you inspire my inner self so that I can be the seer of mantras in metres. Inspire me with metrical knowledge, deep insight and endow me with the power of tapas (austerity). You are indeed Vāk, the supreme measure and mother of Purusha on account of intelligence.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती स्वयं संविद्ध्या सती छन्दसा गायत्रादिना ब्रह्मणा मन्त्रेण छन्दः संहितेन आत्मिन अन्तः परिशीछितेन तपसा ब्रह्मात्मनः साक्षात्कारहेतुभूतेन केवछेन विमर्शेन ब्रह्मणः सद्वस्तुनः संविदा सम्यग्ज्ञानेन छन्दसां मन्त्राणां द्रष्टारं साक्षात्कारेण अन्तः श्रवणेन तत्प्राप्तारं ऋषि मां कुरु सम्भावयः, अनया स्वस्य ऋषित्वं याचते ब्रह्मात्मनः साक्षात्कारेण, मन्त्रदर्शनेन च, यतः सा त्वं वाग्देवतैव पुरुषस्य परमा श्रेयस्करी निःश्रेयसप्रदा हिततमा माता असीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable Sarasvati, you are yourself knowledge incarnate. So, make me a seer of mantras in various metres like Gāyatrī, endow me with inner knowledge and tapas which leads to the realisation of Brahma. Make me a Rshi who can utter the mantras after hearing them within his own heart. This is a prayer to Sarasvatī to make the devotee a Rshi or a seer.

# दशमी ऋक्।

सर्रस्वती त्वं पुरुषे स्वे पर्मे यद् वा श्रद्धत्से यथा विश्वेथाऽऽत्मनी॥ सत्येन श्रद्धीपयास्मै प्रति मह्यं वाग् विदा परमा पुरुषस्य माता ॥ १०॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । पुरुषे । स्वे । पुरमे । यत् । <u>वा</u> । श्रत् । <u>धत्से</u> । यथा । विश्वऽथा । आत्मनां ॥

# सत्येनं । श्रत् । धापय । अस्मै । प्रति । महाम् । वाक् । विदा । प्रमा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarasvati! just as you have supreme faith in your Lord, endow me with the same kind of faith in the Lord. You are indeed Vak, the supreme measure and mother of Purusha in virtue of intelligence.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती स्वयं रसमयी आनन्दात्मिका प्रेमस्वरूपा सती स्वे निजे परमे पुरुषे यथा येन प्रकारेण विश्वथा आत्मना सर्वप्रकारेण सर्वात्मना च यत् खलु त्वं श्रद्धत्से श्रद्धां भक्तिं धारयसे, तथा तया विधयेव अस्मे त्वदुपासकाय वाङ्मातृभक्तिपरायणाय मह्यं मदर्थं श्रद्धापय श्रद्धां उत्पादय, यतः सा त्वं वाग्देवतेव पुरुषस्य परमा पूज्या श्रेष्टतमा माता भवसि इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable Sarasvati! you are the very soul of delight and you are love incarnate. You have supreme faith in every way and with all your heart in your Lord. Let me, your devotee, have the very same kind of faith in the Supreme Being.

## एकादशी ऋक् ।

सरंस्वती त्वं सत्यं हितं पेरमं मह्ममादिश ब्रह्म ब्रह्मणाऽऽत्मानेम् ॥ ऋजुना मां सुपथा साम्ना प्र णेय वाग् विदा पेरमा पुरुषस्य माता ॥ ११ ॥

पद्पाठ:- सरंस्वती । त्वम् । सृत्यम् । हितम् । प्रमम् ।

महाम् । आऽदिंश । ब्रह्मं । ब्रह्मंणा । आत्मानम् ॥

ऋजुनां । माम् । सुऽपर्था । साम्नां । प्र । नय ।

वाक् । विदा । परमा । पुरुषस्य । माता ॥

Oh Sarsavati! teach me by means of mantras the Brahma, the Truth and that which is highly beneficial. Lead me by a straight and well-laid path. You are indeed Vak, the supreme measure and mother of Purusha, in virtue of your intelligence.

# अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति! त्वं सरस्वती ज्ञानादिसर्वशिक्तार्गा, अतः एव त्वां प्रति याचे सर्वमेतत् सत्त्वम् परमार्थफलं सतत्त्वम् , तथा हि—सत्यं यथार्थं शाश्वतं नित्यं वस्तुतत्त्वम् धर्मं च, परमं हितं हिततमं परं ब्रह्म पूर्णं वस्तु, तथा आत्मानं तव मम च सर्वेषामि अन्तरात्मानं मह्यं मदर्थे ब्रह्मणा मन्त्रेण आदिश ज्ञासनरूपया वाचा उपादिश-बोधय, तथा ऋजुना सरलेन निष्कण्टकेन च सुपथा सन्मार्गण साम्ना समभावेन समाधानेन च मां इमं प्रणय प्रेरय, समुन्नय, यतः सा त्वं वागेव पुरुषस्य परमा हिततमा पूज्या माताऽसि इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable Sarasvati! you are full of all powers, like Jñāna (know-ledge) and others. Therefore, I request you to show me the way to truth and to the supreme benefit, as well as Brahma. Show me by means of mantras the Brahmātmā who is in you and me and all. Instruct me by correct directions. Likewise, by straight and a safe well-laid path, lead me quietly to the highest goal.

# द्वादशी ऋक्।

सरीस्विति त्वं भविय मां सुतं ते ब्रह्मणे वाचे ब्रह्मणस्पतिये नर्मः ॥ नि धेहि ब्रह्मणाऽऽत्मन्यन्तः सन्दर्श वाक् परमा ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् ॥ १२ ॥

पद्पाठः - संरस्त्रति । त्त्रम् । भावय । माम् । स्त्रम् । ते । व्रद्धाणे । वाचे । ब्रह्मणः । पत्रये । नर्मः ।।

नि । धेहि । ब्रह्मणा । आत्मनि । अन्तरिति । सम्ऽदृश्चम् ।

वाक् । प्रमा । ज्योतिः । विश्वंस्य । दर्शयत् ।।

Oh Sarasvati! accept me as your own son. Salutation to Brahma, to Vāk and to Brahmanaspati, your Lord the Supreme Purusha. Plant me in your own good self and invest me with the power of mantras and inner knowledge. You are indeed Vāk, the light par excellence which illumines everything in this universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती स्वयं विश्वमाता सती मां इमं स्वं निजं सुतं भावय आत्मीयभावेन त्वत्सुतेषु योजय—अनुगृहाण वाचे, ब्रह्मणे तुभ्यं प्रत्यक्षब्रह्मरूपाये, तथा तव अधिपतये ब्रह्मणस्पतये च नमः परमपुरुषाय अस्तु, तथा मां अन्तः सन्दशं सम्यद्गर्शिनं सम्भाव्य च ब्रह्मणा मन्त्रेण प्रज्ञानेन च आत्मिन त्विय तथा सर्वान्तर्यामिणि परमात्मिनिधेहि संस्थापय, ब्रह्मात्मिनिष्ठं स्वयं अनुभावय आत्मसात्करणेनेति भावः ॥ यतः सा त्वं परा वागेव विश्वस्य अस्य समप्रस्यापि प्रपञ्चस्य जीवजातस्य च दर्शयत् अवभासकं ज्योतिः, तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपा सा परा वाग् देवतात्मा माता विश्वमातृत्वसत्त्वसम्पन्ना प्रभवति इति ॥

|| इति द्वितीयेऽनुवाके द्वादशतमं सरस्वतीसूक्तं समाप्तम् || || इति द्वितीयः सारस्वतोऽनुवाकः सम्पूर्णः ||

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable Sarasvati! you are the mother of the whole universe. Accept me as your own son and count me among your sons. Salutations to Brahma, to you who are the visible Brahma and to Brahmanaspati, the Lord Supreme. Make me a good seer and one with deep insight who can know the All-Pervader through a mantra. You are the light par excellence, the goddess of Speech Supreme which can illumine and express everything in the universe.

Thus ends the Twelfth hymn in the second Section.

Thus ends the Second Section dedicated to Sarasvati.

अथ तृतीयः ब्राह्मणस्पत्यः अनुवाकः । अनुवाकः ३ । सूक्तम् १ । ऋचः १-८ । ब्रह्मणस्पतिः ।

प्रथमं ब्रह्मणस्पतिसूक्तम्।

ब्रह्मणस्पतिर्ब्रह्मणा अद्यो, दैवरातो वैश्वामित्रः, ब्रह्मणस्पतिः, जगती। THE RSHI IS DAIVARĀTA

Now this the Third Section (Anuvaka) concerns Brahmanaspati Section III: Hymn 1: Riks 1-8-BRAHMANASPATI. I Hymn is on Brahmanaspati.

This hymn beginning with 'Brahmanaspatir Brahmana' contains eight Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi. Brahmanaspati is the god and the metre is Jagatī.

### अथ प्रथमा ऋक्।

ब्रह्मणस्पतिब्रह्मणाऽऽत्मञ्जीहोति ब्रह्म विश्वेषु भुवेनेष्वाहितं यत्॥ स इमा विश्वा भुवेनाऽभि पश्यिति स इदं जीज्ञानः स उ वेद विश्वेम् ॥१॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पतिः । ब्रह्मणा । आत्मन् । जुहोति । ब्रह्मं । विश्वेषु । भुवंनेषु । आऽहितम् । यत् ॥ सः । हुमा । विश्वां । भुवंना । अभि । पुर्यति । सः । हुदं । जुज्ञानः । सः । ऊम् इति । वेद । विश्वेम् ॥

Brahmanaspati sacrifices or merges himself like an oblation, in himself, by uttering 'Brahma' which word pervades all these worlds. He visualises and sees all these worlds. Since he is the creator he knows them all.

### अन्वयमाष्यम् ।

अथात्र विश्वेषु भुवनेषु सर्वतः आहितं समन्तात् व्याप्तं यत् स्वयं विश्वेककारणरूपेण सर्वत्रापि अनुस्यृतं विततं ब्रह्म विश्वरूपं भवित, "सर्वं खिल्वदं ब्रह्म" इति च औपनिषदं ब्राह्मणम् (छां. उ. ३-१४-१). तथा कार्यरूपेण विस्तृतं तिद्दं सर्वमिप ब्रह्मरूपं जगत् प्रलयान्ते ब्रह्मणस्पतिः ब्रह्मणः वेदस्य ज्ञानस्य तथा शब्दब्रह्मणः वाग्रूपस्य च अधिपतिः सः परोक्षसत्त्वसिद्धः केवलं चेतनात्मा परमः पुरुषः ब्रह्मणा जगद्धीजात्मकेन शब्दब्रह्मरूपेण मन्त्रेण आत्मन् स्वे चेतने आत्मिन स्वस्मिन् जुहोति समर्पयित हवनरूपेण, आत्मनः सकाशाद् वाचकशब्दशक्तिमुखतः वाक्सत्त्वात् प्रसृतं इदं विश्वं आत्मन्येव पुनः CD-21

शब्दमुखेनेव प्रत्युपसंहरतीति भावः ॥ सः ब्रह्मणस्पितः इमानि विश्वानि भुवनानि तानि आत्मिनि अन्तः उपसंहृतान्यिप अभि अभितः विश्वतो रूपेण पश्यित आत्मिनि पूर्वं बीजरूपेण अविशिष्टम्, पश्चात् कार्यरूपेण विश्वतो मुखेन विस्तृतम्, तथैव पुनः आत्मिनि उपसहृतं च विश्वं तत्साक्षिभूतः सन् जानाति, स एव इदं विश्वं जज्ञानः उत्पादयन्—आविष्कुर्वन् स्वयं विश्वतो रूपेण आविभवन् सः तदिदं विश्वं वेद जानाति, तस्मात् सः सर्वजगत्सृष्टि-स्थिति-प्रत्युपसंहाराधिष्ठानभूतः सर्वज्ञः सर्वशक्तिमाश्च भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Brahma pervades all these worlds as he is the cause of all. Cf. "All this is Brahma" (Ch. Up. III - 14 - 1). Further, as it has emerged from Brahma this expansive universe is Brahma only. This is gathered back, at the time of each dissolution by Brahmanaspati, the lord of Vak, who is Veda, the knowledge, and Brahma in the form of Sabda, the word-power. He is Chetana or the principle of consciousness. By means of Brahma, i. e., the mantra in the form of Sabda-Brahma, which is the cause of the universe, Brahmanaspati sacrifices or merges (like an oblation offered in the sacrificial fire) in himself, that which has come out from him in the form of the word. He reabsorbs everything into himself. Brahmanaspati, sees everything which he has absorbed into himself, in the form of cause and effect (as cause it exists in him, and as effect it expands as the universe). He sees both of them because, he is the witness, Sākshi, who is not interested in either. He knows all this because he creates all this Therefore he it is, who is the repository where the creation, maintenance and dissolution of this universe occur. Brahmanaspati, the primal Cosmic Energy creates everything through word power. Thus goes on the Cosmic Cycle. He is omniscient and omnipotent.

द्वितीया ऋक् ।

ब्रह्मणस्पतिर्जनिता जार्यमानो विश्वा ब्रह्माणि धमित सँरराणः ॥ दिवा पृथिव्या स इदमन्तरिक्षे ब्रह्मणस्पतिः समीं ब्रह्मणाध्धमत् ॥ २॥ पद्पाठः - ब्रह्मणः । पतिः । जानेता । जार्यमानः । विश्वा । ब्रह्मणि । धमित । सम्ऽरराणः ॥ दिवा । पृथिव्या । सः । इदम् । अन्तरिक्षे । ब्रह्मणः । पतिः । सम् । ईम् इति । ब्रह्मणा । अधमत् ॥ Brahmanaspati is the Creator and the self-created. While taking form he roars and breathes forth loudly all the sounds and words and mantras, throughout the heavens, the sky and the earth. Brahmanaspati breathed out this universe as the mantra 'Im.'

### अन्वयभाष्यम्।

सः ब्रह्मणस्पतिः जनिता विश्वस्यास्य जगतः जनियता सन्, तथा जायमानः स्वयमिप विश्वतो रूपेण आविर्भवन् प्रकाशमानश्च सन् संरराणः विश्वविभवार्थं स्वस्य परया वाचा संस्वरन्, विश्वाविश्वानि ब्रह्माणि छन्दोमयानि मन्त्रात्मकानि तत्तद्वीजात्मकशब्दजातानि धमित धमनवत् चेतनाशक्तेः उच्छवासतः फ्रत्कारतः शब्दायते ॥ सः ब्रह्मणस्पतिः दिवा उपितनया आकाशात्मिकया पृथिव्या अधस्तनया च मस्त्रायाः पक्षद्वयरूपाम्यां द्यावा-पृथिवीभ्यां "ई" ईमित्यनुकरणात्मकेन ब्रह्मणा गुप्तप्रणवात्मकेन मन्त्ररूपेण अक्षरेण शब्द-रूपेण नादब्रह्मणा अन्तरिक्षे इदं दश्यमानं विश्वं जगत् समधमत् धमनतः उच्छासतः स्वयमेव तत् उत्ससर्ज, अस्मिन् अथं ऋङ्मन्त्रवर्णोऽपि अस्ति "ब्रह्मणस्पतिरेता सङ्कर्मार इवाधमत्। देवानां पूर्व्यं युगेऽसतः सदजायत" इति (ऋ. मं. १०-७२-२)॥ एतेन तस्य ब्रह्मणस्पतेः चेतनाशक्तेः वाक्सवरस्य धमनतः असतः इव विद्यमानस्य जगतः आविर्मावः आदिसृष्टौ बभूवेति सिध्यतीति॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Brahmasnaspati is the creator of this universe. While he was being born that is, while he was expanding himself into this universe, he roared with his supreme word-power for this expansion; his roar issued forth in the form of all the composed Rks and their seed-letters. His breathing out was loud. Brahmanaspati used the sky and the earth as the sides of bellows. He created the 'Im' sound, the onamopoetic syllable, the secret Pranava 'Im', the sound-form of Brahma. And he created this visible universe in mid-air by this 'Im' mantra. Cf. "Brahmanaspati forged this universe like a black-smith blowing the bellows. In the former ages of gods, existence came out of non-existence." (Rg. X-72-2).

तृतायी ऋक्।
ब्रह्मण्स्पित्र्यन्मधुना रसेन्
योयुप्द विश्वा भुवनानि सन्त्मनी ॥
स इद् विश्वस्मा अमृते सम्मदीय
जीवातेवे बृहुते विश्वसंसदे ॥ ३॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पतिः । यत् । मधुना । रसेन । योर्युपत् । विश्वा । भुवनानि । सम् । त्सनी ॥ सः । इत् । विश्वस्मे । अमृते । सम्ऽमदाय । जीवातेवे । बृह्ते । विश्वऽसंसदे ॥

Brahmanaspati invested all the worlds with sweet joy, and with a soul (consciousness). He invested them with life and knowledge for attaining immortality, and Brahmanaspati who is competent to bestow the highest abode to all.

#### अन्वयभाष्यम्।

सः ब्रह्मणस्पितः स्वयं परोक्षः सन् यत् यस्मात् कारणात् विश्वानि भूतानि अचेतनानि तमना आत्मना—चेतनेन वस्तुना तथा स्वेन मधुना विश्विप्रियेण रसेन ज्ञानेन आनन्दादिना च सं सम्यक्तया योयुपत् संयोजयामास—सचेतनं सञ्चेतनं च सम्भावयामास इति भावः ॥ सः इत् स एव विश्वस्मे अस्मे जगते अमृते अमृतत्वार्थं सम्मदाय प्रहर्षाय परमानन्दादिरसानुभवार्थं जीवातवे सञ्जीवनार्थं च, तथा बृहते बृहत्तराय सदर्थाय परमार्थाय विश्वसंसदे विश्वास्पदार्थं च अलं पर्याप्तं भवतीति तदिभिप्रायः, तस्य ब्रह्मणस्पतेरेव ज्ञान-क्रियाच्तनानन्दादिकया चित्कलया इमानि सर्वाणि भूतानि चेष्टनते हृष्यन्ति जीवन्ति अमृतत्वं च प्राप्तवन्तीति भावः॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is Brahmanaspati, the great unseen cause from whom all derive the power of consciousness and happiness so universally loved. It is he certainly who endows all with everything for becoming immortal and happy beyond measure. Brahmanaspati alone is competent to bestow the heavens or the great abode to all. The gist of all this is that all these beings can be active, enjoy, live and be immortal if they can even share an iota of Jnana (knowledge), kriyā (activity), chetana (consciousness) and ananda (joy) of Brahmanaspati.

## चतुर्थी ऋक्।

यो देवानी देवतेमः सन्देधाति दृशे विश्वेसमे सुमृति चेकितानः॥ अग्रं युज्ञानां वर्षश्चे तमेत्रियं ब्रह्मणुस्पतिं ब्रह्मणा सन्दुवस्य ॥ ४। पद्पाठः - यः । देवानीम् । देवऽतंमः । सम् । द्<u>धाति ।</u> दृशे । विश्वस्मै । सुऽम् तिम् । चेकितानः ॥ अर्थम् । यज्ञानीम् । वर्र्तथम् । तम् । अग्रियम् । त्रह्मणः । पर्तिम् । त्रह्मणा । सम् । दुवस्य ॥

Brahmanaspati is the highest of the gods; he is in possession of all sound knowledge, so that all the beings in the world may be able to get it from him. Therefore, Brahmanaspati, who is foremost in promoting sacrifices and who is the greatest among gods should be served by uttering mantras.

## अन्वयभाष्यम्।

यः ब्रह्मणस्पितः देवानां देवतात्मनां अग्निसूर्यादीनां देवतमः श्रेष्ठतमः परमः सर्वदिव्य-सत्त्वपूर्णः, सर्वेषामिपि देवानां परमं देवतिमिति यावत्, चेतितानः जानानः स्वयं सर्वज्ञः प्रज्ञानरूपः सन् विश्वस्मै जगते सर्वस्मै जीवजाताय च दशे दृष्टुं सर्वान्तरात्मवस्तुसाक्षात्कारार्थं सुमितं सम्यग्ज्ञानं ज्ञानविज्ञानार्हो चिच्छिक्तिसमर्थो सन्मितं च सन्दधाति उपासकेभ्यः दान्तुं सन्धारयित ददाति च सदनुग्रहेण, अतः अग्रं श्रेष्ठं प्रथमं सन्तं यज्ञानां ज्ञान-भावना-कृतिरूपाणां सर्वेषां यज्ञसत्त्वानां वरूथं अभिवर्धकं अग्नियं अग्ने स्थितं अग्नपूजाहं तं तादशं परोक्षसिद्धं ब्रह्मणस्पतिं ब्रह्मणा प्रत्यक्षशब्दब्रह्मरूपेण मन्त्रेण सन्दुवस्य परिचर उपास्व इत्युपदेशः अत्र " दुवस्यितः परिचरणकर्मा" इति यास्किनरुक्तम् ॥ " यक्ष्वामहे सौमनसाय रुद्धं नमोभिर्देवमसुरं दुवस्य (ऋ. मं॰ ५-४२-११)" इति ऋङ्मन्त्रवर्णं तदनुश्रवणं सर्वतः प्रधानम् ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

He is the greatest of gods; He is himself superior to all gods. He is himself an all-knower. He holds within himself all knowledge so that he may give that knowledge to his devotees. So, he is the best and the first of all gods. He is the promoter of 'yajña' or sacrifice in the form of Jñana (knowledge), Bhāvanā (feeling) and Kriyā (action). He is in the front rank and deserves all honour. Such is Brahmanaspati. Though he is not visible, serve and worship him with mantra which is Brahma itself in the form of 'word'. Cf. In Yāska's Nirukta 'Duvasyatih' means service. So also see Rgveda 5-42-11.

पश्चमी ऋक् । बह्मणुस्पतेर्येदु कर्त्वमिश्रयं स्रत्यधर्मन् विश्वस्मै सुर्वतातये॥ तद् विश्वेषाम्मृतांनां दिवस्परि जीवातेवे सम्मधुनोऽमृतं भुवेत् ॥ ५॥ पद्पाठः - ब्रह्मंणः। पतेः। यत्। ऊम् इति। कत्वेम्। अग्रियम्। सत्यऽधर्मन्। विश्वेसमे। स्वऽतांतये॥ तत्। विश्वेषाम्। अमृतांनाम्। दिवः। परि। जीवातंवे। सम्। मधुनः। अमृतंम्। भुवंत्॥

Brahmanaspati's first and foremost action for Satya (truth) and Dharma (law) for the welfare of the universe and for the betterment of all was performed in the highest sky, beyond the grasp not only of the mortals but of the immortals also. It is eternal and the sweetest of all.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सत्यधर्मन् नित्यसिद्धसत्यस्वभाव अथवा छप्तसप्तम्यन्तं पदं सत्यधर्मणि सत्यधर्माधं सत्यधर्माणां मध्ये वा, विश्वस्मे जगते विश्वहितार्थं वा सर्वतातये सर्वपुरुषार्थसिद्धये च ब्रह्मणस्पते: तस्य तव यत् अग्नियं श्रेष्ठतमं प्रथमं कर्त्वं कर्तव्यं कृतं कृत्यमस्ति, तत् विश्वेषां एतेषां मनुष्यादीनां सर्वेषां प्राणिनां अमृतानां देवानां एवं सर्वेषां जीवानां दिवः छोकत्रयादिप पिर उपिर परतः परितश्च उच्चतरं व्याप्त्या जीवातवे नित्यं सञ्जीवनाय मधुनः प्रियात् सर्वस्मात् रसादिप अमृतं अमृतवत् शाश्वतं सुखशान्तिरसप्तदं सं भुवत् समभवदिति ॥ तस्य ब्रह्मणस्पते वेदमुखेन कृतं सर्वात्मना सम्पन्नं सर्वज्ञानसत्त्वप्रकाशनमेव सर्वेषां जीवानां प्रज्ञानाय सञ्जीवनाय अमृतत्वादिपरमार्थाभ्युदयायैव कारणं परममास्पदं बभ्वेति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Satyadharma may be taken as a vocative or a locative without suffix. It means that Satya and Dharma are his very nature. For the welfare of the world and for the highest realisation, Brahmanaspati did something. It was the best and first of his actions. That action was beyond all these mortal creatures and all the immortal ones. It has the power to give life to all. Further, it is sweeter than the sweetest of things. It is sweet like ambrosia, eternal and pleasant. The gist is that the first action of Brahmanaspati, namely creation of the Vedas, is the prime instrument for promoting all knowledge, giving all life and immortality to all the beings in this universe.

षष्टी ऋक् ।

ब्रह्मण्स्पतेर्ब्रह्मणा संविदाना ब्रह्मेदं विश्वं दर्घति ब्रह्म भूमं ॥ ब्राह्मणास्मस्ते अमृतीस्यो भवन्ति सन्दुहानाः सुध्यो ३ मधु महस्यरि ॥ ६॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पतेः । ब्रह्मणा । सम्ऽविदानाः । ब्रह्मं । इदम् । विश्वम् । द्घेति । ब्रह्मं । भूमं ॥ ब्राह्मणासः । ते । अमृतीसः । भवेन्ति । सम्ऽदुंहानाः । सुऽध्यः । मधुं । महः । परिं ॥

Those who know Brahmanaspati through the mantra, which is the word giving the knowledge of Brahmanaspati, sees this universe as Brahma and attains Brahma which is immortal and infinite. Those wise men who know Brahma shed all around great joy or sweet beatitude.

### अन्वयभाष्यम्।

ब्रह्मणस्पतेः तस्य ब्रह्मणा वेदेन ज्ञानेन मन्त्ररूपेण च संविदानाः तत् परं वस्तुतत्त्वं अनुभूत्या सम्यक् स्वं निजं जानानाः इदं प्रत्यक्षसिद्धं विश्वरूपं ब्रह्म, तथा भूम ब्रह्म भूमा-तमकं आनन्दरसस्वरूपं परमं ब्रह्म दधित धारयन्ति सामरस्येन अनुसन्दधतीति यावत्, ते त एव ब्राह्मणासः ब्राह्मणाः ब्रह्मविदः सुध्यः सुधियः बुद्धियोगेन सिद्धाः सन्तः परि परितः महः महत्तरं तेजोमयं मधु प्रियं अमृतं परब्रह्मतत्त्वानुभावानन्दरसं सन्दुहानाः सम्यक् प्रकाशनेन सर्वत्र सर्वेभ्यः वितरन्तः अमृतासः स्वयं अमृतात्मानः मृत्तपुरुषाः भवन्तीति ॥ अस्मिन्नथें प्रसिद्धार्थोऽयं ऋङ्मन्त्रवर्णः—'' यत्रानन्दाश्व मोदाश्व मुदः प्रमुद् आसते ॥ कामस्य यत्राप्ताः कामास्तत्र माममृतं कृधीन्द्रायेन्दो परिस्रव '' (ऋ.मं. ९-११३-११) इति ॥ अत्र इन्द्रात्मनः ब्रह्मणस्पतेरेवेदं परमं सत्त्वमिति ऋषिरयं योगेन सम्पश्यतीति हृदयम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Those that become wise by the knowledge of mantras and the knowledge of Brahmanaspati, attain the visible Brahma in the form of the universe and also the Brahma invisible, Brahma beyond the visible universe. Those wise men, shed all around them the illuminating essence of knowledge; they become the Brahma; the knowers of Brahma become immortal and they are souls who have attained salvation.

सप्तमी ऋक्।

ब्रह्मणस्पतिमीयुर्षी वार्चमेतां प्रतीची विष्राः सन्धिया श्रृणोतन ॥ छन्दस्स्तुभमृक्षेतीं जर्गतीं यदीं वार्च घिया क्रणुते ब्रह्मणस्पतिः ॥ ७॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पतिम् । ई्युषीम् । वार्चम् । एताम् ।
प्रतिचीम् । विश्नाः । सम् । धिया । शृणोतन् ॥
छन्दः ऽस्तुर्भम् । ऋक्वंतीम् । जगतीम् । यत् । ईम् इति ।
वार्चम् । धिया । कृणुते । ब्रह्मणः । पति ।।

You, wise men listen attentively to this Våk or speech which seeks to express Brahmanaspati himself. He through his own power of intellect gives shape to this Våk or word. It is in the form of Rks which are in Jagati metre.

### अन्वयभाष्यम्।

ब्रह्मणस्पतिं तं परमं पुरुषं ईयुषीं प्राप्तकामां एतां मन्त्रात्मिकां प्रतीचीं प्रत्यङ्मुखां प्रत्यगात्मस्वरूपां च परां वाचं हे विप्राः! मेधाविनः ज्ञानिनः! यूयं धिया बुद्ध्या अन्तर्मुखया सं श्रणोतन सम्यक्तया श्रणुत, यत् यस्मात् कारणात् छन्दस्स्तुमं छन्दसः स्तवनरूपां वेदात्मिकां ऋक्तीं ऋपूपां ऋङ्मन्त्रछक्षणसम्पन्नां गायत्र्यादिवैदिकच्छन्दोनिबन्धनसिद्धां जगतीं द्वादशाक्षरसिहतैः चतुर्मिः पादैः संहितां ई एनां परां वाचं सः ब्रह्मणस्पतिरेव सर्वेषां मूछाधारे प्रतिष्ठितः सन् धिया बुद्ध्या प्रज्ञानेन च कृणुते कुरुते स्वयमेव सूक्ष्मरूपेण प्रेरयतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Vāk in the form of mantra, desires to express Brahmaṇaspati. It has turned inward to do so. She is herself as it were the second Ātma of Brahmaṇaspati. This supreme Speech, you the wise ones, hear with attention, because she is in the form of Veda full of the characteristics of Rgveda. She shares all metrical beauties of Gāyatrī etc. She appears in Jagatī metre, with twelve syllables a line and has all the four lines. This supreme Vāk was given life and shape by Brahmaṇaspati, who is in the Mulādhāra (the solar plexus) in the body. It is endowed with intellect and highest knowledge. Brahmaṇaspati inspires Vāk in the form of fine vibrations.

अष्टमी ऋक्।

ब्रह्म<u>ण</u>स्वतेर्यः स<u>ि</u>मदं गृणाति श्रद्स्मे द्रधानोऽसृतं नाम गुह्यम् ॥ तस्ये<u>दु</u> विश्वं<u>मि</u>दं भैवाति <u>भद्रं</u> ब्रह्म तदीञ्ज्योतिर्विश्वंस्य दुर्शयंत् ॥८॥

पद्पाठः - ब्रह्मंणः । पेतैः । यः । सम् । <u>इ</u>दम् । गुणाति । श्रत् । अस्मै । दर्धानः । अमृतेम् । नामं । गुर्ह्यम् ॥ तस्यं । इत् । <u>ऊ</u>म् इतिं । विश्वंम् । <u>इ</u>दम् । <u>भवाति</u> । भद्रम् । ब्रह्मं । तत् । ईमितिं । ज्योतिः । विश्वंस्य । दुर्शयंत् ॥

For him only, who believes in Him and praises Him with the secret and eternal name of Brahmanaspati, the mystic symbolic word Im, this universe is rendered wholly auspicious. That Brahma in the form of Im is the resplendent light which illumines all in the universe.

### अन्वयभाष्यम्।

यः उपासकः ब्रह्मविद्यासाधनपरायणः साधकः अस्मे सत्यात्मने ब्रह्मणस्पतये श्रद्दधानः श्रद्धां धारयमाणः तस्य ब्रह्मणस्पतेः ईम् इत्यनुकरणात्मकं गुप्तप्रणवस्वरूपं, — तथा अमृतं अमृतात्मसत्त्वस्वरूपं वाच्यार्थात्मना तादात्म्यसिद्धं गुद्धं गुप्ततरं वाचकं नाम एकाक्षरं नाम-बीजमन्त्रं सङ्गृणाति संस्तौति, तस्य इत् तस्यैव साधकस्य इदं विश्वं सर्वं जगत् भद्रं कल्याणप्रदं भवाति भवति, न तु अनित्यतया भासते, नापि विषमतया बाधते, अपि तु साक्षाद् ब्रह्मात्मस्वरूपेणैव भातीति भावः ॥

एवं तत् इ इति वाचकरूपं अक्षरं प्रत्यक्षं ब्रह्मेव भवति, "वाच्य-वाचकयोः तादात्म्यात्, अभेदन्यायाद् वा," तस्मात् ई इति तद्घाचकं नाममन्त्राक्षरं ब्रह्म, तथा तद्घाच्या-र्थरूपं परं ब्रह्म, इति तत्सामरस्येन सिद्धं सत् विश्वस्य सर्वस्यापि जगतः तथा सद्वस्तुनोऽपि दर्शयत् प्रकाशकं स्वयं परञ्ज्योतिरेव भवति, तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपः स ब्रह्मणस्पतिः इति । अस्मिन् अर्थं केचिद् ऋङ्मन्त्रवर्णाः एव प्रत्यक्षप्रमाणभूताः सन्ति ।। तथा हि अधिभौतिकस्य जगतः ईङ्कारेण निर्देशः ॥ "य ई चकार न सो अस्य वेद य ई ददर्श हिरुगिन्नु तस्मात्" (ऋ. मं. १-१६४-३२) इति ॥ परोक्षस्य परमात्मनः निर्देशोऽपि भवति ईङ्काराक्षरेण ॥ "तिस्रो मातृस्त्रीन् पितृन् विभ्रदेक उर्ध्वस्तस्थौ नेमवग्लापयन्ति " (ऋ. मं. १-१६४-१०) इति ॥ अत्र न ई इति पदविभागात् ई इति अक्षरं लभ्यते, तस्य—परवस्तुनिदर्शकत्वेऽपि मन्त्रत्वं वाग्र्पत्वं च वस्तुसिद्धमेवेति गम्यते तदुत्तरार्धर्चेन, " मन्त्रयन्ते दिवो अमुष्य पृष्ठे विश्वविदं वाचमविश्वमिन्वाम् " इति ॥

एवमेव अपरोक्षस्य अन्तरात्मनोऽपि निदर्शक: ईङ्कारः स्पष्टतरं अनुश्रूयते ॥ "य ई चिकेत गुहा भवन्तम् " (ऋ मं. १-६७-७) इति ॥ तस्यापि वाग्रूपत्वं उत्तरार्धचें CD-22

"धारां ऋतस्य " इति पद्युगेन गम्यते ॥ अत्र "श्लोकः धारा " इति च धाराशब्दस्य वाङ्नामसुपाठाद् वाश्रूपत्वम् , " आ यः ससाद धारामृतस्य, " इति तदुत्तराधेचें तदनु- श्लवणम् ॥ तत्रापि गुद्धस्य ऋतस्यापि अन्तरात्मनः सम्बन्धात् वाचः तदीङ्कारात्मकत्वं सङ्गच्छते ॥ " ऋतस्य तन्तुर्विततः पवित्र आ जिह्नाया अग्ने वरुणस्य मायया" इति तदनुश्लवणात् (ऋ. मं. ९-७३-९) ॥ सोऽयमोङ्कारः यजुर्मन्त्रे स्पष्टमनुश्लूयते " ईङ्काराय स्वाहा ईङ्कृताय स्वाहा" (ते. सं.) इति च ॥

॥ इति तृतियेऽनुवाके प्रथमं ब्रह्मणस्पतिसूक्तम् समाप्तम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

On that devotee alone who is bent on getting to the very root of Brahma Vidyà and who believes in Brahmanaspati, this  $\bar{I}M$  which is the hidden aspect of Pranava, bestows immortality. To that aspirant, this whole universe becomes auspicious. It does not show him its fleeting and seamy side; nor does it worry him with its inequalities. On the other hand, to him it shows itself as Brahma. Thus that  $\bar{I}M$  is the expression of that eternal Brahma, which is ever present before the eye. "Vāchya-vāchaka are identical and not different." Therefore,  $\bar{I}M$  is Brahma itself which is its expression and it expresses Brahma, the supreme, as it is identical with it. It illumines all. Cf. "He stood up all alone, bearing all the three mothers and the three fathers. None can exhaust (harm) Him" (Rg. I-164-10). "Who knows Him hidden in the cave?" (Rg. I-67-7). These mantras are vindication of the statement above.

Thus ends the first hymn in the third Section.

# अथ द्वितीयं ब्रह्मगस्यतिस्कतम् । अनुवाकः ३। स्कम् २। ऋचः १-८।

नमो ब्रह्मणस्पतये अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः, ब्रह्मणस्पतिः, तृतीया पश्चमी सप्तमी च तिस्नः सारस्वताश्च, जगती।

> Now the Brahmanaspati Sukta, Second in Third Anuvaka Section III, Hymn 2, Riks 1-8 - BRAHMANASPATI.

This hymn beginning with "Namo Brahmanaspataye" contains eight Rks. Daivarata Vaisvamitra is the Rshi. Brahmanaspati is the god; Sarasvatī is the goddess for the three following Rks, 3rd, 5th and 7th. And the metre is Jagatī for all.

### अथ प्रथमा ऋक्।

नमो ब्रह्मणस्वतेये ब्रह्मणेऽस्मै नमे आत्मने पुरुषाय परेस्मै ॥ वाचा ब्रह्मणा विश्वया राजमानं ब्रह्मणा तं प्र पेद्ये ब्रह्मणस्वतिम् ॥१॥

पद्पाठः - नर्मः । ब्रह्मणः । पत्ये । ब्रह्मणे । अस्मे । नर्मः । आत्मने । पुरुषाय । परस्मे ॥ वाचा । ब्रह्मणा । विश्वऽर्था । राजमानम् । ब्रह्मणा । तम् । प्र । पद्ये । ब्रह्मणः । पतिम् ॥

Salutation to this Brahmanaspati, to Brahma, to Ātma the essence of consciousness, and to the supreme Purusha (the Supreme Person). I attain Brahmanaspati, who shines gloriously with the power of Vāk, the manifest Brahma in the form of mantra (the word).

### अन्वयभाष्यम् ।

ब्रह्मणस्पतये प्रत्यक्षब्रह्मणः वाचः अधिपतये अस्मै सर्वान्तःसंस्थिताय मुख्य-प्राणरूपाय नमः, तथा परस्मे ब्रह्मणे आत्मने प्रत्यगात्मने चेतनाय पुरुषाय नमः, ब्रह्मणा प्रत्यक्षेण वाचा परया शक्त्या निजया ब्रह्मात्मवाचिकया विश्वथा सर्वथा विश्वतो मुखेन स्वरूपेण राजमानं देदीप्यमानं तं परं ब्रह्मणस्पति ब्रह्मणा तस्यैव मन्त्रमुखेन प्रपद्ये प्राप्नोमीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Salutation to this Brahmaṇaspati, who is Brahma the lord of Vāk, and one who is the innermost main vital breath of all. Likewise, salutation to Ātman the invisible Purusha who animates all and pervades everything. Vāk, the supreme power is manifest Brahma. She expresses Him and He glories with her. He is Brahmaṇaspati whom I attain by the help of His own mantra.

### द्वितीया ऋकु ।

ब्रह्मणस्प<u>ते</u> त्वं च वाक् च संहितौ दम्पतीवैव भवेथो युवां मिथः॥ वाचा साम्चाऽन्वभेवस्त्वमेकं समं वाग् विदा समाना पुरुषस्यातमा ॥ २॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पृते । त्वम् । च । वाक् । च । सम्ऽहितौ । दम्पंती इवेति दम्पंतीऽइव । भवयः । युवाम् । मिथः ॥ वाचा । साम्नां । अनुं । अभवः । त्वम् । एकंम् । समम् । वाक् । विदा । समाना । पुरुषस्य । आत्मा ॥

Oh Brahmanaspati! you and Vak are one and united. You are one like husband and wife. You experience your total union with Vak who is your equal in every respect. Vak is indeed equal to Purusha, in fact She is His very soul.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे ब्रह्मणस्पते ! त्वं पुरुषसत्त्वः सन् वाक् च शक्तिसत्त्वा सती संहितौ तादात्म्येन सङ्गतौ सन्तौ युवां द्वौ दम्पती इवैव स्त्री-षुरुषवत् जायापतीवत् एव मिथः परस्परं प्रभवथः सर्वत्र ईशाथे सर्वान् नियन्तुं प्रसिवतुं च समथौ स्तः इति भावः ॥

हे ब्रह्मणस्पते! त्वं वाचा सह साम्ना समानयोगेन समं समानभावसम्पन्नं एकं एक-सत्त्वकं अन्वभवः एकीभावं सम्पन्नोऽसि, तस्मात् सा वाक् त्वया सह समाना सती पुरुषस्य तव हृदा हृद्येन सम्भिलिता च सती आत्मा शरीरं तथा अन्तरङ्गात्मिका त्वद्धीत्मिका त्वदन्तरात्मेव भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Brahmanaspati! you are a male and Vāk who is your power is a female. So, you two are one and harmoniously united. You two are identical and behave like man and woman, husband and wife. You two together can master everything in the world. Oh Brahmanaspati, Vāk is your equal in all respects and so is one with you and you enjoy that oneness. Vāk is certainly the equal of Purusha, in fact the very soul of Him.

## तृतीया ऋक्।

सरस्विति त्वं च ब्रह्मणस्पतिश्च मिथुनाऽन्वितौ स्थो रसेन साम्नाऽऽत्मन् ॥ ब्रह्मणा पुरुषेणान्वर्भवः स्वात्म्यं पुरुषः सन् स समानो वाच आत्मा ॥ ३॥ पद्पाठः - संरस्वति । त्त्रम् । च् । ब्रह्मणः । पर्तिः । च् ।

मिथुना । अनुं । इतौ । स्थः । रसेन । साम्ना । आत्मन् ॥

ब्रह्मणा । पुरुषेण । अनु । अभवः । सुऽआत्म्यम् ।

पुरुषः । सन् । सः । समानः । वाचः । आत्मा ॥

Oh Sarasvati! you and Brahmanaspati are like a united couple equal in essence. You two are united in the inner-most Soul. You are one with your Lord Brahma and experience that union. Thus, the Purusha is your equal and also your soul.

### अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं तथा ब्रह्मणः प्रत्यक्षब्रह्मरूपायाः तव प्रतिश्व आत्मन् अन्तरात्मिनि समं समभावेन साम्ना रसेन सामरस्येन तादात्म्येन समन्वितौ स्थः, तव पुरुषेण पत्या ब्रह्मणा परमेण त्वं सात्म्यं तादात्म्यं अन्वभवः प्रतिप्राप्ता असि, अत एव सः पुरुषः त्वत्पतिः सर्वत्रापि समानः सन् वाचः तद्वाचकराक्तेः तव आत्मा अन्तरात्मस्वरूपः स्वयं अनादिसिद्धः इति ॥

#### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are united with your Lord Brahma in the inner-most soul most harmoniously. You are experiencing that union with Him who is your lord and equal in all respects. He is your Soul and you are His power who can express Him.

चतुर्थी ऋक्।

ब्रह्मणस्पते त्वं पर्मं ब्रह्मं सत्यं वाक् चे सती बृंहती प्रत्यक्षं ब्रह्मं ॥ वाचा विश्वधाऽभ्युदंगात् स पुरुषो वाग् विदा सेमाना पुरुषस्यातमा ॥ ४॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पृते । त्वम् । प्रमम् । ब्रह्मं । स्त्यम् । वाक् । च । सती । बृह्ती । प्रत्यक्षम् । ब्रह्मं ॥ वाचा । विश्वऽर्था । आभि । उत् । अगात् । सः । पुर्रुषः । वाक् । विदा । समाना । पुरुषस्य । आत्मा ॥ Oh Brahmanaspati! you are the supreme Brahma, the Truth. Vāk who is your consort is all-pervading and is the manifest Brahma. That Purusha (Brahmanaspati) manifested Himself in all forms through Vāk. Vāk indeed is the equal and soul of Purusha.

### अन्वयमाष्यम्।

हे ब्रह्मणस्पते ! त्वं तत् परोक्षसिद्धं सत्यं सत्यात्मकं परमं पूर्णं ब्रह्मेव असि, सा तव सती वाचकशिक्तरूपा वाक् परानाम्नी बृहती अखण्डा नामरूपादिभिः सर्वेरिप गुणेः व्यापका प्रत्यक्षं ब्रह्म साक्षाद् ब्रह्मातिमका, तया वाचा वाङ्मुखेन सः परमः पुरुषः विश्वया विश्वतोरूपेण अभ्युदगात् प्राकाश्यं इयायः तस्मात् सा वाक् प्रत्यक्षसिद्धा तेन पुरुषेण परमेण आत्मना समाना सती तस्य हृदा हृदयेन युक्ता हृदयात्मिका च सम्पन्ना आत्मा शरीरं तद-र्धाङ्गातिमका तदन्तरात्मेव भवसीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Brahmanaspati! you are that invisible Truth, the supreme and perfect Brahma. She is your consort as the power of expression. She is Vāk by name, she pervades everywhere and is manifest Brahma. Through her, the Supreme Purusha assumed omnifarious forms and became manifest. Vāk is evidently manifest and is equal to Him. She is His body and soul also.

## पश्चमी ऋक् ।

सरस्वित त्वं प्रत्यक्षं ब्रह्मं सृती
प्रति बोधयसि ब्रह्मं सृत्यं परम् ॥
ब्रह्मणा वाग् विश्वधाऽभ्युदंगात् परा
पुरुषः सन् स संमानो वाच आत्मा ॥ ५॥

पद्पाठः - सरंस्विति । त्वम् । प्रत्यक्षम् । ब्रह्मं । स्ती । प्रति । बोधयासि । ब्रह्मं । स्त्यम् । परंम् ॥ ब्रह्मंणा । वाक् । विश्वऽर्था । आमि । उत् । अगात् । परं । पुरुषः । सन् । सः । समानः । वाचः । आत्मा ॥

Oh Sarasvati! you are the manifest Brahma and are able to show the path to attain the unmanifest, great Brahma, the Truth. Being inspired by Brahma, Vāk or the power of speech assumed the form of the manifest universe. The Purusha himself is, as it were, Vāk and the soul of all.

### अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं स्वयं प्रत्यक्षं ब्रह्मेव सती विद्यमाना तत् परोक्षंसिद्धं परं ब्रह्म वस्तु सत्यं यथार्थं सद्भूपं बोधयसि प्रत्याययसि परं प्रति ज्ञापयसि, अन्यस्मे बोधयसीति भावः, तेन ब्रह्मणा परमेण प्रेरिता सा वाक् परा व्यापका सती विश्वधा विश्वरूपेण योगात् नामरूपाचात्मना अभि अभितः तत्तन्नामात्मिका उदगात् सम्बभूव, तस्मात् सः परमः पुरुषः वाक्सङ्गमेन सह योगात् तत्समानः सन् वाच्यार्थरूपः सन् आविभवति, वस्तुतः सः चिन्मात्रसत्तात्मकः सन् नामरूपाद्यतीतः एवेति भावः, अतः वाचः तस्याः सः आत्मा आन्तरतमः केवलं चेतनासत्त्वः इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are evidently Brahma the manifest and as such you can lead one to that invisible supreme object which is self-existent. When inspired by Him, Vāk assumes name and form and manifests herself as innumerable objects. So, He, when united with Vāk, manifests Himself through her. Factually, He is pure knowledge itself, beyond all name and form. So, He is the soul of Vāk which expresses Him.

# षष्टी ऋक्।

ब्रह्मणस्पते त्वं पर्मे व्योमिनि सम्नमात्रः सञ्चयाद् वाचा पुरुषः ॥ स्वतो न प्रति पद्यसे पर्श्वितो वाग् विदा समाना पुरुषस्यातमा ॥ ६॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पतेः । त्वम् । प्रमे । विऽओमिनि ।
सन् । अमात्रः । सन् । अपात् । वाचा । पुर्रुषः ॥
स्वतः । न । प्रति । प्यसे । परः । चितः ।
वाक् । विदा । समाना । पुर्रुषस्य । आत्मा ॥

Oh Brahmanaspati! you pervade the highest space. You are immeasurable and without any division in you, you stand united with Vāk. You are beyond the power of consciousness and are unattainable. It is indeed Vāk which is equal to the Purusha and is His very soul.

#### अन्वयभाष्यम् ।

हे ब्रह्मणस्पते! त्वं परमे व्योमन् व्योमनि निजे परमे पदे ततः व्याप्तः सन् अमात्रः मात्रया मानेन मर्यादया च रहितः, अपात् अंश-पाद-नाम-रुपादिगुणिवशेषेः अतीतः सन् पुरुषः परमः त्वं वाचा परया शक्तरया निजया सह प्रतितिष्टसि, अतः त्वं चितः चेतनाशक्तेरिप परः सन् सत्तामात्रेण सिद्धः न प्रतिपद्यसे नेव प्राप्यसे, ''ब्रह्मणस्पितः'' नाममात्रेण निर्दिष्टः तथा वाचा उपदिष्टोऽिप तथा श्रुतोऽिप श्रुतिमुखेन स्वरूपतो वस्तुतो भावेन बुध्या च सः नावगम्यते इति भावः; तस्मात् सा वागिप त्वत्समाना सती तस्य पुरुषस्य तव हृदयेन समन्त्रिता सा आत्मा शरीरं अन्तरङ्गात्मिका त्वत्स्वरूपसत्त्वेव भवतीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Brahmanaspati! you are in your highest abode, the mighty space. You are immeasurable and without any parts. You cannot be known. You remain as such in spite of your company with Vāk, who is your own power. So you are beyond even the power of consciousness. You are unattainable. Though referred to by the word Brahmanaspati, you cannot be known as you actually are. Vāk, however is your equal. She is your body and soul.

## सप्तमी ऋक्।

सरेस्वित त्वं पुरुषे स्वे पेर्मे साम्ना स्वेन रसेनाहिताऽऽत्मिनि ॥ अमात्रा वागपदी साऽनीभिधाऽसि पुरुषः सन् संसमानो वाच आत्मा ॥ ७॥

पद्पाठः - सर्रस्वति । त्वम् । पुरुषे । स्वे । प्र्मे ।
साम्ना । स्वेनं । रसेन । आऽहिंता । आत्मानि ॥
अमात्रा । असौ । अपदी । सा । अनिभिधा । आसि ।
पुरुषः । सन् । सः । समानः । वाचः । आत्मा ॥

Oh Sarasvati! being equal to Him in essence, you, like a wife, are united in joy and harmony with your own Purusha, the Atman Supreme. You too are immeasurable, indivisible and nameless. Purusha, the unmanifest, is equal to Vak, the manifest, and is her soul.

### अन्वयभाष्यम्।

हे सरस्वति ! त्वं स्वे निजे परमे पुरुषे ब्रह्मात्मिन स्वेन निजेन रसेन प्रेम्णा आनन्देन साम्ना सामरस्येन समानभावेन च आहिता तादात्म्येन प्रतिष्ठिता, नित्यसिद्धा इति यावत्, अतः असौ दिव्या सा परा वागपि अमात्रा मात्रादिरहिता, अपदी अंशपादादिरुपातीता, अनिभधा अनाम्नी, तस्या वाक् इत्यपि सञ्ज्ञा गौणी, वस्तुतस्तु ब्रह्मात्मपुरुषवत् केवछं चेतनात्मिकेति भावः, तस्मात् स्वेन वाक्सत्त्वेन समानः सन् सः पुरुषः स्वस्याः वाचः आत्मा आनत्तरतमः केवछं चेतनः इति ॥

अस्मिन्नर्थे औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनम् । "यो वाचि तिष्ठन् वाचोऽन्तरो यं वाङ् न वेद यस्य वाक् इरीरं यो वाचमन्तरो यमयति एष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः" (बृ. उ. ३-७-१०) इति ॥ एतेन तस्मिन् परमे ब्रह्मणि सर्वान्तर्यामिणि निजे पुरुषे नित्यसिद्धा सा वागिप निर्विशेषसत्त्वा मौन रूपैव भवितुमर्हतीत्युक्तं भवतीति ॥ एवं ऋङ्मन्त्रवर्णाऽपि एतमेवार्थं समर्थयति ॥—

"यावद् ब्रह्म विष्ठितं तावती वाक्" (ऋ. मं. १०-११४-८) इति, "चोदियत्री सूनृतानां चेतन्ती सुमतीनाम्" (ऋ. मं १-३-११) "महो अर्णः सरस्वती प्रचेतयित केतुना" (ऋ. मं. १-३-१२) इति च ॥ "अपदिस न हि पद्यसे" (बृ. उ. ५-१४-७) इति च औषनिषदं शुक्रयजुर्भन्त्रवचनम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you are united like a wife with your own lord, the Brahmātmā, the Supreme Being. You are His equal in essence and you unite with him in love and delight. You are identical with Him. You are established in Him, which means you are also eternal. So, this Vāk, which is also supreme, is immeasurable and partless (without any divisions). The name Vāk is only an indicatory symbol and as such secondary. In fact, she is also pure awareness like Brahma. She is his equal in essence. Purusha is the soul and inspirer of Vāk.

Vāk also who is in Brahma is impersonal and is silence itself. Cf. "She is the inspirer of honest thoughts and the good thoughts of the wise." And "Sarasvatī is like a great ocean and animates all with knowledge." (Rg. 1-3-11 & 12). "You are trackless and cannot be traced." (Br. Up. V-14-v). These mantras confirm the above view and the Purāṇas also say: "She is said to be the energy in every creature" (Durgā Saptaśatī). "As knowledge, she pervades this whole universe."

Thus the pervasion of Mahāsarasvati is confirmed by mantras and the statements in the Purānas also.

CD-23

## अष्टमी ऋक्।

ब्रह्मणस्पते त्वं पर्मं ब्रह्म सत् परेणासमं तद् विश्वतं एव पूर्णम् ॥ तत् समानं वाचाऽन्वेसिमतं विश्वे-ब्रह्म तदीञ्ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयत् ॥ ८॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पृते । त्वम् । प्रमम् । ब्रह्मं । सत् । परेण । असंमम् । तत् । विश्वतः । एव । पूर्णम् ॥ तत् । समानम् । वाचा । अतुं । असम्ऽमितम् । विश्वैः । ब्रह्मं । तत् । ईमिति । ज्योतिः । विश्वेत्य । द्र्शयंत् ॥

Oh Brahmanaspati! you are the highest Brahma. You are unequalled. You are perfect and are all-pervading in the universe. Though you are equal to the universe in the form of Vak, you are not contained by the manifest Brahma. You are IM, the infinite light which illumines everything.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे ब्रह्मणस्पते! त्वं सत् नित्यसिद्धं केवलं सदात्मकं सत्तामात्रकं परमं ब्रह्म, अतः परेण अन्येन सर्वेणापि असमं असमानं तत् परोक्षं विश्वतः अस्मात् परं, तथा सर्वतः पूर्णं व्याप्ततमं अस्ति, अत एव त्वतः तस्मात् परेण श्रेष्ठेन असमं विषमीभूतम् तेन शून्यं इति भावः ॥ तथा तत् परं वस्तु समानं सर्वत्र सर्वदैव समानात्मकं न तु विषमसत्त्वयुक्तम् ॥ अथ —वाच्य-वाचकसत्त्वयोगेन वाचा तत् समानमि तद्ब्रह्मात्मोदितेन ब्रह्मणा वाचा प्रत्यक्ष-ब्रह्मरूपयाऽपि वाचा तद्नुगतयाऽपि असम्मितं अपरिच्छिनं सर्वाधिष्ठानरूपं तत् परं ब्रह्म ई इति अनुकरणमात्रेण निदर्शनास्पदीभूतं विश्वस्य जगतः दर्शयत् प्रकाशकं ज्योतिः, तत्पर-ज्ज्योतिःस्वरूपो ब्रह्मणस्पतिरिति ॥

॥ इति तृतीयेऽनुवाके द्वितीयं ब्रह्मणस्पतिसूक्तं समाप्तम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Brahmanaspati! you are the eternal and supreme Brahma. So no others can be your equal. You are invisible and beyond all and everything. Further, you are complete in all and everything. Further, you are complete in all respects. That invisible object is the same everywhere and always. You may be said to be equal to Vāk. And yet, it is not exhausted by Vāk, the

manifest Brahma which though an outcome of Brahma does not fully express the same. That unmanifest Brahma is the abode of all, and is indicated by the onomatopætic symbol IM. That is the light par-excellence which illumines all and everything; that is Brahmanaspati.

Thus ends the second hymn in the Third Section

अथ तृतीयेऽनुवाके तृतीयं ब्रह्मणस्पतिसूक्तम् । अनुवाकः ३ । सूक्तम् ३ | ऋचः १-९ | नमो ब्रह्मणे ब्रह्मणस्पतये नव, दैवरातो वैश्वामित्रः, ब्रह्मणस्पतिः, अयुजो ब्राह्मणस्पत्याः, युजः सारस्वता वा, जगती । Now the Brahmanaspati Sukta, Third in Third Anuvaka Section III, Hymn 3, Riks 1-9-BRAHMAŅASPATI.

This hymn beginning with "Namo Brahmane Brahmanaspataye" contains nine Rks. Daivarata Vaiśvāmitra is the Rshi. Brahmanaspati is the god and the metre is Jagati.

## अथ प्रथमा ऋक् ।

नमो ब्रह्मणे ब्रह्मणस्पर्तये तस्मै पुरुषायास्मै प्रचेतसे पर्रस्मै ॥ विश्वरूपं तमिमं प्रत्यश्चं सन्तं ब्रह्मणा स्वं प्र पद्ये ब्रह्मणस्पतिम् ॥ ९॥

पद्पाठः - नर्मः । ब्रह्मणे । ब्रह्मणः । पर्तये । तस्मै । पुरुषाय । अस्मै । प्रऽचितसे । परस्मै ॥ विश्वऽरूपम् । तम् । इमम् । प्रत्यक्वम् । सन्तम् । ब्रह्मणा । स्वम् । प्र । पद्ये । ब्रह्मणः । पति म् ॥

Salutation to the manifested (Vak) Brahma. Salutation to him, the Lord of this manifest Brahma, also to the supreme Person, the Antaratman, the Great Knower. I attain this Brahmanaspati with the help of the mantra. I attain Brahmanaspati who is Omnifarious and the Soul within.

### अन्वयभाष्यम्।

ब्रह्मणे प्रत्यक्षब्रह्मरूपात्मिकाये वाचे वेदमन्त्ररूपाये नमः, तथा ब्रह्मणः ब्रह्मात्मिका-यास्तस्याः वाचः अधिपतये तस्मै परोक्षात्मने नमः, अस्मै प्रत्यमात्मने पुरुषाय परस्मै सर्वेभ्यः परतमाय प्रचेतसे प्रचेतनाय वरुणाभिधानाय विश्वावरणसत्त्वपूर्णाय नमः, तं परोक्ष-सिद्धं इमं विश्वरूपं प्रत्यक्षं तथा प्रत्यञ्चं अपरोक्षं आत्मन्यन्तर्हितं सन्तं स्वं आत्मीय निजं ब्रह्मणस्पति देवतात्मानं परमं पुरुषं ब्रह्मणा मन्त्रेण ज्ञानेन च प्रपेद्य प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Salutation to Vak, who is the manifest Brahma and is in the form of Veda mantra; also to Brahmanaspati her Lord, who is unmanifest. Salutation to the inner Soul, and to Him who is above all, the life-giver who is known as Varuna. Varuna covers the whole universe. Again, salutation to Him who though invisible, is in all forms outside as well as inside. He is mine, the Brahmanaspati, the Lord. I attain Him with mantra.

## द्वितीया ऋक्।

सर्रस्वती त्वं साक्षात् सती ब्रह्मणः परेणासमाना परा प्रचेतना ॥ ब्रह्मैवानु प्रति ऋताज्योतिषाऽन्त-वीचे मेवानु प्रपेशे ब्रह्मणस्पतेः ॥ २॥

पद्पाठः - सरंस्वती । त्वम् । साक्षात् । स्ती । ब्रह्मणः ।
परेण । असंमाना । पर्रा । प्रऽचेतना ॥
ब्रह्मं । एव । अर्चु । प्रति । ऋता । ज्योतिषा । अन्तरिति ।
वार्चम् । एव । अर्चु । प्र । पृद्ये । ब्रह्मणः । पृतेः ॥

Sarasvati! you are Brahma, the manifest. As such you are not comparable to anybody else, and are above all and you are the power of consciousness. You are light and knowledge. You are one with Brahma since you follow Him. I attain the highest by following Vāk of Brahmanaspati.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती स्वयं संविद्रसात्मा प्रत्यक्षं साक्षाद् ब्रह्मेव सती परेण अन्येन सर्वण परवस्तुना च असमाना असामान्यसत्त्वा परा सर्वेभ्योऽपि अतिरिक्ता प्रचेतना केवलं चेतनात्मरूपिणी ज्योतिषा-चिता चेतन्यज्योतिद्वारा तत् परं ब्रह्मेव प्रत्युता प्रतिसङ्गता असि, तस्मात् ब्रह्मणस्पते: तस्य वाचं तामेव छन्दस्वतीं अनुसृत्य तत् परं ब्रह्म प्रपद्ये, तद्ब्रह्मवस्तुप्राप्तये तद्वागेव शरणं, तत् प्रधानं करणमिति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable One, you being Sarasvati, the essence of consciousness, you are Brahma, the manifest one, and great in virtue of your knowledge and delight. As such, you are not to be compared to anybody else. You are beyond all. You are sheer power of consciousness. So, by your knowledgelight, you are united with Brahma. I attain Brahmanaspati by following Vak who is part and parcel of Brahmanaspati. To attain Him Vak alone has to be resorted to.

# तृतीया ऋक्।

बह्मणस्पते त्वं श्रत्यङ् समात्मन्यधि यदुचरेसि संविदा प्रचेतनः ॥ ब्रह्मणौता स्वातम्यं सन्दर्शा संविदाना वाग् विदा सती बृहती बृहस्पतेः ॥ ३॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पते । त्वम् । प्रत्यङ् । सम् । आत्मिनि । अधि ।
यत् । उत्ऽचरसि । सम्ऽविद्ां । प्रऽचेतनः ॥
ब्रह्मणा । आऽर्जता । सुऽआत्म्यम् । सम्ऽद्दशां । सम्ऽविदाना ।
वाक् । विदा । सती । बृहती । बृहस्पतेः ॥

Oh Brahmanaspati! you are the inward Soul of every thing. You are the power of consciousness itself and your inspired look is the Vak. Vak who is a knower is completely united with Brahma and is in full harmony with him through that inspired look. Vak therefore, is the All-pervading power (Brhati) of the Brahmanaspati.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे ब्रह्मणस्पते ! त्वं प्रत्यङ् प्रत्यगात्मस्वरूपः, अधि-आत्मिनि अध्यात्मसत्त्वपूणं अस्मिन् इारीरे द्यारीरे च केवलः प्रचेतनः सन् संविदा यदुत्पश्यिस स्वान्तः प्रज्ञानदृगुन्भीलनेन यत् समीक्षसे, तेन ब्रह्मणा परमेण निजेन सात्म्यं तादात्म्यं ओता प्राप्ता सती तत्सन्दद्या सम्यग्दृष्ट्या स्वयं संविदाना सम्यग् जानाना अनुभवन्ती सती सा वागेव बृहती व्यापका ब्रह्मसत्त्वपूर्णा, बृहस्पतेः तस्य ब्रह्मात्मनः सती अधिङ्गभृता प्रात्मिका द्यक्तिभवतीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Brahmanaspati! you are the inner Soul in the individual. You are the pure energy of consciousness. You see by opening the eye of knowledge. Vak being harmoniously indentical with the Brahma and knowing him through the keen insight given by him, she becomes the all-pervading power of Brahmanaspati, the better-half of Brhaspati, the Brahmatma.

# चतुर्थी ऋक्।

सरस्वती त्वं प्रतीची संहिताऽऽत्मिन ब्रह्मैवार्च संविदा प्रति चेतेमाना ॥ वाचा रसेन सात्म्यं सिमेतं ब्रह्म वाक् सती पुरुषस्य सा बृहस्पतेः ॥ ४॥

पद्पाठः - सरेस्वती । त्वम् । प्रतीची । सम्ऽहिता । आत्मिनि ब्रह्म । एव । अर्चु । सम्ऽविद् । प्रति । चेतमाना ॥ वाचा । रसेन । सुऽआत्म्यम् । सम्ऽईतम् । ब्रह्म । वाक् । सती । पुरुषत्य । सा । बृह्म्पेतैः ॥

Sarasvati! you are introspective and are united with the inner Soul, the Brahma. Following the Brahma within, you are inspired by knowledge. Through the word and the essence of delight, Brahma is united with you. Sarasvati is Vak, the supreme power of Brahma, the Purusha.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवति ! त्वं सरस्वती स्वयं संविद्रसात्मा प्रतीची अन्तर्भुखा सती आत्मिन संहिता प्रतिष्ठिताऽसि, तथा तत् चेतनात्मस्वरूपं ब्रह्म अनु एव अनुसृत्येव संविदा ज्ञान-कल्या प्रति चेतमाना प्रति स्फुरन्ती सर्वाः धियः पुनः चेतयन्ती सती आत्मिन अन्तः प्रति तिष्ठसि, वाचा तया परया रसेन तद्वाप्रसेन च स्वेनैव आत्मरसेन वा तत् ब्रह्मात्मवस्तु सात्म्यं तादात्म्यं समितं स्वान्तरेव समुपासम्, अत एव सा वाक् देवतात्मेव तस्य पुरुषस्य बृह्हस्पतेः परा शक्तिर्भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Venerable One! you are Sarasvati, the essence of the power of knowledge itself. Turning inward, you are established in the Soul. By following Brahma, the pure form of consciousness, you are inspired with knowledge. · By inspiring all intellects, you establish yourself in the Soul. With excellent Vak and her essence, Brahma is harmoniously blended. Vak is the Supreme Power of Brahma, of the Purusha.

## पश्चमी ऋक्।

ब्रह्मणस्पतिः सन् अपात् पुरुषोऽसौ
परिश्चितः संविदा कर्तुना चित्रा॥
ब्रह्मणा वाचा सपादुदेगाद्यं
वाक् विदा प्रत्यृता सात्म्यं पुरुषेऽन्तः ॥ ५॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पति'ः । सन् । अपात् । पुरुषः । असौ ।
परंः । चितः । सम्ऽविदंा । क्रतुंना । चिता ॥
ब्रह्मणा । वाचा । सऽपात् । उत् । अगात् । अयम् ।
वाक् । विदा । प्रति । ऋता । सुऽआत्म्यम् । पुरुषे । अन्तरिति ॥

Brahmanaspati is pure existence, indivisible and all-pervading Person. He is beyond the power of consciousness. He is one. But through the power of knowledge, will and action He manifests Himself as many. Vāk or the power of speech is always one with her Purusha, the Supreme reality.

### अन्वयभाष्यम्।

सः ब्रह्मणस्पितः स्वयं स्वसत्त्वेन अपात् अंशपादादिविशेषरिहतः, सन् केवलं सदात्मकः, असौ विप्रकृष्टः पुरुषः पुरुषसत्त्वः, चितः परः चेतनाशक्तेरिप उत्तरः, संविदा ज्ञानेन ऋतुना कर्मणा चिता चिन्मात्रया वाचा वाचकशक्त्या ब्रह्मणा मन्त्रेण सचैतन्येन स्वर्स्त्वेन सोऽयं अन्तरात्मा सपात् अंश-पाद-नाम्-रूपादिभिः सविशेषः सन् उद्गात् आविर्वभूव ॥ अतः तस्य सा पराशिक्तरूपा वागेव स्वे निजे पुरुषे अन्तः चेतनात्मिन सात्म्यं तादात्म्यं प्रत्यृता प्रत्यक्सङ्गता सती तेन आत्मना नित्यं समन्विता अस्तीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Brahmanaspati, has independent existence and is without any parts. He is the Purusha. He is beyond Chit, power of knowledge. He divided (sapat) himself assuming name, form etc. with the power of knowledge, will and action. Vak is His power of expression. Vak being His power par-excellence is identified with Him, the Primal Energy.

## पष्टी ऋक्।

सरेस्वती त्वमपदी परी सती
प्रतीची चित्तिरमृता प्रचेतनी ॥
सपदी वाक् पुरुषेण प्रत्यृताऽऽत्मन्
पुरुषः सोऽनु प्रत्यृतः स्वात्म्यं वाचा ॥ ६ ॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । अपदी । पर्रा । स्ति ।

प्रतीची । चिर्तिः । अमृता । प्रऽचेतना ॥

सऽपदी । वाक् । पुरुषेण । प्रति । ऋता । आत्मन् ।

पुरुषः । सः । अर्चु । प्रति । ऋता । सुऽआत्म्यम् । वाचा ॥

Sarasvati! you too are without parts and are pure existence. You are indeed introspective; you are the light of knowledge, you are immortal. You are consciousness. In manifestation, you are also like the Purusha, with name and form and many parts. Even so, you are one with Purusha and He is one with you.

### अन्वयभाष्यम्।

हे भगवित ! त्वं सरस्वती स्वयं संविद्रसस्वरूपा परात्मिका सती सदात्मिका च, अपदी अंश-पादादिरहिता, प्रतीची प्रत्यग्रूपा प्रत्यगात्मस्वरूपा च चित्तिः ज्योतिःस्वरूपा, अमृता नाशरहिता दिव्यरसात्मिका प्रचेतना केवलं चेतनात्मिका च असि, पुरुषेण तेन परमेण आत्मना सा त्वं वाक् सपदी पादादिविशेषरूपगुणयुक्ता सती आत्मिन स्वस्मिन् प्रत्यृता प्रति सङ्गताऽसि, स च पुरुषः अनु तां निजां शिक्तरूपां परां वाचमनुसृत्य वाचा तया सात्म्यं तादात्म्यं प्रत्यृतः सङ्गतः सन् स्वयमिष वाच्यार्थरूपः अभ्युदियायेति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Bhagavati! you are Sarasvati, you are knowledge, consciousness and eternal existence. As such, you have no divisions and no names and forms. You are so Supreme. You are an introvert, you are light, immortal and full of essence and pure energy. You are united with Him. In manifestation, you become full of many parts and name and form. The Purusha following His own power of Speech, stays united with Vak. Being united with Vak, He is expressed by Vak.

## सप्तमी ऋक्।

ब्रह्मणस्पते तव यद् भूतं भव्यं दृश्यमेतत् परि वर्तमानं विश्वम् ॥ विश्वथा सन्तेता वाच एव भूति-र्वाण् विदा प्रत्यृता पुरुषेण स्वातम्यम् ॥ ७॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पते । तवं । यत् । भूतं । भन्यम् ।

दृश्यम् । एतत् । परि । वर्तमानं । विश्वम् ॥

विश्वऽर्था । सम्ऽतंता । वाचः । एव । भूतिः ।

वाक् । विदा । प्रति । ऋता । पुरुषेण । सुऽआत्म्यम् ॥

Oh Brahmanaspati, this your ever-changing universe past, present and future, is certainly pervaded by Vāk, omnifarious and continuous. That Vāk is indeed one with you, the Purusha, by identity.

### अन्वयमाष्यम्।

हे ब्रह्मणस्पते ! तव यत खलु भूतं आदिसृष्टेः अद्ययावत् सम्भूतम्, तथा भव्यं भाव्यं इतः परं च आप्रलयं सम्भाव्यमानम्, तथा इदानीं परिवर्तमानं सर्वतः विद्यमानं परिवर्तन् शीलं च सत् दृश्यं प्रत्यक्षं विश्वं जगदेतत् त्वदायत्तं भवति इति यावत्, तदेतत् सर्वमपि तवेव वाचः वाङ्मुखेनेव विश्वथा विश्वतो रूपेण सन्तता व्याप्ता विस्तृता च भूतिः ऐश्वर्यम्, एतेन विश्वविभूतियोगेन तव सा वाक् देवतात्मा पुरुषेण त्वया विदा ज्ञानशक्त्या सात्म्यं तदिदं वेश्वरूपं प्रतिसङ्गता, एवं नामरूपात्मना विश्वरूपेण विस्तृतं सर्वमपि तवेवेति भावः॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Brahmanaspati! this your universe from the first creation to now, from now on till its dissolution and as existing all-round, ever-changing and visible, is all under your control. This is all through the power of your Vāk only. Through your Vāk, your greatness manifested itself in the form of these omnifarious forms. Vāk, which is yours, is one with you. Even in this manifestation in the form of the universe of name and form, Her pervasion is yours only.

## अष्टमी ऋकु ।

सर्रस्वित त्वद् विश्वतो वितेता प्रति नाम्नोत रूपेण द्योतेते विश्वरूपा ॥ विश्वथैषा सन्तेता पुरुषस्यैव भूतिः पुरुषोऽनु प्रत्येतो वाचा स्वात्म्यं स्वयां ॥ ८॥

पद्पाठः - सरस्विति । त्वत् । विश्वतः । विऽतंता । प्रति । नाम्नां । उत् । रूपेणं । द्योतंते । विश्वऽरूपा ॥ विश्वऽर्था । एषा । सम्ऽतता । पुरुषस्य । एव । भूतिंः । पुरुषः । अनुं । प्रति । ऋतः । वाचा । सुऽआत्म्यम् । स्वर्या ॥

Oh Sarasvati! this glory that has spread all round from you has manifested itself in the form of the universe with name and form. This manifestation of the universe is the ever-existing glory of Purusha Himself. The Purusha, following His own power of speech that is Vak, becomes one with Vak.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! त्वत् त्वत्सकाञ्चात् विश्वतः विश्वरूपेण वितता व्याप्ता, सा इयं भूति: प्रति प्रत्येकशः नाम्ना तत्तद्भिधानेन तथा रूपेण तत्तदर्थात्मकेन वस्तुजातेन च विश्वरूपा सती द्योतते प्रकाशते, एवं विश्वथा सर्वप्रकारेण सन्तता विस्तृता एषा भूतिः ऐश्वर्यात्मिका विश्वव्यापकशक्तिः तस्य परमपुरुषस्यैव भवितुमईतीति यावत्, सः पुरुषः तां वाचमनुसृत्य तथा स्वया निजया वाचा सात्म्यं तादात्म्यं प्रत्यृतः प्रतिसङ्गतः सन् सविशेषः विश्वरूपः प्रकाशते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! the glory that has spread all round from you is manifested as the universe full of objects with names and forms. The Purusha follows his own Vak and is united with Vak. He shines with attributes and assumes all forms with the help of Vak.

नवमी ऋक्।

ब्रह्मणस्पते त्वं पेर्मं ब्रह्म सन् पुरुषः स आत्मा बृहन् स इन्द्रेः ॥ विश्वमिदं वाच्यं वाचमत्युदंगाद् ब्रह्म तदीञ्जचोतिर्विश्वस्य दुईायत् ॥९॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पृते । त्वम् । प्रमम् । ब्रह्मं । सन् ।
पुरुषः । सः । आत्मा । बृहन् । सः । इन्द्रेः ॥
विश्वम् । इदम् । वार्च्यम् । वार्चम् । अति । उत् । अगात् ।
ब्रह्मं । तत् । ईमिति । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयत् ॥

Oh Brahmanaspati! you are Brahma the Supreme. You are the Purusha, the Ātman, the Great One and you are Indra. You are beyond this manifested universe. You are the Brahma, the Light of Lights which illumines the universe.

### अन्वयभाष्यम्।

हे ब्रह्मणस्पते ! त्वम् वाग्ब्रह्मणः अधिष्ठाता पतिः सन् स्वयं परमं ब्रह्मैव असि, त्वमेव परब्रह्मात्मकः इति भावः, स त्वं सन् केवलं सदात्मकः पुरुषः पुरुषसत्त्वकः, विश्वबीजात्मकः आत्मा चेतनः बृहन् महान् व्यापकः, सः त्वं परोक्षसिद्धः इन्द्रः परमैश्वर्य-पूर्णः असि ॥ अतः तद् ब्रह्म परोक्षं सत् इदं प्रत्यक्षसिद्धं वाच्यं वाच्यार्थरूपं वस्तुजातं, तथा वाचं वाचकसत्त्वां तां परां शिक्तम्पि अति अतिक्रम्य उद्गात्, ततोऽपि परतः परां काष्ठां अधिष्ठाय केवलं सन्मात्रात्मकं परोक्षसत्त्वेन स्वयं पूर्णं बभूव ॥ तदेव परमं ब्रह्म ई ईमित्यनुकरणमात्रेण निर्देश्यं अवगम्यं ज्योतिः, तत्परञ्ज्योतिरात्मकं अस्य विश्वस्यापि जगतः दर्शयत् प्रकाशकं भवतीति ॥

॥ इति तृतियेऽनुवाके तृतीयं ब्रह्मणस्पतिसूक्तम् समाप्तम् ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Brahmanaspati! as the Lord of Vak, the visible Brahma, you are Brahma the supreme, who is pure existence. You are the Purusha, the very seed of the universe; you are the Soul full of energy and you are Indra, the Lordliest of all, and you are beyond the purview of the senses. So, it is Brahma who is this visible universe. That Brahma is to be indicated and attained by the onomatopoetic word IM. It is the light par excellence, which illumines all in this universe.

Thus ends the Third hymn in the third Section.

# अथ तृतीयेऽनुवाके चतुर्थं ब्रह्मणस्पतिसूक्तम् । अनुवाकः ३ । सुक्तम् ४ | ऋचः १-९ |

ब्रह्मणस्पतिज्योतिषा यत् नव, देवरातो वैश्वामित्रः, ब्रह्मणस्पतिः, जगती। Now the Brahmanaspati Sukta, Fourth in Third Anuvaka Section III, Hymn 4, Riks 1-9 - BRAHMANASPATI.

This hymn beginning with "Brahmanaspatirjyotisha yat" contains nine Rks. Daivarata Vaiśvāmitra is the Rshi. Brahmanaspati is the god and the metre is Jagati.

# अथ प्रथमा ऋक्।

ब्रह्मणस्पतिज्योतिषा यत् पर्मे व्योमन्यक्रे प्रचेतनं निर्देधे पदम् ॥ अमात्रं तत् परमं पूर्णमपदं स पर्कपात् पुरुषोऽयं साकं वाचा ॥ १॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पति : । ज्योतिषा । यत् । पुर्मे । विऽञ्जीमनि । अत्रे । त्रुऽचेतनम् । नि । दुधे । पुद्म् ॥ अमात्रम् । तत् । पुरमम् । पूर्णम् । अपद्म् । सः । एकंऽपात् । पुरुषः । अयम् । साकम् । वाचा ॥

Brahmanaspati (the Lord of Vāk) first established in the infinite sky his foot in the form of primal energy by the power of his light. That step was full and mighty but it could not be measured and was without any divisions. That was the indivisible Purusha united as one with Vāk or the power of speech.

## अन्वयभाष्यम्।

सः ब्रह्मणस्पितः वाचः अधिपितः ज्योतिषा निजेन चेतन्यज्योतिः सत्त्वेन अग्रे प्रथमतः विश्वविसृष्टेरिप पूर्वं परमे व्योमिन अस्माद् भौताकाशादिप परमस्मिन् श्रेष्ठे अधिष्ठाने यत् प्रचेतनं केवलं प्रकृष्टं चेतनात्मकं पदं निद्धे विश्वास्पदीभूतं प्रतिष्ठापयामास आत्मनः अधिष्ठानं सम्भावयामासेति यावत् , तदेव परम पदं अमात्रं मानादिविरहितम् , अतिमात्रम् , अत एव तत् पूर्णम् न्यूनातिरेकादिसर्वविशेषविमुक्तं, अपदं स्थानादिकल्पनानर्हं भवति, तेन प्रचेतनेन पदेन सः एकपात् इति सङ्केतितः, तथा तत्सञ्ज्ञया प्रतिबोधितः सः परमः

पुरुषः अयं सर्वान्तरात्मा वाचा निजया वाचकशक्त्या तत्पूर्णात्मसत्त्वया साकं तत्तादात्म्येन स्वतः सिद्धः सन् सदैव सम्राजते ॥ तदेतदेव ब्रह्मणस्पतेः सत्त्वं महत्त्वं च भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Brahmanaspati is the lord of Vāk. He with the power of knowledge-light, even before the creation of this universe placed His foot in the vastness of infinite space. His foot was pure consciousness. He considered that to be his abode. That is immeasurable, beyond any measurement and perfect. There can neither be deficiency nor redundancy about it, nor can any location be assigned to it. That is the Purusha of one foot that is without any parts. This innermost Atma who is the Purusha is one with the expressive power (Vāk) of Brahmanaspati.

# द्वितीया ऋक्।

ब्रह्मणस्पतिज्योंतिषोत तमेसा
सञ्चासंच्य सिन्नदेषे हे पदे ॥
तत् प्रेचेतनं तदेचेतनं ताभ्यां
स द्विपात् पुरुषोऽयं साकं वाचा ॥२॥
पदपाठः - ब्रह्मणः। पतिः। ज्योतिषा। उत्। तमंसा।
सत्। च। असंत्। च। सम्। नि। द्षे । द्वे । पदे इति ॥
तत्। प्रऽचेतनम्। तत्। अचेतनम्। ताभ्याम्।

सः । द्विऽपात् । पुर्रुषः । अयम् । साकम् । वाचा ।।

Then Brahmanaspati placed his two feet in the vast space in the form of light and darkness as also in the form of truth and untruth. It is those two feet which are in the form of conscious and unconscious energy. That is the two-footed Purusha (with seemingly contradictory powers) who is one with Vak.

## अन्वयभाष्यम् ।

सः ब्रह्मणस्पतिः ज्योतिषा प्रकाशरूपेण तथा तमसा तद्विरुद्धरूपेण तत्प्रतिद्वन्द्वरूपेण अन्धकारेण सत्-असत् इति च ते द्वे विरूपे पदे सन्तिदधे स्थापयामास, तयोरिदं स्वरूप- छक्षणं भवति, एकं प्रचेतनं प्रकृष्टचेतनं केवछं चेतनमिति यावत्, अन्यत् अचेतनं चेतनरिहतं चेति, ताभ्यां सदसद्भ्यां चेतनाचेतनाभ्यां सह वाचा-विदा च सङ्गतः एव सः पुरुषः द्विपात् संवृत्तः इति, तथा विभाव्यते इति ॥

Then Brahmanaspati placed in space his two feet in the form of opposites, such as light and darkness, truth and untruth. This pair is the pair of opposites. That is the nature of those two feet, one is conscious energy, and the other the unconscious energy of matter. On account of that, the Purusha came to be known as having two feet, but he is one with Vak.

तृतीया ऋक् ।

ब्रह्मणस्पतिः स प्रेचेतनं एवं

सन्नेचेतनं भूतमध्याविवेशं ॥

भूयोऽयं संचेतनं आविभीभृव

स त्रिपात् पुर्वषोऽयं साकं वाचा ॥ ३॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पातीः । सः । प्रऽचेतनः । एव ।

सन् । अचेतनंम् । भूतम् । अधि । आऽविवेशं ॥

भूयोः । अयम् । सऽचेतनः । आविः । ब्रभूव ।

सः । त्रिऽपात् । पुर्रवः । अयम् । साकम् । वाचा ॥

Brahmanaspati himself is forever pure conscious energy. He entered into unconscious energy which is matter. Again he manifested himself as sentient beings that is the Purusha with three feet. He is one with Vak.

## अन्वयभाष्यम्।

सः ब्रह्मणस्पितः स्वयं सदैव स्वभावतः स्वरूपतश्च प्रचेतनः एव सिद्धः सन् सत्रामात्रात्मकः इदं सर्वं भूतं अचेतनं भूतजातं अधि अधिकृत्य आविवेश, एतेन अचेतनेन
भूतेन सह सञ्जग्मे इति भावः ॥ ततश्च भूयः एतेंरव भूतेः सह सः अयं केवलः चेतनः
आत्मा सचेतनः सशरीरः सन् आविर्वभूव, तस्मात् सोऽयं पुरुषः विदा ज्ञानेन वाचा शब्दब्रह्मणा च साकं संहितः सन् त्रिपात् त्रिपादसत्तः इति सम्भाव्यते, तान्येतानि तस्य
प्रधानानि सर्वेभ्यः प्रथमानि तत्त्वरूपाणि त्रीणि पदानि भवन्ति, — तथाहि — प्रत्यक्षं
अचेतनं इदं जगदात्मकं अधिभूतं प्रथमम् तत्त्वम् (१), परोक्षं प्रचेतनं ईशात्मकं
तत् अधिदैवतं द्वितीयम् (२), अपरोक्षं सचेतनं जीवात्मकं प्रत्यगात्मस्वरूपं आन्तरं
अध्यात्मं तृतीयम् (२), इति विवेकः ॥ अत्र प्रचेतनमेव ईशात्मकं अधिदैवतं प्रथमम् (१),
अचेतनं जगदेव अधिभौतिकं द्वितीयम् (२), अपरोक्षं सचेतनं जीवरूपमेव आध्यात्मकं
तृतीयम् (३) भवति ॥

Brahmanaspati by his very nature is pure conscious energy. He entered into the elements, which are forms of unconscious energy. Thus sentient beings came into existence. Prachetana Brahmanaspati entered Achetana matter which also is his own creation. He thus brought into being Sachetana creation. This Purusha, always one with Vāk, is considered as three-footed. So these three feet are His major forms: one is the material physical universe, visible to the eyes, known as Adhibhūta; the second is the invisible but conscious power in the form of Iśvara, known as Adhidaivata; and then the third is consciousness embodied in the form of Jīva, the individual soul, known as Ādhyātma.

# चतुर्थी ऋक्।

ब्रह्मणस्पतिर्भूर्भुवः स्वर्धेस्तिसृधि-वर्गिभ्वव्योद्धतिभिनि देघे पदानि ॥ पृथिवीमन्तरिक्षं दिवं चाधि स त्रिपात् पुरुषोऽयं साकं वाचा ॥ ४॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पतिः । भूः । भुवः । स्वर्शरिति स्वः । तिस्रेऽभिः । वाग्भिः । व्याहृतिऽभिः । नि । दुधे । पदानि ॥ पृथिवीम् । अन्तरिक्षम् । दिवेम् । च । अधि । सः । त्रिऽपात् । पुरुषः । अयम् । साकम् । वाचा ॥

Brahmaṇaspati placed three steps with the triple utterance (vyāhṛti), Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ, in the form of words, in the three regions of Pṛthvī (earth), Antariksha (mid-air), and Dyau (sky). He is indeed the Purusha with three steps. He is one with Vāk.

## अन्वयभाष्यम् ।

सः ब्रह्मणस्पितः "भूः भुवः स्वः" इति एताभिः वाग्निः वाग्नुपाभिः तिसृभिः व्याहृतिभिः यज्ञर्भन्त्रात्मिकाभिः त्रीणि पदानि निद्धे अस्मिन् ब्रह्माण्डे बहिः स्थापयामास, तानि च पृथिवीं इमां अवमां, अन्तरिक्षं मध्यमं उभयोः भुवनयोः सन्धिरूपं, दिवं उत्तमं भुवनं च इत्येनमेतानि त्रीणि भौवनानि पदानि अधि अधिष्ठाय सोऽय पुरुषः वाचा विदा च साकं त्रिपात् संवृत्तः इति ॥ तानीमानि सर्वेषां भूतानां तथा प्राणिनां च आधारभूतानि भुवनात्मकानि बाह्यानि त्रीणि पदानि ब्रह्मणस्पतेः तस्य पुरुषस्य भवन्तीति ॥

Brahmanaspati with the three utterances (vyāhṛtis), Bhūh, Bhuvah, and Svah, in the form of words, placed His three steps in this egglike universe (Brahmanda) created by Brahma. They covered this earth, the mid-air and the sky. He, the Purusha, with Vāk, is considered as one with three steps. The three steps are the three worlds, the abode of all created things and beings.

# पश्चमी ऋक्।

बह्मणस्वतिभूतं यद् बहिर्घाऽघि ज्योतिषाऽद्भिः पृथिव्या च प्रत्यृतः ॥ पदानि त्रीणि भूतैनि देवे त्रिभिः स त्रिपात् पुरुषोऽयं साकं वाचा ॥ ५॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पातिः । भूतम् । यत् । बृह्धिः ऽधा । अधि । ज्योतिषा । अत्ऽभिः । पृथिन्या । च । प्रति । ऋतः ॥ पदानि । त्रीणि । भूतैः । नि । द्धे । त्रिऽभिः । सः । त्रिऽपात् । पुर्रषः । अयम् । साकम् । वाचा ॥

Brahmanaspati, when He manifested Himself by the power of light and became Adhibhūta (that is assumed material form) placed His three steps in the three elements, light, water and earth. He with Vāk is indeed Purusha, with three steps.

### अन्वयभाष्यम्।

सः ब्रह्मणस्पतिः स्वेन ज्योतिषा बहिर्घा बाह्यमावाय यत् अधिभूतं तत्त्वं प्रत्यृतः प्रतिप्राप्तः सन् ज्योतिषा तेजःस्वरूपेण अद्धः जलेः रसास्मकः पृथिवया पृथुभूतेन एवं एतेः त्रिभिभूतैः त्रीणि पदानि निद्धे, विदा ज्ञानशत्त्या वाचा निजया वाचकशब्दशत्त्या च सह स्वयं चेतनात्मा पुरुषः सः त्रिपात्सत्त्वकः स्वतः सिद्धोऽपि पुनः तैरेतैः भौतिकेः पदैः युक्तः सोऽयं पुरुषः त्रिपात् इति भाव्यते, एतानि त्रीणि भूतात्मकानि पदानि भवन्ति, अत्रायं विशेषः—तत्र आधाराधेयभावतया "पृथिवी-अन्तरिक्षं-द्यौः" इति त्रयाणां भुवनानां, तथा "पृथिवी-आपः-तेजः" इति त्रयाणां भूतानां च सामान्येन निर्देशात् तेषां उभयविधानामपि त्रयाणां पदानां समानं नामरूपात्मकं सत्त्वं भुवनानां भूतानां च आधाराधेयभावमात्रेण भेदोपचारदर्शनात्, तथा हि द्यौरिति ज्योतिराश्रयीभूतं पदम्, स्वः इति, पृथिवी च भूमिरेव भूः इति । अन्तरिक्षं इति मध्यमं पदं भुवः इति तच्च अपां आश्रयीभूतम् अप्-

सञ्ज्ञकमेव, उभयत्रापि उदकनामसु—अन्तरिक्षनामसु च अप्जञ्दस्य पाठात्, तदेतदेव उपनिषत्सु तेजोऽबन्नज्ञब्दैरुपदिष्टमनुश्रूयते, इति विशेषः॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Brahmanaspati, through the power of light manifested himself and became Adhibhūta (material form). Light, water and earth are the three elements in which he placed his three steps. He is Purusha with three steps. These steps are in the form of three basic elements.

The container and the contained are the same. The three worlds, earth, mid-air and sky, are made of earth, water (fluids) and light respectively and they are identical with each other in name and form also. Dyau is the abode of light, Pṛthvi that of earth and Antariksha that of water and is known as Ap. The word Ap is included in both the lists, in the Vedic Dictionary, 'Nighaṇṭu', meaning water and mid-air (Jala and Antariksha respectively). This (Trivṛtkaraṇa) is referred to in the Upanishads by the words Tejas, Ap and Anna. This is the speciality here.

षष्टी ऋक्।

ब्रह्मणस्यतिष्योतिषाऽधि दिव्यानि पृथिव्यामन्तरिक्षे दिवि पदानि ॥ अग्निनेन्द्रेण सवित्रा च नि देधे स त्रिपात् पुरूषोऽयं साकं वाचा ॥ ६॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पतिः । ज्योतिषा । अधि । दि्व्यानि ।
पृथिव्याम् । अन्तरिक्षे । दि्वि । पदानि ॥
अग्निना । इन्द्रेण । सवित्रा । च । नि । दुधे ।
सः । त्रिऽपात् । पुरुषः । अयम् । साकम् । वाचा ।

Brahmaṇaspati through the power of light, placed his celestial three steps in Pṛthvi, Antariksha and Dyau in the form of Agni, Indra and Savitā. He is the Purusha with three steps and is one with Vāk.

### अन्वयभाष्यम् ।

सः ब्रह्मणस्पतिः अधि-ज्योतिषा अधिदैवततत्त्वेन पृथिव्यन्तरिक्षद्युलोकेषु अग्निना भौमेन इन्द्रेण विद्यदात्मना सवित्रा दिव्येन च तेजोविशेषेण यत् खलु दिव्यानि देवतात्म-कानि तानि त्रीणि पदानि निदधे, तेन विदा—वाचा च साकं त्रयीरूपया छन्दस्सत्त्वयाः युक्तः सोऽयं पुरुषः त्रिपात् संवृत्तः इति सम्भाव्यतामिति ॥ CD-25

Brahmanaspati, through his Adhidaivata principle, placed His three steps respectively in Prthvi, Antariksha and Dyau, in the form of Agni which is Indra on earth, Indra who is lightning in heaven, and Savita who is the sun. These three are divine steps. He is the Purusha with three steps. He is one with Vak.

## सप्तमी ऋकू।

ब्रह्मणस्पतिरात्मानमध्यन्त-ज्योतिषाऽद्भिः पृथिव्याऽचेः प्रत्यृतानि ॥ वाचा प्राणेर्मनेसा द्घे पदानि स त्रिपात् पुरुषोऽयं साकं वाचा ॥ ७॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पतिः । आत्मानम् । अधि । अन्तरिति । ज्योतिषा । अत्ऽाभेः । पृथिव्या । अन्नैः । प्रति । ऋतानि ॥ वाचा । प्राणेः । मनसा । दुधे । पदानि । सः । ब्रिऽपात् । पुर्सवः । अयम् । साकम् । वाचा ॥

Brahmanaspati through his Adhyātma principle, placed three steps in the form of Vāk, Prāṇa and Manas, in light, water and food. (Vāk is the power of speech, Prāṇa is the power of life, and Manas is the power of thought.) This was the Purusha with three steps who is one with Vāk.

## अन्वयभाष्यम्।

सः ब्रह्मणस्पितः आत्मानं अधिष्ठाय तेन स्वात्मीयेन अध्यात्मतत्त्वेन सर्वान्तियेंण सर्वेषां अन्तः शरीरे तेजो-जल-पृथिवीस्वरूपैः भूतैः अनैश्च सह प्रत्यृतानि प्राप्तानि यानि त्रीणि पदानि वाचा तेजोमय्या आग्नेय्या प्राणेन आपोमयेन ऐन्द्रेण वायव्येन रुद्रियेण च मनसा अन्नमयेन भौमेन सौम्मेन च अन्तरात्मिन निद्धे तानि करणत्रयात्मकानि स्थापया-मास ॥ तैः सह युक्तः सोऽयं पुरुषः सर्वान्तरः आत्मा विदा ज्ञानशक्त्या वाचा वाचकशक्त्या च सह त्रिपात् संवृतः, तत्रापि परापश्यन्तीमध्यमारूपया वाचा इति विशेषः ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Brahmanaspati, through his soul-power, that is Adhyātma, placed three steps in the bodies of all beings in the form of Vāk (speech), Prāṇa (vital breath) and Manas (mind). That means, He established the three karaṇas, instruments of action. He, this Purusha, with the Vāk supreme is considered

as having three steps. Vak referred to here is para, pasyanti and madhyama. These are the three stages of the power of speech, the fourth is the actual word called Vaikhari. This is a speciality.

# अष्टमी ऋक् ।

ब्रह्मणस्पतिः करणेश्चिभिरन्तः संविद्य कर्मणा कामेन चिताऽऽत्मनि ॥ चैश्वानरेण तेजेसाऽऽत्मनी प्रक्षेन चतुष्पात् स पुरुषोऽयं साकं वाचा ॥८॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पतिः । करंणैः । त्रिऽभिः । अन्तरिति ।
सम्ऽविद्ां । कर्मणा । कार्मेन । चितां । आत्मिने ॥
वैश्वानरेणं । तेर्जसा । आत्मना । प्रऽज्ञेर्न ।
चर्तुःऽपात् । सः । पुरुषः । अयम् । साकम् । वाचा ॥

Brahmanaspati, in his own soul, invested the three karanas, namely Vāk, Prāna and Manas which are already with knowledge, will and consciousness, with the three stages of consciousness, vaishvānara (normal consciousness), tejas (dream consciousness) and Sushupti (sleep consciousness). That is the Purusha with four steps. He is one with Vāk (the fourth step is Turiya mentioned in the next mantra).

## अन्वयभाष्यम्।

सः ब्रह्मणस्पतिः सर्वेषां अन्तः शरीर प्रत्यगात्मिनि त्रिभिः करणैः वाक्-प्राण-मनः-स्वरूपेः तच्छितिभिश्च संविदा ज्ञानात्मिकया क्रियया प्रत्यक्षकृतिरूपया कामेन इच्छात्मिकया सङ्कलप-भावनादिसत्त्वया चिता परया चैतन्यात्मिकया च सह वैश्वानरेण स्थूछशरीराभि-मानिना जाप्रतिसत्त्वेन, तेजसा तेजसात्मना सूक्ष्मशरीराभिमानिना स्वप्नसत्त्वेन, प्रज्ञेन प्राज्ञेन कारणशरीराभिमानिना सुषुप्तिसत्त्वेन च सङ्गतः सन् विदा परात्मिकया चेतनया, वाचा निजया चतुष्पद्या "परा-पश्यन्ती-मध्यमा-वैखरी" इति च तन्त्रान्तरप्रसिद्ध्या, तथा "ॐ भूर्भुवः स्वः" इति (आर्षया) प्रणवव्याहृतिरूपया च छन्दोमय्या च वेदचतुष्टयात्मक्षया परया वाचा सह प्रपूर्णः सोऽयं पुरुषः सर्वान्तरात्मा चतुष्पात् चतुर्भः सत्त्वेः सम्पन्नः इति सम्भाव्यताम् ॥ अत्र सर्वत्रापि यद् यत् स्वरूपं तत्त्वं च पुरुषस्य सम्ध्यते तत् सर्वमपि तत्पराशक्तेः वाग्देवतायाः अपि तत्समानमेवेति ज्ञेयम्, तथा यद् यद् वाचो देव्याः तात्विकं रूपं उच्यते तत् सर्वं पुरुषस्य ब्रह्मणस्पतेरिप समानसत्त्वेन संवेद्यम् इति सङ्केतः ॥

Brahmanaspati within all souls, combines with the Karanas (instruments) Vāk, Prāṇa and Manas with Vaiśvānara, Tejas and Prajñā. His Vāk has four steps or stages, parā, paśyantī, madhyamā and vaikharī; this is well-known in Tantras and known to Rshis. Or Vāk is both Praṇava and Vyāhṛti (Om, Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ) and has four steps. With Vāk, He, the Purusha, the Soul turned inward becomes one who has four stages or steps.

## नवमी ऋक्।

ब्रह्मणस्पतिर्ब्रियं यदुंत्तमं
तुरीयं तत् पृदं नि दंधेऽन्तरिधं ॥
पुरुषोऽयं चर्तुष्पात् पूर्णः स वाचा
तत् परमं ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयत् ॥ ९ ॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पतिः । अधियम् । यत् । उत्ऽतमम् । तुरीयंम् । तत् । पदम् । नि । दुधे । अन्तरिति । अधि ॥ पुरुषः । अयम् । चतुःऽपात् । पूर्णः । सः । बाचा । तत् । पुरुमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयंत् ॥

Brahmanaspati placed in the soul of all Turiya, the best and the fourth step. This Purusha with Vāk is perfect with four steps. He is that light par excellence which illumines the universe.

### अन्वयमाष्यम्।

सः ब्रह्मणस्पितः सर्वेषां अन्तः आत्मिन अधिष्ठानरूपं अग्नियं सर्वेभ्योऽपि आदिमं च यत् उत्तमं तत् परोक्षं तुरीयं पदं निद्धे, तेन च सोऽयं पुरुषः सर्वोन्तरात्मा वाचा निजया चतुष्पद्या सह स्वयमिष चतुष्पात् सर्वसत्त्वेन पूर्णः प्रभवति, तस्मात् तदेव तुरीयं पदं परमं विश्वस्य जगतः अस्य दर्शयत् प्रकाशकं ज्योतिः, स ब्रह्मणस्पितः तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपः सर्वज्ञानविज्ञादिपूर्णः इति ॥

॥ इति तृतीयेऽनुवाके चतुर्थं ब्रह्मणस्पतिसूक्तं समाप्तम् ॥ COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Brahmanaspati placed within the soul of all, the last step. It is the best and the invisible fourth step. This Purusha is the inner soul of all. He is one with Vāk, full of all principles. He is the Light supreme, which illumines the universe and He is Brahmanaspati.

Thus ends the Fourth hymn in the Third Section.

# अथ तृतीयेऽनुवाके पश्चमं ब्रह्मणस्पतिसूक्तम्। अनुवाकः ३। सूक्तम् ५। ऋचः १-८।

ब्रह्मणस्पतिब्रह्मणा प्रति अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः, ब्रह्मणस्पतिः, जगती। Now the Brahmanaspati Sukta, fifth in Third Anuvaka Section III, Hymn 5, Riks 1-8-BRAHMANASPATI.

This hymn beginning with "Brahmanaspatirbrahmana prati" contains eight Rks. Daivarata Vaiśvamitra is the Rshi. Brahmanaspati is the god and Jagati is the metre.

### अथ प्रथमा ऋक्।

ब्रह्मण्रस्यतिब्रह्मणा प्रति वाचा

यो विश्वरूपः परः सन् विश्वतस्परि॥

यः प्रत्यङ् अयं चेत्रेतेऽन्तः संविद्री

समेन तं पुर्हषं प्र पद्ये रसेन ॥ १॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः। पतिः। ब्रह्मणा। प्रतिं। वाचा

यः। विश्वऽर्रूपः। परः। सन्। विश्वतः। परि'॥

यः। प्रत्यङ्। अयम्। चेत्रेते। अन्तरिति। सम्ऽविद्रां।

समेनं। तम्। पुर्ह्मम्। प्र। पद्ये। रसेन॥

Brahmanaspati who is one with Vak, the manifest Brahma, is perceptible as the vast universe, and yet he transcends everything. I attain that Purusha or Being, through full harmony and concord with Him. He it is who, in the inner soul, inspires and animates all.

### अन्वयभाष्यम्।

यः ब्रह्मणस्पतिः ब्रह्मणा छन्दोमयेन वाचा छन्दस्वत्या ब्रह्मण्यया प्रति ऋतः प्राति-मुख्येन सङ्गतः, यः विश्वरूपः विश्वतोमुखेन स्वरूपेण उदितः सन् अस्मात् विश्वस्मात् परः परि अतीतः व्याप्तः, यः अन्तः सर्वेषां अन्तर्द्वये प्रत्यङ् प्रत्यगात्मरूपः अयं अपरोक्षसिद्धः अहमयमस्मीति सर्वानुभूतितः प्रसिद्धः सन् संविदा ज्ञानकलया चेतते संस्फुरति चेष्ठते, तं इमं स्वान्तरं पुरुषं समेन रसेन प्रत्यक्ष-परोक्षापरोक्षाणां जगदीज्ञजीवात्मनां साम-रस्येन योगेन प्रपद्ये तादात्म्येन प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Brahmanaspati is one with Vak, in the form of Brahma, the Vedic mantra in metres (Chhandasvati). He manifests Himself as multi-formed though

He really transcends the universe. He dwells in the hearts of all as the inmost soul. He who is to be realised vibrates with the light of knowledge. I attain this Purusha by identity with Him and in full harmony.

# द्वितीया ऋक्।

यो भूतः सन्निध् प्रति भूते तृतो यो देवः सन्निध् प्रति देवते तृतः॥ यो अन्तर्रुतात्माऽध्ययमात्मश्स्ततः समेन तं पुरुषं प्रषेचे रसेन ॥१॥

पद्पाठः - यः । भूतः । सन् । अधि । प्रति । भूते । तृतः । यः । देवः । सन् । अधि । प्रति । देवते । तृतः ॥ यः । अन्तरिति । उत । आत्मा । अधि । अयम् । आत्मन् । तृतः । समेनं । तम् । पुरुषम् । प्रापदे । रसेन ॥

He who is eternally self-existent pervades every other existence. He who is light incarnate pervades every existent deity. He who is the Paramatman, pervades every other soul. Him I attain by being in tune with Him in full harmony.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः स्वयं भूतः विद्यमानः सन् तथा स्वेनैव सद्रूपेण आविभ्तश्च सन् प्रति भूते प्रत्येकिस्मन् अधिभूते वस्तुनि ततः, आतमनः सकाशादाविभूते जगित प्रति ततः प्रातिमुख्येन भूयो विततः, तथा यः देवः स्वयं देवतात्मा प्रकाशकः सन् प्रति दैवते अधि ततः परोक्षेण अधिदेवततत्त्वेन व्याप्तः, उत अपि च यः स्वयं आत्मैव सन् अध्यात्मसत्त्वेन स्वेन सर्वस्मिन् आत्मिन ततः, एवं अन्तर्यामिस्वरूपेण यः अधिभौतिके अधिदेवते अध्यात्मके च वस्तुनि सर्वस्मिन्नपि एकरूपेण सत्त्वेन चित्सत्त्या च सन्ततोऽस्ति, तं परमं पुरुषं सामरस्येन तदेकीभावेन प्रपद्ये इति ॥ अत्र "अन्तर्याम्यधिदेवादिषु तद्धमंव्यपदेशात्" इति (ब्र. सू. १-२-१८) ब्रह्मसूत्रनिर्देष्टं अन्तर्यामिब्राह्मणतत्त्वमनुसन्धेयम्, तथा हि "यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिव्याः अन्तरों यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयित एष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः" इति (बृ. उ. २-७, २-२३) "यः अग्नौ तिष्ठन्०" "यः आदित्ये तिष्ठन्०" "यः विच तिष्ठन्०" "यः आत्मिन तिष्ठन्०" इत्यादि ॥ तत्र तत्त्वत्रयोदितेषु भूतेषु, देवेषु, आत्मसु च सर्वेष्विप सिद्धवस्तुषु तस्य परमपुरुष्वस्य प्रतिष्ठा तथा तेषां सर्वेषामिप संयमनं च अनुश्रयते ॥

Being Himself ever-existent, by His very existence, He pervades every element. Likewise, He is God, who is illumination itself and so pervades every god. He fills every god with His invisible Adhidaivata principle. And further, He being Himself the great Ātmā, He fills every soul with His Adhyātma principle. As the Antaryāmin, the indweller, He pervades fully all things, Adhibhautika, Adhidaivika and Adhyātmika. I attain the Purusha, the all-pervader by identity and in full harmony. Cf. "The ruler within the gods, etc. is Brahma because of the characteristics mentioned" (B.S. 1-2-18).

# तृतीया ऋक्।

यो भूतानि ब्रह्मणेह वाचोत्संसर्ज यदु तेजो या अपो यां भूमिं साम्नाम् ॥ इमानि त्री त्रिवृताऽऽत्मना योऽभंरत् समेन तं पुरुषं प्र पंद्ये रसेन ॥ ३॥

पद्पाठः - यः । भूतानि । ब्रह्मणा । इह । बाचा । उन् । ससर्ज् । यत् । ऊम् इति । तेर्जः । याः । अपः । याम् । भूमिम् । सान्नाम् ॥ इमानि । त्री । त्रिऽवृती । आत्मनी । यः । अर्भरत् । समेने । तम् । पुरुषम् । प्र । पद्ये । रसेन ॥

He who created with the help of the manifest Brahma (word) all the elements, the light, the waters, the earth with food, invested all created elements with the soul. They got multiplied by the process of triplication (trivṛtkarana). I attain the Purusha by identity and in full harmony.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः ब्रह्मणः वाचः अधिपतिः सन् स्वेन ब्रह्मणावाचा छन्दस्वत्या भूतानि भूतजातानि प्रत्यक्षाणि उत्ससजं उछ्च्वासतः आविश्वकार, यत् खलु प्रत्यक्षं सरूपं तेजः, याश्च अपः सरसाः, यां च सान्नां अन्नसिह्तां भूमिं इमां सर्वेषामाधारभूतां प्रथमतः उत्ससजं आदिसृष्टौ इति यावत् इति अर्थाद् गम्यते तानि त्रीणि इमानि प्रत्यक्षसिद्धानि भूतानि त्रिवृता त्रिवृतानि प्रत्येकशः त्रिवृत्कृतानि स्वयं त्रिवृद्भूतानि वा यः आत्मना निजेन चेतन्यसत्त्वेन अभरत् पूर्यामास, तथा स्वयमपि तत्र पूणः इति भावः, "वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूणं पुरुषेण सर्वम् " इति च (ना. उ. १०-४) श्रुत्यन्तरादिप गम्यते सोऽयमेवार्थः तं परमं पुरुषं समेन रसेन समभावेन प्राप्नोमीति॥

अत्र "सञ्ज्ञाम्तिक्छितिस्तु त्रिवृत्कुर्वत उपदेशात्" इति (ब्र. सू. २-४-२०) ब्रह्म-मीमांसायां निर्णीतं त्रिवृत्करणतत्वं अनुसन्धेयम् ॥ तथा च तदेव छान्दोग्योपनिषदि अनुश्रूयते "सदेव सोम्येदमप्र आसीत् तत् तेजोऽस्चत, तदपोऽस्चत ता अन्नम्सुजन्त सेयं देवतेक्षत हन्ताहमिमास्तिस्त्रो देवता अन्नेनः जीवेनात्मनाऽनुप्रविश्य नामकृषे व्याकरवाणीति तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकेकामकरोत्" ( छां. उ. ६-३-१-४) इति च ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Brahmanaspati being the Lord of Vāk, created all the elements out of His breath in the form of metrical compositions. He breathed out the elements as it were. He created light by means of brilliance, the waters full of juice, and this earth full of food. It is indicated that this was in the beginning of creation. These three elements tripled themselves into millions of things. He invested them with a soul full of energy. He is Himself always full independently of anything else. Cf. "All is full of Purusha" (Nā. Up. 10-4). That supreme Purusha I attain by identity. Cf. "But the creation of name and form are by Him the author of tripartite creation as is taught." (B. S. II-4-20). This tripartite creation which is referred to in Chān. Up. (VI-3) also is to be read in this context.

# चतुर्थी ऋक्।

य इदं विश्वं त्रिवृतं व्याहंरद् भूर्भुवः स्वस्त्रिवृता वाचा ब्रह्मणा ॥ तत् पृथिवीमन्तरिक्षं दिवं चार्न समेन तं पुरुषं प्र पंचे रसेन ॥ ४॥

पद्पाठः - यः । इद्रम् । विश्वम् । त्रिऽवृत्तम् । विऽआह्ररत् ।

भूः । भुवः । स्व १ रिति स्वः । त्रिऽवृतां । वाचा । ब्रह्मणा ॥

तत् । पृथिवीम् । अन्तरिक्षम् । दिवम् । च । अर्नु ।

समेने । तम् । पुर्स्षम् । प्र । पुर्धे । रसेन ।।

He breathed out this tripartite universe with the help of Vak, in the form of mantras by repeating it thrice as Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ, Pṛthvi (earth), Antariksha (mid-air) and Dyau (sky). By following these Vyāhṛtis, I attain the Purusha by identity in full harmony.

### अन्वयभाष्यम्।

यः परमः पुरुषः ब्रह्मणस्पतिः इदं प्रत्यक्षसिद्धं ब्रह्माण्डरूपं विश्वं जगत् त्रिवृतं त्रिवलीभूतं "भूः भुवः स्वः" इति व्यस्त-समस्तरूपया यज्ञर्मन्त्रात्मिकया वाचा व्याहरत् उचारयामास, तदनु व्याहृतिरूपं तद् ब्रह्मेव अनुसृत्य पृथिवीं इमां अवमां अन्तरिक्षं मध्यमं भुवनं दिवं उत्तमं भुवनं च कल्पयामास तदुचारमात्रेण, त तादशं पुरुषं समभावेन एतेषां भुवनानां व्याहृतीनां न समन्वयेन प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He the Great Purusha, with the help of Vāk, created this Brahmaṇḍa, the visible universe. He did this using Vāk as a Yajurmantra in the form of Vāyhṛtis, Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ. He pronounced the Vyāhṛtis and created this Pṛthvi, the lowest world, Antariksha, the middle one and Dyau, the highest. By His very utterance of the Vyāhṛtis, they came into existence. I attain the Purusha by identity in full harmony.

# पश्चमी ऋक्।

यो ज्योतिषाऽन्तर्वाचा ब्रह्मणाऽऽत्मना पुनर्यत् त्रिवृतं सम्बेभार ज्योतिः ॥ इमम्श्रिमुतेन्द्रं तम्मुं स्यें समेन तं पुरुषं प्र पद्ये रसेन ॥ ५॥

पद्पाठः - यः । ज्योतिषा । अन्तिरिति । वाचा । ब्रह्मणा । आत्मनी ।
पुनिरिति । यत् । त्रिऽवृतीम् । सम् । बुभार् । ज्योतिः ॥
इमम् । अग्निम् । जत । इन्द्रम् । तम् । अगुम् । सूर्यम् ।
समेने । तम् । पुरुषम् । प्र । पद्ये । रसेन ॥

He created with the help of his own brilliance and the help of Vāk (word) light, which is indeed triple in form. The three forms are Agni, Indra, and Sūrya. I attain the Purusha by identity and in full harmony.

### अन्वयभाष्यम्।

यः पुरुषः ब्रह्मणा ब्रह्मात्मिकया वाचा ज्योतिष। ज्योतिर्मुखेन यत् खलु त्रितयं त्रेधा भावेन सिद्धं ज्योतिः सम्बभार कलपयामास, तच्च इत्थम्भूतम् — इमं भौमं अग्निं, तं परोक्ष- सिद्धं वैद्युतं इन्द्रं, अमुं दिव्यं सूर्यं च भावयामास ज्योतिरात्मविभूतिसत्त्वकम्, तं परमं पुरुषं एतेषां अग्नीन्द्रसूर्याणां समन्वयेन एकीभूतेन ज्योतिःस्वरूपेण प्राप्नोमीति ॥ CD-26

अत्र एतैज्योंतिर्म्(तिभि: प्रतीकरूपै: अग्नि-विद्युदादित्यै: तन्मूलभूतः परमः पुरुष एव प्राप्यते इति च ऋषेरन्तर्हितो भावः॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

He, with the help of Vak as mantra and His brilliance, created light which is well-known to be three-fold. He created this Agni of the earth, that invisible Indra whose form is lightning and this celestial Sūrya. Him, the great Purusha, I attain by identity and in full harmony.

Note here that what the Rshi intends to convey is that through these light-symbols, the Supreme Purusha can be attained.

# पष्टी ऋक्।

योऽन्तर्बर्क्षणेह दिव्यां ज्योतिषमतीं त्रिवृतां तामभेट्द् वार्चं संविदा ॥ आग्नेय्या सहेन्द्राण्या सावित्र्या वाचा समेन तं पुरुषं प्रपद्ये रसेन ॥ ६॥

पदपाठः - यः । अन्तरिति । ब्रह्मणा । इह । दिव्याम् । ज्योतिष्मतीम् । त्रिऽवृत्ताम् । ताम् । अभरत् । वाचम् । सम्ऽविदा ।। आमेय्या । सह । इद्राण्या । सावित्र्या । वाचा । समेन । तम् । पुरुषम् । प्र । पद्ये । रसेन ॥

By His own power of consciousness, he held within Himself Vāk, who is godly, brilliant and three-fold. I attain the Purusha through Vāk in her three aspects, Āgneyi, Indārni and Sāvitri, by identity and in full harmony.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः पुरुषः ज्योतिष्मतीं ज्योतिरात्मिकां दिव्यां व्योमवद् व्यापिकां प्रकाशिकां च सदर्थावबोधिकां तां परां वाचं ब्रह्मणा ब्रह्मसत्त्वेन त्रितयी त्रिवलीभूतां त्रयीमयीं छन्दस्वतीं वेदरूपां विदां ज्ञानानां ज्ञानिनां च तद्ब्रह्मात्मानुभाविसद्भानां मृलभूतां समभरत् अन्तः आत्मिन सन्दधारेति भावः॥ तथा आग्नेय्या भौमाग्निसम्बन्धिन्या अग्नाय्या इन्द्राण्या वेद्युताग्निसम्बिन्या मध्यमया, सावित्र्या सवितृसम्बन्धिन्या दिव्यया वाचा तं परमं पुरुषं समेन रसेन प्रपद्ये समभावेन॥ एतासां वाचां तद्देवतानां च साम्येन योगेन, तथा तस्याः परायाः वाग्देवतायाः सम्प्रसादेनैव तत्परमपुरुषाधिगमो भवितुमर्हतीति गम्यते इति॥

Purusha held within Himself Vak (the word) who His shining and godly; she pervades everything and is illuminative. She has three aspects. She is the origin of all knowledge. She is Agneyi when related to Agni of this earth. She is Indrani when related to lightning. She is Savitri when related to the celestial fire which is the Sun. With the help of this three-fold Vak, I attain the Supreme Brahma. By bringing them together and securing the grace of the Vag-devata one attains the Purusha.

## सप्तमी ऋक्।

सोमेनान्नेन मर्नसाङि स्वैश्वानरो यो विद्युताङिद्धः प्राणेरिन्द्रस्तैजेसः॥ वाचा ज्योतिषा सूर्यः प्रज्ञ आत्माऽऽन्तरः समेन तं पुरुषं प्र पद्ये रसेन ॥ ७॥

पद्पाठः - सोमैन । अन्नैन । मर्नसा । आग्नः । वैश्वानुरः । यः । विऽद्युतां । अत्ऽभिः । प्राणैः । इन्द्रेः । तैर्जसः ॥ वाचा । ज्योतिषा । सूर्यः । प्रऽज्ञः । आत्मा । आन्तरः । सुमेनं । तम् । पुरुषम् । प्र । पुद्ये । रसेन ॥

The Purusha who is Agni (the principle of fire) along with Soma, Anna and Manas is the Vaiśvānara within the body; He is Indra along with lightning, water and vital air, and is called Tejas within the body; He is the Prajña Ātmā, within the body along with Vāk, light and the sun. I attain that Purusha by identity and by being in tune.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः परमः पुरुषः सोमेन सोमदैवत्येन अन्नेन भौमेन भौतिकेन मनसा अनोदितेन आन्तर्यण करणेन अग्नः पार्थिवः सन् वैश्वानरः स्थूलशरीराधिष्ठितः जाठरः प्रसिद्धः विश्वेषां नराणां आत्मा सचेतनः अस्ति, यश्च विद्युता विद्युद्धप्या तेजः शक्त्या अद्भिः वैद्युतीिभः रसात्मिकािभः प्राणेः अप्सत्त्वकैः सह इन्द्रः मध्यमो देवतात्मा अन्तरिक्षाधिपतिः तेजसः सूक्ष्मतेजः सत्त्वकः तेजसािभधानः सूक्ष्मशरीराधिष्ठितः आत्मा अन्तर्हितः अस्ति, तथेव ज्योतिषा दिन्येन वाचा ज्योतिष्मत्या सहितः सूर्यः द्युलोकािधपतिः दिन्यो देवतात्मा सर्वलोकप्रत्यक्षः आन्तरः आत्मा प्रजः प्रकृष्टतमज्ञानसत्त्वपूर्णः प्राज्ञसञ्ज्ञकः कारणशरीरािभमानी आनन्दरसभोक्ता भवति, एवं त्रेधा भावेन तत्त्वित्रतयात्मकेन विभूतिसत्त्वेन सिद्धः यः परमः

आत्मा अस्ति, तं पुरुषं समेन भावेन एतेषां त्रयाणामात्मनां योगेन रसेन ज्ञानानन्दशान्त्यादि-सत्त्वेन भक्ति-प्रेम-श्रद्धादिपूणन सामरस्येन प्रपद्ये प्राप्नोमीति, "तदेतत् औपनिषदं तत्त्वं ऋगादिवेदमन्त्रमुखोदितं च अत्र अनुसन्धेयम्" (मां. उ. १–३)॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

That supreme Purusha is Agni of this earth and is called Vaiśvānara when in this gross (physical) body. He is well-known as residing in the stomach. Anna, the food of this world is related to the god Soma; Manas, the mental instrument is born of food. He is Indra, the god of the mid-air and is called Tejas, when He resides in the subtle body in the form of vidyut or lightning. Vital airs or Prāṇas are born of Ap as their essence. He is Sūrya and Prajña Ātmā full of abundant knowledge. He is called Prajña by name when he resides in the casual (karaṇa) body. Sūrya is well-known and is an object visible to all the worlds (this is his external form). He becomes what he is by light celestial, and by the power of Vāk, the essence of light. That Purusha is to be attained in these three forms, which are His three-fold nature. Agni, Indra and Sūrya are His external forms, while Viśva, Tejas and Prajña are internal forms in the body. I attain the Supreme Purusha by identity, by the element of delight within, by devotion and love.

This secret teaching of Upanishads and that taught by the mantras of Veda are to be followed. Cf. (Māṇdūkya Up. 1-3).

अष्टमी ऋज् ।
यो बिहिर्घाऽऽतेतोऽसौ विश्वक्षेपो
योऽति तस्थौ विश्वं पूणों विश्वतस्परि ॥
योऽन्तेर्घाऽऽत्मा प्रत्यङ्ङ्घि चेतेतेऽयं
तत् पर्मं ज्योतिर्विश्वंस्य दृश्यंत् ॥ ८ ॥
पद्पाठ :- यः । बहिःऽघा । आऽतंतः । असौ । विश्वक्षंपः ।
यः । अति । तस्थौ । विश्वंम् । पूर्णः । विश्वतः । परि ॥
यः । अन्तःऽघा । आत्मा । प्रत्यङ् । अधि । चेतेते । अयम् ॥
तत् । प्रम्म् । ज्योतिः । विश्वंस्य । दुर्शयंत् ॥

He has externally spread Himself in the form of the multifarious universe. The Purusha is perfect and while pervading this universe, is also beyond this universe and is all round. Internally, He is Åtmå, the soul who inspires from within. He is that Light Supreme which illumines all this universe.

## अन्वयमाष्यम् ।

यः परमः पुरुषः बहिर्घा बाह्यमावेन असौ प्रत्यक्षसिद्धः आदित्यादिरूपेण दिव्य-ज्योंतिर्मुखेन आततः समन्तात् सर्वतः व्याप्तः सन् विश्वरूपः बभूव, यश्च परोक्षसिद्धः विश्वतः परितश्च सर्वत्रापि परिपूर्णः सन् एतद् विश्वं ब्रह्माण्डं समग्रं दृश्यप्रपञ्चं अति अतिऋम्य तस्थौ निजे परमे पदे प्रतितिष्ठतीति भावः, तथा तस्मिन् विश्वाधिष्ठानभूते पूर्णं विरामपदे स्वीये धाम्नि पूजनीयः सन् पूर्णो बभौ॥

तथैव पुनः अन्तर्धा अध्यातमतत्त्वेन प्रत्यङ् आत्मा आन्तरतमः सचेतनः प्रत्यगातम-स्वरूपः सन् अधि सवंषां अन्तरिष्ठितः सन् चेतते सञ्चेतनेन स्फुरित अयं अपरोक्षः सर्वानुभविसद्धः एवास्तीति अहमस्मीति सत्प्रत्ययेन अवगम्यते, एवं त्रेधाभावेन व्यस्तं तथा समस्तं च तत् तत्त्वत्रयं त्रिष्विप वस्तुषु आत्मसु भृतेषु देवतेषु च सामरस्ययोगेन अनुस्यूतं तत् परमं पूर्णं ज्योतिः विश्वस्य अस्य जगतः दर्शयत् प्रकाशकं भवति, तत्परञ्ज्योतिः-स्वरूप एव ब्रह्मणस्पतिरिति ॥ अत्र सूक्तारम्भे "ब्रह्मणस्पतिर्ब्रह्मणा प्रति" इति तस्यैव अनुवृत्तेः समप्रसूक्तोक्तिमिदं सर्वं तत्त्वं तस्य ब्रह्मणस्पतेरेव भवितुमर्हतीति भावः॥

॥ इति तृतीयेऽनुवाके पञ्चमं ब्रह्मणस्पतिसूक्तं समाप्तम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He, the supreme Purusha, externalised Himself and spread all round evidently in the form of the sun etc. He became omnifarious. Further, as the invisible cause of everything, He transcended this visible universe. Again, internally, He became the inmost soul by adopting the principle of Adhyātma, dwelling in all. He is experienced by all internally as the soul and is realisable.

Thus being three-fold, He is in all the threes, i.e., Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ etc. both jointly and separately. He is supreme and full of light, the light par excellence, which illumines all and everything. He is certainly Brahmaṇaspati.

Thus ends the Fifth hymn in the third Section.

# अथ तृतीयेऽनुवाके षष्ठं ब्रह्मणस्पतिसूक्तम्। अनुवाकः ३। सुक्तम् ६। ऋचः १-८।

ब्रह्मणस्पते त्वं वाचा अष्टो, दैवरातो वैश्वामित्रः, ब्रह्मणस्पतिः, जगती। अयुजः अन्त्या च ब्राह्मणस्पत्याः, युजः तिस्रः सारस्वता वा॥ Now the Brahmanaspati Sukta, Sixth in the third Anuvaka Section III, Hymn 6, Riks 1-8-BRAHMAŅASPATI.

This Hymn beginning with "Brahmanaspate tvam vāchā", contains eight Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi. Brahmanaspati is the god and Jagati is the metre.

(The second, fourth and sixth mantras are addressed to Sarasvati and the rest to Brahmanaspati.)

## अथ प्रथमा ऋक्।

ब्रह्मणस्पते त्वं वाचाऽन्तस्तपस्यन् परेया चिता विश्वमाविश्वकर्थं ॥ छन्दंसा स्वं सत्त्वं सोऽन्वभवद् रसेन वाचा नेमसमात्मा ब्रह्मणस्पतिः ॥ १॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः । पृते । त्वम् । वाचा । अन्तरिति । तपस्यन् ।
परंया । चिता । विश्वम् । आविः । चक्थे ॥
छन्दंसा । स्वम् । सत्त्वम् । सः । अनु । अभवत् । रसेन ।
वाचा । नेमसमंऽआत्मा । ब्रह्मणः । पति ।।

Oh Brahmanaspati! by performing tapas within yourself by the help of Vak and also by supreme consciousness you created this universe. Brahmanaspati enjoyed His own power through the essence of metre or mantras. Brahmanaspati is, as it were, the other half of Vak.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे ब्रह्मणस्पते! त्वं वाचा निजया परया वाचकशक्तया अन्तः आत्मिन छीनया तथा परया परासञ्ज्ञया सह तपस्यन् मौनेन निर्विषयसत्त्वेन केवल्येन प्रतपन्, तपोयज्ञमनुतिष्ठन् चिता परया चेतनया विश्वं इदं नामरूपात्मकं जगत् सर्वं आविश्वकर्थ सूक्ष्मतमचैतन्यबीज-रूपेण आत्मिन अन्तर्हितं तद् विश्वं बहिरुत्ससर्जिथेति भावः ॥ तेन आत्मनः विश्वरूप-सत्त्वस्य प्रत्यक्षीकरणोदितेन रसेन संविदानन्दात्मकेन छन्दसा प्रेमसत्त्वेन तिन्नबन्धनात्मकेन

वेदेन सः ब्रह्मणस्पितः स्वं निजं सत्त्वं सत्तारमकं सामर्थ्यं शक्तितत्त्वं आन्तर्यं प्रत्यक्षं सरूपं अन्वभवत् अन्तः सम्भावयामास तस्मात् सः परः ब्रह्मणस्पितः परमः पुरुषः वाचा तया परया सह तादातम्येन संहितः ''नेमसमात्मा '' ''नेम इत्यधें '' अर्धसमात्मा समानार्धातमकः स्वयं नित्यसिद्धोऽस्तीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Brahmanaspati! with your power of expression and being absorbed in yourself, you performed tapas, silently. Thus you created this universe full of name and form. It was in you like a subtle seed in the form of energy and you brought it out. By visualising His own power of omnifariousness through knowledge, delight and mantras, Brahmanaspati enjoyed His own power in the concrete form. Brahmanaspati is Purusha the Supreme. 'Nema' means half. So, He is the other half-soul of total being and is one with Vāk and is ever-present everywhere.

# द्वितीया ऋक् ।

सरस्वती त्वं छन्दंस्वती ब्रह्मं स्ती ब्रह्मणे परंस्मे सुधिताऽऽत्मनेऽन्तः ॥ स्वात्म्यं प्रत्यृता सा छन्दंसा रसेन नेमसमात्मा ब्रह्मणस्पतिना वभौ ॥ २ ॥

पद्पाठः - सर्रस्वती । त्वम् । छन्दंस्वती । ब्रह्मं । स्ती । ब्रह्मणे । पर्रस्मे । सुऽधिता । आत्मने । अन्तरिति ॥ सुऽआत्म्यम् । प्रति । ऋता । सा । छन्दंसा । रसेन । नेमसमाऽआत्मा । ब्रह्मणः । पर्तिना । बुभौ ॥

Sarasvati, you are Brahma in the form of metres. You conscerate yourself to Brahma the Supreme and the inner soul (Chetanātmā). She is full of love and delight and is one with Brahmaṇaspati by being in tune with Him. She is the other half-soul with Brahmaṇaspati.

### अन्वयभाष्यम्।

हे भगवित ! त्वं सरस्वती स्वयं संविदानन्दादिरससत्त्वपूर्णा छन्दस्वती प्रेम-स्वरादि-सत्त्वयुक्ता तादृश्छन्दोनिबन्धनसिद्धा साक्षाद् ब्रह्मैव सती परस्मै ब्रह्मणे परब्रह्मार्थं चिते— आत्मने चेतनाय अन्तरात्मने—आत्मार्थं धिता हिता धृता—अन्तःसन्धीयसे इति तदर्थः॥ तेन सा परा वाग् देवतात्मा छन्दसा प्रेमानन्दस्वरगीत्यादिसत्त्वेन रसेन स्वेन वाप्रसेन तथा सत्य-माधुर्यादिसत्त्वेन सह सम्पन्ना सती तेन स्वेन परमात्मना सात्म्यं तादात्म्यं प्रत्यृता प्रतिसङ्गता स्वयं प्रत्यङ्मुखेन चिदात्मना समन्वितेति भावः, तस्मात् एवं प्रकारेण तेन निजेन ब्रह्मणस्पतिना योगेन सा सरस्वती नेमसमात्मा समानार्धात्मिका सती बभौ बभासे नित्यं प्रकाशते स्वयमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Bhagavati! Sarasvati, you are incarnate knowledge, delight etc. You are Chhandasvati full of love, sound-notes etc. You are manifest Brahma as set in metres. So, you have consecrated yourself to the Supreme Brahma and Ātmā within. Sarasvati is a deity, who with her love and song, and by the essence of her speech, which is truth, by pleasantness and other sweet qualities, is united with Paramātmā by being in tune with Him. She is united with Him as knowledge. She is the other half-soul with Brahmaṇaspati who is shining for ever.

# तृतीया ऋक्।

बह्मणस्पते त्वं च वाक् च संहिती

नेमसमात्मानी स्थो विश्वधाऽऽत्मना ॥

वाग् विदा ब्रह्म ब्रह्मणस्पतिर्वाच्यी

वाचस्पतिः सन् परमः शचीपतिः ॥ ३॥

पदपाठः - ब्रह्मणः । पृते । त्वम् । च । वाक् । च । सम्ऽहितौ । नेमसमंऽआत्मानौ । स्यः । विश्वऽर्था । आत्मना ॥ वाक् । विदा । ब्रह्मं । ब्रह्मणः । पतिः । वाच्यः । वाचः । पतिः । सन् । परमः । शची र्वे ऽपतिः ॥

Oh Brahmanaspati! You and Vak being totally united in all respects, you are like two halves. Vak is indeed Brahma (the visible, the expression), and Brahmanaspati is one who is expressible. He being Vachaspati, is also the Supreme Sachipati, i.e., Indra.

### अन्वयभाष्यम्।

हे ब्रह्मणस्पते ! त्वं परम: पुरुषः तथा वाक् च—तव वाप्रपा परा शक्तिश्च संहितौ मिथः सङ्गतौ सन्तौ विश्वथा — आत्मना सर्वात्मना सर्वविधेन तत्त्वेन नेमसमात्मानौ समानार्धात्मकौ स्थः अनादिसिद्धौ नित्ययोगेन चिरप्रतिष्ठायै प्रभवथः ॥ अतः सा परा

वागेव विदा ज्ञानशक्तया प्रत्यक्षं ब्रह्म तद्ब्रह्मात्मनः वाचकशिकत्रूपा, वाच्यः तद्ब्राच्यार्थ-वस्तुस्वरूपः सः ब्रह्मणस्पतिः, इत्येवं एतदेव तयोः समानार्धात्मकत्वं, तस्मात् सः परः आत्मा वाचस्पतिः सन् शचीपतिः इत्यादि नामरूपादिभिः संस्तुतः वेदे प्रसिद्धः श्रूयते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Brahmanaspati! you and Vāk, your supreme power of expression, are united in all respects. In all ways, you are the equal halves. You are so from time immemorable and remain so for ever. So, the Vāk supreme, is manifest Brahman as power of expression. The expressible, however, is Brahmanaspati. This is how they are the equal halves of the total Reality. He is Ātmā the supreme. Brahmanaspati is well-known in various ways by names and forms, Vāchaspati, Śachipati etc.

# चतुर्थी ऋक्।

सरेस्वति त्वं च वृह्स्पतिर्मिथ-इछन्देसा स्थो युवां नेमसमात्मानौ ॥ दम्पतीवैव प्रभवधः समानौ वाग् विदा बृहती स्वयमात्मा पतिः ॥ ४॥

पदपाठः - सर्रस्वति । त्वम् । च । बृह्स्पतिः । मिथः । छन्दंसा । स्थः । युवाम् । नेमसमऽआत्मानौं ॥ दम्पती इवेति दम्पतिऽइव । एव । प्र । भवथः । समानौ । वाक् । विदा । बृह्ती । स्वयम् । आत्मा । पतिः ॥

Oh Sarasvati! you and Brahmanaspati are interlocked by metres, and you two are equal halves. You are like a married couple equal in all respects. Vāk, on account of the power of intelligence, is the Great One, and this Ātmā is the husband.

## अन्वयभाष्यम्

हे सग्स्वित ! त्वं बृहस्पितश्च मिथ: पग्स्परं योगेन छन्दसा अनादिसम्बन्धिसिद्धेन अलोकिकेन गसेन युवां हो देवतात्मानो नित्यसिद्धो नेमसमात्मानो समानार्धात्मसत्त्वानो स्थः तो युवां स्वस्वसत्त्वा सहैव आसथुः इति मावः, तेन च तो युवां समं समभावेन दम्पती इवैव जाया-पती इव सह सर्वस्मिन्निप अर्थ छौिकके अछौिकके च प्रापंचिके पारमार्थिकेऽिप मिथो योगेनैव प्रभवथः ईशाथे विश्वेषां आधिपत्ये शक्नुथः, सा वाग् दिव्या परा देवतात्मा विदा ज्ञानशक्त्या बृहती ब्रह्मसत्त्वा ब्रह्मवस्तुवद् व्यापका अभिवृद्धिसत्त्वपूर्णा च अस्ति, CD-27

सोऽयं प्रचेतनः आत्मा तत्पितः बृहस्पितः इति वेदमन्त्रेषु उपनिषत्सु च प्रसिद्धतरः इति । तथा च ऋङ्मन्त्रवर्णः—" बृहस्पतेर्बृहतीं वाचमावत्" (ऋ. मं. १०१२०-४) इति ॥ "एष उ एव बृहस्पितः, वाग् वै बृहती तस्या एष पितः, तस्मादु बृहस्पितः" (बृ. उ. १-३-२०) इति च औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनम् ॥ "यावद् ब्रह्म विष्ठितं तावती वाक्" (ऋ. मं. १०-११४-८) इति च वाग्बह्मणोः समानसत्त्वयोगे मन्त्रदर्शनम् ॥ "यत्र क च ब्रह्म तद् वै वाक्, यद् वै वाक् तद् वा ब्रह्मिति एतदुक्तं भवतीति तद् ब्राह्मणम्" (ऐ. आ.) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Sarasvati! you and Bṛhaspati, are united mutually by Chhandas (Vedic metres) which is super-worldly. Both of you are deities eternal and equal, and you exist by your own power. So, you are like a couple by your equality and you behave as such in all worldly and other-worldly affairs. You are able to rule the whole universe. Vāk is godly and supreme, a deity full of power and capable of growing to any extent like Brahma. Vāk is the essence of Brahma. Ātmā who is full of intelligence and activity is the husband, known as Bṛhaspati. He is reputed in the Veda mantras and Upanishads. "He, that is Bṛhaspati, of radiant light protected Vāk, that is metrical Bṛhati" (Rg. X-130-4). "This is certainly Bṛhaspati and Vāk is called Bṛhatī. Ātmā being the husband of Bṛhatī is called Bṛhaspatī." (Bṛ. Up. 1-3-20).

पश्चमी ऋक् ।
यो भूते विश्वस्मिश्चितोत परस्मिन्
दैवतेऽधि प्रत्यश्चि जीवेऽध्यन्तर्सिमन् ॥
यः सत्येन त्रिधा राजेतेऽन्तः समो
नित्यमेवावेरीवर्ति तत् सत्यम ॥ ५ ॥

पदपाठः - यः । भूते । विश्वंस्मिन् । चिता । जुत । परस्मिन् ।
देवते । अधि । पृत्याञ्चि । जीवे । अधि । अन्तरिति । अक्षिन् ॥
यः । सृत्येनं । त्रिधी । इद् । राजंते । सर्मः । अन्तरिति ।
नित्यम् । एव । आ । वृश्विति । तत् । सृत्यम् ॥

He (the Highest Person) is in all elements in this universe and is also in the Creative God ( $\bar{I}$ svara) and resides as well in this indwelling soul of all creatures. He shines uniformly by his Truth in all these three places. His truth is a fact which eternally exists.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः परमः पुरुषः प्रचेतनः आत्मा भूते अस्मिन् इह प्रत्यक्षसिद्धे विश्वस्मिन् अचेतने वस्तुजाते, उत अपि च परोक्षसिद्धे देवते परमात्मिन च अघि अघिष्ठितः केवळं चैतन्य-सत्त्वः, तथा अस्मिन् अपरोक्षसिद्धे प्रत्यिच्च आन्तरे जीवे जीवात्मिन अघि अध्यात्मसत्त्वे सचेतने अन्तः अन्तगत्मिन, यः परमः सत्येन सत्येकतत्त्वेन त्रिधा—इत् त्रेधाभावेनैव तत्त्वत्रयात्मकेन सर्वात्मभावेन अन्तः सर्वत्रापि समः एकरसेन पूर्णः सन् राजते स्वयमेव प्रकाशते, तत् परमं सत्यं इह सर्वत्रापि नित्यं सर्वदेव वरीवर्ति नैरन्तर्येण प्रतितिष्ठति, नित्य-सिद्धमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is the Supreme Purusha and the Soul of all and is full of intelligent energy. In this visible universe which is inert and in the invisible creator, as well as in the Ātmā, the Purusha is active in the form of intelligent energy. Likewise, He is in this inner individual soul who is active. He is the One Supreme. By the power of Truth, He shines uniformly in all beings. He is full of only one essence. Truth supreme is existing eternally and everywhere.

# षष्टी ऋक्।

सर्यस्वतीयं ब्रह्मण्यतिनाऽन्तः प्रत्यञ्च ज्योतिषा स्वरेण रसेन ॥ छन्देसा स्फुरित प्रति चेतनेन विश्वस्यैव जीवसे परि संविदे ॥ ६॥

पदपाठः - सर्रस्वती । <u>इ</u>यम् । ब्रह्मणः । पतिना । अन्तरिति । प्रत्यिद्धि । ज्योतिषा । स्वरेण । रसेन ॥ छन्दंसा । स्<u>फुरित</u> । प्रति । चेतंनेन । विश्वस्य । एव । जीवसे । परि । सम्ऽविदे ॥

This Sarasvati, with Brahmanaspati vibrates in the inner soul, with her light, her sound, and her joyful essence and activity. She shines by her light to give all-round knowledge to all in the universe.

### अन्वयभाष्यम्।

इयं साक्षाद् ब्रह्मरूपा मन्त्रातिमका सरस्वती परा वाग् दिव्या स्वयं देवतात्मैव सती ब्रह्मणस्पतिना तेन निजेन परमेण पुरुषेण सह प्रत्यित्व प्रत्यगात्मनि अन्त: अन्तर्मुखे ज्योतिषा स्वेन सरूपेण सत्त्वेन, स्वरेण तद्वाचकेन स्वरमत्त्वेन, रसेन प्रेम संविदानन्दादि-सत्त्वेन, चेतनेन चिदात्मना, छन्दसा नित्यसिद्धेन निजेन निबन्धनेन च प्रतिस्वरित तद्-वाच्यार्थरूपं अक्षरं ब्रह्म वस्तु सस्वरं समुचरित, तत्प्रतिध्वनिरूपेण स्वयमेवाभ्युदेतीित भावः ॥ तदिदं छन्दोमयवाक्स्वरणं विश्वस्यैवास्य जगतः प्राणभृतश्च जीवसे सञ्जीवनार्थं परि परितः संविदे ज्ञानाय सम्यग्दर्शनविज्ञानादिप्रकाशनार्थमिति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

This Sarasvati, the Speech Supreme, in the form of mantras is Brahma himself. She being divine, unites with the divine Brahmanaspati, the Purusha. Within every soul, with her light, delight and activity, she sings of Brahma, the imperishable. The song is in metres which is eternal and of her making. It means that she rises up independently in the heart of all in the form of an echo. This vibration of Vāk in the form of metres is for revivifying everything in this universe and for revealing the knowledge to all.

### सप्तमी ऋक ।

यो भूतेषूत देवेष्वात्मेसु सन्नधि ज्योतिषाऽऽपृतः सन् प्रचेतनः पर्रः ॥ व्यस्तो व्यस्तेषुत समेस्तः समस्तेषु विरेत्तः सन् व्यस्तात् परमः समेस्तात् ॥ ७॥

ादपाठः - यः । भूतेषुं । उत । देवेषुं । आत्मंऽसु । सन् । अधि । ज्योतिषा । आऽपृतंः । सन् । प्रऽचेतनंः । परंः । विऽअस्तेषुं । उत । सम्ऽअंस्तः । सम्ऽअंस्तेषु । विरेखः । सन् । विऽअस्तात् । परमः । सम्ऽअंस्तात् ॥

He is in all elements, all gods and all souls. He is full of His own light. He is all activity. He fills all and everything. He seems to be separate among those which are separate. He seems to be one among those which are united. He is other than the separate ones and higher than the united ones.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः ब्रह्मणस्पतिः भूतेषु एतेषु सवषु अचेतनेषु उत च देवेषु देवतेषु चेतनेषु आत्मसु जीवेषु च सचेतनेषु अधि अधिष्ठितः सन् ज्योतिषा स्वेन चेतन्यज्योतिःसत्त्वेन प्रतिहितः सन् प्रचेतनः केवछं चेतनात्मकः आपृतः समन्तात् सर्वत्रापि पूर्णः प्रतितिष्ठति, अस्तीतिभावः, ऐतेषु त्रिषु तत्त्वेषु तथा तद्भाववस्तुषु च व्यस्तेषु पृथक् पृथक् संस्थेषु व्यस्तः पृथगिव अवस्थितः, तथा समस्तेषु तेष्वेव सहितेषु समस्तः अनुस्यूतः सन् स्वेन सत्त्वेन व्याप्तः, सोऽयं सर्वान्तरात्मा व्यस्तात् एतित्रितयात् विरलः अतिरिक्तः, तथा समस्तात् तस्मादेव संयुक्तसत्त्वात् तत्त्वत्रयात् तस्मात् तात्त्वकाद् वस्तुत्रयात् परमः श्रेष्ठतमः परतमः पूर्णतया प्रतिष्ठितः स पूर्णात्मेव स्वयं भवति ब्रह्मणस्पतिरिति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

This Brahmanaspati is in all elements, all gods and all souls. With His light, He pervades all. He is pure intelligent energy. He is full and perfect in every sense everywhere. He is separate among the separate ones; He is there as if He is separate. He is one among the united ones. He pervades everything with His own power. He is the very indwelling soul of all. He is different from the three principles (physical, psychological and spiritual) which seem separate from each other, and He is beyond them too. He transcends them all. He is supreme and full in all respects.

# अष्टमी ऋक् ।

ब्रह्मणस्पतिः स सत्यश्चिदापृतः सत्यमेव वाचाऽऽदिदेश च्छन्देसा। सत्येनैवार्चं भावयति प्रति ब्रह्म तत् पेरमं ज्योतिर्विश्वस्य द्शियत् ॥ ८॥

पद्पाठः - ब्रह्मणः। पतिः। सः। सृत्यः। चित्। आऽपृतः।
सत्यं। एव। वाचा। आऽदिदेशं। छन्दंसा॥
सत्येनं। एव। अनुं। भावयंति। प्रतिं। ब्रह्मं।
तत्। प्रमम्। ज्योतिः। विश्वंस्य। दर्शयंत्॥

Brahmanaspati is satya (that is eternal existence). He is perfect and full by His intelligent energy. He gave the message of truth only through His Vāk, His power of expression, in the form of Vedic mantras. Through the power of Vāk, in metres, He makes all realise the Truth. That is the Light Supreme which illumines the universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

सः ब्रह्मणस्पतिः स्वयं सत्यः सत्यात्मा चेतन्यसत्तामात्रात्मकः सत्यैकतत्त्वसिद्ध एव सन् चिता निजया चेतन।शक्तिकलया अ।पृतः सर्वत्र परिपूर्णः अस्ति, सः छन्दसा गायत्र्यादिः छन्दोनिबन्धनक्छप्तेन स्वेन सत्त्वेन वाचा वस्तुतत्त्वेन स्ववाचकशक्त्या छन्दस्वती वाङ्मुखेन सत्यमेव दिशति सर्वं यथार्थमेवोपदिशति दर्शयति च वस्तु-विषयादिकं धर्म-ज्ञानादिकं च सतत्वं बोधयतीति भावः ॥

तथा सत्येनैव याथार्थ्येनैव तत्त्वेन स्वानुभावसिद्धेन तत् पूर्णं सत्यं परमं ब्रह्मात्मादिन्वस्तुसत्त्वं अनुभावयित तदनुभावपर्यन्तं प्रेरयित प्रणयित इति भावः ॥ तदेव परमं ज्योतिः विश्वस्य सर्वस्यैवास्य तत्त्वस्य तथा तत्तात्त्विकवस्तुसत्त्वस्य दर्शयत् प्रति प्रकाशयत् परमं सत्यं वस्तु इति । तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपात्मक एव सः ब्रह्मणस्पतिर्भवतीति ॥

एवमेतेन छन्दोदर्शनमुखेन ऋषिरयं दर्शयति स्वानुभावसिद्धं सत्यं वस्तुतत्त्वम् सर्व-वस्तु तत्त्वविज्ञानार्थं छन्दोमुखेन धीयोगेन शरण्यः स ब्रह्मणस्पतिरेव समुपास्यतामिति ॥

> || इति तृतीयेऽनुवाके षष्ठं ब्रह्मणस्पतिसूक्तम् समाप्तम् || || इति ब्राह्मणस्पत्यः तृतीयोऽनुवाकः सम्पूर्णः ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Brahmaṇaspati is Himself pure Truth. He is full and perfect by His intelligent energy. He points the way to Truth and through Vāk in the form of Vedic mantras. He causes all to realise the Truth and actually experience it by and through the light of His intelligence. That light has the power to illuminate everything in the universe.

Thus, through Chhando-Darsana, this Seer conveys that for the understanding of Truth which underlies everything, Brahmanspati is to be meditated upon constantly and prayed for through Vedas and the Yoga of intellect.

Thus ends the Sixth hymn in the Third Section.

Thus ends the Third Section dedicated to Brahmanaspati.

# अथ चतुर्थः ऐन्द्रः अनुवाकः । अनुवाकः ४ । स्कम् १ । ऋचः १-८ । इन्द्रः । प्रथमं इन्द्रसुक्तम् ।

यो देवानां प्रथमः अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः, इन्द्रः, त्रिष्टुप्।

Now this the Fourth Section (Anuvaka) concerns Indra Section IV: Hymn 1: Riks 1-8-INDRA.

The first Hymn beginning with 'Yo devanam prathamah' contains eight Rks. Daivarata Vaiśvāmitra is the Rshi Indra is the god and Trishtup is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक्।

यो देवानां प्रथमः पवित्रः सन् विश्वा भूतानि प्रणयत्यज्ञसम् ॥ अन्तरिक्षे यः पंवते बळीयान् इन्द्रो विश्वेषां पतिः स मध्यमः ॥ १॥

पद्पाठः - यः । देवानीम् । प्रथमः । पवित्रैः । सन् । विश्वा । भूतानि । प्रऽनयंति । अजस्मम् ॥ अन्तरिक्षे । यः । पवते । बळीयान् । इन्द्रैः । विश्वेषाम् । पतिः । सः । मध्यमः ॥

He (Indra) is indeed the first among gods. He protects all with his Thunderbolt (Pavi). He leads all beings all the time without any break. He blows with strength in the form of wind in the middle region between the sky and the earth. He is Indra of the middle world, the overlord of all that is created.

## अन्वयभाष्यम्।

यः — असौ दिव्यः प्रसिद्धः लोके वेदे च, सामान्येन वैशिष्ट्येन च अस्माकं श्रेष्ठः यः किश्चदस्तीति विदितः, देवानां सर्वेषां देवतानां दिव्यसत्त्वानां केवलं चेतनात्मनां प्रथमः अनादिसिद्धः आदिमः पवित्रः पविना त्रायमाणः विद्युदूपः सन् प्रथितः सर्वेत्राणदः इति, तथा विश्वा विश्वानि भूतानि प्राणिजातानि अजस्तं निरन्तरं प्रणयति, विद्युच्छक्त्या प्रचेतयित, यश्च पुनः अन्तरिक्षे द्यावापृथिव्योः मध्ये सन्धिस्थाने मध्यमे भुवने पवते प्रवाति वायुसत्त्वेन

प्रवहित, अत एव ''वायुवेंन्द्रो वा अन्तिरिक्षस्थानः '' इति याम्किनिरुक्तं सङ्गच्छते ॥ (नि॰ अ॰ ७, खं॰ ५, २) यश्च बळीयान् बळकर्मणा सर्वेभ्योऽपि श्रेष्ठः बळिष्टः सः ताहराः परोक्षिसिद्धः मध्यमः मध्यमळोकाधिपतिः मध्यस्थ इव नित्यं प्रतिष्ठितः सर्वत्र साक्षिभूतः, इन्द्रः इन्द्रनामा ईशः परमैश्वयंपूर्णः, ''इदि परमैश्वयं '' (भवा. प. इन्दिति) इति धात्वर्थयोगात्, अत एव सः इन्द्र एव विश्वेषां देवादीनां सर्वेषां भूतानां प्राणिनां जगतां च अधिपतिः इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is reputed in the Veda and known to all people generally as well as specially. He is the first among all gods and full of divinity. He saves all with his thunderbolt; he appears in the form of lightning. He is reputed as giving protection (sustenance) to one and all. Further, he leads all the beings without pause or break and he activises everything with his power of lightning. And he blows like wind in midair, the meeting place of heaven (Dyau) above, and earth below. Cf: "It is either Vāyu or Indra in the midair." (Yāska Nirukta Chap. VII-5, 2.) He is possessed of infinite strength: is the best of all powerful ones. Such a one is the lord of the middle world and he is a witness to all and everywhere. The name Indra is derived from the root 'Idi' which implies supreme overlordship. He is the lord of not only the gods, but of all the beings of this universe.

## द्वितीया ऋक् ।

यश्चेह दिश्च द्रासु प्र वीति
भाभियों द्राभिनृणुते विश्वम् ॥
यो अयं समूळ्होऽन्तर्हृद्येऽस्माक्मिन्द्रो विश्वेषां पतिः स मध्यमः ॥ २॥

पदपाठः - यः । च । इह । दिश्व । द्शऽस्तं । प्र । वाति । भाभिः । यः । द्शऽभिः । वृणुते । विश्वम् ॥ यः । अयम् । सम्ऽऊंच्हः । अन्तरिति । हृदंये । अस्माकंम् । इन्द्रंः । विश्वेषाम् । पतिः । सः । मध्यमः ॥

He (Indra) blows everywhere, above and below in all the ten directions. He envelops the whole universe, with the ten rays of his radiance. He lies hidden within our hearts too as consciousness. He is Indra of the midworld, the overlord of all.

## अन्वयभाष्यम्।

यश्च इह बिहः ब्रह्माण्डे दशसु चतस्रो दिशः — प्राचीप्रमृतयः तथा अवान्तरिदशश्च चतस्रः आग्नेयीप्रमृतयः, अधरा ऊर्घ्वा च ते उमे एवं प्रसिद्धासु दिश्च सर्वासु प्रवाति वायुक्षिण प्रवहति, यश्च दशिमः भाभिः ज्योतिर्मयीभिः चैतन्यिकरणकलाभिः दिव्याभिः दिग्देवतास्वरूपाभिः शिक्तिभः विश्वं इदं दृश्यमानं सर्वं प्रपञ्चं वृणुते परिवृणोति तेजोमयं कुरुते आच्छादयति च, यश्च पुनः अस्माकं प्राणमृतां पिण्डे शरीरे अन्तरिष दशिमः प्राणशक्तिभिः भाभिः इदं शरीरं चेतयन् अन्तर्हदये स्वस्थाने सम्ळहः अत्यन्तं गूढः तिष्ठति, सः अयं अन्तरात्मस्वरूपः इन्द्रः मध्यमः विश्वेषां अधिपतिः इति ॥ "दशेमे पुरुषे प्राणाः आत्मेकादशः" (बृ. आ. ३-९-४) "नव वै पुरुषे प्राणाः नाभिर्दशमी " इति च ब्राह्मणम् ॥ सोऽयं इन्द्रः अन्तरात्मा सर्वेन्द्रिय मूळाधिष्ठानभूतः सन् दशिभः प्राण-चेतनाशक्तिभः विश्वं चेतयन् अन्तर्बहिरपि निगूढः प्रतितिष्ठतीति भावः ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Further, he blows in the form of air, in the ten directions of the universe (Brahmanda), the four main quarters, the four intermediaries and the two, above and below. And he, with his ten illuminatory rays of intelligence, which are the presiding deities of the ten directions, pervades and illumines and envelops the whole of this universe. Again, he has hidden himself in us in our bodies, within our hearts, and inhabits the whole of our being, activising our bodies with his ten rays which are the ten Pranas (vital airs). He is Indra of the mid-world, the overlord of all. Cf: "In a man, there are the ten vital powers (Pranas) and Atma the eleventh." (Br. Up. 3-9-4). "Nine Pranas are in the human body and the tenth is in the naval region." He, this Indra, is the inner soul and being, the source of strength of all the senses. He with his ten vital airs, activises all of them.

# तृतीया ऋक्।

यो वी पुरस्तीद्भितः प्ररुद्ः-स्तर्पसेह नित्यं जर्गतां जर्नेः ॥ आत्मनश्चित्रमिदं प्रासीरय-दिन्द्रो विश्वेषां पतिः स मध्यमः ॥ ३।

पदपाठः - यः । वा । पुरस्तीत् । अभितः । प्रऽर्रुद्न् । तपंसा । इह । नित्यम् । जर्गताम् । जनैः ॥ आत्मनः । चित्रम् । इदम् । प्र । असार्यत् । इन्द्रः । विश्वेषाम् । पतिः । सः । मध्यमः ॥

In the beginning, for the manifestation of this universe, he (Indra) roaring with his intense meditation (tapas) here and everywhere constantly expanded himself in the form of this wonderful universe. He is Indra, of the mid-world, overlord of all.

#### अन्वयभाष्यम्।

यः प्रसिद्धः परः असौ दिव्यः पुरुषः पुरस्तात् प्राक् सृष्टेः जगतां सर्वेषां प्राणिनां भूतानां च जनेः प्रादुर्भावार्थं इह ब्रह्माण्डे अभितः सर्वतः तपसा निर्विययात्मकेन केवलेन विमर्शन नित्यं निरन्तरं सर्वदेव अविच्छेदेन च प्ररुदन् प्रकर्षण स्वरन्— ज्ञानमय्या शब्दब्रह्मा- रूपया स्ववाचकात्मिकया परया शक्त्या वाचा सह शब्दायमानः सन्— आत्मनः सकाशात् स्वतः एव चेतनात् इदं-दृश्यं चित्रं आत्मप्रतीकरूपं विश्वं प्रासारयत् विस्तारयामास, सः मध्यमः इन्द्रः विश्वेषां अधिपतिरिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

In the beginning, he, the well-known and the supreme one, in order to create these worlds and all the beings, practised here in this universe, and everywhere, tapas, pure meditation. It was constant and unintermittent. All the while, he, roaring with his supreme power of speech, which is Brahma in the form of sound, expanded from himself this universe which is but a symbol of his. He is Indra of the mid-world, the overlord of all.

# चतुर्थी ऋक्।

यो दिव्यो है जनयन त्सम्पः सञ्-ज्योतिरात्माऽन्तं जीवसे पुरां नः ॥ यश्चान्तः पृथिव्यां प्रति समूळ्ह इन्द्रो विश्वेषां पतिः स मध्यमः ॥ ४॥

पदपाठः - यः । दिव्यः । हु । जनयंन् । सम् । अपः । सन् । ज्योति'ःऽआत्मा । अर्नु । जीवर्से । पुरां । नः ॥ यः । च । अन्तरिति । पृथिव्याम् । प्रति । सम्ऽऊंळ्हः । इन्द्रंः । विश्वेषाम् । पतिः । सः । मध्यमः ॥ He, the Supreme and Brilliant Soul, in the beginning created waters for us to be able to live. He lies hidden here in the heart of the earth. He is Indra of the mid-world, the overlord of all.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः— असौ प्रसिद्धः दिव्यः आत्मा चेतनः दिवि व्याप्तः ज्योतिरात्मा केवलं चेतन्यज्योतिरात्मस्वरूपः विद्युदात्मकः सन् इह अस्मिन् प्रपञ्चे नः अस्माकं सर्वेषां प्राणमृतां जीवसे जीवमावेन आविर्मावार्थं चिरजीवनस्थितये च पुरा पुराकलपे प्राग् विश्वविस्षृष्टेः अपः अन्तरिक्षापरपर्यायाः अम्मो-जल्र-रसामृतस्वरूपाः सम्यक्तया सूक्ष्मस्थूलादिरूपेण आसमन्तात् जनयन् ज्योतिषः सकाञ्चात् प्राद्धुर्मावयन् आस इति अभिप्रायः ॥ यश्च पुनः इह पृथिव्यां अस्मिन् अवमे लोके अन्तः सम्ळहः समूद्धः अग्निरूपेण ज्योतिषा निगूदः सन् सम्प्रां पृथिवीमधितिष्ठति ॥ सः मध्यमः मध्यमभुवनाधिपतिः इन्द्रः विश्वेषां पतिः । सः विश्वाधिपतिरिपं मध्यमलोकाधिपतिरितं वेदे स्तुतः ॥ सोऽयं भौमाग्निरपं इन्द्रस्यैव विद्युदात्मनो विभूतिविशेषः ज्योतिर्मयः इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is the Ātmā, the light of consciousness pervading the shining heavens. He is also light in the form of lightning. For us here, to be born as souls and to live long, he created waters before the universe came into being. The other name of 'waters' was Antariksha, the essence of waters in the form of Ambrosia. He created it from light, which process (evaporation) is still on. Further, he lies hidden in the heart of this earth, in the lowest world as Fire. He is Indra of mid-world. Though he is the lord of the universe, he is known in the Vedas as the Lord of the mid-world.

पश्चमी ऋक् !

योड्न्बिंग्नं प्रातिष्ठिपत् पृथिव्यां
रैयिमन्तं समिह शङ् गर्मध्ये ॥

रायो दाश्वान् यो विश्वेस्य भूतय

इन्द्रो विश्वेषां पतिः स मध्यमः ॥ ५ ॥

पदपाठः - यः । अर्तु । अग्निम् । प्र। अतिस्थिपत् । पृथिव्याम् ।

रायऽमन्तम् । सम् । इह । शम् । गर्मध्ये ॥

रायः । दाश्वान् । यः । विश्वंस्य । भूतये ।

इन्द्रेः । विश्वेषाम् । पतिः । सः । मध्यमः ॥

He, indeed, established the powerful Agni (fire) here on this earth for the welfare of all. He is the giver of all kinds of wealth to all beings for their good. He is Indra of the mid-world, the overlord of all.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः असौ प्रसिद्धः ईशः इति इह अस्मिन् छोके शं कल्याणं सङ्गमध्ये सम्यक् प्राप्तुं रियमन्तं ईश्वर्यवन्तं भगविद्वभूतिस्वरूपं अग्नि दिव्यं देवतात्मानं अग्नि स्वं ज्योतिर्विभूति पृथिव्यां प्रातिष्टिपत् आधिपत्येन प्रतिष्ठापयामास । यः विश्वस्य सर्वस्य जगतः भूतये सुखार्थं अभिवृद्धये च रायः ऐश्वर्यस्य दाश्वान् दाता सन् सिनिहितः अस्ति । सः मध्यमछोकाधिपतिः इन्द्रः विश्वेषां अधिपतिभैवतीति ॥

अत्र "तुमेथं से सेनसे॰" इति (पा. सू. ३–४–९) गम्धातोः तुमुन् प्रत्ययाधें अध्येप्रत्ययान्तं पदं "गम्ध्ये" इति । "गन्तुम्" इति तस्यार्थः । तथा "दाश्वान् साव्हान् मीढ्वाँश्व" इति (पा. सू. ६–१–१२) सूत्रात् "दाश्वान्" इति निपातः ॥ दा धातोः इदं आर्षं रूपम् ॥

#### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

He is well-known as 'Lord'. He established here on the earth, for its good, the wealthy Agni as its master. Fire is the Lord's light in another form. He distributed all the required things for the welfare of the whole universe. He is Indra of the mid-world, overlord of all.

## षष्टी ऋकृ।

य अहित्यं दिवं स्वमन्तरूर्ध्वं प्राऽऽरोहयत् स्व १ ज्योतिरात्मानम् ॥ दृशे विश्वंसमे भुवंनाय देव-मिन्द्रो विश्वंषां पतिः स मध्यमः ॥ ६॥

पदपाठः - यः । <u>आदि</u>त्यम् । दिर्वम् । स्वम् । अन्तरिति'। <u>ज</u>र्ध्वम् । प्र । आ । <u>अरोहयत्</u> । स्वर्रिति स्वः । ज्योतिः । आत्मानंम् ॥ ह्यो । विश्वंसमे । भुवंनाय । देवम् । इन्द्रेः । विश्वंषाम् । पति'ः । सः । मध्यमः (।

He established Āditya, the sungod, high in the sky for all the world to see. The Āditya is the essence of his light and his soul. He is a god for all here. He is indeed Indra, of the mid-world and overlord of all.

#### अन्वयभाष्यम्।

यः पूर्वोक्तः पुरुषः विश्वस्मै भुवनाय समग्रप्रपञ्चाय तदर्थं दशे द्रन्दुं प्रकाशनार्थं दर्शनार्थं च देवं देवतात्मानं स्वः प्रकाशकं ज्योतिः स्वरूपं आत्मानं स्थावर-जङ्गमान्तरात्मसत्त्वकं
सचेतनं आदित्यं अभुं सर्वलोकप्रत्यक्षं स्वं स्वकीयं दिवं अन्तः ग्रुलोके मण्डले अन्तरे ऊर्ध्वं
उच्चतरं श्रेष्ठं प्रारोहयत् सृष्ट्यादौ आरोहयामास, सः मध्यमलोकाध्यक्षः इन्द्रः विश्वेष
भुवनानां देवानां च अधिपतिः ॥

अत्र "दशे विख्ये च" इति (पा. सू. २-४-११) सूत्रात् तुमुन् प्रत्ययार्थे दश्धातोः दशे इति आर्ष रूपं इति गम्यते॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He, the famous Indra established the sun for the whole universe to see, for seeing and lighting, visible to all and to all the world; high in the sky, as highest and in the orbit in the sky. Surya is a god, a bright light and the soul-force of the mobile and immobile.\* He is Indra of the mid-world and overlord of all.

# सप्तमी ऋक्।

यो <u>वायुं</u> चेतयत्यन्तरिक्षेऽ-न्ताहितो यो ज्योतिरम्त्रतेन ॥ विश्वस्यैव जीवसे चेततेऽन्त-रिन्द्रो विश्वेषां पतिः स मध्यमः ॥ ७॥

पद्पाठः - यः । वायुम् । चेतयति । अन्तरिक्षे । अन्तरिति । हितः । यः । ज्योति ः । अमृतेन ॥ विश्वस्य । एव । जीवसे । चेतते । अन्तरिति । इन्द्रंः । विश्वेषाम् । पति ः । सः । मध्यमः ॥

He activises Vāyu, the wind in the mid-air. He is hidden there and shines as light. He vibrates as light of consciousness within all with his Ambrosia for the very life of the universe. He is Indra of the mid-world and overlord of all.

Cf: Sūrya is the lord of the mobile and immobile (Rg. I-115-1)

## अन्वयभाष्यम् ।

यः परमः चेतनात्मा अन्तिरक्षे वायुं चेतयित प्रेरयित, यः स्वयमिप तत्रेव अन्तिहितः विद्युद्र्पेण निगृदः एव सन् ज्योतिः ज्योतिः स्वरूपः आत्मा चेतनः व्यापकः विश्वस्यैव जगतः जीवसे प्राणसन्धारणाय अमृतेन दिव्येन रसेन अन्तः सर्वेषां अन्तिहृदये मूर्षि मूलाधारे च चेष्ठते स्वयं ज्ञतिरूपेण स्फुरित, सः इन्द्रः सर्वान्तरात्मा विश्वेषां पतिः ईश्वरः सन् मध्यमः मध्यमछोकाधिपतिरिति स्तूयते, तत्स्वरूपतत्त्वादिदिगृदर्शनायेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He inspires Vayu in Antariksha (mid-air). Hidden there only, united with lightning, he pervades all round as energy in the form of light. For the very living of all in this universe, with his Ambrosia, he moves as light of consciousness in heart and head. He is Indra the overlord of all, as the indwelling soul and is looked upon as the king of the mid-world.

# अष्टमी ऋकू ।

तत् ते भगवन् इन्द्र वृहस्पते
संविदा तपस्यन् अनु तुरीयम् ॥
पदं पेश्यामि द्रश्तं परीतं
पेरमं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् ॥ ८ ॥

पदपाठः - तत् । ते । भगऽवन् । इन्द्र । बृहस्पते ।
सम्ऽविद्रां । तपस्यन् । अर्चु । तुरायंम् ॥
पदम् । पुरुयामि । दुर्शतम् । परि । इतम् ।
परमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयत् ॥

Oh Bhagawān Indra, oh Bṛhaspati, the god of all learning, I see you performing penance with full knowledge; I perceive your fourth and highest stage of consciousness, which is worthy of realisation and which is all-pervading. That is the Light Supreme which illumines all.

### अन्वयभाष्यम्।

हे भगवन् ! सर्वेश्वर्यपूर्णे ! बृहस्पते सर्ववाग्-विद्याधिपते ! सर्वज्ञानशक्तिपूर्ण ! इंद्र ! परमेश्वर ! परमात्मन् ! संविदा सम्यग्ज्ञानेन तपस्यन् केवलेन विमर्शरूपेण आन्तर्येण आध्यात्मकेन साधनेन तपश्चरन् ते तव तत् सर्वतः परं परोक्षसिद्धं तुरीयं पदत्रयात् परतमं सर्वान्तरात्मकं दर्शतं दर्शनीयं दर्शनाहं पदं पश्यामि साक्षात्करोमि, तत् परीतं सर्वत्रव्याप्तं परमं पूर्णं पदं विश्वस्य अस्य जगतः दर्शयत् प्रकाशकं ज्योतिः इत्येव साक्षात्करोमीति भावः । तत्परञ्ज्योतिःस्वरूपः विश्वप्रकाशकः सर्वान्तरात्मा सः इन्द्र एवेति ॥ अत्रायं विशेषः— "इन्द्रं मित्रं वरुणमित्रमाहुरथो दिव्यः स सुपर्णो गरुत्मान् । एकं सद् विप्रा बहुधा वदन्त्यित्रं यमं मातिरिश्वानमाहुः इति " (ऋ मं. १-१६४-४६) एवादिभिः मंन्त्रवर्णेः तस्य— परमात्मनः इन्द्रादीनि बहुनि नामानि निर्दिष्टानि श्रूयन्ते ॥ तथैव तानि च तत्तिद्वभूतियोगेन पृथक् पृथक् सूक्तेषु मन्त्रेषु च संस्तुतानि दश्यन्ते । तेषां सर्वेषामिप नाम्नां मध्ये इन्द्राभिधानस्येव महत्त्वं च प्रतीयते इन्द्रस्येव सूक्तानां तन्मंत्राणां च सर्वेभ्यः आधिक्यात् ॥ तदिदं अस्माभिरेव अन्यत्र प्रतिज्ञातम् ॥

वेदिकस्तुतिसंयोगाद् यज्ञसम्बन्धतस्तथा । धात्वर्थस्य च सामर्थ्याद् इन्द्रनाम विशिष्यते ॥ इति ॥

॥ इति चतुर्थेऽनुवाके प्रथमं इन्द्रसूक्तं समाप्तम् ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Bhagawān, you are full of all sorts of wealth and oh Bṛhaspati, you are the lord of all speech and learning and full of omniscience. Oh, Indra, you are the Supreme Lord. You are practising tapas with full knowledge, tapas which is pure meditation, and hence an internal discipline. I perceive your fourth foot (highest state of consciousness) which is transcendent and hence Supreme. It is superior to all the other three (jāgrat, swapna and sushupti) and so includes them all. It is the only one which is worthy of realisation. It is invisible but everywhere, supreme and full. It is the light which illumines the whole universe, the light par excellence. It is the soul of all. I seek to realise him.

Thus ends the Second hymn in the Fourth Section.

अथ चतुर्थेऽनुवाके द्वितीयं इन्द्रस्कृतम् । अनुवाकः ४ । सूक्तम् २ । ऋचः १-१० । इन्द्रः । यः प्रजानन् अजन्यः दश, दैवरातो वैश्वामित्रः, इन्द्रः, त्रिष्टुप् ।

Now this Indra Sukta, second in Fourth Anuvaka Section IV: Hymn 2: Riks 1-10-INDRA.

This second Hymn beginning with "Yaḥ prajānan ajanyaḥ" contains ten Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi: Indra is the god and Trishṭup is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक्।

यः प्रजानन् अर्जन्यो यः सन् अर्मर्त्यो यो विश्वधा राजेते स्वयमेकः ॥ यः स्वराट् सम्राङ् विराङ् विभुः प्रभु-रिन्द्रमेव तं वृणे राङ् गर्मध्ये ॥ १॥

पद्पाठः - यः । प्र<u>ऽजा</u>नन् । अर्जन्यः । यः । सन् । अर्मर्त्यः । यः । विश्वऽथां । राजेते । स्वयम् । एकः ॥ यः । स्वऽराट् । सम्ऽराट् । विऽराट् । विऽभुः । प्रऽभुः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

Though present to all in their hearts, he is indeed unborn. He is undying. He appears as many in the universe but He is one. He is self-luminous. He is all-powerful, all-pervading and all-controlling, the Lord of all. He is Indra. I worship him so that good may benefit all people.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः असौ सर्वानुभविसद्धः दिवि प्रत्यक्षः सन् अपि अजन्यः जन्मादिविषयरिहतः, तथा विकारपरिणामादिदोषविमुक्तः, यश्च अमर्त्यः मरणादिरिहतः सन् केवलं सहूपः, यः स्वयं एक एव सन् विश्वथा सर्वथा सर्वभावरूपेण राजते प्रकाशते, यश्च पुनः वैश्वरूप्येण योगेन विततः सन् स्वराट् स्वयम्प्रकाशः, सम्राट् सम्यक्तया नित्यं राजमानः सार्वभौमः, विराटं विशेषेण वैविध्येन विश्वतोरूपेण च प्रकाशमानः, विभुः विश्वव्यापकः, प्रभुः विश्वस्य अधिपति, इत्येवंः रूपेण विभूतियोगेन स्वतः सिद्धोऽस्ति, तं इन्द्रमेव पारमेश्वर्यपूर्णं परमं पुरुषं सर्वान्तररत्मानं शं गमध्ये कल्याणं प्राप्तुं विश्वकल्याणार्थं वृणे शरण्यतया प्राप्नोमीति ॥

He, known as the Ātmā, and known to all by experience, is unborn, has no birth or beginning. He knows no changes. Likewise, he is undying and has no death or other variations. He is pure enduring existence. Though only One, He shines as a Cosmic Being filling the whole and varied universe. He is Swarāt, self-luminous; Samrāt, shining as overlord; and Virāt, shining as a Cosmic Entity. He is all-pervading and all-ruling. He is Indra, full of supreme wealth, and supreme as the soul of all. Him I seek for the welfare of all as a devotee.

# द्वितीया ऋक्।

यस्तप्रस्यञ्ज्योतिषा ब्रह्म वार्चमक्षरं मन्त्रमीमनु स्वरति ॥
तस्येदं नाम गुह्यं जप्रस्तपेसा
सेन्द्रमेव तं वृणे शङ् गमध्ये ॥ २॥

पदपाठः - यः । तुप्स्यन् । ज्योतिषा । ब्रह्मं । वार्चम् । अक्षरंम् । मन्त्रंम् । ईम् इति । अर्तु । स्वरंति ॥ तस्य । इदम् । नार्म । गुर्ह्मम् । जपन् । तपंसा । सः । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

He is practising penance, tapas, with the help of his light. He utters the syllable "IM" which is a Mantra signifying the imperishable Brahma. That is the secret name. With tapas I repeat it. I seek Indra only, to get all the good fortune.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः पुरुषः स्वयं देवतात्मेव सन्निप तपस्यन् स्वरूपे निर्विषये लीनः सन् ज्योतिषा स्वेन चैतन्येन वैद्युतेन तेजसा ब्रह्म प्रत्यक्षब्रह्मरूपां वाचं पगित्मकां अक्षरं पगवागात्मकं स्वर्वीजाक्षरह्मपं मन्त्रं मन्त्रात्मकं गुप्तं "ई" ईमित्येतत् अनुक्षरणात्मकं अनुसृत्य स्वरित अखण्डस्वरह्मपतः स्फुरित, तस्य तिददं ई इति गुद्धं नामेव तपसा निर्विषयेण विमर्शेन गुद्धं जपन् गुप्तह्मपेण अजपात्मकजपतः मौनह्मपेण तदेव अक्षरं अनुस्वरन् तथा स्वयमेव अनुस्वरन्तं तं तिमिममन्तरात्मस्वह्मपं इन्द्रं सर्वधीन्द्रियाध्यक्षं सः अयमहं शं गमध्ये आत्म-शान्ति शक्ति च अधिगन्तुं वृणे प्राप्नोमि शरणं व्रजामीति ॥ अत्र सः इन्द्रं सेन्द्रं इति CD-29

संहितायां समस्तं पदम, पादादौ तथाऽनुश्रवणात् ॥ "सेमामविद्धि प्रभृतिं य ईशिषे॰" (ऋ. मं. २-२४-१) इति अत्र "सः । इमां ।" इति पदपाठः प्रसिद्धः, वेदाङ्ग व्याकरः णेऽपि तथाविधः प्रयोगो दश्यते, — "सैष दाशरथी रामः" इति तदुदाहरणं प्रसिद्धतरमेव, तत्र प्रमाणभूतं सूत्रं च प्रसिद्धम् ।

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

He is the Purusha, the God, who exists wholly detached and aloof from visible objects. With the help of his own power manifesting itself as the light of lightning, he utters the word which signifies the visible Brahma; it is his own seed-letter in the form of the mantra "IM". He utters, that means he vibrates the swara (sound). This "IM" is his own secret name. I secretly meditate upon it, i. e., by repeating the seed-letter of the mantra in silence. I seek him who is repeating it. He is Indra, the inner soul, presiding over all the senses and the intellect. To get the peace of the soul and power, I seek Him.

# तृतीया ऋक्।

य ह्र वाचमजु स्वर्ः स्तर्पसा विश्वा ब्रह्माणि स्वर्त्यन्वजैस्नम् ॥ तस्मेमा ब्रह्माण्यजु तपस्यन् सेन्द्रमेव तं वृणे शङ् गर्मध्ये ॥ ३॥

पदपाठ:- यः । ई इति । वाचंम् । अनुं । स्वरंन् । तपंसा । विश्वा । ब्रह्माणि । स्वरंति । अनुं । अर्जस्नम् ॥ तस्य । इमा । ब्रह्माणि । अनुं । तपस्यन् । सः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

Uttering the word "IM" he performs tapas; he repeats thereby all mantras without break because this mantra contains all others. I perform the same kind of penance; I seek Indra to get good fortune.

## अन्वयमाष्यम्।

यः इन्द्र: ई इत्यनुकरणात्मिकां निजां परां वाचं अनुस्वरन् तपसा तेन अन्तः स्वरणरूपेण विश्वा विश्वानि ब्रह्माणि मन्त्रजातानि अजस्त्रं अखण्डधारया अनुस्वरति उचरति, तस्य इमा इमानि आर्षदर्शनतः समुदितानि ब्रह्माणि छन्दःसहितानि मन्त्रजातानि अनुसृत्य

एतेरेव मन्त्रेः पुनः प्रत्यिच्च अन्तरात्मिन तपम्यन् सः अयमहं तथा स्वयमेव तपस्यन्तं तं परमं इन्द्रं सर्वान्तरात्मानमेव शं गमध्ये शान्ति प्राप्तुं वृणे स्वीकरोमि शरणं ब्रजामीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra utters the great Mantra "IM", the word which is his and is supreme; he repeats, as it were, all the mantras continuously by reciting "IM" only. With the help of all these mantras which are his own and which come into existence on account of his divine vision, I seek him who is also practising tapas. He is Indra the inner soul and I seek him to get peace of soul.

# चतुर्थी ऋक्।

यो अक्षरं वाचमीमनु स्वर्न बह्य प्रणौत्यनं वाचा बह्मणा ॥ गुह्यं तमनुं प्रणवं तपस्यन सेन्द्रमेव तं वृणे शङ्गमध्ये ॥ ४॥

पदपाठः - यः । अक्षर्म् । वार्चम् । ईम् इति । अनुं । स्वरंन् । ब्रह्मं । प्रऽनौति । अनुं । वाचा । ब्रह्मणा ॥ गुर्ह्यम् । तम् । अनुं । प्रऽनवम् । तपस्यन् । सः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

He repeats "IM", the imperishable Vak in the form of this word; he praises the Super Soul with the same Vak in the form of the secret Pranava Mantra. I seek Indra, practising tapas with that secret Pranava, to get peace of soul.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः इन्द्रः अक्षरं निजां अक्षरात्मिकां ई इत्येतां परां वाचं अनुस्वरन् ब्रह्मणा तेनैव मन्त्ररूपेण वाचा वाक्स्वरेण ब्रह्म पर ब्रह्मवस्तु अनुगम्य प्रणौति प्रकर्षण स्तौति, अत एव तदक्षरं "प्रणवः" इत्याहुः, गुह्यं त प्रणवं गुप्तप्रणवरूपं ई इति मन्त्रबीजाक्षरं अनुसृत्य भूयः तपस्यन् सः अयमहं तथा तपस्यन्तं ई इति गुप्तप्रणवाक्षरानुस्वरणेन सदा संस्फुरन्तं तं इमं इन्द्रं स्वं अन्तरात्मानमेव कल्याणं शांतिसत्त्वं प्राप्तु वृणे शरणं बजामीति॥

Indra repeats "IM", the form of Vak, the supreme and imperishable. With that Vak in the form of the highest mantra, he praises Brahma, the Object Supreme. So, that letter is said to be Pranava. I repeat that secret Pranava, the seed-letter and practise tapas intensely. I seek Indra who manifests himself as a result of the repetition of that secret Pranava in order to get all the good fortune.

# पश्चमी ऋक्।

य ई स्वरेन्तं गुद्यमनु स्वर्न ओमिति स्वरां वार्चमुचरिति ॥ तस्येदमक्षरमनु तपस्यन्-सेन्द्रमेव तं वृणे शङ् गर्मध्ये ॥ ५॥

पदपाठः - यः हैं इति । स्वरंन्तम् । गुह्यंम् । अनुं । स्वरंन् । ओम् इति । इति । स्वराम् । वार्चम् । उत्ऽचरंति ॥ तस्य । इदम् । अक्षरंम् । अनुं । तपस्यन् । सः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । राम् । गर्मध्ये ॥

He utters the word "IM" which is the greatest secret Mantra. While doing so, he utters the word "Om", also which is more explicit. I follow Him in practising tapas with the help of "Om". I seek Indra alone to get peace of soul.

## अन्वयभाष्यम्।

यः इन्द्रः परमेश्वरः इति प्रसिद्धः ई इति एतत् अक्षरं गुद्धं आत्मिनि अन्तरेव स्वरन्तं आत्मानमेव अनुसृत्य स्वरन् पुनः ओं इति प्रसिद्धां अनुकरणाित्मकां प्रणवािभधां वाचं वाग्नपां स्वरां स्वरानाम्नीं स्ववाचकां शक्ति उच्चरित ध्वनयित, तस्य तिददं ओङ्कार-रूपं प्रणवाक्षरं अनुसृत्य अवलम्ब्य तपस्यन् तज्जपेन तदर्थानुसन्धानेन तदनुध्यानािदना च पुनः तपः समाचरन् सः अयमहं तं निजं प्रणवाक्षरमनुस्वरन्तमेव इन्द्रं प्रमं स्वं आत्मानं वृणे शं गमध्ये आत्मशान्तये शर्णं व्रजामीित ॥

## COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is indeed Indra known as the overlord. He repeats "IM", this secret sound and it is the finest sound. In the course of doing so, he utters

'Om', the well-known Pranava Mantra. It is a form of speech which is his own. I practise tapas, by repeating the letter and by meditating on its meaning. Only him I seek who repeats the Pranava thus; he is supreme as my own soul; I seek him to get the internal peace of soul.

# षष्टी ऋक्।

य ई स्वरं स्तिस्रो व्याहरतीह भूर्भुवः स्वर्थवीचो यः समुच्छ्वसेन्॥ तिस्रो व्याहतीस्ता अनु तपस्यन् सेन्द्रमेव तं वृणे शङ्ग गर्मध्ये ॥ ६॥

पद्पाठः - यः । ईं इति । स्वर्रन् । तिस्रः । विऽआह्र्यति । इह । भूः । भुत्रः । स्वर्रेरिति स्वः । वार्चः । यः । सम् । उत्ऽश्वसंन् ॥ तिस्रः । व्याहृतीः । ताः । अर्जु । तुपस्यन् । सः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

He utters "IM"; while doing so he breathes out the three Vyahrtis (Mantras) through his speech, Bhūh, Bhuvah, and Svah. I follow those three and practise tapas. Thereby I seek Indra only to get peace of soul.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः इन्द्रः ईं इति इदं गुद्धं अक्षरं स्वरन् इह अस्मिन् ब्रह्माण्डे बहिः "भूः भुवः स्वः" इति तिस्रः ताः एताः वाचः वाग्रूपाः यजुर्मन्त्रात्मिकाः व्याहरति उच्चरति, ताश्च पुनः यः उच्छ्वसन् केवछं उच्छ्वासरूपेण अनु नादयति, तस्य ताः व्याहृतीः मन्त्ररूपाः तिस्रः वाचः अवलम्ब्य तपस्यन् तज्जपादिना तपश्चरन् सः अयं अहं तं तथा व्याहृतिमुखेन उच्छ्वसन्तं इद्रमेव कल्याणं अधिगन्तुं शरणं प्रपद्ये इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra repeats the secret letter "IM" within himself, and breathes out in this Brahmanda the words Bhūḥ, Bhuvaḥ, and Svaḥ. They are the mantras of Yajurveda. He breathes them out. I follow him by practising tapas in his way. Through those Vyāhṛtis, I seek Indra only for welfare.

# सप्तमी ऋक्।

य ध्रेमक्षरं स्वर्न व्याह्यतिभिः स्वर्त्यृचो यज्रू ध्युत सामनि॥ छन्दा स्येवानु चेतेसा तपस्यन् सेन्द्रमेव तं वृणे शङ्गमंध्ये॥ ७॥

पदपाठः - यः । हैं इति । अक्षरंम् । स्वरंन् । व्याहृतिऽभिः । स्वरंति । ऋषः । यजूरंषि । उत । सामानि ॥ छन्दारंसि । एव । अर्चु । वेतसा । तपस्यन् । सः । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

While repeating "IM" along with those Vyāhṛtis namely, Bhuṇ, Bhuvaḥ, and Svaḥ He utters Rk, Yajur and Sāma Vedas. I follow those Vedas in my consciousness and practise Tapas. Thereby I seek Indra only for peace of soul.

### अन्वयभाष्यम्।

यः इन्द्रः ईं इति परं अक्षरं स्वरन् पुनः तामिरेव व्याहृतिभिः " भूः भुवः स्वः" इति तिसृभिः अनुक्रमेण ऋचः यज् धि सामानि चेति एतानि त्रीणि च्छन्दा धि वेदक्तपाणि स्वरति उच्छ्वासक्षपेण श्रावयति, चेतसा मनसा तानि ऋग्यजुः सामानि च्छन्दा धि गाय- त्र्यादीनि च अनुसृत्य अवछम्ब्य तपस्यन् पुनः पुनः अनुदिनं ब्रह्मयज्ञादिक्षपेण परमं तपः अनुतिष्ठन् सोऽयमहं तं इन्द्रं सर्वविद्याधीशमेव आत्मशान्तये संविदुदयेन परं कल्याणं प्राप्तुं शरणं ब्रजामीति ॥ प्रसिद्धंच इन्द्रस्य छन्दसां वर्षकत्वं अनुश्रूयते—" यञ्छन्दसामृषभो विश्वक्षपः । छन्दोभ्योऽध्यमृतात् सम्बभूव । स मेन्दो मेधया स्पृणातु" (शि.उ.४-१) इति, तथैव स्वाध्यायक्षपस्य ब्रह्मयक्षस्यैव परमतपः स्वक्षपत्वं च उपदिश्यते — "ऋतं च स्वाध्याय-प्रवचने च । सत्यं च स्वाध्यायप्रवचने च ० — स्वाध्यायप्रवचने एवेति नाकोमौद्रल्यः । तद्धि तपस्तद्धि तपः" (शि. उ. ९-१-६) इति च "यः सिमधा य आहृती यो वेदेन ददाश मर्तो अग्रये" (ऋ. ८-१९-५) इति वेदानुवचनस्य यज्ञक्षपत्वं सुप्रसिद्धमेव ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra repeats "IM" the letter of letters with those three Vyāhṛtis, Bhūḥ, Bhuvaḥ, and Svaḥ; he makes one hear the three Vedas which follow, namely, Rk, Yajus and Sāma respectively. With all my mind following those Vedas, Rk, Yajus and Sāma, and the metres, Gāyatrī, etc. and practising tapas, I seek only Indra, who is the lord of all learning for internal peace.

# अष्टमी ऋक् ।

यो मिमाय व्याहृतिभिस्तिसृभिः पद्भिः पृथिवीं चान्तरिक्षं दिवेम् ॥ त्रीणीमा भुवेनान्यनुं तपस्यन् सेन्द्रेमेव तं वृणे शङ् गर्मध्ये ॥ ८॥

पदपाठः - यः । मिमाय । ज्याहृतिऽभिः । तिसृंऽभिः ।

पत्ऽभिः । पृथिवीम् । च । अन्तरिक्षम् । दिवेम् ॥

त्रीणि । इमा । भुवंनानि । अर्चु । तपस्यन् ।

सः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

He measured with the help of these three steps in the form of Vyāhṛtis, the earth, mid-air and sky. Keeping in mind these three worlds and practising tapas, I seek only Indra, the Lord of three worlds, to get peace.

## अन्वयभाष्यम्।

यः इद्रः तिसृभिः ताभिरेव व्याहृतिभिः स्वकीयपादरूपाभिः पद्भिः व्याहृतिरूपैः पदैः पृथिवीं इमां अन्तरिक्षं मध्यमं दिवं च इत्येतद् भुवनत्रयं मिमाय स्वकीयपादमानतः कलपयामास तत्समानं भावयामास, तानि इमानि त्रीणि भुवनानि तथा तद्भुवनत्रयनीजमन्त्रा-क्षराणि च व्याहृतिरूपाणि अवलम्ब्य तपस्यन् सः अयमहं तं तद्व्याहृतित्रयमूलभूतं अधिष्ठा-नात्मकं त्रिभुवनाध्यक्षं इन्द्र परमेश्वरमेव कल्याण प्राप्तं शरणं व्रजामीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra with those three steps in the form of Vyāhṛtis, measured the three worlds, i.e. Pṛthvi (earth), Antariksha (mid-air), and Dyau (sky). He made them equal in measurement. Bearing those three worlds or the seed letters representing those worlds in mind and practising tapas, I seek Indra, the origin of all the Vyāhṛtis and the overlord of those three worlds. I seek him only for my welfare.

नवमी ऋक्।
यो अग्निं वायुमादित्यं चित्तिभि वांग्भिर्व्याहृतिभिद्धे पदानि ॥
ज्योतिष्पदानीमान्यनुं तपस्यन् —
सेन्द्रमेव तं वृंणे शङ्क गर्मध्ये ॥ ९ ॥

पद्पाठः - यः । अग्निम् । वाग्रुम् । आदित्यम् । चित्तिंऽभिः । वाग्भिः । व्याहृतिऽभिः । द्धे । पदानिं॥ ज्योतिष्पदानि । इमानि । अनु । तपस्यन् । सः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये॥

With his power of consciousness and the worlds in the form of Vyāhṛtis, he established in the three worlds his three steps as Agni, Vāyu and Āditya, respectively. I follow those bright steps and practise tapas. I thereby seek only Indra, for peace.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः इन्द्रः चित्तिभिः चेतनाशित्तिभिः चेतन्यज्योतिरात्मिकाभिः संविदिच्छािकया-शित्तिभिः वारिभः वाष्रपाभिः व्याहृतिमन्त्रमयीभिः त्रिषु भुवनेषु पृथिव्यन्तरिक्षग्रुस्थानेषु अनुक्रमेण अग्निं वायुं आदित्यं चेति तत्तन्नामरूपात्मकानि ज्योतिष्पदानि दघे स्थापयामास, तानि इमानि त्रीणि दैवतानि आश्रित्य तपस्यन् सः अहं तं परमं सर्वज्योतिरिधष्ठानभूतं इन्द्रं परञ्ज्योतिःस्वरूपमेव परं श्रेयः निःश्रेयसं च प्राप्तुं शरणं ब्रजामीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra with his powers of knowing, desiring, and willing and with the help of Vyāhrtis in the form of Mantras, established in the three worlds the three gods, Agni, Vāyu and Āditya, respectively. They are his bright steps. Following these three deities, and practising tapas, I seek only Indra, the supreme seat of all lights, the light par excellence, for welfare.

## दशमी ऋक्।

तत् ते भगवन् इन्द्र गृहस्पते
संविद्ा तप्स्यन् अर्गु तुरीयम् ॥
पुदं पश्यामि दर्भतं पर्ीतं
तत् पर्मं ज्योतिर्विश्वस्य द्र्भयेत् ॥१०॥

पदपाठः - तत् । ते । भगऽवन् । इन्द्र । बृह्स्पते ।
सम्ऽविदां । तपस्यन् । अर्जु । तुरीयंम् ॥
पदम् । पश्यामि । दर्शतम् । परि । इतम् ।
तत् । परमम् । ज्योति । विश्वस्य । दर्शयंत् ॥

## अन्वयभाष्यम् ।

अयं मन्त्रः अस्मिन्नेव चतुर्थेऽनुवाके प्रथमे सूक्ते अष्टमः, पूर्वं व्याख्यातः ॥ अस्मिन् सूक्ते दितीयादिषु अष्टसु मन्त्रेषु अन्तिमे पादे " सेन्द्रमेव तं वृणे शं गमध्ये " इति विद्यते, तद्थोंऽपि व्याख्यात ऐव पदपाठानुसारेण " सः । इन्द्रम् । एव " इति ॥ तत्र " इन्द्रेण सहितं सेन्द्रं " इति व्युत्पत्त्या समन्वये " सेन्द्रमेव शं गमध्ये तं वृणे " इन्द्रयोगेन सिद्धं तत् परं कल्याणं अमृतत्वं प्राप्तुं इति अर्थोऽपि लभ्यते, तथेव सर्वत्रापि योजियतुं शक्यम् इत्येव विशेषः ॥

॥ इति चतुर्थेऽनुवाके द्वितीयं इन्द्रसूक्तं समाप्तम् ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This mantra is a repetition of the eighth mantra of the first section and so it is commented upon already.

Thus ends the Second hymn in the Fourth Section.

अथ चतुर्थेऽनुवाके तृतीयं इन्द्रसुक्तम् । अनुवाकः ४ । सुक्तम् ३ | ऋचः १-१२ | इन्द्रः । यो विश्वेषामसृतानां द्वादश, दैवरातो वैश्वामित्रः, इन्द्रः, त्रिष्ट्य ।

Now this Indra Sukta, third in Fourth Anuvaka Section IV: Hymn 3: Riks 1-12-INDRA.

This third hymn beginning with 'Yo visveshām' contains twelve Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi: Indra is the god and Trishtup is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक्।

यो विश्वेषाम्मस्तानामिरज्यति
मर्त्यानां यो यन्ता यमो निहन्ता ॥
सेन्द्रं एव मर्म भद्रो रेऽस्त्वीशितेनद्रमेव तं वृणे शङ्गमध्ये ॥१॥

पदपाठः - यः । विश्वेषाम् । अमृतांनाम् । इरज्यति । मत्यीनाम् । यः । यन्ता । यमः । निऽहन्ता ॥ सः । इन्द्रेः । एव । मर्म । भद्रः । अस्तु । ईशिता । इन्द्रेम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

Indra rules over and controls the whole of the universe, with all the immortals. He controls the mortals also. He is the god Yama, the killer. May that Indra be my ruler and promoter of good fortune. I seek only Indra for my welfare and peace.

## अन्वयभाष्यम्।

यः इन्द्रः विश्वेषां जगतां अमृतानां अमृतात्मनां सर्वेषां देवानां इग्ज्यति ईष्टे ईिहाता सम्राट् भवति, यः मर्त्यानां मनुष्याणां च यन्ता नियन्ता यमः धर्मराजः निहन्ता उपसंहर्ता, सः ताहशः इन्द्रः एव पारमैश्वर्यसत्त्वपूणः ईश्वर एव मम अस्य भद्रः कल्याणप्रदः ईिहाता प्रभुः समर्थः सर्वतन्त्र-स्वतन्त्रः अस्तु, तं इन्द्रमेव आत्मनः कल्याणार्थं शरणं बजामीति ॥ अत्र "इग्ज्यति पत्यते क्षयति राजतीति चत्वार ऐश्वर्यकर्माणः" (निघण्टुः— २-२) इति अनुसन्धेयम् ॥

## COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra is the overlord of the whole universe with all the immortals. He is the controller of mortals also and he is Yama, Dharmarāja, the god of death. May that Indra only, who is the lord of all wealth, be my auspicious lord. I seek Indra only, as the refuge for my welfare.

"Irajyati, Patyate, Kshayati, Rājate," these four are the functions of a ruler (Nighaṇṭu: 2-2).

## द्वितीया ऋकू ।

यो दिव्यानीम् स्तांनां सत्पति-योंऽन्तरिक्ष्याणामुत पार्थिवानाम् ॥ पृश्नां यो द्विपदां चतुष्पदा-मिन्द्रमेव तं वृणे शङ् गर्मध्ये ॥ २ ॥ पद्पाठः- यः । दिव्यानीम् । अमृतांनाम् । सत्ऽपंतिः । यः । अन्तरिक्ष्याणाम् । जत । पार्थिवानाम् ॥

# पुरुत्ताम् । यः । द्विऽपदाम् । चर्तुःऽपदाम् । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ।।

He is the good lord of all immortals of the heavens, of the beings in mid-air and on the earth, and of all the creatures having two legs and four legs. I seek only Indra's grace for peace.

## अन्वयभाष्यम्।

य: इद्रः परमः पुरुषः सन् दिव्यानां द्युलंकसम्बन्धिनां अमृतानां देवानां आदित्यादीनां सत्पितः सत्तमः अधिपितः, यश्च अन्तरिक्ष्याणां मरुत्प्रभृतीनां तथा पार्थिवानां पृथिवी-स्थानां अग्न्यादीनां च पितः, तथा द्विपदां मानवादीनां चतुष्पदां गो-तुग्ङ्ग गजादीनां पश्न्नां सवषां प्राणिजातानां उत्तमः पितः नित्यसिद्धः, तं परोक्षसिद्धं परमं सार्वभौमं इन्द्रमेव आत्मशान्त्यादिसुखं प्राप्तुं वृणे तदेकशरण्यतया समाश्रये इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is superior to and the good lord of all immortals in the sky, i.e., Aditya and others. He is the lord of all who inhabit the mid-air, i.e., Maruts etc.; and he is the lord of all who stay on the earth, i.e., Agni and others. He is the lord, likewise of two-legged creatures, i. e., human beings etc., and of four-legged ones, like the cow, the horse, the elephant etc., and of all other creatures. He is eternal. Him, who is beyond the reach of the senses, the supreme one; only him I resort to for happiness and internal peace.

## तृतीया ऋक्।

यो देवो देवानी देवतमः सन् यो मधो मधोनी मधवेत्तमः ॥ यो वो एथी एथिनी एथितम इन्द्रेमेव तं वृणे शक गर्मध्ये ॥ ३॥

पद्पाठः - यः । देवः । देवानांम् । देवऽतंमः । सन् । यः । मघः । मघोनाम् । मघवत्ऽतमः ॥ यः । वा । रथी । रथिनाम् । राथेऽतंमः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । क्षम् । गर्मध्ये ॥

He is indeed, the god of gods, the highest one. He is riches itself, and the richest among the rich. He is the rider of chariots, the best among them. Only him I seek to obtain peace and welfare.

## अन्वयभाष्यम्।

यः इन्द्रः देवः स्वयं परमो देवतात्मैव सन् देवानां सर्वेषामपि देवतमः देवोत्तमः, यश्च मवः स्वयं ऐश्वर्यस्तपः ऐश्वर्ययुक्तश्च सन् मवोनां ऐश्वर्यवतां मववत्तमः उत्तमः, यः रथी रथिकः सन् सर्वेषां रथिनां रथवतां सूर्योदीनां उत्तमः सर्वरथिकेभ्यः श्रेष्ठतमः, तं इन्द्रमेव सर्वश्रेष्ठं शान्तिसुखावाप्तये समाश्रये सर्वस्वभावेनेति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra is himself a god; he is the god of all the gods. He is riches itself and the richest of all the rich. He is a rider of chariots and is the swiftest and the best of all. Only him, the best of all in all, I resort to for peace and happiness.

# चतुर्थी ऋक्।

यो असौ विश्वस्य योगे सं युनिक् विश्वस्यैव यः क्षयति क्षेमेस्य । यो वा विश्वाः प्र शुचैः शमयती-न्द्रमेव तं वृणे शङ्गगर्मध्यै ॥ ४॥

पद्पाठः - यः । असौ । विश्वंस्य । योगे । सम् । युनक्ति । विश्वंस्य । एव । यः । क्ष्यंति । क्षेमंस्य । ॥ यः । वा । विश्वाः । प्रऽशुन्तः । शुमयति । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

Indra controls and orders the acquisition of everything worth having. He is the ruler who attends to the protection of acquired things. He indeed pacifies all the sorrows of life. Only him I seek for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः प्रसिद्धः ईश्वर इति असौ इन्द्रः विश्वस्य सर्वस्यापि जीवजातस्य योगे योगाय सर्व-पुरुषार्थस्य प्राप्तये तथा अप्राप्तस्य अभीप्सितार्थस्य प्रापणे स्वेन परमेण आत्मना इन्द्रेण सङ्गमे समाधौ च संयुनिक्त साधकान् यथायोग्यं योजयित, यः विश्वस्यैवास्य जगित क्षयित ईशिता सन् प्रभवित, प्राप्तरक्षणल्क्षणस्य क्षेमस्य परमक्षल्याणरूपस्य क्षयित प्रमुः पालको भवतीति अभिप्रायः॥ अत्र क्षयति इत्यस्य ऐश्वर्यार्थकः वैदिको धातुः। "इरज्यति, पत्यते, क्षयति, राजतीति चत्वार ऐश्वर्यकर्माणः " (नि. २–२०) इति, "इन्द्रो यातोऽविसतस्य राजा०। सेदु राजा क्षयति चर्षणीनाम्० " (ऋ मं. १-३२-१५), "यो विश्वस्य क्षयति मेषजस्य " (ऋ. मं. ५-४२-११) इति च तदनुश्रवणम्॥

यश्च विश्वाः शुचः सर्वान् शोकान् प्रशमयति प्रकर्षेण निःशेषेण च शानित प्रति नयति आत्यन्तिकीं शोकनिवृत्तिं भावयति साधकेभ्यः, तं तादृशं इन्द्रं प्रममात्मानमेव तादृशं कल्याणं प्राप्तं वृणे समाश्रये इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is reputed as a ruler of all in general. He helps seekers to get things which they require. Yoga means realisation of human ideals (purushartha) as also the acquisition of unattained objects. Yoga also means union with the supreme soul and attainment of Samadhi. Indra is the ruler of the whole universe capable of protecting what is acquired. He removes all sorrows completely root and branch. I take refuge in Indra only to get peace and happiness.

# पश्चमी ऋक्।

यो असौ भगः सुर्भगो यो भगवान् भगवत्पतियों भगवत्तमः ॥ यो वा भगस्यैव दाता सत्पति-रिन्द्रमेव तं वृणे शङ् गर्मध्ये ॥ ५॥

पद्पाठः - यः । असौ । भर्गः । सुऽभर्गः । यः । भर्गऽवान् । भर्गवत्ऽपितः । यः । भर्गवत्ऽतमः ॥ यः । वा । भर्गस्य । एव । दाता । सत्ऽपितिः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्यै ॥

Indra is indeed wealth. He is wealthy and full of all wealth. He is the king of wealth, and controls all wealth. He is the highest among the wealthy and he is the wealthiest of all. He is indeed the giver of wealth and he is a good ruler. Only him I seek for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः असौ प्रसिद्धः ईश्वरः मगः ऐश्वर्यरूपः सुभगः परमेश्वर्यातमा भगवान् सर्वेश्वर्यपूर्णः भगवतपतिः ऐश्वर्यवतामपि अधिपतिः यः भगवत्तमः ऐश्वर्यवतां सर्वेषां दिव्यविभूतीनामपि

श्रेष्ठतमः ईश्वरोत्तमः, यः भगस्य सर्वस्यापि ऐश्वर्यस्य दाता दानशीलः दातृत्वस्वभावसिद्धः सन्पतिः सतां सद्वस्तूनां च अधिपतिः, तं तादृशं परमे ईश्वरं इन्द्रमेव शं शाश्वतं सुखं प्राप्तुं वृणे समाश्रये स्वकीयं सम्भावयामीति ॥

## COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

He is the reputed lord. He is wealth itself. He is full of all wealth. He is the head of the wealthiest. He is the best lord. He is the giver of all wealth. He is the lord of all good people and of all good things. Such is the supreme lord Indra; him only, for eternal happiness I worship and I consider him as my own.

# षष्टी ऋक्।

यो असौ रसो यो रस्वान् रस्पती
रस्नानां यो रस्तिमः सत्पतिः ॥
विश्वानि यो भूतानि रस्यतीन्द्रमेव तं वृणे शङ् गर्मध्ये ॥ ६ ॥

पद्पाठः- यः । असौ । रसंः । यः । रसंऽवान् । रस्ऽपितैः । रसांनाम् । यः । रसंऽतमः । सन्ऽपंतिः ॥ विश्वानि । यः । भूतानि । रसयिति । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

Indra is indeed Rasa, the sweet essence. He is a 'Rasavān,' full of sweet essences. He is a Rasapati, Lord of Rasas. He is the essence of essences; and a good ruler. He pleases all beings through the essence of pleasure. I seek only Indra for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः असौ श्रुत्यादिषु प्रसिद्धः रसः स्वयं रसात्मा संविद्-आनन्दादिसत्त्वः स्वयमेव सिद्धोऽस्ति ॥ तथा च "रसो वै सः । रस होवायं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवति" (ब्रह्मो. ७) इति औपनिषदं वचनम् ॥ यश्च रसवान् सर्वरसपूर्णः रसपितः ज्ञानानन्दादीनां सर्वषां आनन्दानां च रसानां अधिपितः रसाधिष्ठाता, यः रसानां संवषां रससत्त्वानां रसतमः रसोत्तमः, परमो रसः इति यावत्, ब्रह्मानन्दग्सात्मा सत्पितः सद्धस्तूनां अधिपितः, यः विश्वानि इमानि भूतानि सर्वप्राणिजातानि रसयित स्वेन रसेन आनन्दयित आत्मसात् करोतीति भावः, "अग्निरिव अयःपिण्डं" सर्वं रसमयमेव भावयतीति, तं इन्द्रमेव पूर्णं स्वयं रसात्मानं इं गमध्ये आत्मशान्तये संविदा योगेन च प्राप्नोमीति ॥

अत्र "रसो वै सः । एषह्यवानन्दयित" (ब्र. उ. ७) इति, "एषोऽस्य परम आनन्दः एतस्यैवानन्दस्य अन्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति" (ब्र. उ. ४–३–३२) इत्यादिवचनं प्रमाणम् ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is indeed Rasa, the principle of pleasure. Well-known in the Vedas as the soul of joy, you are Rasātmā His very nature is delight. Cf: Rasa indeed he is (Taittirīya). He is Rasavān, full of all Rasas. He is Rasapati—lord of all Rasas, the very source and abode of Rasas. He is the Rasa of all Rasas, the best of all Rasas. His very nature is Brahmānanda, the indivisible highest delight of Brahma. He is the lord of all good things. He makes all beings happy. All these beings derive their happiness from him, i.e., he makes them all happy like himself, as Agni (fire) converts a ball of iron into a fiery mass. He makes all beings enjoy Rasas. I seek only Indra, the full, the very soul of delight for internal peace. I do so with knowledge and yoga.

# सप्तमी ऋक्।

यो असौ प्रियो यः प्रियपंतिः परः प्रियाणां यः प्रियतंमः सत्पंतिः ॥ तस्यं प्रियस्यैव शर्भणः प्रियोऽह-मिन्द्रमेव तं वृणे शङ्गमध्ये ॥ ७॥

पद्पाठः - यः । असौ । श्रियः । यः । श्रियऽपंतिः । परंः । श्रियाणाम् । यः । श्रियऽतंमः । सत्ऽपंतिः ॥ तस्यं । श्रियस्यं । एव । इर्मिणः । श्रियः । अहम् । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । क्षम् । गर्मध्ये ॥

Indra is dear to all indeed; he is the dear lord supreme. He is the dearest of all dear ones and a good ruler. I am dear to him, who is known as the dear one to all. I seek only that Indra, for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः सर्वान्तरः प्रसिद्धः सर्वानुभविमद्धः आत्मा प्रियः सर्वेषां प्रेमास्पदीभूतः यः परः श्रेष्ठः सर्वेभ्यः इन्द्रियेभ्यः आन्तरः प्रियपतिः सर्वेषामिप प्रियवस्तूनां अधिष्ठानभूतः अधिपतिश्च भवति, अत एव प्रियाणां सर्वभ्यः प्रियवस्तुभ्यः प्रियतमः यः अत्यन्तं प्रियः, सत्पितः सद्वस्तूनां मध्ये श्रेष्ठः आत्मरूपः, तस्य च परमस्य प्रियस्य आत्मनः सर्वास्पदीभूतस्य च

र्श्तमणः सुखरूपस्य प्रियः प्रेमपात्रभूतः अहं अयं ऋङ्मन्त्रमुखेन स्तोता तं परमं प्रियं इन्द्रमेव र्श्वा गमध्ये तद्योगसुखं छब्धुं वृणे जाया निजं पतिमिव तदनन्यभक्तिभावेन शरणं ब्रजामीति॥

अत्र '' न वा अरे सर्वेस्य कामाय सर्वं प्रियं भवति, आत्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवति '' (बृ• उ. ४-४ ६ ) इत्यादिवचनं सदुदाहरणम् ॥

अन्तरात्मनः इन्द्रत्वं इन्द्रियिङ्गत्वात् ॥ "इन्द्रियमिन्द्रिङ्गम्०" (पा.सू. ५-२-९३) इति तद्व्युत्पत्तिवचनम् ॥ तदिदं तत्त्वं मूलतः ऋङ्मन्त्रवणे अनुश्रूयते ॥ "इन्द्र् इन्द्रियमेस्तो मरुद्भिगदित्येनो अदितिः द्यमं येसत्" (ऋ. म. १-१०७-२) इति ॥ औप-निषदं वचनमपि तदेव समर्थयति ॥ "यश्छन्दसामृषभो विश्वरूपश्छन्दोभ्यश्छन्दा स्या-विवेदा । सचा दिनस्य: पुरोवाचोपनिषद् इन्द्रो ज्येष्ठ इन्द्रियाय " (ना. उ. ७-५) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is reputed to be in the heart of all. His existence is confirmed by the experience of all. As Ātmā, he is dear to all; he is the very seat of love. Indra is the most superior among all the senses. He is the abode of all dear things. So, he is the dearest of all dear things. He is the best of all good things, Ātmā himself. To him, the supreme, the dear, the Ātmā, the refuge of all, I am dear, an object of love I, this singer of Rks, seek only Indra, the supreme and the dear one, to get peace and happiness of yoga. I go to him, with a mind which thinks of nothing else, like a wife who goes to her husband. Cf. "Lo, all things are not dear because all like them, but a thing becomes dear only because the Self likes it." (Br. Up. IV-4-6).

Ātman is Indra because senses are the outward symbols of the power inside. "Sense is a symbol of Indra" is the derivation ( Pāṇini Sūtra ).

अष्टमी ऋज् । यो वी हितो यो हितेषु सुधितो हितानां यो हिततेमः सत्पीतः ॥ हितेष्वेव विश्वस्य यो युनक्ती-न्द्रमेव तं वृणे शङ् गर्मध्ये ॥ ८॥

पदपाठः - यः । <u>वा । हि</u>तः । यः । हितेषु । सुऽधितः । हितानाम् । यः । हितऽतमः । सन्ऽपंतिः ॥ हितेषु । एव । विश्वस्य । यः । <u>युनक्ति</u> । इन्द्रंम् । एव । तम् । हुणे । शम् । गर्मध्ये ॥ Indra is indeed beneficial and he is the greatest benefit of all the benefits. He is the most beneficial and is a good lord. He strives and brings about the benefit of all. I seek only Indra for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः असौ इन्द्रः हितः हितकृत् सर्वेषामि समानः, यश्च हितेषु हिताथंषु सर्ववस्तुषु हिताथं च सुधितः सुष्ठुतया हितः सम्यक् हितरूपश्च भवित, यः हितानां सर्वेषां हिताथानां हिततमः परमहितात्मस्वरूपः सत्पितः सद्वस्तुषु श्रेष्ठः, यश्च विश्वस्य सर्वस्यापि प्राणभृतः हितेषु हितार्थं सत्सु युनिकत स्वयं यतते, तथा स्वाश्रितान् सर्वानिप जनान् हितार्थेषु योजयित, तं परमं हिततमं इन्द्रमेव वृणे परमानन्दावाप्तये समाश्रये इति ॥

अत्र "त्वमेव मे वरं वृणीष्व यं त्वं मनुष्याय हिततमं मन्यसे" इति प्रार्थयते प्रतर्दनाय "प्राणोऽस्मि प्रज्ञात्मा तं मां आयुरमृतमित्युपास्व" इति इन्द्रवचनप्रयुक्तं ब्राह्मणं सदुदाहरणम् (कौ-ब्रा-उ. २-१-२), तथा "मामेव विज्ञानीहि एतदेवाहं मनुष्याय हिततमं मन्ये" इति च इन्द्रस्येव श्रेष्ठत्वं इन्द्रसत्त्वस्य प्राणस्य प्रज्ञात्मनः हिततमत्वं प्रतिज्ञातमनुसन्धेयम् ॥ तथा "प्राणस्तथाऽनुगमात्" (ब्र. सू. १-१) इति च तद्धिकरणतत्त्वमिप अनुसन्धेयम् ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

He is indeed beneficial and agreeable to all. He is the giver of equal happiness to all. He is the best benefit of all the benefits. He is the most beneficial of the beneficial. He is supremely beneficial because he is Ātman himself. He is a good ruler. He is the best amongst the good things. He always endeavours for the benefit of all beings. Likewise, he enjoins all those who go to him to work for things beneficial. Only him, the supremely beneficial Indra, I seek, to get supreme happiness. Cf. "You yourself choose a boon for me— which you consider the most beneficial to man," said Pratardana to Indra. He said to prayerful Pratardana, "I am Prāṇa and Prajñātmā. You worship me as Āyu (longevity) and Amṛta (immortality)" (Kau. Brāh. III., 1-2). Again, "know me to be the most beneficial thing to man, which I believe," said Indra. So Indra is the most beneficial.

नवमी ऋक्।
यो वा संविद् य उं संविद् विश्वं
संवित्तं मो योऽस्ति संविद् ां पतिः॥
संवित्तं ये यो वेदयंते वेद्मिन्द्रेमेव तं बृेणे शङ् गर्मध्ये ॥ ९॥

पद्पाठः - यः । <u>वा</u> । सम्ऽवित् । यः । <u>ज</u>म् इति । सम्ऽ<u>विते</u> । विश्वम् । सम्वित्ऽतंमः । यः । <u>आस्ति । सम्</u>ऽविद्गंम् । पति ः ॥ सम्ऽवित्तये । यः । <u>वेद्</u>यंते । वेदंम् । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गमध्ये ॥

Indra is certainly consciousness. He knows the universe thoroughly. He is the most learned of all. He is the lord of the learned. He makes one know the Veda for imparting knowledge. Only Indra, I seek for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम्।

यः असौ प्रसिद्धः इश्वरः इन्द्रः इति, तथा संवित् सम्यग्ज्ञानस्वरूपः यः विश्वं एतत् सर्वं जगत् संवित्ते सम्यक् पूर्णतया जानाति सर्वज्ञः इति यावत् ॥ यश्च संवित्तमः सम्यग्-ज्ञानानां तज्ज्ञानवतामपि उत्तमः, संविदां सर्वविद्यानां विदुषां च अधिपतिः सन् प्रभवति ॥ यश्च पुनः संवित्तये ज्ञानोद्याय वेदं स्वं दित्र्यं ज्ञानं तथा ज्ञानप्रदं छन्दोमयं ऋगादिवेदं च वेदयते ज्ञापयति स्वेन वेदवाङ् मुखेन प्रतिप्रबोधयति च, तं परम पुरुषं इन्द्रमेव शं ज्ञानादि-रसशान्तिमधिगन्तुं वृणे सर्वविद्याधीश्वरं समाश्रये शरणं ब्रजामीति ॥

## COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He, who is well-known as Isvara, is Samvit, the very stuff of knowledge. He knows the whole universe in all details, as an Omniscient Being. He is the best of all knowledge and the wisest of all the wise ones. He is the lord of all arts and learning and of all learned men. He reminds all of their power to know. He conveys to them the superhuman knowledge about himself and about the Veda, which is in the form of metrical Rgveda. Veda imparts all knowledge. He awakens the intelligence of all through Vedic literature. Indra is the Supreme Person. To get Sāma which means Jñāna, bliss and peace, I resort only to Indra who is the lord of all learning.

## दशमी ऋक्।

यो <u>वीरान</u> वीरयतीह <u>वीर्थेषु</u> यो <u>वीरेषु प्रविष्टः प्रवीर्थेण ॥</u> <u>वीराणां यो वीरवत्तमः पति-</u> रिन्द्रेमेव तं वृणे शङ्गमध्ये ॥ १०॥ पद्पाठः- यः । <u>वीरान् । वीरयति । इह । वीर्येषु ।</u> यः । वीरेषु । प्रऽविष्टः । प्रऽवीर्येण ॥ वीराणाम् । यः । वीरवंत्ऽतमः । पतिः । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

Indra endows heroes with more heroic spirit and makes them do great deeds. He enters the very hearts of the heroes with the best of heroism. He is the hero of heroes and is their lord. I pray only to Indra for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः इन्द्रः स्वयं वीरपुरुषः सन् वीरान् वीरपुरुषान् वीयंषु वीर्यवत्तरेषु कर्मसु वीरयति प्रेरयति आधिक्येन वीरभावयुक्तान् सम्भावयति, यश्च वीरेषु तेषु स्वेन प्रवीर्यण प्रकृष्टसामध्येंन प्रविष्टः आविष्टः सन् विराजते विजयते इति भावः । यः वीराणां सवषामि वीरपुरुषाणां वीरवत्तमः वीरश्रेष्टतमः अत्यन्तं वीर्यवान् पितः सर्ववीराधिपितः संसिद्धोऽस्तीति ॥ तं तादृशं परमं पुरुषं इन्द्रमेव सर्वत्रविजयिनं अपराजितं च शं गमध्ये कल्याणं प्राप्तुं वृणे शरणं वजामीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra is himself a heroic Purusha; he employs heroes in doing deeds which require great heroism. He inspires them to be heroes. He enters into their hearts with his great valour. He is the best of the heroes; the lord of all heroes. Such supreme person is Indra. Only him I choose to worship to get bliss and peace.

एकादशी ऋक् । यः प्रजानन् अर्जन्यो यः सन् अर्मन्यों यो विश्वधा राजेते स्वयं य एकीः ॥

यः स्वराट् सम्राड् विराड् विभुः प्रभु-रिन्द्रमेव तं वृणे शङ् गर्मध्ये ॥११॥

पर्पाठः - यः । प्रऽजानन् । अर्जन्यः । यः । सन् । अर्मर्त्यः । यः । विश्वऽर्था । राजेते । स्वयम् । यः । एकः ॥ यः । स्वऽराट् । सम्ऽराट् । विऽराट् । विऽभुः । प्रऽभुः । इन्द्रम् । एव । तम् । बुणे । शम् । गर्मध्ये ॥

# द्वादशी ऋक्

तत् ते भगवन् इन्द्र बृहस्पते
संविदा तपस्यन् अर्चु तुरीर्यम् ॥
पदं पश्यामि दर्शतं परीतं
तत् परमं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयंत् ॥ १२॥

पदपाठः - तत् । ते । भगऽवन् । इन्द्र । बृह्स्पते । सम्ऽविदां । तपस्यन् । अनुं । तुरीर्यम् ॥ पदम् । पदयामि । दर्शतम् । परिं । इतम् । तत् । पुरुमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयत् ॥

एतत् मन्त्रद्वयं पूर्वमेव व्याख्यातम् ॥ तत्रापि अत्रत्या एकादशी ऋक् अस्मिनेव चतुर्थे अनुवाके द्वितीये सूक्ते प्रथमा ॥ इयं द्वादशी ऋक् चतुर्थेऽनुवाके प्रथमे सूक्ते अष्टमी ॥

॥ इति चतुर्थेऽनुवाके तृतीयम् इन्द्रसूक्तम् समाप्तम् ॥

"Yah Prajanan" and "Tatte Bhagavan" are repetitions. The meaning of these is already given in IV-2-1 and IV-1-8 and commented upon also.

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Repetition is used for emphasis.

Thus ends the Third hymn in the Fourth Section.

अथ चतुर्थेऽनुवाके चतुर्थं इन्द्रस्कतम् । अनुवाकः ४ । स्क्तम् ४ | ऋचः १-१२ | इन्द्रः । यद् देवानां निहितं द्वादश, दैवरातो वैश्वामित्रः, इन्द्रः, त्रिष्टुण् ॥ (ऋणाणाकरणम् ) Now the Indra Sukta, Fourth in Forth Anuvaka Section IV, Hymn 4, Riks 1-12-INDRA

This fourth hymn beginning with 'Yaddevānām nihitam' contains twelve Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi. Indra is the god and Trishṭup is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक् ।

यद् देवानां निहितं मियं ऋणं यद्दषीणां यन्मेनुष्यीणामृणम् ॥ इन्द्रेस्येव ऋणी भेवान्यनृणोऽन्याद् इन्द्रेमेव तं वृणे राङ्गमध्ये ॥ १॥

पद्पाठः - यत् । देवानाम् । निऽहितम् । मर्थि । ऋणम् । यत् । ऋषीगाम् । यत् । मुनुष्योणाम् । ऋणम् ॥ इन्द्रंस्य । एव । ऋणी । भवानि । अर्नृणः । अन्यात् । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

The debt I owe to the gods, to the Rshis and to the mortals is really the debt I owe to Indra only. I am indeed free from debt to all others. I seek Indra only for good fortune and happiness.

## अन्वयभाष्यम् ।

मिय देवानां विश्वेषां यत् ऋणं निहितमस्ति, यच ऋषीणां अस्मत्पूर्वजानां गोल-प्रवरादि-प्रवर्तकानां, तथा मनुष्याणां पित्रादीनां तदितरेषां च यत् ऋणं निहितं मिय विद्यते— मदर्थं देविषमनुष्येः तैः कृतेन उपकारेण तेषां ऋणं ऋणं यत् मिय आपिततं तेषां सर्वेषा-मिप ऋणानां अपाकरणाय इन्द्रस्येव सर्वेध्वरस्य तस्य एकस्येव अहं ऋणी भवानि, यः खलु चेतन-प्राणन-जीवन-प्रज्ञान।दिदानानुप्रहेण सर्वान् आत्मसात्कर्तुं समर्थः सन् स्वयं सर्वेत्रापि प्रभवति, तस्य इन्द्रस्येव ऋणं सर्वेभ्योऽपि अधिकं इति भावः, अतः अन्यात् अन्यस्मात् तस्मात् देवादीनां सर्वस्मात् ऋणाद् विमुक्तः अनृणः ऋणरिहतः तं इन्द्रमेव कल्याणार्थं मुखशान्तये च शरणं बजामीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

For the various benefits bestowed on me by the gods, the Rshis and men, I owe them debts. But I am indebted to Indra, the overlord, the most because it is he who has given me life, knowledge and power to act. It is with the help of these I liquidate the debts of all others. Therefore, the debt to Indra, is greater than the debts due to others. Thus, I free myself from all debts due to the gods and the others. I seek Indra only to get bliss and peace.

द्वितीया ऋक् ।

यद् वा ऋणं मातुर्मम् जिनित्र्याः परं यित्रिहितं सर्वे स्वं मियं ॥ इन्द्रंस्यैव ऋणी भवान्यनृणोऽन्याद् इन्द्रंसेव तं वृंणे राङ् गर्मध्ये ॥ २॥

पदपाठः - यत् । वा । ऋणम् । मातुः । समं । जिनेत्र्याः ।
पर्यम् । यत् । निऽहितम् । सर्वेम् । स्वम् । मर्थि ॥
इन्द्रेस्य । एव । ऋणी । भवानि । अर्नृणः । अन्यात् ।
इन्द्रेम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्यै ॥

The debt of my mother for my birth and for all she did for me is to be paid. I am indebted to Indra only for being enabled to repay the debt of my mother. Now I am free from all other debt. I pray to Indra only for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम्।

मम जिन्त्रयाः जनियत्रयाः मातुः मिय निजे पुत्रे यत् स्वं स्वकीयं सर्वं सर्वस्वमिष् मात्रा निहितं अन्येभ्यः सर्वभ्योऽपि ऋणेभ्यः अधिकं ऋणं भवित्, गर्भधारण-प्रसव-पालन-पोषण-रक्षण-शिक्षणादिभिः निष्पत्रं अत एव परं अनितक्रम्यं तस्मात् मातृ ऋणादिषि निर्मुक्तः अहं अनुणः सन् इन्द्रस्येव ऋणी भवानि, यतः इन्द्रऋणं सर्वथव अपारं अनुत्तीर्यमेवेति, तस्मात् तं इन्द्रमेव शरणं प्रपद्ये कल्याणं प्राप्तु इति ॥ अत्र "मातृदेवो भव । पितृदेवो भव" इत्यादिषु मातुरेव प्रथमं स्थानं, "एभ्यो माता गरीयसी" इति च तदनुस्मरणात् ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

My mother gave me birth, her own life and soul, and she bore me in the womb, brought me forth, protected me and nourished me and suffered for me. Therefore, the debt I owe her is greater than that to all others; it is not possible to pay it back generally. For being free from the debt of my mother, I am indebted to Indra only. His debt is so great that it can never be liquidated. I pray to him only for happiness and peace.

तृतीया ऋक् । यञ्जिनितः पितुर्निहितं मिय यदौतमदायि ऋणं भूरि बृहत् ॥ इन्द्रंस्यैव ऋणी भंवान्यनृणोऽन्याद् इन्द्रंसेव तं वृणे राङ् गर्मध्ये ॥ ३॥ पदपाठ:- यत्। जनितुः। पितुः। निऽहितम्। मर्यि। यत्। आत्मऽदायि। ऋणम्। भूरिं। बृहत्॥ इन्द्रंस्य। एव। ऋणी। भवानि। अनृणः। अन्यात्। इन्द्रंस्य। एव। तम्। वृणे। राम्। गर्मध्ये॥

The debt I owe to my father for my birth is vast and great. He has endowed me with his own soul. For being free from all the debt to my father, I am indebted to Indra only. I now am a debtor only to Indra. I seek only Indra for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम् ।

मम जिनतुः जनयितुः पितुः जनमदानरूपं यत् मिय ऋणं निहितमिस्त, यच्च आत्म-दायि सचेतन—सहारीरात्मसत्त्वप्रदानरूपम् भवति, अथवाः "आत्मा वै पुत्रनामाऽसि " इति (ऐ. ब्रा. ७) वचनात् साक्षादात्मप्रदं, तथा द्वितीयजनमरूपेण ब्रह्मोपदेहोन गायत्री-मन्त्रमुखेन स्वात्मदानरूपं, यच अन्यत् महत् महत्तरं भूरि बहुतरं रक्षण—शिक्षणादिभिः प्राप्तं यत् पितृऋणमस्ति तस्मात् सर्वस्मादिष ऋणात् मुक्तः अहं अनृणः सन् इन्द्रस्यैव ऋणी भवानि इति इन्द्रैकनिष्ठया तमेव अनन्यहारण्यं समाश्रये, पूर्णकल्याणप्राप्तये इन्द्रैकाश्रयणमेव वरेण्यमिति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

To my father I owe a great debt for giving me birth. For giving me this active body or according to the dictum that the son is ones own self (Ait. Brāh. 7), he is in me; he has given me himself; by initiating me into Brahmacharyà he has given me a second birth. Further, he has bestowed upon me vast benefits like protection teaching etc. For all this I owe him a debt. This is my father's debt. For being redeemed from that debt completely, I am indebted to Indra only. I have single-minded devotion to Indra. I take refuge in him like one who has no one else to resort to. For the liquidation of all debts, the best means is to take refuge in Indra.

चतुर्थी ऋक् । यद् गुरूणां गुरुतंमं बह्मदायि यद्दणं विश्वधा निहितं मयि॥ इन्द्रं स्थैव ऋणी भेवान्यनृष्णोऽन्याद्
इन्द्रं मेव तं वृष्णे राङ्ग् गर्मध्ये ॥ ४ ॥
पद्पाठः - यत् । गुरूषाम् । गुरूऽतंमम् । ब्रह्मऽदायि ।
यत् । ऋणम् । विश्वऽर्था । निऽहितम् । मर्थि ॥
इन्द्रंस्य । एव । ऋणी । भवानि । अर्नृषः । अन्यात् ।
इन्द्रंम् । एव । तम् । वृष्णे । राम् । गर्मध्ये ॥

The debt of the gurus (the preceptors), who gave me the knowledge of Brahma is in every way the heaviest. For being free from all those debts, I am indebted to Indra only. I owe nothing now to anybody. I seek only Indra for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम्।

मिय विद्याप्रदातॄणां ब्रह्मदायि वेद-ज्ञानादिप्रदानेन सम्प्राप्तं गुरुतमं अत्यन्तं गुरुभूतं अनिर्वाद्यं अनपाकरणीयं च भवति, विश्वथा सर्वप्रकारेण शिष्यवात्सल्यात् आचरितेन प्रेम-हित्तसद्भावादिना रक्षण—शिक्षणादिना च मिय यत् ऋणं निहितं अस्ति, तस्मात् ततोऽपि अन्यस्मात् अज्ञातात् सर्वस्मात गुरुऋणादिप विमुक्तः सन् अनृणः संवृत्तः अहं इन्द्रस्यैव ऋणी भवानीति अनन्यगतिकतया तं परमं उत्तमणै इन्द्रमेव शरणं बजामीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

My teachers have placed me under great debt. It is for giving me the gift of Veda and knowledge. It is really very heavy and difficult to bear. It is so, because of the love they bore towards me, their disciple and because of their protection and tuition which was full of love, benevolence and good feeling. That debt is on me. I have been redeemed of it and all other debt from unknown quarters. So, being free and unindebted, I am indebted now to Indra only. As one having no other person to resort to, I seek him, the great redeemer of debts.

पश्चमी ऋज् ।
यद् वाऽधि ऋणं मियं गव्यदायि

भूतं भव्यं च गवीन्यं १ यद् गवाम् ॥
इन्द्रस्यैव ऋणी भेवान्यनृणोऽन्याद्
इन्द्रमेव तं वृणे शङ् गर्मध्ये ॥ ५॥

पद्पाठः - यत् । <u>वा</u> । अधि । ऋणम् । मयि । गव्यऽदायि ।

भूतम् । भव्यम् । च । गवीन्यम् । यत् । गवांम् ॥

इन्द्रंस्य । एव । ऋणी । भवानि । अर्नृणः । अन्यात् ।

इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

For being redeemed of the great debt I owe to the cows for giving me milk-products now, in the past, and in future, I am indebted to Indra only. Only him, I approach for peace and happiness.

## अन्वयभाष्यम् ।

गवां गोमातृणां गव्यदायि दुग्धादिगोरसप्रदानेन सम्पन्नं मम सञ्जीवनार्धं पवित्रीकरणार्धं आत्मनः आन्तर्यसूक्ष्मसत्त्वशुध्यर्थं च भूतं इतः पूर्वं जन्मतः अद्यावधिनिष्पन्नं, तथा भव्यं भाव्यं इतः परं यावज्ञीवं सम्भाव्यमानं च गवीन्यं तद् गोसम्बन्धि कृष्यादिनिमित्तकभिष अधिकं विशिष्टं यत् ऋणं मिय यत् खलु निहितमस्ति तस्मात् अन्यस्मादिष सर्वस्मात् गोमातृऋणात् निर्मुक्तः अहं अनृणः सन् सर्वऋणरिहतोऽपि इन्द्रस्यैव ऋणी भवानीति अन्यत् पूर्ववदेव योज्यम् ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

To the cow-mother (Gomātā), I am indebted for giving me milk, milk-products and other products, in order to feed me, save me and purify my soul. Cows have done so in the past and they do it now and in future also they will do it. As I use them for agriculture also, the debt is so heavy. They have thus placed me under a great debt. For being free from that debt I owe the cows, I am indebted to Indra only. I seek Indra only for peace and happiness.

# पष्टी ऋक्।

यन्में धेनूनामृणं प्राणदायि

गव्यानामधि निहितं मिथे ॥

इन्द्रंस्थेव ऋणी भेवान्यर्नुणोऽन्याद्

इन्द्रंमेव तं वृणे शक्ष गर्मध्ये ॥ ६ ॥

पदपाठ :- यत् । मे । धेनूनाम् । ऋणम् । प्राणऽदायि ।

गव्यानाम् । अधि । निऽहितम् । मिथे ॥

इन्द्रंस्य । एव । ऋणी । भवानि । अर्नुणः । अन्यात् ।

इन्द्रंस्य । एव । तम् । बृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

I owe a debt to milch cows for milk which is life-giving. Cows have placed me under a deep debt by supplying me with cow-products. I am indebted to Indra only for being redeemed of all the cows' debts. Only him I seek for peace and welfare.

## अन्वयभाष्यम्।

मे मम धेनुनां कामदोग्ध्रीणां गवां प्राणदायि दुग्धादिना प्राणसञ्जीवनार्थं यत् निष्पत्नं, तथा गव्यानां गोसम्बन्धिनां पञ्चगोरसानां क्षीर-दिध-ष्ट्यत-गोमूत्र-गोमयानां च मिय यत् पवित्रीकरणेन बाह्याभ्यन्तरीयं यत् आयुरारोग्यनलसुवीर्यादिसत्त्वप्रदानेन च निष्पत्नं ऋणं यत् मिय निहितं भवति, तस्मात् सर्वस्मादिष ऋणात् सुक्तः अनृणः सन् इन्द्रस्येव ऋणी-भवानि, तदर्थं तं इन्द्रं परमं पुरुषमेव शरणं ब्रजामीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

I am indebted to the cows, the cows which satisfy all desires. They have given me the very essence of my life. They have given me the five cowproducts (Pañchagavya—milk, curds, ghee, cow-urine and cow-dung) for my purification, for prolonging my life, for improving my health, for increasing my strength, for raising my potency, and for making me strong in every way. Therefore, the debt they have put me under is very great. For being free from all that debt, I am indebted to Indra only. I seek only Indra for peace and happiness.

## सप्तमी ऋक् ।

यद् वी ऋणं वेदीनां ज्ञानदायि विद्यानां प्रति निहितं यन्मयि ॥ इन्द्रेस्येव ऋणी भेवान्यनृणोऽन्याद् इन्द्रेसेव तं वृणे राङ् गर्मध्ये ॥ ७॥

पद्पाठः - यत् । <u>वा । ऋणम् । वेद्</u>षांनाम् । ज्ञानऽदायि । विद्यानांम् । प्रति । निऽहिंतम् । यत् । मयि ॥ इन्द्रस्य । एव । ऋणी । भवानि । अर्नृणः । अन्यात् । इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गमध्ये ॥

Indeed the debt of the Vedas for giving me knowledge and the arts, is on me. For being free from all that debt, I am indebted to Indra only. I seek him only for peace and welfare.

## अन्वयभाष्यम्।

वेदानां ऋगादीनां तथा विद्यानां वेदशास्त्राद्युपदिष्टानां कर्मोपासनाञ्चानयोगादिरूपाणां वेदिकानां तथा कृष्यादीनां च जीविकादिप्रधानानां संविदां दातृ ज्ञानप्रदानरूपं यत् मिय ऋणं निहितं अस्ति, तस्मात् सर्वस्मादिप ऋणविशेषाद् विमुक्तः अनृणः सन् इन्द्रस्यैव ऋणी भवानीति । अन्यत्सर्वं यथापूर्वं ज्ञेयम् ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

I am indebted to the four Vedas, the Vidyas and other Śastras, into which I was initiated, in the form of action (Karma), meditation (Upasana) and knowledge (Jñana) and agriculture. They all contribute to the maintenance of life. They have given me the highest gift of Jñana, the knowledge. For being free from these special debts, I am indebted to Indra only. I seek only Indra for peace and happiness.

# अष्टमी ऋक् ।

यद् वा ऋणं भ्तानां सिन्निहितं यदु विश्वेषां पुरुषाणां मियं ॥ इन्द्रेस्येव ऋणी भेवान्यनृणोऽन्याद् इन्द्रेमेव तं वृणे राङ् गमध्ये ॥ ८॥

पद् गठः - यत् । वा । ऋणम् । भूतानाम् । सम् । निऽहिंतम् । यत् । ऊम् इति । विश्वेषाम् । पुर्रुषाणाम् । मयि ।। इन्द्रंस्य । एव । ऋणी । भवानि । अनृंणः । अन्यात् । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

Indeed, the debt of all the elements (Bhūta) is on me. The debt due to all men as well is on me. For being free from all that debt, I am indebted to Indra only. I seek Indra only for peace and welfare.

## अन्वयभाष्यम् ।

भूतानां पृथिन्यादीनां आकाशपर्यन्तानां यत् मम सन्धारणजीवनादिना निष्पत्नं तथा विश्वेषां षुरुषाणां जनानां तत्र तत्र समागम—सम्भाषण—सहवासादिना च यत् यत् ऋणं निहितं, तथा असङ्गतानामपि दूरत एव कृतेन साहाय्यादिरूपेण उपकारेण यच ऋगं मिय निहितं भवति, तस्मात् सर्वस्मादपि ऋणात् विमुक्तः अनुणः सन् इन्द्रस्येव ऋणी भवानीति,

अत्र सर्वत्रापि परमैश्वर्यपूर्णस्य तस्य इन्द्रस्य एकस्यैव ऋगीमूतः अन्येवां सर्वेवां सर्वेभ्योऽपि ऋणेभ्यो विमुच्यते इत्यर्थः अनुसन्धेयः॥

## COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

There is a debt I owe to the elements, earth, fire, water etc. for bearing me, giving me life etc. Likewise, I owe a debt to all men, whom I have met in various places and conversed with. To them also I owe a debt whom I have not met but who have extended their help to me in various forms. Having liquidated all that debt, I am now indebted to Indra only. My debt now is to him only who is full of wealth here and everywhere. He who accepts Indra's debt will be freed from all other debts due to all others. I seek him only for peace and happiness.

# नवमी ऋक्।

यत् पृथिव्या मर्म धरित्र्याऽऽहितं
यद्क्षेत्र्रणं गृहपतेमीयं॥
इन्द्रस्यैव ऋणी भवान्यनृणोऽन्याद्
इन्द्रमेव तं वृणे शङ्क गर्मध्ये ॥ ९ ॥
पदपाठः — यत् । पृथिव्या । मर्म । धरित्र्या । आऽहितम् ।
यत् । अग्नेः । ऋणम् । गृहऽपंतेः । मर्यि ॥
इन्द्रस्य । एव । ऋणी । भवानि । अर्नृणः । अन्यात् ।
इन्द्रम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

The debt I owe to Pṛthvi (the earth) who bears me, and that to Agni, the lord of the earth, is there. For being free from those debts, I am indebted to Indra only. I seek only Indra for peace and welfare.

## अन्वयभाष्यम्।

मम धरित्रयाः धारियत्रयाः सर्वाधारभूतायाः भूमातुः, तथा पृथिव्याः अधिपतेः अग्नेः देवतात्मनः यत् मिय ऋणं निहितम् भवति, अत्र "अग्निर्वे गृहपितः सोऽस्य लोकस्य गृहपितः" इति ब्राह्मणम् (ऐ-ब्रा-), तस्य अग्नेः अत्र बिहः धान्याद्युत्पादनेन तत्पाकादिसाधनेन च तथा यज्ञादिनिष्पत्त्या च उपकारह्मपं ऋणं भवति, तथैव अन्तरिप वैधानरह्मपेण अन्नादिपचनेन च यत् ऋणं मियं निहितं तस्मात् सर्वस्मादिप ऋणात् विमुक्तः अनृणः सन् इन्द्रस्यैव ऋणी भवानि इति ॥

I owe a debt to mother earth who bore me. So do I to Agni, the deity, the lord of this earth, which is his home. Cf.: "Agni is the lord of this world, the earth, his home" (Ai. Brāh). I am indebted to him because he produces the grain and other food. Agni helps me in cooking. He is helping me to perform sacrifices. As Vaiśvānara Agni in my bowels he helps the digestion of what I eat. For being free from all that debt, I am indebted to Indra only. I pray to Agni to give me peace and happiness.

# दशमी ऋक् ।

यद् वाऽन्तरिश्चस्य मध्यमस्य यद् वायोर्ऋणं निहितं मिर्यं ॥ इन्द्रंस्येव ऋणी भवान्यनृणोऽन्याद् इन्द्रंसेव तं वृंणे शङ् गर्मध्ये ॥ १०॥

पदपाठः - यत् । वा । अन्तरिक्षस्य । मध्यमस्यं । यत् । वायोः । ऋणम् । निऽहितम् । मर्थि । इन्द्रंस्य । एव । ऋणी । भवानि । अर्नृणः । अन्यात् । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

Indeed, the debt which I owe to the mid-air and to Vayu of the mid-world is there on me. For being free from that debt, I am indebted to Indra only. I seek him only for peace and knowledge.

## अन्वयभाष्यम् ।

मध्यमस्य लोकस्य अन्तरिक्षस्य अवकाशदानादिना तथा तद्गृहपते: वायोः श्वासोच्छ्वासादिसाहाय्येन यत् ऋणं मिय निहितम् अस्ति, "वायुर्वे गृहपितः सोऽन्तरिक्ष-लोकस्य गृहपितः" इति च ब्राह्मणम् (ऐ ब्रा.)॥ तस्य वायोः बिहः वहनेन अन्तः प्राणसन्धारणादिना च यत् ऋणं मिय निहितं भवति, तस्मात् सर्वस्मादिप ऋणात् विमुक्तः सन् अनुणो भूत्वा इन्द्रस्यैव ऋणी भवानि। तदर्थं आत्मकल्याणोपप्राप्तये च तं इन्द्रमेव शरणं ब्रजामीति॥

To the mid-world, the Antariksha, I am indebted for its giving me space to live in and to its lord Vāyu. Cf: "Vāyu is indeed the lord. He is the lord of mid-air" (Ai. Br.). To him, I am indebted for being able to breathe and live. The debt is on me. For being free from all those debts, I am indebted to Indra only. I pray to Indra only for peace and happiness.

# एकादशी ऋकु ।

यद् वाऽधि दिवो मधि ऋणं निहितं यदित्यस्य स्वर्डियोतिषः पर्यम् ॥ इन्द्रेह्यैव ऋणी भेत्रान्यनृणोऽन्य।द् इन्द्रेमेव तं वृणे राङ् गर्मध्ये ॥ ११ ॥

पद्पाठः - यत् । वा । अधि । दिवः । मयि । ऋणम् । निऽहितम् । यत् । आदित्यस्यं । स्व १रिति स्वः । ज्योतिषः । परेम् ॥ इन्द्रंस्य । एव । ऋणी । भवानि । अर्नृणः । अन्यात् । इन्द्रंम् । एव । तम् । वृणे । शम् । गर्मध्ये ॥

Indeed, the debt of the sky, and that of Aditya, the Sun, who is a luminary and gives out celestial light, is on me. These debts are indeed great. For being free from those debts, I am indebted to Indra only. I seek Indra only for peace and welfare.

## अन्वयभाष्यम् ।

दिवः उत्तमलोकस्य तथा तद्गृहपतेः आदित्यस्य च मिय यत् ऋणं अधिनिहितं भविति ॥ "असौ वै गृहपितः सोऽमुष्य लोकस्य गृहपितः" इति च ब्राह्मणम् (ऐ. ब्रा.) ॥ अमुष्य स्वः प्रकाशकस्य ज्योतिषः दिव्यज्योतिरात्मनः बहिः प्रकाशादि-दानेन अन्तः - बुद्धि-नेत्रादिधीन्द्रियप्रेरणया च यत् परं दुरितकम्यं ऋणं निहितमिस्त, तथा नित्यं दीयते चेति, तस्मात् सर्वस्मादिप ऋणात् मुक्तोऽहं अनुणः सन् इद्रस्यैव ऋणी भवानि, तदर्थं तं तादृशं इन्द्रमेव शं गमध्ये अनिर्वन्धनसिद्धं शाश्वतं शान्तिमयं कल्याणं प्राप्तुं वृणे शर्णं ब्रजामि, सर्वात्मना तं परमं इन्द्रं एकमेव समाश्रये इति ॥

I am indebted to Dyau, the highest of the worlds and so to its lord Aditya. Cf.: "This indeed is Grhapati, the lord. He is the lord of this world (Dyau)" (Ai. Br.). He is a luminary and a celestial light. Externally by giving light etc. and internally by inspiring intellect, eye, etc., which are senses of knowledge (Dhindriyani). That debt is formidable and it is borne every day. For being free from these debts also, I am indebted to Indra only. To get the eternal peace which is free from all conditions, I take resort to Indra only.

# द्वादशी ऋक्

तत् ते भगवन् इन्द्र बृहस्पते
संविद् तप्स्यन् अनु तुरीयम् ॥
पदं पश्यामि दर्शतं परीतं
तत् परमं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् ॥ १२ ॥

पद्गाठः - तत् । ते । भगऽवन् । इन्द्र । बृहस्पते ।
सम्ऽविदां । तपस्यन् । अर्तु । तुरीयंम् ॥
पदम् । पदयामि । दर्शतम् । परि । इतम् ।
तत् । परमम् । ज्योतिः । विश्वंश्य । दर्शयंत् ॥

The same as the eighth Rk of the first Hymn in this Section.

## अन्वयभाष्यम् ।

अयं चतुंथं अस्मिन्नव अनुवाके प्रथमे सुक्ते अष्टमो मन्त्रः पूर्वं व्याख्यातः ।

अत्रेदं किञ्चिद् रहस्य इन्द्रत्वसिद्धम्—ऋषिभिः ऋङ्मन्त्रमुखेन अभिष्टुतस्य तस्य इन्द्रस्य औपनिषदं परब्रह्मात्मस्वरूपतत्त्वं किञ्चिद् विमृश्यते दिग्दर्शनमात्रार्थम् । तथाहि— "आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः" (बृ-उ. २-४-५) इति । द्रष्टव्यत्वेनोपदिष्टस्य सर्वान्तरात्मनः तस्य साक्षात्कारेण सर्वव्यापकत्वं ब्रह्मत्वं इन्द्रस्वरूपतत्त्वं च सिध्यतीति अन्यत्रोपदिष्टं अनुश्रूयते, तद्यथा ऐतरेयोपनिषदि प्रतिज्ञायते— " आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत् नान्यत् किञ्चन मिषत्" इत्यारम्य अन्ते— " स एतमेव सीमानं विदार्थेतया द्वारा प्रापद्यत्" इति तस्यैव आत्मनः शरीरेऽन्तः प्रवेशं निर्दिश्य पूर्णब्रह्मात्मपुरुषात्मतां परोक्षेण सञ्ज्ञितां इन्द्रात्मतां च दर्शयति ॥ " स एतमेव पुरुषं ब्रह्मततमपश्यत् इदमदर्शमिती । ज् , तस्मादिदन्द्रो नामेदन्द्रो

हवे नाम तमिदन्द्रं सन्तमिन्द्र इत्याचक्षते परोक्षेण " (ऐ. उ. १-३, १३-१४) इति॥

"इदं दर्शनादित्यौपमन्यवः" इति च यास्किनिरुक्तम् ॥ (नि. १०-८-१०) तथा अन्यत्रापि "इन्यो हवै नाभैष योऽयं दक्षिणेऽक्षन् पुरुषो (दश्यते) तं वा एतमिन्धं सन्तं इन्द्र इत्याचक्षते परोक्षेणेव" (बृ. उ. ४-२-२) इति आत्मनोऽस्य अक्षिपुरुषस्य दक्सत्त्वस्य स्वयम्प्रकाशस्य परोक्षेण इन्द्रसञ्ज्ञां दर्शयति ।

" इन्धे भूतानीति वा । तद्यदेनं प्राणै: समैन्धन् तदिन्दस्येन्द्रत्विमिति विज्ञायते " (नि. १०-८-७-८) इति ॥

एवमेव मधुविद्यायां तस्य ऋड्मन्त्रोपदिष्टस्य इन्द्रस्य विश्वरूपसत्त्वेन ब्रह्मात्मस्यम्नुन्ञास्ति उपनिषन्मुखेन याज्ञवल्क्यः न तथाहि " इदं वे तन्मधु दध्यङ्भाथवणः अश्विभ्याम्वाच तदेतदृषः पश्यन् अवोचत्", " रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव तदस्य रूपं प्रति चक्षणाय ॥ इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते युक्ता ह्यस्य हरयः ज्ञाता दशः" (ऋ .मं. ६-४७-१८) इति ॥ सोऽयं ऋङ्मन्त्रः बृहदारण्यकोपनिषदि मधुविद्यायामेव अन्ततो व्याख्यातः ॥ " अयं वे हरयः अयं वे दश च शतानि च बहूनि च अनन्तानि च तदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरम्नन्तरबाह्यम्, अयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूरित्यनुशासनम्" ( बृ. उ. २-५, १९ ) इति ॥ एवं पारमेश्वर्ययोगसत्त्वपूर्णत्वं परमानन्दरसात्मत्वं च तस्य इन्द्रस्य प्रधानं छक्षणं दर्शयित यास्कः॥

"इन्दतेर्वा ऐश्वर्यकर्मणः ० " (नि• १०-८-११)

''इन्दौ रमते इति वा " (नि. १०-८-७) इति च॥

अस्मिन्नर्थे प्रधानप्रमाणभूतः ऋङ्मन्त्रवर्णः---

"यत्रानन्दाश्च मोदाश्च मुदः प्रमुद आसते ॥ कामस्य यत्राप्ताः कामास्तत्र माममृतं कृषि । इन्द्रायेन्दो परिस्रव" (ऋ मं. ९) इति ॥

तस्य इन्द्रस्य ब्रह्मात्मत्वे स्पष्टार्थकः ऋङ्मन्त्रो भवति ॥ "इन्द्रो ब्रह्मेन्द्र ऋषिरिन्द्रः परू पुरुहूतः ॥ महान् महीभि: शचीभि: " (ऋ. मं. ८-१६-७) इत्यादिसङ्क्षेपः ॥

॥ इति चतुर्थेऽनुवाके चतुर्थं इन्द्रसूक्तम् समाप्तम् ॥
Thus ends the Fourth hymn in the Fourth Section.

अथ चतुर्थेऽनुवाके पञ्चमं इन्द्रस्कतम् । अनुवाकः ४ । स्कम् ५ | ऋचः १-८ | इन्द्रः । यः प्रजानन् एक एव अष्टो, दैवरातो वैश्वामित्रः, इन्द्रः जमती । Now this Indra Sukta, Fifth in Fourth Anuvaka Section IV: Hymn 5: Riks 1-8-INDRA

This fifth hymn beginning with 'Yaḥ Prajānan eka eva' contains eight Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi. Indra is the god and Jagati is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक्।

यः प्रजानन् एकं एवासीत् पुरुषो

यस्मान्नान्यन्न निमिषन्न कि॰स्वित् ॥

यो वा बह्म पर् ब्रह्मणस्पतिर्यः
स सेत्योऽयममृतौ विश्ववेदाः ॥ १ ॥

पद्पाठः - यः । प्रऽजानन् । एकंः । एव । आसीत् । पुर्रुषः ।

यस्मात् । न । अन्यत् । न । निऽमिषत् । न । किम् । स्वित् ॥

यः । वा । ब्रह्मं । पर्रम् । ब्रह्मणः । पतिः । यः ।

सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

## द्वितीया ऋक ।

यो <u>वा विश्वंमिं</u>द बभूवायं बृहन् एकं एव यो बंहुधाऽऽततानं ॥ यो विदा सुंचित्ती छन्दंसा सुवेदाः स सं<u>त्यो</u>ऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ २॥

पद्पाठः - यः । वा । विश्वेम् । इदम् । बभूव । अयम् । बृहन् । एकः । एव । यः । बहुधा । आऽततानं ॥ यः । विदा । सुंऽचित्ती । छन्दंसा । सुऽवेदाः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

# तृतीया ऋक्।

यश्चिद् विश्वंमिदं वेद् ब्रह्मणाऽयं य इमा जंजान भुवंनानि विश्वां ॥ विश्वंषु योऽतुं भृतेषु प्रविष्टोऽन्तः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ३॥

पद्पाठः - यः । चित् । विश्वम् । इद्म् । वेदं । ब्रह्मणा । अयम् । यः । इमा । जजान् । भुवनानि । विश्वा ॥ विश्वेषु । यः । अर्तु । भूतेषु । प्रऽविष्टः । अन्तरिति । सः । सत्यः । अयम् । अमृतेः । विश्वऽवेदाः ॥

# चतुर्थी ऋक्।

यो विदा ब्रह्म बृहर यो बृहस्पति-यो जीनता ऋचां यो ऋषिः परः सन् ॥ यो वाचो विश्वस्य जिनता सत्पतिः स सत्योऽयमसृतो विश्ववेदाः ॥ ४॥

पद्पाठः - यः । विदा । ब्रह्मं । बृह्न् । यः । बृह्स्पर्तिः । यः । जनिता । ऋचाम् । यः । ऋषिः । पर्रः । सन् ॥ यः । वाचः । विश्वस्य । जनिता । सत्ऽपंतिः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्वऽविदाः ॥

## पश्चमी ऋक् ।

यो <u>विश्वधा ज्योतिर्</u>मि द्योत<u>ते</u>ऽयं यस्मिन् अन्यन् न रोचेते परं किं स्वित् ॥ य एकः सन् सहसहे चेतेतेऽन्तः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ५॥ पद्पाठः - यः । <u>ति</u>श्वऽर्था । ज्योतिः । <u>आ</u>भे । द्योतिते । <u>अ</u>यम् । यक्षिन् । अन्यत् । न । रोचेते । पर्रम् । किम् । <u>स्वित्</u> ॥ यः । एकः । सन् । सहंसा । <u>इ</u>ह । चेतिते । अन्तरिति । सः । सृत्यः । अयम् । अमृतः । विद्वऽवैदाः ॥

# षष्टी ऋक्।

यं <u>वाचा वा विदेतुं</u> न वि<u>ष्रा अरं</u> यं <u>प्राणैः स्वरितुं</u> प्राणभृतो नालेम् ॥ यं मनेसा मन्तुं न मेनीषिणोऽरं स सेत्योऽयममृतों विश्ववेदाः ॥ ६ ।

पद्पाठः - यम् । बाचा । बा । बिद्वीतुम् । न । विद्राः । अर्रम् । यम् । प्राणैः । स्वरितुम् । प्राणऽभृतः । न । अर्लम् ॥ यम् । मर्नसा । मन्तुम् । न । मृनीषिणः । अर्रम् । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्वऽविदाः ॥

### सप्तमी ऋक् ।

यं वा श्रुत्या श्रोत्रिया नानुश्रोतुं यं चक्षुषा न दृशेऽरं चक्षुष्मन्तः ॥ यं धियाऽनुध्यातुमरं न विपश्चितः स सेत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ७॥

पद्पाठः - यम् । वा । श्रुत्या । श्रोत्रियाः । न । अर्जु । श्रोतुम् ।

यम् । चक्षुंषा । न । हृद्दो । अर्रम् । चक्षुंष्मन्तः ॥

यम् । धिया । अर्जु । ध्यातुम् । अर्रम् । न । विपःऽचितः ।

सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्वऽवेदाः ॥

## अष्टमी ऋक् ।

तत् ते भगवन् इन्द्र ब्रह्मणस्पते
संविद्याऽयं तेपस्यन् अनुं तुरीयम् ॥
पदं पैश्यामि दर्शतं सम्परीतं
तत् पैरमं ज्योतिर्विश्वस्य द्शीयत् ॥ ८ ॥

षद्पाठः - तत् । ते । भगऽवन् । इन्द्र । ब्रह्मणः । पते ।
सम्ऽविदा । अयम् । तपस्यन् । अर्तु । तुरीयम् ॥
पदम् । प्रयामि । दर्शतम् । सम् । परि । इतम् ।
तत् । प्रमम् । ज्योतिः । विद्यस्य । दर्शयेत् ॥

|| इति चतुर्थेऽनुवाके पञ्चमं इन्द्रसूक्तम् समाप्तम् ||
Thus ends the Fifth hymn in the Fourth Section.

## अथ चतुर्थे इनुवाके षष्ठं इन्द्रसूक्तम्।

अनुवाकः ४। सूक्तम् ६। ऋचः १-१०। इन्द्रः। यो विश्वतः सीं दश, दैवरातो वैश्वामित्रः इन्द्रः, जगती। Now the Indra Sukta, Sixth in Fourth Anuvaka

Section IV, Hymn 6, Riks 1-10-INDRA

This sixth hymn beginning with 'Yo visvatah sim' contains ten Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi. Indra is the god and Jagati is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक्।

यो विश्वतः सीं प्रथमं वैभूव स्वयं यस्मिन्नन्यन् न वैभूवेह किः स्वित्॥ य एकः सःस्तपसा सञ्चिकेतान्तः स सैत्योऽयममृतौ विश्ववेदाः ॥१॥ पद्पाठः - यः । विश्वतः । सीम् । प्रथमम् । बभूव । ख्यम् । यस्मिन् । अन्यत् । न । वभूव । इह । किम् । स्वित् ॥ यः । एकः । सन् । तपंसा । सम् । चिकेत । अन्तरिति । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

## द्वितीया ऋकु ।

यो <u>वा उयोतिषा तपस्यन् सहैसाऽन्तः</u> स्वमक्षरं मन्त्रमीमनु स्वरति ॥ य <u>ई स्वरेण</u> विश्वमिदं समेधमृत् स सेत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ २॥

पद्पाठः - यः । वा । ज्योतिषा । तपस्यन् । सहंसा । अन्तरिति । स्वम् । अक्षरंम् । मन्त्रम् । ईम् इति । अनु । स्वरंति ॥ यः । ईम् इति । स्वरंणे । विद्यंवम् । इदम् । सम् । अधमत् । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्यंवदिः ॥

## तृतीया ऋक्।

य र्द्द स्वरंग्तं गुर्द्यमेवानु स्वर्म् ओमिति स्वरां वाचं समुचरिति ॥ यो वाऽक्षरं सदु ब्रह्मं पर्मं स संत्योऽयम्मृतो विद्ववेदाः ॥ ३॥

पद्पाठः - यः । ईम् इति । स्वर्रन्तम् । गुह्यम् । एव । अनु । स्वर्रन् । ओम् इति । इति । स्वर्राम् । वार्चम् । सम् । उत्ऽचरित ॥ यः । वा । अक्षर्रम् । सत् । उम् इति । ब्रह्मं । पर्मम् । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

## चतुर्थी ऋक्।

य हैं स्वरेण संश्स्वर्श्व्छन्द्रांश्स्यजु स्वरत्यृचो यज्ञीशिष च सामानि॥ यो वा विश्वै छादयतीह च्छन्दोभिः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः॥ ४॥

पद्पाठः - यः । ईम् इति । खरेणं । सम्ऽस्वरंत् । छन्दाँसि । अनुं । स्वरंति । ऋचैः । यर्जू॰िष । च । सामानि ॥ यः । वा । विद्वम् । छाद्यति । इह । छन्दंःऽभिः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्वऽवैदाः ॥

# पश्चमी ऋक् ।

य ई स्वर स्तिको व्याहरतीह भूभुवः स्वर्श्वांचो य उ समुच्छ्वसन् ॥ यो मिमाय त्रिधेद् भुवनं वाग्भिः स सेत्योध्यमस्ती विक्ववेदाः ॥ ५॥

पदपाठः - यः । ईम् इति । स्त्ररंत् । तिस्रः । विऽश्राहरंति । इह ।

भूः । भुवः । स्वर्ररिति स्वः । वार्चः । यः । ऊम् इति । सम् । उत्ऽक्वसंत् ॥

यः । मिमाय । त्रिधा । इत् । भुवंनम् । वार्गिः ।

सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्युऽवेदाः ॥

### षष्टी ऋक्।

यो वा व्याह्नितिभेर्वेदं तिसृक्षिः
पृथिवीं चान्तिरिक्षं च दिवं भूर्यः ॥
य इमानि त्री भुवनानि वि ममे
स संत्योऽयममृती विश्ववेदाः ॥ ६ ॥

पद्पाठः - यः । वा । व्याहृतिऽभिः । एव । इदम् । तिसृंऽभिः । पृथिवीम् । च । अन्तरिक्षम् । च । दिवेम् । भूर्यः ॥ यः । इमानि । त्री । भुवंनानि । वि । मुमे । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्वऽवेदाः ॥

# सप्तमी ऋक ।

यो अग्नि वायुमीदित्यं च चित्तिमि-वािभव्योद्धितिभिनिदेधे पदानि ॥ ज्योतिष्पदानि यो भुवनेष्वधीन्द्रः स सत्योऽयममृतो विश्ववैदाः ॥ ७॥

पद्पाठः - यः । अग्निम् । वायुम् । आदित्यम् । च । चित्तिऽभिः । वार्गिः । व्याहृतिऽभिः । नि । द्धे । पद्गानि ॥ ज्योतिष्पदानि । यः । भुवनेषु । आधि । इन्द्रः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतंः । विश्वऽवेदाः ॥

# अष्टमी ऋक्।

यो वा विद्युतः परः सन् सहसेन्द्री विद्युतं एवा जजान विश्वमेतत् ॥ यो भूतानि स॰स्कुर्स्तेऽज्योतिषाऽन्तः स संत्योऽयममृती विश्ववीदाः ॥ ८॥

पद्पाठः - यः । वा । विद्युतः । परेः । सन् । सहंसा । इन्द्रेः । विऽद्युतः । एव । आ । जजानं । विद्यंम् । एतत् ॥ यः । भूतानि । सम्ऽकुर्रते । ज्योतिषा । अन्तरिति । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्युवऽवेदाः ॥

## नवमी ऋक् ।

यः प्रजानन् अर्जन्यो यः सन् अर्मत्यों यो विद्वया राजेतेङन्तर्थ एकः ॥ यो वो स्वराट् सम्राड् विराड् विभुः प्रभुः स सत्योऽयम्मृते विद्ववेदाः ॥ ९ ॥

पद्पाठः - यः । प्रऽजानन् । अर्जन्यः । यः । सन् । अर्मर्त्यः । यः । विद्वऽर्था । राजेते । अन्तरिति । यः । एकः ॥ यः । वा । स्वऽराट् । सम्ऽराट् । विऽराट् । विऽभुः । प्रऽभुः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्वऽवेदाः ॥

## दशमी ऋक् ।

तत् ते भगवन् इन्द्र ब्रह्मणस्पतेऽयं संविदा तपस्यन् अनुं तुरीयम् ॥
पदं पश्यामि दर्शतं सम्परीतं
तत् पर्मं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् ॥ १० ॥

पद्पाठः - तत् । ते । भग्ऽवन् । इन्द्र । ब्रह्मणः । पते । अयम् । सम्ऽविदां । तपस्यन् । अर्तु । तुरीयम् ॥ पदम् । पदयामि । दर्शतम् । सम् । परि । इतम् । तत् । परमम् । ज्योतिः । विद्यंस्य । दर्शयंत् ॥

॥ इति चतुर्थेऽनुवाके षष्टं इन्द्रसूक्तम् समाप्तम् ॥
Thus ends the Sixth hymn in the Fourth Section.

अत्रायं विशिष्टो विषय: कश्चित् —

"यो वा सन्नेक एवासीत् पुरुषोऽयम्" इति अष्टर्चं एकं सूक्तम्, "यो विश्वतः सीं प्रथमं बभूवायम्" इति दशर्चं अन्यत् सूक्तम्, तिद्दं सूक्तद्वयं छन्दोदर्शनसमये द्विविधमनुश्रुतं द्विवारम्— किञ्चित् पाठभेदेन, तत्र प्रथमतः प्रत्येकस्मिन् मन्त्रे उभयोरिप

सूक्तयोः अन्तिमं मन्त्रं विना अन्तिमे चतुर्थे पादे '' स सत्योऽयममृतो विश्ववेदाः '' इति विद्यते, अत्रेदं आत्मसूक्तेन समानं तदनुश्रवणम् ॥

तत्रापि उभयोरिप सूक्तयो: अन्तिमे मन्त्रे '' तत् ते भगवन् इन्द्र ब्रह्मणस्पते '' इति इन्द्रशब्दस्य श्रवणात् तत् इन्द्रदेवताकत्वेन मत्वा सङ्गृहीतं इन्द्रानुवाके सूक्तद्वयं तदन्ततः॥

अथ तथेव पुनः अन्यस्मिन् समये तयोः सूक्तयोः मध्ये "यो वा सन्नेक एवासीत् पुरुषोऽयम्" इति प्रथमे सूक्तेप्रत्येकस्मिन् मन्त्रे अन्तिमे पादे "तपसा धीभिः पुरुष तं प्र पये " इति प्रथमे सूक्तेप्रत्येकस्मिन् मन्त्रे अन्तिमे पादे "तपसा धीभिः पुरुष तं प्र पये " इति श्रुतम्, द्वितीये सूक्ते तु "यो विश्वतः सी प्रथमं बभूवायम् " इत्यत्र सः चतुर्थः पादः "परमः परस्मात् पूरुषः स पूर्णः" इति विशिष्टरूपेण अनुश्रुतः, तस्मात् तदिदं सूक्तद्वयं तु पुरुषशब्दयोगात् पुरुषानुवाके सङ्गृहीतम्, अन्यः सर्वोऽपि पाठक्रमः उभयत्रापि समानरूप एव दश्यते ॥

अनयोः सूक्तयोः अन्वयभाष्यं तु पुरुषानुवाके एव एकत्र विरचितमस्ति, तथैव इन्द्रसूक्तेऽपि व्याख्यातुं शक्यं युक्तं चेति प्रतीयते, तदिप इन्द्रतत्त्वपग्तयैवेति विशेषः, वस्तुतस्तु— अत्र '' ब्रह्मणस्पतिः, इन्द्रः, आत्मा, पुरुषः '' इति च एतैः पृथगभिधानैः तत्तदर्थप्रत्वमेव विशिष्यते नामानुरूपेण तत्त्वेनेति स्वतः सिद्धमेव ॥

म्लतत्त्वतः तेषामेतेषां ब्रह्मणम्पतिप्रमृतीनां चतुर्णामिप दैवतानां एकरूपता — समानात्मता — सर्वात्मता — समपूर्णता च वस्तुसिद्धेति प्रतिज्ञायते, तथाऽपि तेषु तेषु मन्त्रेषु सूक्तेषु च तत्तद्भिधानपरतया तत्तद्देवतात्मकवस्तुतत्त्वस्य च वैशिष्ट्येन तत्तद्र्थं-व्याख्यानस्य औचिःयात् यथासङ्गतं किञ्चिदुपन्यस्तं यथामित तद्भाष्यमुखेनेति वेदित्व्यम् इति सङ्क्षेपतो विज्ञितिः॥

॥ इति ऐन्द्रः चतुर्थोऽनुवाकः सम्पूर्णः ॥

#### NOTE ON INDRA

(The following Note precedes the fifth Hymn in the Sanskrit text but it is given here at the end of this Section as the whole Section is for Indra and the Note applies to the whole Section. —Translator).

This is the secret here about Indra:

Indra, who is praised all-round by the seers through the Rks is described in the Upanishads as Parabrahma Himself and that matter is discussed here to indicate the way of the Upanishads in dealing with Indra.

The Bṛhadāranyaka (II-4-5 and IV-5-6) says, "Oh! Maitreyi, Ātman indeed is to be realised." Thus he the indwelling Soul of all is described as one who can be realised. By realising him, his all-pervasiveness, Brahmatva (derived from the root word 'Braḥ' to grow) and the characteristic nature of Indra are confirmed. This kind of description of Brahma is found elsewhere too: Cf. Ai. Up. "In the beginning Ātman was all alone and then CD-34

nothing else vibrated or bloomed." Then his entry into the individual's body is also indicated saying: "He split only the central part of the head and entered the body through it." This is followed by a statement indicating that the Infinite Brahma is Indra himself. Thus, "He (the Rshi) saw this Purusha (the Self) as Brahma Himself saying 'I realised Him'." Therefore Indra is the name which prevailed. Indra means, "This was realised." Thus they call the Ātman, the realised One as Indra, from the view point of indirect perception (Paroksha) (Ai. Up. 1-3, 13-14). And again, the followers of Upamanyu say, "Indra is so called because of his being realised" (Nirukta 10-8-10). Elsewhere, it is said, "Indra is he, indeed, by name, who is the Purusha in the right eye. They call Him Indha (i. e. self-luminous) as Indra" (Bṛ. Up. IV-2-2). So, Indra is the self-luminous power, the power of sight of the Purusha in the eye He is therefore Indra by name from the view point of indirect perception (Paroksha).

He, Indra, illumines the elements. This indwelling soul (Jivatma) was also illumined by the vital airs. And so, Indra's 'indratva' (i. e. the characteristic of the nature of Indra) is confirmed (N. 10-8).

Again, it is said in Madhuvidyā, referred to in a Rk, that Indra is also capable of omnifarious manifestations, and so the Upanishads also say that Indra is Brahma. Cf. Dadhyam, the seer, the son of Atharvana told the twins (Aśvins) this art of Madhu (i.e. Madhuvidyā). The Seer Garga knowing this principle said in a Rk, "Indra went in pursuit of every one of the forms in the universe and assumed all those very forms. Each of the forms therefore is a means to know him. That Indra shines in manifold forms on account of his Māyā Śakti. His rays of light always accompany him, ten hundreds, i. e. by thousands" (Rg. VI, 47-18). Again, this Rk has been explained thus in the Br. Upanishad, "This Soul is his ray; his ray has become ten hundred, thousands, many and infinite, that is Brahma. He is beginningless, endless, neither internal nor external. This Atman is Brahma who experiences all. This is the precept, Anusasana" (Br. Up. II, 5-19). Further, the word Indra is derived from the root 'Idi', paramaisvarya, meaning supreme wealth of every kind. Or 'Indau ramate' meaning Indra is one who is enjoying the very essence of supreme bliss, according to Yāska (Nirukta 10-8-7). And a Rk confirms this principle of the Upanishads. Cf.: "Indra is Brahma, Indra is Seer, i.e. Rshi, Indra is manifold, and is invoked widely (Puruhutah). He is superb by his powers which are infinite" (Rg. VIII, 16-7).

This about Indra.

Now another note on two Hymns which appear immediately after the fourth Hymn.

The hymn beginning with "yah prajānan eka eva āsīt" containing eight Rks and the hymn beginning with "Yo Visvatah sīm" consisting of

ten Rks were heard by Daivarata twice in two different versions with a slight variation. When heard for the first time with the exception of the last mantra of both the hymns the last quarter of each one of the mantras of both the hymns ends with "sa satyoyamamrto viśvavedah" which is the same as found at the end of each of the mantras of the Atma-Sükta. In the last mantras of both these hymns is found the line "Tat te Bhagavan Indra Brahmanaspate." In this part of the mantra, because of the use of the word Indra, both these hymns were considered to belong to the section of Indra and were so included at the end of that Section. And again, when heard for the second time, the last quarter of each of the first Rks of the two hymns beginning with "Yah prajanan eka eva asit" it was heard thus: "Tapasa dhibhih purusham tam prapadye." The last quarter of each of the Rks of the second hymn, "Yo viśvatah sim" was heard in a characteristic manner thus: "Paramah parasmat purushah sa purnah." Therefore because of the use of the word Purusha, both these hymns were considered to belong to the Section of Purusha and so were included in that Section. The reading in the remaining parts of each one of the Rks of both the hymns is the same.

These two hymns have been commented upon only in the Section on Purusha. Likewise, in the Section on Indra also, a similar commentary in respect of these two hymns is considered proper and possible with reference to Indra. In fact, the Section, viz. of Brahmanaspati, Indra, Atman and Pususha being distinctly known as such by their names, are ascribed specially to these respective gods. We opine that it is self-evident that fundamentally these gods have the same form, equal in nature, all pervasive and all-perfect. Even so, it is to be understood that the mantras and the hymns ascribed to various gods by different names have been rightly commented upon with reference to the characteristic principles of the respective gods.

Thus ends the Fourth Section dedicated to Indra.

अथ पञ्चमः आत्मानुवाकः ।

अनुवाकः ५ । सूक्तम् १ | ऋचः १-१० | आत्मा |

प्रथमं आत्मस्वतम् ।

अयमसौ पुरुषः दश, दैवरातो वैश्वामित्रः, आत्मा, जगती ।

Now this the Fifth Section (Anuvaka) concerns Atma Section V: Hymn 1: Riks 1-10-ATMA

This Hymn beginning with "Ayamasau purusho Brahmanaspatih" contains ten Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi. Atmā is the god and the metre is Jagati.

### अथ प्रथमा ऋक्।

अयंमसौ पुरुषो ब्रह्मणस्पति
रयं ने आत्मा परः सत्पतिर्ऋषिः ॥

अयं विश्वानि भुवनानि तपसा
ऽभि चष्टे चेतसाऽस्मिन् निहितानि ॥ १ ॥

पदपाठः - अयम् । असौ । पुर्रुषः । ब्रह्मणः । पतिः । अयम् । नः । आत्मा । परंः । सत्ऽपितः । ऋषिः ॥ अयम् । विश्वानि । सुर्वनानि । तर्पसा । अभिऽचेष्टे । चेतंसा । अस्मिन् । निऽहितानि ॥

This Atmā is Brahmanspati, Purusha (the Supreme Person). This Atmā is the Paramātmā, the Lord of all Existence, the Seer. He sees all the worlds contained in him by the power of concentration and by his power to know all.

### अन्वयभाष्यम् ।

अयं अन्तरात्मा अपरोक्षतः सिद्धः सर्वान्तरः असौ सविता सर्वछोकप्रत्यक्षः पुरुषः पुरुषसत्त्वः, ब्रह्मणः प्रत्यक्षब्रह्मरूपायाः वाचः पतिः अधिष्ठाता बाह्यः दिव्यः देवतात्मा आन्तरो मुख्यप्राणस्वरूपः, अयं प्रत्यक्षसत्त्वः सः परोक्षसिद्धः परः विश्वस्मात् श्रेष्ठः, आत्मा केवछं चैतन्यसत्त्वः सत्पतिः सत्स्वरूपः, सतः अस्य विश्वस्य अधिपतिः, ऋषिः द्रष्टा ज्ञान-द्रक्छित्तिसम्पन्नः विश्वसाक्षीति भावः ॥

सोऽयं तपसा निर्विषयसत्त्वेन केवलेन विमर्शन चेतसा मनसा सचेतनेन सम्यग्ज्ञानेन इमानि विश्वानि अभि अभितः बहि: चष्टे पश्यति, तथा तानि च अन्तः अस्मिन् आत्मनि निहितानि द्रष्टिरि प्रतिष्ठितानि अन्तर्दशा पश्यित साक्षात्करोति इति यावत्, एविमह '' प्रत्यक्ष-परोक्ष-अपरोक्षतत्त्वानां सामरस्येन बाह्याभ्यन्तरपरवस्तुसमन्वयेन स्वानुभूतं तत्त्वं अनेन सूक्तेन अनुवाकेन च ऋषिराश्रावयित छन्दोमुखेन ॥

अत्र "स यश्चायं पुरुषे । यश्चासावादित्ये । स एकः ।" (मृ. उ. ३-१०-४) "योऽसावादित्ये पुरुषः सोऽसावहम्" (वा. सं. ४०-१६) "योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमिस्म" (ई. उ. मं. १६) इत्यादीनि औपनिषदानि च मन्त्रब्राह्मणवचनानि प्रमाणानि भवन्ति ॥ एवं वेदशास्त्राग्रुपदिष्टानि सर्वाण्यपि वस्तुतत्त्वानि आध्यात्मिक्या निष्ठया अन्तर्दशा स्वानुभृत्यैव प्रत्येतव्यानि भवन्तीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This is the Inner Soul who is in all and is realisable. This Savità (the sun) who is visible to all is purusha, a personality. This is Brahmanaspati, the lord of Vāk; he is the god outside our bodies but is also the chief vital force within. This is the inner view. This is he, whose existence is proved indirectly also. He is above all. He is Ātmā, the pure spiritual energy. He is Existence itself, and is the lord of all existence. He is a seer, all-seeing witness. He who is here as Ātmā, with the help of his tapas (power to concentrate) and the help of his mind which can take purely an objective view sees all worlds which are outside. He sees them within himself also with his insight. Thus, directly, indirectly and by inward realisation and by equating the things within and without, the seer expresses by this hymn, the truth of existence which he has experienced.

Cf: "He who is in the individual and who is (in the orb of) Āditya are identical" (Tait. Up. III, 10-4). "The Purusha in Āditya is this I" (Yaju. Sam). "Who is this Purusha in the form of Āditya is myself" (Iś. Up. 16).

So the statement in this mantra has support in Brāhmaṇa and Upanishad. Thus, the truth stated in the Vedas and Upanishads is to be interpreted spiritually and experienced by individual insight. Truth is a matter for realisation.

## द्वितीया ऋकु।

य इमा विश्वा भुवनानि प्रज्ञक्षे
य आतमा मर्म बभूव सो उन्तरः ॥
अयं विश्वानि चेत्रसाडिमचण्टेऽयं तपसा यत्ते शङ्गमध्ये ॥ २ ॥

पद्पाठः - यः । इमा । विश्वां । भुवनानि । प्रुऽजुङ्गे ।
यः । आत्मा । ममं । बुभूवं । सः । अन्तरः ॥
अयम् । विश्वांनि । चेतसा । आभी । चुष्टे ।
अयम् । तर्पसा । यति । शम् । गर्मध्ये ॥

He created all these worlds (out of himself). He became my inner soul also. He sees as witness all the worlds with his mind. In the individual, he tries to attain beatitude through tapas, the power of concentration.

#### अन्वयभाष्यम्।

यः परमः पुरुषः विश्वानि इमानि प्रत्यक्षसत्त्वानि भुवनानि प्रजज्ञे जनयामास आत्मनः सकाज्ञात् चेतनात् तान्येतानि आविश्वकारेति यावत् , एतेन विश्वरूपेण स्वयं आविर्बन्भवेति तद्भिप्रायः ॥

यः आत्मा चेतनः सः मम आन्तरः प्रत्यङ् बभूव,— सोऽयं अन्तरात्मा चेतसा मनसा सचेतनेन सहज्ञानिसत्त्वेन तानि इमानि विश्वानि भूतानि विश्वया सर्वप्रकारेण अभि सर्वतः चष्टे पश्यति साक्षिरूपः सन प्रत्यक्षीकरोति, सोऽयं शं परं शाश्वतं आत्मनिष्ठाशान्ति-सुखसत्त्वं गमध्ये अधिगन्तुं तपसा केवलेन विमर्शेन यतते संविदा सर्वदा यत्नशीलः स्वभावत एवास्तीति ॥ अस्मिन् अर्थे कुत्सार्षेयः ऋङ्मन्त्रवणोऽपि भवति "वैश्वानरस्य सुमतौ स्याम राजा हि कं भुवनानामि श्रीः॥ इतो जातो विश्विमदं विचष्टे वैश्वानरो यतते सूर्यणा" (ऋ. मं. १-९८-१) इति, "आ ते भद्रायां सुमतौ यतेम" (ऋ. मं. ६-१-१०) इति च ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

He is the supreme Purusha, who created these visible worlds, with his own energy and out of himself. He manifested himself as all these worlds. He became my indwelling soul also. The same inner Ātmā sees with his ever-active mind, these worlds in all their varied forms. He is the all-seeing Purusha and sees them all vividly (pratyakshikaroti). He who is inside me, tries by pure and simple deliberation, to attain supreme and eternal peace. Cf: "He, Vaiśvānara, manifested here, sees the universe and he attempts to unite with Sūrya" (Rg. I, 98-1), "Let me try to attain your auspicious wisdom" (Rg. VI, 1-10).

## तृतीया ऋक्।

अयं विश्वेवदाः पुरुषोऽयं परो-ऽयं ब्रह्मणा तपस्यत्यन्वजन्मम् ॥ अयं घीभिग्भि सन्धेत्ते तद् बृहद्-अयं वाचाऽतुंविक्त ब्रह्म सत्यम् ॥३॥

पद्पाठः - अयम् । विश्वऽवेदाः । पुर्रुषः । अयम् । परंः । अयम् । ब्रह्मणा । तपस्यति । अर्त्तु । अर्जस्वम् ॥ अयम् । धीभिः । अभि । सम् । धत्ते । तत् । बृहत् । अयम् । वाचा । अर्त्तु । विक्ति । ब्रह्मं । सत्यम् ॥

This Atmā is the Purusha; Atmā is omniscient. He is supreme. He practises tapas (austerity) constantly by repeating mantras to attain Brahma. Through all the activities of his intellect, he is in constant touch with Brahma, the great one. He expresses Brahma, the ever existing reality by his words.

### अन्वयभाष्यम् ।

अयं अन्तरात्मा विश्ववेदा: विश्ववित् सर्वमौतिक—भौवन—छौिककादिज्ञानयुक्तः सर्ववेदिकतत्त्वज्ञानसिहतः परः श्रेष्ठः सर्वेन्द्रियेम्यः परतरः पुरुषः, अयम् ब्रह्मणा ब्रह्मार्थं ब्रह्मतत्त्वज्ञानार्थम्, अत्र इयं हेतौ तृतीया विभक्तिः "ब्रह्मणा" इति, तेन "फलमपीह हेतुः" इति न्यायात् ब्रह्मतत्त्वज्ञानार्थं इति अर्थो लभ्यते, तस्यैव सर्वश्रेष्ठफल्रूपत्वात् ॥ तथेव ब्रह्मणा मन्त्रेण सर्वार्थसिद्धिहेतुभूतेन तन्मन्त्रयोगेन वा अजस्तं अखण्डधारणया आत्मानुसन्धानरूपया अनु तपस्यति अनुपदं तपश्चरति, सोऽयं आत्मा तथा तपस्यन् धीभिः सर्वेरिप ज्ञान-भाव-कर्मेन्द्रियेः सहसम्मिलितैः अभि अभितः सर्वप्रकारेण तत् परोक्षं बृहत् महत्तरं ब्रह्म सन्धत्ते धारयति तदेकलक्ष्येण निष्ठया धारणया च सर्वेन्द्रियाणि निर्विषयतया सन्दधाति, सर्वेः तैः बुद्धचादिभिः इन्द्रियेः अन्तर्वहिरिप यद् यद् जानाति भावयति यद् यत्करोति च तत्र सर्वत्रापि सर्वसाक्षितया स्थितं ब्रह्मव धिया अनुसन्धत्ते इति भावः ॥

अयं आत्मा वाचा परया अन्तस्स्फुरणरूपया तत् परं सत्यं सर्वत्रापि सत्तया अनुस्यूतं ब्रह्मवस्तु अनु अनुलक्ष्य वेखर्या अपि तत्परं ब्रह्मैव अनुवदति, अयं यद् यद् वाचा वदति तत् सर्वमिप तस्य परब्रह्मण एव अनु वचनमिति भावः॥

तदिदं साक्षात्कृतात्मनः ज्ञानयज्ञं तथा ज्ञानयमं सर्वं व्यवहारं च तथा तद्भ्यासादि-प्रिक्रियानुक्रमं च ऋषिरनुश्रावयति अनेन छन्दोमुखेनेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This inner soul or spirit is omniscient. He is endowed with all the material as well as spiritual and Vedic knowledge. He is a 'purusha' who

is beyond the reach of the senses and hence the higest. This Atma in order to attain Brahma, as per dictum "the result is in the cause," constantly repeats the mantra, and continuously maintains contact with Brahma and practises tapas all the time. Thus, through his intellect, his thoughts, his functions and through all his senses and in all respects, he keeps in constant touch with that invisible Brahma. He holds Him within himself by concentrating every activity of every sense of his, on Brahma. Therefore his intellect is constantly in touch with Brahma, who is the witness of everything everywhere. This inner soul, by its Vak, which flashes within, expresses in words Brahma, the Supreme, indicating the supreme truth, which exists everywhere all the time. Whatever this soul speaks is a reaffirmation of Brahma, the supreme. All this is the repeated concentration on the supreme knowledge (Jñana-yajña) by a realised soul. All his activities are like sacrifices, leading to Brahma. Thus the seer teaches us through this mantra the procedure of Jñana-yajña.

# चतुर्थी ऋक्।

अयं हृद्यं यद्नतः स्वर्न् ब्रह्म श्रोत्रेणानुं श्रृणोति ब्रह्मणाऽऽत्मिनं ॥ अयं श्लोत्रेण तच्छूतं ब्रह्मणाऽन्त-र्यं चश्लेषाऽन्तर्भिचष्टे ज्योतिः ॥ ४॥ पद्पाठः - अयम्। हृद्यम्। यत्। अन्तरिति। स्वरंन्। ब्रह्मं। श्लोत्रेण। अनुं। श्रृणोति। ब्रह्मणा। आत्मिनि॥ अयम्। श्लोत्रेण। तत्। श्लुतम्। ब्रह्मणा। अन्तरिति। अयम्। चश्लेषा। अन्तरिति। अभिऽचष्टे। ज्योतिः॥

This soul dwelling in the inmost heart gives expression to Brahma. The soul itself hears the Brahma with its own ears in the form of Brahma. That Brahma which is heard by the ears is seen as the eternal light or flame by the inner eye.

### अन्वयभाष्यम्।

अयं आत्मा हृदयं हृदयसञ्ज्ञकः हृदयसत्त्वकः सञ्ज्ञानादिमूळभूतत्वात् , तस्य हृदयस्यैव सवन्द्रियविषयवृत्युरुपसंहारास्पदीभूतत्वात् , हृदयात्मकः हृदि प्रतिष्ठितत्वात् । "हृदि ह्येष आत्मा " (प्रश्नो. २, ६) इति च ब्राह्मणम् ॥ तन्निर्वचनमपि एवं भवति,—

"ह्ययमिति तस्माद् हृदयम्" (छा. उ. ८-२-३) इति यच्च हृदयं ब्रह्म ब्रह्मात्मकं सत् सर्वभूताधिष्ठानं तत्प्रतिष्ठाश्रायीभूतत्वात् ॥ "हृदयं वे सम्राट् सर्वषां भूतानामायतनम्, हृदयं वे सम्राट् सर्वषां भूताना प्रतिष्ठा, हृदये होव सम्राट् सर्वाणि भूतानि प्रतिष्ठितानि भवन्ति, हृदयं वे सम्राट् परमं ब्रह्म" (बृ. उ. ४-१-७) इति च औपनिषदं ब्राह्मणम्, अयं आत्मा हृदयस्वरूपः सन् स्वयं अन्तः हृदये स्वस्मिन् यत् परं ब्रह्म अनुसरित, अक्षरब्रह्मरूपा परया वाचा अनाहतनादरूपेण च, तथा स्वरन् स्वयं तद् ब्रह्मवस्तु अनु छक्ष्य ब्रह्मणा मन्त्रेण सह तन्मुखेन, बृहता व्यापकेन व्योमसत्त्वेन दिक्स्वरूपेण ब्रह्मात्मकेनैव अन्तः श्रोत्रेण आत्मनः मिथुनीभूतेन आत्मनि अन्तः शृणोति, "श्रोत्रं चात्मा चाश्चिनः" (ऐ. ब्रा.) इति च ब्राह्मणम् ॥ "उत नो ब्रह्मन्नविष इति शंसिति श्रोत्रं वे ब्रह्म श्रोत्रेण हि ब्रह्म शृणोति" (ऐ. ब्रा.) इति च ब्राह्मणम् ॥ एतेन "आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यः" (बृ. उ. ४-५-६) इत्युपदिष्टं आत्मश्चणं हि प्रतिस्फुरणं ब्रह्मैव अनुस्वरतः आत्मनः अन्तः श्रवणमेव भवितुमर्हति, न तु गुरूपदिष्टस्य उपनिषद्भाक्यस्य बहिःश्रवणमात्रं इति सूचितं भविति ॥

सोऽयं आत्मा स्वस्मिन् अन्तः स्वरद् ब्रह्म अनुशृण्वन् पुनः ब्रह्मणा मन्त्रमुखेन च श्रोत्रेण च अन्तः श्रुतं तद् ब्रह्मेव अनुरुक्ष्य तद्नुश्रावणेन च तन्मयः सन् अयं आत्मा अन्तः चक्षुषा प्रत्यग्ह्या दिव्यदृष्ट्या ब्रह्मरूपेण प्रज्ञानेत्रेण अन्तः हृदये ज्योतिः स्वयम्प्रकाशकं ज्योतिरात्मकं साक्षिरूपं तत् परं ब्रह्म अभि अभितः अन्तर्बाह्रियि सामरस्येन चष्टे पश्यित, अत्र सम्यग्ज्ञानेन तत् परं ज्योतिरात्मकं वस्तु साक्षात्करोतीति भावः ॥ अत्र तद्श्वेने साधनभूतं चक्षुरिय ब्रह्म, तथाऽनुश्रवणात्, "चक्षुवें ब्रह्म, चक्षुवें सत्यम्," "यच्चक्षुषा पश्यित तत् सत्यं भवति" ( बृ. उ. ४-१-४ ) इति च औपनिषदं वचनम्, " अथ यदतः परो दिवो ज्योतिर्दीय्यते०, तद् यदिदमन्तः पुरुषे ज्योतिः, तदेतद् दृष्टं च श्रुतं चेत्युपासीत, चक्षुष्यः श्रुतो भवति " ( छां. उ. ३-१३-७ ) इति च ॥

तदिदं '' ज्योतिश्वरणाभिधानात्'' ( ब्र. सू. १-१-२४ ) इत्यस्मिन्निधिकरणे मीमांसितमनुसन्धेयम् ॥

अस्मिन् अर्थे ऋङ्मन्त्र एवास्य सर्वस्यापि मूलं प्रमाणम् । '' भद्रं कर्णेभिः श्रृणुयाम देवाः भद्रं पश्येमाक्षभियजत्राः" (ऋ. १–७९–८) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Ātmā is in the heart. It is sometimes called 'heart.' Heart is the very seat of the soul. It is the seat of the soul because it is the place from where all the senses which pursue their objects draw their strength. He is the heart itself, because the Ātmā is established in the heart. Cf: "This Ātmā is in the heart" (Praś. Up. III-6). The derivation of the word 'hṛdaya' also points that way. Cf: "This is in heart and so, it is heart" (Chh. Up. cp-35

VIII-3-3). The heart is Brahma. It is the place where all elements are located; it is the base which shelters all energy. Cf: "It is the heart indeed, the overlord, that is the location of all elements. Heart is, indeed, the overlord, the base of all elements. It is the heart, indeed, which is the overlord, in which all the elements are established. So, heart is, indeed, overlord, Brahma the Supreme (Br. Up. IV-1-7).

This Ātmā (individual soul) is in the very heart. So, the soul in the heart makes a sound in the form of Vāk indicating the imperishable Brahma. Vāk is in the form of uncaused sound. The soul hears the sound indicating the Brahma, with its internal ears which contain the element of sky (Ākāśa Sattva). Ākāśa includes all the eight directions. And so they too are one with the Ātmā. Cf: "Ear and Ātmā are the Aśvins" (Ait. Brāh.). Again, "Ear is indeed Brahma and so it is through the ear that one hears Brahma" (Ait. Brāh.).

So, the injunction, "Lo! Atma is to be seen and heard" (Br. Up. III-4-5, 6), indicates hearing by the inner ear. Further, it is indicated that it is not merely external hearing of the truth stated by the Upanishads, and taught by the teacher. This Atma (the individual soul) having heard the Brahma internally and having concentrated on Him through the repetition of the mantra becomes full of that sound; he then sees with his internal eye, the eve of knowledge, the divine insight, Brahma Himself; he sees within his heart the Light which illumines all. The soul sees the Light inwardly and also outwardly by identity. That means, with his sound knowledge, the soul realises the Light supreme. Cf: "Eye indeed is Brahma; Eye indeed is truth"; "Whatever one sees with the eyes is Truth" (Br. Up. 4-1-4). Again, "And the light which shines above in the sky and beyond, is the light within the individual. This is both seen and heard and so it is the one to be meditated upon. That which is seen becomes also audible (Chh. Up. 3-13-7). Refer to "Jyotih charanabhidhanat," i. e., light is mentioned as having four feet, it is Brahma (Br. Sū. 1-1-24). The main reference is to the mantra, "Let us hear, oh! gods, what is auspicious and let us see with our own eyes what is auspicious in all sacrifices " (Rg. I-79-8).

> पश्चमी ऋज् । अयं वाचाऽऽदिशेति ब्रह्म ब्रह्मणा-ऽयं वाचं देवीं ब्रह्मणे दिशति ॥ संविद्याऽऽत्मानमात्मने आदिशेती-मयं जायां पतिंरश्लोति वाचम् ॥ ५॥

पद्पाठः - अयम् । वाचा । आऽदिशंति । ब्रह्मं । ब्रह्मंणा । अयम् । वाचंम् । देवीम् । ब्रह्मंणे । दिशति ॥ सम्ऽविदां । आत्मानम् । आत्मने । आऽदिशंतीम् । अयम् । जायाम् । पतिः । अश्लोति । वाचंम् ॥

This individual soul indicates the Brahma by words in the form of mantra. The soul then offers the heavenly goddess of speech (mantra) to Brahma. The soul with all the intelligence at his command offers the mantra to the Supreme soul. Brahma accepts that mantra as his own just as a husband accepts his wife.

## अन्वयभाष्यम्।

अयं आत्मा अन्तः पुरुषः साक्षात्कृतात्मा च वाचा परया स्वाधितिमकया स्वस्य वाचकशिक्तरूपया सह ब्रह्मणा मन्त्रमुखेन च ब्रह्म स्वानुभूतं शब्दमुखेन सामान्यतः विदितं वा तत् परं वस्तु दिशति परस्मै प्रतिबोधयति, तथा सः अयं आत्मा वाचं तां स्वार्थाव-बोधिनीं देवीं दिव्यां ब्रह्ममयीं ब्रह्मणे परस्मै ब्रह्मात्मने दिशति दर्शयति स्वात्मसमप्णपरां समप्यति, ब्रह्मात्मकृते निजां वाप्रपां तन् समप्यतीति भावः, एवं सविदा ज्ञानेन आत्मानं स्वं पुरुषं तथा स्वां वाचं च आत्मने परस्मै पुरुषाय दिशतीं समप्यन्तीं, अथवा संविदा सम्यग्ज्ञानेन इमं अन्तरात्मानं स्वं पति आत्मने परस्मै ब्रह्मात्मने निवेदयन्तीं तां तादशीं जायां स्वाधीतिमकां वाचं अयं आत्मा पतिः पुरुषस्थानीयः अश्लोति व्याप्नोति पतिरिव जायां स्वीकुरुते स्वात्मीयामेव भावयति, तथा तस्यां स्वस्त्रीभूतायां ज्ञानेच्छाकृतिचेतनाशक्ति-रूपायां वाचि स्वयं प्रज्ञानसत्त्वेन आविभवति, स्त्रियां पुरुष इवेति भावः ॥

सा तादशी वागेव वेदरूपेण प्रकाशते स्वानुभावादितब्रह्मात्मतत्त्वप्रकाशनार्थमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The soul within, or one who has realised Brahma refers to Him by words or by mantra, that is by the power of expression. The soul as it were hands over to Him his power of speech who is like a celestial lady signifying Brahma. The soul dedicates his own body in the form of sound to Him. Thus, with full knowledge, the individual soul, through the use of the mantra offers himself to the universal soul. The universal soul receives the individual soul as his wife. It is such Vak in the form of mantra which shines as Veda with the purpose of manifesting Brahma that is within its own experience.

## पष्टी ऋक्।

अयं वैश्वानरो विश्वंमभ्यरेशोति
तर्पसा द्यावीपृथिवी अन्तरिक्षम् ॥
अयं वाचा प्राणेन मनेसाऽभ्यूळहोऽयं प्रचेतनेनाभ्यरेशाति भृतिम् ॥ ६॥

पद्पाठः - अयम्। वैश्वानरः । विश्वम् । अभि । अङ्गोति । तर्पसा । द्यावाष्ट्रथिवी इति । अन्तरिक्षम् ॥ अयम् । वाचा । प्राणेनं । मनसा । अभिऽकेल्हः । अयम् । प्रऽचेतेनेन । अभि । अश्वाति । भूतिम् ॥

This Vaiśvanara (universal soul) pervades the whole universe. It pervades the sky, earth and mid-air by means of tapas. Being endowed with the power of speech, with vital breath, and with the mind, the soul enjoys the universe fully through consciousness.

## अन्वयभाष्यम् ।

अयं अन्तरात्मा वैश्वानरः विश्वेषु नरेषु अन्तः व्याप्तः सन् तपसा तेजःकिरणेन ज्ञानेन चैतन्यसत्त्वेन च विश्वं इदं अचेतनं भूतजातं सचेतनं प्राणिजातं च अभि अभितः सर्वतः अश्वोति व्याप्नोति, तथा द्यावापृथिवी अन्तरिक्षं चेति प्रसिद्धं एतत् प्रत्यक्षं भुवन-त्रयात्मकं बह्याण्डं अन्तर्बहिरिप पूर्णः सन् अधितिष्ठति, सोऽयमात्मा सर्वान्तरः वाचा तेजोमय्या, प्राणेन आपोमयेन, मनसा अन्नमयेन, च एतैः त्रिभः त्रिवृत्कृतेन अन्तःसत्त्वेन अभिजळहः जढः सङ्किळतः निगूढः सन् अयं आत्मा प्रचेतनेन संविद्-इच्छा-क्रियाचितनासत्त्वेन इदं विश्वं अभ्यश्वाति भुनिक्त, ज्ञानेन कामेन (भावनेन) कर्मणा च अयमात्मा वाचा प्राणेन मनसा च सह यद् विहरित (विषयेषु) यद् यद् व्यवहरित च तत् सर्वमिप अस्य अन्तरात्मनः तत्तिद्विषयोपभोगक्ष्यमेव सम्पद्यते इति भावः ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This inner-self is called Vaiśvānara, as it is dwelling in every body. He pervades all animate and inanimate beings in the three worlds known as sky, earth, and mid-air. This inmost Atmā is completely hidden in the form of power of speech, in the form of prāna and manas or mind. He enjoys this universe through knowledge, will and action.

Here the first predicate 'Asnoti' means 'pervades' and the second 'Asnāti' means 'enjoys'.

## सप्तमी ऋक्।

अयं वैश्वानरोई ऽस्मार्कमन्ताहैंतो-ऽयं विश्वेषु भुवेनेष्वधिक्षितः ॥ अयं धीभिर्विश्वेमिदं सञ्चिकेता-यं वाचा तदुचरेति प्रविद्वान् ॥ ७॥

पदपाठः - अयम् । वैश्वानरः । अस्माकंम् । अन्तरिति । हितः । अयम् । विश्वेषु । भुवंनेषु । अधिऽक्षितः ॥ अयम् । धीभिः । विश्वेम् । इदम् । सम्ऽचिकेत । अयम् । वाचा । तत् । उत्ऽचरैति । प्रऽविद्वान् ॥

This Vaisvanara is hidden in us all, and dwells in all the worlds. He knows this universe by his intelligence and expresses this truth with his power of speech, with the help of mantras.

### अन्वयभाष्यम्।

सः अयं वैश्वानरः सचेतनः सशरीरी आत्मा अस्माकं संवंषां प्राणिनां अन्तःशरीरे हृदये अन्तर्हितः गुप्तः सन् सोऽयं विश्वेषु भुवनेषु बहिरिष अध्यतिष्ठत् , "स्वं पदं" इत्य-ध्याहार्यम् , अन्यथा "अधिशीङ्स्थासां कर्म" (पा. सू १-४-४६) इति द्वितीया-थांनुपपत्तः, तथा स्वं पदं अधिष्ठाय सर्वाधिपत्येन तेषु भुवनेषु शरीरेषु च वरीवर्तीति भावः !!

सोऽयं आत्मा धीभि: बुद्धचादिभिः सर्वेन्द्रियेः तत्तद्वृत्तिभिश्च इदं विश्वं संवैः विषये: उपकृष्तं सिन्वकेत सम्यक्तया जानाति, अत एव अयं प्रकर्षण विद्वान् सर्वज्ञः सन् वाचा परया निजया छन्दोमय्या इदं सर्वं स्वानुभावसिद्धं वस्तुतत्त्वं प्रोच्चरति सम्यग्दर्शनेन यथानुभूतमेव अनुवद्ति छन्दोमुखेन इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Vaiśvānara, the active inner  $\hat{A}$ tmā, lies hidden in everybody in the heart. Externally too he is in all the worlds. The words 'Svam Padam' (his own place), though not expressly used, they are to be taken to be there; otherwise, the Pāṇini Sūtra (1-4-46) will be violated. So, being established in his own place, he parvades the worlds. Therefore, he is omniscient. He is

all-wise. So, with his Vak in the form of Veda, he proclaims the truth experienced by him.

# अष्टमी ऋक्।

अयं चिद् विश्वमभ्यरेशोति चित्तिंभि-विदा कामेन कर्मणाऽश्चाति भूतिम् ॥ अयं संविदाऽभि चष्टे विश्वमेत-दम्रतोऽस्मिन अनेश्चन भूम्ना राजेते ॥ ८॥

पद्पाठः - अयम्। चित्। विश्वम्। अभि। अश्रोति। चित्तिंऽभिः।
विदा। कोमेन। क्रीणा। अश्राति। भूतिम्।।
अयम्। सम्ऽविद्रां। आभि। चृष्टे। विश्वम्। एतत्।
असृतः। अस्मिन्। अनेश्नन्। भूम्नां। राजेते॥

This soul, indeed, pervades the universe by the powers of consciousness. With the help of the power of knowledge, will, and action he enjoys the glory of this universe. He, this (soul) through the power of knowledge, witnesses the whole universe. But, without being affected by any enjoyment, he shines with splendour as an immortal.

### अन्वयभाष्यम्।

अयं चित् अयमेव प्रसिद्धः सर्वेषामि अपरोक्षानुभूतिसिद्धः आत्मा चित्तिभिः चेतना-त्मिकाभिः संविद्-इच्छा-क्रियास्वरूपाभिः स्वर्शाक्तिभिः विश्वं इदं अभितः सर्वत्र अश्लोति व्याप्नोति, तथाव्याप्त्या भूति तां विश्वविभूतिं अश्लाति उपभुनिक्त, सोऽयमेव सांविदा सम्यग्-ज्ञानेन पूर्णः सन् एतद् विश्वं अभिचष्टे स्वयं साक्षिरूपः सन् प्रतिपश्यति, प्रत्यगात्मसत्त्वेन द्रष्ट्रत्वमात्रेण प्रतितिष्ठतीति भावः॥

तथा अवस्थितः अयं आत्मा अस्मिन् विश्वस्मिन् भूते भुवने शारीरे च अमृतः दिव्यभावेन आविर्भूतस्वरूपतत्त्वानुभावेन अमृतात्मा नित्यमुक्तः अनश्चन् व्याप्ति विषय-प्रवृत्ति-तदुपभोगादिवृत्तिरहितः सन् भूत्या नित्यसिद्धया पारमैश्वर्यादिसत्तामात्रया राजते प्रकाशते, तत्सामरस्ययोगेन परमानन्दरसपूणेन स्वयमेव सम्राजते इति ॥

अस्मिन् अथे अत्र "द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते ॥ तयो-

रन्यः पिप्पलं स्वाद्वत्त्यनश्चन् अन्यो अभि चाकशीति '' (ऋ. मं. १-१६४-२०) इति ऋङ्मन्त्रवर्णोपवर्णितं तत्त्वमनुसन्धेयम् ॥

अस्मिन् मन्त्रे जगद्-ईज्ञ-जीवात्मनां सामरस्ययोगः उपदिष्टः, तथा जीवेज्ञायोरात्मनोः सहयोगः, सिखत्वं, समानस्थानत्वं, समानेकनामरूपत्वं च निर्दिष्टं गम्यते, तथैव पुनः तयोरनयोः जीवात्म-परमात्मनोः भोगःभोगमात्रेण अज्ञानानज्ञानरूपेण गुणेन च वैज्ञिष्ट्यं तत्त्वदृष्ट्या उपदिष्टं अनुश्रूयते ॥

अत्र "ऋतं पिबन्तौ सुकृतस्य गुहां प्रविष्टौ परमे परांधं " (कठो. १-३-१) इति च औपनिषदः श्लोकोऽपि तत्समानार्थक एवेति दृश्यते, तच ब्रह्ममीमांसायां निर्णातेन अर्थन सामान्यात् अपि प्रतीयते, "गुहां प्रविष्टावात्मानौ हि तद्शनात्" (ब्र. सू. १-२-११) इति अस्मिन् छन्दोदर्शने तु " अयं चिद् विश्वमभ्यश्लोति चित्तिभः" इत्यस्मिन् मन्त्रे परात्तव-प्रत्यत्तवसत्त्वेन एकस्यैवात्मनः विश्वव्याप्ति-स्वरूपस्थितिरूपे अञ्चानानशनरूपे चैतन्यसत्त्वे समिथिते भवतः॥

अस्मिन् अर्थे ऋङ्मन्त्रोपपादितं तत्त्वमनुसन्धेयम्— '' एकः सुपर्णः स समुद्रमाविवेश स इदं विश्वं भुवनं विचष्टे ॥

तं पाकेन मनसाऽपश्यमन्तितस्तं माता रेळिह स उ रेळिह मातरम्॥ ''

(ऋ. मं. १०-११४-४) इति ॥

एवमेव '' अपश्यं गोपामनिपद्यमानमा च परा च पथिभिश्वरन्तम् ॥

स सधीचीः स विषूचीर्वसान आवरीवर्ति भुवनेष्वन्तः" (ऋ.मं. १-१६४-३१, ऋ. मं. १०-१७७-३) इति \*॥ अयं ऋङ्मन्त्रवर्णोपि प्रमाणोदाहरणम् ॥

अत्र अनयोर्मन्त्रयोः " अपस्यम् " इति तत्साक्षात्कारानुवचनं समानमेव भवति ॥

अपि च तदेतदेव परमपुरुषस्य तस्य परमं तात्त्विकं स्वरूपमुपवर्णितं चतुर्व्विप वेदेषु पुरुषसूक्तमुखेन सुप्रसिद्धेन मन्त्रवर्णन — " त्रिपादूर्ध्व उदैत् पुरुषः पदोस्येहाभवत् पुनः ॥ ततो विष्वङ् व्यकामत् साञ्चनानञ्चने अभि " (ऋ. मं १०–९०–४) इति ॥

अस्मिन् ऋङ्मन्त्रे एकस्यैव पुरुषस्य तस्य चेतनात्मनः प्रवृत्तिः-अप्रवृत्तिरूपोभयवृत्ति-

<sup>\*</sup> टिप्पणी– अस्य मन्त्रस्य उपव्याख्यानानि ब्राह्मणारण्यकोपनिषदादिषु बहुधा अनुश्रूयन्ते ||

<sup>(</sup>१) "तस्य वाक्तन्तिर्नामानि दामानि०" इत्यादि "तदुक्तमृषिणा अपश्यं गोपा-मनिपद्यमानम्" (ऐ. आ. २-१ ६) इति |

<sup>(</sup>२) "अपश्यं गोपामित्याह० असौ वा आर्दित्यो गोपाः प्राणो वै गोपाः" (तै. ब्रा. ५-६-१५)

<sup>(</sup>३) "अपरयं गोपां एष वै गोपाः " (श. प. ब्रा. १४-१-४-१-१०) इत्यादि |

<sup>(</sup>४) "आवरीवर्ति भुवनेष्वन्तरिति एष महानात्मा सत्त्वलक्षणः" (नि.१४-३) इत्यादि ∤

सत्त्वे चराचरात्मकरूपे भुक्ति-अभुक्तिरूपे अशनानशने तत्सहिते वृत्ती च अनुश्रूयेते ॥ " ततो व्यन्नामद् विष्वङ् अशनानशने अनु " इति च अथर्वणीये स्पष्टमेव तद् विशिष्टं तद्नुश्रवणम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This fact of being able to enjoy without being affected is well-known and is proved by the experience of realised souls. The soul, with its powers of knowledge, will, and action pervades this universe and enjoys the cosmic splendour. He who is full of real knowledge enjoys this universe as an allseeing witness. When the Soul looks into itself by an inward sight, it finds itself there as an all-seeing witness. Thus dwelling in this universe and in all bodies, the soul is immortal, eternally free and not affected by what it sees, does or enjoys. As such, he shines forever on account of his effulgence and divine delight. Cf: "Two bright-feathered birds are always together and are friends and seated in the same tree. One of them eats the sweet fruit of the tree and the other looks on without eating" (Rg. 1-164-20). The meaning of that mantra is corroborated by the present mantra. Here the co-existence of Jiva and Isa (the individual and universal souls), their friendship, their occupation of the same place, similarity of their name and form, are indicated along with their separate characteristics of enjoyment and detachment. Further, the mantra of Katha Upanishad (1-3-11) denotes the same meaning. Again Br. Sü. 1-2-11: "Both of them who have entered the cave are souls" discusses this question. But in the mantra "Ayam vai viśvan," the only one Atmā assumes two forms by being outward and inward, one being the pervador of the universe and the other being in His own state, the former enjoying it and the latter indifferent to it. Again, in the same tone, the mantra (Rg. 114 - 4) adds "One bright-feathered bird (soul) entered the ocean, the universe. He sees this universe which came into existence. I saw Him within myself with my matured mind. mother (Vak) licks and he licks his mother." All these points are to be correlated to this mantra.

Likewise, consider another mantra which confirms this statement: "I saw the Protector. He is inaccessible and ever alert and goes into and beyond the cosmic paths. He covers Himself with rays of light and all the directions, even and odd. Being such, He exists in the centre of the worlds (Rg. I-164-3); it is repeated as (Rg. X-177-3). There are other mantras which make similar statements supporting this one. (Cf. Ai. Ar. II-1-6; Tait. Sec. V-6-15; Sata. Br. XIV-1-4-1-11; Nirukta XIV-3). Again, "He Purusha, went up with his three feet. His one foot was the universe. He spread Himself all round as 'two), one taking food and the other not taking food" (Rg. X-90-4). In this mantra also, only one Purusha is

described as having two attitudes (pravrtti and apravrtti) due to his forward movement and its absence, or enjoyment and otherwise, one taking food and the other not taking it, and the simultaneous twofold existence is also described in the latter half. The Atharvana mantra also makes it clear: "Then (He) pervaded all round and everything, enjoying and not enjoying at the same time (Bhogya and Abhogya)."

# नवमी ऋक्।

अयं प्रजानन् अर्जन्यः सन् अर्मत्यों-ऽयं विश्वथा राजेतेऽन्तर्य एकः ॥ अयं स्वराट् सम्राड् विराड् विभुः प्रभु-एयं सत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ९ ॥

पदपाठः - अयम् । प्रऽजानन् । अर्जन्यः । सन् । अर्मर्त्यः । अयम् । विश्वऽर्था । राजेते । अन्तरिति । यः । एकः ॥ अयम् । स्वऽराट् । सुम्ऽराट् । विऽराट् । विऽभुः । प्रऽभुः । अयम् । सत्यः । अयम् । अमृतः । विद्वऽवेदाः ॥

The soul, being of the nature of pure consciousness, is unborn and eternal. He shines forth in various forms throughout the universe. He is alone. He shines by himself. He shines resplendently. He shines all-round and everywhere. He is the lord. He is the truth. He is immortal and knows everything.

### अन्वयभाष्यम् ।

सः अयं चेतनः अन्तरात्मा प्रजानन् केवलं संवित्सत्त्वः सन् अजन्यः जन्मरिहतः नृतनतया न प्रजायते ज्ञानात्मनः नित्यसिद्धत्वात्, तथा अयं सन् सदैव सदात्मकः अमर्त्यः क्षय-विकार-मरणादिरिहतः सद्दूपत्वादेव, अयं विश्वथा विश्वरूपेण राजते योऽयं सर्वदा स्वयं एक एव सन् एकात्मको भवति, सोऽयं स्वराद् स्वाराज्ययोगेन स्वयम्प्रकाशः, सम्राद् साम्राज्येन राजमानः सार्वभौमः विराद् विशेषेण राजमानः विश्वरूपः, विमुः व्यापकः, प्रभुः अधिपतिः, अयं सत्यः विश्वाधिष्ठानरूपः, केवलं सद्दूपश्च, अयं अमृतः अमृतात्मा नित्यमुक्तः रसात्मा अमरणधर्मा अनन्तश्च विश्ववेदाः विश्ववित् सर्वज्ञः स्वयमेव भवतीति ॥

एवं अयं अन्तरात्मा अन्वयतः सर्वज्ञानिक्रयादिसत्त्वपूर्णः विश्वरूपः, व्यतिरेकतः सर्वविशेषरिहतः केवलं चैतन्यसत्तामात्रया परिपूर्णः अस्तीति वस्तुतत्त्वम् ॥ cp-36

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This inner soul or spirit is without birth. Likewise, he is without death. He shines as the universe and in the universe. He is always one only and so all alone. He is Svarāt. He shines by himself on account of having his own light. He shines brilliantly. He is a Samrāt, the king of all the worlds. He is Virāt, he shines infinitely in all forms. He is a Vibhu, the pervader. He is Prabhu, the lord of all. He is Existence, the very basis of everything. He is immortal and ever free and has no death. He is infinite and omniscient. Thus, the inner soul is full of all powers of knowledge, will, action etc., and is omnifarious. He is infinite potentiality. That is the reality.

## दशमी ऋक् ।

तत् ते भगवन् इन्द्र ब्रह्मणस्पतेऽयं संविद्या तपस्यन् अर्चु तुरीर्यम् ॥
पदं पश्यामि दर्शतं सम्परीतं
तत् परमं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयंत् ॥ १० ॥

पद्पाठः - तत् । ते । भगवन् । इन्द्र । ब्रह्मणः । पते । अयम् । सम्ऽविदां । तपस्यन् । अर्नु । तुरीयम् ॥ पदम् । पश्यामि । द्शेतम् । सम् । परि । इतम् । तत् । परमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयत् ॥

I see you (my inner Spirit sees you), Oh Bhagavan, Indra, Brahmaṇaspati, you who are practising tapas with concentrated consciousness. Your status is the highest reached by consciousness. You are all-seeing and all-pervading. You are the supreme illumination which reveals everything.

### अन्वयभाष्यम् ।

अत्र प्रथमे पादे त्रिभि: सम्बुध्यन्तैः पदैः आत्मनः अन्तर्यामिणमेव तत्तद्गुणधर्मादिष्ट्णै अन्ततः प्राप्यं अनुरुक्ष्य छन्दोमुखेन स्तौति ऋषिरयं भावोद्रेकेण इत्येव विशेषः ॥

तथेव अत्र सर्वेषु मन्त्रेषु '' अयं '' इति इदं शब्देनैव आत्मानं दर्शयित न तु ''अहं'' इति अस्मच्छब्देन, तस्मात् नात्र अहंकारादिभावशङ्कावसरः अस्तीति न पुनः किञ्चिद् वक्तत्र्यमापतिति ॥ अयं आत्मा भगवान् चेतन्य—संविदादिविभूतिभिः सम्पन्नः, अयं इन्द्रः सर्वेन्द्रियाधिष्ठानमूतः, अयः ब्रह्मगः वाचः पतिः मुख्यप्राणस्वरूपः, सोऽयं मम आत्मा

अन्तर्यामी इत्यपि सर्वं योजियतुं शक्यम् । संविदा ज्ञानेन तपस्यन् अयमहं परमस्य आत्मनः तव तत् तुरीयं दर्शतं दर्शनीयं परीतं परितोव्याप्तं सम्पर्श्यामि साक्षात्करोमि, तदेव विश्वस्य दर्शयत् प्रकाशकं परमं ज्योतिः भवतीति ॥

॥ इति पञ्चमेऽनुवाके प्रथमं आत्मसूक्तम् समाप्तम् ॥

#### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

Here Atma, the inner soul, is described as endowed with high attributes, characteristics etc. and attainable at long last. The speciality is that the seer is praising the Supreme Spirit with intense emotion. Likewise, in every mantra here, he deliberately uses 'ayam' (the third person singular) to indicate himself and never 'aham' the first person. He is free from vanity and is humble.

This Ātmā is Bhagavān, full of radiance, energy and knowledge. This is Indra, the very seat of all senses. This is the lord of Vāk. He, who is also my soul, can be described as the controller from within. With the power of concentration, he practises (I practise) tapas to reach the fourth step (the highest) which is yourself. I realise it everywhere. It is that which is the light par excellence.

Thus ends the First Hymn in the Fifth Section.

अथ पञ्चमेऽनुवाके द्वितीयं आत्मस्क्तम् । अनुवाकः ५ । स्कम् २ | ऋचः १-१० । आत्मा । यो यज्ञे विश्वथा दश, दैवरातो वेश्वामित्रः, आत्मा, त्रिष्टुण् । Now this the Atma Sukta Second in Fifth Anuvaka Section V: Hymn 2: Riks 1-10-ATMA

This Hymn beginning with "Yo Jajñe Viśvathā" contains ten Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi. Atmā is the god and Trishtup is the metre.

अथ प्रथमा ऋक्।
यो जुन्ने विश्वयो संविदा नृनिमान्
य आविवेशे चित्तिभिः पुरुषः॥
वैश्वानरो यः सहसा चेतेतेऽन्तः
स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः॥ १॥

पद्पाठः — यः । यह्ने । विश्वऽर्था । सम्ऽविदां । तृन् । इमान् । यः । आऽविवेद्यं । चित्तिऽभिः । पुरुषः ॥ वैश्वानरः । यः । सहसा । चेतते । अन्तरिति । सः । सत्यः । अयं । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

He who manifested himself in all the forms in the universe by the power of his consciousness, pervaded and entered into all human beings with his many powers. He is Vaiśvānara, who from within activises all with his energy. He is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम्।

यः पुरुषः चेतनः आत्मा विदा ज्ञानशक्तया विश्वथा सर्वथा विश्वरूपेण जज्ञे स्वयमेव प्रादुर्बभूव, तथा तैरेव विश्वभूतैः सह योगेन आविर्भूतान् इमान् प्रत्यक्षसिद्धान् नरान् विश्वान् प्राणमृतः चित्तिभिः चेतनाशक्तिभिः संविद्-इच्छा-क्रियात्मिकाभिः जनयामास, जज्ञे इति पूर्वत्र अन्वयः, ततश्च आत्मनः सकाशादाविर्भूतान् तान् इमान् विश्वान् नरान् प्राणिवर्णान् ताभिरेव चेतनाभिः सह आविवेश प्राविशत्, यः विश्वेषां नराणां अन्तः प्रवेशेन सिद्धः वैश्वानरः विश्वातमा सहसा बळेन ऐन्द्रेण प्राणसत्त्वेन अन्तः आत्मिन शरीरे च चेतते अन्तर्हृदये चेतन्यकळये स्फुरित, तिददं सर्वानुभवसिद्धमेव ॥ सोऽयं अन्तरात्मा सत्यः नित्यसिद्धः अमृतः नित्यमुक्तः अमृतात्मा विश्ववेदाः सर्वज्ञश्च स्वयं भवतीति ॥

अस्मिन् अर्थे ऋङ्मन्त्रवर्णः—"न तं विदाथ य इमा जजानान्यद् युष्माकमन्तरं वभूव" (ऋ. मं. १०-८२-७) इति ॥ अयं मन्त्रः तदिदं लोकप्रसिद्धं अज्ञानमनुश्रावयित सर्वेषां एतेषां उत्पादनेन तेषु अन्तः प्रविष्टस्य तस्य परमस्य आत्मनः स्वरूपतत्त्वज्ञानं न भवति, तच्च ज्ञानं विशिष्टेन साधनेन आन्तरेण धीयोगेन तपसैव भवितुमर्हतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He that is the Ātmā, who is in the form of Chetanā, conscious energy, manifested himself as omnifarious with the power of his consciousness. Again with the same power he entered all these human and other living beings in the form of knowledge, desire and action. As Vaiśvānara, he entered into all. He is the soul of all, and is supported by Indra, and by the strength of prāna which gives energy and acts. He is truth eternal. He is immortal and always without any binding. He is omniscient and independent. Cf.: "You could not know Him, who created all these and who is within you." (Rg. X-82-7).

# द्वितीया ऋक्।

यः संविद्य द्योतंते देवतंमो
यो धीभिरंभिवष्टे संविद्ध्ये ॥
विश्वं यश्चेतयंते सुप्रचेताः
स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ २ ॥

पदपाठः— यः । सम्ऽविदां । द्योतिते । देवऽतंमः । यः । धीभिः । अभिऽचेष्टे । सम् । विदंध्ये ॥ विश्वम् । यः । चेतयंते । सुऽप्रचेताः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवैदाः ॥

He shines as the greatest of gods on account of his power and cosciousness. He sees everything and attains the highest by the power of his manifold intellect. He being omniscient, activises this universe. He is the reality. He is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः आत्मा संविदा प्रज्ञानचित्कल्या द्योतते स्वयं प्रकाशते; अत एव देवतमः सर्वेषां देवानां श्रेष्ठतमः आत्मैव सर्वेदेवतासु विष्टः, इति यावत्, यः संविद्ध्ये सम्यक्तया वेत्तुं तिद्वज्ञानार्थम् धीभिः बुद्धचादिकरणैः अभिचष्टे पश्यित सर्वत्र साक्षिरूपेण तिष्ठति, अत्र तुमुन्-प्रत्ययार्थं विद् धातोः अध्ये प्रत्ययान्तं पदम्, तेन "विद् ज्ञाने" "विद्लू लाभे" इति अर्थात् ज्ञातुं प्राप्तुं चेति अर्थद्वयं गम्यते विद्ध्ये इति एकेनैव पदेन, इति विशेषः॥

यः स्वयं प्रचेताः चेतनः सर्वज्ञश्च सन् विश्वं इदं अचेतनं जगत् सर्वं चेतयित बोधयित आत्मसात् करोति, अचेतनमि विश्वं सचेतनं भावयिति, अग्निरिव अयःपिण्डं स्वस्वरूपं करोतीति भावः, चेतनात्मनः तिददं स्वभावसिद्धं वस्तुतत्त्वम् यदात्मसात्करण-सामर्थ्यम्, सोऽयं अन्तरात्मा सर्वान्तरः सत्यामृतादिलक्षणः विश्ववेत्ता च स्वयमेवास्तीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The Atmā, with his power of knowledge, shines brilliantly. He is the best of all the gods. He is everywhere as a witness with all the instruments of intellect etc., and he attains all that he wants. He is himself conscious energy; he is omniscient and so gives knowledge to the universe. He makes the inert universe active as fire does an iron ball. He is himself conscious energy and so, it is natural for him to make others like himself. The inner soul of all is the truth. He is immortal and omniscient.

## तृतीया ऋक्।

य अदित्यस्तपंसा द्योतंते स्वर्-यों अन्तरिक्षे सहसेन्ध्र इन्द्रः ॥ यः पृथिव्यां ज्योतिषाक्षी रोचेते स सेत्योध्यमसृती विश्ववेदाः ॥ ३ ॥

पद्पाठः — यः । आदित्यः । तपंसा । द्योतंते । स्वर्शेरिति स्वः । यः । अन्तरिक्षे । सर्हसा । इन्धे । इन्द्रः ॥ यः । पृथिव्याम् । ज्योतिषा । आग्नः । रोचेते । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

He as Aditya (the sun) blazes with heat in his own place, that is in the world of light (the sky). As Indra, he flashes with strength as lightning in the mid-air. He burns with heat in this world as Agni. He is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः आत्मा असौ आदित्यः दिग्यः ज्योतीरूपः सन् स्वः स्वःस्थाने निजे ज्योतिर्मण्डले तपसा ज्योतिस्तपनेन औष्णयेन प्रकाशेन च द्योतते दीप्यते, यः इन्द्रः विद्युदात्मस्वरूपः अन्तरिक्षे मध्यमे भुवने सहसा बलेन सूक्ष्मप्राणसत्त्वेन इन्धे दीप्यते गुप्त-रूपेण, यः अग्निः भौमतेजः स्वरूपः पृथिग्यां अस्यां ज्योतिषा प्रत्यक्षेण रूपेण रोचते प्रज्वलित, एवं त्रिषु भुवनेषु बहिरिप अग्नीन्द्रादित्यरूपेण प्रतिष्ठितः सोऽयं अन्तरात्मा त्रिदैवत्यसत्त्वः सन् प्रभवति ॥ एकस्य चिदात्मनः एव इदं दिग्यदेवताविभूतित्रयमिति वेदिकं तत्त्वम्, सः सत्यः अमृतात्मा विश्ववेदाः सर्वज्ञः इति सर्वं समानम् ॥ अस्मिन् अथं कुत्सार्षयं ऋद्भन्त्रदर्शनं प्रत्यक्षं प्रमाणम् :— ''आ प्रा द्यावा पृथिवी अन्तरिक्षं सूर्य आत्मा जगतस्त-स्थुषश्च '' (ऋ मं. १-११५-१) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The Ātmā in the form of Āditya blazes in his own place, the sky; the sun's orb with heat shines like the light of a luminary. He as Indra, in the form of lightning, flashes with strength as the subtle power of prāṇa in mid-air without being seen by others. He as Agni, actually burns in this world with light. Thus, in the three worlds, He is present in the form of Agni, Āditya and Indra. He, this inner Ātmā is the triple god. These three gods are the

celestial forms of that Ātmā, who is all alone and pure knowledge. This is the cardinal principle of the Vedas.

The fourth line is to be interpreted as before. Cf.: "Surya, the soul of the mobile and the immobile creations has filled the sky, the earth and mid-air" (Rg. I-115-1). This mantra of Kutsa testifies to the above statement.

# चतुर्थी ऋक्।

यो देवानीं जिन्ता पितः सोमी यो मेतीनां पिताऽधि भुवनानाम्॥ येनेमा विश्वी भूतानि मदेन्ति स संत्योऽयममृती विश्ववेदाः॥ ४॥

पदपाठः – यः । देवानीम् । जिन्ता । पतिः । सोर्मः । यः । मृतीनाम् । पिता । अधि । सुर्वनानाम् ॥ येनं । इमा । विश्वा । भूतानि । मर्दन्ति । सः । सत्यः । अयम् । असृतः । विश्वऽवैदाः ॥

He is Soma, the lord, the creator of all gods. He is the creator and master of all intellects and of all worlds. All these living beings are delighted by him. He is the truth, he is immortal and is omniscient.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः चेतनः आत्मा सोमः दिव्यः रसात्मा मनःसत्त्वः स्वयं आनन्दात्मकः सन् देवानां संवंधामिप देवतात्मनां अग्र्यादीनां जनिता जनियता तत्प्रादुर्भावहेतुभूतः सन् प्रसिद्धोऽस्ति वेदे, अत्र "जनिता मन्त्रे" (पा. सू. ६-४-५२) इति सूत्रात् जनियतित्यस्य आर्षेयं रूपं मन्त्रे जनिता इति भवति, यश्च मतीनां विश्वासां धियां जनियता पिता पाछियता प्रेरियता च भवति अन्तरात्मरूपत्वात्, तथा सर्वेषां भुवनानां तदनु भूतानां च पिता अधिपतिश्च स्वतः-सिद्धोऽस्ति, येन च पुनः परमानन्दरसात्मना इमानि विश्वानि भूतानि मदन्ति हृष्यन्ति, तेन सोमरससत्त्वेनेव मानसेन सौमनस्येन भावेन च सर्वे प्राणभृतः परितृष्यन्ति इति भावः, सोऽ यं अन्तरात्मा सत्यः अमृतः सर्वज्ञः इत्यादिकं पूर्ववदेव योज्यम् ॥

एतस्मिन् प्रतर्दनोर्षयं ऋङ्मन्त्रदर्शनं भवति :— "सोमः पवते जनिता मतीनां जनिता दिवो जनिता पृथिच्याः । जनिताऽग्नेजनिता सूर्यस्य जनितेन्द्रस्य जनितोत विष्णोः '' (ऋ. मं. ९-९६-५) इति ॥

अत्र छन्दोदर्शनेऽस्मिन् मन्त्रे पूर्वार्धचीर्थे अयं मन्त्रः, उत्तरार्धचीर्थे अन्यो मन्त्रः अस्ति प्रमाणभूतः, ''इन्द्राय सोमो रण्वो मदाय '' (ऋ. मं. ९-९६-९ ) इति ॥

"तिददास भुवनेषु ज्येष्ठम्० । अनु यं विश्वे मदन्त्यूमाः" (ऋ. मं. १०-१२०-१) इति च ॥ यं इन्द्रं सर्वान्तरात्मानमनुसृत्य सर्वा: प्रजाः हृष्यिन्त, तस्मै इन्द्रात्मने प्रहर्षार्थं पवते सोमो रसात्मा इत्यर्थः, अस्य सर्वार्थस्य प्रतिपादकोऽयं मन्त्रः—" यत्रानन्दाश्च मोदाश्च मुद: प्रमुद आसते । कामस्य यत्राप्ताः कामास्तत्र माममृतं कृष्वि, इन्द्रायेन्दो परि स्रव" (ऋ. मं ९-११३-११) इति ॥ "सोमेनानन्दं जनयन् इन्द्रायेन्दो परि स्रव" (ऋ. मं. ९-११३-६) इति च ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The Ātmā, the divine, conscious energy is Soma, the essence itself. He is delight itself. He is the generator of all gods, Agni and others. He is the cause of their birth and he is the master of all intellects. He is the creator of all worlds. From him, who is himself the very essence of delight supreme, all these living beings derive their joy. All the living beings derive their satisfaction from him. He, this inner soul, is the truth.

"Soma spreads his power, Soma is the creator of all intellects of the sky, the earth, of Agni, of Sūrya, of Indra and Vishņu" (Rg. IX - 96 - 65). This mantra of Pratardana supports the above statement.

In the present mantra, the latter half is supported by another mantra of Rgveda: "The pleasant Soma is for Indra's exhilaration" (Rg. IX – 96-9). "All who follow him get delighted" (Rg. X – 120-1). All beings who follow Indra, who is the soul of all, are pleased. For the delight of Indra, Soma has assumed the liquid form. This is the sense here.

The following mantra contains all that is mentioned above: "Make me an immortal denizen of that place, where ananda, moda, muda and pramuda (all these are various forms of joy), are over-flowing, where all the desires are fulfilled. Oh! Soma, flow profusely for Indra." (Rg. IX - 113 - 11); and there is another: "Creating delight, Oh! Soma, flow for Indra" (Rg. IX - 113 - 6).

# पश्चमी ऋक् ।

यो बृहन् बृह्तो भवति ब्रह्म ब्रह्मणां यो जेनिता ऋषिः पतिः॥ यो भूतानि बृह्यिति ब्रह्मणा स संत्योऽयम्मृती विश्ववेदाः॥ ५॥ पद्पाठः चः । बृहन् । बृहतः । भवंति । ब्रह्मं । ब्रह्मणाम् । यः । जिनिता । ऋषिः । पर्तिः ॥ यः । भूतानि । बृंहयंति । ब्रह्मणा । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

The soul is the greatest of the great. He spreads everywhere. He is the seer of all mantras and their lords. He makes all beings grow apace with the help of the mantras. He is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम्।

यः आत्मा बृहतः महतोऽपि सर्वस्मात् बृहन् महान् महीयाँश्च सन् विश्वव्यापकः बृहत्त्वात् धर्मात् बृहणत्वसत्त्वाच्च यः स्वयं ब्रह्मैय भवित ब्रह्मात्मा स्वसत्त्रया वरीवर्तीति भावः ॥ यश्च ब्रह्मणां वेदानां ज्ञानानां च जिनता जनियता तत्प्रादुर्भावकारणसत्त्वपूर्णः ऋषिः द्रष्टा पितः अध्यक्षः सन् राजते, यः खल्लु ऋड्मन्त्रमुखेन संस्तुतः साक्षाद् ब्रह्मणस्पितिस्वरूपः इति भावः ॥ तथा च गृत्समदार्षयं ऋड्मन्त्रदर्शनम्—"गणानां त्वा गणपित ह्वामहे० । ज्येष्टराजं ब्रह्मणां ब्रह्मणस्पते०" (ऋ. मं. २–२३–१) इति, "उस्ना इव सूर्यो ज्योतिषामहो विश्वेषामिज्जनिता ब्रह्मणामिस" (ऋ. मं. २–२३–२) इति च ॥ यश्च ब्रह्मणा स्वेन मन्त्रेण भूतानि इमानि आत्मनः सकाशादेव आविभूतानि भूतजातानि बृहयिति भूयः अभिवर्धयित स्वस्येव चेतनाशक्त्या बहुधा महत्त्वेन च अनन्तानि सम्भावयित सोऽयं सर्वान्तरात्मा सत्यः अमृतः विश्ववेत्ता च स्वयं भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Ātmā is greater than anything else. By his characteristic greatness and by the capacity to grow, he himself becomes Brahma, the greatest. He is ever there as Brahma. He is the seer and lord of all knowledge, which he has himself created. It is in him to create them and everything else. He is extolled by mantras and is evidently Brahmanaspati himself. He with the help of his mantras developed these living beings which were born of him only. He, this inner soul of all, is the truth; he is immortal and omniscient.

षष्ठी ऋक्।
यो भूतानी भूतपंतिभैवंति
यो वी भूतानि सम्बिभर्ति गर्भे॥
विश्वान्येतानि जजाने चित्तिभिः
स सेत्योऽयममृती विश्ववेदाः॥ ६॥

पद्पाठः - यः । भूतानाम् । भूतऽपितः । भवति । यः । वा । भूतानि । सम् । बिभर्ति । गर्भे ॥ विश्वानि । एतानि । जजानं । चित्तिऽभिः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽविदाः ॥

The Atmā is the lord of all elements. He bears and holds them all in his womb. By the powers of his consciousness he brought them all out. He is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः चेतनात्मा भूतानां आकाशादीनां सर्वेषां जगतां समात्राणां शब्दादितन्मात्रा-सिहतानां भूतपितः स्वयंसिद्धः अधिपितः पुरुषः विश्वबीजसन्धारकः सन् पुरुषसत्त्वः यः आदितः सर्वाणि भूतानि अन्तः आत्मिनि स्वे गर्भे सिम्बिभितं सम्बभार वीजरूपेण सन्द्धे, पुरुषः इवैव स्वसन्तानबीजरूपाणि सुवीर्याणि ज्योतीरसेकसत्त्वानीति भावः ॥ यश्च तपसा अन्तः प्रवृद्धेन तेजः सत्त्वेन आत्मबल्रूपेण तानि स्वान्तः सन्धृतानि भूतानि बहिः बाह्येन नामरूपादिभावेन केवलं नामात्मकानि तानि सरूपभावाय जज्ञे बहिरुत्ससर्जे, सोऽयं अन्तरात्मा चेतन्यसत्त्वः सत्यः केवलं सत्त्वरूपः अमृतात्मा सर्वज्ञश्च सन् विश्वस्येवास्य प्रभवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Atmā is the lord of all elements like ākāsa (sky) etc. and all worlds, including the subtle characteristics of the elements. He is Purusha, a person who bears the seed of the universe. He carried all in himself like a seed, like a Purusha who retains within himself the very seed of his future children. He by his tapas, by his own vigour brought out all those elements which he had retained within him. They assumed various names and forms. They had formerly only names and when he brought them out, they assumed forms also. He, the inner soul, is the truth, he is immortal and omniscient.

## सप्तमी ऋक्।

यो भूतानि स्वयमेवावभूव विश्वेषु यो भूतेष्वन्तः प्रविष्टः ॥ यो अस्माकमन्तरः प्रचेतते स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ७॥ पदपाठः - यः । भूतानि । स्वयंम् । एव । आऽबभूवं । विश्वेषु । यः । भूतेषु । अन्तरिति । प्रऽविष्टः ॥ यः । अस्मार्कम् । अन्तरः । प्रऽचेतेते । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

He manifested himself in the form of all the elements. He entered into the heart of all of them. He activises from within all of us. He is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः केवलं चैतन्यसत्त्वः आत्मा भूतानि इमानि अचेतनरूपाणि स्वयमेव आ समन्तात् बभूव आकाशादिभूतात्मकेन मूर्तस्वरूपेण आविर्बभूव, एतेन चेतनात् आत्मनः परस्मात् सकाशात् अचेतनस्य जगतः सम्भूतिरुच्यते, केवले चेतनेऽपि आत्मनि बीजरूपेण नाम्ना अविश्विष्ठानि तानि सरूपतः आविश्वकारेति तस्य परं हृदयम् ॥

अथ पुनस्तेषु बहिरुत्सृष्टेषु अचेतनेष्विप भूतेषु अन्तः सूक्ष्मेण अनुद्भृतरूपेण चेतनासत्त्वेन अनु अनुस्यृततया आविवेश, तथा आविश्य च तानि अधितिष्ठतीति भावः ॥ एतेन अचेतनेष्विप आकाशादिषु भूतेषु चेतनात्मसत्त्वं तथा तस्य अनुद्भृतरूपत्वं च प्रति-तिष्ठतीति ऋषिर्ज्ञापयित, यश्च अस्माकं सर्वेषां तनुमृतां अन्तः प्रत्यङ् चेतते उद्भृतरूपेण ज्ञानेच्छाकृतिचेतनादिसत्त्वेन संस्फुरितः, सोऽयं अन्तरात्मा सत्यामृतत्वसर्वज्ञतादिस्व-रूपतत्त्वपरिपूर्णः इति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Atmā, the pure conscious energy, manifested itself in the form of all these inert elements. The creation of this inert universe proceeded from the Ātmā who is all energy. The secret is that all were already existing as names only in him; but he manifested them all or he gave them form. He entered by his still unmanifested subtle energy into all those inert elements. He did it continuously without any break. By this the seer reminds us that the Ātmā is the very source of their activity. Further, he throbs within all of us who have bodies. It is he who enlivens us with the power of intellect, knowledge, desire, action etc. The inner soul is the truth, he is immortal and omniscient.

अष्टमी ऋक्।

यो अन्तः प्राणाः प्राणानां पतिः परो यः प्राणेषु प्रविष्टो ज्योतिषाऽधि ॥ यः प्राणेर्भूतानि प्रणयंतीन्द्रः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥८॥

ादपाठः - यः । अन्तरिति । प्राणाः । प्राणानाम् । पतिः । परेः । यः । प्राणेषुं । प्रऽविष्टः । ज्योतिषा । अधि ॥ यः । प्राणेः । भूतानि । प्रऽनर्यति । इन्द्रंः । सः । सत्यः । अयम् असृतः । विश्वऽवेदाः ॥

He is indeed the inner prāṇa, he is the greatest, and the lord of all vital powers. With his conscious power in the form of light, he entered into the prāṇas. Indra, the lord of all living beings moves them with the help of the prāṇas. He is the inner soul, he is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः चेतनः आत्मा अन्तः अरीरे हृद्ये आत्मिन च प्राणाः स्वयं प्राणस्वरूपः प्राणानां सर्वेषां परः श्रेष्ठः अध्यक्षः मुख्यप्राणसत्त्वः सन् सर्वेषां अन्तः प्रतितिष्ठति, यश्च पुनः प्राणेषु तेषु ज्योतिषा चेतन्यज्योतिः किरणस्वरूपेण प्रविष्ठः सन् अधि तान् अध्यास्ते, तथा तदन्तः अधिष्ठितः सन् तेषां प्राणानां प्रेरणेन च पुनः तैरेव स्वप्रेरितेः प्राणेः इमानि भूतानि प्रणयति सञ्चालयति सचेतनानि भावयति, यः इन्द्रः सर्वेषां प्राणादीनां धीन्द्रियाणां च ईशानः अध्यक्षः इति प्रसिद्धः वेदे, ''इन्द्रो ज्येष्ठ इन्द्रियाय'' (ना. उ. ७-५) इति च तदनुश्रवणम्, सः अयं अन्तरात्मा स्वयं सत्यत्व अमृतत्व - सर्वज्ञत्वादिसत्त्वपूर्णः प्रभवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Ātmā is himself all the prānas. He is the lord supreme of all prānas, he is the chief of all prānas. He dwells in them all in the form of life. He moves them and vitalises all these living beings. He is Indra, the lord of all the prānas and the senses. He, the inner soul, is endowed with truth, immortality and omniscience.

# नवमी ऋक्।

अयं प्रजानन् अर्जन्यः सन् अर्मत्यों ऽयं विश्वधा राजेतेऽन्तर्य एकः ॥ अयं स्वराट् सम्राङ् विराड् विभुः प्रभु-रयं सेत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ९ ॥ पदपाठः - अयम् । प्रऽजानन् । अर्जन्यः । सन् । अर्मर्त्यः । अयम् । विश्वऽर्था । रार्जते । अन्तरिति । यः । एकः ॥ अयम् । स्वऽराट् । सम्ऽराट् । विऽराट् । विऽभुः । प्रऽभुः । अयम् । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवैदाः ।

## अन्वयभाष्यम् ।

अयं मन्त्रः पञ्चमेऽनुवाके प्रथमे सूक्ते नवमः पूर्वं व्याख्यातः ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This mantra occurs as the ninth of the first hymn in the fifth Section and is translated and commented upon there.

## दशमी ऋकू।

तत् ते भगवन् इन्द्र गृहस्पते
संविद्या तपस्यन् अनु तुरीयम् ॥
पदं पश्यामि दर्शतं परीतं
तत् परमं ज्योतिर्विश्वस्य द्रीयंत् ॥१०॥

पद्पाठः - तत् । ते । भगऽवन् । इन्द्र । बृहस्पते ।
सम्ऽविदां । तपस्यन् । अर्तु । तुरीर्यम् ॥
पदम् । पदयामि । द्र्शतम् । परि । इतम् ।
तत् । प्रमम् । ज्योति । विश्वस्य । द्र्शयंत् ॥

## अन्वयभाष्यम् ।

अयं मन्त्रोऽपि पूर्वस्मिन् सूक्ते व्याख्यातः॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

This mantra occurs as the tenth of the first hymn in the fifth Section and is already translated and commented upon there.

|| इति पञ्चमेऽनुवाके द्वितीयं आत्मसूक्तम् समाप्तम् || Thus ends the Second Hymn in the Fifth Section

# अथ पञ्चमेऽनुवाके तृतीयं आत्मसूक्तम् । अनुवाकः ५ । सूक्तम् ३ | ऋचः १-१४ | आत्मा | यो दिव्यो महस्वान् चतुर्ददा, दैवरातो वैश्वामित्रः, आत्मा, त्रिष्टुण् ।

Now this the Atma Sukta, Third in the Fifth Anuvaka Section V: Hymn 3: Riks 1-14-ĀTMĀ

This Hymn beginning with "Yo divyo mahasvān" contains fourteen Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi. Ātmā is the god and Trishtup is the metre.

### अथ प्रथमा ऋक् ।

यो दिव्यो महस्वानेकः सन् ऋषि-यो विश्वेषामृषीणां यो महीयान् ॥ य इदं विश्वे संविद् ऽभिचष्टे स संद्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ १॥

पद्पाठः - यः । दि्वयः । महस्त्वान् । यः । एकः । सन् । ऋषिः । यः । विश्वेषाम् । ऋषीणाम् । यः । महीयान् ॥ यः । इदम् । विश्वम् । सम्ऽविद्रां । आभिऽचेष्टे । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

He is indeed a radiant One. He is one (without a second) only. He is the seer of all the seers. He perceives this universe with the power of consciousness. He is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम् ।

य: परमः पुरुषः दिव्यः गुलोकस्थोऽपि परोक्षतया प्रसिद्धः महस्वान् तेजस्वी एकः मुख्यः एकाकी च सन् सदात्मा ऋषिः द्रष्टा, यश्च विश्वेषां च ऋषीणां सर्वेषामपि द्रष्टॄणां महीयान् ऋषिः साक्षिभूतः अत्यन्तं पूज्यः महत्तमः अस्ति, यश्च विदा ज्ञानेन इदं विश्वं अभितः व्याप्तः सन् पश्यिति, सोऽयं अन्तरात्मा सत्यः नित्यसिद्धः अमृतात्मा विश्ववेत्ता च स्वयं भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is Purusha, the supreme person. He is known though he is invisible. He is the seer of all seers. He is the eternal witness. He is the greatest of all worshipful beings. He pervades this universe and sees it. This inner soul is the truth, ever evident, ever immortal and omniscient.

# द्वितीया ऋकू।

योऽग्रे बृह्स्पित्स्तपसाऽऽत्मित् च्छन्दाः सि विदा विश्वान्यभ्यपस्यत् ॥ छन्दोभिविश्विमिदं ह्यजनयत् स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ २ ।

पदपाठः - यः । अप्रे । बृह्स्पतिः । तर्पसा । आत्मिनि ।
छन्दैं। थिसे । विदा । विश्वीनि । अभि । अपद्यत् ॥
छन्दैः ८भिः । विश्वीम् । इदम् । हि । अजनयत् ।
सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

In the beginning Bṛhaspati, with the help of tapas and knowledge, saw within himself all the Vedas and the worlds. He created the universe with the aid of the mantras. He is the truth, he is immortal and omniscient.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः वेदोपनिषदादिषु प्रसिद्धः बृहस्पितः बृहत्याः छन्दोरूपायाः वाचः अधिपितिः स्वयं सन् तपसा अन्तर्विभर्शेन निर्विषयात्मकेन योगेन समाधिरूपेण विदा प्रज्ञानदृशा विश्वानि छन्दा॰सि गायत्र्यादीनि तथा गायत्र्यादिच्छन्दोनिबन्धनसिद्धानि मन्त्ररूपाणि वाङ्मयानि अभि अपश्यत् आभिमुख्येन आत्मिनि प्रत्यक्षं सन्दद्शं, अपि च यः पुनः छन्दसा तेनैव प्रत्यक्षब्रह्मरूपेण मन्त्रेण विश्वं इदं सर्वं जगत् अजनयत् सर्गादौ जनयामास ॥ सोऽयं अन्तरात्मा सत्यः अमृतः विश्ववेदाः सर्ववेदसंवित्सर्वपूर्णोऽस्तीति ॥

#### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

He is Bṛhaspati, well-known in the Vedas. He is the lord of Vāk, who is Bṛhati, a metrical form. By tapas, by meditation, he perceived all the Vedas and the metres in which they are composed, such as Gāyatri, etc. Further, with the help of mantras which is the visible Brahma, he created this universe. This inner soul is truth, he is immortal and omniscient.

# तृतीया ऋक्।

योऽधि छन्दोभिर्ऋषीः नजनय-च्छन्दंसवातु ऋषिषु प्रविष्टः॥ य एंक्विकेंबीणाः ऋषितमः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ३॥

पद्पाठः - यः। अधि। छन्द्ःऽभिः। ऋषीन्। अजनयत्। छन्द्ंसा। एव। अर्तु। ऋषित्र। प्रऽविष्टः॥ यः। एकऽऋषिः। ऋषीणाम्। ऋषिऽतंमः। सः। सत्यः। अयम्। अमृतः। विश्वऽविदाः॥

He created the seers with the aid of the Vedas, and entered the hearts of those seers in the form of Vedic mantras. He is the seer of all seers; he is the only seer. He is the truth, he is immortal and omniscient.

## अन्वयभाष्यम्।

यः आत्मा परमः पुरुषः छन्दोभिः गायत्र्यादिभिः तदुपबद्धेः वेदमन्त्रेश्च वेदेश्च विज्ञानरूपेः वेदमन्त्रदर्शनार्थं दिव्यदक्सत्त्वप्रदानेन ऋषीन् मन्त्रद्रष्ट्ररूपान् सम्यग्दर्शनपूर्णान् अजनयत् सम्भावयामास, अत एव यः मन्त्रमुखेन "ऋषिकृत्" इति स्त्यते, "ऋषिमना य ऋषिकृत् स्वर्धाः" (ऋ. मं. ९–९६–१८) इति "भृमिरस्यृषिकृत्मत्यीनाम् " (ऋ. मं. १–३१–१६) इति च सुस्पष्टार्थकं तदनुश्रवणम्, यश्च पुनः छन्दसा तेन वेदरूपेण विज्ञानेन तत्परमवस्तुतत्त्वानुभावात्मकेन तथा छन्दस्वत्या वाचा तच्छन्दोरूपेणेव ऋषिषु स्वप्रणीतेषु तेषु अनुप्रविष्टः अनन्तरमेव प्राविवेद्या इति भावः, अत एव तेषां ऋषीणां मुखादेव छन्दस्वत्याः वाचः उपछव्धिरनुश्रयते "यज्ञेन वाचः पदवीयमायन् तामन्वविन्दन् ऋषिषु प्रविष्टाम् " (ऋ. मं. १०-७१-३) इति ॥

यश्च एकिं सर्वेभ्योऽिप प्रधानः प्रथमः सन् सः एकिं इति वेदोपनिषदादिषु मन्त्र-मुखेनेव अभिष्टुतः अनुश्रूयते ॥ "पूषन् एकर्षे यम सूर्य० '' इति यजुर्भन्त्रवर्णः प्रसिद्धः (वा. सं. अ. ४०-१६ ; ईशोप. १६ )॥

"क्रियावन्तः श्रोत्रिया ब्रह्मनिष्टाः स्वयं जुह्नत एकिषं श्रद्भयन्तः" (मं. उ. ३-२-१०) इति "बात्यस्वं प्राणेकऋषिरत्ताविश्वस्य सत्पतिः" इति च औपनिषदं वचनम् (प्र. उ. २-११) ॥ अत एव यः ऋषीणां अपि ऋषितमः, श्रेष्टतमः परमिषः इन्द्रः इति ब्रह्मात्मेति च संस्त्यते ताभिरेव छन्दस्वतीभिः वाग्भिः स महत्तमः इति च ॥ "इन्द्रां ब्रह्मेन्द्रः पुरूपुरुहूतः । महान् महीभिः शचीभिः" इति (ऋ. मं. ) स एव इन्द्रः तेषां छन्दसां वर्षकः "यश्छन्दसामृषमो विश्वरूपः । छन्दोभ्योऽध्यमृतात् सभ्वभूव । समेन्द्रो मेधया स्पृणोतु " (श्र. उ. ४-१) इति ॥ छन्दसां वर्षकः सन् स इन्द्रः छन्दो- मुखादेव स्वयं आविर्वभूवेति ॥

सः एवंळक्षणः आत्मा अयं आन्तरः सत्यत्वामृतत्वादिसत्त्वसिद्धः विश्ववेदाः सर्वज्ञः सर्वज्ञकल्पैः विश्वैः वेदैः छन्दोभिः स्वयं पूर्णः इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is Ātmā, who created the seers, with the aid of metres and mantras. The Vedas are realised knowledge. The seers are endowed with the power of vision, which visualises the mantras. He created the seers and conferred on them the superhuman power of perceiving the Vedas in the form of mantras. So, the mantras say that he is the maker of seers.

# चतुर्थी ऋक्।

यो वृशी वसिष्ठो मैत्रावर्षो विद्युतं उर्वश्या मनंसः प्रज्ञन्ने ॥ मन्त्रकत् सन् महंसां यो महंस्वान् स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ४॥

पदपाठः - यः । वशी । वर्सिष्ठः । मैत्रावरुणः । विऽद्युतः । र्ज्वश्याः । मर्नसः । प्रऽजीतः ॥ मन्त्रऽकृत् । सन् । महंसाम् । यः । महंस्वान् । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

He is indeed Vasishtha, being the most self-possessed of all the seers. He is born of Urvasi's mental powers which are spread all over like lightning. He is indeed the creator of mantras and the most radiant of all who shine. He is the truth, he is immortal and omniscient.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः आत्मा परमः पुरुषः वसिष्ठः वसितृतमः वरिष्ठः श्रेष्ठतमः अत एव ऋषीणां सर्वेषां मुनीनां द्रष्ट्रणां तथा प्राणरूपाणां धीन्द्रियाणां च अध्यक्षः वशी सर्वतन्त्रस्वतन्त्रः वशीकृत-प्राणादिसेवेन्द्रियग्रामः सर्वेषु ज्येष्ठः, अत एव नाम्नाऽपि वसिष्ठः इति प्रसिद्धः एवास्तीति ॥ तथा च उपनिषदम् उपदिष्ठं प्राणानां अपि ऋषित्वं अनुश्रूयते ॥ "तस्यासत ऋषयः सप्त तीरे " इति "प्राणा वा ऋषयः प्राणानेवेतदाह" (बृ. उ. २-२-३) इति ॥ तेषु च प्राणेषु वसिष्ठत्वं ज्येष्ठत्वं श्रेष्ठत्वं च मुख्यप्राणरूपस्य आत्मन एवेति च श्रूयते ॥ "यो ह वे ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च वेद० । प्राणो वे ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च०" इत्यादि, अथ पुनः "यस्मिन् वः उत्क्रान्ते इदं शरीरं पापीयो मन्यते स वो वसिष्ठः इति०॥— सा ह वागुवाच यदहं वसि-

ष्ठाऽस्मि त्वं तद् वसिष्ठोऽसीति "—बहुप्रपञ्चेन अन्ततः निर्णीतं दृश्यते "प्राणो वसिष्ठः " इति ॥ " सोऽपि मुख्यः प्राणः एव भवितुमर्हतीति" ( बृ. उ. ६-१-१-१४ ) ( छां. उ. ५-१-१३ )॥ " तान् विष्ठः प्राण उवाच " ( प्र. उ. २-३ ) इति च तस्य विष्ठित्वम् ॥ प्राणस्येव विद्यत्वमपि प्रतिज्ञायते—" प्राणस्येदं वशे सर्वं त्रिदिवे यत् प्रतिष्ठितम् ( प्र. उ. २-१३ ) इति ॥ तस्येव इन्द्रात्मतयाऽनुश्रवणं ऋङ्मन्त्रे विद्यते—" यदद्य कच वृत्रहन् उदगा अभि सूर्य । सर्वं तदिन्द्र ते वशे " इति, " इन्द्र इद्धिश्रुतो वशी" इति च ॥

यः उर्वश्याः बहुतरं व्याप्तायाः विद्युतः विद्युद्व्यायाः चिच्छक्तेः सकाशात् मनसः मनोऽधिष्ठितात् चन्द्रमसो रसात्मनः उदगात् आविर्बभ्व । अत एव सः विसष्ठः अयोनिजः ब्रह्मणो मानसः पुत्रः इति पौराणिको प्रसिद्धिः सङ्गच्छते ॥ अत्र अयोनिजस्य तस्य विसष्ठ-स्याविभवि विसष्ठापंयं ऋङ्मन्त्रदर्शनमनुसन्धेयम् — " विद्युतो ज्योतिः पिर सञ्जिहानं मित्रावरुणा यदपश्यतां त्वा ॥ तत् ते जन्मोतेकं विसष्ठागस्त्यो यत् त्वा विश आ जभार " (ऋ. मं. ७-३३-१०) इति ॥ " उतासि मेत्रावरुणो विसष्ठीर्वश्या ब्रह्मन् मनसोऽधि जातः" (ऋ. मं. ७-३३-११) इति च ॥ " अप्सरसः पिर जन्ने विसष्ठः" (ऋ. मं. ७-३३-१२) दित च ॥ यः मन्त्रकृदेव मन्त्रद्रष्टेव सन् महमां तेजसां तेजिस्वनां च महस्वान् महान् तेजस्वी पूज्यश्च बभ्व । सः अयं आत्मा सत्यादिलक्षणः सर्वन्नः इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Ātmā is indeed Vaśi, self-possessed, all the prāṇas and senses being under his control. So, of all the seers, he is the best and capable of doing everything independently. Thus, by name also, he is known as Vasishtha. In the Upanishads, these prāṇas are being described as seers. Cf: "On its banks, are the seven seers: thus the prāṇas are the seers and this refers to the prāṇas only" (Bṛ. Up. II-2-3). Ātmā is Mukhya Prāṇa. He is a mindborn son of Brahma and not born of any woman, so say the Purāṇas. Re: Vasishtha's birth, "Mitra and Varuṇa saw you (Vasishtha) as a spark of light issuing from lightning" (Rg. VII-33-10).

# पश्चमी ऋक्।

यो अन्तर्गर्भे समात्मानं वेद चिदाविरेभूद् यो विश्वधाऽत्मनी ॥ मन्त्रदगेवर्षियों वामदेवः स सेत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ५॥ पद्पाठः - यः । अन्तरिति । गर्भे । सम् । आत्मानम् । वेदं ।

चित् । आविः । अभूत् । यः । विश्वऽर्था । आत्मना ॥

मन्त्रऽदृक् । एव । ऋषिः । यः । वामऽद्वाः ।

सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवदाः ॥

Atmā knew himself while still in the womb and with that self-knowledge, manifested himself as the whole universe. He is Vāmadeva, a seer and indeed a seer of mantras. He is the truth, he is immortal and omniscient.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः महान् प्रसिद्धः रुद्धो वामदेव इति दिव्यः देवतात्मा तस्यैव सत्त्वेन सिद्धः सन् गर्भे मातुः गर्भाशये अन्तः शयान एव आत्मानं सम्यक् वेद संविविदे तत्त्वतः सम्यग्-ज्ञानेन साक्षात् चकार, इति वेदोपनिषत्पुराणादिषु सुप्रसिद्धं, तथा तेन स्वस्वरूपतत्त्व-ज्ञानेन यः विश्वथा विश्वरूपेण आत्मना स्वरूपेण ब्रह्मात्मना आविर्वभूव सर्वतः प्राकाश्यं प्राप । तस्येदं ऋङ्मन्त्रदर्शनम्,

" अहं मनुरभवं सूर्यश्चाहं कञ्चीवा श्करिषरिस्म विद्रः ॥ अहं कुत्समार्जुनेयं न्यूञ्जेऽहं कविरुशना पश्यता मा ॥" (ऋ.मं. ४-२६-१-३) इति ॥ तन्मन्त्रस्य औपनिषदं ब्राह्मणमिप भवति तावत्तत्त्वार्धप्रतिपादकम्—

" ब्रह्म वा इदमग्र आसीत् तदात्मानमेवावेदहं ब्रह्मास्मीति । तस्मात् तत् सर्वमभवत् । तद् यो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव तदभवत् । तथर्षीणां तथा मनुष्याणां तद्धैतत् पश्यन् ऋषिर्वामदेवः प्रतिपेदे , अहं मनुरभवं सूर्यश्चेति " (बृ. उ. १-४-१०) इति ॥ एवं मातुः गभं अन्तरेव विद्यमानस्य वामदेवस्य तदेतादृशं सर्वात्मभावसम्पनं ब्रह्मानुभावपूर्णं तत्त्व-विज्ञानं उदियायेत्यिप अनुश्र्यते —

"गमें नु सन्नन्वेषामवेदमहं देवानां जिन मानि विश्वा ॥ शतं मा पुर आयसीररक्षन् अध: श्येनो जवसा निरदीयम्" (ऋ. मं. ४-२७-१) इति । एतन्मन्त्रस्य उपव्याख्यानं औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनम्,— "पुरुषे ह वा अयमादितो गर्भोमवति०"— इत्यादि ॥ स इतः प्रयन्तव पुनर्जायते तदस्य तृतीयं जन्म तदुक्तमृषिणा "गर्भनु सन्नन्वेषामवेदं ०— निरदीयमिति गर्भ एवैतच्छयानो वामदेव एवमुवाच " (ऐ. उ. ४-५) इति ॥

यः एवं मन्त्रहक् मन्त्रद्रष्टा एव सन् ऋषिः प्रसिद्धः वामदेवः यश्च वामदेवनामा रुद्रः सः तादशः देवतात्मा च सोऽयं आत्मा सत्यः सत्यत्वादिलक्षणसम्पन्नः विश्ववेदाः सर्वज्ञः विश्ववेदविशिष्टः स्वयं अमृतात्मैव भवतीति सम्पद्यते ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is indeed a great one, a well-known Purusha. While still in the womb only, he knew himself, realised himself. With that self-knowledge, he manifested himself as Brahma in all the various forms everywhere. Cf: "I became Manu; I became Sūrya. I am the seer Kakshīvān, vibrating with meditation. I blessed Kutsa, the son of Arjuna. I am the poet Uśanā. Behold me" (Rg. IV-26-1).

Thus, the knowledge that 'I am all' (Sarvātmabhāva) and the realisation that 'I am Brahma Himself' (Brahmātma anubhava) came to Vāmadeva while still in the womb. Cf: "While still in the womb, I came to know the birth and manifestation of all these gods. One hundred steel armours protected me. Sleeping as I was, I came out like a falcon with speed" (Rg. IV-27-1).

# पष्टी ऋक्।

यो अन्तस्तर्पसा ब्रह्मणा दिन्येन यो विश्वामेत्रं मुनिरायभूवे ॥ मन्त्रकृद् विश्वामित्रो य ऋषिः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ६॥

पद्पाठः - यः । अन्तरिति । तर्पसा । ब्रह्मणा । दिव्येन । यः । विश्वऽमित्रम् । मुनिः । आऽवभूर्व ॥ मन्त्रऽकृत् । विश्वामित्रः । यः । ऋषिः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽविदाः ॥

He the muni, indeed, became a Viśvamitra, a friend of the universe with the help of his tapas, his mantras and super glory. He became the seer Viśvāmitra, the seer of mantras. He is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम्।

यः अन्तस्तपसा आन्तर्येण महसा निर्विषयेण विमशंन न तथा दिञ्येन दिञ्यभाव-सत्त्वेन सत्त्वशुद्धिरूपेण च ब्रह्मणा मन्त्रेण तथा तिद्व्यमन्त्राभिमन्त्रितेन चरुणा हविःसत्त्वेन सुवीर्येण संसिद्धेन ब्रह्मवर्चसेन दिञ्येन अलौकिकेन महसा अध्यात्मतेजसा च विश्वमित्रं मित्र-नाम्ना प्रसिद्धः सूर्य इव विश्वस्यास्य जगतः मित्रं मित्रस्थानीयः सम्बभूव सम्पन्नः इति प्रसिद्धिं जगौ, तथा च तस्येवेदं मन्त्रदर्शनम् — " मित्रो जनान् यात्यति ब्रुवाणः ० '' इति सूक्तं (ऋ.मं. ३-५९-१-९) एतिस्मिन् अर्थ प्रमाणम् । "आदित्यस्य व्रतमुपक्षियन्तो वयं मित्रस्य सुमतौ स्याम" (ऋ. मं ३-५९-३) इति च । तत्र विश्वमित्रत्वसम्पत्तिबोधकं इदं छन्दो-वचनम्, अत एव तेनैव योगेन नाम्नाऽपि "विश्वामित्रः" इति प्रसिद्धः सः ऋषिः, तच मन्त्रदर्शनप्रासाद् ऋषित्वादेवेति गम्यते ॥ अत्र "विश्वामित्रः" पूर्वपददीर्घः "मित्रे चर्षो " (पा. सू. ६-३-१३०) इति सूत्रात् सङ्गच्छते ॥ तादृशं ऋषित्वमपि प्राणस्वरूपात्मन्त्वादेवेति गम्यते ॥ " सप्तर्षयस्तपसे ये निषेदुः" (ऋ. मं. १०-१०९-४) " सप्तर्षयः प्रतिहिताः अरीरे" "तस्यासत ऋषयः सप्त तीरे" (बृ. उ. १–२–३) " सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात्" (मुं. उ. २–१–८) " सप्त वे शीर्षण्याः प्राणाः " (ते. आ. ) इति च सप्तानां ऋषीणां प्राणस्वरूपत्वेनोपदेजः, "प्राणो वे वसिष्ठः, प्राणो वे विश्वामित्रः" (ऐ.आ. ) इति वसिष्ठस्येव विश्वामित्रस्यापि प्राणशब्देन निद्शः सङ्गच्छते ॥ यश्च मन्त्रकृत् मन्त्रद्वष्टा ऋषिः ब्रह्मर्षः इति प्रसिद्धः, वसिष्ठ-वामदेवादिवदेव विश्वामित्रस्यापि सर्वात्म-भावोदितब्रह्मात्मसाक्षात्कारानुश्रवणं दृश्यते ॥

तथा च तस्य विश्वामित्रस्यैव ऋङ्मन्त्रद्दीनं अपि एतस्मिन् अर्थे प्रमाणं भवति ॥

"अग्निरिस्म जन्मना जातवेदा घृतं मे चक्षुरमृतं म आसन् । अर्किक्षधातू रजसो विमानोऽजस्तो धर्मो हिवरिस्म नाम" (ऋ. मं. ३-२६-७-८) इति ॥ "अजस्त्रं ज्योतिर्हिविर्हिस्म सर्वम्" (साम.) इति च ॥ सोऽयं आत्मा सत्यः सत्यमन्त्रस्वरूपः सत्यप्रतिज्ञःसिद्धः, "सत्यमन्त्रा ऋज्यवः" (ऋ. मं. १-२०-४) इति ऋषीणां सत्यमन्त्रतंव प्रतिज्ञायते ॥ तथा अमृतात्मा विश्ववेदाः जातवेदः स्वरूपः विश्वेषां ज्ञानानां वेदानां च द्रष्टा सर्वज्ञः परमिषः इति ॥

अत्र "मन्त्रकृत्" इति ऋषेः यत् खलु मन्त्राक्तृत्वं प्रदर्शितं तत्तु केवलं मन्त्राद्रष्टृ-त्वमेवेति बोध्यम् । न तु पुनस्तत् कृतिसाध्यत्वरूपं भिवतुमर्हति ॥ अत एव "मन्त्राद्रक्—मन्त्राकृत्" इति सुस्पष्टार्थकं तत्समानार्थकमेव सङ्गच्छते ॥ प्रसिद्धे ऋगादिवेदे तन्मन्त्राकृत्वं बहुधाऽनुश्रूयते, "ऋषे मन्त्राकृतां स्तोमैः काश्यपोद्धर्धयन् गिरः । सोमं नमस्य राजानम्०" (ऋ. मं. ९-११४-२) इति ॥ "अहं ब्रह्म कणवं महां वर्धनम्" (ऋ. मं १०-४१-१) इति च ऋङ्मन्त्रावर्णो ॥ "यामृषयो मन्त्रकृतो मनीषिणः अन्वेच्छन् देवास्तपसा श्रमेण ॥ तां देवीं वाच्यहविषायजामहे सा नो दधातु सुकृतस्य छोके" (ते. ब्रा॰ २-८-८-५) इति याजुषो मन्त्रवर्णः ॥ अत्र "वाचा विरूपिनत्यया," इति (ऋ. मं. ) "यज्ञैन वाचः पदवीयमायन् तामन्वविन्दन् ऋषिषु प्रविष्टाम् " (ऋ. मं. १०-७१-३) "ओहब्रह्माणो विचरन्त्यु त्वे " (ऋ. मं. १०-७१-८) इति च ॥ एवमादिभिः दिशितानां तेषां कर्तृत्वं करणत्वं च नाम नित्यसिद्धानां मन्त्राणां पुनः कृतेरसम्भवात् अनौ-चित्याच विद्यमानानामेव दर्शनेन श्रवणेन तद्नुवचनादिरूपेण तदाविभीवमात्नं भवितुमर्हतीति

तद्देदमन्त्रादिवचनादेव समुन्नीयते, तदेतत् शब्दप्रामाणिकानां सर्वेषामपि वेद-शास्त्रादि-तत्त्वविदां निर्णीतं वस्तुतत्त्वमिति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He became a Viśvāmitra, a friend of the universe. Mitra is a name for Sūrya, the sun; like him he became a friend of the universe. It was through his performance of tapas, knowledge of mantra, offering oblations (havis), and meditation that he became the very splendour of Brahma and the inner glory which are of superworldly order. Cf: "Mitra guides the people who have approached him through speech" (Rg. III-59-1 to 9).

He is a mantrakṛt, a maker of mantras, and is famous as Brahmarshi. Like Vasishtha, Vāmadeva etc., Viśvāmitra also had the knowledge that all is Self, which leads to the realisation of Brahma.

Here the word 'mantrakṛt' indicates the authorship of mantra by a Rshi; but really the 'seership' only of a mantra is intended. So, the word 'mantrakṛt' means evidently a 'mantradṛk' and it is used in that sense. Since it is impossible and not right to speak of making again the mantras which are eternal, it is gathered from the Vedas, that it is only 'seeing and hearing them' (mantras) that is referred to by all such statements.

# सप्तमी ऋक्।

यो अन्तः पाशैक्षिषु पदेषु बद्धो यो वा विमुक्तो वर्षणस्य पाशीत्॥ शुनः शेपो य ऋषिर्देवरातः॥ स संत्योऽयमसृती विश्ववेदाः॥ ७॥

पदपाठः - यः । अन्तरिति । पाद्यैः । त्रिषु । पदेषु । बद्धः । यः । वा । विऽम्रेक्तः । वर्रणस्य । पाद्यात् ॥ शुनु: शेर्षः । यः । ऋषिः । देवऽर्रातः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

Indeed the Ātman was bound down by three inner nooses in three places. He was released from the noose of Varuna. He was the seer Sunassepa later known as Devarāta. He is the truth, he is immortal and is omniscient.

### अन्वयमाष्यम् ।

यः पाशेः त्रिभिः अन्तः बहिरिप बन्धरूपेण निहितैः त्रिषु पदेषु अग्र-मध्य-मूळ्मागेषु बहिःशरीर, तथा अन्तः मूळाधार-हृदय-भूमध्यशिरःस्थानेषु अवम-मध्यम-उत्तमरूपतया प्रथितैः ब्रह्म-विष्णु-रुद्रसञ्ज्ञकैः बन्धनसाधनैः प्रनिथिभिः वाक्-प्राण सम्बन्धैः बद्धः
नियमितः इति प्रसिद्धः आसीत्, तथा देवताप्रसादेन तस्य वरुणस्य आवरणशक्तिसत्त्वस्य
देवतात्मनः पाशात् आवरणरूपात् तस्मात् बन्धनत्रयात् विमुक्तः पुनः विमोकं प्राप्तः इति च
प्रसिद्धम् ; तदेतत् तस्यैव मन्त्रदर्शनाद् गम्यते — "उदुत्तमं मुमुग्धि नो वि पाशं मध्यमं
चृत । अवाधमानि जीवसे " (ऋ. मं. १-२५-२१) इति ॥ "शुनः शेपोयमहृद् गृभीतिष्कप्वादित्यं द्रुपदेषु बद्धः । अवैनं राजा वरुणः स सृज्याद् विद्वा १अद्यद्धो विमुमोक्तु पाशान् "
(ऋ मं १-२५-१३) इति च ॥ यः शुनः शेपः ऋषिः मन्त्रादृष्टा देवरातः देवरातनाम्ना प्रसिद्धः देवैः विश्वामित्राय रातः दत्तः इति ; तथा च ब्राह्मणम्— "देवा वा इमं
मह्यमरासतेति सह देवरातो वेश्वामित्रः" (ऐ. ब्रा. पं. ७) इति ॥ अत्र याजुषं ब्राह्मणमपि
एतमेवार्थं समर्थयति ॥ " शुनः शेपमाजीगर्ति वरुणोऽगुण्हात् । स एतां वारुणीभपश्यत् ।
उदुत्तमं वरुणपाशमस्मदित्याह । आत्मानमेवैतया वरुणपाशाद् विमुञ्चिति " (तैः सं
५-२-१-४) इत्यादि ॥ तथा च सर्वानुक्रमसूत्रम् — "कस्य पञ्चोनाऽऽजीगर्तिः शुनः
शेपः स कृत्रिमो वैश्वामित्रो देवरातः" (ऋक् सर्वानु. सृ. १-२४) इति ॥

सोऽयं अन्तरात्मा ऋषिषु प्रतिष्ठितः सत्यः नित्यसिद्धः अमृतात्मा विश्ववेदाः सर्व-वेत्ता च भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

There are three nooses binding the Åtman from within, and from without as well. Externally, the nooses in the body are at the bottom, in the middle and at the top in the head. Internally, they are in mūlādhāra (solar plexus), in the heart, and in the centre of the eyebrows. In terms of gods, the nooses are, Brahmā, Vishņu and Rudra. The seer Śunaśśepa was released by divine grace from all those three nooses of Varuṇa, the god who envelops every Ātman. This was possible for the seer Śunaśśepa on account of his power to see a mantra. One may refer here to the following mantras: "Loosen our bonds that are above, in the middle, and down below, so that I may freely live "Rg. I-25-21); "Let the wise one (Varuṇa) remove the bonds off me" (Rg. I-25-23).

Śunaśśepa is a seer, known also as Devarāta; he was given (rāta) by the gods (devaiḥ) to Viśvāmitra, hence he was called Devarāta. Cf: "He is Devarāta who belongs to my lineage and so is Vaiśvāmitra. He was indeed given to me by the gods" (Ait. Brāh. V). A Brāhmaṇa mantra in Yajurveda also states, "Varuṇa caught hold of Śunaśśepa, the son of

Ajigarta. He had the vision of this mantra which praises Varuna. "Oh! Varuna, loosen this noose which is binding me etc. He said thus and he released himself from the noose of Varuna" (Tai. Sam. 5-2-1-4). See the Sarvānukrama Sūtra also: "Śunaśśepa, a son of Ajigarta, became the adopted son (svayam datta) of Viśvāmitra and became famous as Devaráta (Sar. Sūtra 1-24).

This inner soul is well-known among the seers, he is ever perfect, the truth eternal, he is immortal and omniscient.

# अष्टमी ऋक् ।

अयं केर्तुभिज्योतिर्न्तः प्रविष्टो
ज्योतिषा समृष्स्वर्न्तिनिविष्टः ॥
अयमुद्भिः पृथिवीमनुविष्टः
स सीत्योऽयममृतौ विश्वविदाः ॥ ८॥

पद्पाठः – अयम् । केतुंऽभिः । ज्योतिः । अन्तरिति । प्रऽविष्टः । ज्योतिषा । सम् । अप्ऽसु । अन्तरिति । निऽविष्टः ॥ अयम् । अत्ऽभिः । पृथिवीम् । अनुं । विष्टः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवैदाः ॥

This Ātmā (the principle of consciousness) entered the body (gross matter) in the form of light along with the vital powers. He then entered the waters (the liquid principle) along with light. He then entered the earth (solid) along with those waters. He is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम्।

अयं अन्तरात्मा चेतनः केतुभिः प्राणशक्तिभिः प्रज्ञाभिः ज्यौतिः दिव्यं तेज अन्तः प्रविष्टः सश्रीरेण पुरुषह्रपेण उदयार्थं आदौ दिव्ये ज्योतिषि प्राविवेशेति भावः, ततश्च तेन ज्योतिषा वैद्युतेन सह अप्सु जलेषु निविष्टः नितरां विवेश रसभावेन, ततश्च सोऽयमात्मा ताभिरेव अद्भिः पुनः ततोऽपि स्थूलभावाय वृष्टिमुखेन पृथिवीं इमां अनुप्रविष्टः सन् जल-तेजसोः द्वारा प्रार्थिवं सत्त्वं प्रापेति सिध्यति ॥

सः परोक्षः सत्यात्मा चेतनः अमृतः आत्मा एवं ऋमेण ज्योतिर्जलपृथिवीभूतेषु स्वेन चैतन्यसत्वेन अनुस्यूतः अमृतात्मा स्वरूपेण सिद्धः स्वयं सर्वज्ञसत्त्व एव भवतीति ॥ एतेन तस्य आत्मनः भूतशरोरादिसम्बन्धमात्रोण मूलस्वरूपहानिर्न भवितुमहत्तीति सिध्यति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The inner soul is conscious energy. He, in the form of a flame with his various forces of vital airs, that is prana, entered the body. It is light and lightning which entered the waters or the liquid principle. Then this Atma, entered again this earth in the form of rains. He is the supreme truth. Thus he is continuously present in light, water and the earth. He is immortal and omniscient.

# नवमी ऋक्।

अयं पृंधिव्या अञ्चमनु रेतो-ऽयं रेतेसा तानृषींश्रनु यन् ॥ ऋषिभ्योऽयमृषिषु प्रविष्टः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ ९ ॥

पदपाठः - अयम् । पृथिवयाः । अर्न्नम् । अर्नु । रेतंः । अयम् । रेतंसा । तान् । ऋषीन् । अर्नु । यन् ॥ ऋषि ८भ्यः । अयम् । ऋषिषु । प्रऽविष्टः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवैदाः ॥

The Ātmā entered into food through the earth, and through food he entered into the seminal fluid; and through that seminal fluid, he entered into the body of the ancient seers and through them entered other seers. The Ātmā is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम् ।

अयं चेतनः अन्तरात्मा तदनन्तरं पृथिव्याः सकाशात् तेजोमुखेन उदितः सन् पृथिव्यामेवोत्पन्नं सरसं अनं च प्रविशन् तद् भोग्यमन्नमनुसृत्य रेतः रेतोरूपेण तथा तेन रेतसा सह उदियाय, ततश्च पुनः तेनैव रेतसा सतेजसेन सरसेन सभौमसत्त्वेन सचेतनेन च सुवीर्येण तान् पूर्वान् ऋषीन् अनुसृत्य यन् अनुगच्छन् तेभ्यः प्राचीनेभ्यः ऋषिभ्यः सकाशात् ऋषिषु तदुत्तरेषु पश्चात्तनेषु आर्षबीजक्षेत्रपरम्पराप्रवाहोदितेषु ऋष्यन्तरेषु प्रविष्टः सन् तत्तदृषिरूपेणोदितः सोऽयमन्तरात्मा एवमजस्रधारया अनुस्यूतो भवति, अत एव सत्यः सत्स्वरूपः अनेकेषु शरीरेषु अतीतेष्विप स्वयं अमृतः एकरूपेण अवस्थितः अविनाशी विश्ववेदाः सर्वज्ञः इति ॥ अत्र औपनिषदं वचनमपि एतमेवार्थं समर्थयति, '' अविनाशी वा अरेऽयमात्मा अनुच्छितिधर्मा '' इति ॥

अत्र केवलस्य चेतनात्मनः तेजो-जल-पृथिवीसत्त्वेन भूतत्रितयेन आदिसृष्टौ सर्हारी-राणां सचेतनानां च मन्-वसिष्ठादीनां अयोनिजानां आदिमानां आविर्भावः संवृत्तः, इति तदिदं तत्त्वं वसिष्ठाविभीवे प्रदर्शितम् , " विद्युतो ज्योतिः परि सञ्जिहानम् " (ऋ. मं. ७) इति चतुर्भिर्मन्त्रे:, ''यो वा वसिष्ठो ह वशी ऋषीणाम् '' इति अस्मिन् सकते चतुर्थं मन्त्रे ॥ तस्यैवायं विशिष्टोऽर्थः यजुर्वे देऽपि अनुश्रूयते, " अद्भ्यः सम्भूतः पृथिव्ये रसाच । विश्वकर्मणः समवर्तताधि । तस्य त्वष्टा विद्धद् रूपमेति । तत् पुरुषस्य विश्वमाजानमंत्रे '' (तै. ) इति ॥ '' अद्भ्यः सम्भूतः तन्मर्त्यस्य देवत्वमाजानमंत्रे ( হা. य. सं. ३०-१७ ) इति ॥ सोऽयमर्थः अत्र छन्दोदर्शने ( अस्मिन्नेव सूक्ते ) पूर्वस्यां अष्टम्यामृचि सन्दृष्टः, स च समर्थितः भाष्ये सङ्क्षेपतः दिग्दरीनार्थम्, योनिजा-नामुत्पत्तिस्तु अस्यां नवस्यामृचि प्रदर्शिता, तत्क्रमस्तु पञ्चाग्निविद्यायां विस्तरशः अनुश्र्यते उपनिषदम समर्थितम् ॥ '' असौ वाव लोको गौतमाग्निः '' इत्यादि आरम्य '' इति तु पञ्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ति " इत्यन्तम् बहुधा प्रपञ्चितम् ( बृ. उ. ६-२-९-१३) ( छां. उ. ५-३-१-१० ) तत् सर्वं ब्रह्ममीमांसायां निर्णीतम् ॥ तत्र तृतीयस्या-माहतौ पृथिव्याः सकाशादेव योगेन च त्रिवृत्करणेन आविर्भावः अयोनिजानाम्, तथा च ऋङमन्त्रवर्ण:, '' द्यौर्भ पिता जनिता नाभिरत्र बन्धुर्भ माता पृथिवी महीयम् । उत्तानयो-श्चम्बो१योनिरन्तरत्रा पिता दहितुर्गर्भमाधात् " (ऋ. मं १-१६४-३३ ) इति ॥ पञ्चम्या-माहुतो मातुः सकाशात् योनिजानां उत्पत्तिः प्रत्यक्षसिद्धैवेति विवेकः ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This is Atmā, the conscious energy. He was born as Tejas (the principle of light) from the earth. He entered into the juicy food which grows out of the earth. It was quite enjoyable. The essence of food took the form of semen in the body. From that semen, which contained the splendour and the essence of the earth and all energy, were born the Rshis of old and then the later ones. That ensured the continuity of the seers.

From the original elements viz., Tejas, Jala and Pṛthvi, born of Ātmā at the very beginning, Manu, Vasishtha, and other seers, were born as Ayonijas, i.e. born of no woman.

In this ninth mantra, the birth of those seers born of woman is described, which is further detailed in the Panchagni Vidyā of the Upanishads: Cf: "This world Gautama is Agni" etc. (Br. Up. VI-2, 9 to 13). Again, "The waters get the name of Purusha, in the fifth oblation" etc. (Chhānd. Up. 5-3, 1 to 10). So, another mantra also says, "The sky or the sun was my father. This earth was my mother; the mid-air is the relation joining these two" (Rg. I-164, 34). In the fifth oblation, the birth of those born of woman is described.

# द्शमी ऋक् ।

पूर्वेभ्योऽयम् षिभ्योऽहं परियन् पूर्वेष्वयं पितृषु ज्योतिषाऽऽप्तः ॥ अयं पितृभ्यस्तपंसाऽभ्युदिंतः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ १० ॥

पदपाठः - पूर्वेभ्यः । अयम् । ऋषि ऽभ्यः । अहम् । परिऽयन् ।
पूर्वेषु । अयम् । पितृषु । ज्योतिषा । आप्तः ॥
अयम् । पितृऽभ्यः । तर्पसा । अभि । उत्ऽइतः ।
सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवेदाः ॥

This Atma which calls itself 'I' is descended from the ancient seers. It entered and continued its decent in our forefathers through the light, the seed of ancestors. From the forefathers, it has taken birth through their tapas. He is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम्।

अयं अहं आत्मा पूर्वभ्यः अस्माकं प्राचीनतरेम्यः ऋषिभ्यः वसिष्ठ-विश्वामित्रप्रभृतिभ्यः देवरातमभृतिभ्यो वा गोत्र-प्रवरादिप्रवर्तकेभ्यः बीज-क्षेत्रप्रवाहपरम्परया अविच्छित्र-धारया सन्ततया परियन् प्रतिगच्छन् तथा आगच्छन् इति यावत् अयं आत्मा पूर्वेषु प्राचीनेषु पितृषु तथा अर्वाचीनेषु प्रपितामह्-पितामह्-पितृरूपेषु ज्योतिषा तेजोमयेन सुवीर्येण प्राप्तः अर्वाचीनतामुपगतः, सोऽयं आत्मः पितृभ्यः साक्षात् पितुः सकाञ्चात् तपसा बाह्याभ्यन्तरेण शास्त्रीयनियमपूर्वकं समाचिरतेन धर्म-पत्र-योगादिरूपेण साधनिवञ्चेषेण संस्कृतः अभि आभिमुख्येन साक्षात् सञ्चरीरः सन् उदितः अजिनष्ट जीवसत्त्वेन सम्पन्नः इति यावत् । सोऽयं आत्मा शारीरः सचेतनः सत्यः सत्स्वरूपः अमृतः विकार-विनाशादिरहितः विश्ववेदाः सर्वज्ञसत्त्वसिद्धः स्वयं भवति ॥ " जीवो मृतस्य चरित स्वधाभिरमत्यों मत्यंनासयोनिः" (ऋ. मं. १-१६४-२०) इति मन्त्रवर्णनिर्दिष्टः "प्रत्यङ् देवानां विञाः प्रत्यङ् उदेषि मानुषान्" (ऋ. मं १-५०-५) इति च तदर्थानुश्रवणं भवति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This 'I', the Âtmā is derived from our ancient seers, Vasishtha, Visvāmitra and others or Devarāta and others, through direct and continuous flow of 'seed'. This descended into our forefathers as 'light' which was splendid and strong. This Âtmā issued forth, as Tejas, which was in the form of life.

Life lived according to religion, performance of sacrifices etc. were instrumental for the expression of Ātmā as embodied being. Ātmā was there as seed. That same Ātmā is in the body as an active principle. He is the truth, he is immortal and omniscient. Cf: "This soul with food, intellect, speech, knowledge etc. which are dependent upon it, lives and moves in the bodies which are mortal."

# एकादशी ऋक्।

अहं ज्योतिष्स्तपंताऽभ्युदितो-ऽहं देवैर्काषेभ्यश्चेतंसा रातः॥ ऋषेर्जातोऽयमुषिर्देवरातः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः॥११॥

पद्पाठः - अहम् । ज्योतिषः । तर्पसा । अभि । ऊत्ऽईतः । अहम् । देवैः । ऋषिऽभ्यः । चेतंसा । रातः ॥ ऋषैः । जातः । अयम् । ऋषिः । दैवऽरीतः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतंः । विश्वऽवेदाः ॥

I am born on account of the tapas of brilliant forefathers. I was a gift of gods given to seers out of sincerity. I am born of a seer, and am the seer Daiyarāta. The Ātmā is truth, is immortal and is omniscient.

## अन्वयभाष्यम् ।

अहं अहम्प्रत्ययगम्यः अन्तर्यामी अयमन्तरात्मस्वरूपः तपसा आर्षवंशे प्रादुर्भावेन कर्मणा सद्भावनया संविदा मन्त्रदर्शनेन च साक्षात् ऋषिस्वरूपोदयार्थं स्वाचिरतेन च चिरन्तनेन धर्म-यज्ञ-योगादिनः साधनविशेषेण ज्योतिषः पितुः ज्योतिरात्मनः सकाशात् तेजोमयात् सुवीर्यात् ब्रह्मवर्चसाच अम्युदितः दिव्यभावेन सिद्धः अभ्वमः, सोऽयमहं पुनः तेः देवैः दिव्यात्मिभः चेतसा मनसा सद्भावसत्त्वेन सौमनस्येन ऋषिभ्यः आर्षयदृष्टियुक्तभ्यः मुनिभ्यः योगिभ्यः यतिभ्यः संपमिभ्यश्च रातः दत्तः ऋषित्व-सम्यग्दशित्वादिसत्त्वाभ्युदय-प्राप्तये तपोयोगादिशिक्षणार्थं समर्पितः इति यावतः । अयं आत्मा ऋषेः मूलपुरुषात् शुनःशोपापरनामनः देवरातात् जातः प्रादुर्भूतः अयं देवगतः ऋषिः ऋषित्वलक्षणेन सम्पनः अभवत्, वरुणादिभिः देवैः विश्वामित्राय दत्तः शुनःशेपो देवरातः इवैवेति भावः, सोऽ यं अन्तरात्मा सत्यधर्मा अमृतत्वादिसत्त्वसम्पनः विश्वेषां वेदानां तत्त्ववेता च भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This my soul, the guide within, and known on account of self-consciousness was born on account of the tapas of my forefathers. This soul by his actions, his good-will, by his knowledge and by the the power of visualising the mantra, devoted himself for long to the Dharma, Yajña, Yoga etc. with the special purpose of becoming a seer. He (Daivarāta) was born as a spark of his forefathers, which was full of splendour, strength and the glory of Brahma. He gave himself up to those who share the views of seers, of munis, of yogis, of yatis, and of sannyāsins. He served them so that he might become a seer, a samyagdarśi, a realised soul. This individual is born of a seer, Devarāta, originally known as Śunaśśepa who was his ancestor. He is himself a seer, this Daivarāta. He has all the characteristics of a seer like Śunaśśepa. Devarāta was given as a gift to Viśvāmitra, by the gods Varuṇa and others. The inner soul is characterised by truth, is endowed with immortality and knows the correct meaning of all Vedas.

# द्वादशी ऋक्।

अयं तपेसा छन्दाःस्यन्वेगच्छ-मयमृच्व्र्र्छन्दोभिरन्वेद्शेम् ॥ मन्त्रदृगेव महेसाऽभवमृषिः स संत्योऽयममृतो विश्ववेदाः ॥ १२ ॥

पद्पाठः - अयम् । तर्षसा । छन्दार्शसि । अनुं । अगच्छम् । अयम् । ऋचैः । छन्देःऽभिः । अनुं । अद्र्शम् ॥ मन्त्रऽहक् । एव । महंसा । अभवम् । ऋषिः । सः । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवैदाः ॥

This Ātmā (this person), this soul studied and understood the Vedas through tapas. With the help of the Vedic mantras and their full knowledge, this Ātmā saw these (new) mantras. I became a seer of mantras on account of my knowledge of Brahma. The Ātmā is the truth, he is immortal and omniscient.

### अन्वयभाष्यम् ।

अयं प्रत्यगातमा तपसा अन्तर्विमर्शादिना धीयोगेन यज्ञरूपेण पवित्रीकृतहृद्यः विशुद्ध-सत्त्वेन सत्पात्रीकृतशीर्षण्यदिव्ययन्त्रनिचयः अभूत, तेनैव च योगेन सोऽयमहं छन्दाः सि गायत्रीप्रभृतीनि छन्दस्सत्त्वानि अनुसृत्य अगच्छम् तान्येव छन्दा स्सि आत्मिनि अन्तः उपप्रापम्, तेरेव छन्दोभिः भूयोऽपि तपस्यन् प्राचीनतमानां वेदानां विज्ञानेन तद्देवतानां प्रसादेन घियां समाधिसत्त्वेन सम्प्रसादेन च ऋचः इमाः नृतनाः अन्वदर्शम् छन्दोदर्शनसत्त्वेन स्वयं सम्प्रापम्, तेन च महसा दिव्येन ब्रह्मवर्चसेन मन्त्रदक् मन्त्रद्रष्टेव सन् ऋषिः ऋषित्व- छक्षणसम्पनः अभवम् तत्साक्षात्कारेण संवृत्तोऽस्मि, "ऋषिर्विप्रः काव्येन " (ऋ. मं. ८-७९-१) इति, "ऋषिर्ह दीर्वश्रुत्तमः" (ऋ. मं. ) इति च तदनुश्रवणम् ॥

एवं योऽयमेतादृशेन ऋषिसत्त्वेनोदितः सोऽयं अन्तरात्मा सत्यः सत्यमन्त्रः अमृता-त्मस्वरूपः विश्ववेदाः सर्ववित् सत्त्वसम्पन्नः इति ॥

तदिदं छन्दोदर्शनं न्तनमेव भवितुमर्हति, तथा च वसिष्ठाषेयं ऋङ्मन्त्रदर्शनम्, ''ये च पूर्वे ये च नृत्ना इन्द्र ब्रह्माणि जनयन्त विप्राः ॥ अस्मे ते सन्तु सख्याशिवानि यूयं पात स्वस्तिभिः सदा नः" (ऋ मं ७-२२-९) इति ॥ एवं नृतनेन मन्त्रदर्शनेन न्त्नाः ऋषयोऽपि भवन्तीति वेदे श्रूयते तथा च माधुश्छन्दसं आर्षं दर्शनम् — ''अग्निः पूर्वेभिर्ऋषिभिरीडयो नृतनैरुत" (ऋ मं १-१-२) इति ॥

अत्र छन्दस्वत्याः वाग्देवताया एव सत्प्रसादेनोदितं तदिदं छन्दोदर्शनसत्त्वमिति प्रतिज्ञायते, तत्प्रतिज्ञावचनं च वाच: आम्मृण्याः एव भवति, तच्च अनेन छन्दोद्र्शनेन सार्थकं सत्यं प्रत्यक्षसिद्धमेवेदमभूदिति गम्यते — ''यं कामये तं तमुप्रं कृणोमि तं ब्रह्माणं तमृषि तं सुमेधाम् '' (ऋ. मं. १०-१२५-५) इति ॥ ''उतो त्वस्मे तन्वं १विसस्रे जायेव पत्य उद्यती सुवासाः'' (ऋ. मं. १०-७१-४) इति ॥ अस्मिन् अथ औपनिषदं मन्त्रवचन-मिप भवति—'' यमेवेष वृणुते तेन छम्यः तस्येष आत्मा विवृणुते तन् स्वाम् '' (कठो. १-२-२३) इति ॥ एतावता प्रपञ्चेन प्रमाणेन इदानीमिप नृतनं मन्त्रदर्शनं तथा नृतनं ऋषित्यं च तपसैव प्राप्तुं शक्यिमिति सिध्यति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This self-introspective soul (of Daivarāta) purified itself by tapas, that is by critical examination of experiences, by logical thought and by sacrifices. Thereby he became the master of his inner powers and other instruments of knowledge. Being thus purified, he was able to enter the secrets of the Vedic metres such as Gāyatrī, and of the sacred mantras. This enabled him to 'see' new Vedic mantras in his vision, mantras which are similar and akin to those of the most ancient mantras. This was possible (for Daivarāta) on account of his tapas, his deep knowledge of ancient Veda mantras, the grace of the respective gods who are the subjects of the mantras, concentration amounting to communion with the truth of truths, and on account of spiritual delight. He has become the seer of mantras by his great powers of knowing Brahma. He is full of the characteristics of a seer of mantras. Daivarāta is

full of this realisation. "A Vipra or a Brahmin becomes a seer on account of his ability to be a poet, a poet who sees mantras" (Rg. VIII-79-1). "He who is able to hear best the mantras with his inner ear is a seer or a Rshi" (Rg.).

Thus he who has attained the inner status of a seer or Rshi is the real soul who can see the mantras, who is eternal, and who has the knowledge of everything.

This 'Chhandodarsana' deserves to be called a collection of the new Vedic mantras. There are references in Veda itself to the fact of seeing new mantras. For instance, see Rg Veda VII-22-9 regarding Vasishtha: "May the gods Indra and Brahma of old, and those created by the Brahmins who 'saw' anew fresh mantras, be friendly and good to us and may you, oh Indra and Brahma always protect us." Thus the Vedas themselves have internal evidence that by 'seeing' new mantras new seers come into being. Similarly there is the phenomena of new mantras being seen by Madhuchchhandas: "Agni worshipped or praised by the ancient Rshis is also praised by new Rshis (Rg. I-1-2). The seer (Daivarata) makes a declaration here that this 'Chhandodarsana' (this bunch of mantras) has been possible for him on account of the grace of the goddess of speech who is replete with metrical mantras. The seer Vagambhrni has made a similar declaration. declaration seems to be supported and proved to be true, by this declaration of Daivarāta. In the Rg Veda X-125-5, the seer declares, "I have the power to invest with greatness whichever god I wish to-Brahma for instance. I invest the seer also with great intelligence." Similarly in Rg Veda X-71-4, it is stated, "To the seer whom she Vak) likes, she offers hereself like a welldressed bride to her lover." There is evidence to this effect in the Upanishads also. "The Atma is available only to him whom the Atma chooses. This Atmā reveals himself to one whom he chooses" (Katha I-2-23). Thus it is proved both by fact and by evidence that this kind of 'seeing' new mantras and the coming into being of new seers (as in the case of Daivarata) is possible through tapas, that is by austerity, by concentration, and purification of the tools of perception.

त्रयोदशी ऋक्।

अयं प्रजानन् अर्जन्यः सन् अर्मत्यों-ऽयं विश्वधा राजेतेऽन्तर्य एकः ॥ अयं स्वराद् सम्राङ् विराङ् विभुः प्रभु-रयं सत्योध्यममृतों विश्ववेदाः ॥ १३ ॥ पदपाठः - अयम् । प्रऽजानन् । अर्जन्यः । सन् । अर्मर्त्यः ।
अयम् । विश्वऽर्था । राजेते । अन्तरिति । यः । एकः ॥
अयम् । खऽराट् । सम्ऽराट् । विऽराट् । विऽसुः । प्रऽसुः ।
अयम् । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवैदाः ॥

# चतुर्दशी ऋक्।

तत् तें भगवन् इन्द्र बृहस्पते
संविदा तपस्यन् अर्चु तुरीयम् ॥
पदं पश्यामि दर्शतं परीतं
तत् परमम् ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयंत् ॥ १४ ॥

पदपाठः - तत् । ते । भगऽवन् । इन्द्र । बृहस्पते ।
सम्ऽविदां । तपस्यन् । अर्तु । तुरीर्यम् ॥
पदम् । पुर्यामि । दुर्शतम् । परि । इतम् ।
तत् । पुरुमम् । ज्योति । विश्वस्य । दुर्शयत् ॥

॥ इति पञ्चमेऽनुवाके तृतीयं आत्मसूक्तम् समाप्तम् ॥

The 13th and 14th mantras, which follow before Section V is completed, are repetitions of the 9th and 10th mantras in the first hymn of this Section V, which please see. See commentary also thereon.

Thus ends the Third hymn in the Fifth Section.

# अथ पञ्चमेऽनुवाके चतुर्थ आत्मसूक्तम्।

अनुवाकः ५ । सुक्तम् ४ । ऋचः १-८ । आत्मा । अयं प्रत्यङ् पुरुषः अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः, आत्मा, जगती ।

Now this the Atma Sukta, Fourth in the Fifth Anuvaka Section V: Hymn 4: Riks 1-8-ĀTMĀ

This hymn beginning with "Ayam Pratyan Purushah" contains eight Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi, Ātmā is the god and Jagati is the metre.

## अथ प्रथमा ऋक् ।

अयं प्रत्यङ् पुरुषः स आत्मा परः सन्नपादेतन्र्रकरणोऽप्राणः ॥ संविदा कामेन कर्मणा प्रचितो-ऽयं वाचा स्वधयाऽधि चेतेतेऽन्तः ॥१॥

पदपाठः - अयम् । प्रत्यङ् । पुरुषः । सः । आत्मा । परः । सन् । अपात् । अतन्ः । अर्करणः । अप्राणः ॥ सम्ऽविद्रां । कामेन । कर्मणा । प्रऽचितः । अयम् । बाचा । स्वधयां । अधि । चेतंते । अन्तरिति ॥

This person (soul) who turns his sight inward is the highest Atman. He is without any parts, without a body, without any means of action, without the vital power. Being invested with pure consciousness, will-power, and the power of action, he inspires every one from within, by the power of speech.

## अन्वयभाष्यम्।

अयं आतमा प्रत्यङ् अन्तर्मुखः सर्वेषां प्राणभृतां द्वारीरे अन्तर्हितः सचेतनः पुरुषः पुरुषसत्त्वः ज्योतिर्मयः सः परः सर्वेभ्यः उत्तमः परमः आन्तरतमः सन् केवछं सत्स्यरूपः, सः स्वयं अपात् अंदा-गुण-धर्म-रूपादि पादिवद्दोषविरहितः, अतन्ः अदारीरः द्वारीरादि सम्बन्धरितः अकरणः बुध्यादिसवन्द्रियवृत्तिविद्दोषादिबन्धनिर्मुक्तः सर्वविष्येरिप अछितः एवास्ति, तथा अप्राणः प्राणादिभिरिष अनिबद्धः असंस्पृष्टश्च केवछः चैतन्यगात्राद्याव्यव्यविद्यावत् ॥

सोऽयं संविदा ज्ञानशक्तया क्रियया कृतिशक्तया एषणया इच्छाशक्तया चिता संविदादि त्रिशक्तितत्त्वसिह्तया परया तुरीयया चेतनाशक्त्या च आचितः सङ्गृहीतः प्रविवृत्तः स्वधया स्वाभिधया वाचा वाचकसत्त्वया आत्मिन अन्तः अधि अधिष्ठानरूपेण चेतते चेतनया संस्फुरति, सोऽयं सर्वोन्तरः सर्वेन्द्रियवृत्तिविषयास्पदीभूतः सर्वेषामिष अन्तः अपरोक्षसिद्ध एवेति ॥ अस्मिन्नथं ऋङ्मन्त्रवर्णः— "प्रत्यङ् देवानां विशः प्रत्यङ् उदेषि मानुषान् । प्रत्यङ् विश्वं स्वर्दशे " (ऋ. मं. १-५०-५) इति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

This introspecting soul is located in all living beings. He is Purusha endowed with pure intelligence. He is Atma the Supreme. He is indivisible; he has no division, nor form nor any attributes. He is without a body. He is without senses, and other means of action. He is not bound by the vital airs, nor is he touched by them. Even then, he exists and is pure intelligent energy. His existence can be known on account of knowledge, will to desire, will to act and on account of the Turiya (purest conscious state) which includes all these other states of consciousness. By means of his own power of speech he inspires all. That inner soul is realisable through self-experience. Cf.: "You are the inner soul of gods, of men and of the entire universe. Realisation can be attained by inward seeing" (Rg. 1-50-5).

## द्वितीया ऋक ।

अयं ज्योतिषा रसेन भूम्याऽऽचितः

प्रत्यङ् त्रिवृताऽन्नेन भूतेः सम्भृतः ॥

वाचा प्राणेन मनसा चेतनेना
यमस्मास्वन्तरिध प्रचेतते ॥ २ ॥

पद्पाठः - अयं । ज्योतिषा । रसेन । भूम्यां । आऽऽचितः । प्रत्यङ् । त्रिऽवृतां । अन्नेन । भूतैः । सम्ऽर्धतः ॥ वाचा । प्राणेनं । मनसा । चेतनेन । अयम् । अस्मासुं । अन्तरिति । अधि । प्रऽचैतते ॥

This indewelling soul is invested with the principle of light, fluid and earth. And he is born of and protected by the three elements mixed in equal proportions. He is within us and activises us through the power of speech, the vital forces and the principle of consciousness from within ourselves.

### अन्वयभाष्यम् ।

अयं सोऽयं चेतन: आत्मा ज्यातिषा प्रथमेन तेज:सत्त्वेन, रसेन द्वितीयेन अप्-सत्त्वेन, भूम्ना तृतीयेन भूमिसत्त्वेन च आचितः सर्वसारभूतः सन् समुदितः, सर्वषां अन्तः प्रत्यङ् प्रत्यगात्मरूपेण प्रतिष्ठितः अस्ति, सोऽयं त्रिवृता त्रिवृदितेन तेजो-जल-भूमिसत्त्वेन समानैकरसभूतेन अन्नेन भोज्येन सञ्जीवनीयेन अमृतरूपेण दुग्धेन रस-धन-स्निग्धपदार्थेक-सत्त्वेन दुग्धादिना वा पोषितः सन् तैः एतैः त्रिसत्त्वेः सह तेजोजलानोदितैः सर्वेः प्राण-मृद्धिः सम्भृतः, सन्धृतः, सचेतनो बभूवेति यावत् ॥

सोऽयं अन्तरात्मा अस्मासु सर्वेषु जन्तुषु अन्तः शरीरे हृद्यं अधिष्ठितः सन् वाचा संवित्सत्त्वया, प्राणेन कृतिसत्त्वेन, मनसा कामना-भावना-कल्पनादिसत्त्वेन च, इत्यनेन तेजोऽबन्नात्मकेन करणत्रयेण सह चेतनेन चतन्यसत्त्वेन प्रचेतते संस्फुरित । तथा चेतमानः अयं स्वयं संवित् क्रियेच्छाप्रधानानि वाक्-प्राण-मनःस्वरूपाणि एतानि आन्तर्याणि त्रीणि करणानि प्रचेतयित इति सिध्यति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This inner soul is intelligent energy. He is the unified essence of all the three principles of light, fluid and earth. He is established within all. This soul within the body is born of and supported by the principles of light, fluid and earth, found in food and other substances. The 'anna' is food, in the form of any eatable, ambrosia, or milk products, which are in the form of solid, liquid and fatty substances. The Soul in us and all the living beings vibrates with Vāk in the form of intelligence, desire or power of action. The power of consciousness is united with Vāk, Prāṇa and Manas which are the essence of Tejas, Ap and Anna. This vibrant inner soul inspires the three internal instruments, Vāk, Prāṇa and Manas, which express themselves as knowledge, action and desire.

तृतीया ऋक्।
अयं धोभिर्भि द्योतेतेऽसौ संविता
प्रश्नया वाचा प्रश्नपन्या चित्तिभिः॥
अयमन्तः सम्प्रसादसत् प्रचेतनः
प्रत्यड् प्रश्लोऽधि विश्वथा चिकेतति ॥३॥

पद्पाठः - अयम् । धािभिः । अभि । द्योतिते । असौ । सुविता । प्रज्ञया । वाचा । प्रऽज्ञपन्या । चित्तिऽभिः ॥ अयम् । अन्तरिति । सम्प्रसाद्ऽसत् । प्रऽचेतनेः । प्रत्यक् । प्रऽज्ञ: । अधि । विश्वऽर्था । चिकेतिति ॥

This Atmā shines on account of the power of intelligence. He is the very sun (in the universe) and shining in the inmost heart with the power of intelligence and of speech and other powers of consciousness. He is the inner being in full ecstacy and full of knowledge of everything.

### अन्वयभाष्यम् ।

अयं सर्वान्तर: आत्मा धीमिः सिवत्सत्त्वामिः अभितः द्योतते प्रकाशते । अयमेव बिहः ब्रह्माण्डे सिवता प्राणिनां प्रसिवता—जनियता प्रेरियता च सन् असौ दिव्यः अभि-द्योतते भण्डले निजे अन्तरिधिष्ठतः देदीप्यते, अभितः सर्वतः प्रकाशयित च । तथा प्रज्ञया संवित्सत्त्वया थिया वाचा वाचिकया शब्दतन्मात्रया प्रज्ञपनिया स्व गुप्तं अर्थं वाच्यार्थसत्त्वं लक्ष्यार्थं च प्रक्षपण ज्ञापयन्त्या चिता चेतनया सर्वदा स्वयमेव प्रकाशते, सोऽयं आत्मा अन्तः आन्तरतमः सन् सम्प्रसादसत् सुषुप्तिसंस्थः तथा समाधिनिष्ठः प्रचेतसः केवलं चेतनः प्रत्यङ् अन्तर्मुखः प्रत्यगात्मस्वरूषः प्रज्ञः प्रकृष्टज्ञानसत्त्वपूर्णः, अधि अध्यात्मतत्त्वतः सिद्धः विश्वथा सर्वथा चिकेतित जानाति, सोऽयमात्मा अन्तरात्मिन स्वस्मिन्नेव प्रतिष्ठितः सन् आत्मानं नित्यं अशरीरत्वादि सत्त्वपूर्णं स्वयमेव अनुभवतीति ॥

#### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

This Åtmā, the internal soul, shines with all the powers of intellect and with powers of knowing. This is like the sun outside in the universe, who inspires all with light. He is a divine being shining for ever independently within his own orb. The Åtmā has great power of intelligence and speech. This Åtmā who is in the inmost heart, is always in dreamless sleep as it were. He is pure conscious energy. He is the soul turned inward. He is full of knowledge and strength. He knows all and everything. He is established within the heart and experiences himself in the form of knowledge of everything.

# चतुर्थी ऋक्।

अयं जातवेदाः पुर्हषोऽन्तर्गन्न-र्मनेसाऽघि सोमेनान्नेन भूम्नी ॥ अयं वैश्वानरः पचत्यन्नेमन्तः प्रत्यङ् न्नेप्तिसदेभिचष्टे चेतसा ॥ ४॥ पदपाठः - अयम् । जातऽवेदाः । पुरुषः । अन्तरिति । अग्निः । मर्नसा । आधि । सोमैन । अन्नेन । भूम्ना ॥ अयम् । वैश्वानरः । पचिति । अन्नेम् । अन्तरिति । प्रत्यङ् । ज्ञाप्तिऽसत् । अभिऽचष्टे । चेर्तसा ॥

He is the Purusha knowing everything. He is the inner fire with the power of the mind feeding on soma, the essence of divine food. He is the Vaiśvānara, the inner fire which digests all food. With his sight turned inward, he is capable of seeing and knowing everything by his powers of intelligence.

## अन्वयभाष्यम् ।

अयं सर्वान्तरः आत्मा जातवेदाः विश्ववेत्ता तथा विश्वसत्तात्मकः पुरुषसत्त्वः अन्तः शरीरे अभ्यन्तरे जाठरः अग्निः सन् प्रतितिष्ठति । तथा शरीरेऽन्तर्हितः सन् मनसा अन्तः करणेन अधि तद्धिष्ठितेन सोमेन दिव्येन रसात्मना भूम्ना भूमिसत्त्वेन व्यापकेन अन्नेन भोज्येन प्राणसञ्जीवनीयेन युज्यते इति अर्थात् छभ्यते, सोऽयं वैश्वानरः सर्वनर- शरीरसम्बद्धः सचेतनः सिद्धः आत्मरूपः ज्योतिर्मयः अग्निः आन्तर्यः सन् अन्तः शरीरे अन्नं मुक्तं मोग्यं च पचिति भोजनाई अन्नं परिपाकमुखेन रसादिभावाय प्रेरयित प्रणयतीति यावत् ॥

अत्र स्मार्तं वचनमुदाहरणम्—'' अहं वेश्वानरो भूत्वा प्राणिनां देहमाश्रितः । प्राणापान-समायुक्तः पचाम्यनं चतुर्विधम्'' इति । सोऽयं प्रत्यङ् आत्मा इतिसत् ज्ञान-भावनादिसत्त्वः अप्रमादादिसद्वृत्तिकः स्फूर्ति—जागृतिसंस्थः चेतसा अन्तः करणेन अभिचष्टे सर्वतः विपश्यति प्रज्ञानेत्रेण सर्वं प्रत्यक्षीकरोति, आत्मन एवान्तरनुभावायेति । अस्मिन्नर्थं ऋङ्मन्त्र-वर्णो भवति — '' इतो जातो विश्वमिदं विचष्टे वेश्वानरो यतते सूर्येण '' इति, ''एकः सुपर्णः स समुद्रमाविवेश स इदं विश्वं भुवनं विचष्टे '' (ऋ. मं. १०-११४-४) इति च ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

This Atma who is in all, knows all and everything and contains all in himself. He is the Purusha, the person. Within the bodies of all, he is the fire in the stomach (jathara agni). He is one with the internal instruments (antah-karana) and its presiding deity Soma. This Vaisvanara (inner fire) in the bodies of all is full of energy. He is the very soul. He is the internal bright Agni. Residing in the body, he digests all food. This means that it is he who dwells in us and inspires us. Cf.: "I am in the bodies of all living

beings as Vaiśvānara; with the help of prāṇa (the outward breath) and apāna (the inward one), I digest the four-fold food "(Gita XI).

This is the indwelling soul, full of the power of knowledge, power of intellect, thought and watchfulness. With the internal instrument (antahkarana), he knows all and experiences all and everything within himself.

# पश्चमी ऋक्।

अयं विश्ववेदाः पुरुषः स इन्द्रों विद्युता द्योतेतेऽद्भिः प्राणेम्हिद्भः॥ सुप्तिसदातमा चेतेते तेजेसाऽन्त-र्नाभिसदिमां तुनूं दुधे हृद्रियः ॥ ५॥

पदपाठः - अयम् । विश्वऽविदाः । पुर्सषः । सः । इन्द्रंः । विऽद्युतां । द्योतंते । अत्ऽिभः । प्राणैः । मुरुत्ऽिभः ॥ सुप्तिऽसत् । आत्मा । चेतंते । तेजसा । अन्तरिति । नाभिऽसत् । इमाम् । तनूम् । दुधे । रुद्रियः ॥

This is the omniscient Purusha. He is Indra. He shines with the help of Maruts, with the lightning, the waters and all the forces of life. He is the soul in dreamless sleep. With his power of light, he vibrates within. Being located in the navel and deriving his power from Rudra, he supports this body.

### अन्वयमाष्यम् ।

अयं सर्वान्तरः आत्मा विश्ववेदाः विश्वविज्ञानसत्त्वः तथा पुरुषः विश्ववीजात्मक-पुरुषत्वसत्त्वयुक्तः सः परोक्षसिद्धः इन्द्रः अधिदैवततत्त्वेन सिद्धः पारमैश्वर्यादिसर्वसत्त्वपूर्णः सन् विश्वस्येव प्रभवति, सः विद्युता वैद्युतज्योति:शक्त्या तथा तदाश्रयीभूताभिः अद्भिः रससत्त्वाभिः मरुद्भिः स्वीयैः सिख्भूतैः मरुद्गणेः सिहतः तथा प्राणेः आपोमयैः सञ्जीवन-सत्त्वेश्च साकं द्योतते अन्तरिक्षे स्वे भुवने गुप्ततया राजते । तत्तद्द्वारा प्रकाशते आविर्भवित इति भावः ।

सोऽयं सुप्तिसत् सुप्तिस्थाने मध्यमे पदे तृतीये सिन्धरूपे पदे प्रतिष्टितः आत्मा चेतनः अन्तः तेजसा तेजःसत्त्वेन स्वरूपेण चेतते जागृतः सन् स्फुरित, अत एव नाम्ना अपि सः तेजसः इति उपनिषदि प्रसिद्धः, ''स्वप्तस्थानः अन्तःप्रज्ञः प्रविविक्तभुक् तेजसः'' इति तद्वचनम् (मां. उ.) तथा नाभिसत् अन्तःशरीरे नाभिसंस्थः, बहिस्तु अन्तरिक्षस्थः नाभिः अध्यात्मं अन्तिरक्षं भवित, "नाभ्या आसीदन्तिरक्षम् "(ऋ. मं. १०-९०-१४) इति मन्त्रवर्णात् ॥ सोऽयं इमां तन् प्रत्यक्षसिद्धां दघे धारयामास, नित्यं सन्धारयतीति यावत् ॥ सोऽयं रुद्धियः मरुतिपतृत्वात् प्राणरूपत्वाच । "अन्तिरिच्छन्ति तं जने रुद्धं परो मनीषया " (ऋ. मं. ८-७२-३) "नव वै पुरुषे प्राणाः । नाभिर्दशमी" (तै.) "दशेमे पुरुषे प्राणाः आत्भेकादशः" (ते.) इति च॥ एतेन आत्मनः रुद्धियत्वं प्रतिज्ञातं गम्यते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This internal soul of all is one; he is like the seed of all. He is the very embodiment of all knowledge of all types. He contains the very seed of this universe. He is the Indra, full of supreme riches. He shines brilliantly with his friendly troop of Maruts, with his power of lightning, with waters containing the very essence of life, and with all life forces. He manifests himself in all these forms.

He vibrates as pure energy. He flashes with his internal power of light. Even by name, he is Taijasa (brilliance), famous in the Upanishads. Cf.: "While in dream, he is awake internally, enjoys divine happiness other than the worldly one, and is known as Taijasa" (Mand. Up. 4). He is in the navel region within the body; externally, he is in the mid-air. "From navel, midair was born" (Rg. X-90-14). He supports this visible body. He belongs to Rudra, who is the father of Maruts and who is the very form of life.

# पष्टी ऋक्।

अयं बहिर्घाऽन्तर्घा च समापृतः सन्नात्मा सोऽमृंतः प्रचेतनो नित्यम् ॥ मात्रायाः परः स ईशानो विश्वस्य विश्वमेवाधि प्रतीदं विश्वस्पः ॥ ६॥

पर्पाठः - अयम् । बहिःऽधा । अन्तःऽधा । च । सम् । आऽपृतंः । सन् । आत्मा । सः । अमृतंः । प्रऽचेतनंः । नित्यम् ॥ मात्रायाः । परंः । सः । ईश्रीनः । विश्वस्य । विश्वम् । एव । अधि । प्रति । इदं । विश्वऽह्मपः ॥

This soul which pervades everything and all bodies externally and internally, is Atma the imperishable, eternal, pure energy. He is beyond all measurement. He is the ruler of the whole universe. He is everywhere in this universe as the universe is within him.

## अन्वयभाष्यम्।

सोऽयं चेतनः आत्मा बहिर्धा ब्रह्माण्डे उत अन्तर्धा पिण्डे अस्मिन् शरीरे च, एवं अन्तर्बहिरिप सः परोक्षः सं सम्यक्तया समानरूपेण आपृतः व्याप्तः पूर्णः, सः स्वयं अमृतः विकार—विकास।दिरिहतः प्रचेतनः प्रकृष्टचेतनः केवछं चैतन्यमात्रः आत्मा, मात्रायाः मानात् परः मानादिरिहतः अमात्रः इति यावत्, सः अस्य विश्वस्य ईशानः ईशिता, इदं समग्रं विश्वं जगत् अधि अधिष्ठितः विश्वरूपः सन् बभौ इति ॥

### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

This soul, the conscious energy, is externally in the macrocosm (Brahmāṇḍa) and internally in the microcosm (piṇḍa). It is an invisible power which pervades everything equally and fully. He is immortal without any change whatsoever. He is the pure energy of consciousness itself. He is, in short, the Ātmā beyond all measure. He is the ruler of this cosmos at large. He is this whole universe which is contained in him.

# सप्तमी ऋक्।

अयं प्रजानन् अर्जन्यः सन् अर्मत्यों-ऽयं विश्वधा राजेतेऽन्तर्यं एकः॥ अयं स्वराद् सम्राड् विराड् विभुः प्रभु-र्यं सेत्योऽयममृतो विश्ववेदाः॥ ७॥

पद्पाठः - अयम् । प्रऽजानन् । अर्जन्यः । सन् । अर्मर्त्यः । अयम् । विश्वऽथा । राजेते । अन्तरिति । यः । एकः ॥ अयम् । स्वऽराट् । सम्ऽराट् । विऽराट् । विऽभुः । प्रऽभुः । अयम् । सत्यः । अयम् । अमृतः । विश्वऽवैदाः ॥

## अष्टमी ऋक् ।

तत् ते देव सवितः पुरुषात्मन् संविदाऽयं तेषस्यन् अर्च तुरीयम् ॥ पदं पश्यामि दर्शतं सम्परीतं तत् पर्मं ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयंत् ॥ ८॥ पद्पाठः - तत् । ते । देव । सवितः । पुरुष् । आत्मन् ।
सम्ऽविदां । अयम् । तपस्यन् । अर्तु । तुरीयम् ॥
पदम् । पुरुषामि । दर्शतम् । सम् । परि । इतम् ।
तत् । पुरुषम् । ज्योति । विश्वस्य । दर्शयत् ॥

### अन्वयभाष्यम् ।

अयं मन्त्रः पूर्वं व्याख्यातः । अत्र '' देव सिवतः पुरुष आत्मन् '' इति सम्बुध्यन्तानि चत्वारि पदानि तु विशिष्टानि तत्तिद्विशेषणार्थेन यथासम्भवं योजनीयानि इत्येव विशेषः ॥

|| इति पञ्चमेऽनुवाके चतुर्थं आत्मसूक्तम् समाप्तम् || || इति पञ्चमः आत्मानुवाकः सम्पूर्णः ||

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The seventh mantra is a repetition and has been comented upon: it is the ninth mantra in the first hymn of the fifth section (Anuvāka-V).

The eighth mantra also is a repetition and has been commented upon: it is the tenth mantra in the first hymn of the fifth section (Anuvāka-V). The only difference is that the vocatives, Deva, Savitaḥ, Purusha and Ātman with their respective attributes are to be interpreted according to context.

Thus ends the Fourth hymn in the Fifth Section.

Thus ends the Fifth Section dedicated to Atma

# अथ पष्टः पुरुषानुवाकः। अनुवाकः ६। सूक्तम् १। ऋचः १-८। अथ प्रथमं पुरुषसृक्तम्।

यः प्रजानन एक एवासीत् अष्टी, दैवरातो वैश्वामित्रः, पुरुषः, जमती ।
Now this the Purusha Sukta, First in the Sixth Anuvaka
Section VI: Hymn 1: Riks 1-8-PURUSHA.

This hymn beginning with "yaḥ prajānan eka evāsît", contains eight Rks Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi, Purusha is the god and the metre is Jagatī.

## अथ प्रथमा ऋक्।

यः प्रजानन् एकं प्वासीत् पुरुषो यस्मीश्वान्यन्न निमिषन्न कि स्वित्॥ यो वा ब्रह्म परं ब्रह्मणस्पतिर्य-स्तपसा धीभिः पुरुषं तं प्र पेदे ॥१॥

पदपाठः - यः । प्रजानन् । एकैः । एव । आसीत् । पुरंषः । यस्मीत् । न । अन्यत् । न । निऽमिषत् । न । किम् । स्वित् ॥ यः । वा । ब्रह्मं । परंम् । ब्रह्मणः । पतिः । यः । तर्पसा । धीभिः । पुरंषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

That Purusha who was alone in the form of pure consciousness; that Purusha except whom there existed nothing else which was living or moving; that Purusha who is the supreme Brahma and who is the lord of the power of speech, Him I shall attain by penance and by the use of my intelligence.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः प्रजानन् केवलं संवित्सत्त्वः पुरुषः परमः सद्भूषः, कश्चिदेकः कश्चिदस्तीति लोके वेदे च प्रसिद्धः, तथा यः अयं आत्मा अस्माकं अन्तः हृदये ''अहं'' इति—चेत-न्यप्रत्ययेन स्फुरन्, पुरुषः पुरुषरूपः आत्मा सृष्टेः प्राक् स्वयं यः एक एव आसीत् इति अनुश्रूयते, तथा यस्मात् परस्मात् आत्मनः अन्यत् वस्तु न आसीत्, निमिषत् चेतमानं विशेषेण संस्फुरत् कि स्वित् यत् किंचिदिष विशेषरूपं न आसीत् इति च वेदे श्रूयते, यो वा पुरुषः परं ब्रह्म सर्वदा स्वयं परब्रह्मात्मस्वरूप एव अस्ति, यश्च ब्रह्मणः प्रत्यक्षब्रह्म-

रूपाया: वाचः सर्वस्या अपि वाचकशकतेः अधिपतिः सोऽयं प्रत्यगात्मस्वरूपः पुरुषः, तस्मात् धीभिः सर्वैः बुध्यादिभिः आत्मैकलक्ष्याभिः धीन्द्रियेः तपसा केवलेन विमर्शरूपेण धीयोगेन तं परमं पुरुषं प्रपद्ये प्राप्नोमीति । एतेन धीयोग एव तद्ब्रह्मात्मपुरुषानुभवसाधनिमत्युक्तं भवति । तथा च प्रसिद्धः ऋङ्मन्त्रवर्णः — " यस्मादृते न सिध्यति यज्ञो विपश्चितश्चन । स धीनां योगमिन्वति (ऋ मं. १-१८-७) इति ॥ अत्र ज्ञानादियज्ञसिद्धेः सर्वस्याः अपि मूलभूतः सः पुरुषः सर्वासां धियां अन्तरात्मना सामरस्येन योगे स्वयमेव प्रकाशते इति तद्भिप्रायः ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Purusha, who is pure consciousness, is the supreme of supremes. He is existence itself. He is known in the world and Veda as one and existing alone. He is Purusha dwelling in the body, throbbing with the cognition 'I'. It is known that He was all alone in the beginning. Likewise, there was nothing else apart from Him; Purusha was indeed Brahma himself. He is the lord of Vak, who is perceptible. He is the lord of the power of speech. He is the indwelling soul. So, I attain Him, with all the powers of my intelligence, which are directed towards him. I attain him by Tapas, by pure meditation ending in union (Dhiyoga) with Him, the Purusha, the supreme. Union by dint of meditation (Dhiyoga) is the only way of realising that Brahma, Ātmā and Purusha. Cf.: "Without meditation (Dhiyoga), the sacrifice (Yajña) of even the wise is not successful, and He is present in the union on account of meditation only" (Rg. I-18-7). The idea is that Purusha who is the origin of all existence can be attained when all the powers of intelligence are one with Him.

# द्वितीया ऋक्।

यो वा विश्वेमिदं बेभूवायं बृहन् एकं एव यो बेहुधाऽऽततानं ॥ यो विदा सुचित्ती छन्देसा सुवेदाः स्तपंसा धीभिः पुरुषं तं प्र पंदे ॥ २॥

पदपाठः - यः । वा । विश्वम् । इदम् । ब्रमूव् । अयम् । बृहन् ।
एकः । एव । यः । बहुधा । आऽततानं ॥
यः । विदा । सुऽचित्ती । छन्दंसा । सुऽवेदाः ।
तर्यसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

He indeed became the whole universe. He who could expand infinitely was only one, but spread apace Himself in multi-million forms. He is the very power of intelligence and of life, and he is full of knowledge. I attain Him, the Purusha, by penance and by the powers of meditation.

### अन्वयभाष्यम्।

यः असौ दिव्यः परमः पुरुषः इदं प्रत्यक्षं विश्वं बभूव अनेन विश्वरूपसत्त्वेन स्वयं आविबेभूव, योऽयं प्रत्यगातमा बृहन् व्यापकः ब्रह्मात्मपुरुषस्वरूपः, यश्च स्वयं एक एव सन् बहुधा नामरूपात्मकेन बहुभावेन आ समन्तात् सर्वतः ततान स्वं सत्त्वं विस्तारयामास, यः विदा ज्ञानशक्त्या सह सुचित्ती सुचित्त्या सञ्चेतनाशक्त्या च छन्दसा गायत्र्यादिना योगात् सुवेदाः प्रज्ञानधर्मा ऋगादि सर्ववेदसत्त्वात्, तं तादृशं परमं पुरुषं तपसा आत्मिन अन्तर्विमर्शेन धीभिः सर्वधीयोगेन प्रपद्ये इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is Purusha the supreme. He manifested Himself in the form of this multifarious visible universe. He is the inner soul, who pervades everything and is Brahma himself. He was all alone, but He spread Himself all round with name and form, which are innumerable. He is immortal, and has no birth or death. He is the Truth and Life as He Himself is Existence. He is supreme knowledge itself. I attain that Purusha by Tapas, by meditation and I become one with him with all my powers of intelligence.

तृतीया ऋक्।

यो <u>वा बिश्वमिदं वेद् बह्मणा</u>ऽयं य हमा जंजान भुवंगानि विश्वा॥ विश्वेषु योऽनु भूतेषु प्रविद्योऽन्त-स्तपंसा धीभिः पुरुषं तं प्र पंद्ये ॥ ३॥

पड़पाठः - यः । <u>वा</u> । त्रिरंत्रम् । इ<u>ड</u>्स् । वेदं । ब्रह्मणा । अयम् । यः । <u>इमा । जजान । भुवंनानि । विद्यां ।।</u> विद्वेषु । यः । असुं । भृतेषुं । प्रऽविष्टः । अन्तरिति । तर्पसा । धोभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ।।

He, indeed, knows all these worlds. By the power of knowledge in the form of mantra, He created all these worlds. He entered into the very soul of all things and all living beings inside out. I attain that Purusha, by penance and meditative powers.

## अन्वयभाष्यम्।

यः असौ दिव्यः पुरुषः इदं विश्वं वेद सर्वदा जानाति सर्वज्ञः इति यावत्, यश्चायं सर्वान्तर्यामी पुरुषः ब्रह्मणा चेतनेन ज्ञानेन तथा प्रत्यक्षब्रह्मरूपेण शब्दात्मकेन सत्त्वेन मन्त्रमुखेन इगानि विश्वानि भुवनानि जजान जनयामास, मन्त्रोच्छ्वसनमात्रेण आविश्वकारेति भावः, ततश्च एतेषु विश्वेष्वपि भूतेषु भौतिकेषु शरीरेषु च अनु समन्तात् विवेश अन्तर्बहिरिप आष्टतः सन् नित्यं प्रतितिष्ठति इति भावः । तं परमं पुरुषं तपसा धीयोगेन च प्रपद्ये इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is Purusha, the supreme, who knows everything in and out and always the entire universe. The Purusha, by the power of intelligence and by the power of speech, through Mantra, created all these worlds. He breathed out the mantras and made them manifest by breath alone. Further, He entered into all these living bodies, as well as into all these bodies composed of the elements; He pervaded everything in and out and thus He stays eternally. I attain that Purusha, the supreme by Tapas and by meditation.

# चतुर्थी ऋक्।

यो विदा ब्रह्म बृहन् यो बृह्स्पति-यो जीनिता ऋचां यो ऋषिः परः सन्॥ यो वाचो विश्वस्य जनिता सत्पति-स्तपंसा धोभिः पुरुषं तं प्र पंदो ॥ ४॥

पद्पाठः - यः । विदा । ब्रह्मं । बृह्न् । यः । बृह्स्पातैः । यः । जिनिता । ऋचाम् । यः । ऋषिः । परेः । सन् ॥ यः । वाचः । विश्वस्य । जिनिता । सत्ऽपंतिः । तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

He is the supreme Brahma on account of knowledge. He is Bṛhaspati the master of speech. He is the creator of Vedic mantras. He is the seer superior. He is the generator of speech and of the universe. He is the lord of all that exists. I attain that Purusha by Tapas and by meditation.

### अन्वयभाष्यम्।

यः परमः पुरुषः विदा ज्ञानसत्तया ब्रह्म ब्रह्मरूपः, बृहन् व्यापकः महान्, यः बृहस्पतिः बृहत्याः वाचः अधिपतिः मुख्यप्राणस्वरूपः बृहतीच्छन्दसः पतिः छन्दःपुरुष

इति वा तद्र्यः, ऋचः जिनता इति च उत्तरपदसम्बन्धात्, यश्च ऋचः ऋगादिवेदराशेः जिनता जनियता प्रादुर्भावहेतुभूतः—आत्मन्यन्तिविद्यमानानां एव ऋगादीनां ज्ञानप्रकाशनार्थं सर्वेषां कृते बहिरुत्स्रष्टा इति भावः ॥ अत एव सर्वेभ्यः परः श्रेष्ठः ऋषिः अतीन्द्रियार्थ-तत्त्वदर्शी तत्प्रकाशकः सन् पुनः यः वाचः जिनता जनकः सन् तस्याः छन्दस्वत्याः सकाशात् विश्वस्यास्य जनियता सत्पितः सर्वेषां सद्रस्तृनां अधिपितः अस्ति स्वतःसिद्धः, तं तादृशं पुरुषं तपसा अन्तर्विमशेन धीयोगेन प्राप्तोमीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is Purusha, the supreme intelligence, He is Brahma the all-pervader. He, this Ātmā, is the energy within all. He is Brhaspati, the lord of Vāk. He is the chief vital breath of all. He is the lord of Brhatī metre, i. e. He is Himself the Chhandaḥ-Purusha. He is the sole generator or cause of the manifestation of all the Vedas and Mantras. It is He who has manifested them which were hidden; He has done so for the knowledge of all. Therefore, He is the best of all the seers. He sees all the things beyondthe senses and discloses them to all. He is the creator of this entire universe through Vāk in the form of Chhandas. He is the lord of all that exists. I attain that Purusha by Tapas and by unitive meditation.

पश्चमी ऋक्।

यो विश्वधा ज्योतिर्भि द्योतेतेऽयं यस्मेन अन्यन न रोचंते परं किः स्वित् ॥ य एकः सन् सहसह चेतेतेऽन्त-स्तर्पसा धीभिः पुरुषं तं प्र पद्ये ॥ ५॥

पदपाठः - यः । विश्वऽर्था । ज्योतिः । अभि । द्योतंते । अयम् । यस्मिन् । अन्यत् । न । रोचंते । परंम् । किम् । स्वित् ॥ यः । एकः । सन् । सहैसा । इह । चेतंते । अन्तरिति । तपंसा । धीभि: । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

He is the flaming light shining all round in all forms. When He who is the very Truth shines, nothing else is capable of shining without Him. He is all alone, and He activises all with His strength. I attain that Purusha by Tapas and by meditation.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः परमः पुरुषः ज्योतिः स्वयं ज्योतीरूपः सन् अयं विश्वथा विश्वरूपेण अभितः सर्वत्रापि द्योतते प्रकाशते, यस्मिन् परस्मिन् सत्ये आत्मिनि प्रकाशमाने अन्यत् विश्वमिदं किँस्वत् किञ्चिदपि न रोचते हि, निश्चयेन स्वसत्तया नेव प्रकाशते, नापि अन्यत् प्रकाशियंतु शक्नोतीति भावः ॥ यः स्वयं एक एव सन् इह बहिर्ब्रह्माण्डे अन्तः पिण्डे च अन्तर्हितः गुप्तः सन् सहसा बळेन चेतते संस्फुरित, तं परमं पुरुषं धीभिः तत्प्रेरिताभिः तपसा विमर्शेन तदेकाग्रेण सदनुसन्धानेन प्राप्नोमीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is Purusha, the supreme. He is the flaming light himself. As such, He shines all round in all forms. When He who is the very Truth shines, nothing in this universe can shine without His light. This means that nothing shines by itself. He is all alone hidden both in the microcosm externally and internally and also in the macrocosm, and He activises all by His own power. That Purusha, the supreme, I attain with all my intelligence inspired by Him. I attain Him by concentration on him and by getting into touch with Him.

# पष्टी ऋक्।

यं वाचा वा विद्युं न विद्या अरं यं प्राणेः स्वरितुं प्राणस्तो नार्लम् ॥ यं मनेता मन्तुं न मेनीविणोऽरं तपेता धीभिः पुरुषं तं प्र पेद्ये ॥ ६ ॥

पद्गाठः - यम् । बाचा । बा । बादितुम् । न । विश्राः । अर्रम् । यम् । श्राणैः । स्वरितुम् । श्राणऽभृतः । न । अर्रम् ॥ यम् । मनसा । मन्तुम् । न । मनीषिणः । अर्रम् । तर्यसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

Even the wise are not able to describe the Purusha with words. The living beings cannot express Him by breath or sound or show Him in their lives. The intelligent are not able to know Him with their minds. I attain that Purusha by penance and by meditation.

## अन्वयभाष्यम्।

यं अमुं परमं पुरुषं विद्राः ज्ञानिनः वाचा वैखर्या वदितुं उच्चरितुं न अरं अलं याथार्थ्येन न समर्थाः भवन्ति, यं च मनीषिणः बुद्धिमन्तः मनस्विनोऽपि मनसा अन्तः- करणेन मन्तुं ज्ञातुं न अरं न प्रभवन्ति, तं तादृशं पुरुषं धीभिः धियां योगेन तपसा तत्साध्येन विमशंन प्राप्नोमि इति ॥ अत्र सः पुरुषः वचन-स्वरण-मननादिव्यापारविशेषेः अप्राप्योऽपि तिन्नृत्यात्मकेन अन्तःसत्त्वेन तपसा प्राप्यः अन्तरनुभवैकगम्यः इत्यभिप्रायः ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

This Purusha, the supreme, the wise cannot describe with words. They are not able to express Him in words. That Purusha, even the living ones cannot express in their own lives. The intelligent also cannot understand Him with their mental powers. It is such Purusha, I attain by intellectual union with Him. That Purusha cannot be known by word or sound or by mere wordy knowledge. None of these faculties can help one to know Him. But by renouncing all sense objects, and by going beyond them, He can be attained by meditation and by experience only.

# सप्तमी ऋक ।

यं <u>वा श्रुत्या</u> श्रोत्रिया नाजु श्रोतुं यं चर्श्वषा न हरोऽरं चर्श्वष्मन्तः ॥ यं धियाऽजु ध्यातुमरं न विपश्चित्-स्तर्पता धीभिः पुरुषं तं प्र पंद्ये ॥ ७॥

पद्पाठः - यम् । वा । श्रुत्यां । श्रोत्रियाः । न । अर्तु । श्रोतुंम् । यम् । चश्चेषा । न । दृशे । अर्रम् । चश्चेष्मन्तः ॥ यम् । धिया । अर्तु । ध्यातुंम् । अर्रम् । न । विपःऽचितंः । तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

Even the knowers of Veda cannot hear Him as they hear other sounds. Those who have eyes cannot see Him with their eyes. Even those who are of pure mind cannot easily contemplate Him only by their intellect. I attain Him by penance and by intense meditation.

## अन्वयभाष्यम् ।

यं परमं पुरुषं सर्वान्तरात्मानं श्रोत्रियाः श्रोत्रवन्तः वेदात्मकश्रुतियुक्ताः श्रुत्या श्रोत्रेन्द्रि-येण वेदवाचाऽपि अनुश्रोतुं न अरं अलं बाह्यपदार्थिमिव श्रोतुं न प्रभवन्ति, तथा यं च चक्षुष्मन्तोऽपि चक्षुषा अनेन दशे द्रष्टुं प्रत्यक्षं ईक्षितुं न शक्नुवन्ति, यं पुरुषं विदः विद्वांसोऽपि धीमिः बुध्यादिमिः ज्ञानेन्द्रियैः अनुध्यातुं ध्यानादिषु विषयीकर्तुं न अर असमर्थाः, एवं सः पुरुष: वाक्-प्राण-मनश्रक्षु:-श्रोत्रादिभ्यः तथा सर्वभ्योऽिप इन्द्रियेभ्यः परः, अत एव तिहिन्द्रयवृत्तीनां अगोचरः अविषय: सः इति भावः ॥ तं तादृत्रां पुरुषं धीभिः धीयोगेन तपसा प्राप्नोमीति ॥ अत्र "यद् वाचाऽनभ्युदितं येन वागभ्युद्यते । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते" ॥ "यन्मनसा न मनुते " "यच्छुषा न पश्यति०" "यत् प्राणेन न प्राणिति०" (केनोप. १-४-८) इत्यादिवचनोक्तं औपनिषदं तत्त्वमनुमन्धेयम् ॥ तथैव तदुपवृंहणाय गीताज्ञास्त्रानुवचनमिप योजनीयम्—"न तु मां ज्ञाक्यसे द्रष्टुमनेनेव स्वच्छुषा । दिव्यं ददामि ते चक्षुः पश्य मे योगमैश्वरम् " (गी. ११-८) इति ॥ "ददामि बुद्धियोगं तम् " (गी.१०-१०) इति च ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

That Purusha, the supreme, is the inner soul of all. Even then, those who are well-versed in the Vedic lore, cannot hear him with their ears. It is not possible to hear him like an external thing. Likewise, those who have eyes cannot see him nor can the learned, with the help of their intellects bring him within their comprehension. That Supreme Purusha is beyond Vāk, Prāṇa, Manas, Chakshus, Śrotra and all other senses. He cannot be visualised by any one of these senses as he is not an object of the senses. Such Purusha I attain, by my inner powers turned towards him and by penance. "That which cannot be expressed by speech, that which cannot be understood by mind, etc." (Ken. Up. I-4-8). Again, the Gitā says, "But you cannot see me with these eyes. So, I give you divine sight with which you can see my original divine splendour" (Gītā XI-8). "I bless you with divine vision so that you can know me" (Gītā X-10).

# अष्टमी ऋक्।

तत् ते भगवन् इन्द्र पूरुषात्मन् संविदाऽयं तेषस्यन् अनुं तुरीयम्॥ पदं पदयामि दर्शतं सम्परीतं तत् पर्मं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयंत् ॥८॥

पद्पाठः - तत् । ते । भगुऽवन् । इन्द्र । पुरुष । आत्मन् । सम्ऽविदा । अयम् । तपस्यन् । अनु । तुरीर्यम् ॥ पदम् । पुरुषामि । दुर्शतम् । सम् । परि । इतम् । तत् । पुरमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयंत् ॥

॥ इति षष्टेऽनुवाके प्रथमं पुरुषसूक्तम् समाप्तम् ॥

This mantra is already commented upon.

Thus ends the First Hymn in the Sixth Section.

## अथ द्वितीयं पुरुषसूक्तम्।

अनुवाकः ६ । सृक्तम् २ । ऋचः १-१० ।

यो विश्वतः सीं दश, दैवरातो वैश्वामित्रः, पुरुषो, जगती। Now this Purusha Sukta, Second in the Sixth Anuvaka Section VI, Hymn 2, Riks 1-10-PURUSHA

This hymn beginning with 'Yo visvatah sim' contains ten Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the seer, Purusha is the god and the metre is Jagati.

# अथ प्रथमा ऋक्।

यो विश्वतः सीं प्रथमं वेभूव स्वयं यस्मिन् अन्यन् न वेभूवेह किं स्वित् ॥ य एकः स स्तर्पक्षा सश्चिकेतान्तः पर्रस्मात् पुरुषः स पूर्णः परमः ॥ १ ॥

पद्पाठः - यः । विश्वतः । सीम् । प्रथमम् । बुभूव । स्वयम् ।
यस्मिन् । अन्यत् । न । बुभूव । इह । किम् । स्वित् ॥
यः । एकः । सन् । तर्पसा । सम् । चिकेत । अन्तर्रितै।
परस्मात् । पुरुषः । सः । पूर्णः । परमः ॥

He existed by Himself in the abstract even before anything or before the universe was created. In Him who was by Himself nothing else existed. He who was alone and by Himself cognised Himself as the highest by the meditative powers He had. He is the perfect person and the supreme one.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः अयं प्रत्यगात्मस्वरूपः, प्रथमं आदौ सृष्टेरिप प्राक्, विश्वतः सर्वत्र सीं सन्ततः परोक्षः बभूव आस, स्वयमेवेति अर्थात् सिध्यति, अथवा "सः ईं" सीं इति संहितायां योगात् सः ईं इति स्वरूपया स्वाध्यात्मिकया परया वाचा साकं सः आस इति भावः ॥ यिसमन् पुरुषे परिस्मन् आत्मिन अन्यत् दृश्यमिदं विश्वं हि निश्चयेन इह किँ स्वित् किञ्चदिप न बभूव, अथवा प्रश्नार्थक "किँ स्वित्" इति शब्दः, एतावद् व्यापक महत् वस्तु भूतं विश्वं सर्वात्मना तदानीं नैव आसीत् इति कल्पियतुं वक्तुं च शक्यम् हित प्रश्नस्य बीजम्, एतेन तिस्मन् पुरुषे ब्रह्मबीजरूपेण चैतन्यात्मना सः आत्मा आस इति गम्यते इति उक्तं भवति, यश्च स्वयं एक एव सन् सत्तात्मकः सः निर्विषयात्मकेन तपसा विमर्शरूपेण अन्तः आत्मन्येव सञ्चिकत संविविदे, सः परस्मात् व्यापकात् दिव्यदेवतास्वरूपात् अपि परमः श्रेष्ठतमः परतमः पुरुषः स्वयंपूर्णः अन्यूनः सन् विश्वरूपादिसर्वभावास्पदीभूत एवास्तीति ॥ अत्र एतस्मिन् अर्थे ऋङ्मन्त्रवाणीं उदाहरणहीं भवतः — "आनीदवातं स्वधया तदेकं तस्माद्धान्यन परः किञ्चनास " (ऋ. मं. १०-१२९-२ ३-४) इति ॥ "अजस्य रूपे किमपि स्विदेकम्" (ऋ. मं १-१६४-६)॥ इति च॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This inner soul existed everywhere before any creation and was imperceptible. By inference it is proved that he was all alone by himself. Or 'Saḥ+im'=sim, means he was in himself with im, the half syllable, which indicates the imperceptible Vak or power of expression. In such supreme Purusha, there was certainly nothing of this perceptible universe. Or, the word 'Kimsvid', is interrogative in character; it may be interpreted as meaning that there was nothing all-pervading like this. By this it is to be inferred that in that Purusha, Brahma was like a seed of the creation, in the form of pure energy. Further, he was all alone because he was purest possible existence. By tapas, that is by the power of concentration, which has no object for particular concentration, he knows himself within himself. He excels all and is all-pervading. So, Purusha is the highest. He is perfect by himself. He is not wanting in anything. He is the final resort of the existence of all cosmos. "That which was all alone united with Svadha that is Vak in the form of his own expression, breathed without any air. There was nothing else besides him, or different from him or equal to him" (Rg. X-129-2). "In the unborn Purusha there is something indefinable" (Rg. I-164-6).

# द्वितीया ऋकृ ।

यो <u>वा ज्योतिषा तपस्यन् सहैसा</u>ऽन्तः स्वमक्षरं मन्त्रेमीमनु स्वरंति ॥ य है स्वरेण विश्वमिदं समेधमृत् परेस्मात् पुरुषः स पूर्णः परमः ॥

पद्पाठः - यः । <u>वा</u> । ज्योतिषा । तपस्यन् । सहंसा । अन्तरिति । स्वम् । अक्षरंम् । मन्त्रंम् । ईम् <u>इति</u> । अनुं । स्वरंति ॥ यः । ईम् इति । स्वरेणं । विश्वंम् । इदम् । सम् । अधमत् । परंस्मात् । पुरुषः । सः । पूर्णः । पुरमः ॥

While performing Tapas (that is while concentrating) intensely with the light within himself, he utters the letter 'Im' as a mantra of his own. With the utterance of that syllable Im, he created this universe as though by blowing like a bellow. He, the Purusha, is supreme of supremes and is perfect and is the highest.

## अन्वयभाष्यम्।

य: पुरुष: अन्त: स्वात्मिन ज्योतिषा वेग्नुतेन तपस्यन् सहसा बलेन स्वं निजं अक्षरं बीजात्मकं ई इति अनुकरणरूपं मन्त्रं स्ववाचकं मननीयं वर्णं अनुसृत्य स्वरति अनुस्वाररूपया सूक्ष्मतमया स्वरात्मिकया परया वाचा स्फुरति, यश्च पुन: ई इत्याकारेण स्वरेण तेन ईङ्कारमन्त्राक्षरेण इदं विश्वं समधमत्, भ्रस्तयेव धमनत: उङ्घासरूपेण बहिरुत्ससर्ज, सः परोक्षः नित्यसिद्धः परस्मादिप श्रेष्ठात् परमः श्रेष्ठतमः पूर्णः पुरुषः इति श्रुतिमुखादनु श्रूयते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Purusha, with the help of his own light, practices tapas, and utters his own seed-letter Im, which is Onomotopoeic. It is a mantra which has to be contemplated. He vibrates with the imperceptible Vak, the power of expression, which is very subtle and volatile in form. Again, with that syllable Im, he breathes out this universe, as though a blow-pipe. He is the imperceptible and eternal Purusha superior to all the best. He is perfect. This is evident from the Vedas.

# तृतीया ऋक्।

य ई स्वरेन्तं गुर्ह्यमेवानु स्वरन् ओमिति स्वरां वाचं समुचरित ॥ यो वाऽक्षरं सद्ध ब्रह्मं पर्मं परेस्मात् पुर्ह्यः स पूर्णः पर्मः ॥ ३ ॥

पदपाठः - यः । ईम् इति । स्वर्यन्तम् । गुह्यम् । एव । अन्तुं । स्वर्यन् । ओम् इति । इति । स्वरीम् । वार्चम् । सम् । उत्ऽचरंति ॥ यः । वा । अक्षरम् । सत् । ऊम् इति । ब्रह्मं । प्रमम् । परस्मात् । पुरुषः । सः । पूर्णः । प्रमः ॥

While humming secretly the sound or mantra Im, and while imitating the same, he utters the sacred syllable Om (a vowel). He who is expressed by that word is indeed indestructible, he is Brahma, the supreme. He is the supreme of supremes, a perfect Purusha.

### अन्वयमाष्यम्।

यः चेतनः आत्मा ई इति स्वरन्तं अनवरतं नादस्वरादिरूपेण संस्फुरन्तं तं गुह्यं प्रणवं तथा तादशं स्वात्मानमेव वा अनुसृत्य स्वरन् पुनः ॐ इति एतदनुकरणात्मिकां स्वरां सम्यग् व्यक्तरूपेण समुदितां वाचं निजां वाचकशिकरूपां उच्चरित मात्रात्रितयात्मिकां अक्षरस्वरूपां वदिते, वा अथवा यः पुरुषः स्वयं अक्षरं निजवाचकरूपं सत् सदात्मकं वाक्स्वरूपं प्रत्यक्षं ब्रह्म, तथा तद्वाच्यार्थरूपं परमं ब्रह्म इति वेदे प्रसिद्धः अस्ति, सः तादशः परस्माद् वस्तुनः अपि सर्वस्मान् परमः पूर्णः पुरुषः इति ॥

अत्र अस्मिन् अर्थ ऋङ्मन्त्रवणोंऽपि उदाहरणाई: पुन: प्रामाण्याय—'' ऋचौ अक्षरे परमे व्योमन् '' (ऋ. मं. १-१६४-३९) इति, तथा '' ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म । अग्निदंवता ब्रह्म इत्याषम् । गायत्रं छन्दं परमात्मं सह्तपम् । सायुज्यं विनियोगम् '' इति च औपनिषदं यजुः (म. ना. उ. १५-१)॥ '' असौ वा आदित्य उद्गीथः एष प्रणवः ओमिति ह्येष स्वरन् एति च औपनिषदं ब्राह्मणम्''( छां.उ॰ १-९-१), '' अथाध्यात्मं य एवायं मुख्यः प्राणः तमुद्गीथमुपासीत । ओमिति ह्येष स्वरन् एति '' ( छां. १-५-३ ) इति च तदनुवचनम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He the Atma, the intelligent energy, mutters Im, which is the secret Pranava Mantra. Further, following it, he utters loudly Om, so that it may

be heard. That is also an onomotopoeic vowel. It contains three parts, a, u, m. He is indeed Akshara that is the word OM. Akshara also means indestructible. It is self-expressive Vāk and indicates Brahma, the supreme. Thus says the Veda. He is such Purusha, the supreme of all supreme things. He is perfect: Cf. "All the Rks (Vedic mantras) are in Akshara, the indestructible existence, who is in the highest sky" (Rg. I-164-39). Further, "The single syllable Om is Brahma" (Mahānārāyanopanishad 15-1). "This Āditya is indeed Brahma. He is Praṇava. He comes repeating Om" (Chhānd. Up. 1-5-1). "Now from the view point of the inner soul, the chief of the vital airs is to be meditated upon, as Udgītha. He comes uttering Om" (Chhānd. Up. I-5-3).

# चतुर्थी ऋक्।

य हैं स्वरेण साँ स्वर्ष्श्छन्दाँस्यज्ञ-स्वर्त्युचो यज्ञ<sup>्</sup>षि च सामानि ॥ यो वा विश्वं छादयतीह च्छन्दोभिः पर्यस्मात् पुरुषः स पूर्णः परमः ॥ ४॥

पदपाठः- यः । ईम् इति । स्वरेणे । सम्ऽस्वरेन् । छन्दैाँसि । अर्चु । स्वरेति । ऋर्चः । यजूर्रेषि । च । सामानि ॥ यः । वा । विश्वम् । छादयति । इह । छन्दैःऽभिः । परस्मात् । पुरुषः । सः । पूर्णः । परमः ॥

He, while muttering the syllable Im, utters the Vedic mantras in metres, namely, the Rks, Yajus and Sāmas. He covers the whole universe as it were with metres (Vedic mantras) indeed. He is Purusha, the supreme of supremes and is perfection itself.

# अन्वयभाष्यम् ।

य: चेतनः आत्मा इ इति सूक्ष्मतमेन स्वरेण पूर्णिबन्दुरूपेण तत्सिहितेन वा वामाक्षि-सत्त्वेन विराद्सञ्ज्ञकशिक्तबीजाक्षरमन्त्रेण छन्दाँसि गायत्र्यादीनि आदौ सँस्वरन् केवलेन स्वररूपेण उच्छुसन्, ततः तान्येव छन्दाँसि अनुसृत्य पुनः ऋचः छन्दस्वती: सस्वरवती: मन्त्ररूपा: वाचः स्वरित प्रकाशयित, उत अपि च यज्ँषि छन्दस्वन्ति सामानि च स्वरणेन उत्सृजति, यश्च पुन: इह पपञ्चे तेरेव छन्दोभिः गायत्रादिभिः तथा छन्दस्विद्धरेव ऋगादिभिः मन्त्रैः विश्वं छादयति रक्षणार्थं कवचवत् इति भावः । सः परस्मात् परमः श्रेष्ठतमः पूर्णः पुरुषः स एव छन्दःपुरुषः इति ॥

### COMMENTARY--SUMMARY TRANSLATION

He is Åtmå, the intelligent energy full of Îm, the subtlest vowel which is like a point. With that or with the seed-letter indicating cosmic force, he expressed at the beginning the metres Gāyatrī etc. He breathed them out as mere sounds. Then, following the same metres, he manifests the Rks, Vedic mantras, which are full of metres and accents. Further, he utters the metrical Yajus and Sāmas. With those Vedas, the Rks, and others, he covers or protects this universe. He is the supreme of supremes and is perfect. He is Purusha, Purusha of the Vedas.

# पश्चमी ऋक्।

य ई स्वर्ध् स्तिस्त्रो व्याहर्रतीह भूभुवः स्वर्धविचो य उ समुच्छ्वस्त्र ॥ यो मिमाय त्रिधेद् भुवेनं वाग्भिः परसमात् पुरुषः स पूर्णः परमः ॥ ५॥

पद्पाठः - यः । ईम् इति । स्वर्रन् । तिस्नः । विऽआहरेति । इह । भूः । भुवंः । स्व?रिति स्वः । वार्चः । यः । ऊम् इति । सम्। उत्ऽश्वसंन् ॥ यः । मिमाय । त्रिधा । इत् । भुवंनम् । वाग्भिः । परमात् । पुरुषः । सः । पूर्णः । परमः ॥

He, while murmuring Im and breathing out, utters the three words, Bhūh, Bhuvan and Svah. With these words he measured the universe in three ways. He, the Purusha is the supreme of supremes, and is perfect.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः आत्मा चेतनः ईं इति मन्त्राक्षररूपां परां वाचं स्वरन् तेनैव च स्वररूपेण सम्यक्तया उच्छ्वसन् तथा प्राणसत्त्वेन तेन उच्छ्वासरूपेण इह आकाशे बिहः — ब्रह्माण्डे "भूः भुवः स्वः" इति तिस्रः वाचः व्याहरित वाप्रूपेण उच्चरित, अत एव तासां व्याहृितिस्बन्धाऽपि वेदे प्रसिद्धा, यश्च पुनः वाग्मिः ताभिरेव व्याहृितिभिः भुवनं इदं समग्रं ब्रह्माण्डं

त्रिधा-इत् त्रिधेव भावेन मिमाय विवभाज, सर्वभूताश्रयीभूतं कलपयामास इति भावः, सः परस्मात् अस्मात् सर्वस्माद् भुवनात् परमः परतमः त्रिभुवनाधिष्ठानसत्त्वः परमञ्योमात्मकः पूर्णः पारमैश्वर्यादिभिः सर्वेर्गुणेः सम्पन्नः अन्यूनसत्त्वः स पुरुषो भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Ātmā is the intelligent energy. He utters Īm. it is the Vāk, the supreme power in the form of a letter or mantra. He breathed out and with the force of that breath in the sky which is the macrocosm, he uttered the three words "Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ." They are uttered and therefore they are called vyāhṛtis, utterances. Again with these words, he divided this whole universe into three divisions, so that it may become the refuge of all the beings. The three divisions are, this solid earth, the vacant space surrounding the earth and the sky beyond. He is supreme of all the supremes. He is the essential substance which supports these three worlds. He pervades the sky. He, the Purusha being perfect has no want.

# पष्टी ऋक्।

यो वा व्याह्नितिभिरेवेदं तिसृभिः
पृथिवीं चान्तिरिश्चं च दिवं भूर्यः॥
य इमानि त्री भुवनािन विममे
पर्यस्मात् पुरुषः स पूर्णः परमः ॥ ६॥

पदपाठः - यः । वा । व्याहृतिऽभिः । एव । इदम् । तिस्रऽभिः ।

पृथिवीं । च । अन्तरिक्षं । च । दिवेम् । भूयः ॥

यः । इमानि । त्री । भुवनानि । विऽममे ।

परंस्मात् । पुरुषः । सः । पूर्णः । परमः ॥

He created indeed, with these three vyāhṛtis (utterances) this earth, midair and the sky. He measured out these three worlds. He is the Purusha, the supreme one of all the supremes, and he is the perfect one.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः आत्मा चेतनः पुरुषः तिसृभिः ताभिरेव व्याहृतिभिः "भू भुवः स्वः" इति एताभिरेव इदं विश्वं विममे, स्वीयैः त्रिभिः पदैः समानं भावयामास इति तदर्थः, "य इदं दीर्वं प्रयतं सधस्थमेको वि ममे त्रिभिरित् पदेभिः" (ऋ. मं. १-१४ -२) इति ऋङ्गन्त्र-

वर्णोऽपि तमेतमेवार्थं समर्थयति ॥ तेन च भूयः पुनरिप पृथिवीं इमां अवमां अन्तिरक्षं मध्यमं सन्धिरूपं दिवं अमुं छोकं उत्तमं भुवनं च नामिमः रूपेश्व त्रीत्रीणि भुवनानि विभमे विश्वेषां भूतानां तथा प्राणभृतां स्थावरजङ्गम्रूपाणां कृमिकीटादीनां जन्तूनां मानवान्तानां तथा दिव्यानां देवतात्मनां च प्रतिष्ठाये त्रीणि स्थानानि करूपयामास इति आञ्चायः ॥ सः तादशः करूपनातीतः परस्मात् परतमः तावत्सत्त्वमहत्त्वादिभिः विभूतिभिः पूर्णः सः परमः पुरुषः एव भवितुमईतीति दृदयम् ॥ अस्मिन् विषये त्रेधा ऋङ्मन्त्रवर्णोऽनुश्रूयते । तथा हि— "एतावानस्य महिमाऽतो ज्याया श्व पूरुषः । पादोऽस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि " (ऋ• मं• १०-९०-३) इति ॥ "तावानस्यःमहिमा ततो ज्याया श्व पूरुषः " (साम• ६-९०) "तावन्तो अस्य महिमानस्ततो ज्याया श्व पूरुषः" (अथर्व सं. १९-६-३) इति तु आथर्वणीये ॥

तत्र "एतावानस्य महिमा" इति तन्महत्त्वस्य प्रत्यक्षतो विश्वविभूतियोगेन निर्देशः । "तावानस्य महिमा" इति च तस्य महिमनः विश्वतः परत्वेनोपदेशः । "तावन्तो अस्य महिमानः" इति तु परोक्षसिद्धस्यापि तन्महत्त्वस्य बहुधा भावेन संस्तुतिः अनन्तत्वोप-वर्णार्था इति विशेषः ॥ चतुष्पात्त्वं ज्यायस्त्वं परमत्वं यथाश्रुतं सर्वत्रापि तत् समानमेवेति हृदयम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is Atma, the intelligent energy. With those three vyahrtis, he created this universe. The vyāhrtis are Bhūḥ, Bhuvaḥ, and Svaḥ. He measured the three worlds means he made them equal to his three steps. Cf. "He, with his three steps measured this extensive universe, which he himself has created and fixed" (Rg. I-144-3). By measuring this earth, mid-air, the middle one and borderland, and that sky, which differ in both name and form, he created the abode of all beings from worms and insects to human beings and the celestial gods. Such an unimaginable power is the supreme of all the supremes. He is full of all virtues like strength, greatness etc. He is Purusha. A Rk mantra, used in the other two Vedas also, may be cited. "This much is his greatness. Therefore, Purusha is this (Rg X-90-3). "That much is his greatness. Therefore Purusha is great" (Sama 6-20). "So mighty and extensive is his greatness. Therefore, Purusha is great" (Atharva 19-6-3). The word 'Etavan' indicates his greatness as visibly evident by his universal glory. Again 'tavan' with reference to his greatness, indicates that his greatness is beyond this universe. 'Tāvantah' also indicates that his greatness, though invisible, is praised in diverse ways in order to describe his infinity. His greatness and supremacy are the same everywhere.

# सप्तमी ऋक्।

यो अग्नि वायुमीदित्यं च चित्तिमि-वांग्भिर्व्याहृतिभिनि देवे प्रदानि ॥ ज्योतिष्पदानि यो भुवनेष्वधीन्द्रः परस्मात् पुरुषः स पूर्णः परमः ॥ ७॥

पदपाठः - यः । अग्निम् । वायुम् । आदित्यम् । च । चित्तिऽभिः । वाग्भिः । व्याहृतिऽभिः । नि । दुधे । पदानि ॥ ज्योतिष्पदानि । यः । भुवनिषु । अधि । इन्द्रंः । पर्रस्मात् । पुर्रुषः । सः । पूर्णः । पर्मः ॥

He, by the powers of his intelligence, by the power of speech and by the power of (three) vyāhṛtis, placed three steps in the form of Agni, Vāyu and Āditya. Again, he planted the steps of light in the three worlds. He is Indra, the supreme of all supremes, the Purusha who is perfect.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः आतमा स्वयं चेतनः पुरुषः केवछः सन् चित्तिभिः चिच्छितिभिः चैतन्य-ज्योतिष्कछात्मिकाभिः वाग्भिः व्याहृतिहूपाभिश्च सह अग्निं वायुं आदित्यं चेति त्रीणि पदानि-निद्धे स्थापयामास, यश्च पुनः तान्येव ज्योतिष्पदानि अधिदैवतसत्त्वपूर्णानि त्रिषु भुवनेषु पृथिव्यन्तिरक्षिग्धस्थानेषु अन्तः अधिष्ठानहृषेण तदाधिपत्येन च निद्धे॥ सः इन्द्रः पारमैश्चर्यादिसर्वगुणपरिपूर्णः परस्मात् ज्योतिभयात् दैवतात् सर्वस्मादिष परमः परतमः पूर्णः पुरुषः एव भवितुमह्तीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Ātmā being himself pure consciousness, established through the powers of intelligence, of speech and of the three vyāhṛtis, three steps in the form of Agni, Vāyu and Āditya. Again, he planted steps of light in the three worlds, earth, mid-air and sky, as their (Agni, Vāyu and Āditya) basic seats. He is above all the gods who are full of light. He is Purusha and the perfect one.

# अष्टमी ऋक्।

यो वो विद्युतः परः सन् सह्सेन्द्रो विद्युतं एवा जजान विश्वमेतत् । यो भूतानि सँस्कुरुते ज्योतिषाऽन्तः
परंस्मात् पुरुषः स पूर्णः पर्मः ॥ ८॥
पद्पाठः - यः । वा । विद्युतः । परः । सन् । सहंसा । इन्द्रः ।
विऽद्युतः । एव । आ । जजानं । विश्वंम् । एतत् ॥
यः । भूतानि । सम्ऽकुरुते । ज्योतिषा । अन्तरिति ।
परंसात् । पुरुषः । सः । पूर्णः । परमः ॥

Indra being beyond and greater than lightning, he is the Lord of lightning. He created this universe from lightning itself. He purifies all beings with the help of the light within. He is the supreme of supremes, the Purusha is perfection itself.

## अन्वयमाष्यम्।

यः स्वयं विद्युदात्मकः ततश्च परः सन् सदूपः परः सर्वेभ्यः श्रेष्ठः सहसा आत्मबलेन स इन्द्रः ईशानः पारमेश्वर्यपूर्णः सन् विद्युतः सकाशात् इदं विश्वं प्रजंशे जनयामास, तथा स्वयमेव सः विद्युतः विश्वरूपेण आविर्वभूव॥ यश्च पुनः एतेषु सर्वेषु अन्तर्हितः सन् ज्योतिषा स्वेन इमानि भूतानि संस्कुरुते प्रतिक्षणं परिपाकेन नूतनानि सम्भावयितः आत्मसात् करोतीति भावः॥ सः परस्मात् मर्वस्मादिप विद्युदादेः परमः श्रेष्ठः पुरुषः इति॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is himself of the nature of lightning. But he is beyond lightning and superior to lightning and the best of all. He, by his own glory, is Indra, the ruler by his own might. From this lightning, he created this visible universe. Or, he is himself lightning and as such with the help of the light of lightning only, he manifested himself as this universe which is full of variety. Again, he is within all beings. He is there as the Lord and makes them new (renew them) every moment by developing and maturing them with his light. He makes them like himself. He is beyond all lights like lightning etc. He is Purusha and is perfect.

नवमी ऋक्।

यः प्रजानन् अर्जन्यः सन् अर्मत्यों यो विश्वधा राजेतेऽन्तर्य एकः ॥ यो वा स्वराट् सम्राड् विराड् विभुः प्रभुः पर्रस्मात् पुरुषः स पूर्णः पर्मः ॥ ९॥ पदपाठः - यः । प्रऽजानन् । अर्जन्यः । सन् । अर्मर्त्यः । यः । विश्वऽर्था । राजेते । अन्तरिति । यः । एकः ॥ यः । वा । स्वऽराट् । सम्ऽराट् । विऽराट् । विऽभुः । प्रऽभुः । परस्मात् । पुरुषः । सः । पूर्णः । परमः ॥

# दशमी ऋक् ।

तत् ते भगवन् इन्द्र पुरुषात्मन् संविद्याऽयं तेपस्यन् अर्जु तुरीयम् ॥ पदं पेश्यामि दर्शतं सम्परीतं तत् पेरमं ज्योतिविश्वस्य दर्शयत् ॥ १०॥

पदपाठः - तत् । ते । भगऽवन् । इन्द्र । पुरुष । आत्मन् ।
सम्ऽविदां । अयम् । तपस्यन् । अनुं । तुरीयम् ॥
पदम् । पश्यामि । दर्शतम् । सम् । परिं । इतम् ।
तत् । परमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयत् ॥

॥ इति षष्टेऽनुवाके द्वितीयं पुरुषसूक्तम् समाप्तम् ॥

These two Rks have occurred earlier at the end of the fourth hymn in the fifth section and have been commented upon.

Thus ends the Second hymn in the Sixth Section.

# अथ तृतीयं पुरुषसूक्तम्।

अनुवाकः ६। सूक्तम् ३। ऋचः १-१६।

पुरुषः सन् अमृत आत्मा षोळश, दैवरातो वैश्वामित्रः, पुरुषः, जगती।
Now this Purusha Sukta, Third in the Sixth Anuvaka
Section VI, Hymn 3, Riks 1-16-PURUSHA

This hymn beginning with 'Purushaḥ san Amṛta Ātmā' contains sixteen Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the seer, Purusha is the god and the metre is Jagati.

# अथ प्रथमा ऋक्।

पुरुषः सन् अमृतं आतमा प्रचितनो यो विश्वथा राजेते भूतिभिरेकः॥ यो वो स्वराट् सम्राङ् विराङ् विभुः प्रभु-स्तर्पसा धीभिः पुरुषं तं प्र पेद्ये ॥१॥

पद्पाठः - पुरुषः । सन् । अमृतः । आत्मा । प्रऽचेतनः ।
यः । विश्वऽर्था । राजंते । भूतिं ऽिमः । एकः ॥
यः । वा । स्वऽराट् । सम्ऽराट् । विऽराट् । विऽभुः । प्रऽभुः ।
तर्पसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

Being the Purusha, he is the immortal Atma and the mighty conscious energy. He is all alone and shines everywhere in all forms, full of glory. He shines by himself. He is the supreme lord and is all pervading. I attain him by means of meditation and by the reasoning process.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः स्वयं पुरुष: पुरुषसत्त्वः विधमूळ्बीजात्मकः अमृतः क्षय—विकारादिरहितः सन् सत्स्वरूपः नित्यसिद्धः आत्मा व्यापकः प्रचेतनः चैतन्यैकसत्त्रया विद्यमानः ज्ञानात्मकः अनादिसिद्धः स्वयं प्रज्ञाता इति भावः, यः एकः स्वयं एक एव सन् विश्वथा भूतिभिः विश्वरूपेण वितताभिः शक्तिभिः विभूतिभिश्च राजते देदीप्यते, यश्च स्वराट् स्वयम्प्रकाशः सम्राट् सार्वभौनः विराट् विश्वरूपः विभुः व्यापकः प्रभुः अधिपतिः तं तादृशं यथोक्तळक्षणं परमं पुरुषं धीभिः तत्प्रेरितैः धीन्द्रियैः धियां योगेन च तपसा अन्तर्विमर्शन प्रपद्धे अपरोक्षतः प्राप्नोमि साक्षात्करोमीति भावः ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He is himself the Purusha, the very seed which is the original cause of the universe. He is immortal, he does not change the least due to either waste or transformation. He is the very spirit of existence and is eternally existent. He is Ātmā, the pervader and conscious energy. He is all alone as conscious energy. Being omnifarious, he shines with powers which can pervade all kinds of forms. He is self-luminous. He is an emperor. He is omnifarious. He is a pervader. He is the lord. I attain this Purusha whom I have described by meditation and my reasoning faculty. I realise him within myself.

द्वितीया ऋक् । पुरुषो यो दिव्यो ज्योतिरात्मा पर्-स्तपंसाऽऽत्मिन द्योतंतेऽन्तरजेस्नम् ॥ यो वो पृत्यङ् चित्ती सस्ति पुरुष्विध तपंता धोभिः पुरुषं तं प्र पंद्ये ॥ २॥

पद्पाठः - पुरुषः । यः । दि्वयः । ज्योतिः ऽआत्मा । परः । तर्पसा । आत्मिनि । चोर्तते । अन्तरिति । अर्जस्मम् ॥ यः । वा । प्रत्यङ् । चिनी । सार्ति । पुरुषु । अधि । तर्पसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

The Purusha is divine light, the light itself and the Soul-supreme. He shines constantly within himself and by himself by means of meditation. He resides within all as the inner-Soul full of the power of consciousness. I attain him with meditation and by thinking and reasoning.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः पुरुषः दिव्यः देवतास्वरूपः अधिदेवततत्त्वसिद्धः ज्योतिः चैतन्यज्योतिःस्वरूपः आत्मा आत्मवस्तुरूपः अथवा ज्योतिरातमा ज्योतिः शरिरः, परः सर्वस्मात् प्रकृष्टतरः परोक्षसत्त्वसिद्धः, आत्मिन स्वस्मिन्नेवान्तः तपसा प्रत्यङ्मुखेन निर्विषयात्मकेन विमर्शसत्त्वेन अजस्रं नित्यं अविच्छिन्नधारया द्योतते स्वयं प्रकाशते अनन्यसत्तया राजते इति यावत् । यश्च स्वयं एक एव सन् एकरूपः एकसत्त्वश्च प्रत्यङ् प्रत्यगात्मम्बरूपः चिती चित्या चेतनातः कश्चन्त्या निजया पुरुषु बहुषु सस्ति स्विपिति सीदित, तथा अधिष्ठितः सन् अध्यात्मसत्त्वेन सर्वाधिष्ठानात्मको भवतीति तदर्थः, अत एव सः पुरुषः इति उपदिश्यते, प्रतिज्ञायते चेति ॥

अस्मिन् अथं ऋङ्मन्त्रवर्णो भवित मेघातिथेराषेँयः — "गोषा इन्दो नृषा अस्यश्वसा वाजसा उत । आत्मा यज्ञस्य पूर्व्यः (ऋ. मं. ९-२-१०) इति ॥ तं तादृशं पुरुषं धीभिः तस्यैव करणरूपाभिः, तथा तपसा तासां धियां योगेन आन्तयेंण संयमेन धारणा—ध्यान—समाधिसत्त्वेन-अपरोक्षतः प्राप्नोमीति ॥ एतेन धियां योगे सः पुरुषः स्वयमेव स्वरूपेण समुदेन्तीति सिध्यति ॥ अस्मिन् अर्थे ऋङ्मन्त्रवर्णो भवित मेघातिथेराषयः — "यस्मादते न सिध्यति यज्ञो विपश्चितश्चन । स धीनां योगमिन्वति " (ऋ. मं. १-१८-७) इति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Purusha is of the nature of a celestial being, a god. He is the presiding principle in all. He is light and has the body of light. He is the best of all and prevails everywhere by the very power of being beyond all. Within himself, he is the indwelling soul; he shines continuously with pure consciousness turned inward. He shines without the help of any other outside agency. He is alone, he is the only one form, one existence and is the very indwelling soul of all, and he is the very basis of all. Therefore, he is Purusha dwelling in all. He is described as such in the Vedas. Cf. Medhātithi says: "Oh Moon, you are in the cows, children, horses and food. You are the ancient soul of all activities in the form of sacrifice" (Rg. IX-2-10). I realise him with inner restraint in the form of concentration, meditation, and union with him. By this it is meant that he reveals himself to one whose senses are controlled. Cf. Again Medhātithi says in this connection: "The sacrifice of even the learned cannot be fruitful without him who shines wherever there is concentration" (Rg. I-18-7).

# तृतीया ऋक्।

पुरुषो यो विश्ववेदा वृहस्पति-यो विश्वशिक्तः सहस्वान् यो विश्वकीमां ॥ सत्यमन्त्रो यो विश्वकीमः सत्पति-स्तपीसा श्रीभिः पुरुषं तं प्र पद्ये ॥ ३॥

पर्पाठः - पुर्रवः। यः। विश्व ऽवेदाः। बृहस्पतिः।
यः। विश्व ऽश्वांक्तः। सहस्वान्। यः। विश्व ऽर्क्यां॥
सत्य ऽमंन्त्रः। यः। विश्व ऽर्कामः। सत् ऽपितिः।
तपसा। धीभिः। पुर्रवम्। तम्। प्र। पद्ये॥

Purusha is the omniscient Bṛhaspati. He is all-powerful and mighty. He is capable of creating the universe and of doing everything. His words will come true. He is capable of entertaining all desires. He is the lord of all existence. I attain that Purusha by means of meditation and intense thinking.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः पुरुषः विश्ववेदाः विश्ववेता सर्ववेदसत्त्वपूर्णः सर्ववेदाविभीवहेतुभूतत्वात , बृहस्पितः बृहत्याः वाचः अधिपितः, यश्च विश्वशक्तिः सर्विक्रयाशक्तिपूर्णः, सहस्वान् बळवान , यः विश्वकर्मा सर्वकर्मकर्ता च, सत्यमन्त्रः सत्यसङ्कल्पः सत्यप्रतिज्ञः सत्यवाक्-सत्त्वपूर्णः, यः विश्वकामः सर्वेच्छाशिकतयुक्तः पूर्णकामश्च, सत्पितः सवषां सद्वस्तूनां अधिपितः केवळः सदात्मकः अस्ति, तं तादशं पुरुषं धियां योगेन तपसा च आन्तर्येण संयमेन प्रपेषे अपरोक्षतः साक्षात्करोमीति । तदिदं सर्वसामरम्ययोगेन तत्समन्वयेन योगेन पुरुषस्य तस्य महत्त्वं तथा तत्प्राप्तितत्त्वं च प्रतिपाद्यते ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Purusha is omniscient. He is full of that intelligent power which manifests itself as all the Vedas. He is Bṛhaspati, the lord of Vāk which is allpervading. He is omnipotent. He is mighty. He is a Viśvakarmā because not only he makes all to do all the works, but also he himself is the doer of all works. He is a Satyamantra, that is one whose word, whose resolves and promises are never fruitless. He is full of the substance of true speech. He is full of powers of entertaining all kinds of desires, at the same time all his desires are fulfilled. He is the lord of all existence, because he is existence itself. I attain that Purusha, by the concentration of all intellectual powers and by meditation as well as self-restraint. That means, I realise him, through inward identification and by synthesising all powers for attaining him.

चतुर्थी ऋक्।

यो वा विश्वेमेतद् रूपमितं रिक्तो
यः पर्रस्मात् सन् अपात् पूर्वषः पर्रः ॥
विश्वेमिर्यः पुर्वषेनं प्रति पद्यते
तपैसा धोभिः पुर्वषं तं प्र पद्ये ॥ ४॥

पदपाठः - यः । वा । विद्यंम् । एतत् । रूपम् । अति । रिक्तः । यः । पर्रसात् । सन् । अपात् । पुर्रुषः । परः ॥ विद्वंभिः । यः । पुर्रुषैः । न । प्रति । पुच्ते । तपंसा । धीभिः । पुर्रुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

He, the Purusha, indeed transcends this universe. He is superior to all divinities. He is the perfect Purusha, without any divisions. He is not attainable by any person. I attain that Purusha by meditation and by the reasoning power.

### अन्वयभाष्यम्।

यः पुरुषः एवंविधेन विश्वसमन्वयेन विश्वरूपोऽपि एतत् विश्वं रूपं सरूपं च समस्तं जगत् वस्तुजातं अति रिक्तः अतीतः एतस्मात् सर्वस्मात् अतिरिक्तः यश्च परस्मात् परतरात् दिव्यवस्तुनः देवतात्मनः अधिदैवतसत्त्वयुक्तादिप परः परतमः श्रेष्ठतमः भवति, तथा यः अपात् अंश-पादरूपादिविशेषरितः पूरुषः केवलं चेतनात्मकः, यश्च विश्वेभिः पूरुषैः विश्वेः देवमानवप्रमृतिभिः बाह्यदृष्ट्या न प्रति पद्यते न ज्ञायते नापि प्राप्यते तस्य प्रत्यगात्मस्वरूपत्वात् परोक्षत्वाचेति, तं तादशं परमं पुरुषं धीभिः अन्तरात्मसत्त्वाभिः तथा प्रत्यकुमुखाभिः तपसा आन्त्यंण केवलेन निर्विषयात्मकेन विमर्शन अन्तर्निष्ठारूपेण प्रपद्ये तादशेन अनुभावेन स्वमेवान्तर्याभिणं प्राप्नोमीति ॥ तदिदं व्यतिरेकेण विशेषादिरिहतस्य तस्य तद्भावेनेव प्रतिपत्तिः भवितुं अर्हतीति युज्यते, तदनुरूपमेव तपः साधनं अध्यात्मतत्त्वसिद्धं तथा साध्यं च अन्तर्निष्ठात्मकमुपदिश्यते ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

That Purusha though omnifarious and one with all things, still transcends this manifest universe, this whole world. He is the presiding deity over all the superior celestial deities and at the same time he transcends them. He is indivisible and without any parts. He is Purusha, the purest form of energy. None of the beings, nor any of the mortals or immortals can get at him. They cannot even know him, because he is deep within their hearts. I attain that supreme Purusha, by means of my concentrated intellect turned inward and by pure meditation without any particular object or desire. I get at him, who is the guide within (Antaryāmi) by such an exercise of mental powers. By contrast, he who is beyond all desires and attributes can be attained by meditating along that line only, that is, by unmotivated concentration on the supreme Purusha.

# पश्चमी ऋक्।

अर्ह्णयः सन् विश्वह्मेषो योऽभ्युद्गाद् अर्तनूर्यो विश्वतेनूश्चितीपतिः ॥ अर्मुखो यो विश्वया मुखेनापृत-स्तपेसा धीभिः पुरुषं तं प्र पद्ये ॥ ५॥

पदपाटः - अर्रूषः । सन् । विश्विऽर्रूषः । यः । अभि । उत् । अगात् । अतन्ः । यः । विश्विऽतन्ः । चितिऽपतिः ॥ अर्मुखः । यः । विश्वऽर्था । मुखेन । आऽपृतः । तपसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पुद्ये ॥

Though he is himself without any form, the Purusha manifested himself in multimillion forms. Bodiless himself, he manifested himself with the universe itself as his body and as the lord of all living beings. He has no face as such but he pervades all with the universe itself as his face. I attain that Purusha by means of meditation and concentration of my intellectual powers.

### अन्वयभाष्यम् ।

य परमः पुरुषः स्वयं अरूपः रूप-रेखा आकागिदिविशेषगितः, सृष्टेः आदितः सन् केवळं सन्मात्रः तथाऽपि व्याप्त्या विश्वरूपः विश्वविभूतियोगपूर्ण एव सन् अभितः आभिमुख्येन प्रत्यक्षं उदगात उदियाय, इति अनुश्रूयते, लोके सामान्यतः वेदे तु विशेषतः तत्प्रसिद्धिरस्तीति ॥ यः अतनः स्वयं अशरीरः तथाऽपि विश्वान्वयेन सः विश्वतनः विश्वशरीरः तद्विभूतियोगसत्त्वेन सम्पन्नः, चितिपतिः सर्वषां सचेतनवस्त्नां चेतनानामिप अधिपतिः, चेतनाध्यक्षो भवतीति यावत् ॥ अमुखः स्वयं मुखादिभिः अवयवैः विरिहतः, तथाऽपि विश्वया—विश्वतोमुखेन उदितः सर्वत्र व्याप्तः पूर्णसत्त्वेन निजेन आपृतः समन्तात् पूर्णः सन् बभौ ॥ अस्मिन् अथं औपनिषदो यज्ञमन्त्रवर्णः प्रसिद्धः — " वृक्ष इव स्तव्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्वम् " (ना. उ. १०-४) इति ॥ तं तादशं परमं पुरुषं तपसा आन्तयण विमर्शन बाह्येन संयमेन च धीभिः प्रत्यङ्मुखाभिः सवृत्तिकाभिः पाप्नोमीति ॥ एवं विश्वसमन्वयेन तद्वयितिरेकेण च इति लोकवेळक्षण्येन सत्त्वेन प्रतिपादितः— तथा विद्यमानोऽपि सः स्वस्वरूपात् न प्रच्यवते इति तदेतदेव तस्य विशिष्टं सत्त्वं तदनन्यसाधारणमिति वैदिकं दिव्यं परमं सिद्धान्ततत्त्त्वम् ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The Purusha, the supreme, has no particular form of his own; he is form-less. At the beginning of creation, there was mere existence; he manifested himself by creation and pervasion of all forms. That is what we generally hear in the world, and the Vedas specifically mention it. He has no body of his own, but being fully identified with this universe, he has this universe it-self as his body. Having the capacity to pervade everything he is the lord of all energy and of all the things having energy. He has no limbs like the face etc., but he has manifested himself in the universe which is full of faces. He fills everything with his fullness. Cf. "All this universe is filled with that Purusha who stands still and straight like a mighty tree in the heavens" (Nār. Up. 10-4). Thus both by identity with the world and by difference from the world, he shows his uniqueness and is described as the unique Purusha. Though he is quite different from the worldly things, his nature remains unchanged. That is why the Vedas describe him as uncommon and quite different in nature from the created world.

# षष्ठी ऋक्।

विश्वशीषों यो भूमेसत्त्वा महीयान् विश्वचेश्चः प्रति सन्दग् य उत्तमः । यो वा विश्वपादत्ति प्रचेतन्-स्तपंसा धीभिः पुरुषं तं प्र पंद्ये ॥ ६॥

पदपाठः - विश्वऽद्यीर्षः । यः । भूमेऽसत्त्वा । महीयान् । विश्वऽर्चक्षुः । प्रति । सम्ऽदृक् । यः । उत्ऽतमः ॥ यः । वा । विश्वऽपात् । अतित । प्रऽचेतनेः । तर्पसा । धीभिः । षुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

He has infinite heads. He is full of the essence of all greatness. He is mighty. He has infinite eyes. He is the best among those who have vision. He has infinite legs, and he is the greatest of life-givers. I attain him, by virtue of meditation and intense thinking.

## अन्वयभाष्यम्।

यः पुरुषः विश्वज्ञीर्षः विश्विशाः, अत्र शीर्षशब्दः मुखवाचकोऽपि भवितुमहिति, तेन विश्वमुखः इत्यर्थो लभ्यते, विश्वशब्दः अनन्तार्थकः, अतः एव " विश्वतोमुखः " इति मन्त्रार्थेन समानो भवति, अथवा ''शीर्षं शरीरं तदुत्तमाङ्गत्वात्, तेन विश्वशरीरः '' इत्यथोंऽपि सम्पद्यते । शिगसि पतिते शरीरं पतितं इत्युच्यते, तथा शरीरे पतिते शिरः पतितमिति वदन्ति, विश्वव्याप्तिरेव तस्य विश्वशिरस्त्वं विश्वशरीरत्वं च बोधयतीति, यः भूमसत्त्वः विश्वविभूतिसत्त्वपूर्णः भूमात्मस्वरूपः, अत एव महीयान् सर्वेभ्योऽपि महत्तमः पूजनीयेषु श्रेष्ठतम , यश्च विश्ववश्चः सर्वदक्रसत्त्वपूर्णः विश्वसाक्षी जगचश्चरिति यावत् ॥ विश्वाध्यक्षः इति च तदर्थः सम्पद्यते ॥ तथा यः पुरुषः प्रतिसन्दक् प्रत्यङ् सन्द्रष्टा स्वस्व-रूपसन्दर्शी, अत एव उत्तमः सवभ्योऽपि द्रष्टृभ्यः श्रेष्ठः द्रष्टृतमो भवति, अथ वा उत्तमः उत्तमलोकाधिपतिः आदित्यान्तर्यामी पुरुषः विश्ववश्चः सुसन्दर्ग् भवति, स एवायं प्रत्यक् सत्त्वेनोदितः सर्वेषां अन्तरात्मा प्रतिसन्दर्ग् इति अनुश्रूयते । तथा च ऋङ्मन्त्रवर्णो भवति—''सुसन्दर्शं त्वा वयं प्रति पश्येम सूर्य । विषश्येम नृचक्षसः '' (ऋ.मं॰ १०-१५८-५) इति ॥ यः विश्वपात् सर्वपादसत्त्वः सर्वत्र सर्वद्रा गमनादिशक्तियुक्तः अति सातत्येन गच्छिति, अथवा विश्वमेव यस्य पादः अंशरूपः विन्यासरूपश्च भवितुमर्हति, ''पादोऽस्य विश्वा भूतानि '' (ऋ. मं १०-९०-३) इति तद्नुश्रवणम् ॥ गीतास्मृतिः इदमेव अनुवदिते, ''विष्ठभ्याहमिदं कृत्स्नमेकाशेन स्थितो जगत्'' (भ. गी.) इति ॥

यश्च प्रचेतनः केवछं प्रकृष्टचेतनासस्वयूणः अस्ति, तं तादृशं परमं पुरुषं धीभिः तदनु-रूपाभिः व्यापकसस्वाभिः तपसा तद्योगानुचिरतेन अन्तर्दक्सस्वेन विमर्शेन प्रपद्ये अपरोक्षतः प्राप्तोमीति । अत्रायं विशेषः — तस्य पुरुषस्य विश्वशीर्षत्वादिविभूतितस्वावबोधे ऋङ्मन्त्रवर्णः भविति—''विश्वतश्चश्चरुत विश्वतो मुखो विश्वतो बाहुरुत विश्वतस्पात् '' (ऋ.मं १०-९०-१) इति च । तत्र सहस्त्रशार्षा पुरुषः सहस्राक्षःसहस्र्वपात् '' (ऋ.मं १०-९०-१) इति च । तत्र सहस्त्रशाद्य सहस्र्वाः सहस्र्वाः सहस्राधा दिवानि तदनुश्रवणात् तथा असङ्ख्यातस्वेन अनन्तत्वाद्यर्थेन विश्वपर्यायत्वाभ्युपगमाच्च विश्वार्थत्वमङ्गीकियते, ''सहस्राणि सहस्रशो ये रुद्रा अधि भूम्याम '' (यजुः सं.) ''सहस्रधा महिमानः सहस्रम '' (ऋ.मं.१०-११४-८) ''असङ्ख्याता सहस्राणि ये रुद्रा अधि भूम्याम '' (शु. य. सं.) इत्यादीनि ताद्ध्यमेवोप्तर्वात्ते ॥ अस्मिन्तर्थं औपनिषदं ब्राह्मणवचनमि भविति— ''युक्ता ह्यस्य हरयः शता दशेति अयं वे हरयः अयं वे दश च शतानि च सहस्राणि बहूनि च अनन्तानि च० । तदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरमनन्तरमबाह्मम् अयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूरित्यनुशासनम् '' (बृ. उ. २-५-१९) इति ॥ तथा औपनिषदमार्चं दर्शनमिपिवशते — तदेतद्वाऽभ्युक्तम् — ''विश्वरूपं हरिणं जातवेदसं परायणं ज्योतिरेकं तपन्तम् । सहस्ररिभः शतधा वर्तमानः प्राणः प्रजानामुद्रयत्येष सूर्यः ''(प्र. उ. १-८) इति ॥

" सर्वतः पाणिपादं तत् सर्वतोऽक्षिज्ञिरोमुखम् । सर्वतः श्रुतिमल्लोके सर्वमावृत्य तिष्ठति '' (गी.) इति च स्मृतिः॥ तदेतद् व्यतिरेकार्थतत्त्वेऽपि समानमेव,— "अपाणिपादो जवनो प्रहीता पश्यत्यचक्षुः स शृणोत्यकर्णः" (श्वे.उ. ३ १९) इति ॥ "अपादप्रे समभवत् सो अप्रे स्व१राभरत् । चतुष्पाद् भूत्वा भोग्यः सर्वमादत्त भोजनम् " (अथर्व) इति ॥

इत्यादीनि प्रमाणवचनानि तस्य परमपुरुषस्य अनन्तत्वादिगुणपूर्णं महिमानं वर्णयन्ति इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Purusha has infinite heads. 'Siras' means face also, and so, we can say he has infinite faces. Thus it is equivalent to the mantra, which says that "he has faces all-wise"; or Siras may mean the whole body, that being the best part of the body. So, it can also mean having infinite bodies. It is said that when the head falls, the whole body is fallen as it were and vice versa also. So, having infinite heads means, he is all-pervasive. He is Bhūmasattvah, i.e. his glory fills the whole universe. Therefore, he is the mightiest of all. He is the best among those worthy of worship. He has infinite eyes: this means that he has the power to see all and everything. So, he is the over-lord of the universe. Again, he sees himself The Purusha who has infinite eyes, is the best of all the seers; he is the lord of the heavens. And he is the Purusha indwelling the Sun. The same Purusha being the indwelling spirit of all, is described as one who sees inward. Cf. "May we having the power to see within, see you as one seeing within. Oh, Sun, we with human eyes see your visible form also" (Rg. I-158-5) He has infinite legs This means, he has the power to go everywhere, and as such goes on continually, or it can be that he has the universe itself for his feet. And he can plant his feet firmly. Cf. "The whole universe is his one foot ( quarter )" ( Rg X-90-3 ). The Gita also repeats this: "This whole universe, I pervade with but a fraction of mine." He is pure energy.

There is a point here to note. There is a Rk to elucidate the magnificance of the Purusha who has infinite heads. "He has eyes all round; faces all round; arms all round; and feet all round" (Rg.X-81-3). Again "Purusha has innumerable heads, innumerable eyes, and feet innumerable" (Rg. X-90-1). The word 'sahasra' here means innumerable; numberless and infinity are other meanings, and it is used in the place of Viśva. Cf. "On this earth there are thousands of Rudras in thousands of ways" (Tait. Up.). "The magnificence of the Purusha is thousand-fold in thousand forms" (Rg. X-114-8). "Thousands mean numberless." "Thousand means many and infinite" (Br. Up. II 5-19). Both the statements of the Rgveda and the Upanishads are further confirmed by another Rk quoted in the Upanishad. "Those who know the Sun know him as Omnifarious, Omniscient, the refuge of all prāṇas, the light par excellence, the one and the burning one. He has

thousand rays. He exists in hundreds of forms. He is the life of all living beings. He is the Sun who rises " ( Praśn. Up. 1-8). And again, "He has hands and feet all round. He has eyes and heads and faces all round. He has ears all round He stands encompassing all and everything in the world."

This holds good in the negative description of the Purusha also. Cf. "He has neither hands nor legs; but he is quick and catches hold of anything. He has no eyes, but sees everything. He has no ears, but hears everything" (Śvetāś. Up. III-19). "Being attributeless, at the beginning of creation, he pervaded the sky. Manifesting in multiforms, he made the whole universe as his own" (Athar. Sam.).

# सप्तमी ऋक्।

पुरुषोऽसौ विश्वबाहुर्यः सहस्वान् विश्वर्याक्तर्यो विश्वकमा महस्वान् ॥ विश्वकमा यः सोमसत्त्वा मनस्वाः – स्तर्पसा धीभिः पुरुषं तं प्र पंदे ॥ ७ ॥

पदपाठः - पुरुंषः । असौ । विश्वऽबांहुः । यः । सहंस्वान् । विश्वऽश्लीकः । यः । विश्वऽकंर्मा । महंस्वान् ॥ विश्वऽक्षीमः । यः । सोमंऽसत्त्वा । मनस्वान् । तपसा । धीभिः । पुरुंषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

This Purusha has arms all round. He is mighty. He is Omnipotent. He is capable of infinite work and therefore he is very great. He is full of infinite desires He is the essence of all that is sweet and tasteful. He has a mighty mind. I attain that Purusha by meditation and by intense thinking.

# अन्वयभाष्यम् ।

यः असौ विप्रकृष्टः परः पुरुषः विश्वबाहुः सन सहस्वान् बळवीर्यादिसर्विक्रयाशक्तिका भवति, अत एव ''विश्वतो बाहु'' ''विश्वतो हस्तः'' इति च अनुश्रूयते (ऋ.मं. १०-८१-३) (तै. सं. ४-२-६-४) तस्यैतदौपनिषदं ब्राह्मणानुवचनम् ,-''सर्वेषां कर्मणां हस्तौ एकायनम् '' (बृ. उ. ४ ५-१२) इति ॥ ''सहस्रबाहुः पुरुषः '' (अथर्व स १९ ६-१) इति ॥ आथर्वणीये सहस्रशब्देन सह योगेन तद्वाहुनिदशः ॥

यः सहस्वान् इन्द्रः इति श्रूयते, रुद्र इति च तद्वैद्युतात्मतत्त्वसामान्यात् ॥ तत्र

" बाहुवोर्बलम्" (ना. उ. १६) इति बाहोर्बलकर्मयोगः, " सहस्राणि सहस्रधा बाहु-वोस्तव हेतयः । तासामीशानो भगवः पराचीना मुखा कृषि " (ते. सं.) इति भगवतः रुद्रस्य बाह्वोः बलादिसर्विक्रयाशक्तिमत्त्वं तथा तदीशितृत्वं च अनुश्रूयते । तत सर्वमिप बलकर्म इन्द्रस्यैवेति गम्यते ऋङ्मन्त्रवर्णात, तथाहि— " इन्द्रस्य बाह्वोर्भूयिष्ठमोजः ॥ "बलविज्ञा यः स्थिवरः प्रवीरः सहस्वान् वाजी सहमान उप्रः" (ऋ मं. १०-१०३-६) " गोत्रभिदं गोविदं वज्रबाहुं जयन्तमज्म प्रमृणन्तमोजसा" (ऋ मं. १०-१०३-६) इति च ॥

" इन्द्रों में बले श्रितः" (ते.) इति च यजुः ॥ यश्च विश्वराक्तिः सर्वशक्तिपूर्णः, विश्वकर्मा सर्वकर्मकर्तृत्वशक्तिपूर्णः, अत एव महस्वान् तेजस्वान् ओजस्वान्, तदेतद् विद्युदात्मं रुद्रियं सत्त्वं भवति॥ " न वा ओजीयो रुद्र त्वदस्ति" (ऋ. मं २-३३ १०) इति तदनुश्रवणम् ॥

तेजोमयस्य सूर्यादेः सर्वकमंप्रवर्तकत्वं प्रत्यक्षसिद्धमेव, एतेन सूर्येन्द्ररुद्वादितेजोविभूति-पूर्णः स परमः पुरुषः इति सिध्यति ॥ यः सोमसत्त्वः सोमादिरसस्वरूपः चान्द्रमसश्च दिव्यः मनस्वान् आध्यात्मकमानससत्त्वपूर्णः, " चन्द्रमा मनसो जातः" (ऋ. मं १०-९०-१३) इति तदनुश्रवणम्, "यो जात एव प्रथमो मनस्वान् स जनास इन्द्रः" (ऋ.मं. २-१२-१) इति च तदनुश्रवणात् यस्य इन्द्रात्मता अनुगम्यते ॥ यश्च विश्वकामः सर्वतन्त्रस्वतन्त्रेच्छा-सङ्कल्पादिशक्तिपूर्णः, इच्छायाः सङ्कल्प-भावनादीनां च मनोबीजसत्त्वात, "कामस्तद्ग्रे समवर्तताधि मनसो रेतः प्रथमं यदासीत्" (ऋ. मं. १०-१२९-४) इति मन्त्रवर्णः ॥ "सर्वेषां सङ्कल्पानां मनः एकायनम् " (बृ. उ. ४-५-१२) इति च ब्राह्मणम् ॥ "कामः सङ्कल्पो विचिकित्सा धीर्हीभीरित्येतत् सर्वं मन एव" (बृ. उ.) इति च तदनुश्रवणम् ॥ तं तादशं पुरुषं धीभिः तादशीभिः व्यापकसत्त्वमयीभिः सर्वधीन्द्रियवृत्तिभिः सवत्र व्याप्ताभिः भगवतः दिव्यविभूतिसत्त्वसमन्वयेन तथा बाह्मभौतिकविषयेभ्यः अन्तः प्रत्युपसंहताभिः तपसा तद्भावानुनिरतेन आध्यात्मकेन आन्तर्येण अछौकिकेन साधनेन तदेकनिष्ठया च अपरोक्षतः तं स्वं पुरुषं प्राप्नोमीति॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

This Purusha, the supreme, is really a very great one. He is above and beyond all. He is a Viśva-bāhu, that is, he is all arms, he can do anything. Cf. "He has arms all round" (Rg. X-81-3). "He has hands all round" (Tait. Sam. IV-2-6-4). Upanishads follow up with the statement, "For all the work to be done, the hands are the only means" (Br. Up. IV-5-12). 'Thousand-handed is the Purusha" (Athar. Sam. XIX-6-1). Here is a reference to Purusha with Sahasra, that is innumerable or infinite hands.

He is the possessor of strength. "There is strength in the arms." This

means strength is associated with arms. "Your two arms have thousands of weapons in thousands of forms. You are their lord." Thus it is heard that Bhagavan Rudra has two arms which are capable of doing all or anything and that he is the master of them all. All the work requiring strength is done by Indra only who is lightning itself. This is the inference. "The strength of the arms of Indra is the greatest." "He (Indra) knows the strength of himself and others. He is the ancient one and He is a mighty hero. He can stand his enemies. He is fierce" (Rg. X-10-5). "I attain the breaker of the mountains, the obtainer of cows, the wielder of Vajra, the winner of battles, the destroyer of enemies with might" (Rg. X-103-6). "There is Indra in my might" says yajus.

And he is all-powered, that is full of all kinds of power. He can accomplish all works. So, he is full of glory and strength. This is the quality of Rudra. Cf. "There is no one mightier than you, Oh, Rudra." It is obvious that Sūrya and others who are full of glory can impel or direct others to do things. So, that Purusha contains in himself all the greatness of Sūrya, Indra, Rudra and others, is established.

He is full of the substance of Soma. He contains the very essence of the Soma plant and the moon which is celestial. He is of the same substance mind is made of. Cf. "Chandra (moon) was born of mind" (Rg. X-90-13). He is independent in every respect being full of all desires, determination etc. as his desires and determinations etc. are the seed of mind. At the beginning, there was desire which was the seed of mind. "The main refuge of all the determinations is mind only" (Br. Up. IV-5-12).

# अष्टमी ऋक्।

पुरुषो यो यज्ञो यज्ञपंतिर्दिन्यो

यज्ञमानोऽयं यष्टा यज्ञसार्धनः ॥

सर्वेहुतं यो यज्ञं यज्ञते सर्वे

तपंसा धीभिः पुरुषं तं प्र पंद्ये ॥ ८ ॥

पद्पाठः - पुर्रुषः । यः । यज्ञः । यज्ञऽपंतिः । दिन्यः ।

यज्ञमानः । अयम् । यष्टा । यज्ञऽसार्धनः ॥

सर्वेऽहुतंम् । यः । यज्ञम् । यज्ञंते । सर्वेम् ।

तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

The Purusha is Yajña or sacrifice. He is the heavenly lord of sacrifice. He is the house-holder who performs the sacrifice. He is the means for the

fulfilment of sacrifice. He performs all the sacrifices and he is also all that is sacrificed, he is all the oblations. I attain that Purusha by concentration of all mental powers and meditation.

### अन्वयभाष्यम्।

यः परमः पुरुषः यज्ञः स्वयं यज्ञरूपः यज्ञातमा च, तथा यज्ञपतिः सर्वेषां यज्ञानां अध्यक्षः, दिव्यः देवतात्मा सर्वयज्ञाधिदैवतात्मस्वरूपः सर्वैः यज्ञेः यजनीयः सम्प्राप्यः इति यावत्—''यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् '' (ऋ. मं १०-९०-१६) इति तदनुश्रवणम् ॥

यश्च अयं आत्मा यजमानः स्वयं यज्ञकर्ता— "आत्मा यज्ञस्य पूर्व्यः" (ऋ मं. ९-२-१०) इति तदनुश्रुते: । यष्टा यः स्वयं यज्ञकृत, तथा यज्ञसाधनः यज्ञसाधकः यज्ञसिद्धि-कारणीभूतः इति यावत् ॥ "यो यज्ञस्य प्रसाधनस्तन्तुर्देवेष्वाततः" (ऋ मं. १०-५७ २) इति तदनुश्रवणम् ॥ सोऽयं यज्ञः बहुधा अनुश्रूयते ॥ "एवं बहुविधा यज्ञाः वितता ब्रह्मणो मुखे" (भ. गी.) " द्रव्ययज्ञास्तपोयज्ञाः ध्यानयज्ञास्तथापरे । स्वाध्याय—ज्ञानयज्ञाश्च यतयः संशितवताः" (भ. गी.) इति ॥ तेषां सर्वेषां यज्ञानामिष चेतनः सोमसत्त्वः आत्मैव प्रथमः याजकः यज्ञसाधकः स्वयं भवतीति सम्पद्यते "गोषा इन्दो नृषा अस्यश्वसा वाजसा उत । आत्मा यज्ञस्य पूर्व्यः" (ऋ. मं. ९-२-१०) इति तदनुष्ठावणम् ॥

यश्च पुन: अस्मिन् जगति सर्वं यज्ञं विश्वसृष्ट्यादिरूपं यजते स्वयमेव नित्यमन्-तिष्ठति स्वकर्तव्यतया समाचरित तथैव पुनः सर्वद्भतं सर्वस्वहवनरूपं प्रत्यपसंहतिलक्षणं यज्ञमिप यः स्वयं यजते सर्वमेधसयज्ञस्यापि स एव यजमानः इति भाव ॥ धीभि: ऋत्विक-स्वरूपें: सर्वेरिप आन्तर्यें: धीन्द्रिये: तपसा तद्योगेन यज्ञादिरूपेण तं पुरुषं प्रपद्ये इति, एतेन सः परमः पुरुषः यज्ञैरेव उपप्राप्यः इति गम्यते ॥ '' यज्ञेन वाचः पदवीयमायन् '' (ऋ. मं. १०-७१-३) इति ॥ '' ब्रह्मायं वाचः परमं व्योम '' (ऋ. मं. १-१६४-३७) इति ॥ '' यज्ञैरथर्वा प्रथमः पथस्तते '' ( ऋ. मं. १-८३-५ ) इति ॥ '' यज्ञेनेन्द्रमवसा चक्रे अर्वीक् " (ऋ. मं. ३ ३२-१२) इति ॥ "ये यज्ञेन दक्षिणया समक्ता इन्द्रस्य सख्यममृ तत्वमानरा " (ऋ. मं. १०-६२-१) इत्यादिभिर्मन्त्रवर्णेः सः परमः पुरुषः यज्ञेनैव सम्प्राप्यः इति उपपद्यते ॥ स च यज्ञः तथा यज्ञेन तेन यजनीयः दिव्यो देवतात्मा परमः पुरुषः अपि धीयोगेनैव प्राप्तुं शक्य: इति प्रतीयते, '' यस्मादते न सिध्यति यज्ञा विपश्चितश्चन । स धीनां योगमिन्वति '' (ऋ. मं. १-१८-७) इति ऋङ्मन्त्रवर्णे तदनुश्रवणं स्पष्टार्थकम् ॥ यस्मात् सदसस्पते: सर्वसभाध्यक्षात् पुरुषाद् विना ज्ञानिन: अपि यज्ञः न सिध्यति l सः पुरुषः धीनां योगमनुसृत्य प्रकाशते इति तदर्थः ॥ स च धीयोगः आन्तर्यविद्वराज्ञसम्बद्ध एव । तस्मिन यज्ञे धीन्द्रियाणामेव वाक्प्रभृतीनां ऋत्विक्मवरूपत्वमनुश्रयते, — तथा हि — " तस्यैवं विदुषा यज्ञस्यात्मा यजमानः श्रद्धा पत्नी० । तपाऽग्निर्दमः शमयिता दक्षिणा वाग् CD-45

होता प्राण उद्गाता चक्षुरध्वयुर्भनो ब्रह्मा श्रोत्रमग्नीद् यावद् घ्रियते सा दीक्षा॰" (ना. उ. खं २५ ) इत्यादि ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The supreme Purusha is himself the act of sacrifice. He is the very soul of sacrifice. He is the lord of all sacrifices. He is a divinity. He is worthy of worship by means of all sacrifices. "By means of sacrifice, the gods worshipped the Purusha, the lord of sacrifice" (Rg. X-90-16).

This Ātmā is himself the performer of sacrifices. He is himself the sacrificer. He is the conductor of sacrifice. He is the perfector of sacrifice. He is the cause of the fulfilment of sacrifice. Cf. "He is the great cause in the form of a running thread performing all the good sacrifices" (Rg. X-57-2). The sacrifices are manifold. Cf. "Sacrifice in the form of offering material things, sacrifice through penance, sacrifice by meditation (Brahmayajña), sacrifice in the form of recital of Vedās, and sacrifice in the form of acquiring knowledge; Yatis who take vows, perform all these sacrifices" (Gitā).

Ātmā is the very soul of all those sacrifices. He is, as it were, the first sacrifice. He can easily be said to be the conductor of sacrifices. Cf. "You are the earliest and oldest soul of sacrifice" (Rg. IX-2-10). He performs himself every day in this world all the sacrifices which result in the creation of this baffling variety. He performs it every day as a duty. Again, he performs the sacrifice of offering all things which ultimately reduce all things to their original form. He is the master of the sacrifice, the Sarvamedha. With the internal senses in the form of performers of sacrifice and with Tapas in the form of sacrifice, I attain that supreme Purusha. Cf. "With sacrifice they attained the place of Vak" (Rg. X-71-3). "Brahma is the original supreme abode of Vak" (Rg. I-164-37). "Atharva was the first to lay down a path by means of sacrifices" (Rg. I-83-5). "(He) made Indra turn towards him by means of sacrifices which protected him (Rg. III-32-12). By all these Rks it is to be inferred that he is to be attained by sacrifice only. Without Sadasaspati- the overlord of all the assemblies, the sacrifice of even a wise one is not fulfilled and the Purusha manifests himself in the concentration of mind.

नवमी ऋक् ।
सर्वहुतस्तपंसोऽग्नावात्मन् यञ्जे
विश्वीत्येव भूतात्यां जहाव पूर्रपः ॥
य आत्मानंमेवात्वयं हृत् भूयः
स्तपंसा धोभिः पुरुषं तं प्र पंद्ये ॥ ९ ॥

पदपाटः - सर्वेऽहुतः । तपंसः । अग्नौ । आत्मन् । युक्ते । विश्वानि । एव । भूतानि । आऽजुहार्व । पुर्रषः ॥ यः । आत्मानम् । एव । अर्जु । अर्जुह्वत । भूयः । तपंसा । धीभिः । पुर्रषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

In the Sarvahuta sacrifice (in which everything is sacrificed) the Purusha offered everything as sacrifice into the fire of concentration. Again, he sacrificed all the beings in the universe also. Finally he sacrificed himself in himself. I attain that Purusha by concentration and hard thinking.

### अन्वयभाष्यम् ।

तस्य परमपुरुषस्य सर्वमेधस्य यज्ञस्य यज्ञरूपस्य च तपसः अग्नौ आत्मिन चैतन्यज्ञानज्योतिःस्वरूपे यज्ञे यज्ञरूपे तस्मिन् यजनीये स्वस्मिन् अन्तर्यामिणि परमे अग्नौ तस्मिन्
परमे यज्ञे च यः पुरुषः विश्वानि सर्वाणि भूतानि हविःस्वरूपाणि भोग्यानि आजुहाव
आहुतिरूपेण अशेषेण समर्पयामास, तथा भूयः पुनरि तस्मिन्नेव यज्ञीये तपोऽग्नौ तं सर्वहुतं यज्ञं अनु अनुसृत्य अन्ते आत्मानं यजमानमिष अजुहात् हवनरूपेण समर्पयत्, तं परमं
पुरुषं तपसा तादशेन तदनुरूपेणैव प्रत्यक्संयमेन धीभिः सर्वधीन्द्रियवृत्युपसंहृताभिः
ताभिरेव आत्मवृत्तिभिः विशुद्धसत्त्वाभिः निर्विषयवृत्तिभिः चैतन्ययोगेन प्रपद्ये अपरोक्षतः
तादात्म्येन प्राप्नोमि इति तदर्थसद्भावः॥ अस्मिन् ऋङ्भन्त्रवर्णो भवति— ''य इमा
विश्वा मुवनानि जुद्धदिषहोता न्यसीदत् पिता नः" (ऋ. मं. १०-८१-१) इति॥

अत्र यास्किनिरुक्तमि तमेनमेवार्थमुपबृंहयित — "अत्रेतिहासमाचक्षते—विश्वकर्मा भौवनः सर्वमेधे सर्वाणि भूतानि जुहवाञ्चकार, स आत्मानमेवान्ततो जुहवाञ्चकार ॥ २ ॥ तदिमवादिनी एषा ऋग्भवित — 'य इमा विश्वा भुवनानि जुह्वत्'" (नि. १०-२६-३) इति ॥ तस्योत्तरा भूयसे निर्वचनाय—"विश्वकर्मन् हिष्या वावृधानः स्वयं यजस्व पृथिवीम् सुत द्याम्" (ऋ. मं. १०-८१-६) (नि. १०-२७-१) इति च ॥ अत्र छन्दोदशनेऽपि तत्समानमेव सर्वमेधसयज्ञसन्दर्शनिमिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He performed the highest penance and sacrifice called Sarvamedha. Then in the sacred and supreme fire of his own intelligent energy, the Purusha sacrificed all the beings as oblations, which are objects of enjoyment. In the same sacred fire of Tapas which means internal self control, and with all the senses withdrawn, and by meditation without any particular object, I attain him. By communion with him I attain him: "He is the seer, the

sacrificer, and he is one who sacrificed all the beings" (Rg. X-81-1). Yāska in his Nirukta, elaborates the same and says, "There is a story in this connection. Viśvakarmā Bhauvana offered all the beings as oblation. Finally he offered himself" (Nirukta X-26-3). For further explanation, Cf. "Oh Viśvakarmā, in order to grow by means of oblations, sacrifice the earth and the sky" (Rg. X-81-6).

# दशमी ऋक् ।

सर्वेहुतश्चिद् यज्ञात् पुरुष्यस्तपेसः
सहसाऽऽविवेभूव विश्वधाऽऽत्मनी ॥
य आ विवेश चित्तिभिविश्वमेतत्
तपेसा धोभिः पुरुषं तं प्र पेद्ये ॥ १० ॥

पद्पाठः - सर्वेऽहुतंः । चित् । यज्ञात् । पुर्रुषः । तपंसः । सर्हसा । आविः । बभूव । विश्वऽर्था । आत्मनी ॥ यः । आऽविवेशं । चित्तिऽभिः । विश्वम् । एतत् । तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पुरो ॥

The Purusha, by concentrated effort or penance in the form of the sacrifice known as Sarvahuta (in which everything is sacrificed) manifested himself as the universe by means of his own energy. He entered this universe by means of his powers of intelligence. I attain that Purusha by meditation and by intense thought.

# अन्वयभाष्यम्।

यः सः पुरुषः तस्मादेव सर्वहृतः सर्वस्वहृवनरूपाद् यज्ञात् यज्ञरूपात् तपसः नाम-मात्रावशेषात् चैतन्यसत्त्वात् प्रज्ञानज्योतिषः तथा सहसा आत्मबलेन संवित्-क्रियाशक्तिः समन्वितेन चिदात्ममत्त्वेन सह योगशक्तेः अकस्मात् अन्यनिरपेक्षेण स्वयमेव आविर्वभूव, तच्च विश्वथा वैश्वरूप्येण सत्त्वेन आत्मना चैतन्यस्वरूपेण प्रादुर्वभूव,— विश्वविभूतिपूर्णेन योगेन तथा तद्योगशक्त्या प्राकाश्यं प्राप इति यावत् ॥

यश्च पुनः चित्तिभिः चेतनाशित्तिभिः एतद् प्रत्यक्षं आत्मनः सकाशात् आविर्मूतं विश्वं आविवेश, तेन च विश्वं इदं आत्मसाचकार स्वीयमेव सम्भावयामास, तं तादशं पुरुषं परमं तपसा तादशेनैव यज्ञरूपेण साधनेन धीभिः तद्भावसम्पन्नाभिः प्रत्यक्सत्त्ववृत्तिसिद्धाभिः प्रपद्यं अपरोक्षतः प्राप्नोमीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

That Purusha manifested himself as the universe by means of the Sarvahuta sacrifice. That was his Tapas in the form of sacrifice. He manifested by his intelligent energy and light. Through his own might, the essence of his consciousness combined with knowledge and action, he manifested himself independently without any other help. Further, by means of his power of knowledge, he entered this universe which came into existence from himself, and by the same power he made it his own.

# एकादशी ऋक्।

तपेसा स्वर्थ स्तेन यः सेमुच्छ्वसन् ऋचो यज्ञ्यिक च सामान्याजभारे॥ छन्देसैव वाचाऽऽज्ञेजान विश्वमिदं तपेसा धोभिः षुरुषं तं प्र पंदे ॥ ११॥

पद्पाठः - तर्पसा । स्वर्रन् । तेनं । यः । सम् । उत्ऽक्षसंन् । ऋचंः । यजूर्र्षेषि । च । सामानि । आऽजभारं ॥ छन्दंसा । एव । वाचा । आ । जजान् । विक्षंम् । इदम् । तर्पसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

The Purusha performed penance in the form of breathing and conceived the Rk, Yajus and Sama mantras. By means of Vak in the form of Vedic metres, he created this universe. I attain that Purusha, by means of concentration and intense thought.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः परमः पुरुषः तेन सर्वमेधस्वरूपेण तपसा स्वान्तः प्रदीप्तेन प्रज्ञानचैतन्यज्योति-स्सत्त्वेन तेन समुच्छ्वसन् प्राणात्मना ऐन्द्राग्नेयसत्त्वेन यः ऋचः गायत्रादिच्छन्दोबन्धसिद्धाः, सामानि राथन्तरादिगीतिविशिष्टानि तथा यज् १षि यजनार्थानि च मन्त्रजातानि एवं त्रयी-रूपाणि छन्दा १सि वेदात्मकानि आ बभार आत्मन्यन्तः सन्दधार इति यावत्, तेन छन्दसा एव छन्दोनिबन्धनसिद्धया मन्त्रात्मिकया वाचा विश्वबीजात्मिकया वाचकाक्षरशक्तिरूपया इदं प्रत्यक्षं विश्वं आ समन्तात् जजान प्रादुर्भावयामास, तथा विश्वरूपेण स्वयं प्रादुर्बभूव इति च—तदर्थः, तं तादशं पुरुषं तपसा छन्दोऽनुबद्धेन यज्ञरूपेण साधनेन बाह्याभ्यन्तर-सत्त्वविशिष्टेन धीमिः छन्दोनिरताभिः प्रपद्ये तं छन्दः पुरुषं प्राप्नोमीति ॥ अत्र यज्ञपुरुषात् छन्दसामाविर्भावे ऋङ्मन्त्रवर्णः — " तस्माद् यज्ञात् सर्वहुत ऋचः सामानि जिज्ञरे । छन्दाश्सि जिज्ञरे तस्माद् यज्ञस्तस्मादजायत" (ऋ मं. १०-९०-८) इति ॥ अस्मिन् अर्थे औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनमपि प्रसिद्धम् ।—" अस्य महतो भूतस्य नि:श्वसितमेतद् यद्यवेदो यज्ञवदः सामवेदोऽभवेवेद " (बृ. उ. २-४-१०) इति ॥

तदेतदिप मीमांसितं निर्णीतं च ब्रह्ममीमांसायाम् , " शास्त्रयोनित्वात् " (ब्र. सू. १-१-३) इति । तत्रेदं ज्ञारीरकं भाष्यम् — "महतः ऋग्वेदादेः ज्ञास्त्रस्य अनेक-विद्यास्थानोपबृंहितस्य प्रदीपवत् सर्वार्थावद्योतिनः सर्वज्ञकलपस्य योनिः कारणं ब्रह्म । न हि ईर्रशस्य ज्ञास्त्रस्य ऋग्वेदादिलक्षणस्य सर्वज्ञगुणान्वितस्य सर्वज्ञाद्नयतः सम्भवोऽस्ति, यद् यद् विस्तरार्थं द्यास्त्रं यस्मात् पुरुषविशेषात् सम्भवति,-यथा व्याकरणादि पाणिन्योदेंज्ञंथैक-देशार्थमपि स ततोऽप्यधिकतरविज्ञानः इति प्रसिद्धं लोके, किम् वक्तव्यम्—अनेकशाखाभेद-भिन्नस्य देवतिर्यङ्भनुष्यवर्णाश्रमादिप्रविभागहेतोः ऋग्वेदाद्याख्यस्य अप्रयत्नेनैव छीछान्यायेन पुरुषनिःश्वासवद् यस्मात् महतो भूताद् योनेः सम्भवः इति, 'अस्य महतो भूतस्य निःश्व-सितमेतद् यद् ऋग्वेदो यजुर्वेद: सामवेदोऽथर्ववेदः १ इत्यादिश्रुतेः । तस्य महतो भूतस्य सर्वज्ञत्वं सर्वशक्तिमत्त्वं चेति । अथवा यथोक्तमृग्वेदादिशास्त्रं योनिः कारणं प्रमाणं तस्य ब्रह्मणो यथावत् स्वरूपाधिगमे, शास्त्रादेव प्रमाणाज्ञगतो जन्मादिकारणं ब्रह्म अधिगम्यते इत्यिभ-प्रायः '' अस्य मूलभूतः याजुषो मन्त्रवर्णः — " यच्छन्दसामृषभो विश्वरूपः । छन्दोभ्योऽ-ध्यमतात् सम्बभ्व । स मैन्द्रो मेधया स्पृणोतु । अमृतस्यदेव धारणो भूयासम् " ( ज्ञि. उ. ४-१) इति ॥ तथा तस्मादेव पुरुषात् छन्दोमयवाङ्मुखात् विश्वस्यास्य जगतः आविर्भा-वोऽपि अनुश्रूयते, तथा च ऋङ्मन्त्रवर्णः कुत्साषयः,-'' स प्रत्नथा सहसा जायमानः सद्यः काव्यानि बळधत्त विश्वा । आपश्च मित्रं धिषणः च साधन् देवा अग्निं धारयन् द्रविणोदाम् " (ऋ. मं. १-९६-१) इति ॥ "स पूर्वेया निविदा कत्र्यताऽयोरिमाः प्रजा अजनयन् मनुनाम् । विवस्वता चक्षसा द्यामपश्च " (ऋ. मं १-९६-२ ) इति च ॥ एतेन छन्दस्वत्या वाचा तथा वैदिकेभ्यः शब्देभ्यः एव जगत्सृष्टिर्बभूवेति अर्थः सम्पद्यते ॥ तथा च मन्त्रवर्णः-'' एते असृप्रमिन्दवस्तिर: पवित्रमाञ्चाः। विश्वान्यभिसौभगा '' (ऋ. मं. ९-६२-१) इति। तस्येदं ब्राह्मणम् - '' एते इति वै देवानसृजत, असृप्रमिति ''॥

तदेतदिष मीमांसितं ब्रह्ममीमांसायामः '' शब्द इति चेन् नातः प्रभवात् प्रत्यक्षानुमान्नाभ्याम् '' ( ब्र. सू. १-३-२८ ) '' अत एव च नित्यत्वम '' ( ब्र. सू. १-३-२९ ) इति च ॥ इत्यादिकमनुसन्धेयम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

That supreme Purusha, by his Tapas in the form of sacrifice known as Sarvamedha, breathed out vital air which contains the very essence of Indra and Agni. And by means of that breath, he bore in himself, the Rks in the

form of Gāyatrī mantras, the Sāmas which include the songs of Rāthantara, and Yajus which are useful for Yajñas. Thus all the three Vedas were born in him. With the help of Vak, who was ready to burst forth as metrical compositions, and who contained in herself the seed which blossomed into this universe, he created this whole universe. Here is a mantra which says that the Vedas were born of the Yajña Purusha and the Sarvahuta sacrifice. "From that supreme Purusha worthy of worship and from the Sarvahuta sacrifice were born the Rks, Sama and Yajus and also all the Chhandas" (Rg X-90-8). There is also a confirmation of this in the Upanishads. "Of this great Being, Brahma, the very breath is the Rgveda, Yajurveda, Samaveda and Atharvaveda etc. (Br. Up. II-4-10). Further, this is discussed and determined in the Brahma Sūtras. Cf. "He exists being mentioned in Sastras" (B. S. I-1-3). It is further learnt that this whole universe came into existence on account of that Purusha only. His mouth is the abode of Vak, that is of all the Vedic literature. That Rk is by Kutsa. Cf. "He, the ancient One born with full might bore all the knowledge and the Veda in the form of poetry" (Rg. I-96-1). He with the Vak in the form of Chhandas, created all the beings right from the Hiranyagarbha to man etc. (Rg. I-96-2). "From the words of the Veda only, the creation of the world proceeded" is the meaning. This is the Brahmana of the mantra: "From the word 'Ete', he created the gods etc." (Rg. 1X-62-1).

This is also discussed in the Brahma Sutras, (Cf. B. S. I-3-28). The universe was manifested through the Vedic words, and therefore, the eternal nature of the Vedas is established.

# द्वादशी ऋक्।

यस्यानन्ताश्च वेदीः संविदो वार्चः शक्तयो नित्याः कृतयः कार्माः सत्याः ॥ रर्चनास्ता अचिन्त्याश्चित्रा गर्तय-स्तपेसा धीभिः पुरुषं तं प्र पंदे ॥ १२ ॥

पद्पाठः - यस्यं । अनुन्ताः । च । वेदाः । सुम्ऽविदेः । वार्चः । शक्तयः । नित्याः । कृतयेः । कार्माः । सुत्याः ॥ रचनाः । ताः । अचिन्त्याः । चित्राः । गर्तयः । तपसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥ His, that is the Purusha's Vedas, knowledge and speeches, are infinite. His infinite powers are eternal. His endless works and desires are infallible. His manifestations are unimaginable. His movements are miraculous. I attain that Purusha by means of meditation and intense thought.

### अन्वयभाष्यम् ।

यस्य पुरुषस्य परमस्य आत्मनः वेदाः ज्ञानसत्त्वाः संविदः अन्तरनुभावात्मिका विज्ञानरूपाः वाचः वाजकसत्त्वाः सर्वविद्यात्मकाः ते वेदाः ऋग्वेदादयः अनन्ताः असङ्ख्याताः अन्तरिहताः नित्यसिद्धाश्च सन्ति इति छोके वेदे च प्रसिद्धाः, ''अनन्ता वे वेदाः " इति तदनुश्रवणम्, यस्य शक्तयः संविदिच्छाक्षियाचेतनात्मिकाः नित्याः नित्यसिद्धाः, तथा कृतयः व्यस्त-समस्तरूपाः क्षियाः विश्वसृष्टि-स्थिति-प्रतिसंहतिप्रभृतयः कामाः इच्छासङ्कल्पादयः स्वतन्त्राः अनन्ताः सत्यः सत्याः सत्यात्मस्वरूपाः भवन्तीति च सुप्रसिद्धम्, तथा यस्य रचनाः आविर्भाव-तिरोभावादिविष्ठासिवरचिताः स्थिति-गति-मति-कृति-विभूतिप्रकृतिप्रभृतयः ताः सर्वा अपि अचिन्त्याः कल्पना—भावना—चिन्तनादिवृत्यतीताः भवन्ति । अत एव यस्य गत्यः व्याप्ति-विरति-सृष्टि-स्थिति-प्रत्युपसंहतिप्रभृतयः अनन्तविषयविशेषसङ्कलिताः चित्राः विचित्राः छौकिकेभ्यः सर्वेभ्योऽपि विषयेभ्यः वस्तुविशेषेभ्यश्च विष्ठक्षणाः तथा चित्राः चयनीयाः सर्वेरपि सम्पाद्याः सङ्ग्राद्याश्च भवन्ति । तं तादशं परमं पुरुषं तपसा तादशेनैव दिव्येन ज्ञानचैतन्यभावादिपरितप्तेन विश्चद्रसत्तेन केवलेन निर्विषयेन विमर्शेन स्वभावात्मकेन तथा धीभिः व्यापकदिव्यभावादिनियन्त्रिताभिः सवाद्याभ्यत्तरसम्भाववृत्तिकाभिः प्रयसे तं पुरुषं अपरोक्षतः प्राप्नोम साक्षात्करोमि इति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

The supreme Purusha is Atmā. His Vedas are the essence of knowledge; his own soul-experiences, his powers of expression in words and the Rgveda etc., his variety of learning, all these are numberless. That they are endless and eternal is well known in the world. Cf. "Infinite indeed, are the Vedas." His powers of knowledge, his desire, his functions and energy, are eternal and truthful. It is welknown that his actions and his doings are independent and infinite and his desires, his will are independent and numberless. His playful manifestations in the form of appearance, disappearance etc., sthiti, that is being, gati, that is becoming, mati, that is understanding, krti, that is working, vibhūti, that is pervasion, prakrti, that is nature etc. are all beyond imagination, beyond thought, beyond meditation etc. Exactly therefore, his movements like vyapti— pervasion, virati—cessation, sṛṣṣti— creation, sthiti— existence, upasamhṛti— dissolution etc. are all miraculous. They are all unique and are different from any of the objects and things of this world.

# त्रयोदशी ऋक् ।

यस्य नामीन्युत रूपाण्येनन्तानि
वीयीणि वा कमीणि कृतान्यक्षेतानि ॥
अङ्गानि यस्य चिद् भूतानि विश्वानि
तपेसा धीभिः पुरुषं तं प्रपंदे ॥ १३॥

पद्पाठः - यस्यं । नामानि । जत । कृपाणि । अनन्तानि । वीर्याणि । वा । कर्माणि । कृतानि । अर्क्षतानि ॥ अङ्गीनि । यस्य । चित् । भूतानि । विश्वानि । तपंसा । धीभिः । धुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

His, that is the Purusha's, names and forms are infinite. Indeed, his prowess and works, executed and unexecuted are also endless. Indeed, all the beings in the universe are his limbs. I attain that Purusha by meditation and intense thought.

## अन्वयभाष्यम् ।

यस्य परमस्य पुरुषस्य तस्य नामानि अभिधानानि तद्गणबोधकानि विशेषणपदानि सङ्केतरूपाणि च बहुनि बहुधा व्याप्तानि अनन्तानि असङ्ख्यानि अन्तरहितानि नित्यान्येव भवन्तीति यावत्, विनष्टेऽपि रूपे नामशेषत्वाभ्यपगमात् ॥ तथा यावन्ति यादृशानि नामानि सन्ति स्युर्वा तावन्ति तादशान्येव रूपाण्यपि भवन्ति भवेयुश्चेति निर्विवादम्, तान्यपि अनन्तान्येव सन्ति तद्गण-धर्म-शक्तिविशेषादिविशेषणसत्त्वानि, "रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव०'' (ऋ. मं. ६-४०१७) इति तदनुश्रवणम् ॥ '' अग्निर्पश्चेको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव ॥ एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्व " (कठाप. २-९) इति च ॥ "इन्द्रं मित्र वरुणमग्निम हुरथो दिव्यः स सपर्णोगरु-त्मान् । एकं सद् विप्रा बहुधा वदन्ति आग्नें यमं मातिरिश्वानमाहुः '' (ऋ. मं. १-१६४-४६) इति ॥ "सुपर्णं विप्राः कवयो वचोभिरेक सन्तं बहुधा कल्पयन्ति " (ऋ. मं. १०-११४-५) इति च ॥ एवमादीनि वेदमन्त्रवचनानि तस्य पुरुषस्य आत्मनः नाम-रूपयो: अनन्तत्वावबोधकानि भवन्ति, यस्य च वीर्याणि सामर्थ्यानि तथा स्वतन्त्रसामर्थ्यन समाचरितानि कर्माणि कृतानि इत: पूर्वमेव निर्वर्तितानि, तथा अकृत।नि उत्तरत्र कर्तव्यानि क्रियमाणानि च कर्माण, अकृतकानि अकृत्रिमाणि तस्मिनेव निसर्गतः स्वभावतश्च नित्य-सिद्धानि चेतनादीनि अनन्तान्येव सन्ति । अस्मिन् अथ च ऋङ्मन्त्रवर्णोऽपि प्रसिद्धः **CD-46** 

तत्सुवीर्यातिशयसत्त्वबोधकः " इन्द्रस्य नु वीर्याणि प्रवोचं यानि चकार प्रथमानि वज्री " (ऋ. मं. १-३२-१) इति ॥ "विष्णोर्नु कं वीर्याणि प्रवोचं यः पार्थिवानि विममे रजार्स्स" (ऋ. मं. १-१५४-१) इति च इन्द्रोपेन्द्रयोः तद्वीर्यक्रमोपवर्णनम् । यस्य च पुरुषस्य इमानि विश्वानि भूतानि अङ्गानि अवयवरूपाणि तत्स्वरूपतत्त्वादिबोधकलिङ्गानि भवन्ति, "पादोऽस्य विश्वा भूतानि" (ऋ. मं॰ १०-९-३) इति तदनुश्रवणम् ॥ "तदस्य रूपं प्रति चक्षणाय" (ऋ. मं. ६-४७-१८) इति च ॥ " रूपं रूपं मववा बोभवीति" (ऋ. मं. ३-५२-८) इति च ॥ " इन्द्रियमिन्द्रलिङ्गम् " (पा. सू. ५-२-९३) इति च तल्लक्षणनिवन्चनम् । " इन्द्रो ज्येष्ठ इन्द्रियाय " (ना. उ. ७-५) इति च औपनिषदं तद्वचनम् ॥ "अग्निर्मूर्या चक्षुषी चन्द्रसूर्यौ दिशः श्रोत्रे वाग्ववृताश्च वेदाः । वायुः प्राणो हृद्यं विश्वमस्य पद्भयां पृथिवी ह्येष सर्वभूतान्तेरात्मा" (मुं.उ. २-१-४) इति च तद्वपवर्णनम् ॥ तं तादृशं पुरुषं धीभिः तपसा प्रपद्ये इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The names, nomenclatures, characteristics, peculiar denominations, and symbolic appellations of the Purusha are all numberless and endless and eternal. The forms are inherent in the names and are equal to them. They are also numberless with reference to their quality, nature, speciality etc. Cf. "He (Indra) assumed the very forms which he himself manifested" (Rg. VI-40-17). Agni being one, when he enters into the objects of the world, he assumes just the forms of those objects. Likewise, the soul of all the living beings is also one like Agni and when he becomes the indwelling one, he assumed just the same forms as those of the living beings" (Katha Up.II-9). "The wise refer to the One as many" (Rg. I-164-46). "The wise and the seers (Kavi) imagine him as one who is all-energy and one who assumes numerous forms" (Rg. X-114-5). Thus the Veda confirms the endlessness of his names and forms.

His might, and actions achieved by strength, actions which are already done and those that are yet to be done, and those which are not artificial, and those which are natural, are all endless. "I declare the powers of Indra, the bearer of the thunderbolt, who manifested them at the beginning of creation" (Rg. I-32-1). "I declare the valorous achievements of Vishnu. He measured all these material worlds" (Rg. I-154-1). Thus are described the powers and actions of Indra and Upendra.

All these beings are but his limbs. They all express his nature, capacity etc. It is said that "all the beings amount to a quarter of him" (Rg. X-9-3) "These forms indicate his distinct characteristics" (Rg. VI-47-18). "Indra assumes all forms" (Rg. III-53-8). "Indriya means the symbol indicative of Indra etc." (Pāṇ. Sü. V-2-93), such is its derivation. "Agni is his head;

the moon and the sun are the eyes, the directions are the ears; the Vedas are his speech, the air is his vital breath and this universe is his heart; the earth is his feet. He is certainly the inner soul, the Purusha of all beings (Mundaka Up. II-1-4).

# चतुर्दशी ऋक् ।

यस्यान्नतानि धामीनि शरीराणि श्रीर्वाणि चक्ष्र्र्ंषि मुखीनि पूर्णानि ॥ श्रोत्रीणि नासा रसनाश्च वक्त्रीणि तपेसा धीमिः पुरुषं तं प्र पंद्ये ॥ १४ ॥

पदपाठः - यस्य । अनुन्तानि । धामानि । शरीराणि । शीर्षाणि । चक्षः पि । मुखानि । पूर्णानि ॥ श्रीत्रांणि । नासीः । रसनाः । च । वक्त्रांणि । तर्पसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

Endless are his embodiments, and indeed infinite are his symbols. His heads, eyes and faces are all endless and perfect. So are his ears, noses, tongues and mouths. I attain the Purusha, by means of meditation and thought.

# अन्वयभाष्यम्।

यस्य पुरुषस्य शरीराणि प्रतीकरूपाणि प्रतिष्ठाधिकरणानि सञ्ज्ञा सञ्ज्ञात्मकानि साङ्केतिकानि भवन्ति, तानि च अनन्तानि अन्त-क्छित्त-मर्यादा-सङ्ख्यादिरहितानि, शीर्षाणि शिराण्सि शिराःस्थानीयानि उच्चतमानि तात्त्विकानि, दिव्यानि तत्रापि वैशिष्ट्येन अधिदैवतसत्त्वप्रमुख्यानि ज्योतीरसादिस्वरूपाणि, चक्ष्र्ण्ष दक्सत्त्वानि ज्योतिर्दर्शनादि-क्रियाकारकाणि ज्ञानप्रधानानि, मुखानि मुखरूपाणि प्रमुख्यानि, पूर्णा पूर्णानि अन्यूनसत्त्वानि सन्ति, तथा श्रोत्राणि श्रवणसत्त्वानि दिग्-व्योमात्मकानि स्वर-नाद-शब्दादिश्रवणज्ञानादि-करणानि च, नासा-रसनाप्रभृतीनि गन्धान्नाणन—रसाम्वादनादिविषयसत्त्वविशिष्टानि, वक्त्राणि श्वासोच्छवास-वाक्-स्वरणोच्चारणादिकियासत्त्वयुक्तानि प्रसिद्धान्येव, एवं सर्वाण्यपि शीर्षण्यानि अङ्गानि तदङ्गसत्त्वानि च यस्य पूर्णानि अनन्तान्येव भवन्ति, तं तादशं परमं पुरुषं तपसा तदनुरूपेण साधनेन तेषामेतेषां सर्वेषां शीर्षण्यानां धीन्द्रियाणां योगेन अन्तर्विमर्शेन संयमेन च प्रपद्ये अपरोक्षतः दिव्यभावेन साक्षात्करोमीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The numerous bodies of the Purusha are all symbols. They are his locations and indications. They are numberless. They are not determined by end, limit, finitude, or number etc. His heads are those that are worthy of being called heads, are the highest and celestial abodes of the presiding deities. The eyes intended for sight, and the faces or all important limbs, are all perfect, they lack nothing. The ears are the directions in the form of space. The noses and tongues, endowed with the capacity to smell and taste, the mouths which can breathe and make sound etc. and all other limbs are all perfect and infinite.

# पश्चद्शी ऋक्।

यस्योनन्ता बाहवः पादाः पूर्णाः
प्राणाः प्राणस्तो विश्वे पूर्ववाः स्वे ॥
यस्येदमेनन्तं भूतं भवद् भव्यं च
तर्पसा धोभिः पुरुषं तं प्र पंचे ॥ १५ ॥

पद्पाठः - यस्यं । अनन्ताः । बाहर्यः । पादाः । पूर्णाः । प्राणाः । प्राणऽभृतः । विश्वं । पुरुंषाः । स्वे ॥ यस्यं । इदम् । अनन्तम् । भूतम् । भवत् । भन्यंम् । च । तपंसा । धीभिः । पुरुंषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

His arms and feet are indeed perfect and infinite. All the beings and all the persons who live and breathe are all his own. His own past, present and future are endless. I attain that Purusha by meditation and thinking power.

### अन्वयभाष्यम् ।

यस्य पुरुषस्य अधि अध्यातमसत्त्वयुक्ताः बाहवः बल-क्रियादिशक्तिपूर्णाः हस्ताः, तथा पादाः सर्वत्र गमनागमनादिक्रियाशक्तिसम्पन्नाः, तथा प्राणाः प्राणन-शरीरधारणादि-सत्त्वपूर्णाः मरुत्सत्त्वाः, तथा प्राणमृतः सप्राणाः सचेतनाः सशरीराः इमे विश्वे सवऽपि पुरुषाः देवमनुष्यादयः स्वे स्वीयाः निजाङ्गभूताः अनन्ताः स्वात्मानः सदात्मान एव भवन्ति, यस्य च इदं विश्वं अचेतनं जगदपि स्वीयम्, तथा भूतं इतः प्राग् विश्वसृष्टेः विद्यमानं पश्चात् आविभूतं वस्तुजातं आदिसृष्टिं प्रारम्य अद्य यावत् अतीतं विषयजातं, भवत् साम्प्रतिकं प्रवर्तमानं, भव्यं इतः परं उत्तरत्रापि आप्रलयं सम्माव्यमानं परिवर्तिष्यमाणं च

यस्य इदं अनन्तं कलपना—भावना—चिन्तनादिवृत्त्यतीतमेव भवति, तं तादृशं अनन्तसत्त्वं पूर्णः पुरुषं धीभि: तस्यैव विशिष्टदिव्यसत्त्वसम्पन्नाभिः तच्चेतनाशक्तिप्ररिताभिः सवृत्तिकाभिः तपसा तत्प्रापकेन संयमादिक्षपेण आन्तर्येण विमर्शेन प्रपद्ये अपरोक्षतः प्राप्नोमीति ॥

" न तस्य कार्यं करणं च विद्यते न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते । पराऽस्य शक्तिविविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च" (श्वे. उ. ६-८) इत्येवमाद्याः औपनिषदाः प्रमाण-विशेषाः उदाहर्तव्याः ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The hands of this Purusha, which are full of the faculties of strength and varied function, and the feet which are capable of going, not going, coming and not coming, his Prāṇas capable of living, supporting the body and so on, and the living persons and all those bodies with their indwelling souls, from mortals to immortals, are all his own like his own senses and various limbs. Further, existence before creation, existence thereafter, and all existence in future are his own. This universe of his is endless. It is beyond imagination and thought. Cf. "He has neither actions nor instruments of action. Nor is there any one equal to him nor superior to him. It is said that his supreme power is, indeed, manifold, natural and exists in the form of knowledge, strength and function" (Svet. Up. VI-8). This quotation and others in the Upanishads can be cited as special evidence.

# षोडशी ऋक्।

तत् ते भगवन् विश्वकृषं पर्गतं

प्रति दर्शय मही पूरुषात्मिन ॥

पुदं पश्यामि दर्शतं तपंसाऽन्तस्तत् परमं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् ॥१६॥

पद्पाठः - तत् । ते । भगऽवन् । विश्वऽक्रंपम् । परि । इतम् ।

प्रति । दर्शय । महीम् । पुरुष । आत्मिन ॥

पदम् । पर्यामि । दर्शतम् । तपंसा । अन्तरिति ।

तत् । प्रमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । द्र्शयंत् ॥

Oh! Bhagavan, show me within myself that Omnifarious form of yours which is all-pervasive; by giving me the power to concentrate, endow me with the capacity to realise you who are worthy of being seen, that is the light par excellence which illumines the whole universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे भगवन् ! पुरुष ! ते तव तत् पारमेश्वर्यादिपूणं परीतं सर्वव्यापकं विश्वरूपं सत्यानन्तत्वादिगुणविशिष्टं आत्मिन अन्तः महां प्रतिदर्शय अपरोक्षतः प्रतिबोधय साक्षात् प्रकाशय, अहं दर्शतं तत्—दर्शनीयं परमं तुरीयं पदं पश्यामि साक्षात् करोमि, तदेव विश्वस्य प्रपञ्चस्य परमार्थस्य च अमृतत्वस्य दर्शयत् प्रकाशकं ज्योतिः इति । तत्परञ्ज्योतिःस्वरूप एव सः परमः पुरुषः इति ॥ अस्मिन् अर्थं प्रसिद्धः ऋङ्मन्त्रवर्णः नारायणार्षयः— "पुरुष एवेदं सर्वं यद् भूतं यच भव्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदन्त्रनाति रोहति " (ऋगं. १०-९०-२) इति ॥ अत्र प्रत्यक्ष—परोक्षापरोक्षतत्त्वसिद्धानां अचेतन-प्रचेतन-सचेतनस्व-रूपाणां जगद्-ईश-जीवात्मनां सामरस्येनैव तत्साक्षात्कारः याथार्थ्यंन पूर्णो भवितुमर्हति, न तु पुनः एतेषां पृथक् पृथग् ज्ञाने सन्दर्शने पूर्णतामुपैति, तत्तादशं ज्ञानं एकदेशविषयकं अपूर्णं न्यूनमेव भवतीति सम्पद्यते । तस्मादत्र सामरस्येनैव तत् पूर्णं तत्त्वविज्ञानमृषः पश्यतीति ॥

॥ इति षष्ठेऽनुवाके तृतीयं पुरुषसूक्तम् समाप्तम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh! Bhagavan, oh! Purusha, show me directly your Omnifariousness full of excellence, majesty etc. which is all-pervasive. Your Omnifariousness is full of truth, infinitude etc. May I see that superior poise of yours, the fourth one (turiya) worthy of being seen. It is that which illumines the whole universe.

Thus ends the Third hymn in the Sixth Section.

# अथ चतुर्थ पुरुषसूक्तम्।

अनुवाकः ६। सूक्तम् ४। ऋचः १-१६।

पुरुषोऽसौ प्रत्नतमः षोळरा, दैवरातो वैश्वामित्रः, पुरुषः, जगती। Now this Purusha Sukta, Fourth in the Sixth Anuvaka Section VI, Hymn 4, Riks 1-16-PURUSHA

This hymn beginning with 'Purusho sau pratnatamah' contains sixteen Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the seer, Purusha is the god and the metre is Jagati.

## अथ प्रथमा ऋकू।

पुरुषोऽसौ प्रत्नतंमो विश्वतस्पतिः
परः परम्मात् तमंसस्परि ज्योतिः ॥
विश्वंस्यैव द्योतियाऽऽत्मा प्रत्यङ्
तपसा धीभिः पुरुषं तं प्र पेद्ये ॥ १ ॥

पदपाठः - पुर्रुषः । असौ । प्रत्नऽतमः । विश्वतः । पतिः । परः । परस्मात् । तमसः । परि । ज्योतिः ॥ विश्वस्य । एव । द्योतिर्यता । आत्मा । प्रत्यङ् । तपसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

This Purusha is the most ancient one. He is the overlord of the universe. He is the highest among the supreme ones. He is the bright light beyond all darkness. He is certainly Atmā, the very indwelling soul who illumines the whole of the universe. I attain him by means of meditation and concentration of intellectual powers.

## 🏿 अन्वयभाष्यम् ।

असौ विप्रकृष्टः पुरुषः विश्वतः अस्मात् जगतः पूर्वः प्रत्नतमः प्राचीनतमः अनादि-सिद्धः पतिः ईशानः विश्वस्य अध्यक्षः परस्मात् दिव्यात् प्रकाशकात् तेजोमयात् सर्वस्मादिप् वस्तुनः अधिदैवतात् परः श्रेष्ठतमः परोक्षसिद्धः अस्ति, तथा तमसः अन्धकारमयात् अज्ञानात् अभावात् विकार-विनाशादि भावात् अचेतनाच परि उपिर विश्वातीतं ज्योतिः परञ्ज्योतिः-स्वरूपः इति भावः, तथा विश्वस्यैव जगतः अस्य द्योतियता प्रकाशियता परमः देवतात्म-स्वरूपः सर्वान्तरः प्रत्यङ् आत्मा केवलं चेतनः ज्ञान-चैतन्य-ज्योतिस्स्वरूपः अस्ति, तादृशं तिमंग पुरुषं तपसा आन्तर्येण विमर्शन केवलेन धीभिः तादृशतपस्संशिताभिः विशुद्धसत्त्वाभिः प्रपद्धे आत्मन्येव अपरोक्षतः प्राप्नोमीति॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Purusha is the most ancient being. He is the first as well as foremost. He has no beginning. He is the Over-lord of this universe. He is the best of all the things celestial; he is illuminating and effulgent. He is invisible to our senses. He is the light beyond all darkness; the darkness means ignorance, non-existence, destruction, constant change. He is the light par excellence. He illumines all and everything in this universe. He is the most supreme god. He is the inner soul which is pure energy, the energy of light.

## द्वितीया ऋक्।

असौ दिवयो विश्वरूपः सन् पुरुषो दिवयेन ज्योतिषा चक्षुषा प्रतीक्ष्यः ॥ यः सुन्तन्दगेव ज्योतिगत्माऽऽन्तर्-स्तर्पसा धीभिः पुरुषं तं प्र पद्ये ॥ २॥

पदपाठः - असौ । दिव्यः । विश्व ८ र्रूपः । सन् । पुर्रुषः । दिव्येन । ज्योतिषा । चक्षुषा । प्रति । ईक्ष्यः ॥ यः । सुऽसन्हक् । एव । ज्योतिःऽआत्मा । आन्तरः । तपसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

This Purusha, the shining and Omnifarious being is capable of being seen by divine eyes full of light. He the luminous one with a penetrating sight is the indwelling Atman. I attain him by meditation and deep thought.

### अन्वयभाष्यम् ।

असौ विप्रकृष्टः दिव्यः पुरुषः दिवि मण्डले अन्तः प्रतिष्ठितः आदित्यः तदन्तर्यामी च अलौकिकः भौतिकात् परतरः अधिदेवतसत्त्वः विश्वरूपः स्वेन रूपेण प्रचेतनेन विश्वतो व्याप्तः, सन् सत्स्वरूपः, अत एव दिव्येन तदनुरूपेण तत्साजात्यसत्त्वविशिष्टेन ज्योतिषा ज्योतिस्सत्त्वेन चक्षुषा आन्तर्येण प्रज्ञानेत्रेण प्रति प्रातिलोम्येन प्रत्यङ्मुखेन ईक्ष्यः दर्शनीयः ईक्षितुं योग्यश्च भवति, तदिदं तद्दर्शनस्वरूपम—स एव स्वयं "सुमन्दक् " इति, सम्यग् द्रष्टा इति द्रष्टृत्वरूपेणेव तद्दर्शनम् न तु दृश्यरूपतयेति भावः । अस्मिन्तर्थे सुस्पष्टार्थकं ऋङ्मन्त्रदर्शनम् — "सुसन्दर्शं त्वा वयं प्रति पश्येम सूर्य । विपश्येम नृचक्षसः " (ऋ. मं. १०-१५८-५) इति ॥ तथा च औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनम् — "एष हि द्रष्टा स्प्रष्टा श्रोता प्राता सस्यता मन्ता बोद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुषः " (प्र. उ. ३-९) इति ॥

यः तादृशः सुसन्दृगेव सन् स्वयं सन्द्रष्टा ज्योतिरात्मा चैतन्यज्योतिस्स्वरूप, आन्तरः प्रत्यगात्मा सर्वान्तर्यामी नित्यसिद्धः प्रतितिष्ठति, तं तादृशं पुरुषं धीभिः प्रत्यङ्मुखाभिः दिव्यभावसम्पन्नाभिः तपसा तद्योगेन अन्तःसत्त्वेन विमर्शन प्रपद्ये अपरोक्षतः तादात्म्येन प्राप्तोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This divine Purusha dwells in the orb of the sun in the sky. He is beyond the material universe. He is the presiding deity of the universe. He pervades all-round with his energy. He is existence itself. Therefore, it is possible to see him only with divine sight or with the eye of knowledge which consists of light. He is himself a very good seer, and as such he is to be seen as a seer and never merely as an object of sight. Cf. "Oh, Sūrya, may we see you as a good seer. We have only human eyes. Allow us to see you" (Rg. X-158-5). Again, "He is the seer; it is he who touches, hears, smells, tastes, thinks, knows and does. He is the Atmā with extra-ordinary experience" (Praśna Up. III-9). He is a very good seer himself. He is the energy of light. He is the indweller of all, the inner soul.

# तृतीया ऋक्।

यस्यैता अनन्ता भूतयो वितेता
रहमयस्ते ज्योतिष्मन्तः प्रचेतनीः ॥
यस्यं शिवाः शान्ताः सन्दशो मनीषास्तर्पसा धीभिः पुरुषं तं प्र पद्ये ॥ ३॥

पद्पाठः - यस्यं । एताः । अनन्ताः । भूतयः । विऽतंताः ।
र्श्मयः । ते । ज्योतिष्मन्तः । प्रऽचेतनाः ॥
यस्ये । शिवाः । शान्ताः । सम्ऽदृशेः । मनीषाः ।
तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पुर्वे ॥

Infinite indeed are his glories which have spread all round. Those rays of his are luminous and full of vital energy. His vision is full of benevolance, calmness, and full of insight. I attain him by means of meditation and deep thought.

### अन्वयभाष्यम् ।

यस्य पुरुषस्य वितताः विश्वतः विशेषेण च व्याप्ताः विभूतयः सर्वगुणैश्वर्यादि योगपूर्णाः सत्त्वमूर्तयः शक्तिस्वरूपाः अनन्ताः असङ्ख्याता अन्तरिहताः कल्पना—भावनादातीताश्च भवन्ति, तिद्वभूतियोगसत्त्वोदिताः ज्योतिष्मन्तः ज्योतिःप्रतीकाः ते रश्मयः किरणरूपाः प्रचेतनाः केवलं प्रज्ञान—चैतन्यसत्त्वाः सन्ति, यस्य च सन्दशः संविदादिसत्त्वपूर्णाः
दृष्टयः शिवाः कल्याणरूपाः शान्ताः आत्मशान्तिरससमप्त्रुताः मनीषाः प्रजोधसत्त्वाः
सौमनस्येषयित्रयः भवन्ति, धीभिः तादशीभिरेव सत्त्वमयीभिः पूर्णात्मना सह संयोगार्हाभिः
अन्तरात्मवृत्तिभिः तपसा अन्तर्विमशन तं परमं पुरुषं प्रपद्ये तादात्म्येन अपरोक्षतः
प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Endless are his powers of glory They are full of all virtues and magnificence. They are pervading everywhere. His rays filled with his greatness and light are pure energy. His powers of sight blended with knowledge are auspicious. They are full of the essence of inner peace. Being full of knowledge, they inspire the mind.

# चतुर्थी ऋक् ।

यो विश्वेषां सौमनस्यः वियतेमो यो भद्रो भद्रतमो भगवान भगेः ॥ यो वा रसो यो रसतमः शन्तम-स्तर्पता धोभिः पुरुषं तं प्र पद्ये ॥ ४॥

पद्पाठः - यः । विश्वेषां । सौमनस्यः । प्रियऽतमः । यः । भद्रः । भद्रऽतमः । भगंऽवान् । भगेः ॥ यः । वा । रसंः । यः । रसंऽतमः । शम्ऽतमः । तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

He is good-willed to one and all. He is the dearest of all. He is the most auspicious. He is the best of the auspicious. He is a Bhagavān and Bharga the brightest. He is the essence of bliss indeed and the best of bliss. He is beatitude itself. I attain him by means of meditation and deep thinking.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः पुरुषः विश्वेषां प्राणभृतां कृते सौमनस्यः सुन्दुतममानससत्त्वरसमयः दिव्यसोमसत्त्व-पूर्णः अतः एव तादशसौजन्य-सौमनस्यादिदिव्यसौम्यसत्त्वरसप्रदः, तथा प्रियतमः अत्यन्तं प्रेमरसमयः यश्च भद्रः मङ्गलमयः बल्छिः भजनीयश्च भद्रतमः सर्वमाङ्गल्यसत्त्वरसपूर्णः अनन्यशरण्यः, भवति । यः परमः पुरुषः भगवान् सर्वेश्वर्यपूर्णः सर्वसत्त्वगुणादिसम्पन्नः, भर्गः ज्योतिर्मयः विश्वपरिपाकादिशक्तियोगोर्जितो भवति । "भर्गः" इति रुद्रस्य भगवतः विशिष्टं नामधेयम्, प्रसिद्धं च तत् "हरः स्मरहरो भर्गः त्र्यस्बकस्त्रिपुरान्तकः" इति ॥

स च भर्गात्मा रुद्रः सौमनस्यार्थं यजनीयो भवति । "यक्ष्वामहे सौमनसाय रुद्रं नमोभिर्देवमसुरं दुवस्य" (ऋ. मं.९-४२-११) इति, "सर्वो वै रुद्रस्तस्मै रुद्राय नमो अस्तु । पुरुषो वै रुद्रस्तन्महो नमो नमः" (ना. उ. १३-२) इति च ॥

अथवा ''भर्गस् '' इति नपुंसकं पदं ज्योति:परम्, ''भर्गो देवस्य धीमहि '' (ऋ. मं ३-६२-१०) इति तदनुश्रवणम् ॥ " धियो यो नः प्रचोदयात् " (ऋ.मं. ३-६२-१०) " आदित्यस्य व्रतमुपक्षियन्तो वयं मित्रस्य समतौ स्याम " (ऋ. मं ३-५९-३) " तस्य वयं सुमतौ यिज्ञयस्यापि भद्रे सौमनसे स्याम " (ऋ. मं. ३-५९-४) इति च ॥ एवं भद्राय सौमनस्याय च घीप्रेरकस्य तस्य आदित्यान्तःपुरुषस्य भर्गस्समाश्रयणेन तदन्ध्यानादिसंविधानद्र्भानात् भर्गः परञ्ज्योतिस्स्वरूपो भगवान् परमात्मैव भवितमर्हतीति प्रतीयते, यः रसः स्वयं रसमयः आनन्दसत्त्वः। "रसो वै सः। रसः ह्येवायं लब्धवाऽऽ नन्दी भवति । को होवान्यात् कः प्राण्यात् । यदेष आकाश आनन्दो न स्यात् । एष ह्येवानन्दयाति " (ते. उ. ७) इति तदनुश्रवणात् रसशब्दः आनन्दार्थकः इति गम्यते । यः रसतमः परमानन्दरससत्त्वपूर्णः, " एषोऽस्य परम आनन्दः एतस्येवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति " (बृ. उ. ४-३-१३) इति औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनम् । एवमेव रसः सः संविन्मयः, रसतमः प्रज्ञानधनः, सर्वज्ञानसारभूतत्वात् । तथा च ब्राह्मणम् " स यथा सैन्धवघनोऽनन्तरोऽबाह्यः कृतस्नो रसघनः, एवं वा अरेऽयमात्माऽनन्तरोऽबाह्यः कृत्स्नः प्रज्ञानवन एव " (बृ. उ. ४-५-१३) इति ॥ यश्च शन्तमः अत्यन्तं शान्ति-सुख-माङ्गल्यादिसत्त्वपूर्णो भवति, तं तादश पुरुषं तपसा शान्ति-सत्त्वादिरसमयेन धीभिः आनन्दरसळीनाभिः प्रज्ञानसत्त्वमयीभिः प्रपद्ये अपरोक्षतः तादात्म्येन प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

The Purusha is well-inclined to all living beings; he is full of good-will. And again he is full of intense love. He is full of auspiciousness; he is the strongest and most worshipful. He is the only refuge of all, being full of all auspicious things. He is Bhagavan full of all the glories. He is a Bharga,

that is one full of splendorous light. Bharga, as is well-known, is a name of Rudra. Cf. "To secure for ourselves good-will, we worship Rudra" (Rg. V-42-11). "All are Rudra" "Purusha is indeed Rudra" (Nārā. Up. 13-2). Thus, Rudra is to be worshipped for securing the good-will of gods. Or the word Bharga, when neuter, means light. Cf. "We meditate on the light of god" (Rg. III-62-10). "We observe the vow of Aditya; may we secure the good-will of Mitra?" (Rg. III-59-3). "May we secure the good-will and the auspicious blessings of god" (Rg. III-59-4). Bharga is the great divinity of all glories (Bhagavān) in the form of the light par excellence.

He is the essence itself: the essence of bliss. Cf. "He is indeed Rasa, the essence. By getting that Rasa, this (soul) becomes possessed of the bliss" (Tai. Up. VII). The word Rasa also means delight. Rasatmā means full of supreme delight. Cf. "This is his supreme bliss. All the living beings live by getting an iota of this delight" (Br. Up. IV-3-13). Likewise, Rasa means knowledge. So Rasātmā means solid knowledge, the essence of all knowledge. Cf. "Just as a lump of salt is internally as well as externally of the same essence, this Ātmā is throughout the same, he is solid knowledge itself" (Br. Up. IV-5-13). And he is the most auspicious as he is full of peace, delight and light.

# पश्चमी ऋक्।

यो विश्वेषां पूर्वषाणां परिणेता
सुपथाऽन्तः प्रचेतनः पुरोहितः ॥
गुरूणां यो गुरुतमो यो गरीयाःस्तर्पसा धीभिः पुरुषं तं प्र पद्ये ॥ ५ ॥

पदपाठः - यः । विश्वेषाम् । पुरुषाणाम् । परि । नेता । सुऽपर्था । अन्तरिति । प्रऽचेतनः पुरःऽहितः ॥ गुरूणाम् । यः । गुरुऽतमः । यः । गुरीयान् । तर्पसा । धािमिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पुद्ये ॥

He is the good guide of all persons; he is the leader who leads by a good path and through knowledge which is within oneself. He is the best preceptor of all preceptors who are the revered ones. I attain that Purusha by means of meditation and intense thinking.

# अन्वयभाष्यम् ।

य: पुरुषः विश्वेषां पुरुषाणां देव-मानवादीनां सर्वेषां प्राणिनां परिणेता सञ्चारुयिता सामान्यतः अनुप्रहीता स्वचेतन्यसत्त्वप्रदानेन इति भाव:, यः पुरोहितः अग्रगामी मार्गदर्शी च भवन् सदसद्विवेकशालिनां मानवानां प्रचेतसा वारुणेन सन्भनः सत्त्वेन अन्तः प्रेरितेन सदसिंद्विकतः सुपथा सन्मार्गेण ऋजुतरेण निष्कण्टकेन परिणेता प्रणयिता परितः गभियता स्वमभीष्टं परमं पदं प्रति प्रापयिता भवतीति तदर्थः । " परिणेता मतीनां विश्वदेवो अदाभ्यः ", " सोमः पुनानश्चम्योर्विश्चहरिः " (ऋ. मं ९-१०३-४) इति तदनु-अवणम्, तथा " अग्नेनय सुपथा राये अस्मान् विश्वानि देव वयुनानि विद्वान् " ( ऋ.मं. १ १८९-१ ) इति ॥ "ऋजुनीती नो वरुणो मित्रो नयतु विद्वान्" (ऋ. मं. १-९०-१) इति च ॥ इत्यादिभि: मन्त्रैः सन्मागण ऋजुमागण च सा देवतात्मैव प्रार्थ्यते ॥ अत एव यः सन्मार्गदर्शी सर्वषामपि गुरुः, तथा सर्वषां गुरूणामपि गुरुतमः श्रेष्ठतमः अग्रपूज्यो भवति इति प्राज्ञैरभिमन्यते, एतेन सर्वेषामिप वेदानां विद्यानामिप सर्वासां संविदां च अमृतत्वान्तानां अधिपतित्वमेव तद्गुरुत्वस्य परमं लक्षणं भवितुमर्हतीति प्रतिज्ञायते , तद्यथा सर्ववेदाधिपतित्वम्—''गणानां त्वा गणपतिं हवामहे कविं कवीनामुपमश्रवस्तमम् । ज्येष्ठराजं ब्रह्मणां ब्रह्मणस्पते० " (ऋ. मं. २-२३-१) इति ॥ तथा भगवतो रुद्रस्य सर्वेविद्याधीश्वरत्वम्— '' ईशान: सर्वविद्यानामीश्वर: सर्वभूतानां ब्रह्माधिपर्तिब्रह्मणोऽधि-प्रतिर्ब्रह्मा शिवो मे अस्तु सदा शिवोम् " (ना. उ. १७-५) इति ॥ अमृतत्वाधिपतित्वं परमपुरुषस्य अनुश्रूयते— " उतामृतत्वस्येज्ञानः" (ऋ. मं. १०-९०-२) इति, '' उतामृतत्वस्येश्वरः '' ( अथर्व सं. १९) इति च । तस्यैव पुरुषस्य तस्मादेवकारणात् परमगुरुत्वं विश्वस्यापि जगतः इति उपदिष्टम् । "क्वेहाकमविपाकाशयैरपरामृष्टः पुरुष-विशेषः ईश्वरः । स एष पूर्वेषामि गुरुः कालेनानवच्छेदात् " (यो. सू. १-२४-२५) इति ॥ अतः एव यः गरीयान् परमः पूज्यः सर्विहततमः, ब्रह्मविद्यादिप्रदानेन सर्वानुप्राहकत्वात् , '' उत्पादक-ब्रह्मदात्रोः गरीयान् ब्रह्मदः पिता '' ( मनु. स्मृ. २ ) इति ॥ ''त्वमेव पूज्यश्च गुरुर्गरीयान् '' (गी. ११) इति च तदनुस्मरणात् ॥ अत एव यः प्रत्यक्षसिद्धो गुरुस्वरूपः इत्युक्तं भवति ॥

> " गुरुर्बह्मा गुरुर्विष्णुर्गुरुर्देवो महेश्वरः । गुरुः साक्षात् परं ब्रह्म तस्मै श्रीगुरवे नमः॥

इति च सुप्रसिद्धं वचनं सर्वेषां विदुषामभिमतमेव, अस्मिन् अर्थे औपनिषदं दर्शनमिप भवति, ''तस्मे मृदितकषायाय तमसः पारं दर्शयति भगवान् सनत्कुमारः" ( छां उ. ७-२६-२ ) इति ॥ ''त्वं हि नः पिता योऽस्माकमिवद्यायाः परं पारं तारयसीति '' (प्र. उ. ६-८) इति च तदनुश्रवणम् ॥ तं तादशं परमं पुरुषं धीभिः तादशगुरु- भावादिसुविनीतादिभिः परमश्रद्धामयीभिः तपसा त्रिकरणयोगादिचरितेन गुरुशुश्रृषादिना प्रतप्तेन शुद्धसत्त्वेन प्रपद्ये शरणं प्राप्तोमि सर्वस्वभावेन इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The Purusha is the guide of all people, of all living beings including immortals and mortals. He is the leader, who goes first indicating the road as it were, to all men who are blessed with the power of discrimination, and leads all men by a path which is the best, which is straight and not thorny. He is the one who takes all to the supreme place desired by all. Cf. "He is the leader of all minds. He is the god of all gods He is Soma, the purifier and attracts all the living beings" (Rg. IX-103-4). Again, "Agni, lead us by good paths. Oh! god, you possess all the knowledge" (Rg. I-189-1). "May Varuna and Mitra, the learned ones, lead us along the straight path" (Rg. I-90-1). So, he who shows the good path is the preceptor of all. He is the preceptor of preceptors. He deserves to be worshipped first. Cf. "Isvara is a unique Purusha, untouched by misery, by action and its result and by the weaknesses of the body. He is the preceptor of the ancients also, being beyond time" (Patañjali Yoga Sūtra 1-24 & 25). So, the best of preceptorship is ascribed to him, that is to Purusha. So, he is the master of all learning. Cf. "Isana, the ruler of all learning: the lord of all beings". (Nar. Up). He is the most worshipped and the greatest well-wisher. Cf. "Between the father who gives us body and the giver of the knowledge of Brahma, the latter is the greater" (Manu 2). "You are certainly the worshipful one and the guide" (Gita 11). It is therefore evident that Purusha is the guide and the preceptor. Cf. "Bhagavan Sanatkumara takes him beyond darkness that is ignorance, him whose impurities of heart have been cleansed" (Chhand. Up. VII-26-2); "You are eertainly our father who took us across to the other shore of ignorance " (Prasna VI-8).

# षष्ठी ऋक्।

पुरुषोऽसौ ब्रह्मणस्पतिर्विश्ववेदा ऋचां यज्जुषां साम्नां छन्दसामृषिः ॥ यो विश्वेषाः ऋषीणाः ऋषितम्-स्तर्पसा धोभिः पुरुषं तं प्र पद्ये ॥ ६॥

पद्पाठः - पुरुषः । असौ । ब्रह्मणः । पतिः । विश्वऽवेदाः । ऋचाम् । यजुषाम् । साम्नाम् । छन्दंसाम् । ऋषिः ॥

# यः। विदेवेषाम् । ऋषीणाम् । ऋषि ऽतमः । तर्पसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

This Purusha is Brahmanaspati, the lord of the power of speech and omniscient. He is the seer of Rk, Yajus and Sama mantrs. He is indeed the only seer and the best of all the seers. I attain him, by means of meditation and deep thought.

### अन्वयभाष्यम्।

असौ दिव्यः पुरुषः ब्रह्मणः वाक्सत्त्वस्य अधिपतिः विश्ववेदाः सर्वत्रः सर्ववेदसत्त्व-पूर्णः, तस्मात् ऋग्-यज्ञः-सामसञ्ज्ञाभिः प्रसिद्धानां छन्दसां वेदानां गायत्रादीनां च सर्वेषां ऋषिः द्रष्टा दर्शयिता च स्वयमेव अस्ति, यः एकर्षिः प्रधानः विश्वसन्द्रष्टा अत एव एकर्षिनाम्नाऽपि वेदे प्रसिद्धः, " पूषन् एकष यम सूर्य०" (ई. उ. १६), " स्वयं जुह्वत एकर्षि श्रद्धयन्तः" (मुं• उ. ३-२-१०) इति च तदनुश्रवणम् ॥

यः ऋषीणां सवषाभि मन्त्रद्रष्टूणां द्रष्टूतमः ऋषिश्रेष्ठः, "तस्माद् यज्ञात् सर्वहुत ऋचः सामानि जिज्ञरे छन्दांसि जिज्ञरे । तस्माद् यजुस्तस्मादजायत " (ऋ. मं. १०-९०-९) इति तदनुश्रवणम । "य इमा विश्वा भुवनानि जुहृद् ऋषिहोंता न्यसीदत् पिता नः" (ऋ.मं. १०-८९-१) इति च ॥ अथव। ऋषिशब्दः प्राणवाचकः श्रूयते, "तस्यासत ऋषयः सप्ततीरे इति प्राणावा ऋषयः प्राणानेवैतदाह " (बृ. उ. २-२-३) इति च ॥ "सप्तर्षयः प्रतिहिता शरीरे" इति च ॥ "सप्त वै शीर्षण्याः प्राणाः " इति स्पष्टोऽर्थः, एतेन एकिं मुख्यः प्राणः, सोऽयमेव ऋषितमः चेतनात्मस्वरूपः इति च अर्थः सम्पद्यते । तं तादशं पुरुषं धीभिः छन्दोनिरताभिः प्राणमयीभिः तपसा तद्योगेन सत्यमन्त्राचरितेन अन्तर्विर्मशन संयमेन च प्रपद्ये अपरोक्षतः प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This is Purusha, the lord Brahma, the lord of Vāk. He is omniscient. So, he is the seer and one who reveals the Vedas, which are known as Rk, Yajus and Sāma in the metres Gāyatrī and others. He is the most important seer of the universe and so, he is celebrated in the Vedas as the only seer. Cf. "Oh! Purusha, who are the only seer (Ekarshi)" (Īśa. 16). "Brahma is to be taught to those who perform sacrifices and who have full faith in the only seer (Ekarshi)." (Mund. Up. III-2-10). He is the best of the seers, or the word Rshi is also used in the sense of Prāṇa, as in "By its banks the seven Rshis had their abodes". Prāṇas are, indeed, the Rshis. The statement means here the Purusha only" (Br. Up. II-2-3). Thus, by the word 'Ekarshi' the Chief vital air (Mukhya Prāṇa) is meant. He is the best seer, as he is the very essence of energy.

# सप्तमी ऋक्।

यो भूतानां विश्वृत्यै विश्वेषां वाग्मि -भूभुवः स्वर्शेनि देवे त्रीणि पदानि ॥ विश्वेषु यो भूतेषु पदं तुरीयं तपसा धोभिः पुरुषं तं प्र पैद्ये ॥ ७॥

पदपाठः - यः । भूतानाम् । विऽर्धृत्ये । विद्वेषाम् । वार्गिः ।
भूः । भुवः । स्व १रिति स्वः । नि । द्धे । त्रीणि । पदानि ॥
विद्वेषु । यः । भूतेषु । पदम् । तुरीयम् ।
तर्पसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

For the dwelling and support of all beings he created with the help of his Vāk the three abodes, Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ. He has placed in the inmost heart of all beings, the fourth foot, that is the Turiya or the spirit. I attain that Purusha by means of meditation and deep thought.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः पुरुषः भूतानां विश्वेषां अचेतनानां तथा सचेतनानां च स्थावराणां जङ्कमानां च प्राणिजातानां विधृत्ये सन्धारणार्थं वाग्मिः स्वकीयवाकछक्तिभिः विश्ववाचकाभिः "भूः मुवः स्वः" इति त्रीणि पदानि निदधे कल्पयामास, तथा यः विश्वेषु भूतेषु अन्तः स्वं तुरीयं चैतन्यमयं पदं स्थापयामास, तं परमं पुरुषं तपसा तदनुरूपेण सयमेन धीभिः धीयोगेन प्राप्नोमीति ॥ अत्र "पादोऽस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि " (ऋ. मं॰ १०-९०-३) इत्यनेन सः चतुष्पात् पुरुषः स्तूयते, तानि चत्वारि पदानि तस्य अन्यत्रापि श्रूयन्ते, "इदं विष्णुविचक्रमे त्रेधा नि दधे पदम्" (ऋ. मं. १-२२-१८) इति ॥ अत्र त्रयाणां पदानां निर्देशः, तद् भुवनत्रयमेव पदत्रयमिति, "तद् विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः" (ऋ. मं. १ २६-२०) इति च॥ तत् परमं पदमेव तुरीयं पदमिति सम्पद्यते, वाग्मिः सह स्थापितन्वात् वाचो देव्या अपि तानि चत्वारि पदानि समानान्येव भवन्ति ॥ "चत्वारि वाक् परिमिता पदानि " (ऋ. मं. १-१६४-४५) इति तदनुश्रवणं, एतेन तयोः वाक्-पुरुषयोरेकरूपता अवगम्यते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

To hold and support all the beings, the inert and the living ones, the immobile, and the mobile, he created with his powers of speech all the three

worlds, Bhū, Bhuvaḥ and Svaḥ. Likewise, inside of all the beings he placed his fourth foot in the form of pure conscious energy. Cf. "All these beings are only one-fourth of his being; the other three parts which are immortal are in the sky" (Rg. X-90-3). This Rk speaks of Purusha with four feet or four parts. And the 'four feet' of his are also:spoken of elsewhere. Cf. "Vishnu strode this universe and he took three steps" (Rg. I-22-18). This is a reference to his three steps or feet. "The wise see always that supreme abode of Vishnu" (Rg. I-22-20). That supreme abode of Vishnu is the fourth foot or Turiya. The four steps were taken with the help of Vāk and so Vāk is also said to have four feet. Cf. "The Vāk has four feet" (Rg. I-164-45).

# अष्टमी ऋक् ।

अग्निनेन्द्रेण सर्वित्राऽऽत्मना यो अन्तः पृथिव्यामन्तरिक्षे दिवि ॥ ज्योतिष्पदानि नि देधे भूयस्त्रीणि तपंसा धीभिः पुरुषं तं प्र पंदे ॥ ८॥

पद्पाठः - अग्निना । इन्द्रेण । स्वित्रा । आत्मना । यः । अन्तरिति । पृथिन्याम् । अन्तरिक्षे । द्विवि ॥ ज्योतिष्पदानि । नि । द्धे । भूर्यः । त्रीणि । तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पुद्ये ॥

He placed on the earth, in mid-air and in the sky, his own three feet which are refulgent in the form of Agni, Indra and Savità. I attain the Purusha, by meditation and the intense use of mental faculties.

## अन्वयभाष्यम् ।

य: पुरुष: आतमना चैतन्यज्ये।तिः स्वरूपेण अग्निना पृथिव्यां अस्मिन् लोके, इन्द्रेण वैद्युतेन अन्तरिक्षे मध्यमे लोके सवित्रा दिव्येन दिवि अमुष्मिन् उत्तमे लोके च एतानि ज्योतिष्पदानि अधिदैवतसत्त्वानि त्रीणि पदानि भूग्ः पुनः निदधे स्थापयामास, तं तादशं पुरुषं धीभिः ज्योतिस्त्रयात्मकदेवतानिरताभिः तपसा तदनुसन्धानेन यज्ञेन धीयोगेन च प्रपद्य प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The Purusha, with his energy in the form of light, placed his three feet in the form of Agni. On this earth, in the form of Indra or lightning in mid-air, and in the form of the sun or Savita in the sky.

# नवमी ऋक्।

यो भूतैज्योतिषाऽद्भिभूम्यो च त्रिभि-स्त्रिवृतोऽस्य विसृष्ट्चे विश्वस्य भूयः ॥ त्रीणि पदानि नि देवे ता त्रिवृतीनि तपसा धीभिः पुरुषे तं प्र पेदे ॥ ९॥

पदपाठः - यः । भूतैः । ज्योतिषा । अत्ऽभिः । भूम्या । च । त्रिऽभिः ।

त्रिऽवृतः । अस्य । विऽस्तृष्टिये । विश्वस्य । भूयः ॥

त्रीणि । पदानि । नि । द्धे । ता । त्रिऽवृतानि ।

तर्पसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पुद्ये ॥

He planted his three feet in the form of the three elements, light, water and air made triple or threefold in order to create this universe. I attain that Purusha by means of meditation and deep thought.

## अन्वयभाष्यम्।

यः पुरुषः " ज्योतिः आपः भूमिः " इति एतैः त्रिभिः भूतैः त्रिवृतः त्रिगुणीभूतस्य अस्य प्रत्यक्षसिद्धस्य विश्वस्य सर्वस्य जगतः विसृष्ट्ये प्रादुर्भावार्थं ता तानि त्रिवृतानि प्रत्ये-कशः त्रिगुणीकृतानि त्रीणि भूतित्रतयात्मकानि पदानि निदधे कल्पयामासः, तानि एतानि त्रिवृतानि सम्भावयामासः, एतानि त्रिवृदितानि भूतानि निर्ममेः, तं तादृशं पुरुषं परं दिव्यं चेतनात्मानं त्रिवृतेन त्रिवृत्करणक्रुप्तेन धीयोगेन तपसा भूतत्रयसामरस्यविज्ञानेन तथा तदुदितेन एकीभावेन तद्भतत्रयाधिष्ठानभूतं मूळं पुरुषं प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

To create this universe which consists of the three elements, light, water and earth, he planted his three feet each one of them being tripled. This process of permutation and combination is called Trivrtkarana in the Upanishads. It is thus that varieties of names and forms are created.

# दशमी ऋक् ।

यो ज्योतिषाऽद्भिर्भूम्याऽन्तेन रेतंसा तन्भूतः सर्श्वजान विश्वाः प्रजाः ॥ चित्तिभिस्ताः सुचेतनाश्चके भूय-स्तर्पसा धीभिः षुर्दषं तं प्र पद्ये ॥ १० ॥

पदपाठः - यः । ज्योतिषा । अत्ऽभिः । भूम्या । अन्नैन । रेतंसा ।
तुन्ऽभृतेः । सम् । जुजान । विद्याः । प्रऽजाः ॥
चित्तिऽभिः । ताः । सुऽचेतनाः । चक्रे । भूयः ।
तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

He who is of the nature of spirit, created in abundance all the living beings who have bodies, by means of three elements, light, water, earth; he provided food and senses, invested them with vital energies; he energised them. I attain that Purusha by means of meditation and deep thought.

## अन्वयभाष्यम् ।

यः पुरुषः चेतनात्मा ज्योतिषा अद्भिः भूम्या च इत्येतैः त्रिभिः भूतैः तथा तदेत-द्भूतत्रयसत्त्वोदितेन त्रिवृता अनेन तत्सारभूतेन रेतसा च इत्येतैः पञ्चिभिः आवश्यकैः वस्तुसत्त्वैः तन्भृतः सशरीराः इमाः सर्वाः प्रजाः अभितः अजनयत् आभिमुख्येन प्रत्यक्षाः जनयामास, तथा ततश्च चित्तिभिः निजचेतनाशक्तिभिः ताः इमाः स्वीयाः प्रजाः सुचेतनाः सञ्चेतनाः सम्भावयामासः तं तादृशं पुरुष धीभिः सचेतनाभिः त्रिवृदिताभिः त्रितत्त्वस-त्त्वसंहिताभिः तपसा सत्त्वसंशितेन आन्तयण संयमेन प्रपद्ये अपरोक्षतः प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

With the help of the three elements of light, water and earth and with the help of food which was produced by triplicating them, and with the help of the senses which are the essence of good (in all five ingredients go to make a living thing), he created all these sentient living beings who possess bodies. Then by means of his energy, he endowed all with energy.

# एकादशी ऋकु।

अग्निनेन्द्रेण सर्वित्राऽऽत्मना तेर्जसा-ऽद्गिरन्नैर्वाचा प्राणेन मनेसा चिस्या ॥ च्त्वारि ता पदान्यात्मन् यो देधेऽन्त-स्तर्पसा धीभिः पुरुषं तं प्र पंदे ॥११॥

पद्गाठः - अग्निना । इस्ट्रेण । सुवित्रा । आत्मना । तेर्जसा ।
अत्ऽिमः । अन्नैः । वाचा । प्राणेर्न । मर्नसा । चित्त्या ॥
चत्वारि । ता । पद्गिन । आत्मन् । यः । द्धे । अन्तरिति ।
तर्पसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पुद्ये ॥

With the help of the gods, Agni, Indra, Savitā and Ātmā and in the form of light, waters, food and speech, as also vital airs, mind and conscious energy he planted his four feet in the soul of beings. I attain the Purusha by means of meditation and thought power.

### अन्वयभाष्यम् ।

भौमेन अग्निना अधिदेवतेन, तेजसा अधिभूतेन वाचा तेजोमय्या अध्यात्मसत्त्वया, तथा अन्तरिक्षेण इन्द्रेण देवतेन, अद्भिः भौतिकाभिः रसमयीभिः प्राणसत्त्वाभिः, तथा आपोमयैः प्राणेः अध्यात्मकैः, सिवत्रा दिव्येन अन्नैः भौतिकैः मनःसत्त्वैः, मनसा अन्नमयेन अध्यात्मकेन भावनासत्त्वेन, एवं त्रिवृद्धिः त्रिभिः धातुसत्त्वैः प्रत्येकशः त्रिवृत्कृतैः सह आत्मना-चिता चेतनया तुरीयया यः सवषां प्राणभृतां शरीरिणां अन्तः आत्मन् आत्मिन शारीरिके जीवात्मिन ता तानि चत्वारि पदानि दधे स्थापयामास, धीभिः ताभिरेव एताभिः त्रिकरणात्मिकाभिः वाक्—प्राण—मनोक्षपाभिः सचेतनाभिः त्रिवृदिताभिः सह समुदितेन धीयोगेन तपसा वाक्—प्राण—मनःसंयमेन तत्संशितेन शुद्धसत्त्वेन तं परमं पुरुषं अपरोक्षतः प्राप्नोमि साक्षात्करोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He planted his four feet in the inner heart of all beings with the help of Agni of this earth, who is the presiding deity (Adhidaiva), with the help of light which is elemental (Adhibhūta), with the help of Vāk, which is full of light (Adhyātma), then again with the help of Indra of mid-air (Adhidaiva), with the help of waters (Adhibhūta), with the help of Prāṇa, full of liquids (Adhyātma); then again with the help of Savitā the celestial one (Adhidaiva), with the help of food composed of the elements (Adhibhūta), with the help of Manas – which is born of food (Adhyātma); with the help of these supporting elements made triple, and with the help of the soul full of

energy which is the fourth foot. He placed his four feet within the inner heart of all possessing bodies and intellects, as well as powers of speech, vital airs and mind.

# द्वादशी ऋक् ।

वैश्वानरोऽयं पुरुषोऽन्तः प्रथमस्तेजेसाऽऽत्माऽपरः प्रज्ञाताऽऽन्तेमः ॥
यः प्रचेतनेः प्रत्यङ्ङति तुरीयस्तपेसा धीमिः पुरुषं तं प्र पेद्ये ॥ १२ ॥

पदपाठः - वैश्वानरः । पुरुषः । यः । प्रथमः । तेर्जसा । आत्मा । अपरः । प्रऽज्ञाता । आऽअन्तेमः ॥ यः । प्रऽचेतनः । प्रत्यङ् । अति । तुरीयः । तर्पसा । धािभः । पुरुषम् । तम् । प्र । पद्ये ॥

This inner Purusha is the first known as Vaiśvānara. Tejas is the second. The third is Prajña who is the innermost. The fourth is pure conscious energy dwelling in the deepest recesses of all and different from and transcending all these three. I attain that Purusha by means of meditation and concentrated thought.

# अन्वयभाष्यम् ।

यः अयं अन्तरात्मा वैश्वानर: स्थूल्झरीराभिमानी प्रथमः पूरुषः, तेजसा आत्मा तेजःझरीरः तैजसाभिधानः अपरः द्वितीयः, प्रज्ञः प्रज्ञानसत्त्वः परः अन्तरः आन्तरतरः प्राज्ञसञ्ज्ञकः तृतीयः, ते एते त्रयः पूरुषाः जागृति—स्वप्न—सुषुप्तिरूपावस्थात्रयसाक्षिणः, यः प्रचेतनः केवलं चेतनः प्रत्यङ् आन्तरतमः अति झरीरत्रयं अवस्थात्रयं च अतीतः तुरीयः तुरीयपदाभिधः, स एव अतितुरीयोऽपि तुरीयातीतो भवति अमात्रः इति यावत्, तं पुरुषं सर्वान्तर्यामिणं धीभिः तदेकानुसन्धानपराभिः तस्मिन् प्रलीनाभिः तपसा केवलेन विमर्शेन प्रपद्ये अपरोक्षतः तादात्म्येन प्राप्नोमीति । तदिदं तत्त्वं माण्डूक्योपनिषदि विस्तर्शः प्रति-पादितं सर्वमपि अनुसन्धेयम् ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

This Purusha in this body is Vaiśvānara. He presides over the physical body. He is the first. The second who has a body of light is known as Tejas.

The third with a body consisting of knowledge is known as Prajña, and is still deeper. These three 'persons' are so named as they are the lords of the three states of wakefulness, dream and sleep. Prachetana is different from all these and transcends them. His name is Turiya. Though called Turiya, he transcends Turiya also, as he is beyond measure and reach. That Purusha, known as such, is the inner soul of all. Refer to Māndūkyopanishad, for fuller treatment of this subject.

# त्रयोदशी ऋक्।

पूर्वषो यः पश्च जनान् सर्जजान् तान् प्रति विष्टः पार्श्वजन्यो वभूवं॥ यस्याङ्गानि पञ्चजना विश्वे इमे तपसा धीभिः पुरुषं तं प्र पद्ये॥ १३॥

पद्पाठः - पुर्रुषः । यः । पञ्चं । जनीन् । सम् । जजान् । तान् । प्रति । विष्टंः । पाञ्चंऽजन्यः । बुभूवं ॥ यस्यं । अङ्गानि । पञ्चं । जनाः । विश्वं । इमे । तर्पसा । धीभिः । पुर्रुषम् । तम् । प्र । पुर्वे ॥

The Purusha, indeed, created the Panchajana (sentient beings). He entered them and himself became Panchajanya. His five limbs are all these Panchajana I attain that Purusha, with the help of meditation and by the full use of mental powers.

### अन्वयभाष्यम्।

यः परमः पुरुषः पञ्च पञ्चिवधान् जनान् त्रिवृत्कृतैः त्रिभिः तेजोऽबन्नैः सचेतनान् प्राणिवर्गान् सञ्जजान उत्पादयामास तद्र्पेण स्वयमाविर्बभूव, अथवा पञ्चजनाः इति, मनुष्यनाम पञ्चभ्यो जायन्ते इति, पञ्चभिर्वा आकाशादिभिः भूतैः, तथा ज्योतिर्जलभूमि-अन्नरेतःसन्तैः प्रजाताः इति च, तत्रापि द्यु-पर्जन्य-पृथिवी-पुरुष-योषित्स्यरूपेभ्यः – श्रद्धा-सोम-वर्ष-अन्न रेतःसन्त्वानां पञ्चभ्यः आहुतिभ्यः प्रजाताः पुरुषरूपाः सचेतनाः प्रज्ञाः पञ्चजनाः इति प्रसिद्धाः मनुष्यनामानः, "इति तु पञ्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्ति " (छां उ. ५९-१) (बृ. उ. ६-२-९-१३) इति तदनुश्रवणम् ॥ तदेतत् पञ्च।ग्निविद्यातन्वं ब्रह्ममीमांसायां निर्णीतम्, तदिह अनुसन्धेयम् ।

यास्क्रस्तु पञ्चजनशब्दस्य उभयविधं अर्थं दर्शयामास, "गन्धर्वाः पितरो देवाः

असुराः रक्षा श्सीत्येके, चत्वारो वर्णाः निषादः पञ्चमः इत्यौपमन्यवः " (नि. ३-८-१) इति ॥ यश्च—तानिमान् पञ्चजनान् पुनः स्वस्मात् आविर्भूतान् प्रतिविष्टः चेतनात्मस्वरूपण आविष्टः सन् पाञ्चजन्यः इति एतन्नाम्ना स्वरूपेण च बभूव स्वतः सिद्धः प्रसिद्धिं जगौ, अत एव यस्य पुरुषस्य त इमे पञ्चजना एव पञ्च अङ्गानि अवयवात्मकानि अधिप्रजन्तत्त्वेन प्रतिक्लुप्तानि भवन्ति, तं तादृशं पुरुषं धीभिः तद्नुगताभिः तथा पञ्चत्त्व विशिष्टाभिः तपसा तद्योगेन पाञ्चजन्यतत्त्वपूर्णस्य पुरुषस्य विभेशन प्रपद्ये अपरोक्षतः प्राप्नोमीति ॥

अत तदेतत् पुरुषशब्दार्थनिर्वचने प्रधानं लिङ्गमः, — ''तान् प्रतिविष्टः पाञ्च-जन्यो बभूव'' इति, एतस्मिन्नर्थे सुस्पष्टार्थो मन्त्रवर्णो भवति, ''पुरश्चके द्विपदः पुरश्चके चतुष्पदः । पुरः स पक्षी भूत्वा पुरः पुरुष आविश्चत् '' (बृ. उ. २-५-१८) इति, उदाहृतोऽयं मधुविद्यायाम् ॥ तस्येदं औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनमः, — ''स वा अयं पुरुषः सर्वासु पूर्षु पुरिशयो नैनेन किञ्चनानावृतम्, नैनेन किञ्चनानावृतम् '' इति ॥

"वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्वम् " (ना. उ. १०-४) इति ॥

तदेतदेव तस्य पुरुषस्य पुरुषत्वम् यत् स्वतः पूर्णत्वम्, सर्वतः पूर्णत्वं चेति, तत्र उदाहृत एव ऋङ्मन्त्रवर्णः, ''गोषा इन्दो नृषा अस्य श्वसा वाजसा उत् । आत्मा यज्ञस्य पूर्व्यः"(ऋ. मं. ९-२ १०) इति ॥ ततोऽपि विशिष्टार्थकं ऋङ्मन्त्रवर्णान्तरं सुप्रसिद्धम्— '' हसः शुचिषद् वसुरन्तरिक्षसद्धोता वेदिषदितिथिर्दुरोणसत् । नृषद् वरसद् ऋतसद् व्योम-सदब्जा गोजा ऋतजा अद्विजा ऋतम्" (ऋ. मं. ४-४०-५) इति ॥

तस्य निर्वचनोपबृहितं ब्राह्मणानुवचनम— "वरसदित्येष वे वरसद् वरं वा एतत् सद्मनां यिन्मन् एष आसन्नस्तपित " (ऐ.ब्रा.) इति ॥ अत्र "आसीदिति " इत्यर्थः ग्रुचिषत् इत्यादिषु सर्वत्रापि सिद्धः, तेन पुरुषु बहुषु आसनः पुरुषः इत्यर्थः सम्पद्यते ॥ अत्र त एते पञ्चजनाः पञ्चभिजायन्ते पञ्चभ्यो जन्यन्ते इति अर्थात् पुरुषु प्रवेशात् प्रादुर्भवित्त इति च सङ्केतोदिते तात्त्वकेऽथं किञ्चिद् वेदिकं रहस्यं प्रतीयते, तस्य परम्पुरुषस्य प्रज्ञानादिसत्त्वेभ्यः वाक्-प्राण-मनः श्रोत्र-नेत्रप्रमृतिभ्यः दिव्येभ्यः करणेभ्यः प्रादुर्भ्तानां अग्नि-वायु-सोम-दिक्-सूर्य-प्रमृतीनां पुरुषसत्त्वानां प्रधानानां पञ्चानां देवतात्मनां सशरीरेषु बहुषु पुरुषेषु प्रवेशात् पञ्चजनसञ्ज्ञा मनुष्याणां तात्त्वकार्थप्रयुक्ता इति वेदिकं मन्त्रहृदयम्, "चन्द्रमा मनसो जातश्चक्षोः सूर्यो अजायत । मुखादिन्द्रश्चाग्निश्च प्राणाद् वायुरुष्वायतः " (ऋ.मं. १०-९०-१३) "दिशः श्रोत्रात्" (ऋ.मं. १०-९०-४) इति च ॥ एवं पञ्चानां पुरुषावयवानां निर्देशात् पञ्चभिश्च तद्दैवतैः विशिष्टाः तेभ्यः प्रजाताश्च "पञ्चजनाः" वेदसङ्केतः तदाषयदर्शनाङ्कितः तत्र क्रमेण मनःप्रमृतीनां तेषां "सोमः सूर्यः (इन्द्रः-अग्नः) इन्द्राग्नी वायुः दिशः " इति ते पञ्चदेवतात्मानः प्रसिद्धाः,

तेषां च आध्यात्मकसत्त्वपराणि पञ्चकरणानि च प्रसिद्धानि, सर्वेषामि अन्तर्हितानि अपरोक्षाण्येव भवन्ति, ''मनः, चक्षुः, वाक् (मुखं), प्राणः, श्रोत्रं " चेति ॥ तथा तेषां अग्न्यादीनां पुरुषे अस्मिन् अन्तःप्रवेशादिप तेषु उपस्थितेश्च पुरुषत्वं प्रतीयते, ''अग्नि-वर्गमूत्त्वा मुखं प्राविशत्" (ऐ. उ. २-४) इत्यादि वचनमेव तदुपोद्धलकम् । एतेषां समष्टया प्राणसञ्ज्ञाऽपि श्रूयते, ''ते वा एते प्राणा इत्येवाख्यायन्ते न वाचो न चक्षूर्षि न मनार्श्सीति " इति ॥

प्राणापानादयस्तेऽपि पञ्चप्रसिद्धाः तेषां पुरुषे अस्मिन् अन्तः प्रतिष्ठितानामिप ब्रह्मपुरुषसञ्ज्ञया उपदेशः श्रूयते, "ते वा एते पञ्च ब्रह्मपुरुषाः स्वर्गस्य लोकस्य द्वारपाः" ( छां. उ. ३-१३-६ ) इति । पञ्चानां तेषां अदितिरूपत्वेन अखण्डात्मना श्रूयते पञ्च-जनानाम् "विश्वे देवा अदितिः पञ्चजनाः" ( ऋ. मं. १-८९-१० ) इति ॥ तथा पञ्चसत्त्वात्मिका इयं मानवी प्रजा पाञ्चजन्या श्रूयते ॥ "यत् पाञ्चजन्यया विशेन्द्रे घोषा असुक्षत " (ऋ. मं. ८-६३-७) इति ॥ अत्र पञ्च धीन्द्रिय-तद्देवता-सत्त्वसम्पन्नया प्रजया इन्द्रे ईश्वरे यत् स्तुतिरूपाः उद्घोषाः क्रियन्ते इति सर्वत्रापि पञ्चानां योगः उपदिष्ठोऽनुश्रूयते ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He, the supreme Purusha, created Pañchajana, fully conscious human beings, with the help of elements in permutation and combination.

Pañchajana is the name of human beings. They are born from the five elements. They are born from the combination of light, water, earth, food and seed (semen); They were born of five oblations as it were of sky, rain, earth, male and female; they are virtually Śraddhā-faith, Soma-nutritive force, Varshā-rain, Anna-food and Retas-seed. They are thus known as the elements which were invested with consciousness. "Thus the waters of the sky become known as a person when they reach (the stage of semen) the fifth oblation." (Chhān. V-9-1) and (Bṛh. VI-2-9 to 13).

This is the principle involved in Panchagni Vidya and it is discussed in Brahma Mimamsa (written by Vasishtha Ganapati Muni).

Yāska refers to this matter and describes it: "Some hold that these Pañchajanas are, Gandharvas, Pitrs, Devas, Asuras, and Rākshasas. Aupamanyus hold that Pañchajanas are the four castes, i.e., Brāhmana, Kshatriya, Vaisya, Sūdra and the fifth is Nishādas (Nirukta III-8-1). Thus he refers to the two meanings of the word Pañchajana.

He, the Purusha, entered into those Pañchajanas, whom he himself had created, with the help of consciousness and became Pañchajanya. He assumed a corresponding form.

His five limbs are these Panchajana.

In deriving the word Purusha, the statement, "He entered into them and became Pānchajanya" is to be noted. It is so expressly stated in a mantra. Cf. "He created living bodies with two legs and four legs as his abode. Then with conscious energy, he entered the cities (Pura) in the form of bodies and so he is called Purusha." This is quoted in Madhu-Vidya (Br.. Up. II-5-18). See again, "Indeed it is this Purusha who entered all 'cities' and became Puri-Sayah (i.e. he who dwells in cities). There is nothing that is not covered or occupied by him."

"In the sky is one who stands firm like a tree. All this is full of that Purusha" (Nara. Up. 10-4). Thus, he is perfection itself and is all-pervasive; this is the characteristic of Purusha.

There is another well-known Rk, which illustrates this point better. "As Hamsa-the sun-he dwells in the sky full of light. As Vasu—the air—in mid-air. As Hotā, in the altar—the earth, as a guest in the house. He is in man in the form of Truth and right action" (Rg. 1V-40-5) Aitareya Brāhmaṇa further elaborates this derivation—"This Sun is the Varasad, i e., he who resides in the best of the houses; the house where he dwells and burns as Agni, is the best" Here Āsannaḥ means Āsīdati. In Śuchishad and other words, it means that he is everywhere. "He is Purusha because he dwells in many Purus or places."

In the statements, "They, that is, persons are born from the five elements ( Pañchabhirjayante ) and "they manifest themselves by entering the bodies," there is a Vedic secret conveyed and indicated by the symbols Vak, Prana, Manas, Srotra and Netra. They are the divine instruments of the Parama Purusha. From them were born Agni, Vāyu, Soma, Dik and Sūrya, in the form of the five gods. By their entry into the bodies, the human beings came to be known as Pañchajanas. This is the sense conveyed by the Vedic texts. Cf. "Chandrama was born from mind, Surya from the eye, Indra and Agni were born from the face and Vayu from Prana (of the Purusha)" (Rg. X-90-13). "Directions (were born) from the ears (of the Purusha)" (Rg. X-90-14). From the reference here to the five gods born from the Purusha, the inference is that the Panchajanas were born from those gods. This is the secret contained in the Veda. "Soma, Sūrya, Indragni, Vayu and Dik" are the five gods who preside over the five well known senses, mind, eye, face (Vak), breath or nose, and ear. These gods, viz., Soma and others enter into the human beings confirming his (man's) Purushatva. Cf "Agni became Vak and entered (his) face" etc (Aitareya Up II-4). These (five gods) are known collectively as Prana also. Cf. "These are said to be Pranas."

The division of Prāṇa into Prāṇa, Apāna and others is well known and they are referred to as Brahma Purushas also in the Chhāndogya (III-13-6). CD-49

One statement says: "The Panchajanas, that is, all human beings and gods are from Aditi" (Rg. I-89-10); this confirms that they are all from the infinite power and are indivisible. Thus human progeny is one with the five forms of energy referred to and its existence is inseparable from the prime-val Purusha.

"The progeny of Pañchajana invoked Indra" (Rg. VIII-63-7). The great invocatory voice of the people in the form of praise to Indra, is heard on all sides. They are endowed with internal senses and they praise the presiding deities.

# चतुर्दशी ऋक्।

पुरुषोऽसौ छन्देसाऽऽत्मा प्रति वाच्-मृचो यज्र्ैषि सामीनि च च्छन्दाः सि ॥ छन्देसपदानि द्घे छन्देससु चित्ती तपसा धोभिः पुरुषं तं प्र पद्ये ॥ १४ ॥

पद्पाठः - पुरुषः । असौ । छन्दसा । आत्मा । प्रति । वार्चम् । ऋर्चः । यजूर्ंषि । सामानि । च । छन्दारं सि ॥ छन्दं ऽपदानि । दुधे । छन्दं ऽम् । चिनी । तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पुषे ॥

This Purusha is the Ātmā with the power of producing the Vedic metres. With the help of Vāk, he had had the vision of the Rgveda, Yajus and Sāma Vedas. He planted his feet as it were in the form of metres in the Vedic Mantras. I attain that Purusha by means of meditation and intense use of the mental powers.

# अन्वयभाष्यम् ।

असौ दिव्यःपरः पुरुषः छन्दसा छन्दस्सत्त्वेन संहितः सन् आत्मा छन्दोमयः पुरुषः छन्दःशरीरः सम्पन्नः इति यावत्,—" स वा अयमात्मा वाङ्मयो मनोमयः चक्षुमयः श्रोत्र-मयः छन्दोमयः पुरुषः" (ऐ. आ.) इति म्पष्टार्थकं तदनुश्रवणम् । सः वाचं निजां स्वानुरूपां स्वानुगुण्यां छन्दम्वतीं प्रतिपन्नः सन् ऋग्—यज्ञः—सामरूपाणि छन्दाँसि त्रीणि विद्यात्मकानि ज्ञानरूपाणि पदानि सन्ददर्श इति अध्याह्नियते, तानि वेदरूपाणि छन्दः- पदानि गायत्र—त्रैन्टुभ—जागतसञ्ज्ञानि भवन्ति, तेन्वेव छन्दस्सु छन्दःसंहितेषु मन्त्रेषु पदानि त्रीणि अधिनिदधे, अधिष्ठानरूपेण स्थापयामास, अतः एव सः छन्दःपुरुषः इति प्रसिद्धिं जगौ । अस्मिन् अथं ऋङ्मन्त्रदर्शनं दैर्घतमसार्षेयम् —" यद् गायत्रे अधि गायत्रमा-हितं त्रैन्टुभाद् वा त्रैन्टुभां निरतक्षत । यद्वा जगज् जगत्याहितं पदं य इत् तद्विदुस्ते अमृतत्वमानशुः" (ऋ. मं. १-१६४-२३) इति ॥ तं तादृशं छन्दःषुरुषं धीभिः छन्दो-निरताभिः तपसा मन्त्रयोगादिसाधितेन संयमेन प्रपश्चे आषयेण सन्दक्सत्त्वेन प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This is Purusha, the highest, and is one with the power to create Chhandas. He, Atmā, became a Chhandomaya Purusha, with Chhandas as his body. Cf. "Indeed, it is this Atmā who became Purusha, full of speech, replete with mind and Prāṇa, with all eyes and all ears, and all Vedas Chhandomaya" (Aitareya Araṇyaka). Through the power of speech, suitable to him, he had the vision of the Vedas, Rg, Yajus and the Sāma. They were all Vedas in the form of Vidyās, sacred knowledge. The Vedas are in the form of metres known as Gāyatrī, Trishtup and Jagatī. He planted his three feet in the form of Vedas in the mantras. So he came to be known as Chhandaṇ – Purusha. For this meaning see the Rk of Dīrghatamas. "In the metre Gāyatrī he placed his foot in the form of Gāyatrī; in the metre Trishtup, he placed his foot in the form of Trishtup; in the metre Jagatī, he placed his foot in the form of Jagatī. One who knows these becomes immortal" (Rg. I-164-23).

# पश्चदशी ऋक्।

अस्यामेव तन्वांश्वेतस्यं विश्वरूपं जन्मनीहैव चर्श्वषाऽन्तर्दिव्येनं ॥ भवेयं सुकृती विदाऽनुदृश्य तपंसा धीभिः पुरुषं तं प्र पंदे ॥ १५॥

पदपाठः - अस्याम् । एव । तन्त्रीम् । तस्यं । विश्वऽक्रंपम् । जन्मंनि । इह । एव । चक्षुंषा । अन्तरितिं। दिव्येनं ॥ भवेयंम् । सुऽकृती । विदा । अनुऽदृश्यं । तपंसा । धीभिः । पुरुषम् । तम् । प्र । पुरो ॥ In this same body, in this birth only, with the help of divine insight and the help of supreme intuition, I shall realise the existence of the Purusha within myself and be blessed foreever. I attain that Purusha with the help of meditation and intense thought.

### अन्वयभाष्यम्।

तस्य परोक्षस्य परमस्य आत्मनः पूर्णपुरुषस्य विश्वह्मं विश्वविभूतिसत्त्वपूर्णं सिचदानन्दस्वह्मं दिञ्ययोगाभ्युदीर्णं ऐश्वर्यसत्त्वं अस्यामेव दृश्यमानायां इदानीं विद्यमानायां
तत्परमपुरुषात्मकसर्वसत्त्वसम्पन्नायां सचेतनायां तपःसंशितायां विश्वद्धसत्त्वायां तन्वां
जन्मिन अस्मिन्नेव इहैव अस्मिन्नेव छोके जागृतिसत्त्वे अप्रमादादिवृत्तितत्त्वे स्वप्रबोधयुक्ते
चक्षुषा अनेन दिञ्येन दिञ्यभावादिसत्त्वसम्पन्नेन अन्तः चित्सत्त्वेन आत्मिन विदा सिवदा
तत परं ह्मपं अनुदृश्य साक्षात्कृत्य अयमहं सुकृती कृतकृत्यः धन्यः भवेयं भविताऽस्मीति
सुदृदेन निश्चयेन एतादृशेन महत्वाकाङ्क्षोदितेन सदुदेशेन चिरात् आचिरितेन तपसा बाह्येन
नियमेन आन्तरेण उच्चतरेण च संयमेन धीभिः धीयोगेन तेन दिञ्येन तं परमं पुरुषं प्रपद्ये
अपरोक्षत्या स्वानुभवेन स्वान्तरेव प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Atmā is the supreme Purusha, the perfect one. His Viśvarūpa, with the mighty power of becoming all and everything, is in highest exultation. In this body only which is existing now, and is one which is invested with all the powers of that supreme Purusha, I shall attain the highest by purifying and sharpening my powers by meditation. In this birth only, and here in this world, in this wakeful state, without being deflected by lapses, I shall attain self-realisation by knowing myself and the Purusha. With the help of these eyes which are endowed with superhuman powers, I shall see the supreme Viśvarūpa and become a blessed one, a Sukṛti. Let me be fortunate enough to realise the truth here and now.

# षोडशी ऋक्।

तत् ते भगवन् विश्वरूपं पर्ततं प्रति दशेय मह्यं पुरुषात्माने ॥ पदं पश्यामि दशेतं तपेसाऽन्त-स्तत् पर्मं ज्योतिर्विश्वस्य दुशयंत् ॥ १६ ॥ पदपाठः - तत् । ते । भग्ऽवन् । विश्वऽक्ष्पम् । परि । इतम् ।
प्रति । दर्शय । मह्यम् । पुरुष । आत्मिनि ॥
पदम् । पुरुषामि । दर्शतम् । तपंसा । अन्तारिति ।
तत् । पुरुमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयंत् ॥

अयं मन्त्र: तृतीये पुरुषसूक्ते व्याख्यातः॥

This Rk has already been commented upon and translated in the 16th mantra in the third hymn of this Section.

|| इति षष्ठेऽनुवाके चतुर्थं पुरुषसूक्तम् समाप्तम् ||
|| इति षष्ठ: पुरुषोऽनुवाकः सम्पूर्णः ||
Thus ends the fourth hymn in the Sixth Section.
Thus ends the Sixth Section dedicated to Purusha

# अथ सप्तमः अब्दैवत्यानुवाकः । अनुवाकः ७ । सूक्तम् १ । ऋचः १-१० । अथ प्रथमं अणुसूक्तम् ।

आपो दिव्याः सरस्वत्यः दश, दैवरातो वैश्वामित्रः, आपः, अनुष्टुण्। Now this the Ap Sukta, First in the Seventh Anuvaka Section VII: Hymn 1: Riks 1-10-AP

This hymn beginning with 'Apo Divyāḥ Sarasvatyaḥ' contains ten Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi, Āpaḥ is the god and the meter is Anushtup.

### अथ प्रथमा ऋक् ।

आपो दिव्याः सरेस्वत्यः पर्यस्वत्योऽभि वर्षत । इन्द्रेण सवित्रेषितास्तेजंसीष्धिर्मिर्महीम् ॥१॥

पदपाठः - आपः । दि्व्याः । सर्रस्वत्यः । पर्यस्वत्यः । अभि । वृषेत् ॥ इन्द्रेण । सवित्रा । इषिताः । तेर्जसा । ओषाधिऽभिः । महीम् ॥

Oh, Heavenly Waters! flowing in a liquid mass, and driven by Savita (Sun) through the power of the lightning of Indra, pour down on this earth (and make it) full of vegetation.

### अन्वयभाष्यम् ।

दिव्याः अन्तरिक्षभवाः व्योमोदिताश्च सरस्वत्यः परस्परसङ्घातत्वात्, पयस्वत्यः अम्बुरससङ्घातरूपत्वात् । अत्र, विशेषेण सामान्यं विशिष्यते ॥ हे आपः ! सवित्रा परमेण कर्त्रा ऐन्द्रेण वैद्युतेन तेजसा करणेन ईरिताः सत्यः ओषधिभिः शीकरेषु बीजात्मना छीनाभिः महीं इमम प्रति अभितः वर्षतेति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh Waters! you are born in the mid-air. You are literally Sarasvatī because you mass together. You are Payasvatayh because you are liquid waters. Oh! Waters, urged by the Sun through the lightning of Indra who is full of action, rain over the earth and make it full of vegetation, the seeds of which are in you in a subtle form.

## द्वितीया ऋकु ।

साकिमन्द्रिण या यूयमार्पः प्राणाः पृथिवीर्षु । ता आ योत् रसैरन्नैग्सतैर्वनस्पतिभिः ॥२॥

पदपाठः – साकम् । इन्द्रेण । याः । यूयम् । आपः । प्राणाः । पृथिवीपुं । ताः । आ । यात् । रसैः । अन्नैः । अमृतैः । वनस्पति'ऽभिः ॥

Oh, you Waters! you are the very life (vital powers) of this earth along with Indra. May you come down with the juices, the foods, the ambrosia and herbs.

### अन्वयभाष्यम्।

हे आपः ! याः यूपं इन्द्रेण मध्यमाग्निना वेद्युतेन साकं पृथिवीषु पृथिवीसंस्थेषु शारीरिषु प्राणाः प्राणसत्त्वरसरूपाः स्थ, ताः यूपं रसेः विश्वसारभूतैः । अन्नेः विश्वोपजीव्येः अमृतैः सुधामयैः वनस्पतिभिः सह आयात, ओषधिः प्राप्याः वनस्पतयो व्याख्याताः इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Waters! along with Indra, who is lightning and is called Madhyamagni, you are the very life of the earth; come down with the necessary juices and food for sustenance of all, also with Amṛta, full of ambrosia, and with the medicinal herbs.

# तृतीया ऋक्।

आपो देव्यः सँस्रवेन्त्यः पुनः पुनः पर्वतेभ्यः । पार्थिवेन मार्मुपाप्ता ज्योतिषा सङ्गीमयत ॥ ३॥

पदपाठः - आपः । देव्यः । सम्ऽस्रवंन्त्यः । पुनेःऽपुनः । पर्वतेभ्यः । पार्थिवेन । माम् । उपं । आप्ताः । ज्योतिषा । सम् । गमयत ॥

Oh, presiding deities of Waters! flowing again and again from the mountains, and coming towards me, bring about my union with the light on earth.

## अन्वयभाष्यम्।

पर्वतेभ्य: पुनः पुनः निरन्तरं संस्रवन्त्य: अजस्रधारया प्रवहन्त्य: हे आपः देव्यः ! देवतात्मिका नदीरूपाः मां इमं उपाप्ताः स्नान—पानादिकाले पार्थिवेन ज्योतिषा सङ्गमयत संयोजत, अप्सु हि वृद्धः अग्नि: इति अनेन गम्यते, अस्मिन् अर्थे ऋङ्मन्त्रवर्णः प्रसिद्धः, "अप्सु मे सोमो अब्रवीदन्तर्विश्वानि भेषजा । अग्नि च विश्वशंभुवम्" (ऋ. मं. १०-९-६) इति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh, presiding deities of Waters! flowing from mountains without any break, with a continuous flow, and coming towards me, may you unite me with the light on this earth at the time of bath and drink. It is said that Agni is hidden in waters. Cf. "Some told me that all the medicines and Agni who renders all people happy, are hidden in the waters" (Rg. X-9-6).

# चतुर्थी ऋक्।

मर्श्वमत्यो हि मातर आपी देव्य इहार्गताः । मत्यै पुनीत मामाप्तं सद्यो घियो विभूतये ॥ ४॥

पद्पाठः – मर्थुऽमत्यः । हि । मातर्रः । आर्षः । देव्यः । इह । आऽर्गताः । मर्त्येम् । पुनीत । माम् । आप्तम् । सद्यः । धियः । विऽर्भूतये ॥

Oh, presiding deities of Waters! you, sweet mothers, having come here, do purify me, who is a mortal, so that I may prosper.

### अन्वयभाष्यम् ।

मधुनत्यः मधुररसवत्वात्, मातरः जीवनप्रदन्वात् । हे आपो देव्यः ! इह आगताः सत्यः आप्तं मां सद्यः धियः विभूतये वृद्धये ऐश्वर्याय ज्ञानादिप्रकाशार्थं पुनीत, दोष-विभुत्तो हि धिया वर्धते, हिः पादपूरणार्थः, तथा निश्चयार्थो वा भवतीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

You are sweet being sweetness itself You are mothers because you give life. Oh, presiding deities of Waters! may you come here and purify me, the mortal one, so that I may prosper. He who is free from impurities will certainly prosper through his intellect.

# पश्चमी ऋक् ।

यो वो जनयि<u>नाऽसृतो</u> यो वाऽप्सु भवतीर्षु । मिय सन्धेत्त तेन तदग्निनांऽप्सुमता तेजाः ॥ ५॥

पद्पाठः - यः । वः । जनायता । अमृतः । यः । वा । अप्ऽम् । भवतीषु । मर्थि । सम् । धत्त । तेने । तत् । अग्निनां । अप्यऽमता । तेर्जः ॥

May you, Oh Waters! establish me in the light and glory of Agni who is the essence of all, who is within you and gives birth to you and is immortal.

### अन्वयभाष्यम् ।

अमृतः क्षय—विकारादिरहितः यः वः युष्माकं जनयिता उत्पादकः सन् राजते ज्योतीरूपेण, किञ्च यः भवतीषु अप्सु प्रति तिष्ठति वा, तेन अप्सुमता जल-रससत्त्ववता अग्निना मयि तत् दिव्यं तेजः सन्धत्त सन्धारयतेति आप एव प्रार्थ्यन्ते ॥

अत्र "अप्सुमता" इति अलुप्तसप्तमीबद्भवचनान्तेन समस्तं मतुप् प्रत्ययान्तं तृतीयेकवचनान्तं च पदम्, तदेत् छांदसं रूपम् आषयम्, "अग्नयेऽप्सुमते स्वाहा " इति यजुर्मन्त्रवर्णे तदनुश्रवणम्, तथा ब्राह्मणानुवचनमपि भवति, "अग्नयेऽप्सुमतेपुरोडाञ्चमष्टानकपालं निवंपति " (ऐ. ब्रा. पं. ७–३२–६) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

He, that is Agni, is immortal, free from waste and change. He gives birth to you. Further, he is in you, oh Waters! He is full of your essence; may you bless me with the glory of Agni. Thus the Rshi invokes the Waters.

## षष्टी ऋक।

इममीय्नेय्य एनंसः पुनु र्मा संश्रम्ककृतापः। दिव्यो रस्रो यो युष्मासु मिय तं भैरतासृतम् ॥६॥

पदपाठः - इमम् । आग्नेय्यः । एनसः । पुन्िरिति । मा । सम् । कुरुत् । आपः । दिन्यः । रसंः । यः । युष्मार्सु । मिर्ये । तम् । भरत् । अमृतीम् ॥

Oh Waters! born of Agni, may you purify me again from the sins. May you fill me with celestial essence, the ambrosia which is in you. CD-50

### अन्वयभाष्यम् ।

आग्नेय्यः अग्निदुहितरः हे आपः! इमं मा मां पुनः संस्कुरुत, एनसः पापदोषादि-कल्मषात् संशोधयतेति यावत्, यः युष्मासु दिन्यो रसः नित्यं प्रतिष्ठितोऽस्ति, तं रसं अमृतं अमृतसधर्मत्वात् अमृतं भरतेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Waters! daughters of Agni, purify me again from the sins and from all the results of imperfection, abnormality etc. There is a celestial essence in you. That essence which is the equivalent of ambrosia, you please fill me with it.

# सप्तमी ऋक्।

अप्स्वर्नन्तर्भवतीषु मुझम्मिम् इान्तेमैः। भेषजैर्मधुभी रसैः पुनुमा संश्रमुश्वतार्पः ॥ ७॥

पद्पाठः - अप्ऽसु । अन्तरिति । भवतीषु । मृत्रम् । इमम् । ऊम् इति । शम्ऽतंमैः । भेषजैः । मधुऽभिः । रसैः । पुनरिति । मा । सम् । स्पृश्त । आपेः ॥

Oh Waters! I who am immersed in your holy waters, should be again touched by you with pleasant, sweet and medicinal essences.

## अन्वयभाष्यम् ।

भवतीषु पूज्यासु अप्सु अन्तः मग्नं इमं मा मां उशन्तमे सुखकरे मधुभिः प्रियत्वात् रसेरेव भेषजे:, हे आपः! पुनः संस्पृशतेति ॥ अस्मिन् अर्थे ऋङ्मन्त्रवर्णः — "आपश्च विश्व भेषजीः" (ऋ.मं. १–२३–२०) "आपः सर्वस्य भेषजीस्तास्ते कृण्वन्तु भेषजम्" (ऋ. मं. १०–३७–६) इति च तदनुश्रवणम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

I am already immersed in you, oh sacred Waters! With pleasurable, sweet and medicinal essences, Oh Waters! touch me again. Cf. "The Waters are universal medicines" (Rg. I-23-20). "The waters are medicines for all. Let them serve as medicine" (Rg. X-37-6).

# अष्टमी ऋक् । आष्ो यन में दुरुदितं स्मृतं वो यदु दुरिष्टम् । यदु वो कृतं दुष्कर्रणं ततः पुनीत विश्वतः ॥ ८॥

पदपाठः - आपः । यत् । मे । दुःऽजिद्तिम् । स्मृतम् । वा । यत् । ऊम् इति । दुःऽईष्ट्रम् ।। यत् । वा । कृतम् । दुःऽकरणम् । तर्तः । पुनीत् । विश्वर्तः ।।

Oh Waters, purify me and free me from all evil words used by me, free me from remembrance of evil things and bad intentions as well as wicked deeds.

### अन्वयभाष्यम्।

हे आपः! यत् मे मम दुरुदितं दुरुक्तं, यदु दुरिष्टं वा स्मृतं कामेन सङ्कल्पितं, यद् वा कृतं आचरितं दुष्करणं दुष्टं कर्म ततः त्रिविधात् वाचिक-मानसिक-कायिकरूपात् विश्वतः समस्तात् पापदोषकल्मषादेः पुनीतेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Waters! I might have uttered bad words, or intended something bad, or planned bad things, or I might have done something bad or that which is prohibited. From all these misdeeds, oral, mental and physical, purify me completely.

# नवमी ऋक्।

यद् वाऽपुरं दुश्चरितं तेजसो ब्रह्मणो हरेत्। तद् वो रसेन पुनर्मे छतं समु प्र वहत ॥ ९॥

पदपाठः - यत् । <u>वा</u> । <u>अप</u>रम् । दुःऽचरितम् । तेर्जसः । ब्रह्मणः । हरत् । तत् । <u>वः । रसेन । पुनरिति । मे</u> । कृतम् । सम् । ऊम् इति । प्र । <u>वहत्</u> ॥

Or, may be I have done something bad which keeps me away from self-realisation and the glory of Brahma. Wash away all that sin from me, with your waters.

## अन्वयभाष्यम् ।

ब्रह्मणः तेजसः आत्मज्ञानात् ब्रह्मवर्चसाच हरत् अपाहरत् परं, यद् वा दुश्चरितं, तत् वः युष्माकं अब्देवतानां रसेन दिव्येन कृतं कल्लुषं पुनः प्रवहत सङ्क्षालयत, उकारः पादपूरण इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

I might have done something bad which deprives me of self-knowledge, or the glory of Brahma. Wash away all that from me with your heavenly waters.

## दशमी ऋकु ।

यदादित्येनाप्सुहितं तर्पसाऽपां वृष्यभेणे । आपः सन्धेत्त तन्मयि ज्योतिर्विश्वस्य द्र्शयंत् ॥ १०॥

पदपाठः - यत् । आदित्येनं । अप्ऽसु । हितम् । तपंसा । अपाम् । बृषभेणं । आपः । सम् । धत्त । तत् । मयि । ज्योतिः । विश्वंस्य । दुर्शयंत् ॥

May you, Oh Waters! endow me with the light placed in you by Aditya (the sun), who by burning heat causes rains. That light illumines the whole universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

अपां वृषभेण सेचकेन आदित्येन तपसा तपनेन यत अप्सुहितं पोषितं, तत् दर्शयत् विश्वस्य जगतः प्रकाशकं ज्योतिः हे आपः! मिय सन्धत्तेति ॥ अत्र आदित्यस्य अपां वर्षकत्वे देर्धतमसाषयं ऋङ्मन्त्रदर्शनं भवति— '' दिव्यं सुपर्णं वायसं बृहन्तमपां गर्भं दर्शतमोषधीनाम् । अभीपता वृष्टिभिस्तप्यन्तं सरस्वन्तमवसे जोहवीमि '' (ऋ मं. १-१६४-५२) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Aditya causes rain by tapas, the burning heat. May you endow me with the light placed in you by Aditya, the light which illumines the whole universe.

॥ इति सप्तमेऽनुवाके प्रथमं अप्तूकतम् समाप्तम् ॥
Thus ends the First Hymn in the Seventh Section.

## अथ द्वितीयं अप्सुक्तम् ॥

अनुवाकः ७। सुक्तम् २। ऋचः १-११॥ अपो देवीः प्रतिपद्ये एकाद्दा, दैवरातो वैश्वामित्रः, आपः त्रिष्टुप्। अन्त्या जगती॥

Now this Apsukta, Second in the Seventh Anuvaka Section VII, Hymn 2, Riks 1-11—AP

This hymn beginning with 'Apo Devih Pratipadye' contains eleven Rks. Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi; Āpaḥ is the god, and the metre is Trishtup, the last Rk is in Jagati.

### अथ प्रथमा ऋक् ।

अपो देवीः प्रति पद्य स्वर्रन्तीः सर्रस्वतीः स्वः १ स्नवन्तीः पृथिवीः ॥ पावमान्यो रस्रवत्यः प्वित्रा-स्ता आपो देव्यः स्वमी मा पुनन्तुः ॥ १ ॥

पद्पाठः – अपः । देवीः । प्रति । पद्ये । स्वर्रन्तीः । सर्यस्वतीः । स्वर्रिति स्वः । स्रवन्तीः । पृथिवीः ॥ पावमान्यः । रसंऽवत्यः । पवित्राः । ताः । आपः । देव्यः । स्वम् । ईम् । माम् । पुनन्तु ॥

I am attaining the deities who preside over the Waters. The deities are pervading the sky and flowing to the earth with resonance and are full of fluid essences. May these sacred Waters which are purificatory and full of essences purify me who is their own.

## अन्वयभाष्यम् ।

स्वरन्तीः ऐन्द्रेण वैद्युतेन तेजसा स्तनियन्तुना वनगर्जनादिरूपेण सह शब्दायमानाः पृथिवीः पृथुभूताः दिवि व्याप्ताः रसात्मना लोकत्रयात्मकं विश्व व्यापृताः इति वा तदर्थः, अथ वा तिस्रः पृथिवीः पृथिवी-अन्तरिक्ष-द्यौः इति त्रिभुवनात्मिकाः प्रति स्वः स्वलोकात् प्रकाशकाच आदित्यात्, ज्योतिरात्मनः सकाशात स्रवन्तीः प्रच्यवन्तीः, सरस्वतीः बहुजल-सङ्घातात्मकसरःसंयुताः देवीः दिव्यसत्त्वमयीः, अपः अप्सञ्ज्काः रसात्मकदेवताः

सुखार्थं प्रपद्ये ।। ताश्च रसवत्यः जीवनानन्दरसपूर्णाः पवित्राः स्वयं परिशुद्धाः स्वभावतः निर्मेळाः निर्दुष्टाश्च भवन्ति, तथा पावमान्यः पवित्रीकरणसमर्थाः सत्यः प्राणसञ्जीवनसत्त्वाः ताः आपो देव्यः अब्देवताः स्वं स्वकीयं ईं एनं शरणं प्रपन्नं मां पुनन्तु पावयन्तु इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

They are 'Svarantih': they resound with thunder and lightning of the clouds, caused by Indra. They pervade the whole sky or they pervade all the three worlds. They flow towards the three worlds, the earth, mid-air and sky, from the Svar or Aditya (the sun), who is all light. They take the form of moving waters and also lakes which are collections of waters. They are all celestial, carrying the name of Apah, the deities of waters. I attain them for my well-being. They contain the essence which makes life blissful. They are pure by nature and they are capable of purifying others. As such, they are capable of giving new life. May such deities presiding over Waters, purify me who is theirs only, and who has gone to them for protection.

# द्वितीया ऋक्।

अपो देवीयों दिवः सं सर्सर्ज य आदित्यो अप्स्वर्गन्तः प्रति विष्टः ॥ ज्योतिषा मां दिन्येन सं स्टेजन्तु ता आपो देव्यः स्वमीं मां पुनन्तु ॥ २ ॥

पद्पाठः - अपः । देवीः । यः । दिवः । सम् । ससर्ज । यः । आदित्यः । अप्ऽसु । अन्तरिति । प्रति । विष्टः ॥ ज्योतिषा । माम् । दिव्येन । सम् । सुजन्तु । ताः । आपः । देव्यः । स्वम् । ईम् । माम् । पुनन्तु ॥

Āditya (the sun) created Water-deities (Apo-deviḥ) from the sky. He entered into them. May these Water-deities bring about my union with celestial glory and may Water-deities purify me who is their own.

### अन्वयभाष्यम्।

यः आदित्यः दिवः सकाशात् स्वस्थानात् देवीः दिव्याः स्वरसरूपाः अपःसंससर्ज वृष्टिरूपेण उत्पादयामासः यश्च पुनः तासु अप्सु अन्तः प्रति प्रातिलोम्येन विष्टः वैद्युत- ज्योतीरूपेण प्राविवेश, तेनैव दिव्येन आदित्येन ज्योतिषा ताः आपः देव्यः देवताः स्वं आत्मीयं ई एनं मां संस्रजन्तु संयोजयन्तु, तथा ताः देव्यः देवतारूपाः दिव्याः आपः मां पुनन्तु सर्वदेषिभ्यः सद्यः एव पवित्रीकुर्वन्तु इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Aditya generated those Waters, heavenly and full of fluid essences, from the sky, his own abode, in the form of rain. He entered into them himself in the form of the brilliant light of lightning. With that light of Aditya may those Water-deities uniteme; may they purify me who belong to them.

# तृतीया ऋक्।

अपो देवीरन्तरिक्षात् ससर्जे यो अप्स्वरेन्तरज्ञुप्रविष्ट इन्द्रेः ॥ इन्द्रेण मां ज्योतिषा सं स्रीजन्तु ता आपो देव्यः स्वमीं मां पुनन्तु ॥ ३॥

पदपाठः - अपः । देवी: । अन्तरिक्षात् । ससर्जे । यः । अप्ऽसु । अन्तरिति । अर्तु । प्रऽविष्टः । इन्द्रेः ॥ इन्द्रेण । माम् । ज्योतिषा । सम् । सृजन्तु । ताः । आर्षः । देव्यः । स्वम् । ईम् । माम् । पुनन्तु ॥

Indra created the Water-deities from the mid-air and he himself entered into them. May those Water-deities unite me; with the brilliant light of Indra and also purify me, who is their own.

### अन्वयभाष्यम् ।

यः इन्द्र: मध्यमलोकाधिपतिः अन्तिरक्षात् स्वस्थानात् देवीः दिव्याः अप: ससर्ज, यश्च तासु अप्सु अन्तः रसे विद्युता वैद्युतेन ऐन्द्रेण ज्योतिषा पुनः अनु प्रविष्टः प्राविवेदा, ताः देव्यः आपः तैनैव स्वात्मीयेन आन्त्येण ज्योतिषा तेजःसत्त्वेन मां संसृजन्तु, तथा ई एनं मां पुनन्तु इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Indra, the lord of the mid-air, created the heavenly waters from the mid-air. And he entered into them himself in the form of the light of lightning. May those Water-deities unite me with the brilliance of lightning and purify me who belongs to them.

# चतुर्थी ऋक्।

अपो देवीर्यः पृंथिव्याः संसर्ज् यो अग्निरप्स्वर्ंन्तरन्त्रां विवेशे॥ ज्योतिषाऽप्सुमता मा सं सृजन्त ता आपो देव्यः स्वमीं मां पुनन्तु ॥ ४॥

पद्पाठः - अपः । देवीः । यः । पृथिव्याः । सम्पर्ज । यः । अग्निः । अप्ऽसु । अन्तरिति । अर्नु । आविवेशं ॥ ज्योतिषा । अप्पुऽमर्ता । माम् । सम् । सृजन्तु । ताः । आपः । देव्यः । स्वम् । ईम् । मां । पुनन्तु ॥

Agni created those Water-deities from the earth, and himself entered into them. May those Water-deities unite me with that light of Agni contained in the waters and purify me who is their own.

### अन्वयभाष्यम्।

यः अग्निः पार्थिवः पृथिव्याः सकाज्ञात् स्वस्थानात् दिव्याः अपः ससर्ज पर्वत-निर्म्मरीमुखेन उत्पादयामास, यश्च तासु अप्सु अन्तः ज्योतिषा भौमेन सह अनु अनन्तः मेव आ समन्तात् सर्वतः विवेज्ञा, ताः देव्यः देवतारूपाः आपः तेन निजेन अप्सुन्ता अप्सम्बन्धिना ज्योतिषा मां संसुजन्तु, तथा ईं एनं स्वकीयं मां पुनन्तु पवित्रीकुर्वेन्तु इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Agni of the earth, created the heavenly waters from the earth in the form of torrents flowing from the mountains. Following them he entered into those waters in the form of heat in the earth. May those Water-deities unite me with that heat and light of Agni (Fire-god) and also purify me who his their own.

# पश्चमी ऋक ।

या दिव्या इह धीतिभिर्निहिंताः
सुषुम्णैः सह धीभिश्च चित्तिभिः॥
मातरेः पुत्रिमेव मामुणसास्ता आपों देव्यः स्वमीं मां पुनन्तु ॥ ५॥

पदपाठः - याः । <u>दि</u>ञ्याः । <u>इ</u>ह । धृतिऽभिः । निऽहिंताः । सुऽसुम्नैः । सह । धृमिः । चृ । चिर्त्तिऽभिः ॥ मातरैः । पुत्रम्ऽईव । माम् । <u>उ</u>पृऽआप्ताः । ताः । आर्पः । देव्यः । स्वम् । ईम् । माम् । पुनन्तु ॥

Here are those Waters which are celestial and are blended with light, intellectual powers, vital energy, and with pleasing essences. May those Water-deities nourish me as mothers do a son and purify me who is their own.

### अन्वयभाष्यम्।

याः दिव्याः गुलोकसंस्थाः तथा दिवः प्रच्युताः आपः इह अस्मिन् भुवने भुवि धीतिभिः जलसन्धारकाभिः तेजःशक्तिभिः निहिताः सन्धृताः, तथा सुषुम्णैः सुष्ठुसुम्नैः—सुखकरे रसेः धीभिः बुध्यादीन्द्रियवृत्तिरूपाभिः प्राणशक्तिभिः चित्तिभिः चेतनाशक्तिभिश्च सह संहिताः ताः आपो देव्यः विश्वमातरः सत्यः इह लोके मातरः स्वं पुत्रमिव स्वीयं रसं प्रदातुं तेन प्राणियतुं सुखियतुं च मां उपप्राप्ताः सत्यः, ई एनं मां निजोपासनापरं स्वसेवनपरं च पुनन्तु पावयन्तु दोषादिभ्यः रक्षन्तु, पतनकारकेभ्यः असिद्वषयेभ्यश्च प्रतिनिवर्तयन्तु इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The Waters have their abode in the sky. They are sustained by the powers of light and lightning which bring down water to the earth. With pleasing essences, with the powers of the vital force in the form of intellect, and with the powers of life-giving energy, may those Water-deities nourish me like the mothers who nourish their children. Let them give me new life and make me happy. May they purify me, who is devoted to them and may they protect me from abnormalities and bad things which cause my fall.

# षष्टी ऋक्।

यद् वाचा दुंष्ट्रकं सुधितं मम् यन्मनेसा दुरितं जुष्टमन्तः ॥ यन्मे धीभिः सन्धृतं दुष्टं किञ्चित ता आपो देव्यः स्वमी मां पुनन्तु ॥ ६॥ पदपाठः - यत् । वाचा । दुःऽजंक्तम् । सुऽधितम् । मर्म । यत् । मर्नसा । दुःऽईतम् । जुष्टम् । अन्तरिति ॥ यत् । मे । धीभिः । सम्ऽधृतम् । दुष्टम् । किम् । चित् । ताः । आपैः । देव्यः । स्वम् । ईम् । माम् । पुनन्तु ॥

From bad words which I might have uttered, from prohibited thoughts which I might have entertained, from the sins which might have been committed by my intellect, may those Water-deities save me and purify me who is their own.

### अन्वयभाष्यम् ।

यद्वा मम देवतोपासनापरायणस्य प्रपञ्चपरमार्थादिसाधननिरतस्य वाचा वागिनिद्र-येण दुरुक्तं वचः दुष्टं शास्त्रनिषिद्धं असत्यादिवचनं यत् उच्चरितं भवेत्, तथा दुरुदितं शास्त्रतः दुष्टमिति निर्देष्टं अत एव पुनः विशेषेण प्रतिषिद्धम्, "न दुरुक्ताय स्पृहयेत्" (ऋ. मं. १-४१-९) इति, तादशं असद्विषयजातं मे मम मनसा अन्तःकरणेन मतं अङ्गीकृतं, तथा धीभिः बुध्यादिभिः सर्वैः ज्ञानेन्द्रियेः सवृत्तिकः अभि अभितः सर्वप्रकारेण सन्धत्तं सन्धृतं एनः अधःपतनकारणं दोषादिकं यत् स्यात्, तस्मात् सर्वस्मादिष दोषजातात् ताः आपोदेव्यः स्वकीयं ईं एनं मां पुनन्तु पावयन्तु इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

I, who am devoted to gods, and busy in performing duties both temporal and spiritual might have committed sins of omission and commission by uttering improper words and by my mind thinking prohibited thoughts. It is directed that "one should not indulge in bad words" (Rg. I-41-9). I might have entertained thoughts about bad or harmful objects. May those Water-deities purify me their own man, and free me from the sins committed by my mind and by all my senses.

# सप्तमी ऋक्।

यदिन्द्रियैः कर्मणा दुष्कृतं मे यत् क्रंतं पृद्भ्यां दुर्गतं ममनः ॥ पाणिभ्यां यद् दुर्गृभीतं गृहीतं ता आपो देव्यः स्वमीं मां पुनन्तु ॥ ७॥ पदपाठः - यत् । इन्द्रियैः । कर्मणा । दुःऽकृतम् । मे । यत् । कृतम् । पत्ऽभ्याम् । दुःऽगंतम् । मर्म । एनंः ॥ पाणिभ्याम् । यत् । दुःऽगृभीतम् । गृहीतम् । ताः । आपंः । देव्यः । स्वम् । ईम् । माम् । पुनन्तु ॥

May those Water-deities purify me who is their own, from sins committed by my senses and from actions of going astray with my legs, and from my acts of acceptance by hand of unworthy things.

### अन्वयभाष्यम् ।

इन्द्रियेः कोमेन्द्रियेः तथा तेषां कर्मणा च यत् दुष्कृतं दुष्टं कर्म कृतं आचिरतं, तथा पद्भयां पादाभ्यां यत् दुर्गतं दुष्टं गमनागमनादिकं इतस्ततः निर्धकं दुरुदेशकृतं वा स्यात्, तथैव पाणिभयां यत् खलु दुर्गृहीतं दुष्प्रतिप्रहादिकं स्वीकृतं भवेत्, अस्ति वा तेन च मम निष्पन्नं यत् एनः दोषादिकं कल्मषजातं तस्मात् सर्वस्मादिष दुरितादिदोषात् ताः आपो देव्यः मां इमं पुनन्तु इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

I might have performed sinful actions with the help of my senses and by their movements. I might have gone wrong or come off the right way. My hands might have received unworthy things. All these sins might have been committed by me. May the Water-deities purify me of all such sins and errors.

# अष्टमी ऋक ।

यद् वा श्रोत्रेण दुःश्रुतं श्रुतं मे यन्मे त्वचा सँस्पृष्टं दुष्टमेनेः ॥ चश्चुषा द्वष्टं दुर्देष्टं यदेन-स्ता आपो देव्यः स्वमीं मां पुनन्तु ॥ ८॥

पद्पाठः - यत् । वा । श्रोत्रेण । दुःऽश्रुतंम् । श्रुतम् । मे । यत् । मे । त्वचा । सम्ऽस्षृष्टम् । दुष्टम् । एनः ॥ चक्षुषा । दृष्टम् । दुःऽहष्टम् । यत् । एनः । ताः । आपः । देव्यः । स्वम् । ईम् । माम् । पुनन्तु ॥ May the Water-deities purify me who is their own, of all the bad words heard by my ears, from the vicious things touched by my skin (body) and free me from the sin of having seen prohibited things.

### अन्वयभाष्यम्।

मम श्रोत्रेण दुःश्रुतं अश्राव्यं शास्त्रनिषिद्धं च यत् श्रुतं भवेत्, तथा त्वचा त्विगिनिद्र-येण दुष्टं असद्वस्तुजातं यत् संस्पृष्टं व्यामोहात् स्पर्शनालिङ्गनादिरूपं कृतं च स्यात्, तथा चक्षुषा च दुर्दष्टं दुष्टं दश्यं यत् दृष्टं तेन च निष्पन्नं यद् यद् एनः मम अस्ति तस्मात् सर्वस्मादिष दोषजातात् ताः आपो देव्यः मां पुनन्तु इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

I might have heard by my ears what ought not to be heard according to the Shastras. I might have touched by my skin what ought not to have been touched and I might have seen with my eyes sinful things through mistake. From the sins accruing from all these, may those Water-deities purify me who is their own.

# नवमी ऋक्।

यन्मे जिह्नयां दूरसः स्विदंतो
यद्ग्तरुदरे भ्रुतो दूरसः ॥
यन्नासिकाभ्यां दुराघातमेनस्ता आपी देव्यः स्वर्मी मां पुनन्तु ॥९॥
पद्पाठः - यत् । मे । जिव्ह्यां । दुःऽरसः । स्विदंतः ।
यत् । अन्तरिति । उद्दे । धृतः । दुःऽरसः ॥
यत् । नासिकाभ्याम् । दुःऽआधार्तम् । एनः ।
ताः । आपंः । देव्यः । स्वम् । ईम् । माम् । पुनन्तु ॥

My tongue might have tasted forbidden things, my stomach might have borne within itself forbidden food, and my nose might have smelt bad odours. From all that kind of sin, may the Water-deities purify me who is their own.

### अन्वयभाष्यम् ।

जिह्न्या रसनेन्द्रियेण दूरसः शास्त्रनिषिद्रो दुष्टो रसः, स्वभावतः दुष्टः वाङ्-मनो-भावादिभिः दुष्टो वा यत् स्वदितः स्वरसेन आस्वादितः जिह्वाचापल्येन भक्षितः, तथा पुनः सः दुष्टो रसः उदरे अन्तः यत् सन्धृतः, तथा नासिकाभ्यां यत् दुराघ्रातं दुष्टो गन्धो गृहीतः, तेन च एतैः सर्वैः दुर्विषयैः मम निष्पन्नं यद् यद् एनः भवति— तस्मात् सर्वस्मादिप दोषात् ताः आपो देव्यः मां पुनन्तु पवित्रं सम्भावयन्तु इति ।

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The forbidden food and their essences which are bad by nature, or which are experienced as bad by any of my senses should have been shunned by me. Such things I might have tasted with relish or for the satisfaction of my tongue. I might be having them in my stomach. With the nose, I might have smelt bad odours. All these might have resulted in sin; from all this sin, may the Water-deities purify me who is their own.

# दशमी ऋक्।

यिच्छिश्लेनं दुश्चरितं चिरितं

पुनः सङ्गेतं पुनर्यन्म एनः ॥

सर्वे तदेनो मम निर्मेजन्तु

ता आपी देव्यः स्वमीं मां पुनन्तु ॥१०॥

पदपाठः - यत्। शिश्लेनं। दुःऽचरितम्। चिरितम्।

पुनरितिं। सम्ऽगतम्। पुनरितिं। यत्। मे। एनः॥

सर्वेम्। तत्। एनः। ममं। निःऽमृजन्तु।

ताः। आपंः। देव्यः। स्वम्। ईम्। माम्। पुनन्तु॥

Whatever forbidden actions might have been committed by my generative organ and whatever sins may be there on account of such actions, may all of them be washed off by the Water-deities since I am their own.

### अन्वयभाष्यम् ।

शिश्लेन जननेन्द्रियेण यत् दुश्लरितं दुष्टं चरितं वीर्यनाशादिकारणीभूतं कर्म यदाचरितं, तच्च अज्ञानेन इन्द्रियपारतन्त्रयेण तथा विषयोपभोगादिलोलुपतया च पुनः पुनः मे सङ्गतं सङ्घटितं यद् यद् एन: अस्ति मिय सञ्चितं तत् सर्वमिप मम दुष्कृतापराधसर्वस्वं ताः आपो देव्यः निर्मृजन्तु निःशेषेण शोधयन्तु, ततश्च स्वीयं इमं मां पुनन्तु इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Sins have been committed by my generative organ, mainly due to actions which result in the destruction of semen, may be on account of ignorance or want of control over the senses or it may be excessive and frequent indulgence in sensuous enjoyment. All that sin committed by me

by error or transgression, may the Water-deities cleanse and purify me who is their own.

# एकादशी ऋक्।

समापी मातरो मृळयेत महाम् ॥

विश्वं ममैनी वहत ज्योतिषाऽऽत्मन्
दर्शयेत ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयेत् ॥ ११ ॥

पदपाठः - नर्मः । ते । गङ्गे । यमुने । सरस्वति ।

सम् । आपः । मातरः । मृळयेत । महाम् ॥

विश्वम् । मर्म । एनः । वहत् । ज्योतिषा । आत्मन् ।

द्र्शयत । ज्योतिः । विश्वस्य । द्र्शयत् ॥

नमस्ते गङ्गे यमुने सरस्वति

Salutations to you Oh deities, and mothers the Ganges, the Yamunā and the Sarasvatī. May you grant me happiness and wash away all my sins by the light of the supreme soul. And may you show me the Light Divine that illumines the whole universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे गङ्गे! यमुने! सरस्विति! रसविति देवि ते तुभ्यं नमः नमस्कृतिः अस्तु, हे आपः! मातरः! महां मदर्थे संमृळयत मृडयत सुखयत, स्वरसेन मां रसयत इति भावः, मम विश्वं एनः नीचैः पतनकारणीभूतं दुर्वृत्तं दुश्चिन्तनं दौमेनस्यादिकं सर्वं दोषजातं ज्योंतिषा सुवीर्य-वत्तरेण रससत्त्वेन च सह ज्योतिरात्मिन चैतन्यज्योतिरात्मिन वहत प्रणयत प्रापयत, तथा विश्वस्य दर्शयत् प्रकाशकं ज्योतिःस्वरूपं मद्धें शुद्धसत्त्वाय महां दर्शयत प्रकाशयत, मां इमं तस्य ज्योतिरात्मनः साक्षात्कारपात्रं सम्भावयत इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Water-deities, Gangā, Yamunā and Sarasvati, full of essences, salutations to you. Oh mothers, may you gladden me, delight me with your essence. May you carry away all my sin which degenerate me. Wash off my evil habits, bad thinking, wicked-mindedness etc. Fill me with the light of the Atmā, which is all-energy. And also, may you show me the Light that illumines the whole universe and make me a pure one worthy of realising the same.

॥ इति सप्तमेऽनुवाके द्वितीयं अप्सूक्तम् समाप्तम् ॥
Thus ends the Second hymn in the Seventh Section.

### अथ तृतीयं अप्सूक्तम् ॥ अनुवाकः ७। सक्तम् ३। ऋचः १८८॥

या सवितुः स्व १ः स्रवतीह अष्टौ, दैवरातो वैश्वामित्रः,

आपः, त्रिष्टुप्। अन्त्ये द्वे जगत्यौ॥

Now the Apsukta, third in the Seventh Anuvaka Section VII, Hymn 3, Riks 1-8—AP

This hymn beginning with 'Yā savituḥ Svaḥ Sravantīha' contains eight Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi; Āpaḥ is the god, the metre is Trishṭup, the last two mantras are in Jagatī.

### अथ प्रथमा ऋक्।

या संवितुः स्व र्ंः स्नर्वन्तीह दिव्या प्राणिचेत्तिर्या प्राणाः श्चेतर्यन्ती ॥ सावित्री सा वैरुणानी वहन्ती तस्यै ते देवि गङ्गे नमीऽस्तु ॥१॥

पदपाठः - या । सिवितुः । स्वर्शरिति स्वः । स्रवंन्ती । इह । दिव्या । प्राणाज् । चेतर्यन्ती ॥ प्राणिज्ञे । सा । वरुणानी । वहंन्ती । सा । वरुणानी । वहंन्ती । तस्यै । ते । देवि । गङ्गे । नर्मः । अस्तु ॥

She who descends from the sky and from Savitā (the sun) and is divine in essence, is one with the powers of Prāṇa, the vital powers. She revives the life-forces in the world. She who is associated with Savitā and Varuṇa (god of Waters) is flowing continuously. Oh Divine Ganges, my salutations to you.

### अन्वयभाष्यम् ।

सवितुः सर्वभूतप्रसवितुः आदित्यस्य सकाशात् स्वः स्वर्शेकात् स्वस्थानात् या स्वर्गङ्गा दिव्या दिव्यरससत्त्वपूर्णा इह अस्मिन् लोके संस्रवन्ति वर्षण-प्रवाहादिरूपेण प्रच्यवमाना, प्राणचित्तिः प्राणसञ्चेतनाशक्तिरूपा, प्राणसञ्जीवनादिचितिशक्तियुक्ता अत एव प्राणान् तन्भृतां प्राणसत्वं चेतयन्ती वा सर्वेषिधसत्त्वेन प्रेरयन्ती आयुरारोग्यादिपूर्णेन प्राणसत्त्वेन तान् सुचेतनान् कुर्वन्ती सावित्री सवितृदेवत्या औष्णतेजः सत्त्वा सा वहन्ती

अखण्डप्रवाहरूपा, वरुणानी वारुण्यदिव्यरससत्त्वा वरुणशक्तिरूपा च भवती गङ्गानाम्ना-सुप्रसिद्धा अस्ति, हे गङ्गे! देवि! देवतात्मिके! तस्यै तादृशायै यथोक्तसर्वगुणपूर्णायै ते तुभ्यं नमः नमस्कृतिः अस्तु, इह गङ्गायाः सवितुः प्राणस्य च अधिभूताधिदैवताध्यात्म-कतत्त्वत्रयसामरस्यं ऋषिः पश्यति इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Āditya is Savitā, the Sun. He is the sole cause of the conception and the birth of all on this earth. Gaṅgā is born of Savitā. Her place is in the high sky. She comes from there. She is Svargaṅgā, heavenly Gaṅgā. She who flows down with the rains, has the power which can revive life here. She energises all the living beings and inspires them with health and longevity through the vegetation in this world. She has in her, abundance of light and heat, which are the characteristics of Savitā; she has also the light and essence of Varuṇa and she is the very form and power of Varuṇa. She is well known by the name Gaṅgā. Oh Gaṅgādevi, you are full of all those virtues described above, salutations to you.

The Rshi sees here that Gangā, Savitā and Prāṇa which are the principles of Adhibhūta, Adhidaiva and Adhyātma (physical, psychological and spiritual) are substantially one and are harmoniously blended.

# द्वितीया ऋक् I

या भूम्नो यमाद्ग्नेः स्ँस्रवन्ती सं पृथिव्याः पर्वतेभ्यः प्रजाता ॥ सा मनश्चित्तिरुग्नायी महती तस्यै ते देवि यमुने नमोऽस्तु ॥ २॥

पद्पाठः - या । भूम्नंः । यम।त् । अग्नेः । सम्ऽस्रवंन्ती । सम् । षृथिन्याः । पुर्वतेभ्यः । प्रऽजांता ॥ सा । मनःऽचित्तिः । अग्नायी । महती । तस्यै । ते । देवि । यमुने । नर्मः । अस्तु ॥

She issues forth from Agni who is the great controller. She is here born of the earth and from the mountains. She has great mental energy. She is born of Agni and is very great. Oh Devi Yamunā, salutations to you.

### अन्वयभाष्यम्।

या खलु भूम्नः व्यापकस्य भूमात्मनः यमात् यमियतुः अग्नेः भौमात् इह पृथिव्यां संस्रवित, तस्य अग्नेः सर्वभूतजातयमियतृत्वेन यमसञ्ज्ञाप्रसिद्धिरनुश्रूयते वेदे, "यमो ह जातो यमो जिनत्वं जारः कनीनां पितर्जनीनाम्" (ऋ. मं. १-६६-८) इति ॥ ततः अग्नेः संस्रवन्ती तथा तेजसा प्रेरिता च सती पृथिव्याः सकाशात् पुनः पर्वतेभ्यः निर्झरीरूपेण सम्प्रजाता प्रादुर्भूता सा मनश्चित्तः मानसचितिसत्त्वयुक्ता अग्नायी अग्निदेवत्या तच्छिक्तिरूपा महती पूज्या भौमान्तसत्त्वा च भूमिसमृद्धान्तसत्त्वपूर्णा च भवति । हे यमुने ! देवि ! तस्यै ते नमः अस्तु इति, अत्र यमुनायाः जल्रूपायाः अग्नेः मनसश्च अधिभौतिकादिनत्त्वत्रयसामरस्यमृषिः पश्यिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Agni is the controller of all. Cf. "Those who are born are controlled and those to be born are also controlled by Agni" (Rg. I-66-8). Agni controls all and so he is known as Yama. Inspired by his light, She is born of mountains in this world. She has abundant mental energy. She is a power associated with Agni. She has the power of creating abundant food in this world. Oh! you goddess, salutations to you. Here the Rshi identifies Yamuna, Agni in the form of waters, and the mind respectively with the Adhibhūta, Adhidaiva and Adhyātma aspects of the same eternal and primal reality.

# तृतीया ऋक्।

या विद्युतं इन्द्राद्दन्तरिक्षात् परिं सँ स्नर्यन्ती याऽध्यमृता समूळहा ॥ इन्द्राणी स्वरेवती वाक्चितिः सा तस्यै देव्ये सरस्वत्ये नमें।ऽस्तु ॥ ३॥

पद्पाठः - या । विऽद्युतंः । इन्द्रात् । अन्तरिक्षात् । परि'। स्थ्स्त्रवंन्ती । या । अधि । अमृता । सम्ऽऊंळ्हा ॥ इन्द्राणी । स्वरंऽवती । वाक् । चिति'ः । सा । तस्यै । देव्यै । सरंस्वत्यै । नर्मः । अस्तु ॥ Indeed, from lightning, Indra and the mid-air, she gushes forth and is immortal and hidden. She is Svaravati, is Indrani that is born of Indra, and she is the power of speech. Salutations to her who is Devi Sarasvati.

### अन्वयभाष्यम् ।

या खलु इन्द्रात् मध्यमात् अन्तिरक्षात् लोकात् विद्युतः सकाशात् संस्रवन्ती च्यव-माना अधि अधिष्ठानरूपा अमृता अमृतरससत्त्वा समूळ्हा समूढा गुह्या अस्ति सन्धिरूपत्वाद् गुप्तगामिनी इति प्रसिद्धा, सन्धिस्थानायतनत्वाद् वा, तच्च द्यावा-पृथिव्योः गङ्गा-यमुनयोश्च तयोः उभयोरेव प्रत्यक्षत्वदर्शनात्, रोदस्योः सितासितयोश्च नद्योः तथा प्रसिद्धेः, सा मध्यमा इन्द्राणी इन्द्रदैवत्या ऐन्द्री स्वरवती सृक्ष्मस्वरयुक्ता वाक् वाग्रूपा चितिः चेतनात्मिका तेजोमयवाप्रससत्त्वसम्पन्ना सरस्वती भवति, तस्यै देव्यै सरस्वत्ये सिरदूपाये नमः अस्तु इति ॥ अत्र सरस्वत्याः नद्याः इन्द्रस्य वाचश्च भौतिकादितत्त्वत्रयसामरस्यमृषिः पश्यित ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

She flows from Indra, from mid-air and lightning. She is ambrosia itself and is hidden from our sight. She is in the middle of the rivers, the Ganges and the Jamuna, and so, she is known as flowing unseen. She resides in a place where Dyau and Pṛthvi meet. Dyāvāpṛthvi and the rivers the Gangā and the Yamunā are visible as the white and the blue colours. She is at the meeting place of both and is invisible. She is the power of Indra. She is Svaravatī, having a very soft voice. She has a glorious power of speech. Salutations to her, the goddess Sarasvatī who is in the form of a river. Here, Sarasvatī, Indra and Vāk are equated with the three principles of Ādhibhautika, Ādhidaivika and Ādhyātmika.

# चतुर्थी ऋक्।

नर्मस्तेऽस्तु गङ्गे वरुणान्यै नर्मस्तेऽस्तु यमुनेऽग्नाय्यै ॥ नर्मस्तेऽस्तु सर्रस्वतीन्द्राण्यै नमी वोऽस्त्वापी देव्यो मातर्रः ॥ ४ ॥

पदपाठः – नर्मः । ते । अस्तु । गङ्गे । वरुणान्ये । नर्मः । ते । अस्तु । यमुने । अग्नाय्ये ॥ नर्मः । ते । अस्तु । सरैस्वति । इन्द्राण्ये । नर्मः । वः । अस्तु । आर्षः । देव्यः । मातरैः ॥ Salutations to you, Oh! Ganges who are Varuṇānī; to you Jamunā who are Āgneyī, to you Sarasvatī who are Indrāṇī. Salutations to you all, Oh! Water-deities who are the mothers.

### अन्वयभाष्यम्।

हे गङ्गे! ते तुभ्यं वरुणान्ये वरुणपत्न्ये वरुणदेवत्याये तद्रसद्याक्तये नमः अस्तु, हे यमुने! अग्नाय्ये अग्निद्याक्षितरूपाये ते नमः अस्तु, हे सरस्वित! तुभ्यं इन्द्राण्ये इन्द्रदेवत्याये वेद्युत्रज्योतिः सहचारिण्ये रससत्त्वाये नमः अस्तु, हे देव्यः दिव्यद्याक्तितत्त्वयुक्ताः मातरः वः युष्मभ्यं नमः अस्तु । अत्र प्रत्यक्षासु भौतिकासु सरित्सु गङ्गाप्रभृतिषु वारुणादि-दिव्यदेवतातत्त्वं ऋषिः पश्यन् एतन्मन्त्रमुखेन अनुश्रावयित । ताश्च दिव्यद्यक्षकत्यो वेदे प्रसिद्धाः, तथा च ऋङ्भन्त्रवर्णः मेधातिथेराष्ट्रयः, "इहेन्द्राणीमुपह्वये वरुणानीं स्वस्तये । अग्नायीं सोमपीतये '' (ऋ. मं. १-२२-१२) इति ॥ तिस्रः सरिदश्च वेदे प्रसिद्धाः, लोकेऽपि अस्मिन् प्रत्यक्षसिद्धाः नदीरूपाः, "इमं मे गङ्गे यमुने सरस्वित द्युतुद्दि स्तोमं सचता परुष्ण्या '' (ऋ. मं. १०-७५-५) इति ॥

अत्र सामान्यतः सर्वासामपां वरुणदेवताधितत्त्वात् तद्द्वारा भुवनत्रयाधिष्ठातॄणां अग्नीन्द्रवरुणानां सत्त्वमनुश्रूयते, तासु अप्सु अग्न्यादीनां अन्तर्हितत्वात्, तथा च औपनिषदो यज्ञर्मन्त्रवर्णः, ''नमोग्नयेऽप्सुमते नग इन्द्राय नमो वरुणाय वारुण्ये नमोऽद्भयः" (ना. उ. ५-१) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh! Ganges, salutations to you. You are the wife of Varuna and Varuna is your god. Oh! Jamuna, who are the power of Agni, salutations to you. Oh Sarasvati! salutations to you who have Indra as your god. Oh Waterdeities possessed of heavenly powers, mothers of all, salutations to you.

Here the Rshi visualises the powers of the invisible gods Varuna and others in the form of rivers which are visible to the eye. He describes them as such. These heavenly powers are very well known in the Vedas. The seer Medhātithi sings of them. Cf. "I invoke here Indrānī, Varunānī and Āgneyī for our welfare in order that we may have a drink of Soma" (Rg. I-22-12). The three rivers are well-known in the Veda and are seen also in this world. Cf. "Meet me oh Gangā, Yamunā and Sarasvatī" (Rg. X-75-5).

Generally all the waters or fluids are presided over by Varuna. Agni, Indra and Varuna, who preside over all the three worlds, have their essence in waters. Likewise, there is a Yajurveda mantra quoted in the Upanishads, "Salutations to Agni, Indra and to Varuna, who are in essence in the waters" (Nārāyanīya Up. 5-1).

# पश्चमी ऋक् ।

आपो देव्यै गृङ्गायै नर्मस्ते । यमुनाये नर्मस्तेऽमृताये॥ सरस्वत्यै ऋताये नर्मस्ते । रस्तवत्यै दैवतायै नर्मः ॥५॥

पदपाठः - आपः । दे्व्ये । गुङ्गार्थे । नर्मः । ते । युगुनार्थे । नर्मः । ते । अमृताये ॥ सर्रस्वत्ये । ऋतार्थे । नर्मः । ते । रसंऽवत्ये । देवताये । नर्मः ॥

Oh! Water-deities, oh goddess Gangā, salutations to you who are divine; salutations to you Yamunā who are Amṛta (ambrosia), salutations to you Sarasvatī who are Rtā (the right path) and salutations to the Water-deities who are full of essences.

### अन्वयभाष्यम्।

हे आप: ! देव्ये दिवमधिष्ठिताये गङ्गाये सत्यात्मिकाये प्राणसत्त्वाये ते नमः, अमृताये मनःसत्त्वाये यमुनाये ते नमः, ऋताये वाक्सत्त्वाये सरस्वत्ये नमः | एवं समष्टिक्षपेण प्रवहन्तीनां अपां जीवनानन्दामृतादिरससत्त्वं दिव्यज्योतिःसत्त्वं च स्वतःसिद्धमनुश्रूयते ''ॐ३ आपो ज्योतिरसोऽमृतं ब्रह्म भूर्मुवः सुवरोम् '' (ना. उ. १५-२) इति ॥ सुप्रसिद्धोऽयं गायत्रीशिरोमन्त्रः यजुःस्वरूपः ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Salutations to you Oh! Water-deities; to the goddess Gangā who is in the sky and who is the very body of truth, the power of life; to the Yamunā who is Amṛtā, the power of mind; to Sarasvatī, the power of speech. Salutations to all the deities together, who preside over the waters. The waters flowing here (in this world) in the form of rivers have, it is learnt, the power of giving life, bliss, and immortality. Evidently they convey heavenly light. The waters are full of light, juicy essence, ambrosia and Brahma. They are also in the form of Bhūḥ, Bhuvaḥ and Svaḥ.

# षष्ठी ऋक्।

अमूमुत्तरां वरुणानीं गङ्गी-<u>मिमामग्नायीं तां यमुनां पूर्वीम् ॥</u> <u>ऐन्द्रीं मध्यमां तां</u> सरस्वतीं <u>प्राण</u>मेनेसा वाचा च प्र पद्ये ॥ ६॥

पदपाठः - अमूम् । उत्ऽतंराम् । <u>वरुणा</u>नीम् । गङ्गीम् । इमाम् । अग्नायीम् । ताम् । यमुनाम् । पूर्वीम् ॥ ऐन्द्रीम् । मध्यमाम् । ताम् । सरंस्वतीम् । प्राणैः । मनसा । वाचा । च । प्र । पद्ये ॥

The highest heavenly Gangā is presided over by Varuna. Yamunā the first on earth is presided over by Agni. Sarasvatī who is in between is presided over by Indra. I invoke and worship them with all my powers, with my mind and with my speech.

### अन्वयभाष्यम् ।

अथ अधिभौतिकादितत्त्वत्रयसामरस्ययोगेन तासां गङ्गादीनां उपासनां उपिदशिति। अम् विप्रकृष्टां उत्तरां द्युपदसंस्थां भूमौ उत्तरतः हिमिगिरेः सकाशात् अवतरन्तीं वरुणानीं उत्तमलोकाधिष्ठात्रीं वरुणादेवत्यां दिव्यां गङ्गां प्राणेः प्राणसन्धारणार्थं प्रपद्ये इति उत्तरत्र अन्वयः। तथा इमां एतलोकाधिष्ठात्रीं पूर्वो पूर्वतः प्रथमलोकात् प्रवहन्तीं अग्नायीं अग्निदेवत्यां यमुनां मनसा प्रपद्ये, मध्यमां मध्यमलोकाधिष्ठात्रीं भूमौ तु सितासितयोः सिरदोः गङ्गायमुनयोः तयोरेव सिन्धरूपां अत एव गुप्तगामिनीं तां परोक्षां ऐन्द्रीं इन्द्रदैवत्यां सरस्वतीं वाचा प्रपद्ये । अत्र क्रियासत्त्वेः प्राणेः भावनासत्त्वेन मनसा ज्ञानसत्त्वप्रधानया वाचा च वरुणाग्नीन्द्रशक्तिरूपाः ताः गङ्गा—यमुना—सरस्वतीः भावयामि, तथा प्राण—मनो—वाग् वृत्तिभिः सन्धारयामि, ता एताः तिस्रः सिरदः अन्तरात्मिन सिद्धाः चिदात्मनः सकाशात् अजस्त्रधारया नित्यं प्रवहन्तीः अनुसन्दधामि क्रियाभावनासंविच्छिक्तिरूपाः ताः करण-त्रयेण समुपास्ये इति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Now we are told about the devoted worship of the Ganga, Yamuna and Sarasvati by equating them with the physical, psychological and spiritual forces. The Ganga is heavenly. She who is in the highest and the remotest sky descends on this earth. She is Varuṇani, that is presided over by Varuṇa.

The Yamunā who is here on this earth is presided over by Agni. The Sarasvatī who is in between these two rivers, and also is their very confluence, is hidden and is invisible. She is presided over by Indra. I worship and attain them respectively with the life-forces which represent action, with mind which is mainly deliberative, and with speech which leads to knowledge. I take it that the Gangā, Yamunā and Sarasvatī are full of the powers of Varuṇa, Agni and Indra; and so I worship them with Prāṇa, Manas and Vāk. These three rivers or forces are there continuously active and issuing from Chidātmā (supreme consciousness) and flowing towards the Ātmā. I meditate on them all.

### सप्तमी ऋक्।

भर्वत्यो गङ्गा यमुना सर्रस्वती
आपी मातरी मृळयन्तु मामिह ॥
आपी देव्यस्तिस्रो मातरस्ता ममे
मातरीः पुत्रिमेव स्वमीं मामेवन्तु ॥ ७ ॥
पद्पाठः – भर्वत्यः । गङ्गा । यमुनी । सर्रस्वती ।
आपीः । मातरीः । मृळयन्तु । माम् । इह ॥
आपीः । देव्यः । तिस्रः । मातरीः । ममे ।
मातरीः । पुत्रम् ऽईव । स्वम् । ईम् । माम् । अवन्तु ॥

May the revered Ganga, Yamuna and Sarasvati who are Water-deities bless me here with happiness. Those Water-deities are my three mothers. May they protect me as their own son.

### अन्वयभाष्यम्।

भवत्यः यूज्याः गङ्गा यमुना सरस्वती च परस्परं सङ्गताः मातरः सत्यः तेन स्वेन सामरस्येन सिद्धरसेन इदं विश्वं सर्वं प्राणिसङ्घपूर्णं भृळयन्तु सुखयन्तु । तथा ताः आपः देन्यः अब्देवतात्मानः मम अस्य विश्वस्य च मातरः पुत्रमिव विश्वं मां च चेतनार्थं ईं शरीरं च सदा अवन्तु प्राणसञ्जीवनेन रक्षन्तु इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

May the revered Ganga, Yamuna and Sarasvati who are really three in one, bless this universe which is full of living beings, by the harmony and happiness achieved by their very union. Likewise, those Water-deities are my mothers, and mothers of this universe. May they protect me and protect

this universe, so that we may get all the energy for our life. May these waters protect this body also for the purpose of realising the truth.

# अष्टमी ऋक् ।

नर्मस्ते गङ्गे यमुने सरस्वति
समापों मातरो मळयंत महाम ॥
विश्वं ममैनो वहत ज्योतिषाऽऽत्मन्
द्र्शयंत ज्योतिर्विश्वस्य द्र्शयंत् ॥ ८ ॥
पद्पाठः – नर्मः । ते । गङ्गे । यमुने । सरस्वति ।
सम् । आपः । मातरः । मळयंत । महाम् ॥
विश्वम् । मर्म । एनः । वहत । ज्योतिषा । आत्मन् ।
दर्शयंत । ज्योतिः । विश्वस्य । द्र्शयंत् ॥

Oh Gangā, Yamunā and Sarasvatī, salutations to you. May you all bless me, oh Water-deities. May you wash away all my sins and purify me. Show me the light which illumines the whole universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे गङ्गे ! यमुने ! सरस्वति ! भवत्यः रसवत्यः विश्वप्राणसञ्जीवनसत्त्वरसपूर्णाः सौमनस्याः सन्मानससत्त्वरसप्रदाः दिव्यसोमरससत्त्वस्वरूपाः हे मातरः ! आपः ! युष्मभ्यं नमः अस्तु । यूयं स्वेन दिव्यरसेन विश्वं मळयत सुखयत, मम विश्वं एनः दोषजातं ज्योति-रात्मिन वहत, मां निर्मृजत शुद्धसत्त्वं सम्भावयत, अन्तरात्मिन ज्योतिषा स्वकीयेन विश्वस्य दर्शयत् प्रकाशकं तत् परमं ज्योतिः दर्शयत पवित्रीकरणेन तत्साक्षात्कारपात्रं मां कुरुत इति भावः ॥

# ॥ इति सप्तमेऽनुवाके तृतीयं अप्सूक्तम् समाप्तम् ॥ COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

You are Rasavatyah (full of essence); you have the power of reviving the whole universe; you are capable of blessing your devotees with goodwill, and you contain in yourselves the heavenly life giving Soma rasa. Oh! Water-mothers, salutations to you. May you delight the universe with your heavenly essence. By Tapas, may you purify me. Within the self, with your light, show me the supreme light which illumines the whole universe. That is, by purifying me, make me worthy of realising it.

Thus ends the Third Hymn in the Seventh Section.

# अथ चतुर्थं अप्सुक्तम्।

अनुवाकः ७। सूक्तम् ४ । ऋचः १-७ ।

विद्युतोऽम्ं ज्योतिषः सप्त, दैवरातो वैश्वामित्रः, आपः, त्रिष्टुण्। अन्त्याम्तिको जगत्यः॥

Now this the Apsukta, Fourth in the Seventh Anuvaka Section VII, Hymn 4, Riks 1-7-AP

This Hymn beginning with 'Vidyutomum jyotishah' contains seven Rks. Daivarata Vaiśvamitra is the Rshi. Waters are the gods, and the metre is Trishtup, and the last three are in Jagati.

### अथ प्रथमा ऋक्।

विद्युतोऽम्ं ज्योतिषः प्रजीतां दिव्यां
मातरमीं सहंसा स्वर्ः स्वरंन्तीम् ॥
ह्याणीं स्वर्धुनीं तामिमां गङ्गीमपो देवीः शरणं प्रति प्र पंदे ॥ १ ॥

पद्पाठः - विऽद्युतः । अमृम् । ज्योतिषः । प्रऽजीताम् । दिव्याम् ।
मातर्रम् । ईम् इति । सहंसा । स्वर्शरिति स्वः । स्वरंन्तीम् ॥
रुद्राणीम् । स्वःऽधुनीम् । ताम् । हमाम् । गङ्गीम् ।
अपः । देवीः । शर्रणम् । प्रति । प्र । पद्ये ॥

She (Ganges) is born of the light of lightning; she is the heavenly mother. Soft is the sound as she moves. She is the consort of Rudra and the sky is full of her sound. I take refuge in Ganga who is the goddess of Waters.

### अन्वयभाष्यम् ।

विद्युतः विद्युतः अधि—ज्योतिषः अधिदैवतसत्त्वात् सम्प्रजातां प्रत्यक्षेण प्रादुर्भूतां, सहसा बलेन स्वः दिवि इ इति सूक्ष्मिननदरूपेण स्वरन्तीं शब्दायमानां मातरं विश्वमातृस्वरूपां विश्वोत्पादनसत्त्वां मातृवत् स्वरसेन विश्वसञ्जीवनपरां ई एनां स्वर्धुनीं आकाशधमनरूपां तेजोध्विनस्वरूपां च रुद्राणीं रुद्रेण सरवेण वैद्युतेन ज्योतिषा संहितां स्वरससत्त्वातिमकां अत एव रुद्रपत्नी इति वेदे विश्रुतां तां परोक्षसिद्धां दिव्यां व्योमसंस्थां इमां भिव प्रत्यक्षं प्रवहन्तीं गङ्गां अपः देवीः अब्देवतातिमकां आत्मपावनार्थं शरणं सम्प्रपद्ये अनन्यशरण्यां सम्भाव-यामीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Born of the light of lightning, she makes a fine sound in the sky. She is the mother of the universe, capable of generating the universe and of revising the universe. She is blowing in the sky a sweet sound. She is one with Rudra. She is the light of lightning combined with sound and full of essence. She is the wife of Rudra and reputed to be so. She is invisible as a heavenly being in the sky, but she flows here on earth as Gangā, the goddess of Waters. I worship her with great devotion as the only resort for the purification of my soul.

# द्वितीया ऋकृ ।

महीं मातरं विश्वस्यैव योनिं दिव्यां रुद्रेण स्वर्शः स्रवन्तीं भुवम् ॥ रुद्राणीं रुद्रतेनुं तामिमां गङ्गाः मपो देवीः शरणं प्रति प्रपंदो ॥ २ ॥

पदपाठः - महीम् । मातरंम् । विश्वंस्य । एव । योनिम् । दिव्याम् । रुद्रेणं । स्वर्शरिति स्वः । स्रवन्तीम् । भुवंम् ॥ रुद्राणीम् । रुद्रऽतंनूम् । ताम् । इमाम् । गङ्गाम् । अपः । देवीः । शरणम् । प्रति । प्र । पद्ये ॥

She (Ganges) is the great and the revered one; she is the mother of this universe; she is a heavenly being flowing downward with Rudra to the earth; she is Rudrani, the very body of Rudra. That Ganga, who is the goddess of Waters, I worship and bow down.

### अन्वयभाष्यम्।

महीं महतीं पूज्यां च सतीं विश्वस्येव जगतः समग्रस्य योनि आदिकारणभूतां केवलं रसात्मिकां मातरं आदिजननीम, "तिमद् गर्भं प्रथमं दध्न आपः" (ऋ. मं॰ १०-८२-६) इति ऋङ्मन्त्रवर्णः, "अप एव ससर्जादौ" इति च मनुः॥ याः आपः स्थूल-भूतानां जलानां सूक्ष्मसत्त्वानां रसानां च मूलभूताः विद्युच्छक्तेरिप आश्रयभूताः भवन्ति, याभ्यश्च पुनः विद्युदाविभवति, ता एवात्र अप्शब्दाहां इति भावः॥

दिन्यां युलोकस्थतेजःसम्बन्धिनीं रुद्रेण विद्युदात्मना विश्वप्राणसत्त्वेन सह स्वः दिवः सकाज्ञात् भुवं प्रति संस्रवन्तीं वर्षणतः अवतरन्तीं रुद्राणीं भगवतः रुद्रस्य पत्नी-CD-53 स्थानीयां रुद्रतन् रुद्रस्य विद्युदात्मनः स्थूळार्धशारीरह्मपां तां इमां गङ्गां अब्देवतात्मिकां शारणं प्रपद्ये ॥ अत एव सगरकुळपावनार्थं संस्तुतां आकाशगङ्गां तां पृथिवीं प्रति वर्षण- रूपेण अवतरन्तीं रुद्र: स्वीयैः विद्युत्किरणरूपेः केशै: ज्योतिमयः सन्द्धारेति पौराणिकानां कथाप्रसिद्धिः सङ्गच्छते इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

She is the great and worshipful goddess, the original source of this universe, the first mother in the form of fluid-essence. Cf. "He created waters first" (Manu Smr.), "The Waters bore the first embryo" (Rg. X-82-6). She is the origin of the waters and subtle essences which we see; she is the support of the very power of lightning; from waters lightning is born; she is the heavenly being related to the light of the sky; she is one with the lightning which is universal life, flowing down to the earth from the sky; she comes down to earth in the form of a water-fall; she is the wife of Bhagavan Rudra, the physical body of Rudra which is the lightning. It is such Ganga, the deity of Waters whom I worship.

Therefore, the Gangā of heaven was invoked by Bhagīratha for purifying the race of Sagara, and when she descended to earth in the form of a mighty cascade, Rudra bore her in his matted hairs in the form of rays of lightning. This is the story well-known in mythology.

# तृतीया ऋकृ।

ख्द्राणीं मातरं विद्युतः खुचं सरेस्वतीमन्तरिक्षे स्वरेन्तीम् ॥ रौद्गेण ज्योतिषा पुनतीं गङ्गा-मपो देवीः शेरणं प्रति प्र पैद्ये ॥ ३॥

पदपाठः – रुद्राणाम् । मातरंम् । विऽद्यतः । स्रुचंम् । सरंस्वतीम् । अन्तरिक्षे । स्वरंन्तीम् ॥ रौद्रेण । ज्योतिषा । पुनतीम् । गङ्गाम् । अपः । देवीः । शरणम् । प्रति । प्र । पद्ये ॥

She is the mother of Rudras, flowing down from lightning; she is the Sarasvatī, making sweet sounds in the mid-air; she is purifying all with the light of Rudra; that Ganga who is the goddess of Waters, I worship.

### अन्वयभाष्यम् ।

रुद्राणां एकादशप्राणानां मातरं निर्मात्रीं जीवनरसप्रदानेन रक्षन्तीं वर्धयन्तीं च, "माता रुद्राणां० अमृतस्य नाभिः " (ऋ. मं. ८-१०१-१५) इति मन्त्रवर्णे "मा गामनागामदितिं विधिष्ट " इति वाप्रससत्त्वायाः गां इति निर्देशात सा रुद्राणां प्राणात्मनां माता रसात्मैवेति गम्यते, तथा " दशेमे पुरुषे प्राणाः आत्मैकादशः " (बृ. उ. ३-९-४) इति च ॥ एकादशप्राणानां रुद्रात्मत्वं अनुश्रूयते, तथैव " आपोमयः प्राणः" (छां. उ. ६-७-१) इति प्राणस्य अब्रसमयत्वं उपदिश्यते ॥ विद्यतः सकाशात् स्त्रचं स्त्रवन्तीं विद्युच्छक्तेः प्राणसत्त्वं स्त्रावयन्तीं वा, अन्तरिक्षे स्वरन्तीं माध्यमिकया वाचा सह शब्दायमानां सरस्वतीं वाक्सत्त्वां रसात्मिकां च रुद्रेण वैद्यतेन सस्वरेण ज्योतिषा पविना पुनर्ती पावनस्वभावां पावियत्रीं पावमानीं तां दिव्यो इमां दिव्यसत्त्वां देवतात्मिकां गङ्गां शरणं प्रपद्ये आत्मानं पावियतुं प्रत्यक्षं प्राप्नोमीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

She is the creatrix of the eleven Prāṇas, protecting them and making them grow with the very life-force. Cf. "She is the mother of Rudras and the very origin of Ambrosia" (Rg. VIII-101-15). "She is, being the very essence, the mother of Rudras; again, these ten Prāṇas are in an individual and the soul is the eleventh" (Br. Up. III-9-4). Here, it is known that the eleven Prāṇas are Rudras. Further, "Prāṇa is full of Waters." (Chhā. Up. VI-7-1). This shows that Prāṇa is full of the essence of waters.

She is flowing forth from lightning or she is pouring the life-essence from lightning. She is Sarasvati, resounding in the mid-air, with Vāk, presiding there; she is the force of Vāk or the essence, which purifies with the lightning of Rudra who wields the thunderbolt. That Gangā, the heavenly one, I worship as the last refuge in order to purify myself.

# चतुर्थी ऋकु ।

प्राणानां तां जनित्रीं सहंस्वतीं
मुख्तां वाऽधिं खद्रियाणामन्तः ॥
धियश्चित्तीरचुचेतन्तीं गङ्गीः
मुपो देवीः श्रीरणं प्रति प्र पैद्ये ॥ ४॥

पदपाठः - प्राणानीम् । ताम् । जनित्रीम् । सर्हस्वतीम् । मरुतीम् । वा । अधि । रुद्रियीणाम् । अन्तः ॥ धियः । चित्तीः । अर्तु । चेतंन्तीम् । गङ्गाम् । अपः । देवीः । शरणम् । प्रति । प्र । पद्ये ॥

She is indeed the generator of Prāṇas, full of strength; she is the mother, indeed of Maruts who are the sons of Rudra; she is the energiser of energy itself. That Gaṅgā who is the goddess of waters I worship.

### अन्वयभाष्यम् ।

प्राणानां दशानां सर्वेषां ज्ञान-कर्मेन्द्रियाणां जनित्रीं जनियतीं सहस्वतीं बलवतीं उत वा अपि वा रुद्रपुत्राणां रुद्रात् वैद्युतात् पुरुषात् आविर्भूतानां मरुतां वायुरूपाणां मरुद्देवता-स्वरूपाणां च जनियत्रीं, तथा चित्तः चैतन्यशक्तेः परस्याः चित्तीः चेतनात्मिकाः संविद्— इच्छा—िक्रियाशक्तीः प्रति अनुसृत्य प्रत्यिञ्च अन्तरात्मिन चेतन्तीं चेतमानां तथा प्राणान् चेतयन्तीं तां इमां गङ्गां अब्देवतात्मिकां प्राणसञ्चेतनार्थं शरणं सम्प्रपद्ये सत्कामनया प्राप्नोमि इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

She is the mother of the ten Pranas and of the ten senses of knowledge and action. She is full of strength and she is the mother of Maruts, the gods in the form of Vayu, born of Rudra, the lightning personified. She is the very power of energy. She energises the powers of knowledge, desire and action. Such Ganga who is the very form of the goddess of waters, I worship.

# पश्चमी ऋक् !

पावका अमृतास्ताः सरस्वतीः दिव्या धियश्चित्तीः सन्दर्धानाः॥ प्रवहन्तीर्विश्वमेनः सहमाना अपो देवीः श्रीरणं प्रति प्र पैद्ये ॥ ५॥

पदपाठः - पावकाः । अमृताः । ताः । सर्रस्वतीः । दिव्याः । धियः । चित्तीः । सुम्ऽदधांनाः ॥ प्रऽवह<sup>†</sup>न्तीः । विश्वम् । एनः । सहंमानाः । अपः । देवीः । <u>शर</u>णम् । प्रति । प्र । पद्ये ॥ She is that eternal ambrosia, the purifier; she is full of Rasa, the essence; she is heavenly; she is the source of all the intellects and energy; she is ever flowing, enduring all the sin. She is the goddess of Waters. I worship her.

### अन्वयमाष्यम् ।

अमृतां अक्षयरसात्मिकां पावकां स्वयं पवित्रां पावकवत् अन्येषां पाविष्रत्रीं, रसवतीं सर्वप्रियप्राणसञ्जीवनीयरसोपेतां तां दिव्यां निसर्गनिमेळां धियः बुध्यादिसर्वेन्द्रियवृत्तीः तथा तन्मूळभूताः चितः चेतनाशक्तिकळाः सन्दधानां सन्धारयन्तीं, प्रवहन्तीं अखण्डधाराप्रवाह-रूपेण वर्तमानां विश्वं एनः नीचैः पतनकारणीभूतं सर्वं दोषजातं सहमानां तद्दोषप्रक्षाळनादि-भारं निर्वहन्तीं अब्देवतारूपां तामिमां गङ्गां शरणं प्रपद्ये इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

She is always full of imperishable essence. Herself being pure, she is purifying others like the fire, the purifier. She is the essence which resuscitates life, which is dear to all—she is heavenly and pure by nature; she supports all the projections of intellect. She is like the sparks of energy, flowing incessantly, enduring all the sins which degenerate and cause all the errors. She is responsible for washing off all sins. That Ganga, who is the goddess of Waters, I worship.

# षष्टी ऋक् ।

आपो देव्यो मर्म जीवसे ब्रह्मणे तपेसा सूर्ये दृशे शिवा भेवन्तु ॥ श्रुद्धयाऽद्भिरुपवस् स्तपेसाऽह-मुपो देवीः शेरुणं प्रति प्र पेद्ये ॥६॥ पद्पाठः - आपेः । देव्यः । मर्म । जीवसे । ब्रह्मणे । तपेसा । सूर्यम् । दृशे । शिवाः । भवन्तु ॥ श्रुद्धयां । अत्ऽभिः । उपऽवसन् । तपेसा । अहम् । अपः । देवीः । श्रुपणम् । प्रति । प्र । पद्ये ॥

May the Water-deities be auspicious to me for life, for the glory of Brahma and for my seeing the Sun eternally. Fasting only with water and full of faith and performing penance, I shall worship the goddess of Waters.

### अन्वयभाष्यम् ।

ताः एताः आपः देव्यः मम जीवसे चिरजीवनाय हेतवे ब्रह्मणे ब्रह्मवर्चसाय तपसे तपो-योगादिसाधनाचरणाय सूर्यं सर्वान्तर्यामिणं स्थावरजङ्गमात्मानं दशे द्रष्टुं च शिवाः कल्याण-कारिण्यो भवन्तु ॥ अयमहं श्रद्धया सहितः सद्भावनया नियतः सन् अद्भिः जलरसेः उपवसन् जलमात्राशनेन तदुपवासव्रतं आचरन् तपसा तेन अनशनरूपेण व्रतेन ताः दिव्याः अब्-देवताः शरणं सम्प्रपद्ये सर्वात्मना प्राप्नोमीति ॥ अत्र " तप इति तपो नानशनात् परं यद्धि परं तद् दुर्घर्षं तद्दुराधर्षं तस्मात् तपिस रमन्ते " (नाः उ. २१–२) इति औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनमेव प्रमाणम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

May those Water-deities be gracious to me and bless me with a long life for the glory of Brahma and for the power to perform Tapas, to practise yoga and to use other means of purification, so that I may be able to realise the Sun, the inner controller of all and the very soul of all immobile and mobile things on earth. Living on waters only and observing the fast, I worship those Water-deities. Thereby I attain the favour of the goddess of Waters. Cf. "There is no Tapas that excels non-eating. Because that which is transcendent cannot be attained or can be attained only with difficulty" (Nār. Up. 21-2).

### सप्तमी ऋक्।

नर्मस्ते गङ्गे यमुने सरस्वित् समापी मातरो मुळयेत मह्मम् ॥ विश्वं ममैनी वहत ज्योतिषाऽऽत्मन् दर्शयेत ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयंत् ॥ ७॥

पदपाठः - नर्मः । ते । गङ्गे । यमुने । सरस्वति । सम् । आपः । मातरः । मृळयंत । महाम् ॥ विश्वम् । मर्म । एनः । वहत् । ज्योतिषा । आत्मन् । दुर्शयंत । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयंत् ॥

### अन्वयभाष्यम्।

अयं मन्त्रः पूर्वस्मिन् सूक्ते व्याख्यातः ॥

Already commented upon and translated (Vide, the 8th mantra of the previous hymn).

॥ इति सप्तमेऽनुवाके चतुर्थं अप्सूक्तं समाप्तम्॥

॥ इति सप्तमः अब्देवत्यानुवाकः सम्पूर्णः ॥

Thus ends the Fourth hymn in the Seventh Section.

Thus ends the Seventh Section dedicated to Ap.

# अथ अष्टमः वैश्वदैव्योऽनुवाकः । अथ प्रथमं गोसुक्तम् !

अनुवाकः ८। स्कम् १। ऋचः १-१०। गावो रसेन गव्येन दश, दैवरातो वैश्वामित्रः, गावः, अनुष्टुण्। Now this the Gosukta, First in the Eighth Anuvaka Section VIII, Hymn 1. Riks 1-10, Go, The COW

The First Hymn beginning with 'Gāvo Rasena gavyena' contains ten Rks; Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi; Cows are the god and the metre is Anushtup.

### अथ प्रथमा ऋक् ।

गा<u>वो रसेन</u> गब्येन पृ<u>थि</u>वी वनस्पतिभिः । अमुख्य तपेसाऽदितिर्वर्धयेन्तु म<u>िय</u> तेजेः ॥१॥

पद्पाठः – गावंः । रसेन । गञ्येन । <u>पृथि</u>वी । वनस्पतिऽभिः । अमुख्यं । तपंसा । अदिंतिः । वर्धयेन्तु । मर्थि । तेर्जः ॥

May the cows with their products, the earth with all its vegetation, and Aditi (the mother of gods) with the heat and light of the sun increase the tejas (power and brilliance) in me.

### अन्वयभाष्यम् ।

गाव: गोमातर: गब्येन स्वात्मीयेन रसेन पयसा दुग्धादिना वा गोरसेन, पृथिवी इयं सर्वेषां प्राणिनां अपि जोवनाधारभूता भूमाता वनस्पतिभिः ओषधिवनस्पतिप्रभृतिभिः सह युक्ता सती, तथा अदिति: अखण्डात्मिका देवमाता चौः अमुष्य आदित्यस्य तपसा सर्वेविमर्शमूलेन दिव्येन ज्योतिषा मिय शरीरे अन्तः मनसि प्राणे वाचि च तेजः दिव्यं सत्त्वं वर्धयन्तु इति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

May the motherly cows with their milk and other products, the earth with her herbs, trees and rich vegetation, and Aditi with the sun's heat and light which are the source of all the powers of intelligence increase divine strength in me, in the body, the mind, in the breath or vital air and in my speech.

### द्वितीया ऋकृ।

स्वं वृत्सिमिव धेनवो मामुभ्यायात पर्योभिः। प्र यंच्छत पर्यो मह्यं वृत्सस्य मे जीवनाय ॥ २॥

पदपाठः – स्वम् । वृत्सम्ऽईव । धेनर्वः । माम् । अभि । आ । यात । पर्यःऽभिः । प्र । युच्छत् । पर्यः । मह्यम् । वृत्सस्य । मे । जीर्वनाय ॥

Oh you milch cows, come to me full of milk just as you go to your calves. Give me who am your son, milk to live by.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे धेनवः,! पयोभिः स्वं निंज वत्समिव मां इमं गोसेवापरायणं अभ्यायात, मह्यं पयः प्रयच्छत, किमर्थं वत्सस्य पुत्रभूतस्य मे मम जीवनायेति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh you milch cows, come to me with your milk in the same way as you go to your calves. I am always engaged in your service. Treat me as your calf. Give me milk. Why? So that I, your son, may live and prosper.

# तृतीया ऋक्।

रौद्रं यद्न्तर्धेनचो भवतीषु प्रतिष्ठितम् । तत् स्रजत पयोऽजस्रं वत्सस्य मे जीवनाय ॥३॥

पद्दपाठः - रौद्रेम् । यत् । अन्तः । धृनवंः । भवतीर्षु । प्रतिऽस्थितम् । तत् । सृजत् । पर्यः । अर्जस्रम् । वृत्सस्यं । मे । जीवनाय ॥

Oh milch cows, you have the milk associated with the god Rudra. Make it flow incessantly for me your son, so that I may live and prosper.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे धेनवः! भवतीषु पूज्यासु युष्मासु अन्तः दोहनात् पूर्वं रौद्रं रुद्रदेवताकं यत् पयः प्रतिष्ठितं भवति, इति श्रुतिप्रसिद्धम्, "रौद्रं गविसत्" (ऐ. ब्रा.) इति च ब्राह्मणम्, तत् पयः अजस्रं सन्ततं सृजत, वत्सस्य मम जीवनायेति ॥ CD-54

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh milch cows, in you who are adorable, there is milk associated with Rudra. Cf. "The milk in the cow is associated with Rudra" (Aita. Brā.). Make that milk flow freely and always, so that I, your son, may live and prosper.

# चतुर्थी ऋक्।

यद् वायव्यं सं विसेष्टं स्वेनं वृत्सेनोत पीतम् । स्तन्यं तद् दंत्त दोग्ध्रे मे वत्सस्यं मे जीवनाय ॥ ४॥

पद्गाठः - यत् । वायव्यम् । सम् । विऽस्ष्टम् । स्वेनं । वृत्सेनं । उत् । पीतम् । स्तन्यम् । तत् । दत्त । दोग्ध्रे । मे । वत्सस्य । मे । जीवनाय ॥

Give me who am milking you that milk which is associated with Vayu after being drunk by the calf, so that I, your son, may live and prosper.

### अन्वयभाष्यम्।

यत् संविसुष्टं ऊधिस सन्त्यक्तं वायव्यं वायुदेवताकं पयः भवति, " वायव्यमुपाव-सृष्टम् " ( ऐ• ब्रा.) इति च ब्राह्मणम् , उत स्वेन निजेन वत्सेन पीतम् पीताविशिष्टं स्तन्यं दुग्धं तत् दोग्ध्रे मे मह्यं दत्त, वत्सस्य मम जीवनायेति ॥ अत एव वत्सेन अपीतं दुग्धं अप्र-शस्तिमिति सिध्यति, एतेन च अग्निहोत्रार्थं पानार्थे च अनुचितं तत् शास्त्रतः प्रतिषिद्धमिति प्रतीयते <sup>6</sup> शास्त्राय च सुखाय च " इति न्यायेनेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The milk that oozes from your udder, oh cow, is associated with Vāyu. Cf. "The milk oozing from the udder, is associated with Vāyu" (Aita. Brā.). It is the milk which remains after being drunk by your calf. Give me who am milking that surplus milk, so that I, your son, may live.

# पश्चमी ऋक्।

यदार्श्विनं सत् सुधारं दुद्यमान् मिह्यश्विना । असृतं तत् कल्ययतां वत्सस्यं मे जीवनाय ॥ ५॥

पदपाठः - यत् । आर्श्विनम् । सत् । सुऽधीरम् । दुह्यमीनम् । इह । अश्विनौ । अमृत्मेम् । तत् । कल्पयताम् । वत्सस्य । मे । जीवनाय ॥ The stream of milk during milking is associated with Aśvins. May the Aśvins render the milk into Ambrosia for me, your son, to live and prosper.

#### अन्वयभाष्यम् ।

यत् सुधारं सुष्ठुधारया दुद्यमानं पयः आश्विनं अश्विदेवताकं सत् प्रसिद्धं वेदे, ''आश्विनं दुद्यमानम् '' (ऐ ब्रा.) इति च ब्राह्मणम् ॥ ''दुहामश्विभ्यां पयो अश्वेयं '' (ऋ.मं. १-१६४-२७) इति च ऋङ्मन्त्रवर्णः ॥ तिद्दह अश्विनौ देवौ तौ ज्योतीरसान्तमानौ सन्तौ अमृतं कल्पयतां स्वेन दिव्येन सर्वौषधसत्त्वपूर्णेन रसेन साक्षादेव सुधासत्त्वं भावयताम, अत एव ''धारोष्ण्णममृतोपमम्'' इति प्रसिद्धम, ''प्रायः पयोऽत्र गव्यं तु जीवनीयं रसायनम्'' (अ. .ह्) इति च आयुर्वेदतत्त्वम्, तच्च अमृतकल्पनं वत्सस्य मम जीवनाय कल्पतामिति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

The milk that is drawn out in streams while milking is associated with Aśvins. It is said so in the Vedas: Cf. "The milk that is being drawn is associated with Aśvins" (Aita. Brā.). "The cow which makes the milk flow through the Aśvins is not to be killed" (Rg. I-164-27). May the Aśvins, the twin gods presiding over light and all juices or essences, render the milk into Ambrosia. This means that the Aśvins, in virtue of the essences of all herbs. should render the the milk into Ambrosia. Therefore, the well-khown statement, "The hot stream of milk resembles Amṛta." Ayurveda (Ashṭānga Hṛdaya) holds, "generally cow's milk is life-giving and rejuvenating." Give me the milk, oh motherly cows, so that I, your son, may live.

### षष्ठी ऋक्।

इदं ते सोम् कवोष्णं दुग्धं गव्यं मधु पर्यः । सौम्यमिदमस्तु पेयं वृत्सस्यं मे जीवनाय ॥ ६॥

पदपाठः - इदम् । ते । सोम् । कुवऽर्डण्णम् । दुग्धम् । गर्न्थम् । मधुं । पर्यः । सौम्यम् । इदम् । अस्तु । पेर्यम् । वृत्सस्य । मे । जीर्वनाय ।।

Oh Soma, this lukewarm and fresh-drawn cow's milk is associated with you and is sweet like honey. May this be a mild drink for me, your son to live and prosper.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सोम! ते तुभ्यं त्वद्धं इदं कवोष्णं ईषदुष्णं गव्यं गोसम्बन्धि मधु मधुस्थानीयं पयः, दुग्धं दुग्ध्वा सङ्गृहीतम्, अत एव सद्योदुग्धं पयः सोमदैवत्यं भवतीति श्रूयते, ''सौम्यं दुग्धम्" (ऐ. ब्रा.) इति ब्राह्मणम्। तदिदं पेयं पानयोग्यं पयः सौम्यं सोमपानसमानं आनन्दसत्त्वमयं सौमनस्यं च अस्तु, वत्सस्य मम जीवनायेति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Soma, this lukewarm freshly drawn milk from the cow is sweet as honey and is for you. Therefore, such milk becomes associated with the god Soma. Cf. "Fresh-drawn milk gets associated with god Soma" (Aita. Brā.). This is so drinkable. May it become equal to the soma drink full of the essence of delight and that which pleases the mind. May it be available to me for life, to me, who is your son.

# सप्तमी ऋक्।

इमं मां वृत्सं धेनवेः सूप तिष्ठेत मातरः । कामं दुहाना अमृतं पयः सन्धेत्त सुवीर्थम् ॥ ७॥

पदपाठः - इमम् । मा । वत्सम् । धेनवंः । सु । उपऽतिष्ठेत । मातरः । कार्मम् । दुहानाः । अमृतंम् । पर्यः । सम् । धन्त । सुऽवीर्थम् ॥

Oh motherly milch cows, always stand by me who are your son, and give abundant milk which is energising and is like nectar.

### अन्वयभाष्यम्।

हे घेनवः! मातरः! भवत्यः अमृतं अमृतसधर्मकं पयः कामं यथेच्छं पर्याप्तं मनोरथं च दुहानाः सत्यः मां इमं घेन्ए।सकं सत्त्वशुद्धिसाधनतत्परं वत्सं सुष्ठु उपितष्ठत सम्यक् सर्वदा उपितष्ठध्वम्, तथा सुवीर्यं ब्रह्मवर्चसकरं वीर्यवत्तरं पयः सन्धत्तेति, अनया ऋषिः गवां सान्निध्यं अभिवृद्धि दुग्धसमृद्धि च याचते, गवामेव तासां अमृतरसिनिधिरूप-त्वात्, "अमृतस्य नाभिः" (ऋ. मं. ८-१०१-१४) इति तदनुश्रवणम्, "दुहामिधिम्यां पयो अध्नेयं सा वर्धतां महते सौभगाय" (ऋ. मं. १-१६४-२७) इति, "उप व्हये सुदुधां घेनुमेतां सुहस्तो गो धुगुत दोहदेनाम्" (ऋ. मं. १-१६४-२६) इति च दुग्धसन्दोहनार्थं घेनोरुपाद्धानमनुश्रूयते ॥ तथेव यज्ञर्मन्त्रवणोऽिप भवति अस्मिन्त्रथं प्रमाण-पदम् यज्ञादिसिद्धिप्रदम्, "आप्यायध्वमध्न्या देवभागम्." (ते. सं. १-१-१) "आप्यायध्वमध्न्या इन्द्राय भागम् " ( ज्ञु. य. सं. १-१ – ) " ध्रवा अस्मिन् गोपतौ स्यात बह्वीः" ( ज्ञु. कृ. य. १-१-१) इति च गोसमृद्धिप्रार्थना ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh motherly milch cows, who are giving Ambrosia-like milk and milk which is capable of satisfying any desire to the full stand by me firmly and constantly. I am devoted to you and am practising self-purification. Be full of milk which brings me Brahma Varchas, the vigour and luminosity of Brahma. By this, the Rshi prays that the cattle be always with him and be always increasing. The cows are treasures of Ambrosia. "(They are) the origin and source of Amṛta" (Rg VIII-101-14). "The milch cows favoured by the Aśvins, are not to be killed. Let them prosper" (Rg. I-164-27). "I who am milking this cow with a good hand call this cow a godly cow" (Rg. I-164-26). Thus calling the cow for being milked is well-known. There is another Yajurmantra also with the same meaning.

# अष्टमी ऋक् ।

गव्यैः पुनीत् पुनुमां धेनवैः पुब्चभी रसैः । पुबित्रं पुनः पर्यसा चिरं गांवो जीवयथ ॥८॥

पदपाठः - गर्न्थैः । <u>पुनीत् । पुनिरिति । मा</u>म् । धेनवंः । पुञ्चऽभिः । रसैः । पवित्रंम् । पुनिरिति । पर्यसा । चिरम् । गावः । जीवयंथ ॥

Oh milch cows, purify me again with the five essences of the cow. Oh cows, render me pure with milk and bless me with longevity.

### अन्वयमाष्यम् ।

हे धेनवः ! पुनः गन्यैः स्वात्मीयैः पञ्चभिः गोमूत्र—गोमय—दुग्ध—द्धि—घृतरूपैः रसैः मां पुनीत, हे गावः ! तेन पञ्चगन्येन पुनीतं पवित्रं अपि मां उत्तरत्रापि पयसा चिरंजीवयथ इति, अनया पञ्चगन्येन आत्मनः पवित्रतां चिरं जीवितं च कामयमानः ऋषिः तदर्थं गोमातरं प्रार्थयते ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh milch cows, purify me again with the five essences of the cow, namely, the cow-urine, the cow-dung, milk, curds and ghee. Oh ye cows, having thus purified me with the five essences of the cow, make me a long-lived one. Here is a prayer by the Rshi to the mother cow, wishing for longevity and self-purification by the Pancha Gavya (mixture of five essences mentioned).

# नवमी ऋक्।

साकं वृत्सेन दोग्ब्रचोर्डमां वृत्सं रक्षत मातरः ॥
युष्मान त्सायमर्थं प्रातरुपायतिमिमं स्तन्यैः ॥ ९॥

पद्पाठः - साकम्। वृत्सेनं। दोग्ध्रयः। माम्। वृत्सम्। रक्षतः। मातरः। युष्मान्। सायम्। अर्थं। प्रातः। उतं। आऽर्यातम्। इमम्। स्तन्यैः॥

Oh milch mother-cows, protect me your son with milk who am coming to you morning and evening along with your calves.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे दोग्ध्रयो मातरः! वत्सेन निजेन साकं सहिमिलिताः सत्यः भवत्यः वत्सं स्वकीयं भावितं सन्तं पुत्रभूतं मां सायं सायंसन्ध्यायां अथ पुनः प्रातःसन्ध्यायां च युष्मान् उप समीपे प्रति आयातं आगतं इमं मां गोसेवकं जनं निजं भक्तं स्तन्यैः पयोभिः संरक्षतेति ॥ अनया गोमातृभ्यः आत्मरक्षां ऋषिर्याचते, चिरसान्निध्येन तासां अनुदिनं अनुसन्ध्यं च नियतया उपासनया तपस्यन् गोसेवाव्रतपरायणः इति विशेषः ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh milch mother-cows, along with your calves, protect me with milk. I am your son and devotee coming to you in the morning and evening. The Rshi prays for protection from the mother cows by long and close association with them and by devoting himself to their service every morning and evening.

# दशमी ऋकु।

गावों मे नित्यं सुपूर्तं स्नावयंन्तु रसं स्वीयम् । पयोऽध्यन्तः प्रचेतयेज्ज्योतिर्विश्वस्य दुर्शयंत् ॥१०॥

पद्पाठः - गावंः। मे । निर्त्यम् । सुऽपूतम् । स्नावयन्तु । रसंम् । स्वीयंम् । पर्यः । अधि । अन्तः । प्र । चेतयेत् । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयंत् ॥

May the cows make flow a stream of their pure milk which awakens in me the light of the sun, which illuminates the whole universe.

### अन्वयभाष्यम्।

यत् पयः सत्त्वबुद्धि—सत्त्वशुद्धि—मनःशान्त्याद्यभिवर्धकगुणयुक्तं विश्वस्य सकलन्त्रपञ्चस्य दर्शयत् प्रकाशयत् सर्वावभासकं आदित्यं दिव्यं तत् परं ज्योतिः ज्योतिस्तत्त्वं अन्तः अधि—आत्मिन सम्यक् प्रबोधयेत् तत् तादृशं सुपूतं स्वयं पवित्रं गव्यं आत्मीयं पयः रसात्मकं अमृतं एवमेताभिः ऋग्भिः संस्तुताः गोमातरः मे मद्धे स्नावयन्तु वर्षयन्तु इति ॥ अत्र गव्येन पयसा निर्वर्तितेन जीवनेन परिशुद्धान्तःकरणस्य स्वयमेव तदात्म—ज्योतिः प्रकाशते, स्वेन दिव्येन स्वरूपेण आविर्मवतीति यावत्, अनया ऋचा आत्मचैतन्य-ज्योतिषः प्रबोधं, तथा तत्र कारणीभूतं केवलं सात्त्वकं गव्यं पयश्च ऋषिः याचते, एतेन सत्त्वशुद्धभैवितुमर्हतीति गम्यते । एतस्मिन् अधे औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनमनु-श्रूयते— "आहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धः, सत्त्वशुद्धौ ध्रुवा स्मृतिः, स्मृतिलम्भे सर्वश्रन्थीनां विप्रमोक्षः" ( छां. उ. ७-२६-२ ) इति ॥ तस्मात् सत्त्वशुद्धश्यर्थं गोरसः एव सर्वथा संसेवनीयः इति ॥

### ॥ इति अष्टमेऽनुवाके प्रथमं गोसूक्तम् समाप्तम्॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Cow's milk has the virtue of promoting and developing bright intellect and of purifying the body and mind. May that milk awaken in me the heavenly light par excellence, that same light which illuminates the whole universe. Let the mother-cows allow the flow of that kind of milk which is like nectar. These Rks are in praise of mother-cows.

By drinking cow's milk only, the internal organs become purified, and the light of Atman begins to glow. It bursts out with its natural and heavenly effulgence.

The awakening of the light of the Atman and its cause, namely the pure and purifying cow-milk are indicated here. It is further stated that good and pure food contributes to the purification of body and mind. Cf. "Pure food results in pure body and mind. Stable and clear memory accompanies a pure body and a pure mind. Intellect helped by good memory shatters all the knots of ignorance" (Chhā. Up. VII--26-2).

Thus ends the first hymn in the eighth Section.

### अथ द्वितीयं गोसूक्तम् !

अनुवाकः ८। सूक्तम् २। ऋचः १-१०।

गावो मातरः पवित्रैः दश, दैवरातो वैश्वामित्रः, गावः सरस्वती श्रीः सोम इन्द्रः सविता आपः इति प्रत्यृचं देवताः, अष्टम्याः अग्निर्वायुः सूर्यः प्रजापतिश्च,

नवम्या गावः, द्राम्या ज्योतिः आदित्यं च, अनुष्टुण् ।

Now this the Gosukta, Second in the Eighth Anuvaka Section VIII, Hymn 2, Riks 1-10, Go, The COW

The second hymn beginning with 'gavo mātaraḥ pavitraiḥ' contains ten Rks; Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi; Cows, Sarasvatī, Shrīḥ, Soma, Indra, Savitā, Āpaḥ are respectively the gods in seven Rks; Agni, Vāyu, Sūrya, Prajāpati are the gods in the eighthRk; Cows are gods in the ninth; Light and Āditya are gods in the tenth Rk; and the metre is Anushṭup.

### अथ प्रथमा ऋक्।

गोमातरः सुपवित्रैर्मेध्यैवीं रसुः प्रपीतैः।

मृत्योः सूपैमि तत् सत्यममृतोऽहं परिंपूतः ॥१॥

पद्पाठः – गोमातरः । सुऽपवित्रैः । मेध्यैः । वः । रसैः । प्रऽपीतैः ।

मृत्योः । सु । उप । एमि । तत् । सत्यम् । अमृतः । अहम् । परिंऽपृतः ॥

Oh cow-mothers, having drunk your milk and other essences which are pure and sacred, and being purified as well as freed from falsehood, I attain truth and immortality.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे गावो मातरः! वः युष्माकं मेध्यैः स्वतःशुद्धैः देवतादियज्ञाहैंः पिवित्रैः पिवित्रीः करणसमर्थैः पिविना त्राणदैः रसैः प्रपितैः संसेवितैः पूतः पिवित्रीकृतवाङ्मनःप्राणशरिः सन् अत एव अमृतः अहं अस्मिन् लोके तथा अस्मिनेव शरीरे मृत्योः सकाशात् मरण-स्वभावात् अनृतत्वात् क्षय-विकारादिरूपात् निर्मुक्तः सन् तत् परमं सत्यं अमृतत्वं उपैमि प्राप्नोमीति । अत्र स्वयं व्रताचरणे प्राश्नायं पञ्चगव्यानि सङ्ग्रहिष्यन् ऋषिः प्रथमतः एतया ऋचा गाः मातृःप्रार्थयते । एतेन अन्योऽपि तथा प्रार्थयेत् इति अर्थात् सिध्यति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh cow-mothers, drinking your milk which is naturally pure and sacred as well as worthy of being used in the sacrifice for gods, I have become pure in Vak (speech), prana (vital breath), manas (mind) and pure in body.

I have become immortal. Even in this body freed from mortality which is untruth and which is characterised by constant change and waste, I shall attain truth and immortality. In order to observe the vows, the Rshi requires Pancha Gavya (the five essences of the cow). He prays to the cows for that Pancha Gavya. This establishes that the first duty before observing the vows, is to take 'Pancha Gavya' and pray to the cow-mothers.

# द्वितीया ऋक् ।

सर्थस्वत्यः सुप्वित्रं मूत्रं विस्रेजत् महोम् । सारस्वतमिदं मूत्रं गन्यं कल्पतां पीतये ॥२॥

पदपाठः - सर्रस्वत्यः । सुऽपृवित्रम् । मूत्रम् । विऽसृजत् । मह्यम् । स्वारस्वतम् । द्वरम् । मूत्रम् । गन्यंम् । कस्पताम् । पीतये ।।

Oh milch cows, let your urine flow. It is greatly purificatory and sacred. May the cow-urine associated with Sarasvati be worthy of my drink.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वत्यः ! रसवत्यः गावः ! सुपवित्रं पवित्रीकरणसमर्थं मूत्रं मह्यं मद्यं पवित्रार्थं विस्तृजत, इति गोम्त्रं सङ्प्रहिष्यन् ऋषिः प्रार्थयते, अथ सारस्वतं सरस्वतीदेवताकं सङ्गृहीतं तदिदं गव्यं गोसम्बन्धि मूत्रं पीतये प्राशनार्थं कल्पतां योग्यं अस्तु इति ॥ अनेन उत्तरार्धर्चेन समग्रया ऋचा वा तत् सङ्गृहीतं गोम्त्रं अभिमन्त्रयते, पञ्चगव्यकल्पे तथा अभिमन्त्रयीत ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh milch cows, for purposes of purification, pass the urine for me. Thus he prays and collects the urine. May this urine associated with the goddess Sarasvatī be worthy of my drink, says he. By this mantra, Sarasvatī in the form of urine, becomes worthy of my drink. By this latter half or the complete Rk, the Rshi consecrates the collected urine.

# तृतीया ऋक् । यद् वो विसन्दं पुरीषं शुद्धं गृहीतं भूतये । इदं सौभाग्यमस्मभ्यं गव्यमा वहतु श्रियम् ॥ ३॥

पद्पाठः - यत् । वः । विऽसृष्टम् । पुरीषम् । शुद्धम् । गृहीतम् । भूतये । इदम् । सौभाग्यम् । अस्मभ्यम् । गर्व्यम् । आ । वहतु । श्रियम् । Oh milch cows, cow-dung which you throw out is pure and collected for our prosperity and welfare. May this cow-dung bring us riches and affluence.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे गाव: ! व: युष्माकं यत् पुरीषं विसृष्टं भवति, शुद्धं तिद्वसर्जनसमये अन्तिरिक्षस्थं प्राह्मम्, भूमिष्ठमिष तद्गोमयं उपरितनं अधस्तनं च परित्यज्य मध्यस्थमेव प्राह्मं इति विहितम्, तथा सङ्गृहीतं तद्गोमयं भूतये ऐश्वर्यार्थं समर्थं श्रीदेवताकं भवतीति भावः ॥ तिददं सौभाग्यं सौभाग्यप्रदं सर्वदोषसंशोधकत्वात्, पवित्रतादिविशिष्टश्रेष्टगुणाधायकत्वाच्चेति, गव्यं गोसम्बन्धि तत् गोमयं अत्र अस्मिन् पञ्चगव्ये श्रियं छक्ष्मीं आवहतु । अनया गोमयं सङ्गृण्हन्—सङ्गृह्य च पूर्वणाधचेनं संस्तुत्य उत्तरेणाधचेनं तदिभमन्त्रयीत ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh cows, the cow-dung which you pass, is pure. It is preferable to collect it before it falls to the ground. The mid portion of cow-dung is to be collected leaving the first and the last, when it once falls on the ground. The cow-dung so collected is associated with Sri, the goddess of wealth. This cow-dung is for one's good fortune as it cures all evils. May it bring us the goddess of wealth. Thus the cow-mother is to be praised with the former half of the mantra while dung is being collected and the same is to be consecrated with the latter half of the mantra.

# चतुर्थी ऋक्।

यद् वो दुग्धं मर्यःकरं धेनवः सौम्यम्मतेम् । इदं सीमनुसार्यं नः पयः सोमुमा वेहतु ॥ ४॥

पद्पाठः - यत् । वः । दुग्धम् । मयंः ऽकरम् । धेनत्रंः । सौम्यम् । अमृतंम् ।

इदम् । सौमनसायं । नः । पर्यः । सोमम् । आ । वहतु ॥

Oh milch cows, may your milk which is pleasant, ambrosia-like invoke Soma, the moon in order to strengthen the mind.

### अन्वयभाष्यम् ।

हे घेनवः! व: युष्माकं यत् खलु दुग्धं मयस्करं सुखकरं सौम्यं सोमदैवत्यं अत एव सत्त्वगुणमयं अमृतं सुधारसमयं तदिदं पयः नः अस्माकं सौमनसाय सत्त्वबुद्धिसमृद्धये तथा सिद्धिषयेषु प्रवृत्तये च सोमं मनसोऽधिदैवतं चन्द्रमसं दिव्यं आवहतु अस्मिन् पञ्चगव्ये आनयतु इति ॥ अनया ऋचा गोदुग्धं सङ्गृह्य ऋषिः तदिभमन्त्रयते दिव्यभावोदयाय ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh milch cows, may your milk which is pleasant, full of Sattva guṇa and of the essence of Ambrosia, help the promotion of goodwill in us, so that it may incline towards doing good only. May it invoke Soma, the presiding deity of mind, to purify this essence of Pañcha gavya. The Rshi consecrates with this mantra the milk collected for promoting divine consciousness.

# पश्चमी ऋक् ।

यदिनिद्वयमिन्द्रहव्यं गर्व्यं दिध संस्कृतं नः। इन्द्रो बलेन समस्मिन्नादंधातु पुनः प्राणीन ॥ ५॥

पदपाठः – यत् । इन्द्रियम् । इन्द्रऽहर्न्यम् । गर्न्यम् । दिधि । सम्ऽर्कृतम् । नः । इन्द्रेः । बर्छेन । सम् । अस्मिन् । आ । द्धातु । पुन्रिति । प्राणीन् ॥

May Indra infuse strength into the curds which are prepared for us, curds which strengthen all senses, and curds which are associated with Indra.

### अन्वयभाष्यम्।

हे गावः! यत् खलु इन्द्रियं चक्षुरादि सर्वेन्द्रियम्लभूतस्य प्राणसत्त्वस्य अनुप्राहकं तेजः, अथो अपि च ऐन्द्रं इन्द्रदैवत्यं गव्यं दिध नः अस्मदर्थ संस्कृतं आतन्चनेन धनीभाव-सम्पन्नमिस्त । ''आप्यायध्वमध्न्या इन्द्राय भागम्''(शु. य॰ सं. १-१) इति यजुः, '' ऐन्द्रं दध्यमावास्यायाम्'' इति च दध्नः इन्द्रदेवताकत्वे वचनम्, ''इन्द्रियं वा एतद्स्मिंश्ल्लोके यद्धाः, यद्धाःऽभिषिञ्चति इन्द्रियमेवास्मिंश्स्तद्दधाति''(ऐ.ज्ञा.) इति च ज्ञाह्म-णानुवचनम् । अस्मिन् पञ्चगव्ये मेलनार्थं गृहीते अस्मिन् दिध्न इन्द्रः प्राणाधिदेवतात्मा बलेन स्वेन सुवीर्येण वैद्युतेन तेजसा पुनः प्राणान् स्वसत्त्वभूतान् आदधातु पूरयतु इति, अत्र '' ऐन्द्रः प्राणो अङ्गे अङ्गे विबोध्यत्''(ते.), ''इन्द्रो मे बले श्रितः" (ते.) इत्यादीनि प्रमाणवचनानि उदाहरणीयानि ॥ अनया ऋचा तत् संस्कृतं संसिद्धं दिध द्रव्यं ऋषिः अभिमन्त्रयते, दिव्यभावाय ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh cows, curds contain the power which blesses all the senses such as the eyes etc. with vital power. It is associated with Indra. Curds for us are prepared well by making them hard by putting coagulating matter. Into the curds taken for mixing in the Pañcha Gavya, may Indra, the presiding deity of Prāṇas, pour his vital power with the strength of lightning.

With this mantra, the Rshi consecrates the curds.

# षष्टी ऋक्।

यद् वा तेज उन्मधितं गर्वा घृतं मूलं वाचीम् । तद्यदित्येन ज्योतिषा पुनः सङ्गच्छतामिदम् ॥६॥

पद्पाठः - यत् । वा । तेर्जः । उत्ऽमंथितम् । गर्वाम् । घृतम् । मूर्लम् । वार्चाम् । तत् । आदित्येनं । ज्योतिषा । पुन्रिति । सम् । गुच्छताम् । इदम् ॥

Ghee is the very power of the cow extracted by churning (milk). It is the essence and the origin of speech. May this ghee be invested with the light of Aditya.

### अन्वयभाष्यम्।

यत् उन्मिथतं दभ्न: उन्मथनात् समुदितं तेज: तेज:स्वरूपं गवां घृतं प्रसिद्धं तेजो-मयमिति । "तेजो वा एतत् पश्नां यद् घृतं यद् घृतेनाभिषञ्चित तेज एवास्मिस्तद्दधाति" (ऐ. ब्रा.) इति ब्राह्मणम् ॥ "गिव देवासो घृतमन्वविन्दन् " (ऋ.मं. ४-५८-४) इति मन्त्रवर्ण:, यच वाचां चतस्णां शारीरेऽन्त: आत्मिन आहत—प्रेरित—स्वरित—उचिरि-तानां परापश्यन्तीमध्यमावेखरीरूपाणां मूळं हेतुभूतं इति च प्रसिद्धम् । अत एव "तेजो-मयी वाक्" (छां.उ. ६-५-४) "तेजो वे घृतम्" इति च अनुश्रूयते ब्राह्मणानुवचनम् ॥ तिददं अस्मिन् पञ्चगव्ये मेळनार्थं गृहीतं घृतं आदित्येन दिव्येन ज्योतिषा पुनः अस्मिन् दिव्यसत्त्वसम्पादनार्थं सङ्गच्छताम् इति । ऋषिरनया ऋचा गृहीतं घृतं पुनरभिमन्त्रयते पञ्चगव्यसत्त्वसिध्यर्थम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The ghee produced by churning the curds is known as Tejomaya. "The ghee of the cattle is indeed Tejas," says the Brāhmaṇa. "The Devas got the ghee from out of the cows," says the Rk (Rg. IV-58-4). Vāk bas four forms, the sound in the soul, the inspired, the resounded, and the expressed. That ghee is the original source of Vāk is well-known. So, "Vāk is full of Tejas" (Chhā. Up. VI-5-4). Tejas is ghee, says the Brāhmaṇa.

May this ghee which is collected for being mixed with the Pancha Gavya, be invested with Tejas of Aditya. The Rshi consecrates with this mantra the ghee of Pancha Gavya.

# सप्तमी ऋक्।

सरस्वत्यो या अमृता आणी दिव्याः पावमन्यः । ताभिरद्भिदिमे गव्याः साकं पुनन्तु मां रसीः ॥ ७॥ पद्पाठः - सर्रस्वत्यः । याः । अमृताः । आपः । दि्व्याः । पावमान्यः । ताभिः । अत्ऽभिः । इमे । गुन्याः । साकम् । पुनन्तुं । माम् । रसाः ॥

May these essences of the cows purify me with the waters which are full of essences, which are like nectar as well as heavenly and purificatory.

### अन्वयभाष्यम्।

याः आपः सरस्वत्यः रसवत्यः दिन्याः अम्बुसङ्घातरूपाः वृष्टेः पूर्वं मेघरूपेण दिवि अन्तिहिताः अमृताः अमृतात्मसधर्मिण्यः पावमान्यः दोष—पापादिपावनसत्त्वाः तथा तत्रापि कुद्रैाः सह सिम्मिलिताः सत्यः पावनसत्त्वशालिन्यो भवन्ति विशेषतः, "एकविंशत्या दर्भिपिञ्जूलैः पावयन्ति " (ऐ. ब्रा.) इति ब्राह्मणम्, ताभिः कुशसहिताभिः अद्भिः साकं कुशोदकैः सह इति यावत्, इमे गन्याः गोमूत्रादयः पञ्च गोरसाः मां पुनन्तु इति ॥

अनया ऋचा ऋषिः कुशोदकमिमन्त्रयते, तथा मेलयति च पञ्चगञ्येन सह दिव्यसत्त्वमावोदयार्थम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The waters are full of essences. They are a collection of hidden waters in the sky in the form of clouds before raining. They are as good as Ambrosia. They are capable of curing and purifying us from all errors, sins etc. Especially when they are united with Kuśa grass, they get the power of purification. Cf. "With a bundle of twenty-one pieces of darbha or Kuśa grass (the waters) purify" says the Brāhmaṇa. With those waters combined with Kuśa, may these essences of cows, viz., cow-urine etc. purify me.

With this mantra, the Rshi consecrates the waters with Kusa and mixes the same with Pañcha Gavya to invest it with divine qualities.

### अष्टमी ऋक् ।

गोभ्यः सरस्वत्यै श्चिये सोमायेन्द्रीय सिवित्रै । अद्भयो भूर्भुवः स्वः स्वाहा जुहोम्युद्गौ रसान् गव्यनि ॥८॥

पदपाठः - गोभ्यः । सर्रस्वस्यै । श्रिये । सोमीय । इन्द्रीय । सृवित्रे । अत्ऽभ्यः । भूः । भुवंः । स्वर्रिति स्वः । जुहोमि । अग्नौ । रसीन् ।

गव्यान् ॥

To the cows, Sarasvati, Śri, Soma, Indra, Savita and the waters, I offer cows' products as oblations saying Bhūḥ, Bhuvaḥ, and Svaḥ.

### अन्वयभाष्यम् ।

अग्नौ पुरतः वेदिसदने प्रतिष्ठापिते इध्महवनादिना च प्रदीप्ते अग्निमुखादिना संसिद्धे पावके गव्यान् गोमूत्रादीन् सम्मिछितान् पञ्च रसान् कुशोदकैः सह सम्मेछनेन यथाविहितैः मन्त्रैः अभिमन्त्रितान् गवादिभ्यः सप्तभ्यः आवाहितदेवताभ्यः जुहोमि समर्पयामि, तत्र ''गावो मातरः पवित्रैः '' इत्यादिकया प्रत्येकया ऋचा, भूरिति अग्नये, भुव इति वायवे, स्व: इति सूर्याय, समस्ताभिस्तिसृभिः प्रजापतये च स्वाहा समर्पितमस्तु ॥ एवं स्वाहा-कारान्त्रया एकादश आहुतीः जुहोमि इति ॥ एतेन तथा जुहुयात् इति अर्थोऽपि सम्पद्यते ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

In this fire, ignited in front, and kindled by putting the sticks and made ready with Agni, I offer the oblations of all the bovine products (Pañcha Gavya) along with Kuśodaka. I consecrate the mixture with the prescribed mantras and offer to the cows etc. and the seven gods who are invoked with the mantras beginning with 'cow-mothers,' with one mantra for each. Again, I offer oblations, with Bhūḥ to Agni, Bhuvaḥ to Vāyu and Svaḥ to Sūrya; and with all the three to Prajāpati and with Svāhā with every one of them. Svāhā means, may it be offered. Thus with the mantra ending with Svāhā, I offer the eleven oblations. So it is indicated that the oblations be offered in this manner.

# नवमी ऋक्।

गावो वो मूत्रं पुरीषं यद्धं दुग्धं दिध सिपैः। पावकान वो रसिनिमान प्राक्षामि पञ्च पूतर्ये ॥९॥

पद्पाठः - गावः । वः । मूत्रम् । पुरीषम् । यत् । ऊम् इति । दुग्धम् । दिधे । सार्पे ॥ पावकान् । वः । रसान् । इमान् । प्र । अश्रामि । पश्चे । पूत्ये ॥

Oh cows, cow-urine, cow-dung, curds, milk and ghee which are the well-known five substances of yours are purificatory. For the purification of my body, I swallow them.

# अन्वयभाष्यम् ।

हे गावः ! वः युष्माकं यत् मृत्रं पुरीषं दुग्धं दिध घृतं च इति प्रसिद्धं गोरसपञ्चकं तान् इमान् पावकान् पवित्रसत्त्वान् पश्च रसान् पूतये आत्मनः शरीरेन्द्रियादेः समप्रस्य सत्त्वशुद्धये प्राश्नामि इति ॥ उकारः पादपूरणः ॥ अत्र ऋषिः तत् हुताविशिष्ट पञ्चगव्यं पृतयर्चा प्राश्नाति ॥ अत्र यद्यपि " जुहोमि-प्राश्नामि " इत्यादिकं उत्तमपुरुषेणैव हवनादिकरणं

अनुश्रूयते, तथाऽपि यः इमं पञ्चगव्यकल्पमाचरेत् सः सर्वोऽपि जनः एवं मेलनं हवनादिकं च ,अनुतिष्ठेत् इति विध्यर्थोऽपि सम्पद्यते । एतेन पञ्चगव्यव्रतकल्पो व्याख्यातः इति वेदितव्यम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The Pañcha Gavya left over after offering the oblations is to be swallowed with this mantra. Here, the first person singular form, like Juhomi and Prāśnāmi, are used to indicate that the person himself performs the sacrifice. Even then, all those who perform the 'homa' of Pañcha Gavya have to do the mixing, offering oblations etc., as prescribed here.

# दशमी ऋकु।

इदं वो व्रतेन रसैः पञ्चिमिर्गव्यैः सुपूर्तः । उपैमि तपसाऽदित्यं ज्योतिर्विश्वस्य द्रीयत् ॥१०॥

पद्पाठः - इद्म् । वः । त्रृतेनं । रसैः । पुञ्चऽिः । गर्न्थैः । सुऽपूतः । उपं । एमि । तपंसा । आदित्यम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयंत् ॥

Being purified by observing Go-Vrata (observance in connection with the cow) with the five bovine essences, I attain the light of Aditya, which illumines the whole universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे गावः ! वः युष्माकं व्रतेन गोसेवारूपेण पयोव्रतेन तथा पञ्चगव्यादिरूपेण व्रतेन च नित्ययुक्तः सन्, तथा पञ्चभिः गव्येः रसेः प्रपूतः पवित्रः अहं परिशुद्धशरीरेन्द्रियान्तः करणात्मयुक्तः तपसे अर्हः सन्, तथा तेन तपसा शुद्धसत्त्वेन योगादिरूपेण साधनेन विश्वस्य जगतः दर्शयत् प्रकाशकं तत् आदित्यं दिव्यं परमं ज्योतिः स्वरूपं उपैभि प्राप्तोमीति ॥

अत्र यद्यपि सामान्यतः बाह्यदृष्ट्या गोस्तवनं गोसेवादिव्रतं पञ्चगन्यादिव्रतं च प्रति-पादितमिति प्रतीयते तथाऽपि सर्वदेवतात्मनः इन्द्रादित्यादिज्योतिःपुरुषस्यैवेदं व्रतमित्यु-न्नीयते, गवां सर्वदेवताधिष्ठानरूपत्वात्, गोशन्दस्य च वाग्—इन्द्रादिज्योतिःपरत्वाचेति ॥ तथा हि—" उतादः परुषे गवि" (ऋ.मं.६-५६-३) इति गोशन्देन आदित्यस्य निर्देशः "आदित्योऽपि गौरुच्यते"॥ इति यास्कः, तथा इन्द्रस्यापि गोस्वरूपत्वं, गवां च इन्द्रात्मत्वमनुश्रूयते॥ " गावो भगो गाव इन्द्रो मे अच्छान् गावः सोमस्य प्रथमस्य भक्षः॥ इमा या गावः सजनास इन्द्र इच्छामीद्धदा मनसा चिदिन्द्रम्" (ऋ.मं.६-२८-५) इति इन्द्रस्य आदित्यात्मता, सूर्यस्य इन्द्रात्मता च, 'ध्यद्य कच वृत्रहंन् उद्गा अभि सूर्य। सर्वं तदिन्द्र ते वशे '' (ऋ. मं.८-९३-४) इति ॥

एवमेव वाचः देव्याः आदित्यमातुः गोशब्देन निर्देशः, "गौरमीमेदनु वत्सं मिषन्तं मूर्धानं ङ्ङकृणोन्मातवा उ" (ऋ. मं.१-१६४-२८) इति ॥ "अयं स शिङ्कते येन गौरभीवृता" (ऋ. मं. १-१६४-२९) इति च॥ एवमेव गवां रुद्रमातृत्वादिस्वरूपतत्त्वं उक्तं तत् सर्वमिप सङ्गच्छते तत्त्वदशैव तद्शोंन्यनेन तत्समन्वयात्॥ तथा हि—"माता रुद्राणां दुहिता वसूनां स्वसाऽऽदित्यानाममृतस्य नाभिः ॥ प्र नु वोचं चिकितुषे जनाय मा गामनागामदितिं विधष्ट" (ऋ. मं. ८-१०१-१५) इति ॥ "वचोविदं वाचमुदीरयन्तीं विश्वाभिर्धीभिरुपतिष्ठमानाम् ॥ देवीं देवेभ्यः पर्येयुषीं गामा मा वृक्त मत्यों दभ्रचेताः" (ऋ. मं. ८-१०१-१६) इति ॥

तदेतत् गोः—वाचश्च उभयोः तत्त्वं समानरूपेण आश्रावितं भवति ॥ एवं अस्याः सर्वदेवताधिष्ठानरूपायाः गोः व्रतमपि सार्वभौमस्य सर्वान्तरात्मनः इन्द्ररूपस्य आदित्यस्यैव व्रतं भवतीति प्रतिज्ञायते, गोव्रतस्य आदित्यव्रतस्य च उद्दिष्टं पलं समानमेव अनुश्रूयते सत्त्वशुद्धिरूपं निष्पापत्वं सौमनसत्वादिकं च । तथा हि— ''प्र स मित्रमतों अस्तु प्रयस्वान् यस्त आदित्य शिक्षति व्रतेन । न हन्यते न जीयते त्वोतों नैनमंहो अश्लोत्यन्तितो न दूरात्'' (ऋ. मं. ३-५९-२) इति ॥ '' आदित्यस्य व्रतमुपिक्षयन्तो वयं मित्रस्य सुमतौ स्याम '' (ऋ. मं. ३-५९-३) इति च ॥ '' तस्य वयं सुमतौ यिक्षयस्यापि भद्रे सौमनसे स्याम '' (ऋ. मं ३-५९-४) इति च ॥ अत्र अयं ऋषिः तदिदं सर्वं अर्थसत्त्वं सूक्ष्मदशा अनुदृश्य उभयोंः गोसूक्तयोः अन्तिमे मन्त्रे अनेन गोव्रतेन प्राप्यं परमं मल्रूपं दिव्यं परं पदं दर्शयिति ॥

" गावो मे यं सुपूतं स्नावयन्तु रसं स्वीयम् | पयोऽध्यन्तः प्रचेतयेज्ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् " ( छं. द॰ अनु. ८-१-१० ) इति ॥

'' इदं वो ब्रतेन रसे: पञ्चिभर्गव्यै: सुपूतः । उपैमि तपसाऽऽदित्यं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् '' ( छं. द. अनु. ८-२-१० ) इति च ॥

॥ इति अष्टमेऽनुवाके द्वितीयं गोसूक्तं समाप्तम् ॥

# COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh cows, being purified by observing the Go-Vrata, the devotional observance, the Payovrata (during which only cow's milk is drunk) and the Pañcha Gavya Vrata, I become fit for austerities with a purified body and mind; and then by means of Yoga, I attain the light of Aditya which illumines the whole universe.

Here, for all appearances, it looks as though, generally, there is the praise of the cows, and observances involving cows' milk and Pañcha Gavya etc. But, it is to be interpreted that this is a vrata (observance) to Purusha only, who contains all gods and shines as Indra, Aditya etc. The cow contains all the gods, and the word 'Go' indicates the very light and power which is Vak, Indra, Aditya etc. It is transcendent. Cf. "In this bright cow" (Rg. III-56-3); the cow here means Aditya; Yaska confirms this saying that "Aditya also is cow." So, the words Indra and 'Go' are mutually inter-changeable. Cf. "the cows are the wealth, the cows are Indra, may they give me (whatever I want). "These cows are Indra, Oh, people" (Rg. VI-38-5). Indra is also Aditya: "Now, oh killer of Vrtra, that is the dark man, oh Sūrya, the purpose with which you rose has brought all under your sway, oh, Indra!" (Rg. VIII-93-4). Vak, the mother of Aditya is indicated by the word 'Go'. Cf. "The cow caresses the rising Sun, her calf with a sound of love and Aditya makes a sound of love" (Rg. I-164-28). And likewise, in reply to the cow whom he has accepted as mother, the cow is referred to as the mother of Rudra etc. Cf. "She is the mother of Rudras; daughter of Vasus; sister of Adityas; the treasure of And so, I tell the inquisitive people 'do not kill the cow, who is innocent and mother of all'" (Rg. VIII-101-35). Again, "She is a goddess and comes to me from the gods. Such a cow, the little-minded man kills" (Rg. VIII-101-16). So the Vedas describe Vak and the cow as one and the same.

Thus, we assert that the vow to the cow, which is the refuge of all gods, is indeed a vow to Āditya, who is Indra himself, the lord of the whole universe. The result of the vows to the cow and to Āditya, namely, the purification of body and mind, sinlessness, good will and so on are the same or similar. Cf. "Oh Mitra, Āditya, may he who observes your vows be rich in food, and be protected by you. He is neither killed nor conquered. Sin does not touch him from far or near" (Rg. III-59-2). Again, "We having taken the vow to Āditya, are in the good books of Mitra" (Rg. III-59-3). "May we be in the auspicious and good books of him (Āditya) who deserves a sacrifice" (Rg. III-59-4).

Having all these in mind, with a discerning eye, the Rshi concluded the two hymns on the cow with this last mantra, which shows that the excellent result of the vow to the cow is the attainment of the supreme state of supra-consciousness.

Thus ends the second Hymn dedicated to the cow in the Eighth Section.

# अथ ततीयं वैश्वदेव्यं सुक्तम्।

अनुवाकः ८। सूक्तम् ३। ऋचः १-८।

नमस्ते देव सवितः अष्टी, देवरातो वैश्वामित्रः, विश्वेदेवाः, जगती । सविता वायुः इन्द्रः अग्निः सोमः आपः सरस्वती ब्रह्मणस्पतिः इति प्रत्युचं दैवताः।

Now this the Vaishvadevya Sukta, Third in the Eighth Anuvaka Section VIII, Hymn 3, Riks 1-8, VIŚVEDEVĀH

The third Hymn beginning with 'Namaste Deva Savitah' contains eight Rks, Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi; Viśvedevāh are the gods and the metre is Jagati.

## अथ प्रथमा ऋक्।

नमस्ते देव सवितर्दिवस्पते तपंसा स्वर्ः सममुष्मिः स्तपंतेऽन्तः॥ अमुमोदित्यं ब्रतपंतिं ब्रह्मणा धीभिस्तपसोपुवसन् प्र पद्ये ॥१॥

पद्पाठः - नर्मः । ते । देव । सवित: । दिवः । पते । तपंसा । स्व १रिति स्वः । सम् । अमुिक्मंन् । तपंते । अन्तः ॥ अमुम् । आदित्यम् । व्रतऽपंतिम् । ब्रह्मणा । \_\_ धीभिः । तपंसा । उप । वसंन् । प्र । पद्ये ॥

Oh god Savita, lord of the heavens, salutations to you who are blazing with tapas in the sky. I attain this Aditya who fulfils all vows. I attain him by staying near him and with mantras, intellect and austerities.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे सवितः! विश्वस्य प्रसवितः! दिवस्पते! स्वर्लोकाधिपते! अमुिक्मन् परमे व्योमिन स्वः-अन्तः दिव्ये मण्डले तपसा अनवरतं तपसा तेजसा तपते तपस्यते ते तुभ्यं नमः, अमुं दिव्यं व्रतपतिं सर्वेषां व्रतानामधिपतिं सर्वेकर्मसाक्षिणं आदित्यं अदितिपुत्रं ब्रह्मणा मन्त्रेण धीभिः सवितृप्रेरितैः बुद्धयादिभिः सर्वैरान्तर्यैः करणैः तद्धीयोगेन उपवसन् आत्मनः समीपे अन्तः निवसन्, तेन उपवासात्मकेन विषयाणां अनञानरूपेण एतेषु बाह्येषु विषयेषु प्रवृत्त्या तत्सेवनादिरहितेन निर्विषयात्मकेन केवलेन विमर्शरूपेण तपसा तत्तपोरूपादिव्रतरक्षण- द्वारा तत्सिद्धये च पूर्णफलानुभवार्थं ब्रतपति आदित्यं तमेव सम्प्रपद्ये अनन्यशरण्यभावेन प्राप्नोमीति ।।

अत्र अमुख्य आदित्यस्य व्रतपितत्वे प्रमाणात्मकं यजुः, तथा तस्य द्युलोकगृहपितित्वे ब्राह्मणानुवचनं च भविति ॥ '' आदित्य व्रतपिते व्रतं चरिष्यामि । तच्छकेयं तन्मे राध्यताम्'' (ते. य.) इति ॥ दर्शपूर्णमासादिव्रतग्रहणे सिमधाधानमन्त्रः ॥ अमुख्य आदित्यस्य गृहपितित्वमिप अनुश्रूयते— '' असौ वै गृहपितिः सोऽमुख्य लोकस्य गृहपितिः '' (ऐ. ब्रा.) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Savitā, salutations to you who are the lord of the heavens, the lord of the sky and who are practising austerities incessantly and shining with blazing light in the high sky. You are the divine lord of vows. With mantras, with the intellect and with all internal senses inspired by Savitā, and with mind concentrated on you, I attain you through abstinence from sense-objects. I attain you by meditating on you to the exclusion of all other internal as well as external objects. Cf. "Aditya, lord of vows, I have undertaken the vow. May your grace help me to get through it and may it fructify for me" (Tai. Yaj.). This mantra is repeated at the time of undertaking a vow and is used when offering the Samidha, the sacred stick, the twig to the sacrificial fire. "This Aditya is a Grhapati, i.e. the house-holder of the heavens" (Ait. Brā.).

# द्वितीया ऋक्।

नर्मस्तेऽस्तु वायो देव गृहपते-ऽन्तरिक्षे ज्योतिषा पर्वमानाय ॥ अमुं रुद्रपुत्रं तं मध्यमं सन्तं प्राणस्तपसोपवसन् प्र पद्ये ॥ २॥

पदपाठः - नर्मः । ते । अस्तु । वायो । इति । देव । गृहऽपते । अन्तरिक्षे । ज्योतिषा । पर्वमानाय । अमुम् । रुद्रऽपुंत्रम् । तम् । मध्यमम् । सन्तम् । - - - प्राणैः । तपंसा । उपऽवसंन् । प्र । पद्ये ॥

Salutations to you, Oh Vāyu (wind-god) the lord of the house and one who blows shining in the mid-air, I attain this son of Rudra who is in midair, by austerities of my vital breath and abstinence from sense-objects.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे वायो ! देव—गृहपते ! अन्तरिक्षाधिपतित्वात् तस्य वायोः तद्गृहपतित्वम्, अतः अन्तरिक्षे स्वस्थाने बहि: अन्तः शरि च ज्योतिषा तेजः सत्त्वेन पवमानाय प्रवहते पावयते च ते नमः । अमुं मध्यमं मध्यमछोकाधिपति तं परोक्षिसिद्धं नीरूपं सन्तं रुद्रपुत्रं रुद्राद् विद्युदात्मनः सकाशात् आविर्भूतं सन्तम्, प्राणैः तत्प्रेरितै: वायुसत्त्वेरेव आन्तर्यैः सर्वैः प्राणरूपैः करणैः उपवसन् निर्विषयात्मकेन अनशनरूपेण केवछं वायुसेवनरूपेण नियमेन तपसा आन्तर्येण संयमेन तं वायुरूपं मुख्यं प्राणं आन्तर्यतमं प्रपद्ये प्राप्नोमि इति ॥

अत्र वायोः व्रतपितत्वे प्रमाणात्मकं यज्ञः, गृहपितत्वे व्राह्मणवचनं च भवतः । " वायो व्रतपित वर्तं चिरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यताम्" (ते.) (शु. य.) इति ॥ सोऽयं यज्ञीये वर्ते सिमधाधानमन्त्रः। " वायुर्वे गृहपितः सोऽन्तिरक्षिलोकस्य गृहपितः " (ऐ.ब्रा.) इति ॥

#### COMMENTARY-SUMMARY TRANSLATION

Oh God Vayu! salutations to you who are the lord of this body and who are in the mid-air externally. That is your abode. You blow with the power of light and purify all things also. This is the lord of mid-air who is born of Rudra, the purifying deity. I attain him by penance of internal senses which are themselves pranas (life breaths). I attain him by meditation on him. I practise living on air only, and with tapas, that is internal restraint, I attain Vayu, who is the chief vital air and who is the innermost power.

Cf. "Vayu is indeed the lord of the house. He is the householder of the mid-air" (Ait. Brā.). And again, Oh Vayu, Vratapati, I undertake the vow and may your grace help me to get through the same and may it fructify for me" (Tait. Sam.). This is a mantra used when offering Samidha, the sacred stick to the sacrificial fire.

# तृतीया ऋक्।

नर्मस्तेऽस्विन्द्र ब्रह्मणस्पते

विद्युतः सहंसाऽन्तरिक्षे स्वरंते ॥
अमुं मुख्तसयुजिमिन्द्रं ब्रह्मणा
वाचा तपसोपवसन् प्र पद्ये ॥ ३ ॥
नर्मः । ते । अस्त । इन्द्र । ब्रह्मणः । प

पद्पाठः - नर्मः । ते । अस्तु । इन्द्र । ब्रह्मणः । पते । विऽद्यतः । सर्हसा । अन्तरिक्षे । स्वरंते ॥

# अमुम्। मुरुत्सुऽयुर्जम्। इन्द्रंम्। ब्रह्मणा। वाचा। तर्पसा। उपऽवसंन्। प्र। पद्ये।।

Salutations to you, Oh Indra, the lord of all mantras, who moves as sound in the mid-air, with the strength of lightning. This Indra is united with the Maruts. I attain him by fasting, by speech, by mantra and by tapas.

# अन्वयभाष्यम् ।

हे इन्द्र! देव! ब्रह्मणः सर्वस्यापि वेदस्य वाग्रूपस्य अधिपते! विद्युत: ज्योतिष: सहसा बलेन अन्तरिक्षे स्वस्थाने स्वरते शब्दायमानाय इन्द्राय ते नमः अस्तु। अमुं विद्रकृष्टं सन्तं मरुत्सयुजं मरुद्रणेन सह युक्तं इन्द्रं ब्रह्मणा मन्त्रेण वाचा आत्मन्यन्तर्हितया उपवसन् निर्विषय: सन् तेन वाक्ष्प्रवृत्तिरहितेन अनशनेन मौनव्रतरूपेण तपसा सम्प्रपद्ये अन्तर्निष्ठया प्राप्तोभीति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Indra, lord of all Vedas, salutations to you, who with the power of lightning move with sound in your own region. I attain you by abstinence from sense-objects. Indra is united with the Maruts. I attain him by the vow of silence, and by internal restraint.

# चतुर्थी ऋक्।

नर्मस्ते अग्ने देव होतर्विश्पते तेर्जसाऽन्तः पृथिन्यां प्रति ज्वस्नेते ॥ इमं वैश्वानरं हविषा ब्रह्मणा वाचा येजेऽहमुप्वसन् प्र पंदे ॥ ४ ॥

पदपाठः - नर्मः । ते । अमे । देव । होतः । विश्वते । तेर्जसा । अन्तः । पृथिव्याम् । प्रति । ज्वर्धते ॥ इमम् । वैश्वानरम् । हविषा । ब्रह्मणा । वाचा । यजे । अहम् । उपऽवसंन् । प्र । पद्ये ॥

Salutations to you, Oh Agni, who are the priest and the lord of the people. You are blazing with light on the earth. I attain this Vaiśvānara by offering oblations, by mantras and speech, I attain him by restraint of senses and meditation.

## अन्वयभाष्यम् ।

हे अग्ने! देव! होतः! देवानां आह्वान-हिवहिवनादिकर्तः! हे विश्पते! प्रजानां अधिपते! तुभ्यं व्रतपतये सत्य—मौन—शुचि—अनशनादिरूपाणां सर्वेषां यिश्वयानां व्रतानां अधिपतये स्वयं तत्समानव्रताय अग्नये तुभ्यं नमः अस्तु | एतेन अग्निरेव व्रतपतिः, तथा यजमानवत् तद्यञ्चसिद्धये स्वयमिष व्रती इत्युक्तं भवति । एतिस्मन् अथं बहवः ऋग्—यजुर्भन्ताः सन्ति—''त्वमग्ने व्रतपा असि देव आ मत्येष्वा। त्वं येश्वेष्वीड्यः'' (ऋ. मं. ८-११-१) इति, ''अग्निः शुचिव्यततमः'' (ऋ. मं. ८-४४-२१) इति च ऋचः॥ ''अग्ने व्यतपते व्रतं चिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यताम्'' (तेः) इति दम्पत्योः यञ्चीयन्वतप्रहणे सिम्धाधाने यर्जुर्मन्त्रः॥ एवमेव अग्नि—यजमानयोः समानं यञ्चीयव्यताश्रयणानु-श्रवणम्—''अग्ने व्यतपते त्वं व्यतानां व्यतपतिरसि० सहनौ व्यतपते व्यतिनोर्वतानि'' (ते. सं) इति ॥ तस्मै यञ्चीयव्यतद्वाय वेदिषदे यञ्चसिध्ये यञ्चवेद्यां प्रतिष्टिताय तथा वेदिष्ठपायां समप्रायां पृथिव्यां अन्तः तपसा तेजसा प्रज्वलते सूक्ष्मेन तेजसा स्वयं प्रदीप्ताय ते नमः॥ ''इयं वेदिः परो अन्तः पृथिव्याः '' (ऋ. मं. १-१६४-३५), '' वेदिमाहः परमन्तं पृथिव्याः '' (ते.) इति च तदनुश्रवणम्॥

तं इमं वैश्वानरं विश्वेषां नराणां अन्तः द्वारीरवेदिकायां प्रतिष्ठितं एवं अन्तर्बहिरिप सिद्धं तं अग्नि हिवषा पयसा घृतेन अन्नेन च त्रिवृतेन ब्रह्मणा मन्त्रेण च समन्त्रकेन स्वाहान्कारान्तेन वाचा निजान्तरया अग्निसत्त्वसम्पन्नया अन्तर्बहिरिप अहं यजे तद्यजनमनुतिष्ठामि, एतेन यज्ञेन तथा यज्ञार्थं यज्ञसिद्धये च अन्तः उपवसन् अन्तर्निष्ठः सन् तथा अनद्यनादिव्रतमाचरन् तं अग्नि यज्ञपति प्रपद्ये प्राप्तोमीति ॥ अस्मिन् अथ यज्ञमन्त्रवर्णः, "अग्ने व्रतपते व्रतं चरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यताम् । इदमहमनृतात् सत्यमुपैमि " (शु.य. सं.) इति, "अनृतात् सत्यमुपैमि । मानुषादैव्यमुपैमि । देवीं वाच यच्छामि" (ते. ब्रा.) इति च ॥ तदेतत् सर्वं व्रतं व्रतपतिः यज्ञपतिः सत्यं परमं ब्रह्मापि श्रद्धयेव प्राप्तुं द्वावयम्, तस्मात् सा परा निष्ठारूपा श्रद्धेव उपवासादिषु यज्ञेषु व्रतेषु च प्रधानं साधनं कारणमिति च सम्पद्यते । "श्रद्धे श्रद्धापयेह नः" (ऋ. मं. १०-१५१-५) "श्रद्धां यज्ञमारमे " (ते.), "श्रद्धया विन्दते वसु" (ऋ. मं. १०-१५१-४) इति च तदनुश्रावणम् । "व्रतेन दीक्षामाप्नोति दीक्षया दक्षिणां दक्षिणया श्रद्धां श्रद्धया सत्यमाप्यते " (शु. य. सं) इति च ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Agni, salutations to you who are the agent bringing down the gods and giving them oblations; you are the lord of all people, the lord of all vows as well. The Vratas or vows are: true speech, silence, cleanliness, fast etc. You are yourself observing similar vows.

There are many mantras in the Rgveda and the Yajurveda, bearing out this meaning. Cf. "You are Agni, the lord of Vrata (vow) or the protector of Vrata" (Rg. VIII-11-1) "Agni is the best of those pure-minded vow-takers" (Rg. VIII-44-21). "Oh, Agni, lord of Vrata, I undertake the vow, let me get through it by your grace and may it fructify for me" (Tait. Sam.). This mantra is used when Samidha is offered by the husband and wife when they take the sacrificial vows. "Agni, lord of Vrata, you are the lord of all the Vratas. Both you and I have to take vows equally" (Tait. Sam.).

Salutations to you, who sit, at the sacrificial altar with a sacred vow to see that the sacrifice is properly concluded. The whole earth is the sacrificial altar, in which you glow with subtle light. Salutations to you who are kindled by yourself. Cf. "In the innermost part of the earth, there is the altar" (Rg. I-164-35). They say that there is the super-altar in the innermost part of the earth.

There is a mantra as follows: Cf. "Agni, the lord of vows, I undertake a vow. Let me achieve it by your grace. Let it fructify for me. By this vow, I will reach the truth from the untruth" (Śukla Yaj. Sam.). "I attain truth from untruth; I attain divinity from mortality; I utter divine speech" (Tait. Brāh.). All the vows, the lord of vows, the Yajus, the sacrifice, the lord of sacrifice, the truth, and the Supreme Brahma also is attainable by faith. Therefore, supreme faith is the major factor in sacrifice and vows like fast etc. Cf. "Oh Śraddhā, make us have faith and devotion" (Rg. X-151-5). (The whole sūkta is called Śraddhā Sūkta). "I begin the sacrifice which is itself Śraddhā" (Tait.). "By keeping the vow, one gets initiated. Through initiation one gets consecrated. Consecration leads to piety (dakshiṇā); from piety one gets faith; by faith Satya is attained. And Satya is the ultimate (Śukla Yaj. Sam.).

पश्चमी ऋक् ।

नर्मस्ते देव सोमामृतापां पेते

मां वृत्सं स्वं रसैराप्यायस्वामृतैः ॥

विश्वस्यैव जेनितारं मनेसाऽन्तः

सोमं तं तपसोपवसन् प्र पेद्ये ॥ ५ ॥

पद्पाठः – नर्मः । ते । देव । सोम । अमृत । अपाम् । पते ।

माम् । वृत्सम् । स्वम् । रसैः । आ । प्यायस्व । अमृतैः ॥

विश्वस्य । एव । जनितारम् । मनसा । अन्तः ।

सोमम् । तम् । तपसा । उपऽवसन् । प्र । पद्ये ॥

Salutations to you, Oh Soma, you who are immortal and lord of essences. Regale me your son, with your essences which are like Ambrosia. I attain that Soma which is the creator of this whole universe. I attain him by my internal powers, by tapas and by abstinence from sense objects.

## अन्वयभाष्यम्।

हे सोम! रसातमन्! देव! देवतात्मन्! अमृत! अमृतात्मक सत्यस्वरूप! अपां रसात्मनां अधिपते! ते नमः, ते तव सुतं सुतवत् संवृतं मां इमं त्वदुपासकं अमृतै: रसैः अक्ष्रयेः अविकृतै: सत्त्वमयेः आप्यायस्व तप्य, अमुं परं देवतात्मानं विश्वस्यैवास्य जगतः जनितारं जनियतारं सर्वासां चिच्छक्तीनां अध्यक्षं तं परं दिव्यं देवतात्मानं मनसा सौम्येन सोमसत्त्वात्मकेन अन्तःकरणेन हृदयेन उप वसन् अन्तर्निष्ठः सन् अनशानिद्रूपण बाह्यविषयेषु अप्रवृत्त्यात्मकेन अतेन आत्मन्येव अन्तर्निष्ठया प्रपद्ये स्वरसेन प्राप्नोमीति ॥ सोमस्य विश्वजनियतृत्वं अनुश्रूयते — "सोमः पवते जनिता मतीनां जनिता दिवो जनिता पृथिव्याः। जनिताऽग्नेजनिता सूर्यस्य जनितेनद्रस्य जनितोत विष्णोः" (ऋ. मं) इति ॥ सोमस्य तस्य आनन्दादिरसात्मता च स्वतःसिद्धा ॥ "यत्रानन्दाश्च मोदाश्च मुदः प्रमुद आसते कामस्य यत्राप्ताः कामास्तत्र माममृतं कृधीन्द्रायेन्दो परिस्रव" (ऋ. मं. ९-११३-११) इति ॥

## COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Soma, salutations to you who are full of Rasa (essence), who are heavenly, immortal and the lord of essences. May you gratify me, your son who is devoted to you. Bless me with your essences which are perennial, changeless and full of virility. You are the great god, the creator of this whole universe, the lord of all the powers of knowledge. I attain Soma, by the powers of my mind which is the internal organ presided over by Soma. I attain him by the vow of non-eating and living with restraint within and with love. Cf. "Bless me with that condition of consciousness, in which Ananda (bliss), moda (delight), muda (joy), pramoda (great joy) abide and where all the desires of desire itself are fulfilled. Make me an immortal. Oh Soma, flow for the sake of Indra" (Rg. IX-113-11).

षष्ठी ऋक्।
नमी वोऽस्तु देवीर्मातरो म आपो
विश्वंस्मादेनसो मां पुनीत सद्यः॥
पावमानीस्ताः शिवा विश्वभवजीरिद्धर्यवसःस्तर्पसा प्रपद्ये ॥ ६॥

पद्पाठः - नर्मः । वः । अस्तु । देवीः । मातरः । मे । आपः । विश्वस्मात् । एनंसः । माम् । पुनीत । सद्यः ॥ पावमानीः । ताः । शिवाः । विश्वऽभेषजी: । अत्ऽभिः । उपऽवसंन् । तर्पसा । प्र । पर्वे ॥

Salutations to you, oh my mothers in the form of so many deities. Pray purify me now from all the sins. I attain the purifying waters, which are auspicious and medicinal by abstinence from food and by restraint and austerities.

# अन्वयभाष्यम् ।

हे आप:! देव्य:! देवतात्मान:! मे मम मातर: मात्स्थानीया: मात्वत् सम्मान-नीया: सेवनीयाश्च स्थ, व: युष्मभ्यं ताभ्य: नम: अस्तु ॥ मां एनं विश्वस्मात् त्रिकरणादि-कृतात सर्वस्मात एनसः नीचैः पतनकारणीभृतात् कल्मषात् सद्यः पुनीत पावयत मोचयत, पावमानी: पवित्रीकरणस्वभावाः विश्वभेषजीः सर्वीषधिरससत्त्वरूपाः ताः शिवाः कल्याण-कारणीभूता: मङ्गलमयी: अप: अब्देवतारिमका: ताभिरेव अद्भि: उपवसन् अपोऽशनरूपेण तेन उपवासात्मकेन तपसा अनशनरूपेण ब्रतेन प्रपर्धे तादशपरमब्रतसिध्यर्थं तथा पाप-रोग-दोषादिसर्वकलमषनिवारणार्थं तद्द्वारा आत्मनः सत्त्वश्रद्धवर्थं च ताः अपः एव सर्व-स्वभावेन शरणं बजामीति ॥ अत्र अनशनमेव परमं तप: सर्वार्थसिद्धिकारणीभूतमिति प्रतीयते । · तप इति तपो नानशनात् परं यद्धि परं तद्दुर्धर्षं तद्दुराधर्षं तस्मात् तपसि रमन्ते " (না. ড॰ २०-२) इति तदनुश्रवणम् ॥ तत्रापि यदनज्ञनरूपं तपः निर्दिष्टं तत् अपामज्ञानेनापि सिध्यति इति गम्यते, ''अपोऽश्वाति । तन्नेवाशितं नेवानशितम्'' (तै.ब्रा.) इति तदनुश्रवणम् ॥ तदेतत् स्वरूपं लक्षणमनशनस्य यत् खलु अशितमपि अनशितमिवैव भवितुमहीत इति मन्यते, तथा च विहितमनुश्रूयते — " यदशितमनशितमिव ( भवित ) तदश्रीयात्" ( श. ब्रा. १-१-२ ) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh water-deities, you are my mothers. You are as good as my mother, so worshipful and worthy of my service. Salutations to you. Purify me immediately from all sins committed by the three instruments of action, viz., body, speech and mind, the sins which pull down all. You are the purifiers by nature and you have the powers of all medicines, you (they) are auspicious. I attain you, water-deities, by fasting, with waters only as my food, and by tapas. I attain you for the accomplishment of my vow and for the

purification of myself through removal of sin, disease, error etc. I take refuge in you, oh water-deities. "There is no tapas greater than non-eating" (Nārā. Up. 20-2). It is further known that Tapas in the form of non-eating bears fruit when the vow of drinking water only goes along with it. "Drinking of water only means neither eating nor non-eating" (Tai. Brā.). So, this is the form and characteristic of real fast. "Though it (water) is drunk, it is as good as non-eating." Cf. "By eating (drinking) which it becomes as good as non-eating. That is the well-known dictum." (Sata. Brā. 1-1-2)

# सप्तमी ऋक्।

नर्मस्ते देवि सरस्वति सुन्तिःयै

रस्वत्यै धीभिः संविद्य स्रवेन्त्यै ॥

वार्चिममां दिव्यां स्वर्गवर्तीं पर्राः

वाचा येजेऽहम्रुपवसन् प्रपेद्ये ॥ ७ ॥

पदपाठः - नर्मः । ते । देवि । सरस्वति । सुऽनीत्यै ।

रसंऽवत्ये । धीभिः । सम्ऽविद्यं । स्रवंन्त्ये ॥

वार्चम् । इमाम् । दिव्याम् । स्वरंऽवतीम् । पर्राम् ।

वाचा । यजे । अहम् । उपऽवसंन् । प्र । पद्ये ॥

Salutations to you, Oh Devi Sarasvati, who are the good guide full of all essences, and who express yourself through the projections of intellect and knowledge. I attain Vāk (speech), the divine and Supreme One, who is full of resonance. I attain speech, through tapas and restraint from all sense-objects.

# अन्वयभाष्यम् ।

हे सरस्वति ! देवि ! सुनीत्ये सुनीतिक्षपाये स्वाश्रितान् सन्मार्गेण नयन्त्ये, रसवत्ये अमृतानन्दादिसर्वरसयुक्ताये, धीमिः बुध्यादिभिः सर्वेरिप ज्ञानेन्द्रियेः सह योगेन संविदा संविदात्मिकया चेतनया स्रवन्त्ये अन्तर्बहिरिप रसक्षपेण स्वरस्वक्षपेण च वर्षन्त्ये ते नमः ॥ अमूं देवीं दिव्यां ज्योतिष्मतीं रस-शब्दादिप्रवाह्रक्षपां स्वरवतीं ज्ञानसत्त्वपूर्णो तां शब्दतन्मान्त्रात्मिकां परां सर्वधीन्द्रियेभ्यः परतरां आन्तरतमां प्रत्यगात्मसत्त्वां वाचा सत्यादिधर्मगुण-सित्त्यत्या वाचिकया मौनमुद्रात्मिकया प्रतीचीनया परया वाचा तपसा वाक्संयमादिक्षपेण व्रतेन उपवसन् आत्मिन अन्तः सित्तिष्ठया छीनः सन् तां परां वाचं प्रपद्ये तामेवानुसृत्य तदर्थात्मानं परां देवतां प्राप्नोमीति ॥ अस्मिन्नथें ऋङ्मन्त्रवर्णाः अपि भवन्ति प्रमाणमूताः,

''पतङ्गो वाचं मनसा बिभित तां गन्धवींऽवदद् गर्भे अन्तः । तां द्योतमानां स्वर्यं मनीषामृतस्य पदे क्वयो नि पान्ति" (ऋ. मं. १०-१७७-२) इति, ''प्रतीचीं जग्रभा
वाचमश्चं रशनया यथा " (ऋ. मं. १०-१८-१४) इति च ॥ '' नानु ध्यायाद् बहूञ्छबदान् वाचो विग्छापन शह तत्" (बृ. उ. ४-४-२१), '' तस्माद् ब्राह्मणः पांडित्यं
निर्विद्य मौनेन तिष्ठासेत्" (बृ. उ. ३-५-१) इति च औपनिषदं तद्दर्शनम् अध्यातमतत्त्वोपबृहितम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Oh Goddess Sarasvati, you are the very embodiment of good conduct. You lead those who take refuge in you, by a good path. You are full of all essences of Amrta, Ananda etc. You express yourself with energy. You are full of knowledge and light which manifest themselves in the form of resonant sounds. Salutations to you. This deity expresses herself in the form of essences and subtle sound, beyond all internal senses. She is the very substance of the in-dwelling soul. I attain her by controlled speech, by truth in the form of silence, by mind turned inward, and with tapas in the form of abstension of talk etc. and by inwardness. I attain the supreme Vak: Following her, I attain the Atma, the Supreme God, the expression of Vak. ' The soul-in the form of energy and the sun invest Vak with sound. The Prana, the vital air which is the musician resounds her, the Vak within the heart. The Seers protect her, the Vak, luminous with knowledge, the characteristic of Akasa, the inspirer of mind, within the innermost soul." (Rg. X-17-7-2). "Control her, the Vak as you do a horse with reins" (Rg. X-18-14). The Upanishads also say the same thing. "One should not contemplate on too many words. That is certainly exhausting the Vak" "Therefore those who know Brahma should remain ( Br. Up. IV-4-21 ). silent forgetting all scholarship and learning" (Br. Up. III-5-1).

# अष्टमी ऋक् ।

तत् ते भगवन् इन्द्र ब्रह्मणस्पते संविद्याऽयं तेपस्यन् अर्जु तुरीयम् ॥ पदं पैश्यामि दर्शतं सम्पर्ततं तत् पैरमं ज्योतिविश्वस्य दर्शयंत् ॥ ८॥

पदपाठः - तत् । ते । भगऽवन् । इन्द्र । ब्रह्मणः । पते । सम्ऽविदां । अयम् । तपस्यन् । अर्तु । तुरीयंम् ॥ पदम् । पुरुयामि । दुर्शतम् । सम् । पारि । इतम् । तत् । परमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दुर्शयंत् ॥

# अन्वयभाष्यम् ।

एतन्मन्त्रार्थः पूर्वं व्याख्यातः ॥

अस्मिन् सूक्ते विशेषतः प्रत्येकस्मिन् "तपसा—उपवसन् " इति उपवाससञ्ज्ञकं अनशनरूपं यत् तपः दर्शितं तदेव किञ्चिद् विमृश्यते ॥ अस्मिन् लोके सर्वेषामिप प्राणमृतां "अशनं—अनशनं" इति च नियते सदा प्रवृत्ते द्वे वृत्ती भवतः, तत्र सर्वेषु विषयेषु व्याप्तिरूपा प्रवृत्तिरेव अशनं तथा तेभ्यो विषयेभ्यः असद्वस्तुसम्बद्धेभ्यः अनिष्टभ्यश्च निवृत्तिरेव अनशनम् ॥ "अश्च व्याप्तौ" (१२६४) इति धात्वर्थयोगात् ॥ तथेव बाह्येषु तेषु विषयेषु अप्रवृत्तिरिप अनशनरूपैव भवितुमर्हति, या तु औदासीन्यस्थितिरिति प्रसिद्धा ॥ "नेनमंहो अश्वोति " (ऋ. मं. २–५९–२) "न तमश्वोति कश्चन" (ऋ.मं. १०–६२–९) इति च तदनुश्रवणम् ॥ एवमेव "अश्च भक्षणे" (१५२४) इति धात्वर्थात् अशनं नाम भक्षणं , तथा अदनीयं अन्नं च भवितुमर्हति । " सर्वं स पूतमश्वाति स्वदितं मातरिश्वना " (ऋ.मं. ९–६७–३१) इति तद्दर्शनम् ॥ " अद्यतेऽत्ति च भूतानि । तस्मादन्नं तदुच्यते" (बृ. उ. २–२) इति च ॥

"न तमश्रोति कश्चन न तदश्चाति किञ्चन " इति तयोरुभयोयोंगेन निदर्शनम् ॥ अत्र अनरानं नाम भक्षणात् निवृत्तिरूपं अमुक्तिरूपं च भवितुमहिति ॥ एतत्सत्त्वद्वयसहिते एते उमे वृत्ती इति शास्त्रसङ्केतः, एतद् वृत्तिद्वयमिमल्य्येव तस्य चेतनात्मनः पुरुषस्य सर्वेषु पुरुषेषु अन्तरनुप्रवेशः अनुश्रूयते, " त्रिपादूष्व उदैत् पुरुषः पादोऽस्येहाभवत् पुनः । ततो विष्वङ् व्यक्तामत् साशनानशने अभि" (ऋ.मं.१०-९०-४) इति ॥ अत्र तादश्वृत्तिद्वयसहिते ते "साशनानशने "स्थावरजङ्गमात्मके अचेतन-सचेतनरूपे च इति तदर्थः सम्पद्यते । अत एव सामवेदे आधर्वणीये च अशनानशनयोरेव अनुश्रवणं इति प्रतीयते ॥ "ततो विष्वङ् व्यक्तामदशनानशने अभि" (सा. आ. कां ६-४-४) (६१८) इति ॥ "ततो व्यक्तामद् विष्वङ् अशनानशने अनु" (अ. सं.१९-६-२) इति ॥ "पुरश्चके द्विपदः पुरश्चके चतुष्पदः । पुरः स पक्षी भूत्वा पुरः पुरुष आविशत् " (बृ.उ.) इति च ॥ एतस्मिन् अर्थे औपनिषदं ब्राह्मणानुवचनमि भवित, "सोऽद्भ्य एव पुरुषं समुद्धृत्यामूर्ल्यत् । ता एता देवताः सृष्टा अस्मिन् महत्यण्वे प्रापतन् , तं अशना-पिपासाभ्यामन्ववार्जयत् । ता एनमब्रुवन् आयतनं नः प्रजानीहीति यस्मिन् प्रतिष्ठिता अन्तमदामेति (ऐ.उ. २-१-५)। तत्र पुरुषाणां सर्वेषामिप प्राणमृतां अशनािपपासात्मकं वृत्तिसत्तं दर्शयन्ति ॥

तदृदेव अनशनमपि अनुश्रूयते उपकोसलविद्यायां उपनिषदि प्रपञ्चितम्, "स ह

त्र्याधिनाऽनिशतुं द्ध्रे, तमाचार्यजायोवाच ब्रह्मचारिन् अशान किं नु नाश्नासीति, स होवाच बहव इमेऽस्मिन् पुरुषे कामाः नानात्ययाः व्याधिभिः परिपूर्णोऽस्मि नाशिष्यामीति '' ( छां.उ. ४-१०-३ )। अभक्षणरूपं अनशनं तपोत्रतरूपेण अनुष्ठितमनुश्र्यते, तच मानसिक व्याधिनिवृत्तये कारणीभूतं ज्ञानोदयादिसाधनीभूतं चेति प्रतीयते, तथा अन्यत्रापि तदनशनं यमस्यापि संयमने हाक्तं तीक्ष्णं हास्त्रमिव संवृत्तं दृश्यते, "तिस्रो रात्रीर्यद्वात्सीर्गृहे मे अनश्नन् ब्रह्मन् अतिथिनमस्यः ॥ नमस्तेऽस्तु ब्रह्मन् स्वस्ति मेऽस्तु तस्मात् प्रति त्रीन् वरान् वृणीष्व '' (कठोप. १-९ ) इति ॥ अत एव तस्य अनञ्चनस्यैव परमतपःस्वरूपत्वं प्रतिज्ञायते । '' तप इति तपो नानशनात् परं तद्दुर्धर्षं तद्दुराधर्षम् । तस्मात् तपः परमं वदन्ति " ( ना. उ. २१-२ ) इति च ॥ तत्र अञ्चनानञ्चनयोः तयोः सर्वेन्द्रियाणां आत्म-न्यन्तर्भुखेन उपनयन-संयमन-संशोधनादिसत्त्वसम्पन्नयोः संविधानं तदनुष्ठानं च वैदिके यज्ञादौ प्राचामृषीणामाचार्याणां च आचारपरम्परागतं इदानीमपि दरीदृश्यते तत्सदाचरणम्, यज्ञीय।दि व्रतादेशे तयोरुभयोरपि अञ्चनानशनयोः सत्त्वं प्रतीयते समानरूपेण, यज्ञीये व्रते— अथातोऽज्ञानानज्ञानस्यैव " ( ज्ञा. ब्रा. १-१-१ ) इति तदुपदेज्ञात् ॥ तत्र अञ्चानरूपं वतम्, "पयो वै बाह्मणस्य वतम् " (ते.) इति ॥ "एकं स्तनं वर्तं कुर्वीत द्विस्तनं त्रिस्तनं व्रतम् " इत्यादि विधानं विद्यते पयसः अञ्चने, " कृच्छ्रातिकृच्छ्रं पयसा दिवसानेकविञ्चा-तिम्''( म. स्मृ. ) इति मनुः ॥ एवं कृच्छादिव्रते दुग्धस्य अशनं विहितम् ॥ "अथ पार्वण-स्थालीपाकः तस्य दर्शपूर्णमासाभ्यामुपवासः " (आ. गृ. सू.) इति उपवासविधानं तदनशनरूपम् ॥ त्रेताग्रीनां च अग्निहोत्रिणां दर्शपूर्णमासेष्टौ तद्वतादेशे तु-- "यदिशत-मनिश्चातिमव (भवति) तदश्रीयात् '' (श. ब्रा. १-१) इति । तदनशनानुविधानं च अञ्चनसहक्लुप्तम्, तर्निवचनमपि अन्यत्र अनुश्रूयते — "अपोऽश्वाति । तन्नेवाशितं नेवान-शितम् '' ( तै. ब्रा.) इति ॥ '' अब्भक्षो वायुभक्षश्च " (म.स्मृ.) इति तदनुवचनं उद्देशान्तरेण विहितं दश्यते ॥ एवमेव उपनयनादिव्रतेऽपि तदशनं शास्त्रतो नियमितं ब्रह्मचारिणां कृते, '' अक्षारलवणाशी स्यात् '' ( आ. गृ. सू. ) इति ॥ तथा '' मधु—मांस-उच्छिष्ट-ताम्बु-लादीनामनशनं च विहितम् " । तदेतद् विवाहब्रते वधूवरयोरुभयोरिप समानमेव, " अक्षार-लवणाशिनौ अधःशायिनौ ब्रह्मचारिणौ स्याताम् '' ( आ. गृ. सू.) इति ॥

तथैव आयुंवंदेऽपि आयुरारोग्यादिसिध्यर्थं अश्चनानशनयो: तयोरुभयोरिप समाश्रयणमुपदिश्यते, "हिताशी स्यान्मिताशी स्यात् कालभोजी जितेन्द्रयः। पश्यन् हि सकलान् रोगान् बुद्धिमान् विषमाशनात" (च. सं.) इति ॥ तदेतत् सत्त्वशुद्धिद्वारा ज्ञानोदयेऽपि समानमेव भवितुमहित । "हितिमितमेध्याशिनो हि ब्रह्मणि विविदिषा भवित " (ब्र. सू. शा. भाष्ये भामती ) इति ॥

एवं ज्वरादिरोगनिवृत्तये चिकित्सारूपेण अनशनं प्रशस्यते, " ज्वरादौ छङ्घनं प्रोक्तम्" इति, ''छङ्घनं परमौषधम्" इति च ॥ तथैव यश्चे योगे ज्ञानोपनादौ च पात्रतादि-

सिध्यर्थं युक्ता सत्त्वशुद्धिरेव प्राधान्येन समुद्दिष्टा । सा च प्राणसन्धारणार्थं जीवनार्थं च प्रत्यहं अनिवार्यतया सेवनीयाभ्यां अञ्चनानञ्चनाभ्यामेव सिध्येत् इति सर्वञास्त्रसम्मतं तत्त्वम्, अत एव तादृशेन सिन्यतेन आहारेण प्राणसन्धारणद्वारा संवंषामि इन्द्रियाणां सत्त्वशुद्ध्या सर्वत्रापि विषयेषु नियता प्रवृत्तिः, तथा निवृत्तिः, तथा आत्मिन अन्तः निष्ठात्मिका अप्रवृत्तिरिप भवितुमर्हतीति प्रतिज्ञायते, तथा च तदनुश्रवणम्— " आहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धिः, सत्त्वशुद्धौ ध्रवा स्मृतिः, स्मृतिल्यम् सर्वप्रन्थीनां विप्रमोक्षः" (छां. उ. ७–२६–२) इति ॥ "युक्ताहारविहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु । युक्तस्वप्नावबोधस्य योगो भवति दुःखहा " (भ. गी.) इति च स्मृतिः॥ एतेन " आह्नियते इति आहारः" इति व्युत्पत्तेः अन्नरसादीनां भक्षणं इति प्रथमोऽर्थः, तथा श्रोत्रादिभिः इन्द्रियैः शब्दादीनां विषयाणां आह्ररणं तद्प्रहणं तथा तदुपसेवनमिप अन्योऽर्थः, एवं आहारशब्दस्य तथा तदाहाररूपस्य अश्चनस्यच स्वरूपं लक्षणमित्युक्तं भवति ॥

तिष्दिपरीतमेव अनञ्चनस्य स्वरूपम् । तथा च अन्नरसादीनां अभक्षणम्, विषयेषु अप्रवृत्तिः, तेषां असेवनं च तल्लक्षणं भवति ॥ तद्नुवचनं च दृश्यते — " विषया विनिवर्तन्ते निराहारस्य देहिनः । रसवर्जं रसोऽप्यस्य परं दृष्ट्वा निवर्तते" (भ. गी.) इति ॥

तदेतदुभयरूपं अशनं अनशनं च जीवेशयोः मनुष्यदेवतयोः यथाक्रमं गुणधर्मात्मकं वृत्तिरूपं सत्त्वं इति अनुश्रूयते । तथा च ऋङ्मन्त्रवर्णः दैर्घतमसार्षयः — "द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते ॥ तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्ति अनश्चन्तन्यो अभि-चाकशीति " (ऋ. मं.१-१६४-२०) इति ॥ "न वै देवा अश्वन्ति न पिबन्ति एतदेव अमृतं दृष्ट्वा तृष्यन्ति " (छां. उ. ३-६-१) इति च ब्राह्मणम् ॥

अत्र एते सुस्पष्टार्थके अशनानशनात्मके भुक्ति—अभुक्तिरूपे द्वे वृत्ती भवतः, एतेन अशनं नाम विषयेषु प्रवृत्तिः, भुक्तिः संसक्तिः इत्यर्थः सम्पद्यते, तथा अनशनं नाम विषयेषु अप्रवृत्तिः, अभुक्तिः, विमुक्तिः, स्वरूपिस्थितिः इति च अर्थात् सिध्यति ॥

"अग्ने नय सुपथा राये अस्मान्" (ऋ॰ मं॰ १-१८९-१) इति ॥ "ऋजुनीती नो वरुणो मित्रो नयतु विद्वान्" (ऋ॰ मं॰ १-९०-१) इति च सत्पथप्रवृत्त्पर्थकं वेदानुवचनं तत्प्रार्थनादिरूपम् ॥ "न दुरुक्ताय स्पृह्येत् " (ऋ॰मं॰ १-४१, ९) "मा वो झन्तं मा शपन्तं प्रति वोचे देवयन्तम् । सुम्नैरिद् व आ विवासे " (ऋ॰ मं १-४१-८) इति च निवृत्त्पर्थकं वचनम् ॥ उभयार्थकमिप भवति, "इमां धियं शिक्षमाणस्य देव ऋतुं दक्षं वरुण संशिशाधि । ययाऽति विश्वा दुरिता तरेम सुतर्माणमिध नावं रुहेम " (ऋ॰ मं॰ ८-४२-३) इति ॥ "ऋतुं दक्षं वरुण संशिशाधीति वीर्यं प्रज्ञानं मियं संशिशाधीत्येव तदाह" (ऐ॰ ब्रा॰) इति च ब्राह्मणम् ॥ तथा "मृत्योमुक्षीय माऽमृतात् " (ऋ॰ मं॰ ७-५९-१२) " सुमुग्च्य१स्मान् निधयेव बद्धान् " (ऋ॰ मं॰ १०-७३-११) " असतो मा सद् गमय ।

तमसो मा ज्योतिर्गमय | मृत्योर्माऽमृतं गमय" (बृ. उ. १-३-२८) इति च त्रीणि यर्जु्ष भवन्ति ॥

॥ इति अष्टमेऽनुवाके तृतीयं वेश्वदेव्यं सूक्तं समाप्तम् ॥ COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This is already commented upon.

In this Hymn, one finds 'Tapasa upavasan' repeated (except in the last mantra) indicating that fast, non-taking of food, is the illuminative Tapas. It will be helpful to probe into it a little further.

In this word, all the living beings have two attitudes, viz., 'eating and non-eating.' Of these two, the one Pravrtti (which means active interest in all objects) is eating, the other Nivrtti (which means turning away from all the objects), is non-eating. The word 'Asana' is derived from the root 'As' to occupy (1264). Further, the Apravrtti meaning disinterestedness in external objects is also non-eating (positive and negative aspects of the same tendency). Cf. "Sin does not touch him" (Rg. III-59-2). "None touch him" (Rg. X-62-9). Likewise, there is another root (1524) which means 'eat' from which also Asana is derived, meaning eating. Asana is food because it is Adaniya, eatable. Cf. "Whatever is relished is eaten by Matarisvan, even the inhaled air (Apana vayu) is 'eaten' by man, as it were (Rg. IX-67-31). It is Anna because it is (advate atti cha bhūtāni) eaten by all the creatures, and it eats also all the creatures. (Br. Up. II-2). So, Anasanam, foodlessness means both abstaining from food positively and non-taking of food negatively. So, the Veda posits by the word Anasana both these tendencies. Having these two tendencies in mind, it is stated that Purusha, the energy entered into all the bodies. Cf. "The Purusha, having three feet is beyond all. And his one foot pervades the whole universe. With that foot he pervaded all the beings" (Rg. X-90-4). So in this world also, the mobile and the immobile have these tendencies. i. e., eating and non-eating which means evidently, they are either alert or inert. Therefore, it is said in the Atharvana Veda, "he entered into all, following eating and non-eating" (Athar. XIX-6-2). "Purusha the bodies" (Br. Up.). There are other statements in another Upanishad, confirming this point. Cf. "He created one (Purusha) from the waters and gave him all the senses, speech etc." (Ait. Up.).

He created all these gods, Agni etc. presiding over all the senses and put them in this great ocean, i. e., all the living beings. The creator put into the first being (Purusha) hunger and thirst. They (the gods) said to him (the first born), "Show me the place where we can eat sitting" etc. (Ait-Up. II-1 & 5). Thus it is pointed out that all the living beings have hunger and thirst.

Elsewhere in the Upakosala Vidyà it is said, "He was melancholic and did not eat. The wife of the teacher told him, 'Brahmachāri, please eat; why do you not eat?' He said, 'This person (which is myself) has many desires of manifold nature. I am full of sorrows. Therefore, I do not eat'" (Chhānd. Up. IV-10-3). Fast as non-eating, was then observed as Tapas, not only for the removal of mental ills, but also for obtaining knowledge etc. Elsewhere also, it is seen that the vow of fasting proved to be a very sharp weapon in controlling the god of death, Yama. Cf. "Oh Brahman, you stayed in my house for three nights fasting and so, as guest you are worthy of being honoured. Oh Brahman, salutations to you. May I be blessed with auspiciousness Therefore, please ask for three boons" (Katha Up.). Therefore, this Tapas of fasting is a great spiritual practice. This Tapas is none other than non-eating. There is no Tapas greater than non-eating. The place of Tapas of non-eating is very high inasmuch as it is unassailable and difficult to practise. Fasting, therefore, is the greatest Tapas.

It is eating and non-eating that are mainly responsible for withdrawing, restraining, and purifying all the senses. The theory and practice of eating and non-eating are handed down by the ancient traditions and are observed in Vedic sacrifices etc. even now. When the sacred and sacrificial vows are undertaken, these two, eating and non-eating, are of equal importance according to the Śatapatha Brāhmaṇa (I-1-1). "Milk is the food for a Brāhmaṇa undergoing a vow" (Tait. Up.). The vow of taking milk from four teats of a cow, then reducing it to three teats and one teat and so on is the practice for those who take to milk as food in a sacrificial vow. "Kṛchchhrātikṛchchhra vows are to be observed with milk as food for twentyone days" (Manu, Yājñavalkya Smṛti). So, milk is the food during the vow.

"Now regarding Pārvaṇa Sthālipāka, which is to be observed on new and full moon days" (Āp. Gṛ. Sūtra). Thus the fast which is non-eating is enjoined during Darśa and Pūrṇamāsa. The Agnihotris are instructed during Darśa and Pūrṇamāsa thus: "Only that is to be eaten, by eating which it is as good as non-eating" (Śata. Brāh.). Elsewhere, the practice of anaśana, non-eating is explained: "He eats (drinks) water which is neither eating nor non-eating" (Tait. Brāh.). Likewise, with regard to the vow of Upanayana eating is restricted by Śastra for Brahmachāris: "One should be non-eater of pungent or saltish things" (Āp. Gṛ. Sū.). Again, "one should not eat honey, meat and the left-overs, tāmbūla etc." This restriction is common to both the bride and the bridegroom during the vow of marriage. "They shall not eat pungent or saltish things and they must be chaste" (Āp. Gṛ. Sū.). Likewise, in Ayurveda also, it is said that one has to resort to both eating and non-eating for getting full span of life, health etc. Cf. "One must eat salutary food; must eat within limitation;

must eat at regular intervals and must observe continence. The wise must know that all diseases spring from irregular and unwholesome food habits (Charaka). Further, non-eating is advised at the start of fevers. Cf. "Non-eating is the best medicine."

Thus in sacrifice and in the practice of Yoga, knowledge and upāsanā etc. purification of body and mind for getting eligibility is insîsted upon. That purification of body and mind is possible by daily eating and noneating which is inevitable and which is within limits for retention of life in the body and for keeping oneself alive." Thus with controlled eating and restricted non-eating, it is possible to get the regulated projection (pravṛtti), rejection (nivṛtti) and non-projection (Apravṛtti) of every sense with regard to its objects. We assert so, and it is so said also. "The purity of eating secures the purity of the body and mind which is the undoing of all knots" (Chhā. Up. 7-26-2). "In respect of one who is regular in eating and doing, during sleep and wakefulness...yoga kills all sorrows" (Gitā).

Thus, as per derivation, Ahara is that which is received, includes both eating of food and drinks and enjoyment of sound, touch, form, taste and smell of the various objects by senses like the ear etc. That is the form of Asana. The contrary of it is Anasana. Cf. "The sense objects retire if one fasts; but the tendency of the senses to enjoy survives; that also dies when one envisages the Supreme beyond" (Gita: II-59).

It is said in the Vedas that both for the Jivātmā and Paramatmā and for mortals and gods, these eating and non-eating are their characteristics respectively. Cf.: A Rk of Dirghatamas: "There are two bright feathered ones, Jivātmā and Paramātmā who are friends in company with each other on the same tree; one eats the sweet fruit and the other watches without eating" (Rg. I-164-20). And again, "The gods do not eat nor drink but they are satisfied by the mere sight of the food offered" (Chhā. Up. III-6-1). This much is evident that eating and non-eating, i. e., enjoyment and nonenjoyment are the two aspects in life: non-eating means being aloof from sense objects, absolute detachment; contrary to that is turning towards sense objects, enjoyment and indulgence in sense objects. "Oh Agni, lead us to attain wealth by the good path" (Rg. I-189-9). "May Varuna and Mitra, the wise ones, lead us by the straight path" (Rg. I-90-1). Thus, the Veda also says in the form of a prayer that one should go by the right path alone. "Ohe should not aspire after making a bad speech or doing bad things" (Rg. I-41-9). "Oh gods, I shall not complain against him who hurts or curses or praises me. I shall serve you for my own good" (Rg. I-41-8). So runs the prohibitory statement. There are statements which commend and prohibit also. Cf. "Oh god Varuna, sharpen the Kratu and Daksha for my sake; they develop the intellect. May we board the ship by which we may cross over all ills " (Rg. VIII-42-3). "Oh Varuna, sharpen the Kratu CD-58

and Daksha. In this mantra, he prays that his powers of knowlege and that of action may be shapened well" (Ait. Bra.). Again, "Release me from mortality and not from immortality" (Rg. VII-59-12). "Release me from ignorance just as those who are bound are released" (Rg. X-73-11). "Lead me from non-existence to existence; from darkness to light and from mortality to immortality" (Br. Up. I-3-28). Thus run these three Yajus in both the senses, i. e., Prayrtti and Nivrtti.

Thus ends the Third hymn dedicated to Visvedevān in the eighth Section.

# अथ चतुर्थ द्विदैवत्यं अग्नीषोमीयं सुक्तम् । अनुवाकः ८। सुक्तम् ४। ऋचः १-९ ।

अग्निरयं पार्थिवं ज्योतिः नव, दैवरातो वैश्वामित्रः, अग्नीषोमौ, जगती।
Now this the Agneeshomeeya Sukta, Fourth in the Lighth Anuvaka
Section VIII, Hymn 4, Riks 1-9, AGNĪ-SOMA

The fourth Hymn beginning with "Agnirayam Pārthivam Jyotiḥ," contains nine Rks. Daivarāta Vaisvāmitra is the Rshi; Agni-Soma are the gods; and the metre is Jagati.

## अथ प्रथमा ऋक्।

अग्निर्यम् पार्थिवं ज्योतिष्पर्चनम् सोमो दिव्यः शीतर्रश्मी रसोऽमृतम् ॥ मिथुयाऽन्वेव विश्वधाऽभ्युदीयतुः स्तावृग्नीषोमौ मृळयतां सं विश्वम् ॥१॥

पद्पाठः - अग्निः । अयम् । पार्थिवम् । ज्योतिः । पर्चनम् ।
सोर्मः । दिव्यः । शीतऽर्रिः । रसः । अमृतंम् ॥

मिथुया । अनुं । एव । विश्वऽथां । आमि । उत् । ई्यतुः ।
तो । अग्नीषोमौ । मृळयताम् । स्वम् । विश्वम् ॥

This Agni is the earthly flame of light that heats and cooks. Soma the celestial light is the moon with cool rays, full of essence and Ambrosia. The twins combined and manifested themselves everywhere as everything. May those Agni-Soma twins make this universe a happy one.

## अन्वयभाष्यम् ।

अग्नि: अयं प्रसिद्धः भौतिकः उत देवतात्मेति च, सोऽयं इह पार्थिवं पृथिवीसम्बद्धं ज्योतिः ज्योतिरात्मा पृथिव्याः अधिपतिः, पचनं पाकादिकारकं तत् तेजोमयत्वात्,
औष्ण्य-प्रकाशादि धर्मयोगात्, "अग्निर्मूर्धा दिवः ककुत् पतिः पृथिव्या अयम् " (ऋ. मं. ८-४४-१६) इति तदनुश्रवणम् । सोमः प्रसिद्धः प्रत्यक्षसिद्धः दिव्यः ग्रुलोकसंस्थः,
शीतरिमः शान्तशीतलकिरणः रसः रसात्मा अमृतं सुधांशुः, ताविमौ उभौ देवतात्मानौ
मिथः परस्परं योगेन अनु अन्वितौ सन्तौ अधरोध्वतानौ अन्योऽन्योत्तानौ वा मिथुनीभूतौ
दम्पती इव संवृत्तौ विश्वथा विश्वतोरूपेण अभितः उदीयतुः तेजोरससत्त्वाभ्यां प्रत्यक्षतः उदयं
प्रापतुः, तेन च इदं सर्वं जगत् अग्नीषोमात्मकं बभूव । "अग्नीषोमात्मकं जगत्" इति
तदनुवचनम्, तौ अग्नीषोमौ स्वं स्वकीयं इदं विश्वं मृळयतां मृडयताम् आत्मीयज्योतीरससत्त्वेन नित्यं सुखयताम् इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This famous Agni god belongs to the earth. He is the light related to this earth. He is heat and light useful for burning and cooking etc. Cf. "Agni is the head and summit of heaven and the lord of the earth" (Rg. VIII-44-16). The famous Soma (moon) who is visible to the eye is in the sky, calm and cool. These two reputed gods are mutually united. They are facing each other; they are united like husband and wife. They rose up before the eyes of all. They are the heat-light combination. This whole universe is pervaded by Agni-Soma. May these two, Agni and Soma be gracious to this universe which is their very body. Let them make this universe happy with their heat-light and essence.

# द्वितीया ऋक्।

अग्निर्देवो देवानां मुखं हिवर्भुक् सोमो दिव्यं हृव्यममृतं तदम्नम् ॥ देवते ते विश्वेषां तनुः प्रत्यृते तावृग्नीषोमौ मृळयतां स्वं विश्वेम् ॥ २॥ पदपाठः - अग्निः । देवः । देवानाम् । मुर्खम् । हृविःऽभुक् ।
सोर्मः । दिव्यम् । हृव्यम् । अमृतंम् । तत् । अन्नम् ॥
देवते इति । ते इति । विश्वेषाम् । तनः । प्रति । ऋते इति ।
तो । अग्नीषोमौ । मृळयताम् । स्वम् । विश्वेम् ॥

Agni is god; he is the mouth of the gods as he is the one who consumes the oblations. Soma is the celestial god; he is the oblation and Ambrosia, the celebrated food. These two gods are pervading the bodies of all. May these Agni and Soma gods render this universe which is their own body happy and blissful.

## अन्वयभाष्यम्।

सोऽयं अग्निः देवः स्वयं देवतात्मा तेजोमयः, तथा देवानां संवंषां मुखं मुखस्थानीयः, अत एव हिवर्भुक् सर्वदेवतानां हिवषां भोक्ता, तस्मात् सर्वेषां देवानां कृते यज्ञेषु अग्निमुखं एव सर्वाणि हवी एषि हूयन्ते । "यिष्ठिद्ध शक्षता तना देवं देवं यजामहे । त्वे इद्धूयते हिवः " इति तदनुश्रवणम् । सोमः दिव्यं हिवः हिवःस्वरूपः, भोग्यरूपः, अमृतं अमृतरसात्मा, तत् परं श्रेष्ठं अन्नम्, ते इमे दैवते देवतात्मके तथा भोक्तृ-भोग्यस्वरूपे मिथः संसृष्ठे सती विश्वेषां प्राणमृतां विश्वाः तन्ः शरीराणि प्रत्यृते प्रतिगते सम्प्राप्ते भवतः, तौ दिव्यौ अग्नीषोमौ देवतात्मानौ स्वीयं इदं विश्वं सुखयताम् इति ॥

अत्र अयमिष्गः सर्वेषां अस्माकं अन्तः शरीरे वैश्वानररूपेण सिद्धः सन् हिवषां भोत्ता भवित, सौम्यं सोमदैवत्यं अन्नमेव भोग्यमनं हिवः इति विशिष्टं अध्यात्मं तत्त्वम् ॥ अस्मिन् अर्थं ऋङ्मन्त्रदर्शनं भवित विश्वामित्रार्षेयम्, ''अग्निरस्मि जन्मना जातवेदा घृतं में चक्षुरमृतं म आसन् । अर्कस्त्रिधात् रजसो विमानोऽजस्त्रो वर्मो हिवरस्मि नाम '' (ऋ•मं. ३–२६–७) इति, ''त्रिधातुरकों रजसो विमानः अजस्त्रं ज्योतिर्हविरस्मि सर्वम् '' इति, ''अग्निरन्नादः '', ''एष ह वै सोमो राजा तद्देवानामन्नं तं देवा भक्षयन्ति '' (छां.उ. ५–१०–४) इति च तदनुवचनम् ॥ ''अहमन्नम् ३, अहमन्नादः ३, अहमन्नमन्न-मदन्तमिष्न '' (तै. मृ. उ. १०–६) इति च तदनुश्रवणम् अध्यात्मतत्त्वोपबृंहितम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Agni is himself a god and is lustrous. He is the mouth of all the gods. So, he consumes all the oblations offered to the various gods. Therefore, all the oblations to various gods are offered through the mouth of Agni. Cf. "Whatever permanent oblations we offer to each god, all those are offered through you only" (Rg. I-26-6). Soma is known as an oblation of nectar. Therefore, it is an excellent and the best food. These two gods (Agni and

Soma) are the enjoyer and the enjoyed, created for each other and are united. They have entered into the bodies of all the living beings. May these Agni-Soma gods be gracious to this universe.

This Agni dwells inside all bodies as Vaiśvānara. He is the enjoyer of all oblation. That is the spiritual principle. Viśvāmitra says in this connection, "I am Agni by birth knower of all and everything; nectar is in my mouth; I am the inexhaustible heat-light. I am the oblation" (Rg. III-26-7). Again, "I am inexhaustible heat-light and all oblations I am" (Sāma Veda). "This is indeed the King Soma." "He is the food of gods. Him the gods eat" (Chhā. Up. V-10-4). "I am the food. I am the foodeater. I eat him who eats food" (Tai. Up. III-10-6).

# तृतीया ऋक्।

अग्निर्यमन्तिश्चिता ज्योतिषा वाक् सोमोऽश्ववानश्चचितं तन्मनेः॥ ते आत्मन्यन्तर्मिथोऽधि प्रतीरिते तावग्नीषोमौ सुळ्यतां स्वं विश्वम् ॥३॥

पदपाठः - अग्निः । अयम् । अन्तः । चिता । ज्योतिषा । वाक् ।
सोर्मः । अन्नेऽवान् । अन्नऽचितम् । तत् । मर्नः ॥
ते इति । आत्मिनि । अन्तरिति । मिथः । अधि । प्रति । ईरिते इति ।
तो । अग्नीषोमौ । मृळयताम् । स्वम् । विश्वम् ॥

This is Agni, who is Vak (power of speech) within (the body) with knowledge and light. Soma possesses food, and mind is born of food. They inspire each other within the soul, being inspired themselves. May they, Agni and Soma be gracious to their own universe.

# अन्वयभाष्यम् ।

सोऽयमेव अग्निः सर्वेषां अन्तः आत्मनः ज्योतिषा स्वेन तेजःसत्त्वेन चिता चेतनया संविदा सिञ्चता वाक् स्वयं वाग्रूप एव भवति । "मुखादिन्द्रश्चाग्निश्च" (ऋ. मं. १०-९०-१३) इति ऋङ्मन्त्रवर्णः, "मुखादिग्नरजायत" (शु. य. सं.३०-१३) "मुखं निरिभद्यत मुखाद् वाग् वाचोऽग्निः" (ऐ.उ. १-४) "अग्निर्वाग्भूत्वा मुखं प्राविशत्" (ऐ. उ. २-४) इति च स्पष्टार्थकं तदनुश्रवणम् वाचः अग्निस्वरूपत्वे प्रमाणम्, तस्या वाचः ज्योतीरूपत्वमिष् संवित्सत्त्वसिद्धम्, तथा हि — " अस्तिमत आदित्ये याञ्चवल्क्य

चन्द्रमस्यस्तिमिते शान्तेऽग्नौ किञ्ज्योतिरेवायं पुरुषः इति वागेवास्य ज्योतिर्भवतीति, वाचैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते " (वृ. उ. ४–३–५) इति, "तेजोमयी वाक्" (छां. उ. ६–५–४) इति, " अग्निर्म वाचि श्रितः" इति च ॥

एतिस्मन्त्रथें स्पष्टार्थकः ऋङ्मन्त्रवर्णः, "त्वमग्ने अदितिदंव दाशुषे त्वं होत्रा भारती वर्धसे गिरा" (ऋ. मं. २-१-११) इति ॥ सोमः रसात्मा अनवान् सर्वरससारभूतत्वात्, अन्नचितं सोमसत्त्वेन अनेन उदितं भवित तत् सौम्यं मनः, "अन्नमय हि सोम्य मनः" (छां. उ. ६-५-४) इति ॥ "चन्द्रमा मनसो जातः" (ऋ. मं. १०-९०-१३) "हृदयं निरिभद्यत हृदयान्मनो मनसश्चन्द्रमाः" (ऐ.उ. १-४) "चन्द्रमा मनो भूत्वा हृदयं प्राविशत्" (ऐ. उ. ३-४) इति च ॥ एतिस्मन् अर्थे स्पष्टार्थको मन्त्रवर्णः — "मनश्चिन् मनसस्पतिः" (ऋ. मं. ९-) दि पितो महानां देवानां मनो हितम्" (ऋ. मं. १-१८७-६) इति च ॥ ते इमे वाङ्मनश्च उमे अन्तः सर्वेषां आत्मिन अधिष्ठिते, तथा मिथः सङ्गते प्रति प्रत्यङ्मुखेन प्रेरिते च भवतः, तौ अग्नीषोमौ वाङ्मनःसत्वौ सन्तौ स्वतः स्वीयाभ्यां ज्योतीरससत्त्वाभ्यां इदं निजं विश्व सुखयताम् इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This is Agni certainly living within all the bodies, with his power of knowledge and light; he is Vāk. Cf. "From his mouth were born Indra and Agni" (Rg. X-90-13). "From mouth was born Agni" (Sukla Yaju. Sam. 30-13). "The mouth opened and from the mouth Vāk was born and from Vāk was Agni born" (Ait. Up I-4). "Agni became Vāk and entered the mouth" (Ait. Up. II-4). Vāk in considered to be light, to show that she is knowledge. "Yājñavalkya, when the sun is set, when the moon is set, and when fire is put out, which is the light and power in virtue of which a person continues to live? The answer is, speech is itself his light, by the light of Vāk he lives" (Bṛ. Up. IV-3-5). Again, "Vāk is full of light" (Chhā. Up. VI-5-4). Another Rk is clear on this point: "Oh Agnideva, you are the infinite giver to those who offer oblations to you. You are Hotṛ, i. e., Vāk and Bhāratī who prosper on account of Vāk" (Rg. II-1-11).

Soma, full of essence, is the possessor of food, and is the essence of all food. From Soma as food, mind is born. Cf. "Oh peaceful one (saumya), mind is certainly the essence of food" (Chhā. Up. VI-5-4). "Chandramā, that is Soma (moon) was born of mind" (Rg. X-90-13). "Heart opened and from the heart was born mind and from mind Chandramā" (Ait. Up. I-4). Again "Chandramā (Soma) became mind and entered the heart" (Ait. Up. III-4). Another Rk makes the point clearer: "Soma is mind and the lord of mind too" (Rg. IX).

These two, Vak and mind, are in the soul of all. They become mutually

inspired. These two, the very substances of speech and mind, are Agni and Soma, and may they be gracious to this universe by bestowing light and essence.

# चतुर्थी ऋक्।

सो अग्निः सोमे सोमोऽग्नाविधे हितौ

मिथुनं स्वं तेनुतां विश्वमात्मनां ॥

ज्योतिषाचान्नेन वाचा मनसाऽन्तस्तावग्नीषोमौ मृळयतां स्वं विश्वम् ॥ ४ ॥

पद्पाठः - सः । अग्निः । सोमें । सोमेः । अग्नौ । अघि । हितौ ।

मिथुनम् । स्वम् । तुजुताम् । विश्वम् । आत्मना ॥

ज्योतिषा । च । अन्नैन । वाचा । मनेसा । अन्तः ।
तौ । अग्नीषोमौ । मृळयताम् । स्वम् । विश्वम् ॥

Agni is in Soma and Soma is in Agni and thus they are united together. Let them of themselves expand in the universe outward. With their light and food, with Vak and mind, may Agni snd Soma bless their universe.

## अन्वयभाष्यम्।

सोऽयमग्निः ज्योतिरात्मा सोमे दिन्ये रसात्मिन अधिसंस्थितः। अत्र द्वितीयार्थं सप्तमी । सोमं—अग्निं अधिष्ठितः इति तदर्थः । तथा सः सोमः रसात्मा अग्नौ अग्निं ज्योतिरात्मानं अधिष्ठितः, एवं मिथः सँस्पृतौ तादात्म्येन सम्पूर्णतया प्राप्तौ सन्तौ, आत्मना स्वेन सत्त्वेन विश्वं इदं मिथुनं मिथुनात्मकं सन्तनुतां विस्तारयताम्—तेजोरसात्मकं तथा बीज-क्षेत्ररूपं अत्र ब्रह्माण्डे बही रचयतां इति भावः। तथैव पुनः तौ अन्तः सर्वेषां शरीरे आत्मिन च सचेतने ज्योतिषा ज्योतिःस्वरूपया वाचा, अन्नेन अन्नसत्त्वेन मनसा च आविभूतौ अन्योऽन्यात्मप्रतिष्ठया सिद्धौ भवतः। तदिदं औपनिषदं तत्त्वं सुप्रसिद्धमेव, "वाङ् मे मनसि प्रतिष्ठिता, मनो मे वाचि प्रतिष्ठितम् " (ऐ. उ. १-१) इति तदनुश्रवणम् ॥ तौ अग्नीषोमौ वाङ्मनःसत्त्वरूपौ अन्तः स्वं सत्त्वं वर्धयताम्, तेन च स्वकीयं इदं विश्वं मृळयताम् इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is full of light. He is located in the celestial essence. Likewise, Soma the essence is in Agni. They are thus entwined completely. Let

them expand this universe which is formed by them, with their substance. Let them create the visible universe, which is now formed by light and the essence only, in the form of concrete seed and field. Likewise, Vāk in the form of light and mind in the form of food co-exist in the body and soul of all. Cf. "May my Vāk be established in mind and mind be established in my Vāk" (Ait. Up. I-1). May these two flourish within the body and soul and bless their own universe.

पश्चमी ऋक्।

अग्निज्योंतिषा पूर्वषोऽसौ सरेस्वान् सोमो रसाय्यः सा सुती सरेस्वती ॥ उषासानक्ताभ्यामेतौ वृतौ मिथ-स्तावग्नीषोमौ मृळयतां स्वं विश्वम् ॥ ५॥

पदपाठः - अग्निः । ज्योतिषा । पुरुषः । असौ । सर्रस्वान् । सोर्मः । रुसाय्यः । सा । सृती । सर्रस्वती ॥ जुषसानक्ताभ्याम् । एतौ । वृतौ । मिथः । तौ । अग्नीषोमौ । मृळयताम् । स्वम् । विश्वम् ॥

Agni is the Purusha in the form of the sun with light, he is Sarasvān. Soma is full of essence and is Sarasvatī, the wife. They are united with each other as at the time of dawn in the morning. May Agni and Soma bless this universe of theirs.

## अन्वयभाष्यम् ।

अयं अग्नि: ज्योतिषा तेजोमयबीजसत्त्वेन युक्तः पुरुषः पुरुषसत्त्वः, असौ दिव्यः आदित्यः सरस्वान् दिव्यरसास्पदीभूतः अपां वर्षकत्वात्, "दिव्यं सुपर्णं वायसं वृहन्तमपां गर्भं दर्शतमोषधीनाम् । अभीपतो वृष्टिभिस्तर्पयन्तं सरस्वन्तमवसे जोहवीमि " (ऋ. मं. १-१६४-५२) इति तदनुश्रवणम् ॥ सोमः सः दिव्यः परोक्षतया सिद्धः रसात्मा क्षेत्रसत्त्वरूपा सती जाया अमुष्य सूर्यस्य सरस्वतः शिक्तरूपा सरस्वती इति सम्पद्यते, तौ इमो अग्नीषोमा-त्मकौ सूर्याचन्द्रमसौ अहोरात्राभ्यां तत्कालशक्तिदेवताभ्यां ज्योतीरसाधिष्ठिताभ्यां उषो-रात्रिभ्यां मिथः वृतौ मिथुनरूपेण संसृष्टौ तौ अग्नीषोमौ स्वीयमिदं विश्वं जगत् मृळयतां सुखयतां तेजोरसाभ्यामिति ॥

## COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is the celestial Āditya with light, the Purusha with the seed of light. Āditya is the refuge of all light-essences, the essences in the form of waters. Cf. "I invoke for protection, the sun who is the celestial power, full of energy and satisfying the universe with rains" (Rg. I-164-52). The celestial Soma is full of invisible liquid essences. He is like Sarasvati, the wife of Āditya. Soma is Sarasvati, the power of Sarasvān, Āditya. Agni and Soma are united like a pair, like the Dawn and the Night. May Agni and Soma bless their own universe with their light and essence.

# षष्ठी ऋक्।

अग्निर्यं वैश्वानरोऽईन्तर्विश्वभुक् सोमो मनस्तद्वेपाहितं सदम्नम् ॥ अन्नादोऽम्नं च प्रति सँसृष्टौ मिथ-स्तावग्नीषोमौ मृळयतां स्वं विश्वम् ॥ ६॥

पद्पाठः - अग्निः । अयम् । वैश्वानरः । अन्तरिति । विश्वऽभुक् ।
सोर्मः । मर्नः । तत् । उपं । आऽहिंतम् । सत् । अर्न्नम् ॥
अन्नऽअदंः । अन्नम् । च । प्रति । सम्ऽसृंख्यो । मिथः ।
तो । अग्नीषोमौ । मृळयताम् । स्वम् । विश्वम् ॥

This Agni is Vaiśvānara, who is inside the body and eats all food. Soma is mind, which is as food of the soul. The eater and the food are united together. May Agni and Soma bless this universe of theirs.

## अन्वयभाष्यम्।

सोऽयं अग्नि: सर्वेषां प्राणमृतां अन्तः शारीर अन्तर्हितः जाठराग्निरूपः वैश्वानरः चिदात्मा च सन्, विश्वमुक् विश्वस्य भोक्ता संवृत्तः इति भावः, सोमः रसात्मा मनः मनः- सत्त्वः, तच मनः अनं भोग्यं अन्नमयत्वात्, तत् अन्नरूपं भोग्यात्मकं च सत् मनः आत्मनः उप उपाधिरूपेण, आहितं सन्निहितम्, चेतनात्माधिष्ठितम्, सूक्ष्मं करणं शरीरं च भवति, एवं अन्नादः भोक्ता अग्नः आत्मा, अनं भोग्यं सोमः मनः च प्रति प्रत्यङ्मुखेन प्रत्यिच्च आत्मिन मिथः योगेन संसृष्टो सङ्गतौ भवतः, तौ एतौ अग्नीषोमौ ज्योतीरससत्त्वौ आत्म- मनःस्वरूपौ स्वकीयं इदं विश्वं जगत्, तथा विश्वसत्त्वयुक्तं शरीरं च स्व-स्व-सत्त्वेन तेजोरस- रूपेण मृळयतामिति ॥

ऋङ्मन्त्रवर्णेऽपि एतौ द्विदैवत्यसत्त्वौ सुप्रसिद्धौ— " अग्नीषोमा सवेदसा सहूती वनतं गिर: । सं देवत्राबभूवथु: " (ऋ. मं. १-९३-९) इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is Vaisvanara, the fire which is located in the stomach and soul also, in the bodies of all living beings. He is the enjoyer of all. Soma, full of all essences is mind, which is enjoyable food. And as such, the mind is food for the soul. Thus, the enjoyer of food and the enjoyable food are together in the body. These two, Agni and Soma are light and essence respectively and are Atma (the soul) and manas (mind), also. May these two bless this universe and this body containing the essence of all with their substance. A Rk says: "Oh Agni and Soma, enjoying the same wealth of knowledge and being invoked together, may you accept our invocations, you and the ones reserved for the protection of the universe by the gods" (Rg. I-93-9)

# सप्तमी ऋक्।

अग्निर्यं ज्योतिषा वाचा मुखेन स्युङ् मध्यमो विद्युता स इन्द्रेः ॥ सोमो रसो मनस्मस्पतिहृद्योईऽन्त-स्ताविन्द्रासोमी मुळयतां स्वं विश्वम् ॥ ७॥

पद्पाठः - अग्निः । अयम् । ज्योतिषा । वाचा । मुर्खेन । सऽयुक् । मध्यमः । विऽद्युता । सः । इन्द्रंः ॥ सोर्मः । रसंः । मनंसः । पतिः । हृद्य्यंः । अन्तरिति । तौ । इन्द्रासोमी । मृळयताम् । स्वम् । विश्वेम् ॥

This Agni, united with light, word and the mouth is Indra of the middle regions, united with lightning. Soma is full of essences, the lord of the mind, and is associated with heart. May Indra and Soma bless this universe of theirs.

## अन्वयभाष्यम् ।

सः अयं अग्निः चेतनासत्त्वः सन्, ज्योतिषा वाचा च तथा ज्योतिःसत्त्वेन स्वावि-भीवैकस्थानेन, मुखेन च सयुक् सहयुक्तः, मध्यमः अन्तरिक्षाध्यक्षः, विद्युता निजवैद्युत-तेजसशक्त्या सः इन्द्रः स्वयं सः अग्नि इन्द्रात्मैव भवति इत्यभिप्रायः । " त्वमग्न इन्द्रो वृषभः सतामसि " (ऋ. मं.) इति तदनुश्रवणम् , " मुखादिन्द्रश्चाग्निश्च " (ऋ. मं. १०-९०-१३) इति च तयोः सहयोगेनैवाविर्भावः अनुश्रूयते ॥

तेन ज्योतीरसात्मानी मुख्यो वाक्सत्त्वमुखी च सन्ती तो एकरूपी द्विदेवत्यसत्त्वेन ''इन्द्राग्नी '' भवतः, त्रिञ्विप भुवनेषु समानभावेन व्याप्तियोगात् ॥ तथा च ऋङ्मन्त्र-वर्णः — ''यदिन्द्राग्नी अवमस्यां पृथिव्यां मध्यमस्यां प्रमस्यामुत स्थः'' इति तदनुश्रवणम् ॥ सोमः सः दिव्यः रसात्मा मनसः अधिपतिः सन् स्वयः मनःसत्त्वः हृद्य्यः अन्तर्हंद्रयसित्रिष्ठः प्रसिद्धः वेदेषु, ''चन्द्रमा मनसो जातः '' (ऋ.मं. १०-९०-१३) ''मनश्चित्—मनसस्पतिः '' (ऋ.मं.९— ) इति मन्त्रवर्णः, ''हृद्यान्मनो मनस-श्चन्द्रमाः'', ''चन्द्रमा मनो भूत्वा हृद्यं प्रविशत् '' (ऐ. उ.) इति च ब्राह्मणम् ॥ ''चन्द्रमा मे मनसि श्चितः । मनो हृदयं '' (ते.) इति च यजुः ॥ एवमेतौ मिथः संसत्तौ मुखहृद्यस्थानौ मध्यमोत्तमभुवनाधिष्ठानौ च सन्तौ इन्द्रासोमो स्वेन ज्योतीरससत्त्वेन इदं आत्मीयं विश्वं मृळयतामिति ॥ तदेतदेव तयोर्महत्त्वम्, ''इन्द्रासोमा महि तद् वां महित्वं युवं महानि प्रथमानि चक्रथुः ॥ युवं सूर्यं विविद्युर्युवं स्व१विश्वात माःस्यहतं निदश्च'' (ऋ.मं.६-७२-१) इति तदनुश्रवणम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni is energy united with light and Vāk, and the mouth, the place where he (she) manifests himself. He is Indra, the lord of the mid-air, with his own power which manifests itself as lightning; Cf. "From the mouth of the Supreme Indra and Agni, Purusha was born" (Rg. X-90-13). From this it is clear that these two are of the same origin. But being independent, they are known separately as Indra and Agni. Further, they pervade the whole of the three worlds. Cf. "Indra and Agni are in this lower earth, in the mid-world and in the highest world as well."

Soma is full of essences and the lord of the mind. He dwells in the heart. Thus they are (Indra and Soma) united jointly. Dwelling in the mouth and heart and in the mid-world and in the highest world, may these two, Indra and Soma bless their universe. Cf. "Oh Indra and Soma, that greatness of yours is worthy of worship. You did all the great things at the beginning of creation. You two brought forth the sun and the sky. You two killed all darkness and the wicked ones as well" (Rg. VI-72-1).

अष्टमी ऋक् । अग्निर्दिच्यो ज्योतिषाऽभ्यर्भोति विश्वं सोमः स्वेन रसेन दिज्येनात्मना ॥ अश्विनो तो पूर्वेषो नासंत्यो समी तावग्नीषोमे मुळयतां स्वं विश्वेम् ॥८॥

पद्पाठः - अग्निः । दि्व्यः । ज्योतिषा । अभि । अश्नोति । विश्वंम् । सोर्मः । स्वेनं । रसेन । दि्व्येनं । आत्मना ॥ अश्विनी । तो । पुरुषो । नासंत्यो । सुमौ । तो । अग्नीषोमैं । मृळयताम् । स्वम् । विश्वंम् ॥

The celestial Agni pervades the universe with light. Soma pervades the universe with his essences and the celestial soul. Those are the twin Aśvins, the twin Purushas. They are truly in existence and are similar. May Agni and Soma bless the universe of theirs.

## अन्वयभाष्यम्।

सोऽयं अग्निः दिव्यः आदित्यात्मकः सिवतृप्रसूतत्वात्, ज्योतिषा तेजः किरणमुखेन प्राणसत्वेन विश्वं एतत् जगत् अभि अभितः सर्वतः अश्लोति व्याप्नोति, सोमः दिव्य एव स्वयं दिव्येन स्वेन रसेन आत्मना सचेतनेन मनःसत्त्वेन विश्वं अश्लोति, अत एव तौ "अश्विनौ" इत्याख्यायेते, तौ मिथः संसक्तौ उभाविप एकात्मानौ समौ समानौ व्याप्त्या स्वरूपादिवृत्त्या च सिद्धौ, पूरुषौ षुरुषसत्त्वौ सर्वेष्वप पुरुषेषु प्राणमृत्सु अन्तः प्रतिष्ठितत्वात्, तथा प्राण—मनःसत्त्वात्मकौ तौ अश्विनौ नाम्ना स्वरूपेण व्यापकत्वसिद्धेन तेजोरससत्त्वेन सिद्धौ, नासत्यौ एतन्नामानौ सत्यात्मकौ च भवतः । अत्रेदं यास्किनरुक्तम— " सत्यावेव नासत्यौ इत्यौणंवाभः, सत्यस्य प्रणेतारौ इत्याप्रायणः, नासिकाप्रभवौ बभूवतुरिति वा " (नि. ६-१३-१) इति ॥ प्राणापानस्वरूपौ स्तः, न सत्यौ असत्यौ, न असत्यौ नासत्यौ इति च तन्निर्वचनम्, तथा, " अथ कस्मादश्विनौ व्यश्नुवाते सर्वं रसेनान्यो ज्योतिषाऽन्यः" (नि. १२-१-३) इति, " अहौरश्वो इत्येके" (६), " सूर्याचन्द्रमसावित्येके" (७), " राजानौ पुण्यकृतावित्यैतिहासिकाः" (नि. १२-१८) इति च ॥

अस्मिन् छन्दोदर्शने तु ''अग्नोषोमौ, इन्द्रासोमौ, तथा इन्द्राग्नी च अश्विनौ '' इति स्तूयेते इत्येव विशेषः, तौ एतावेव अग्नीषोमौ ज्योतीरससत्त्वरूपत्वात्, तौ स्वेन ज्योतीरसैकसत्त्वेन इदं विश्वं मृडयताम् इति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Agni, the celestial one, as he is born of the sun, is truly Aditya. With his rays which are life forces, he pervades this universe. Soma also is celestial and with his essences and the mind, he pervades the universe.

Therefore, they are Aśvins (the root 'aś' to pervade). They are one, and equally pervasive. They two are Purushas (Puru+shas), as they are in all living beings, as life-force and as power of mind. They are twin Asvins They are truly twins and are truthful. Yaska says in this connection: "The truthful alone are Nāsatyas, so says Aurnavābha. They are leaders of the Truth, so says Agrayana, or they were born from the nose (i.e. Prana and Apana)" (Nir. VI-13-1). "Absence of truth is asatya: absence of untruth is nāsatya, is the derivation. Likewise, the two Asvins pervade the whole universe, one by the essence and the other by light" (Nir. XII-1-3). Asvins are so by asvas, the fast-going rays, so says Aurnavābha. "Who are those Asvins? Some say the sky and the earth. Some others say, they are day and night. Some else say, They are the sun and the moon. The historians say, They are the two meritorious kings" (Nir. XII-18). The Chhando Darsana also proves that Agni and Soma, Indra and Soma and Indra and Agni are the Asvins. May these two, being light and essence, bless this universe of theirs.

# नवमी ऋक्।

अग्नायी वाक् सत्याऽक्षेरा ब्रह्म साक्षात् सोम आत्मेन्द्रः पूर्वषो ब्रह्म परम् ॥ सन्मिथुनं पत्नं सेमानं तदेकं तत् परमं ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् ॥ ९॥

पद्पाठः - अग्नायी'। वाक् । सत्या । अक्षरां । ब्रह्मं । साक्षात् । सोमंः । आत्मा । इन्द्रंः । पुरुषः । ब्रह्मं । परेम् ॥ सत् । मिथुनम् । प्रत्नम् । समानम् । तम् । एकंम् । तत् । परमम् । ज्योतिः । विश्वस्य । दर्शयंत् ॥

Vak is the power of Agni, is truth, is indestructible and is Brahma itself. Soma is the soul, Indra, Purusha, and the supreme Brahma. These two are an eternal pair. They are equal in all respects, so they are one. The pair is that light par excellence which illumines the universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

अग्नायी अग्ने: शक्तिरूपा तत्सती वाक् वाचकसत्त्वात्मिका सत्या सत्यवस्तुना वाच्यार्थरूपेण परेण सह तादातम्येन नित्यसिद्धत्वात्, अक्षरा क्षयविकारादिरहितत्वात्

ब्रह्म बृहत्वात् व्यापकत्वाच, साक्षात् प्रत्यक्षसिद्धत्वाद् वाच:, सोम: सोऽयं आत्मा चेतन:, इन्द्र: पारमेश्वर्यादि सर्वगुणसत्त्वपूर्णस्वात्, सर्वे न्द्रियाधिष्ठानरूपत्वात्, सर्वेश्रेष्ठत्वाच, तत् परं ब्रह्म परोक्षसिद्धत्वात्, प्रत्यगात्मस्वरूपत्वाच, तदेतदुभयं सामरस्येन सिद्धम्, सत् सद्रूपं सदात्मकं च, प्रत्नं सर्वतः प्रथमं अनादिसिद्धं समानं समाननामरूपादियोगात्, मिथुनं युगली-भूतम्, तत् एकं तादात्म्ययोगेन एकात्मकत्वात्, तत् विश्वस्य अस्य समप्रस्य जगतः दर्शयत् प्रकाशकं परमं ज्योति: परञ्ज्योति:स्वरूपमेव तदग्नीषोमवस्तुतत्त्वमिति ॥

॥ इति अष्टमेऽनुवाके चतुर्थं अग्नीषोमीयं सूक्तं समाप्तम् ॥

## COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Vāk is expression and is the wife and power of Agni. She is satya, the truth, as she is invariably one with that Existence, which is the supreme one and which she expresses. She is indestructible. She is herself visible Brahma as she is all-pervasive and self-evident. This Soma is Ātmā, the Soul. He is Indra as he is full of all the overlordship, excellent and the resort of all the senses etc. And he is Indra as he is the Supreme Brahma because of his invisibility and as he is the indwelling soul also. This pair is blended as one, is the Existence itself, is eternal and is identified with each other, being equal in name, form etc. That one is the light par excellence which illumines the whole universe.

Thus ends the Fourth hymn dedicated to Agni-Soma in the eighth Section.

# अथ पञ्चमं अदितिसूक्तम्। अनुवाकः ८। सूक्तम् ५। ऋचः १-७। रुद्रस्य या संवित् सप्त, दैवरातो वैश्वामित्रः, अदितिः, जगती॥ Now this the Aditi Sukta, Fifth in the Eighth Anuvaka Section VIII, Hymn 5, Riks 1-7—ADITI

The fifth hymn beginning with 'Rudrasya yā Samvit' contains seven Rks; Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi; Aditi is the goddess; and Jagati is the metre.

अथ प्रथमा ऋक्।

ष्ट्रस्य या संविद् विद्युता स्वरेन्ती सन्दक् प्रतीच्यर्च वाचा ब्रह्मणाऽऽत्मन् ॥ विश्वस्यैव प्रस्त्या अर्भवृत् पराची सा प्रथमा माता परमं व्योमादितिः ॥१॥

पद्पाठः - रुद्रस्यं । या । सुम्ऽवित् । विऽद्युतां । स्वरंन्ती ।
सुम्ऽदृक् । प्रतीचीं। अर्चु । वाचा । ब्रह्मणा । आत्मन् ॥
विश्वंस्य । एव । प्रऽस्तृत्ये । अर्भवत् । परांची ।
सा । प्रथमा । माता । प्रमम् । विऽञ्जोम । अदिंति ः ॥

The power of consciousness of Rudra which flashes in the form of lightning, and his power of intelligence which turns inwards and expresses itself in the form of speech (mantras) is manifest Brahma: these go forth for the creation of the universe; that power is Aditi, the mother, the measurer, the formless sky.

## अन्वयभाष्यम्।

रुद्ध्य भगवतः विश्वप्राणसत्त्वस्य चेतनात्मनः । " कद् रुद्धाय प्रचेतसे०" (ऋ. मं. १-४३-१) इति ऋङ्मन्त्रमुखेन आश्रावितस्य तस्य या परा संवित् सञ्ज्ञानस्वरूपा, तथा विद्युता वेद्युत्या चेतन्यज्योतिरात्मिकया शक्त्या स्वरन्ती सूक्ष्मतमया व्योमतन्मात्रया स्पुरन्ती रुद्धस्य सन्दक् दक्छिक्तिस्वरूपा प्रतीची प्रत्यक्चितिसत्त्वा आत्मन् आत्मिन स्वीये परमे चेतने वस्तुनि ब्रह्मणा प्रत्यक्षब्रह्मरूपया वाचा संविन्मात्रया अनुस्वरन्ती अव्यक्तस्वरात्मिकया अनुद्भव्योमात्मिका सती, विश्वस्येव अस्य समग्रस्य जगतः प्रसूत्ये प्रसवार्थं या पराची पराङ्मुखा अभवत् बभूव । आदिसृष्टी प्रथमतः रुद्धात्मनः सकाशात् उनमेषरूपेण आविरास, सा परा परोक्षसिद्धा परमस्य प्रचेतनात्मनः तस्य रुद्धस्य आदिमा सन्दगेव सर्वेषां जगदादीनां देवानां प्रथमा आदिमा माता मानवती तथा विश्वस्यापि जगतः स्वान्तःसन्धारणेन मात्री निर्मात्री प्रसिवित्री च सती सेव परमव्योमात्मिका अदितिः अखण्डसत्तात्मिका विश्वाधारशक्तिस्वरूपा च भवति ॥

• अत्रेदं किञ्चिदेव विमृश्यते दिग्दर्शनार्थं अदितेः स्वरूपतत्त्वम् । " अदितिः " सा दाक्षायणी देवमाता इति च प्रसिद्धा वेदे, दक्षम्तु आदित्यः, दक्षादभ्युदितत्वात् सा दाक्षायणी, तथा देवानां आदित्यादीनां प्रसिवतृत्वात् सा देवमाता इति सम्मानितेति प्रतीयते, अस्मिन् अथं दाक्षायण्याः अदितेरेव ब्रह्मवादिन्याः आषयं ऋड्मन्त्रदर्शनं भवति— " अदितिई जिनष्ट दक्ष या दुहिता तव । तां देवा अन्वजायन्त भद्र। अमृतबन्धवः" (ऋ. मं. १०–७२–५) इति ॥ तथा " अदितेर्दक्षो अजायत दक्षाद्वदितिः परि " (ऋ. मं. १०–७२–४) इति च ॥ तत्र दक्षादित्योः आदित्यादितसञ्ज्ञयोः ज्योतिव्योमात्मकयोः

प्रकाश-प्रदेशस्वरूपयोः परस्परं प्रादुर्भावसत्त्वं अनुश्रूयते, तच याथातथ्यमिप छोके अप्रसिद्धं असम्भाव्यं विरुद्धं कल्पनातीतिमिति च प्रतीयते, तदेतदेव आशुक्य कृतं तिन्नर्वचनं सिन्नर्णयेन यास्काचायंण, तत्र "तत् कथमुपपद्येत" इति आञ्चेपवचनम्, तत्समाधानवचनं तु— "समानजन्मानौ स्यातामिति" इति, "अपि वा देवधमण इतरेतरजन्मानौ स्याताम्, इतरेतरप्रकृती" (नि. ११–१३–४) हति च तत्र व्यापकत्वं प्रकाशकत्वं विश्वसन्धार-कत्वादिकं च तयोरुभयोरिप अदिति—आदित्ययोः समानं सत्त्वम्, तस्मादेव तयोः परस्परं कार्यकारणभावः दिव्यः कार्यकारणभावः दिव्यः तथा अछौकिक एवेति तदिभप्रायः । अस्ति तादशमेव निदर्शनान्तरमिप, "यच्छन्दसामृषभो विश्वरूपः । छन्दोभ्योऽध्यमृतात् सम्बभ्व । स मेन्द्रो मेधया स्पृणोतु " (ते. शी. उ. ४–१) इति ॥

अत्र छन्दोवर्षकः इन्द्रः, तथा इन्द्रप्रकाशकं छन्दः, इति वाग्-वस्तुनोः (वाचक-वाच्यार्थरूपयोः) परस्पराविभावरूपं तत् समानं सत्त्वं नित्यसिद्धमेवेति भावः ॥ एवमेव अग्नेः अदितिरूपत्वमनुश्रुतं सङ्गच्छते, ''त्वमग्ने अदितिद्व दाशुषे '' (ऋ.मं. २-१-११) ''यस्मे त्वं सुद्रविणो ददाशोऽनागास्त्वमदिते सर्वताता '' (ऋ.मं. १-९४-१५) इति तदनुश्रवणम् ॥ ''अग्निर्प्यदितिरूच्यते '' (नि. ११-२३-५) इति तन्निरुक्तम् । एतस्मिन् अर्थे त्रितस्य आर्षेयं ऋङ्मन्त्रादर्शनमि भवति ॥ ''असच सच परमे व्योमन् दक्षस्य जन्मन्नदितेरुपस्थे । अग्निर्ह नः प्रथमजा ऋतस्य पूर्व आयुनि वृषमश्च धेनुः '' (ऋ. मं. १०-५-७) इति ॥

एवं सेयमदितिः परमन्योमात्मिका, तदन्तिहितवैद्युताग्निसत्त्वा आदित्याविर्भावकारणी-भूता क्षेत्रात्मिका आधारशक्तिरूपा, तथा वैद्युताग्निरूपः रुद्रः इन्द्रात्मकः सः अदितेः प्रादुर्भावहेतुभूतः ज्योतिर्बीजसत्त्वः बीजात्मकः ज्योतिःसत्त्वः भवति, तस्मात् तयोरन्योऽ-न्यजन्मसत्त्वं स्वत एव नित्यसिद्धं इति ॥

# COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Bhagavan Rudra is the universal life-force or energy. "When shall we offer praises to Rudra, the greatest energy?" (Rg. I-43-1). That power or energy has the highest power of knowledge. That power sounds and flashes with the finest embryonic elements of the sky (Tanmatra). She has very good power of sight. She turns inwards. In her own poised energy, she murmurs in the form of Vak indistinctly because, the sky is not yet formed. Vak is manifest Brahma. For giving birth to the entire universe, that power turned outward and manifested herself in the opening of Rudra's eyes. That power or energy is the invisible form of the supreme energy which transcends all. She was the first sight of Rudra and mother of all the gods, from whom the universe originates. She was the first to measure within herself the whole of the universe. She is Aditi, the highest

formless sky. Her powers are immeasurable and the refuge of all powers which are the origin of this universe.

Let us discuss something here, just to understand and indicate the principle of Aditi. It is well-known that Aditi is the daughter of Daksha and mother of all gods. Daksha himself is an Āditya. She is Dākshāyaṇī, because she gave birth to Dakshas or Ādityas. There are Rks 'seen' by Aditi Dākshāyaṇī, the seer, which express this sense. "Oh Daksha, Aditi was born as your daughter, and the auspicious gods who are related to nectar, were born of her" (Rg. X-72-5). "Daksha was born of Aditi and Aditi was born of Daksha" (Rg. X-72-4). Thus we hear that Daksha and Aditi known as Āditya and Aditi, are light and the sky, in the form of illumination and its place, and are mutually generators of each other. The sun shines because there is the sky to shine in. The sky is seen because there is the sun who makes it visible. Thus they are generators of each other.

Though that is the fact, it is not known in the world, and further it is considered unnatural, contrary to the fact, even improbable and beyond comprehension. Hence Yāska also considered this point and he has said: "How can it be possible?" The answer is "they may have been born at one and the same time" or "there may be reciprocity of birth due to the nature of gods, both Aditya and Aditi being of the same nature having common characteristics" (Nir. XI-13-4). Pervasion, illumination, acting as the support of the universe etc., are common to both. They are mutually cause and effect; they are divine and invisible.

There is another example of the same type. Cf. "He who is the creator of Vedas and is omnifarious, manifested himself from the same nectar like Vedas" (Tait. Sikshā Up. 4-1).

Likewise, Agni is also considered the Aditi. Cf. "Oh Agni, you are Aditi to the offerer of oblations" (Rg. II-1-11); and "Oh Agni of good wealth and Aditi the taintless, you bless us with auspicious powers" (Rg. I-94-15); and "Agni also is said to be Aditi" (Nir. XII-23-5). From the Rk of Trita the seer, it is clear: "Both non-existence and existence existed in the highest sky. During the birth of Daksha by the side of Aditi, Agni was the first to be born of Truth. In the ancient ages, the male and the female were in one entity and together" (Rg. X-5-7).

Thus, this famous Aditi is herself the highest sky. She is the substance of the fire of lightning concealed there in the sky. She is the cause of the manifestation of Aditya or the sun as the space for manifestation. The sun is the fiery part of lightning. He is identical with Rudra and Indra and is the cause of the manifestation of Aditi and the seed of all light.

That is the secret of their mutual and simultaneous birth.

# द्वितीया ऋक्।

अदितियां माता देवानामेका य-द्पदी सा वाचाऽभेवचतुंष्पदी ॥ ब्रह्मणाऽऽण्डमिदं सुंखुवे बहिर्घा सुंपर्ण ईवात्मन सम्भृतं विश्वम् ॥ २॥

पदपाठः - अदितिः । या । माता । देवानीम् । एका । यत् । अपदी । सा । वाचा । अभवत् । चर्तुःऽपदी ॥ ब्रह्मणा । आण्डम् । इदम् । सुसुवे । बहिःऽधा । सुपर्णःऽईव । आत्मन् । सम्ऽर्भृतम् । विश्वम् ॥

Aditi is the mother of gods. She is one (without any characteristics like name, form, number, magnitude, parts etc.). With Vak she became four-footed 'fourfold.' She conceived this egg of the universe through Brahma and brought it out, like a bird which nourishes its egg within its body.

# अन्वयभाष्यम् ।

या अदितिः आदिभूता देवानां विश्वेषां देवतात्मनां माता प्रसिवत्री जननी स्विस्मन् अन्तः, परमे व्योमिन गर्भरूपेण धारियत्री च, एका प्रधाना एकात्मिका अखण्डसत्त्वा स्वयं अपदी अंश—मात्रा—मान—पाद—मर्यादादिरिहता सती, वाचा आत्मीयया परमव्योमतन्मात्रा-ित्मक्या पूर्णाबन्दुसत्त्वया सह सा चतुष्पदी चतुष्पात्सत्त्वपूर्णा यत् खल्लु अभवत् समपद्यत्, सेव ब्रह्मणः परमात्मनः चेतन्यसत्त्वात् विनिःसृतं विश्वबीजं आत्मन् आत्मिन स्विस्मन् परमे व्योमिन गर्भरूपेण सम्भृतं इदं विश्वं विश्वरूपं अण्डं तत् अखण्डं एकात्मकं ब्रह्माण्ड-सञ्ज्ञकं बिहर्धा बाह्मेन भौतिकतत्त्वयुक्तेन भुवनरूपेण सुषुवे बहिरुत्ससर्ज, "सुपणं इव" इति दृष्टान्तप्रदर्शनं लोके प्रत्यक्षसिद्धम्, यथा पिक्षणः सकाशात् अण्डाविभीवः इति, तत्र सा देवानां माता सा अदितिः अष्टी पुत्रान् प्रथमतः सुषुवे, तस्मात् सा अष्टपुत्रा इति प्रसिद्धि जगौ, "अष्टी पुत्रासो अदितेयं जातास्तन्व१९पिरि देवाण् उप प्रैत् सप्तिभः परा मार्ताण्डमास्यत्" (ऋ. मं. १०–७२–८) इति तदनुश्रवणम् ॥ मन्त्रान्तरं च भवति, "सप्तभः पुत्रेरिदितिरुप प्रैत् पूर्व्यं युगम्। प्रजाये मृत्यवे त्वत् पुनर्मार्ताण्डमाभरत्" (ऋ. मं. १०–७२–८)

ते च अष्टो देवतात्मान: अदितिपुत्रत्वेन संस्तुता यजुषि अनुश्रूयन्ते— '' मित्रश्च वरुणश्च । धाता चार्यमा च । अंशुश्च भगश्च । इन्द्रश्च विवस्वाँश्च '' (तै. आ.) इति ॥ " आरोगो भ्राजः पटरः पतङ्गः । स्वर्णरो ज्योतिष्मान् विभासः । कश्यपोऽष्टमः " (तै. आ.) इति च तेषां नाम-रूपादिविशेषानुश्रवणम् । तत्रापि आरोगादिरूपाः ते सप्त विभासान्ताः आदित्यरश्मीनां वर्णविशेषबोधका भवन्ति इति विवेकः ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Aditi is the mother of all gods. She bore them all as an embryo within her womb, the high sky and delivered them all. She is all-important, the first and infinite, being indivisible and one. She had no divisions whatsoever within herself in the form of part, portion or boundary. Being one with Vak, the qualitative substance of ākāśa, or the sky, she developed into a fourfold entity complete in every way. She is the sky or infinite space; she received the seed of the universe from Brahma, the Supreme Ātman, in the form of energy; she grew in her womb this universe like an egg, which was not mutated, not parted and bore the name Brahmānda. When it became concretised or materialised, she delivered it in the form of the universe, like a bird laying an egg.

Aditi, the mother of gods gave birth to eight sons. She is known as the mother of eight sons. Cf. "Eight were the sons of Aditi born of her body. With seven she associated the gods, and the last on Mārtānda, she established in the sky for creation and destruction of the universe" (Rg. X-72-9). All those eight are gods enumerated in the Yajur Veda: "Mitra, Varuna, Dhātā, Aryamā, Amśu, Bhaga, Indra and Vivasvat" (Tait. Ār.). Again, the same authority says: "Āroga, Bhrāja, Paṭara, Paṭanga, Svarnara, Jyotishmān, Vibhās, and Kaśyapa is the eighth" (Tait. Ār.)

तृतीया ऋक्।

असौ माताऽदितिर्विश्विमिदं स्रेषुवे

भूतैस्त्रिभिज्योतिषाऽद्धिः पृथिव्या ॥

त्रीणि पद्धिभीवनानि विममे तेभिः

सह वाचा धमन्ती ब्रह्मणस्पतेः ॥ ३॥

पदपाठः - असौ । माता । अदितिः । विश्वम् । इदम् । सुसुवे ।
भूतैः । त्रिऽभिः । ज्योतिषा । अत्ऽभिः । पृथिव्या ॥
त्रीणि । पत्ऽभिः । सुवंनानि । विऽममे । तेभिः ।
सह । वाचा । धर्मन्ती । ब्रह्मणः । पतेः ॥

This mother Aditi gave birth to the universe with the coordinated help of the three elements, light, water and earth. She measured the universe into three worlds with those three elements as her three feet. She achieved this feat of creating the universe through the power of expression of Brahmanaspati.

## अन्वयभाष्यम् ।

सा असी दिव्या अदिति: माता विश्वनिर्मात्री आदिजननी ज्योतिषा सरूपेण तेजसा अद्भि: सरसैर्जलेः पृथिव्या सान्त्रया भूम्या च इत्येतै: त्रिभिः भूतैः सिम्मिलितं त्रिवृतं इदं प्रत्यक्षं विश्वं जगत् सुषुवे, तच्च स्वीयै: तैः अपि अधिभौतिकैः त्रिभिः पद्भिः अंशात्मकैः पादै: त्रीणि भुवनानि सर्वेषां भूतानां अधिष्ठानरूपाणि त्रेधा विभागशः विममे पृथक् पृथक् कल्पयामास । मूलतः एकमेव स्थितं तदिदं ब्रह्माण्डं द्यावापृथिवी अन्तरिक्षं चेति विबभाज इति भावः । ''यिस्मन् विश्वानि भुवनानि तस्थुस्तिस्रो द्यावस्त्रेधा सस्त्रगपः '' (ऋ. मं. ७–१०१-४) इति तदनुश्रवणम् ॥ तच्च ब्रह्मणस्पतेः परमपुरुषस्य प्रचेतनात्मनः वाचा वाचकशक्त्या सह धमनात् फूत्काररूपात् सा व्योमात्मिका अदितिः इदं विश्वं जनयामास स्वान्तिहैतं बहिरुत्ससर्जेति भावः॥

एतस्मिन् अर्थे ब्रह्मवादिन्याः अदितेरेव आष्यं मन्त्रदर्शनं भवति, "ब्रह्मणस्पतिरेता सङ्कर्मार इवाधमत् । देवानां पूर्व्यं युगेऽसतः सदजायत" (ऋ. म. १०-७२-२) इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This celestial Aditi is the creator of this whole universe with the help of the three elements, light, water and earth. With her three feet in the form of these elements, which are her own parts, she measured out the universe into three worlds, which are the habitation of all beings. All these three worlds were originally one Brahmanda which she divided into sky, earth and mid-air. Cf. "The ether in which all the worlds were located expanded into three worlds" (Rg. VII-101-4).

That universe was effected through the power of expression of Brahmanaspati. Aditi the highest formless sky gave birth to the universe. This is described in a mantra by Aditi herself, a philosopher (Brahmavādinī): "Brahmanaspati blew the bellows like a smith. In the early age of gods, the universe in the form of non-existence came into existence" (Rg. X-72-2).

चतुर्थी ऋक् । अदितिः सा परमा द्यौरुत्तमा स्वर्-ज्योतिस्तद् भूतं भुवनं सूर्यस्योध्वम ॥ विश्वेषां तद् देवानां ज्योतिषां विश्वेति-विश्वेस्यैव मूर्घा पिता भ्तानां पतिः ॥ ४॥

पद्पाठ: - अदितिः । सा । प्रमा । द्यौः । उत्ऽतमा । स्व १ रिति स्वंः । ज्योतिः । तत् । भूतम् । भुवंनम् । सूर्यस्य । ऊर्ध्वम् ॥ विश्वेषाम् । तत् । देवानाम् । ज्योतिषाम् । विऽर्धृतिः । विश्वस्य । एव । मूर्धा । पिता । भूतानाम् । पतिः ॥

That Aditi is the highest and the Supreme heaven indicated by the Vyāhṛti Svaḥ. She is the first celestial light, and shining forever, she is even above the sun. She is the basic support of all light and all the gods. She is certainly at the head of the entire universe. She is the father and lord of all the elements.

## अन्वयभाष्यम् ।

सा अदिति: परमा परतमा श्रेष्ठतमा उत्तमा सर्वस्मात् उच्चतमा द्योः द्युमत्तमा दीत्ततमा स्वः प्रकाशात्मिका, अथवा "स्वः" इति व्याहृतिः, तृतीया तद्यज्ञमंन्त्रात्मिका तथा तद्र्थरूपा च, तदेव स्वःपदवाच्यं ज्योतिः ज्योतीरूपं भूतं प्रथमम्, ऊर्ध्वं भुवनं च भवितु-मर्हति, तथा सूर्यस्य तत् अधिष्ठानरूपम्, तच्च पदं स्थानं विश्वेषां देवानां देवतात्मनां आदित्यादीनां ज्योतिषां तेजसां ज्योतिरात्मनां च विश्वतिः सन्धारका आधारशक्तिरूपा, विश्वस्य अस्य जगतः मूर्धा शिरःस्थानीया, सा द्यौरेव तस्य परमपुरुषस्य शीर्षात्मिका भवित, तच्छिरस एव दिवः आविर्मावात् शिरःस्वरूपात् ज्योतिषो वा दिवः उदयात् । "शीष्णों द्यौः समवर्तत" (ऋ. मं. १०-९०-१४) इति तदनुश्रवणम् । तथा स एव द्यौः सर्वषां भूतानां पिता जनकः पालकश्च भवितः, तथा पितः अधिपतिः अधिष्ठाता च स एवास्ति । "द्यौमं पिता जनिता" (ऋ. मं. १-१६४-३३), "द्यौवः पिता पृथिवी माता" (ऋ. मं. १-१९१-६) इति च तदनुश्रवणम् ॥ "जाया भूमिः पतिव्योम" "मिथुनं वा अतस्थतुः "॥ इति च यजुः (ते.)॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The famous Aditi is the best and the highest. She is the brightest. She is herself light. Likewise, she is Svah, the third Vyāhṛti. She is the mantra of Yajurveda and its meaning also. That is the meaning of the word Svah. She is the first element, the light, and the highest world even above the sun. She is the support of all the gods, beginning with Aditya and of all the lights. She is the head of all this universe, the head of the

Parama Purusha. Cf. "From the head, Dyau, sky was born" (Rg. X-90-14). She is the generator of all the elements and their protector also. She is the lord of the high sky where she dwells. Cf. "Dyau, the sky is my father the all-generator" (Rg. I-164-33). "Dyau is our father and earth is our mother" (Rg. I-191-6), "and the earth is wife and the sky is husband," says the Yajus (Tait.).

## पश्चमी ऋक्।

अदितिः सा पृथिवीयमवमा भू-मेही भूतमिदं भुवंनं स्वमग्नेः ॥ इयं विश्वेषां मत्यीनां विधृति-स्तस्थुषोऽसौ जगेतः सवित्री माता ॥ ५ ॥

पदपाठः - अदितिः । सा । ष्टृथिवी । इयम् । अवमा । भूः । मही । भूतम् । इदम् । भुवनम् । स्वम् । अग्नेः ॥ इयम् । विश्वेषाम् । मत्यीनाम् । विऽधृतिः । तस्थुषः । असौ । जगंतः । सवित्री । माता ॥

The famous Aditi is the earth, the lower one. She is indicated by Bhūḥ, the first Vyāhṛti. She is the element of earth; this is the home of Agni. This earth is the support of all the mortal beings; indeed, this earth is the mother of most of the immobile and mobile things.

## अन्वयभाष्यम् ।

सा परोक्षसिद्धा अदितिः इति तन्नाममात्रेण श्रुता सैव इयं अस्माकं सिन्निहिता अवमा अधस्तना पृथिवी पृथुभूता सुप्रसिद्धा सर्वाश्रयीभृतत्वात्, तथा इयं भूः भूरिति यजुर्मन्त्रातिमका प्रथमा व्याहृतिरूपा तदर्थरूपा च, मही महती पूज्या च, इदं प्रत्यक्षं भूतं अन्तिमम्,
अग्नेः तेजोमयस्य स्वं निजं भुवनं अधिष्ठानम् । "अग्निर्मूर्धा दिवः ककुत् पितः पृथिव्या अयम् " (ऋ. मं. ८-४४-१६) इति मन्त्रवर्णात् । "अग्निर्वे गृहपितः सोऽस्य लोकस्य गृहपितः" (ऐ. ब्रा.) इति च ब्राह्मणम् । इदं पृथिवी इति नामरूपात्मकं अन्त्यं भूतं भुवन्रूपं च विश्वेषां मर्त्यानां क्षय-विकारादिसहितानां सर्वेषां प्राणभृतां विधृतिः आधारभूतम्,
सा इयं तस्थुषः स्थावरमिति प्रसिद्धस्य अचेतनस्य भूतजातस्य तथा जगतः जङ्गमरूपस्य सचेतनस्य जन्तुजातस्य च एवं चराचरप्राणिजातस्य स्वं पदं स्वकीयं स्थानं माता जननी धारियत्री च भवतीति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

The invisible Aditi, who is known by name only, is this very earth, the lower one. She is Pṛthivi, the earth, as she is the abode of all. Likewise, she is this Bhūḥ, the first of the Vyāhṛtis, the very Yajur mantra and its meaning also. She is great and respectable. This earth which is the last element to be created, is the residence or home of Agni, the splendourous one. Cf. "This Agni is the lord of earth and the head, the peak of the sky" (Rg. VIII-44-16). "Agni is the master of the house, the house-master of this world" (Ait. Brāh.). This earth is the last of the elements and of the worlds; it is the support of all mortals, who are subject to change, decay and death. This is the home of inert things known as immobile and also of alert things known as mobile, and of all the beings. She is the mother, and also the supporter of all.

## षष्टी ऋक्।

अदिंतिः सा मध्यमा भुवोऽन्तरिक्ष-मापुस्तद् भूतं पदिमिन्द्रस्य गुह्यम् ॥ डमयोर्लोकयोर्विद्युतो विधृति-भैध्यं सत् सुन्ध्यं विश्वस्थाधि नाभिः ॥ ६॥

पदपाठः - अदितिः । सा । मध्यमा । भुवः । अन्तरिक्षम् । आपः । तत् । भूतम् । पदम् । इन्द्रंस्य । गुह्मम् ॥ डभयोः । छोकयोः । विऽद्युतः । विऽर्धृतिः । मध्यम् । सत् । सन्ध्यम् । विश्वस्य । अधि । नाभिः ॥

Aditi is the middle of the universe. She is indicated by the middle Vyā-hṛti, Bhuvaḥ. She is the element Āpaḥ, waters, which is the secret home of Indra. She is the support of both the worlds, Dyau (heaven) and Pṛthvi (earth) and of lightning as well. The middle one (which she is) is the meeting place (of both) and it is the very centre of the universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

सा अदितिः मध्यमा मध्यमभुवनात्मिका सती अन्तरिक्षं इति अभिधानेन प्रिथिता तत् परोक्षं सिद्धं सन्धिरूपत्वात्, "भुवः" इति यजुर्मन्त्रात्मकं द्वितीयं व्याहृतिसञ्ज्ञकं तदर्थात्मकं च, तथा तदेव आपः अप्सञ्ज्ञकं रसात्मकं भूतम्, इन्द्रस्य अधिपतेः पदं स्थानं भवति ॥ तच्च गुह्यं गूढं पदं भुवनं इति श्रूयते, "समूळ्हमस्य पांसुरे" (ऋ. मंग् १-२२-१७) इति तदनुष्टावणम्, ''पांसुरे प्यायने अन्तरिक्षे पदं न दश्यते '' (नि. १२-१९-१) इति च तस्य निर्वचनम् ॥

तच विष्णोः उपेन्द्रस्य गुह्यं पदं भवति, "इदं विष्णुर्विचक्रमे " (ऋ. मं. १-२२-१७) इति तन्मन्त्रवर्णे तदनुश्रवणम् ॥ तच अन्तरिक्षं उभयोः द्यावापृथिवयोः लोक्योः तथा विद्युतः वेद्युतज्योतिषः विघृतिः सन्धारकं भवति, मध्यं मध्यस्थं सन्ध्यं विश्वाधिष्ठानभूतम्, नाभिः नाभिसञ्ज्ञकम्, परमपुरुषस्यापि नाभिक्षपम्, "नाभ्या आसीदन्तरिक्षम्" (ऋ. मं. १०-९०-१४) इति, "अजस्य नाभावध्येकमिपतं यस्मिन् विश्वानि मुवनानि तस्थुः" (ऋ. मं. १०-८३-६) इति च तदनुश्रवणम्, अत एव एतत्पदस्य दुर्विज्ञेयत्वं अनुश्रूयते गुह्यरूपत्वात्, "तिस्रो द्यावः सिवतुर्द्वा उप स्था एका यमस्य मुवने विराषाद्। आणि न रथ्यममृताऽधि तस्थुरिह ब्रवीतु य उ तिचकेतत् " (ऋ. मं. १-२५-६) इति तदुपवर्णनम् ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This Aditi is the mid-air, which is reputed by the name Antariksha. That is not visible as it is the meeting place of the upper and lower worlds. is Bhuvah, the second Vyahrti, which indicates the Yajus and its meaning. She is the element water which is the home of Indra. That is his secret home. Cf. "In the mid-air his feet are concealed" (Rg. I-22-17). "His feet cannot be seen in the mid-air (pyayane)" (Nir. 12-19-1). That is its derivation. "Vishnu pervaded all this" (Rg. I-22-I7). The mid-region is the support of both the worlds Dyau and Prthvi, and of the lightning as well. It is between the two worlds being the meeting place. It is called the navel. The navel of the Supreme Purusha. Cf. "In the navel of the unborn, there was one essence in which all the worlds were located " (Rg. X-83-6). The unknowableness of this place is further referred to: "There are three worlds of light, two are supported by the sun; the third one is in Yama's place; he is the controller of the mid-world. All the immortals resort to the mid-world which is like the axle of the chariot of the universe. Let him who knows it tell me" (Rg. I-35-6).

सप्तमी ऋक्।

अदितिः सा पर्मं व्योम तुरीयं सत् सत्यं गीष्पदं बह्मं बृहत् पूर्णम् ॥ भूतं भवद् भव्यं च यत्र परीतं तत् परमं ज्योतिर्विश्वंस्य द्शीयत् ॥ ७॥ पदपाठः - अदिंतिः । सा । परमम् । विऽओंम । तुरीयंम् । सत् । सत्यम् । गीःऽपदम् । ब्रह्मं । बृहत् । पूर्णम् ॥ भूतम् । भवंत् । भव्यम् । च । यत्रं । परि । इतम् । तत् । परमम् । ज्योतिः । विश्वंस्य । दर्शयंत् ॥

That Aditi is the highest sky, beyond everything known. She is the Truth, and the abode of Vāk, of Brahma, of the great and of the supreme existence. The past, present and future are contained in it. That is the light par excellence which illumines the entire universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

सा अदितिरेव परमञ्योमात्मिका तुरीयपदरूपा भुवनत्रयाधिष्ठानात्मकत्वात्, तत् तुरीयपदरूपत्वं च भुवनत्रयापेक्षया तस्याः परत्वात् । तथा च तदनुश्रवणम् — "यस्मिन् विश्वानि भुवनानि तस्थुस्तिस्रों द्यावस्त्रोधा सस्त्ररापः" (ऋ. मं. ७-१०१-४) इति ॥ गीष्पदं गिरः वाचः अधिष्ठानं तत् परोक्षं सत्यं नित्यसिद्धं अक्षरात्मकं भवति ॥ "ऋचो अक्षरे परमे व्योमन्" (ऋ. मं. १-१६४-३९) इति तदनुश्रवणम् ॥ तच्च पुनः बृहत् महद् व्यापकं च सत् परं ब्रह्म ब्रह्मात्मकम् परं वस्तु, तच्छरीरात्मकं च भवति । "ब्रह्मायं वाचः परमं व्योम" (ऋ. मं. १-१६४-३५) " ब्रह्म वै वाचः परमं व्योम" (तै.) इति च तदनुश्रवणम् ॥ " आकाशशरीरं ब्रह्म " (शी. उ. ६-२) इति च औपनिषदं तत्त्वम् ॥

यत्र विश्वाधारशक्तिरूपे अदितिपदे अखण्डात्मके अधिष्ठाने भूतं इतः पूर्वतनं अतीतं, भवत् इदानीन्तनं वर्तमानं, भव्यं च इतः परं भाव्यं भविष्यत्कालीनं एतत् सर्वस्वमपि परीतं व्याप्तं सत् प्रतितिष्ठति सैव अदितिर्भवतीति ॥ एतस्मिन् अर्थं भौवनविश्वकर्माषयं ऋङ्मन्त्र-दर्शनं च स्पष्टार्थकमनुश्रूयते ॥ "िक श्रिवदासीदिधिष्ठानमारम्भणं कतमत् स्वित् कथाऽऽसीत् । यतो भूमिं जनयन् विश्वकर्मा विद्यामौणोन्मिहना विश्वचक्षाः " (ऋ. मं. १०-८१-२) इति ॥ तस्य परोक्षसिद्धस्यापि पुनर्जिज्ञासा भवति ॥ " किश्स्वद् वनं क उ स वृक्ष आस यतो द्यावापृथिवी निष्ठतक्षुः । मनीषिणो मनसा पृच्छतेदु तद् यदघ्यतिष्ठद् भुवनानि धारयन् " (ऋ. मं. १०-८१-४) इति ॥ जिज्ञासितस्य प्रपूरकं तदुत्तरानुवचनम्, " ब्रह्म वनं ब्रह्म स वृक्ष आस ततो द्यावापृथिवी निष्ठतक्षुः" (तै.) इति च यजुः ॥

तत् परमं तुरीयपदात्मकं विश्वस्य सर्वस्यापि जगतः दर्शयत् प्रकाशयत् परं ज्योतिः भवतीति ॥ तदेतददितेः परमतत्त्वबोधकः ऋङ्गन्त्रवर्णः गौतमोर्षयः, "अदितिद्यौरदिति-रन्तिरक्षमिदितिर्माता स पिता स पुत्रः । विश्वेदेवा अदितिः पञ्च जना अदितिर्जातमिदि-तिर्जनित्वम् " (ऋ. मं. १–८९–१०) इति ॥

॥ इति अष्टमेऽनुवाके पञ्चमं अदितिसूक्तं समाप्तम् ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Aditi is the highest sky, it may be called the fourth foot; it contains all the three worlds. She is called the fourth in the context of the three worlds. She is the highest of the three and beyond. Cf. "That supreme sky containing the entire universe stretched forth in the form of the three illumined worlds" (Rg. VII-101-4). That is the invisible abode of Vak. It is the eternal truth which is indestructible. Cf. "All the Rks are there in the highest sky which is in the form of Akshara Brahma" (Rg. I-164-39). She is the all-pervasive and Supreme Brahma. She is Brahma itself, being Brahma's body. Cf. "Brahma has the highest sky as its body" (Rg. I-164-35). "Brahma is the highest sky of Vak" (Tait.). The highest place, the infinite is Aditi where all the powers which support the universe and also the universes of the past, the present and the future are located. A Rk of Bhauvana Viśvakarma describes clearly Aditi who supports the entire universe. "She is the original cause for the beginning of the universe. How was that? It was by Aditi's greatness that the All-seer and the All-doer (Viśvakarma) created the universe containing the earth and sky" (Rg. X-81-2). "Which was the wood and which the tree out of which were fashioned, the sky and the earth? Oh master-minds, inquire into your own minds about this power which stood all the time supporting those worlds" (Rg. X-81-4). "Brahma was the wood, Brahma the tree from which were Dyau and Prthvi fashioned. And that Brahma stood supporting the entire universe" (Yajus, Tait.).

That 'fourth foot' is the light which illumines the whole universe. Gautama sang his Rk which shows this great secret of Aditi: "Aditi is Dyau. Aditi is Antariksha. Aditi is the mother, the father and the son. Aditi is all gods and the five-fold classes of people. Aditi is what was born and Aditi is what is to be born" (Rg. I-89-10).

Thus ends the Fifth Hymn in the Eighth Section.

## अथ षष्ठं भाववृत्तसूक्तम्।

अनुवाकः ८। सुक्तम् ६। ऋचः १-५।

यस्येमे वयमिदं पञ्च, दैवरातो वैश्वामित्रः, भाववृत्तं, त्रिष्टुप् ॥ Now this the Bhavavritta Sukta, Sixth in the Eighth Anuvaka Section VIII, Hymn 6, Riks 1-5 — BHĀVAVŖTTA

The Sixth Hymn beginning with 'Yasyeme Vayam' contains five Rks; Daivarāta Vaiśvāmitra is the Rshi; Bhāvavṛtta is the god and the metre is Trishṭup.

### अथ प्रथमा ऋक्।

यस्येमे वयमिहेदं वैदामो

यो वाऽस्मासु पुनर्निरन्तरोऽन्तः ॥

स नैः पिता जैनिता स नीं भर्ता

स नैः कलयिता स्वयमात्मिनि ॥ १ ॥

पद्पाठः – यस्य । इमे । वयम् । इह । इदम् । वदामः ।

यः । वा । अस्मासुं । पुनरिति । निःऽअन्तरः । अन्तरिति ॥

सः । नः । पिता । जनिता । सः । नः । भर्ता ।

सः । नः । कलयिता । स्वयम् । आत्मानि ॥

He (the Supreme Being) of whom we are born and he who says this here, and he who pervades in us through and through, is our Father, being our creator. He is our supporter. It is he who gathers us back into himself.

## अन्वयभाष्यम्।

यस्य ईश्वरस्य वयिममे विस्फुलिङ्गा इवाग्नेः, इह इदं वदामः चेतनात्मकलया आप्यायिता चेष्टामहे इति यावत्। यो वा पुनः अस्मासु सर्वेषु प्राणभृत्सु अन्तःशरीरे निरन्तरः नखिशाखान्तं व्याप्तः, अत्र च अन्तरात्मनः हृदय-मनो-मूर्धादिस्थानविभागं ऋषिः गौणं मन्यते, सः प्रचेतनः प्रत्यगात्मा नः जिनता जनयिता, पिता, सः एव नः भर्ता सन्धारकः पालकश्च भवति, सः नः स्वयं आत्मिन कलयिता योजयिता अन्ते इति ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

We all come from him (God) like sparks from fire. We say this here. We are like particles of his energy, and are acting all the time. Again, he pervades us from toe to top. The seer considers the division of our being into heart, head, mind etc. as only secondary. He is the basic energy, the

indwelling soul. He is the Creator and therefore our Father; he is certainly our supporter and protector. He gathers us back into himself at the end.

## द्वितीया ऋक्।

इयं नौ धात्री पृथिवी प्रस्ती दृद्भ्योऽनुसम्भूता या साकमन्नैः॥ तेजेसो या वा प्रजीतास्तपेत-स्ता प्ता आपोऽमृतं पवित्रं नः॥ २॥

पदपाठः - इयम् । नः । धात्री । ष्टथिवी । पुरस्तात् । अत्ऽभ्यः । अनु । सम्ऽभूता । या । साकम् । अन्नैः ॥ तेर्जसः । याः । वा । प्रऽजाताः । तपतः । ताः । एताः । आपः । अमृतम् । पवित्रम् । नः ॥

This earth which is the support of all was born of waters, along with all kinds of food. These waters were indeed born of the powerful effulgence of His Tapas. These waters are sacred ambrosia to us.

## अन्वयभाष्यम्।

इयं पृथिवी नः अस्माकं सर्वेषां प्राणमृतां धात्री पोषयित्री धारयित्री च माता इति सर्गप्रकरणात् छम्यते, या अनैः साकं अद्भ्यः सकाशात् एव सम्भूता प्रादुर्वभूव, परस्तात् आकाशादिभ्यः सर्वभूतेभ्यः अर्वाक्, अत्र ओषधिवनस्पतीनां सङ्ग्रहणार्थं अनैरिति बहु-वचनम्। तैतिरीयाः पृथिव्याः ओषधिवनस्पतीनां अन्नस्य च पार्थक्यमामनन्ति सर्गप्रकरणे, ''अद्भ्यः पृथिवी । पृथिव्या ओषधियः ओषधीभ्योऽन्नम् '' (तै. ब. उ. १) इति ॥ छन्दोगास्तु अन्नात् न पृथक् पूर्वद्रव्यद्वयं मन्यन्ते, ''ता आप ऐक्षन्त बहुयः स्याम प्रजाये-महीति ता अन्नमसृजन्त, तस्माद् यत्र क च वर्षति तदेव भूयिष्ठमन्नं भवति, अद्भ्य एव तद्ध्यन्नाद्यं जायते '' (छां. उ. ६–२–४) इति । अत एव तद्रपेक्षया मीमांसितं निर्णीतं च ब्रह्ममीमांसायाम्, ''पृथिवी अधिकारक्षपशब्दान्तरेभ्यः'' (ब. सू. २–३–१२) इति । अत्र ऋषिः दैवरातस्तु पृथिवीमविभाज्य अन्नविशिष्टां पश्यति, न च अन्नात् पृथक् ओषधि-वनस्पतीन् इत्येव विशेषः ॥ विश्वसृष्टये तपतः ईशस्य तेजसः अग्नि—सूर्य-विद्यदादि-रूपात् याः आपः प्रजाताः प्रादुर्वभूवुः, ''अग्नेरापः '' (तै. ब. उ. १) '' तत् तेज ऐक्षत बहु स्यां प्रजायेयेति तदपोऽसृजत '' (छां. उ. ६–२–३) इति च तदनुश्रवणम् ॥

ताः एताः प्रत्यक्षसिद्धाः आपः प्राणसत्त्वपूर्णाः रसमय्यः नः अस्माकं अमृतं उपजी-व्यत्वात्, पवित्रं शोधकत्वात्, दोषादिपावनसमर्थाः इति यावत्, ईश-तेजसोः सम्बन्धोऽत्र कार्यकारणभावः, राङ्करादीनां आचार्याणां नये छन्दोगसर्गे इव अत्रापि परम्परया सभावः, अर्थात् ईशात् आत्मनः तेजः प्रजातम्, तेजसः आपः जाताः इति उक्तं भवति, अस्मिन छन्दोदर्शने तु साक्षादेव स सम्बन्धभावः इति विशेषः ॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

This earth which nourishes us is the supporter and mother of all living beings. That the earth is the mother is what one learns from the story of creation. She was born of waters along with all kinds of food, after the elements like the sky and others. The plural 'foods' indicates that vegetation and the medicinal herbs are also to be included. The seers of the Taittiriya Upanishad speak separately (besides the earth) of vegetation, herbs and food, in the story of creation. Cf. "From the waters, the earth (was created); vegetation and the herbs from the earth; food from vegetation and the herbs" (Tait. Brah. I). The seers of the Chhandogya differed from that statement and did not mention the earth, vegetation, and the medicinal herbs as preceding food. Cf. "Those waters thought: 'Let us be many and increase our progeny' and they created food" (Chhā. Up.). "Therefore, wherever there is rain, there is profuse food. This means that food etc. are born of waters" (Chhà. Up. VI-2-4). Therefore, this matter was discussed and settled in the Brahmasūtras, "Earth is food, as the context and other words indicate" (Bra. Sū. II-3-12). But here Daivarata sees, without mentioning the earth and other elements separately, the earth as one with food; and also he does not mention vegetation and the herbs separately from food. From the effulgence of God in Tapas, viz., from fire, sun, lightning etc., the waters were born. Cf. "Of Agni, the waters were born" (Tait. Up. I). "That effulgence of God's Tapas thought: 'Let me be numerous and increase with progeny.' Then it created the waters" (Chhā. Up. VI-2-3). Those waters contain the life-forces and are full of the essence of life. They are ambrosia to us, as they protect life and are sacred, as they purify by removing all sins and abnormalities. The relation of the Lord and His effulgence referred to here is that of cause and effect. Śrī Śankaracharya accepts the relation between God and waters as that of cause and effect by succession, i.e., from God, light; from light, waters; etc. as stated in the Chhandogya. Here also the same relation of cause and effect by succession is to be accepted. But, it is to be noted in this Chhandodarsana, that the relation of cause and effect is stated to be direct.

तृतीया ऋकृ।

यद् वा समुच्छ्वसितं सहसेह संवितुस्ततस्तर्पतस्तेजसः॥ द्दमे प्राणास्त<u>द</u>स्माकं जर्ग<u>तां</u> ततो जाता इह जीवन्ति विश्वे ॥ ३ ॥

पदपाठः - यत् । वा । सम् । उत्ऽश्वसितम् । सर्हसा । इह । स्वितुः । ततः । तपतः । तेर्जसः ॥ इमे । प्राणाः । तत् । अस्मार्कम् । जगैताम् । ततः । जाताः । इह । जीवन्ति । विश्वे ॥

These life-forces (elan vitale) which animate all living beings born in this world are the outgoing breath proceeding from the effulgence of Savitā (sun) in Tapas.

## अन्वयभाष्यम् ।

तपतः तेजसः ज्ञानरूपात् ततः सिवतुः प्रसिवतुः परमात्मनः सकाशात् इह विश्व-स्मिन् जगित यद् वा समुच्छ्वसितं आयातीत्यध्याहियते न तु सम्भवतीति श्वासदृष्टान्त-सामध्यीत्, सहसा इतीदं बलेन श्विसतस्य उपलक्षित्तविशेषणम्, तत् अस्माकं शरीरभृतां इमे आन्तर्याः प्राणाः, जगतां चेष्टमानानां शरीरिणाम्, इह जाताः विश्वे प्राणभृतः ततो जीवन्तीति॥

### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Savità (the sun) performs Tapas—that is, he meditates. On account of that there is brilliant effulgence. That is as it were his outgoing breath. Out of that all life-forces are born which create and sustain living beings on earth.

चतुर्थी ऋक्।

यत्र तत् तेजीः पर्म पुरस्तीत्
स्वयमन्तरिह पूर्ण परीतम् ॥
सा नी माता प्रसिवत्री वृहती
विश्वीमिदं विभृत्यीदितिगेभी ॥ ४॥
यत्र । तत् । तेजीः । परमम् । परस्तीत् ।

पद्पाठः - यर्त्र । तत् । तेर्जाः । प्रमम् । पुरस्तात् । स्वयम् । अन्तः । इह । पूर्णम् । परि । इतम् ॥ सा । नः । माता । प्रऽसिवत्री । बृहती । विश्वम् । इदम् । बिभिते । अदितिः । गर्भे ॥

The supreme effulgence which existed at the beginning of creation, has pervaded everything thoroughy in and out. That is Aditi the great mother who gave us birth. That Aditi holds in her womb this entire universe.

### अन्वयभाष्यम् ।

एवं पूर्वस्मिन् मन्त्रे सर्वज्ञानशित्तपूर्णस्य क्रियाशित्तरूपो मानिरश्चा विणितः, अथ अस्मिन् मन्त्रे आधारशित्तं आह । पुरस्तात् सर्गप्रारंभकाले तत् परमं तेजः चैतन्यज्योति-रात्मकं ब्रह्म स्वयमेव इह यत्र सम्परीतं व्यापृतम्, सत् सद्वस्तु स्वतः सिद्धं भवति, सा आधारशित्तरूपा नः सर्वषां प्राणभृतां जगतां च माता निर्मात्री आदिमाता प्रसिवत्री प्रकृतिः, बृहती अखण्डा, अदितिः आकाशापरपर्याया गर्भे स्वीये अन्तः आत्मिन इदं विश्वं जगत् विभित्ते, अव्यक्तवीजात्मनेति वेदान्तिनः, परमाणुपुञ्जतया इति तार्किकाः, वस्तुतस्तु भाषाभेदएवोभयेषामिति ॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

Mātariśvā, the vital form of God who is all intelligence, has been described in the last mantra. In this mantra the power which supports the universe is described.

At the beginning of creation that supreme effulgence, which is energetic light in Brahma itself, and is pervading everything. It is Aditi that is the mother, the first creator of all of us, the living beings, and the worlds. She is the Prakṛti, who gave birth to us all. She is indivisible. She is Aditi pervading everything like Akāśa. She holds in her womb the entire universe. The Vedāntins hold that the universe in that early stage is like an unmanifested seed and the Tārkikas hold that it is all a collection of atoms. The difference of opinion between these two groups is only of words!

## पश्चमी ऋक्।

आत्मनश्छन्दंसा तस्य तपेसः
प्रस्तिं तदिदमदिंतौ विश्वेम् ॥
प्रत्युपेयं सदीक्षयां वो बृहत्
तत् पंरमं ज्योतिर्विश्वेस्य दुर्शयंत् ॥ ५ ॥
पदपाठः - आत्मनः । छन्दंसा । तस्य । तपंसः ।
प्रऽस्तंतम् । तत् । इदम् । अदिंतौ । विश्वेम् ॥
प्रति । उपऽइयम् । सत्ऽईक्षया । वः । बृहत् ।
तत् । प्रमम् । ज्योतिः । विश्वेस्य । दुर्शयंत् ॥

From the Tapas of the Supreme Soul issued forth mantras and this universe manifested itself in Aditi. That Supreme Soul is to be attained by the realisation that it does exist. That is the light par excellence which illumines the universe.

## अन्वयभाष्यम् ।

रोदितुः वाक्स्वरशक्तेः शब्दायमानस्य यस्य आत्मनः प्रचेतनस्य तपसः प्रज्ञानरूपात् हेतोः अदितौ परमे व्योमिन तत् परोक्षसिद्धं विश्वं इदं प्रत्यक्षं सत् प्रसृतं प्रागव्यक्तं सत् तदा आदिसृष्टौ व्यक्तं बभूव, तस्य अस्य परमस्य प्रत्यगात्मनः दर्शयत् अवभासकं विश्वस्य तत् परमं ज्योतिः बृहत् अखण्डं परब्रह्मात्मकं नः अस्माकं सर्वषामिप सदीक्षया समन्वयतः योगेन साक्षात्कारेण प्रत्युपेयम् प्राप्तव्यमिति ॥ अत्र तस्य चैतन्यज्योतिरात्मनः परमपुरुषस्य रोदितृत्वं, छन्दः सत्त्वेन स्वरितृत्वं, तथा ईशितृत्वं सर्वान्तः प्रवेशितृत्वं च वेदे अनुश्रूयन्ते, "चत्वारि शृङ्गा त्रयो अस्य पादा द्वे शीर्षे सप्त हस्तासो अस्य । त्रिधा बद्धो वृषमो रोरवीति महो देवो मर्त्याभ् आविवेश " (ऋ. मं. ४-५८-१२), "अमर्त्यो मर्त्याभ आविवेश " (ऋ. मं. १-१६४-२०), इति च ॥ तथा तस्य स्वतन्त्रेण नित्यसिद्धेन सत्तात्मकेन अस्तित्वेनेव तदनुभावसम्पत्तिः, सम्प्रसादादिसिद्धिश्च भवितुमह्तीति औपनिषदं तत्त्वम् ॥ "अस्तीत्येवोपल्ब्यव्यस्तत्त्वभावेन चोभयोः। अस्तीत्येवोपल्ब्यस्य तत्त्वभावः प्रसीदिति " (क. उ. २-३-१३) इति ॥ तच्च बाह्याभ्यन्तरसत्त्वान्वयेनेव सिध्यतीति गम्यते, बहिः सर्वतः समन्वयेन, अन्तस्तु सर्वतः प्रत्यगात्मिन उपरमेण इति विवेकः ॥ तदेतदिप अत्र अन्तिमेन अर्धर्चण मन्त्रलिङ्गेन अनेन छन्दोदर्शनमुखेन सद्दर्शनमेवेदं सम्पूर्णं भवति इति ॥

## अत्रैते उपसंहारश्लोकाः ॥

आर्षेण चक्षुषाऽपश्यद् या ऋचस्तप आचरन् ॥ वैश्वामित्रो दैवरातो विश्वामित्र इवापरः ॥ १॥

ता इमा अतिगम्भीराः शुद्धाः परमपावनीः ॥ वासिष्ठोऽन्वयभाष्येण समलङ्कृतवान् मुनिः ॥ २॥

इदं ये मन्वते धीरा नवीनं मन्त्रदर्शनम् ॥ गम्भीरं दैवरातस्य तेषां नश्यन्ति संशयाः ॥ ३॥

इति वासिष्ठ: गणपतिमुनि: ॥

इति अष्टमेऽनुवाके षष्ठं भाववृत्तं सूक्तम् समाप्तम् ॥ ॥ इति अष्टमः वैश्वदेव्योऽनुवाकः समाप्तः॥ ॥ इतीदं छन्दोदर्शनं सम्पूर्णम्॥

#### COMMENTARY—SUMMARY TRANSLATION

From the Tapas in the form of active intelligence of the Supreme Soul meaningful sound issued. As a result this universe was born in Aditi, the supreme sky. It was unmanifest at the beginning of creation and it became manifest later. This light of the Supreme Brahma which illumines this universe, is indivisible, and is to be attained by us by getting merged in it and by realising its existence.

The Supreme Purusha and the roaring sound of Vedas, is referred to in a Rk in the Veda. Cf. "He who brings down the Vedas like rain is bound by three accents of the Vedic Mantra; the Supreme Radiance entered the mortals" (Rg. IV-58-3). "The immortal entered the mortal" (Rg. "The immortal is all-pervasive even in the mortal" VIII-48-12). (Rg. I-164-30). Thus it is possible to realise Him who is self-existent. independent and eternal. And, also, it is possible to receive His grace. This is the teaching of the Upanishads. Cf. "He is attainable by the conviction that He exists, through the principle of the union of the soul with the indwelling Supreme Soul. That union of the soul with the Supreme Soul is attained through grace by faith and strong conviction of His existence" (Katha Up. II-3-13). It is further stated that the union is achieved by the realisation that the external and the internal are one and the same. This is what is meant by the latter half of the mantra and the words therein also indicate it. The whole work is concluded with Saddarsana—the vision of the Supreme Truth.

The concluding stanzas of the Commentary are:

Like a second Viśvāmitra, Daivarāta Vaiśvāmitra, performing Tapas, 'saw' the Rks with the eye of a Seer.

Those Rks are here. They are very deep in meaning, pure and purifying. The Muni Vasishtha (Ganapati) decorated them with the Commentary called Anvaya-Bhashya.

Those wise persons of pure mind, who understand this new revelation of mantras by Daivarāta, which is really very deep in significance, will have all their doubts resolved.

So says Vāsishtha Ganapati Muni.

Thus ends the Sixth Hymn in the Eighth Section.

Thus ends the Eighth Section dedicated to Visvedevah.

Thus the whole of Chhando Darsana with Eight Anuvakas and fifty Suktas is complete.

## ।। ईं ॐ श्रीः ॥

# छन्दोदर्शनसर्वानुक्रमणिकास्त्रम् ।

अथास्मिन् वे " छन्दोदर्शनिनामे " समस्मिन्, ऋक्-सूक्तानुवाकानां यथादर्शनम्, यथाऽनुश्रवणम्, यथासङ्ख्यम्, आषंय-देवत-छन्दसामनुक्रमणीयम्, प्रत्यक्ष-परोक्षापरोक्ष-सत्वेः, साधिभूत-साधिदेवत-साध्यात्मकानां तत्त्वानाम्, कविचदेव वा अधियज्ञस्य सहसत्त्वेन समार्थानां सिद्धानानां, संविदे भावायोत कृतये सदुपास्त्ये, यशायेव धर्माय योगाय तपसे श्रेयसे प्रेयसे भूयसे बळाय निःश्रेयसाय समार्थाय परमस्मे सदर्थाय वितन्यते भूयस्तत् प्रति-क्रमणीयम् ॥

नातिऋमणीयं छन्दस एवानुशासनम्, देवतानामनुप्रतिशंसनं समम् ॥

समग्रं तदेतदेकाषयं "देवरातार्षम्," मित्रादीनि—भववृत्तान्तानि तद्देवतानि द्विचत्वारिशद् आश्रुतानि, चत्वार्येव च्छन्दा सिं, गायत्रानुष्टुभत्रेष्टुभजागतानि तानि समिष्टानि भवन्ति, अष्टाचेवानुवाकाः, पञ्चाशदेव सूक्तानि, अष्टाचत्वारिशदुत्तरं चतुःशतमेव ऋचः परिसङ्ख्यया॥

"असौ मित्रः" तृचं सावित्रं गायत्रम् देवरातो वैश्वामित्रः, मित्र आत्मा सवितेति वा प्रत्यृचं देवता, तृतीयस्यां त्रिपादसौसविता तुरीयपदात्मा चतुष्पात् पूरुषः, अमुं वै दर्शनीयं सन्तं योगात्, उत दर्शयितारं तं परमं सुसन्दशम्, ज्योतिरात्मानमृषिस्तुष्टावच्छन्दसा, संविदा भावेन कर्मणा तदुपास्त्ये योगेनोत सामरस्येन समम्, सर्वत्र सूक्तांते भूय एवानुश्रावणम् " ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् " इति वै तत् समानं सातिमानम् ॥१॥ "असौ यः" सप्तर्चम्, सावित्रमानुष्टुभम्, चतुर्थ्यम् अग्निरिन्द्रः सूर्यश्च, पञ्चम्यां पुनः श्रुतं सिम्ष्टम्, " ज्योतिर्विश्वस्य दर्शयत् " इति वे तद् विशिष्टम् ॥ २ ॥ " अग्ने तव" चतुष्कमाग्नेयम् त्रयम्, त्रेष्टुभम् तृतीया जगती ॥ ३ ॥ " अग्निरयं " दर्शचं द्वे, जागतं पञ्चकम् ॥ ४ – ५ ॥ " यो विद्युता" पञ्चचीनि त्रीणि, मरुत्वान् इन्द्रः स प्रथमे ॥ ६ ॥ " यो दिक्षु " वायुरिन्द्रवान् सिद्दतीये ॥ ७ ॥ "यो रुद्रस्य रुद्रो मरुत्पिता" ॥ ८ ॥ "त्रयस्तेऽन्तरिक्षाधिपतयः संस्तुताः" इति वै त्रिदैवत्यो भौवनेयोऽनुवाकः प्रथमः ॥ १ ॥

"वाचं देवीं " द्वादशर्चम् सारस्वतानि द्वादशकानि आद्यमानुष्टुभम् ॥ ९ ॥ " नमस्ते " अष्टचें द्वे, जागतानि एकादशकानि ॥ १० ॥ " सरस्वति त्वम् " अष्टके ॥ ११ ॥ एकादशर्चं चतुर्थम् ॥ १२ ॥ अष्टचें पञ्चमम् ॥ १३ ॥ एकादशर्चं षष्ठम् ॥ १४ ॥ अष्टचें सप्तमम् ॥ १५ ॥ नवर्चमष्टमम् ॥ १६ ॥ अष्टर्चे द्वे ॥ १७-१८ ॥ "ःसरस्वती त्वं" द्वये नवर्चमेकादशम् ॥ १९ ॥ द्वादशर्चं द्वादशम् ॥ २० ॥ इति वै सारस्वतो द्वितीयः ॥ २ ॥

"ब्रह्मणस्पितः" अष्टचं द्वे ब्राह्मणस्पत्यानि षद्कानि, जागतानि ॥ २१ ॥ "नमो ब्रह्मणस्पतये" तृतीया पञ्चमी सप्तमी च सास्वताश्च ॥ २२ ॥ "नमो ब्रह्मणे" नवचें द्वे ॥ २३ ॥ "ब्रह्मणस्पितः" त्रये ॥ २४ ॥ अष्टचें द्वे ॥ २५ ॥ षष्ठे अयुजां अन्त्यायाश्च ब्रह्मणस्पितः, युजां सरस्वती च ॥ २६ ॥ इति वे ब्राह्मणस्पत्यस्तृतीयः ॥ ३ ॥

"यो देवानां" अष्टर्चम्, ऐन्द्राणि चत्वारि त्रैष्टुमानि तानि ॥२७॥ "यः प्रजानन् अजन्यः " दर्शाचम्, इन्द्रस्यैव तत् पारमेश्वर्यं तुष्टाव ॥२८॥ "यो विश्वेषां" द्वादर्शेचं है, श्रेयोनिःश्रेयससत्त्वे ॥२९॥ "यदेवानामृणम्" इन्द्रस्यैवोत्तमर्णत्वम्, स्वस्यैवाधर्मर्णत्वं, अनुणत्वमन्यतः सर्वतः संस्तुवन् तं प्रत्यर्थयन् ऋषिरिनद्रमेव प्रतिपेदे तं शरण्यम् ॥३०॥ "यः प्रजानन्" अष्टर्चम् ॥३१॥ "यो विश्वतः सीम्" दर्शाचम् ॥ इति वा ऐन्द्रश्चतुर्थः ॥४॥

"अयमसौ" दश्चं द्वे, आत्मदैवत्यानि चत्वारि, जागतम् ॥ ३३ ॥ "यो जहे " त्रेष्टुमे द्वे ॥ ३४ ॥ "यो दिव्यो महस्वान् " चतुर्दशर्चम् , छन्दोदर्शनाप्तं तद्दिषितंव प्रपश्यन् आत्मानमेवापरोक्षतः प्रतितुष्टावच्छन्दसा ॥ ३५ ॥ " अयं प्रत्यङ् " अष्टर्चं जागतम्, आत्मनः चितः तत् सुविज्ञानमृषिस्तुष्टाव भूयः ॥ ३६ ॥ इति वा आत्माधिदैवत्यः पञ्चमः ॥ ५ ॥

"यः प्रजानन् एक एव " अष्टर्चम् , पौरुषाणि चत्वारि जागतानि ॥ ३७ ॥ "यो विश्वतः सीम् " दशर्चम् ॥ ३८ ॥ "पुरुषः सन् " षोडशर्चं द्वे ॥ ३९ ॥ "पुरुषोऽसौ " तत् पूरुषस्यैव पूर्णत्वं सत्त्वेनैव तेन प्रतिपूर्णं वैश्वरूप्यं प्रति तुष्टावच्छन्दसा ॥ ४० ॥ इति व पुरुषदैवत्यः षष्टः ॥ ६ ॥

"आपो दिव्याः" दश्चम्, आप्यानि चत्वारि, आद्यमानुष्टुभम् । ४१ ॥ "अपो देवीः" एकादशर्चम्, त्रैष्टुभानि त्रीणि, अन्त्या जगती । ४२ ॥ "या सिवतुः" अष्टर्चम्, अन्त्यो हे जगत्यौ ॥४२॥ "विद्युतो वै" सप्तर्चम्, अन्त्यास्तिस्त्रो जगत्यः ॥४४॥ इति वा अब्दैवत्यः सप्तमः॥ ७॥

"गावो रसेन" दशर्चे द्वे, गावः, आनुष्टुभे द्वे ॥ ४५ ॥ "गावो मातरः" गावः सरस्वती श्रीः सोम इन्द्रः सिवता आपः प्रत्यृचं देवताः सप्त, अग्निर्वायुः सूर्यः प्रजापतिश्च अष्टम्याः, गव्यानि पञ्चपिवत्राणि रससत्त्वानि सन्दर्दशं तत् सकल्पम् ॥ ४६ ॥ "नमस्ते देव" अष्ठचैम्, वैश्वदेव्यम्, जागतानि त्रीणि, सिवता वायुरिन्द्रोऽग्निः सोम आपः सरस्वती च प्रत्यृचं देवताः, अन्त्याया इन्द्रो ब्रह्मणस्पतिश्च अनशनं तत् तपः परमं संविधानं सन्दर्शं भूयः, अनशनेनैव ब्रतेन तेन समृद्धः तपसा छन्दसा सन्दिदेश ॥ ४७ ॥

" अग्निर्यं पार्थिवम्" नवर्चम् , अग्नीषोमौ, सप्तमी ऐन्द्रासोमी, अष्टमी आश्विनी, नवन्याः वाग्—आत्मानौ च तद् द्विदैवत्यम् ॥ ४८ ॥ " रुद्रस्य या संवित् " सप्तर्चम् , अदितिः आदिमां तां मातरं च सर्वभूताधिष्ठात्रीं सन्धात्रीं तां परमञ्योमसत्त्वां भौवनात्मानमृष्टिस्तुष्टाव ॥ ४९ ॥ " यस्येमे वयम् " पञ्चर्चम् , भाववृत्तम् , त्रेष्टुभम् , भावितान्तं त्रेष्टुभम् भाववृत्तमिति ॥ ५० ॥ इति वै वैश्वदेव्योऽनुवाकोऽष्टमः प्रपूर्णः ॥ ८ ॥

॥ इति छन्दोदर्शनानुक्रमणिका सम्पूर्णा ॥

#### THE AUTHOR

Shri Daiyarata is one of the few veteran Vedic scholars in India whose knowledge and insight of the ancient Indian Texts and their liberal interpretation are complete. Nay, he is more: he is the only Rishi in perhaps thirty or forty centuries after the age of the Vedic seers, to whom revelation in pristine Vedic Sanskrit was granted in a state of Yogic trance. At the time of the revelation Shri Daivarata was only 25, and his knowledge of Sanskrit, not to mention Vedic Sanskrit, was at best scrappy. It was only later that he mastered the Vedic lore in all its branches.

Born in Gokarn in 1891, in a family of traditional Vedic pandits, Daivarata was drawn towards mystic realization even as a boy. He left home and wandered off with various saints and sadhakas until he came under the influence of the great Vasishtha Ganapati Muni, the direct disciple of Ramana Maharshi of Tiruvannamalai, and accompanied him to various places of pilgrimage as a handy man. Vasishtha was an outstanding Sanskrit scholar and poet of his time but Daivarata seemed to have acquired not much of this scholarship until the Guru found his disciple being suddenly chosen to be the vehicle of Revelation. This circumstance has been vividly described by the Muni in his introduction to the "Chhando-Darshana ".

Daivarata, now hoary with age, has still an extra-ordinary power of memory and can quote any text and its parallels without referring to the books. He can speak half a dozen Indian languages including Sanskrit and Hindi fluently. He has been awarded various titles by learned assemblies all over India and today runs an Ashrama in his native place, Gokarn.

