સ્વપ્તનું રહસ્ય.

CAURINA DAVADAV

અર્થાત્ તીર્ચકર ભગવાનની માતાજીને જે ચૌદ સ્વમ આવે છે, તેનું રહસ્ય. ચૌદ સ્વમના સુંદર સાર, વિસ્તાયોં ધરી અતિ પ્યાર; બવિક જીવ અવધારા સહુ, આત્મા નિર્મળ થારો બહુ. પ્રકાશક, શ્રાવક ભીમસિંહ માણેક, જેન પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ કરનાર અને વેચનાર શાકગદ્યી-માંડવી, મુંબઈ.

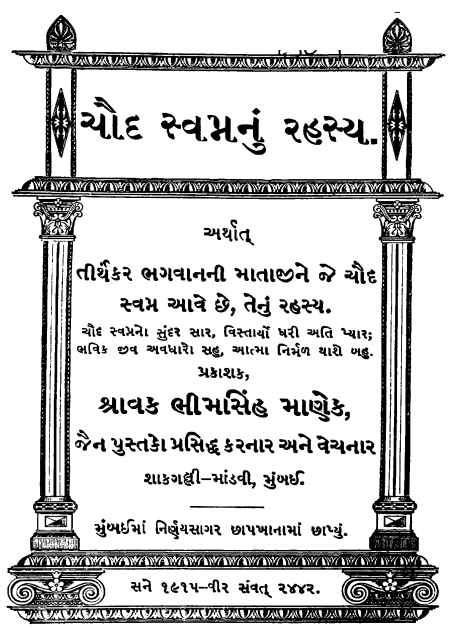
સને ૧૯૧૫-વીર સંવત્ ૨૪૪૨.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

3409

ACIACIACIA

www.umaragyanbhandar.com



Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the Nirnaya sagar Press, 23, Kolbhat Lane, Bombay.

Published by Bhanji Maya for Bhimsi Maneck, 225-231, Sackgalli, Mandvi, Bombay.

चौद स्वन्ननुं चित्र.



## प्रकाशकः—आवक भीमसिंह माणेक, जैन प्रंथो प्रसिद्ध करनार, मांडवी, शाकगछी, मुंबइ.

लक्ष्मा आर्ट, भायखळा, मुंबई.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat



( આમુખ )

સારાં યા ખોટાં સ્વપ્તાં એ ભાવીનાં સુંદર અથવા અસુંદર પરિ-ણામ સૂચવનારાં ચિદ્ધો ગણાય છે. આપણાં શાસ્ત્રોમાં સ્વપ્ન સંબંધી બહુ વિગતવાર અને સુક્તિપૂર્ણ વિવેચનો કરવામાં આવ્યાં છે. વર્તમાનકાળે પાશ્ચાત્ય શિક્ષણના સંસ્કારોએ સ્વપ્નશાસ્ત્રની માન્યતાઓ પ્રત્યે નવસુવકોને અશ્રદ્ધાવાળા બનાવી દીધા છે એ સત્ય છે, તથાપિ વિવેકદષ્ટિથાં અને ખુદ્ધિગમ્ય દલીલોથી જો એ વિષય તેમની સમક્ષ રજી કરવામાં આવે તો સ્વપ્નશાસ્ત્ર પણ ઉપયોગી અને સૂચક શાસ્ત્ર છે એ વાતનો સ્વીકાર થયા વિના રહે નહીં. આપણા પરમ પૂજ્ય તીર્થંકર ભગવાન જ્યારે માતાના ગર્ભમાં આવે છે, અર્થાત ચ્યવે છે. ત્યારે તેમની માતાને નિયમિતરૂપે ચૌદ સ્વપ્તાં આવે છે. આ વાત સૌ કોઈ જૈનપુત્ર જાણે છે; પરંતુ એ સ્વપ્ન શું સૂચવે છે, એ સંબંધી ભાગ્યે જ કોઇએ વિચારો કર્યા હશે. એ ચૌદ સ્વપ્નમાં કેટલો ગંભીર આશય રહેલો છે, તેનો સંક્ષિપ્ત સાર નીચેના કાવ્યમાં આપવામાં આવ્યો છે. આ કાવ્ય કોઈ ડુંગરશીભાઈ નામના વિચારક વિદ્વાને લખ્યું હોય તેમ તે કાવ્યની છેલ્લી લીટી વાંચતાં સ્પષ્ટ થાય છે. અમે તે કાવ્યના સ્પષ્ટીકરણુપૂર્વક એ મૂળ કાવ્ય વાચકોના કર-કમળમાં મૂકવાની લાવના રાખીએ છીએ. ૈશુલાં લવત !



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ચૌદ સ્વપ્નનું રહસ્ય.

પહેલે સ્વપ્ને ગજવર દીઠેા, ચાર દંતા મનાહારાજી, ચાર પ્રકારે ધર્મ પ્રકાશ્યા, ભવિ જીવને હિતકારાજી; સુણા ભવિ પ્રાણીજ રે. (૧)

ર્થાત્—ભાગ્યશાળી માતાને પ્રથમ સ્વપ્નમાં એક હાથી દષ્ટિએ પડે છે. આ હાથી સામાન્ય હાથી નથી 🖁 હોતો, પણ હાથીઓના રાજા તરીકે જેને ગજપતિ ર્ધ કહી શકાય તેવો ગજવર હોય છે. તેના ચાર મનો-હર દાંતો પણ સ્પષ્ટ નજરે પડે છે. આ ચાર દાંતો ખાસ કરીને ધ્યાન ખેંચનારા થઈ પડે છે. તો હવે પ્રશ્ન એ છે કે એ ચાર દાંતોનો રહસ્યાર્થ શું ? તેના ઉત્તરમાં આપણને કહેવામાં આવ્યું છે કે એ ચાર દાંતો જણાય છે,તે ચાર પ્રકારના ધર્મોનું અર્થાત્ દાન, શીલ, તપ, ભાવનું સૂચન કરે છે. ઇંદ્ર માતાજને કહે છે કે આ ચાર દાંતો જેમ હાથીના મુખમાંથી ખ્હાર નીકળ્યા છે અને જગ-તને આશ્ચર્યમુગ્ધ કર્શું છે, તેમ તમારા મહા પુરૂષાર્થી અને ઉન્નત પુત્રના મુખમાંથી પણુ ધર્મોપદેશનું દિવ્ય સ્કુરણું થશે, અને એ ઉપદેશને અવધારી ભવિ જીવો પરમ કલ્યાણને સાધશે. ચાર પ્રકારનો ધર્મ કહેવાથી તેમાં સર્વ પ્રકારની ક્રિયાઓ, સિદ્ધાંતો તથા વિધિ–નિષેધો સમાઈ જાય છે, એમ કહેવાની જરૂર નથી. દાનથી માણુસનું હુદય ઉન્નત થાય છે, **અભિમાન, મોહ આદિ આં**તરિક રાત્રુઓ દાનગુણથી પરાજિત થાય છે, શીલથી મનુષ્યનું ગારિત્ર દેદીપ્યમાન અને છે, તપથી અંતર–બાહ્યની વિશુદ્ધિ થાય છે અને ભાવનાથી આત્માનું–હૃદયનું–મનનું અને શરીરનું અળ સવિશેષ સ્કૂર્ત્તિપ્રાપ્ત થવાની સાથે પરમ કલ્યાણ–મોક્ષને સાધી શકે છે. ત્રિપદીના ઇસારા માત્રથી કેવલી ભગવાન્ જેમ સંસારનું આબેહ્યૂબ ચિત્ર દર્શાવી આપે છે, તેમ ચાર પ્રકારના ધર્મથી સર્વજ્ઞ ભગવોન્ ધર્મનાં સર્વ રહસ્યોનું ટુંકામાં સૂચન કરી દે છે. દાન, શીલ, તપ, ભાવથી અતિરિક્ત એવો કોઈ ધર્મ ઉદ્દભવ્યો નથી, તેમ ઉદ્દભવે એવો સંભવ પણ નથી. એ ચાર પ્રકારના ધર્મોમાંથી એકેક પ્રકારનો આશ્રય લઇ અનેક ધર્મો આજ સુધીમાં પ્રવર્ત્યો છે, પણુ આપણે તે સંબંધી ચર્ચામાં ઉતરવાની અત્યારે જરૂર નથી.

ખીજા સ્વમમાં ગગનમંડળમાંથી ઉજ્જવળ વૃષલ આવતો જણાય છે, તેનો આશય સ્પષ્ટ કરતાં કવિ બીજી કડીમાં કહે છેઃ---

રૂષભ સ્વમથી ભરતક્ષેત્રમાં, ખાેધિબીજને વાવેજી. બીજે સ્વપ્ને ધારી ઉજ્જ્વલ, ગગનમંડળથી આવેજી; સુણેા ભવિ પ્રાણી જી રે. (ર)

૦ચ વહારમાં સાધારણુ રીતે રૂષભ-અળદને બહુ ઉપ-📲 યોગી પ્રાણી લેખવામાં આવે છે, કારણુ કે તેથી જમીન ખેડાય છે, અને ક્ષેત્ર રસયુક્ત બને છે. 🖁 ખેડીને તૈયાર કરેલી જમીનમાં ને બીજનો નિક્ષપ કરવામાં આવે તો તે બીજ ફળ–કુલચુક્ત બન્યા વિના રહે નહીં.



ઈંદ્ર મહારાજ તીર્થંકરની માતાજને કહે છે કે તમારો આ લાવી પુત્ર રૂષલ સમાન અનશે અને લરતક્ષેત્રને ખેડીને તેમાં બોધિબીજનો તિંક્ષેપ કરશે. ભારતક્ષેત્ર એમ કહેવાનું કારણુ એટલું જ છે કે એ ક્ષેત્ર સર્વ અનાર્ય ક્ષેત્રાની અપેક્ષાએ સર્વોત્તમ મનાય છે. ભરત- ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલાં મનુષ્યોનાં અંતઃકરણો એવાં નિર્મળ અને રસચુક્ત હોય છે કે જો તેમાં બીજનું વાવેતર કરવામાં આવે તો તે કળીભૂત થયા વિના રહે નહીં. એટલામાટે ભરતક્ષેત્રમાં જન્મ હોવો એને આપણાં શાસ્ત્રોમાં પરમ સૌભાગ્યનું ચિદ્ધ લેખવામાં આવ્યું છે. તેનું કારણુ આથી સ્પષ્ટ થવા યોગ્ય છે. તીર્થંકર જેવા ભગવાનો ખાસ કરીને આવા આર્યક્ષેત્રમાં જ જન્મ લે છે, અને પોતાની વાણીનો તથા ચારિત્રનો છુટથી ભવિ જીવોને લાભ આપે છે. આજે આ ક્ષેત્રમાં તીર્થંકર ભગવાન્ પોતે સશરીરે વિદ્યમાન નથી એ આપણું કમનશીબ છે, છતાં તેમની વાણીના જે દિવ્ય અંશો આ કાળે પણ રહી ગયા છે, તેનાથી જો ભવિ જીવો ધારે તો પોતાનું ઇષ્ટ-સાધ્ય બિંદુ બહુ સહેલાઇથી સાધી શકે તેમ છે. આપણે સર્વેએ શ્રી તીર્થકર ભગવાન્ જે બોધિબીજો આ ક્ષેત્રમાં વાવતા ગયા છે, તેનો લાભ લઈ મુક્તિના માર્ગે ચાલીએ તો આપણો નરજન્મ, ભરતક્ષેત્રની પ્રાપ્તિ તથા શ્રાવકકુલમાંનો જન્મ એ સર્વ અવશ્ય સક્ળ થાય એમાં શક નથી.

ત્રીજા સ્વપ્નમાં માતાજી સિંહ-કેસરીનું દર્શન કરે છે. આ સિંહદર્શનનું રહસ્ય સમજાવતાં કવિવર ત્રીજી કડીમાં કહે છેઃ—

ત્રીજે સ્વમે સિંહ વિલેાકી, મદનાદિક જે હાથીજી, તેનું મન માેડીને તુજ સુત, થાશે ધરમનાે સાથીજી; \_\_\_\_\_\_\_\_\_ સુણેા ભવિ પ્રાણીજી રે. (૩)

> ર્થાત્ તીર્થંકર ભગવાન્ મદનાદિ અરિને હણુવામાં સિંહ સમાન થશે. જેવી રીતે અરણ્યમાં સ્વચ્છંદ-તાથી વિચરતા મદોન્મત્ત હાથીઓના કુંભસ્થળને કેસરી સિંહ એક પલકમાં અનાયાસે ભેદી શકે છે, તેવી રીતે તમારો આ પુત્ર મદનરૂપી હસ્તીને પરાસ્ત



કરવામાં સિંહુ સમાન થશે. મદન પાસે આદિ શબ્દ મૂક્યો છે, તે ઉપરથી ક્રોધ, માન, મદ, મોહ, લોભ આદિ અંતરંગ વૈરીઓનો પણ પરાભવ કરશે. એમ સમજી લેવાનું છે. વસ્તુતઃ <sub>જ</sub>યાંસુધી કોઈ પણ મનુષ્ય પોતાના અંતરંગ શત્રુઓ ઉપર અધિકાર જમાવી શકે નહીં, ત્યાંસુધી તે સાચો ધર્મ પાંમી શકે નહીં. સારાંશ કે જેઓ અંતરંગ શત્રુઓરૂપી ગજવર પ્રતિ કેસરી-સિંહુ સમાન થઈ શકે છે અને અંતર–આદ્ય શત્રુઓના બળને નિર્મૂળ કરી શકે છે તે જ પુરૂષવરો યથાર્થ ધર્મનાં સાથી બની શકે છે, એમ કહે-વાનો પણ આ કાવ્યકર્તાનો આશય છે. સિંહ એ જંગલનો રાજા કહેવાય છે. તે વનોમાં અને ઉપવનોમાં નિર્ભય રીતે વિહરી શકે છે, કારણ કે તેને કોઈ પણ પ્રકારનો લય હોતો નથી. મનુષ્યોએ પણ ધર્મના માર્ગમાં નિરંતર સિંહની માફક નિર્ભયતાથી અને અડગતાથી વિચરવું જોઇએ, પણ આમ ક્યારે ખની શકે? જે આપણે આપણા અંતરના તથા બહારના અરિઓને જીતી લઈ શકીએ, તો જ આપણે શાંતિ તથા નિર્ભયતાપૂર્વક ધર્મના માર્ગમાં આગળ વધી શકીએ. કામ, ક્રોધાદિ શત્રુઓનું પ્રાબલ્ય જ્યાંસુધી અંતરમાં વર્ત્યા કરે છે, ત્યાંસુધી મનુષ્ય સર્વેદા પરાધીન રહે છે. વંદન છે તે પરમાત્મસ્વરૂપ તીર્થંકર ભગવાનને, કે જેઓએ ષડ્રિપુઓને હણુવામાં કેસરી સમાન વીર્થ કોરવી જંગતના ઇતિહાસમાં દેષ્ટાંત **બેસાર્યું છે. અને જેમના પગલે ચાલી અનેક લ**વ્ય છવો સુક્તિનો માર્ગ પામ્યા છે, તથા ભવિષ્યમાં પણ પામશે. હે પ્રભુ ! હે અનંત **ઢયામય ભગવાન્! અમે પ**ણુ આપનીં માફક અમારા<sup>ં</sup> શત્રુઓરૂપી હાથીઓને હણવામાં ક્યારે સિંહ સમાન બની શકીશ ? અને આપની માતાજીને આવેલ સ્વપ્ન અમે ક્યારે સાર્થક કરી શકીશું?

### ( ५ )

હવે ચોથા સ્વમનું રહસ્ય દર્શાવતાં કવિશ્રી નીચે પ્રમાણે કહે છેઃ— ચાેથે સ્વપ્ને લક્ષ્મી દીઠી, વરસીદાનને દેશેજી, તીર્થકર એ લક્ષ્મી ભાેગી, શિવવધ્ કમળા વરશેજી; સુણાે ભવિ પ્રાણીજ રે. (૪)

> ર્થંકરની માતુશ્રી ચોથા સ્વપ્તમાં લક્ષ્મીના દર્શન કરે છે. આ લક્ષ્મી આપણા જેવા પામર મનુષ્યોને જેવી રીતે બંધનકર્તા થાય છે અને સંસારના ઉંડા કીચડમાં ઉતારી દેનારી થાય છે, તેવી રીતે તીર્થંકર પ્રભુને બંધનર્ક્તા તથા લિપ્તકર્તા



થવા માટે નથી હોતી, પરંતુ વરસીદાનને દિવસે પ્રાણીઓને મુક્ત હસ્તે દાન આપવામાં એનો સદુપયોગ થાય તે માટે એ લક્ષ્મી સદા તીર્થકર ભગવાન પાસે બે હાથ જેડીને ઉભી રહે છે. લક્ષ્મીનો સાચો ઉપયોગ શું હોઈ શકે, એ વાત ઉપર આ સ્વપ્ન બહુ ગંભીર-તાથી પ્રકાશ નાખે છે. લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ માટે જે મનુષ્યો પાપકર્મો કરતાં આંચકો ખાતા નથી અને એક પાઈ પ્રાપ્ત થતી હોય તો અઢાર પાપસ્થાનકો સેવતાં જેમને લેશ પણ સંકોચ થતો નથી, તેમણે આ સ્વપ્ત ઉપરથી ખાસ બોધ ગ્રહણ કરવાની જરૂર છે. લક્ષ્મીનો જો તમારે ખરેખરો ઉપભોગ લેવો હોય તો તેના દાસ ન બનો, કારણ કે લક્ષ્મીના ગુલામો કદાપિ આત્મ કલ્યાણ કરવાને શક્તિમાન થઈ શકતા નથી. લક્ષ્મીનું દાન કરવું અને અહંકાર વડે જે સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરી હોય તેનો ત્યાગ કરવો એજ લક્ષ્મીનો સાચો ઉપભોગ છે. આપણે પ્રથમ સ્વપ્નદર્શને જોઈ ગયા છીએ કે તીર્થકર ભગવાન ચાર પ્રકારના ધર્મોનો પ્રકાશ કરે છે, તેમાં દાનને પ્રથમ પદ આપવામાં આવ્યું છે. પ્રભુ પોતે ધર્મનો પ્રકાશ કેવળ વાણીથી જ નથી કરતા, પણ પોતાના વર્તનથી દાનધર્મની મહત્તા જગતને જાહેર કરે છે. પોતાને પ્રાપ્ત થયેલી લક્ષ્મી જેઓ નિર-હંકારપણે પોતાના માનવબંધુઓના હિતાર્થે તથા જગતના સર્વ પ્રાણીઓના કલ્યાણાર્થે વાપરી શકે છે, તેઓ ક્રમે ક્રમે શિવવધ્ પ્રાપ્ત કરી શાશ્વત સુખ મેળવવા ભાગ્યશાળી થાય છે. પ્રભો ! આપને પ્રાપ્ત થયેલી લક્ષ્મીની અપેક્ષાએ એક બિંદુના અનંતમા ભાગ જેટલી પણ <mark>લક્ષ્મી</mark> અમે પ્રાપ્ત કરી શક્યા હોઇએ તેનો સદુપયોગ કરવાનું અર્થાત્ દાન કરવાનું અમોને બળ અર્પોં, કે જેથી આપની માતાને આવેલું સ્વપ્ન સાર્થક છે એટલુંજ નહીં, પણ એ સ્વપ્નનો આશય અમે સમજી શક્યા છીએ એમ છાતી ઠોંકીને કહી શકવાની સ્થિતિમાં મૂકાઇએ.

પાંચમા સ્વપ્નનું સ્પષ્ટીકરણુ કરતાં કવિવર કહે છે કેઃ— પાંચમે સ્વપ્ને કુસુમની માળા, સવી જન શિરપર ધારેજી, તીમ ભવિ જીવના, તુજ સુતવર પાપ-તાપ સવી ટાળેજી; સુણેા ભવિ પ્રાણીજ રે. (પ)

સુમાદિ સુગંધી દ્રવ્યો જેમ દુર્ગંધીને દૂર કરી પો-તાની સુવાસ પ્રકટાવે છે, તેવી રીતે હે તીર્થકર ભગવાનની પ્રાતઃસ્મરણીય જનની ! તમારો પુત્ર પણ કુસુમની માળાની પેઠે ભવિ જીવોનાં અંતઃકરણોમાં રહેતી દુર્ગંધી દૂર કરી તેમનાં ભક્ત હુદયને પણ કુસુમની માફક સુગંધી **સ્કુરાવતાં બનાવી દેશે. પ્રચંડ**ે ગ્રીષ્મની જવાળાથી સંતપ્ત થયેલા વિલાસી જીવો કુસુમમાળાઓને કંઠમાં



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ધારણુ કરવાથી જેવી રીતે શાંતિ અને તૃપ્તિ અનુભવે છે, તેવી રીતે તમારો પુત્ર પણુ ભવિ જીવોના પાપ–તાપને દ્વર કરનારો તથા અપૂર્વ શાંતિ આપનારો થશે એટલું જ નહીં, પણ જગતમાં પુષ્ય-રૂપી પુષ્પની સુગંધી પ્રસરાવનાર પણુ થશે. પુષ્પોને બહુ જ પવિત્ર લેંખવામાં આવે છે તેનું કારણ દર્શાવતા એક કવિએ વાજબી રીતે જણાવ્યું છે કે કુલો, વૃક્ષો તથા મેઘ એ સર્વનો જન્મ કેવળ પરોપકારાર્થે જ હોય છે, અને તેથી જ જગત્ તેમને અહુ સન્મા-નથી વધાવે છે. પુષ્પો ખીલે છે, તે શું પોતાને માટે ખાંલે છે? નહીં, જગતમાં પરાગનો ફેલાવો કરવો તથા વણ માગ્યે પથિકોનાં ચિત્તને આહ્યંદિત કરવાં, અને વિના પ્રયત્ને પ્રેક્ષકોની દષ્ટિને તૃપ્ત કરવી એ ગુણો સ્વાભાવિક રીતે જ પુષ્પોમાં રહેલા હોય છે. તે જ પ્રમાણે તમારો આ પુત્ર પણ જગતને નયનાનંદ તથા ઉપકારક થવાની સાથે જગતમાંથી પાપ–તાપ–વિક્ષ તથા દુરાચારની દુર્ગંધીને નિર્મુલ કરવામાં સુગંધી કુસુમમાળાનું કામ કરશે. "સવી જન શિર પર<sup>ૈ</sup>ધારેજી" એમ કાવ્યમાં કહેવામાં આવ્યું છે, તેનો આશય એવો છે કે સગંધી કુસુમમાળાને મનુષ્યો જેમ શિરે ધારણુ કરે છે, તેમ તમારા પુત્રને પણ જગતના ભવ્ય જીવો શિરસા વંઘ માનશે. એમ ઇંદ્ર મહારાજ કુસુમમાળાના દર્શનથી સિદ્ધ કરે છે. હે વિશ્વ-વંઘ તીર્થકર ભગવાન ! અમે પ્રાર્થીએ છીએ કે આપે પ્રસરાવેલી સુગંધ અમારા આત્માને પણ સ્પર્શ કરો અને આપના કુસુમ સમાન ચરણોમાં અમારૂં શિર સદા નમેલું જ રહો !



છઠ્ઠા સ્વમનું રહસ્ય કવિવર આ પ્રમાણે દર્શાવે છેઃ— છેઠ્ઠે સ્વમે ચંદ્ર વિલેાકી નીલ કમળ વિકાસેજી, તીમ ભવિ જીવના હૃદયકમળમાં, તુજ સુત એમ પ્રકાશેજી; સુણેા ભવિ પ્રાણીજ રે. (૬)

> મળ–પુષ્પ જેમ ચંદ્રદર્શનથી અતિશય પ્રકુદ્ધિત થાય છે, તેમ શ્રી તીર્થંકર પ્રભુના દર્શનમાત્રથી ભવિ જીવનાં હુદયરૂપી કમળો પ્રકુદ્ધિત થશે, એમ આ ચંદ્રનું સ્વપ્ન સૂચવે છે. ચંદ્રમાં કુદરતી રીતે જ એવું સામર્થ્ય અથવા પ્રભાવ રહેલો છે કે તેનો



ઉદય થતાં વાર કમળની પાંદડીઓ વિકસિત–પુલકિત તથા વિસ્તા-રિત થયા વિના રહેતી નથી. ચંદ્રને એ માટે કશો પ્રયત્ન કરવો પડતો નથી; તેવી જ રીતે પવિત્ર આત્માઓ અને નિર્દોષ પુરૂષ-સિંહોમાં કોઈ એવું સામર્થ્ય પ્રકટે છે કે તેમના દર્શન માત્રથી ભવિ જીવોનાં અંતઃકરણમાં કુદરતી રીતે પ્રમોદભાવ તથા ભક્તિભાવ સ્કૂર્યા વિના રહેતો નથી. પવિત્ર આત્માઓ ભલે વાણીથી કે ક્રિયાથી કાંઈ ઈસારો સરખો પણ ન કરે, તથાપિ તેમની શાંત-સૌમ્ય-પ્રભાવિ-શિષ્ટ–ચંદ્રોપમ કાંતિ જ જગતના સુસુક્ષોઓને એવું અદ્ભુત આકર્ષણ કરે છે કે ભવિ જીવો એવા નિઃસ્પૃહી તથા વીતરાગ પુરૂષના ચર-ણનો આશ્રય લીધા વિના રહી શકતા નથી. આજે આપણે એવા નિર્દોષ પુરૂષરૂપી ચંદ્રના અભાવે ભવાટવીના અંધાર પ્રદેશમાં ભટ-કીએ છીએ. ચંદ્રના પ્રકાશની રાહુ જેતાં આપણાં અંતઃકરણોરૂપી કમળો સંકોચાઈ જવા લાગ્યાં છે! પરંતુ એટલું સૌભાગ્ય છે કે તીર્થંકર ભગવાનની મૂર્ત્તિ તથા તેમની અમૃતમયી સૂત્રઅદ્ભવાણી જ્યાંસુધી વિદ્યમાન છે, ત્યાંસુધી હુદયકમળો કરમાઈ જાય એવો ભય રાખવાનું કારણ નથી. હે ભગવન ! હે અનંત જ્ઞાન, દર્શન તથા

ચારિત્રના સ્વામી ! અમારાં હુદયકમળો આપની સાક્ષાત્ ચંદ્રોપમ કાંતિ નિહાળી ક્યારે વિકસ્વર થશે ?

તીર્થકર લગવાનના અનેક અતિશયો પૈકી કયા અતિશયનું સૂચન આ સાતમા સ્વપ્નમાં થાય છે, તે સંબંધી કવિરાજ કહે છે કેઃ-સાતમે સ્વપ્ને સૂરજમંડળ, સહસ્ત કિરણથી દીપેજી, તીમ ભામંડળના તેજ કિરણથી, નિજ અરિને તે જીતેજી; સુણેા ભવિ પ્રાણીજ રે. (૭)

> અ ર્થાત્—સૂર્યમંડળનાં તેજસ્વી કિરણો જેવી રીતે જગ-તને પ્રકાશિત કરે છે અને અંધકાર, તિમિર તથા નિશાચરોનો નાશ કરે છે, તેવી રીતે તમારો પુત્ર પણ પોતાના ભામંડળના પ્રકાશ વડે પ્રકાશરો, જગ-તને પણ પ્રકાશિત કરશે અને ઉજ્જવળતાનું સા-



પાય પુ બડાવાય કરવા અને અજવગાણ પાય માજ્ય ફેલાવશે. નિશાકાળે તિમિરપ્રિય પ્રાણીઓ અંધકારનો લાભ લઈ અનેક જીવોને હેરાન કરે છે, પણ સૂર્યના પ્રકાશ થતાંની સાથે જ તેઓ એકાંત ખૂણામાં ભરાઇ પેસે છે. તીર્થકર મહારાજના પ્રતાપે સંસારમાંથી મિથ્યાત્વરૂપી અંધકાર પલાઈ જાય છે અને સમ્યક્ત્વનો સૂર્ય સોળે કળાથી પ્રકાશવા લાગે છે. આ વખતે, પછી મિથ્યાત્વીઓનું તથા સંસારાટવીમાં હેરાન અને પાયમાલ કરનારા દુશ્મનોનું બળ ચાલી શકતું નથી. ઇંદ્ર મહારાજ કહે છે કે તમારા આ ભાવી પુત્રના મુખ ઉપર ભામંડળની દીસિ એટલા બધા બળથી જાજવલ્યમાન રહેશે કે તે ભામંડળના પ્રચંડ પ્રતાપ આગળ કોઈ અરિનું–બાહ્ય કે અંતરંગ અરિનું બળ નભી શકશે નહીં. મામંકરું દુંદુમિરાતપત્રમ્ વિગેરે જે અતિશયોનું શાસ્ત્રમાં વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે, તેવા અતિશયોવાળો આપનો પુત્ર થયો, એમ આ સૂર્યનું સ્વપ્ન આગળથી સૂચવે છે. ભામંડળને અંગ્રેજી ભાષામાં "હેલો" (halo) કહેવામાં આવે છે, અને એક મનુષ્ય જેમ જેમ વિશુદ્ધિમાં તથા નિર્દોષતામાં આગળ વધતો જાય છે તેમ તેમ તેના મુખની આસપાસ પ્રવર્તતો પ્રકાશ–ભામંડળ વધારે ઉગ્ર-પ્રખર રૂપે પ્રકાશવા લાગે છે. તીર્થંકર ભગવાનની સૌમ્ય અને શાંત મુખકાંતિની ચોત-રફ સૂર્યનાં કિરણો જેવું પ્રભાસ્યમાન તથા પ્રબળ પ્રતાપાન્વિત ભામંડળ ફેલાયેલું હોય છે; એથી કરીને તેમનો પ્રતાપ અખંડિત રહે છે, તેમનું શાસન સર્વોપરિ રહે છે અને તેમના વિરોધીઓનું બળ નિષ્ફળ જાય છે. પ્રભો ! આપના ભામંડળ સરખો સમ્યક્ત્વનો પ્રકાશ ચોતરફ પ્રસાર પામો અને આપનાં તેજસ્વી સહસ કિરણો વડે મિથ્યાત્વરૂપી તિમિરનો નાશ થાઓ, એ જ અમારી પુનઃ પુનઃ પ્રાર્થના છે.

આઠમા સ્વપ્<mark>રની ધ્વજા શું</mark> સૂચવે છે, તે સંબંધી કવિ બહુ સરળ રીતે કવે છે કેઃ—

ધરમધજાનાે ભાેગી થાશે, મુજ દરશન તુજ નંદજી, આઠમે સ્વપ્ને ધ્વજા એમ વિનવે, ધરતી રાગ ઉમંદાજી; સુણેા ભવિ પ્રાણીજ રે. (૮)

દવ જાને પવનમાં ઉડતી અનેકોએ જોઈ હશે. આવી ધ્વજા તીર્થકર મહારાજના માતાજીના સ્વપ્તમાં આ-વીને ભવિષ્યદ્રવાણીરૂપે અત્યંત હર્ષપૂર્વક-પ્રસન્નતા-પૂર્વક કહે છે કેઃ-" મારા દર્શન તમને થયા છે, તે એમ સૂચવવા માટે કે તમારો નંદ અર્થાત્ પુત્ર ધર્મધ્વજાનો ભોગી થશે" અને વિશ્વમાં અનેકાંત ધર્મનો વિજય-વાવટો ફરકાવશે. તીર્થંકર મહારાજની સાથે ધર્મધ્વજા હંમેશાં ફર-

#### ( ११ )

કતી રહે છે, કારણ કે એમનો અતિશય જ એવા પ્રકારનો હોય છે કે એ ધ્વજા તેમને નિત્ય અનુસર્યા વિના રહેતી નથી. આ ધર્મ-<sup>દ</sup>વજા તીર્થંકર મહારાજની વાણીનું, હુદયનું તથા આત્માનું અપૂર્વ અળ સૂચવી આપે છે. તીર્થંકર પ્રંભુની વાણી એવી નિર્દોષ–નિર્મળ અને મધુર હોય છે, તેમનું હુદય રાગ-દ્વેષ રહિત હોવાના કારણે એવું તો શુદ્ધ તેમજ સ્ક્ટિક સરખું ઉજ્જવળ હોય છે અને તેમનો આત્મા એવો તો નિરાવરણ અને વિમળ હોય છે કે સમસ્ત વિશ્વના પ્રાણીઓ તેમની વિજયવતી ધર્મધ્વજા નીચે આવીને આશ્રય લે છે અને પોતાનું કલ્યાણુ કરે છે. શ્રીમંતોની, ધનવાનોની તથા રાજા મહારાજાઓની ધ્વજા ગમે તેટલા અભિમાનપૂર્વક હવામાં ફડક્ડાટ કરે, પરંતુ તીર્થકર ભગવાનની ધર્મધ્વજા પાસે તેનું લેશ પણ મહત્ત્વ રહેતું નથી. ધ્વજાને પ્રતાપનું–ગૌરવનું–શક્તિનું એક ચિદ્ધ લેખવામાં આવે છે. તીર્થકર પ્રભુની ધર્મધ્વજા જેમ તેમની સાથે નિર્વિક્ષપણે ક્રરકયા કરે છે, તેવી રીતે તેમની કૈવલ્યપ્રાપ્તિ પછી પણુ એ ધર્મ-ધ્વજા-જો કે અદશ્ય-આધ્યાત્મિક ધર્મધ્વજા સર્વ દર્શનો તથા ધર્મોની ઉપર ચિરકાળ પર્યંત કરકયા કરે છે. આપણે સર્વે એ પ્રભુની ધર્મધ્વજાના આશ્રય તળે ભાગ્યયોગે આવી વિરમ્યા છીએ, તે માટે આપણુ આપણી જાતને પરમ ભાગ્યશાળી માનવી જેઇએ. પરા-પૂર્વના પ્રઅળ પુષ્યપ્રતાપે જ તીર્થંકર મહારાજનું શાસન તથા તેમની ધર્મધ્વજાનો જવોને આશ્રય મળે છે, એ વાત સૌ કોઈ જાણે છે.



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

#### ( १२ )

નવમા સ્વપ્નમાં પવિત્ર કળશ પ્રત્યક્ષ થાય છે અને પોતાના દર્શનનું ફળ દર્શાવતાં કહે છે કેઃ---

શાંતાદિક ગુણરલના દરીઆ, મેં પૂજું તુજ પુત્રજી, નવમે સ્વપ્ને માજી જાણેા, એમ કહે કળશ પવિત્રજી; સુણેા ભવિ પ્રાણીજી રે. (૯)

> ર્થાત્–કળશ કહે છે કે ''હે પરમ ભાગ્યવતી જનની ! તમારે પેટે એક એવો પુત્ર જન્મશે કે જે સર્વ પ્રકારે મારા જેવો જ સંપૂર્ણ અને ગુણરત્નધારી થશે, અને હું પણ જેની પૂજા કરવાને સદા તત્પર<sup>–</sup> રહીશ." અધુરો **ઘ**ડો હોય તે જ છલકાય છે, એવી



આપણામાં એક સાધારણ કહેવત છે. તે બહુ અર્થસ્ચક છે. જે-મના આત્મામાં શાંતિનો કિંવા ક્ષમાનો અથવા ધૈર્યનો ગુણ નથી ખીલ્યો હોતો અને લોકોની પાસેથી કેવળ માન કે ભિક્ષા મેળ-વવા માટે જ દંભ રાખતા હોય છે તેઓ સંપૂર્ણ શાંતિ રાખી શકતા નથી અને ક્વચિત્ ક્રોધથી એવા ધમધમી નીકળે છે કે તેમને માટે આપણને દયા સ્કુર્યા વિના રહેતી નથી. તીર્થંકર મહારાજ જેવા મહા પુરૂષોનાં હૃદયમાં શાંતિ તેમજ તેના સહચારી બીજા ગુણો એકરસ થઇને રહ્યા હોય છે, તેથી તેઓ હમેશાં ભરેલા કળશની માફક જ ગંભીર રહે છે. અર્થાત અધુરા કળશની માફક છલકાતા નથી. અધુરાશ અથવા અપૂર્ણતા હોય છે ત્યાં જ છલકાવા-પણું હોય છે. વસ્તુતઃ અગંભીરતા હોવી એ આત્માની એક પ્રકા-રની નિર્બળતા છે, અને નિર્બળતા એજ પાપનું પ્રભવસ્થાન છે. સંપૂર્ણ કળશના જેવી ગંભીરતા તથા શાંતિ આપણા હૃદયને પણ સ્પર્શે, એવી પ્રાર્થના આપણે આ સ્વપ્તના દર્શન વખતે કરીશું તો તે અયોગ્ય કિવા અસ્થાને નહીં ગણાય.

#### ( १३ )

દશમા સ્વમમાં પદ્મ સરોવર પોતાનો પ્રભાવ દર્શાવતાં કહે છે કે:-

પદ્મ સરેાવર આવી દસમે, માતા સુણેા મારી વાતજી, સુરરચિત કમળના ઉપર ઠવશે, કાેમળ પદ તુજ પુતજી; સુણેા ભવિ પ્રાણીજ રે. (૧૦)

> શમા સ્વપ્તમાં તીર્થંકરની માતાજીને જે સરોવર દષ્ટિગોચર થાય છે, તેમાં અનેક પદ્દમ–પુષ્પો પણુ ખીલેલાં નજરે પડે છે. આ કમળોવાળું સરોવર સૂચવે છે કે ''તમારા પુત્રના કોમળ ચરણુકમળ પૃથ્વીને સ્પર્શવાને અદલે દૈવી કમળ ઉપર સ્થિર



થશે, અને તે કમળો પાર્થિવ નહીં, પણુ દેવતાઓએ ખાસ તૈયાર કરેલાં કમળો હશે." વસ્તુતઃ આ સ્વપ્નથી તીર્થંકર પ્રભુના અતિ-શયનું સૂચન થાય છે. એવો નિયમ છે કે તીર્થંકર ભગવાન એક ચરણ ઉપાડી પૃથ્વી ઉપર તે ધરે તે દરમિયાન દેવતાઓ જ્યાં પ્રભુનો ચરણુન્યાસ થવાનો હોય તે સ્થળે પોતાના દેવસુલભ સા-મર્થ્યથી એક કમળ તૈયાર કરે છે અને પ્રભુએ મૂકવા ધારેલ ચરણુ એ કમળ ઉપર જ સ્થિર થાય છે. પદ્મ સરોવરનું સ્વપ્ત માતા છેને કહે છે કે કમળપત્ર ઉપર જેમનો ચરણુ સ્થિર થાય એવા પ્રભાવવાળો તમારો પુત્ર થશે, અર્થાત્ તમારો પુત્ર તીર્થંકર થશે. આ અતિશયનો વિચાર કરીએ તો એટલું સ્પષ્ટ બેઈ શકાય કે તીર્થંકર પ્રભુની સેવામાં દેવગણો હુમેશાં તત્પર રહેશે અને તેમના ચરણુમાં ઘાસનું એક તરખલું–દર્ભાંકુર પણુ પીક્ષ ન આપે તે માટે તેઓ સદા ચિંતિત રહેશે. દેવતાઓ તીર્થંકર ભગવાનની કુશળતા તથા સુખાદિ માટે કેવી ચીવટ રાખે છે, કિંવા રાખતા આવ્યા છે, તેનું સ્પષ્ટીકરણુ આ સ્વપ્નથી થવા યોગ્ય છે.

#### ( १४ )

અગીઆરમા સ્વપ્નનું રહસ્ય દર્શાવતાં કવિશ્રી કહે છે કે:-

જ્ઞાનાદિક ગુણુરલના ભરીયા, મુજથી એ ગંભીરેાજ, અગીયારમે સ્વપ્ને માજ દેખે, સાભાગ સાયર ખીરાજ, સુણેા ભવિ પ્રાણીજ રે. (૧૧)

> ર્થાત્-ક્ષીર સમુદ્ર તીર્થંકરની માતાજીને કહે છે કે ''તમારો પુત્ર મારા કરતાં પણુ વધારે ગંભીર થશે." સમુદ્ર તો ભરતી ઓટ વખતે એવાં તો મોજાંઓ જેરથી કીનારા ઉપર અફાળે છે કે પથિકોને ભય થયા વિના રહેતો નથી, પરંતુ તીર્થંકર ભગવાન્



એવી ગંભીર પ્રકૃતિના હોય છે કે દુશ્મનો આવીને પ્રહાર કરે કે અનુયાયીઓ આવીને પૂજા કરે તોપણ તેમના અંતઃકરણમાં રાગ દ્વેષનો સ્પર્શ સુદ્ધાં થતો નથી. સારાંશ કે તેઓ તેમની શાંત તથા ગંભીર પ્રકૃતિ કદાપિ ત્યજતા નથી. એક સ્થળે કહ્યું પણ છે કે પાર્શ્વનાથ ભગવાન્ પ્રત્યે એક વખતે કમઠે અને ધરણેંદ્રે પોત-પોતાને ઉચિત કર્મો કર્યાં, અર્થાત્ એકે ઉપદ્રવ કર્યો અને અન્યે તેમની સેવા કરી તોપણ પ્રભુની વૃત્તિ તો ગંભીર જ રહી, બન્ને પ્રત્યે પ્રભુ એક સરખી જ દષ્ટિ સાચવી રહ્યા. તીર્થકર ભગવાન્ માત્ર ગંભીર રહેશે એટલું જ નહીં, પણ સમુદ્ર વિશેષમાં કહે છે કે–"મારા ઉદરમાં જેમ અનેક નાનાં–મોટાં રત્નો ભર્યા છે, તેવી રીતે તમારા પુત્રના અંતઃકરણમાં પણ જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્રનાં અપૂર્વ રત્નો ભરેલાં રહેશે." પાર્થિવ રત્નો કરતાં જ્ઞાનાદિ રત્નોનું મૂલ્ય અનંત ગણું અંકાય છે, અને તેથી સાગર પોતે જે તેમની પાસે પોતાની લઘુતા સ્વીકારે છે, તે યોગ્ય છે.

#### ( १५ )

<sup>આરમાં</sup> સ્વમનું દેવલિમાન સૂચવે છે કેઃ-ચાર નિકાયના દેવ મળીને, નમસ્કારે સન્માનેજી, આરમે સ્વપ્ને માજી દેખે, સુંદર દેવવિમાનેજી; સુણેા ભવિ પ્રાણીજ રે. (૧૨)

> ર્થંકર ભગવાન્ની માતાજી બારમા સ્વપ્નમાં એક દેવવિમાન સ્વર્ગમાંથી પોતાની તરફ ચાલ્યું આ-વતું નિરખે છે. આ સુંદર–રમણીય દેવવિમાનના આગમનનો હેતુ સ્પષ્ટ કરતાં કવિ કહે છે કે ''ચાર નિકાયના દેવો નમસ્કાર તથા ભક્તિભાવનાથી તમારા પુત્રને સન્માનશે, એમ આ દેવવિમાનનું અવતરણ સૂચિત કરે છે." ભવનપતિ, વાણ્બ્યંતર,



જ્યોતિષી તથા વૈમાનિક એ પ્રમાણે ચાર નિકાયના દેવો આવીને તીર્થકર પ્રભુને પૂજશે. એટલો સંદેશો આ દેવવિમાન માતાજીને પહોંચાડે છે, અને તે પ્રભુના જન્મ પછી અનેક પ્રસંગે આપણે ખરો પડતો તેમના જીવનચરિત્રમાં અનુભવીએ છીએ. પ્રત્યેક મહોત્સવ પ્રસંગે દેવતાઓ આવીને દેવોચિત ક્તંબ્યો કરી ચાલ્યા જવાનાં દર્ષાતોથી તીર્થકર પ્રભુનાં જીવનચરિત્રો એવાં તો સુપ્રસિદ્ધ છે કે દેવતાઓનું તીર્થકર પ્રભુનાં જીવનચરિત્રો એવાં તો સુપ્રસિદ્ધ છે કે દેવતાઓનું તીર્થકરો પ્રત્યેનું બહુમાન સ્પષ્ટ કરવાનો અમે આ સ્થળે પ્રયત્ન કરતા નથી. દેવતાઓ જેમનું આટલું આટલું માન માચવે તેમના પ્રત્યે જનસમાજના-ભવિ જીવનાં મસ્તિષ્કો ભક્તિ-ભાવથી નર્મ, એમાં કાંઈ આશ્ચર્ય નથી. આપણે પણ આ પ્રસંગે તીર્થકર પ્રભુને ઉદ્દેશીને સાચા અંતઃકરણુથી પ્રભુના પાદપદ્મમાં ત્રિકરણ્યોગે પ્રણતિપરંપરા સમર્પીશું તો તે પ્રાસંગિક થઈ પડશે.

#### ( १९ )

આ સ્વપ્ન અદ્શ્ય થયા પછી તેરમું સ્વપ્ન આવે છે, તેનું સ્પષ્ટીકરણુ કવિ નીચે પ્રમાણુે કરે છેઃ–

મુજ પેરે તુજ પૂજાજ થાશે, ગુણ અનંતના વાસીજી, રતનગઢ માંહે તાે બિરાજે, એમ કહે રલની રાાશંજી; સુણેા ભવિ પ્રાણીજી રે. (૧૩)

> ર્થાત્ રલની રાશિને અથવા બીજા શખ્દોમાં કહીએ તો રલના અલંકારોને જેમ ભાગ્યશાળી મનુષ્યો બહુ આદરથી સત્કારે છે અને પોતાના કંઠમાં સ્થાપે છે તેવી રીતે રલરાશિ કહે છે કે:–"મારી માફક તમારા આ ભાવી પુત્રની પણ પૂજા તથા આદર–સત્કાર થશે. જો કે મારામાં તો ગણ્યાગાંઠ્યા જ ગુણો છે, તથાપિ મનુષ્યો



મને બહુ પ્રેમથી સત્કારે છે, પરંતુ તીર્થંકર ભગવાનમાં અર્થાત તમારા પુત્રમાં એટલા બધા ગુણો હશે કે તે ગુણોનો કોઈ પાર પામી શકશે નહીં." તે ઉપરાંત આ રલરાશી એમ પણ કહે છે કે "ત-મારો પુત્ર રલગઢમાં વિરાજવા શક્તિમાન્ થશે." સર્વજ્ઞ પ્રભુ જ્યારે દેશના આપે છે ત્યારે "ત્રિગડો ગઢ" રચાય છે, એ વાત આપણે સૌ કોઈ જાણીએ છીએ. આ ત્રિગડાની રચના દેવતાઓ પોતે આ-વીને કરે છે તેમાં સોનાનો, રૂપાનો તથા રલનો ગઢ નિર્માય છે. ત્રણે ગઢો ઉપર બહુમૂલ્ય કાંગરાઓ પણ બાંધવામાં આવે છે. ત્રણે ગઢો ઉપર બહુમૂલ્ય કાંગરાઓ પણ બાંધવામાં આવે છે. આવા દિવ્ય ત્રિગઢમાં વિરાજી તમારો પુત્ર જગતના છવોને પ્રતિ-બોધ કરશે, એમ આ રલની રાશિ સૂચવે છે. ટુંકામાં કહીએ તો રલની રાશિ એ ત્રિગડાનું સ્મરણ કરાવે છે અને તેની સાથે તીર્થ-કર પ્રભુના અતિશયનું પણ સૂચન કરે છે. એ ત્રિગડાના સ્વરૂપનું તથા પરમાત્માની નિર્મળ વાણીનું અનુમાન કલ્પનાથી કે **ઝુદ્ધિથી** થઈ શકે તેમ નથી; માટે એ સંબંધી વિવેચન કરવાને બદલે આપણુ સર્વે એ દૈવી દશ્ય પ્રત્યક્ષ નિહાળવાની તથા ભગવાનની અમૃતમયી દેશના સાંભળવાની ઉત્કટ ભાવનાપૂર્વક જ હાલમાં તો વિરમીશું.

ચૌદમું નિર્ધૂમ અમિનું સ્વપ્ન બહુ ગંભીર આશય રજી કરે છે. કવિવર તેનો અર્થ સ્કુટ કરતાં વદે છે કેઃ—

ભવિક મનમાં કનક શુધમાણુજ થાશે સુત કરનારાજ, ચૌદમે સ્વપ્ને નિર્ધૂમ અગ્નિ, માતા જીવાે સુવિચારેજુ; સુણેા ભવિ પ્રાણીજ રે. (૧૪)

> ર્ધૂમ અગ્નિ એટલે ધુમાડા વિનાનો અગ્નિ આ પ્ર-કારનો સ્વચ્છ–જાજવલ્યમાન–જવલંત–પ્રાજ્જવલ અગ્નિ માતાજીને કહે છે કેઃ—" હું જેવી રીતે મારા નિજ સામર્થ્યથી–તાપથી ગમે તેવા મલિન સુવર્ણને સ્વચ્છ બનાવું છું, અને સુવર્ણને તેજસ્વી બનાવું છું, તેવી રીતે તમારો પુત્ર જ-



ગતના ભવ્ય જીવોનાં અંતઃકરણમાં રહેલી મલિનતાને દૂર કરી તેમના આત્માને પોતાના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં આણુશે." આ કનકશુદ્ધિનું દૃષ્ટાંત બહુ વિચારણીય છે. કનકની સાથે અશુદ્ધિ--મલિનતા ક્યારે મળી તે જેમ કોઇ જાણુતું નથી, તેમ આત્માને કર્મનો લેપ ક્યારથી થયો, એ વાત પણ કોઈ કહેવાને સમર્થ નથી. પ્રયત્નથી જેમ કનકની મલિનતા નિવારી શકાય છે અને તેને તેના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં મૂકી શકાય છે, તેવી જ રીતે સંસારના રાગ-દ્વેષાદિ પ્રપંચોમાં રચીપચી રહેલો આત્મા પણ દાન, તપ, જ્ઞાન, ક્રિયા આદિ ઉપાયોથી સ્વચ્છ તથા સ્કૃટિક સરખો નિર્મળ અની પોતાના જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્રરૂપ સ્વભાવને પ્રાપ્ત કરવા ભાગ્યશાળી થાય છે. અગ્નિ જેવી રીતે કન-કને શુદ્ધ કરતાં પહેલાં તેને ખૂબ તાવે છે અને તેના ઉપર અનેક સંસ્કારો કરે છે, તેવી જ રીતે આત્માને શુદ્ધ કરવા અર્થે લીર્થંકર પ્રભુની આજ્ઞાને અનુસરી તેના ઉપર અનેક પ્રકારના શાસ્ત્રોચિત સંસ્કારો થવા જોઇએ. તીર્થંકર પ્રભુએ ક્રરમાવેલી આજ્ઞાઓ ભવ્ય જીવોના આત્માને શુદ્ધ કરવામાં અગ્નિનું કામ કરે છે. આ અગ્નિના સ્કલિંગો આપણા આત્માને સ્પર્શે અને અનાદિ કાળથી મુંઝાઈ રહેલા આત્માને પોતાના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં આણે તે માટે દેવાધિદેવ સર્વજ્ઞ પ્રભુ ભવ્ય જીવો ઉપર કરૂણાંદષ્ટિ કરે, એવી આપણે આ સ્વપ્નદર્શન સમયે પ્રાર્થના કરીશું તો તે કાળક્રમે સકૂળ થયા વિના રહેશે નહીં.

ઉક્ત ચૌદ સ્વપ્નાં સંક્ષિપ્તમાં સમુચ્ચયે શું સૂચવે છે, તે સંબંધી કવિ કહે છે કેઃ—

એ ચૌદ સ્વપ્ન દીઠાથી તુજ સુત, થાશે ચૌદરાજના સ્વામીજી, લેાકા પક્ષે આત્મારામ થાશે, એમ એમ પ્રભુતા પામીજી; સુણાે ભવિ પ્રાહ્મીજી રે. (૧૫)

ર્થાત્—આ ચૌદ સ્વપ્નના દર્શનથી આટલું ચો-ક્ષસપણે સિદ્ધ થાય છે કે–"તમારો પુત્ર ચૌદ રાજલોકનો સ્વામી-શાસક થશે એટલું જ નહીં, પણ ભવ્યાત્માઓને આરામ-શાંતિ સુખ આપ-નારો પણુ થશે, અને ક્રમે ક્રમે પ્રભુતા પામી શિવવધૂની વરમાળાને પોતાના કંઠમાં ધારણ કરશે." તીર્થંકર પ્રભુના



મુખમાંથી જે વચનકુસુમો બહાર નીકળ્યાં છે, તેને એક ઉદ્યાન સમાન લેખીએ તોપણુ અયોગ્ય નથી, કારણુ કે આરામને સંસ્કૃ-તમાં ઉદ્યાન પણુ કહેવામાં આવે છે. ભવ્ય જીવો આ ઉદ્યાનમાં બેસી સર્વજ્ઞવાણીરૂપી કુસુમોની પરિમળ લે અને પોતાના આત્માને તૃપ્ત કરે, એટલામાટે પ્રભુ મુક્ત કંઠે કર્મનું ઉદ્યાન ખીલવતા ગયા છે. આપણે આ ઉદ્યાનમાં વિહરવાને પૂર્વપુષ્ટયના બળથી ભાગ્યશાળી થયા છીએ, તો ભવોભવનાં દુરિતો દૂર થાય તે માટે આ ભવે સંપૂર્ણ બળથી ત્રિકરણુ શુદ્ધ યોગે પ્રયત્નો આપણે કરવા જોઇએ. આ પ્રસંગે આપણે પ્રભુને પ્રાર્થીશું કે "આપ બે કે ચૌદરાજ લોકના સ્વામી તો છો જ, પરંતુ અમને તમારા ચરણોમાં ભવોભવ સ્થાન આપબે, અને કોઈ કાળે તમારા શાસનથી દૂર ન પડી જઉં એવી સદ્દબુદ્ધિ આપબે."

છેવટની કડીમાં સ્વપ્નનો સમય તથા કાવ્યકર્તાનો પરિચય આપણુને થાય છે. તે કડી આ પ્રમાણે છેઃ—

મધ્ય રહેનીએ માતાજ દેખે, સુપન ચૌદ વિશાળજી, ગુરૂ પસાયે ડુંગર વિનવે, હાેેે મંગળમાળજી; સુણેા ભવિ પ્રાણીજ રે. (૧૬)

ું આ દુર્શત જે ચૌદ સ્વમનું અમે ઉપર યથાશક્તિ રહસ્ય બતાવી આ દુર્ગ ગયા, તે સ્વમનો સમય મધ્ય રાત્રીનો હોય છે, એમ આ આ દુર્ગ ઉપરથી સમજવાનું છે. ઉક્ત ચૌદ સ્વમ ગંભીર આશય બુદ્ધ એને વિશાળ અર્થનાં સૂચક-સ્વમ જો મધ્ય રાત્રીએ આવે બુદ્ધ તો સફળ થયા વિના રહેતાં નથી. આટલું કહ્યા પછી પોતાના સદ્દગુરૂનો ઉપકાર માનતાં અને ગુરૂના પ્રતાપનું સ્મરણ કરતાં ડુંગરશીભાઈ કવિ પોતે કહે છે કે શાસનદેવ આ ચૌદ સ્વપ્ત જોનાર, સાંભળનાર તથા અનુમોદનાર એ સર્વનું પરમ કલ્યાણુ કરો. જે શાંતિ અને ગંભીરતાથી ભવિ જીવોએ આ સ્વપ્તરહુસ્ય સાંભળ્યું હોય અને અંતઃકરણુમાં અવધાર્શું હોય, તેમનું મંગળ ઇચ્છવું એવી પરં-પરાને માન આપવાનું કર્તવ્ય આ સ્થળે કવિ પરિસમાપ્ત કરે છે. ૐ શાંતિઃ રૂ.



# પર્વાધિરાજ પર્શુષણના પવિત્ર દિવસાે માટે જેન ભાઈઓને ખુશ ખબર.

anananananan

સારાં અને સસ્તાં ગુજરાતી તેમજ મારવાડી ભાષાની ક્ષમાપનાનાં મનમોહક ટ્રેન્સી કાર્ડ, કંકોત્રીઓ અને પત્રો અમારે ત્યાંથીજ મળશે.

ખોટી લાલચ, દંભ અને ખાલી ભપકાથી દૂર રહી ભાવના-પ્રેરક, સુંદર ને સસ્તાં દરેક જાતનાં કાર્ડ, કંકોત્રીઓ જોઇતાં હોય તો મહેરધાન ગૃહસ્થો ! આપ એક વખત મંગાવી ખાત્રી કરી જીઓ. રંગીન સુભોધક ચિત્ર સાથનું ચાલુ સાલનું જૈન-પંચાંગ તૈયાર છે. કિંમત ૧ આનો.

શ્રીયક સુનિ, કચવન્ના શેઠ, સુમતિ તથા કુમતિ મિત્રો અને મોતીચંદ શેઠ વગેરેની કથાઓ, જૈનધર્મનાં પુસ્તકોના સૂચીપત્ર સાથે–જેમાંની દરેક કથા લોકો હોંશથી વાંચે છે તેવી ચુંટીને બહાર મૂકવા સાથે તેમાં હિતળોધનાં વચનો ઉમેરીને રસિક બનાવેલ છે. કીંમત રૂ. ૦-૨-૦

> લખો અગર પધારો, શ્રાવક ભીમસિંહ માણેક,

જૈન પુસ્તકો તથા કાર્ડ, કંકોત્રીઓ પ્રસિદ્ધ કરનાર તથા વેચનાર, માંડવી, શાકગલી, **મુંબઈ.** 

ASCASSION SP