# દાન દ્રાત્રિંશિકા

ઃ રચયિતાં : મહાેષાદગાય શ્રી થશાવિજયજ મસા

: અનુવાદક તથા વિવેચક: ૫.પૂ. આચાર્યાં શ્રી ઝડદ્ધિમાગરસૂંશિ મ.સા.

> ઃ સંપાદક-સંશાધક : મુનિ સ**ંયમસા**ગર મ.સા.

ુ: પ્રકાશક : **શ્રી કેલાસસાગરસૂરિ ફાઉન્ડેશન** જવાહરચોક ગાેરૈગાંવ (વેસ્ટ) મુ*ં*ભઈ–૪૦૦૦૬ર

o સાધર્મિંક સહાય o માનવતાલક્ષી કાર્યો

o શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ ગ્રંથમાળા

o 'સાગર' માસિક

– સંસ્થાની વર્વમાન પ્રવૃત્તિઓ –

**શ્રી જવાહરનગર <sup>૧</sup>વે. મૂ. પૂ. જૈન સ'ધ** ગારગાંવ (વેસ્ટ), મ<sup>.</sup>બઈ

: લ•્ય સહાયક :

ઃ પ્રેરક તથા માર્ગ દર્શ કઃ સુનિ સંયમસાગર મ.સા

સ્વ. ગચ્છાધિપતિ પ્્રન્ય આચાલ\* શ્રી કેલાસસાગરસુરીશ્વરજી મ સા.

C/O ૧૩૯/૧૧ જવાહેરનગર, ગેારેગાંવ (વેસ્ટ) મુંખઇ-૪૦૦૦ દ્ર

: આશીર્વાદદાતા :

શ્રી કૈલાસસાગરસરી ફાઉન્ડેશન

મુદ્રક : કે૦ ભીખાલાલ ભાવસાર, પ્રાપ્રામ્ટિર, **શ્રી સ્વામિનારાયજી સુદ્રષ્ઠુ મંદિર,** ૨૧, પુરુષાત્તમનગર, બસસ્ટેન્ડ સામે, નવાવાડેજ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૩.

: પ્રકાશક : **શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ ફાઉન્ડેશન** ૧૩૯/૧૧. જવાહરનગર, ગારેગાવ (વે.), મુંબઈ–૪૦૦૦૬૨

મુનિ સંયમસાગર મ.સા.

: સંપાદક-સંશાધક

ઃ અનુવાદક તથા વિવેચક : **૫ પૂ. આગાય<sup>\*</sup>દેવશ્રી ઋક્રિસાગરસૂરિ મ.સા**.

: રચયિતા ઃ મહાેપાઘ્યાય શ્રી યરાૈાવિજયજી મ.સા.

# દાન દ્વાત્રિંશિકા

#### શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ ગ્રંથમાળા ગ્રંથાંક-ર

#### 

શ્રી ચીમનલાલ માહનલાલ શાહ પરિવાર (અમદાવાદ)

- પેટન' મેમ્બર્સ' --

શ્રી મફતલાલ ધરમચંદ જેગાણી (ગેારેગાંવ) શ્રી ચીનુભાઇ સકરચંદ શાહ (લિંબાદરાવાળા) શ્રી ચંદુલાલ ચૂનીલાલ પરિવાર (વિજાપુરવાળા) શ્રી માધવલાલ તુલસીભાઇની કુર્ા. (મુ. જદર) શ્રી તલકચંદ સ્વરૂપચંદ ટ્રસ્ટ (મુંબઇ) શ્રી કેશવલાલ નાથાલાલ ઝવેરી પરિવાર શ્રી કાંતિલાલ પ્રેમચંદ (રગ્રાસણુવાળા)

#### — આજવન મેમ્બર્સ —

શ્રી ચંપકલાલ ભાેગાલાલ મહેતા (ગાેરેગાંવ, મુંઅઈ) શ્રી રાજેન્દ્રભાઇ ઝવેરી

- શ્રી રમણુલાલ કેશવલાલ
- શ્રી લાેગીલાલ માનચંદ
- શ્રી રતિલાલ નાથાલાલ (લાદરાવાળા)
- શ્રી કુમારપાળ રસિકલાલ
- શ્રી કમલેશભાઈ ઘડિયાળી

...સમપ'ેચ.... \* જેઓ સમ્યગ્તાનસ્વરૂપ અનેક ગ્રન્થરત્નાના સજ'ન દ્વારા લાખા ભવ્યાત્માઓના પ્રેરણાદાતા ખન્યા છે તે મહાપુરુષાના... \* 'દ્રાત્રિંશતદ્ દ્રાત્રિંશિકા' ગ્રન્**ય**રત્નના રચયિતા મહામહાેપા ધ્યાય શ્રીમદ યશાવિજયજી મહારાજાના... \* 'આ ગ્રન્થરતન 'ના ગુજર્-અનુવાદ કરવારા પરમ પૂજ્ય સ્વ. આચાય દેવ શ્રીમદ્ ઝાદ્ધિ-સાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજસાહેબના... \* મને ચારિત્રરત્નનું પ્રદાન કરનારા, મારા જીવન-વિકાસના મૂળ કારણરૂપ, મારા પરમતારક સ્વ. ગુરુદેવ આચાર્ય દેવ બ્રીમદૂ દેલાસસાગર-સુરીશ્વરજી મહારાજસાહેઅના... \* અતે... જેઓ મારા જીવનમાં વિશિષ્ટ પ્રેરણાઢપ ખતેલા છે તેવા સવે<sup>°</sup> પુષ્ટ્યાત્માઓના... સક્રોમળ કરકમળમાં... ઉપકારભાવના વહેતા ધાેવથી પુનિત ખનેલાે હું આ પુરતક સમર્પિત કરે છે. લિ. લઘ્રશ્રમણ ને સંયમસાગર

#### । શ્રી સીમન્ધરજિનવરાય નમાનમ: ॥

## ભૂમિકા

#### ' श्रेयोभूतानेकशास्त्रार्थसंग्रहं मनसिक्त्य ।'

[કલ્યાણુકારી અનેક શાસ્ત્રના અર્થ'તેા સંગ્રહ મનમાં ધારણ કરીતે…]

પરમ પૂજ્ય, 'લ**લુહરિભ**દ્ર ' તરીકે વિખ્યાત, તાર્કિંક શિરોમણી, વાચક-પ્રવર મહેાપાધ્યાય શ્રીમદ્ **યરીા વિજયજી મહારાજાએ રચેલા ' દ્રાત્રિ શતદ્દ દ્રાત્રિ શિકા'** શ્રન્ય રત્નની પ્રથમ દ્રાત્રિંશિકાની પ્રસ્તાવનામાં ઉપયું કત વાક્યતાે પ્રયોગ કર્યો છે... મને આ વાકય રુચિ ગયું... આથી જ પ્રસ્તાવનાના પ્રારંભે આ સુંદર વાકય મેં મૂક્યું છે.

પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કહે છે કે, ' શ્રેયેાભૂત અર્થાત્ કલ્યાણુકારી અનેકાનેક શાસ્ત્રા છે કે જે પરમાત્મા શ્રી તીર્થ કરઢેવા દ્વારા પ્રણીત અને ગણુધરા, પૂવ'ધરા તથા આચાય' પ્રવરા દ્વારા શાસ્ત્રરૂપે ગુમ્ફિત છે. તથા અન્ય દાશ'નિકો દ્વારા પણુ આત્મકલ્યાણુકારી જે શાસ્ત્રા રચાયેલા છે. તે સવ'નું સ્મરણુ કરીને આ ગ્રન્થની રચના–પ્રવૃત્તિને પૂ. ઉપાધ્યાયજી આગળ વધારે છે.

આના દ્વારા પ્. ઉપાધ્યાય છ મહારાજની નમ્રતા-નિઃસ્વાર્થ'તાની પ્રતીતિ થાય છે માટે પૂજ્યપાદશ્રી પાસે સહુતું અંતર ઝૂકે છે, તેમ મારું હૈયું પણ નમ્રતાપૂર્વ'ક ઝૂકી બ્વય છે.

[६]

જગતમાં ઘણું લખાય છે અને ઘણું સાહિત્ય નિરંતર પ્રગટ થયા કરે છે. ધારાય્યહ્યપણું ચાલતા આ કાર્યાંના કાંઈ અંત નથી. પણ તે લેખા, તે પ્રન્થા કે તે શાસ્ત્રા જો આત્માને હિતકારી કે ડુગાંતિ-પીડાના અપહારી હાેય તા જ તે પ્રશાસનીય છે. હાસ્ય માટે, મનારંજન માટે, કે પાપ-વૃત્તિઓને ઉત્તેજિત કરવા માટે રચાતા પ્રન્થા કે સાહિત્યનું કાંઈ મૂલ્ય નથી. એવું સાહિત્ય તા જીવન-નિર્માણુ કરવાને ખદલે જીવનનું અધ:પતન નાંતરે છે.

પૂવ'ના ક્રાળના મહાપુરુષો દારા રચાતું સાહિત્ય કે શ્રાસ્ત્ર–નિર્માણ ખરેખર આત્મહિતકારો હેાય છે. તે વાત તેમના બન્થોના વાચન-મનન દ્વારા સ્પષ્ટપણું સમજાઈ જાય છે. જીવમાત્રને સન્માર્ગ તરફ પ્રેરનાર અને આત્માને ઊધ્વ'મુખી બનાવનાર પૂર્વ'પુરુષો દ્વારા વિરચિત શાસ્ત્રા છે.

જોકે વર્ત માનકાળમાં પણુ આત્મહિતકારી ગ્રન્થા રચાય તે જરૂરી છે. પરંતુ પૂર્વ ના મહાપુરુષા દ્વારા વિરચિત ગ્રન્થાની અપેક્ષાએ તાે તે બહુ જ અલ્પ સંખ્યામાં દેખાય છે.

પ. પૂ. મહેાપાધ્યાયજી દ્વારા રચિત અનેકાનેક ગ્રન્થરત્નાં છે. પરંતુ તેમાંના લણાખરા તા તક – ન્યાય વગેરેની પ્રધાનતાન વાળા છે કેટલાક ગ્રન્થા ધર્માનુષ્ઠાનાના વિધાન ફરમાવતા છે. તાે કેટલાક ગ્રન્થા દર્શનશાસ્ત્રસ્વરૂપ છે. તે તે ગ્રન્થામાં કાંઈ કાેઈ ચાેક્ષ્ઠસ વિષયોને નિરૂપવામાં આવ્યા છે. જ્યારે આ બ્રન્થમાં પૂજ્યશ્રીએ ધણા વિષયાને આવરી લીધા છે. પૂજ્યશ્રીની પ્રગાઢ વિદ્વત્તાના પશ્ચિય આ ગ્રન્થ દ્વારા આપણને થાય છે.

[9]

આ ' દ્વાત્રિ'શદ્ - દ્વાત્રિ શિકા ' ગ્રન્થરત્નમાં જુદા જુદા ખત્રીશ વિષયો છે. તેમાં દરેક વિષય ઉપર બત્રીશ– ખત્રીશ શ્લોઢાનું એક એક પ્રકરણ (બત્રીશી) રચવામાં આવેલ છે. આવી બત્રીશ બત્રીશીઓમાં સદુ પ્રથમ પૂજ્યશ્રીએ દાન-ધર્મની મહત્તા અને તે અંગેની વિવેકિતાને સમન્તવવા માટે 'દાન-બત્રીશી' રચી છે.

માનવમાં ધર્મ પામવાની લાયકાત ત્યારે જ પેદા થાય છે કે જ્યારે તેનામાં ખીજ જીવેા પ્રત્યે દયા જાગે...ખીજા જીવેાનાં દુઃખોને દૂર કરવાની સદ્દભાવના પેદા થાય... જો દયા નથી, જીવમૈત્રી નથી, તાે તેવા આત્મા ધર્મ કરે તાે શા માટે કરે !-તેવા સવાલ પેદા થાય છે. શું એ ધર્મ---કરણની પાછળ પણ તેનાે સ્વાર્થ ભાવ તાે નદિ હોય ?

પૂજ્ય તારક તીર્થ કર ભગવ તા પણ ધમ પ્રવત નમાં મુખ્ય કારણરૂપ ચારિત્ર અંગીકાર કરતાં પહેલાં એક વર્ષ મુધી સાંવત્સરિક મહાદાન આપે છે. અને આના દારા જાણે જગત જીવાને સદ્દેખોધ પણ આપે છે કે બીજાને ધર્મ પમાડતાં પહેલાં તેના જીવનના નિર્વાહ માટેની જરૂરિયાતાે માંગે પૂરતું ધ્યાન આપા. શક્તિ મુજબ તે જરૂરિયાતાેને પૂર્ણુ કરવા દાન વગેરે કરા; તા જ તે ધમ તે પણ સહજ રીતે પ્રાપ્ત કરી શકશે.

આજના ભૌતિકવાદના ચાેગરામ પ્રસરેલા ભર્ય કર ઝેરથી ભચવા માટે આ ગ્રન્થરત્નનું વાંચન અને મનન કરવું ખૂ્ખ જરૂરી છે, જેનાથી સાધનામાં પ્રખળ પ્રેરણા પ્રાપ્ત થશે.

[4]

આ બ્રન્થની ઉપયોગિતા અને મહત્તા તો, જે પુણ્યાત્મા જિદ્યાસાપૂર્વ'ક અને એકાબ્રતાપૂર્વ'ક બ્રન્થરત્નનું વાચન-મનન કરશે તેને જ સમજાશે. બીજાએાને તો આમાં નીરસતાના અનુભવ થાય તાે ય નવાઈ નહીં.

પૂ. ઉપાપ્યાયજી મહારાજે આ ગ્રન્થરત્વના મૂળ- શ્લોકોની રચના તો કરી. પણ તે શ્લે઼કોના ભાવાર્થને, અકપ્યોધવાળા જીવા પણુ સમજી શકે તે માટે તેની સ્વાપત્ત-ટીકા પણુ રચી. જેના કારણે મૂળ-શ્લોકોનાં રહ્તરયાનું જ્ઞાન જીવા સારી રીતે પામી શકે.

પૂજ્યશ્રીની કરેક કૃતિઓમાં (રચનાઓમાં) પ્રારમ્ભમાં " પેં'' હોય જ છે. "પેં'' એ સરસ્વતીના દ્યોતક છે. પૂજ્યશ્રીના કંઠમાં સદા સરસ્વતી રમતી હતી. તેના પ્રતીકરૂપે પાતાના તમામ ગ્રન્થના આરંભમાં તેઓશ્રી "પેં' શબ્દ સ્થાપિત કરે છે.

પ્રાચીનકાળમાં બહુવિધ બ્રન્થોના સજ<sup>\*</sup>ન પ્રાય: સ સ્કૃત અને પ્રાકૃતભાષામાં જ થતા હતા. આ સિવાય અન્ય કાૈઈ ભાષાઓના પ્રાય: ઉપયાગ થતાે ન હતાે. આ બન્થમાં પણ બૂળ શ્લાેકા સંસ્કૃત ભાષામાં અને તેની સ્વાપત્ત ટીકા પણ સંસ્કૃતમાં જ રચાયેલી છે.

પરંતુ સંસ્કૃત ભાષાના વિશિષ્ટ જ્ઞાન વગર આ પ્રન્થના ભાવ સમજાય તેમ નથી. તેથી સંસ્કૃતના અજાણ અથવા અલ્પજાણુ આત્માએાને પણુ આ મન્થના કલ્યાણુકારી રહસ્યોના ખાધ થાય તે માટે, એક ઉત્તમ અને મંગલ ભાવના સાથે પૂ. સ્વ. ભ્યાથાય દેવ શ્રી વ્દક્રિસાગરસૂરી શ્વરજી મહારાજે આ પ્રન્થના ગૂજ ર – અનુવાદ તૈયાર કર્યો.

[٩]

અનેક પ્રત્યરત્નોનાં સજ'ક, 'યે!ગ' જેયા ઉચ્ચતમ વિષય ઉપર પણ વિશિષ્ટ મન્થના રચયિતા. ૨૫ વર્ષ'ના કાળ દરમ્યાન અનેક પ્રન્થોની રચના પાછળ સતત ભગૃતિ રાખ નારા, શાસનનાં અનેકવિધ કાર્યો કરનારા, શાસન પ્રભાવક સ્વ. પુજ્યવાદ શ્રી આગ્યાથ શ્રી વ્યુદ્ધિ સાગ રસ્ટ્રીશ્વર છ મહારાજના શિષ્યરત્ન સ્વ. ભદ્રિક પરિણામી શાંત - સ્વભાવી ૫. પુ. આ. શ્રી ઝદ્ધ સાગ રસ્ટ્ર રાશ્વરજી મહારાજે આ પ્રન્થરત્નના ગુજ રાનુવાદ કરવા દારા ઘણા ઉપકાર કર્યો છે. મેં તા પુજ્યશ્રીનાં દશ'ન કર્યા નથી પરંતુ મારા ઉપકારી પુજ્ય ગુરુદેવશ્રી સ્વ. આ. શ્રી કૈલાસસાગર સ્ટ્રીશ્વરજી-મહારાજશ્રીના મુખેથી સાંભળ્યું હતું કે સ્વ. પુજ્યશ્રીની એવી ભાવના હતી કે નવીન ગ્રન્થાના સજ'ન કરતાં પણ પૂર્વાચાર્યો દ્વારા વિરચિત સંસ્કૃત -પ્રાકૃત ભાષામાં રચાયેલા ગ્રન્ચરત્નોનો લોકભોગ્ય ગુજ રભાષામાં અનુવાદ તૈયાર કરવા, જેના વાંચન દારા અનેક ભળ્યાત્મા બો કાયાણમાં તરફ આગેકદમ બહાવી શકે.

પુ. આચાય<sup>દ</sup>બ્રીએ તેમની ભાવનાને અનુરૂપ આ 'દ્વાત્રિંશદ્વ દ્વાત્રિંશિકા' પ્રન્થનાે તાે અનુવાદ કર્યા જ ઉપરાન્ત બીજા પણુ અનેક પ્રન્થાના ગુજ'રાનુવાદ તેઓ ધાએ કર્યા છે. સમય અને સંજોગ વગેરેની અનુકૂળતા પ્રમાણું તે બધુ સાહિત્ય પ્રગટ કરવાનાે મનારથ છે.

છેલ્લી એક વાત… દું જ્યારે મારા પૃ. ગુરુદેવમી પરમેાપકારી **ચ્યા. શ્રી કૈલાસસાગરસ્1્રિશ્વર**જી મસા. સાથે વિ. સં. ૨૦૩૮માં સાણુદ મુકામે ચાતુર્માસ દ્વતા, ત્યારે ત્યાંના (સાગરગચ્છના) ઉપાગ્રયમાં નીચેના ભાગમાં એક [૧●] કખાટમાં, નિરથ<sup>\*</sup>ક કચરાની જેમ પડેલાં, કેટલાંક પુસ્તકા મેં જોયાં. તેમાં અચાનક મને પૃ. સ્વ. આચાય<sup>\*</sup> શ્રી ઋહિસાગર સરીધરજી મ. સા.ના હાથે લખાયેલી આ પ્રન્થના ગુજ<sup>\*</sup>રાનુવાદવાળી નાટશુકાે ઉપલબ્ધ થઈ. બીજા પણુ અનેક શાસ્ત્રપ્રન્થાના અનુવાદવાળી નાટશુકાે જોવા મળી.

મેં તે તમામ તાેટોને સંભાળી લીધી અને તેનુ મહેનતપુવ'ક વ ચન કશુ'ં. વાંચનમાં મહેનત વિશેષ એટલે પડતી કે પુજ્યપાદશ્રીના અક્ષરા જોઈએ તેટલા સ્પષ્ટ ન હતા. તે વાચન બાદ મને લાગ્યું કે પુજ્યશ્રીએ કરેલી આટલી બધી મહેનત વ્યર્થ તાે ન જ જવી જોઈએ.

ે તેના તે ગુજ\*રાનુવાદને મેં વાર`વાર વાંચ્યેા. અને મારી દષ્ટિચ્યે યથાશક્તિ તેમાં યેાગ્ય સુધારાવધારા પછ્ કર્યો-કરાબ્યા.

ત્યાર વ્યાદ આ મૂજ<sup>\*</sup>રાનુવાદ અનેક ગુજ<sup>\*</sup>રભાષી જૈન-જનતાને ભાધપ્રદ વ્યને તે, શુભાશયપૂર્વ'ક ' પૂં આ. **શ્રી** કે**લાસ્ત્સાગરસૂરિ જૈન ગ્રન્થમાળા '**ના અન્વયે તેનુ ગકાશન કરાવવાની ભાવના સેવી હતી, જે આજે સફળતાને પામી રહી છે.

પ્રથમ દાન–અત્રીશી ઉપરના આ ગૂજ\*રાનુવાદનું પ્રથમ પ્રકાશન, અભ્યાસ, મનન અને વાચન દ્વારા અનેક જીવેાના વૈરાગ્યભાવની વૃદ્ધિ કરનારું બને એ જ શુભાભિલાષા.

> લિ. ૫.પૂ. આ.શ્રી કેલાસસાગરસૂરીશ્વર-

અખાત્રીજ, સં. ૨૦૪૩. ચરણસેવક સુરત. લધુશ્રમ**ણ સ**ંચમસાગર

#### પ્રકાશકીય

પરમ પૂજ્ય સ્વ. ગગ્છાધિપતિ, મહાન ઉપકારી, આચાય' ભગવંત શ્રીમદ્દ કૈલાસસાગરસરી ધર છ મહારાજસાહેબના ઉપકાર-ઝાણમાંથી યત્કિંચિત્ મુક્ત થવાની ભાવનાથી અને તે પૂજ્યશ્રીની સ્પૃતિ ચિરંજીવ બની રહે તે શુભાશયથી, તેએાશ્રીજીના જ અંતિમ-શિષ્ય પૂ મુનિરાજશ્રી સંયમસાગરજી મ. સા.ની સતત પ્રેરશાથી "પુ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસરિ ફાઉન્ડેશન "ની સ્થાપના કરવામાં આવી છે. તેના અન્તર્ગત 'આ. શ્રી કુલાસસાગરસરિ ગ્રાથમાળા' પણ ચાલુ કરવામાં આવી છે.

પરમ પૂજ્ય, ન્યાયવિશારદ, ન્યાયાચાર્ય', મહાેપાધ્યાય શ્રીમદ્ યરોાવિજયછ મહારાજાએ રચેલા 'દાત્રિંશદ્ દાત્રિશિકા' ગ્રન્થના એક પ્રકરણુ 'પ્રથમ દાન-દ્વાત્રિશિકા'ના ગૂજ'રાતુવાદરૂપ આ પુસ્તક, આ ગ્રન્થમાળાના બીજા મણુકા તરીકે પ્રકાશિત કરતાં અમે અતિ હર્ષ'ની લાગણી અનુભવીએ છીએ.

આ પુસ્તકના પ્રકાશન પહેલાં 'પ્રાકૃત-વ્યાકરણુ'તું પુરતક આ પ્રન્થમાળાના પ્રથમ પુષ્પરૂપે પ્રકાશિત થયેલ છે. ભવિષ્યમાં પણુ અમે પ્રાચીન તેમજ અર્વાચીન અનેક ગ્રન્થાનું પ્રકાશન આ ગ્રન્થમાળા દ્વારા કરવાની શુભ ભાવના સેવીએ છીએ.

[१२]

આ ફાઉન્ડેશન પૂ. ગુરુવય\*શ્રીની પ્રેરણા અને અંતરના શુભાશિષ સાથે પ્રસ્થાપિત કરેલ છે તેના મુખ્ય ઉદ્દેશ્યા આ છે : [૧] સમ્યગ્ગાનનાે પ્રચાર અને પ્રસાર. [૧] પ્રાચીન તેમજ અર્વાચીન સાહિત્યનું પ્રકાશન. [૩] આર્થિક રીતે નળળા–દૂળળા સાધમિ\*ઠાની ભક્તિ.

આ અને આવાં <mark>અનેકવિધ કાર્યો કરવા</mark>ના અ<mark>મારા</mark> મનારથ છે.

્ર્ઞન્થમાળાનું આ દ્વિતીય પ્રકાશન દરેક આત્માઓને સ્વ−પર કલ્યાણ અર્પાંનારું બની રહે એ જ અભ્યર્થના.

#### — દૂસ્ટી મંડળ આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ ફાઉન્ડેશન



[9**3]** 

#### : પ્રસ્તાવના :

જગતમાં રહેલા છ દ્રવ્યાેના પાેતપાેતાના સ્વતંત્ર સ્વભાવ છે, અને એ સ્વભાવ કાેઈ પણુ કાળા કાેઈ પણુ સંયાેગામાં બદલાતા નથી.

છતાં પણુ જીવડ્રવ્યમાં પુદ્દગલડ્રવ્યના સંપોગથી અનેક પ્રકારની વિકૃતિએા ઊભી થવાના કારણે એનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ અવરાેધાય છે. આ વાસ્તવિક સ્વરૂપને પ્રગટ કરવા માટેના અનેક ઉપાયા પરમ તારક શ્રી અરિદ્ધન્ત ભગવ તાેએ પાતાની દેશનામાં ખતાવ્યા છે અને પૂ. શ્રી ગણુધર ભગવ તાેએ તેને દ્વાદશાંગીમાં ગૂંચ્યા છે.

આ દ્વાદશાંગીના અભ્યાસ કરવાના અધિકાર ફક્ત પ્રમણુસ ધના જ છે. શ્રમણાપાસકાને તા ફક્ત તે શ્રુત સાંભળવાના જ અધિકાર છે. માટે દ્વાદશાંગીના પદાર્થી, એના ભાવા અને રહસ્યાના દ્વાનથી શ્રાવક-સ ધ વંચિત ન રહે તે માટે પૂર્વા ચાર્યાએ દ્રવ્યાનુયાગ, ગણિતાનુયાગ, ધર્મ કથાનુયાગ અને ચરણુકરણાનુયાગ-વિષયક અનેક પ્રકરણા ખનાવ્યાં છે, અને ચતુવિ ધ શ્રીસ ધ ઉપર મહાન ઉપકાર કર્યા છે.

આવા અનેક ગ્રન્થાેમાં 'દાત્રિ શદ્દ દાત્રિ શિકા' નામક ગ્રન્થ ઉત્તમ ગ્રન્થ છે. એની અંદર જુદા જુદા ખનીશ વિષયે ઉપર બત્રીશ–બત્રીશ શ્લાેક પ્રમાણુ એક એક બત્રીશીની રચના કરાઈ છે.

પ્રથમ દાન-દ્રાત્રિ શિકા' છે જેની અદર દાનનું સ્વરૂપ, દાનના ભેદો, વગેરેનું સુદર સ્વરૂપ બતાવવામાં આવેલ છે.

[18]

અને એમાં પણ સાધુને અનુક પાદાન હોય કેન હોય ? હોય તેા કેવા સંયોગોમાં કેવી રીતે હોય ? નિશ્વય અને વ્યવહાર તથા ઉત્સર્ગ અને અપવાદ વગેરેને નજરમાં રાખીને જે અનેક વિકલ્પા કરવાપૂવ'ક બતાવ્યું છે તે જોતાં એમ લાગે કે ત્રી અરિહત પરમાત્માના શાસનના સિદ્ધાંતા કેવા ઉત્તમ અને આત્મકલ્યાણકારી છે !!!

આ ગ્રન્થરત્નની રચના પૂજ્યપાદ સ્વ. ન્યાયવિશારદ, ન્યાયાચાય મહાપાખ્યાય શ્રીમદ્ યશાવિજય છ મહારાજા સાહેખે કરી છે. જેઓ શ્રી તત્કાલીન સમસ્તશ્રુતના તેમજ સ્વ-પર સિદ્ધાન્તાેના પારગામી હતા. તેથી જ તેમની ગણના 'લઘુ હરિશ્વદ્વસૂર્રિ' તરીકે થાય છે. તેમની વાદ શક્તિથી તેમજ પ્રકાંડ વિદ્વત્તાને જોઈને કાશીના મહાન પડિતાએ તેઓ શ્રીને 'ન્યાયવિશારદ ' અને ' ન્યાયાચાર્ય' 'ની પદવીઓ અપ'છુ કરી હતી.

આ મહાપુરુષે સંસ્કૃત-પ્રાકૃત, ગુજરાતી, મારવાડી, હિન્દી વગેરે ભાષાઓમાં વિદ્વદ્દભાગ્ય, લાેકભાગ્ય અને ખાળ છવભાગ્ય એમ અનેક જીવાને ઉપયાગી અનેક ગ્રન્થાની રચના કરી છે.

આ દ્વાત્રિંશદ્વ દ્વાત્રિ શિકાની' રચના પણુ આ જ મહાપુરૂષે કરેલી છે. આમના પહેલાં પૂજ્યપાદ શ્રી સિદ્ધસેન-દિવાકરસૂરિત્ એ પણુ 'દ્વાત્રિંશદ્વ દ્વાત્રિંશિકા'ની રચના કરલ હતી તેની પ્રેરણા લઈને પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજે (યશા-વિજયજીમહારાજે) આ ગ્રન્થ રચ્યાે હાેય તેમ અનુમાન કરી શકાય.

[٩५]

આ પ્રન્થના રહસ્યને પ્રગટ કરવા માટે ખુદ પોતે જ 'તત્ત્વાથ'−દીપિકા' નામની ટીકા રચીને ગ્રન્થના હાદ'ને પ્રગટ કરીને ભગ્યાત્માઐા ઉપર મહાન ઉપકાર ક્રયેાં છે.

પરંતુ પંચમ કાળના પ્રભાવે, હ્રાસ પામતી જતી શુદ્ધિના કારણે વર્તામાનકાળમાં બધા છવા કાંઇ તે પ્રન્થને ભણી, વાંચી કે સમજી ન શકે તે સ્વાભાવિક છે. આથી પૂ. યાેગનિષ્ઠ સ્વ. આચાર્યાં દેવ શ્રી શુદ્ધિસાગરસરી ધરજી મહારાજસાહેબના શિષ્યરત્ન સ્વ. પૂ. આચાર્યા દેવશ્રી ઝાદ્ધિસાગરસરી ધરજી મહારાજ-સાહેમે ટીંકાના ભાવાર્થને પ્રકાશિત કરતું આ સુંદર વિવેચન તૈયાર કર્યું છે.

પૂ. આચાય'શ્રી શાંતમૃતિ<sup>\*</sup>, સરળ-પરિણામી અને<sup>.</sup> ભદ્રિકતાના ગુણુોથી સુરોાભિત હતા

પૂજ્ય ગદશ્રી જીએ પોતાના જીવન દરસ્યાન અનેક પ્રકારની ઉત્તમ આરાધના અને શાસનપ્રભાવના કગે છે અને અનેક ગ્રન્થા ઉપર વિવેચના પણ લખ્યા છે. જેમાંના યાેગાનુભવ, સુખસાગર, સપ્તતિશત સ્થાનક પ્રકરણ, પ્રેમગીતા ઉપરનાં વિવેચના પ્રસિદ્ધ થઈ ચૂક્યાં છે.

બીજાં વિવેચના અપ્રસિદ્ધ છે. તે વિવેચના પ્રસિદ્ધ કરવાની તમન્ના પૂ. સંયમપૂર્તિ સ્વ. આ. દેવબ્રી કૈલાસસાગર-સરી ધરજી મહારાજસાહેબના લધુ શિષ્પરત્ન પૂ. મુનિબ્રી સંયમસાગરજી રાખે છે, તે અનુમાદનીય છે.

> લિ. ૫. પ્ આચાય'દેવ શ્રીમદ્ વિજય સ્થૂલભદ્રસરીશ્વરજી ચરણકિ કર —-સુનિ અમિતયશવિજય.

।। अर्हम् ।। ॥ श्री इंग्वेश्वर-पार्श्वनाथाय नम: ॥

## द्रात्रिंशद्

# દ્વાત્રિંશિકા પ્રકરણ

[ ગુજરાતી-અનુવાદ સહિત ]

नत्वा श्रीमन्महावीर, यो दृयर्कपभाभासुरम् । द्वात्तिशिकाप्रकरणस्यानुवादं करोम्यहम् ॥ અर्थः छे सूर्थंनी प्रला रुवा तेकरवी, छेवा श्रीभडावीरप्रलुने नभरुधार કरीने डुं द्रात्रिशिध प्रકरखुने अनुवाह करुं छं.

ટીકાનું મગલ કરતા શ્રીમાન્ મહેાપાધ્યાય શ્રી યશોવિજ્લજી મહારાજ્ય ફરમાવે છે કે…

ऐन्द्र वृन्द जिनतांधियामलं, यामलं जिनपति समाश्रिताम् । योगिनोऽपि विनमन्ति भारतों, भारती मम ददातु सा सदा ॥१॥

ં જે પરમાત્મા જિનેશ્વરદેવાના ચરંજીકમળમાં દેવ-દેવેન્દ્રોં અને નર-નરેન્દ્રો સદાસર્વદા (હેમેશાં) મન, વચન અને કાયાની ત્રિશુદ્ધિપૂર્વક નમસ્કાર કરે છે… વળી .. અલક્ષ્ય (ગલદી ન એાળખી શકાય તેવા) આત્મસ્વરૂપને પામવા યાેળીઓ પણ, તેવા શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રગટ કરી ચૂકેલા પરમાત્માઓના દયાન દ્વારા આશ્રય કરે છે: તે જિનેશ્વરદેવેાના મુખ કમલમાંથી પ્રગટતી ભારતી (સરસ્વતી) મને (યશેા વિજયજીને) શ્રીજિન-પ્રણોત શાસ્ત્રોના સમ્યગ્ભાવે ઉપદેશ આપવાની શક્તિ અને સામથ્ય સદા આપા... [અહીં આશીર્વાદનો માંગણી છે.]

હવે પ્રસ્તાવના [ભૂમિકા] કરતાં જણાવે છે કે:

' श्रेयोभूताने कशास्त्रार्थसंग्रहं मनसिकृत्य '

—આત્મકલ્યાણને સાધી આપનારાં અનેક શાસ્ત્રો… —તીર્થ કર પરમાત્માએાના શ્રીમુખેથી નીકળેલાં… —શ્રીમાન્ ગણધરા તથા પૂર્વધરા દ્વારા રચાયેલાં… —અનેક આગમ-લ્રન્થા અને શાસ્ત્ર-લ્રન્થા તથા… —અન્ય દર્શનના વ્યાસ-પતંજલિ વગેરે ઝવિએા દ્વારા રચાયેલાં પુરાણ વગેરે પ્રકરણાે…

આ તમામને યાદ કરીને… તેમાં જણાવેલા અર્ધો અને રહસ્યોને મનમાં ખરાખર અવધારીને… શ્રીમાન્ મહામહાપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી મહારાજાએ જગતના અનેક લબ્ય જીવાના ઉપકારને માટે, તેમને સત્ય તત્ત્વના બાધ થાય તે કાજે, ખત્રીશ-શ્લાેકમય 'ખત્રીશ-ખત્રીશી 'ની સ્યના કરી છે. પ્રથમ દાવધર્મ'નું સ્વરૂપ બતાવતાં પરમ મંગલસ્વરૂપ "દાન-બત્રીશા'ના આરંભ કરે છે :

#### ऐन्द्रशर्मप्रदं दानमनुकम्पा समन्वितम् । भक्त्त्या सुपात्रदानं तु मोक्षदं देशितं जिन्नेः ॥

અર્થ' : શ્રીતીર્થ કર લગવ તે જણાવે છે : જે અનુક પાસુક્ત દાન છે... તે જીવેાને દેવ-ઇન્દ્ર વગેરેના સુખ આપે છે. અને... જે સુપાત્રદાન બક્તિપૂર્વક કરાય છે તે માેક્ષને આપનારું છે.

**વિવેચન :** અહીં પ્રથમ શ્લેાકમાં **" ઇં** " શખ્તનું સ્થાપન કરવામાં આવ્યું છે, તે પાતાને ઇબ્ટ એવા વાગ્દેવતા (સરસ્વતી)ના સ્**મરણ્**ર્**પ** છે

પરમાત્મા શ્રી તીર્થ કરદેવાએ જગતના કલ્યાણ માટે જે ધર્માપદેશ આપ્યા, તેમાં દાન ધર્મ તે સૌ પ્રથમ જણાવ્યા, આથી જ શ્રીમાન્ યશાવિજયજી મહારાજા પણુ પ્રભુના પગલે પગલે ચાલીને સૌ પ્રથમ દાનધર્મ તું અને તેના માહાત્મ્યનું વર્ણન કરી રહ્યા છે.

દાન મુખ્યત્વે બે પ્રકારે છે:

<sup>[૧]</sup> અનુકમ્પા અને [૨] સુપાત્રદાન.

#### [૧] અનુક'પાદાનના મહિમા

અનુક પાદાન એટલે જે જીવા પાતપાતાના અશુભ કર્મ'ના ઉદયથી આ સસારમાં ભ્રમણુ કરતાં અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા. દુર્ભાગ્યા, રાગ અને શાક વગેરેથી પીડિત છે, ત્રસ્ત છે: તેમના પ્રત્યે દયા કરવી. જેઓ મદદ માંગતા હોય અને જેઓ મદદને પાત્ર પણુ હાય તેવા રંક અને ગરીબ છવાન દાન આપવું... તેમની સહાય કરવી... તેમને મદદ કરવી તેનું નામ અનુકંપા દાન. જેઓ મરણના ભયથી ત્રાસ પામેલા હોય, તેઓને તે કષ્ટથી બચાવી લેવા .. મૃત્યુના ભયથી ઉગારી લેવા...તેનુ નામ અભય દાન.

ુંજેઓ <mark>ભૂખથી∽તૃષાથી પીડા</mark>તા હાૈય…તેમને અનાજ-પાણી વગેરે આપીને તેમને છવન આપવું…તેનું નામ અન્નદાન

તેમજ જેઓ અશક્ત હેવાથી અન્ય સુશ્કેલીઓથી પીઠાતા હોય તેમને અભય સ્થાનમાં મૂકવા અને ઝે આજીવિકાની તકલીફવાળા હોય તાે તેમને તેમની યાેગ્યતા અને કક્ષા પ્રમાણે ધંધા અપાવવાે, તે પણ જીવનદાન છે

જગતમાં અમારિને৷ પડહ વગડાવવેા, ત્રસ અને સ્થાવર જી<mark>વેાને ત્રાસથી–પીડાથી છુટકારે</mark>৷ અપાવવેા; તે પણ અભયદાન છે.

આવા દાન કરનારા આત્મા...

- [૧] અહંકારથી સુકત બનીને દાન આપે.
- [ર∤ માયા-કપટથી મુક્ત બનીને દાન આપે.
- [૩] યાચક પાસેથી પાેતાના ભૌતિક સ્વાર્થ'ની અપેક્ષ⊧ રાખ્ય⊧ વિના દાન આપે.
- [૪] ફળની અપેક્ષા વગર દાન આપે.

તો…આવે⊫આત્મા…દેવ−દેવેન્દ્ર અને ચક્રવતીંપણાનો સુખાને પામે છે: અક્ષ્ય દાન પણુ બહાન ફળને આપનારું છે; માટે અભયદાન વગેરે દયાપૂર્વ'ક આપવું જોઈએ; જેનું ફળ ઘણું મહાન છે. આ પરમાત્મા જિનેશ્વરદેવનું કથન છે.

#### [ર] સુપાત્ર દાનનાે મહિમા

[૧] અનંત ઉપકારી તારક તીથ કરદેવા; [૨] પૂજનીય ગણુંધર ભગવ તા [૩] આચાર્યા, [૪] ઉપાધ્વાયો [૫] સાધુઓ, [૬] સાધ્વીજીઓ, [૭] બાર વતને ધારણુ કરનારા શ્રાવકો તથા શ્રાવિકાઓ [૮] એકાદ પણુ વ્રતને ધારણુ કરનારા સાબાન્ય શ્રાવકો તથા શ્રાવિકાઓ તથા [૯] સમ્યક્ષ્ત્વને ધારણુ કરનારા પુષ્યાત્માઓ…

આ તમામ આત્માઓને પાેતાના ભાૈતિક સ્વાથ'–ભાવ સિવાય ભ કેતપૂર્વ'ક અપાતું દાન તે 'સુપાત્રદાન' કહેવાય છે. આ પ્રકારના દાનથી આત્મા…

- 🔹 ધર્મ બોધક સદ્યુર્વે પરિચય થાય છે.
- ∗ તેમના સત્સ થથી જીવાદિ પદાર્થોનાે યથાથ' બાધ થાય છે. ∗ સંસારના સ્વરૂપનું સત્ય-ભાન થાય છે.
- ∗ આત્મદર્શાંન રૂપ સમ્બક્ત્વની પ્રાપ્તિ <mark>થા</mark>ય છે.
- \* સમ્યગ્ર્ગાન, સમ્યગ્દરા<sup>\*</sup>ન અને સમ્યક્ચારિત્રની પણુ પ્રાપ્તિ થાય છે.
- ∗ વ્રત, જપ, તપ, પચ્યખ્ખાણુવી અને સદ્ધમ<sup>€</sup>ની પ્રાપ્તિ થાય છે
- 🔹 સવ<sup>\*</sup> છવે। પ્રત્યે સમત્વ ભાવ સિદ્ધ થાય છે.
- ∗ અ`તે…સુકલધ્યાન વગેરેની પ્રાપ્તિ ચતાં સવ' કમ'ને ક્ષય થાય છે.
- \* અને... આત્મા પરમાત્મા ખાતે છે અને મોક્સ-સુખાની પ્રાપ્તિ કરે છે.

માટે જ શ્રીતીથ' કર ભગવ તેાએ 'સુપાત્રદાન' કરવાનેા આપણને સુંદર ઉપદેશ આપ્યો છે. પાત્રની જે યોગ્લ્તા હોય તે પ્રમાણે શુદ્ધિપૂર્વ'ક તેની સેવા કરવા જોઈએ, તે વાત જણાવે છે :

अनुकम्पाऽनुकंष्ये स्याद्, भवितः पात्रे तु संगता । अन्यथाधोस्तु दातूणामतिचारं प्रसञ्जिका ॥२॥ અर्थ: : જેઓ દયાને (અનુક પાને) પાત્ર હાય તેઓને દયાભાવે દાન કરવું, અને...જેઓ સાધર્મિક છે તેમના પ્રત્યે પ્રેમપૂર્વ'ક દાન કરવું...તેનાથી વિપરીત (ઊલટા) ભાવયો દાન કરવામાં આવે તા દાતાને અતિચાર-દાષ લાગે છે. ॥ર॥

વિવિચન : જગતમાં જે સુસારી જુવા પાતપાતાના પાપકર્મના ઉદયને કારણે દૌન, હીન કે દુ:ખી હાય…અથવા આત કકારી તાફાનીઓની પરાધીનતાના કારણે દુ:ખથી પીડાતા હાય અથવા ભૂખથી કે તરસ વગેરથી ઝરત હાય તેઓ જો 'જેન' ન હાય તો પણ તે દયાને પાત્ર છે,

આવા છવાને યોગ્ય મદદ કરીને તેમને તે તે દુઃખેા**શ**ે બચા<mark>વવાં અને તેમને અર્</mark>ભયદાન તથા અન્નદાનને માટે પાત્ર સમજવા…

પરંતુ જે સાધુ-સાપ્વી, શ્રાવક કે શ્રાવિકાઓ છે, સમ્યગ્રદર્શન વતના ધારક છે. તે સહુ તેા આપણા સાધામિંક બંધુઓ છે. તેમને તેા પ્રેમપૂર્વક અને ભક્તિપૂર્વક દાન આપવું તે જ યાગ્ય છે, સગત છે. તેમના પ્રત્યે અનુકપા-શુદ્ધિ (દયાશુદ્ધિ) કરવામાં આવે તેા તેનાથી અતિચાર લાગે છે.

[§]

અહીં જે "વિપરીત" કહ્યું છે, તેનો અ**ર્થ છે : જે** દયાને પાત્ર છે તથા જે મિથ્યાદષ્ટિ છે, તેના પ્રત્યે **ભક્તિ** દાખવવામાં આવે અને જે સાધુ-બ્રાવક વગેરે છે તેના પ્રત્યે દયા (અનુકાંપા) કરવામાં આવે તેનાથી મિથ્યાત્વરૂપ, કુ**લિંગી–** સત્કાર અને સાધમિ<sup>\*</sup>કના અસત્કારરૂપ અતિચાર લાગે છે. તેથી જે સુપાત્ર છે...(સાધુ-સાધ્વી-બ્રાવક વગેરે) તેના પ્રત્યે અનુકાંપા કરવી ન જોઈએ.

આમ છતાં...જો તેઓના શરીરમાં રાગ હોય, વૃદ્ધત્વ તથા અંધત્વ વગેરે હોય, તેા તેમનું છષ્ટ થાય, તેમના તે તે દુ:ખાદિના નાશ થાય, તેમનાં અશુભક્મોંના વિક્ષય થાય, અને અંતે તેમના આત્માના ઉદ્ધાર થાય...આવી અનુકંપા યુદ્ધિ થાય તા તે અપ્રમાણ નથી. કારણ કે દાવારની અપેક્ષાએ જે હીન છે તેના પ્રત્યે આ રીતે અનુકંપાસુદિ થાય તો તેમાં પ્રમાણપણું હોવાથી દાવારને દાેષ (અતિચાર) લાગતા નથી.

અહી "અન્ય આચાયે!" આ પ્રમાણે કહે છે : જે બ્યક્તિ કે જે સ્થાન ઉપર દાતારન અનુક પા થાય છે, તે બ્યક્તિમાં વિદ્યમાન હીનપણાની અવસ્થા વગેરેના વિચાર ન કરતાં, તેમનાં જે દુ:ખનાં કારણા છે તે કારણાથી તેને મુક્ત કરવાની ભાવના છે. આમાં તે ધર્મા કે અધર્મા હાેવાની વિચારણા આવતી નથી...આથી દાષ નથી લાગતાે

પરંતુ 'વિપરીત નેા અર્થ' આમ લેવેા; કે હીનને (હલકાને) ઉત્તમ માને અને ઉત્તમ ચારિત્રવાળાને હીન (હલકો માને તાે દાતારને સમ્યક્ વમાં દાષ લાગે છે.

رە]

્પરમ પવિત્ર આગ્તિત્રવંત સાધુ પુરુષો પ્રત્યે દયાથી (અનુકંપાથી) દાન કરવું તે ઊચિત નથી…તેમના પ્રત્યે તેા પરમ ભક્તિ–પ્રેમ અને બહુમાનપૂર્વ'ક દાન કરવું તે જ યોગ્ય છે.

આગમમાં જણાવ્યું છે :

।। आयरियअणुकंपाए गच्छो अणुकंपिओ महासागो ॥

**અથ**ૈ : પૂજ્યપાદ આચાર્યની અનુકરપાથી તેા મહાન ભાગ્યવાત એવા ગચ્છની પણ અનુકરપા થાય છે.

[અહીં 'અનુક પા' શબ્દ 'બ્યક્તિ' અર્થમાં છે.]

આ વચનના આદેશથી, પૂન્યથી આચાર્બ શ્રીમદ્દ હરિભદ્રસરીશ્વરજી કૃત અબ્ટક્ષ્ટતિના આધારે એમ માની શકાય કે સારા ઉકૃષ્ટ સુદ્ધિપત પુરુષો પણ, જેમના પ્રત્યે પૂજ્ય સુદ્ધિ છે તેમના પ્રત્યે પણ વિશેષ કારણે અનુકાપા કરે છે. આ અનુકાપા રોક્ષ શકાતી નથી.

આ ન્યાયે સુપાત્ર દાન કરનારા દાતારમાં બ્રહ્યુ કરનાર (દાન લેનાર)ના દુખા અથવા અડચણો જોતાં તેમાંથી તેને બચાવવાનો પ્રવૃત્તિ થાય તાે તે રીતે અનુકંપા (દયા) આવી જાય છે, અર્થાત્ અનુકંપા થઈ જાય છે. આ અપેક્ષાએ આચાર્ય વગેરે પ્રત્યે પણ અનુકંપા દાતાર કરી શકે છે અને તે દોષરૂપ નથી.

કારણ કે આ તા પ્રત્યક્ષથી જ પાતાના પૂજ્ય પુરુષ પ્રત્યે ઇબ્ટતાને સાધી આપનારી પ્રવૃત્તિ છે. તેથી આવા સ્થળો અનુકાપા થવી તે સત્ય-પ્રમાણરૂપ જ છે…તેમ જાણવું.

·[૮]

ભક્તિ અને અનુક પાને ભેદ હવે જણાવે છે :

तवाद्या दुःखोनां दुःखोद्दिधीर्षाल्पासुखश्रमात् । प्रथिव्यादौ जिनार्चादौ यथा तदनुकंपिनाम् ॥३॥

અર્થ': અનુક પા અને ભક્તિ, આમાં પ્રથમ જે અનુક પા છે... તે દુઃખીઓને દુઃખમાંથી સુક્ત કરવાની ઇચ્છારૂપ છે, અને તે પૃથ્વી, પાણી વગેરેના છવા પ્રત્યે હાેય છે, આ અનુક પા અલ્પ પ્રયાસ (મહેનત)થો સાધ્ય છે, અને બીજી ભક્તિ છે તે તીથ'ંકર જિનેધરદેવાના વિષયમાં થાય છે.

विवेચन : દાનની પ્રવૃત્તિમાં મુખ્યત્વે છે. ભાવના થાય છે [૧] બક્તિ અને [૨] અનુકમ્પા.

આ બેમાં પ્રથમ કર્તાવ્યરૂપ અનુકામાં છે. જે છેવા સંસારમાં જન્મ, મરગુ આધિ, વ્યાવિ (રાગ), ઉપાધિ વગેરેથી પીડાતા હોય, તેઓતે દુ:ખમાંથી સુક્રત કરવાની અને સુખી ળનાવવાની ઇચ્છો તે અનુકામાં છે. આ અનુકામાં અલ્પપ્રયાસથી અર્થાત થોડી મહેનતથી સિદ્ધ થાય છે.

જેમનામાં અતિ બળવાન્ પાપકર્મ છે; તેમતે તેવા જીવેાને પાપના ઉદયે જન્મ મરણું આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ, મૂકપહ્યુ, આંધળાપહ્યું, લંગડાપહ્યું, તીવ્ર પરાધીનતા વગેરે અનેક દુ:ખા મનુષ્યપહ્યામાં ભોગવવાં પડે છે.

તિય' ચના ભવમાં શિકારીઓ દારા છેદન-ભેદન, તાડન-મારણુ, તાપ-તૃપા, ભૂખ વગેરે અનેક પ્રકારની પીડા-ઓથી પીઠાવું પડે છે. માનવભા કરતાં અનેકગણી પીડાઓ તિય' ચ-ભવમાં સહવી પડે છે.

[4]

નરકના ભવમાં નારકી છવાને તે ક્ષેત્ર સમ્પન્ધી વેદનાઓ, મનુષ્ય અને તિ ેંચના ભવ કરતાં અનંતગણી વધારે ભોગવવી પડે છે

દેવના ભવમાં પણુ પરસ્પર ઇપ્યા અસ્યાના કારણે લડાઈ ઝધડા વગેરે ખૂબ થતા હાય છે. ત્યાં પણુ દેવા શાંતિના અનુભવ કરી શકતા નથી. બળવાન દેવા દ્વારા નિર્ભાળ દેવાને પીડાવું પડે છે. આમ સઘળા સંસાર-સંસારના જીવા દુ:ખથી પીડાય છે.

આવા છવેાને દુ ખધી સુક્ત કરવાના વિષયવાળી જે ઇ<sup>-</sup>છા-ભાવના તે અનુકંપા છે. આ ફલિતાથ<sup>\*</sup> છે

પૂજ્ય થી ગુરૂદેવ જણાવે છે:

" સર્વ' જીવ<mark>ેાને ધમ</mark>િંબનાવું, સર્વુ વિશ્વ ઉદ્ધારું ! રહે ન જગતમાં કાેઇ દુ.ખી, સર્વ<sup>°</sup> જીવાને તારું."

આવી ઉત્કૃષ્ટ અનુક'પા મહાન પુરુષોના અંતરમાં હોય છે₋ ≈માં જ રીતે સ્વ' શ્રાવકોમાં પણ દયારૂપ અનુકંપા સામાન્યત: હોય જ છે.

એક જ વખતે વ્યક્તિ અને અનુક પ પણ પરમામાની ભક્તિ કરનારામાં પ્રવતે છે. તેનું ઉદાહરણ પૃ. મહાેપાધ્યાયજી મ. જણાવે છે.

જેમકે પરમાત્મા **તીર્થ** કરદેવની દ્રવ્યપૂજ્ત કરતાં અને ગુરુદેવાની ભક્તિ કરતા તે પુજ્યાે પ્રત્યે વ્યક્તિની ભાવના હાેય છે. અને પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ <mark>અને વનસ્પતિ ૨૫</mark> દયાને પાત્ર છવાે પ્રત્યે અનુક પારૂપ ભાવના પણ **હાે**ય છે.

[٩٥]

તેમજ તીર્થ કર પરમાત્માની પૃગ્ન અને દર્શન વગેરે કરતાં અનેક આત્માએા આત્મદરા નરૂપ સમ્યગ્દર્શન પામ્યા છે. અને દેશવિરતિ તથા સવ'વિરતિરૂપ ચારિત્ર પણ પામ્યા છે. અને પૃથ્વીકાયાદિ છએ જીવાની રક્ષા કરવાના પરિણામ-વાળા બન્યા છે.

જો કે પરમાત્માની પૂજા કરતા આત્માઓને ભક્તિરંપ ચ્યનુષ્ઠાન પ્રાપ્ત થાય છે. પરમાત્માના સ્વરૂપના વિચાર કરતાં પોતાના આત્મામાંથી મોહનું આવરંહુ નષ્ટ થઈ જાય છે. શુદ્ધ સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ રીતે નિરંતર (હંમેશ) તીર્થ કરદેવની દ્રવ્ય અને ભાવથી ભક્તિ કરતાં આત્મા સમ્યગ્દર્શનને શુદ્ધ કરે છે.

આ રીતે સમ્યકત્વના ભાવ સાથે અનુક પા એક સાથે એક જ આત્મામાં વિદ્યમાન રહે છે. આથી આમાં કોઈ વિરાધ આવતા નથી. આ વાત ' પંચલી ગી પ્રકરણું ' વગેરેમાં પણ કહી છે. તેથી અમે પણ [ શ્રી ઉપાધ્યાયજી યશાવિજયજી મ. ] કહીએ છીએ

જો અક્ય મહેનતે મહાન ઉપકાર થતો હોય તો તે. કરવા જ જોઈએ .. એ વાત હવેના શ્લોકમાં જણાવે છે :

#### स्तोकानामुपकारः स्यादारंभाद्यत्र भूयसाम् । तत्रानुकंपा न मता, यथेष्टापूर्त्तक कर्मसु ॥४॥

અર્થ : જ્યાં થાેડા માણસાને ખાવાપીવાનું મળે, થાેડા જીવા પ્રત્યે ઉપકાર થાય, પરંતુ અનેક જીવાના ભયંકર ઘાત વગેરે થતા હાેય... આરભ– સમારંભ વગેરે દ્વારા… ત્યાં અનુકંપા માનવામાં ઃમ્યાવી નથી જેમકે ઇબ્ટાપૃત`–કર્મ (તે નામના યજ્ઞની વિક્રિયા)માં !

વિવેચન : જ્યાં થાેડાક બ્લાહ્મણા વગેરેને ભાજન મળે, ચાેડા બેકારોને રાેછ-રોડી મળે, થાેડા બાદિવાનાને મુક્તિ મળે, સ્મા રીતે થાેડી દયા થાય ..

્પરંતુ ઍકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય પ્રાણીએા અકરાં, પાડા, ધેટાં, અને માનવ સુધ્ધાં અનેક જવાની ભયંકર રીતે યુશાદિ નિમિત્તે હિંસા થવી હેાય તાે તેને અનુકંપા શી -રીતે કહી શકાય શ

**ઇષ્ટાપૂર્ત-યત્રનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે** :

ऋत्विग्भिर्मन्त्रसंस्कारैब्राह्मणानां समक्षतः । अन्तर्वेद्यां हि यद्दत्त्तिष्टं तदभिधीयते ॥ वापीक्रूपतडागानि देवतापतनानि च । अन्न प्रदानमेतत्तु पूर्नतत्त्वविदा विदुः ॥ ''

અ**થ**ૈ: " ઋગ્વેદ વગેરેના જાણકારો દ્વારા મલ્લો-ના સંસ્કારા વડે અન્તવે<sup>દ</sup>કી એવા હ્યાહ્મણોની સમક્ષ જે હામ કરાય, હ્યાદ્મણોને જે અપ<sup>6</sup>ણ કરાય, જે અન્તાદિક જમાડાય તેને ઇષ્ટ-્યન્ન કહેવાય છે.

તેમજ વાવ, કૂવા, તળાવ વગેરે તથા દેવ-મ દિરા — પ્રદ્યા, વિષ્ણુ, શંકર વગેરે દેવા તથા ભદ્રા, કાળી, અ બિકા વગેરે દેવીઓની સમક્ષ જે યજ્ઞ કરાય, જે અન્ન વગેરે અપાય તેને પૂર્તયજ્ઞ તત્ત્વવેદીએા કહે છે." અ યત્ત કરતાં દેવાદિકની પૂળ થાય છે. ચાેડા બ્રાહ્મણોને જમણ પણ મળે છે. છતાં અનેક નિરપરાધી ગરીબ પશુ-પક્ષી આદિના ધણા જ ભયંકર વધ થાય છે. તેથી ખરેખર તાે આ હિસા જ કહેવાય. પણ અનુકંપા કે દવા કે ભક્તિ ન જ કહેવાય.

અલીં કાંઈ પ્રક્ષકાર (વાદી) એવેા પ્રક્ષ કરે કે; " જો તમે આવા દાનને અનુકાંપા નથી કહેતા, તેથી તમારા મત મુજબ આવા યત્ત નિમિત્તો થયેલી દાનશાળા વગેરેના પણ નિષેધ થાય. અને દાનશાળાને તાે પુણ્યના હેતુ શાસ્ત્રો જણાવે. જ છે. તે. એ શી રીતે ઘટશે?

અઃ પ્રક્ષના ઉત્તરરૂપે નીચેના શ્લાેક <mark>પ્રન્થકારક્</mark>રી જણાવે છે:

gष्टाल्स्बनमाश्रत्य, दानशालांद कर्म यत् । तत्तु प्रवचनोन्नत्या, बीजाधानादि भावतः ॥५॥

અર્થ' : દાનશાળા વગેરે જે કાર્યો છે તે તા પુષ્ટ આલંબનને હેતુ છે તે અનેક જીવેાને સમ્પ્રફત્વરૂપી ધર્મના બીજ-વપનમાં કારહુરૂપ થાય છે તેનાથી પ્રવચન(શ્રી શાસન)ની ઉન્નતિ થાય છે…તેથી તે તેા અવશ્ય આદરહીય છે.

વિવેચન : જેમાં ભવ્યાત્માઓને ®ંકાર થાય તેવી જ્ઞાનદાન, અન્તદાન વગેરેને માટે જે શાળાઓ બનાવડાવાય, પ્રવાસીઓને વિશ્વાંતિને માટે, ધમ'શાળા કરાવાય... ઇત્યાદિ સર્વ કાર્યો ધમ'ની પ્રાપ્તિને માટે અને ધમ'ને સ્થિર કરવા માટે પુષ્ટ આલ બનરૂપ છે.

[13]

તેમજ પરમાત્માના મંદિરા તાે ધર્માનું જ દાન કરનારા હેાવાથી પૂર્ણુ પુષ્ટાલ બન બને છે. આનાથી સંઘને અને સાધર્મિક બંધુઓને મહાન લાભ પ્રાપ્ત થાય છે. પોષધશાળા વગેરે તાે ધર્માક્રેયાઓ કરવા માટે પરમ ઉપકારક છે. અનેક પૂજ્યપુરુષા વગેરેનાે સમાગય થાય છે. એથી આત્માની ઉન્નતિ થાય છે.

ધર્મ'- પ્રવચનનું ઝવણ કરવાથી પરમ નાસ્તિક પ્રદેશી રાજ્યએ સત્ય અને પારમાથિ'ક જિનધર્મ'નો પ્રાપ્તિ કર¹ હતી.

સંપ્રતિ મહારાજાના જીવ પ્લ'ના ભવ રંક-ભિખારી હતા. પેટ પૂરતું ખાવાનું પણુ મળતું ન હતું. સાધુઓ દારા અન્ન મળવાથી (દીક્ષા લીધા ખાદ) ધમ'ની પ્રશંસા કરી : કેવા સુંદર આ સંયમધર્મ'! જે લાેકા ગઈ કાલ સુધા મને હડધૂત કરતા હતા, તે જ લાેકા આજે મારી સેવા-ભક્તિ કરે છે !!!'

આ રીતે પ્રવચન (શાસન)ની પ્રશાસા કરી ! ત્યાંથી (સાધુપણુામાંથી) બીજા ભવે સંપ્રતિ થયા… અને ખૂખ જિનપ્રતિમાએા ભરાવી. જિનમ દિરા બ ધાવ્યા. અનેક દેશામાં જિનધમ°ની પ્રભાવના કરાવી. અનેક જીવાને સત્ય ધર્મ નું જ્ઞાન કરાવવામાં નિમિત્ત બન્યા.

આ રીતે સમ્યફત્વ--ધર્મ<sup>ના</sup> બીજનું આધાન કરાવવામાં દાનશાળાદિ કારણુર્પ છે. તેથી લાકમાં તેની સિદ્ધિ થાય છે.

[18]

#### बहूनामुपकारेण, न नुकम्पानिमित्तताम् । अतिकामति तेनाऽत्र, मुख्यो हेतुः द्युभाशयः ॥६॥

અર્થ' : ઘણા જીવેા ઉપર ઉપકાર થવાથી આ દ્વાતશાળાઆ વગેરેની પ્રવૃત્તિ અનુક'પાની નિમિત્તતાને આળગી જતી નધી તેમાં રહેલા જે શુભાશય (શુભ– ભાવ) એ જ સુખ્ય દ્વેતુ છે.

(વેવેચન આ દાનશાળાઓ, ત્રાનશાળાઓ કે ધર્મ શાળાઓ વગેરે પ્રવૃત્તિ અનેક જવાને ઉપકારક થાય છે તેથી તે પ્રવૃત્તિ અનુકંપાની જે નિમિત્તતા છે તેને ઉલ્લંથી જતી નથી. અર્થાત તે અનુકંપાનું નિમિત્ત બને જ છે. કારણ કે દાનશાળા બંધાવનારના અંતરમાં અનુકંપા હેાવાથી બદ્ધ પુષ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે.

ज्ञानશાળા બંધાવવાથી સમ્યગ્ગાનમાં વૃદ્ધિ, શ્રદામાં વૃદ્ધિ અને પરમાતમભક્તિના વિકાસ વગેરે થાય છે. આ બધા ધર્મીમાં નિમિત્તરૂપ, ત્રાનશાળા અને તેને બંધાવનાર બને છે. આથી આ તો ખૂબ જ ઉત્તમ છે.

દાનશાળાદિ બંધાવનાર શુભપરિણામવાળા હેાવાથી તેના જે શુભ-આશય છે તે જ મુખ્ય ઉપાદાન કારણ છે. પુષ્ટ-આલંખનરૂપ દાનશાળા તાે નેમિતિક કારણ છે.

દાનશાળા એ પુષ્ટ-આલંબન (બળવાન નિમિત્ત) જરૂરી છે. પહ્યુ તે માત્ર નિમિત્તરૂપે કારણ છે. બાકી તા દાતારના જે ઉત્તમ શુભ પરિદ્યામ છે તે જ મુખ્ય કારણ અર્થાત્ ઉપાદાન-કારણ છે. દાનશાળારૂપી પુષ્ટાલ બનને ગોબુ-કારબુ સમજવુ અને જે દાતાના શુભ-પરિણામ છે જે " વેદ્ય સંવેદ્યવદ્ '' છે. જાબુવા યેગ્ય પારમાર્થિક પદાર્થ છે: આત્મસ્વરૂપના યથાર્થ ભાધ જેનામાં આવા બાધ હાેય તે આવા શુભ ભાવના સ્વામી બની શકે છે.

તેથી નિશ્વયનયની અપેક્ષાએ તા ખીજા કાેઈ પણ અપત્માનું લોકિકકેલાકાત્તરભાવે ભલું ચિંતવવું, તેવું ભલું કરવા પુરુષાર્થ કરવા તે અનુકંપા (નિશ્વયથી) જ છે

ભાવચી પણુ પરલેાક સંબંધી બીજાતું હિત ચિંતવવું તે ભાવ–અનુકંપા છે. તેથી દાનશાળા, જ્ઞાનશાળા અને ધર્મ-શાળાઓ વગેરેની સ્થાપના અનુકંપા, દયા કે પારમાથિ કભાવે અનુકંપારૂપે સિદ્ધ થાય છે.

હવે આ જ, અનુકાંપાની વાતનું નયની અપેક્ષાએ ાવવેચન રજૂ કરાય છે.

> क्षेत्रादि-व्यवहारेण, टइयते फलसाधनम् । निश्चयेन पुनर्भावः, केवलः बल्भेद्दुत् ॥७॥

અ**થ**ેઃ ક્ષેત્ર વગેરેની અપેક્ષાએ વ્યવહાર–નધ તાે અતુક`પાદિના ફળનાે ભેદ પાડે છે. પરંતુ નિશ્વય-નયથી તાે જે ભાવ છે તે જ માત્ર ફળના ભેદને કરાવનારા છે.

(વવેચન : દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ આ ચાર વડે વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ ફળમાં ભેદ પડે.

દ્રવ્યથી : દાતાર, દ્રવ્ય અને પ્રાહક્ર (લેનાર)ના વિચાર કરવાના.

15]

ક્ષેત્રથી : જળ, સ્થળ, આકાશ, ઘર, ઉદ્યાન પવ\*ત, ગુફા, વગેરે સ્થાનનાે તથા પ્રકાશ છે કે ત્યાં અધંકાર છે*૧* –વગેરેના વિચાર કરવાનાે.

કાળથી : રાત છે કે દિવસ છે ? -વગેરેનેા વિચાર કરવાનેા.

દ્રબ્ય, ક્ષેત્ર, કાળના આધારે દાન આપનારની સ્થિતિ કેવી છે, તેનું દ્રત્ર કેવું છે, વગેરેનેા નિર્ણુય થાય છે. અને તે દ્રબ્યાદિ સાધનાના આધારે ભાવિ ફળ જણાય છે. પણ આ વાત વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ છે.

વ્યવહારનય સ્થૂલમુહિથી વિચારે છે. તે તો કહે છે : જેવું સાધન હોય તેવું ફળ હેાવું જોઇ એ. જેમકે દાતાર નીતિવંત હોય, ધન ન્યાયથી મેળવેલું હોય, ક્ષેત્ર યેાગ્ય હોય, અને કાળ પણ દિવસના, દાન દેવાને યેાગ્ય હોય… દેવા યેાગ્ય પદાર્થ પણ લેનારને યેાગ્ય હેાય… તો તે આત્માને તે પ્રકારતું સુંદર ફળ મળે છે… જે તેને સુખ-સમ્પદ્ય આપનારુ થાય. આવા પ્રકારનું દાન જીવને પુણ્ય ખધ્ધાવ-નારું થાય…

આ વ્યવહારનયને દ્રષ્ટિકોણુ છે.

શ્રીકલિકાલસર્વ'ત્ર શ્રીમદ્દ હેમચન્દ્રાચાર્ય'જીસહારાજ યેાગશાસ્ત્રમાં જણાવે છે કે :

" यथावदतिथौ साधौ दीनेषु च प्रतिपत्तिकृत ॥ " અર્થાત આંતચિ (લેનાર) જેવા હાય તે સીતે પ્રતિપત્તિ (સેવા) કરવી જોઈએ. પ ચ મહાવ્રતધારી સાધુ ભગવાત હાય તા તેમના પ્રત્યે ભક્તિ પૂર્વ ક અને ર [૧૭] **દીન--અના**થ ગ<mark>રી</mark>બ પ્રત્યે અનુક પાપૃર્વ<sup>ક</sup> દાન આપવુ <mark>ં</mark> બેઈએ. આ રોતે અન્નાદિ–દાનથી પુણ્ય બધાય છે. **આ** વ્યવહારનયની વાત છે.

જ્યારે નિશ્ચયનય તો એમ માને છે કે ચોથા ન ખરને જે "ભાવ ' છે તે જ મુખ્ય છે. જે દાતારના મનમાં જેવા પ્રકારના ભાવ હાેય તેવા જ શુભ કે અશુભ ફળની તેને પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી ભાવ જ ફળતું ઉપાદાન–કારણ છે. આમ વ્યવહારનય સ્થૂલથી ખાહ્યપ્રવૃત્તિને ફળતું કારણુ માને છે, જ્યારે નિશ્ચયનય મનના ભાવને જ તે તે પ્રકારના ફળતું કારણુ માને છે. ભાવની વિચિત્રતા (જુદા જુદાપણુા)ના આધારે તે તે ફળાની જીવને પ્રાપ્તિ થાય છે. આ નિશ્વયનયની વિચારધારા છે.

દાનમાં પશુ તેને યેાગ્ય ''કાળ''નું બહુ મૂલ્ય છે… મહત્ત્વ છે… તે વાત હવે સ્પષ્ટ કરે છે :

कालेऽल्पमपि लाभाय, नाकाले कर्म वह्वपि । वृष्टौ वृद्धिः कणस्यापि, कणकोटिवृथाऽन्यथा।।८।। અર્થ': ચાગ્ય કાળે (સમચે) અલ્પદાન પણ્ મહાન લાભનું કારણ થાય છે. પરંતુ ચાગ્ય કાળ સિવાય, અર્થાત્ અકાળે (અચાગ્ય સમચે) ઘણું પણ દાન અપાય તાે તે નિરર્થ'ક છે.

રાત્રિના સમયે કે દિવસે પણ યાેગ્ય સમય થીલી ગયા પછી સાધુ વગેરેને ઘણા આડંબરપુર્વક અથવા દણું બધું દાન દેવામાં આવે તાે ય તેના શાે અથ<sup>જ</sup> ? –કાંઈ નહિ.

[٩८]

વરસાદ પડે ત્યારે ચેાગ્ય સમયે ખેડૂત અન્નના કહ્યુને પહ્યુ વાવે તેા તે ઘહ્યું અનાજ પેદા કરી આપે. પહ્યુ વરસાદ થયા વગર, અથવા તેા વરસાદની ઋતુ ન હાેય તેવા સમયે (અયેાગ્ય સમયે) ખેડૂત કરાેડા અન્તકહ્યુાને વાવે તાેય તેના કાેઈજ અથ<sup>°</sup> નથી. તેની તે મહેનત અધી નકામી જાય.

આ રીતે યાેગ્યકાળે જે દાન અપાય તેની જ કિંમત છે. આથી જ શાસ્ત્રો એમ જણાવે છે કે, જે અવસરે જે યાેગ્ય હાેય તે રીતે અનુકંપા વગેરે કરવી જોઈએ. યાેગ્ય અવસરે કરેલું યાેગ્ય દાન તે મહાન ફળને આપનારું થાય છે. અનુકંપા-દાનની પ્રધાનતા ભગવ તના દૃષ્ટાન્ત દ્વારા સમર્પિત કરે છે:

धर्मागरंग स्फुटीकतुं, दानस्य भगवानपि ।

अत एव ब्रतं गृहणन्, ददौ संवत्सरं वसु ॥९॥

અર્થ': અનુક પા-દાન એ પણુ ધર્મનું એક ઋંગ છે. એ વાતને જગત સમક્ષ પ્રગટ કરવા માટે તીર્થ'કર ભગવતાએ પણુ વૃત ગ્રહણુ કરતા પહેલાં એક વર્ષ સુધી સાંવત્સરિક દાન [સુ:ર્ણ-રૂપ્યાદિનું દાન] આપ્યું હતું.

વિવેચન: અનુક પાદાન એટલે દાન-દુ: ખિયાંને ઐહિક દુ:ખમાંથી મુક્ત કરવાની ભાવનાપૂર્વ'ક, તેને જે સમયે જે વસ્તુની જરૂરિયાત હાય તેવા વરૂન-પાત્ર-અન્નાહિનું દાન. આવું દાન કાેઈ પહ્યું ભાતના સ્વાર્થ વગર અને નિર્મળ શુદ્રિથી અપાયેલું હાય તા તે અલ્પ (થાડુ) હાય તોપણ ઘણા લાભને કરનારું થાય છે.

[૧૯]

આ અનુક પા-દાન શુણવ તે કે નિર્ગુ 'ણી, શત્રુ કે મિત્ર, સદ્દગૃહસ્થ કે સંન્યાસી, ગરીબ કે શ્રીમંત, ક્રોઈ પણુ જાતના ભેદ વગર આપવું જેઈએ. તેમાં તેની જરૂરિયાત, મદદની ઇચ્છા એ જ મુખ્ય પાત્રતા છે. બીજી પાત્રતા જોવાતી નથી. આમ છતાં ધર્મ કાર્ય ને જે પ્રતિકૂળ ન હેાય તે રોતે દાન કરવું જોઈએ. અને તેવું દાન તે અવશ્ય ધર્મ નું અંગ છે... તે વાત પ્રભુ પોતે પોતાના સાંવત્સરિક-દાન દારા પ્રગટપણે જાહેર કરે છે.

જ્યારે તીર્થ'કર ભગવ'તે৷ મહાનિભિષ્ક્રમણું (દીક્ષા) કરે છે ત્યારે તે સમય પુવે એક વર્ષ સુધી (૩૬૦ દિવસા સુધી) સાંવત્સરિક-મહાદાન આપે છે. આ દાન રૂપે પ્રભુ સાનું, રૂપું, હીરા, માણેક, માતી, પ્રવાલ, સાનામહાેરા રૂપિયા વગેરે વસુ (ધન) દિવસના એક પ્રહર સુધી રાજ લોકોને આપે છે.

આ રીતે પાતાની દીક્ષાના અવસરે પ્રભુએ જેમ દાન આપ્યું તેમ સઘળા સદ્દગૃદ્ધસ્થાએ પાતપાતાના પરિસ્થિતિ અને અવસ્થાને ઉચિત રીતે હંમેશાં દાન આપવું જોઇએ. આ અતુકંપાદાન એ યોગ્ય જ છે અને ધર્મ નું પ્રત્યક્ષ અંગ પણ છે.

" धर्माङ्गख्यापनार्थं च, दातस्यापि महामतिः ।

अवत्थौर्चित्यत्यागेन सर्वस्यौनुऽकंपया ॥ "

અર્થ : મહાણહિમાન તીર્થ કર પરમાત્માઓએ અનુક પા-દાન એ પણુ ધર્માનું જ અંગ છે; એ વાત જણાવવાં માટે જ સાંવત્સરિક-દાન આપ્યું હતું. તે

[२०]

જ રીતે સદ્ગૃહસ્થાેએ પણ પાતપાતાની અવસ્થાને ઉચિત ત્યાગ કરવાપૂર્વક સર્વ'જીવાને અનુક પા-દાન આપવું જોઇએ.

જો દાનનું આટલું બધું મહત્ત્વ હેાય તેા સાધુઓએ પણ અનુકંપા-દાન આપવું જોઈએ… તેા તેઓ કેમ દાન આપતા નથી શ

આ પ્રશ્નનાે ઉત્તર આપતાં જણાવે છે:

साधुनापि दशाभेदं प्राप्यैतदनुकंपया । दत्तं ज्ञाताद् भगवतो रंकस्येव सुहस्तिना ॥१०॥

અર્થ ઃ સાધુએાએ પણ દશા(અવસ્થા)નેા લેક જાણીને ચાેગ્ય અવસરે અનુક પા-ઠાન કરવું જોઈએ. આચાર્ય લગવાન શ્રી સુહસ્તિસૂરિજીએ જેમ રંકને અનુક પાણિદ્વિથી દાન (અન્નદાન) કર્યું હતું.

વિવેચન : સર્વ'વિરતિધારી પાંચ મહાબતધારી મુનિ એાએ સામાન્ય રીતે નહિ; પરંતુ અપવાદ-માર્ગે એવા વિશિષ્ટ સમયે, જો તેવું પુષ્ટ (પ્રપ્ળળ) આલંખન (કારણુ) હોય તાે અનુકંપા-દાન કરવું જોઈએ.

જોકે ઉત્સર્ગમાર્ગે [સામાન્ય નિયમ મુજય ] અવ્રતી-એોને-સંસારીઓને દાન આપવાના સાધુ માટે નિષેધ છે. પરંતુ અપવાદ-માર્ગે ભાવિના વિશિષ્ટ લાભના ખ્યાલ આવે તા, સાધુઓને પણ અનુકંપા–દાન કરવાની છૂટ છે.

આચાર્ય સંહસ્તિસ્રરિ મહારાજે, જેઓ દશપૂર્વધર હતા, દુષ્કાળથી પીઢિત અને ક્ષુધામ્સ્ત રંક એવા સમ્પ્રતિના

#### [ર૧]

જીવને અન્નદાન કર્યું હતું. ઉપાશ્રયની પાછળના ભાગમાં આવીને તે ગુરુ મહારાજ પાસે આવીને અન્નની યાચના કરે છે, ત્યારે ગુરુભગવ તે તેના આત્માને ભાવિમાં થનારા મહાન લાભ જોયા, આથી ગુરુએ તેને દીક્ષા આપીને પછીથી અન્નદાન આપ્યું હતું. અહી દીક્ષાના સ્વીકાર પણ ખાવા માટે હતા. છતાં ગુરુએ દીક્ષા કેમ આપી ? અને અનુક પા ણુદ્રિથી અન્નદાન કેમ આપ્યું તેના જવાબ એ જ છે કે ગુર્એ તેને અન્નદાન આપવાથી થનારા વિશિષ્ટ લાભ જોયો હતા.

આગમમાં પણુ આ વાત જણાવેલ છે: " શ્રૂચતે चાગમે આયૈમુદ્દ સ્ત્યાचાર્ચસ્ય રંकदाનમિત્તિ ॥" અર્થ : આર્ય સુહન્તિસૂરિ આચાર્ચ રંકને દાન આપ્યું હતુ, એ વાત આગમમાં સંભળાય છે. વળી... શ્રમણુ પરમાત્મા મહાવીરદેવે પણુ સાધુ-અવસ્થામાં પણુ યાચના કરવા આવેલા થ્રાહ્મણુને પણુ અતુ-કંપા- શુદ્ધિથી વસ્ત્ર દાન આપ્યુ હતુ.

આ દષ્ટાંત પણ ક**લ્પસૂત્ર, ભગવતીસૂત્ર વગેરેમાં મહા** વીર-ચરિત્રમાં કહેવામાં આવેલ છે :

" ज्ञापक चात्र भगवान्निष्कान्तोऽपि द्विजन्मने । देवदूष्यं ददधीमान् अनुकम्पा विशेषतः ॥ " અથ°: અહીં આ દબ્ટાન્ત છે: દીક્ષા લીધેલા બુદ્ધિમાન્ એવા પરમાત્મા ભગવાન મહાવીરે પણ વિશેષ અનુક'પા-બુદ્ધિથી યાચના કરવા આવેલા દેવ-શર્મા બ્રાહ્માણુને અડધું દેવદ્રબ્ય દાનમાં આપી દીધું હતું. [૨૨] આ અંગે એવે સિદ્ધાંત છે કે અમુક છવેાની દશા વિશેષમાં મહામુની ધરાએ (તીર્થ કર વગેરે મુનિવરાએ) પહ્યુ અનુક પાથી આપેલું દાન અદુષ્ટ છે, દોષરૂપ નથી. કારણ કે તેમાં દયાના અધ્યવસાય એ મુખ્ય હેતુ છે. જેમ ભગવ તે ધ્યાણણને દાન આપ્યું હતું; તેની જેમ.

વિશેષ જણાવે છે કે...

न चाधिकरणं ह्येतदू-विशुद्धाशयते। मतम् । अपित्वन्यद् गुणस्थानं, गुणान्तर निबन्धनम् ॥१११॥ અર્થ: કારણે ચતિ દ્વારા કરાયેલું દાન એ આશ્રવાનું અધિકરણુ અનતું નથી. કારણુ કે તે વિશુદ્ધ (પવિત્ર) આશાયથી કરાયેલું છે. પરંતુ તેવુ દાન તે। ઓજા ગુણેાના સ્થાનરૂપ અની રહે છે. અન્ય ગુણેાની પ્રાપ્તિનું કારણુ અની જાય છે.

**વિવેચન** : આ પ્રકારની અનુકંપા કરવા પાછળ તે સુનિવરાેને આલેાક કે પરલાેકના વિષય-સુખની આકાંક્ષ: ન હાેવાથી તે આશ્રવાેનું આધકરણુ બનતી નથી.

તથા પ્રકારના દેશ અને કાળ વગેરેમાં અનુક પાને પાત્ર જીવને જોઇને તથા ભવિષ્યમાં તે જીવાને પ્રાપ્ત થનારા ધર્માની નિમિત્તતાના કારણે તેઓ તે જીવાને અનુક પા-દાન તત્પર થયા હેાય છે. આ અનુક પા-દાનની પાછળ વિશુદ્ધ આશય હેાવાથી જે ગુણુરથાનમાં હાય તેના કરતાં ઊંચા (આગળના) ગુણુસ્થાનમાં જીવ જાય છે અને વિશુદ્ધ ગુણાંતરને પામે છે. આથી જ આ દાન અસંયતના પોષણુરૂપ આશ્રવનું અધિકરણુ બનતું નથી: કારણ કે આ દાન વિશુદ્ધ આશયથી (પરિણામથી) અને ઉચિત સમયને અનુસારે કરાયેલું હોય છે. આશ્રવનું અધિકરણુ થવામાં કારણભૂત જે મલિન આશય છે, તે તો તે મુનિવરાને છે જ નદિ.

ભાવના ભેલ્થી કર્મ'ના બંધમાં ભેદ થાય છે. અશુદ્ધ એવેા ભાવ અશુભ કર્મ'-બંધનું કારણ બને. અહીં તાે પૂજ્ય મુનિવરાને અશુદ્ધ આશ્રવ-ભાવ છે જ નહિ, તેથી અનથ'નેા સંભવ જ નથી. પરંતુ આ પ્રકારના ધનથી વિશિષ્ટ લાભ પણ થાય છે.

આ પ્રકારતું કરાયેલુ દાન ઉપરના ઉત્તમ ગુણુસ્થાનેને અપાવે છે. અર્થાત્ મુનિઓ દ્વારા કરાયેલું તે દાન, તે જીવ જો મિથ્વાદષ્ટિ હોય તેા અવિરત સમ્યઃદર્શન ગુણુસ્થાનને પમાડે છે; તેમજ બીજા ગુણુાનું અર્થાત્ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્નાનપૂર્વ'ક સવ'-વિરતિ ચારિત્રનું પણ કારણ બની જાય છે. આ રીતે ઉપર ઉપરના આત્માન્નતિકારક ગુણુાને તે અનુકમ્પા-પાત્ર જીવ પામી શકે છે અને તેમાં દાન આપનાર પૂજ્ય મુનિઓ તેમાં નિમિત્ત કારણ બને છે.

અહીં શિષ્યના મનની શંકા રજૂ કરે છે:

જો સાધુઓ પહ્યુ અનુક પા કરી શકે તાે પછી આગમના લચન સાથે વિરાધ આવે છે. આગમમાં જણાવ્યું છે કે :

## "गिहिणो वेयावडिह्नं न कुज्जा।"

" પંચ મહાવ્રતધારી સાધુએ ગૃહરથનું વૈયાવરચ-તેની સેવા-ભક્તિ કે તેને આહારનું દાન વગેરેન કરવું."

#### [૨૪]

આ આગમ-વચન સાથે ઉપયુ<sup>4</sup>ક્ત કથનનાે વિરાધ આવે*છે.* આના ઉત્તરરૂપે ગુરૂ જણાવે છે:

वैयावृत्त्ये गृहस्थानां, निषेधः श्र्यते तु यः । स औरसर्गिकतां विभन्नेतस्पार्थस्य वाधकः ॥१२॥ અર્થા : સાધુ ગૃહુસ્થાનુ વૈયાવૃત્ય (સેવા-ભક્તિ) ન કરે-આવા જે નિષેધ આગમમાં સભળાય છે તે ઉત્સર્ગ 'રૂપ છે, મુખ્ય-માર્ગ' છે. તેથી આ અર્થ'ના તે બાધક નથી. કારશ્રુ કે આ માર્ગ' આપવાદિક છે.

વિવેચન : સધળા આર લ-સમાર લને સાગ કરીને અણુગાર બનેલા પંચ મહાવ્રતધારી મુનિવરાને, ધરબારી એવા ગૃહસ્થોને સત્કાર, સંવા, વૈયાવૃત્ય કે દાન, ભક્તિપૂર્વક કે અનુક પાપૂર્વ ક કરવાને નિષેધ છે. '' गिहिणो वेयावडियं च कुड़्जा " આ આગમિક પાર્કના જે નિષેધ કરે છે, તે ઉત્સર્ગ -માર્ગ છે

ઉત્સર્ગ'-માર્ગ એટલે રાજમાર્ગ'-મુખ્ય માર્ગ'. સામાન્ય નિયમ પ્રમાણે ઉપર જણાવેલું વિધાન બરાબર જ છે. છ્તાં પણ વિશિષ્ટ કારણે અપવાદ-માર્ગ'ને આશરા મહાપુરુષા પણ લે છે. તથા પ્રકારના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને જુવ-વિશેષના પરિણામને નજરમાં રાખીને, વિશિષ્ટ લાભ-હાનિના વિચાર કરીને, ઉત્સર્ગ'-માર્ગ'ને અમુક સમયે બાજુ પર રાખીને અપવાદ-માર્ગ'ને સ્વીકારી શકાય.

અપવાદ−માર્ગ ઉત્સર્ગ-માર્ગના બાધક બને; પરંતુ ઉત્સર્ગ-મ:ર્ગ અપવાદ−માર્ગના બાધક ન બને.

[૨૫]

ખીજ્ત સત્ર દ્વારા સમાધાન કરતાં કહે છે:

ये तु दानं प्रशंसन्तोत्या दिसूत्रेऽपि संगतः । विहाय विषयो मृग्यो, दशाभेदं विपश्चिता ॥१३॥ અર્થ': " જેએ હાનની પ્રશંસા કરે છે" તેવાં સૂત્ર હેાવા છતાં, જીવાની દશા-ભેદના વિચાર આજુએ રાખીને બુદ્ધિમાન પુરુષે સંગત=યાેગ્ય વિષયને વિચારવા જોઈએ.

વિવેચન : જે દર્શનકારે৷ દાનની પ્રશસા કરે છે; તેને ઉત્તર આપ્તાં આપણા સત્રકારાે કહે છે :

> " जे उ दागं पसंसति, वहमिच्छंति पाणिणं । जे अणं पडिसेहंति, वित्तिच्छेअं करंति ते ।।१।। ''

અર્થ' : જે દર્શ'નકારાે દાનની પ્રશ'સા કરે છે; અને સાથે સાથે પ્રાણીઓનો વધ પણ ઇચ્છે છે. જેઓ અન્યને દાન આપવાનાે તિષેધ કરે છે. તેઓ ખરેખર તેા પાતાની વૃત્તિ (આજીવિકા)નાે જ છેદ કરે છે.

આ પ્રકારના સત્રકારનું સત્ર હેાવા છતાં જીવેાની દશા (કક્ષા) લેવ્ને છાડં'ને સંગત=યુક્ત એવાે વિષય **સુદ્ધિમાને** વિચારવાે જોઈએ.

શબ્દાર્થ માત્રને ન પકડવેા જોઇએ. સ્થૂલ પદાર્થ-માત્રમાં મૂઢતાથી વિચાર કરવેા ન જોઈએ. કારણ તે સૃત્રમાં જે ઉપપાદાન (નિરૂપણુ) છે તે અપુષ્ટાલંબનના વિષય છે. અર્થાત્ જે અનુકંપા કરતાં કાેઈ વિશિષ્ટ (પુષ્ટ=પ્રબળ) લાભ થવાના ન દેખાતા હાેય, તે અનુક પાને સાધુઓ સવ્રતી≕ સંસારીને વિષે ન આચરે. ત્યાં પણ દ્રવ્ય-અનુક પા ન કરે. પરંતુ તેની પણ ભાવથી અનુક પા જરૂર વિચારે. આ ઉત્સર્ગમાર્ગ ની વાત છે.

જ્યારે વિશિષ્ટ કારણને નજર સમક્ષ રાખીને સાધુ પણ દ્રવ્ય અનુક`પાને આચરે.

" ये तु दानं प्रशंसन्ति '' વગેરે જે સૂત્ર કહેવાયુ છે તે પણ અવસ્થા- ભેદના વિષય છે એમ મહાત્માઓએ કદ્યું છે.

અહીં શિષ્ય ફરી શંકા કરે છે:

नञ्वेवं पुण्यबन्धः स्यात्साधोर्न च स इष्यते । पुण्यवन्धान्यपीडाभ्यां छन्नं सुंक्ते यतो यतिः ॥१४॥

અર્થ': (પ્રશ્ન) આ રીતે દાન કરવાથી તેા સાધુને પુણ્યના બંધ થઈ જાય...અને સાધુ પુણ્ય-બંધને તા ઇચ્છતા નથી. આમ પુણ્યના બંધ અને બીજાને પીડા...આ બે કારણોના લીધે સાધુ પ્રચ્છન્ન (એકાંતુમાં) ભાજન કરે છે.

વિવેચન : જે આ રીતે, અપવાદ-માર્ગે પણુ સાધુન્ ઓને અનુકમ્પા દાન આપવાની રજા હોય, એ વાતનાે સ્વીકાર કરવામાં આવે તાે, દાન કરવાથી સાધુઓને પુણ્યનાે બંધ થઈ જશે. કારણુ કે…

" अनुकम्पायाः सातबन्धहेटुत्वात् ॥ "

અનુકંપાપૂર્વ'ક અન્ન વગેરેનું દાન એ શાતા⊷ વેદનીય કર્મબન્ધનું કારણુ છે અને શાતાવેદનીયનેા-બંધ તે પુષ્યબંધરૂપ છે.

#### [২৩]

પંચ મહાવ્રતધારી સાધુ શાતાવેદનીય એવા પણુ પુણ્ય-'અંધને ન ઇચ્છે. ગાચરી વાપરતા સાધુઓને જોઈને બીજા 'ધર્મ'ના સંન્યાસી કે ભિક્ષુક ભૂખ્યા હેાય તા કદાચ યાચના (માગણી) કરે અને જો સાધુ ન આપે તાે યાચકનું મન દુ:ખી વ્યાય, તેને માનસિક પીડા થાય તેમ જ સાધુ પ્રત્યે દ્વેધ પણુ 'જાગે. અને જો આપે તાે પુણ્યત્ય ધ થાય. આ બન્ને પરિ-'રિથતિ સાધુને ઇબ્ટ નથી

આ બન્ને બાબત ન બને તે માટે જ સાધુ એકાંતમાં ગાચરી કરે છે.

આ જ શંકાને વધુ સ્પષ્ટ કરે છે :

दीनादिदाने पुण्यं स्यात्तददानं च पीडनम् । शक्तौ पीडाप्रतीकारे, शास्त्रार्थस्य च बाधनम् ।।१५॥

અર્થ : દીન વગેરેને દાન કરતાં પુષ્ય થાય, અને ન આપતાં તે જીવને મનમાં પીડા થાય શક્તિ હાેવા છતાં બીજાની પીડાના જો અપ્રતીકાર કરા (દ્વર ન કરાે) તાે શાક્ષના અર્થના ઘાત થાય છે.

વિવેશ્વન : જેઓ યાચના કરી રહ્યા છે એવા દીન અનાથ અને રંક વગેરેને અનુકંપાથી દાન આપવામાં આવે તો પુણ્યો બંધ થાય છે. જેના હૃદયમાં અનુકંપા છે તેવા આત્માઓ યાચકને દાન કર્યા વગર કદાપિ ભેજન કરતા નથી. જો મનના પરિણામને ધૃષ્ટ (નઠાર) ખનાવીને કયારેક રંક વગેરેને ભોજન દાન કરવામાં ન આવે તા તે જીવને પીડા થાય છે. તેથી દાન ન આપનારા પ્રત્યે અપ્રીતિ પ્ણ

[۲८]

થાય. સામે સાધુ હાેય અને તેની પાસે ભાજન માંગતાં સાધુ ન આપે તાે જેનધર્મ પ્રત્યે દ્વેષ થાય…તેના કારણે જન્માં-તરમાં તે આત્મા દુર્ગ'તિને પામે…

આ ખધા દેાષને ટાળવા અનુક પા-દાન કરવું જોઈએ.

વળી જેઓ અનુક પા~દાન નથી કરતા તેમના પ્રત્યેના દ્વેષને કારણે કુદૈયાદિની ગતિમાં ગયેલા તે આત્માઓ મિથ્યા-ત્વાદિ માેહથી ધેરાયેલા જિનશાસન પ્રત્યે દ્વેષ કરે…ઉપદ્રવા કરે…આમ ન ખને માટે પણ અનુક પા કરવી યોગ્ય છે.

અહીં સ્વાલ થાય કે તે ગ**રી**બ-રંકને દાન ન કરતાં તેને અડીતિનું પરિણામથાય તેમાં તે રંકોને પીડા લપજાન વવાનો આપણા આશય નથી. તેથી આપણુને દાષ ના લાગે.

આનેા જવાબ એ છે કે, દાન કરવાની આપણી શક્તિ હાેય છતાં પણ, યાચકાે યાચના કરી રહ્યા હાેય એનાં દુઃખા– પીડાઓ નજરે દેખાતી હાેય તાે પણ જો આપણે તેને દૂર કરવાનાે પ્રયત્ન પણ ન કરીએ, તાે શાસ્ત્રના અર્થ'નાે (આજ્ઞાનાે) આપણે અનાદર કરનારા ગણાઈએ.

શાસ્ત્રમાં જણાવ્યું છે કે, ' शास्त्रार्थस्य पराऽप्रोति-परिहारप्रयत्न प्रतिपादनर्पस्य बाधनं ' અર્थाત્ બીજાની અપ્રીતિના પરિદાર કરવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈ એ. આવું પ્રતિપાદન કરનારા શાસ્ત્રના પદાર્થનું બાધન થાય છે. અર્થાત્ તે શાસ્ત્રાત્રાના આપણાથી અપલાપ થાય છે.

[ર૯]

યેાગશાસ્ત્રમાં પૂ. કલિકાલસવ<sup>\*</sup>ત્ર શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય છ મહારાજા જણાવે છે કે :

दीनेष्वार्तेषु भीतेषु, याचमानेषु जीवितम् । प्रतिकारपग बुद्धिः, कारुण्यमभिधीयते ॥ અર્થ°: દીન, રાગાદિથી પીડિત, ભયભીત અનેલા અને જીવનની ભીખ માંગતાં જીવાત્માએા ઉપર, તેનાં દુઃખાેને દૂર કરવાની પ્રવૃત્તિ પૂર્વ કની જે અુદ્ધિ તેને 'કારુષ્ટ્ય' કહેવાય છે.

આવી કરુણા તાે સઘળા સાધુ–શ્રાવકાે બધાયને હાેય જ. તેથી જો તે ગરીખા વગેરેનાં દુ:ખાને દૂર કરવાનાે પ્રયત્ન ન કરાય તાે શાસ્ત્રાનાના બાધ થાય. જેમ આત્માની ઉન્નતિના અભિલાષાએ રાગ-દ્વેષ ઉપર વિજય મેળવવાે જોઈએ. તેમ હતી શક્તિને ગાપવવી તે પણ ચારિત્રગુણુનું વિરાષી કાર્ય છે. અર્થાત્ ચારિત્રને હાનિ પહોંચાડતાર છે.

આગમ જણાવે છે કે:

अणिगृहिअ बलवीरिओ, परक्कमइ जो जउत्तमाउत्तो । जुंजई ¦अ जहाथामं, नायव्वों वीरिआयारो ॥

ચુળર ાગ ગરાવાય, પાયગ્યા વારાગાવાયા અથ°: શ્રીજિનેશ્વરદેવનો ભક્ત પોતાના વીય'-શક્તિના ઉપયાગ કરવાના અવસર આવે તો તેને ગુપાવે નહિ. પ્રભુનું પૂજન, જ્ઞાન-ધ્યાન, સાધુ-શ્રાવકાેની ભક્તિ, દાનાદિનું આચરણુ, દાન, શિયળ, તપ વગેરે ધર્મ'કુત્યામાં પોતાની વીર્ય-શક્તિને ન ગાપવે, પણ શક્તિ મુજબ ઉદ્યમવંત થાય, પરને થતી પીડાને દૂર કરે તેના વીર્યાચાર સફળ અને.

[30]

્રપૂ. સરિપુરન્દર જૈનાચાર્ય ત્રી હરિભદ્રસરીશ્વરજી મહારાજ પણુ સાતમાં અષ્ટકમાં આ વાતને જણાવે છે :

किञ्च दानेन भोगाप्तिस्ततो भवपरम्परा । धर्माधर्मश्चयान्मुक्तिर्मुमुक्कोर्नेष्ट सित्यदः ॥१६॥ અर्थ': वणी જે દાન કરાય તેનાથી પુષ્ય બ'ધાતાં ભાગની પ્રાપ્તિ થાય છે ને તેનાથી સ'સારની પરગ્પરા વધે છે. ધર્મ અને અધર્મ બન્નેનાે ક્ષય થવાથી મુક્તિ થાય છે. તેથી મુક્તિની ઇચ્છાવાળાને પુષ્ટયના કારણુર્પ દાન ઇષ્ટ નથી.

વિવેચન : જે મુક્તિના અભિલાષી છે તેણે દાન કરવાનું કાંઈ પ્રયોજન નથી કારણ કે અનુક પા અગર ભક્તિથી કરાતું દાન શુભપરિણામથી જનિત હાેવાથી તેના ફળરપે દેવપણું, ધનાઢચપણું, ઇન્દ્રપણું, નાગેન્દ્રપણું, ચક્ર-વતી પશું અને બીજા પણ વિષયસુખનાં સાધનાની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ બધા વૈષયિક સુખા તા માહના પર પરાને પેદા કરનારાં છે. એના કારણું તિય ચ-મનુષ્ય-દેવ અને નારક આ ચાર ગતિમય ભવપર પરા વધે છે જન્મ, મરણુ અને જીવનની ઘટમાળનું ચક્ર વધતું જ જાય છે

માેલના અભિલાષી આત્મા માટે તેા આ રોતે ભવ પર રાની વૃદ્ધિ અત્યત અનિષ્ટકપ છે સમ્યક્ત્વના પાંચ લક્ષણની સજઝાયમાં પણ જણાવ્યું છે કે :

> "સુર-નર-સુખ જે ૬ુ ખ કરી લેખવે, વ<sup>ં</sup>છે શિવ સુખ એક સુગુણનર!

> > [ 39]

ત્રી હરિલ્લસ્સરીધ્વરજી મહારાજા કહે છે કે : "દુઃશ્વરૂષો મવસર્વ उच्छेदोऽरय कुतः कथम् ॥" આ લવ-સંસાર દેવ-મનુષ્યમાં સુખ રૂપ હાેય તા પણ, જન્મ-જરા-મરણ અને વ્ય ધિ વગેરે દુઃખાનુ કારણુ છે. તેને અક્ષય (માક્ષ) સુખના અથી<sup>૧</sup> આત્મા એા શી રીતે ઇચ્છે ? આથી પુણ્યના કારણુર્પ અનુક'પાને સાધુઓ શી રીતે આચરે ?

વળી ખીજો એક સિદ્ધાન્ત એ છે કે,

" पुण्यपापक्षपादु मोक्षः "

પુરુંય અને પાપ અર્થાત્ ધર્મ અને અધર્મ આ સર્વ'ના ક્ષય થાય તાે જ માેક્ષ (મુક્રિત) થાય છે.

તેથી એકમાત્ર મેાક્ષના જ અભિલાધી સાધુઓ પુષ્ય બંધના કારણુરૂપ અનુકંપા-દાનને કેવી રીતે કરે ! અર્થાત્ આ રીતે અનુકમ્પાદિ દાન કરવું તે સાધુઓને માટે અનિષ્ટ ૨૫ છે, અનિચ્છનીય છે.

હવે ઉત્તરપક્ષ (સિદ્ધાન્તપક્ષ) ઉપર્શું ક્ત શંકાનું સમાધાન કરે છે :

नैवं यत्पुण्यबन्धोऽपि धर्महेतुः शुभोदयः ।

वहनेर्दां विनारयेव, नश्वरत्वात्स्वतो मतः ॥१७॥ અર્થ: તમે જે પૂર્વે કહ્યું કે અનુકંપદિ અનિષ્ટરૂપ છે તે વાત બરાબર નથી. કારણ કે શુભ ઉદયવાળા પણ જે પુષ્યબ ધ છે તે ધર્માના જ હેતુ છે. જેમ અગ્નિ દહન કરવા ચાગ્ય પદાર્થને બાળીને સ્વય શાંત થઈ જાય છે તેમજ અહી પણ સમજવું.

[32]

**ાવવેચન** : જેમ પૂર્વ'પક્ષે (પ્રશ્નકારે) પૂર્વ' જણાવ્યુ કે અક્ષય સુખના અથી' આત્માઓ પુણ્યઅ ધના કારણુર્પ અનુક પાદિને શી રીતે ઇચ્છે ! કારણુકે પુણ્ય અને પાપ બ નેને ક્ષય થાય ત્યારે જ માક્ષ થાય. આથી માક્ષાભિલાષી સાધુઓને માટે અનુક પાદિ દાન અનિષ્ટરૂપ છે, અનિચ્છનીય છે.

આ વાત ખરેા ખર નથી.

કારણ કે અનુકંપાદિ દાન-ધર્મા, જે પુણ્યબધના કારણુરૂપ છે; અને એ પુણ્યબધ શુભના ઉદયવાળા છે. તેમ છતાં તે દાનાદિ ધર્મા અવસ્થાવિશેષમાં સાધુ સાધ્વીજીઓને પણુ ઉપાદેય છે. કેમકે તેના દ્વારા પુણ્યાનુબધીપુણ્યના સંભવ થાય છે.

સાધુ સાધ્વીજીઓને પણુ પ્રાણાતિપાતાદિકના વિરમણુરૂપ મહાવતો, તપ, જપ, ધ્યાન, સંયમ વગેરેમાં સુનિશ્ચિત કરી આપે છે.

તેથી જ તે મુક્તિમાર્ગ ના વિરાધી બનતા નથી, પરંતુ વળાવિયા-સહાયક થાય છે. જેમ અગ્નિ, બાળવા યાગ્ય તહ્યુ (ધાસ)-કાષ્ઠ વગેરેને બાળી નાંખ્યા પછી સ્વયં જ શાંત થઈ જય છે, તે જ રીતે અનુકંપા, જીવરક્ષા, સહ્યવચન, અચીર્ય, હ્યદ્યચર્ય, પરિપ્રહ-હાગ વગેરે વતાને ભવ્યા, માએા પ્રહણુ કરે છે, અને તે શુદ્ધ-ધ્યાનના પ્રતાપે ભાગ-સુખાની વાંચ્છના રહેતી જ નથી. તેથી કર્મનિજ'રાને સાધે છે. પુષ્યના અનુપંધ, ભાગના વાંછના વગરતા હાેવાથી, મુક્તિના દાર સુધી તે સંગાથ આપે છે. અને પછી એની મેળે જ વિનાશ પામે છે, અર્થાત્ ચાલ્યા જાય છે.

[88]

3

આચી જ શાસ્ત્રના અર્થ'ને જરાય બાધ આવતો નચી કારણ કે તે પુણ્યત્મધ નિજ'રાનો પ્રતિભંધક (નિજ'રાને અટકાવનારા) ન હાેવાથી અહીં કાેઈ દાેષ આવતા નથી. અર્થાત્ તે અનુકંપાદિ દાનધર્મા દાેષનું કારણ બનતા નથી.

વિશેષમાં જણાવે છે કે...

भोगाध्तिरपि नैतस्माद्भोग परिणामतः ।

मन्त्रितं श्रद्धया पुंसां जलमप्यमृतायते ॥१८॥

અર્થ : અપવાદરૂપે આચરાચેલા તે અનુક'પાદિ કાનરૂપ ધર્માનુષ્ઠાના પણ, વિષયભાગના અધ્યવસાય (પરિણામ) ન હેાવાથી ભાેગની પ્રાપ્તિના હેતુ અનલા નથી.

જેમ કે મન્ત્રથી પવિત્ર કરાયેલું પાણી પણ શ્રદ્ધા પુવધ્ક પાન કરતાં અમૃતરૂપે પરિશુમે છે.

વિવેચન : અનુકંપાદિ પુષ્યનાં કાર્યો પણ સધળા આત્માઓને એક્સરખી રીતે વિષયભોગોની પ્રાપ્તિના કારણરૂપ બનતાં નથી. જે આત્માઓ વિષયભોગની ઇચ્છા-વાળા છે તેવા આત્માઓને તેવા પુષ્યને બંધ સંભવે છે. ધણ જેઓ ત્યાગી છે. જ્ઞાની છે અને ભાવદયાના બ્લાયુકાર પણ છે, સંસારના સઘળા જીવાને દુ: પામાંથી અને પાપમાંથી સુક્ત કરવાની ઇચ્છાવાળા છે, તેવા મહાતુભાવા ભાષસુખોને મેળવવાના પરિણામવાળા નથી. તેથી તેમનાં ધર્માતુષ્ઠાનો વિષયાદિ ભાગ માટે નિમિત્ત કારણ કે ઉપાદાન કારણ બનતાં નથી. પરંતુ પ્રાય: નિજ<sup>4</sup>રામાં જ હેતુરૂપ અને છે.

[88]

વળી અહીં જે અનુક પાદિ દાન-ક્રિયાએા સાધુ માટે જણાવેલ છે તે આપવાદિક જ છે, અર્થાત્ અપવાદરૂપે કયારેક જ આચરવાની છે. અને તે ધનાદિ ધર્મો દારા પણ કાેઈ ભાેગસુખા મેળવવાની વૃત્તિ નથી. આથી તે ધર્મો ભાેગપ્રાપ્તિના કારણરૂપ બનતા નથી; પરંતુ નિજ'રાના કારણ ૨૫ બની જાય છે.

જેમ વ્યાધિથી પીડિત કાેઈ જીવને મન્ત્ર દારા પવિત્ર કરેલું પાણી પાવામાં આવે . અને તે જીવ જો શ્રદ્ધાપૂર્વ'ક તે પાણીનું પાન કરે... "આ જળપાનના પ્રભાવે મારા રાગ મટશે જ.'' આવી શ્રદ્ધા તેના હૃદયમાં હાેય...તા તેનાથી તેના વ્યાધિ (રાગ) શાંત થાય છે. તેમ અહીં પણુ ભાગના કારણું પ પુણ્યત્ય ધ પણુ અધ્યવસાય (પરિણામ) વિરોષના કારણું ભાગની પ્રાપ્તિના હેતુ બનતા નથી.

હવે અહીં એક વાદીની શંકા જણાવે છે. તે કહે છે કે, તમે આ વાત કરીને તા પૂ**બ્ય હરિ**ભદ્રસરીશ્વરજી તથા પૂજ્ય શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરસરીજીના વિચારાનું સમર્થન આપીને તમારી માનેલી માન્યતાને જ પુષ્ટ કરા છેા અને તેને અનુકૂળ તર્ક કરવા દ્વારા તમારી રઢ માન્યતાને જ સ્થાપિત કરા છેા.

આ શકાતું સમાધાન આપતાં જણાવે છે કે.. न च स्वदानपोषार्थमुक्तमेतदपेशल्यम् । हरिभद्रो हृद्दोऽभाणीद्यतः सावग्नपाक्षिकः ॥१९॥ અર્थ: तमे જે કહેા છે। કે પાતાના દાનના પાષણુને માટે જ આ વાત કહી છે, તા તે અગે ગય છે. કેમ કે શ્રીહરિભદ્રસૂરી શ્વરજી સ વિજ્ઞપાક્ષિક હતા. [34] (વવેચન : તમે જે વાત કહેા છેા તે અયોગ્ય છે. શ્રી હરિસદ્રસ્ટાય્વરજી અનુક પા-છુહિથી અસંયત એવા ગૃહ-સ્થાેને, કુલિંગી વગેરેને દાન આપવાની પ્રવૃત્તિ કરતા હતા. તે પાતાની પ્રવૃત્તિને પુષ્ટ કરવા માટે જ, તેમણે એમ જણાવેલ છે. આવી તમારી વાત યાગ્ય નથી.

કેમકે તે પૂજ્યબી સ વિજ્ઞપાક્ષિક હતા. તેથી સાધુએષ માટે અપવાદે અનુક પા−દાન કરી શકાય છે તે વાત યાગ્ય જ છે.

સ વિગ્રપાક્ષિકા કદી અસત્ય ન ખાલે. શાસ્ત્રના આગ્રા-

विरुद्ध जरा पशु न भोझे डे न लभे. अष्टड-विवरशुमां सत्यावीशमा अष्टडमां जशुग्वेस छे डे, "स्वकीयाऽसंयतदान समर्थ नागर्मार्थकमिदं प्रकरणं सृरिणा छतमिति केचित् कल्पपन्ति । इरिभद्राचार्यो हि भोजनकाले शंखवादन-पूर्वकमर्थिभ्यो भोजनं दापितवान् इति श्रूयते । न चैत-रसंभाष्यते, संविग्नपाक्षिको ह्यसौ न च संविग्नस्य तत्पाक्षि-कस्य वाऽनागमिकार्थोपदेशः सभवति, तत्त्वहानिप्रसंगात् "

અર્થ : શ્રીમાન હરિલદ્રાચાય જી પાતે અસ યતાને દાન આપવાની પ્રવૃત્તિ કરતા હતા. તેનું સમર્થ ન કરવા માટે આ પ્રકરણમાં 'અનુક પાદાન અસ પતિ-ઓાને પણ અપવાદ-માગે આપી શકે છે.' આવું જણાવ્યું છે.

વળી કેટલાક એમ પણુ કહે છે કે હરિબદ્રસૂરિજી ભાજન-સમચે શ ખ વગડાવવાપૂર્વક અધી ઓને (યાચકાને) આમન્ત્રણુ આપીને બાલાવતા અને ભાજન અપાવતા હતા.

[35]

પર તુ ઉપશુંકત વાત સ ભવિત જણાતી નથી. કારણ કે તે પુજ્યશ્રી સ વિગ્નપક્ષિક હતા. અને સ વિગ્નને તથા સ વિગ્નપાક્ષિકને આગમથી વિરુદ્ધ ઉપદેશ આપવા પણ સ ભવિત નથી. કારણ કે તેમ કરતાં તત્ત્વની (સિદ્ધાન્તની) હાનિના પ્રસ ગ (અવસર) ઉપસ્થિત થાય છે.

આગમમાં કહ્યું છે કે…

"संवेग्गो गुवएसं ण देह दुभासिअं कडु विवागं । जाणंतो तम्मि तहा अतडकारो उ मिच्छत्तं ॥" અર્થ : જે સ વિગ્ન હાય તે નિશ્ચિતપણે દુભાંષિત અર્થાત્ આગમથો વિરુદ્ધ ઉપદેશ ન જ આપે, કારણ કે તેના કટુ (કડવા) પરિણામને તે જાણતાે હાય છે. આમ છતાં જો અબ્નણતાં તેમ ખની જાય તા તેને સુધારી લઈને તે શુદ્ધ કરે છે. જો તેમ ન કરે તા તેને મિથ્યાત્વના બયંકર ટાય લાગે છે. પૂજ્યશ્રી હરિલદ્રસુર શ્વરજી ભવવિરહના ઇચ્છુક હતા, તેથી તેઓ અનાગમિક ઉપદેશ કે પ્રવૃત્તિ જ આયર.

હવે ભક્તિવાનનું સ્વરૂપ જણાવે છે :

भक्तिस्तु भवनिस्तार वाञ्छा स्वस्य सुपात्रतः । तया दत्तां सुपात्राय बहुकर्मक्षय क्षमम् ॥२०॥

અર્થ : સંસારથી તિસ્તાર પામવાની ઇચ્છા-અર્થ : સંસારથી તિસ્તાર પામવાની ઇચ્છા-પ્રવ<sup>6</sup>ક સુપાત્રમાં કરાચેલી ભક્તિ એ જ વાસ્તવિક ભક્તિ છે. તેવી ભક્તિ વડે દેવાચેલું દાન ઘણુા કર્મોના સ્થય કરવા માટે સમર્થ છે.

[39]

વિવેચન : આ શ્લેાકમાં, અનુક પાદાન બાદ હવે ભક્તિદાનનું સ્વરૂપ જણાવે છે.

ભક્તિ એટલે સંસારતા પાર પામવાતી ઇચ્છાથી સુપાત્રમાં દાન કરવારૂપ જે પ્રવૃત્તિ તે જ વાસ્તવિક ભક્તિ છે. પૂજ્યને આરાધ્ય માનીને તેમની પાસેથી જ્ઞાન લેવું તે પણ ભક્તિ છે. પૂર્વે મેળવેલા જ્ઞાનનું પુન પુનઃ સ્મરણ કરવું. જ્ઞાન-દર્શાંનના વિષયમાં કાેઈ શંકા ઉત્પન્ન થાય તા તેમને વિનય અને બહુમાનપૂર્વાંક પૂછવું, તેની યાગ્ય ચર્ચા કરવી. અને તે વસ્તુના નિશ્વય (તત્ત્વ અંગેના નિર્ણય) કરવા. નવું નવું શ્રૃત આદરપૂર્વાંક ભણવું.. તથા દેવ–ગુરુ અને ધર્માને વિષે અનન્યપણે દઢ પ્રીતિ રાખવી.

આરાપ્ય એવા ગુરુની આરાધના કરવી. પેાતાની શકિત પ્રમાણુે તેમનું બદ્રુમાન અને તેમના પ્રત્યે પ્રેમ ધારવા, આરાધક એવા સદ્રગુરુના આચાય', ઉપાધ્યાય, ગણી, તપસ્વી ધ્યાની, જપકારક, શાસ્ત્રાભ્યાસમાં રક્ત અને ગુરુ વગેરૈની વૈયાવચ્ચમાં તત્પર સાધુઓ પણ ગુરુ-સ્થાને છે તેમ સમજીને, સુપાત્રરૂપે તેમની ભક્તિ અને બદુમાન તથા સત્કારપૂવ'ક દાન આપવું. આ બધું જ ભક્તિિસ્વરૂપ છે.

વળી ધર્માનુષ્ઠાનની કિયાએા પણ બદ્દુ આદરપૂર્વ'ક, ગૌરવપૂર્વ'ક કરવામાં આવે તેા તે પણુ સેવા સ્વરૂપ જ છે. આ રીતે સુપાત્રને પ્રીતિપૂર્વ'ક, ગૌરવપૂર્વ'ક અને એકાગ્રતાપૂર્વ'ક, સમયને ઓળખીને જે દ્રત્ય આપણી પાસે હોય તે આપવાથી અતિ જૂનાં ચીકણાં એવાં કર્મા પણ નષ્ટ થાય છે. આવું અપૂર્વ' સામય્ય' આ સુપાત્રદાનના ધર્મ'માં છે. આથી જ તન-મનની એકાગ્રતાપૂર્વ'ક દાનક્રિના કરવી જોઈ એ. [ઢ૮] પાત્રદાન ચાર પ્રકારનું છે. તે આ પ્રમાણું :

पात्रदानचतुर्भग्या माद्यः संशुद्ध इष्यते । द्वितीये भजना रोषावनिष्टकरूदौ मतौ ॥२ः१॥ અર્થ<sup>°</sup> : પાત્રદાનની ચાર પ્રકારની ભ'ગી છે. તેમાં પહેલા ભ'ગ વિશુદ્ધ છે. ખીજા ભ'ગમાં ભજના છે. અને ખાકીના ખે અનિષ્ટ ફળને આપનારા જાણવા. ાવવેચન : પાત્રને અપાતા દાનના વિષયમાં ચાર

પ્રકારના ભંગ (વિકલ્પા) શાસ્ત્રકાર ખતાવે છે.

[૧] સ**ંયતને શુદ્ધદાન**: સંયમધારી, શુદ્ધ આચારના પાલક સાધુને શુદ્ધ એવા આહારાદિનું દાન કરવું.

[૨ | સ.ચતને અશુદ્ધદાન: સ.ચમધારી, શુદ્ધ આચારના પાલક સાધુને અશુદ્ધ અર્થાત્ આધાકર્મ વગેરે દ્વેષવાળા દોષિત આહારાદિન દાન કરવું.

[૩] અસ'યતને શુદ્ધકાન: અસ'યમી, માત્ર સાધુવેષ ધારણ કરનારા ક્ર-સાધુને શુદ્ધ–નિદેષ આહારાદિનું દાન કરવું.

[૪] અસ'યતને અશુદ્ધદાન: અસંયમી, માબ સાધુવેષ ધારણુ કરનારા પરંતુ સાધુના આચારને શુદ્ધ રીતે નહિ પાળનારા એવા કુ-સાધુને આધાકમ'વાળું અશુદ્ધ ભાજન વગેરે આપવું.

આ ચાર ભંગમાં જે પ્રથમ ભંગ છે તે અસંત શુદ્ધ છે. કારણ કે તે દાન દેનાર અને લેનાર બન્ને માટે શુદ્ધ ધર્મમાં પ્રવૃત્તિરૂષ છે એનાથી કર્મનિજ<sup>\*</sup>રા થાય છે. અથાંત્ કર્મીના ક્ષય કરવામાં પુષ્ટ આલંખનરૂષ બને છે.

[36]

બીજો ભંગ શુદ્ધ સંયમી સાધુને અશુદ્ધ દોષિત આહાર વગેરેના દાનરૂપ છે. તે અમુક પ્રકારના દ્રવ્ય, ક્ષેગ અને કાળમાં, વિશિષ્ટ સ યાેગામાં કરવામાં અ વે તેા તે શુભફળને આપનાર શ્રતે પણ છે.

અને તેવા દ્રવ્ય, ક્ષેગ અને કાળ ન હોય, ખાસ કારણવિશેષ ન હાેય તાે તેવા સમયે સંયમી સાધુને ટાેપિત સ્પાહાર–પાણી વગેરેનું દાન કરવાથી શુભ કળ પ્રાપ્ત થતું નથી. આથી આવા દાનના ફળરૂપે ભજના કહી, અર્થાત્ વિકલ્પ કહ્યો.

ગીજો ભંગ અસંયમીને, અશુદ્ધ ચારિત્રવાનને શુદ્ધ દાન કરવારૂપ છે. અને ચોથા ભંગ એવા જ અસંયમીને અશુદ્ધદાન કરવારૂપ છે. આ બંને ભંગ (પ્રકાર) આપણુને જે અનિષ્ટ છે, અણુગમતા છે તેવા ફળને આપનારા છે. કારણુકે એનાથી એકાંતે કર્મ-બંધ જ થાત છે.

આ છેલ્લા બંને પ્રકારને અનિષ્ટ ફળને દાયક એટલા માટે કહ્યા કે અસ યમી -માંગ વેવધારી સાધુઓને પાયવા તે બહુ અસ્યંત અહિતકર છે.

હા…દીન−દુઃખિત એવા ગૃહસ્થેા વગેરેને અપાતું અનુક પાદાન ઉત્સર્ગ'થી સદ્દગૃહસ્થેા કરી શકે છે. ત્યાં અહુમાન સત્કારના સવાલ હાેવા નથી.

શુદ્ધં दत्वा सुपात्राय, सानुबन्ध શુभार्जनात् । सानुबन्धं न बध्नाति, पापं बद्धं च मुठ्ञचति ॥२२॥ અર્થં : સુપાત્રમાં શુદ્ધ આહારાદિનું દાન આપવાથી સાનુબંધ=પુશ્યાનુબંધી પુણ્યકર્મ બંધાય [४०]

છે. અને પાપાનુબંધી પાપ બંધાતુ નથી. તેમ જ જૂના બંધાચેલા પાપ દ્વર થાય છે.

વિવેચન : જેમણે સઘળા પાય-વ્યાપારાના ત્યાગ કરેલ છે તેવા સુપાત્રાને અર્થાત્ સાધુ–સાર્ધા છએાને ઉત્તમ દાન કરવુ જોઇએ.

સમ્યગ્રાનના પ્રભાવે સધળા પાપાદિને યથાસ્વરૂપે જાણીને તેના પચ્ચખ્ખાણ કરવાપૂર્વ'ક જેમણે (યુગ કરેકો છે, તે આ માએ સુપાત્ર છે. તેવા સુપાત્રરૂપ સાધુ સાધ્વીજી-એોને અત્યંત આદર અને ભક્તિપૂર્વ'ક જે નિદોધ (તેમના માટે ખાસ નહીં બનાવેલ આહાર વગેરેનું દાન કરવામાં આવે છે, તેનાથી પુણ્યાનુબાંધી પુણ્ય–કર્મ બાંધાય છે.

પરંતુ આવું દાન પાપની પ્રાપ્તિમાં કારણભૂત બનત નથી. પાપાનુબ ધી પાપ પણ તેનાથી બ ધાતું નથી. એટલું જ નહિ, પરંતુ પૂર્વ'ના જન્માેમાં બાંધેલાં પાપકર્મોથી પહ આ(માને મુક્ત કરે છે.

શાસ્ત્રામાં જણાવ્યું છે કે...

" इत्थं च पापनिवृत्तौ प्रमाणमंगा प्रयोजकपुण्येन मोक्षसौलभ्यमावेदितं भवति ॥ ''

અર્થ : આ પ્રમાણે સત્પાત્રમાં ભક્તિ-બહુમાન પ્યૂર્વક દાન આપવાથી, પૂર્વકાલીન અનેક પાર્પે દૂર થાય છે. અને મિથ્યાત્વાદિ કમ'બ ધના હેતુઓ તથા કષાચા વગેરે પણ નિવૃત્ત થાય છે. તેનાથો માક્ષ માર્ગ'ના પ્રયાણમાં ભગ કરાવનારા અશુભ કર્મોના પણ અભાવ થાય છે. અને સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન અને

[81]

ચારિત્રમાં પ્રધાેજક એવા પુણ્યનો(પુષ્ઠયાનુબ'ધી પુણ્યની) પ્રાપ્તિ થાય છે...આથી માક્ષની પ્રાપ્તિની સુલભતા થાય છે તેમ નિશ્ચિત સમજવું.

સુપાગદાનમાં પણ અપવાદ જણાવે છે...

भवेत्पात्रविरोषे वा, कारणे वा तथाविघे । अगुजस्यापि दानं हि, द्वयोर्छीभाय नान्यथा ॥२३॥

અર્થ' : પાત્ર-વિશેષને અથવા ખાસ પ્રકારના કારણે સુપાત્રને આપેલું અશુદ્ધ એવું પણ ઠાન બંનેને લાભ માટે થાય છે...પરંતુ અપાત્રને અને અકારણે નહિ...

વિવેચન : આગમ શાસ્ત્રમાં જણાવ્યા પ્રમાણેતા ક્ષપક, તપરવી વગેરે સાધુ-સાધ્વીજીને—જેએા સુપાત્ર છે— અષ્ટુક ખાસ કારણ પ્રસ'ને અશુદ્ધ દાન પણુ અષાય.

દાત. દુકાળનાે અવસર હાેય, લાંબા વિહાર વગેરે થયા હાેય, બીમારીનાે ડસગ હાેય, એવા ખાસ કારણોએ સાધુને પણુ આધાકર્માદિ દાષવાળી ભિક્ષા—અશુદ્ધ હાેવા છતાં– અપાય….અને તેનાથી દાતાર અને લેનાર બ`નેને લાભ જ થાય છે.

કારણ કે દાન દેવારતું અંતર વિવેકપૂર્ણું છે. અને શુદ્ધ અંત કરણુ છે. તેથી તે પુણ્યાતુય ધી પુણ્યને બાંધે છે. અને ગ્રહણુ કરવાર સાધુ પણુ વિશિષ્ટ કક્ષાની અનુપ્રેક્ષા વગેરે દારા શાસ્ત્રોના પૂર્ણું ત્રાતા (ગીતાર્થ) બનેલ છે. આ રીતે શાસ્ત્રાર્થાના રહસ્યોને પામીને તેવા સાધુઓ જગત્-માગતું કક્ષ્યાણ કરે છે.

[¥₹]

આમ બ ને અપવાદ-માગે', વિશિષ્ટ કારણે આધાકમી' ભિક્ષાદિ વાપરવા છતાં પાપબ ધ કરતા નથો. એટલું જ નહિ વિશિષ્ટ કક્ષાના લભને પામે છે.

પરંતુ જો યેાગ્ય પાત્ર (સુપાત્ર) ન હેાય, અને ખાસઃ કારણ પણ ન હેાય તેા તેવું અશુહ્ર દાન દેનાર અને લેનાર, બંનેને લાભ થતાે નથી: પણ દોષ જ લાગે છે.

આ રીતે સંયત (શુદ્ધ સંયમી) સાધુને પણ અશુદ્ધ દાન (આધાકમી આહારાદિનું દાન) આપવાથી ફળના વિષયમાં ભજના (વિકત્પ) ભલે માના. કારણ કે દાતારને બહુતર નિજ'રા થાય છે અને અલ્પતર (અતિ થાેડા) પાપના ળંધ થાય છે, એમ ભગવતીમાં જણાવેલ છે. પરંતુ અપવાદ માગે પણ અશુદ્ધ આહારાદિનું દાન ભાવની શુદ્ધિપૂર્વ ક-કરવાથી ફળના અવિશેષ શી રીતે ! અર્થાત્ શુદ્ધ ભાવના-પૂર્વ ક સંયમીને અશુદ્ધદાન આપવાથી વિશિષ્ટ લાભ થાય-છે એ વાત શી રીતે ઘટે ?

એના ઉત્તરરૂપે જણાવે છે કે...

अथवा यो गृही सुग्घो छुब्धकज्ञातभावितः । तस्य तत्स्वल्पबन्धाय चहुनिर्जरणाय च ॥२४॥

અર્થ : અથવા (બીજી દંચિંગે વિચારતાં) જે કૈાઇ લેળાે સદ્ગ્રહસ્થ, મૃગ (હરણ)ને વિષે લુખ્ધની⊧ જેમ દાન આપે તાે તે અતિઅલ્પ કર્મબાધનું કારણુ અને છે અને બહુ કર્માનજ'રા કરાવનાર બને છે.

[83]

વિવેચન : " અથવા " શબ્દથી અહી બીજો વિક્રમ દ્રશાંવે છે. અર્થાત્ બીજી દાષ્ટએ વિચાર કરતાં એમ જણાય છે કે કાેઈ બોળા સદ્દગૃહસ્થ જેણે શાસ્ત્રના અર્થાને રહસ્યોને સારી રીતે જાણ્યા નથી તેવા આતમા, પારમાથિ ક ગ્રાનના અભાવે, "સાધુઓને માવકોએ કાેઈ પણ રીતે દાન આપવું જોઈએ. ગમે તે રીતે, દોપિન કે નિર્દોષની બદુ પંચાતમાં પડપા વગર અન્નવસ્ત્રાદિ વહાેરાવવા તે યાગ્ય જ છે." આવી પાસત્યાઓએ દર્શાવેલી વાતાથી ભાવિન થઈને વહાેરાવે છે.

મૃગલાંએાને પકડવા માટે જેવી રીતે તેના શિકારીએ જાળ બિહાવે છે, ત્યારે તે મગલાંએાને પકડવા માટે યેન કેન પ્રકારેહ્યુ ઉપાય અજમાવે છે, તેમાં કયેા ઉપાય અજમાવવા અથવા કેવા ઉપાય યોજવા તેના વિચાર લુબ્ધકાૈ (હરહ્યના લાલચુએા)ને હાેતા નથી; તેમ પુણ્યના રક્ષિયા બ્રાવકોને કેવા પ્રકારના દાનથી મને લાભ થશે તે વાતથી અજાહ, ભાળા બ્રાવકા ગમે તે રીતે સાધુઓને વહાેરાવે છે. કારહ્યુ કે કેટલાક પાસત્થાઓએ (આચારમાં શિથિલ સાધુઓએ) તેમને એવું શિખવાડી દીધું હોય છે કે "ગમે તે રીતે સાધુઓને દાન આપવું જોઈએ. તેમાં ઘણા લાભ થાય છે.' આમ ભાળવાઈ ગયેલા ભરિક બ્રાવકા સંયમધારી સાધુઓને અશુદ્ધ અર્થાત્ આધાકમાં આહારાદિનું દાન કરે

છે તાે પણુ તેઓ ભાળા હાેવાના કારણે અર્થાત્ તેમને શાસ્ત્ર-મર્યાદાનું જ્ઞાન નહિ હાેવાથી અતિ અઃપ કમ'બ ધ વ્યાય છે અને વધારે કમ'નિજ'રા થાય છે.

[88]

इत्थमाशय वैचिच्यादत्राल्पयुष्क हेतुता । युक्ता चाशुभदीर्घायुईंतुता सूत्रदर्शिता ॥२५॥ અર્થ': આ પ્રમાણે આશય (પરિણામ)ની િચિત્રતાના કારણે શુભ એવા અલ્પ–આયુષ્યની હેતુતા અને અશુભ એવા દીર્ઘ આયુષ્યની હેતુતા જે સૂત્રમાં દર્શાવેલ છે, તે યુક્ત જ છે.

વિવેચન : જે દાન, સંયત (સંયમધારી)ને અશુદ્ધ આધાકમીં આહારાદિનું કરાય છે તેમાં દાતારના આશયમાં વિચિત્રતા છે, અર્થાત ભેદ છે. કાઈ જીવા દેવતાઈ ભાેગ-સુખાને મેળવવા, પુણ્યાપાર્જન કરવા દાન આપે છે. તાં કાઈ જીવા ઉત્તમ માનવીય ભાેગા મેળવવા દાન આપે છે. તા કાઈ જીવા જગતમાં યશ:કીર્તિ પામવા માટે પણ દાન આપે છે; પણુ ખદુ ઓછા જીવા કર્માના ક્ષય કરીને માક્ષ મેળવવા સંયમીને દાન આપતા હોય છે.

આ રીતે દરેક જીવાના દાન કરનારાઓના આશયા એકસરખા હોતા નથી. તેમનાં પરિણામેામાં વિચિત્રતા – વિભિન્નતા હેાય છે. તેથી સંચમી સાધુઓને અશુદ્ધ મ્યેવું દાન આપતા શુભ આયુપ્યના અલ્પય ધ થાય છે. અને અશુભના દીર્ધ બ ધ થાય છે. આ પ્રમાણે સ્થાનાંબાદિ સૂત્રામાં જણાવેલ છે તે યાગ્ય જ છે.

शुद्धद्दायकापेक्षयाऽशुद्धदायके मुग्घेऽल्पशुभायुर्बन्ध-संभवात । क्षुल्लकभवमहणरूपाया अल्पतायाश्च सूत्रा-न्तर विरोधेनाऽसम्भवात् इति । व्यक्त मदः स्थानांग वृत्यादौ ॥

[४५]

અર્થ': શુદ્ધ દાન દેનારાની અપેક્ષાએ અશુદ્ધ દાનને આપનારા ભાેળા (મુગ્ધ) આત્મા શુભ-આયુષ્યના અલ્પબ'ધ કરે છે. અહીં અલ્પબ'ધ કરે છે એમ જે કહ્યું, તે શુદ્ધ દાતાર-જે વિવેકવ'ત છે તેની અપેક્ષાએ અલ્પ પુષ્ય બાંધે છે એમ સમજવું. એટલે અલ્પ ઝદ્ધવાળું દેવપહું પામે છે અથવા મનુષ્યપછું પામે છે.

પરંતુ નિગાદમાં જીવ જેમ સુકલકભવા પામે છે તેવી રીતે સુકલક ભવાનું અહીં મહણુ ન લેવું. કેમકે અશુદ્ધ દાન દેવા છતાં તેના આત્મપરિણામ તાે મલિન નથી જ.

આથી તે શુભ આયુષ્ય લાંભા કાળનું ન ખાંધે. પણ -શુભ એવુ અલ્પ આયુષ્ય ખાંધે અને અશુભ એવું દીર્ઘ -આયુષ્મ ખાંધે તેમ અહીં જણાવ્યું છે.

શુભ અલ્પાયુષ્ય ખાંધે, તેના અર્થ એકે કે તે સાગરા-પમાના લાંબા આયુષ્યવાળું દેવાયુષ્ય ન બાંધે પણુદશ હજાર વર્ષ વાળું દેવપણું (બ્યન્તરાદિકનું આયુષ્ય) બાંધે. અચવા માનવ કે તિર્ય સ્વ ભવના શાતા વેદનીયવાળું અલ્પ આયુષ્ય આંધે, એમ સમજવું પરંતુ નિગાદમાં રહેલાે છવ એક વ્યાસાગ્ય્ઝવાસમાં જે સાડા સતર ભવ કરે છે, તેવું અલ્પ આયુષ્ય અહીં ન સમજવું.

કારણ કે આ રીતે અકપાપુષ્પતેા અર્થ કરતાં શાસ્ત્રનાં અન્ય સત્રા સાથે વિરાધ આવે છે. આ વાત સ્થાનાંગસૂત્રની ટીકા વગેરેમાં સ્પષ્ટ કરેલ છે.

¥٤]

यस्तूत्तर गुणाशुद्धप्रज्ञाप्तिविषयं वदेन् ।

तेनात्र भजनासूत्रं दृष्टं सूत्रकृते कथम् ॥२६॥ અર્થ': જે પ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી)ના વિષયને ઉત્તર-ગુણુની અશુદ્ધિરૂપ કહે છે; તેના વડે, અહીં આ વિષયમાં ભજનાસૂત્ર જોવાચું છે તાે પછી સૂયગ-ડાંગસૂત્રમાં કેમ ભજનાસ્ત્ર જોવાચું ?

વિવેચન : જેઓ એમ માને છે કે આધાકમી<sup>°</sup> ભાજન સાધુ માટે એકાંતે દુષ્ટ છે. તેઓ લગવતી વગેરેમાં જે વિષય કલ્લો છે તેને ઉત્તર ગુણની અશુદ્ધિરૂપ કહે છે.

જોકે સામાન્યતઃ તા સાધુઓને માટે ગૃહસ્થાેએ બનાવેલાે આહાર સાધુઓએ વહાેરવા તે દૂષિત જ છે. પરંતુ ંજે આત્માઓ (સાધુઓ) શાસ્ત્રાદિનું અધ્યયન કરતાં હાેય અને નિર્દોષ આહાર મળવાે અસંભવિત હાેય, ત્યારે અધ્યયનમાં અંતરાય ન થાય, ભણેલાં શાસ્ત્રાનું વિસ્મરણુ ન થાય તે માટે અપવાદે દૂષિત આહાર પણુ વહાેરી શકે છે.

મૂળ ગુણોને તાે અખંડ જ રાખવા પડે. હા, તેનું રક્ષણ કરવા જતાં, ઉત્તરગ્રણમાં અશુદ્ધતા (અપવાદે) થાય તાે તે સહન કરવ<mark>ી ધ</mark>ટે. જો પૂર્ણ શારીરિક શક્તિ હાેય તાે આહારનાે

ત્યાગ કરે અને ઉત્તર ગુણુમાં પણુ અશુદ્ધતા ન થવા દે. પણુ આહારમાં સચિત્ત બીજ કે અન્ય જીવથી સ સક્ત આહાર હાેય તાે તેને અપ્રાસુક અને અનેષણુ ય ગણીને તેના ત્યાગ કરે. પરંતુ જો અન્ય રીતે આહાર મળવા અશક્ય દ્વાય અથવા પાતે (સાધુ) એટલા શક્તિમાન ન હાેય તાે તે સચિત્ત બીજદિને દૂર કરોને તે આહારને બ્રહ્ણુ કરા શકે. કરે. [૪૭] જો આધાકમી આહારને એકાંતે દુષ્ટ માનવામાં આવે: અર્થાત્ કાેઈ પણ સંધાગોમાં સાધુથી ન જ વહાેરાય તેમ જો કાેઈ કહે તો તેને જણાવવાનું કે આ તા જૂના ભયથી કપડાં કાઢી નાંખવા જેવી વાત છે. કપડાંમાં જો જૂ થઈ ગઈ હાેય તા જૂને દૂર કરીને કપડાં લઈ લેવાં જોઈ એ. એના બદલે કપડાં જ ફેંકી દેવાની વાત યુક્તિસંગત નથી. તે જ રીતે વિસિધ્ટ જ્ઞાનાદિના મહાન લાભ થતા હાેય તા આધાકમી લિક્ષાના ગ્રહણના અક્ષ્ય દોષ સ્વીકારવા પણ પડે. આ વિષયમાં સ્યગડાંગમાં ભજનાસૂત્ર કેમ દેખાય છે? તેમાં આ પ્રમાણે જણાવાયું છે કે,

"अहागडाई मुंजति अन्न मन्ने सकन्मुणा ।

डवहित्ते वियाणिज्जा अणुवहित्ते ति वा पुणो ॥ ' અર્થ : આધાકમી<sup>°</sup> ભાેજન વાપરતા અન્યોન્ય સાધુઓ સ્વકમ`થી અવશ્ય ઉપલિપ્ત થાય છે. તેમાંચ આધા કમીં ને રાગપૂર્વક વાપરતા અશુદ્ધ કમ'ને અધ કરે છે. અથવા જો અત્યંત ગાઢ કારણે રસની આસ-ક્તિને તજીને શરીરને ધર્મદયાનમાં જ પ્રવર્તાવે તાે એવા કમંથી લિપ્ત થતા નથી. અર્થાત આધાકર્મના ક્રળરૂપ દેાષમાં ભજના છે.

ત્યાં જે અન્યેાન્ય પરસ્પર શબ્દનાે બીજો અર્થ થાય તેમ નથી, તેથી આધાકમી<sup>°</sup>ના ફળના વિષયમાં ભજના (વિકલ્પ) જ સ્પષ્ટ થાય છે. અર્થાત્ અમુક વિશિષ્ટ કારણે રસગૃદ્ધિ વગર જો આધાકમી<sup>°</sup> વાપરે તેા કર્મ'બ'ધ ન થાય

[¥८]

અને કાેઈ પણ જાતના કારણ વગર, આધાકમી' વાપરે તા તેને અ વશ્ય કમ'બ ધ થાય છે.

હા… જે સ્વરૂપથી જ અસાવધ છે, અર્થાત્ નિદુ^રુટ છે. અર્થાત્ સાધુ માટે બનાવેલી દોષિત ભિક્ષા નથી તેના વિષયમાં 'ભજના' જણાવવાનું કાેઈ પ્રયોજન જ નથી.

અર્થાત જે ગૃહસ્થે પાતાના માટે બનાવેલ છે તેવું નિર્દોષ અન્ન સાધુને વહાેરાવવાથી 'ભજના' (વિકત્પ ની કાેઈ જરૂર જ રહેતી નથી. એવું અન્ન વહાેરાવવાથી તા દાતાર (શ્રાવક) અને પ્રાહક (સાધુ) બન્નેને લાભ જ થાય છે.

હવે અસંયતિને ગુરુ-બુદ્ધિથી દેતા ક્રમ'ભ ધ થાય, તે વાત જણાવે છે :

शुद्धं वा यदशुद्धं वाऽसंयताय प्रदीयते ।

गुरुत्वबुद्धया तत्कर्मबन्धकन्नानुकंपया ॥२७॥

અર્થ' : શુદ્ધ અથવા અશુદ્ધ એવું દાન (અન્ન વગેરેનુ દાન) અસ યતને જે દેવાય, તેમાં જો ગુરુ-પણાની છુદ્ધિ હાય તેા કમ બંધ થાય છે. અનુક પા-છુદ્ધિથી અપાય તાે નહિ

વિવેચન : અસંયતિ અર્થાત્ જેઓ શુદ્ધ સાધ્વાચારના પાલક નથી તેવા પાસત્યા વગેરેને શુદ્ધ અર્થાત્ આધાકમાં વગેરે ન હાેય તેવી દાેષરદ્વિત બિક્ષા અપાય અથવા અશુદ્ધ અર્થાત્ આધાક્રમ' આદિ દાેષવાળી બિક્ષા અપાય અને તેમાં વળા શરૂપણાની શુદ્ધિ હોય તે દોષ લાગે.

۲

[86]

જે અસંચમી છે અથવા બાત્ર વેષધારી દંભી સાધુ છે તેને ગુરુ માનીને, પૂજ્યનીય શ્રમણુ માનીને જો અન્ન-વસ્ત્રાદિનું દાન દેવામાં આવે તે৷ તેનાથી પાપકર્મના બધ જ થાય છે. કારણુ કે અસાધુ એવા તેઓમાં સાધુ તરીકે માન્યતા કર્માના બધ કરાવે. બિથ્યાત્વ માહનીય આદિ કર્મ બંધાવે.

પરંતુ જો તેવાઓને અનુક પા–અુદ્ધિથી આપવામાં આવે, તાે તેનાથી કર્મ'બ ધ થતાે નથી. કેમકે અનુક પા-દાનના શાસ્ત્રાએ નિષેધ કર્યા નથી. અનુક પા ઢાઈને પહ્યુ આપી શકાય છે.

'अनुकंपादाणं पुण जिणेहि न कयाइ पडिमिद्धमिति ।।

અર્થાત અનુક પાદાનના જિનેશ્વરાએ કચાંચ પ્રતિષેધ (નિષેધ) કર્યો નથી.

તાત્પર્ય એ કે ગૃહસ્થાને માટે ક્રોઈ પણ આત્માને અનુકપાદાનનાે નિષેધ નથા. માટે તેવી શુદ્ધિથી અસ વતને (દંભી સાધુને) પણુ તે દાન આપી શકે છે.

दोषपोषकतां झात्वा तामुपेक्ष्य ददन्जन । प्रज्वाल्य चन्दनं छुर्यात्कण्टामंगारजीविकाम् ॥२८॥ अध्य : આ રીતે દાન આ પવાથી દોષની પાષકતા થાય છે; એમ બાણુવા છતાં, તેની ઉપેક્ષા કરીને જેઓ દાન આ પે છે, તેઓ ચન્દનને બાળીને કબ્ટપૂર્વક અંગાર દ્વારા જીવિકાને ચલાવનારા છે. વિચ્ચન : આ રીતે અસંયમ એવા સાધુઓને (પૂવ\*શ્લોકમાં જાણુવ્યા પ્રમાણે) શુદ્ધ અથવા અશુદ્ધ દાન જેએા આપે છે અને તે ય શુરૂપશુાની બુદ્ધિથી આપે છે તેએા કમ'બ'ધ કરે છે.

આ રીતે અસંયમીઓને ગુરુષુદિથી દાન આપવું તે તેમના દેષેાને પાેષવા જેવું છે. આવું દેષ–પાેષણુ થતું જાણવા છતાં, જેઓ એમ સમજે છે અને માને છે કે,"ગમે તેવા સાધુને પણુ દાન આપવાથી લાભ થાય'' તેઓ ખરેખર ઉત્તમ મહાન સુગંધીદાર ચન્દનને ખાળીને અંગારકમ'ને કરે છે. અર્થાત્ કાલસા મેળવવાનું કામ કરે છે.

અર્થાત્ આ રીતે અસંયમીએોને દાન આપવું તે જરાય યાગ્ય નથી.

જેને દાન આપવાનું છે તે પાત્રની દાતારે પરીક્ષા કરવી જોઈએ, એ વાત જણાવે છે.

अतः पात्रं परीक्षेत, दानशौण्ट स्वयं धिया ।

तत्त्रिधा स्यान्मुनिः, आद्धः सम्यग्द्रष्टिस्तथापरः ॥२९॥

અર્થ': આથી જ પાત્રની પરીક્ષા, દાનશૂર વ્યક્તિએ જાતે જ પાતાની સુદ્ધિથી કરવી જોઇએ, તે પાત્ર ત્રણુ પ્રકારે છે: (૧) સુનિ (૨) શ્રાવક અને (૩) સમ્યગ્દષ્ટિ.

વિવેચન સાધુઓ વગેરેને દાન આપનારા દાનશૂર પુરુષે દાન લેનારા પાત્રની પરીક્ષા અવશ્ય કરવી જોઈએ. પાત્ર કે અપાત્રના વિચાર કર્યા વગર દાન આપનાર નિશ્ચિત-પણુ લાભ પામતા નથી. કચારેક મોટા દાષાને પાષણુ આપવાનું પાપ પણ કરી બેસે છે.

[41]

ષાત્ર મુખ્યત્વે ત્રેણુ પ્રકાર છે:

(૧) પાંચ મહાવતને ધારણુ કરનારા સુનિ ભગવ તા તથા સાધ્વીજી મહારાજો.

(૨) દેશવિરતિધર શ્રાવકો અને શ્રાવિકાએા.

(૩) સમ્યગ્દશ નને ધારણ કરનારા પુણ્યવાના.

આ ત્રણુ સુપાત્ર છે. તેથી તેમને ભક્તિ અને બહુમાન-પૂર્વ ક દાન આપવું જોઈએ. આ રીતે પાત્રને ઓળખીને-પિછાણીને અપાયેલું દાન મહાન ફળને આપનારું થાય છે. આ સિવાયનાને અર્થાત્ અનુકંપાદિને પાત્ર હેાય તેવાઓને દયાછ્યુદ્ધિથી દાન કરવું જોઈએ.

#### पतेषां दानमेतस्थगुणानामनुमोदनात् ।

औचित्यानतिवृत्या च सर्वसम्पत्करं मतम् ॥३०॥ અર્થ : આ રીતે આ આત્માએાને (મુનિ વગેરેને) કરાતું દાન, એમનામાં રહેલા ગુણેના અનુમાદન રૂપ છે. આમ ગુણેનું અનુમાદન હાવાથી અને ઔચિત્યનું પણુ પાલન થતું હાવાથી તે દાન સર્વ સગ્પત્તિઓને આપનારું થાય છે.

વિવેચન : જેઓ પરમાત્મા શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા પ્રમાણે, સ યમને પાળનારા છે તે મુનિવરાને તથા સાધ્વીજી ઓને, તથા શ્રાવકા અને શ્રાવિકાઓને તથા સમ્યગ્દ્રબ્ટિ આત્માઓને કરવામાં આવતુ દાન, તે તો પુણ્યાત્માઓમાં રહેલા ગુણાની આછુમાદના-સ્વરૂપ છે. અર્થાત્ તેમને દાન દેવાથી તેમનામાં રહેલા ગુણાનું અનુમાદન થાય છે. કેમ કે તેમને આપવામાં આવતું દાન ભક્તિપૂર્વ કનું હોય છે. વળી આ રીતે દાન આપવાથી પોતાના શ્રાવકાદિ આચારતું અતુલંધન થાય છે. અર્થાત્ તે આચારતું પાલન થાય છે. આધી જ આ દાન સર્વ સંપત્તિઓતે આપનારુ છે. સંસારની સર્વ સુખ સંપત્તિઓને તો તે આપે જ છે, પરંતુ આત્માના જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રાદિ ગુણોનો પણ ક્રમશઃ વિકાસ કરી આપે છે અને પર પરાઓ મોલ્લરૂપી પરમ સમ્પત્તિને પણ આપે છે.

शुभयोगेऽपि यो दोषो, द्रव्यतः कोऽपि जायते । कूपुझातेन स पुनर्नानिष्टो यतनावतः ॥३१॥

અર્થ'ઃ શુભ**ે એવા પણ દાનાદિ-કાર્યમાં જે** દેાષ થાય છે, અર્થાત્ દ્રવ્યહિંસાદિ થાય છે તે પણ કૂપના દબ્ડાંતથી, ચતના (જયણા)વાળા પુરુષને માટે અનિષ્ટરૂપ અનતી નથી. કારણુ કે તેનાથી અલ્પ પ્રયાસથી મહાન લાભ થાય છે.

વિવેચન : યોગ્ય પાત્રને દાન આપવાની છુદ્ધિવાળા જુવા જે શુભયોગ આચરે છે....અર્થાત જે શુભ-ધર્મ પ્રવૃત્તિ કરે છે... સાધમિંકોનું વાસ્સલ્ય કરે છે... દેવ- પૂજા...શુરુ લક્તિ .. તીર્થવાત્રા કે પ્રભાવના વગેરે કાર્યા કરે છે તે તમામમાં અલ્પ કે બહુ આરભ-સમારંભ તા થાય જ છે. અને તેથી તેમાં દ્રવ્યહિંસા વગેરે દોષ થાય છે.

આંમ અતાં તે પુણ્યવાના ખૂૂખ જ યતનાવ તે હોય છે. રાકચ એટલા અકપજીવાની હિંસા કેમ થાય ! તેની કાળજી કરનારા અને અહુ સંભાળપુર્વ ક જીવાની જયણા વગેરે

[43]

કરનારા હોય છે. આથી એમને દ્રવ્યહિંસાદિ દોષ હાેવા છતાં અનુબ'ધમાં હિંસાનાે દાષ લાગતાે નથી.

આવાં સાધાર્મિંક ભક્તિ આદિ કાર્યોમાં સ્વરૂપથી હિંસાદિ થાય છે.... જયણા ખૂ્ય પાળવા છતાં પણ તેમાં હિંસાદિ પાપ માત્ર 'સ્વરૂપથી સાવધ' છે, અનુબ ધથી નહિ અનુ-બ મથી તાે તે નિરવદ્ય છે, અર્થાત્ નિષ્પાપ પ્રવૃત્તિ છે.

તે માટે આગમમાં કૂવાનું દષ્ટાંત આપવામાં આવેલું છે. જેમ કૂવા ખાદનારા માણુસ ખાદતી વખતે માટી વગેરેથી મેલા થાય છે, પરંતુ જેવી પાણીની સેર જમીનમાંથી છૂટે છે કે તરત જ તે, તે પાણીની ધારામાં શુદ્ધ અની જાય છે. તેથી કૂવા ખાદતાં થયેલી તેની મલિનતાને દોષરૂપ ન ગણી શકાય.

તે જ રીતે સાધમિ'ક ભક્તિ કે મુનિ ભક્તિ વગેરે કરતાં હિંસાદિ દોષ ચાય છે, પરંતુ તેવી ભક્તિ કરતાં જે વિશિષ્ટ ભાવવૃદ્ધિ વગેરે થાય છે. તે ભાવધારામાં હિંસાદિ દે!ષાની શુદ્ધિ થઈ જાય છે. આથી ભક્તિ કરનારા આત્મા પાપાનુખધી પાપરૂપ કર્મને બાંધતા નથી. પણ પુણ્યાનુખધી પુણ્યકર્મ ને બાંધે છે અથવા અશુભ કર્મની નિજ'રા કરે છે. તે માટે આગમમાં કહ્યું છે .

" जा जायमाणस्स भवे, विराटणां सुत्तविहि समग्गस्स । सा होइ णिब्जरफला, अब्जाथ विसोहिजुत्तरस ॥ ''

અર્થ': કાૈઇ પણ જીવની વિરાધના ન થાય તેવી ભાવનાપુવ'ક અને યતનાપુવ'ક, શાસ્ત્રવિધિ મુજબ

#### [48]

જે આત્મા, દેવપૂજા-સમ્મફ્ત્વધારી અને શુર્વાદિની ભક્તિ વગેરે કાર્યો કરે છે, તેમને છવ્નસ્થતાના કારણે, દષ્ટિદાષના કારણે, અને અનિવાર્યતાના કારણે, અલ્પ પણ જીવર્હિસાદિ થાય છે...તે પણ ભાવની વિશુદ્ધિ હાવાથી નિજરારૂપી ફળને આપનારી અને છે. પણ તેનાથી પાપના ગંધ થતા નથી એ અલ્પ વિરાધના બહુ લાભનું કારણ અને છે.

અહીં જે 'અપવાદ' છે; તે વિરાધનાની વ્યાખ્યા ખતા-વવા દારા ફળનાે પણુ ભેદ ખતાવાયાે છે. કારણુ કે ગ્રાનપુવ\*ક જે ક્રિયા થાય અને અગ્રાની જે ક્રિયા કરે, તેમાં આત્માના અધ્યવસાયના ભેદ દ્વાવાથી ફળનાે પણુ ભેદ થતાે હાેય છે.

અઢીં કાેઈ એવી શાંકા કરે જે ક્રિયાનુષ્ઠાના છે તેમાં જે હિંસાદિતું વજ'ન કરવાના છે, અભિલાય છે. તેનાથી જન્ય (થનારી) નિર્જરા પ્રત્યે જીવધાતના પરિણામથી અજન્ય હોવાથી, જીવવિરાધના રૂપ પ્રતિયન્ધકના અભાવ એ જ હેતુ છે.

અર્થાત્ ધર્મ'ક્રિયાનુષ્ઠાનેા (દેવપૂજ-સાધમિ'ક દાનાદિ)-માં જે જીવહિંસા થાય છે તેમાં પહ્યુ જીવહિંસાનું પરિણામ હોતું નથી. આથી તે ધર્માતુષ્ઠાનેા દ્વારા થવી નિજ'રામાં, જીવહિંસાના પરિણામથી અજન્ય એવી જીવવિરાધના ૬૫ પ્રતિબંધક્રના અભાવ એ જ કારણૂર્ય છે.

[પપ]

આવું કાેઈ સાહસિક કહે છે… તેનું તે વ્યાખ્યાન ખરેખર અપુર્વ છે!! તેનું આગમ અને તર્ક કૌશક્ય પશુ અદ્દભુત છે!!!

આ સાહસિકને પ્રત્યુત્તર આપતાં પૂ. ઉપાધ્યાયછ બ્રંત્યશાવિજ્ય છે મહારાજ કહે છે કે ભાઈ! કિયાનુશનમાં જે દિવ્સાદિ થાય છે છતાં ત્યાં હિ સાના વજ નના અભિપ્રાય છે, આથી તેનાથી જન્ય નિજ રા પ્રત્યે, તમે જીવધાતના પરિ-ચુામથી અજન્ય જીવવિરાધના રૂપ પ્રતિમ ધકના અભાવને જ હેતુ કહા છો, તો તો; કેવળ જીવવિરાધનામાં પ્રતિખ ધકતાના અભાવ થયા અર્થાત્ માત્ર (માત્ર એટલે વિરોષણ વગરની) જીવવિરાધના એ પ્રતિખ ધક નથી બનતી પરંતુ જીવધાત પરિણામથી વિશિષ્ટ હોય ત્યારે જ તે તે જીવવિરાધના પ્રતિખ ધક બને છે.

અને આમ થતાં વિશેષણાભાવ પ્રયુક્ત (અર્થાત્ જીવધાત-ધરિણામાભાવથી પ્રયુક્ત) વિશિષ્ટાભાવ (અર્થાત્ જીવવિરાધના ભાવ એ શહ વિશેષ્યનું સ્વરૂપ થયું અને એ રીતે વિશેષ્યા ભાવથી પ્રયુક્ત એવા શુદ્ધ વિશેષણુના પણ સંભવ થયેા. અર્થાત્ વિશેષ્યાભાવ એટલે જીવવિરાધાના ભાવથી પ્રયુક્ત એવા શુદ્ધ વિશેષણુના અર્થાત્ જીવધાતપરિણામના પણ સંભવ થયા.

આ રીતે જેના આત્મામાં જીવની વિરાધના (ક્રિયારૂપે) નહિ હેાય પરંતુ જીવ ધાતના પરિણામ હશે તો તે દેવનાં-પ્રિય (મૂખ'ને) તે પરિણામ નિજ'રાતા હેતુ બની જશે.

#### [4§]

હવે અહીં વાદી કહે છે કે હિંસાદિની વર્જનાના અભિપ્રાય છે માટે છવધાતના પરિણામથી જન્યતા લક્ષણ જે સ્વરપ છે તે વિરાધના તળ્ય છે. પરંતુ તે હિંસાના પરિ-ાણામને રોકનાર પ્રતિભાધક ન હાેવાથી હિંસારપ ખને છે. પણ તેનું પાધ લાગતું નથી.

ત્યારે પૂં ઉપાખ્યાયજી મહે છે: જો આમ જ હોય તા વિરાધના પદ છે તે પ્રવૃત્તિનિમિત્ત છે કે વિરાધણ છે? જો પંહેલા વિકરપ પસંદ કરો તા પ્રવૃત્તિનિમિત્તે નાસ્તિપદ કહેવાય છે. આ તા ઉન્મત્ત (દારૂ પીધેલા, માણસના પ્રલાપ જેવું છે. જો ખીજો વિકલ્પ પસન્દ કરા તા પ્રવૃ° જે દાષ જણાવ્યા તે તે જ પ્ર**માણ** વિદ્યમાન રહે છે

હવે વાદી કહે કે, જે ધમ'થી વિશિષ્ટ વસ્તુ પાતાના સ્વરૂપને છાડી દે છે તે ધમ' ત્યાં ઉપાધિરૂપ છે. આ નિયમથી તાે વજ'ના થાય છે.

આ રીતે વજ\*ના વિશેષણથી યુક્ત વિશેષ ગણાયે. આથી ભાવ એ થયે৷ કે સુપાત્રદાન અથવા અનુક પાદાન જીવ-ધાત પરિણામજન્ય અત્યન્ત નાશના હેતુરૂપ પરિણામપાપ-જન્યતાની વર્જના સુક્ત સુપાત્રદાન અને અનુક પાદાન એ પુષ્યાનુબ થી પુષ્યના હેતુ ખન્યા.

તે રીતે વસ્તુસ્વરેપની પર્યાલેાચના (વિચારણા) ફરતા, અનુક પા અને ભક્તિનાં પરિણામા વડે પાપક્રમ\*ના પ્રતિબધ્ધક પ્રાપ્ત થતાં હાેવાથી તે અનુક પા અથવા ભક્તિનાં જે પરિ-ણામાં આત્મામાં વતે\* છે તે પ્રતિબધિક ભાવયુક્ત હોવાની

[40]

પુણ્યનેા ભંધ અથવા નિજ<sup>4</sup>રા અક્ષત રહે છે એવા અમારા અભિપ્રાય છે.

હવે પૂન્યશ્રી કહે છે " એમ તમે જે કહેા છા તે યુક્તિ સંગત નથી. અનુક પા અને ભક્તિ કરતાં પરિણામ વિશુદ્ધ હોવા છતાં કાપિકી ક્રિયાવડે જીવવિરાધના જીવહિ સા પ્રગટ પણુ થાય છે. તેનાં તેવાં પરિણામા પણુ માનસમાંથી દૂર કરવાં તે આયંત દુષ્કર છે. તેથો જ તેવા પ્રકારના જ્ઞાનને રાકનારાં પરિણામારૂપ અધ્યવસાય વડે અનુક પા કે સુપત્રમાં ભક્તિરૂપે દાન પણુ દર્ધ શકાતું નથી. એટલે તેવા દાનથી સિદ્ધિ થર્ધ શકતી નથી. કદાચિત્ તેવી રીતે દાનની સિદ્ધિ થાય તેા જીવધાતવજ ન પરિણામના અભાવથી વિશિષ્ટ વિરાધના હોવાથી પ્રતિબ ધક માનવામાં વાંધા નથી. પણુ વજ'ના રૂપ પરિણામને જુદી કરવારૂપ કઠપનાથી લાધવ નથી આવતુ.

એની સામે અહીં કહે છે કેનહિ। એમ ન ખાેલેા, વિશેષછુ–વિશેષ્યના અભાવમાં ત્યાપ્તિ કાર્ય કારહ્યુભાવની સંગતિ ન આવતી હાેવાથી તે અસગત ખને છે.

બીજી રીતે દોષના અભાવથી મુક્ત હેાવાથી અને દુષ્ટ દાન એટલે જીવદિ સાના દાનને અભાવ દાવાથી તથા વિશેષ્ય રૂપે જે દાન છે તેના અધ્યવસાયના અભાવ આવવાથી અતિ-ગ્યાપ્તિ નામના દાષ આવે છે તે કારણે વર્જાના પરિણામને જ ક્લવિશેષને નિશ્વયથી હેતુ માનવા જોઈએ. વ્યવદારથી તે: તે વ્યક્તિઓના શુભ કે અશુભ પરિણામ નિમિત્તે બને છે તેમ સમજવું.

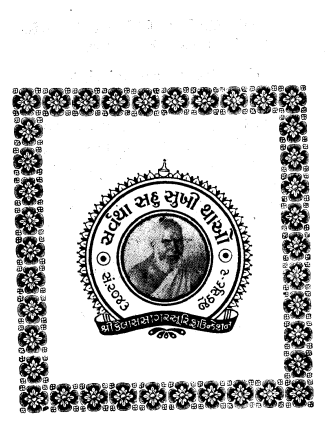
[۲۲]

આતે৷ વિશેષ વિચાર પંડિતાએ અન્ય (બીજાં) શાસ્ત્રો. માંથી જાણી લેવા. અહીં તેનાે વિસ્તાર કરતા નથી.

હવે ઉપસંહાર કરતાં દાનના ફળને કહે છે :

इत्य दानविधिकाता धीर पुण्य-प्रभावकः । यथाशक्ति ददद् दानं, परमानन्दभाग् भवेता।३२॥ અર્થ': આ રીતે જે સમ્યગ્ રીતે દાન કરવાની વિધિનેા જાણુકાર છે, ધીરજવાળા છે, પુણ્યશાળી છે...તે દાનાદિ અક્ષત પ્રભાવનાના ખળથી પુણ્યાનુખ'ધી પુણ્યને પામીને, ધમ'ના પ્રગટ પ્રભાવને પ્રાપ્ત કરતાે અને પાતાની શક્તિને અનુકૂળ દાન આપતા માક્ષના– પરમાનન્દપદના ભાક્તા અને છે.

।। પ્રતિશ્રી દાનભત્રીશી-ગૂજ રાનુવાદ સહિત 🕕



# R No. E-11474 (B) શ્રી કેલાસસાગરસૂરિ ફાઉન્ડેશન

**પરમ પુજય ગમ્છાધિપતિ આથાય દેવ શ્રો** કે**સાસસાગ રસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબની** પાવન કારી સ્પૃતિમાં તેમના અ તિમ શિષ્ય મુનિશ્રી સ યમસાગરજીની પ્રેરણાથી " શ્રી કૈલાસસાગરસ રિ ફાઉન્ડેશન ' ની સ્થાપના સં. ૨ • ૪૩ના જેઠ સુદ ૨ (પૂજ્ય શ્રીની બીજી પુણ્યતિથિ)ના દિવસે કરવામાં આવેલ છે. આના મુખ્ય ઉદ્દેશ આ**ચિ** ક રીતે કચડાતા આપણા સાધ**મિ કોને સહાય**રૂપ થવાના તથા ગ્રાનના પ્રચાર કરવાના છે.

પ. પૂ. ગુરદેવ શ્રી કૈલાસસાગરસરી ધરજી મ.સા.ની અંતિમ કચ્છાનુસાર તથા તેમના અસીમ આશીર્વાદથી તેમના અંતિમ શિષ્ય સુનિ સંયમસાગરજ મ.સા.ની સતત પ્રેરણાથી ગ્રાનના પ્રચારરૂપ ''સાગર'' માસિક ચાલુ કરવાના નિર્ણુ'ય કરેલ છે.

આ કાર્યમાં આપબ્રીને। સાથ અને સહકાર ઉદાર દિલે આપે એજ એકની એક ઇચ્છા છે જેથી હમે આ કાર્યને સંકલ્પરૂપ આકારનું સ્વરૂપ આપી શકીએ.

# હિ. શ્રી કેલાસસાગરસુરિ ફાઉન્ડેશન

## કાર્યમાં આપ આ રીતે સહભાગી બની શકાે છે.

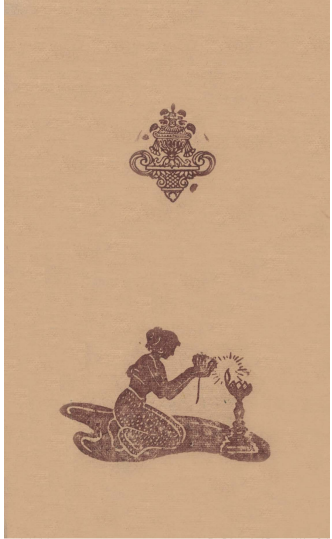
(૧) શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ ફાઉન્ડેશનના ક્ર.ઉન્ડર મેમ્બર [પપપપ રૂા] આપીને બની શકો છો. ફાઉન્ડેશનની ગતિ વિધિથી વાકેફ રાખવામાં આવશે તથા પત્રિકા અને ફાઉન્ડે-શનનાં પ્રકાશના મેાકલવામાં આવશે અને પત્રિકાના ગમે તે એક અંકમાં ફાટો આપવામાં તથા દરેક પ્રકાશનમાં નામ આપવામાં આવશે.

(ર) શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ ફાઉન્ડેશનના પેટ્રન મેમ્ખર [૨૫૫૧ રૂા.] આપીને બની શકાે છા, ફાઉન્ડેશનનો ગતિ-વિષિયી વાકેફ રાખવામાં આવશે તથા પત્રકા અને ફાઉન્ડેશનનાં પ્રકાશના મેાકલવામાં આવશે તથા પત્રિકાના ગમે તે એક અંકમાં તથા દરેક પ્રકાશનમાં નામ આપવામાં આવશે.

[૩] શ્રી કેલાસસાગરસૂરિ ફાઉન્ડેશનના આજીવન સદસ્ય [૧૧૧૧ રૂા.] આપોને બની શકાે છા. ફાઉન્ડેશનની ગતિ-વિષિથી વાકેક રાખવામાં આવશે. પત્રિકા તથા દરેક પ્રકાશના આજીવન માકલવામાં આવશે તથા પત્રિકાના ગમે તે એક અંકમાં તથા પ્રકાશનના ગમે તે એક પ્રકાશનમાં નામ આપવામાં આવશે. સાગર સમાન સ<mark>દ્વવિચાર</mark>ેાનું સ'દેશવાહક ''**સાગર''** માસિક

આપ સદસ્ય ન હેાવતેા જરૂર અનશેા. જેના દ્વારા આપના ઘરની શાેભા દીપી ઊઠશે.

> રૂષિયા વાર્ષિક–૬૧ દ્રિવાર્ષિક–૧૧૧ ત્રિવાર્ષિક–૧૬૧ ચતુર્વાર્ષિક–૨૧૧ પંચવાર્ષિક–૨૫૧ આજીવન–૭૫૧



www.kobatirth.org

For Private And Personal Use Only