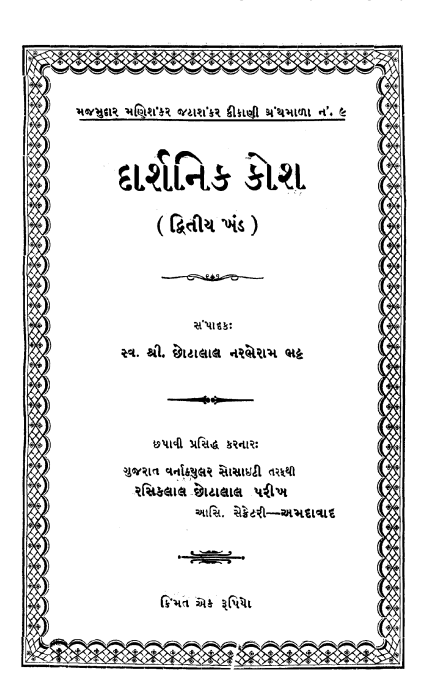
# દાર્શનિક કોશ

(द्वितीय णंड)

પ્રકાશકઃ— ગુજરાત વર્નાક્યુલર સાસાઇડી—અમદાવાદ .



અગાવૃત્તિ પહેલી પ્રત ૧૫૦૦ સ<mark>ને ૧</mark>૯૭૮ સ'વત ૧૯૯૪



સુદ્રકઃ—સામાલાલ મંગળદાસ શાહ સુદ્રષ્ણાલયઃ—ધી ગુજરાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ સુદ્રષ્ણસ્થાનઃ—ગાંધી રાેડ, ચાર રસ્તા, અમદાવાદ.



# મજમુદાર મિણુશ'કર જટાશ'કર કીકાણી બ'થમાળાના

### પ રિચય

કાઠીઆવાડના તત્ત્વજ્ઞાની મજમુદાર મિલ્યુશંકર જટાશંકર કીકાણીની યાદગીરી કાયમ રાખવા સારૂ જીનાગઢમાં એક સ્મારક ક્રંક કરવામાં આવ્યું હતું. તે ક્ંકમાં ભરાયલા રૂ. ૨૦૦૦) ગુજરાત વનાંક્યુલર સાસાઇટીના દ્રશ્ટમાં સન ૧૮૮૬ ની સાલમાં તે ક્ંકના સંક્રેટરીઓએ સોંપ્યા હતા, તેની સાડાત્રલ્યુ ટકાની સરકારી પ્રેામીસરી નાટા સાસાઇટીએ લીધેલી છે. તેના વ્યાજમાંથી ન્યાય, મીમાંસા, વેદાંત વગેરે સંસ્કૃત પુસ્તકા ઉપરથી ન્યાય ભાષા-તરરૂપે અથવા અસલ શ્રંથા, તેમજ અંગ્રેજી પુસ્તકા ઉપરથી ન્યાય (લાંજિક), અર્થંશાસ, રસાયનશાસ, ખગાળ વગેરે વિષયા ઉપર પુસ્તકા લખાવાના ઉદ્દેશ છે તે અન્વયે આજ સુધીમાં સદરહુ ક્ંડ ખાતેથી પારિત્રિષક આપીને નીચેનાં પુસ્તકા રચાવી, "મજમુદાર મિલ્યાં કર જટાશંકર કીકાલ્યા શ્રંથમાળા" તરીકે ગુજરાત વર્નાક્યુલર સાસાઇટીએ છપાવી પ્રસિદ્ધ કર્યા છે.

- (૧) દર્શનશાસ્ત્ર સંખંધી ચર્ચા
- (ર) પાતાંજલ યાગદશેન
- (૩) શ્રી બ્રહ્મસૂત્ર શાંકરભાષ્યાનુવાદ (પ્રથમ ભાગ)
- (૪) ,, , (દ્વિતીય ભાગ)
- (૫) યુરાપમાં બુદ્ધિસ્વાત' ત્ર્ય
- (६) એરિસ્ટાટલનું નીતિશાસ
- (૭) અખાકૃત કાવ્યા ભા. ૧
- (૮) દારાંનિક કાેેેેશ ભા. ૧
- (૯) ,, ,, ભા. ર

**અમદાવાદ.** તા. ૨૪–૯–૧૯૩૮ રસિકલાલ છાટાલાલ પરી ખ આસિ. સેક્રેડરી.

### પ્રસ્તાવના

સમયના પ્રગતિમાન પ્રવાહે જગતભરની પ્રજાએા સમક્ષ પુદ્ધિના પ્રદેશમાં નવાં નવાં દિષ્ટિબિન્દુઓ રજી કર્યા છે. જેથી જ્ઞાનની જ્યાતિ સ્થળે-સ્થળમાં ઝળહળી રહે, તેવા નવા નવા અખતરાએ યાજાઈ રહ્યા છે. વિજ્ઞાને સ્થળ અને સમયનાં બધના શિથિલ કર્યા છે, જગતના અધારા ખૂણાએાને અજવાલ્યા છે અને દેશદેશની પ્રજાઓમાં નિકટના સંગંધ સાધી વિચાર તથા વાણીના વિનિમયને સરળ તથા સ્વાભાવિક ખનાવ્યા છે. આથી જેમ ળને તેમ વિચારાને ભાષાના કૃત્રિમ આડ'બરમાંથી **મુક્ત** કરી સુગમતાથી **૦**યક્ત કરવાની ઉત્સુકતા પ્રકટ થઈ છે. અને પ્રાચીન કાળમાં વપરાતી ભાષા તથા અવાચીન કાળમાં વપરાતી પરભાષામાં લખાયેલાં પુસ્તકાના સ્વભાષામાં અનુવાદ કરવાની વૃત્તિ ભિન્નભિન્ન પ્રાંતામાં જાગી છે. હિન્દી, ળંગાળી, મરાઠી તથા **ગુજરા**તી ભાષામાં અધ્યાત્મ–શાસ્ત્રના તથા સાહિત્યના સારા ગ્રંથાના અનુવાદ થવા લાગ્યા છે અને આથી તે તે ભાષાએાનું સાહિત્ય ક્રમશઃ વિપુલ થતું જાય છે. આમ છતાં કેટલાંક વર્ષોથી ગુજરાતી ભાષામાં આપણા દર્શનશાસ્ત્રોના કાેશની ઉણપ સ્પષ્ટ દેખાઇ આવતી હતી અને તે દિશામાં પ્રયત્ન કરવાની જવાબદારી ગુજરાતના વિદ્વાનોને માથે આવી પડી હતી.

આવા સંજોગોમાં આશાનાં કિરણા પુટ્યાં અને ગુજરાતી સાહિત્યની મૂગી સેવામાં આયુષ્યની અમૃલ્ય પળાના સદુપયાગ કરતા સદ્દગત સાક્ષરશ્રી છેાટાલાલ નરલેરામ લદ્દને સ્ત્રિયત દિશામાં પ્રકાશ પાડવાની સ્કુરણા થઇ. વધા ચયાં તેઓએ શારદાની સતત ઉપાસના કરી હતી. અને સાહિત્ય તથા તત્વજ્ઞાનનાં અનેક પુસ્તકાના સર્વાગસપૂર્ણ અભ્યાસ કરી ઉત્તમ પ્રયોગા ગુજરાતી અનુવાદ ગુજરાતને ચરણું ધર્યા હતા. ગુજરાતને તેમણે 'રસશાસ્ત્ર' જેવા સાહિત્યમાં મહત્ત્વપૂર્ણ રસનિરૂપણના ગ્રંથ અપ્યાં હતા તથા 'શાન્તિસુધા' મહાકાવ્ય રચી પ્રતિભાનાં ઓજસ્ પાથર્યા હતાં તેઓએ સ્વતંત્ર તથા અનુવાદ યુક્ત પચાશેક ગ્રંથા તથા લિન્ન લિન્ન માસિકામાં અનેક વિદ્વતાપૂર્ણ લેખા લખ્યા હતા. આ સમયે તેમને પંચાતેર છાંતેર વર્ષો થયાં હતાં અને વૃદ્ધાવસ્થાની અનિયંત્રિત સત્તા તેમને કલમ તથા પુસ્તક છાડાવવા મથી રહી હતી. તે સત્તાથી પરાધીન ન થતાં તેમણે એક અમરકૃતિ ગુજરાતને અપંશુ કરવા કલમ પકડી અને આજસુધી વાંચેલા દર્શનશાસોનાં પુસ્તકામાંથી ઉદ્ધૃત કરેલી પારિભાષિક શખ્દાની વ્યાપ્યાઓને ગુજરાતીમાં પરિણત કરી.

¥

આ પ્રમાણે સમગ્ર કાશ સમાપ્ત થયા અને તેની સુંદર હસ્તલિખિત પ્રત લઈ શ્રી. છોટાલાલ અમદાવાદ આવ્યા. તેમના પર આ સમયે કુંદ્રાવસ્થાની પરિપૂર્ણ અસર થઇ હતી. અને આંખે માતીઆ આવી ગયા હતા. તેમના આવ્યાની ખબર થતાં સદ્ગત સાક્ષર શ્રી કેશવલાલ હર્ષદરાય ધુવ તેમને મળવા આવ્યા અને સદ્વગત શ્રી હીરાલાલ ત્રિભુવનદાસ પારેખ પણ ત્યાં હાજર હતા. બન્ને સાક્ષરાે ઘણુ વર્ષે મળ્યા અને શ્રી. ઘુવે દર્શન-શાસ્ત્રના કાેશમાંથી કેટલાંક પરિભાષિક શબ્દાેની વ્યાખ્યા સાંભળવા ઉત્સકતા દર્શાવી. તે ઉપરથી માક્ષ, ઉપાધિ, અધ્યારાય વગેરે શખ્દાની વ્યાખ્યાએ વાંચી સંભળાવવામાં આવી અને શ્રી હુવે અત્યંત આનંદ પ્રકટ કરતાં તે બ્ર'થનું "ન્યાયવેદાન્તાદિ શાસ્ત્રોના પારિભાષિક શખ્દોનો કેાશ " એવું મૂળ નામ ખદલી 'દાશ'નિક કેાશ' રાખવા સૂચન કર્યું, જેમાં શ્રી છાટાલાલ સંમત થતાં તે નામથી કાશ છપાવવાને માટે ગુજરાત વર્નાક્યુલર સાસાઇઢીને સુપ્રત કરવામાં આવ્યા. પ્રસંગાપાત વાત નીકળતાં શ્રી ધ્રુવે કાશની પ્રસ્તાવના સ્વરૂપે સ'પાદકશ્રીએ ક'ઈક લખવું જોઇએ એવા અભિપ્રાય વ્યક્ત કરી હતા, પરંતુ શ્રી છોટાલાલ સ્વાસ્થ્ય સુધરતાં લખવાની ઈચ્છા રાખતા હાવા છતાં, અત્યાંત અશક્તિ અને આંખે વળતી જાંખને લીધે તે લખી શક્યા ન હતા. આથી કયા કયા ગ્રં**થા**માંથી તેઓ શ્રીએ વ્યાખ્યાઓની તારવણી કરી છે તે સર્વ ગ્રંથાની સૂચિ આ ગ'ચમાં નિવેશિત કરી શકાઇ નથી. ફક્ત જેટલા ગ્રાંથા આ કાેશમાં અવારનવાર સૂચવ્યા છે તેની ટું કી યાદી આપવામાં આવી છે.

દાર્શ'નિક**ેકાેશ તેના સંપૂર્ણ સ્વરૂપે આજે** ગુજ'ર જનતાની સમક્ષ પ્રકટ થાય છે. તે એક અપૂર્વ માંગલિક પ્રસંગ છે. આ કાશના અભ્યાસક એ વસ્તુ તા કખૂલ કરશેજ કે તેનાથી ગુજરાતી ભાષામાં રહેલી એક જખરી ન્યૂનતા પૂરાઇ છે. આ કેાશમાં ચિત્સુખી, અદ્દેતસિદ્ધિ, ૦ યુત્પત્તિવાદ, ન્યાય-મકરન્દ જેવાં મહાન્ શ્રંથાના આધાર લેવામાં આવ્યા છે. તથા તે તે ગ્રંથાની વ્યાખ્યાએ**ાને** સરળતાથી હુદયંગમ નિવડે તે પ્રકારે પ્રકટ કરવામાં આવી છે. જે તેની વિશિષ્ટતાનું સૂચક ચિહ્ન છે. તત્ત્વજ્ઞાનના વિષય અતિ ગહન તથા ગૃઢ પરિભાષાઓથી યુક્ત હોવાને અંગે આ પ્રકારના કાશની અપરિહાય આવશ્યકતા હતી, અને તેની ખાટ પૂરી સંપાદકશ્રીએ ભવિષ્યની પ્રજાની પ્રગતિના માર્ગ તરફ મંગલસ્થક અંગુલિનિદેશ કર્યો છે. સ્થળે સ્થળે લેખકની અપૂર્વ લાક્ષણિક સ્પષ્ટીકરણ શક્તિ પ્રતિબિમ્બિત થયેલી ભેવામાં આવે છે, જેની પ્રતીતિ 'અન્યથાસિદ્ધિ', 'લક્ષણા ', 'તક'

ģ

વગેરે શખ્દાની વ્યાખ્યાઓ વાંચી જનારને થયા વિના રહેશે નહિ. પ્રથમ ખંડની પ્રસ્તાવનામાં જણાવ્યા મુજબ આ કાશમાં સવ' પ્રકારના દર્શન- શાસ્તાન્ત ગંત પારિભાષિક શખ્દો સંગૃહિત કરવામાં આવ્યા નથી પણ જે જે શખ્દોનો સંગ્રહ કરવામાં આવ્યો છે તે મહત્વના તથા દર્શનશાસોના ઉકેલ માટે અતિ ઉપયોગી હાઇ આ કાશની ઉત્તમતા સિદ્ધ કરી આપે છે. વળી જે કાશના સંપાદકે એક ગુજરાતી શિક્ષકની સામાન્ય કારિમાંથી, સાણેસાણેના સદુપયાંગ કરી અનગંલ ખંતથી તથા અદમ્ય ઉત્સાહથી અને સ્વતઃસિદ્ધ પુરુષાર્થથી જે અપૂર્વ વિદ્ધત્તા અને અનુભવ સંપાદન કરી, ગુજ'ર વાહમયને અતિશય સમૃદ્ધ બનાવ્યું તેમની આ સર્વાગસપૂર્થ કૃતિ વિદ્દજ્યનાના હૃદયમાં નિરન્તર રથાન પ્રાપ્ત કરે તા તેમાં શું આશ્ચર્ય'! આશા છે કે દર્શનશાસોના અભ્યાસ કરવાને ઉત્કંહિત થતી ગુજ'ર જનતા સદ્દગત 'કલાદીપ' શ્રી છાટાલાલ નરભેરામ ભદ્રના આ કાશને સહ્યં વધાવી લેશે અને તેમના પ્રયતને સફળ બનાવશે.

અનુપશમ ગાવિન્દશમ લક્

# દાર્શાનિક કોશ

## [ભાગર જે]

प

પક્ષ:—પક્ષતાશ્રયઃ પક્ષઃ પક્ષતાના જે આશ્રય હોય તે પક્ષ કહેવાય. જેમ-'પર્વત અશ્રિય હોય તે પક્ષ કહેવાય. જેમ-'પર્વત અશ્રિયાઓ છે, ધૃમરૂપ હેતુથી.' એ અનુમાનમાં પક્ષતા પર્વતમાં રહેલી છે માટે પર્વત પક્ષ કહેવાય છે.

ર. સંવિષ્યસાવ્યવાન વર્લા અનુમિતિ શાન ચયા પહેલાં માણસને જે પદાર્થમાં સાધ્યના સંશય થાય છે, તે પદાર્થને પક્ષ કહે છે. જેમ-ઉપરના ઉદાહરણમાં પર્વતમાં અગ્નિ છે કે નહિ, એવા સંશય પર્વત પદાર્થમાં થાય અપટ પર્વત પદાર્થમાં થાય અપટ પર્વત એ પક્ષ છે.

३. बादिप्रतिवादिम्यां दर्शितविप्रतिपत्ती केटिः पक्षः । वादी अने प्रतिवादीओ के आणतना विरोध अताव्या है। य तेमां ओडना तरस्थी के डाटि डरवामां आवे (के डांध प्रतिपादन इरवामां आवे) ते पक्ष डहेवाय छे.

૪. પંદર દિવસનું ૫ખવાડિયું તે પણ પક્ષ. ( કર્મકાંડીઓને મતે ).

पश्चता— सिसायियाविरहिविशिष्टसिद्धसावः विद्यता । સાધ્યને સિદ્ધ કરવાની ઇચ્છાનું નામ સિસાધિયા છે. જેમ—'પર્વતમાં અમિની અનુમતિ અમારે કરવી છે.' એ રીતે અમિરપ સાધ્યને સિદ્ધ કરવાની જે ઇચ્છા, તેનું નામ સિસાધિયા છે. એ સિસાધિયાના અભાવ કેપ જે વિરદ્ધ છે, તેં વિરદ્ધપ અભાવવ હે

વિશિષ્ટ જે સાધ્યના નિશ્વયરૂપ સિદ્ધિ છે, તે સિદ્ધિના અભાવનું નામ પક્ષતા છે.

એ વિશિષ્ટાભાવરૂપ પક્ષતા ક્રોષ્ઠ જંગોએ તો (૧) તે સિસાધયિષા વિરહરૂપ વિશેષભુના અભાવથી હોય છે; (૨) ક્રોષ્ઠ જંગોએ સિહિ- રૂપ વિશેષ્યના અભાવથી હોય છે; અને (૩) ક્રોષ્ઠ જગોએ તો વિશેષભુ વિશેષ્યના બન્નેના અભાવથી હોય છે. તેમાં—

- (૧) જે સ્થળમાં તે સિદ્ધિ પૃષ્યુ હોય છે તથા સિસાધયિયા પૃષ્યુ હોય છે, તે સ્થળમાં પૃષ્યુ હોય છે, તે સ્થળમાં પૃષ્યુ અનુમતિ હોઇ શકે છે. તેમાં સિદ્ધિરૂપ વિશેષ્યના અભાવ છે નિર્દ્ધ, પૃષ્યુ સિસાધયિયા વિરદ્ધરૂપ વિશેષ્યુના અભાવ છે; માટે ત્યાં વિશેષ્યુના અભાવને લીધે વિશિષ્ટા-ભાવરૂપ પક્ષતા જાણવી.
- (ર) જ્યાં સિસાધયિષા પર્ણુ નથી તથા સિદ્ધિ પણ નથી, ત્યાં પણ અનુમિતિ થાય થાય છે. ત્યાં સિસાધયિષા વિરહરૂપ વિશેષણ તા વિદ્યમાન છે, પણ સિદ્ધિરૂપ વિશેષ્ય નથી, માટે તે તે સ્થળમાં વિશેષ્યના અભાવથી વિશિષ્ટાભાવરૂપ પક્ષતા જાણવી.
- (૩) જ્યાં સિસાધચિષા તા છે, પણ સિદ્ધિ નથી, ત્યાં અનુમિતિ થાય છે. ત્યાં સિસાધચિષા પછું નથી, ત્યાં સિસાધચિષા વિરહેર્ય વિશેષ્ણું પણ નથી, તાટે તે સ્થળમાં વિશેષણું વિશેષ્ણ ખન્નના અભાવથી વિશિષ્ટાભાવરૂપ પક્ષતા જાણવી.

#### ( १२० )

ર. સંદિય્ધમાધ્યવસં પક્ષતા ! સાધ્યપ્રકારક જે સંશય છે, તે સંશયવત્તા ( સંશયવાળા હેોવાપણા ) તું નામ પક્ષતા છે. જેમ 'પર્વત અિંગ્રવાળા છે, ધૂમ છે માટે.' એ અનુમાનમાં 'પર્વત અિંગ્રવાળા છે' એવી અનુમતિ થયા પહેલાં 'પર્વત અિંગ્રવાળા છે' કે નથી ?' એ પ્રકારના અિંગ્રિય સાધ્યપ્રકારક સંશય થાય છે, એ સંશય સમવાય સંગંધ કરીને તે પુર્ષના આત્મામાં રહ્યો છતાં પણ વિષયના સંબંધે કરીને પર્વત વિષે પણ રહે છે. એજ એ પર્વત વિષે પક્ષતા છે.

पक्षपातः-पक्षेऽन्यायसहाये पाताऽमिनिवेशः। અન્યાયની સહાયતા કરવાના પક્ષમાં પાત એટલે આગ્રહ, તે પક્ષપાત.

पङ्क्तिः—सजातीयपदार्थानां स्थितिः । સજાતીય પદાર્થીની સ્થિતિ. ર. એોળ–હાર. ૩. શ્ર'થમાંની લીટીમાં જેટલું લખાણ હોય તે.

પંचकोशः—(૧) અજ્ઞમય, (૨) પ્રાહ્યમય, (૩) મનામય, (૪) વિતાનમય, અને (૫) આનંદમય. એ પાંચ શરીરની અંદરના કેશને પંચક્રેશ કહે છે.

पंचक्केशः—(૧) અવિદ્યા, (૨) અસ્મિતા (૩) રાગ, (૪) દ્રેષ, અને (૫) અભિનિવેશ, એ પાંચ ક્લેશ કહેવાય છે.

પંचपदार्थाः—(આહંતમતે)–(૧) જીવા-સ્તિકાય, (૨) પુદ્દગલાસ્તિકાય, (૩) ધર્માસ્તિ-કાય, (૪) અધર્માસ્તિકાય, અને (૫) આકાશાસ્તિકાય. એવા પાંચ પદાર્થો મધ્યમ રીતિથી માને છે. (અસ્તિકાય એટલે પદાર્થ.)

पंचभेदाः—(૧) છવાતા પરસ્પર બેદ, (૨) જીવ અને ઇશ્વરના પરસ્પર બેદ, (૩) જડ પદાર્થીના પરસ્પર બેદ, (૪) ઇશ્વર અને જડના બેદ, અને બડના બેદ.

पञ्चीकरणम् — स्वस्वेतरभूतचतुष्टयभाग विशे-वेणिनिश्रीकरणम् । भेतिनिः तथा भाष्टीनां यार भूतोता अमुड अमुड लागेतुं मिश्रष्, ते पंची-डर्ष्. पंचीडर्ष्ने। प्रडारः यथा, पञ्चानां मूताना-मेकैकं द्विषा विभज्य स्वर्षभागं विद्वायार्जभागं चतुर्घा विभज्येतरेषु योजितं पत्रीकरणं भवति । જેમ, પાંચ ભૂતોમાંના દરેકના ખે ભાગ કરીને એક ભૂતના પોતાના અર્ધા ભાગ રહેવા દેઇ, બાકીના અર્ધના ચાર ભાગ કરીને પોતાના સિવાયના ચાર ભૂતોમાં તે મેળવવા. જેમ, દરેક મહાભૂતના ફ્રેમ્બાકોનાં ભૂતોના  $\frac{1}{2} + \frac{1}{2} + (x) \frac{2}{2} = 2$  એ પંચીકૃત ભૂત થયું. એ ક્રિયાને પંચીકરણ કહે છે.

पटत्वम् --स्वाश्रवपटिमिन्नाधिकरणाइत्तिजीतिः पटत्वम् । पटत्वेनी आश्रय के पट, तेनाथी भिन्न अधिकरणुभां न रहेनारी के कार्ति ते. अर्थात् पट भात्रभांक रहेनारी कार्ति तं पटत्व.

पतनम्—अधः संयोगानुकूळकिया पतनम्। ઊધ્વ દેશમાં રહેલા મૂર્વ દ્રવ્યતા પૃથ્વી આદિક તીચેના દેશ સાથે જે સંયોગ થાય છે, તે સંયોગની જનક જે મૂર્વ દ્રવ્યતી ક્રિયા વિશેષ છે, તેને પતન (પડવું) કહે છે.

पतितः —नरकगमनसूचककमैविशेषकारकः । नरङभा जवानी सूचना इत्नाई खेवुं क्षेष्ठं जतनुं इर्भ इरनारे। ते पतित.

पतित्वम्—निरतिशयदक्कियाशक्तिमत्वम् । सौनाथी वधारे ज्ञान३्भ क्रियःशक्तिवाणा ढेावापखः

पतित्रता—आर्तार्ते सुद्ता हु प्रोषिते मिलना कृशा। मृते प्रीयेत या पत्यौ सा स्त्री होया पतित्रता॥ भा स्ताभी पीडित डीय तो के पीडा पामे, डिपित डीय तो डर्प पामे, परदेश गया डीय तो के मेली रहे अने सुझा लय, अने स्वाभी मरे तो के मृत्यु पामे, ते स्त्रीने पतित्रता लाख्ती.

पदम्—वर्णसमुदायः पदम्। અक्षराना सभुदायनुं नाम पद છે.

ર. મુપ્તિકરનાં પદમ્ ા છે શખ્દને છેડે મુષ્ (નામની વિભક્તિના પ્રત્યયો) અને તિક્ (ધાતુને લાગનારા કાળ અને અર્થના પ્રત્યયો) પ્રત્યય હોય તે પદ

#### ( १२१ )

विभेत्तयन्तराब्दः पदम् । 🔊 शण्टने छेडे विक्षक्तिने। प्रत्यय होय ते पह.

- ४. अर्थवद्वर्णः पदम् । અર્થવાળા અક્ષર તે પદ.
- ५. बाक्यैकदेशः पदम् । વાક્યના એક ભાગને પદ કહે છે.
- प्रत्येकं सम्भूय वाक्यांशत्रोधको वर्णः
   पदम् । પ્રત્યેક શબ્દમાં એકત્ર થઇને વાક્યનा
   અંશનો બાધ કરે એવા અક્ષર તે પદ.
- अर्थस्वरूपमात्रवेधिका वर्णसन्दर्भः पदम्।
   अर्थना स्व३५ मात्रनुं शेषिन इरनारी
   वर्शिनी के स्थना ते पदः

એ પદના ચાર પ્રકાર છે: (૧) યોગિક, (૨) રઢ, (૩) યોગરઢ, અને (૪) યોગિકરઢ. પદાર્થ:—પદનિષ્ઠ દૃત્તિવિષય: ૧ પદમાં રહેલી (શક્તિ આદિ) વૃત્તિના જે વિષય હોય તે પદાર્થ.

- २. पदजन्यज्ञानविषयः पदार्थः । પદથી જે જન્ય ज्ञान, तेने। જે વિષય હોય તે પદાર્થ.
- ર. દ્રવ્યાશન્યતમત્ત્રં પદાર્થ:—(કણાદને મતે) દ્રવ્ય, ગુણ, કર્મ, સામાન્ય વિશેષ, સમવાય અને અભાવ; એવા સાત પદાર્થી છે. (અથવા અભાવને બાદ કરીએ તેા છ પદાર્થી છે.) તેમાંથી હરકાઇ પદાર્થ કહેવાય છે.

૪. જ્ઞેચત્વં પ્રમેચત્વમિષ્ધેયત્વમિત્તિત્વં પદ્માં સામાન્યळझणम् । જેમાં ગ્રેચત્વ ( ગ્રાનનો વિષય હોવાપાણું ), પ્રમેચત્વ ( પ્રમાગ્રાનનો વિષય હોવાપાણું), અભિધેયત્વ (નામ હોવાપાણું), અને અસ્તિત્વ, એ ચાર લક્ષણો હોય તે સામાન્યરૂપે પદાર્થ કહેવાય છે. એ પદાર્થના મુખ્ય બે પ્રકાર છે: (૧) ભાવરૂપ અને (૨) અભાવરૂપ. ભાવ પદાર્થના દ્રવ્યાદિ છ ભેદ છે, અને અભાવ પદાર્થ એકજ છે.

ગૌતમમુનિના ન્યાયમાં પદાર્થ સાેળ છે. (૧) પ્રમાણ, (૨) પ્રમેય, (૩) સંશય, (૪) પ્રયાેજન, (૫) દષ્ટાન્ત, (૬) સિહ્ધાન્ત, (૭) -્યવયવ, (૮) તકે, (૯) નિર્ણય, (૧૦) વાદ, (૧૧) જલ્પ, (૧૨) વિતંડા, (૧૩) હેત્વા-ભાસ, (૧૪) છલ, (૧૫) જાતિ, અને (૧૬) નિગ્રહસ્થાન.

પदार्थविभाजकउपाधि:—જે ધર્મને લીધે દ્રવ્યાદિક સાત પદાર્થીના વિભાગ કરવામાં આવે છે તે ધર્મને પદાર્થ વિભાજક ઉપાધિ કહે છે. જેમ,–દ્રવ્યત્વ, ગુણત્વ, કર્મત્વ, સામાન્યત્વ, સમવાયત્વ, અને અભાવત્વ, આ ધર્મોને લીધે, યથાક્રમે દ્રવ્યાદિ સાત પદાર્થના વિભાગ કરાય છે; માટે દ્રવ્યત્વ, ગુણત્વ, આદિક ધર્મ પદાર્થ વિભાજક ઉપાધિ કહેવાય છે.

पदार्थाभावनी—અસંસક્તિ નામની પાંચમા ભૂમિકાના અભ્યાસ ઘણા થવાથી ઘણા વખત સુધી પ્રપંચ (જગત)ની સ્કૂર્તિ જે અવસ્થામાં થતા નથી, તેને પદાર્થાભાવની નામે છક્કી ભૂમિકા કહે છે. એ અવસ્થામાંથી યોગી બીજાના પ્રયત્નથીજ જાગે છે.

पदेकवाक्यता—पदस्य वाक्येन सहैक-वाक्यत्यैकांश्रवोधकस्त्रम् । पदनी वाक्येनी साथै એકવાક્યતા જે એકજ અર્થનું બાેધકપણું તે पદૈકવાક્યતા.

ર. पदरूपार्थवादवाक्यस्य विधिवाक्येन सह यदेकबाक्यत्वं सा पदेकबाक्यता। અर्थवा६ ३५ वाझ्य पहोनो सभू હેત્વાથી વાક્યરૂપ છે, તथाપિ લક્ષ્ણાવृत्ति વડે તે અર્થવાદ વાક્ય પદસ્થાનીય કહેવાય છે; માટે એવા પદસ્થાનીય અર્થવાદ વાક્યની વિધિવાક્ય સાથે જે એકવાક્યતા તે પદૈકવાક્યતા જાણ્વી.

परत उत्पत्तिकत्वम् परतः प्रामा-ण्यवादः - ज्ञानमात्रजनकसामध्यतिरिक्तकारणप्रया-ज्यत्वम् । ज्ञानभात्रती जनक के साभग्रो तेनाथी सिन्न क्षारख् वर्डे प्रथेकियपुष्ट ते.

#### ( १२२ )

- ર. આगन्तुकभावकारणापेक्षज्ञानसामग्रीजन्यत्वम्। જે ગ્રાનની સામગ્રી આગંતુક એવા ભાવરૂપ કાર્યની અપેક્ષા રાખતી હોય તે વડે જે જન્ય હોય તે.
- इ. आगन्तुकभावकारणसहक्रतज्ञानप्रयोजक-प्रयोज्यत्वम् । आगंतुक क्षेवा लावइप कारखुनी सक्षायवाणा ज्ञानइप प्रयोजक वडे के वडे प्रयोज्यपुष्ट् ते परत उत्पत्तिकत्व अथवा परत: प्रामाष्ट्य क्षेवाय.

परतन्त्रत्वम् — इतरसत्ताधीनसत्ताक्षत्वम् । णीजनी सत्ताने अधीन सत्तावाणा होवापञ्जं उद्दा०-जेम जगतनी सत्ता (अस्तित्व; वैत-न्यनी सत्ता (अस्तित्व) ते अधीन छे.

परते ग्राह्यत्वम्— स्वाश्रवग्राह्यतिरिक्तः सामग्रीग्राह्यत्वम् । અપ્રમાત्વ ધર્મના આશ્રય ભૂત જે અપ્રમાદ્યાન, તેની શ્રાહક જે સામગ્રી, તે સામગ્રીથી ભિન્ન સામગ્રી વડે જે ગ્રાહ્યત્વ, એજ અપ્રમાત્વમાં પરતાગ્રાહ્યત્વ છે. જેમ-'ઈપમાં આ રૂપું છે' એવા પ્રમાત્વદ્યાનના આશ્રયભૂત 'આ રૂપું' એવું અપ્રમાદ્યાન છે. તે અપ્રમાદ્યાનનું શ્રહક સાક્ષિચૈતન્ય છે. તે સાક્ષિચૈતન્ય તે અપ્રમાત્વ ધર્મને શ્રહણ કરતું નથી, પણ તે સાક્ષિચૈતન્યથી ભિન્ન જે અનુમાનરૂપ સામગ્રી છે તેનાથી તે અપ્રમાત્વ ધર્મ શ્રહણ કરાય છે. એજ એ અપ્રમાત્વમાં પરતાશ્રાહ્યત્વ છે.

परत:प्रमाणत्वम्—आन्नायरूपमूळप्रमाण-सापेक्षप्रमाणत्वम् । वेદરૂપ મૂળપ્રમાણની અપેક્ષા-વાળું જે પ્રમાણપણું તે. જેમ–સ્મૃતિ આદિકનાં વચના મૂળ પ્રમાણરૂપ વેદની અપેક્ષા રાખે છે માટે તે વચના પરતઃ પ્રમાણ કહેવાય છે.

परत्वम् —परव्यवहारविषयवृत्तिगुणस्वव्याप्य-जातिमत्परत्वम् । ' ५२ ' એવા વ્યવહારના विषयभां वर्तनारी तथा गुणुत्व जातिनी व्याप्य काति ( भरत्वत्व ) ते भरत्व. (पर એટલે શ્રિષ्ट, દૂર, વૃદ્ધ ક્ષ્ત્યાદિ ).

परव्यवद्वारासाधारण कारणं परत्वम्। ' ५२ ' स्रेवा व्यवहारतुं असाधारण् अरण् ते ५२८व. परत्वगुणः—'પરત્વ' ગુણ એ પ્રકારને છે: (૧) દૈશિક પરત્વ, અને (૨) કાલિક પરત્વ. એ ગુણુ પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાસુ અને મન એ પાંચ મૂર્ત દ્રવ્યામાં રહે છે. તે પણ કાલિકપરત્વ તા જન્ય મૂર્ત દ્રવ્યામાં રહે છે. પરત્વ ગુણ અનિત્ય છે.

परप्रकाशत्वम्—वेदावे सत्यपरोक्षव्य-वहारयोग्यत्वम्। पेति श्रीक्षयी वेद्य (क्रण्यावा येत्र्य) ढेाश्रते अपरेक्षि व्यवहारते येत्र्य ढेावापण्डं.

परममहत्त्वम् - अपकर्षानाश्रयपरिमाणत्वम्। के परिभाषु ओछापषाना आश्रय नथी, ( એटले के अर्छनाथी ओछुं न छे।य ) એવું परिभाष्प्राष्ट्रं ते परभभक्षत्त्व.

परमहंसः— एकदण्डधरा मुण्डाऽयज्ञापवीति त्यक्तसर्वकर्मात्मिनष्टः सः। એક દંડને ધારણ કરનારા, જેણે આખું માશું મુંડાવી નાંખ્યું છે એવા, યગ્નાપવીત વગરના, તમામ કર્મા, [એટલે વેદાકત વર્ણાશ્રમ કર્મા ] જેણે તજી દીધાં છે એવા અને આત્મામાં સ્થિતિવાળા જે હાય તે પરમહસ્ત.

परमाणुः—मने भिन्नत्वे सित परमाणुत्व-परिमाणवान् परमाणुः। જે દ્રવ્ય भनधी ભિન્न હોય અને સમવાય સંખધે કરીને પરમ અહ્યુત્વ પરિહ્યામવાળું હોય; તે પરમાહ્યુ કહેવાય છે.

- मूर्तत्वे सति निरवयवः। के भूर्त प्रव्य छै।धने व्यवयवरिकत छै।य ते परभाष्यु.
- ३, जालसूर्यमरीचिस्थं यत्मूक्ष्मं दृश्यते रजः। तस्य षष्टतमा भागः परमाणुः स उच्यते ॥ १ ॥

#### ( १२3 )

જાળિયામાંથી સૂર્યનું જે કિરણ પડે છે, તેમાં જે સૂક્ષ્મ રજકણ દેખાય છે, તેના છઠ્ઠો ભાગ તે પરમાણ્ય.

परमापूर्वम्—જ્યાં દર્શ અને પૂર્ણમાસ બન્નેનું સ્વર્ગપ્રતિજનકત્વ હોય તે પરમાપૂર્વ કહેવાય.

परमोक्स:—विदेधमुक्ति; देख छोउया पछी के भेक्षिश्प स्थिति ते.

परम्परासम्बन्धः— स्वघिटतपदवाच्यत्वरूप सम्बन्धः । पेतानाथी अनेला पदना वान्य-पश्चात्री संअधि ते पर'परासंअधः लेभ-द्विरेफ (लभरे।) पदना शत्यार्थं भे रहार छे. ते भे रहारेथी अनेलुं पद अमर छे. अ'अभर' पदना वान्यार्थं भधुतर (लभरे।) नाभे ल'तु छे. आवी रीते ओहना संअध्य भीलना साथे अमे खेष त्यां पर'परासंअध्य तीलनी साथे अमे खेष त्यां पर'परासंअध्य ताख्वा.

 स्वसम्बन्धिनः सम्बन्धः । પોતાની સાથૈ
 स'બ ધવાળાના જે (બીજાની સાથૈ) સ'બ ધ ते પર પરાસ'બ ધ.

परलोकः — लेकान्तरम् —स्थूल्यारीराभिमान-परित्यागः । २थूस शरीरना अक्तिभानना त्याग ते परसे। इ. अनेज क्षेत्रान्तर इक्षे छे.

२. पारलौकिकस्थितिस्थानम्-परक्षे। इस'ण'धी स्थितिनुं स्थान.

परवैराग्यम्—गुणेषु वैतृष्यं परवैराग्यम् । સત્વ, રજસ્, અને તમસ્, એ ત્રણ ગુણના પરિણામરૂપ જે આ લે!ક અને પરલે!કના વિષયા છે, તે વિષયાની તૃષ્ણાથી રહિતપણું તે પરવૈરાગ્ય.

ર. (પતંજલિને મતે) તતઃ પરં પુરુષख्या-तेर्गुणवैतृष्यम् । પ્રત્યક્ આત્માના નાનથી ગુણોના પરિણામરૂપ વિષયોમાં મનુષ્યનું જે તૃષ્ણાથી રહિતપણું, તે પરવૈરાગ્ય.

परसामान्यम् अने अपरसामान्यम्
अधिकदेशवृत्तित्वं परसामान्यत्वम् । अल्पदेशवृत्तित्वं
अपरसामान्यत्वम् । के कित के किती

અપેક્ષાએ અધિક દેશમાં રહેલી હોય તે જાતિ તે જાતિની અપેક્ષાએ **પરસામાન્ય** કહેવાય છે. અને જે જાતિ જે જાતિની અપેક્ષાએ અલ્પ દેશમાં રહેતી હોય, તે બતિ તે બતિની અપેક્ષાએ અપરસામાન્ય કહેવાય છે. તેમાં વ્યાપક હોય છે અને અપર-સામાન્ય વ્યાપ્ય હોય છે. જેમ–દ્રવ્ય, ગુણ અને કર્મ. એ ત્રણ પદાર્થીમાં સમવાય સંબ'ધથી રહેલી સત્તા જાતિ છે: એ સત્તા <mark>જાતિ, દ્રવ્ય માત્રમાંજ રહેનારી દ્રવ્ય</mark>ત્વજાતિની તથા મુણમાત્રમાંજ રહેનારી ગુણત્વજાતિની તથા કર્મમાત્રમાંજ રહેનારી કર્મત્વ જાતિની અપેક્ષાએ કરીને દ્રવ્યગુણકર્મરૂપ અધિક દેશમાં રેહેનારી છે. માટે તે સત્તાજાતિ પર-સામાન્ય કહેવાય છે અને એજ રીતે સત્તા જાતિના દ્રવ્યગુણકર્મરૂપ દેશની અપેક્ષાએ કરીને દ્રવ્યરૂપ ન્યૂન દેશમાં રહેતારી દ્રવ્યત્વ જાતિ, તથા ગુણરૂપ ન્યૂન દેશમાં રહેનારી ગુરુત્વ જાતિ તથા કર્મકૃપ ન્યૂન દેશમાં રહેનારી કર્મત્વ જાતિ, એ અપરસામાન્ય કહેવાય છે. એજ પ્રમાણે જો કે પૃથ્વીત્વ. જલત્વ, વગેરે દ્રવ્યોની અપેક્ષાએ દ્રવ્યત્વજાતિ પરસામાન્ય છે અને પૃથ્વીત્વાદિ અપરસામાન્ય છે. તથાપિ સત્તા જાતિની અપેક્ષાએ બધીજ જાતિએા અપરસામાન્ય છે; માટે જાતિનેજ પરસામાન્ય અને બાકીની બધીને અપરસામાન્ય કહેવાના સંપ્રદાય છે.

पराजयत्वम् – कृत्यसाध्यत्वधीप्रयुक्तप्रवृत्त-माववत्त्वम् । क्षेष्ठः । धर्षः करेतुं असाध्यः छे अपी शुद्धियी ते । धर्षः अरवाभां प्रवृत्तितुं न ढोवापष्टुं ते पराजयत्व.

परामर्श:—ब्याप्तिविषयकपक्षधर्मताज्ञानं परामर्श:। हेतु विषे साध्यती व्याप्तिने तथा पक्षवृत्तित्व धर्मताने विषय अरनाई के ज्ञान छे,
ते ज्ञान परामर्श अहेवाय छे. केम-'अभिनी
व्याप्तिवाला के धूम छे, ते धूमवाला स्मा
पर्वत छे.' स्मा ज्ञान धूमइप हेतुमां स्मिश्य साध्यती व्याप्तिने विषय अरे छे, तथा पर्वत

#### ( १२४ )

રૂપ પક્ષમાં તે હેતુના વૃત્તિત્વરૂપ પક્ષ ધર્મતાને પણ વિષય કરે છે, માટે ઉક્ત ત્રાનને પરામર્શ કહે છે. તેમાં એ પરામર્શ 'અગ્નિની વ્યાપ્તિ-વાળા' એટલા અંશવંડ તો ધૂમરૂપ હેતુ વિષે અગ્નિરૂપ સાધ્યની વ્યાપ્તિને વિષય કરે છે; તથા 'ધૂમવાળા આ પર્વત છે, એટલા અંશ વડે ધૂમરૂપ હેતુમાં પક્ષવૃત્તિત્વરૂપ પક્ષધર્મતાને વિષય કરે છે. (અહીં જેને વિષે અગ્નિ છે એમ સિંહ કરવાનું છે, એવા પર્વતને પક્ષ કહે છે. 'પક્ષ' શખ્દ જીઓ.)

परार्थानुमानम्—न्यायप्रयोज्यानुमानं परार्थानुमानम् । न्याय (न्याय' શબ्द જુએ) વહે જન્ય જે અનુમાન છે, તે પરાર્થાનુમાન કહેવાય છે. સ્વાર્થાનુમાનવાળા પુરૂષ જ્યારે ખીજ કાઇ પુરૂષને તે પર્વતમાં અગ્નિની અનુમિતિ કરાવે છે, ત્યારે પ્રતિગ્રાદિક પાંચ વાક્યોના સમુદાય રૂપ ન્યાયવહે કરાવે છે. તે ન્યાયવહે તે ખીજા પુરૂષને પણ વ્યાપિતગ્રાન, પરામર્શ, વગેરે થઇને અગ્નિની અનુમિતિ થાય છે. એવું ન્યાયજન્ય અનુમાન ખીજા પુરૂષની અનુમિતિના હેતુ હોવાથા તે પરાર્થાનુમાન કહેવાય છે.

परार्थानुमितिः—स्वयं व्याप्याद्वयापकं प्रतौत्य परप्रतीत्वर्थं प्रयुक्तात्पद्यावयवात् व्यववाद्वा वाक्या-त्यस्य व्यापकप्रत्ययः परार्थानुमितिः । भेरते व्याप्य (धूभ) ७५२थी व्यापक (अग्नि) नी प्रतीति क्रीने शीलने तेवी प्रतीति कराववा भाटे पांच अवयववाणा के त्रष्यु अवयववाणा वाक्ष्यने। प्रयोग क्रीने शीलने करावेक्षे। क्रे व्यापक्षने। प्रत्यय, ते प्रत्यय (ज्ञान) नुं नाम परार्थानुभिति.

परार्द्धम् —स्थानात्स्थानंदशगुणमेकैकं गुण्यते द्विजाः । तताह्यप्टादशे भागे परार्द्धमिमधीयते ॥ १॥ એક મથા આ રંભીને ખીજી તથાન દશનું આવે છે. ત્રીજી તે તે દશન પૂર્વના સ્થાનથી દશગણું હોય છે. એવી રીતે દશગણા કરતાં કરતાં જે અઢારમું સ્થાન આવે તે પરાર્દ્ધ કહેવાય છે.

परावाक् — मूलाधारचक्रस्थवाय्वभिव्यङ्गो-ऽतिसूक्ष्मोऽसमददादेरप्रत्यक्षः शब्दः परावाक् । भूक्षाधार यक्षमां रहेका वायुवडे अलिव्यं भ्य अतिसक्ष्म३५ आपणे वगेरेने अभूत्यक्ष शक्द ते परावाहः

परिम्रहः--- शरीरिनर्वाहाधिकार्थार्जनम्। शरी-रना निर्वाहने भाटे जरूर है।य ते अस्तां अधिक अर्थनी प्राप्ति करनी ते परिश्रह.

२. शरीरधारणार्थकमस्पृहत्वेऽपि परोपनीतं बाह्योपकरणम् । शरीरना धारेखु भाटे स्पृक्षा-रक्षित ढेावा छतां शीकास्त्रे च्याखेनां के श्रद्धारनां साद्धियो ते परिग्रद्ध કढेवाय छे.

परिचय:--ज्ञातस्य पौनः पुन्येन ज्ञानम्। के लखेखं छोय तेनुं इरीइरीने ज्ञान थवा-पखुं (कख्वापखुं) ते परिचय उद्घेवाय.

परिच्छिन्नत्वम्-भेदप्रतियोगित्वम् । लेहनुं के प्रतियोगोपश्च' ते परिच्छित्रत्व.

- २. प्रतियोगिसमानसत्ताकात्यन्ताभावप्रतियोगिन्त्वम् । प्रतियोगीनी सभान सत्तावाणा अत्यंता-लावनुं के प्रतियोगिपण्डं ते परिस्थित्रत्व.
- ર. અત્યન્તામાગાચન્યતમપ્રતિયાગિત્વમ્ । અત્ય તાભાવ વગેરે અભાવામાંથી ગમે તે અભાવનું જે પ્રતિયાગિષણું તે પરિચ્છિત્રત્વ.

परिच्छेदः -- ज्ञान; निर्शुध; अविध. परिच्छेदत्रयम् - ५२३६ त्रख प्रकारता छे.

- (૧) **દેશપાં ર~છે**દ—જે વરતુ દેશ**થી** મર્યાદિત હોય તેની મર્યાદારૂપ અવધિ તે દેશપરિચ્છેદ. એજ રીતે—
- (ર) **કાલપરિચ્છેદ** કોઇ વસ્તુની **કાળ-**વડે થયલી મર્યાદા.
- (૩) **વસ્તુપરિચ્છેદ**—કાઇ વસ્તુની ખી**છ** વસ્તુવહે થયેલી મર્યાદા

परिणाम:— पूर्वरूपापाये रूपान्तरापत्तिः । પૂર્વ રૂપના નાશ થઇને જે બીજારૂપની પ્રાપ્તિ તે પરિણામ. જેમ દૂધના પરિણામ દહીં.

पूर्वक्षपपिस्त्यागे सित नानाकारप्रतिभासः ।
 पूर्वव्यमे पिरत्याग थिंगे के लूहा लाहा
 आक्षरे प्रतिकास ते. केम हूधनुं हढीं, भाभण्, बीः

#### (१२५)

- પૂર્વની અવસ્થાના પરિત્યાગ થયે છતે જે બીજી અવસ્થાની પ્રાપ્તિ <mark>થા</mark>ય છે તે. જેમ, ક્રીડામાંથી પત ગિયું, ખીજમાંથી વૃક્ષ વગેરે.
- ४. उपादानसमसत्तावत्वे सत्यन्यथाभाव: । ઉપાદાન કારણની સમાન સત્તાવાળા હોઇને જે બીજે પ્રકારે થતું તે. જેમ માટીમાંથી ઘંડા.
- ५. उपादानसलक्षणस्वे सत्यन्यथाभावः । ઉપાદાનના જેવાજ લક્ષણવાળા જે અન્યથા-ભાવ તે. જેમ, અનિવ<sup>ર</sup>ચનીય પ્રકૃતિમાંથી ઉત્પન્ન થયેલું અનિવ ચનીય જગત પણ પ્રકૃતિની સમાન સત્તાવાળું છે. માટે જગલ્ એ પ્રકૃતિનું પરિણામ છે.
- इ. कारणत्वाभिमतवस्त्वभिन्नस्वे सति तस्कार्थ-त्वम् । કારણરૂપે માનેલી વસ્તુથી અભિન્ન હાૈકને જે તેનું કાર્યપણું તે. જેમ સાનાનું કુંડલાદિક એ પરિણામ છે.

परिनिष्ठा-अनन्यवृत्तित्व; पर्यवसान. परिभाषा--शास्त्रकृतासाधारणसङ्केतः। शास्त्रे કરેલા કરેલા અસાધારણ (ખાસ-વિશેષ) સંકેત.

२. आधुनिकसङ्केतः। અર્વાચીન કાળના **લાે** કારેલા સંકેત.

परिमण्डलम्-- परभाखना भाषनं नाभ પરિમ'ડલ.

परिमाणम् - मानव्यवहारविषयवृत्तिगुणत्व-व्याप्यजातिमत्परिमाणम् । परिभाश (भाष) ३५१ વ્યવહારના વિષયમાં વર્તનારી તથા ગુણત્વ જાતિના વ્યાપ્ય એવી જે પરિમાણત જાતિ છે, તે જાતિવાળા ગુણ તે પરિમાણ કહેવાય છે.

- २. गुणत्वे सति मानव्यवहारकारणम् । गुण હોદને જે માન (માપ)ના વ્યવહારનું કારણ હૈાય તે પરિમાણ.
- ३. मानपरिमितिब्यवहारासाधारणं कारणं परिमाणम् । ते। सभाप तथा संभाध पहे। णाध વગેરે વ્યવહારનું જે અસાધારણ કારણ હોય તે પરિમાણ કહેવાય.

परिमाणगुणः—(१) अध्यत्, (२) મહત્વ, (૩) દીર્ધત્વ, અને (૪) હસ્વત્વ,

३. पूर्वावस्थापरित्यागे सत्यवस्थान्तरप्राप्तिः। | એવા બેદયી આ ગુણ ચાર પ્રકારના છે. છે. એ ચારે પ્રકારનાં પરિણામ વળી પરમ અને મધ્યમ, એવા બેદથી ખે પ્રકારનાં છે. એ પરિમાણ ગુણ પૃથ્વી આદિક**તવે દ્રવ્યોમાં** રહે છે. તેમાં પૃથ્વી, જળ, તેજ અને વાયુ એ ચાર પરમાણુઓમાં તથા મતમાં પરમ અહ્યુત્વ તથા પરમ હ્રક્ષ્વત્વ ગુણ રહે છે; તથા પૃથ્વી આદિક ચારના અ**હ્યુકામાં મધ્યમ** અહ્યુત્વ તથા મધ્યમ હાસ્વત્વ રહે છે; અને આકાશ, કાલ દિશા તથા આત્મા, એ ચારમાં પરમ મહત્વ તથા પરમ દીર્વત્વ રહે છે. ઘટાદિક કચ્ચાેમાં મધ્યમ મહત્વ તથા મધ્યમ દીર્ધત્વ રહે છે.

> એ પરિમાણ ગુણ નિત્ય દ્રવ્યોમાં નિત્ય હાેય છે અને અનિત્ય દ્રવ્યાેમાં અનિત્ય હાેય છે. અનિત્ય પરિમાણ પણ (૧) સંખ્યાજન્ય, (૨) પરિમાણ જન્ય, અને (૩) પ્રચયજન્ય એમ ત્રણ પ્રકારનું હેાય છે.

> परिवृत्तिसहः-- अे अ अतने। यौगिक શબ્દ, જેનાં પૂર્વ અને ઉત્તર પદને ઉલટા-વ્યાથી યોગલભ્ય અર્થનું જ્ઞાન થાય છે. केभ,-हिनस्तीति सिंहः (डिंसा ५२ ते सिंड.) सिंह पहना व्यंजनीने उलटाव्याथी हिंस पह થાય છે, અને તેના યાગલભ્ય અર્થ હિંસા કરનારૂં પ્રાણી એવા થાય છે. એવા શબ્દને 'પરિવૃત્તિસહ' કહે છે.

परिशिष्टम-अवशिष्ठार्थबे।धक्यन्थः। अध्यभां કહેલી ખાબત કરતાં વિશેષ કહેવાનું કાંઇ **બાકી રહેલું** હાય તે જણાવનારા ગ્રંથ પૂરવણી પ્રકરણ.

परिशेषः-प्रसक्तस्य प्रतिषेधेऽन्यत्राप्रसङ्घा-त्परिशिष्यमाणे संप्रत्ययः परिशेषः । प्राप्त अर्थना નિષેધ કરવાથી અને તેનાથી બીજા અ**થ**માં અપ્રાપ્તિ થતાં પરિશેષથી રહેલા અર્થમાં જે અનુમિતિ જ્ઞાનની વિષયતા છે તેને પરિશેષ કહે છે. જેમ રૂપાદિ ગુણની પેઠે શબ્દ પણ ગુણ છે, માટે તે પણ અવશ્ય કાેઇ દ્રવ્યના આશ્રિત હોવા જોઇએ: પણ પૃથ્વી આદિક

#### ( १२५ )

આઠ દ્રવ્યોમાં કોઇ તેના આશ્રય જણાતા નથી, ત્યારે બાકી રહેલું આકાશ એજ તેના આશ્રય છે, એમ અનુમાન કરવું એ પરિશેષ કહેવાય છે.

परिशेषानुमानम् — तदितरिवशेषाभाववत्वे सति सामान्यवत्त्वरूपे। हेतुः। अथवा विज्ञे-षाभावसहकृतसामान्यहेतुकानुमानम् । हेत સામાન્ય કળથી બીજા વિશેષ કળના અભાવવાળા હાેંઇને સામાન્ય કળવાળા-પણારૂપ હોય, તે હેતુવાળું અનુમાન તે પરિશેષાનુમાન અથવા વિશેષ ફળના અભાવ સહિત સામાન્ય ફળરૂપ હેતુવાળું અનુમાન ते परिशेषानुभान, क्रेभ "मङ्गलं समाप्तिफलकं समाप्त्यन्याफलकत्वे सति सफलत्वात्।" "भंगण સમાપ્તિરૂપ ફળવાળું છે, સમાપ્તિ સિવાય ખીજા કાઇ ફળવાળું તે ન હોઇને (પણ) **કળવા**ળું છે માટે." એમાં સમાપ્તિ કળ સિવાય બીજું કાઇ કળ તાે 'મંગળ'નું છે નહિ અને સફળ તેા છે, તેથી મંગળ સમાપ્તિ ક્રળવાળુંજ સિદ્ધ થયું છે. (અર્થાપત્તિ જેવું આ અનુમાન છે.)

परिसंख्याविधिः—उमयोश्र युगपस्राप्ताः वितरव्यात्रत्तिपरा विधि:। એक्टर क्षांत से अर्था પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે ઇતર અર્થની નિવૃત્તિના **એાધક જે વિધિ તે પરિસંખ્યા** વિધિ કહે-वाय छे. र्रेभ "पश्चपञ्चनखा " પાંચ નખવાળાં પાંચ પશુ ભક્ષ્ય છે." આ વિધિ પરિસંખ્યા વિધિ કહેવાય છે. તેમાં સસલું, શાહુડી, ધા, ગેંડા અને કાચળા, એ પાંચ પ્રાણીઓ પાંચ નખવાળાં છે. તથા એ પાંચથી ભિન્ન મનુષ્ય, વાનર આદિ પાંચ નખવાળાં છે. એ બન્તેનું રાગથી (ભક્ષણ કરવાની સ્વાભાવિક ઇચ્છાથી) ભક્ષણ પ્રાપ્ત થયે ઉક્ત વિધિ પેલાં પાંચ નખવાળાં સસલાં વગેરે પાંચ પ્રાણીઓથી ભિન્ન મતુષ્ય, વાનર વગેર<u>ે</u> પ્રાણીએાના ભક્ષણની નિવૃત્તિનુંજ બાધન કરે છે. પણ સસલા વગેરે પાંચ પ્રાણીઓના બક્ષણનું

વિધાન કરતું નથી. કેમકે સસલા વગેરેનું ભક્ષણ ક્ષેાકોને પ્રથમથીજ રાગવડે પણ પ્રાપ્તજ છે; માટે ઉક્ત વિધિ પરિસંખ્યાવિધિ કહેવાય છે.

२. उभयप्राप्तावतरव्याश्चित्रबोधका विधिपरि-संख्याविधिः। એક વખતે એ પદાર્થપ્રાપ્ત થાય ત્યારે તેમાંથી એકની વ્યાવૃત્તિના બાેધક જે વિધિ ते પરિસંખ્યાવિધિ જેમ.- "इमाम-गृहणान्**रशनामृतस्य''--''** सत्यनी आ अञाभने ઝાલી. '' એ વચનથી ધાેડાની તથા ગધેડાની *ખન્નેની* લગામ ઝાલવાની પ્રાપ્ત થઇ ત્યાં आभण એવું વચન છે हे "अश्वाभिधानीमादत्ते" "ઘોડાની લગામ ઝાલે છે." આ વચન વડે ગધેડાની લગામ ઝાલવાની વ્યાવૃત્તિમાત્ર કરી છે, ઘોડાની લગામ ઝાલવાનાે વિ**ધિ** નથી કહ્યો. ये रीते के विधिवरे भास કરીને ક્રાપ્ત અર્થના નિષેધ થતા હાય. તે પરિસ'ખ્યા વિધિ કહેવાય ''अश्वाभिधानीमादते'' એ વિધિ વાક્ય વહે ગદ<sup>ે</sup>ભની રશના (લગામ)ની વ્યાવૃત્તિ **થાય** માટે એ પરિસંખ્યા વિધિ છે.

ટીપ:—નિયમવિધિમાં તથા પરિસંખ્યા-વિધિમાં ઇતરની આવૃત્તિ સમાન છે, તથાપિ નિયમ વિધિમાં તો ઇતરની નિવૃત્તિ 'અર્થાત્' છે, અને પરિસંખ્યાવિધિમાં તો ઇતરની નિવૃત્તિ વિધેય છે; એટલો ફેર છે.

परिहारत्वम्—दोषाबुद्धरणत्वम् । द्देशः वगेरैने हूर करवापछुं.

परीक्षकः—शास्त्रसंस्कृतमितः । शास्त्रना संरक्षरवाणी शुद्धिवालाः

२. प्रमाणेन परीक्ष्यव्यवहर्त्ता । प्रभाखुवडे परीक्षा क्रीने व्यव**ढा**र करनाराः

परीक्षा—लक्षितस्थैतल्लक्षणं संभवित न वेति विचारः परीक्षा । के वस्तुनुं क्ष्मण् इह्युं हे। य ते वस्तुनुं ते क्ष्मण् संभवे छे के नथी संभवनुं अवे। विचार ते परीक्षा कहेवाय छे. केम, पृथ्वी वगेरेनुं गंधत्व वगेरे क्षमण्

#### ( १२७ )

સંભવે છે કે નહિ, એવા વિચાર કરવા તે લક્ષણની પરીક્ષા કહેવાય છે.

र. तर्कप्रमाणादिना बस्तुतत्त्वावधारणम् । तर्भे व्यते प्रभाष्युवडे वस्तुना तत्त्वने। निश्चय अस्वे। ते परीक्षा

परोक्षज्ञानम्—(ज्ञानगतपरीक्षता)—विष-यचित्तादारम्याऽनापन्नं प्रमाणचैतन्यम् । विषय-न्यैतन्यनी साथे ताहात्भ्यपणाने निष्ठं पाभेधुं अभाष्य्यैतन्य, ते परोक्षज्ञान अधेवायः स्मेनेक ज्ञानगत परोक्षता पण्ड अष्ठे छे.

૧. अनाधिगताबाधितवर्त्तमानवाग्यविषय-चैतन्यिमनं प्रमाणचैतन्यम् । પહેલાં નહિ જાણેલું, ળાધિત નહિ થયેલું, અને વર્તમાન-કાળમાં હોય એવું યોગ્ય જે વિષયચૈતન્ય, તેનાથી ભિન્ન જે પ્રમાણચૈતન્ય તે પરાક્ષ-જ્ઞાન કહેવાય.

परोक्षत्वम्—योग्यविषयस्यानाइतसंवित्ता-दास्यामावः । અज्ञानष्टत આવરણ્યી રહિત જે સાક્ષિચૈતન્ય છે તેનું નામ અનાષ્ટ્રતસંવિત્ છે. એવી અનાષ્ટ્રતસંવિત્ની સાથે પ્રત્યક્ષ-યાગ્ય વિષયના તાકાત્મ્યના જે અભાવ તે પરાક્ષપણં.

પર્યનુયોનઃ—દ્ભુષ્ણને માટે જિન્નાસા. નિત્રહસ્થાનમાં આવેલા વાદીને તેનું દ્ભુષ્ણ કહે-વાના અવસર તે પર્યનુયાેગ.

પર્યનુયોज્य:—વાદમાં વાદી નિગ્રહ-રથાનમાં સપડાયો હોય ને તેને કહી દેવું જોઇએ. એવી રીતે કહેવા યોગ્ય વાદી તે પ્યનુયોજ્ય કહેવાય.

पर्यनुयोः ज्योपेक्षणम् — उद्घावनाई परकीय-निम्नहस्थानानुद्धावनं पर्यनुयोज्योपेक्षणम् । निश्रक्ष-स्थानमां प्राप्त यथेका वादीनुं निश्रक्ष्यान् सक्षासद्द भध्यरथे। अप्रतिवादीने क्रेडेवुं कोछओ; प्रखु ओ रीते पर्यनुयोज्य औटवे निश्रक्ष्यानमां सप्रायका वादीनुं निश्रक्ष्यान प्रतिवादीने न क्रेडेवुं ते पर्यनुयोज्योपेक्षण् क्रहेवाय छे.

पर्यन्ततत्वम् ---तद्वधिकविप्रकर्षश्च-यस्वे सति तत्सित्रिकुष्टस्वम् । ३।५ हिशाहिना अविध સુધીના અંતર (દ્વરતા) થી રહિત હાેઇને તે દેશાદિની જેસમીપતા તે પર્યન્તત્વ કહેવાય. અર્થાત્ અમુક હદમાં આવેલો પ્રદેશ.

**પર્યાપ્તિ:**—સ્વરૂપસંબંધને પર્યાપ્તિ કહે છે. પ્રતિયાગી વસ્તુનું અથવા અનુયાગી વસ્તુનું के स्वइप छे तेल संअधइप है। य ते। तेने સ્વરૂપસંબંધ કહે છે. જેમ, બે ઘડામાં રહેલું દિત્વ સંખ્યારવરૂપ તેજ તે એ વડામાં પર્યાપ્તિ નામે સંબંધ છે, તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છેઃ– दित्व, त्रित्वादिक अनेक्ष्व संभ्या अनेक દ્રવ્યાને આશ્રિત રહે છે. એક દ્રવ્યને આશ્રિત રહેતી નથી. જેમ, બે ધડાની સંખ્યા બે ઘડાને આશ્રિત છે અને ત્રણ ઘડાની સંખ્યા ત્રણ વડાને આશ્રિત છે, પણ પ્રત્યેક ધડાને આશ્રિત રહેતી નથી. જો કે તે દિત્વ, ત્રિ**ત્વા**-દિક સંખ્યા સમવાય સંવ્યંધે કરીને પ્રત્યેક ધડામાં પણ રહે છે. તથાપિ 'આ એક્<mark>ત્વ</mark>ા સંખ્યાવાળું દ્રવ્ય દિત્વ સંખ્યાવાળું છે. એવી પ્રતાતિ ક્ષેકને થતી નથી; પણ આ એકત્વ સંખ્યાવાળું દ્રવ્ય દ્વિત્વ સંખ્યાવાળું નથી. એવીજ પ્રતીતિ ક્ષેકાને થાય છે: માટે તે દ્વિલાદિક સંખ્યા પર્યાપ્તિ (સમાપ્તિ) નામે કાંઇ સંબંધ વિશેષ માનવા જોઇએ. માટે એ ઘડામાંની દ્વિત્વ સંખ્યા પર્યાપ્તિ સંખંધ વડે તે એ ધડામાં રહે છે. તેમ ત્રણ ધડામાં જે ત્રિત્વ સંખ્યા છે તે પર્યાપ્રિ સં**ળધ** વડે ત્રણ ધડામાં છે, ઇત્યાદિ.

पर्याय:—समानार्थवेषिकः। सभान अर्थनुं भोधन करनारे। (शल्ह).

- त नानाशब्दैकार्थकाधकः पर्यायः। એકજ અર્થાનું બાેધન કરતારા જે અતેક શબ્દા છે ते અર્થતા બાેધ કરતારા જે શબ્દ ते પર્યાય શષ્ટ.
- तत्समानपदान्तरेण तदर्थकथनम् । तेना सभान અर्थवाणा भीका शक्द वर्डे तेळ अर्थनुं डयन કरवुं ते पर्याय, ४. અनुक्रम,

पर्युदासः—અન્યોન્યાભાવ. જેમ-" ઘટ એ પટ નથી. " ( १२८ )

ર. " અધ્યાહ્મણને બાલાવા. " એમાં નગને જે અર્થ છે તે પણ પર્યુદાસ કહેવાય છે.

पश्चिमादिक्—प्रतिची—स्वापेक्षास्ताचळस-विहितादिक्। પોતાની અપેક્ષાથી અસ્તાચલની સમાપમા આવેલી દિશા તે પશ્ચિમા અથવા પ્રતીચી દિશા કહેવાય છે.

पद्यन्ती - नाभिचक्रस्थवाय्वभिव्यह्र्यो यो-निप्रत्यक्षगोचरः शब्दः । નાભિચક્રમાં રહેલા વાલુથી અભિવ્યક્ત થવા યાગ્ય અને યાગીઓને સંભ-ળાય એવા શબ્દ તે પશ્યંતીવાણી કહેવાય છે.

२. वेदविरुद्धार्धप्रतिपादक:। वेदथी विरुद्ध अर्थाने प्रतिपादन क्रतार पाणंडी क्रदेवाय छे.

पाटः—शास्त्रादिप्रन्थानां पौनःपुन्येनेत्त्र्यारणम् । શાસ્त्र વગેરે શ્રંથાેતું કરી કરીને ઉચ્ચારણ્ કરલું (શાસ્ત્ર વગેરેતું મુખયી બાેલીને વારંવાર આવર્ષન ) તે પાઠ

पाठव्यसनम्-पाठवासनाः— शास्त्रतात्पर्यान्त्रहणेन समप्रावस्था शास्त्रपाठासक्तिः । शास्त्रनुं तात्पर्यं निर्व अष्ठष्य अस्तां सभग्र अवस्थान्वाणां शास्त्रोना पाठनी आसक्ति ते पाठव्यसन अथवा पाठवासना अक्षेताय छे.

पाणिः—मणिबन्धावध्यङगुलिपर्यन्तः । કાંડાથી તે આંગળીએ। સુધીના હાથના ભાગ.

आदानिकयासाधनिमिन्द्रयं पाणिः । अडिं क्रियानुं साधन के छिद्रिय तेने पािष् (दाय) क्रिके छे.

पात्रम्—स्वयजनानयो रक्षकं पात्रम् । પોતાનું अने यक्षभाननुं रक्षण् કरे એવા જે હોય ते पात्र કહેવાય.

(२) पतन्तं त्रायत इति पात्रम् । (नरक्षाहिभां) भडताने के असावे ते भात्र ब्रह्डेवाय.

पादः —गमनिक्रयासाधनमिन्द्रियम् । ગમન ક્રિયાનું સાધનરૂપ જે ઇદિય તે પાદ. ૨. શ્લાકના ચતુર્થાશને પણ પાદ કહે છે. पापम्—वेदनिषिद्धकियाजन्यम् । वेदे निषिद्ध भानेश्री क्वियावडे જે ઉત્પન્ન થાય તેને પાપ કહે છે. અધર્મ એ પાપનું બીજાં નામ છે.

ર. निषिद्धानुष्टानजन्यं पापम् । નિષિદ્ધ કર્મ કરવાથી જે ઉત્પન્ન થાય તે પાપ.

पापकर्मत्रयम्— ઉત્કૃષ્ઠ, યધ્યમ અને સામાન્ય, એવા બેદેથી પાપકર્મ ત્રણ પ્રકારનું છે. બીજાને પીડા કરનાર ગુચ્છ, ગુલ્મ, દક્ષિકાદિ શરીર આપનાર પાપકર્મ ઉત્કૃષ્ઠ પાપ કહેવાય છે; આંબો, ક્ણસ, વગેરે શરીરો મધ્યમ પાપનું કળ છે; અને લાેકમાં પૂજ્ય એવાં હાથી, ગાય, પોંપળા, તુળસી, વગેરે સામાન્ય પાપનું કળ છે.

पामरत्वम्—शास्त्रसंकारश्रत्यत्वे सति वि-षयभागासक्तत्वं । शास्त्रना संस्टारथी रिक्षत ढेाधने विषयकोशमां व्यासक्तपर्धुं ते पामर-पर्धुं ४ढेवाय छे.

पायु:--विसर्गिक्रियासाधनामिन्द्रियम्। विसर्ग (त्याग) क्वियानुं साधन के छिदिय तेने पासु (शुद्दा) छिदिय क्षेडे छे.

परमार्थिकसत्त्वम्—कालत्रयाबाष्यत्वम् । ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય એવા ત્રણે કાળમાં જેના બાધ થઇ શકે નહિ તે પાર-માર્થિક સત્ત્વ કહેવાય.

पारमार्थिकात्यन्नामावः— છવ, ઇશ્વર અને જગત રૂપ દૈત પ્રપંચના પ્રત્યગભિત્ર હાફા વિષે જે અત્યંતાભાવ છે તે.

पारमार्थिकीप्रमा—तत्त्वमसि आहि वाडयथी ઉપજેલી અધિકારી પુરૂષની अहं ब्रह्मास्मि એવી પ્રમા તે પારમાર્થિકી પ્રમા.

पारायणम्—भागवतादीनामाद्यन्तपाठाधि-कारेण प्रवृत्तम् । श्रीभ६ लाभवत वगेरेने। साद्यंत पाठ डरवाना व्यविधार वडे के डर्भ प्रवृत्त थयुं ढीय ते पारायण् डढेवाय छे.

पारिभाषिकः – शास्त्रसङ्केतविशेषेण तत्त-दर्थनेषकः शब्दः। शास्त्र भास संरेत वर्डे

#### ( २२७ )

તે તે અથેના બાધ કરનારા શબ્દ તે પારિ-ભાષિક શબ્દ કહેવાય છે.

पार्थिवविषयः—गन्धविद्वषयः पार्थिवविषयः। જે વિષય સમવાય સંખ'ધે કરીને ગ'ધ ગુણુ વાજાા હોય છે, તે વિષય પાર્થિવ વિષય કહેવાય છે.

 गन्धसमानाधिकरणद्रव्यवसाक्षाद्रव्यप्य-जातिमद्विषयः पाधिविविषयः। गःधनुं सभानाधि-इरख् अने ऽन्यत्वना साक्षात् व्याप्य अवेष श्रे विषय ते पाधिव विषय इंदेवाय छे.

पार्थिवशर्रास्म् — गम्धवच्छरिरं पार्थिव-शरीरम् । જે શરીર સમવાય સંખંધે કરીને ગંધ ગુણુવાળું હોય છે, તે શરીઃ પાથિવ શરીર કહેવાય છે, જેમ–મનુષ્ય, પશુ, પશ્ની, કૃમિ, દક્ષ, ક્ષ્યાદિ શરીરા સમવાય સંખંધે કરીને ગંધ ગુણુવાળાં છે, માટે તે પાર્થિવ શરીરા છે.

र. गन्धसमानाधिकरणद्रव्यलसाक्षाद्ध्याप्यजाति-मत् श्रारं पार्थिवशरीरम् । गंधनी सभानाधि-इरख् तथा प्रव्यत्य कातिनुं साक्षात् व्याप्य स्मेनी के पृथ्वीत्य काति छे, ते कातिवाणुं शरीर ते पार्थिव शरीर. (के क्षेक्षिने भते क्षत्पन्न विनष्ट शरीरमां तथा क्षत्पत्तिक्षखान् विश्वन शरीरमां तथा सुरिक्षसमुरिक अव-यव कन्म शरीरमां गंधगुष्कृती स्मलाव मनातो है।य तेमने भते स्मा क्षस्र्ष्णु निर्देशि छे.)

पार्थिबेन्द्रियम्—गन्धवदिन्दियं पार्थिके न्द्रियम्। જે ઇંદ્રિય સમવાય સંભંધે કરીને ગંધગુણવાળું હોય તે પાર્થિવ ઇંદ્રિય કહેવાય, સમવાય સંભંધે કરીને ગંધગુણવાળું એક દ્રાણ ઇંદ્રિય છે, માટે દ્રાણેન્દ્રિયને પાર્થિવેન્દ્રિય કહે છે.

२. गन्धसमानाधिकरणद्वव्यत्वसाक्षाद्व्याच्य जातिमदिन्द्रियं पार्थिवेन्द्रियम्। ग'धनुं सभाता-धिकरेख तथा द्रव्यत्व कातिनुं साक्षात् व्याप्य स्रेवी के पृथ्वीत्व काति छे, ते कातिवाणुं धदिय ते पार्थिव धदिय काखुं. પિટરપાજવાદ્દી—કાર્યકારણના સમુદ્દા-યને પિટર કહે છે. અર્થાત્ અવયવ અને અવયવીતા સમુદ્દાય તે પિટર કોઇ લડાનાં બે કપાક્ષાને પણ 'પિઠર' કહે છે. જે નૈયાયિકા એમ કહે છે કે, લડાનાં કપાક્ષાને અબ્નિના સંપાગ થવાથી એકેજ વખતે ઘડાના શ્યામ રૂપાદિકની નિવૃત્તિ થઇને રક્ત રૂપાદિકની ઉત્પત્તિ થાય છે, તેઓ પિઠરપાકવાદી કહે-વાય છે. કેમકે આ વાદીઓ પિઠરના પાક માને છે, પરમાહ્યુના પાક માનતા નથી.

पितृत्वम् —सिपज्जीकरणोत्तरश्राद्धजन्यफल-भागित्वम् । सिपेंडीश्राह ६र्या पश्री श्राद्ध**री** ઉत्पन्न थतुं ६० केने प्राप्त थाय छे ते पितृ.

પાંજીપાજવાદા — પીજી એટલે પરમાણુ. પરમાણુપાકવાદી વૈશેષિક શાસ્ત્રવાળાઓ પીજી પાકવાદી કહેવાય છે. તેઓ એમ કહે છે કે અગ્નિના સંગાગથી ઘડાના પરમાણુઓમાં પાક થઇને પૂર્વનાં રૂપરસાદિક નાશ પામે છે તથા બીજાં રૂપરસાદિ ઉત્પન્ન થાય છે.

पुण्यं कर्म--पुण्यजनकं कर्म-पुष्यने अत्पन्त करनाई कर्भ ते पुष्यकर्भः

ર. વેદવિહિત ક્રિયાજન્ય–જેને ધર્મ કહે છે તે–પુષ્યકર્મ કહેવાય છે.

पुण्यकर्मत्रयम्— ઉત્કૃષ્ઠ, મધ્યમ, અને સામાન્ય, એવા પુષ્યકર્મના ત્રણ ભેદ છે. તેમાં હિરષ્યગર્ભાદિ શરીર એ ઉત્કૃષ્ટ પુષ્ય-કર્મનું કળ છે; ઇદ્રાદિ શરીર મધ્યમ પુષ્યનું અને યક્ષરાક્ષસાદિ શરીર એ સામાન્ય પુષ્યનું કળ છે.

पुण्यादिकर्मत्रयम्—પુષ્યકર્મ, પાપકર્મ, અને મિશ્રકર્મ, એમ કર્મ ત્રણ પ્રકારતું છે. पृत्रेषणा—પુત્રવિષયક અભિમાન કે ચાહના.

पुद्गलपदार्थः—( જૈનમતે )–જે પદાર્થ પૂરણ થતું જય તથા ગળતું જાય તે પુદ્ગલ કહેવાય. અર્થાત્ ઉપચય અને અપચયવાળું જે હોય ને પુદ્ગલ. પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ, રથાવર શરીર અને જંગમ શરીર, એવા પુદ્ગલના છ લેદ છે.

#### ( 930 )

पुनरुक्तम् – अनुवादं विना कथितस्य पुनः कथनं पुनरुक्तम् । डार्घभे ४६६वाने ६दी ४६। भतावतुं तेने अनुवाद ४६ छे. स्थेवा अनुवाद विनाल स्थे वार ४६वा अर्थानुं के पुनः ४४न छे, तेनुं नाभ पुनरुद्धत छे. क्रेम– शब्दोनित्यः, शब्दोनित्यः, धत्यादिङ वयननुं ४४न ते पुनरुक्त ४६वाय छे. (वाद्दमाना स्थे से द्वाप छे.)

पुनरुक्ति:—पुनःपुनरुक्तिः। वारंवार तेतुं ते भेक्षितुं ते.

ર. एकार्थवाघकानेकपदारुक्तिर्वा ! અથવા એક અર્થના બાેધક અનેક શબ્દો કહેવા તે. જેમ–તેણે શાતળ વારિ, જળ, પાણી પીધું. એમાં વારિ, જળ, પાણી, એ શબ્દો એકજ અર્થના હોવાથી પુનરુક્તિ કહેવાય છે.

पुरश्चरणम्—सन्त्रफलसिद्धचर्थमुपोद्धातत्वेन पूर्वसेवनम्। भंत्रना ४००नी सिद्धिने भाटे अपोह्धात ३पे प्रथम के अपासन ४२वुं तेने पुरश्चरख् ४ छे.

पुराकस्पार्थवादः एतिह्यसमाचरिततवा कीर्तनम् । पुराखाहिङभां ङढेली ङथानां पात्रा सभान व्यानुं आव्यरख् छे स्थेभ ङढेवुं ते पुराङ्थ नाभे व्यर्थवाह जख्वा.

पुराणम् -- पुरातनवृत्तान्तकथनम् । भृता वभातना वृत्तान्ततुं अथनः

पुरुष:—( સાંખ્યાનેમતે ) अजन्यत्वे सत्य-जनकः। જે કાેેેકથી ઉત્પન્ન થયેલા ન હાેય, તેમ જે કાં⊎તે ઉત્પન્ન ન કરતા હાેય તે. અર્થાત્ આત્મા.

पुरुषार्थसम्पादनद्याग्यः पुरुषः। ધर्भादि
 सार पुश्पार्थने संपादन करवाने જे ये। ज्या
 के। य ते पुत्र्यः

ર. પુર્યષ્ટकसु वसतीति पुरुषः। પુર્યાષ્ટકમાં છે રહેતા હાય તે પુરુષ–જીવ. ('પુર્યાષ્ટક' શબ્દ જાઓ।).

पुरुषार्थः—त्रिविधदुःस्वात्यन्तिनिवृत्तिः । ત્ર**ણ** પ્રકારનાં કુઃખાની અત્ય'ત નિવૃત્તિ તે પુરુષાર્થ—માહ્ય.

२. सुखवाप्तिर्दुःखपरिहारः । સુખની પ્રાપ્તિ અને દુઃખના નાશ તે પુરુષાર્થ.

३. पुरुषेण साध्याऽर्थः । પુરુષ વડે સાધ્ય એવા અર્થ.

पુર્યપ્રकम्—સક્ષ્મ શરીર સાથે અવિદ્યા, ક્રામ અને કર્મ, વિશેષ ગણીએ તો તે પુર્યપ્રક કહેવાય. અથવા, આઠ પુરીઓઃ—(૧) પાંચ નાતે દિયો, (૨) પાંચ કર્મેન્દ્રિયો, (૩) ચાર અત: કરણ, (૪) પાંચ પ્રાષ્ણ, (૫) પાંચ સદમભૂત, (૬) અવિદ્યા, (૭) કામ, અને (૮) કર્મ, એ આઠ પુરીઓનાં નામ જાણવાં.

पूरकप्राणायाम:—इडया थे।डशमात्रामिः प्राणवायोः पानम् । ऽ।भी तासिक्षधी से।० भात्रा केटला वभत सुधी प्राण्वायुने भें यवे। ते भूरक प्राण्यायाम.

पूर्वत्वम् — क्रियाजन्यसंवागप्रतिवागित्वम् । ક્રિયાથી જન્ય સંધાગતું પ્રતિવાગીપણું (એટલે સંધાગ થતા પહેલાંની સ્થિતિ) તે પૂર્વપણું.

पूर्वपक्षः—शास्त्रीयसंशयनिरासार्थः प्रश्नः । શાસ્ત્રના વિષય સંખંધી સંશયને દૃર કરવા માટે જે પ્રશ્ન તે પૂર્વપક્ષ.

२ सिद्धान्तविरुद्धकोटिः । सिद्धान्तनी विरुद्ध के अपन्यास अरवे। ते पूर्वपक्ष. अथवा—

#### ( 131 )

३. सिद्धान्तविरोधितकेापन्यासः । सिद्धान्तथी ©क्षटा तर्धने। ७५न्यास करवे। ते पूर्वपक्ष.

पूर्वमीमांसा--पूर्वकाण्डवंदविवारशास्त्रम् । वेदना क्रभीदि प्रतिपादक स्थेवा पूर्व कांउना विस्थारनुं शास्त्र.

पूर्ववद्तुमानम्—कारणल्कमनुमानं पूर्ववत् । क्यां કारखुइप क्षिंग ( હેતુ ) વડે કાર્યફ્રપ સાધ્યની અનુમિતિ થાય છે તે પૂર્વવત્ અનુમાન જાહ્યુદું. ( પૂર્વ એટલે કારહ્યુ.) જેમ-મેઘની ઘટા વિશેષ વડે વરસાદનું અનુમાન થાય છે. તેમાં વરસાદ તો કાર્ય છે અને મેઘોની ઘટા વિશેષ એ કારહ્યુ છે.

કેટલાક પ્રંથકારા પૂર્વ શબ્દના અર્થ અન્વયવ્યાપ્તિ કરે છે. તેથી અન્વયવ્યાપ્તિવાળું જે કેવલાન્વયિ અનુમાન તેને 'પૂર્વવત્' કહે છે. જેમ–" ઘટાંડિમિયેચઃ, પ્રમેચત્વાત્"–" ઘડા અભિધય છે, પ્રમેય છે માટે."

पूर्वेत्तुत्तित्वम्—कार्यप्रागमावाधिकरणक्षणवृक्तित्वम् । કાર્યના પાગભાવના અધિકરણમાં
ક્ષણવાર રહેવાપણું તે. જેમ ઘટ એ કાર્ય છે.
તેના પ્રાગભાવ કપાક્ષામાં રહેશા છે માટે
કપાક્ષાએ પ્રાગભાવનું અધિકરણ છે. એ
અધિકરણમાં રહેલા ભાવમાં જે એક ક્ષણ ઘટ કાર્ય રહેલું તે ઘટનું પૂર્વવृक्तित्व કહેવાય.

पृच्छा—ज्ञातुमिच्छा। পাঞ্বানী ৮<sup>2</sup>छ। २. जिज्ञासाविषयकज्ञानानुकूळव्यापार: पृच्छा। के পাঞ্বানী ৮<sup>2</sup>छ। द्वीय ते विषयक ज्ञानने ज्ञानने अनुकृत व्यापार ते पृथ्छा.

पृथक्त्वम्—पृथकव्यवहारविषयवृत्तिगुणत्व-व्याप्यजातिमत् पृथक्त्वम् । પૃथक् વ્યવહારના વિષયમાં વર્ષનારી અને ગુણત્વ જાતિની વ્યાપ્ય એવી જે જાતિ છે, તેને પૃથકૃત્વ કહે છે. (પૃથકૃત્વ એટકે ક્લિપ્તપહ્યું.)

२. पृथग्व्यवहारासाधारणकारणत्वं पृथक्त्वम् । असुड वस्तु पृथइ (किन्न) छे ओवा व्य-वडारनुं के असाधारखु કारखु के पृथडत्व. પૃથक्त्वगुणः — એક પૃથકત્વ, દિપૃથકત્વ,-ત્રિપૃથકત્વ, કત્યાદિ બેદથી પૃથકત્વ ગુણુ અનેક-પ્રકારના છે. એ ગુણુ પૃ²ની આદિક નવે દ્રવ્યોમાં રહે છે. તેમાં એક પૃથકત્વ તા નિત્ય-દ્રવ્યોમાં નિત્ય હોય છે અને અનિત્ય દ્રવ્યોમાં અનિત્ય હોય છે; દિપૃથકત્વ વગેરે તા સવ'ત્ર-અનિત્યજ હોય છે.

पृथिवी-गन्धसमानाधिकरणद्रव्यत्वसाक्षाद्व्या प्यजातिमती पृथिवी। गंधगुष्युनुं सभानाधिकरष्युत्या प्रव्यात्मता पृथिवी। गंधगुष्युनुं सभानाधिकरष्युत्या प्रव्यात्य कातिनुं साक्षात व्याप्य, स्रेती के काति छे, ते कातिवाणुं प्रव्य पृथिवी कहवाय छे.

 पृथिवीत्वजातिमती पृथिवी। જે ६०4 समवाय स'બ'ધે કરીને પૃથિવીત્વ જાતિવાળું હોય તે ६०ય પૃથિવી (પૃથ્વી) કહેવાય છે.

३. गंधसहचरितचतुर्दशगुणवक्तं पृथिवीत्वम् । ગ'ધસહિત ચૌદ ગુણુવાળા હેાવાપણું તે પૃ<sup>ઢ</sup>વીત્વ.

પૃથ્વીगतगुणा:—પૃથ્વીમાં આ પ્રમાણે ચાદ ગુણા હોય છે:-(૧) રૂપ, (૨) રસ, (૩) મંધ, (૪) સ્પર્શ, (૫) સંખ્યા, (૬) પરિમાણ, (૭) પૃથકત્વ, (૮) સંચાગ, (૯) વિભાગ, (૧૦) પરત્વ, (૧૧) અપરત્વ, (૧૨) ગુરુત્વ, (૧૩) દ્રવત્વ, (૧૪) વેગસ્થિતિ રથાપક નામે સંસ્કાર.

ુથ્લીદ્રચ્યમ્—એના બે પ્રકાર છે: (૧) નિત્ય પૃથ્વી, અને (૨) અનિત્ય પૃથ્વી. તેમાં પરમાણુરૂષ પૃથ્વી નિત્ય છે અને દ્રયણુકાદિ કાર્યરૂપ પૃથ્વી અનિત્ય છે. અનિત્ય પૃથ્વી ત્રણ પ્રકારની છે: (૧) શરીરરૂપી પૃથ્વી, (૨) ઇક્યિરૂપ પૃથ્વી, અને (૩) વિષયરૂપ પૃથ્વી. તેમાં શરીરરૂપ પૃથ્વી અથવા પાર્થિવ શરીરઃ (૧) યોનિજ શરીર અને (૨) અયોનિજ શરીર, એ બે પ્રકારનું છે. તેમાં શુક્રશોણિતના મેળાપથી અનેલું શરીર યોનિજ શરીર કહેવાય છે. યોનિજ શરીર કહેવાય છે. યોનિજ શરીર, એમ બે પ્રકારનું છે. તેમાં

#### ( 232 )

મનુષ્યાદિ શરીર જરાયુજ કહેવાય છે, અને પક્ષીસર્પાદિકનું શરીર અંડજ કહેવાય છે.

જે શરીર ધોનિજ શરીરથી ભિન્ન હોય તે અધાનિજ શરીર કહેવાય છે. તે ત્રણ પ્રકારનું છે: (૧) ઉદ્દભિજ, (૨) સ્વેદજ, અને (૩) અદ્દપ્રવિશેષજન્ય. વૃક્ષાદિક શરીર ઉદ્દભિજ કહેવાય છે; કૃમિદ શાદિકનાં શરીર સ્વદેજ કહેવાય છે; અને મનુ આદિકનાં શરીર અદ્દપ્ર વિશેષજન્ય કહેવાય છે.

ં **પાર્થિવ ઈંદ્રિય—**ગંધ ગુણુનું બ્રાહક ઇંદ્રિય શ્રાણુ તે રાર્થિવ ઇંદ્રિય છે. માટી, પથરા, વગેરે અનેક પ્રકારના પદાર્થી તે **પાર્ચિવ વિષય** છે.

पैद्युन्यम्—परोक्षे परदूषणवचयनम् । क्षेष्ठ भाषासती गेरक्षाजरीमां तेनां इपण् भासवां ते पैशुन्य, अधवा—

 परस्में परोक्षे परदोषप्रकाशनम् । शीक्तना स्थागण क्रेष्ठि भाख्सनी शेरढाळरीभां तेना द्वेषने @वाडा करवा ते पैशन्य.

पौरुषेयत्वम्-नृतनातुपूर्वीरचनत्वम्। नदीन व्यातुपूर्वी (गाध्वण्डी)ती रव्यना करदी ते (क्रेस ऽंक्षुराख्.)

- पूर्वानुपूर्ध्वनेषेक्षपुंचिशेषबुद्धयधीनानुपूर्वीम-त्त्वम् । पહेंबांनी સ्थना पद्धतिनी અપेक्षा રाખ્યા વગર પુરુષ વિશેષની છુહિથી ગાહવી કાઢેલી જે આતુપૂર્વી, તેપહ્યું. (જેમ કાદ'બરી.)
- ३. सजातीये।चारणानपेक्षे।चारणविषयत्वम् । सब्बतीय ઉચ્ચારણની અપેક્ષા રાખ્યા સિવાય ઉચ્ચારણનાે વિષય હોવાયણું, (જેમ ભારતાદિ)

प्रकरणम्—एकार्यप्रतिपादक्यंयांशः। ॐक अर्थाने प्रतिपादन करनारा श्रंथना लागते प्रकरल्थांय क्षेत्राय.

- २. शास्त्रसिद्धान्तप्रतिपादकप्रन्थः। शास्त्रना सिद्धान्तसाग सिवायना विषयने પ્रतिपादन કरनारे। अथ.
- २. राजिकदेशसम्बद्धत्वे सति शास्त्रकार्यान्तरे स्थितं प्रकरणम् । शास्त्रना ओड हेश साथे

સંબંધ રાખનારૂં હાેઇને શાસ્ત્રના કોઇ કાર્યમાં જે રહેલું હાેય તે પ્રકરણ.

- ४. (भीभांसक भते ) उमयाकाङ्क्षा प्रकरणम् । यथा प्रयाजादिषु । विधिवाक्ष्य भने भंगवाक्ष्य, भन्नेनी आंक्षाक्षावाणुं ते प्रकरण्, रूप प्रयाज आहिक्ष्मां. अर्थात् रूपां प्रधानक्ष्मेनी अने भंगक्षमेनी आक्षांक्षा ब्हेंदी ते प्रकरण् क्षेत्वाय छे. अथवा—
- ५. अङ्गत्राक्यसापेक्षं प्रधानवाक्यम् । અ'ग પ્રતિપાદક વાક્યની અપેક્ષાતાળું પ્રધાન વાક્ય જેમા કહેલું હોય તે પ્રકરણ કહેવાય.
- ६. सङ्गतिपदर्शनप्रयोजिकाङ्क्षा प्रकरणम् । જે આકાંક્ષાને લીધે સંગતિતું ( પ્રંથમાંના પુર્વાપર સંગ્યંધતું ) પ્રકશેન કરવાની જરૂર લાગે છે તે આકાંક્ષા બોધક પ્રાથ સંદર્ભને પ્રકરસ્ય કહે છે.

प्रकरणसमोहेत्वाभासः-( 'सत्प्रतिपक्षः ' शर्भः णुओः. )

प्रकारता—विषयता; विशेषशृत्व नामनी ओड प्रडारनी विबक्षश् विषयताने पश् प्रडारता डाँडे छे.

प्रकाशमानत्वम् स्वसत्तायां स्वसत्ताप्रकारकः संशयाद्यगोचरत्वम् । भातानी सत्ता (अस्तित्व)-भां भातानी सत्ता छे ४ निक्ष य्येवा प्रकारना संशयादिनुं निक्ष जष्यावापश्चं ते प्रकाशभानत्व.

प्रकृतिः—प्राचीनकर्मसंस्काराधीनस्वभावः । પૂર્વનાં કર્મના સંરકારને અધીન જે સ્વભાવ તે. અર્થાત્ પૂર્વકર્મના સંસ્કાર પ્રમાણે જે સ્વભાવનું બધારણ્ તે પ્રકૃતિ.

- २. तत्त्वान्तरारम्भकःतं प्रकृतित्वम् । पे।तानाथी भिन्न तत्वनुं स्थारंभक्षपश्चं ते प्रकृतिपश्चं, स्थवा—
- ३. तत्त्वान्तरोपादनत्वम्—બીજા તત્વનું જે ઉપાદાનપણું તે પ્રકૃતિત્વ.
- ४. अजन्यस्वे सित जनकरं मूलप्रकृतित्व-मिति संड्रूयमते। सांण्यमतमां-के उत्पत्ति-रिक्षत क्षेत्रिने भीला (तत्त्वनी) जनक क्षेत्य ते मूलप्रकृति क्षेत्वाय छे.

#### ( 833 )

प. (भीभांसक्षेते भते ) प्राथमिकविधि ज्ञतिपादितसममेतिकर्तव्यताकस्तम् । यागभां ॐ अथभ करवाना विधि ॐ, ते विधिव के प्रति-पादित सभग्र छितक्त व्यातावाणा छै।वापछ्यं ते प्रकृतियाण्यं के अधृतियाण केंद्रेवाय छं. )

- इ. कार्याकारेण विकियमाणस्वं प्रकृतिस्वम् ।
   अर्थश्ये के विकार पामे छे तेने प्रकृति क्छे
   अने स्रेतुं विकारपायुं ते प्रकृतित्व.
- क. सत्त्वरजस्तमेागुणानां साम्यावस्था प्रकृतिः ।
   सα, रकस् अने तमस्, ओ गुष्णेनी साम्या-वस्था ते प्रकृति (विद्वान्त).
- ( વૈષાકરણોને મતે ) अर्थाववेषघेतुः प्रस्पयविधानाविधमूतः शब्दविशेषः प्रकृतिः । પ્રત્યય
   લગાડતા પહેલાં શબ્દનું જે ૩૫ હોય છે તથા
   એ અર્થના ગ્રાનનો હેતુ હોય છે એવા શબ્દ
   વિશેષ ને પ્રકૃતિ કહે છે.
- ૯. (વેદાન્ત) જગતના મૂળ કાર<mark>ણ</mark>રૂપ અજ્ઞાન તે પ્રકૃતિ.

प्रकृतिविक्ठातिः—(સાંખ્યમતે) મહત્તત્ત્વ, અહ'કાર અને શબ્દાદિ પાંચ તન્માત્રાએ! એ સાત પ્રકૃતિવિકૃતિ કહેવાય છે, કેમકે તે અનુક્રમે પાતાની પછીનાનાં કારણ હોવાથી પ્રકૃતિરૂપ છે, અને પાતાની પૂર્વનાનાં કાર્ય હોવાથી વિકૃતિરૂપ છે.

प्रक्रियाग्रन्थः—સ્વમતનું સ્થાપન કર નારા શ્રંથ તે પ્રક્રિયાશ્રંથ કહેવાય છે. જેમ વેદાન્ત મતનું સ્થાપન કરનારા શ્રંથઃ–પંચ-દશી, વેદાન્ત સાર, અપરોક્ષાનુભૂતિ, વાકય-વૃત્તિ, વાક્યસુધા, જીવન્મુક્તિ, વિવેક્ચ્યામણિ, આત્મળોધ, તત્ત્વખાધ, વગેરે પ્રક્રિયા શ્રંથ કહેવાય છે.

प्रचयः—महदवयवानां प्रशिथिलः संयोगः प्रचयः। મહત્ત્વ પરિણામવાળા અવયવાનો જે પરસ્પર શિથિલ સંયોગ છે તેનું નામ પ્રચય. જેમ રૂના ખે ગોળાના સંયોગ એ પ્રચય છે. પ્રચયવાળા ખે રૂના ગોળાથી રૂના

એક મેટા ગાળા થાય છે. એવા માટા ગાળા-રૂપ પરિષ્ણામમાં શિથિલ નામે સંધાપરૂપ પ્રચય એ સમાવાયિ કારણ છે.

प्रतिकृत्त्रत्वम्-विरुद्धपक्षावलम्बित्वम् । विरुद्ध पक्षतुं अवसंभन अरवापेखुं ते प्रतिदूसत्व.

प्रातिग्रह:—अदृष्टार्थत्यक्तद्रव्यस्वीकारः । અદૃષ્ટ ६ળ થવાના હેતુથી કોઇએ આપેલા ક્રવ્યના સ્વીકાર કરવા તે પ્રતિગ્રહ કહેવાય છે.

प्रतिज्ञान्तरम् — पराक्तदेषोहिधीर्षया पूर्वा-नुक्तविशेषणविशिष्टतया प्रतिज्ञातार्थकथन ज्ञान्तरम् । પ્રતિવાદીએ કહેલા દાષના ઉદ્ઘાર કરવાની (કાઢી નાંખવાની) ઈચ્છા વડે પ**વે** ત્રહિ કહેલા વિશેષણ વડે વિશિષ્ટ કરીને 🔊 પ્રતિજ્ઞા કરેલા અર્થનું કથન છે, તેનું નામ પ્રતિજ્ઞાન્તર છે. જેમ,-'क्षित्यादिकं गुणजन्यं कार्यत्वात् ' ( પૃથ્તી વગેરે ગુણવડે જન્ય છે. કાર્યરૂપ હેાવાથી. ) આ અનુમાન વડેવાદીએ પૃથ્વી આદિકમાં ઇશ્વિરના જ્ઞાન ઇચ્છાદિક ગુણા વડે જન્યત્વ સિદ્ધ કર્યું. પ્રતિવાદીએ પૃ<sup>શ્</sup>વી આદિકમાં અદષ્ટરૂપ ગુણજન્યત્વને ક્ષેઇને (માનીને) સિદ્ધ સાધન દોષ કથન કર્યો. તે દોષનાે ઉદ્ધાર કરવા માટે વાદીએ 'ગ્ર**ણ'નં** सविषयत्व विशेषण अभेर्यु. तथी, क्रेभ ज्ञानान દિકામાં સવિષયત્વ હાૈય છે, તેમ ધર્માધર્મરૂપ અદષ્ટ વિષે સવિષયત્વ હોય છે. તેમ ધર્મા-ધર્મ રૂપ અદષ્ટવિષે, અવિષયત્વ હોતું નથી; માટે 'ગુણ' પદનું 'સવિષયત્વ ' વિશેષણ કહેવાથી સિદ્ધસાધન દોષતી નિવૃત્તિ થઈ જય છે. પરંતુ ગુણનું એ સવિષત વિશેષણ કહ્યું નહેાતું, તેથી એ 'પ્રતિજ્ઞાન્તર' નામે નિગ્રહસ્થાન થયં.

प्रतिज्ञावाक्यम्—साध्यविशिष्टपक्षवाध-जननं वचनं प्रतिज्ञावाक्यम् । श्रोता पुरुषने, साध्य विशिष्ट पक्षना भाषानुं जनक के ययन छे, ते वयन प्रतिज्ञाताक्ष्य क्छेताय छे. केम-'पर्वतो बह्रिमान्' ('पर्यत अग्नियाणा छे') आ वयन अग्निर्म साध्यवडे तिशिष्ट के पर्यत्वस्पी पक्ष छे, ते पक्षना भाषानुंजनक छे. माटे स्वे वाक्ष्य प्रतिज्ञावाक्ष्य क्छेवाय छे.

#### (888)

- उत्तरकाळे स्वकर्त्तव्यत्वेन निर्देशः।
   હવે પછીના કાળમાં પોતાને જે કર્ત્તવ્ય છે
   તેના નિર્દેશ તે પ્રતિજ્ઞા.
- રૂ. कर्तव्यत्वप्रकारक ज्ञानातुक्लव्यापारः । જે પ્રકારે પોતે કરવા ધારતો હોય તે પ્રકા-રના ગ્રાનને અતુકૂલ વ્યાપાર (માઢે ખાલી અતાવલું, હાથમાં જળ લેવું. ઇત્યાદિ.)
- ૪. પક્ષે साध्यनिर्देशः प्रतिज्ञावाक्यम् । અનુમાન પ્રકરણુમાં પક્ષમાં સાધ્યના બાધ કરનારૂં જે વાક્ય પ્રથમ બાલવામાં આવે છે તે. જેમ–' પર્વત અગ્નિવાળા છે' એ પ્રતિજ્ઞાવાક્ય છે.

प्रतिज्ञाविरोध: स्वाक्तसाध्यविरुद्धहेतुकथनं प्रतिज्ञाविरोधः । पेति उद्धेता साध्यथी विरुद्ध हेतुनं के अथन तेनं नाम प्रतिज्ञा विरोध नाम निश्रद्धस्थान छे. केम, द्रव्यं गुणिमनं स्पादित पृथक्त्वेन अञ्चपरुभ्यमानत्वात् । ( १०थ गुण्यी भिन्न छे, इपाहिथी भिन्नपण्या वर्डे प्रतीत निर्ध थतं होवाथी ) अर्धी गुण्य भिन्नत्वस्था साध्यथी, 'इपाहिथी भिन्नपण्यावरे अप्रतित्वस्थ साध्यथी, 'इपाहिथी भिन्नपण्यावरे अप्रतित्वस्थ 'हेतु विरुद्ध छे. अर्थात् ये हेतु छित साध्यनी व्याप्तिवाला नथी. अवा साध्य विरुद्ध हेतुना अथनने प्रतिज्ञा विरोध अर्ध छे.

प्रतिज्ञासच्यासः— स्वाक्तर्ये परेण द्विते तदपलापः प्रतिज्ञासन्त्यासः। वादी अ डेढे ला अर्थभां प्रतिवादी अं दूष आप्यायी वादी ते अर्थभां प्रतिवादी अं दूष आप्यायी वादी ते अर्थभां अपलाप डरें ( अंटे अं पोते अंभ डे लुं नथी, अंभ इरी अससे ) तेनुं नाम प्रतिज्ञा संन्यास छे. लेम, ' शब्दाऽनित्यः एन्द्रियकत्वात्।' ( शण्ट अनित्य छे, छिरियल्य ज्ञानी विषय होवाथी ) आलुं अलुमान इरीने वादी अं शण्टनुं अनिस्यत्व सिद्ध इर्युः, पछी जीला प्रतिवादी अं ते अंदियहत्वश्य हे लुने। लितिश्य सामान्यमां व्यक्षियार इथन इर्यो अर्थात्व ते लितिश्य सामान्यमां अनित्यत्वश्य साध्य न छतां पश्च अंदियहत्वश्य साध्य न छतां पश्च ऑदियहत्व

રહેલું છે-અને એ રીતે અનુમાનને દૂધિત કર્યું. તે જોઈ પ્રથમવાદી, 'શબ્દ અનિત્ય છે' એમ કોણે કહ્યું છે? એમ પોતાના બાેક્ષે-લાના અપલાપ કરે તા તે પ્રતિગ્રાસન્યાસનામે નિય્રહસ્થાન કહેવાય.

२ स्वकृतोक्तपरिस्यागः प्रतिज्ञाहानिः। पेति क्षेद्धानीः पेति परित्याग करवे। ते प्रतिकाक्षानिः

प्रतितन्त्रम्-पे।ताना भतथी विरुद्ध शास्त्रः
प्रातितन्त्रसिद्धान्तः— वादिप्रतिवायेकतरमात्रामिमतसिद्धान्तः-वाही अने प्रतिवाही से
भेभाथी भात्र से अक्षे ज भान्य राभेक्षासिद्धान्तः

ર. समानतन्त्रसिद्धः परतन्त्रासिद्धः । જે સિદ્ધાન્ત પોતાના સમાન શાસ્ત્રોમાં સિદ્ધ હોય અત્રે બીજાં શાસ્ત્રોમાં અસિદ્ધ હોય, તે સિદ્ધાન્ત પ્રતિતાંત્ર સિદ્ધાન્ત કહેવાય છે. જેમ મીમાંસ કે શબ્દને નિત્ય માને છે, અને નૈયાચિકા અનિત્ય માને છે. અથવા નૈયા-ચિકાને મતે મન ઇદિય છે, અને તેના સમાન શાસ્ત્રમાં (વૈશિષિકમાં ) પણ મન ઇદિય છે. પણ તેના પ્રતિતાંત્રમાં (વેદાન્તમાં) મન ઇદિય નથી. આ પ્રતિતાંત્ર સિદ્ધાન્ત છે.

प्रतिपदिनम् ।-प्रतिपायं मुखतः प्रतिज्ञाय-पश्चात्तत्सिद्धिहेतुप्रदर्शनम् । प्रतिपाध वर्षुनी

#### ( 934 )

પ્રથમ મુખથી પ્રતિજ્ઞા કરીને પછી તેને સિદ્ધ કરવાના હેતુઓ ખતાવવા તે પ્રતિપાદન.

२. प्रतिपत्त्यनुकूलः शब्दप्रयोगः । ज्ञान थवाने અનુકૂળ એવા શખ્દોમાં કથન કરવું તે.

प्रतिप्रसवः—प्रतिविद्धेकदेशस्य पुनर्विधानम् । એકવાર જે विषयना એક ભાગનો निषेध કર્યો હૈાય ते ભાગનું કરીને विधान કરવું ते प्रतिप्रसव.

ग्रीतबन्दी — नेश्यपरिहारसाम्यं प्रतिबन्दी । વાદી અને પ્રતિવાદી બન્નેના પક્ષમાં જેશંકા સમાધાનની તુલ્યતા તે પ્રતિબંદી (એને કાઇ પ્રતિવંદી પણ કહે છે.)

प्रतिबन्धः-कार्यानुक् लिक्षि धर्मविषटकः। કાર્યને અનુકૂળ એવા કાઇક ધર્મને જે અડ-કાવતા હાય તે પ્રતિબ'ધ કહેવાય છે. જેમ, અગ્નિમાં દાહરપ કાર્યને અનુકૂળ જે શક્તિરૂપી કોઇક ધર્મ છે, તેને રાકનાર જે મણિમંત્ર ઔષધ વગેરે છે, તેને પ્રતિশ'ધ કહે છે.

प्रतिबन्धकत्वम्— कारणीभृताभावप्रति-योगित्वम्। જે અભાવ જે કાર્યના પ્રતિ કારણુ હાય છે, તે અભાવના પ્રતિયાગી તે કાર્યના પ્રતિયાધક હાય છે. જેમ, અગ્નિદાહનું કારણુ મણિમંત્રાદિકાના અભાવ છે. માટે તે અભાવના પ્રતિયાગી મણિમંત્રાદિક દાહના પ્રતિયાધક થાય છે.

- पुष्कलकारणे सित कार्यास्पादिवरोधित्वम् ।
   भूरतां કारणु छतां कार्यनी ઉत्पत्तिभां के विरोधीपछु ते प्रतिभाधिकत्व.
- સામગ્રીकालीनकार्यानुत्पादप्रयोजकत्वम् ।
   સમયે કાર્યને ઉત્પન્ન કરનાર સામગ્રી હોય તે વખતે કાર્યની અનુત્પત્તિનું જે હેતુપછું તે પ્રતિભધકત્વ.

प्रतिबिम्बत्वम्-तदधीने सित तत्सद्दर्श-स्वम् । બિમ્બબ્રુત વસ્તુને અધીન હાેઇને તેના ( બિમ્બના ) જેવા હાેવાપછું.

२. उपाध्यन्तर्गतत्वे सित औपाधिकपरिच्छेद-श्रूत्यत्वे सित बहिः स्थितस्वरूपकत्वम्। के छपाधिनी अनंदर रहेतां हो। के छपाधिओ हरेला परि-अक्टियी रहित हो। तेम छतां छपाधिना अवयये। नी अनंदर न रहेतां तेनाथी अहार रहेतां तेनाथी अहार रहेतां तेनाथी अहार प्रतियोगः—विरोधः। विरुद्धसम्बन्धः। विरोध, अथवा विरोधवाला संभाध, ते प्रतिथागः

प्रतियोगिताबच्छेदकः—येन रूपेण ( धर्मेण ) यस्यामावादी प्रतियोगिता बेाध्यते स धर्मः । જે ३પે એટલે જે ધર્મે કરીને જેના અભાવ આદિકમાં પ્રતિયોગિતાના બાધ થાય છે તે ધર્મે જેમ–ઘટાભાવમાં ઘટના ઘટત્વ રૂપે પ્રતિયોગિતાના બાધ થાય છે, માટે ત્યાં 'ઘટત 'એ પ્રતિયોગિતાવચ્છેદક કહેવાય છે.

प्रातियोगी-यस्यामावः, सम्बन्धः, साहर्यं वा स प्रतियोगी। के वस्तुने। अक्षाव, संअध કે સાદશ્ય કહ્યું હેાય તે વસ્તુ, તે અભાવની, સંખ'ધની કે સાદશ્યની પ્રતિયાગી કહેવાય. જેમ વિદ્યાભાવના પ્રતિયાગી વિદ્ય છે: રાત્રી અને દિવસના અન્યાન્યાભાવ છે માટે રાત્રીના પ્રતિયાગા દિવસ અને દિવસના પ્રતિયાગી રાત્રો છે. એજ રીતે શત્રુ, મિત્ર, રાગદ્વેષ, વગેરેમાં પણ સમજવું. વળી પ્રાગભાવ અને ધ્વંસા-ભાવમાં પણ જેના પ્રાગભાવ કે ધ્વંસાભાવ કહ્યો હૈાય તે. તે અભાવના પ્રતિયાગી કહેવાય. તેમજ જે વસ્તુના જે અધિકરણમાં સંબંધ છે. તે સંખધના તે વસ્ત્ર પ્રતિયાગી કહેવાય છે. અને તે અધિકરણ અનુયાગી કહેવાય છે. જેમ. ભૂતળમાં ઘટના અત્ય તાલાવ વિશેષણતા નામે સ્વરૂપ સંબંધે કરીને રહેલાે છે. તે રવરૂપ સંખધના અત્યંતાલાવ પ્રતિયાગી છે, અને ભૂતળ અનુયાગી છે. અહીં એ સ્વરૂપ સંબંધ અત્યંતાભાવરૂપ પ્રતિયાેગી સ્વરૂપ જ છે. વળી મહાકાળમાં ઘટપટાદિ પદાર્થી કાલિક નામે સ્વરૂપસ'અ'ધવડે રહે છે: તે કાલિક સંબંધનાં ઘટપટાદિ પ્રતિયાેગી છે, અને મહા-કાલ અનુયાગી છે. તેમાં કાલિકરવરૂપસ'બ'ધ મહાકાળરૂપ અનુયોગી સ્વરૂપ જ છે. કેમકે એ કાલિકરવરૂપ સંખંધને જો ઘટપટાદિ રૂપ પ્રતિયાેગા સ્વરૂપ માનાએ તા અનેક ઘટપટાદિકા વિષે સ્વરૂપસં અધ્યરૂપતા કલ્પવામાં ગારવ દોષની પ્રાપ્તિ થાય છે; અને મહાકાલરૂપ

#### ( १३६ )

અનુયાગા રવફપ માનવામાં લાધવ છે. એજ રીતે બિમ્બ પ્રતિબિમ્બમાં સાદશ્ય હાેવાથા તે એક બીજનાં પ્રતિયાગા છે. એજ રીતે વિરાધાપણું, પ્રતિકૂળ સંબંધવાળાપણું, અખંડ એવા ધર્મ વિશેષ, અન્યાન્યાભાવ વિરહાત્મત્વ, ાવત્તિવેદ્યત્વ, અન્વધિત્વ, તિરૂપકત્વ, સ્વાપ્રય-સંયુક્તત્વ (જેમ-દેવદત્ત જીવન કે મરણુ બેમાંથા એકના પ્રતિયાગા છે.) એ સર્વ પ્રતિ-યાગિતા છે.

प्रतिरोधः—સત્પ્રતિપક્ષ નામે દેાષ. ૨. પ્રતિભધ; કાર્યવિશેષના અનુત્પાદ.

प्रतिवादः — वादिप्रयुक्तन्यायवाक्यविरुद्ध-न्यायवाक्यप्रयोगः । वादीओ ४६ेला न्यायवाक्ष्यती वि३६ न्यायवाक्ष्यता प्रयोग ते प्रतिवाह, ओवा प्रतिवाह क्षरनार ते प्रतिवादी ४६ेवाय छे

प्रतिश्रवणम्—' आ હું આપીશ એમ આપવાની પ્રતિજ્ઞા કરવી તે.

प्रतिसङ्ख्यानिरोधः ( भौ६भते )— 'आ वरतुने। ढुं नाश क्रीश ' ओवी के वस्तुने प्रतिक्ष्य शुद्धि छे. तेने प्रतिसंख्या क्रेडे छे. ओवी प्रतिसंज्या (प्रतिज्ञा) पूर्व के ते वस्तुने। नाश ते प्रतिसंज्यानिरोध क्रेडेवाय छे.

प्रतिसन्धानम्—૧. જ્ઞાન; ૨. અન્વેષણ – શાધ; ૩. અનુચિન્તન; ૪. નાશ પામેલા ક્રબ્યને પાછું પ્રાપ્ત કરવાના વ્યાપાર.

प्रतीक:—अवथव; २. प्रति३५; ३ ६६ं हुं. ४. आश्रयान्तरप्रत्ययस्याश्रयान्तरे प्रक्षेपः । के ज्ञानने। आश्रय भीळ वस्तु छे, तेनाथी अन्य वस्तुमां ते ज्ञानने स्थापन इरतुं ते.

५. तद्भिन्तत्वे सति तदर्थवाधकम् । અમુક વસ્તુધા ભિન્ન હાેઇને તેના અર્થનું જે બાેધક હાેય તે. (જેમ વિષ્ણુનું પ્રતીક શાલપ્રામ.)

 ચાર પ્રકાર છેઃ (૧) સંપદુષાસના; (૨) આરો-પાેપાસના; (૩) સંવગોેપાસના; અને (૪) અધ્યાસાેપાસના.

प्रत्यक्षम् — इन्द्रियार्थसत्रिकर्षजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम् । यक्षु आદિક ઇદિયોનો ઘટાદિક અર્થીની સાથે જે સંયોગાદિરૂપ સંખંધ છે, તેનું નામ ઇદિયાર્થસન્નિકર્ષ છે. એ ઇદિય અને અર્થના સિનાકર્ષ (સંખંધ) વહે જન્ય જે ગ્રાન છે, તેનું નામ પ્રત્યક્ષ છે. જેમ– ઘટરૂપ અર્થની સાથે ચક્ષુ ઇદિયના સંયોગ થયા પછી 'આ ઘટ' એવું ગ્રાન થાય છે, માટે 'આ ઘટ' એ ગ્રાન પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે.

- २. इन्द्रियसंप्रयोगज्ञानम् । छिद्रिय साथै संभाध थवाथी जन्य के ज्ञान ते प्रत्यक्ष.
- व्यास्यायजन्यत्वे सित स्वकाळावच्छिनार्थं-बाधस्वं प्रसक्षस्वम् । જે ज्ञान વ્યાપ્ति વગેરેથી ઉપજેલું ન હોઇને તે ज्ञानडाणमां રહેલા અર્થના જે બોધ કરતું હોય તે પ્રત્યક્ષ.
- ૪. અનુપઝગ્ચર્યાપત્તિરાગ્દાનુમાનોપમાનजप્र-मिति व्यतिरिक्तत्वे सति प्रमितित्वम् । અનુપલબ્ધિ, અર્થાપત્તિ, શબ્દ, અનુમાન, ઉપમાન, એ પ્રમાણાથી થયેલી પ્રમિતિ ( જ્ઞાન-પ્રમાણથી થયેલું જ્ઞાન ) થી ભિન્ન એવી પ્રમિતિ તે પ્રત્યક્ષ.
- ५. तत्तिविन्द्रियप्रमाणचैतन्यस्य योग्यवर्तमान-विषयचैतन्यावच्छिन्नचैतन्याभिन्नस्वम् । ते ते छिद्रिथ ३५ प्रभाष्यु चैतन्यनुं, थे। य वर्तभान विषय चैतन्यवडे अवच्छिन्न चैतन्य साथे के अकिन्नपछं ते प्रत्यक्ष. अथवा---
- ६. याग्यत्वे सित वर्तमानविषयचैतन्यामित्र-प्रमाणचैतन्यविषयत्वम् । ये। य्यत्व क्षे। धने वर्तभान स्रेवा विषय यैतन्यथी स्रक्षिन्त स्रेवा प्रभाख् यैतन्यना विषय क्षे। वापछ्यं ते प्रत्यक्ष ( ज्ञान-स्रत्यक्ष स्रते विषयस्त प्रत्यक्ष, स्रेवा भे भेद प्रत्यक्षना छे.)

प्रत्यक्षप्रमा—विषयचैतन्याभिननं प्रमाण-चैतन्यम् । विषय यैतन्यथी अक्षित्र के प्रभाष् यैतन्य ते प्रत्यक्ष प्रभा. अथवा—

#### ( 239 )

ર. જ્ઞાનાજ્ય જ જ્ઞાનં પ્રસ્વલપ્રમા ! જેનું કરચુ ત્રાન નથી એવું જે ત્રાન તે પ્રત્યક્ષ ત્રાન સ્થવા પ્રત્યક્ષપ્રમા કહેવાય. જેમ– 'આ લટ' કત્યાદિક પ્રત્યક્ષ ત્રાનમાં ચક્ષુ આદિક ઇદિયોજ કરચુ હોય છે, કાંઇ ત્રાન કરચુ હોતું નથી, માટે પ્રત્યક્ષપ્રમાનું આ લક્ષ્યુ સંભવે છે.

ઈશ્વરનું પ્રત્યક્ષત્રાન નિત્ય કહેવાય છે અને જીવતું પ્રત્યક્ષત્રાન અનિત્ય કહેવાય છે. જીવતું અનિત્ય પ્રત્યક્ષત્રાન પણ (૧) ઘાણુજ, (૨) રાસન, (૩) ચાક્ષુષ, (૪) સ્પાશન, (૫) શ્રીત્ર અને (૬) માનસ, એવા બેદથી છ પ્રકારનું છે. તેમાં ઘાણુ ઇદ્રિયજન્ય પ્રત્યક્ષ— ત્રાનને ઘાણુજ કહે છે; રસન ઇદ્રયજન્ય પ્રત્યક્ષત્રાનને રાસન કહે છે; ચક્ષુ ઇદ્રિયજન્ય પ્રત્યક્ષત્રાનને સાક્ષુષ કહે છે; શ્રીત્ર ઇદ્રિયજન્ય પ્રત્યક્ષત્રાનને સાક્ષુષ કહે છે; શ્રીત્ર ઇદ્રિયજન્ય પ્રત્યક્ષત્રને શ્રીત્ર કે શ્રીત્ર છે. એ છ પ્રકારના પ્રત્યક્ષને માનસ કહે છે. એ છ પ્રકારના પ્રત્યક્ષના (૧) નિર્વિકલ્પ અને (૨) સવિકલ્પ, એવા ખે બેદ છે, તથા (૧) લૌકિક અને (૨) અલૌકિક, એવા પણ બેદ છે.

ર. અનિધगताबाधितवर्तमानयाग्यविषय-वैतन्याभित्रं प्रमाणवैतन्यं प्रस्यक्षप्रमा । પૂર્વે નિક્ષ જાણેલું, સંસારદશામાં અળાધિત, વર્તમાન કાળમાં હોય તથા પ્રત્યક્ષને યોગ્ય એવા વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય સાથે અભિન્ન જે પ્રમાણ ચૈતન્ય તે પ્રત્યક્ષપ્રમા.

४. अवधितापरोक्षविषयज्ञानम् । અખાધિત એવા અપરેાક્ષ વિષયતું જ્ઞાન તે પ્રત્યક્ષપ્રમા.

पत्यक्षप्रमाणम् —प्रत्यक्षप्रमाकरणं प्रत्यक्ष-प्रमाणम् । प्रत्यक्षप्रभातुं के अरुषु है।य ते प्रत्यक्षप्रभाषु अहेवाय छे.

એ પ્રત્યક્ષપ્રમાણ (૧) બાહ્મપ્રત્યક્ષ-પ્રમાણ અને (૨) અંતરપ્રત્યક્ષપ્રમાણ, એમ બે પ્રકારનું છે. બાહ્ય ,પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ (૧) ઘાણ, (૨) રસન, (૩) ચક્ષુ, (૪) ત્વક્, (૫) શ્રોત્ર, એવા બેદધી પાંચ પ્રકારનું છે. અને મનરપ ઇંદિય અંતરપ્રત્યક્ષપ્રનાષ્ટ્ર કહેવાય છે. એ બાહ્ય અને અંતર બન્ને મળીને ઇંદિયપ્રત્યક્ષપ્રમાણુ છ પ્રકારનું છે. એ ઇંદિયપ્રત્યક્ષ (૧) દ્રવ્યગ્રાહક અને (૨) દ્રવ્યગ્રાહક અને (૨) દ્રવ્યગ્યાહક એવા ભેદથી એ પ્રકારનું છે. તેમાં ચક્ષુ, ત્વક અને મન, એ ત્રણ ઇંદિય તો દ્રવ્યનાં પ્રાહક હોય છે; અને ઘાણુ, રસન, અને બ્રોત્ર, એ ત્રણ ઇંદિય દ્રવ્યનાં અગ્રાહક હોય છે.

२. (साङ्ख्यमते) इन्द्रियसमारमार्गेण बाह्यवस्तु-सम्बन्धाच्चित्तस्येन्द्रियसन्तिकृष्टार्थविशेषावधारणप्रधा-नावृत्तिः प्रत्यक्षप्रमाणम् । यथा घटोऽज्यमिस्यादि । धृद्रिये।ना संत्यार भार्गे आक्षारती वस्तुने। संज्येष्ठ यवाधी यित्तती, के धृद्रियती साथे संज्येष पामेला अर्थ विशेषने। निश्चय अरवामां प्रधानवृति ते प्रत्यक्ष प्रभाष्, क्रेम, आ धुडे। १ धृत्यादि. (सांज्यमते )

प्रत्यक्षबाधः—तत्त्वमस्यादिवाक्यात्थात्म-साक्षात्कारेणाज्ञानतत्कार्यनिवृत्तिः । 'तत्त्वमसि (ते તું છે)' ઇત્યાદિ મહાવાક્યથી ઉપજેલા આત્મસાક્ષાત્કારથી અજ્ઞાન અને તેના કાર્યંક્રપ જગતની જે નિવૃત્તિ તે પ્રત્યક્ષમાધ કહેવાય.

प्रत्यभिज्ञाप्रत्यक्षम् —अतीतावस्थावच्छित्र-वस्तुम्हणम्। भृतक्षाणभां ज्ञाशेली वस्तुनुं श्रद्धश्च् (ग्रान થવું) તે, અર્થાત્ એક વાર જાણવામાં આવેલાને કરીથી આળખવું એટલે 'તે એજ છે' એમ જાણવું તે પ્રત્યભિગ્રા પ્રત્યક્ષ કહેવાય.

र. तदिन्तावगाहिज्ञानम्। 'तेप्छुं' अने 'आपछुं' એ जन्तेने विषय करनाई ज्ञान. जेम-'ते' देवहत्त तेज 'आ' छे. એટલે, पूर्वे लिल देशकालमां हाउँ हा देवहत्तनुं ज्यारे लिल देशकाणमां दर्शन थाय छे, त्यारे 'तेज आ देवहत्त छे' એવું જે ज्ञान उत्पन्न थाय छे, तेने प्रत्यक्षित्राज्ञान कडे छे.

३. संस्कारसन्तिकर्षेभयजन्यं ज्ञानम् । संस्कार अने छेद्रियसन्तिकर्ष अन्तेथी थथेद्धं ज्ञान ते प्रत्यक्षिज्ञा प्रत्यक्ष. २५तिनी पेठे आ ज्ञान पण्च क्षावनाभ्य संस्कारथी अन्य छे.

#### ( 234 )

પણ રમૃતિજ્ઞાન તો કેવળ ભાવના નામે સંરકાર માત્રથી જન્ય છે–ચક્ષુ આદિક ઇંદ્રિયોથી જન્ય નથી–પણ પ્રત્યભિજ્ઞાજ્ઞાન તો સંરકારની સાથે ચક્ષુ આદિય ઇંદ્રિયો વડે જન્ય છે, એટલો રમૃતિ અને પ્રત્યભિજ્ઞામાં તકાવત છે.

प्रत्यय:— प्रकृतिमवधीकृत्य विधीयमानः स्वार्थेबीघकः शब्दविशेषः । प्रकृतिह्भ शण्हः भूरे। थाय त्यांथी आरंकीने स्वार्थने क्ष्णाव-नारा के अभुक्ष शण्डनुं (वैशाक्षरेखो। वर्षे ) विधान करवामां आव्युं है।य ते प्रत्यय. अथवा-

ર. તર્યાન્વિતસ્વાર્યનો ઘને તરપેક્ષત્વે સતિ તરવિધ વસ્ત્રેન વિધી ચમાનત્વં પ્રસ્થયત્વમ્ ! કાષ્ઠ્ર શખ્દના અર્થ સાથે સંબંધ પામીને જે પોતાના ખાસ અર્થ જણાવે, પણ તેમ કરવામાં તે મૂળ શખ્દની અપેક્ષા રાખે, અને તે મૂળ શખ્દ પૂરા થયા પછી તેની સાથે જોડાવાનું જેનું વિધાન કરાયું હોય (વૈયા કરણો વડે) તે પ્રસ્થય.

प्रत्याम्नायः - પ્રતિજ્ઞા કરી કહી વ્યતાવવી તે. ર. પ્રતિનિધિ તરિકે જે પદાર્થનું વિધાન કર્ય હૈાય તે પદાર્થ.

प्रत्यासत्तिः—संभधः

प्रत्याहारः—इन्द्रियाणां स्वस्वविषयेभ्यः प्रत्याहरणम् । धिद्रिये।तुं पे।तपे।ताना विषये।थी निवारखः

प्रधानम्—(સાંખ્યમત) सत्त्रजस्तमसं साम्यावस्थाप्रधानम् । सत्त्वािः त्रख् अुष्णानी साम्यावस्थाने प्रधान કહે છે. એનેજ મૂળ પ્રકૃતિ કહે છે. (પ્રકૃતિ શબ્દ જીએ).) પ્રધાન એક છે તથા ઉત્પત્તિથી રહિત છે, માટે તે કાઇની વિકૃતિ (કાર્ય) નથી.

प्रधानः—( અ'গী શખ্દ જુએ৷.) प्रधानविचारः—খন্ধবিચাर.

प्रध्वंसाभावः—उत्पत्तिमानमावः प्रव्वंसा-मावः। જે અભાવ ઉત્પत्तिवाणा હોય છે તે અભાવ પ્રધ્વંસાભાવ કહેવાય છે. જેમ ઘટાદિ કાર્યોની ઉત્પત્તિ થયા પછી સુદ્દગર પ્રહારાદિક નિમિત્તકારણ વડે જે ધટાદિકના વિનાશ થાય છે તે વિનાશનું નામ પ્રધ્વંસાભાવ છે. એ પ્રધ્વંસાભાવ ઉત્પત્તિવાળા છે તથા અભાવ પણ છે, માટે પ્રધ્વંસાભાવનું આ લક્ષણ ઘટે છે.

ર. उत्पत्तिमानन्तः प्रष्वंसामावः । જે અભાવ ઉત્પત્તિવાળા હાય અને નાશરૂપ અંતથી રહિત હાય તે અભાવ પ્રધ્વંસાભાવ કહેવાય છે. પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે મુદ્દગર પ્રહારથી ઉપજે છે માટે પ્રધ્વંસાભાવ ઉત્પત્તિવાળા છે, અને ધ્વંસના ધ્વંસ થતા નથી માટે તે નાશરૂપ અંતથી રહિત છે, માટે પ્રધ્વંસાભાવનું આ લક્ષણ સંભવે છે.

 अविनाशित्वे सति प्रतियोगिसमवायिमात्र-वृत्त्यभावः प्रध्वंसाभावः। के अक्षाव अविनाशी હાય છે તથા પાતાના પ્રતિયાગીના સમવાયી કારણ માત્રમાં રહે છે તે, તે અભાવ પ્રધ્વં-સાભાવ કહેવાય છે. જેમ–ઘટના પ્રષ્વં સાભાવ અવિનાશી છે તથા પાતાના ઘટરૂપ પ્રતિ-યાેગીના સમવાયા કારણરૂપ કપાલ માત્ર વિષેજ રહે છે. અર્થાત તે ઘડા ભાગ્યા પછી તે ધડાના અવયવરૂપ જે કાચલાંમાં રહે છે તે કાચલાંમાં તે ધટનાે પ્રધ્વંસાભાવ વિશેષણાખ્ય સ્વરૂપ સંબંધે કરીને રહે છે એ પ્રમાણે के के द्रव्य, गुण है डर्भ वगेरेते। के के પ્રધ્વં સાભાવ હોય છે. તે તે પ્રધ્વં સાભાવ તે તે ૬૦૫ગ્રણકર્મના સમવાયિકારણરૂપ દ્રવ્યમાંજ સ્વરૂપ સંખંધે કરીને રહે છે, માટે પ્રધ્વંસાભાવતું આ ત્રીજું સ'ભવે છે.

प्रपञ्च:— दृश्यतं जडतं परिच्छित्रतं चिद्धित्र-त्वं च प्रपञ्चसामान्यलक्षणम् । दृश्यत्व, जऽत्व, परिच्छित्रत्व, अने यैतन्यथी क्षिन्तपर्धुं, अमे प्रपंय (जगत) तुं सामान्य क्षक्ष्षु छे.

प्रभेदः—सामान्यधर्मव्याप्यावान्तरधर्मविशिष्टः प्रभेदः । साभान्य धर्भनुं વ્યાપ્य હોઇને અવાન્તર ધર્મવિશિષ્ટ હોતું તે પ્રબેદ. જેમ,

#### ( १३६ )

જલ એ ડ્રવ્યત્વરૂપ સામાન્ય ધર્મનું વ્યાપ્ય છે, અને અવાન્તર ધર્મ જે જલત્વ, તેથી વિશિષ્ટ છે, માટે જલ એ પ્રભેદ છે.

प्रमाः—(भौक्षभते) अविसंवाद्यस्यः। रु अनुसव विसंवादी (विरोध) न छीय ते प्रभा.

- र. ( () भारीने भते ) अव्यक्तिचार्यनुभवः । के अनुसाव व्यक्तियारी न है। ये ते प्रभा.
- ३. यथार्थातुभवः प्रमा । संशय, विपर्थय, भने तर्फ रिक्षेत स्थेवे। स्थतुभव ते प्रभाः
- ४. प्रमाणजन्यं ज्ञानं प्रमा । પ્રમાણ્યી ઉત્પન્न થયેલું જ્ઞાન તે પ્રમા.
- ५. संशयविपर्ययविकल्पस्मृतिरूपचित्तवृत्तिभिन्ना या चित्तवृत्तिः सा प्रमा। स'शय, विषयीय, विक्रम्, अने स्भृति ३५ थित्तनी वृत्तिथी क्षित्र के थित्तनी वृत्ति ते प्रभा.
- ६ अनिधिगततत्त्वत्रोधः पौरुषेया व्यवहार-हेतुः प्रमा । तत्वभाेध वभरता पुरुषाेका करवा थाञ्य व्यवहारना हेतु ते प्रभाः
- ં बोधेडावृत्तिर्वृतीडवोधो वा प्रमा । ચૈતન્ય વડે પ્રકાશિત અંતઃકરણની વૃત્તિ અથવા वृत्तिभां विभिन्नत ચૈતન્ય ते પ્રમા
- स्मृतिभिन्नत्वे, सस्यबाधितार्थगाचरज्ञानं
   प्रमा । સ્મૃતિથી ભિન્ન હોઇને અભાધિત પદાર્થ વિષયક શાન તે પ્રમા.

એ પ્રમા બે પ્રકારની છે [૧] જીવાશ્રયા પ્રમા, અને (૨) ઇશ્વરાશ્રયા પ્રમા.

प्रमाणम्—प्रमाकरणं प्रमाणम् । યથાર્થ અતુભવરૂપ પ્રમાનું જે કરણ્ (સાધન) હોય તે પ્રમાણ્ કહેવાય છે. જેમ—પ્રસક્ષ, અતુ-મિતિ, ઉપમિતિ, અને શાબ્દ, એ ચાર પ્રકારની પ્રમાઓનું અનુક્રમે કરણ્ર્ય હોવાથી પ્રત્યક્ષ, અતુમાન, ઉપમાન, અને શબ્દ, એ ચાર પ્રમાણ કહેવાય છે.

 असंदिग्धाविपरीतानिधगतविषयवोधस्य-प्रमाकरणम् । संदेहरिहत, અविपरीत અने अज्ञात, એवा विषय संअधी भोधंइपी प्रभानुं के કरख ते प्रभाख क्रहेवाय છે.

- ३. दोषासहकृतज्ञानकरणस्वम् । होष विनानुं के ज्ञाननुं ४२७। ते प्रभाष्यु.
- ४. अज्ञातार्थज्ञापकत्वं प्रमाणम् । अन्नातः अर्थः तुं के न्रापक्ष (क्रणावनाई) द्वेष्य ते प्रभाष्ट्रः
- ५. अग्रहीतम्राहिज्ञानकरणस्वं प्रमाणात्वम् । के काष्युं नथी ते कष्णावनार क्येवुं ज्ञाननुं કरखपखुं ते प्रभाखत्व.

प्रमाणगतविपरितभावना—श्रुतीनामहे-यातुपादेयब्रह्मप्रतिपादकत्वे निष्कलप्रसङ्गास्ष्रुतयः कर्मपरा एवेति निश्वयात्मिका चित्तवृत्तिः । अक्ष-वरतु लाग करी शक्षाय स्मेषी नथी, तेभ श्रुढ्यु करी शक्षाय स्मेषी पण् नथी, तेथी श्रुति तेनुं प्रतिपादन करे ते। ते श्रुतिस्माने मिष्क्षण कर्षेवाने। प्रसंग आदी पढे; भाटे श्रुतिस्मा कर्मनुंज प्रतिपादन करनारी छे, स्मेषी निश्चयद्वप के स्वित्तनी पृत्ति, ते प्रमाणुगत विपरीतलावना कर्षेवाय छे.

प्रमाणगताऽसंग्रभावना—ब्रह्मणे घयदिविस्तिद्धत्वेनमानन्तरगम्यत्वाच्युतिस्तत्प्रतिपादिका कथं
भवेत् ? फलभावात्रभवेदेव्याकारिका चित्तवृत्तिः ।
श्रद्धा धटाहिनी पेंडे सिद्ध वस्तु छे, तेथी ते
श्रेष्ठ प्रभाख्यी लाखी शक्षाय ओवुं छे,
तो श्रुति ओनुं प्रतिपाहन शा भाटे डरे ?
सिद्ध वस्तुनुं प्रतिपाहन इरवामां कांछ इला
नथी, भाटे न ल डरे, ओवा प्रधारनी ले
यित्तनी वृत्ति ते प्रभाख्यता असंकावना
हर्षेवाय छे.

प्रमाणचैतन्यम् — अन्तःकरणवृत्यविक्छन्नं चैतन्यं प्रमाणचैतन्यम् । अन्तः इर्ष्ण्नी वृत्तिवर्दे अविश्वनन के यैतन्य ते प्रभाष्यु यैतन्य इक्षेत्रायः

प्रमाणपदार्थः — પ્રમાણના (૧) પ્રત્યક્ષ, (૨) અનુમાન, (૩) ઉપમાન, અને (૪) શાબ્દ, એવા ચાર બેદ છે.

(૧) પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ-(૧) બાહ્યપ્રત્યક્ષ અને (૨) આંતરપ્રત્યક્ષ, એમ બે પ્રકારનું છે. બાહ્ય પ્રત્યક્ષના (૧) ઘાણુજ, (૨) રાસન, (૩) ચાક્ષુષ, (૪) ત્વાચ, અને (૫) શ્રાવણ, એવા પાંચ બેદ છે. મનને આંતર પ્રત્યક્ષ કહે છે.

#### ( १४० )

- (ર) અનુમાન પ્રમાણુ (૧) પૂર્વવત, (૨) શેષવત, (૩) સામાન્યતા દષ્ટ, એવા બેદથી ત્રણ પ્રકારનું છે. વળા એ ત્રણે પ્રકારનાં અનુમાન (૧) સ્વાર્થાનુમાન, તથા (૨) પરાર્થાનુમાન, એવા બેદથી બે બે પ્રકારનાં છે.
- (૩) ઉપમાન પ્રમાણ (૧) સાદશ્ય વિશિષ્ટ પિંડનાન, (૨) વૈધમ્ય વિશિષ્ટ પિંડનાન, અને (૩) અસાધારણ ધર્મ વિશિષ્ટ પિંડનાન, એવા બેદથી ત્રણ પ્રકારનું છે.
- (૪) શાબ્દપ્રમાણ (૧) દણાર્થક, અને અદણાર્થક, એમ બે પ્રકારતું છે.

प्रमाणप्रकाराः—प्रत्यक्ष, अनुभान, ६५-भान, शाल्ह, अर्थापत्ति, अने अनुपलिध, स्रेवां ७ प्रभाषु वेहान्तीओ माने छे.

प्रमाता—प्रमाश्रयः । પ્રમાજ્ઞાનના જે આશ્રય તે પ્રમાતા કહેવાય.

प्रमाणैर्वेडिय प्रमिणिति सः । પ્રभाशि वडे
 अर्थने જे साथीत કरे છે ते प्रभाता.

प्रमातृन्त्रेतन्यम् - अन्तःकरणविशिष्ट्रचैतन्यम् । अनंतः ४२७३५ विशेषश्वाणुं यैतन्य ते प्रभातः यैतन्यः

प्रमातृत्वम्—तद्वति तत्प्रकारकत्वम्। ज्ञान-निष्ठ એવા જે વસ્તુના ધર્મ, તે ધર્મવાળા વસ્તુમાં તે ધર્મવિષયત્વ (એટલે તે ધર્મવાળા &ાવાપણું) તેને પ્રમાત્વ કહે છે. જેમ-'આ ધડા છે' એમાં ઘટત્વ ધર્મવાળા ઘટમાં તે ઘટત્વ ધર્મવિષયકત્વ છે, એજ પ્રમાત્વ છે.

प्रमादः — कर्त्तन्येऽकर्त्तन्यिया ततानिवृत्तिः । इतंत्र्य विषयमां, ते अडतंत्र्य छे, स्मेदी सुद्धि वडे ते डर्त्तंत्र्यथी निवृत्त थतुं ते प्रमाह.

- ર. अकर्त्तव्ये कर्त्तव्यधिया तत्र प्रश्नतिः। અકर्त्तप्य विषयमां ते કર્તપ્ય છે એવી સુદ્ધિથી તેમાં પ્રવૃત્તિ કરવી તે પ્રમાદ કહેવાય છે.
- ३. प्रयत्नेन कर्त्तव्ये कार्ये विस्पृति: प्रमादः । अथत्त वडे कर्त्तव्य कार्यमां ते कार्यनी विरुमृति थवी ते अभाद कडेवाय.

प्रमेयगतविपरीतभावना—'थाग्वं याग्येन सम्बध्यते 'इति न्यायात्रिगुणात्मकप्रपञ्चोपादानं त्रिगुणात्मिका मायैव, न ब्रह्मीत निश्वयात्मिका चित्तवृत्तिः। 'યોગ્ય યોગ્યની જોડે સંબંધ રાખે છે' એવા ન્યાય હોવાથી ત્રલ્ ગુલ્યુ- વાળા પ્રપંચનું ઉપાદાન ત્રલ્યુ ગુલ્યુવાળી માયા જ છે, પ્રદ્રા ઉપાદાન નથી, એવી નિશ્વયાત્મક ચિત્તની વૃત્તિ તે પ્રમેયવિપરીત લાવના કહેવાય છે.

प्रमेयगताऽसम्भावना — ब्रह्मणः सिवदानन्दरूपिणाऽनृतजब्दुःसात्मकप्रपश्चविलक्षणत्वेन तत्कारणत्वं कथं भवेदेवेत्याकारिका चित्तवृत्तिः ।
थक्ष सत्३५, शित्३५ अने आनं ६३५ छे,
भाटे ते असत्, जड अने दुः भ३५ प्रभः यथी
विवक्षणु छीवाथी प्रभंयनुं क्षारणु हेवी रीते
थछ शई? नज थछ शई, अेवा प्रकारती
शित्तवृत्ति, ते प्रभेयगत असं सावना क्रंडेवाय
छे. अनेज प्रमेयगतसंशय पणु क्रंडे छे.

प्रमेयचैतन्यम्-विषयचैतन्यम्—अज्ञातं घटाद्यवच्छितं चैतन्यम् । धटाद्यि वडे अवश्कित्र अद्याद्य ओवुं शैतन्य ते प्रभेयशैतन्य अथवा विषयशैतन्य अदेवाय छे.

ર. વિષयप्रकाशकं विषयाधिष्ठानभूतं चैतन्यम् । विषयनुं પ્रકાશક અને વિષયનું અધિષ્ઠાનભૂત જે ચૈતન્ય તે પ્રમેય ચૈતન્ય, અથવા વિષય ચૈતન્ય.

प्रमेयत्वम् — प्रमाणजन्यज्ञानविषयत्वम् । प्रभाष्यी जन्य अवा ज्ञानना विषय होवा-पष्युं. अथवा, प्रभाज्ञाननीः विषयताने प्रमेयत्व इहे छे.

प्रमेयपदार्थ:—( ન્યાયમતે ) પ્રમેય પદાર્થ ભાર પ્રકારના છેઃ (૧) આત્મા, (૨) શરીર, (૩) ષ્ટન્દ્રિય, (૪) અર્થ, (૫) બ્રહ્સિ, (૧) મન, (૭) પ્રષ્ટત્તિ, (૮) દેશ, (૯) પ્રેત્ય-ભાવ, (૧૦) ૧લ, (૧૧) દુઃખ, અને (૧૨) અપવર્શ.

(૧) આતમાપ્રમેચ—જીવાતમા અને ઇધિરાતમા એમ બે પ્રકારના છે. જીવાતમા નાના (અનેક) છે અને ઇધિરાતમા એક છે. બન્ને નિત્ય અને વિભુ છે.

#### ( 282 )

- (૨) **શરીરપ્રમેય—(૧)** જરાયુજ, (૨) અપંડજ, (૩) સ્વેદજ, અને (૪) ઉદ્દલિલજ, એમ ચાર પ્રકારના છે.
- (૩) ઇંદ્રિયપ્રમેય—(૧) ઘાષ્, (૨) રસન,
  (૩) ચક્ષુ, (૪) ત્વક્ષ, (૫) શ્રીત્ર, ચને (૬)
  મન, એમ છ પ્રકારના છે.
- (૪) અર્થ પ્રમેચ—રૂપ, રસ, ગંધ, રપર્શ, ભુદ્ધિ, સુખ, દુઃખ, ઇચ્છા, દેષ અને પ્રયત્ન, એમ અગિયાર પ્રકારના છે. અથવા– દ્રવ્ય, ગુણ, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ અને સમવાય, એવા છ પ્રકારના છે.
- (૫) **છુન્દ્રિ પ્રમેય**—િતિસ ખુર્દ્ધિ અને અનિત્ય ખુદ્ધિ, એવા એ પ્રકારનાે છે. તેમાં કશ્ચિરાત્માની ખુદ્ધિ નિત્ય, એક અને પ્રત્યક્ષ છે; તથા જીવાત્માની ખુદ્ધિ અનિત્ય છે.

અતિત્ય ખુદ્ધિ (૧) અનુભવ અને સ્મૃતિ, એમ બે પ્રકારની છે. એ બન્ને પ્રકારની ખુદ્ધિ વળા (૧) યથાર્થ અને (૨) અયથાર્થ, એવા બેદથી બે પ્રકારની છે.

યથાર્થ અનુસવ—(૧) પ્રત્યક્ષ, (૨) અનુમિતિ, (૩) ઉપમિતિ અને (૪) શાબ્દ એમ ચાર પ્રકારના છે.

અયથાર્થ અતુલવ—(૧) સંશય, (૨) વિપર્યય, અને (૩) તર્ક, એમ ત્રણ પ્રકારના છે.

- (૬) **મનપ્રમેય**—નાના, નિત્ય તથા અહ્ય છે.
- (૭) **પ્રવૃત્તિપ્રમેય—**(૧) વાગારંભ, (૨) સુદ્વચારંભ, અને (૩) શરીરારંભ, એમ ત્ર**ણ** પ્રકારના છે.
- (૮) **દાષપ્રમેય—(૧)** રાગ, (૨) દેષ અતે (૩) માહ, એમ ત્રણ પ્રકારતાે છે.

રાગદોષ—(૧) કામ, (૨) મત્સર, (૩) સ્પૃહા, (૪) તૃષ્ણા, (૫) લાેભ, (૬) માયા, અતે (૭) દ'ભ, એમ સાત પ્રકારના છે.

દેષદોષ—(૧) ફ્રોધ, (૨) કષ્યો, (૩) અસ્યા, (૪) દોહ, (૫) અમર્ષ, અને (૬) અભિમાન, એમ છ પ્રકારના છે.

- માહદોષ—(૧) વિષય'ય, (૨) સંશય, (૩) તકે, (૪) માન, (૫) પ્રમાદ, (૬) ભય, અને (૭) શાક, એમ સાત પ્રકારના છે,
- (૯) પ્રેત્<mark>યભાવપ્રમેય—</mark>મરણ પછી જન્મ થવા તે પ્રેત્યભાવપ્રમેય
- (૧૦) **ફલપ્રમેય—(૧**) મુખ્ય અને (૨) ગૌણુ એવા બે પ્રકારનાે છે.
- (૧૧) **દુઃખપ્રમેય—' હું** દુઃખી **હું** ' એવી પ્રતીતિના વિષય તે દુઃખપ્રમેય.
- (૧૨) **અપવગ<sup>૧</sup>પ્રમેચ**—શરીર વગેરે એક્વીશ પ્રકારના દુ:ખતી નિવૃત્તિ.

प्रयत्तः — करोमीत्यनुभविषधत्रतिगुणल्वया-प्यजातिमान् प्रयत्तः । હું પ્રયત્નરૂપકૃતિવાળા છું, એ પ્રકારના અનુભવતો જે વિષય છે, તે વિષય વિષે વર્ષનારી તથા ગુષ્ણત જાતિની વ્યાપ્ય એવી જે (પ્રયત્નત્વ) જાતિ છે, તે જાતિવાળા ગુષ્યુ પ્રયત્ન કહેવાય છે. પ્રયત્નનું ખીજાં નામ ક્રાંતિ છે.

प्रयत्नगुणः—કૃતિરૂપ પ્રયત્ન મુખુ એ પ્રકારના છે. (૧) નિત્ય પ્રયત્ન અને (૨) અનિત્ય પ્રયત્ન અને (૨) અનિત્ય પ્રયત્નઃ એ મુખુ કેવળ આત્મામાંજ રહે છે. ઇશ્વરમાં તે પ્રયત્ન નિત્ય અને એક હાય છે; જીવાત્મામાં તે પ્રયત્ન અનિત્ય હાય હાય છે, તથા (૨) પ્રવૃત્તિ, નિવૃત્તિ, તથા (૩) જીવનયાનિ, એમ ત્રખુ પ્રકારના હાય છે.

प्रयोगः-शब्दादीनामुचारणम् । शक्काहितुं ७-व्यारणः २. क्षेष्ठ पणु क्विथानी योजनाः

प्रयोगिवाधिः—( भीभांसा ) अङ्गानां कन-नेषिका विधिः। अंग ३५ अभैनी अभीभांध विधि ते प्रयोग विधि अधैवाय. रुभ "वेदं इत्वा नेदीं करोति" धत्याहि.

प्रयोजकत्वम् । —साक्षात् परंपरया वा कार्यजनकत्वम् । साक्षात् अथवा परंपरा वर्डे अर्थनुं अनक्ष्यश्चं ते प्रयोजकत्व क्रहेवाय.

२. अन्यथासिज्ञिग्रस्यत्वे सित कार्याच्यविहत पूर्ववर्तित्वम् । के कार्थनी सिद्धि अन्यथान

#### ( १४२ )

સિંહ કારણા વડે ન થતી હાય અને એમ હાઇને કાર્યની પૂર્વે અવ્યવહિતપણે (વચમાં ખીજાું કાંઇ ન હાઇને) હાવાપહ્યું, તે પ્રયોજકત્વ.

३. कार्यादौ सस्यादीन् प्रयुनक्तीत प्रयोज-कल्लम्। सेवडा वगेरेने डामडाजमां येाजवापाछुं ते प्रयोजकरव.

प्रयोजनम् - प्रश्निहेत्विच्छाविषयत्वम् । प्रव-त्तिनी हेतु के धव्छा, ते धव्छानी विषय ते प्रयोजन.

- बुद्धिविषयत्वे सित स्वसम्बन्धितयेच्छा-विषयत्वम् । शुद्धिना विषय ढेाछने पाताना संभाधीपणा वडे के छ्य्छाना विषय ढाये ते प्रयोजन बढेवाय.
- અરૂરિયાત. જેમ, 'तत्त्वानुसन्धान'
   નામે પ્રથમાં અત્તાનની નિષ્ઠત્તિ દ્વારા પરમા-નંદની પ્રાપ્તિ કહી છે, એ પ્રથનું 'પ્રયોજન' છે.
- ૪. જે જેના વિના કદી પણ હોઇ શકે નહિ, તે તેનું પ્રયોજન કહેવાય છે. જેમ-પાક એ અિશ વિના થઇ શકતો નથી, માટે 'પાક' એ અિશનું પ્રયોજન કહેવાય. અથવા જેના હોવાથી જે અવશ્ય થાય છે તે તેનું પ્રયોજન કહેવાય. જેમ-વૃષ્ટિથી તાપ અવશ્ય નાશ પામે છે, માટે 'તાપના નાશ' એ વૃષ્ટિનું પ્રયોજન છે

प्रयोजनम् (अनुबन्धः ) — यमर्थमधिकृत्य पुरुषः प्रवर्तते तत्प्रयोजनम् । (કાઈ પણ શાસ્ત્રીય પ્રયાન અધિકારી, વિષય, સંભંધ અને પ્રયોજન, એવા ચાર અનુભંધ હોય છે. એ અનુભંધામાંના 'પ્રયોજન ' શળદનું અહીં અનુભંધરૂપે લક્ષણ કહ્યું છે. ) જે અર્થની પ્રાપ્તિના હદ્દેશથી મનુષ્ય તેના સાધનોમાં પ્રવૃત્ત થાય છે, તે અર્થને પ્રયોજન કહે છે જેમ વેદાન્ત પ્રયનું પ્રયોજન 'પરમાનંદની પ્રાપ્તિ' વગેરે છે. (મુખ્ય અને ગૌણ બેદથી પ્રયોજન એ પ્રકારનું છે.)

प्रयोजनं (गाणम् )— मुख्यप्रयोजनेच्छा-धीनेच्छा विषयः गाणं प्रयोजनम् । मुण्यः प्रथे।-পুন বিषयः धन्छाने अधीन धन्छाने। के વિષય હોય તે ગોેણુ પ્રયોજન કહેવાય છે. જેમ મુખ્ય પ્રયોજન જે સુખ તથા દુઃખા-ભાવ છે, તેનાં સાધનામાં ક્ષેાકાની જે ઇચ્છા થાય છે, તે ઇચ્છા સ્વતઃ થતી નથી, પણ સુખ તથા દુઃખાભાવની ઇચ્છાને લીધે જ તે ઇચ્છા થાય છે. માટે તે સાધનાની ઇચ્છાના વિષયને ગોણુ પ્રયોજન કહે છે. ઉદાગ-માક્ષના સાધન રૂપ તત્ત્વન્નાન એ માક્ષશાસ્ત્રનું ગોણુ પ્રયોજન છે.

प्रयोजनं ( मुख्यम् )—इतरेच्छानधीनेच्छान विषयः मुख्यं प्रयोजनम् । धतः वस्तु विषयः धन्छाने अधीन निष्कं, श्रेषी धन्छाने। के विषय केथि, ते मुण्य प्रयोजन क्षेष्ट्राय छे. केभ-सुणनी तथा दुःणना अलावनी बोझने के धन्छा क्षेय छे, ते धन्छा थीछ अधि वस्तुनी धन्छाने अधीन क्षेती नथी; क्षेप्ट्रे ते यन्ने धन्छाने विषे बोझनी धन्छा पातानी मेणे क याय छे, भाटे सुण तथा दुःणालाव से यन्ने मुण्य प्रयोजन क्षेत्राय छे. उद्गान्न मोक्ष से तत्त्वज्ञान विषयक शास्त्रनुं सुण्य प्रयोजन छे.

प्रयोज्यत्वम्—साक्षात्परंपरया वा जन्यत्वम्। साक्षात् ३ परंपराथी के जन्य है।य ते प्रयोज्य इंदेवाय.

प्रस्यः-(भाषावाहीने भते) त्रैसेक्यनाशः। त्रशे क्षेत्रने। नाश.

- ર. ( પૌરાચિક મતે ) મૂતાવિજ્યાધારકાજઃ ભૂતોના લયના આધાર કાળ અર્થાત્ જે કાળમાં પંચમહાભૂત વગેરે નાશ પામે છે તે કાળ.
- ३. सकलमावकार्यविनाशः। तभाभ आव३५ अर्थने। नाश ते प्रसयः

એ પ્રલય પાંચ પ્રકારના છે: (૧) નિત્ય-પ્રલય, (૨) નૈંગિત્તિક પ્રલય, (૩) દૈનિક પ્રલય, (૪) મહાપ્રલય, અને (૫) આત્યંતિક પ્રલય. અથવા બીજી રીતે—(૧) સુધૃપ્તિ, (૨) મૂર્જી, (૩) મરશ્, (૪) પુનઃશરીરપ્રાપ્તિ, અને (૫) દૈનંદિન પ્રલય, એવા પશુ પાંચ પ્રકાર કહે છે.

#### ( १४३ )

प्रलापः-निष्प्रयोजनानर्थकवाक्यम् । विना अथोजन अर्थ २७ित वाक्ष्य भेशसतुं ते प्रसाप; सवारो.

प्रवचनम् — अर्थानुसन्धानपूर्वककथनम् । अर्थना अनुसंधानपूर्वक के अ्थन ते प्रवचन. प्रवर्तकम् — (न्यायभते ) इष्टसाधनताविष्यकं कृतिसाध्यताज्ञानम् । अध विषय अष्टनुं साधन छे अने ते कृतिथी साध्य छे, ओवुं ज्ञान ते प्रवर्तकः

र अन्याप्रेरितत्वे सति तादशलिङ्चारियतृत्व प्रवर्तकम् । भीव्य हे। ध्रेभे प्रेरे श्रा ह्या सिवाय पेरातानी भेणे प्रेरेशा हरवा भाटे लिङ् प्रक्षय-वाणा शक्दना (विध्यर्थवायह शक्दना) अन्यार हरवापे हुं ते प्रवर्णहत्व.

प्रवर्तना — प्रशृत्यनुकूले व्यापारः । प्रवृत्तिने व्यनुकूण के व्यापार ते प्रवर्तना बहुनाय.

प्रवृत्तिः-सगजन्या गुणः प्रवृत्तिः। ९८४८ ४²छा३५ सगवऽे जन्य के गुण् छे, ते शुण् प्रवृत्ति ४९९ेवाय छे

- रागजन्या रागविषयक्गुणः प्रवृतिः ।
   राभवंडे जन्य तथा रागविषयक ॐवे। गुणु ते प्रवृत्ति.
- ३. स्वस्वविषये इन्द्रियादीनां सञ्चारप्रवृत्तिः । भातभाताना विषयमां ઇદ्રिया वजेरेना संस्थार ते प्रवृत्ति.

४. शब्दानामर्थबीधनशक्तिः प्रवृत्तिः । શબ્દોની અર્થના બાેધ કરવારૂપ શક્તિ.

प्रवृत्तिः—ગૌતમન્યાયશાસ્ત્રોકત પ્રવૃત્તિ નામે પ્રમેય ત્રણ પ્રકારના છેઃ (१) વાગાર'ભ, (૨) શરીસર'ભ, અને (३) બુદ્ધચાર'ભ. એ ત્રણનાં લક્ષણાઃ--

 नागार'ल-चचनातुक्ले याना नागा-रम्मः । भतुष्यते। वयततुं ६ व्यारणः अरवाभां अतुकृषः के यत्न छे ते वागार'ल अहेवाय छे.

२. शरीरार'ल-चेन्नानुकूले यत्नः शरीरारम्भः। शरीरती बेशने व्यतुकूल के यत्न ते शरीरार'ल ४६वाय छे. 3. **५५ ६ थार सि.**—एतद्द्वयिमिन्नो यत्ने बुज्यारम्मः । ६ पर ४६ ६। भन्ने प्रयत्नधी किन्न के यत्न ते शुद्धचार के से स्वित्व के सि. से शुद्धचार के सि. से शुद्धचार के सि. से स्वत्व के सि. से सि. सि. से सि. से

प्रवृत्तिकारणानि—प्रवृत्तिनां अरुशि यार छेः (१) यिष्ठीर्षा (प्रवृत्ति अरुवानी धन्छा), (र) कृतिसाध्यता ज्ञान, (३) धष्ट-साधनता ज्ञान, अने (४) छ्यादानतुं प्रसक्ष. प्रवृत्ति३५ प्रयतनां से यार अरुशि होय छे.

प्रवृत्तिनिमत्तम्-५६ની શક્યતાનું અવ-ચ્છેદક તે પ્રવૃત્તિનિમિત્ત કહેવાય છે. જેમ— 'ઘટત્વ' એ 'ઘટ' પદની શક્યતાનું અવચ્છેદક હોવાથી પ્રવૃત્તિનિમિત્ત કહેવાય.

प्रवृत्तिविज्ञानम्—(યાગાયાર્ય-બૌહ્રમતे) આ લડા છે, આ વસ્ત્ર છે, આ શરીર છે, ઇત્યાદિ વિજ્ઞાનતું નામ પ્રવૃત્તિવિજ્ઞાન છે. એ વિજ્ઞાન ક્ષણિક છે.

प्रशंसा—गुणाविष्कारेण स्तुतिः । કાેેેકના ગુણા પ્રકટ કરીને જે સ્તુતિ કરવી તે પ્રશંસા.

प्रश्नः--वाञ्यवहारविशेष:। એક પ્રકારના ( પૂછવારૂપ ) वाष्टीना व्यवहार.

प्रतिवचनानन्तरमाक्षेपोत्थानम्। ખीलाओः
 उत्तर આપ્યા પછી तेमां કાંઈ ખામા કાઢીનे
 એ આક્ષેપ ઉઠાવવા તે પ્રश्न.

३. अविज्ञातार्थज्ञानार्थमिच्छाप्रयोज्यवाक्यम् । न જાણેલા અર્થના જ્ઞાન માટે ৮≥છા **યવાથી** જે વાકય ખાલવામાં આવે તે પ્રश्न.

प्रसक्तिः—१ અનુમિતિ. २ આપત્તિ. ३ પ્રસંગ, ४ વ્યાપ્તિ, ૫ પ્રાપ્તિ.

प्रसंख्यानम् —शब्दयुक्तिप्रखयानावृक्तिः । શબ્દ, યુક્તિ અને પ્રત્યય (ગ્રાન) એમનું વાર'વાર ચિંતન ર ઊંડા વિચારમાં–ધ્યાનમાં ઉતરી જવું.

प्रसंगत्वम् — लक्ष्ये लक्षणसम्बन्धत्वम् । क्षक्ष्यभां बक्षांशृतुं संभाधभाक्षं ते प्रसंगत्व.

#### ( 888 )

३. स्मृतयोपेक्षानईत्वम् । ( ગદાધરને મતે ) જે અર્થ સ્મૃતિના વિષય થયા હાય છતાં દ્વેષના વિષય ન થયા હાય. તે પહ્યું તે પ્રસંગત્વ.

प्रसङ्गसङ्गितः— उपाद्घातादिमिन्नस्मरणप्र-योजकसम्बन्धः । ઉપાદ्ધातादिक्ष्यी सिन्न એવા જે અર્થના સ્મરણેતા પ્રયોજક સંખંધ છે, તેનું નામ પ્રસંગસંગતિ. જેમ–યથાર્થ અનુભવરૂપ પ્રમાના પ્રત્યક્ષ, અનુમિતિ, આદિક વિભાગનું નિરૂપણ કર્યા પછી તે પ્રત્યક્ષાદિક પ્રમાનાં પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, વગેરે પ્રમાણાના વિભાગનું નિરૂપણ જે સંખંધથી પ્રાપ્ત થાય છે, તે પ્રસંગસંગતિ છે.

ર. स्मृतस्योपेक्षानर्हत्वम् । એક અર્થના नि३५७३માં કાં હેતુથી સ્મરખુમાં આવેલા જે અન્ય અર્થ છે, તે અર્થની ઉપેક્ષા નહિ કરવી, પણ તે અર્થનું પણ ત્યાં નિ३૫ણ કરતું તેનું નામ પ્રસંગસંગતિ છે. કેટલાક તેને प्रसंगत्वं પણ કહે છે.

प्रसङ्गसमः-- अनवस्थाना आक्षासने। प्रसंग.

प्रसज्यप्रतिषधः—સંસર્ગાભાવ. ક્રિયાની સાથે કહેલા નવૃ (નકાર) વડે પ્રતિપાદિત થયેલો થયેલો અસંતાભાવ. જેમ-' મર્ચ ન પિવેત' ( મદ્ય ન પીતું.) એમાં, મનુષ્યોને મદ્યપાન રાગતઃ પ્રાપ્ત છે, એ મદ્યપાનની પ્રસક્તિ કહેવાય; તેના પ્રતિષેધ પિવેત ક્રિયાની સાથે નકાર મૂકીને કર્યો છે, માટે એ પ્રસન્ય પ્રતિષેધ છે. અર્થાત જે વસ્તુ વિષે મનુષ્યોની સામાન્યઃ પ્રીતિ અથવા આસક્તિ હોય છે, તેમાંથી મનુષ્યોને અટકાવવા માટે જે નિષેધ વચન કહેવામાં આવ્યું હોય તેને પ્રસન્યપ્રતિષેધ કહે છે.

प्रसंजनम्—આપાદન જેમ-'જો અહીં ઘડા હાૈય તા તે પ્રાપ્ત થાય' એવી રીતે ઘડાની પ્રાપ્તિ કહી છે તે પ્રસંજન છે.

प्रसारणं (कर्म)—ितर्थक् संयोगासमवायि कारणं प्रसारणम् । भूतं ५०थने। तिर्थक् हेश साथे के संयोग छे ते संयोगनुं असमवायि કારણ રૂપ જે મૂર્ત દ્રબ્યનું કર્મ છે, તે કર્મ પ્રસારણ કહેવાય છે. શરીરનાં સંકુચિત અંગોતે પુતઃ પસારવાથી તે હાથ પગ વગેરે અંગોતો વિપ્રકૃષ્ટ (દૂરના ) દેશ સાથે સંચાગ થાય છે. તે સંચોગનું અસમવાયિ કારણ તે હાથ પગ વગેરે અંગોનું કર્મ છે છે. માટે અંગોનું તે કર્મ પ્રસારણ કહેવાય છે.

प्रस्तावना—प्रन्थावतरणार्थव्याख्यानांशः । अंथना अवतरस्य भाटे के व्याण्यानश्य प्रंथनी साग ते प्रस्तावना.

२. अमुख्यार्थप्रतिपादकत्वे सित मुख्यार्थ-प्रवर्तिका प्रस्तावना। अध्याः आरंभभां गौधु अधीतुं प्रतिपादन करनारी द्वाप्तने मुण्य अर्थाने के प्रवृत्त करे ते प्रस्तावना.

प्राक्टतप्रस्यः नक्षयंब्रह्मविनाशनिमित्तकः सकल्लकार्यविनाशः। કાર્યध्यक्ष (ध्रह्माहिक) ના નાશના નિમિત્તથી જે સકલ કાર્યના વિનાશ તે પ્રાકૃતપ્રલય કહેવાય છે. (બધા પદાર્થી મૂળ પ્રકૃતિમાં લય પામે છે માટે તે પ્રાકૃત-પ્રલય કહેવાય છે)

प्रागमावः— विनाश्यमावः પ્રાगमावः। જે અભાવ વિનાશવાળા હાય તે પ્રાગભાવ કહેવાય છે. જેમ-પટાદિક કાર્યોની ઉત્પત્તિ પહેલાં તે પટાદિક કાર્યોના સમવાયિ કારશુ- રૂપ તે તુ આદિકમાં તે પટાદિ કાર્યોના પ્રાગભાવ રહે છે. પ્રાગભાવ પટાદિ કાર્યે ઉત્પત્ર થાય ત્યારે નાશ થઇ જાય છે, માટે એ પ્રાગભાવ વિનાશી પણ છે, અને અભાવરૂપ પણ છે.

- ર. અનાવિસાન્તઃ પ્રાયમાવઃ I જે અભાવ અનાદિ એટલે ઉત્પત્તિથી રહિત હોય છે તથા સાન્ત એટલે નાશરૂપ અતવાળા હોય છે, તે પ્રાગભાવ કહેવાય છે.
- રૂ. प्रतियोगिजनकाभावः प्रागमावः । જે અભાવ પાતાના પ્રતિયાગીના જનક હોય તે અભાવ પ્રાગભાવ કહેવાય છે. જેમ-પટની હત્પત્તિથી પૂર્વે તે પટના પાતાના સમવાય કારણરૂપ ત'તુઓમાં પ્રાગભાવ રહે છે; તે પ્રાગભાવ જ તે પટરૂપ પ્રતિયાગીનું નિમિત્ત

#### ( १४५ )

કારણ હોવાથી જનક કહેવાય છે. એ પ્રકારે જે જે કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય છે, તે તે કાર્યની પ્રાગભાવજ તે તે કાર્યની જનક હોય છે, પ્રાગભાવ વગર કોઇ પણ કાર્યની ઉત્પત્તિ થતી નથી, માટે પ્રાગભાવનું આ ત્રીજી લક્ષણ પણ સંભવે છે.

ક ધ્વંસપ્રતિયોગિત્વે સતિ अभावत्तम् । ધ્વંસના પ્રતિયાગી હાંઘને જે અભાવ હાય તે. અથવા, જે અભાવ ધ્વંસના પ્રતિયાગી હાય તે આવા, જે અભાવ ધ્વંસના પ્રતિયાગી હાય તે પ્રાગભાવ. જેમ–ઘટ ઉત્પન્ન થયા પહેલાં ઘટના પ્રાગભાવ કપાક્ષામાં હતા, પણ ઘટ ઉત્પન્ન થયા એટક્ષે તે અભાવના (પ્રાગભાવના) ધ્વંસ (તાશ) થયા. માટે પ્રાગભાવએ ધ્વંસના પ્રતિયાગી હાંઇને અભાવરૂપ પણ છે.

- ६. कार्यसमवायिकालानन्यवृत्तित्वं सित कार्योत्पत्ति पूर्वकालीनामावत्वम् । अर्थाना समवाथी अाणथी अन्य पदार्थमां न रहेनारा है। छोने, अर्थानी क्षिपत्तिना पूर्वआणमां के अलाव है।या, ते प्रागलाव.
- ઉત્પત્તિની પહેલાં કાર્યના પોતાના ઉપાદાન કારણમાં રહેલાે કાર્યના પોતાના જે અભાવ તે પ્રાગભાવ.

प्राज्ञ:— सुषुप्ती विलीनेऽन्तः करणेऽज्ञानमात्र-साक्षी प्राज्ञ: । સુષुप्ति અવસ્थाમાં અંતઃ કરણ લીન થયા હતાં જે માત્ર અજ્ઞાનના જ સાક્ષી થઇને રહે છે તે પ્રારા.

प्राणः--शरीरान्तः सञ्चारी वायुः प्राणः। शरीरनी अंदर वियरनारी के वायु ते प्राष्ट्र अहेवाय छे.

- ર. પ્રાगमनवान् नासाघवर्ती वायुः નાસાશ્ર તરફ આગળ ચાલવાના સ્વભાવવાળા અને નાસાના અશ્રને વિષે રહેનારા વાયુ તે પ્રાણવાયુ.
- ३. मिलितसमस्तापश्चीकृतपश्चमहामृत्राजसां-शकत्वे सति कियाशाक्ति प्रधानवायुः। अपंथी-कृत पंथ मदाश्वती ओक्षत्र यहां ने तेना राजस अश्वमां क्रियाशक्ति प्रधान के वायु छपके छे ते प्राख्वायु.

प्राणः-( समाष्टिः )-ढिरएयगर्भः; समष्टि सुक्ष्मशरीर.

ર. ક્રિયા શક્તિવાળા પ્રાષ્ટ્રથી શરીર ધટિત હોવાથી એટલે પ્રાષ્ટ્ર પણ શરીરમાં મુખ્ય ઘટક અવયવ હોવાથી શરીરઉપહિત ચૈતન્યને પણ કેટલાક 'પ્રાષ્ટ્ર' કહે છે.

प्राणमयकोद्दाः-कर्मेन्द्रियः सहितः प्राणः। वाक् आदिक भांय कर्भेन्द्रिये। सिंदत भांय प्राख् ते 'प्राख्मयक्षेश' क्षेत्रय छे.

प्राणवायुप्रकाराः—(૧) પ્રાષ્યુ, (૨) અપાન, (૩) સમાન, (૪) ઉદાન, અતે (૫) ભ્યાન, એ પ્રાષ્યુવાયુના પાંચ પ્રકાર છે. તે વાયુઓનાં સ્થાન તથા કર્મનીચે ખતાવ્યાં છે.

- (૧) પ્રાણ–હદયમાં રહે છે તથા મુખ નાસિકા દારા શ્વાસો-અાસની ક્રિયા કરે છે.
- (ત) **અધાન**-ગુદામાં રહે છે તથા મલા-દિકની અધાનયન ક્રિયા કરે છે.
- (૩) **સમાન**–તાભિમાં રહે છે તથા અન્તપાચનમાં સહાય કરે છે.
- (૪) ઉ**દાન**–કંઠ દેશમાં રહે છે તથા અન્નાદિકને ઉચે લઇ જાય છે.

(૫) **વ્યાન**–ભધા શરીરમાં વ્યાપીને ર**હે** છે તથા અન્ન રસાદિકને નાડીએામાં પહેાંચાડે છે.

અર્થાત એકજ વાયુ હૃદય વગેરે પાંચ સ્થાનમાં રહે છે તેથી તેમની પ્રાષ્ટ્ર વગેરે સંજ્ઞાઓ કરાવેલી છે.

- ક્રિયાના બેદથી જેમ એકજ વાયુના પ્રાણ વગેરે પાંચ બેદ થાય છે. તેમજ ક્રિયાના બેદથી એકજ વાયુના નાગાદિ પાંચ બેદ થાય છે. જેમ:-—
- (૧) **નાગ**—એાડકાર**રૂપ** ક્રિયા કરના**રા** વાયુ.
- (૨) કૂ **ર્મ —** આંખમાં નિમેષલન્મેષની **ક્રિયા** કરનારા વાયુ.
  - (૩) કુકલ--ઇકિ આણુનારા વાયુ,
  - (૪) દેવકત્ત-ખગાસ આણ્નારા વાયુ.
- (પ) ધન જય—શરીરતે કુલાવનારા વાયુ (મરી ગયા પછી પણ એ વાયુ શરીરમાં રહે છે.)

#### ( १४५ )

प्राणायामः—प्राणवृत्तिनिरोषः । પ્રાણુની ગમનાગમનરૂપ દૃત્તિને અટકાવવી તે પ્રાણાયામ. અથવા—

- निश्वासेच्छ्वासयोगीतिवच्छेदकारकव्यापारे वा । निःश्वास अने ७२श्वासनी गतिनी रेकिन वाना के व्यापार ते प्राख्यायाम.
- ६. रेनकपूरककुम्भकलक्षणप्राणनिष्रहे।पायः प्राणायामः । रेयः (श्वासने अक्षार अदिने ), भूरः (अक्षारना वायुने शरीरनी अंदर भेयो । अने कुंसक (पूरेसा वायुने राष्ट्री राभवे।) ओ सक्ष्मित्राणा प्राप्ति क्यारे राभवे।) ओ सक्ष्मित्राणा प्राप्ति क्यारे राभवाने। खिपाय ते प्राष्त्रायाम.

र्षांणायामप्रकाराः—પ્રાણાયામના પ્રકાર : પ્રાણાયામના ચાર પ્રકારના છેઃ (૧) પાણવૃત્તિ, (૨) આભ્યંતરવૃત્તિ, (૩) સ્તંભવૃત્તિ, અને (૪) તુરીય.

- (૧) ભાદ્યવૃત્તિ—નાસિકા છિલ્ર દારા રૈચન કરીને ભઢાર ગયેલા અંતર વાયુનું ભાજાદેશમાં ધારણુ તે બાજાવૃત્તિ. એનેજ 'રૈચક' કહે છે.
- (ર) અભ્ય'તર વૃત્તિ—તાસિકા છિક દ્વારા પૂરક કરીને બહારના વાયુને અંદર ખેંચવા, અને તે અંદર ગયેલા વાયુને અંદર ધારણ કરી રાખવા તે અભ્યંતરવૃત્તિ. એનેજ 'પૂરક' કહે છે.
- (3) સ્ત'ભછૃત્તિ —પૂરક કે રેચનના 'પ્રયત્ન સિવાય કેવળ વિધારક (અટકાવી રાખવાના) પ્રયત્નથી પ્રાણની ગતિનો જે વિચ્છેદ તે સ્ત'ભકૃત્તિ. એનેજ 'કુ'ભક' કહે છે.
- (૪) તુરીય—રેચકને જવાના હસ્ત-પાદાદિ બાહ્ય દેશ છે, તથા પૂરકને જવાના જે નાલિચક્રાદિ અંતર દેશ છે, તે દેશના નિશ્વયપૂર્વક ઘણા પ્રયત્ન વડે સાધ્ય એવા જે સ્તંબદૃત્તિ નામે કુંભક છે, તે તુરીય પ્રાણા-યામ કહેવાય છે.

मातिपदिकम् -- अर्थवदधातुरप्रत्ययः प्राति-पदिकम् । धातु सिवायना अर्थवाणा शण्दनुं प्रत्यय वगरनुं के ३५ ते प्रातिपध्किः

२. विभक्त्यर्थश्चर्यस्वे सति व्यक्तिमात्रार्थ-त्वम् । विकक्षितना अर्थथी रहित है। धने भात्र अर्थनेक के व्यक्त इरता है। य ते शण्ट प्रातिपहिड इहेवाय.

प्रतिभासिकत्वम् - ब्रह्मज्ञानेत्रवाध्यात्वम् । श्रद्धाज्ञान सिवाय शील साधनथी लेने। श्राध थर्ध शर्वे ते प्रतिलासिकः

 आगन्तुक (काचिनद्रादि) देषसहकृता-विद्याकार्थत्वम् । अय–भे।तिथे।, छारी विजेरे-तथा निद्रा विजेरे देखे।नी सहायथी अविद्यातुं के अर्थत्व ते प्रातिआसिकत्व.

प्रातिभासिकसत्त्वम् – प्रतिभासकालाबध्यत्वम् । પ્રતિભાસ કાળમાં જાધ નહિ શધ શકવાપણું; પ્રતિભાસ કાળમાં જેના બાધ થઈ શકે નહિ તે પ્રાતિભાસિકસત્વ કહેગય.

प्रातिस्विकम् — विशेष धर्मः; हरेडने। पातपाताना धर्मः

प्रातितिक (अर्थाध्यासः)—आगन्तुक देाषजन्यः। જે પદાર્થ આગંતુક દેષે કરીને જન્ય હોય તે પ્રાતીતિક કહેવાય. (એ એક 'અર્થાધ્યાસ' છે.)

प्रात्यक्षिकवाधः—'तत्त्वमितः' श्रेवा ७५देशथी 'अहंब्रज्ञास्मि' श्रेवे। साक्षात्कार थतां के अर्थाप्रभाय सिक्षत अज्ञानथी निष्ठत्ति (णाध) थाय छे, तेने प्रात्यक्षिक णाध क्षे छे.

 તૃર્વक्ष्परसादि नाशपूर्वकं रूपरसायन्यत-रात्पत्तिः । પૂર્વનાં ३५२સાદિના નાશપૂર્વક બીજા ३५२साદિની ઉત્પત્તિ તે પ્રાદુર્ભાવ.

प्रादुर्भावः—प्रथमप्रकाशः । पहेलीवार प्रक्षासभां आवतुं ते प्राहुर्भावः

प्रादेशिकगुणत्वम्—स्वाधिकारणवृत्तिदैशि-काभावप्रतियोगित्वम् । पेताना अधिकरणुभां रहेशे। के देश संअधी अलाव, ते अलावना

#### ( 888 )

પ્રતિયાગી જે ઝુલ્, તે ઝુલ્યુપલ્યું તે પ્રાદેશિક ઝુલ્યુત્વ. જેમ–વિલુ પદાર્થીના વિશેષ ઝુલ્યુન્તું પ્રાદેશિક ઝુલ્યુત્વ છે. સંયાગ અને વિભાગ પહ્યુ પ્રાદેશિક ગુલ્યા છે.

प्राप्यप्रकाशकारीन्द्रियम् — के छिदियं संघोगाहि संभंध वडे विषय देशमां प्राप्त थछने ते विषयना प्रकाश डरे छे, ते छिदिय प्राप्यप्रकाश डरी छिदिय उद्घेवाय छे. केम — नेत्र पीतानां डिर्झाना संघाग संभंध वडे पटाहि विषय देशमां प्राप्त थछने पट विषयना प्रकाश डरे छे, माटे नेत्र छिदिय प्राप्यप्रकाश डरी उद्देवाय छे.

प्रामाण्यम् - प्रमात्वम् — तद्दति तत्प्रकारक ज्ञानत्वम् । પ્રત્યक्ष, અનુમિતિ, આદિક યથાર્થ અનુભવરૂષ 'પ્રમા ' કહેવાય છે. એ પ્રમામાં રહેલું છે, તે ધર્મવાળા પદાર્થમાં તે ધર્મ પ્રકારક જ્ઞાનત્વરૂપ પ્રમાત્વ છે, તેને શાસ્ત્રમાં પ્રામાણ્ય કહે છે.

વેદાન્તીઓ તથા મીમાંસકા એ પ્રમાણ્યમાં સ્વતસ્ત્વ માને છે. એટલે એ પ્રમાણ્યને સ્વતઃ પ્રામાણ્ય માને છે; અને નૈયાયિકા તેમાં પરતસ્ત્વ માને છે, એટલે એ પ્રામાણ્યને પરતઃ પ્રામાણ્ય માને છે.

પ્રામાણ્યમાં સ્વતસ્ત્વ ખેપ્રકારનું છેઃ (૧) જ્રિયત્તિ સ્વતસ્ત્વ, અને (૨) ગ્રમિ સ્વતસ્ત્વ. ( તે તે શબ્દો જોવા. )

प्रायश्चित्तम्—पापक्षयमात्रलाधनं कर्म। પાપના ક્ષય માત્ર કરે એવું કર્મ. જેમ, કૃચ્છ્રચાંદ્રાયણાદિ એ પ્રાયશ્વિત રૂપ કર્મ છે.

ર. प्रायो नाम तपः प्रोक्तं चित्तं निखय उच्यते। तपोनिध्यसंयुक्तं प्रायिक्तं तदुच्यते॥१॥ 'પ્रायिक्त' એ શબ્દમાંના 'પ્રાयः' ને। અર્થ તપ છે, અને 'ચિત્ત' શબ્દના અર્થ નિશ્ચય છે; માટે નિશ્ચયયુક્ત જે તપ તે પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે. प्रारब्धकर्म — वर्तमानशरीरारम्भकं कमं ह संचित क्रेमें भाषी तीक्षणाने के क्रेमें आ वर्तभान शरीरनां आरंभक थाय छे, ते प्रारम्भ कर्भ क्रेडेवाय छे.

२. प्रारच्धकार्यसुखदुःखादिरूपं ग्रुगकल्पादः पर्यन्तमनुभोक्तव्यं येन तत्। सुभद्वःभादि३५ प्रारच्धनुं क्षार्थं छे; ते केना वडे युभ के क्ष्यपर्यंत भोजववुं पडे छे ते प्रारच्ध कर्भ क्षेत्राय छे.

પ્રારબ્ધ કર્મ ત્રણ પ્રકારનું છે. ઇચ્છા પ્રારબ્ધ, અનિચ્છા પ્રારબ્ધ અને પરેચ્છા પ્રારબ્ધ.

प्रारिप्सितम्—પારંભ કરવાની ઇચ્છાના વિષય એવું જે કાર્ય તે; અર્થાત્ જેના પ્રારંભ કરવાની ઇચ્છા છે તે પ્રારિપ્સિત કહેવાય.

प्रार्थना—उत्कर्षप्रतिपादनेच्छा । ઉત્કર્ષના પ્રતિપાદનની ઇચ્છા.

प्रियम्—ર્કષ્ટ વરતુના દર્શનથી જન્ય સુખ. ર. પોતાને વહાલી હોય તે વરતુ.

प्रीतिः—दयारसादन्तिःकरणदृत्तिविशेषः । इया३५ २सथी ભીના થયેલા અ'तःકરણની એક પ્રકારની વૃત્તિ.

प्रेक्षणमैथुनम्—બોગખુદ્ધિયા સ્ત્રીઓને જોવા તે.

प्रैत्यभावः प्रमेयः—( ગાતમમતે ) મર-ષ્યુથી ઉત્તર જે જન્મ તે પ્રેત્યભાવ નામે પ્રમેય કહેવાય છે.

प्रेयः—देवगुरुमित्रादिविषयः प्रीतिप्रकर्षः । देव, गुरु अने भित्राद्वि विषे प्रीतिनी अधिकता.

प्रेरकत्वम्-तदनुकूलप्रयत्नाधारत्वम् । ग्रेरखाः इरनारते अनुकृत केवा प्रयत्ननुं के आधारपछं ते.

२. प्रकृत्यतुकूळ्यापारसाधकत्वम् । प्रवृत्तिने अनुर्भुण अेवा व्यापारनुं के साधक्षपणुं ते.

प्रेरणत्वम् – स्वामलाषितोपायाज्ञानादप्रवृत्ता-पक्रप्रप्रयोज्यस्योपायविषयकप्रवृत्त्यनुकूलेव्यापारः । पोताथी के निकृष्ट होय तेने तेनी व्यक्तिथाषा

## ( १४८ )

પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાયનું અજ્ઞાન હોય તેથી તે, તે પ્રાપ્ત કરવામાં પ્રવૃત્ત ન થતા હોય, એવા પ્રયોજ્ય મનુષ્યને ઉપાય ખતાવવાના સંખધમાં પ્રવૃત્તિ કરવાને અનુકૃળ જે વ્યાપાર તે પ્રેરણત્વ.

प्रौढिवाद—स्वबुद्धयुक्तर्षख्यापनम् । पे।तानी सुद्धिनो ६८५५ क्षाववाने के वाह ते.

२. प्रतिवायुक्तिस्वीकारत्वे सति स्वमतदोष परिहारत्वं स्वमतोत्कर्षवेषकत्वं वा । प्रतिवादीना कथनने। २वीकार करीने पखु पेताना भतभा प्रतिवादीओ आपेक्षा द्वापना परिद्वार करवे। ते; अथवा पेताना भतने। ७८कर्ष अखाववा ते प्रीदिवाद.

प्रौढोक्तिः-उत्कर्षस्याहेताष्ठुःकर्षहेतुत्वकत्यनम्। के अत्वर्धने। हेतु न हे।य तेमां अत्वर्धना हेतुनी ब्रह्मना क्षरणी ते.

#### फ

फलम्—प्रकरणप्रतिपायस्य श्रूयमाणं तज्ज्ञा-नात्तत्प्राप्तिप्रयोजनं फलम् । प्रकरशुभां प्रतिपादन करेली वरतुना ज्ञानथी श्रुतिओ कथन करेलुं के तेनी प्राप्तिरूप प्रथालन ते क्ल क्षेत्राय छे.

- ર. (બ્રહ્મહ્માનનાં) સાધના વડે પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય જે અર્થ તે કલ. (શારીરક મીમાંસાના ચાેથા અધ્યાયમાં તેનું કથન કરેલું છે.)
- ३. ससाधनसुखदुःखेपभागः फलम् । साधन सर्वित सुभदुःभने। ઉપનे।ग ते ६ળ.

४. स्वकर्त्तव्यता प्रयोजकेच्छविषयत्वम् । भेरतानी कर्त्तव्यतानी हेतुभूत धन्छाने। के विषय होय ते ६८ कहेवाय छे.

फलचेतन्यम्—ज्ञातं घटाववाच्छिन्नचैत-न्यम्। ज्ञात ओवुं के घटाहिथी अवश्किन्न चैतन्य ते ४६वैतन्य.

ર. अन्तःकरणकृत्यभिव्यत्तं चैतन्यम् । અંત:-કરણની વૃત્તિ વડે અભિભ્યક્ત ચૈતન્ય. એટલે ઘટાદિ વિષય ચૈતન્યથી અભિન્ન એવું અંત:-કરણની વૃત્તિમાં પ્રતિબિબિન ચૈતન્ય તે ક્લચૈતન્ય. विषयावच्छिन्नचैतन्यमिनव्यक्तम् ।
 विषयवरे अविश्वन्न यैत्तन्य अलिव्यक्तः
 ध्युं द्वार ते इसयैतन्य.

फल्डप्रमेयः—(ગૈતમમતે) ક્લપ્રમેયના બે બેદ છે: (૧) મુખ્ય અને (૨) ગૌહ્યુ. તેમાં સુખતા કે દુઃખતા સાક્ષાત્કારને મુખ્ય કળ કહે છે; અને અન્ય વસ્તુમાત્રનું નામ ગૈહ્યુકળ છે.

फलञ्याप्ति:—स्वाकारक्षत्तप्रतिबिध्वत-चैतन्यविषयत्वम् । विषयाकार वृत्तिमां प्रति-र्लिशित चैतन्यने। विषय हे।वापछुं ने इक्ष-व्याप्ति क्षेत्राय.

फल्ट्याप्यत्यम्—इत्तिप्रतिबिम्बतिचिद्भिन व्यक्तचैतन्याश्रयत्वं फल्व्याप्यत्वम् । १तिभां प्रतिभिभित यैतन्यवर्डे अक्षिप्यक्त यैतन्यने। आश्रय द्वेतपाखुं ते ६८०याप्यत्व द्वदेत्वयः.

फलाभिसान्धिकृतप्रारच्धम्—કર્મ કર-વાયી અમને સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ થશે, એવી રીતે જે કળની કચ્છા તે કલાભિસંધિ મનમાં રાખીને જે કર્મ કરવામાં આવે તે કલાભિ-સંધિકૃત કર્મ કહેવાય. એ કર્મથી ઉત્પન્ન થયેલું પ્રારખ્ધ તે કલાભિસંધિકૃત પ્રારખ્ધ.

फळेच्छा—સુખ તથા દુ:ખાભાવ ( દુ:ખાને અભાવ ) એ બન્નેનું નામ 'કળ' છે. તે કળને વિષય કરનારી જે કચ્છા—અથીત મને સુખ થાંઓ, એવી સુખરૂપ કળવિષયક કચ્છા તથા દુ:ખાભાવ મને હો, એ પ્રકારની દુ:ખાભાવરૂપ કળવિષયક કચ્છા એ બન્નેનું નામ ક્લેચ્છા છે.

फलोपकारकाङ्गत्वम्—स्वव्यापारातिरिक्तव्यधानराहिरवेनप्रधाने।पकारकत्वम् । पोताना व्यापारथी लिल व्यवधान विना प्रधानकर्भने ॐ उपकारकप्रधान ते. अर्थात् इक्त पोताना व्यापारथील प्रधानकर्भने उपकारक थाय-धील होडाना व्यापारती अपेक्षा राजे निक्ति इक्षेपकारक्षां क्षेवाय. ॐभ—'प्रथाल' नामे अग्याग छे, ते अद्ध्र पोताना

## ( 288 )

વ્યાપાર માત્રથી દર્શપૃર્હ્ધુમાસાદિ પ્રધાનયાગને ઉપકારક થાય છે, માટે પ્રયાજ એ ક્લેાપ-કારકાંગ કહેવાય છે. એનેજ મીમાંસકો 'આરાદુપકારી' કહે છે.

फलोपधायकत्वम्—कार्याव्यवहितपूर्ववृत्ति-स्वसम्बन्धेन फलिनिशिष्ठत्वम् । કાર્ય રૂપ કૃષ્ળ સાથે અવ્યવહિત પૂર્વ વૃત્તિત્વરૂપ સંખધ કરીને જે કૃષ્ળથી વિશિષ્ટપણું તેનું નામ કૃષ્તાપકાયકત્વ કારણતા; જેમ, ઘડા ઉત્પન્ન થતી વખતે કૃષ્તારના હાથમાં જે દંડ હોય છે, તે દંડમાં, અવ્યવહિત પૂર્વ વૃત્તિવરૂપ સંખધનાળા ઘટરૂપ કૃષ્ળવડે વિશિષ્ટતા છે, એનું નામ દંડમાં કૃષ્તાપકાયકત્વરૂપ કારણતા છે. અર્થાત્ ઘટરૂપ કૃષ્ળનું કારણ થતા હોય અને તે, ઘડા બનતા વખતે નિમિત્ત કારણરૂપે પણ હાજર હોય (અવ્યવહિત પૂર્વ વૃત્તિ હોય) તા તે દાંડા ધડાનું કૃષ્તાપકાયકત્વ કારણ કૃષ્ઠવાય.

#### ब

बन्धः— सत्यत्वेत ज्ञायमानो दश्यसम्बन्धः । दश्यससंभाधः सत्यरूपे जखाता हो।य ते भाधः

- ર. आसने।ऽज्ञानतत्कार्यसम्बन्धा वा । અજ્ઞાન અને તેના કાર્યદ્રેપ જગતની સાથે આત્માના સંબ'ધ તે બાંધ.
- ર. अणिमाबष्टैश्वर्याशासिद्धसंकरपः । અણિ માદિ આઠ પ્રકારનાં ઐશ્વર્યની આશાવડે સિંહ એવા સંકલ્ય તે બધ
- ४. यमाचष्टाङ्गयोगमऋल्पो बन्धः । યમનિય-માદિ અષ્ટાંગયાગના સંકદય તે બધા
- ५. वर्णाश्रमधर्मकर्मसंकल्पा बन्धः । વર્ણા-શ્રમનાં ધર્મ'કર્મ કરવાના સ'કલ્પ તે બ'ધ.
- ६. यागत्रनतपोदानविधिविधानज्ञानसम्भवा बन्धः । याग, भत, तप, हानविधिना विधिना विधाननुं ज्ञान, यो सर्वना संख्य ते आधा.
- फेबलमोक्षापेक्षपा संकल्पा बन्धः। हेवल
   भेक्षिती अपेक्षाथी संइक्ष्य इरवे। ते अधि.

- देवमनुष्यायुपासनाकामसङ्कृत्या बन्धः ।
   देव अथवा भनुष्यादिनी छपासनाइप अभ स'अदेष ते ल'ध.
- ९. संकल्पमात्रसम्भवी बन्धः । अंडस्प भावती अत्पत्ति ते भ'ध.

बन्धपदार्थ (જૈન મતે)—કર્મને બધ કહે છે. અર્થાત ચાર પ્રકારનાં ધાતિકર્મ અને ચાર પ્રકારનાં અધાતિ કર્મ, એમ આઠ પ્રકારનાં કર્મ જન્મનાં હેતુ હોવાથી તે બધ કહેવાય છે.

बळवान् (रूपस्पर्शः)—જે રૂપ કેરપર્શનું પ્રત્યક્ષ તાન થાય તે બળવાન્ રૂપ કે બળવાન્ સ્પર્શ કહેવાય છે.

विहरङ्गसाधनम्—સ્વર્ગાદિ કળની ઇચ્છાથી રહિત થઇને જે યગ્રાદિક કરવામાં આવે છે, તે યગ્રાદિક કર્મ આત્મગ્રાનનાં બહિર'ગ સાધન કહેવાય છે.

**बहिर्मुखत्वम्—**યહારના વિષયો તર**ફ** મનતું વલણ હોવાપ**ણું.** 

बहुदकत्बम्—(સંન્યાસીના એક પ્રકાર) જેને શૌચના અંગરૂપે ઘણું પાણી જોઇએ તે બદ્દદક કહેવાય. બદ્દદકમાં રહેલા જાતિરૂપ ધર્મતે ત્યદ્દદકત્વ.

वाधः—पूर्वप्रत्ययस्य व्यधिकरणप्रकारकत्त्व-निश्चयः। प्रथम थयेक्षा ज्ञाननुं के व्यधिकरणु ढेाय तेनाथी भिन्न अधिकरणुवाणुं ते ज्ञान छे, એवे। निश्चयः

- अपरोक्षमिच्यात्वनिक्षयो बाधः। अभुड वस्तु भिध्या छे स्पेवे। साक्षात् के निश्चय ते भाधः.
- ३. सिवलासाविद्यानित्रत्तिः । અર્યસ**િકત** અવિદ્યાની નિવૃત્તિ તે બાધ.
- ४. प्रतीतार्थ परित्यज्यान्यार्थकल्पनं बाध: । के पदार्थ कष्णाता है।य तेने छाऽीने ते स्थल धील पदार्थनी इस्पना ते आध.
- પ. અધિષ્ઠાનના વાસ્તવ સ્વરૂપના સાક્ષા-ત્કારથી કાર્યના પોતાના ઉપાદાન કારણરૂપ

# ( ૧૫૦ )

અજ્ઞાન સહિત જે નાશ છે, તેનું નામ ખાધ છે. જેમ–છીંપરૂપ અધિષ્ટાનના સાક્ષાત્કાર થવાથી રપારૂપી કાર્યના પોતાના ઉપાદાન અજ્ઞાનસહિત જે નાશ થાય છે–અર્થાત્ 'આ રૂપું છે' એ બુહિના નાશ થાય છે–તે બાધ છે.

 તિષયના અભાવની પ્રમા તે ભાધ.
 (अपबाद શબ્દ જીએો.) ભાધના ત્રણ પ્રકાર છે: (૧) શાસ્ત્રીય ભાધ; (૨) યાક્તિક ભાધ;
 (૩) પ્રાત્યયિક ભાધ.

बाधसमानाधिकरण्यम् अन्यतरस्यवाधेन सामानाधिकरण्यम् । साभानाधिकरण्यम् । साभानाधिकरण्यम् । साभानाधिकरण्यम् । लिक्सार्थं । लाध विरुद्धार्थं ४ पद्देशभांथी એકના વાસ્યાર્થં ના ભાધ કરીને બીજા અવિરાધી અર્થનું શ્રહ્ય કરતું તે. જેમ 'જે ચાર દેખાતા હતા તે તો ઝાડનું કું કું છે.' એમાં ચાર અને કું કું એ વિરુદ્ધાર્થં ક સમાનાધિકરયુ પદ્દો છે; તેમાંથી ચારના બાધ કરીને કું કું શ્રહ્ય કરતું, તે બાધસમાનાધિ-કરસ્ય છે.

बाघा—प्राणिवयागफलकव्यापारः । जेथी आ़खुना वियोगेइप ६० ७ पजे स्रेवा व्यापार. बाधितः— शाधना जे विषय ते शाधित इक्षेवाय.

वाधित:—(हेलाभास) यस्य हेताः साध्याभावः प्रमाणेन निश्चितः स नाधितः। જે હેતુના साध्योना અભાવ બીજા કાઈ પ્રત્યક્ષાદિક પ્રમાણવડે નિશ્ચિત હાય છે તે હેતુ બાધિત નામે હેત્વાભાસ કહેવાય છે. જેમ-' विह्तरत्तृष्णः इच्यत्वात् जलवत्।' (અग्नि ઉષ્ણતા વિનાનો છે, કવ્યરૂપ હોતાથી, જળની પેઠે) આ અનુમાનમાં કવ્યત્વરૂપ હેતુનું અનુષ્ણત સાધ્ય છે; તે અનુષ્ણત્વ સાધ્યના અભાવ ઉષ્ણત્વ છે. તે ઉષ્ણત્વ અગ્નિરૂપ પક્ષ વિષે સર્વ પ્રાણીઓને ત્વરૂ ઇક્રિયરૂપ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણવડે નિશ્ચિત છે, માટે એ ક્વ્યત્વ હેતુ બાધિત છે. આ બાધિત હેતુનું ગ્રાન સાક્ષાત્ અનુમિતિનુંજ પ્રતિબ'ધક હોય છે.

बाल:--शाम्रार्थज्ञानाविवेकश्रन्यः। शास्त्रनाः अर्थग्रानना विवेक्ष्यी रहित ते णास क्षेत्रानना विवेक्ष्यी रहित ते णास

 સચીતવ્याकरणकाच्यकाशोऽनधीत वेदान्तेः
 बाल: । જે વ્યાકરણ, કાવ્ય અને કાશ ભર્યા હોય, અને વેદાન્ત ન ભર્યા હોય તે બાલ.

बाह्यहरयानुविद्धसमाधिः—બહારતાં દશ્યાથી મિશ્ર એટલે બહારતા જે સૂર્યાદિ પદાર્થો, તેતા હું દ્રષ્ટા છું તે સૂર્યાદિકમાં હું અનુસ્યૂત છું, એવા સવિકલ્પ સમાધિ તે બાહ્યદશ્યાનુવિદ સમાધિ જાણવા. બાહ્યદશ્યાનુવિદ સમાધિતા સવિકલ્પ સમાધિતા સવિકલ્પ સમાધિતા અંતર્ભાવ થાય છે.

वाद्यनिरुपाधिक स्रमः— છીં પમાં આ રૂપું છે અને દારડીમાં આ સાપ છે, એવું જે ભ્રમગ્રાન થાય છે, તે ધ્યાહ્મનિરુપાધિક ભ્રમ કહેવાય છે.

बाह्यनिर्विकल्पसमाधि:— બહારનાં દશ્યા વિષે કલ્પના રહિત સમાધિ તે બાજ્ઞનિ-વિકલ્પક સમાધિ. ( સુર્યાદિ બહારના પદાર્થીને બહારના દશ્યા જાણવાં ).

बाह्यप्रत्यक्षप्रमा—स्पृतिभिन्नत्वे सति अवाधितवाह्यार्थगोचरज्ञानम् । २५ तिज्ञानधी क्षित्न है। अभ्याधित स्रेवा अहारना पहार्थोने विषय કरनाई के ज्ञान ते आह्य प्रत्यक्ष प्रभा કહેવાય.

वाह्यप्रत्यक्षप्रमाणम्—पांच ज्ञानेद्रियोने भक्षारनुं प्रत्यक्ष प्रभाष् ३६ छे.

बाह्यभोग्यसंघातः—કિંત સ્વભાવવાળા પાર્થિવ પરમાણ, રિતગ્ધ સ્વભાવવાળા જલીય પરમાણ, ઉખ્ણ સ્વભાવવાળા તૈજસ્ પરમાણ, તથા ચલન સ્વભાવવાળા વાયવીય પરમાણ, એ ચારે પ્રકારના પરમાણુઓનો જે ભૂત ભૌતિક સંધાત છે, તે સંધાત બાહ્ય ભોગ્ય સંધાત કહેવાય છે.

## ( १५१ )

वाह्यशब्दानुविद्धसमाधिः— णढारना सूर्योदिङ्यी हुं अस'ग छुं, ओवा शण्दीसदित के समाधि ते भाषाशण्दानुविद्धसमाधि.

बाह्यशौचम्-- लक्षभृतिक्षाि वडे शरीरने शुद्ध करतुं ते.

**વાह્યसोपाधिकश्रम:**—રક્ત ગુણ્યી રિક્રલ એવા સ્કૃટિકમાં રાતા ર'ગના ફૂલની સમીપતાને લીધે 'સ્કૃટિક રાતા છે' એવા જે ભ્રમ ઉપજે છે, તે બાહ્યસોપાધિક ભ્રમ ક્રદેવાય છે.

वाह्यासनम्—६६६, મૃગચર્મ, વગેरे भेसवानां आसन.

बिश्वत्वम्—उपाच्यन्तर्गतत्वे सति उपाच्यन्तर्गतरूपाभिन्तवहिः स्थितत्वम्। જે ઉપાધિની અંદર રહેલું છતાં ઉપાધિની અંદરના રૂપથી જેનું રૂપ જા દુંન હોય એવું, અને ઉપાધિથી જે બહાર રહેલું હોય તે બિમ્બ. જેમ, જળ રૂપ ઉપાધિમાં રહેલું ચંદ્રનું પ્રતિભિંભ છે, અને આકાશમાંના ચંદ્ર એ ઉપાધિથી બહાર છે. એ ઉપાધિથી બહારના ચંદ્ર ઉપાધિની અંદરના ચંદ્રથી જાદૃદ્દા નથી. માટે ઉપાધિથી બહારના ચંદ્રતે બિંબ કહેવાય છે.

बुद्धता—एकरसङ्गानहपता । ग्रानधनता; क्रेवण ग्रानथील परिपृष्ट्रता.

बुद्धः-जानामित्यनुव्यवसायविषयक्कतिगुणत्व-व्याप्यजातिमती बुद्धः । ढूं आधुं धुं से प्रश्चरना स्मनुष्यवसाय ज्ञानना विषयमां वर्तानारी तथा गुष्यत्व कातिनी व्याप्य स्मेवी के सुद्धित्व कातिवाला गुष्यु ते सुद्धि.

- जानामीत्यनुब्यवसायविषयगुणा बुद्धिः ।
   જું અહ્યું છું એવા અનુષ્યવસાય ત્રાનનો જે વિષય હાય તથા જે ગુણ પણ હોય તે બુહિ.
- निश्चयास्मिकान्तः करणवृत्तिर्बुद्धिः ।
   भंतः इरथ्नी के निश्चयइप वृत्ति ते शुद्धिः

**बुद्धिगुणः**—ग्रान३५ ಅुद्धि ગુણ તો એક આત્મામાંજ રહે છે. એ બુદ્ધિ નિત્ય અને અનિત્ય એવા બે પ્રકારની છે. તેમાં ઇધરાત્માની બુદ્ધિ નિત્સ, પ્રત્યક્ષ અને એક હોય છે; તથા જીવાત્માની બુદ્ધિ અનિત્ય, પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ, તથા નાના હોય છે.

અનિત્ય ખુદ્ધિ (૧) અનુભૂતિ, અને (૨) રમૃતિ, એમ એ પ્રકારની હોય છે. એ બન્ને પ્રકારની ખુદ્ધિ (અનુભૂતિ અને રમૃતિ) (૧) યથાર્થ અને (૨) અયથાર્થ, એવા એ પ્રકારની હોય છે.

યથાર્થ અનુસવ ચાર પ્રકારના હાય છે. (૧) પ્રત્યક્ષ, (૨) અનુમિતિ, (૩) ઉપમિતિ, અને (૪) શાબ્દ.

પ્રસક્ષ થયાર્થ અનુભવ છ પ્રકારના હોય છેઃ (૧) ઘાણુજ, (૨) રાસન, (૩) ચાક્ષુષ, (૪) રપાર્શન, (૫) શ્રાવણુ, અને (૬) માનસ.

એ છએ પ્રકારનું પ્રત્યક્ષ (૧) સવિકલ્પક અને (૨) નિર્વિકલ્પક એવા બે પ્રકારનું હોય છે. વળા તે (૧) લૌકિક પ્રત્યક્ષ અને (૨) અલૌકિક પ્રત્યક્ષ એવા બે પ્રકારનું પણ હોય છે.

અલૌકિક પ્રસક્ષ ત્રણ પ્રકારનું હોય છે: (૧) સામાન્યલક્ષણસત્રિકર્ષજન્ય, (૨) ગ્રાન-લક્ષણસન્નિકર્ષજન્ય, અને (૩) યાગજ-ધર્મલક્ષણસન્નિકર્ષજન્ય.

અયથાર્થ અનુસવ ત્રણ પ્રકારના હોય છે: (૧) સંશય, (૨) વિષયેય અને (૩) તકે. चुद्धिबोध्यम् (બૌહમતે) ચૈત્તિક; આલય-વિજ્ઞાનથી ભિન્ન સર્વ જગત્ તે ખુદ્ધિબાલ્ય.

**बुद्धिमन्दता**—શ્રવણ કરેલા અર્થને શ્રહણ કરવામાં એટલે સ્મરણમાં રાખી ર**હે**-વામાં બુહિની જે અકુશળતા તેતું નામ બુહિની મંદતા.

बृंहणत्वम् — शरीरक्बादिहेतुत्वम् । श्ररी-रनी पृष्टि वगेरेनुं हेतुपक्ष्ः.

बोघः-चैतनम् । यैतन्य.

## ( १५२ )

बोधपूर्णता—અગ્રાતી મતુષ્યાતે જેમ દેહ વિષે આત્માપણાની દઢ ભુહિ હોય છે, તેમ પરમાત્મામાં જે આત્માપણાની દઢ ભુહિ હોવી તે બાેધની પૂર્ણતાના અવધિ છે.

चोधफल्यम्—અહંકારાદિકતી સાથે આત્માની તાદાત્મ્ય અધ્યાસરૂપ ગ્રંથિતા જે ક્રીતે ઉદય ન થવા તે બાધનું કળ છે.

**થોધસાધનમ્**—શ્રવણ, મતન અતે તિદિધ્યાસન, એ ત્રણ બાેધનાં (જ્ઞાનનાં) સાધન છે.

वोधस्वरुपम्—િ મિથ્યા એવા દેહાદિક પદાર્થીથી પ્રત્યક્ આત્માનું જે વિવેચન (જાદો કરીને જાણવાપણું) તે બાધનું (ગ્રાનનું) સ્વરૂપ (લક્ષણ) છે.

ब्रह्म—निखिलनामरूपात्मकप्रविद्याकारेण परि-णममानमायाधिष्ठानम् । नाभ३्पात्मक सर्वणा सर्वणा जगतने आकारे परिष्णाभ पाभती भाषानुं अधिष्ठान ते श्रद्धाः

**्रब्रह्मचर्यमः**—उपस्थसंयमः ७५२थ धृद्रियने। निश्रद्ध**ः ३२वे**। ते.

र. अष्टाक्षमेश्वनवर्जनम्। आह प्रहारना मैश्वननो त्याग, ये आह प्रहार आ प्रभाषे छे:—" दर्शनं स्पर्शनं केलिः कितनं गुद्यभाषणम्। संकल्पाऽच्यवसायश्रक्तियानिर्श्वतिरंव च। एतन्मेश्वनम्प्राङ्गं (रागपूर्वमनुष्टितम्)॥भा।" स्त्रीनं हर्शन, रपर्शन, हेलि, शिर्तन, गुद्ध सापण्, संहर्प, निश्चय, अने क्रिया निर्वेत्त, ये सवणु रागपूर्व करवामां आवे ते। ते अष्टांग मैशुन कर्षेवाय छे. (हर्शनाहि आह प्रहारनां लक्षण् ते ते शण्होमां क्रीवां.)

ब्रह्मणस्तटस्थलस्यम्: — जगदुत्पत्तिस्थिति लयकारणत्वम् । जगतनी ७८५ति, स्थिति भने सथनुं अरख्पखूं, भे अहानुं तटस्थ सक्ष्य छे.

२ जगज्जन्मायभिन्ननिमित्तोपादानकारणत्वम्। अगतनी ७८५ति वगेरेनुं के निभित्त अरुख

હોય, તેમજ ઉપાદાન કારણ હોય, એવી રીતે જે અભિન્ન નિમિત્તોપાદાન કારણપણું તે બ્રહ્મનું તટસ્થ લક્ષણ ઉદાગ્-જેમ કરાળિયા પોતાના શરીરમાંથી તાંતણા કાઢીને તે વડે જાળની રચના કરે છે માટે તે કરાળિયા જળનું ઉપાદાન કારણ છે તેમ નિમિત્ત કારણ પણ છે. તેની પેઠે બ્રહ્મની સત્તા વિના જગતની સત્તા હોઇ શકે નિક, તથા એવી જગતની સત્તા હોવામાં બ્રહ્મ સિવાય બીજાં કાઇ સ્વતંત્ર કારણ જેવામાં આવતું નથી માટે બ્રહ્મ પણ જગતનું અભિન્ન નિમિત્તોપાદાન કારણ છે.

ર. મૃતો<mark>પાदાનક્ષરખલ્વે સતિ </mark> कर्तृत्व**म् ।** આકાશાદિ ભૂતોનું ઉપાદાનત્વ હેાઇને જે ક**ર્તા**-પણું તે બ્રહ્મનું તટસ્થત્વ.

૪. સમય જગતનું ઉપાદાનપણું એ પશુ બ્રહ્મનું તટસ્થ લક્ષણ છે.

ब्रह्मिनष्टः—કરામલકવત્ સંશય તથા વિપરીત ભાવનાથી રહિત જે અખંડ એકરસ આનંદ બ્રહ્મના સાક્ષાત્કારવાળા હોય તે.

ब्रह्मवित्— હું श्रद्ध છું, એવા સાક્ષાત્કાર જેને થયા હાય તે. ( ज्ञातनी 'सत्त्वापत्ति' भूभिકावाजाने એ શબ્દ લાગુ પડે છે. )

त्रह्मचिद्वरायानः— હ્યલ અને આત્માના એકત્વમાં સમાધિવાળા હોય તે. આ પુરૂષ પેતાની મેળે સમાધિમાંથી જગી શકતા નથી. ( ત્રાનની 'પદાર્થાભાવની ' ભૂમિકાવાળા.)

ब्रह्माचेद्वरिष्टः—બ્રક્ષાત્મૈક્યર્ય સમાધિ-માંથી જે પોતાની મેળે કે બીજનથી જાગી શકે છે તે. (તુર્યાવાળા.)

त्रह्मसंस्थः-લાકિક વૈદિક સર્વ વ્યાપારાથી રહિત થઇને કેવળ વ્યક્ષ ચિંતન પરાયણ જે પુરૂષ હોય તેને વ્યક્ષસંસ્થ કહે છે.

त्रह्माण्डः—स्वावरणभूतस्त्रेकास्त्रकपर्वततद्वाह्य-पृथिवीतद्वाह्यसमुद्रैः सहितम् । पे।ताना आव-रख्भूत क्षे।अक्षे।अ पर्वत, तेनी अक्षारनी

# ( १५३ )

કાંચન ભૂમિ, તેની બહારનાે ધનાેદ સમુદ્ર, એ સહિત, તે ધ્રક્ષાંડ.

ब्रह्मानन्दः—द्वैतभानाभावविशिष्टनिद्यभाव-कालीनब्रह्माभिमुखबृत्त्यभिव्यङ्ग्यानन्दः। જે આતં-દમાં દૈત પદાર્થનું ભાન હોતું નથી, તથા જે કાળમાં નિદ્રા પણ હોતી નથી, એવી શ્રદ્ધના તરફ અભિમુખ થયેલી વૃત્તિ વડે વ્યક્ત થતા જે આનંદ તે શ્રદ્ધાનંદ.

ज्ञाह्मणत्वम् — ब्राह्मणेतराष्ट्रसित्वे सित सकल-ब्राह्मणव्यक्तिवृत्तित्वम् – જे જાતિ ધ્યાદ્મણથી ઇત-રમાં ન હાઇને સધળી ધ્યાદ્મણ વ્યક્તિએમમાં રહેતી હોય તે જાતિને ધ્યાદ્મણત્વ કહે છે.

ર. તપઃ ધુતં च ચોનિશ્વ શૈતद्शाह्यणकारणम्।
तपः ધુતામ્યાં ચા દીના जातिब्राह्मण एव सः ॥ १॥
તપ, વેદાધ્યયન અને ધ્યાહ્મણની ચેાનિથી જન્મ,
એ ત્રણ વાનાં ધ્યાહ્મણત્વનાં હેતુ છે; તેમાં જે
તપ અને વેદાધ્યયનથી રહિત હોય તેને તા
તા કક્ત જાતિધ્યાદ્મણ જાણવા.

ब्राह्मणभागः — कर्मविधायकं वात्रयम् । કર્મ તું વિધાન કરનારૂં (વેદનું) વાક્ય તે ધ્યાક્ષણભાગ, અથવા.

- मन्त्रतात्पर्यार्थप्रकाशकाविदभागा वा ।
   મંત્રના તાત્પર્યાર્થને પ્રકાશ કરનારા વेદના જે ભાગ તે ધ્રાહ્મણ કહેવાય છે.
- રુ. वेदस्वे सर्ति मन्त्रभिन्नस्वम् । भंत्र આગથી ભિન્ન એવાે જે વેદનાે ભાગ તે બ્રાક્ષણ.

એ વ્યાક્ષણ ભાગ ત્રણ પ્રકારનાે છે, (૧) વિધિરૂપ; (૨) અર્થવાદરૂપ; અને (૩) તે બન્નેથા વિલક્ષણ.

त्राह्मणस्य विद्वत्सन्यासः — अपरोक्षात्म विद्विहितत्वे सति ससाधनवैधासितं कर्मत्यागपूर्वक- सिक्कक्त्वम् । अपरोक्ष आत्मज्ञानीने के संन्यास बेवानी विधिथी प्राप्त हो। सेन, साधन सिक्कि सम्बाधिक कर्माना त्यागपूर्वक संन्यासीओ धारण् करवानां ६'उ, क्रमं उन्च, काषाय वस्त्राहि धारण् करवापणुं केमां है।य, ते आहाणुने ये। या विदत्संन्यास कहेवाय.

#### भ

भक्ति:—आराध्यत्वेन ज्ञानम् । अभुक्ष देवादिक आराध्य छे ओवुं ज्ञान ते अक्ति.

२, आराध्यविषयरागत्वं भक्तित्वम् । आराध्य देवादि विषयक्ष के राभ ते लक्ति.

भयम्—विषयविशेषदर्शनश्रवणनिबन्धनश्रेत-साऽनवस्थानम् । अभु विषयना दर्शन के श्रवण् वर्डे यित्तनी क्रे अस्थिरता ते अय.

भविष्यस्यम्—वर्तमानप्रागमावप्रतियोगित्वं मिविष्यस्यम् । જે જે ક્રિયા તથા જે જે જન્ય પદાર્થ આ વર્તમાન કાળથી હવે પછી ઉત્પન્ન થતારાં છે, તે તે ક્રિયા અને તે તે જન્ય પદાર્થના આ વર્તમાન કાળમાં પ્રાગભાવ રહેલા છે. પ્રાગભાવનું પ્રતિયાગીપહ્યું તે તે ક્રિયા અને તે તે જન્ય પદાર્થમાં છે. એજ તે ક્રિયાઓમાં તથા તે જન્ય પદાર્થમાં ભવિષ્યત્પહ્યું છે.

भाकः—લાક્ષણિક (એટલે લક્ષણા વડે સમજાય એવું ) ગાળ; ઔપચારિક

भागत्यागरुध्यणा—शक्यैकदेशपरित्यागे-नैकदेशे वृत्तिः । शक्ष्यता ओक देशने। पित्याग क्ष्यां, केम देशमां वर्त्ततुं ते लाग त्याग क्ष्यां, केम 'तत्त्वमित्त (ते तुं छे)' धत्यादि वाक्ष्यमां सर्वज्ञत्व, अस्पज्ञत्वादि विरुद्ध अंशने। पित्याग क्ष्यांने येतन भाजने। अलेद ते लाग-त्याग्वक्षां.

२. शक्यतावच्छेदकपरित्यागेन व्यक्तिमात्र-बोधप्रवेशिका छक्षणा भागत्याग्यसणा । श.६५-ताना अवच्छेदक्षेना परित्याग करीने व्यक्ति भात्रमां शोधनी प्रयेशिकका सक्षणा ते लाग-त्याग्रसक्षणा.

भागासिद्धिः—पक्षतावच्छेदकसामानाधि-करण्येन हेरवभावः। पक्षमां रहेशी पक्षता३प अवच्छेद्दक्ष वर्षे साध्यना हेतुने। के अलाव ते लागासिद्ध हेतु इहेवाय. केम, पृथ्वी गन्यवती, घटस्वात् पृथ्वी गंध गुख्वाणी छे, घटत्व३प हेतुथी. ' ओ अनुपानमां पृथ्वीपक्ष छे. ओ

## ( १५४ )

પક્ષતામાં રહેલી પક્ષતાનું અવચ્છેદક પૃથ્લીત્વ છે. એ પૃથ્લીત્વનું સામાન્યાધિકરણ્ય ઘટ, પટ, વગેરમાં છે. માટે જો ઘટત એ સામાનાધિકરણ્યના ખળથી ગંધવત્ત્વનો હેતુ થાય તો તે ઘટત્વ એજ પૃથીત્વરૂપ સામાનાધિકરણ્યના ખળથી પટના પણ હેતુ થવા જોઇએ; પણ ઘટત્વ એ પટના હેતુ છે, એમ તા કાઇ કહે જ નહિ. માટે સામાનાધિકરણ્યના ખળથી એક ભાગમાં કદાચ હેતુ જેવું જણાતું હાય તથાપિ ખીજી જગોએ તે હેતુના અભાવ સ્પષ્ટ હોવાથી એને ભાગાસિહિ (હેત્વાભાસ) કહે છે. (વિશેષ ખુલાસા માટે સ્વદ્યાસિજ જોઓ.)

भावः-क्रियानिर्वत्योऽर्थः, क्रियेन ना, क्रियायाः फलं ना। क्रियान्डे सिद्ध थाय ओवा अर्था ते स्नाव, अथवा क्रिया पशु सावः, अथवा क्रियानुं इण ते साव.

भावकार्यम् — અનિત્ય દ્રવ્ય, અનિત્ય-શુણ, અને અનિત્ય કર્મ, એ ત્રણેને ભાવકાર્ય કહે છે.

मावत्वम्—समवायैकार्थसमवायान्यतरसम्बन्धेन सत्तावत्त्वं भावत्वम् । सभवाय संभंधे इरीने अथवा अक्षेत्रश्च सभवाय संभंधे इरीने अथवा अक्षेत्रश्च सभवाय संभंधे इरीने अथवा अक्षेत्रश्च सभवाय संभंधे इरीने रहे छे, अने सामान्य, विशेष सभवाय, अ त्रष्णु पहार्थीमां ता सत्ता जाति सभवाय संभंधे इरीने रहे छे. अटेक्षे द्रव्य, गुष्णु, इर्भर्श्य अक्ष्यभां सत्ता जाति सभवाय संभंधे इरीने रहे छे. अटेक्षे द्रव्य, गुष्णु, इर्भर्श्य अक्ष्यभां सत्ता जाति सभवाय संभंधे इरीने रहे छे, ते द्रव्याहि इप अक्षेत्र अर्थमां ते सामान्याहिङ त्रष्णे पहार्थ पण्णु सभवाय संभंधे वर्डे छे. अनुं नाम अक्षार्थ सभवाय संभंधे वर्डे छे. अनुं नाम अक्षेत्रार्थ सभवाय संभंधे वर्डे छे. अनुं नाम अक्षेत्रार्थ सभवाय संभंधे

છે. જો કે સમવાય ડ્રવ્ય ગુણાદિકમાં સમવાય સંબંધે કરીને રહેતા નથી, પણ સ્વરૂપ સંબંધે કરીને રહેતા નથી, પણ સ્વરૂપ સંબંધે કરીને રહે છે, તથાપિ સમવાયના સ્વરૂપ સંબંધ સમવાય રૂપ જ છે. આવી રીતે એકાર્થ સમવાય સંબંધે કરીને સત્તા જાતિ સામાન્યાદિક ત્રણે પદાર્થમાં રહે છે, માટે એ ભાવત્વનું લક્ષણ ઘટે છે.

 ર. विधिमुखप्रतीतिस्वं भावस्वम् । વિધિમુખ (અભાવર્ષ નહિ એવી-જે 'છે' એવી) પ્રતીતિ થવાપહ્યું તે ભાવત્વ કહેવાય.

भावविकारः—पूर्वावस्था परित्यांगे सत्य-वस्यान्तरापितः। पूर्वावस्थाना परित्यांग थया पछी के भीळ अवस्था प्राप्त थवी ते लाव-विधार. केम-जायते (छत्पन थाय छे), अस्ति (अरितत्वमां छाय छे), वर्षते (इदि पामे छे), विपरिणमते (परिश्वाम पामे छे-परिपक्ष्य थाय छे), अपक्षीयते (क्षीश्च थवा मांडे छे), अने विनक्ष्यति (नाश पामे छे) स्रोवा छ लावविधार निरुक्तमां यारके इश्चा छे.

भावाद्वेतम्—વेદાન્તમાં અજ્ઞાનને ભાવ ફપ પદાર્થ માન્યા છે. એ ભાવરૂપ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ એ અભાવરૂપ છે, માટે, અજ્ઞાનના અભાવ બ્રહ્મમાં હાેવાથી બ્રહ્મમાં દૈત ચતું નથી-બ્રહ્મનું અદૈત જતું રહેતું નથી. એવી રીતના બ્રહ્મના અદૈતને ભાવાદૈત કહે છે.

भाषणम् — यस्कि च ज्ञानानुकूलशब्दप्रयोगः । क्रिधपञ्जे (विवक्षित) ज्ञान थवाने अनुदूर्ण के शण्दप्रयोग ते लाषञ्ज.

भाषा—प्रतिज्ञासूचकवाक्यम् । प्रतिहानुं स्था वाक्य ते लाषा.

ર. ભાષણ; અથવા જેનાવડે ભાષણ થઈ શકે છે તે ભાષા.

 तत्तद्देशस्थजनवर्तनिर्वादकं वाक्यम् । ते ते देशमां रहेनारा क्षेत्रिमा पोताना व्यवहारने। निर्वाह करनाइ वाक्य ते लाषा,

भाष्यम् — सूत्रार्थी वर्ष्यते यत्र वाक्यैः सूत्रानुसारिभिः। स्वपदानि च वर्ष्यन्ते भाष्यं

## ( १५५ )

भाष्यविदे विदुः॥१॥ જેમાં સૂત્રને અનુસરતાં વાક્યા વડે સૂત્રના અર્થ વર્ણ્યો હોય તથા ભાષ્યકારનાં પાતાના પદાનું પણ વર્ણન કર્યું હાય તેને ભાષ્યને જાણનારા વિદ્વાના ભાષ્ય કહે છે.

भास्वरह्युक्कम्—धेाणुं अने यणक्ष्युं. भिक्षा—प्रासमात्रमन्नम् । એક श्रास જેટહું अन्न ते भिक्षा.

२. ब्रासमात्रं भवेर्यभक्षा पुष्कलं तु चतु-र्युणम् । पुष्कलानि च चत्वारि हन्तकारा विधीयते ॥१॥ ऄेड श्रास केटलुं अन्न ते लिक्षा; यार श्रास એटले એક पुष्डल; अने यार पृष्डल अथवा साल श्रास એटले હ'तहार हहेवाथ.

भिश्चः—भिक्षापजीवी । ભિક્ષાવહે નિર્વાદ કરનાર તે ભિક્ષુ.

- २. भिक्षाकारकः । અથવા ભિક્ષા કરતારા પણ ભિક્ષુ કહેવાય.
- રૂ. ચતુર્થાબ્રમી મિછુઃ I સંન્યાસી પણ ભિક્ષુ કહેવાય. અથવા–

भिश्चषटकम्—अजिह्नः षण्डकः पह्युरचे। बधिर एव च । मुम्बेंबेते सुविज्ञेयाः पड् भूमी भिक्षपुज्ञवाः॥१॥ અજिद्भै, પંઢ, પંચ, અધ, અધિર અને મુગ્ધ, એ છ પ્રકારના પૃથ્વી ઉપર બિક્ષુએ જાણવા. શાસ્ત્રકારાએ તેમનાં ક્ષક્ષણે આ પ્રમાણે કહ્યાં છે:—

(૧) अजिह्निमिश्ड:—જે ખાતી વખતે આ સારૂં સારૂં છે કે માઠું છે એમ કહેતા નથી; તેમ જે હિત, મિત, અને સત્યજ મોક્ષે છે, તેને અજિલ્ફ (જીલ વગરના) ભિક્ષુ (સંન્યાસી) જાહ્યુના.

- (ર) पड्युमिક્ષુઃ—િલિક્ષાને માટે કે મળમૂત્ર ત્યાગને માટે જે એક યાજનથી વધારે આગળ જતા નથી તેને પંગુ (પાંગળા) લિક્ષુ જોણવા.
- (ર) પण्डभिक्षः—જે લિક્ષુ આજ જન્મેલી અથવા સોળ વર્ષની અથવા સો વર્ષની સ્ત્રીને જોઇને નિર્વિકાર રહે છે તેને ષઢ ભિક્ષુ જાણવા.
- (૪) અન્યમિક્ષુ:—જે ભિક્ષુ ઉનો હેત્ય કે ચાલતો હોય તથાપિ ચારે પાસ જેની આંખ બે બે હાથ કરતાં વધારે ન જતી હોય તેને અંધભિક્ષુ જાણવા.
- (५) बधिरमिश्चः—હિતાહિત અથવા પનને આનંદ કે ખેદ આપે એવું વચન કાને પડયા છતાં જે સાંભળતાે નથી તેને બેહેરા ભિક્ષુ જાણવાે.
- (६) મુખ્યમિશ્વઃ—િવિષયા સમીપ છતાં અને ઇકિયા સારી છતાં જે ઊંઘેલાની પેંઠે તેના તરફ લક્ષ આપતા નથી, તેને મુગ્ધભિક્ષુ જાણવા.

भिन्नत्वम्—भेदातुषेणित्वम् । બેદનું જે અનુયોગીપણું એટલે જે પદાર્થમાં બેદ રહેલાે રહેલાે હાેય તે પદાર્થમાં રહેલાે ધર્મ.

२. भेदाधिकरणत्वम् । सेटनुं अधिक्षराधुराधुं.

મૂતત્વમ્ – बहिरिन्द्रियमाश्चिशेषगुणवत्त्वं भूतत्वम् । બાલ ઇક્સિજન્ય ગ્રાનના વિષયભૂત જે વિશેષ ગુણુ છે તે વિશેષ ગુણુવત્વનું નામ ભૂતત્વ છે. જેમ–મંધ, રસ, રૂપ, સ્પર્શ, શખદ, આ પાંચ વિશેષ ગુણુ ક્રમે કરીને ઘાણુ, રસન, ચક્ષુ, ત્વક્. અને શ્રોત્ર, એ પાંચ બાલ ઇક્સિજન્ય ગ્રાનના વિષય છે. તે ગંધાદિ પાંચ વિશેષ ગુણુ યથાક્રમે પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ અને આકાશ, એ પાંચ દ્રવ્યોમાં સમવાય સંખંધે કરીને રહેલા છે. માટે પૃથ્વી આદિક પાંચેકમાં રહેલા ધર્મ તે ભ્રતત્વ છે.

भूतप्रतिवन्धः-पूर्वानुभूतविषयस्यावशेन पुनः पुनः स्मरणम् । पूर्व अनुलवेक्षा विषयनं

## ( १५६ )

અનવશપણે કરીકરીને સ્મરણ થયા કરે તે ભૂતપ્રતિભધ કહેવાય.

भूतार्थवादः — तत्काले तद्गुणज्ञापकः शब्दो भूतार्थवादः । ते गुणुना विद्यमान काणमां ते गुणुनुं लेक्षिक ले वाक्ष्य छे, ते भूतार्थवाद क्रेडेवाय छे, लेभ,—"जरायामप्यं ग्रूरः—आ पुरुष पृद्धावस्थामां पणु शरी छे." आ वाक्ष्य भरावस्था विषे विद्यमान शरतानुं कथन करे छे, भाटे से वाक्ष्य भूतार्थवाद कहेवाय छे.

ર. પ્રमाणान्तरिवरोधतत्प्रासिरहितार्थवीधकाStart: 1 બીજા કોઈ પ્રમાણ સાથે વિરોધ રહિત, તથા બીજા કોઈ પ્રમાણની પ્રાપ્તિથી રહિત જે અર્થવાદ તે અતાર્થવાદ. જેમ,—
"इन्द्रो बृत्राय बज्रमुद्यच्छत्—ઇઠે છત્રાસુરની સામે વજ ઉગામ્યું." એ વાક્યની પ્રમાણતા માટે કક્ત શબ્દપ્રમાણ સિવાય બીજાં કોઈ વાક્ય નથી, તેમ એ વાક્યાર્થને સિદ્ધ કરવાને બીજાં કોઈ પ્રમાણ નથી, એમ હોઇને એ અર્થવાદ વાકય છે, માટે એ અ્તાર્થવાદ છે.

भूमिका—अन्यस्पेऽन्यप्रवेशः । (નાટકમાં) અન્યતું રૂપ ધારણ કરીને અન્યના પ્રવેશ તે ભૂમિકા. જેમ,-" હરિશ્વંદ્રતી ભૂમિકા ધારણ કરીને નંટ પ્રવેશ કરે છે."

२. हर्म्यांदेरुत्तरोत्तरभूमिवत् चितज्ञानान्यतस्याः वस्याविशेषः । केम ६वेदीमां पढेक्षे मलक्षेत्र, भाके अभ ६त्तराङ्गतर ६पर ६पर अदत्त भाण है। य छे, तेम चित्त हे ज्ञानती चदत्ती पायरीक्षेत्र कृष्टिश हे छे.

६. प्रयोजनसम्पादिका युक्ति: । પ્રયોજનને પ્રાપ્ત કરી આપનારી યોજના તે ભૂમિકા.

भूरादिळोक:—प्राणिनां कर्मज्ञानफळभोग-स्थानविशेष: । પ્રાણીઓને પોતાનાં કર્મો કે ગ્રાનના કળના બાગ માટે અમુક સ્થાન રૂપ જે ભૂમિ આદિક ક્ષેષ્ઠ છે તે.

भेदः - पृथकरणम्। लूहुं करवुं हे क्डी अताववं ते लेह.

ર. લન્વોડન્વામાત્રા મેવઃ ! અન્યોન્યાભાવ નામના અભાવને ભેદ કહે છે.

भेदाभावः-(भेदाधिकारे) मानाभावादयुक्तेश्व न भिदेश्वरजीवयोः । जीवानामिचतां चैव नात्मनेष्ट न परस्परम् ॥१॥ 'लेहिधिःशर' नाभे अंथभां १९ छे १-९०० अने धिश्वरने।, ९००० अने लंडने।, ९०वे।ने। १ लंडीने। परस्पर लेह नथी; १भे तेवे। लेह है।वानुं प्रभाष् नथी तेम सुक्ति पण् नथी. भारे अ लेहालाव छे.

भोक्ता—સુખાકાર અંતઃકરણની વૃત્તિવ**ડે** વિશિષ્ટ આત્મા.

- ર. આનંદમય કેશ<mark>શની ઉપાધિવાળો</mark> આત્મા તે બોકતા કહેવાય છે.
- ६. सुखदुःसाकारग्रस्युपहितं चैतन्यम् । અ'तःકरेष्णनी सुभाकार કે દુઃभाकार वृक्तिनी ઉપાધિવાળું ચૈતન્ય તે ભોકતા.

भोगः—सुखदुःखान्तरसाक्षात्कारा भेगः । હું સુખી છું, હું દુઃખી, એ પ્રમાણે જે સુખ-દુઃખના સાહ્ષાત્કાર છે, તેનું નામ ભાગ.

भोग्यम्— सुखदुःखान्यतरसाक्षात्कारि ज्ञान-विषयः । सुभ કે દુઃખ બેમાંથી ગમે તે એકના સાક્ષાત્કાર કરનારના ગ્રાનના જે વિષય ते ભોગ્ય કહેવાય.

भौमं तेजः—पाधिवमात्रेग्यनं तेजो मौमं तेजः। अधादिक पाधिव पहार्थं केनुं ध्विन छं श्रेतुं तेक ते लीभ तेक अहेवाय छे. प्रसिद्ध अग्नि अने आगिया छवडा व्येरमां रहेंद्धं तेक ते स्रेतुं तेक छे.

भ्रमः—अतस्मिस्तदृष्टहा भ्रमः । જ્યાં અમુક પદાર્થ નથી. ત્યાં તે પદાર્થ છે એવી માન્યતા તે ભ્રમ.

- २. दोषजन्यज्ञानं भ्रमः। नेत्राहिना हेष्यी ७८५नन थयेक्षुं ज्ञान ते श्रमः
- ર. નિષ્फलप्रवृत्तिजनका बोधा श्रमः I નિષ્ફળ પ્રવૃત્તિનું જનક એલું જે હ્યાન, તે ભ્રમ.

#### ( १५७ )

४. तदभाववति तस्रकारकं ज्ञानम्। ज्यां के वस्तुने। अक्षाव है।य त्यां ते वस्तुनुं ज्ञान ते श्रभ क्रेभ, भृभक्रणभां क्रणनुं ज्ञान ते श्रभ.

એ બ્રમ ખે પ્રકારના છે. (૧) સાપાધિક બ્રમ, અને (૨) નિરૂપાધિક બ્રમ, (લક્ષણા તે તે શબ્દોમાં જોવાં.)

भ्रान्तिः—જે પ્રતીતિના ઉત્તર કાળમાં વિરોધી પ્રતીતિ થાય છે તે પ્રતીતિને બ્રાન્તિ કહે છે. જેમ, છીંપમાં રૂપાની પ્રતીતિ થયા પછી 'આ રૂપું નથી' એવી વિરોધી પ્રતીતિ થાય છે. છીંપમાં રૂપાની પ્રતીત એ બ્રાન્તિ છે.

 સતાસ્વિकान्यथाभावेन वस्त्वगाहनम्। वस्तुना ખરાપણા વિષે નિશ્વય કર્યા પહેલાં, તે વસ્તુ હાય તેથી બિન્નપણે તેને જ્તણવી તે બ્રાન્તિ.

भ्रान्तिजतादात्म्यम्—અહંકારનું સાક્ષી સાથે તાદાત્મ્ય તે બ્રાંતિજતાદાત્મ્ય કહેવાય છે.

Ħ

मङ्गलम् — अभीष्टार्थ सिद्धिर्मङ्गलम् । ઇચ્છેલા અર્થાની સિદ્ધિ તે મંગલ. અથવા

- ર. અમિષ્રેતાર્થ સિદ્ધિઃ ધારેલા અર્થની સિદ્ધિ તે મંગલ.
- समाप्तिप्रतिबन्धकीभृतदुरितिविशेषविघात-करवम् । ઢોઈ અર્થ'ની સમાપ્તિ થવામાં પ્રતિ-ખ'ધક ३૫ થનારાં અમુક પાપાના નાશ કરવાપાશું તે મ'ગલત્વ.
- ४. विद्यमिन्तत्वे सति विद्यष्टंसप्रतिवन्धका-भाव भिन्नत्वे सति प्रारिप्सितविद्यश्वंसासाधारण-कारणत्वं मङ्गलत्वम् । विद्यश्री अने विद्यने। नाश् इरनारने अध्धावनार के प्रतिभाष्म, तेना अल्सावथी पण् लिन्न हेर्छने प्रारंल इरवा धन्छेदा धार्यना विद्यना नाशनुं के असा-धारण् धरस्पुर्णुं ते भंगदत्व.
- મ મેલ ત્રણ પ્રકારનું છેઃ (૧) આશાવી-દાત્મક મંગલ; (૨) નમરકારાત્મક મંગલ;

•અને (૩) વરતુ નિર્દેશાત્મક મંગલ. (લક્ષણો તે તે શબ્દોમાં જોવાં.)

मतम् — सम्मतम् । केभां संभति है। य ते.

२. अभिप्रेतज्ञानम्। જે અર્થધારેલા હાય તેનું નામ.

मतानुक्का—स्वपक्षे देषमनुष्कृत्व परपक्षे देषपभिधानं मतानुज्ञा । पेताना पक्षमां प्राप्त थपेदा देषपे। ઉद्धार न કरतां के परपक्ष विषे देषपुं कथन, तेनुं नाम भतानुन्ना.

मत्सरः-स्वमानसम्पत्तिदर्शनासहनम् । पे।तानुं भान अने संपत्ति कोर्धने के सक्षन न थवापछुं-छरवी न शक्षवापछुं ते भत्सर.

२. परोत्कर्षासहनपूर्वकस्चेात्कर्षवाञ्च्छा । श्रीजनी ઉत्કर्ष स&न न यवे। व्यने ते साथै पे।ताना ઉत्કर्षनी ध≃्छा ते मत्सर.

मद:—मत्सदशः के। बेति चित्तवृत्तिः। भारा જેવા બીજો કોષ્યુ છે એવી ચિત્તની વૃત્તિ કે હર્ષની વૃત્તિ તે મદ.

ર. विद्यादिनिमित्ता स्वस्मित्राधिक्यबुद्धिः । विद्या, ધન, કુળ, વગેરે નિમિત્તથી પોતે બીજા કરતાં શ્રેષ્ઠ છે એવી ભુદ્ધિ તે મદ.

मध्यमा वाणी—हज्जरूथवाय्यभिव्यंग्यस्त-तोषि स्थूलास्माशब्दः। के शण्द ६६४ यक्षमां रहेका वासुवडे अभिव्यक्त यता होष, अने भुभाव्यारित शण्द तेना करतां पणु स्थूझ होष, ते मध्यभावाणी.

 અથવા બે વિવાદીઓમાંથી જે બન્તેના પક્ષપાતી કે હિતૈષા હોય, તે મધ્યસ્થ.

मनः—संयोगेनात्मप्राहकेन्द्रियं मनः। જે ક્રવ્ય સંયોગ સંખધે કરીને આત્માનું ગ્રાહક હોઇને ઇક્રિય પણ હોય તે મન.

#### ( १५८ )

- २. मनस्वजातिमन्मनः । જે ६०थ सभवाय સંભાધ કરીને भनस्त्व જાતિવાળું હોય છે ते ६०थ मन કહેવાય છે.
- ३. संकल्पविकल्पात्मवृत्तिमदन्तःकरणम् । सं ध-स्पविक्षस्पात्मक वृत्तिवाशुं व्यातःकरण् ते भन.
- ४. अपस्रीकृतभूतकार्यत्वे सित ज्ञानकर्माभय करणत्वं मनस्त्रम्। अप'त्रीकृत श्रुतानुं कार्य ह्राधने ज्ञान तथा क्ष्मैं भन्नेनुं के करण्य (साधन) ह्रीय ते भन.
- ५. सुखदुःखादिसाक्षात्कारणत्वे सतीन्द्रियम् । सुभ्यदुःभादिना साक्षात्कारनुं क्षरःखु के धिदिय ते भन.
- ६. स्पर्शरिहतत्वे सित क्रियावत्त्वं मनः। २५शिथी रिक्षत है। छनं के क्रियावाणु है। य ते भन.
- ७. द्रव्यसमवायिकारणत्वरहिताणुसमवेत द्रव्य-त्वापरजातिर्मनः । द्रव्य જેનું સમवाथि કारख् નथी, પણ અखुभां समवेत જે દ્રવ્યત્વ નામની અપર જાતિ તે મન.
- લાખ તથા સોનાની પેઠે સાવયવ તથા કામાદિવૃત્તિ રૂપે પરિષ્ણામવાળું જે અંતઃકર્ણ, તે મનનરૂપ હોવાથી મન કહેવાય છે.

- ર. દ્વિતિયાધ્યાયો જાર્થાલ વ્લશફ્કાનિવર્ત્ત ક્યુ-જ્યનુસત્યાનં મનનં ા ધ્લસસૂત્રના બીજા અધ્યાય-માં જે અર્થ કહ્યો છે, તેના અસત્પણાની શંકાની નિવર્તક યુક્તિએાનું ચિંતન કરલું તે મનન.
- ३. शब्दावधारितेर्थे मानान्तरविरोधशङ्कायां तन्नि-राकरणानुकूलतर्कात्मजनका मानसा व्यापारः ।

શબ્દ પ્રમાણ્યી નિશ્ચિત કરેલા અર્થમાં કાંઇ બીજા પ્રમાણ્યી વિરાધતી શંકા થાય ત્યારે તે દૂર કરવાને અનુકૂળ તર્કવડે આત્મ-ગ્રાનને ઉત્પન્ન કરનાર જે મનના વ્યાપાર તે મનન કહેવાય છે.

- ४. साधकबाधकप्रमाणापन्यासहपयुक्तिभिः श्रुत्यर्थानुचिन्तनं मननम् । साधक अने आधक प्रभाषे। रेलु करवाइप युक्तिओ वडे श्रुतिना अर्थनुं अनुचित्तन ते मनन.
- ખતુમાનાદિક યુક્તિઓથી આત્માના વિચાર તે મનન. અથવા
- કૃતસ્વાર્થस्थापपत्तिभिश्विन्तनं । શ્રવણ કરેલા અર્થતું શ્રુતિઅનુકૃળ યુક્તિએ વડે ચિંતન તે મનન કહેવાય છે.

मनोगतगुणाः—મન નામે દ્રવ્યમાં (૧) સંખ્યા, (૨) પશ્માિશ, (૩) પૃથક્ત્વ, (૪) સંયોગ, (૫) વિભાગ; (૬) પરત્વ, (૭) અપરત્વ, અને (૮) વેગ, એ આઠ ગુણા રહેલા છે.

मननगुणाः—રાજસ તામસ વૃત્તિઓનો નિરોધ કરીને મનની સૂક્ષ્મતા સંપાદન કરવી તે મનનના ગુણ છે.

मनोमयः—मनोऽतिरिक्तोषधिग्रस्य: । મનથી ભિન્ત ખીજી કોઇ ઉપાધિથી રહિત તે મનામય.

मनोमयकोश: — कर्मेन्द्रियः सहितं मनः । પાંચ કર્મેન્દ્રિયા સહિત મન તે મનામય કેાશ કહેવાય છે.

मनेाव्यसनम् — चौर्यादीच्छाहेतुभूतं व्यसनम् । ચારી કરવા, વગેરે કર્મા કરવાના ઇચ્છાનું હેતુભૂત જે વ્યસન તે મનેાવ્યસન.

## ( १५५ )

मन्त्र:-प्रयोगसमनेतार्थस्मारके वाक्यविशेषः ।
यज्ञादिक कर्मना प्रयेशि निषे अपयेशि के
द्रव्यदेवतादिक अर्थ छे, ते अर्थानुं स्भरख्
करावनाइं के वाक्य-विशेष छे, ते भंत्र कर्छे-वाय छे. ओ भंत्रा अरुगादिक वेद्देशिं प्रसिद्ध छे. ते अरुद्द, यज्जुद् अने साभ ओवा लेद्द्यी त्रख् प्रकारने। छे.

मन्त्रभागः — अनुष्ठानकारकभृतद्रव्यदेवता-प्रकाशकः । अनुष्ठान अरङ्गभूत स्पेदां के द्रव्य अने देवता तेने प्रकाश करनार-कष्णुपनार-वेदना काग ते भंत्रकाग.

- ર. वाजिकैः समाम्नाताऽनुष्ठेयार्थप्रकाशका वेदभागः। યાગ કરતારાઓએ મુખયી ઉચ્ચા-रेक्षा અતુષ્ઠેય અર્થના પ્રકાશક વેદભાગ તે મ'ત્રભાગ.
- ३. मन्त्रविधानप्रतिपादका वेदभागः। भंत्रेतिं विधान प्रतिपादन अरनारे। वेदलाग ते भंत्रलागः
- ४. वेदत्वे सित ब्राह्मणभिन्नत्वम् । वेह डी. धिने के श्राह्मणु भागथी क्लिन्न डी.य ते भंप्रकाग.

मन्दमोक्षः—મનુષ્યપણાના કિંચિત સ્મરણપૂર્વક ઉપાસ્ય દેવભાવની પ્રાપ્તિ તે મંદમોક્ષ.

मन्द्वेराग्यम् — पुत्रदारादिविषयवियोगे धिक् संसारमिति विषयजिद्यासा । स्त्री, पुत्र, धन, आदिक पदार्थोनी वियोग थतां, 'आ संसारने धिक्षार छे' स्त्रेवी सुद्धिवडे ते विषयोना स्यागनी के र्यव्छा ते भंदवैराज्य.

मरणम्-चरमशरीरप्राणसंयोगध्वंसः। शरीरना अने प्राधुना अंत्य संयेशने। के ध्वंस ते भरेख,

- देहादीनांमुपात्तानां परित्यायो मरणम् ।
   પ્રાપ્त थयेला देखादिक्षना के परित्याग ते भरखुः
- पूर्वविद्यमानदेहेन्द्रियविद्यागः। भरखु पूर्वे के दे अने ઇन्द्रिये। विद्यमान ढतां तेमने। वियोग ते भरखा.

मर्योदा⊸न्यायपथस्थितिः । न्यायना भार्गभां ि स्थितिः

मलमास-रिवसंकान्सभावविशिष्टश्रान्द्रमासः। के यांद्र भासभां सूर्यंनी संक्रीतिना अभाव होय ते भास भणभास अहेवाय छे.

मिळिनवासना-ज्ञानप्रतिबन्धकीमृता वासना। ग्रानमां प्रतिभ'धड३५ थयेथी के वासना, ते मिलिनवासना. ते त्रष् प्रधारती छेः—(१) क्षेष्ठवासना; (१) शास्त्रवासना; अने (३) देखवासना.

मिळिनसत्त्वगुणः—રજોગુણ તથા તમોન ગુણ્થી તિરસ્કાર પામેકો (ઢંકાયકો⊢દમાઇ ગયેકો) સત્ત્વગુણ તે મલિન સત્વગુણ જાણ્વો.

महत्त्वम् —त्रिविधपरिच्छेदद्यून्यत्वम् । દેશ-પરિચ્છેદ, કાલપરિચ્છેદ અને વસ્તુપરિચ્છેદ, એવા ત્રણ પ્રકારના પરિચ્છેદથી રહિતપ**ણું તે** મહત્ત્વ.

महत्तत्त्वम्—सभष्टि लि'ग शरीरने भक्षतत्त्व क्ष्के छे.

ર. (સાંખ્યમતે) પ્રધાનની વિકૃતિ (કાર્ય) તે મહતત્ત્વ. એનેજ સમષ્ટિ ખુદ્ધિ અથવા સમષ્ટિ અંતઃકરહ્યુ કહે છે.

महापुरुष — कामादिभिरश्चभितमानसः । કામાદિક વડે જેના મનને ક્ષેાભ ન થાય તે મહાપુરૂષ.

महाप्रकरणम्—फलभावनायाः प्रकरणम् । ६स्रकायनानुं प्रकरिष्

महाप्रलयः — ब्रह्मप्रलयः - सर्वभावकार्यश्वेसी महाप्रलयः । अनित्य ६०४, अनित्य गुणु, अने अनित्य ६५, अ त्रणुने सावहार्य हुई छे. स्रो सर्व सावहार्यना ध्वंस ते महाप्रस्य इहेवाय हो.

- २. जन्यमावानधिकरणकालः । ७८५न थये**दा** पद्दार्थभात्रने। के स्थितिकाण न **हेाय ते** महाप्रस्थ
- ३. ब्रह्मणा नाशावस्था, अस्मिन् प्रलयेऽज्ञान-मेव परिशिप्यते। आ प्रसथमां श्रक्षादेवनी। पश्र

## ( 150 )

નાશ થાય છે; માટે તાે એને કાેઈ 'ધ્રક્ષ-પ્રલય' પણ કહે છે. આ પ્રલયમાં ફક્ત અજ્ઞાનજ બાકી રહે છે.

महामोद्दः — रागः – सध्यत्रहितस्त्रापि सर्व-सुखसजातीयं में भूत्रादिति विषयेयिवशेषः । साधन रिक्त छतां पण् भने सर्व सुण्युं सळतीय જે કાંઈ હોય ते પ્રાપ્ત થાઓ, એવા પ્રકારના એક વિષયેય તે મહામાહ. એને કાઈ 'રાગ' પણ કહે છે.

महाचाक्यम्-तत्त्वंपदायैक्यबेाधकवाक्यम् । तत् अने त्वं पदःथीनी ओक्तानुं भोधक वाक्य.

- परस्परसम्बद्धार्थकं वाक्यं महावाक्यम्।
   भे ५२२५२ संभाधनाणा अर्थानाणुं है।य ते वाक्य महावाक्य कहेवाय.
- (भीभांसक्षेति भते) वाक्यसमुदायरूपत्वे सित एकवाक्यम्। धर्णा वाक्येता समुदायइए छोधने के स्पेक्ष वाक्ष्य छोय ते भढावाक्ष्य.

महाविद्यानुमानत्वम्—(न्यायभते) पक्षे प्रकारान्तरेण साध्यापसंहारशालित्वे सति दृष्टान्ते प्रकारान्तरेण साध्यापसंहारशालित्वम् । पक्षमां साध्यने (उपसंकार क्रेड रीते ड्यो होय कने दृष्टान्तमां शिक्ष रीते साध्यने। (उपसंकार ड्यो होय केने दृष्टान्तमां शिक्ष रीते साध्यने। (उपसंकार ड्यो होय केने कर्नमानपूष्ट् ते महाविद्यानुमानत्व डहेवाय.

मात्रा-हस्ववणीचारणकालः। এই अक्षरने भे। बतां જेटक्षे। डाण बागे तेने (એક) भात्रा કહે છે.

- २. ॐकारोचारणकालः । ॐधरने। ७२थार इरतां केटेक्षे। आण लागे तेटक्षा आणने भात्रा इक्षे छे.
- ३. स्वजानुमण्डलं पाणिना त्रिः परामृद्य म्होटिकावच्छित्रकालेमात्रा । પાતાના ક્ષુ'ડ્યુને ત્રચુવાર અડકીને ચપટી બજાવતાં જેટેલા કાળ લાગે તે કાળ તે માત્રા, (યોગશાસ્ત્ર ).

माघ्यमिकः— બુહના પ્રથમ શિષ્ય માધ્યમિક કહેવાય છે. તે શત્યવાદી હતો. શ્વત્યવાદ એ બાહોના મુખ્ય મત છે. સુધુપ્તિ- માંથી જાગેલા માણુસને 'સુધુપ્તિમાં હું નહોતા' એવા અનુભવ થાય છે માટે આત્માનું ખરૂં સ્વરૂપ શત્ય છે, એવા તેમના મત છે.

मानः—सर्वत्राप्रणतिभावः। सर्पत्र निक्षः नभवापश्चं ते भान.

- २. पुरुषान्तरेण सम्पातिदः सस्कारः। भीजाः पुरुषे सरुधर क्यों छे।य ते भानः
- ३. अविवेकिनाभ्युत्वानाभिवादनपूर्वकरते सित किमिप पूजात्वं सानत्वम्। अविवेधी (એटके संसारी) भनुष्ये ઉक्षा थध सामा आवी नभरकारी शरीरने। એક જાતના સતकार करवापछं ते भानत्व.

मानित्वम् + विद्यमानैरविद्यमानैर्वा गुणैरात्म-श्वाधित्वम् । જે ગુણુ પાતાનામાં હાય કે ન હાય, પણુ તેવા ગુણા વડે જે પાતાનાં વખાણુ કરવાપણું તે માનિત્વ.

मानोरधिकसुखम्--- विषयोना ध्यान वर्डे जन्य सुभ्य ते.

माया—हृदयेऽन्यथा इस्ता बहिरन्यथा व्यवहरणम् । હૃદયમાં જાદા પ્રકારના ભાવ રાખીને બહારથી જા્દે પ્રકારે વ્યવહાર કરવા તે માયા ( કપ્ટ ).

- रजस्तमे।ऽनामिभृतशुद्धसत्त्वप्रधाना माया ।
   रजेशुषु અને તમાશુष्यी નહિ દભાયલी શહ सत्त्वशुष् प्रधान (प्रकृति ) ते भाषा.
- ३. विपरीतप्रवृक्तिहेतुस्वे सति विषयेपादानस्वे सति विक्षेपराक्तिप्रधानस्व मायास्वम् । ॐ विपरीत प्रश्चित्ती हेतु है। य तथा विषये। तुं हिपादान कारख तथा ते साथे विक्षेप शक्ति प्रधान ( એटबे विक्षेप करवाइप ॐती सुण्य शक्ति ) है। य ते भाया ओ भायामां रहें लुं ज्यतिसान्य ते भायात्व.
- ४. निरूपायितुमशक्यत्वे सति विस्पष्टं भास-मानत्वम् । र्रेनुं निर्भणु ६२तुं अश्रु३४ छतां र्रे २५४५णे लासभान है।य ते भाया.

# ( १९१ )

- અાશ્રયરૂપ લહ્મને જે માહતા પ્રાપ્તિ નથી કરી શકતી તે માયા.
- **ધ. પાેતાના આશ્રયરૂપ બ્રહ્મને જે ઢાં**કે છે–કારણ કરે છે તે માયા. (ધરની ચાર ભીંતાની વચ્ચે રહેલાે અંધકાર જેમ **પાતાને** આશ્રય આપનાર ધરને હાંકે છે, તેમ પાતાને આશ્રય આપનાર પ્રહ્મને જે આવરણ કરે છે એટલે જણાવા દેતી નથી પણ તેને ઠામે જે પાતાનેજ ખતાવે છે તે માયા-સંક્ષેપ શારીરક).
- છ. ઇશ્વરની ઉપાધિરૂપ શુદ્ધ સત્ત્વપ્રધાન સમાષ્ટિ અજ્ઞાનને માયા કહે છે.
  - ૮. જગતનું સમષ્ટિ કારણ શરીર તે માયા.
  - ૯. વિક્ષેપ શક્તિપ્રધાન અજ્ઞાન તે માયા.
- ૧૯. ત્રિમુણવાળી પ્રકૃતિ, અવ્યાકૃત, એ પણ માયાનાં નામ છે.

भिष्याञ्चानम्-अतस्मिस्तद्बुद्धिः । અર્થથી રહિત વસ્તુમાં તે અર્થની ખુદ્ધિ તે મિથ્યાજ્ઞાન (મિથ્યા એવું અજ્ઞાન) જેમ રૂપાથી રહિત છોંપમાં 'આ રૂપું છે' એવી **બુદ્ધિ તે મિ**થ્યાજ્ઞાન છે.

ર. જે ધર્મથી રહિતા કાેર્કપદાર્થ છે. તેને તે ધર્મવાળા માનવારૂપ ભુદ્ધિના જે વિષયંય ( ઉલડી સમજ ) તેને મિથ્યાજ્ઞાન કહે છે. એતુંજ નામ 'અધ્યાસ' નૈયાયિકા એને 'અયથાર્યતાન' કહે છે.

मिथ्यातमा—અન્નમય વગેરે પાંચ કાશને મિથ્યાતમા કહે છે.

मिथ्यात्वम् — ज्ञानबाध्यत्वम् । ત્તાનથી ભાધયોગ્ય થવાપણં.

- २. ब्रह्मभिन्नत्वं मिथ्यात्वम् । धक्षथी सिन्न-પહ્યું તે મિથ્યાત્વ.
- ३. प्रतिपन्ने।पाघौ त्रैकालिकात्यन्ताभावप्रति-योगित्वम्। પ્રાપ્त થયંલી ઉપાધિને વિષે ત્રણે કાળમાં અત્યાંતાભાવનું જે પ્રતિયાગિત્વ

- ५. स्वाश्रयाच्यामाहकरी माया। પોતાના ( એટલે જેના ત્રણે કાળમાં અત્યંતાભાવ હોય તે ) મિથ્યાત્વ.
  - ४. ज्ञानातिरिकानिवर्धत्वे सति ज्ञाननिवर्त्ध-त्वम् । ज्ञानथी भिन्न पदार्थं वर्डे केने। नाश्र ન થઇ શકે એવું હોઇને ત્રાનથી જેની નિવૃત્તિ **ચા**ય તે મિ<sup>ટ</sup>યા.
  - ५. सद्विलक्षणत्वे सत्यपराक्षप्रतीतिविषयत्वम् । સત્**યી વિલક્ષણ હેાઇને અપરાક્ષ** પ્રતીતિને**ા** જે વિષય હોય તે મિથ્યા. મિથ્યાના ધર્મ તે મિથ્યાત્વ.
  - ६. असत्त्वाविशेषेऽपि कदाचित्पतीयमानत्वम् । જેમાં અને અસત્ત્વમાં કાંઈ તકાવત ન છતાં કાઇક વખત જેનું જણાવાપર્સ હોય તે મિશ્યાત્વ.
  - ७. ( भौ६भते ) नि:स्वरूपत्वं मिथ्यात्वम् । જેનું કાંઈ રૂપ (લક્ષણ) ન હોય તે. જેમ વંધ્યાપત્ર.
  - ८. कालासम्बन्धित्वं मिथ्यात्वम् । (नैयान યિકાને મતે ) જે પદાર્થ કાંઝ કાળમાં હાેતા નથી તે મિથ્યા.

मिश्रकर्म—પુષ્યકર્મ અને પાપકર્મ મિશ્ર-હાેય ત્યારે કહેવાય છે.

मिश्रकर्मत्रयम्-- ७८५४, भध्यम अने સામાન્ય એવા ભેદથી મિશ્રકર્મ ત્રણ પ્રકારતું છે. તેમાં નિષ્કામ કર્માદિ કરવા ચાગ્ય શરીર આપનારૂં કર્મ તે ઉત્કૃષ્ટ મિશ્ર; પાતાના આશ્રમને ઉચિત કામ્યકર્માદિ કરવા ચાગ્ય શરીર આપતારૂં કર્મતે મધ્યમ મિશ્ર: અને ચાંડાલ કે વ્યાધાદિ અધમ શરીર આપનાર્ક કર્મ તે સામાન્ય મિશ્રકર્મ જાણવં.

मीमांसा-विचारपूर्वकतत्त्वनिर्णयः। विचा-રપૂર્વક તત્ત્વનાે નિર્ણય તે મીમાંસા.

- २. वेदार्थकर्मनिर्णायका ग्रन्थः । वेदमां ४६८। અર્થ અને કર્મના નિર્ણય કરનારા ઃ પ્ર\*થ તે ( પૂર્વ<sup>°</sup> ) મીમાંસા.
- ३. वेदान्तवाक्यविचारः। वेदान्त वास्थानाः વિચાર તે (ઉત્તર) મીમાંસા.

## ( १६२ )

४. कर्मनद्मविषयसंशयनिवारका प्रन्यः। क्वभिषयक स्थते श्रद्धाविषयक संशये। नुं निवारण् क्वरनारा श्रथेने भीमांसा कहे छे.

मुक्तत्वम्—पुनः संसाराभाववत्त्वम् । ६रीने संसारनी प्राप्त निष्ठ थवापर्छः

- २. अविद्याकामकर्मपारतन्त्र्यरहितत्त्वम् । अविद्या, क्षाम अने कर्भनी परतात्रताभाषी रिकत थवापखुः
- ३. आत्महानिरित्येके। ३८क्षाङ आत्माना नाशने मुक्ति ङ्केष्टे छे.
- ४. चित्तानुत्पादनमित्यपरे । थित्तनी छित्पत्ति न थपी ते भुक्ति, ॐभ भीका क्टेसाक कहें छै.

मुक्तिः - खसमानाधिकरणदुः खप्रागभावास-मानकालीनदुःखध्वंसा मुक्तिः। (नैयाथिश भते) રવ એટલે દુઃખધ્વ'સ, તે દુઃખધ્વ'સનું અધિ-કરણ શરીર છે. એ અધિકરણમાં રહેનારા દુઃખધ્વંસના પ્રાગભાવ (અર્થાત્ દુઃખ) છે. તે પ્રાગભાવ જે સમયે હાય છે તે મુક્તિ **રૂપી (** આત્યંતિક) દુઃખધ્વંસ હોતા નથી. માટે ( આત્ય તિક) દુ: ખધ્વ સ એ દુ:ખના પ્રાગભાવના અસમાનકાલીન (સમાનકાળમાં નહિ રહેનારા) છે. એ દુઃખષ્વ સને મુક્તિ કહે છે. તાત્પર્ય કે જ્યાં સુધી શરીર હોય ત્યાં સુધી થયેલાં દુઃખના જો કે ધ્વંસ થાય છે તથાપિ ભાવિ દુઃખાના પ્રાગભાવ શરીરમાં હોય છે; માટે એવા દુઃખધ્વસ દુઃખ પ્રાગ ભાવના સમાનકાલીન હાવાથી તે મુક્તિ નથી: પણ જે વખતે શરીરમાં કાઇ દુઃખના પ્રાગ-<mark>ભાવ ન રહે,</mark> તે વખતે થનારા દુઃખધ્વંસ એજ મુક્તિ છે. એવા દુઃખધ્વંસ શરીર નિવૃત્ત થયા પછીજ હોઇ શકે, માટે એ મુક્તિ તે પરામુક્તિ છે. વેદાન્તીઓ અને ' વિદેહમુક્તિ ' કહે છે.

र. (नवीन नेथायिक्षाने भते ) पापइप द्विरितनी ध्वंस ते मुक्ति. क्येटसे-स्वसमानाधि-करणदुरितप्रागभावासमानकाळीनदुरितध्वंसा मुक्तिः। द्विरितध्वंसनुं अधिकरण् शरीर छे, अने

દુરિતધ્વંસના પ્રાગભાવનું અધિકરણ પણ શરીર છે. એવી રીતે પાતાના સમાન અધિ-કરણવાળા શરીરમાં દુરિત પ્રાગભાવના અસ-માનકાલીન જે દુરિતધ્વંસ તે મુક્તિ. જાૂના નૈયાયિકા જે સ્થળે ' દુઃખધ્વંસ **' શ**ખ્દ વાપરે છે તે સ્થળે ' દુરિતષ્વંસ ' શબ્દ વાપરીને આ લક્ષણ નવીન નૈયાયિકાએ કરાવ્યું છે. કેમકે આત્મા વિસુદ્રવ્ય છે, અને વિસુદ્રવ્યમાં પ્રત્યક્ષ યાગ્ય જે તેના વિશેષ ગુણ હાય તે તેની પછીના પ્રત્યક્ષ યેાગ્ય ગુણની ઉત્પત્તિ થતાં નાશ પામે છે, એવા નિયમ છે. માટે આત્મા દ્રવ્યમાં પ્રત્યક્ષ યાેગ્ય ( માનસ પ્રત્યક્ષ યાગ્ય ) જે દુઃખ ગુણ છે. તે પાતાની પછી આવનારા ઇચ્છાદિક વિશેષ ગુણોથી નાશ પામી જાય છે. અર્થાત્ દુ:ખધ્વંસને માટે તત્ત્વજ્ઞાનની જરૂર નથી, માટે દુઃખધ્વંસ મુક્તિ નથી. અને ' દુરિતધ્વ'સ ' એ આત્માના વિશેષ ગુણુ છતાં પ્રત્યક્ષ યાગ્ય નથી, માટે તેના નાશ તેની પછીના ગુણા કરી શકશે નહિ, પણ તત્ત્વજ્ઞાનજ કરી શકશે, માટે 'દુરિતધ્વ'સ 'ને મુક્તિ કહેવી યેડગ્ય છે.

- ર. ( મીમાંસકાને મતે ) स्वर्गदिर्मुक्तः । અગ્નિ હેાત્રાદિક કર્મો કરવા વહે જે રવર્ગ સુખ મળે છે તે મુક્તિ. કેમકે સ્વર્ગાદિ સુખમાં દુ:ખની છાંટ નથી અને તે નાશ પામતું નથી.
- ४. ( भीમાંસક ભટ્ટ પાદને મતે ) नित्य-सुखसाक्षात्कारो मुक्तिः । નિત્ય સુખની અભિ-વ્યક્તિ તે મોક્ષ, એમને મતે ( આત્મા જડ બે ધરવરપ હોવાથી ) આત્મા જો કે સુખરૂપ તથા ન્રાનરૂપ છે તથાપિ સંસાર દશામાં એ નિત્ય સુખરૂપના અને ન્રાનરૂપના પ્રાદુર્ભૂત થતી નથી. પણ જ્યારે મનુષ્ય આત્મન્રાન તથા કર્મ ખન્ને સાથે પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે તે પ્રાદુર્ભૂત થાય છે.
- પ. (ભદ્ધાદાતુયાયીને મતે) માનસ ગ્રાન વડે જે નિત્ય સુખતી અભિવ્યક્તિ છે, તેજ મુક્તિ છે. ભદ્ધાદના બીજો એક

# ( १९३ )

અતુયાયા કહે છે કે, દુઃખના અભાવ એજ મુક્તિ છે.

- ક (પ્રભાકરને મતે) આત્મજ્ઞાનપૂર્વક વૈદિક કર્મોના અનુષ્ઠાનથી મૂળ સહિત ધર્મ અધર્મના ક્ષય થાય છે, અને તેથી દેહ તથા ઇદ્રિયા ક્રીને પ્રાપ્ત ન થાય એવી રીતે નાશ પામે છે, એનું નામ મુક્તિ.
- ૭. ( મુરારિમિશ્રને મતે ) દુઃખના અત્યં-તાભાવ તે મુક્તિ.
- ૮. (સાંખ્યમતે) સત્વ, રજસ્ અને તમસ આ ત્રણ ગુણરૂપ, નિત્ય, એક, પરિષ્ણામી, એવી પ્રધાન નામની જડ પ્રકૃતિ છે; તથા કાર્યકારણભાવથી રહિત, નિત્ય, કૂટરથ, અકર્ત્તા, એવા ચેતન પુરૃષ છે. એ પ્રકૃતિ અને પુરૃષના વિવેકથી મતુષ્યના અનાદિ અવિવેક નિષ્ટત્ત થઇ જય છે. એમ થાય છે એટલે પછી પ્રકૃતિ પુરૃષના ભાગ માટે પ્રવૃત્ત થતી નથી. ત્યારપછી ત્રિવિધ દુ:ખના અત્યંત્ત નિરોધપૂર્વક પુરૃષ પોતાના અકર્ત્તા, ઉદાસીન, કૂટરથ રૂપે રહે છે તે મુક્તિ કહેવાય છે.
- હ. (યાગને મતે)—અવિદ્યા, અસ્મિતા, રાગ, દેષ અને અભિનિવેશ, એ પાંચ ક્લેશ, તથા જાતિ, આયુષ્ય અને ભાગ, એ વગેરે જેટલા પરતંત્રતા રૂપ બંધ છે, તે બંધની અષ્ટાંગ યાગ વડે નિવૃત્તિ થયાથી સ્વતંત્રતાની જે પ્રાપ્તિ તે મુક્તિ જાણવી.
- ૧૦. (પાશુપત મતે) પાશુપત શાસ્ત્રમાં કથન કરેલાં જે પશુપતિનાં પૂજન અર્ચન અદિક છે, તે પૂજનાદિક ધર્મીના અનુષ્ઠાનથી જીવરૂપ પશુના અંધનરૂપ પાશની નિવૃત્તિ થયે પુનરાવૃત્તિ રહિત પશુપતિની સમીપ જે ગમન તે મુક્તિ જાહ્યુવી.
- ૧૧. (વૈષ્ણુવ મતે) વિષ્ણુના પ્રતિપાદક નારદ પંચરાત્ર વગેરે શાસ્ત્રામાં કથન કરેલા જે વિષ્ણુ લક્તોના ધર્મ છે, તે ધર્મીના અતુષ્ઠાનથી ઉત્પન્ન થયેલા જે વિષ્ણુના પ્રસાદ

- છે, તે પ્રસાદથી જીવનું પુનરાવૃત્તિથી રહિતઃ વિષ્ણુ ક્ષાેકમાં ગમન તે મુક્તિ.
- ૧૨. ( હૈરપ્યગર્ભને મતે ) પંચાસિ વિદ્યા-દિક ઉપાસના વડે અચિરાદિ માર્ગદ્વારા પુનરાવૃત્તિ રહિત જે ધ્યક્ષ લેકની પ્રાપ્તિ તે મુક્તિ.
- ૧૩. (એક દંડી વેદાન્તીને મતે)-' હું થકા છું 'એવી રીતે છવ ધ્રહ્મના અબેદના સાક્ષાત્કારથી અનાદિ અવિદ્યાના નાશ થયે સર્વ ઉપાધિથી રહિત કેવળ શુદ્ધ આત્માની સ્વપ્રકાશ ગ્રાનસુખરૂપથી જે રિથતિ છે, તેજ છવાત્માની મુક્તિ.
- ૧૪. (ત્રિદંડી વેદા-તીને મતે) आनन्दमय-परमात्मिन जीवात्मल्यः । વેદમાં બેદ અને અબેદનાં બોધક વચના છે, એ બન્ને પ્રકારનાં વાક્યાની પ્રમાણતા માટે જીવ વ્યક્ષના બેદ અબેદ બન્ને માનવા જોઇએ. હવે અધિકારી પુરૂષ જ્યારે આત્મન્નાન અને કર્મ બન્નેનું અતુષ્ઠાન કરે છે, ત્યારે તે ન્રાન કર્મના સમુચ્ચયના અભ્યાસથી કારણ રૂપ વ્યક્ષમાં કાર્ય રૂપ જીવના કર્મવાસના સહિતબેદ-અંશની નિવૃત્તિ રૂપ જે લય થાય છે, તેને મુક્તિ કહે છે.
- ૧૫. (સમુચ્ચયવાદી) શ્રુતિઓમાં પ્રકાને નિર્વિકાર અને સવિકાર અન્ને પ્રકારે કહ્યું છે. એ અન્ને શ્રુતિઓની પ્રમાણતા માટે, જેમ સમુદ્રની સતરંગ અને નિસ્તરંગ એવી ખે અવસ્થા હોય છે તેમ. પ્રહાની પણ સવિકાર નિર્વિકાર અવસ્થા માનવી જોઇએ. માટે જ્ઞાન અને કર્મના સમુચ્ચયના અભ્યાસથી સવિકાર અવસ્થાનો પરિત્યાગ કરીને જીવાત્માને જે નિર્વિકાર અવસ્થાની પ્રાપ્તિ છે, તેજ જીવાત્માની મુક્તિ છે.
- १६. (राभानुकभते ) सर्वकर्तृत्वमेकं विद्वाय वासुदेवस्य सर्वज्ञस्वादीनां कल्याणगुणाना-माप्तिमस्त्रे सति भगवद्याथास्त्र्यानुभवः । अभवान वासुदेवभां सर्व कशरहर्तृत्व धर्भ

## ( 888 )

રહ્યો છે. તે સિવાયના ખીજા સર્વગ્રત્વાદિક જે ભગવાનના કલ્યાણકારક ગુણા છે, તે ગુણાની પ્રાપ્તિપૂર્વક જે ભગવાનના યથાર્થ સ્વરૂપના અનુભવ તેજ જીવની મુક્તિ જાણવી.

- १७. (भध्वभते)—जगरकर्तृत्वलक्ष्मीपतित्व-श्रीवत्सवर्जश्रीभगवज्ञानायत्तर्निर्दुःखपूर्णसुखं मुक्तिः। अभत् इतृत्वः अक्ष्मीपतित्व, अने श्रीवत्स-सांधनत्व, आ त्रश् सिवाय भीज के अभवानना निरितिशयानंद्दादि धर्भ छे, ते धर्भी केवा धर्मीनी छवने प्राप्ति थाय तेनुं नाम मुक्ति.
- १८. (वक्षसभते ) द्विभुजक्रणेन सह स्वांश-भूतानां जीवानां गोस्रोके ठीलानुभवः । शिक्षेष्ठभां भे ढाथवाणा श्रीकृष्य स्वाचनती साथे तेना अंशरूप छवे।ती के राससीक्षाने। अनुसव तेर्नु नाम सुक्ति.
- १९. (शाण्टिक्कोने भते)—परापदयन्ती मध्यमावैरवरीति वाणीचतुष्ट्ये प्रथमायाः पराख्याया ब्रह्मरूपाया वार्ष्यादर्शनमुक्तिः। परा, पश्यती, भध्यमा अने वैभरी, ओ यार प्रकारनी वाणीमांथी परावाणी श्रक्षत्र छे. ओ परा वाणीनं दर्शन ते मुक्ति.
- ર . (રસેશ્વરવાદી) पारदरसपानेन देहस्थैयें मुक्तिः। પારદરસનું પાન કરવાથી જરા મરણ રહિત આ દેહની સ્થિરતા થવાથી જે જીવન્મુક્તિ થાય છે તેજ મુક્તિ.
- ર૧. ( શત્યવાદી માધ્યમિક ) આ સર્વ જગલ શત્યજ છે; ભ્રાંતિવડે સલરૂપ પ્રતીત થાય છે; વારતવથી કાંઇ વસ્તુ સલ નથી. આવા પ્રકારની શત્ય ભાવનાના પરિપાક પર્યત જે શત્ય આત્માનું તત્ત્વજ્ઞાન છે, તે તત્ત્વજ્ઞાન વડે જે શત્ય ભાવની પ્રાપ્તિ, તેને મુક્તિ કહે છે.
- રર. (ચાર્વાકને મતે) स्वातन्त्रयं मृत्युर्वा मुक्तिः। વિધિનિષેધથી રહિત જેરવતંત્રતા તે મુક્તિ, અથવા મૃત્યું એજ મુક્તિ.

- ર૩. ( વિજ્ઞાનવાદી ખોહોને મતે )–સંસાર કાળમાં વર્તમાન એવા પ્રવૃત્તિ વિજ્ઞાનનાે ઉચ્છેદ થયા પછી કેવળ જે આલાય વિજ્ઞાનનાે ધારા રહે છે, તેજ મુક્તિ.
- ર૪. (જૈનાને મતે)—જેમ પાંજરામાં પ્રેલા પાપટ પાંજરૂ નાશ પામ્યા પછી સ્વતંત્ર થઈને આકાશમાં ગમન કરે છે, તેમ જૈન શાસ્ત્રાકત તપ કરીને તથા આત્મૈકાકાર સમાધિ કરીને અષ્ટવિધ બધનના નાશ થયા પછી કેવળ સુખરૂપ તથા નિરાવરણ ગ્રાનરૂપ આત્માનું સ્વતંત્રપણે જે નિરંતર ઊપ્લંગમન છે, અથવા અલાકિક આકાશમાં ગમન છે, તેનું નામ આત્માની મુક્તિ.
- २५ (लारक्ष्रीय भते) लिङ्गशरीरापगमा मुक्तिः। बिंग शरीरने। नाश ते मुक्तिः
- રક. (માહેશ્વર મતે)—પારતૈયર્થપ્રપ્રાપ્તિ-ર્મુંત્રિત: I પરમેશ્વરના જેવા ઐશ્વર્યની પ્રાપ્તિ તે મુક્તિ.
- ર છ. (કાપાલિક મતે)—चंद्रचूडवपुषः सतः पार्क्त्यालिङ्गेनम् । મહાદેવના શરીરરૂપ થઇને પાર્વતીનું આલિંગન તે મુક્તિ.
- २८. (અભિનવ ગુપ્તાચાર્યને મતે) पूर्णा-त्मताळामेा मुक्तिः । પૂર્ણાત્માની પ્રાપ્તિ તે મુક્તિ.
- मुक्ते: प्रकाराः—साक्षेष्ठिय, सामीप्य, साइप्य, अने सायुज्य, अनेवा मुक्तिना बार प्रकार छे:—
- (1) **સાલાેકય મુક્તિ—**જે વૈકુંદલાેકમાં ભગવાન રહે છે તે લાેકની પ્રાપ્તિ તે સાલાેકય મક્તિ.
- (ર) **સામીપ્ય મુક્તિ**—વૈકુંઠ ક્ષેકમાં પણ વિષ્ણુ ભગવાનની સમીપતાની પ્રાપ્તિ તે સામીપ્ય મુક્તિ.
- (૩) **સાર્પ્ય મુક્તિ**—સંગીપતા પ્રાપ્ત થયા પછી પણ વિષ્ણુ ભગવાનના જેવા રૂપની પ્રાપ્તિ તે સાર્પ્ય મુક્તિ.

## ( १६५ )

(૪) **સાયુજ્ય;મુક્તિ**—વિષ્ણુ ભગવાનના સ્વરૂપમાં જીવાત્માના લય તે સાયુજય મુક્તિ.

मुख्य प्रयोजनस्वम्—अन्वेच्छाऽनधीनेच्छा-विषयस्वम् । शीलती धन्धाने आधीन न ढेाय स्रेत्रा धन्धानी विषय ढेावापाई.

मुख्यसामानाधिकरण्यम् अञ्चानेपद्दि-तस्य जीवस्यावाधेन ब्रह्मणासामानाधिकरण्यम् । अज्ञाननी उपाधिवाणा छवने। व्याध न अरवा वडे श्रह्मनी साथे के तेनुं सभानाधिकरण्य ते मुण्यसामानाधिकरण्य बढेवाय छे

मुख्यातमा—પંચકાશના અધિકાન ३५ જે સત્, ચિત્, આનંદ એક સાક્ષી આત્મા તે મુખ્યાત્મા કહેવાય છે.

मुख्याधिकारी—જે પુરૂષ સગુષ્યુ ક્ષકાના સાક્ષાત્કાર પર્યત ઉપાસના કરીને પરમેશ્વરની કૃપાથી વિષયામાં દેશવદષ્ટિ કરીને વિવેકાદિ સાધન સંપન્ન થઇને શ્રવણાદિકમાં પ્રવૃત્ત થયો હોય મુખ્યાધિકારી.

**मुख्यात्रुत्तिः**—શક્તિવૃત્તિ; શબ્દન<mark>ો શકાર્</mark>થ– વાચ્યાર્થ–જણાવનારી વૃત્તિ.

मुदिता—પુષ્યવાન મનુષ્યાને દેખીને જે પ્રસન્નતા, તે મુદિતા

૨. પુષ્યેષ્વમ્યુત્થાનાસનાદિમિઃ सत्कारो मुदिता । પુષ્યવાન પુરુષોને જોઇને ઉભા ચઇને તેમની સામે જવું, તેમને આસન આપવું, ઇસાદિ ઉપચારાયી તેમના સત્કાર કરવા તે મુદિતા.

मुनित्चम्—मननशीलत्वं मुनित्वम् । (વેદા-ન્તાદિ શાસ્ત્રોનું) ચિંતન કરવાના અભ્યાસ હૈાવાપણું તે મુનિત્વ. અથવા—

- २. वेदार्थमननशील्खम् । વેદોના અર્થનું મનન કરવાના અભ્યાસ હોવાપણું તે મુનિત્વ.
- ३. निरन्तराद्वितियमननशीळल्वम् । निरंतर, અદિતીય ધ્રહ્મનું ચિંતન કરવાના અભ્યાસ હૈાવાપણું તે મુનિત્વ.
- ४ दुःखपङ्कमप्रजगदुद्धिर्धिखम् । દુःभइपी કાદવમાં કળેલા જગતના ઉદ્ધાર કરવાની ઇચ્છા-વાળા હાેવાપણું તે મુનિત્વ.

मुमुक्सा-संसार अधिनयी છૂટવાની ઇચ્છा.

मुमुक्षुः—स्वात्मानं द्वैतवन्धान्मेतकुमिच्छुः । પાતાના જીવને દ્વૈતરૂપી બ'ધનમાંથી છોડાવ-વાની ઇચ્છાવાળા તે મુમુક્ષુ.

 मेक्क्षेच्छावत्त्वं मुमुक्कुत्वम् । भेक्षिनी धिष्धा-वाणा छै।वापछुं ते मुमुक्कुत्व.

मृदः—कर्त्तन्वायहङ्कारमावास्टः । હું કર્તા છું, બોક્તા છું, વગેરે કર્ત્તાપણાના અહંકાર ભાવમાં આરૂઢ થયેકો તે મૃઢ.

ર. શાન્ત, ધાર, અને મૂઢ, એ ત્રણુમાંથી છેલ્લી અવસ્થાવાળા–તમા ગુણુમય અવસ્થાવા<mark>ળા</mark> તે મૂઢ.

मृढावस्था — निद्यातन्द्रादिमस्तावस्था – निधा, तांद्रा, वगेरेथी व्याप्त अवी अवस्था.

- २. लेक्वेदविरुद्धपक्षावलम्बित्वम् । क्षेष्ठ અने વેદથા વિરુદ્ધ પક્ષનું અવલ'મન કરવાપછું. અથવા—
- ३. ह्याकवेदविरुद्धाचरणावलम्भित्वम् । क्षेष्ठ अते वेदशी वि३६ आधरशुते पडेडी रहेवापर्छुः

मूर्<mark>ज्ञावस्था</mark>— યાગવા વગેરે કારણાથી માણસનાં સર્વ વિશેષજ્ઞાન ઉપરામ પામે તે અવસ્થાને મૂર્જા કહે છે.

मूर्तत्वम् — क्रियाध्रयस्यं मूर्तस्वम् । કર્મ ३५ किया समवाय संभिधे કरीते पृथ्वी आदि धांच द्रव्योगां रहे છે, એટલે પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ અને મન, એ પાંચમા રહે છે; આકાશ, કાળ, દિશા અને આત્મા, એ ચાર વિભુ દ્રવ્યોમાં સમવાય સંખધી રહેતી નથી. માટે સમવાય સંખધે કરીને ક્રિયાવાળા હોવા-પણું તે પૃથ્વી આદિકમાં મૂર્તિત્વ કહેવાય છે.

ર. પરિच्छिन्नपरिमाणस्वं मूर्तत्वम् । પરમ મહત્ત્વ પરિમાણુવાળા જે આકાશ, કાળ, દિશા અને આત્મા, એ ચાર વિભુ દ્રવ્યો છે, તે ચાર વિભુ દ્રવ્યોમાં નહિ રહેનારૂં જે પરિ-

# ( १९९ )

માણુ તે પરિચ્છિન્ન પરિમાણુ કહેવાય છે. એવું પરિછિન્ન પરિણામ પૃથ્વી વગેરે પાંચ કવ્યોમાં રહે છે માટે પરિચ્છિન્ન પરિમાણુવત્ત્વ એ મૂર્તાત્વ કહેવાય છે. અર્થાત્ આકાશાદિક વિભુ કવ્યોમાં રહેનારૂં પરમ મહત્ત્વ અને પરમ દીર્ધાત્વ પરિમાણુ સિવાય બીજાં અધાં પરિમાણુ પરિચ્છિન્ન હોવાયી પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ અને મન એ પાંચે પણ પરિચ્છિન્ન છે, અને તેથી તેમનામાં મૂર્તાત્વ રહેલું છે.

मृत्युः—विजातियात्मनः संयोगनाशो मृत्युः। विकातीय स्रेवा स्थात्मा स्थाने। नाश ते भृत्युः.

मेघा—अनेकश्रुतग्रन्यार्थधारणशक्तिः। श्रवध् કरेबा અનેક ગ્રંથાના અર્થીને ધારહ્યુ કરવાની (સ્મરહ્યુમાં રાંખવાની) શક્તિ.

मेघाबी—गुरुपदिष्टपदार्थब्रहणभारणपद्धः । ગુરૂએ ઉપદેશેલા પદાર્થને સમજવામાં તથા તેને સ્મરણમાં રાખવામાં જે કુશળ હોય તે મેધાવી.

मैत्री-परानुद्रेगजानकाइतिः । भीकाने इद्देश न ६५०२ अभेवी इत्ति ते मैत्री.

 ર. સુલીષ્વાત્મીયત્વમાવન મૃાસુખી પ્રાણી-એામાં 'આ સર્વ અમારાં છે અથવા મારા રૂપ છે' એવી લાવના તે મૈત્રી.

मोक्ष:—અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ પૂર્વક હ્યલન ભાવની પ્રાપ્તિ તે મોક્ષ (मुक्ति શખ્દ જાએ) ) મુક્તિના ચાર પ્રકારના વળી બે બેદ છે:— મંદ મોક્ષ અને ઉતકૃષ્ટ મોક્ષ.

मोक्षपदार्थ:—(જૈન મતે) જે આત્માના સમસ્ત ક્લેશ તથા તેની વાસનાએ નિવૃત્ત થઇ છે, તથા આવરણ રહિત એવું જેનું જ્ઞાન છે, એવા સુખરૂપ આત્માનું અક્ષાકાકશમાં સૌથી ઉપર જે અવસ્થાન તે માેક્ષ. અથવા–

ર. ધર્માધર્મના બળથી સંસાર સમુદ્રમાં નિમગ્ર જીવાના ધર્માધર્મના તત્વજ્ઞાનથા નાશ થાય, ત્યારે જલતું બિકાન્યાયે જે અક્ષાકા-ઢાશમાં ઊધ્વે ગમન નિરંતર થાય છે તે માક્ષ. मोचनम्—बहिः क्षरणावच्छिन व्यापार: । ખઢારતી પાસે ઝરલું (૮૫કલું-ખરલું-તીકળલું), એ ક્રિયા વડે અવચ્છિત્ર જે વ્યાપાર તે માચન.

मोह:— हितेष्वहितबुद्धिः अहितेषु हितबुद्धिः। હિતમાં અહિત યુદ્ધિ અને અહિતમાં હિત યુદ્ધિ તે માહ.

मोहनीयकर्म (જૈન મતે)—તાના શાસ્ત્ર-કાનોએ ખતાવેલા જે માક્ષના માર્ગ છે, તે સલળા માર્ગીમાં કયા માર્ગ વિશેષ છે, એવા અનિશ્ચયના હેતુ ભૂત જે કર્મ તે માહનીય કર્મ કહેવાય છે.

मानम्—बाङ्ख्यापारराहित्यम् । वाध्यीना व्यापारथी रिकतपर्धुं भे।अतुं ते.

२. बाक् संयमे। मौनम् ।—वाध्यीते क्ष्णके राभवी ते भीत.

३. वाक्संयमहेतुर्मनःसंयमा मानम् । वाष्ऽीनां संयभने। हेतु के भनने। संयभ ते भैरत.

એ મૌત બે પ્રકારતું છેઃ—(૧) આકાર મૌત; અને (૨) કાઘમાત

મ્સ્ટેન્ટ્ઝ:—गोमांसखादका यस्तु विरुद्धं बहु भाषते । सर्वाचारविहीनश्च म्झेन्ट्ड इत्याभिधीयते ॥११। જે ગામાંસ ખાતા હાય, ઘણું (શાસ્ત્ર ) વિસહ્ય ખાલતા હાય, અને સઘળા આચાર (શાસ્ત્રાક્ત આચાર) થી રહિત હાય તેને. મ્સેન્ડ કહે છે.

#### य

यजाती:-- भे नामना अंक याग छे.

यजुः - अनियताक्षरपादावसानम् । (वेदनाः के भंत्राभां ) आनयभित अक्षरावाणुं भाद क्षेत्र ते यक्त्रभैत्र

२. वृत्तगीतिवजितत्वे सति प्रस्थिष्टपाठत-मन्त्रः। વृत्त કે ગીતિ રહિત છતાં ગાન જેવા સારા સંખધથી ભાષ્ણાતા મંત્ર, તેનું નામ થભુર્મત્ર.

## ( १६७ )

यजुर्वेद: — યર્जુર્વहुले वेदः । જેમાં યજીપ્ મંત્ર ઘણા હાય એવા વેદ તે યજીવેદ. અથવા જેમાં યજીપ્રપ અવયવ હાય, અથવા જેમાં યજીપ્ના વિનિયાગ હાય, અથવા જેમાં યજીપ્ કવ્ય હાય તે યજીવેદ. (ન્યાયસુધા.)

यक्क:--देवतोद्देशेन इविस्त्यागः । देवताने छद्देशीने केभां हृत प्रत्यने अर्थाधु अरवानुं है।य ते यज्ञ.

ર. યૂપસમ્बन्धरहितस्ते सित शास्त्रविहितकर्म-विशेषः । યૂપના સંખંધથી રહિત હોં કોને (એટલે યૂપ નામે પશુ ભાંધવાના યત્તરતંભ જેમાં ન હાય એમ છતાં) શાસ્ત્રમાં વિધાન કરેલું એક પ્રકારનું કર્મ તે યત્ત. એ બે પ્રકારના છે:-(૧) શ્રૌત અને (૨) સ્માર્ત. અમિહાત્રાદિક તે શ્રૌતયત્ત છે અને પંચયત્તાદિ તે સ્માર્ત્યત્ત્ર છે.

यतमानवैराग्यम् — अस्मिन् संसारे इदं सारमिदमसारमिति सारासारविवेको यतमानवैराग्यम् । आ संसारमां आ वरतु सार छे अने आ वस्तु असार छे, ओवा सारासार विवेक ते यतमान वैराज्य बहुवाय छे.

यतिचान्द्रायणम्—एक्सासं प्रत्यहं मध्या-इकालेऽष्टाष्टिण्डारानम् । એક માસ સુધી દર-राજ મધ્યાદ સમયે આઠ આઠ ગ્રાસ ખાવા તે યતિચાંદ્રાયણ કહેવાય.

यथार्थज्ञानम्—अदुष्रसामप्रीजन्यं ज्ञानम् । દેાષરહિત સામગ્રીથી ઉપજેલું ન્રાન તે યથાર્થનાત.

यथार्थनिश्चयः——अविसंवादिज्ञानम् । કળને વિષે પર્યવસાનવાળું જે ( અવિરાધિ ) ગ્રાન તે યથાર્થનિશ્વય કહેવાય છે.

यथार्थस्मृतिः—'तत्त्वमितं' આદિક મહા-વાક્યથી જન્ય જે 'અદંब्रह्मास्मि' એવા અનુ-ભવથી જન્ય સંસ્કારથી ઉત્પન્ન થયેલી જે પ્રત્યક અભિન્ન પ્રહાતી સ્મૃતિ તે યથાર્થ આત્મરમૃતિ કહેવાય. યથાર્થાનાત્મસ્ત્રુતિ:—" વ્યાવહારિક પ્રપંચ મિચ્યા છે, દશ્ય છે માટે, ર્ક્કોપમાં રૂપાના દેખાવની પેઠે." આ અનુમાનથી ઉપજેશા જે પ્રપંચના મધ્યાપણાની સ્મૃતિ સ્મૃતિ તે યથાર્થ અનાત્મસ્મૃતિ કહેવાય છે.

यथार्थानुभवः -- तद्वति तत्रकारकानुभवा यथार्थानुमनः । ते ધર્भवाળા પદાર્થ વિષે ते ધર્મના વિષય કરનારા જે અનુભવ, તેને યથાર્થાનુભવ કહે છે. અર્થાત્ તે ધર્મવાળા પદાર્થ છે વિશેષ્ય જેમાં તથા તેજ ધર્મ છે પ્રકાર ( વિષય ) જેમાં, એવા જે અનુભવ, તે અનુભવ યથાર્થાનુભવ કહેવાય કહેવાય છે. જેમ-' આ ઘટ ' ઇત્યાદિ અનુભવ છે. તેમાં-' આ ઘટ 'એવા અનુભવમાં – ઘટત્વ ધર્મવાજાા ઘટ વિશેષ્ય છે, અને તે ઘટત્વ ધર્મ પ્રકાર છે, માટે ઘટત્વ ધર્મવાળા ઘટમાં તે ઘટત્વ ધર્મ, 'પ્રકારક' હોવાથી 'આ ઘટ' એવા અનુભવ તે યથાર્થાનુભવ કહેવાય છે. તેમજ રજતમાં (એટક્ષેરૂપામાં) 'અમ રજત છે' એવા અનુભવ પણ રજત ધર્મવાળા રજત विषे ते रज्यतत्व धर्भ, 'प्रधारध' है।वाथी ते યથાર્થાનુભવ કહેવાય છે. એ યથાર્થાનુભવને શાસ્ત્રમાં 'પ્રમા 'એવા નામથી પણ કહે-વામાં આવે છે.

यथार्थानुभवप्रकाराः-યથાર્થ અનુભવ (૧) પ્રત્યક્ષ, (૨) અનુમિતિ, (૩) ઉપમિતિ, અને (૪) શાબ્દ, એવા બેદથી ચાર પ્રકારના છે. એ ચાર પ્રકારના અનુભવ પ્રમાણવડે જન્ય હાય છે.

यथार्थानुभृतिः—અળાધિત અર્થને વિષય કરનારી (એટલે અભાધિત અર્થ વિષે) જે પ્રમા, તે યથાર્થ અનુભૃતિ.

यथेष्टाचरणम् — शास्त्रमर्यादोत्त्रङ्घकत्वे स.त स्वेच्छया निषिद्धविषयभाक्तृत्वम् । शास्त्र भर्था-

# (956)

દાતું €ક્ષ'ધન કરીને પાતાની ઇચ્છાયી નિષિદ્ધ વિષયામાં જે પ્રવૃત્તિ તેતું નામ યથેષ્ટાચર**્ય**.

यमः— अहिंसाशन्यतमत्वम् । (૧) અહિંસા, (૨) સત્ય, (૩) અસ્તેય (ચારી ન કરવી તે) (૪) ક્ષક્ષચર્ય અને (૫) અપરિગ્રહ, એ પાંચ વર્તને અથવા તેમાંના ગમે તે એકને યમ કહે છે. (પત જિલિ:)

- अहिंसादिपरिग्रहः। અહिंसा आधिकतुं वत धारेणु करवुं ते.
- ર મનેમાત્રમાધ્યત્વે સતિ નિવૃત્તિ જ્લળચોળાં વિશેષ: I જે માત્ર મનથીજ સિંહ થઇ શકે એવું હાઇને એક પ્રકારતું નિવૃત્તિ લક્ષણ યાત્રનું અંગ તે યમ. (હિંસા, અસત્ય, ચારી, ઇત્યાદિથી નિવૃત્ત થવું એજ જેનું લક્ષણ હાય તે નિવૃત્તિલક્ષણ જાણવું.)

याग:--मंत्रकरणकः। के भंत्रे।३५ ५२७। (साधन) वाला होय ते याग.

- २. वहाद्यधिकरणं यागः। જેનું અધિકરણ અભ્રિઆદિક હોય તે યાગ.
- સચૂપત્વે सित अन्त्याहृतित्वं यागः । જેમાં
   યૂપ (યત્તતંભ) હોય અતે અંત્યઆહૃતિપછું
   હોય તે યાગ.

याचनम् - स्वीकारातुकूले व्यापारः। કોઈ જે આપે તે માન્ય રાખવારૂપ સ્વીકારને અતુકૂળ વ્યાપાર (અર્થાત ક્ષેત્રાના હેતુથી કાંઈ માગલું) તે યાચન કહેવાય છે.

यावत्त्वम्—अपेक्षाबुद्धिविशेषविषयत्वम् । 'આટલું અથવા અહોં સુધી' ઇત્યાદિ વિશેષવાળા જે અપેક્ષાખુદ્ધિ, એ અપેક્ષા ખુદ્ધિના જે વિષય હોય તે યાવત્ત્વ કહેવાય. ર. વ્યાપકત્વને પણ યાવત્વ કહે છે.

यावद्द्रच्यभावित्वम् स्वाश्रयनाशजन्य-नाशप्रतियोगित्वम् । पोताना आश्रयना नाशयी ७त्पन्न थयेक्षा नाशनुं के प्रतियोगिपखुं ते यावह्दव्यकावित्व अद्धेवाय, अर्थात् आश्रयना नाश थये पोताना पख्नाश यवाप के ધટાદિમાં રહેલાં રૂપાદિ તે જ્યાંલગી રૂપાદિના આશ્રય ઘટ રહે ત્યાં લગી રહે છે; ઘટાદિના નાશ થવાથી રૂપાદિના પણ નાશ થાય છે. એ નાશરૂપ અભાવનું પ્રતિયાગી 'યાવદ્દદ્રવ્ય ભાવિત્વ ' છે.

युक्तयोगी—सर्वदा समाधिमान् येगी। જે યાગી પુરૂષ અભ્યાસની પક્વતાવડે સર્વકાળ સમાધિમાં સ્થિત હોય છે, તે યાગી યુક્તયાગી કહેવાય છે.

 सर्वदा पदार्थक्षानवान् योगी । સર્વકાળ પદાર્થના ज्ञानवाला थांशी ते સુક્તયાંગी.

युक्तिः--अर्थावधारणम् । अर्थने। निश्चयः इराववे। ते युक्तिः

ર. स्वपक्षसाधकविषक्षवाधकप्रमाणापन्यासः । પોતાના પક્ષનાં સાધક અને વિરૃદ્ધ પક્ષનાં শાધક એવાં પ્રમાણે કહી ખતાવવાં તે યુક્તિ.

युगपत्स्तृष्टिः— દિષ્ઠિષ્ઠ ષ્ટિવાદીઓને મતે એકદમ સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ કહેવામાં આવે છે. જેમ સ્વપ્રમાં દેખાતા પિતા પુત્રાદિક વહેલા માંડા ઉત્પત્ત થયેલા હોય એમ સ્વપ્નમાં લાગે છે, છતાં તે બધાની ઉત્પતિ સ્વપ્નમાં એક સાથેજ થાય છે—એટલે જે વખતે જે વસ્તુ જોવામાં આવે તે વખતેજ તેની ઉત્પત્તિ શાય છે—તેમ આકાશ વગેરેની ઉત્પત્તિ વેદમાં અનુક્રમે કહેલી છતાં, અવિદ્યા દોષથી તે એકદમ ઉપજે છે એ વાતજ ખરી છે એમ માનનારા દષ્ટિસ્ટ ષ્ટિવાદી એને 'યુગપત્સૃષ્ટિ' કહે છે.

युज्जानयोगी-कादाजित्कसमाधिमान् योगी। જે યોગી અભ્યાસની ન્યુનતાવડે કદાચિત્ સમાધિમાં સ્થિત હોય છે, તથા કદાચિત્ સમાધિમાંથી વ્યુત્યાન પામે છે તે યોગી.

र. ज्वन्तासहकारेण सकळज्ञानवान् योगी। थिंतन करवानी साथेल लेने सवणुं ज्ञान थाय छे ते युंलानथे।शी कडेवाय छे.

युत्तसिद्धिः—એ અથવા એમાંથી એકનું ભિન્ન ગતિમાનપણું તે યુતસિદ્ધિ–જેમ,–એ ચેટા લડતાં લડતાં છૂટા પડીને ભિન્નભિન્ન

## ( १९७ )

દિશામાં ચાલ્યા જાય છે, એ તેમના ભિન્ન ભિન્ન ગતિમાનપુર્ણાને યુતસિહિ કહે છે. અથવા પૃથ્વી ઉપરથી ઘડા ઉપાડી હેવાથી એમાંથી એકનું ભિન્ન ગતિમાનપુર્ણ તે યુતસિહિ

- ર. પરસ્પર સંબંધ વિનાના પદાર્થોની પણ 'યુતસિહિ' છે એમ કહેવાય છે.
- ે ૩. જૂદા જૂદા આશ્રયમાં આશ્રિતપણું તે પણ યુતસિદ્ધિ છે.

योगक्षेम:—અપ્રાપ્ત અર્થની પ્રાપ્તિનું નામ યાગ છે, અને પ્રાપ્ત અર્થનું જે રક્ષણ કરતું તે ક્ષેમ કહેવાય છે. અર્થાત્ ન મળેલી વસ્તુ મેળવવી તથા તેનું રક્ષણ કરતું તે યાગક્ષેમ કહેવાય.

योगज्ञधर्मेळक्षणसक्षिकर्षः योगाभ्यासजिनिता वर्मेविशेषः । યે! ગાભ્યાસવડે જન્ય જે ધર્મ વિશેષ છે તે ધર્મ ને યે! મજ ધર્મ લક્ષ્ણ સિનિકર્ષ કહે છે. યે! ગી પુર્ધોને પૂર્વ નષ્ટ થયેલા તથા હવે પછી થનારા તથા હમણાં વર્તમાન, એવા સર્વ પદાર્થીનું, તથા અરમાહ્ય, આકાશાદિક અર્તીદિય પદાર્થીનું, પ્રત્યક્ષ દ્યાન થાય છે. એ વાત શ્રુતિ, સ્મૃતિ અને પુરાણાદિકામાં પ્રસિદ્ધ છે.

योगत्वम् — अलब्बलामलम् । निष्क प्राप्त थयेथी वस्तुनुं प्राप्त थवापछ्ं.

- २. कामादिरूपचितद्वत्तिनिरीधस्वम् । अभाहि-३५ यित्तनी वृत्तिओने रेाडवापर्छं ते थे।अ.
- ३. स्वरूपावस्थितिहेतुर्थेगः । પાતાના સ્માત્મ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરવાના હેતુ તે ચાેગ.
- ४. दैवासुरवृत्तीनां निरोधलम् । हैवीवृत्तिके। क्यते आसुरी वृत्तिने रे।ब्वापर्ख् ते ये।ग.
- ५. हैशकमंदिपरिपन्थित्वे सति वित्तवृत्ति-निरोधत्वम् । इक्षेश, इर्भ, वगेरे विरोधी छतां पशु प्रभाश्, विपर्यथ, विदृश्य, निद्रा, स्मृति खगेरे थित्तनी इत्ति भेने मार्काववापश्च तेथाग्र

योगरुद्धत्वम्-शास्त्रकल्पितावयवातुरुमान-पूर्वकर्तमुदायशक्यधेबोधकपदत्वम् । શાસ્त्रे કલ્પેલા અવયવાના અનુસંધાનપૂર્વક સસુદાય શક્તિથી થતા અર્થના બાધ કરનાર પદપછું. અર્થાત્ શખ્દના બે અવયવાના અર્થને એકત્ર કરી ઉપજાવેલા નવાન શખ્દાર્થ જેમ,-સરાજ= સર:+જ=સરાવરમાં ઉપજેલું કમળ. (નીચેના શખ્દ જુઓ.)

योगरूदिशक्तिः — योगार्थवृत्तिरूढः । थे।अ શક્તિના અર્થમાં વર્તાનારી જે રૂઢિશક્તિ છે. તેનું નામ ચાેગરૂઢિ છે. જેમ, 'पंकज' પદમાં યાગરૂહિ શક્તિ છે. पंक (કાદવ) થી જેતી ઉત્પત્તિ 'થાય છે તે 'પંકજ' કહેવાય છે. અને પંકથી કમળની ઉત્પત્તિ થાય છે માટે કમળ પણ પંકજ કહેવાય છે. એ રીતે 'પંકજ' પદના પ્રકૃતિ પ્રત્યયરૂપ અવયવામાં પંકથી ઉત્પત્તિના કર્તારૂપે કમળના બાધ કરવાની યાગશક્તિ રહી છે; અને કમળની પેઠે પાેય**ણાં વગેરે**ની પણ પ**ંકથી** ઉત્પત્તિ થાય છે, માટે પંકજ શબ્દવડે પાેેેેેેં વગેરેના પણ બાેધ થવા જોઇએ, પણ તે થતા નથી. માટે 'પંકજ' પદના અવયવ સમુદાય વિષે કમલત્વ રૂપવડે કમળના ખાધ કરવાની રૂઢિ-શક્તિ પણ રહે છે. આ રીતે તે યાગાર્થ (કમળ) માં વર્તાનારી રહિશકિત તે યાગરહિ-શક્તિ કહેવાય છે. અને એ યાેગરૂઢિ શક્તિવડે અર્ધાનું પ્રતિપાદક જે પદ છે તે યાેગરઢ પદ કહેવાય છે.

योगाचार्य— મોહના બીજો શિષ્ય. એ ક્ષિણિક વિજ્ઞાનવાદી છે. તેમના મત એવા છે કે, વિજ્ઞાન એ અતમા છે. તે વિજ્ઞાન સ્વત: પ્રકાશરૂપ હાવાથી ચેતન છે તથા તે ભાવરૂપ હાવાથી ક્ષિણિક છે. ('જે જે ભાવરૂપ હાય તે તે ક્ષિણિક હોય; વીજળીની પેડે' એવું તેમનું મત છે.)

योगावृत्तिः-योगशक्तिः-अवयवशक्ति-र्योगः। पदना धटक के प्रकृति प्रस्थवः

## ( %)

અવયવ છે, તે પ્રત્યેક અવયવ વિષે રહેલી જે શક્તિ છે, તે શક્તિ યાંગશક્તિ કહેવાય છે. જેમ, પન્ આ ધાતુરપ પ્રકૃતિની પછી અન્ન પ્રત્યય આવીને પાનન શબ્દ સિદ્ધ થયા છે. તે પાનન પદના પન્ અવયવની પાકરૂપ અર્થમાં શક્તિ છે; અને અન્ન અવયવની કર્તા વિષે શક્તિ છે. એ અવયવશક્તિ યાંગશક્તિ વહે અર્થનું પ્રતિપાદક જે પદ છે, તે પદ યોગિક પદ કહેવાય છે. એ યાંગાશક્તિનું બીજાં નામ યાંગાવૃત્તિ છે.

योग्यता-- एकपदार्थे परपदार्थसम्बन्धा बाग्यता। ओड पहार्थभां भीका पहार्थना के સંભધ, તેનું નામ યાગ્યતા. જેમ ' घटमानय त्वम्'(તું ધડે। લાવ) એ વાક્યમાં घट પદના અર્થના अम् પદની કર્મતારૂપ અર્થમાં ' આધેયતા ' રૂપ સંખ'ધ છે: અને કર્મતા-રૂપ અર્થતા જા ઉપસર્ગસહિત ની ધાતુના આણવારૂપ અર્થ વિષે 'નિરૂપકતા ' રૂપ સંબંધ છે. અને તે આણવારૂપ અર્થના આપ્યાત પ્રત્યયના કૃતિરૂપ અર્થ ' અતુકૂળતા રૂપ ' સંબંધ છે. અને તે ફૃતિ-રૂપ અર્થના ત્વં પદાર્થ પુરૂષ વિષે 'આશ્રય-તારૂપ ' સંખ'ધ છે. આ સંબંધનું નામ યા ગ્યતા છે. (એ યાગ્યતાના જ્ઞાનવાળા પુરૂ-पने 'घटमानय त्वम् ' (तुंधडे। क्षाव), ओ वयन सांभणवा पश्री 'घटब्रुक्तिकर्मतानिरूपक भानयनाकृलकृत्याश्रयः त्वंपदार्थः ' લડામાં રહેલા કર્મપણાના નિરૂપક અને **આણવાને અનુકૂલ એવી કૃતિના આશ્રય ત્વં** પદાર્થ 'તું' પદના અર્થ' છે, એવા બાહ ચાય છે.)

જો યાંગ્યતાજ્ઞાનને શાબ્દ બાધના હેતુ ન માનીએ તા જેમ ' पयसा सिझति' (પાણી વડે સીંચે છે) એ વાક્યથી શાબ્દ બાધ થાય છે, તેમ ' વહિના સિझતિ' ( અગ્નિ વડે સીંચે છે), એ વાક્યથી પણ શાબ્દબાધ થવા

જોઇએ. તેમાં જળ વિષે તો સિંચનની કર-ણતા છે, પણ અમિમાં સિંચનની કરણતા નથી, માટે ઉક્ત યાગ્યતાના અભાવથી 'विश्वना सिश्चति' એ વાક્યથી શાબ્દ બાધ થતા નથી.

- र नधकप्रमाणभावा योग्यता । आधक प्रभाश्नी अकाव ते येाग्यता क्हेवाय छे.
- રૂ. તાર્ત્પર્યવિષયસંસર્ગાવાયા ચેનચતા ! તાત્પર્યના વિષયના સ'સર્ગ (સંભ'ધ)ના ભાધ ન થવા તે યાગ્યતા. જેમ–' પાણીથી સોંચે છે. ' અથવા–

૪. वाक्यार्थांबाधा योग्यता । વાક્યના અર્થાના કોઈ બીજા પ્રમાણુથી ભાધ ન થવા તેને યાેગ્યતા કહે છે.

योग्यानुपलिधः — अत्र यदि प्रतियोगि स्यात्तदा उपलभ्येत, इत्याकारकतर्कसहक्रूत-प्रतियोग्युपलम्मामाचा योग्यानुपलिधः। ले आ श्रुतक्षादिक अधिकरणुमां कहाश्रित् घटाहिक प्रतियोगी होय ता यक्षुआहिक एप्रियंवरे ते प्रतीत थाय, ये प्रकारना कार्यवर्डे सहकृत—येटबे येवा तर्क सहित-ले प्रतियोगीना अपलं (प्राप्ति) ने। असाव ते ये। यानुपलिध कहेवाय छे.

અધારામાં ઘડા હોવા છતાં આક્ષોક (પ્રકાશ) સંયોગના અભાવથી ચસુ ઇંદ્રિયવડે ઘડાની પ્રતિતિ થતી નથી; માટે અધકારમાં "જો ઘડા અહીં હોય તો પ્રતીત થાય" એવા તર્કજ થતા નથી. માટે અધકારમાં ઘટની અનુપલબ્ધિમાં ઉક્ત તર્ક સહકૃતત્વરૂપ યાગ્યતાના અભાવથી તે ધટાભાવનું ચાસુષ પ્રત્યક્ષ થતું નથી; અને અધકારમાં પણ ઘટાભાવનું ત્વાચપ્રત્યક્ષ તો થાય છે, જેથી ઘટના ત્વાચ પ્રત્યક્ષમાં આક્ષોક સંયોગને કારણતા હોતી નથી. માટે 'જો અહીં ' ઘટ હોય તો ત્વક ઇંદ્રિય વડે તેનું પ્રત્યક્ષ થાય.' એ પ્રકારના તર્ક અધકારમાં પણ થાય શકે છે, અને જે સ્થળમાં ઘટરૂપી પ્રતિયોગીના

# ( 969 )

ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષની આક્ષોકસંધાગાદિક સર્વ સામગ્રી વિદ્યાન છે, તે સ્થળ વિષેજ 'જો અહીં ઘટ હોય તેા તે ચક્ષુવહે પ્રતીત થાય ' એવા તર્ક થઈ શકે છે. એવા તર્કવહે સહકૃત હોાવાથી ઘટની અનુષલબ્ધિ યાગ્ય કહેવાય છે.

२. अभावप्रतियोगिसत्त्वप्रसंजनप्रसंजितापल-ं ब्यिहरपप्रतियोगिकानुपळिधयोग्यानुपळब्धः । अक्स-પ્રતિયાગીના સત્ત્વના આપાદન વડે જેના સત્વના પ્રસંગ ઉભા થાય. એવા પ્રસંગથી પ્રાપ્ત થયેલી ઉપલબ્ધિ જેની પ્રતિ-યાગા હાય તે અભાવને અનુપલબ્ધિ કહેવી. જેમ–' પૃ<sup>શ્</sup>વી ઉપર ધડો નથી માટે ઘટાભાવ છે. 'એ ધટાભાવના પ્રતિયાગી ધટ છે. 'જો અહીં વડા હોતા તા તે પ્રાપ્ત થાત' એવી રીતે એ પ્રતિયોગી ધડાના સત્ત્વની પ્રાપ્તિ ઊભી કરી છે. અર્થાત જો અહીં ઘટ છે એમ માનીએ તા ઘટ હાવાના પ્રસંગ ઊભા થાય છે: અને એવી રીતે ધટના સત્ત્વની ઉપલબ્ધિ, તે અનુપલબ્ધિરૂપ પ્રતિયાગી છે. માટે એ અનુપલબ્ધિ વડે પૃ<sup>શ્</sup>વી ઉપર ઘટના અભાવરૂપ પ્રમા ઉપજે છે. તે ચાગ્યાનુપલબ્ધિ કહેવાય છે.

योनिजद्दारीरम् — ग्रुक्कोणितयोः परस्पर-मेळनजन्यं द्दारीर योनिजद्दारोस्म् । पुरुषना वीर्थ-३५ શુક્ર અને સ્ત્રીના વીર્યક્ષ્ય શોહિત, તે એના પરસ્પર મેળાપથી જન્ય જે શરીર, તે શરીર યોનિજ શરીર કહેવાય છે. ( અહીં ઉત્પત્તિના કારણક્ષ્ય ઘટક દ્રવ્યોને 'યોનિ' કહે છે, તે ધ્યાનમાં રાખવું ) તે એ પ્રકારતું છે: (૧) જરાયુજ, અને (૨) અંડજ શરીર.

यौक्तिकवाधः—मृद्वयतिरेकेण घटामाव निश्चयवन्निखिलकारणीभूतब्रह्मव्यतिरेकेण प्रपंचामाव निश्चयः। केम भृत्तिडाइप खपाडान डारखुथी लिन्नइपे धटइप डार्थनी अलाव निश्चय थाय छे, तेमक सवणा प्रपंचनुं अलिन्न निभि-त्तीपाडान डारखु धहा छे, माटे धहालिन्न सवणा प्रपंचनी अलाव निश्चय डरीने પ્રદ્મમાત્રના જે નિશ્વય તે યાક્તિક ખાધ કહેવાય છે.

यौगिकपदम्—थे। गाशक्तिवाणुं पदः

- २. प्रकृतिप्रत्ययद्वाराऽर्थवाचकः शब्दः । પ્રકૃति અને પ્રત્યયદ્વારા અર્થના વાચક જે શબ્દ તે યૌગિકપદ જાણવું.
- ર. अवयवशक्त्यर्थशक्तिद्वारा बोधकः शब्दः । પદના અવયવાની શક્તિરૂપ અર્થ શક્તિ દ્વારા બાધ કરનારા શબ્દ. જેમ, પ્રિય, સુખદ, હત્યાદિ.

योगिकरुढिशक्तिः — यागार्थभिन्नार्थवन्ति-इडिः। યાેગશક્તિના અર્થથા ભિન્ત અર્થમાં છે. તેન વર્તાનારી જે રૂઢિશક્તિ યાૈગિકરૂઢિ જેમ उद्धिद पहमां यै।शिक શક્તિ છે. તેમાં, ઉદ્ભિદ પદના અવયવાની ચાેગશક્તિ તા ઉદ્ભેદનકર્તા દક્ષ, ગુલ્માદિક અ**થ**ેમાં છે; અને उद्भिद પદના અવેયવ સમુદાયની રહિશક્તિ તો એ નામના યાગ વિશેષમાં છે. એ પ્રમાણે એ ઉદ્દલિદ પદની યાગશક્તિ તથા સમદાયશક્તિ ભિન્નભિન્ન અર્થમાં રહે છે. એક અર્થમાં રહેતા નથી. માટે ઉદ્દલિદ પદની શકિત ચામિકરઢિ કહેવાય છે. એવી યાગિકરૂહિ શક્તિવડે બિન્નબિન્ન અર્થનું પ્રતિપાદક જે પદ, તે પદ ચૌગિકરઢ કહેવાય છે.

Ţ

रजस्त्वम् — प्रेरकत्वे सित सिक्वयंत्वे सित दुःखहेतुत्वम् । के प्रेरिक्ष अने क्वियाताशुः है। अने दुः अने। हेतु होय ते रकस् क्ष्टेवाय छे.

रतिः—बाह्यसाधननिरपेक्षा रतिः । अहारनां साधननी कोने अपेक्षा न होय ते रति.

रमणीयत्वम् लेकेशत्तराहादजनक्कानवि-षयत्वम् । क्षेत्रिभां साभान्य न हेाय स्रेवे। स्थानंद छत्पन्न अरनार ज्ञानने। विषय हेावा-पछुं ते रमध्यीयत्व.

रसः—रसनेन्द्रियप्राह्मगुणत्वन्याप्यजातिमान् रसः । रसन १४ विषे विषे श्राह्म वस्तुभां वर्तनारी

# ( १७१ )

( રહેનારી ) એવી જે ગુણત્વ જાતિની બ્યાપ્ય જાતિ ( રસત્વ ) છે, તે જાતિવાળા ગુણરસ કહેવાય છે.

रसगुण:—રસગુષ્ (૧) મધુર, (૨) આમ્લ (ખાટા), (૩) લવષ્ (ખારા), (૪) કહુ (કડવા), (૫) કષાય (તુરા) અને (૬) તિકત (તીખા), એમ છ પ્રકારના છે. રસ ગુષ્ણ પૃથ્વી અને જળ એ બે દ્રવ્યામાં રહે છે; પૃથ્વીમાં છએ પ્રકારના રહે છે અને જળમાં એકલા મધુર રસ રહે છે; તે રસગુષ્ણ પરમાણુરૂપ નિત્ય જળમાં નિત્ય હાય છે અને અન્યત્ર અનિત્ય હાય છે.

रसनम्—रसोपलन्धिसाधनमिन्द्रयं रसनम्। २सनुं ज्ञान यवानुं साधन के छेद्रिय तेने रसन ३९ छे.

रसास्वादः-विक्षेपनिश्वतिजन्यानन्दानुभवः । विक्षेपनी निष्ठतिथी अन्य आनंदनी अनुसाय ते रसास्वादः

- समाच्यारम्भसमये ब्रह्मानन्दानवासौ स्थूल-कृत्त्यभावानन्दास्वादः । सभाधिना आरंक्ष सभयभां श्रक्षानंदनी प्राप्ति न थर्ध छै।य ते वभते स्थूल वृत्तिना अक्षाव३५ आनंदनी अमस्वादन ते स्सास्वाद.
- ૩. સમાધિના આર`લમાં સવિકલ્પકઆનંદનું આરવાદન તે રસારવાદ.

रागः—उत्कटेच्छारागः। ઉત્કટ ઇચ્છાતું નામ રામ છે.

- इयादिष्विष्टसाधनता बुद्यास्नेहा रागः।
   ऋति आदिक्षां, ते धिष्ट अर्थानुं साधन छे,
   ऋति अदिशी के स्नेह ते रागः.
- ३. प्राप्ते विषयक्षयकारणे सत्यपि न क्षीयता-मित्येवमाकार्यश्वत्तद्वत्तिविशेषा रागः । विषयना क्षयनुं कारणु प्राप्त थया छतां पणु विषय क्षय न पाभा, ञेवा आकारनी એક પ્रकारनी चित्तनी दृत्ति ते राभ.
- ૪. આ વરતુ અમને પ્રાપ્ત થાએા, એવી જે અંતઃકરણની વૃત્તિ તે રાગ કહેવાય છે.

પ. સુખ અને સુખનાં સાધનમાં તૃષ્ણાદ તે રાગ.

रूढः ( शब्दः )—प्रकृतिप्रस्वयार्थमनपेश्व समुदायशच्यर्थनापकः शब्दो रूढः । प्रकृति अने प्रत्ययना अर्थनी अपेक्षा राज्या विना वर्धोना समुद्रायनी शक्ति वर्डे अर्थना भाष करनारा शज्द ते इढ शज्द क्षष्टेवाय छे. क्रेम आय, आड, छत्यादि

कांडिशाकि:—समुदायशकि:। પદના પ્રકૃતિ પ્રત્યય રૂપ અવયવ સમુદાયમાં રહેલી જે શક્તિ છે, તે રૂઢિશક્તિ કહેવાય છે. જેમ,—ગામંડલ, ઘટ ઇત્યાદિ પદાના પ્રકૃતિ પ્રત્યય રૂપ અવયવાના સમુદાયમાં રહેલી શક્તિ તે રૃઢિશક્તિ છે. (ગામંડલ=મૂમિ) રૂઢિ શક્તિનાળાં પદ તે રૃઢ પદ કહેવાય છે.

रूपम्—त्वगमाह्यचक्षुर्माह्यगुणविभाजकेषाधि-मान् गुणः। ત્વક ઇદિય વડે અગ્રાહ્ય અને ચક્ષુ ઇદિય વડે ત્રાહ્ય એવા જે ગુણુવિભાજક ઉપાધિ છે, તે ગુણુ વિભાજક ઉપાધિ જેમાં સમવાય સંભધે કરીને રહે છે તે ગુણુને રૂપ કહે છે.

२. बद्धर्मात्रप्राह्यो गुणेहपम् । यक्षु भात्रथील के जाधुवाभां आवे छे ते गुख्ने ३५ ४६छे.

रूपकम् — उपमानापभेयवारभेदे साम्बप्रती-तिरुपकम् । उपभान व्यने उपभेयना व्यलेदभां के सरभापश्चानी प्रतीति थाय ते ३५४ ४ इंडेवाय छे.

હ્રપશુण:—રૂપ ગુલ્ (૧) ધોળા, (૨) નીલ, (૩) રકત, (૪) પીત, (૫) હરિત (લીઢા) (૬) કપિશ (ભૂખરા), અને (૭) ચિત્ર (કાળરચિત્રા), એમ સાત પ્રકારના છે. એ રૂપ ગુલ્યુ પૃથ્વી, જળ અને તેજ એ ત્રલ્યુ કવ્યોમાં રહેલા છે. પૃથ્વીમાં સાતે પ્રકારના રૂપ રહે છે, તથા જળ અને તેજમાં એક્લો શુકલ (ધોળા) ગુલ્યુ રહે છે. રૂપગુલ્યુ જળ તથા તેજના પરમાલ્યુઓ રૂપ નિત્ય દ્રવ્યમાં નિત્ય હોય છે અને અનિત્ય દ્રવ્યોમાં અનિત્ય હોય છે.

#### ( १७३ )

रूपस्कन्धः—( બૌહમતે )-३५। દિ વિષયે। સહિત ચક્ષુ આદિક ઇદિય તે ३५२ક ધ કહેવાય છે.

હ્રપદ્દાનિઃ—( जातिवाधकदोषः)— રૂપ એટલે લક્ષણ, તે લક્ષણની જે હાની તે રૂપ હાનિ. જેમ, વિશેષત્વ ધર્મને જાતિ માનીએ તો વિશેષનું લક્ષણ નાશ પામે છે, માટે એ (જાતિપાધક) રૂપહાનિ દોષ છે. " જે પદાર્થ જાતિ સામાન્યથી રહિત હાેઈને એક દ્રવ્ય વ્યક્તિ માત્રમાં સમવેત હાેય તે વિશેષ" એવું વિશેષનું લક્ષણ છે. જો વિશેષને જાતિ-રૂપ સામાન્યવાળું માનીએ તાે એ લક્ષણ સંભવતું નથી. માટે વિશેષને જાતિવાળું માનવાથી રૂપહાનિ દોષ થાય છે, તેથી રૂપહાનિ એ જાતિપાધક દોષ છે.

रेचकप्राणायामः—पीतस्य वायाद्रांत्रिश-नमात्रामिस्त्यागः नाक वडे भे येक्षा वासुनी। अत्रीश भात्रा केटका क्षण सुधी त्याग करेने। ( अक्षर कवा हेवे। ) ते रेयक प्राश्वायाम क्रवेवाय छे.

रोगः—घातुवैषम्यहेतुका व्याधिः। શરીर-માંના ધાતુએ જે પ્રમાણુમાં હેાવા જોઇએ, તે કરતાં વિષમ (વત્તાએાછા) થવારૂપ હેતુ વાળા વ્યાધિ તે રાગ.

#### ल

लक्षकः — लक्षणयार्थवीयकराज्दः । क्षक्षण्या वडे अर्थना भाष करनारा शण्टः

ર. તૌરાદિસમ્बन्धानुभावकः शब्दः। "ગંગામાં ગામ છે." એ વાક્ષ્યમાં " ગંગા" શબ્દ વડે ગંગાના સંબંધવાળા તીર ( કાંઠાના પ્રદેશ )– ના અનુભવ થાય છે. એવી રીતે તીર વગેરે સંબંધીના અનુભવ કરવનારા શબ્દ તે લક્ષક ક્રહેવાય છે.

लक्षणम् असाधारणधर्मे लक्षणम्। के वस्तुने। के असाधारण् धर्भ ढें।य ते वस्तुने। ते असाधारण् धर्भ बक्षण् ब्रहेवाय छे. केम,- ગંધગુષ્ કેવળ પૃથ્વીમાંજ રહે છે, પણ પૃથ્વીયા ભિન્ન જલાદિકમાં રહેતા નથી; માટે ગંધ-ગુષ્ એ પૃ<sup>ઢ</sup>વીના અસાધારભુ ધર્મ છે, તેથી ગંધવત્ત્વ (ગંધ ગુષ્યુવાળા હાવાપણું) એ પૃથ્વીનું લક્ષણ છે. એવી રીતે જે જે પદા-ર્થતા જે જે અસાધારણ ધર્મ તે તે પદાર્થનું તે તે લક્ષણજ જાણું.

- असाधारणधर्मप्रतिपादकं वाक्यं लक्षणम् ।
   પદાર્થના અસાધારથ્યુ ધર્મને પ્રતિપાદન કરનાइं વાક્ય ते લક્ષ્યુ.
- समानासमानजातीयव्यवच्छेदकं रुक्षणम् । લक्ष्य अर्थानी सभान अने असमान कृति-वाणा पदार्थीनी ज्याष्ट्रित કरनार ते ब्रक्ष्य.
- ४. अन्यास्यतिव्याप्यसम्भवदोषत्रयग्रन्यत्वम् । अन्याप्ति, अतिन्याप्ति अने असंभव, ओवा त्रषु होषयी रिकतपर्खु ते सक्षषुत्व
- ५. सजातीयविजातियन्यावर्त्तको लक्ष्यगत-किंबिक्कोकप्रसिद्धाकारा लक्षणम् । सळातीय अने विळातीय पदार्थीथी व्यावर्ताक ओवा क्राप्तक क्षेत्रकारिक स्थाकार ते सक्षस्
- ६. लक्ष्यतावच्छेदकसमनियतत्वं लक्षणत्वम् । લक्ष्यतावच्छेदकता साथे सभानव्याप्तिपछुं ते लक्षणुत्व. જેમ—અંત:કરણુવી અવચ્છિल ચૈતન્ય તે પ્રમાત ચૈતન્ય, એવું પ્રમાતાનું લક્ષણુ છે. હવે જયાં જ્યાં અંત:કરણુવચ્છિલ ચૈતન્ય હાય ત્યાં ત્યાં પ્રમાતા હાય; અને જયાં જયાં પ્રમાતા હાય; અને જયાં જયાં પ્રમાતા હાય, અને ત્યાં બ્યાં પ્રમાતા હાય, અને ત્યાં અંત:કરણુવચ્છિલ ચૈતન્ય હાય. એ રીતે લક્ષ્યતા (લક્ષ્યપણા) નું અવચ્છેદક જે પ્રમાતૃત્વ તેની સાથે અંત:કરણુવચ્છિલ ચૈતન્યની સમાન વ્યાપ્તિ છે. માટે અંત:કરણુવચ્છિલ ચૈત-યની સમાન વ્યાપ્તિ છે.

## ( १७४ )

स्वंद्राणप्रयोजनम्-सव्यादत्तिर्व्यवहारा वा। सद्ध्य अर्थ्या लिन्न अर्थनी व्यादत्ति अथवा व्यवहार के सहस्तृतं प्रयोजन के.

स्क्रमणा— शक्यसम्बन्धे लक्षण । જે પદની લક્ષણા हृतिथी જે અર્થના બોધ થાય છે, તે પદના શક્ય અર્થના જે તે અર્થ સાથે સંબંધ છે, તેને લક્ષણા કહે છે. જેમ−"ગંગામાં ગેસાળા છે." આ વચનમાં ગંગા પદની લક્ષણા દૃતિથી શ્રોતાને તીર (કાંઠા) અર્થના બોધ થાય છે. હવે ગંગા પદનો શક્ય અર્થ જે જળના પ્રવાહ છે, તે શક્ય અર્થનો તીર વિષે સંચાગ સંબંધ છે. એ શક્ય સંબંધજ ગંમા પદની તીર વિષે લક્ષણા છે. આ પ્રકારની લક્ષણા હતિના ગ્રાનવાળા પુરૂષને ગંમા પદનું શ્રવણ કર્યા પછી તીર રૂપ અર્થનું રમરણ થાય છે, તથા તીર ઉપર ગાશાળા છે એવા શાય છે, તથા તીર ઉપર ગાશાળા છે એવા શાય છે, તથા તીર ઉપર ગાશાળા

એ લક્ષણાના મુખ્ય ચાર પ્રકાર છે: (૧) જહત લક્ષણા, (૨) અજહત લક્ષણા, (૩) જહદજકત લક્ષણા, અને (૪) લિક્ષત લક્ષણા.

કાઇ પ્ર'યકારા એ લક્ષણાના (૧) કેવળ લક્ષણા અને (૨) લક્ષિતલક્ષણા એવા બે ભાગ પાડી, કેવલ લક્ષણાના જહતલક્ષણા વગેરે ત્રણ પ્રકાર માને છે.

કાંઇ પ્રથકારા ગૌણી અને શુદ્ધા એવા લક્ષણાના બે ભાગ પાડી, શુદ્ધામાં જહતલક્ષણા વગેરે ત્રણ પ્રકારતા સમાવેશ કરે છે.

વળા કાઇ પ્રથમ રા નિરૂઢ લક્ષણા અને સ્વારસિક લક્ષણા એવા લક્ષણાના એ પ્રકાર માને છે. (એ બધી લક્ષણાએાના પ્રકારાનાં લક્ષણા તે તે શબ્દોમાં જોવાં.)

 दे. बीच्यसम्बन्धा लक्षणा। જે અર્થના ખાધ કરવાના ખાલનારના અભિપ્રાય છે, તેની સાથે શક્યાર્થના સંબંધ તે લક્ષણા. ३. स्वराक्तिज्ञाप्यसम्बन्धा लक्षणा। शण्दनी पीतानी शक्तिनी ज्ञाप्य अर्थनी साथै संभाष ते सक्षणा.

लक्षणाबीजम्—" ગંગા ઉપર ગાશાળા છે. " એ વાકય સાંભળીને શ્રીતા પુરૂષ ગંગા પદની ગંગાના તીરમાં કેમ લક્ષણા કરે છે. એવી શંકા થાય તા તેનું જે સમાધાન છે તેને લક્ષણાનું બીજ (કારણ) કહે છે. તેમાં પ્રાચીન નૈયાયિકા તા એમ માને છે કે, 'અન્વ-યાનુપપત્તિ' એ લક્ષણાનું બીજ છે. પદાના શક્ય અર્થ સાથે જે સંબંધ તેનું નામ અન્વય છે, અને અસંભવ (નહિ બનવાપણં) એ અનુપપત્તિના અર્થ છે. અર્થાલ પદના તેના શક્યાર્થ જો કે સંબંધ ન સંભવવા. એવા અન્વયાનુપપત્તિના અર્થ છે. જેમ-" ગંગા ઉપર ગાેશાળા છે. " એ વાક્યમાં ગં<mark>ગા</mark> પદના શક્ય અર્થ જળના પ્રવાહ છે; અને ગાશાળા શબ્દના શક્ય અર્થ ગાયાના રહેન વાના વાડાે છે. ઉક્ત વાક્યથી બન્ને શક્ય અર્થના આધારાધારભાવ સંબંધ પ્રતીત થાય થાય છે: એટલે ગંગાનાે પ્રવાહ આધાર છે અતે ગાશાળા આવેય છે. પણ તે સંભવતું નથી: કેમકે જળના પ્રવાહમાં ગાેશાળાની આધારતા સંભવતી નથી, પણ કાંઠા ઉપરજ સંભવે છે. આ પ્રકારે અન્વયાનુપપત્તિના વિચાર કરીને શ્રોતા પુરૂષ ગંગા પદની તીર વિષે લક્ષણા કરે છે, માટે અન્વયાનુપપતિ એ લક્ષણાનું બીજ છે.

નવીન નૈયાયિકા તા એમ કહે છે કે વક્તા પુરુષના તાત્પર્યંની જે અનુપપત્તિ, તેજ લક્ષણાનું ખીજ છે. જો અન્વયાનુપત્તિને લક્ષણા માનીએ તા " ચર્દાઃ પ્રવેશય"— " લાકડીઓના પ્રવેશ કરાવા." એ પ્રકારના વચનમાં લાકડી પદની લાકડીએ રાખનારા પુરુષામાં લક્ષણા ન હોવી જોઇએ. જેમ-પાકશાળામાં ખધી રસોઇ થઇ ગયા પછી ઘરધણીએ પોતાના તાકર માણસને કહ્યું કે,

## ( १७५ )

" હવે લાકડીઓને આવવા દો." એ વચન સાંભળીને પેક્ષા નાંકર લાકડીવાળા માણ્યુસામાં લક્ષણા કરે છે, તે ન થવો જોઇએ; કેમકે કાષ્ટ્ર રૂપ લાકડીઓના, પાકશાળામાં પ્રવેશન રૂપ કિયામાં સંખધરૂપ અન્વય અતુપપન્ન નથી, પણ તે અન્વય સંભવે છે. પરંતુ લર્ધણીનું જમાડવામાં તાત્પર્ય છે, તે પાકશાળામાં લાકડીઓ લાવી મુકવાથી અનુપપત્ત થાય એ પ્રકારે વક્તાના તાત્પર્યની અનુપપત્તિ થતી જોઇને નાંકર લાકડી પદની લાકડીઓવાળા પુરૂપોમાં લક્ષણા કરે છે. માટે વક્તા પુરૂપાના તાત્પર્યની અનુપત્તિ એજ લક્ષણાનું ખીજ છે.

स्रक्षितः—लक्षणया बोधितार्थो लक्षितः। લક્ષણા વડે જે અર્થના બાેધ કર્યા હાેય તે અર્થ લક્ષિત કહેવાય છે.

लक्षितलक्षणा--शक्यार्थपरम्परा सम्बन्ध-**ऋषा लक्षणा। पहना श**डय व्यथ<sup>6</sup>ना परंपरा સંખ'ધરૂપ લક્ષણા તે લક્ષિત લક્ષણા કહેવાય छे. केभ-" द्विरेफा रौति । "-" दिरेश शण्ह કરે છે. " અહીં દ્વિરેક પદના શક્ય અર્થ એ રકાર છે. એ બેરકારમાં શબ્દ કરવાપહ સંભવતું નથી. માટે એ વાક્યનું શ્રવણ કરીને શ્રોતા પુરૂષ તે દિવેક પદની મધુષ (ભારો) વ્યક્તિ વિષે લક્ષણા કરે છે. તેમાં દિરેક પદની શક્ય અર્થક્રમ એ રકારોના તે મધુપ વ્યક્તિ વિષે સાક્ષાત સંબંધ તે! નથી. પણ स्वघटितपदावाच्यत्वरूप भरंभरा संभाध छे. અહીં સ્વ શબ્દ વડે બે ર કારનું ગ્રહણ કરવું. ते भे र आरे। वडे धटित के अमर पह छे, તે ભ્રમર પદનું વાચ્યત્વ તે મધુપ વ્યક્તિમાં ં છે. માટે દિરેક પદની મધુપ વ્યક્તિમાં જે ઉક્ત પરંપરા સંબંધરૂપ લક્ષણા છે તે લક્ષિત લક્ષણા કહેવાય છે. (કેટલાક ગ્રંથકારા લક્ષિત લક્ષણાને ભિન્ન લક્ષણા માનતા નથી. પણ જહત લક્ષણામાં અંતમૂત માને છે.)

२. शक्यपरंपरासम्बन्धेनार्थान्तरप्रतितिर्लक्षित लक्षणा । शक्ष्या ५२ ५२ सं अंध वर्ड अन्य अर्थनी प्रतीति बक्षितबक्षणा क्रहेवाय छे.

ळक्ष्यम् — वक्तृतात्पर्यविषयत्वेसति शक्य-सम्बधम् । के अर्था वक्ताना तात्पर्यना विषय होधिन शक्यना संभाधवाणा हो।य ते बक्ष्यः

 ર. किंक्षतुं योग्यं ठक्ष्यम् । લક્ષણ કરવાને યોગ્ય. અર્થાત જે વસ્તુનું લક્ષણ કહેવામાં આવે તે વસ્તુ લક્ષ્ય કહેવાય.

જસ્વજસ્વणभावः—જેમ, तत्त्वमित એ મહાવાક્યમાં तत् અને त्वम પદાના વિરોધી અર્થ જે પરાક્ષત્વ અપરાક્ષત્વ છે, એ ખેના ત્યાંગ કરીને અવિરૃદ્ધ અખંડ ચેતન્ય માત્રતી લક્ષણા થાય છે. એમાં તત્ત્ અને ત્વમ પદામાં લક્ષણ રૂપતા છે. અને ચૈતન્યમાં લક્ષ્યરૂપતા છે. માટે ત્યાં લક્ષ્યલ્લા લક્ષણ કપતા છે. અને ચૈતન્યમાં લક્ષ્યરૂપતા છે.

ल्रक्ष्यार्थः-पहोनी क्षक्ष्णावृत्ति वर्डे के अर्थ काख्वामां आवे छे ते.

ळघुत्वम् — श्रीघ्राल्पेपस्थितिकत्वम् । જલદી કે અલ્પ ઉપસ્થિતિવાળા હોવાપહ્યું. ર હુલ-કાપહ્યું. ૩ નાનાપહ્યું. ૪ ત્વરાયુકત હેાવા-પહ્યું. પ શાેડું હોવાપહ્યું.

६. (०था ४२ थुभां) हस्त्रसंज्ञकवर्णवृत्तिधर्मः विशेषकत्त्रम् । ४६२० संज्ञावाणा वर्षुभां २६ को अक्षेत्र अक्षरने। धर्भ होवापः

रुय:—उपादानकारणे विद्यमाने सिंत कार्य-तिरोधानमात्रम् । ઉपादान धारण् विद्यभान छता धार्यना के तिराक्षाव भात्र छे, तेनुं नाम क्षयः

अखण्डवस्त्वनालम्बनेन चित्तवृत्तेर्निदा।
 अभांउ वस्तुनुं आक्ष'अन प्राप्त न थवाथी
 श्चित्तनी वृत्तिनी के निदा ते क्षय.

ळयक्रमः—જે પ્રમાણે વ્યક્ષથી આરંબીને જગતની ઉત્પત્તિ પર્યેત અધ્યારાપ કરવામાં આવ્યા છે, તેથી જીલટા ક્રમે લય કરતાં છેવટે વ્યક્ષ માત્ર શેષ રહે એવું ચિતા કરવું

## ( १७६ )

તે લયક્રમ. જેમ–આ રથૂલ જગત્ પંચીકૃત સ્થૂલ ભૂતામાંથી ઉપજયું છે, માટે સ્થૂલ જગત એ વાસ્તવિક પંચીકૃત રથૂલ ભૂતાજ છે. અર્થાત્ રથૂલ જગતને રથૂલ ભૂતરૂપે જોતું--માનલું-નિશ્ચય કરવા. પછા તે રચૂલ મહા-ભૂતા તથા સમષ્ટિવ્યષ્ટિ રૂપ સર્વ સુક્ષ્મ શરીરા અપંચીકૃત સુક્ષ્મ ભૂતામાંથી ઉપજ્યાં છે માટે તે સર્વ સુદ્ધમ ભૂતોજ છે–તેનાથી ભિન્ન નથી-એવા નિશ્ચય કરવા. મતલભ કે રથૂલ-ભૂતો વગેરેના અપંચીકૃત સૃક્ષ્મભૂતામાં લય કરવા; એવા રીતે કે સ્થૂલભૂતોના સુક્ષ્મભૂતાના તામસ અંશમાં લય કરવા: જ્ઞાનેન્દ્રિયા અને અ'તઃકરણના સુક્ષ્મભ્રતાના સાહ્વિક અ'શમાં લય કરવા; અને કર્મેન્દ્રિયા તથા પ્રાણાના સુલ્મભૂતોના રાજસ અંશમાં લય કરવા. પછી તે સુક્ષ્મભૂતોના પાતપાતાના કારણમાં લય કરવા. એટલે પૃથ્વીના જળમાં, જળના તેજમાં તેજના વાયુમાં. વાયુના આકાશમાં. અને **અ**ાકાશના અત્રાનમાં લય કરવા. પછી અજ્ઞાનના ચૈતન્યમાત્રમાં લય કરવાે.

लाक्षणिक:— लक्षणयार्थबे। धकः शब्दः । લક્ષણા વડે અર્થના બાધ કરનારા શબ્દ તે લાક્ષણિક કહેવાય છે.

જાવવમ્—લાધવ એ એક ગુણ કહેવાય છે, અને એથી ઉલાકું ગૌરવ દોષ ગણાય છે. જે વાત ટુંકામાં કહી શકાતી હોય તેને લંખાણાથી કહેવાનું પ્રયોજન ન છતાં લંખાણાથી કહેવું એ ગૌરવ દોષ છે. એવું ગૌરવ ન કરતાં જે કહેવાનું હોય તે ટુંકામાં કહી ખતાવવું તે લાધવ પ્રણ છે. એ લાધવ (અને ગૌરવ પણ) ત્રણ પ્રકારનું છે (૧) શરીરકૃત, (૨) ઉપસ્થિતિકૃત અને (૩) સંખંધકૃત.

(૧) શરીરકૃત લાઘવ—ત્ર્યાહ્યુકથી આરંબીને લટાદિ કાર્યપર્યંત જેટલાં કાર્યદ્રવ્યો છે, તે કાર્યદ્રવ્ય અનેક અવયવ ૨૫ દ્રવ્યોમાં સમવાય સંબંધે કરીને રહે છે. જેમ ત્ર્યાહ્યુક ૩૫ કાર્ય દ્રવ્ય ત્રણ દ્વયાહ્યુકરૂપ અવયવ દ્રવ્યોમાં

સમવાય સંખંધે કરીને રહે છે તથા ચતુરણક-રૂપ કાર્ય ચાર ત્ર્યજીકમાં સમવાય સંબંધો કરીને રહે છે; એ પ્રમાણે ઘટાપટાદિ પણ અનેક આદિક અવયવ કપાલ તંતુ દ્રવ્યામાં સમવાય સંગ ઘથી રહે માટે ત્ર્યાચુકથી આરંભીને ઘટાદિ કાર્ય પર્યતા સર્વ કાર્ય દ્રવ્યામાં અનેક દ્રવ્ય સમવેતત્વ ધર્મ રહે છે. અને મહત્ત્વ પરિમાણ પણ તે ત્ર્યાણકથી માંડીને ઘટાદિ પર્યંત સર્વ કાર્ય<sup>દ</sup> દ્રવ્યામાં રહે છે. પરમાણુઓમાં તથા અણુકામાં એ અનેક દ્રવ્ય સમવેતત્વ ધર્મ રહેતા નથી. તથા મહત્ત્વ પારમાણ પણ રહેતું નથી. વળી તે ત્ર્યાસકાદિક દ્રવ્યોનું જ પ્રત્યક્ષ ત્રાન થાય છે. પરમાસ તથા દ્વસ્કાનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થતું નથી. માટે એ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન વિષે તે અનેક-ક્રગ્ય સમવેતત્વ ધર્મને કારણતા માનવી અ**થવા** તે મહત્ત્વને કારણતા માનવી ? ત્યાં અનેક **દ્રવ્ય સમવેતત્વની અપેક્ષાએ મહત્ત્વનું શ**રીર શરીર લઘુ છે. એનું નામ શરીરકૃત લાધવા છે. એ શરીરકૃત લાધવથો જ શાસ્ત્રકા**રાે**એ પ્રત્યક્ષ ગ્રાનમાં મહત્ત્વને જ કારણ માન્યું છે... અનેકદ્રવ્યસમવેતત્વ ધર્મને કારણ માન્યા નથી.

(ર) ઉપસ્થિતિકૃત લાલવ—જયાં એકજ લટાદિ પાર્થિવ દ્રવ્યમાં અગ્નિના સચાગથી રૂપ, રસ, ગંધ, રપશં, એ ચારે ગુલ્યુ ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યાં ગંધ પ્રત્યે રૂપના પ્રાગભાવને કારલ્યું કેમ ન હોય ? અને રૂપની પ્રત્યે ગંધના પ્રાગભાવને કારલ્યા કેમ ન હોય ? એવી શંકા પ્રાપ્ત થતાં, ઉપસ્થિતિ કૃત લાલવને લીધે ગંધના પ્રત્યે ગંધના પ્રાંગભાવને કારલ્યુતા માની છે. એવા એક નિયમ છે કે પ્રતિયાગીના જ્ઞાન વિના અભાવનું જ્ઞાન થતું નથી. માટે ગંધના પ્રતિ ગંધના પ્રાંગભાવને જો કારલ્યુ માનીએ, તો કાર્યવાચક ગંધપદ વડે ગંધર્ય પ્રતિયોગીની ઉપસ્થિત થવાથી ગંધના પ્રાગભાવની પલ્યુ તરતજ ઉપસ્થિતિ થાય છે, અને ગંધના

## ( eef )

પ્રતિ જો રૂપના પ્રાગભાવને કારણુ માનીએ તો રૂપપદથી રૂપ પ્રતિયાગીની ઉપસ્થિતિ થયા પછી રૂપના પ્રાગભાવની ઉપસ્થિતિ થાય છે. માટે ગંધરૂપ કાર્યના પ્રતિરૂપ પ્રાગભાવનિષ્ઠ કારણતાની અપેક્ષાએ ગંધપ્રાગભાવને કારણતા માનવામાં ઉપસ્થિતિકૃત લાઘવતા છે.

(3) સંખ'ધકૃત લાઘવ-દંડાદિકને જો ધટનું કારણ માનીએ તા તે દંડાદિકાના ઘટરૂપ કાર્યના અધિકરણમાં સંયોગાદિરૂપ સાક્ષાલ સંભંધજ સંભવે છે: અને તે દંડાદિકના દંડત્વાદિ ધર્મને તથા રૂપસ્પર્શાદિ ગુણને જો તે ધટના પ્રતિકારણ માનીએ, તાે તે દંડત્વ, . રૂપત્વ, વગેરેના તે ઘટના અધિકરણમાં માક્ષાલ સંખંધ સંબવતા નથી, પણ તે દંડત્વાદિ ઘટિત સ્વાશ્રય દંડસંયાગાદિરૂપ **પરંપરા સંબંધ થાય છે. (સ્વાઝ્રય' માંના 'સ્વ' શબ્દના અર્થ** દંડત્વ, દંડરૂપ, વગેરે સમજવા.) તે દંડત્વાદિના આશ્રય જે દંડ છે. તે દંડના સંચાગાદિરૂપ સંબંધ, તે ઘટના **ચ્મધિકરણમાં છે. માટે એ દં**ડત્વ. દંડ**૩**૫. વગેરેના સંબંધની અપેક્ષાએ દંડાદિકના સંબંધ **લ**ઘુ છે, માટે એનું નામ સંબધકત લાઘવ છે. એ સંવ્યંધકત લાધવને લીધે તે દંડાદિકામાંજ **ઘટની કારણતા સંભવે છે.** પણ દંડત્વ, દંડ**૩**૫ વગેરમાં સંભવતી નથી.

ઉપર કહું તેમ લાચવ જેમ ત્રણ પ્રકારનું છે, તેમ ગૌરવ પણ તેજ ત્રણ પ્રકારનું, અને તેનાં ઉદાહરણ પણ સમજી લેવાય એમ છે. જેમ, મહત્ત્વના શરીરની અપેક્ષાએ કરીને અનેક કવ્ય સમવેત્વનું શરીર ગુરૂ છે, માટે તે શરીર કૃંત ગૌરવ કહેવાય. એજ રીતે ઉપ-સ્થિતિ કૃત ગૌરવ તથા સખધકૃત ગૌરવનું સ્વરૂપ પણ થથાયાંગ્ય સમજી હોવું.

ळिङ्गम् — ज्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मताविशिष्टद्वेतु-लिङ्गम् ।( જે પરામર્શ ધૂમાદિક લિંગને વિષય કરતા હોઇને અનુમિતિનું કારણ થાય છે, ते લિંગનું આ લક્ષણ છે.) સાધ્યની ગ્યાપ્તિ વડે વિશિષ્ટ તથા પક્ષવૃત્તિત રૂપ પક્ષવૃત્તિતા વહેં વિશિષ્ટ જે હેતુ છે, તે હેતુને લિંગ કહે છે. જેમ ધૂમરૂપ હેતુ અગ્નિરૂપ સાધ્યની વ્યાપ્તિ વડે વિશિષ્ટ છે, તથા પર્વત રૂપ પક્ષ વિષે વૃત્તિત્વરૂપ પક્ષધર્મતાવડે પણ વિશિષ્ટ છે. માટે એ ધૂમરૂપ હેતુને લિંગ કહે છે.

- २. व्याप्त्याश्रयोत्तिङ्गम् । ०थाप्तिनीः आश्रयः ते क्षिमः
- ६. शब्दसामर्थ्य लिङ्गम् । શબ્દનું સામ<sup>ટયુ</sup>ં તે લિંગ.
- ૪. અર્થપ્રकाशतामर्थ्य .रु.इंम् । અર્થને પ્રકાશ કરવાનું સામર્થ્ય તે લિગ. (હેતુ લિંગ, સાધન, એ ત્રણ શબ્દો એકજ અર્થના છે.)

लिङ्गपरामर्शः-हेतुने विषय धरनाई ज्ञान-

लिङ्क्येत्वम् — कार्यवृद्धिगोचरत्वे सित प्रवर्त-कत्वम् । आ ५२वा थे। य छ ओवी अर्थ शुद्धिने। विषय द्वाहिने श्रीकाने के प्रवृद्धि ४२। विषय द्वाहिन श्रीकाने के अविद्य ४२। विषय विद्यार्थ (१) विश्वाहिन के अर्थ ते. ओने क पाश्चिनि विङ्क्ष अर्थ है.

િક્કિંગરીરમ્—દશ ઇકિયા, પાંચ પ્રાણ, મન અને ભાદ, એ સત્તર તત્વાનુ લિંગ શરીર કહેવાય છે. એને જ સદ્ધમ શરીર પણ કહે છે. સમષ્ટિ સદ્ધમ શરીર પરમાત્માનું બાેધક હોવાથી લિંગ કહેવાય છે.

लेशाविद्या-प्रारच्धकार्यसम्पादनपटीयानवि-द्याया अवस्थाविशेषः। प्रारम्भ कार्यने संपादन करवामां कुशुण जेवी क्षेत्र प्रकारनी अवस्थाने बेशाविद्या कर्षे ले

- ર. વિક્ષેપ શક્તિવાળું આસન તે ક્ષેશાવિદ્યા
- ३. क्षालितल्झनभाष्डानुक्तल्झुनवासना कल्पेड विद्यासंस्कारः । धार्ध नांभेक्षा असञ्जन वासञ्चन भां पाछण रहेकी असञ्जनी वासनी पेडे रहेक्षा व्यविद्याना संस्कार ते क्षेशाविद्या.
- ४. प्रारच्यवर्तमानदेहायनुवृक्तिप्रयोजका विश्लेप-शक्त्यंश । प्रारम्भ स्मेदा वर्तभान हेडाहि प्रारम्भ क्रभ सभाप्त यता अशी याद्या करें.

## ( १७८ )

એમ **યુ**વાના હેતુરૂપ વિક્ષેપ શક્તિના જે અંશ તે લેશાવિલા.

लोकः-प्राणिनां कर्मज्ञानफलमेगस्थानविशेषः। प्राण्याभाने कर्भनुं भने ज्ञाननुं ६० लेगियवानुं अभुक स्थान ते क्षेत्रक.

लोकवासना—सर्वे जना मां न निन्दन्ति यथा वा स्तुवन्ति, तथैव सर्वदा चारिष्यामील्यश-क्यायामिनिवेशः। ले आथरण अरवाथी लधा क्षेत्रो भारी रतुति अरे, अथवा निन्दा हार्धल करे नहि, लेवे। अशक्य आथह.

ર. લેજાનુમવजनितत्वे सित लेळक्स्યैव पुनःपुनः (रज्ञनावर्थे) स्मरणहेतुर्लोकवासना । લોકના અતુભવથી જનિત હાંઇને લાેકનું (રંજન કરવા વગેરે માટે)જ કરી કરી સ્મરહ્યુના જે હેતુ તે લાેકવાસના. લાેકવાસના મલિન છે, કેમકે તે સંપાદન કરની અશક્ય છે, તથા પુરુષાર્થમાં નિરુપયાગી છે.

लोकसङ्ग्रहः — स्वयं सदाचार प्रवृत्तत्वे सित स्रोकानां सदाचारप्रवर्तकत्वम् । पेति सदायारभां प्रवर्तीने क्षेत्रिने सदायारभां के प्रवर्तीववापख्ं ते क्षेत्रिक्षेत्रहः

ळोकेषणा— ક્ષેકમાં હું શ્રેષ્ઠ છું એવો - અભિમાન; અથવા ઢાકમાં હું શ્રેષ્ઠ કહેવાઉં - એવી ચાહના.

ર. મને ઉત્તમ સુખ આપે એવા સ્વર્ગાદિ ઢોકની પ્રાપ્તિ થાએો, એવી ઇચ્છા, તે લોકેષણા.

ळोभत्वम्—स्व<sub>द्र</sub>व्यापरिखागे सति परह्रव्य-जिघृश्चत्वम् । પોતાના દ્રવ્યના ખર્ચ ન કરતાં બીજાના દ્રવ્યને ક્ષેવાની ઇચ્છા હોવાપણું.

लोभनिवृत्युपायः— अस्तेयेनायपरिप्रहेण सन्तेषेण दानेन वा लेभस्य निवृत्तिः । ये।री न करवाथी, परिश्रक्ष न राभवाथी, संतेषधी, अथवा दानथी क्षेष्मती निवृत्ति थाय छे.

स्रोकिकगुणाधानदेहवासना—समीचीन शब्दादिविषयसम्पादनम् । सुंदर स्रेवा शब्दादि विषये।नुं संपादन ते क्षीडिक गुण्याधान देखवासनाः लोकिकदोषापनयनदेहवासना- विकि-स्सकेकरैपेषवैद्यांच्याचपनयनम् । वैद्ये उद्धेशां स्मोषधे।वर्षे राज वजेरेते द्वर इरवा ते.

लोकिक प्रत्यक्षम् — लौकिक प्रविक्षण्यन्यं प्रत्यक्षं लौकिक प्रत्यक्षम् । प्रत्यक्षः ज्ञानना छ प्रकार छे. ये छ ये प्रकारना प्रत्यक्षना वणी बीकिक भने अबीकिक येवा मे लेह छे. तेमांथी अबी बीकिक प्रत्यक्षनुं बक्षण्य इबुं छे:— यक्ष आहि छित्रियोनी बटाहि पहार्थनी साथे के संयागाहिइप बीकिक सनिकर्ष (संजंध) छे, ते बाकिकसिनकर्ष वहे जन्य के प्रत्यक्ष ग्रान, तेने बाकिक प्रत्यक्ष इक्षे छे. (" लौकिक सिक्षक्षंप्रकाराः" लुओ।.)

स्त्रीकिकराज्यतारपर्यम्— यासता પ્રકरणु ઉપરથી જે તાત્પર્ય भासम પડે ते. જેમ, ખાતી વખતે 'સેંધર' માગે તે। તેના અર્થ ' ધોડા' નહિ સમજતા ' મીડું' સમજવું એ લોકિકશબ્દતાત્પર્ય છે.

लौकिकसिन्नकंप्रकाराः— प्रत्यक्ष ज्ञानना हेतुइप तथा यक्षु आहिड छिप्रियोना व्यापार इप के देशिंड सनिडर्ष छे, तेना छ प्रधार छः-(१) संयेश सनिडर्ष, (२) संयुक्त समवाय सनिडर्ष, (३) संयुक्तसमवेतसमवाय-सनिडर्ष, (४) समवतय-सनिडर्ष, (४) समवत्य-समवायसिकडर्ष, अने (६) विशेषख्विशिष्यता. (ओ छ प्रधारना सन्निडर्षोमांथी छाउपख् सन्निडर्ष वडे के प्रत्यक्ष छत्पन्न थाय छे, ते देशिङ प्रत्यक्ष इहेवाय छे. ('देशिङ प्रत्यक्ष र

ळौकिकीशब्दीयमा — आसवाक्यजन्यात्रमा । यथार्थ वक्ताने आप्त કહે છે. એના આપ્તના વચનથી ઉપજેલું જે પ્રભાશાન તે લાકિકી શાબ્દીપ્રમા કહેવાય છે.

#### व

चक्कतारपर्यम् — पुरुषिभिष्रायः । भारा आ શબ્દથી શ્રીતા પુરુષને આ અર્થના ભાધ થાએ. એવી જે બાલનાર મનુષ્યની એક જાતની ઇચ્છા હોય છે તેને વક્તૃતાત્પર્થ કહે છે.

#### ( १७६ )

२. तदर्थप्रतीतिच्छयाचरित्वम् । ( अर्थः ९५२ प्रभाशेल छे.

वचनादिएञ्चकम्—વાક, પ્રાણિ, પાક, પાયુ, અને ઉપસ્થ, એ પાંચ કર્મેન્દ્રિયાના પાંચ વ્યાપાર છે, તેને અનુક્રમે વચન (ઉતિ) આદાન (ગ્રહણ કરતું), વિહાર (ગમન) ઉત્સર્ગ (ત્યાગ), અને આનંદ કહે છે. એ વચનાદિ પંચક છે.

वर्तमानकाळः — कियायाः प्रारम्भतः समा-सिपर्यन्ते प्रारम्भसमाप्तिमिन्याप्य वृक्तिमान् काळः । क्रियाना प्रारं लथी ते समाप्ति पर्यंत प्रारं ल स्मते सभाप्तिने व्यापीने रहेनारे। के क्राण ते वर्तभानकाण.

શब्दप्रयोगाधारारब्धापरिसमासकालः । શબ્દની પ્રયોગ જે કાળમાં થાય છે, અને તેના આરંભ કર્યો છતાં સમાપ્તિ ન થઈ હોય તેટલાે કાળ વર્તમાન કહેવાય છે.

वर्तमानत्वम्—स्वष्वस्यागमावानधिकरण-कालग्रतित्वं वर्तमानत्वम् । अष्ठे क्रियाना तथा अन्य पदार्थना ध्वसनो तथा आगस्यावनो अन्तिक्षित्रसम्भूत के क्षण छे, ते क्षण विषे ते क्रियानुं तथा ते अन्य पदार्थनुं के वर्तवुं अक ते क्रियामां तथा अन्य पदार्थमां वर्तमानपस्थं छे.

वर्तमानप्रतिबन्धः—वर्तमानकालीनत्वे सित तत्त्वज्ञान्प्रतिरोधः । वर्षभानकालभां के तत्त्वज्ञान न थवा हेनार ते वर्षभान प्रतिष्णं के अ प्रतिष्णं घ यार प्रकारने। छेः—(१) विषया-सिक्त, (१) प्रज्ञाभां ( शुद्धिनी भंहता), कुतर्क (प्रतिपाहित अर्थने अबरी रीते सभकवो ते), अने (४) विषयं यहुराग्रह ( એटले हुं भंजित छुं, हुं विरक्त छुं, हुं वेहपाडी छुं, छत्याहि हेड छिद्रियाहिमां आत्म-प्रस्थानी शुद्धि विषे हुराग्रह.)

वशीकारवैराग्यम् — एहिकामुष्मिकविषय-जिह्नासाः त्या क्षेत्रका तथा परक्षेत्रका विषये।ने नाशवान अध्रीने तेमना त्यागनी धन्छा, बस्तुपरिच्छेदः—अन्यान्यामावप्रतियोगिन् स्वम् । અન્યાન્યાભાવના પ્રતિયોગિપણાતું નામ વરતુપરિચ્છેદ છે. જેમ–લટતા પટમાં, અને પટના ઘટમાં અન્યાન્યાભાવ રહેલા છે, તેતું પ્રતિયાગીપણું અનુક્રમે લટ તથા પટમાં છે, તેજ વરતુપરિચ્છેદ છે.

२. यिकचिद्रस्वनात्मत्वम् । क्षेष्ठपण् वस्तु-भात्रनुं के अनात्मपण्डं ते वस्तुपरिच्छेट छे.

चाक्—चननिक्रयासाधनमिन्द्रियम् । ५२४ त (भाक्षवाती) क्रियानुं साधन छिद्रिय ते वाक् छिद्रिय.

वाक्यम्—आकांक्षादियमत्पदसमृहा वाक्यत् । भाકાંક્ષા, યાગ્યતા અને भાसत्ति, भा ત્રશુ-વાળા જે પદાના સમૂહ તેને વાકય કહે છે. જેમ–'ગાય લાવા' ઇત્યાદિક વચના આકાંક્ષા-દિવાળાં હોવાથી તે પદાના સમૃહને વાક્ય કહે છે.

२. पदसमूही वाक्यम्। પદાના સમૂહ તે વાક્ય. (એવું લક્ષણ પણ કેટલાક કહે છે.)

वाक्यप्रकाराः—વાકયના પ્રકાર બે છે: (૧) લોકિક અને (૨) વૈદિક. આપ્ત પુરૂષે કહેલું વાકય લાકિક કહેવાય છે અને સર્વદ્રા ઈશ્વરે કહેલું વાકય વૈદિક છે. રમૃતિ, ઇતિહાસ અને પુરાષ્ટ્રને જો વેદમૂલકતા હોય તાજ તે પ્રમાષ્યુ છે; અન્યથા ખીજા વાકયાને પ્રમાણતા નથી.

વૈદિક વાક્યતા વિધિ, મંત્ર અને અર્થ-વાદ, એવા ત્રણ પ્રકાર છે. (એનાં લક્ષણો તે તે શબ્દોમાં જોવાં,)

वाक्यार्थः— वाक्यतात्पर्यविषयः । वाडयना तात्पर्यना विषयः

ર. साकाङ्क्षपदार्थोनिराङ्क्षा वाक्यार्थः । आकांक्षावाणा पहाना અર્થ જેથી આકાંક્ષા- रહિત થાય તે વાક્યાર્થ. જેમ–'ગાય' એટલું બોલવાથી ગાય સંખધી ક્રિયા વગેરે જાણવાની આકાંક્ષા રહે છે; સાં 'ચરે છે' એટલું કહેવાથી તે આકાંક્ષા નિવૃત્ત થાય છે, માટે 'ગાય ચરે છે.' એ વાક્યાર્થ છે.

## ( 940 )

वाक्यार्थप्रमा-शाब्द्शिमा-शाब्द्बोधः। ( ঐ রত্ত্ব पर्शय शल्हा છે. ) शल्ह प्रभाष्ट्रियी ক সুমা উপেল থাধ ते.

वाक्येकवाक्यता — अङ्गबोधकवाक्यस्याङ्गि-े**बाधकवाक्ये**न सहैकवाक्यत्वम् । के वाउथे। पेति-પાતાના અર્થમાં તાત્પર્યવાળાં છે, એમ છતાં ્તે વાક્યાના અંગાંગિલાવ આકાંક્ષાને લીધે જે એકવાક્ષતા થાય છે તેને વાકચૈકવાક્ષતા ु**કહે** छे. જેમ "दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामा यजेत । " –'' સ્વર્ગ'ની **ઇચ્છાવાળાએ** ્પૂર્ણમાસ નામે યાગ કરવા." એ વિધિ ્વાક્યથી દશ<sup>્</sup>પૂર્ણમાસ નામે અ'ગી (અંગેા-વાળા) યાગાનું વિધાન કરેલું છે. અને તેજ પ્રકરણમાં "समिधा यजति" એ વચનથી ્સમિધ નામે અંગ યાગનું વિધાન કરેલું છે. હવે અંગીયાગને અંગ યાગની અપેક્ષા ્રઅવશ્ય હોય છે. માટે સ્વર્ગની કામનાવાળા પુરૂષે સમિધાદિક અંગયાગ વિશિષ્ટ દર્શ પૂર્ણ-માસ યાગાને કરવા: એ રીતે અંગળાધક ્વાક્યોની અંગીબોધક વાક્યે સાથે ્વાકયતા થાય છે. તેને વાક્યેકવાકયતા કહે છે.

२. प्रत्येकं भिन्नभिन्नसंसर्गप्रतिपादयार्गावययाः सङ्क्षावरोन महावाक्यार्थनेषयत्वम् । वाउथे।भां हरें ४ पेतिपाताना लिल्लिल सं अधि प्रतिपादित इरतां छतां आडांक्षाने क्षीधे भढा-वाउथने। अर्थ लखावतां हां य त्यारे तेभनी अधावता उद्याप्त हां थेता हों या त्यारे तेभनी

वाचकः-पदार्थस्मृतिजनकः । पदार्थनी स्भृतिने। ले शण्डलने होय ते वायह.

- पदार्थविषयप्रतीतिविषयः। પદાર્थना विषयनी પ्रतीतिना विषय (જे શબ્દ) હૈाय ते वायकः
- इ. पुराणादि पाठकः। पुराख् वजेरेवांयनारे। पृथ्व वायक्ष छे.

वाच्यम् — पदजन्यप्रतीतिविषयः । ५६ ७५२थी ७८५-न यता ज्ञानने। के विषय छ।य ते वाच्य. वाच्यार्थः—પદની શક્તિવૃત્તિવહે જે અર્થ જાણવામાં આવે તે વાચ્યાર્થ કહેવાય છે.

वादः — तत्त्वबुभुत्तोः कथावादः । तत्त्व वस्तुना भोधनी र्धव्छावाणा भे पुरुषानी के परस्पर प्रश्रुष्ठतररूप कथा छे, तेनुं नाम वाद छे.

- तत्त्वनिर्णयफलः कथाविशेषः। तत्त्वने। निर्ध्यं केतुं ६० હોય એવી એક પ્રકારની એ જણની કથા તે વાદ.
- ३. स्वामिमतार्थकथनं वादः। भे।ताने के अर्थ भान्य द्वीय तेतुं अथन ते वादः

वादम्भः - धतर भते। भंडनपूर्वः स्वभतनुं स्थापन करनारा भ्रंथः केवा केः- चित्सुखी, अद्वैतसिद्धि, संक्षेपशारीरक, स्वाराज्यसिद्धि, वेदान्तपरिमाषा, सिद्धान्तलेश, अद्वैतकौस्तुम, भेदधिकार, धत्थाहि.

वादित्वम् — विचारस्थले वादकशाकर्तृस्वम् । क्षेप्र तत्त्वने। विचार करवे। द्वेष ते स्थले वाह क्ष्या करनार ते वाही.

 प्रथमपक्षप्रतिपादकत्वम् । એ જચ્ચુના वाहमां જે પહેં લો પक्ष પ્રતિપાદન કરતો હોય તે વાદી.

वानप्रस्थाश्रमः—गृहस्थाश्रममण्हाय गृहीत-मुनिवृत्तिरसंन्यस्तः । જેણે ગૃહસ્થાશ્રમ છોડીને મુનિવૃત્તિ શ્રહણ કરી હોય અને સન્યાસ શ્રહણ ન કર્યો હોય તે વાનપ્રસ્થ કહેવાય. વાનપ્રસ્થરૂપ આશ્રમ તે વાનપ્રસ્થાશ્રમ તે ચાર પ્રકારના છે:-(૧) વૈખાનસ, (૨) ઓફું ખર, (૩) વાલખિલ્ય, (૪) ફેનપ.

वायवीयविषयः — रूपरहितस्पर्शवद्विषया वायवीयविषयः । ३५२६ित २५४५वाका विषय ते वायवीय विषय ४६ेवाय छे.

२. अपाकजानुष्णाश्चीतस्पर्शवद्विषया वायवीय-विषयः । अपाङक अेवा अनुष्णु अने

# ( १८१ )

ચ્મશીત સ્પર્શવાળા જે વિષય હેાય તે વાયવીય વિકય.

- ३. रूपरहितस्पर्शवद्धक्तिद्रव्यत्वसाक्षाधाप्यजा-तिमद्विषया वायवीयविषय: । ३५२६ित २५६९-दाणा प्रव्यमा रहेनारी, अने प्रव्यत्वनी साक्षात व्याप्य कॅातिवाणा विषय ते वायवीय विषय ३६वाय छे.
- ४. अपाकजानुष्णाशीतस्पर्शवनमात्रवृत्तिद्वव्यस्व-साक्षाद्व्याप्यजातिमद्विषया वायवीयविषयः। अपा-क्रण ओवा अनुष्णु अने अशीत २५श वाणा द्रव्यभां भात्र रहेनारी अने द्रव्यत्वनी साक्षात् व्याप्त ओवी के वायुत्व कार्ति, ते कार्तिवाणा विषय ते वायवीय विषय कहेवाय छे. ६ यण्डुक ३५ वायुथी आरंभीने प्राण्डाहि भढान् वायु पर्यंत सर्वकन्य वायुने विषय३५ वायुक गण्ड्वो. आ क्षारक्ष्यी प्राण्ड्वायुने लिनन वायु गण्यो नथी.

वायवीयशरीरम् — रूपरहितस्पर्शवकुत्ति इत्यस्यसंवकुति इत्यस्यसाक्षाक्त्याप्यजातिमच्छरीरं वायवीयशरीरम् । ३५२. कि.त २५४. वाणा ६०४मां २ हेनारी अने ६०४.तनी साक्षाद्वयाप्य એવી वायुत्य काति-वाणुं शरीर ते वायवीय शरीर.

- २. अपाकजानुष्णाक्षीतस्पर्शवनमात्रवृक्तिद्रव्यत्व-ज्ञातिसाक्षाद्व्याप्यजातिमच्छरीरम् । अपाक्ष्य अवा अनुष्ण अने अशीत २५श्रीवाणाल द्रव्यमां रहेनःरी अने द्रव्यत्वनी साक्षात् व्याप्य अवी वायत्व ज्ञातिवाणुं शरीर ते वायवीय शरीर क्रहेवाय,
- ३. रूपरहितस्पर्शवच्छरीरं वायवीयशारीरम् । જે શરીરફય ગુષ્યુથી રહિત હાેઇને સ્પર્શ ગુષ્યુવાળું હોેય છે, તે શરીર વાયવીય શરીર કહેવાય છે.
- ४. अपाकजानुष्णाशीतस्पर्श्ववच्छरीरं वायवीय-शरीरम् । के शरीर अपाक्क अेवा अनुष्धु अने अशीत रपर्शवाणु होय छे ते वायनीय शरीर कहेवाय छे.

वायवीयन्द्रियम् — रूपरहितस्पर्शवदिन्द्रियम् । के छिदिय इपगुष्यि रहित छे। छने रपर्शगुष्य-वाणु छे। ये ते वायवीय छन्द्रिय छहेनाय छे.

- र. अपाकतुष्णाशीतस्पर्शवदिन्दियम् । के धिरिय अपाठक अनुष्णु अने अशीत २५र्श-वाणु होय ते वायवीय धिरिय बहुवाय छे.
- ३. रूपरहितस्पर्शवद्यतिह्रव्यत्यसाक्षाद्व्याप्य-जातिमदिन्द्रियं वायवीयेन्द्रियम् । ३५ रिकतः २५श. वाणा द्रव्यमा रहेतार व्यते द्रव्यत्वतीः साक्षात् व्याप्य के वायुत्व कृति ते कृति-धिद्रिय ते वायवीय धिद्रिय क्षेत्वाय.

४. अपाकजानुष्णाशीत स्पर्शवन्मात्रश्चित द्रव्यत्व-साक्षाद्व्याप्यजातिमदिन्द्रियं वायवेन्द्रियम् । अभा-कृष अनुष्णुाशीत २५श वाणा द्रव्यभात्रभांक रहेनार अने द्रव्यत्वनी साक्षात् व्याप्य के वायुत्वकाति, ते ज्ञतिवाणुं छिदिय ते वायुत्वकाति, ते ज्ञतिवाणुं छिदिय ते वायुत्वेशिन्द्रिय.

वायु:— अपाकजानुष्णाशितस्पर्शवान् वायुः । જે રપશ અગ્રિ આદિક તેજના સચાગરૂપ પાક વહે જન્ય નથી હોતા તે રપશ અપા-કજ (નહિ દઝાડનારા) કહેવાય છે, અને જે સ્પર્શ ઉષ્ણપણાથી તથા શીતપણાથી રહિત હાય છે તે અનુષ્ણાશીત કહેવાય છે. એવું અપાકજ તથા અનુષ્ણાશીત જે દ્ર-ય હોય તે વાયુ કહેવાય.

रूपरहितस्पर्शवान् वायुः । જे ५०५ ३५ अथ्यी रिक्ष्ति है। छेने २५र्श अथ्वाणुं है। ४ छेते वायु ४ हैवाय छे.

- ३. रूपरहितस्पर्शवद्युत्तिद्रव्यत्वसाक्षाद्त्याप्य-जातिमान् वायुः। ३५२. दित २५र्शवाणा દ્રવ્યમાં રહેનારી એવી જે દ્રવ્યત્વ જાતિની સાક્ષાદ્-વ્યાપ્ય જે જાતિ છે, તે જાતિવાળું દ્રવ્ય તે વાયુ કહેવાય છે.
- ४. अपाकजानुष्णाशीतस्पपर्शवन्मात्रवृत्ति द्रव्यत्वसाक्षाद्व्याप्यजातिमान् वायुः । अपाऽल ओवे। के अनुष्णु अने अशीत २५र्श छे, तेवा २५र्श्वाणा ऽव्यमात्रमांल रहेनारी ओरी

# ( १८२ )

હોંઇને કવ્યત્વ જાતિની સાક્ષાત્ વ્યાપ્ય જે જાતિ, તે જાતિવાળું કવ્ય વાયુ કહેવાય છે.

५. **વાયુ**ત્વजातिमान् वायुः । જે ૬૦૫ સમવાય સંબ'ધે કરીને વાયુત્વ જાતિવાળું હોય છે, તે ૬૦૫ વાયુ કહેવાય છે.

६. शब्दस्पर्श गुणके बायुः। शक्ट अने २५१९ भुष्याणुं ५०य ते वायुः

वायुगततुणाः—સ્પર્શ, સંખ્યા, પરિ-શ્યામ, પૃથકૃત્વ, સંયાગ, વિભાગ, પરત્વ, અપરત્વ, અને વેગ એવા નવ ગુણા વાયુમાં રહે છે.

वायुद्रव्यम्—વાયુ નિસ્ય અને અનિસ એમ બે પ્રકારના છે. તેમાં પરમાણ્ફ્ર્ય વાયુ નિસ્ય છે અને કાર્યકૃપ વાયુ અનિત્ય છે.

અનિત્યવાયુ—(૧) વાયવીય શરીર, (૨) વાયવીય ઇદિય, અને (૩) વાયવીય ધિષય, એમ ત્રસ્યુ પ્રકારના છે. વાયવીય શરીર અયોનિજ છે અને તે વાયુલોકમાં પ્રસિદ્ધ છે; સ્પર્શ- શુલુનું શ્રાહક ત્વક ઇદિય એ વાયવીય ઇદિય છે; અને વક્ષાદિ કાના કંપનના હેતુ તથા સરીરમાં કરનારા પ્રાચ્યાયુ એ વાયવીય વિષય કહેવાય છે.

वार्त्ता-- अन्यान्यकथनम् । परस्पर वात इरवी ते र. ओड प्रडारनी निवाहनी व्यापार ते वार्ताः

वार्तिकम् — उक्त तुक्त तुक्त वार्यव्यक्त कारि वार्तिकम् । अध्यां के अधे छुं छु। य, अध्यां के अधे छुं छु। य, अध्यां पे। छुं अधे छुं। य, ते सर्वाने स्पष्ट अरनारे। अध्य ते वार्तिः अधुं छे छे- उक्ता तुक्त तुक्त तानां चिन्ता यत्र प्रवक्तिः। तं प्रन्थं वार्तिः प्राहुर्वातिक ह्याम नीषिणः "॥१॥ के अध्यां छक्त, अनुकत् अने हुकक्त संभाधी विधार प्रवर्तता छ। य अधेने वार्तिः कण्णुनारा पंडिता वार्तिः अधेने वार्तिः वार्तिः अधेने वार्तिः वार्तिः वार्तिः अधेने वार्तिः वार्तिः वार्तिः अधि छ। "

वासना—स्पृतिहेतुसंस्कारविश्लेषः। રમૃતિના હેતુ એવા, કાઇ એક જાતના સંરકાર તે વાસના

- २, अनुभवजन्यायाः स्पृतिहेतुः । અનુભવ**યી** જન્ય એવી સ્મૃતિના હેતુ તે વાસના.
- ३. पूर्वापरपरामर्श विना सहसोत्पद्यमानस्य क्रीधादिकृतिविशेषस्य हेतुश्वितगतः संस्कारविशेषो वासना। आश्वेश पिछशे विचार क्र्यो विना अक्षेत्रके ६५७ आवनार क्रिकाहि अभुक्ष कृतिओनो हेतु ओवा चित्तमां रहेते। ओक्र प्रकारने। संरक्षर ते वासना.
- ४. सुषुस्यवस्या गताघीसूक्ष्मावस्यावासना । સુષુપ્તિ અવસ્થામાં રહેલી ખુહિની સૂક્ષ્મ અવસ્થા તે વાસના. તે બે પ્રકારની છે:-(૧) શુભવાસના અતે (૨) અશુભવાસના.

वासनाक्षयः—विवेकजन्यचित्तप्रश्मवासना-दाढर्थेन बाह्यनिमित्ते सत्यपि क्रोधायनुत्पितः । विवेक्ष्मी लन्य थित्तनी शान्तिह्य वासना ६८ थवाथी लढारनां निभित्त छतां पणु क्रीध वगेरेनी डित्पत्ति न थवी ते वासनाक्ष्म क्रेडेवाय छे.

वासनानन्दः -- ब्रह्मध्यानादेविषयध्यानात्सु-पुप्तेश्व व्युत्थितस्य या आनन्दस्य वासनास्ता वासनानन्दः । ध्रक्षध्यानभांथी अथवा विषयना ध्यानभांथी अथवा सुषुष्तिभांथी व्युत्थान पामेक्षाने के आनंद्वनी वासनाओ कष्णाय छे ते वासनानंदः

विकल्पः—प्रकारता, २ संशय, उ क्रथनाः

अन्द्रश्नानानुपाती वस्तुश्चन्या विकल्पः ।
 શબ્દના ન્રાનથી જેની કલ્પના મનમાં થઇ
 શકે, પણ વસ્તુ કાંઇ હોય નહિ તે વિકલ્પ.

५. वस्तुश्रूत्यत्वे सति स्वविरोध्युत्तरज्ञानाः बाच्यत्वम् । के वस्तुश्रूत्य छे। धने पे। तातुः विरोधी ओवुं के इत्तरकाणभां थतुं त्रसन, तेने। के भाधन करे ते विकश्य.

विकार:-(सांप्याने भते) जन्यत्वे सत्यजनका विकार:। के पाते कन्य क्षाप्ने

# ( १८3 )

ખીજાનું જનક ન હાેય તે વિકાર. જેમ, ધટ પૃથ્વીથી જન્ય છતાં તે કાેઇ ખીજાના જનક નથી, માટે 'ઘટ' વિકાર કહેવાય છે.

ર. (વેદાન્તમતે) पूर्वावस्थापरित्यागे सत्य-वस्थान्तराष्ट्रत्तिः । પૂર્વાવસ્થાને પરિત્યાગ કરીને ખીજી અવસ્થામાં આવવું તે વિકાર, જેમ, દૂધના વિકાર દહીં છે.

विकृति:—तत्त्वानारम्भकम् । के वस्तु क्षेष्ठ तत्त्वने। आर'क्ष न करे ते विकृति.

- ર. जन्यत्वे सिंत जनकः । જે પાતે જન્ય હાૈં ઇને બીજાનું જનક હાૈય તે વિકૃતિઃ જેમ, વાયુ આકાશથી જન્ય હાૈં ઇને અમિતા જનક છે માટે તે વિકૃતિ છે. (સાંખ્યા એને પ્રકૃતિ– વિકૃતિ કહે છે.)
- ર. ( મીમાંસાને મતે ) यत्र न समद्रागाप-देशः स विक्रतिः। જેમાં સમગ્ર અંગનાે ઉપદેશ ન હાેય તે વિકૃતિ.
- ४. जातिदेशिकेतिकर्तव्यताकत्वम् । અતि-देशइभ કर्भनी धतिकर्तव्यवाणुं कर्भते विकृति (याज.)

चिद्देष:— कार्यव्यासङ्ग मुद्दमाव्यकथाविच्छेदो विद्देष:। ' હમણાં આ કામ અમારે કરવાનું છે' એ પ્રમાણે કાર્ય વ્યાસ ગનું બહાનું કાઢીને જે (વાદરૂપ) કથાના વિચ્છેદ કરવા તેને વિદ્વેપ કહે છે. (એ એક નિગ્રહસ્થાન છે.)

- २. पुनः पुनर्विषयानुसन्धानं विक्षेपः । विष्ये।नु' ક્ર(ક્રિડીને અતુસ ધાન તે વિદ્યેપ.
- अखण्डवस्त्वनालम्बनेन चित्तवृत्तेरन्या-लम्बनम्। अभांऽ वरतुनुं आक्षंभन प्राप्त न थवाथी यित्तनी वृत्तिओ के अन्य पदार्थनुं आक्षंभन करें छे, तेने विश्लेष क्षेड छे.

विश्लेपदाक्तिः-आकाशादिप्रपंचीत्पत्तिहेतुः । आक्षाशाहिक प्रपंच (जगत)ति हित्पत्तितुं क्षर्ष्यु के शक्ति ते विश्लेप शक्ति अथवा.

 आकाशादिविविधकार्यजननाकूलमज्ञानसा-मर्थ्यम्। આકાશાદि विविध કार्य ઉત्पन्न थवाने અનુકૂળ એવું અદ્યાનનું જે સામર્થ્ય તે વિક્ષેપશક્તિ.

- ર. वृत्त्यर्थावबोधकं क्षक्यम्। વૃત્તિના અર્થતું બાેધન કરનારૂં વાક્ય તે વિશ્વહ. (સૂત્રનાં પદાના અર્થ સમજ્બવનાર વાક્યને વૃત્તિ કહે છે.)
- ३. समासादिवृत्तिसमानार्थकवाक्यम् । सभा-साहि अने वृत्ति भन्नेने सभानार्थक द्वाय अेवुं वाक्ष्य, ४. शरीर. ५. सडाई.

विद्मम् -- શ્રંથની સમાપ્તિમાં પ્રતિખ'ધ કરનાર કાઇ પ્રકારતું પાપ; તે શ્રંથ સમાપ્તિનું વિશ્ન કહેવાય છે.

२. कार्योत्पादप्रयोजकीभूतधर्मविघटकत्वम् । કાર્ય'ની ઉત્પत्तिमां હેતુ ३૫ ધર્મ'ને નિષ્કળ કરવાપછ્યું તે વિધ્ન.

विचार:--प्रमाणेन तत्त्वपरीक्षा । प्रभाशु-वर्डे तत्त्वनी परीक्षा इरवी ते विचार.

र. तात्पर्यातुकूल्युक्त्यतुसन्धानम् । तात्पर्यने अतुर्भूण युक्तिओानुं अनुसन्धान करतुं ते विचार.

विच्छेदः— एकजातियद्व्यगुणादीनामन्यजा-तीयेन व्यवधानम् । ओक जातना द्रव्य के गुणु वगेरेनुं पीळ जातना द्रव्य के गुणुविदे व्यवधान ते विच्छेद्द.

विज्ञातीयभेदः—विरुद्धजातिकृतो भेदः । વિરુદ્ધ જાતિવાળા પદાર્થીના જે પરસ્પર એક તે વિજાતીય એક. જેમ, દક્ષ અને ઘડો એ ખેના પરસ્પર એક તે વિજાતીય એક છે.

विज्ञातियविद्यस्वाः— મૃથના વિક્ષ-ધ્વંસતું કારણ મંગળ છે, પણ પાપાદિકથી થતા વિદ્યધ્વંસનું કારણ મંગળ ન છતાં સ્તાત્ર પાઠ, પ્રાયશ્વિતાદિ પણ છે; માટે પ્રાયના વિદ્યધ્વંસ સિવાયનાં બીજાં વિદ્યોના ધ્વંસને વિજ્ઞતીય વિધ્નધ્વંસ કહે છે.

ર. પ્રસ્તુત વિધ્તાેથી અન્ય પ્રકારનાં વિદ્યોના ધ્વંસ તે વિજાતીય વિદ્યધ્વંસ.

# ( 828 )

विज्ञानप्रकारौ- ( भौद्धभते ) भौद्ध दि। धेने अधिष्ठानना स्वरूपने। निश्चय करावनारी વિજ્ઞાનના ખે પ્રકાર છે: (૧) આલયવિજ્ઞાન અને (ર) પ્રવૃત્તિવિજ્ઞાન.

विज्ञानमयकोशः-ज्ञानान्द्रियसहिता बुद्धिः। પાંચ ગ્રાને દિયા અને ખુહિ મળીને વિજ્ઞાનમય કાેશ કહેવાય છે.

विज्ञानस्कन्ध:—( भौद्रभते ) हुं, हुं, એવું આલય વિજ્ઞાન અને ચક્ષુઆદિક ઇદ્રિયા-વડે જન્ય જે નિર્વિકલ્પક જ્ઞાન, તેનું નામ વિજ્ઞાનસ્ક ધ.

वितण्डा-स्वपक्षास्थापनहीना विजिगीषुकथा। પાતાના પક્ષના સ્થાપનથી રહિત એવી જે જીતવાની ઇચ્છાવાળા પુરૂષોની પરસ્પર કથા તેનું નામ વિતંડા.

२. स्वपक्षस्थापनाराहित्येन परपक्षनिराकरण-वाक्यम् । પાતાના પક્ષનું સ્થાપન સિવાય ખીજાના પક્ષનું ખંડન કરનારું વાક્ય તે વિતંડા.

वित्तेषणा:--धनविषयः અભિમાન કે ધનની ચાહના તે વિત્તૈષણા.

ર. યત્રાદિ કર્મ કરવા માટે ધનની ઇચ્છાને પણ વિત્તૈષણા કહે છે.

विदेहमुक्तिः - तत्त्वज्ञानिना भागेन प्रारब्ध-क्षये वर्त्तमानशरीरपाते विदेहमुक्तिः । & अहम છું, એવા **ત**ત્ત્વજ્ઞાનવાળા પુરૂષના પ્રારમ્ધ કાર્યના ભાગવડે નાશ થવાથી વર્તમાન શરીરના જે નાશ, તે વિદેહમુક્તિ કહેવાય છે.

ર. ભાવિ શરીરનું જે અનારંભકપણું તે વિદેહમક્તિ.

विद्या-पुरुषार्थसाधनं विद्या । पुरुषार्थना સાધનને વિદ્યા કહે છે.

- २. जीवब्रह्मणारभेदगाचरान्तः करणवृत्तिः। જીવના અને શ્રહ્મના અક્ષેદને વિષય કરનારી અંતઃકરણની વૃત્તિને વિષય કહે છે.
- ३. अध्यस्तनिषेधकत्वे सति अधिष्ठानस्वरूपनिर्धारणं विद्या । અધ્યસ્ત પદાર્થના નિષેધ કરનારી

હૈાય તે વિદ્યા.

विद्यामदः-मत्सदशः के। वेत्त्यहं पण्डिता, न मत्तोऽन्यः पण्डिताऽस्तीति मनसाऽभिनिवेशः । भारा જેવું કાણ જાણે છે? હું પંડિત છું, મારાથી (માટા) બીજો કાઇ પંડિત નથી, એવા મનના દુરાગ્રહ તે વિદ્યામદ.

विद्यामदानेवृत्युपाय:-अहं कः मत्तोप्यधि-काः पण्डिता बहवः सन्ति, तस्मान्मामपि - कश्चित्प-ण्डितः पराभविष्यतिति निरन्तरचिन्तनम् । 🐇 शी ગણત્રીમાં છું ? મારાથી પણ અધિક પંડિત બીજા ઘણા છે, તેથી મારા પણ કાઇ પંડિત પરાભવ કરશે એવં નિરંતર ચિંતન કરવું એ વિદ્યામદની નિવૃત્તિના ઉપાય.

विद्वत्सस्यासः - गृहस्थाश्रमादौ कृतश्रवणादि-भिरुत्पन्नसाक्षात्कारेण गृहस्थादिना चित्तविश्रान्ति-लक्षणां जीवन्मुक्तिमुद्दीर्य क्रियमाणविद्वत्सन्न्यासः। ગૃહસ્થાશ્રમાદિ આશ્રમામાં રહીતે શ્રવણાદિ કરવાર્થા સાક્ષાત્કાર ઉત્પન્ન થતાે હાૈય**, એવા** ગૃહસ્થ વગેરેએ ચિત્તની વિશ્રાંતિરૂપ જીવન્**મુક્તિને** ઉદ્દેશીને જે સંન્યાસ ધારણ કર્યો હૈાય તે વિદ્વત સંન્યાસ.

२. अपरेक्षितत्त्वविद्विहितत्वे सति संसाधन वैधाखिलकर्मत्यागा विद्वत्सन्त्यासः । 🕏 संन्यास અપરાક્ષ તત્ત્વજ્ઞાનીએ કરવા એમ વિદ્ધિત હ્યાેં કિં વિધિયા પ્રાપ્ત એવાં સાધત સહિત સર્વ કર્મના ત્યાગ તે વિદ્વત્ સંન્યાસ. એના એ પ્રકાર છે; (૧) જાતરૂપધર, અને (૨) કમંડલ્વાદિધર.

विधि:-पुरुषप्रवर्तकं वाक्यम् । पुरुषने પ્રવૃત્તિ કરાવનારૂં વાક્ય તે વિધિ.

- २. अज्ञातार्थज्ञापका वेदभागा विधिः । अर्जात અર્થને જણાવનારા વેદના ભાગ તે વિધિ.
- ३. अप्राप्तप्रापके। विधिः । २५ प्राप्त ( ५५ -ભાગ)ને પ્રાપ્ત કરી આપનાર વચન તે વિધિ.
- ४. (साट्टीने भते ) शब्दभावना विधिः। શામ્દી ભાવના તે વિધિ.

## (१८५)

५. (પ્રાભાકરાતે મતે) नियागा विधिः। પ્રભાકર મતના મીમાંસકા નિયાગને વિધિ કહે છે.

६. ( તાર્કિકાને મતે ) इष्टसाधनता विधिः । ઇष्ट સાધનાને વિધિ કહે છે.

વિધિના મુખ્ય બે પ્રકાર છે; અભિધાન અને અભિધેય વિધિ. અભિધાન વિધિ ચાર પ્રકારતા છે: (૧) જ્પતિ વિધિ, (૨) અધિકાર-વિધિ, (૩) વિનિયાગવિધિ અને પ્રયાગ-વિધિ.

 इष्टसाधनताबोधकप्रत्ययसमिक्याहृत-वाक्यं विधिः । ५/४-ती साधनताना भेषधिक के प्रत्यय छे. ते प्रत्ययवडे धटित के वाक्य, ते वाक्यविधि कडेवाय छे.

એ વિધિ વાક્યના ત્રણ પ્રકાર છે: (૧) અપૂર્વવિધિ, (૨) નિયમવિધિ, અને (૩) પરિસ'ખ્યા વિધિ. (એનાં ક્ષક્ષણો તે તે શબ્દોમાં જોવાં.)

विधिमुखप्रतीति:—નકાર રહિત પ્રતી-તિને વિધિમુખ પ્રતીતિ કહે છે. જેમ, 'આ ઘડાે છે, આ ઘડાે છે,' એવા પ્રતીતિને વિધિમુખ પ્રતીતિ કહે છે.

विनिगमनाविरहः — एकतरपक्षपतियुक्ति-विरहः । ઘણા વિષયામાંથી કાઇ અર્થને સિદ્ધ કરનારી યુક્તિના અભાવ તે વિનિગમના-વિરહ કહેવાય છે. જેમ કાઇએ કહ્યું કે પરત્વ અપરત્વ નામે ગુણાનું અસમવાયિ કારણ વાયુમાં રહેલા રપર્શ ગુણ છે. હવે જે દ્રવ્યમાં સપ્યા, પરિશુ મ, પૃથફત્વ, સંધાગ, વિભાગ, એવા બીજા પાંચ ગુણા પણ રહે છે. એ છ ગુણામાંથી કરા છું છે, તેના નિશ્ચય થઈ શકતા નથી: કેમકે એ છ ગુણામાંથી એક સ્પર્શ ગુણ જ પરત્વાપરત્વનું અસમવાયિ કારણું છે, અને બીજા પાંચ ગુણા કારણું નથી. એ પ્રકારના અર્થની કાઈ એક અર્થને સિંહ કરનારી યુક્તિના અભાવ તે વિનિગમના વિરહ કહેવાય છે, એને અલાવ તે વિનિગમના વિરહ કહેવાય છે, એને અલાવ તે વિનિગમના વિરહ કહેવાય છે, એને અલીને ને

विनियोगाविधिः—अङ्गप्रधानसम्बन्धबोधकेा विधि:। અ'ગ ३૫ કર્મ અને પ્રધાનરૂપ કર્મના સ'અ'ધનું બાધન કરનારા વિધિ તે વિનિયાગ વિધિ. જેમ-दधाजुहोति (દહીં.વડે હામ કરે છે.)

विपक्षः — निश्चितसाध्याभाववान् विपक्षः । जे भद्दार्थं साध्यालाव प्रश्नारक निश्चयवाणा छोय छे, ते भद्दार्थं विपक्ष कछेवाय छे. जेभ, पर्वता बिह्नमान् धूमान् ( पर्वत अश्चिवाणा छे, धूम ३५ छेतुथी ) ओ अनुभानभां पाण्यानी धरा ओ विपक्ष कछेवाय छे, केभके ते धराभां भनुष्यने हदो बह्न्यभाववान् ( पाण्यानी धरा अश्चिता अलाववाणा छे ) ओ रीते अश्चित्रप्र साध्यना अलाववाणा निश्चयं छे.

विपरांतभावनाः—અतस्मिस्तद्बुद्धिः। જે વસ્તુ જ્યાં નથી તે વસ્તુ ત્યાં છે, એવી બુદ્ધિ. જેમ, દેહમાં આત્મત્વ બુદ્ધિ, તે વિપરીત ભાવના. તે બે પ્રકારની છેઃ (૧) પ્રમાણુગતા, અને (૨) પ્રમેયગતા.

विषर्यय:— મિથ્ચાજ્ઞાનાપરપર્ચાથાડવથાર્થાન-ક્ષ્યઃ ! મિ<sup>2</sup>યાત્રાન જેનું ખીજી નામ છે, એવા અયથાર્થ નિશ્વય તે વિષર્યય. જેમ, છીંપમાં રૂપાનું જ્ઞાન, શંખમાં પીતતાનું જ્ઞાન, અને મરુભ્રમિમાં જળનું જ્ઞાન, એ સર્વ મિથ્યા જ્ઞાન હોવાયી વિષયય કહેવાય છે. તેમ દેહમાં

# ( १८५ )

હું ગાેરા હું, હું રથુલ હું, હું ધ્રાહ્મણ હું, એ પ્રકારનું આત્મત્વનાન પણ મિથ્યાનાન હોવાથી વિપર્યય કહેવાય છે. એ વિપર્યયને ભ્રામ, ભ્રાંતિ અને અપ્રમા પણ કહે છે.

- ર. बाष्यामानं ज्ञानं विषयेयः। જે ગ્રાનનો ભાધ થઇ શકતો હોય તે ગ્રાન વિપર્યય કહેવાય છે.
- अतिस्मिस्तस्प्रस्ययः। के वस्तु क्यां नथी, त्यां ते वस्तुनुं ज्ञान पथु विपर्थय.

विषयंयकारणानि—વિષયં મમાં (૧) સામાન્ય રૂપથી ધર્મીનું જ્ઞાન, (૨) વિશેષ રૂપથી અદર્શન, (૩) એક કૃાિંદનું સ્મરસ્, તથા સાદસ્યાદિ દોષ: આ ચાર કારસ્યુ હૈાય છે. જેમ,—હોંપમાં 'આ રૂપું છે' એવા વિષયં યાનમાં (૧) શુક્તિ ( હોંપ ) રૂપી ધર્મીનું 'ઇદંતા' રૂપથી સામાન્ય જ્ઞાન એ કારસ્યુ છે; તથા (૨) શુક્તિત્વ, નીલપૃષ્ઠત્વ, ત્રિકાસ્યુલ, આદિ વિશેષ રૂપનું અદર્શન પસ્યુ કારસ્યુ છે; તથા (૩) રજતત્વરૂપ એક કૃાંદિનું સ્મરસ્યુ પસ્યુ કારસ્યુ છે; તેમ (૪) હોંપમાં રહેલું જે રૂપાનું સાદસ્ય, તે સાદસ્ય પસ્યુ કારસ્યુ છે. સાદસ્યાદિ દાષમાં દૂરત્વ, પિત્ત, કાચ, કમળા, વગેરે અનેકના સમાવેશ થાય છે.

विषयंयदुराग्रहः—આત્મા વસ્તુતः કર્તા ભાકતા નથી, એમ છતાં આત્માજ કર્તાભાકતા છે, એવું જે અભિમાન, તેને વિષયંય દુરા-શ્રદ્ધ કહે છે.

विषाकः—કર્મકળ ધર્માધર્મરૂપ કર્મથી જન્ય જે સુખ દુઃખાદિક કળ તે વિપાક.

विप्रकर्षः—संयुक्त संयोगतुं भाढुस्य; अर्थात् इरपछं

विप्रतिपत्ति:—विरुद्धार्थवाक्यद्रयजन्यप्रती-तिद्वयम् । विश्क्षः अर्थावाणां से वाझ्येाथी इपकेसी से प्रधारनी प्रतीति ते विप्रतिपत्ति के संशय क्ष्डेवाय छे.

२. संशयजनकवाक्यं विप्रतिपत्तिः—संशय अनिक वाक्यने विप्रतिपत्तिः ३. परस्पर विरुद्धकार्यप्रतिपादकवादिवचनम्। परस्पर विरुद्ध अधीने प्रतिपादन अरनाई वाहीनुं वयन ते विपतिपत्ति.

विप्रतिषेघः — भे तृत्य भणने। विरोधः विप्रास्तिष्मा — अन्यया प्रतीतस्वार्थस्यान्यथाप्रतिपिपादियषा ( बोधायितुमिच्छ वा )। के पदार्थ केवा कथाते। छै। येते तेथी कृहीक रीते प्रतिपादन करवानी हे सभज्जववानी छन्छ। ते विप्रतिपसा; हेगाछ; प्रतारखा.

विभागः—संयोगनाशकत्वे सित संयोगजन्यः। જે ગુણ સંયોગના નાશક હોય છે તથા સંયોગ વડે જન્ય હોય છે તેને વિભાગ કહે છે.

- ર. विभक्तव्यवहाराविषयवृत्तिगुणत्वव्याप्य-जातिमान् विभागः । આ દ્રવ્ય આ દ્રવ્યથી વિભક્ષ્ત છે એવા જે પ્રત્યક્ષ ગ્રાનરૂપ વ્યવ-હાર છે, તે વ્યવહારના જે વિષય, તે વિભાગ શૃષ્યુ છે. તે વિભાગમાં વર્તનારી ગુષ્યુત્વ જાતિની વિભાગત્વ જાતિ છે; એ વિભાગત્વ જાતિ બધા વિભાગામાં રહે છે, માટે વિભાગનું એ લક્ષણ સંભવે છે.
- ર. વ્यासज्ययुक्तिमात्रयृक्ति-संयोगायृक्ति-गुण्हव-साक्षाद्व्याप्य जातिमान् विभागः। વ્યાસજય यृति ( અનેક દ્રવ્યોમાં વર્તનારા ધર્મ માત્રમાં રહેનારી) અને સંયોગમાં ન રહેનારી ગુહ્યુત્વ જાતિની સાક્ષાત્ વ્યાપ્ય જે વિભાગત્વ જાતિ, તે જાતિવાળા ગુહ્યુ તે વિભાગ.
- ૪. जन्यद्रव्यकृतित्वे सित स्वसमानाधिकरणा-भावप्रतिवेशिसंदेशियाभिन्नगुणे विभागः। જે ગુણુ જન્ય દ્રવ્યમાં રહેતા હાય તથા પાતાના સમાન અધિકરણના અભાવના પ્રતિવાગી હાય, તથા સચાગ ગુણથી ભિન્ન હાય તે વિભાગ કહેવાય છે.
- ५. परस्पतासंकीर्णव्याप्यधर्मकथनम् । પરસ્પર. ભેગા થધ ન જાય—ગુંચવાઈ ન જાય એવી રીતે વ્યાપ્ય પદાર્થના ધર્મનું કથન તે વિભાગ.
- ६. सामान्यधर्मन्याप्यधर्मान्यतरकथनम् । साभान्य धर्भ अने ०था ५ धर्भ अ श्रेभांथी अक्षेत्रना धर्मानुं इथन ते विकाश.

# ( १८७ )

- ५. संयोगनाशको गुणे विसागः। संये।गते।नाश કરનારા ગુણ ते विसाग.
- ८. संयोगसमानाश्रयत्वे सित संयोगनाशको गुणो विभागः । જે ગુણુ સંયોગના સभान भाश्रयमां रહेशे। હોઇ ने ते સંયોગના નાશ કરનારા હોય તે ગુણ વિભાગ કહેવાય છે.

विभागगुण:- વિભાગ ગુણ (૧) અન્યતર કર્મજ વિભાગ, (૨) ઉભય કર્મજ વિભાગ, અને (૩) વિભાગજ વિભાગ, એમ ત્રણ પ્રકારના છે. વિભાગજ વિભાગ પણ (૧) કારણ માત્ર વિભાગજન્ય અને કારણાકારણ વિભાગ જન્ય, એમ મે પ્રકારના હાય છે. એ વિભાગ ગુણ પૃથ્વી આદિ નવ કવ્યામાં રહે છે, અને સ્વત્ર અનિત્ય હાય છે.

विभागजकोपाधिः—सामान्यधर्मसाक्षाद्व-षाप्या धर्मः । साभान्य ધર્મના સાક્ષાલ વ્યાપ્ય જે ધર્મ તે વિભાજકોપાધિ કહેવાય. જેમ, જ્ઞાનના વિભાજક ઉપાધિ ભ્રમત્વ અને પ્રમાત્વ છે. એ બન્ને જ્ઞાનત્વ રૂપ સામાન્ય ધર્મનાં સાક્ષાલ વ્યાપ્ય છે.

विभागजविभागः—विक्षांश वर्डे लन्य के विक्षांश ते विकाशलविक्षांश क्रेंडाय छे.

ર. कर्माजन्यविभागः। જે વિભાગ ક્રિયા ફય કર્મ વડે જન્ય નથી હોતો તે વિભાગજ વિભાગ કહેવાય છે. જેમ હાથ અને દક્ષના વિભાગથી જન્ય શરીર અને દક્ષનો વિભાગ ક્રિયા ફય કર્મવંડે અજન્ય હોવાથી તે વિભાગજવિભાગ કહેવાય છે.

विभागजज्ञाच्दः—વિભાગ ३૫ અસમ-વાયિ કારણથી જન્ય શબ્દ, જેમ, વાંસ ફાડતાં ચટ્ચટ્ એવા શબ્દ થાય છે તે ધ્વન્યા-ત્મક વિભાગ જ શબ્દ છે. તેમ બે એાડના વિભાગ થવાથી વર્ણાત્મક વિભાગજ શબ્દ થાય છે.

विभु—सर्वमूर्तद्रव्यसंयोगिः विभुः। ले ४०५ अक्षां भूर्त ४०२।ती साथे संयोग संअधवाणुं

- હોય તે વિભુ કહેવાય છે. જેમ, પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાસુ અને મન એ પાંચ મૂર્તા દ્રવ્યા છે. તેમની સાથે સંયોગ સંભંધવાળું હોવાથી આકાશ વિભુ દ્રવ્ય કહેવાય છે.
- २. परममहत्त्वं विभुत्वम् । सौथी धर्षु के भक्षत्व ते विशुपर्णुं. (ते आक्षाशभां रहेक्षुं छे.)
- ३. सर्वदेशवृत्तित्वम् । सर्वं જગાએ રહેવા-પણું તે વિભુત્વ.

विश्वमः—( 'अध्याराप' शण्ह खुओ.)

विमतम् —वाही अने अतिवाही अन्तेना विवाहनुं विषयभूत के थयेक्षुं होय ते.

વરુદ્ધ મિત્યુક્ત જે હૈાય તે પણ
 વિમત કહેવાય છે.

वियुक्तयोगीः-सर्वदा समाधिमान् वियुक्त-येगी। જે યાગી અત્યંત અભ્યાસથી મનને વશ કરીને સર્વ કાળ સમાધિમાં સ્થિત રહે છે તે યાગી પુરુષને વિયુક્ત યાગી કહે છે.

विरक्तः-अनतुरक्तः । २. अनुराग (प्रीति वासना) वाला न होय ते विरक्ता.

- विषयवासनारहितः। विषये।नी वासनाथी रिक्षत क्षेत्रं ते.
- ३. स्वस्वरूपतिरिक्तरितरिहतः । પોતાના અતત્મસ્વરૂપ સિવાય બીજા કોઇ પણ પદાર્થમાં રાગ રહિત હૈાય તે વિરક્ત.
- ४. लौकिकवैदिककर्मरागद्धन्यस्वे सति स्व-स्वरूपज्ञानवत्त्वम् । द्वाधिः अने वैदिः अभिभां राग रिक्त द्वाधिने पोताना आत्मस्वइपनुं ज्ञान द्वावापछुं ते विरक्षप्रखुं.

विराग:—इह्ममुत्रार्थभोगेष्वरुचिः । આ લાહના તથા પરલાહના પદાર્થાના ભાગામાં અરૂચિ તે વિરાગ.

ર. इहामुत्रफळभोगोपेक्षाबुद्ધિः I આ લેહિના અને પરક્ષેહિના ભાગામાં ઉપેક્ષા સુદ્ધિ તે વિરાગ.

विराट्— वैश्वानर:-पश्चीकृतभूतकार्यसम-ष्टिस्थूळ्यरीरः। पंथीकृत पांथ भूते।नुं अर्थ

# ( १८८ )

કાર્ય એવા સમષ્ટિ સ્થૂલ શરીરવાલા વિરાટ્. એને વૈજ્ઞાનર પણ કહે છે.

 સમષ્ટિસ્थूल्सृक्ष्मकारणशरीपेपहितं चैतन्यं विराट्। समष्टि સ्थूલ, સક્ષ્મ અને કારભુ શરીરની ઉપાધિવાળું ચૈતન્ય તે વિરાટ્ કે વૈશ્વાતર.

विरुद्धस्वम्-एकाधिकरणाद्यत्तित्वम् । ऄेक अधिकरणुभां पदार्थोनुं न रहेवापछुं ते विरुद्धत्व.

विरुद्ध हेत्वाभासः-साध्याभावव्याप्तो हेत्र. र्विरुद्धः। જે હેત્ર પોતાના સાધ્ય વ્યાપ્તિવાળા ન હોય. પણ પાતાના સાધ્યના અભાવની વ્યાપ્તિવાળા હોય તે હેતુ વિરુદ્ધ કહેવાય છે. केभ. " शब्दः नित्यः कृतकत्वात्"-" शक्र નિત્ય હાેવાને યાેગ્ય છે, કાર્યત્વરૂપ કૃતકત્વ વાળા હાવાથી. " આ અનુમાનમાં કૃતકત્વરુપ હેતુ નિત્યત્વરૂપ સાધ્યના અભાવવાળા ઘટા-ક્રિપ્ટામાં વર્તાનારા-રહેનારા હોવાથી તે નિત્ય-ત્વરુપ સાધ્યની વ્યાપ્તિવાળા નથી; પણ "જ્યાં જ્યાં કૃતકત્વ હોય છે, ત્યાં ત્યાં અનિત્યત્વ હ્યાય છે. "એવા રીતે એ કૃતકત્વ હેતુ નિત્ય-ત્વરૂપ સાધ્યના અભાવરૂપ અનિત્યત્વની વ્યા-પ્રિવાળા છે, માટે એ કુતકત્વ હેતુ વિરૂદ્ધ કહેવાય છે. આ વિરુદ્ધ હેતુનું જ્ઞાન સાક્ષાલ અનુમિતિનું જ પ્રતિ ખંધક છે.

विरोधः-एकावच्छेदेनैकाधिकरणकरवाभावः । એકજ અધિકારમાં એક કાળે એક દેશમાં રહેવાપણાતા અલાવ તે વિરોધ.

 सहानवस्थानयारेकदेशे समावेशः । જे ખે પहार्थी એકઠા ન રહી શકે તેમના એક દેશમાં સમાવેશ તે વિરાધ.

विलापनम्—ખાધ. ('અપવાદ' શબ્દ જાએો.)

विवरणम् — व्याख्यानप्रन्थव्याख्यानम् । २थाः भ्यान३५ (टीडा ३५) अंथतुं २थाभ्यान.

तत्समानार्थकपदान्तरेण तद्दर्थकथनम् ।
 तेना सभान अर्थवाणा भीळ ५६थी तेने।
 अर्थ इद्देश ते विवर्ण. विवर्णने 'विदृति'

પણ કહે છે. જેમ–ઘટ અને કલશ, એ બન્ને પદ એકજ અર્થનાં વાચક છે. તેમાં જે પુરૂષને 'કલશ' પદની શક્તિનું તો નાન છે, પણ 'ઘટ' પદની શક્તિનું તાન નથી, તે પુરૂષતી પ્રતિ આ ઘટ છે એમ પ્રથમ કહીને પછી 'આ કલશ છે' એમ કહે છે, ત્યારે શ્રોતા પુરૂષને સમજાય છે કે ઘટ પદના વાચ્ય અર્થ 'કલશ' જે છે. એવી રીતે ઘટ પદના સમાન અર્થવાળા કલશ પદવડે જે ઘટ અર્થનું કથન છે તેનું નામ વિવર્ણ છે.

विवर्त्तः उपादानिविषमसत्ताकेा उन्यथामावः।
( त्रिविध सत्तापक्षे ) ઉપાદાન કારણની સત્તાથી
જૂદી સત્તાવાળા જે અન્યથાભાવ ( જુદી
વસ્તુરૂપે દેખાવાપણું) તે વિવર્ત. જેમ–દારડીમાં
સાપ દેખાય છે, ત્યાં દારડીની વ્યાવહારિકી
સત્તા છે, અને તેમાં સાપ દેખાય છે તે પ્રાતિભાસિક સત્તાવાળા છે; અને દારડીજ બિન રૂપે ભાસે છે, માટે તે વિવર્ત કહેવાય છે.

- ર. पूर्वावस्थाऽपरित्यागेनावस्थान्तरापत्तिर्विवर्तः।
  पूर्वानी અવસ્थाने। ત્યાગ કર્યા સિવાય બીજી
  અવસ્થા પ્રાપ્ત થવી તે વિવર્તા. જેમ–અલં-કારની પૂર્વાવસ્થા સુત્રર્ણ છે; તે સુવર્ણોના ત્યાગ કર્યા સિવાય તેમાં અલંકારત્વરૂપ અવ-સ્થાની પ્રાપ્તિ થઇ છે, માટે એ વિવર્ત છે.
- ર. उपादानविलक्षणत्वे सित अन्यथाभावः । ઉપાદાનથી વિલક્ષણપણું હોઇને બીજી વસ્તુ રૂપે થવાપણું તે વિવર્તા (આ લક્ષણ એક સત્તાવાદને માનીને કહેલું છે.) જેમ. બ્રહ્મમાં જગત.
- ४. उपादानः वाभिमतवस्तुनः सकाशाद्वस्तुते मेदाभेदाभ्यां दुनिरूपत्वे सित कार्यम् । उपाद्यान पण्डे मानेशी वस्तुयी के लिल छे हे अलिल छे अभ निरूपण्ड थि शहतुं न हे। वा छतां के अर्थह्य होया ते. केम सत्ताह्य द्यानथी वृत्तिह्य तान लिन्न छे हे अलिल ते हही शहातुं नथी, अभ छतां ते हार्य ह्य छे भारे विवर्त छे; अथवा केम नही जणधी लिन्न

## ( १८७ )

કે અભિન્ન છે એમ નિરૂપણ થઇ શકતું નથી એમ છતાં કાર્યરૂપ છે માટે વિવત છે.

विवर्तवादः — अधिष्ठानस्वरूपमपरित्यज्य दोषवशाद्रपान्तरेण कथनम् । अधिष्ठानना २व-१भने निष्ठ छेष्ठतां होषना येगियी लूहा ३५े पहार्थ ज्रष्टाय छे अेतुं कथन, ते विवर्तानाह कर्षेवाय छे.

चिवर्ताधिष्ठानोपादानम्-विवर्तनुं અધि-કાનરૂપ ઉપાદાન કારણ અથવા અધિકાન વરતુના અવાસ્તવ અન્યશાભાવ. જેમ,-છીંપમાં છીંપ વસ્તુત: બદલાયા સિવાય બીજે રૂપે (રૂપારૂપે) જણાય છે, તે અધિકાનના અવાસ્તવ અન્યશભાવ છે, માટે છીંપ એ રૂપાનું વિવર્તાધિકાનાપાદાન જાણવું.

विविदिषाः—सयः स्वतत्वसाक्षात्कारकरणै-कपरायणत्वं जनयत्स्वचित्तवृत्तिः । आत्मतत्त्वने। साक्षारकार तरकाण (ये।गापासना ६ भीठा वैद्दिक साधने। अरवामां काण व्यय क्याँ सिवाय) अरवामां ल देवण तरपरपछ्ं छप-ज्यवनारी पोतानी के यित्तवृत्ति ते विविद्दिषा.

विविदिषासत्तासः — विवेकादिसाधनसम्पन्नेन तत्त्वज्ञानमुद्दित्य कियमाणः सम्स्यासः । विवे-क्राहि यार सत्यना वडे संपन्न पुरुषे तत्त्व ज्ञाननी प्राप्ति भाटे के सन्न्यास क्राय छे ते विविदिषा संन्यास.

એ સંન્યાસ બે પ્રકારના છે: (૧) જન્મની પ્રાપ્તિ કરાવનાર કાગ્યકમાદિના માત્ર ત્યાગ કરવા (અને ધરમાં રહેલું) તે; અને (૨) પ્રૈય મંત્રના હચ્ચાર કરીને દંડ ધારણ કરવારૂપ આશ્રમાન્તર કરતું તે. પહેલા પ્રકારના સંન્યાસીએ કેવળ ભગવાનની આત્રા પાળવાની માત્ર ખુદ્ધિથી પાતાનાં નિત્યાદિ શ્રીતરમાર્ત કરતાં રહેલું, અને તે સિવાયના ખાડીનાં બધાં કર્મ અને તેના સાધનરૂપ ધન વગેરેની પ્રાપ્તિ માટે દઢ અનાદર રાખવા. ઓજ પ્રકારના સંન્યાસ માટે, - શુદ્ધ થતે બે ધર્મપત્ની વગેરેના પ્રતિખંધ ન હોય તો

વિધિપૂર્વક પ્રૈયાચ્ચાર કરીને દંડ, ક્રમંડલુ, કાષાય રંગવાળા કંચા, બે કાૈપીત, આચાર વસ્ત્ર અને એક શાટી નામનું બહારનું વસ્ત્ર, એવાં પાંચ વસ્ત્ર સિવાય શિખાસત્રાદિ તમામ પરિપ્રહના ત્યાગ કરવાે.

विवेकः∹નિત્યાનિત્યવस्तुविचारः । આત્મા નિત્ય છે, અને આત્માથી ભિન્ન શ્રદ્ધાસોક પર્યત સર્વ અનિત્ય છે, એ પ્રકારે જે શ્રુતિ, સ્મૃતિ અને યુક્તિ વડે વિચાર તેનું નામ વિવેક છે.

ર. સાક્ષી આત્માને પાંચ કેાશથી જા્દો કરીને નિશ્વય કરવાે તે વિવેક કહેવાય છે.

विशिष्टत्वम्—विशेषणयुक्तत्वम् । વિશે-ષ્ણ્યી યુક્ત હોવાપણું. જેમ-' કાળું' કમળ ' એમાં ' કાળું' એ વિશેષ્ણના ' કમળ ' વિશે-ષ્ય જોડે વિશેષ્ણુ વિશેષ્ય ભાવ સંબંધ છે, માટે એ વાક્ય વિશિષ્ટ કહેવાય છે.

विशिष्ट्वैशिष्ट्यावगाहिज्ञानम् । એક વિશિષ્ટ ( વિશેષણુ વાળા ) પદાર્થમાં ખીજ વિશિષ્ટ પદાર્થના સંખંધને વિષય કરનારૂં જે જ્ઞાન તે. જેમ-ઘટત્વ ધર્મ વિશિષ્ટ ઘટ પદાર્થમાં દ્વિત્વત્વ ધર્મ વિશિષ્ટ દ્વિત્વ પદાર્થનાં સંખંધને વિષય કરનારૂં 'બે ધડા' એવું જ્ઞાન વિશિષ્ટ વૈશિષ્ટ્યાવગાહિ જ્ઞાન કહેવાય છે.

विशिष्टात्माविषयकप्रमा—હું છવ છું એવી પ્રમા, કેમકે આત્મા અંતઃકરહ્યુાદિકથી વિશિષ્ટ છે એવી પ્રમાનેજ છવ કહે છે.

विशिष्टाष्ट्रेतम्—विशिष्टं च (व्याकृतनाम-रूपविशिष्टं चिदचित्) विशिष्टं च (अव्याकृत नामरूपविशिष्टं चिदचित्) विशिष्टं, तयोरद्वेतम्। व्याकृत नाम३५ विशिष्टं यित् अने अथित् (जड), तथा अव्याकृत नाम३५ विशिष्टं यित् अने अथित्, ये थेने विशिष्टं क्षें छै; ते थेनुं अदैत ते विशिष्टार्देत.

विशेष:---निःसामान्यत्वे सत्येकमात्रसमवेता विशेष:। के पहार्थ जाति३५ साभान्यथी रहित होय छे, तथा એકજ વ્યક્તિ માત્રમાં

# ( १६० )

સમવેત હોય છે, તે પદાર્થ વિશેષ કહેવાય છે. જેમ—પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ, એ ચાર ભૂતોનાં જેટલાં પરમાસ્યુ છે, તે બધાં પરમાસ્યુઓમાં તે વિશેષ રહે છે; એટલે એક એક પરમાસ્યુમાં એક એક વિશેષ સમવાય સંબંધ વડે રહે છે. તથા આકાશ, કાલ, દિશા, એ ત્રસ્યુમાં પણ એક એક વિશેષ સમવાય સંબંધ વડે રહે છે. વળી જેટલા આત્મા છે, તથા જેટલાં મન છે, તેમાં પણ એક એક આત્મામાં તથા એક એક મનમાં એક એક વિશેષ સમવાય સંબંધ વડે રહે છે; માટે વિશેષને એક વ્યક્તિમાત્રમાં સમવેત કહ્યો છે, તથા તેમાં કાઈ પણ જાતિરૂપ સામાન્ય રહેતા નથી.

ર. जन्यवृत्त्यवृत्तिपदार्थविभाजकापिधमान् विशेषः । જન્ય पदार्थभां रहेनारा पदार्थभां निहि रहेनारा એवा જે पदार्थ विकालक ઉપાધિ છે, ते ઉપાધિવાળા પદાર્થ વિશેષ કહેવાય છે. એટલે–વિશેષ જન્ય દ્રવ્યમાં રહેતા નથી, પણ પરમાણ અને આકાશાદિ નિત્ય દ્રવ્યોમાંજ રહે છે. એવા વિશેષોમાં રહેનારા જે વિશેષત્વ ધર્મ છે, તે જન્યવૃત્તિ અવૃત્તિ પણ છે. એટલે પૃથ્વી આદિક જન્ય દ્રવ્યોમાં રહેનારા ગુણ કર્માદિકમાં અવૃત્તિ છે (એટલે રહેતા નથી.) વળી એ વિશેષત્વ ધર્મ પદાર્થ- વિભાજક ઉપાધિરૂપ પણ છે, માટે વિશેષનું ઉદ્દત લક્ષણ સંભવે છે.

રે. સ્વતો વ્યાવર્તને વિરોષ: I જે પદાર્થ પોતાના તથા પોતાના આશ્રયના પોતાના સ્વરૂપથીજ વ્યાવર્તક હોય છે, તે પદાર્થ વિશેષ કહેવાય છે. એટલે—એ વિશેષ જે પરમાણુ આદિક નિત્ય દ્રવ્યમાં સમવાય સંબંધથી રહે છે, તે પરમાણુ આદિક નિત્ય દ્રવ્યમાં સમવાય સંબંધથી બહે છે, તે પરમાણુ આદિક નિત્ય દ્રવ્યોથી પોતાના સ્વરૂપ વડેજ બિન્ન કરી ખતાવે છે.

૪. અત્યવ્યાપકતંત્રં વિશેષ: | થાેડુ વ્યાપ-કત્વ હાેય તે વિશેષત્વ. જેમ, બ્રાહ્મણત્વ જાતિ સામાન્ય હાેવાથી તે બ્રાહ્મણ માત્રમાં વ્યાપક છે, અને તેથી તે ખહુવ્યાપક છે; પણ દ્રાવિડ બ્રાહ્મણુ માત્રમાંજ વ્યાપેલું 'દ્રાવિડત્વ' એ વિશેષ છે, કેમકે સર્વબ્રાહ્મણુ માત્રની અપેક્ષા એ તે અલ્પવ્યાપક છે.

चिशेषगुण:—રૂપ, રસ, ગંધ, રપર્શ, રનેહ, સાંસિહિક દ્રવત્વ, શબ્દ, સુદ્ધ, સુખ, દુઃખ, કચ્છા, દ્રેષ, પ્રયત્ન, ધર્મ, અધર્મ, ભાવના, એ સોળ ગુણે વિશેષ ગુણ કહેવાય છે. સ્થિતિસ્થાપક ગુણ માત્ર પૃધ્વીમાં જ રહે છે એમ જેઓ માને છે, તેમને માટે એ ગુણ પણ વિશેષ ગુણ ગણાય છે; પણ જેઓ પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ, ચારેમાં સ્થિતિસ્થાપકત્વ માને છે, તેમને મતે એ સામાન્ય ગુણ છે.

विशेषणतावच्छेदकधमप्रकारकज्ञानम् -આ વિશિષ્ટ વૈશિષ્ટચાવગાહિ જ્ઞાનનું કારણ છે જેમ-'મે ધડા' એવા વિશિષ્ટવૈશિષ્ટ્યા-વગાહિ ગ્રાનમાં 'બે ધડા' વિશેષ્ય છે, અને દિત્વ સંખ્યા વિશેષણ છે. એટલે ઘટનિષ્દ विशेष्यता निरूपित (धडामां रहेबी विशेष्यता વડે સમજાતી) જે દ્વિત્વનિષ્ઠ વિશેષણતા દ્વિત્વ સંખ્યામાં રહેલી વિશેષણતા છે, તે વિશેષણતા દિત્વ ધર્મ વડે અવચ્છિત્ર છે, માટે તે દિત્વ-ત્વ ધર્મ, ધર્મપ્રકારક દિત્વ વિશેષ્યક (એટલે દ્વિત્વત્વ ધર્મ જેમાં રહેશા છે એવા દ્વિત્વ વિશેષ્યવાળું) એવું જે 'આ દિત્વ' એવું વિશિષ્ટ જ્ઞાન છે તે, વિશેષણતાવચ્છેદક ધર્મ પ્રકારક વિશિષ્ટ જ્ઞાન કહેવાય છે, અને તે પૂર્વીકત વિશિષ્ટવૈશિષ્ટયાવગાહિજ્ઞાનનું કારણ થાય છે.

विशेषणतासन्तिकर्ष:—જયાં ચક્ષુ આ-દિક ઇિક્યા વડે ભૂતલ આદિમાં ઘટાદિક પદાર્થોના અભાવનું પ્રત્યક્ષ થાય છે, ત્યાં અભાવના પ્રત્યક્ષમાં ચક્ષુ આદિક ઇિક્યાના તે અભાવ સાથે વિશેષણતા સિન્નકર્ષ કારણ થાય છે. અભાવનું પ્રત્યક્ષ ચક્ષુ આદિક સર્વ ઇિક્યા વડે થાય છે, માટે જે ઇિક્ય વડે જે જે અધિકરણમાં જે જે પદાર્થના અભા-વનું પ્રત્યક્ષ થાય છે, તે સ્પષ્ટ કરીને બતા-વીએ છીએ:—

# ( १६१ )

જેમ, ઘટમાં પટત્વ જાતિના અભાવ રહે છે. એ પટત્વના અભાવતું ચક્ષુ અને ત્વક્ષ્યે કે પટત્વના અભાવવાળા ઘટ' એલું પ્રત્યક્ષ થાય છે. તે પટત્વાભાવ વિષયક પ્રત્યક્ષમાં ચક્ષુ અને ત્વક્ષ ઇપ્રિયાના પટત્વાભાવ સાથે સંયુક્ત વિશેષજ્યુતા સન્નિકર્ષ કારજ્ય થાય છે. તેમાં ચક્ષુ અને ત્વક્ષ ઇપ્રિયાન શક્ય હે. તેમાં ચક્ષુ અને ત્વક્ષ ઇપ્રિયાન સે યુક્ત જે ઘટ છે, તે ઘટમાં પટત્વ જાતિના અભાવ વિશેષજ્યા સંબંધ કરીને રહે છે; માટે ચક્ષુ અને ત્વક્ષ ઇપ્રિયાના સંયુક્ત વિશેષજ્યા સંબંધ કરીને પટત્વાભાવનું પ્રત્યક્ષ સંભવે છે.

એજ રીતે આત્મામાં સુખ દુઃખાદિના અભાવ વિશેષતા સંબ'ધે કરીને રહે છે.

એ પ્રમાણે જે જે દ્રવ્યમાં પદાર્થના અભાવનું જે જે ઇદિયે કરીને પ્રત્યક્ષ થાય છે, તે તે અભાવના પ્રત્યક્ષમાં તે તે ઇદિયના તે તે અભાવ સાથે સંયુક્તવિશેષણ્તા સન્નિ કર્યજ કારણ હોય છે.

विशेषणत्वम् —व्यावर्त्तकत्वम् । એક प-हार्थने अन्य पहार्थीथी क्षिन्न करी अताव-वापर्षु ते विशेष्युत्व.

ર. પ્રત્યાપ્ય व्यादृत्त्यधिकरणतावच्छेदकलम् । જે વરતુનું ગ્રાન થાય છે, તે વરતુને બીજાથી બિન્ન કરી ખતાવવાનું જે અધિકરણ, તેનું જે અવચ્છેદકપણું તે વિશેષણત્વ. જેમ, 'ધટ' એ પ્રત્યક્ષ ( જેનું ગ્રાન કરવાનું છે તે પદાર્થ) છે; તેની અન્ય ઘટાથી વ્યાવૃત્તિનું અધિકરણ નીલરૂપ છે; તેનું અવચ્છેદક જે નીલત્વ તે વિશેષણત્વ છે.

३ स्वकाळनियतव्यादृत्तिबोधजनकरवम् । જેટલા કાળ વિશેષણ હાય તેટલા કાળ સુધી નિયમે કરીને વ્યાદૃત્તિ જ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરનાર હાવાપણું તે વિશેષણત્વ.

४. प्रतीयमानवैशिष्टयप्रतियोगिस्वम् । વિશેષ્ય પદાર્થમાં જે વિશિષ્ટપણું જણાય છે, તેનું પ્રતિયોગી હોવાપણું તે વિશેષણૃત્વ. એ વિશેષણું બે પ્રકારનું છેઃ (૧) ફેવલ વિશેષણું, અને (૨) લક્ષણરૂપ વિશેષણું. સજાતીય માત્રની વ્યાકૃત્તિ કરનાર તે ફેવલ વિશેષણું; અને પાતાનાથી ભિન્ન તમામની વ્યાકૃત્તિ કરનારતે લક્ષણું વિશેષણું છે.

विशेषणविशेष्यता—मिथा विशेष्यविशेषणयारचुळामप्रतिळामतया विशेष्यविशेषणत्वे । भै
शांभ्दे। परस्पर विशेष्ण् अने विशेष्य थाय
ते विशेषण्विशेष्यता इद्धेवाय. केम 'ते आ
देवदत्त छे' ओमां 'आ'नुं विशेषण् 'ते',
अने 'ते' नुं विशेषण् 'आ' छे. ( ओ अन्नेमांथी लागत्याग लक्षण्यावडे 'देवदत्त' मात्रने।
भोध थाय छे.)

विशेषपदार्थः—િવશેષ પદાર્થ નિત્ય દ્રવ્યામાં રહે છે અને નિત્ય હોય છે. પરમાણુ આદિક નિત્યદ્રવ્ય અનેક છે માટે વિશેષણુ પણુ અનેક છે.

विशेषात्यन्ताभावः — જેમ, ભ્રુતળમાં પીજા ઘડા વિદ્યમાન છતાં 'લીક્ષે ઘડા નથી' એવા પ્રકારની પ્રતીતિ ક્ષેકાને થાય છે. એ પ્રતીતિવડે સિદ્ધ થયેકા જે પીળા ઘડાવાળા ભ્રુતળમાં લીલા ઘડાના અત્ય'તભાવ, તે વિશેષાત્ય'તાભાવ કહેવાય છે.

विशेषान्योऽन्याभावः—'પીળા ઘડા એ લીક્ષા ઘડા નથી' એથી પ્રતીતિવડે સિદ્ધ એવા જે પીળા ઘડામાં લીલા ઘડાના અન્યા-ન્યાભાવ, તે વિશેષાન્યાન્યાભાવ કહેવાય છે.

विशेषाहङ्कार:—ब्राह्मणेऽई क्षत्रियोऽह-मित्याद्यभिमानात्मिका चित्तवृत्तिः। ढुं ध्याह्मध्य धुं, ढुं क्षत्रिय धुं, धत्यादि अक्तिभान३५ थित्तती वृत्ति ते विशेषाधं अर अधेवाय.

विशेष्यत्वम् व्यावर्श्यसम्। केनी विशेष्यः वडे व्यावृत्ति करवाभां आवे छे ते विशेष्यः

 પ્રતીયમાનિ વિશિષ્ઠ सम्बन्धानुयोगित्वम् । বিશેષ હ્વારે વિશિષ્ઠ હોવાપ હારૂપ જે સંભંધ જ હ્યાય છે, તે સંબંધનું જે અનુયોગી પ હ્યું તે વિશેષ્યત્વ.

## ( १६२ )

विश्रामः - प्रश्तत्व्यापारस्यावसानम् । यासु केरेसा व्यापारना व्यंत ते विश्रामः

विश्वजीवः-जागरे व्यष्टिस्यूल्यरीराभिमानी।
नाभत अवस्थामां व्यष्टि स्थूल शरीरने।
अक्षिमानी छव ते विश्वछव.

 व्यष्टिस्थूलसूक्ष्मकारणशरीरत्रयोपहितं
 वैतन्यम् । व्यष्टि स्थेवां रथूब, सृक्ष्म स्थाने
 अराखुइप त्रखें शरीरती अपाधिवाणुं स्थितन्य ते विश्वक्षव.

विश्वव्यसनम्-गृहक्षेत्रादिसम्पादनेच्छाहेतु-वर्धसनम् । घर, भेतर, वगेरे संपादन करवानी धन्छाना देतु३५ व्यसन.

विश्वासः—निर्दीषत्वेनाभिमानः। निर्दीष-पण्डावरे अलिभान करवा ते विश्वास.

विषयः- शरीरेन्द्रियमिन्तत्वे सित साक्षात्परं-परया वा मागापयागी विषयः। જે દ્રવ્ય શરીર તથા ઇક્રિયોથી ભિન્ત હાેઇને ભાગમાં ઉપયાગી થાય છે તે દ્રવ્ય વિષય કહેવાય છે. જેમ,-પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ, એ ચારના દ્રવ્યસુકર્ય કાર્યથી માંડીને તે તમામ કાર્ય દ્રવ્ય સુધી શરીર અને ઇદ્રિયાથી ભિન્ન છે, અને જીવાના ભાગને માટે (સાક્ષાત્ કે પરંપરાથી) ઉપયાગી છે માટે તે વિષય કહેવાય છે.

- विचाराई वाक्यं विषयः। विचारते
   भाटे थे। २४ એવું વાક્ય તે વિषयः
- ३. विचारविधायकं वाक्यम् । विचारतुं विधान करनाइं वाक्य ते विषय.
- ४. शास्त्रजप्रमानिवर्त्याज्ञाननेगचरोऽबं:। શાस्त्रथी ઉત્પન્ન થયેલા પ્રમાણજન્ય જ્ઞાન વહે જેની નિવૃત્તિ થઈ શકે એવા અજ્ઞાનગાચર અર્થ તે વિષય.
- ५. पदवाच्यविषयः । પદનું જે વાસ્ય હોય તેને વિષય કહે છે.
- ६. ज्ञायमानत्वे सति भोगोपयोगी विषयः । જાણી શકાય એવા હાેઇને જે ભાેગને માટે ઉપયાગો હાેય તે વિષય કહેવાય.

७. शरीरेन्द्रियभिन्नत्वे सित साक्षात्परम्परया वेषिभागसाधनत्वे सित जन्यद्रव्यत्वं विषयत्वम् । शरीर तथा ઇદ્રિયાથી બિન્ન હાેઇને, तथा સાક્ષાત કે પર'પરાથી ઉપબાેગનું સાધન હાેઇને જે જન્ય દ્રગ્યપણું તે વિષયત्व.

विषयगतपरोक्षता-विषयाप्रत्यक्षत्वम्-योग्यविषयस्यानावृतसंवित्तादाल्याभावत्वम् । ये।अभ अेवा विषयनुं आवरखुरिक्षत संवित् (ज्ञान-यैतन्य ) नी साथे ताद्यात्म्यनुं के अकावपछुं, ते विषयगत परे।क्षता अथवा विषयनी अप्रत्यक्षता अढेवाय छे.

विषयगतापरोक्षता-विषयप्रत्यक्षत्वम्-इन्द्रियजन्यज्ञानविषयत्वम् । (नैयाथिशने भते ), छिप्रियलन्य ज्ञानतु विषयपष्णुं ते विषयभत अपरेक्षिता अथवा विषयतु प्रत्यक्षत्व अक्षेवाय छे.

- ર. प्रमातृसत्ताऽभित्रसत्ताकयोग्यस्वे सित्त स्वाकारब्र्स्युपहितद्रमातृचैतन्याभिन्नत्वम् । (वेहांती-ओने भते) પ્રभातानी सत्ताथी જેની સત્તા બિન્ન નથી એવી સત્તાને ચાેગ્ય હાેય, तथा વિષયાકાર અંતઃકરણની દૃત્તિથી ઉપહિત હાેય, એવા પ્રમાત્વેતન્યથી જે અભિન્નપાશ્રું તે વિષયગત અપરાહ્મતા કે વિષયની પ્રસક્ષતા કહેવાય.
- ३. प्रमातृसत्ताऽभिन्नसत्ताकयाग्यत्वे सति स्वा-कारशृखुपिहतप्रमातृचैतन्यसत्तातिरिक्तसत्ताब्यस्वम्। ( अर्थ ७५२ प्रमाष्ट्रेज छे; भान-' प्रमात् यैतन्यनी सत्तायी लिन्न सत्तारिक्तपणुं' अटेक्षे छेवटना शण्हामां हेरहार छे.)
- ४. प्रमातृसत्ताऽभित्रसत्ताकयोग्यत्वे सति स्वाकारवृत्त्युपहितसाक्षिचैतन्याध्यस्तत्वम् । प्रभातानी सत्ताथी જેની सत्ता किन्न नथी એવી सत्ताने યોગ્ય હોય, તથા વિષયકાર અંતઃકરણની વૃત્તિથી ઉપહિત હોય એવા સાક્ષીચૈતન્યમાં અધ્યસ્તપણું તે વિષયગત અપરાક્ષતા અથવા વિષયની પ્રત્યક્ષતા કહેવાય.

#### ( १૯૩ )

५. तत्तदर्थस्य स्वव्यवहारानुकूळ्चैतन्या-भेदत्वम् । ते ते पद्दार्थनुं पातपाताना व्यवदारने અનુકૂળ ચૈતન્ય સાથે અબેદપહ્યું ते विषयगत અપરોક્ષતા કે વિષયની પ્રત્યક્ષતા.

विषयचैतन्यम्—धटपटाहिङ विषये। वर्डे अविध्वत्र शैतन्य.

विषयवासना—शब्दादिविषयाणां भुज्य-मानत्वदशाजन्यः संस्कारः । शश्दादि विषये। के वभते कोशवाता है।य ते वभतना छत्पन थयेक्षा सरकार ते विषयवासना क्रहेवाय.

विषयानन्दः — तत्तस्त्रक्चन्दनवितादिविष-यकारैकाव्यवुद्धयभिव्यायानन्दः । भाणाओ, संदन, स्त्री, वगेरे ते ते विषयाकार ओकाश्रपणानी सुद्धिये अभिव्यक्त थवा येक्य के स्थान है ते विषयानंदः

विषयानुबन्धः—( 'અભિધેયાતુળ'ધ' ) શબ્દ બુએો.

विषयासक्ति:—शण्ट, २५र्श, वगेरे विषयामां के राज ते विषयासिक्त छे.

विसंवादिप्रवृत्तिः—निष्ध्य प्रदत्ति.

विहितकर्म-श्रुति, રમૃતિ, અને શાસાએ જે કર્મ કરવાનું વિધાન કર્યું છે, તે વિહિત કર્મ કહેવાય છે. જેમ, સંધ્યાવંદન, અગ્નિહોત્ર, આદિક કર્મ વિહિત કર્મ છે.

चिहितत्वम् — धर्मापादकत्वम् । धर्भनी प्राप्ति ४२ शेवं होवापश्चं.

वीतानुमानम् — अन्वयमुखेन प्रवर्तमानं विधायकमनुमानं वीतानुमानम् । अन्वयद्वारा प्रवर्तभान विधायक अनुभान ते वीतानुमानः

वृत्तिः—शाब्दबेश्यहेतुपदार्थोपस्थित्यसुकूलः
पदपदार्थयाः सम्बन्धा दृत्तिः । શાબ્દભાધના
હેતુ જે પદાર્થના ઉપસ્થિતિ એટલે રમૃતિ
છે, તે રમૃતિને અનુકૂળ જે પદપદાર્થના
સંબ'ધ, તે સંબ'ધનું નામ વૃત્તિ. જેમ ઘટાદિક
પદાર્થાના શાબ્દ બાધના હેતુ જે ઘટાદિક
અર્થા સાથે શક્તિ આદિક સંબ'ધ છે. તે

સંખંધ ૧ તિ કહેવાય છે. એ ૧ તિરૂપ સંખં-ધતું ત્રાન જે પુર્ધને પૂરે હોય છે, તે પુર્ધને તે ધટાદિક પદના શ્રવણથી ઘટાદિક અર્થની સ્મૃતિ થાય છે; અને જે પુર્ધને એ ૧ તિરૂપ સંખંધનું ત્રાન પૂર્વે નથી હોતું, તે પુર્ધને તે ઘટાદિક પદનું શ્રવણ થયા છતાં પણ ઘટાદિક અર્થની સ્મૃતિ થતી નથી આ પ્રકારે અન્વય-વ્યતિરેક વડે એ ૧ ત્રિતાન પદજન્ય પદાર્થની સ્મૃતિમાં ઉપયોગી થાય છે.

પદની એ વૃત્તિના એ પ્રકાર છેઃ (૧) શક્તિ અને (૨) લક્ષણા. (એનાં લક્ષણા તે તે શબ્દોમાં જોવાં.)

२. विषयंवैतन्याभव्यक्केषाऽन्तःकरणाज्ञानयोः परिणामविशेषा वृक्तिः। विषयं चैतन्यने। अिल-व्यं क्ष (व्यक्त इरनार कृष्णावनार) के अंतः इरणु अने अद्धानतुं परिष्णाभ विशेष ते वृक्ति. तेमां व्यावद्धारिक धट्टपटाहिक अर्थोक्षार वृक्तिमां स्थातः इरणु मा परिष्णाभ-३प वृक्ति छे; अने प्रातिलासिक शुक्तिरुक्ति । विशेष वृक्ति छे; अने प्रातिलासिक शुक्तिरुक्ति । विशेष वृक्ति छे. से वृक्ति षे प्रकारनी छः (१) प्रभावृक्ति, अने (२) अप्रभावृक्ति.

वृत्तिविषयत्वम् — शक्तिल्क्षणाकृत्तिह्नात्त-समासानामन्यतमहानाघीनज्ञानविषयत्वम् । शक्ति, बक्ष्णुः, रृष्टंत, तिह्नितांत, अने सभास, अ अधार्भाथी अभे ते ओक्ता ज्ञानने अधीन के ज्ञाननुं विषयपृष्टुं ते वृत्तिविषयत्व क्रहेवाय.

वृत्तिव्याप्तित्वम् — विशिष्टशब्दादिप्रमाण-बलात् तत्तद्विषयाकारधीसमुन्मेषाभिव्यक्तत्वम् । विशिष्ट शल्हाहि अभाष्।ना लणयी ते ते विषयाश्वर सुद्धिना ९६यनुं प्रश्वर थवापाणुं.

वेगः—मनोइतिइत्तिसंस्कारत्वव्याप्यजातिमान् वेगः। भनभां २६ेनारा पदार्थ विशे रहेनारी, तथा संस्कारत्व જાતિની વ્યાપ્ય એવા જે જાતિ છે, તે જાતિવાળા ગુણ વેગ કહેવાય છે. મતલખ કે મન વિશે વેગ રહે છે.

## ( १६४ )

તે વેગમાં વેગત્વ જાતિ રહે છે, માટે તે વેગત્વ જાતિ મનાવૃત્તિવૃત્તિ કહેવાય છે, અને વેગ, સ્થિતિસ્થાપક તથા ભાવના આ ત્રણુ પ્રકારના સંસ્કારામાં રહેનારી જે સંસ્કાસ્ત્વ જાતિ છે, તે સંસ્કાસ્ત્વ જાતિની વ્યાપ્ય વેગત્વ જાતિ છે. એવી વેગત્વ જાતિ ખધા વેગામાં સમવાય સંખંધથી રહે છે, માટે ઉક્ત લક્ષણ સંભવે છે.

वेगसंस्कार:— कियाजन्यस्वे सस्यन्यकियाजनकः। जे संरुधार श्रेष्ठ क्वियायी छित्पन्न थाय ओवा छे। य, तथा ते भीळ क्वियांना जनक छे। य, ते संरुधार 'वेशसंरुधार' क्रियाय छे.

चेदः—अपौरुषेयं वाक्यं वेदः । જે પુરૂષે રચેલું વાક્ય ન હોય તે વેદ. અર્થાત્ ભારતાદિ જેમ પુરૂષે રચેલાં છે તેમ જેની રચના કોઈ મનુષ્યે ન કરી હોય તે વેદ.

- र. संप्रदायानुसारेण स्वरादिविशिष्टा या वर्णानुपूर्वी परिपाटी स वेदः। यासता आवेसा स'प्रदायने अनुसरीने क्षेत्रां स्वरादिङ अक्षरीन वाणा अक्षरीनी अनुक्ष्मवाणा रयनानी पद्धति है।य ते वेदः (भी भांसक)
- ३. इष्टप्राप्त्यनिष्टपरिहारचे।रलौकिकसुपायं चेर प्रन्यो वेदचित स वेदः। ५४ अर्थनी प्राप्ति अने अनिष्ट अर्थने हूर इरदाने। अलौडिक इपाय के प्रथ क्याने छे ते वेह. (सायधायार्थ).
- ४. धर्मब्रह्मप्रतिपादकमपौरुषेयं प्रमाणवाक्यं वेदः। धर्भनुं અને श्रद्धानुं प्रतिपादन કરનાફં અપૌરુષેય પ્રમાણુર્પ વાક્ય તે વેદ. ( મધુસ્કृत्न ).
- ५. मंत्रब्राह्मणात्मका बेदः। જે મંત્રાત્મક અને ધ્યાક્ષણાત્મક હોય તે વેદ. (મંત્રાના વિનિયાગને સમજાવનારા ગદ્ય ભાગ તે ધ્યાક્ષણ કહેવાય છે.) અથવા—
- ६. मंत्रब्राह्मणसमुदाया वेदः। भंत्र अने ध्याह्मण्यो। समुद्राय ते वेदः

वेदनास्कन्धः ( બૌહમતે )—હું સુખી છું, હું દુઃખી છું, એ પ્રકારના જે સુખદુઃખના અનુભવ તેનું નામ વેદનાસ્ક્રેધ છે.

वेदनीयकर्म (જૈનમતે)—અમારે જાણવા યોગ્ય તત્ત્વ છે, એવા પ્રકારના ગ્રાનનું હેતુભૂત જે કર્મ ते વેદનીયકર્મ.

ર. નામિક કર્મ થયા પછી સ્ત્રીના ઉદરના ત્યુદ્દત્યુદના જે જઠરાગ્નિ તથા પ્રાણ્વાયુવડે ધનીભાવ તે વેદનીય કર્મ.

वेदान्तः--वेदानामन्तोऽवसानभागः । वेहनी अ'तसाग-छेरसे। साग ते वेहान्त.

वैखरीवाक् — मौखिक वाय्वभिव्यङ्ग्यः सर्व-श्रुतिगोचरः स्थूलः शब्दः । मुभ्ता वायुव डे व्यक्त थाय એवा अने सर्वनायी संलणाय એवा स्थूल शक्द ते वेभरी वाल्याः

वैखानसः—अक्षप्टपच्यापधीक्षप्रमिवहिष्कृता-भिरिमिहोत्रादिकुर्वन् वैखानसः। वभर भेऽये भाभनी अહार पाईसी अंगर वगेरे औपधी वडे अभिक्षेत्र वगेरे करते। (के वानप्रस्था-श्रभी ते) वैभानस.

वैदिकशब्दतात्पर्यम्— ७५४भा६ छ सिंभ वडे तात्पर्यने। निश्चय इरवे। ते. એ छ सिंभ:— "उपक्रमे।पसंहारावभ्यासे।ऽपूर्वताफलम् । अर्थवादे।पपत्तिश्च लिङ्गं तात्पर्यनिणेये॥ " એवां छे. ( એने। विस्तारथी अर्थं अन्यत्र आर्थे। छे ते लेवे।.)

वैधर्म्यम्—िविरुद्ध धर्भः २. " यहुक्तं यस्य साधर्म्यवैधर्म्यमितस्य तत् "—" के धर्भभां केनुं साधर्भ्य होय ते धर्भभां शीकानुं वैधर्भ्य होय के." (प्रशस्तपादः १. ३.)

३. असाधारणा धर्मा वैधर्म्यम् । એકના જે જે અસાધારણ ધર્મ, તે બીજાનું વૈધર્મ્ય કહેવાય.

४. तदब्रित्तस्वे सति तदितसकृत्तित्वम्। જે પદાર્થમાં જે ધર્મ હાય તે ધર્મનું તેનાથી બીજા પદાર્થમાં ન હોવાયણું તે વૈધમ્યર્

**વૈधम्यंदृष्टान्तः**—৵ દૃષ્ટાન્ત નિશ્ચિત સાધ્યાભાવવાળું તથા નિશ્ચિત સાધનાભાવ-

## ( १६५ )

વાળું હોય છે તે દર્શન્ત વૈધર્મ્ય દર્શન્ત કહેવાય છે. જેમ, હૃદ (પાણીના ધરા) એ, 'વર્લો વાહ્નિમાન્ ધૂમાત્ 'એ પ્રસિદ્ધ અનુમાનમાં વૈધર્મ્ય દર્શાન્ત છે; કેમકે પાણીના ધરામાં સાધ્ય (અગ્નિ) તા અભાવ નિશ્ચિત છે, તેમ સાધન (ધૂમ) તા અભાવ પણ નિશ્ચિત છે. એને વ્યતિરેક દર્શન્ત પણ કહે છે.

वैधर्म्यदोषः—एकधर्म्यसमावेशः । એક ધર્માવાળા પદાર્થીતા અસમાવેશ, એ વૈધર્મ-દાષ છે.

વૈधर्म्यसमाजातिः—वैधर्मेण स्थापना हेतुद्द्वकस्तरं वैधर्म्यसमा । वैधर्म्यना अरुथी रथापना હેતુના દ્વક જે ઉત્તર તેનું નામ વૈધર્મ્યસમા જાતિ છે. (' સાધર્મ્યસમા ' શબ્દનું ઉદાહરણ જાઓ.) ઉદાબ-જો કદાચિત્ર ક્રિયાવાળા લાષ્ટ્રના સાધર્મ્યથી આત્મા ક્રિયાવાળા થાય, તો તે લાષ્ટ્રના વિભુત્વરૂપ વૈધર્મથી તે આત્મા નિષ્ક્રિય કેમ નહિ હોય! આ ઉદાહરણમાં લાષ્ટ્રના સાધર્મ્યથી આત્મા ક્રિયાવાળા તો હોય છે, પરંતુ તે લાષ્ટ્રના વૈધર્મ્યથી તે આત્મા નિષ્ક્રિય નથી હોતો, એ અર્થમાં કાંષ્ઠ્ર પણ નિયામક નથી. એવા ઉત્તરનું નામ વૈધર્મસમાજાતિ છે.

वैभाषिकः—બુદ્ધના ચોથા શિષ્ય. એ બાહ્ય પદાર્થનું અસ્તિત્વ માને છે, અને તેને પ્રત્યક્ષ ગ્રાનના વિષય પણ માને છે.

वैयधिकरण्यम् — मित्रमित्रविभक्त्यन्तानां पदानां विभिन्नार्थनिष्टत्वम् । જૂદી જૂદી વિભક્તિ-વાળાં પદાનું જૃદા જૃદા અર્થમાં સ્થિતિપશ્ં— હોવાપશ્રું.

वैयात्यम्— अप्रतिसमाधेयप्रश्नपरम्परायां मानं वैयात्यम् । सभाधान કરવાને અશક્ય એવી જે વાદીના પ્રશ્નોની પર'પરા છે. તે પ્રાપ્ત થતાં જે માન ધારણુ કરતું, તેનું નામ વૈયાત્ય છે. જેમ,—કાંઇ પૂછે કે, ઇશ્વરના સાધક પ્રમાણુ વિષે શું પ્રમાણુ છે ? તે પ્રમાણના સાધક પ્રમાણુ વિષે શું પ્રમાણુ છે ? આવી વાદીની શંકાએાની નિવૃત્તિ વૈયાત્યરૂપ તર્કથી થાય છે. અર્થાત્ કાંઇ ઉત્તર ન આપવા એજ એનાે ઉત્તર છે.

२. निर्लज्जलम्— નિર્લજળપ**્યું**, એઅદખી, ते पैयात्य.

वैराग्यम्—આ લોકમાં તથા સ્વર્ગાદિ લોકનાં જેટલાં વિષયજન્ય સુખાે છે તથા તે સુખનાં જે જે સાધન છે, તે સર્વની ઇચ્છાથી રહિતપણું તે વૈરાગ્ય.

- तेषयेषु जिहासा—विषये।ना त्याअती ઇ<sup>2</sup>छा ते वैराञ्य.
- ર. विषयेषु वैतृष्ण्यम्—વિષયોમાં તૃષ્ણા-રહિતપણું તે વૈરાગ્ય.
- ४. दष्टादष्टाविषयेषु स्पृहाविरोधिकत्तपरिणाम-विशेषा वैराग्यम् । ६०८ ( આ क्षोडना ) तथा અ६४ ( પરક્ષોडना ) વિષયેામાં સ્પૃહાનું વિરોધી એનું એક પ્રકારનું ચિત્તનં પરિણામ ते વૈરાગ્ય. એ વૈરાગ્ય એ પ્રકારનું છેઃ (૧) પર-વૈરાગ્ય (૨) અપરવૈરાગ્ય.

वैराग्यकारणम्—विषये। होषदर्शन से वैराग्यकारणम्—विषये। होरा छे. केम,—" इसिरं व्रण-वत्तवद्त्रं च व्रणलेपनम्। व्रणशेष्यनवस्तानं वृद्धं च व्रणलेपनम्। व्रणशेष्यनवस्तानं वृद्धं च व्रणपृह्वत् ॥१॥ " शरीरमांथी लिक्ष्रोद्धारा भण तीडल्या डरे छे भाटे तेने वृष्णु केषुं (धारां पडेला यूमडा आदि केषुं) ज्ञष्युं; अन्न भावामां आवे छे ते वृष्णु छपरना क्षेप केषुं ज्ञष्युं; रनान डरवामां आवे छे ते वृष्णु ज्ञष्युं; रनान डरवामां आवे छे ते वृष्णु निर्माण केषुं ज्ञष्युं; तथा वस्त्र पहेरवामां आवे छे ते वृष्णु छपरना पाटा केषुं ज्ञष्युं हिसादि होषहर्शन वैराज्यनुं डारा छे.

वैराग्यपूर्णता—સર્વ લાકથા ઉતકૃષ્ટ જે બ્રહ્મક્ષાક છે, તેને પણ તણખલાની પેઠે તુચ્છ જાણીને તેના સુખમાં અનિચ્છા હોવી તે વૈરાગ્યની પૂર્ણતાના અવધિ છે.

वैराग्यफलम्—िवना प्रयत्नथी प्राप्त थयेसा के।जामां पणु यित्तनी के व्यदीनता छे. ते वैराज्यनुं ४० छे.

# ( १૯૬ )

वैराग्यसाधनम्—આ લોક તથા પર-લોકના વિષયામાં સાતિશય (એટલે પાતાને પ્રાપ્ત થયેલા વિષયા કરતાં પણ ઉત્તમ વિષયા-વાળા બીજા છે એમ જાણવાથી જે અપૂર્ણતા રહેવા તે), અનિત્યતા, આદિક દાષા જોવાર્ય જે દાષદિષ્ઠ છે, તે વૈરાગ્યનું સાધન છે.

वैशिष्यम्—સંબંધ, જેમ, 'મૃત્તં घटविश्रष्टम्'–'ભૂતળ ઘટના સંબંધવાળું છે.' એમાં, ઘડા વડે વિશિષ્ટ એટલે વિશેષવાળું ભૂતળ કહ્યું છે. માટે એ વિશિષ્ટપશુાના સંબંધ ભૂતળ સાથે છે, એ બૂતળમાં વૈશિષ્ટ્ય છે.

वैश्वदेवः — પંચમહાયદ્યર્ એક પ્રકારનું સ્માર્ત નિત્યકર્મ ગૃહીના ઘરમાં ખાંડણીયા, ઘંટી, ચૂક્ષા, પાણિયારૂ, અને સાવરણી, એ પાંચ જીવહિંસા થવાનાં સ્થળ છે; એ હિંસારૂપ પાપનું નિવાર્ણુ કરવા માટે જે કર્મ કરવાનું કહ્યું છે તે વૈશ્વદેવ.

वैश्वदेवबिलः अमिपितृगोश्वकाकादिस्था मन्त्रविशेषणदीयमाना बलिः। (वैश्वदेवमां) अप्रि (देव), पितृ, (भतुष्य), गाथ, कृत्वं, क्षार्थां, (अने श्रीटपतं गाहि), स्रे सर्वंन असुक्र मंत्राय्यारपूर्वंक के अबि आपवामां आवे छे ते.

वैश्वानर:—સમષ્ટિ રથૂલ શરીર વડે ઉપહિત ચૈતન્ય. એને 'વિરાટ્' પણ કહે છે. અથવા-સમષ્ટિ રથૂલ શરીર, સફ્લ્મશરીર, તથા તે બન્નેનું કારણ માયા, એ ત્રણ વડે ઉપહિત ચૈતન્ય તે વૈશાનર. (विराट् શબ્દ જાએા.) ર. અમિ.

वैषयिकसुखम्—શબ્દ, રપર્શ, વગેરે વિષયોતા સાક્ષાત્કારવડે જન્ય જે સુખ છે, તે સુખ વૈષયિક કહેવાય છે.

वैष्णवः-वैद्यानसायागमाक्तवीक्षायुक्तः। वैभानस्य वगेरे आगममां ४६वी दीक्षावाणा ते वैष्णुव. (निष्णु थिसि धु),

व्यक्तिः—क्षेष्ठिष्णु ओक पहार्थ.

इयत्त्रयभेदः ( जातिबाधकः )- स्वाधयनिष्ठ-स्वाश्रयप्रतियागिकभेदाभावा व्यक्त्यभेदः ) आश्राश्र, કાળ અને દિશા, એ ત્રણ દ્રવ્યોમાં યથાક્રમે રહેનારા જે આકાશતત્વ, કાલત્વ, અને દિકૃત્વ, એવા ધર્મ છે, એ ત્રણ ધર્મા જાતિ કહેવાતા નથી, કેમકે વ્યક્ત્યભેદ નામે દાષ તે જાતિના બાધક છે. આકાશાદિ ત્રણે દ્રવ્યો નાના **હો**તાં નથી. પણ એક એક વ્યક્તિરૂપ હોય છે: માટે આકાશમાં આકાશના બેદ રહેતા નથી. એજ પ્રમાણે કાળમાં કાળના અને દિશામાં દિશાના બેદ રહેતે! નથી. જો આકાશાદિ નાના હેાત. તાે એક આકાશમાં બીજા આકાશનાે, એક કાળમાં ખીજા કાળના, અને એક દિશામાં ખીજી દિશાના બેદ રહેત; પણ તે નાના નથી, માટે તે આકાશાદિમાં સ્વઆશ્રયનિષ્ઠ (એટલે ભેદાભાવના આશ્રય જે આકાશાદિ તેમાં રહેલા ) સ્વઆશ્રયપ્રતિયાગિક (એટલે સ્વાશ્રય-રૂપ આકાશાદિના પ્રતિયાેગી હાેય એવા ) બેદના અભાવ રહેક્ષાે છે. અર્થાત આકાશ પાેતે પાેતાનું પ્રતિયાેગા હાેઇ શક્તું નથી, માટે આકાશાદિ એકજ વ્યક્તિ આકાશાદિમાં વ્યક્ત્યભેદ રહેલા છે. એવા વ્યક્ત્યભેદ જ્યાં જ્યાં હાય ત્યાં જ્યાત હાઈ શકે નહિ. તાત્પર્ય કે નાના ધર્મીએા વિષે એક એક ધર્મપ્રચારક જે અનુગત ખુહિ છે, તે અનુગત ખુહિજ જાતિપણાની સાધક છે. મતલભ કે એકજ વ્યક્તિમાં જાતિ સામાન્ય હોઇ શકે નહિ.

व्यञ्जकत्वम् — स्विषयेऽस्ति प्रकाशते इत्यादि व्यवहारप्रतिबन्धकमात्रापनेतृत्वम् । व्यं गिविषसां 'ते छे', 'ते कृष्णुं छे' प्रत्याहि व्यवहारनुं प्रतियाधिक भात्र के है। ये तेने दूर इरनार है। वापष्टं ते व्यं क्रकृत्य.

व्यञ्जनावृत्तिः—वा२्य, લક્ષ્ય, અને તાત્પર્ય એ ત્રણ અર્થથી ભિત્ર કાઈ ચમતકારી અર્યાંનું ભાન શખ્દનો જે દૃત્તિથી થાય તેને વ્યાંજનાવૃત્તિ કહે છે. જેમ. 'તીરે धोषः'

#### ( %)

( કાંકાપર ગાશાળા છે ) એમ કહેવાથી શ્રોતાને રહેલાઇથી કાંકાપર રહેલી ગાશાળાના ખાધ થઈ શકે તેમ હતું, એમ છતાં "પંગાવાં ઘાષળાં" ( ગંગા ઉપર ગાશાળા છે ), એમ કહેવાના હેતુ ગંગાની શાતલતા, પાવનતા આદિકનો ખાધ કરવા માટે છે. એ શીતલતા, પાવનતા આદિકનો પ્રતીતિ ગંગાપદની લક્ષણાવૃત્તિથી થઇ શકતી નથી, તેમ શક્તિવૃત્તિથી થઇ શકતી નથી. તેમ વકતાનું તાતપર્ય પણ ગાશાળાનું સ્થાન ખતાવવામાં છે; માટે એ ત્રણેથી બિન્ન શીતલતા, પાવનતાદિક અર્થનું લાન આ વૃત્તિથી થાય છે, માટે એ વ્યંજના વૃત્તિ છે.

**द्यतिकरः**—भिश्रषु, भेणसेण.

व्यतिरेकः— यदमावे यदभावे। व्यतिरेकः । अभे का अभावथी। श्रीकानी। पण् अभाव ते व्यतिरेकः र. अन्वयथी छक्ष्यो ते व्यतिरेकः ४. न छोवे। ते व्यतिरेकः ४. न छोवे। ते व्यतिरेकः ४. न छोवे। ते व्यतिरेकः ४. न छोवें ते क्षेम, स्वप्रमां क्ष्यतना स्थूल शरी- सिह्नं भाव यतुं नथी; सुधुप्तिमां स्वप्रमा सिक्ष्म शरीराहिनं भाव यतुं नथी; समाधिमां सुधुप्तिना कारण् शरीरनं भाव यतुं नथी; अभी रीते स्थूल, सुक्षम अने कारण् शरीरोनो ते ते अवस्था साथे व्यतिरेक छे.

व्यतिरेकवेराग्यम्—चित्तगतदोषाणां मध्ये पववेन्योऽपकात् व्यतिरेकेणावधार्य तजिहासा । यित्तमां रहेशा राजादिक देषभांथी आटला देशा तो मारा निष्टत्त यथा छे अने आटला देशा थाशा रह्या छे, अवा प्रकारना व्यतिरेक्ष्यी निश्चय करीने आशा रहेशा देशा होषोने दूर करवा मारे के ध्व्याइप प्रयत्न ते व्यतिरेक वैराज्य कर्षेवाय.

च्यतिरेकव्यभिचारः—कारणभावे कार्य-सत्त्वम् । अरथुने। अपकाव छतां अर्थनी अत्पत्ति अधी क्षेत्र, त्यां व्यतिरेक व्यक्षियार अप्युवे। क्षेत्र, नास्तिक अंथाभां भंजणइप अरथु न छतां अंथ सभाप्तिइप अर्थ देणाय छे, भाटे के व्यतिरेक व्यक्षियार छे. ર. कार्याधिकरणद्वायंन्ताभावप्रतियोगित्वम् । કાર્યના અધિકરણમાં (કારણમાં ) રહેલા જે અત્યંતાભાવ તેનું પ્રતિયાગિપણું (મતલભ કે કારણના અત્યંતાભાવવાળું જે કાર્ય] તે વ્યતિરેક્ટ્ય ભિયાર.

व्यतिरेकव्याप्तिः—साध्याभावव्यापकीभू-ताभावप्रतियोगित्वम् । સાધ્યના અભાવ**ના** વ્યાપકભૂત જે અભાવ છે. તે અભાવનું જે પ્રતિયાગિપણું તેનું નામ વ્યતિરેક વ્યાપ્તિ. केंभ:-पर्वता विह्नमान् धूमात् ( पर्वत अभिवाला છે, ધૂમરૂપ હેતુથી. )' આ પ્રસિદ્ધ અનુભવમાં વિક્રિર્પ સાધ્યના અભાવ હૃદ (પાણીના ધરા) માં રહે છે, તથા ધુમરૂપ હેતુના અભાવ પણ તે ધરામાં રહે છે અને જ્યાં જ્યાં વહિના અભાવ હોય છે. ત્યાં ત્યાં ધુમના પણ અભાવ હોય છે. ' એ રીતે ધૂમાં ભાવ એ વિદ્વના અભાવના વ્યાપક પણ છે; તે સાધ્યાભાવના વ્યાપકી ભૂત ધૂમાભાવનું પ્રતિયોગિપર્ણ તે ધૂમરૂપ હેતુ વિષે રહેલું છે. એ જ તે ધૂમરૂપ હેતુમાં વિક્રિય સાધ્યની વ્યતિરેક વ્યાપ્તિ છે.

व्यतिरेकसहचार:—कारणभावे कार्या-भावः। कारणुने। अलाव हे। य ते। ज्इर कार्यने: पणु अलाव ज हे। य, त्यां व्यतिरेक्ठ सह्यार रहे छे. जेम, भाटी वजेरे कारणु। न हे। य ते। ते। घडे। पणु ६५ जे निह, अवे स्थणे भाटी वजेरे कारणु। व्यतिरेक्ठ सहयार वाणां कहेवाय छे.

च्यतिहारः—પરસ્પર ક્રાષ્ટ્ર ક્રિયા કરવી તે. દ्યधिकरणत्वम्—तदनधिकरणादृत्तित्वम् । તેના અનધિકરણુમાં ન હોવાપણું. જેમ–કપિના સંચોગોના અભાવનું વ્યધિકરણુત્વ તેના પ્રતિ-યાગી કપિસંચાગમાં છે. અથીત દક્ષની સાથે કપિના સંચાગ એ કપિસંચાગના અભાવનું અધિકરણ કહેવાય નહિ, માટે તેને વ્યધિકરણ કહે છે.

ર. મિત્રવિમત્ત્વયત્તત્વે સતિ મિત્રાર્થ નિષ્ઠવત્વમ્ । પદની વિભક્તિ ભિત્ર હેા⊎ને ભિત્ર અર્થમાં હૈાવાપર્હ્ય તે વ્યધિકરહત્વ.

## ( १६८ )

व्यपदेशः — निमित्तसद्भावद्विशिष्टोऽपदेशें मुखे व्यवहारः । निभित्तना ढे।वापणुाने क्षीधे विशिष्ट એवे। अपदेश એटबे मुण्य व्यवहार, ते व्यपदेश डहेवाय.

 एकस्मिन्तुभयागेषः । એક જ પદાર્થમાં એ વિષયોના આરાપ. જેમ,—દેવદત્તને એકજ છાકરા છે, તેથી માટા પણ તે છે અને નાના પણ તે છે.

ट्यभिचारः—साध्याभाववृत्तित्वम् । साध्य-ना अक्षावभां हेतुनुं रहेवाप्र्ः ते व्यक्षियार.

व्यभिचारी—साध्यवज्ञातीयवृक्तित्वे सति अन्यत्र वर्तते सः। જે હેતુ પોતાના સાધ્યવાળી જાતિમાં રહેલા હોય અને વળી સાધ્યવાળી જાતિયાં રહેલા હોય અને વળી સાધ્યવાળી જાતિથા અન્યત્ર પણ રહેતા હોય તે હેતુ વ્યભિચારી કહેવાય. જેમ, 'અગ્નિ' સાધ્ય છે, અને તેના હેતુ 'જડત્વ' છે એમ કાંધ્ર કહે, તા તે હેતુ વ્યભિચારી કહેવાય; કેમકે 'જડત્વ' જેમ અગ્નિમાં છે, તેમ પૃથ્વીમાં, પાણીમાં અને બીજા પદાર્થીમાં પણ છે.

व्यर्थत्वम् स्वसमानाधिकरणावश्याकृप्तध-मन्तिरघटितत्वम् । ओक धर्म के आधिकरणुमां ह्याय ते क अधिकरणुमां अवश्य करीने त क्ष्मी शक्षय ओवा भीका धर्मनी घटना करवापाछं ते व्यर्थत्व.

व्यवधानम् - इव्यान्तरेण द्रव्यान्तरस्याच्छा दनम् । स्पेक ५०थ वडे भीक्य ५०थनुं स्थान्छाइन केम सूर्यश्रद्धशुमां यदं वडे सूर्यनुं स्थान्छाइन ते यदंवडे व्यवधान थयुं ब्रह्सेवायः स्थातरायः

व्यवसायज्ञानम् — विषयविषयकज्ञानम् । . ज्ञानने। विषयं अवेतुं के पूर्वज्ञान ते व्यवसाय ज्ञान अक्षेवायं के.

ट्यवस्था — विषयान्तरपरिहारेणविषयविशेषग् स्थापनम् । श्रीला विषयते। परिद्वार अरीते अभुक्ष विषयनुं स्थापन करतुं. ते व्यवस्था.

व्यवहारः — व्यवहिष्यते ह्यानेपानादिकं क्रियते–अनेनेति। जेना वर्डे वरतुनुं अढणुत्थागाहि करवामां आवे तेने व्यवद्यार क्रंडे छे. अर्थात् વરતુના શ્રહણ ત્યાગ ત્રાન વડે કરવામાં આવે કરવામાં આવે છે, માટે જ્ઞાનનું નામ વ્યવહાર છે.

 વ्यवहिष्यते-झायते-अनेनेति व्यवहारः ।
 જેના વડે વસ્તુને જાહ્યુવામાં આવે છે, તે વ્યવહાર. આ વ્યુત્પત્તિમાં શબ્દને વ્યવહાર કહે છે, કેમકે શબ્દ વડે વસ્તુનું ત્રાન થાય છે.

३. ज्ञानजनकशब्दप्रयोगा व्यवहारः ह्यान ७८५त ३२ स्थेवा शण्दनी योजना ते व्यवहार.

४. कार्यानुकूलशब्दप्रयोगः। कार्यने अनुकूस शल्दने। प्रयेश करवे। ते व्यवद्धार.

५. अर्थविशेषवीधनाय शब्दविशेषप्रयोगः । અમુક અર્થતા બાધ કરવાને અમુક શબ્દના પ્રયાગ કરવા તે.

ब्या घः—प्रत्येकवृक्षवदनेकबुद्धिविषयः । જેમ વનમાં પ્રત્યેય છૂઠું છૂઠું ઘક્ષ હોય છે, તેમ જે એવા ભિન્નભિન્ન અનેક પ્યુદ્ધિના વિષય હોય તે વ્યષ્ટિ.

ર. व्यक्तिवद्व्यादृत्तत्त्वम् । જેમ. એક વ્યક્તિ હોય ત્યાં બીજી વ્યક્તિ હોતી નથી, તે જે એક બીજાથી વ્યાવૃત્ત હોય તે વ્યષ્ટિ. ('સમષ્ટિ' શબ્દ જાુઓ. સમષ્ટિ અને વ્યષ્ટિ એવા પ્રકાર અજ્ઞાનના છે.)

व्यष्टिक्ष्मशाराम् — ५२२५२ व्याष्टत के प्रत्येक सिंग शरीर ते. (व्यष्टिस्थूस शरीरनी पेंडे.)

व्यष्टिस्थूलशारीरम् — જેમ, એક 'ગાય' વ્યક્તિથા ખીજી 'ગાય' વ્યક્તિ વ્યાવૃત્ત (ભિન્ન) હાેય છે, તેમ પરસ્પર વ્યાવૃત્ત જે પ્રત્યેક સ્થૂલ શરીર, તે વ્યષ્ટિ સ્થૂળ શરીર કહેવાય છે.

व्यसनम्—इद्यानिष्टवस्तुविषयं चित्तसंलगनम् । ४४ ३ अनिष्ट वस्तुभां चित्तनुं बागी रहेबुं ते व्यसनः

व्याकरणम् - प्रत्ययविधानसामर्थ्यादर्थनिश्वयोः व्याकरणम् । प्रत्ययनुं विधान अरवाङ्ग सामर्थः-वडे अर्थाना निश्चय ते व्याकरणः.

## ( १૯૯ )

ર. અર્થविशेषमाश्रित्यस्वरप्रकृतिश्रत्ययादिविशेषावीन् विद्यत्पद्खण्डार्थविशेषण्ठापको ग्रन्थः । શખ્દના અમુક અર્થ વિશેષને ઉદ્દેશીને સ્વર, પ્રકૃતિ પ્રત્યય, વગેરેનું વિધાન કરીને પદના વિભાગના અર્થ વિશેષ જણાવનારા પ્રય તે ભ્યાકરણ.

 वेदाङ्गत्वे सति शब्दसाधुताबोधकं व्या-करणम् । वेदनुं अपंग क्षेष्ठिने शण्दनी साधु-ताना श्रीक्ष इरनार शास्त्र ते व्याङर्ख,

व्याख्यानम्—" पदच्छेदः पदार्थोक्तिर्विग्रहो वाक्ययोजना । आक्षेपस्य समाधानं व्याख्यानं पद्मलक्षणम् ॥१॥" શ્રંथभांनां पद्दे छूटां पाडी भताववां, पहाने। અર્थ કહેવા, સમાસાંત પદ્દોનો વિશ્રહ કરી ખતાવવા, વાકયમાંના શખ્દોનો અન્વય કહી ખતાવવા, અને આક્ષે-પાનું સમાધાન કહેવું, એવી રીતે પાંચ લક્ષણા જેમાં હોય તેને વ્યાખ્યાન કહેવાય.

च्याघातः — परस्पितिरुद्धधर्मयोरेकाधिकरणे समुचयः । परस्पर विरुद्ध धर्मोने। ओक अधि-कर्षुमां समुन्ययं ते व्याधातः क्रेम, —देवदत्त क्रिक्षे छे के भारा मुणमां छल नथाः या आ दशान्तमां छलने। अलाव अने ओखवापणुं ओ जनने विरुद्ध धर्मी छे, अने ओक्क मुण इपी अधिकरुषुमां तेने। समुन्ययं देवदत्ते क्र्यी भाटे ओ व्याधात द्देश छे.

ર. વિરુદ્ધ સમુચ્ચો વ્याघातः । પરસ્પર વિરુદ્ધ ધર્મોના જે એક અધિકરણમાં સમુચ્ચય છે, તેનું નામ વ્યાધાત છે. જેમ,—વિવાદાચ્યાસિતં जगत પ્રચત્ન जन्यम्, काર્ય स्वात, घटवत् । ( વિવાદના વિષયભૂત ક્ષિતિ અંકુરાદિક જગત્ કાઈક પ્રયત્ન વડે જન્ય છે, કાર્ય રૂપ હાલાશી. જે જે કાર્ય હાય છે તે તે પ્રયત્ન વડે જન્ય હોય છે; જેમ લટ કાર્ય હાલાથી તે કુંભારના પ્રયત્નવડે જન્ય છે; તેમ આ જગત પણ કાર્ય રૂપ હાલાથી કાઇકના પ્રયત્ન વડે અવશ્ય જન્ય હોલું જોઇએ. ) તેમાં જીવના પ્રયત્નને તા બધા જગતની કારણભૂતતા સંભવતી નથી.

માટે આ અનુમાન વડે ઇશ્વરના પ્રયત્ન સર્વ જગતના કારણરૂપે સિદ્ધ થાય છે. આ અનુ-માન વિષે પ્રતિવાદીઓ એમ શ'કા કરે છે 'કાર્યત્વરૂપ હેતુ તા ભલે રહ્યો, પચ્યુ પ્રયત્નજન્યત્વરૂપ સાધ્ય ન હોવું જોઇએ, એમ અમે કહીએ તા શા બાધ આવે છે? એનું સમાધાન વાદી વ્યાધાતરૂપ તર્કથી કરે છે; એવી રીતે કે. કાર્યત્વ તથા પ્રયત્નજન્યત્વના અભાવ, એ બે ધર્મ પરસ્પર વિરૂદ્ધ છે, જેમ ઘટ અને ઘટના પ્રાગભાવ, તથા ઘટ અને ઘટના પ્રધ્વ સાભાવ, એ **યન્ને પરસ્પર વિરુદ્ધ** છે; એ ખન્ને વિરુદ્ધ ધર્મીના એક વસ્તુમાં સમુચ્ચય (એકે કાળે રહેવાપણું) કહેવાથી વ્યાદ્યાતની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ કાર્યત્વ અને પ્રયત્નજન્યત્વાભાવ, એ એ વિરાધી ધર્મીના પણ એક વસ્તુમાં સમુચ્ચય કહેવાથી વ્યાધાતની પ્રાપ્તિ થાય છે.

ब्यान:-શરીરમાં બધે ગમન કરનારા વાલુ.

च्यापकम्—જે ધર્મ બીજા ક્રોઇમાં ગ્યાપી રહ્યો હોય તે. -યાયશાસ્ત્રની વાકય રચનામાં, તેના વાચક શબ્દનું ગ્યાપ્ય શબ્દની પછીથી ઉચ્ચારષ્યુ કરવામાં આવે છે. જેમ ઘૂમચ્યાપ્યો વહિઃ (ધૂમાડા જેનું ગ્યાપ્ય છે એવા અમિ) અમિ એ ગ્યાપક છે. અમિત

#### ( २०० )

ક્ષર્મ ધૂમમાં વ્યાપી સ્હ્રો છે, માટે અગ્નિ | વ્યાપક છે.

ર. જે આધક દેશ વર્તી હોય તે વ્યાપક. જેમ, પૃથ્વીત્વજાતિ કરતાં દ્રવ્યત્વજાતિ અધિક દેશમાં રહે છે, માટે દ્રવ્યત્વજાતિ આધિક દેશમાં રહે છે, માટે દ્રવ્યત્વજાતિ વ્યાપક છે, અને પૃથ્વીત્વ જાતિ વ્યાપ્ય છે. તેમજ પૃથ્વીત્વ અને ઘટંત્વમાં પૃથ્વીત્વ વ્યાપક છે અને ઘટત્વ ન્યૂન દેશવર્તી હોવાથી વ્યાપ્ય છે. તેથી ' ઘટત્વવ્યાપ્યપૃથ્વીત્વમ્' અથવા ' पृथ्वीत्वव्याप्यद्वव्यत्वम् । ' એમ બોલવાના સંપ્રદાય છે.

व्यापकजातिः—अधिः देशः इति जति. व्यापकत्वम्—सर्वसम्बद्धत्वम् । सर्वनी साथे संभाध ढोवापछुं ते व्यापक्ष्व.

- देशायन्तरहित्तः व्यापकत्वम् । देशकाण,
   वभेरेथी अंत न ढेावापछ्ं ते व्यापकत्व.
- सजातीयादिभेदरहितत्वम् । सज्यतीय
   वंगेरे भेदथी रिंदत है।वापछं ते व्यापक्षत्व.

व्यापार:-तज्जन्यत्वे सति तज्जन्यके। व्यापारः। अरुख वडे के बन्य है।य छे, तथा તે કારણવડે જન્ય કાર્યના જે જનક હાય છે, તે વ્યાપાર કહેવાય છે. જેમ ( કુંભારના ચાકતું) ભ્રમણ દંડરૂપ કારણવડે જન્ય હાૈય છે, તથા દંડરૂપકારણજન્ય ઘટરૂપ કાર્યનું પણ તે જનક હોય છે, માટે ઘટરૂપ કાર્યની ઉત્પત્તિ વિષે જે ભ્રમણ તે દંડના વ્યાપાર કહેવાય છે. એ જ રીતે ચક્ષુ આદિક ઇંદ્રિયાના જે ધટાદિક વિષય સાથે સંયાગાદિક સંબંધ છે, તે સંયોગાદિક સંબંધ તે ચક્ષ આદિક ઈ દિયા વડે જન્ય છે. તથા તે ચક્ષ આદિક ઇવિયા વડે જે ઘટાદિશનું પ્રત્યક્ષ છે. તે પ્રત્યક્ષના જનક પણ છે, માટે તે સંયોગાદિક સંખંધ તે ચક્ષુ આદિક ઇંદ્રિયાના વ્યાપાર કહેવાય છે. એજ પ્રમાણે સ્મૃતિ જ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં પૂર્વ અનુભવના સ<sup>ન્</sup>રકાર વ્યાપાર **રપ હોય છે; અ**ને સુખદુઃખની ઉત્પત્તિમાં

વિક્રિત નિષિદ્ધ કર્મના ધર્મ અધર્મ બ્યાપાર હોય છે.

 करणजन्यकरणजन्यक्रियाजनकः। ऽरथुथी लन्य के ऽरखु, ते ऽरखुथी लन्य के क्रिया ते क्रियानी लन्छ ते व्यापार ४६देवाय छे.

च्याप्तिः—सध्यसाधनयोर्नियतसामानाधिकत्ष्यम् । સાધ્ય અને સાધન એ બન્તેનું જે અવ્યક્તિચરિત સામાનાધિકરય્ય હોય તેને વ્યાપ્તિ કહે છે. જેમ,—'ધૂમ' સાધન અને 'અમ્નિ' સાધ્ય છે. તેમાં ધૂમ સાધન કાઇ વખત પણ સાધ્ય એવા અમિને છોડીને સ્વતંત્ર રહેતું નથી, એજ ધૂમમાં અમિની વ્યાપ્તિ છે, અને અમિ તે ધૂમને છોડીને તપાવેલા ક્ષાઢાના ગાળામાં પણ રહે છે, માટે અમિમાં ધૂમની વ્યાપ્તિ નથી. (અર્થાત્ત સાધનમાં સાધ્યની વ્યાપ્તિ નથી. (અર્થાત્ત સાધનમાં સાધ્યની વ્યાપ્તિ નિયત છે.)

च्याप्तिज्ञानम्—જેમ,-જ્યાં જ્યાં ધૂમાડો હોય છે, ત્યાં ત્યાં અગ્નિ અવશ્ય હોય છે, એવા પ્રકારનું રસોડા વગેરે ઠેકાણે વારંવાર જે સહચારનું (સાથે હોવાપણાનું) દર્શન થાય છે, તે સહચારના દર્શનથી ધૂમ એ અગ્નિનો વ્યાપ્ય છે. એવા પ્રકારનું વ્યાપ્તિનાન થાય છે. અર્થાત્ અગ્નિ વ્યાપક છે અને ધૂમ વ્યાપ્ય છે, એવા પ્રકારના ન્રાનને વ્યાપ્તિનાન કહે છે.

व्याप्तिज्ञानहेतुः—વ્યભિયાર ગ્રાનર્ષ પ્રતિભ'ધકના અભાવવાળું સહયારજ્ઞાન વ્યાપ્તિ-ગ્રાનના હેતુ છે.

દ્યાપ્યज्ञाति:—અल्पदेशकृतिजातिः। થોડા પ્રદેશમાં રહેનારી જાતિ, અથવા જે જાતિ વ્યાપક ન હોય તે. જેમ,—પૃથ્વીત્વ એ દ્રવ્ય-ત્વની અપેક્ષાએ અલ્પવૃત્તિ હોવાથી દ્રવ્યત્વની વ્યાપય છે; પણું તે સાથે ઘટત્વની વ્યાપક પણું છે. પરંતુ ઘટત્વ જાતિ તો પૃથ્વીત્વની વ્યાપય છે પણું વ્યાપક કાં⊌ની નથી, માટે તે કેવળ વ્યાપ્ય જાતિજ કહેવાય છે.

# ( २०१ )

અવાખ્यत्वम् — જેમાં કાં ધર્મ વ્યાપી રહ્યો હાય તે. ન્યાયશાસ્ત્રની વાક્યરચનામાં વ્યાપ્યનું વ્યાપક શબ્દથી પ્રથમ ઉચ્ચારણ કરવાના સંપ્રદાય છે.

ર. ન્યૂનવેરા જિત્તવમાં જે ધર્મ ન્યૂનદેશમાં રહેના રા હાય તે વ્યાપ્ય. જેમ,—અમિ અને ધૂમાડા એ ખેમાં અમિ કરતાં ધૂમાડા ન્યૂન દેશમાં રહેના રા હાવાથી તે વ્યાપ્ય છે, અને અમિ અધિક દેશમાં રહેના રા હાવાથી વ્યાપક છે, કેમકે ધૂમાડા હોય ત્યાં અમિ તા હાયજ; અમિ હાય તથાપિ ધૂમાડા તા ના પણ હાય. (ખીજ ઉદાહરણ માટે 'વ્યાપક' શબ્દ જાઓ.)

ર વ્યાપ્યાશ્રયત્વં વ્યાપ્યત્વમ્ ા વ્યાપ્તિના આશ્રયતે વ્યાપ્ય કહે છે. જેમ,-ધૂમ એ અમિતી વ્યાપ્તિના આશ્રય છે, માટે ધૂમ વ્યાપ્ય કહેવાય છે, અને અગ્તિ તેમાં વ્યાપ-નારા હોવાથી વ્યાપક કહેવાય છે.

ज्याप्यत्वासिद्धः — सेापाधिके हेतुः व्याप्य त्वासिद्धः । જે હેતુ ઉપાધિવાળા હાય છે ते હેતુ વ્યાપ્યત્વાસિદ્ધ કહેવાય છે. જેમ,— " पर्वतो घूमवान विह्नमत्वात् महानसवत् "—આ પર્વત ધૂમાડાવાળા છે, વિદ્ધાવાતા હોવાથી, રસોડાની પેડે." આ અનુમાનમાં વિદ્ધમત્વરૂપ હેતુ લીલા ખળતણના સંયાગરૂપ ઉપાધિવાળા હોવાથી વ્યાપ્યત્વાસિદ્ધ કહેવાય છે. લીલા ખળતણના જે સંયાગ સંખંધ છે, તેજ વિદ્ધિ-મત્વ હેતુમાં ઉપાધિ છે. ('ઉપાધિ' શબ્દ જીઓ )

च्याप्यक्चिः—પોતાના આશ્રયભૂત ક્રવ્યના સર્વ દેશમાં વ્યાપ્ય થઇને રહે તે. જેમ, નીલ, પીત વગેરે રૂપ પોતાના આશ્રયભૂત પટાદિક ક્રવ્યના સર્વ દેશમાં વ્યાપ્ય થઇને રહે છે, માટે તેનીલ પીતાદિક વ્યાપ્યવૃત્તિ કહેવાય છે. એજ પ્રમાણે જે નીલપીતાદિક્ષ્ય પોતાના આશ્રય-ભૂત પટાદિ ક્રવ્યના કોઇ એક દેશમાં રહે અને ક્રોઇ દેશમાં ત રહે તો તે નીલપીતાદિરૂપ અચ્ચાપ્યવૃત્તિ કહેવાય છે.

વ્યાપ્ય<del>વૃત્તિ શુણઃ — જે મુધ્યું</del> પોતાના આશ્રયફપ દ્રવ્યના સર્વદેશમાં રહે તે. જેમ સ્પર્શગ્રુણ વાયુ દ્રવ્યના આશ્રિત છે, માટે જ્યાં વાયુ હોય ત્યાં તે રહેશે જોવામાં આવે છે.

व्याप्यव्यापकज्ञातिः—એક જ અધિ-કરણમાં રહેલી જે જાતિ કાંઇની વ્યાપ્ય હાૈય અને બીજા કાંઇની વ્યાપક હાય તે. જેમ,– દ્રવ્યત્વ જાતિ સત્તા જાતિની વ્યાપ્ય છે અને પૃથ્વીત્વ જાનિની વ્યાપક છે, માટે દ્રવ્યત્વ જાતિ વ્યાપ્યવ્યાપક કહેવાય.

व्यावर्तकत्वम् — लक्ष्यवृक्तित्वे सित इतर-मेदव्याप्यत्वं व्यावर्तकत्वम् । જે લક્ષણુ લક્ષ્યમાં રહેલું હૈાય અને તે સાથે બીજા (અલક્ષ્ય)ના બેદનું વ્યાપ્ય હૈાય તે વ્યાવર્તક કહેવાય. જેમ ' ગંધવત્વ ' એ લક્ષણુ નું લક્ષ્ય પૃથ્વી છે, તે પૃથ્વીમાં એ લક્ષણુ રહેલું છે, અને તે સાથે પૃથ્વી સિવાયના બીજા પદાર્થીના બેદ પણ તે લક્ષણમાં રહેલા છે, માટે ' ગંધવત્ત્વ ' એ પૃથ્વીયી બિજા એવા બીજા પદાર્થીનું વ્યાવર્ત્તક છે.

च्यावहारिकत्वम्—आगन्तुकदोषासदृकृता-विद्याकार्यत्वम् । स्थाभंतु हे होषनी सक्षाय विनानी स्थानं के कार्यपण् ते व्यावकारिकत्व. (व्यावकारिक सत्ताः)

ર. પ્રાતીતિकिमिन्नं व्यवहारिकम् । કાચ, કામલાદિ આગંતુક દોષની સહાયથી જન્ય જે પ્રાતીતિક (પ્રાતિભાસિક) પદાર્થ છે, તેનાથી બ્રિન્ન તે વ્યાવહારિક કહેવાય છે.

व्यावहारिकसत्त्वम् -अज्ञातसताकत्वम् -आत्मज्ञानपूर्वाबाध्यत्वम् । आत्मज्ञान थया पर्देक्षां अणाध्य हेावापछुं.

२. संसारदशायामवाधितत्वम् । संसारदशाभां જે અભ્યાધિતપણું તે વ્યાવહારિકસત્તા અથવા અજ્ઞાતસત્તાકત્વ કહેવાય છે.

व्यावहारिकीप्रमा-धटपटाइइप जगतने विषय करनारी. 'आ घट' 'आ पट' ईिसाइ जे प्रथा छे ते व्यावहारिश प्रभा कहेवाय छे.

#### ( २०२ )

વ્यावृत्तिः— કતર પદાર્થના બેદને વિષય કરના ફ (ખતાવના ફ) જે અનુમતિ ન્નાન છે તેને વ્યાવૃત્તિ કહે છે; અને એ વ્યાવૃત્તિના હેતુરૂપે તેના જે જનક હોય તેને વ્યાવૃત્ત ક કહે છે. અર્યાત વ્યાવૃત્તિના હેતુ તે વ્યાવર્ત ક. ('વ્યાવર્ત્ત કત્વ' શબ્દ જાએ).)

ર. લિન્ન કહી ખતાવવું તે વ્યાવૃત્તિ. જેને લિન્ન કહી ખતાવવામાં આવે છે તે 'બ્યાવત્ય<sup>િ'</sup> કહેવાય છે, અને લિન્ન કહી ખતાવનાર શબ્દને 'બ્યાવત'ક' કહે છે.

व्यासज्यवृत्तिः — જે ધર્મ અનેક દ્રવ્યામાં વર્તે છે તે ધર્મ વ્યાસન્યવૃત્તિ કહેવાય છે. જેમ,−દિત્વ, ત્રિત્વ, આદિ સંખ્યા બે, ત્રહ્યુ, વગેરે સંખ્યાવાળાં દ્રવ્યામાં રહે છે માટે તે દિત્વાદિ ધર્મ વ્યાસન્યવૃત્તિ કહેવાય છે. વળા જેમ, સંચાગ બે દ્રવ્યામાં રહે છે માટે સંચાગ પછુ વ્યાસન્યવૃત્તિ છે.

**ब्युत्थानम्**–सभाधिने। અભાવ:ते व्युत्थान.

ब्युत्पत्ति:— शब्दानामर्थावबेाघकशक्तिः । શબ્દોની અર્થના બેાધ કરનારી શક્તિ.

२. समुदायशब्दस्यावयवशोऽर्थवोषकताशक्तिः। समुदायश्य शण्डनी तेना लूहा लूहा अवयव-वडे अर्थाभोधन करवाश्य शक्ति ते व्युत्पत्ति.

न्नतम्—िन्यमिभिधानम् । જે નિયમ ધારણુ કર્યો હોય તેનું નામ વ્રત. જેમ અહિંસાના નિયમ ધારણુ કર્યો હોય તે અહિંસા નામનું વ્રત કહેવાય. ৮૦.

ર. सम्यक् संकल्पजनितानुष्ठेयक्रियाविशेषरूपम् । સારી રીતે કરેલા સંકલ્પથી ઉત્પન્ન થયેલી અનુષ્ઠાન કરવા યાગ્ય (આચરવા યાગ્ય) અમુક ક્રિયાનું રૂપ તે વૃત.

#### श

शक्तिः—अस्मात्पदादयमर्था बोघव्य इती-श्वरेच्छा शक्तिः। आ ધટાદિરૂપ અર્થ આ ધટાદિક પદજન્ય બાધના વિષય હા, એ પ્રકારની જે ધટાદિ પદજન્ય બાધ વિષયત્વ પ્રકારક ધટાદિ અર્થાવશેષ્યક ઇશ્વરતી ઇચ્છા છે તે ઇશ્વિરની ઇચ્છાનું નામ શક્તિ છે. એ ઇશ્વિરની ઇચ્છારય શક્તિ ઘટાદિક પદાવહૈ નિરૂપિત હૈાય છે, માટે તે શક્તિ નિરૂપકતા સંબંધવહૈ તો ઘટાદિક પદોમાં રહે છે, અને વિષયતા સંબંધે કરીને ઘટાદિક અર્થમાં રહે છે. તેમાં, તે શક્તિનું નિરૂપકપણું એજ તે ઘટાદિક પદોમાં શક્તપણું છે, અને વિષયતા સંબંધે કરીને શક્તિનું આશ્રયપણું, એજ તે ઘટાદિક અર્થી વિષે શક્યપણું છે.

ર. નવીન નૈયાયિકા એમ માતે છે કે, ઇશ્વરતી ઇચ્છા એજ શક્તિ નથી, પણ ઇચ્છા માત્ર શક્તિ છે–પછી તે ઇચ્છા જીવની હો કે ઇશ્વરતી હો.

એ શક્તિના ચાર પ્રકાર છે: (૧) યાગા-શક્તિ, (૨) રૂઢિશક્તિ, (૩) યાગરૂઢિશક્તિ, અને (૪) યાગિકરૃઢિ શક્તિ. (એનાં લક્ષણો તે તે શબ્દોમાં જોવાં.)

3. મીમાંસકા શક્તિને ઘચ્છા રૂપ માનતા નથી, પણ દગ્યાદિક પદાર્થોથી ભિન્ન એક પદાર્થ માને છે.

૪. વ્યાકરણના મતમાં તથા પાત'જલ મતમાં વાચ્યવાચકપણાના મૃળભૂત જે પદ અને અર્થના તાદાત્મ્ય સ'ળ'ધ છે, તેજ શક્તિ છે.

પ. વેદાન્ત મતમાં તો कार्यजननातुकूलं कारणनिष्ठं सामध्ये शक्तिः। એવું શક્તિનું લક્ષણ જોવામાં આવે છે. એટલે સર્વ પદાર્થોમાં પાતપાતાનું કાર્ય કરવાનું કારણમાં રહેલું જે સામધ્ય છે તેજ શક્તિ છે. જેમ, મૃત્તિકામાં ઘટરૂપ કાર્ય કરવાની શક્તિ છે; તેન પદમાં પાતાના અર્થના બાધ કરવાની શક્તિ છે. પણ આટલા લેદ છે:—પદની શક્તિ તા નાન હાઇને પાતાનું કાર્ય કરે છે; અને બીજી શક્તિએ તા અન્નાત હાઇને પણ પાતાનું કાર્ય કરે છે.

## ( २०३ )

- દં, ગાતમમુનિ ન્યાયસ્ત્રમાં જિત અને આકૃતિ વિશિષ્ટ વ્યક્તિમાં પદની શક્તિ છે, એમ કહે છે જેમ, "जात्याकृतिव्यक्तयः पर्वाधः।" ( ઘટતાદિક ધર્મને 'જિતિ' કહે છે અને અવયવસંચાગને 'આકૃતિ' કહે છે. ) જેમ, ઘટત જિત તથા કપાલસંચાગરૂપ આકૃતિ-વાળી ઘટ વ્યક્તિમાં 'ઘટ' પદની શક્તિ છે; પટત્વ જિત અને તંતુસંચાગરૂપ આકૃતિ એ બન્નેથી વિશિષ્ટ 'પટ' વ્યક્તિમાં 'પટ' પદની શક્તિ છે; માટે જિત આકૃતિવિશિષ્ટ ઘટાદિક વ્યક્તિ એ ઘટાદિક પદના વાચ્ય અર્થ છે તથા શક્ય અર્થ છે.
- હ. કેટલાક નૈયાિયક કહે છે કે જાતિ-વિશિષ્ટ વ્યક્તિમાંજ પદની શક્તિ છે; 'આકૃતિ' ઉમેરવાતું કાંઇ પ્રયોજન નથી. માટે ધટાદિક પદોમાં ધટત્વાદિક જાતિવિશિષ્ટ ધટાદિક વ્યક્તિ એ શક્ય અર્થ છે.
- ૮٠ નવીન નૈયાયિકા કહે છે કે, ધટાદિક પદાની કેવળ ધટાદિક વ્યક્તિમાંજ શક્તિ છે; ધટત્વાદિક જાતિ તથા અાકૃતિમાં શક્તિ છે એમ માનવાનું કાંઈપ્રયોજન નથી.
- ૯. કેટલાક અંચકાર કહે છે કે, ઘટાદિક પદાંથી ઘટત્વાદિક જાતિના, ઘટ વ્યક્તિના, અને જાતિવ્યક્તિના જે સમવાય સંબંધ છે તેના, બાેધ થાય છે માટે જાતિ, વ્યક્તિ અને સંબંધ, એ ત્રણેમાં ઘટાદિક પદની શક્તિ છે.
- ૧૦. મીમાંસકા કહે છે કે, ઘટાદિક પદની ઘટત્વાદિક જાતિમાં શક્તિ છે અને ઘટદિક વ્યક્તિમાં લક્ષણા છે.
- ૧૧. ભાકપાદ કહે છે, 'નોસ્ત્રેઘટ :' (નીલ રંગના ઘટ ) એ વાક્યથી ઘટ પદા-ર્થમાં નીલ પદાર્થના અનેદ સંબંધ પ્રતીત થાય છે, માટે ઘટાદિક પદોની ઇતરાન્વિત (બીજા સાથે સંબંધવાળા, ઘટાદિક વ્યક્તિ વિષે શક્તિ છે.
- ૧૨, પ્ર<mark>ભાકર</mark>તો મત એવા છે કે, ખાળકતે પ્રથમ વહ વ્યવહારથી કૃતિસાધ્ય

આનયનાદિ ( આણુવું વગેરે ) રૂપ કાર્ય અન્ ન્વિત ધટાદિકા વિષેજ ઘટાદિક પદાની શક્તિનું દ્યાન થાય છે, માટે કાર્યોન્વિત ઘટાદિકામાંજ ઘટાદિ પદની શક્તિ છે. માટેજ 'ઘડા આણા ' ઇત્યાદિક કાર્ય વાકયાન્ થીજ ઘટાદિકાના શાબ્દબાધ થાય છે: 'જમીન પર ધડા છે ' ઇત્યાદિક સિદ્ધવાકયાથી ઘટાદિકના શાબ્દબાધ થતા નથી, માટે કાર્યાન્વિતમાંજ શક્તિ છે.

शक्तग्रहः—शक्तिग्रहं व्याकरणेषमानकेशाप्त-वाक्याक्व्याक्हारतथ । वाक्यस्य शेषाद्विष्ठततेवेदन्ति सान्निध्यतः सिद्धपदस्य दृद्धाः शिक्ततुं तान थवाने आ आहे छपाये। वृद्ध पुश्ये। अ हेडेला छेः (१) व्याहरण्, (२) छपमान, (३) हेश, (४) आह्म वाहय, (५) व्यवहार, (६) वाहयशेष, (७) विवरण्, अने (८) सिद्ध-पहनी सभीपता. केम—

- (૧) વ્યાકરણથી શક્તિનું જ્ઞાન— ધાતુ, પ્રકૃતિ, પ્રત્યય, આદિકની શક્તિનું જ્ઞાન વ્યાકરણથી થાય છે. જેમ,-'મૃસતાયામ્' એ વ્યાકરણના સત્રથી મૂધાતુના અર્થ 'ઢોલું' એવા થાય છે, એમ જાણવામાં આવે છે. એજ રીતે 'વર્તમાને સ્ટ્'એ વ્યાકરણના સત્રથી સ્ટ્યત્યયની વર્તમાનકાળમાં શક્તિ છે, એમ સમજ્યય છે. ઇત્યાદિ.
- (ર) ઉપમાન શક્તિજ્ઞાન—જેમ ગવય (રાઝ) આદિક પદોની 'ગવય' અર્થમાં શક્તિ ઉપમાનથી પ્રહણ કરાય છે. 'ઉપ-માન' શબ્દ જાએો.)
- (3) કેશ શ્રી શક્તિ જ્ઞાન—જેમ, 'બ્રપ્યેकदन्तहेरम्बलम्बादरगजाननाः' એવા કેશના વચનથી એકદંત, હેરંખ, લંખાદર, બજાનન, એ પદાની 'ગણશ' અર્થમાં શક્તિ છે, એમ નિશ્વયં કરી શકાય છે.
- (४) व्याप्त पाडयथी शक्तिज्ञान जेम, ''केकिल. पिकशब्दवाच्यः' (पिक

## ( २०४ )

શખ્દનું વાચ્ય કાયલ છે.') એવા આપ્ત પુરૂષના વચનથી 'પિક' શખ્દની 'કાયલ' અર્થમાં શક્તિ સમજ્ય છે. તેમજ 'રૂપર-હિત સ્પર્શવાન વાયુ; 'સ્પર્શરહિત મૂર્તિમાન મન' એવા આપ્ત વચનાથી 'વાયુ' પદની તથા 'મન' પદની શક્તિ સમજ્ય છે.

- (૫) વ્યવહારથી શાંકતજ્ઞાન—જેમ, પ્રયોજક વૃદ્ધ પુરૂષે પ્રયોજય વૃદ્ધ પુરૂષે કહું કે ' ગાય લાવ ' તે સાંભળીને પ્રયોજય વૃદ્ધ કહું કે ' ગાય આણી. પછી પ્રયોજક વૃદ્ધ કહું કે ' ગાયને બાંધ. ' તે સાંભળીને પ્રયોજય વૃદ્ધ ગાય બાંધી, પછી પ્રયોજક વૃદ્ધ કહું કે ' દ્યોડો લાવ ' તે સાંભળીને પ્રયોજય વૃદ્ધ દ્યોડો આષ્યો. આવી રીતના વ્યવહાર જોઇને પ્રયોજક વૃદ્ધની પાસે રહેલા બાળકને ગાય અને ધોડો વગેરે અર્થોમાં ' ગાય અને ' દ્યોડો' વગેરે પદ્દોની શક્તિનું દ્યાન થાય છે.
- (૬) વાકચશેષથી શક્તિજ્ઞાન–જેમ, यवमयश्चर्भवति ' अवने। य३ ( हे। भवाने। सात) કરવા.' આ વાકયમાં રહેલું 'યવ' પદ માંભળીને સાંભળનારને આવા સંશય થાય છે: આર્ય લોકો તેા લાંબા સુંખળાવાળા એક જાતના અનાજને 'જવ' કહે છે, અને રહ્યેચ્છ ક્ષાકા કાંગને 'જવ' કહે છે; ત્યારે તે એમાંથી અહીં કરોા જવ સમજવા ? પછી ते પુરુષ અન વાક્યશેષ સાંભળે છે: "वसन्ते सर्वशस्यानां जायते पत्रशातनम्। मेादमानाश्व तिष्ठन्ति यवाः कणिशशालिनः॥" ( એ८ बे વસાંત ઋતુમાં સર્વ વનસ્પતિના પત્ર સુકાઇ જાય છે, પણ લાંખી કંટીવાળા જવતા તા પ્રકૃક્ષિત થાય છે.)" આવા વાક્યશેષથી તે પુરૂષને 'યવ ' પદની લાંબી કંટીવાળા અન્નમાં શક્તિ છે. એમ ત્રાન થાય છે.
- (૭) વિવરણથી શક્તિજ્ઞાન—કાઇ જગાએ વિવરણથી પદની શક્તિનું ત્રાન થાય છે. ('વિવરણ' શબ્દ જુઓ.)

(૮) સિલ્પદની સમીપતાથી શક્તિનું જ્ઞાન—જેમ " इह सहकारतरौ मधुर पिके रौति।" આ આંખાના વૃક્ષ ઉપર પિક મધુર શબ્દ કરે છે." આ વચન બ્રવણ કરીને શ્રોતા પુરૂષને 'પિક શબ્દની શક્તિ 'કાયલ' અર્થમાં છે, એવું ગ્રાન થાય છે તેમાં 'આંખાની ડાળે કાયલ ટહુકે' એવું ગ્રાન તો શ્રોતા પુરૂષને પ્રથમથી જ છે, પણ કાયલને 'પિક' કહે છે, એવું ગ્રાન તેને પ્રથમથી નહોતું પણ " इह सहकारतरौ " અત્યાદિ વાક્ય બ્રવણ કરીને આંખાનું વૃક્ષ તથા મધુર શબ્દ કરવાપણું, આ પ્રસિદ્ધ અર્થવાળાં બે પદ્દોની સમીપતાથી તે પુરૂષને 'પિક શબ્દની શક્તિ કાયલના અર્થમાં છે એવું ગ્રાન થાય છે.

शिक्तवात्तः-मुख्यावृत्तः-पदानामन्वयाः नुभवजननसामर्थ्यम्। पद्देतुं अन्वयते। अतुः अव क्षरपन्न अरवातुं साभार्थः.

२. पदपदार्थयार्वाच्यवाचकभावसम्बन्धा मुख्या । यह अने पहार्थना वान्यवायक्रभाव संअधि ते भुण्यावृत्ति.

द्याक्यस्वम्—पदनिष्ठशक्तिविषयत्वम् । पदर्भा रहेशी शक्तिना के विषय हे।य ते शक्य क्रहेवाय. એनेक 'शक्यार्थ' पख् क्रहे छे.

হાक्यાર્થ:-જે પદ શક્તિવૃત્તિ વહે જે અર્થનું બાધન કરે છે, તે પદના તે અર્થ, તે શક્યાર્થ કહેવાય છે.

शब्दः—श्रोत्रप्राक्षो गुणः शब्दः। के गुषु श्रोत्र धन्द्रियकन्य ज्ञानने। विषय हे।य छे. ते गुषु शण्ट अहेवाय छे

- २. श्रोत्रप्राह्यइतिगुणत्वव्याप्यजातिमान् शब्दः। श्रोत्र धंित्यवरे त्राद्य वस्तुमां रहेनारी तथा ग्रुखुत्व जातिनी व्याप्या स्रेवी के शब्दत्व जाति, ते जातिवाला ग्रुख् ते शब्दः.
- ३. आकाशविशेषगुणः शब्दः। આકાશની। જે વિશેષ (ખાસ) ગુણુ તે શબ્દ.

#### ( २०५ )

হાવ્दगुण:—શબ્દગુષ્યું પ્લનિફય શબ્દ અને વર્ષોરૂપ શબ્દ, એમ એ પ્રકારના છે, તે બન્ને પ્રકારના શબ્દ પથ્થું (૧) સંપ્રેયગજ શબ્દ, (૨) વિભાગજ શબ્દ, અને (૭) શબ્દજ શબ્દ એવા ત્રથું પ્રકારના છે, એ માત્ર આકાશમાંજ રહે છે, અને નિત્ય છે.

રાવ્યુજારાવ્ય:—શખ્દ રૂપ અસમવાયિ કારણવડે ઉત્પન્ન થયેલા શખ્દ તે શખ્દજ કહેવાય છે. જેમ, સંયાગજ ધ્વન્યાત્મક પ્રથમ શખ્દથી ઉત્પન્ન થયેલા ખીજો શખ્દ તે શખ્દજશખ્દ. તેજ પ્રમાણે સંયાગજ વર્ણાત્મક પ્રથમ શખ્દથી જન્ય ખીજો શખ્દ તે પણ શખ્દજશખ્દ જાણવા. એજ રીતે વિભાગજ ધ્વન્યાત્મક અને વર્ણાત્મક પ્રથમ શખ્દથી ઉત્પન્ન થયેલા ખીજા શખ્દા શખ્દજ શખ્દ જાણવા.

चाच्दतात्पर्यम् - तदर्थप्रतितिजननवाय्यत्वम् । ते ते शण्डमां के ते त वाड्यार्थने ઉત્પन्न કરવાની શક્તિ છે, તેને શખ્દ તાત્પર્ય કહે છે. अथव —

ર. तदितरप्रतितिमात्रेच्छयाऽनुचरितन्ते सित तद्यंप्रतितिजननचारयसम्। જે શબ્દના ઉચ્ચાર જે અર્થના પ્રતિતિ થવાને કર્યા હોય, તેનાથી છત્તર પદાર્થના પ્રતીતિ થવાની ઇચ્છાથી છેલાયા ન હોઇને ઇચ્છિત અર્થનીજ પ્રતીતિ ઉત્પન્ન કરવાનું જે યાગ્યપણું તે શબ્દતાત્પર્થ કહેવાય, જેમ, ભાજન સમયે 'સૈંધવ લાવા' એમાં સૈંધવ' શબ્દના હિચ્ચાર 'લવણ' અર્થની પ્રતીતિ કરાવવાના હેતુથી થયા છે; તેનાથી બિન્ન 'સૈંધવ (સિંધ દેશના) અશ્વની પ્રતીતિ કરાવવાની ઇચ્છાથી ખાલાયા નથી, અને ઇચ્છિત અર્થ જે લવણ, તેની પ્રતીતિ કરાવવાની બોજન સમય એ યાગ્યતા છે, માટે સૈંધવ નામના લવણમાં શબ્દતાત્પર્ય છે.

शब्दप्रमाणम् — आप्तोक्तवाक्यंशब्दप्रमाणम् । स्थाप्त पुरुषे ६२२॥रेक्षं वास्य शुरुह-प्रभाषः ક્લેવાય છે. જેમ,—'પાણીવડે સોંગે છે' એ વાક્ય આપ્ત પુરૂષે કહ્યું હોય તા પ્રમાણ છે. પણ 'અબ્રિવડે સોંગે છે.' એ વચન કહે-નારામાં આપ્તપણું નથી, માટે એ શબ્દપ્રમાણ કહેવાય નહિ. ('આપ્ત' શબ્દ જીઓ.)

- २. शाब्दप्रमाकरणं शब्दप्रमाणम् । शण्दथी जन्य के प्रभाषा, तेनुं अरख, ते शण्दप्रभाषाः
- ३. यथार्थवाक्यं शब्दप्रमाणम् । **યथार्थ** वास्य ते शक्टप्रभाष्
- ४. असभिक्च्छार्थप्रतिपादकं वचनम् । અનુ-વાદ કે વિસંવાદથી રહિત એવા અસન્નિકૃષ્ટ અર્થને પ્રતિપાદન કરનારૂં વચન તે શબ્દ-પ્રમાણ,
- ५. तास्पर्यविषयाबाधितसंसर्गगावरशाब्दह्यान-जनकरवम् । वक्ष्ताना तारपर्यना विषयना थाध न करे स्थेवा संसर्गविषयक शाध्वतानने उत्पन्न करनाई वयन ते शध्वप्रभाख,
- ६. शब्दविज्ञानादसन्तिक्रच्टेऽर्थे विज्ञानम् । શખ્દના વિશેષ ग्रानवડે ઇકિય પ્રત્યક્ષ ન હૈાય એવા અર્થનું વિશેષ ग्રाન ઉત્પન્ન કરનારૂં વચન તે શખ્દપ્રમાણુ.
- अस्यवलेन सम्यक् परोक्षानुभवसाधनम् ।
   सभयना साभर्थिश संशयादिरिक्त सम्यक्
   भरोक्ष अनुस्रवन्नं साधन ते शब्दप्रभाख्नः

शब्दमवृत्तिनिमित्तचतुष्टयम् — शण्दनी प्रवृत्तिनां यार निभित्तः—(१) शुध्, (२) क्विया, (३) काति, अने (४) संभिध, स्रे यार शण्दनी प्रवृत्तिनों निभित्त छे.

श्वमः-नित्यनैमित्तिकातिरिकानां व्यापाराणां-मन्तरिन्द्रियनिमहः। नित्यक्षभं अने नैभित्तिक क्षभं सिवाय श्रीक व्यापाराने भनमां आवता अटकाववा ते शभ.

## ( २०५ )

રારીરં-ક્ષેત્રમ્—અન્त्यावयवत्वे सित चेष्टा-श्रवः शरीरम्। જે દ્રવ્ય અંતાવયવી હોઇને ચેષ્ટાના આશ્રય હોય તે દ્રવ્યને શરીર કહે છે. અર્થાત જે દ્રવ્ય અવયવા (અથવા ભાગા) મળીને ઉત્પન્ન થયું હોય, છતાં તે પાતે કોઇ ના અવયવ હોય નહિ, તે અંતાવયવી કહેવાય છે; અને એવું હોઇને વળી ચેષ્ટા કરી શકતું હોય, તે શરીર કહેવાય મનુષ્ય આદિનાં શરીર હાથપગ વગેરે અવયવથી થયેલાં હોઇને આખું શરીર કોઇના અવયવ નથી, તથા તે હિતાહિતની પ્રાપ્તિ નિષ્ટત્તિરૂપ તથા પરિહારરૂપ ક્રિયા પાતાની મેળ કરી શકે છે, માટે ચેષ્ટાના આશ્રય છે, તેથી તેમાં શરીરનું આ લક્ષ્ય ઘટે છે.

- ર. निरमेक्षलगिन्द्रियाघारः । આંગળા વગેરે અવયવાની અપેક્ષા સિવાય (એટલે પ્રત્યેક અવયવ નહિ, પણ એક દર આપ્યું ) જે ત્વચા ઇંદ્રિયના આધાર હોય તે શરીર. (દેહાત્મ-વાદીને મતે.)
- ર. अन्त्यावयविमात्रवृत्तिचेष्ठावद्वृत्तिजातिमत्तं शरीरत्वम् । ખધા અવયવોનો જેમાં સમાવેશ થઇ જાય. પોતે કાઇના અવયવ હાય નહિ—તે અંત્યાવયવી કહેવાય. એવા અંત્યાવયવી તથા ચેષ્ટાવાળામાંજ માત્ર રહેનારૂં જે જાતિમાનપહ્યું તે શરીરત્વ.
- ૪. ઇखદુઃखान्यतरसाक्षात्कारस्पभोगायतनं शरीरम् । સુખ કે દુઃખ બેમાંથી ગમે તે એકના સાક્ષાત્કાર જેમાં થાય, એવું બોાગ બાગવવાનું સ્થળ તે શરીર. તેના સ્થૂલ, સહ્મ, અને કારણુ એવા ત્રણુ બેદ છે; તાર્કિકાને મતે યોનિજ અને અયોનિજ એવા બે બેદ છે.

शाब्दबोध:-एकपदार्थेऽपरपदार्थसंसर्गविषयकं ज्ञानं शाब्दबोध;। એક पदार्थ मां भीक पदार्थ ना संभ्यंते विषय करनाई ज्ञान ते शाक्त्रभांत. क्रेम,-"नील्रेषटः"-(नीस रंग्नो घंडेा.) आ वाक्ष्यकन्य ज्ञान घट पदार्थ मां नीस पदार्थना अभेद संभ्यंत्रने विषय करे छे, माटे ओ

ત્રાન શાબ્દબોધ કહેવાય છે. એને 'વાક્યાય-ત્રાન' પણ કહે છે.

 शक्तिलक्षणान्यतरसम्बन्धेन पदजन्यपदार्थ-स्मृतित्वावच्छिन्नकारणतानिरूपितकार्यत्वम् । शक्ति के क्षक्ष्णा क्रे भेभांथी अभे ते क्षेत्र संभाधन पदे पदथी ब्रिपन्न यता पदार्थनी स्मृतिथी व्यवस्थिन्न के (ज्ञाननी) कारण्या, तेवडे समकार्ध आवे क्षेत्रं कार्य ते शाण्दणीध.

शाब्दीप्रमा — वाक्यकरणिका प्रमा। वाध्य-इप करण्ड्वडे के प्रभा ते शाक्टीप्रमा. स्मे प्रभा क्षीक्षिशी स्मते वैद्दिशी स्मेवा स्मे प्रकारनी छे.

शाब्दीभावना—पुरुषप्रक्षस्यतुकूळे भावितिः र्व्यापारविशेषः। पुरुषनी प्रष्टत्तिने अनुभूस स्रेवे। क्षावना करनारा स्रोक्ष प्रकारना व्यापारः

**રાાપોરક્ષમાસનમ્**—૫૧, સ્વસ્તિક, વગેરે યાગગ્ર'થામાં કહેલાં શરીરવડે થ⊌ શકે એવાં આસન.

शारीरकमीमांसा—वेदान्तानां ब्रह्मणि तात्पर्यनिर्णायिका मीमांसा । वेदान्तानुं ध्वक्षनुं प्रतिपादन करवामां तात्पर्य छे ओवी भीभांसा.

ર. शारीरकेन जीवः, तमिककृत्य कृता प्रन्यः शारीरकः । જીવ શરીરમાં રહે છે માટે એને શારીરક કહે છે; તેને હિદ્દેશીને કરેશા પ્રથ તે શારીરક કહેવાય છે; તે સંખંધી રચેલાં સ્ત્રાને શારીરક સ્ત્રા કહે છે. એનુંજ બીજાં નામ શારીરક—પીમાંસા છે.

शास्त्रम् —हितशासकं शास्त्रम् । જે હિતના ઉપદેશ કરે છે તે શાસ્ત્ર. (શાસ્ત્રનું આ સામાન્ય લક્ષ્યુ છે.)

- शास्यते प्रतिपाधते तत्त्वं शिष्येभ्याेऽनेनेति
   शास्त्रम् । જेना वर्डे शिष्ये।ने शासन કराय छे
   એટલે तत्त्वनुं प्रतिपादन કरी समज्जवाय छे
   शास्त्र
- ३. एकप्रयोजनापार्नबद्धत्वे सति अञ्चेषार्य-प्रतिपादकत्वम् । એક પ्रयोजनने ઉद्देशीने केनी

## ( २०७ )

. રચના કરવામાં આવી હેાય, તેમ છતાં જેમાં સમગ્ર અર્થનું પ્રતિપાદન કર્યું હોય તે શાસ્ત્ર

४. प्रवृत्तिब निवृत्तिब पुंसां येनोपिद्देयते । सर्ज्यमिकोपिद्दयन्ते शास्त्रं शास्त्रविदे विदुः ॥ केमां मनुष्यती प्रवृत्ति अने निवृत्तिना (इर्त्वव्याइर्तव्यना) तथा तेमना (मनुष्याना) धर्मीना ७५देश क्यों होय तेने शास्त्राने ज्यस्ताना विदाना शास्त्र कहें छे.

५. स्रेकानिधगतवक्तृतं शास्त्रत्म् । લોકોએ એ વિષય જાણેલા નથી તે કહેવાપણ તે શાસ્ત્રત્વ. તે ન્યાય, વૈશેષિક, સાંખ્ય, યોગ, भीમાંસા અને વેદાન્ત એવા છ પ્રકારનું છે.

शास्त्रवासना—શાસ્ત્રના તાત્પર્યને ગ્રહણ ન કરતાં તેના અધ્યયનાદિકની વાસના તે શાસ્ત્રવાસના.

ર. શાસ્ત્રાનુમવजनितत्वे सति शास्त्रास्थैव पुनःपुनर्वादिजयायर्थं स्मरणहेतुः शास्त्रवासना । જે વાસના શાસ્ત્રના અનુભવથી ઉત્પન્ન થયેલી હૈાઈને વાદીને જીતવાની વગેરેના હેતુથી શાસ્ત્રાનુંજ કરી કરી રમરણ કરાવવાના હેતુ-રૂપ હોય તે શાસ્ત્રવાસના એ શાસ્ત્રવાસના મલિન છે; કેમકે તે ભાલુવામાં ક્રેકેશ બહુ છે, પુર્ષાર્થમાં નિરૂપયોગી છે, ગર્વના હેતુ છે, દુ:ખે કરીને પ્રાપ્ય છે, અને જન્મનો હેતુ છે.

३. अनात्मशाञ्चेषु सकळप्रन्थाभ्यासपाटववादि-विजिगीषाद्यभिनिवेशहेतुः शास्त्रवासना । अनात्भ-शास्त्राभांना सधणा प्रांथाना अभ्यास કरी तेमां प्रशणता मेणती वाटीओना पराजय इरवाना आग्रह ३५ के हेतु ते शास्त्रवासना.

शास्त्रवासनाजयोपायः—सर्वेषां प्रन्थनी जन्मसहस्र एयथ्येतुमशक्यस्वादसारबहुलस्वात् सर्वेषां वात्तिनां दुर्जयस्वादसारमस्यावश्यं भाविस्वादश्या भ्रमोऽत्रमिति निरन्तरचिन्तनम् । सधणा अधानुं अध्ययन ढलार लन्मे पछ पूर्वं थेषुं अशक्ष्य होवाथी, सार करतां असार वधारे होवाथी, सधणाल वाहीयोने लत्तुं क्रेड्ण होवाथी, अने पोताने परालय (शिर्ध लगोयो पछ्)

અવશ્ય થવાનાજ એમ હોવાથી, આ દથા મહેનત છે એવું નિરંતર ચિંતન કરવું તે શાસ્ત્રવાસનાને જીતવાના ઉપાય છે.

शास्त्रवासनाफलम् —श्रमास्यामानमस्तर-महत्तिरस्करसच्छास्त्रद्वेषादिद्वारामहानर्थत् । श्रभ, અસ્યા (બીજાના ઉત્કર્ષ, ન ખમવાપણું ). માન, મત્સર (અદેખાઈ) માટા પુરૂષના તિરસ્કાર, સત્ શાસ્ત્રના દ્વેષ, ઇત્યાદિ દ્વારા મહા અનર્થરૂપી કૃળ શાસ્ત્રવાસનાનું છે.

शास्त्रवासनाशुद्धा—अध्यासशास्त्राभ्या• सजन्या विषयदोषदर्शनविजेकवैराग्यादिहेतुः । અધ્યાત્મ શાસ્ત્રના અભ્યાસથી જન્ય અને વિષયામાં દોષદર્શન વડે વિવેક વૈરાગ્યાદિના હેતુ તે શાસ્ત્રવાસના શુદ્ધ કહેવાય છે.

शास्त्रीयगुणाधानदेहवासना —गंगास्तान बालिप्रामतीर्थादिसम्पादनम् । ગંગાસ્તાન કરલું, શાલિપ્રામનું તીર્થાદિક પ્રાપ્ત કરલું (પ્રાશન કરલું), એ શાસ્ત્રીય ગુણાધાન (શાસ્ત્રમાં કહેલા ગુણાને દેહમાં ધારણ કરવા રૂપ) દેહવાસના છે.

शास्त्रीयदोषापनयनदेहवासना स्नाना-चमनादिभिराशास्त्रपनयनम् । स्तान, आयभन, वजेरेथी अशुयिषछुं हुर अस्तुं ते शास्त्रभां अखेशी रीते होषोने हुर अस्वाइष देखवासना छे.

## (२०८)

- शिक्ष्यते स्थानादिकमनयेति शिक्षा । के शास्त्र स्वर व्यं क्याहिनां स्थान वगेरेनुं शिक्षणु स्थावे छे ते शास्त्रनुं नाभ शिक्षा.
- प्रवृत्तिप्रवेषकेष्टसाधनता ज्ञानम् । प्रशृतिनुं प्रयेश्विक अेवुं ५४ साधनप्रधानुं ग्रान ते शिक्षा.

शिक्षाप्रयोजनम् — उदात्तानुदात्तस्वरितः ह्स्वहीर्घण्डतादिविशिष्टस्यव्यज्ञनात्मकवर्णोचारणिव— होपज्ञानम् । ६६१त, अनुद्दात्त, स्वरित, छैरव, दीर्घ, ग्धुत, वगेरेथी विशिष्ट ओवा स्वर-०यंकन३५ वर्ष्ट्रीनुं ६३२वानुं विशिष्ट ज्ञान ते शिक्षाध्रथनुं प्रयोजन छे.

शिष्टत्वम्-वेदप्राणाण्याभ्युपगन्तृत्वम् । वेदती प्रभाष्ट्रताना के स्वीकार करता होय ते शिष्ट कहेवाय. शिष्टना कावते शिष्टत्व.

- ર वेदोत्तावाधितप्रामाण्यार्थाभ्युगगन्तृत्वे सित् वेदविहिताकरणप्रत्यवायफलकर्कमंत्रारित्वम् । वेदभां કહેલા અખાધિત પ્રામાપ્યથી પ્રાપ્ત થતા અર્થના સ્વીકાર કરનાર હાે છેને, વેદમાં કહેલાં જે કમી ન કરવાથી પ્રત્યવાય રૂપ કળ આપનારાં હાેય, તેવાં કમીને કરવાપા**છું** તે શિષ્ટત્વ.
- वेदोक्तकर्मकर्तृवं शिष्टरतम् । वेद्दे કહેલાં
   જે સ'ધ્યા પાસનાદિક કર્મ છે, તે કર્મોનું જે કર્ત્તાપણું તે શિષ્ટત્વ અર્થાત્ વેદાક્ત કર્મ કરતાર તે શિષ્ટ.
- ४. अनुशासनयोग्यतं शिष्टत्वम्। ખીજાને અનુશાસન (ઉપદેશ) કરવાની જે યેાગ્યતા તે શિષ્ટત્વ.
- ફ. फल्साधनतांशे श्रान्तिरहितत्वम् । કળમાં તથા તે કળના સાધનપષ્યુામાં જે બ્રાંતિરહિત-પષ્યું તેને શિષ્ટત્વ કહે છે. અર્થાત્ જે પુરૂષ કળ ન હાય તેને કળ માને અને કળનું સાધન ન હાય તેને કળનું સાધન માને તે પુરૂષ કળ અને સાધનતામાં બ્રાંતિવાળા કહેવાય.

शिष्टाचारः—शिष्टैर्धर्मनुद्धानुष्टीयमानाचारः । શિષ्ट પુરૂષો ધર્મખુદ્ધિથી જે આચાર કરતા હોય તે શિષ્ટાચાર કહેવાય. २. लैकिकव्यवहारः । લેકિમાં જે વ્યવ-હાર ચાલતો હોય તે પણ શિષ્ટાચાર કહેવાય છે. हिर्म्यम्—किसणीयम् । शिक्षण् आपवा

યોગ્ય હોય તે શિષ્ય કહેવાય છે.

> शुक्रकर्म--शास्त्रविद्वित પુષ્ય કર્મ. शुक्रता--रागद्देषथी रહितपर्छ.

શુદ્ધ<del>સરવશુળઃ ર</del>જોગુણ ત**યા** તમા-ગુલ્યા નહિ તિરસ્કાર પામેક્ષા ( નહિ ઢંકા-યક્ષા ) સત્ત્વગુણ.

शुद्धात्माविषयकप्रमा—हुं धक्ष धुं अवी प्रभा (प्रभाष्णुकन्य ज्ञान).

शुद्धा द्वैतम् — इतरसम्बन्धानवच्छित्रकार्य-कारणादिरुपद्वित्वप्रकारक ज्ञानप्रतियोगिकाभाववस्त्वम् । के धतर संभिधी रिक्षत होय अने अर्थ-धराष्ट्र वजेरे द्वैतइप ज्ञान केनु प्रतियाजी होय ओवु अलावपायुं ते शुद्धादैत.

शुद्धि:--वैदिककर्मयाग्यता सम्पादकसंस्कारः। वैदिक कर्भ करवानी येज्यता प्राप्त करनारा संस्कारः

शुभवासना-शुद्धवासना— विहितविहित-समिववाकर्म तत्संस्कारतःशकलसंस्काररूपा वासना शुभवासना। आ क्षक्षधुभां संरेशरना यार हेत जतावेका छे:—

- (૧) विहिताविद्या--દેવતાપાસનાદિરૂપ શાસ્ત્ર-વિહિત વિદ્યા (એટલે ઉપાસના );
- (२) विहितसमा—-अधिरिधक देवताभूति ६शीनाहि३५;
- (३) विहितं कर्म-स'ध्याव'हनाहिक शास्त्र-विद्वित क्रभी;
- (४) विहितसमम्—सुद्धिपूर्व' अभ्यस्थां જઇને ક્યાડી મ'કાડી આદિ જીવાને અન્નદાતાદિ.

એ ચારતા સંરકાર, તથા એવાંજ કર્મી-પાસન પૂર્વ જન્મે કર્યા હોય તેનાં કળ દેવસોક પ્રાપ્તિ વગેરે જન્માન્તરમાં મળ્યાં હાય તેના સંરકારા, એવા સંરકારરૂપ વાસના તે શુભ વાસનાનાં અથવા શુદ્ધ વાસનાનાં ઉદાહરણો છે.

#### ( २०६ )

ર લિવાસ્ટેશ્વર્યપ્રદેશ સતિ સાધુસૈવિતમ્ ! અવિનાશિ ઐશ્વર્ય આપનાક હાેંઇને સાધુ પુરૂષો સેવન કરતા હાેચ (આચરતા હાેય) એવું આચરહ્યું એ શુભ વાસનાનું ઉદાહરહ્યું છે.

શુમેચ્છાશ્વાનમૂમિ:-નિત્યાનિત્યવસ્તુ વિવેશ-પુરં સત્તાપત્ર અર્ધવસાચિની મોક્ષેચ્છા ! નિત્યવસ્તુ (બ્રહ્મચૈતન્ય) અને અનિત્ય વસ્તુ (જગદાદિ) એ ખેના વિવેકપૂર્વંક (એટલે ભિન્ન ભિન્ન સમજવાપૂર્વંક) બ્રહ્મસાક્ષાત્કારરૂપ ૬ળ મળ-વાથી વિષયેચ્છાના જેમાં અંત આવે છે, એવી મોક્ષેચ્છા તે શુબેચ્છા નામની જ્ઞાન-ભૂમિકા કહેવાય છે.

शेषत्वम्—उपकारित्वम् । જે અ'ગરૂપ કર્મ પ્રધાનરૂપ કર્મને ઉપકારી હોય તે શેષ કહેવાય.

२. परोहेश्यप्रवृत्तिकत्वम् । भीकाने उद्देशीने अवृत्तिवाणा ढावापक्षं ते शेषत्व.

शेषवत् अनुमानम् — कार्यलिङ्ग कमसुमानं शेषवत् । (અહીં 'શેષ' नाम કાર્યનું છે.) કાર્ય છે લિંગ (હેતુ) જેમાં અનુમાન તે શેષવત્ કહેવાય છે. અર્થાત્ જ્યાં કાર્ય રૂપ લિંગ વડે કારણુરૂપ સાધ્યની અનુમિતિ થાય તે અનુમાન શેષવત્ જાણુવું. જેમ, નદીમાં જળની વૃદ્ધિ થયેલી જોઇ ને નદીના ઉગમ દેશ વિષે વૃષ્ટિનું અનુમાન થાય છે. તેમાં વૃષ્ટિ એ કારણ છે અને નદીના જળની વૃદ્ધિ એ કારણ છે અને નદીના જાની વૃદ્ધિ એ કારણ છે અને નદીના જાની વૃદ્ધિ એ કારણ છે અને નદીના હગમ દેશમાં વૃષ્ટિરૂપ કારણની અનુમિતિ થાય છે, એ અનુમાનને 'શેષવત' કહે છે.

કાઈ પ્રથકાર તા 'રોષ' શખ્દવડે વ્યતિરેક વ્યાપ્તિનું ગ્રહણ કરે છે, અને એ વ્યતિરેક વ્યાપ્તિનાળા કેવળવ્યતિરેકિ અનુમાનને 'શેષવત' કહે છે. જેમ " પૃથ્વી इતરેમ્યા મિશતે ગગ્ય- વસ્તાત્" ( પૃથ્વી બીજા પદાયાના નેદવાળા છે, ગંધવાળા છે તેયા) આ કેવળવ્યતિરેકિ એજ ' શેષવત અનુમાન ' છે, એમ કહે છે દેશાં—(' અંગી ' શખ્દ જીઓ.)

द्दीचः—पाद्यपतावागमोक्तदीक्षायुक्तः। भाशु-पत तंत्र वगेरे आगभ अध्यमां કહેલી દીક્ષा-વાળા હોય તે શૈવ કહેવાય.

शोधनत्वम्—दोषनिवारणत्वम् । देश्यनुं निवारण् करवापण्डुं.

शौचम्—शौय भे પ્રકારનું છે. भाटी, પાણી, વગેરેથી જે શરીરના મળની નિવૃત્તિ તે બાલ શૌય છે; અને મેત્રી, કરણા, મુદિતા, ઉપેક્ષા, એ ચારવડે ચિત્તને જે અસ્યાદિક મળથી (દાપથી) રહિત કરવું, તેનું નામ અંતઃશૌય છે.

- २. शरीरमनसोः छुद्धिः शौचम्। शरीर अने भननी शुद्धिः इरवा ते शौच.
- ३. करचरणादिप्रक्षालनम् । ढाथ ५२ वजेरे वजेरे धावा तेने पणु (सामान्यतः) शौय ४६ छे.

श्रद्धा-गुरुक्तवेदान्तवाक्यार्थायद्यंमावित्व-निष्ठयः । गुरुक्षे કહેલા વેદાન્ત વચનમાં કહ્યા પ્રમાણે 'અવશ્ય છેજ' એવા નિશ્વય તે શ્રદ્ધા.

ર. શાસ્ત્રાचાર્યાપદિષ્ટેડપ્રેંડનનુમૃતેડપ્યેવમેવૈતાંદિતિ વિશ્વાસઃ ! શાસ્ત્રે અને આચાર્યે ઉપદેશ કરેસી અર્ય અનુભવમાં ન આવે તથાપિ તે એજ પ્રમાણે ( શાસ્ત્રે અને ગુરુએ કહ્યા પ્રમાણે ) છેજ, એવા વિશ્વાસ તે શ્રહા.

श्रवणम्— श्रेत्रियबद्यातिष्ठगुरुमुखाच्छ्रुति वाक्यार्थविद्यानम् । જે ગુરુ શ્રોત્રિય ( શ્રુત્યાદિને જાણનારા ) હોય, અર્થાત્ નાના પ્રકારની યુક્તિએ વડે શિષ્યના સંદેહનું નિવારણ કરવામાં સમર્થ હોય, તથા જે ગુરુ લહ્મનિષ્ઠ હોય એટલે તત્ત્વસાક્ષાત્કારવાળા હોય, એવા ગુરુ પાસેથી જે શ્રુતિ વાક્યોના અર્થને સમ• જવા તે શ્રવણ કહેવાય.

२. श्रुतिवाक्यानां कुन्न तार्स्थिमिति जिज्ञासायां तन्निर्णयानुकूले व्यापारः श्रवणम् । श्रुतिवास्थानुं

# ( (**२६**० )

તાત્પર્જ સામાં છે. એવી જિલ્લાસા મુવાથો વેતા નિર્જયને અતુકૂળ સ્થાપાર તે શ્રવણ.

३. धर्ववेदान्तानासृद्धितीये झुझाणे पड्लिक्स्ता-सर्यमिष्ययः श्रवणम् । स्थणां वेदान्तवाइयानुं अदितीय श्रव्हा श्रतिपादन इरवामां तात्यर्थ छ ओवा पुर्धिभवडे तात्पर्यनिश्चय इरवा ते श्रवणु.

૪. समन्वयाच्याकाक तात्प्यनिकाककेषकमा-दियुक्यतसम्बान श्रवणम्। शारीर स्त्रोता सभ-न्वयाप्यायमा इढेला तात्पर्याना निश्चयं इरा-वनारी 'ઉपक्षमं' वगरे प्युलिंग्ह्य सुक्ति-स्रोतुं स्मतुसंधान (सिंतन) इरतुं ते श्रवण्.

५. उपकमादिमिः षड्लिङ्गैवेदान्तानामद्भितीये अद्याणि तात्पर्यावधारणम् । ७५४भादि ७ बिंगे। व.डे नेदान्तानुं अदितीय प्यद्वाभां तात्पर्यं छे, अभ निश्चय करवे। ते श्रवश्च. ('षड्लिङ्कानि' शन्द शुक्री।.)

आह्म — अदतीयस्य तस्यानीयस्य वा इत्यस्य प्रेतोहेशेन श्रद्धया सागः श्राद्धम् । भीजन अरवाना अथवा तेने अद्देश आधी शक्षय अवा भूदार्थीना भेतने हिहेशीने श्रद्धा पूर्वक के त्याग (अर्थक्ष) ते श्राद्ध.

श्रुतम् — कृष्यनाटकादिषु परिचयः । अभि भृते नाटका प्रश्निक श्रीनी के परिचय ( જોશુવાપણ ) તે શ્રુત કહેવાય છે.

शुताधाँपितः— अनुपरवमानार्यप्रवणात्त-दुपपदकीभूतार्थान्तरकरणमम् । श्रव छ इरेशा अर्थान अनुपपतिथी तेना छत्पाइ इर्श अर्थान्तरनी इस्पना इर्श तेनुं नाम श्रुतार्थापत्ति छे. જેम, – "तरिक क्रोकनात्मवित "—" आत्माने लाखुनारा स्रोडने (अंध मात्रने) तरे छे." आ व्यव्यक्षमां अंधनी निष्टत्ति अर्डश छे; ते ले अर्थ सत्य छे।य ते। तेनी निष्टत्ति स्थय निष्ठ, अर्थ ओ श्रुतिदाइ मधी अंधना मिश्याप्यानी इस्पना यरवामां आवे छे ओ श्रुतार्थापति छे. ओना छे लेड छे: (१) अभिधानानुपपति, अने (२) अभिधितानुपपति (बक्षणो ते ते स्राष्ट्रीमां लेवां.) श्रुतिः—सार्व बक्कं गदान्तरानपेक्षं पदम्। જે પદને પાતાના અર્થ કહેવાને બીજા પદની અપેક્ષા નથી નથી એહં પદ તે શ્રુતિ. અથવા–

२. निरफ्ता तः श्रुतिः । प्रोताना (प्राभाष्य भाटे) अपेक्षा न राभनार शण्ड ते श्रुति. अर्धे छे के, " श्रुतिस्प्रतिविरोधे त स्मृतेस्यागो विधीयते । तथैव लौकिक वाक्यं स्मृतिवाधे परिखानेता ॥ ।। "-" श्रुति अने रश्विमां लयां विरोध आवता है। या राधा राधा राधा स्मृतिना त्या अरीने श्रुतिने प्रमाधा गध्यी; अने रश्वि तथा प्रत्यक्षादि सतर प्रमाधाने। अटसे साहिक वाक्योने रश्विथी लाधित गध्यी तभने। त्या करवा."

श्रोत्रम्—शब्दधीजनकमिनियं श्रोत्रम् । शब्दविषयः ज्ञानतुं लनकः के छन्द्रिय ते श्रोत्र इहेवायः

ર. રાષ્ટ્રલમવાયિ અરખિમિત્રયં બોત્રમ્ ! જે ઇન્દ્રિય શબ્દગુષ્યુનું સમનાયિ કારણ દેાય તે ઇન્દ્રિય શ્રોત્ર કહેવાય.

श्रोत्रियः—શિષ્યના સંશય નિવૃત્ત કર-વામાં ઉપયોગી જે શાસ્ત્રજ્ઞાન તે જ્ઞાનવાળા શુક્ષ તે श्રોત્રિય.

१८१६ २० वेद्वेद्धन्नपास्यः प्रयोजितः । वेद. अति वेदनां अत्रात्मं पृष्टं अध्यति देव ते अत्रियः

३. वेदान्तार्थपारगः श्रोत्रियः। वेदान्तना अर्थने अधुनारा ते श्रोत्रियः

स्त्रोकः चतुष्पादास्मकः। केनां यार यरध्य है। ( ओवी पद्यस्थनावाणा) ते श्वीकः

२. छन्दोविशिष्टवाक्यरचनम् । ७-६वाणी વાક્યરચના તે શ્લોક.

श्लोक्यते श्लाध्यतेऽनेनेति श्लोकः। केना वर्डे प्रशंसा करवामां आवे ते (वाक्षरयना) श्लोकः

**Ŧ**.

पञ्चलिकानिः " उपक्रमोपसंहारावभ्यासो-प्रमृत्ता फलम् । अर्थवादोपपत्तित्र लिङ्गं तात्पर्य-निर्णेये ॥१॥" श्रुआहिना वात्पर्यने। निर्णेय निर्णेय करवा भा2-(१) ६५४ अने ६५४ छार, (२) अभ्यास, (३) अपूर्वता, (४) ६०, (४)

## ( २११ )

અર્થવાદ અને (૬) ઉપયતિ, એ છે લિંગ કહેવાય છે. (તે કરેકના લક્ષણ તે તે સ્થળ જોવાં.)

वष्णास्तकमतानि— छ नास्तिक भतेः (१) भाष्यभिक्ष, (२) वेशायार, (४) सोत्रातिक, (४) वेशायार, (४) सोत्रातिक, (४) वेशायार, (४) दिशायार, (४)

स

ं संयम:—इन्द्रिबनिष्रहः । धन्द्रवेशने। निअदः संयुक्तसमवायसन्निकर्षः-- यक्ष छद्रिश्ने ચાંગ્ય જે મહત્ત્વવિશિષ્ટ ઉદ્દેશત રૂપવાળાં થટાદિક દ્રવ્ય છે, તે ઘટાદિક દ્રવ્યાં વિષે સમવાય સંબંધે કરીને રહેલાં જે ઉદ્દેશત રૂપ. સંખ્યા, પરિમાણ, પૃથક્ષવ, સંયોગ, વિશાગ, ્યરત્વ, અપરત્વ, હવાવ, સ્તેહ, અને વેસ, એ ું અગિયાર ગુણ છે. તથા ક્રિયાર્પ કર્મ છે, तथा सत्ता, द्रव्यत्व, पृथ्वीत्व, धटत्व, आहिंड જાતિએ છે તે સર્વે તું પણ ચક્ષુ ઇંદ્રિયે કરીને ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ થાય છે. એ રૂપાદિકના ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષમાં ચક્ષ ઇદ્રિયના રૂપાદિકની સાથે સુંયુક્ત સમવાય સંવધજ કારણ હાય છે. અહીં સંચાગસ બ ધવાળાનું નામ સંયુક્ત છે. ધટાદિ દ્રવ્ય ચક્ષુ ઇદિયના સંયોગવાળાં હાવાથી ચક્ષ:સંયુક્ત કહેવાય છે. એવા ચક્ષ:સંયુક્ત લટાદિકમાં તે રૂપાદિ અગિયાર ગુજા, તથા क्रम<sup>6</sup>, तथा सत्ता द्रव्यत्वादिक न्नति, सभवाय સ'બ'ધથી રહે છે, માટે સંયુક્ત સમવાય સંખર્ધ કરીને રપાદિકનું ચક્ષ ઇદિયવડે પ્રસક્ષ સંભવે છે. એજ દીતે રૂપાદિક અગિયાર ગુણામાંથી રૂપને બાદ કરીને તેને ઠેકાણે સ્પર્શ ગુરુ ઉમેરીયે, તા તે સ્પર્શાંદિ અગિયાર ગુણાનું ત્વફ છેદિય વડે પ્રત્યક્ષ થાય છે, ત**ય**ા ઘટાદિક દ્રવ્યોના કર્મનું તથા સત્તા, દ્રગ્યત્વ, પૃથ્વીત્વ, ઘટત્વ, આદિક જતિઓનં પર્શ પ્રત્યક્ષ થાય છે. તેમાં પણ (સ્પશીદિકાના ત્વાચ प्रत्यक्ष विषे पश ) त्वह छहिनने। २५ श्रीहिनी સાથે સંયુક્ત સમવામ સંબંધ જ કારણ હોય છે.

એજ ત્રમાણે રસન ઇફિય વડે પૃથ્લી અને જળમાં રહેલા મહુરાદિક રસ ગુલુનું રાસન પ્રત્યક્ષ થાય છે. તથા ઘાલું ઇફિયન વડે પૃથ્લીમાં રહેલા અને ગુલુનું ઘાલુજ પ્રત્યક્ષ થાય છે. તથા મન ઇફિયનડે છવાત્માના દ્યાનાદિ છ ચુલુનું તથા આત્મત્વ જાતિનું માનસ પ્રત્યક્ષ થાય છે, તે પણ સંયુક્ષ સમલાય સંબંધથી જ થાય છે.

સંયુक्तसमबेतसमवायसिकिक दः— ઉપરના શબ્દમાં કહેલા પટાદિકાના અગિયાર ગુણામાં સમવાય સંબંધ કરીને રહેલા જે રપત્વાદિ અગિયાર જાતિઓ છે, તે રપત્વાદિક જાતિઓનું પણ ચક્ષુ છિદ્દિયે કરીને પ્રત્યક્ષ થાય છે. તે ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષમાં એ ચક્ષુ ઇદિયનું રપત્વાદિક જાતિઓ સાથે સંયુક્ત સમવેત— સન્નિકર્ષ કારણ હાય છે. તેમાં ચક્ષુ સંયુક્ત થટાદિકામાં સમવેત જે રપાદિ ગુણ છે, તે રપાદિ ગુણામાં રપત્વાદિક જાતિઓ સમવાય સંબંધ કરીને રહે છે; માટે ચક્ષુ ઇદિયના સંયુક્તસમવેતસમવાયસંબંધ કરીને તે રપ-ત્વાદિક જાતિઓનું ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ સંભવે છે.

ઐજ રીતે ઘટાદિકના કર્મમાં રહેનારી કર્મત્વ જાતિનું પણ સંયુક્તસમવેતસમવાય-સંબંધે કરીને ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ સંભવે છે.

ઉપરના શખ્દમાં કહેલા ઘટાદિક વચ્ચાના રપશાહિક અગિયાર ગુણામાં યથાક્રમે સમવાય સંખંધ કરીને રહેલી જે સ્પર્શ ત્વાદિક અગિયાર જાતિઓ છે, તે સ્પર્શ ત્વાદિક જેતિઓનું પણ ત્વફ ઇદિયવડે પ્રત્યક્ષ થાય છે, ત્યથા કમેં દત્તિ કમેત્વ જાતિનું પણ ત્વફ ઇદિયવડે પ્રત્યક્ષ થાય છે. એજ પ્રમાણે ગંધગુષ્યુદ્ધ મંધવ જાતિના શ્રાહ્મજ પ્રત્યક્ષમાં, રસગુણુદ્ધ રસત્વ જાતિના શ્રાસન પ્રત્યક્ષમાં, અને આત્માના દ્યાનાદિ ગુણામાં રહેલી દ્યાનત્વાદિ જાતિઓના માનસ પ્રત્યક્ષમાં પણ સંયુક્તસમવેતસમવાય સવિક્રય જ કારણ હોય છે.

संयोगः—संयुक्तव्यवहारविषययस्तिव्याप्यः जातिमान् संयोगः । संयुक्त ०५वढारना विषयभा

# ( २१२ )

વર્તનારી તથા ગુણત્વ જાતિનું વ્યાપ્ય એવી જે જાતિ છે, તે જાતિ (સંયોગત્વ) વાળા ગુણ સંયોગ કહેવાય છે.

- ર. પટાસમવાચિकारणस्वच्यापकगुणस्वच्याप्यजातिमान् संयोगः । પટના અસમવાયિ 
  કારણત્વની વ્યાપક તથા ગુષ્યત્વ જાતિની વ્યાપ્ય 
  એવી જે સંચાગત જાતિ, તે જાતિવાળા 
  ગુષ્યુ સંચાગ કહેવાય છે. જેમ, તાંતુઓનો 
  સંચાગ એ પટનું અસમવાયિ કારણુ કહેવાય 
  છે, માટે જ્યાં જ્યાં પટનું અસમવાયિ કારણ 
  રહે છે ત્યાં ત્યાં સંચાગત્વ જાતિ રહે છે. એ 
  રીતે સંચાગત્વ જાતિ પટના અસમવાયિ 
  કારણત્વની વ્યાપક છે, અને તે સંચાગત્વ જાતિ 
  ગુષ્યુત્વ જાતિની વ્યાપ્ય પણ છે, માટે સંચાગનું 
  ઉક્ત લક્ષણ સંભવે છે.
- ર. વ્યાસપ્યકૃત્તિમાત્રકૃત્તિવેમાત્રકૃત્તિगुणस्व-साक्षाब्व्याप्य जातिमान् संद्योगः। (જે ધર્મ' અનેક દ્રવ્યોમાં વર્તે છે તે ધર્મ' વ્યાસભ્ય વૃત્તિ' કહેવાય છે, જેમ, દ્વિત, ત્રિત્લાદિ સંખ્યા એ, ત્રણ, આદિ દ્રવ્યો વિષે રહે છે, માટે તે દિત્વ, ત્રિત્વ, આદિ સંખ્યા વ્યાસભ્યવૃત્તિ કહેવાય છે. તેમ સંયોગ પણ એ દ્રવ્યોમાં રહે છે માટે સંયોગ પણ વ્યાસભ્ય વૃત્તિ કહેવાય છે.) વ્યાસભ્ય વૃત્તિ માત્રમાં રહેનારી તથા વિભાગમાં ન રહેનારી તથા શુણ્લ જાતિની સાક્ષાત્ વ્યાપ્ય એવી જાતિ (સંયોગત્વ) વાળા ગુણ સંયોગ કહેવાય છે.
- ૪. जन्यद्रव्यवृत्तित्वेसतिसमानाधिकरणामानप्रतियोगिविमागभिन्नगुणसंयागः । જે ગુણુજન્ય
  પ્રવ્ય વિષે રહે છે તથા સ્વસમાનાધિક રણુમાં રહેલા
  અબાવના પ્રતિયોગી હોય છે તથા વિભાગથી
  બિન્ન હોય છે, તે ગુષ્યુ સચાગ કહેવાય છે. જેમ,
  વક્ષમાં ખેઠેલા પક્ષીના જે વૃક્ષ સાથે સચાગ છે, તે સચાગ વૃક્ષ અને પક્ષી રૂપ જન્ય
  પ્રસ્થમાં રહેલા છે; વળા તે વૃક્ષની હાળા સાથે
  પક્ષીના સચાગ છતાં વૃક્ષના મૂળમાં સચાગના
  અભાવ પણ રહેલા છે, અને તે અભાવના
  પ્રતિયાગી સચાગ છે માટે તે સચાગ સ્વસ-

માનાધિકરણમાં રહેલા અભાવના પ્રતિયોગી પણ છે; વળી તે વિભાગ ગ્રુણથી ભિન્ન છે, અને ગ્રુણ પણ છે, માટે સંયાગનું એ લક્ષણ સંભવે છે.

५. विद्यमानयारप्राप्तयोः प्राप्तिः संयोगः। विद्यभान એવા બે અપ્રાપ્त (જાદા પડી ગયેલા) પદાર્થીની પ્રાપ્તિ (એક્ડા થવું) અથવા,

६. अप्राप्तिपूर्तिका प्राप्तिः। પ્રथम 🔊 અપ્રાપ્ત હોય તેની પ્રાપ્તિ તે સંધોગ.

संयोगगुणः-સંયોગ ગુણ ત્રણુ પ્રકારનાં છે:-(૧) અન્યતર કર્મજ સંયોગ, (૩) ઉલય કર્મજ સંયોગ જ સંયોગ. એ સંયોગ જ સંયોગ. એ સંયોગ ગુણુ પૃથ્વી આદિક તવ દ્રવ્યોમાં રહે છે, તથા મર્વત્ર અતિત્ય હોય છે. ક્રિયા-જન્ય સંયોગ વળી (૧) અભિધાતાખ્ય સંયોગ અને (૨) નાદનાખ્ય સંયોગ, એમ એ પ્રકારના છે.

संयोगजराब्दः—જે શબ્દસંયોગ રૂપ અસમવાયિ કારજીવડે ઉત્પન્ન થાય છે, તે સંયોગ જ શબ્દ કહેવાય છે. તેમાં, નગારાના અને દાંડિયાના અભિધાતાખ્ય સંયોગ થવાથી, ભેરી અવચ્છિત્ર આકાશમાં ઉત્પન્ન થયેઢો પ્રથમ શબ્દ સંયોગ જ ધ્વન્યાત્મક શબ્દ કહેવાય છે; અને કંઠ, તાલુ, આદિકના સંયોગથી ઉત્પન્ન થયેઢો શબ્દ સંયોગ જ વર્ણાત્મક શબ્દ કહેવાય છે.

સંચોગ जसंચોગ:—કારણ અને અકાર્ય એ બન્તેના સંધાગથી જે કાર્ય અને અકાર્ય એ બેના સંધાગ થાય છે, તે સંધાગજ સંધાગ કહેવાય છે; જેમ, હાથની ક્રિયાવડે વૃક્ષ સાથે સંધાગ કર્યો હોય ત્યારે એમ કહેવાય છે કે, શરીર અને વૃક્ષના સંધાગ થયા છે. તેમાં, વૃક્ષમાં તથા શરીરમાં તા ક્રિયા છે નહિ, માટે શરીરવૃક્ષના સંધાગ 'ક્રિયા જન્ય નથી, પણ હાથ અને વૃક્ષના સંધાગથીજ શરીરવૃક્ષના સંધાગજન્ય માનવા પડશે. હાથ માત્ર એક અવયવ છે, માટે અવયવની ક્રિયાથી અવયવીની ક્રિયા કહેવાય નિહ, તેથી હાથ એ

## ( २१३ )

સંયોગનું કારણ છે, અને વૃક્ષ એ સંયોગનું અક્રારણ છે; એ બેના સંયોગથી શરીરરૂપ કાર્યના તથા વૃક્ષરૂપ અકાર્યના સંયોગ થાય છે, તે સંયોગજસંયોગ કહેવાય છે.

ર. कर्माजन्यसंयोगः संयोगजसंयोगः। જે સંયોગ ક્રિયાર્ય કર્મવાં જન્ય નથી, તે સંયોગ સંયોગજસંયોગ કહેવાય છે. જેમ, હાથ અને દક્ષના સંયોગવડે જન્ય જે શરીર અને દક્ષનો સંયોગ છે, તે સંયોગ ક્રિયાર્ય કર્મવાં જન્ય હોતો નથી, પણ હાથ અને દક્ષના સંયોગ વડે જ જન્ય હેં!ય છે, માટે શરીર અને દક્ષનો સંયોગ વડેજ જન્ય હેં!ય છે, માટે શરીર અને દક્ષનો સંયોગ વડેજ જન્ય હેં!ય છે, માટે શરીર અને દક્ષનો સંયોગ એ સંયોગજસંયોગ કહેવાય છે.

संयोगसिकिकर्षः—ચક્ષ, ત્વક, મન; એ ત્રહ્યુ ઇન્દ્રિયો વડે જ દ્રવ્યનું પ્રત્યક્ષ થાય છે. દ્રાહ્ય, રસવ અને બ્રોત્ર એ ત્રહ્યુ ઇન્દ્રિયો વડે જ દ્રવ્યનું પ્રત્યક્ષ થાય છે. દ્રાહ્યું, પત્યક્ષ થાય છે. તેમાં પહ્યુ અધા હે. તેમાં પહ્યુ અને ત્વક એ બે ઈન્દ્રિયા વડે મહત્ત્વ પરિમાહ્યવાળાં અને ઉદ્દ્યન્ત રૂપ સ્પર્શવાળાં પૃથ્વી, જળ, અતે તેજ, એ ત્રહ્યુ દ્રવ્યોનુંજ પ્રત્યક્ષ થાય છે; બીજા કાઈ દ્રવ્યનું પ્રત્યક્ષ થતું નથી; અને મનરૂપી ઇદ્રિયવડે તો એક આત્મારૂપ દ્રવ્યનુંજ પ્રત્યક્ષ થાય છે, બીજા કાઈ દ્રવ્યનું પ્રત્યક્ષ થતું નથી.

હવે ચક્ષુ ઇશ્વિવડે મહત્વવિશિષ્ટ ઉદ્ભૂતરૂપ-વાળા ઘટપટાદિ દ્રવ્યોનું 'આ ઘટ છે,' આ પટ છે એવું ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ થાય છે. એ ચાક્ષુષ્પ્રત્યક્ષ થવામાં ચક્ષુ ઇશ્વિમના ધટપટાદિ દ્રવ્ય સાથે સંચાગસંખંધ કારણ છે. અહીં આમ કહેવાની મતલખ છે:—પ્રથમ આત્માના મનની સાથે સંચાગ સંખંધ થાય છે; તે પછો આત્મ-સંયુક્ત મનના ચક્ષુ આદિક ઇશ્વિયા સાથે સંચાગ થાય છે; તે પછી તે આત્મામનઃ— સંયુક્ત ચક્ષુ આદિક ઇશ્વિયાના ઘટાદિ અર્થ સાથે સંચાગાદિ સંખંધ થાય છે; તે પછી જીવાતમા વિષે 'આ ઘટ' ઇત્યાદિક પ્રત્યક્ષ દ્યાન ઉત્પત્ન થાય છે. આ પ્રકારની રીતિ સર્વ પ્રત્યક્ષ દ્યાનની ઉત્પત્તિમાં ભાષાવી.

હવે ધટાદિક દ્રગ્યના ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષમાં ચક્ષુ ઇદિય તાે કરણ છે; અને તે ચક્ષુ ઇક્રિયના જે ઘઢાદિ દ્રગ્યની સાથે સંયાગ-સંબંધ છે, તે સંયાગમંબંધ તે ચક્ષુ ઇક્યિવડે જન્ય હાેવાથી, તથા ચક્ષુ ઇક્યિજન્ય ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષનો જનક હાેવાથી વ્યાપારરૂપ છે; અને 'આ" ઘટ છે, આ પટ છે' ક્રત્યાદિ ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ કળરૂપ છે. (આ પ્રકારની પ્રક્રિયા ત્વફ આદિ સર્વ ઇક્રિયામાં જાહ્યુવી.) ટુંકામાં સર્વ પ્રત્યક્ષ વિષે ઇક્રિયા કરણ હાેય છે, તે તે ઇક્રિયાના તે તે દ્રવ્યાદિક અર્થ સાથે સંયાગાદિરૂપ સંબંધ, તે વ્યાપાર હાય છે, અને તે તે દ્રવ્યાદિરૂપ અર્થનું જ્ઞાન એ ફળ હાેય છે.

ત્વક્ર ઇંદ્રિયવ3ે ઘટાદિ દ્રવ્યાનું ત્વાચ પ્રત્યક્ષ થાય છે. તે ત્વાચ પ્રત્યક્ષમાં ત્વક્ ઇંદ્રિયના ઘટાદિ દ્રવ્યા સાથે સંયાગસંબ'ધજ કારણ હોય છે.

એ રીતે મનરૂપ ઇક્રિયવડે આત્મારૂપ ક્લ્યનું માનસ પ્રત્યક્ષ થાય છે. તે માનસ પ્રત્યક્ષમાં મનરૂપ ઇક્રિયના આત્મારૂપ ક્લ્ય સાથે સંયાગ સંબંધજ કારણ હાય છે.

संवर:—વિષયાભિમૂખ પ્રવૃત્તિને રાેકનારા યમનિયમાદિકને 'સંવર' કહે છે.

संवादः—परस्परं जनानां सम्बङ्गिणंबपूर्वकं वादः (भाषणम्) संवादः। भतुष्ये।ने। सारी रीते निर्ध्ययपूर्वकं परस्पर वाह (એटक्षे क्षायष्णु) ते संवाह.

संवादप्रवृत्तिः—स६० प्रवृत्ति.

संवादिश्रमः — सफळप्रशृत्तिजनको घ्रमः । સક્ષ્ण પ્રવૃત્તિને ઉત્પન્ન કરનાર ભ્રમ, જેમ, રત્નને દૂરયી જોઈને એકને રત્નમાં દીવાના બ્રમ ચાય છે, અને બીજાને રત્નના બ્રમ થાય છે. પહેલા માણુસના બ્રમ વિસંવાદી કહેવાય છે અને બીજાના બ્રમ સંવાદી કહેવાય છે.

संदायः—एकस्मिन् धर्मिणि विरुद्धभावामाव-प्रकारज्ञानं संज्ञयः। એકજ ધર્મીમાં પરસ્પર વિરુદ્ધભાવ અને અભાવનું જે જ્ઞાન તે સંશય કહેવાય છે. જેમ, મંદ અધકારમાં રહેલા સ્થાહ્યુમાં (ઝાડના ઢુંઢામાં) એ સ્થાહ્યુ છે કે

## ( २१४ )

પુરૂષ એવા પ્રકારનું ત્રાન થાય છે; એ ત્રાન મોઢા આગળ રહેલા સ્થાહ્યુર્ય એક ધર્મીમાં સ્થાહ્યુત્વને તથા સ્થાહ્યુત્વના અભાવને, તેમજ પુરુષત્વન તથા પુરુષત્વના અભાવને વિષય કરે છે; તથા સ્થાહ્યુત્વ અને સ્થાહ્યુત્વનો અભાવ, તથા પુરુષત્વ અને પુરુષત્વનો અભાવ, એ બન્ને પરસ્પર વિરાધી પછા છે, અથાત એક અધિકરહ્યુમાં રહેનારા નથી; માટે એકજ ધર્મીમાં વિરુદ્ધ—ભાવ અભાવ પ્રકારક—ત્રાન ઢોલાથી એ ત્રાન સંશય કહેવાય છે.

- एकस्मिन् धर्मिण विरुद्धकोटिद्वयवगाहि-इतनं संशयः। ओक्टल धर्मीमां विरुद्ध भे पक्षने विषय करनाई ग्रान, ते संशयः अथवा—
- ર. एकत्र भासमानविष्द्रनानाकेटिक्नानम् । એકજ વરતુમાં ભાસમાન (જણાતું) એવું વિરુદ્ધ જુદી જાદી કોટિઓવાળું દ્યાન તે સંશય. એ સંશય બે પ્રકારના છે: (૧) પ્રમાણુગત સંશય, અને (૨) પ્રમેયગત સંશય. વળાએ સંશય: (૧) સાધારણ ધર્મદ્યાનજન્ય, (૨) અસાધારણ ધર્મદ્યાનજન્ય, અને (૩) વિપ્રતિ- પત્તિવાકયદ્યાનજન્ય, એમ ત્રણ પ્રકારના છે. તેમાં—
- (૧) આ સ્થાષ્ટ્ર છે કે પુરૂષ છે, આ સંશય તા સ્થાષ્ટ્રમાં અને પુરૂષમાં રહેલા જે ઉચાઇના ધર્મ છે, તે સાધારષ્ટ્ર ધર્મના જ્ઞાનવડે જન્ય ઢાવાથી 'સાધારષ્ટ્ર ધર્મગ્રાનજન્ય' કહેવાય છે. અને—
- (ર) શખ્દત્વ ધર્મ આકાશાદિ નિત્ય પદાર્થીમાં પણ રહેતા નથી તથા ધટાદિક અનિત્ય પદાર્થીમાં પણ રહેતા નથી, પણ કેવળ શખ્દ માત્ર વિષે રહે છે. એ પ્રકારના ગ્રાન પછી, 'શખ્દ નિત્ય છે કે નહિ' એવા શખ્દ વિષે નિત્યત્વ અને નિત્યત્વના અભાવ પ્રકારક સંશય થાય છે. એ સંશય શખ્દત્વરૂપ અસા- ધારણ ધર્મના ગ્રાનવડે જન્ય હોવાથી 'અસા- ધારણ ધર્મના ગ્રાનવડે જન્ય હોવાથી 'અસા- ધારણ ધર્મના ગ્રાનવડે જન્ય હોવાથી 'અસા-
- (૩) યથાર્થ અનુભવરૂપ પ્રમા વિષે રહેલા જે પ્રમાત્વ ધર્મ છે, તે પ્રમાત્વને મીમાંસકો સ્વતાગ્રાહ્ય કહે છે અને નૈયાયિકા પરતા ગ્રાહ્ય

કહે છે. એ બે પ્રકારનાં વચતા સાંભળીને, 'પ્રમાત્વ સ્વતામાહ્ય છે કે પરતાયાહ્ય છે' એવા જે સંશય થાય છે, તેને 'વિપ્રતિપત્તિ-વાક્યગ્રાનજન્ય' સંશય કહે છે.

અથવા એ સંશય (૧) બહિવિષયક અને (૧) અંતર્વિષયક એમ બે પ્રકારના પણ દ્વાય છે. તેમાં—

- (૧) બાહ્થવરતુનાે વિષય કરના*રાે જે સંશય* તેને **બહિવિ'ષયક** કહે છે. અને
- (ર) અંતવૈરતુને વિષય કરનારા જે સંશય તે આ તિવિધયક કહેવાય છે. જેમ,-'મારૂ જ્ઞાન સમ્યક્ છે કે અસમ્યક્,' એવા સંશય તે અંતર્વિષયક સંશય છે.

ખહિવિધયક સંશય પણ (૧) દશ્યમાન ધાર્મિક અને (૨) અદશ્યમાન ધાર્મિક, એમ બે પ્રકારના છે. તેમાં—

- (૧) ઊર્ધ્વત્વિવિશિષ્ટ ધર્મીને જોવાથી 'આ સ્થાપ્યુ હશે કે પુરુષ' એવા સંશયને દરયમાન ધાર્મિક કહે છે. અને

संदायकारणम्—વિશેષનું અદર્શન અને બન્ને કોટિનું રમરહ્યુ, એ બધા પ્રકારના સંશયાનું કારહ્યું હોય છે.

संशयनिवृत्तिकारणम्— વિશેષતું દર્શન કે જ્ઞાન એ સંશય નિવૃતિતું કારણ છે. જેમ, ઝાડના નિશ્વય કરાવના તેનું વાંકાપણું, તેમાંતું પાલાણુ, વગેરેતું દર્શન છે. તેમજ પુરુષના નિશ્વય કરાવના તેના હાય, પગ, માશું, વગેરેતું દર્શન છે.

સંસર્ચાઃ—એક પદના બીજા પદ સાથે સંબંધ, જેમ, 'ઘડા લાવા'એમાં 'લાવા' ક્રિયાની સાથે 'ઘડા'ના કર્મ રૂપ સંબંધ છે. તે સંસર્ગ કહેવાય છે.

#### ( २१५ )

२. तादात्स्यभिन्नसम्बधः संसर्गः-ताद्दारभ्य । संभाध सिवाय अन्य संभाधने संसर्गः दृष्टे छे.

સંસર્ગોધ્યાસ:-તાદાત્મ્ય ભિત્ર ઉપાધિથી થયેલો અધ્યાસ, જેમ, રફટિકમાં રાતાપણાંનો અધ્યાસ; હોંપમાં પીળાપણાના અધ્યાસ; અનાત્મામાં આત્માપણાના અધ્યાસ,

સંસર્ગામાવ:-અન્યાડ-વામાવમિન્નાડમાવ: મ અન્યાન્યાભાવથી ભિન્ન જે અભાવ છે, તે સંસર્ગાભાવ કહેવાય છે. અર્થાત્ અન્યાન્યાભાવ સિવાયના તમામ અભાવાને સંસર્ગાભાવ કહે છે. પ્રાગભાગ, પ્રધ્વાસાભાવ, અત્યાતાભાવ, સામયિકાભાવ, એ બધા સંસર્ગાભાવ કહેવાય છે.

- સંસર્ગપ્રતિયોગિकाડમાવ: સંસર્ગામીવ: એ અભાવના પ્રતિયોગી સંસર્ગ છે તે અભાવ
   સંસર્ગાભાવ, કહેવાય છે.
- ३. तादात्म्यभिष्ठसम्बन्धावच्छिन्नप्रतियोगिता-केाऽभावः संसर्गामावः । ताहात्भ्य संभ्र'ध्यी लिन्न संभ्रांधवाला प्रतियोगी જેના હાય એવા અભાવ તે સંસર્ગોભાવ.

संसार:–स्वादष्टोपनिबद्धशरीरपरिप्रदः संसारः । પાતાના અદષ્ટથી પ્રાપ્ત થયેલા શરીરના પરિપ્રહ આ શરીર હું છું અથવા આ શરીર માર્ક છે એવા આપ્રહ.

- મિચ્ચાજ્ઞાનजन्यसंस्काररूपवासना संसारः।
   મિચ્ચા એવા અત્રાનથી જન્ય સંરકાર રૂપી વાસના તે સંસાર.
- ३. " ज्ञातृज्ञाने च होयं च भोकृभाये च भोजनम्। कर्ता च करणं कर्म संसारो नवधा भवेत् ॥ १ ॥ ज्ञाता, ज्ञान अने ज्ञेय भोडता, भोज्य अने भोजन (भोग); इत्ती, इर्भ अने इरखु; अ त्रखु त्रिपुटीका भणीने संसार नव प्रकारे थाय छे.

संस्कार:—आस्मिविशेषगुणवृत्तिमूर्त्तवृत्तिवृत्तिगुणवृत्त्वस्याच्य जातिमान् संस्कारः। आत्माना विशेष गुणुभां रहेनारी, तथा भूत्तं द्रव्योभां रहेनारा गुणुभां रहेनारी, तथा गुणुत्व क्रातिनी व्याप्य स्रोवी के (संस्कारत्व) क्राति

છે, તે જતિવાળા ગુણ તે સિરકાર કહેવાય છે. અર્થાત છવાત્મામાં રહેતારા જે ભાવતાખ્ય સરકારર પ વિશેષ ગુણ છે, તે ભાવતાખ્ય સરકારર જાતિ રહે છે, માટે સરકારત જાતિ ઓત્મ વિશેષ ગુણ દૃત્તિ કહેવાય છે, અને પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ અને મન, આ પાંચ મર્ત કવ્યામાં રહેતારા જે વેગ તામે સંસ્કાર છે, તે વેગમાં પણ સરકારત જાતિ રહે છે, માટે સરકારત જાતિ રહે છે, માટે સરકારત જાતિ ગુણત્વ જાતિની વ્યાપ્ય પણ છે. એવી સરકારત જાતિ વિશાય રહે છે, માટે માટે સરકારનું ઉક્ત લક્ષણ સંભવે છે.

२. स्वाध्रयस्य प्राग्नरभूतावस्थासमाना-वस्थान्तरापादकाऽतीन्द्रिया धर्मः । ॐ पोताना आश्रयने प्रथम ७६%त अवस्थाना ॐवी भीळ अवस्था प्राप्त करावे ओवा छिद्रियातीत धर्म ते सरकार.

संस्कारगुणः—સંસ્કાર નામે ગુણના ત્રણ પ્રકાર છે: (૧) વેગ, (૨) રિયતિસ્થાપક અને (૩) ભાવના, તેમાંથી વેગ રૂપ સંસ્કાર તા પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ અને મન, એ એ પાંચ મૂર્ત દ્રગ્યામાં રહે છે. સ્થિતિ સ્થાપક સંસ્કાર માત્ર પૃથ્વીમાં જ રહે છે; કેડલાક પ્રયક્રારોને મતે સ્થિતિ સ્થાપક સંસ્કાર પૃથ્વી, જળા, તેજ અને વાયુ એ ચાર દ્રગ્યામાં રહ્ય છે, અને ભાવના રૂપ સંસ્કાર કેવળ જીવાત્મામાં જ રહે છે, તથા અભીન્દ્રિય હોય છે.

વેગરૂપ સંરકાર પણ (૧) કર્મજવેગ અને (૨) વેગજવેગ, એમ બે પ્રકારના છે. સંરકાર ગુણ અનિસ હાય છે.

संस्कारस्कन्यः—( ળોહ મતે ) રાગ, દેવ, માહ, ધર્મ, અધર્મ, મદ, માન પ્રત્યાદિ સર્વ સારેકાર સ્કાર સ્કાંધ કહેવાય છે.

संस्कार्यत्वम् —िकयाजनितातिशयशालित्वम्।

## ( २१६ )

ક્રિયા વડે જનિત એવા અતિશય (વિશેષતા) વાળા હોવાપાશું.

संस्कृतत्वम्:-च्याकरणलक्षणाधीनसाधनयु-कत्वम् । व्याङरखनां सक्ष्ये।वाणां शक्टसिद्धिनां साधन युक्तपाखुं.

संस्थानम्-અવયવોના સમુચ્ચમ. જેમ, ' सहजसंस्थानग्रन्थचरणवान् ' એટલે'જન્મ સાથે ઉત્પન્ન થયેલા અવયવાના સમુચ્ચયમાં જેને પગ નથી એવા લંગડા.

- ર. અવયવાના આરંભક સંયોગવિશેષ તે સંસ્થાન
  - **૩. સારી રીતે સ્થિતિ તે સંસ્થાન.**
  - ૪. આકાર.
  - પ. ચિદ્ધ.
  - ક. મૃત્યુ.
  - ૭. ચાર રસ્તાના ચક્ક્ષાે.

संहिता:—धर्मनेषार्थ रचिता संहिता। यथा मनुभारतादिः । ધમંત્રા બોધ થવાને અથે રચેલા પ્રાંથ સંહિતા. જેમ મનુસ્મૃતિ, મહા-ભારત, પ્રત્યાદિ.

२. सम्यक् हितं प्रतिपायं यस्यां सा संहिता। नेभां सारी रीते डितनुं प्रतिपादन करेंद्धं डीम ते संडिता.

सस्वण्डोपाधि:—बहुपतार्थघटित धर्मः।

એ ધર્મ ખહુ પદાર્થવંડે ઘટિત હોય તે
સખંડાપાધિ કહેવાય છે, જેમ, આકાશમાં
શ્રુષ્ટદ ગુણતું સમવાયિકારણત્વ છે તેજ
આકાશત્વ છે; એ આકાશત્વ, શખ્દ અને
સમવાયિકારણત્વ એવા ઘણા પદાર્થાથી ઘટિત
છે, માટે આકાશત્વ એ સખંડાપાધિ કહેવાય
છે. તેમજ 'અંત્યાવયવિત્વ વિશિષ્ટ ચેષ્ટાશ્રયત્વ ' તું નામ શરીરત્વ છે; તે શરીરત્વ
પણુ અંત્ય, અવયવિત્વ, ચેષ્ટા, ઇત્યાદિક
લણા પદાર્થાવંડે ઘટિત હોવાથી સખંડાપાધિ
છે. એ રીતે શિષ્ટત્વ, ઇદિયત્વ, વિષયત્વ,
કાળત્વ, દિકત્વ, સામાન્યત્વ, તથા વિશેષત્વ,

સમવાયત્વ, અભાવત્વ, ભાવત્વ, કાર**ણત્વ,** એ બધા ધર્મો સખ<sup>\*</sup>ડાપાધિરૂપ છે.

सङ्कर:-( जातिबाधकदेाषः )-परस्परा-स्यन्ताभावसमानाधिकरणयोर्धर्मयोरेकत्र समावेशः सङ्करः । પરસ્પર અંત્યતાભાવની સાથે સમાન આધકરણવાળા જે બે ધર્મ છે, તે બે ધર્મનું જે એક અધિકરણમાં રહેવાપણું, તેનું નામ સંકર દોષ છે. જેમ, પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ, અમકાશ, એ પાંચ દ્રવ્યોમાં ભૂતત્વ ધર્મ રહે છે; અને પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ અને મન, એ પાંચમાં મૂર્તાત્વ ધર્મ રહે છે. તેમાં મન વિષે ભ્રતત્વ ધર્મના અત્યંતા ભાવ રહે છે, અને તે મન વિષે મૂર્તાત્વ ધર્મ રહે માટે તે મૂર્તાત્વ ધર્મ ભૂતત્વ ધર્મના અત્યાંતા ભાવ સાથે સમાન અધિકરણવાળા છે. તેમજ આકાશમાં મૂર્તાત્વ ધર્મના અત્યં**તાભાવ**ાકે છે, પણ તેમાં ભૂતત્વ ધર્મ તે৷ રહે છે જ, માટે તે ભૂતત્વ ધર્મ પણ મૂર્તત્વ ધર્મના અત્યંતાભાવ સાથે સમાન અધિકરણવાળા છે. એ પ્રકારે પરસ્પર અત્યંતાભાવની સાથે સમાન અધિકરણવાળા જે ભૂતત્વ અને મૂર્તત્વ ધર્મ છે, તે ખન્ને ધર્મ પૃથ્વી, જળ, તેજ અને વાયુ એ ચાર દ્રવ્યામાં રહે છે, તેનું નામ સંકર દેાષ છે. એ સંકાર દેાષજ ભૂતત્વ તથા મૂર્તાત્વ ધર્મના જાતિપણાના **બાધક છે. અર્થાત્ ભૂતત્વ અને મૃત**ત્વ બન્ને ધર્મ જાતિ રૂપ નથી. એજ પ્રમાણે શરીરત્વ, ઇંદ્રિયત્વ. આદિક ધર્મીના જાતિપણાના ભાધક પણ એ સંકર દેાષ છે. એનેજ 'સાંકર્ય' પણ કહે છે.

सङ्गरुपमेथुनमः-બાગ ખુદ્ધિયા ઓએાની પ્રાપ્તિની ઇટ્છા.

सङ्केतः—अर्थंनेघनशक्तिविशेषः। अर्थंने। भोधः करावदानी अमुक्त प्रकारनी शक्ति ते संकेत.

२. स्वाभिप्रायव्यज्ञकचेष्टाविशेषः। पे।ताना

#### ( २१७ )

અભિપ્રાયને પ્રકટ કરનારી અમુક પ્રકારની ચેષ્ટા તે સ<sup>\*</sup>કેત.

३. अर्थबीधजनकःशब्दव्यापारः। अर्थः भोधनी जनक सेवा शण्डनी व्यापार ते सक्ति.

सङ्कोचः -बहुनिषयकनाक्यस्याल्पनिषयकतया व्यवस्थापनम् । अष्टु विषये।वाणा वाध्येने। अक्ष्य विषयवाणा वाध्यमां सभावेश क्रीने व्यवस्था करवी ते संक्षेत्रयः

- ર, અન્યત્ર અલબ્ધાવકાશવાળા વિષય માટે અન્યત્ર લબ્ધાવકાશવાળાએ અમુક અર્થ યાધિત ગણવા તે.
  - ૩. ઓછાપણું; સાંકડાપણું.

सङ्कान्तिः—राज्यन्तरसंयोगानुकूळ्यापारः । સૂર્ય'ના એક રાશિમાંથી બીજી રાશિ સાથે સંયોગને અનુકળ વ્યાપાર તે સંક્રાન્તિ.

सङ्केक्ष्मपः — भूयसे।ऽर्थस्याल्पवाक्यादिना प्रका-शनम् । प्रष्णाः अर्थानाः अक्षा वाऽयाहि वर्डे प्रकाशः करवे। ते.

स्तङ्खाः—एकदिब्यवद्वार हेतुः सङ्खाः। આ એક છે, આ બે છે, આ ત્રણ છે, કત્યાદિ વ્યવહારનો હેતુ, તેને સંખ્યા કહે છે.

ર. લિષયત્વેનૈજ્ઞાવિ વ્યવहाર हेतु गृंणः सङ्ख्या । એક, ખે, આદિ ગણતરીના વિષયરૂપ ઘટ, પટ, વગેરે વસ્તુઓ વિના ગણતરી સંભવતી નથી; માટે વિષયત્વરૂપે કરીને એક, ખે, ઇત્યાદિ વ્યવહાર (એટલે પ્રત્યક્ષદ્યાન) ના હેતું હેાઇને જે કાઈના ગુણ હોય તે સંખ્યા.

सङ्ख्यागुणः— સંખ્યા ગુણ એકત્વ, દિત્વ, ત્રિત્વ, ઇત્યાદિ ભેદવડે અનેક પ્રકારના હૈાય છે; તથા તે પૃથ્વી આદિક નવે દ્રવ્યોમાં રહે છે. તેમાં એકત્વ સંખ્યા તા નિત્યદ્રવ્યોમાં નિત્ય હોય છે અને અનિત્ય દ્રવ્યોમાં અનિત્ય હોય છે અને દિત્વ, ત્રિત્વ, વગેરે સંખ્યાએ તા સર્વત્ર અનિત્ય હોય છે.

सङ्ख्यानामानि—"एकं दश शतं वैव सद्दलमयुतं तथा। लक्षं च नियुतं चैव केाटि-रर्बुदमेव च। ९॥ इन्दं खर्वो निसर्वश्र शङ्ख रव परी। च सागरः । अन्त्यं मध्यं पराद्यं च दशदृद्धाः यद्याकमम् ॥१॥ " એક, દશ, સા, હજાર, અશુત (દશ હજાર) લાખ, નિયુત (દશ લાખ), કરાેડ, અર્ખુદ (દશ કરાેડ), વૃંદ (અપ્જ), ખર્વે, નિખર્વે, શંખ, પદ્મ, સાગર, અંત્ય, મધ્ય, અને પરાદ્વે, એવાં અઢાર સંખ્યાનાં સ્થાન છે. તેમાં પહેલા સ્થાન કરતાં પછીનું સ્થાન દશગણું, એ રીતે હોય છે.

सङ्कृतिः-अनन्तराभिधानप्रयोजकित्रासा-जनकहानविषयानुकूलसम्बन्धा निरूपणीनिष्ठा सङ्-गतिः। પર્વે કહેલા અર્થની પછી કહેવાના અર્થના કથનની પ્રયોજક જે શિષ્યની જિદ્યાસા છे. ते जिज्ञासानं जनक के ज्ञान छे, ते ज्ञाननी જે વિષય. તે વિષયને અનુકૂળ જે સંખ**ંધ** એ સંબંધજ પછીથી નિરૂપણ કરવાના અર્થમાં રહેલી સંગતિ જાણવી. જેમ,— પ્રત્યક્ષના નિરૂપણ પછી 'મને અનુમાનનું જ્ઞાન થાઓ' એવી અનુમાન નિરૂપણ વિષે પ્રયોજક के शिष्यनी कितासा, ते कितासानुं कनक 'અનુમાનનું જ્ઞાન મારા ৮ષ્ટ અર્થનું સાધન છે' એવા પ્રકારનું જ્ઞાન છે. તે જ્ઞાનના વિષય અનુમાન છે. તે અનુમાન વિષે જે પ્રત્યક્ષની સંગાત છે.

सङ्गतिप्रकाराः—भे संगतिना छ प्रभार छेः लेभ,—''सप्रसङ्ग उपोद्शाता हेतुताव-सरस्तथा। निर्वाहकेन्यकार्येक्ये षोडा संज्ञति-रिष्यते ॥१॥ (१) प्रसंगसंगति, (२) छिपे।ई-धातसंगति, (३) छपळ्यछपळ्वम्सावसंगति, (४) अवसरसंगति, (५) ।नवीढेम्यसंगति, अने (६) हार्येभ्यसंगति, अने (६) हार्येभ्यसंगति, अने ६ प्रभारती संगति म्हेनाय छे. ( अक्षणे। ते ते शण्हामां लोवां. )

ર. पदपदार्थयाः स्मार्यस्मारकमावसम्बन्धः सङ्गितिः। पद અને પદાર્થ એ ખેના જે સ્માર્ય અને સ્મારકભાવ સંખંધ છે, તેને સંગતિ કહે છે. પદ એ સ્મારક છે, અને પદાર્થ એ સ્માર્ય છે. એનું ખીજાું નામ दक्ति છે.

## ( २१८ )

सङ्ग्रह:—સાથવા, ધૂળ, આદિક પદાર્થીના પિંડાકાર (ગાળા) કરવામાં ઉપયાગી જે સંયાગ વિશેષ છે, તેનું નામ સંગ્રહ (એકઠું કરવું)

- २. बह्न्यर्थवाक्यानामेकत्र सङ्कलनम् । धर्षाः मर्थावाणां वाक्ये। य्येक स्थले गाहेववांते संग्रहः
- ३. विस्तरेणेपदिष्ठानामर्थाना सूत्रभाष्ययोः । निबन्धा यः समासेन सङ्ग्रहं तं विदुर्बुधाः ॥१॥ સूत्र અने ભાષ્યમાં જે અર્થો વિસ્તારથી કહેલા છે, તેજ અર્થોનું ટૂંકામાં નિબધન કરતું, તેને સંગ્રહ કહે છે.

सङ्घातः — समानधमेवतां परस्परसम्बन्धः । सभान धर्भवाणाञ्जाना परस्पर संअध ते संधात.

ર. દઢસંચોગઃ સમૃદ્રો વાા દઢ એવા સંયોગને અથવા સમૃદ્રને સંધાત કહે છે.

सजातीयभेदः—समानजातिकृते भेदः । सभान જાતિવાળા પદાર્થીના પરસ્પર लेंद ते सજાતીય ભેદ. જેમ, પીંપળા અને લીંબડા એ ખેમાં વૃક્ષત્વ જાતિ સમાન છતાં તે બન્ને લિન્ન લિન્ન વિક્ષે છે, માટે એ ખેના, બેદ સજાતીય છે.

सजातीयादिमेदत्रयम्—સજાતીય વગેરે ત્રણે ભેદ આ પ્રમાણે છેઃ (૧) સજાતીય ભેદ, (૨) વિજાતીય ભેદ, અને (૩) સ્વગતભેદ.

सञ्चितकर्म — जन्मान्तरहेतुभूतं सदवस्थितं पूर्वजन्मीनं कर्म। नवा जन्मने आपवामां छेतु- भूत थर्धने रहें सुर्वजन्मनं कर्मः अर्थात् पूर्वजन्मनं कर्मः अर्थात् पूर्वजन्मनं क्रिकः अर्थात् पूर्वजन्ममां करें सं कर्मः पोतानुं कृत आव्या विनानां अद्दश्चे रहें सां होय छे ते कर्मः

साञ्चेतागामिकर्मनाशः-ક્રિયારૂપ કર્મનો તા ફળભાગાદિ વિનાજ નાશ થાય છે; પણ શાસ્ત્રમાં કહેલા કર્મ શબ્દવડે કર્મજન્ય ધર્મ-અધર્મરૂપ અદષ્ટ સમજતું. તે અદષ્ટરૂપ કર્મનો નાશ તા ફળભાગથી અથવા વિરોધી કર્મથી અથવા હ્રહાતાવી થાય છે. सञ्जिहीर्षा—સંદાર કરવાની ઇચ્છા. ર. (જગતના સંદાર વિષયમાં) પરમેશ્વરતી સંદાર કરવાની ઇચ્છા.

स्तरकारः — साधुरयं तपस्ती ब्राह्मण इत्येवम-विवेकिमिः क्रियमाणा स्तुतिः। आ तपस्ती ध्राह्मधु साधु छे, ओवी अविवेडीओओ डेरेसी रहाति.

सत्स्यातिः—'છીંપ એ રૂપું છે' એ દુષ્ટાન્તમાં છીંપના આર'લક અવયવાની સાથે રૂપાના અવયવા મળલા હાય છે. બન્નેના અવયવ સત્ય છે, પણ દોષવાળા નેત્રના જ્યારે તે અવયવા સાથે સંચાગસંબધ થાય છે ત્યારે તે અવયવા સાથે સંચાગસંબધ થાય છે ત્યારે તે અવયવા સાથે સંચાગમંબધ થાય છે, માટે છીંપને જોનારા ભ્રાન્ત લાકોને આ સાચું રૂપું છે એવું પ્રત્યક્ષ થાય છે. પછી જ્યારે છીંપનું જ્ઞાન થાય છે, ત્યારે તે સાચા રૂપાના પોતાના અવયવામાં ધ્વંસ થાય છે; માટે એ સત્પ્પાતિ કહેવાય છે.

सत्ता--- अनुगतबुद्धिच्यवहारभृतपरसामान्यम् । પદાર્થ માત્રમાં આ સત્, આ સત્, એવો ખુદ્ધિના વ્યવહારનું હેતુ **ભૂત જે** સામાન્ય, તે પરસામાન્ય કહેવાય છે. એનેજ સત્તા સામાન્ય કહે છે.

सत्प्रतिपक्षो हेत्वाभास:—साध्यामावसाधकं हेत्वन्तरं यस्य स सत्प्रतिपक्षः। के छेतुना
साधकं हेत्वन्तरं यस्य स सत्प्रतिपक्षः। के छेतुना
साधका अलावना साधक भीको प्रतिपक्षः
छेतु विद्यभान छे। ये छे ते छेतु सत्प्रतिपक्षः
नामे छेत्वालास क्रहेवाय छे. ( ओ सत्प्रति
पक्षनुं भीकां नाभ 'प्रकरणसम' पण् क्रहेवाय
छे.) केभ, 'इान्दो नित्यः श्रावणत्वात् इान्दत्वत्'
'शक्द नित्य छे।वा ये। ये छे, श्रावणुत्ववाणा
छेवाथी ( अर्थात् श्रोत्र छेदियकन्य श्रावणु
प्रत्यक्षना विषय छे।वाथी ), के के श्रावणु
प्रत्यक्षना विषय छे ते ते नित्य छे।य छे,
केम शक्द छिता श्रावणुत्व काति श्रवणु
प्रत्यक्षना विषय छे।वाथी नित्य छे, तेम शक्द
पण् श्रावणु प्रत्यक्षना विषय छे।वाथी नित्य छे।

# ( २१७ )

હોવા જોઇએ'. આ અનુમાન વડે મીમાં સક્રે શબ્દ વિષે નિત્યત્વ સિદ્ધ કરે છે, અને નૈયાયિકા તો, 'શब્દોડનિસ્યઃ कાર્યત્વાત ઘટવતા' 'શબ્દ અનિત્ય છે, કાર્ય રૂપ હોવાથી, જે જે પદાર્થ કાર્ય રૂપ હોવાથી એ તે તે પદાર્થ અનિત્ય હોય છે; જેમ ઘટ કાર્ય રૂપ હોવાથી અનિત્ય હોય છે; જેમ ઘટ કાર્ય રૂપ હોવાથી શબ્દ પણ અનિત્ય જે હોવા જોઇએ.' આ અનુમાનવડે શબ્દમાં અનિત્યત્વ સિદ્ધ કરે છે.

તેમાં મીમાંસકાના શ્રાવણત્વરૂપ હેતુનું જે શખ્દનિષ્ઠ નિત્યત્વરૂપ સાધ્ય છે, તે નિત્યત્વરૂપ સાધ્ય છે, તે નિત્યત્વરૂપ અભાવના સાધક નૈયાયિકાના કાર્યત્વરૂપ હેતુ વિદ્યમાન છે, માટે મીમાંસકાના શ્રાવણત્વરૂપ હેતુ સત્પ્રતિપક્ષ કહેવાય છે. આ સત્પ્રતિપક્ષ હેતુનું ગ્રાન પણ સાક્ષાત્ અનુમિતિનું પ્રતિખધક છે; માટે એ હૈત્યભાસ છે.

સત્પ્રતિપક્ષનું બીજું ઉદાહરહ્યું:—
(૧) વિલુ આકાશ કાલાદિક વિલુ દ્રવ્યાના સંયાગવાળું હોવા યાત્ર્ય છે, દ્રવ્ય છે માટે, જે જે દ્રવ્ય હોય છે તે તે કાલાદિકના સંયાગવાળું જે હોય છે; જેમ આ શરીર દ્રવ્ય હોય છે કે તે તે કાલાદિકના સંયાગવાળું છે તેમ. હવે પ્રતિપક્ષી કહે છે કે—(૨) આકાશકાલાદિક સાથે સંયાગ પામતું નથી, ક્રિયા વગરનું હોઈને નિરવયવ છે માટે, જે જે પદાર્થ ક્રિયારહિત હોઇને નિરવયવ હોય છે, તે તે પદાર્થ ક્રાલાદિક સાથે સંયાગ પામતા નથી; તેમ આકાશ પણ ક્રિયારહિત નિરવયવ છે, માટે કાલાદિક સાથે સંયાગ પામે નહિ.

આ બીજા ઉદાહરણુમાંના પહેલા અનુ-માનના હેતુ 'દ્રવ્ય છે માટે' એ સત્પ્રતિપક્ષ દાષથી દ્વષિત છે માટે હેત્વાભાસ છે.

सत्यम्—બીજાના હિતને યથાર્થવચનનું इચ્ચારણ તે સત્ય.

२. स्वीकारः। 'ખર્ફ કહેા છે।' એમ સ્વીકાર કરી લેવા તે. ર. અનર્થાનનુવન્યિયમૃતાર્થવવનમ્ ા જેમાં અનર્થના સંબંધ હોય નહિ એવું, તથા જે પ્રમાણે બન્યું હોય તેવું ખરેખર્-વચન તે સસ્ય.

૪. ત્રિયहितप्रमाणदृष्टश्रुतार्थभाषणम् । જેવું સાંભળ્યું હોય કે દીઠું હોય તે પ્રમાણ પુરસ્તર તથા પ્રિય અને હિત હોય એવુ ભાષણ.

५. विधिसुखप्रतीतिविषयः सत्यम् । के विधि-सुभ प्रतीतिने। विषय होय ते सत्य.

६. यथार्थज्ञानविषयः सत्यम् । के भथार्थं ग्रानने। विषय है।य ते सत्य.

૭. बाधामाविज्ञिष्टं चैतन्यम् । જેનे। ભાધ થઇ શકે નહિ એવા અર્થના વિશેષણુવાળું ચૈતન્ય તે સત્ય. મતલભ કે જેના ત્રણે કાલમાં બાધ થઇ શકે નહિ તે સત્ય.

सत्त्वगुणः— सुभ३५ अर्थः नुं अर्थः ओवे। ज्ञानात्मक गुख् ते सत्वगुख्.

सस्वापत्तिः-निर्विकल्पकब्रहात्मैक्यसाक्षात्कारः स्वप्नवज्जगते। मिथ्यात्वेन स्फुरणात्स्वप्न इति चोच्यते सत्त्वापत्तिः । જે સ્થિતિમાં સ્વપ્નની પેઠે જગત મિથ્યાપણે ભાસે છે માટે તે સ્થિતિને (સત્ત્વાપત્તિને) સ્વપ્ન કહે છે; એ સ્થિતિમાં જે નિર્વિકલ્પક વ્યક્ષ અને આત્માની એકતાના સાક્ષાત્કાર થાય છે, તેને સત્ત્વાપત્તિ કહે છે.

सद्सिद्धिरुक्षणत्वम् - स्वरूपवत्त्वे प्रतीय-मानत्वे वा सित बाधयोग्यत्वम् । के स्व३५वाणुं अध्या प्रतीयभान है। धीने लाधयोग्य है। ये ते सहसदिवक्षणु अहेवाय.

सदाचार: — वेदादिशास्त्रानुसारी आचार:। वेदादि शास्त्राने अनुसार के आधरणु ते सदायार.

सन्धेतुः—गांथ ३५वाला हेतु. ओ गांथ३५ आ प्रभाषे छः-(१) पक्षसत्त्वम् । (२) सपक्ष-सत्त्वम् । (३) विपक्षासत्त्वम् (विपक्षः न हेवि।), (४) अवाधितविषयत्वम् (विषयनं ओटसे हेतुनं अम्माधितपाषुं ), अने असत्प्रतिपक्षत्वम् (हेतु सत्प्रतिपक्षः देषयाला न होवा.) ओ गांथ सक्षश्वाला हेतु सत्हेतु इहेवाय छे.

# ( २२० )

सन्तानः-एकधर्मावाच्छिन्नत्वेन ज्ञानम् । ओ≗ धभ पाणु` ज्ञान.

सन्तोषः—પ્રાણાનું ધારણ માત્ર કરવામાં હૈતુભૂત જે અન્નપાનાદિક છે, તે વડે કરીને જે તુષ્ટિ છે તેનું નામ સંતાષ.

- ર. જેટ<mark>લું</mark> મળે તેટલામાં પ્રસન્તતા તે સંતાષ.
- विद्यमानभोगोपकरणादिषकस्थानुपादित्सा
  चित्तवृत्तः। जेटेश्वे। ले।ग प्राप्त हे।य तेनाथी
  अधिक्रने प्राप्त करवानी अनिन्धाइप के चित्तनी
  पृत्ति ते संताप.

सन्देहः — एकस्मिन् धर्मिणि विरुद्धकाटिद्वय-हानम् । એકજ ધર્મીમાં એ વિરુદ્ધ પ્રકારનું જ્ઞાન. જેમ, પર્વત ઉપર આ ધૂમાડા દેખાય છે કે ધૂમસ, અથવા આ પર્વત અબ્રિવાળા છે કે નથી ? ઇંબ.

सन्धः-अन्योऽन्यं सन्धानम् । ५२२५२ संधान करवुं ते.

२. अर्धमात्रोचारणकालेनाव्यवहितवार्वणंयार्दु-ततरोच्चारणम् । अर्धभात्रा भेषतां केटेशे अण बागे तेटबा अणभां पासेपासेना अक्षराने अऽपथी भेषवा ते संधि.

सन्ध्या—रात्रेरायन्तदण्डचतुष्ट्यात्मकालः । रात्रिना आर'क्षमां અने અ'तमां ચાર દંડ જેટક્ષાે કાળ. (દંડ એટક્ષે ઘડી.)

सन्निकर्षः--संभधः

सन्निधि:-पदानामविलम्बेनीच्चारणं:सन्निधि:। पहातुं के विक्षं भरिदत ७२ऱ्यारण् तेने सन्निधि इक्षे छे.

सन्निपत्योपकारि—कर्माङ्गिद्रव्यायुद्देशेन विद्यीयमानं कर्मे । क्रभेना अभेभभूत द्रव्याहिने बिदेशाने के कर्भ करवाना विधि छे, ते क्रभे सन्निपत्यापकारि क्रहेवाय छे.

सिन्नहितत्वम्—स्वरूपभिन्नत्वे सति सम्बन्धित्वम् । पदार्थीनुं स्वरूप सिन्न है। धने तेमनुं के परस्पर संभाधिपछुं ते सन्निहितत्व.

सन्न्यासः— विहितानां कर्मणां विधिना परि-त्यागः । श्रुति, २भृति अने शास्त्रे अधिकारी પુરુષપ્રતિ કર્ત્તવ્યતારૂપે વિધાન કરેલાં અમિ-હાત્રાદિ કર્મના જે વિધિપૂર્વક લાગ તે સંન્યાસ.

२. विधिता ग्रहीतानां नित्यनैमित्तिककाम्ययौत-स्मार्त कर्मणां प्रैयमन्त्रं समुच्चायं परित्यागः सन्त्यासः विधि पूर्वाक अक्षष्ट्रं करेकां को नित्य, नैमित्तिक, अने क्राम्य अवां श्रीत—स्मार्वाकर्म, तेना पैषम त्रना छव्यारपूर्वाक के त्याग ते संन्यास संन्यासना बार प्रकार छेः (१) कुटीयक, (२) अक्षद्रक, (३) क्षंस, अने (४) प्रश्मकंस.

सन्न्यासद्वयम्—संन्यासना थे प्रकारः (१) विदत्संन्यास. अने (१) विविद्दिष्टासंन्यास.

सपक्ष:— નિશ્ચિત્તમાધ્યવાન્ सपक्ष: । જે પદાર્થ સાધ્યપ્રકારકના નિશ્ચયવાળા હોય છે તે સપક્ષ કહેવાય છે. જેમ-' પર્વત અમિવાળા છે, ધૂમ હેતુથી, જેમ રસોડું.' એ અનુ- માનમાં રસોડું (પાક શાળા) સપક્ષ કહેવાય છે. કેમકે પાક શાળા વિષે મનુષ્યને ' महानसी विक्षमान्' ' (પાક શાળા, અમિવાળા છે)' એ પ્રકારના અમિ રૂપ સાધ્ય પ્રકારક નિશ્ચય હોય છે.

सप्तपदार्थाः—(આર્હતમત)—(૧) જીવ, (૨) અજીવ, (૩) આશ્રવ, (૪) સંવર, (૫) નિર્જર, (૬) ખ'ધ, અને (૭) મોક્ષ, એવા સાત પદાર્થી જૈન મતવાળા માને છે.

खप्तभङ्गी नयः (જૈન મતે)—એને અનૈકાન્તિકવાદ પણ કહે છે. એનું આલું સ્વરૂપ છે: જેમ, ઘટાદિક પદાર્થ જો કદાચિત્ સર્વ રૂપે કરીને સત્ હોય તો તે પદાર્થી સદાકાળ પ્રાપ્ય રૂપે પણ વિદ્યમાન હોવા જોઇએ, પણ તેમ હમેશાં હોતું નથી. તેમની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્ન પણ કરવા પડે છે, માટે ઘટાદિક પદાર્થી ઘટત્વાદિક કિંચિત્ રૂપે તા સત્ છે, અને પ્રાપ્યત્વાદિક કિંચિત્ રૂપે તા અસત્ છે. એ પ્રમાણે વસ્તુ માત્રને અનેક-રૂપતા છે; કાઇ પણ વસ્તુને એકરૂપતા નથી. એ નય નીચે પ્રમાણે છે:

## ( २२१ )

- (१) स्यादस्तः-જ્યારે ઘટાદિક પદાથીતું અસ્તિપણું વિવક્ષિત હોય ત્યારે એ રીતે કહેવામાં આવે છે. સ્યાત્ એટલે કાંઇક અંશે. અથીત્ ઘટ પ્રાપ્યત્વ રૂપે છે. પણ જ્યારે 'ઘટ નથી' એમ કહેલું હોય ત્યારે-
- (२) स्यामास्ति—એમ બીજો લગ પ્રવૃત્ત થાય છે, એટલે કાંઇક અંશે ઘટ નથી. જ્યારે તે ઘટાદિક છે અને નથી એમ અનુક્રમે કહેવું હોય ત્યારે—
- (ર) स्वाद अस्ति च नास्ति च એમ ત્રીજો ભાંગ પ્રવૃત્ત થાય છે. અથીત ઘટે છે તો ખરા પણ પ્રાપ્યત્વ રૂપે નથી, પણ જ્યારે ઘડેા છે અને નથી, એમ એક વખતે કહેતું હાય ત્યારે 'છે અને નથી' એવા વિરુદ્ધાર્થક શખ્દો એકજ કાળમાં ઘટે નહિ; માટે—
- (૪) સ્થાદ્ અવજ્તવ્ય:—એનાે ચાલા ભાંગ પ્રકૃત થાય છે. વળા अस्तિ પણું અને અવ-ક્ષ્તાબ્યપણું કહેવું દ્વાય ત્યારે—
- (५) स्याद् अस्ति च अवक्तव्यक्ष। એટક્ષે પ્રાપ્તવ્ય અંશે છે, પણ અવક્તવ્ય છે. એવે। ષાંચમાે ભાગ પ્રવૃત્ત થાય છે. પણ જો નાસ્તિ-પાછું અને અવક્તવ્યપણું કહેવું હોય તો.—
- (६) स्थान्नास्ति च अक्कच्यक्ष એવા છઠ્ઠી ભાગ પ્રવૃત્ત થાય છે, અને અસ્તિપર્ણું, નાસ્તિપર્ણું અને અવક્તવ્યપર્ણું, બધુંજ કહેવું હૈાય ત્યારે—
- (७) स्यादस्ति च नाहित च अनक्तव्यक्ष । अभेभ सातभा अंग वपराय *छे.*

જેમ 'અરિત' અને 'નારિત' એ ધર્મોને સપ્ત ભાંગ લાગુ કરવામાં આવે છે, તેમ 'એકત્વ' અને 'અનેકત્વ,' 'નિત્યત્વ' અને 'અનિત્યત્વ;' 'લિન્નત્વ' અને અલિન્નત્વ' કહ્યાદિક ધર્મોને શેકને પણ સપ્ત ભાંગ પ્રવૃત્ત થાય છે જેમ:-

(१) स्यादेकः। (१) स्यादनेकः। (३) स्यादेकश्वानेकथः। (४) स्यादवक्तव्यः। (५) स्यादेकश्वावक्तव्यः। (६) स्यादनेकश्वावक्तव्यः। (७) स्यादेकथावेकथावक्तव्यः। ओक रीते भीकः 'तित्य'' अतित्य' वगेरे शण्हे। कोडीने पथु सप्त क्षंत्र भनावी शहाय.

એમાં સર્વત્ર પહેલા અને ચેથા ભંગની વિવક્ષાથી પાંચમાે ભંગ અને છે; બીજા અને ચાયાથી છઠ્ઠો ભંગ બને છે; અને ત્રીજા તથા ચાયાથી સાતમાે ભંગ અને છે.

આવી રીતે જીવાદિક સપ્તપદાર્થી અને-કાન્તિક સ્વભાવવાળા છે, એમ આહેતાનું માનવું છે.

समत्वम्-सर्वत्र महादर्शीत्वम्। सर्वत्रने धक्ष ३५े जीवा पछुं.

समिनयतत्वम् - व्यापकत्वे सित व्याप्यत्वम् केंडल पदार्थभां व्याप्यपद्धं अने व्यापडपद्धं है। ये ते, જેમ, - ' જ્યાં જ્યાં ગંધવત્ત્વ હોય છે '( કેમકે 'ગંધવત્ત્વ' એ પૃથ્વીતું લક્ષણ અથવા અસાધારણ ધર્મ છે.) એ રીતે ગંધવત્ત્વ લક્ષણમાં પૃથ્વીત્વ ધર્મ છે.) એ રીતે ગંધવત્ત્વ લક્ષણમાં પૃથ્વીત્વ ધર્મ છે ત્યાં ત્યાં ગંધવત્ત્વ હૈાય છે ' એ રીતે ગંધવત્ત્વમાં પૃથ્વીત્વનું વ્યાપ્ય-પદ્ધં અને વ્યાપકપદ્ધં, તે ' સમનિયતત્વ' કહેવાય છે.

ર. અથવા, તુશ્ય અધિકરણુમાં **હો**લું એનું નામ સમનિયતપ**ણ**ં છે.

समन्वय: — ब्रह्मात्मैकत्वप्रतिपादकरवेन वेदान्त-वाक्यानां समनुगतत्वम् । वेदान्त वाक्येतनुं आत्मा अने श्रक्तनी ओक्तानुं प्रतिपादन करवामां तात्पर्थं छे, ओवी रीते ते वेदान्त वाक्ये। समन्ववयां तेने समन्वय करें छे. (श्रक्त सूत्रना प्रथमाध्यायवर्डे ओवे। समन्वय करें शे छे.)

ર. વેदान्तानां ब्रह्मप्रमितिजनकत्वम् । વેદા--તામાં પ્રમાશુ પુરઃસર ષ્રક્ષગ્રાનનું જનકત્વ સમજાવવું તે સમન્વય કહેવાય છે.

समाभिज्याहृतत्त्वम्—एकवाक्यतापन्नत्वम् धणुः शण्दोना परस्पर आरआहि संभंध वर्डे के ओड वाड्यता आप्त थांग छे ते केम

# (२१२)

' વવાનાં સમિશ્ર્ચાहतत्वमाकाक्षा ।' એટલે, આકાંક્ષાનું લક્ષણ સમજાવતા પદેાનું સમ-ભિવ્યાહત્વ 'કહ્યું છે ત્યાં તેના અર્થ 'એક વાક્યતા 'એવા કર્યો છે. ૨. સાથેપણું. ૩ સાથે બાલવાપણું.

समाभिद्वारः—६री ६रीने हेावापछ्. २. सातत्य (सततपछ्) ३. अत्य'त,

समर्थः—ગમે તે કાર્યના પ્રયોજક, ર. સંગતાર્થ, (એટલે અન્વય અન્વચિપણાને પ્રાપ્ત થયેલા અર્થ. ૩. શબ્દ શક્તિવાળા શબ્દ તે પણ 'સમર્થ' કહેવાય છે.

समयहितत्वम् — एककालीनत्वम् । ॐ के वभते ढेावापण्डं, केम, "घटसमवहितः पटः" "धडानी साथैक ॐ के को पट छे."

 સાથે હોવાપણું જેમ "मण्यादिः समबिहतेन दाहा न जन्यते।" મૃश्चि વગેરે તૈજસ પદાર્થો સાથે હોય તેથી દાહ ઉત્પન્ન થતા નથી. દઝાતું નથી.

समवायः – નિત્યસम्बन्धः समवायः જે પ્રદાર્થ નિત્ય હોય તથા સંખંધ રૂપ હોય તે પદાર્થ સમવાય કહેવાય છે. હવે એ સમવાય ઉત્પત્તિ વિનાશથી રહિત હોવાથી નિત્ય છે તથા ગુણુ ગુણીઆદિકાના સંખંધ રૂપ પણ છે, માટે સમવાયનું એ લક્ષણ સંભવે છે.

ર. લ્યુતસિદ્ધેયા: सम्बन्धः सम्बायः । ખે અસુતિસિદ્ધ પદાર્થીના જે સંખંધ તેને સમવાય કહે છે. (૧) અવયવ-અવયવી, (૨) ગ્રુષ્ણ, ગુષ્ણી, (૩) ક્રિયા-ફ્રિયાવાન, (૪) જાતિ– વ્યક્તિ, અને (૫) વિશેષ-નિત્ય દ્રવ્ય, આ પાંચ જોડકાં છે. એમાંના કાષ્ટ્ર પષ્ણુ જોડકાને અસુતિસિદ્ધ કહે છે. અર્થાત્ અવયવ અને અવયવી, ગ્રુષ્ણુ અને ગ્રુષ્ણી, ફ્રિયા અને ક્રિયાવાન, જાતિ અને વ્યક્તિ, તથા વિશેષ અને નિત્ય દ્રવ્ય, એ જોડકાંના ખેતા સંખંધ તે સમવાય સંખંધ કહેવાય છે.

३. संयोगभित्रत्वे सति साक्षात् सम्बन्धस्तम् । संयोग संपंधि भिन्त है। धने के साक्षात સંભંધપાશું તે સમવાય સંબંધતવ –જેમ 'ઘટ' એ વ્યક્તિ છે અને ''ઘટત્વ" એ જાતિ છે; એ બેતા સંબંધ તે સંયાગ સંબંધ નથી, એમ છતાં તેમના સાક્ષાત્ સંબંધ તા છે, માટે એ સમવાય સંબંધ કહેવાય છે. સમવાય પદાર્થ એક્જ, તિત્ય અતોંદિય છે.

समवायसिक्त कर्षः — શ્રોત્ર ઇકિયવડે વર્ણાત્મક તથા ધ્વન્યાત્મક શબ્દનું પ્રત્યક્ષ થાય છે, તે શબ્દનું શ્રાવસ્યુ—પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે. એ શ્રાવસ્ય પ્રત્યક્ષમાં શ્રોત ઇકિયનો શબ્દ ગુસ્યુની સાથે સમવાય સિત્રિકર્ષ હોય છે. કર્સ્ય છિકમાં રહેલું જે આકાશ છે તેનું નામ શ્રોત્ર ઇકિય છે. એ શ્રોત્ર ઇકિયર્ય આકાશમાં ઉત્યન્ન થયેલા શબ્દનું જ તે શ્રોત્ર ઇકિય વડે પ્રત્યક્ષ થાય છે. શબ્દ એ આકાશના ગુસ્યુ છે, અને આકાશ એ ગુસ્સ છે; ગુસ્યુ અને ગુસ્સુને કારસ્યુ જ હોય છે, માટ શ્રાવસ્ય પ્રત્યક્ષનું કારસ્યુ સમવાય સિત્રકર્ય છે.

समवायिकारणम्— यस्त्रमवेतं कार्यमुराष्

हाते तत् समवायिकारणम् । જે ६०५ विषे सभवाथ वंडे सं लंध पाने हुं કાર્ય ઉત્પन્न થાય

છે. તે દ્રવ્ય તે કાર્ય નું સમવાયિ કારણ કહેવાય

છે. જેમ,—તંતુરૂપ દ્રગ્ય વિષે સમવાયવડે
સં લંધ પામીને પટરૂપ કાર્ય ઉત્પન્ન થાય છે,
માટે તંતુ એ પટનું સમવાયિ કારણ છે.
એજ પ્રમાણે ઘટ પટાદિક દ્રવ્યામાં રૂપ, રસ,
વગેરે ગુણુરૂપ કાર્ય, તથા કર્મરૂપ કાર્ય પણ
સમવાય વંડે સં લંધ પામીને ઉત્પન્ન થાય

છે, માટે તે રૂપરસાદિક ગુણાનું તથા કર્મનું
ઘટ—પટાદિક દ્રવ્ય સમવાય કારણ કહેવાય છે.

ર. समवायसम्बन्धावच्छिन्नकार्यतानिरूपित तादारम्यसम्बन्धावच्छिन्नकारणत्वम् । सभवाय सं-णंधिथी અवस्थित એવી કાર્યતાવડે નિરूપિત તાદાત્મ્ય સંખંધવડે અવિછિત કારણપણું તે સમવાયકારણત્વ જેમ,—કપાલ રૂપ અધિકર-ણમાં સમવાય સંખંધવાળી કાર્યતા ધટ છે.

# ( २२३ )

તે ઘટવડે કપાક્ષોના તાદાત્મ્ય સંબંધ નિરુપિત છે. એ તાદાત્મ્ય સંબંધવાળું કારશુ-પશું કપાક્ષોમાં છે, માટે કપાક્ષોમાં ઘટનું સમવાયિકારશુપશું રહેલું છે.

ઢ. જે ક્રવ્યમાં જે કાર્ય સમલાય સંબંધથી ઉત્પન્ન થાય છે તે કાર્યનું તે દ્રવ્ય સમલાય કારણ કહેવાય છે. ત'લુએારૂપી ક્રવ્યમાં પટ રૂપ કાર્ય સમલાય સંબંધથી ઉત્પન્ન થાય છે માટે તંતુ એ પટનું સમલાયિ કારણ છે.

समवायित्वम्—પ્રતિયાગિતા સંખંધ-વહે અથવા અનુયાગિતા સંખંધવહે સમવા-યનું રહેલું તે સમવાયિત્વ એ દ્રગ્યાદિ પાંચ પદાર્થનું સાધર્મ્ય છે. જેમ કપાલમાં ઘટનું સમવાયિત્વ છે; દ્રગ્યમાં ગુષ્યુ અને ક્રિયાનું સમવાયિત્વ છે.

ર. સમવાય સંભ'ધવડે રહેવાપણું સમવાયિત્વ કહેવાય છે.

सम्वेतसम्वायसन्निकर्षः—श्रीत्र ઇકિય વહે શખ્દ ગુણવૃત્તિ શખ્દત્વ જાતિતું પણ પ્રસક્ષ થાય છે, કેમકે આકાશ રૂપ શ્રીત્ર ઇકિયમાં શખ્દ સમવાય સંખંધે કરીને રહે છે, માટે એ શખ્દ શ્રીત્ર સમવેત કહેવાય છે. એવા શખ્દમાં શખ્દત્વ જાતિ સમવાય સંખંધે કરીને રહે છે, માટે શ્રીત્ર ઇકિય સાથે સમવેત સમવાય સંખંધે કરીને શખ્દત્વ જાતિનું, તથા क, હ, વગેરે વર્ષુમાં રહેલી करव. હત્વ, વગેરે જાતિઓનું શ્રાવષ્ટ્ર પ્રસક્ષ સંભવે છે.

समष्टित्वम्—वनवदेक्तुद्धिविषयत्वम् । જેમ અનેક વૃક્ષોના સમૂહમાં વનરૂપ એક ખુદ્ધિ થાય છે, તેમ અનેક વ્યાષ્ટિઓમાં એક ખુદ્ધિનું વિષયત્વ તે સમષ્ટિત્વ.

ર. गोत्वादिवत् सर्वत्र व्यष्टिष्वतुत्व्यम् । જેમ 'ગાત્વ' જાતિ પ્રત્યેક ગાયમાં અનુસ્યૂત છે, તેમ જે દરેક વ્યષ્ટિમાં અનુસ્યૂત હોય તે સમષ્ટિ કહેવાય.

समष्टिसुक्ष्मशरीरम्—सर्व २४४ लिंग शरीरोनो समुद्दाय, कोम, अनेक वृक्षोने સમુદાય હોવા છતાં તેમાં 'વન' એવી એક ખુદ્ધિ થાય છે, એવી રીતે અનેક વ્યક્તિ છતાં એક ખુદ્ધિનાં વિષય થાય ત્યારે તે 'સમષ્ટિ' કહેવાય છે; અને પ્રત્યેક ભિન્ન ભિન્ન દક્ષતી પેઠે અનેક ખુદ્ધિના વિષય હોય તે વ્યષ્ટિ કહેવાય છે.

समसमुख्यः - ज्ञानकर्मणाः परस्पररैकस्मन् कालेऽजुष्ठानम् । ज्ञान अपने अर्भनुं व्यक्त श्रीःतती साथे अर्डेक वभते अनुष्टान ने समसमुब्ययः

समाख्या—અન્વર્થ સંદ્રા એટલે અર્થને ધટે તેવું નામ. જેમ, કાઇ માણ્ય વિદ્યાના વ્યસની હોય અને તેવું નામ પણ 'વિદ્યારામ' હોય ત્યારે તે અન્વર્થ નામ કહેવાય. એને સમાખ્યા કહે છે.

ર. એજ રીતે યાૈિમક શબ્દોને પણ સમાખ્યા કહે છે, જેમ વર્ષણ કરે છે તેને 'દૃષ્ટિ' કહે છે. કુંભને (ઘડાને) ખનાવે છે તે 'કુંભકાર' કહેવાય છે. એ પણ સમાખ્યા છે.

समाधानम् -- श्रवणायपेक्षिताचित्तैकाय्यम् । श्रवषु वगेरे अरवाभां जङ्गती के यित्तती એકाग्रता, तेनुं नाभ सभाधान.

- २. निद्राळस्यप्रमादत्यागेन स्थितिः। निद्रा, आणस अने प्रभादते। त्याग करवाथी ॐ स्थिति प्राप्त थाय छे ते सभाधान.
- ३. सिद्धान्तानुकूलतक्तिस्ता सम्यगर्यावधा-रणम् । सिद्धान्तते अनुकूण तर्भ वशेरेथी सारी रीते अर्थाना निश्चय करना ते सभाधान.
- ४. विवादभञ्जनम् । विवादने। निर्ध्य ५२ी विवादने। अतं आधुरे। ते सभाधान.

समाधिः—સધળી અનાત્માકાર વૃત્તિ-એાથી રહિત હાેઇને ચિત્તની જે કેવળ આત્મકાર અવસ્થા તેનું નામ સમાધિ.

- ર. જ્યાં કેવળ ધ્યેય વસ્તુનુંજ સ્કુરણ થાય છે, પણ ધ્યાતા અને ધ્યાનનું સ્કુરણ થતું નથી, તે સમાધિ.
- 3. શખ્દાદિક વિષયાથી શ્રીત્રાદિક ઇપ્રિયોને દૂર કરીને સાક્ષાલ કરેલી તત્ત્વ

## ( २२४ )

વસ્તુમાં અતિ આદરથી મનનાં ધારણપૂર્વક જે ચિંતન, તેનું નામ સમાધિ.

४. खुरुषाननिरोध संस्कारधारिभमवप्रादुर्भीव स्रति चित्तस्यैकामतापरिणामः । ०थुत्थान संरक्षरने। अभिकाव ( पराज्य ) अने निरोध संरक्षरने। पार्ट्वभाव ( ७त्पति ) सिंदत जे यित्तने। अक्षेत्राया ३५ परिखाम ते सभाधि.

५ **દષ્ટ્રस्वरूपावस्थानहेतुश्चित्तश्चितिनेराघः । દષ્ટાની પાતાના સ્વરૂપમાં જે સ્થિતિ, તે** સ્થિતિના હેતુ એવા જે ચિત્તની વૃત્તિઓના નિરાધ તે સમાધિ.

એ સમાધિના सविकल्प અને निर्विकल्प એવા બે પ્રકાર છે. (વિશેષ માટે 'ચાેગ' શાબ્દ જીઓ.)

समानवायुः — नामिस्थानस्थितत्वे सित अधितपीतात्रपानादेः समीकरः । જે વાયુ ના બિ સ્થાનમાં રહીત ખાધેલા પીધેલા અન્નપાના દિને સમાન કરે છે ( तેમના યાગ્ય સ્થાનામાં પહોંચાડે છે), તે સમાનવાયુ.

समानाधिकरणत्वम् एकाधिकरणकत्वम्।
એક અધિકરણમાં હોવાપણું. જેમ, "પર્વત
અબ્રિવાળા છે, ધૂમરૂપ હેતુથી." ઇત્યાદિમાં
અનુમાન લક્ષણના ઘટક અવયવ રૂપ ધૂમનું
અને ઘટના અત્ય'તાલાવનું સમાન અધિકરણત્વ (અબ્રિ) છે.

- कोटिद्वयसहचित्तत्त्वम् । બન્ને કેાટિમાં જે સમાય (એક સરખા) હોય તે. જેમ, ધૂમ અને ધૂમાભાવ, બન્નેનું સમાનાધિકરશુ અત્રિ છે.
- ર. भिन्नविभक्तिराहित्ये सित अमेदेनैकार्य-बाषजनकत्वम् । લિન્ન વિભક્તિ ન છતાં અભેદ વહે એક જ અર્થના બાધ ઉત્પન્ન કરવાપણું તે સમાનાધિકરષ્યુત્વ. જેમ, 'નીલ વહા ' એમાં 'નીલ ' પદની તથા ' ઘડા ' પદની વિભક્તિ એક છે માટે તે બે પદાનું સમાના-કરત્વ છે.

समाप्तत्वम्—सम्यक् प्राप्तत्वम्। सारी रीतेः प्राप्तः थवापाञ्कं.

- २. अवसानप्राप्तत्वम् । કેરાઇપણ, કાર્યના અંત આવવા પશું.
- ३. चरमवर्णघंसवत्त्वम् । भासतां भासतां જે છેવટના અક્ષરતું નાશ થવાપણું તે સમાપ્તત્વ.
- ४. आरब्धकर्मणः सम्पूर्णत्वम् । आरंभेक्षा अर्थनुं संपूर्णपञ्जे ते सभाप्तत्व.

समावेदाः - बहुनामर्थानामेकत्र वाक्यादौँ व्यवस्थापनम् । ६७॥ अर्थीनी ओक वाक्य वर्गरेमां व्यवस्था करनी ते.

समास:—६्यादिपदानामेकपदतासम्पादकः। भे अथवा भेथी वधारे पद्दोतुं ओक वाज्य करनार ते सभास.

व्यस्तपदयार्थस्तपदानां वा एकत्र समसनम्। छूटाछूटां भे पह हे धर्षां पहाना ओड पहमां समावेश डरवा ते समास.

समासप्रयोजनम्—ऐकपद्यमैकस्वर्थमेका-विभक्तिकत्वम् । भे प्रधारना पद्दानुं ओक्ष्पद्वप**धुं,** ओक स्वरपध्युं, अने ओक विकक्तिपर्ध्युं, ओ स भासनुं प्रयोजन छे.

समुद्ययः—परस्परनिरपेक्षाणामनेकेषामेक-स्मिन्नन्वयः। परस्पर निरपेक्ष ॐपी अनेक क्विया वजेरेना ॐक क्विया वजेरेमां स'ल'ध, ते सभु-थय.

२. कर्मद्वयस्यैकक्रियानिष्ठत्वम् । श्रे कर्भनी ओक क्रियाभां स्थिति होवापछुं.

( સમુચ્ચય ખે પ્રકારતા છે: (૧) સમ સમુચ્ચય, અને (૨) ક્રમસમુચ્ચય, )

समृहत्वम्—'क' वगेरे अक्षरामां के अंध ज्ञाननी विषयता छे तेनुं नाम 'समूढ' छे. अर्थात् अनेक समान व्यक्तिओमां ओक ज्ञाननी विषयता ते समूढत्व.

सम्प्रज्ञातसमाधिः—कर्ता, कर्भ, करथु, जैवी त्रिपुटीना अनुसंधानथी रिकत ॐक बक्ष्य वस्तु विषयक सल्ततीय वृत्तिओनी प्रवाद ते संप्रज्ञात सभाधि.

## ( २२५ )

ર. સમાધિના દીર્ધ કાળ પર્યંત અભ્યાસ તે સંપ્રદાત યાગ.

सम्प्रातिपातिः--- निश्चय.

सम्प्रदानत्वम् — दानकर्मोह्रयत्वम् । हान अर्भनुं के छहेश्यपछुं ते सम्प्रदानत्व.

 त्यागानुशेगित्वम् । અર્પ શુ કરવાપણાના
 એ અનુયોગી હૈાય (એટલે જેને અપર્ણ કરવાનું હૈાય) તેપશું.

सम्प्रदाय:-शिष्टपरम्परावतीर्णीपदेशः। શિष्ट પુરૂષાની પરંપરાયી ચાલતા આવેલા જે ઉપદેશ તે સંપ્રદાય.

 गुरुपरम्परागतसदुपदिष्टव्यक्तिसमृदः । ગુરૂની પર'પરાથી ચાલતા આવેલા ગુરૂઓના ઉપદેશવાળી વ્યક્તિઓના સમૃદ્ધ.

सम्प्रसादः-- सुषुप्तिरथानः

सम्बधः-सम्बन्धिभिन्नत्वे सति सम्बन्धाः श्रितः सम्बन्धः । के प्रतियोशी अने अनुयोशी **ખ**ન્ને સંખંધીએાથો ભિન્ત હોય તથા તે ખન્ને સંબંધીઓને આશ્રિત હોયતે સંબંધ કહેવાય છે. જેમ. પક્ષી અને વૃક્ષનાે સંયાગ તે પક્ષી અને વૃક્ષરૂપ પ્રતિયાગી અને અનુયાગી ખન્ને સંબધીઓને આશ્રિત પણ છે, માટે તે સંચામતે સંબંધ કહે છે. એજ રીતે પટરૂપ અવયવીના જે તાંતુરૂપ અવયવામાં સમવાય છે, તે સમવાય પણ પટતાંતુ પ્રતિયાગી–અનુ યાેગીરૂપ બન્ને સંબંધાઓથા ભિન્નપણ છે. તથા તે બન્ને સંબધીઓને આશ્રિત પણ છે, માટે તે સમવાયને 'સંબંધ' કહે છે. આ લક્ષણ સંયોગ અને સમવાય બેમાંજ ઘટે છે. **ખી**જા સંવ્યંધામાં ઘટતું નથી, માટે સંચાગ અને સમવાય એ બેજ મુખ્ય સંબંધા છે. અને બીજા ગૌણ સંબંધા છે.

- २. संस्पृष्टुब्बिच्यवहारग्रोहेंद्वः सम्बन्धः। भे पदार्थो भेगा थवा३५ ખુદ્ધિ અને બ્યવહારના જે હેતુ તે સંખ'ધ
- ૩, (વેદાન્તમાં) ચાર અતુબ'ધમાંના એક (સ'બ'ધ નામતા) અતુબ'ધ, સ'બ'ધ એ

પ્રકારના છેઃ (૧) સાક્ષાત સંબંધ, અને (૨) પરંપરા સંબંધ.

सम्बन्धः—( અતુમ'ધ ) મોક્ષને લગતાં શાસ્ત્રોમાં અનેક પ્રકારના સંબંધ જોવામાં આવે છે. ઉદ્ઘાહરણ તરિકે ન્યાયશાસ્ત્ર લઇએ તો તેમાં નીચે પ્રમાણે સંબંધો માલમ પડશેઃ–

- (१) प्रतिपाद्यप्रतिपादकतासम्बन्धः—६०था हि अभिधेय (विषय) प्रतिपाद छे, अने न्याय-शास्त्र तेनं प्रतिपादक छे.
- (२) जन्यजनकतासम्बन्धः—' यहाय<sup>६</sup> तत्त्वज्ञान' अन्य छे अने विद्यारद्वारा न्यायन शास्त्र तेतुं अनक्ष छे.
- (३) પ્રયોज्यप्रयोजकतासम्बन्धः—નિઃश्રेયસ્ પ્રયોજય છે અને પદાર્થ તત્ત્વન્નાન તેનું પ્રયોજક છે.

એવીજ રીતે ગ્રંથ અને તેમાંના વિષયના પ્રતિયાદ પ્રતિયાદકર્ય સંગ્યંધ; અધિકારી અને કળ (પ્રયોજન)ના સંગ્યંધ, વગેરે અનેક સંગય કલ્યા શકાય.

सम्बोधनम् — अन्यत्रासक्तस्याभिमुखीकरणम् । अन्यत्र आसक्त थित्तवाणाने अक्षिमुण करवे। ते संभोधन.

सम्भवप्रमाणम्— अविनाभिनेनेाऽर्थस्य सत्ताप्रहणदन्यस्य सत्ताप्रहणं सम्भवः। જે પદાર્થ જે પદાર્થ વિના રહેતો નથી, તે પદાર્થ તે પદાર્થના અવિનાભાવવાજા કહેવાય છે. એવા અવિનાભાવી પદાર્થના સદભાવનું ગ્રાન, તેનું નામ 'સંભવ' છે. જેમ, પચાસ વિના સો યતા નથી, પણ સો એ પચાસ વડે ઘટિત છે; માટે એ સો, પચાસના અવિનાભાવવાજા છે. તે સોનું ગ્રાન થયા પછી પુરૂષને પચાસનું ગ્રાન અવસ્ય થાય છે. તેમાં 'આ સોવાજા છે' એ પ્રકારનું ગ્રાન સંભવ પ્રમાણ છે. અને 'આ પચાસવાળા છે' એ પ્રકારનું ગ્રાન પ્રભાવ પ્રમાણ છે. અને 'આ પચાસવાળા છે' એ પ્રકારનું ગ્રાન પ્રમાર્થ છે.

એ સંભવ પ્રમાણુ (૧) સંભાવનારૂપ અને (૨) નિર્ણયરૂપ, એમ બે પ્રકારતું છે. તેમાં 'આ ધ્યાક્ષણ છે' આ પ્રકારતું જ્ઞાન થયા

## (२२६)

પછી ' આ ક્ષાહ્મણુમાં ચૌદ વિદ્યાઓનું વેત્તા-પણું સંભવે છે ' એ પ્રકારનું જે જ્ઞાન થાય છે તે સંભાવનારૂપ સંભવ પ્રમાણ કહેવાય છે. અને જ્યાં 'સો'નું જ્ઞાન થયા પછી 'પચાસ'નું જ્ઞાન થાય છે, તે નિર્ણયરૂપ સંભવ પ્રમાણ કહેવાય છે.

- २. निश्चयप्राय औत्कव्यापन्नसंशयः। લગભગ निश्चय केवे। ઉत्कटपणुनि संशय ते संभावना. स्थवा—
- ર. ડલ્કેટૈकतरकोटिकसंशयः । સંશયની ખે ખાજાઓમાંથી એક ખાજા ઉતકટ હોય એટલે નિશ્ચય જેવી હોય એવા સંશય તે સંભાવના.

सम्यग्झातत्वम्—पदवाक्यमानादिविशिष्ट-हानविषयताशालित्वम्। पद, वाऽथ अने प्रभाधु ( अर्थात् व्याऽरख्, भीभांसा, अने न्याथ) वजेरेना विशिष्ट ज्ञानना विषयमां प्रवीख्पछुं.

सरूपमनोनाद्यः—स्वरूपथी भन હોવા છતાં ઉપાયવડે મનની વૃત્તિઓના નાશ તે સરૂપમનાનાશ કહેવાય છે. મનના સરૂપનાશવડે જીવન્મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે.

सर्वश्चस्यम्—स्वरूपवैतन्येन स्वाध्यस्तसर्व-ष्वगदवभासकत्वम् । स्व३५ यैतन्यव े पेतानामां भ्यम्थासथी हेभाता सवणा जगतने प्रक्षश भ्यापवापर्थं ते सर्वज्ञत्व.

ર. સર્વ પદાર્થમાત્રાદિને જાણુતારને તે સર્વત્ર કહેવાય.

स्विकल्पकं ( ज्ञानम् )—वैशिष्ट्यावगाहि-ज्ञानम् । वैशिष्टयने ( विशेषण्युक्षक्तपण्याने ) विषय करनाइं ज्ञान. केम, - 'ढूं चडाने कर्ष्युं छुं' के ज्ञान सविक्ष्य छे, क्षेप्ते विशिष्ट केवा 'चट' ने विषय करनाइं के ज्ञान छे.

स्विकल्पसमाधिः । ज्ञातृज्ञानज्ञेयविकल्पा-बमासपुरःसरमात्मनि चित्तसमाधानम् । ज्ञाता, हान अने ह्रेयनी क्ष्यना सहित आत्मामां थित्तनुं आरोपण करतुं ते सविक्ष्य समाधि. अनेज सनीजसमाधि अथवा सम्प्रज्ञातसमाधि कहें छे.

सहकारी-- के अर्थने वेहान्त शास्त्री प्रतिपादन करें छे, ते अर्थने के अनुभान सिंद करें ते सहक्षरी कहेवाय.

ર. स्वभिन्नत्वे सित स्वकार्यकारकत्वम् । જે પોતાથી ભિન્ન હાઇને પોતાના કાર્યનું કારક (કર્તાદિ છ કારકમાંથી ગમે તે એક) થાય તે સહકારી કહેવાય.

सहकारिविचार:—સમન્વય, અવિરોધ, સાધન અને કળ, એ ચારના વિચાર પ્રદ્ધ-સ્ત્રમાં ચાર અધ્યાયથી કરેશા છે. તે પ્રધાન એવા પ્રદ્ધાના વિચારને સહાયક હોવાથી સહકારી વિચાર કહેવાય છે.

सहचरितत्वम्—सामानाधिक्षरथ्य. २. ०याग्तिमत्त्व.

सहचारः—तदिषकरणवृत्तित्वम् । ओडल अधिडरधुभां रहेवाभखुं ते सहयार,

सहजतादात्म्यम्-અહંકારતું ચિદાભાસ સાથે તાદાત્મ્ય તે સહજતાદાત્મ્ય કહેવાય છે.

सहसापतनतापः-पुण्यकर्मक्षये ग्रुद्दगरादि-प्रहरणजन्यतापः । પુષ્પકર્મના ક્ષય થયે મુદ્દગર વગેરેના પ્રહારથી ઉત્પન્ન થયેલા તાપ. ( વારતવિક જોતાં-'પુષ્પકર્મના ક્ષય થવાથી એકાએક નીચા લાકમાં પડવાના ભયથી ઉપજેલા તાપ' એમ જોઈ એ.

सहाप्रतीति:-एकस्मिन्नधिकरणे (देशे) एकस्मिन् काले अप्रतीतिः। ॐ४े॰ ४।० ॐ४० अधिऽरथुभां (देशभां) प्रतीति न थेथी ते.

सहायता-अन्यकर्तृककियायामप्राधान्येनान्व-तत्त्वम् । भीले जे क्रिया करता ढेाय तेभां अभुभ्यपण्डे (गांणुपण्डे) संजंधी ढेावापर्छं.

सहावस्थानविरोधः—एकाधिकरणे एक-स्मिन् (देशे) कालेऽनवस्थितिः। ओकेऽ काले ओक अधिकरणुमां ( ओक्क देशमां ) न रहेवापछ्डं.

# ( २२७ )

सहावस्थायित्वम् :-એક દેશાવચ્છિન્ન અને એક ક્ષણાવચ્છિન્ન એવું જે સામાન્યા-ધિકરણ તે સ**હા**વસ્થાયિત્વ કહેવાય.

साक्षात्संम्बध:—સંયાગ અને સમવાય, એ બે મુંબધાન નામ સાક્ષાત સંબંધ છે.

साक्षाद्याच्यत्वम् नषाच्या व्याप्यत्वे सति तषापित्वं तत्साक्षाण्यत्वम् । જે જાતિ, જે જાતિની વ્યાપ્ય જાતિઓની અવાપ્ય હાૈ ઇ તે જે જાતિની વ્યાપ્ય હાૈય છે, તે જાતિ જ તે જાતિજ તે જાતિની સાક્ષાદ્વ્યાપ્ય કહેવાય છે. જેમ,— પૃથ્વીત્વ જાતિ એ, દ્રવ્યત્વ જાતિની વ્યાપ્ય જે જળત્વાદિ જાતિએ તેની અવ્યાપ્ય હાઇને, દ્રવ્યત્વ જાતિની વ્યાપ્ય છે, માટે પૃથ્વીત્વ જાતિ દ્રવ્યત્વ જાતિની સાક્ષાત્ વ્યાપ્ય કહેવાય છે. એજ પ્રમાણે જળત્વ, તેજસ્ત્વ, વાસુત્વ, આત્મત્વ, મનસ્ત્વ, એ જાતિએ પણ દ્રવ્યત્વ જાતિની સાક્ષાત્ વ્યાપ્ય છે એમ જાણવું.

साक्षी-उदासीन बेत बेहा। જે ચૈતન્ય નિર્વિકાર ઉદાસીન હોઈને ખુદ્ધિ આદિકનો પ્રકાશ કરે છે અર્થાત પ્રમાતા, પ્રમાણ, પ્રમેય ઇત્યાદિ સર્વના પ્રકાશ કરે છે. તે સાક્ષી કહેવાય છે.

२. अकर्तृत्वे सित द्रष्टा साक्षी। के क्ती न छतां द्रष्टा भात्र होय ते साक्षी.

ર. जीवेश्वरातुगतसर्वातुसन्घातृचैतन्यम् । છવ અને ઇશ્વરમાં અતુગત તથા તે સર્વનું (છવ અને ઇશ્વરનું) અનુસ'ધાન કરનારૂં ચૈતન્ય તે સાક્ષી.

साद्दयम्—तिव्भन्नत्वे सित तदसाधारण धर्मश्रन्यत्वे वा सित तद्यतम्यो धर्मवत्वं सादस्यम् । જે પદાર્થમાં જે વરતુનું સ્વદસ્ય પ્રતીત થાય છે. તે વરતુ તે પદાર્થથી ભિન્ન હોય અને તે વરતુ વિષે જે અસાધારણુ ધર્મ રહેલો હોય, તે સાદસ્યવાળી વરતુમાં હોય, એમ છતાં તેના ઘણાક ધર્મ સાદસ્યવાળી વરતુમાં હોય, તેમાં સ્થાપ છે. જેમ—'આ મુખ ચંદ્ર જેવું છે' એવી પ્રતીતિથી તે મુખમાં ચંદ્રનું સાદસ્ય સિદ્ધ થાય છે. હવે તે મુખમાં

ચંદ્રથી ભિન્ન પણ છે, તથા ચંદ્રમાના અસા-ધારણ ધમી (પ્રહત્વ, મહત્ત્વ વગેરે) મુખમાં નથી, એમ છતાં ચંદ્રમામાં સાધારણ ધર્મ રૂપે રહેલા જે આહ્લાદકત્વ, વર્તુલત્વ, તેજસ્વિત્વ આદિક ઘણા ધમી છે, તે સર્વ ધર્મને મુખમાં પણ રહ્યા છે, માટે મુખનું ચંદ્રમા સાથે સાદશ્ય કહેવામાં આવે છે.

साधकम्—स्वपक्षप्रमितिजनकरवम् । भेाताना पक्षमा प्रभाज्ञानने छत्पन्न अस्वापक्ष् ते साधकत्व. २. साध्यतुं ज्ञापक्ष. ३. साधन-कर्ता. ४. सिद्धिकारक.

साधकमानम् — साध्यवत्ता (साध्य द्वावा-पृष्णा ) ने। निश्चय.

साधनत्वम् — व्याप्याधारत्वम् । ०४॥ प्तिनाः आधारह्**प** ( क्षेतु ) पाछुं.

४. ज्ञानप्राप्युपायत्वम् । ज्ञानप्राप्तिना ઉપाय ३५ क्षेत्रापक्षः.

५. ब्रह्मविद्याहेतुत्वम् । श्रद्धस्विद्यानुं हेतुपछुं. એ સાધન (૧) સાધાત સાધન, અને (૨) પરંપરા સાધન બેદથી એ પ્રકારતું છે.

साधर्म्यम्-समान्धर्भपश्चः

साधर्मदृष्ट शन्तः — જે દર્શન્ત નિશ્ચિત સાધ્યવાળું તથા નિશ્ચિત સાધ્યવાળું હોય છે તે દર્શન્ત સાધ્યું દર્શન્ત કહેવાય છે એને જ અન્વય દર્શન્ત કહે છે. જેમ—"પર્વત અશ્વિલો છે, ધૂમવાલા છે તેથી, જેમ મહાનસ (પાકશાળા)" એમાં મહાનસ દર્શન્ત નિશ્ચિત સાધ્ય (અગ્તિ) તથા નિશ્ચિત સાધ્ય (ધૂમ)વાળું હોવાથો એ સાધર્મ્ય દર્શન્ત છે. કોઇ એને સાધર્મ્ય નિદર્શન પણ કહે છે.

साधर्म्यसमाजातिः—साधर्म्येण स्थापना-हेतुद्दणक्युत्तरं साधर्म्यसमा । सभान धर्भने सेधने साध्यतुं स्थापन करनारा हेतुने दूषणु आप-

# ( २२८ )

નાર જે ઉત્તર તે સાધર્મ્ય સમા જાતિ કહેવાય છે. જેમ,–કાે એ કહ્યું કે, " आत्मा सिक्रयः, कियाहेत्गुणवत्त्वात् . व्यष्टवत् "--" आत्भा ક્રિયાવાળા છે. ક્રિયાના હેતુભૂત ગુણવાળા હોવાથી, જેમ માટીનું ઢેકું છે તેમ." (ક્રિયાના જનક જે વાયુસ યાગાદિક છે. તેજ ક્રિયાના હૈતુભૂત ગુણ જાણવા.) આ પ્રકારના અનુ-માનથી કાેઇએ આત્મામાં સક્રિયત્વ સ્થાપ**ન** કર્યું, તેના પ્રતિ કાઈ અન્ય વાદી અવા ઉત્તર કહે છે:—" જો કદાચિત્ સક્રિય માટીના ઢેકાના સાધમ્ય<sup>વ</sup>થી આત્મા સક્રિય હોય. તો આકાશાદિક નિષ્ક્રિય દ્રવ્યના સાધ**મ્ય**ધી **અાત્મા નિષ્ક્રિયપણે હોઇ શકે.'' આ** બન્તે પક્ષામાં એક પક્ષની સાધક કાેઈ શક્તિ નથી. ચ્યાવા પ્રકારના ઉત્તરનું નામ સાધમ્ય<sup>ર</sup>સમા જાતિ છે.

साधारणकारणम्-कार्यत्वावच्छिन्नकार्यता-निरूपितकारणताशालि साधारणकारणम् । अधित्व ધર્મવડે અવચ્છિત્ર જે કાર્યતા છે, તે કાર્યતા-્વડે નિરૂપિત જે કારણતા છે, તે કારણતા-વાળા પદાર્થ સાધારણ કારણ કહેવાય છે. અર્થાત. સર્વકાર્યમાત્ર વિષે વર્તાનારા જે કાર્યત્વ ધર્મ છે, તે કાર્યત્વ ધર્મવડે અવસ્છિન જે સર્વ કાર્યમાત્ર વૃત્તિ કાર્યતા છે, તે કાર્યાતાવડે નિરૂપિત (એાળખાવેલી-જણાવેલી) જે કારણતા છે, તે કારણતાવાળાં ઇશ્વરાદિક નવ કારણા છે. માટે તે ઇશ્વર આદિક નવ કારણા કાર્યમાત્રની પ્રતિ સાધારણ નિમિત્ત કારણ કહેવાય છે. તે નવ કારણા આ પ્રમાણે છે:--(૧) ઇશ્વર, (૨) ઇશ્વરનું જ્ઞાન, (૩) . ઇશ્વરની ઇચ્છા, (૪) ઇશ્વરના પ્રયતના (૪) દિશાં, (ધ) કાલ, (૭) પ્રાગભાવ, (૮) અદ્દષ્ટ, અને (૯) પ્રતિ મધકાભાવ. એ નવ જ કાર્ય-માત્રનાં સાધારણ નિમિત્ત કારણા છે.

साधारणधर्मः—तदितरक्षतित्वे सति तद्-वृत्तिषर्मः । જે ધર્મ કાઈ પદાર્થમાં રહેઢાે હાેય અને તે સાથે તેનાથી બ્રિન્ન પદાર્થમાં પણ રહેલાે હાેય તે. साधारणानैकान्तिकहृतेवाभासः-साष्या-भावतदृश्चिहेतुः साधारणः। ॐ छेतु पे।ताना साध्यना अकाववाणा अधिक्रखुमां रहे छे, ते छेतु साधारणु कहेवाय. ॐम,—" पर्वता बिह्मान्, प्रभेयस्वात्, महानसवत्।"—" आ पर्वत अभिवाणा छे, प्रभेय३५ छे।वाथी. ॐ ॐ प्रभेय छे।य छे, ते ते अभिवाणाळ छे।य छे, ॐम महानस प्रभेयवाणुं छे।वाथी अभि-वाणुं छे; तेम प्रभेयत्य धर्मवाणा छे।वाथी आ पर्वत पणु अभिवाणाळ छे।वे। लोई औ."

આ અનુમાનમાં પ્રમેયત્વરૂપ હેતુ પોતાનું સાધ્ય જે અમિ તેના અભાવવાળા &દ (પાણીના ધરા)માં પણ રહે છે. માટે એ પ્રમેયત્વ હેતુ સાધારણ અનૈકાંતિક નામે હેત્વાભાસ કહેવાય છે.

આ અનુમાનમાં 'પર્વતા વહિમાન્' (પર્વત અિંગનો છે.) આ અનુમતિના કરણરૂપ 'વહિન્યાપ્યં પ્રમેચત્તં' (અિંગનું વ્યાપ્ય પ્રમેપત છે) એવું વ્યાપ્તિનાન થશે; એ વ્યાપ્તિનાની પ્રતિબંધકતા "વહયમાવવવજીત્તે પ્રમેયત્તમ્" (અિંગના અભાવવાળા પદાર્થમાં પ્રમેયત્વ રહે છે.)એ ગ્રાનમાં રહેલી છે અને એ પ્રતિબંધક ત્રાન યથાર્થ પણ છે. એ રીતે વ્યાપ્તિગ્રાનના પ્રતિબંધકી ભૂત યથાર્ય ગ્રાનની વિષયતા એ પ્રમેયત્વરૂપ હેતુ વિષે છે, માટે ઉક્ત હૈત્વાબાસનું લક્ષણ એ પ્રમેયત્વ હેતુમાં સંભવે છે.

साधुत्वम्-निदेषित्वम्। निदेशिषपधः

- २. अपश्रंशभिन्नत्वम् । અપશ્રં શથી ભિન્ન-પણું (શબ્દનું).
- રૂ. अभ्युदयसाधनप्रयोगविषयत्वम् । અ**બ્યુ-**દયના સાધનરૂપ પ્રયોગનું વિષયપ**ર્શ્યુ** ते સાધુત્વ.
- ं ४ स्वपरकार्य साघ्नातीति साधुः । જે પોતાનું તથા ખીજાનું કાર્ય સિદ્ધ કરે તે સાધુ.
- ५ निर्वेरः सदयः शान्ता दम्भाईकारवर्जितः। निरपेक्षा मुनिर्वीतरागः साधिरहोच्यते ॥ के पुरुष डाधनी साथे वैर विनाना, हथाणु, शान्त,

## ( २२७ )

દંભ અને અહંકારથી રહિત, અપેક્ષા વિનાના, મુનિ (મનનશીલ), અને રાગરહિત હાૈય તે સાધુ કહેવાય છે.

साध्यम्—व्याप्तिनिरूपकम् । જેનાવડે વ્યાપ્તિ સિંદ્ધ થઈ શકે તે સાધ્ય. અર્થાત્-પક્ષ વિષે લિંગ (હેતુ) જ્ઞાનવડે જે પદાર્થનું જ્ઞાન થાય છે તે સાધ્ય. જેમ, પર્વત (પક્ષ) વિષે ધૂમ (લિંગ) ના જ્ઞાનવડે અભ્રિનું જ્ઞાન થાય છે માટે અભ્રિસાધ્ય કહેવાય છે.

चाध्यता—( વેદાન્તમતે ) અભિવ્યક્તિ. ખીજા' શાસ્ત્રો જેમ જન્યે પદાર્થતે સાધ્ય માને છે તેમ વેદાન્તીએા માનતા નથી; માત્ર અભિવ્યક્તિ (પ્રકટ થવાપણાનેજ) નેજ સાધ્ય કહે છે.

साम-प्रियवचनैः कोधोपशमनम् । મધુર વચનાવહે ક્રોધનું ઉપશમન કરવું તે સામ (ઉપાય) કહેવાય છે.

ર. गीतिविशिष्टो मन्त्रः । ગાયન વિશિષ્ટ મ\*ત્ર–અર્થાત્ સામવેદના ૮૮૦૧૪ મ\*ત્રેા ગાન-રૂપ છે, તેમાંના દરેકને સામ (મ\*ત્ર) કહે છે.

सामग्री-कारणसमूहः । कारखाना समुदाय. सामयिकाभावः-उलितिवनाशवानभावः। જે અભાવ ઉત્પત્તિવાળા તથા વિનાશવાળા હૈાય છે તે અભાવ સામયિકાભાવ કહેવાય છે. જેમ, સંયાગ સંવ્યંધે કરીને અતલમાં રહેક્રો જે ઘટ છે, તે ઘટને ભૂતલ પરથી ઉદાવીને અન્યત્ર કંઈક લેઈ જઇએ ત્યારે 'આ **ભૂતલપર ઘડાે નથી' એવી અભાવને** વિષય કરનારી પ્રતીતિ થાય છે; તથા તે ધડાને પાછા ભૂતલ પર મૂકવામાં આવે ત્યારે 'આ ભૂતલપર ઘડા નથી' એવી પ્રતીતિ થતી નથી એ ઉપરથી માલમ પડે છે કે, તે ભૂતલમાંથી તે ધડાને જે વખતે ક્ષેષ્ઠી ક્ષેવામાં આવ્યા તે વખતે તે ભૂતલમાં તે ધડાના કાઈ અભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. જે અભાવને ઉક્ત પ્રતીતિ વિષય કરે છે: અને તે ભૂતલમાં તે ધડા પાછા મુકવામાં આવે છે ત્યારે તે ધડાના અભાવ નાશ પામે છે, તેથી ઉક્ત પ્રતીતિ થતી નથી. એવા ઉત્પત્તિ વિનાશવાળા અભાવ તે 'સામયિકાભાવ' છે. જો એ અભાવને અત્યંતા-ભાવ માનીએ તો, અત્યતાભાવ નિત્ય છે અને નિષ્ક્રિય છે, માટે ધડાને પાછા ભૂતલમાં મૂકાએ છીએ તે વખતે અત્યંતાભાવના નાશ તથા અન્યત્ર ગમન સંભવતું નથી, માટે તે ધડાના વિદ્યમાન કાળમાં પણ 'આ ભૂતલપર ઘટ નથી' એવી પ્રત્યતિ થવી જોઈએ! માટે અત્યંતાભાવથી ભિન્ન સામયિકાભાવ માનવાની જરૂર છે. આ સામયિકાભાવ કેવળ મૂર્તા દ્રવ્યનાજ હોય છે-ખીજા કાઈ પદાર્થના હોતા નથી.

सामर्थ्यम् —कार्यजननयोग्यत्वम् । अ।४<sup>६</sup>ने ७८५-न अ२वानी थे।२४ता.

सामवेदः—सामबहुले वेदः । साम भ'त्रे। क्रेभां ध्ला छे એवा वेदः अथवा—

२. सामावयकेा वेदः । साभ भ'त्रे।३५ અવયવવાળા વેદ.

३. सामद्रव्यका वेद: । साभ ३५ ६०४-वाला वेह.

चामानाधिकरण्यम् —समानाधिकरण्यति-लम् । सभान अधिऽरखुभां वर्तवाप**खुं**-ढोवापखुं,

ર. एकविभिक्तिनिष्ठत्वे सस्येकार्यनिष्ठत्वम् । એક વિભક્તિવાળું હાેઈને એકજ અર્થવાળું હાેવાપણું.

सामानाधिकरण्यसम्बन्धः-भिन्नप्रवृत्तिः । ले सण्दोनी जृहा जृहा अर्थभां प्रवृत्तिः । ले सण्दोनी जृहा जृहा अर्थभां प्रवृत्ति यर्ध श्रे के छे, ओम छतां तेमनी लेंद्रं चनेक अर्थभां प्रवृत्ति येवी ते, ते पहानी सामानाधिकरस्य संज्ञंच कहेवाय. लेम, 'ते आ देवहत्त.' ओमां 'ते' पह ते काण अने ते देशथी विशिष्टपछं अतावे छे; अने 'आ' पद वर्तमान काण तथा वर्तमान देशथी विशिष्टपछं अतावे छे. ओम 'ते' अने 'आ' ओ अन्ने पहा किन्न किन्न देशकाणमां प्रवृत्ति करनारां छतां काणत्याग क्षक्षछा वहे ओक्ष

## ( २३० )

' દેવદત્ત ' અર્થમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે, એ તેમના સામાનાધિકરણ્ય સંબધ કહેવાય છે.

- २. भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्त्वे सत्येकार्थप्रति— पादकम् । जूहा जूहा अर्थभा प्रवृत्ति ३२नार शर्थहोतुं ओक अर्थ प्रतिपादक्षपण्डुं.
- ર. મિન્નપ્રવृत्तिनिमित्तयोः समानविभक्तय-न्तवारेकस्मिन्नर्थे तात्पर्ये सामानाधिकरण्यम् । જૂદા જૂદા અર્થમાં પ્રવૃત્તિ કરતાર અને સમાન વિભક્તિવાળા બે શબ્દોનું એક અર્થમાં તાત્પર્ય સામાનાધિકરણ સંબંધ કહેવાય છે. સામાનાધિકરથ્ય સંબંધ બે પ્રકારના છે:

सामानाचंडरस्य संभिध्नं भ प्रहारना छ: (१) सुखसामानाधिकरण्यमः (२) बाध-सामाधिकरण्यमः

सामान्यम् — नित्यत्वे सत्यनेक संभवेतत्वं सामान्यम् । के पहार्थः नित्य અનેક વ્યક્તિએ। સમવાય કરીને રહે છે. તે પદાર્થ સામાન્ય કહેવાય છે. એ સામાન્યનેજ ન્યાયશાસ્ત્રમાં જાતિ કહે છે. દ્રવ્ય, ગુણ, કર્મ, એ ત્રણ પદાર્થામાં રહેનારી જે સત્તા જાતિ છે, તે સત્તા જાતિ ઉત્પત્તિ વિનાશથી રહિત હોવાથી નિત્ય છે. તથા ૬૦૫, ગુણ, કર્મરૂપ અનેક વ્યક્તિઓમાં સમવેત પણ છે. (સમવાય સંબંધધી રહેનારી વસ્તુનું નામ સમવેત છે. ) માટે એ સત્તા જાતિને સામાન્ય કહે છે. એજ રીતે પૃથ્વી આદિક નવ દ્રવ્યામાં રહેનારી દ્રવ્યત્વ જાતિ, રૂપાદિ ચાવીશ ગુણામાં રહેનારી ગુણત્વ જાતિ, ઉત્ક્ષેપણાદિ પાંચ કર્મમાં રહેતારી કર્માત જાતિ; એજ પ્રમાણે પૃથ્વીત્વ જાતિ, જલત્વ જાતિ વગેરે; તથા રૂપત્વ, રસત્વ, વગેરે; તથા ઉત્ક્ષેપણત્વ, અપક્ષેપણત્વ, વગેરે; તથા ધટત્વ, પટત્વ વગેરે; એ સર્વ જાતિઓ અનેક વ્યક્તિઓમાં સમવેત છે અને નિત્ય છે, માટે તે સર્વના સમાવેશ ' સામાન્ય ' માં થાય છે.

२. निःसामान्यत्वे सति विशेषान्यत्वे च सति समवेतं सामान्यम् । के पदार्थ काति३५ साभान्यथी : २६८० होय छे तथा विशेष પદાર્થથા ભિન્ન હાય છે, તથા સમવેત હાય છે, તે પદાર્થ સામાન્ય કહેવાય છે. પ્યુલાસા:— સામાન્યમાં કાંઇ તામાન્ય રહેતું નથી માટે પૂર્વ ઉક્ત સત્તા દ્રવ્યત્વાદિરૂપ સામાન્ય જાતિરૂપ સામાન્યથી રહિત પણ છે, તથા વિશેષ નામના પદાર્થથી ભિન્ન પણ છે, તથા સમવેત પણ છે, માટે 'સામાન્ય'નું આ ખીજી લક્ષણ પણ સંભવે છે.

३. बहुच्यापकं सामान्यम् । જे धर्भः वगेरे धणुः पद्मर्थोभां व्यापक्ष ढोय ते सामान्य.

४. अनुगतधर्मी वा। અથવા જે ધર્મ અનેક પદાર્થીમાં અનુગત હોય તે સામાન્ય.

सामान्यगुण:—સંખ્યા, પરિમાણ, પૃથકતવ, સંયોગ, વિભાગ, પરત્વ, અપરત્વ, તૈમિત્તિક દ્વત્વ, ગુરુત્વ, વેગ, એ દશ ગુણો સામાન્ય ગુણો કહેવાય છે. જેમને મતે સ્થિતિ-સ્થાપકત્વ પૃથ્વી વગેરે ચાર દ્રવ્યોમાં રહેલું છે, તેમને મતે એ ગુણ પણ સામાન્યમાં ગણાય છે.

सामन्यते। हृष्टमनुमानम् — कार्यकारणभिन्निलङ्गकमनुमानं सामान्यते हृष्ट्मः।

के अनुभानमां कार्यक्ष्य सिंग नथी, तेम 
कारण्ड्य सिंग पण्णु नथी, पण्णु ते कार्यः।

कारण्ड्या सिंग सिंग छे। छे, ते अनुभान 
साभान्यते। हृष्ट कहेवाय छे. केम, 'इदं 
इक्यं, पृथ्वीत्वाद।' (आ पहार्यः ६०य छे, 
पृथ्वी छे तथी.) आ अनुभानमां पृथ्वीत्वइप 
हेतु वडे ६०यत्वइप साध्यनी सिद्धि करी छे. 
तेमां पृथ्वीत्व कार्तिइप सिंग, ६०यत्व कार्तिः 
इप साध्यनु कार्यः पण्णु नथी, तेम कारण्य 
पण्णु नथी; माटे के अनुभान 'साभान्यते। इष्ट '
कहेवाय छे.

કાઇક પ્રથકાર તો એમ કહે છે કે, જે અનુમાનમાં અન્વય વ્યાપ્તિ તથા વ્યતિરેક વ્યાપ્તિ ખન્ને હોય છે, એલું અન્વય વ્યતિરેકિ અનુમાન તે 'સામાન્યતાદ્દ ' કહેવાય છે. જેમ, ' पર્વતા વિક્રમાન્, ધૂમવત્ત્વાત ।' ( પર્વત અગ્નિવાલો છે, ધૂમાડાવાલો હોવાથી.)

## ( २३% )

🛎 અન્યવય વ્યક્તિરેકી અનુમાનને સામાન્ય-તાદષ્ટ અનુમાન કહેવું.

सामान्यपदार्थः— જતિરૂપ સામાન્ય પદાર્થ દ્રવ્ય, ગુણુ અને કર્મ, એ ત્રણ પદાર્થીમાં રહે છે. સામાન્ય (૧) પર અને (૨) અપર એવા બે પ્રકારતું છે. તેમાં દ્રવ્ય, ગુણુ અને કર્મ, એ ત્રણમાં રહેનારી સત્તા જાતિ પરસામાન્ય કહેવાય છે; નવ દ્રવ્યા વિષે રહેનારી દ્રવ્યત્વ જાતિ, તથા ચાવીશ ગુણામાં રહેનારી ગુણત્વ જાતિ, તથા પાંચ કર્મોમાં રહેનારી કર્મત્વ જાતિ, એ સર્વ અપર સામાન્ય કહેવાય છે. જાતિરૂપ સર્વ સામાન્ય ાનસ હોય છે.

सामान्यलक्षणसन्निकर्षः— इन्द्रियसम्बद्ध-विशेष्यकहानप्रवारीभृतं सामान्यं सामान्ध-रुक्षगसन्निकर्षः । ચક્ષ આદિક ઇક્રિયાના સંયાગાદિક સંખધવાળા જે પદાર્થ છે, તે પદાર્થ જેમાં વિશેષ્ય હોય. એવું જે ચાક્ષુષાદિક શાન છે. તે શાનમાં પ્રકારી ભૂત જે સામાન્ય છે. તે સામાન્યને સામાન્યલક્ષણસન્નિકર્ષ કહે છે. જેમ, રસોડા વગેરેમાં ધૂમની સાથે ચક્ષુ ઇંદ્રિયનાે સંચાેગ સંબંધ થયા પછી 'અન ધુમાડા છે' એ પ્રકારનું ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ થાય છે. તે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનમાં ચક્કા ઇદિયના સંયોગવાળા ધુમ એ વિશેષ્ય છે, અને ધૂમમાં રહેલી ધૂમત્વ જાતિ એ પ્રકાર છે. માટે તે, ચક્ષુ ઇંદ્રિય સંબદ્ધ-ધૂમ વિશેષ્યક પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનવિષે પ્રકારરૂપ હોવાથી, તે ધુમત્વ જાતિ સામાન્ય લક્ષણસત્રિકર્ષ કહેવાય 🕉. એ ધૂમત્વ જાતિરૂપ સામાન્ય સર્વ ધૂમામાં સમવાય સંબંધે કરીને રહે છે. અર્થાલ પૂર્વે નાશ પામેલા તથા હવે પછી ઉત્પન્ન થનાસ એટલા ધૂમ છે, તથા હમણાં વર્તમાન કાળમાં રહેલા દેશાન્તરામાં જેટલા ધૂમ છે, તે સર્વ ધુમામાં એ ધુમત્વ સામાન્ય, સમવાય સંજાધ કરીને રહે છે. એ ધુમત્વ જાતિરૂપ સામાન્યજ ચક્ક ઇદિયના તે સર્વ ધૂમા સાથે સંબધ છે,

માટે 'આ ધૂમ' એ પ્રકારનું ચાક્કુપ પ્રત્યક્ષ થયા પછી તે ધૂમત્વરૂપ સામાન્ય લક્ષ **ધા** સ<del>ચ્ચિકર્ષ વડે 'સર્વે</del> ધૂમાે' એ પ્રકારનું તે ધૂમાવિષયક અલોકિક ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ ઉત્પન્ન શાય છે.

એજ રીતે એક અગ્નિમાં 'આ અગ્નિ ' એ પ્રકારના ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ પછી અગ્નિત્વરૂપ સામાન્ય લક્ષણ સનિકર્ષવડે સર્વ અગ્નિએાતું અલાકિક ચાક્ષુષ ઉત્પન્ન થાય છે. એજ રીતે ત્વફ આદિ ઇદિયા વિષે પણ સમજવી.

સામાન્ય લક્ષણ સન્તિકર્ષમાં જજ્ઞળ એવુ પદ છે. એ જજ્ઞળ પદના બે અર્થ થાય છે. એક તો લક્ષણ એટલે સ્વરૂપ; અને બીજીં, લક્ષણ એટલે વિષય. પહેલી રીતે 'સામાન્ય છે લક્ષણ (સ્વરૂપ) જેનું એવા સન્તિકર્ષ' એવા અર્થ થાય; અને બીજી રીતે 'સામાન્ય છે લક્ષણ (વિષય) જેના એવા સન્નિકર્ષ' એવા અર્થ થાય. પહેલી રીતે 'ધૂમત્વાદિક સામાન્ય,' એજ સન્તિકર્ષ થાય છે; અને બીજી રીતે 'ધૂમત્વાદિક સામાન્યનું ત્રાન'એ સન્તિકર્ષ થાય છે.

અત્યાર સુધી જે સામાન્ય લક્ષણ સિન્ન-કર્યના અર્થ કર્યો તે પહેલી રીતે (એટલે લક્ષણના અર્થ સ્વરૂપ માનીને) કર્યો છે. હવે બીજી રીતે અર્થ કરવાનું કારણ કહે છે:

' આ ધૂમ છે, ' આ પ્રકારતા દ્યાની ઉત્પત્તિ થયા પછી બીજે દિવસે તે ધૂમતી સાથે ચક્ષુ ઇશ્ચિના સંધામના અભાવ છતાં પણ તે ધૂમત્વરૂપ સામાન્ય ધૂમવિષે વિદ્યન્યાન છે, માટે તે ધૂમત્વરૂપ સામાન્ય લક્ષણ સિંગકર્ષવકે બીજે દિવસે પણ સર્વ ધૂમ વિષયક અલોકિક પ્રત્યક્ષ થવું જોઇએ, પણ તેમ થતું નથી; માટે ધૂમત્વાદિક સામાન્યના દ્યાનનેજ સામાન્યલક્ષણ નિકર્ષ માનવો જોઇયે, એવા કેટલાક પ્રત્યકારોના મત છે.

सामान्यविधि:- વિશેષ विधिना અપવાદ રૂપે જે વિધિ કથી હોય ते. જેમ,--- अग्नि-

## ( २३२ )

बोमीयं पद्ममालभेत । "–(અબ્રિધેામીય પશુની હિંસા કરવી.) આ એક વિશેષ વિધિ છે. તેના અપવાદ કરીને " न हिंस्यात सर्वाभूतानि" સર્વ પ્રાણીઓની હિંસા ન કરવી." એવા વિધિ છે તે સામાન્ય વિધિ છે.

सामन्यात्यन्ताभावः — જે બૂતલમાં કાઇ પણ પ્રકારના લંકા નથી એવા બૂતલમાં ' આ બૂતલમાં લંકા નથી' એવી પ્રતાતિ થાય છે; એ પ્રતાતિવકે સિદ્ધ થયેલા લંકાના જે અત્યંતાલાવ છે, તે સામાન્યાત્યંતાલાવ કહેવાય છે.

सामान्यान्योन्याभावः—' આ બૂતલમાં તે ધડે નથી 'એ પ્રકારની પ્રતોતિવડે સિદ્દ જે બૂતલમાં ધડાના અન્યોન્યાભાવ છે, તે સામાન્યાન્યોન્યાભાવ કહેવાય છે.

सामान्याहङ्कारः—सामान्यताऽहमित्यभिमा-नासिकाचितवृत्तिः। साभान्यपणे 'ढुं' शेवी अभिभानात्भिक्ष थित्तवृत्तिः

सामीप्यम्-ઇશ્વરની સમીપમાં રહેવાપણું ( એક પ્રકારની મુક્તિ ).

सारूप्यम्— ઉપાસકને ઇશ્વરના સમાન ३५નी પ્રાપ્तિ (એક પ્રકારની મુક્તિ).

सार्धिमोक्स-ઉપાસકને જગતની ઉત્પત્તિ વગેરે વ્યાપાર સિવાય પરમેશ્વરના સમાન ઐશ્વર્ય અને બાગની પ્રાપ્તિ તે (એક પ્રકારની મુક્તિ).

सालोक्यम्—ઇશ્વરના ક્ષેકમાં રહેવાપણું ( એક પ્રકારની મુક્તિ).

सावयवत्वम्-अवश्वेशी ७८५न थवापण्डं. साङ्ख्यासमम् सम्यन्तिविच्य स्थायन्ते प्रकटीकियन्ते-तत्त्वानि प्रकृतिपुरुषपदार्थस्ताणि बाह्मस्तत् । के शास्त्रभां प्रकृति अने पुरुष स्रेवा पहार्थ ३५ तत्त्वानुं सारी रीते विवेयन करीने ते प्रकट करवाभां आव्यां होय ते शास्त्र. सांवादिकः—न्यार्थिक.

सांसिद्धिकम् स्वभावनिर्श्वतम्-निमित्तान्त-राजन्यम् । स्वभावधी के सिद्ध द्वेष्य ते, श्रेटक्षे બીજા કાં કિ નિમિત્તથી નહિ થયેલું. જેમ જળમાં સાંસિહિક દ્રવત્વ છે, એટલે સ્વભાવથી જળ દ્રવગુષ્યુવાળું છે. (લાખ, ધાતુઓ, વગેરે તાપના નિમિત્તથી ઓગળે છે, માટે તેમાં જે દ્રવત્વ છે તે નૈમિતિક દ્રવત્વ કહેવાય છે. સાંસિહિક નહિ.)

सिद्धत्वम्-निष्पन्नत्वम् । निष्पन्न थवा-पर्छुः. (निष्पत्ति ओटक्षे सिद्धः.)

सिद्धसाधनम् પૂર્વ સિર્દ અર્થની જે હેતુ વડે સિદ્ધિ કરવામાં આવે છે, તે હેતુ સિદ્ધસાધન કહેવાય છે. પ્રાચીન નૈયાયિકા સિદ્ધસાધન હેતુના આશ્રયાસિદ્ધ હેત્વાભાસમાં અંતર્ભાવ કરે છે, અને નવીન નૈયાયિકાને મતે સિદ્ધસાધન એ નિય્રહસ્થાનમાં આવી જય છે. ('નિય્રદસ્થાન' શબ્દ જીઓ) અથવા,

ર. પ્રમાणેનાલગતાર્થસાધનં ( અનુમાનં ) સિદ્ધ-सાધનમ્ I પ્રમાણુથી નિશ્ચિત થયેલા અર્થનું પાછું અનુમાન કરતું તે સિદ્ધસાધન. જેમ, પર્વતમાં અગ્નિ નક્કી થયા પછી પણ 'પર્વતા વિદ્યાનન્ ધૂમાત્ ' એતું અનુમાન કરતું તે.

सिद्धान्तः—प्रामाणिकत्वेनाभ्युपगतार्थः सिद्धान्तः। શાસ્ત્રવેત્તા પુરૂષાએ પ્રમાણિકતા ३૫ વડે અંગીકાર કરેશા જે અર્થ છે, તેને સિદ્ધાન્ત કહે છે.

२ प्रमाणाद्युपन्यासेन पूर्वपक्षनिरासकः सिद्धान्तः। प्रभाष्युःहिं ५ ३५० ५२ीने पूर्व पक्षनुं भंउन ६२नारा अर्थाते सिद्धान्तः

એ સિદ્ધાન્ત ચાર પ્રકારના છેઃ (૧) સર્વ-તંત્રસિદ્ધાન્ત, (૨) પ્રતિતંત્રસિદ્ધાન્ત, (૩) અધિ-કરણસિદ્ધાન્ત, અને (૪) અભ્યુપગમસિદ્ધાન્ત. એ ચારનાં ચારનાં લક્ષણા નીચે પ્રમાણે છે.

(૧) સવે તંત્ર સિદ્ધાન્ત: – ખધા શાસ્ત્રીથી અવિરુદ્ધ એવા જે પાતાના શાસ્ત્રવિષે અંગીકાર કરેલા સિદ્ધાન્ત તે સર્વતંત્ર- સિદ્ધાન્ત કહેવાય છે. જેમ— પ્રાષ્ટ્રાદિકામાં ઇદિયત્વના અંગીકાર; ગંધાદિકા વિષે શાસ્ત્રાદિક ઇદિયાના અર્થપણાના અંગીકાર; પૃથ્વી આદિક પાંચમાં ભૂતપણાના અંગીકાર; પૃથ્વી

# ( 233 )

- મિતિ ત્રસિદ્ધાન્ત—જે અર્થ વાદીએ અથવા પ્રતિવાદીએ એક જણાએ જ અંગીકાર કર્યો છે, બીજાએ અંગીકાર કર્યો તથી, તે અર્થ પ્રતિતાંત્ર સિદ્ધાન્ત કહેવાય છે. જેમ, મીમાંસકાના મત વિષે શબ્દના નિત્યયાણીનો અંગીકાર છે, તે પ્રતિતંત્રસિદ્ધાન્ત.
- 3. અધિકર્ણસિદ્ધાન્ત-જે અર્થનો સિંહિ થયા પછી પ્રસ્તુત અર્થની સિહિ થાય. તેને અધિકરણસિદ્ધાન્ત કહે છે. જેમ. વ્દ્રાષ્ટ-કાદિ રૂપ કાર્યને પક્ષ માનીને, ઉપાદાન ગાયર અપરાક્ષ જ્ઞાન–ચિક્રીષીકૃતિવાળા જન્મત્વ સિંહ કર્યા પછી ઇશ્વરનું સર્વજ્ઞપણ સિંહ થાય છે. અર્થાત્ એ અનુમાનના આકાર आवे। थाय. व्यणुकादि कार्ये उपादानगाचरा-परेपक्षज्ञानचिकीर्षाकृतिमत्पुरुषजन्यं, कार्यत्वात् घटवत्। " બ્લાયુકાદિ કાર્ય. ઉપાદાન ગાચર અપરાક્ષ ગ્રાન, ચિકીર્ષા, અને કૃતિ, એ ત્રણ્યી <u>સુક્ત</u> એવા પુરૂષવડે જન્ય છે; કાર્ય છે માટે; ધડાની ખેઠે. " આને અધિકરણ સિદ્ધાન્ત કહે છે, કેમકે ધટાદિ કાર્ય તા કુંભાર કરી શકે છે. કેમકે તેને ઉપાદાન જે મૃત્તિકા તે વિષે અપરાક્ષ ગ્રાન છે, ઘડા કરવાની ઇચ્છા છે, અને કૃતિ રૂપ પ્ર**યત્ન પણ તે કરે છે;** પણ **વ્હાણ**ક રૂપ કાર્ય તા અતીન્દ્રિય હાવાથી તેમાં ર્ધક્ષર સિવાય બીજા ક્રાઇને ઉપાદાન ગાચર અપરાક્ષ શાનાદિ સંભવતાં નથી; માટે એવા ગ્રાનવાળા વ્દાહ્યકાદિના કર્તા ઇશ્વર તે સર્વન્ન **હો**વા જોઇએ. આવી રીતે ઇશ્વરનું સર્વજ્ઞત્વ સિલ કર્યું છે, માટે એ અધિકરણસિલાન્ત કહેવાય છે.
- ૪. અભ્યુપગ મસિદ્ધાન્ત—સાક્ષાત્ સ્ત્રમાં નહિ કથન કરેલા અર્થના જે અંગીકાર અભ્યુપગમસિદ્ધાન્ત કહેવાય છે. જેમ મન વિષે ઇદિયપણાના અંગીકાર એ અભ્યુપગમ– સિદ્ધાન્ત છે.

सुस्त्रम्—सर्वेषामनुकूलतया वेदानीयं सुसाम्। सर्व प्राधीओने अनुकूणता ३५ अटले

- ઇષ્ટત્વરૂપે જે ગ્રાનના વિષય હાય છે, અર્યાત્ ઇષ્ટરૂપ જાણીને સર્વે પ્રાણી આ અમને પ્રાપ્ત યાઓ, એ પ્રમાણે જેની પ્રાપ્તિની ઇચ્છા કરે છે તે સુખ કહેવાય છે.
- २. इष्टसाधनताज्ञानाजन्यजन्येच्छाविषयगुणः सुसाम्। આ અમારે ⊌ષ્ટનું સાધન છે, એ પ્રમાણે ઇષ્ટ સાધનતા ગ્રાનવડે અજન્ય એવી જે જન્ય ઇચ્છા છે, તે ઇચ્છાના જે વિષય હાેય તથા ગુણ હાેય તે સુખ કહેવાય. અહીં આમ સમજવાનું છે:-શબ્દરપશૌદિ વિષયા સુખરૂપ કષ્ટનાં સાધન છે, પણ સુખ કાઈ ખીજા ઇષ્ટનું સાધન નથી, કેમકે તે સુખ જ કળરૂપ છે, તેથી તે પાતેજ ઇષ્ટ છે. એવા સુખમાં ક્ષેત્રિને જે ઇચ્છા થાય છે. તે સખ માત્રના જ્ઞાન વડે જ જન્ય છે. કષ્ટ સાધનતા શાનવડે જન્ય નથી. માટે <mark>કષ્ટ સાધનતા</mark> શાનવડે અજન્ય અને 'મને સુખ થાંઓ ' એ પ્રમાણે સુખ માત્રના જ્ઞાનથી જન્ય એવી <sup>ઇચ્છા</sup> છે. તે ઇચ્છાના વિષ**યભૂ**ત સુખ છે, અને તે ગુણ પણ છે, માટે ઉક્ત લક્ષણ સંભવે છે.
- રે. શર્દ સુલીત્યનુમૃત્રવિષयगुणः सुल्लम् । હું સુખી હું એ પ્રકારના માનસ પ્રત્યક્ષ રૂપ અનુભવતો જે વિષય હૈાય તથા ગુણ હૈાય તે સુખ.
- ४. अन्येच्छानधीनेच्छा विषयत्वे सति भावत्वं सुस्तत्वम् । पेतानी ४२छाने। विषय श्रीजनी ४२छाने अधीन न ढोय એવું ભावपछुं ते सुण.
- ५. सत्त्वपरिणामरूपप्रीत्यास्मकचित्तवृत्तिविशेषः। सत्त्व गुष्युना परिष्युाम ३५ चित्तनी प्रीति नामे એક પ્रકारनी वृत्ति ते सूण.

सुखगुणः—મુખ ગુણ કેવળ જીવાત્મા-માંજ રહે છે. એ ચાર પ્રકારતા છેઃ—(૧) વૈષયિક, (૨) આલિમાનિક, (૩) માનાેરથિક અતે (૪) અભ્યાસિક. એ સઘળાં સુખ અનિત્ય છે.

सुखादिगोचरा प्रमा—सुभ दुःभादिने विषय करनारी अंतरप्रत्यक्षप्रमा.

## ( २३४ )

सुखादिविषयकंप्रमां— हुं सुभी खुं, हुं हु:भी छुं, छत्यादि प्रभा.

सुविचारणा (ज्ञानभूमिः)—गुरुगुपस्त्य वेदान्तवाक्यविचारात्मकश्रवणमनगत्मिकाद्यतः । गुरुनी पासे अधने वेदान्त वाक्ष्यना विचार३प श्रवणु भनन३प वृत्ति.

सुष्ठामिजायन् सुषुप्यवस्थायां साविकी या सुक्षाकारा यृत्तिः (यदनन्तरं प्रवुद्धस्य सुक्षमहमस्वाप्समिति परामर्शः) सा । सुषुप्ति अवस्थाभां के सुभाशत वृत्ति थाय छे ( केटसे सुषुप्तिभांथा जाञ्या जाञ्या पछी जाञ्जानो हुं सुभायी अध्यो के सुभानुं स्भरण् थाय छे) ते सुष्ठित जाग्रत कहेवाय.

सुषुप्तिसुषुप्ति:—सुषुप्यवस्थायां या तामसी वृतिः (यदनन्तरं गाढं मूढाऽहमस्वाप्तमिति परा-मर्शः) सा। के तामसी थित्तपृत्ति (એटबे ढुं गाढ निद्रामां ઉध्या, में डांध कप्युं निर्द्ध એવું જાગ્યા પછી સ્મરણ થાય છે) ते सुषुप्तिसुषुप्ति डहेवाय.

सुषुतिस्वप्रः— गुषुत्यवस्थयां या राजसी कृतः ( यदनन्तरं दुःसमहमस्वाप्तमिति प्रबुद्धस्य परामर्शः ) सा । सुषुति अवस्थाभां के राजसी कृति ( એटेसे जन्या पृथी ' भने सारी ६'च आवी नहि-हुं दुःभभां ६ ध्ये। ' એવું के स्भरसु थाय छे ) ते सुषुत्रिस्त्यम्र.

सुषुप्त्यवस्था-सं प्रसादावस्था- जाग्रत् स्वप्नोभयभोगप्रदक्षमीपरमे सित द्विविधदेहाभिमान-निवृत्तिद्वारा विशेषविज्ञानोपरमासिका या बुद्धेः कारणासमावस्थितिः । જાગ્રત અને સ્વપ્ન બન્નેનાં ભોગ આપનારાં કર્મી વિરામ પામ્યા પછી રथूલ અને સૃક્ષ્મ બન્ને દેહતું અભિમાન નિવૃત્ત થાય છે. તે વખતે સુદ્ધિનું વિશેષ विद्यान પણ ઉપરામ પામે છે, અને સુદ્ધિ યોતાના કારણ અદ્યાન રૂપે રહે છે, તે સુધુપ્તિ એને સંપ્રસાદ પણ કહે છે.

सुद्धद्-प्रत्युपकारमनपेक्योपकारी । ઉपकारना व्यद्धाभा उपकारनी अपेक्षा राण्या सिवाय उपकार करनारा ते 'सुईह' क्डेवाय. स्हमभूतानि—प्रत्यक्ष व्यवदारने अथे। अ अवां सहभक्षत.

सुक्षमशरीरम् - लिङ्गशारीरम् - अपबीक्ष-तम्तकार्यम् । अपं श्रीकृतः पं यः भूतानुं कार्यः ते सक्ष्मशरीर अथवा लिंगशरीर क्षेत्राय छे.

र. द्रगोगचरत्वे सति कारणदेहभिन्नत्वम् । दृष्टिथी न देभाय એવું હોઇને જે કારણુ શરીરથી ભિન્ન હોય તે શરીર સૂક્ષ્મ શરીર કે લિંગ શરીર.

सूत्रम्—अल्पाक्षरत्वे सति बहुर्थसूचकत्तम्। थाऽ। शण्टमां घषा अर्थने सूत्रवनाई (वाहस्)

ર. अल्पाक्षरमसंदिग्धं, ( न्यायवत् ) सारव-द्विश्वता सुखम् । अस्ताममनवद्यं च सूत्रं सूत्रविद्याः विद्युः ॥१॥ જે વાક્ય થોડા અક્ષરોવાળું, સંદેહ રહિત, (ન્યાયવાળું અથવા) સારવાળું, સર્વ તરક્ષ્યી અર્થ થઈ શકે એવું એટલે એકજ અર્થન ઉદ્દેશીને કહેલું છતાં તેવા તેવા બધા પ્રસંગે લાગુ પડે એવું, રાકાષ્ટ્ર વગરનું અને દોષ રહિત હોય તેને સૂત્ર કહે છે.

सूत्रात्मा—હિરય્યગર્ભ; સમષ્ટિ સૃક્ષ્મ શરીર. કપડાંમાં સૃત્રની પેઠે સૃષ્ટિમાં સર્વત્ર વ્યાપક હોવાથી સ્ત્રાત્મા કહેવાય છે.

स्ष्टिद्रयम् — એ પ્રકારતી સૃષ્ટિ: (૧) : યુગપત્ એટલે એક્દમ સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ થવી તે; અને (૨) ક્રમ સૃષ્ટિ એટલે માયા, મહત્તત્ત્વ અહંકાર, પાંચ મહાસૂત, ઇત્યાદિ ક્રમે સૃષ્ટિ : થવી તે. અથવા, દૃષ્ટિસૃષ્ટિ અને સૃષ્ટિદૃષ્ટિ, : એવા પણ બે પ્રકાર છે. (તે તે શબ્દ જીઓ)

सेवा—सर्वभावेनाचार्यांतुकूळकारित्वम् । સંપૂર્ણ ભાવથી આચાર્યને અનુકૂળ હેાય તેમ કરવું, તે સેવા.

सोपाधिकभेदत्वम्-उपधिसत्ताव्याप्यसताः कत्वम् । र्लेनुं सत्तावाणा हे।वापर्छ् ( य्येटवे अस्तित्व ) होपाधिनुं सत्तानुं व्याप्य है।य छे र तै सोपाधिकभेदत्व इहेवाय छे.

# ( २३५ )

सोपाधिक भ्रमः उपिषसस्मनिक्पणाधी-निक्पणम्। જે ભ્રમ અધિષ્ઠાનનું જ્ઞાન થયા છતાં પણ નિવૃત્ત થતા નથી, તે સોપાધિક ભ્રમ કહેવાય છે. ( અર્થાત ' આ ભ્રમ છે ' એમ જાણ્યા છતાં પણ ઉપાધિ ચાલુ રહે ત્યાં સુધી ભ્રમ પણ ચાલુ રહે તે સોપાધિક ભ્રમ.) એ બે પ્રકારના છે: (૧) બાલ-સોપાધિક ભ્રમ અને (૨) આંતરસો પાધિક ભ્રમ.

- (૧) વ્યાહ્યસાયાધિક ભ્રમ—અ ભ્રમ ઉપાધિને લીધે થયેલા હોય છે. જેમ, રાતા ફૂલરૂપ ઉપાધિને લીધે સ્કૃટિકમાં રાતા-પછ્યું દેખાય છે, તે બાહ્યસાપાધક ભ્રમ છે.
- (૨) આન્તરસાયાધિક ભ્રમ—કર્મ રૂપે પરિણામ પામેલી અવિદ્યાના કાર્યરૂપ હોવાથી કર્તાપણાના ભ્રમ,એ આંતરસાયાધિક ભ્રમ જાણવા.

सौत्रान्तिकः—ખોહમાર્ગના ત્રીજો અનુ-યાયી. તેનું માનલું એમ છે કે બાહ્ય પદાર્થોનું અસ્તિત્વ તો છે, પણ તે પ્રત્યક્ષ થતું નથી; વિજ્ઞાનમાં તેનું પ્રતિભિંભ પડે છે તેથી તેનું અનુમાન થાય છે. અર્થાત સાત્રાંતિક બાહ્ય અર્થનું અસ્તિત્વ તા માને છે, પણ તે પદાર્થી કેવળ અનુમિતિ જ્ઞાનના વિષય છે એમ માને છે.

स्तुतिः—आरोप्यगुणकथनम् । अस् पदा-थौदिमां गुणुनुं आरोपणु क्रीने तेनुं कथन करवुं ते स्तुति.

(२) गुणनिष्ठगुणाभिधानम् । ગુણવાળામાં રહેલા ગુણેાનું કથન તે સ્તુતિ.

स्तुत्यर्थवादः—साक्षाद्विध्यर्थस्य प्रशंसार्थकं वाक्यम् । विधेय अर्थानुं साक्षात् प्रशंसा \$रनाइं वाक्य.

स्तोत्रम् —सामगानविशिष्टप्रकरणकं गुणाभि धानम् । सामगानशुक्तः भ'त्रप्रकरण्-केमां (द्रव्य-देवतादिना ) गुण्युनुं कथन करेक्षं द्वीय छे ते.

ર. સામાન્યતઃ ક્રેષ્ઠ પણ દેવાદિની સ્ત્રુતિના શ્લેષ્ઠ स्तोमः— અર્થજ્ઞન્यत्वे सित उच्चारणमात्र-प्रयोजनत्वम् । જેમાં અર્થ કાંઇ હોય નહિ, એમ છતાં ઉચ્ચારખુ કરવું એજ જેમાં પ્રયોજન હોય છે એવા અક્ષરાદિ. જેમ, સામવેદમાં ગાનના સ્વર પરિપૂરભાર્થ જે અર્થજ્ઞન્ય શબ્દો આવે છે તે. જેમ, 'इडा—होई' વગેરે.

स्तोमः—પોતાના ગુણ પ્રકટ કરવા તે. ર. સમૂદ્ધ. ૩. યજ્ઞ. ૪. સ્તુતિ. પ. ધન. ૬. મસ્તક. ૭ ધાસ કે ધાન્યના છોડ. ૮. ભાવા.

स्थळम् —तत्तद्यवहारजन्यशाब्दवेषघविषयः । ते ते વ્યવહારથી ઉત્પન્ન થતા શબ્દના ભાષના વિષય હોય ते.

स्थानम् — स्वाभिश्रयबोधानुकूळा स्थिति: । भेरताने। अलिप्राय समज्याने अनुदृक्ष स्थिति.

 सिन्निधिविशेषत्वं स्थानम् । (भीभांसक्विने भते ) અમુક પ્રકારતી સभीपता ते स्थान.

स्थायित्वम् — समधिककालवृत्तित्वम् । ध्याः अण सुधी रहेवापष्ठं–स्थिरपर्छं–८३।७५छं.

**સ્થિતप्रक्ष:—'હું બ્રહ્મ હું' એવું નાન** ચલાયમાન થતું નથી, તે પુરૂષ સ્થિ**તપ્રન્ન** ક**હે**વાય.

स्थितिस्थापक:--पृथिवीवृत्तिवृत्तिमने।वृत्त्य-वृत्तिसंस्कारत्वव्याप्यजातिमान स्थितिस्थापक: । પૃથ્વીમાં રહેનારા ગુણમાં <mark>રહેનારી તથા મનમાં</mark> રહેનારા પદાર્થીમાં નહિ રહેનારી. તથા સંસ્કારત્વ જાતિની વ્યાપ્ય જે (સ્<mark>થિતિ-</mark> સ્થાપકત્વ) જાતિ છે, તે જાતિવાળા ગુણ स्थितिस्थापक क्लेवाय छे. व्यर्थात्, पृथ्वीमां રહેનારા સ્થિતિસ્થાપક ગુણમાં સ્થિતિસ્થા-પકત્વ જાતિ સમવાય સંગંધથી રહેલી છે માટે તે પૃથિવીવૃત્તિવૃત્તિ કહેવાય છે; વળી તે સ્થિતિસ્થાપક ગુણ મનમાં માટે તે સ્થિતિસ્થાયકત્વ જાતિ મનમાં રહેનારા વેગાદિકામાં અવૃત્તિ (ત રહેતારી) પણ છે: ये रिधतिरथापडत्व जाति संस्डारत्व जातिनी વ્યાપ્ય પણ છે. ('સ્થિતિસ્થાપક સ'સ્ક્રાર'

## ( 335 )

શખ્દ જીઓ.) એવી રિચતિસ્થાપકત્વ જાતિ સમવાય સંબંધથી સર્વ સ્થિતિસ્થાપકામાં રહે છે, માટે ઉક્ત લક્ષણ સંભવે છે.

स्थितिस्थापकसंस्कारः—यथापूर्वसंयोग-जनकित्रबाहेतुः। पूर्वे केवे। छै। य तेवे। संथे। अ छत्पन करनारी क्वियाइप कर्भने। छेतु ते स्थितिस्थापक संस्कार.

ર. અન્યથા કરેલી વસ્તુની પૂર્વે હતી તેવી સ્થિતિ કરાવનારા સંસ્કાર તે સ્થિતિ-સ્થાપક સંસ્કાર કહેવાય છે. જેમ, ઝાડની ડાળી, ધતુષ્ય, નેતરની સાેટી, ઇસાદિ.

स्थिरप्रज्ञा—थे। गा०थासथी के छे थित वश क्षे छे, स्मेवा भनुष्यनी शुद्धि निरंतर धक्तनुं क्येतन करे छे त्यारे ते ज्ञान स्थिर-प्रक्षा कंष्ठेवाय छे.

स्थूलशरीरत्वम् पश्चीकृतपश्चभूतकार्यत्वे स्रति दग्गाचरत्वम् । पंभीकृत पंचश्वतातुं क्षर्य है। एने के नेत्रथी कखाय सेतुं है। य छे ते शरीर स्थूलशरीर कहेवाय छे.

ર જીજગોળિતનિંમતત્વે સતિ બલ્થ્યાદિ-समुदायत्वम् । વીર્ય અને રક્તથી બનેલું હોઇને જે લાડકાં વગેરેના સમુદાયરૂપ હોય તે સ્થૂલ શરીર. સ્થૂલ શરીર ચાર પ્રકારનાં હોય છે: (૧) જરાયુજ, (૨) અંડજ, (૩) સ્વદેજ, અને (૪) ઉદ્દલિજજ. ( બીજાં લક્ષણ માત્ર પહેલા એ પ્રકારનાં શરીરાનેજ લાગુ પડે છે.)

સ્થૂ ઝમૂતાનિ — પંચીકર હુપ હાને પામેલાં જે પાંચ મહાભૂતા છે, તે રથૂલ ભૂતા કહેવાય છે. એ રથૂલ ભૂતા અપંચીકૃત સહમભૂતાના તામસ અંશમાંથી ઉપજેલાં છે.

स्तेद्व: — चूर्णादिषिण्डीभावदेतुर्गुणः स्तेद्वः । श्रूष्, धूળ, આદિક દ્રવ્યોના પિંડીભાવ (ગોળા બનાવવાપણું) કરવામાં ઉપયોગી જે સંયોગ વિશેષ છે, તે સંયોગ વિશેષરૂપ પિંડીભાવના નિમિત્ત કારણરૂપ જે ગુણ છે, તેને સ્તેદ કહે છે.

- २. सांसिष्टिकद्रवलिमिन्नत्वे सित चूर्णादि-पिण्डीभावहेतुर्गुणः स्नेद्दः । सांसिद्धिः ६०सत्वधीः सिन्न डे। धने चूर्णुंहिना पिंडीकावना डेतु के गुष्ट् ते स्नेड उद्देशय छे.
- ३. जलेतरसमवेतावृत्तिजलसमवेतवृत्तिगुणत्व-व्याप्याच्याप्यजातिमान् स्नेहः। ०८७थी क्रिन्न પ્ર<sup>થ્</sup>વી અગદિકવિષે સમવેત વસ્તુમાં **ન** રહેનારી, તથા જળવિષે સમવેત વસ્તુમાં રહેનારી, ગુણત જાતિની વ્યાપ્ય જાતિની અવ્યાપ્ય એવી જે જાતિ છે, તે જાતિવાળા **ગુષ્યુ** તે સ્તે**હ** કહેવાય છે. હવે સ્તેહગુષ્ય કેવળ જળમાત્રમાંજ રહે છે, જળથી ભિન્ન પૃથ્વી આદિક દ્રવ્યામાં રહેતા નથા. એવા રનેહ ગુષ્યુમાં રહેનારી જે સ્નેહત્વ જાતિ છે. તે જળથી ઇતર પૃથ્વી આદિક દ્રવ્યા વિષે સમવેત ગંધાદિ ગુણામાં અવૃત્તિ છે, તેમ જળમાં સમવાય સંભંધથી રહેલા રનેહ ગુણમાં વૃત્તિ (રહેનારી) છે, તથા ગુણત્વ જાતિના વ્યાપ્ય રૂપત્વાદિક જાતિઓની અબ્યાપ્ય છે. એવી સ્તેહત્વ જાતિ સર્વ સ્તેહામાં રહે છે, માટે રનેહતું એ લક્ષણ નિર્દોષ છે.

४. दर्शने स्पर्शते वापि श्रवणे भाषणेऽपिका । यत्र द्रवत्यन्तरक्षं सस्नेह इति कथ्यते । ॥१॥ केना दर्शन, २५र्शन, श्रवणु हे लापणुथी कथा अतःहरणु ६वे छे तेने रनेढ हि छे.

स्तेह्रगुणः—રનેહ ગુણ: (૧) પ્રકૃષ્ટ રતે હ અને (૨) અપકૃષ્ટ રતે હ, એવા એ પ્રકારવાળો છે, તથા તે એક જળમાંજ રહે છે. તેમાં તેલ વગેરમાં રહેલા જળમાં તા પ્રકૃષ્ટ સ્તેહ રહે છે અને કૂવા વગેરેના જળમાં તા અપકૃષ્ટ સ્તેહ રહે છે એ સ્તેહ પરમાણ્ક્ય નિત્ય જળમાં નિત્ય હોય છે અને દ્વાશ્યુકાદિક અનિસ્ય જળમાં અનિત્ય હોય છે.

स्पर्धाः—चक्षुरप्राह्यत्वग्प्राह्यशृतिगुणल्व्या-प्यजातिमान् स्पर्धः । यक्षु धृद्रियवडे अश्राद्ध तथा त्वर् धृद्रियवडे श्राद्ध अवी वस्तुभां रहेनारी—गृह्यत्व कातिनी व्याप्य काति—

## ( २३७ )

(સ્પર્શત્વ), તે જાતિવાળા ગુણ સ્પર્શ કહેવાય છે.

२. त्विगिन्द्रियमात्रप्राह्योगुणः स्पर्शः। જે ગુણુ માત્ર ત્વક્ ઇદિય વડેજ ત્રહણ કરી શકાય છે તે સ્પર્શ.

સ્પર્શનુण:—સ્પર્શ ગુષ્ણ (૧) શીત, (૨) ઉલ્લ્યુ અને (૩) અનુષ્ણાશીત, એમ ત્રલ્યુ પ્રકારના હાય છે; તથા તે પૃથ્વી, જળ, તેજ અને વાયુ, એ ચાર દ્રવ્યામાં રહે છે. તેમાં, જળમાં શીત સ્પર્શ રહે છે; તેજમાં ઉલ્લ્યુ સ્પર્શ રહે છે; અને પૃથ્વી તથા વાયુમાં અનુ-ષ્ણાશીત સ્પર્શ રહે છે. એ સ્પર્શ પરમાણ્ય રૂપ નિત્ય જળમાં, તથા પરમાણ્ય રૂપ નિત્ય જળમાં, તથા પરમાણ્ય રૂપ નિત્ય વાયુમાં નિત્ય હાય છે; અન્યત્ર અનિત્ય હાય છે.

स्पष्टब्रह्मा छिङ्गकत्वम् - विषयवाक्ये ब्रह्मः भर्मत्वा निर्णीतब्रह्मा छङ्गकत्वम् । विषय ३५ श्रुति वा अभां भां भा वा अध्यक्षत्रं अतिपादः छे थे भे कछ। वा अध्यक्षत्रं हिंग छे। यं अने तथी से सिंग ध्रक्षता धर्म ३५ २५९ प्रतीत यतुं है। यं ते वा अध्यक्षत्रा धर्म इपे २५९ प्रतीत यतुं है। यं ते वा अध्यक्षत्रा धर्म इपे २५९ प्रतीत यतुं है। यं ते वा अध्यक्षत्रा धर्म इपे २५९ प्रतीत यतुं है। यो वा अध्यक्षत्रा धर्म इपे १५९ प्रतीत यतुं है। यं ते वा अध्यक्षत्रा धर्म इपे १५९ प्रतीत यतुं है। यं ते वा अध्यक्षत्रा धर्म इपे १५९ प्रतीत यतुं है। यो विषय १५९ प्रति वा अध्यक्षत्र वा अध्यक्य वा अध्यक्षत्र वा अध्यक्षत्य वा अध्यक्षत्र वा अध्यक्षत्य वा अध्यक्षत्र वा अध्यक्षत्य वा अध

स्फ्रार्ति:-प्रકट थतुं; अनुसव थवा; मनमां समज्जुं ते.

स्फुटत्वम्—तद्विषयकिश्वासानबीनप्रति-प्रांतिविषयत्वम् के विषयनु ग्रान ते संभिन्न। किज्ञासाने अधीन न ढेश्व (अर्थोत् ते सम-कवामां बांध पूछवापछ्ं न रहेतुं है।य) तेवा ग्राननुं विषयपछ्ं ते रहुटत्व.

स्फोट:— वर्णातिरिक्तो वर्णामिल्यङ्ग्या ऽर्थ प्रत्यायका नित्यक्तव्दः स्फाटः। पदमां रહेલा વર્ણો વડે અભિન્યં અ એવા અને વર્ણોથી ભિન્ન અર્થને જણાવનારા નિત્ય શબ્દ તેને રફાટ કહે છે. અર્થાત્ પદમાંના વર્ણોથી કે વર્ણ સમુદાય રૂપ પદથી પદનો અર્થ સમજતો નથી, પણ વર્ણ કે વર્ણસમુદાયમાંથી વ્યંજના શક્તિ વડે અર્થ સ્કુટ થાય છે, તેને 'સ્ફાટ' કહે છે, એવી વૈયાકરણાની માન્યતા છે. स्फुटित अमिन्यको मनत्ययोऽस्मादिति
 स्फोटः। જેના વડે અથ ફૂરી નીકળ છે
 એટલે ખુલ્લો થાય છે, તેને સ્ફેાટ કહે છે.

३. अर्थनिष्ठविषयताप्रयोजकशिक्तमत्त्वं स्फाटः । અर्थभां રહેલી ( શબ્દની ) विषयताना हेतु જે ( શબ્દનું ) શક્તિમાનપણું તે રફાટ.

स्मरणमैथुनम्-आध पण् स्त्रीने पेतानाः भनभां कोज्य तरिक्षे चिंतवन ते.

स्मारिकाशक्तिः—वेद्यान्तीओना भत પ્રમાણે ધટત્વ જાતિ વિશિષ્ટ ઘટ વ્યક્તિ વિષે જે શક્તિ કચન કરી છે. તે અર્થાત્ જાતિ વિશિષ્ટ વ્યક્તિ વિષયક પદ્દાની શક્તિ તે 'સ્મારિકાશક્તિ 'કહેવાય છે.

स्मृति: संस्कारमात्रजन्यं हानं स्वति:। સ રકારમાત્ર વડે જન્ય જે ગ્રાન છે તે ગ્રાન સ્પૃતિ કહેવાય છે; જેમ, પૂર્વે અતુભવ કરેલાં માતાપિતાદિકાનું, 'તે મારા માતા હતા, તે મારા પિતા 'એ પ્રકારે મનુષ્યને અનુભવ-જન્ય સ રકારથી કાળા-તરમાં રમરખ થાય છે. એ રમરખુ અને રસૃતિ શબ્દો એકજ અર્થના વાચક છે.

३. प्रमाकरणाजन्यत्वे सति संस्कारजन्यक्षलम्। प्रभातुं करः के नेत्राहि प्रभाश् तेवरे के ग्रान अत्पन्न न थयुं क्षेत्र्य, पश् संस्कारथी अपल्युं क्षेत्र्य ते ग्रान स्मृति क्षेत्राय छे.

४. उदभूतसंस्कारमात्रजन्यं ज्ञानम् । ७६ भूतः ( प्रकट थयेक्षा ) संस्कार भात्रथील छत्पन्न थयेक्षं ज्ञान ते स्भृति.

પ. चिरानुभृतार्थस्मरणशक्तिः—ધણા વખત પહેલાં અનુભવ કરેલા અર્થેનું સ્મરષ્યુ કરવાની શક્તિ તે સ્મૃતિ.

स्मृतिशास्त्रम्-धर्मशास्त्रम् —वेदार्थस्मर-णपूर्वकं रचितं शास्त्रम् । वेदना अर्थनुं प्रथम २मरथु ४रीने पछी ते ७५२थी रबेधुं शास्त्रः

# ( २३८ )

ે ર. જાંધવાળીતત્વે સંતિ વેદાચીનું મન જન્વત્વે સંતિ વેદાચીનું નાવતઃ ા જે પ્રથ ઋષિએ એ રચેલો હોય તથા વેદના અનુભવથી ઉત્પન્ન થયો હોય તમા જે કેદના અર્થના અનુવાદ કરતા હોય તે રમૃતિ. જેમ,—મનુરમૃતિ, પરાશર રમૃતિ, વગેરે એને ધર્મશાસ્ત્ર પચ્ કહે છે.

स्मृत्युद्दोषकहेतवः। સાદશ્ય ગ્રાન, અદષ્ટ, ચિંતા અને સંખધીનું દર્શન એ ચાર રસૃતિના ઉદ્યોધક હેતુઓ છે. જેમઃ—-

- (૧) સાદશ્યજ્ઞાન-ચકચકલી છીપ જોઇને રૂપાની રસૃતિ થઇ આવે છે; અહીં સાદશ્યન્નાન રસૃતિનું ઉદ્દેશોધક થાય છે.
- (ર) **અદષ્ટ—**માલકને **ભૂ**ખ લાગતાં સ્તનપાન શાધે છે; એમાં અદષ્ટ સ્મૃતિનું ઉદ્દેખાધક છે.
- (૩) ચિંતા (ચિંતન)—બૂલી ગયેલા શ્લોકાદિને સંભારી કાઢવાને તેનું ચિંતન કરવામાં આવે છેઃ અહીં ચિંતા રમૃતિની ઉદ્દેખાયક છે.
- (૪) **સંબ'ધીદરાંન**—બાપ દીકારાને સાથે જોયા પછી એકલા દીકરાને દેખીને બાપની રમૃતિ થઇ આવે છે; અહીં સંબંધી દર્શન રમૃતિનું ઉદ્દેખોધક છે.

स्वगतभेदः-स्वावयवैः इतो भेदः। અંગીના અંગ સાથે કે અવયવીના અવયવ સાથે જે ભેદ તે. જેમ, વૃક્ષના પાતાનાં પત્ર, પુષ્પ, ડાળાં, વગેરે સાથે જે ભેદ છે, તે સ્વગત ભેદ કહેવાય છે.

स्वत उत्पत्तिकत्वम्-स्वतः प्रामाण्यवाद-भागन्तुकभावकारणानपेक्षज्ञानसामग्रीजन्यत्वम् । भा-भांतुक काव३५ कारेष्ट्रीती अपेक्षा राज्या विना ज्ञानती सामग्री (हेतुओ) थी के कन्य-पछ्यं ते स्वतिक्रपत्तिकत्व अथवा स्वतः प्रामाण्य-वाद क्रहेवाय छे.

२ द्वेषामावसदकतज्ञानसामग्रीजन्यत्वम् । होष-ना અભાવવાળી ज्ञाननी साभान्य साभग्रीथी જન્ય હાવાપણું. ३ विहानसामधीजन्यत्वे सति तदितिरिक्तहेत्व-जन्यत्वम् । ज्ञाननी साभभीथी जन्य छै। धीने तेनाथी क्षित्र छेतु आवडे के अजन्यपछुं ते स्वतः छत्पत्तिकृत्व.

स्वतन्त्र:-कर्तृमकर्तुमन्यथा वा कर्तु समर्थः। डेाध डार्थ डरवाने अथवा न डरवाने अथवा डरैलाने भीछ रीते डरवाने के समर्थ है। य ते स्वतंत्र

- र. कारकान्तरव्यापारानधीनत्वे सित कार-कर्लं स्वतन्त्रम्। भील अरुकेला (अतीहि वजेरे छ अरुक्शांथी क्षेत्रना) व्यापारने आधीन न होसने पाते अरुक होय ते स्वतंत्र.
- ३. इतरव्यापारानधीन व्यापारवत्त्वम्। भीजना ०थापारने अधीन न ढेाई ने के व्यापारवाणुं ढेावापछुं ते स्वतंत्रत्व.

स्वतन्त्रोच्चारणम् —अन्यदीयस्वार्थतात्पर्या-चारणानधीनोचारणम् । भीक्ते भे पेताता ઉચ્या-रखुभां के अर्थनी કલ્પના કરી હૈાય ते અर्थना तात्पर्यावाणा ઉચ્ચારखने आधीन न रહीने के ઉચ્ચારख કરવું ते.

स्वतांत्राह्यातम् — यानस्वाश्रवप्राह्यस्याह्य-त्वम् । प्रभात्व धर्भनुं आश्रयभूत के प्रभाज्ञान छे, ते प्रभाज्ञानना केटला आइड छे, तेमना-वडे प्रभात्वमां के प्राह्मता छे, अक अ प्रभात्वमां स्वताश्रह्मता छे. केम,-प्रभात्व आश्रयभूत 'आ घडे।' એવું दृत्तिज्ञान छे. ते दृत्तिज्ञानने श्रद्ध्य डस्ताइं साक्षी यैतन्य छे. ते साक्षी यैतन्यथी दृत्तिज्ञाननी धेडे प्रभा-त्वनुं पश्च श्रद्ध्य इस्य छे. अक ते प्रभात्वमां स्वताश्राह्मता छे.

ર. दोषाभावसङ्कृतयावस्त्वाश्रयप्राह्कसामपी-प्राह्यत्वम् । દોષના અભાવ સહિત ( અથવા દોષના અભાવ હોઈને ) પ્રમાત્વ ધર્મનું આશ્રયમૃત જે પ્રમાદ્યાન તેની શ્રાહ્ય સામશ્રો (સાક્ષી) વડે જે પ્રમાત્વનું શ્રાહ્યપછું તે સ્વતાશ્રાહ્યત્વ.

# ( 34 )

 श. शानभाहकतामगीजन्यप्रद्विषमस्तद् । ग्रान-नी आ६३ सामग्रीथी जन्य अेंद्रं श्रद्धशुरं विषयत ( क्येद्रे श्राद्धत्व ) ते स्वताशाद्धात्व.

स्वतः प्रमात्वम्-आग्न्युक्तमावकारणानपेक्ष-ज्ञानसामान्यसामग्री प्रयोज्यत्वम् । स्थागंतुक स्थेवा सावइप कारख्ती स्रपेक्षा वगर ज्ञानती साभान्य सामग्रीथी जन्यत्व ते स्वतः प्रभात्व.

स्वतःप्रमाणम् अन्यप्रमाणनिरपेक्षस्वार्थ-बाधनसमर्थम् । ખીજા પ્રમાણુની અપેક્ષા રાખ્યા સિવાય પાતાના અર્થના બાધ કરવાનું સામર્થ્ય તે સ્વતઃ પ્રમાણ, જેમ, વેદ વાક્ય સ્વતઃ પ્રમાણ છે, કેમકે તેમાંના અર્થને સાબીત કરવાને ખીજા પ્રમાણુની અપેક્ષા નથી. (જાએ પૂર્વ મીમાંસા અ. ૧ પા. ૧)

स्वस्वम्—शास्त्रसंमातयथेष्टविनियोगाईत्वम् । શાસ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે પાતાની ઇચ્છા મુજભ પદાર્થની યાજના કરવાને (પદાર્થનું) યાગ્ય-પહ્યું તે સ્વત્વ.

स्वधा--- पित्रुहेशेन द्रव्यत्यागः। પિતૃએ। ने इदेशीने द्रव्य (પુષ્પપત્ર અન્નપાનાદિ) અપ' ध् કરતું તે સ્વધા.

स्वप्नजाग्रत् - स्वप्ने मित्रादिप्राप्तिः । स्वभ-भां भित्र वगेरेनी मुझाङात थवी ते स्वभ लग्नतः

स्वप्नज्ञानम् — પુરીતત્ તામની સૂક્ષ્મ નાડીમાં મન સ્થિત થાય છે ત્યારે સુધુપ્તિ થાય છે; અને પુરીતત્પાંથી બાહાદેશમાં મન સ્થિત થાય છે ત્યારે જાગ્રત થાય છે; પણ પુરીતત્ દેશ તથા બાહાદેશ એ બન્નેના સધિ વિષે મન સ્થિત થાય છે, ત્યારે સ્વપ્ન થાય છે. એ સ્વપ્ન પુર્યપાપરૂપ અદ્દષ્ટ વિશેષથી પણ જન્ય હાય છે, તથા જાગ્રત સમયની ખાસ ચિંતા (ચિંતન)થી પણ જન્ય હાય છે, તેમ વાત, પિત્ત, કદ્દરૂપ ધાતુ દેશ્યથી પણ જન્ય હાય છે. (એના (સ્વપ્નતાનના) માનસ વિપર્ષય જ્ઞાનમાં સમાવેશ થાય છે.) स्यप्बसुचुक्तिः—जामश्चार्या वक्तुम्यावर्मं यक्तिश्वत्तं तत् स्वप्नसुष्ठितिरसुच्यते । ભગ્મા પછી ( વિસ્મૃતિ આદિ કારસુથી ) કહેવાને અશક્ય એવું જે કાંઈ સ્વપ્નમાં અતુ-લવવામાં આવે છે, તે અવસ્થા સ્વપ્નસુષ્ઠિષ્ઠિ કહેવામાં આવે છે.

स्वप्नस्वप्नः—स्वप्नेऽपि स्वप्नां मया दृष्ट इति बुद्धिः । स्वप्नभां भने वणी भीळुं स्वप्न भाष्युं એवी ખુદ્ધિ થાય છે ते.

स्वप्नावस्था — इन्द्रियाजन्यविषयभाचापपे क्षान्तःकरणवृत्त्यवस्या । धिद्रिये।वडे अडलं डरवाते अये।ज्य क्षेत्रा विष्ये।ते अपरोक्षपत्ते (अत्यक्ष-पत्ते) विषय डरनारी क्षेत्री अंतःडर्णुनी वृत्तिनी अवस्था ते स्वप्नावस्था

- २. जाप्रभागप्रदक्तमीपरमे सति इन्द्रियोपरमे जाप्रदन्नमवजन्यसंस्कासंद्रभूतविषयतज्ञानावस्या । जाप्रत अवस्थामां भाग आपनारां अर्भ विराम पाम्ये छते अने छिद्रिया पखु पाताना विषयाने अद्यु इसीयी विराम पाम्ये छते, जाश्रतना अनुसवधी उत्पन्न थनारा संस्कार-वर्ड छह्भूतइपराणा विषया तथा तेमनुं हान के अले थाय छे ते अवस्थाने स्वप्नान वस्था अर्ड छे.
- ३. प्रबेशियामावत्वे सति मिथ्यावस्तुदर्शनम् । જાબ્રત અવસ્થાના અભાવ દ્વાેક્ષને મિથ્યા વસ્તુનું દર્શન તે સ્વપ્ત.
- ४. विषरितदर्शनत्वमम्। वश्तुनुं विपरित दर्शन थवापछ्ं ते स्वप्त.

स्वप्रकाशात्वम् स्वयंज्योतिः — सजातीय-प्रकाशाप्रकाश्यत्वम् । पेताना सल्तियः प्रकाश वडे केने। प्रकाश करवानी कहर रहेती नथी ते स्वप्रकाश अथवा स्वयं क्येति कहेवाय. ( अहीं अधे ज्ञानश्य प्रकाश समक्योः )

२. इतराप्रकाश्यत्वे सति संविद्विषयस्वे वा सति प्रकाशमानस्वम् । भीष्य क्षशाधी के प्रकाश करवा ये।ज्य न ढे।य, तेम संवित् नामे ग्रानने। पणु के विषय न ढे।य, એम છतां

## ( २४० )

તે પ્રકાશમાન હોય, તે સ્વપ્રકાશ અથવા સ્વયં જ્યોતિ જાણવા.

- ३. स्वव्यवहारे स्वातिरिक्तसंविदनपेक्षत्वम् । પોતાના વ્યવહારમાટે પોતાથી ભિન્ન ખીછ સંવિતની જેને જરૂર હોતી નથી તે સ્વપ્રકાશ.
- ४. अवेदात्वे सति अपरोक्षच्यवहार येग्यत्वम् । इसक्याप्तिने। अविषय हे। छने ले अपरेक्ष व्यवहारनुं ये। अपहुं ते स्वप्रकाशत्व.
- ५. अन्यानवभास्याचे सति स्वव्यतिरिक्त सक्लावभासक्त्वम् । के भीकाथी प्रकाश्य न है।छने पे।ताथी जिन्न सर्वनुं अवकासक ( प्रकाशक ) है।य ते स्वप्रकाश.

स्वभाव:-इतरनिरपेक्षं वस्तुस्वरूपम् । वश्तुना के स्वश्भमां भीकानी अपेक्षा ढेश्य निष्ठ ओवुं वश्तुनुं स्वश्प.

ર जन्मान्तरकृता धर्माधर्मीद શુभसंस्कारः। પૂર્વ જન્મામાં કરેલા ધર્મ કે અધર્મ આદિના શુભ કે અશુભ સંસ્કાર તે સ્વભાવ.

स्वर:-काक्कादिकृते वर्णायुचारणच्चनिविशेषः प्रश्न पूछ्या पगेरे भाटे पर्छ पगेरेनुं डिन्सार्छ् इरवामां अमुड प्रडारना ध्वनि (अवाक्) इरवामां आवे छे ते स्वर.

- (२) श्रुखनन्तरभावी यः शब्दोऽनुरणनासमकः । स्वता रश्चयति श्रोतृत्वितं स स्वर उच्यते ॥१॥ ( आन वजेरेभानी ) श्रुतिनी पछी के रथुआरा केवे। शण्ट थाय छ अने के सांकणनाराना भनने रंकन करे छे ते रवर.
- ર. વ્યાકરણમાં अच્ પ્રત્યાહારમાંના મકારાદિ પ્રત્યેક રવર કહેવાય છે.

स्वरसः-विवाह वगर; निविवाह.

स्वरूपयोग्यत्वकारणता—कारणतावच्छे-दक्षमंवच्वं स्वरूपयोग्यत्वम् । કારણુતાના વ્યવ-ચ્છેદક જે ધર્મ છે, તે ધર્મવાળા હોવાપણું, તે સ્વરૂપ યોગ્ય કારણુતા કહેવાય; જેમ, કુંભારના ચાક ફેરવવાના દંડમાં ઘટની કારણુતા છે, તે કારણુતાના વ્યવચ્છેદક ધર્મ દંડત્વ છે, તે દંડત્વ ધર્મ જેમ કુંભારના હાથમાં રહેલા દંડમાં છે, તેમ જંગલમાં રહેલા દંડમાં પણ છે. એવી રીતે જંગલના દંડમાં રહેલા કારણતાવચ્છેદકદંડત્વધર્મ, એ દંડત્વ-ધર્મવાળા હાેવાપછ્યું, એ ઘટના સ્વરૂપયાેગ્ય-ત્વરૂપ કારણતા છે.

स्वरूपलक्षणम्— स्वरूपं सत् व्यावर्तकम् । જे લક્ષ્યનું સ્વરૂપ ભૂત હાે હોને લક્ષ્યને અન્ય પદાર્થથા બિન્ન કરી ખતાવે છે તે સ્વરૂપ લક્ષ્યલું જેમ, પૃથ્વીત્વ એ પૃથ્વીનું સ્વરૂપ લક્ષ્યલું છે. હવે જાતિ અને વ્યક્તિનું તાદાત્મ્ય હાે ય છે, માટે પૃથ્વીત્વ જાતિનું પણ પૃથ્વી વ્યક્તિ સાથે તાદાત્મ્ય છે, અને તે સાથે જ જલાદિ હતર પદાર્થીથા પૃથ્વીને બિન્ન કરી ખતાવે છે, માટે માટે પૃથ્વીત્વ એ પૃથ્વીનું સ્વરૂપ લક્ષ્યલું છે.

- કतरानिक्ष्यं ळक्षणं स्वक्ष्यळक्षणम् ।
   લક્ષ્ય પદાર્થ સિવાય બીજા કશાયી જેનું
   નિરૂપણ થઇ શકે નહિ તે સ્વરૂપ લક્ષણ કહેવાય છે.
- ર. સ્વરૂપમેં અલ્લા વા મથવા લક્ષ્યનું રવર્ષ એજ જેનું લક્ષણ હોય તે જેમ, "સર્યજ્ઞાનાનન્દાઃ" "સત્ય, દ્યાન, અને આનંદ" એ પ્રકાનું લક્ષણ છે અને પ્રકાનું સ્વરૂપ પણ તેજ છે.

સ્વરૂપસમ્વન્ध:— સંયોગ સંબંધ તથા સમવાય સંબંધ, એ બન્ને સંબંધ બન્ને સંબંધીઓથી લિન્ન હોય છે, પણ જે સંબંધ બન્ને સંબંધીઓથી ન હોતાં એમાંથી એક સ્વરૂપ હોય તે સ્વરૂપ સંબંધ કહેવાય. ડુંકામાં,—સંયોગ અને સમવાય સિવાયના બાકીના તમામ સંબંધ તે સ્વરૂપ સંબંધ કહેવાય છે. જેવા કે,—કાલિક સંબંધ, દૈશિક સંબંધ, વિશેષણતા સંબંધ, વિશેષ્યતા સંબંધ, પ્રતિયોગિતા સંબંધ, અનુયોગિતા સંબંધ, આધારતા સંબંધ, આધેયતા સંબંધ, વિષયતા સંબંધ, ઇત્યાદિ.

२. सम्बन्धान्तरेण विशिष्टप्रतीतिजननायाय्यसम् । यथा भूतले घटा नास्तीत्यादौ घटाभावादेर्भृतलेन

# ( २४१ )

સમ્વન્ય: સ્વસ્પસમ્યન્ય: ! સંયોગ સંખંધ અને સમવાય સંખંધવડે વિશિષ્ટ પ્રતીતિ ઉત્પન્ન કરવાનું અયાગ્યત્વ. જેમ, 'પૃથ્વી ઉપર ઘડા નથી 'એ વાક્યમાં 'ઘટાભાવ'ના પૃથ્વી સાથે સમવાય સંખંધ નથી કે સંયોગ સંખંધ પણ નથી, એમ હતાં સંખંધની પ્રતીતિ તો થાય છે માટે એ સ્વરૂપ સંખંધ છે.

ર. પ્રતિયોગ્યનુયોગ્યન્યતરાત્મकः सम्बन्धः । પ્રતિયોગી કે અનુયોગી ખેમાંથી ગમે તે એકના સંભંધ. જેમ, ઉપરના જ ઉદાહરહ્યુમાં ઘટા- ભાવના પ્રતિયોગી ઘટ છે, અને ભૂતલ અનુયોગી છે. ઘટાભાવના સંભંધ તે ખેમાંના એક એટલે અનુયોગી ભૂતલ સાથે છે માટે તે સ્વરૂપ સંભંધ છે.

स्वरूपाध्यासः-અધિષ્ઠાનના અધ્યયતના સ્વરૂપે ભાસ થવા તે. જેમ, દારડીમાં સાપના અધ્યાસ, તથા આત્મામાં અનાત્માના અધ્યાસ એ સ્વરૂપાધ્યાસ છે. ( આત્મા પારમાર્થિક વસ્તુ છે, માટે તેના સ્વરૂપાધ્યાસ હોતા નથી.)

स्वरूपासिद्धिः—पक्षमां हेतुनुं न हेावुं ते स्वरूपासिद्धिः.

स्वरूपासिखो हेत्वाभासः-पक्षावृत्तिहेंतुः स्वरूपासिखः। के डेतु पेताना पक्षमां रहेता नथी ते रवश्पासिख अहेवाय छे. केम, " शब्दो गुणः वाक्षक्तात् रूपवत्।"—" शण्ट गुण्यु होताने येग्य्य छे, याक्षम होतायी—अर्थात् यक्षु छिद्रियलन्य याक्षम् प्रत्यक्षनो विषय होतायी ३५ गुण्युती पेटे." आ अनुमानमां याक्षमत्व ३५ हेतु शण्ट ३५ पक्षमां वर्तनो ल नथी; ४भे शण्ट यक्षु छिद्रियलन्य याक्षम् प्रत्यक्षनी विषय होतो नथी, पण्यु शण्ट ते। श्रीत्र छिद्रयलन्य श्रावण्यु प्रत्यक्षनी विषय होतो नथी, पण्यु शण्ट ते। श्रीत्र छिद्रयलन्य श्रावण्यु प्रत्यक्षनी ल विषय होय छे, माटे याक्षमत्व ३५ हेतु शण्ट ३५ पक्षमां अप्रति होवाथी स्वश्पासिख अहेवाय छे. आ स्वश्पासिख हेतुनुं ग्रान परामर्थानुं प्रतिणंच ध्राय छे, माटे ओ हेत्वालास अहेवाय छे.

એ સ્વરૂપાસિલ હેતુ (૧) શુલાસિલ, (૨)

- ભાગાસિદ્ધ, '(૩) વિશેષણાસિદ્ધ અને (૪) વિશેષ્યાસિદ્ધ, એમ ચાર પ્રકારના છે તેમાંઃ–
- (1) શકાસિક—જે હેતુ પાતાના પક્ષમાત્રમાં સ્વરૂપથી રહેતા નથી, તે હેતુ શુદ્ધાસિદ કહેવાય છે. જેમ ઉપરતા ઉદાહરણમાં કહેલા ચાક્ષુપત્વ હેતુ શબ્દ માત્રમાં સ્વરૂપથીજ રહેતા નથી, માટે એ ચાક્ષુપત્વ હેતુ શુદ્ધા-સિદ્દ કહેવાય છે. અને
- (ર) ભાગાસિક—જે હેતુ પોતાના પક્ષના એક ભાગમાં તા રહે છે, અને એક ભાગમાં તા રહે છે, અને એક ભાગમાં નથી રહેતા, તે હેતુ ભાગાસિક કહેવાય છે જેમ—" પૃથ્વ્યાવયઘત્વાર: પરમાणનો નિલ્લા: गન્धनत्त्वात् !''—" પૃથ્તી, જળ, તેજ, વાયુ, એ ચાર ભૂતોના પરમાણુઓ નિત્ય છે, ગંધ ગુણુવાળા હોવાથી." આ અનુમાનમાં પૃથ્વી આદિક ચારે ભૂતોના પરમાણુ પક્ષ છે, તે સર્વ પક્ષમાં ગંધવત્ત્વ હેતુ રહેતા રહેતા નથી, પણ કેવળ પાર્થિવ પરમાણુઓ વિષેજ એ ગંધવત્ત્વ રહે છે. માટે તે સર્વ પરમાણુર્ય પક્ષના જલાદિ પરમાણુ રૂપ એક ભાગમાં અવૃત્તિ હોવાથી એ ગંધવત્ત્વ હેતુ ભાગાસિક કહેવાય છે.
- (3) વિશેષણા સિદ્ધ-જે હેતુનું વિશેષણા પક્ષમાં અષ્ટત્ત હોય તે હેતુ વિશેષણા સિદ્ધ કહેવાય છે. જેમ, " वायुः प्रत्यक्षः, रूपवत्त्वे सित स्पर्शवत्त्वात् घटवत्।"—" વાયુ પ્રત્યક્ષ હોવાને યાગ્ય છે, રૂપવાળા હાઇને સ્પર્શ પ્રણ્યાળા હોવાથી, ઘડાની પેઠે. આ અતુમાનમાં રૂપવત્ત્વ વિશિઇ સ્પર્શવત્ત્વ હેતુ છે. તેમાં વાયુરૂપ પક્ષ વિષે જો કે 'સ્પર્શવત્ત્વ' વિશેષણ તો રહે છે, પણ રૂપવત્ત્વ વિશેષણા સહેતું નથી, અને જયાં વિશેષણોના અભાવ હોય છે, ત્યાં વિશેષણ વિશિઇનો પણ અભાવ હોય છે. માટે એ રૂપવત્ત્વ વિશેષ સ્પર્શવત્ત્વ-રૂપ હેતુ વિશેષણા સિદ્ધ કરેવાય છે.
- (૪) વિશેષ્યાસિદ્ધ-જે હેતુના વિશેષ્ય-ભાગ પક્ષમાં રહે તા નથી, તે હેતુ વિશેષ્યા-

# ( २४२ )

સિંહ કહેવાય છે. જેમ, હપર કહેલા અનુમાનમાંજ ' स्પર્શવત્ત્વે सति स्पवस्त्वात्' ' સ્પર્શવાળા હો તેથી ' એવી ' સેવી તે સ્પર્શવત્ત્વ વિશિષ્ટ રૂપવત્ત્વ હૈતુ રાખવાથી વાલુ રૂપ પક્ષમાં રૂપવત્ત્વ વિશેષ્ટનો અભાવ હોવાથા આખા વિશિષ્ટ હેતુનો પણ અભાવજ થશે. માટે એ સ્પર્શવત્ત્વવિશિષ્ટરૂપવત્ત્વ હેતુ વિશેષ્યાસિંહ કહેવાય છે.

स्वरुपोपकारकाङ्गम्-सन्निपत्योपकार रकम्- प्रधानस्य विद्युद्धस्कारद्वाराप्राधानोप-कारकम् । प्रधानक्षभं ( अंशी क्षभं)ना साधन-३५ प्रव्याद्विते संरक्षर आपवे। छत्याद्वि के अंश्रेष्ठत्व कर्भ, ते द्वारा प्रधान क्षभंने के ७५ अतेक सन्निपत्योपकारक आंश्रेष्ठ छे. केष्ठे छे. ओनेक सन्निपत्योपकारक आंश्रेष्ठ छे. केष्ठे छे. केम, ज्ञान साधन आंतः कर्णु-संरकार द्वारा निष्काम कर्भनुं अनुष्ठान ते प्रध् सन्निपत्योपकारि कर्षेनाय छे.

स्वहस्तितत्वम्-स्वीकृतलम् । સ્વીકાર કરવા પછું स्वाच्यायः—ગુરુ પાસેથી શ્રહ્યુ કરેલા પાતાના વેદાદિનું પઠન, ર પ્રશ્વાદિ મંત્રાના જપ.

स્વाध्यायत्वम्—स्वराखाध्ययनस्वम् । वेदनी જે શાખાનુ પોતાના કુળમાં પરંપરાથી અધ્યયન ચાલતું આવેલું હૈાય તેને 'સ્વ-શાખા ' કહે છે. એવી સ્વશાખાના વેદનું અધ્યયન તે સ્વાધ્યાય કહેવાય છે, ર પ્રશુ-વાદિ મંત્રાનો જે જપ તે પશુ સ્વાધ્યાય કહેવાય છે.

स्वारसिकः—સધળા ક્ષેકિત સાધારણ; સઘળા ક્ષેકિત ગમે તેવું. જેમ કેકિ સારા શબ્દના પ્રયોગ કર્યો હોય અને તે બધાને ગમે તેવા હોય ત્યારે તે 'સ્વારસિક 'કહેવાય.

स्वारासिक छक्षणा — अधुनातनतात्पर्य विषयीभूतार्थनिष्ठा छक्षणा । ६ भथांना व भतना धुरुषना तात्पर्यना विषयभूत के अर्थ छे, ते अर्थभां रहेदी के सक्षणा ते स्वारसिंह सक्षणा हहेदाय छे. केम क्षेष्ठ भाषासे गंगामां માટા મત્સ્ય જોઇને બીજા પુરૂવ પ્રૃતિ કહ્યું કે "गज्ञायां केषः ''–''ગ'ગામાં ધાષ (ગૌશાળા)" એ વચન સાંભળાને શ્રોતા પુરૂષ ધાષ પદની મત્સ્યમાં લક્ષણા કરે છે, તે સ્વારસિક લક્ષણા કહેવાય છે.

स्वार्थाचुमानम्—न्यायाप्रयोज्याचुमानं स्वार्याचुमानम् । न्याय वडे (' न्याय ' શબ્દ જુઓ ) અજન્ય જે અનુમાન, તે સ્વાર્થાનુ- માન કહેવાય છે અર્થાત—પુરૂષની અનુમિતિના હેતુ સૃત સ્વાર્થાનુમાન પ્રતિજ્ઞા વગેરે પાંચ વાક્યાના સમુદાયદ્દપ ન્યાયવડે જન્ય હાતું નથી; પણ એ પુરૂષ પાત્રજ પાકશાળા વગેરે સ્થળેથો ધૂમરૂપ હેતુમાં અભ્રિદ્દપ સાખ્યની વ્યાપ્તિના નિશ્ચય કરીને, તે પછી કાઇક વખતે પર્વતાદિક પક્ષમાં ધૂમરૂપ હેતુને જોઇને એ વ્યાપ્તિનું સ્મરણ કરે છે. તથા પરામશં ('પરામર્શ' શબ્દ જુઓ.) જ્ઞાનવાળા થઇને પર્વતાદિક પક્ષમાં અભ્રિવિષયક અનુ-મિતિવાળા થાય છે. આ સ્વાર્થાનુમાનની રીતિ છે.

स्वार्थानुमितिः—स्वस्य व्याप्य प्रतीत्य-नन्तरं व्यापकप्रत्ययः । शीलाना ६ ५६रा विना प्रथम पाताने व्याप्य ( हेतु ) नी प्रतीति थया पछी व्यापिद्यानाहिङ्गशी के व्यापक्ष ( साध्य ) नुं ज्ञान याय छे ते स्वार्थानुभिति-केम, धूम अने अभिना सह्यार ३५ व्यापि ज्ञानवाला माणुस पर्वतमां व्याप्य (धूमाऽ)-ने की छने अनुमान हरे ३ ५ पर्वतमां व्यापक्ष ( अभि ) छे, धूम हेलाय छे भारे, रसे।ऽानी पेरें. आ स्यार्थानुमिति छे.

स्वाहा—देवनाहेशेन हविस्यागः । हेवताने इहेशीने इतद्रव्यनुं अर्थाश्च करवुं ते

स्वीकारः — अस्तस्य स्वस्यकारा व्यापारः। के पातानुं नथी तेने पातानु छे, योभ इरवाना व्यापारः

સ્વેदज्ञारीरम्—પાણી જેવા પરસેવાથી જે શરીરા ઉત્પન્ન થાય છે તે સ્વેદજ કહેવાય છે. કૃમિ, મચ્છર, જૂઓ, જુઆ, જેગોડિયા વગેરેના શરીરા સ્વેદજ કહેવાય છે.

# ( 283 )

₹

हठानिप्रह:—( 'કર્માનબ્રહશબ્દ જાએ.') हर्ष:—चित्तगतसुखामिव्यक्षिका मुखबिकाशादि-हेतुर्घोद्यतः । भनभां २ढेखा भुभने अकि०यक्ष्त કરમારી મુખની પ્રપુલતાદિ ભુદ્ધિની વૃત્તિ તે હર્ષ.

हवनम् — देवायुद्देशेन मन्त्रपूर्वकं वहाँ हविः प्रक्षेपः । देवादिने अदेशाने भंत्रपूर्वक अभि इत्रद्रव्य नांभवं ते.

हास्यम् — विकृतविषवाक् चेष्टादिदर्शन-जन्य प्रस्वविशेषारद्विकाशादिहेतुः । विश्वत वेष, विश्वत वाणी, विश्वत येष्टा, वगेरे कोवाधी के अभुश् प्रश्वारनुं सुभ थाय छे ते क्षणावनारे। दांत देभावा वगेरेना हेतु ते हास्य.

हिरण्यगर्भः—समष्टिसूक्ष्मकारणशरीरोपहितं चैतन्यम् । सभाष्टि सुक्ष्म अने अरध्य शरीर के भाया ते अन्ने ३५ छपाधिवाणुं बैतन्य ते હिरथ्यगर्भः.

- अपन्नोक्टतभृतकार्यसमष्टिस्क्ष्मशरीरोपहितं चैतन्यम् । अपंचीकृत भूतेःनुं कार्यं अेतुं सभाष्टि सक्ष्म शरीर ३५ क्ष्पाधिवाणुं यैतन्य.
- સમાષ્ટ્રિ પ્રાણ, ૪. સૂત્રાત્મા. ( ગ્રાન શક્તિવાળાં અતઃકરણ અને ઇદિયાયા બનેલું હોવાયા તે હિરણ્યગર્ભ કહેવાય છે.)

हेतु:—અસાધારણ નિમિત્ત કારણ.

- तृतीयान्तं पद्यम्यन्तं वा। ત्रीજ કे પાંચમી વિભક્તિવાળા શબ્દ, જેમ, धूमेन के घुमात्।
- ३. साध्यविषयकज्ञानजनकवचनं हेतुः। साध्य विषे ज्ञान ઉત્પन्न કરનાર वयन ते खेतु.

४ प्रतिज्ञावाक्यधीजन्यकारणाकाङ्क्षा निवर्तकः ज्ञानजनकहेतुविभक्तिमद्वाक्यस्यं हेतुस्वम्। प्रतिज्ञाः वाध्यता ग्रानथी उत्पन्न थयेशी के धारख्तीः आधांक्षा, ते आधांक्षानुं निवर्तः के ग्रान, ते ग्राननुं कनक क्षेत्रं, छेतु अताव-नारी पांचभी के त्रीक्ष विकक्तिवाणुं वाध्य ते छेतु. केभ,—' पर्वत अभिवाणा छे' के પ્રતિજ્ઞા વાક્યના જ્ઞાનથી તેનું કારણું (લિંગ) જાણવાની આકાંક્ષા થઇ; એ આકાંક્ષાની નિષ્ટત્તિ કરનાર જ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરનાર 'ધૂમાડાવાળા છે તેથી' એવું પાંચમા વિભ-ક્તિવાળું વાક્ય છે, માટે એ હેતુ છે.

એ હેતુ બે પ્રકારના છે:–(૧) ઉત્પાદક અને (૨) જ્ઞાપક.

- (૧) ઉત્પાદક હેલુ —જેમ, 'માટીથી ઘડા થાય છે.' એમાં માટી ઘડાની ઉત્પાદક હેલુ છે. અને—
- (૨) જ્ઞાપક હેલું —' પર્વત અમિવાળા છે, ધૂમાડાથી. ' એમાં ધૂમાડા અમિના જણા-વનારા હોવાથી તાપક હેતુ છે.

हेतुवाक्यम्—पश्चम्यन्तं तृतीयान्तं वा लिक्षप्रतिपादकं वचनं हेतुवाक्यम्। पांचभी विकिति कोने छेडे हैं।य अथवा त्रीक विकिति कोने छेडे हैं।य अवं के धूमाहिक विंगतुं प्रतिपादक वचन छे, ते वचन हेतु वाक्ष्य कहेवाय छे. केम,—"पर्वता विह्नमान्, धूमवन्त्वात्" "पर्वत अभिवाला छे, धूमाडावालापछुं छे तथी." अभाना 'धूमवन्त्वात्' से वचन पंचम्यत्त छे तथा धूमइप विंगतुं प्रतिपादक पहुं छे, तथी ते वचन हेतु वाक्ष्य कहेवाय छे.

हेत्वस्तरम्—परोक्तद्रघणे। हिची घँया पूर्वाकहेतुकेाटौ विशेषणान्तरोपादानं हेत्वन्तरम्। प्रतिवादीओ अथन अरेक्षा हृष्णुने हृर अरवानी
ध्रम्थाथी प्रथम अर्डेक्षा छेतुनी ग्राटिमां के
थीलां विशेषण् छमेरी आपतुं, तेनुं नाम
छेत्वंतर छे. केम,—"शब्दोऽनित्यः प्रत्यक्षत्वात्"—
"शब्द अनिस् छे, प्रत्यक्ष हेवायी." आ
अनुमानथी वादीओ शब्दमा अनित्यत्व सिद्ध
अर्धे, प्रतिवादीओ इड्डं १, ज्यतिइप सामान्यमां
अनित्यत्व न छतां पण् प्रत्यक्षत्व छेतु रहे
छे, माटे ओ छेतु व्यक्षियारी छे. ओ होष
हुर अरवाना छेतुथी वादीओ 'जातिमत्त्वे सति'
ओतुं विशेषण् छेतुने कोदीने 'जातिमत्त्वे सति'
प्रस्यक्षस्वात्' अर्थात्' 'ज्यति सामान्यवाणाः

# ( 288 )

હાઇને પ્રત્યક્ષ હોવાથી '–( શખ્દ અનિત્ય છે.) એવા હેતુ કથન કર્યો, તેથી જાતિ સામાન્યમાં એ હેતુના વ્યક્તિચાર થાય નહિ. આ રીતે પ્રતિવાદીએ કહેલા દેષની નિવૃત્તિ માટે હેતુ કાટિમાં જે બીજું વિશેષણ ઉમેરી આપતું, તેનું નામ હેત્વ તર છે.

हेत्वाभासः— अनुमितितत्करणान्यतरप्रति-बन्धकयर्थायज्ञानविषयो हेत्वाभासः । અનુમિતિનું અથવા અનુમિતિના કરણુરૂપ વ્યાપ્તિનાનનું, તથા પરામર્શનું પ્રતિમ'ધક જે યથાર્થનાન છે, તે ન્નાનના જે વિષય તે હેત્વાભાસ કહે-વાય છે. અર્થાત્ જે હેતુ વ્યાપ્તિ, પક્ષધર્મતા, વગેરે સત્ હેતુનાં લક્ષણથી રહિત હોય, તથા હેતુ જેવા પ્રતીત થતા હોય, તે હેતુ હેત્વા-ભાસ કહેવાય છે. એવા હેત્વાભાસથી કાઇ પણ સાધ્યની સિહિ થતી નથી.

हेत्वाभासप्रकाराः— હૈત્વાભાસ પાંચ પ્રકારના છે:—(૧) સવ્યભિચાર, (૨) વિરુદ્ધ, (૩) સત્પ્રતિપક્ષ, (૪) અસિદ્ધ, અને (૫) ભાષિત. તેમાંથી સબ્યભિચાર નામે હૈત્વા-ભાસને પ્રાચીન નૈયાયિકા 'અનૈકાન્તિક' એવા નામથી કથન કરે છે. એ અનેકાન્તિક હૈત્વાભાસ વળી ત્રશુ પ્રકારના છે:—(૧) સાધા-રશુ, (૨) અસાધારશુ, અને (૩) અનુપસંહારી.

(એ સર્વનાં લક્ષણો તે તે શબ્દોમાં જેવાં.) વળી અસિદ્ધ નામે હેત્વાભાસના પણ ત્રણ પ્રકાર છે: (૧) આશ્રયાસિદ્ધ, (૨) સ્વરૂપાસિદ્ધ, અને (૩) વ્યાપ્યત્વાસિદ્ધ.

हंससन्यासी — शिखावर्ज यशापवीतशिक्यैक-दण्डकमण्डल्वरो प्रामेकरात्रकष्ट्रवान्यायणपरा हेसः । शिभारिकत, यशे प्रतीत, शिक्ष, ओक ६' अने ६भ' ३ण धारखु करनार, गाममां ओक रात्री रहेनार अने कृष्ट्रवांद्रायखु करनार ते हेसस्थ्यासी कहेवाय.

हिंसा—प्राणिवृत्तिच्छेदः। प्राष्ट्रीओती वृत्ति ( જીવિકા ) ने। छे६ કरवे। ते.

ર. ક્ષવિધિપૂર્વक प्राण्युपघातः । અવિધિપૂર્વ ક પ્રાણીના ધાત કરવા તે, એટલે વેદમાં યદ્રો માટે જે પ્રાણીઓની હિંસા કહી છે તે સિવાય પ્રાણીના ધાત કરવા તે હિંસા.

हेयत्वम्—हानिकयाविषयत्वम् । त्याभ करवानी क्वियानुं के विषयपाधुं ते हेयत्व.

होमः—देवतोहेशेन वहाँ मन्त्रद्वारा घृतादि-प्रक्षेपः । देवताने छहेशीने भंत्र भे।सीने अभिभां द्यी वजेरे हुतद्रव्यने नांभवुं ते द्वाभ.

ह्नीः — अकार्यप्रश्रत्यारम्मप्रतिबन्धिका व्यक्त लजा। અકાર્યમાં પ્રવृत्तिनी આરંભ કરતાં તેને અટકાવનાર જે લાકલાજ તે દ્વી કહેવાય છે.

