अोशम्

# धर्म-इतिहास-रहस्य

सनातन वैदिक-धर्म, बौद्ध, जैन, शैव और वैष्णवादि (संसार के सम्पूर्ण) मतों के विषय में बड़े अन्वे-षणों तथा विलक्षण, नवीन और सैकड़ों रहस्य पूर्णप्रमाणों से पक्षपात, हठ-धर्म, भ्रम और अन्ध-विश्वास को समूल नष्ट करते हुये विरोध का नाश

लेखक-

### श्रीमान् पं॰ रामचन्द्रजी शर्मा

तथा

श्रीमान् ला० तोतारामजी गुप्त काँठ ज़िला मुरादाबाद सम्पादक

श्रीमान् प्रेमशंकरजी वर्मा बड़ागाँव पाँत शाहजहाँपुर प्रकाशक —

महाशय श्यामलालजी वर्मा श्रध्यक्ष, वैदिक-श्रार्थ-पुस्तकालय

प्रथमावृत्ति }

जनवरी १९२७ ई०

मृल्ब २)

### महाशय श्यामलालजी वर्मा श्रध्यत्त, वैदिक-आर्थ-पुस्तकालय बरेली

## समर्पगा

### यह क्षुद्र पुस्तक

महाबीर स्वामी, भगवान बुद्ध, श्रीशंकरा-चार्य्य, स्वामी रामानुजाचार्य्य, राजर्षि गुरु गोबिन्दसिंह श्रीर महर्षि स्वामी दयानन्द-सरस्वतीजी की—

पवित्र ऋात्माऋों की

सेवा में

अत्यन्त ही श्रद्धा, भिक्त तथा आदर सहित समर्पित

### कृतज्ञता-प्रकाश



- (१) जगद्गुरू श्रीशंकराचार्यः, स्वामी श्रनन्ताचार्यः, बौद्ध भिक्षु धर्मपालजी, जैन महात्मा मुनिराज विद्या-विजयजी, स्वामी श्रद्धानन्दजी, स्वामी दयानन्दजी बी० ए०, बाबा गुरुदत्तसिंहजी।
- (२) पं० मदनमोहनजी मालवीय, म० इंसराजजी, पं० त्र्यज्ञेनलालजी सेठी, सरदार कत्तीरसिंहजी, पं० नेकीरामजी शर्मा।
- (३) श्रीमान् महाराज दुर्गानारायणसिंहजी तिरवा नरेश, श्रीमान् महाराज नाहरसिंहजी शाहपुराधीश, श्रीमान् महाराज राजारामपालसिंहजी, श्रीमान् महाराज राजा रावगोपालसिंहजी; इन सम्पूर्ण नेताओं को (नहीं-नहीं आर्थ्य-जाति की सोलह कलाओं) के हम सब लोग बड़े ही कृतज्ञ हैं, जिन्होंने जाति के संगठित करने के लिये बड़ा ही परिश्रम किया है।



Ac. Gunralmasun-1888 मकाशक—श्यामलाल वम्मी in Gun Aradhak Trus

### मकासक के दो शब्द

प्रिय वाचक महानुभाव!

हिंदी साहित्य में धार्मिक इतिहास प्रंथ की कमी चिरकाल से मुझे खटक रही थी और मैं इसी चिंता में था कि किसी सुलेखक धार्मिक इतिहासज्ञ से एक ऐसा प्रंथरत तैयार करवा इस अमाव की पूर्ची करूँ जिस समय पं० रामचन्द्रजी ने यह प्रस्तृत प्रन्थ ''धर्म-इतिहास-रहस्य'' लिखकर उपस्थित किया तब मेरी वह चिन्ता जाती रही उस समय मेरा विचार यह हुआ कि यह प्रन्थ रत्न सर्वोङ्ग-पूर्ण प्रकाशित किया जाय छपाई सफ़ाई कागज़ और चित्र इत्यादि सुन्दर रक्खे जाँय परन्तु जिस समय मैंने चित्रों की खोज आरम्भ की और स्वामी महाबीर जी का चित्र उपलब्ध न हुआ तव मैंने कई एक जैनी भाइयों से इस सम्बन्ध में लिखा पढ़ी की कि वह एक चित्र स्वामीजी का हमें प्रदान करें। परंतु किसी महानुभाव ने भी चित्र भेजने की कृपा न की। हाँ एक दो हमारे हितैषी मित्रों ने हमको स्वामीजी का चित्र न प्रकाशित करने की सलाह ( कहिये या आज्ञा ) दी और चित्र प्रकाशित करने पर हानि उठाने की सम्भावना प्रगट की। अन्ततः विवश हो मुझे अपनी अभिलाषा को दबाना पढ़ा जो कुछ चित्र मिल सके वह दे दिये गरे हैं कई कारणों वश छपाई सफ़ाई भी हमारी इच्छानुसार नही सकी। तो भी यह प्रंथ रत्न अपने प्रकार का एक ही प्रन्य है। आशा है,कि आप इसका समुचित आदर करेंगे और हमारे परिश्रम को सफल करते हुये हमारे उत्साह को बढ़ावेंगे। और जो कुछ प्रेस सम्बन्धी तथा अन्य अशुद्धियाँ प्रस्तुत पुस्तक में रह गई हैं उनकी सूचना देने की कृपा करेंगे ताकि द्वितीय संस्करण में यह प्रन्थ रत्न सर्वाङ्ग पूर्ण सुन्दर बनाया जा सके। वैदिक-आर्य-पुस्तकालय श्यामलाल वर्मा ता० १-१-१९२७ ई०

### सहायक पुस्तकों की सूची

- (१) श्रीशंकराचार्य और उनकी शिक्षा [ छे० पं० राजा-रामजी ] (२) सृष्टि सेवान [ छे० - मा० आत्मारामजी ]
- (३) ईश्वरीयज्ञान वेद [ ले०—प्रिं० बालकृष्ण एम० ए० ]
- (४) धर्म आदि का स्रोत [ ले०—बा० गंगाप्रसादजी एम० ए० ]
- (४) प्राचीन इतिहास [ छे०-प्रो० रामदेवजी ]
- (६) जीवन प्रभात [ हे०— पं० बलदेवप्रसादजी मिश्र ]
- 🕆 ( ७ ) गीता रहस्य [ ले०—लो० तिलक ]
- (८) विसारसागर [ छे०—म० निश्चलदासजी ]
  - (९) अलबेबनी का भारत [ले॰-पं॰ सन्तरामजी बी॰ ए]
- (१०) राइल एशियाईटिक सोसायटी और का० ना० प्र० पत्रिका तथा अन्य पत्रों के लेख।
- (११) भारतवर्ष के कई इतिहास।
- ( १२ ) जैन, बौद्ध, शैव, वैष्णवादि मतों के प्रन्थ ।
- (१३) श्रीमान् लाला लाजपतरायजी का इतिहास।
- (१४) श्रीमान् रा० शिवप्रसाद सि० हि० का इतिहास।
- (१५) सिक्लों का इतिहास।
- ( १६ ) सत्यार्थप्रकार्श, ऋग्वेदादि माध्य भूमिका आदि ।

### भूमिका

सन् १११= ई॰ के माघ मास के किसी रविवार के दिन मेरे हत्य में यह विचार उत्पन्न हुन्ना कि संसार के सम्पर्ण मती का एक बृहद इतिहास लिखना चाहिये, इसलिये इस कार्य की पुर्ति के ब्रिये धर्म-अन्थों श्रीर इतिहासादि की पुस्तकों से सामग्री एकत्र करने लगा। जिन दिनों म॰ गाँधी का श्रसहयोग बड़े बेग से वृटिश छत्र की दिला रहा था श्रौर हिन्द लोग प्रेम में इतने मस्त थे कि अपने विधर्मी भाइयों का जुठा पानी पीने में ही कल्याय समसते थे, उन दिनों भी मैं हिन्द-सप्तिता ऐक्य को श्रप्तस्भव तो नहीं पर कठिन श्रवश्य समस्ता था। जिन लोगों ने इसलाम धर्म के प्रन्थों श्रीर सिद्धान्तों का भली प्रकार श्रध्ययन किया है। वे जानते हैं कि हिन्दू-धर्म श्रीर इसलाम के दृष्टि कोश में बिएकुल ३६ का स्वरूप है। इन्हीं दिनों के अन्त में जब माला-वार श्रीर मुलतान में हिन्दुश्रों के साथ बढ़े-बढ़े श्रस्याचार हुये तो हमारे प्रेम पात्रों ने उलटी ऋत्याचारियों की सहायता की, श्रपने मुख से सहानुभूति का एक शब्द भी न निकाला । मुसलमानीं के एक बड़े नेता ने तो यहां तक कह दिया कि इसलाम को तलबार के द्वारा धर्म प्रचार का अधिकार है पर शोक हिन्दुओं की आँख फिर भी नहीं ख़ुली | वे इसी घोखे में रहे कि बिना हाथ पैर हिलाये ही स्वराज्य मिल जायगा, बातों से ही गोरक्षा करके मुक्ति लट लेंगे। इन सब घट-नात्रों से मेरा दृढ़ विश्वास हो गया कि गुलाई तुलासीदासजी का यह वाक्य बिरुकुल ठीक है कि बिना भय के कभी प्रीति नहीं होती। भ्रन्त में जब हिन्दू लोगों को ज्ञान हुआ तो बड़े पछताये चारों स्रोर से रक्षा का प्रश्न उठा अन्त में यही निश्चय हुआ कि संगठन किया जावे। संगठन के बिये तीन बातों की बड़ी आवश्यकता थी। प्रथम जातीय रक्षा दूसरे मतभेद का नाश, तीसरे शिक्षा । सन् १६२३ ई० में राजपृत

महासभा ने जाति से बहिष्कृतः भाइयीं के मिलाने का प्रस्ताव पास किया जिससे मुसलमान लोग बड़े ही ऋद हुये श्रीर सैकड़ों प्रचारक मलकानों को मुसलमान बनाने के उद्देश्य से भेज दिये। श्रव हिन्दुश्रों ने सोचा कि इन लोगों को हमारी जातीय वृद्धि से इतना बैर क्यों है। श्रार्य-समाजी लोग सुसलनानों के इस श्रनुचित कार्य को सहम न कर सके। इसिलिये उनके नेता लोग श्रपने प्रचारकों को लेकर मुसलमानों के विरुद्ध कार्य करने लगे। यह देख हिन्दू। जाति के सम्पूर्ण श्राचारको श्रीर उपजातियों ने वहिष्कृत भाइयों को मिला लेने के प्रस्ताव को कियात्मक रूप देने का निश्चय कर लिया; श्रव तो प्रेम के प्यासे लोग अपने बिद्धुंड़े भाइयों से मिलने लगे। इस प्रकार परमें-श्वर की प्रेरणा से अ अम्मव कार्य दो वा तीन मास में हो गया। अब मतभेद और शिक्षा का प्रश्न शेष रह मया, दैवकोग इन्हीं दिनों में मेरे क्रास के बच्चों में मेज़ पर रक्खे हुये श्रीमद्भागवत पुराग की व्या-करेगा के विषय में मतभेद होगया। सारा क्रांस इस प्रन्थ की संज्ञा बता रहा था, पर एक बालक उनके विरुद्ध था, मैंने कहा तुम दोनों ठीक कह रहे हो पर अपनी-श्रपनी बात को समका नहीं सकते। देखो यह प्रन्थ संज्ञा नहीं है, यह तो केवल एक परार्थ है. पर इसका नाम संज्ञा है। दैवात मेरा दूसरा वंटा खाली था। इसलिये इसी विषय पर विचार करने लगा। हृदय में यह विचार उत्पन्न हुन्ना कि कहीं हमारा मतभेद ऐसा हो मतभेर तो नहीं है, इसिलये उस धर्म सम्बन्धी इतिहास की सामप्री पर फिर विचार करने लगा। श्रव जो देखता हूँ तो संसार ही पलटा हुआ दिखाई दिया। जिन बातों को फूट का कारण जानता था वे ही प्रेम का कीज निकलीं। मेरी इस प्रवृति को देखकर कांठ के प्रसिद्ध सेंद श्रीमान ला॰ मथुरादासजी के सुपुत्र ला॰ तीतारामजी गुप्त ने इतिहास और धर्मादि के बहुत से प्रन्थ दिखाये और हर प्रकार की सहायता से मेरा उत्साह श्रीर भी बढ़ाया। मेरी प्रकृति उनके विरुद्ध

### [ ३ ]

चंचल होने पर भी बहुत ही मिलती है। इसलिये जब कोई प्रश्न हृदय में उठता, उन्हीं से परामर्थ लेता। इस प्रंथ में जितनी अच्छी बाते हैं वे उन्हीं की सममनी चाहिये। और जितनी छोटी बातें हों वे मेरी सममी जावें। इस प्रंथ में जो कुछ गुण अथवा अब गुण हैं वे सब न्यून से न्यून तीन बार बढ़ने से आत होंगे। इस प्रन्थ के किसी विषय को विचारते समय आगे-पीछे प्रेम, मनुष्य-प्रकृति, देश, पान्न, अवस्था, परस्थिति और सत्य का सदा ही ध्यान रखने की आवश्यकता है। संसार में सब को प्रसन्न रखना अवस्था है पर इस बात का परमिता परमेरवरी ही जानता है कि हमने जान-ब्सकर किसी मत पर कोई चोट नहीं की इस पर भी यदि हमसे कुछ अपराध हो गया हो सी पाठक अपनी उदारता से क्षमा करदें।

दृष्टम् किमपि लोकेऽस्मिन निर्दोषमननिगुण्यम् । आवृणुष्यमतो दोशान्विवृणुष्यम् गुण्यान्तुषः॥

लेखक—



### उपसंहार

हां सेखनी हत्पन्न पर लिखनी है तुमको यह कथा, इकालिमा में डूबकर तैयार होकर सर्वथा। स्वच्छन्दता से कर तुमे करने पड़े प्रस्ताव जो, जग जाँय तोरी नोक से सोते हुए हों भाव जो॥

(मैथिलीशरण गुप्त )

संसार की वर्तमान दशा वहुत ही बुरी है, एक मत दूसरे मत को एक जाति दूसरी जाति को, श्रीर एक मनुष्य दूसरे मनुष्य को खाने को दीद रहा है। राजा से लेकर रङ्क तक किसी के चित्त को चैन नहीं है। मनुष्य इस श्रसंतोषाग्नि के बुकाने के लिये नित्य नये उपाय सोचते है पर श्रन्त में सब के सब न्यर्थ सिद्ध होते हैं। इसका कारण यह है कि सोगों ने श्रसंतोष के मूल कारण को नहीं जाना। प्रकृत्ति का गुण ही अक्शान्ति है, कोई भी प्राकृतिक पदार्थ एक दशा में नहीं रह सकता। इस बात को सभी जानते हैं कि जो गुण जिस पदार्थ में होता है वहीं गुण उसकी संगत करनेवाले में भी श्रा जाता है । श्रीन के निकट रक्खा हुआ कठोर लोहा भी भ्राग्नि हो जाता है, यही नहीं उससे विपरीति गुण रखने वाला बर्फ़ भी उच्छा जल बन जाता है। योरुप संसार में शांति नहीं फैबा सकता, वयोंकि वह प्रकृत्ति का उपासक है। प्रव शान्ति के दो ही उपाय हो सकते हैं, प्रथम यह कि प्रकृत्ति की संगत ही त्याम दी जावे सो यह हो नहीं सकता | जब तक मनुष्य श्रावागमन के चक्र में पड़ा हुआ है उससे विलग नहीं हो सकता । दूसरा उपाय यह हो सकता है, कि प्रकृत्ति के इस गुण को ही नष्ट कर दिया जावे, यह तो असभव है कि गुर्सी से गुर्स दूर कर दिया जावे। जिन लोगों ने केवल प्रकृत्ति-देवी के ही दर्र न किये हैं उनके सामने शांति का केवल एक गुरा यह

भीर रह जाता है कि जैसे-तैसे शिक्ष को बढ़ाया जावे तो फिर किसी का भय नहीं रहेगा। वास्तव में प्राकृतिक संसार में इससे प्रच्छा कोई उपाय नहीं है, पर इसमें भी चित्त को चैन नहीं मिलता। दिन रात अपनी शिक्ष के बढ़ाने छौर दूसरों की शिक्त के घटाने की चिनता घेरे रहती है, शौर जब विपक्षी भी ऐसा ही करने लगता है तो यह चिंता भीर भी वढ़ जाती है। जापान, रूस, बुटेन फ्रांस और श्रमेरिका में यही खींचा तानी हो रही है। एक दिन वह भी शीध ही श्राने वाला है जब कि समुद्र की मछ्लियों शौर स्थल के जीवों को पश्चिमी सभ्यता मांस संबंधी ऋषा चक्रवृद्धि व्याज सहित चुका देगी। चाहे बल बढ़ाने की चिंता कितनी ही बुरी सही पर जो ऐसा न करेगा वही समृत नष्ट हो जावेगा।

जिस मनुष्य ने प्रकृत्ति से उपर आँख उठाकर भी देखा है तो उसको एक ऐसी शक्ति का भी अनुभव हुआ है जो अशान्ति से अनन्त गुनी शान्ति का समुद्र है, जो पक्ति की अशान्ति का सदुपयोग करके उसे शान्ति की ही सामग्री बना रही है, तो उसे उस समय आशा ही आशा दिखाई देती है, सम्भव है जोगों को उस शिक्त का विश्वास बीसवीं शताब्दी में भी न हुआ हो, पर इस बात को तो वे अवश्य ही मानेंगे कि जब संसार में अशान्ति मौजूद है तो शान्ति भी अवश्य ही होगी क्योंकि जब शीत है रो गर्मी भी अवश्य ही मौजूद है। संतार में जिस पदार्थ की जितनी आवश्यकता है वह उतना ही अधिक मौजूद है, यदि रोग एक है तो श्रीविध भी असंख्य है, जितनी वायु की आवश्यकता है उससे अधिक वायु मंडल भरा पड़ा है। फिर यह कैसे हो सकता है कि सब से आवश्यक पदार्थ शान्ति का भंडार क्यों न होगा। पर जब तक उस शान्ति स्वरूप शिक्त के पास न जावें तब तक न तो शान्ति ही मिल सकती है न प्रकृत्ति का सद्पयोग ही हम जान सकते हैं। संसार में कोई भी अपने उत्पर दूसरे का अधिकार नहीं चाहता। इसी नियम के अनुसार

### [ ६ ]

प्रकृति इस प्रस्प जीव को उस महान शक्ति से दूर रखने के लिये बड़े बड़े प्रकोभन देती है। उस परम पिता ने इस प्रकृति से जीव के कहयाए के ब्रिये जहाँ श्रन्य पदार्थ बनाये उसके साथ ही श्रपने तक पहुँचने के लिये पूर्ण उपाय भी श्रादि सृष्टि में दिये जिनको वेद वा मूल ज्ञान कहते हैं।

प्रोफेलर मैक्समूलर, म० टालस्टाय ग्रीर एन्ड्रो जैक्सन डेवीस का वचन है कि संसार की भावी सभ्यता ग्रीर सच्ची शान्ति भारतवर्ष से ही फैलेगी जिस जाति से संसार शांति की श्राशा लगाये बैटा है। श्रव उससे प्रधिक गिरी हुई संसार में कोई भी जाति नहीं है। जिस जाति के पूर्वज कभी शत्रु का भी श्रपमान नहीं सहन कर सकते। श्राज वह इतनी निर्लंज हो गई है, कि उसके सामने उसकी रोती हुई पुत्रियों का सतीत्व नष्ट किया जा रहा है, हाय गोमाता का पवित्र रक्ष गंगामाई की पवित्र भूमि में बहाया जाता है पर उसके विषय भोग में कुछ श्रन्तर नहीं पढ़ता।

परमातमन् १ श्रापने हमको ऐसी निर्तंज जाति में क्यों जनम दिया है जिसको संसार में गुजाम के नाम से पुकारा जाता है। जिसमें सदा-चार प्रेम श्रीर घीरता का नाम भी नहीं है। भगवान हमने वह कौन से पाप किये थे जिनके कारण हमें उस ज़ाति में जन्म लेना पड़ा जिसमें द्यालुता का विलकुत ही दिवाला निकल गया है। पिताजी! इस मनुष्य योनि से तो यहीं श्रच्छा होता कि हमारा जनम पशुश्रों में होता! हा ! श्राज हमारी कायरता को देखकर दूसरी जातियाँ हमारे पूर्व पुरुषों को गड़रिया श्रीर श्रसभ्य कहती हैं। भक्ष वरसल ! क्या कोई समय ऐसा भी श्रानेवाला है जब श्रन्य मिटी हुई जातियों की लिस्ट में हमारा भी नाम लिखा जायगा ? क्या संसार का कल्याण करनेवाले ऋषियों का कोई भी नामलेवा न रहेगा।

श्रो ! श्रपने भाइयों को दूर धक्का देनेवाले भोले सज्जनों क्या तुम नहीं जानते कि एक दिन तुम्हारे सुख में बलात्कार गोमांस दूसने की तैय्यारी हो रही है। श्ररे ! पकवान के खानेवाले सतयुगी पुरुषो क्या

### [ 9 ]

तुम नहीं जानते कि बस १४ वर्ष के पश्चात् ऋषि भूमि में गोवंश नष्ट हो जायगा।

हा ! निर्देशी जाति तुम्म में जन्म लेने पर बार-बार शिक्कार है जबकि हमारे बच्चे किसी के हाथ में दूध देखकर नदीदेपन से गिड़गिड़ा कर मांगते हैं और हम अपने फूटे मुख से फिड़ककर ही संतोष नहीं करते, वरन मारते-मारते मुख्ति भी कर देते हैं। हाथ ! क्या इससे भी बुरा कोई समय होगा जबकि हमारे प्यारे रोगी बच्चों के लिए कुछ भी नहीं मिलता होगा।

हिन्दू जाति ! कितनी बे शर्मी श्रीर बेग़ैरती का स्थान है कि त् दूसरी से तो भोजन बुद्वाने का भी यह करती है श्रीर तुमसे गो माता की चरबी लगा विदेशी वस्त्र भी न त्यागा जावे । याद रख मुसलमान गो बंध नहीं बन्द कर सकते यह गोवध तो काफिरों से च्ह्नू सीधा करने का सर्वोत्तम उपाय है । यह तो उनका प्रिय भोजन श्रीर व्यापार का मूल है । यह तो उनके पांच मूल सिद्धान्तों में से एक सिद्धान्त है । श्री प्रमादी जाति ! निश्चय रख बातों में श्राहिसा परमोधमी का पालन नहीं होता । इस धर्म के पालन के लिये तुम्हे श्राहिसा देवी के श्रागे सिर काट कर श्रपने ही हाथ से भेट करना पड़ेगा ।

चाहे सूर्यं से बर्फ के देले बरसने लगे पर यह श्रसम्भव है कि श्रांगरेज़ गोवध बन्द कर दें भला वे गोवध बन्द कर के श्रपने दैनिक भोजन को प्राप्त करने के बज़ील को दूना मूल्य देकर उसकी हा हा क्यों करें। वे श्रपनी भेद नीति को हाथ से क्यों खोकें। जिल इस भारतवर्ष का ही नहीं-नहीं सारा साम्राज्य स्थिर है। समम्मो तो सही कीन सा कारखाना ऐसा है जिसमें गोवध की श्रावश्यकता, नहीं, भक्का जिस ब्यापार के भय से जमनी से युद्ध छेड़ा उसे कायर लोगों की प्रस-श्रता मात्र के लिये क्यों नष्ट करदें। क्या वे विदेशीय वस्तुश्रों के दक्क हिंदुश्रों के बराबर भी बुद्धि नहीं रखते।

सब दुखों के दूर करने का मूल मंत्र यह है कि अपनी गिरावट के कारणों को दूर करके संगठन करो। संसार में सब पदार्थ हैं पर बिना कमें किये कुछ नहीं मिलता और तो और हमारा सब से बड़ा शुभ-चिन्तक परम पिता परमेश्वर भी कुछ नहीं दे सकता।

### हम संसार में क्यों मिट रहे हैं

(१) मद्यप लोग कहते हैं कि हमारी जाति उस समय तक उन्नति नहीं कर सकती जब तक उसमें योरुप की भाँति मद्य का श्रन्छा प्रचार न हो जावे, वे कहते हैं कि मद्य से बुद्धि की वृद्धि होती है। जब हम हनसे कहते हैं कि योरुप की उन्नति के मार्ग पर डाजने वाले न्यूटनादि महापुरुष तो इसके बड़े शब्रु थे तो वे चुप हो जाते हैं।

२—मांसाहारी कहते हैं कि मांस न खाने के कारण श्राय्यं जाति की बुद्धि और उसके बल का दिवाला निकल गया है। उनको इतना भी ज्ञान नहीं है कि हिन्दू लोगों में जो ४० प्रति सैंकड़ा लोग मांस खाते हैं, इन मांस खानेवाली जातियों में जिनमें श्रिषक माँस खाया जाता है वे उतनी ही बलहीन श्रोर कायर भी श्रिषक हैं, जो लोग कभी-कभी मांस खाते हैं उनकी गिन्ती मांस खानेवालों में भी नहीं हो सकती। गत महायुद्ध में यह बात सिद्ध हो चुकी है कि श्रम्म दूध क। सेवन करनेवाली जातियाँ वड़ी धीरता तथा वीरता से लड़ती हैं, उनके घाव शीघ्र ही भर जाते हैं वे भूख श्रीर गरमी-सरदी के सहन करने में

जिन्होंने कुछ भी शिक्षा पाई है वे जानते हैं कि साइंस मांस के भाजन को श्रस्त्रभाविक बतलाती है। योख्य के विद्वान श्रव मांस खाने की प्रया के बढ़े शत्रु बनते जाते हैं, जिन देशों में जितना श्रिषक मांस खाया जाता है, वे उतनी ही श्रिष्ठिक बलहीन हैं। दूध-श्रव का सेवन करनेवाले हैंनिश सबसे श्रिष्ठिक बलवान हैं, चावल खानेवाले जापानियों की वीरता

किससे छिपी है रोमन, प्रीक और पारसी अपने उत्कर्ष काल में मांस का सेवन नहीं करते थे। भारतवर्ष का इतिहास तो उसका प्रत्यक्ष प्रमाण है कि इस देशमें जब से माँस का प्रचार बढ़ा तभी से यह गिरता चला गया। यदि आर्थ जाति में बाल-विवाह करने और ज्यायामादि अब्ले कार्य न करने की प्रथा न चल पड़ती तो आज संसार में हमसे अधिक कोई भी बलवान न होता।

३—कुछ भ्रंगरेज श्रीर उनके विचार शून्य भारतीय चेले कहते हैं कि कितने ही उपाय करो यह देश उन्नति नहीं कर सकता, इसकी जलवायु गर्म है । यदि इनकी ही बातें ठीक होती तो टंडरा श्रीर भीनलैंड के मनुष्य ही श्राज चक्रवर्ती होते। यदि भारतवर्ष की मृतकाल की उन्नति को देखना चाहते हो तो कृपया मि॰ श्राउन श्रीर भोफेसर मैक्समूलर से तो पृछ्छतो, चन्द्रगुप्त, श्रशोक, विक्रम, वालादित्य को तो तुम भी जानते हो जिन्होंने उन जातियों को परास्त किया था जिन से सम्पूर्ण संसार कांपता था । श्रच्छा भृतकाल को जाने दो श्राज भी संसार में यह मरा हाथी वटोरने से कम नहीं है। क्या जगदीशचन्द्र बोस के समान कोई फ्रजासफर संसार में है। क्या कोई कवि सर रवींद्रनाथ ठाकुर के समान है ? क्या किसी जाति के पास भी ॰ राममृतिं श्रीर म॰ गांधी हैं।

भले मनुष्यों कृतन्न तो मत बनो, मित्र लोग फांस के घोर युद्ध में जब जर्मनों की संगीनों की चसक को देख-देखकर सोंडियों की भाँति रो रहे थे उन जर्मनों श्रीर तुकीं को रुई के समान धुनकर फेंक देने वाले श्रद्धितीय वीर सिक्ख, जाट, राजपूत श्रीर गोरखों की भुजायें तो श्रमी तक श्रपने में उप्ण रक्ष बहा रही हैं।

ध—सबसे अधिक कायर वे मनुष्य हैं जो कहते हैं कि श्रजी परिश्रम करना व्यर्थ है यह सब किलयुग की लीला है। हम इन तत्व ज्ञान के ठेकेदार महाशयों से पूछते हैं कि श्रीमान्जी श्रन्य देशों में किल-सुग कहाँ चला गया, इस पर बुढ्दे वाबा उत्तर देते हैं, श्ररे पुत्तर ? वे सो म्लेच्छ श्रीर श्रनार्य लोग हैं, इस पर हम उनसे पूछते हैं कि महानु-माव क्या धर्म गिराता है ? तो फिर मनुजी क्यों कहते हैं ''धर्म एव इतो हन्ति धर्मों रक्षति रक्षित: ।'' कणाद क्यों कहते हैं ''यतो ८भ्युदयनिः श्रेषस सिद्धि स धर्मः ।'' भला यह तो बताश्रो वे तो थोड़े ही पाप करतें हैं तुम्ह।री जाति में कौन सा पाप नहीं होता ?

### हमारी अवनित का मूल कारण

कहने के लिये तो बहुत सी बातें हैं पर मूल कारया केवल श्रज्ञान है, कहीं उसने मतभेद की पदवी धारण कर रक्ली हैं, कहीं वह छूत-छात का अर्थकर भूत कहलाता हैं श्रीर कहीं उसे कुप्रथा के नाम से पुकारा जाता है।

### मत्भेद, हूतछात और कुप्रथा

इन तीन नामों की श्राजकल बड़ी दुर्गति हो रही है, मुक्ति के ठेके-दार कहते हैं कि चाहें प्राण चले जावें पर इन तीनों में जो वाल का भी सन्तर श्रागया तो विमान लौट ही जावेंगे। दूसरे श्रभ्युद्य के स्वामी कहते हैं कि यदि पुरानी बातों में से कुछ भी भाग रह स्था तो जाति नष्ट ही हो जावेगी। इस अंथ में हम यही सिद्ध करके दिखावेंगे कि इन तीनों बातों के विषय में दोनों पश्च के मनुष्य कितने पानी में हैं।

लेखक---



# विषय अनुक्रमाणिका वैदिक-काल

| संख्या               | विषय                    | á <b>a</b> |
|----------------------|-------------------------|------------|
| १ आदि सृष्टि कि      | स प्रकार हुई            |            |
| २ आत्मा (जीव)        | और परमात्मा का अन्तर    |            |
| ३ जीव और इंइव        | र की समानता             |            |
| ध तीनों का भेद       |                         | 73         |
| ४ मनुष्यादि कि       | त प्रकार हुये           | ₹ :        |
| ६ आदि सृष्टि वि      | हस स्थान पर <b>हु</b> ई | 4          |
| ७ वेद किसने बन       | ाये                     | <b>9</b>   |
| ८ अकाट्य प्रमा       | ण                       |            |
| ६ वेदों की आवद       | यकता                    | ₹•         |
| १० वेद किस प्रका     | र उतरे                  | १३         |
| ११ वेदों के विषय     | में कुछ प्रश्नोत्तर     | 24         |
| १२ वेदों का समय      | • •                     | 20         |
| १३ खटकती हुई व       | गत <u>ें</u>            | १२         |
| १४ मित्रों के अन्ति  | म तीर                   | 22         |
| १५ एक महा भ्रम       |                         | 75         |
| १६ ब्राह्मण ग्रन्थों | का समय                  | २६         |
| १९ यज्ञ महिमा        |                         | २९         |
| १८ उपनिषदों का       | समय ः                   | <b>₹</b> ¥ |
| १६ उपनिषदी का        | महत्व                   | ₹0         |
| २० सुत्र प्रन्थों का |                         | 12         |
| २१ अन्य वैदिक ग्रं   |                         | 34         |
| २२ प्रंथीं के विषय   |                         | <b>38</b>  |
| -                    |                         | 1.74       |

| २३ कीन सचा है                             | ೪೦         |
|-------------------------------------------|------------|
| २४ सारे संसार में वैदिक धर्म का प्रवार था | કર         |
| २४ सारी माषा वैदिक भाषा से निकली हैं      | ु ४३       |
| २६ आर्य लोग आदि सृष्टि से लिखते थे        | ४३         |
| २७ समाधान                                 | ક્ષ        |
| २८ प्रमाण                                 | 8×         |
| २६ आयौ ने इतिहास छिखना बताया              | ४६         |
| ३० ध्रमाण                                 | ઇહ         |
| ३१ वैदिक साहित्य कहाँ चळा गया             | ४८         |
| ३२ वैदिक धर्म का प्रचार बंद हो गया था     |            |
| ३३ वैदिक धर्म के सिद्धान्त 🖟              | ٧o         |
| ३४ अवतार                                  | ५२         |
| ३५ वैदिक काल में छूत छात                  | ४३         |
| ३६ बैदिक काल में मनुष्यों की दशा          | ५४         |
| ३७ विशेष ग्रंथ                            | ų ų        |
| वाम- <b>का</b> ल                          |            |
| १ बाम काल                                 | <b>્રફ</b> |
| २ सरल मार्गियों का अपूर्व कार्य           | ६४         |
| ३ इसका प्रभाव                             | ६६         |
| ४ इस समय के ग्रंथ                         | ६७         |
| ५ छोकायतिक अथवा चारवाक                    | "          |
| ६ एक राजनैतिक घटना                        | ६८         |
| जैन-बौद्ध-काल                             | • ,        |
| १ जैन मत का बृत्तान्त                     | <b>8</b> 8 |
| २ क्या जैन महापुरुव हबशी थे               | . 50       |
| ३ यह सब बातें थोती हैं                    | ७१         |
| <b>४</b> जैन मत <b>क्यों</b> चला          | (93)       |

| ५ जैन मत का साहित्य                   | 04          |
|---------------------------------------|-------------|
| ६ जैन मत के मूछ सिद्धान्त             | "           |
| ७ सिद्धान्तों पर गहरी दृष्टि          | ક્ર         |
| ८ जैन मत और उपासना 🍤                  | <b>E</b> Y  |
| ६ एक बङ्गा प्रमाण                     | 55          |
| १० जैन मत का वैदिक धर्म पर प्रभाव     | • 80        |
| ११ जैन मत की अवनति क्यों हुई          | "           |
| १२ जैन मत का नवीन कार्य्य             | 83          |
| १३ बौद्ध मत का वृत्तान्त              | દર          |
| १४ बुद्धजी की कठार तपस्या             | છ3          |
| १५ महात्मा गौतम बुद्ध का प्रचार       | 25          |
| १६ बामी और बुद्धजी का शास्त्रार्थ     | ९९          |
| १७ बुद्ध भगवान और वेदों का मोह        | १००         |
| १८ अनुमान                             | १०२         |
| १६ क्या बौद्ध मत नास्तिक है           | १०४         |
| २० बौद्ध मत के मूल सिद्धान्त          | १०४         |
| २१ सिद्धान्तों पर गहरी दृष्टि         | ,           |
| २२ बौद्ध मत का प्रचार                 | ३०६         |
| २३ बौद्ध मत क्यों शीच्र फैळ गया       | १०७         |
| २४ बौद्ध मत की सभा                    | "           |
| २४ सम्पूर्ण मतें। का पारस्परिक प्रभाव | १०८         |
| २६ बौद्ध श्रीर जैन मत की समानता       | १०६         |
| २७ बौद्ध और जैन मत का भेद             | "           |
| २८ बौद्ध-काल में देश की दशा           | ११०         |
| २६ बौद्ध-काल के रचे हुये ग्रंथ        | <b>११</b> १ |
| ३० विद्या की उन्नति के कारण           | ११२         |
| ३१ बौद्ध-मत भारत से मिट गया           | 23          |

### (४) पौराणिक-काल

| १ पौराणिक काळ                          |                                         |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| २ दत्तात्रेय मत                        | ११४                                     |
| रे पाशुपत श्व मत                       | ११६                                     |
|                                        | ११६                                     |
| ध प्रत्यभिन्ना शैव<br>२-               | ,,                                      |
| ४ रसेइवर शैव                           | <b>१</b> १७                             |
| ६ शास्त्र मत                           | "                                       |
| ७ विष्णु स्वामी                        | <b>19</b>                               |
| ८ कुमारिल भट्टाचार्य                   | ₹१=                                     |
| ६ इत्मारिल के रचे प्रंथ                | १५०                                     |
| १० भगवान् भी शंकराचार्व                | ,                                       |
| ११ श्री शंकर स्वामी का प्रचार कार्य    | १२४                                     |
| १२ स्वामीजी की मृत्यु                  |                                         |
| रैदे श्री गंकर स्वामी के सिद्धान्त     | १३%                                     |
| १४ सिद्धांत और समालोचना                | "                                       |
| १४ अन्य प्रंथ वेद क्यां माने           | <b>१</b> ३१                             |
| १६ व्याप्त सम्बद्धाः स्था भाग          | 59                                      |
| १६ क्या यह सिद्धांत निर्मुष्ठ है       | १३५                                     |
| १७ इस नवीन मत का मुळ क्या है           | ,,                                      |
| १८ गोड्पादजी ने इसको क्या माना         | 1३७                                     |
| १६ इस सिद्धांत के सामयिक छाभ           | १३=                                     |
| २० स्वामीजी ने क्यां माना              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| २१ क्या स्वामीजी का यह मूळ सिद्धांत था | १३९                                     |
| २२ जैन सिद्धांत से तुछना               | १४१                                     |
| ६३ वेदों की महिमा                      |                                         |
| १४ जाति भेद कैसे उत्पन्न हुआ           | 9113                                    |
| २५ वर्षा व्यवस्था                      | १४३                                     |
|                                        | . १४६                                   |
| २६ अभिमान असत्य है                     | १५०                                     |

(4)

| २७ सन्यासियाँ में भी मत भेद पड़ा          | १४१         |
|-------------------------------------------|-------------|
| २= ६तिहास के प्रमाण                       | १४२         |
| २० क्या वर्षमान छूत-छात मुर्लो ने गड़ी थी | १४३         |
| ६० धन्यवाद                                | १५६         |
| ३१ गोत्र और बंशाविल का रहस्य              | १४७         |
| ३२ घमंड धोता है                           | १४६         |
| ३३ शास्त्रों के प्रमाण                    | १६१         |
| ३४ गोत्र और वंशाविह्यों की उत्पत्ति       | १६४         |
| ३४ गोत्रादि का महरव                       | <b>१</b> ६५ |
| ३६ जातीय गौरव से भर जाओ                   | १६६         |
| ३७ संस्कारों में गोत्रादिका कार्य         | १६७         |
| ३८ यजमान ला संकल्प का पैसा                | १६८         |
| ३९ वर्तमान वंशावितयाँ                     | १६८         |
| ४० मुसलमानों की वंशाविल                   | १६९         |
| ४१ खाट से नीचे क्यों लेते हो              | ,,          |
| ४२ मंगी के दाथ से मुक्ति होगी             | १७०         |
| ४३ श्राद्ध और तर्पणादि                    | १७२         |
| ४४ त्रिकाल संध्या                         | १७३         |
| ४५ रज वीर्यकी रक्षा                       | १७३         |
| ४६ विदेशों में मत जाओ                     | १७४         |
| ४९ गौ माता और गंना माई                    | "           |
| ४८ भ्रो शंकराचार्यजी की कृत्ति            | १७६         |
| ४६ स्वामीजी के पीछे धर्म की दशा           | १७६         |
| ५० शैव मत ने क्यों उन्नति की              | १७६         |
| ४१ जैन और बौद्ध आचार्य्य                  | १७६         |
| ४२ आइचर्य जनक बात                         | १८०         |
| ५३ अनर्थ क्यों न रुका                     | १ <b>⊏१</b> |
| ४४ होळी का दल्ला और जगन्नाथजी             | ₹=3         |

( & )

| ५४ तीर्थ यात्रा का महक्ष                  | १८४           |
|-------------------------------------------|---------------|
| ५६ त्योद्दार और मेले                      | ₹=X           |
| ५७ असत्य दोषारीपण                         | <b>१</b> ८६   |
| ४८ सफेद भूठ                               | ₹८७           |
| ४६ परम वैष्णव गुरु भगवान रामानुजाचार्य    | १८८           |
| ६० बचपन और शिक्षा                         | १९०           |
| ६१ गुरुजी और रामानुजाचार्य्य का वादानुवाद | 939           |
| ६२ वैष्णव मत का प्रवार                    | १६२           |
| ६३ रामानुज और शैवों का शास्त्रार्थ        | १६४           |
| ६४ स्वामीजी पर नवीन आपत्ति                | १६५           |
| ६५ स्वामीजी के सिद्धान्त                  | १६७           |
| ६६ सिद्धान्तों पर गहरी दृष्टि             | . १६८         |
| ६७ साकार और निराकार ईश्वर                 | २००           |
| ६= गुण ही आकार होता है                    | २०१           |
| ६६ श्राकार का विवेचन                      | ,,            |
| ७० भेद ईश्वर और परमेश्वर का               | २०३           |
| ७१ चेतन्न ही निराकार है                   | २०४           |
| ७२ मुर्खों के लिये मत भेद                 | २०५           |
| ७३ शरीर और अवस्था                         | २०४           |
| ७४ विवेचन                                 | २०४           |
| ७५ परमेश्वर के शरीर                       | २०६           |
| ७३ अलंबार                                 | , <b>૨</b> ૬૭ |
| ७७ नाम का क्या महत्व है                   | २०८           |
| ७८ भक्ति मार्ग और ज्ञान मार्ग             | २०६           |
| ७६ वैष्णव मत को उपासना                    | २०ड           |
| ८० मृतिं पूजन की मीमांसा                  | २१३           |
| दश्मृति पूजा और संसार का इतिहास           | २१४           |
| ८२ मृतिं पूजन किस प्रकार चला              | <b>२१५</b>    |

| ( ७ )                              |              |
|------------------------------------|--------------|
| दश हिन्दुओं में मुर्ति पूजन की दशा | २१७          |
| ८४ अलवेस्नी का निश्चय              | २१८          |
| ८५ मुर्ति पूजा और उपासना           | २१ <u>६</u>  |
| इंद मृतिं पूजा के जानी दुश्मन      | <b>२२१</b>   |
| हुए सिद्धान्त का सार               | <b>२२२</b>   |
| ८८ प्रमाण                          | ३२२          |
| इस्ट स्वामीजी की छत्ति             | <b>२</b> २३  |
| ६० सिंघ पार मत जाओ                 | २२४          |
| ६१ द्युद्धि क्यों रोकी गई थी       | <b>२२</b> ५  |
| <b>१२ परदे की प्रथा</b>            | વર્શ         |
| <b>६३ बा</b> ळ विवांह              | २२६          |
| ्र चाळ खपाड<br>९४`दिशा—शूल         | 428          |
| ६४ कन्या विकय                      | २३०          |
| ६६ कत्या बध                        | <b>230</b>   |
|                                    | <b>२३०</b>   |
| ६७ विषाद सुभागा                    | <b>२३१</b>   |
| ६८ सती होना                        | વરેશ         |
| ६६ प्रमाण का महत्व                 | २ <b>३</b> २ |
| १०० जैन मत का पुनरोद्धार           | 233          |
| १०१ स्वामीजी के पीछे देश दशा       | ? <b>3</b> 8 |
| १०२ पारस्परिक मत भेद               | સરૂપ         |
| १०३ मंथों की दुर्देशा              | <b>२३</b> ५  |
| १०४ ज्ञानाभाव का दृश्य             |              |
| <b>१</b> ०५ पापी गुरू घंटाल        | २३६          |
| यवन-काल                            |              |
| १ अत्याचार दृश्य                   | २३७          |

२ आपत्ति क्यों आती है ३ देश का सत्यानाश कर्ता कीन

(=)

| ४ पतित पावन स्वामी रामानम्दजी       | <b>₹</b> ¥          |
|-------------------------------------|---------------------|
| ४ स्वामीजी के सिद्धांत              | २४६                 |
| ६ माहात्मा कबीरदासजी                | <b>ર</b> ક્ષ્       |
| ७ महारमा कबीरदासजी के सिद्धान्त     | રઇ૭                 |
| म योगीराज गुरू जम्बदेवजी            | 48=                 |
| ६ विशनोई मत के सिद्धान्त 🗸          | રકદ                 |
| १० महाराज चैतन्य देवजी              | २४०                 |
| ११ गुरूजी के सिद्धान्त              | २५०                 |
| १२ बहुमस्वामी                       | <b>વ</b> બ <b>ર</b> |
| १३ सिक्स मत                         | <b>३५३</b>          |
| रि४ सिक्ख के सिद्धाग्त 📝            | २५३                 |
| १५ सिक्ख से किस प्रकार सिंह बने     | २४४                 |
| <b>१६ गुरूजी की नवीन आशा</b>        | <b>३</b> ५५         |
| १७ पंचाद्या रहस्य                   | २५६                 |
| १८ गुरूजी का सरमेघ यञ्च             | રદ્દેષ્ઠ            |
| १६ राजऋषि गुरु गोविदसिंह का उपदेश   | 284                 |
| २० बीरो यही सदा याद रक्खो           | <b>२</b> ६ <b>८</b> |
| २१ युद्ध की तैयारी                  | २७२                 |
| दर सिंह की बीरता के कुछ दृदय        | રઙક                 |
| २३ परिणाम                           | <b>২</b> ৩५         |
| २४ नवीन कार्य                       | २७५                 |
| १४ सिक्खों की बीरता के प्रमाण       | २७६                 |
| २६ एक भूछ                           | २७६                 |
| २७ सिक्खों की अवनति क्यों हुई       | २७६                 |
| २८ सिक्ख विधर्मी नहीं हैं           | <i>২৩७</i>          |
| २६ समर्थगुरू रामदास, वीर मराठे      | २७८                 |
| ३० क्या शिवाजी ने पाप किया था       | २७⊏                 |
| ३१ दुष्टों के साथ छल ही परम धर्भ है | २७६                 |
|                                     |                     |

, (, **& )**,

| ३२ शिवाजी की धर्म परायणता           | २८०         |
|-------------------------------------|-------------|
| ३३ सवाई जयसिंह और शिवाजी            | २८१         |
| ३४ शिवाजी की दूरदर्शिता             | 268         |
| ३४ मराठें। की अंतिम वीरता           | २८४         |
| ३६ शिवाजी दिह्मी क्यों गये थे       | २८६         |
| ३७ मराठें। की अवनित के कारण         | २८६         |
| ३८ यवन-मत का प्रभाव                 | 2=9         |
| ३६ छूत∙छात और जाति भेद पर प्रभाव    | 255         |
| ४० नवीन प्रथा हैसे चली              | 280         |
| ४१ यवन-काळ के पीछे देश दशा          | २६२         |
| ४२ यवन काळ से इमको क्या उपदेश मिळा  | ३९२         |
| ईसाई-काल                            |             |
|                                     | ~ • 3       |
| १ ईसाइयों का आगमन और प्रचार         | २ <b>६३</b> |
| २ मुसलमान भी हड़पने लगे             | <b>२९</b> ६ |
| ३ ब्राह्मसमाज और राजा राममे।हनरायजी | 289         |
| ४ ,, के सिद्धान्त                   | ેરદહ        |
| ४ महर्षि स्वामी द्यानन्द सरस्वती    | २६८         |
| ६ स्वामीजी के समय देश दशा           | ર&દ         |
| ७ ,, का प्रचार                      | \$00        |
| ८ ,, की विशेषतार्ये                 | ३०२         |
| १ ,, के पीछे समाज की दशा            | , ३०२       |
| १० आर्च्य समाज की विशेषतायें        | ३०३         |
| ११ ,, के सिद्धान्त                  | ३०३         |
| १२ सिद्धान्ते। पर गहरी दृष्टि       | Sol         |
| १३ व्रह्मांड २ व्रह्म               | २०७         |
| १४ वैदिक धर्म की विशेषता            | <b>38</b> 8 |
| १४ आर्य्यसमाज का प्रभाव             | 386         |
|                                     |             |

( **१**•)

| १६ स्वामीको की कृत्ति                 | ₹१६         |
|---------------------------------------|-------------|
| १७ थियासोफिकड सोसावटी                 | 180         |
| १८ ,, ,, के रहस्य पूर्ण सिद्धान्त     | े३१८        |
| १९ इंडियन नेशनल कांग्रेस              | 38=         |
| २० खंस्था के बहेदव                    | 388         |
| . <b>२१ स्वामी इ</b> यानम्दजी बी० ए•  | 388         |
| २२ सनातन धर्म के सिद्धान्त            | 328         |
| २३ ,, ,, मूल सिद्धान्त                | <b>३</b> २१ |
| २४ ,, ,, के सिद्धान्ती पर गहरी दृष्टि | <b>3</b> 22 |
| २५ जम्म, कर्म, भोजन और धर्म           | ३२७         |
| <b>२६ सिद्धान्तें। का सार</b>         | ३२⊏         |
| २७ सनातन धर्म का प्रमाव               | ३२६         |
| विदेशीय मत-काल                        |             |
| र पारसी मत                            | 330         |
| र पारसी मत के सिद्धांत                | <b>३३</b> १ |
| ् 🥄 यहुदी मत                          | 338         |
| <b>४ यहूदी मत के सिद्धांत</b>         | 332         |
| ५ ईसाई मत                             | 332         |
| <b>ै ईसाई मत के सिद्ध</b> ांत         | ३३४         |
| ७ सम्प्रदाय                           | `३३४        |
| ८ मूळ सिद्धांत                        | 99          |
| वै ईसाई मत और हिन्दू मत की समता       | 33K         |
| <b>१० मुस</b> लमानो मत                | <b>३३</b> ६ |
| ११ इसलाम की विशेषता                   | <b>३</b> ३८ |
| ं १२ इसलाम के सिद्धांत 🕢              |             |
| १३ मूळ सिद्धांत                       | 9,          |
| . 3.1 Zw 10121/1                      |             |

### ( 88 )

### प्रचेप-काल

| १ प्रस्तावना                        | ३३६          |
|-------------------------------------|--------------|
| २ आर्च्य प्रंध                      | 383          |
| ३ तीरेत प्रमाण नहीं है              | 388          |
| ४ बाइबिल प्रमाण नहीं है             | 383          |
| ५ कुरान प्रमाण नहीं है              | ३४६          |
| ६ वेद भगवान ही स्वतः प्रमाण हैं     | <b>38</b> 5  |
| <ul><li>अन्तिम निइचय</li></ul>      | 388          |
| भविष्य-काल                          |              |
| १ प्रस्तावना                        | ३५०          |
| २ मनुष्य क्या चाहता है              | ३५०          |
| ३ ईंदवरी झान के लक्षण               | ३५२          |
| ४ धर्म प्रंथ भी मानते हैं           | ३५३          |
| ४ सच्चे विद्वान् भी यही कहते हैं    | ३४४          |
| ६ संसार की परिस्थिती भी यही कहती है | <b>\$</b> X8 |
| ७ महापुरुषों की भविष्य वाणी         | 3 x X        |
| <b>८ भविष्य वाणी और समाधान</b>      | રૂપૃદ        |
| प्रचार-काल                          | ,            |
| १ प्रस्तावना                        | ३५८          |
| २ स्वर्ग के ठेकेदारो आखें खोळो      | ३६०          |
| रे छूत छात का अनर्थकारी दृश्य       | ३६१          |
| 😮 अनियमिति छूत की हानियाँ           | ३६२          |
| ४ वर्षमान हानियाँ                   | ३६३          |
| ६ छूत का जाति भेद पर प्रभाव         | ३६४          |
| ७ छूत को कौन लाग मानते हैं          | ३६४          |
| द वर्नभाव खत के व भावने वाले        | 388          |

| <b>३</b> ६६ |
|-------------|
| ३६७         |
| ३६७         |
| ३६⊏         |
| 3€=         |
| 388         |
| ३७०         |
| ३७१         |
| ३७१         |
| ३७३         |
| 398         |
| <b>ಇ</b> ತಿ |
| ₹91         |
| ইওই         |
| ३७६         |
| ३७७         |
| ३७८         |
| ३७६         |
| ३८०         |
| ३८१         |
| 35%         |
| 3 <b>≂€</b> |
| ३=७         |
|             |

# धर्म-इतिहास-रहस्य

### प्रथम-अध्याय

### वैदिक-काल

ग्रादि सुष्टि से २५०० वर्ष पू॰ ई० तक भूलोक का गौरव प्रकृति का पुण्य लीलास्थल कहाँ ?, फैला मनोहर गिरि हिमालय ओर गंगाजल जहाँ। सम्पूर्ण देशों से अधिक किस देश का उत्कर्ष है ? उसका कि जो ऋषि भूमि है वह कौन ? भारतवर्ष है ॥ ( मै० श० गु॰)

### **ज्रादि सृष्टि किस प्रकार उत्पन्न हुई**

इस सम्पूर्ण जगत् का मूळ कारण ईश्वर. जीव और प्रकृति तीन परार्थ हैं, ईश्वर एक और सर्व शिक्षमान् है, अर्थात् उस को जगत् सम्बन्धी कार्यों के ळिये अन्य किसी शिक्ष की सहा-बता की आवश्यकता नहीं है। संसार में वही मनुष्य बड़े हुये हैं जिन्होंने सच्चे नियमों का अधिक पालन किया है, इसी नियम के अनुसार देश्वर भी सबसे अधिक बड़ा है, क्योंकि वह तो सत्य-नियम-स्वकृप ही है। जिस प्रकार एक निराकार शिक्ष (आत्मा) हमारे शरीर के बाहर-भीतर शासन कर रही है, इसी प्रकार एक महान् शिक्ष (परमात्मा) इस जगत के बाहर भीतर राज्य कर रही है। जीव (आत्मा) असंख्य हैं और वे चेतन्य अर्थात् ज्ञान तथा गति स्वरूप हैं।

### श्रात्मा (जीव) श्रीर परमात्मा का श्रन्तर

- (१) आत्मा असंख्य हैं पर ईश्वर एक ही है।
- (२) आत्मा अरुप शक्तिमान् है, ईश्वर सर्व शक्तिमान्।
- (३) आत्मा परिछिन्न है, ईरवर सर्व व्यापक है।
- (४) आत्मा की ईश्वर की सहायता की आवश्यकता है, परम्तु ईश्वर की किसी की सहायता की आवश्यकता नहीं है।
- (१) ईश्वर एक रस है परन्तु जीव की दशा सदा बद्द हती रहती है अर्थात् जब ईश्वर की संगत (उपासना) में पड़ जाता है, तो उसकी बातों की घारण करके आनन्द स्वरूप बन जाता है, और जब प्रकृति की उपासना में हगजाता है तो उसके समान यह भी परिवर्तन प्रिय और जड़ सा हो जाता है।

### जीव श्रोर ईश्वर की समानता

- (१) दोनों नित्य अर्थात् अनादि और अनन्त हैं।
- (२) दोनों चेतन्य हैं।
- (३) सृष्टि के लिये दोनों की आवश्यकता है।
- (४) द्वानों ही जीवों का कस्याण करते हैं।
- 🦟 (५) दोनी निराकार हैं।

्र प्रकृति ज़रू और सृष्टि की पूर्ण सामित्री है।

### · तीनों का भेद

- (१) प्रकृति केवछ सत् अर्थात् नित्य है।
- (२) जीव सत् भी है और चेतन्य भी है।
- (३) ईश्वर सत्, चेतन्य और आनन्द स्वरूप है इसी से इसे सच्चिदानन्द स्वरूप कहते हैं। जिस प्रकार रात-दिन

का चक लगा हुआ है इसी प्रकार सृष्टि की उत्पत्ति और प्रलय का भी एक चक लगा हुआ है। यदि जीव अस्पन्न होकर कर्म में लिप्त न होते तो सृष्टि के बनने की कोई आवश्यकता न होती, यह सृष्टि केवल जीवों के फल भोग के लिये बनाई जाती है। अथवा यों कहना चाहिये द्यासागर परमेश्वर प्रकृति की संगत से पड़े कुसंस्कारों की दूर करने के लिये सृष्टि उत्पन्न करता है।

चार अर्ब बत्तीस करोड़ वर्षके पीछे प्रस्तय होजाया करती है और इतने ही समय तक प्रख्य रहा करती है। प्रख्य की दशा में किसी प्रकार का कष्ट नहीं होता। वरन् मनुष्य की दशा ऐसी हो जाती है, जैसी कि डाक्टर की मूर्जिंद्वत करनेवाली औषधि के संघने से हो जाती है, जिस प्रकार भूमि की छोड़ देने से उसमें उत्पन्न करने की शक्ति पुनः आ जाती है, ग्रथवा जिस प्रकार दिन के पद्यात रात्रि हो जाने से पदार्थों में जीवन श्राजाता है। इसी प्रकार प्रलय (महारात्रि) के होने से भी प्राकृतिक शक्तियों में शक्ति आजाती है। वर्तमान खृष्टि से पूर्व यह जगत प्रखय की दशा में था, जब प्रखय का नियत समय समाप्त होगया तो उस सर्वशक्तिमान् की प्रेरणा से सृष्टि बननी आरम्भ हुई। प्रथम आकाश बना, फिर वायु पदचात अग्नि, जल, मृत्तिका, ब्रह और उपब्रह बने। बहुत समय के परवात् जब भूलोकादि ठीक होगये ता बनस्पति आदि सम्पूर्ण आवश्यक पदार्थ उत्पन्न हुये। सब से पीछे जीव-धारी उत्पन्न हुये।

### मनुष्यादि किस प्रकार हुये

इस सीधे सादे प्रदन को लोगों ने अज्ञान के कारण बड़ा ही जटिल बना दिया है। पश्चिमी मत कहते हैं कि ईश्वर ने श्राप्तस्य होकर एक मनुष्य की भूमि पर फ़ेंक दिया उसी आदिम मनुष्य ने अपनी बाई हड्डी की निकालकर अपनी स्त्री बनाया बस दन्हीं से मनुष्य उत्पन्न हुये। आगे चलकर हम बतायेंगे कि यह स्रम मुलक विचार इन मतों के पास कहां से आया था।

पदिनमी फ़िलास्फर (दार्शनिक) विद्वान् कहते हैं, कि जब भूमि ठीक होगई ते। प्रथम कीड़े बने फिर वे मछ्छी बन गये, मञ्जूली से वे बन्दर और बन्दर से पंजु कडकर यह मनुष्य बनगये, आज परिवम के विद्वान् ही ऐसी निर्मुल बातों का खंडन कर रहे हैं। यदि यह विकासवाद ठीक होता, ता आज केवल मनुष्य ही मनुष्य होने । विकासवाद का मूल सिद्धान्त ते। एक विशेष दशा में ठीक है। पर उसका प्रयोग अशुद्ध रूप में किया है, उस डारविन बाजी ने संसार में बड़ा ही असंताष फैला दिया है। वैदिक-साहित्य में इस प्रदन का उत्तर ऐसा अच्छा दिया है कि मोटो से मोटी बुद्धिका मनुष्य भी समभ सकता है। ऋतञ्च सत्यञ्च आदि मन्त्रों ने लोगों की इन्हीं गढ़ों से बचाने के लिये सृष्टि का ढाँचा बता दिया है। सब देखते हैं कि जल में, अन्न में, वस्त्रों में और खाटों में श्रपनी २ भांति के कीड़े आप से आप उत्पन्न हो जाते हैं, और फिर उन्हों से संतान चलने लगतो है। वर्षा-काल में संध्या के समय भूमि लाल लाल दिखाई देती है, पर सबेरे उसी स्थान पर ळाळ ळाळ कीड्रों का छत्ता देखा जाता है। यदि गऊ के गोवर में गदहे का मुत्र एक विशेष विधि और अनुपान से मिलाकर रख दिया जाचे तो कुछ समय के पीछे उसमें पक विच्छू दिखाई देगा। बात यह है कि एक ऐसी मिश्रित सामिग्री एकत्र हो जाती है, जिसमें उसके योग्य जीव शरीर घारण कर लेता है। इसी प्रकार आदि रहिंछ में उस पूर्ण सामर्थ्यवान् शक्ति ने ऐसी प्राकृतिक मिश्रित सामित्री एकत्र करदी, जिस में आत्माओं

ने अपने २ संस्कारों के अनुसार शरीर धारण किये। इस स्टिंड को बैदिक साहित्य में अमेथुनी सृष्टि कहते हैं, आदि में प्राणी पुनाबस्था में उत्पन्न हुये, यदि बच्चे होते तो कीन पाछता और यदि बृद्ध होते तो वे सन्तान न चळा सकते। आदि में एक ही जाति के अनेक जीवधारी हुये, येारुप के विद्वान् भी ऊपर कही बातों को थोड़े दिनो से मानने छगे हैं, शरीर शास्त्र ने यह बात संसार से मिटा दी कि मनुष्य एक ही स्त्री पुरुष के जोड़े से उत्पन्न हुये हैं। आर्ष अग्धों से यह बात सिद्ध हो गई है कि आदि में बहुत से मनुष्य और स्त्रियाँ हुई जो बछ, बुद्धि, सदाचार, शानादि में आदर्श थे मानो वे भानी सन्तान का साँचा थे। पूर्वा के इस सिद्धान्त को डारविन आदि मी समी विद्वान मानते हैं कि प्रकृति में अनावद्यक और व्यर्थ पदार्थ नहीं रहते। अतः इस समय ममुष्य मैथुनी सृष्टि से उत्पन्न होते हैं।

### ञ्रादि सृष्टि किस स्थान पर हुई

इस विषय में लोगों का बड़ा मतभेद है, कुल महाशय कहते हैं कि आदि सृष्टिक मतुष्य उत्तरी अ व या स्केपडीनेविया आदि शित प्रधान देशों में हुये, यह विचार उन्हें। ने निर्मूल बातों के आधार पर खड़ा कर दिया है। ऐसी ही निर्मूल बातों के आधार पर खड़ा कर दिया है। ऐसी ही निर्मूल बातों के आधार पर खड़त सी करपना की गई हैं, पर तिब्बत और तुर्कस्थान के विषय में बहुमत हैं। भारतीय बिद्धान् अविनाशचंद्रस्ख की करपना है कि हमारे पूर्वज भारतवर्ष में ही हुये थे, पुराणों में भी यही लिखा है, जे मजुष्य शीत प्रधान देशों में बतलाते हैं उन से हम सहमत नहीं हैं, क्योंकि उन देशों में मजुष्य के भेएक और आष्ट्राइन का कुल भी प्रबंध नहीं है, निस्संदेश जे लोग उपजान हेशों में बतलाते हैं

मनु य की जहाँ भी उत्पन्न किया होगा वहाँ उसके स्वभाः विक भोजन फल, श्रघ, दूध और शरीर रक्षा का पूरा प्रबन्ध होगा, हमारे विचार में आदि सृष्टिकी बनस्पति और

मनुष्यादि जीव षसन्त ऋतु में ही हुये होंगे। जो लोग यह कहते हैं कि सम्पूर्ण मनुष्य एक ही स्थान पर हुये उनसे हम सहमत नहीं हैं। यदि एक ही स्थान पर होते ते। प्राकृतिक नियम के अनुसार चेहरा, मेाहरा और शारीरिक गठन समान होता, जलवायु का प्रभाव केवल रंगक्रप पर ही पड़ा करता है। आर्थन, मंगोल, अफ्रीकन और अमेरिका के आदि निवासी बिल्कुल एक दूसरे से भिन्न २ हैं, ठीक बात यह समभ में आती है कि कुछ मनुष्य ते। भारतवर्ष में हुये. कुछ चीन में, कुछ अमेरिका में और कुछ अफ्रीका में। जिस प्रकार एक ही जीव की उपजातियाँ भिन्न देशों में उत्पन्न हुई, इसी प्रकार यह भी हुआ कि मनुष्यकी यह उपजातियाँ भिन्न २ देशों में उत्पन्न हुई। भूगर्भशास्त्र के अनुसार जो रंग स्न जातियों का उहराया जावेगा वही इनके मुळ निवासस्थान का भी ठहराया जायगा। मंगोल अति के मेनुष्य पीले हैं ता बहाँ की भूमि भी पीली ही है। सम्पूर्ण मनुष्यों के एक ही स्थान पर उत्पन्न न होने का एक प्रमाण ते। यह है कि सब मनुष्यों के कर्म भी इस योग्य न होंगे कि वे एक ही स्थान पर उत्पन्न होकर दुःख, सुख, और ज्ञान, अज्ञान की समान परि स्थित की ही प्राप्त करें, यदि आहि में एक भूछोक में एक ही स्थान पर मनुष्य उत्पन्न किये हैं।गे तो उस दशा में समान २ कर्मों के योग्य जन्म सेने के लोक पौराणिकों की मांति भिन्न र हैं। वा कुछ जीवों को कुछ वककर जन्म लेना पदा होगा। प्रमेहवर ने जो जहाँ तहाँ उपजाक और मनस्य के रहने योग्व क्यान बनाये हैं वेभी इसी बात का सिद्ध करते हैं। जब हाथी. रीछ बानर, गी अश्वादि की भिन्न २ उपजातियाँ भिन्न २ स्थानों पर बनाई गई तो यह कैसे समभा जा सकता हैं कि मनुष्य जाति एक ही स्थान पर उत्पन्न हुई। इससे यह फल निकालना व्यर्थ होगा कि इस प्रकार मनुष्य भी शीत प्रधान देशों में अवश्य हुये होंगे, यह बान कोई झसम्भव तो कही नहीं जासकती, सम्भव है, परमेश्वर ने वहाँ पर उनकी रक्षा का पूरा प्रवन्ध कर दिया हो, पर मनुष्य का नग्न शरीर और उसका शारीरिक शास्त्र से सिद्ध हुआ भोजन तो इसी बात की सिद्ध करता है कि वह साधारण जलवायु के रहने योग्य है।

## वेद किसने बनाये

इंबोल्यूशनथ्यौरी (विकासवाद) के मानने वाले कहते 🝍 कि जिल प्रकार एक छोटे से कीड़े से उन्नति करते २ मनुष्य बनगर्ये इसी प्रकार उन्नति करते २ मनुष्य ज्ञानी बन गर्ये । बे कहते हैं कि आदि में मजुष्य संकेतों से अपना काम लेते थे, फिर<sup>्चे</sup> पदार्थों और जीवों के नाम ध्वन्यात्मक गुणों के अनुसार रखने लगे, जैसे छू-छू बेग्लने से बुखूंदर. उल्लू की बेाली पू घू है ते। उसका नाम घुग्यू रख लिया। फिर मनुष्य वृक्षी और पत्थरें। पर कुछ २ चिन्हे बनाने लगे। वास्तव में उन्नति वा क्रम इसी प्रकार का होता है। पर यह बात अब सिद्ध हेगाई है कि संसार में यद्यपि इस प्रकृति का उद्देश्य सदा उन्नति ही है पर उन्नति और अवनति होती दोनें। ही हैं। यदि दुःख न हेता, ते। सुख का श्रस्तित्व ही न होता, यदि ऊष्णताः न होती ते शीत भी न होता और यदि धन विद्युत न होती तेः ऋष प्रयुक्त भी न होती। इसी प्रकार उन्नति का नाम ही नहीं हो स्कृता, यदि साथ में अवनति न हो। पुरातत्व की खोज और इतिहास ने भी यह भ्रम दूर कर दिया है आज

विद्वानें। की झान होगया है कि हमारे पूर्वज, कला-कीशल स्वास्थ, सदावार, राज्य प्रवस्थ और अन्य सब अच्छी बातें। में हमसे बहुत ही ऊपर थे। जब सदा उन्नित ही होती है, तो अफ़रीका आदि अन्य देशों में मनुष्य असम्य क्यों हैं। ऐसी दशा में जब कि उन्नित और अवनित दोनें। का चक लगा हुआ है, तो इसका कोई मूल कारण अवद्य होगा, यदि दिन-राव का चक लगा हुआ है तो इसका कारण भी है। यह तो सभी जानते हैं कि उन्नित का मूल कारण केवल झान है और उसके अभाव से ही अवति होती है। अब यदि झान मनुष्य में वैसा हा स्वभाविक माना जावे जैसा कि अन्य जीवधारियों में है तो उस दशा में न तो कभी अवनित ही होगी न मनुष्य में हान किसी निमित्त से ही आता है। इस बात की सभी तानते हैं कि मनुष्य जे। कुछ सोखता है वह आदर्श और शिक्षा से सीखता है

## इसके अकाट्यप्रमाण

१—सम्राट अकबर और जर्मन लोगों ने बच्चों को एकान्त स्थान में रखकर यह अनुभव कर लिया है कि मनुष्ण विना आदर्श और शिक्षा के कुछ नहीं सीख सकता।

दे—जिन जातियों का सम्बन्ध शिक्षित जातियों से नहीं हुआ, वे कभी उन्नति नहीं कर सकतीं। योश्य ने उस समय तक कोई उन्नति नहीं की जब तक उसने मिश्र यूनान और रोमन छोगों से कुछ शिक्षा नहीं पाई और मिश्नादि ने जब तक भारत-धर्ष से शिक्षा नहीं पाई उन्होंने भी कुछ उन्नति नहीं की। यदि इस में कुछ सन्देह हैं। तो इन देशों का इतिहास उतकर देखा किया जावे। सृष्टि-नियम भी हमारे सम्मुख यही कहरहा है कि क्यों क्यों प्राणी उच्च कोटि की ओर जा रहे हैं, वे उतने ही अधिक अपने बच्चों की रक्षा शिक्षा कर रहे हैं।

३ — ज्ञान और प्रकाश एक ही बात है। जिस प्रकार प्रकाश-बान् पदार्थ से अन्य पदार्थ भी प्रकाशवान है। जाते हैं उसी प्रकार एक के ज्ञान से दूसरे पर ज्ञान आना स्वाभाविक है।

४—संसार में दो ही प्रकार के पदार्थ हैं वे जड़ वा चेतन्य है। जिस प्रकार प्रकृतिवाद के अनुसार दुःस कोई पदार्थ नहीं केवल सुस्र के अभाव का हो नाम दुःस है अथवा उत्माता के न होने का नाम ही शीत है। इसी नियम के अनुसार उन लोगों को यह भी विवश होकर मानना पड़ेगा कि चेतन्यता ही प्रधान पदार्थ है, हम नहीं समस्रते कि वह कैसे भें। ले सत्युगी दार्थ निक विद्वान हैं जो उस चेतन्य पदार्थ की सत्ता को स्वीकार नहीं करते जिसके आधार पर वे अपनी साइंस साड़ रहे हैं। यदि उस चेतन्यता की कुछ सत्ता ही नहीं है ते। उनकी कही हुई बातों का ही क्या अस्तित्व हो सकता है वैसे ते। वे यूना-नियों के द्वारा सुनी सुनाई भारतियों की दार्शनिक बातों के अनुसार अभाव से भाव नहीं मानते पर यहाँ पर मान बेढे। इससे यह बात सब प्रकार सिद्ध होगई कि विना शिक्षा के प्राप्त किये मनुष्य इसी प्रकार टकर खाता किरता है।

५—पिइचमी विद्वान् कहते हैं कि संसार में कोई भी नवीन बात नहीं होती केवल पुरानी ही बातों को नवीन रूप दे दिया जाता है। यदि इस बात पर उनको पुरा २ विश्वास है तो बान के विषय में भी यही मानना पड़ेगा। क्योंकि जड़ पदार्थों से बान प्रधान है।

६—पशुपक्षियों के बच्चे अपने शरीर की रक्षा का झान स्वभाव से ही रखते हैं। पर मसुन्य का बच्चा विना दूसरों का सहायता के कुछ नहीं सीख सकता । इससे भी यही सिद्ध हाता है कि मनुष्य को बाल्यज्ञान का आवश्यकता है ।

#### वेदों की आवश्यकता

१—जब यह बात सब प्रकार सिद्ध होगई कि मनुष्य विना शिक्षा दिये कुछ नहीं सीख सकता तो यह आवश्यक था कि वह परमियता ज्ञान देने का उत्तम प्रवन्ध करें। संसार के सम्पूर्ण पदार्थ व्यर्थ होते, यदि ज्ञान न होता। मानलो हमारे सामने अच्छे अच्छे पदार्थ रक्खे हैं यदि हमको उनका ज्ञान नहीं है, तो बह व्यर्थ हैं। यदि बच्चे के सामने केवल विच ही चित्र हों और मूगोल का प्रम्थ न हो तो वह व्यर्थ है।

इसी प्रकार यदि मनुष्य के सामने केवल यह सृष्टि रूप माडिल (वित्र) ही होता, तो वह उसमें चाहे कितना ही सिर मारता पर सब व्यर्थ था। इसीलिये परमेश्वर ने संसार के सम्पूर्ण परार्थों का मूल ज्ञान वेदों में दे दिया। योख्पादि ने जो विना वेदों की सहायता के इतना ज्ञान प्राप्त कर लिया, उसे उसी प्रकार समस्तो जिस प्रकार कोई वालक काशी का नाम सुन भागे और फिर वह चित्र में भी उसे देखले। इसी प्रकार मिश्र और यूनान से जा प्राकृतिक वात उन्होंने सुनी थीं उनको सिश्र और यूनान से जो प्राकृतिक वात उन्होंने सुनी थीं उनको सिश्र और यूनान से जो प्राकृतिक वात लिया। जिन बातों की सिश्र दि के प्रन्थों में न थी उनमें वे भी कोरे बाबाजों हैं। इससे अधिक इस बात का और क्या प्रमाण हो सकता है कि जब तक भारतीय प्रन्थ यहाँ नहीं पहुँचे थे वे लोग अपनी उन्नित के यौवन काल में भी स्त्रियों में जीव नहीं पानते थे।

२—प्रकृति का यह एक नियम देखा जाता है कि जो जीव धारी जितना सामर्थ्यवान अधिक होता जाता है। उसके लिये उसके माता पिता उतनी ही कम सहायता देते खले जाते हैं। सृष्टि का दूसरा नियम यह भी है कि जो प्राणी जितना शीव समर्थ होजाता है वह उतना ही घटिया दर्जे का होता है। यहाँ पर हमारे मनमें यह विचार उठता है, कि जब सृष्टि में बलवान जीव निर्बलों को उत्तरोतर अपना भाजन बना लेते हैं अथवा द्वाते रहते हैं तो फिर यह जीव अपने निवंछ वची के साथ इतने वड़े निस्स्वार्थमाव का परिचय क्यों दे रहे हैं अथवा यों कहा जा सकता है कि एक ही प्राणी में यह दो विभिन्न गुण कैसे उत्पन्न हुये। बहुत से भेाले भाई कदाचित् विद्युत विद्या से अनभिज्ञ हे।नेके कारण इन दोनों के। धन विद्युत और ऋण विद्युत का ही परिणाम कह उढेंगे। पर यह उनकी भूल होगी, क्योंकि सृष्टि नियम ही हम को यह बतला रहा है कि निस्स्वार्थ भाव प्राणियों की पदवी की उच्चता के साथ २ बढ़ता जाता है। अथवा यों कहना चाहिये कि क्वान के साथ २ निस्स्वार्थ भाव भी बढ़ता जाता है। और ज्ञान की घटती के लाथ २ कम होता जाता है। विद्युत-ज्ञान से कुछ भी समता नहीं रखती, क्योंकि बह जड़ता से सम्बन्ध रखती है। प्रत्येक प्राणी अपने से प्रदिया श्रेणो के प्राणी को भोजन बनाने पर विवश देखा जाता है क्यों कि उसकी शारीरिक बनावट ही बैसी बनाई गई है। जब संसार में कोई बात भी अकारण नहीं होती ते। फिर यह विवशता अकारण कैसे हो सकती है। इसका यही कारण है कि जीव ज्यों २ ज्ञान शक्ति (ब्रह्म) की ओर पग रखता जाता है, उतना ही वह उच्च कोटि का होता जा रहा है और जितना प्रकृति ( जड़ता ) की ओर कुकता जाता है उतनीही निस्स्वार्थ भाव से शन्य और घटिया श्रेणी का होता जाता है।

संसार में भी हम यह देखते हैं कि जहाँ स्वार्थ है, वहाँ प्रेम नहीं है प्रेम केवल निस्स्वार्थ-भाव में ही देखा जाता है। इसक्रिये यह बात अनिवार्थ्य है कि क्रादिम मूळ सृष्टि में उस

महान कर्तृ ज्ञान-सामर्थ्य शक्ति (परमात्मा) ने मनुष्यादि की रक्षा-शिक्षा का सब से अधिक उत्तम प्रबन्ध किया होगा। यह बात इम पीछे ही दिखला चुके हैं कि रक्षा,शिक्षा,प्रेम,सामर्थ्य और शान एक दूसरे से बिल्कुल जुटे हुये हैं. जब सृष्टि में भी माता विता अवने बच्चों को शिक्षा सब प्रकार के प्राणियों में आवश्यकतानुसार कर रहे हैं तो क्या उस परमिता परमेश्वर और पृष्य देवी माता ने मूल सृष्टि में सब की शिक्षा का कार्यन किया होगा मनुष्य के बच्चे तो कुछ भी विना शिक्षा के सीख़ ही नहीं सकते पर साथ से ही सिंह का बचा भी कुछ दाँवघात नहीं सीख़ सकता । इन प्राणियों में मनुष्य को तो सब से अधिक शिक्षा की आवश्यकता है, इसिलये इसके लिये ज्ञान का प्रवन्ध अवश्य किया गया होगा। और क्योंकि मनुष्यों में भी सामध्ये भेद है, इसलिये वह ज्ञान सर्वोत्तम-समर्थ अथवा सब से अधिक निस्वार्थी मनुष्यों की सब से उच्च कोटि का ज्ञान दिया होगा और अन्य मनुष्यों और जीवों के लिये उनके पात्र के अनुसार प्रबंध किया होगा । जब यह बात सिद्ध होगई कि उच्च कोटि के जीव आवश्यकतानुसार बत्तरीत्तर अधिक देखमाल करते हैं; ते। इसी नियम के अनुसार परम पिता ने भी मूल सृष्टि में जीवों की आवश्यकतानुसार अधिक समय तक रक्षा का प्रबंध किया होगा । जब हम रस समय भी भापनी आँखों से देख रहे हैं कि अनेक प्राणी अपने २ गर्मपिडीर (खोलों) से प्रकट होते हैं अपनी रक्षा का प्रबंध आप ही करने लगते हैं तो फिर मुल सृष्टि के विषय में इस प्रकार की शंका करना बिल्कुल व्यर्थ है। जितनी २ येश्यता में बाणी अब अपनी २ रक्षा करने छगते हैं उतनी ही ये। प्यता में इन्हें। ने उस समय ऐसा किया। अन्तर केवल इतना हुआ कि इस समय माता-विता के द्वारा बच्चों के। समर्थ किया जाता है.

उस समय परम पिता ने साक्षात् स्वयं ऐसा किया। जा लोग यह कहने लगे कि अब वह ऐसा क्यों नहीं करता,वे मूर्ख हैं. क्योंकि शिक्षा का यह अटल सिद्धांत है कि जिस बात की बच्चे **स्वयं** कर सकते हैं उसके। वड़ों के। स्वयं नहीं करना चाहिये । नहीं ता वे संवार में असमर्थ हाकर संवार से मिट जावेंगे। डार-विन से नास्तिक भी इस के। मानते हैं कि सृष्टि में ब्यर्थ बातें नहीं हैं। दूसरे इस बात को तो सभी जानते हैं कि जो विशेषता मूल विशेष बात में होती है यह साधारण दशा में कैसे हो सकतो है। अब रह गया यह प्रश्न कि उसमें ते। दूसरों के द्वारा ही थाग्य बनाने की शक्ति है, उसने स्वयं यह महान कार्य्य किस प्रकार कर छिया होगा से। अज्ञान है क्योंकि वह सर्व शक्तिमान है दूसरे जो अध्यापक बच्चों के द्वारा चित्र बनवा सकता है वह स्वयं और भी उत्तम चित्र बनाना जानता है। जो लोग इस बात को समभते हैं, कि किस प्रकार बच्चा माता के गर्भ में ठीक होकर उत्पन्न है। जाता है; वे मूल सृष्टि के विषय में भी भली प्रकार समभ्य सकते हैं जिनके। इस विषय में भी भ्रम है वे उसके विषय में भी सदा भ्रम में पड़े रहेंगे। क्यों कि यह बात इम से नहीं हा सकती कि उनका सृष्टि बनाकर दिखाई।

## वेद किस प्रकार उत्तरे

अनार्थ्य मतों के मानने वाले कहते हैं, कि खुदा ने एक २ पेथी आकाश से लेकर हजरतमूसा, ईसा और मुहम्मद के पास भेज दी ऐसी ही अनेक भोली बातों के आधार पर पित्रमी विद्वान ईश्वर और उसके ज्ञान को नहीं मानते परन्तु वेद इस प्रकार पेथों के रूप में नहीं फोंके गये। जिस प्रकार वेदों का ज्ञान मनुष्य को दिया वह स्वभाविक ही विधि है। जिससे कोई भी इनकार नहीं कर सकता। आदि सृष्टि में जो मनुष्य हुये वे

सब के सब प्रख्य से पूर्व के भिन्न २ अपने संस्कारों की लेकर हुये उनमें चार मनुष्य जिनके नाम अग्नि, बायु, आदित्य, श्रौर अङ्गिरा थे, सब से अधिक ज्ञानी थे । अब ऐसी दशा में जब कि मनुष्य विना शिक्षा के कुछ जान ही नहीं सकता ता इस दशा में भी उन पर जे। चारों वेदों का ज्ञान अनुपम प्रकट हुआ उसे ६२वर के सिवा किसका ज्ञान कह सकते हैं, इसी से घेदों में परमेश्वर को गुरू भी कहा गया है। मैक्समूलरादि अनेक विद्वान् वेदों को संसार के सम्पूर्ण प्रन्थों से पुराना मानते हैं इसके साथ ही पश्चिमी लोग वेदों में विद्याओं की भी दबे शब्दों में स्वीकार करते हैं। यदि मनुष्य ईबोल्युशन ध्यौरी के अनुसार शनः शनैः ज्ञान वृद्धि करता, तो उन में विद्याओं का नाम भी न होता वरन वही ग्वालों के गीत होते जैसे कि कभी वे बतलाते थे। जब योग्य के सभ्पूर्ण विद्वान् एक स्वर से इस बात की स्वीकार करते हैं कि भारतीय लोगों ने सम्पूर्ण विद्याओं का श्राविष्कार किया और भारतीय छोग धेदों को उनका आधार बतलाकर बात २ में वेदों के प्रमाण देते और माँगते हैं तो फिर बेदों की मनुष्यों का आविष्कार बता-कर अपनी बात की क्यों थोती करते हो ! तो फिर क्यों यह कहते हैं। कि मनुष्य पुरानी ही बातों की नवीन रूप देता है।

ऐसा जान पड़ता है कि इन विद्वानों के हृदय से पोपों के हृस्ताक्षर द्वारा सुक्ति मिलने का मोह अभी नहीं छूटा। भला उन मृत पुरुषों की आत्माओं के आगे इन विद्वानों की आत्मायें क्या उत्तर देंगी जिन्होंने जीवित अग्नि में जलते हुये भी पोपों से यही कहा कि भूमि नारंगी की भाँति गोल है और २४ घंटे में अपनी कीली पर घूम जाती है।

- d:0:b-

## वेदों के विषय में कुछ प्रश्नोत्तर

अनार्ध्य चेद ईश्वर का ज्ञान तो दूर रहा. किसी समकः हार मनुष्य का भी ज्ञान नहीं है।

आर्य- प्यारे भाई क्यों ?

श्रनार्थ-उसमें तो पागलों की सी बड़ है।

आर्थ-भाई इसका कोई प्रमाण दे।।

अनार्थ — जैसे चत्वारि श्रंगा त्रियोऽस्यपादा "इस मंत्र का श्रर्थ है कि चार हैं सींग उसके तीन हैं पांव उसके, देा हैं सिर उसके और सात हैं हाथ उसके तीन जगह बँधा होने पर भी वह बैस होंकता हुआ मनुष्यों में घुस गया।

आर्य्य — भाई तुम छन्द शास्त्र की जानते ही ?

अनार्थ्य — जानता हूँ।

श्रार्थ्य—शब्दालङ्कार श्रीर मूल अर्थ में कुछ मेद हाता है या नहीं ?

अनार्घ्य —बहुत अन्तर होता है। श्रार्घ्य —तो भाई यह भी अलङ्कार है।

अनार्य-इसका अर्थ क्या है ?

आर्थ-व्याकरण युक्त वेद।

अनार्य-किस प्रकार ?

आर्थ्य — संद्वा, अख्यात, आसर्ग श्रीर निपात यह चार सींग हैं। तीनों काल ही तीन पाँच हैं। ध्वन्यात्मक और स्कोटा-त्मक यह दो सिर हैं। सात विभक्ति ही सात हाथ हैं। दूषम का मूळ अर्थ वर्षा करने वाला है अर्थात् झान की वर्षा करने वाला। शब्द झाती, कंठ और मुख में ही बँधा हुआ है। ऐसा जी व्याकरण सहित चेद (शब्द) है वह उन चार ऋषियों में भाषा। अनार्थ्य —यह तो तुम्हारी नहंत है, इसका प्रमाण दो ?

आर्च्य—देखा वेद माध्यादि ग्रंथ।

अनार्थ्य — पुराणों में तो वेद ब्रह्माजी के चार मुख के निकते हुये बताये जाते हैं ।

म्रार्थ-इसका मूल अर्थ यह है कि ब्रह्माजी के द्वारा वे

चारों वेद अन्य मतुष्यां तक पहुँचे।

अनार्य्य — लोग कहते हैं कि चेद अब नहीं हैं उनको तो कोई लेकर चला गया।

आर्च्य --भाई यह बात किसी समय वेदों की रक्षा के लिये

बनाई थी।

अनार्य्य – देदें। में स्पष्ट ज्ञान क्यें। नहीं है ?

आर्थ ⊶स्पष्ट ज्ञान होता तो मनुष्य की बुद्धि कुछ भी अन्नतिन करती।

अनार्य-वेदें। में तो इतिहास है।

आर्य - कैसे जाना ?

अनार्थ्यः सिध, गंगा, इंद्रादि के नाम हैं।

आर्थ्य - इन पदार्थों के नाम से पूर्व यह शब्द थे या नहीं।

अनार्घ्य-अवश्य हैं।गे।

आर्थ्य - वे शब्द कहाँ से आये।

अनार्थ्य — वेदा से ही आ सकते हैं।

आर्च्य —ते। फिर तुम्हारा विचार ठीक नहीं।

अनार्च्य - वेद किसी पूरे वैयाकरणी ने नहीं बनाये।

आर्थ्य-भाई तुमने यह कैसे जाना ?

अनार्थ्य—देखा ब्राह्मणोऽस्य मुख मासीद.....इस मंत्र में जो पदभ्या () शुद्रोऽजायत पद है उसमें पश्चमी विभक्ति ठीक नहीं है। क्योंकि पांव से तो शुरू नहीं उत्पन्न होते। आर्य-क्या तुमने व्याकरण में व्यत्य नहीं पढ़े क्या तुम व्याकरण के श्रपवादों को नहीं समक्षते ? क्या तुम नहीं जानते कि वेदों का व्याकरण संस्कृत के व्याकरण से भिन्न हैं।

अनार्य — संस्कृत में यदि अपवाद हैं ते। कुछ बुराई नहीं यदि किसी स्थान पर भाव बिगड़ता हो तो व्याकरण के विरुद्ध पद रखने से कुछ दोष नहीं कालिदास से किव को भी ऐसा ही करना पड़ा है। पर परमेश्वर तो सर्वज्ञ था क्या उसके पास इन्द पूरा करने के लिये और कोई पद न था।

आर्य—भाई इस बात को तो तुम भी मानते हो कि छन्द म की पूर्ति के लिये बड़े से बड़े विद्वान् की भी ऐसा ही करना पड़ता है इसलिये तुम्हारी यह बात आप ही कट गई कि वे किसी वैयाकरणी ने नहीं बनाये।

श्रनार्य-मानलो पूरे वैयाकरणी मनुष्य के समान ही वेद ने एक अशुद्धि कर दी तो फिर इसमें वेदों का महत्व ही क्या इश्रा।

आर्य—(१) भाई प्रथम तो वेदों का ज्ञान ही मनुष्य के पात्र की अपेक्षा पूर्ण है। वह कोई परमेदवर के पूर्ण ज्ञान की अपेक्षा नहीं क्योंकि उसका ज्ञान ते। अनन्त है। (२) दूसरे वेद मंत्र कवियों को यह भी अधिकार दंते हैं कि देखों छुन्द भंग के भय से भाव का अनर्थन कर देना। (३) वेदों का वाक्य द्वारा भाव प्रकाशित करने की विधि (महावरे) भो भिन्न हैं जिस प्रकार कि भिन्न भाषाओं में हैं (४) यहां पर पद्भ्या शब्द बड़े ही मार्के की वात है।

अनार्य-वह मार्का क्या है ?

आर्थ—प्रथम यह कि द्विज लोग ते। गुण, कर्म और स्वभाव से ही श्रेष्ठ हैं पर शृद्धत्व में जन्म ही श्रेष्ठ है। दूसरे इस में यह भी रहस्य है कि पद शब्द और तप शब्द का वैसा ही सम्बन्ध है जैसा कि पद और तप का संध्या आदि में और स्यवहार में है। अर्थात् वेद मन्त्र यह बतलाता है कि शृद्ध दुःख सहन करता हुआ भी सदा सेवा करे, कभी अपने हृद्य में अहंकार के। न आने दे। शृद्ध शब्द का मूल अर्थ भी यही है।

अनार्य-आप चार ही वेद गा रहे हैं और हमने सुना है

आर्य-मूर्ड संहिता ते। चार ही हैं पर वैसे वेद (ज्ञान) असंख्य हैं।

अनार्य वहुत से मनुष्य तो उपनिषदादि की भी वेद मानते हैं।

आर्य —यह भी ठीक है इसकी पौराणिक काल में समसना। अनार्य —कोई २ तो तीन ही वेद बताते हैं।

आर्य-चारों वेदोंमें ज्ञान, कर्म, उपासना तीनही विद्या ते हैं। अनार्य-वेद में स्पष्ट विद्या से प्रत्यक्ष सम्बन्ध रखनेवाला

एक सा मन्त्र नहीं है।

आर्य-बहुत से मन्त्र हैं। अनार्य-कोई प्रमाण दो।

—यथा गाय ज्युष्णिगनुष्टुप बृहती पीङ्किस्नुष्टुष जगत्यै । अथर्वेदेद के इस मन्त्र में सातें। छन्द हैं ।

अनार्य-मन्त्रों पर ऋषियों के नाम क्यों हैं।

आर्य--- उन्होंने उन मन्त्रों के तत्व की जाना था इस छत-इता के लिये उनके नाम लिख दिये।

अनार्य—जब पिछ्छे संस्कारों के ही अनुसार वेदी का झान दिया गया तो और मनुष्यों की भी हो सकता है।

आर्थ-यह संभव है।

अनार्य—न्युटन ने वेद कब पढ़े थे जो उसे वेदों की आक-र्चण विद्या का ज्ञान हुआ। आर्य-उनके जीवन से प्रकट होता है कि वे स्वभाव से ही महातमा थे वे पिछले जन्म में अवस्य वेदन्न होंगे।

श्रनार्य - उस समय ता भारत भी वेदश न था।

आर्य —यह असम्भव है हिमालय में आज भी मिल जावेंगे। भारत में न सही यह असंख्य ब्रह्माएड ते। भरे पड़े हैं।

अनार्य — फिर वेदों के पढ़ने की क्या आवश्यकता रही। श्रार्य — जब वेद न पढ़े जायँगे ते। न्युटन से विद्वान् ही क्यों उत्पन्न होंगे।

ं अनार्य - जब वेद पूर्व सृष्टि के कमों के अनुसार ही उन चार पुरुषों को दिये ते। वे क्या सृष्टि के मध्य में नहीं दिये जा सकते ?

आर्य-ऐसा नहीं हो सकता क्यों कि प्रायः मुक्ति की अविध प्रलय के द्यंत में ही समात होती है। वेद का ज्ञान मुक्ति से लौटे हुने मनुष्यों का ही दिया जाता है। सृष्टि के मध्य में देने से आदिम मनुष्यों के साथ अन्याय है। और बार २ हेने की आवश्यकता नहीं है।

अनार्थ्य—इस विषय में तो आप ने ऋषियों में हो मत भेद है कि मुक्ति से लीटते हैं वा न**ीं लौटते** ।

आर्थ्य — भाई मत भेद कुछ नहीं लोगोंको समभ का फोर है। अनार्थ्य — यह त्राप कैसे कहते हैं ?

आर्थ्य -(१) जिस ऋषि ने लाउना नहीं बनाया वहां आवागमन से वा स्वर्ग से तुलनात्मक हुक्ति का महत्व प्रकट करने के लिये कहा है, जैसे एक झाझण परदेस की जा रहा था, इस से किसी वैश्य ने यक्ष कराने के लिये कहा तो उसने उत्तर दिया कि सेउनी अपना प्रचन्त्र कर लेना में अब नहीं आउंगा। सिका यह तो आशय नहीं है कि वह फिर-अपने घर लौटेगा ही नहीं।

- (१) एक धामीण बालक नित्य प्रति पास के नगर की पाठ-शाला में पढ़ने जाता था, एक दिन संध्या के समय गुढ़ ने उससे कहा परीक्षा निकट है, तुम यहीं रहने का प्रवन्ध करे। दूसरे दिन जब वह घर से चला ता उसकी माता ने नगर से कुछ पदार्थ माल मंगाया इस पर बालक ने उत्तर दिया में अब घर नहीं आऊंगा इसका आशय यह नहीं है कि वह बालक कभी घर नहीं आवेगा।
- (३) जब मनुष्य एक बार मुक्त हो जाता है तो फिर यह मुक्ति का ताता ट्रना ही कठिन हो जाता है। क्योंकि नियत समय के पश्चात् जब वह जन्म लेता है तो वहाँ पर भी उसकी मुक्ति के पूरे साधन मिलते हैं।

## वेदों का समय

सृष्टि सम्बत् और वेदों के समय के विषय में पिश्चमी विद्वानों में बड़ा मत भेद है। उनकी करणना है कि वेदों का समय १० सहस्र वर्ष पूर्व ईसा से अधिक नहीं है। चाहे समय के विषय में कुछ मत भेद सही पर इस बात को तो प्रोफेसर-मैक्समृत्र आदि विद्वान भी मानते हैं कि वेद इस संसार में सब से पुराने प्रन्य हैं। अब तक पिश्चमी विद्वान बाईबिल के सिद्धान्तानुसार भूमि की आयु ६ सहस्र वर्षों के भीतर ही मानते थे परन्तु भूगभ शास्त्र ने यह भ्रम दूर कर दिया है इसिल्ये कुछ हठधमी विद्वानों को छोड़कर सभी विद्वान भूमि की आयु २ अर्च वर्ष के लगभग मानते हैं। आर्थों का सृष्टि सम्बत् भी उनके संकृत्यानुसार इस सन् १६२६ ई० में१६७२९४६०२४ वर्ष है। कुछ विद्वानों की कल्पना है कि ऋग्वेद तो सब से पुराना वेद है और खों जोन कल्पना है कि ऋग्वेद तो सब से पुराना वेद है और खों जोन बेद पीछे बने क्योंकि उन में ऋग्वेद के मंत्र स्थों के त्यों पाये जाते हैं। पर उनकी यह कल्पना निर्मूल है। स्वयं ऋग्वेद में ( जिसे

वे सब से पूर्व १५०० वर्ष. ई. से पहिले ही वर्त्तमान रूप में दिया इआ मानते हैं ) चारों वेदीं का नाम आता है यथा—

> तस्माय जात सर्व हुतः ऋचः सामानि जिह्नरे । छंदासि जिह्नरे तस्माय जुस्तस्माद जायत ॥

वेद मन्त्र ईश्वर का ज्ञान होते से ऐसे पूर्ण हैं कि जिल विषय के लिये जो मन्त्र बनाया गया है (दिया गया है) उसके लिवा अभ्य पदों का मन्त्र उस भाव के। प्रकट ही नहीं कर सकता। इसी लिये चार्त वेहों में जहाँ जिस विषय के लिये जिस मन्त्र की आवश्यकता हुई उसे ज्यों कात्यों ही रखना पड़ा, यही नहीं जहाँ उस मन्त्र से भाव के सन्दिग्ध होने की भी शंका हुई तो उसमें कुछ परिवर्तन भी कर दिया है, इन नवीन शब्दों और पदों में भी यही विशेषता रक्खी गई है। चारों वेदों में ज्ञान, कर्म, उपासना तीन ही विषय हैं। ऋग्वेद में ज्ञान विषय श्र्यान है, यजुर्वेद में कर्म और सामवेद ें उपासना विषय प्रधान है, परन्तु अधर्ववेद में तीनों विषयों की प्रधान और अत्यन्त आवश्यक बातें रक्खी गई हैं। इसके हा प्रधान कारण हैं। प्रथम यह कि इन तीनों सिषयों का उससे भी श्रधिक गहरा सम्बन्ध है जितना कि अङ्काणित, रेखागणित और बीज गणित का है अथवा जितना भूगर्भशास्त्र, इतिहास और भूगे। छ का है। जिस प्रकार कोई भी मनुष्य उस समय तक इतिहास का पूरा पंडित नहीं हा सकता जब तक रोष दा विषयों की कुछ न जाने। इसी प्रकार शेष दे। त्रिषयों के विषय में समम्भना चाहिये।

ज्ञान, कर्म, उपासना में से प्रत्येक शेष देा के बिना व्यर्थ है। इसीलिये चारों वेदों में तीनों २ बातें रक्खी गई हैं। येारुप अब तक ज्ञान और कर्म के ही प्रधान समझता था पर अब उसकी आंख खुल गई है और वह उपासना को भी स्थान

देना चाहता है। यदि ईसाई मत ये। रूप के सामने दूरी फूरी डपासना भी न रखता ते। वह ज्ञान और कर्म की इस ऋपूर्ण उन्नति को भी कभी प्राप्त नहीं कर सकता था दूसरा कारण यह है कि सब मनुष्य चारों वेदों के पंडित कभी नहीं हो सकते इसिंखे वे यदि १ वेद भी पढते हैं तो कुछ सफलता प्राप्त कर होते हैं चारों वेदों की इसगृढ़ वातको न समभकर कुछ विद्वान् कहते हैं कि चारों वेद अपने रचे जाने के बहुत काछ पीछे वर्त्तमान इय में लाये गये। इसके लिये वे इस पौराणिक दन्त-कथा का भी अमाण देते हैं कि ज्यासजी ने वेदों की क्रम दिया था । इस का यह आशय नहीं है कि मन्त्रों के ढेर में से खाँटखाँट कर चारों वेदों का नाम तो ज्यासजी से पूर्व ग्रन्थों में भी आता है। निस्तन्दह चारों वेदों की अध्यायों में बांटना, असंख्य ब्राह्मादि प्रन्थों और विद्वानों की सहायता से प्रत्येक वेद मन्त्र पर ऋषि छन्द देवतादि का नाम लिखना, वेदों के पठन पाठन की विधि में कुछ न कुछ सुधार उन्होंने अवइय किया होगा। सम्भव है वेदों को लिपि बद्ध करने का कार्य्य भी उन्होंने ही प्रथम किया हो। जैसा कि अलबेबनी के प्रंथों से भी कुछ २ प्रकट होता है।

# खटकती हुई बातें

पश्चिमी विद्वानें। के हृदय में यह बात नहीं बैठती कि ईश्वर ने इन चारें। ऋषियों को कौन से मुख से सुनाकर वेदें। का ज्ञान दिया यदि इम लोग विचार करें तो यह बात तो सीधी सी है।

(१) जो विद्वान् किसी विषय पर मनन करते रहते हैं वे जानते हैं कि दैवयोग से कभी २ उनको ऐसी विलक्षण बातें स्फ जाती हैं जिनकी उनको कुछ भी आशा नहीं होती। सम्भव हैपकृति के उपासक पश्चिमी विद्वान् यही समझे हैं। कि जितनी अच्छी बातें सुभती हैं उसमें केवल हमारी ही सम्पूर्ण सामग्री है। अथवा इस कार्य में उस महान् शक्ति का कुछ भी हाथ नहीं है जिसके आधीन यह सम्पूर्ण नियम अपने कार्य को कर रहे हैं। इसिलये हम उनके परदादा न्यूटन की युक्ति सुनाते हैं। वह कहता है कि "मैं तो कुछ भी आविष्कार नहीं करता। मेरी दशा तो ठीक उस बच्चे से मिलती है, जो समुद्र के किनारे बैठा हुआ है, कभी तो उसके हाथ में सीपी और घोंचे आजाते हैं, कभी मोती आजाता है।"

इस बात को पश्चिमी विद्वान् अपनी खोपड़ी मेंसे निकाल कर फैंक दें कि जो मनुष्य कोई एक आविष्कार कर लेता है वह मानें। बुद्धि का ढेकेदार हो। गया वह जिल विषय में चाहे टाँग अड़ा सकता है और तो और फ़ोनोग्राफ के तत्व की जानने वाला सूप ( छाज ) भी ठोक नहीं बना सकता। स्वयं न्यूटन की जीवनी में ऐसी ही एक घटना हुई थी। जाड़े के दिनों में उसने एक बूढ़ी बढ़ईन से कहा कि माई मेरी किवाई में दा छेद करदो । इस पर बृढ़ी ने कारण पूछा तो कहा मेरे पास दे। बिल्लियाँ हैं एक छोटी एक बड़ी वे रात्रि में बाहर तो जा सकती नहीं इस ही में मल मूत्र करदेती हैं। बूढ़ी ने कहा तो श्रीमान इसमें दो छेदें। की कोई आवश्यकता नहीं यह कार्य तो एक छेद से ही चल सकता है। पहिले तो यह सुन कर वह चुप होगया पर जब समभ गया तो बड़ा ही लिज्जित हुआ निइचय रखना चाहिये कि बड़ों से भूल भी अवस्य ही होती है जब यह बात ते होगई कि मनुष्य तो अपने पात्र के अनुसार केवल निमित्त मात्र है वास्तविक झान दाता कोई अन्य ही शक्ति है तो जिस प्रकार साधारण मनुष्यों को बाते सुभ पड़ती हैं इसी प्रकार डन सर्वोत्तम, आदर्श और जीवन मुक्तों को वेद का ज्ञान हुआ।

अब रही यह बात कि कौन से मुख से ईश्वर ने वेद सुनाये सो इसके तस्व को समभना चाहिये कि मुख से ही दूसरों को बान दिया जाता है अथवा और किसी विधि से भी बान दिया जाता है।

- (१) प्रकृति और घटना में कीन सा मुख है जिसको देखते ही बड़े २ पोथे रच दिये जाते हैं।
  - (२) फोनोब्राफ़ में मनुष्यों का सा मुख कहां होता है।
  - (३) झंडी और तारादि में कौन सा मुख होता है।

िस प्रकार विद्वान् लोग इन वार्तों से सारा ज्ञान प्राप्त कर सेते हैं इसी प्रकार वे महापुरुष जिन्होंने सर्वोत्तम प्रोफेसर (ईश्वर) कालेज में शिक्षा पाई थी साक्षात् ज्ञान स्वक्रप परमेइवर से वेद ज्ञान को खींच लेते हैं।

पाठको! मुख तो एक आत्मा का औज़ार (करण कारक)
है जिसमें शतनी शिक है कि वह विना औज़ार के ही कार्य्य
करले उसे औज़ार की क्या आवश्यकता है। हाँ यदि योकिपियन
ईश्वर होता तो उसे हाथ के होने पर भी छुरी कांटे की आव
स्यकता तो कम से कम अवश्य होती।

महाशय गण ! करण कारक तो वाक्य में वही आना वाहिये कहाँ कर्ता में क्रिया के करने की शक्ति न हो। इसमें आप का कुछ भी अपराध नहीं क्योंकि आप तो बोछते ही इस प्रकार हैं कि छड़की पांच से चछती हैं। भछा छड़की से उसके पाँच क्या भिन्न हैं। भछा जब मनुष्य के मन, बुद्धि, चित्त, अहङ्कार किसी विषय को लेकर बैठते हैं तो वे कौन से मुख से एक दूसरे को विषय का ज्ञान देते हैं? यह तो प्राकृत्तिक ही हैं, जब इनको ही मुख की आवश्यकता नहीं तो इनसे भी उत्तरोत्तर बहुत स्कृत, चेतन्य सर्व शिक्तमान् परमेश्वर को मुख की क्या आवश्यकता साधारण मनुष्यों को ज्ञान देने के छिये मुख की

भावश्यकता इसिलिये हैं कि आत्मा प्रकृत्ति (माया) की कैंद्र में हैं अब यदि उस बन्दी आत्मा तक उसकी मित्र आत्माओं को कोई समाचार पहुँचाना है तो अवण क्यी जेलर के द्वारा ही पहुँचा सकते हो। यदि सूचना देने वाला भी किसी दूसरी कोठरी का बन्दी है तो उस अपने मुख क्यी जेल अध्यक्ष के द्वारा ही श्रवण क्यी श्रध्यक्ष के द्वारा सूचना देनी होगी। अब यदि दोनों में से एक स्वतंत्र है तो एक ही अध्यक्ष का सहारा सेना पड़ेगा। यदि दोनों ही स्वतंत्र हैं तो किसी के सहारे की भी आवश्यकता नहीं। जिस समय राजा किसी विशेष महात्मा से मिलना चाहता है तो मार्ग बिल्कुल ही साफ़ हो जाता है। जब परमेश्वर भी स्वतंत्र और चारों मनुष्य भी स्वतंत्र थे तो समाचार के लिये किसी के सहारे की क्या आवश्यकता।

#### मित्रों के अन्तिमतीर

पिंदिनमी विद्वान् यह सन्देह करते हैं कि भला चारों ऋषियों को एक ही से कुछ मन्त्र कैसे सुझे।

हम नहीं समभते कि मित्रों को इस विषय में शंका करने की क्या आवश्यकता है जग ये स्वयं मानते हैं कि रसल वैलेस और डारविन को अथवा न्यूटन और लैब्नित्स को एक २ ही बात का एक साथ ज्ञान हुआ। अब रही यह बात कि शब्दों का एक साथ ज्ञान कैसे हुआ? यह तो मोटी सी बात है, प्रत्येक माइन की किवता में ऐसे उदाहरण मिल जावेंगे जहाँ किवयों ने किया एक दूसरे का देखे पद के पद एक से रच दिये हैं। महिंदे सामने शब्द तो मोटी सी बात है।

#### एक महा भ्रम

कुछ लोगों को यह भी भ्रम है कि वेदों में बहुदेव बाद को होइकर ईश्वर बाद का नाम भी नहीं है। इस भ्रम का प्रथम कारण तो वर्तमान बहुदेव वाद है। दूसरे वेदों में श्विर के अनेक नाम हैं और तीसरे विकास वाद हैं। विकास वाद की आहा के अनुसार प्रथम बहुदेव वाद और फिर इंश्वर वाद होना चाहिये। जो लोग यूनान से श्रीर भारत के इतिहास तथा प्राचीन ग्रन्थों से अनिमन्न हैं वेही ऐसी निर्मूल कल्पनाओं में पड़े रहते हैं। अधिक न लिखते हुये हम केवल उन्हीं के कथनानुसार संसार के सब से पुराने ग्रन्थ का प्रमाण नीचे देते हैं। ईश्वर ऋग्वेद में कहते हैं।

तदेवाग्निस्तदादिस्यस्त द्वायुतद् चन्द्रमाः तदे व शुक्रं तद् ब्रह्म रूपं ता आपः स प्रजापतिः

अर्थात् अग्नि, आदित्य, वायु, चन्द्रमा, शुक्र, जल, प्रजाप्ति, ब्रह्म उसीके नाम हैं, हम लोग मुसलमान, ईसाइयों की माँति उचित अक्षरों पर चिढ़ते नहीं, वरत् बढ़े ही प्रसन्ध होते हैं।

#### ब्राह्मण् ग्रन्थों का समय

आर्थ्य लोग वाहर से आये अथवा भारतवर्ष ही में उत्पन्न हुये यह बात अभी भगड़े में ही पड़ी हुई है। भारत के महा विद्वानों में दो ही विद्वान ऐसे हैं जो हमारे पूर्वजों को विदेश से आया हुआ वतलाते हैं उनमें एक तो लोग तिलक हैं जिनसे हम सहमत नहीं दूसरे भगवान दयानन्दिष हैं जो कि आर्थ जाति के पूर्वजों की जन्म भूमि जिविष्टय में मानते हैं, हमारे बिचारमें स्वामीजी का जिविष्टय वर्षमान तिब्बत नहीं है, बरन हिन्दू कुश ध्यान, इयान, और यूराल के मध्य का देश है, इसका दक्षिणी भाग इस समय भी उपजाऊ है, किसी समय यह सारा देश बड़ा उपजाऊ था, यह बात अब दबे हुये नगरों से

सिद्ध हो गई है। चाहे हमारे पूर्वज बाहर से आये चाहे भारत में जन्में, पर यह बात तो सब प्रकार सिद्ध है कि सृष्टि के आदि में आर्थ्य छोग इस पुराय भूमि में मौजूद थे। आर्ष और अनाष ग्रन्थों में उत्तरीय भारत के तीन नाम लिखे मिलते हैं १ ब्रह्मावर्त २ आर्थावर्त्त ३ मध्य देश इन में पहिला नाम सब से पुराना है यह नाम उन्हीं ब्रह्मा के नाम पर रक्खा गया था जिन्होंने चारों वेदों की चारों ऋषियों से पढ़। था। यह नाम आदिम ब्रह्मा के नाम पर ही रक्खा जा सकता है। क्योंकि पश्चात् नाम भी व्यास नाम की भांति पदवी वाचक होगया था। आर्थ्यवर्त्त नाम उस समय रक्खा गया जब कि आर्थ लोग उत्तरी भारत किल गये मध्य देश नाम सब से नवीन है।

ब्राह्मण ग्रंथों में ब्रह्माजी का नाम आता है। दूसरे ब्राह्मण प्रंथों का विषय ऐसा सविस्तार और गम्भीर है कि उसे बिना लिखे कार्य्य नहीं चल सकता। इसके साथ ही ग्रंथों से यह भी सिद्ध हो गया है कि ब्रह्माजी की पुत्री सरस्वती ने लिखने और गाने आदि की विद्यार्थे निकाली। आविष्कार की माता आवः इयकता है, जब ब्राह्मण प्रंथों की रक्षा का प्रश्न सामने होगा तभी यह विद्यायें भी निकाली गई हैं।गी। सरस्वती ने यह बातें ब्रह्माजी के जीवन काल में ही निकाली थीं, यह बात भी ग्रंथों से सिद्ध हो चुकी है। इसिलिये यह अनिवार्य्य है कि ब्राह्मण प्रन्थ इस से कुछ पहिले ही बनने आरम्भ हुये। पश्चिमी विद्वान भी कुछ बातों के आधार पर ब्राह्मण प्रन्थों का समय वेदें। से ५०० वर्ष परवात् मानते हैं। ठीक २ निरुचय न होने पर उनकी भाँति इम भी इसी समय को स्वीकार करतेहैं। यह ग्रंथ असंख्य थे, इस समय ११२७ की संख्या सुनी जाती है पर मिछते नहीं। कुछ थोड़े से ग्रन्थ अपने बच्चे स्वरूप में देखे जाते हैं। इन्हीं प्रन्थां का नाम इतिहास, पुराण, गाथादि भी है। वैदिक

साहित्य में सब से अन्तिम पुराण हैं जिन की न्यास जी ने बनाया था। इसिल्ये इन ब्राह्मण ग्रन्थों का समय वेदां से २०० वर्ष पीछे से, ईसा से ३००० वर्ष पूर्व तक समझना चाहिए।

### विशेष बार्ते

विचार शील लेगि अवश्य पूछंगे कि इन ब्राह्मण प्रन्थें। के रचने का क्या कारण था। पश्चिमी विद्रानों ने (नहीं २ हमारे ही अमाग्य ने ) इन प्रथा के रचे जाने के कारण के शिषय में बड़ा अम उत्पन्न कर दिया है। वे ब्राह्मण प्रथा की वेदों का परिशिष्ट भाग वतलाते हैं। परन्तु वास्तव में ब्राह्मण प्रन्थ वेदों का कुंजी हैं। यह बात ते। वे लोग भी मानते हैं। कि वेदों के मन्त्रीं की उन में व्याख्या है।

यह प्रथ कोई पशु यज्ञ के वाद-विवाद पर नहीं लिखे गये दन का लिखा जाना वैसाही स्वमाविक है जैसा कि अन्य ईक्वरीय कार्य । ज्ञान ओर उपासना का धर्म ही परेएकार है। आदिम आय्यों ने (जे। कि पूर्ण ज्ञानी और उपासक थे) यह डिसत समक्का कि वेद के गम्भीर विषयों की व्याख्या कर देनी साहिये जिस से मनुष्यों का भला हो, साथ ही उनके लिये यह कार्य स्वेच्छा पर न था वरन वेद की आज्ञा भी यही थी कि सब मनुष्यों में इसका प्रचार कर। जैसा कि यथे माँचा चम ... आदि की श्रुतियों से प्रकट होता है। प्रचार करने के लिए आवद्यक है कि कुछ तैयारी भी आवद्यक करली जाने

ब्रह्मा जी की आयु जो हमारी करवना के अनुसार ५०० वर्ष के लग भग होजाती है उसमें शंका करना व्यर्थ है क्योंकि, (१) ३०० वर्ष के योगी तो स्वयं श्रंग्रेज़ों ने भारत म देखें हैं। (२) १४० वर्ष के लगभग आयु वाले मनुष्यों का नाम सन् १६२३ ई० में ब्रह्मा श्रोर मंचारिया देश में पत्रों में लिखा था।

(३) आर्ष प्रन्थों में भी देवताओं की आयु कर गुनी लिखी है। (४) इसके ता सभी मानते हैं कि पहिले मनुष्यों की आयु अब से बहुत श्रिक हे।तो थी। क्यों कि वे पूर्ण ब्रह्म वारी, वेपगी, तपस्वी थे वे पुष्ट भे जन करते थे। उनके जीवन में बहुत ही सादगी थी।

#### यज्ञ-महिमा

यह शब्द का मूल अर्थ शुन कर्म है, किन्तु यह का पारिमािषक, लौकिक, अर्थ, हवन ही है। इस का भी कारण है। क्यों
कि संसार का कोई शुन यह के कर्म हवन से बढ़ कर नहीं हैं।
अथवा यों। कहना चाहिये कि संसार के जितने शुन कर्म हैं, वे
सब हवन के अन्तर्गत् हैं। जिन कर्मों से संसार में दुःख और
अशान्ति फैले वे पाप हैं। और जिन से सुख और शान्ति का
प्रसार हो। उन को। शुन कर्म पुर्य-धर्म कहते हैं। शान्ति उस
अवस्था का नाम है कि जब मनुष्यों में रोग न हो। भे। जनादि का
अभाव न हो। परस्पर ईषा द्वेप और भग है न हों। जे। शान्ति
संसार के सम्पूर्ण शुन कर्मों से नहीं फैल सकती वह केवल
यहां से फैल सकती है। क्योंकि अन्य शुन कर्म अशान्ति के।
दूर कर सकते हैं, पर यह अशान्ति के। उत्पन्न हो नहीं होने देते
इस स्थान पर हम साइन्स के द्वारा यह सिद्ध करेंगे कि यह
संसार में न रोग उत्पन्न होने देते हैं, न भे। जनादि का अभाव होने
देते हैं, न संसार में अन्य उपद्रव होने देते हैं।

किसी समय पिरचमी वैज्ञानिकों को वेदों में श्रश्रद्धा होने के कारण यह सम होगया था कि हवन से कार्बन-डाया अक्साइड उत्पन्न होती हैं, जिस से संसार का अमृत्य स्वस्थ्य नष्ट होता है। कुछ थे। इंदिन हुये कि परमहंस राम छुष्ण, स्वामीर मतीर्थ स्थामी विवेकानन्दजी ने प्राच्य विद्वानों के। मायावाद अर्थात् श्रद्धैतवाद पर मेहित देखकर उन की वैदिक सभ्यता का चेला बनाना चाहा था, इसलिये इन महापुरुषों ने भी यज्ञों को उपेक्षा की दृष्टि से देखा था, क्योंकि यह एक नियम होता है कि प्रचारक जिन बातों की अपने मार्ग में बाधक जानता है उन का खंडन ही किया करता है। इस विषय पर हम आगे लेखनी उठावेंगे कि अद्वैतवाद बौद्धों के मायावाद श्रीर पिरुचमी प्रकृ तिवाद में नाम मात्र ही अन्तर है।

प्रसिद्ध फ्रांसीसी रसायन वेता मि० त्रिले ने सीचा कि संसार की सब जातियों में जो लकड़ी जलाकर रोग दूर करने की विधि है वह कहां तक ठीक है, उन्हों ने अपनी गहरी जांच से जाना कि लकड़ी जलाने से फ़ार्मिक आल्डी हाइड नामक गैस निकलती है जिस से सब फ़कार के रेग रहमि नष्ट हो जाते हैं। यह वही पदार्थ है जिस के ४० भागों में जल के १०० भाग मिलाने से फार्मेलिन नामक रोग नाशक, विकार वाधक और हिम नाशक श्रौष्टि, विका करती है। लकड़ी जलाने से पर्याप्त उद्देश्य सिद्ध नहीं हो सकता इसलिये किसी अन्य ऐसे पदार्थ की आवश्यकता है, जो बहुत सी फा-आ-इा-गैस उत्पन्न कर सके मि० त्रिले ने यह भी अनुभव किया है कि खांड जलाने से और भी अधिक फा० आ० हा० गैस उत्पन्न होती है।

रसायन में गन्ने श्रंगूर और फल तीन प्रकार की खाँड मानी जाती है, यह तीनों प्रकार की खाँड हवन की सामग्री में डाली जाती है। इसके सिवा सामग्री में जो जे। अनुपम रेग नाशक और शिक्ष तथा प्राण प्रदाता पदार्थ डाले जाते हैं, उन की विद्वान् भली प्रकार जानते हैं। भाले भाई यह कहा करते हैं कि फामें लन आदि औषधियों की लिड़ककर ही जन रेग दूर हो जाते हैं तो फिर हवन के द्वारा इतना भगड़ा फैलाकर रोग इमियों की नाश करने की क्या आवश्यकता है। यदि वे कुड़

भी विचार कर तो ऐसा कभी न कहें क्योंकि यह औषधियां क्रमियों की उस प्रकार नष्ट नहीं कर सकती जिस प्रकार हवन की तप्त वायु नष्ट कर सकती हैं । साथ ही औषधियाँ कृमियाँ को मारही सकती हैं, पर उस अशुद्ध वायु को जिस में विषेते कीड़े उत्पन्न होते और मरते हैं बाहर कदापि नहीं निकाल सकती । इस के विरुद्ध हवन की गर्मी उस वाय की हलकी करके बाहर निकालकर भी फेंक ट्रेती है और जे। नवीन श्रद्ध वायु आती है उसका भी संस्कार कर देती है । हवन के आदि में जो कुछ समय तक घृत की आहुतियों से अग्नि को बहुत प्रज्वित किया जाता है उसका यही आशय है। यह एक मानी हुई बात है कि बहती हुई दूषित बायु इतनी हानि नहीं पहुँचाती जितनी कि बन्द शुद्ध वायु हानि पहुँचाती है। वायु के शुद्ध होने से जल, और जल के शुद्ध होने से बनस्पति और अन्नादि पदार्थ भी शुद्ध होते हैं। इन पदार्थों के शुद्ध होने से मनुष्य जाति में न राग आते हैं न बुद्धि मलीन होने से पाप बढता है।

इन पदार्थों के जलाने से जहाँ राग नाशक वा उत्पन्न होती है उसके साथ ही कार्बन डाया आक्साइ सी उत्पन्न होती है सि गैस को भोले भाले लोग केवल दम घंटने वाली और हानि कर हो जानते हैं पर बात यह नहीं है । सोडा लैमनेट में हम इसी को पीते हैं जिस से प्यास बुक्तती और अन्न पचता है। इस दशा में यह आन्नेप हो सकता है कि सेडा पान का फेफड़ों पर इस प्रभाव नहीं पड़ता पर हवन में का डा आ का प्रभाव पड़ सकता है। बात ठीक है, पर विवार से शून्य है। यदि हवन की वायु का फेफड़ों पर प्रभाव पड़ता ता पास के मनुष्यों का दम अवदय घुटना चाहिये था पर ऐसा नहीं होता क्योंकि यह गैस वचिप साधारण वायु से हैद गुना भारी होता है, पर गर्मी

से हलका होकर अपर की उठ जाता है। और इस अवस्था में यदि वह साँस के भी साथ जाता होगा तो विशुद्ध सोडे का प्रभाव रखता होगा। जिस क्कार शोशे में से प्रकाश तो चला जाता है पर गर्मी भीतर से बाहर नहीं लौट सकती. इसरे प्रकार का डा.आ. भी सुर्थ के प्रकाश की नहीं छौटने देता। क्यों कि यह गैस भारी होने से भूमि के पास ही रहता है इसिंछए भूमि और इसके पर्दे के बीच में गर्मी कैदरहती है। यदि संसारमें यह गैस न होती तो कोई भी प्राणी न जी सकता, वैश्वानिकों का कथन है कि यदि यह गैल आधी भी हा जावे ता अफ्रीका सा गर्मे देश भी टडरा के समान ठंडा बन जावे कार्बन डा आ के अधिक होते से गर्मी का अधिक होना स्वभाविक है । गर्मी के ऋधिक होने से कई प्रभाव पड़ा करते हैं. प्रथम यह कि भूमि के पासकी वायु हलकी होकर ऊपरउठेगी और उसके स्थान पर **ढंडी** वायु आने लगेगी, दूसरे वाष्य जो वायु के साथ मिलकर रोग उत्पन्न करती है उसे भी दूर भगादेगी, तीसरे का डा.आ. और जल के मिलने से बनस्पति भी उत्पन्न होती हैं. उसके निस्न लिखित प्रमाण हैं।

- (१) फ्राँस के प्रसिद्ध स्थान यूवरीन में जहाँ कार्बन निका-छने वाले स्रोत वृक्ष बहुत हैं।
- (२) ज्वालामुखी से भी गस निकलती है इसी से इन के आस पास भी बहुत बनस्पति होती है।
- (३) वैज्ञानिकों का कथन है कि प्राचीन समय में यह कार्बन अधिक था ते। उस समय बनस्पति भी अधिक थी।

यह तो एक साधारण सी बात है कि जिन जिन स्थानों में जल और गर्मी अधिक है वहीं पर वनस्पति भी हैं। यही नहीं हवनों से वर्षा भी होती है। क्योंकि— (१) वायु के गर्म होकर उठने से समुद्र की सजल वायु आया करती है।

(२) गर्म और सर्द वायु के मिलने से वर्षों हुआ करती है।

(३) वायु के धीरे २ ऊपर जाने से वर्षा हुआ करती है। (४) वायु में कणों के मिलने से भी वर्षा हुआ करती है।

लोगों में एक यह भी भ्रम फैला हुआ कि आर्थ्य लोग जो मंत्र पढ़ते हैं, वे इस से अग्नि की पूजा करते हैं। यदि वे हवन मंत्रों को पढ़ें, तो उनको ज्ञात होगा कि उनमें क्या भाव भरे हुये हैं। इन मंत्रों में हवन के लाम आए आर्थशास्त्र के मूल सिद्धान्त सरे हुये हैं। इन मंत्रों के पहने से मनुष्य में द्राच भावों का सञ्चार होता है। वह स्वार्थ त्यागी होने का कियात्मक अभ्यास करता है और इन सब से बढ़कर बात थह है कि वेदों की रक्षा होती है। बंद मंत्रों के मनन से मनुष्य अपने मन को इच्छानुसार चलाने वाला और संयमी बनाता है। संसार में जिसने अपने मन को श्रपना जितना दास बना लिया, उसने संसार की सुख राशि में से उतना ही भाग ले लिया। यह एक स्वयं सिद्ध सिद्धान्त है कि मनुष्य जिस बात पर अधिक मनन करता है, वह उसी में उत्तरोत्तर कृत्कार्य होता जाता है। कुछ भोले भाई यह भी कहा करते हैं कि घी के। इवन में जलाने से तो यही अच्छा है कि उसको स्वयं खा लिया जावे। यह वही बुद्धि के दिवालिये हैं जो अन्न को भूमि में गळाना व्यर्थ समक्ष कर उसकी भून कर चवा छेना ही उचित समझे बैठे हैं। यह बोर्नेय द्वीप के वही बनवासी लोग हैं जो दक ही पक्ष की बोई हुई जल के टुकड़ों की इस लिये उखाड़ कर खा जाते कि उस से तो चीनी वहीं नहीं सहती । याद रिखये एक रत्ती भर वृत साधारण रीति से खाये जाने से उतना लाम नहीं पहुंचा सकता, उतना स्वादिष्ट

नहीं हो सकता जितना वघार देने से हो सकता है। हम नहीं सम्भते कि जब सिगरेंट और मांस की दुर्गन्ध से स्वास्थ्य नष्ट नहीं होता, चाय पकाने से का डा आ उत्पन्न होकर संसार को नष्ट नहीं करती तो इवन से हानि कैसे हो सकती है, यज्ञी के इस महात्म्य की सुनकर बहुत से थोते ज्ञानी कह उठेंगे कि थन क्या हुये इन्हों ने ता मानो प्रकृति को अपना दास ही बना डाला । भोले लोगो, हमारा तो धर्म सनातन से यह ही कहता आ रहा है कि प्रकृति के दास मत बनो, वरन् उसकी अपना दास बनाओ। वर्तमान प्राच्य सभ्यता ने प्रकृति को जिस प्रकार अपना दास बना डाला है उसे कौन नहीं जानता, पर भेद इतना है कि पश्चिम ने रावण की भांति प्रकृति की दास अवस्य बनाया पर साथ ही आप भी दास वन गया है। इस बात की तो इमको बड़ी प्रसन्नता है, कि इन्होंने इस जादूगरनी को अपना दास बनाने में बड़ा साहस दिखळाया, पर दुःख इस बात का है कि वे भी इस पर भी मे। हित है। कर दास बन गये। महात्मा पन्डो जैक्सन डेवीसन ने सत्य कहा है, और बिल्कुल सत्य कहा कि इस जगत में वे ही पदार्थ अपूर्णावस्था में हैं, जिन्हें पूर्ण करना मनुष्य का कर्तव्य है। और वे ही पदार्थ नहीं हैं जिनको मनुष्य स्वयं उत्पन्न कर सकता है। योरुप ने भीजनादि के प्रदन के। हल करने के लिये यह यत्न किया था पर इस पर भी भाजन का प्रश्न गम्भीर होता जाता है। उसने संसार में शान्ति, संताप और प्रेम के लिये यह कार्य्य किये थे पर आज अशान्ति, असंतेषि और द्वेष बढ़ रहा है। इसका कारण यही है कि उसमें यह शब्द की गम्भीरता की नहीं समका हमने संसार में सन्धी शान्ति फैलाकर दिखला दी थी और किसी समय फिर फैलाकर दिखला देगे क्योंकि अब हमारी नदीं भग हो गई है, अब हमारी थकन उतर गई है।

#### उपनिषदों का समय

ब्राह्मण प्रन्थों के पदचात् उपनिषदों के बनने का समय आया । संसार का नियम है जब तक मनुष्य के भोजन का ठीक र प्रबन्ध न हो उसे कुछ ज्ञान ध्यान नहीं सुभता। जब जब भोजनादि आनन्द पूर्वक मिळने लगते हैं तो उस समय अज्ञानी मनुष्य तो ऐसी बानों में फँस जाते हैं जो उनको नष्ट कर देती है पर ज्ञानी मनुष्य वह कार्य्य करते हैं जिस से अपना और दूसरों का कल्याण हो। इसी बात को ध्यान में रखते हुये आय्यों ने ब्राह्मण ब्रन्थों में यज्ञों के द्वारा भोजन का परन हल किया। आज बीसवीं शताब्दी में इस बात के सिद्ध करने की आवश्यकता नहीं रही कि मोजनादि कायज्ञों से क्या सम्बन्ध है। परिसमी विद्वान कहते हैं कि जब आर्थ्य लोग यद्यादि के बन्धनों से ऊब गये तो उनके हृदय में यह प्रश्न उठे : कि इन देवताओं का बनाने वाला कोई और ही है। यह उनकी घर की बात है जो मनुष्य उपनिषदों के बनाने वाले मनुष्यों को यज्ञादिक से ऊबा इत्रा बतलाता है मानों वह पत्यक्ष ही इस विषय में अज्ञानी है। इन ग्रन्थों में यद्यपि शुख्य विषय परमेश्वर का ही है परन्तु स्थान २ पर यज्ञों का महत्व भी दर्शाया गया है। वेदान्त दर्शन जो कि उपनिषदीं का निचोड़ है उसके दो ही बधान विषय हैं। प्रथम पूर्व मीमांसा अर्थात् हर्मकाएड दूसरे उत्तर भीमांसा अर्थात बसवाद। निरुतन्देह गह हो सकता है कि आय्यों के हृदय में यह प्रश्न उठे हों ग्रीर उनका उत्तर उन्होंने अपने आचारयों से माँगा हो यह बात तो उपनिषदों के प्रकासरों से भी प्रकट होती है। अब जो यह लोग यह कहते हैं कि उन प्रदनों के जो मन माने उत्तर उन्हें स्रोत उनको उपनिषदों में लिख दिया। इसके कहने में थोड़ा सा

भेद है। आदिम आय्यों के लिये यह विषय कुछ गम्मीर न था परन्तु आगे चलकर बुद्धि स्रोत ज्यों २ मलीन होने लगा यह प्रदन भी गम्भीर होता गया। आदि में जब छोगों के हृद्य में प्रश्न उठा तो उनके समाधान के लिये अधिक व्याख्या की कुछ भी आवश्यकता न हुई। उनके सामने यजुर्वेद का चालीसवां अध्याय रख दिया, इमारी कल्पना है कि आदि में प्रश्न उठते ही इस श्रध्याय को ईषोपनिषद का नाम नहीं दिया गया बिक आगे चल कर ऋषियों के लिये यह प्रश्न बहुत गम्भीर हो गया और न्यून संन्यून एक उपनिषद और बनस्या तसी इसको यह नाम दिया गेया मूळ उपनिषद यही है और क्यों कि यह उपनिषद यजुर्वेद का अन्त और वेदों के सम्पूर्ण विषयों का निचोड़ है इसी छिये उपनिषद विद्या का दूसरा नाम वेदान्त विद्या भी है। उपनिषद शब्द में भी ऐसा ही श्लेष है क्वोंकि इसके अर्थ हैं उपासना और समिति । आय्यों के सामने जब कोई प्रश्न उठा उन्हें। ने उसे वेद से ही हल किया है, यदि किसी बात पर वेद की मुद्दर नहीं लगी तो उसे उन्हें ने कभी नहीं माना। इस समय थोड़े से उपनिषद ही ऐसे हैं जिनको वैदिक कह सकते हैं शेषः अवैदिक काल से सम्बन्ध रखते हैं किसी समय इनकी संख्पा बहुत थी। पश्चिमी विद्वान् उप-निषदी का समय ब्राह्मण प्रन्थों से ५०० वर्ष पीछे से मानते हैं क्योंकि हमारे पास उनके विरुद्ध समय मानने के लिये कुछ भी प्रमाण नहीं है इसिलये इसको ही स्वीकार करते हैं। हमको ठीक २ तो ज्ञान नहीं पर अनुमान से यह कहा जा सकता है कि कृष्ण भगवान की गीता और वादरायण ज्यास का वेदास्त इनके अन्तिम काल में बने इस लिये इनका समय वेदें। के१००० वर्ष पीछे से ईसा से लगभग २००० वर्ष पूर्व तक है।

#### उपनिषदों का महत्व

कुछ दिनों से इन उपनिषदों का दूरा फूरा अनुवाद पिर्चिमी भाषा में होगया है, जिसको पढ़कर वे लोग आक्चर्य और हर्ष के मारे फूले नहीं समाते। अबुलफज़ल, फ़ैज़ी और दारा शिकोह मी इनको देख कर इसलाम को छोड़ बैठे थे। अबुल फ़क्कल ने कुरान का सम्बन्ध वेदों से जोड़ने के लिये अल्लोप निषद लिखा था।

### सूत्र-ग्रन्थों का समय

बान प्राप्ति के तीन द्वार हैं, प्रथम ईइवर उपासना दूसरे आत्मा का पूर्ण ज्ञान, ठीसरे सृष्टि विज्ञान। पहिले दो विषय तो उपनिषदों में आगये तीसरा विषय सूत्र ग्रन्थों में है। जिस प्रकार ज्ञान, कर्म, और उपासना का गहरा सम्बन्ध है, इसी प्रकार इन तीनों का सम्बन्ध है। संसार में ज्ञान प्राप्त करने वाले तीन ही प्रकार के होते हैं। यह तीनों कोटि के मंतुप्य सारे युगों में होते हैं पर किसी समय किसी कोटि के मनुष्यों की संख्या बढ़ जाती है और किसी समय किसी कोटि के मनुष्यों की। अपने २ मात्र के अनुसार तीनों ही मार्ग अच्छे हैं। बच्चे के लिये दूध जो लाम पहुँचाता है चिड़ियों के लिये अन्न और सिंह के छिये मांस वहीं मृल्य रखता है। जब झान प्राप्ति के प्रथम दोना मार्ग ठीक होगये तो फिर आय्यों ने तीसरे मार्ग की तैयारी करदी। इसिंछये उन्हों ने एक २ वेद मंत्रपर गहरी दृष्टि डाली। जिस मंत्र का गृढ़ भेद जिस ऋषी ने जाना उसी ने उसको स्पष्टीकरण करना आरम्भ कर दिया और जब वह कार्च्य समाप्त होगया तो उस विषय को सूत्रों के रूप में लिख दिया जिससे लिखकर और कंड करके र अवित रखने में सुगमता मिले। जिस प्रकार वेदों से

ष्ट्राह्मण प्रन्थों की और ब्राह्मण प्रन्थों से उपनिषदों की संख्वा अधिक थी इसी प्रकार सूत्र क्रम्यों की संख्वा उपनिषदों से भी अधिक थी। सूत्रप्रन्थों का समय विद्वान उपनिषदों से ५०० वर्ष पीछे मानते हैं। इस भी इन से सहमत हैं। सूत्रकारों में पत्रज्ञाल सब से पश्चात् अर्थात् १ स्म वर्ष पू० ई० में हुये हैं इसेलिये सूत्रों का समय वेदों से १ १ ६० वर्ष पीछे से १ ६ ४ वर्ष पू० ईसा सममनार चाहिये।

#### विशेष बात

- (१) इसी काल में चारों उपवेद भी बने थे। उनमें भी बोदल चार विशेष विद्याओं का विषय था।
- (२) जिस प्रकार वेदों की व्याख्या ब्राह्मण प्रन्थों में है इसी प्रकार ब्राह्मण ग्रन्थों की व्याख्या उपनिषद और सूत्रों में है।

#### अध्य वैदिक प्रन्थ

- (१) जब वर्त्तमान चतुर्युगी के सतयुग के १० सहस्र वर्ष बीत गये तो मनु जी ने मनुष्यमृत्ति नामक धर्मशास्त्र सूत्रों में बनाया था इसकी पद्य पीछे हुई। प्रधान धर्मशास्त्र यहीं है।
- (२) पद्य रचना का कार्य्य त्रेता युग में वाल्मीकिजी ने आरम्भ किया। इस युग के प्रन्थों में रामायण, नारद स्मृति और विशिष्ठसमृत्ति का ही कुछ विकृत रूप मिळता है।
- (३) द्वापर युग में पूर्व मीमांसा, गीता, महाभारत, व्यासस्मृत्ति, पाराशस्मृत्ति पाराशरगृहसूत्र और पुराण बने। साथ ही व्यासजी ने शारीरिक सूत्र भी छिखे।

₹ .

## प्रन्थों के विषय में विशेष बातें कराल-कलिकाल

आदि सृष्टिके मनुष्य बड़े ही वित्रभासम्पन्न थे। जिस प्रकार जल का स्त्रोत औंगे चलकर बहुत हो मैला हो जाता है इसी प्रकार मनुष्य की बुद्धि भी सत्युग से लेकर कलियुग के अन्त तक इसी प्रकार मछीन होती जाती है। बुद्धि के धुद्ध और अशुद्ध होने का यह बक केवल युगों में ही अपना प्रभाव नहीं डालता बरन् मन्वन्तरा, वर्ष समुदाया वर्षा, ऋतुओ, मांसी, पश्ली, रात्रिया और दिनों में भी प्रभाव डालता है। पर इससे यह परिणाम निकालना कि यह सब कलियुग का दोष है हमारा कुछ अपराध नहीं महा मुर्खता है। शरद ऋतु में रागा के दूर होने में बड़ी सहायता मिलती है ता क्या हम भादी और कुआर के मास में औषधि न करके यही कह देंगे कि हमारा कुछ भी अपराध नहीं है सब भादों कुआर का <sup>हा</sup>प है। ब्रह्म भाइत में उठ कर सन्ध्या करने से चित्त के रोकन में बड़ी सहायता मिलती है ते। क्या आर्थ्य लाग ज्येष्ठ मास की सम्ध्या न करके अपने की निर्दोष सिद्ध कर सकते हैं। जी मनुष्य केवल प्रातःकाल की सन्ध्या में ही कुछ मन के। रोक सकता है उस को उस मनुष्य से अधिक फल नहीं मिल सकता जो शीते। पण दशा में भी मन को रोक सकता है। इसी वास्ते कहा गया था कि सत्युग की १०० वर्ष तपस्या किल की १२ वर्ष की वैसे ही *तपस्या के समान है जिस* प्रकार काल का प्रभाव पड़ता **है**, उसी प्रकार देश का पड़ता है। संसार का कोई भी पदार्थ अपने मूळ में न बुरा है न अच्छा पात्र, कुपात्र के विचार से रा बा अच्छा उहराया जाता है वही आपत्ति जिसमें फँस

कर मनुष्य अपनी कुल मर्यादा और कीर्ति की खी बैठते हैं रामचन्द्र भगवान, प्रताय, और गुरुगीविन्द्रिंह के लिये कीर्ति का कारण बनी। वही एक घन है जिसे धर्मात्मा यहाँ में लगाकर स्वर्ग सुख प्राप्त करता है और पायी उसे वेदया को देकर आतिशक का राग माल ले लेता है। इतनी व्याख्या हमको प्रसंग वश है। लिखनी पहा। अभिप्राय केवल इतना ही है कि जब २ मनुष्य की बुद्धि मलिन होने लगती है तो विद्धानों को उनके समकाने के लिये अधिक ग्रंथ लिखने पड़ते हैं। जो बालक मेधावी होने हैं वे संकेत मात्र से ही बात को समक लेते हैं पर जो बालक मूर्ख होते हैं उन्हें पढ़ाने के लिये बहुत बकना पड़ता है। इसी नियम के अनुसार सतयुग से त्रेता मंत्रेता से द्वापर में और द्वापर से कलियुग में अधिक ग्रंथ लिख जाते हैं।

## कौन सचा है

भारतीय विद्वार्ग और पश्चिमी विद्वार्ग में वैदिक साहित्य और वैदिक सिद्धार्ग्ता के विषय में कहीं २ बड़ा मत भेद हैं। उसका कारण यह है कि अनेक मत मतांतरों ने प्रम्था में गड़बड़ कर डाली है। पश्चिमी विद्वान् उसी को सत्य मानते हैं। उस के कारण हैं (१) हमारा अवैदिक आचरण (२) हमारी परतन्त्रता (३) योख्य का माया वाद (४) पश्चिमी सभ्यता को छेस लगने का भय (५) ईसाई मत को हानि पहुँचने का भय। हमारे पास अपनी बातों को सत्य सिद्ध करने के ऐसे अकाट्य अमाण हैं कि दस बीस वर्ष में पश्चिम पूर्व होजायगा।

#### सारे संसार में वैदिक धर्म का प्रचार था

- (१) वेद ने सारे संसार में धर्म प्रचार की आजा दी गई।
- (२) मनु जी ने अपने धर्म शास्त्र में भी लिखा है कि संसार के मनुष्य यहाँ आकर शिक्षा शाप्त करें। यथा—

एतद्देशे प्रस्तस्य सकाशादयजन्मनः । स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन पृथिन्यां सर्वे मानवः॥

- (४) संसार की भिन्न २ जातियां आज भी अपना प्रथम राजा और धर्म शास्त्र प्रणेता मनू-मनः-मनस वा मीनस की ही मानती हैं।
  - (४) मिश्र में कभी वैदिक सभ्यता फैली हुई थी (मि॰ अ्ष्सेव)
  - (४) ब्राय्यों ने संसार में उपनिवेश बनाये। (मि० पी० केकि)
- (६) अमेरिका के हारपर्छ नामक मासिक पत्र में मि० फायर ने लिखा था कि बौद्ध मत का प्रचार केालम्बस के जाने से बहुत पहिले अमेरिका में था।

(७) पेक देश में सूर्य का वैसाही मन्दिर है जैसा कि

उनाव (दतिया) में है।

- (८) सन् १८८४ ई० के डेली टूब्यून पत्र में भि० ब्राउन ने छिखा था कि हिन्दू ही संसार के धर्म, साहित्य श्रीर सभ्यता के जन्मदाता हैं।
- (१) कम्बोडिया और पूर्वी द्वीप समृह की जातियाँ हिंदुओं की बातें मानती हैं।
  - (१०) महामारत के युद्ध में सारे देशों के राजा आये थे।
  - (११) इस्लाम से पूर्व अरब में दिंदुओं की ही सब बातें थी। (अल बेबनी)

- (१२) यूनान के नदी पर्वती के नाम भारत के नदी पर्वती के समान हैं।
- (१३) स्केन्डीनेविया के पुराने नगरों और देवताओं के नाम वैदिक थे।
- (१४) ईसाई मत से पूर्व जर्मनें। में हिन्दू धर्म की बहुत सी बातें थी।
  - (१४) ब्रिटेन के पुराने मनुष्य आचागमन की मानते थे।
- (१६) आर्थ्यों का पवित्र चिह्न ने है और योरोपियन जातियों का ईसा से पूर्व का भी चिह्न + वा 🔀 है।
- (१७) तुर्क स्थान में जो नवीन खोज से पुराने प्रादिक मिले हैं। उनसे सिद्ध होता है कि वहाँ कभी वैदिक सम्यता फैली हुई थी।
- (१८) चीन की ज्योतिष सम्बन्धी परिभाषा बिल्कुल दैदिक हैं। उनका चीनी भाषा में कुछ अर्थ नहीं।
  - (१६) फ्रेंच विद्वान जैकाली राट भी यही छिखते हैं
- (२०) प्रायः भोल मनुष्य समृत्ति आदि प्रंथों में लिखी हुई बातों को ही वैदिक धर्म समक्ष कर उसे एक देशीय धर्म कहने लगते हैं पर यह उनकी भूछ है। यह बातें तो विद्वानों ने भारतवर्ष के लिये ही बनाई हैं अन्य देशों की परिस्थिति के अनुसार अन्य नियम बनाये जासकते हैं।

## सारी भाषा वैदिक भाषा से निकली है।

भाषाश्रों के विषय में जो विद्वानी ने खोज की है वह नीचे लिखी जाती है।

(१) येरिय की सारी बोलियाँ लैटिन और ग्रीक भाषाओं से निकली हैं।

- (२) अरबी भाषा इवरानी भाषा से निकली है।
- (३) वर्त्तमान फ़ारसी ज़न्द की भाषा से निकली है।
- (४) वैदिक भाषा से प्राक्तत, प्राकृत से दे। भाषा निकली हैं एक संस्कृत दूसरे देशीय भाषा।
- (५) मध्य पशिया में एक ऐसी भाषा का पता चला है जो संस्कृत से मिलती है विद्वानी का अनुमान है कि मंगाल जाति की भाषा उसी से निकलो होगी।
- (६) छैटिन, ग्रीक, इवरानी, ज़न्दादि भाषा में वैदिक भाषा से बहुत ही मिलती हैं।
- (७) विद्वानी का निश्चय है कि सारी भाषा एक ही किसी पुरानी भाषा के विकार से बनी हैं। जब वेद संसार के पुस्तकालय में सब से पुरानी पुस्तक है तो यह बात प्रत्यक्ष सिद्ध है कि सारी भाषा उसी के विकार से बनी हैं। कुछ भाषा ऐसी भी हैं जिनका प्रत्यक्ष संस्कृत से कुछ सम्बन्ध नहीं जात है।ता, परंतु जिस प्रकार देश काल के प्रभाव से जे। श्रंतर ज़द की भाषा और फ़ारसी में पढ़ गया है उसी प्रकार उन भाषाओं। और वैदिक भाषा में पढ़ गया हो यह विद्कृत सम्भव है।
- (८) चन्द्रनगर के एक उच्च श्रधिकारी मि० जकोली राट ने स्वा० दयानन्द से बहुत पिछ अपने ग्रंथ में यह लिखा था कि संसार के सम्पूर्ण मत और भाषा वैदिक धर्म भाषा के क्षांतर हैं। संसार का कल्याण उसी धर्म से होगा। इस विद्वान ने की चों से ईसा मत को छोड़ने की भी श्रपील की थी।

## आर्य लोग आदि मृष्टि से लिखते थे

कुछ लोगें। का मत है कि आयों ने लिखना बहुत ही थोड़े दिनों से सीखा है, उनमें से कई ते। वर्तमान अक्षरें। की संसार की सम्पूर्ण पुरानी जातिया की वर्ण माला से पीछे बतलाते हैं। अपनी इस बात के वे कई प्रमाण देते हैं जो कि नीचे लिखे जाते हैं।

(१) यह बात ईवेास्यूशन थ्यौरी के विरुद्ध है कि वैदिक वर्ण माला इतनी पूर्ण होते हुये सब से पुरानी हो।

(२) साहिश्य के। सूत्री में रखने की प्रणाली बतलाती है कि ओर्ट्य लेंग आदि में लिखना नहीं जानते थे।

(३) आर्थ्य लेगों। में कंठस्थ ज्ञान की बड़ी प्रतिष्ठा थी।

#### समाधान

- (१) विकास वाद के थोतेपन को हम पीछे ही मली प्रकार दिखा चुके हैं, जब विकास वाद के विरुद्ध वे वैदिक साहित्य को सब से पुराना ओर पूर्ण मानने पर विवश हैं फिर लिखने के विषय में सन्देह करना किसी प्रकार उचित नहीं।
- (२) साहित्य को यदि सूत्रों में न रक्ला जाता तो उस समय में जब कि भे जिपतादि पर छिखते थे साहित्य की रक्षा किस प्रकार की जाती भे जिन्य खास की भाँति प्रत्येक स्थान पर नहीं मिळता था। सूत्रों में रखने से दें। लाभ और थे प्रथम कंड करके रक्षा करने में सुगमता। दूसरे विषय की मोटी २ बातें मस्तिष्क में रहने से उसपर मनन करने में सुगमता। आज ज़रा २ सी बात के लिये पुस्तक खोळते किरते हैं इसी लिये वे किसी विषय पर पूर्ण मनन नहीं कर सकते जिसका फळ यह होता है कि डारविन महोदय आज जो लिखते हैं कछ उसका खंडन तैयार हो जाता है। कोई भी मनुष्य उस समय तक किसी विषय पर मनन नहीं कर सकता जब तक कि उस विषय का खाका उसके मस्तिष्क में खिचा हुआ न हो। तीसरा लाभ सूत्रों से पत्रों के अपव्यय से बचना था।

(३) आर्थ्य जाति में कएउस्थ ज्ञान की इस समय भी प्रतिष्ठा है और सदा रहेगी। साहित्य की रक्षा का सब से उत्तम उपाय यही है।

#### कुछ प्रमाण

- (१) ब्राह्मण प्रंथों का अतुल साहित्य बिना लिखे नहीं रह सकता। इस विषय पर हम पीछे भले प्रकार प्रकाश डाल चुके हैं।
- (२) सूत्र ग्रंथों को पिश्चमी विद्वान् भी सब से पुराना मानते हैं उन्हीं में आपस्तम्ब सूत्र में ज्योमेटरी (भूमिति) का विषय है। जिसकी छोग पैथेगीरस की साध्य कहते हैं वह इसी सूत्र में दी गई है। श्रव विचारने की बात है कि उगोमेटरी की विद्या बिना लिखे कैसे आ सकती है।
- (३) अङ्क-गणित, बीज-गणित, ज्यातिष विद्याओं की आब्यों ने निकाला, इसकी पश्चिमी विद्यान ही कहते हैं। अब विचार करने की बात है कि यह विद्या बिना लिखना जाने कैसे निकाली जा सकती है।
- (४) यदि सूत्र केवल लिखना न जानने की दशा में बनाये थे तो व्याकरण को स्त्रों में क्यों लिखा। क्योंकि व्याकरण तो लिखना जानने से पीछे ही लिखा गया होगा।
  - (४) वेदा में लिखने के अनेक प्रमाण हैं यथा—

अ-उत त्वः पश्यन्न ददर्श वाचम,

उत त्वः शृष्वन्न श्रणात्येनाम ॥ ऋ• सं० ॥

अर्थ-आइचर्य है कि एक मनुष्य वाणी की देखता हुआ भी नहीं देखता। श्रीर सुनता हुआ भी नहीं सुनता। अब विचारिये कि बाणी की लिखने के सिवा देखा कैसे जा सकता है। ब-यद्यद् द्युत्तं लिखितमर्पणेन, तेन मा सुस्रोत्र ह्मणाऽपि तस्यामि ॥

(अथर्व-संहिता)

अर्थ—मैं उसी झान से उसी झान को बीज बोता हूँ, जो २ उत्तम शीत से लिखा हुआ है उसका नाश न हो।

स-क एषा कर्करी लिखित । अथर्व । अर्थ — इनमें से कौन लेखनी लेकर लिखता है।

#### आर्यों ने इतिहास लिखना बताया

आजकल के विद्यान कहते हैं कि आर्य्य लाग शंतहास छिखना नहीं अनते थे। इसमें उनका कुक्र भी अपराध नहीं है क्योंकि इस समय उनको कोई पूरा इतिहास नहीं मिलता इतिहास के विषय में उनकी कल्पना बिल्कुल ऐसे ही है जैसी कि उस मनुष्य की कल्पना है जो यह कहता है कि अकबर कोई बादशाह न था क्योंकि इस समय न ता उसके बंशजी का राज्य है न वह स्वयं है। उनका यह विचार प्रथम ते। पितहासिक तत्व ज्ञान के विरुद्ध है क्यों कि २ अरब वर्ष के इति-हास का ज्या का त्या रक्षित रहना किसी प्रकार न ते। सम्भव है न कुछ लामदायक यदि कभी कोई मनुष्य इस बात पर विचार करे कि इतिहास का मृल कारण क्या है ते वह हिन्दुओं की मुक्क कंठ से प्रशंसा करेगा। इतिहास के लिखने का यह कारण महीं है कि बादशाहा, जातिया, घटनाम्रो और सना की सम्बी चौड़ी लिस्ट कंठ हो जावे, वरन् इसका यह कारण है कि मनुष्य काल सहित घटनाचक के प्रभाव को जानकर अपने जीवन में कुछ पाठ सीखे। वे यह तो मानते हैं कि इनिहास अपने को दुहराता है पर उनको इस का कुछ भी ज्ञान नहीं है कि इतिहास क्यों अपने को दोहराता है। बाहे हमारे भाई अर्सख्य

इतिहास के पोथे लिख मारें पर उनसे कुछ भी लाभ नह जब तक उनमें उस मूल कारण को न दिखलाया जावे। पित्रचमी लोग किसी घटना का कारण दिखलाते भी हैं ते। ऐसे बुरे रूप से जिसे पढ़कर उनकी बातों में कुछ भी भड़ा नहीं रहती। ब्राह्मण प्रन्थ तो दूर अपने बिगड़े हुये रूप में भी जो लाम महाभारत, रामायण और करखे से पहुँचा सकते हैं वह सम्पूर्ण येग्हण का इतिहास भी नहीं पहुँचा सकता। एक छोटा सा संकन्प जिस काल चक्र की दर्शाता है उसे असंख्य सम्बत सहित घटना भी नहीं दर्शा सकतीं। इसमें सन्देह नहीं कि हम इस समय पिश्वमी विद्वानों की पाँव की धूल के बराबर भी मूल्य नहीं रखते. पर इसका यह आशय नहीं है कि हम इतने निलन्न हो गये हैं जो अपने सामने सत्य का खून हो जाने दें। इसलिये आय्यों की इतिहास विद्या सम्बन्धी बातों के विषय में कुछ प्रमाण देते हैं।

#### प्रमाण

- (१) जिन ब्राह्मण ग्रन्थां की वेभी पुराना मानते हैं उन्हीं में पूरा २ इतिहास है और उन्हीं का नाम इतिहास, पुराण, करण और गाधा भी है।
- (२) महाभारत और रामायण में इतिहास के मूळ सिद्धान्तों का अच्छा चित्र खींचा है।
- (२) डाक्टर स्टाइन लिखते हैं कि भारत वर्ष में १२ वर्ष श्रताब्दी में भी राज तरङ्गणी नामक इतिहास के लिखनेवाले इत्हण मिश्र से इतिहासज्ञ होते थे जिसने अपने इतिहास में ११ अन्य इतिहासों के नाम दिये हैं।
- (४) मि० एच० बस लिखते हैं कि बड़े आश्चर्य की बात है कि जब येहिंग सक्षे इतिहास का नाम भी नहीं

जानता था तब यहां भारत कल्हण से विद्वान् थे यदि आर्थ्य लोग इतिहास लिखना नहीं जानते थे ते। कल्हण का यह कार्थ्य ईवेल्यूशन थ्यौरी के विषद्र मानना पड़ेगा।

(४) मेगस्थनीज लिखता है कि चन्द्रगुप्त के दर्बार में

देश की घटनाओं के। लिखने वाले रहते थे।

(६) हीवान सांग लिखता है कि चौथी शताब्दी में राजाओं के दर्बार में घटनाओं को नोट करने वाले रहते हैं इनकी पोधी का नाम नोलपन्नी होता है। इससे तो ये। इप का यह भी भेद खुल गया कि उन्होंने जो ब्लुबुक्स के आधार पर इतिहास लिखना सीखा वह भारत से ही सीखा है।

#### वैदिक साहित्य कहां चला गया

(१) अनेक बार जल प्रलय हुये।

(२) कितनी ही बार धर्म की हानि हुई।

- (३) कितनी ही वार नाना धकार के विष्छव **इ**ये।
- (४) इस्त लिखित प्रन्थों को अधिक मूल्यवान और अनावश्यक होने से जन साधारण नहीं रखते थे। बढ़े २ धनवान और राजा ही रखते थे। जब राज्य परिवर्तन हुये तो उनके साथ प्रन्थ भी नष्ट होगये।
- (४) नाना मते। ने उन प्रन्थों की नष्ट कर दिया जिनमें उनके सिद्धान्त के विरुद्ध वातें थी।
- (६) मुसलमानें। ने वैदिक साहित्य **को बड़**ी हानि पहुंचाई।
- ( ७ ) संकुचित हृदय मनुष्यां ने प्रन्थां की छिपाया अब भी भारत में असंख्य प्रन्थ हैं।
  - (८) शत्रुर्श्चो के भय से बहुत से प्रन्थ गाड़ दिये गये जो अब भी मिलते हैं।

- (९) अज्ञानियों ने थोड़े से प्रलोभन में फंसकर प्रंथ विदेशियों को दे दिये। फ्रांस, जर्मनी इंग्लैंडादि में जो संस्कृत के कई लाख हस्त लिखित ग्रंथ रक्खे हैं, वह इसी प्रकार भारत से गये। उनमें से बहुत से लूट में भी गये थे।
- (१०) साधारण प्रंथ इस योग्य तो होते नहीं कि उनकी रक्षा का विशेष प्रबन्ध ही किया जावे इसिलये अपनी आवश्यकता के काल के परचात् आपही नष्ट हो जाते हैं।

वेदां और विशेष प्रंथों को छोड़ अन्य साधारण प्रंथ एक वतुर्युगी से अधिक रक्षित नहीं रह सकते, यह स्वभाविक बात है। न उनकी कोई आवश्यकता रहती है क्योंकि वेद और मनुष्य की बुद्धि में ऐसे प्रंथों के रचने की शक्ति है, जब र मनुष्यों को आवश्यकता होगी प्रंथ बनते चले जावेंगे। यदि सारे साहित्य की रक्षा का प्रबंध करें ते। प्रथम यह बात असम्मभव है, दूसरे यह मनुष्य की बुद्धि के विकास को बन्द कर देगी इतने साहित्य की रक्षा में अपनी शक्ति को छगाने से मनुष्य उसी प्रकार ज्ञान शून्य हो जावेंगे जिस प्रकार दीन ब्राह्मणों ने वेदों की रक्षा में अपने सर्वस्व को अर्पण करके ज्ञान शून्यता प्राप्त की। जिस का पूरा २ विवेचन हमें आगे करेंगे।

(११) एक ही विषय के जब कई ग्रंथ हो जाते हैं, तेा उनमें से प्रचलित ग्रंथ की छोड़कर बहुधा सब नष्ट हो जाते हैं।

## वैदिक धर्म का प्रचार बन्द हो गया था

लक्षणों से जाना जाता है कि द्वापर युग के श्रंतिम वर्षों में धर्म और विद्या का प्रचार बंद हो गया था, इस के नीचे लिखे प्रमाण हैं।

(१) आरथों में बहु विवाह, अयोग्य-विवाह का प्रचार देखा जाता है।

- (२) लोगों में धर्म सम्बन्धी वार्ती का पूरा ज्ञान न होने से ढोगों का नाम धर्म था।
- (३) भीष्म से धर्मात्मा भी काशी नरेश की कन्याओं की बळात्कार से ळाने में अधर्म नहीं समभते थे।
- (४) यहूदियों और ईसाइयों के ग्रंथें। में भी लिखा है कि उस समय लेग बड़े ही अन्याई और पापी थे। उन पर कुद्ध हो ईश्वर ने जल प्रलय कर दी।
- (५) पारिसयों का धर्म प्रंथ जो वेदों की बातों की न समिकते से बना, वह इसी समय रचा गया था।
- (६) अलबेहनी लिखता है कि महाभारत से पूर्व धर्म प्रचार बंद हो गया था। व्यासजी ने अपने चारों शिष्यों को चेद पढ़ाकर और बड़ा साहित्य छिखकर वेदें। का पुनरुद्वार किया। वेद प्रचार किया, वर्ष मान लिपि का भी प्रचार किया।
  - (७) भविष्य पुराण में भी मिश्री लोगों के शिक्षा प्राप्त करने का विषय है।
- (६) महाभारत और पारिसर्यों के ग्रंथों से भी धर्म | प्रचार के छिये व्यासजी का जाना सिद्ध है।

# वैदिक धर्म के सिद्धान्त

(१) वेद ईश्वर का दिया हुआ ज्ञान है, इसी से वे हस्ततः प्रमाण हैं।

(२) जो जैसा करेगा आवागमन के अनुसार उसकी वैसा ही फल मिलेगा । जिस समय मनुष्य प्राप्रा योगी हो जाता है, तो उस समय उसे स्वतंत्रता की चरम सीमा (मुक्ति) मिल जाती है ।

(३ ईइवर, जीव, और प्रकृत्ति तीना पदार्थ नित्य हैं।

- (४) एक ही परमेश्वर की उपासना करनी चाहिये उसका है मुख्य नाम ॐ है और गुण वारुक नाम असंख्य हैं।
- (५) मांस खाना पाप है, क्योंकि प्रथम तो वह दूसरे जीवों को कष्ट पहुँचाकर मिलता है। दूसरे वह मनुष्य से बल, बुद्धि, घेर्य और वीरता को दूर करके असहन शील, कोधी विचार शून्य और कायर बना देता है। अहिंसा ही परम धर्म है, पर हिंसक जीवों और दुष्टों को मारना अहिंसा का प्रधान श्रंग है। शिखा उसका चिन्ह है।
- (६) पश्च यज्ञ प्रत्येक द्विज के दैं निक धर्म हैं जो उनके। नहीं करता वही शुद्ध है।
- (७) प्रत्येक द्विज पर मातृत्रमुण, पितृत्रण और देव ऋण यह तीन ऋण हैं। इन्हीं के चिन्ह स्वरूप तीन धागों का यहाने पवीत हृदय पर होता हुआ पहिना जाता है।
- (द) जाति के सम्र्ण मनुष्य गुण, कर्म और स्वभाव के अनुसार चार भागों में बांटे जाते हैं, जिनको वर्ण कहते हैं। इन वर्णों का विशेष सम्बंध गृहस्थ (सामाजिक रक्षा और भोजन) से है, इसिलये साधारणतः यह वर्ण जन्म से हो होते हैं, परन्तु मनुष्यां के बिल्कुल योग्य और श्रयोग्य होने की दशा में वर्ण परिवर्त्तन भी हो सकता है।
- (६) छौिकिक और पार छौिकिक उन्नति के छिये प्रत्येक आर्य्य का जीवन ब्रह्मचर्य्यादि चार आश्रमों में बांटा जाता है।
- (१०) स्त्री, पुरुष का वैवाहिक सम्बंध माता, पिता,
  गुरु, जाति और लड़के लड़की की प्रसन्नता और स्वीकृति से
  हाता है इसमें लड़के, लड़की की प्रसन्नता प्रधान है। द्विजों में
  यह सम्बंध श्रद्ध होता है। केवल उन्हों लड़कों, लड़की का
  पुनीविवाह हो सकता है जिनका पाणिप्रइण संह

#### ञ्चवतार-विषय

यह बात सारे आर्थ्य प्रंथों से सिद्ध होती है, कि जब २ मनुष्यों में धर्म की हानि होती है तब २ जीवन मुक्त (महापुरुष योगी) धर्म प्रचार और मनुष्य समाज के उठाने के लिये संसार में जन्म लेते हैं, इन्हीं महापुरुषों की पेशवर्यवान होने से ईश्वर वा भगवान भी कहा जाता है, लोग इस बात को बिल्कुल ही नहीं मानते वे घोखा खा रहे हैं। परन्तु जो मनुष्य यह समझे बैठे हैं कि पारब्रह्म परमेश्वर जन्म लेता है वे उनसे भी कहीं अधिक भूल पर हैं। यदि वही पारब्रह्म जन्म सेता ते। एक ही समय में परशराम और रामचंद्र भगवान अथवा व्यास और कुष्णभगवान के श्रवतार क्यों होते । जैन और बौद्ध अपने महा पुरुषों को पारब्रह्म न मानते हुये भी ईश्वर क्यों मानते। शंकर स्वामी अपने ६ पदार्थों में ईइवर और ब्रह्म को मिन्न २ पदार्थ क्यों मानते, विचार-सागर में स्पष्ट छिखा है कि मुक्तात्मा का नाम ईश्वर होता है। इस विषय का पूरा २ व्याख्यान ते। अगले अध्यायों में करेंगे, पर इतना कहना यहाँ पर भी ठीक है कि दोनों पक्ष के चिद्धानों को इठ ठीक भी है। जेा चिद्धान नहीं मानते वे कहते हैं कि भला वह अमर अजर ईर्वर किस प्रकार जन्म ले सकता और जो विद्वान् मानते हैं उनकी बात यों ठोक है कि गीता आदि आर्ष प्रंथों में ऐसा लिखा भी है। भ्रम में पहने का कारण यह है कि ईश्वर अर्थात् मुक्तात्मा में उपासना के द्वारा बड़ी गहरी समानता आ जाती है। यहाँ तक कि प्रेमी (जीवनमुक्त ) अपने को अपने प्यारे (परमेरवर) से भिन्न नहीं समभता और वास्तव में समानता भी ऐसी ही आ जाती है। स्वामी आनन्दंगिरि कृत गीता की टीका से भी यह बात सिद्ध होती है।

## वैदिक काल में छूत-छात

वैदिक काल में वर्त्तमान जातीय घृणा और **छू**त का कुछ भी नाम नहीं था। चारों वर्ण एक दूसरे के हाथ का भाजन करते थे। कभी २ विवाह भी परस्पर है। जाते थे। कच्ची पक्की का नाम भी न था। पर अपवित्र रहने वाले मनुष्यों के हाथ का वे कमो भे।जन नहीं करते थे। धर्म शास्त्र में इतना भी श्रवस्य लिखा है कि जा भाजन घृत में न बना हा उसे उसी समय खालेना चाहिये। जिन उपवर्णों के पेशे ऐसे थे कि जिनका शुद्ध रहना बहुत ही कठिन था और जिन्हें।ने अपनी जाति की कठिन सेवा का भार अपने सिर पर लिया था। उनके लिये भेजानादि का ऐसा प्रबंध किया था कि जिससे उनकी किसी प्रकार का कष्ट न हो। इसीलिये गृहसूत्री में लिखा है, चाहे द्विज भूखे मर जावें पर उनके स्वयंसेवक सदैव आनंद से रहें। इसका सब सं अच्छा प्रबंध उन्हें ने यह सोचा कि इनकी बस्ती से पृथक रखकर अछत कह दिया जावे और उनके लिये एक विशेष २ भाग निकाले जावें। इस से प्रथम लाभ तो यह सीचा गया कि यह लेगि बस्ती पर आने वाली आएत्तियों से बचे रहें दूसरे अन्य मनुष्यों में इनकी संगत से अपवित्रता न फैले । तीसरे लोग उन दीनों की भेाजनादि का भार न डार्ले चौथे मुसलमाना की भाँति लोग इनके भी भाग की न खा जार्चे। उनके अतिरिक्त **श्रौर भी कई कारण थे, येारुपादि में** भी विशेष २ कार्यालयों को बस्ती से बाहर रखने की आज्ञा है। मुळ अछूत शब्द अन्त्यजों पर भो वैसा ही घटता है जैसा कि अन्य आर्च्यों पर घटता है। क्योंकि यदि और लोग अन्त्यजीं को नहीं छूते थे ता यह अन्त्यज भी इनकी नहीं छूते थे । ईसाई लाग जा कहते हैं कि अन्त्यज वे ही **लाग** कहलाहे जिन्हों ने आयों के सिद्धान्त नहीं माने। यह उनकी चतुराई इनके हड़ प जाने के लिये है। और अभाग्य वश हमारे अज्ञान ने उनकी बात को सबा सा सिद्ध कर दिया है। पर उनका यह अभिप्राय कदापि नहीं था कि वे इनको अपना शत्रु और नीच समभते थे, यदि ऐसा होता तो आर्थ्य लोग इन वंशों में उत्पन्न होने वाले मनुष्यों को अपना ऋषि और पूज्य ही क्यों मानते। क्रिंमन छूत छात किस प्रकार चली यह विषय अगले अध्योगें में लिखेंगे।

## वैदिक काल में मनुष्यों की दशा

आर्ष-ग्रन्थों के देखने से पता चलता है कि उस समय भोजन, वस्त्र ऋौर शिक्षाका प्रदन कुछ भी कठिन नहीं था। देश में दूध की नदियाँ बहती थीं। मनुष्य तो दूर; जीव जंतु भी भूखे नहीं मरते थे। दूध और घीका बेचना पाप था। प्रत्येक बस्ती एक सर्वसुख सम्पन्न प्रजातंत्र राज्य वनी हुई थी। जी अपनी रक्षा आप करती और अपनी आवश्यकतात्रों की आप पूरा कर लेती थी। उस समय राज्य का उद्देश्य राजा अथवा बाम्राज्य की स्वार्थपूर्त्ति न था इसी से प्रजाकी नाम मात्र कर देने पड़ते थे। राजगद्दी पर बैठते समय राजा की यह शपथ लेनी पड़ती थी कि मैं कोई भी ऐसा कार्य्य न कर्हगा जिससे प्रजा का अहित हो । इली से उनके। असंख्य अदालल और जेल खाने बनाकर आडम्बर रचने श्रौर धन बटेरिन की कोई आव-स्यकता न थी। वे अपराधों पर बड़े २ कठोर दंड देते थे जिस से पाप का नाम भी सुनने में नहीं आता था। उस समय राज्य का भार हेते हुये होग बड़े ही डरा करते थे। छोटे २ राजाओं िके ऊपर महाराजाधिराज और सब के ऊपर चक्रवर्ची राजा होते थे। उस समय ब्राह्मणों और सन्यासियों को राज्यच्युत करने के

भी अधिकार थे। क्योंकि ब्राह्मणों की किसी प्रकार की मौतिक सम्पत्ति रखने की इच्छा न थी इसी से उनसे कोई भी कर नहीं लिया जाता था। पंजाब, काश्मीर श्रीर काबुल के कुछ भाग का नाम स्वर्ग भीम था, और यहाँ के मनुष्यों की देवता आदि की पद्वियाँ थीं । सम्पूर्ण आय्यों में जो सब से अधिक तपस्वी मनुष्य होता था वही इस देश का राजा बनाया जाता था। उसका पद्वी वाचक नाम इन्द्र था। स्वर्ग भीम का घद सब प्रकार से पूर्ण अधिकारी था, पर इसके साथ २ वह सम्पूर्ण विद्वानों का भी स्वामी गिना जाता था। ऐसा जान पड़ता है कि पोपों की भाँति यह होग भी कुछ विषय भाग में फँस गये थे जिससे आगे चलकर इनका अधिकार नाम मात्र ही रह गया था। महाभारत में इन्द्रका नाम तो सुना जाता है पर उनकी वह अपूर्व शक्ति नहीं देखी जाती । वैदिक । काल में भयंकर और मुल्यवान् श्रस्त्रों का प्रयोग केवल धर्मात्माओं की ही कड़ी परीक्षाओं के परचात् सिखाया जाता था, जिस से संसार में आशान्ति न फैले। इसी से महाभारत में हम पढ़ते हैं कि दिश्व ने व्याध की धनुर्वेद नहीं सिखाया था। वैदिक परिमाण में इसी का नाम वरदान है।

#### विशेष ग्रन्थ ।

(१) किपल का सांख्य (२) गौतम का न्याय (३) पातांजिल का योग दर्शन (४) कणाद का वैशेषिक (४) पूर्व मीमांसा (६) उत्तर मीमांसा

# धर्म इतिहास रहस्य

# दूसरा-अध्याय

#### बाम-काल

२४०० वर्ष-पू० ई• से ५०० वर्ष-पू०ई० तक यह मत किस प्रकार चळा।

वैदिक-काल में हमने सिद्ध कर दिया था, कि द्वापर युग के पिछले भाग में संसार में वैदिक धर्म। का प्रवार-ढीला पड़ गया था। इसका प्रथम कारण तो यह हा सकता है, कि आर्थावर्त के ब्राह्मणों ने दूसरे देश के ब्राह्मणों को शिक्षा देकर यह कार्य उन्हीं के ऊपर छोड़ दिया हो और वहाँ जाकर प्रचार करना बन्द कर दिया हो। सम्भव है मनुष्य मनुजी के इस वचन से कि विदेशी मनुष्य यहाँ आकर शिक्षा प्राप्त करें, यही अभिप्राय निकाल बैठे हों कि हमारा यह कर्तव्य नहीं है कि विदेशों में टकर खाते किरें, वर्द्ध इतना ही कार्य्य है कि जो लोग आर्वे उन्हें शिक्षा दें इस में भी दें। कारण हो सकते हैं प्रथम प्रमाद दूसरे वैदिक। धर्म की मान मर्यादा का विचार। वैदिक धर्म की मान मर्यादा का विचार। वैदिक धर्म की मान मर्यादा का विचार। वैदिक धर्म की मान स्वीदा का विचार ब्राह्मण ग्रंथों के समय से चला आता है। दूसरा कारण संसार के धर्म शुन्य होने का यह है। सकता है, कि मनुष्य जाति उस आपर्ति में

फंस गई जिसे नूह का तूफान अथवा मैं जुका जल प्रलय कहते हैं। जल प्रलय से अपने देश नष्ट होकर समुद्र की थाह में चले जाते हैं, और बहुत से नवीन देश और द्वीप निकल आते हैं। हमारे इस विचार की पुष्टि इस से भी होती है कि वैदिक ग्रंथों में लिखे देशों श्रीर महाद्वीपों से वर्त्तमान देशं और महाद्वीप कुछ भी टकर नहीं खाते। मनुष्य जब किसी आपत्ति में फँस जाता है तेा उसकी प्राण रक्षा के अतिरिक्त कुछ नहीं सुभता इसके साथ ही जब धर्म और झान की नाता टट जाता है, तेा फिर उसका ज़ुढ़ना बड़ा ही कठिन हा जाता है। चाहे कितने ही देश हूब गये हैं। पर यह ता बिल्कुल निश्चय है कि बचे हुये देशों की लिस्ट में भारतवर्ष का नाम अवश्य है। और क्या आइचर्य है कि प्रोफेसर अविनाशचंद्र दास के कथनानुसार राजपूताना, श्रीर उत्तरी भारत के पूर्वी भाग का दक्षिणी देश से मिल गया हो। पर सारे भारत में इसका प्रभाव नहीं पड़ा. यदि ऐसा होता ते। मनु के प्रलय का बुत्तान्त ही कैसे लिखा जाता। पुराण में लिखा है कि पुण्य भूमि काशी का प्रलय में भी नाश नहीं होता, शिवजी उसे अपने त्रिशूल पर उठा लेते हैं, हमारे विचार में इसमें दा बातों की ओर संकेत है । प्रथम यह कि काशी अपने पास आने वाले जल प्रलय से भी बच गई दूसरे यह कि जिस भूमि पर वेद प्रचार का पुण्य कार्य्य होता हो, वहाँ पर कोई बड़ी से बड़ी आपित्त भी नहीं आ सकती क्योंकि परमेश्वर उसकी रक्षा करते हैं। पुराणों के इस बचन की पुष्टि इतिहास के इस परिणाम से भी होतो है कि इस पुण्य भूमि में जितने नवीन मत फैल वा जितनी जातियाँ आई सब यहीं के हे। रहे। इमारे कथन का सार केवल इतना ही है। कि इस पुण्य भूमि में ज्ञान की डोरी विल्कुल कभी नहीं दूरी इस महाप्रलय के पश्चात् न्यासर्षि और उनके पूर्वज ऋषियों ने अभी भारतवर्ष में कुछ २ और संसार में नाम मात्र हो धर्म प्रचार किया था कि महाभारत का भयंकर युद्ध छिड़ गया, जिसमें सभ्य संसार के सम्पूर्ण वीरों और विद्वानों का सत्यानाश हा गया था। मि० पिकाेक स्निखते हैं कि महाभारत का युद्ध यद्यपि नाम मात्र के लिये १८ दिन में ही समाप्त हो गया था, परन्तु वास्तव में उसका प्रमाव ऐसाबुरा पड़ा कि कई वर्षों तक लगातार युद्ध देश में जहाँ तहाँ होते रहे। देानों पक्ष के मनुष्य एक दूसरे का खोज मिटाने पर तुले हुये थे। अत्याचारी मनुष्यों ने इस उपद्रव के समय में न जाने लोगों के साथ क्या २ किया होगा महाभारत से ते १२ वर्ष का वन युद्ध सिद्ध ही होता है, पर साथ ही यूनान देश के इतिहास से भी इसकी पुष्टि होती है, उसमें लिखा है कि देवता लोगों ने इस देश में आकर धर्म और विद्याका प्रचार किया, जो २ ळक्षण उनका इतिहास, उन देवताश्रों में वतळाया है। वह सब आय्यों के अतिरिक्त किसी पर नहीं घट सकते। पांडव छोग ता इस दुर्घटना से वैराग्यवान् होकर पर्वतों में चळे ही गये थे, पर सम्भव है कि इस उपद्रव के समय में अनेक वंश तथा जातियाँ भी इस देश को छोड़कर चली गई हैं। इस महायुद्ध का वैदिक धर्म पर दो प्रकार से और भी बुरा प्रभाव पड़ा, प्रथम यह कि कृष्ण भगवान उस समय सर्वमान्य और आदर्श पुरुष थे, दोनें। ही पक्ष के मनुष्य उनकी बातों के सामने गर्दन भुकाते थे इस दशा में उन्होंने जे। पांडवें। का पक्ष लकर और कौरवों को दुष्ट बतलाकर युद्ध सम्बन्धी चतराई की, उनका दोनों पक्ष के मनुष्यों पर बुरा प्रभाव पड़ा, कोई क्कानी मनुष्य तो रहा ही न था, छोगों ने सोचा होगा कि धर्म, कर्म, और कुछ नहीं। जिस प्रकार हो सके अपनी स्वार्थ सिद्धि करनो चाहिये। महाभारत में भी छब्ल पर अल्लेप किये हैं।

दूसरा बुरा प्रभाव यो पड़ा कि लगातार युद्ध से देश में अकाल भी अवर्य पड़ा होगा। जिन देशों में एक वर्ष भी युद्ध छिड़ जाता है। वहाँ के मनुष्यों की दसों वर्ष तक महा कष्ट उठाना पड़ता है। योरुप के गत महायुद्ध का इतना भारी प्रभाव पड़ा था कि संसार भर में अकाल पड़ गया था। जिस प्रकार इस युद्ध में लोगों, ने घोड़े, खचरों, और भरे हुये मनुष्यों के मांस से पेट भरकर प्राण रक्षा की थी इसी प्रकार भारतवर्ष के मनुष्यों में भी इस आपदा काल में ऐसा ही किया होगा। वैटिक धर्म का यह श्रटल सिद्धान्त है कि विना होम किये किसी भी पदार्थ को नहीं खाया जाता । संसार में तो नूह के तूफ़ान की आपत्ति से मांस का प्रचार हो ही गया था,पर इस आपत्ति से पुण्य भूमि में भी मांस का प्रचार होगया । मद्य मांसादि का चसका जब एक बार लग जाता है फिर तो जीवन के साथ ही यह छूटता है। प्रन्थों के देखने से पता चलता है कि लोगों ने इस बुरे समय में भी बड़े वाद विवाद के परचात् मांस को ग्रहण-किया था। प्रन्यों में लिखा है कि अमुक ऋषि की जब सात दिन बिना अन्न जल किये हो गये ता उन्होंने मरे हुये कुत्ते की उठा कर खा लिया। दूसरे स्थान पर छिखा मिछता है कि जब कई वर्ष के छगातार श्रकाल से होम करने के लिये कुछ भी न मिला। तो अमुक ऋषि ने माँस की आहति देनी आरम्भ करदी कि कहीं संसार से यज्ञों का करना ही बन्द न हो जावे, तो यह देख सम्पूर्ण देवता कांप गये, और उन्होंने बड़े ज़ोर से वर्षा को । वेदों में यद्यपि अनेक स्थान पर अन्य जीवों के न मारने की श्राज्ञा भी दी है यह गो का ता नाम हो अध्नया यजुर्वेद में लिखा है, सम्भव है लागों ने इस विपत्ति में इस से यही सिद किया है। कि गौ की छोड़ सब की मार सकते हैं, पर भारतवर्ष में गोवंश ही ऐसा था जिससे यह ब्रावश्यकता पूरी हो सकती

थी इसिल्पि कुछ समय के पश्चात् इन पर भी हाथ साफ़ होने लगा। आगे चल कर देश की ज्ञान शून्यता ने बड़ा ही भयंकर केप बना दिथा, राजनैतिक और धार्मिक अधिकार मुखें के हाथ में आगये। अन्धा स्कृते के पीछे न चले तो क्या करें, मुखं अनुकारण न करें तो क्या करें। बस लेगों ने उन्हीं बातें। को धर्म समक्ष लिया जिनको उनके बाप दादे करते चले आते थे। लेगों ने प्रधान बातों को तो त्याग दिया, और गीण तथा अनावश्यक बातों को बहुत गहरा कप देकर अपनी सारी अखा भिक्त उन पर समास करदी, इससे अधिक वे कर भी क्या सकते थे। महाभारत से लग भग ४०० वर्ष पश्चात् वैदिक धर्म के दे। सस्प्रदाय हो गये।

एक सम्प्रदाय कहता था कि माँस खाना वेदाक धर्म है, इसरा कहता था कि यह वेद विरुद्ध कार्य्य है। पहिले सम्प्रदाय के लोग उत्तरी भारत में थे श्रीर काशी इस सम्प्रदाय का केन्द्र था दूसरे सम्प्रदाय के प्रमुख्य दक्षिण में रहते थे। कारण यह था कि युद्ध का प्रत्यक्ष बुरा प्रभाव उत्तरी भारत पर ही पड़ा शा दक्षिण से अभ्य देशों की भाँति कुछ सेवा और कुछ रण पंडित ही आये थे। इसिलये वहाँ पर अधिक नहीं पड़ा वैदिक-काल में उत्तरी भारत ज्ञान प्रधान देश था और दक्षिण के लेग उनके सामने कुछ भी नहीं थे. इस्लिये इन लाेगां में वैदिक-धर्म की छाटी २ बातों के प्रति वड़ा ही प्रेम था वे रीति, रिवाज जो वैदिक-काल में गौण थे इस काल में आकर धर्म के प्रधान श्रंग बन गये। वेद भगवान श्रौर आर्थ्य प्रंथी र परमेश्वर की भिन्न २ क्यों और नामों से पुकारा गया है, ब्यास भगवान ने इन परमेश्वर के नामों को उत्प्रेक्षा, शब्दालङ्कार, श्लेष, व्यङ्ग, और कविता के प्रधान अङ्ग अनिशयोक्तियों से बहुत ऊंचा उठादिया

था, यह एक सीधी सी बात है कि जब हम किसी एक नाम को बहुत बढ़ा देते हैं ते। अन्य नामों का महत्व उसके सामने हल्का पड़ जाता है, इस अज्ञान दशा में जो पुराण जिसके पास थावा जो पुराण जिसकी अच्छा छगा वह नित्य प्रति के स्वाध्याय से उसी का हा रहा, और उसी का उपदेश तथा उसी की प्रशंसा करने छगा । कुछ काछ के पश्चात् इन्हीं नामों के अनेक सम्प्रदाय बन गये, जो अपने मत की अञ्चा और दूसरी की बुरा कहकर छड़ने ऋगड़ने लगे। उत्तरीय भारत के मनुष्या में महाभारत युद्ध के कारण यद्यपि अश्रद्धा अवदय आगई थी, पर वेद के प्रताप ने उनको भी चौंधिया दिया था इन छोगें। का मूछ सिद्धान्त यह था कि वेद ईश्वर की बाणी है, वह प्रत्यक्ष वा अवत्यक्ष, जा आज्ञा देता है वह चाहे सत्य है वा असत्य सब प्रकार से माननीय है। उसके करने से चाहे प्रत्यक्ष पाप ही बात हो पर वास्तव में वही धर्म है, जो ग्रंथ श्रीर इमारे पूर्वजी के जी आचार, विचार वेद के अनुसार हैं, वही मानने के योग्य हैं अन्यथा नहीं। वे कहते थे कि हमारे पूर्वज बिब्कुल सत्य मार्ग पर ही चलते थे, क्या वे कभी भूल ही नहीं करते थे, यदि यही बात थी ता महाभारत में क्या कट मरकर नष्ट हो गये, क्या धर्मात्मा सनुष्या में कभी परस्पर ऐसे अनर्थ है। सकते हैं ? दक्षिणी और उनके साधी उत्तरी भारत के कुछ आर्घ्य इन लेगों की बाममार्गी कहने हगे, और उत्तरी भारत के मनुष्य इन होगों को नास्तिक, वेद विरोधी, कहते थे पर इम अपने ग्रंथ में उनका सरल मार्गी नाम सेयाद करेंगे। इन दोनों मतों में बड़ा भारी अन्तर यह था कि बामी छोगों में वेद मुख्य और सदाचरण गोण था झौर सरल प्रामीं छोगों में सदाचार मुख्य और वेद गौण था । सिद्धान्त के रा में हमारा साइस नहीं होता कि इन में से किसी के। बुरा

कह सकें। यदि संसार में सदाचार न रहे तो वह मिट जावे और यदि वेद न रहे ते। संसार धूल में मिल जावे। पर हम लोग कट्टर वेद भक्त होते हुये भी स्तना अवदव कह देंगे। कि थिद वेद हम की सदाचार नहीं सिखाता तो वह त्याज्य है. और सदाबार यदि हमको वेदों का मक्त नहीं बनाता ता भी ब्रहण करने के योग्य नहीं है। महापुरुषों को छोड़कर उन मनुष्यों को हम महामूर्ख समभते हैं, जो वेद और सदाचार को दो विरुद्ध बातें जानते हैं। जिन यनुष्यों की इतिहास का कुछ भी ज्ञान हैं वे जानते हैं कि इस कराल काल चक्र ने एक छोटी सी बात को भी विरोध का सहारा देकर कितना बढा दियाहै, इस मत भेद का फल यह हुआ कि सरल मार्गी तो लकीर के फ़कीर बन गये और बामी पुरानी बातों के कट्टर विरोधी बन गये। हा स्वार्थ तेरा सत्यानाश हो ! हा अज्ञान तेरा बुरा हो ! सरल मार्गी लोग जब कभी आक्षेप करते ता बामी कट बेद का प्रमाण देकर उनकी खुप कर देते, पर उनके हृदय की संतीष नहीं होता था। जिन साचारण ग्रंथों की सरत मार्गी अपने स्वाध्याय में रखते थे, वे भी वेदों के ही प्रति अपनी कृतझता प्रकट करते थे, इसलिये कुछ दिनों तक सरल मागीं लगातार परास्त होते रहे। सरल मागियों में जो वेदों के तत्त्व जानते थे वे प्रायः सन्यासी और बानप्रस्थी थे, जो संसार के भगडों में पडना उचित नहीं समभते थे। कुछ काल के पश्चात इन छोगी में वेदों की परताल का कार्य्य श्रारम्भ इआ, श्रीर इस विषय पर खब विचार किया कि वेदों का अर्थ किस प्रकार करना चाहिये पर भाष्य करने की जे। विधि यह लोग बतलाते थे वह साधारण बुद्धि के मनुष्य समक्त भी नहीं सकते थे, इसिछिये इन छोगों को कुछ सफलता न हुई। उस काल में प्राह्मत भाषा तो सभी जानते थे और साधारण येष्ट्यता का मनुष्य भी

संस्कृत जानता था, क्योंकि उस काल की प्राकृत और संस्कृत में नाम मात्र का भेद था। इसिलये बामी लोगों ने जा वेद माष्य परिभाषिक और प्रचित शब्दार्थ के अनुसार किये वे सब की समक्त में आते थे, बामी लोग जी बात २ में वेदों की दुहाई देते थे, इस से जनता की विश्वास है। गया कि यही ठीक कहते हैं, और सरल मार्गी जो बड़े टेढ़े, तिरछे, ऐंड़े बेंड्रे अर्थ करते हैं वह केवल उनकी खींचा-तानी है। इस काल के राजा लोग बड़े ही विषयी, मांसाहारी और शरावी थे इन लोगों ने सरल मार्गी लोगों के विरुद्ध मद्य माँस सिद्ध करने में हर प्रकार से सहायता की । फिर क्या था यथा राजा तथा प्रजा, सारी प्रजामांस खाने लगी। इसका सब सेअड्डा प्रमाण यह है कि इसी काल में सायणाचार्य्य किसी राजा के मन्त्री थे उन्होंने वेदों का सचा भाष्य करने की प्रतिज्ञा की, इसिछिये भूमिका और भाष्य के उपक्रम में वेद भाष्य करने के जो नियम स्थिर किये श्रागे चलकर उनका सर्वथा पालन नहीं किया इसके दो ही कारण हे। सकते हैं प्रथम यह कि मूल अर्थों के विचार करने का वे परिश्रम नहीं उठा सके दूसरे यह कि ऐसा करने के लिये किसी दूसरी शक्ति ने ही उनको विवश किया था वेदा से मांस सिद्ध कराने का यत आर्थ्य पथिक पं० लेखराम के समय में भी एक राजाने किया था और इसके लिये उस ब्राह्मण की बहुत बड़े धन का भी प्रलोभन दिया था। वेदी पर ते। भाष्य लिख मारे पर अन्य आर्च्य प्रंथ ते। इसके शत्र थे इस लिये अब दूसरा कार्य्य यह आरम्म किया कि जितने भी आर्ष ग्रंथ थे सब में बिना सीचे विचार अन्धाधुन्ध मांस का विषय ठ्ंस दिया, बड़ी २ विचित्र कथायें गढ़ मारों न जिनके सिर न पैर। जिन प्रंथों की राशि का साधारण मनुष्यों की भी ज्ञान था, उनमें से बहुत सी बातें कर अपने घर की बातें

उस दीं। असंख्य ग्रंथ नष्ट कर दिये अथवा छिपा दिये। नुमेध गोमेघ, अज्ञामेघ, की बड़ी ही विलक्षण बिधि ही निकाली। बड़े २ तन्त्र ग्रंथ ऋषि मुनियों के नाम पर रचे गये यदि कोई समभदार मनुष्य इनके करतूतों को देखे ता वह अवदय ही कहेगा कि इन लोगों की बुद्धि बिस्कुल ही मारी गई थी। विषय चल रहा है ज्ञान वैराग्य का और मुद्र महाशय मांस का नोट चढ़ा रहें हैं। जिस का फल यह हुआ कि एक छापे का प्रंथ दूसरे से विस्कुल नहीं मिलता अन्य प्रंथी की बात ते। दूर रही क्षेत्रल मतुजी का प्रमाणिक धर्मशास्त्र आज '२८ प्रकार का मिलता है, इसके ३०० से अधिक बचन अन्य प्रंथी में तो मिलते हैं पर आज काल की मनुस्मृति में उनका कुछ भी खोज नहीं मिलता। ४०० के लगभग बचन तो प्रत्यक्ष ही प्रक्षिप्त सिद्ध होगये। आगे चलकर हम यह प्रकट करेंगे कि इन ग्रंधों को और किस किस मत वालों ने नष्ट किया जब यह अत्याचार बहुत ही बेह गेरी ता कुछ महापुरुषा न इनका रोकने का यत किया, जिन श्रार्थ ग्रंथों वेदों और महापुरुषों के नाम से लेकर अत्याचार करते थे, और जिस परमेश्वर की यज्ञों का फल दाता मानते थे, इन महापुरुषों ने इन सब का खंडन किया, इनका मुल मन्त्र यह था कि यदि तुम्हारा परमेश्वर वेद बनाकर ऐसे ही पाप करता है उसे मानने की कोई आवश्यकता नहीं है।

# सरल मार्गियों का अपूर्व कार्य'

अब सरल मार्गियों को बड़ी चिन्ता हुई, उन्हें ने देखा कि अब तो वैदिक-धर्म के बड़े शत्रु हो गये. कहीं पेसा न हो कि संसार से वेदा का नाम ही मिट जावे इसक्रिये इन लोगा ने सम्यूर्ण साहित्य का मोह त्याग कर अपनी सम्पूर्ण शक्ति वेदा

की रक्षा में लगादी। घेदी के पढ़ने का अधिकार ब्राह्मणी को छोड़ किसी की न रहा, यदि कोई पढ़ भी छेता ते। उसकी पदाने का अधिकार नथा। वैद्यों और द्युदा की तो सुनने का भी अधिकार न रहा क्यों कि इन लोगों का सम्बन्ध सब प्रकार के मनुष्यों से रहता था। बढ़ते २ यह बात यहाँ तक बढ़ी कि संस्कृत पढ़ने के भी बड़े कठोर नियम बन गये. इन लोगा को भय था कि कहीं लोग संस्कृत पढ़कर भ्रष्ट न हा जार्वे। वेदेां क्षे पढ़ने, पढ़ाने का कार्य्य बाँट छिया गया, शुद्ध पाठ पर ही ज़ोर दिया जाने लगा, वेदों की रक्षा के इन छोगों ने ऐसे अनुपम उपाय निकाले कि जिनको देखकर आज सारा संसार चिकत हो रहा है। बहुत से लोग पूलुंगे कि कि क्यों जी जब वेदें। की रक्षा के लिये ही यह बन्धन लगाये गये, थे ते। अन्य वर्णों को इससे क्यों रोका गया। पहले ते। हम यह पूछते हैं कि इस बुरे काल में बेद पढ़ता ही कौन होगा. पर बंधन छगाने में बड़ी भारी बुद्धिमानी थी, प्रथम यह कि जे। कार्य्य सब का होता है, वह किली का नहीं होता। दूसरे ऋस्य वर्णों की वेदों के रक्षा सम्बन्धी नियमों के लिये अवकाश ही मिलना कठिन था, यदि कोई बचा वेद पाठी बन भी जाता ता अपने वर्ण के कर्म के। भूछ जाता! तीसरी बात यह थी कि अधूरे इतन का मनुष्य धर्म विषय में भयं कर होता है, न तो वह धार्मिक बातों के तत्त्व को ही जानता है, न उसमें श्रद्धा ही रहती है, जिससे वह किसी विद्वान की बात माने चौथी बात यह थी कि जहाँ अन्य लोग दूसरे उद्यमों से खाते थे वहाँ ब्राह्मणों के भे।जन का सहारा ही यह था। पाँचवी बात यह थी क अब्राह्मण छोगों पर इतना विश्वास भी न था कि वे इस महान कार्य्य की उठा भी सकेंगे। छटी बात यह थी कि वेदों की रक्षा के अधिक उपाय ऐसे थे कि वेद जन्म बाद से ही

अधिक सम्बन्ध रखते थे। सरल मार्ग ब्राह्मणों का अविश्वास अन्य लोगों पर इतना बढ़ा कि वे अन्य वर्ण के मनुष्यों से अधिक मिळते-ज्ञळते भी न थे। इनकी देखा-देखी-दूसरे मनुष्य भी श्रपने से नीच लोगा से अपने को ग्रंड सरड मार्गी प्रकट करने के लिये बचाव करने लगे। इन लोगों की देखा देखी बामी लोगों ने भी अपने को आस्तिक सिद्ध करने और अपने कुकर्मों को छिपाने के लिये इसे ग्रहण कर लिया था क्योंकि जैन महापुरुषों के निरन्तर पश्थिम ने देश में एक हल चल पैदा कर दी थी. ऐसी दशा में यदि बामी ब्राह्मणों की कुछ प्रतिष्टा और मे। जन की आशा शी तो इसी दशा में। पर इन लोगें। की यह सब बातें दिखावटी थीं। जब जैन मत का प्रभाव बढने लगा, तो यह लोग उधर की भी सरकने लगे थे किन्तु सरल मार्गी ब्राह्मणों ने बड़ी २ आपत्ति सहन करते हुये भी वेदी की रक्षा की। और सब से अधिक कार्य्य दक्षिणी लोगों ने किया दक्षिण देश हैं आज भी जितने वेद पाठी मिर्लेग उतने सारे भारतवर्ष में भी न मिलेंगे। दक्षिणी ब्राह्मणी में बहुत से फुल अभी तक ऐसे हैं कि उनकी चाहे कितनी ही बड़ी नौकरी मिलती हो। पर वे लोग उसे वेद पाठ में बाधक होते के कारण कभी स्वीकार न करेंगे। ईसाई लोगो ने जब उन लोगों की वेदें। में ऐसी श्रदा देखी ता श्रवाह्मण छोगें। की आदि निवासिया की संतान बताकर उभाइ दिया।

#### इसका प्रभाव

वेदें। की रक्षा में यह लोग इतने डूबे कि उन्हें। ने वैदिक साहित्य की कुछ भी सुध न ली, इसका फल यह हुआ कि इनके साथ-साथ दूसरे मनुष्य भी ज्ञान शून्य है। गये। पर वे इकारे इससे अधिक और क्या करते।

#### इस समय के ग्रन्थ।

(१) उबट भाष्य (२) महीघर भाष्य (३) गवण भाष्य (४) सायण भाष्य (४) तन्त्र ग्रंथ (६) ग्रंथों में प्रक्षेप (७) निरुक्त के ग्रंथ (८) निघन्ट के ग्रंथ (९) व्याकरण के ग्रंथ (१०) छंद शास्त्र ग्रंथ (११) इंट योग के ग्रंथ (१२) अन्य ग्रंथ यथा (पाणनी की अष्टाध्यायी)

#### लोकायतिक अथवा चारवाक

सरल-मार्गियों और जैनियों के सिवा एक सम्प्रदाय और था जिसने बामियों का विरोध किया, उसका नाम लेकायतिक अथवा चारवाकथा। चारवाक मत जैन। मत से पुराना है क्योंकि जैन ग्रंथों में उसका उल्लेख पाया जाता है। दूसरे इस मत के प्रंथों से भी यही सिद्ध होता है और कहा जाता है कि बृहस्पति नाम के एक महा विद्वान ने कामान्ध है। अपनी बहिन के साथ बलात्कार किया, इस पर ब्राह्मणों ने उसे जाति से पतित कर दिया। अब उसने ब्राह्मणों से बदला लेना चाहा। उसने अपने शिष्य चारवाक के। ब्राह्मणों के विरुद्ध उभारा।यद्यपि जैन और ब्राह्मण दोनों ही इस कथा में एक स्वर हैं पर इम सहमत नहीं हैं क्योंकि यह दोनों ही आदि में चारवाक मत के शत्रु थे। ठीक बात यह जान पड़ती है कि जब चारवाक ने ब्राह्मणी के अमानुषिक बन्धनों और पशु-यज्ञ के द्वारा प्राप्त होने वाली स्वर्ग की ठेकेदारी के विरुद्ध आन्दोलन किया ता बृहस्पति जैसे महा विद्वान से यह कब हो सकता था कि वह चारवाक के इस श्रम कार्य्य में हाथ न बटाये। चारवाक का जनम २४३६ पूर्-ई-स- में बैसाख सुदी १४ के दिन अवन्ति देश की

शक्कोद्धार नगरी में हुआ। इसके पिता का नाम इन्दुकाँत और माता का नाम स्नियणी था। इसकी शिक्षा वेदों के विरुद्ध थी वह केवल दश्य बार भूतों को मानता था। उसके मत में पर-लेकि को कोई स्थान नहीं था। २३७३पूई-सा में जब चारवाक का देंद्दान्त होगया ते। इस मत के चार भेद हो गये। कुछ काल के पश्चात् क्षपयणक नामके आचर्य ने इसकी उन्नति की। आठवीं शताब्दी में इस मत के मानने वाले मौजूद थे पर अब बहुत कम हैं।

## एक राजनैतिक घटना

महाभारत युद्ध के पीछे जब देश में बहुत से छोटेर स्वतंत्र राज्य होगये तो २१८२ वर्ष पृ० ई० में मलका सेसमी रामस ने भारत पर २० लाख पदचरों और २ लाख सवारें। के साथ आक्रमण किया पंजाब के वरितत ने इसे बुरी तरह परास्त कर के खिंघ पार भगा दिया। यह मलका मिश्च देश के प्रसिद्ध अभिमानी राजा नमक्द के पुत्र नाईस की स्त्री थी। इसके पित ने बाबुल, अनाट टूलिया पारस और बाख्तर आदि देश भी जीत लिये थे। इस घटना से ज्ञात होता है कि आय्यों में मरते मरते भी कितनी वीरता रह गई थी। भारतवर्ष पर यह सब से पहिला आक्रमण था। इस विजय से आय्यों की धाक कुड़ समय के लिये बैठ मई थी।



# धर्म-इतिहास-रहस्य

# तीसरा अध्याय

### जैन बौद्ध काल

४०० वर्ष पू० ई० से ४०० सन् ई०—तक श्रुति संहिताओं से निकल कर धर्म चिंता हादनी, हो बौद्ध जैन मर्यात्रिपथगा वह चली कलनादिनी। शतः प्रवाहों में उसे अब देखते हैं हम सभी, फिर एक होकर ब्रह्म सागर में मिलेगी वह कभी॥ (मैं० श० ग्रु॰)

#### जैन मत का वृत्तान्त

इस बात को हम वैदिक काल में पश्चिमी विद्वानों के कथनों से ही सिद्ध कर चुके हैं। कि पुराने समय में सारे ससार में वेदों का धर्म फैला हुआ था, पर इस पर भी हमारे मित्र कुछ पादरी अंग्रेज़ों की ईसाई मत के प्रचार का इतना भूत सवार इआ है कि वे सत्य का खून करने से भी नहीं डरते कौन सा अनुचित कर्म है, जिसका प्रयोग उन्होंने हमारे महापुरुषों की कलंकित करने के लिये न किया हो। पिहले तो वे लोग ऋषि मुनियों को जंगली और असम्य तथा वेदों को गढ़िरयों के गीत अथवा पागलों की बड़ कहा करते थे। पर जब स्वामी दयानंद ने उनकी ही सब प्रकार से असम्य सिद्ध कर दिया ते। अब स्कूलों की पाठ्य पुस्तकों में उन्हीं वेदों। और ऋषि मुनियों को सम्पूर्ण विद्याश्रों का मंडार कहने लगे, पर फिर भी कुल न कुल उक्का अपनी सम्यता का बिना लगाये न रहे। अब इन लोगों ने हैन और बौद्ध महापुरुषों को हवशी, विध्वमीं और विदेशीय सिद्ध करने का यहा किया है।

## क्या जैन महापुरुष हवशी थे

जैन ग्रन्थों में कहीं पर बर्बर हेश का नाम आगया है, इसको केकर इन लोगों ने क्या अलाप आरम्भ किया कि ईजिस वाले श्रौर दक्षिणी भारत के मनुष्य रकार का उच्चारण अच्छी तरह नहीं करते, दूसरे ईजिस वाले कुत्ते, बिल्ली, स्कर आदि का भी बहुत पूजन करते थे क्योंकि आज तक यह जीव ससाले लगे,हुये मिश्र देश में मिलते हैं। तीसरे नैऋत कोण (ईजिस) में रहने वाली निम्नृति राक्षक्षे के पुत्र नेऋतेय अर्थात् राक्षक्षों सेआर्थ्य भी डरते हैं, यह बात वेद में लिखी है। त्रीथे जैन ग्रन्थों में भी **लिखा है कि हमारे** महापुरुष विदेश से श्राये थे। इसलिये सिद्ध हुआ कि जन महापुरुषों की डागी वायु के को के से दक्षिण में आ लगी होगी। इस पर भी टोका चढ़ाते हुये लिखते हैं कि भारतवर्ष में तो अहिंसा को मानने वाला कोई था ही नहीं। फिर यह जैन धर्म कैसे फैळा। उनकी विशाल बुद्धि में जैन धर्म श्रीर बौद्ध धर्म में कुछ भी भेद नहीं है। वे जैन मत को एक ऐसा मत बतलाते हैं जिस पर चलकर मनुष्य जाति कायरता और अवनति के गढ़े में पड़ी रहेगी।

#### यह सब बातें थोती हैं

- (१) रकार के उच्चारण की जो बात कही जाती है उसका कुछ भी मूल्य नहीं है। क्यों कि यह बात सिद्ध हो गई है कि मिश्र देश भारत का उपनिवेश था। रकार का उच्चारण तो जीन वाले भी नहीं करते तो क्या उनके पूर्वजी का भी डोगा अफ्रीका से बह आया था। श्रीमान जी! जब संसार की सभी भाषाओं का मूल एक है तो केवल देश काल के अन्तर से एक्ने वाले प्रभाव की लेकर वे सिर पैर की उड़ाना सर्वथा अत्याय है। जिन भाषाओं को लेग आज तक बिल्कुल भिन्न भिन्नजानते हैं, उनका मूल भी बही है। आज तक किस को झान था कि सप्त सिन्धु से इंडिया, चन्द्रगुप्त से संडरा केटिसा, सल्यूक्स से मलयकेत और प्लंटो से अफ्रलात्न बनगया है। श्राची, और संस्कृत में अलिफ (अ) कहीं र लिखा तो जाता है उच्चारण नहीं होता, तो हल को भय लग रहा है कि कहीं आप यह न अलाप उठ कि वेद तो बदुक्झों न बनायेथे।
- (२) यदि जैन महापुरुष कुत्ते विल्ली के पूजने वाले ही होते तो जैन मत में इनकी गर्दन में कलावा बांधकर दंडवत करना क्यों नहीं लिखा। पादरीजी आपका ध्यानई जिप्त के जङ्गलों में तो चला गया पर मनुजी के इस वजन पर न गया कि भोजन करने से प्रथम कुत्तों, कीओं, चीटियों, की हों और दीन दुखियों का भी भाग निकालना चाहिये। हरे बुश्लों को भी मत काटो उन में जीव हैं। वेद के इस बचन पर न गया कि सब को आंखों की पुतली जाने।
- (३) निक्तिं की कहानी तो पादरीजी की उस कहानी से मिछती है कि मरियम के पुत्र ईसा ने जी शत्रु के एक चपत लगाने पर डर के मारे दूसरा गाछ भी आगे करदिया था। न

वेद में ऐसी बेपर की बातें हैं, न आर्थ्य कमी किसी से हरे। वे तो सदा यही गीत गाते थे कि मित्रादमयं मित्रादमयं ज्ञाताद भयं परोक्षात,।

- (४) सच बात ते। यह है कि जो लोग पापाचरण करते हुये भी ईसा के द्वारा मुक्ति मानते हों, वे कभी सत्य बोल ही नहीं सकते हैं, विदेश शब्द का अभिप्राय उन्होंने बर्बर देश कैसे समक्ष लिया जब आप ही दक्षिण से आये हुये भी मानते हैं। जब जैन प्रंथ ही ऋषभ देव स्वामी को राजा इक्षवाकु की की सन्तित में मानते हैं। हबशी लोगों से जो आकृत्ति मिलती हुई बतलाते हैं, वह सब आँखों का फर है किसी जैन मन्दिर में जाकर भी नहीं देखा जैन लोग कोई हबशियों की मांति नंगे नहीं रहतेथे, वे तो परमहंस थे जिनको दुख, सुख, शीतोष्य आदि का कुछ भी ध्यान नहीं था। मेंटे होटों की जो युक्ति दी जाती है वह भी निर्मूल है, यह सब अनगढ़ मूर्ति बनाने वालों को देश होगा। यो तो हनुमान की मूर्ति के भी होट आगे को निकले रहते हैं, उसके पीछे पंछ भी होती है, तो क्या हनुमानजी अफ्रीका के बन मानस थे।
- (५) मूळ जैन सिद्धान्त किसी को गहीं गिराते याँ अन्धे दिन में भी मार्ग भूळ जार्चे तो सूर्य्य का कुछ दोष नहीं। दार्शिनक विद्वान कामद और ईसाइयों का एक नवीन सम्प्रदाय भी जैन सिद्धान्तों को ही मानता है इस से आगे वे लोग बढ़ ही नहीं सकते।

#### जैन मत क्यों चला

जिस समय बाममानियां और सरल मानियां में घर्मा घर्म के विषय में खींचा-तानी हा रही थी। इसी समय ऋषभ देव नाम के एक महात्मा दक्षिण देश से उत्तरी मारत में आये थे,

इनके पूर्वज उत्तरी भागत से दक्षिण देश में चले गये थे, क्यों कि जिस स्र्ये वशी दक्षवाकु के वंश में आपका जन्म हुआ था, अयोध्या का राज्य उसके अधिकार में से निकल गया था। जिस प्रकार ऋषि मुनि लोग उपदेश दिया करते हैं, उसी प्रकार इन्होंने भी बिना किसी को बुरा भला कहे अहिसा और सदा-बार का उपदेश दिया। संसार में जहाँ बुरे लोग होते हैं वहाँ पर एक दो अच्छे भी होते हैं, को लेग ब्राह्मणें। के नित्य नये अगड़ी से भर्मा धर्म के विषय में कि कर्तव्य विमृद्ध हो रहे थे. उन्होंने महात्मा के उपदेश की माना। इन महात्मा का समय ईसा से लगभग १७५० वर्ष पूर्व कहा गया है, आपके परम्परा अनुगामी ५१ महात्माओं ने इस कार्य्य की उत्तरोत्तर बढ़ाया। यह बात ता अनिवार्य है कि जिस बात का प्रचार किया जाता है उस के विरुद्ध बातों का खंडन भी करना पहता है इसलिये घीरे २ वामिया से विरोधिग बढते रूगी। पापी छोगा ने नुमेध में जैन लोगा को बध करना आरम्म कर दिया, यही नहीं जो कोई भूला भटका मनुष्य मिल जाता उसी की बश्वकर डालते और नियम ऐसा रक्खा कि जो कोई बहा ही शुद्ध पवित्र हो माँस न खाता हो एसमें कोई शारि दिक खोट न हो वहीं इस यज्ञ में चढ़ सकता है संसार का कौन सा पाप था जो इन पापिया ने धर्म नहीं उहरायाथा । माता, बहिन, बेटी से भोग करते हुये वेद मंत्री का जाप करना ते। माना ये।ग की अन्तिम सीढी थमें। कुछ ता मनुष्य स्वाभाव से ही निरंकुशता प्रेमी होता है, और कुछ नमेध में चढ़ने के भय से उत्तरी भारत के सरलमार्गी भी प्रकट रूप में इन्हीं की हाँ में हाँ मिलाते थे। इसी बीच में ईसा से ७७७ वर्ष पूर्व पार्शवनाथ नाम के एक महातमा हुये, जिन्होंने बाम मार्ग का बढ़ा ही तीत्र खंडन किया यहाँ तक कि जिन वेदी के नाम की पापी लोग दुसई देते थे

उनका और उनके बनाने वाले ईश्वर का भी खंडन किया। महात्माजी के निर्वाण के परचात् उनके चेळी ने इन बाती की और गहरा रूप दे दिया, २३ वें तीर्धकर पार्शवनाथकी से २४० वर्ष पीछे अर्थात् ईसा से ५२७ वर्ष पूर्व एक राजकुमार हुये जिनका नाम बर्द्धमान था, वे मगध के राजा के प्यारे पुत्र थे, किसी २ का कथन है कि वे मगध के राजा के कोई सम्बन्धी थे श्रीर गोरखपुर के राजा थे। वे भरी युवावस्था में वैराग्यवान हो पार्वनाथजी के मत में आगये और जब पूर्ण ज्ञान प्राप्त कर लिया ता आपका जिन और महाबीर की पदवी मिछी. वास्तव में इन से अधिक जिन अर्थात् सिद्ध कीन हो सकता है जिन्होंने परोपकार के छिये अपने सारे सुखों पर छात मार दी। इन से अधिक वीर कीन हो सकता है, जिन्होंने पाप का नाश किया। इनके प्रचार का बड़ा भारी प्रभाव पड़ा क्योंकि तीन बड़े राजा इनके मत में आ गये थे। ब्राह्मण लोगों ने कहा यदि आप वेद और ईइवर का खंडन न करें तो हम आपकी बार्ती मानने को तैयार है, स्वामीजी ने कहा यह श्रसम्भव है, थोड़े दिनों के पदचात् तुम फिर यही पाप फैला दोगे क्योंकि तुम्हारे बेद पाणों से भरे पहें हैं, यदि तुम वेदों स पशुवध को पाप ठहरादो तो मैं इनका खंडन न ककंगा। उन पापेयों की बुद्धि को तो मांस खा गया था, वे सिद्ध ही कैसे कर सकते थे। हाँ प्रशों में अहिसा धर्म की चाट से बचने के लिये यह वाक्य ता लिख दिये कि पशु-यश सतगुण के समर्थ पुरुषों के छिये थे, जो जान भी खाल सकते थे, पर श्रांको से उनकी मांख मद्य का सेवन करते हुये देखकर, कैनी लेग कब इनके धेखें में आते थे इसलिये इन पापियों की सब तरह से खबर ली। और इनका नाक में दम कर दिया। यही महात्या जैन मत के श्रंतिम २४ वें तीर्थ कर इये हैं। इनके निर्वाण के पश्चात जैन मत में

किसी भी महात्मा को जिन की पदवी नहीं मिली । महात्मा गौतम बुद्धि ने रन्हों से उपदेश लिया था।

#### जैन मत का साहित्य

महावीर स्वामी की मृत्यु के पश्चात् जब महात्मा गौतम बुद्ध ने बौद्ध मत का प्रचार किया तो उनके जीवन से सम्बन्ध रखनेवाली बातें अपने मत में हे लीं यह कार्य किसी बुरी ६च्छा से नहीं किया वरन् मत भेद रखते हुये भी उन्होंने महात्मा गौतम बुद्ध का आदर किया । महात्मा गौतम बुद्ध की जिन की २५वीं पदवी तो महावीर स्वामी की आज्ञानुसार दे ही नहीं सकते थे, इसलिये जिन और बुद्ध पर्यायवाची होने से गौतम बुद्ध और महावीर स्वामी के। एक ही समक्का। आगे चलकर ज्यों २ ब्राह्मणीं के मत से सामना होता गया उनके आश्चेपा से बचने के लिये यंथों में नवीन बातें मिला दीं, और नवीन यंथ रच डाळे। ब्राह्मण होग जब अपने महापुरुषें। की सेर कहने लगे तो जैनिया ने अपने महापुरुष को सवासेर कर दिये, इसका फल यह हुआ है, कि इन प्रंथों में बहुत सी परस्पर विरुद्ध बातें मरी पड़ी हैं । जैनी लोग अपने मत के पुस्तकों के दिखाने और प्रचार में उदारता से कुछ कार्य्य नहीं लेते थे पर इस समय इन लेगों। के हृद्य में बड़ी उदारता है, जब हमका जैन प्रंथों की आवश्यकता हुई तो सब ने अपनी उदारता का परिचय दिया।

# **ंजैन मत के मूल सिद्धान्त**

(१) अहिंसा ही परम धर्म है।

(२) आवागमन में कमों का फल भोगना पड़ता है, पर जब मनुष्य खुल, दुःख को समान समसकर अपनी इच्छात्रों को मार देता है ते। फिर वह जन्म नहीं लेता जिसको निर्वाण की पदवी कहते हैं।

- (३) जीव, पुदगल (प्रकृति) आकाश, काल, धर्म, अधर्म यह ६ पदार्थ नित्य हैं।
  - (४) यज्ञ करना पाप है।
- (५) वेदां के बनाने वाला और मुक्ति देने वाला कोई ईश्वर नहीं है. जो यनुष्य निर्वाण पद की प्राप्त करते वह स्वयं ईश्वर है, न किशी ईश्वर ने इस जगत की बनाया जगत सदा से है और सदा रहेगा।

## सिद्धान्तों पर गहरी दृष्टि

#### प्रथम सिद्धान्त

यह सिद्धान्त बास्तव में घेदां का तत्त्व है धर्म शास्त्र मे भी अहिसा का सर्वे श्रेष्ठ धर्म कहा गया है, इस अहिला शब्द का ऐसा व्यापक अर्थ है, कि सारे धर्म इसी के भीतर आ जाते है। हाधारणतः इसी का अर्थ लोग किसी को न मारना ही समझे देहे हैं, पर बात यह नहीं है. इसका अर्थ है कि मन बचन कर्म से किसी की कष्ट न देना और न अपने सामने होने देना, अब कहिये भला कौन साधर्म इसमें नहीं आ सकता जैन लोग े। बनस्पति में भी जीव माझते हैं यह सर्वथा सत्व है, मनुजी भी हरे वृक्षां के काटने का महापाप मानते हैं, यारुप के विद्वानों की प्रो॰ जगदीशचंद्र बोस ने वृक्षों की जीवधारी सिद्ध करके आखं कोल दी है। जैनी होन जो छोटे २ जीवाँ के मारने की भी पाप समकते हैं, यह भी वैदिक धर्म की प्रधान आजा है। एश्र यज्ञ में जो बिल वैश्वदेव यज्ञ ( अग्नि पर घतान का छे। हना ) किया जाता है वह छोटे २ भूल में जो की है मर जाते हैं उन्हों के प्रायदिचत में ही किया जाता है, इन्हीं की हो का भाग भी निकाला जाता है। छोटे २ की हो की रक्षा से क्या

छाम है ? ऐसा कमा २ अज्ञानी और स्वार्धी मनुष्व कहा करते हैं। प्रथम तो मनुष्य का श्वर्म हो है कि वह दूसरें। की रक्षा करे दूसरे यदि कीड़े न हैं। तो मनुष्य संसार में एक घड़ी भी नहीं जी सकता। प्रधम बात ता यह है कि छोटे कीड़े उत्तरोत्तर बड़े जीवां का भाजन हैं, यदि वड़े जीवां का छोटे जीव न मिळें ते। फिर मनुष्य पर ही नम्बर आजावे। एक श्रं । रेज़ ने अपने श्रंथ में लिखा है, कि यदि कीड़े इस भूमि की मिही को उलट पुलट कर पेला न कर ता पहिली मिही के अशक्त है। जाने से और भूमि के भीतर छेद न होने से कोई भी बनस्पति नहीं उग सकती, जिन देशों की जल वायु गर्म तर होती है, वहाँ पर यह की है भी बहुत होते हैं, यदि यह की हे न हैं। तो कुछ भी उत्पन्न नहीं हो सकता। बहुत से विचार शून्य गोवर गन्नेश आक्षेप किया करते हैं कि जब वृक्षों में भी जीव होता है ते। अर्दिसा २ पुकारना न्यर्थ है धन्य है इन विलक्षण बुद्धियों को, अरे मुर्खी! यह ता जान ला, कि पाप और पुराय किसका नाम है। जो मनुष्य जिसका पात्र है, उसके करने में उसे कुछ पाप नहीं है ; माता, पिता और गुरु यदि किसी बच्चे का मारें ता पुराय है, दूसरा मारे ता पाप हा जाता है। राजा यदि बल से भी कर ले ते। धर्म है और दस्य यदि ले ते। पाप है जब मनुष्य का स्वभाविक भाजन ही साग, पात, अन्न और दूध है तो इस में क्या पाप, हाँ यदि इनका भी अनुचित प्रयोग करे तो महापाप है। पाप तो दूसरों का भाजन छीन कर अन्हें दुस्ती करने में पाप है। मूर्जी! प्रकृति का तो निरीक्षण करो जो पदार्थ जिसके हिये बनाया है, इसमें भोग करने से कुछ पाप नहीं। डाक्टर डेविड लिविगस्टोन पादरी लिखते हैं कि साँप, मकर और और सिंह जिस जीव की खाते हैं, तो वह उनकी दृष्टि मात्र से मृर्व्छित हो जाता है, बदि बह

कुछ शब्द भी करता है, ते। क्लोरोफार्म दिये हुये मनुष्य की भाँति ही करता है, ऐसी ही एक घटना उन्होंने आप बीती सुनाई है, कि जब मुझे सिंह ने पकड़ा ते। कुछ भी सुध न रही, दैवयोग से दूसरे मनुष्य की बन्दूक की आहट पाकर जो सिंह भागा ते। कई घंटे पीछे मुझे ज्ञान हुआ कि में कहाँ आ गया परम पिता की कृपा का यह कैसा अच्छा प्रभाण है पर जैनी लोगों ने दुष्टों के आक्षेपों से बचने के लिये जो इसका स्वरूप बिगाड़ दिया वहीं उनके नाश का मूल हुआ क्या लोगों के आक्षेप इस पर बन्द हो गये थे जैनियों को आक्षेपों से कभी न डरना चाहिये था। इसमें संदेह नहीं कि अहिसा सम्बन्धी बढ़ी हुई बातों का पालन साधु, संत ही करते हैं, जो कि आदर्श, और यह आदर्श वास्तव में उच्च हो रहना चाहिये पर लोगों पर भी इन बातों का बुरा प्रभाव पड़ता है।

#### दूसरा सिद्धान्त

यह दूसरा सिद्धान्त भी वैसा ही है जैसा कि प्रथम सिद्धान्त।
यह सिद्धान्त अहिसा धर्म पर चलने के कारण को बतलाता
है। जो मनुष्य आवागमन को नहीं मानता मानों वह नास्तिक
है क्योंकि वह संसार में किसी ऐसी शक्ति को नहीं मानता
जो न्याय करके हमारे कमों का फल देती है। इन दोनों
सिद्धान्तों का ही यह फल है कि जैनी लोग ईश्वर और
वेद को न मानते हुये भी धर्मात्मा होते हैं और मुसलमान
ईसाई ईश्वर २ का शोर मचाते हुये भी अन्याय और अधर्म
पर अधर्म करते हैं। सच बात तो यह है कि अहिसा और
आवागमन को चैदिक धर्म से निकाल लिया जावे तो वैदिक धर्म
उस दूध के समान रह जाता है जिसमें से मक्खन निकल गया
हो। इसी से मिलता जलता फ़ारसी के प्रसिद्ध कि मी कम

#### मनजे कुराओँ मग्जरा बरदाश्तम, उस्तर्खाँ पेदो सगाँ अन्दारस्तम ॥

अर्थात् मैंने ईश्वर वाणी कुरान से गिरी तो निकाल ली और हड्डियाँ कुत्तों के सामने फेंकदी हैं, जिन पर वह छड़े मरे जाते हैं। इन दोनो बातों को मानते हुये जैनियों की दशा बिल्कुल पेसी रह जाती हैं जैसी कि उस मनुष्य की रह जाती है जो मुंह से तो यही कहता है, कि मैं ताज़ीरातहिन्द को और बादशाह को नहीं मानता पर वैसे बड़ा ही सदाचारी परोपकारी हो। और ईश्वर को मानते हुये भी पाणी मनुष्य पेसा है जो राजा को तो सिर मुकाता हो और रात्रि में उसके घर डाका मारता हो।

#### तीसरा सिद्धान्त

हमारे बहुत से झूटे आस्तिक जैनियों के ६ पटाथों की ओर बड़ी कुदृष्टि रखते हैं, क्यों कि जैन महापुरुषों ने यह एक चक रख दिया था जिसमें गर्दन आते ही तुरन्त ही प्राण निकल जाते हैं, इन ६ पदार्थों में ईश्वर का नाम न होने से कोई २ तो इनके जानी शत्रु बन गये हैं। यदि इन लोगों ने इन ६ पदार्थों की परिभाषा पढ़कर कुछ भी मनन किया है, तो वे जैनियों के महापुरुषों की मुक्तकंठ से प्रशंसा करेंगे। जैनियों के ६ पदार्थ बिलकुल वैदिक धर्म के तीन ही पदार्थ हैं इसको इस प्रकार समझना चाहिये कि अशर्रियों की तीन हेरी थीं उन में से दो तो ज्यों की त्यों रहने दीं और तीसरी बड़ी हेरी के रुपये लेकर चार धैलां में भर दिये अब जो दो शेष अशर्रियों की हेरी रह गई उनको भी दो धैलियों में बन्द कर दिया यद्यपि प्रत्यक्ष में अब तीन अशर्फियों की चमकदार हेरियां नहीं रहीं, पर यह ६ धैलियाँ वहीं काम दे सकती हैं जो वे

तीन ढेरियां देतीं। पर इन दोनों अवस्थाओं में कुछ अन्तर अवस्य है। ढेरियों को देखते ही उनका मूस्य और लाभ समभने में बड़ी सुविधा होती है और धैलियों को जब तक खोळा न जावे. और फिर गिना न जावे, तब तक वे ठीकरी के समान हैं पर साथ ही खली ढेरियों में दस्य लोगों के उचक भागने का भय हो तो उस दशा में आवश्यकता नुसार थेलियाँ में बन्द करने ही में कल्याण है। इसी उदाहरण के अनुसार जैन महापुरुषों ने बामियां को परास्त करने के लिये तीन पदार्थी के ६ पदार्थ कर डाले। इस काम के छिये उन्होंने जीव और प्रकृति को तो ज्या का त्या रहने दिया। श्रीर परमेश्वर के स्थान पर काल आकाश धर्म और श्रधर्म को मान लिया। हम इन ३ पदार्थों के स्थान पर ३०० पदार्थ बना सकते हैं पर इससे लोगा में केवल भ्रम ही बढ़ेगा लाम कुछ न होगा। हमारा यह अभिप्राय नहीं है, कि दन महापुरुषों ने छोगी को ब्यर्थ ही भ्रम में फांसा था, नहीं २ इन बामिया के दार्शनिक मिसीसे छोगा को बचाने के छिये एक ही अनुपम उपाय था जिस से आगे मनुष्य की बुद्धि पहुंच ही नहीं सकती। जो मत आकाश, काल, धर्म, अधर्म को मानता है, वह नास्तिक सिद्ध नहीं हो सकता। जैनी लोग ईश्वर के नाप को नहीं मानते, पर उसके गुणें। को वह भी मानते हैं। यह बिल्कु अपेसी ही बात है जैसे कोई गुड़ को खाते हुये यह कहे कि मैं तो मीठा खाता हुँ गुड़ नहीं खाता। अब सोचने की बात है कि गुण तो गुणी से मिश्न कुछ भी नहीं है। गुण औगुणी में इतना अभेद है कि कभी तो बोलने में एक उपयोग दूसरे से भी लेते हैं जैसे कहते हैं कि मैं मीठा छाया हूँ। उस द्यालु (परमेश्वर) ने इसको नाना प्रकार के पदार्थ दिये।

#### चौथा सिद्धान्त

्जैन महापुरुषों ने ते। पशुवत्र का ही खंडन किया है। शास्त्र ते। उन यज्ञों की भी बुरा बतलाता है जी हृदय में स्वार्थ रखते हुये की जाती हैं. यज्ञ के खंडन से जैन महापुरुषों ने शुभ कर्मों के खंडन की चेष्टा नहीं की । वे ने। सब प्रकार से पूर्ण थे, मोटी से मोटी बुद्धिका मनुष्य भी उत्तम होम दान पुर्य, विद्याध्ययन, कला कौशल आदि यहाँ का खंडन नहीं कर सकता। जैनियों के विरोधी हम से यह मी प्रश्न कर सकते हैं कि यदि वे पशु-पज्ञ की बुरा समझते थे ता उन्होंने उत्तम यज्ञों को अपने मत में स्थान क्यों महीं दिया। वास्तव में उनका यह प्रश्न सर्वथा उचित है, परन्तु बाम काछ के इतिहास को जानने वाला यह प्रदन कभी नहीं कर सकता. जिसने कुछ भी धर्म धितहास पर मनन किया है वह जानता है कि इस काल में प्रवृत्ति मार्ग का बड़ा ज़ोर था, लोगों ने बस क्वान शून्य कर्म कांड में ही धर्माचरण की बन्द कर दिया था। लोग ज्ञान, और उपासना का नाम भी नहीं जानते थे, इस कर्म-कांड में ही लिप्त हो जाने का कारण यह था कि जैमिनि के पूर्व मीमांसा का नाम वेदान्त अर्थात् वेदों का अन्त भी है, श्रीर इस पुस्तक में कर्म-कांड पर ही बहुत बल दिया है। इसिछिबे इन जैन महापुरुषों को बिवश होकर खंडन करना पड़ा दूसरा कारण उत्तम होमें। की ग्रहण न करने का यह था कि जब किसी हानिकर बात की दूर करना होता है। तो उसका सर्वथा खंडन करना पड़ता है नहीं ता मनुष्यों की कुप्रवृति किर उसी गढ़े में ल जाती है यदि जैन महापुरुष उत्तम होमां की स्वीकार कर सेते तो फिर वे पशुयक्ष का भी खंडन नहीं कर सकते थे। क्यांकि सुगंध वी और मीडे का छे। इकर अन्न

और औषिघियां में जो नाना प्रकार के गुण हैं वे नाना प्रकार के पशु-पक्षियों के मांल में भी कुछ मौजूद हैं, यदि किसी भाई को सन्देह हो, तो वे वैद्यक शास्त्र के प्रंथों की देख हो। अब रहे अन्य यह अर्थात् दान, पुण्यादि उनका उन्हें ने कभी खंडन नहीं किया।

पाँचवां सिद्धान्त

जब इम जैनियों के पांचर्वे सिद्धान्त पर विचार करते हैं। ते। हमारे हृदय में उन महायुष्टवों के प्रति श्रद्धा और भक्ति की लहरें उउने लगती हैं। कर्म-कांड पर प्राण देने वाले मनुष्यों में हान और उपासना का प्रचार करने के लिये यह आवश्यक है कि इनको एक ऐसे गेरिख धन्धे में फांसा जाने जिस की उल भनों का सुलभाने में उनकी बुद्धि मंजकर ठीक हा जावे। इसी उद्देश्य की पर्ति के छिये प्रथम तो ६ पदार्थ रक्खे और उसकी न्यूनता को पूर्ण करने के लिये यह पांचवां सिद्धान्त रखदिया। वैदिक सहित्य में जगत, माया, प्रकृति और संसार, अपने मूल अर्थ में पर्यायवाची शब्द हैं, जैसा कि इनकी व्यत्यत्ति से ही सिद्ध होता है, पर आर्ष और अनार्ष ग्रन्थों में इन्हीं शब्दों के पारिमाषिक अर्थ बहुत हैं। अब जैनियों का यह सिद्धान्त कि यह जगत किसी ने भी नहीं बनाया और नित्य है बिर्क्छ ठीक था। प्रकृति की तो सभी नित्य मानते हैं। पर सरळ मार्गी लेग जिनमें दक्षिणी लोग ही अधिक थे वे उत्तर मीमांसा और उपनि घर्वे के मूळ तत्त्व की न समक्षकर केवल ईइवर के द्वारा ही इस जगत को प्रकट हुआ मानते थे, उनके विचार में इंश्वर को छोड़कर अन्य कोई परार्थ था ही नहीं। इसी छिये जैन महा-पुरुषों न जगत अर्थात् प्रकृति को नित्यता पर अधिक ज़ौर दिया था। साथ ही जो लोग प्रकृति को नित्य मानते हुये भी इंड्वर की मानकर अत्याचार करते थे उनके छिये इस जगत

का अर्थ पारिभाषिक लिया जाता था अर्थात् जब उन से शास्त्रार्थ होता था ते। यही कहा जाता था, कि जगत अर्थात् कार्य्य प्रकृति नित्य है ; इसकी किसी ने नहीं बनाया जे। लोग तोनों पदार्थों की नित्य मानते हैं वे भी इस जगत की नित्य (प्रवाह से नित्य) मानते हैं। इसलिये इस सिद्धान्त की छुळ वा असत्य भी नहीं कह संकते। जी लोग जगत को किसी शक्ति (ईइवर) के द्वारा किसी विशेष समय में बना हुआ मानते थे, वे केर्ड पूर्ण तत्त्व वेत्ता तेर थे ही नहीं इसिंछिये जब उनसे कहा जाता कि जब तुम्हारा यह जगत बना इआ है तो इसके बनने से पूर्व इसके बनाने वाले की केंाई श्रावश्यकता नहीं रहती और जब आवश्यकता नहीं तो उस को नित्य अर्थात् अनादि और अतन्त सिद्ध करना असम्बव है। तो वे चुप हो जाते थे, इस प्रकार महापुरुषों की दुधारी तलवार ने महामूखों का मूर्खता भाइकर फेंक दो। और तो कुछ बन न पड़ा महापुरुषों की गालियाँ देने छगे। इन महा-पुरुषों के निर्वाण के पश्चात् इस अनुपम दुधारी तखवार के हाथ निकालने वाला कोई भी नहीं रहा, छोग इसे इकधारी तलवार समभकर ही घुमाने लगे जिस का फल यह हुआ कि अपनी तलवार ने श्रपने ही अंगो को घायल करना आरम्भ कर दिया। जैन महापुरुष क्योंकि मुक्तात्मा थे इसलिये चाहे वेदी का भी काछ वश खंडन कर दिया पर सत्य उनके हृदय पर ळिखा हुआ था। इसीलिये उनकी पवित्र बाणी से जो मुल सिद्धान्त निकला वह ऐसा था कि जो सामयिक पापों को दूर करने में पूरा सर्मथ था और आगे चलकर छोगों को वैदिक मार्गपर भी लेजाने वाला था। यदि उनका सिद्धान्त यही होता कि इस जगत का कारण कुछ भी नहीं है, यह स्वयं अपना कारण है तो भछा इस बात की कौन मानता यदि इस जगत

को ही कारण मान लेथँ तो फिर ६ पदार्थों के नित्य मानने की क्या ही आवश्यकता थी। यह धर्म का विषय बड़ा ही टेढा है, एक ही बात आज धर्म मानी जाती है. वही किसी समव पाप हो जाती है। जिस कर्म को करता हुआ ज्ञानी धर्म करता है उसी को करता हुआ श्रज्ञानी पाप करता है। गो०तुलसीदास जी ने ठीक कहा है कि धर्म का पन्थ क्रुपाण की धार है भगवान कृष्ण चन्द्र ने भी यही कहा है। यदि जैन महापुरुष वैदिक धर्म के चिरोधी होते तो वे अन्य सब बातों का भी खंडन करके नवीन समाजिक धर्म के नियम बनाते। जो पश्चिमी विद्वार जैन धर्म को वेदों का विरोधी सिद्ध करते हैं; वे भी इस बात को मानते हैं कि जैन मत ने प्राने मत को सर्वथा उछटने की इच्छा नहीं की केवल मनुष्यों के विचारों में सुधार किया। क्या कोई भी तरवज्ञानी यह कह देगा कि उनके सिद्धान्त अनुचित थे सनातन वैदिक-धर्म में यदि कोई विलक्षण बात है ता वह यह है कि वह मनुष्य के कर्म और बचन से अन्तरात्मा और मन की गुद्धता के। सब से उत्तम मानता है। हम लाग यद्यपि कट्टर वैदिक धर्मी हैं पर इस पर भी हम जैन महापुरुषों को अपने सर्वे।त्तम पूज्य और श्रद्धेय जानते हैं। हम चाहे मूर्ति पूजा के बढ़े विरोधी हो पर जैन महापुरुषों की मूर्तियों की प्रतिष्ठा के लिये लिये अपनी गर्दन कटा देने में अपना कल्याण समभते हैं। इम छोग वेद और ईश्वर के शब्दिक विरोध करने से जैनियों का अपना शत्रु नहीं जानते वरन् हम उनके वेद और ईरवर सम्बन्धी कियात्मक जीवन काश्रद्धा की दृष्टि से देखते हैं। यदि केनी लोग केवळ श्रद्धा और भक्ति के कारण ही उनको ईइवर मानते हैं तो हम लेग उनको श्रद्धा-मिक्त के साथ ही अकाट्य मुक्तियों और अटल प्रमाणों से ईश्वर मानते हैं। यह बात आपे चलकर प्रकट हा जावेगी।

### जैन मत श्रीर उपासना

इस विषय पर तो इम भली प्रकार प्रकाश डाल चुके कि जैन महात्माओं ने ईइवर के अस्तित्व से क्यों और किस दशा में मुहँ मोड़ा था। श्रव लोगों का एक आक्षेप यह हुआ करता है कि जैन छोग अपने महापुरुषों को ईश्वर मानकर उनकी उपासना करते हैं। यदि इमारे भाई इस बात की जान लेते कि वास्तव में उपासना क्या है ? और उसको क्यों करना चाहिये तो वे केवल जैनियों पर ही आक्षेप न करते। इसमें कुछ भी संदेह नहीं कि जैनियों की उपासना का आदर्श उपासना से कुछ न्यून पद है। पर यह बात बिल्कुल सिद्ध हो चुकी है कि उपासना के विषय में यह लोग सम्पूर्ण मत वालों के नेता हैं; उपासना शब्द का मूळ अर्थ है पास बैठना अथवा संगत प्राप्त करना। श्रर्थात् किनी आदर्शको सामने रखकर उसके गुणों को घारण करके अपनी आत्मा की उन्नति करना। संसार में सब से उत्तम आदर्श सर्वगुणसंपन्न परम पिता परमेश्वर है, जिस में कोई भी अवगुण नहीं है; परमेश्वर के पश्चात् दूसरा नम्बर महापुरुवों का है श्रीर तीसरा नम्बर साधारण सज्जन पुरुषों का है। उपासक भी संसार में तीन ही कोढि के होते हैं। कुछ मनुष्य तो इतने उच्च होते हैं कि उनका हृदय परमेश्वर को ही श्रपमा आइर्श बनाकर जीवन सुधारने में अपना कल्याण निश्चय कर लेता है। दूसरे मनुष्य वे होते हैं, जो महापुरुषों को अपना आदर्श मानकर जीवन सुधारने लगते हैं, तीसरी कोटि के मनुष्य वे हाते हैं, जो सब्जन मनुष्यों की संगत में बैठकर अपना जीवन सुधारने लगते हैं। मनुष्य के जीवनोद्देश की पूर्ति उसी समय हाती है। जब कि वह परम पिता के गुर्णों को धारण करने के बोग्य हा जाता है। पर

यह बात मनुष्य की योग्यता पर निर्भर है, मनुष्य का कल्याण इसी बात में है कि वह अपनी योग्यता के अनुसार अपना आदर्श बनावें। इस में सन्देह नहीं कि मनुष्य के उच्चादर्श रखने ही में कल्याण है, पर जिस मनुष्य में साधारण मनुष्यों के गुणों को भी धारण करने की शक्ति नहीं है, वह महापुरुषों के गुणों को कैसे धारण कर सकता है और इसी प्रकार जो साधारण महाप्रुषों के गुण धारण नहीं कर सकता वह परमे इवर के गुण कैसे धारण कर सकता है। एक बालक स्कूल में पढ़ना चाहता है, उसका आदर्श इंटरेन्स पास करना है, अब उसका कल्याण इसी में है कि वह जिस क्वास में भली प्रकार चल सकता हो उसी में भरती हो जावे, यदि वह छोटे छास में भरती होगा ते। उसकी हानि होगी और यदि बड़े क्कास में होगा तो भी उसकी हानि होगी। उस बच्चे को यह भी बाहिये कि ध्यान में इंटरेन्स का उहेरय रखते हुये भी छोटे क्कासी के कार्य्य के। उत्तरीत्तर अद्धा सहित करता रहे। चाहे वह नीचे क्वासी के कार्य की अनावश्यक समभकर न करे पर उनको बुरा बतलाना ठीक नहीं है।

यह इम भला प्रकार दिखला चुके हैं कि वाम काल में वेद ईरवर और सज्जनों के आदर्श का कैसा अभाव था इसिलये इन महा पुरुषों ने जनता के सामने अपना आदर्श रक्खा और कहा तुम हमारे जीवन पर चला हमारे गुणों को धारण करे।। इन महा त्माओं के निर्वाण के पश्चात् लोगोंने इनकी मूर्तिय भी बनालीं और उनके गुण गान करने लगे। और उनके गुणों में सर्व शक्तिमान परमेरवर के गुणों को भी सम्मिलित कर लिया।

ूइसमें सन्देह नहीं कि जैनियों के ईइवरों पर मनुष्याकार होने का आश्चेप अवस्य हो सकता है पर किसी भी मतवाले का ईइवर उनके ईस्वरों से श्रेष्ठ नहीं है। मुसलमान स्नोग प्रथम तो हु॰ मुहस्मद और खुदा की एक मानकर उपास्यदेव बतलाते हैं, और यदि सिन्न २ मानते भी हैं तो उसे एक चौकी पर बिटाकर अपनी ही बात की आप काटने वाला बताते हैं। ईसाई ते। ईसा को ही ईश्वर मानते हैं। ईसा ने अपनी जीवनी में कितनी ही भूछ की हैं। अब और मतों की ता पूछने की आवश्यकता ही नहीं। बाम काल में लोग ईइवर के नाम पर ही मरते थे उनका विश्वास ईश्वर के विषय में सद्गीत देने का बिल्कुल आज कल के ईसाई, मुसलमानों से बहुत मिलता था जो यह कहते हैं, कि चाहे कितने ही पाप कर लेा पर ईइ≅र सब क्षमा कर देगा। लेगों की इस कायरता की दूर करके उनको आमावलम्बी बनाने के लिये इन महात्माओं ने कहा कि अरे मुर्खों ! यदि सिद्धि प्राप्त कर ले। ते। तुम ही स्वयं ईइवर बन जाओंगे। इस बात की इम वैदिक काल ही में दर्शा चुके हैं कि मनुष्य किस प्रकार ईश्वर बन जाता है। कि सी मत के बुरे वा भले होने की कसैटी केवळ उसका आचर ण है, यदि अ।ज भी जैनी लोग सदाचारी हैं ते। वे सव से अच्छे **हैं** 

हमारी समक्त में जैन महात्माओं ने जो २ महापुरुषों के परचात् जिन की पदवी बन्द करदी, उसमें यही रहस्य था कि लेग हमारे बचनों से अब आगे न बहें और किसी दूसरे मनुष्य की हमारे सिद्धान्तों में गड़-बद्ध करने का अवसर न मिले। इसमें यह भी रहस्य था कि अब लोग हमारी वार्तों को उंडे दिल से विचारें। और न जाने इसी से म० बुद्ध ने वैदिक स्माम खंडन रोक दिया था। क्योंकि उस समय जैन मत का तत्त्व वेत्ता उनसे अधिक कोई नहीं था। जैन धर्म की नीति के विषय में जो कुल हमने प्रकट किया है। वही सब माँति ठीक जान पड़ता है। जैन दत्तस्विर लिखते हैं कि जो महापुरुष अष्टादश दूषण रहित तत्त्व ज्ञानी भविष्य दशीं हुँये हैं उन्ह

का नाम जिन है। ग्रात्माराय जैनी कहते हैं कि प्राचीन वेद होन धर्म के छिये मान्य थे, पर जब ब्राह्मणों ने उनमें मिलाबट करदी तो वे त्याज्य हो गये। जैन ग्रंथों से सिद्ध है कि महावीर स्वामी के समय ओरेम का मन्त्र था और उसी से मिलता हुआ नवकार का मन्त्र भी प्रसिद्ध किया।

#### एक बड़ा प्रमाण

जैन महापुरुषों की धर्म सम्बन्धी भविष्य नीति के विषय में जो कुछ हमने छिखा है, यह कोई साधारण श्रद्धक पच्च बात नहीं है वरन् सत्य बात है। जैन मत में जो स्यादवाद का िद्धान्त है उसकी तह में यही बात है, और बही सिद्धान्त हमारी बात का प्रबल प्रमाण है। इस सिद्धान्त का आशब यही है, कि एक बात को हम वर्त्तमान परिस्थिति में जिस प्रकार कह रहे हैं, उसी बात को दूसरी परिस्थितियों में उसी प्राकर नहीं कह सकते। पर शोक इस बात का है न इस गूढ़ बात को न तो कैनियों के सब विद्वान् समझे श्रीर न दूसरे लोग समझे। जिस प्रकार स्काउटिंग कोई नवीन बात नहीं है वरन् प्राचीन ब्रह्मचर्थाश्रम का रूपान्तर मात्र है इसी प्रकार स्यादवाद भी कोई नवीन सिद्धान्त नहीं है। जिस प्रकार अफ्रीका की एक विशेष घटना ने सर बेडन पावल को स्काउटिंग को विशेष रूप देने के लिये विवश कर दिया इसी प्रकार जैन महापुरुषों को उस समय की परिस्थित ने स्यादवाद को विशेष रूप देने पर विवश कर दिया था। वास्तव में स्यादवाद क्या है वह जैन महापुरुषों के पूर्ण ज्ञानी होने का एक ही अकाट्य प्रमाण है। जिन लोगों ने धार्मिक इतिहास का कुछ भी मनन किया है वे जानते हैं कि मनुष्य जाति ने एक ही बात की अपवाद रहित और सब कालों के लिये लागू उहराकर कितना अनर्थ किया है

इस गढ़े से बचाने के लिये यह स्याद्वाद रक्ला था। जिसप्रकार ह० ईसा मुहम्मद और पौराणिक आचार्यों ने अपने भविष्य बाणी में अपने वर्त्तमान सिद्धांतों के न समभने की भविष्य दशा के लिबे दूसरे आचार्यों को अनेक स्वना दी हैं इसी प्रकार जैन धर्म के साथ स्याद्वाद हैं। स्यावाद तस्व वेत्ताओं के लिये हैं। साधारण मनुष्यों के लिये नहीं है। न उनसे उन लोगों को कुछ लाभ नहीं पहुँच सकता है, अब हम यह दिखलाते हैं कि स्याद्वादानुसार एक ही बात के विरुद्ध कैसे कहा जा सकता है।

- (१) यह सभी जानते हैं कि आकाश की साधारणतः सर्ववृत्यापक कहा जाता है, पर जिस समय ब्रह्म से तुलना की जावेगी तो आकाश परिखिन्न अथवा उससे छोटा ही ठहराया जावेगा।
- (२) इसी प्रकार काड की उत्पत्ति साधारणतः नहीं कही जा सकती पर जिस समय ब्रह्म की नित्यता अथवा सृष्टि की उत्पत्ति का पर्णन किया जावेगा उस समय काछ की भी उत्पत्ति मानी जावेगी, इत्यादि। महात्मा गांधी से एक बार पूछा गया कि सत्य बात की क्या पहचान है तो उन्होंने इस का यही उत्तर दिया कि सत्य वही है जिसकी एक सम्मा मनुष्य (धर्मात्मा त्यागी स्वार्थहीन) अपने मुख से कहे। यद्यपि परमेहवर ने वेदा में सम्पूर्ण बान देश दिया है। पर इस बात की महापुरुष ही जानते हैं कि वेद भगवान की कीन सी बात किस समय के लिये ग्राह्म है और किस समय के लिये त्याह्म है।

### जैन मत का वैदिक धर्म पर प्रभाव

विद्धानों का निश्चय है कि जैन मत का प्रभाव बौद्ध मत से अधिक पड़ा क्योंकि बौद्ध मत की वास्तव में नवीन मत कहना ही किंदन था म॰ बुद्ध ने तो केवल सहाचार और यम-नियम की शिक्षा दी थी। उन्होंने मत चलाने के सिद्धान्त ही स्थिर नहीं किये। वैदिक धर्म पर जैन मत का प्रभाव बहुत ही पड़ा था।

- (१) पशुयज्ञ और कर्षकांड का कार्य्य ढोला पड़ गया, पर साथ हो कर्मकांड के साथ ज्ञान और उपासना ने भी स्थान ले लिया।
  - (२) दार्शनिक सिद्धान्ती पर बढ़ा विचार हुआ।
  - (३) ले। गों में त्याग का जीवन उत्पन्न कर दिया।
  - (४) पेालीटिकल अवनति हुई।
  - (४) संसार में मतमतांतरों की नीव पड़ गई।

## जैन मत की अवनित क्यों हुई

चाई जैन मत के विरोधी उनके विषय में कितनी ही बे सिर पैर की बात उड़ाते हा पर यह बात श्रव इतिहास से सब प्रकार सिद्धि होगई है कि जैनियों में व्यभिचारादि अवगुण कभी नहीं फैले जैनियों में यह एक ऐसी विलक्षण बात पाई जाती है, जिसको देखकर आइचर्य्य होता है, आज तक संसार में जितनी जातियां हुई उनके अवनित काल में यह अवगुण अवद्य उत्पन्न हो गया था। दूसरा कारण कुछ विचार शून्य यह भी बतलाते हैं कि श्राह्मणों ने बलात्कार इन लोगों को अपने मत में मिलाया, इस मुखता का खंडन हम आगे चलकर करेंगे। पर इतना तो सभी जानते हैं कि कोई जाति अथवा मत किसी के अवनित करने से अवनित नहीं होता वरन और द्वाने से ऊपर को उठा ही करता है। अवनृति सदैव अपनी ही किसी बुराई से हुआ करती है। चाहे और मत इसको न मानते हैं। पर जैन मत तो ऐसा ही मानता है, उनका मत तो इस विषय में इतना उठा हुआ है कि वह अपने सिवा किसी में भी बुराई नहीं देखता। किर वह कैसे कह सकता है कि हमारी अवनृति अमुक मत ने की।

महापुरुषों के मूल खिद्धान्तों को न सममने से जैनियां में कई बुराई आगई थीं। सब से बड़ी बुराई यह आगई थीं कि लोगों ने त्याग को ही अपना जीवन बना लिया, वे संसार के कायों में उदासीन हो गये थे। प्रत्येक मजुष्य चाहे वह त्याग का पात्र था अथवा न था पर संसार के कमों को वह भी पाप सममता था। त्याग कोई बुरा कमें नहीं है पर उसका अनुचित प्रयोग सब से अधिक दुखदाई है त्याग केवल इतना ही होना चाहिये कि जिससे मनुष्य भीग का दास न बनजावे, कोई मनुष्य जो पहिले भीग का दास था श्रव त्यांग का दास होगया, लाभ कुछ भी नहीं हुआ दासता अब भी न छुठी।

दूसरा कारण यह था कि लोगों ने मूल बात की न समसकर श्रिहेंसा धर्म का स्वक्रप बिगाड़ दिया था। इस बिगड़े हुये सिद्धान्त ने क्षात्र-धर्म पर बुरा प्रभाव डाला कई राज्य इसी की कृषा से धूल में मिलगये थे, इसलिये क्षत्रियों ने ब्राह्मणों का मत स्वीकार कर लिया था जिसमें क्षात्र-धर्म का बड़ा ही मान था। राज्य का जो प्रभाव जनता पर पड़ता है उसे विद्वान् जानते ही हैं। तीसरा कारण यह था कि जैतियों में उदारता का अभाव होगया था। द्विजों को छोड़ कर उनके मत में कोई नहीं आसकता था। अन्य मतवालों को न तो उनके धर्म ग्रन्थ देखने की आज्ञा थीन उनके धार्मिक क्रत्यों में

सिमिलित होने की। जैनियां का छोड़कर वे किसी से भी सहाज्ञभूति नहीं रस्रते थे।

चौधा सब से अधिक हानिकर कारण यह था कि वे किसी शिक को जगदकर्ता नहीं मानते थे, यह एक ऐसी बात थी जो कि मतुष्य के हृदय और मिस्तष्क दोनों पर मुहर लगाती थी। इस विश्वित्र नियमित ओर विलक्षण रहस्य पूर्ण जगत को देखकर साधारण बुद्धि का मनुष्य भी नहीं मान सकता कि इसके किसी सर्वशिक्तमान शिक्त ने नहीं बनाया मनुष्य स्वभाव से ही सहायता का इच्छुक है यदि उनको और भी कुछ नहीं स्मृता ते। सूर्य, चन्द्रमा, ईट, पत्थर, कब्र मृतिया को ही अपना सहायक मानकर इस प्रवृत्ति के। पूरा करने छगता है। इनके विरुद्ध जो लोग केवल स्वलम्बन के ही दास बन जाते हैं। वे भी अहतकार्य रहते हैं। ये। रुप में किसी समय ईसाई मत के शिक्तहीन ईश्वर और इवाल्यशन ध्यौरो के अनर्थ की प्रेरणा से अनीश्वरवाद चला पड़ा था, पर अब उपनिषदों की शिक्षा ने और वैदिक दर्शना के अनुवाद ने दृष्टि कोण बदल दिया है।

## जैन मत का नवीन कार्य

- (१) संसार में सब से प्रथम ईश्वर, वेद, और कर्म कांड का खंडन किया।
- (२) वेद और ईश्वर का खंडन करते हुये भी वैदिक-धर्म के तत्त्व-ज्ञान का प्रचार किया।
  - ः ३) संसार में मत-मतांतरा की नीव डाछी।
- (४) भारतवर्ष में मृतिं पूजन की नीव डाळी और संसार में सब से प्रथम उसे धर्म में स्थान दिया।
- (५) सर्वशिक्तमान् परमेश्वर की उपासना के स्थान पर ईश्वर (सुक्तात्मार्थ्यो ) की उपासना की प्रधानता दी ।

# धर्म-इतिहास-रहस्य ७ 💝 🕶



Shukla Press, Lucknow.

## बौद्ध मत का वृत्तान्त

इस संसार का कुछ ऐसा नियम है, कि पाप कुछ काल तक तो खुब फलता-फूलता है पर जिस समय उसका भाग आ जाता है तब वह नित्य नई आपत्तियों में फंखता जाता है। ठी ह उनी समय जब कि महाबीर स्वामी पापों के घड़े को डुबाने के लिये बड़ा परिश्रम कर रहे थे, परम पिता परमेश्वर ने उनकी मृत्यू से प्रथम ही एक महान पुरुष का भारतवर्ष में जन्म देने की रुपा की। अर्थात् ईसा से ४४७ वर्ष पूर्व भैपार देश की तराई में गे।रखपुर के उत्तर कपिल वस्तु नगर के शाक्य वंशीय क्षत्री राजा के धर्म घर में एक बालक उत्पन्न हुआ। जिलका नाम गौतम और उपनाम सिद्धार्थ था यही छोटा सा बालक मण्डद कहलाया । क्षत्रियों के वंश में उत्पन्न होने पर भी वे बचपन ही से दया और प्रेम की मूर्ति थे। घुड़ दौड़ हो रही थी और सम्भव है कि वे ही आगे निकलेंगे, पर हाँपते हुये घेड़ें का पसीना देखकर वहीं रुक जाते हैं। बन में किसी जीव का देख कर बाण चढ़ा छिया है पर इसी बीच जा हृदय में प्रेम और दया का समुद्र उमड़ा तो सोचने छगे कि भला इस दुखिया प्राणी ने मेरा क्या विगाड़ा है, इस विचार तरंग के उठते ही बाण की तरकस में रख लेते हैं। वण व्यवस्था के नाम पर श्राह्मण लोग बड़ी मन मानी करना चाहते थे मद्या माँस, भंग, सुल्फा और व्यभिचार ने ते। इनकी जीवन सम्बन्धी आवश्य-कताओं में स्थान पा लिया था. वे चाहते थे कि न ता हम कुछ करें और न दूसरें। का कुछ करने दें। इसीलिये वे जन्म को प्रधानता देना चाहते थ । इन छोगा ने धर्म के सब्बे स्वक्ष को कर्मकाँड की मैली चादर से ढक दिया था। पशुःयज्ञ ने इंस्वर और वेद से श्रद्धा-भक्ति दूर करदी थी। जन्त्र, मन्त्र, जाह

टोना और दंभ का बड़ा ज़ोर था। पवित्र जीवन का कुछ भी मुल्य न था। हठ याग के व्यायाम ने नजाने कितने धर्मात्माञ्जा के जीवन के। नष्ट कर रक्खाथा। देश हैं ऐसे ही बुरें २ कृत्यों को देखकर वे बड़े दुखी हुआ करते थे। एक दिन गौतम बहुत से राजपुत्री के साथ में आखेट में चन्ने गये, एक निर्द्यी बालक ने किलाल करते हुये द्वेत और मनोहर हंस की छाती में ताक कर ऐसा बाण मारा कि वह मन मेाहन पक्षीभूमि पर गिर पड़ा। गौतम इसे सहन न कर सका और फट भूमि से उठाकर अपने हृदय से लगा लिया, उस समय ता इस हिसक बालक ने कुछ न कहा, पर जिस समय चिकित्सा करने से वह स्वस्थ होकर गौतम के पीछे र किरने लगा ते। उस बालक के इदय में ईर्घा उत्पन्न हुई, उसने गौतम से कहा हमारा हंस छाओ, गौतम ने कहा यह हंस तुमकी कभी नहीं दिया जा सकता। यह भगडा इतना बढा कि अन्त में महासभा में पहुंचा। राज सभा में जो वादानुवाद हुआ, उस का सारांश नीचे लिखा जाता है।

प्रधान मंत्री—(हिंसक बालक की ओर मुख करके) राज कुमार! तुम क्या चाहते हो।

हिंसक बा०-श्रीमान् जी ! गौतम मेरा हंस नहीं देते।

प्रव मंत्री-गीतम जी! तुम हंस की क्या नहीं देते।

गौतम-श्रीमान् जी! यह इंस मेरा है।

प्र० मंत्री—क्यों राज कुमार, यह तुम्हारा हंस है वा गौतम का।

हिंसक बा॰-यह मेरा है क्योंकि मैने मारा था।

प्रश्मंत्री-यह हंस तेर जीता हुआ है। यह तुम्हारा कैसे हो गया।

हिंसक बा॰—गौतम अधमरे का उठा छाये थे, अब यह अच्छा हो गया है।

प्रत्मंत्री—गौतम तुम तो बड़े सच्चे हे। फिर यदि यह हंस अच्छा हे। गया था ते। भी इस बालक की दे देना चाहिये था।

गौतम रनका सम्बन्ध तो मरे हंस से था इस जीवित हंस से कुछ नहीं है।

प्र० मंत्री—क्या जीवित और मृतक देा हंस थे। गीतम—जब मनुष्य मर जाता है ते। क्या उस दशा में उस से वही सम्बन्ध रहता है जे। जीवित दशा में था।

प्र० मंत्री—यदि कोई मनुष्य फिर जी जावे ते। क्या उस से पूर्ववत सम्बन्ध नहीं रहता।

गौतम—निस्सदेह बैसा ही रहता है।
प्रश्न मंत्री—तो फिर देते क्यों नहीं?
गौतम—राजकुमार से इस हंस का क्या सम्बंध था।
प्रश्न मंत्री—वह तो पक्षी है उस से क्या सम्बंध होता।
गौतम—जंब कुछ भी सम्बंध न था तो अब भी कुछ नहीं
हुआ।

प्र0 मंत्री—स्याय की दृष्टि से तुम्हारी बात में यह देाव है कि तुम मनुष्या के सम्बंध की पक्षी के सम्बंध पर घटाते हो। गौतम—नो क्या इस में वही आत्मा नहीं है।

प्र० मंत्री—आत्मा वही है पर इस समय तो अधिकारी और अनाधिकारी का सगड़ा है।

गौतम — प्राणी पर अधिकार जमाना यह तो पशुत्व का चिन्द्र है।

प्रव मंत्री —ते। फिर तुम अपना अधिकार क्यों जुमाते हो।

गीतम—मैं तो इसकी अपना मित्र जानता और पाळन करता हूँ।

ं प्र॰ मंत्री—इसी प्रकार यह भी इससे प्रेम करते हैं तभी तो मांगते हैं।

गौतम-यदि यह प्रेम करते ता मारते ही क्यों ?

प्रव मंत्री—देखी धर्म यह भी तो आज्ञा देता है कि अपनी प्रसन्नता के स्थान पर दूसरे की प्रसन्नता पर अधिक ध्यान रखना चाहिये।

गौतम—ते। श्राप दोनों को मुक्त अशक्त की प्रसन्नता और इस जीव की प्रसन्नता का भी तो ध्यान रखना पड़ेगा।

प्र॰ मंत्री—देखो राजकुमार! तुम तो समभदार हो यह। मूर्ख बालक है, यदि तुम इसे दे देगे ते। यह बड़ा प्रसन्न होगा।

गौतम—इसकी प्रसन्नता ते। इस जीव के मारने ही में समाप्त हो। गई थी। क्योंकि इसको ते। तड्यने में बड़ा सुख होता था।

प्र॰ मंत्री—ग्रव यह अधिक प्रसन्न होना चाहता है।

गौतम — तेर इनकेर मेरी तलवार लेकर अपने हृद्य में मार लेनी चाहिये क्योंकि जिस बात केर देखकर दूर ही से आनन्द मिलता है उसके अनुभव से तेर और भी आनन्द मिलता है।

राज सभा के सम्पूर्ण सभासद छोटे से बालक की ऐसी बुद्धि देखकर बड़े ही चिकित हुये। अन्त में यह निश्चय हुआ कि देानों बालकों को दूर २ खड़ा कर देा और हँस की बीच में रख दो, जिस बालक की ओर को हँस चल पड़े उसी को देदे। ऐसा करने पर भी हंस मधुर शब्द करता हुआ गौतम की ओर दौड़ने लगा। फिर तो वह बालक बड़ा खिसियाना होकर राने लगा। उसकी वह दशा देखकर गौतम से न रहा गया और

कहा ले। भाई में मुमको अपनी प्रसन्नता से इसे देता हूँ पर याद रक्खे। जब तक तुम्हारे मन में इसके। अधवा अम्य जीव के। मारने का विवार रहेगा यह तुम्हारे पीछे २ नहीं फिर सकता, इस घटना का दूर २ तक ऐसा प्रभाव हुआ कि लेगों ने अपने कर भावों के। हृदय से निकालकर फॅक दिया। सब बात है महानपुरुगें की पांव की घूल में भी प्रभाव होता है, जब गौतम बड़े हुये ते। यशोदा नाम की एक कन्या से उनका बिवाह कर दिया गया, जिससे एक पुत्र भी उत्पन्न हुआ। एक समय रात्रि में उन्होंने बड़ा हो भयंकर स्वप्न देखा, जिससे मन बड़ा ही खिन्न हो। गया और वे संसार को असत्य और दुख पूर्ण समक्तकर रात्रि ही। में बर से चल पड़े। अभी कुछ़ ही दूर चले थे कि उनका हृदय अपने पुत्र के प्रेम से भर आया। तुरन्त उल्टे किरे महल में श्राकर पुत्र का मुख चुम्बन करके चल दिये। संसार के मोह ने उन्हें बहुत रोका पर वे कलेजे पर पत्थर रखकर चल ही दिये।

### बुद्धजी की कठोर तपस्या

घर से जाकर गीतम ने ब्राह्मणों से ६ दर्शन पढ़े, जब इस से शान्ति न हुई तो वे गया के घने बना में हठयोग की तपस्या करने लगे इस तपस्या का फल यह हुआ कि उनका सरीर सुख़ गया और हड़ियां ही शेव रह गई। अब गीतम ने सेच्या कि इससे मी हु हु लाभ बहीं है, यदि थोड़े दिन भी यह तपस्या की तो मर जाने में हुल सन्देह नहीं है, यह निरुष्य कर के वे अपने पांची चे लेंग के। साथ लेकर चल दिये जम उनका वित्त सामियक धर्म से फिरा हु भा देखा है। इनके चे लेंग ने भी उनका साथ के मह दिया। कु हु दिना तक गीतमा भिक्षा कर के जीवन क्यलीत. उपाय सीचने लगे, अन्त में जब कोई बात समक्त में न आई तो एक पीपल के नीचे समाधि लगाकर बैठ गये, इसी बीच उनके। एक प्रकाश के दर्शन हुये, और शान्ति प्राप्त हुई, अब उनके। विक्रम है। गया कि वास्तव में अहिंसा, और यम, नियम का पालन ही सची शान्ति का उपाय है। अब उन्होंने अपना नाम बुद्ध (सिद्ध) रक्खा। बहुत से मनुष्यों की धारणा है कि गौतम ने अपना बुद्ध नाम अपना नवीन मत चलाने के विचार से ही रक्खाथा, जिससे भा-लेशाले मनुष्य मेरे मत हैं आजा वे यह उनकी भूल है, बुद्ध नाम रखन के कई कारण श्रेष्ठयम यह कि लोग बुद्ध का नाम सुनते ही अेरी बात सुनने की चले आवेंगे, संसार के सभी महायुक्षों ने लेगों को अपनी और खींचने के लिये किसी न किशी उपाय का सहारा लिया है। दूसरे जिन की पद्भी आगे के लिये बन्द होगई थी। तोसरे गौतम का जैन-मत से कुल थोड़ा सा मत भेद भी था।

## महात्मा गौतम बुद्ध का प्रचार

उस पीपल के नीचे से उठकर बुद्धजी अपने सिद्धान्तों का उपदेश करते हुये काशी में श्रा गये, ओर अपने मत का उपदेश करने छगे, उस उपदेश का ऐसा अच्छा प्रमाव पड़ा कि उनके वही पहिले शिष्य जो उनसे श्रप्रसन्न है। गये थे, किर उनके चेले बन गये। इसी प्रकार उन्होंने ३ मास में ६० चेले बनाये और उनको आझा दी कि जाओ मेरे मत का प्रचार करो। उनके इस प्रचार कार्य्य की देखकर बामी लेगों ने बड़ा विरोध किया. पर इस विरोध से उनका उत्साह और बड़ने लगा, उनकी मूर्ति ऐसी मनमोहनी थी, उनका जीवन ऐसा पवित्र था और उनकी बाणी में ऐसा रस था कि लोग आप से आप खित्रते चले आते थ। महात्माजी एक दिन

उपदेश कर रहे थे कि एक बामा ब्राह्मण ने आकर बुद्धजी से वादानुवाद आरम्म कर दिया।

## बामी श्रीर बुद्धजी का शास्त्रार्थ

बामी— क्या यज्ञ में भी पश्चध पाप है। बुद्ध-बिस्कुल ही पाप है। बामी-तुम्हारी बात कैसे मानें। बुद्ध—जिससे किसी प्राणी को कष्ट है। वही पाप है। बामी—वैद्य और गुरू भी तो कष्ट देते हैं। बुद्ध—वे तो उनके कल्याण की इच्छा से देते हैं। बामी —हम भी पशु की स्वर्ग भेजते हैं। बुद्ध - अपने माता, पिता और पुत्र की क्यों नहीं सेजते। बामी—वेदों में इनके लिये नहीं लिखा। बद्ध-चेद क्यां बनाये गये हैं। बामी-जीव मात्र के कल्याण के लिये। वद्ध-नाना प्रकार की योनियां क्यें। बनाई हैं। बामी-कमीं के फल भाग के लिये। बुद्ध—जब फल ही भागना है तो वेद व्यर्थ हुये। बामी-मनुष्य की तो कर्म योनि है। बुद्ध - ऐसा क्या ? बामी—जिससे मनुष्य अच्छे कर्म करके सद्गति प्राप्त करे। द्धव-श्रोर पश्च क्यां बनाये। बामी-केवल फल भीग के लिये। बद्ध- ते। फिर उनके। यह से फल कैसे मिल सकता है। बामी-वेद मे ते। ऐसा ही छिखा है। क्या वेद भी असत्य है।

बुद्ध - यदि यह बात है तो उनके असत्य होने में क्या संदेह है। बामी - अरे पापी नास्तिक तेरी जिह्वा नहीं गिर पड़ती वेद को भी असत्य कहता है।

बुद्ध-हम ऐसे वेदों को नहीं मानते।

भगवान बुद्ध के सामने जब कोई वेद बचन का प्रमाण देता तो वे यही उत्तर दिया करते थे कि हम तुम्हारे वेद को नहीं मानते। बुद्धजी के पश्चात् उनके शिष्यों ने इतना विरोध बढ़ा दिया कि वे अन्य श्रच्छी वेदोक्क बातों का भी खंडन करने छगे।

बौद्ध प्रन्धों में लिखा है कि बुद्धजी ने चारों वेद, ६ शास्त्र और ६४ विद्यार्ये पढ़ी थीं। इस पर वेदों के विद्धान बड़ा आइवर्ध्य करते हैं कि फिर वेदों के विरुद्ध शब्द क्यों कहे, उनको चाहिये था कि शंकरस्वामी और स्वा० दयानन्द की माँति वामियों के भाष्यों का खंडन करते। बौद्धों की विद्याः सम्बन्धी बात में अतिशयोक्ति भी जान पड़ती है, क्योंकि उस काल में हमारे विचार में ब्राह्मणों को वेदों का पढ़ाना विस्कुल ही बन्द होगया था। और यदि उन्होंने पढ़े भी होंगे तो केवल बामियों के भाष्य पढ़े होंगे। पर जब इस उनकी जीवनी में वैदिक धर्म के प्रति कुछ लगाव भी देखते हैं तो वड़े ही श्राश्चर्य में पड़ जाते हैं यदि उनको शुद्ध वैदिक धर्म का झान न होता तो वे उस काल में भी इस धर्म की ओर कभी न खिचते जिस में सारे पाप वेदों के ही नाम पर किये जाते थे।

### बुद्ध भगवान और वेदों का मोह

(१) इस बात को सभी ऐतिहासिक विद्वान मानते हैं कि बुद्धजी ने पुराने वैदिक धर्म में केवल पशु वध का ही खंडन किया था, वे लोगों की रीति, प्रथा और देवताओं को बुरा नहीं बतलाते थे। वेद, इंदवर और आत्मा के विषय में वे मीन ही रहे थे, एक दिन उनके ज्यारे शिष्य कुछ्युन्ययुत्त ने कहा भगवन यह समक्ष में नहीं आता कि यह नियमित जगत कैसे बन गया इस पर बुद्धजी ने उत्तर दिया कि पुत्र ! मैं काई तत्त्ववेत्ता नहीं, गुरु नहीं, महात्मा नहीं, मैं तो केवल यह कहता हैं, कि अपने जीवन को पवित्र बनाओ। इससे सिद्ध होता हैं कि बुद्धजी इन बातों के कगड़े में पड़कर अपने प्रचार में रोज़ अटकाना नहीं चाहते थे।

- (२) जब उनके चेले प्रन्थ बनाने के लिये कहते तो वे सदा यही उत्तर देते थे कि प्रन्थ तो संसार में और ही बहुत हैं, जब उन से ही कुछ न हुआ तो मेरा लिखा प्रन्थ क्या करेगा। यदि तुम अपना और दूसरों का कल्याण चाहते हो तो अपने हृद्य पत्र को ग्रुद्ध करके उस पर अहिसा और पिवत्र जीवन बही दो शब्द विश्वास की सुनहरी रोशनाई से लिख ले। यह बात ते। सिद्ध है कि उन्होंने अपने जीवन में कोई प्रन्थ नहीं लिखने दिया।
- (३) एक दिन भगवान बुद्ध बोधि द्रुम के नीचे बैढे थे, एक सरल मार्गी ब्राह्मण ने आकर पूछा। भगवन् ब्राह्मण में क्या गुण होना चाहिये, इस पर बुद्धजी ने कहा। (१) जो वैदी का पूर्ण विद्यान् हो। (२) वासना रहित (३) परीपकारी (४) यम, नियम का पालन करता हो।
- (४) जब लोग उनसे कहते कि आप तो कोई नवीन मत चलाना चाहते हैं तो इस पर वे सदा यही उत्तर दिया करते थे कि मैं कोई भी नवीन मत नहीं चलाता, मैं तो पुराने आख्यों के धर्म को फिर जीवन देना चाहता हूँ, देखे। मुक्तसे पहले कई बुद्ध (ऋषि, मुनि) हुये हैं, जो मेरी ही बातों का प्रचार किया करते थे। बौद्ध प्रंथों में उनके नाम कनक, काइयपादि लिखे हैं और कपिलवस्तु में उनके सुति चिन्ह भी बतलाते हैं।

## कुछ दाल में काला है

हमारे सामने कई प्रश्न ऐसे आ जाते हैं कि जो हमकी चक्कर में डाल देते हैं, यदि यह प्रश्न किसी ऐसे-वैसे मनुष्य की जीवनी से सम्बन्ध रखते तो हम चुप हो जाते पर वे प्रश्न संसार के महान पुरुषों से सम्बन्ध रखते हैं, इसिंछये उन पर विचार करना अनिवार्थ्य हो गया वे प्रश्न यह हैं।

(१) २४ के पश्चात जिन अथवा बुद्धकी पदवी क्या बंद हो गई।

(२) जैन और बौद्ध प्रंथों में महाबीर स्वामी श्रीर गीतम

बुद्ध को एक भी माना है और दो भी।

(३) बुद्धजी ने सामयिक वैदिक धर्म का वैसा ही तीव खंडन क्या नहीं किया जैसा कि जैन महापुरुषा ने किया था।

#### अनुमान

ऐसा जान पड़ता है कि अपने प्रचार काल के अन्तिम काल में सरल मार्गी लोगों की शक्ति कुछ २ उठने लगी थीं जिसका प्रभाव जैन मत पर तो यह पड़ा होगा कि वे बामियों के अनथों को देखकर जो वेदों का खंडन करते थे, उनका यह प्रम दूर होगया, हमारे विचार में इसी से महावीर स्वामीजी ने आगे के लिये किसी नेता की आवश्यकता नहीं सममी, यदि यह कहा जावे कि उन्होंने यह बंधन केवल अपनी कीर्ति के लिये ही लगाया था, तो एक महापुरुष के विषय में ऐसा विचार करना भी महा पाप होगा। यदि इस विचार से यह बंधन लगाया था कि उनके समान महान पुरुष आगे हो ही नहीं सकते, तो इस से स्वयं उनका यह सिद्धांत कटता है कि निवांण पद को प्राप्त करने से मनुष्य स्वयं ईश्वर बन जाता है।

महावीर स्वामी और गीतम बुद्ध का पारस्परिक सम्मेलन व्रंथों से सब प्रकार सिद्ध है, इस दशा में जैन मत से भिन्न नाम (बौद्ध) मत रखने और चलाने की क्या आवश्यकता इर्ड, इसके कई कारण है। सकते हैं (१) यह कि बुद्धजी अपना नाम चाहते होंगे, इसका खंडन हम पीछे कर चुके हैं (२) यह कि महाबीर स्वामी और गौतम बुद्ध का कोई बड़ा भारी मत भेर होगा। सो यह बात भी ठीक नहीं है, यदि ऐसा होता तो दोना प श्लों के अनुयायी कभी एक दूसरे की वार्ती को न अपनाते, वरन् दोना मती में जो समान बातें पाई जाती हैं वह इस बात को प्रकट करती हैं कि दोनों का मत एक हो था, श्रीर इसी से कहीं र महाबीर स्वामी और गौतम बुद्ध की भेद दिखलाते इये भी एक ही माना है (३) बौद्ध और जैन दे। नाम के मती का कारण यह हो सकता है कि महाबीर स्वामाजी ने जब सरलमार्गी लोगों की प्रार्थना के। सना होगा तो इस से वेदा के विषय में अपना नीति बहुल दी होनी ( गुप्त रीति से ) पर इस नीति की कियात्मक कप देने में अवनति इये बाम मत के फिर उभरने का भय था, अब इसका उपाय यही था कि उन्होंने अपने सिद्धान्ती का प्रचार इस दूसरी नीति के अनुसार भगवान बुद्ध के द्वारा करना ही उत्तम जाना होगा। भविष्यकाल में जब बौद्ध अत में नीची जातियों के मनुष्यों ने आकर, मद्य मांसादि का अगदा फैला दिया और उन पुरानी वैदिक बार्तो का भी विरोध किया जिनका २५ महापुरुषों ने भी विरोध नहीं किया था, तो जैनी डन बौद्धों से जुदे होकर वैदिक समाज से अपने सम्बन्ध रखने लगे ।

## क्या बौद्ध मत नास्तिक है

जिस प्रकार बहुत से भाई कभी २ धर्मात्मा जैनी लोगों को नास्तिक कहने छगते हैं, इसी प्रकार बौद्धों को भी कहने लगते हैं। किएल वस्तु नगर ही से किएल मुनि का सम्बन्ध था, इस दशा में यह अनिवार्च्य है कि उस डेढ़ बावल की खिचड़ी एकाने वाले काल में इस नगर में सांख्य दर्शन की शिक्षा की प्रधानता होगी, भगवान बुद्ध के जीवन के देखने से पता बलता है, कि सिद्धान्तों के विचार से उनका मत और उनका जीवन सांख्य दर्शन से ही टक्कर खाता है, प्रकृतिवाद तो बौद्ध मत का दार्शनिक सिद्धान्त ही है। जितनी वेदों की चरवा सांख्य दर्शन में है उतनी ही बुद्धजी के भी जीवन में देखी जाती है।

वास्तव में लोग श्रास्तिक का अर्थ हो नहीं जानते आस्तिक वही है जो वेदोक आचरण करता है। बामी नास्तिक थे और बौद्ध तथा जैन लोग सक्षे आस्तिक थे। यदि कोई मनुष्य वेदोक श्राचरण करता हुआ यह कहे कि मैं वेदों के नहीं मानता तो क्या वह पापी है। हम तो उसे दुराचारी वेद २ कहने वाले से उत्तम ही समझेंगे। यदि लोग शंकर स्वामी और द्यानन्द स्वामी की होड़ करते हों तो यह उनकी भूल है। यह दोनों महापुरुष नास्तिक कहने के उतने ही अधिकारी थे, जितने कि जैन महापुरुष वेदों के खंडन के। इसमें लोगों को बुरा कहने का कुछ अधिकार नहीं है। वेदों से तो सभी मत शून्य हैं और मनुष्याकार ईश्वर भी सब का पकसाही है।

जिन विद्वानों ने कुछ थोड़ी सी भी रेखा गणित पढ़ी है।

वे जानते हैं कि इस विद्या में किसी साध्य को सिद्ध करने के लिये मूळ आइति का बिल्कुल गुद्ध बनाना अनिवार्थ्य है पर पेसे भी बहुत अवसर आ पहते हैं कि जब मूल आइति को बिना अगुद्ध बनाये साध्य सिद्ध ही नहीं हो सकती। इसी नियम के अगुसार भगवान बुद्ध ने अपने समय में ईहवर और वेद को उपेक्षा की हिष्ट से देखकर वैदिक धर्म का प्रवार किया। इस बात को सभी वैदिक सम्प्रदाय मानते हैं कि सम्पूर्ण वेद गायत्री मंत्र (गुरु मंत्र) की व्याख्या हैं और गायत्री मंत्र केवल प्रणव (ओइम्) की व्याख्या मात्र है ओइम् को जैन और बौद्ध दोनों ही मानते हैं, फिर उनके लिये नास्तिक शब्द कैसे लाग् हो सकता है।

## बौद्ध मत के मूल सिद्धान्त

- (१) अहिसा ही परम धर्म है।
- (२) आवागमन में कर्मों का फल भोगना पड़ता है, पर जब निर्वाण पद को प्राप्त कर लिया जाता है, तो फिर आवा-गमन के चक्र में नहीं पड़ना पड़ता।
- (३) कैवल प्रकृति ही नित्य पदार्थ है और सब मिध्या पदार्थ हैं।
  - (४) यज्ञ करना पाप है।
- (४) वेदों के बनाने वाला कोई ईश्वर नहीं है सिद्ध पुरुष स्वयं ईश्वर है।

## सिद्धान्तों पर गहरी दृष्टि

शेष सिद्धान्तों के विषय में हम जैन मत के साथ सब बातें दिखा चुके हैं। मगवान बुद्ध ने दार्शनिक बातों के विषय में कुछ नहीं कहा था, यह तीस रा सिद्धानत उनसे बहुत पीछे बौद्ध मत के पक सम्प्रदाय ने गढ़ा था, किसी र का यह भी मत है कि यहाँ
प्रकृति शब्द का अर्थ भी वैसा ही रहस्य पूर्ण है जैसा कि
जगत शब्द का अर्थात् प्रकृति का अर्थ त्रिगुणात्मक कारण
प्रकृति भी है और स्वभाव भी है, बदि यह बात है तो बड़ी
अच्छी बात है क्योंकि स्वभाव शब्द ईश्वर, जीव और प्रकृति
तीनों पर घट सकता है। यदि ऐसा नहीं है तो इस सिद्धान्त
में कुछ भी जान नहीं रहती, जब सब मिथ्या पदार्थ हैं तो यह
सिद्धान्त भी मिथ्या हो गया।

### बौद्ध मत का प्रचार

भगवान बुद्ध और उनके चेलों का जीवन ऐसा पवित्र और तपस्वी था कि उसके प्रभाव से उनके जीवन में ही यह मत सारे मगध और मध्य देश में फैल गया था, कई राजा भी इस मत में आगये थे। ४७३ वर्ष पूर्व्हर में बुद्धजी की मृत्यु हो गई इसके पीछे यवन राजा मछन्द शकराजा कनष्क और महान अशोक ने इस मत को स्वीकार करके सम्पूर्ण पशिया, श्रमेरिका और मिश्र देश में इसका अचार किया था। राजा अशोक अपनी युवावस्था में बहुत ही कडेार हृदय था, कळङ्ग के युद्ध में लाखों याद्वाओं को कटता देखकर इसका चित्त बौद्ध मत की ओर फिर गया। पक दिन राजभवन में ब्राह्मणों का भीज था, भाजन के समय वह लोग बहुत हल्ला, गुल्ला कर रहे थे, दैवयाग से राजभवन के नीचे से एक बौद्ध भिश्न भी नीचा मुख किये जा रहा था, उसकी इस दीनता और भालेपन ने अशोक ब्राह्मण के मत से घुणा और बौद्ध मत से प्रेम बढ़ा दिया, इसी बीच एक दिन वह बन में आखेट के लिये गया, वहाँ वह क्या देखता है कि जो जीव बौद्ध मिक्षुओं के आस

पास फिर रहे थे, वे अशोक को दूर से देखते ही भाग निकले, राजा ने बौदों से इसका कारण पूछा ते। उन्होंने कहा कि तुम उनके शत्रु और हम मित्र हैं। इस घटना का अशोक पर ऐसा प्रभाव पड़ा कि तुरन्त हो बौद्ध मत में आ गया। इस राजा को बौद्ध मत के फैलाने की बड़ी धुन थी, जब उसने देखा कि लोग विदेशों में जाने से बड़त जी खुराते हैं तो इसने अपने पुत्र महेन्द्र और पुत्री संधमती के। सन्यास दीक्षा दिलाई अपने हाथ से भगवें वस्त्र पहिनाकार विदेशों में भेजा।

### बौद्ध मत क्यों शीघ्र फैलगया

- (१) उस फाल में मतमतांतरों का हट धर्म नहीं था स्नाग सीधेसाधे थे।
- (२) बौद्ध मत में जाति पाँति का भेद न था, इसिलये सम्पूर्ण अब्राह्मण, और विदेशी जातियाँ उस में चली गई और सच्चे ब्राह्मणों की छोड़कर शेष ब्राह्मण भा उन्हीं में चले गये।
- (३) राज्याधिकार उस समय यवन, शक और शुद्धों के हाथ में आगया था।
- (४) इस मत में बन्धन बहुत न थे इसिलये अनावश्यक बन्धनों में जकड़े हुए लोग इस मत में आने छगे।
  - (५) बौद्ध प्रचारकों का जीवन बड़ा ही चित्त आकर्षक था।

### बौद्ध मत की महासभा

- (१) ४७७ वर्ष पूर्व्हसा में पटने में ५०० चेली ने बुद्धती की शिक्षा और उनके उपदेशों को तीन पुस्तकों का रूप दिया।
- (२) ३७७ वर्ष पूर्व्हर्वो ७०० भिक्षु मत भेद दूर करने के अभिप्राय से एकत्र हुये।

- (३) २४२ वर्षप्०ई०में अग्नोक ने सब साधु एकत्र किये और द्वीनयान नामक सम्मदाय के सिद्धान्त स्थिर किये।
- (४) १४० ई० में कनम्क ने एक'सभा करके महायान सम्प्रदाय के सिद्धान्त स्थिर किये, उत्तरी पशिया के छोग इसी मत को मानते हैं।

# सम्पूर्ण मतों का पारस्परिक प्रभाव

बहुत मत यद्यपि सारे संसार में फैल गये थे, पर इसका यह आशय नहीं था कि अन्य मतों का अमाव ही हो गया था। बौद्ध मत के अन्तिम काल में तो उसके विरुद्ध ३६० मत खड़े हो गये थे, बुद्धजी के जीवन में ही जैन लोग गौतम बुद्ध और महाबीर स्वामी में कुछ भेद नहीं मानते थे, और उनकी मृत्यु के पश्चात् तो उनकी जीवन सम्बन्धी घटना ही अपने २४ वे महापुरुष महावीर स्वामी से जाड़ दी इसी प्रकार बौद्धों ने भी जैन मत की बहुत सी बात अपने मत में मिला लीं। यही अदल बहल दोनों सम्प्रदाय के ब्राह्मणों ने भी कर लिया। इस काल में बाम मार्ग का ढांचा ते। बिल्कुल ही विख गया क्योंकि इन के शत्रु अब तीन हा गये थे। भगवान बुद्ध से १०० वर्ष के पीछे मांति २ के आचार और विचारों के मनुष्य बौद्धां में आने से मत भेद बढ़ने लगा। जब किसी जाति के अच्छे दिन होते हैं तो लोग बड़े २ मत भेद रखते हुये भी एक दूसरे के मित्र बन जाते हैं। और जब बुरे दिन ग्राते हैं, तो तुच्छ बातें भी भयंकर इप धारण कर छेती हैं बौद्ध मत के जब बुरे दिन आये ता न कुछ बातों में सिर फूटने छगे, उनमें से कुछ नीचे लखे जाते हैं।

- (१) सींग के पात्रों में नमक रक्खा जा सकता है।
- (२) दापहर का भाजन स्रज ढले खा सकते हैं।
- (३) दोपहर को दही खा सकते हैं।
- (४) चटाई की माप की आवस्यक ना नहीं।
- (४) मरे हुये जीव का मांस खा सकते हैं। इन्हीं बातों के कारण जैन श्रीर बौद्ध मत के अनेक संप्रदाय बन गये।

## बौद्ध श्रोर जैन मत की समानता

- (१) बुद्ध और जिन शब्द पर्यायवाची हैं।
- (२) दोनों नौतम और महाबीर स्वामी को एक ही मानते हैं।
  - (३) दोनों उक्क महापुरुषों को दे। भी मानते हैं।
  - ( ४ ) दोनों २४ महापुरुषों की मानते हैं।
  - (५) दोनां में मूर्ति पूजा होती है।
- (६) दे नो का उत्कर्ष काल और अवनित काल भारतवर्ष में एक ही है।
  - (७) दोनी के सिद्धांत इंगभग समान हैं।
- ( = ) बौद्ध लोग तो दोनों को मुळ में एक मानते ही हैं पर जैन विद्वान् भी ऐसा ही मानते हैं। इस्रो से दोनों को एक भी कहा जाता है

## बौद्ध और जैन मत का भेद

(१) बौद्धों में बहुधा शुद्ध, विदेशी ओर अन्य मद्य, मांस का सेवन करनेवाली जातियाँ होती थीं। पर जैन लोगे में द्विज और उच्च वंश के शुद्धाचारी विदेशीय मनुष्य थे।

- (२) बौद्ध मत में आचार, विचार, छूत छात और जाति भेद नहीं था, पर जैन लोगों में था और अब भी है।
- (३) भारतवर्ष के विद्वान् दोनों की दो नाम से पुकारते हैं पर विदेशी दोनों की एक ही कहते हैं।
- (४) बौद्धों की शक्ति आदि में बहुत थी पर जैनें। की श्रांत में बहुत थी।
- (४) बौद्ध मत अपने प्रचार में उदारता से कार्य्य लेता रहा है पर जैन मत अपने प्रचार में बहुत ही संकीर्ण हृदय रहा है।
- (६) बौद्ध मत का एक सम्प्रदाय मूर्ति पूजा की नहीं मानता और दूसरे में बहुत म्यून है पर जैन मत से अधिक मूर्ति पूजा कहीं नहीं है।

(७) बौद्धों का साहित्य नवीन है पर जैन मत का पुराना है।

ें (=) जैन नाम का मत पुराना है पर बोद्ध नाम का मत नवीन है।

इसिलिये दोनों मत भिन्न २ भी कहे जाते हैं

## बौद्ध काल में देश की दशा

इस काल में तीन विदेशी यात्री भारत में आये थे. इनमें पहिला यात्री मेंगस्थनीज़ था, जो कि वन्द्रगुप्त मौर्च्य की राजसभा में सल्यूकस (मलयकेतु) सम्राट की ओर से राज्य प्रतिनिधि था। इस से ७०० वर्ष पीछे सन् ४०० ई० में बीनी यात्री हीवानसाँग बौद्ध मत की तीर्थ यात्रा करने आया था इसी उदेश्य से ६३० ई० में फाहियान नामक चीनी यात्री आया था। इन लोगों ने अपने यात्र पत्रों में इस देश को बड़ी

ही प्रशंसा की है। वे छिखते हैं कि राज्य प्रवन्ध सब देशों का पेसा अच्छा था कि लोग अपने घरों और बहु मृल्य रत्नों की दुकानों पर ताला ही नहीं लगाते थे । दुराचार का नाम भी न था। नीच जातियों को छोड़ कर कोई भी मांस छहसन, प्याज और अन्य बुरे पदार्थों का सेवन नहीं करता था। पुरुष श्रौर स्त्रियाँ सभी बलवान और वीर होती थीं। श्रति**धिय**िका वड़ा सत्कार होता था। **लेगा जल माँगने पर** दुध ले आते थे। धर्म की वड़ी ही स्वतंत्रता थी। सिन्न २ मत रखते हुये भी छोगों में बड़ा अच्छा प्रेम था। कुछ प्रान्तों में बौद्ध मत का ज़ोर था कुछ में बाह्मणों के मतें। का ज़ोर था। जो जिल कार्य्य की करने लगता वही उसकी जाति वन जाती थी। मनुष्यों और पशुत्रों के लिये स्थान २ पर औष-घालय थे। प्रत्येक बसती एक छोटे से राज्य के समान बनी हुई थी। विद्वानों का बड़ा सत्कार धा चाहे वे किसी मत के मानने वात्रे थे । नालग्दा टकसला और काशी आदि में विद्या की बड़ी उन्नति थी लाखें। विद्यार्थी विदेशों से पढ़ने आते थे कभी २ ते। उनके। स्थान भी न मिलता था विद्वानें। को बड़ी २ पदवियाँ थी।

# बौद्ध काल के रचे हुये प्रन्थ

- (१) बौद्ध मत के ग्रन्थ।
- (२) जैन मत के कुछ प्रंध।
- (३) चर्क, सुश्रुत, गणित, ज्यातिष और कुछ जादू टोने के प्रथा
- (४) व्याकरण के प्रंथ।
- (५) पुराणें। में प्रक्षेप और कुछ नवीन पुराण।

- (६ मनुस्मृति स्रोक ब्रह्म।
- (७) कोटिस्य का अर्थ शास्त्र।
- (८) मुद्राराक्षस नाटक।
- (६) मृच्छकटिक नाटक।
- (१०) महाभारत दूसरी बार आदि सन ईसवी में बना।
- (११) महाभारत ५ वी शाताब्दी में तीसरी बार रचा गया।
- (१२) पातंजल योग ।

## विद्या की उन्नति के कारण

- (१) यावनों श्रौर भारतियों के मिछने से।
- (२) राज्य प्रबन्ध बहुत ही अच्छा था।
- (३) पारस्परिक मत भेद की स्पर्धा से।
- (४) अपने २ मत की प्रतिष्ठा बढ़ाने के लिये।
- (k) राजाओं की सहायता से।
- (६) द्या धर्म के प्रचार के कारण वैद्यक शास्त्र की बड़ी उन्नति हुई।

# बौद्ध मत भारत से मिट गया

(१) संसार का नियम है, कि जब कोई जाति उन्नति की चोटी पर पहुँच जाती है। तो उसमें किसी का भय न होने और बहुत से धन के कारण अनेक अवगुण आ जाते हैं। यही दशा बीदों के आचाय्यों की हुई। वे साधु जिनके दर्शन माइ ने पाप दूर होते थे, आवन्द का पूरी सामग्री राज्यों से जब मिलने लगी तो मद्दा, मांस, विषय-भोग और आलस्य तथा प्रमाद में फंस गये। बस वेदों और ब्राह्मणों की बाली देने ही में धमें प्रचार समभने लगे था

(२) राज्य क्षत्रियों के हाथ में आगया था, जो न तो नीच साधुओं को सिर मुकाना ही अब्छा समभने थे, न उनके दया धर्म को मानकर बोद्ध राजाओं को मांति युद्ध न करने की ही अब्छा समभते थे। वे अपनी आँखों से ही देख चुके थे कि बौद्ध मत को मान लेने से अशोक और हर्षादि की अन्त में क्या दशा होगई थी।

(३) आचार भ्रष्ट हो जाने से जैन और ब्राह्मण मत के लोग बौद्धों को नीच समभते थे। इसिलये शक, यवन आदि जातियाँ भी जा शासक होने के कारण अपने को उच्च ही जानती थीं, वे जैन मत और हिन्दू मत में आने लगीं और हर प्रकार की सहायता देने लगीं, जिससे इन मतों ने भी उनको मिला लिया। इन राजाओं के प्रभाव से अग्य जातियाँ भी लिचने लगीं। जैन मत में तो उनके लिये स्थान शुद्ध नथा इसिलये ब्राह्मणों के मत वे आने लगीं।

(४) बौद्ध मत में केवल ज्ञान ही ज्ञान था और वह भी विकृत रूप में था, उससे जन साधारण पर कुछ गहरा प्रभाव नहीं पड़ा था, इसके विरुद्ध जैन मत और ब्राह्मणों के मत में जहां ज्ञानियों के लिये पूरी सामग्री थी उसके साथ ही जन साधारण की मोहने के लिये कर्मकांड, ब्यौद्दार और रीति

रिवाजों की कमी न थी।

(५) बौद्ध काल में ब्राह्मणों ने अपने मत की सब बुराई

निकाल कर फैंक दी थी।

(६) इस काल के अन्त में ब्राह्मणों में बड़े २ विद्वान् हुए जिनके दार्शनिक सिद्धान्त ने बौद्धों और जैनों के झान कांड की फीका कर द्या ।

(७) बौद्ध मत के बहुत से सम्प्रदाय बन गये थे। बोद्ध मत में लौकिक बातों को कुछ भी स्थान न था। वह मति कभी उन्नति नहीं कर सकता जो लोक का भ्यान नहीं रक्षता।

# धर्म-इतिहास-रहस्य

# चौथा-अध्याय

#### पौराणिक काल

५०० सन् ई० से १२०० सन् ई० तक

#### प्रस्तावना

पिछले अध्याय में हम इस बात को भली प्रकार दिखा चुके हैं कि बौद्ध मत का ढाँचा क्यों बिखर गया, और जैन मत को किस की हे ने खाना श्रारम्म कर दिया था। बौद्ध मत की अवनित तो ३०० सन् ई० में गुप्त वंशीय क्षत्रियों के समय से श्रारम हो गई थी, बहुत से विचार शून्य पक्षवाती इतिहास लेखक लिखते हैं कि क्षत्रियों ने और ब्राह्मणों ने बौद्धों को हर प्रकार से दबाया था, इसे उनकी मूर्खता न कहें तो क्या कहें जब कि विकास की सभा में एक मंत्री ही बौद्ध था। मूर्खों ने इसी प्रकार की बातें बौद्धों श्रीर जैनियों के विषय में भी गढ़ मारी हैं। जिस से ब्राह्मण लेग इनके अपना शत्रु ही समझते रहें। यह व्यापक दृष्ट से देखा जावे ते। मिटनेवाली जाति अपने मिटने का कारण स्वयं ही हुआ करती है। एक बड़ा बृक्ष जब बहुत ही पुराना हो जाता है तो उसमें आप ही शक्त नहीं रहती

ऐसी दशा में जब कि वह सुख गया है, चाहे ता उसे स्वयं गिरा दो, चाहे खड़ा रहने दो, उससे फल और छाया की ते। कुछ भी आशा नहीं रक्खी जा सकती इसिछिये सब से अच्छा यही उपाय है कि उसे गिरा दिया जावे नहीं तो उस से बड़ा भय लगा रहेगा इसी प्रकार जिस मत में कुछ भी जान नहीं रहती। उसको दूर करना ही महापुरुष अच्छा समभते हैं, नहीं तो उस से होगों के जीवन नष्ट होने का भय लगा रहता है। भारतवर्ष में विकृत बौद्ध और जैन मत के विरुद्ध असंख्य मत खड़े हुये पर वास्तव में यह मत बिल्कुल थोते थे, इसिछये वौद्धों और जैनों ने इनके। सदैव परास्त किया। अब इन मतों ने एक दूसरी विधि में काम लेना आरम्भ कर दिया अर्थात् जब कभी शास्त्रार्थ होता तो यह लेगा उत्तर न देने की दशा में अपने इष्ट देवों की प्रशंसा कविता में सुनाने लगते जिसका विद्वानों पर ते। कुछ प्रमाय न पड़ता पर मूर्ख मनुष्य जाल में फंस ही जाते थे। ७०० ई० तक ब्राह्मणों में के। इ ऐसा बड़ा दार्शनिक विद्वान् नहीं हुआ जो जैन और बौद्ध मत का सामना कर सके । पुराणें। में जो बहुत सी अवैदिक बात पाई जाती हैं। वे बौद्ध काल में भी ठंनी गई थीं। यह सब बार्त सेर और सवा सेर के कगड़े में बनाई गई थीं। पर ७०० के पीछे बौद्धों और जैनिया की ऐसे महापुरुषा का सामना करना पड़ा जो अपने काल में अनुपम दार्शनिक और अपूर्व वेदन्न थे जिसका परि-णाम यह हुआ कि यह मत िल्कुछ हो नाते रहे। जिन मती ने बौद्ध मत के विरुद्ध सिर निकाला था वे बहुत थे पर उनकी तीन भागा में बाँटा जा सकता है। प्रथम शैव, दूसरे वेदान्ती बा योग मार्गी तीसरे वैष्णव, उनमें से कुछ का सक्षिप्त इतिहास यहाँ पर छिखा जावेगा।

## दत्तात्रेय मत

वैदिक काल में दत्तात्रेय नाम के एक महा तत्त्वज्ञानी और योगी हो गये हैं, जिन्होंने २४ पदार्थों के गुरू मानकर उनसे एक २ शिक्षा प्रहण की थी। उन्हीं के नाम पर एक योगी ने तीसरी शताब्दी में यह मत चढाया था, वे आत्मा को सर्वज्ञ और ईदवर रूप मानते थे। वे यह भी कहते थे कि यह सृष्टि आत्मा की भ्रान्ति से ही किएत हुई है। प्रकृति के सब गुणों का त्याग निवृत्ति में निमग्न रहना चाहिये अकृत्य और अचिन्त्य ज्ञानियों का स्वभाव है, पर पीछे से उन लोगों मेंभी मूर्ति पूजा और मद्य मांस का सेवन बढ़ गया।

## पाशुपत शैवमत

इस मत के संस्थापक नकलीय का जन्म ५ वीं शताब्दी में दिस्तण देश में हुआ है। यह लेग अन्य शैवों की भाँति मस्म रदाक्ष का माळा आदि धारण करते हैं। पर बहुत सी बातें इनमें कापालिकों और अधारियों की भी पाई जाती हैं। इसमें दो ही बातें हो सकती हैं। प्रथम यह कि यह लोग कापालिक वा अधोरी थे और फिर शैवमत की ऋतु देख इसकी वायु खाने छगे अथवा शैव थे और इन लोगों के संसर्ग से यह अनाचार भी गले पड़ गया।

## प्रत्यभिज्ञा शैव

इस मत के चलाने वाले अभिनव गुप्ताचार्य छटी शताब्दी में हुये हैं। इस मत का खिद्ध यह है कि शिव से भिन्न जीवात्मा नहीं हैं। यह सम्पूर्ण संसार शिव का ही आभास है, अर्थात् शिव ही स्वेच्छा और स्विक्तया से जगत कप में अवमासित हो गया है। मनुष्य का अज्ञान ही की निवृत्ति का उपाय करना चाहिये जिससे शिव-जीव जगत की भिन्नता का विचार दूर हो जावे।

#### रसेश्वर-शैव

इस मत को अभिनव गुप्ताचार्य्य के किसी शिष्य ने छटी शताब्दी में चलाया था। इस मत में पारे के बने शिव और पारे के दान आदि का बड़ा माहात्म्य लिखा है। इस मत वाले पारे को रस बताकर रसो वे ब्रह्म इस श्रुति का प्रयोग करते हैं। माने इस मत में पारा शिव और ब्रह्म पर्याय वार्चा शब्द हैं।

#### शाक्तमत

इस मत में स्त्री शक्ति की पूजा की जाती है इस मत वाले तंत्त्र में को पांचवां वेद मानते हैं। तंत्त्र प्रथों में से कुछ बाम काल में बने थे और कुछ पौराणिक काल में भारतवर्ष के आर्थ स्त्री का श्राद्र बहुत करते थे। इसी संस्कार को लेकर शाक्त लेग शिव की स्त्री को पूजते हैं। यह मत बाम मत का हो दूसरा कप है। इसके अभेद हैं जिनमें से कुछ ता मध्य मांस का सेवन करते हैं और कुछ नहीं करते। पर देवां चामुन्डा वा काली को बलि में पशु और कभी २ मनुष्य तक सब देते हैं।

#### विष्णु-स्वामी

तीसरी शताब्दी में विष्णु स्वामी नाम के एक आवार्य है।
गये हैं, उन्हेंनि व्यास सूत्रों पर भाष्य लिखा और गीता की
व्याख्या करके विष्णु भगवान की उपासना का प्रचार किया।
उनके शिष्य ज्ञान देव, नाम देव, केशव, त्रिलीचन और श्रीराम
आदि थे। इसी श्रीराम ने प्रेमामृत नाम का ग्रंथ लिखा है
जिसमें ईश्वर की साकार सिद्ध किया गया है। विष्णु स्वामी
विष्णु भगवान से इस सृष्टि की मानतं थे उनके मत में एक

विष्णु भगवान ही एक मूल नित्य हैं अन्य सन जगत के पदार्थ भ्रम मात्र हैं। शंकर स्वामी के समय उनकी गही पर विल्व-मंगळ नाम का एक मनुष्य था, जिसे शंकराचार्य्य के एक शिष्य ने परास्त करके =०६ ई० में इस गही के मिटा दिया।

# धर्म युद्ध के भीष्म पितामह पूज्यपाद महा मान्यवर श्रीकुमारिल भट्टाचार्य्य

उद्गीसा देश के जयमंगल ग्राम में ७४१ ई० में बहेरवरमह के घर में कुमारिल का जन्म हुआ, माता का नाम चन्द्रगुणा था। इनके पिता अच्छे विद्वान और धर्मात्मा थे, धर्म प्रचार की लग्न कुमारिल में पिता ने ही भरदी थी। जब इन्होंने दर्शनादि शास्त्रों की पूर्ण रोज्यता श्राप्त कर ली ते। धर्म प्रचार का बीड़ा उठावा और प्रतिक्षा की कि जन्म भर ब्रह्मचारी रहकर धर्म सेवा करंगा। इसी उद्देश्य की पूर्त करने के लिये वे घर से निकल पड़े, और सोच विचार में किरते हुये चम्पा नगरी में जा निकले जहाँ का राजा ते। नास्तिक था पर उसकी कन्या बड़ी ही ईश्वर भक्त और विदुषी थी। यह लड़की अपने राज भवन की छत पर खड़ी थी और कुमारिल उसके नीचे सदक पर से जा रहें थे।

इनके रंग, ढंग और लक्षणों से ब्राह्मणत्व टएक रहा था, यह जानकर लड्की के मुख से दैवात यह अर्द्ध श्लोक निकल पड़ा कि—

" किमकरोमि क्रगच्छामि कोवेदानुद्धरस्यति "

भावार्थ-क्या कड ? कहाँ जाऊँ ? वेदों का उद्धार कौन करेगा ?

इसको बड़े ही मधुर शब्दां में कहते हुये सुन कर

कुमारिल एक साथ चौंक पड़े और उत्तर के रूप में दूसरा अर्छ भाग तुरंत इसी स्वर में इस प्रकार कहा ।

#### माक्मिषवरांरोहे भट्टाचार्योस्मिभूतले ।

अर्थ—हे लड़की तुम हरो मत अभी पृथ्वी पर कुमारिछ भट्ट मैं हूँ। कुमारिल ने उसे कुछ युक्तियाँ भी बताई थीं जिन से राजा भी उसके धर्म में आजावे। दैस की इस चेतावनी का कुमारिल पर बड़ा गहरा प्रभाव पड़ा, उत्तरी भारत को छोड़ कर वे सीधे दक्षिण में चले गये, वहाँ उन्होंने कई शास्त्रार्थ किये जिनमें वैदिक धर्म पर होने वाले आक्षेपों के बड़े ही दांत ते। उत्तर दिये । पर जैनियां और बौद्धों के शास्त्रों से अनभिन्न होने के कारण, उन पर प्रवल आक्षेप नहीं कर सकते थे। इससे प्रचार कार्य्य बहुत ही ढीला रहता था अपनी इस बुटि की पूरा करने के लिये वे बौद्धों से बौद्ध बनकर पढ़ने लगें। और ु उनके सम्पूर्ण सिद्धा<del>म्त</del> ज्ञान लिये । किसी दिन एक साधु ने वैदिक धर्म पर कुछ आक्षेप किये जिनको भट्ट सहन न कर सके और इस युक्ति से उत्तर दिवे कि एक भी वौद्ध से कुछ न वन पड़ा। अब ते। बड़ी खल बली पड़ गई और सारा भेद खुल गया। पक दिन कुमारिल पहाड़ी पर बैढे हुये कुछ मनन कर रहे थे कि अहिंसा राग अलापने वाले एक पापी बौद्ध ने चुपके से आकर धका देदिया। कुमारिल मरने से तो बच गये पर उनकी एक आँख फूट गई। जब एक धर्मात्मा साधु ने कमारिल से बडी सहानुभूति प्रकट की और उस पापी के बहुत ही बुरा मला कहा ते। वेर्ो के भक्त कमारिल ने इसे अपने ही कर्मी का फल बताकर क्षमा कर देने की कहा। उस शत्रु के लिये कुमारिल ने एक भी बुरा शब्द नहीं कहा, गिरते समय केवल इतना ही मुख से कहा था कि श्रुति ! क्या त् अपने शरणागत की रक्षा नहीं करती है।

विद्या समाप्त करके वे चम्पा नगरी के राजा सुधन्या की समा में आगये। एक दिन सभा है। रही थी अच्छे २ बौद्ध और जैन पंडित विराजमान थे। चारो ओर हरे २ सुन्दर दृक्ष खड़े थे, इसी बीच बादल भी चारों ओर आकर लागये ठीक इसी समय राजसभा के सामने आम के दृक्ष पर आकर के किल बेलने लगी। कुमारिल ने तुरन्त यह स्लाक बनाकर सब को सुनाया!

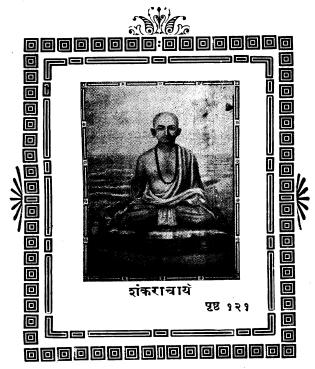
#### श्लोक

मिलनेश्चैनसङ्गस्ते नोचैः काककुलैः पिक । श्रुति दूषकनिर्हादै श्लाधनीयस्तदा भवे ॥

इसको सुनकर सारे पंडित जल गये, क्यांकि इसका सीधा सा अर्थ ते। यह था कि हे केकिल ? यदि त् कानें। को पंड़ी देनेवाली बेलि बेलिने वाले नीच कौवें। की संगत में न रहे ते। त् बड़ी प्रशंसनीय हैं। पर साथ ही यह भी अर्थ है कि हे कुमारिल किव यदि त् श्रुति (वेदें।) को पीड़ा देनेवाली बोली बेलिने वाले जैन और शैद्ध पंडित क्यी नीच काकों की संगत से दूर रहे ते। त् प्रशंसा के योग्य है।

कुमारिल ने राजा से आज्ञा लेकर प्रथम तो आक्षेपों के उत्तर दिये और परचात् पेसे आक्षेप उनके मत पर किये कि दांत पीसते रह गये। अब तो बड़े २ विद्वानों की बुलाकर शास्त्रार्थ की ठहरा दे। शास्त्रार्थ हुये जिन में कुमारिल की विजय हुई इसके परचात् कुमारिल ने सारे भारतवर्ष में वेदा की घाक बिटा दी। पर एक यह बात उनके हृद्य में कांटे की मांति खटकती रहती थी कि मैंने शास्त्र मर्यादा के विरुद्ध गुरु के साथ छल करके विद्या पढ़ी है इसलिये जब तक तुष की अग्नि में जलकर न मर जाऊंगा मेरा पाप कभी न लुदेगा। निदान

# धर्म-इतिहास-रहस्य



Shukla Piess, Lucknow.

कुमारिल ने ऐसा ही किया। आप अग्नि में बैठे वेद मंत्र पढ़ रहे थे चौर चारा ओर खड़े हुये उनके शिष्य तथा अन्य मित्र लोग रो रहे थे। ठीक इसी समय उनकी एक ऐसे महान पुरुष से भेंट हुई जिसकी वाणी ने अग्नि को उंडा करके शीतल जल से भी अधिक सुख पहुँचाया, उनका नाम भगवान शंकराचार्य है।

# कुमारिल के रचे ग्रन्थ।

(१) मीमांसा शास्त्र पर कार्तिक (२) आश्वलायन गृह-सूको पर कार्तिक (३) अनेक गृढ़ अलंकारे। का अर्थ यथा इन्द्र और अहिल्या की कथा का अर्थ यह किया कि इन्द्र नाम सूर्य और बादल का, अहिल्या नाम राशि का, गौतम नाम चन्द्रमा का और जार का अर्थ जीर्ण करना छुटामंग करना।

# वैदिक धर्म के पुनरुद्धारक भगवान श्रीशंकराचार्य्य

दक्षिणा देश के मालावार प्रान्त में पूर्ण नदी के किनारे वृष नाम की पहाड़ी पर काल्टी नामक ग्राम था। उस बसती में ब्राह्मण लोग ही रहते थे, इन्हीं ब्राह्मणों में अत्रिगेत्रोत्पन्न एक धार्मिक और विद्वान् ब्राह्मण रहते थे इनकी विद्वत्ता के कारण लोग इन्हें विद्या वारिध ही कहा करते थे। विद्या वारिध के घर में ७ ५ ६ ई० में एक बालक ने जन्म लिया जिसका नाम शिव गुरू रक्खा गया। यह नन्हासा बालक अभी ४ वर्ष का भी न हुआ था कि पिता की मृत्यु हो गई। विध्वा माता ने बड़ी २ कटनाइयों के साथ अपने बच्चे का कुछ दिन तक पालन किया, फिर उपनयन संस्कार कराके गौड़्याद्र जी के शिष्य, गोविन्दाचार्थ्यजी के गुरुकुल में भेज दिया। अपनी

विचित्र बुद्धि और सेवा भाव से गुरू की प्रसन्न करके थे। हे ही दिनों में सारे शास्त्रों का तत्त्व जान लिया। इसके साथ ही कई भाषा और अन्य मतों के सिद्धान्त भी जान लिये। १६ वर्ष की अवस्था में वे गुरुकुल से लौटकर घर पर आगये। इनकी कीर्ति सुनकर बड़े २ बुड्ढे विद्वान भी उनसे आकर पढ़ने लगे। आये दिन बड़े २ ऐस्वर्य्यवान मनुष्यां की प्रार्थना विवाह के विषय में आने लगीं। पर शिव गुरू ने किसी की भी हाँ में उत्तर नहीं दिया। क्योंकि उसने तो अपने मन में कुछ श्रीर ही ठान रक्ली थी। एक दिन श्रवसर पाकर यह छाटा सा बालक अपनी माता की वैराग्य भाव पर्ण उपदेश देने लगा, जब उसने देखा कि बृ्ढ़ी माता पर उपदेश का ऐसा गहरा प्रभाव पड गया है कि उसकी आंखों से अश्रुधारा भो बहने लगी है तो यह बड़ा ही हृद्य में मन्त हुआ और सम-भने छगा कि जादू चल गया, यह जान उसने माता से सन्यास लेने की आज्ञा मांगी, सन्यास का नाम सुनते ही माता वालक से लिपट २ कर,फूट २ कर रोने लगी और कहा —''पुत्र! तूही इस श्रसार संसार में मेरा जीवन मूळ है, न जाने कितने सुकर्मों के फल में तू मुझे मिला है इसलिये फिर यदि सन्यास का नाम भी लिया तो प्राण तज दूंगी और तुझे शाप दे दूंगी। निदान बालक चुप होगया और हंसकर क्षमा पार्थना करने लगा. पर मन में जो बात बैठ गई वह तो पत्थर की लकीर थी और यह मेाह-घटना जल रेखा के समान थी। अब वह सीचने लगा कि मेरे वेराण्य उपदेश का उल्टा प्रभाव क्यों पड़ा, इसी बीच उसके हृद्य में विचार उठा कि अहा मैंते पात्र के विचार से उपदेश नहीं दिया इसी से मैं विकल हुआ।

यह संसार के जन साधारण तो प्रत्यक्ष हानि लाभ की प्रेरणा से ही किसी बात की ग्रहण अथवा उसका स्याग करते हैं,

बह ता एक बच्चे हैं जा चमकदार अग्नि का अच्छा और भद-मैळी मिठाई को बुरा जानते हैं। अब मैं कोई ऐसा उपाय कर् जिससे मेरी माता की दृष्टि में सन्यास ही में लाभ देख पड़े। यह बालक धन्हीं विचारों में डूवा रहता था कि इसी बीच पास क्ती एक बस्ती से माता पुत्र दोनों का निमन्त्रण श्राया, मार्ग में नदी पड़ती थी जब छौटे तो नदी चढ़ाव पर थी, यह सोचकर कि पार बहुत नहीं है जल में प्रवेश किया, बालक ने इस अव सर के। अच्छा जानकर, समभ बूभकर कई डुबकी छगाई, यह भयानक इड्य देखकर माता राने लगी और अपने इकलौते पुत्र से शैटने को कहा, लड़के ने उत्तर दिया, माताजी जब आप मुभे संसार सागर में ही डुबाना अच्छा जानती हो तो फिर इस श्रद्ध नदी में डूब कर मरने से क्यों बचाती हा । यदि आप मुझे सन्यासी होने की आजा दें ता मैं निकल सकता हूँ नहीं तो हो मैं चला। निदान कलेजे पर पत्थर धरकर माता को आज्ञा देनी पड़ी। और यह बालक नदी से निवलकार माता से साथ घर पर आगया।

पकः दिन सुअवसर देखकर माता से जाने की श्राझा मांगी, एक आर्थ्य झी का बचन पत्थर की लकीर के समान होता है, उसने बड़ी प्रसन्नता से आज्ञा दे दी। और कहा— "पुत्र! तुम सन्यासी तो होते हो पर मातृ-ऋण का क्या प्रतिकार करेंगो, क्या तुम नहीं जानते कि जिस मनुष्य ने अपने ऋण को नहीं चुकाया, यह कभी परमार्थ प्राप्त कर सकता है।" भोतों बालक ने उत्तर दिया—" माता जी! यह तो आप जानती हैं कि पिताजी का तो स्वर्गबास होगया, दूसरा ऋण आप का है, इस के लिए प्रथम ता आपने सन्यासी होने की अनुमती दे दी है अर्थात् मुझे क्षमा कर दिया है। दूसरे यदि तुम्हारे ऋण से मैं तभी उत्तरण हो सकता हैं कि जब अपना विवाह करत् तो

यह ठीक नहीं है। क्योंकि मुझे गृहस्थ बाता से कुछ भी प्रेम नहीं है। अब जो तौसरा ऋण मुभ पर रहा अससे उऋण होने के लिए ही मैं सन्यासी हो रहा हूँ ' माता ने ! कहा पुत्र मैं तुम को आज्ञा तो उसी दिन देचुकी, पर यह सीच होता है कि जब मेरा चित्त दुखी होगा ता किस की देख कर शान्त होगा, दूसरे मेरी अन्त्येष्टि किया कौन करेगा" बालक ने कहा कि-'जब तुम चाहोगी मैं उसी समय आकर मिल जाऊंगा और तुम्हारी अन्तिम संस्कार किया भी मैं स्वयं अपने ही हाथ से कर्रु गा। कहते हैं कि सन्यासी होकर भी इन बार्ता का पालन बराबर किया। अन्त्येष्टि किया करने समय छकोर के फकीर मनुष्य सन्यासी के पास न आये इसिळिये सन्यासी ने घर के सामने ही अपनी माता की जला दिया और वहां के ब्राह्मणी को शाप देदिया कि जाओ तुम्हारे घर के आगे ही मरघट रहेगा और तुम में कोई वेद पाठी न बनेगा। सुनते हैं कि काल्टा ग्राम में अभी तक यह दोनें। बातें पाई जाती हैं। घर से निकल कर बालक ने गोबिन्दनाथ नामक एक मुनि से सन्यास लिया और अब उसका नाम शंकर स्वामी रक्खा गया यहां से चलकर शंकर स्वामी काशीजी में रहने लगे।

शंकर स्वामी का प्रचार कार्य

काशी में लोग छोटे से सन्धासी की मोहनी मूर्ति, विचित्र बुद्धि, अजुपम विद्वत्ता और जुम्बक की भाँति खींचने वाली मनोहर बाणी की देखकर चिकत ब्ह्रगये। सनन्दन नाम के शंकराचार्थ्य के प्रधान शिष्य काशोजी ही में दीक्षित हुये थे। स्वामी जी एक दिन अपने शिष्यों को लिये हुये गंगाजी

के किनारे-किनारे जारहे थे। मार्ग में एक चाँडाल अपने कृतों को साथ लिये सामने से आरहा था। शंकर स्वामी सुनकर स्वामीजी और भी लज्जित हुये श्रोर उस चांडाल से

न उससे बचने को कहा, तो वह बेाला महाराज कपड़े ता सन्यास के पहिने फिरते हैं, ज्ञान भी बहुत भाड़ते हैं पर तत्त्वज्ञान का दिवाला ही निकाले बैठे हैं। क्येां स्वामी जी क्या मैं श्राप से पूछ सकता हूँ कि जब मेरे आत्मा में और आपके आत्मा में कुछ भेद नहीं जब मेरे पश्च भूतादि मेरे पंच कीश आप ही के समान परमेश्वर ने बनाये हैं तो फिर आप मुझे नीच क्यों सम्भते हैं। इस बात की सुनकर स्वामी जी बड़ेही छज्जित हुये, और कहा भाई हमने लौकिक व्यवहार के अनुसार ऐसा कह दिया था, हम को इस का ज्ञान था कि श्राप ऐसे आत्मज्ञानी हैं, आप हम को क्षमा करके इस दोष से निर्दोष कीजियेगा । इस पर चाँडाल ने कहा-''उसमें क्षमा करने की कौनसी बात है, मैंने तो आपकी परीक्षा ली थी कि भला आपने कुछ तत्त्वज्ञान भी प्राप्त किया है ब्राथवा नहीं, यदि आपने मेरे लिये यह शब्द केवल लोक व्यव-हार के अनुसार कहे थे तो इस में मेरा बुरा मानवा ही बड़ा भारी पाप है, क्योंकि मैं भी तो इन करों को साथ लेकर आखेटादि कार्च्य करता हूँ। स्वामी जी आप धन्य हैं, आप ब्रबश्य अपने मनोर्थ में सफल होंगे। भगवन! इस समय धर्म की बड़ी हानि हेारही हैं। ब्राह्मण लोग तेर अपने को मानें। पर-मेस्वर समझ र हे हैं, जैन और बुद्ध परमिपता को तो स्वीकार ही नहीं करते वरन् उनमेंसे प्रत्येक मनुष्य अपने को ही सब कुछ मानकर दूसरों को हेय समभता है। शूद लोग बौद्ध बननेही अपने कर्मों के। त्याग देते हैं अथवा भार समक्रकर करते हैं। इसिलिये हे महराज ! आप शीव्र ही झूटे अभिमान और ऋसंते।व को दूर कर के लेगों की अपना २ धर्म बतलाइये । महाराज यदि आप इस कार्च्य को न करसके तो कोई भी न कर सकेगा, इस युक्ति की बडा कृतज्ञाता प्रकट की ।

काशी से चलकर स्वामीजी बदरीनारायण में जाकर लिखने का कार्य्य करने लगे, जब यह कार्य्य समाप्त हो गया ता प्रचार के लिये चल पड़े। अभी प्रयाग में आकर स्नान ही किया था कि कुमारिल के उस कठेार और अपूर्व प्रायश्चित की सूचना मिली । बिना अन्न जल किये ही चल पड़े; वहां पहुँचकर क्या देखते हैं कि मनुष्यों की भीड़ लगी हुई है। और सब की आंखों से अश्रधारा वह रही है। ज्यों त्यों करके स्वामीजी भीड़ की चीरकर कुमारिल के सामने जा खड़े हुये लोगों ने शंकर स्वामी का परिचय दिया तो कुमारिल मट्ट बड़े ही मग्न हुये। शंकर स्वामी के उत्साह को देखकर उनके। चारों ओर आशा ही आशा दिखाई देनी थी। शंकर स्वामी ने उनको अपने भाष्यों के सिद्धान्त भी सुनाये, इस पर कुमारिल ने कहा, वास्तव मैं अधर्म का नाश करने के लिये तुम्हारे सिद्धान्त बहु अच्छे हैं, पर मेरे सिद्धान्तों में और तुम्हारे सिद्धान्तों में कुछ भेद है। अच्छा अब एक काम करे। पहिले मेरे शिष्य मण्डन मिश्र को किसी प्रकार शास्त्रार्थ में हराकर अपने साथ मिलाले। तो बड़ा ही अच्छा है। पर वह तुम्हारे निवृत्त मार्ग की नहीं मानता। शास्त्रार्थ में उसकी स्त्री की ही मध्यस्थ बनाओगे ता तुमकी अवश्य सफलता प्राप्त होगी।

ऐसी ही बातें करते हुये कुमारिल का शरीर भस्म होगया और हाय तक न की इस अनुषम घटना ने सारे देश की हद-भूमि की बैदिक धर्म कपी पौधे के बीज बोने के योग्य बना दिया उस घटना ने लेगों में बैदिक धर्म के प्रति बड़ी सहानु-भूति उत्पन्न करदी। और शंकर स्वामी के जीवन को कुछ से कुछ बना दिया।

प्रयाग से उठकर शंकर स्वामी सीधे महिषमती (जबलपुर)

को चल दिए। जब स्वामीजी नगर के निकट पहुँचे तो मार्ग में नर्मदा नदी पर मण्डन मिश्र की दाखियां पानी भर रही थीं शुंकर स्वामीने मगडन मिश्र का पता पूछा ता दासिया ने संस्कृत में यह उत्तर दिया कि जहाँ पर मैना यह कह रही है कि वेद स्वतः प्रमाण हैं वा परतः प्रमाण, वह मण्डन मिश्र का घर है और जहाँ पर ताता यह कह रहा है कि कर्म का फल देने वाला कर्म ही है अथवा ईश्वर है। वह उनको बैठक है। इसी पते पर स्वामी जी वहाँ पर पहुँच गए, मगडन मिश्र ने वड़ा ही आदर सत्कार किया और विनय पूर्वक श्राने का कारण पूछा ता स्वामीजी ने कहा हम छोग शास्त्रार्थ की भिक्षा छेने के लिए श्राय हैं, इसके। सुनकर मिश्रजी बढ़े ही प्रसन्न हुथे और फहा आपका सिद्धान्त क्या है, स्वामीजी ने भली प्रकार बतला दिया, उसको सुनकर मगडन मिश्र ने कहा यह ते। बेद विरुद्ध कल्पित मत है। अच्छा अब मध्यस्थ कौन बनेगा, शंकर स्वामीने कहा हम तुम्हारी स्त्रीको ही मध्यस्थ बनाते हैं। मिश्र ने भी यह बात मान ली कई दिन तक शास्त्रार्थ होता रहा अन्त में सरस्वती ने फैलला करा दिया और कहा आप दोनों महानुभाव २ळ कर भिक्षा (भेाजन ) कर छीजिये क्योंकि अब भोजनका समय भा है।गया है।इसका आश्चय यह था कि मण्डन मिश्र भी शंकर स्वामी के समान हारकर सन्यासी होगये हैं। यह बात सुनकर शंकर स्वामी बड़े ही प्रसन्न हुये और मडन मिश्र कुछु उदास होगये अपने पतिकी इस उद्दासीनता के। सरस्वती सद्दन न कर सकी श्रीर हंसते हुये युवा सन्यासी से इस प्रकार कहा भगवन यह ते। द्याप भली प्रकार जानते हैं कि शास्त्र A स्त्री के। आधा श्रङ्ग कहा है, अतः आपने मिश्रजी के। हराकर श्राधी विजय ही पाई है। अभी मेरे साथ शास्त्रार्थ और करना है।

शंकर स्वामी ने बहुतेरे टाल मटोल बताये और कहा मैं युवा सन्यासी हूँ आप से शास्त्रार्थ नहीं कर सकता पर सरस्वती की युत्तियों के आगे सन्यासी की एक भी न चली और अन्त में शास्त्रार्थ होना निश्चित होगया, अन्त में जब स्वामीजी से कुछ भा उत्तर न बन पड़ा ते। कहा माता जी मुक्ते कुछ थाडा सा अवकाश दे। बड़ी कृपा हो। सरस्वती ने कहा आप जितना समय चाहे ले सकते हैं। इसके पीछे शंकर स्वामी ने आकर बहुत अच्छा उत्तर दिया जिसकी स्वयं सरस्वती ने प्रशंसा की, यदि चाहती तो वह ्वामीजी के और उसी प्रकार के झगड़ों में फंसा सकती थी, पर वह वेद प्रचार में बाधा ैडालना उचित नहीं समभती थी, क्योंकि वैदिक धर्म के प्रति उसके हृदय में बड़ा ही अगाध प्रेम भरा हुआ था। उसी प्रेम का कारण था कि अपनी युवावस्था में भी अपने पति को अपनी आँखों के सामने भगवे वस्त्र पहनते समय कुछ भी मन मैला न किया, अब मिश्र का नाम सुरेश्वराचार्य्य स्वामी इआ। और सब से पहिले अपनी स्त्री के यहां पर भिक्षा लेकर प्रस्थान किया ।

भारत माता क्या हम अपनी इन अभागी आँखें। से फिर भी वह समय देख सकते हैं जब हमारी मातायें और बहिनें धर्म प्रचार के लिये सरस्वती से के समान त्याग करेंगी। श्रहा! वह कैसा श्रानंन्द का समय होगा जब देश की ब्राह्मणियों में अपने सनातन धर्म के प्रचार के लिये अपने स्वार्थ और भाग विलास की कुछ भी परवा न होगी। परम पिता! अपनी पवित्र वाणी से तो तुम ऐसा ही कहते हो।

शंकर स्वामी ने अपने शिष्यों। की सदायता और राजा सुधन्वा के सुप्रबन्ध से ३६० मतों के आचार्यों का शास्त्रार्ध में हराकर वैदिक धर्मी बना छिया, इन मतों में मुख्य २ मत

जैन, बीद्ध, शैव, वैरणव, ये सब मत कापालिक थे। शंकर स्वामी ने अपने समय में भारतवर्ष में कोई भी विद्वान् ऐसा न छोड़ा जिलको शास्त्रार्थ में परास्त न किया हो पर भट्टभास्कर नाम के एक महाचिद्वान् ने अपनी हार नहीं मानी। शंकर स्वामी के प्रन्थों से यह ते। सिद्ध हो गया है कि भास्कर वेदों का बड़ा भारी विद्वान् था, पर उसके सिद्धान्त का कुछ भी पता नहीं खलता। शंकर स्वामी ने व उस समय के विद्वानों ने जो उसके सिद्धान्त के विषय में कुछ भी नहीं लिखा, यह बात और सन्देह उत्पन्न करती है, ऐसा जान प**ड़ता** है कि मास्कर स्वामीजी के अद्वैत वाद को नहीं मानता होगा। क्योंकि उस समय के प्रत्यक्ष बैदिक भ्रमी सभी विद्वान् इस सिद्धान्त की वेद विरुद्ध किएत मत बतलाते थे। अब विचार उत्पन्न होता है कि जब भारकर ने स्वामीजी से हार न मानी ते। फिर उसने स्वामी जी के। क्यों नहीं हराया। विद्वानों का अब यह विचार है कि उसने जान बूसकर ऐसा कार्य्य नर्ही किया क्योंकि इस बात की सभी ब्रह्मण जानते थे कि जैनियों और बौद्धों का परास्त करने के लिये श्रद्धैत-वाद ही सब से सुगम उपाय है। वे यह भी जानते थे कि यदि शकर स्वामी की हार हे। गई ते। सारा बना बनाया खेळ बिगड़ जावेगा। बास्तव में यदि बात यही है ते। भट्टभास्कर मे अश्विक स्यागी संसार में कीन होगा जिसने घर्म रक्षा के लिये अपनी अपकीर्ति की ओर कुछ भी ध्वान नहीं किया । जेर विद्वात् शास्त्रार्ध में हार जाता वही अपनी प्रतिका के अञ्चलार वैदिक धर्म में आ जाता पर ं कापालिकों के एक आचार्य्य ने प्रतिज्ञा भंग करके उल्टा स्वामीजी पर आक्रमण किया । इस समय ता शंकर स्वामी और उनके शिष्यों ने यह भी सिद्ध कर दिया कि इस स्नाम कीरे वाबाजी ही नहीं हैं। अन्त में दोनी प्रकार क्रास्त होकर वह विद्वान

और अन्य काणालिक भी वैदिक-धर्म में श्रागये। स्वामीजी ने १० वर्ष में खारे देश में वैदिक-धर्म का संका बजा दिवा और देश के चारों कीनों पर चार मठ बनादिये। उन मठाधीशों की पदवी भी शंकराचार्य निषत हुई।

## स्वामीजी की मृत्यु

अभी स्वामी जी १० वर्ष ही प्रचार करने पाये थे कि एक दुष्ट ने छल करके एक ऐसी औषधि खिलादी जिससे उनके शरीर में बड़े २ फोड़े निकल पड़े। लोगों ने बहुतेरी चिकित्सा कराई पर रोग बढ़ता ही गया और सन् ८२० ई० में ३२ वर्ष की अवस्था में परम पद की प्राप्त हुये, उनके मरते ही कुछ दिनों के पीछे देश की दशा श्रीर भी बिगड़ गई।

## शंकर स्वामी के सिद्धान्त

- (१) वेद स्वतः प्रमाण हैं। स्वामीजी अवैदिक काल के अन्य विद्वानों की भाँति ब्राह्मण प्रंथों और उपनिषदों को भी वेद मानते थे।
- (र्र) प्रवृत्ति मार्ग से भात्मा का उद्घार नहीं है। सकता केवल निवृत्ति मार्ग ही ठीक है।
- (३) एक ब्रह्म ही सत्य है और सब पदार्थ मिथ्या हैं, जीव और ब्रह्म एक हो हैं।
- (४) ब्रह्म, ईश्वर, जीव, इन तीनों का सम्बन्ध माया (प्रकृति) और अविद्या यह ६ पदार्थ हैं इन में ब्रह्म तो अनिद् और अनन्त है और शेष ५ पदार्थ अनिद्य साम्त हैं।
- (४) जितने मतों के म्राचार्य्य हुये और होंगे वे सब मान-नीय हैं क्योंकि देश, काल और पात्र के अनुसार मनुष्य जाति का कल्वाण किया है और करेंगे।

# सिद्धान्त श्रीर समालाचना

#### प्रथम सिद्धां ब

वेद स्वतः प्रमाण क्यों हैं इस बात को हम वैदिक काछ में
भली प्रकार सिद्ध कर चुके हैं और भी जिन भाइयों को कुछ
संका हो वे निर्भय होकर हमारे सामने प्रकट करें, संसार में
उन मतों को धिकार है जो आक्षेप करने से बिद्ध जाते हैं, हम
तो उस प्रंथ को अपना धर्म प्रंथ मानते हैं जो विना सत्यास्तय
का निर्णय किये अपने मानने वाले की भी घटिया सक्षमता है।
यह सम्भव है कि कोई विषय वेदों में ऐसा हो जिस को जड़वादी
विद्वान अनावश्यक समस्तते हैं पर एक समय आता है कि जब
लोगों को उसी के सामने सिर सुकाना पड़ता है। आज संसार
को र अरब वर्ष के लगमग हुए पर किसी से भी वेदों को
परतः प्रमाण तक सिद्ध नहीं किया गया।

## ञ्चन्य ग्रन्थ वेद क्यों माने

१—मूछ संहिताओं के मंत्र बड़े ही गहरे थे, उनके जो भाष्य लोगों ने किये वे वेदों के गौरव की हानि पहुंचाते थे, अब विद्वानों के हृदय में यह प्रश्न उठा कि देन, बौद्ध और दूसरे मनुष्यों के हृदय में वेदों का महत्व किस प्रकार बिठाया जावे जो ग्रंथ वेदों तक पहुँवाने वाले थे। प्रथम तो उनका झान प्राप्त करने में ही बड़ा समय लगता था, दूसरे उनमें से बहुत से भ्रष्ट हो गये थे। अन्त में ब्राह्मण ग्रंथों और उपनिषदों पर ही हिए पड़ी, वेद विरोधियों के सामने जब उनको रक्खा गया तो उन्होंने इसी प्रकार इन प्रन्थों का आदर किया जिस प्रकार योख्य के विद्वानों ने किया है। जब विद्वानों ने देखा कि इन ग्रंथों में वेद विरोधी लेगों को कुछ भी शंका नहीं है तो इन ग्रन्थों का ही नाम वेद रख दिया।

- २—ब्राह्मण लेगों ने विधिमयों के ब्राह्मणों से बचाने और उनकी नष्ट होने से बचाने के लिये यह प्रसिद्ध कर दिया कि मूल वेदों को तो कोई लेकर समुद्र में छुस गया। अब वे कहीं भी नहीं हैं। अब उनके अप्रकट होने की दशा में इन्हीं ग्रन्थों से काम लिया जा सकता था, जिन ग्रंथों में कुछ मांस का विषय भी भरा पढ़ा था। उनके विषय में यह प्रसिद्ध कर दिया कि यह विधान सत्युग के लिये था, जब मनुष्य पशु को जीविति भी कर देते थे।
- (३) ब्राह्मण इन्धां और उपनिषदों को वैसे ही वेद नहीं बता दिया बल्कि इसके कई कारण भी थे उनमें से एक यह था कि वेद शब्द का अर्थ ज्ञान है और इन प्रंधों में भी ज्ञान है इस लिये इनके। भी वेद कहा जा सकता है।
- (४) जिस प्रकार वेद किसी विशेष मनुष्य की रचना न कहलाकर श्रुति (सुना हुआ) कहे जाते थे इसी प्रकार उपनिषदादि भी किसी विशेष व्यक्ति की रचना न कहलाने से श्रुति कहे गये।
- (४) इन प्रंथों का अधिक माग तो ज्यों का त्यें श्रेद ही है। और जो बात विस्तृत रूप में बढ़ादी गई हैं वे समाधिस्थ पुरुषों की हैं जिनका आदर वेदों के समान ही किया जाता है।
- (६) जिस प्रकार मूळ चारों वेद ईश्वर (परमेश्वर, ने बनाये थे, इस्री प्रकार उपनिषदादि ग्रंथ भी ईश्वर, (समाधिस्थ पुरुष, जीवन मुक्त, महापुरुष) के रचे हुए हैं।
- (७) इन ग्रंथों में वेदों के छगभग सभी विषय आगये हैं। जब स्वामी जो ने प्रवार किया तो उम्होंने भी इस युक्ति से छाभ उठाया।

#### दूसरा-सिद्धान्त

प्रायः हमारे भाेले भाई स्वामीजी पर यह देख खगाते हैं कि उन्होने निवृत्ति मार्ग का उपदेश करके देश में भिखमंगों और निकम्मों की संख्या बढ़ा डाली। वदि स्वामीजी प्रवृत्ति मार्ग का ही उपदेश करते तो उन पर यह आक्षेप हो सकता था कि उन्होंने देश में जन संख्या धींगा-धाँगी, और विषय भोग बढ़ाकर देश का सत्यनाश कर दिया। इसमें संदेह नहीं कि इस निवृत्ति मार्ग ने मुखाँ को प्रमादी बना दिया, पर यह हमारा प्रमाद धर्म की दृष्टि से उस प्रवृत्ति मार्ग से उस कर्म वीरता से कई गुना अच्छा है जिसने बाम-काछ में अपना यौवन दिखावा था और जिसने वर्त्तमान असंतोष की श्रमिन प्रकार लित कर रक्खी है। पर इसका अभिप्राय भाले भाई यह कभी न समभ लें कि इम लेग और इमारे पूज्य स्वामीजी प्रवृत्ति मार्ग को महापाप समभते थे, यदि यह बात होती तो वे भी प्रचार कार्य्य बन्द करके कहीं बैठ जाते। पर बात यह न थी, जिस समय शंकर स्वामी हुवे वह बड़ा विकार काल था वैदिक धर्मी लोग ।

(१) विषय-भाग में फंसने के कारण (२) आहस्य से (३) जैनियों और बौद्धों की इठपर सन्यासी होने की अत्यक्त अनावश्यक समभते थे, श्रौर जैमिनि के मीमांसा शास्त्र ने इस पर बिस्कुल ही मुहर लगा दी थी। जि सका फल यह हुआ कि १ सहस्र बर्ष तक देश वेद शून्य रहा, यदि शंकर स्वामी के समान दे। चार सन्यासी भी खड़े होजाते ते। यह दुईशा क्यों होती। इसीलिये उनको प्रवृत्ति मार्ग का खंडन और निदुत्ति मार्ग का मंडन करना पड़ा, इसका यह शाश्य नहीं था कि वे प्रवृत्ति मार्ग के शत्रु थे, नहीं जब वैद्य कि सी रागीकी चिकित्सा

करता है तो वह अपध्य पदार्थ के श्रवगुण और औषधि के गुण ही प्रकट किया करता है। यद्यपि वह यह जानता है कि मेरी औषि में कुछ रोगों के विचार से अवगुण और इस अपध्य पदार्थ में कुछ गुण भी हैं।

मूर्ज मनुष्य यदि अकर्मण्य, प्रमादी श्रीर निकम्मे हे। गये ते। वह उनकी विचार श्रम्बता है। वे सामिक गढ़े से इन अन्धों को निकाछ गये, यदि यह लोग आगे चलकर गिर गये तो अनका कुछ देश नहीं। यह असंख्य साधु शंकर स्वामी ने नहीं बनाये, यह तो दूसरे मतों से आये थे, विचारे स्वामीजी को तो टूटी भुजा गले से बांधनी एड़ी थी, यह भी स्वामीजी की बड़ी मारी युक्ति थी नहीं, तो यह लोग कभी वैदिक धर्म में अपने चेलों को न आने देते, जिन लोगों को स्वतन्त्रता की हवा लग गई थी, वे सामयिक शहस्थ के धन्धों को बड़ा भार समसते हो। स्वामीजी के पीछे उन्होंने चेले मूंडने आरम्भ कर दिये।

#### तीसरा सिद्धान्त

यह कोई वैदिक मूल सिद्धान्त नहीं है केवल प्रक्र नवीन सामिक युक्ति थी जो वौद्धों को परास्त करने में विशेष कर और जैनियों को भी हराने में प्रयुक्त की गई थी।

#### यह नवीन सिद्धानत है

- (१) सब से पुराने भाष्य वेदास्त शास्त्र और उपनिषदों पर बौद्धाबन मुनि के हैं वे इस सिद्धान्त के विरुद्ध हैं। इसी से शंकर स्वामी ने उनका खंडन किया था।
- (२) शंकर स्वामी के समकालीन विद्वानों ने इसे नवीन ही बताया था।

- (३) विज्ञान भिक्षु और रामानुज्ञ ने भी इसे नवीन ही किस्ता है।
- (४) आर्थ्समाज के प्रवर्त्तक स्वामी व्यानंदजी ने भी इसे नवीन ही कहा है।
- (५) पद्म पुराण भी इस मत की छिपा हुआ बौद्ध मत ही कहता है। जैसे

मायावाद भसच्छास्नं प्रच्छन्नं बौद्ध मेवच । मयेव कथितम देवि ! कलौ ब्राह्म रूपिण ॥

(६) इस सिद्धान्त को मान कर सारे शास्त्रों को असत्य मानना पड़ता है। श्रीर मनुष्य एक जंजाल में फंस जाता है।

# क्या यह सिद्धान्त निम् ल है

निर्मूल नहीं है; समाधिस्थ पुरुष के तात्कालिक झान की अपेक्षा विस्कुल सत्य है पर इसकी वैदिक सिद्धांत नहीं कह सकते, हां तात्कालिक सिद्धांत ही हर प्रकार से कह सकते हैं।

# इस नवीन मत का मूल क्या है

- (१) वेदान्त दर्शन और उपनिषदों में योगी की एक विश्लेष अवस्था बतलाई है, जिस में उसकी ब्रह्म ही वहा दिखाई देता है।
- (२) स्वामी सी पूर्व बौद्धों का एक सम्प्रदाय भी इसी मत को मानता था। पर इतना अंतर अवस्य था कि जिस्र को स्वामी जी ब्रह्म नाम देते हैं बसी को बौद्ध प्रकृति माया कहते थे।
- (३) स्वामीजी के परमगुरू गौड़पादजी ने माएडक्य उप-निषद् पर कारिकार्ये छिखीं हैं इन कारिकाओं में इसी अद्वैत-वाद का विवेचन है। इन पर शंकर स्वामी का भाष्य और

श्रानन्दगिरिजी की टीका अभी तक मिछती है। इस से सिस् इआ कि स्वामीजी ने यह सिद्धान्त गौड़पादकी से लिया था।

- (४) छोकोक्ति में प्रधान का अस्तित्व ही माना काता है जैसे सर्वी की प्रधानता से शरद ऋतु, गर्मी की प्रधानता से ग्रीधा-ऋतु और जाट क्षत्रियों के अधिक होने से कहा जाता है कि इस बस्ती में जाट रहते हैं।
- (५) उपासना करते समय उपासक के लिए यह परमाव-इयक है कि वह परमातमा के। आतम स्वक्ष ध्यान में रक्खे। और इसी का अभ्यास करे। जैन मत के येगियां की उपासना इसी विधि से होती है। यह विधि वहाँ सुगम थो उसके साथ ही यह पूर्ण फल प्राप्ति में पूर्ण सहायक भी न थी। क्यों कि आतमा उतनी उच्च श्रादर्श सामने नहीं रखती जितनी कि आतमा को परमात्मवत समसना। पर जिन देवों ने जिस समय के लिये इसे नियत किया था, उस में उस से श्रच्छी विधि दूसरी न थी।
- (६) यह सम्पूर्ण जगत सृष्टि के आदि में ब्रह्म से ही प्रकट होता है और अन्त में उसी में लय हुआ करता है और क्यं कि प्रत्येक पदार्थ का प्रादुर्भाव अपने मूल कारण से ही होता है और अन्त में उसी में वह लीन हुआ करता है इसी से ब्रह्म ही की केवल सस्य और कारण का भी कारण कहते हैं।
- (अ) यह बात भी हम दिखला चुके हैं कि दत्तात्रेय, विष्णु स्वामी के मत, प्रत्यभिन्ना रखेश्वर आदि मतों ने किछ प्रकार समय की आवश्यकता के अनुसार एक ही जल की नाना रङ्ग की बेतिलों में भरना आरम्भ करके अपने २ मतो की ओर लोगों को खींचना आरम्भ कर दिया था। यदि गहरी दृष्टि से देखा जावे तो यह बात होगा कि इस काल के सम्पूर्ण मत एक

दूसरे से ऐसी समानता रखते थे कि उनमं शब्द मात्र ही भेद था, एक तत्त्वकानी विद्वान् एक मत की जड़ में कुल्हाड़ी मार कर सब की धराशायी कर सकता था।

# गौड़पादजी ने इसको क्यों माना

- (१) यह होसकता है कि गौड़पादजी को मूल वैदिक सिद्धान्त का झान न होगा। पर उनकी लिखी हुई कारिकायें ही इस बात को सिद्ध कर रही हैं कि गौड़पादजी अपने समय के अपूर्व विद्यान् थे। फिर यह कैसे हो सकता है कि उनको इस सीधी सी बात का झान न हो।
- (२) वा गौड्पाद एक समाधिस्थ योगी थे, उन्हें ने समाधि में जो अवस्था देखी उसके। ज्यों का त्यां लेगों के सामने प्रकट कर दिया, अद्वैत वादी ग्रंथों में लिखा भी ऐसा ही है कि ज्ञानी की अपेक्षा श्रदेत और अज्ञान (साधारण अवस्था की अपेक्षा द्वैतवाद ठीक है। अब निश्चय हो गया कि बात वास्तव में यही है, क्यों कि जिन लेकि वेदादि को इस मत में मिथ्या बताया गया है, यदि उनको समाधि की अपेक्षा मिथ्या और स्वप्नवत् न बताकर साधारण अवस्था में ही मिथ्या और स्वप्नवत् कह दिया जावे, तो लोक वेद के अन्तर होने से स्वयं यह सिद्धान्त भी मिथ्या हो जावेगा। मला ऐसा कौन भोला भाई है जो वेदों के परम मक्क गौड़पाद और शंकर स्वामी को वेदों का विरोधी सममना ठीक जानेगा।
- (३) वा यह भी हे। सकता है कि जब गौड़ पाद ने बौड़ों के माया बाद की युक्ति प्रमाण सिंहत देखा और उधर वेदान्तादि शास्त्रों में बताई हुई अद्वैत अवस्था को देखा ते। उन्होंने माया शब्द के स्थान पर ब्रह्म शब्द रहने दिया और देखा सिद्धान्त ज्या का त्या रहने दिया।

(४) सम्मव है गौड़ पाद का जिन्म दत्तात्रेय के मत में हुआ हो और उसी मत की शिक्षा पाई हो जो इसी मत का तद्कप था।

#### इस सिद्धान्त के समायिक लाभ

- (१) मायावाद से यह सिद्धान्त कुछ श्रिषिक शान्तिप्रद था। क्योंकि माया जड़ पदार्थ है
- ं२) ईश्वर और वेद विरोधी बीद्ध सहज ही में ईश्वर बन सकते थे।
- (३) इस से विना वाद विवाद किये ईश्वर-वाद को रक्षा सहज ही में ह्या सकती थी, वास्तव में इसने एक गढ़ का काम दिया होगा।
- (४) यदि मायावादी छोगों के सामने ब्रह्म के साथ माया को भी नित्य स्पष्ट शब्दों में कह देते तो लोग उसी गड़े में जा पड़ते। उस दशा में अद्वेतवाद ही सब प्रकार ठीक था।
- (४) मनुष्य स्वभाव से सुगमता और नवीनता का प्रेमी है स्वी भवुत्ति का ध्यान रखते हुये यह सिद्धान्त रक्खा हो क्योंकि यह ते। कर्म की ही बुरा कहता था। लोक वेद के असत्क कहने से बौद्ध जैन सहज में मान सकते थे।

#### स्वामीजी ने क्यों माना

- (१) स्वामीजी ने इसी सिद्धान्त की शिक्षा पाई थी। इसिंख्ये यह सिद्धान्त उनकी नस २ में भरा हुआ था। इस सिद्धान्त की पृष्टि के लिये वे सब प्रकार से तैयार थे।
- (२) यदि इस सिद्धान्त का विरोध करते तो उस समय के विचार के अनुसार गुरू के विरोधी कहताते, मला जिन शंकर स्वामी ने अपनी आँखाँ से कुमारिल की जीवित जलते देखा था। वे अपने गुरु का विरोध कैसे कर सकते थे।

- (३) और ऐसी दक्षा में वे गुरु का विरोध क्यें। करते जब कि इस सिद्धान्त की मानकर बौद्धी की सहज्ञ ही में परास्त कर सकते थे।
- (४) स्वामीजी का उद्देश्य केवल यह था कि किसी प्रकार वेद विरोधियों को वेदानुपायों बनाया जावे इसिलये उनके शास्त्रार्थ बहुधा उन्हों से होते थे। वे जानते थे कि वेदानुवायी तो एक दिन सुमार्ग पर आप ही आजावंगे। स्वामीजी को यदि किसी द्वैतवादी से शास्त्रार्थ भी करमा पड़ा है तो इसे ऐसे चक्कर में डाल दिया है कि जिससे उसका निकलना और स्वामीजी पर आक्षेप करना असम्भव हो गया है। भट्ट भास्कर ने अपने सिद्धान्त की पृष्टि में अवश्य अकाल्य ग्रुक्ति और प्रमाण दिये होंगे इसी से न तो स्वामीजी ने ही उसके हारा हुआ माना है न स्वयं भट्ट भास्कर ने पर श्रद्धेनवाद की ह्या उखड़ने के भय से भट्टभास्कर का खंडन अवश्य किया है, भास्कर का क्या, पांचा दर्शनों का भी खंडन कर दिया। स्वामीक्षी ने बह बड़ा पुण्य कार्य किया था। यद प्रचार के आगे दर्शन कुछ नहीं है।

अब विचार करने की बात है कि स्वामीजी इस सिद्धान्त को न मानते तो कैसा धनर्थ होता। भी ले छोगो स्वामीजी के यदि कृतज्ञ नहीं बनते हो तो उनको बुरा भी मत कहा।

## क्या स्वामीजी का यह मूल सिद्धान्त था

हमारा बह निश्चय है कि स्वामीजी ने उपरोक्त चार कठिनाइयों के हळ करने के लिये ही अहैतवाद का सिद्धान्त रक्खा था पर यह उनका मूळ सिद्धान्त न था। इसका सबसे उत्तम, स्पष्ट और अकाट्य प्रमाण यह है कि वेदान्त दर्शन अ-२ पाद २ सूत्र २६ का भाष्य करते हुये उन्होंने बौद्धां के इस बिद्धान्त का खंडन कर दिया है कि स्नोक और वेद सब मिध्वा कल्पित और स्वप्नवत् हैं। हमारा पूर्ण विश्वास है कि यहि स्वामीजी का देवलेक वास शीघ्र न होता ते। सम्भव है वे बस समय लेगों के सामने वही मूल सिद्धान्त रखते सब कि लेगों का हठ और अन्ध विश्वास कुछ दूर हो जाता।

#### चौथा सिद्धान्त

जिस प्रकार जैन महापुरुषां ने बामियों का पाप रेकिन के लिये उन्हीं तीत पदार्थों की पिरमाषा बदल कर ६ भागों में बांट दिया था इसी प्रकार गौड़पाद वा शक्कर स्वामी ने भी जैनों की नास्तिकता रोकने के लिये ६ भागों में बांट दिया था, इस सिद्धान्त से जैनियों के (मूढ़ जैनियों के) के सिद्धान्त के देा चार ही प्रदन्तों में उड़ाया जा सकता था और साथ ही विशेषता यह कि जहाँ जैनियों के पदार्थों में परमात्मा का नाम भी न था वहाँ इसमें देा जगह नाम पड़ता है।

जिस प्रकार मूल में जैन सिद्धान्तों को असत्य नहीं कह सकते पर उस से निकलते वाले दुष्परिणाम की अपेक्षा वे असत्य कहलाये इसी प्रकार उस सिद्धान्त को भी समभना चाहिये। इस सिद्धान्त के समभने में लाग कुछ भूल भी कर जाते हैं, ब्रह्म के विषय में तो कुछ भगड़ा नहीं; हां ईश्वर के विषय में अम में पड़ जाते हैं। ईश्वर का अर्थ यहाँ परमेश्वर नहीं है वरन् वही वैदिक परिभाषा मुकात्माओं के लिये स्वमभनी चाहिये। जिसकी जैनों और बौद्धा ने भी प्रत्युक्त किया है।

ईश्वर ( मुक्त जीव ) अनादि तो है ही और क्येंकि उसका ईश्वरत्व सदा नहीं रहेगा इसिल्टिप वह अनादि सान्त होगवा।

अन जीन अनादि ते। है हो और क्येंकि नह एक दिन ईश्वर भी बनेगा इसिल्ट उसका जीनत्व सान्त भी होगया।

ब्रह्म और ईश्वर का व्याप्य, ब्यापकता का सम्बन्ध पिता, पुत्र का सम्बन्ध आदि सब अनादि हैं पर एक दिन वह सम्बन्ध जो ईश्वरत्व में है, न रहेगा इसलिए सम्बन्ध सान्त भी है इसी प्रकार जीव का सम्बन्ध भी अनादि है पर एक दिन मुक्त होजाने पर यह सम्बंध कुळ ढीला पड़ जावेगा इसलिए सान्त भी हुआ। यही बात जीव और ईइवर के सम्बन्ध में समक्षनी चाहिए।

माया (प्रकृति) काल की अपेक्षा ते। वैसी ही अनादि है जैसे जीव और देश के विचार से भी वह उसी के समान साम्त है।

अज्ञान (अरुपज्ञाता) जीव के साथ अनादि है पर मुक्त होने पर इसका अन्त भी हो जाता है इसिंछये सान्त भी है।

# जैन सिद्धान्त से तुलना

- (१) दोनें। मतें। के शिद्धान्तें। की यदि जोड़ा जावे ते। मूल्य एक होगा, तोल एक होगी।
  - (२) देनिं। ने अज्ञानियां को नास्तिक वनने में सहायता दी।
  - (३) दोनें। की उत्पत्ति और अन्त भी एक ही भांति हुआ।
- (४) जैन सिद्धांता ने ईश्वर का नाम न लेकर लोगा को नास्तिक बनाया था पर अद्वेतवाद ने दे। स्थान पर भी परमे श्वर का नाम लेकर नास्तिक बनाया।

## वेदों का महिमा

पक दिन मुभे सन्देह हुआ कि सुपर्णा सयुजा सञ्जाया-इस मन्त्र में तीनें। पदार्थों के स्पष्ट कह देने की क्या आवश्यकता श्री पर अब यह ज्ञात हुआ कि छोगें। को इसी प्रकार के स्नम् से बचाने के लिये यह वेद मंत्र परमेश्वर ने ऋषियें। की दिया था।

#### पाँचवाँ सिद्धांत।

स्वामीजी का यह सिद्धांत कोई नवीन सिद्धांत नहीं है, स्था० पार्श्वनाथ, भगवान बुद्ध, म॰ जरतुस्थ, ह० मूसा, ह०ईसा और हु० मुहम्मद ने भी इसको स्वीकार किया है, जहाँ यह सिद्धान्त सत्य है वहाँ छसके साथ ही इससे प्रचार में भी बड़ी सहायता मिलती है। इस में सन्देह नहीं कि कुमारिल भट्ट के प्रायद्वित श्रीर शंकरस्वामी के परिश्रम से ही बौद्ध मत का नाम मिटा था, पर स्वामी के इस लिद्धान्त ने भी छोगें। को अपनी ओर खींचा था। साधारण योग्यता के मनुष्या का धर्म केवल अपने महापुरुष की श्रद्धा पर ही निर्भर होता है वे उस मत के तस्य को कुछ भी नहीं समभते। इन छोगी को अपने मत में लाने के लिये इनके महापुरुषी के समान को स्थिर रखना अनि· वार्य हो बहुत ही नीच अथवा बहुत ही उच्य हृदय के मनुष्या को छोड़कर जन साधारण धर्म परिवर्तन और अपने श्रद्धेय के अपमान को एक साथ स्वीकार नहीं कर सकते। हमारा निश्चय है कि संसार का कोई भी अच्छे से अच्छा मत इस सिद्धांत को विना माने कभी नहीं कैल सकता, इस विषय का पृरा २ विवेचन हम आगे करेंगे, यहाँ पर केवल इतना कह देना आवश्यक है कि, इस सिद्धान्त में स्वामीजी की मृत्यु हो जाने के कारण आर्य्य जाति की राष्ट्रीयता, उसके साहित्य, और उसके धार्मिक भावें। को बड़ा ही धका पहुँचाया है। इस में अपराध किसी का भी नहीं है, यदि कुछ अपराध है तो देश के अभाग्य का है। जाति का सारा खेल स्वामीजी की श्रकाल मृत्यु ने विगाड़ दिया, नहीं तो आज आर्थ्य जाति की यह दुर्दशा न होती, गोमाता की और देवियों की इस प्रकार अर तिष्ठा न होती। दुष्टा का मुख भी न देखना पड़ता।

## क्या स्वामी जी ने बुरा किया था

वे मनुष्य जिनसे कुछ करना घरना तो आता नहीं, बस कटाक्ष करना और दोष निकालना ही आता है, सामयिक युक्तियों को छल और दंभ भी कह डालते हैं। यदि इन्हीं बातों का नाम छल रक्खा जावे तो, कोई भी महापुरुष इस छल से श्रक्लता न बचेगा। जो भेाले भाई यह नहीं जानते कि छल का अर्थ क्या है, इह क्यों पाप है ? वे बिना सोचे सममें क्यों आश्चेप कर देते हैं। संसार का कोई भी कमं जो मनुष्यों के कल्याण के लिये किया जाता है वही धर्म है।

स्वामी दयानन्द सरस्वती जैसे टस से मस न होने वासे महापुरुष ने भी स्वामीजी के इस कार्य्य को अच्छा कहा है।

हम नहीं जानते कि जब हम लेगि, वामियों के अत्याचार रोकने के कारण जैन महापुरुषों और बौद्धों के वेद-विरोध को भी श्रद्धा की दृष्टि से देखते हैं तो फिर शंकर स्वामी पर कि सी प्रकार का श्राक्षेप करना कितना अन्याय है।

स्वामीजी पर आक्षेप तो जब है। सकता था, जब कि वे स्पष्ट यह न लिखते कि अज्ञान की दशा में (साधारण अवस्था में ) द्वैत वाद ठीक है और ज्ञान (समाधि अवस्था) की अपेक्षा अद्वैत वाद सत्य है। स्वामीजी पर आक्षेप ते। उस समय है।ता जब वे साधारण ज्ञान रखने वाले बौद्धा की इस बात का खंडन न करते कि जगत, वेद की मिथ्या सममना चाहिये।

# जाति भेद कैसे उत्पन्न हुआ

बौद्ध मत ने यद्यपि देश की प्राचीन सामाजिक और राष्ट्रीय अवस्था के पछटने का प्रत्यक्ष कोई यक्ष नहीं किया पर उसका अप्रत्यक्ष कप से बड़ा गहरा प्रभाव पड़ा। बौद्धों का सूछ मंत्र 'अहिसा परमो धर्मः' था, इस सिद्धान्त को विवश होकर उन लोगों ने यहां तक बढ़ा दिया था कि वे हिंसक जीवों शत्रुओं को भी मारने में महापाप समझते थे, वहीं अशेक जो वैदिक मत में होने के समय में इतना वज्र हृद्य और वीर था कि विदेशियों को उसका नाम सुनकर भी उबर आ जाता था, वहीं बौद्ध होने पर इतना कोमल हृद्य बन गया कि किसी को धमकाना बुरा समकता था वहीं वैश्य पुत्र हर्ष जो वैदिक मतावलम्बी होने की दशा में अपने समय का एक ही वीर था, जिसने कभी पराजय का नाम भी न सुना था। वहीं दक्षिण देश के चालूक्य स्त्रियों की साधारण सी सेना को देखकर कांप गया और खुप कान दबाकर भाग आया।

यदि राजा लोग युद्ध करने के लिये तैयार भी हा जाते ता बौद्ध साधु बड़े अप्रसन्न होते, यहाँ तक कि कभी २ तो श्राप देने की धनकी भी देने छगते थे, इसका परिणाप यह हुआ कि विदेशीय जातियाँ आक्रमण करने लगीं और राज्य का कुछ न कछ भाग दबालेतीं एक सहस्र वर्ष में विदेशीय जितयाँ भर गई, यदि वैदिक राजा चन्द्रगुप्त मौर्य्य और विक्रम आदि इन जातियों को न रोकते ते। प्राचीन वंशों का नाम भी मिट जाता, यह जातियाँ कुछ समय तो अपनी असभ्यता में रहती थी भीर पोछे से बोद होजातीं थीं हिंदू मत में इनके लिये कोई स्थान न था। हां यह नियम अवस्य था कि बौद्ध मतावस्त्री यदि अपने को किसी वर्ण का बतावें तो वे हिन्दू अवस्य हो सकते थे। इस विषय में वह काल विल्कुल आज कल के समान था आज एक मुसलमान आर्थ्यसामज में आकर अपना सम्बन्ध कर सकता है पर पौराणिक मत में उसके क्रिये कोई स्थान नहीं है हां पौराणिक लोग आर्थ्य समाजियों को अपने समाज में ले सकते हैं। बीद मत में वर्तमान आर्थ

समाज की भाँति जन्म-सम्बन्धी जातीब और सामाजिक नियम न थे, इसिंछिये वे लोग विना जाति और वंश का विचार किये ही सम्बन्ध करते थे।

जब यह जातियाँ हिंदू मत में आगई तो धर्म शास्त्र की आज्ञानुसार उनकी इस स्वच्छता को रोकना आवश्यक था। यदि ब्राह्मण और जैनी लोग आचार विचार को न मानते ते। वर्ण-व्यवस्था स्थिर करने में कुछ वाधा न पहनी।

चाहे स्वामीजी के विषय में यह बात न कही जावें, पर इस में कुछ भी संदेह नहीं कि बहुमत उनके विरुद्ध ही था, स्वामीजी जनता को इच्छा के विरुद्ध कुछ नहीं कर सकते थे, प्रेम ते। इस बात की कभी आशा देही नहीं सकता, अब रहा राज्य भय से। यह विवारा ही उस समय क्या कर सकता था जब सब प्रकार से शिक्षियाली सुसलमान बादशाहों ने भी दूर से ह थों को फिलाकर भीजन लेना स्वीकार कर लिया था। अब जो बौद्धादि मतों के मनुष्या को मिलाना भी आवश्यक था, क्योंकि ट्टी भुजा गले से ही बाँधनी पड़ती है, तीर्थ जाने पर तो मुंडाना ही पड़ता है। बनारस में चांडाल से बचने की घटना यह साफ़ प्रकट करती है कि स्वामीजी अपवित्र जातिया से बचने के लोकिक व्यवहार को बुरा ही नहीं जानते थे, क्योंकि इन लोगों से छूत करना वैदिक काल से ही चला आता था, हां अब उसने जन्मवाद का गहरा हम धारण कर लिया था।

स्वामीजी को इस लौकिक व्यवहार के विरुद्ध आन्होलन करने की कोई आवश्वकता भी न थी क्योंकि उस काल में कूत-खात से हानि तो कुछ भी न थी हां कुछ लाम अवश्य थे, जिनकी कि कुछ व्याख्या हम आगे करेंगे। इमारे विचार में यदि देश में मुसलमान और ईसाई आकर अकृतों को इस्क कर ऋषि मुनिया के नाम का मिटाने का प्रयत्न न करते तो आर्थ्य समाज्ञ, और राष्ट्रीय महासभा कभी इस प्रश्न का इतना गहरा रूप न देती।

जब स्वामीजी ने देखा कि भिन्न २ आचार, विचार और वंशां की अतियां हिन्दू मत मं आगई तो चे एक चक्कर में एड़ मये कि वर्ण व्यवस्था किस प्रकार स्थिर की जावे। एर कार्य्य तो चलाना ही था इसलिये टट्टे फूटे वर्ण बना दिये। इस बात को इस निश्चय नहीं करसके कि यह वर्ण-व्यवस्था स्वामीजी की मृत्यु से पहिले ही बन गई थी, वा उनकी रुग्णावस्था के समय में बनी अथवा उनके पश्चात। क्योंकि स्वामी जी के जो प्रंय रचे हुये बतलाये जाते हैं उनमें बड़ा संदेह हैं। नहीं कह सकते कि वे किस शंकराचार्य्य ने रचे हैं। एर एक बात तो सब प्रकार सिद्ध होगई है कि पौराणिक, सामाजिक नियमों का प्रस्ताव स्वामी के जीवनकाल में स्वीहत अवद्य हुआ था। चाहे लोगों ने उसका इप कुछ से कुछ कर दिया है। क्योंकि वेदिक बातों में जो कुछ समयोचित एरिवर्तन किये गये वे साधारण बुद्धि से कुछ सम्बन्ध नहीं रखते।

#### वर्ण-व्यवस्था

प्रथम वर्ण ब्राह्मण बनाना था इन में से कुछ लोग तो पहिले से ही ब्राह्मण कहे जाते थे चाहे वे किसी सम्प्रदाय के थे, इन पुराने ब्राह्मणों में प्रायः शैव, वैष्णव, वामी, कापालिक, जैन और बौद्ध मत से आये थे। श्रव जितने अब्राह्मण आचार्य थे इन में से बहुतों ने तो जब ५ वीं शताब्दी में ही बौद्ध मत का सूर्य दलता देखा और ब्राह्मणों ने मत की चढ़ते हुये देखा ते। अपने को ब्राह्मण चिल्ाना आरम्भ कर दिया था, अब जो ब्राह्मार्य अपने की ब्राह्मण नहीं कहते थे इनको भी ब्राह्मण माना, क्योंकि प्रथम ते। यह लाग विद्वान् दूसरे उनकी सत्य परायणता, तीसरे डनके विगडने का भय था चौथे यदि उनके। ब्राह्मण न माना जाता तो क्या माना गता पांचर्वे यदि ब्राह्मणों की ओर से इन आचार्यों के। ब्राह्मण न माना जाता तो अन्य वर्ण भी विधर्भियों की अपने २ वर्ण में स्वीकार न करते । पुराणें। के देखने से पता चलता है कि इस विषय पर भगड़ाभी चला है, हम देखते हैं कि पुराणों में विषय कुछ चल रहा है और बीच 🖟 घींगा घांगी से वर्ण व्यवस्था का भगडा ठुंस दिया है। जहां देखिये वहां ब्राह्मणत्व की तवाही। अब वर्ण ते। बन गया पर परस्पर खान, पान और विवाहादि के सम्बन्ध कैसे स्थिर किए जार्ब, भला दक्षिण देश के नम्बुद्धि और ग्रुद्धाचरण रखने वाले ब्राह्मण एक कापालिक वा बामी को अपनी पुत्री कैसे दे सकता था, उधर इन रँगक्टी का विश्वास भी अभी कुछ नहीं था। इसिलिये इस के सिवा कुछ उपाय न था कि ब्राह्मणा की भिन्न २ जातियाँ बनादी जावें श्लीर कह दिया आवे कि परस्पर सम्बन्ध करे।। उस समय के लिए यह बपाय सर्वथा उचित था, जा ब्राह्मण आचार, विचार की मानते चले आते थे वे भी इस से प्रसन्न थे ही। पर जे। लोग दूसरे मतो से आये थे वह भी इस से प्रसन्न हे। गये क्यांकि उन : में से बहुत से ते। देवीजी के प्रसाद के उपासक थे, बहुत से इस नवीन मत में आने श्रीर पुराने मत के छूटने के मेाह ा बड़े खिन्न थे, वे लेग नहीं चाहते थे कि इस बन्धन पूर्ण मत में जाकर अपनी विञ्चली बातें। का तिलाञ्चली दे डाउं।

माछावारी नम्बुद्धि ब्राह्मण इसी से अन्य ब्राह्मणों को ग्रुद्ध ब्राह्मण नहीं मानते, पर उनकी भी शारीरिक बनावट इस बात को प्रकट कर रही है कि वे भी कुछ गड़बड़ी से बचे हुए नहीं हैं। वे लोग जो कोई बड़े आचाय्यं तो नहीं थे पर उन में ब्राह्मणों का भी कुछ रक्त था, उन्हें उन के कमों के सम्बंध से ज्योतिषी, पिड्या, भरारा और भाटादि के नाम दे दिये। चौथी शताब्दी शाशक से जातियों को क्षत्रों नाम से पुकारा जाना बन्द होगया था, जो मनुष्व राज्य करते थे, वे अपने २ वंशों के नाम से प्रसिद्ध थे, इसका कारण यह था कि बौद्ध मत ने अपने प्रबल प्रभाव से चैदिक वर्ण व्यवस्था और वंश गौरव को बिल्कुल उलट पुलट कर दिया था। क्या आश्चर्य है कि वर्त्तमान खत्री जाति प्राचीनों की बंशज हो, हमें जड़ां तक पता चला है खत्रियों की बहुत सी बातें क्षत्रियों से कुछ लगार भी खाती हैं, इसी प्रकार जाट नामक जाति में कुछ बातें अभी तक प्राचीन चन्द्र बंशीय क्षत्रियों अर्थात् कौरव पाँडवों से टक्कर खाती हैं, पर इन जातियों की गिरावट ऐसी विवश कर देती हैं कि, जिससे हम इनके विषय में कुछ भी निश्चय नहीं कर सकते।

यद्यपि सामाजिक शासक जातियों को क्षत्री कहने में कुछ भी हानि नहीं थी, क्यों कि उनमें क्षात्र धर्म के सब पूरे २ गुण थे, और बाम काल में ऐसा हा भी खुका था म० बुद्ध स्वयं शक जाति के होने से शाक्य वंशीय क्षत्री कहलाते थे. पर उस काल में जन्मवाद ने ऐसा गहरा रूप धारण नहीं किया था। विदेशीय जातियों के लोगों को क्षत्री नाम दने में एक भगड़ा होने का भय था कि कहीं वे जातियों जो अपने को राम, कृष्णादि के बंश से बतलाती हैं विगड़ न बैंहें। ६०० ई० से जब हिन्दू मत ने कुछ उभरना आरम्भ कर दिया था, यह जातियाँ अपने को राजपुत्र कहने लगी थीं, इस का कारण यह था कि यह लोग बाह्यणों का तो इसलिये मान करते थे कि वे हम को नौच वंश से न कहने लगे, उधर बौद्धों को इसलिये प्रक्षत्र रखते

थे, कि उनके मत में जम्म का कुछ मूल्य नथा। राजपुत्र नाम ऐसा था कि जिस को किसी मत का मनुष्य भी सुरा नहीं कह सकता था।

इसिलिये इनका नाम राजपुत्र ही रहने दिया। बह एक नियय है कि जिन आतियों को अपने शत्रश्रों का सामना रहता है वेपरस्पर मिल ही जाती हैं। दूसरे क्षत्रियों को दूसरे राजाओं की कन्या लेने का अधिकार सदा से रहा है उद्वपुर चिस्तोड़ के विशुद्ध क्षत्रियों के पूर्वज ने नौशेरवाँ बादशाह की पोतों से अपना विवाह किया था।

अग्नि कुछ के राजपूर्तों के विषय में यह बात प्रसिद्ध है कि वे वंश के क्षत्री नहीं हैं, केवल यह ( शुभ कर्म ) के क्षत्री हैं पर पक बात तो उनको ही प्राचीन क्षत्रियों का वंशज सिद्ध करती है कि जब विदेशीय जातियों के आक्रमण आरम्भ हुये थे और उधर बौद्ध मत ने बर्ण व्यवस्था तोड़ दी थी तो यही अग्नि कुछ के क्षत्री तैयार किये गये थे ∤ दूसरे जिस काल में सब लोग बौद्ध मत की लहरों में बहे जा रहे थे, उस समय यही लोग वेदों के रक्षक थे । हमारी इस नवीन धारणा पर वह आक्षेप हो सकता है कि जब अग्निकुल के राजपृत पुराने क्षत्रियों के वंशज थे तो उनको नवीन दीचा देने और उनका नाम बदलने की क्या आवश्यकता थी, इस का उत्तर यह है कि इन लोगों को अपने वंश और गोत्र का कुछ भी झान न रहा होगा, और अज्ञान के साथ इन लोगों में से बल-वीर्घ्य का हास भी हे। गया था। स्वामी द्यानम्दजी सरस्वती भी यहीं मानते हैं। इतिहास ने तो चिल्कुल ही उल्टी गंगा बहा डाली। इसिलिये अब भविष्य में जो अपने की यज्ञ से क्षत्री मानते थे वे वंश से भी क्षत्री मानें स्रीर जो लोग अपने को वंश से क्षत्री मानते थे अब उनमें से कुछ लोग यह से भी मानने लगे।

हमारे पास अनेक प्रमाण ऐसे हैं कि जो राजपुत्र दूसरों के। नीच श्रीर अपने के। कायर होते हुये भी उच्च समके बैठे हैं, उन लोगों के। हम म्लेच्छ सिद्ध कर सकते हैं।

तीसरा वर्ण वैश्व होना चाहिये था, पर आर्ष ग्रंथों में जो गुण, कर्म, स्वभाव, बतलाये थे वे पूर्ण कप से किसी में भी न थे। बौद्ध काल में जो जातियां जो कर्म करती चली आती थीं वही उनका नाम भी था, इसिलये उन लोगों के वही पुराने नाम बिणक, व्यापारी, बनजारे किसान, माली आदि रहने दिये। और उनकी भी भिन्न २ जातियां चना डालीं। धीरे २ धन-बानों ने भूमि देवों की छपा से वैश्य की पदवी प्राप्त करली, इन वैश्यों में कुल जातियां तो ऐसी हैं कि वे थोड़े ही काल से राज्यच्युत होकर वैश्य बन गई हैं।

बौधे वर्ण शूद की भी यहीं दशा हुई।

#### अभिमान असत्य है

यह बात बड़ी भारी खोज से ज्ञात होगी कि किस जाति में प्राचीन आयों का गुद्ध अथवा अधिक रक्त है। पर यह बात तो निश्चय होगई है कि राजपूतों और वैश्यों में विदेशीय जातियों का रक्त अधिक है। और ब्राह्मणों तथा शूरों में उनसे बहुत ही कम है। क्योंकि जितनी जातियां बाहर से आई वे खासक होकर आई थीं और जब राज्यच्युत हो जाती थीं तो कृषी, व्यापार करने लगती थीं। वीद्ध काल में विदेशी लोग भी आचार्य्य बने थे, पर भारतीय ब्राह्मणों के सामने वे असम्य लोग इस अधिकार के अधिक नहीं पा सके। इस बात को सभी जानते हैं कि जन्माभिमान के काल में शुद्ध तो कोई बनता ही नहीं है।

इन बातों के लिखने से हमारा यह अभिष्मय नहीं है कि हम लोगों की वंशावलियों पर चोट करना चाहते हैं। लोगों में श्रूटा अभिमान इतना भर गया है कि वे बिल्कुल कायर, दृष्ट्र, ज्ञान श्रूप और मृतक स्वक्षण होते भी एँडे मरे जाते हैं, वे दूसरों को नीच समभते हैं इसी लिये हम को यह सारा मंडाफोर करना पड़ा है। हम नहीं जानते कि लोग क्यों घमंड में मरे जाते हैं जब सम्पूर्ण मतुष्य जाति उन्हीं ऋषियों की सन्तान है जिनकी ये असत्वाभिमानी हैं। जो लोग कुल करके दिखा रहे हैं उनका अभिमान सर्वथा ठीक है। कायर से कमें चीर सहैव उन्न रहता है। पर कठिनाई तो यह आपड़ी कि कमें चीर तो अपने को छोटा बतलाते हैं और यह कायर और निर्लब्ज लोग अपने को छुल विचित्र ही प्राणी बतलाते हैं।

# सन्यासियों में भी भेद पड़ा

आर्ष प्रंथों से यह सब प्रकार सिद्ध है कि सन्यासियों के सम्प्रदाय न थे, पर श्रीद्ध काल में ३६० मतों के साधु थे, उनमें से बहुत से पेसे थे कि उनकी मनुष्य भी नहीं कहा जा सक्का, इस लिये इन के भी भिन्न २ सम्प्रदाय बना दिये।

सब को अतिथि सत्कार का पात्र बतलाकर गते बाँधना पड़ा। इन मतों में कुछ ऐसे भी साधु थे जो गृहस्थी भी थे। माने। वे दोनें। ही लेकों का आनम्द लूटते थे, इन्हीं लेकों में से जोगी, गुसाई और वरुवे हैं। जहाँ तक हमारा निइवब पहुँचा है वहाँ तक हम यही कह सकते हैं कि शंकर स्वामी वाले सम्प्राद के सन्यासी दंडी बने और अन्य वैदिक सन्यासी सरस्वती कहे जाने छगे।

# इस विषय में इतिहास के प्रमाण

- (१) बैदिक काल में बिस्कुल भेद नहीं था, फिर जो इतनी आतियाँ बनी, इसका कोई विशेष कारण अवस्य था, जाति भेद का कारण जन्मवाद में केवल रक्त का भेद हो सकता हो वहाँ अन्मवाद का पूजन होता है वहाँ गुण कर्म गीण हो जाया करते हैं।
- (२) श्रल्वेद्दनी लिखता है कि किसी समय कुछ जातियाँ परक्पर सम्बन्ध कर लेती थीं पर अब वे ऐसा नहीं करती।
- (३) कुछ समय हुआ कि गजर, जाट, श्रहीर लाग एक दूसरे का हुका पीते थे पर यह प्रधा श्रव वन्द होती जाती है।
- (४) बुक्छ इंडिया में मि० ड्यडज़ ने सिद्ध किया है कि बुद्ध से पहिले कर्म से भी जाति बदल जाती थी।
- (५) महामारत में ते। अनेक प्रमाण ऐसे मिछते हैं कि वर्ण परिवर्षित हो जाता है।
- (६) पुराणों में छिखा है कि मिश्र से इतने मनुष्य आये जिन में से इतने २ ब्राह्मण असिद वर्णों में सिमिलित किये गये। यदि मिश्र का अर्थ मिश्रित अवस्था है तो भी यह बात सिद्ध हो गई और यदि मिश्र का अर्थ यही अफ़ीक़ा का मिश्र देश है तो भी यह बात सची होगबी।
- (७) मिश्र और शाकद्वीपीय शब्द को चाहे कितना ही ताड़ा, मरोहा जावे पर इनका अर्थ वही विदेशीय लेगा करना पड़ेगा।
- (=) ब्राह्मणों में गौड़ें। की पदवी उच्च मानी जाती है। पर गौड़ नाम न जाने कीन सी भाषा का शब्द है जहाँ तक निश्चय हुआ है यह द्रविड़ भाषा का शब्द है। पर जिस गौड़ नाम के नगर से यह लोग अपना सम्बन्ध प्रकट करते हैं वह

नगर १२ वीं शताब्दी से पूर्व छखनौती कहा जाता था उसका नौर नाम मुसलमानों ने अपने प्यारे नगर गौर के नाम पर रक्खा था। इसी प्रकार कान्यकुब्ज नाम भी = वीं शताब्दी से पूर्व का सिद्ध नहीं होसकता। क्योंकि = वीं शताब्दी में कक्षोज का नाम कामपल्य था।

- (६) कहने के लिये १० प्रकार के ब्राह्मण हैं पर गिना सावे ता असंख्य प्रकार के।
- (१०) भारतवर्ष का सब से प्रमाणित बंश भी नवीन खोज ने संदिग्ध सिद्ध कर दिया इस का आशय यह नहीं है कि हमारे पूर्वजों के वंश से अब कोई भी नहीं है, नहीं वरन् बहुत सी जातियाँ उग्हीं की वंशज हैं बदि कोई इस बात का पूरा चित्र देखना चाहते हैं कि बीद्ध मत इपी बेतल के जल को किस अकार पौराणिक मत इपी बोतल में भर कर रंग बदल दिया है तो वे कुपया नैपाल देश की यात्रा करें।

# क्या वत्तमान छूत-छात मूर्खों ने गढ़ी थी

जिस समय यह वर्णव्यवस्था स्थिर की गई उसी समय यह भी प्रश्न था कि जिन लोगों को हमने अपना बनावा है उनके साथ अपने पन की कुछ कियात्मक सहानुभूति अथवा सम्बन्ध भी तो हेरना चाहिये। यदि इन लोगों के साथ किसी प्रकार का सम्बन्ध न रक्खा गया तो यह लोग अपने को अलग ही सक्तमते रहेंगे, और किसी दिन फिर हमारे पक्के शत्रु वन जावेंगे। उस समय बौद्ध संसार बड़ा ही असंतोष फैला इआ था। इन मनुन्यों के भ्रष्टाचार, संदिग्ध तथा उदासीनता ने और अहासाणों की पुरानी छूत छात ने इस प्रश्न को और भी गम्भीर बना दिया था इन नवीन हिन्दु श्रों को न तो वे अळूत ही बना सकते थे क्योंकि इस अपमान से सारे बन

में आए छगने का भय था और न इनसे सब प्रकार का संस्वन्ध करना ही ठीक था, इसमें यह भी भय था कि कहीं यह लाम हमकेर भी न डुवेरिं।

यदि कोई सज्जन यह कहें कि उन आचार शून्य आचारवाँ को शूद्र बना देना चाहिये था, और यदि वे कुछ भगड़ा करते ते। राज दंड से काम लेत प्रथम ते। जिन लेगा को अपने साथ मिलाना है उनके साथ ऐसा वर्चावा ही नीति और धर्म देगों के विरुद्ध है। दूसरे राज दंड देने वाले राजा जो स्वयं बौद्ध मत से भी आये थे वे ऐसा कर के अपने लिये क्या आशा रखते ?।

यदि सम्पूर्ण भारत वर्ष में उस समय कट्टर हिंदू राजा भी होते ताभी ऐसा नहीं कर सकते थे। जब महाराज हुर्घकी मृत्यु के पश्चात उनका सेनापित अर्जुन राजा बना ते। हिन्दू होने के कारण चीन से आये दल का हर्ष के समान सत्कार ने किया, इस पर इन लोगों ने कुछ घृष्टता की तो अर्जन ने इन होगों को दंड दिया इस बात पर चीन, तिब्बत और नैपाल के बौद्ध इतने कुद्ध हुये कि उन्हों ने चीन के एक जनरस्र वानस्यून दिसे की सेना छेकर भेजा, उसने अचानक आकर ४ सहस्र मनुष्यों को मार डाळा, १० सहस्र मनुष्यों की नदी में डूवा दिया, ४८० नगरा को जलाकर नष्ट कर दिया, और अर्जुन को उसके परिवार सहित पकड़कर साथ ले गया। इस घटना से बौद्धों और हिन्दुओं के व्यवहार में कुछ असंताष फैल गया था। उस समय के विद्वान् इस घटना की जानते हुये कभी ऐसा काम नहीं कर सकते थे। निदान विद्वानें। के सामने अब यह प्रश्न आकर खड़ा हुआ कि कोई ऐसी बिधि होनी चाहिये जिस से सम्बन्ध है। भी और धोड़ा है। संसार में सम्बन्ध की जब्भोजन है। सारे सम्बन्ध प्रत्यक्ष वा अप्रत्वक्ष इसी मेाजन के आश्रित हैं। वैदिक प्रंथा में इस प्रश्न के लिये और ता कुछ सामग्री न मिली केवल मनुस्मृत्त में इतना ही लिखा मिला कि पतित और आचार शून्य मनुष्या से बनाव करना चाहिये, दूसरे घी में बना भाजन कुछ अन्तर से भी खा सकते हो। पर जी भाजन घी में न बना हो उसकी तुरन्त ही बीके में बेठ कर खाला (क्यांकि थोड़ी देर के पश्चात वह बिगड़ जाता है) इन वाक्यों की तात्कालिक आवश्यकता के लिये यह टीका की गई कि श्रंत्यज लोगों से ता छूत रक्खी जावे। पक्के भाजन की कुछ देश, काल और पात्र के श्रंतर खा सकते हैं और कब्बे भाजन को देश, काल और पात्र के भेद से भी नहीं खा सकते अर्थात केवल काल के अन्तर ने दे। बच्चे देश और पात्र के और दे डाले। यदि इन दोनों सूत्रों की व्याख्या की जावे तो निम्न लिखित नियम निकलते हैं।

(१) अक्टूतों को छे।ड़कर पकवान को अपने से दीच लेागें। के हाथ का भी खा सकते हैं।

- (२) उसे अधिक समय के पीछे भी खा सकते हैं।
- (३) उसे चौके से दूर भी खा सकते है।
- (४) कच्चे भाजन की अपने से नीच लेगि के हाथ का
  - ( ५ ) उसे अधिक समय रख कर मत खाओ ।
  - (६) उसे चौके से दूर मत हे जाओ ।

इस बात को सब लोग जानते हैं कि पकवान कमी २ दिक,
टेइलों और त्योहारों पर ही बनता है। उस समय मनुष्य
गुद्ध ही रहते हैं यदि किसी मनुष्य का भाजन भवन अगुद्ध भी
हो तो कुछ विता नहीं क्योंकि इस पकवान की दूसरी जगह
बैठ कर खा सकते हैं। जिन पर्वती देशों में वावल खाया जाता
े था वहां पर रोटी को ही पकवान बनाना पड़ा, वस्र उतार कर

कचे भेजन की खाने का भी यही अभिप्राय था कि साधारण अवस्था में वस्त्र जो प्रायः मैले रहते हैं, उनकी पहन कर भेजन मत किया करें। और पकवान की वस्त्र पहिन कर खाने का यह आश्य था कि कभी २ खा सकते हो।

इस बात की सभी जानते हैं कि सभी लोग अपने आचार्य की बड़ा मानते हैं, इसिलये सब लोग अपने र सम्प्रदाय के हाथ का बनाया भीजन खा सकते थे। ब्राह्मणों की पद्वी उस समय न्याय से वा विवश हाकर समान थी, पर अन्तर अनमिल ब्रांक थे इसिलये सब लोग एक दूसरे के हाथ का पका ही भीजन खाने लगे। विचारे अल्लूतों की किसी के हाथ का खाने में कुल बाधा न थी।

यह रेत की दीवार खड़ी तो करदी पर आगे चल कर फैलने लगी अर्थात शुद्ध सम्प्रदाय के अब्राह्मणों ने मद्य, मांस का सेवन करने वाले नवीन ब्राह्मणों के हाथ का भोजन करने से बचाव किया फिर तो उन ब्राह्मणों ने और उनके मुंडे मंडाये पिछले चेलों ने क्रूत की बड़ाकर सबकी ही नीच सिद्ध करने का यत्न किया। नवीन सन्तान जिसने चेदिक धर्म के संस्कारों में कुछ शिक्षा पाई थी वह अपने माता पिता से भी बचाव करने लगी। अब इन लोगों में जिन लोगों ने मांस त्याग दिया था वे अपनी जाति के मनुष्यों से भी छूत करने लगे। जो मनुष्य अभव्य पदार्थों को सेवन करता है, उसका शुद्ध लोगों से कृत करना व्यर्थ है।

#### धन्यवाद

उन महा पुरुषों के पद पंकर्जी में श्रत्यन्त ही श्रद्धा भिक्त और विनय-भाव से भुकने के छिये आर्थ्य सन्तान के सिर न्याकुळ हो रहे हैं जिन्होंने ऐसे कठिन प्रश्न की कितनी सुगमता से हरू कर दिया। पर समय का चक बड़ा बुरा है आज यही अपूर्व चतुराई की बात इतनी अनावश्यक और जाति केनाश का मूल बन गई है कि लोग उन विद्वानी की मूर्खों के नाम से पुकारते हैं।

सच बात है मनुष्य की बार्ते अटल और नित्य सिद्धान्त नहीं होतीं।

# गोत्र और वंशावलि का रहस्य

आज हमारे देश में शुद्ध से लेकर ब्राह्मण तक सब अपनी २ उपजाति को उच तथा पुराने ऋषियों की वंशज और इसरी उपजातियों को नीच सिद्ध करने का यत कर रहे हैं। यह असंतेष जाति की श्रकमेरायता ने उत्पन्न कर दिया है, यह एक साधारण सी बात है कि जब किसी मनुष्य में गुण कर्म का अभाव हो जाता है तो वह स्वमाव से आत्म राखा होने के कारण अपने का उच्च सिद्ध करने के लिये जन्मवाद की कची भित्ती का सहारा हेने लगता है। और जिस मनुष्य में कुछ कर्म बीरता होती है वह केवल अपने कर्म और गुण का ही आश्रय लिया करते हैं। जन्म वाद और गुण, कर्म-वाद यद्यपि परस्पर एक द्सरे के सहायक हैं पर आज हमारी जाति के अञ्चान ने, इनको एक दूसरे का शत्रु बना दिया है। इस बात से मुकरना बड़ा भारी पाप है कि जन्म का प्रभाव गुण कर्म, स्वभाव पर पड़ता ही नहीं है पर वे लाग इनसे भी अधिक वावी हैं जो जन्म की प्रधानका देकर, मनुष्यों के विशेष गुज और श्विक्षा की उपदेश की दृष्टि से देखते हैं इस में सन्देह नहीं कि जन्म के साथ ही मनुष्य को जो परिस्थिति मिलती है. उसी पर उसकी योग्यता का सद्दारा है, पर यह ता अनिवार्च्य नहीं है कि परिस्थित सदा अच्छी ही मिले, कोई समभदार महान

इस से भी नहीं मुकर सकता कि जिल प्राणी की जहाँ जन्म दिया है उसमें कुछ विशेष महत्व अवश्य होता है। नहीं ता भविष्य-दर्शी ऋषि लोग पैत्रिक सम्पत्ति और दाय भाग के विषय में ही नियम बनाते। पर इसका यह आशय नहीं है कि इस में अयवाद भी नहीं हे। सकता थदि किसी मनुष्य का पुत्र विधर्मी अपवा पागल होगया है तो वह धर्म शास्त्र की आजा नुसार कुछ भी श्रधिकार नहीं रखता उसके स्थान पर पिता का दत्तक पुत्र अधिकार रखता है । धतराष्ट्र यदि अयोग्य था ते। विद्वानों ने उसे राज गद्दी पर नहीं बैठने दिया और जब लोगों ने कुछ नियम से गिरकर फिर उसे बिटा दिया तो यही ब्रत स्वयं धृतराष्ट्र और संसार के नाश का कारण हुई। शास्त्र ने जो जन्म की प्रधानता दी है वह केवल इस लिये दी है कि **उसका, ग्रुण, कर्म, स्वभाव अथवा शिक्षा**∙और संस्कार से बड़ा गहरा सम्बन्ध है। यदि जन्म में इन बार्तों के उत्पन्न करने की कि नहीं है ते। वह वास्तव में वैसा ही व्यर्थ है जैसा कि धर्म शास्त्र में काष्ट्र का हाथी बतलाया गया है जब तक कोई मनुष्य अपनी योग्यता से सिद्ध करके न दिखाई, इम कैसे विश्वास कर छंकि वह उसी उश्व वंश से है जिस से वह बतलाता है। अच्छे २ उश्व कुलों की स्त्रियां नीव जातियों और मुसलमानों तक से संयोग करके सन्तान उत्पन्न कर रही हैं। जिस मनुष्य में कायरता आदि गुण ता गीद्द से मिलते हैं और कहता है अपने की सिंह का बचा, वह पागल नहीं तो और क्या है। देखो प्रताप, शिवाजी, और माई दयासिंह, राम, कृष्ण की संतान थे ते। उन्होंने देश से अत्याचार की नष्ट करके सिद्ध करिया । शंकर, रामानुत, रामानन्द, द<mark>यानन्द यदि</mark> क्र**िल कणाद की सन्तान थे ते**। संसार के। <mark>दिला कर दिका</mark> दिया जो मनुष्य कुछ करना धरना नहीं जानता वह कर्म से अर्थ माने हो नीच और जन्म से माने ते। महा नीच।

यचिष हम पीछे ही सिद्ध कर चुके हैं कि लोगों का जन्म पर अभिमान करना सर्वधा व्यर्थ है पर यहां पर हम इतना और कहे देते हैं कि जो मनुष्य अयोग्य होते हुए योग्य महापुरुषों का अपने को वंग्रज बतलाते हैं वे लोग उनको भी अयोग्य, कायर और निर्लाउन सिद्ध करते हैं। क्योंकि यह स्वामाविक बात है कि नागोरी गो को देखकर उसके उच्च बंश का और गधे को देखकर उसके नीचवंश का ध्यान आप ही आ जाता है। एक शुद्ध जो स्वमाव से ही स्वयं सेवक है, वह प्रकट करता है कि मैं अपने ही बाप से हूँ और एक क्षत्री जो पक्का कायर है वह सिद्ध करता है कि मैं किसी नीच

आज जन्माभिमानियों के असत्याभिमान का श्राधार गोत्र और वंशाविलयां हैं इम अब इस कुफ्त को भी तोड़े देते हैं।

### घमंड थोता है

(१) यदि सब मनुष्य शुद्ध श्राय्यों की सन्तान होते ते। यह उपजातियां क्यों बनर्ती।

यह ऊंच नीच का प्रश्न क्या खड़ा होता।

- (२) यदि गोत्र और वंशाविक्त श्रादि ही तुम्हारे वंश को । डच बतलाती हैं तो हम इन के द्वारा शूदों को भी तुम से उच्च सिद्ध कर सकते हैं।
- (३) राजपूत लोग गोत्र और वंशाविलयों का विश्वास उस समय तक क्यों नहीं करते जब तक उनके नातों का तांता न बँध जावे।

किसी अभिमानों से प्रइन किया जावे कि तुम्हारी जातिका क्या नाम है वह कहेगा कि अमुक नाम है। अब उससे उस जाति की न्युत्पत्ति पूछागे तो वह कहेगा हम उस महायुक्त को सन्तान से हैं। अब उससे पूछा कि अजी बुद्धू मियां क्या इस नाम का तुम्हारी जाति में एक ही गोत्र है. तो इसपर वह कहेगा बहुत से गोत्र हैं तो इससे किर प्रश्न करों कि क्या वे ऋषि जिनके नाम पर यह गोत्र रक्खे गये थे, तुम्हारे उस महापुरुष की सन्तान से हैं अथवा वह महापुरुष इन सब को सन्तान था। प्रथम तो वह चुप ही हो जायगा और यदि बहुत कहेगा तो इतना और कहेगा कि जब सन्तान बढ़ गई तो गोत्र बदले गये तो इस दशा में भी गोत्र पर अकडना व्यथ हो जायगा।

- (५) अनेक गोत्र ऐसे ऋषियों के नाम पर हैं जिन विचारों की सन्तान ही आगे न चळी।
- (६) यह बात क्यों कही गई कि जिस को गोत्र का पता न हो वह अपना गोत्र काझ्यप रखळें। क्योंकि पौराणिक गाथा के श्रनुसार सब कइयप (परमात्मा) की ही सन्तान है।
  - (७) सारी वंशाविष्या भगवान् शंकराचार्य के पीछे बनी हैं
- (二) कुछ जातियों के नाम देशों पर हैं अनसे पूछिये कि आप का नाम देश उर क्यों कि जा गया। वे कहें की हम उसी देश से सम्बन्ध रखती हैं। अब उनसे पूछो कि तुम्हारी जाति के जो मनुष्य दू नरे प्रान्तों में रहते हैं, उनको फिर इसी नाम से क्यों पुकारते हो। इस पर वे यह कहेंगे कि आचार विचार के कारण पंता करते हैं तो फिर यह बताश्रों कि तुम्हरा आचार मिन्न क्यों है वे कहेंगे देश, काल के भेद से तो फिर यह कहिये कि क्या दूसरे प्रान्त में रहने वाल तुम्हारे लोगों पर वहाँ के आचार का प्रभाव न पड़ेगा। यद पड़ता है तो उस से तुम्हारा आचार क्या संबन्ध रखता है। तुम क्यें अपनी काति में गिनते हों।

- (१) बहुत से गोत्र विस्कुल ऊटपटांग रक्ले हुये हैं। जैसे पूरवन्दर के राजा ने इदयपुर के राजा की अपना गोत्र पूछित्या बताया था। भाटों की डरा धमका कर इसकी व्युत्वित्त यह बनवाई कि हनुमान जी के पसीने की लंका जाते समय एक महली खागई थी उसी से हमारी जाति है।
- (१०) भिन्न २ शारीरिक बनावट ही इसको सिद्ध कर रही हैं। अनेक प्रथायें अभी तक ऐसी हैं जो विदेशीय जातियों से ही सम्बन्ध रखती हैं।

### इस विषय में शास्त्रों के प्रमाण

(१) जिन शंकर स्वामी के समय में यह नाना प्रकार की जातियां बनी हैं उनकी रची हुई शंकरनीति में स्पष्ट यह श्लोक पढ़ लीजिये कि

न ज्ञात्या ब्राह्मणश्चात्र क्षत्रियो वैश्येवच । न शूद्रो न चवै म्लेच्छो भेदिता गुण कर्मभि ।

प्रत्येक मनुष्य अपने काल की आवश्यकता को पूरा करने के लिये अपना प्रन्थ रचता है इसी नियम के अनुसार शंकर स्वामी ने लोगों के इस भ्रम को दूर करने के लिये कि जन्म से ही वर्ण होते हैं यह इलोक रचा था।

(२) मनुस्मृत्ति की सूत्रों से इलोक बद्ध करने वाले ने स्पष्ट लिखा है कि लेगों ने अनेक वेद विरुद्ध स्मृत्तियां रच-मारी हैं। इन्हीं की भाँति एक स्मृत्ति का नाम अन्निस्मृति है जो कि किसी दक्षिणी ब्राह्मण ने नवीं शताब्दी में रची है उसमें लिखा है।

ज्योतिर्विदोह्याथर्गाणः कीराः पौराण पाठकाः । श्राष्ट यज्ञे महादाने वरणीया न कदाचन ॥ आविकाश्चित्रकारश्च वैद्यो नक्षत्र पाठकाः । चतुर्विमानपूज्यन्ते बृहस्पति समा यदिः ॥

श्रव विचारने की बात यह है कि ज्योतिषी, अथर्वपाठी, कीर, पुराणपाठी, श्रविक, चित्रकार, त्रैद्य, नक्षत्रपाठी ब्राह्मणों को लेखक ने क्यों अपूज्य बतलाया। इसका उत्तर कोई जन्माभि मानी नहीं दे सकता पर इसकी तह में एक गहरी बात है। श्रादि स्थि से आक्ष्यों का यह नियम चला आता था कि वेदों के। इपात्र को कभी नहीं पढ़ाते थे। आपस्तम्ब स्वा में लिखा है कि—

आथर्णस्य वेदस्ये शेष इत्युपदिशन्ति ।

जिसका अर्थ यह है कि उत्तम शूद्र अथर्व वेद पढ़ सकता है। इसी सनातन नियम के आगे सिर मुकात हुये शंकर स्वामी ने नवीन ब्राह्मणों को ज्योतिष, वैद्यक, अथर्व वेद पुराणादि का पढ़ना पढ़ाना रक्खा था। यदि कोई महानुभाव यह कहें कि इसका शंकर स्वामी से कुछ भी सम्वन्ध नहीं है वरन् वेद न पढ़ने ब्राह्मणों के लिये एक शकार की चेतावनी है सो यह बात ठीक नहीं है क्योंकि प्रथम तो यह बात प्रसंग के विवक्कल विवद्ध है दूसरे इस स्मृति में स्पष्ट लिखा है कि—

अंगीकारेण ज्ञानीनां ब्राह्मणनुष्रहेण च । पूयन्ते तत्र पापिष्टा महापातिक नोपिये ॥

अब विचारने की बात है कि वे कीन से महापातकी बौद्धादि से भिन्न थे जो जाति के ले लेने और ब्राह्मणों की रूपा से पिंबन होगये। (३) यही नहीं ब्रह्मनिर्णयादि ब्रन्थों में तो स्पष्ट ही लिखा है कि—

> सारखा, पारखा, खंडा, गौडा, गूजर, संज्ञकः । पंच विप्रा न पूज्थन्ते वाचस्यत्ति समायदि ॥ आभीर, कंका, यवनाश्व, भृंगा नारास्तथा माळव देशविप्राः ।

श्राखे, विवाहे, खलु. यज्ञकर्मणि ते वर्जिता यद्यपि शम्भु तुल्या ॥

इतिहास से यहां सिद्ध किया गया था कि उत्तरीय भारत के ब्राह्मणों में विदेशीय रक्त है। उसी को इन प्रन्थों ने स्पष्ट कह दिया है इस पर भी यदि कोई अकड़े तो यह मुर्खता है

### एक विशेष बात

श्रनेक तुच्छ विवार के मनुष्यों ने समक रक्का है कि

श्राह्मण बनने के लिये केवल थोड़ी श्रथवा बहुत संस्कृत पढ़लेना पर्याप्त है यह उनकी मूर्खता है उनको याद रखना चाहिये

कि युधिष्ठिर, राम, कृष्ण. विदुर, जनक. धर्मब्याध आदि ने
पूर्ण विद्रान् और धर्मात्मा होत हुए भी कभी श्राह्मण बनने का
दावा नहीं किया। वर्णाश्रम धर्म का मूल मंत्र यह है कि
वह सम्पूर्ण समाज को संतोष पूर्वक अपनी २ योग्यता और
देश काल की परिस्थिति के अनुसार दोनों प्रकार की उन्नति
का अधिकार देता है। यह योक्य की माँति असंतोष और
स्पर्धा का पाठ पढ़ाकर दूसरों की आजीवका श्रीनना
नहीं सिखाता वह यह नहीं कहता कि जा मनुष्य श्रधिक चालाक
और बळवान है। वही दूसरों का धन हड़्य कर मोटा हो जावे।

# गोत्र और वंशावितयों की उत्पत्ति

जो जातियाँ कभी बौद्ध मत में नहीं गई, वे तो अपने ं गोत्रादि को पहिले से ही जानती थीं। पर अधिक मनुष्य ऐसे ही थे जो बौद्ध मत में जाकर हिन्दू मत में श्राये थे। इनमें जो लोग विदेशी थे, उनके तो गोशादि कुछ हो हो नहीं सकते, और जो देशी थे वे बौद्ध मत में जाकर सब कुछ भुता बैठे थे। पुराने हिन्दू तो धर्म कृत्यों में गोत्र का उच्चारण करते ही थे, पर नवीन हिन्दू कैसे करते इसिलये उस समय के विद्वानों ने उनके भी गोत्र, अ, ब, स. ऋषियों के नाम पर रख दिये और साथ ही इस विचार से कि कहीं किसी दो जातियों के समान गोत्रीय ब्राह्मण श्रादि वर्ण आवश्यकता में अन्वे होकर इन जातियों में गड़बड़ न करदें, किसी विशेष मनुष्य, विशेष नदी अधवा देशादि के नाम पर उनकी जातियों के भी नाम रखदिये। बहत से यिद्धानों ने जब वंश और गोत्र की टक्कर मिलती न देखी तो यह भी कह दिया है कि गोत्र का सम्बन्ध उस ऋषि से है जिससे किसी वंश के लोगों ने शिक्षा पाई थी। इस बात से यद्यपि इमारी बात की पुष्टि होती है पर इस बात में सार कुछ भी नहीं है। कश्यप ऋषि की पौराणिक गाथा का यदि आलङ्कारिक न मानकर सत्य मान लिया जावे ते। इस से वैदिक सिद्धान्त टटता है। क्योंकि इस दशा में कर्यप की सन्तान ने परस्पर ही विवाह किया होगा पर जिस समय हम उत्पत्ति को वैदिक काल में लिखे अनुसार मानते हैं तो सिद्धान्त कुछ नहीं टटता, और गोत्र भी वैसा ही सत्य हो जाता है जैसा कि उसके शब्द से प्रकट होता है। इस सिद्धान्त के अनुसार हम इस परिणाम पर पहुँचते हैं कि आदि में गोव का सम्बन्ध उसी ऋषि से था जिसकी मैथुनी सृष्टि आगे चली,

बदि ऐसा न करते तो एक ही ऋषि की सन्तान परस्पर विवाह कर बैठती। अधिक से अधिक गोत्रों का यह ताँता बाम काल तक ठीक रहा होगा। और बौद्ध काल में उन थोड़े से लोगों का ठीक रहा होगा जो कभी बौद्ध नहीं हुने। सम्भव है कुछ विचार शून्य भाई विद्यानों के नवीन अ. ब, स, नामक गोत्रों को एक ढोंग ही समभे बैठे हों, इसल्पि इस विषय पर कुछ संक्षेप कप से प्रकाश डाले देते हैं। उसके देखने से पता बलेगा कि उस समय के विद्यानों की यह कितनी बुद्धिमत्ता थी।

#### गोत्रादि का महत्व।

- (१) वैदिक धर्म का यह अटल सिद्धान्त है कि सगोत्र विवाह कभी मत करो, इस सिद्धान्त की पश्चिम के डाक्टरों ने जो प्रशंसा की है वह वैदिक विवाहादर्श नामक प्रन्थ के पदने से ज्ञात होगी। जब नवीन वर्णव्यवस्था के अनुसार अपनी ही उपजाति में विवाह होने निश्चित होगये तो इस विचार से कि आगे गक्बड़ न हो, नवीन हिन्दुश्रों के गोत्र बना दिये।
- (२) गोत्र सं दूसरा लाभ यह था कि वह लोगों में सैदिक महापुरुषों के प्रति श्रद्धा और भक्ति को बढ़ाता है आदि में तो इन गोत्रों का लेगों। पर कुछ प्रभाव नहीं पड़ा पर आगे चल कर नवीन हिन्दुर्श्चों की सन्तान उनकी अपना श्रद्धेय, पूर्वज मानने लगी और इस प्रकार विध्वमी होने के स्थान पर पक्के जन्माभिमानी होगये।
- (३) यदि गोत्र न होता तो एक भारी दफ्तर विवाह के लिये बनाना पहुता।
- (४) यदि गोत्र न होता ते। दाय आग के विषय में बड़ी गड़बड़ मच जाती अन्य मनुष्य इसी प्रकारसम्पत्ति को हड़प जाते

जिस प्रकार सन् १६२३ ई० में बंगाल देशीय एक धनी मुसल्मान की सम्पति की स्वामिनी एक अनाथ छड्डकी बन वैठी थी।

- (४) संसार में जिस जाति के पास अपने पूर्वजों का इतिहास नहीं उसके उदने में बड़ी २ बाधा पड़ती हैं। राजपूत लोग जब भाटें। के मुख से अपने पूर्वजों की बीरता से भरे करखे सुनते थे तो वे उनकी और अपनी मान मर्थादा के लिये मिट जाते थे सिक्खों के सामने जब गु० गोकिन्दसिंहजी की बीरता आजाती थी ता अपने जीवन को वे तुच्छ समक्ष लिया करते थे। गोत्र, षंशावलि, और संकल्प क्या है? यही इतिहास का मूछ मन्त्र हैं। जेग लाभ यह तीन शब्द पहुँचा सकते हैं वह लाभ इतिहास के असंख्य पोथे भी जनता की नहीं पहुंचा सकते।
- (६) सन् १८६६ ई० में जब प्रबुद्ध भारत (पत्र) के प्रतिनिधि ने स्वामी विवेकानन्दजी से विधर्मिया की शुद्धि के निषय में कुछ प्रदन किये ते। उन्होंने कहा हिन्दू धर्म में ते। सब से बड़ा गुण यहां था कि वह दूसरों की अपना बना लेता था। इस पर प्रतिनिधि ने पूछा कि स्वामीजी उनकी किस जाति में मिलाया नावेगा, ते। इस पर उन्हों ने हँसकर कहा नाम की बात मत पूछा बस जे। कुछ है इसी नाम में है। उनका संकेत इन्हों बातों की ओर था।

# जातीय गौरव से भरजाञ्जो

हम लोग नहीं २ सारा संसार गोत्र और वंश गौरव के। बड़ी अद्धा हि से देखता है, वह जाति संसार से मिट जावेगी जिस में गौरव नहीं है, पर वह जाति उस से भी पहिले मिट जावेगी जिसको झूडे अभिमान ने खा खिया है, पापी और दुष्ट मनुष्या को छोड़ कर किसी को छोटे ब्यवसाय अथवा क्रंश के कारण नीच समक्ष ने वाले सदा धक्के खाते हैं। हम लोग गौरव का बड़ा आदर करते हैं इसी लिये हमने किसी विशेष जाति का उल्लेख नहीं किया। इस भय से कि दम्बू हिन्दू कहीं और न दब जावें।

### संस्कारों में गोत्रादि का कार्या

प्रायः पश्चिमी बातों के गुलाम, और अश्रद्धान मनुष्य जब धार्मिक कृत्यों को पौराणिक विधि से करते हुये देखते हैं, तो बार २ के संकल्प और गोत्र के उच्चारण पर बहुत खिक्की उड़ाया करते हैं। यदि यह भाई इन बातों के महत्व की समभते तो कभी ऐसा न करते। यदि इन वार्तो की बार २ कहने का नियम न रक्खा जाता तो इनकी रक्षा कमी नहीं हो सकती थी, यदि इनके। भी पुस्तकों में बन्द कर दिया जाता ता अन्य प्रन्थों की भांति यह भी नष्ट हाजाते, दूसरे जे। प्रभाव इनका बार २ कहना रखता है वह पुस्तकों में बन्द <mark>होने से</mark> कभी प्राप्त नहीं हा सकता। चीनी और युनानी असिमान करते हैं कि हमारे पास सब से अधिक पुराने इतिहास हैं तो हम अपनी अवनत दशा में भी यह कह सकते हैं कि मित्रो! यदि तुमको ६ सहस्र वर्ष के इतिहास पर घमंड है ते। इमारे पास यह गोत्र और संकल्य २ अर्व वर्ष के प्राने इतिहास चिन्ह आज भी मौजूद हैं। इमने अपने विपत्तिकाल में चाहे कम बद्ध इतिहास के। खेा दिया, पर उसके निचेड़ की रक्षा उस में भी करली जिन इतिहासों से जीवन में पलटा नही उन से क्या लाभ । जब इतिहास अपने की सदा दुहराता है ते। उसके तस्व की रक्षः करनी ही पर्याप्त है।

जो पिन्यसी विद्वान् अपने की इतिहासज्ञता का ठेकेदार समभते थे, उनकी स्वीकार करना पड़ा है कि ब्राह्मण लेग इतिहास के भी पूरे पंडित थे। हम लोग भूमि की आग्रु २ अर्घ वर्ष के आस पास सदा से मानते हैं पर पश्चिमी छोग, मूर्गर्भ शास्त्र के विरुद्ध अभी तक वहीं अछापे जाते हैं।

#### यजमान ला संकल्प का पैसा

ब्राह्मण छोग जब बात २ में संकल्प का पैसा माँगते हैं, तो इस समय होगों की श्रद्धा उन से जाती रहती है. यह बात भी बड़ी गहरी है। विद्वानों ने सोचा कि यह नवीन ब्राह्मण वैसे तो क्या धर्म की बातों की रक्षा करेंगे, इस लिये इन के पीछे कुछ प्रछोभन लगा देना चाहिये जिसकी चाँद में यह कुछ न कुछ करते ही रहें। बस इसीलिये यह संकल्प का पैसा और बात २ में दके लगा दिये थे। यदि इन लोगों को एक साथ देने का नियम होता तो अब तो ४ प्र० सै० ब्राह्मणों को ही संकल्प बाद होगा उस समय तो सब शून्य से गुणा लाये होते।

# वर्त्तमान वंशावलियां

भारत वर्ष में राजा लोग तो सदा से अपनी बंशाविखयां रखते आये हैं, यह बात पुराण रामायण और महाभारत से भली प्रकार सिद्ध हैं, पर जनता में वंशाविख्यां रखने का नियम स्वामी जी के समय से बना है, ऐसा करने में यह लाभ थे।

- (१) अपने वंश का पता गोत्र सिंहत लिखा भी रहे। जिस से दाय भाग में भगड़ा न पड़े।
- (२) बौद्धों के विरुद्ध अपने पूर्वजों में श्रद्धा उत्पन्न करने के लिये।
  - (३) भाटों की जीविका के छिये।
- (४) पीछे से कुछ वंशाविलयां अपने को उच्च सिद्ध करने के लिये भी लिखी गई जैसा कि अब भी होने लगा है।

# मुसलमानों की वंशावलि

जब मुसलमान यात्रियों ने देखा कि भारत के मनुष्य अपने गे।त्रादि के घमंड में इतने पक्षे हैं कि वे हमको नी ब समभते हैं ता उन्हें। ने भी वंशाविक गढ़नी आरंग्य करदी, और क्या आइवर्य है कि भारत के बन्दी माटों ने ही यह बात जाकर सुभाई हो मुसलमान भी अपनी वंशाविक बाबा आद्म और होवा से मिलाते हैं। पर अब यह बात सिद्ध होगई कि आदम और होवा की कहानी बाम काल में यात्रवल्क्य ऋषि के बचनों का माव न समझकर यह दियों ने गढ़ मारी थी और उनसे मुसलमानों ने ले ली थी। पर इस ने सैक्यद, और जुलाहे का प्रश्न मुसलमानों में भी खड़ा कर दिया।

# खाट से नीचे क्यों लेते हो

हिन्दुओं में सब का यह चचार है कि मनुष्य मरकर अप वित्र होजाता है इसी लिये उसको प्राण निकलने से पूर्व भूमि पर लेते हैं, यह लोगों का भ्रम मात्र है। वैदिक काल का यह नियम था कि वे खाट पर मरने को पाप सममते थे, श्रवैदिक काल में आकर इसका अर्थ यह सममने लगे कि इस लकड़ी की खाट से नीचे उतार लेने से ही मुक्ति मिलजाती है, स्वामी जी के समय में लोगों को इसका रहस्य फिर बतलाया गया, और क्योंकि स्वामीजी को लोगों में त्याग उत्पन्न करना अभीष्ठ था, इसलिये इस प्रथा को ज्यों का त्यों रहने दिया। कुछ काल के पीछे लोग इसके रहस्य की फिर मूल गये और मृतक को अपिषत्र समभने लगे।

# भंगी के हाथ से मुक्ति होगी

स्वामीजी ने देखा कि कहीं इस छूत छात का यह परिणाम न हो कि लोग एक दूसरे को नीच समभने लगें, अब वे यह सोचने लगे कि इसका उपाय क्या किया जावे। संसार की सभी जातियों के मनुष्य अपने मृतकों का बड़ा आदर करते हैं, आर्य्य लोग ता अपने मतक को हवन कंड में रख कर चृतादि पदार्थों से आहुति दिया करते थे, आर्थ्य जगत में यद कोई सबसे पवित्र चीज है ते। वह यहहै। अफ्रीका की बर बर जातियाँ भी अपने मृतकों का इतना आदर करती थीं कि मसाला लगाकर उनका वड़ी सावधानी से रखती थीं। अब बिचारने की बात है कि ऐसी पवित्र, श्रद्धेय वस्तु की मुक्ति भंगी को नीच समभते हुये कैसे मानी जा सकती है। स्वामीनी ने लोगों को नीच ऊंच के गहे में गिरने से बचाने के लिये माना यह लेम्प जलादिया था कि मृतक की मुक्ति मंगी के ही दाथ से होगी, इस में एक रहस्य यह भी था. कि भंगी जो स्वच्छता का राजा होता है, उसको अग्नि देकर कर देना अनिवार्य्य है । हमारे शत्र कहते हैं कि हिन्दुओं के पूर्वजों ने मंगी को नीच समभ कर ही अक्कृत कह दिया था यह उनका अञ्चान है, इस विषय पर हम वैदिक काल में ही अच्छा प्रकाश डाल चुके हैं पर यहां पर इतना और लिखना उचित समभते हैं कि इस काल में भंगी को जो अछूत बतलाया उसका आशय यह नहीं था कि लोग उनको पशुसे भी नीच समभते हैं। जिन विद्वानों ने ,हिन्दू साहित्य पर थोड़ी सी भी दृष्टि डाली है वे जानते हैं कि हिन्दू विद्वानों की यह सदा से नीति चली आती है कि जिन बातों का वे जनता में प्रचार करना चाहते हैं तो उनकी प्रशंला को आकाश में पहुँचा

देते हैं और जिन बातों की वे बुराई करते हैं ग्रथवा उनसे बचाव कराना चाहते हैं ते। उनकी बुराई की पाताल में पहुँचा देते हैं। इस अतिशयोक्ति का विद्वानों पर तो अधिक प्रभाव नहीं पड़ता पर जन साधारण पर ३न आवेशों का बड़ा गहरा प्रभाव पड़ता है, क्योंकि साधारण मनुष्यों में विचार शक्ति ते। होतो नहीं उन का मरना, जीना धर्म, श्रधर्म, कर्तब्य और निषेघ केवल उनके आवेशों पर ही निर्भर होता है ह० मुहस्मद ने इन्हीं आवेशों की शिक्षा देकर मुर्ख जातियों को सभय जातियों का स्वामी बनादिया था, आज हम कहे देते हैं कि मुसलमानों को वही जाति अपने बस में रख सकती है जिस के आवेश उन से भी अधिक बढ़े हुये हैं।। दया का पाठ पढ़ाने वाली ईसाई शक्ति अपने आदि काल में मुसलमानों को न दबा सकी पर श्रवश्य तातारियों ने अरबों को (जिनमें कुछ सभ्यता श्रागई थी) पेसा परास्त किया कि कई लाख मुसलमानों के सिर दजना नदी की रेती में काट कर फेंक दिये और उनके बढ़ते हुये साम्राज्य को चंगे सखाँ और तैमूर ने नट कर दिया। मुजल मानों को जो नीचा मुद्री भर सिक्ख क्षत्रियों ने दिखा दिया वह परम नीति कुशल मराठों और अनुपम वीर राजपूर्वा से न दिखाया गया।

संसार के सभी मत मांस खाना पाप बतलाते हैं, बौद्ध लोग तो इससे बुरा पाप ही कोई नहीं समस्रते पर जितने निरामिष भोजी इस अश्रद्धा के समय में आर्थ्य जाति में मिलेंगे उतने कहीं न मिलेंगे, इस का कारण यह है कि हिन्दू लेगा अपने बच्चों को बचपन से ही इतनी घुणा मांस से उत्पन्न कर देते हैं कि मांस को देखते ही लोगों का बमन है। जाता है।

इसी सिद्धान्त के श्रनुसार भँगी से छूत के सिद्धान्त की बहुत बढ़ायाथा, मूल बात केवल इतनी थी कि भंगी का अस बड़ी ही मेहनत का है, उसे सताना ठीक नहीं है। सेवा के कमीं में उसका कर्म सब से बड़ा है। इसीलिये उसकी किसी भी यहादिक में घन व्यय करने की आवश्यकता नहीं। इसीलिये हिन्दुओं में मंगी के नेग सब से अधिक रक्खे गये हैं। इसीलिये किस्तुओं में मंगी के नेग सब से अधिक रक्खे गये हैं। इसी अच्छे प्रवन्ध की छपा है कि योख्य जैसे धनवान देश में लेग बेरोजगार मारे फिरते हैं पर दीन भारत क एक मंगी नहीं जानता कि अकाल किस चिड़िया का नाम है। येखिय वालो जिस साम्यवाद के लिये लालियत हा रहे हो वह भारत से ही तुम को मिलेगी।

# श्राद्ध श्रीर तर्पणादि

श्राह्म, तर्पण, और तेरहवीं आदि धर्म कृत्य वैदिक काल में भी थे पर इस समय आकर इन का कप बदलना पड़ा। बौद्ध मत का यह एक सिद्धान्त था कि न दुल को दुल मानो न सुख को सुख मानो। माता, पिता, पुत्र आदि के मोह में मत फँसो और निर्वाण पद की तैयारी करते रहा। जन साधारण पर इसका यह प्रभाव पड़ा कि उन्होंने अपने माता, पिता, पुत्रादि के प्रति कर्चव्य को ही त्याग दिया था। दुख में सुख मानने केलिये वे मृत्यु पर भी सहभोज उड़ाते थे उस समय युवावस्था में कदाचित ही कोई मरता था अब स्वामीजी ने माता, पिता, पुत्र आदि के सम्बन्ध के। बढ़ाने के लिये, और ब्राह्मण लेगों की आजीवका ध्यान रखते हुये पुरानी बातों में विशेष परिवर्त्तन करित्ये। नैपाल के बौद्ध साधु जिस पात्र में भिक्षान्न लेते हैं उसको वे पिडपात्र कहते हैं पिड शब्द का क्या अर्थ है इसे विद्यान स्वयं विचार लें॥

# ताम्बूलं समर्पयामि नमः

वैदिक काल से ही ताम्बूल, अक्षत, पुष्प नैवेद्य, रोली, चन्दन, कलावा आदि शुम चिन्ह और आदर प्रदर्शक समके जाते थे। बौद्ध काल में भी बहुत ही वेद विरोधी लोगों की छे। इकर सभी लोगों में इनका प्रचार था। इस बात को हम पीछे ही लिख चुके हैं कि १ सहस्रवर्ष तक यहाँ को बड़ो ही अश्रद्धा की दृष्टि से देखा जारहा था स्वामीजी ने यहाँ का श्रादर बढ़ाने के लिये इन आदर प्रदर्शक बातों का मा यह विधि के साथ जे। इसी आता है पर बात अपने महस्व से शून्य नहीं है।

#### त्रिकाल-संध्या

धर्मशास्त्र में सन्ध्या के दो ही समय लिखे हैं और लोक में भी ऐसा ही है। धर्म शास्त्र में जो दो समय नियत किये हैं, वे बिलकुल ही ठीक हैं, निस्सन्देह प्रातःकाल और सायंकाल दो ही समय ऐसे हैं, जब कि मनुष्य का चित्त कुछ ठिकाने रहता है अथवा रह सकता है। संस्कृत में संध्या शब्द का अर्थ भले प्रकार ध्यान करना है। पर १ सके साथ ही दो कालों के मिलने का नाम भी संध्या होता है सायंकाल को तो सभी सन्ध्या कहते हैं। पर प्रातःकाल को भी विद्वान पूर्व यन्ध्या ही कहने हैं। देव वाणी होने के कारण इस भाषा में यहां विशेषता है, इस बात को हम वैदिक काल में प्रकट कर चुके हैं, कि वैदिक सिद्धान्त मानो भूगोल हैं और यह सृष्टि मानो चित्र है। संसार की किसी भी भाषा में यह विशेषता नहीं है। सृष्टि का आदि और उसका। अन्त दोनों ही काल ऐने हैं, जब कि मनुष्य के हृदय में परम-पिता के प्रति भक्तिका समुद्र विशेष कर से अहरें मारता है, इसी प्रकार दिन आदि और उसका अस्त भी यही विशेषता रखता है।

जिस प्रकार अनी स्वर वादो मूर्ति-पूजक अरबों में ह0 मुह-ममद ने ईस्वर वाद के प्रचार के लिये पांच समय नियत कर दिये थे इसी प्रकार भगवान शंकर स्वामी ने भी जैनों और बौद्धों की ईस्वर-वादी बनाने के लिये तीन समय रख दिये थे, जिस प्रकार मुहम्मद साहब ने हाथ में मूर्ति छिपाने वाले लोगों के लिये हाथ खोल कर नमाज पढ़ने की आहा दो थी, इसी प्रकार स्वामीजी ने यह दिन का समय रख दिया था।

# रज वीर्यं की रचा करो

बहुत से भाई कहा करते हैं कि दुहिता शब्द का प्रयोग करनेवाली जाति में मुसलमानों की भाँति एक ही वृत्त में हेरा फेरी के विवाद को प्रथा कैसी पड़ी। इस समय के विद्वानों के सामने तीन प्रदन थे जिनके हल करने का यदि कोई उपाय था ते। यह था कि तुमलाग अपने रज वीर्य्य की रक्षा लगे। वे प्रदन यह हैं।

- (१) लेगों में स्पर्धा उत्पन्न करके आचार, विचार, और वैदिक धर्म के प्रति श्रद्धा वृद्धि श्रौर विचा वृद्धि की जब जमाना ।
  - (२) प्राचीन स्नागों की रक्षा करना।
- (३) गुण, कर्म, स्वभाव के अनुसार विवाह करने कराने का सरस मार्ग।
- (४) बौद्ध लोग अन्यायुन्ध सम्बन्ध करते थे, इसलिये कोर्गो की इस बान की लुड़ाने के लिये भी यह आवश्यक था।

### विदेशों में मत जाओ

आप से आप यह प्रश्न उठता है कि वैदिक साहित्य में ते! विदेशों में व्यापार और प्रवार करना धर्म लिखा है और पौरा- णिक प्रंथों में इसका निषेध कर दिया है, यह परस्पर विरुद्ध बातें कैसे लिख मारीं। यह नियम प्रवी शताब्दी में बनाया गया था क्योंकि उस समय प्रथम ते। बौद्ध संसार में ही अपने मत के घटने और तीर्थस्थानों के ब्राह्मणों के हाथ में चले जाने से बड़ा श्रसंतोष फैला हुआ था, दूसरे दिवम से मुसलमानों के भी आक्रमणों के होने का भय लगा हुआ था। इस समय समुद्र यात्रा कासम्बन्ध ब्रह्मा, स्याम और चीन देश से ही था, इसलिये समुद्र यात्रा भी वर्जित ठहराई गई।

# ंगो माता श्रोर गंगा माई

संसार में किसी जाति के उत्थान का मूल मन्त्र स्पर्ध है, जिस जाति में अभ्युद्य अभिमान अथवा अञ्चान वश यह गुण नहीं रहता वह अवनित की प्राप्त होती है। स्पर्धा और उत्कर्ष का चोली, दामन का साथ है पर जब स्पर्धा तमोगुणी होकर ईच्या बन जाती है तो उस समय इससे हानि भी होने लगती है पर एक गुण इस में उस समय भी रहजाता है कि वह मनुष्य को आलस्य प्रमाद और अकर्मण्या में फँसाकर हाथ पर हाथ धर कर नहीं बैठने देती। कर्म ही जीवन का चिन्ह होता है। आर गित शुन्य होना ही मृत्यु का चिन्ह है। स्पर्ध का मृत्य सत, रज, तम, के पात्र विचार से घटा बढ़ा करता है।

समस्रदार, कर्मवीर, और गैरतमन्द मनुष्यों में स्पर्धा स्वभाव से ही होती है, इनके विरुद्ध मुर्ख, अकर्मण्य और निर्छक्त लोगों में इसका सर्वथा अभाव ही होता है। प्रथम श्रेणी के लोगों में इस गुण को उत्तेजित करने और दूसरी श्रेणी के मनुष्यों में स्पर्धा उत्पन्न करने के लिये यह आवश्यक है कि वे अपनी प्रत्येक अच्छी वस्तु का आदर करना सीखें. श्रीर शिचकों का यह कर्तव्य है कि इसकी शिक्षा सामग्री एकत्र करे।

विद्वान लोगों ने इस विचार से कि कहीं यह विदेशीय बौद्ध जातियाँ अपने देश के प्रधान चिन्हें। और बौद्ध मत की बातों के गीत गाते २ एक दिन उसी गढ़े में न जाएड़ें, इसिंखिये यह आवश्यक जान पड़ाकि इनके सामने अपने देश की बस्तर्श्रों का महत्व जताया जावे। इसिंछये गौ और गंगा जा इस देश के प्रधान चिह्न थे उनकी प्रशंसा पहिले से भी अधिक बढारी इनके महत्व के साथ धार्मिक और ऐतिहासिक घटना, इलेष, शब्दालङ्कार तथा अर्थालङ्कार जाड़कर बड़ा ही मनोहर इत्य दे दिया। यद्यपि दार्शनक दृष्टि और धर्मतस्व ज्ञान से चाहे मूळ सम्बंध कुछ न हो पर जन साधारण और विदेशीय जातियों की अपनाने और जीवन दान देने के लिये इस से अस्छा उपाय कोई भी नहीं है :

मुस्रुलमान लोग जब भारत में आये ते। वे भी **इनकी** स्पर्धा से ऊंटनियों की चाल दजला, फुरात, जेहूँ, सेहूँ, अरब के मरुस्थल और मदीने की कंकरीट की प्रशंसा में श्रासमान के

कुलाबे मिलाने लगे।

प्रसिद्ध देश भक्त रासिवहारी बोस की यह बात बावन तो छे' पाव रत्ती ठीक है कि जो गौ और गंगा का शत्रु है वह देश और स्वतन्त्रता का शत्रु है।

# श्री शंकराचार्यं जी की कृति

(१) उपनिषद् भाष्य (२) सूत्र भाष्य

(३) गीता का भाष्य (४) अन्य ग्रन्थ

#### विशेष

- (१) श्री स्वामीजी के नाम से बहुत से ग्रंथ प्रसिद्ध हैं, पर इस का निश्चय करना बहुत ही कठिन है कि वे कौन से शंकराचार्थ्य के रचे हुये हैं। यह बिल्कुल ही निश्चय हो गया है कि जिस प्रकार ऋषि, मुनियों के नाम पर ग्रंथ रचे गये थे इसी प्रकार स्वामीजी के नाम से भी ग्रंथ रचे गये थे।
- (२) वैष्णव मत ने स्वामीजी की कृत्ति पर **बड़ा ही** प्रभाव डाला था।

# स्वामीजी के पीछे धर्म की दशा

स्वामीजी की मृत्यु के पश्चात् बाम काल से भी कि दशा होगई, स्वामीजी का विचार था कि जैन बौद्धाद्दि मर्तों के मिन्दिरों में वेदों का पठन, पाठन आरम्भ करेंगे, पर दैव की श्राज्ञा के आगे उनकी कुछ न चली।

स्वामीजी ने जो मठ धर्म प्राचार के लिये बनाये थे राजा लोगों ने उनके शिष्यों को प्रसन्न करने के लिये बहुत सी संपति दे डाला थी। स्वामीजी के शिष्य शंकराचार्य, विजय प्रसन्नता निर्मयता, विषय-भोग और पारस्परिक विद्वेष के वश में होकर सारा काय्य बन्द कर बठे। कहां तो स्वामीजी ने एक ही लेंगोट और कमंडल से भारत वर्ष को हिला दिया था अब उनके शिष्यों ने धर्म की परिभाषा में पेश्वर्य और राजसी ठाठ को भी सम्मिलित कर दिया, सिद्धान्त को न समम्म कर कर्म को वश्धन बताने लगे। अद्वेतवाद के तत्व को न समम्म कर उपदेश माइने लगे, कि न किसी का वश्धन है, न किसी की मुक्ति होती है, न करता है न कोई भोजा, लोक, वेद सब भूटा भगड़ा है। जिस जाति के नेता औं के मुख से यह फूळ माई वह क्वा फळ पावेगी। परिणाम यह हुआ कि देश में अस्वाचार

बढ़ने लगा, अकर्मण्यता की यह दशा होगई कि बहुत से साधु, बन्त तो अपने हाथ से भोजन भी करना पाप समस्ते थे।

जब अद्वैतवाद पर अवैदिक और नवीन मत होने के आक्षेप होने छगे तो ऋषि, मुनियों के नाम पर प्रन्थ रचने लगे इन डोगों ने स्वामीजी के छगाये पौधे की कुछ परवा न की।

कोई २ महाशय तो पहिले से ही धर्म शत्रु होगये थे कि स्वामीजी ने मुझे मठाधीश अथवा प्रधान शिष्य क्यों नहीं बनाया। मुक्तपर अविद्यास करके समुक प्रन्थ क्यों नहीं रच-बाया। सनन्दन को वे क्यों प्यार करते थे। पर इनमें कुछ लोग ऐसे भी थे जो धर्म प्रचार में ही मरना जीना जानते थे।

हिन्द मत में आने से पूर्व सम्पूर्ण मतों के आचार्य बहे र माल मारते थे, पर हिन्दू मत में ब्राह्मण को उपचास भी करना पहता है। छोगों की दाढ़ को तो जीरा लगा ही हुआ था, अब रुपया रोलने की विधि सोचने लगे शकर खोरा को शकर और मुजी को टक्कर, भगवान् की कृपा से स्वामीजी के पांचवें सिद्धान्त का सदारा लेकर अपने २ मतों की मूर्तियाँ उन्हीं मन्दिरों में कुछ हेर फोर के साथ फिर स्थापित करदीं। इस विचार से कि कहीं जनता, मठाधीश और राजा विधर्मी न समसने करों, ऋषि, मुनियों के नाम से कथार्ये रच मार्री। इसरे लोगों ने जब यह देखा तो उन्होंने अपने देवता की बड़ाई मीर दूसरों की बुराई छिख मारी। जब इस से भी काम न चलता देखा ता वेद मनत्र भी ढुंढने छगे और जहां किसी हेवता का नाम मिला, ऋट बहुक पड़े और अर्थ की विना समझे इसे पूजा का मन्त्र बना डाला। जिस शैव मत का क्वामीजी ने स्वयं बड़ा तीव्र खंडन किया उसी ने सब मतों को शोखे गिराकर उषासन प्राप्त कर छिया था।

### शैव मत ने क्यों उन्नति की

- (१) स्वामीजी से पूर्व भी रस मत की संस्था अधिक थी।
- (२) राजा लेग शिव के त्रिश्र्छधारी रूप की बहुत अच्छा मानते थे। इन की देखा देखी सारी प्रजा में इस मत का प्रचार होगया।
- (३) शैव मत की बातें अन्य मतों से पुरानी और वैदिक थीं बाहे उनका स्वरूप कुछ था।
- (४) वेदों में शिव, तथा देवी के नाम अथवा उन्नके उपनाम बहुत पाये जाते हैं। कहीं २ ते। मंत्र के मंत्री में शिव का वर्णन पाया जाता है।
  - (५) शंकर नाम की अपेक्षा से शैवों ने स्वामीजी की भी शङ्कर का अवतार प्रसिद्ध करिंद्या । जिस से जनता पर अच्छा प्रभाव पड़ा।
  - (६) अपने की शङ्कर (शिव) का प्रतिनिधि बनने और राजा लोगों की अपनी ओर श्राकर्षित करने के छिये मठाधीश भी शैव बन गये।
  - (७) निष्टृत्ति मार्ग और शिवजी के जीवन से गहरा सम्बन्ध था।
  - (६) इस मत में बाममार्गियों, मांस खाने वालों, मद्यपों और नरोबाज़ों के लिये भी पर्याप्त सामग्री थी।

### जैन श्रीर बौद्ध श्राचार्य्य

बौद्धों और जैनियों ने देखा कि मित्र लेग तो हाथ मारगये हम ही वहें खाते में रहगये वस उन्हें। ने अब वर्द्धमान महाबीर के स्थान पर हनुमान महाबीर ज अवना इष्ट हेव बनाया। २४ तीर्धक्करों के स्थान पर उलट पुळट कर २४ अवतारें। की छिस्ट तैयार की, उनमें कुछ तो वैदिक महापुरुषों के नाम रक्खे, कुछ अपने महापुरुषों के नाम रक्खे, इस २४ की संक्वा को जिस प्रकार मछली मेंढक के नामों से पूरा किया है वह तो है ही पर सब से अधिक अनर्थ यह किया है कि सारे वैदिक महापुरुषों के पीछे कुछ न कुछ होष लगा दिया, किन्तु बुद्धजी को सर्वभ्रेष्ठ और निर्दोष सिद्ध किया, वह बाराह जिसकी पूज्य तिञ्बत में अब भी होती है। बौद्ध मत का ही देवता है। हमको इस बात की बड़ी प्रसन्नता है कि भगवान बुद्ध की बड़ी प्रशंसा की है, पर इस बात का हमके बड़ा दुःख है कि इन लोगों ने हमारे ऋषि, मुनि और पूर्वजों को क्यों कर्छंकित किया।

पुराणों को देखने में पता चलता है कि वैदिक काल से लेकर, ईसाई काल तक की धार्मिक घटनाओं की ये पूरी २ नोटबुक हैं।

## अश्चर्य-जनक बात

सारे पुराणों में यद्याशि बहुत सी परस्पर विरुद्ध बातें मिछाई गई, एक मतने दूसरे मत पर बुरे से बुरे भी आक्षेप किये पर यह बात स्वामी दयानन्दजी से पूव किसी भी विद्वान के मुख से नहीं सुनी और न किसा प्रन्थ में लिखी देखी कि पुराणों में अमुक मत में प्रक्षेप किये हैं। सब एक स्वर से यही कहते हैं कि पुराण व्यासजी ने बनाये हैं। ग्रन्थों के मिछाने से, परस्पर विरुद्ध बातों का लिखा होना, जैन, बौद्ध और यवन काल से सम्बन्ध रखनेवाली छोटी २ घटनाओं से बहु स्पष्ट है कि इन प्रन्थों को मुष्ट अवश्य किया गया है। मान भी लो कि भगवान बुद्ध का नाम भी व्यासजी ने किस दिया होगा, पर बबा अपनी बातों का आप खंडन, और ऋषि, मुनियों

को पापी सिद्ध करने वाली बातें भी व्यासजी ने जिया मारी थीं। इस में कुछ भी सन्देह नहीं है कि व्यास जी ने १८ पुराण अवस्य रचे होंगे पर ३२६ पुराण तो उन्हों ने नहीं रचे थे, इस को तो कोई भी नहीं मानता।

भागवत में संकलन के सम्बन्ध में जो वृत्तान्त है उसकी टीका करते हुये श्रीधरजी ने लिखा है कि पहिले ६ पुराण संहितार्वे थीं जिनकी व्यासजी ने लेग्महर्षण की दिया था, लेग्महर्षण ने अवने ६ शिष्यों की और उन शिष्यों से उग्रभवा ने पढा था विष्णु पुराण ३ अंश ६ अध्धाय स्ठोक १६,१९ के देखने से बात होता है कि पहिले एक ही पुराण था। अमरसिंह ने ४ वीं शताब्दी के लगभग अमरकोष रचा है उस में पुराणा के जो पाँच लक्षण बतलाये हैं वे इन पुराणों में से बहुत ही थाड़ी में किसी श्रंश में पाये जाते हैं। जावा और बाळी द्वीप के आर्थ्य महाभारत युद्ध से पीछे कलंग देश से उठकर गर्दे हैं उन लोगी ने यदापि बौद्धां के सहवास से माँस और मूर्ति पूजा सोखळी है पर आज भी उनमें ब्राह्मण वर्ण के लोग न मांस खाते हैं न किसी देवता की मृति पूजते हैं। महा तत्त्वक्षानी परमहंस वामी आनःद्गिरिजी महाराज श्रीमद्भगवद्गीता की खीका करते हुये ुराणें। के विषय में जो। कुछ छिखते हैं उसे सभी लाग जानते हैं।

## यह अनर्थ क्यों न रुका

(१) तुलसी दास की रामायण एक नवीन और प्रसिद्ध प्रंथ है, पर लेगों ने अपनी पुरानी प्रवृत्ति के अनुसार इस की भी भ्रष्ट करना आरम्भ कर दिया था, जब विद्वानी की बात हुआ तो क्षेपक निकालकर फेंक दिये अथवा अलग कर दिये। इससे जान पड़ता है कि लोगों ने इसी प्रकार अपनी १

प्रवृत्ति के प्रानुसार नेट चढ़ाये हैं। गे, और क्यों कि ऐसे नेट-बाज़ प्रावध् मुर्क ही होते हैं इसिल्ये उन्हों ने विषय धर्म और इतिहास का कुछ भी ध्यान नहीं किया। १० वी शाब्दी का मुसलमान बाजी अलबेकनी लिखता है कि हिन्दू लोग प्रथा की प्रति लिपि करने में बहुत गड़बड़ करते हैं दो चार बारी के पीछे एक नवीन प्रन्थ बन जाता है। वह यह भी लिखता है कि पुजारी लोग लोगों के ठगने के लिये बड़े २ करत्त करते हैं। नऊज्विस्ला मिनहा अर्थात् बचावे खुदा इन लोगों से।

- (२) पुराने समय में प्रन्थों का ब्हा अभाव था इसिलये जिस के पास जो प्रन्थ था वह पड़ा २ नेटवाजी करता रहा, वेदा की छोड़ संसार का कोई प्रन्थ इस प्रवृत्ति से अछूता नहीं बचा।
- (१) इस काल में लोग केवल जीवका मात्र के लिये पड़ते थे, इसलिये उन्हें। ने इस बात की ओर ध्यान भी न दिया।
- (४) अपने मत की बड़ाई और दूसरा की बुराई की प्रथा पहिते से चळी आती थी।
- (४) जिस प्रकार ६ दर्शनें। के एकस्वर होने पर भी अञ्चानियों ने ६ मत बना डाले इसी प्रकार पौराणिक वार्तों को न समक्ष कर यह कगड़ा मचा डाला।
- (६) राजा भोज ने मारकंडेय श्रौर शिवपुराण बनाने वार्टी को दंड भी दिया था। जहां तक अनुमान होता है यह भोज ६ वीं शताब्दी वाला भोज होगा।
- (७) सम्भव है रंगकटों को फांसने के लिये विद्वानी ने ही आबा देवी हो।
- (प) यह भी हो सकता है कि जब मठाधीश लेगा ही पुराने गढ़े में चले गये होंगे तो वे दूसरे लोगों की भी न रोक सके होंगे।

- (3) स्वामीजी के पीछे उनके भक्त तो श्रोड़े ही रह गांधे थे और वे भी फिर उन्हीं कहरों में मिलगये होंगे बन्होंने खाड़ा नमक कर लिया होगा कि जो मन में आबे से। करें। और मीज डड़ाओं।
- (१०) लोगों को सब से बड़ा सहारा मनमानी करने के लिये स्वामीजी का पांचवा सिद्धान्त था।

### होली का हल्ला श्रोर जगन्नाथजी

इस बात की ते। हम अभी दिखला चुके हैं कि लोगों को अपनी २ प्रवृति प्री करने का श्रवसर कैसे मिल गया। बाम मार्ग के एक सम्प्रदाय में एक प्रधा यह थी कि अन्यज से लेकर ब्राह्मण तक एक दिन एकत्र होते थे, प्रथम बीच में एक मद्य का बड़ा रक्ला जाता था, सब का गुरु घंटाल नग्न खडा होकर मटके की हाथ में लेकर कहता था, में शिव हूँ, इसी प्रकार एक स्त्री खड़ी होकर कहती थी कि मैं पार्वती हूँ, दोनों यह कहते हुये मद्य पीकर व्यमिचार करने लगतेथे, दूसरे लोग इनके बचे इये मद्य मांस का प्रसाद पाकर जिस के साथ जी चाहे ब्यभिचार करने लगते थे। उनका विश्वास था कि इस भैरवी चकर नामक उत्सव में सब एक हैं, कोई किसी के साथ कुछ करो कुछ देष नहीं वरन् जो न करें वह महा पापी है उसकी कभी मुक्ति नहीं है। सकती कुछ विद्वानें। का निइचय है कि वे सम्पूर्ण धर्म छत्य, जिनमें निर्लष्टकता, व्यभिचार, भ्रष्टा-चार, मादकदृष्य सेवन और जुडा खाने की प्रधा अभी तक पाई जाती है, वे सब बाममार्ग के ही संस्कार हैं। यो ते। दुष्ट लोग धर्म के नाम पर बड़े २ अनर्थ कर रहे हैं इस को उनसे कुछ सम्बन्ध नहीं है, हमको केवल इस विषय पर प्रकाश डालना है कि वर्त्तमान हो जी ने अपना यह उप कैसे धारण

किया, जहां तक हमारा निश्चय है वहाँ तक यही सुसम में आता है कि हेंग्डी और इस जगनायजी के तीर्थ का बाममार्ग से कुछ भी सम्बन्ध नहीं है, चरन् जहां स्वामीनी ने छूत छात के निबम बनाये थे वहां लोगों के हृदय से जातीय घृणा निका- कने के लिये यह दोनों वातें रक्खी हैंगि, आगे जाकर इनका कप बिगड़ गया।

#### तीर्थ-यात्रा का महत्त्व

बैहिककाल में तीर्थ शब्द का आश्य यह था कि लोग किसी बड़े विद्वान् से उपदेश वा शिक्षा प्राप्त करने को बिशेष स्थानी तथा आश्रमा में जाया करते थे, उस समय यात्रा करने के लिये रेलगाङ्गी तो थी नहीं इसलिये धनवानी और राजाओं ने स्थान २ पर और उन तीर्थ स्थानें। पर भोजनादि का अच्छा प्रवन्ध कर दिया था, यह कार्य्य वामकाल और बौद्धकाल में आकर ढीला पड़ गया। जब महात्भा बुद्धजी की मृत्यु होगई तो बीदों ने उनके जीवन से सम्बन्ध राखनेवाले स्थानी को तीर्थ बना लिया। स्वामीजी ने वैदिक तीर्थों और बौद्ध तीयों का मिलाकर वर्तमान तीर्थ बनाये। आदि में इन तीर्थी का बड़ा अच्छा प्रवन्ध था, धनवाना और राजाश्रा की ओर से सब बातों का प्रवन्ध किया जाता था पर थोड़े समय के पीछे जब लागा में पाप बढ़ गया और जैनमत और वैष्णव मत के प्रचार ने इस मत से अश्रदा उत्पन्न करदी तो राजार्श्ना और धनवाना ने भी हाथ खींच लिया, अब इन ताथीं के पंडीं, पुजारियों ने घन कमाने के लिये बढ़े २ जाल रचने आरम्म कर दिये। काली कमली वाले बाबाजी का तीर्थ इस बिगड़े इये समय में भी आदर्श तीर्थ है। वह एक ऐसा तीर्थ है जिस में दान देना आर्च्य समाजी भी कल्याण कारी मानते हैं

यद्यपि इस समय तीथों से अनुभव श्रीर यात्रा के अतिरिक्त इन्ह नभ नहीं है पर पुराने तीर्थ वास्तव में मुक्ति देने वाले तीर्थ थे।

### त्योहार श्रोर मेले

किसी जाति के पूर्व अभ्युदय की चमकानेवाळे इसके त्यौहार और मेले हैं। जिस जाति में जितने अधिक त्यौहार हैं वह जाति भूतकालमें वा वर्त्तमानमें उतनी ही उन्नत हुआ करती है वैदिक काल में तीन प्रकार के तीथ थे प्रथम वे त्यौहार जो किसी पेतिहासिक घटना से सम्बन्ध रखते थे जैसे विजय दशमी और जन्माष्टमी, दूसरे वे त्यौहार जो किसी विशेष संस्कार से सम्बन्ध रखते थे जैसे नवान्नेष्टि यहा (होली) और श्रावणी तीसरे वे त्यौहार जो किसी विशेष उत्सव से सम्बन्ध रखते थे जैसे नवान्नेष्टि यहा (होली) और श्रावणी तीसरे वे त्यौहार जो किसी विशेष उत्सव से सम्बन्ध रखते थे जैसे दीपमालिका, देवसेनी पकादशी। जिस में वर्षा काल के आरम्भ होने से पूर्व ऋषि, मुनी और सन्यास लोग पक स्थान पर आश्रम बनाकर उपदेश देते थे इसके साथ ही हेवटानी पकादशी जिसमें ये लोग अपना आश्रम छोड़कर घूमते फिरते किसी एक स्थान पर जमा हो जाते थे, वहीं पर जिहास लोग भी उनका वार्तालाय सुनने के लिये चले जाते थे बस इसीका नाम मेला था।

जैन मत का मुळ सिद्धान्त उपासना श्रीर संयम था इसके लिये जैन विद्धानों ने कुछ उपवास करने के लिये भी दिन नियत कर दिये थे, स्वामाजी ने इन उपवासों की देशी पिछले त्यौहारों में मिळा दिया । कहते हैं कि स्वामीजी गुरकुळ में पढ़ा करते थे तो वे एक दिन भिक्षा के लिये एक दीन विधवा के घर चले गये, उसके पास देने की कुछ न था, इसळिये वह रोने लगी कि हाय वेद श्रह्मचारी वैसे ही

बला जायगा दैवात उसके घर में खड़े हुये पेट से एक अविला गिर पड़ा दीन विश्वा ने उठाकर बड़े आदर भाव से उसे मेंट कर दिया, स्वामीजी ने जब उसके रोकने का कारण पछा तो उनका हृदय फटगया, वे अपने की संभाल न सके और सोचने लगे कि हाय आज ब्राह्मणों की पेसी दुईशा होरही है कि उनकी खियों को अन्न भी नहीं मिलता। स्वामीजी इस घटना को जनम भर न भूले और जिस समय त्यौहारों की खिष्ट तैयार हुई तो सब से प्रथम उसी घटना की स्मृत्ति में आँवला पकादशी का त्यौहार रक्ला गया। यदि आज लोगों के हृदय में कुछ भी ऋषि, मुनियों का श्रंश होता तो इस घटना से संसार भर में अहिसा धर्म का श्रवार कर सकते थे। पर करें तो तब, जब उनका खून हो, वे तो उनके शत्रुओं के वंशज हैं।

# असत्य-दोषारोपण

बहुत से विचार शून्य कहते हैं कि श्रीस्वामीजी ने हिमालय पर्वत से लेकर कम्याकुमारी तक और काठियावाड़ से लेकर जगकाश्युरी तक सार बौद्धों और जैनियों को बलात्कार हिंदू बनाया, उनके मन्दिर श्रीर मूर्तियां तोड़कर फेंकर्दी, जिन लोगों ने उनका मत न माना उनकी खाल खिचनाई गई, उनको नदी में डुवादिया।

यह फुलभड़ी श्रंगरेज विद्वानों और उनके दुकड़ लोरों की ओर से इसलिये छोड़ी गई है कि कहीं बौद्ध लोग और बेदिक धर्मी लोग जे। मूल सिद्धान्त में एक ही हैं मिलकर ईसाई मतकी समाप्ति न करदें। इन लोगों को याद रखना चाहिए कि यदि स्रस्य और न्याय कोई पदार्थ संसार में है ते। यह तो एक दिन होकर ही रहेगा।

## यह सफ्रेट फूट है

- (१) नदी में सुवाने की घटना कदाचित् बाइबिल में लिखी होगी अथवा इन दुमदार सितारों की दुम में लिखी होगी। किसी अंथ में तो लिखी नहीं।
- (२) हिन्दुओं के जितने मंदिर हैं, सब जैन बौद्ध प्रथवा अन्य मतों के ही मंदिर हैं। उनको अपविश्व समभकर नहीं ते। हा।

स्वामीजी टर्ची शताब्दी में हुये हैं और बौद्ध और जैन मत का जोर १२ शताब्दी तक भी पाया जाता है। इन लेगों की समक्ष तो देखों जब हिन्दू दाल में नमक के समान थे उस समय तो उन्होंने राज्य वल से काम लिया और जब बौद्ध और जैन नमक के समान रह गये उस समय उनको भी बरावरी के स्वत्त्व दे दिये।

- (४) कमी शंकर दिग्विजय भी पढ़ा है जिस में शस्त्रार्थ को प्रतिक्षा ही मत त्याग होती थी। जब लेग शास्त्रर्थ में हार गये थे ते। उनको अपनी प्रतिक्षा के अनुसार आप ही मूर्तियां, फेंकनी वा ते। इनी पड़ती थीं। भारतीय लेग पश्चिमी नहीं थे जिनकी प्रतिक्षा उसी समय रही के टेकरे में पड़जाती है।
- (४) बुद्धि के ठेकेदारो ! जैनियों की खाल एक पापी जैनी राजा ने ही अपनी स्त्री के कहने से खिचवाई थी। जा जैनियों की किसी बात से चिद्धकर शैच हो गया था।
- (६) स्वामीजी यदि जैनियां और बौद्रों के शत्रु होते ते। वे बनकी बातों को ही अपने मत में क्यों स्थान देते।
- (७) स्वामीजी का तो पांचवा सिद्धान्त ही पिछले मर्ते। का आदर प्रदर्शक था।

- (८) आज भी जैनियां और बौद्धां के बड़े २ मिन्दर २ सहस्र वर्ष के उन स्थानां पर मौजूद हैं जहाँ कट्टर हिंदुओं का राज्य छगातार रहा है।
- (६) राजा सुधन्वा ने स्वामीजी के प्रवार का प्रबन्ध किया था, वह जैसा धर्मात्मा और दयालु था वह इतिहास से सिद्ध है।
- (१०) यदि स्वामीजी कुछ भी जैन वा बौद्ध मत से बैर रखते तो आज हिंदू लोग उनके महापुरुषों को पूज्य दृष्टि से न देखते। यह बात तो इतिहास ही से सिद्ध है कि भारत में धर्म के नाम पर मारकाट से कभी काम नहीं लिया। और थों तो परस्पर भी गईन कटजाती है।

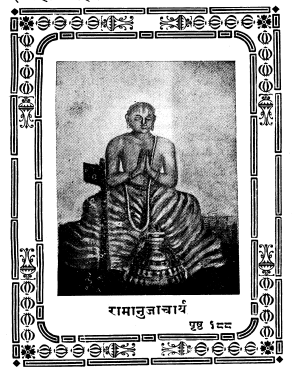
# परम वैष्णव गुरू भगवान् रामानुजाचार्य्य

#### वैष्णव मत की प्रस्तावना

बात हम पाठकों के समक्ष प्रकाशित कर चुके हैं कि स्वामीजी के परचात् लोग किस सन्दी नाली में गिरने लगे थे, कुछ विद्याने ने लोगों को इन पापों से बचाने का यत्न भी किया पर वे इसमें सफल नहीं हुये। अन्त में वैष्णव लोग जो केवल विश्व भगवान् के उपासक थे इन बस्देव वादियों, नास्तिकों और पापी लोगों के विरुद्ध आन्दोलन करने लगे। और इस कार्य्य में बहुत कुछ सफल भी हुये।

वेदिक काल में तो प्रत्येक मनुष्य को धर्म शिक्षा प्राप्त करने की पूरी २ स्वतन्त्रता थी, बाम काल में कुछ वन्धन बनगये थे, पर बौद्ध मत ने सब की फिर स्वतंत्र बन्धू दिया था, स्वामीह्यी की विवश होकर छूत छात के नियम बनाने पड़े थे, यह बात

# धर्म-इतिहास-रहस्य ७<del>६४ \*</del>



SHUKLA PRESS, LUCKNOW.

धीरे २ इतनी पकगई कि शुद्धां और विदेशियों की बिल्कुल ही धर्म शिक्षा और धर्मीपदेश से बंचित कर दिया बिचारे दीन शुद्ध और विदेशी लाग स्वामी के पीछे २४० वर्ष तक ता श्रपनी धर्म विवासा की रोके पड़े रहे पर ६५० ई के वास जब अत्याचार और पाप ने बहुत ही सिए उठालिया ने। शठ कीप महामुनि खड़े इये, यह महात्मा कंजर जाति से थे, इन्हें। ने अपने ग्रंथ द्वाविद भाषा में छिखे थे जिस से सर्व साधारण सहज ही में धार्मिक बार्तो के। सीख छं । एकेश्वरवाद का प्रचार श्रीर छूत छात का खंडन ही इनका उद्देश्य था। शठकीय महा मुनि के कुछ दिन पीछे एक दूसरे महात्मा भंगी जाति में हुये इनका पवित्र नाम मुनिबाइन था। मुनिबाइन के पश्चात् यामुनाचार्य हूचे यह महात्मा यवन ( मुसलमान जाति ) से थे, स्वभाव से ही धर्म प्रेमी होने के कारण इनकी श्रद्धा मुखलमानी मत से जाती रही थी. श्रापकी श्रद्धा वैदिक धर्म में बहुत थी पर उस समय लाग उनको अपने मत में नहीं घुसने देते थे, इसलिये आयं शहः कीय महामुनि के सम्बदाय में जा मिले और मृत्यु पर्यन्त धर्म का प्रवानऔं पाप का खंडन करत रहे। इन लागों के प्रवार से धर्म के विषय में खळवली सी पड़गई। जैनी लोगों ने जब देखा कि जिन बातों से शंकर स्वामी न इराया था, वे ते। बिएकल ही थोती हैं. बस फिर क्या था फिर प्रचार की तैयारी करती। वैक्षिकधर्मी लेगों की बड़ी चिन्ता हुई कि बना बनाया खेल फिर विगइ जायगा। इस्री बीच परमेश्वर की कृपा से एक महान-पुरुष ने वैदिक धर्म की रक्षा के लिये ब्राह्मण के घर जन्म लिया उनका बड़ा ही मनोहर नाम भगवान रामानुजा बार्य्य है।

### बचपन और शिचा

मदरास के पश्चिमेश्वर पेठम्बुर प्राम में ११११ ई० में रामानुज का जन्म हुआ पिता का नाम केशवाचार्क्य और माता का नाम कान्तिमतो था। आप कुलीन ब्राह्मण थे अतः आपके पिता जी ने कुल प्रथा के अनुसार चोला राज्य की राजधानी कांचीवरम में पुजारियों के पास पढ़ने भेज दिया। वहां वे शैव लोगों को दुईशा देखकर बढ़े कुढ़ा करते थे। बुद्धि के बड़े हो तीब थे स्सिल्ये थोड़े हो दिनों में वैदिक धर्म के साथ २ अन्य मतों के सिद्धान्त भी जान लिये।

एक दिन गुरूजी ने प्रसम्न होकर एक गुप्त मन्त्र बताया और चेतावनी दी कि देखो किसी को भी यह मन्त्र न बताना, यदि ऐसा किया ते त्रूनरक मंजा पढ़ेगा।

रामानुज ने पूछा कि महाराज उन श्रोता छोगों की क्या फिल मिलेगा, इस पर गुकजी ने कहा उनकी स्वर्ग मिलेगा। यह मंत्र कंठ करके रामानुज एक अंचे स्थान पर खड़े होकर चिल्लाने लगे कि अरे दौड़ों में मरा २ यह शब्द सुनते ही चारों ओर से मनुष्य आने लगे। लोगों ने बहुत पूछा कि क्या पीड़ा है, पर उन्होंने एक भी उत्तर न दिया और बराबर चिल्लाते रहे जब उनके गुक और बड़े १ मनुष्य भी श्रागये तो कहा कि भाइयों मेरे हृदय में यह बड़ी पीड़ा है कि मेरे इतने भाई जो पापा में कंसे हुये हैं किस प्रकार मुक्त होंगे।

लो अब मैं तुमको एक पेसा मन्त्र सुनाता हूँ जिस से तुम सद्ज ही में सद्गति प्राप्त कर लोगे, यह कह कर बड़े मधुर स्वर से उस मन्त्र को बार २ गाकर सुनाया, उस मन्त्र में बात तो बड़ी गहरी थो पर गुक्जी उसके तस्व को कुछ भी नहीं समसते थे। इस घटना की घरचा दूर २ तक फैल गई। गुक् जी और रामानुज के बीच जो इस विषय पर वादानुवाद हुआ वह नीचे दिया जाता है, उसमें प्रकट हो जायगा कि बचपन ही से रामानुन के भीतर कीन शक्ति काम कर रही थी। होन-हार बिरवान के होत चीकने पात।

# गुरूजी श्रीर रामानुजाचार्य

#### का वादानुवाद

गुरू—तुम ने गुप्त मन्त्र क्यो बताया। रामानुज—आप ने मुझे क्यो बताया था।

गु०- हमने ते। तेरे कल्याण के लिये बताया था।

रा०—मैने भी दूसरी के कल्याण के लिये बता दिया।

गु०-इमने तो धीरे २ सुनाया था।

रा॰—मेरे सामने बहुत से मनुष्य सुनने वाले थे इस छिये उच्च स्वर से सुनाया।

गु॰—इम ने ते। धीरे २ इस छिये सुनाया था कि कोई अनाधिकारी न सुन पावे।

रा०—में अधिकारी था वा नहीं ।

गु॰-उस समय ते। था पर अब नहीं रहा।

रा॰—जब अधिकार घदळने वाला है ते। इसका सगढ़ा हो लगाना वर्ण है।

गु॰-अरे गुरू दोही तू भी नरक में पड़ा और मुझे भी नरक का अधिकारी बनाया।

रा०—( चरणीपर सिर धर कर) महाराजा आप में शि डिटाई को क्षमा करें जब अद्वैतवाद में लेक, वेद बन्धन, मुक्ति इन्ह भी नहीं तो प्राप क्यों दुखी है। रहे हैं।

इस बात को सुनकर गुकजी खुप होगये और मनुष्यों का बिस्त अद्वेतवाद से फिरने सगा। मन्दिर के पुजारी और

गुरुजी इस नवयुवक की युक्तियों से ते। बड़े प्रसन्न होते थे पर जब इसे अद्वौतमत में अश्रदालु देखते ता दुखी भी बड़े होते। रामानुज ते। संसार में आये ही किसी विशेष कार्य्य के लिये ो, इसलिये उन्हें ने लेगों की अप्रसन्नता की ओर कुछ भी ध्यान न दिया। उनके गुरु यद्यिप उनसे बड़े अप्रसन्न थे पर इनकी बुद्धि और विद्या पर वे भी अपना मानकरते थे। एक दिन रामानुजाकी ने उपनिषद के किसी मन्द्र का अर्थ पूछा गुरुजी ने वही अपनी खींचा तानी लगाकर ऊंट की तीन टाँग बताई। रामानुजजी ने विनय पूर्वक कहा महाराज आप का अर्थ मेरी खोटी बुद्धि में नहीं आता, वरन् मेरी समम में ता यह आता है। यह सुनते ही गुरुजी के हृदय में ता पतंगे छगे और बड़े ही छाछ होकर बोले अरे पापी तुझे इतने दिनों से धर्म पर चाट करते हुये लहू का घंट सा पीकर रह जाते हैं और कुछ ध्यान नहीं देते। तूता अब शंकर की बातों में अशुद्धि पकड़ने लगा जिसने संससारका हिला दिया था। जब उन्होंने देखा कि यहां का राजा मी शत्र होगया है तो वे द्वार समुद्र (सारंगा पटम ) में चळे गर्ये वहां का राजा वैसे ते। जैनी थायह रामानुजजी की शिक्षा और चे।छाके राजाके द्वेषके कारण ११३३ ई० में वैष्णव होगया, इस राजा का नाम विष्णु वर्द्धन था।

# वैष्णव मत का प्रचार

श्रद्ध रामानुजाश्वार्थ्य ने यह मन में ठान लिया कि इस नास्तिक मत और पापाचार की नष्ट करके एकेश्वरवाद का प्रचार कक्षंगा।

इस उद्देश्य की पूर्ति के लिये वे पूरी २ तयारी करने छगे, प्रथम उन्होंने शैवां के प्रधान सिद्धान्त अद्वेतवाद के विरुद्ध

माध्य लिखने आरम्भ किये । इसी बीच उनकी सूचना मिली कि काइमीर नरेश के पुस्तकालय में एक बहुत अल्झा प्रंथ है, बदि किसी प्रकार उसके। प्राप्त कर लो तेर बड़ा अब्झा है। क्किर क्या था अपने चेली की साथ लेकर चल दिये । कई माझ में काश्मीर देश में जा पहुँवे एक दिन अवसर जात राजा अपनी इच्छा प्रकट की राजा ने उसी समय लाने की आहा दी, पर राज सभा के पंडिता ने राजा की न देने पर विवृश कर विया। रामानुत ने तो हृदय हो और पाया था, इस पर भी वे निराश न हुये और वहीं डटे रहे। राजकन्या के जब य**ह सूचना** मिली तो उसने प्रंथ निकाल कर दे दिया और कहा महाराज अभी चले जाओ, नहीं तो ये दुष्ट पंडित फिर कुछ अहंगा लगा देंगे।स्वामीजी असे लेकर अयोध्या में आगये।राज सभा के पंडिता की जब यह स्वना मिली तो उन्हें ने घेड़े ह्यक्चा दिये। उन्होंने स्वामीजी से प्रंथ तो लेलिया पर ब्राह्मण खमभाकर अथवा दूखरे राज्य में होने के कारण और कुछ न कहा। इस घटना से वे बड़े ही चितित हुये, इसी बीच उदन्हा एक चेला कहीं से टहल कर आगया. उसने पूछने पर इब् कारण जाना तो कहा महाराज इसकी चिता न कीजियेगा, यह कुट कर एक बड़ा ही सुन्दर और नवीन ग्रन्थ सामने हुन्द दिया, स्वामीजी उसे देखकर बड़े चिकत हुये और पूजा पुत्र । यह ग्रन्थ तुमने कहाँ से पाया ? शिष्य ने कहा- भग्रवस् ! रात्रि में जब सब लोग से। जाते थे ता मैं इसकी शुद्ध लिखा करता था।" इस बात को छुनकर स्वामोजी उसकी बुद्धि पर बड़े प्रसन्न हुये। और उसे अपने हृदय से छगा छिबा।

श्रयोध्या से प्रचार करते हुये वे फिर कॉचीवरम प्रहुँचे और उपदेश करने छगे शैंकों ने रोका ते। कहा शास्त्रार्थ करलो

अन्त में शास्त्रार्थ हे।ना उहर गया।

# रामानुज श्रीर शीवों का शास्त्रार्थ

रोष०—एक ब्रह्म ही सत्य है, जीव ब्रह्म में कुछ भेद नहीं है। रामा०—ब्रह्म दोनों में कुछ भेद नहीं है तो क्या ब्रह्मा भी दु:बा सुख सहता है। जब सब एक ही है तो एक की दुख होते हुये सब की दु:ख क्यों नहीं होता।

शैव० - यह दुःख सुख कुछ भी नहीं सब भ्रम है।

रामा०-यह भ्रम किसको है ?

शैव०—जोव को।

रामा॰—जीव ब्रह्म से भिन्न है वा दोनों एक हैं।

श्रीव॰—दोनों एक हैं पर माया की उपाधि करके जो गुद्ध खेतन ब्रह्म अपने को भिन्न समभता है वही जीव है।

रामा०-माया, ब्रह्म ही है वा भिन्न पदार्थ है।

शैव० –हम लाग ब्रह्म, ईश्वर, जीव, इनका सम्बन्ध माबा, और अविद्या इन ६ पदार्थों का मानते हैं।

रामा०-ता अद्वैत की रागनी कैसी।

श्लीव०—अन्तिम ४ पदार्थ ते। अनादि सान्त हैं, केवळ ब्रह्म ं ही नित्य है।

रामा०--- एक किनारे की नदी कभी नहीं हो सकती देखा

#### नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः ।

अर्थात् जो अनादि है वह अनम्त भी है। शैव०—अृति का बचन है कि ज्ञानी पुरुष सबकी आत्म सुरुष देखता है, वह कुछ भेद नहीं देखता।

रामा०—इस अति से ते। तुम्हारी बात आप ही कट गई जब देखने वाला और दृश्य दोनों एक ही हैं ते। कौन किसको देखता है। जब लोक वेद ही तुम्हारे मत में मिथ्या है ते। **उसका** प्रमाण ही क्यों देते हैं।

शैव०—ते। क्या दोनों में कुछ भी अ**भेद नहीं है यदि यह** बात नहीं है ते। शंकर स्वामी ने ऐसा क्यों माना है ?

रामा०—वह समय गया, तुम शंकर स्वामी की बात की समभते तो इस नास्तिकता, पापाचार और बहुदेवबाद में देश की न फँसा देते। जीव और ब्रह्म में जो अभेद हैं। उसे स्वामीजी ही समभते थे।

शंवर — अरे लोगो ! देखो आप दुरंगी बात करके वाक इस से सबको नीच जाति शठकोप कंजर के मत में लेजाकर सब की अधर्मी बनाना चाहता है। यह सुनते ही मूर्ख लोग उनपर देशकरों और अवशब्दों की वर्षा करने लगे। विचारे साधुने धर्म के लिये फूलों की वर्षा समक्षकर सहन किया।

नम प्रकार शास्त्रार्थ समाप्त पुआ स्वामोजी पर नवीन आपत्ति

शास्त्रार्थ करने के पश्चात् स्वामीजी किसी स्थान पर जा उहरे। शैवों ने मूर्ख राजा से कहा महाराज यदि इसको दंश न दिया गया तो सब को भ्रष्ट कर डालेगा, जनता का मन धर्म से उचार हेगया बहुत से तो जैनियों को हो धर्म से अच्छा कहने लगे हैं, बहुत से मनुष्य तो यहाँ तक कह रहे हैं कि धर्मा धर्म कुछ नहीं सब ब्राह्मणों के अगड़े हैं। राजा ने कहा, लेग कहते हैं कि शैव विद्यान हार गया, यदि यह बात है तो उसकी दंश कैसे दिया जा सकता है। ब्राह्मणों ने कहा महाराज अध्मी लोग एसा कहत हैंग, भला जिस सिद्यान्त से शंकर स्वामी ने सारे मता को परास्त किया, उस सिद्यान्त के मानने वाला कभी हार सकता है। अच्छा महराजजी यदान की

श्रीप पड़े लिखे ता नहीं हैं पर वैसे ता साक्षात धर्मावतार हैं, बदि आप पिछले पन में धर्मात्मा और विद्वान् न होते ते। आज राजा ही क्यों बनते, महाराज भला शिव और पार्वती की सनातन पूजा पाप है ? महाराज यह ता आपने भी अन्त में सुना होगा कि वह दबी जबान से अभेद भी मानता है। भला महा-राज यह वाक छुछ नहीं तो श्रीर क्या। श्री महाराज श्रापके पूर्वजी ने ते। धर्म के शब्जों का नाम भी न छोड़ा आज आपके होते हुये कंजर का चेला सच्चे सनातन धर्म की असत्य कहदे ? हाय २ इसी भगड़े में सन्ध्या का समय होगया । राजा ने ब्राह्मण समभकर मृत्यु दंड ते। न दिया पर श्राँखें निकालने की आज्ञा दे हाली। स्वामीजी के। भी किसी धर्मात्मा ने यह सुचना देदी थी। इसिळिये उनके शिष्य ने स्वामीजी की तो समका बुकाकर वहाँ से चलता कर दिया और आप रात्रि के समय चांडालों के साथ दंडालय चला गया, वहाँ जाकर पापियों ने दोनों नेत्र निकाल लिये । स्वामीजी अपने पुराने शिष्य वर्द्धमान के राज्य (मैसोर) में प्रदुंच गये थे। कुछ दिनों पीछे वह अन्धा शिष्य भी द्वार समुद्र (सारंगापटम) में जा पहुँचा । स्वामीजी उसको देखते ही अपने आसन से डठ कड़े हुये और परम वैदनवान है ने पर भी उसको गते से छगाकर दुखिया की भाँति रीने छगे। कहते हैं कि स्वामीजी मरते दम तक अपने उस शिष्य का अपने को अरणी मानते रहे। स्वामीजी उन मनुष्यों में से न थ जो थोड़ी सी बाधा से ही कार्य्य छोड़ बैठते हैं, उनका साहस विपति को को सामने केखकर सहस्र गुणा बढ़ जाता था। एक से वड़ एक विपन्त में प्रकृतर उन्होंने सारे भारतवर्ष में धर्म का डंका 'बहाया । ः

्राध्यम्प्रचार के लिये स्वामीजी ने ७०० मठ बनाये और १७ योग्य शिष्पों को स्वयं आचार्य्य की पदवी दी। स्वामीजी द्विजों में ही धर्म अचार किया करते थे। इसके दे विशेष कारण थे और तीसरा गौण था प्रथम यह कि वे जानते थे कि धर्म का विशेष सम्बन्ध द्विजों से होता है, शुद्र लोगों को इस से इन्ड अधिक सम्बन्ध नहीं, वे यह भी जानते थे कि भारतवर्ष में जिस मत को ब्राह्मणों (द्विजों) ने नहीं अपनाया वह अन्त में उसह ही गया।

दूसरा कारण यह भी था कि लोग वैष्णव मत की केवल इसिलिये नहीं प्रहण करते थे कि वह नीच मनुष्यों ने चलाया है स्वामीजी ने लोगों को न चिढ़ाने के विचार से ही द्विजों में प्रचार किया, वे शूद्रां से कुछ भी द्वेष नहीं रखते थे। वे यह भी जानते थे कि शूद्र लोगों में और ही लोग प्रचार करते रहे हैं। जब द्विज ही इस मत में आजावेंगे ते। और लोग कहाँ रह जावेंगे।

तीसरा कारण यह था कि वे मुसलमानों से धर्म रक्षा करने के लिये छूत को कल्याणकारी मानते थे हि शुद्धिका सम्बन्ध मुसलमानों से भी रहता था। इसलिये इस कियम में वे चुप रहे। स्वामीजी की शिक्षा पर चलने वाले और वैक्षाय कहलाते हैं। स्वामीजी की मुक्ति १२०० ई० के लगभग हुई थी। स्वामीजी ने यद्यपि एकेइवरवाद में शठके ए आदि महात्माओं के ही मूल सिद्धान्त का प्रवार किया पर उनके और स्वामीजी के दृष्टि कोण में वहा भारी अन्तर था। स्वामीजी अपने समय के अनुपम दार्शनिक विद्वान थे।

# स्वामीजी के सिद्धान्त

(१) वेद स्वतः प्रमाण हैं। उपनिषदादि भी वेद ही हैं।

(२) ईइवर, जीव, प्रकृति तीनों पदार्थ नित्य हैं। इन्हें कि भेद भी है और अभेद भी।

- (३) तिलक, शंख, चक, गदा, पद्म, के चिन्हेंग की धारण करने से सदगति मिलती है ।
- (४) रेश्वर साकार भी है और निराकार भी है वह भक्तों के उदार के लिये और प्राणीमात्र के कल्याण के लिये अवतार लेता है। इन अवसारों की मूर्तियों का पूजना भी उपासना है।

्र(४) **ड्र**त छात और आचार, विचार, से रहना ही **धर्म का मू**छ है।

### सिद्धान्तों पर गहरी दृष्टि

#### भथम सिद्धान्त

इस सिद्धान्त पर इम पूरा २ प्रकाश डाल चुके हैं आवश्य-कवानुसार आगे भी कुछ लिखेंगे।

#### दूसरा सिद्धान्त

बह सिद्धान्स विल्कु विदिक सिद्धान्त है पर इस सिद्धांत में कुढ़ शन्दों का फेर रखदिया था जिस से आगे चलकर लोग फिर ग्रम में पड़ गये। इस शब्दों के फेर में भी वैसा ही रहस्य था जैसा कि शंकर स्वामी के सिद्धान्तों में था। यह वात मोटी समस के मनुष्य नहीं समस सकते कि इन तीनों पदार्थों में भेद और अमेद किस प्रकार है। स्वामीजी के समय में लोग उस मनुष्य को बिना सीचे समझे नाहितक और वेद विरोधी समसते थे जो ईश्वर के सिवा किसी भी पदार्थ को सत्य मानता था। जिस प्रकार वर्त्तमान भारतीय मुखलमान। स्वामीजी ने इस विचार से कि पाखंडियों को नाहितक कह कर होगों को अकारण ही उभारने का अवसर न मिले यह शब्द फेर रख दिया था। यह शब्द फेर प्रत्यक्ष में तो सिद्धान्त में परस्पर विकद्ध बातों को प्रकट करता है। पर समसदार के

िछये बड़ा लामदायक है। क्या यह तीनों पदार्थ, नित्यता में एक नहीं हैं, क्या जीव और ब्रह्म कुछ वातों में एक नहीं हैं, क्या जीव प्रकृति कुछ वातों में समान नहीं हैं?

तीसरा सिद्धान्त

शंकर स्वामी के प्रकरण में हम यह बात दिखला चुके हैं
कि जन सधारण में किसी बात का प्रचार करने के लिये किस
युक्ति से काम लिया जाता है। बुद्धिमान किसी बात को
आवेश में आकर नहीं मान लेता, जब तक कि वह बात की
तह तक न पहुँच जावे और मूर्ख किसी बात को उस समब
तक नहीं मानता जब तक उस से कुछ छाम न हो। विद्वानों ने
इसी प्रवृत्ति का सदुपयोग करके संकल्प, गोत्र, यहोपवीत,
गंगास्नान आदि बातों का महत्व जताकर आज तक धर्म की
रक्षा की और धूर्तों ने लोगों की इसी प्रवृत्ति से लाम बठाकर
मियाँ मदार और कबों को पुजवाकर खूब उल्लू सीधा किया।
स्वामी की ने तो ईश्वर, जीव, प्रकृति के चिद्ध स्वक्प ते। तिलक
नियत किया। और शंख चकादि के चिद्ध इंश्वर (चैदिक
महापुरुष) के प्रति अपनी भक्ति दिख्छाने के लिये नियत
किया। इन चिद्धों की जो बहुत ही प्रशंसा की है वह केवल
इसलिये की है कि जन साथारण इनकी ओर अधिक ध्यान दें।

विद्वानों के लिये यद्यपि इन बातों की कुछ भी आवश्यकता नहीं है, पर जनता ते। अपने नेताओं के पीछे ही चलती है, इसिलिये विद्वानों के लिये भी आन्ना देवी।

जब वैदिक धर्मी लेगा शिखा, सूत्र की बुरा नहीं सममते, मुसलमान दादी की बुरा नहीं जानते और ईसाई गले में फाँसी तक के चिह्न की अच्छा सममते हैं। तो वैष्णवों के चिन्हों पर हास्य करना अज्ञान नहीं तो क्या है। पक्षपात नहीं तो क्या है।

#### चौथा सिद्धान्त

यह सिद्धान्त अकृ गम्मीर है। इसके विषय में जब तक हम जकृ से न उठावेंगे तब तक समभ में आना बढ़ा कठिन है। इस सिद्धान्त पर लोगों ने व्यर्थ ही भगड़ा मचा रक्खा है। दूसरे सिद्धान्त में लोग दो परस्पर विरुद्ध बातें बताते थे इस में चार हैं। (१) निराकार (२) साकार (३) निराकार उपासना (४) साकार उपसना। जो मनुष्य देश, काल और पात्र करके कुछ भेद नहीं मानता वह इस विषय को समभने का कभी स्वप्न में ध्यान न लावे। उसका सारा परिश्रम पानी की ककीर हो जावेगा। आँखें सदा दूसरों को तो देखा करती हैं पर आपका नहीं देखतीं। इसी प्रकार मनुष्य भी दूसरों की बुराई देखा करते हैं, वे अपनी नहीं देखते।

### साकार श्रीर निराकार ईश्वर

इमारे हृद्य में इस लिखानत की पढ़ते ही यह विचार उठते छगता है कि क्या ईश्वर जल के समान कोई पदार्थ है जो भाष बनकर सूदम भी बन जाता है। और वर्फ बनकर स्यूष्ट भी होजाता है। आर्ष ग्रंथों में तो यही लिखा है कि वह परमेश्वर एक रस है। स्वामीजी से पूर्व किसी ईश्वर वादी ने पेसा नहीं कहा इसीलिये किसी २ भाई के हृद्य में यह भी विचार उत्पन्न हो सकता है कि यह उनका मनगढ़न्त सिद्धान्त है पर एक महापुरुष के प्रति यही विचार पाप का मूल है। वास्तव में विद्धान् के लिये बड़ी अच्छी बात है। परमेश्वर को जानने के लिये उसका ध्यान दो क्यों से

प्रथम संगुण रूप वह है जिसामें परमेश्वर का ध्यान गुणी सहित किया जाता है जैसे दयालु न्यायकारी, सर्वक्ष, आनेन्द स्वद्भपा अर्थात् ध्याता, अपने विचार में इस बात की धारण करता है कि परमेश्वर में द्या, न्याय, सर्वश्वता और आनन्द के गुणपूरे २ हैं इन बातों को हृदय में बसाने के लिये कुछ कठिनाई नहीं है क्योंकि साधारण बुद्धि का मनुष्य भी द्या और न्याब आदि पदार्थों को जानता है।

परमेश्वर के निर्गुणक्ष में उसका ध्यान कुछ गुणा से रहित करके करना पढ़ता है जैसे अजर, अमर, अनादि, अनन्त अक्ष अखंडित आदि। साधारण बुद्धि का मनुष्य क्या जाने कि जो पदार्थ जटायु, मृत्यु, आदि, अन्त, क्ष, खंडिन कि जो पदार्थ जटायु, मृत्यु, आदि, अन्त, क्ष, खंडिन ही रखता वह क्या अद्भुत पदार्थ है। कभी र तो छोगों को ऐसे पदार्थ के होन में भी सन्देश हो जाता है। इसी लिये ऋषियों ने सन्ध्या में जितने मंत्र रक्खे हैं वे सगुण कप के ही रक्खे हैं। क्योंकि परमेश्वर के निर्गुण नामों की उपासना केवळ योगी ही कर सकता है।

## गुण ही आकार होता है

सगुण का अर्थ साकार और निगंण का अर्थ निराकार जो किया जाता है वह ठोक है। इस बात को सभी दार्शनिक विद्वान् जानते हैं। कि गुण से भिन्न गुणी कुछ भी नहीं है। यो कहना चाहिये कि गुण से भिन्न आकार कुछ भी नहीं है। अहाँ दाह नहीं वहाँ अगिन कहां। जहाँ मिठास नही वहाँ मिश्री कहाँ। जिस प्रकार रगड़ से अगिन को प्रकट करके प्रत्यक्ष किया जाता है इसी प्रकार उपासना की रगड़ से ईश्वर प्रकट होता है।

#### श्रावार का विवेचन

साधारण मनुष्यों के हृदय में यह बात समाई हुई है कि दृश्य पदार्थ में ही आकार होता है अदृश्य पदार्थ निराकार होता है, यों अपने प्राकृतिक व्यवहार में चाहे ऐसा ही समझने से कार्य चलता हो पर मूल में यह बात नहीं है। दार्शनिक विद्वान् जानते हैं कि आकार सुक्ष्म भी होता है। सब मनुष्व आकाश को हर्य न होने से निराकार मानते हैं पर बात यह नहीं है। के ईभी प्राकृतिक पदार्थ निराकार नहीं कहा जा सकता, पर्योकि प्रकृति स्वयं सत, रज, तम, गुण युक्त है। जहाँ गुण है वहीं आकार अवश्य मानना पहेगा। परमेश्वर वा चेतन पदार्थ इन गुणों से परे हैं इसिलये वे ही निराकार कहे जा सकते हैं। अब हृद्य में प्रश्न उठता है कि जब परमेश्वर विगुणातीत है तो फिर उसमें जे। इया, न्याय आदि गुण बताये बे किस प्रकार ठीक हैं। बात यह है कि वास्तव में आत्मा के इस गुद्ध, चेतन्न स्वरूप की अपेक्षा ते। परमेश्वर में द्यालुता आदि का कोई भी गुण नहीं है जिसमें कि उस पर प्रकृति का होश मात्र भी आवरण नहीं चढ़ा है। अर्थात् श्रद्धैतवाद की परिभाषा में वह जीव नहीं हुआ है। क्योंकि जब मोहन कोई पाप ही नहीं करता उसको किसी पदार्थ की आवश्यकता ही नहीं ते। वह सेहिन के द्यालुता और न्याय आदि गुणों से क्या सम्बन्ध रखता है। अर्थात् मोहन की अपेता सोहन में यह गुण नहीं कहे जा सकते । अब दूसरी श्रोर ध्यान दीजिये राहन नाम का एक बालक है जो अल्प शक्ति है। उस से कोई आवश्यक कार्य्य नहीं होता, वा किसी दूसरे बालक ने उसके कार्च्य में रकावट डाल दो। श्रव उसके देयालु और न्यायकारी गुरू सीहन में उसके कार्य में शहायता आकर देनी आरम्भ कर दी, तो वही सेहिन अब द्यालु हो गया, यदि सेहिन दूसरे बाधक बालक को दंड भी दे डाले ता वह न्यायकारी भी हा जावेगा। संसार में दो प्रकार के गुण होते हैं। प्रथम जातीय गुण जो गुणी से कभी विलग ही नहीं हो। सकते जैसे कि अग्नि से

दाह गुण। दूसरे गुण वे होते हैं जो विछग भी हो जाते हैं। जैसे वस्त्र से पीला रंग जहाँ जातीय ग्रुण होते हैं वहाँ ग्रुण श्रीर गुणी एक ही होते हैं जैसे मिश्री और मीठा दे। बात नहीं हैं पर कृत्रिम गुण और गुणी दे। भिन्न पदार्थ हो होते हैं जैसे पीलापन श्रीर वस्त्र एक कभी नहीं होते। एक द्वानी गृहस्य में रहता हुआ भी उसमें लिप्त न होने के कारण सन्यासी अथवा ब्रह्मचारी भी कहा जाता है। एक जीवनमुक्त वेग्गी शरीर से मोह न रखने से विदेह भी कहा जाता है। इसी प्रकार परमेश्वर ( ब्रह्म ) जीव और प्रकृत्ति की डपाधि ( सम्बन्ध ) से होने वाले गुण, कर्म और स्वभाव में लित न होने के कारण संगुण और निर्मुण दोनों नामों से याद किया जाता है। अथवा यो भी कह सकते हैं कि परमेश्वर निराकार भी है और साकार भी। परम पिता के दोनों नामों में कौन सा नाम प्रधान है वही एक विचारणीय बात और रह जाती है। पर बात सीधी सी है, जिस प्रकार उस निर्छेप मनुष्य का बानी लाग सन्बासी ही समभते हैं और जनता उसका गृहस्थ ही समभती है, इसी प्रकार ज्ञानी स्रोग परमेश्वर को निर्मुण नाम से ही वाद रखते हैं, और जन साधारण के लिये वह सगुण ही है। अपने २ पात्र की अपेक्षा दोनों ही बातें ठीक हैं।

# भेद ईश्वर श्रीर परमेश्वर का

- (१) ईश्वर (जीवनमुक्त) में अल्पन्नता आदि गुण प्रधान (जातीय) होते हैं और सर्वन्नता आदि गुण ग्रमधान (कृत्रिम) होते हैं।
- (२) परमेश्वर में इसके विपरीत गुण समक्षने चाहिये पर विचार पूर्वक नहीं तो मनुष्य गढ़े में जा पड़ेगा।
- (३) जीवन मुक्त पुरुष इस अपने शरीर का पूर्ण स्वामी होकर आनम्द में रहता है और कुछ जीवों का कस्याण करता है ।

- (४) परमेहंबर इस अखिल ब्रह्मायक का पूर्व स्वामी है। रोकर आनन्द में रहता है, और सारे जीवों का कहताण करता है।
- (४) ईइवर के सारे अधिकार परमेश्वर के अधीन होकर कार्य्य करते हैं।
- (६) परमेदवर के सारे कार्य्य अपने परम शुद्ध चेतन्न कप (ब्रह्मा) के अधीन रहते हैं।

े नोट—यद्यपि परमेश्वर और शुद्ध चेतन्न रूप दो बातें नहीं हैं पर वेदान्त शास्त्र की परिभाषा में उसे ब्रह्म ही कहते हैं।

### चेतन ही निराकार है

जब तक जीव पर प्राकृत्तिक आवरण चढ़ा रहता है उस समय तक सूक्ष्म शरीर रखने के कारण भी वह निराकार नहीं कहा जा सकता। पर जिल समय भौतिक सूक्ष्म शरीर भी नष्ट होकर शुद्ध चेतन्न स्वरूप हो करके युक्ति श्रप्त कर लेता है तो उस समय इसे निराकार कह सकते हैं।

हमारे समभदार भाइयों को इस में यह शंका है। सकती है कि जैमिनि तो मुक्ति में भी सूक्ष्म शरीर मानते हैं। तो उस अवस्था में भी आत्मा को निराकार नहीं कह सकते। उसके उत्तर में हम यह कहकर छूटे जाते हैं कि पाराशर तो नहीं मानते जो उनके गुरू के भी पिता हैं। इतना कहकर हमतो साफ बचे जाते हैं, पर इसमें विधमीं लोग ६ शास्त्रों की भांति अपनी अन्ध विश्वास की बांसुरी में मतभैद का राग अलापकर विचार शून्य और फैशन-परस्त प्राच्यवायु के मारे लोगों को मोहकर अपने भ्रमजाल में पकड कर ले जावेंगे, इसिंख हैं।

# मूर्खों के लिये मतभेद हैं

जिस प्रकार ६ शास्त्रों में कुछ मतभेद नहीं है केवल मिल्ल विषय लेकर एक ही बात को सिद्ध किया है इसी प्रकारपारा-शर और जैमिनि का विषय समसना चाहिये। जिस मनुष्य को वेदान्त, शास्त्र का कुछ भी ज्ञान है वह सहज में हमारे विवे चन को समस लेगा।

#### शरीर श्रीर श्रवस्था

| शरीर        |     | श्रवस्था               |
|-------------|-----|------------------------|
| (१) स्थूल   |     | (१) जाग्रत             |
| (२) सुदम    |     | (२) स्व <sup>ए</sup> न |
| (३) कारण    |     | (३) सुषुप्ति           |
| (४) शक्ति   |     | (४) तुरीय              |
| ( = ) w-(v- | ~ ~ |                        |

#### दोनों का सम्बन्ध

- (१) जाग्रत अवस्था में चारों शरीरों से सम्बन्ध रहता है।
- (२)स्वप्नावस्था में सुदम, कारण और शक्ति रूप शरीर से सम्बन्ध रहता है।
- (३) सुबुप्ति अवस्था में कारण और और शक्ति रूप शरीर से सम्बन्ध रहता है।
- (४) तुरीय (मुक्कावस्था) में ववल शक्ति रूप शरीर (अत्यन्त ही सुक्ष्म-निराकार ) शरीर से सम्बन्ध रहता है ।

#### विवेचन

स्थूल, सूक्ष्म शरीर तो शुद्ध प्राकृत्तिक शरीर है अब क्योंकि जीव एक ऐसा एकार्थ है जो जबता में प्रकृति से और चेतकता में ब्रह्म से निलता है इसीलिये जिस विद्वान् का विषय केवल सांसारिक (प्राकृत-अवस्था) है वह सुद्धि हा

विवेचन करते समय कहता है कि सुश्म अर्थात् दूसरा प्राकृतिक शरीर और कारण मुक्ति में नहीं रहता पर जिस विद्वान् का विषय ही आतिमक है वह कहता है कि मुक्ति में दवे हुये कारण और शक्ति के योग से जो एक अत्यन्त ही स्थम शरीर बनता है वह अवश्य रहता है, यदि वह न रहे ते। मुक्ति का आनन्द ही कौन भोगे। यह विषय इतना मनोरंजक है कि कहने में भी नहीं अःसकता। इस शरीर में जो दबा हुआ कारण है वह जड़ता का भाग है। और शक्ति जा है वह चेतन्नता का भाग है। प्रातः स्मरणीय, ब्रह्म कुछ भूषण भगवान शंकराचार्य ने अपनी सामयिक आवश्यकता के छिये प्रभुकी प्रेरणा से इस दवे इये कारण शरीर की न मान कर उसे नष्ट हुआ इस विचार से मान लिया था कि यदि कारण को किसी भी अवस्था में मानंगे ता किर सुक्ति से छौटना मानना पड़ेगा जिसका फल यह हे।गा कि हमारा सारा खेल बिगड़ जावेगा। और बात को यदि दुसरी दृष्टि से देखा जावे ता ठीक भी जान पड़ती है, जो पदार्थ हो और इस समय अपने कुछ प्रभाव न रखता हो वह न होने के बराबर है। पर भगवान् रामानुजाचार्यजी का समय वह समय नहीं था इस्रलिये उन्हें ने इस बात की प्रथम दृष्टि ही से रेखा।

### परमेश्वर के शरीर

उपनिषद् और गीता में इस सकत ब्रह्माएड को परमेश्वर के विराट कप के नाम से स्थूल शरीर कहा है। अब विचार यह करना है कि उसके अन्य तीन शरीर भी हैं वा नहां। शरीर और अवस्था का साथ है, अर्थात् शरीर के साथ अवस्था और अवस्था के साथ शरीर का सम्बन्ध है। वर्त्तमान

जगत को नियम पूर्वक चलाने की दशा में मानो परमेर्वर जामत अवस्था में है। जब प्रलय होनी आएमम होती है, प्रलय से सृष्टि होनी आएमम होती है अही मानो स्वप्नावस्था है। प्रलय की अवस्था ही मानो सुषुप्ति अवस्था है और जब वह व्यापक परमेश्वर लिप्त न होने के कारण इन सब अगहों से अलग अपनी जिक्त सिहत अपने को आनन्द स्वरूप अवस्था में देखता है तो वही मानो उसकी तुरीयावस्था है।

#### अलङ्कार

पुराणों में इन अवस्थाओं को बड़ी मनोरक्षक गाथाओं के कप में दिखलाया है। इस चौथी अवस्था को इस प्रकार समभाया है कि वहाँ परमेश्वर को विष्णु भगवान का नाम दिया है, इसकी कांति मय शक्ति को लक्ष्मी अनन्त प्रकाशावस्था को क्षीर सागर, और परमेश्वर की भक्ती के प्रति कोमल और सुन्दर द्यालुना को कमल बताया है और इन तीन अवस्थाओं के भगड़े से अलग रहने को ही शयन करना कहा गया है। समभाने के लिये परमेश्वर को एक जीवन मुक्त येगी से उपमा दी जा सकती है। जिस प्रकार येगी अपने तीना शरीरा में भी है और इन से अलग भी, इसी प्रकार परमेश्वर सृष्टि की इन तीन अवस्थाओं में भी है और इन से अलग भी।

जिस प्रकार परमेश्वर सृष्टि रचकर जीवों का कन्याण करता है इसी प्रकार महान्पुरुष भी शरीर धारण करके संसार का उदार करते हैं। ऐसी ही समानता को देखकर विद्वानों ने दोनों को एक ही कह दिया है। और परमेश्वर के सिवा मुक्त पुरुष को भी ईश्वर कह दिया है इसी परमाषा का प्रयोग कृष्ण भगवान्, व्यास ५४ तीथेंद्धर, भगवान् सुद्ध, शंकर स्वामी और रामानुजादि ने भी किया है।

स्वामी रामानुजाचार्य्यजी ने इतनी बात और कह दी कि ईश्वर साकार भी है और निराकार भी । वह भक्तों के कस्याण के लिये अवतार भी लेता है।

उनका यह अभिप्राय कदापि नहीं है कि सर्व ब्यापक परमेश्वर छोटे से गर्भ में कूदकर अन् बैठता है। इसी झूटे विचार ने स्वामीजी को अपयश लगाया है।

विद्वानों ने ठीक कहा है कि मूर्खों के संग से लाल भी पत्थर ही हो जाता है। बात कैसी गहरी थी श्रीर लोग कहाँ गड़े में जा पड़ें।

#### नाम का क्या महत्त्व है

वैज्ञाव मत में नाम की बड़ी महिमा बताई गई है, और गोस्वामी तुळसीदासजी ने तो नाम को ही सब कुछ कह दिया है। धर्म ्र शास्त्र में तो यहाँतक आज्ञादी है कि यदि किसी कन्याका नाम धुरा हो, तो उसके साथ कभी विवाड मत करो। इस का आशय यह भी है कि कोई मनुष्य अपने यच्चों का नाम बुरान रक्खे। सम्राट नेपोलियन एक बार अपने शश्रु की अतुल सेना देखकर साहस हीन होगया था, पर ज्योंहा उसको अपने नाम का ध्यानआया तोउ सके हृद्य में, वीर रस की तरंगे उठने छर्गी। और थोड़ी सीं सेना से ही शत्रुको परक्त कर दिया। चित्तीइ गढ़ के राना केवल सुर्य्यंश के नाम पर ही जान को हथेली पर धरे रहते थे। गुरुगोविन्दसिंहजी इस नाम के महत्व को भली प्रकार जानते थे, उन्होंने जहाँ सिक्खों में जीवन दान दने के अनेक उपाय किये उनमें सब से प्रथम नाम को जानकर हो, लिक्लों का नाम सिंह रख दिया था। आप के सामने दो मनुष्य समान आयु और बड वाले खड़े हैं, आप को पूछने पर जब यह ज्ञात होगा कि इन मैं से एक मनुष्य राजपुत्र है, ता उसके प्रति आपके हृद्य में श्रीर ही कुछ भाव

बत्पन्न हो जानेंगे। इसका कारण यह है कि नाम के साथ ही सद इसके गुण भी याद आ जाते हैं। यदि मनुष्य किसी अच्छे पदार्थ का नाम ही जानता हो तो यह होगा कि एक दिन उसके गुणों के जानने का भी विचार उसके इदय में अवस्य उठेगा। बच्चों को प्रकृति इसी नियम के अनुसार शिक्षा देती है।

# भक्रि-मार्ग ञ्रीर ज्ञान-मार्ग

पक विद्यार्थी गणित का अपूर्व पंडित होना चाहता है, वह इसिछये कि कहीं उसका गणित का प्राफेसर बना दिया जाये, विद्यार्थी बहुत ही परिश्रम करता है पर उसे गणित के सिद्धार्थी बहुत ही परिश्रम करता है पर उसे गणित के सिद्धार्थी से कुछ भी प्रेम नहीं है वह केवल नौकरी के लिये विवश होकर गणित सीख रहा है। यह विद्यार्थी कभी गणित का पूर्ण पंडित नहीं हो सकता, इसके विरुद्ध एक दूसरा विद्यार्थी है, जो परिश्रम तो अधिक नहीं करता पर उसकी गणित का बड़ा भारी प्रेम है, यह विद्यार्थी अवश्य पंडित हो सकता है। मतुष्य को जब किसी विषय संप्रेम हो जाता है तो वह सहज में उसका ज्ञान प्राप्त कर सेना है। इसी प्रकार प्रकार की वह सहज में उसका ज्ञान प्राप्त कर सेना है। इसी प्रकार प्रकार भी सीखने से बहुत किताई से ही कुछ आ सकता है, पर प्रेम (भिक्क) से सहज में ही प्राप्त हो सकता है।

### वैष्णव मत की उपासना

स्काउट मास्टर, अपने बच्चों में यह बात उत्पन्न करने का यक्ष करता है कि वे वर्त्तमान सामग्री से श्रपना कार्य्य सिद्ध करना सीख जावें। महान पुरुषों में यह गुण पूर्ण कप में विना सिखाये ही स्वाभाविक होता है। क्योंकि परमेश्वर ने उन्हें किसी विशेष डरेश्य के लिये उत्बन्न किया है।

शंकर स्वामी ने ३६० ईंटों से जिस सुन्दर धर्म मन्दिर को बनाया था, कुछ समय के पीछे अज्ञान के मूकम्प ने उसे गिरा-कर ७२० दुकड़े कर डाले, रामानुजजी ने देखा कि यदि इन दुकड़ों में इरवरोपासना का सीमेन्ट लगा दिया जावे तो यह मन्दर फिर मछी प्रकार तैयार हो सकता है। पर इसमें एक बड़ी कठिनाई थी, मन्दिर के उन भागों के लिये तो यह सीमेन्ट बड़ा उपयोगी था, जिधर ज्ञान त्रिवेणी तरंगे मार रही थी, पर उन भागों में यह सीमेन्ट बालू के गारे का काम देगा जिधर अज्ञान की धूल उड़ रही हो। इसलिये अब उन्होंने यह विचार किया कि इस मन्दिर की वैदिक धर्म के सिद्धान्तों की बंदी २ शिलाओं से बनाया जावे। क्षान त्रिवेणी की ओर तो यह सीमेंग्ट लगाया, और दूसरी ओर ७२० टुकड़ों की कूट हानकर, वैदिक महापुरुषों की कीर्ति क्यों स्वच्छ कली मिछाई और उसमें भक्तिरस मय ईश्वरोपासना का चिपकदार मसाला तथा त्रिवेणी का जल मिलाकर, वड़ा ही पुष्ट चूना (गारा) बनाया, और उसकी काम में लाकर ७०० खरमों पर यह वैज्यव धर्म का विशाल मन्दर खड़ा कर दिया।

अर्थात् जब स्वामीजी ने बहुदेव वाद के कारण लोगों की सिर फोइते हुये देखा तो ईद्वरोपासना के द्वारा एक करना बाहा, पर ईश्वरोपासना संसार के अन्य उत्तम पदार्थों की भाँति एक ऐसा पदार्थ था, जो पात्री (ज्ञानियों) की लाभ दायक और कुपात्री की हानिकर भी हैं। सकता था। उन्होंने सोचा कि समसदार मनुष्यों के लिये तो यह वेद और उपासना पर्याप्त हैं, पर इन मूखों, वाह्य पदार्थों के पूजकों का क्या बनाऊं। यह तो किसी अहदय पदार्थ पर विद्वास ही नहीं करते।

स्वामीजी ने अब देखा कि इन मुखों में तो इन जड़ मुर्तियों के प्रति इतनी भदा है कि विद्वानों में ईइवर के प्रति मी नहीं है। वे इस बात को भी भछी प्रकार जानते थे कि कोई मनुष्य किसी विषय में कितना ही अञ्चानी हो, पर जब उसको उस विषय से प्रेम हो जाता है तो उसको शनैः २ प्राप्त कर ही लेता है। अब उनके हृदय में यह विचार उत्पन्न हुआ कि यदि किसी प्रकार परमेश्वर की भी मूर्ति बन जावें तो बड़ा अच्छा हो पर वेद तो इसके विरुद्ध यह कहता था कि —

#### न तस्य प्रतिमाऽस्ति यस्य नाम महद् यशः।

इसके ध्यान में आते ही वे बड़े सीच में पड़ गये पर शोडी ही देर में जब उनका ध्यान श्रुति और पुराणों के उन वचने। पर गया जिनमें विष्णुको श्री सहित बताया गया है ता वे कुछ संतुष्ट हुये, अब उन्होंने निश्चय कर लिया कि बस अलङ्कारी में वर्णित ईइवर इत को ही मृति बनानी चाहिये, अभी यह निश्चय ही करने पाये थे कि सट जैनिया के प्रचार की दुम्ख भरी घटना सुनाई दी, जैनी लोगयह कहकर लेगों की अपने मत में फिर मिलाने लगे थे कि यह ब्राह्मण निमंत्रण उदाने के मारे तुमको उल्कृ बना रहे हैं, भला यह ते। सीचो कि जैसा ईरवर वे बतलाते हैं वेसा कभी हो भी सकता **है। अब स्वामीजी ने** सीचा कि यह ते। अद्वैतवाद के खंडन से बड़ी हानि हुई, और यह जैनी श्रवस्य अपने प्रचार में सफल हैंगो अब यदि है दिक परमेश्वर को उपेक्षा की इ ए से देखकर वैदिक महापुरुषों की मुर्तियों को परमेश्वर मानता हूँ तो सारे वैदिक धर्मी विद्वान कभी इस बात के। स्वीकार न करगे और यदि केवल वैदिक परमेश्वर को रखता हूँ तो यह बहु संख्यक मूर्ख जैनिया के फंदे में जा फर्सेंगे, स्वामीजी की उस समय बिस्कुल राजा दशरथ की दशा थी। अर्थात —

्धर्म सनेइ उभय मत घेरी, भई गत सौंप छर्छूदर केरी।

अब स्वामीजी को समय ने विषश कर दिया कि वे दोनों ही बातें रक्खें। यह बात अभी हृदय में बैठने भी न पाई थी कि कर उन ईश्वरों ( महापुरुषों) का ध्यान भी आगया जो परमेश्वर के समान संसार का उद्धार करते हैं और जिन में परमेश्वर के सारे गुण यहाँ तक समा जाते हैं कि वह अपने के। परमेश्वर से भिन्न न समक्ष कर श्रीमद्भगवद्गीता में यह कहते हैं कि:—

अभ्युत्थानंधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम् ।

स्वामीकी ने अब निश्चय कर लिया कि परमेश्वर की किल्पित वेद विश्व मूर्ति बनाने से तो यदी श्रधिक अच्छा होगा कि उन महापुरुषों की मूर्तियाँ बनाई जाव। पर ऐसे महापुरुष जिनके साथ उनकी श्री (ख्री) भी थी दें। ही थे एक रामचन्द्र, दूसरे कृष्ण, बस अब स्वाम जी ने इन्हीं उभय दम्पित की मूर्तियों की पूजा अपने मत में रक्खी। और यह सिद्धान्त रक्खा कि ईश्वर निराकार भी है और साकार भी वह संसार के उद्धार के लिये श्रवतार भी धारण करता है। इस विषय को और भी भनोहर श्रीर प्यारा कप देने के लिये वैष्णव विद्वानों ने परमे वर और ईश्वर दें। नो पर घटने वाली बहुत सी गाथायें इन महापुरुषों को मूल गाथाओं के श्राधार पर बनाई। इन से दो लाभ थे, प्रथम तो परमेश्वर के प्रति भक्ति भाव बढ़ता था, दूसरे वैदिक महापुरुषों के आचरण की शिक्षा भी मिलती थं।

इस विषय में दैष्णव लोग पिडले सब मर्तो से बाज़ी लोगये।

देश, काल और पात्र का ध्यान न रखने वाले सबकी बाक की खंडे से हाँकने वाले भाई इस पर यह आक्षेत्र कर सकते

हैं कि इस प्रकार परमेश्वर का कप तो एक भमेले में पड़ गया, बात बिल्कुल ठीक है पर समय के चक को क्या किया जाये। बिद इसी अकड़ में ब्राह्मण लेगा बैठे रहते तो एक भी गो माता का भक संसार में दिखाई न देता। चाहे वे कुछ ही समभे बैठे हैं। पर इसी की कृपा से ब्राज़ २२ करोड़ मनुष्य वेद और ईश्वर के नाम पर जान देने की तैयार हैं। किसी भी मत में सारे तत्ववेत्ता नहीं हुआ करते। परमेश्वर के सत्य स्वक्षण को तो योगी लोग भी बड़े परिश्रम के पश्चात् जानते हैं। मिश्रो ? यह संसार जाहिर परस्त है, तत्ववेत्ता लेग तो दाल में नमक के बराबर होते हैं। ऐसी ही युक्तियों से महापुरुषों ने आज भी ७७ करोड़ मनुष्य अहिंसा धमे की मानने वाले हमको दिखा दिये हैं, नहीं तो इस स्वार्थ में डूबे हुए संसार में अहिंसा का नाम कहाँ।

मृ त्ति पूजन की मीमांसा

यह भी अञ्चा होता कि हम मूर्त्त पूजन के विषय में तीसरे अध्याय हो में लिख देते पर वहाँ पर स्वका वैदिक धर्म से प्रत्यक्ष सम्बन्ध न था, निस्सन्देह धर्म से अवह्य सम्बन्ध था। दूसरे कई बातें ऐसी थीं जिनके। वहाँ पर प्रकट करना बड़ा कठिन कार्य्य था इसीलिये वहाँ पर लेखनी रोकनी पड़ी।

मृचि पूजा के विषय में जिन वरों ने ते। कुछ भी आज्ञा नहीं दी थी, पर जैन भक्कों ने उन के निर्वाण के पश्चात्, उनकी प्रतिमा बनाकर उनका पूजन आरम्भ कर दिया। मृचि पूजन के विषय में बौद्ध-काछ से कुछ भगड़ा चछा आता है, इससे पूर्व यह विषय रतना गम्भीर नथा। बौद्ध मत के दे। बड़े सम्प्रदाय थे, जिन के अन्तर सभी सम्प्रदाय आ जाते हैं, पहिछा और सबसे पुराना सम्प्रदाय हीनयान था, जो कि मृचिं पूजन का अच्छा नहीं समस्ता था, राजा अशोक इसी मत की मानता था, क्या आश्चर्य है कि जैन मत से बुद्ध मत के मत-भद के जहाँ और कारण हैं। उनमें से एक यह भी कारण अलग होने का हो। बात भी यही समस्र में आती है, क्यों कि मत की इच्छा वैदिक धर्म से अलग मत चलाने की न थी इसी से वह जैन मत की इस नवीनता को अच्छा नहीं समस्ता था।

बौद्ध मत का दूसरा सम्प्रदाय महायान था जिसमें मूर्ति।
पूजा होती थी, राजा कनष्क इसी मत को मानता था, १४० ई० से पूर्व यह लोगों की इच्छा पर था पर इस सन में कनष्क ने बौद्ध साधुओं से इसके लिये निमयानुसार धर्म व्यवस्था भी हिला दी।

दितहास से यह बात सिद्ध हो चुकी है कि यूनानी लोग अपने देवताओं की मूर्तियाँ बनाने में संसार की सभी जातियों से बढ़े चढ़े थे, सब से पिंडले उन्हीं लोगों ने मूर्ति प्जन आरम्भ किया, कोशन (शक) राजाओं के समय में चीन, यूनान, और भारत के विद्वानों और शिल्पकारों का जमघटा लगा रहता था बुद्धजी की मूर्ति इन्हीं के समय में बनाई गई। ७ वीं शताब्दी में हर्ष ने हीवानचांग के उपदेश से महायान मत स्वीकार किया, हर्ष का प्रेम बहुत सी बातों के कारण हिन्दू मत से भी था, इसलिये उसने शिव और सूर्य्य की मूर्तियाँ भी बनवाई थीं। ६ वीं शताब्दी से शैव मत की आह में बहुदेव वाद फैला, जिस में श्रसंस्थ देवताओं की मूर्तियाँ बना डालीं। रामानुजजी ने इसे ईश्वरोगसना का एक श्रंग ठहराया।

# मृर्ति पूजा श्रीर संसार का इतिहास

े म् स्वक्र-इतिहास की जिन २ घटनाओं को हम नीचे लिखेंगे वे सब अलवेडनी के भारत से ली गई हैं।

- (१) मुखीं के हदय में मूर्ति के प्रति बड़ी ही अद्धा होती है, यदि किसी अरबी मुसल्कान को भी हु॰ बुहम्मद की मूर्ति दिखा दी जावे तो वह अपनी सारी अद्धा, भक्ति समाप्त कर देगा। इस बात का उस समय वह कुछ भी विचार नहीं करता कि मेरा यह कार्य्य उनके उद्देश्य के विरुद्ध है। छोड़े २ बच्चे भी अपने खिलोनों को बिस्कुल जीवधारी समक्षने हैं, इयों २ भनुष्य का ज्ञान वृत्त बढ़ता जाता है यह प्रतिमा प्रेम भी घरता जाता है। हमारा इसके साथ यह भी निश्चय है कि उन मुखीं को भी प्रतिमा से अश्रद्धा होती है जो पारी ढीठ और अश्रद्धा होते हैं।
- (२) जिस प्रकार प्राचीन यूनानी विद्वान् स्वयं मृत्तिं नहीं पूजते थे. पर जन साधारण को इस से रोकते भी न थे। यही बात ठीक २ भारतवर्ष में भी देखी जाती है।
- (३) भारतवर्ष में एक बात सब से अच्छी यह है कि वे डोग ईश्वर के समान उसकी प्रशंसा करते हुउं भी उन सूर्तियाँ और उनके देवताओं को ईख नहीं मानते। अलबेडनी की ग्रह बात १० वीं शताब्दी के आस पास की लिखी हुई है जब कि न तो वैष्णव मत ने अपना वर्त्तमान रूप ही धारण किया था, न उसका कुछ अधिक प्रचार ही था।
- (४) जिस प्रकार युनानी लोग पूर्वकाल में मूर्ति नहीं पूजते थे, पर श्रागे चलकर वे पूजने लगे, बड़ी बात भारत में भी है।

# मृत्तिं पूजन किस प्रकार चला

(१) यह मूर्त्ति पूजा किस प्रकार चली इसके विषय में मिश्र २ मूर्ति पूजक मिन्न २ कथा सुनाते हैं। हिन्दुओं में प्राचीन काल में मूर्त्तियाँ बनाने का अधिक प्रवार नथा, जब राम्न सन को गये तो उनके भाई ने अपने को अधिकारी न जानकर मूर्चि के स्थान पर उनकी खड़ावँ ही रखदी थीं।

पर जिस समय सीताजी को फिर बनवास दिया गया तो अद्यमेध के समय राम ने सहधर्मिणी के स्थान पर सीता जी की प्रतिमा ही रक्खी थी।

महाभारत में भी छिखा है कि व्याध ने द्रोण की मूर्ति को गुरु मानकर अभ्यास किया था।

पेती ही एक कथा यह भी सुनी जाती है, कि शौनक ने राजा परीक्षित से कहा था कि अम्बरीय नामक राजा ने बहुत तप किया सारे देवता बारी २ से बरदान के लिये आये पर राजा ने किसी का बरदान स्वीकार नहीं किया, अन्त में विष्णु भगवान श्राये और राजा की प्रार्थनापर विष्णु भगवान ने अपनी मृति राजा को दी।

(२) यूनानी विद्धान जालीनूस लिखता है कि सम्राट इमोदस के समय ईसा से द०० वर्ष पूर्व वाज़ार में एक अच्छी मूर्ति के दो लेने वाले थे, एक अपने पिता की स्मृत्ति में कृत्र पर छगाने के लिये लेता था, दूसरा हरीमीस (बुद्ध) देवता की स्थापना के लिये लेता था। इस से सिद्ध हुआ कि यूनान में इस समय यह प्रथा थी। सम्भव था कि जैनियों ने जो यूनानादि से अपना व्यापार करते थे, यह बात सीखी हो, और भारत के किसी संगतराश से अपने तीर्थङ्करों को उच्टी सीधी मूर्तियां बनवा ली हो, और क्योंकि भारतीय शिल्पकार उस समय इस कला में अधिक कुशल न थे, इसलिये उनसे मूर्तियों की मुखा किसी ठीक न बनी हो।

(३) तौरेत के अनुयायी कहते हैं कि रोमूलस और रोमानस नाम के दो भाई थे, जिन्होंने रोम नगर बसाया था। राज्य के छोम से रोमूलस ने रोमानस बड़े भाई को मार डाला, इससे प्रजा में उपद्भव के लक्षण दिखाई देने लगे तो रोम्लस ने गड़ी पर अपने भाई की प्रतिमा रखकर कहा कि मैं राजा नहीं हूँ राजा तो मेरा भाई ही रहेगा, मैं तो यथा पूर्व प्रवन्धक ही रहूँगा, ऐसी मुझे देवताओं ने स्वप्न में आज्ञा दी है। सम्भव है यह कहानी रामचन्द्रजी की कहानी से विगढ़ कर बनी हो।

## हिन्दु श्रों में मूर्ति-पूजन की दशा

(१) अलबेकनी लिखता है कि खलीफा मुआबिया ने सिसली की सोने की मूर्तियाँ सिन्ध के राजाओं के हाथ बड़े मूच्य पर बेची थीं, हिन्दू लेगों। ने उनको अपने देवताओं की मूर्तियाँ मान लिया था। पर इस समय (१० वीं शताब्दी) में मूर्ति बनाने के बड़े कठोर नियम हैं, यदि छोटी बन जावे ते राजा के। दुःखदाई हो जाती है और यदि बड़ी बन जावे ते शिल्पकार की दुःखदाई कही जाती है।

हमारे विचार में इसलाम श्रीर वैष्णव मत के प्रचार ने लोगों के मन में इन देवताओं की श्रद्धा कम कर दी होगो, जब लोगों ने आक्षेप किये होंगे कि तुम्हारी मृति पर क्या विश्वास तुम तो मनमानी गढ़ लेते हो हम कैसे जाने कि यह उसी देवता की मृति है, इसी आक्षेप से बचने के लिये यह कठोर नियम बना डाले थे। एक मृति के बराबर ठीक दूसरी मृति बनाना बहुत ही कठिन कार्य्य है इसलिये पुजारियों ने यह नियम बनाया कि शिल्पकार ठीक २ मृति बनावें, लोटी मृति बनने में पुजारी की हानि थी, इसलिये उसके साथ में राजदंड का भय लगा दिया, और बड़ी मृति बनने में लोगों के आक्षेप मात्र का भय था, पर मृत्यों से धन बटोरने में बड़ी मृति से ही सहायता मिलती थी, इसलिये उसके साथ में राजिन से ही सहायता मिलती थी, इसलिये उसके साथ में

शिल्पकार को ही दुः खदाई बना डाला। शिल्पकार मुर्ति के बिगड़ने के भय से हार आक्रमार कर बड़ा ही आकार रखता था, और देवता के कीप की बदता था।

- (2) अपने र जाल में फँसाने के लिये पुजारी बड़ी र माया रचते थे, सन् १०२४ ई० में जब महमूद ने सोमनाथ पर आक्रमण किया तो क्या देखता है कि सोमनाथ जो निराधार आकाश में लंट हं रहे हैं, महमूद ने जब पुजारियों से इसका कारण पूछा तो कहा महाराज यह देवता का चमत्कार है, पर महमूद जैसे ईश्वर प्रेमी की इस बात पर कब विश्वास हो सकता था, बसने इस की खोज की तो पता चला कि मन्दिर के चारों कोनों में चक्रमक पत्थर लगे हुये हैं और यह मूर्ति पोली लोहे की बनी हुई है। फिर ते। महमूद को इतना कोध इनकी ध्राता पर आया कि सारी मूर्तियां तोड़ डालीं और इनकी ध्राता पर आया कि सारी मूर्तियां तोड़ डालीं और इनके पेट में जितने रज थे सब उठाकर ले गया और साथ ही इन ध्रातों को भी पकड़ कर ले गया। इस समय यहां पर जैनियों का राज्य था।
- (३) मुहम्मइ इब कासिम ने मुछतान की मूर्तियों के गले में गामांस लटका दिया था, उनको तोड़ा इसिडिये न था कि ऐसा करने से आय मारी जावेगी।
- (४) चाणक्य ने भी अपने द्यर्ध शास्त्र में आय के अन्य उपायों के साथ चढ़ावे की आय में भी राजा का पूरा भाग छिखा है। यदि उस समय के विद्वान् मूर्ति-पूजन को महाधर्म जानते तो उसकी आय में से उसी प्रकार भाग न लिखते जिस प्रकार संस्कारों से होने वाली आय में कोई भाग नहीं लिखा।

## अलबेरूनी का निश्चय

आदि में मूर्ति पूजा न थी प्रथम देवताओं और महापुरुषों को स्मृति में मूर्तियाँ बनीं। किर वे मजुष्य और परमेश्वर के बीच बकी ज बनीं किर वे परमेश्वर ही बन बैठीं।

## मृर्ति पूजा श्रीर उपासना

हमारे कुछ विद्वानों का कथन है कि जिस प्रकार भूमिति (क्योमेटरी) में विन्दु की कोई आकृति नहीं पर तो भी वालकों को समकाने के लिये विन्दु की आकृति क्याम पट पर बना ही लेते हैं। इसी प्रकार महान पुरुषों ने परमेश्वर की कुछ भी मूर्ति न होने पर समकाने के लिये उसकी मूर्ति बना डार्ली। इसी के द्वारा मनुष्य धीरे २ परमेश्वर की प्राप्त कर लेता हैं।

बात में कुछ सार अवश्य है पर बात सर्वधा ऐसी नहीं है। विग्दु ऐसा हो ही नहीं सकता जिसकी कुछ श्राकृति न हो, भला जिसके लिये स्थान नियत कर दिया हो उस नियत स्थान में रहने वाले की आकृति आप कैसे न मानेंगे. विन्दु कोई चेतक पदार्थ नहीं जिसकी श्राकृति कुछ न हो, विद्वानी ने जो विग्दु की परिभाषा में उसकी आकृति नहीं मानी, उसका कारण यह है कि कहीं लोग विन्दु की लम्बाई चीड़ाई के भंगड़े में पड़कर मूळ साध्यों के समभने से घंचित न रह जावें। समभने के लिये यह विन्दु कि लिल का परिमाण हैं।

परन्तु परमेश्वर की निराकार कहना यह कोई परिभाषा नहीं है, यह ता मूळ सिद्धान्त है क्योंकि परमेश्वर वास्तव में वैसा हो है। परिभाषा और मूळ सिद्धान्त में समता करके दिखाना अनवस्था दोष है।

मान है। विन्दु और परमेश्वर देशनों निराकृति में समान ही हैं तो भी यह बात नहीं घट सकती। अध्यापक वा बालक विन्दु की सुक्षम से सुदम बनाने पर ही अपने उद्देश्य में सुकल हो सकते हैं, यदि अध्योपक विन्दु की सक्ष्म बनाने के स्थान पर कोई फूल बना डाले ते। वह इस विद्या से बालकों की सदा दूर ही रक्खेगा। इन पूज्य पुरुषों से हमारी यह विन्ती है कि वे छपा पूर्वक क्या यह सिद्ध कर सके हैं कि यह मूर्त्तियाँ परमेश्वर के किसी भी विशेषण की बतलाती हैं। वरन उल्टी उसके विशेषणों के। अत्यन्त ही बुरे और परिमित रूप में जा कैंकती हैं। निस्सन्देह यदि उपनिषदों की मांति परमेश्वर की सर्व व्यापकता को समकाने के लिये आकाश और उसकी महानता प्रकट करने के लिये समुद्रादि के उदाहरण लिये जाते ता बात कुछ लग्गा भी खाती थी। जो मनुष्य इन मोटी बातों को भी नहीं समभ सकता वह परमेश्वर की क्या जान सकता है। इमारे दूसरे भाई कहते हैं कि जैसी मूर्त्ति को देखते हैं वैसे ही भाव हृदय में आगृत होते हैं। यदि मृत्ति नग्न है तो भी काम और निर्छक्तता के भावों को जाग्रत करेगी। और यदि वस्त्र धारण किये हुये हैं ते। केवल काम और मोह की उत्पन्न करेगी। अब रही ज्ञानी लोगों की बात वे ता विना मूर्त्ति के भी उसी का पाठ पढ़ते हैं, हाँ मूर्ति से उनके विचारों के परिमित होने का भय लगा रहेगा।

हमने बड़े २ समसदार मनुष्यों को यह भी कहते सुना है कि जिस श्रकार मदारी लोग मैस्मरेज़म की विद्या में किसी विशेष भौतिक पदार्थ पर ध्यान जमाकर अथवा अभ्यास करके बड़े २ चमत्कार सिद्ध कर लेता है, इसी प्रकार मूर्ति का ध्यान करने से भी अपार लाभ होता है। इस में भी वही अनवस्था दोष है, इस में भी न्यर्थ ही झूडी साईस साड़ी है। यदि हमारे पुष्य विद्वान उपासना और मैस्मरेज़म के मूल सिद्धान्त को समक लेते तो ऐसा कभी न कहते। मैस्मरेज़म की विद्या में चक्ष त्वचा और अवणादि भौतिक शक्ति में का विकास अभ्यास के द्वारा किया जाता है, और उपासना अर्थात् योग विद्या में अभ्यास के द्वारा आत्मक शक्तियों का विकास किया जाता है। मैस्मरेज़म प्रकृति मार्ग है और उपासना आत्म मार्ग है जो बिल्कुल उसके विकद्ध है। योगदर्शन में योगी को बार २ इस महारीपन से बचने की चेतावनी दी है। पर भारयो! यह महारीपन वैसा सुगम नहीं है जैसा कि मूर्तियों के सामने वेदया नृत्य कराना, पुष्पादि चढ़ाना अथवा दस, पाँच मिनट उनके सामने नाच कूदकर सिर झुका देना। यदि हमारे विद्वान महारी को उपासक की पदवी दते हैं ता वे उस विषयी गुलाम को जो वेदया के नाच में अपने को भी भूला हुआ है अवदय ही योगीराज की पदवी देंगे।

जब देश के ब्राह्मणां की बुद्धि का भी ऐसा दिवाला निकल गया हो, तो संसार में अध्यम क्यों न फैले, गौ माता की गर्दनें क्यों न कटें। ब्राह्मणों की दुर्दशा क्यों न हो।

## मूर्ति पूजा के जानी दुश्मन

इन सब लेगों के विरुद्ध अन्य मनुष्य भी हैं जो संसार में
मूर्तियों का चिन्ह ही मेटना चाहते हैं। इन में एक मनुष्य तो
वह हैं जो परमेश्वर की छोड़ किसी की भी पूजा को अच्छा
नहीं समभते। इन में एक तो परम जिज्ञासु हैं पर यह लोग
थोड़े ही हैं। दूसरे वे दंभी अश्रद्धोल, और ढीठ मनुष्य हैं जो
कुछ करना धरना नहीं चाहते। तीसरे अन्ध विश्वासी लेग
हैं जो मृतक, कब्र, मकान, पुस्तक, पत्थर, मिट्टी, पानी को
पूजते हैं पर मूर्ति के नाम से श्रकारण ही चिढ़ते हैं।

दूसरी कोटि के मनुष्य हैं जो महाकुरुषों की सुतियों के आदर सत्कार की तो बुरा नहीं समझते पर पुजारिकों के पापों को भी नहीं देखना बाहते।

### सिद्धान्त का सार

- (१) निर्भुण की उपासना उत्तम है पर उस से छाभ भी इन्सम कोटि के मनुष्य ही उठा सकते हैं।
- (२) सन्ध्यादि के द्वारा सगुण उपासना करना सर्व-साधारण को लाभदायक है यह दूसरी कोटि की उपासना है।
- (३) मूर्ति पूजन निष्ट श्रेणी की उपासना है। श्रर्थात् कुछ न करने वार्ले। से वह भी अच्छी है, जैसे कि अपढ़ शिवाजी, राना प्रतापादि ने इस से भी लाभ उठाया था।
- (४ महापुरुषों की मूर्तियाँ रखने में कुछ भी पाप नहीं है। जिन भारयों को मूर्तियों के रहने से यह भय है कि लोग फिर गढ़ें में जा पढ़ेंगे उनकी सेवा में यही प्रार्थना है कि ये तो पापी मजुष्या ने वेदों से भी पाप सिद्ध कर छिये हैं। तो क्या वेदों को भी त्याग हेना चाहिये।
- (४) जो लोग किसी महापुरुष की मूर्ति पर वा देवता की मूर्ति पर धन बटेग्यते अथवा दान करते हैं वे दोनें। बुरा करते हैं। हम।रे इस निश्चय का समर्थन श्रीमद्भगवत पुराण से भी होता है। रामानुजनी भागवत से बाहर नहीं जा सकते।

#### प्रमाण

उत्तमं ब्रह्म सद्भावो, मध्यमं ध्यान धारणा । स्तुति प्रार्थना थमाया वाह्य पूजा धमा धमा ॥

#### भावार्ध

श्रक्ष का सद्भाव यह उत्तम उपासना, ध्यान धारणा मध्यम उपासना, स्तुति प्रार्थना अधमोपासना और बाह्य पदार्थ, मूर्ति, सुर्योदि की उपासना महा नीच है।

#### पांचवां सिद्धान्त

कृत छात के विषय में हम यह मली प्रकार लिख चुके हैं

कि इस सिद्धान्त ने किन यौनिया में चक काटा है। इसी
अध्याय में हम यह भी दिखा चुके हैं कि पहिले वैष्णव मत क्रूत
छात के विषद्ध भी था, स्वामीजी ने क्रूत छात शैवों की हट पर
उसी प्रकार नहीं बनाई थी जिस प्रकार शीया मुसलमानों ने
हिन्दुओं के विषद्ध खड़ी कर दी है। इसमें सन्देह नहीं कि
वर्षमान दशा में यह छूत छात हमारे गले का हार होकर हम
को मेटने के सामान कर रही है पर इस ने रक्षा भी इस काल
में बड़ी की थी। हिन्दू लोग मुसलमानों के प्रति इतनी घृणा
कृट २ कर भर देते थे कि वे सिर कट जाने पर भी इसलाम
स्वीकार नहीं करते थे। हिंदुओं की मनोहर रीतिया, प्रथाओं
और त्यौहारों ने भी जाति रक्षा में बड़ी सहायता दी थी।
मुसलमान जिस देश में गये वहीं सारे देश को मुसलमान बना
हाला पर भारत में उनको अधिक सफलता नहीं हुई।

## स्वामीजी की कृति

(१) शारीरिक सुत्र भाष्य (२) उपनिषद् भाष्य (३) अन्य वैष्णव मत के स्होक बद्ध ग्रन्थ ।

### विशेष

स्वामीजी के नाम से लोगों ने प्रक्षें। में बड़ी ग**ड़** बड़ मचा डाली है।

## सिन्ध पार मत जाञ्जो

काबुल देश के इतिहास और श्रलवेदनी की पुस्तक से द्यात होता है कि महमूद के दर्बार में भागतवर्ष के बहुत से हिन्दू दुभाषिये, वैद्य, ज्योतिषी रहते थे, बहुत से गुप्तचर का कार्य्य देते थे। इनमें से कुछ तो बन्दी थे, कुछ वेतन पाते थे, महमृद राजनवी की सरकार में हिन्दु भों की एक बड़ी सेना थी, बुख़ारे के प्रबळ अमीर को ( जिससे महमूद कांपा करता था ) इ सी सेना ने परास्त किया था, यही सेना अलवेदनी की बुखारे से बन्दी करके ग्रज्नी में लाई थी इससे जान पड़ता है कि महमूद जो भारत में जहाँ तहाँ छापे मारता था उनमें इन्ही हिन्दू ले।गांका अधिक हाथ था इन हिन्दू ले।गां में वैदिक-धर्मे के शत्रु बौद्ध और बामी भी अवस्य हैंगो। अफ-यानिस्तान के पांइःमात्तर भाग काफरिस्तान में अभी तक पेसे हिन्दू पाये जाते हैं जिनका मत बाम मार्ग और बौद्रमत का मिश्रण है। मुसलमान लोग पहिले ते। किसी बस्तु का प्रलोभनदेकर बुला सेते थे पर कुछ दिनो पीछे उनके। मुसल**ान** बनने पर विवश करते थे। पेसे मनुष्या में एक तोः जयसेन का पुत्र तिलक था, दूसरे इन हिन्दुर्श्वो को भला मुसलमान अ**लूता** कैसे छोड़ दते जब भारत में ही बलात्कार धर्म भ्रष्ट करते थे।

अलबेदनी अपनी पुस्तक में लिखता है. कि मुक्ते हिंदुश्री के धर्म की बातें जानने में दा कारणों से अधिक कठिनाई हुई प्रथम यह कि वह हमसे मिलना श्रन्छा नहीं समक्तते दूसरे विद्वान लोग मुसलमानों से पकड़े जाने के भय से दूर भाग गये। विद्वान लोगों के भागने का कारण यह जान पड़ता है कि ग्रज़नी और बगदाद में जा अनुवाद का कार्य हो रहा था मुसलमान लोग यहाँ के लिये विद्वाना की प्रलोमन देकर ले जाना

चाहते होंगे पर छोग प्रायः धर्माक्षा से डरकर ऐसा नहीं करते थे अतः महम्द की सेना इन लोगों की बलात्कार पकड़कर ले जाती थी। मुहम्मद इन्नकासिम ने भी बहुत से विद्वान बलात्कार बगदाद में भेज दिये थे। यद्यपि विदेश न जाने की आज्ञा पहिले से थी, पर फिर भी व्यापारी, नौकरी और धन के लालची चले ही जाते थे, इसल्ये विद्वानों ने आज्ञा निकाल दी कि सिन्ध पार हो कोई न जावे। व्यापारी लोग तो न हके पर क्षत्रियों को इस आज्ञा ने बड़ी हानि पहुँचाई क्योंकि सिन्ध पार न जाने से खैबरघाटी पर यवनों का अधिकार हो गया, जिससे वे अवसर पाकर बड़ा उपद्वव मचाते थे।

## शुद्धि क्यों रोकी गई थी

अब तक विद्वानों को इस बात पर बड़ा आश्चर्य था कि संसार को धर्मोपदेश देने वाले ब्राह्मणों ने शुद्धि को रोक कर अपने पैरों में आप कुल्हाड़ी क्यों मारली। यह बात समक्क में भी नहीं आती कि जिस हिन्दू धर्म ने बामियों, कापालि हां और संसार की बड़ी २ भयङ्कर जातियों को निगलकर डकार भी न ली असने शुद्धि को अकारण ही क्यों रोक दिया।

मौ० अबदुल कादिर बहायूनी और फ़रिहते ने अपने २ इतिहास में लिखा है कि किसो समय ६० करोड़ हिन्दू थे, जिस समय भारत की बागडोर, यवना मराठा सिक्खा श्रीर जाटों से श्रंगन्ने जो ने ली तो कुल १८ करोड़ मनुष्य थे अर्थात् १४ करोड़ के लग-भग िन्दू थे। इन्हीं श्रंथोमें लिखा है कि १००१ ई० में सिन्ध देश का राजा सुखपाल जब अब्अली सजूदी ने पेशावर में घेर लिया तो मुसलमान बन गया पर झूटने पर फिर ब्राह्मणों ने सुस्तिद (शुद्ध) कर लिया। महमूद ने दे भावा करके इसको एकड़ लिया, वह बन्दी घर ही में मर गया। इसलिये सिद्ध हुआ कि इस समय तक शुद्धि होती थी।

शुद्धि को रोक्रने का नियम विद्वानी ने उस समय बनाया जब मुसलमाना का राज्य उत्तरीभारत में फैलने लगा था। देखने में तो मूर्खता जान पड़ती है पर वड़ी ही रहस्य पूर्ण बात थी। यदि यह नियम न बनाया जाता ते। हिंदुश्री का खोज भी न मिलता। साधारण बुद्धि के मनुष्य वैसे ही आक्षेप करने लगते हैं।

विद्वानों न देखा कि बहुत से आदमी थोड़े से ही दबाव से अथवा प्रतीमन से मुसलमान होते जाते हैं। जब लोग उनसे कहते हैं कि भाई तुमको इस प्रकार विधर्मी बनना ठीक नहीं था, तो ये उत्तर देते हैं कि क्या कर विवय है। कर ऐसा करना पड़ा, पर हम लें।ग उनकी थोड़ी सी बातें ही मानते हैं, विद्वानों ने यह भी देखा कि बहुत से लालची ते। यह भी कहते हैं कि मुसलमानों का ही मत सर्वश्रेष्ठ है क्योंकि वे एक ईश्वर को पूजते हैं, यद्भि उनका मत हिन्दू मत से अच्छान हे।ता ते। वे यहाँ के राजा ही कैसे बनते, देखो मुसलमानों में कैसा प्रेम है कि वे नीच से नीच अपने भाई के खाथ बड़े ही प्रेम से भाजन कर लेते हैं देखिये उनका मत ऐसा बढ़िया है कि उसके सामने हिन्दुओं के देवता भी डरकर अपना चमत्कार नहीं दिखाते। विद्वानों ने सोचा कि यदि यदी दशा रही ते। सारा देश विधर्मीवन जावेगा. फिर जब थोड़े से विद्वान् और धर्मात्मा रह जावेंगे वे आप ही मुनलमान, बन जावेंगे अथवा बना लिये जावेंगे। उन्होंने यह भी देखा कि यवन मत में निरंकराता बहुत है, भला यह स्वछन्दता प्रेमी मनुष्य इस हिन्दू मत में क्या आवेंगे, जो कुछ थोड़ा बहुत मोह अब है वह भी समयान्तर में जाता रहेगा । मनुष्य यदि अपने मत में छीढना भी बाहेंगे तो यह यवन सम्राट और कटनुष्ठ ऐसा क्यों करने

देंगे। इसिलिये अब किसी ऐसी विधि से काम लिया जावे कि जिससे यह लोग हिन्दू मत को सर्वश्रेष्ठ जानकर यवन मल में जाना ही पाप समझें, इसका एक उद्याय से सही कूत छात थी। अब दूसरा उपाय यह निकाला कि हेशा के बड़े र विद्वानों ने यह व्यवस्था देदी कि हमारे धर्म में कोई अध्य मत का मनुष्य, वा धर्म भ्रष्ट मनुष्य कभी नहीं आसकता, हमारा धर्म एक ऊंचा पर्वत है, जिससे गिरा हुआ मनुष्य कभी नहीं चढ़ सकता, हमारा धर्म स्वच्छ गंगा जल के समान है जो एक बार कीचढ़ की नाली में जाने से कभी फिर गंगाबल नहीं कहा जा सकता।

सर्व साचारण का धर्मा धर्म उनके अ वेशों पर निर्भर होता है, वह बात की तह में नहीं पहुँचत वे केवल दिखावट ढोंग और ठाट बाट पर प्रत्य देते हैं. वे प्रत्यक्ष बात की छे। इ अप्रत्यक्ष बातों के भमेले में पड़ना पसन्द नहीं करते, इस व्यवस्था का फल यह हुआ कि हिन्दुओं के हृद्य में धर्म का प्रेम तथा उसकी सबश्रेष्ठता और ववन मत से घुणा का माव कुट २ कर भर गया । वः कौन सी बात थी जिसने गुरूगेविदः . सिंह के छोटे २ बच्चों अंर हक़ीकत**ाय के हृदय में यवन मत** से घुणा उत्पन्न करदी थी, अस्या बात थी जिससे प्रेरित होकर अपढ़ राजपूत और उनको स्त्रियाँ ोहार करके नष्ट हो जाती थीं पर यवन मत की नावीनता कभी स्वोकार नहीं करती थीं। वह यही अवने धर्म की श्रेष्ठता और यवन मत की नोचता का भाव था। ुद्धि कोई विद्वान् उस समय के हिन्दू धर्म की तुलना नायपूर्वक यवन मत से करे ता वह अन्त में इसी निश्चय पर पर्चिंगा कि उस समय यवन मत के सामने हिन्दू मत एक सद्। हुई नाल। के समान था, उस समय के बबन मत में कोई भा अराई इसक सिवा न था कि वे लियें।

के सतीत्व की कुछ परवा नहीं करते थे, मुसलमाना की इस कुष्रवृत्ति ने भी हिन्दुशों में एक आम लगा रक्खी थी। यही एक भाष था जिसके कारण मलकाने राजपूर्तों ने दार्श्वनिक प्रचारक आर्थ्यसमाजियों से अपनी शुद्धि नहीं कराई वरन् सनातनी लेगा से शुद्धि कराई। यही भाव है कि आज भी जिस के कारण करोड़ा बलात्कार बनाथे हुये मुसलमान हिंदुशों का ओर नदी देपन से देख रहे हैं।

्रमुसलमान लोगों ने जब इस व्यवस्था की सुना ते। बहुत हुँसे, और कहा इन कािं को बुद्धि काे ता मृतियां ने अपने समान पत्थर बना दिया। उनको यह ज्ञान नहीं था कि इसलाम की नदी को रोकने के लिये, यह एक पर्वत खड़ा कर दिया। इसलाम के प्रचार पर इस व्यवस्था के दे। प्रभाव पड़े प्रथम ते। मुसल्लमान बनने में रुकाचट पड़ गई, मुसलमानों ने सोचा कि जब यह लोग जज़िया देने में कुछ आना कानी नहीं करते डपद्रव नहीं करते ते। फिर इनके। मुसलमान बनने पर विवश करके अपने राज्य इपी पैरों में कुल्हाड़ी मारना ठीक नहीं है। यदि किसी ने इसलाम का भारतीय इतिहास देखा है ता वह जानता होगा कि मुसलमान बादशाहैं। ने एक दा की छाड़कर शेष बादशाही ने अपने राजनैतिक कारण अथवा मुख्ला लागा के भड़काने से ही कमा २ बलात्कार मुसलमान बनाया था यदि वे लोग निरन्तर इस कार्य्य की करते ती दिन्दुओं का खोज भी न मिलता बहुत से बादशाही के राज्य काव्यों में हिंदू ही नौकर थे। फीरोज़ तुग्रलक और मुहम्मद तुग़स्रक ते। ब्राह्मणें। को धन भी देते थे। एक दिन अलाउदीन ै जैस कट्टर सम्राट ने अपने मुल्ला से पूछा कि मुल्लाजी सच कहना क्या कुरान में दिदुक्रों के साथ ऐसा ही अत्याचार लिखा 🖢 । हुल्ला ने कहा इज़ूर चाहे फाँसी दे दीजिये मैं ते। सच ही

कहुँगा, कुरान में तो ऐसा ही खिखा है मुसळमान बाहशाह अपने धर्म की आज्ञा से अवस्य लाचार धे पर वे कुछ बुद्धि भी रखते थे, वे कुछ नीति से भी काम छेना जानते थे, नहीं ते। भारतवर्ष में लूट मार करने के अतिरिक्त राज्य कभी नहीं कर सकते थे।

दूसरा प्रभाव इस व्यवस्था का यह पड़ा कि मुसलमानों ने नौमुसलिमा के। यह समभक्तर कट्टर मुसलमान बनाने का यत नहीं किया कि अब तो यह लोग दिंदू बन ही नहीं सकते। इस व्यवस्था से हानि तो अवस्य हुई पर लाभ उससे भी अधिक इआ। मानलो शुद्धि का नियम ही होता ते। क्या यह दस हिंदू उनके राज्य में शुद्ध कर सकते थे सम्राट औरङ्गजेब के समय में काशी के कुछ ब्राह्मणों ने प्रचार और शुद्धि का साहस किया था जिसका फल इतिहास में भली प्रकार लिखा है। परदे की प्रथा

मुसलमान से।ग जब किसी कुलीन और सुंदर कम्या के। देख पाते तो भट छीनकर छेजाते, उसी समय से परदे की पृथा चल पड़ी। अबूजैद ६१६ ई० में लिखता है कि भारत में रानियाँ भी परदा नहीं करती थीं।

## बाल-विवाह

उसी समय से बाल विवाह की प्रथा चली, यद्यपि पापी यवन लोग विवाह के पश्चा त् भी छीन सकते थे पर विवाह के पश्चात स्त्रियाँ परदे में रहने छगती थीं । इस दशा में जे। बहुत ही सुन्दर होती थीं, उसी पर नम्बर आता हे!गा।

## दिशाशूल

यवन काल के आरम्भ से ही राज्य प्रबन्ध बिगड़ गया था। डाकू और लुटेरों से देश भर गया था, इनमें कुछ तो पके 🐔 हाक हैं कुछ सुसल्ख्यानी के मय से मागे हुये छोग थे। इस विचार से कि पिक ही दिशा की जाने वाले बहुत से मनुष्य एक साथ हो जावें यह दिशाशूल बनाये गये। विचाह में दिशा-शूल नहीं मोना जाता क्यों कि उसमें ते। बरात की बरात आप ही साथ होती है।

### कन्या-विक्रय

इस यवनों के समय में कन्या की रक्षा के लिये बहुत से मनुष्यों की आवश्यकता पड़ती थी। मनुष्यों की एकत्र करने के लिये धन की आवश्यकता होती, धनी छाग ता अधिक स्यय कर सकते थे, अब विचारे दीनों को आपित्त थी, बस उन्होंने इसका यही उपाय निकाला कि अपनी कन्या की बूढ़े लंगड़े, लूके भूके अंधे के हाथ बेचने लगे।

#### कन्या-बंध

जाट, गूजर, अहीर, और राजपूतादि क्षत्रियों ने कुछ ते। झगड़ों के भय से कुछ व्यय के भय से अपनी कन्याओं की मार डांछना ही आरम्म कर दिया।

## बहु विवाह

जिन जातियों में कत्या अधिक थीं और लड़के थोड़े थे उनमें बहु चिचाह की भी आज्ञा दे दी। इस बात के लिये उनके पास प्रमाण भी थे।

## विवाह सुभाना

प्राचीन काल में माता, पिता, शुक्क, वर, कन्या अथवा केवल वर कन्या की प्रसन्नता से विवाह होते थे, पर इस समय कुप्रबन्ध के कारण यह भार नाई ब्राह्मण पर डाल दिया। विद्यान लोग ही तीर्थ यात्रा वा मेलों में जाते रहने के कारण देश की देशा से परिचित्त रहते थे इसिंखें विवाह सुमार्थे जाने लगे फिर यह सुमाना सीड़ियों का केंक वन गया यह कृपा स्वार्थ की हुई।

सती होना

धर्म-शास्त्र में द्विजों का पुनर्विवाह नहीं लिखा, उधर मनुष्यों के मारे जाने से कन्याओं के बढ़ने और जाति बन्धन के नियम ने यही सती की प्रधा चलादी इनमें अपनी प्रसन्तता से ता थोड़ी ही जलती थीं पर अधिक ते। लेगों के धिकार और डर से ही मारी जाती थीं।

### विशेष

यह सारे अनर्थ हिन्दुओं के असंघटन ने आपतकाल में इसी प्रकार कराये जिस प्रकार कोई मनुष्य घर में आग लगी देखकर घबराकर एक कोने में छिप जावे और दैव येग से यह बच भी जावे।

#### प्रणाम का महत्व

प्रणाम का आशय केवल यह है कि छोटे मनुष्य अपने बढ़ों के प्रति अपनी श्रद्धा भिक्त और नम्रता का भाव प्रकट करें, और इसी प्रकार करते २ वे सच्चे श्रद्धालु और नम्र बन जावें। उनके हृदय में अपने बढ़ों के विरुद्ध धृष्टता का ध्यान भी कभी न आवे। प्रायः यही देखने में आया है कि जिन् बच्चों को बचपन ही से प्रणाम की टैंच नहीं डाली जाती वे बड़े होकर बड़े ही घृष्ट होते हैं। यद्यपि बालक इसके महत्व को नहीं समस्र सकता पर जब इसकी टंच पड़ जाती है तो फिर अपना प्रभाव डालता ही रहता है। प्राचीन काल में नम धातु से निकलने वाले शब्दों का प्रयोग होता था। पर वैष्णव विद्वानों ने इसके स्थान पर राम और कृष्ण के नाम रख हिंदी

बार २ किसी नाम के लेने से उसके गुण हृदय में बैटते जाते हैं। दूसरे यह भी नियम है कि जब किसी मनुष्य के सामने उसके श्रद्धेय का नाम लिया जाता है तो वह बड़ा ही प्रसन्न होता है। वैष्णव को इस नवीनता ने वास्तव में वड़ा लाम पहुँचाया होगा, पर जिस समय यह बात पुरानी हो गई तो इसमें कुछ भी सार न रहा, यहाँ तक कि लोग राम और छष्ण के नाम पर ही मरने कटने लगे।

## जैन मत का पुनरुद्धार

बहुत से लोग कहते हैं कि आजकल जितने जैनी हैं यह सब के सब चोर हैं. जो पहिले तो चोटी. जनेक और संस्कारादि प्रहण करके ब्राह्मणों के मत में आ गये थे. और फिर जब श्रवसर पाया तो निकल भागे और जैनी बन गये यह उनका अज्ञान केवल द्वेष, और घार्मिक इतिहास की अनभिज्ञता के कारण है। यदि वे जैनियों के प्रन्थों की पढ़ते तो ऐसा बळाप कभी न करते। बैंग्णव मत के आदिम भाग में हम यह प्रकट कर चुके हैं कि शैव मत के पापाचार, बहुदेव वाद से तंग आकर वैष्णवीं ने इस मत का खंडन करना आरम्भ कर दिया, जैनियों ने जब देखा कि जिन वातों के आधार पर शंकरस्वामी ने हमारे मत को परास्त किया था उनकी काट ते। वैष्णव ही कर रहे हैं, इसिळिये अपनी खोई हुई शक्ति की प्राप्त करने का इससे अच्छा अवसर न मिलेगा। उस समय के शैव लागों और उनके सिद्धाम्तों की बुराई दिखाकर जैन विद्वान् हेमाचार्य्य आदि में अपने मत को ११०० ई० के आगे पीछे फैलाना आरम्भ कर दिया गुजरात की और कुमारपाळ (सिद्धपुरपट्टन) के राजा होगों को अपने मत में कर लिया। चेला के राजाओं की वे पहिलो ही अपने मत में ला चुके थे। ११ वीं शताब्दी का

इतिहास वेता इद्रीस राजा के पेरवर्ण और पट्टन की बड़ी प्रशंक्षा करता है। वह यह भी लिखता है कि लोग बड़े ही ह्यालु, और धर्मातमा हैं। अलबेकनी भी इद्रीस की मांति १० वीं शताब्दी में इन राजाओं को बौद्ध ही (जैन) लिखता है। सेमनाथ की रक्षा के लिये जैनियों की सेना आई थी जो परास्त हो कर किर गई थी। १२३४ ई० में अनहलवाड़े के सेट विमलसहाय, और चन्द्रावती के श्रीमाल दा माई तेजपाल, और वसन्तपाल के बनवाये हुये आबू पर्धत पर जो प्रसिद्ध और अद्वितीय संगमरमर के मन्दिर अब तक वर्चमान हैं, उनकी टाड साहब ने बड़ी ही प्रशंसा की है। इस समय जैनियों के सिद्धान्तों में पहिले से कुछ थोड़ा सा परिवर्षन हो गया था। प्रसिद्ध आचार्य हेमाचार्य का बनाया हुआ हेमकोश श्रव भी मिलता है। जैन ग्रन्थों में जो परस्पर विरुद्ध बातें लिखी हैं उनमें से बहुत सी इसी समय ठूंसी गई थीं, यह विद्या उन्हों में ब्राह्मणों से सीखी थी।

## स्वामीजी के पीछे देश की दशा

#### वेदान्त-भेद

जिस प्रकार जैनियां ने अपने मत को आक्षेपा से बचाने के लिये परस्पर विरुद्ध वार्त भर डाली थीं इसी प्रकार शैंवों ने मूल बात को न जानकर जैनियां और वैष्णवां की चोटां से बचने के लिये अपने नवीन वेदान्त के कई भेद बना डाले। समयान्तर में लोगों के विचारों के गड़बढ़ हो जाने से वेदान्त के ब्रैत अहैत, हैताहुत, गुद्धाहुत और विशिष्टाहुत नामक भेद बन गये यह सब भ्रम में डालने की बातें हैं मूल तत्त्व वहीं है जिससे सारे आर्थ प्रकार एक स्वर हो जाते हैं।

## पारस्परिक मत भेद

स्वामोजी की मृत्यु के पहचात आपके १७ शिष्यों ने अपने क्षाम का झंडा ऊंचा करने के छिये वैष्णव मत के १७ सम्बद्धाय बना डाले राधा कृष्ण के उपासक सीता राम के नाम से जलमें लहे और जीता राम के उपासक राधा ऋषा को ब्रास्त्रकाने लगे । जो निलकादि बातें गौण थीं वे ही प्रधान धर्म बन बैढीं और प्रधात धर्म भक्ति मार्ग केवल राधाकुष्ण और सीताराम के जपने में बन्द होगया। जिन शैव लोगों के कल्याण के लिये स्वामीजी ने अपने जीवन संकट में ब्यतीत किया था, उनको यह लोग अवना शत्र सममने लगे। शक्षे के विरुद्ध इन लोगों ने बड़ा ही विष डगछना आरम्भ कर दिया, सब बातों में शैवों का विरोध किया सन्ध्या जुदी श्रीर त्यौहार जुदे गढ़ मारे, यह लोग अपने को तो ईइवर मिक्क का ठेकेदार समक्षते थे, और शैवाँ को जिन्होने स्वामीजी के प्रचार से अपनी बहुत सी बुरा-इयाँ छांटकर फोंक दी थी। नास्तिक बताते थे स्वामीजी के ४० वर्ष पी हे ईइवर वाद के केवल कियात्मक जीवन में वैष्णव लोग. जैनियों के तदरूप हो गये। वैष्णव लोग क्योंकि जीते ज्वारी के समान थे, इसिंजिये यह लाग शैवों को चिढ़ाते में ही अपना धर्म समसते थे। साग देश और धर्म ऌटा जा रहा था, स्त्रियों के सर्तात्व नष्ट हो रहे थे पर यह लोग अपने क्रगड़ों में मस्त थे। शैव लोग भी इन से कम न थे उन्होंने भी वैष्णवीं के विरुद्ध बहुतेरा विषं उगला जैनिया ने अपहिसा का राभ अलाप २ कर इनकी भी चुटिया पर हाथ फेर दिया।

## प्रन्थों की दुर्दशा

जो दुर्गत प्रन्थों की पहिले से होती आई थी वही शब मी होने लगी, शैकों ने वेष्णवों के विश्व और वेष्णवों ने केंवों के विश्व प्रंथों में खूब लेखनी विसी। वेष्णवों ने अपने मत की सनातन सिद्ध करने के लिये बड़े २ प्रक्षेप किये। वही शुकरेब जो व्यासजी के सामने युवावस्था में सद्गति की प्राप्त हो गये थे, वेष्णवों के चरणामृत को पान करके बहुत ही पीछे होने वाले परीक्षित की मृत्य समय बे सिर पैर की गाथायें सुना रहे हैं। पुराणों में जहां विष्णु शब्द पाया उसके ऊपर एक लम्बा लेख लिखकर और जोड़ दिया और इस बात का कुछ भी विचार न किया कि हम स्वामीजी के विरुद्ध क्या प्रलाप कर रहे हैं, उनकी आत्मा के। क्यों दुःख दे रहे हैं।

#### ज्ञानाभाव दश्य

लोग इतने संकीण हृद्य होगये थे कि अन्य जाति तो दूर एक वंश का क्षत्री दूसरे वंश का जानी दुश्मन बन गया। इन लोगों ने बस इसी बात में धर्म समक्ष लिया कि युद्ध में मरने से ही हम को स्वर्ग मिलता है, इस भाव से प्रेरित हे कर वे अकारण ही युद्ध का बहाना उंढा करते थे। इतिहास में एक घटना इन प्रकार लिखा है कि जब जैसलमेर का रावल आयु भर युद्ध करने पर भी न मरा ते। उसने अपने हारे हुये शत्रु मुखतानाधीश को लिखा कि अब की बार तुम मुक्ससे लड़ों ते। अवश्य विजय पाओगे, मैं केवल थोड़े से अपने साथी लेकर तुम से लड़ने आऊंगा। वह भी इसको मारना चाहता था इसलिये पूरी तैयारी करके नियत रण में आ गया। सारे दिन युद्ध होता रहा यहाँ तक कि ४०० राजपूर्तों में से एक भी न बचा युद्ध के पश्चात् जो मुसलमानों ने अपनी सेना की गिन्ती की

तो ज्ञात हुआ कि ४००० से ऊपर ही यवन मारे गये हैं। दूसरा अज्ञान इन लोगों में यह घुसा हुआ था कि छोटे से छोटा जागोरदार दूसरे की मदद माँगने में अपनी नककटी समकता था। तीसरा अवगुण इन लोगों में यह समा गया था कि वे नीति कुछ भी नहीं जानते थे वे विचारे क्या जानते जब उनके गुरू घंटालों की बुद्धिका ही दिवाला निकल चुका था।

चौथा अवगुण राजपूर्तों में यह था कि वे धर्म के तस्व को कुछ नहीं समभते थे। जब मुसलमान आगे २ गौ करकें लड़ते तो कोई गोबध होने के भय से न लड़ता। अथवा मुसलमानंकूपों, तालावों और बाविलयों में थूक देते ता भूखें प्यासे ही मर मिटते। शत्रु लाग इनकी रसद बन्द कर देते पर वे ऐसा करने में पाप जानते थे।

## पापी गुरू घंटाल देखो

और तो और पाषियों ने यवनों से घूस खाकर पुराणों में यह भविष्य बाणी भी भाड़ दी कि कितने ही उपाय करो यवन राज्य तो शास्त्र में ही लिखा हुआ है। जिसका फल यह हुआ कि बिचारे राजपूतों का रहा सहा साहस भी जाता रहा अब बिचारों ने प्राण देने ही में भला समझ लिया। ऐसा जान पड़ता है कि ऐसी बातें लिखने वाले वेद विरोधी स्वार्थी बामी थे। ब्राह्मण तो वह होते हैं जो देश और जाति के नाम पर जिस्ता ते हैं।



#### ॥ अंध ॥

# धर्म-इतिहास-रहस्य

## पांचवां-अध्याय

#### यवन-काल

सन् १२०० ई० से १७०० ई० तक

#### अत्याचार-दृश्य

मारतवर्ष में मुसलमानों के आक्रमण व् वी शताब्दी से ही आरम्भ है। गये थे। ४०० वर्ष तक इन लोगों की छोटे २ मंडलेश्वरों ने ही श्रागे न बढ़ने दिया। पर इस ५०० वर्ष में जैसे २ श्वरों ने ही श्रागे न बढ़ने दिया। पर इस ५०० वर्ष में जैसे २ श्वरयाचार किये उनके सामने पीछे के अत्याचारों को दयालुता ही कहा जा सकता है। कुछ दिनों तक इन्होंने एक चालाकी से काम लिया कि एक राजा को अपना भित्र बनाकर उसकी सहायता से दूसरे लोगों के राज्यों को लूटा करते और पीछे से उसकी भी सुध लेते, सो सिन्ध देश में ऐसा ही किया था। जब लोगों को इनकी इस धूर्चता का झान हुआ तो फिर सब चौकले होगये। सुसलमानों ने अब यह जानकर कि राजपूरों की बीर जाति को युद्ध में परास्त करना तो बहुत टेढ़ी खीर है, इस लिये अब दूसरी बोल चला। आर्थ्य जाति के सभ्यता पूर्ण युद्ध

नियमों से इन लोगों ने अनुचित लाभ उठाया। भारतवर्ष के लोगों को आज तक हूणों को लेख़ किसी ऐसी जाति से युद्ध करने का अवसर नहीं मिला था, जो इन लेगों की भाँति युद्ध नियमों का उटलंघन करती हो। सम्पूर्ण मुसलमानों के इतिहास में हुमायूं और अकबर की छोड़ कोई भी वादशाह ऐसा न भिलेगा जिसने युद्ध के नियमों का उलंघन न किया हो।

इनके विरुद्ध राजपूरों में यह मर्यादा थी कि चाहे सर्वस्व नष्ट हो जावे, पर धर्म उलंघन कभी नहीं हो सकता। राजपूरों में एक नियम अब तक पाया जाता है कि यदि कोई उनकी ल इने की सूचना न दे तो वे हथियार कभी नहीं उठाते। उनका यह प्रण था और अब भी है कि गी, ब्राह्मण के बध से यदि त्रिलोकी का राज्य भी मिले तो वे कभी ग्रहण नहीं करते।

मुसलमानों ने इन वार्तों से बहुत ही घृणित लाम उठाया। वे जहाँ कहीं किसी धनी नगर अथवा मन्दिर का नाम गुप्तचरों से सुन पाते तो राज्यों की सीमा २ चल पड़ते. यदि इसमें भी कुछ भय प्रतीत होता तो बहुत सी गौ आगे कर लेते और जा लूटते । मूर्तियाँ तोड़ते मन्दिरों में गो बध करते. पुजारया के मुल में गो मांन ब्सते। बहु बेटियों के सतीहब को उनके पुरुषों के सामने नष्ट करते। इन में जो लोग गैरतमन्द होते वे तो दस पापियों को मारते श्रोर आप भी मर जाते। पर जो लोग निर्लड्ज, पारी, अधमीं और कायर थे वे अपने गुप्त धन के भीग की लालसा में सब कुछ देखते रहते। इन में से बहुत से तो धनवानों श्रीर सुन्दर कन्याओं का पता बताते थे। मुसलमान लोग जब चलते तो अपने साध धन माल के साथ १ बहु २ उच्च कुलों की बहु बेटियाँ और सुन्दर लड़के लोंडों गुलाम बनाकर से जाते और उनके साथ पाशविक कर्म करते। इन क्रिस्याकारी लोगों का पहिला सेनापित मुहम्मद इन्कासिम

अरब देश निवासी, और दूसरा महसूद्यजनवी और उसका सरक्षर असऊद सालार था, इसकी कब पर ब्राज भी निर्लग्ज, हिन्दू चढ़ावा चढ़ाते और सिर देदे कर मारते हैं।

क्षत्री छोग ग्रह युद्ध में, ब्राह्मण, मतभेद में और वैदय दूसरों का खून चूसने में निमम्न थे जब अस्याचारी की कुछ सीमा न रही तो पंजाब का राजा खढ़ा धूआ पर किसी ने उसका सार्थ न दिया और मारा गया। उसके मरते के पश्चात जब पंजाब यवनी के अधिकार में आगया तो राजपूती की कुछ आंखें खुळीं और उन्होने गृह युद्ध कम कर दिया और पापी मुखलमानों की मार पीट कर सिन्ध पार भगा दिसा महमूद राजनवो से १४०वर्ष पीड़े अर्थात ११८० ई० के पास राजपूर्तो का मुखिया दिल्ली का राजा पृथ्वी राज चौहान बना हिन्दू लोग तो सिन्ध पार ाते ही न थे इसलिये मुसलमान स्रोग ही निदिन्चत हो स्रापनी रक्षा सामश्री सिन्ध पार रस्नकर आक्रमण करते थे । मुहम्मद्गारी ने भारत पर ९ धावे किये पर सब में हार कर गया 🖙 वें घावे में तो पृथ्वी राज ने उसकी प्रतिज्ञा भंग कर**े के अवराध पर बुरी भांति परास्त**ं किया यदि इस समय सिन्ध पार जाने का बन्धन न होता ते पुरुवी राज खैबर घाटी पर अधिकार करके मुखबमानों के घावा का सदा के लिये भावड़ा काट देता पर एक राजपूत के लिये यह असम्भव था कि धर्माज्ञा का उल्लंघन करे।

खुहरमद ग्रीरी ने बार २ की हार से तंग आकर मारत पर राज्य करने का विचार त्याग दिया था। पर इघर पृथ्वीराज और कश्रीज के राजा व्यचन्द ने कई कारणा से द्वेष हो गया था। अन्त में बात यहाँ तक बढ़ी कि जयचन्द ने जलकर अक्वमेध यह करके अपने को महाराजधिराज बनाना चाहा, इसी अश्वमेध यह के साथ अपनी पुत्री के स्ययंबर की सून्ना

भी दे दी । इस यज्ञ में पृथ्वीराज को श्रपना ड्योद्वीन् बनाया पृथ्वीराज को जब इस अपमान की सूचना मिछी तो वह कन्नीज पहुँचा और जयचन्द की लड़की को जो पृथ्वीराज से ही प्रसन्न थी लेकर माग आया। अब जयचन्द ने पृथ्वीराज के विरुद्ध चँदेलें।, बंदेलें। और बघेले राजपूतों को उभार दिया। इस युद्ध में यह बीर सरदार तो नष्ट हो ही गये थे पर पृथ्वीराज की शक्ति भी श्लीण होगई थी। यवना के दूत ताला सैयद ने जो बड़ा ही बना हुआ था चन्देलों से कई कार्य्य ऐसे निन्द्य कराये कि उनको राजपूर्ता ने जाति से गिरा दिया। जयचन्द ने जब इस से भी कुछ लाभ न देखा तो मुहम्मद् ग्रौरी को बहुत बड़ी सहायता देने के बचन पर धावा करने के लिये लिखा। इस पत्र को देखते ही वह तुरन्त चल पड़ा. और दिल्ली के पास थानेश्वर के मैदान में आकर डेरे डाल दिये जयचन्द भी अपनी सेना लेकर आगया। पृथ्वीराज की सेना थोड़ी होने पर भो पेली प्रतापी थीं कि गौरी का साइस छड़ने को न हुआ और सिंध की बात करते २ अवानक आक्रमण करके खाते. पीते राजपूर्तो की जा काटा और कुछ मुसलमाना ने पृथ्वीराज के निरस्य दशा में जा पकड़ा। जयचन्द्र उसके इस निन्द्य कार्य्य में सम्मिलित न हुआ। कुछ शिहास लेखक यह भी लिखते हैं कि गौरा न कह कोस भाग जाने का घाला दिया और जब देखा अब चौहानी की सेना नृश्नी की आड़ में अचेत वड़ी है ते। तुरन्त धावा कर दिय। इस प्रकार ११६३ रे० में टिल्छी पठाने। के अधिकार में आगई। ११६४ ई० में ग्रीरी ने जयचन्द्र पर भी घोख। देने का अपराध लगा कर घावा कर दिया। इस बार चौहानें। श्रोर उनके मित्रा ने जयचन्द का लाध न दिया और वह मारा गपा। पठानें। ने फिर तो कन्नीज और बनारस में बड़े २ अत्याचार किये जिनको लिखते हुये हृदय

बड़ा दुखी होता है अन्त में जब अत्याचारें। से उनका पेट भर गया तो ४००० ऊँट केवल रुपये अशरकी और रतों से भर कर काबुल में भेज दिये। इन पटानों ने २०० वर्ष तक राज्य किया। इन लेगों। से मुगलों ने राज्य छीन लिया। इस जाति में बौद्ध मत के भी कुल संस्कार थे इसलिये इन लोगों ने इतने अत्याचार नहीं किने अकबर वादशाह १६ वीं शताब्दी में इसी वेश में हुआ था। इसका प्रपेश औरंगज़ेब जा महा अत्या-चारी और धूर्च था। १७ वीं शताब्दी में हुआ है। मुगलों ने २५० वर्ष राज्य किया। दिल्ली के आस पास की भूमि की छोड़ कर सारे भारतवर्ष के राजा मराठे (दक्षिणी राजपूत) बन गये और पंजाब का देश सिक्खों ने छीन लिया। यदि यह लोग प्रेम श्रीर बुद्धि से कुल भी काम लेते तो आज जाति क्यों किसी

## अत्याचार देखने वाला पापी है और

#### अत्याचार सहन करने वाला महापापी है

होग सदा दूसरां का ही दोष बताया करते हैं, वे अपने दोषां की ओर कुछ नहीं देखते। आंखों का नियम है कि वे सदा दूसरां को ते। देखा करती हैं, पर अपने आपके। नहीं देख सकतीं। पर जब उनको दर्पण की सहायता मिल जाती है तो अपने को भी देख लेतीं हैं। इसी प्रकार जब मनुष्य के। ज्ञान द्र्पण मिल जाता है ते। उसे अपने दोष भी दिखाई देने लगते हैं। मनुष्यों ने वैदिक धर्म से मुख मोड़कर इस विषय के। बहुत ग्रम मुलक बना दिया है संसार में कुछ मनुष्य ते। देसे हैं जो आपित का सारा दोष दूसरों के ही सिर धरते रहते हैं। यदि उनको और भी किसी का नाम नहीं मिलता ते। भाग्य, कलियुग, शैतान अथवा परमेश्वर को ही इसका दोषी उहरा देते हैं।

एक और महा दंभी, धूर्त और बनावटी ईश्वर भक्ष, छिलिया धर्मात्मा और एक कायर होते हैं जो अत्यावारी से इतना डरते हैं कि ये अपने मुख से पापी का पाप कहते हुये भी डरते हैं कभी तो यह दुछ लोग अपने दृष्ट्यूपन के कारण शत्रु की बड़ी प्रशंसा करते हैं, उसके साथ उदारता का परिचय देते हैं। वे सारी कियाय खोपड़ी बचाने के डर से करते हैं पर इसका फळ उल्टा होता है इस से अत्यावारी का साहस और बढ़ जाता है। इन कायर छोगा की इस समय तो छुछ गिन्ती ही नहीं है पर यवन काळ में भी इन्होंने शृष्टुओं का साहस बहुत बढ़ाया था।

सर हेनरी अलियट लिखते हैं हिन्दू लोगों में ऐसे २ कायर लोग हैं जो अपनी जाति को तो हिन्दू और काफिर लिखते हैं और अपने शत्रुओं को डरके मारे मेमिन लिखते हैं। यह लोग पीरों और कर्यों का बड़ा सत्कार करते हैं। अपने बच्चों के मुख में थुकवाते हैं। जब कोई हिन्दू मरता है तो लिखते हैं दाखिले फिन्नार हुआ अर्थात् नरक में गया और जब कोई मुसलमान मर जाता है तो लिखते हैं कि जामे शहादत नोश फरमाया यह लोग अपने अंथों में मुहम्मद अली आदि की बड़ी प्रशंसा लिखते हैं मेजिन करते समय बिसमिखाह कहते हैं। यह वह निर्लक्त थे जो यह समभते थे कि मुललमानों की मांति अपनी वोल चाल, रंग ढंग और स्वमाव बनाकर हम भी बड़ी गिन्ती में जिने जावेंगे। यह वह मृद् थे को बाह्य बार्तो पर जान देकर संसार की लहर में बहकर अपने भाइयों को नीच समभने लगते हैं। यह वह पापी मनुष्य थे जिनमें देश जाति और धर्म के प्रति कुछ श्रद्धा नहीं थी।

तीसरी कोटि के मनुष्य वे हैं जो आपित अथवा ऋत्याचार को देखकर अपनी निर्वलता की दूर करके फिर अत्याचारी को पूरा २ दंड देते हैं।

संसार में यही मजुष्य जीवित रह सकते हैं यही कुछ उन्नति कर सकते हैं ।

## आपत्ति क्यों आती हैं

आर्थ्य प्रन्थों में तीन प्रकार के दुःख बताये हैं और तीन ही उनके कारण बताये हैं।

- (१) अध्यात्मिक दुःख वे दुःख हैं जो अपने असंयम से उत्पन्न होते हैं। श्रर्थात् जे। मनुष्य की ही भूळ से सम्बन्ध रखते हैं।
- (२) आधिमीतिक दुःख चेदुःख हैं जो कि संसार के दूसरे प्राणियों से सम्बन्ध रखते हैं। अर्थात् जिन दुःखों का कारण दूसरे ही प्राणी होते हैं।
- े (३) आधिदैविक दुःख—वे दुःख जिनमें न स्वयं मनुष्य की भूल कही जा सकतः है न जो दूसरे ही प्राणियों से सम्बन्ध रखते हैं।

अर्थात् अचानक किनी आपत्ति न आ जाना यह सक यहा विकट है। आपात्त सदा एक कि कारण किन हो आती, कभी इनमें से तीनां और कभी कोई दो कारण एक किन जाते हैं। जिन दुम्लों को हमने अचानक नाम दिस्त है है अका ण ही नहीं आ पड़ते वरन वे भी एक नियम के नियं दुव हात है। मनुष्य पर जब कोई दुम्ल आ पड़ता है, उल्लाउनका अपराध् अवश्य होता है। अध्यातिमक और आधिदीवक दुम्ल तो आहे ही मनुष्य के कर्मों के कारण हैं पर आधिमौतिक दुःखों में भी उसका ही अपराध होता है। यदि वह बलहीन न होता ते। अत्याचारी श्रत्याचार कर ही नहीं सकता था अर्थापित से सुख के कारण भी यही हैं।

इसीलिये शास्त्र कहता है कि-

- (१) अत्याचार को देखने वाला पापी है।
- (२) ऋत्याचार सहने वाला महापापी है।
- (३) धर्म एव हतो हन्ति धर्मो रक्षति रक्षितः।

यह निश्चय रखना चाहिये कि कोई प्राणी अक्रमण्य-कायर और स्वार्थों बनकर कभी संतोष के साथ नहीं जी सकता जिस मनुष्य में ये अवगुण हैं, उनके लिये राजसभा वा जाति जितने कठिन दंड दें वे थोड़े हैं और यदि वे न दें तो स्वयं आपित्त का मुख देखेगा। संसार में यह अनोखी बात है कि जा अपने ऊपर आपित्त लेता है उसी को सुख मिलता है।

## देश का सत्यानाश कर्त्ता कौन

लेगों में एक कुपत्त का प्रचार बहुत हो गया है कि वे किसी व्यक्ति के देग को सम्पूर्ण समाज के सिर मँद देते हैं, यह जहाँ अन्याय की बात है वहाँ साथ ही परस्पर दोह भी उत्पन्न करती है। यदि एक ब्राह्मण ने यवनों से मिलकर जाति को किसी प्रकार को क्षति पहुँचाई तो इससे सारे ब्राह्मणों को कहना ठीक नहीं है। यदि एक जयचन्द ने यवनों को सहायता दीता इस से सारे राठौर वंश को अपमानित करना मूर्खता है। यदि एक जैनी ने शंकर स्वामी को बिष दे दिया तो इससे सारे जैनिया को पापी कहना महाणाप है। किसी विशेष जाति को बुरा कहने में मूर्ख लेगा नेताश्रों की होड़ करने लगते हैं। पर उनको यह समक्त नहीं कि उन्होंने उस जाति के लिये अपने प्राण भी तो श्रर्पण करदिये थे।

## यवन काल के महापुरुष पतित पावन के प्रिय पुत्र परम पूज्य स्वामी रामानन्दजी महाराज

जब यवनों के अत्याचार बहुत ही वढ़ने छगे ओर आर्य्य जाति दिन पर दिन घटने लगी तो वैध्यव मत में एक महा-विद्वान् और तस्वज्ञानी महापुरुष इनके रोकने को खड़े हुए। उनका ग्रुम नाम स्वामी रामानन्द है, आप १३४० ई० के आस पास उत्तरी भारत में हुये हैं, काशी में आपका आश्रम था, आपने सोचा कि जो नियम धर्म के छिये बनाये थे, वे रक्षा के लिये पूर्ण पर्याप्त नहीं हैं। उन्होंने इस बात को भी ताड़ छिया कि उन सब बन्धनों का तोड़ना भी ठीक नहीं है। इसिलिये स्वामीजी ने बड़ी जातियों से तेा कुछ नहीं कहा, पर आपने उच्च कुलीन वैष्णव ब्राह्मण होते हुये भी अछूतों और यवनों के। हृदय से छगाना आरम्भ कर दिया। उन्होंने घोषणा कर दी कि जिस मनुष्य में धर्म के प्रति पूर्ण श्रद्धा देखी जावेगी उसी के। हम छोग अपने मत में मिछा सकते हैं। मुखों ने इसका बड़ा विरोध किया, पर स्वामीजी ने उनकी एक न सुनी और बराबर प्रचार करते रहे। इन अज्ञानियों ने स्वामीजी का नाम बामानन्द रख दिया। सन्यासी ने इस अपमान की बड़े ही हर्ष के साथ सहन किया। मुसलमान ता खुदा से चाहते थे कि किसी प्रकार यह छूत टरे, पर स्वामीजी ने इस युक्ति से प्रचार किया कि जिस से उनकी बात न चछी। जब छोटो और पद दिलत जातियों ने धर्म द्वार खुळा देखा ता वे लगातार आने लगीं। स्वामीजी ने धर्म प्रचार के लिये अपने १२ चेले बनाये जिनमें से ६ प्रसिद्ध चेले यह हैं।

(१) कबीर ज़ुलाहा (२) रैदास चमार (३) धन्ना जाट (४) सैना नाई (४) जैदेव (६) नाभादासजी । स्वामीजी अपने समय में संस्कृत के एकही पंडित थे पर सर्व साधारण के लाभ के लिये अपने प्रन्य भाषा में ही लिखे थे। स्वामीजी के प्रचार का देश पर बड़ा प्रभाव पड़ा। सारे देश में किसी न किसी इप में यही मत फैल गया। स्वामीजी ने जिस युक्ति से प्रचार किया वह उस समय के लिये सर्वथा उचित था। स्वामीजी वैसे ता बहुत ही आचार विचार से रहते थे पर मनुष्य से बचाव करने की वे बहुत ही बुरा समझते थे अपने शिष्य रैदास के पास है है रहते थे, और यह जुते बनाता रहता था।

## स्वामीजी के सिद्धान्त

- (१) ईरवर भक्ति के द्वारा सब जाति के मनुष्या का कल्याण होता है।
  - (२) मूर्ति पूजा कोई आवश्यक नहीं है। (३) ईश्वर पक और सर्वे व्यापक है।
- (४) जाति भेद् और छत छात का धर्म से कुछ सम्बन्ध नहीं है। यह केवल सामाजिक बातें हैं, जिनको तेाड़ा भी जा सकता है। 🗸
- (५) मनुष्य चाहे कुछ व्यवसाय करता रहे कुछ बुराई नहीं, बुराई केवल अधर्म से धन जोड़ने में है । जो मनुष्य अपने पेशों की त्यागकर दूसरों के पेशों को प्रहण करता है, बह पापी है। इस से असंतापाग्नि फैलती है।

## महात्मा कबीरदासजी

यह महात्मा १३८० में एक विधवा ब्राह्मणी के पेट से काशो जी में पैदा ह्ये, दुखिया माता ने जाति के भय से जंगल में

रखिवा । नूरी नाम के जुलाई ने एडाकर रनका पाछन किया बचपन ही से बड़े धर्मात्मा, द्यालु, सञ्चे और सर्व प्रिय थे।

महात्माजी ने हिन्दू मुसलमानों के मत की बुरी बातों का बड़े तीले शब्दों में खंडन किया है। कबोर अपना प्रचार गीत और भजनों में गा २ कर किया करते थे। उनकी मृत्यु के परचात् उनके चेलाने उनको एकज करके प्रन्थ का रूप दे दिया उनके १२ चेलों ने कबीर मत के १२ सम्प्रदाय बनाकर कबीरजी के नाम से कई ग्रन्थ भाषा में रच मारे।

पौराणिक मत को मानने वाले कहा करते थे कि काशों में मरने से स्वर्ग और मगहर में मरने से नरक मिलता है। कबीरदास लोगों के इस भ्रम को दूर करने के लिये अपने जीवन के अन्तिम दिनों में मगहर चले गये थे। कहते हैं कि १४२० ई० में उनकी मृत्यु पर हिन्दू मुसलमानों में बड़ा भगड़ा। हुआ। पर चादर उठाकर जो देखा तो वहाँ मृतक शरीर का पता भी नथा। कुछ थोड़े से फूल रक्खे हुये मिले। दोनों पक्षें। ने उन फूलें। को परस्पर बांट कह अपने २ मतानुसार अस्त्येष्टि संस्कार किया।

कबीरदासजी को धर्म के प्रचार के लिये धर्म दास नाम के सेठ ने बहुत सा धन दिया था। महात्याजी ने हिन्दू मुसलमाना को एक करने का बहुत यज किया पर इस में बे सफल नहीं हुये।

## महात्माजी के सिद्धान्त

(१) ईश्वर सब जगह रहता है, वह किसी विशेष स्थान मन्दिर अथवा मसजिद में नहीं रहता। इसकी भक्ति परम धर्म है।

- (२) जो जैसा करेगा उसको आवागमन में जाकर कल जा कर भोगना पढ़ेगा
  - (३) अहिसा परम धर्म है, पशु वध पाप है।
- (४) ईश्वर वा किसी देवता की मूर्ति का पूजना महा पाप है। 💉
  - (५) जाति भेद और छूत छात बिल्कुल व्यर्थ है।

## योगीराज गुरू जम्भदेवजी

आपका जन्म १४५१ई० में जोधपुर राज्य में नागोर से १६ कोस उत्तर पीपासार ग्राम के पंचार वंशीय क्षत्री लोहहुजी के घर में हुआ। इनकी माताका नाम हंसा था। बचपन ही से आपका स्वभाव महापुरुषों का साथा ३४ वर्ष तक आपने विद्याध्यन किया। इसके पीछे अपना सारा जीवन ब्रह्मचर्य्य योगाभ्यास और धर्म प्रचार में व्यतीत किया। आप के समय में महानिर्द्यी बादशाह सिकन्दर छोदी राज्य करताथा। इस ने एक ब्राह्मण को केवल इसी अपराध पर प्राण दंड दिया था कि उसने हिन्दुर्श्वा के श्रौर मुसलमाना के दोनें। के मतें। को अच्छा कह दिया था। जब इस पापी ने सुना कि जम्भदेव नाम के योगी, मुसलमानें। को ऋपने मत में मिछा छेते हैं ते। इनको बन्दी करके नाना प्रकार के कष्ट दिये पर महात्माजी ने योग बल के द्वारा सब निष्फल कर दिया। इस चमत्कार को देखकर यह पापी भयभीत हुआ। और बहुत ही अपने अपराध की क्षमा मांगी। दिल्ली में जव जब वह दर्बार के सामने वाले उस भवन का देखता जिस में गुरुजी की बन्दी कर रक्खा था हो वह आप से आप कांपा करता था, इसिळिये इसमे अपनी राजधानी दिल्ली से उठाकर आगरे में बनाई। और अपने अत्याचार भी कम कर दिये।

आपका चलाया मत विश्नोई पन्थ के नाम से प्रसिद्ध है। यह मत बहुत सी बातों में आर्थ्यसमाज से बहुत मिलता जलता है पर बहुत सी बातें देश, काल के भेद से नवीन भी रखनी पड़ी थीं। पर वे बातें गौण हैं। इस मत के २६ नियम हैं जो सब के सब मनुस्मृति से लिये गये हैं। यह मत पजाब राजस्थान और संयुक्त प्रांत में जहाँ तहाँ पाया जाता है। भारतवर्ष के सम्पूर्ण मतों में जितना यम, नियम का पालन इस मत में होता है, उतना किसी मत में नहीं होता। पर अब कुल बुराइयाँ भी आने लगीं हैं। इस मत के संस्कार बाल बहावारी, साधु, महन्त और बाह्मण दोनों ही कहाते हैं। गुक्जी ने धर्म प्रचार के लिये मारवाड़ी भाषा में जम्मसागर नाम का एक बड़ा प्रंथ लिखा था। इस मत में दूसरे मत के हिन्दुश्रों से तो छूत छात है पर परस्पर नहीं हैं हाँ जाति भेद अवद्य है।

यह भारतवर्ष के सम्पूर्ण मतों में आर्थ्य समाज की अधिक आदर देते हैं।

## विश्नोई मत के सिद्धान्त

- (१) पञ्चमहायज्ञ करना ही परम धर्म है।
- (२) मूर्तियों, कब्रों, पत्थरों और मकामों का पूजन महा पाप है।
- (३) जाति भेद में कुछ हानि नहीं, परस्पर छूत छात के। मत मानो।
  - (४) यम, नियमें। का पालन करे।।
  - ( ५ ) प्रत्येक मनुष्य की हमारे मत में आने का अधिकार है।

#### विशोष

जाति भेद के कारण दूसरे मत के लोग इस मत में नहीं आसकते।

## महाराज चेतन गुरूजी

आपका जन्म १४८६ ई० में बंगाल देश के प्रसिद्ध नगर निद्याशान्तपुर में एक कुलीन ब्राह्मण के घर में हुआ था। द्या

के सिद्धान्त में आपका दूसरा बुद्ध कहा जाता है।

बंगाल के स्बेदार सैयद हुसेन के दो नाती आपके उपदेश से प्रभावित होकर इनके शिष्य होगये। उनका नाम गुरूजी ने इप और सनातन रक्खा। पाँच पठान डाकू जो गुरूजी को लूटने और मारने के विचार से आये थे, इनके उपदेश से शिष्य बन गये। अपने झन्तिम जीवन में गुरूजी धर्म प्रचार का आर अपने प्रधान शिष्य इप, सनातन, नित्यानन्द और अद्वितीया। चार्य्य को सींपकर चेला स्थान में योगाभ्यास करने लगे।

गुरुजी की मृत्यु १५२७ ई० में हुई। मरने के पश्चात् लोगों ने इनको विष्णुजी का अवतार मानकर पूजन किया।

गुरुजी का मत वैष्णव धर्म और बौद्ध धर्म का मिश्रण है।
यह विष्णुती और जगन्नाथ ती दोनों की उपावना का उपदेश
देते थे। ब्रह्म समाज से पहिले बंगाल में इस मत की बहुत
चरचा थी। यह मत, बंगाल, विहार, उड़ीसा, आसाम और
संयुक्त प्राप्त में फैला हुआ है। अपने समय में गुरुजी ने धर्म
की बड़ी रक्षा की। आप आदर्श प्रचारक थे।

महात्मा गाँघी के जीवन की बहुत सी बातें गुरूती के जीवन से मिलती हैं।

## गुरूजी के सिद्धान्त

- (१) ईश्वर भक्ति से सद्गति मिलती है।
- (२) श्रहिंसा ही परम धर्म है।
- (३) परमेश्वर अवतार लेता है, विष्णु भगवान् और जगन्नाथजी की उपासना करनी चाहिये।

- (४) जादिर भेंद और छूत छात का धर्म से कुछ सम्बन्ध नहीं है।
- (४) सदाचार से मनुष्य ऊंचा और दुराचार से नीच बनता है।

#### बह्मभस्वामीजी

स्वामीजी का जन्म १४३५ ई० में हुआ था, आप बहे ही तत्त्व ज्ञानी महापुरुष थे। आपने देखा कि बहुत से मनुष्य यवन काल के प्रहिस्त भगकों के भय के मारे मूड मुंडाकर साधु बन जाते हैं, जिसका यह दुष्परिणाम होता है कि उनके बाल बच्चे मारे २ किरते हैं दूसरे यह कि पुरुषों की कमी से एक तो बहुत सी जातियों में स्नियों की चैसे ही बहुतायत है, यदि पुरुष इस प्रकार गृहस्थ से बचने लगे तो और भी बड़ा अनर्थ होगा।

इस बात को हम पीछे प्रकट कर जुके हैं कि शंकरस्वामी के निवृत्ति मार्ग ने भिखमंगों की संख्या वृद्धि की जह किस प्रकार जमा दी थी। ७०० वर्ष के पश्चात् यह हुआ कि देश में इन लोगों की बहुत बड़ी संख्या हो गयी। स्वामीजी ने इस बुराई को दूर करने के लिये यह उपदेश दिया कि भगवान् रूप्ण त्यागी लोगों से बहुत ही अग्रसन्न होते हैं, वे तो बस उन्हीं लोगों से प्रसन्न होते हैं जो संसार के पदार्थों को प्रेम पूर्वक भोगते हैं। स्वामीजी के पश्चात् लोगों में विषय भोग और व्यभिचार की मात्रा खूब बढ़ गई। मोले लोगों ने रास लीला देखने और गृहस्थ में सड़कर मरने को ही मुक्ति का मूल कारण समक्त लिया। सच बात है, मृखों के लिये संसार के सम्पूर्ण पदार्थ दुखदाई हैं और ज्ञानियों के लिये सम्पूर्ण पदार्थ दुखदाई हैं और ज्ञानियों की शिक्षा को बुरा

कहते हैं वे अच्छा नहीं करते। कहा जाता है कि विजयनगर के प्रसिद्ध राजा कृष्ण की राजसभा में शैवों और वैष्णवों में एक भारी शास्त्रार्थ हो रहा था उसमें बहुभस्वामी ने ऐसा कार्य्य किया कि वैष्णवों ने उनको आचार्य्य की पदवी देकर विष्णु स्वामी की गदी का उद्धार कर्तव्य-भार उनको सौंपदिया। स्वामीजी ने अपनी गदी गोकुछ में रक्खी उनका दार्शनिक सिद्धान्त रामानुज से भिन्न और विष्णु स्वामी से मिछता हुआ था। १५८७ ई० में इनकी मृत्यु हुई। इनका सिद्धान्त शुद्धाद्वेत है।

### सिक्ख-मत

सम्राट बाबर के समय में १६ वीं शताब्दी में गुढ़ नानकदेव नाम के एक महात्मा हुये आपने रोड़ी साहब ज़ि॰ गुजरान बाला पंजाब प्रान्त में अपनी प्रतिष्टित सरकारी नौकरी के। त्याग कर योगाभ्यास किया, और किर लेगों में ईश्वर के प्रति अश्रद्धा देखकर भक्ति मार्ग का प्रचार किया। इसी शुभ कार्य के लिये, पंजाबी भाषा में एक बहुत बड़ा ग्रन्थ लिखा, जिसको श्रन्थ साहच कहते हैं। इस ग्रन्थ में कबीर मत श्रीर विश्नोई मत की बातें लिखी हुई हैं। गुद्धजी का अभिप्राय यह नथा कि वे अपने नाम से कोई नवीन मत चलावें, इसी लिये उन्होंने श्रपने मत की मानने वाले लेगों का नाम पंजाबी भाषा में सिक्ख (शिष्य) रक्खा।

गुरूजी ने इस उद्देश्य से कि यह प्रचार कार्य्य बराबर होता रहे, एक येग्य महात्मा को अपना उत्तराधिकारी बनाया सौर गुरू की पदवी दी। इसी प्रकार उत्तरोत्तर & गुरू और बनाये गये। इसवें गुरूगोबिन्द्सिंहजी ने इस विचार से कि श्रागे चलकर लोग स्वावलम्बी विचारवान् और तत्ववेत्ता बनें, वे अपनी बुद्धि को किसी एक मनुष्य के श्रर्पण करके धर्म इतिहास-रहस्य



गुरु गोविदसिंह

युष्ठ २४२

**\*\*\*** 

अभ्य मतों की भाँति गढ़े में न जा पड़ें। अपना कोई भी उत्तराधिकारी न बनाया। बरन् प्रन्थ साहब की ही गुरू की पदवी दी। और इसके साथ ही योग्य मनुष्यों की एक समिति इसीलिये बनाई कि जिसके निश्चय करने पर सारे कार्य्य चलें इस समिति को गुरुमाता के नाम से पुकारा जाता है। यदि हम भूळ नहीं करते ते यह बात ठोक है कि संसार में गुरू गोविन्दिसहजी ही सब से पहिले महापुरुप हुये हैं कि जिन्होंने अपने मत वालों की अन्धविद्वास और गुरू उभय परस्ती से बचाने का प्रयत्न किया था जिनकी इस बात का पूर्ण विश्वास है। गया था कि मनुष्य चाहे कितना ही योग्य क्यों न हो वह भूल श्रवश्य कर सकता है। उन्हें।ने संसार के। अवैदिक अवस्था में इस बात का उपदेश दिया कि वही बात मानने याग्य है जिसका धर्म पुस्तक श्रीर बुद्धि दोनों स्वीकार करें गुरूजी बहुत ही याग्य हाते हुये भी बिना सम्मति छिये किसी कार्य की नहीं करते थे। तत्त्वज्ञान सहित क्षात्र धर्म की पूर्णता रामचन्द्र और ऋष्ण भगवान के पश्चात् इस संसार में यदि कुछ देखी जाती है तो वह गुरुगोबिन्दसिंह के पवित्र जीवन में ही दिखाई देती है। गुरूजी के जीवन की एक २ घटना मनुष्य के जीवन का पलट देने वाली है।

# सिक्ख मत के सिद्धान्त

- (१) ईश्वर भक्ति ही परम धर्म है।
- (२) यम नियम का पालन करे।।
- (३) परस्पर छूत छात ठीक नहीं है।
- (४) मूर्त्ति और क़ब्रादि जड़ पदार्थों का पूजन महापाप है।
- (४) इंदवर किसी विशेष स्थान पर नहीं रहता वह सर्व व्यापक है और सम मनुष्य उसकी उपासना से उच्च बन सकते हैं।

# सिक्ख से किस प्रकार सिंह बने

### उबलते हुये जीवित रक्त की तरंगें

१ वीं शताब्दी में जब महापापी औरंगजेब अपने पिता को कैंदकर, भाई, मतीजों की मारकर बादशाह हुआ तो उसने अपने बाप, दादों के विरुद्ध हिन्दुओं के साथ बहुत अत्याचार किये। कायर दब्बू और निर्लंडज हिन्दू अपने भाग्य का खोट अलापते हुये यह सब पाप अपनी आंखों से देखते रहे। पर अपने हृदय में उबलते हुये जीवित खून को रखने वाले सपूर्तों ने पापियों की दंड देने की जी में ठान ली।

इन सपूरों में राजिं गुक गोविन्द्सिंहजी का पवित्र नाम विद्वास के सुवर्ण जल से हृदय पट पर मोटे २ अक्षरों में लिखने योग्य है। यह एक नियम है कि पापी मनुष्य का हृदय चैन से कभी नहीं रहता। उसको तो निर्भयता में भय और सुख में दुःख दिखाई देता है। इसी नियम के अनुसार औरंगरोव ने जब देखा कि इन सिक्खों में बड़ा धार्मिक उत्साह है तो उसका भोले भाले ईश्वर मक्क सिक्खों से भी विद्रोह की गन्ध आने लगी। उसने अकारण हा आजा दी कि भविष्य में तुम लोग एकत्र होकर कोई ऐसा कार्य मत करो जिससे जात हो कि तुम अपना एक संग्र बनाते हो।

इस समय के गुरू श्री तेग्न बादुरजी थे। उन्होंने उत्तर दिया कि हम लोग अपने घार्मिक कृत्यों को कदापि नहीं रोक सकते इस उत्तर के पाते ही पापी ने गुरूजी को बन्दी करके पकड़ मंगवाया श्रीर अंत में जब उन्होंने उसकी बात को न माना तो उनको मरवा डाला। उनके उत्तराधिकारी गुरूगोविन्द हुये। उन्होंने गद्दी पर बैठते ही सम्पूर्ण सिक्खों को बुलाकर कहा, कि प्यारे पुत्री! इस समय तुम्हारे सामने दो ही प्रदन हैं चाहे तो तुम हर के मारे घरों में घुस जाओ और चाहे अपने धर्म की रक्षा के लिये खड़े हो जाओ। इस पर सिक्खों ने कहा महाराज इन बहुत ही भयङ्कर मुसलमानों से हम कैसे लड़ सकते हैं। युद्ध में यह लोग यदि हमारा धर्म विगाष्ट्र देंगे तो हम किसो भी दीन के न रहेंगे महाराजजी ने जब शास्त्र में यवनों के अत्यादार और उनका राज्य ही लिखा है तो हमको उसमें वाधक होकर पापी बनना ही ठीक नहीं है।

गुरुजी ने कहा प्यारे पुत्रो तुम बहुत ही भोले हो, तुम उस सिंह के बच्चे समान अपने आपको नहीं समझते जो बचपत्र ही से भेड़ों में रहने के कारण अपने आपको भेड़ ही समझता है। निश्चय रक्खों जो मनुष्य देखने में बीर जान पड़ता है वह बीर नहीं होता, वह एक ऐसे मनुष्य के समान है जो कोध में भरकर लाल चेहरा किये काँप रहा है पर वैसे वह थोड़े से धक्के से परे जा पड़ता है। पापी में बल कहाँ उसको तो पाप ही भून खाता है। वह तो दीनों के साथ अत्याचार दिखाकर ही अपनी वीरता दिखाया करता है।

धर्म किसी दूसरे के विगाड़ने से नहीं विगड़ा करता है वह तो अपने आप विगाड़ने से बिगड़ा करता ह धर्म का इन बातों से कुछ सम्बन्ध नहीं है। यह तो मुर्खी की मुर्खता है।

शास्त्रों में ऐसी बातें ठाळची ब्राह्मणों ने मुसलमानों से ध्स खाकर ळिख दी हैं इन बातों पर विश्वास करना ही पाप है।

### गुरूजी की नवीन आज्ञा

- १) आज से हम आज्ञा देते हैं कि सम्पूर्ण सिक्ख लोग पञ्च ककार अर्थात् क्षेत्र, कंबा, कच्छु, कड़ा और हपाण घारण किया करा
- (२) अपने चीर्च्य की रक्षा और व्यायाम करे। और पुष्ट पदार्थों का मेजन करो।

- (३) अपने साथ बाराह का दांत रक्खो तुम इसे जिस पदार्थ पर फोर दोगे वही पवित्र होजावेगा।
- (४) यदि तुम्हारा जी चाहे तो मांस भी खा सकते हो पर माँस का अधिक सेवन मत करें। नहीं तो इससे बहुत हानि होगी।
- ( k ) नित्य प्रति गुरुद्वारों में जाकर ईश्वर की उपासना करो और अपने पूर्वजी की जीवनी का उपदेश लिया करो।

### पञ्चाज्ञा-रहस्य

#### प्रथम-आज्ञा

(१) केशों के रखने से पहिला लाभ ता यह है कि वे ईश्वर ने ही किसी विशेष उद्देश से बनाये हैं। जो लोग खोपरी को आये दिन घुटवाते रहते हैं, उनके सिर में फोड़े फुंसी भी बहुत निकला करते हैं। दुसरा लाभ केशों से यह है कि वे जहाँ मास्तिष्क की सरदी गर्मी से रक्षा करते हैं, वहां केशों में यह भी विशेषता है कि उन पर किसी हथियार की चाट भी सहज में नहीं लगती। तीसरा लाभ इनसे यह है कि युद्ध में बाल बनवाने का अवसर भी नहीं मिलता, जिन लोगों को केवल तीसरे दिन दाढ़ी खुरचने की बान होती है, यदि वह ठीक समय पर न खुचें तो खुजली उठने लगती है, किसी काम में जी नहीं लगता, मनुष्य अपने आपको स्वयं घृणित समझने लगता है और यदि कभी खड़े हुये ज्वीन बालों पर पस्तीना लग जाता है तो उनमें आग सी लग जाती है। महा युद्ध में जिस मनुष्य का चित्त इस प्रकार अशान्त हो वह क्या कर सकता है। वहाँ तो एक ही हाथ के चूकने से सिर यह से अलग होजाता है।

प्राचीन क्षत्रियों में भी यही नियम था पर बौद्ध काल में इस घुटाई ने घर घेरा है। आर्ष ग्रंथों में इस घुटाई के ऊपर कुछ भी ज़ोर नहीं दिया यह बात देश, काल भीर पात्र के ऊपर छोड़ दी हैं। ऋषियों ने जो मुंडन संस्कार रक्खा है उसका उद्देश्य यह नहीं है कि अब सदा मुंडन ही होता रहे। बच्चे के गर्भ के बालों के मूंडने में एक बहुत बड़ा लाम है | बालों में यह गुण होता है कि वे मूंडने से कुल बलवान हो जाते हैं। इस बात का अनुभव तो सभी सज्ज्ञनों ने किया है कि गुप्त स्थानों का मूंडन करने से काम शक्ति बढ़ जाती है। बीर मनुष्यों का सब से बड़ा चिह्न यह है कि उनमें फैशन नहीं होना स्वाहिये जो मनुष्य बहुत फैशन से रहते हैं वह प्रायः कायर और ब्यमि-चारी होते हैं।

(२) कया बालों की रक्षा के लिये आवश्यक वस्तु है। नहीं तो जीव पड़ने का भय लगा रहता है।

(३) कच्छ से काम-शक्ति दबती और शरीर चुस्त रहता है।

(४) कड़े से हाथ की रक्षा होती है, उसकी कुछ उत्पर

चढ़ा लेने से हाथ तन जाता है।

(४) हपाण मनुष्य की रक्षा के लिये एक आवश्यक वस्तु है। मनुष्य के हाथ में रहने मात्र से शत्रु काँपते हैं। जिससमय सब लोगें। पर हथियार रहते थे, उन दिनें। आज की मांति बात २ में युद्ध नहीं होते थे। लोग प्रत्येक कार्य बहुत सोच समसकर करते थे। जहाँ लड़ाई के भयहर परिणाम का भय नहीं होता वहाँ आये दिन परस्पर लड़ाई होती रहती हैं। रियासतों में परस्पर इतने सगड़े नहीं होते जितने बृटिश राज्य में होते हैं क्यांकि वहाँ पर सब के पास हथियार होते हैं। मनुष्यों में परस्पर प्रम रखने के लिये यह आवश्यक है कि व सब हथियार रक्खें।

### दूसरी आज्ञा

शरीर को पुष्ट बनाने के लिये जिन पाँच बातें की आवश्यकता है उनमें से यह ब्रह्मचर्य व्यायाम और पुष्ट भोजन बहुत ही भावश्यक हैं। जन्म तो किसी के बस का नहीं; प्राणायाम की सब छोग ठीक २ नहीं कर सकते। इसिछिये उनके रखने की भावश्यकता नहीं समभी गई।

#### तीसरी-आज्ञा

मुसलमान लोग सुकर की बहुत ही अपवित्र समभते थे, यदि किसी प्रकार इस जीव का कोई श्रंग भी छू जावे ते। भाजन तो किसी योग्य ही नहीं रहता, और यदि शरीर से लग जावे ते। जब तक बहुत ही कठिन प्रायश्चित न किया जावे शुद्धी ही नहीं होती। वैदिक धर्म का यह सिद्धान्त है कि माँस मत खाओ क्योंकि मांस विना हिंसा के नहीं मिलता। उसके साध ही यह भी आज्ञा है कि प्रजा को कष्ट देने वाले जीवों की मार सकते हो। वे पशु दे। प्रकार के हाते हैं, एक वह जो खेती बाड़ी को नष्ट कर देते हैं, दूसरे वे जीव जा शरीर का भी हानि पहुँचाते हैं। शरीर के। हानि पहुँचाने वाले जीवों के। मारना प्रधान है और खेती के। नष्ट करने वाले जीवों के। मारना इतना श्रावश्यक नहीं है। हाँ यदि उन से पूरा २ भय है। तेर कुछ हानि भी नहीं है। क्या आश्चर्य है कि अवैदिक काल में जहाँ सब जातियों के। कर्तव्य बांटे गये वहाँ नट्हें कंजर, भाँत गदिये लोगों को इन छोटे २ हानिकारक पश्च साँप गीटड शशा आदि का मारना ही उहरा दिया हो । वर्चमान मनुस्मृति में इन लेगों का ब्रात्य क्षत्री ही नाम दिया है।

हरिण एक ऐसा जीव है जो खेती को भी बहुत हानि पहुँ नाता है और उसके चर्म में रोगों के छिये कई गुण भी अच्छे हैं। क्या झाइचर्य है कि छोगों ने इसी छिये इस जीव का भारना बुरान समझा हो और इसी छिये इसके चर्म के। भी पवित्र माना हो। सारे जीवों में सुकर एक ऐसा जीव है जो मनुष्य के शरीर को भी बहुत कष्ट पहुँचाता है और खेती को तो नष्ट ही कर डाछता है इसिछिये इस जीव को मारना कुछ अनुचित नहीं है।

सारे लेख का सार यह निकलता है कि स्कर की मारना श्रीर उसके किसी अंग की अपने उपयोग में लाना वैदिक-धर्म से कुछ सम्बन्ध अवश्य रखता है। इन सब बातों की विचार कर सिक्खों की पक्का बनाने श्रीर यवनों की डराने के लिये राजिय गुरू ने दांत की पिवत्र ठहराया। इसी से यवन लोग सिक्खों के सामने सं नहीं करते थे।

#### चौथी-आज्ञा

किसी भी मत ने माँस भक्षण की आवश्यक नहीं बतलाया. जहाँ कहीं लिख भी दिया है तो उसे आपद्धर्म के रूप में ही लिखा है पर इस पर भी संसार में मांस का इतना प्रचार है कि कुछ ठिकाना नहीं। कुछ देश तो ऐसे हैं कि वहाँ के मनुष्यों की और कुछ भाजन ही नहीं मिछता यदि वे माँस न खार्वे ते। जीना दुर्छम हो जावे।उत्तरी पशिया वं जब साभी यही जाति हे **मनुष्य बर्फकी** आँधी के चलने से गालट स्थानों पर नहीं जा सकते ते। वे भूख से व्याकुल है। कर इती प्रकार तर जाते हैं जिस प्रकार अन्य दशों के लाग अकार स वीदित हाकर मर जाते हैं। आज कळ जिननी जातियाँ मांन खाती हैं. स्मी इस प्रकार विवश नहीं हैं जो मनुष्य विवश हैं उनके छिये कुछ भी पाप नहीं होता। माता, पिता, गुरू और ब्राह्मण की मारना महा पाप है, पर जब इन लोगों से किसी बड़े भारी अनर्थ के है।ने का भय होता है तो उन्हें मारनाही महाधर्म होजाता है गुक्रजी ने ऐसे ही । अवसरों के लिये माँस खाने की आज्ञा दी थी। भूख ऐसी वस्त है जिस के कारण ममुख्य जो कर डाले सी थोड़ा है। यहाँ तक देखा गया है कि मनुष्य भूख में अपने प्बारे बालकों को भी आ

जाते हैं। संझार में यह जा उद्ध पाप, पुर्व, युद्ध और प्रेम आदि कार्थी हैं सब के मूछ में यही मूल लगी हुई है, इस भूख को उपेक्षा की दृष्टि से नहीं देखा जा सकता। हम ने पेसे मनुष्य देखें हैं कि जो मांस की दखते ही बमन करने लगते हैं, चाहे उनके प्राण निकल जावें वे मांस नहीं सा सकते। गुरू नानक देव के समय से सिक्ख लोग वित्कुल मांत नहीं खाते थे। पंजाब देश में उस समय यदि मांस के नाम से वमन करने वाली कोई जाति थी तो वह सिक्खों की थी। भला जिस युद्ध में मांस, हाड, रक्त और घायळें। की हाय र का ही हदय देखना पड़ता है, वहां यह लोग क्या कर सकते थे। युद्ध और भूख मरने का तो साथ ही होता है। जब कभी शत्रु सारी भोजन-सामग्री को नष्ट कर देता है तो उस समय पशुक्रों को मारकर ही प्राण रक्षा की जाती है। ओर यदि ऐसा नहीं करते ते। शत्रुकी आधीनता स्वीकार करनी पड़ती हैं। इन्हीं वार्तेः को विचार कर राजर्षि ने लोगों के। मांस खाने की आज्ञादी थी, जिस से वे लोग पहिले ही से सब बातों के छिये तैयार रहें। संसार में जिस प्राणी के जीने से संसार की अधिक लाम हो, उसके प्राणों को रक्षा के लिये यदि उस से न्यून श्रेणी के प्राणो अपने प्राण अर्पण कर दें ते। जहाँ इस से संसार का कल्याण क्षागा वहाँ उस प्राणी का भी कल्याण होगा। इस अखिळ ब्राह्मांड में ईव्वरीय नियम भी इसी बात का समर्थन करते हैं, आप देखते हैं कि छोटे व जीव बड़े र जीवों के भाजन है। मगर का भाजन बड़ी मछलियाँ हैं, बड़ी २ मञ्जिख्यों का भाजन छोटी २ मञ्जिख्याँ हैं । इन छोटी २ मखिलियों का भे। जन बड़े - कीड़े है और इन कीड़ें। का भे। जन उनसे भी छाटे २ की है हैं। सर्वत्र यही नियम कार्य्य कर रहा है। साधारणतः लाग मनुष्य का सृष्टि का राजा कहते हैं।

उसक कारण वे यह बतलाते हैं कि परमेश्वर ने उसकी बुद्धि दी है। यदि यह बुद्धि केवल भोजन प्राप्त करने के लिये दी जाती तो संसार में यह सम्पूर्ण पशु और जीव जन्तु मुर्खी मर जाते थोड़ी बुद्धि के मनुष्यों की अन्न भी न मिलता। भीजन के विषय में यह आइचर्य जनक बात देखी जाती है कि जो जीव जितना अज्ञानी है, उसे उतना ही थोड़ा परिश्रम करने से भोजन मिल जाता है। इसलिये सिद्ध हुआ कि कैवल भीजन के लिये ही मजुष्य की यह बुद्धि नहीं दी। जब भीजन के छिये ही बुद्धि नहीं दीगई ते। यह आवश्यक है कि वह किसी दूसरे उददेश्य की पूर्ति के लिये दी गई है यदि इम प्रकृति पर और गहरी हिष्ठ हालें ते। हमके। ब्रात होगा कि प्रत्येक जीव को जहाँ अपने अल्याण के योग्य पूरी शक्तियां दो गई हैं वहां उसे दूसरोंके कल्याण और लाभ के योग्य भी बनाया गया है। जिसे जीव में जैसी शक्त है वह उसी के द्वारा अपना और दूसरों का कल्याण कर सकता है मनुष्य से भिन्न प्राणियों के पास प्राकृत्तिक शक्तियाँ हैं इस छिये वे उन्हीं के द्वारा अपना श्रीर दूसरों का कर्याण कर सकते हैं। मनुष्य के पास आत्मिक शक्तियाँ दी हुई हैं इसिलिये उसके जीवन का उद्देश्य इनके द्वारा अपना और दूसरी का कल्याण करना हुओ। ज्ञान शक्ति का दूसरा नाम आत्मा है अर्थात् मनुष्य के जीवन का उद्देश्य ज्ञान के द्वारा अपना और क्सरों का कस्याण करना हुआ। ज्ञान और धर्म दोनों मूल में एक ही हैं अर्थात् जहाँ झान है वहाँ धर्म अवस्य है। जहाँ श्वान नहीं वहाँ धर्म नहीं हो सकता। धर्म शब्द बढ़ा ही स्यापक है पर थोड़े से शब्दों में यह कहा जा सकता है कि परोपकार ही धर्म का मूल मंत्र है। मनुष्य के पास केवल श्रात्मा ही नहीं है वरन् प्राकृतिक शक्तियों भी हैं। इसलिये उनके झारा भी अपना और दूसरों का कह्याण करना आवद्यक है वह महान शक्ति जिसने इस अखिल ब्रह्मांड को रचा है, अन्य जीवों से ते। बलात्कार यह दोनों कार्क्य लेती है। क्यों कि उनमें वह बुद्धि नहीं है जिससे वह इस उत्तरदायित्व को अपने ऊपर ले सकें पर मनुष्य के पास वह बुद्धि है, इसलिये उसके सारे कमें उसके उत्तरदायित्व पर छोड़ दिये हैं यदि वह इस कर्चव्य को मली प्रकार करेगा तो अच्छा रहेगा नहीं तो उसको भा बलात्कार यह कार्य करना पड़ेगा। जो जातियाँ अथवा जो मनुष्य अपने इस उत्तरदायित्व को नहीं समभता उनको विवश होकर वे कार्य करने पड़ते हैं। मनुष्य का कल्याण इसी में है कि वह अपने इस कर्चव्य को भली प्रकार पूरा करे इस प्राक्ठिक कर्चव्य पथ की पगडंडी पर चढ़कर जीवनोद्देश्य पूर्ति का नाम ही अम्युद्य वा लौकिक धर्म है। और आत्मिक कर्चव्य पथ को पगडंडी पर चढ़कर जीवनोद्देश्य पूर्ति करने का नाम पारलौकिक धर्म है। इसोलिये कणाद ने धर्म की परिभाषा एक सुत्र में इस प्रकार की है।

यत्तोऽभ्युदय निःश्रयस सिद्धि स धर्मः

संसार में मनुष्य से अधिक कोई भी धर्म अधीत् परोपकार नहीं कर सकता। क्योंकि उसको दोनों प्रकार की शिक्तयाँ मिली हैं। पर ऐसे मनुष्य बहुत थोड़े होते हैं। जो इस उद्देश्य को समझते हैं। इसिलये बहुधा मनुष्य पाप ही करते रहते हैं। अन्य जीव तो बन्दी हैं वे पुष्य करते हैं न पाप करते हैं। साधारण मनुष्यों से तो अन्य जीवधारी ही अधिक परोपकार करते हैं और उनमें गौ का नम्बर सब से उच्च है। इसिलये जन साधारण का यह कर्तव्य है कि इन पशुओं की रक्षा के लिये अपने प्राण भी दे हालें। गुक्रजी ने अनावश्यक और हानिकर पशुओं की आज्ञा देकर न जाने यवनों से कितनी गौओं की रक्षा की। जो क्षत्री दुष्टों का दमन करने के

लिये लड़ रहा है, उसको अधिकार है कि गौ को छे। इकर आपतकाल में अन्य पशुआ का भी मांस खाले। एक गौ जितना उपकार कर सकती उतना एक मनुस्य कई जन्मों में भी नहीं कर सकता। इस बात का निरुचय कि वियों ने मली प्रकार कर लिया है।

पश्चिमी विद्वानों ने भी मनुष्यों के दाँत मुख, जीम. अन्तड़ी और आंख की बनावट से यह सिद्ध कर िया है कि मनुष्य का स्वाभाविक भेजिन माँस नहीं है वरन् फल बीज और दूध है। माँस खाने वाले मनुष्यों का माँस गोबर की मांति फूल जाता है रक्त में रोग हो जाते हैं, पाचन शक्ति मन्द पड़ जाती है, बुद्धि बिगड़ जाती है, कोध बढ़ जाता है माँस खान से कोई भी लाभ नहीं है। जो शक्ति पाव भर उड़द वा चने में है वह पाँच सेर माँस में भी नहीं है।

जिस प्रकार खटाई और मिर्च में कुछ भी लाभ नहीं इसी प्रकार मांस में स्वादिए होने के अतिरिक्त कुछ लाभ नहीं और स्वाद भी उसमें घी और मसाले का होता है यदि यह दोनों पदार्थ न हों तो बिस्कुल गधे की लीद रह जाता है। जिस प्रकार वृक्ष की छाउ और गुठली मनुष्य का भोजन नहीं पर अकाल पड़ने पर मनुष्य इनको खाकर भी प्राण रक्षा करते हैं, इसी प्रकार मांस को समभाना चाहिये। मनुष्य यदि मनुष्यता चाहता है तो वह मांस का त्याग करता रहे उसका दास न बने उसकी बहुत ही बेबसी में काम लावे। स्वास्थ्य का मूल मंत्र यह है कि मनुष्य इसका त्याग करता रहे।

पाचर्वी-आज्ञा

यदि मनुष्य में शिक्षा न हो तो वह न खा सकता है, न बोछ सकता है, शिक्षा में ऐसा अनुपम प्रभाव है कि वह मूढ़ को झानी, कायर को जीरवर, कंगाल को धनी, रोगी की स्वस्थ और विश्वेत की बळवान बना हेती है। संसार में आज तक जिसने उपादि की है वह शिक्षा के ही द्वारा की है। हमारी जाति से जब से शिक्षा चली गई तभी से बरावर धक्के खा-रही है ममुख्य की बोर बनाने के लिये यह आवश्यक है कि उसकी बीर लेगों के जीवन सुनाये जावें। उपासना में शिक्षा से भी अधिक शिक्षि है। उपासक सदैव सिंह बना रहता है। वह आपत्ति में धेर्थ्यवान रहता है।

# गुरूजी का सर्वमेध यज्ञ

कुछ दिनों के पीछे जब सिक्ख लेग सब प्रकार से कट्टर बन गये तो गुक्क ने घोषणा करदी कि सारे सिक्ख अमुक तिथि पर एकत्र हो जावें। जब सम्पूर्ण स्नाग आगये ता प्रे सिक्ख बाने के साथ सब की पक्षियों में खड़ा किया सामने एक अंचे चब्तरे पर गुरूजी ने खड़े होकर कहा, मेरे प्यारे पुत्रो ! तुम लोगों में अब क्या कमी रह गई है ? सब ने एक स्वर होकर कहा महाराज केवल युद्ध की कमी है। गुरूजी ने कहा कि आर्थ्य जाति में जब तक देवीजी का यज्ञ नहीं कर लिया जाता तब तक युद्ध नहीं करते हैं। सिक्खों ने कहा ता महाराज जो आज्ञा है। वही सामग्री सेवा में भेंट करें। इस बात को सुनकर गुरूजी डेरेमें गये, और लौटकर कहा, देवीजी की आज्ञा है कि मुझे एक सिक्ख का सिर भेंट करे।। इस बात को सुनक़र सब लाग एक दूसरे का मुख देखने लगे। इस दशा को देखकर भाई दयासिंह नामक एक खत्री युवक आगे बढ़ा, गुरूजी ने उसे डेरे में ले जाकर बिठा दिया, और तलवार से एक वकरे को मारकर, रक्त में सना हुआ खांडा लेकर बाहर श्राये और फिर आकर कहा हेवीजी के लिये एक भेंद्र भौर चाहिये, इस पर एक दूसरा युवक आगे बढ़ा। गुरू

जिने उसकी भी विकासर वही किया की। इसी प्रकार पाँच बार यही किया की इन पाँचों वीरों का नाम पंचय्यारे रक्षा और उनकी एक समिति बनाई इनके द्वारा एक युद्धपंथ बनाया। सिक्खां का दूसरा नाम सिंह रक्षा। जिस प्रकार कृष्ण जी ने अर्जुन की उपदेश दिया था उसी प्रकार गुक्जी ने सिहों की उपदेश दिया। हमारे हृदय में न वह भाव हैं, न हमारी जिह्ना में वह शिक्त है जो राजिय में थी। पर तो भी उनके उपदेश के सारांश की अपनी शिक्त के अनुसार नीचे लिखते हैं ईश्वर हमें शिक्त हैं।

# राजर्षि गुरूगोबिन्दसिंह का उपदेश

वीर सिंहा ! धर्म वीरो ! और मेरे धर्म के पुत्रो ! आज जो मैंने तुम्हारी परीक्षा ली थी, उसका आशय यह न था कि मैं तुमको यवनों से किसी प्रकार कम समसता था, मैने यह कार्य भी तुमको उपदेश देने के लिये किया था। वीरो तुमने इस बात पर भी विचार किया कि यह कौन सी बात थी जिसने इन पंच प्यारों के सिवा किसी को भी आगे बढ़ने का अवसर न दिया। वह कौन सा विचार था जिसने इतने २ भयङ्कर डील डौल वाले सिंहों को कंपा दिया। प्यारे पुत्रो ! वह तुम्हारी आस्मिक निर्वेलता थी। वह क्या बात थी जिसकी प्रेरणा से इन पांचों पुत्रों की गर्दनें मेरे भयङ्कर खांडे के सामने मुक गई। वह इनका आत्मिक बल था। यह वह शक्ति है जिसके कारण हाथी जैसा बड़ा पशु भी मनुष्य से डरता है। सिंह जैसा भयद्वर पशु खेळा में नाचता फिरता है। यह ता मैं जानता हूँ कि अब तुमको प्राणी का मोह विल्कुल नहीं है। पर अज्ञान के कारण जहाँ तुमने एक स्वार्थ के। छोड़ा वहाँ दूसरे स्वार्थ में लिस है। गये। तुम छोग यह विचार रहे थे कि हम ता यवनों की मारकर

सर्गे और इस से हमको बीर गित प्राप्त होगी। देवी माता खून की प्यासी नहीं है यह ते। प्रेम की प्यासी है। यदि यही बात होती ते। मैं तुरन्त इनको भेंट चढ़ा देता।

धर्म वीरो ! तुम संसार में जितनी प्यारी वस्तु चाहोगे तुम को उसके मूल्य में उतनी ही बढ़िया और प्यारी वस्तु देनी पड़ेगी। जिसने अपने सब से प्यारे प्राणें। के। देवी माता के अर्पण कर दिया उसने असृत पा लिया। एक अनजान मनुष्य याजार में कुछ पदार्थ लेने गया उसने जैसे ही सामने खिली हुई महंकदार फूट देखी भट उछ्छ पड़ा और बिना पूछे गछे भट एक रुपया देकर एक बड़ी फट छे ली आगे चलकर क्या देखता है कि हलवाई की थाली में गुलावजामुन रक्खी हैं, उसने इलवाई को कुछ पैसे देकर सारी थाली मांगी हलवाई ने उसे फटकारा ता वह छड़ने की खड़ा है।गया, परस्पर की धकापेल में फूट भी हाथ से गिर कर नाली में जा पड़ी इसी बीच दे। सिपाही आ गये और उसे पकड़कर थाने में हो गये। इस संसार रूपी बाज़ार में यही दशा मुर्ख मनुष्यों की है। उनको वस्तु अर्थात् फल और मुख्य अर्थात् कर्म का ठीक २ ज्ञान नहीं है। हम लोग कभी ते। अपने महा परिश्रम का फल थोड़ा चाहते हैं और कभी थोड़े से कर्म का बहुत फल चाहने लगते हैं। प्यारे पुत्रो ! जिस प्यारे पिता ने तुम्हारे जनम से पूर्व ही, तुम्हारे भागने के लिये नाना प्रकार के पदार्थ बना दिये थे जिसने उस समय भी तम्हारे पालन का प्रबन्ध किया जब कि तुम किसी भी योग्य न थे, वह भला हुम्हारे साथ अन्याय कर सकता है। हाय ! तुम अपन पिता का इतना भी विश्वास नहीं करते। भला ऐसे मनुष्यों को कोई मनुष्य भी कह सकता है, हमकी चाहिये कि हम से जहाँ तक हो सके परिश्रम करें और उसकी परमेश्वर के अर्थण कर हैं। जूा पुत्र ऐसा करता है उसका पिता उससे और भी प्रसन्न होता है।

वीर सिंहा ! संसार में मनुष्य इतना अधिक परिश्रम करते हैं, पर उनको सफलता ब्राप्त नहीं होती। उसका कारण यही है कि वह फल के। सामने रखकर कर्म करते हैं, इस फल के मोइ में वे कर्म की ठीक २ नहीं कर सकते क्योंकि उनका भ्यान केवल फल में पड़ा रहता है। संसार में कर्म का फल नहीं मिलता, फल तो केवल प्रेम का मिलता है कर्म तो प्रेम का एक कार्य्य है। प्रेम का अर्थ वह नहीं है जो कि साधारण मनुष्य समभे बैठे हैं। प्रेम का अर्थ ही स्वार्थ त्याग है। जहाँ स्वार्थ त्याग नहीं वहाँ प्रेम कभी नहीं हो सकता, और जहाँ प्रेम नहीं वहाँ लाभ कुछ नहीं। एक मज़दूर चाहे एक रुपया दैनिक भी प्राप्त कर छे वह कभी चैन से नहीं रह सकता क्यों कि उसे अपने कर्म से प्रेम महीं है। यदि वही मज़दूर प्रेम पूर्वक कर्म करे ता वह अपने स्वामी से भी अधिक आनन्द पूर्वक जीवन व्यतीत कर सकता है। जो व्यापारी केवल इस लिये अपने धन की जोखम में डाल देते हैं कि इस से हम दूसरों का धन इड्ए जावेंगे वे अन्त में गोते फिरते हैं और जो व्यापारी निष्काम भाव से इसलिये घन लगाते हैं कि इससे हमको और हमारे देशवासियों को लाभ हो चाहे मत हो हम को इसका कुछ भी पछतावा न होगा वे सदा सफल मनोरथ रहते हैं। युद्ध में जो क्षत्री केवल इस उद्देश्य का सामने रखते हैं कि विजय के पश्चात् हम राज्य भोगेगें, वे इसी लालच में ठीक २ नहीं छड़ते, जहां तक हा सकता है वे जन्न छिपाते<sup>;</sup> हैं और जब अपनी शक्ति को कुछ निर्बल देखते हैं ते। भाग निकलते हैं। इसका परिणाम और भी भयङ्कर होता है। प्रथम अपयश, दूसरे पराजय, तीसरे शत्रु का साहस बढ़त है, चौथे भावी सन्तान कायर बन जाती हैं पाँचवें जब पकड़े जाते हैं तो बड़े ही कष्ट के साथ मारे जाते हैं। इसके विरुद्ध

ते प्रसन्नता पूर्वक युद्ध में लक्ते हुये मारे जाते हैं उनकी सब बकार के लाम उठाने पहते हैं। यह एक नियम है कि जब एक बार हानि होती है तो फिर वह पहिये की मांति रोके से मी रोकनी कठिन हो जाती है। तुम देखते हो कि दरिद्र में द्दिद दौड़कर आताहै। घाव में चोट और लगेगी। इसलिये मनुष्य कभी स्वार्थ में फँसकर हानि न उठाव देखो यह खारी समुद पृथ्वी भर की निद्यों के जन को हड़प जाता है और अपने में से दान करना कुछ नहीं जानता पर ईश्वर के न्यायानुसार फिर वह दंडित, होकर सूर्य्य की मट्टी पर रक्खा जाता है और भाप बनाकर उसी बर्फ के ग्लेशियर को दी जाती है जिससे निद्याँ निकलती हैं इस समुद्द ने इतनी जल की निद्यों को हड़पा पर अंत में खारी पन के सिवा कुछ नहीं रहा। इस इतने बड़े समुद के विरुद्ध जिन भीलों में निदयाँ गिरती भी हैं और निकलती भी हैं। यह सदैव मीठी बनी रहती हैं।

पुत्रो! यह स्वार्ध आतमा के ऊपर पक प्रकार की पट्टी है। देखो जिस बाव के ऊपर पट्टी बंधी हुई है उस पर मनों मरहम भी व्यर्थ हो जावेगा। यह भाष अपने हृद्य से निकाल दो कि अमुक कर्म से कुल लाम नहीं हम क्यां करें। पुत्रो! यह जड़ प्रकृति भी ईश्वर के नियम के आधीन होकर गले हुये दाने से एक पौधा खड़ा कर देती है। यदि तुम इन पड़े हुये पत्थरों में भी दूसरों के कल्याण के लिये सिर देकर फोड़ दो तो इन से भी तुम्हारे लिये कल्याण ही की ध्वनि निकलेगी।

### वीरो ! यह सदा याद रक्लो

यश्च में पड़ा हुआ दाना भस्म होकर मी अपने और दूसरों के घरा की दुर्गध दूर करता है और स्थार्थ की नाली में पड़ा हुआ दाना फूलकर भी अनर्थ करता है।

इच्छा करने में लिस होने से हमारी सर्वधा हानि है यदि फल मिलता है तो अवस्य ही मिलेगा यदि नहीं मिलता ते। ह्रेश होगा और भविष्य में हमका उत्साहहीन कर देगा। पुत्रो धर्म युद्ध और पाप युद्ध में यही बड़ा अन्तर होता है। धर्म युद्ध में वीर पाप का नाश करने के लिये पहिले मरना और पीछे मारना समक्त लेता है। और पाप युद्ध में केवल मारने की ही रच्छा मन में घुसी रहती है। वीर सिंहा ! हम अपने प्राणें। की रक्षा के लिये नहीं लड़ते इस छाटी सी बात के लिये लडने की क्या आवश्यकता। हम लोग तो अपने धर्म, अपने पंध और अपनी आर्य्य जाति के गौरव के लिये मिटना चाहते हैं। हमारा प्रेम अब आज्ञा नहीं देता कि हमारे यवन माई संसार में पाप करके अपने जीवन का नष्ट करें। यदि औरंगजीब हम को घःभिक स्वतन्त्रता दे दे तो मैं अभी अपनी तळवार को म्यान कर सकता हूँ मैं कोई जिताजी का बदला सेने के लिये युद्ध नहीं करता, यदि मैं ऐसी ६० हा भी कर ता इस से मेरे पिताजी की आत्मा की दुख है। गा। वे ते। दिल्ली में गये ही धर्म के लिये सिर देने को थे। हमारी भी अब यही इच्छा है कि हम भी उसी प्रेम के प्याले का पीकर अपने जन्म की सफलकरें। सांसारिक मनुष्य नित्य प्रति कुत्तों की मौत मरते हैं। मरते समय वे राते हैं, चिल्लाते हैं, किसी पीड़ा से दुवा हाकर डकराते हैं। इस नहीं चाहते कि इस प्रकार तहए २ कर अपने कर्मी पर खेद करते हुये मरें। इस ते। प्रसन्नता पूर्वक युद्ध करके मरना चाहते हैं। यदि हमारे जीवन का उद्देश केवल पेट भरना होता तो मनुष्य बनाने की क्या बढ़ी आवह्य कताथी। यह शरीर प्रभु ने हम की धर्म के लिये दिया है। इसलिये उसकी धर्म में ही व्यय करना चाहते हैं। भला सोचो तो सही जो मंगनई की वस्तु हमको एक दिन देनीं ही पड़ेगी ते। उस से व्यर्थ मोह करना कब ठोक है। यदि हमने अपनी प्रसन्नता से देदी तो कैसी अच्छी बात होगी और यदि हम से बलात्कार छीनी गई तो हम की क्यों न कह होगा।

वास्तव में दुःख और कुछ भी नहीं है। केवल इच्छा के विरुद्ध कार्य्य होने का नाम ही दुःख है। जब हम स्वयं मरने जा रहे हैं तो दुःख कैसा।

संप्राम सिंह का शत्रु बाबर अपनी तुज़क बाबरी नाम पुस्तक में लिखता है कि एक दिन सांगा के शरीर में नीचे से ऊपर तक द० घाव थे, एक आँख बिल्कुल नेजे की चे।ट से फूट गई। एक टांग कट गई वाम भुजा भी कट गई, सारा शरीर रक्त में सना हुआ था। उसके सरदार उसकी लड़ने से रोक रहे थे पर इस दशा में भी उसकी कुछ ध्यान नहीं था। वह अपने पूर्वजों को वीरता के करखे गाता हुआ, बराबर लड़ रहा था, करखे की अन्तिम टेक पर जो जोश में आकर तलवार फेंकता था ते खून के सोत चलने लगते थे। इस हश्य को देख कर कर शत्रुओं के मुख से भी वाह २ का शब्द निकल पड़ा। इसो हश्य को देखकर बाबर का साहस राजपूताने में घुसने के लिये न हुआ।

अकबर सम्राट के सामने दो राजपूत नौकरी के लिये गये। दैवयोग से उस के मुख से निकल पड़ा कि तम युद्ध में क्या करके दिखलाओगे। उसी समय तुरस्त दाना व सारे नेज़े उठा लिये और एक दूसरे के पेट में मार कर कहा हम यह करके दिखा देंगे। क्या तुमने राना प्रताप के कामता सिपाही का नाम सुना है जिसने यवनों के एक गढ़ को लेने के लिये अपने सीने को फाटक के मालों पर रख दिया था, और हाथीवान को आज्ञा दी कि मेरी पीठ पर हाथी से टक्कर लग-वाओ। वह माता का सपूत मालों में विधा हुआ भी हँस २ कर वातें कर रहा था।

कदाचित् तुम में से किसी २ को यह भी ध्यान होगा कि हमारे बाल बच्चे क्या करेंगे। मला तुम आज ही मर गये अध्यवा बादशाह ने मार डाले ते। क्या करोगे। यदि तुम जान के भय से मुसलमान भी हो गये तो क्या तुम अमर हो जावोगे जिसने अपने भाइयों की मार डाला वह तुम्हारे साथ क्या उपकार करेगा। क्या मुसलमान होकर तुम नहीं मारे जासकते भक्षा गौर के पठानों ने गज़नी के पठानों के खून से क्यों दिवार चिनवाई। तातारियों ने तुकों के खून से क्यों निद्धा वहाई। यजीद ने हलन और हुसैन अपने पूज्य सैयदों की क्यों मारा। क्या तुम उन्हों के मोह में पंस कर धर्म करने से डरते हो जो न जाने कल तुम्हार। क्या अपको ति करावे। क्या हमारा एक स्वरवादी सिक्स होने पर भी यह विश्वास नहीं है कि वही सबका पालन करता है।

क्या जिस हिंदू जाति की रक्षा के लिये इस लोग प्राण दे रहे हैं क्या क्ष्म ह इतना भार भी अपने ऊपर नहीं ले सकती मृत्यु भय से कोई कार्य्य नहीं उक सकता अभी यह मकान गिर पड़े ते। हम मर जावें। अभी भूवाल से भूमि फट जावे। क्या यवनों के १०० हाथ हैं अकेले अमरसिंह राठौर ने सार दर्बार के यवनों को घर में घुसा दिया था। फिर याद रक्लों जो छपक थोड़ा सा कष्ट डठाकर वर्षा का जल खेत से निकालने

नहीं जाता वह सारे वर्ष भूखा मरेगा अथवा मज़रूरी करता। फिरेगा।

इस उपदेश की समाप्ति पर सारे सिक्ख नृतिह रूप होकर एक साथ मयङ्कर और गम्भीर स्वर से बोळ उठे।

सत्य श्री अकाल की जय । गुरूगोबिन्दसिंह की जय ॥

इसके प्रधात् राजर्षि ने सिक्खें। के। अमृत (चरणामृत) पिछाकर आशीर्वाद दिया कि जाओ संसार तुम्हारा ले।हा मानेगा।

### युद्ध की तैयारी

कुछ दिनों पश्चात् जब सिक्खों ने धर्म युद्ध की पूरी २ तैयारी करछी तो वे लोग गुक्जा की सेवा में उपस्थित हुये इन बोगों ने परस्पर सम्मति करके राजि से विनय पूर्वक कहा महाराज हमारी यह इच्छा है कि आप हमारे सेनापित और बादशाह हों। गुक्जी ने कहा पुत्रो! मुक्त में इतनी शक्त नहीं है कि अकेछा तीन बातों का भार उठा सकूं पर जब तुम सब ने परस्पर सम्मति करके ही मुक्तसे कहा है तो यह मेरा कर्त्तव्य है कि मैं तुम्हारी बात का पाछन कर्का! क्योंकि सम्पूर्ण सेना की जो इच्छा हो उसके विरुद्ध कोई मनुष्य भी कुछ कार्य्य न करे। यद्यपि मैं सर्व सम्मति से गुरू बनाया गया हूँ और फिर तुम मुक्ते अपना सम्राट और सेनापित बनाते हो इस दशा में मेरे ऊपर भार तो न्ना ही पड़ा पर तुम्हारे ऊपर बहुत बेक्त आ पड़ा।

धर्म वी ो ! यह क्षात्र धर्म तलवार की धार है इसका मूल मंत्र आहा पालन है। युद्ध धर्म में आहा के सामने विजय भी कुछ मूल्य नहीं रखती। एक समग्र बोर युद्ध हो रहा था। एक सेनापति अपनी सेना सहित शत्रु से जिर गया। एक नायक यह देख अपने कुछ कहर योद्धाओं की साथ ले बाह् के दल में कृद पड़ा। शतु इस अचानक चाट के। न संभाड सका और भाग निकला। सर लोग उसकी प्रशंसा करने लगे सेनापति ने अपने मस्तक की उसके ैरों में रख दिया उसे इदब से लगाकर बड़ी कृतज्ञता प्रकट की। उसे बहुत सी सम्पति देदी। पर अन्त में उस नायक से कहा कि भाई तुमने अपने देश की लज्जा बचाने के लिये जे। बोरता दिखाई है वह प्रशंसा के योग्य है। पर तुमने जी अपने स्थान की छोड़कर मेरी आबा भंग की, वह उस से भी भारीपाप है। अतः मैं तम्हा री गर्दन मारने के लिये विवश हैं। उस नायक ने बड़े हर्ष के साथ अपने अपराध्व की स्वीकार किया, श्रीर कहा कि मैं स्वयं जानता था कि यह बात कर्तव्य के बिरुद्ध करने जा रहा हूँ। पर मैंने यह भी ठान लिया था कि इसके दंड को ता मैं सहन कर सकता हूँ पर उस पाप का फल मुक्त से नहीं भोगा जा सकता जा स्वामा के अपने सामने मारे जाने से लगेगा। यह कहकर नायक ने अधना गर्दन कुछा दी और सेनावित ने सेते इये उसकी गर्दन मार दी।

जब सेना पति की आज्ञा इतनी टेढ़ी है तो फिर हुमेंने मुझे बादशाह श्रोर गुरू भी क्यों बना दिया ?

सिक्लों ने कहा महाराज किर इस में कीन सो बात है हम तो आपित्यों को स्वयं बुला रहे हैं। गुक्का हम की तो अब सुख में दुख आर दुख में सुख दिखा। दता है। हमारा तो जीवन ही तभी सफल होगा जब हुन युद्ध ग्राण हंगे। हमको स्वनों से कुछ द्वेष नहीं पर उनके पा। से द्वेष हैं।

# सिंहों की वीरता के कुछ दृश्य

#### प्रथम-घटना

गुढ़ गोविन्द्रसिंह और कुछ सिक्ल चमकोर के किले में बिर गये। जब बहुत से सिक्ल मारे गये तो गुढ़जी ने अपने बहु पुत्र को अकेला ही युद्ध करने भेज दिया। जब वह मारा गया तो दूसरे को भेजा। चलने समय वह एक सिक्ल में जस माँगने लगा। गुढ़जी ने कहा एव तुम्हारी प्यास इस मौतिक बल से नहीं बुक्त सकती जाओ अपने भाई के पास जाकरस्वर्ग के अमृत से अपनी प्यास बुक्ताओ। यह बच्चा भी घोर युद्ध करने के प्रस्वात् मारा गया।

#### दूसरी-घटना

दो पुत्र तो गत युद्ध में मारे गये दोष दो पुत्र सरहिन्द के स्वेदार ने पकड़ लिये मुमलमानों ने उनमें कहा कि मुमलमान बन जाओ। नहीं तो दीचार में चुन दिये जाओगे। छे। टे र बस्कों ने सलकार कर कहा कि हम अपना शुद्ध धर्म नहीं त्याग सकते। इन दृष्टों ने दीचार में चुनने की आजा दे दी। थोड़ी २ देर में उनमें धर्म मुद्द करने की कहा गया। इन्होंने बाद र बही अश्वर दिया। जब बड़े पुत्र के सामने छोटा चुचा गया तो बह रोने सगा। दुष्टों ने और नमक पर मिर्च सनाते है। इस में कहा। यू ते। यहा बहा दुर बनता था अब रोता है। अह में कहा। यू ते। यहा बहा दुर बनता था अब रोता है। अह में कहा। यू ते। यहा बहा दुर बनता था अब रोता है। अह में कहा। यू ते। इस किये होता हैं कि इससे प्रथम में हवी नहीं महा।

#### तीसरी-घटना

यक दिन युवारी से लड़ते द विक्रम होग शक कर हीते व्युने छने, तो एक सरदार ने अपना सिर छपाण से बाट कर द्वार्थ में से किया और दूसरे दाथ में छपाण सेवर दुस करने लगा। इस अनुपम दश्य की देखकर सिक्कों में नवीन शक्ति का संचार है। गया वे लोग कट २ कर छड़ने लगे। इस नवीन घटता की देखकर शत्रुक्ता के सुख से भी वाह २ निकल पड़ी और शत्रु सेना माग खड़ी हैं।

### परिणाम

गुरुजी ने इसी प्रकार ४४ युद्ध किये जिन में एक से बढ़कर एक वीरता प्रकट की। इन सब बिल्ड्सनों का यह फल हुआ कि सिक्स लोग संसार में सब्बेष्ठिय वीर बन नये। और थोड़े ही दिन पीछे बीर बर राजा रणजीतसिंहजी ने बचनों से सारा पञ्जाब, काइमीर और सीमा प्रान्त ले लिया और काबुल के प्रानों की कई बार प्रास्त किया। उनसे कोइनूस हीरा भी ले लिया।

### नवीन-काय्ये

सिक्सों ने सिन्ध पार जाने के बन्धन की ते। इकर खेंबर घाटी पर अधिकार किया।

# दूसरा नवीन कार्य

सिषकों के प्रसिद्ध सेनागति हर्गसिंह नहते ने पटानों का यक गढ़ छीना। सिक्स यो आ मूले थे और पठानों का मोजन तैवार था। सिक्सों ने आजन के प्रवर्भ की प्रार्थना की ते। बीर सेनागति ने कहा कि भोजन तप्यार हैं गुक्जी की फ़तह वेग्लकर और क्या से बार्गत की दांत के कर का जानी। जब पटानों ने यह बात सुनी ता वहें बहित हुए। इसी सेनागति ने राजा मानिकह की मानि सीमा प्राप्त की सार्विक का बहुत अब्बा प्रवर्भ किया था। जान तक बहु

अत्याचारी जातियाँ अपने बच्चों की हरिया के नाम से दरातीं हैं।

# सिक्लों की वीरता के प्रमाण

- (१) जापानियों ने सिक्खें। की प्रशंसा की ।
- (२) भैस्पोटोमिया में तुक्रों की एक छड़ा सेनको परास्तकिया।
- (३ स्वयं ग्रंगरेज़ों ने भारत इतिष्टास में सिक्खोंकी प्रशंसा हिस्ती है।
- (४) गत बोरोपियन महायुद्ध में जब जर्मनी के कट्टर योद्धाओं ने संगीना से घावा किया ते। सब उखड़ खड़े हुये पर बीर सिक्खों ने उनको रुई की भांति धुनकर फंक दिया। फ्रेंच छे।ग ता इतने प्रसन्न हुये कि उन्होंने तार में लिखे हुये सिक्खों के लिये २००० गोट्स (वकरा) के गल्स (लड़की) पढ़कर २००० लड्कियाँ भेजदीं पर सिक्ख लेग इससे बड़े अप्रसन्न हुये

### एक-भूल

जब शाह्युजा राजा रणजीतिसिंह की शरण में आगया ते। **डन्हें** ने उसकी अनिच्छा से के।हनूर ही **। ले** लिया था। पर जब हम यवना के उपकारा की याद करते हैं तो यह बात विल्क्सल डिचत भी जान पड़ती है।

# सिक्खों की अवनित क्यों हुई

- (१) मद्य माँस का सेवन बहुत बढ़ गया। (२) थे। हा सा राज्य पाकर अभिमानी हो सूर्य।
  - (३) भावस में पूट वह गई।
- (४) धम का वह प्रेम जो पहिने या का ब छोगी धिक्षाने ढींछा कर दिया।

# सिक्ख लोग विधर्मी नहीं हैं

#### कुछ प्रमाण

(१) गुरू नानक देवजी ने तो किसी नवीन अवैदिक बात का प्रचार किया, न उन्होंने अपने मत का कुछ नाम रक्खा ।

(२) उन्हें ने जो बात जिस महात्मा की पायी से ही

दसे उन्हीं के नाम से रहसा।

(३) उन्हें।ने हिन्दुओं से भिन्न सामाजिक निय्म नहीं बनाये।

(४) प्रन्थ साहब में स्पष्ट लिखा है कि बेद, पुराण हुई नहीं हैं उनके समकने वाले ही झूढे हैं सिक्त लोग प्रन्थ साहब की ईइवर बान नहीं मानते।

(४) सिक्खों के सम्बन्ध अन्य हिन्दुश्रों से भी हो जाते हैं। श्रन्तिम गुरू गे।बिन्द्सिंहजी के समय तक देवी का

आद्र था।

# समर्थ गरू रामदास और वीर मरावे

गुक्क रामदास और तुकाराम जी ने सारे दक्षिण देश में और विशेष कर महाराष्ट्र देश में अपने मनोहर उपदेशों से हिंदुओं में नवीन जीवन का संचार कर दिया। में मराठों उन के उपदेश का ऐसा प्रभाव पड़ा कि उन्होंने आपस के सब भेद भाव श्रोर जाति पांति के सगड़ों को दूर करके वड़ा हा अब्द संघटन बना लिया। इनके सरदार शिवाजी ने अपनी वीरता और नीति कुशलता से दक्षिण के यवन बादशाह और पापी औरंगज़ेब को कई बार लगातार परास्त किया। औरंगज़ेब के जीवन में ही वह दक्षिण का स्थतंत्र राजा बन गया। और जब वह अत्याचारी कायर सम्राट मर गया तो वीर मराठों ने सारे भारत से कर लिया।

वर्षमान खालियर नरेश के पूर्वज क्षिय कुछ भूषण महाराजाधिराज महदजी संधिया ने दिल्ली के नाम मात्र समार शाह आलम के नाम परवाना लिखा कि तुम गा बध बन्द करने की आजा अपने राज्य भर में निकाल दो बिचारे सम्राट की विजय है। कर पेसा करना पड़ा। सच है भय बिना भीति नहीं होती। हमारी जाति में बल है, बुद्धि है धन भी कुछ है, पर यदि किसी वस्तुका अभावहै तो वह केवल संघटन हैं। संघटन का मूल मन्त्र प्रेम और शिक्षा है। प्रेम स्वार्थ त्याग से हुआ करता है और शिक्षा ब्राह्मणों से मिलती है। जिस देश के ब्राह्मणों में ही शिक्षा न हो वह दूसरों को क्या शिक्षा देंगे। परमेश्वर जगाने के लिये आपित पर आपित मेजता है पर बनको कुछ सुध नहीं।

# क्या शिवाजी ने पाप किया था

इस के हैं वह उनकी भूल है। शिवाजी पर शिखा देने का देश कराते हैं यह उनकी भूल है। शिवाजी ने यदि अत्यावारी औरंगजेब की स्त्रियों का अनादर करनेवाहे पाणी शाहस्ताखां की और उनके सिर काटकर लाने की प्रतिश्चा करने वाले क्याजल को श्रापनी चतुराई से परास्त किया तो क्या बुरा कर दिया। शिवाजी बड़े ही बुद्धिमान् और धर्माखा थें, वें सदा इस बात का ध्यान रक्खा करते थे जिस का पाप हो उसी की दंड मिले इसलिये वे व्यर्थ ही सेनिकों का एक नहीं कहाते थे। श्रीमान्जी पाप तो इस समय होता जब शिवाजी इस पाषियों की दंड नहीं देते।

अरे धर्म के डेकेटारो कुछ न्याय से भी काम लेते है। अधवा नहीं तुम किस धेाले में पड़कर धर्म के कर्लकित कर रहे हो। काई भी किया जो अत्याचार की रोकने के लिये की आहे. वही परम धर्म है। संसार के सारे धर्म कृत्यों का सार यही है कि पाप का नाश किया जावे। अत्याचार की क्र प्रकार से दबाया जावे जिससे मनुष्यों को अपने जीवने।दृदेश्य की पूर्ति के लिये अवसर मिले।

# दुष्टें। के साथ छल ही परम धर्म है

#### अकाटच-प्रमाण

ज्य भगवान् रामवन्द्र ती ने बाली को बुद्ध नियम के बिरुद्ध भार दिया तो, बाली ने भगवान् से कहा कि महाराज तुम ने तो भर्मोद्धार के लिये अवनार धारण किया था तम्हारे लिये ते। हम दोनों भाई समान थे किर तुम ने मुझे युद्ध नियम के बिरुद्ध आड में होकर क्यों मारा। यह कोई धर्म की बात है। संगवान् बाकी को इस प्रकार उत्तर देते हैं कि अरे सूर्व सुन।

अनुज बघू भगिनी सुत नारी,

सुन सठ यह कन्या सम **चारी।** तिनहिं क्रद्रिध बिळोके जोही।

ताहि हने कल्लु पाप न होई ॥

अर्थात् पापियों की किसी प्रकार मार दे। उनके साथ सब धर्म हैं। युद्ध नियम तो जन साधारण में होने वाले युद्धों के स्थिये बनाये गये हैं। जो नियम के विरुद्ध, पाएं करता है। उसके स्थिये बह नहीं हैं।

#### दूसरा-त्रमाण

मगर्वाष्ट्र रूप ने महाभारत के युद्ध में जब कर बार चुंद्ध निवम और प्रतिका के विरुद्ध कार्य किये तो लोगों ने देश पर बड़े आक्षेप किये मगवानजी ने उनको यही उत्तर दिया कि इस से दूसरों की सम्पत्ति छीनने वाले द्वीपदी का अनाद्र करने वाले और छुळ से पांडवों को आग लगा कर मारने की नेष्टा करने वाले दुर्योगन और उसके साधियों को किसी प्रकार गार देना ही परम धर्म है। नहीं तो आगे चलकर सोग भी उसी की मौति पाप करने का साहस करेंगे। धर्म वह है जिस है लोगों को पाप करने का धोड़ा सा भी सहारा न मिले हमारे ऐसा बरने से पापी सदा डरते रहेंगे कि कहीं हम छुळ से न भारे आये।

#### तीसरा-प्रमाण

महाभारत में भीष्म पितामह युधिष्ठिर को इस प्रकार उप-

यो यथा वर्तते यस्मिन तस्मिन्नेवप्रवर्त्तयन । माधर्म संवाप्नोति न श्रेयश्च विन्दति ॥

भावार्थ जो जैसा वर्ताव करे उसके साथ वैसा वर्ताव करना ही ठीक है।

### चौथा प्रभाण

भगवान् मनुभी राज धर्म में दुष्टों के छिये यही आइन् हेते हैं।

### शिवाजी की धर्म परायणता

शिवाजी सच्चे मनुष्यों के साथ कभी चतुराई से काम नहीं लेते थे। औरक्षज़ेब की पुत्री की प्रतिष्ठा बचाने के लिये। बण्होंने अपने सब से प्यारे, सब से अधिक वीर सेनापत को भी मार कर पहाड़ा से नीचे फेंक दिया था। रुद्रमंडल के गड़पति रहमतलाँ के साथ जिस उदारता का परिचय दिया बसके डदाहरण संसार में बहुत ही थाड़े मिलेंगे। जब औरक्ष-

केंब की सम्पूर्ण शक्ति शिवाजी ने न्यर्थ सिद्ध करदी ते। उसने धर्म-वीर राजा सवाई जयसिंह की शिवाजी से छड़ने की भेजा। शिवाजी में इन से छड़ने की शक्ति भी न थी न वे हिंदू से लड़ना श्रच्छा समभते थे, इसिछिये शिवाजी सिच्ध करने के छिये स्वयं अकेले हा मिछने चले गये। दोनों में जी संवाद इसा वह आंगे लिखते हैं।

# सवाई जयसिंह ख्रौर शिवाजी का सम्वाद

धर्म और नीति के अनुपम दृश्य

जयसिंह—महारात अप्यते मुक्त शत्रु पर विश्वास करके आले

शिवाजी—क्षत्री लाग सदैव विश्वास के याग्य हैं।

जयिंद् — मैं ऐसे अनेक श्रमाण दे सकता हूं कि क्षत्रियों ने भी

शिवाजी—वे क्षत्री न हैं।गे।

जयसिंह—क्या आप के विषय में भी यह अनुचित शब्द कहें जा सकते हैं ?

शिवाजी - (हँसकर) मुक्त ते। कभी यह पाप नहीं हुआ हे।मा जयासह - आपने ते। यवनों के साथ अनेक बार चतुराई की थी। शिवाजी - वे ते। दुष्ट हैं।

जयसिंह-क्या वे भनुष्य नहीं हैं ?

शिवाजी — जिस में मनुष्यता नहीं वह कैसे मनुष्य कहा जा सकता है।

जयसिह—धर्म ते। सदैव पाछनीय हैं।

शिवाजी – गुरुजी की आजा है कि देश, काल और पात्र का विचार विना किये धर्मछत्य भी अधर्म बन जाते हैं।

अविसिह - यदि माजन से एक मंजुन्य की लाम हाता है तो दूसरे की हानि क्यों होगी।

विषाजी — पेंट राना के लिये ता वह साक्षात् मृत्यु बन जाता है। जयितह — राजपूर्ती में ता धर्म के लिये अपना सर्वस्व खा विषा पर कभी धोखें से काम नहीं लिया।

शिवाजी — वे धन्य हैं, पर यदि वे होग धर्म के शत्रुओं का नाश करके गी, ब्राह्मण की रक्षा करते ते। और भी अच्छा था।

अयसिह—ते। क्या उन्हें ने पाप किया ?

शिवाजी—पाप तें। मैं नहीं कहें सकता। पर उन्हें ने अपनी सद्गति के छोम में धर्म रक्षा का कुछ ध्यान नहीं किया।

जयसिंह—इन दोनों बातों में कीन सी बात श्रेच्छी है। शिवाजी—जिस से धर्म की रक्षा है। जिस में अधिक स्वार्ध त्याग है।

जयसिंह - क्या मुक्त से सिन्ध करने से धर्म रत्ता है।गी ?

शिवाजी-इस में कम से कम हिन्दू नो कट कर न मरेंगे।

जयसिंह—श्रव तो बादशाह को तुम्हारा कुछ भय भी है फिर तो निदिवन्त हो अत्याचार करेगा ।

शिवाजी—जय तुम से बीर श्रमीतमा भी उसके सहायक है ते। मैं क्या कर सकता है।

जयसिंह—आा स्वतन्त्र हैं धर्म रक्षा करें मैं परतन्त्र हैं, अतः नहीं करता।

शिवाजी—जिस कारण से आप नहीं कर सकते मेरे छिये ते। वह कारण और भी अधिक कठिन हो गये हैं।

अप सिंह-मुक्त में तो सम्राट से लड़न की शक्ति नहीं है दूसरें मेरे पूर्वजों ने सचन दे दिया था। शियाजी-मुमा में भी न ते। शक्ति हैं, न हिन्दु भी की मार कर पाप कर सकता हैं।

बर्यासह—क्या श्रापने किसी हिन्दू की नहीं मारा ?

शिवाजी—दुष्ट हिन्दू की अवश्य मारा है।

जयिंह—ते। फिर हिन्दू मुसलमान की क्या कात रही ? क्या यवनों में धर्मात्मा नहीं होते ?

शिवाजी—गुरूजी कहते थे कि कुरान की शिक्षा ही पार्प की आज्ञा देती है। इसिलिये उनमें कोई विरलाही मनुष्य धर्मातमा बनता है। सञ्जे यवन फ़क़ीर कुरान के विरोधी होते हैं।

बर्बासह-यदि श्राप से मुग्नल ही लड़ने भेजें जाते तो ?

शिवाजी — प्रथम ते। नीति से ही चित्त करता, दूसरे अन्य स्थान में चलाजाता, तीसरे लड़ता हुआ मर्जाता।

ज्ञवसिंह—श्राप थोड़े से हिन्दुओं के मोह में धर्म रक्षा करों नहीं करते ?

शिवाजी - जब शक्ति ही नहीं तो यह पाप भी क्यों कहाँ। हाँ यदि आप भी भविष्य हैं राजा यशवंति सिंह की भाँति मुक्त से न छड़ने की प्रतिक्षा करें ते। फिर देखिये क्या क्या गुल खिलाता हैं।

जयसिंह —वे तो बादशाह से द्वेष रखते हैं!

शिवाजी - क्या आप अत्याचारी स्वामी की आज्ञा का पालन भी धर्म समस्ते हैं।

जयसिंह— हरिश्चन्द्र ने तो चांडाल का भी कर्म किया था।
शिवाजी - चांडाल का कर्म अधर्म नहीं है उन्होंने तो आपर्-काल में पैसा किया था। गुक्जी कहा करते हैं कि चांडाल की भी निष्काम सेवा से सद्गति होती है। चांडाल राजा से केवल अपना कर्महो करा सकताथा उनसे किसी पाप के करने के लिये नहीं कह सकता था। यदि वह पेसा कहता ते। हरिश्चन्द्र कदापि पेसा न करते। पर महाराज बादशाह तो दुष्ट है वह आप से ब्रह्म हत्या भी करने के लिये कह सकता है।

जयितह —आप तो बड़े झानी हैं हम ने सुना था कि आप कुछ भी नहीं पढ़े हैं और पढ़कर क्या ? दीन यवनों को नष्ट ही करते।

शिवाजी - (इंसकर) यह सब गुरुजी की छण है। जयसिंह-आपकी बात तो ठीक जान पड़ती हैं पर कभी किसी क्षत्री ने ऐसा किया नहीं है।

शिवाजी—रामचन्द्रजी ने बाली का और कृष्ण भगवान ने कौरवों का इसी प्रकार नाश किया था।

जयसिंह- व ता अवतार थे उन म क्या दोष ?

शिवाजी—हमारे तो वे आदर्श हैं। यदि उनका पाप ही नहीं छगता था ता रामचन्द्रजो ने अपने पिताजी की आज्ञा क्यों मानी हरणजीने द्वीपदीकी रक्षा क्यों की।

जयसिंह—भाई तुम्हारी बात ते। बिस्कुल डेक है पर शास्त्रों में यवनं का राज्य भी ते। लिखा है। इतिखये में प्रतिक्षा भंग करके अपने पूर्वजों की बात की क्यों बट्टा लगाऊं?

शिवाजी—यह बात सुनी ते। हमने भी है पर गुरूजी ने कभी नहीं सुनाई। अच्छा ते। अब मैं भी बही करू गा जे। आपकी सम्मन्ति होगी। इनना कहकर शिवाजी कुछ उदासीन होकर नेत्रों में आँसू भर छाये।

जयसिंह—यदि मुभ से सन्धि करके आपका दुःख होता है ता आप अपने गढ़ में बेखटके जा सकते हैं। शिवाजी—मुझे किसी भी मुसलमान पर विश्वास नहीं है। दुःख मुझे केवल इस बात काहै कि न जाने गी, ब्राह्मण की क्या दुईशा हो।

जयसिंह -यदि वादशाह ने कुछ भी तुम्हारे साथ शुरा वर्ताव किया ता मैं तुम्हारे साथ हे कर यवनों से युद्ध करके मारा जाऊंगा।

शिवाजी — अब मुझे कुछ पश्चाताप नहीं पुझे जो सेवा बाद्• शाह देवेगा उसे मली प्रकार कर्ष गा।

# शिवाजी की दूर दर्शिता

अन्त में वही हु प्रा जो शिवाजी ने कहा था। और कु जेब ने शिवाजी को बन्दी कर दिया पर राजा जयसिंह के पुत्र रामसिंह और अपनी प्रिया जे बुलनियाँ की सहायता तथा अपनी ईश्वर दत्त चतुर्गई आ वीर मराठों के मिक माव की सहायता से शिवाजी तो निकलकर महाराजा बने पर जयसिंह के साथ इसी बीच जो ौरङ्गीब ने इस किया था। उसके अपमानके दुःख से जयसिंह भी इसी बीच मरगये।

सन बात है दुष्ट से किसी हो भी लाभ नहीं पहुँच सकता। उसका है। इस संसार से नष्ट होना ही सर्वथा ठीक है।

# मराठों की अनुपम वीरता

जब हम मराठा की चीरता की याद करते हैं तो सिक्खों की धीरता को भी भूल जाते हैं। एक दिन शिवाजी अपने मित्री के साथ एक ऐसे पहाड़ी गढ़ में घिर गये जिसके चारो ओर बन और बाँसी थी। यवना ने उस में किसी प्रकार आग, डगादी। गढ़से भाग निकड़ने का कैवल एक ही मार्ग था और, वह जसती धूर शिंग की ओर था शिवाजी के मित्रों ने कहा कि महाराज इम लोग लगातार अग्नि पर छैटे जाते हैं आप कृपा करके ऊपर से निकल जाइये शियाजी ने इस बात की बहिले तो स्वीकार न किया पर इट करने से निकल गये।

### शिवाजी दिल्ली क्यों गये थे

- (१) इस विषय में कई चि.र उठते हैं प्रथम यह कि वे घिर गये थे।
- (२) अयर्जिह से वे न लड़ सकते थे न वे चतुराई से ही काम ने सकते थे।
  - (३) हिन्दुओं से लड़ना वे पाच समुभते थे।
  - (४) जयसिंह की प्रतिष्ठा उनकी अभीष्ट थी।
  - (५) अवनी खी से मिलने का विचार।
- (६) औरङ्गभेब अपने पुत्रों से बहुत अग्रसम्म रहा करता या असकी इच्छा कदाचित् जेबुछनिसां अपनी प्यारी पुत्री हो शक्य देने की थी । शिवाजी इसी प्रलेशन में मुग्रह साम्राध्य की हहपने के विचार से गये हैं।

### मराठों को अवनति के कारण

- (१) सरकारों की परस्पर लड़ाई।
- (२) जाति भेद और छूत दात जागई थी।
- (३) केवल चतुराह का आश्रय सेना।
- (४ देशों कि अवस्थान करके के इस्ट चीप दी सेकर होड़ देना।
  - (४) प्रजा की भी लुट्ना स्वेदना।
  - (६) अमावष्यक ठाट पार ।
  - (७) विषय भीष में फंसना ।
- (=) मुझलमानी और फॉर्ची की कैनिक अभिकार देखें। क्या क्रांसीय और धार्मिक गौरंप की देगा।

(६) सिन्धु पार जाकर खेंबर घाटी पर अधिकार न करना जिस से पानीपत के युद्ध में उनका सर्वनाश होगया।

#### यवन मत का प्रभाव

- (१) हिन्दुओं की छून छात ने मुसलमानी मत के प्रभाव की बहुत रोका. पर सत्य की तो सहा विजय हाती है। इसलाम के सच्चे सिद्धान्त ईश्वर चाद ने हिन्दु नों के बहुरेव बाद और उनके मूर्ति पूजन की प्रतिष्ठा मंग करने क्योंकि यह स्वध्या विक बात है कि सूर्य के सामने दीयक मन्द ही पड़ जाते हैं। सचा विद्धान अबुलरेहान अलवेहनी ठीक ही लिखता है कि हिन्दुओं के अनुपम सिद्धान्त रज इस बहुरवा द के गोबर में दब पड़े हैं। इसी बात का अनुभव करते हुये यवन काल के प्रत्येक सहायुक्त ने पकेश्वर बाद का उपहेश और मूर्ति पूजा का खंडन किया था। क्या आश्वर्य है कि परभारमा ने यवनों की हात लिया था। क्या आश्वर्य है कि परभारमा ने यवनों की हात लिये के जो हो।
- (२) दूसका प्रभाव साहित्य पर पड़ा, होगों ने मुस्स्त्रमानी को प्रसन्ध करते के लिये मुहरमाद साहव को अवतार दिखा। महाकृती (अकता) की प्रशंसा ति म मारी यवना का अवस्त राजा जिल्ला दिया। क्या अन्द्रा होता कि यह लोग गुरू गोविद सिंह, राणा प्रताप और शिवाजी का ही अवतार क्लिक रेते। इन देश के शतुओं में यह न सोचा कि जब २५ अवस्ताओं की सिस्ट पहिते ही लेगार हो गई तो फिर मुस्ति अवतार कहाँ से आगवा।
- (१) सम्बद्ध पर जो इन्द्र प्रशास पड़ा यह जो आयामी प्रयूट है। जिस्सुक अपन महिल्ला और अरबी के यहुत से पाण्य प्रकृति करते हैं।

- (४) स्त्रियों को परदे में रखना, मृतक गाइना क्रत्रों का पूजन, फातिहा दिलाना, भंगियों में स्कर पालना, भिन्न र प्रथात्रों का बढ़ जाना स्त्यादि बार्ते इसी काल से सम्बन्ध रखती हैं बड़े दुख को बात है कि हमारे बड़े बूढ़े कहाने वाले इन बातों को सनातन धर्म कहते हैं।
- (१) बौद्ध काल के अन्त में भी हिन्दुओं का सदाचार बहुत बढ़ा हुआ था। पर इसलामने यदि सब में अधिक किसी बात को हानि पहुंचाई है तो वह हमारा अखार था। मुहम्मद साहब ने अरबों के दुराचार को बुन दूर किया पर फिर भी उनको छोगों को अपनी ओर खींचन के छिये कुरान में हरें। और ग़िलमाना का प्रलोभन देना ही पड़ा। यद्यपि यह प्रलाभन किसी बुरे उद्देश्य से नहीं दिया गया था, पर मनुष्या की कुप्रवृत्ति को उक्तसानने के छिये थोड़ी सी बात भी बहु। हाती है। इसका प्रभाव यह हुआ किनमाज पढ़ते हुये भी मुसलमानों की दृष्टि अपसराओं पर हो लगी रहती है मुसलमानों में स्त्रियों के सर्वास्त्र और सदाचार का कुछ मान नहीं था। यथा राजा तथा प्रजा की बात नदा सन्य है इसिलिये हिन्दुओं में भी यह बाने अपना घर करती गई, हमें यह कहते हुये भी कुछ लड़ा नहीं है कि स्थयं हमारा पिछला साहित्य भी इसी दुगन्य से भरा पड़ा है।
- (६) कुछ ब्यय तो पहिले ही बढ़ गये थे कुछ यवन काल में बढ़ गये इसका फल यह हुआ कि संस्कार धारे २ कष्ट ही होगये जिस से द्विज लोग शुद्रवत होगये

👼 भूत छात श्रीर जाति भेद पर प्रभाव :

यवन काल में आकर हमारी छूत छात और जाति मेर्द हैं। और भी बढ़ गया। जो जातियां मुसलमानों से कुछ सम्बन्ध स्वती थी छोन उनसे बबाब करने लगे, इह बोग उनके साथी बनाये। इस काल में होग हिये हिगये जहाँ के तहाँ वहें रहते थे उनके इघर उधर का इह भी हान न था इस देश काल के मेद ने रहन सहन प्रथा और इत हाल पर विचित्र प्रभाव हाला। आज जिन भांत् हबूदों और कंजर आदि को ईसाई लेग कोले, द्राविड़ बताकर हिन्दू जानि का अङ्ग मंग कर रहे हैं वे दीन कभी प्राण रक्षा के जिवे जंगलों में माग गये थे उन दशा में पारी पेट को भरने के लिये उन लोगों ने अन हुये कम भी करने आरम्भ कर दिये थे। आज भी इन लोगों में लांचे पँवार, राठोर, चौहान आदि वंश के लोग भोजूद हैं। उन लोगों में खान पान के विषय में कुछ भेद नहीं है पर विवाह आदि में उनमें कुछ ऐसी बातें पाई जाती हैं जिन से उनका बिहकुल गुद्ध हिन्दू होना लिख होता है।

बहुत सी जातियां जिन्होंने आप नकाल में यवनों की कुछ बातें मानकर उनकी शक्ति की आगे बड़ने से रोक दिया था, अलग करती।

कुछ राजपूरों ने युद्ध में घोखे से यवनों के यूर पड़े हुये अधवा गी का द्यंग पड़े हुये कुगें का जरु पी लिया था वे अलग कर दी, जब ब्राह्मण स्नागों ने उनके संस्कार न किये ते। मुसलमानों से कराने लगीं।

कुन्न जातियों ने अपने पुरोहितों की सम्मित से ही कुन्न यवनों की बातें मान ली थीं इसिलिये उनके यहाँ ब्राह्मण छोग बराबर संस्कार कराते रहे।

बहुत से राजपूत जब युद्ध में पकड़े गये तो उन्होंने वद्धें यवनों के हाथ का भोजन खा छिया इसिछये वे अछग कर दिये गये। बहुत सी जातियों ने अब किसी आपत में फंसकर नियम के विरुद्ध कुछ कर्म कर लिया तो उनके पिळुड़े विरोधी हिन्दुओं ने उनको जाति से वहिष्कृत करा दिया तो वे कट्टर मुसल्लमान बनकर उनसे बदला सेने लगे।

मुर्ख छोग परस्पर तो भेद बढ़ाते रहे पर गी माँख खाने बाळे यवनों के हाथ की मिटाई, उनके पात्रों का दूध, उनके घर घर का तेळ, घी और तम्बाकू छिये बिना न बचे।

वजू का जल भी लिङ्कवाया, बखाँ के मुख में शुक्तवाया। पर वाहरे हमारे विलक्षण धर्म धागे तू विलक्कल नहीं दूदा। दिमारा की गुलामी तो देखो एक काश्मोरी दूसरी जाति के दिन्दू के हाथ का तो कभी नहीं खावेगा पर मुसलमान के हाथ का भोजन खा सकता है।

जिस जाति में ऐसे मनुष्य जन्म छेते हे। वह न मिटे तो कीन मिटेगा।

## नवीन प्रथा कैसे चली

(१) यवन काल में किसी बैर्य के रघ बरात आई थी, बूढ़े पुरोहित विवाह संस्कार की तैयारी कर रहे थे, लड़का जनवासे से आ रहा था. लालाजी की पालतू बिल्ली बार २ हवन खामग्री को ग्राकर अगुद्ध करना चाहती थी, पुरोहितजी ने कहा जल्दी से एक रस्सी ते। लाओ लड़का द्वार पर आ गया, ऋट एक बालक ने रस्सी लांदी पुरोहितजी ने उसे मंडप के खंभे से बाँधकर डाल दिया। कुछ दिनों पीले बूढ़े श्राह्मण ते। मर गये इसलिये लालाजी की दूसरी कन्या के विवाह में उनके पुत्र आये। जब सब प्रवन्ध ठीक होगया ते। लालाजी की चतुर लालायन झाझण से तड़क कर बोली महाराज कुछ पढ़े भी हो अथवा नहीं, तेना ही आता है।

मोली भरनी ही आती है। तुम्हारे पिता तो मंड से बिल्ली बाँघा करते थे। ब्राह्मण ने कहा सेउानीजी शास्त्र में तो ऐसा नहीं लिखा। किर आप बोलीं वाह महाराज तुम्हारा शास्त्र ठीक मानू वा आखों देखी बात ठीक मानूं। इतने में लालाजी भी नाक पै दीया जला के आ पहुँचे और बोले वाह महाराज जभी कहते हो में काशीजी से पढ़कर आया हूँ। बिस्ली तो हमारे कुल में सदा से बंधती चली आई है। हारकर बिस्ली मी पकड़कर आई, उसे बांधा और तब कहीं पाणि ब्रहण हुआ इसी पकार बहुत सी प्रथा आजकल ऐसी ही चली आती हैं। जो केवल लकीर के फ़कीर पने की प्रकट करती हैं।

(२) १८ वीं शताब्दी में औरंग्जोब के पुत्र बहादुरशाह का पक सिपादी दिल्छी से राजपूताने में जा रहा था। मार्ग के एक ब्राम में वह क्या देखता है कि एक १६ वर्ष का छड़का जटा जूट साम नेखड़ा है, लड़का देखने में बड़ा प्रतापी जान पड़ता था, इसे देखकर सिपाही की यह भय हुआ कि कहीं राजपूताने में ता लिक्स मत नहीं फैल रहा है, छोगों से उस छड़ के के पिता का नाम और मत पूछा, छोगों ने कहा साहब ! एक विधवा का तादका है, उसके पास इतना धन नहीं है कि अपनी विरादरी को भोज देकर मुगडन करा सके इसीछिये बह सदृका जटाजूट है उसका अब भी निश्चव न हुआ इसिछिये डसने <u>प्र</u>रम्स डसकी विरादरों के छोगों की बुछाया और उनसे कहा कि अभी नापित की बुछाकर इसे मुग्डाओ भाज के लिये मुंचे मुड़ाने वाले दुषांने कुछ आना कानी की इस पर इस भुगर िपाही ने तलवार म्यान से बाहर करली और ऊंट पर चहे रही उस का मुण्डन कराया। आज तक उस वंश के कोगों में बही प्रथा चकी भाती है कि एक मुखलमान की ऊंट पर बहाकर नंगी तखबार हाथ में दे दते हैं और सामने नावित

उस्तरा केकर फैंड पड़ता है। यह दो उदाहरण हमने दिवे हैं बदि सब प्रधाओं के विषय में डिखें तो बहुत काग़ज सराब हो सकता है।

## यवन काल के पीने देश की दशा

बबन काछ के अन्तिम दिनों में जब देश किर हिन्दुओं के अधिकार में आगया तो किसी का भय न रहने से, जाति भेद, छूत छात, बहुदेबबाद हुराचार, पृह्युद्ध ने किर अपना भयकूर कप घारण कर खिवा महात्माओं ने तो खोगों को शिक्षा दी श्री अब वे परस्पर कड़ने मरने छगे नेताओं ने धर्मगृह को श्रुद्ध स्वच्छ करने के लिये जिन सीका को एकत्र किया था, होगों ने उनको तोड़ मगेड़ कर कुड़े का एक ढेर बना कर एकत्र डाल दिया। इन मतों में से कोई २ ते। अपने महापुठचें। को सत्युग में हुआ बतलाते हैं। वे दीन क्या करें सब अहान का दोष है।

## यवन काल से हमको क्या उपदेश मिला

- (१) मनुष्य में चाहे अनेक गुण हैं। वे सब व्यथ हैं यदि उसमें एक श्विर से श्रेय नहीं है।
- (२) किसी जाति में चाहे संसार के सभी गुण हैं। पर बदि उसमें संबदन शक्ति नहीं है तो वह सदा ठोकरें खाती रहेगी।
- (३) दुष्ट अर्थात् दूसरों की हानि पहुँचाने वाले, स्त्रियों का सश्चीत्व भंग करने वाले लोगों के साथ समा, दया प्रेम, न्याय, पुराय आदि सब बातों का प्रयोग करना महा अधर्म का मुल है, जिसका प्रायदिचत्त ही नहीं है।

# धर्म-इतिहास-रहस्य

# छटा-अध्याय

ईमाई-काल

१७०० ई० से अज्ञात समय तक

## ईसाइयों का आगमन और प्रचार

इंसाइयों ने योरीय महाद्वीय सं भारतवर्ष में व्यापार के लिये १५ वीं श्रान्दी में आना आरम्म कर दिया था, सब से यहिले इस देश में पुर्चगाल देश के निवासी आये थे, यह लींग बहे ही कहर ईसाई थे, इसलिये आते ही धर्म प्रचार आरम्म कर दिया. इनकी स्पर्धा से अन्य जातियाँ भी आई १०० वर्ष यौछे सामुद्रिक व्यापार की सारी शक्त दव जाति के लोगों के हाथ में आगई इन से १०० वर्ष योछे फ बों और अंगरेज़ों ने यह अधिकार लीन लिया। अन्त में अंगरेज़ों ने अपनी चतुराई से सब को ही निकाल बाहर किया, अब उन जातियों का भारतवर्ष में नाम मात्र अधिकार रह गया है। ईसाई मत की श्रवार विधि किसी समय तो यवनों के समान ही थी। पर जिस समय इन लोगों में शिक्षा फैंड गई तो उस समय से प्रचार

नीति बदछ गई। किसी समय में ये। रोप में भी मारत के समान ही मठों और महतों के द्वारा प्रचार हुआ करता था, पर बहुत दिनों से इस प्रथा को त्याग दिया है। जिस समय अंगरेज़ और फ़र्ंच भारत में आबे इस समय उनकी प्रचार विधि शिक्षा, सेवाभाव, प्रछोभन और क्टता पर निर्भर थी। इसिल वे इन लोगों ने शिफाखाने अनाथालय और स्कूछ खोते नौकरी और खियों के प्रलेगभन देकर छोग फाँसे। ईसाई मत बौद्ध मत का एक विकृत कप था इस में सदाचार और प्रेम की शिक्षा भरी हुई थी। इसी से यह इसलाम को अपेक्षा अधिक आंकर्षक था। परन्तु इस में दार्शनिक विद्वामों, तस्व वेसाओं और जिल्लासुओं के लिये कुछ भी मसाला न था इस मत में प्रथम ते। वे खोग जाने छगे जो खियों और नौकरियों के भूखे थे।

दूसरे वे कूप मंद्रक थे जिनको कुछ थोड़ी सी अङ्गरेज़ी शिक्षा ते। मिछी थी पर अपने धर्म का कुछ भी छान न था. जब इन छोगों ने देखा कि अंगरेज़ तो सारे देश के राजा बने बैठे हैं, यह कैसी २ नई मशीनें बनानी जानते हैं, इनकी छियाँ कैसी २ सुन्दर और फैशनेबिल रहती हैं तो बिना सोचे बिचारे इन छोगों ने निश्चय कर छिया कि बस इन्हीं का मत अच्छा है उन्हों ने दृष्टि उठाकर योरुप की ओर न देखा जहाँ इस मत की विद्यान छोग दुर्गत कर रहे थे। और बदि किसी सुन्दर लेडी (स्त्री) ने ऐसे मनुष्य से हाथ मिछा छिया तो रही सही सुद्धि भी उसी के अर्पण करदी।

तीसरे मनुष्य वे थे जो बुद्धि के बड़े तीझ थे पर उनको आर्म्ब प्रन्थों की कुछ शिक्षा न मिली थी, उनका चित्र हिन्दू अर्म के बहुदेववाद, मूर्ति पूजा, जाति मेद छूत छात और पौराणिक बार्ता से ऊब गया था, जैसे नीडकंड शास्त्री आदि अनेक मनुष्य।

बहुधा ईसाई मत में वे नीच जातियाँ चळी गई, जिनके हिन्दुओं ने निकम्मा समभक्तर ही पद दिखत कर दिया था। जब इन जातियों ने देखा कि कल तक जिस मंगी के सिर पर मक का टोकरा रक्खा था, वह तो आज कुरसी पर अकड़ा हुआ इचन के समान मुंद से फक २ धुआँ डड़ा रहा है तो माई इसी मत में क्यों न जार्च।

दक्षिण देश के कई स्थानों में जब अञ्चत लोग ईखाई होगचे तो उन्होंने द्वितों को बड़ी हानि पहुँचाई।

इस पर ईसाई पादिरयों ने एक और घूर्तता यह की कि ऋषि, मुनियों, महापुरुषों को कर्लकित करने वाली बहुतसी पौराणिक बातें लोगों को सुना २ कर हिन्दू मत से घृता दिलाने लगे।

इन सब से अधिक बुराई यह थी कि पादरी ब्राह्मण, सन्वासी और कभी २ तो अवतार बनकर भी सीधे बादे कोर्गों का धर्म सष्ट कर देते थे. इन छोगां को हिन्दू धर्म में कोई स्थान न था, हार कर यह भोछे भाखे गो रक्षक, गोभक्षक ही बन जाते थे। उनकी सन्तान तो बिल्कुक ही कट्टर गो भक्षक बन जातीं थी।

इन लोगों ने अपनी नवीन परिभाषायें बना डालीं। दे ईका मकीह को तोड़ मरोड़ कर प्रभु ईशा कहा करते थे। काइए को इच्छा ओर खाईबिल को वेद कहा करते थे। बहुत से तो गीता को हाथ में लेकर अपने को इच्छा जी का मक्क बताकर ईसाई बना लेते थे। इन सब बातों का फल बह हुआ कि जिन लोगों पर कुल भी नवीन शिक्षा का प्रभाव पड़ गबा था वे सब हृदय से ईसाई बन खुके थे और शरीर से बनने बाले थे।

मुसलमान भी हड़पने लगे मुसडमानों ने जो देखा कि जिस मोजन के लिये इतने दिनों से भाशा लगाये बैठे थे। वह तो बैसे ही खुट रहा है भट दन्होंने द्दिग्दुओं को फाँसने के छिये बड़े २ जाल फैलाये, कहीं कार्र ब्रस्टमान अवतार बना कहीं, कृष्ण बन बैठा। इन सब लोगों में दो मनुष्य हिंग्दुओं के हड़पने में सफल हुये एक तो पंजाब में आवाकां दूसरे बम्बई प्रान्त में रहमान नाम का कोई मनुष्य। इन छोगों न पहिले तो हिन्दू मत की बड़ी प्रशंसा की और जब बहुत से मूर्ख हिन्दुओं को मुरीद बना लिया तो कहा कि कासियुग में चुटिया रखनी अधर्म है। यदि तुमको विद्वाश न के ता किसी साधु सम्यासी के सिर की देखना। यस फिर क्या था लोगों ने फट अपनी २ शिखा काट डाली और अपने को हिन्दु मुसलमानों से भिष्ठ आग्राखानी और रहमानी कहने करो। आत भी लाखों हिन्दु इन मता के मानने वाले हैं। पर भार्यसमाज ने रनका सारा अवतारपना माहकर कैंक दिया। जिससे सोग धारे । आरहे हैं। ऐसे भयानक समय में धर्म की नैया को पार लगाने वाला कोई भी दिखाई नहीं देता था, ऋषि, मुनिर्वे। की आरमा भी अपना मोक्षानन्द मुळ गई होगी। इसी बीच पादरियों ने अमेरिका आदि दंशी के निवासिया से रख आशा पर धन की सहायता माँगी कि उ० वर्षों में भारतवर्ष को ईसाई बना डालेंगे। भारत माता रा रही थी कि हाय मेरी स्मतान का धर्म बचाने वाला कोई हो तो शीघ्र आ जाय परम पिता ने भारतमाता की यह दर्द भरी बाणी सुनी और दो तेजस्वी और श्रपूर्व विद्यासागर ब्राह्मणा को उसकी सुध हेने के लिये भेजा। पाठक अन महापुरुषी में एक ती श्रीमान महा-राज राजाराममोद्दनरायजी थे और दूसरे स्वामी द्यानम्द्जी धरस्वती थे।

## बद्ध समाज और राजा राममोइनरायजी महाराज

अधर्म से मारत अग्नि की रक्षा के लिये गाजा राममोहनराय ली ने सब से प्रथम पगे बढ़ाया । आपका जम्म सन् १७७४ ई॰ में बंगाल देश के एक ब्राह्मण वंश में हुआ राजाजी की बनपन ही से धर्म प्रेम था आपने अरबी, द्वारसी, संस्कृत और अँगरेजी की पूरी योग्यता प्राप्त करके सारे मता के प्रःथी की मछी प्रकार परखा। कुछ दिना तक सरकारी नौकरी की फिर उसे क्रोक्कर १८३० ई॰ में ब्रह्म समाज स्थापित की ८ वर्ष तक इस समाज में वेदा का सब प्रन्थों से अधिक मान रहा सन् १८३० हैं। में देवेन्द्रनाथ ठाकुर ने उनकी सहायता करनी आरम्भ करती जिससे समाज का एक प्रेस और पत्र भी होगया। सन्ने धर्म को मीमांसा के लिये एक समिति बनाई जिसका नाम तत्त्व-बोधिनी सभा क्या गया। चार ब्राह्मण वेद पढ़ने के लिबे काशी में भेजे गये। जब वे आये ता उन्हें ने वेदा के विषय में पेसी बुरी सम्मति दी जिससे लोगों की श्रद्धा विहकुल वेदी से इट गरं। और उनकी प्रतिष्ठा अन्य मती के प्रन्था के बराबर रह गई। कुछ समय के परवात परस्पर के मत भेर से इसकी तीन शास्त्रा होगई।

(१) ब्रह्म समाज (२: आदि ब्रह्म समाज (३) साधारण ब्रह्म समाज।

बाबू कद्या चन्द्रवेन ने सारे सभ्य सतार में इस समाज्ञ की बड़ी कीर्ति फैलाई थी। बंगाल देश में इस समाज्ञ का बड़ा प्रचार है।

ब्रह्म समाज के सिद्धान्त

(१) परमेश्वर सर्वध्यापक है उसम कोई भी देख नहीं है। सदाचारी रहना ही सची उपासना है।

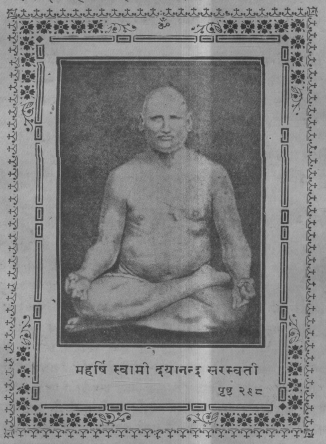
- (२) कोई पुस्तक दोष रहित नहीं है।
- (३) मूर्ति और कब्रादि की पूजा न की जावे।
- (४) मन, बचन और कर्म से किसी भी प्राणी की दुःखा न देना चाहिये।
- (४) सब जातिया के मनुष्य इस में आ सकते हैं पर सामा-जिक बातों में सब स्वतन्त्र है।

नोट-वस्वई प्रान्त में स्रहीं सिद्धान्ते। की मानने वाली एक संस्था प्रार्थना समाज है।

# आर्थ समाज के प्रवर्तक दया और आनन्द के सागर ब्रह्म कुल दिवाकर महर्षि स्वामी दयानन्दर्जा सरस्वती

सन् १८२४ ई० में गुजरात देश के मेारवी प्राप्त के एक वहें धर्मांत्मा ओर कुलीन उदीच्य ब्राह्मण अम्बाशंकर के घर में एक बालक हुआ, जिसका नाम म्लदांकर रक्खा गया अपने कुछ की प्रधा के अनुसार बालक की शिक्षा दी गई। अपने कई प्यारे मनुष्यों की मृत्यु से दुखां होकर यह छोटा खा बालक यह बिण्ता किया करता कि इस मृत्यु के मय से किख प्रकार बच सकते हैं। एक दिन इस छोटे से बाछक ने अपने वर वालों के साथ शिवरात्रि का बत रक्खा आधी रात के परचात् सब लोग से गये पर बालक शिवजी के दर्शनों की आशा में न सोया। थोड़ी देर में क्या देखता है कि चूहे शिवजी पर चढ़े हुये पदाधों को खाकर और किर उसी पर मल मूच को त्याग कर भाग गये, बालक का चित्त उसी समय मूर्ति प्रजा से हट गया। कुछ दिनों के परचात् बालक को स्वना मिली

# धर्म-इतिहास-रहस्य ७६०



SHUKLA PRESS, LUCKNOW.

ते। उसे बड़ा सेंद हुआ। और बिना किसी से कहे घर से निकल गया, घर से जाने के कुछ काल पश्चात् एक बड़े महारमा से सन्यास दीक्षा ली। सन्यास दीक्षा के पश्चात् स्वामी दयानन्द सरस्वती नाम रक्खा गया।

स्वामीजी को सदा श्रव्हुं २ ज्ञानियों और विद्वानों की खोज रहती थी। इसी टेाह में वे मथुराजी में आ पहुंचे। और अजानम्द दंडी के आश्रम पर विद्याध्ययन करने छगे। जब विद्या समाप्त करछो ते। श्रम्य विद्यार्थियों की मांति यह भी दंडीजी को गुरू दक्षिणा देने छगे। दंडीजी ने कहा कि पुत्र द्यानन्द! में तुम से बस यह दक्षिणा मांगता हूँ कि तू देश से पाखंड और अधर्म के नाश करने में मुसे अपना जीवन ही दे डाछ। में वह देखता हूँ कि इस कार्थ्य के छिये तुमसे अधिक योग्य शिष्य मुझे नहीं मिछ सकता। स्वामीजी ने कहा महाराज में पेसा ही करूँगा। मथुरा से जाकर स्वामीजी ने योगाभ्यास आरम्म कर दिया, यहाँ तक कि वे २४ घंटे की समाधि लगाने छगे पर गुक्जी की आज्ञा कब चैन होने देती थी इसछिये है प्रबार के विषय में विचारने छगे।

## स्वामीजी के समय देश की दशा

भारतीय और विदेशीय विद्वान ते। भारतवर्ष की वर्तमान दशा को देखकर ही रो रहे हैं पर यदि स्वामीजी के समय की इशा देखते ते। न जाने कैसे प्राण रखते।

जिस समय स्वामीजी ने विद्या समाप्त की थी वह समय स्या था। मानों बाम काल ही अपना पहिसे से भी अधिक भवंकर कप धारण करके आगवा था। हिंदू छोग अपने असंख्य मत मतांतरों के नाम पर परस्पर है। कटे मरे जाते थे, पर दूसरों के सामने स्थाई वन जाते थे। सो ं ने एक दूसरे की हट पर अपने २ आवारवीं और देवताओं को परमेश्वर से
भी बढ़ा दिया था। जो बातें महापुरुषों ने किसी समय धर्म
रक्षा के सिये बताई थीं वे ही बेद वाक्य बन गई। जितनी गीष
बातें थीं वे ही प्रधान बन गई और मूल बातों का खिन्ह भी न
रहा था। बाल-विचाह, बहु-विचाह और वृद्ध विचाह का बड़ा
ही प्रचार था जिस से विधवामां की संस्था दिन पर दिन
बढ़ती जाती थी। इन में जो सती थीं वे तो घर वालों के
धक्के मुक्के खाते हुये भी पीस कूट कर अपने जीवन को काट
देती थी, पर अधिकतर इन में भूणहत्या करती थीं अधवा
देसाई, यवन हो जाती थीं। पुजारियों का दुराचार अबसे कहीं
अधिक था छूत की यह दशा कि पुत्र बाप के हाथ का मेाजन
नहीं करता था। ईसाई और मुसलमाना के करतृत तो पाठ
पहिले ही दस्त चुके हैं।

## स्वामीजी का प्रचार

रैप अं गंगाजी के किनारे व विचरा करते थे। जब राजा जयह ज्यादासजी के हिनारे व विचरा करते थे। जब राजा जयह ज्यादासजी के इसकी स्वाना मिली तो वे श्री स्वामी जी को अपने घर ले आये, राजाजी ने स्वामी जी को अपने घर ले आये, राजाजी ने स्वामी जी की आदा जुसार बहुत से ग्रम्थ मँगाये। इसके परवात् स्वामी जी ने कानपुर और फरुखाबाद में पाठशालायें खोलीं। जब स्वामी जी ने देखा कि ब्राह्मण लोग ते। आवस्यकता से अधिक तथा अन्य विद्याशों को पढ़ने में कुछ भी प्रेम नहीं रखते तो कहा मैं जान गया है कि जब तक इस पके हुये को हे की चीर कर दूषित माग निकाल कर न फेंका जावेगा यह अच्छा नहीं है। सकता।

अब स्वामीजी ने उस समब की कुप्रधाओं का खंडन कुछ नर्म शब्दों में आरम्भ किया पर जिस्न समय हम्होंने इस से भी कार्य बलता न देखा तो सारे मत मतान्तरों का संहव करना आरम्म कर दिया अब तो अपने २ मतों की बुराई धुनकर लेगों में अगिन सी लग गई। और स्वामीजी से शास्त्रार्थ के लिये कहने लगे। जो भी सामने आया बही परास्त किया। मुसलमान और ईसाई बड़े ग़ल्फ होरहे थे कि हिन्दुओं की भली पोल खोली जारही है। पर जिस समय स्वामीजी ने मुसलमाना और ईसाइया की भी खबर ली तो लोगों को लेने के देने पड़ गये हिन्दू तो स्वामीजी से कुछ टकर लेते भी थे। पर मुसलमाना और ईसाइया के लिखान्ता पर जब वे छे। शा

ब्रह्म समाज लाहौर ने जब सुना कि एक स यासी इस अकार मता को परास्त कर रहा है तो उसने बड़े आदर से स्वामीजी को लाहौर बुलाया । स्वामीजी के दुख से भरे उपदंश को सुनकर बहुत से दिन्दू उनके साथी बने और आर्य्यसमाज की स्थापना हुई। इसके पद्यात् स्वामीजी ने शंकर स्वामी की मांति सारे भारतवर्ष में जहाँ तहाँ शखार्थ और उपदंश करके वैदिक धर्म का गौरव बढ़ाया।

स्वामीजी ने अभी थोड़े दिनें। प्रचार किया था कि उनके का हा पर सोइया ने लेभ वशी भूत है। कर विष दे दिया। करने के। तो वह यह पाप कर गया पर पीछे से बहुत ही अन्य परचान्याप करके रोने छगा स्वामीजी के अन्य साथियों ने उसकी दंड दिलाने का पूरा २ प्रवन्ध कर लिया था, पर स्वामाजी ने कहा कि क्या में अपने भाइयों के। फाँसी दिलाने के लिये आया था, मैं तो इनके। बन्धनों से छुड़ाने के लिये आया था। यह कहकर अशरिकयों की एक धैली हत्यारे के हाथ में देकर कहा कि इसी समय नेपाल देश में भाग जा।

स्वामीजी मरते समय अपने शिष्यों से कहा कि देखों मेरी राख को किसी कुषक के खेत में डाल देना और मेरी समाधि आदि न बनाना। १८६३ ई॰ में स्वामीजी का देवलोक बास हुआ। स्वामीजी की जीवनी में लिखा है कि मरते समय उनके मुख से यह शब्द निकले थे कि परमात्मन् तुम्हारी इच्छा पूरी है।।

## स्वामीजी की विशेषतायें

- (१) स्वामीजी वेदों के बढ़े भक्त थे। शंकर स्वामी के पश्चात् वेदों का पुनरुदार स्वामीजी ने ही किया था।
- (२) स्वामीजी बालब्रह्मचारी थे, उन्हेंग्ने विद्या, बुद्धि और बल से संसार की ब्रह्मचर्य्य का महत्त्व दिखला दिया।
- (३) स्वामीजी हठी न थे। एक दिन उनके मुख से कोई अशुद्ध शब्द निकल गया एक साधारण से मनुष्य ने भरी सभा में स्वामीजी को टोक दिया, स्वामीजी ने उसे स्वीकार किया।
- (४) स्वामीजी अपनी बात के बड़े पक्के थे एक दिन किसी हिन्दू ने उनकी अपने यहाँ न उद्दराया तो मुसलमान लोग अपने यहाँ ले गये। श्रीर उपदेश की कहा, स्वामीजी उनका भी खंडन करने लगे।

## स्वामीजी के पीछे समाज की दशा

स्वामीजी के कुछ दिनों पीछे आर्थ्य समात में कुछ मत भेद हो गया था, सिद्धान्तों में तो कुछ मत भेद तथा, पर उनके अथों की खींचातानी से मत भेद होगया था। कुछ महाशय तो आर्थ्य समाज की पिरचमी सभ्यता में रंगना चाहते थे, और कुछ उसकी प्राचीन वैदिक काछ में ले जाना चाहते थे। पर थोड़े ही दिनों के पीछे यह सगड़ा दूर होगया। स्वामीजी के परचात् पं गुरुद्शा यम प. पं तेश राम और स्वामी दर्शनानन्दजी ने आर्थ्य समाज की बड़ी दन्नति की । इन महापुरुषों के रचे हुये ग्रन्थ देखने के योग्य हैं।

वैदिक धर्म के विषय में विद्यानी को जो र शंका होती है, इन प्रंथी में उनकी भळी प्रकार दूर कर दिया है।

## आर्यं समाज की विशेषतायें

- (१) आर्थ्य समाजी का संबदन बहुत अच्छा है
- (२) आर्थ्यक्षमा जिया का साहस, श्रौर त्याग सराह-नीय है।
- (३) आर्थ्यसमाज के विषय में अमेरिका के महातमा पन्डों बेक्सन डेवीस लिखते हैं कि आर्थ्यसमाज एक ऐसी दहकती हुई भट्टी है कि जिस में संसार के सम्पूर्ण मत एक विन भस्म हो जायेंगे।
- (४) आर्यसमाजी सम्पूर्ण मता से छड़ते हुवे भी उनसे द्वेष नहीं रखते। यही एक अनुगम गुण है।

## श्रार्थ-समाज के सिद्धान्त

आर्थ्यसमाज के १० नियम और स्वामीजी के ४२ मंतव्य हैं, वे सबके सब वैदिक धर्म के अन्तर आजाते हैं। इसिडिबे श्री स्वामीजी के पांच बड़े सिद्धान्ती को ही पाठकों की सुग-मता के डिये आगे लिखे देते हैं

- (१) मून चार संहिता ही वेद हैं।
- (२) श्रवैदिक काल में जितने मत फैले हैं वे सब त्याग कर शुद्ध वैदिक धर्म के मार्ग पर चलना चाहिये।
  - (३) बेद पढ़ने का सब को अधिकार है।
- (४) आद, मूर्तिपूजादि का वैदिक धर्म से कुछ सम्बन्ध नहीं है।

### (५) वर्ष अन्य से नहीं होते वरन गुण, कर्म और स्वश्नव से होते हैं, प्रत्येक मनुष्य की उनमें आने का अधिकार है। सिद्धान्तों पर एक गहरी दृष्टि

#### प्रथम-सिद्धान्त

इस सिक्रान्त के विषय में हम की अधिक लिखने की आव-ुक्रुयकता नहीं है। स्वामाजी की इस बात पर बल देने के दो कारण थे प्रथम यह कि उनका उद्देश संजार के सामने उसी शुद्ध वैदिक धर्म को रावकर मत मतां हो का नाश करना था इसरा कारण उपनिषदादि की अन्य महापुरुषों की भौति वेद संद्वान देने का यह धाकि पास्तंडी लोगों के इससे पालंड फैछाने का फिर अवसर मिछ जाता क्याकि अब अले।पिनपद के समान झूठे उपनिषद् मा लागा ने रच मारे थे। स्वके साथ दी मुक्ति के ठेकेहार यह मा कहने लगते कि जब तुम अपने ऋषियों के उस प्रार्थी की बेद मानवे हा ते। हमारे मुह-समद साहब की बात की घेद क्या नी मानते । वै देक काल में हम यह शिद्ध कर चुक्ते हैं कि ईदार कत होने से वेदी में भूल नहीं हो सकती। इसी लिये स्वामीजी अपने बर्धी की भी परतः प्रमाण मानते हैं। किसी नवीन मत की चलाने बाला मनुष्य अपने मुख से यह बात नहीं कह सकता क्योंकि इतना कहन से ही उस की सारी चिड़ियां जाल से निकलकर भाग जावेंगी।

स्वामीजी के इस सिद्धान्त पर यह आक्षेप हुआ करता है कि जब स्वामीजी अपनी बाता को मी परतः प्रमाण (संदिग्ध) मानते हैं तो वे मनुष्य जिन्होंने वेह नहीं पढ़े। स्वामीजी की बातों को कभी नहीं मान सकते। यह आक्षेप तो इसके विरुद्ध स्वतः प्रमाण कहने पर भी है। सकता था क्कें कि सभी मतों के नेता आपने प्रभी के स्वतः प्रमाण और दूसरा के परतः प्रभाग भानते ये हैं। एकं मतुष्य निवस्य नहीं कर सकता कि इन में से किस के मानूं स्थानीजी का यह सिद्धान्त जिल्लासुओं और विद्वानी के लिये हैं। मुंखों को तो और ही नरम के गढ़े भरे पड़े हैं।

क्षी से मिलता जुलता एक आक्षेप यह भी हुआ करता है

कि जब सभी प्रन्थ स्वामीजी ने संदिग्ध बतला दिये तो फिर

उन पर विश्वास करके आचरण ही कौन करेगा। सुनिये

महाशयजी मूर्ख को तो कभी सत्य बात पर पूर्ण विश्वास है।

ही नहीं सकता, यदि उसमें यह गुण है तो उसे मूर्ख कहने

वाला ही मूर्ख है। अज्ञानी ते। केवल दे। बातों को मानता है,

एक तो भय, दूसरे प्रलोभन। उसमें जिज्ञासा नहीं होती

इसलिये वह अपने कल्याण के लिये दूसरों के पीछे ही सिवशा

हे। कर चलना जानता है। यह प्रन्थ वेदें। के तत्वज्ञान के प्राक्त

करने के लिये सम्मति दाता हैं। यदि भमुष्य में सम्मति से

लाभ नहीं पहुँचा सकने मूर्खों के लिये ता किली भी दशा में

लाभ नहीं पहुँचा सकने मूर्खों के लिये ता किली भी दशा में

लाभ नहीं पहुँचा सकने द्वां सकते हैं जो मनुष्य सम्मति पर

कुल विचार नहीं करता वह बहुधा हानि उठाता है।

तीसरा आक्षेप यह हुआ करता है कि जब मूल चार संहिताओं ने परमेश्वर ने सारा ज्ञान मूल रूप से इसलिये दिया था कि मनुष्य की बुद्धि उसकी व्याख्या करके संस्कृत हो तो किर यह सारे प्रन्थ जिनमें वेदों की व्याख्या ही है व्यर्थ सिद्ध होगये। आक्षेप अनुचित नहीं हैं। वास्तव में बात यह है कि, मनुष्य वा जीव श्रष्ट्य शक्तिवान होने से सहायता का श्रिष्ठकारी है। जो मनुष्य जितनी सहायता का अधिकारी है।

बसकी उतनी ही सहायता मिलनी बाहिये। यदि ऐसा ब किया जावे ते। यही पाप है। भावी सन्ताना की सहायता के लिये महापुरुषों ने इसी नियम के अनुसार प्रन्ध बनाये थे इस बात की सममने के छिये एक छोटा सा यह डड़ाइरण ले लो कि बचा जितना छोटा होता है माता, पिता और उसके रक्षकों को उतनी ही अधिक उस की सहायता करनी पढ़ता है। और ज्यों २ वह बड़ा होता जाता है, उतनी ही उसकी सहायता कम करते जाते हैं, क्योंकि इसके जीवन का उद्देश्य तभी पूरा हो सकता है जब कि वह बिना किसी की सहायता अपनी रक्षा आप कर सके। इसी प्रकार यद्यपि मनुष्य के जीवन का उद्देश्य यही है कि वह बेदों के तत्व के। स्वयं जाने, पर यदि उसकी सहायता न की आवे ते। यह उस उद्देश्य के। कव पूरा कर सकता है। इस में बह शंका और हुआ करती है कि जिस प्रकार प्रंथ बनाने वासे अधियों ने बिना प्रंथों की सहायता के वेदें। के तस्वां की जान लिया था इसी प्रकार यह मनुष्य भी जान सकते हैं, यही एक भ्रम है। उन ऋषियों ने भी विना दूसरों की सहायता के तस्वों की नहीं जाना था, यदि इस जन्म में नहीं तो अन्य जभौ में दूसरे ज्ञानियां से सहायता ली होगी

वेदा में जो मूल कप में झान दिया है उसका केवल यही कारण नहीं है कि मनुष्य की बुद्धि उसे खोळ २ कर विकसित हो वरन इसके तीन कारण और भी हैं जो आगे लिखते हैं।

- (१) सृष्टि नियम वेदीं की बातों की खोलने के लिये पूरा यूरा सहाबक है।
- (२) देद मंत्री और सृष्टि नियम की सहायता से मनुष्य अक्टब होने पर बान के भसी प्रकार प्राप्त कर सकता है।

शिस प्रकार संसार के अन्य पदार्थों का मुळ खृष्टि की आदि में दिया बाता है इसी प्रकार बान का मूळ (वेद) भी एक ही बार दिया जाता है। प्रकृतिक पदार्थों के मूळ की रक्षा ते। प्राकृति ही परमेर्वर की सहायता से कर सकती है, पर बान के मूळ की रक्षा बान शिक्ष (जीव) ही परमेर्वर की सहायना स्त्रे कर सकती है। बिद बेह अपने विस्तृत हुए में होते ते। यह जीव उनकी रक्षा नहीं कर सकता था इसिळिये परमेर्वर ने जीव की यह सहायता वेदों की रक्षा करने के लिये की कि वे मूळ हुए में दिये। यह ता एक साधारण सी बात है, मनुष्य बट बृक्ष की आधी, पाळ ओळे आदि से रक्षा नहीं कर सकता हां यदि उसके जीवन में बट बृक्ष एक आवश्यक पदार्थ है ते। उसकी रक्षा का यही उपाय है कि वह उसके बीज की रक्षा करले। आज जो ळाखें। प्रंथों का पता नहीं चलता पर बारों वेद आज तक रिक्षत रहे उस का यही कारण है।

#### ब्रह्मागड-ब्रह्मागड,ब्रह्म

जिन विद्वाना ने मस्तिष्क विद्या का कुछ मी कियातमक क्षान प्राप्त किया है। वे जानते हैं कि हमारे मस्तिष्क में असंख्य क्षानों के मूळ भरे पड़े हैं, यदि परमेश्वर दन विचारों को विस्तृत कप में रखता तो हमारा मस्तिष्क कदाचित् पृथ्वी से कुछ वड़ा ही रखना पड़ता और यह भी व्यर्थ होता। क्यों कि उस दशा में जब मनुष्य एक विचार का प्रयोग करना चाहता तो कर दूसरे विस्तृत विचार भी उसके सामने भा कड़े होते। जब तक हमारी मननशक्ति के सामने एक ही विशेष विचार न हो हम कुछ नहीं सोच सकते। एक विद्यार्थी एक गणित का प्रश्न इस करना चाहता है कर उसके सामने प्रतंग बाज़ी का विचार आ गया, बस गणित का प्रश्न भूस गया हमी वर्ष

क्रियार करते हसार अभी क्रब ही विचार किया था कि भट हाकी की, मेंब का स्थान आगया, वस अब पंतरा बाजी मी धुल में मिल्स गई। वह वालक गणित के प्रदन के। दल क्यों नहीं करा सका ? इसे वास्ते कि उसके सामने कई आवश्यक प्रश्न खड़ी हो अये थे। अय सोचने की बात है कि जब मनुष्य के सामने असंख्य विचार विस्तृत और भावइयक रूप धारण किये हुने मुक्तिमान होते तो मनुष्य पागल से मी परे पागल हेता। सन्ध्या के मन्त्रों में जो बहुत से मनुष्या का ध्यान नहीं जमता उसका भी यही कारण है। हमारा मस्तिष्क क्या है ? वह एक ऐसी इंडिया है जिसमें असंख्य ज्ञानकरी बृक्षीं के बीज भरे हुये हैं। अब हमारे जीवन का जिस जान वृक्ष (विद्या) की आवश्यकता हा उसी का बीज लेकर बुक्ष खड़ा कर सकते हैं। इस विषय का स्पष्ट करने के लिये एक इतिहास की घटना याद आ गई जब हुमायूं सम्राट ने निजाम मिहती को २ घंटे के छिये बादशाह बना दिया तो वह राज्येश्वर्य देखकर इस चक्कर में पड़ गया कि मैं क्या २ लाय उठाऊं अन्तिम समय में केवल इतना ही कह सका कि चाम के दाम चला दिये जावें।

वेद क्या है ? वास्तव में वे भी इस भूमंडल के मस्तिष्क हैं यदि उनका ज्ञान भी स्विस्तार दिया जाता ता वे भी वैसे ही ज्यशे हो जाते जैसे कि मस्तिष्क हो जाता। काल के कराल चक में पड़कर जब हमारा बहुत सा वैदिक साहित्य नष्ट हो गया तो हमारे पूर्वजों ने वेदा और उनकी शाखाओं के कार्य्य को ब्राह्मण कुलों में विभाजित कर दिया क्यों कि एक मनुष्य वेदा के सारे विस्तृत ज्ञान के। नहीं संभाल सकता, संसार का कोई भी मनुष्य सारे विषयों में कभी पंडित नहीं हो सकता किसी समय यह विषय विभाग मनुष्य की योग्यता पर (गुण, कर्म)

स्वमान, यर या पर जिले समय वेदी की रहा का प्रदेन स्नामर्व आपका था उसे समय वह विभाग जम्म पर ही रखे दिया था।

परित्रमी विद्वानों से आप प्रश्न की जिये के प्रावन जेंब आपके सिद्धान्तानुसार भी बिना सीले किसी बात का कीन नहीं होता ते। मनुष्य के मस्तिष्क में जे। असंख्य कीन वीज कप से भरे पड़े हैं ये कहाँ से आये ते। वे मुख तकते रह जिति हैं पर एक आर्थ इस बात का उत्तर यह दे सकती है कि उसने असंख्य पिछ्नों जन्मों में यह ज्ञान प्राप्त किया है।

शिक्षा क्या है? वह केवल वालक के सीय दुये विचारों को जगाने का नाम है। जिस प्रकार कड़े छिलके के बीज उस समय तक नहीं उगते जब तक कि छिलके की गंछा न दिया जावे अथवा गाढ़ निद्रा में सीया हुआ मनुष्व उस समय तक नहीं जागता जब तक उसे बहुत ही न अभोड़ा जावे देखी प्रकार जिन मनुष्यों के मस्तिष्क के उपर प्रकृति का मोटा छिलका चढ़ा रहता है उन पर शिक्षा का प्रभाव उस समय तक नहीं पड़ता जब तक कि उसे प्रेम के जल से और जिन्तों की गर्मी से न गला दिया जावे!

जिस प्रकार मस्तिष्क के ज्ञान बीजों से वे ही मनुष्य ज्ञान वृक्ष (नवीन र विद्या) उत्पन्न कर सके हैं जो कि अधिक समय तक एक विषय पर ध्यान जमा सकते हैं, इसी प्रकार वेंदों के तत्व को भी वही भनुष्य पहिचान सकता है, जो प्रा २ ध्यान जमाने वाला अर्थात् योगी हो।

हमारे भोले भाले भाई यह भी आक्षेप किया करते हैं कि जब वेद से भी उसी दशा में बही बात सिद्ध होती है जो मस्ति-क्क से होती है तो फिर वेदों से क्या लाम हुआ। भोले भाइयो! यह तो विचार करो कि यदि संसार में वेद न होते तो मस्तिक्क

में पर बान बीज ही कहां से आहे। यह बान बीज ता अतेक कर्मों में ही जीव ने जोड़े हैं। जिन जीवों के मस्तिक में वे बाब बीज हैं, उनके छिये वेदों का पठन वैसा ही लाभ पहुँबाता है असे किसी भूडी हुई बात को पुस्तक पढ़कर ताज़ा कर हेना। और जिन जीवों के मस्तिष्क में वे बान बीज नहीं हैं उनके लिये वेदों का पठन ऐसा है जैसे पुस्तक में किसी विस्कुल नवीन विषय को पदकर नवीन शान प्राप्त कर लेना। एक अध्यापक अपने शिष्या को शरीर शास्त्र पर कुछ पाठ देना चाहता है। इडियों का डांचा भी इसके सामने रक्खा है। शरीर के भिन्न र भागों के विज्ञ भी उसके सामने रक्खे हैं। अब यदि इस अध्यापक ने किसी पूर्ण अध्यापक से अथवा किसी पूर्ण विद्वान् की पुस्तक से शरीर शास्त्र का पूरा २ ज्ञाक प्राप्त नहीं किया है ते। वह अपने शिष्या की ठीक २ नहीं सिखा सकता इसी प्रकार कोई विद्वान् केवल सृष्टि की सहायता से सोगों को पूर्ण द्वान कभी नहीं दे सकता जैसा कि पश्चिमी विद्वान् कहते हैं। यही कारण है कि दिन भें सी २ वार उनकी च्योरियां बद्दळती रहती हैं। इसी प्रकार कोई मनुष्य विना दृष्टि के चित्र की सामने रक्खे हुये भी पूर्ण शिक्षा नहीं दे सकता है जैसा कि इ० मुहम्मद ने किया था। यदि कोई अध्यापक स्वयं ते। पूर्ण कानी है और सृष्टि नियमें। की सामने रखकर शिक्षा भी देता है पर अपने शिष्यों के लिये कुछ नोटों की सामग्री का भी प्रबन्ध नहीं करता ते। कुछ समय के पश्चात् उसके शिष्य भी मुल भाल कर यैसे ही हैं।जावेंगे जैसे कि जैन बौद्ध हो गये थे। न सब से अधिक शुद्ध मेाट क्या हैं ? यह सर्वज्ञ गुरू के बनाये हुये मूल चार वेद हैं

## वैदिक धर्म की विशेषता

वैदिक धर्म की शिक्षा में यही विशेषता है कि वह सर्वोज्ञ पूर्ण होने से यही कहती है कि पिहले देव चौर स्टिड के द्रारा स्थयं पूर्ण हान प्राप्त करो, और फिर स्टिड-नियमा के सामें रखकर शिक्षा हो। तत्पद्वात् अपने शिष्या के लिये शुद्ध नेटिंग का भी प्रयम्ध कर हो और उनके ठीक व वे ठीक होने की कसीटी उन्हीं बारें। वेदां को बतलाहे।। कहीं ऐसा न है। कि कोई अज्ञानी भ्रम में डालहे, अथवा तुम ही कोई मूळ करनवे है।

#### दूसरा-सिद्धान्त

सनातन वैदिक धर्म सार्व भीम धर्म है, यह बात हम वैदिक काल में भली प्रकार लिख कर आये हैं। पर बाम काल में जिस प्रकार वैदिक धर्म का हास होगया उसे सभी बिद्वान् जानते हैं। यद्यपि बहुत से भोले लेग इस में बामियों का ही देश बतलाते हैं और बहुत से सरछ मार्गियों का दोप बतलाते हैं, पर म्याब पूर्वक देखा जावे ते। इस में व्यक्ति का अपराध न था। यह सब अपने कमों के फल की कुपा थी। यदि इन दोनों प्रकार के ब्राह्मणी की कुछ अपराधी कहा भी जा सकता है तो उसी प्रकार कहा जा सकता है जैसे किसी मनुष्य के। कंगाल अथवा रे।गी होने की दशा में अपराधो कह सकते हैं। संसार में वैदिक कास के पश्चात् जितने भी मत फैले उन सब मता ने मनुष्य समाज की डसी प्रकार लाभ पहुँचाया जिस प्रकार सूर्य्य के अस्त होने पर लोग चन्द्र और तारा गण के प्रकाश में अपना कार्च्य कर लिया करते हैं। स्वामी दयानन्द अथवा मार्य्य समाज का यह सिद्धान्त संसार के लोगों से यही कहता है कि भारयो अब तुम उन सूर्व्य-प्रताप से छिपते हुये चन्द्र और तारोँ का मोह त्याग कर सुर्घ्य के प्रकाश से लाभ उठाओ, कहां ऐसा न

हो कि तुम अगृहे प्राप्त मिल्रिक्ट खन आशी पर लेग दनकी कर नहीं सुनते, उनकी घेद भगवान के निकलते हुए सूर्व्य को देखकर अब प्रजीत है। ता है। भला वह कैसे हा सकता है कि वे सूर्व से लोभ न उठाई, उनकी तो समय विवश करदेगा।

#### तीसरा-सिद्धान्त

अनेक मुनियों की जीवनी से और स्वयं यथेमां वाचं की पिन्न बाणी से यह बात सिद्ध है कि वेद पढ़ने का सब को अधिकार है, हाँ जो लोग पढ़ना न चाहें अधवा जो पढ़ सकते हैं। उनके कोई विवश भी नहीं करता कि वे अवश्य पढ़ें। वेद अगबान ई इंद्वर के बनाये हुये पदार्थों से लाभ उठाने का सबकी अधिकार है। जिस सूर्य से एक ब्राह्मण प्रकाश केता है उसी से शुद्ध भी केता है जिस गंगा माई में एक महर्मुद्ध स्नान करता है उसी में भंगी भी कर सकता है।

स्ति से जीना गया तभी से अध्यम बढ़ता गया, उसी के फल क्ष्या आज हमारे फूटे नेत्रों के सामने गौमाता का रक्त वह रहा है हमारे देवालय भ्रष्ट किये जाते हैं। मला सीचने की बात है कि अब तक वेद पढ़ने का अधिकार मनुष्य मात्र के न होगा उस समय तक धर्म कैने फैल सकता है और जब धर्म नहीं फैल सकता तो गो बधादि पाप कैसे बन्द हो सकते हैं। जो लोग यह कहते हैं कि वेद पढ़ने का अधिकार सबको नहीं है, वे नहीं जानते कि इतना शब्द कहते ही न जाने कितनी गौओं का बध कर डालते हैं। हम यह जानते हैं कि कोई भी आर्थ यह नहीं चाहता कि धर्म प्रचार को बन्द करके गौ के शक्तों की संख्या बढ़ाई जावे पर मनुष्य अपने अज्ञान और अपनी टेवां के सामने विवश है। कोई भी मनुष्य आपित्त में

्डं सभा अस्ता अहीं समाहता पर यह अहान और वह पुरानी -हेब-पेसी है जा महत्व से सब कुछ करा हेती है।

स्वामीजी के समय में ब्राह्मण देशा भी पर्वता पहाना छाइ-कर नौकरियों की धुन में छगे हुये थे। आज भी बेड़े २ नामी बेद पाठी कुछ। के ब्राह्मण अंगरेजी शिक्षा में इतने इबे इये हैं कि उन की ब्राह्मण होने का तो कभी ध्यान भी नहीं आता, बे ते। अपने का न्यूटन का प्रयोग सिद्ध करने के लिये भेड़न करते समय जूता तक नहीं उतारते, स्वामीजी ने जब देखा कि जिल ब्राह्मणों ने अब तक बेटों की रक्षा की थी वे तो अब सब कुछ भुलाना चाहते हैं तो भट उन्होंने इंश्वर की प्रेरणा से यह नियम बनाया कि वेद पढ़ने का अधिकार सब की है। इस बात को सुनते ही ब्राह्मण लोग चौंक पड़े कि यह तो सारी बात इबी । भट वे कोध में भर कर कहने लगे कि सनातन से बेदा के पढ़ने का अधिकार ब्राह्मणी की ही है। अब्राह्मण छोगी ने देका कि यह ते। कुछ दाल में दाला हैं सट वे भी उनके सामने डट गये । इसका फल यह हुआ कि स्वामीजी की उत्पन्न की हुई स्पर्धा के कारण इस नौकरी वाजी और अश्रद्धा के समय में भी भाषा, संस्कृत, और धर्म की दिन दूनी उन्नति हो रही है, सन् २३ ई० की जन संख्या की रिपोर्ट में लिखा था कि हिंदुओं ने धर्म के विषय में सब मते। से अधिक उन्नति की है।

#### चौथा-सिद्धान्त

पौराणिक काल में हम इस बात की दिखला चुके हैं कि वर्त्तमान श्राद्ध ओर तर्पण किस अकार चलाये गये थे। जिस अकार महापुरुषों की चलाई हुयी श्रम्य बातें समयान्तर में हमारे नाश का मूल बन गई इसी प्रकार यह श्राद्ध और तर्पण भी हो गये। जिस समय स्वामीजी ने अपना प्रचार आरम्भ किया था, बद समय अब से भी दुरा था । पौराणिक बातों के अनुसार चाहे कोई मनुष्य कितना हो धर्मात्मा क्यों न हा इसका उस समय तक मुक्ति मिलनी असम्भव है जब तक कि उसका कोई आद और तर्पण करने वाला पुत्र न हो। भोले लोगों ने मूल बात के। न समस्रकर केवल उल्टी सीघी सन्तान करने में ही अपनी मुक्ति समक्त रक्ली थी। सन्तान न होने की दशा में स्त्री पुरुष में परस्पर बड़ा द्रोह रहता था। इसी की लाखसा में लोग कई २ विवाह करके विधवाओं की संख्या बढ़ा रहे थे। धूर्स बोग सन्तान उत्पन्न करने के मिस कहीं ख्रियों का सतीत्व नष्ट करते थे। कहीं उग २ कर सुलका उड़ाते थे। स्त्रियां भी संतानों के लिये अपने स्तीत्व की खो रही थीं आज भी बहुत सी स्त्रियों को घर वाले इस लिये दुखी रखते हैं कि उनके पैड से संतान क्यों नहीं होती ? समभदार क्षेग विचार कर सकते हैं कि इन पटडलित देवियों में से कितनी स्थियां सती रहती हैंगगी। केवल इस आद और तर्पण ही ने स्त्री पुरुष का वह पवित्र प्रेम और गृहस्थ का सारा सुख धूल में मिला दिया था । विद्वान् छोग जानते हैं कि वैदिक धर्म का मुल तिद्धान्त केवल आवागमन है यदि वैदिक धर्म से इस सिद्धान्त की निकाल दिया जावे तो उसमें कुल भी नहीं रह जाता है। पर श्राद की बढ़ी हुई बातों ने इस सिद्धान्त के। काट डाला था। आवागमन का सिद्धान्त ते। श्रपने ही कर्मों से मुक्ति मानता है पर श्राद्ध का विगड़ा हुआ लिद्धान्त वेटों, पोतों के द्वारा मुक्ति मानता है। ऐसा जान पड़ता है कि श्राद और तर्पण के कप को मुखों ने यवनों की संगत से विगाड़ लिया था। यह सिद्धांत मुसलमानी के फातिहे से बहुत मिलता जलता है। हमारे विचार में यदि यह श्राद्ध अपने आदिम स्वह्य में रहता ते। स्वामीजी इस पर कभी लेखनी न उठाते ।

दसी वकार भूतों ने मूर्ति पूजा के नाम से जो कुछ पाखंड केला रक्ता था उसे पाठक पहिते भी देखा खुके हैं और बहि थोड़ा सा कष्ट उठावें तो अब भी तीथों में कुछ पाप के दक्ष देखा सकते हैं। स्वामीजी ने जब देखा कि उस समय तक लोग कभी अपने पापों को न छोड़ेंगे जब तक इस मूर्ति पूजा के। समूछ नष्ट न कर दिया जावेगा।

स्वामीजी की छुपा से आज कितनी ही कुप्रधाओं का नाम होगया। कितना ही अज्ञान नष्ट हो गया है उसकी सच्चे ब्राह्मण ही जानते हैं। उसकी भारत माता के सपूत ही जानते हैं।

#### पांचवां-सिद्धान्त

जब यह बात सब प्रकार सिद्ध होगई कि वैदिक धर्म सार्व मौम धर्म है तो यह बात स्पष्ट है कि उसके मानने वाले आर्ब्य लग यजुर्वेद की आश्वानुसार चार वर्णों में से किसी एक वर्ण के अवश्य होंगे अर्थात् आज जो लेग विश्वमीं बने हुये हैं यदि उनको अपने धर्म में मिलाना अमीष्ट है तो उनको उनकी योग्यता के अनुसार किसी वर्ण में अवश्य रखना पड़ेगा। जैसा कि शंकर स्वामी ने भी किया था। पर स्वामीजी ने जिस युक्ति से काम लिया था वह समय अब लद गया। अब तो सामने दें। ही पदन हैं एक तो यह कि द्विज लेग स्पष्ट कह दें कि हमको गो मक्षक बनाना स्वीकार है पर अपनी विरादरी में किसी विध्वमीं के। मिलाना स्वीकार नहीं है। अथवा दूसरे कप में यह कह दें कि चाहे हमारा सर्वस्व जाता रहे पर गौ और धर्म की रक्षा अवश्य होनी चाहिये।

इस बात की हम पौराणिक काल में मली प्रकार खोल चुके हैं कि वर्णों में गुण, कर्म, और स्वभाव ही प्रधान है। वैदिक काल में जो आये दिन वर्ण नहीं बदले जाते थे, वरन् इति काही शही जाते हो उन्हें का का कह आही था कि हो जाता आही आहि प्राथित के लोग कही कहित हो हुए। कहें कि जन्म का गुण, काही अपिर का का गुण, काही अपिर का आहें की पक गहरा सम्बन्ध है कि जन्म का गुण, काही, और काशास से एक गहरा सम्बन्ध है।

#### श्रार्थ्य-समाज का प्रभाव

(१) भारतवर्ष की सम्पूर्ण संस्थाये आर्थ्य समाज के प्रमाव से खुळी।

(२) देश की बड़ी २ भयंकर कुप्रधाओं को नष्ट करदिया

और शेष नए होती जाती हैं।

(३) आर्थ्य जाति में एक नवीन जीवन डाल दिया, वे हिन्दू जो कभी अपने धर्म को कच्चा मत कहा करते थे अब सिंह के समान शास्त्रार्थ में अन्य मत वालों को पश्चाद हैते हैं।

(४) संसार के सम्पूर्ण मतों कादृष्टि कोण बद्छ दिया। इस लिये सम्पूर्ण मत बाल पुरानी बातों का और ही आशय लेने

छगे हैं।

- (४) श्रकमण्यता, पाखंड, असत्याभिमान की जड़ हिलादी।
- (६) मत मतान्तरों का भगहा मिटा दिया इस समय जो लोग नाना प्रकार के मतों में बड़े कट्टर दिखाई देते हैं, वे लोग केवल अपने सामाजिक, आर्थिक और स्वामाविक बन्धनों के कारण अथवा अज्ञान वश फँसे हुये हैं। वास्तव में उन मतों के मुळ क्षिद्धान्तों से सात्विक श्रद्धा मिक का अब कुल सम्बन्ध नहीं है।

## स्वामीजी की कृति

- (१) ऋग्वेदभाष्य (२) यजुर्वेदभाष्य ।
- (३) ऋग्वादादिभाष्य भूमिका।
- ः(४) सत्यार्थं प्रकाश (४) संस्कार विधि ।

- (६) आर्ट्याभिविनय (७) स्रोकरणानिधि
- (८) संस्कृत बाक्य प्रवोध (६) अन्यग्रम्थ

थ्यासोफ़िकल सुसायटी अमेरिका देश के न्युयार्क नगर में १८७५ ई० में एक संस्था आत्मचिन्तन के लिये स्थापित हुई। पीछे उसी का नाम ध्यासोक्रीकल सुसायटी हुआ। सन् १८७८ ई० तक पारस्परिक भगड़े के कारण इसकी कार्य्य बाही ग्रप्त रही। उस समय इसके कत्ती धर्ता कर्नल अल्काट और मेडम ब्लीबट स्की थे । भारतवर्ष से जाने वाले यात्रियों से इन दोनों के। यह समाचार मिछा कि भारतवर्ष का एक ब्राह्मण साधु (स्वामी दयानन्दजी) सारे मतों का झुडा सिद्ध करके प्राचीन आर्थी के मत की चला रहा है। यह दोनों यह सुनते ही भारतवर्य में आये और स्वामीजी से मिले और उनके कार्य्य में सब प्रकार से सहायता देने का बचन दिया पर थोड़े ही दिनों पीछे न जाने क्यों यह लाग स्वामीजी के सिद्धान्तों के विरुद्ध प्रचार करने छगे, इस पर स्वामीजी ने इनको बुळाकर मत भैद दूर करना चाहा तो न आये। स्वामीजी ने इसकी सुचना सम्पूर्ण आर्थ्य समाजियों को देदी। श्रव यह लोग उन्हीं बातों का प्रचार करने लगे जिनका स्वामीजी खंडन किया करते थे यह छोग अपनी भ्रम मूलक बातों को इस प्रकार, लपेट सपेट से और साइन्स की छाप लगाकर लोगों के सामने रखते थे कि भोले भाले सच्चे हृदय के मनुष्य इनकी बाता में आ जाते थे इन लोगों का अभिप्राय केवल यह था कि किसी प्रकार आर्या समाज उभरने न पावें, नहीं तो वह संसार से ईसाई मत की समृळ नष्ट कर देगा।

्र मि० एनी बीसेन्ट ईसाइयत के प्रवार के लिये चली शर्क पर भारतवर्ष में आते ही श्यासोक्षीकळ सुवायटी की कर्का चर्चा वर्गा। उन्होंने कंटी माला धारण की और गीता की पोषी का पाठ आरम्म किया जिन लोगों ने कृष्ण के काइस्ट नामक प्रंथ को पढ़ा है वे इस रहस्य को मली प्रकार समभते हैं। पर बड़े ही खेद की बात है कि दो बालकों को ईसाई बनाने भगवान तिलक और मण्गांधी के विरोध के झूटे अपराधी ने भीमतीजी की मान मर्यादा को बड़ी ही बोट लगाई। जिस से इस सुसाइटी का सारा खेल विगड़ गया।

थ्यासोफ़िकल सुसायटी के रहस्य पूर्ण सिद्धान्त

- (१) संसार के सब मत अच्छे हैं।
- (२) सम्पूर्ण मनुष्य भाई २ हैं।
- (३) सारे मता की अच्छी २ बातें माना।
- (४) आत्मचिन्तन करना चाहिये।
- (४) मनुष्यों में परस्पर प्रेम उत्पन्न करना चाहिये, सब की सेवा करनी चाहिये।

# इंडियन नैशनल कांग्रेस

#### भारतीय जातीय-महा-सभा

सन् १८८५ ई० ने स्वामी द्यानन्दजी सरस्वती के शिष्य श्रीमान पं० महादेव गोविन्द रानाडे ने राजनैतिक विषयों पर विचार करने के छिये पक संस्था खोछी जिसका नाम ईिएडयन नै० का० रक्खा गया, श्रं युत रानाडे के पीछे श्रीमान पं० गोपाल छणा गोखले ने इस की बड़ी उन्नति की उनके पीछे छो० तिलक ने इसको कहीं से कहीं पहुँचा दिया। जब भगवान तिलक का भी देवलोक बास हो गया श्रीमान् महात्मा मेहन दास कर्मकन्द गांधी ने इसकी जो उन्नति की उसे तो सारा संसार ही जानता है। इसी संस्था के वार्षिक अधियेशन के साथ सन् १८८७ ई० से देव की इपधामी को नष्ट दरने के खिबे एक और भी महासभा हुआ करती है जिसको से।सकः कामफर्रेस कहते हैं।

#### इस स्था का उद्देश्य

भारतवर्ष कव बन्धनों से स्वतन्त्र होकर दूसरे मनुष्यों को भी स्वतन्त्र करने के योग्य हो नाचे।

## सनातन धर्म महा मंडल झोर परमतत्त्ववेता पूज्यपाद श्रीस्वामी दयानन्दजी बी० ए०

जिस समय भारतवर्ष में आर्य्य समाजिया ने सम्पूर्ण पुरानी बातों का खंडन करके उन की समूछ नष्ट करना चाहा तो इन पुरानी बातें। की रक्षा करने के छिये सनातन धर्म महा मंडल की स्थावना हुई। आर्च्य समाजिया के अपरमित खंडन ही खंडन ने, ध्यासीफ्रीकल सुसायटी की पुरानी सम्पूर्ण बातों के मंडन ने और बहुधा आर्थ्य समाजियों के पिक्समी सहर में बहजाने ने इस संस्था की जब में और भी जल दिया। कुछ दिनों के लिये आर्च्य समाज और सनातन धर्म सभा में इन्छ पेसे धूर्च आगये थे कि उन्होंने दोनी संस्थाओं का एक दूसरे का शत्रु बना दिया था। इस बात की सभी विद्वान् जानते हैं कि जब एक बार खटक जाती है ते। फिर रुकवी बहुत ही कडिन होजाती है। जो शान्ति प्रिय लेग पारस्परिक अपशब्दी के प्रयोग की बुरा भी समभते थे, उनको भी उत्तर में अपशम्द कहने ही पड़े थे। होते २ बात यहां तक बढ़ी कि **आर्चा समाजी सोग अवै**दिक काळ के महापुरुषों की और सनातनी त्रोग घेदाँ की भी घुरे शब्दों में याद करने लगे। सन् १६२० ई॰ में जब म॰ गाँधीजी के असहयोग भाग्रोक्षम मेरस एक्स ते। यह सेप विरुद्धक प्राता रहा। इसी

वीच जब मिक्र वर्ते । दुये वयन्ते ने मालाबार और मुसताबः में महमूद के अत्याचारों को भी छिजता कर दिया ते। उस समय आर्या समात्र ने ते। हिंदु ग्रॉंकी सेवा की उसकी प्रशंसा सभी सरपदार्थी के सनातनी विद्वानी ने की दैव याग से सन् १६२३ ई॰ में राजपुत महा सभा ने आपतकाल में बिह्ना है धुये राजपूर्ती को अपनी र विरादरियों में मिलाने का प्रस्ताव पास कर दिया। इस प्रस्ताव से मुसलमाना में खल बली पड़ गई। क्रिस से उन्हें ने अपने प्रचारक भेजकर उन राजपूरी की कट्टर मुसलमान बनाना चाहा। आर्थ्य समाज भी उनके सामने आ हटा। इस समय सम्पूर्ण सनातनिया आर्थ्य समाजियां, सिक्खा, जैनियाँ और बौद्धों ने एक स्वर हे। कर शुद्धि का प्रस्ताव पास करके बिछुड़े हुये छालां का हृदय से लगाना आरम्म कर दिया। भारतवर्ष के धार्मिक इतिहास में सन् १६९३ ई० ऐता शुभ सम्बत है कि जिलकी हमारी भावी सन्ताने सुवर्ण के पानी से लिखा करगा। आर क्या आश्चर्य है कि इसे से प्रेम शताब्दी उत्सव मनाया जाने लगे

सनातन धर्म के शरीर में यदि किसी को आत्मा कह सकते हैं तो वह पूज्य पाद श्री स्वामी दयानन्द जा बी • ए॰ हैं। आप के आने से पूर्व सनातन ध्रम समा का कोई सिद्धान्त न था। आर्थ्य जाति में जो भी बुरी, भली प्रथा, कुप्रथा चली आती थी उन्हीं का नाम सनातन धर्म था। पर प्रशंसित स्वामीजी ने लोगों के दृष्टिकोण को बदलकर वर्त्तमान कप दे दिया। अब दोनों सस्थाओं में कुछ थोड़ा सा ही अत भेद है। और वह बुरा नहीं है।

## सनातन धर्म के सिद्धान्त

आर्थ समाज और सनातन धर्म का उद्देश एक ही है। दोनों का वेद ही सर्वस्व है। दोनों ही संसार में अधर्म का अय और धर्म का प्रवार करना चाहते हैं। किन्तु दोनों का कार्थ कम और कर्म क्षेत्र मिन्न २ है। इसीछिये उद्देश्य के एक होते हुये भी मूंछ सिद्धान्तों में ऋछ भेद है। हमारे राजनैतिक क्षेत्र में जो स्थित कांग्रेस की है वही धर्म क्षेत्र आर्य समाज की है। और जो स्थित माडरेटा की है। वही सनातन धर्म सभा की है। इन दोना संस्थाओं का अन्तर बतलाने के लिये इस से अच्छा उदाहरण हमारे तुन्छ मस्तिष्क में और कोई नहीं है। इस विषय को अन्त में और भी स्पष्ट कर देंगे।

## मूल सिद्धान्त

(१) मूळ चार संहिताओं के साथ उपनिषदादि भी वेद ही हैं।

- (२) अवैदिक काल में जितने मत बले थे उन सब ने मनुष्य जाति का कल्याण किया है स्सलिये उनका खंडन करना उचित नहीं हैं, निस्सन्देह मत भेद की दूर करने के लिये प्रेम से काम ला।
  - (३) वेदादि शास्त्र पात्रों को ही पढ़ाने चाहिये।
  - (४) श्राद्धादि सब धर्म की बातें हैं।
- (४) जो मनुष्य समाज से वहिस्छत हो गया है वह प्राय-श्चित के पश्चात् समाज में लिया जा सकता है। किन्तु विध्वमीं का हिन्दू समाज में भाना; अथवा वर्णों का परिवर्त्तन ग्रसा-भारण कर्मों का फल है।

## सनातन धर्म के सिद्धान्तों पर एक गहरी दृष्टि

#### प्रथम सिद्धान्त

इस सिद्धान्त पर इम पौराणिक काल में भली प्रकार प्रकाश डाळ चुके है, सनातनी लोग इस सिद्धान्त में पौराणिक काल से आगे नहीं बढ़े इसमें विद्वानों की यह नीति है कि जो बीग मुल चार संहिताओं के मन्त्रों की पढ़कर भ्रम में पड़ जाते हैं उनके लिये यह उपनिषद् और ब्राह्मण प्रंथ ही कुछ लाम पहुँचा सकते हैं। क्योंकि इन में वेदों का ज्ञान खोलकर इस बान्य कर दिया है कि प्राकृत्ति वाद में फंसे हुये लोग भी कुछ लाभ उठा सकते हैं। यह बात कुछ समभ में भी आती है क्योंकि आज भी पहिचमी विद्वान मुल संहिताओं के विषय में तो म जाने क्या १ नवीन कल्पना खड़ी कर रहे हैं पर उपनि बदों को वे भी अच्छा कहते हैं। एक दूसरा कारण यह भी बत-लाया जाता है कि प्रकृत्ति बाद में फंसे हुये ये।हिपयन आत्म विषय से शून्य होने के कारण, उस विषय का अभी नहीं समक्र सकते जिस प्रकार मुख सहिताओं का प्रादुर्भाव हुआ है। वे अभी तक मूल संदिताओं का भी उपनिषदादि की भाँति मन्य इत ही समभते हैं।

तीसरा कारण यह भी है कि जिन करणों से अवैदिक काल में उपनिषदादि की वेद माना गया था, वही कारण आब

भी उपस्थित हैं।

#### दूसरा सिद्धान्त

इस सिद्धान्त में भी समाधनी छोग श्री शंकर रक्षमी और दूसरे वीराजिक महापुरवों से जाने नहीं वहें। संखार से समी मुतुष्या में अपनी पुरानी बातों से प्रेम करना स्थमाविक है। ऐसी दशा में सनातनी लाग जा कुछ करते हैं वह काई भनाकी बात नहीं है। अपनी बुरी बाता से प्रेम करना बैसा ही स्वमा-विक है जैसा कि अपने बुरे पुत्र से प्रेम करना। पर बात की कभी न भूछना चाहिये कि यह प्रवृत्ति जन साधारण में पाई जाती है, इस लिये उनमें प्रचार करने वाले विद्वानों का भी पेसा ही मानना पहता है। कोई मनुष्य किसी प्रवृत्ति के मनुष्यों को चिढ़ाकर उन में प्रचार नहीं कर सकता। पर इस बात की भी न भूलना चाहिये कि विद्वाना में यह प्रवृत्ति नहीं पाई जाती श्रर्थात कोई विद्वान किसी भी बात की नवीन अथवा प्रानी की अपेक्षा से धेम नहीं करता वह केवल उसी बात की प्यार करता है जो कि उसकी समक्ष पर ठीक उतर जावे। याहव में दर्शन शास्त्र और विद्यान का प्रचार हुआ ता लोगा में पुरानी बाता की जीवित जलाये जाने पर भी स्वीकार न किया। स्तके विरुद्ध मुसलमाना ने असंख्य हिन्दुओं की बढ़े २ कष्ट दिये पर उन लागी ने इस लाग के परोइवर बाद की अपनी पुरानी मूर्त्ति पूजा के सामने केाई प्रतिष्ठा न की, बहुत सी जातियां जो बलात्कार भ्रष्ट कर दी गई थीं वे आज भी पुरानी बार्ता की लकीर की ीटती चली आती हैं।

सत्य की खोज करने वाले लोगों के छिये दार्शनिक उपदे-श्रकों की श्रावद्यकता है और बाद्य बातों से प्रेम करने वाले और पुरानी बातों पर जान दने वाले लागा में धर्म प्रचार करने के लिये सगतनी पंडितों का आवद्यकता है। किसी समाज के सारे मनुष्य न तो जिज्ञासु ही है। सकते हैं न वे साधारण मनुष्य ही हो सकते हैं। योक्य में शिका ने इतनी डम्निक की पर सारे के सारे मनुष्य न तो प्रोटस्टेन्ट ही हुये न सबके सब दार्श बिक विद्यान ही हुये। योरोप के विद्यानी ने जो सब की एक का दार्शनिक सकड़ी से हाँका, उसका प्रभाव यह हुआ कि मूर्स लोग जो बात की तह तक पहुँचाना नहीं जानते थे अभ्रद्धाल और नास्तिक बन कर ईसाइयत के उल्टे सीधे ईश्वर वाद तथा धर्म प्रेम को नष्ट म्रष्ट कर रहे हैं। योरोप के किसी भी विद्वान को आप इन विचार शून्य लोगों के समान नास्तिक नहीं दंखेंगे यह दूसरी बात है कि वे ईसाइत के मनुष्याकार ईश्वर को नहीं मानते हैं।

#### तीसरा-सिद्धान्त

इस बात की ओर हम दूसरे सिद्धान्त में भी संकेत कर चुके हैं कि विद्या का दान पात्र का विचार करके देना ही ठीक है येक्य वालों का तो इस बात का ज्ञान थोहे ही दिनों से हुआ है पर सनातन वैदिक धर्म इस बात का सदा से मानता चला आया है।

छान्देश्य उपनिषद् एक ऐसा प्रमाण ग्रंथ है जैसा कि आँखों के लिये सूर्य प्रमाण हैं। इस ग्रंथ ने इस मगड़े का फैसला पहिले ही कर दिया है। जावाल जिस समय अपने गुरू के पास विद्याध्यन के लिये गया ने। सब से पहिले उसका गांत्र और वंश पूछा गया उसने स्पष्ट कह दिया कि मेरी माना ने मुभे किसी व्यमचारी से गर्भाधान करके उत्पन्न किया है। श्रुप्त ने छूटते ही कहा तू ब्राह्मण का पुत्र है। अब विचारने की बात है कि यदि पात्र कुपात्र का सम्बन्ध जन्म से छुड़ भी न होता तो श्रुप्त उस वालक से उसका गोंत्र और वंश ही सब से प्रथम क्यों पृछुते और यदि पात्र, कुपात्र का सम्बन्ध गुण, कर्म, स्वभाव से न होता ते। उस वेदया पुत्र की भी ब्राह्मण क्यों मानते। इसी से मिलती जुलता कथायें कवष के पुत्र पत्र और विद्वामित्र के नाम से भी आर्ष प्रंथों में लिखी मिलती हैं। दाम काल में आकर पात्र, कुपात्र जन्म से ही क्यों मिलती हैं। दाम काल में आकर पात्र, कुपात्र जन्म से ही क्यों

माने जाने लगे थे इस बात को इम स्पष्ट कर चुके हैं। और पाँचवें सिद्धान्त में भी इस पर प्रकाश डालेंगे। पर इतना कह देना आवश्यक है कि इतिहास से यह बात सिद्ध हो चुकी है। कि किसी जाति के जब गिरने के दिन आये थे ते। उसमें कम्म का अभिमान अवश्य ही आ गया था।

#### चौथा-सिद्धान्त

इस विषय पर भी हम दौराणिक काल में बहुत कुछ लिख आये हैं। निस्सन्देह यह बातें दार्शनिक दृष्टि से कुछ मान पूर्वक देखने योग्य नहीं हैं पर मनुष्यों में दार्शनिक दृष्टि से किसी बात को देखने वाले कितने होते हैं, इसका अनुमान विश्व लेग स्वयं लगा सकते हैं। हमारी बातें ऐसे सैकड़ें। अविद्वानों से दृई हैं जो कहते थे कि हमको अमुक देवता की मेंट से अथवा गयाजी में पिंड दान करने से बड़ा लाभ हुआ है यहाँ तक कि वे प्रति वर्ष इसी की धुन में यात्रा करते हैं। इनके विरुद्ध ऐसे भी लोग हैं, जिनका न इन बातें। में कुछ विश्वास है, न उनको इन से कुछ हानि लाभ सच है साधारण फूल रात्रि से ही खिलते हैं और कमल सूर्य से ही खिलते हैं। और बने दोनों उसी प्रकृतिसे हैं।

#### पाँचवाँ-सिद्धान्त

सनातनी लोग इस सिद्धान्त में भी उसी प्रकार पुरानी बातों का मेहि लिये हुये हैं जिस प्रकार अन्य बातों में। सना-तनी लोग कहते हैं कि अधिकारों को कोई भी नहीं रोक सकता, जिस प्रकार कि विश्वामित्र आदि की गाथाओं से सिद्ध है। पर वर्तमान दशा में सारे बन्धनों के तोड़ने से अन्य विधमियों के गो भक्त बनने की तो केवल आशा ही आशा है। पर तुरन्त ही अनेक हानियों के होने का प्रा २ भय है। एक साथ सारे बन्धन तोड़ने से लोगों में असंतोष फैल जावेगा। इस समब शुद्ध तो कोई रहना ही नहीं चाहता । गुण, कर्म स्वभाव के अनुसार क्षत्रियस्य का द्वार विदेशीय और विधर्मियों के राजा होगे से बन्द है। इसलिये अब कोगों के लिये दो ही द्वार शेष रह गये, एक ता ब्राह्मणस्य दूसरे वैदयवस्य। आर्ष ग्रंथों में बाह्मण के जा लक्षण और कठिन कर्म बतलाये हैं, उनका पालन करमेवाला कोई भी दिखाई नहीं देता। केवल संस्कृत पढ़ने से ही कोई मनुष्य प्राक्षण नहीं कहला सकता । अब रहा बैंदय वर्ण इसी वर्ण के लिये शास्त्र की आश्वानुसार स्थान पर्याप्त है, से। इन में भी शास्त्राचुसार आय भाग देने के छिये कितने लेाग नैयार हैं इसको वित्र हो। स्वयं ही विचार सकते हैं। इतनी बात ते। स्वयं आर्य्यसमाजी विद्वान् भी मानते हैं कि जब तक अपना ही राज्य न हो वर्ण विभाग ठोक २ नहीं हा सकता। ऐसी दशा में बम्धन तोड़ने से यह हानि होगी कि यह उल्टे सीधे वर्ण भी मिट जावेंगे। लोगों में जो कुछ बुरे भले संस्कार वर्णों के है वे भी जाते रहेंगे। लागों में जो थोड़ा बहुत जातीय गौरव है, उसके मिटने से जाति भी मिट जावेगी। इस बुरे समय में यदि शुद्ध और वैश्य लोगों ने अपनी सन्ताना की उम वर्णों में भेजने की छालसा में अपना २ कर्त्तब्य छुड़ा दिया ता विधर्मी लोग, सारे पेशों को इड्प कर हमारी जाति की श्रनेक प्रकार से हानियाँ पहुँचावेंगे । सन् १६२३ ई० में जब हिन्द्रमुसिक्टम पेक्य की चरचा छिड़ा तो मुसलमाना ने हिन्दू लोगा पर एक यह भी दोष लगाया कि उन्होंने सारे पेशी पर अधिकार करके मुसलमाना को बड़ी आर्थिक हानि पहुँचाई है। साथ दी यह भी बात होगी कि नित्य नई अदल बदल से वर्णों का महत्व भी इस अज्ञान के समय में जाता रहेगा मलकाने राजपूतों ने सनातनी पंडितों के दाथ से जे। शुद्धि कराने के लिये कहा था, उसमें यही भेद था।

## जन्म, कर्म, भोजन, धर्म

यद्यपि वर्ण और आश्रम का चोली दामन का साथ है। पर इस बात को भी सभी विद्वार जानते हैं कि वर्ण विभाग में छौकिक धर्म की प्रधानता है और आग्रम विमाग में पारलौकिक धर्म की प्रधानता है। लौकिक धर्म केवल भे। इन वस्त्र रक्षा आदि का नाम है जब तक मनुष्य के भाजनादि का प्रवन्ध ठीक नहीं, वह कुछ धर्म नहीं कर सकता। वरन् विचार पूर्वक देखा जावे ता यह सारा धर्माधर्म का प्रदन ही भाजन के कारण संसार में उठा है। इस बात के मानने में कुछ भी मागड़ा नहीं है कि बहुधा प्राणी का भोजनादि और उसका गुण कर्म स्वभाव उसके जन्म से ही सम्बन्ध रखता है। जिन विद्वानों ने शिक्षा विधि के प्रन्थों का स्वाध्याय किया है, वे जानते हैं कि बालक बहुधा वही बनता है जो कुछ उसकी जनम परिस्थिति बनाती है। यहां तक कि बच्चे खेळ से ही माता पिता के गुण कर्म स्वभाव का अनुकरण करने छगते हैं प्राह्मण का बालक पत्र पर कायले से कुछ लिखकर ही अपना खेल खेलता है। वैदय का बालक लकड़ी का दल अथवा मिट्टी की तला बांट से ही संतने लगता है। यदि मनुष्य के गुण कर्म और स्वमाव का अर्थात वर्ण का जन्म से कुछ भी सम्बन्ध न होता ते। ब्राह्मण अपने बालक का नाम शमी पर क्यों रखता। धर्मे शास्त्र में दाय विभाग ही क्यों रक्ला जाता, ऋषि लेग गोत्र और वंश की गौरव मृत ही क्यों समभते।

यह सब बातें ठीक हैं पर फिर भी यह नियम कोई अटल नहीं है कि ब्राह्मण का बालक ब्राह्मण ही हो। हिरण्याक्ष के प्रहलाद और उन्नसेन के घर में कंस हो जाते है। वास्तव में बे बोग अधिक प्रतिष्ठा के पात्र हैं जो नीच वर्ण में जन्म सेकर भी उच्च वर्ण की प्रविधी प्राप्त करते हैं। और वे मनुष्य बहुत ही अप्रतिष्ठा के पात्र हैं जो उच्च वर्ण में जन्म लेकर भी नीच कर्म करते हैं। हमारी दोनों संस्थाओं के मनुष्य इस बात को ध्यान में रक्खें कि चढ़ना बड़ा किटन है और उतरना बड़ा ही सुगम है। द्विज लोगों को हम यह ग्रुभ समाचार और सुनाते हैं कि स्वराज्य प्राप्ति तक का अवसर उनको और मिलगया है। यदि उन में आयों के ही वंशज होने का अभिमान है तो संसार में कुछ करके दिखाई। नहीं तो भाड़ पंजा तैयार है।

## सिद्धान्तों का सार

- (१) आर्थ्यसमाज एक ऐसी मिइनरी है जो दार्शनिक विद्वानों और जिन्नासुओं में प्रवार करके वैदिक धर्ममें छाना चाहती है। और सनातनधर्म सभा एक ऐसी मिइनरी है जो मनुष्यों की श्रद्धा और उनकी प्राकृतिक भावनाओं का सदुप्योग करके उनकी धर्मात्मा और सदाचारी बनाना चाहती है। उसका उद्देश्य पापों का समर्थन करना नहीं है।
- (२) आर्य समाज एक डाक्टर है और सनातन धर्म समा एक वैद्य है। जो धीरे २ औषधि देकर अच्छा करना चाहती है।
- (३) आर्थ्यसमाज में त्यागी अधिक हैं पर सनातनियों में इतने लोग त्यागी नहीं हैं। आर्थ्यसमाजी निर्भय होते हैं पर सनातनी निर्भय नहीं होते।
- (४) सारो पृथ्वी कि शरीर है। धर्म उसका आत्मा है। वेद मस्तिक है। कर्म और विचार स्वतंत्रता यह दो फेकड़े हैं। आर्घ्यसमाज हृदय का दक्षिण माग है और सनातन धर्म हृद्य का बाम अंग है।

- ( ५ ) आर्च्यसमाज मुख है और सनातन धर्म उदर है।
- (६) आर्च्यसमाज मस्तिष्क है और सनातन इदय है।

## सनातनधर्म का प्रभाव

- (१) संस्कृत और भाषा के साहित्य की उन्नति हुई।
- (२) उर्दू को देश से निकालने में आर्य्यसमाज की सहायता की।
  - (३) आर्यसमाज को पश्चिमी छहर में बहने से बचाया।
- (४) कार्य विभाग में गड़बड़ न होने दी जिससे जाति आर्थिक कष्ट से बची।
  - (५) मुर्खों की निरंकुश और अश्रदालु होने से बचाया।
  - (६) अच्छी २ प्रथाओं की रक्षा की।
  - (७) गौ माता और धर्म की दुइ हानि भी की।



# धर्म-इतिहास-रहस्य

# सातवां-अध्याय

# विदेशीय मत काल

२८०० वर्ष पू० ई० से ७०० ई० त

#### पारसी-मत

हाक्टर हाँग के निश्चयानुसार ई० से २६०० वर्ष पू॰ जब कि वैदिक धर्म का स्थ्यं बिस्कुल ही अस्त होनेवाला था, ठीक उसी समय वलख देश के रहने वाले जरतुस्थ नाम के एक महात्मा ने पंजाब और काश्मोर देश के ब्राह्मणों से वेद एई और इनका अनुवाद अपने देश की भाषा में किया, यह भाषा वैदिक भाषा से ही मिलती जुलती है। इस प्राथ का नाम महात्मा ने अपने देश की भाषा में जन्दओस्वा अर्थात् स्वन्द-अवस्था रक्खा।

छुन्द नाम भी वेद का ही है।

इस ग्रंथ के छन्द , वाक्य, शब्द और सिद्धान्त बिन्कुल वेद से मिलते हैं। महात्माजी ने जिन लोगा से वेद पढ़े थे वे स्वयं बड़े तत्ववेत्ता न थे, इसिलये कहीं २ अर्थों में भी भेद हो गया है। इस मत ने किसी समय बड़ी उन्नति की थी। भारतवर्ष को छोड़ सम्पूर्ण पशिया, पूर्वी-दक्षिणी योरूप और मिश्र में भी यह मत फैला हुआ था. आज इस मत के माननेवाले कुछ पारस देश में और कुछ बम्बई प्रान्त में पाय जाते हैं। इस मत के माननेवाले लोग अपने को आर्थ कहते हैं पर दूसरे मतवासे इनको पारसी अथवा अग्निप्जक कहते हैं। यह छोग सगमग सारे स्ववहारों में हिन्दू ही होते हैं।

### पारसी मत के सिद्धान्त

- (१) ईइवर को उपासना और इवन करना।
- (२) शिखा सुत्र का धारन करना ।
- (३) गौ माता की रक्षा करना।
- (४) यम नियम का पालन करना ।
- (४) इस मत में विवाह के विषय में कोई नियम नहीं है, 💉 किसी समय तो छोग अपनी पुत्रियों के साथ भी विवाह कर

## यहूदी-मत

ईसा से १४७१ वर्ष पूर्व वर्तमान पशियाई के स्वक (अनाट् छियाशाम) देश में मूसा नाम के एक महातमा हुये थे। उन्होंने बहुत सी बातें ता पारसी मंत की छीं और उनमें कुछ अपने देश की बातें मिलाकर एक नवीन मत चलाया, जिसका नाम बहुदी मत है। किसी समय इस मत ने भी बड़ी उन्नति की थी पर इस समय इस मत के माननेवाल बहुत ही थोड़े मनुष्य जहाँ तहाँ रहते हैं। भारतवर्ष के वाइसराय व लाईरीडिंग यहूदी ही थे। इसमत की धर्म पुस्तक तौरेत और जबूरहैं। इस मत के प्रंथों में एक कहानी लिखी है कि ह० मूसा ने तूर पर्वत पर ज्योतिनिरंजन का दर्शन किया था, यह गाथा नारह मुनि की गाथा से बिल्क्स मिळती जुळती है। इसी प्रकार बाबा आदिम और होवा की कहानी याञ्चवल्क्य ऋषि के अन वचना का बपान्तर मात्र हैं जो उन्होंने अपनी स्त्री के प्रति सृष्टि की उत्पत्ति के विषय में कहे थे। यहूदी मतु के सिद्धान्त वाम मार्ग सरतमार्ग और पारसी मन के सिद्धान्तों को मिलाने से बने हैं। खतने की प्रथा बिल्कल नवीन है।

## यहूदी-मत के सिद्धान्त

- (१) ईश्वर की उपासना करते हैं।
- (२) हवन में पग्न बध करते हैं 🗸
- (३) मूर्त्ति पूजा भी करते हैं।
- (४) सदाचार और परोपकार को मानते हैं। (५) विवाह के नियम मुसलमानों के समान हैं।

## ईसाई मत

जब यहूदी मत में अनेक कुरीतियाँ समा गई ते पारस देश के जोडिया नगर के निकट वेथलम श्राम में अब से २००० वर्ष, पूर्व मरयम नाम की एक कुमारी कन्या के पेट से महात्मा ईसा ने जन्म लिया। इस कन्या की सगाई यूसुफ नाम के एक बढ़ी से हुई थी। अन्य महापुरुषों की भांति ईसा में भी बचपन स ही होनहारी के लक्षण थे। इस समय राजा ही धर्मा ध्यक्ष हुआ करता था, इसलिये जोहिया के राजा ने ईसा को मारना चाहा। दुखिया माता अपने प्यारे बच्चे की हृद्य से छगा कर मिश्र देश में चली गई। जब वह दुष्ट राजा मर गया तो फिर अपने देश में आगई। १२ वर्ष की आयु थी कि एक दिन ईसा अपनी माता की साथ लेकर यह दियों की काशी-क्र सलम नगर का एक वार्षिक मेला देखने की गये। वहाँ पर चिद्वानों का उपदेश सनकर उनपर बड़ा गहरा प्रभाव पड़ा

जारडन नदी के किनारे सेन्ट जाहन नाम के एक महात्मा रहा करते थे. वे लोगों को अच्छे - उपदेश देकर पाप से बचाने का यल किया करते थे. जो कोई उनके सामने पाप न करने की प्रतिक्षा कर लेता था, वे उसका जार्डम नदी में स्नान कराया करते थे, इस शुद्धि को वे विपतस्मा कहा करते थे। म० ईसा ने भी उनसं विपतस्मा लिया था. इसके पश्चात उन्हें ने तिब्बत और भारतादि देशों की यात्रा की, यात्रा के पदचात् ईसा ने १२ मछेरों को अपना शिष्य बनाकर धर्म शचार आरम्भ कर दिया : बहुत से मनुष्य उनके मत में आ गये। एक दिन ईसा गधे पर चढ़कर अपने चे ों को साथ है, बड़े ठाट बाट के साथ जैंदसलम नगर में जा पहुँचे। नगर में जाकर इनके शिष्यों और सौधियों ने बार २ यही जय ध्वनि की कि बोलो, यह दियों के राजा ईस्रा की जय। राज्य कर्म चारियों ने ऐसा करने से रोका पर यह लोग न माने। ईसा की शक्ति उस समय पूरी थी इसिलिये वे न पकड़ सके, पर वहाँ के बादकाह ने उनके एक हवारी (चेले) को ३०) देकर पकड़वा मंगाया और सुली पर चता दिया। ईसाई लोग सुछी के चिन्ह का बड़ा आदर करते हैं। उनके गर्छी में जो कपड़ा बंधा रहता है उसमें जो गांठ दी जाती है, वह सुली का चिना होती है। महात्माजी के मरने के पद्मात उनके चेला ने उनके उपदेशों को पुस्तक का इप दिया जिनकी संख्या भी १२ ही है। इन पुस्तकों को अलग २ इंकील और सब के योग को बाईबिल कहते हैं। धीरे २ यह मत सारे पश्चिमी पशिया और सम्पूर्ण योख्य महाद्वीप में फैल गया।

जब ईसाई मत के प्रधानाचार्य (पोप) बहुत ही पापी बन गये, और भोले भाले लोगों से स्वर्ग दिलाने के मिस बड़ा हो धन बटोरने लगे तो जर्मनी देश में १४१७ ई० में लूथर नाम के सुधारक महातमा हुये। जिन्होंने पोपों से बहुत से अधिकार बैकर बड़े २ सुधार किये। इनकी आतों को मानने बाछे छोग बोटस्टेन्ट कहताते हैं इन सुधारों का यह फल हुआ कि ईसाई लोगों ने पोपा के पासंख और विवारों के दासक्व से लुटकारा पाकर बड़ी डफात की। यहाँ तक कि छोग संसार भर के स्वामी होगये। इस समय संसार में सब से अधिक संस्था ईसाई मत की है।

#### सम्प्रदाय

्रिज़ेंस प्रकार शंकर स्वामी के पश्चात् उन है शिष्यों ने ३६० मतें। के लोगों को अपना कर उनकी बातों को मी अपना लिया था। इसी प्रकार ईसा के पश्चात् उनके शिष्यों ने भी अपने से पहिले मतों को अपना लिया था। इसीलिये इंजीलों में भी वेसे ही परस्पर पिरुद्ध बातें भरी पड़ी हैं जैसी कि इमारे पुराणों में भरी पड़ी हैं। इसी कारण ईसाई मत के भी बहुत से सम्प्रदाय बन गंथे हैं। एक सनातनी जो रोमन कैथालिक कह सम्प्रदाय बन गंथे हैं। एक सनातनी जो रोमन कैथालिक कह स्वाप्त है।

## ईसाई मत के सिद्धान्त

ईसाई मत में कोई नवीन बात नहीं है इस मत के सम्पूर्ण सिकान्त कुछ शब्द और अर्थ के परिवर्तन से अपने से पहिसे मतों से बने हैं। जिनमें बोद्धमत और यहूदी मत की बहुत सी बातें हैं। ईसाई मत की जा सब से असम बातें हैं वे बोद्ध मत से अयों की त्यों मिछती हैं।

## मूल सिद्धान्त

(१) बाईबिस में ईश्वर का बान है और म॰ ईसा ईम्बर भी हैं, उसके पुत्र भी हैं और इसके दूत भी हैं।

- (२) विना विपतस्मा लिये ईसाई नहीं द्वासकता बाहे कितना ही धर्मारमा है।
- (३) यह मर्स पिता, पुत्र और पवित्रात्मा के बैत को मानता है।
- (४) पापों की गडरी म॰ ईसा स्ली पर चड्ते समब डे गये थे, इसलिये ईसाई होते ही सारे पाप नहीं रहते।
- (४) परोपकर करना इस मत में सब से अच्छा कर्म माना जाता है।

# ईसाई मत और हिन्दू मत की समता

- (१) ईंसा कुमारी से हुये थे, कबीर विधवा के पैट से हुये थे।
- (२) रामानन्द और कबीर की भाँति ईसा के भी बारह शिष्य थे।
- (३) म॰ ईसा और शंकर स्वामी की बहुत सी बार्टे मिलती जुडती हैं।
  - ( ४ ) दोनों मतों में गड़बड़ाणार्थों में भरी पड़ी हैं।
- (४) ॡ्रथर की जीवनी स्वामी द्यानन्द्जी की जीवनी से बहुत मिरुती है।
  - (६) दोनों मतें। में त्रैत वाद है।
- (७) दिन्दू जिसको सन्त कहते हैं उसे ईसाई सेन्ट कहते हैं। दिन्दू देवी के मन्दिर की गिरिजाघर और ईसाई अपने सब मन्दिरों को गिरजाघर कहते हैं।
- ( ) हिन्दुओं का पवित्र चिह्न क्रु स्वस्ति है और ईसा-इवा का पवित्र चिह्न + कास है।

### मुसलमानी मत

सन् ६०० ई० के निकट अर्थात् ५,9० ई० में पवित्र स्थान मक्के के पुजारियां के घराने में मुसलमानी मत के चलाने वाले इज़रत मुहम्मद का जन्म हुआ।

जो दशा स्तामी दयानन्द से पूर्व इस पुराय भूम की थी वह ह० मुहम्मद के समय में अरब देश की थी। ह० मुहम्मद पक फूटा श्रक्षर भी नहीं जानते थे पर देशाटन और सत्संग के कारण वे बड़े ही अनुभवी हेा गये थे। दिन रात उनके हृद्य जाति की दुईशा काँटे की भाँति खटकती रहती थी एक दिन इजरत ने अपने मन की बात अपनी खी ख़दीजा, अपने साले विराका और एक साधु उदास से कदडाळी इन तीनें। ने ह∙ मुह्म्मद् को पैगम्बर अर्थात् ईश्वर दूत ( अक्तार ) प्रसिद्ध कर दिया । सबसे पहिले इनकी स्त्री इनका भतीजा अली और दत्तक पुत्र जैद उनके मत में आये। मक्के को बळवान मूर्ति। पूजक जाति करेश ने मुसलमाना का बड़े २ कष्ट दिये । अबू बहुछ नामक एक कुरैशी ने सोमया नाम की मुसलमानी लीड़ी केर मारडाला। उमर नाम के एक कुरैशी ने हु॰ मुहम्मद को काट डालने की प्रतिझा की। इसी बीच उस की यह सूचना मिली कि तेरे बहिनाई और तेरो बहिन भी मुसलभान हो गये हैं। इस की सुनकर वह कोध में भरा हुआ दे नो के धारनें को चला पर वहां जाकर उसपर बहिन के उपदेश का पेसा पमाव पहा कि स्वयं भी मुसलमान हागयः और ह० मुहम्मद के चरणी में गिरकर अपने अपराध की क्षमा चाही जब करे**ी लोग अत्या**• चार करनेलगे ते। मुसलमान लाग इवश देश 🛂 चले गये। इवश के ईसाई राजा से क़्रैशों ने मुसलमाना का ांगा पर इम छोगेहैं ने करान में से ईसाई मत से सम्बन्ध रखने वाली कहानियाँ

सुनाकर राजा को अपना लिया था। स्वलिये राजा ने स्नको न दिया। कुछ काल के पश्चात् मक्के और मदीने वालों में युद्ध खिड़ गया। इसलिय ह० मुहम्मद मुसलमानों की साथ लेकर मदीने चले गये। और उनको अपने मत में मिलाकर मक्के वालों से लड़े अन्त में कई बार परास्त है। ने पर भी मुसलमानों की बिजय हुई और सारे अरब देश ने इनका मत स्वीकार किया।

हः मुह्म्मर ने भी ४२ मनुष्यों की एक समिति प्रवार के छिये बनाई। जिनमें से प्रसिद्ध मनुष्य यह थे।

(१) अब्बिक (२) उनका भतीजा उसमान (३) खदीजा का भतीजा ज्वोर (४) अब्दुलरहमान घनी ४) सम्बन्धी साद (६) ताले (७) खालिद (८) श्रलो (६) उमर।

इन्ही लोगों के। श्रसहाब अर्थात् संगत भी कहते हैं ह० अबूबक ने धन से बड़ी सहायता की जिसपर उनके। सहीक की पद्यी मिली। इन लोगों के परिश्रम, धैर्य्य और कछ सहन करने का यह फल हुआ कि यह मत धरब से बाहर कम. मिश्र पारस, तुर्क हथान मंगोलिया और काबुल आदि देशों में फैल गया। पर खंद की बात है कि मुसलमानों ने इस मत के फैलाने में तलवार के भय से बहुत सहायता जी थी। पर इस के साथ ही आदि में इन लोगों में त्याग और प्रेम भी बहुत था। किन्तु जब इन लोगों ने केवल अत्याचारों पर ही कमर बांध ली ता इनकी अवनति होने लगी। और ७२ सम्प्रदाय बन गये जिन में शीया और सुन्नी ही मुक्य हैं। इस समय इस मत के असंक्य सम्प्रदाय हैं।

## इसलाम की विशेषता

- (१७) ह्सर्वे मताबाळी के साथ बुरे से बुरा अत्याचार करनात्मी भर्मिमानके हैं।
- (२) कियों के सर्तात्व और सदाचार का इनके विचार में इस्ट्रिस्ट्र्स नहीं है।

इसलाम के सिद्धान्त

सम्पूर्ण कुरान में हु० मुहम्मद की जीवनी की छोड़ कर कीई नबीन बात नहीं है। सारे सिद्धान्त और कहानियाँ पार भी, यहुदी और ईसाई मत से लेकर इस प्रंथ की रचना की गई है। इस मत में नमाज विधि पारसी मत से। खतना यहुदी मत से हज अरब के मूर्ति पूजकों से छी गई है। हवन के स्थान पर इस मत में केवछ पशु बध ही रहने दिया है। मुसलमानों का ईश्वर ईसाई मत के ईश्वर से केवछ इस बात में बढ़ गया है कि चौथे आकाश के स्थान पर सातवें पर जा बैठा है। मुसलमान छोग ह० मुहम्मद को ईश्वर ही मानते है। इस मत में सब से बड़ी बात पकेश्वरवाद है, जिससे अन्य मतों को कुछ शिक्षा छेनी चाहिये।

मूल सिद्धान्त

- (१) एक ईश्वर ही उपास्यदेव है कुरान उसका वाक्य है ह० मुहम्मद उसके मित्र और दूत हैं। वे जिसकी स्वर्ग में भेजें जिसे चाहें नरक में भेज।
  - (२) नमाज़, राज़ा,दान, पशुबध और हज़ करना पंचयत है।
- (३) केवल मुसलमानी को और उनमें भी एक सम्प्रदाय को स्वग मिलेगा।
  - (४) तळवार से अथवा क़िली प्रलोमन से भी मत फैंडाओं ।
  - (४) मुर्चि का पुत्रना ही नहीं घरन बनाना भी महा पाप है।

# धर्म-इतिहास-रहस्य

# आठवां-अध्याय

## प्रक्षेप काल

२००० वर्ष पू० ई० से बैदिक धर्म के प्रचार तक

#### प्रस्तावना

संसार के सम्पूर्ण मतवाले अपने २ धार्मिक प्रंथों की सब से अधिक सचा और प्रमाण प्रंथ बतलाते हैं बहुत से मता में तो यहाँ तक कह डाला कि केवल हमारा ही धर्म प्रंथ ईश्वर का रचा हुआ है। एक समसदार मनुष्य इस चक्कर में पड़ जाता है। कि इन प्रंथों में से कीन सा ठीक है। इसी कारण बहुत से विद्वान जब तक इन प्रंथों में से किसी को बात को नहीं मानते तो वे नास्तिक कहलाने लगते हैं। पश्चिम के दार्श-निक विद्वान इंसाई मत और उसके मनुष्याकार खोंथे आकाश बाले परमेश्वर को नहीं मानते, मुसलमानों का एक सम्प्र-दाय और परम तत्त्वज्ञानी मोलाना कम हुरान को चर्रामान शिक्षा को नहीं मानता। वास्तव में यह लोग नास्तिक नहीं हैं, ये तो मनुष्य जाति के मुकुटमिंग हैं। आज जो मनुष्य जाति पाप और अत्याखार में फंसी हुई है, बह दोष महन

मतों के स्वार्थी आचाच्यों का है, जो अपने अपने लाभ और मान के लिये मनुष्य जाति को नरक में लेजाने की कुचेशा में इबे इये हैं जिन महापुरुषों ने यह प्रन्थ रचे और ये मत चलाये उनका छेशमात्र भी दोष नहीं है क्योंकि उन लोगों ने तो अनेक आपत्तियाँ सहन करके समयानुसार मनुष्य जाति को कस्याण के मार्ग पर डालने का यज्ञ किया था। यदि इन महापुरुषों के उपदेश में कुछ सार न होता ता कोई भी इनके मत का स्वीकार नहीं करता। संवार का प्रत्येक पदार्थ देश काळ और पात्र करके बुरा वा मळा बन जाता है। इस विषय में यह सन्देह भी इआ करता है कि यों ता पिडारियों और ठगों ने भी कभी अपना क्षा भारी संघटन बना लिया था तो क्या उनके नेता भी धर्मातमा ही है। यदि हमारे मित्र बुद्धि से कुछ काम लें ते। यह बात समभ में सहज ही में आजाती है यदि इन ठगों और पिडारियों के नेता छोग परस्पर स्वार्थत्याग, सद्व्यवहार, विश्वास और प्रेम तथा सहातुभूति का परित्रय म देते ते। भला यह सगठन कब हा सकता था। यदि आपने इतिहास भी कुछ पढ़ा है ते। अप को ज्ञात होगा कि इन विद्वारियों का नेता इतना स्वार्थ त्याची भा कि जिस समय वह अपने नगर सम्भल से सरकारी से बाब नौकरी करने चला . ते। उसके पास केवल पक रोटी थी एक अर्जार ने उसमें कुछ भाँगाताइस नेता (अमीरखां) ने वह रोड़ा ककार को दे ढाली और आप सारे दिन भूमा रहा। अमीरखाँ का स्वार्थ त्याग और उसकी लेगों से सहानुभूति यहां तक बढ़ी हुई थी कि जब किसी कारण अप्रसन्न होकर अंग्रेजी नौकरी होड़ी ते। इसके साथ पलटन के बहुत से सैनिकों ने भी बीकरी छोड़ दी थी। अन्त में जब उसका जीवका का इस बचाय न सभा ते। खुट मार करने सगा था। शक्तओं में जब

परस्पर स्वार्ध त्याग विश्वास आदि अच्छी बातों का अभाव हो जाता है तमी वे नष्ट भ्रष्ट हो जाते हैं। श्रथवा उनको जब किसी ऐसी शक्ति का सामना आ पड़ता है जो इन सद्गुणों में इन दस्युश्रों से बढ़ी चढ़ी होती है तो उस समय यह लाग नष्ट हो जाते हैं।

हिन्दू मुसलमानों से क्यों पिटे ? उसका यही कारण था। मुसलमान मराठों और घीर सिक्खों से क्यों पिटे ? उसका ु यही कारण था भारतवर्ष के अंग्रेज़ क्यों राजा बने उसका यही कारण था। जिन लेगों के मस्तिष्क में यह बात घुसी हुई है, कि यवनें। ने अत्याचार से और श्रंधेजों ने केवल घेएले से राज्य लिया था यह उनकी भूल है। पापी के मुकाबले में धर्मात्मा का घोखा भी घर्म ही हो जाया करता है। यदि भारतवासी धर्म परायण होने से पूरे शक्तिशाली होते ता यवनों का साहस भी अत्याचार करने को न होता। यदि भारतवासी अधिक बुद्धिमान् होते तो उनके सामने श्रंग्रेज उसी प्रकार क्टता को भूळे जाते जिस प्रकार चाणक्य के सामने राक्षस भूल गया था। और जिस प्रकार ऋष्ण के सामने युद्धविद्या का महान् पंडित और नीतिकुशल द्रोणाचार्य्य भी खाया गया था। धर्मात्मा तो कभी पापियों के अत्याचर की आँखों से भी नहीं देख सकता निस्सन्देह आहस्य, प्रमाद, विषयभाग में फँसे हुये और केवल माला सटकाने, कथा कराने वाले और निमन्त्रण खिलाने को ही धर्म समस्रते वाले ढोंगी अवश्य ही अत्याचार सहा करते हैं।

इस बात की हृदय से निकाल दो कि भ्रमीतमा लोग दुःख सहा करते हैं, उन्हीं पर अत्याचार हुआ करते हैं। मेखे लोगो! धर्मातमा के लिये तो दुःख और अत्याचार भी सुखदायी है। जाते हैं। दुःख और अत्याचार तो दनसे इतने डरते हैं कि



बनके पास भी नहीं फटकते हारकर वे धर्मात्मा ही उनके पास जाकर और अपनी धर्माग्न से उन्हें जलाकर सुख की योनि में परिवर्षित कर देते हैं। निश्चय रक्खा चाहे चन्द्रमा से अग्नि की वर्षा होने लगे, सूर्य से वर्फ के पर्वता की वर्षा होने लगे पर शास्त्र का यह बचन कभी असत्य नहीं होसकता कि—

#### सत्यमेव जयते नानृतम ।

ं अर्थात् सत्य की ही विजय हे।ती है असत्य की नहीं। भगवान् मनुका यह बचन कभी झूड़ा नहीं हे। सकता कि—

धर्म एव इतो इन्ति, धर्मो रक्षति रक्षितः ।

संसार मं जो मत मतांतरों के नाम से पापों की बृद्धि करके धर्म के नाम के। कलि द्वित कर दिया है, उसका कारण यह है कि यह प्रंथ अथम तो महापुरुषों ने रचे ही। एक विशेष काल तथा परिस्थित के लिये थे, दूसरे इनका वह सद्या व्यक्त्य भी कराल काल ने नहीं रहने दिया। जिस प्रकार एक सीते का आगे चलकर मेला होना अनिवार्थ्य है, इसी प्रकार इन प्रंथों का अष्ट होना भी अनिवार्थ्य है। जिस प्रकार भौतिक जल का सोता, अपने उपादान कारण, प्रकृत्ति के परिवर्तन शील गुण सं विवश है। इसी प्रकार यह प्रंथ भी प्राकृत्ति ज्ञान का एक अंग होने से अष्ट होने से विवश है। इस प्रथाय में इम यही सिद्ध करेंगे कि संसार के किसी मत का प्रंथ भी इस समय मानने के योग्य नहीं रहा क्योंकि उनमें से कोई भी प्रंध अपने आदिम स्वरूप में नहीं रहा क्योंकि उनमें से कोई भी प्रंध अपने आदिम स्वरूप में नहीं रहा। केवल वेद भगवान ही सब प्रकार से मानने के योग्य हैं।

### श्राय्ये-ग्रन्थ

त्रार्ष ग्रंथ बौद्ध जैन तथा पौराणिक प्रथ किस लिबे प्रमाण ग्रंथ नहीं रहे, इस विषय पर हम पिछले मार्गों में मली प्रकार प्रकाश डाल चुके हैं पर बड़े खेद की बात हैं कि भोड़े मनुष्य इस समय भी ग्रंथों का अपवित्र कर रहे हैं वे लोग इसी में प्रम रक्षा समझें बैठे हैं। पर यह उनका श्रहान है।

सन् १९१४ ई० में जब यो हप का महायुद्ध खिड़ा तो इस समय से अन्त तक जर्मनों की निरन्तर विजय होती रही, यहि प्रेसीडेन्ट विलसन जर्मनों की घोखा न देते तो अवश्य ही जर्मनों की विजय होती। यह घोखा करके तो विलसन ने अमेरिका को अविश्वास पात्र ही बना दिया, वास्तव में बात वह थी कि जर्मनों की शक्ति ही निरन्तर सारे संसार से लड़ते र श्लीण होगई थी, इसीलिये वे इस घोखे में आगये थे नहीं तो वे कभी न आते। जर्मनों की विजय के दिनों में कलकते के प्रेस में भविष्य पुराण लागा गया तो उसमें यह लिख मारा कि बर्झन देश अर्थात् जर्मनी का राजा भारत वर्ष में आकर राज्य करेगा। प्रसिद्ध समाचार पत्र भारतिमत्र ने इस पर एक बड़ा भारी लेख लिखकर उस प्रेस के स्वामी को लताड़ बतलाई।

## तौरत प्रमाण नहीं है

- (१) यह पुस्तक ह० मूसा से पीछे लिखी गई थी, फिर वक़्ते सुसर की मार काट के समय में बिस्कुल नष्ट होगई।
- (२) फिर ईसा से २०० वर्ष पूर्व अज़ीज़ नवी अथवा शमऊन सादिक ने सुनी सुनाई बातों के आधार पर छिखी थी।
- (३) फिर सेरिया इन्टोकस की मारकाट में विलक्क ल

- (४) किर ईसा से ६४ वर्ष पूर्व यहूदीमका बीस ने सुनी सुनी सुनाई बातों के आधार पर छिसी।
- (५) इसी प्रकार सम्राट तीतस ने इसको जहसल के साथ नष्ट कर दिया।
- (६) इस से ६५ वर्ष पदचात् यहूदी विद्वानी ने कुछ पत्रों और बातों के आधार पर लिखा।
- ( ७ ) इसके साथ ईसाई मत की चोटों से बचने के लिये भी प्रक्षेप किये।

श्राज कल यह तौरेत मिलती है जिस की यहूदी लोग मुसा के द्वारा ईश्वर की बाणी बतलाते हैं।

#### फल

किसी भी समभदार के। इस पुस्तक पर विश्वास नहीं हो सकता। और भविष्य में यह मत कदापि उन्नति नहीं कर सकता।

## बाईबिल प्रमाण नहीं है

- (१) ९ इंजील तो ईसा के जीवन ही में उनके चेलों ने छिखी। उनकी प्रस्पर विरुद्ध बातें ही इस बात को सिद्ध करती हैं कि ईसा ने उनकी जांच भी न की थी. वरन् इन लोगों ने जो मन में आया वहीं लिख मारा है शेष तीन इंजीलों को छोका, मरकस और युह्ना ने ईसा की मृत्यु के पीछे लिखा था।
- (२) सन् १६२७ ई० में नोरिटन महाशय लिखते हैं कि पिह्लों एक ही इंजील थी। शेष ११ पीछे लिखी गई हैं। वर्च-मान इंजीलों की शैली ही इस बात को सिद्ध कर रही है कि इनके लेखक ईइवरीय झान के अधिकारी नहीं हैं। वरन् वे तो पेतिहासिक विधि के अनुसार देखी और सुनी बातों को एक इस रहे हैं।

- (३) १२ इजीकों सं भिन्न १३० पुस्तक और हैं जिनके ईश्वर ज्ञान होने के विषय में स्वयं ईसाई लोगों में बड़ा मत भेव है।
- (४) मर्चा की लिखी हुई इवरानी भाषा की इंजील आज नहीं मिलती। वर्चभान इंजील को डाक्टर विलियमस और प्रसिद्ध सम्प्रदाय यूनीटेरियन के ईसाई प्रक्षिप्त सिद्ध करते हैं।
- (५) मरकस की इजील भी इसी प्रकार नहीं मिलती, और वर्त्तमान प्रक्षित है।
- (६) लोका के देश और भाषा का भी अभी तक ठीक २ पता नहीं चला।
- (७) युद्धा के नाम से जा इंजील आज कल प्रचलित हैं बह १०० ई० में लिखी गई है उसका लेखक उसे स्वयं ईश्वर ज्ञान नहीं मानता।

मि० स्टाडसन लिखते हैं कि यह तो अलेकजेन्डरिया के एक विद्यार्थी के हाथ की लिखी हुई है।

- (८) सन् ४०० ई० में जब महापुर्द्धों के नाम से इंजी छें एकत्र की गई ते। सी से ऊपर इंजी छें आगई थीं। और पत्र ते। असंख्य ही आ गये थे।
- (६) पादरी फिंडर साहब तौरेत और बाईबिल में एक लाख परस्पर विरुद्ध बातें सिद्ध कर चुके हैं। दूसरा विद्वान, डेढ़ लाख और तीसरा दस लाख तक इस संब्धा का है जाता है।

#### फल

इसीलिये पश्चिमी विद्वान् इसको नहीं मानते इसीलिये गिरजे खाली हो रहे हैं। कुरआन प्रमाण नहीं है

(१) जिन तौरेत और बाईविलादि की बातों से यह प्रम्य बनाया गया वे आप ही प्रमणित न थे। आज भी कुरआन की बहुत सी बात विल्कुल इन्हीं प्रथों से ली हुई सिद्ध हैं।

(२) ऐसी दशा में जब कि ह० मुहमम्बद एक शक्षर भी महीं जानते थे तो कुरआन के लेखकों अथवा उसको कंठ करके रक्षा करने वालों ने मनुष्य की प्रवृत्ति के अनुसार क्या २ परिवर्त्तन नहीं किये हैं। । इसका अनुमान विद्वान् लोग स्वयं छगा सकते हैं।

(३) यह प्रंथ ह॰ भुइम्मद के जीवन में नहीं लिखा गया। इस समय लोग कंठ कर लेते थे, श्रथवा पत्थरी और पत्तों पर

लिख लिया करते थे।

- (४) आस्मा के घोर युद्ध में जब बहुत से कारी अर्थात् कंठ करनेवाले मारे गये तो हुं अबूबक सहीक को बड़ी चिन्ता हुं। उनकी आजा से लोग निम्न २ स्थानों से आयतें (धाक्य) एकत्र करके लाये। सुरते तीवा की एक आयत अबी करीमा उलारी के सिवा किसी के पाज न मिछी थी। इन आयतों के द्वारा कुरआन का सम्पादन कार्य्य भी हुं अबूबक ने अपने हाथ में रकखा और किसी का पास भी न फटकने दिया। तैयार होने के पश्चात् भी यह पुस्तक उन्हों के पास रही। इसकी केवल एक ही कापी कराई गई थी। यदि वे चाहते तो और भी कापी करा सकते थे। इसके कुछ काछ पश्चात् वे मर गये ता यह कापी पुत्री अफ्रीका के पास रही हम नहीं कह सकते कि कितनी आयत रह गई अथवा बढ़ गई शिआ सम्प्रदाय के छोग हु अबूबका हि पर कई बड़े गहरे आक्षेप करते हैं।
- (४) इ० उलमान के समय में कारियों में बड़ा मत भेद हुआ। सबके सब अपने ही पाठ और सिद्धान्त की शुद्ध और

दूसरों के पाठ की अशुद्ध कहते थे। ह॰ उसमान ने कुछ विद्वानों की सम्मति से उसी पहिली कापी की मंगाया। और शेष कापियों को जला दिया। इतिहास की यह घटना सिद्ध कर रही है कि उस कापी के रक्षित रखने में क्या रहस्य था। जो सोग पुराने पाठ को शुद्ध कहते थे वे नवीन पाठ को अवश्य ही अशुद्ध कहते। हम नहीं जानते कि पहिली कापी के तैयार है। जाने के पश्चात् ही नेताओं ने सब कापियों का पाठ क्यों नहीं ठीक करा दिया। इसमें उनको य्या भय था। इसी लिये कुछ मुसलमान यिद्धान वर्त्तमान कुरआन को बयाज़े उसमानी अर्थात् उसमान की ने।ट बुक तक कहते हैं। नऊज़ विद्धाह मिनहा।

- (६) तफ़सीरे हुसेनी तथा वैज्ञावी से यह बात सिद्ध होती है कि कुरआन में बहुत ही परिवर्तन, परिवर्द्धन और परि शोधन हुआ है।
- (५) शाह अबदुल अजीज ते। फा लिखते हैं कि कुरान में शीआ लोगों ने बड़ी गड़बड़ की है। शीआ से। ग कहते हैं कि यह सब करतूत सुन्नियों की है।
- (प) मकीनी कहता है कि दे तिहाई कुरान नष्ट हो गया और एक तिहाई कुरान अब है। यह १७०० आयती को मानता है।
- (९) जलालुद्दीन स्पृती जनावा आयशा से रवायत करता है कि द० मुद्दमद के समय में सरतुल अखरब दो सा आयतों से पढ़ी जाती थी। कुरआन की ६ सुरतों में नासिख आयतें हैं ४० सुरतों में मंसुख आयतें हैं और २४ सुरतों में देगों प्रकार की हैं। इन बातें के अतिरिक्त विद्वार लोग सुरत, आयत, शब्द और अक्षर की संख्या में भी बहुत ही मत भेद रखते हैं।

(१०) कुरकान में एक बात भी ऐसी नवीन और झान से सम्बन्ध रक्षनेवाली नहीं है जिस को ईश्वर झान ते। दूर किसी विद्वान का भी झान कह सकें। सारे कुरकान को पढ़डालो उस में दूसरे मतवालों को हानि ही पहुंचाने के लिये प्रलामन दिये गये हैं। अथवा ह० मुहम्मद की जीवनी का कुछ फाटो खींचा गया है।

#### फल

कोई समभदार वर्तमान कुरआन की शिक्षा की नहीं मानता। यही कारण है कि अरबादि देशों में इस मत की महिमा घटती जाती है भारत के मुसलमान हिन्दुओं की हट पर कहर बने हुये हैं। जिस दिन हिन्दुओं का अज्ञान दूर हो जायगा उसी दिन यह लेगा भी के भक्त होकर उनके पार्द है। जायगा उसी दिन यह लेगा भी के भक्त होकर उनके पार्द है।

## वेद भगवान ही स्वतः प्रमाण हैं

- (१) सम्पूर्ण सम्प्रदाय के ब्राह्मण चाहें परस्पर बहुत मत रखते हैं, पर वेदों को तो वे यहां तक स्वतः प्रमाण मानते हैं कि उनमें से पुराने विचारों के मनुष्य तो हमारे इन वेद विषयक बाहरी प्रमाणों को भी वेदों का अपमान ही समस्रते हैं। जिस किपल को विचार शून्य लोग वेद और ईश्वर का विशेधी बतलाते हैं वह बात २ में वेद का प्रमाण दे रहा है। सम्भव है विद्वान लोग इस विषय में उत्तर पक्ष और पूर्व पक्ष की शंका करें ते। उनकी सेवा में सिवनय निवेदन है कि सारे सांख्य दर्शन में दोनों पक्षों में वेद के प्रमाण का खंडन कहीं नहीं किया।
  - (२) मैक्स मूलर-चार सहस्र वर्षों से अर्थात् आदि से अब तक वेदों में एक स्वर की भी अशुद्धि नहीं हुई।

- ( 🖣 ) आयर-जिस आइचर्या जनक उपाय से ब्राह्मणीं ने वेदों की रचा की है उसकी संसार में उपमा भी नहीं है।
- (४) मि॰ केगी-कम से कम चार सहस्र वर्ष से बास्तव में वेद्रों में कुछ परिवर्तन नहीं हुआ।
- ( प्र ) अलबेरूनी-ब्राह्मणां ने वेदां की रक्षा बड़े २ अच्छे उपायों से की है।

## अन्तिम निश्चय

वेद ही स्वतः प्रमाण हैं और योख्य के लोग ता उपनिषदीं पर ही मोहित हो रहे हैं।



#### 11 30 11

# धर्म-इतिहास-रहस्य

# नवां-अध्याय

## भविष्य काल

सन् १९२४ ई० से फू अज्ञात समय तक

#### प्रस्तावना

वर्त्तमान युग शिक्षा का युग है। इसिलये विद्वान लोग भविष्य में उसी मत को मानगे जो सब प्रकार से संतोषप्रद हो अब वह समय नहीं रहा जब कि भोले भाले मनुष्य दो चार औषिधियों के जानने वाले मनुष्य को ही ईश्वर मान लेते थे अब यह समय दूर छद गये जब कि सीधे मनुष्य मदारियों को भी छोटा, मोटा खुदा कहकर उलटे उस्तरे से ही मुंड जाते थे।

## मनुष्य क्या चाहता है

संसार के सम्पूर्ण मनुष्यों के सामने एक यही प्रश्न है कि सुख किस प्रकार मिल सकता है ?

वैदिक काल में इम सिद्ध कर चुके हैं कि उस समय यह प्रदन् अवदय था पर इस के साथ ही इसका उत्तर भी था

्यामे चलकर आपने यह भी हेला होगा कि यह प्रभाते। वैसा ही बना रहा पर इस का इल उत्तरी तर कठित है ता गया। धर्मात्मा छोगों ने अपनी याग निदा की भंग करके शास्ति के समुद्र तक जाने के जा २ मार्ग बताये. उन्हों ने कुछ दूर तक ते। अशान्ति के गढ़ों में गिर कर मरने से अवदय बचाया, पर उस से आगे बलकर मनुष्य समाज अञ्चानान्धदार के कारण यह निइचय नहीं करसके कि अब कौन से मार्ग पर चलें, जिलका फल यह हुआ कि वे अशानित के गड़ों में पड़े हुये भी अशाना-न्धाकार में शान्ति समुद्र समभ कर दूसरे मनुष्यों का भी उन्हीं में डालने के लिये चिल्लाने लगे। ठोक इसी समय पश्चिम दिशा में. सबेरे के समय एक बड़ा ही प्रकाशवान तारा दिखाई दिया । उसके थोड़े से प्रकाश में कुछ सुभते हुये मनुष्यों ने इतना जान लिया कि यह ता गढ़े हैं, शान्ति का समुद्र और ही है। अभी यह बात निरुत्तय भी नहीं हुई थी कि उस समुद्र तक जाने का कौन सा मार्ग है, ठीक इसी समय सुख्य की किरनें भी कुछ २ प्रकट होने लगी थीं, उनके प्रकाश ने एक ब्रह्मचारी ब्राह्मण ने लोगों को शान्ति समुद्र का मार्ग बता दिया पर लोगों की उस समय तक विश्वास नहीं होगा जब तक कि सर्यं का प्रकाश भली प्रकार न फैलने छगेगा।

आज कल पश्चिमी शिक्षा ने सारे मतों से अश्रद्धा उत्पन्न करदी है। संसार के सम्पूर्ण विद्वानों के सामने इस समय यह प्रश्न है कि अब तक यह जितने मत फैले वे ठीक नहीं हैं, इस लिये अब किसी पंसे मत की स्वीकार करना चाहिये जी जीवन से सम्बन्ध रखने वाले सारे प्रश्नों की सहज ही में हल करदे। जिस्स प्रमेशवर ने अपनी हिपा से संसाह के एक से अच्छे एक प्रदार बनाये हैं। जिस्से इस अश्रक्ष जीव के अनेक प्रश्न कर हैं। किये हैं, बही इस प्रश्न की इस हर, इक्ता है। इस्टिडिये

के गों ने अपने २ मतें के प्रंथों को इंश्वर छत कहकर फाँसना चाहा है पर विद्वान् लेग उनको इंश्वर का झान इसिळिये नहीं मानते कि उन में वे विशेषण नहीं हैं जो पूर्ण झान में होने चाहियें। वे यह भी जानते हैं कि इन मत वालेंग ने उसी एक वाक्णी को नई २ रंगीन बे।तलें। में भर रक्खा है।

## ईश्वरीय ज्ञान के लच्चण

- (१) जिस प्रकार संसार के अन्य आवश्यक पदार्थ सृष्टि के म्नादि में दिये गये हैं इसी प्रकार वह शान भी आदि में देना चाहिये, जिस से किसी के साथ अन्याय न हो।
  - (२) वह ज्ञान पूर्ण हो, उसकी भाषा भी सर्वाङ्ग पूर्ण हो।
- (३) उसमें देश विशेष, काल विशेष अथवा व्यक्ति **विशेष** से सम्बंध रखने वाली श्रटना न हो।
- (४) वह संसार में शांति फैलाने और जीवन समस्या की पूर्ति करने में सब प्रकार समर्थ हो।
  - (४) वह सब प्रकार प्रमाणित हो।
  - (६) उसके नियम सृष्टि पर पूरे २ घटते हैं।
  - (७) उस 🕏 परस्पर विरुद्ध बातें ने भरी हैं।।
  - (६) उस में अनावद्यक बार्ते न हों।
  - (६) उस में जो बातें हैं। वे अटल हैं।।
- (१०) उस म कुछ विलक्षणता अवस्य है। उसके जानने और उपयोग से संताप भी भिळता है।

#### निश्चय

इस बात का निश्चय विद्वान् स्वयं करकें कि बहु बातें बेदा के सिवा किसी अन्य धर्म पुस्तकक पर भी बट सकती . हैं अध्या नहीं बट सकती।

# सम्पूर्ण धर्म संश भी मानते हैं

- (१) इस बात की हम भली प्रकार सिद्ध कर चुके हैं कि भारतवर्ष से जितने मत निकल वे तो सबके सब वैद्कि धर्म की शिक्षा देते हैं।
- (२) पारसी लोग भी यही मानते हैं कि इंड्वरीय झान चार प्रथों में पहिले ही प्रकट हो चुका है।
- (३) यहूदी लाग भी चार ही पुस्तकों मं ईदवर का बान बतलात हैं।
  - (४) ईसाई छोग भी यही कहते हैं।
  - (५) मुसलमान भी यही मानते हैं।

#### समाधान

अन्य मतां की ती विवश होकर यह बात माननी पड़ेगी कि वे चार पुस्तक वेद ही हैं। पर मुसलमान यह भी कह सकते हैं कि वह चार प्रंथ, तौरेत ज़वर बाईबिल और कुरजान हैं। सो वे इस पेच से बाहर नहीं निकल सकते, क्यों कि जो तौरेत आदि प्रंथ उन लिये प्रमाण हैं उनकी यह बात भी उनके लिए प्रमाण होगई कि चारों वेद ही इंश्वर का ज्ञान हैं। यदि वे यह कहें कि प्रक्षिप्त होने से यह प्रमाण नहीं रहे तो इस दशा में भी चारों वेदों वाली चात तो एक हाने से प्रमाण हा ही सकती है। यदि इस पर भी वे न माने तो प्रक्षित्त होने और ईश्वरीय बान के लक्षणों के विरुद्ध होने से नकी कुरआन की ब्राइजीय से भी अवस्य हाथ घोना पड़ेगा। इस पर भी वे इस शिक्षा को त्याग कर गी माता के मक्त न वने तो यह उनका हुठ धर्म और अध्म है।

## सच्चे विद्वान् भी यही कहते हैं

(१) अल्बेबनी कहता है कि हिन्दुओं का झान रक्ष, कुप्रधा, मूर्णि पूजा और बहुदेव वाद के गोबर की माँद में दब गया है।

(२) फैज़ी, अबुलक्रज़ल, अकबर, रहीम और दारा

शिकोह वैदिक धर्म को ही ठीक मानने थे।

(३) जो मुसलमान स्फी होते हैं वे जब पूर्ण तस्व ज्ञानी होकर फनाफिल्लाह की पदवी प्राप्त कर लेते हैं ते। वे कुरआन की शिक्षा को नहीं मानते वरन् उपनिषद् और वेदान्त की मानते हैं।

(४) बीद्ध भिन्नु धर्मपाल भी बीद्ध धर्म की बैदिक धर्म

के अन्तर ही मानते हैं।

(५) मैक्समूलर तो ईश्वर से प्रार्थना ही अगले जन्म में वेद पढ़ने की करते थे।

## संसार की परिस्थिति भी यही कहती है

- (१) येाकप के विद्वान् ईसाई मत की त्यागते जाते हैं। उनकी देखा-देखी जनता भी त्यागती जाती है। जिन गिरजाधरों में किसी समय बैठने की स्थान मी नहीं मिलता था, आज वे सून्य पड़े हैं। येाका के विद्वान् उपनिषदों की सब से अच्छा बतलाते हैं। सन् १६२२ ई० में एक ईसाई विद्वान् ने अपने मत वालों की यह सम्मति दो थी कि वे उपनिषदों की अपनालें तो बड़ा अच्छा हो।
- (२) तुर्क और ईसाई मुसलमान जो कुछ शिक्षित हो गये हैं, वे इसलाम की मुख्य बातों के भी विरोधी होते जाते हैं। जैसे ज़िलाफ़त, परवा, बहु विवाह।

- (३) संसार के प्रतिष्ठित मुसलमान तेलाक, मिहर, परक्पर चिवाह और इसलामी शरह के दायभाग आदि से बहुत दुवा हैं।
- (४) मूल इसकाम से लोगों का अब इस सम्बन्ध नहीं जो इस उत्साह दिखाई देता है, वह सब आर्थिक और राजनैतिक मार्चों का आवेश भाव है।
- (४) जापान में निशिदा नाम के महात्मा छोगों की चैदिक धर्म के सिद्धान्तों पर चलाने का उपदेश दे रहे हैं। उनके विचारों का प्रचार बहुत हा बढ़ रहा है।
- (६) संसार में इस समय १००० मत हैं अर्थात् तीन बढ़े २ मतों के स्थान पर ते। शून्य रह गये हैं केवल एक मत का ही जातीय मान रह गया और उसका स्थानीय मान सहस्र गुणा हे। गया।

# महापुरुषों की भविष्य वाणी भी यही कहती है

#### प्रथम भविष्य वाणी

महातमा टालस्टाई कहते हैं कि सन् १९२४ ई० में पशिया से एक नवीन सभ्यता की लिये हुये मत फैलेगा, उस मत का बह भा सिद्धान्त होगा कि ईश्वर और प्रकृति नित्य पदार्थ है। उसका प्रचारक मंगोल वश से होगा।

#### दूसरी भविष्य वाणी

महात्मा पण्डोजैक्सन डेबीस कहते हैं कि सम्पूर्ण मत आर्च्यसमाज की मही में एक दिन मुक जावेंगे।

#### तीसरी भविष्य वाणी

मि॰ पडक्ज़ कहतं हैं कि अंसार की मानी सम्यता में भारतवर्ष ही पूरा २ साथ होगा।



#### न्नोशी भविष्य वाणी

पुरक्षा के किया है कि कि कि की की अवतार लेकर अवर्ष का अवा और भूमें का उद्धार करेंगे। पुराणों में जो सम्मल समूद बहुत्या है कदाचित् यह इलेप है। अर्थात् वे महापुरुष उस नगर में होगें जो सब प्रकार ने मला होगा, अर्थात् जहाँ की परिस्थित उनके येग्य होगी।

#### पाँचवीं भविष्य वाणी

बाईबिल में लिखा है अथवा ईसाई कहते है कि ह० ईसा पृथ्वी पर आकर किर धर्म का प्रचार करेंगे।

#### छटी भविष्य वाणी

मुखलमान कहते हैं कि १४ वीं शताब्दी में अर्थात् इसी शताब्दी में इसलाम मिट जावेगा। इसी शताब्दी में हज़रत में इदी आकर लोगों को उपदेश करेंगे उनके पश्चात् कोई नवी क (प्रचारक) न होगा और फिर इसी शताब्दी में प्रलय हो। आवेगी।

भविष्य वाणी और समाधान

इन भविष्य वाणियों में कैवल मुजलमानों की भविष्य वाणी ही लोगों को सीमा वद्ध होने के कारण कुछ अम में डाल रही है। इसलिये इस पर भी प्रकाश डाले देते हैं।

(१) यह बात तो हम अभी सिद्ध कर खुके हैं कि इस-लाम का तेल तो समात होगया कंवल श्रन्तिम लगरें ही अपना प्रकाश सारी बच्ची के जल उठने से दिखला रही हैं। इसलिये इसलाम अवस्य ही । ४ वीं शताब्दी में मिट जावेगा इसको झूटा सिद्ध करना इसलाम की अप्रतिष्ठा है।

(२) १४ वीं शताब्दी यह शब्द दिलष्ट है अर्थात् इसके दो अर्थ हैं एक तो प्रचित्त शताब्दी दूसरे शताब्दी का परिभाषिक अर्थ समय की बड़ी संख्या अर्थात् मत्वन्तर भी हो सकता है। अपढ़ छोगों में १०० की संख्या ही बड़ी से बड़ी संख्य होती है हज़रत के समय में अरब देश के छोग बिछकुछ ही असभ्य थे, उनकी भाषा का शब्द सद फारसी भाषा के सद (०००) हो गया था। यह बेति तो पश्चिमी बिद्वानों ने सिद्ध करड़ी है कि सम्पूर्ण भाषाओं में सौ से अधिक संख्या की परिभाषायें संस्कृत से ही छो गई हैं। किसी ने तो सम्पूर्ण ही संस्कृत से छी हैं। आज भी हमारे देश के छोग बहुत बड़ी राशि को अपनी परिभाषा में सैकड़ों के शब्द से प्रकट करते हैं। इसिछिये यह बात सिद्ध हो गई कि सदी जब्द का अर्थ केवछ परिभाषा में काल की बड़ी राशि अर्थात् मन्वन्तर है। यह बात सभी बिद्वान् जानते हैं। १४ वें मन्वन्तर में ही प्रछय होनी आरम्भ हो जाती है। इस छिये इस बात को भी झूँडा सिद्ध करना इसछाम का अपमान है।

- (३) मेंहदी शब्द का अर्थ केवल विशेष सुधारक (हिन्सू बत करने वाला) है। यह किसी का जातीय नाम नहीं। इस लिये इसको भी ठीक ही समभो।
- (४) जीवन मुक्त छोगों में द्वेत नहीं रहता। इसिस्टिये ईसा, इष्ण और कलिकीजी को एक ही जानो।
- (४) यह बात भी ठीक है कि ह० मुहम्मद के पीछे कोई नबी अर्थात् नवीन मत को चलाने वाला, इस शिक्षा युग में न हो सकेगा।

#### ॥ ॐ॥

# धर्म-इतिहास-रहस्य

# दसवां-अध्याय

#### प्रचार-काल

सन् १९६५ ई० से अज्ञात समय तक

#### प्रस्तावना

संसार में सनातन वैदिक धर्म अथवा अहिसा का प्रवार करने के लिये सब से पहिली बात यह है कि हम अपने विवारों के दासरव से स्वतन्त्रता प्राप्त करें। जो मनुष्य स्वयं अपनी इटेवों के बन्धन में पड़ा हुआ है, वह दूसरों को क्या मुक्त कर सकता है। हम लोगों में सब से बड़ी धुराई यह समा गई है कि जिस बात की हमको टेच पड़ी हुई है हम लोग उसी को धर्म माने बैठे हैं।। श्रीमद्भागवत्गीता में भगवान अर्जुन के लिखे बार २ यही उपदेश दे रहे हैं कि हे अर्जुन संवार में पाप और कुछ नहीं है, पाप तो केवल लिस होने अथवा किसी बात की टेच के बन्धन में पड़ जाने का ही नाम है।

बहुत से विद्वान् जो कर्म को साधारणतः बन्धन मानते हैं, बह बात ठीक है, क्योंकि कर्म से वासना बनती है। और यह बासना ही देव —िलत होने का मुळ स्वक्ष है। इन लोगों का बह आशय न था कि लोन कर्म ही न करें, मला यह कैसे हो सकता है। कर्म तो जीवन का ही नाम है। यदि यह बात होती, स्वयं शंकर स्वामी ही धर्म प्रवार के अगड़ों में क्यों पड़ते वैदिक-धर्म के सार गीता में तो बार २ कर्म का ही उपदेश दिया गया है। शंकर स्वामी का आशय यह था कि तुम निक्काम कर्म करो, नहीं तो फल इच्छा के दाब होने से स्वतन्त्रता की चरम सीमा मुक्ति को कभी नहीं वा सकते। बुरे कर्मों में लिस होना तो मदा अनर्थ का मुल होता ही है पर शुभ कर्मों में लिस होना तो मदा अनर्थ का मुल होता ही है पर शुभ कर्मों में लिस होना भी मुक्ति में बाधक है। हां बह ठीक है कि वह स्वर्ग का कारण अवह्य होता है किन्तु निक्काम कर्म करने की दशा में यही शुभ कर्म स्वर्ग प्राप्ति में और भी अधिक सहायक होते हैं, और साथ हो परमणद मुक्ति की ओर भी ले जाते हैं। इसिलये यही बात सम्पूर्ण शासों का सार है कि:—

(१) कर्म ही मनुष्य का जीवन है पर

(२) किसी कर्म में लिप्त होजाना ही पाप है।

कर्म का यह सिद्धानन केवल पारलीकिक विषय के लिये ही नहीं हैं वरन् लीकिक कर्मों के विषय में भी वैसा ही अटल है। बहुत से विद्वान् जो इस भ्रम में पड़े रहते हैं कि लोक और परलोक दो भिन्न र मार्ग हैं वे बड़ी भूल करते हैं मनुष्य के लिये धर्म एक बड़ी ही अच्छी सड़क है। यह सड़क पर-लोक अर्थात् स्वर्ग और मेश्न दो स्थानों को जाती है स्वर्ग एक ऐसा नगर है जो मार्ग में पड़ता है और मेश्न एक ऐसा बड़ा नगर है जो इस मार्ग के अन्त पर है। साथ ही स्वर्ग में रहने से जीव थोड़े ही दिनों में ऊब जाता है और मोश्न मगरी में रहने से उसका बाव और आनंद बढ़ता ही जाता है। हान और कर्म है। प्राणी के ऐसे घोड़ हैं। जा जीवन के साथ रहते हैं। शरीर रथ है। आत्मा स्वामी है बुद्धि सार्थों है। मन ही डोरी है।

संसार का कोई अच्छे से अच्छा कर्म से ले हा उस में यही पाओगे कि जब मनुष्य उसका दास हो जाता है तो वही नाश का मुळ बन जाता है सर्व-जियता कैसी अच्छी बात है, पर जिस समय मनुष्य उसका दास बनजाता है तो बड़े २ अनर्थ कर हालता है। दान कैसी अच्छी बात है। पर जिस समय मनुष्य इसका दास हो जाता है तो उन समय वह हरिइनन्द्र से राजा के लिये चांडाळ के हाथ बिकने का कारण हो जाता है। वही राजावली के लिये स्वर्ग से पाताळ में उठाकर फक देता है। यही नहीं शास्त्र ने सत्य जैसे अटळ धर्म के दास होने को भी सुरा कहा है और इसीळिये धर्म शास्त्र में आज्ञा दे दी है कि सत्य के दास न बनो वरन, नत्यं ब्र्यात जियं ब्र्यात, अर्थात् सत्य तो बोलो पर प्यारा बोलो।

## स्वर्ग के ठेकेदारो आंखें लालो

प्रताल करें। कि तुम किन २ बातों के दास बने हुये हैं। याद रक्को जुरी बात ते। दूर यदि तुम अच्छी बातों के भी दास बने हुये, ते। तुम की ब्रह्मा मा सुख नहीं हे सकता। पर खेद तो इस बात का है कि तुमको सत्यासस्य का ज्ञान ही नहीं रहा। शास्त्र कहता है कि जिसको धर्मा धर्म का ज्ञान नहीं वही पापी होता है, और तुम यह भी याद रक्छो कि पापी को जितने कष्ट दिये जाते हैं उनकी भगवान के यहाँ कोई सुन-वाई नहीं है।

हमारी जाति में जहाँ अनेक कुटेचें समा गई हैं उनमें हमारी अजियमित क्रूत द्वात और हमारा निरंक्क्य जाति भेद ही हमको आज मिटाने के लिये पकड़े ले जा रहा है।

# बूत बात का अनर्थकारी दश्य

#### आलङ्कारिक-घटना

सन् १६११ ई० में जब दिल्ली में लम्राट जार्ज पंचम की राज्याभिषेक महात्सव हुआ ता उसमें संसार के सभी देशों से मनुष्य आये थे। मध्याद्व के सत्तय सब छे। श्रवने र भे। जन की चिन्ता करने छ । मेले से कुछ दूर जाकर नम्बुद्धि ब्राह्मण भूमि को दे। २ श्रंगुल खोद कर, चौका बना, पीनाम्बर पहिन भोजन बनाने लगे। इतने में महाराष्ट्री भी पीताम्बर पहिन कर आ पहुँचे और मूमि शुद्ध करके भे। तन बनान लगे। नम्बुडिजी बें। ले अरे भ्रष्टत् कैला ब्राह्मण है जो बिना भूमि के। खोदे मोजन बनाने लगा । महाराष्ट्री ने कहा अरे पाखंडी भूमि खोदकर जीवों की हिंसा करने में क्या ब्राह्मणस्य घुसा बैठा है। इसी बीच कान्यकुब्ज जी शुद्ध घोती पहिने हुये आये और भोजन बनाने लगे। महाराष्ट्री ने कहा अरे भ्रष्ट तू कैसा ब्राह्मण है जो श्रोती से ही भाजन बनारेता है कान्यकृष्त ने कहा अरे पाखंडो इस कीड़ों के मह पीताम्बर में क्या शुद्धता रक्खी है। ठीक इसी समय एक गौड़ ब्राह्मण आकर वस्त्र पहिने हुये कबीडी खाने लगे । कान्यकुब्जजी बाले अरे म्रष्ट कपड़े पहिने हुये ही भोजन खाता है। गौड़ ने कहा अरे पाखंडी तू क्या इस मल मूत्र के छीटे पड़ी घेली के नहीं पहन रहा है तुरन्त ही पंजाबी महाशय जुते डाटे हुये भाजन का आहट आकर करने लगे। ौड़ महे। द्य ने कहा कि अरे म्रष्ट जूते पहिने हुये भोजन बनाता है। पंजाबी ने कहा अरे पाखंडी चमका ता तेरे सारे शरीर पर मढ़ा हुआ है। इसी बीच पंजाबी क्या देखता है कि एक काश्मोरी ब्राह्मण तिलक कापे लगाये हुये मुसलमान के हाथ से भोजन बनवा रहा है।

पंजाबी ने कहा अरे अष्ट त् मुसक्तमान के हाथ का भोजन काता है। काइमीरी ने कहा कि जब त् यथन के घट का पानी मिला दूध और मांस भी प्रहण कर लेता है ते। फिर भोजन में क्या दोष रह गया। यह बातें हो रही थीं कि मुसलमान बैक का एक अंग छिये आ पर्दुंचा काइमीरी ने उसे दूर हटने की कहा तो यवन ने कहा कि गो मांस के पास रक्खे हुये बकरे के मांस को तो पेट में रख लेता है और हम से दूर इटने के लिये कहता है। इसी बीच यवन क्या देखता है कि एक ईसाई स्कर का एक अंग लिये खड़ा है। मुसलमान ने उसे हूर इटने की कहा ते। ईसाई ने कहा जब तू विष्टा साजाने वासी भी सुर्भी के खालेता है ते। फिर सुकर में क्या दोप हो गया। इसी समय क्या देखते हैं कि चीनी एक कुते को लिये आ **डटा है।** ईसाई ने उस पर आक्षेप किया ते। चीनी ने कहा स्कर से ते। कुत्ता अपवित्र नहीं है। ऋट एक तिम्बती मनुष्य आकर डिबिया में से अपने लामा गृद्ध के मल मुक की गोलियाँ निकालकर खाने लगा तो चीनी ने उस पर आक्षेप किया, इस पर तिब्बनी ने कहा कि जब तू कुत्ते की खालेता है ते। क्या उसके मख की न खाता होगा। अन्त में पक सरभंगी खोपरी में मल मूत्र भरे हुये बम २ करता हुआ आ धमका इसको देखते ही सब के सब मोजन छे। इकर भाग निकले। इससे ज्ञात हुना कि संसार में पाखंड और भ्रष्टता की कुछ सीमा नहीं है

## अनियमित छूत की हानियां

(१) काइमीर देश का वीर सेनापित जब युद्ध में घिरकर यवन हो गया ते। उसने ब्राह्मणों से हिन्दू बनाने की कहा। उन्होंने कहा कि अच्छे कर्म करोगे ते। अगले जन्म में हिन्दू बन सकोगे। उसने जलकर सबको मुसलमान बना डाला और कहा कि इमको तुमसे प्रेम है इसलिये साथ २ ही हिन्दू बनेगे।

- (२) यवन काल में कई करेड़ गो मक्क कुपादि में थूक कर गो मक्षक बन गये।
- (३) जो स्नोग पवनों के बन्दी हो जाते थे वे जल के पीने से ही यथन वन गये।
- (४) एक दुष्ट यवन क्रकीर ने तानसेन के मुखा में थूक कर ही यवन बनाया।
- ( ४ ) अकबर फैजी, अबुल फ्रज़ल, रहीम और दारा से रक्षों को दाथ से स्रो दिया।
- (६) काइमीर नरेश ने नाम मात्र के यवन हिन्दुओं को युद्ध करना चाहा पर ब्राह्मणों ने न माना। आज काइमीर में सारी प्रजा यवन ही यवन है।
- (७) सन् १६२२ ई० में एक दक्षिणी ने केवल इस बात पर अपनी स्त्री को त्याग दिया कि उसने नीच शुद्ध को बोस्स क्यों उठाया। अन्त में वह मुसलमानी वन गई।
- (८) जब युवा हिन्दू किसी मुसलमानी को अपनी स्वी बना लेते हैं तो वे बिवश होकर मुसलमान ही बन जाते हैं।
- (१) लाखों मनुष्य इस के कारण भूल से जल आदि का सेवन करने से ही गौ माता के शत्रु बन गये।

## वर्त्तमान-हानियां

- (१) इसी से मत भेद, जाति भेद और फूट बढ़ रही है फूट ही नाश का मूछ है।
- (२) इसी से हिन्दू पिटते रहते हैं, देवताओं को भ्रह किया जाता है। स्त्रियों का सतीस्व नष्ट किया जाता है।

- (३) परदेश में महाकष्ट होता है। कई से बुद्धि का नीश और बुद्धि के नाश से धर्म और ज्ञान का नाश होता है।
- ( ध ) जहाँ एक हिन्दू के घर दूसरी जाति का हिन्दू पाइना आया और उसके प्राण निकले।
  - ( ४ ) मनुष्यों के। दुराचारी बनाती है।
  - (६) गो मक्षकों को गो भक्त नहीं बना सकते हैं।
  - (७) जाति दिन पर दिन घटती जाती है।
- ि ( दं ) यः हमके। अन्यायी बनाती हैं क्योंकि हम गो भक्षकों से अपने शुद्ध गो भक्षों को नीच समभने हैं।
  - ( ६ ) संसार में किसी की नीच सप्तमना और नीच कहना ही शत्रुता का मूळ है। यह छूत चचपन ही से बच्चों के हदय में नीच ऊंच के झूढ़े भाग भर देती है जिससे जाति के पक्के शत्रुवन जाते हैं।

#### सारांश

अनियमित छूत की माननेवाला ही गो बध आदि पापी की भागी है। चाह वह कितनी ही माला फेरा करता हो वे सब पानी की रखा के समान व्यर्थ हैं।

## **ब्रुत का जाति भेद पर प्रभाव**

जाति भेद वास्तव म कोई इतनी बुरा बात नहीं हैं जितनी कि वह आज दिखाई देती है। यदि कार्य्य विभाग ठीक र न हों तो बड़ी गड़बड़ पड़ जावे. पर इस मोडी छूत छात ने जाति भेद की भी नाश का सूछ बनादिया है। एक जाति अपने की उच्च और दूसरों की नीच सिद्ध करने के लिये अनुचित उपायों से भी काम से रही है। कितनी ही जातियाँ जी कल तक अपने कर्यच्यों के। बड़ी अद्धा और युक्ति से करती थीं पर आज वे परिचमी वायु के लगने से अपने २

पेशों को केवळ इसिळिये त्यांग रही हैं कि अन्य जातियाँ उन को नीच समसती हैं। यहीं तक संतुष्ट नहीं हुई उनमें से बहुत सी ते। अपने की ब्राह्मण और क्षत्री तक सिद्ध करने का यल कर रही हैं। हमने अपनी आखों से देखा है कि शुद जातियाँ अपनी जाति में ब्राह्मणी और क्षत्रियों की प्रधाओं को प्रचलित कर रही है। एक जाति में तो इस बात पर घोर भगदा मच गया था। इसका परिणाम यह होगा गो भक्षक इन पेशों पर अधिकार करके हम को अपने जूते के तले रक्खंगे जाति भी एक महा आर्थिक कप्टमें पड़ जावेगी। इसमें उन दीन जातियों का कुछ दोष नहीं है, क्योंकि मनुष्य तो दूर कुत्ता भी अपमान नहीं सह सकता जब एक शराबी, कबाबी, सुलफेबाज और व्यक्तिकारी मनुष्य भी ब्राह्मण कुल में जन्म लेने के कारण ही उच्च बना बैठा है तो फिर वे बिचारे दीन अपनी जाति के स्वयं सेवक होते हुए भा क्यों नाच वनें। यदि न्याय पूर्वक हेला जावे तो इस समय मंी हो सर्वोत्तम जाति के हैं और द्विज हो कर्तव्य हीन होते के कारण सब से नीच हैं।

# छूत को कौन लोग मानते हैं

- (१) बहुत ही सीचे, भेाले और पुराने विचारों के मनुष्य जो असम्ब पदार्थ का सेवन करना और म्रष्ट मनुष्य के हाथ का भोजन करना महा पाप समक्षते हैं। यह लोग सन प्रकार से पुष्प हैं श्रार वे धन्य है।
- ( ) वे मनुष्य जो अभक्ष्य पदार्थों के सेवन को छिपाने के लिये छूत छात करते हैं। यह छोग महा पाखंडी हैं।
  - (३) जो बिरादरी से डरते हैं।
  - ( ४ ) जो अपनी देव से बिवश हैं।
  - (४) जिनको धर्मा धर्म का कुछ ज्ञान नहीं है।

- (६) जो नीच होकर उच्च सनते हैं।
- (७) पकवान खाने के रच्छुक।
- ( ८ ) दूसरों की इट से छूत छात करने वाले।
- ( ६) जिनको जीव का जाने का भय है। वर्त्तमान छूत के न मानने वाले
- (१) बहुत ही छोटे व्यवसाय करने वाले।
- (२) प्राच्य वायु के मारे हुये।
- (३) सरभंगी लोग जो टके कमाते हैं।
- (४) वे महापुरुष जो भक्ष्य पदार्थ को किसी भी मनुस्य के डाथ से खा केते हैं।
- (१) काइमीरी जे। हिन्दुओं के हाथ का ते। नहीं स्वाते पर यवनों के हाथ का स्वाते हैं।
- (६) पंत्राबी जे। केवल अन्त्यजों की छोड़ सब हिन्दुओं के क्षाय का खा खेते हैं।
- (७) जो मध्य पदार्थों का सेवन करने वाली जातियों के डाथ का खा लेते हैं। इनमें प्रायः आर्थ्य समाजी होते हैं।
- (८) वे मनुष्य जो जैसा अवसर दंखते हैं वैता ही अव-तार घारण कर सेते हैं।

# छूत छात के कट्टर शत्रु

कृत द्यात की अनर्थकारी हानियों को देखकर बहुत से मनुष्य ते। कृत को केवल ब्राह्मणों का बड़ा बनने का पाखंड और पकवान उड़ाने की कृटता तक कहते हैं वे यह भी कहते हैं कि इन ब्राह्मणों की आज्ञा मानकर हमने अपना सत्यानाश कर खिया है, इसिल्ये भविष्य में इनकी एक बात मत सुनो, बह लोग ते। स्वार्थी हैं। वे यह भी कहते हैं कि सब मनुष्य नाष के साथ भोजन करना चाहिये यही प्रेम का मूस्स है वह डफ़ित और धर्म का त्रिश्ल है। जिसने इसको हाथ में लिया डसी की विजय हुई।

## प्रेम का मूल जूठा भाजन नहीं

बहुत से विचार शून्य जूठा भोजन खाने में ही प्रेम समझे बैठे हैं। शीआ-सुन्नी, पारसी यवन, यहूदी ईसाई, प्रोस्टन्ट कैथिलिक सब एक दूसरे का जूठा खा छते हैं पर उनमें प्रेम कदापि नहीं होता। यही नहीं, इस से बड़ा द्वेष भी बढ़ता है।

प्रेम के लिये जुडा भोजन का बन्धन वैला ही न्यर्थ, हानिकर और असम्पता पूर्ण है। जैला कि जंगली जातियों में नव बधु के साथ प्रेम प्रकट करने के लिये उसके मल मूत्र का शनै। श् बाटना अथवा मित्रता प्रकट करने के लिये कुत्र जातियां में अपनी का अथवा पुत्री के। मित्र को भेट करना इन न्यर्थ के बन्धनों का प्रेम से कुलु भी सम्बन्ध नहीं है यह ते। लोक विकाव की बात हैं।

#### प्रेम का स्रोत्र क्या है

प्रेम का स्रोत्र तो मनुष्य का हृद्य है। जहाँ यनुष्यों के हृद्यों में स्वार्थ त्याग होता है अर्थात् जहाँ पर आपस में मान, अपमान हान, लाम, अपने पराये का कुछ भी ष्यान नहीं होता बहीं पर प्रेम हुआ करता है। स्वार्थ त्याग धर्म और ह्वान पर्याचा धब्द है। इनका मूल कारण शिक्षा है। जितनी अशिक्षित जातियाँ होंगी उन्हीं में परस्पर भग हे हुआ करते हैं। मुसलमानों में हिन्दुओं से सद्द्यी शिक्षा अधिक है इसिलिये उनमें कुछ तो इस धामिक शिक्षा के प्रभाव से और कुछ हिन्दुओं का हानि पहुँचाने और लुटने खसोटने के पकोइश्य सं हिन्दुओं से अधिक प्रेम है अरबादि देशों में यह परस्पर ही कटते रहते हैं।

#### हमारी फूट के कारण

- (१) हमारे आर्थ लोग बहुत ही अज्ञानी हैं यहाँ तक कि जो धुरम्घर विद्वान कहे जाते हैं वे गणित. भूगोल और इतिहास आदि नितान्त आवश्यक विषयों में बिलकुल कोरे होते हैं। वर्तमान दशा का उनका लश मात्र भी ज्ञान नहीं होता। ते। फिर ऐसी दशा में जाति आश्राक्षत होने से आप ही नष्ट होजावेगी।
- (२) अशिक्तित होने के कारण ही मनुष्यों में सहान् भूति, श्रुमं, हान, स्वार्ध त्याग का भाव ही नहीं है। यहाँ तक देखा गया है कि एक मनुष्य के घर में खाने की भोजन तक नहीं पर निर्देशी बिरादरी उससे बलात्कार भोज लेती है जिएका फल यह होता है कि ऋण से दबकर उसका जीवन नष्ट हो जाता है बच्चों की शिक्षा नहीं दिला सकता। जब उसकी अवसर मिलना है ते। वह भी कांट्रे भली प्रकार निकाल लेता है। एक पश्चित्री विद्वान ने ठीक ही कहा है कि हिन्दू सं नार में कि ब खा का विदार करने के लिये भेका गया है।
- (३) सब से अधिक नाश करने वाली यह अनियमित छूत है जो बात २ में लोगों के हृदय में ऊंच नीच और मान अपमान के कांटे खड़े करके एक दूसरे के हृदय से रक्त बहा रही है। श्रव विवारने की बात है कि फिर बेम क्यों हो दुष्ट छोगों को हम से पापियों पर अत्याबार करने का अवसर क्यों न मिले?

#### ब्रूत ब्रात का स्वरूप क्या हो

हमारे वैदिक धर्म का मुल मन्त्र केवल न्याय है, पर न्याय का रूप भी लोगों ने विगाद रकता है वे एक ही डंडे से सुब को हांकने का नाम न्याय समभे बैठे हैं। हमारे छे।टे से मस्तिष्क में इसका स्वक्रप निस्न भाँति रखने में ही करवाण होगा।

- (१) बारों वर्णों का वर्त्ताव वैदिक काल की मौति रहना चाहिए।
- (२) जो हिंदू मांस का सेवन करते हैं। उनके हाथ का पकवान ही खाया जावे।
- (३) अन्त्यजों के साथ हमारा वर्चाव विधर्मियों से कहीं अच्छा होना चाहिए। उनको धर्म के पूरे २ अधिकार हो।
- (४) गो मांस न खाने वाले विधर्मियों के साथ गो मांस खाने वाले विधर्मियों से अधिक अञ्छा वर्ताव रहना खाहिए।

(४) महापुरवा, सन्यासियां, युद्ध तथा आपतकाल में फँसे हुए लोगों के लिये कोई बन्धन नहीं हेम्म चाहिए।

(६) बहुत से हिन्दू विधिनयों की इसिलए अपने यहाँ नौकर रखते हैं कि वे मान अपमान का विचार न करके अपने कर्न विश्व की मली प्रकार पूरा करते हैं। पर हिंदुओं में यह गुण नहीं है। इसिलये यह नियम बनजाना चाहिए कि प्रत्येक दिष्ट् अपने कर्च व्य का पालन उसी प्रकार करें जिस प्रकार कि राजा हरिइ बन्द्र ने किया था। जो मनुष्य नौकर हो हर अपने कर्च व्य को पूरा नहीं करता यह पापी है यह हराम की खाता है।

## जाति भेद का स्वरूप क्या हो

(१) वर्त्तमान जातियाँ ते। अपने २ पेशों के नाम से ने। आप ही पुकारी जावेंगी, पर इन सम्पूर्ण उपजातियों के। चार ही वर्णों में विभाजित कर दिया जावे। जिन जातियों के गुण, कर्म, स्वभाव मिलते जुलते हैं उनमें परस्पर सम्बन्ध भी होने चाहिए।

- (२) विरादरी से निकालने का दंड जहाँ तक है। सके न दिया जावे। यदि देना ही पड़े है। प्रायदिवक्त के पश्चात् उसको लिया भी जावे। पर उसकी सन्तान की जाति में आने के लिये पूर्ण स्वतंत्रता है। }
- (३) शुद्ध हुये मनुष्य जिस्त जाति अथवा वर्ण के योग्य हैं। उसी में मिला लिये जावें पर शुद्ध करने का भी अध्वाधुन्ध नियम न होना चाहिये शुद्ध होने वाले की पूर्ण उत्कंडा होना चाहिये।
- (४) पेरो बदलने के लिये श्रखिल भारतीय महासभा की स्वीकृत्ति का नियम है।ना चाहिये।
- (४) क्यों कि स्वराज्य प्राप्त से पूर्व वर्णों का ठोक श् विभाग नहीं हो सकता इसलिये सम्पूर्ण विद्वाना और नेताओं की ओर से यह घोषणा होजानी चाहिये कि जो मनुष्य पूरे तरवज्ञानी, धर्म प्रचारक और त्यागी तथा तपस्वी हैंगि वे ब्राह्मण करके पूजे जावेंगे। जो मनुष्य पूर्ण बलवान श्रीर वीर होंगे वे क्षत्री करके पूजे जावेंगे। इसी प्रकार चैक्य भी माने जावेंगे। जो लोग निष्काम भाव से राष्ट्र की सेवा करेंगे वे, स्वयं सेवक सेवक सहायक अथवा भाई करके माने जावेंगे और जो इन से भिन्न हैंगि वे चांडाल कहे जावेंगे।

# भेद-भाव कैसे दूर हो

- (१) ज्ञाति भेद के स्वद्भप की घोषणा कर दी जावे, जिस से असंतोष दूर हो।
- (२) जो मनुष्य छूत छात को मानते हैं। उनकी चिदाने की आषश्यकता नहीं।
  - (३) जो छूत भादि का कियात्मक सुधार करें उनका साहस बढ़ाया बावे।

- ( ४) अपवित्र जातियों में शुद्धि पर बल दिया जावे।
- (५) सर्वोङ्ग पूर्ण शिक्षाका प्रवन्ध किया जाये। पर बोभ्र अधिक न पड़े।
  - (६) ब्राह्मण उपदेशक इस के लिये विद्योष रूप से नियत किये जार्षे।
- (७) पुरेहितों श्रीर उपदेशकों के लिये विद्यालय खोले जार्चे।

# मत भेद मूल में अच्छा है

मत भेद अपने मूल में बहुत ही अच्छा है पर जिस समय इसको अज्ञान, स्वार्थ, इठ को संगति मिल जाती है तो यही नाश का मूल बन जाता है। उस समय यह मनुष्य से बहे २ अनर्थ करा डालता है।

मत भेद स्वभाविक है, यदि संसार से मत भेद जाता रहे तो स्वित का खोज भी न निले, जिन जातियों में बाबा वाक्य प्रमाण की उक्ति पर चलने वाले मनुष्य हो जाते हैं वहीं अवनत होती जाती है। चीन और भारत के गिरने का यहां कारण है। येथ्य और जापान के विद्वानों ने अपने पुरोहितां से मत भेद करके कितनी उन्नति की है। जिसका फल यह हुआ है। कि आज वही पुरोहित उन विरोधियों की प्रशंसा कर रहे हैं।

## मत भेद श्रीर इतिहास

भारतवर्ष में मतभेद का सदैव आदर हुआ है। शंकर स्वामी ते। इसका आदर धर्म सम्मक्तर करते थे। प्राचीन चैदिक धर्म, जैन, श्रीर बौद्ध आदि मत भारत से मिट गये पर कर्दोंने धर्म के नाम पर समीष्टी कप से कमी श्रत्याचार नहीं किया। राजा हर्ष जब पौराणिक मत में था तब बौद्धों की

और जब बाद्ध है। गया ते। ब्राह्मणों की बड़ी प्रतिष्ठा करता रहा। गुप्त बंधीय राजा चन्द्रगुप्त मौर्थ्य और उसका गुक चाणक्य कहर होते हुये भी बीदों और जैनियों की जैसी सहायता करते थे, उसे सभी विद्यान् जानते हैं।

अलबेकनी लिखता है कि यद्यपि ब्राह्मणा और बौदें। (जैनियों) में बड़ा ही मत भेद है पर तो भी उनका व्यवहार सराहनीय है। जब अरबें। ने धावा किया तो बौद्धों ने ही अपने विरोधी ब्राह्मणों के मन्दिरों की रक्षा की थी।

मत भेद की विदेशियों ने ही कलंकित किया है। प्राच्य-वायु के मारे हुये लेग भारतवर्ष की आय्य जातिया के मत भेट को भी बैला ही समझे बैंड हैं। पर यहाँ यह बात कभी नहीं हो सकती, क्यांकि आर्च्य जाति का दृष्टि काण ही और है। मुसलमानों ने बौद्धों का, चंगेराखाँ बौद्ध ने यवनां का जिस प्रकार रक्त बहाया, यवना ने ईसाइयों के रक्त से जिस प्रकार मसजिदें बनाई। और रोमन चर्च के लोगों ने प्रोटस्टेन्टों को जिस प्रकार जीवित जलाया था. वे अत्याचार श्रायों में होने असम्भव हैं उसका कारण यह है कि अनार्घ्य लोग अपने २ मत की दीशा मात्र सं धुक्ति जानते हैं और आर्य लेगा श्रम कमीं के द्वारा मुक्ति मानते हैं। आर्य जातियों का मत भेद तो इस अञ्चान की दशा में भी बैंजा मत भेर है जैसा मत भेर उन अन्धा में था. जिन्होंने कि हाथी के एक न अंग की स्पर्श करके उसी २ अरंग को हाथी सन्भारक वः थाः जिला प्रकार नेत्र व होने के कारण अधे रल बात की कल्पना भी नहीं कर सकते थे कि वास्तव में इन सब श्रंगी के येगा का नाम ही हाथी है. इसी प्रकार ज्ञान नेत्र न होने के कारण इस समय तक बौद्ध, जैन. शैव. वैष्णव आदि भी इसकी करूपना न कर सके कि वास्तव में आदे भिष २ यह सिद्धान्त उसी एक धर्म के अंग हैं।

जो होग यह समझे बेढे हैं कि भारत वर्ष की उन्नति एक ही मत होने पर होगी वे सर्वांश में ठीक नहीं कहते। कौरवें। पाँडवां के साथ, ग्रीरियां ने ग़ज़नी वालों के साथ, मुपलों ने मुकों के साथ, यजीद ने हसन हुसेन के साथ और जर्मनों ने फ्रेंचों के साथ एक ही मत होने की दशा में जे। २ अत्याचार किये हैं उन्हें कीन नहीं जानता।

# उन्नति का मृल मंत्र क्या है

आज जापान, इंगलैंड, अमेरिका आदि देश पूर्ण उन्नत हैं, यदि आप वहाँ जाकर देखें ता आपको ज्ञात हागा कि वहाँ पर नाना प्रकार के मत हैं, नाना प्रकार की जातियाँ हैं। फिर यह कहना ठीक नहीं है कि केवल एक जाति और एक धर्म से ही देश उठ सकता है। चाहे आर्च्य जाति में एक सदस्र के स्थान पर २ सहस्र मत हा जावें, चाहे ५०० के स्थान १ सहस्र जातियाँ बन जार्वे पर वे उन्नति में कदापि बाधक नहीं हो सकती। उन्नति का भृत मन्त्र केवल एको हे रय है। यदि हमारा उद्देश्य एक है। जावे ते। यह भिन्न २ प्रकार के सम्प्रदाय ऋषि, मुनि और महात्माओं का गोत्र के समान स्मृति चिन्ह हमारे हृदयोत्साह की बढ़ाने वाले बन जावेंगे। इनके आचार्य वैसे ही साम दायक सिद्ध हें। जैसा कि पारळीमेन्ट का एक सभासद होता है। यह नाना प्रकार की जातियाँ हमारी इस जातीय सेना के लिये वैसे ही अनिवार्क्य सिद्ध हे। जार्वेगी जैसी कि अन्य सेनाओंमें पलटनें, रिसाले, ट्प, कम्पनी आदि बनानी आवश्यक हैं। एक उद्देश्य द्वान की दशा ही में रहा करता है और अज्ञान स्वार्थ के आ जाने से भिन्न र उद्देश्य हे। जाते हैं। जापानादि देशों का उद्देश्य एक **है चाहे** वे परस्पर कटकर मरजाते हैं पर अपने शत्रु के सामने एक

और एक ग्यारह की शक्ति का रूप धारण कर छेते हैं। कीई विचार शील हमारा उद्देश्य यह कदापि न समझें कि हम मत भेद और जाति भेद के पक्षपाती हैं, नहीं यदि एक हो जावें ता इस से बड़ी बात और क्या हो सकती है पर इसके साथ ही बाबा वाक्य प्रमाण की कदापि उचित नहीं समकते।

#### परमेश्वर की कृपा

आर्थ्य जाति का यह सौमाग्य है कि उसका उद्देश्य एक ही है और वह भी महान उद्देश्य है। यह एक मानी हुई बात है कि जिस जाति का उद्देश्य जितना बड़ा होगा वह जाति उतनी ही उन्नत होगी। आर्थ्य जाति के किसी भी सम्प्रदाय को हेखो उसका उद्देश्य केवल यही है कि संसार भर के प्राणी मात्र का कल्याण हो। किसी मत का यह उद्देश्य नहीं है कि संसार में हमारा ही सम्प्रदाय रहे। अज्ञान वश अथवा भोग वश इस महान उद्देश्य का पूर्ति के लिये कोई उपाय नहीं किया इसीलिये हम कुछ न कर सके, इसी से आज हम संसार में डायन हिंसा और पाणी अपस्वार्थ का राज्य देख रहे हैं।

# उद्देश्य-पूर्ति क्यों कर हो

- (१) यह बात मन में ठान छैं कि चाहे सर्वस्व चला जावे पर सत्य को ही मानुँगे।
  - (२) अनार्य मतों का परास्त करने की पूरी तैयारी करलें।
- (३) सम्पूर्ण आर्ब्य जातियों और मतों का पूरा २ संगठन करलें।
  - (४) प्रचार के लिये कटि बद्ध हैं।।

## सङ्गठन का विषय

#### आवश्यकता

मनुष्य जीवन ही ऐसा बनाया गया है कि वह विना सङ्गठन संसार में जीवित ही नहीं रह सकता। किसी ल्डाक् से लड़ाकू मनुष्य की बन में छोड़ दीजिये तो वह थोड़ ही दिनों में सारे भगड़े भूलकर प्रेम की मृचि बन जावेगा। वर्णाश्रम, धर्म, तीर्ध यात्रा, उत्सव, मेले, और सहमोज सब सङ्गठन के लिये ही बनाये गये थे। पर आज हमारे अज्ञान ने इन बातों की नाश का मृस बना दिया है। संसार की कोई जाति चाहे कितनी ही बलवान, बुद्धिमान और बहु संस्थक हो पदि उसमें सङ्गठन नहीं है तो वह मिट जावेगी।

काख हेद लाख अरबों में क्या था, जिन्होंने करोड़ों मतुष्यों की बकात्कार मुसलमान बनाया, दे। तीन लाख पठानों में क्या था, जिन्हों ने २८ करेड़ हिन्दुओं पर राज्य किया ३५ सहस्र मुग में क्या था जिन्हों ने इब्राहीम के कई लाख पठानों की परास्त करिदया था, १५ सहस्र मराठों में क्या था जिन्हों ने और जेब के साम्राज्य की घूल में मिला दिया था, उनमें केवल साहस का मूल संघठन ही था। एक ही सामवेद के मंत्र की भिन्न २ स्थानों पर बैठकर गान की जिये वह कितना अप्रिय जान पड़ेगा, पर उसी मंत्र की एक स्थान पर बैठकर गाइये वह कितना मनोहर ज्ञात होगा, उसमें श्रोताओं को खींचने की कितनी शिक्त हो जाती है।

#### कराल-काल-चक

संसार में किसका समय है एकसा रहता सदा। है निश-दिवा सी घूमती सर्वत्र विपदा सम्पदा।

बहुत से मुर्ख लोग भोळ मनुष्यों को यह कहकर हतोत्साह किया करते हैं कि आर्थ्य जाति कमा नहीं उठ सकती यह बात केवल उनका अज्ञानी सिद्ध करने के सिवा और कुछ मूल्य नहीं रखती। वे मूर्ख नहीं ज्ञानते कि संयोग, वियोग, सुख हुःख, निशि, दिवा, उत्पत्ति, नाश, क्रिया, विश्वाम का साथ है एक के पीछे दूसरी अनिवार्घ्य है जब किसी जाति में आनन्द की पूरी २ सामग्री आ जाती है, उसकी किसी का भय नहीं रहता ता वह वियय भोग में फँसकर छिन्न मिन्न हो जाती है। जब उसकी चारों और सेशत्रु ही शत्रु दिखाई देने छगते हैं ते। फिर वह संप्रटित होकर शत्रओं का नाश करने लगती है। बहुत से बानी महाशय समझे बैठ हैं कि जब उद्यात के पीछे अवनित अनिवार्थ्य है ता इसके लिये यस व्यर्थ है। इनकी बात बिल्कुल ऐसी है जैसे के।ई लाल बुफकड़ यह कहने लगे कि जब खाने के परचात् भूख तो अनिवार्य ही है इसिछिये भाजन खाने की किया ही व्यर्थ है। संसार में जिस प्रकार मनुष्य बार २ भूख लगने पर भी खाकर ही जीवित रह सकता है इसी प्रकार बार २ गिरकर चढने के यस की करता हुआ ही जीवित रह मकता है। याद रक्खो किया हो जीवन है। और ज्ञान ही चका है। वही इंगर्लैंड देश जी कभी रोमन राज्य के असभ्य देशों में गिना जाता था आज वही संसार में सभ्यता का मुकुट मणि बना हुआ है। आज योरुप के गुरू मित्र की कोई दो कौड़ी को भी नहीं पृष्ठता।

# कर्त्तव्य-समस्या

यदि आज पृथ्वी का नाश होने लगे तो कोई भी देश नहीं यब सकता. यदि सारे देश पर कोई आपि आजावे तो कोई पक समाज नहीं बच सकता, यदि सारे समाज पर कोई आपि आ जावे तो उसका कोई व्यक्ति नहीं बच सकता इसीलिये अपने स्वार्थ से मुख्य समाज के स्वार्थ की जानो समाज के स्वार्थ से मुख्य देश के स्वार्थ को जानो । देश के स्वार्थ से मुख्य तुम संसार के स्वार्थ को जानो । यही कर्तव्य समस्या की पूर्ति का उद्देश्य सामने रहना चाहिये । कोई मनुष्य अज्ञान वश इस नियम का उस्लंघन करके सुख से नहीं रह सकता । आपि से नहीं बच सकता वृषभदेव स्वामी से खेकर द्यानंद्जी स्वामी तक सब का यही उद्देश्य है ।

## भ्रम के गढ़े से दूर बचो

अंधेरी रात्रि है बादल बिरे हुये हैं मार्ग बड़ा विकट है, विनक सी भूल करते ही मनुष्यों के गढ़हों में गिरक हुब मरमे का भय है। धर्मात्मा परोपकारी सज्जनों में उन गढ़हों से बबने के लिये अकाशस्थम्ब बनवा दिये हैं। पिहते स्थम्ब का माम बैयक्तिक कल्याण दूसरे का सामाजिक तीसरे का राष्ट्रीय और बीधे का सांसारिक कल्याण-प्रकाशस्थम्ब है। अब जो यात्री बीधे प्रकाश तक जाने का बिचार ही हृदय में नहीं लिये हुये है वह रात्रि में टक्कर खाकर किरेगा, और जो यात्री केवल चौथे ही प्रकाश को अवने नेत्रा के सामने रखकर बीच के प्रकाशों का ध्यान न रक्खेगा वह तो प्रकाश के निकट होते हुये भी गढ़हे में हुब मरेगा। सारांश यह है कि अन्तिम उद्देश्य का सामने रखते ध्रुये भी बीच के उत्तरांत्तर छोटे उद्देश्यों का भी पूरा २ ध्यान रक्खे। अभाग्यवश भारत भूमि में प्रथम दो

कोटि के मनुष्य ही अधिक हैं और तस्ति कोटि के लोग बहुत बोड़े हैं। अर्थात् एक तो ऐसे साधु सन्त आवार्य, नेता और प्रतिष्ठित लोग हैं जिनके उद्देश्य ही बहुत छोटे हैं। दूसरे वे मनुष्य हैं जिनका उद्देश्य तो बहुत उच्च है पर वे बीच के उद्देश्यों की उपेक्षा करते हैं। इसी छिये वे गढ़हों में गिरते फिरते हैं।

#### चेतावनी

याद रक्को व्यक्तियों से समाज, समाजों से देश और देशों से संसार बनता है। इसिंखये प्रथम व्यक्तियों का सुधार करों फिर समाजों का सुधार करो तत्पदवात् देश और संसार का स्वप्न देखो। साथ ही इसको भी मत भूलो कि न करने से करना अच्छा है।

## संगठन का कार्य्य-क्रम

- (१) बस्तियों का संगठन।
- ( २ ) मारतवर्ष का संगठन।
- (३) सार्वदेशिक संगठन।

#### बसतियों के संगठन की विधि

पंचायतें। के द्वारा प्रत्येक बसनी की एक छोटा सा प्रजान्तंत्र राज्य बना दिया जावे। पंची से विधि पूर्वक पुरेहित से गि शप्य लं। प्रत्येक मनुष्य से चाहे वह जाति से सम्बन्ध रखता है।, इस बात की धतिशा किसी सन्यासी के सामने ली जावे कि वह अपनी जाति की रक्षा, विद्या बल, धन, अधवा निष्काम सेवा में से किसी एक कर्नव्य के लिये अपने सर्वस्व को स्वाहा कर हेगा। पंचायत के आधीन निस्न लिखित विभाग होने साहिये।

- (१) म्याय विभाग (२) पशुरक्षा
- (३) शिक्षा विभाग (४) स्वास्थ्य
- (४) धर्म तथा अतिथि सत्कार (६) स्वयं सेवक

#### भारतीय-संगठन-विधि

इसी प्रकार ज़िलां, प्रान्तों का संगठन करते हुये देश भर का संगठन किया जावे। देश भर की प्रातिनिधि सभा के ऊपर एक और प्रतिष्ठित सभा होनी चाहिये जिसमें छोटे बड़े सम्पूर्ण सम्प्रदायों का चुना हुआ एक र ही ग्राचार्य्य होगा। प्रति-निधि सभा में प्रत्येक प्रस्ताव बहुमत से पास होगा किन्तु श्राचार्य्य समिति में प्रत्येक प्रस्ताव सर्व सम्मत्ति से पास होने पर ही पास हुआ माना जावेगा। कोई बात उस समय तक निश्चित नहीं मानी जावेगी जब तक कि दोनों महासभा अपने २ नियमानुसार उसे पास न कर्दे। इस सम्पूर्ण संगठन का संरक्षक भारतवर्ष का कोई प्रतापी राजा होगा जिसको इन्द्र की पदवी दी जावे इन्द्र का चुनाव दोनों महासभा करेंगी इन्द्र की प्रतिष्ठा ही मानों धर्म की प्रतिष्ठा होगी।

जिस प्रकार बसतियों के पंची से सत्य की प्रहण करने और तन, मन, धन से कर्तव्य के पालन की प्रतिक्वा ली जावे उसी प्रकार प्रत्येक समासद और अधिकारी से ली जावेगी।

## सार्व देशिक-संगठन

इसी प्रकार अन्य आर्य देशों का संगठन करके सार्वदेशिक संगठन किया जावे उस में भी प्रतिनिधि—सभा, आचार्य सभा के वैसे ही अधिकार होंगे। सम्पूर्ण आर्थ्य देशों का जो राजा संरक्षक चुना जावेगा उसको महेन्द्र प्रथवा इन्द्रेस्वर की पदवी दी जावेगी।

# सार्व देशिक सभा का कार्य

- (१) धर्म की रक्षा तथा प्रचार का कार्य।
- (२) एक देश से दूसरे देश में बसाने का प्रबन्ध।
- (३) व्यापार आदि सम्बन्धी ईर्षा का नाश ।
- (४) अनार्य जातियों में प्रचार का कार्य।

# धर्म-प्रचार-बिधि

#### धर्म परिभाषा

धर्म शब्दका अर्थ बड़ा ही व्यापक है, धर्म शब्द की पूरी र परिमाषा उसी प्रकार नहीं की जा सकती जिस प्रकार ब्रह्म के लक्षण नहीं कहे जा सकते। पर जिस समय हम धर्म प्रचार का नाम सेते हैं तो उस समय हमारा उद्देश्य यही होता है कि मसुष्य जाति में शान्ति और शिक्षा का प्रचार किया जावे।

वर्जमान सभ्यता ने शान्ति की परिभाषा यह स्थिर की है कि मनुष्य की सब प्रकार की शक्तियों के। पेसा दबा दिया जावे कि वे साम्राज्य के विरुद्ध कुछ भी न कर सकें परन्तु वैदिक धर्म में शान्ति की परिभाषा इसके बिल्कुल विरुद्ध है, वह कहता है कि संसार की ऐसी परिस्थित जिसमें प्रत्येक प्राणी को अपने जीवनोहेदय की पूर्ति और मनुष्य समाज को सब प्रकार की उन्नति करने का पूरा १ सुअवसर मिले!

शिक्षा का अर्थ शब्द तथा अर्थ का ज्ञान नहीं वरन् ऐसा कियात्मक ज्ञान जिससे मनुष्य समाज सब प्रकार से उत्तम होजावे। वर्त्तमान समय में इस पश्चिमी सभ्यता के द्विराज्य-देा श्रमळी राज्य अर्थात् उसके स्वार्थ और अधिकार ने प्राणी मात्र को उसी प्रकार तबाह कर रक्खा है जिस प्रकार लाई काइव और मीर ज़ाफ़र के द्विराज्य ने बंगाळ देश की प्रजा को तबाह कर दिया था।

#### मनुष्य की प्रकृति का विचार

सनोगुणी मनुष्य संसार में सब की उन्नति के साथ अपनी उन्नति चाहते हैं। इनके विरुद्ध तमागुणी मनुष्य केवल अपनी है। उन्नति और दूसरों की अवनति चाहते हैं। रजोगुणी मनुष्य अपनी उन्नति के साथ अपने सम्बन्धियों की भी उन्नति चाहते हैं। जिस प्रकार वैद्य प्रकृति और देश, काल का विचार करके श्रीषधि देकर उसका कल्याण करता है इसी प्रकार प्रचारकों को भी देश काल और पात्र—प्रकृति का विचार करके धर्म प्रचार करना चाहिये।

सतोगुणी मनुष्यों में प्रचार करने के लिये अपदेश ही पर्यात है, रजागुणी मनुष्यों में उपदेश के साथ उनके डिवत स्वार्थों की रक्षा करनी भी आवश्यक है।

तमोगुणी मनुष्यों पर उपदेश का उस समय तक कोई प्रभाव वहीं पड़ता जब तक कि उनकी कुप्रवृत्ति का नाश न करिंद्या बावे। इस कुप्रवृत्ति के दूर करने का एक ही उपाय है। कि उनकी भली प्रकार दंड स्था जावे।

प्रचारक ले। पहता उपदेश दे सकते हैं दूसरे रजोगुणी मनुष्यं के पंसे स्वाधों की रक्षा भी कर सकते हैं जिनमें पास से इस्त्र न दंना पड़े अथवा जिनकी रक्षा के लिये किसी प्रकार शक्ति से काम न लेना पड़े।

रजोगुणी मनुष्यों की स्वार्ध रक्षा के लिये यदि किसी बाहरी शक्ति का प्रयोग करने अथवा तमागुणी मनुष्यों की दंड देने के लिये राज्य की बड़ी आवश्यकता है।

#### प्रथम प्रचार-विधि

इस प्रचार विधि के लिये प्रचारक में निम्न लिखित बातें होनी साहिये। (१) पूर्ण तपस्वी हो।

(२) पूर्ण विद्वान हो और पूरा तार्किक हो।

- (३) उसकी वाणी अत्यन्त मधुर और आकर्षक होनी चाहिये।
  - (४) उसके हृदय में मात्र का प्रेम भरा हुआ हो।
  - (४) उसमें स्वार्थ और हठधर्म बिस्कुल न हो।

#### दूसरी प्रचार-बिधि

सते।गुणी मनुष्य के हृद्य पर किसी प्रकार का प्रकृत्तिक परदा नहीं होता, इसिलये उसके हृद्य पर सच्चे उपदेश का प्रत्यक्ष प्रभाव पड़ता है। परन्तु रजागुणी मनुष्य के हृद्य पर स्वार्थ का परदा पड़ा रहता है, जो कि उपदेश के प्रभाव को भली प्रकार नहीं पड़ने देता। आज कितने ही मनुष्य वैदिक धर्म में आना चाहते हैं पर स्वार्थ अर्थात् में।जन-वक्त-मोद प्रतिष्ठा आदि के बाधक होने से वे इस पवित्र अस्तृत की पान नहीं कर सकते। अनेक मत अत्यन्त निःसार होने पर भी मनुष्यों के भोजनादि की अपेक्षा से ससार में फैल गये। आज संसार में जिनने मत बहुसंख्यक हैं वे इसी प्रकार फैल गये थे।

# दूसरी-विधि तथा इतिहास

- (१) यह बात हम सिद्ध कर चुके हैं कि संसार में जितने भी नवीन मत फैले उन्होंने अपने प्रचार की नींव पिछले सिद्धान्त प्रथा, तीर्थ तथा पिछली सर्व पिय बातें। के आधार पर रक्खी।
- (२) बौद्ध काल में एक मनुष्य बौद्ध भी था और ब्राह्मणों के मत की बात भी मानता था। यह बात पाठक पढ़ चुके हैं।
- (१) ईसाई मत ने जिस प्रकार सारे मतें की बातें की अपना किया है यह तो आज भी प्रकट है।

- (४) शंकर स्वामी का तो यह पाँचवां ही खिद्धान्त था रामानुज्ञजी ने जिल प्रकार वैदिक धर्म में मूर्ति पूजा के। स्थान दिया वह भी प्रकट है।
- (४) मुसलमानी मत की बहुत ही कहर मत कहते हैं पर विकेश्वर बाट पर बल देने के सिवा यह सारे रोजे नमाज हज खतना पद्मुबध आदि सब यहूदियों और पारसियों के ज्यों के रयों है लिये है। यही मक्के में लात और हुबल नाम की करेशां की प्यारी मूर्तियों का भी हज़रत ने कावे में स्थान दिया श्रीर ता और काबे जैसे बुतखाने का यहाँ तक आदर बढाया कि मुसलमान लोग उसी ओर को मुख करके नमाज पढ़ते हैं। महापुरुषों की मूर्तियों से चिढ़ते हैं पर कब्र, पत्थर और पद चिह्न की बिना पूजे वे भी न रहे। भिन्न २ देशों के मुसलमान अपने २ देश की नवीन २ प्रधार्शों को अभी तक मानते हैं। लाखों मुसलमान त्राज भी अनेक हिन्दुओं के देवताओं के पुजारी बने बैठे हैं। लाखें। मुसलमान गे।पीचन्द मर्नु और नादिया तथा पाँच पांव की गौ लिये हुये गीम ता के गीत गा २ कर भाजन कमाते हैं। और साथ ही जब युद्ध होता है ता सब से प्रथम दिन्दुओं के मन्दिर की मूर्ति के सिर पर उन्हीं का हथौड़ा पड़ता है।

यह अनिवार्य है

जिस भोजन पर धर्माधर्म का प्रश्न निर्भर है उसकी उपेक्षा नहीं की जा सकती। इस में सन्देह नहीं कि त्याग दिखाने से मनुष्य का पहिले से भी अधिक लाम होगा पर प्रकृत्ति से आच्छादित मनुष्य का हृदय इस त्याग को नहीं सहन कर सकता है।

#### भ्रम से बचो

यह एक स्वभाविक नियम है कि जब कल की दा घारा मिलकर एक नवीन घारा बन जाती है तो उसका वही नाम रहता है जो उन दोनों में से बड़ी घारा का होता है। इसके साथ ही जब दोनों घारा समान शक्ति रखती हैं तो उनका नवीन ही नाम हो जाता है जैसे कि गंगा और ब्रह्मपुत्रा के मिलने से जो घारा बनी है उसका नाम भागीरथी पड़ा है।

जिस समय हिन्दू मत में कुछ शक्ति थी उस समय बीर्से का बाराह देवता भी विष्णु भगवान बन गया पर जिस समय हनकी शक्ति क्षीण होगई तो मियां मदार, पीर, कुछ और मिल्आसाखाँ आदि भी विधर्मी बनाने का कारण बन गये। निर्वेळता ते। दूर रहने ही में कस्याण है। छूत में यही बात थी।

तीसरी प्रचार-विधि

संसार में सतागुणी बहुत ही थोड़े हैं और जहाँ तक विचार किया जा सकता है ता यही ज्ञात होता है कि तमे।गुणी अर्थात् महादुष्ट भी इन से कुछ ही अधिक होंगे। शेष मनुष्य बहुधा रजे:गुणी ही होते हैं। यह दूसरी बात है कि उनमें से बहुत से मनुष्य आपत्ति में फंस जाने से कोई दुष्टता भी कर बैंडें। इस दशा में वे महा दुष्ट नहीं कहे जा सकते।

मुसलमानों का तलवार से प्रचार करना इसिन्ये पाप गिना जाता है कि उन्होंने सब हा एक ही डंडे से हाँका उन्होंने पहिलों दे। प्रचार विधियों से कुछ भी काम न लिया।

जो मनुष्य तीसरी प्रचार विधि पर यह आक्षेप करते हैं कि इस की प्रचार में स्थान देने से यह अनर्थ होगा कि दुए वेदानों को दुएता का एक बहाना मिल जावेगा वे बड़ी भूल पर हैं। अरे भोते लेगो। दुए ते। दुएता के लिये कुछ न कुछ बहाना सदा

۲

ही, तिकाल खेते हैं। फिर तुम धर्मात्मा लोगों से यह अधिकार खुक्कर उनके प्राणों को क्यों भय की भेट किये देते हो। यह खुष्टों को भय न हो तो वे आप तो दूर, दूसरे मनुष्यों को भी कोई धर्म कृत्य न करने देंगे उनको फलता फूलता देखकर साधारण मनुष्य भी पापी बन जावेंगे। हिन्दू लोग आज तक इसी भ्रम में पड़े रहे, उन्होंने इसी भ्रम में पड़ कर खोपरी का मलीदा बनवाया। ऐसा करना ही पाप था। जिसका फल वे आज भोग रहे हैं।

# राम, ऋष्ण ने दुष्टों को स्वर्ग दिया

जिन लोगों ने शास्त्रों का मनन नहीं किया वे रामायण और भागवत की इन बातों को सुनकर बड़ी हंसी उड़ाया करते हैं कि राम और कृष्ण ने दुर्हों को मारकर उनको सद्गति दी थी। उसका वहीं आशय है जो कि हम पहिले कह सुके हैं।

इस विषय में एक शंका और हुआ करती है कि राम और हुआ के लिये ही ऐसा क्यों कहा जाता है, उसका कारण यह है कि लोग पूरे धर्मात्मा थे, इसलिये इनके हाथ से वे ही मनुष्य मारे गये जो कि वास्तव में मारने के योग्य थे। साधा-रण मनुष्य कभी-कभी स्वार्थ वश रजो गुणी को भी मार देते हैं।

दूसरे जिन लोगों ने प्रन्थों को ध्यान पूर्वक पढ़ा है वे जानते हैं कि राम और कृष्ण ने इन पापियों को केवल मारा ही नहीं वरन उपदेश भी दिया था। जिनका इन दुर्घों पर बड़ा गहरा प्रभाव पड़ा था। इस बात को सभी विद्यान जानते हैं कि मृत्यु के समय मनुष्य के हृद्य पर जो बात बैठी हुई होती है अगले जन्म में बैसा ही शरीर मिलता है अथवा वैसी ही गति मिलती है। वैदिक-धर्म का एक यह भी सिद्धान्त है। कि यदि प्रतुष्य सम्चे हृदय से प्रायश्चित अर्थात् पश्चाताप करे तो उसके पिछुते पाप तो नहीं मिटते पर जासना (टेव) के मिट जाने से भावी पापों और उनके दुखों से बच जाता है।

तीसरे यह बात तो प्रत्यक्ष है कि ज्ञानी—ईश्वर भक्त पर जितनी भी आपित आती है, उसके अटल हृद्य पर उनका कुछ प्रभाव नहीं पड़ता। इस विचार से यदि यह कहा जावे तो अनुचित न होगा कि उनके पाप ही दूर हो जाते हैं।

दंड में यह बड़ा भारी गुण है कि वह हृदय पर से सारे दूषित लेब को उतारकर उसे शिक्षा ग्रहण करने के योग्य बना देता है। इसलिये यह कहना सर्वथा सत्य है कि राम और हुः जो ने दुष्टों को मारकर सद्गति दी, भक्तों के विषय में जो सद्गति जताई जाती है, उसमें भी यही उपदेश का रहस्य है। जो लोगों ने अक्षान वश नहीं समभा।

#### एक महा भ्रम

श्री शंकर स्वामी के पीछे भोले लोगों ने तामसिक प्रचार (दंड) का आशय न समक्षकर माँस खाने वाली काली की मूर्ति गढ़ के मांस खाना आरम्भ कर दिया। आज भी कितने ही लोग इसी च्रम में पड़कर अपने अमूल्य जीवन को नष्ट कर रहे हैं

भोले छोगो ! इन पापों से बचो और परम पिता के प्यारे पुत्र बनकर अपने प्यारे जीवन को पित्र करें।

#### प्रचार का दृष्टि कोण

यह लोगों में बड़ा भारी भ्रम फैला हुआ है कि वे सामा-जिक वन्धन—रीति—प्रथा और रहन-सहन की विधि को ही धर्म समझे बेठे हैं।यह धर्म रक्षा की बाद है इसिलये पहिले अहिंसा धर्म का बीज बोना चाहिये वा किर पीछे से इस बाद के लगाने का भी यक करना चाहिये। जब संसार में अहिंसा अर्म का प्रवार हो जायमा तो उस समय वेदों का घ आप ही फैल जावेगा। इसलिये लोगों की छोटी २ बातों पर ही पहिले नहीं जाना चाहिये नहीं तो धर्म प्रचार बन्द हो जावेगा। धर्म प्रचार का मूल मंत्र ही लोगों के लिये सुगमता बत्पन्न करना है।

#### हृदयोद्गार

(१)

प्राचीन हैं। कि नवीन, छोड़ो किंद्रयाँ जो हैं सुरी, बनकर विवेकी तुम दिखाओं हंस की सी चातुरी। प्राचीन बातें ही भळी हैं यह विचार अळीक हैं, जैसी अवस्था हो, वहाँ वैसी व्सवस्था ठीक हैं।

( ? )

पेसा करो जिससे तुम्हारे देश का उद्घार हो, जर्जर तुम्हारी जाति का बेड़ा विपद से पार हो। पेसा न हो कि अन्त में चरचा करें पेसी सभी, थी एक हिन्दू नाम की भी निन्द जाति यहाँ कभी॥

( 3 )

सब की नसों में पूर्वजों का पुरम रक्त-प्रवाह हो,
गुण, शीळ साहस, बल तथा सब में भरा उत्साह हो।
सब के हृद्य में सर्वदा सम वेदना का दाह हो,
हमको तुम्हारी चाह हो तुमको हमारी चाह हो॥

(8)

उस वेद के उपदेश का सर्घत्र ही प्रस्ताव हो, साहार्द और मतैक्य हो अविउद्धमन का भाव हो। सब रष्ट फल पार्वे परस्पर प्रेम रखकर सर्वधा, निक्र यह भाग समानता से देव खेते हैं यथा॥ (५)

री केजनी बस बहुत है अब और बढ़ना व्यर्थ है, है यह अनन्त कथा तथा तू सर्वथा असमर्थ है। करती हुई शुभ कामना निज वेग सविनय थामले, कहती हुई जय जानकी जीवन तनिक विश्राम ले॥

( मैथली शरण गुप्त )

भोदेम् यान्तिः। शान्तिः॥ शान्तिः॥ 🦠



पंडित द्वारकाप्रसाद तिवारी प्रिटर व प्रोप्राइटर के प्रवन्ध से भारत भूषण प्रेस में मुद्रित सन् १९२७ ई०