

For Private And Personal Use Only

# 



ખંડ ૧ - - ?

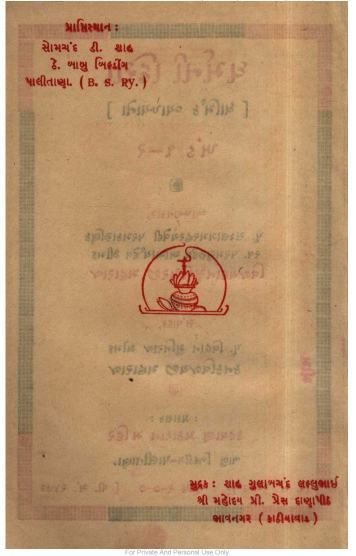
પ્. સકલાગમરહસ્યવેદી પરમકારુણિક સ્વ. પરમગુરુદેવ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયદાનસૂરીશ્વરજી મહારાજ

સંપાદક, પ્. વિદ્વાન સુનિરાજ શ્રીમદ્ કનકવિજયજી <mark>મહારાજ</mark>

0

: પ્રકાશક : કેલ્યા**ણ પ્રકાશન મ**ંદિર બાશુ બિલ્ડીંગ-પાલીતાણા.

વિ. સ. ૨૦૦૩] મૂલ્ય ૨-૦-૦ [ વી. સ. ૨૪૭૩



6.00 200 સકલાગમરહસ્યવેદી પરમગીતાર્થ સ્વ. સુરિપુરંદર આચાય દેવ દીક્ષા : વિ. સં. ૧૯૪૬ કાલધર્મ : વિ. સં. ૧૯૯૨ શીમદ વિજયદાનસરીશ્વેર્ણ મહારાજ आचाय श्रीमद જન્મ : વિ. સં. ૧૯૨૪ સરિપક : વિ. સ. ૧૯૮ શ્રી મહાદય પ્રેસ-ભાવનગર, ÷5 Mc Crawy

or Private And Personal Use Only

# भारताविङ कार्यात्र के

અમદાવાદથી વિહાર કરી, ૨૦૦૧ ના ચાતુમાંસાર્થ અમે સુરતખાતે છાપરીયા શેરીના ઉપાશ્રયે રદ્યા હતા. તે દરમ્યાન પૂ. પરમગુરુદેવ સ્વર્ગીય આચાર્થ મહારોજશ્રીના પરમલકત સુશ્રાવક હીરાલાલ માસ્તર મારી પાસે આવતા હતા. અવસર પામીને તેઓએ મને જણાવ્યું ' પૂ૦ પરમગુરુદેવશ્રીનાં વ્યા-ખ્યાના નવેસરથી સંપાદિત કરી, પ્રસિદ્ધ કરવા જેવા છે, આપ ધારા તો કરી શકા તેમ છા, હાલ આ કાર્ય ખાસ કરવા જેવું છે. '

માસ્તર હીરાલાલની આ વાત મને તે વેળા ગમી ગઇ. પૂ પરમગુરુદેવશ્રીએ લગભગ આજથી ૩૦ વર્ષ પહેલાં આપેલાં ધાર્મિક વ્યાખ્યાના આજે સંપાદિત કરી વ્યવસ્થિત-દે રીતે પ્રગટ થાય તા ઇચ્છનીય છે, જેથી બાળજીવા તેમજ માર્ગસન્મુખ યાગ્ય આત્માઓને જરૂર ધર્મનું આછું સ્વરૂપ પ્રયાલમાં આવે, આ જ એક આશયથી મેં પ્રસ્તુત કાર્ય હાથમાં લીધું.

્યાખ્યાનાના અત્યાર અગાઉ પ્રસિદ્ધ થયેલા છે ભાગામાં ઘટિત ફેરફાર કરી, 'ધર્મની દિશા 'ના અભિધાનથી તે ક્વ્યાખ્યાના આ રીતે આજે પ્રકાશિત થઇ, અર્થી આત્માઐાનાં હાથમાં મૂકાય છે. વડાદરા સ્ટેટના ધર્માધિકારીએ, સ્ટેટના પ્રકાશન વિભાગદ્વારા આ વ્યાખ્યાનાના બે ભાગા પૂર્વે પ્રગટ કર્યા હતા. પૂ. પરમગુરુદેવ સ્વર્ગીય સૂરિદેવે, વડાદરાનરેશ શ્રીમાન ગાયકવાડ સયાજીરાવના ખાસ આગ્રહથી તેએાના કલ્યાજીની પવિત્ર ભાવનાથી આ વ્યાખ્યાના આખ્યા હતા ત્યારબાદ સુધારા–વધારા સાથે તે પ્રસિદ્ધ થયા. તેને ફરી સંસ્કારિત કરા, આજે આ રીતે પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે.

સુખ્યત: જૈનેતર જિજ્ઞાસુવર્ગને જૈન ધર્મની ઐાળખાણુ આપવા માટે આ વ્યાખ્યાના તૈયાર થયેલા છે. આજે પણુ આ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ કરવામાં પણુ એ જ આશય છે. યાગ્ય, આત્મકલ્યાણુના અભિલાધુક આત્માએા, ધર્મની દિશાના સ્વા-ધ્યાયથી શ્રી જિનેશ્વરદેવપ્રણીત ધર્મની દિશામાં સવિશેષ પ્રગતિ સાધા ! એજ અભિલાષા.

તા. ૨૨–૭–૪૭ મંગળવાર પ્ર. શ્રાવણુ સુદિ ૫ : ૨૦૦૩

IRMENO & IRES

સુનિ કનકવિજય લાલખાગ, ભુલેશ્વર સુ'બઇ.



and the server and the part of the particular and the

For Private And Personal Use Only

શક

શુદ્ધિપત્રક

| પાનું | લીંટી અશુદ્ધ             |
|-------|--------------------------|
| ę     | २४ चोरीयामच्छर           |
| U     | ૧૩ હાલ                   |
| 22    | ५ मदैर्नर्भुदिता         |
| રષ    | २० संघत्ते               |
| 33    | ૨૪ અપરાધી                |
| ૩૫    | ૨૦ વસ્તુઓાના             |
| ३५    | ૨૦ ઉપયોગ                 |
| 83    | ૧૪ વખત પ્રમાણે           |
| પર    | ७ असद्व्यपरित्याग।       |
| ५७    | ५ कलौचित्यात् व्ययकरी    |
| 58    | १३ थते।                  |
| ६५    | પ મકાનવાલા ન હાય         |
| 50    | ૧ તથી                    |
| ૭૫    | १ तवा                    |
| 28    | હ તાળવાંના               |
| 24    | २२ फलस्य                 |
| ८५    | २३ केतामंतुमंता          |
| 905   | ૬૫ લાેલ, માન, જાાવવાલા ક |
| 900   | ૭ અતરંગ                  |
| 100   | ૧૭ સારા સારા સારા        |
| 902   | ११ कल्लोलात्मकल्लोलो     |

चोरीयमच्छर 64 मदैर्न मुदिता संपत्ते નિરઅપરાધી પરવસ્તુઓનેા નિયમ યેાગ્ય સમયે असद्व्ययपरित्यागः कुलौचित्यात् व्ययकरी કરતા भडानवाले। हे।य તથા तेवा તાળવાંને 'पलस्य केता**नुमं**ता લાભ, માન, હર્ષ અંતરંગ સારા સારા कल्लोलात्कल्लोलो

\$

| પાનું | લૌંઠી                  | અશુદ્ધ                 | શુદ્ધ                                                                     |
|-------|------------------------|------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 290   | २० भा                  | स्करंपि                | भास्करमपि                                                                 |
| 929   | १८ पौर                 | वियोऽमिति              | यौरुषेयोऽयमिति                                                            |
| • १३५ | १ कम                   | ापेक्ष:                | कमपिक्षः                                                                  |
| 932   | २ पर                   | ज्ञ या                 | पराज्ञया                                                                  |
| 288   | ય                      | દ્રષણે                 | દૂષણેા                                                                    |
| 180   | <b>३</b> ज्या          | ि कि म                 | Star BH Ste Line                                                          |
| १५४   | ૨૪                     | चिद्रम-                | चित्रम                                                                    |
| ૧૫૫   | 197                    | त्वया                  | मया                                                                       |
| १५६   |                        | ્રુતિના                | શ્રુતિને                                                                  |
| ૧૫૯   | 21 90                  | સ્થલ                   | रथूल                                                                      |
|       | 41 AU                  | असर<br>असर<br>अस्तित्त |                                                                           |
| •     | मतः<br>सतः<br>स्वतः ६२ |                        | 2 500 500 50<br>50 500 50 50<br>10 50 50 50<br>10 50 50 50<br>50 50 50 50 |
|       |                        |                        | assertions showing                                                        |

For Private And Personal Use Only

### પ્. સકલાગમરહસ્યવેઠી સ્વ. સૂરિપુરદંર આચાર્યદેવ શ્રીમદ્દ વિજયદાનસ્**રીશ્વરછ** મહારાજ.

: બ્યાખ્યાનકાર :





## વ્યાખ્યાન પહેલું

દેવગુરુ અને ધર્મતું સાસું સ્વરૂપ.

मंगलाचरणम् । \*

#### भेवबीजाइरजनना, रागाद्याः क्षयग्रुपागता यस्य । त्रक्षा वा विष्णुर्वा. हरो जिनो वा नमस्तस्में 11 8 11

અર્થ-સંસારરૂપ બીજના અંકુરોને પૈદા કરવાવાળા જે રાગદ્વેષાદિક, તે જેમના ક્ષય થયા છે-એવા દેવ, નામથી પ્રક્ષા હાય. વિષ્ણુ હાેય. અથવા મહાદેવ હાેય કે જિન હાેય. જે હાેય તેમને નમસ્કાર થાએા.

### ધર્મની વિમુખતા અને પાપની રસિકતાથી ૬:ખ :

આ દુનિયામાં જીવાેને જે કાંઇ સુખ-દુ:ખાદિક પ્રાપ્ત થાય છે, તેનાં કારણા તપાસીશું તા પૂર્વકૃત-કર્મ અથવા ઉત્કટપણે કરેલાં કર્લબ્યાે જ આપણી નજરે જોવામાં આવશે. આ વાત અનેક મહાત્માએ તરકથી પણ ચાક્કસ થઇ ચકેલી છે, છતાં શ્રદ્ધા વિનાના જીવાનાં વર્તન વિપરીત જોવામાં આવે છે. કારણ ઠે,

### " धर्मस्य फलमिच्छन्ति, धर्म नेच्छन्ति मानवाः । फलं पापस्य नेच्छन्ति, पापं क्रर्वन्ति सादरः ॥ १ ॥ "

१-महादेवस्तोत्रम.

: \* :

#### ધર્મની દિશા

ધર્મથી સુખ અને પાપથી દુઃખ પ્રાપ્ત થાય છે, એ સર્લ-સામાન્ય સિદ્ધાંત છે, છતાં લોકો સુખની ઇવ્છા તો જરૂર કરે છે, પરંતુ ધર્મના વર્ત થી ઘણા જ દૂર રહે છે. દુઃખની ઇવ્છા કરતા નથી ને પાપ કરતાં પાછું વાળીને જોતા પણ નથી; એવા લોકોને સુખની પ્રાપ્તિ કચાંથી હેાઇ શકે ໃ, એ ઘણું વિચારવા જેવું છે.

' હવે સામાન્યપણું ધર્મનું કારણુ કશું છે ? ' તે આપણુ વિચારીએ:—

### " श्रे्यतां धर्मसर्वस्वम्, श्रुत्वा चैवावधार्यताम् । आत्मनः प्रतिकृळानि, परेषां न समाचरेत् ॥ १ ॥ "

ઉપરાેક્ત વચનથી આપણે વિચારવાનું એ જ છે કે, આપણા આત્માને પ્રતિકૂલતાથી જેવું દુઃખ થાય છે, તેવું પ્રતિકૂલતાથી બીજા છવેાને પણ દુઃખ અવશ્ય થાય છે જ એ પ્રતિકૂલતાથી આપણે તેમને અવશ્ય ખચાવવા, એજ સામાન્યપણે ધર્મના સાર ગણાય. આ વચનના વિચાર કરી જોતાં, રાજ્ય-નીતિને અને સામાન્ય નીતિને અંગીકાર કરીને, એ પ્રમાણે વર્તવાથી ગૃહસ્થાને પણુ સારા લાભ થવાના સંભવ છે.

### કર્યાં કર્મ ભાેગવ્યા વિના છુટકાે નથી :

અપરાધી જીવાને ન્યાયપૂર્વક યાગ્ય શિક્ષા કરવી એ નીતિ છે, પણ નિરપરાધી જીવાને ઘાતાદિકથી દુ:ખી કરવા, એ તાે નીતિથી પણ બહાર ગણાવું નેઇએ. ઘાતાદિક કરનારને તેનું કુલ ભ્રાગવવું જ પડે છે. રાજા હાય કે રંક હાેય, પરંતુ તેમાં કાેઇના કરોા પણ ઉપાય ચાલે તેમ નથી. કહ્યું છે કે,

१-महाभारत.

#### બ્યાખ્યાન પહેલું

1 N 1

जातः सूर्यकुले पिता दशरथः, क्षोणिभ्रजामग्रणीः । सीता सत्यपरायणा प्रणयिनी, यस्यानुजो लक्ष्मणः ॥ दोर्दंडेन समो न चास्ति भ्रुवने, प्रत्यक्षविष्णुः स्वयम् । रामो येन विडम्बितोऽपि विधिना, चान्ये जने का कथा १॥१॥

અર્થાત્—જે મહાત્મા સૂર્યકુલમાં ઉત્પન્ન થયા છે, જેમના પિતા દશરથ છે અને જે સર્વ રાજાઓમાં અગ્રેસર છે; સત્યમાં તત્પર એવી સીતા જેની સ્ત્રી છે, તથા લક્ષ્મણ જેમના નાના ભાઇ છે, પાતે પ્રત્યક્ષ વિષ્ણુ રૂપ છે, જેની ભુજાના બલ સમાન થીજીં કાઇ બલવાન નથી, એવા જે રામચંદ્ર છ–તેમની પણ કર્મરાજાએ વનવાસાદિક અનેક પ્રકારની વિડંબના કરી, તાે પછી બીજાઓને માટે તા કહેવું જ શું?

આ વાકચથી પણ એ જ વાત સિદ્ધ થાય છે કે, કર્યા કર્મ આગલ કે પાછલ, ભોગબ્યા વિના છૂટકાે નથી : માટે મહાત્મા-ચ્યાએ આપણને જે જે અનીતિએાથી દ્રર રહેવા ફરમાબ્યું છે, તે તે અનીતિએાથી શકયતાના પ્રમાણમાં આપણે આપણા અચાવ કરવા, એ જ આપણા કલ્યાણના ખરા માર્ગ છે.

#### દેવસ્વરૂપ સંખંધી વિચાર :

તે માર્ગ તેના પ્રવર્ત કાેથી જ પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી એ પ્રવ તેકાના સ્વરૂપને જાણવાની આવશ્ચકતા છે. એ માર્ગના સુખ્ય પ્રવર્તક બે છે. પ્રથમ પ્રવર્તક પરમાત્મા તરીકે ઓળખાય છે તે અને બીજા તેમના કથનાનુસાર વર્તન કરનારા તથા લોકોને તેવી પ્રવૃત્તિ કરાવનારા ગુરૂનાં નામથી ઓળખાય છે તે. આ દેવ–ગુરુએ કથન કરેલા માર્ગ તે ધર્મ. એ ધર્મ શી વસ્તુ છે, તે આ ત્રણુનું સામાન્યપણ સ્પષ્ટીકરણ કરવાથી જાણવામાં આવી શકશે.

#### १ सुभाषितरत्नभांडागार

4 **%** 2

#### ધર્મના દિશા

દેવ શબ્દના અર્થ અનેક પ્રકારે કરી શકાય છે, પરંતુ જે પરમતત્ત્વના પ્રકાશ કરનાર દેવ, તે જ શુદ્ધદેવ છે. જેમના વિશ્વાસથી, જેમનાં વચનાના સ્વીકાર કરી સુવિવેકી દુનિયા પ્રવૃત્તિ કરી રહી છે, તે દેવ કાેણુ હશે ! તેમના વર્તન વિષે તથા તેમના સ્વરૂપ વિષે, આપણે કેવા પ્રકારે જાણી શકીએ ! કારણ કે–તે પરમાત્મા હાલ કાેઇ પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવતા નથી. "૧૪૪૪" ગ્રંથના કર્તા શ્રીમદ્દ હરિલદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે કહ્યું છે કે,

### " प्रत्यक्षतो न भगवानुषभो न विष्णु-रालोक्यते न च हरो न हिरण्यगर्भः । तेषां स्वरूपगुणमागमसंत्रभावात्,

ज्ञात्वा विचारयत काऽत्र परापवादः ॥ १ ॥ " આ વચનથી સિદ્ધ થાય છે કે, 'શ્રી ૠષલદેવ, વિષ્ણુ, મહા દેવ, પ્રદ્યાદિ કાઇ દેવ પ્રત્યક્ષ નથી. માત્ર તેમનું સ્વરૂપ, તેમના શુણુ, તેમના તરફથી પ્રવૃત્ત થયેલાં આગમા( શાસ્ત્રો )થી જ આપણુ જાણી શકીશું અને તેમના આપ્ત–અનામ( સર્વજ્ઞા-સર્વજ્ઞ)પણુંના વિચાર કરી શકીશું. એ વિના બીજું કાઇ પણ સાધન નથી.

હવે એ દેવનાં સામાન્ય લક્ષણેા કદ્યા પછીથી, જો નિષ્પક્ષ-પાતપણું એ સંબંધમાં વિચાર કરવામાં આવશે તા, જરૂર તેના ચાગ્યા–ચાગ્યપણાના વિચાર કરી શકાશે. હવે દેવનાં લક્ષણા એવાં કદ્યાં છે કે,

### " अैचाणकोहमयमाण-लोहमायारइअ अरहअ । निद्दासोअअलिय,-नयणचोरीयामच्छरमयाई ॥ १ ॥ "

१ कुमारपाल प्रबन्ध.



: 0: :

### " पाणिवहपेमकीडा, पसंगहासा य जस्स हई दोसा । अहारस विप्पणहा, नमामि देवाहिदेवं तं ॥ २ ॥ "

**અર્થાત્**—અજ્ઞાન, ક્રોધ, મદ, માન, લાેભ, માયા, રતિ, અરતિ, નિદ્રા, શાેક, અસત્ય, ચાેરી, મત્સર, ભય, પ્રાણિવધ, પ્રેમ, ક્રીડા અને પ્રસંગહાસ્ય, એ અઢાર દાેષ જેમના નાશ પામ્યા છે, તે દેવાધિદેવને હું નમસ્કાર કરૂં છું. વળી,

### " नै यः भूरुं धत्ते न च युवतिमङ्के समदनां ।

### न शक्तिं चक्रं वा न हरुमुशरुाद्यायुषघरः । विनिर्मुक्तं क्वेश्वैः परहितविधावुद्यतषियम् । शरण्यं भूतानां तम्रुषिम्रुपयातोऽस्मि श्वरणम् ॥१॥

અર્થાત્—જે દેવ ત્રિશ્લને ધારણ કરતા નથી, કામવિકારને પેદા કરવાવાળી સ્ત્રીને ખાળામાં ધારણ કરતા નથી અને શક્તિને તથા ચક્રને ધારણ કરતા નથી અને હાલ–સુશલ આદિ શસ્ત્રોને ધારણ કરતા નથી અને જે રાગ, દેષ, અજ્ઞાન, વિકારાદિ સર્વ કલેશાથી રહિત છે, પરજીવાનું હિત કરવામાં ઉદ્યમવાલી બુદ્ધિને ધરનારા છે અને જગતના જીવાના શરણબૂત છે, એવા ઝાધિ-(સાચા દેવ) નું શરણ હું અંગીકાર કરું છું. વલી તે દેવ કેવા હોય છે,

### " ल्यैक्तस्वार्थः परहितरतः सर्वदा सर्वरूपम्,

सर्वाकारं विविधमसमं यो विजानाति विश्वम् । ब्रह्मा विष्णुर्भवतु वरदः शंकरो वा हरो वा, यस्याचिन्त्यं चरितमसमं भावतस्तं प्रपद्ये ॥२॥"

लोकतत्त्वनिर्णय.

44 4 1 1 1

if:

**અંચીર્ન સ્લાર્થના જેણે ત્યામ કર્યો છે, પરહિતમાં જે** સદા તત્પર છે અને સર્વ્ટફપ, સર્વાકાર એટલે ઉત્પાદ, વ્યય, ધ્રુવરૂપ નાના પ્રકારના સ્વરૂપવાલા જગતને જે સદાકાલ અનન્ય-સદશપણુ જાણુ છે તથા જેનું ચારિત્ર અચિંત્ય અને અનન્યસદશ છે, એવા દેવ નામથી-બ્રક્ષા હાય, વિષ્ણુ હાય, અથવા વર એટલે પ્રધાન જ્ઞાનાદિ-તેના આપવાવાલા (વરદ) ભગવાન હાય.

અથવા શં એટલે સુખ તેના કરનાર શંકર હાેય કે મહાદેવ હાેય,-તેને સાચા ભાવથી પાતાના પરમાત્મા કરીને હું માનું છું.

જગતમાં પ્રથમા, વિભ્લુ, મહાદેવ, બૌહ, જૈમિની, જિનેશ્વર આદિ અનેક દેવેા છે. તેમાંથી કેાઇ એક દેવ સર્વજ્ઞ સત્યવક્રતા હોવા જોઇએ, કહ્યું છે કે;

### "अवञ्चमेषां कतमोऽपि सर्ववित् , जगद्वितैकांतविश्वालञ्चासनः। स एव मृग्यो मतिद्यक्ष्मचक्षुषा, विशेषग्रुक्तैः किमनर्थपंडितैः॥१॥"

અર્થાત્— ઉપર કહેલા દેવેામાંથી કાેઇ એક સર્વજ્ઞદેવ, જગતને એકાંત હિતકારી એવાં વિશાલ શાસ્ત્રોના કથન કરનારા હોવા જોઇએ. બુદ્ધિરૂપ સૂક્ષ્મ ચલ્લુવઉ કરીને આપણે તેમની તપાસ કરવી જોઇએ. બીજા અનર્થભૂત કથન કરનારા અજ્ઞાની પાંડિતોના વિચાર કરવાથી, અથવા તેમનાં વચના સાંભળવાથી કે તેમને ઇષ્ટદેવ માનવાથી શું પ્રયોજન છે ? અર્થાત−કાંઇ પણ નથી.

હવે એ દેવેામાંથી કયા દેવને સાચા માનવા, તેનેા વિચાર તમારેજ કરવા જોઇએ. કહ્યું છે કે—

### "अमी गुणाश्च दोषाश्च, कं सामस्त्येन मेजिरे ।

जिनं तदितरं वाऽपि, स्वयमेव विचिन्त्यताम् ॥१॥ "

અર્થાત્—સ્વાર્થત્યાગ, પરાૈપકારાદિ પૂવે<sup>ઽ</sup> કહેલા ગુ**ણે**⊢ તથા ક્રોધ, માન, માયાદિ દ્રષણો લેગાં થઇને કાેને વિષે



1. 🕊 T

છે ! જિનેશ્વરલગવાનમાં કે બીજા દેવેામાં !--તેના વિચાર પાેતે પાતાની મેળેજ કરવા.

આ વિષયમાં હવે વિશેષ કહેવાનું કાંઇ પ્રયોજન નથી. માત્ર સાર એજ છે કે,–સાંસારિક પદાર્થીમાં જેનાથી આસંદ્રિત થાય છે, તેનાથી તે મહાપુરુષે વિપરીત લક્ષણુવાલા જ હેાય છે. સગુરુત સ્વરૂપ :

હવે શુરૂનું સ્વરૂપ જોઇએ. તે સંખંધમાં કહ્યું છે કે:--

" त्यक्तदाराः सदाचारा, ग्रुक्तभोगा जितेन्द्रियाः । जायन्ते गुरवो लोके, सर्वभूताऽमयप्रदाः ॥ १ ॥ " " धर्मझो धर्म्मकर्ता च, धर्ममार्मप्रवर्चकः ।

सन्वेभ्यो घर्मशासार्थ.-देशको गुरुरुच्यते ॥ २ ॥ "

અર્થાત્—સદાચારી, સ્ત્રી તથા ભોગના ત્યાગ કરનાર, જિતેન્દ્રિય અને પ્રાણીમાત્રને અલય આપનાર-એવા જે હાેય તે લાેકમાં ગુરુ ગણાય છે. વળી-ધર્મ'ના જાણુકાર, ધર્મ'ના કર-નાર ધર્મ'ના માર્ગમાં પ્રવત્તાવનાર અને જીવાની આગળ ધર્મ-શાસ્ત્રનું નિરૂપણ કરનાર ગુરુ કહેયાય છે.

આત્મહિત ઇચ્છનારે આવા જ શુરુની સેવા કરવી. વા શુરુ હાેય તેજ સંસારસસુદ્રના પાર પામવા તથા પમાડવા સ ધ થાય છે. નામ માત્રે કરીને કુલક્રમથી આવેલા કાેઇ કા ા શુરુ થતા નથી. વલી સ્વાર્થમાં તત્પર તા ઘેર ઘેર જેતવ ાં આવે છે, પણ પરાપકારી પંડિતા વિરલા જ હાેય છે. કહ્યું છે કે, "वाङ्मात्रसाराः परमार्थशून्याः, न दुर्ऌभाश्वित्रकथा मनुष्याः । ते दुर्ऌमा ये जगतो हिताय, धर्मे स्थिता धर्मग्रदाहरन्ति । १ ॥" અર્થાત્--- માત્ર બાલવામાં જ સારા પછા પરમાર્થથા રહિત : 10 :

ં ધર્મની દિ**શા**ં

તથા ચિત્રકારી કથાએષા કહેનારા મનુષ્યા દુર્લભ નથી, પછુ ધર્મમાં સ્થિર રહીને જગતના હિતના અર્થે ધર્મનું કથન કર-નારા સત્પુરુષા દુર્લભ છે.

#### સુગુરુના યાેગથી થતા લાભ :

સ≰ગ્રુરુના સંબંધતું પ્રયાેજન એ છે કે, સાેબતની અસર થયા વિના રહેતી નથી. કહ્યું છે કે,

### " जीबोऽयं विमलस्वभावसुभगः सूर्योपलस्पर्द्धया,

### घत्ते संगॅवशादनेकविक्ठतिं छप्तात्मरूपस्थितिः ।

### यद्याप्नोति रवेरिवेह सुगुरोः सत्पादसेवाश्रयम्,

तजातोर्जिततेजसैव कुरुते कर्मेन्धनं भस्मसात् ॥ १ ॥ "

**ભાવાર્થ** —આ જીવ સૂર્યકાંત મણિની જેમ નિર્મલ સ્વભાવે સુંદર છે; પરંતુ પાંચ વર્ણની સંગતથી જેમ સૂર્યકાંત મણિ નાના પ્રકારના સ્વરૂપને ધારણ કરે છે, તેની પેઠે જીવ પણ કર્મના સંબંધને લઇને નાના પ્રકારની ગતિને ધારણ કરે છે અને તેથી જ તેણે પોતાના શુદ્ધ ચિદાન દ સ્વરૂપની સ્થિતિના લાપ કરેલા છે; પરંતુ સૂર્યના સંબંધ થતાં સૂર્યકાંત મણિ જેમ ઉત્કટ તેજવાલા થઇને સંબંધમાં આવેલી વસ્તુઓને આળી ભસ્મ કરી સ્વરૂપને પ્રકાશે છે, તેવી રીતે સુગુરુના શરણ ના આશ્રય પ્રાપ્ત થવાથી જીવ પણ સંબંધિત કર્માના નાશ કરીને, પાતાના સ્વરૂપને પ્રકાશિત કરે છે.

#### ધર્મની પરીક્ષા કરવી જોઇએ :

હવે આપણે ધર્મના સ્વરૂપના વિચાર કરીએ. કહ્યું છે કે, '' धम्मं जणो विमग्गइ, मग्गतेवि अ न याणइ विसेसं। धम्मो जिणेहिं भणिओ, जत्थ दया सम्बजीवेसु ॥१॥ "

: 11 :

#### વ્યાખ્યાન પહેલું

અર્થાત્—મનુષ્ય ધર્મની શાધ તો કરે છે, પણુ શાધ કરવા છતાંય, વિશેષે કરીને જિનેશ્વર ભગવાને કથન કરેલા, કે જેમાં સર્વ જીવેાને વિષે દયા રાખવાનું કથન કરેલ છે, તે ધર્મને જાણતો નથી. વલી તે ધર્મ કેવા છે તે કહે છે,

### " तिनिसया तेसड्ढा, दंसणमेया परोष्परविरुद्धा ।

न य दूसंति अहिंसं, तं गिण्ह जत्थ सा सयला ॥१॥ "

**અર્થાત્**—પરસ્પર વિરાધી ત્રહ્યુસાે ને ત્રેસઠ મતવાલા, જેમાં સર્વ જીવાની દયા રહી છે એવા અહિંસાં ધર્મને ગ્રહણ કરે છે, પરંતુ દ્ર્ષણુ દેતા નથી. અહિંસાને પરમ ધર્મ કહ્યો છે. તે પરીક્ષા કરી અ'ગીકાર કરવા. કહ્યું છે કે,

" लहुंति सुंदरं ति अ, सब्वो घोसेइ अप्पणो पणियं । कणएण व्व घितव्वं. सुंदरं परिक्सियं काउं ॥ १ ॥ "

**અર્થાત્**—સર્વ મતવાલાઓ પાેતપાેતાના ધર્મ ને શ્રેષ્ઠ કહે છે, પરંતુ સુવર્ણની માફક પરીક્ષા કરીને સારાે હાેય તેજ ગ્રહણ કરવાે. સવર્ણના પેઠે ધર્મની પરીક્ષા કેવી રીતે કરવી, તે અતાવે છે,

### "यथा चतुर्भिः कनकं परीक्ष्यते, निघर्षणच्छेदनतापताडनैः। तथैव धम्मों विदुषा परीक्ष्यते, श्रुतेन ज्ञीलेन तपोदयागुणैः॥१॥"

અર્થાત્—જગતમાં ધર્મ એવાે શખ્દ તાે બહુ સંભળાય છે, પણુ જેમ સુવર્ણુની પરીક્ષા કરવામાં આવે છે તેમ તેની પરીક્ષા કરવી. જેમ સુવર્ણુને કસોટી ઉપર ઘસીને, કાનસ મૂકીને, તપા-વીને તથા ખખડાવીને પરીક્ષા કરવામાં આવે છે; તેમ ધર્મની શાસ્ત્રથી, શીલથી, તપથી અને દયાથી પરીક્ષા કરીને ગહણ કરવા.

### કુવ, ગુરુ અને ધર્મનું સ્વરૂપ જાણવાથી થતા લાભ :

દેવ, ગુરુ અને ધર્મનું સ્વરૂપ કિચિંત્ માત્ર કહેવાનું

#### : 19 :

#### **ધર્મના શિક્ષા**

પ્રચાેબન એ છે કે, જેના ઉપર વિશ્વાસ કરવા હાય. તેનું સ્વરૂપ. તેના ગુણ તથા વર્તન તરક અવશ્ય ખ્યાલ કરવાની જરૂર છે. ખ્યાલ કરતાં, તે ઉત્તમ છે-એમ લાગે તેા તે વસ્તુ તરફ આપહ વલણ થાય છે અને તેનાં વચનાે ઉપર વિશ્વાસ રાખી શકાય છે. વિશ્વાસ રાખી મહાપુરુષોના કથનાનુસાર તે માર્ગને અંગીકાર કરવાથી, આપણું શ્રેય અવશ્ય થાય છે. એટલા જ માટે ધર્મના સુખ્ય પ્રવત્ત કો-પરમાત્મા તથા સદ્ગુર તરીકેના સ્વરૂપથી ઐાળખાય છે. તેમના કથનાનુસાર સ્વરૂપને જાણુવાથી, તેમનાં ધર્મતત્ત્વોના બાધ થઇ શકે છે, તથા તે ઉપરથી બુદ્ધિમાન પુરુષા ઘણા સારા વિચાર કરી શકે છે. જો કે અનેક પંચના અનેક ગ્રંથા, એકેક પક્ષના આશયથી રચાયેલા હાવાથી બુદ્ધિ-માનાને સંતાષ મળી શકતા નથી; પણ સત્પુરુષાના મુખથી નીકળેલી નિષ્પક્ષપાત વાણી શ્રીતાજનાના મનને ઘણા જ સંતાષ આપનારી થઇ શકે છે, એમ હું મારા ટૂંકા અનુભવધી કહી શકું છું. પરંતુ તેવા મતવાળા પુરુષોના વિશેષ પરિચય અને **તે**મના તરફતુ<sup>ં</sup> શ્રવણ, મનનાદિ અધિક થયા વિના એકદમ તેવા અનુભવ થવા અતિ દુર્ઘટ સમજાું છું; આટલું સામાન્ય માત્ર કહીને હું મારા વિષયની સમાપ્તિ કરું છું.



### વ્યાખ્યાન બીજીં

# દેવ-ગુરુના સ્વરૂપતું વિશેષ સ્પષ્ટીકરણુ.

### मंगलाचरणम्।

### रागद्वेषविजेतारं, मेत्तारं कर्मभूमृताम् । द्वातारं विश्वतत्त्वानां, वन्दे तद्गुणऌब्घये ॥ १ ॥

અર્થ – રાગ અને દ્રેષાદિક આત્માના શત્રુઓને જેણે છત્યા છે, અને કર્મરૂપી પર્વતા જેણે લેદી નાખ્યા છે અને જગતનાં તત્ત્વા જેણે જાશ્યાં છે, તેવા સર્વત્ત ભગવાનને હું નમસ્કાર કરૂં છું; તેટલા જ માટે કે–તેમના ગુણાની પ્રાપ્તિ અમાને પણ થાય. ઉત્સર્પિ**ણી અને અવસર્પિણીમાં થતા તીર્થ'કરદેવા :** 

જેવી રીતે બીજા શાસ્ત્રકારો, ૧-સત્યુગ, ર-દ્રાપર, ૩-ત્રેતા, અને ૪ કલિયુગ-એમ ચાર યુગ માને છે, તેવી રીતે જૈન શાસ્ત્રોમાં પણ કાલના છે વિભાગ કહેલા છે. એક ઉત્સર્પિણી (ચઢતો આટેા) અને બીજો અવસર્પિણી (ઉતરતા આટેા) તેમાં પણ એકેકના છ છ વિભાગ કહેલા છે, પરન્તુ તેમાં સત-યુગાદિકના કાલમાનથી ઘણે ફેરફાર છે. તે વિષય વિસ્તારયુક્ત હોવાથી, આ પ્રસંગે કહી શકાય નહીં. તે બન્ને પ્રકારના કાલને એક ચઢ કહેધાય છે. આ સપ્ટ અનાદિ-અનંતરૂપે હોવાથી, તેવા અનંતાં ચઢ થઇ ગયાં છે અને આગલ પણ અનંતા ચઢ થશે તે ઉત્સર્પિણીના અને અવસર્પિણીના છ છ વિભાગના મધ્યમ કાલમાં તેવા પરમાત્મા ચાવીશ ચાવીશ નિયમઅદ થયા કરે છે.

#### ધર્મના હિશા

: 11 :

શ્રી રત્નશેખરસૂરિ મહારાજે " છેત્રસમાસ " માં કહ્યું છે કેઃ-

### " कालढुगे तिचउत्था,--रगेसु एगुणॅनवइपक्खेसु । सेसगसिआंति, हुंति पढमंतिमजिर्णिंदा ॥ १ ॥ "

અર્થાત્—તે અન્ને પ્રકારના કાલમાં જે છ છ વિભાગ અતાવ્યા હતા, તેમાં પ્રથમ અવસર્પિણીના ત્રીજા વિભાગમાં નેબ્યાસી ( ૮૯ ) પક્ષ બાકી રહે તે વખતે તથા ચાથા વિભા-ગના નેવ્યાસી ( ૮૯ ) પક્ષ બાકી રહે તે વખતે, અનુક્રમે પહેલા અને ચાવીસમા પરમાત્મા માક્ષે જાય. એજ પ્રમાણે ઉત્સર્પિણીના ત્રીજા વિભાગના તેમજ ચાથા વિભાગના પણુ નેવ્યાસી ( ૮૯ ) પક્ષ જાય, તે વખતે અનુક્રમથી પહેલા અને ચાવીસમા પરમા-ત્માના જન્મ થાય. રાજા-મહારાજાદિકના જન્મ સમયે જેમ ઉચ્ચ બ્રહાદિક યથાયોગ્ય મલી આવે છે, તેમજ આ વિષયમાં પણ સમજવું.

#### પરમાત્માનું સ્વરુષ :

જે છવ પરમાતમાં થાય તે એકના એક છે-એમ ન સમ-જવું. પણુ જે જે છવે પૂર્વના કાઇક ઉત્તમ ભવમાં પરમાતમા આગર તેવા ગુરુના કચનથી ચથાર્થ તત્ત્વાની બ્રહ્મા કરી છે, પછી તે ભવમાં અથવા તેા તેવા બીજા અનેક ભવેામાં તેવા પરમા-તમાના અથવા તેવા ગુરુના સંધાગ મળી જવાથી, તેવાં યથાર્થ તત્ત્વાનું વિશેષ જાણુપાણું કરીને, તેવા પ્રકારનાં કાઇ અલૌકિક શુભ આચરણુ આચરવાથી આત્માને અધિક દરજ્જે ચઢાવેલા છે, તેવા ઉત્તમ છવ, સર્વથા સુકૃત થવાના ભવમાં પણુ કાઇક રાજ્ય-વરીય ઉત્તમ છવ, સર્વથા સુકૃત થવાના ભવમાં પણુ કોઇક રાજ્ય-વરીય ઉત્તમ કુલમાં જન્મ પામે છે; તે વખતે પણુ વૂર્વના ભવમાં મેળવેલાં જે મતિજ્ઞાન, બ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન હોય, તે ત્રણે જ્ઞાન સંહિત જ જન્મ પામે છે; તેથી ભણ્યા વિના પણુ બીજા બ્યાખ્યાન ખીજાુ'

: 1N :

#### ભાગવાન શ્રી ત્રક્ષભાદેવ પ્રભુ :

ચાલુ અવસર્પ્પિણીના ત્રીજા વિભાગમાં પ્રથમ પરમાત્મા શ્રી ઋષભદેવ ભગવાન થયા. તેમનું ટૂંક સ્વરૂપ બોઇએ.—

શ્રી ઝાષભદેવ. લગવાન થવાના પહેલાં તેરમાં લવ ઉપર **ધના સાર્થવાહ** નામના મહર્દ્ધિક વ્યવહારી હતા. તેમણે માેટી અટવીનું ઉદ્યંધન કરી બીજા શહેરમાં જવાની વખતે ઉદ્યોષણા કરાવી કે-' જેને વસંતપુર શહેરમાં આવવાની ઇચ્છા હાેચ. તે સુખેથી આવે, તેમને સર્વ પ્રકારની સગવડ કરી આપીશું. 'તે અવસરમાં મહામનિઓના પણ જવાના વિચાર થયા. શેઠને ત્યાં એ સુનિએોને માેકલીને સાર્થમાં રહેવાની માગણી કરી. શે**ઠે** પણ કહ્યું કે-' હું આપની સગવડતા રાખીશ, સુખેથી પધારજો. ' તે વખતે શેઠને ત્યાં કેરીઓનું ભેટણું આવેલું હતું, તેમાંથી કેટલીક કેરીએા તે મુનિઓને આપવા માંડી; પરન્તુ તે મુનિ-ઐાએ કહ્યું કે-' વિશેષ પ્રકારના સ સ્કાર થયા વિના-બીજ સહિત વસ્તુને અમે અંગીકાર કરતા નથી. ' આથી શેઠના મનમાં અતિ ચમત્કાર પ્રાપ્ત થયેા, તેથી આગ્રહપૂર્વક કહ્યું કે, ' આપ અવશ્ય પધારી મને પાવન કરશા. ઇત્યાદિ ' ગરમીના દિવસામાં ચાલતી વખતે સાધુઓ પણ સાથમાં થઇ ગયા. રસ્તામાં ઘણા વરસાદ થવાથી જંગલમાં જ પડાવ નાખવાે પડ્યો. સાધુઓ પણ એકાક ઝું પડીમાં રહીને નિર્વાહ કરી રહ્યા છે. રાત્રિના સમયે કરીથી વરસાદની માેટી ગર્જના વખતે શેઠ વિચાર કરે છે કે. ' મારા સાર્થમાં કેાણ કેાણ છે અને કેવી રીતે નિર્વાહ કરતા હશે ? ' ઇત્યાદિ વિચાર કરતાં તે મહામુનિઓના તરફ લક્ષ પહેાંચવાથી શેઠ પશ્ચાત્તાપમાં પડી ગયા કે, ' મેં સગવડતા રાખવાનું કહેલું, છતાં એક વાર પણ ખબર લઇ શકયાે નથી; તે મહાત્માઓની પાસે કાઇ પ્રકારનું સાધન પણ નથી, તેા કેવી રીતે નિર્વાહ કર્યો હશે ? હું તે મહાત્માઓને સુખ પણુ કેવી રીતે દેખાડી

#### ; 35 ;

#### HHA FA

શક ?'એ વિચાર તેણે પાતાના ખાસ મિત્રને કહી અતાજો મિત્રે કહ્યું કે, 'ભૂલ થઇ તેની હરકત નથી. પણ સુનિઓની પાસે તે અવસ્ય જવું જ જોઇએ. તે કાેપ કરે તેવા નથી, ' છેવટે તેણે મિત્રની સાથે જઇને નમસ્કાર કર્યો. નીચું મુખ રાખી અપરાધીની પેઠે કહેવા લાગ્યા કે, 'હે મહારાજ ! હું આપની સ ભાળ ખીલકુલ રાખી શક્યો નથી, તેથી મારા અપરાધની ક્ષમાં કરશા. ' સુનિઓએ જવાબ દીધા કે-' તમારા સાર્થમાંથી અમારા નિર્વાહ સારી રીતે થયા કરે છે, માટે કેાઇ બીજો વિકલ્પ કરશા નહિ. ' ઇત્યાદિ અનેક આલાપ–સ'લાપ થતાં, શેઠના મનને પથ સંતાેષ થયેા. પછી ભાજનના માટે આબહ કરી બે મુનિઓને લઇ ગયા. લવિતવ્યતાના ચાેગથી ભાેજનની તૈયારી ન હાેવાથી. શેઠ અત્યંત ઝાંખા પડી ગયા. અને વિચાર કરવા લાગ્યા કે, ' હું આજ સુધી કાંઇ પણ કરો શક્યાે નથી અને આજે પણ તેવા અવસર આવી બન્યો. કરીથી પણ સુખ કેવી રીતે બતાવી શકીશ ? ' ઇત્યાદિક વિકલ્પાે કરતાં ઘૃતનું ભાજન નજરે પડ્યું. તેમાંથી (ઘુત આપવાની ઇચ્છા દર્શાવી અને મુનિઓએ પણ તેવા ભાવ જોઇને પાત્ર ધર્યું. હર્ષાલ્લાસના વશથી પાત્ર ભરીને શેઠ લણા ખુશી થયા. પછી તે સુનિએાનાે વિશેષ પરિચય અને વાર વાર તેમના ઉપદેશનું શ્રવણ કરતાં અધિક શ્રદ્ધાવાન થઇ. કેટલાંક તત્ત્વાને પણ ન્સમજ્યા.

એવી રીતે ધર્મવિષચક પરિણામના ચેાગથી ઉત્તરાત્તર બાર ભવ સુધી દેવતાની ગતિનાં તેમજ મનુષ્યની ગતિનાં અધિક અધિક સુખાને લાેગવીને, આ અવસપ્પિંણીના ત્રોજા વિભાગમાં નાબિરાજાની મહારાણી મરુદેવીની કુક્ષિરૂપ સરાેવરમાં હ સરૂપે શ્રી ઝાપભદેવપ**લે** ઉત્પન્ન થયા.

તેમણે અઢાર લીપિ અને ચાસઠ કલાદિક આ દુનિયાના વિશેષ વ્યવહાર ચલાવ્યા. તેમને ભરતાદિક સા પુત્રા હતા;

#### વ્યાખ્યાન ખીજી'

; 30 :

જેમના નામથી આ ક્ષેત્રનું નામ પણ ભરત પડેલું છે. જેમનું ચરિત્ર ભાગવતમાં પણ જૈન ગ્રંથાથી ફેરફારપણું લખાયેલું છે. શ્રી ઝાષભદેવ ભગવાનને પિતામહાદિક અનેક પ્રકારનાં બિરૂદ મહાત્માઓના તરકથી પ્રાપ્ત થયેલાં છે.

" શ્રાહ્મગુણ-વિવરણ " માં કહ્યું છે કે:—

### " घणसत्थवाइजम्मे, जं घयदाणकयं सुसाहूणं । तकारणमुसमजिणो, तेलुकपियामहो जाओं ।। १ ॥ "

અર્થાત્—ધના સાર્થવાહ નામના તેરમા ભવમાં જે ઉત્તમ સાધુઓને વૃતનું દાન આપ્યું, તે કારણુથી ઝાયબદેવ ભગવાન ત્રણુ લાેકમાં પિતામહ બિરૂઠને પ્રાપ્ત થયા.

તે પરમ તત્ત્વોના શ્રદ્ધાનના અને તે પરમાત્માની તથા તેવા મહાસુનિઓની સેવા તેમજ તેવા અલીકિક આચારના પાલનનાજ પ્રતાપ સમજવા. ઇત્યાદિક ચાવીસ પરમાત્મા પૂર્વના ભવામાં સત્ય પદાર્થાના શ્રદ્ધાનના ચાગથી નાના પ્રકારનાં સદાચરણો સેવીને પરમાત્માની પદવીના અધિકારીઓ થયા છે; તેમની શ્રદ્ધા અને કત્ત બ્યોના વિશેષ વિચાર, કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રા-ચાર્ય કૃત " ત્રિષષ્ઠિચરિત્ર " નામના ત્રીસ હજાર <sup>શ્</sup>લીક-પ્રમાણવાલા ગ્ર<sup>4</sup>યના શ્રવણથી જાણી શકાય તેમ હાવાથી, તે ગ્રંથ વાંચવાની ભલામણ કરું છું.

હવે તે પરમાત્માં સર્વથા મુક્ત થવાના ભવમાં ત્રણ જ્ઞાને સુક્ત હાેવાથી, પૂર્વના ભવામાં અનુભવેલાં સાધુનાં કત્ત બ્યાને અંગીકાર કરતી વખતે પણ મન:પર્ચવ નામના ચાથા જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરીને, પછી આત્માના તીવ્ર પરિણામના ચાગથી જ્ઞાનાદિકનાં થાતક જે ખલિષ્ઠ કર્મા છે, તેનો નાશ કરીને સર્વ તત્ત્વાનું ર

#### : 🛠 :

#### ં ધઞેની દિશો

યથાર્થ અને સંપૂર્ણ સ્વરૂપ પ્રત્યક્ષ કરીને, પછી સર્વ જીવાના હિતને માટે જીવાદિક યથાર્થ તત્ત્વાનું સ્વરૂપ બતાવીને, તેઓ સાધુધર્મના ઉપદેશ અને તેમાંથી કઠીન ભાગ બાદ કરીને ગહસ્થાના ધર્મના પણ ઉપદેશ કરી ગયા છે.

#### સાધુના આચારો.:

જીવાદિક <del>હાત્લો</del>નો વિષય અતિ ગંભીર અને મહાન હોવાથી અત્રે કહેવામાં આવશે નહિ. માત્ર અનુક્રમથી સાધુ અને ગૃહ-સ્થાના સામાન્યપણે આચાર કહીએ છીએ. પ્રથમ સાધુના આચારનું સ્વરૂપ:—

### " महावतघरा धीरा, मैक्षभात्रोपजीविनः ।

### सामायिकस्था धर्म्मोप,-देशका गुरवो मताः ॥१॥"

અર્થાત્—પાંચ મહાવતાને ધારણ કરી તેનું પાલન કરનારા, અનેક સંકટેામાં પણુ ધૈર્થને નહિ છેાડનારા, ધારણુ કરેલાં વ્રતામાં દ્રષણુ નહિ લગાડનારા, પોતાને માટે કરાવીને ભાજન પણુ નહિ લેનારા, માત્ર ધર્મના સાધનમાં ઉપયોગી થાય તેટલા પૂરતી શરીરની રક્ષા માટે-બિક્ષાદ્વારા નિર્દોષ આહારને લાવોને નિર્વાહ કરનારા, વસ્તાદિકના પણ મર્યાદાથી અધિકપણુ સંગ્રહ નહિ કરનારા, વસ્તાદિકના પણ મર્યાદાથી અધિકપણુ સંગ્રહ નહિ કરનારા, રાગ-દેષાદિકની પરિણતિથી રહિત, મધ્યસ્થ વૃત્તિને ભજનારા, માત્ર જીવાના કલ્યાણુ માટે ગામ-નગરાદિકોમાં મર્યાદા-પૂર્ષ ક રહીને પરમાત્મકથિત ધર્મના થયાર્થપણુ ઉપદેશ આપીને ધર્મમાં સ્થિર કરનારા મહાસુનિઓ હોય છે. પાંચ મહાવતાનાં નામ :

તે પાંચ મહાવતા કયા છે તે જોઇએ:-

### "अर्हिसासत्यमस्तेय-जन्नवर्यापरिग्रहाः । पंचभिः पंचभिर्युक्ता, भावनाभिर्विद्यक्तये ॥ १ ॥"

: 14 :

#### ત્રયાખ્યાન બીજી'

### અર્થાત્–અહિંસા–સર્વ જીવની હિંસાના ત્યાંગ, સૂનૃત-સત્ય વચન, અસ્તેય-ઉચિત વસ્તુ પણુ માલીકના દીધા વિના નહિ દીવી; બ્રહ્મચર્ચ-સર્વથા સ્ત્રીસેવાથી વિરક્તપણું અને અપરિશ્રહ-ધન, ધાન્યાદિકના ત્યાંગ. એ પાંચેને મહાવતા કહે છે: એ એકેકની પાંચ પાંચ ભાવનાઓ છે. એ પાંચ મહાવતા અને એ પોંચ મહાવતાની પચીસ ભાવનાઓાનું, માક્ષના અર્થી સાધુઓ આવર્ય પાલન કરે.

**ક્યહિં**સાનુ' સ્વરૂપ :

### " न यत् प्रमादयोगेन, जीवितव्यपरोपणम् । त्रसानां स्थावराणां च, तदर्हिसाव्रतं मतं ॥ १ ॥"

**મ્મર્થાત્**-હાલતાચાલતા બેઇંદ્રિયાદિક જીવા ત્રસપણું કહેલા છે અને પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાસુ અને વનસ્પતિના જીવાને સ્થાવર કહેલા છે : રાગ, દ્વેષ, અજ્ઞાનાદિક જે પ્રમાદો છે, તેને વશ્ચ થઇને ઘાતાદિકથી તેમના નાશ ન કરવા, તેનું નામ અહિંસા થત છે.

🗰 વચનતું સ્વરૂપ :

### " प्रियं पथ्यं वचस्तथ्यं, सनुतव्रतग्रुच्यते । तत्तथ्यमपि नो तथ्य,-मप्रियं चाहितं च यत ॥१॥"

અર્થાત્-જે વચન બાલવાથી બીજા જીવને આનંદ થાય તેનું નામ પ્રિય અને જે વચન તે જીવને સદા હિતકારક હાય, તેનું નામ પથ્ય છે. તેવું યથાર્થ વચન હાય તેનું નામ સત્યવત કહેલું છે, પરંતુ જે વચન વ્યવહારથી સત્ય હાય, છતાં બીજાના હુદયને બેદન કરનારું એટલે અપ્રિય અથવા પ્રિય છતાં અહિત કરનારું હાય, તા તે સત્યરૂપે ન સમજવું. જેમઉ-કાણાને કાણા, 1 20 1

ધર્મની દિશા

કાૈઢીયાને કાૈઢીએા, ઇત્યાદિક અપ્રિયાદિ વચનાને વર્જીને બાેલવું તેને સત્યવ્રત કહેલું છે.

#### અમસ્તેયનું સ્વરૂપ :

### " अनादानमदत्तस्या,-स्तेयव्रतग्रुदीरितम् । बाद्याः प्राणा चृणामर्थो, हरता तं हृता हि ते ॥१॥"

અર્થાત્-કાેઇ પણ પદાર્થને માલિકના આપ્યા વિના લેવા નહિ : કારણ કે-ધનાદિક પદાર્થી મનુષ્યના બાદ્ય પ્રાણા છે, તેથી બીજાનાં ધનાદિકને હરણ કરનારે તેના પ્રાણાનું જ હરણ કર્યું ગણાય; તેથી દીધા વિગર નહિ લેવાના જે નિયમ, તેનું નામ અસ્તેયવ્રત કહેલું છે.

**પ્રક્રાવ**તનું સ્વરૂષ :

### " दिच्यौदारिककामानां, छताऽनुमतिकारितैः । मनोवाकायतस्त्यागो, ब्रह्माष्टादश्वधा मतं ॥ १ ॥"

અર્થાત્–દેવતાના શરીર સંબંધી તથા ઔદારિક શરીર (તે મનુષ્ય અને તિર્થ ચેટલે પશુના શરીર) સંબંધી કામલાબ એટલે વિષયસેવન કરવું તેમજ બીજા પાસે કરાવવું તેમજ વિષય-સેવન કરનારાને સારા છે એમ કરીને માનવું, એ છએ લેદોને મન, વચન અને કાયાથી {ગુણીએ, તેા અઢાર લેદા થાય. તે બધાએ પ્રકારથી મૈશુનસેવન કરવાના ત્યાગ, તેનું નામ પ્રક્ષ-ચર્યવ્રત કહેલું છે.

**અપરિબહવતનું સ્વરૂપ** :

### " सर्वभावेषु मूर्छाया-स्त्यागः स्यादऽपरिग्रहः । यदसत्स्वपि जायेत, मूर्छया चित्तविप्लवः ॥ १ ॥ "

#### આખ્યાન બીજાું

: 11 :

**અર્થાત્**—નાના પ્રકારના જે પદાર્થી છે, તેના ઉપર મમત્વભાવ નહિ કરવા, તેનું નામ અપરિગ્રહ વ્રત કહે છે. તેનું કારણ એ છે કે–વસ્તુ એટલે પદાર્થ પાતાની પાસે વિદ્યમાન નહિ હાેવા છતાં પણ છવાને તેની તીવ્ર મૂચ્છાં લાગેલી જ હાેય છે, અને એથી તેએાનું ચિત્ત સદા સંક્ષુખ્ધ રહ્યા કરે છે. તેથી જે મહાત્માઓએ પાતાના શરીર માત્રની ઉપર પણ મૂચ્છાં રાખી નથી તે જ પુરુષા ખારા ત્યાગી ગણાય. જો એમ કહેવામાં ન આવે તાે કુતરાં, બિલાડાં, આદિ પણ ત્યાગીની ગણત્રીમાં આવી જાય. આ રીતે મહાવ્રતાનું સ્વરૂપ કહ્યું, તેનાં રક્ષણ માટેની ભાવનાઓનું સ્વરૂપ હવે પછી.



### વ્યાખ્યાન ત્રીજાં. સાધુ અને ગૃહસ્થાેના આચારાે.

### ॥ मंगलाचरणं ॥

### ये नो पंडितमानिनः भ्रमदमस्वाध्यायचिन्ताश्चिताः रागादिग्रहवञ्चिता न मुनिभिः संसेविता नित्यशः ॥ नाऽऽक्रष्टा विषयेर्भदैर्नर्भ्रदिता ध्याने सदा तत्परा-स्ते श्रीमन्म्रनिषुंगवा गणिवराः कुर्वन्तु नो मङ्गलम् ॥ १ ॥

અર્થ – જે મહાપુરુષા પંડિતપણાના મદથી રહિત છે. અને ક્રોધાદિક શાંત કરવામાં, ઇંદ્રિયાનું દમન કરવામાં તેમજ સ્વાધ્યાયનું સેવન કરવામાં તત્પર છે. તથા જેએા રાગાદિથી પીડિત નથી. અને જેઓ સુનિવરાથી દરરોજ પુજાય છે. વળી જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ થવા છતાં જેએ। મદેાન્મત્ત પણ થતા નથી **અને સદા ધ્યાનમાં જ મગ્ન રહે છે. તે શ્રી મહાત્મા પુરુષે**। અમાને સદા મંગલ કરા !

### પાંચ મહાવતની રક્ષક ૨૫ ભાવનાએા.

આમ પાંચ મહાવતના સ્વરૂપને કહ્યા પછી હવે પચીસ ભાવનાઓનું કિંચિત સ્વરૂપ દર્શાવીએ છીએ. પ્રથમ મહાવ્રતનું રક્ષણ કરવા માટે આ પાંચ ભાવનાઓ કહી છે.

### ૧ મનેાગ્રપ્તિ :

પાપ કાર્ય સંબંધી વિચારામાંથી મનને હઠાવવું, તેનું

1 88 1

#### ભાષ્યાન ગીજી

નામ મનેાગુપ્તિ. સાધુ સૂક્ષ્મ યા સ્પૂલ કેાઇ પણ પ્રાણીની દિસાથી સુક્રત છે. તેણે પ્રથમ પાતાના મનને અવશ્ય દબાવવાની જરુર છે. જે પ્રાણી માત્ર મને કરીને જ હિંસાનું ચિંતવન કરે છે અને કાયાએ કરી હિંસાને કરતા નથી, તાે પણ તે હિંસાથી થનારા કર્મનું ઉપાર્જન કરે છે. કહ્યું છે કેઃ—

### ें मन एव मतुष्याणां, कारणं बन्धमीक्षयोः । बंधाय विषयासंगी, ग्रुक्त्यै निर्विषयं पुनः ॥ १ ॥ "

**અર્થાત્ – મન** જ્યારે ઇંદ્રિયાના વિષયામાં આસક્ત થાય છે ત્યારે કમેંબંધનનું કારણુ થાય છે : અને જ્યારે ઇંદ્રિયાના વિષયથી વિસુક્ત થઇ નિવિષયા થાય છે, ત્યારે માક્ષનું કારણ થાય છે; માટે મનુષ્યને મન તેજ કમેંબંધનનું તથા કર્મથી સુક્તા થવાનું પ્રબલ કારણુ છે. તે વિષે પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિ આદિ અનેક દષ્ટાંતા જૈન સિદ્ધાંતમાં દર્શાવેલ છે. વળી એક સુનિવરે પાતાના આત્માને ઉદ્દેશીને કહ્યું છે કે,

### " कुकर्मजालैः कुविकल्पस्त्रजै–

### र्निबध्य गाढं नरकाग्निभिश्चिरम् ।

### विसारवत् धक्ष्यति जीव हे मनः,

### कैवर्त्तकस्त्वामिति मास्य विश्वसीः ॥ १ ॥ "

અર્થાત્—હે છવ ! અનેક કુવિકલ્પરૂપ સૂત્રથી ઉત્પન્ન થયેલી કુકર્મરૂપ જાલેાથી ગાઢ ળાંધી લઇ, નરકરૂપ અગ્નિ-વુડે મચ્છની પેઠે આ માછીરૂપ મન તને બાળશે; માટે એના વિધ્વાસ ન કરીશ.

<sup>ક</sup>ે પ્રાણીને કેાઇ પણ કાર્ય કરવું હાેય છે, ત્યારે પ્રથમ તે સંબંધી વિકલ્પાે અવશ્ય કરે છે; અને વિકલ્પાેએ કરી તેને દઢ

#### : \*\* :

ં ધર્મના દિશા

કરે છે. જે કાર્ય સંબંધી વિકલ્પાં થાડા, તે કાર્ય કરવાના આગ્રહ પણુ ઘણું કરીને થાઢા જ હાેય છે. જ્યારે જે કાર્ય સંબંધી વિકલ્પા અધિક, તે કાર્ય કરવામાં આગ્રહ પણ દૃઢ હાેય છે : માટે હિંસાકારી કુવિકલ્પામાં કદી પણ સાધુ મન પ્રવત્તવિ નહિ, જેથી તેને હિંસારૂપ જાલમાં ક્સાવાના સમય ન આવે, માટે કુવિકલ્પરૂપ પ્રવૃત્તિમાંથી મનને અટકાવી, સુવિકલ્પરૂપ પ્રવૃત્તિમાં જોડવું.

કેવા પ્રકારના સુવિકલ્પમાં મનને જોડવું, તત્સંબંધી કિંચિત દિગ્દર્શનરૂપ, જૈનેા પ્રાતઃકાલમાં જે <sup>વ્</sup>લેોકાનું સ્મરણ કરે છે. તેમાંથી એક દર્શાવીએ છીએ:—

### " शिवमस्तु सर्वजगतः, परहितनिरता भवन्तु भूतगणाः । दोषाः प्रयान्तु नाशं, सर्वत्र सुखीमवतु लोकः ॥१॥ "

અર્થાત્—જગતના સઘલા પ્રાણીઓનું કલ્યાણ થાઓ, સર્વ પ્રાણી પરાપકારમાં આસક્ત હા, જગતમાંથી સઘલા દોધોના નાશ થાઓ અને સર્વ ઠેકાણુ પ્રાણીઓ સુખી થાઓ. આ લાવનામાં તે રાત્રિ–દિવસ પાતાના મનને પવર્ત્તાવે. પાતે તેવાં આચરણ કરે; બીજા કેવી રીતે તેવાં આચરણા કરે, તેનું ચિન્તવન કરી પાતાને તેમના કલ્યાણુને જે માર્ગ દેષ્ટિગાચર ધાય, તેમાં પ્રવૃત્તિ કરવાના ઉપદેશ દે; અને પાતાની તથા પરની શુભ પ્રવૃત્તિમાં સુંતાેષ પામે.

આ <sup>શ્</sup>લાક માત્ર દિગ્દર્શનરૂપ છે. એવા અનેક શ્લાેઠા મહાપકારી પૂર્વાચાર્ચી દર્શાવી ગયા છે. આવા પ્રકારની પ્રવૃત્તિમાં જેનાં મન, વચન અને કાયા પ્રવર્ત્તમાન છે, તે જ પ્રાણી સ્વપરનુ હિત કરવા સમર્થ થાય છે : તે જ પ્રાણી પાતાની સદશ બીજાને જીવે છે : અને તેથી જ તે—

#### WALL WALL WE WE

: 99 :

# कार्या समयत् सर्वभूतेष्ठ, यः पश्यति स पश्यति । "

—એ વચનને સાર્થક કરે છે.

### ર એષણા સમિતિ-

ે ધર્મ સાધન કરવાને સહાય કરી શરીરનું રક્ષણ કરવાની જરૂર છે. તે જેમ પ્રબળ હેાય છે તેમ ધર્મ સાધનમાં વિશેષ સહાય થઇ શકે છે. પરંતુ તેની પ્રબળતા ઉન્મત્તતાના માગે જવી ન જોઇએ, તેટલા માટે નીચેનાં વચનાને ચાદ કરા–

### " कायो न कंबलमर्थ परिपालनीयो, मिष्टै रसैर्बड्डविधैर्न च लालनीयः । चित्तेन्द्रियाणि न चरंति थथोत्पथेष्ठ, वक्त्यानि येन च तथा चरितं जिनानां ॥ १ ॥"

**ભાવાર્થ**:--- મિષ્ટાજ્ઞાદિ અનેક રસાવડે લાડ લડાવી માત્ર કાયાનું જ સારી રીતે પાષણ કરવું એમ નહિ, પરંતુ જેથી મન અને ઇન્દ્રિયા ઉન્માર્ગે ગમન ન કરે અને આત્મવશ રહે તેવી **વીતે** કાયાનું પાષણુ કરવું, જેથી તેવી કાયાવડે ધર્મસાધન સારી રીતે કરી શકાય. સાધુ આવા પ્રકારનું ચિંતવન કરતા સરસ આહારની લાલુપતા દૂર કરી જે વખતે લાેઠોને ત્યાં ભાેજ-નના સમય થયા હાય તે વખતે ગાેચરી કરવા એટલે આહારા-દિક બ્રહણ કરવા નીકળે. કહ્યું છે કે:---

### संपत्ते मिक्खकालम्मि, असंमंतो अम्रुच्छिओ,

ईमेण कम्मजोगेण, मत्तपाणं गवेसए ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ:--**બિક્ષાસમય પ્રાપ્ત થયેથી, મૂર્ગ્છા રહિત તથા બ્રાન્તિ રહિત ચકારતાપૂર્વક આ દર્શાવેલ ક્રમ સુજબ સાધુ : 25 :

#### ં તામેના હિસા

આહાર પાણીની બંવેષણા કરે, ગૃહુસ્થને ઘેર જઇ ગૃહસ્થાએ ખાસ પાતાના માટે કર્યું હોય તેમાંથી સાધુધર્મનું પાલન થઇ શકે તેવા પ્રકારના થોડા માત્ર આહાર શહણ કરે કે જેથી ગૃહસ્થને પાતાના માટે બીજો આહાર તૈયાર કરવાની જરૂર ન પડે, તેમજ સાધુ ઉપર અપ્રીતિ પણ ન થાય. વળી જે ઘેર સાધુ આહાર લેવા જાય ત્યાં મનુષ્યાની સુખવિકારાદિ ચેષ્ટાઓવરે તેમના મનાભાવ જાણી એમ જાણે કે આહાર દેવાની ઇમ્છા છે તેમ તે ગહેણ કરે, નહીં તા ત્યાંથી પાછા ફરી બીજે ઘેર જાય. મતલબ કે સાધુ કાઇ પણ પ્રાણીને અપ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય તેમ કદી ન કરે. એવા પ્રકારે ઘણાં ઘર બ્રમણ કરી આહાર સંપૂર્ણ થયેથી સ્થાનકે જાય, ત્યાં જઇ ભ્રાેજન કરતાં પણ સરસ નિરસ સંબંધી રાગ ક્રેય ન કરે. તેના દેવાર યા પકાવનારની સ્તુતિ કે નિંદા ન કરે. આ વિધિ સંબંધી અનેક ગ્રંથા જૈન દર્શનમાં છે. ખાસ 'પિડેનિર્ગ્રુક્રિત ' નામના ગ્રંથ ૭૦૦૦ <sup>જ</sup>ેલાકપ્રમાણ આહારગ્રહણ વિધિ ઉપર છે.

### ૩–૪ આદાન–નિક્ષેપ સમિતિ:

પાત્ર, દરં, વસ્ત્રાદિ વસ્તુ લેવી પડે યા ભૂમિ ઉપર મૂક્લાની જરૂર પડે ત્યારે પ્રથમ તે વસ્તુ ચક્ષુથી જોઇ તેના ઉપર જીવાદિ હોય તા પ્રથમ દ્વર કરી પછી રંજોહરણવડે તેને પ્રમાર્જને વસ્તુ બ્રહણ કરે યા ભૂમિ ઉપર મૂકે. જોયા છતાં રંજોહરણે પ્રમાર્જ-વાની જરૂર એટલા માટે કે કેટલાક સૂક્ષ્મ જીવા દૃષ્ટિગોચર થતા નથી; તેનું રક્ષણ થઇ શકે અને તેટલા જ માટે રંજોહરણ (ઓદ્યા) સૂક્ષ્મ, કેામળ ઉતનું બનાવવામાં આવે છે. અહનિંશ રંજોહરણ (ઓદ્યા) સૂક્ષ્મ, કેામળ ઉતનું બનાવવામાં આવે છે. અહનિંશ રંજોહરણ પાસે રાખવાનું પ્રયોજન પણ એ જ છે, પણ જે સાધુ રંજોહરણના થથા-વસરે ઉપયોગ કરતા નથી, તેને જેન શાધાકારા પાયગ્રમણ કહે છે. કેમકે સાધુઓએ સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ સર્વ પ્રકારના જીવેનની દયા પાળવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. વળી '**બાત્મવત્ સર્થમૂતેયુ ચ પણ્યત્રિ** 

#### બાખ્યાન ત્રીજાં

**સ પદ્યતિ '** એ વચનતું પાલન કરવાને માટે પણુ આની જરૂર છે. આ પ્રમાણે પરરક્ષા પણુ થાય છે, અને શરીરાદિની પણુ રક્ષા થાય છે. કેમકે ઝેરી જંતુ વોંછી, સર્પ આદિ છવેાથી પણુ પાતાના અચાવ કરી શકે છે. આ માત્ર ઉપરથી જોવા જેવું તથી, પરંતુ એના લાબાલાબની પરોક્ષા સૂક્ષ્મ દષ્ટિપૂર્વક કરવાની જરૂર છે. પ કર્યો સમિતિ :

ગમનાગમન કરવાની જરૂર પડુ ત્યારે સાધુ ધૂંસરા–પ્રમાણુ આગળ ઢષ્ટિ કરતાે ચાલે, પરંતુ આડીઅવળી નજર ન કરે.

પ્રકાશ સુક્રત જગ્યામાં સાધુ ગૃહસ્થને ત્યાંથી આહારાદિ ગ્રહ્યુ કરે. ઘણું કરીને ગૃહસ્થાને ત્યાં આહારાદિ દેવામાં-સ્ત્રીઓનેન સુખ્ય ભાગ હાય છે. ત્યાં મનાવિકારને પ્રગટ કરવામાં અંધકાર પણુ એક કારણભૂત થાય છે. અંધકારમાં શુદ્ધાશુદ્ધ આહારની પરીક્ષા થઇ શકતી નથી, માટે સાધુ અંધકારવાળી જગ્યામાં ગ્રહ્યુ ન કરે. આ પ્રમાણે પ્રથમ મહાવતનું રક્ષણ કરવા માટે સાધુ દરરોજ પાંચ ભાવનાઓનું સ્મરણ કરે.

#### **ખી**જા મહાવ્રતનું રક્ષણુ :

૧–સત્યવ્રતનું રક્ષણ કરનારે હાસ્ય–મશ્કરીના અવશ્ય ત્યાગ કરવા જોઇએ. કેમકે મશ્કરી કરનાર અસત્ય જ બાેલે છે;વળી તેનાથી અનેક અનથી અવશ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. સ્હામા માણુસનું હુદ્દય દુખાય છે, માટે સ્વપરહિતાર્થે મશ્કરીના અવશ્ય ત્યાગ કરવા.

ર–લાેભી પાણી આ સંસાર રંગભૂમિમાં કેવા કેવા પ્રકારના વેષ ભજવે છે, પુરુષા થઇ સ્ત્રીએાના વેષ ધારણુ કરે છે. ભયંકર અટવીઓમાં ભ્રમણુ કરે છે, ગહન સમુદ્રમાં ગમન કરે છે, ભિક્ષા માગે છે, કૃપણુની સેવા બજાવે છે, પ્રમાણિકપણુને જલાંજલી કે છે, વિશેષ શું કહેવું ? સર્વ ગુણોના નાશ્વક લાલ જ્યાં સુધી : २८ :

#### 'ધર્મ'ની **દિશા**

ગયે৷ નથી ત્યાં સુધી પ્રાણીઓ અનેક અનથી સેવે છે. શાસકાર કહે છે કે;

### कोहो पीइं विणासेइ, माणो विणयणासणो ।

### माया मित्ताणि नासेइ, लोहो सद्वविणासणो ॥ १ ॥ दशवैकालिक सुत्र

અર્થ:--કોધ પ્રીતિના નાશ કરનાર છે. માન વિનયના નાશ કરે છે. માયા મિત્રતાના નાશ કરનાર છે. લાેલ સર્વના નાશ કરે છે. આ વચન ઉપરથી જણાય છે કે, ક્રોધ, માન અને માયા, જ્યારે એકેક શુણુના નાશ કરે છે, ત્યારે લાેલ સર્વ શુણુના નાશ કરે છે. છેવટે પ્રાણુના પણુ નાશ કરે છે. જેમ સસુદ્રના પાર પામી શકાતા નથી તેમ લાંભના પણુ પાર આવતા નથી. જાદ્યા જાદ્યો તદ્યા જોદ્યો જેમ જેમ લાંભની વૃદ્ધિ તેમ તેમ લાંભની પણુ વૃદ્ધિ થાય છે. લાંભી અન્યની સાથે તો શું પરંતુ પાતાના સ્તેહીઓ અને સંઅંધીઓાની સાથે પણ જાૂરું બાેલતાં ડરતા નથી. વિશ્વાસઘાત તા જેને કંઇ હિસાબમાં નથી. માટે સત્યવતનું રક્ષણ કરનાર સુનિ અતિ સુખદાતા સંતાયનું આલંખન કરતા લાંભના ત્યાંગ કરે.

૩. ભયભીત પ્રાણીને યેાગ્યાયેાગ્યનું ભાન રહેતું નથી, જેથી અસત્ય બાલવાના સમય આવે છે, પરંતુ ભયરહિત પ્રાણી પ્રાણાંતે પદ્મ અસત્ય બાલતા નથી; માટે સત્યવતનું રક્ષણ કરનાર પ્રાણી સત્યનું આલંખન કરી ભય દ્વર કરે.

ક' જ્ઞાનને અટકાવનાર, ચારિત્ર ધર્મનેા નાશ કરનાર, દુર્ગુ-હ્યુાના પક્ષપાલી અને નરકતું દ્વાર ક્રોધ છે, લાંબી સુદલથી સંચિત કરેલ શુભ્રોપાર્જનને ચાડી સુદલમાં ક્રોધ નાશ કરી ન્યુંએ છે. જેને તે ઉત્પન્ન થયેા હાેય તેની ખરાબી કરે છે. એટલું

#### ્રભ્યાખ્યાન ત્રીજી'

મ નહીં, પરંતુ સામા પ્રાણી સમતાવાન ન હાેય તા તેની પશુ મતિ ખરાબી કરે છે. જરા માત્ર પણુ અગ્નિના તણુખા, પવ-નનો અતુકૂળતાએ આખા નગરના નાશ કરનાર થાય છે. તેવી જ રીતે ક્રોધી પુરુષા પણુ આજીુબાજીુના અનુકૂળ સંચાગ મળતાં માટા માટા રાજ્યાની પણુ ખરાબી કરનાર થયા છે. અરે ! જેના પ્રભાવે માટા માટા સુનિઓ પણુ નરકાવાસના ભાગી થયા છે, આ બાબતમાં એક મહાત્માનું નીચે પ્રમાણે વચન છે-

> " अणथोवं वणथोवं, अग्गीथोवं कसायथोवं च ॥ न हु मे विससियव्वं, थोवं पि तं बहु होइ ॥ १ ॥ "

અર્થ:—ૠુ, ( દેવું ) વધુ, ( ગુમડુ ) અગ્નિ અને કબાય તે કે ચાડાં હોય તો પણુ તેના વિશ્વાસ ન કરવા. ચાડાં પણુ તે ઘણું થઇ પડે છે. વિશેષ શું કહેવું ? એ સંબંધી કહેતાં પાર આવી શકે તેમ નથી. સુનિઓાએ વચનના ઉચ્ચાર કરતાં પહેલાં પાતામાં ક્રોધના આવેશ હાય તો તે દૂર કરવા, અને જ્યાં સુધી શાંતિ ન હાય ત્યાં સુધી વચન ઉચ્ચારવું નહિ, કેમકે ફ્રોધના આવેશમાં પ્રાણીને સામાના અછતા દૂષણુ બાલવાના પ્રસંગ આવે છે અને તેથી પાતાના વતના લગ્ગ થાય છે.

પ. પાતાને શું કહેવું છે ? તેનાે પ્રથમથી વિચાર કરવાે. વિના વિચારે જેમ આવે તેમ કઠી પણુ છાેલવું નહિ. વિના વિચારે છાેલનારને અસત્ય છાેલવાના પ્રસંગ ઘણી વખત આવી જાય છે. આવા પ્રકારની ભાવના ભાવે. આ ળાખતમાં જૈન સિદ્ધાંત-કારોએ. દર્શાવેલ મુખ્ય ચાર પ્રકારનાં વચનાે નીચે પ્રમાણે.

સત્ય, અસત્ય, મિશ્ર અને અસત્યઅમૃષા તથા તેના અવાંતર લેકોને સમ્યગ્ પ્રકારે જાણી હિત, મિત, અને પ્રિય વચના બાેલે. ત્રીજા મહાવતનું રક્ષણ :

ત્રીજા મહાવતનું રક્ષણ કરનાર મુનિ જો કે એક તૃણ માત્ર

: 80 :

#### ધમ'ની દિશા

વસ્ત પણ તેના સ્વામીની આજ્ઞા વિના ગ્રહણ ન કરે તેા પછી બીજી વસ્ત તેા કયાંથી ગહણ કરે ? પરંતુ તેનું વિશેષ રક્ષણ કરવા માટે નીચેના પ્રસંગાે પણ સંભાળે.

૧ જે મકાનમાં તે સાધ રહે તે મકાનના સ્વામીની આજ્ઞા પાતે પ્રથમ લર્ધ તેમાં રહે.

ર તે મકાનના સ્વામીની વારંવાર આજ્ઞા લે. કદાપિ તેની <sup>કા</sup>મ્છા ન હાેચ તાે ત્યાંથી તુરત નીકળી અન્ય મકાનમાં જાય.

૩ જે મકાનમાં ઉતરવું હાેય તે મકાનની ભૂમિની પ્રથમથી મર્યાદાપૂર્વક યાચના કરે.

૪ જે મકાનમાં ઉતરવું હાેય તે મકાનમાં જો કદાપિ પ્રથમ ક્રોઇ સાધ ઉતર્યા હાેય તાે તેમની આજ્ઞા લે. જેથી તેમને અપ્રીતિ ન થાય અને સાધમિક અદત્ત દેાષ ન લાગે.

પ અન્નપાણી. વસ્તપાત્ર, શિબ્યાદિક જે ગ્રહણ કરે તે સર્વ ગુરુની આગ્રાપૂર્વક ગ્રહણ કરે. જો તેમ ન કરે તા ગુરુઆદત્ત દ્રાષ લાગે.

આ માટે જૈન શાસ્ત્રકારાએ ચાર પ્રકારના અદત્ત દર્શાવ્યાં છે.

તીર્થ કરઅદત્ત, સ્વામીઅદત્ત, ગુરુઅકત્ત, જીવઅદત્ત.

ઉપરના ચાર પ્રકારના અદત્તમાં કાેઇ પણ પ્રકારે દ્રષણ ન લાગે તેવી રીતે સંયમાપયોગી વસ્તુઓને ગ્રહણ કરે.

#### ચાથા મહાવતનું સંરક્ષણ :

હવે ચાશું મહાવત જે સઘળા વતામાં રાજા સમાન છે, તેના રક્ષણમાં અતિતીવ્ર ઉપયાગ રાખવાની જરૂર છે, કેમકે જૈન સુનિએાએ મન, વચન અને કાયાથી સર્વ પ્રકારે વિષયદ્વીડાના ત્યાગ કર્યો છે; તેઓ આ પ્રમાણે પાતાના વતની રક્ષા કરે.

: 11 :

#### બાલ્યાન ગીસું

૧ જે મકાનમાં સ્ત્રી રહેતી હોય અથવા સાક્ષાત સ્ત્રી તો દૂર રહેા, પરંતુ જ્યાં સ્ત્રી યા તા કેવાંગનાની મૂર્તિ અને તેમના ચિત્રા હાેય તથા જે મકાનમાં નપુંસક વેકવાલાં રહેતાં હાેય, તથા જે મુકાનમાં ગાય, ઘાડી, લેંસ, ખકરી વગેરે રહેતાં હાેય, જે મકાનમાં વિષયવિલાસી શબ્દાનું શ્રવણ થતું હાેય, તેવા મકાનમાં સાધુ ન રહે તથા જે આસન ઉપર સ્ત્રી બેઠી હાેય તે આસને ઐાછામાં ઐાછું બે ઘડી સુધી ન ખેસે.

ર સ્ત્રી સાથે રાગયુક્ત વાર્તાલાપ ન`કરે-રાગી સ્ત્રી સાથે વાર્તાલાપ ન કરે, સ્ત્રી સંબંધી કથા જેમકે તેમના દેશ, જાતિ, કુલ, વેષ, શરીર, અંગાપાંગ, ભાષા, સ્નેહ, શૃંગાર વગેરેને લગતી કથાએા ન કરે.

રાગ ચુક્ત એવી કથા કરનારને અવશ્ય વિષયવિકારા ઉત્પન્ન થાય છે જેથી તેના મહાવતના ભંગ થાય છે.

્ર પૂર્વાવસ્થામાં વિષયાદિ સેવન કર્યા હોય તેનું કઠી પણ અપરણ ન કરે, કેમકે તેના સ્મરણુષ્ઠી વિષયવાસના અતિ પ્રજવ-હિત થઇ બ્રહ્મચર્ચથી બ્રષ્ટ કરે છે; કઠી તેના સ્મરણુનેા સંભવ આપ તો મનને ધર્મધ્યાનના પ્રસંગમાં એડી તેનાથી વિસુક્ત રહે.

૪. સ્ત્રીએાનાં અંગેાપાંગ રાગશુક્ત દષ્ટિએ આંખાે ઉઘાડીને અભિલાષાપૂર્વક કઠી જોવાં નહિ. અચાનક દષ્ટિ પડે તાે દષ્ટિ ખેંચી લેવી, પરંતુ રાગપૂર્વક દેખવાં નહિ. તથા શરીરસંસ્કાર ન કરવા, કેમકે તે પ્રાણીને વિષયવાસનામાં લીન કરી વ્રતથી જાષ્ટ કરે છે.

પ. પ્રણીત–સ્નિગ્ધ–મધુરાદિ ષડ્રસચુકત લોજન વારવાર ન ક્ર⊀ તથા રુક્ષ આહાર પણુ પ્રમાણુથી અધિક ન કરે. સ્નિગ્ધાદિ ઑહાર વારવાર કરનારને અવશ્ચ વિષયવિકાર પ્રઅલ થાય છે.

#### : 38 :

#### યર્મની દિશા

અને તેથી પ્રક્ષચર્યથી પતિત થવા વખત આવે છે, પ્રમાણાધિક રુક્ષ આહારથી પણ એ દશા થાય છે. વલી વિશુચિકાદિકે કરી, શરીર ખરાબ થઇ ધર્મસાધનમાં વિક્ષ થાય છે.

આવા પ્રકારની ભાવનાએ৷ વડે ભાવિત અન્ત:કરણવાળા સાધુ ચાથા મહાવતનું રક્ષણ કરે.

#### પાંચમા મહાવ્રતનું રક્ષણુ :

પાંચમા મહાવતનું રક્ષણ કરવા માટે મનેાહર શખ્દ, રૂપ, રસ, ગ'ધ અને સ્પશોદિ વિષયેામાં સાધુ આસકિત ન કરૈઃ તથા તેથી વિપરીત ઉપર દેષ ન કરે. આ પાંચ ઇંદ્રિયાના વિષયમાં દુષ્ટાંત સહિત ઘણું કહેવાનું છે, પરંતુ ટૂંક સમય હેાવાથી કહ્યું નથી. પ્રસંગાપાત આગળ કહેવાશે.

## ગૃહસ્થના ધર્મનું સ્વરૂપ , પાંચ અણુવ્રતાે

હવે સાધુધર્મના સ્વરૂપથી ઠેટલેાક ભાગ ખાદ કરીને ગૃહ-સ્થના ધર્મનું સ્વરૂપ જણાવીએ છીએ. તે ગૃહસ્થધર્મને ખાર વિભાગે કરીને જૈનશાસમાં જણાવેલાે છે. તેમાંથા પ્રથમ વિભા-ગનું કિ ચિદ્દ સ્વરૂપઃ-

#### શ્રાવકના પહેલા વ્રતશું સ્વરૂપ:

ગૃહસ્થ અહિંસાવતનું એવી રીતે પાલન કરે કે-જે હાલ-તાચાલતા આદિ નિરપરાધી જીવેા છે, તેઓને મારવાની બુદ્ધિથી મારા હાથે મારું નહિ તેમજ બીજા પાસે મરાવું નહિ. એ રીતે વર્તે, સાધુ પુરુષા તો એકેન્દ્રિયાદિ સર્વ જીવેાની રક્ષા કરી શકે છે. તેવી રીતે ગૃહસ્થધર્મને અંગીકાર કરવાવાલા આત્માઓથી અની શકે નહિ, માટે અતાવેલા નિયમ પ્રમાણે તે પાતાના વ્રતનું પાલન કરી શકે છે. અહીંયા શંકા થાય કે,

#### ભાખ્યાન શ્રીજીં

: 33 :

' રાજા મહારાજાથી આ વૃત કેવી રીતે પાલી શકાય ? તેા ઉત્તરમાં જાણવાનું કે–સાધુલાેકા વીસ વિશ્વા (સાળ આની )અને ગૃહસ્થ છે તે સવા વિશ્વા (સાધુની દયા કરતાં એક આની માત્ર ) દયાનું પાલન કરી શકે છે. તે સંબંધી કહ્યું છે કે,

### '' जीवा सुहुमथूला,-संकप्पा आरंभा भवे दुविहा । सावराइनिरवराह, सविक्खा चेव निरविक्खवा !! १ ।। "

અર્થાત-જીવેા એ પ્રકારના છે. પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ વાસુ અને વનસ્પતિ એ જીવાને સક્ષ્મ કહે છેઃ અને કીડા આદિ બેન ઇંદ્રિયાદિ જીવેા સ્થુલ ગણાય છે. આ બન્ને પ્રકારના છવેાની રક્ષા સાધુ લાેકા સારી રીતે કરી શકે છે: તેથી તેમની દયાને વીસ વસા (સંપૂર્ણ રૂપે) ગણેલી છે, અને ગૃહસ્થાથી માત્ર કીડાદિક જે ત્રસ છેવા છે, તેની જ દયા થઇ શકે છે, તેથી વીસમાંથી અડધી થઇ ગઇ, તાે દસ વિશ્વા માત્ર રહી. આગળ આર'લ ( ગૃહાદિક કર્ત બ્યા ) કરવાં, તેમાં ચરન કરતાં પણ કીડા આદિ જીવાેના ઘાત થવાના સંભવ હાેય છે, તેથી તે પણ દયા બરાબર પળી શકે નહી, પણ સંકલ્પ માત્રથી હિંસા કરું નહી એવે નિયમ થઇ શકે છે, તેથી દસમાંથી પણ અડધી ગઇ પાંચ વિશ્વા દયા રંહી. તેમાં પણ અપરાધી છવાની સંપૂર્ણ દયા પળી શકે નહીં, કારણ કે-રાજ્યધર્માંદિ ચાલી શકે નહીં તેમ સામાન્ય ગૃહસ્થાેથી પણુ સંપૂર્ણુ રીતે પાલી શકાય નહિ. વાસ્તે ખરા નિયમ એવા જ લઇ શકાય કે-' જે નિરપરાધી જીવા છે. તેની દયા હું અવશ્ય પાળીશ. ' તેથી પાંચ વિશ્વામાંથી પણ અડધી ગઈ, એટલે અઢી વિશ્વા માત્ર રહી, તેમાં પણ નિરપેક્ષ **મ**ઇ અપરાધી છવેાનાે ઘાલાદિક કરું નહીં, એમ હાેઇ અઢી વિશ્વામાંથી પણ અડધી દયા એાછી થઇ એટલે સવા વિશ્વા

3

#### 1 3¥ 1

#### ધર્મની દિશા

નામ એક આના માત્ર જ દયા ગૃહસ્થાથી સ'પૂર્ણ રીતે પાળી શકાય છે. તેની દયા પાળતાં ગૃહસ્થાને કાેઇ પણ પ્રકારની હર. કત આવી શકલી નથી. આ જગ્યા પર અહિંસા વ્રતનું સામાન્ય માત્ર સ્વરૂપ ખતાવ્યું.

### શ્રાવકનાં બીજા વ્રતનું સ્વરૂપ :

સાધુ પુરુષોએ સર્વ પ્રકારથી પણ જાઠું બાેલવું નહીં, પણ ગહસ્થાથી તેવી રીતે બનવું અશકય હાેવાથી, પાંચ પ્રકારનાં માટાં જાઠને તાે અવશ્ય વજવાં જોઇએ.-

૧ ક**ન્યાલિક**–એટલે કન્યાથી માંડીને જેટલાં છે પગવાળાં માથસાં તેના સંબંધે જાઠું નહીં બાલવું. તે એવી રીતથી કે−કન્યા કાણી હાેય, લુલીં હાેય, લંગડી આદિ ખાેડવાલી હાેય પણ તેના સંખંધ કરતી વખતે તેના સાસરાવાલાને ઊધું-ચત્તું સમજાવીને બીજાની સાથે વળગાડી આપવી; અથવા કાંઇ નાકર, કાસ, દાસી આદિના સંબંધે પણ તેવીજ રીતે ઉધું –ચતું ભરા-વીને બંધ બેસાડી આપવું એવા પ્રકારતું જાઠું, ગૃહસ્થધર્મના પાલન કરવાવાળાએ અવશ્ય વર્જવું. કારણ કે, એવા પ્રકારનું જાઠું એાલવાથી ઘણા લાકોમાં, અપ્રીતિ, અવિશ્વાસ અને અપ-યશાદિક મહાપાપ થવાના સંભવ થાય છે.

ર ગવાલિક-એટલે ગાય. ઘાડા આદિ સર્વ ચઉપદાને લેવા માટે અથવા બેસવા માટે ઊધું--ચતું સમજાવી બીજાના ગલે ન વલગાડે ને પાેતાના વતની રક્ષા કરે. ગૃહસ્થ વ્યા બીજું પણ જારું ન ખાલે.

ે **લ્ મ્યલિક-**જમીન, ઘર, હાટ, હવે**લી**, બાગ, બગીચાદિ જે સ્થાવર મીલ્કત છે, તેને માટે પણ ગૃહસ્થ જાઠું ન બાેલે. ૪ થાપણમાસા-કાઇ બીજા પુરુષે આપણી પ્રતીતિ જાણીને

#### વ્યાખ્યાન ત્રીજી'

### સાક્ષી, લેખ, પત્ર કર્યા વિના પાેતાની રકમ આદિ પાેતાની રક્ષા કરવાને મૂકી હાેય અને પરદેશાદિકથી બે–ચાર વર્ષે આવીને તે માગણી કરતાં તદ્દન અજાણુ થઇ તેનાે નિષેધ કરવા એ ચાેશું જાઠું છે. તે ગૃહસ્થ ધર્મને પાલન કરવાવાળાએ કદાપિ પણુ બાેલવું નહિ

**પ જા્ડી સાક્ષી પૂરવી**-એ જણાના ૮ંટામાં એકના તરફથી લાંચ લઇને અગર શરમની ખાતર પણ જાૂઠી સાક્ષી નહિ પૂરવી તેમજ જાૂઠો લેખ પણ લખવા નહીં. તાે જ આ બીજા વ્રતને પાળી શકાય છે.

કદાપિ સૂક્ષ્મ જાદું બાલવાનું ભાન સહેજસાજમાં ન રદી શકે, તાે પણ, સર્વ લાકમાં હલકા પડી જવા જેવાં આ પાંચ પ્રકારનાં જાદુરાં વચના તાે અવશ્ય બાલવાં નહીં. આથી ગૃહસ્થને પણ સારા લાભ થવાના સંભવ છે.

#### શ્રાવકના ત્રીજા વ્રતનું સ્વરૂપ :

મેાટી ચારી-ધાડ પાડવી, રસ્તા લૂંટવા, જઅરજસ્તીથી આજાની વસ્તુ લેવી, છલ-કપટાદિકથી બીજાની વસ્તુ લેવી, રાજ્યના દાણની ચારી કરવી, કાંઇની અમૂલ્ય વસ્તુ પડેલી લઇને છુપાવી લેવી-ઇત્યાદિક જે કારણુથી લેકિંગમાં ભંડાય અને રાજ્યમાં દંડાય, તેવી ચારી કરવી નહીં. એવા જે નિયમ પાલે તે ત્રીજા વ્રતરૂપે ગણાય છે. બાકી અલ્પ મૂલ્યવાલી સાધારણ વસ્તુઓનો સર્વથા ઉપયોગ ગૃહસ્થથી ન પણ બની શકે, પણ ઉપયોગ રાખવા જોઇએ.

### શ્રાવકના ચાેથા વ્રતનું સ્વરૂપ :

પ્રક્રાવત–સાધુઓ તેા સર્વથા પ્રકારે સ્ત્રોઓના સંબધથી વિસુખ જ હાય છે અને ગૃહસ્થાને તે નિયમ એવી રીતે પાલવેા કે–ઝે સ્ત્રીનું પાણિગ્રહણ કર્યું હોય તેનાથી જ નિર્વાહ કરવા,

#### : સપ :

#### : 25 :

#### ધર્મની દિશા

પણ બીજે અનેક ઠેકાણું ભટકવું નહીં. તેા જ આ ચાેશું વત્ત પાળી શકાય છે. વિશેષ વિચાર સાધુના સ્વરૂપમાં કહેલા છે અને ગૃહસ્થાના માટે પણ કેટલાક વિચારા કહેલા છે. તે બધા વિચારા આ ટુંકા ધાર્મિક ઉપદેશમાં કહી શકાય નહી, પણ સાધારણ રીતે પાતાની સ્તીથી નિર્વાહ કરવાવાળાથી આ ચાેશું વત પણ પાલી શકાય છે.

#### શ્રાવકના પાંચમા વ્રતતું સ્વરૂપ :

૧-ધન તે નાલીચેર આદિ-ગાલ આદિ-ઝવેરાત આદિ, ૨-ધાન્ય તે ગહું – ચણા આદિ, ૩-ક્ષેત્ર તે બાગ-બગીચા આદિ, ૪–વાસ્તક તે હાટ–હવેલી આદિ. ૫–૩પ્ય તે શિક્ષા વિનાની ચાંદી, ૬-સુવર્ણ તે શિક્કા વિનાનું સાેનું, ૯-કુપદ તે ત્રાંખું, પીત્તલ આદિ ધાતુઓ, ૮-દ્વિપદ તે દાસ, દાસી, આદિ અને e--ચૌપદ તે ગાયઁ ભેંસ આદિ. આ વસ્તુઓને જે પ્રમાણે, આપણી સત્તામાં રાખવાના નિયમ લીધા હાય, તેથી અધિક પ્રમાણથી રાખવાની ઇચ્છા ન કરવી કઠાચ અધિક વૃદ્ધિ થાય તાે ધર્મનાં કાર્ચીમાં ખરચ કરે, કેમકે-પૂછ્યના ચાેગથી જે સ્વભા-વિક વૃદ્ધિ થાય, તેને કાેઇ નાંખી દેતું નથી, જ્યાં સુધી આ પદાર્થીના નિયમ ન કરે, ત્યાં સુધી ઇચ્છાના નિરાધ થઇ શકતા નથી. સાધુઓને તેા કાેઇ પણ વસ્તુ ઉપર મૂચ્છો કરવી જ નહિ અને તેા જ તેનું સાધુપણ ંબની શકે, ગૃહસ્થને સર્વથા પ્રકા-રે તેમ બનવું અશકથ હાેવાથી, ઇચ્છાપૂર્વક પ્રમાણ કરી, આ વતનું પાલન કરવું. નહીં તેાં બીજા ક્રોઈ પણ પ્રકારથી સંતાેષ થવા તે અતિ દ્રઈટ છે. પ્રમાણ કર્યા વિના ઘણા લાેકાેને આ ભવમાં પણ અનેક સંકટા ભાેગવવાં પડે છે. તાે પરલાેકમાં કેમ ભાગવર્ષા નહીં પડે? એવું જાણીને અવશ્ય આ વતાનું પાલન કરવું.

#### બ્યામ્યાન ત્રીજી

સાધુએાને માટે તા આ સર્વ વતા સવ્થ્થા પ્રકારે પાલન કરવાનાં છે તેથી તેમનાં આ પાંચે વતાને મહાવતાના નામથી કથાં હતાં અને ગૃહસ્થાના માટે સ્થૂલ સ્થૂલ વિષયને પાલન કરવાનું હાઇને આ પાંચે વતા અણુવતના નામથી સ્પાેળ-ખાય છે.

### ત્રણ ગુણવતેા.

હવે એ વ્રતાને ગુણની વૃદ્ધિ કરવાવાલાં હાેવાથી આગલનાં ત્રણ વ્રતાનું નામ પણ ગુણવત તરીકે આપેલું છે.

#### આવકના છઠ્ઠા વ્રતનું સ્વરૂપ :

જલના માર્ગમાં તેમજ સ્થલના માર્ગમાં અમુક અમુક ગાઉના પ્રમાણથી ઊધ્વે, અધા, તોચ્છીં દિશા સુધી જ જવું. કદાચ પવન આદિના કાંરણુથી ભૂલ પડે તા વર્તના ભંગ ન ચાય. એવી રીતે દિશાનું પ્રમાણુ કરવાથી, પૂર્વનાં વ્રતામાં ગુણુ થવાના સંભવ છે, તેથી એ વર્તને પણુ અંગીકાર કરવાની જરુર છે.

#### શ્રાવકના સાતમા વ્રતતું સ્વરૂપ :

પ્રાવકના વ્રતામાં ક્રમે સાતમા અને ગુણુવ્રતામાં બીજા ગુણુ-વ્રતમાં ભક્ષ્યાભક્ષ્યના વિવેક અતાવેલાે છે. તે એવી રીતે કે–૧. મદિરા, ર. માંસ, ૩. મધ અને ૪. માખણ, આ ચારે વસ્તુને અંગીકાર નહિ કરવાથી, પ્રથમનું જે દયાવ્રત છે, તેને ગુણુકારી થાય છે. કારણ એ છે કે-મદિરા અને માંસને સ્વભાવે પણુ દુષ્ટ માનેલાં છે અને તેમાં તે જ વર્ણના સૂક્ષ્મ જીવાની ઉત્પત્તિ શાસ્ત્રકારાએ કહેલા છે. તે સિવાય-૧. વડનાં, ર. પીપલનાં, ૩. પીલૂનાં, ૪. કછુંબર અને પ. ગૂલર,-એ પાંચે વૃક્ષાનાં ફેલોને પણ અભક્ષ્યરૂપે કહેલાં છે. કારણુ કે–એ ફેલામાં, પ્રાયઃ જીાણાં : 36 :

#### ધમેના દિશા

ઝીણા અનેક જીવડાં ફ્લોનાં બીજોની સાથે રહેલાં હાય છે; તેથી તે કલાને પણ અંગીકાર નહીં કરવાથી, પ્રથમનાં વ્રતાને શુણ થવાના સંભવ છે. તેમજ ઘણા દિવસનાં કેરી આદિનાં અથાણાં તેમજ ચલિત રસાદિક વસ્તુઓ અને રાત્રિભાજનાદિકને પણ વર્જવાનું કહેલું છે. તેમજ અજાણ્યાં ફલાદિકને પણ નહિ ખાવાં; કારણ કે, આ વસ્તુઓમાં સ્વપરના જવાના પ્રાણધાતા-દિકના ભય રહેલા છે. ઈત્યાદિક અનેક ભક્ષ્યાભક્ષ્યના વિવેક દર્શાવેલેા છે; તેનું પણ પાલન કરવાની આવશ્યકતા અતાવેલી છે. એ રીતે સાતમા વ્રતનું સ્વરૂપ કહી અતાવ્યું.

આ પ્રમાણે શ્રાવકનાં સાત વતાનું કિંચિત સ્વરૂપ દર્શાવ્યું. આકીનાં વ્રતાનું સ્વરૂપ હવે પછી કહેવામાં આવશે.



સાવકના આડમા વતવું સ્વરૂપ : સાતમા વ્રતમાં એટલે બીજા ગુણવ્રતમાં લાેગાદિક વસ્તુઓના નિયમનું વર્ણુન કર્યું હતું; તે ઇચ્છિત વસ્તુઓ મલ્યા પછી તેના વિયાગ થતાં અને અનિષ્ટ વસ્તુઓના સંયાગ થતાં, અનેક પ્રકારના સંકલ્પવિકલ્પા કરવા, તેમ જ શત્રુઓના નાશાદિકના સંખંધી અનેક પ્રકારના જૂડા–સાચા વિચાર ખાંધી, આપણા આ-ત્માને ફાેગટ ક્સાવવા, તેમ જ સ્વાભાવિક ગતિવાલાં ગાય, ઘાડા-દિકને વિના પ્રયાજને પ્રહારાદિકથી દુ:ખી કરવા, આ બધાય પ્રકા-રોને અનર્થદ ડંરૂપે ગહેલા છે. એ અનર્થદ ડંરૂપ આડસું ગણવત.

पुण्यपापरागद्वेषधुक्तेभ्यः सर्वदा सता । श्रीअईद्र्भ्यो नमस्कारः कर्त्तच्यः शिवमिच्छता ॥१॥ " અर्थात्-ले yुष्यपाप तेम ल रागद्वेषथी रહित છे, तेवा 'अरिक्ष त काग्वानने, ' मोक्षनी धव्छावाबा सत्परुषे & मेशां

# 

॥ मंगलाचरणम् ॥

શ્રાવકધર્મનાં વ્રતાે અને માર્ગાનુસારીના ગુણે৷ (ચાલુ)<sup>:</sup>

# વ્યાખ્યાન ચાેશું :

નમસ્કાર કરવેા.

: 80 :

ધર્મના દિશા

### ચાર શિક્ષાવ્રતા

અહીં સુધી પાંચ અણવત અને ત્રણ ગુણવત કહ્યાં છે. હવે આગળ ચાર શિક્ષાવતાે કહેવામાં આવશે. પૂર્વનાં વ્રતાને પુષ્ટિ મળવી, એ જ આ વ્રતાનું તાત્પર્ય છે.

#### શ્રાવકના નવમા વ્રતનું સ્વરૂપ :

હવે નવસું વત એ છે કે, આઠમા વતમાં કહેલા અનેક પ્રકારના તેમ જ વ્યાપારાદિકના અનેક પ્રકારના વિકલ્પોને તેમજ રાગ-દ્વેષાદિકને ઘટાડીને, બે ઘડી એકાંત સ્થલમાં બેસીને, જ્ઞાન-ધ્યાનાદિકના અભ્યાસને વધારી, આત્માને શાંતિ પમાડે તેને સામાચિક વતના નામથી કહેલું છે. એના અર્થ છે કે-આત્માને સ્વગુણુના લાભ થવા-એ નવસું વત કહ્યું.

#### શ્રાવકના દશમાં વ્રતનું સ્વરૂપ:

પ્રથમ છઠ્ઠા વ્રતમાં એટલે પહેલા ગુણ વ્રતમાં ઊર્ધ્વ, અધા અને તીચ્છી દિશાઓમાં ગમનાદિકનું પ્રમાણ જીવતાં સુધી કર્ઝું હતું, તે સ્વાભાવિક રીતે દરેક વ્રતને માટે વધારે રાખેલું હાય છે. તે પ્રમાણે દરરાજ કરવાની જરૂર પડે નહિ, તેથી ચાતુર્મા-સાદિકમાં મરજી પ્રમાણે ઘટાડી પાલન કરે: કારણ કે આછું કરે તેટલા આછા વિકટેપ થાય, માટે આ શિક્ષાને પણ ધારણ કરે. આ વ્રતનું નામ દેશાવગાસિક આપેલું છે.

### <mark>મા</mark>વકના અગિયારમા વ્રત્તતું સ્વરૂપ:

અષ્ટમી, ચતુર્દશી, આદિ ધર્મના મુખ્ય દિવસામાં આહા-રાદિકને ત્યાગે અથવા એકાદ વખત સૂક્ષ્મ ભાજન કરે, પહ્યુ સ્ત્રીસેવન તેમજ વ્યાપારાદિક કાર્યના ત્યાગ કરીને આખા દિવસ ધ્યાનાદિકમાં જ રહીને ધર્મની જ પુષ્ટિ કરે, તેથી એ વ્રતનું નામ પૌષધવ્રત આપેલું છે.

#### ભ્રાખ્યાન સાથું

### આવકના ખારમા વ્રતનું 🗰ર્દ્યેઃ

અગીઆરમા વ્રતમાં આખા દિવસ ધર્મધ્યાનાદિકમાં સાેજન આપારાદિક વિના જ્ઞાન-ધ્યાનાદિકમાં વ્યતીત કર્યા, તેના થીજા દિવસે પાતાના વાસ્તે જે સાેજનાદિક તૈયાર થયેલું હાય, તેમાંથી કાેઇ મહાત્મા નિ:સ્પૃદ્ધી હાેય, તેમને માેટા આદરથી ઘેર તેડી લાવીને ઘણા આનંદપૂર્વક સાેજન આપે તે પછી જ પાતે સાેજન કરે. કદાચ તેવા મહાત્માઓ તે શહેરમાં વિદ્યમાન ન હાેય તાે, પાતાની સાથમાં જે સાધારણ પુરૂષોએ જ્ઞાન-ધ્યાના-દિકમાં વખત વ્યતીત કર્યા હાેય, તેમાંથી પણ જેટલી મરછ હાેય તેટલા પુરુષોને પાતાને ત્યાં બાલાવીને સાેજન કરાવે અને પાતાના વ્રતને સાર્થક કરે, તેથી આ વ્રતને અતિથિસ વિભાગ નામથી આેળખાવેલું છે.

ધર્માચારના ખાર વિભાગ ગૃહસ્થના માટે આ મુજબ ટૂંકમાં કહી બતાવ્યા

#### <mark>ક્રતવર્ણું નને</mark> ાઉપસંહારઃ

સાધુનાં પાંચ મહાવ્રતાદિક અને ગૃહસ્થ માટે પાંચ અદ્ધ-વ્રતાદિક બાર વિભાગ જે સંક્ષેપથી કહી ખતાવ્યા; તેથી પણ મંદ્રમ વિચારચુક્રત માટા દરજ્જાથી પરમાત્મા થવાવાળા પુરુષા પૂર્વના ભવેામાં ગૃહસ્થ હાેય તે વખતે ગૃહસ્થના ધર્મનું પાલન કરે; અને પછીથી સર્વ ઋદ્રિને છેાડીને સાધુપણું અંગીકાર કરી, સાધુના ધર્મને પણુ અતિ સક્ષમપણુ પાલન કરી, પછી પરમાત્માની પદવી ચાચ્ય પુષ્ટ્ય ઉપાર્જન કરી, પદવીને પ્રાપ્ત કરી, બીજા છવેાના ઉપગાર માટે ધર્મની પ્રવૃત્તિના ઉપદેશ આપી જાય છે; અને ક્રરીથી આ દુનિયાનાં જન્મ-મરણાદિક સંકટામાં આવતા જ નથી. આ સર્વ કર્તવ્યા કરવાની આવ શ્વરતા છે, કે જેથી આપણા આત્માને પણુ ક્રરીથી સંસારના જન્મ-મરણમાં પડવું પડે નહિ.

: 15 1

#### ધર્મની દિશા

આ સામાન્ય પણે સાધુધર્મનાં તેમજ ગૃહસ્થધર્મનાં કત્તં બ્યેાનેશ સાર કહીને બતાવ્યા. બાકી આ વિષયના બ્રાંથા જૈનશાસનમાં ઘણા રચાયેલા છે; તે જોવાથી જ વિશેષ ખાત્રી થાય, પણ લખીને કે કહીને ડૂંક વખતમાં બતાવી શકાય નહિ. એટલું કહીને આ વિષયની સમાપ્તિ કરું છું.

### માર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ ગુણે.

આજ સુધીના વ્યાખ્યાનેામાં દેવ, ગુરુ અને ધર્મનાં સ્વરૂપની સાથે, સાધુધર્મનાં તેમજ ગૃહસ્થધર્મનાં કત્ત્તંબ્યાેનું સ્વરૂપ કિંચિત માત્ર કહી બતાબ્યું, પરંતુ તે ગૃહસ્થ ધર્મના અધિકારી થયા વિના તાદૃશ ફલની પ્રાપ્તિ થવાના સંભવ નથી. જેમકે આંબાના મહાર કાયલના કંઠને જ ઉદ્યાડવાવાલા થાય છે, પણ કાગડાના કંઠને ઉદ્યાડવા સમર્થ થતા નથી. વળી બુએા કે, ચંદ્રમાનાં કિરણા ચંદ્રકાંત મણિને જ દ્રવીભૂત કરવાને સમર્થ થાય છે, પણ બીબ પત્થરાઓને દ્રવીભૂત કરવાને સમર્થ થાય છે, પણ બીબ પત્થરાઓને દ્રવીભૂત કરવાને સમર્થ થતાં નથી. તે જ પ્રમાણે આગળ કહેવામાં આવતી નીતિઓની સંભાળ કર્યા વિના ગૃહસ્થ–ધર્મમાં અનેક પ્રકારની સ્પલના થવાના સંભવ છે માટે તે કત્ત્વેયોનું સ્વરૂપ પાંત્રીસ ગુણુથી શ્રીમદ્ હૈમચંદ્રાચાર્ય મહારાજે શ્રી કુમારપાલ મહારાજાને કહીને અતાવેલું તેના કિચિત્ સાર કહીએ છીએ.

પાંત્રીશ ગુણેા :

૧-ન્યાયથી દ્રવ્ય ઉપાજેન કરવું. ૨–સાંરા પુરુષના આચારની પ્રશંસા કરવી. ૩–કુલ અને શીલથી સદૃશ અન્ય ગાેત્રીઓની સાથેલગ્ન કરવું. ૪–પાપના ભય રાખવા. ૫–પ્રસિદ્ધ દેશાચારને અંગીકાર કરવા.

| બંધાખ્યાન શેશું: : ૪૩ :                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ≮−કેોઇના અવર્ણુવાદ બાલવા નહીં, તેમાં પણ રાજાદિકના તે∎<br>વિશેષે કરી અવર્ણુવાદ બાલવા નહિ |
| . ૭–અતિગ્રપ્ત તથા અતિપ્રગટ નહિ તેવા, તથા સારા પાડે <b>ાશી</b><br>સુકત સ્થાનમાં રહેવું.  |
| લુગ્હ રવાયના રહેલું.<br>૮–સારા આચારવાળા સાથે સંબ'ધ કરવા.                                |
| ૯−માતાપિતાદિકની સેવા કરવી.                                                              |
| ૧૦-ઉપદ્રવવાળા સ્થાનનો ત્યાગ કરવા.                                                       |
| ૧૧-નિંદિત કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ નહિ કરવી,                                                 |
| ૧૨–આવકના પ્રમાણમાં ખર્ચ કરવા.                                                           |
| ૧૩–લક્ષ્મીને અનુસારે વેષ ધારણ કરવા.                                                     |
| ૧૪–અુહિના આઠ ગુણે મેળવવા.                                                               |
| ૧૫-નિરંતર ધર્મનું શ્રવણ કરવું.                                                          |
| ૧૬-અ્છર્ણ્ હાય ત્યાં સુધી ભાેજન નહિ કરવું.                                              |
| ૧૭-હમેશાં વખત પ્રમાણે પથ્યાપથ્યના વિચાર કરી ભાજન કરતું.                                 |
| ૧૮-પરસ્પર વિરાધ ન આવે તેમ ધર્મ, અર્થ અને કામ, એ                                         |
| ત્રણુ વર્ગ નું સાધન કરવું.                                                              |
| ૧૯-અતિથિ, દીન પુરુષોના ચાેગ્યતા પ્રમાણે સત્કાર કરવા.                                    |
| ૨૦-કાેઇ પણુવાતમાં કદાગ્રહુનહિ કરવા.                                                     |
| ૨૧–ગુણીજનાના પક્ષપાત કરવા.                                                              |
| ૨૨-દેશ તથા કાલ વિરુદ્ધ આચારના ત્યાગ કરવા.                                               |
| ૨૩-કાર્યના પ્રારંભમાં પાતાના અલાઅલને જાણવું.                                            |
| ૨૪-જ્ઞાનાદિક શુણે!એ કરી વૃદ્ધ પુરુષે હોય, તેમની સેવા કરવી.                              |
| ૨૫–પાેષણુ કરવા ચાેગ્ય જનાનું પાેષણુ કરવું.                                              |
| ૨૬−દરેક કાર્યમાં પૂર્વાપર વિચાર કરવેા.                                                  |
| ૨૭–વિશેષ પ્રકારે જાણવું.                                                                |
| ૨૮-કરેલા ગ્રુણને જાણવા.                                                                 |
| ૨૯-લાકના પ્રીતિ મેળવવી.                                                                 |
|                                                                                         |

: \*\*: :

ધર્મના વિશા

30-લાકલજ્જાને ધારણ કરવી. **૩૧–દયા** રાખવી. **૩૨–શાં**ત પ્રકૃતિ ધારણ કરવી. ૩૩-પરેાપકારમાં શરવીર થવું. ૩૪-કામ, ક્રોધાદિક છ શત્રુઓને છતવાં. **૩૫–ઇ** દિયોને વશ રાખવી.

ન્યાયસ'પન્નવિભવ ગુણનું સ્વરૂપ

હવે પહેલા ગ્રાથમાં ન્યાયથી દ્રવ્યનું ઉપાર્જન કરવાનું કહ્યું, તેા તે ન્યાય કાેને કહેવા, તેનું કિંચિત્ સ્વરૂપ જણાવાય છે. દ્વેષાદિકથી માલિકના કાર્યમાં નુકશાન પહેાંચાડેલું નહિ; તેમજ મિત્રાનાં કાર્યોમાં પણ નુકશાન પહેાંચાડવું નહિ: વિશ્વાસુએોને ઠગવા નહિ. ચારીના માલને ગ્રહણ કરવાે નહિ, સર્વ પ્રકારના **બ્યા**પારમાં ન્યાયપૂર્વક વર્ત્તવું, લાંચ ખાવી નહિ, સામા ધ**ણીને** છેતરીને વ્યાજ પણ વધારે લેવું નહિ અને માત્ર પાતપાતાની જાતિને અનુસરી, ન્યાયપૂર્વક જ ધન ઉપાર્જન કરવું. એવું ન્યાયપૂર્વક ધન ઉપાર્જન કરેલું હાેય, તાે જ સુખેથી ભાેગવી શકાય. બાકી અન્યાયનું ધન તો દ્ર:ખદાયી જ થઇ પડે, એમ **શ્રી જિનમંડન ગણિ** મહારાજે પણ કહેલું છે.

# " अन्यायोपात्तवित्तेन, यो हितं हि समीहते । मक्षणात कालकूटस्य, सोऽभिवाञ्छति जीवितुं ॥१॥"

**અર્થાત**---જે પુરુષ અન્યાયથી મેળવેલા ધનવડે, પાતાના હિતની ઇચ્છા રાખે છે. તે પ્રરૂષ ઝેર ખાઇને જીવવાની ઇચ્છા રાખવા જેવું કરે છે.

વલી ન્યાયથી ધન ઉપાર્જન કરી, ભોગ કરનારની ઉત્તરા-ત્તર પણ શુદ્ધિ થતી જાય છે. કહ્યું છે જે-

ં ત્રવાખ્યાન ચાલુ

: 14

# '' ववहारसुद्धि धम्मस्स, मूलं सव्वन्तुमासिआ । ववहारेण तु सुद्धेणं, अत्थसुद्धि जओ मवे ॥ १ ॥ '' सद्धेणं चेव अत्थेणं, आहारो होइ सुद्धओ ।

अहारेणं तु सुद्धेणं, देइसुद्धि जओ मवे ॥ २ ॥ "

અર્થાત્—ગૃહસ્થાના માટે ધર્મનું મૂલ વ્યવહારની શુદ્ધિ જ સર્વજ્ઞ પુરુષાએ કહેલી છે. (તેથી વ્યાપાર કરતાં ઓાર્છુ આપવું, વધારે લેવું, માપાં પ્રમાણથી એાછાંવત્તાં રાખવાં, સારા માલ બતાવાં ખરાબ માલ આપવા, નબળા માલની સાથે સારો માલ મેલવી પૈસા સારા માલના લેવા, વિગેરે અન્યાય ન કરવા.) કારણુ કે, વ્યવહાર શુદ્ધ હાેય, તેનું ધન પણ શુદ્ધ હાેય છે; અને જેનું ધન શુદ્ધ હાેય, તેને આહાર પણ શુદ્ધ હાેય છે; અને જેનું ધન શુદ્ધ હાેય, તેને આહાર પણ શુદ્ધ હાેય. તેવા આહારની શુદ્ધિથી દેહ પણ શુદ્ધ હાેય. પછી તે પુરુષ ધર્મને ચાેગ્ય થાય. કહ્યું છે—

### " सुद्धेणं चेव देहेणं, धम्मजुग्गो य जायह । जं जं कुणइ किंचन्तु, तं तं से सफलं भवे ॥ १ ॥ "

અર્થાત્–જેમકે સ્નાન કર્યા પછી અલંકારને ચાગ્ય થાય, તેમ દેહની શુદ્ધિ થયા પછી ધર્મરૂપ રત્નના અલંકારને ચાેગ્ય થાય. પછી ધર્મનાં જે જે કાર્યો કરે, તે તે અધાં સફલ જ થાય અને છેવટ સ્વર્ગ તથા માક્ષના ફલનો ભ્રોક્તા પણુ અવસ્થ થાય જ : પણુ વિપરીતપણુ સુખની પ્રાપ્તિ ન થાય. કહ્યું છે કે,

# " अबहा अफलो होइ, जं जं किचं तु सो करे । ववहारसुद्धीरहिओ य, घम्मं खिंसावए जओ ॥१॥ " અर्थात-व्यवद्धाराहिइनी श्रुदि विना, के के धर्मनां डार्थी

: \*\* :

#### ધર્મનો દિશા

કરે, તે અધાં નિષ્ફળ થાય ઃ કારણુ કે-અજ્ઞાની લાેકા તે પુરુષનાં વિપરીત આચરણુા જોઇને, ધર્મની જ નિંદા કરે : તા તેમ કરનારને અને કરાવનારને શું થાય / તે માટે કહ્યું છે કે---

### " धम्मखिंसं कुणंताणं, अप्पणो अपरस्त य । अबोही परमा होइ, इइ सुत्ते विभासियं ॥ १ ॥ "

અર્થાત્–ધર્મની નિંદા કરનાર–કરાવનાર પુરુષા પોતાના આત્માને તેમજ બીજાના આત્માને ધર્મથી વિમુખ કરે છે. (અર્થાત્–લાંબા કાલ સુધી પણ ધર્મની પ્રાપ્તિ ન થઇ શકે તેવી **રીતે બા**ધિબીજના નાશ કરે છે) એમ જૈનસિદ્ધાન્તામાં કહેલું છે.

્ વળી અન્યાયનું ધન લાંબા વખત સુધી ટકી પણ શકતું નથી. કહ્યું છે કે,—

### " अन्यायोपार्जितं वित्तं, दश्च वर्षाणि तिष्ठति । ्र प्राप्ते त्वेकादহो वर्षे, समूरुं तद् विनञ्यति ॥१॥"

અર્થાત્–અન્યાચથી મેળવેલું ધન પ્રાયઃ દસ વર્ષ જ ટકી શકે છે. જ્યાં અગીયારમું વર્ષ થયું કે–જડમૂલથી ગમે તે પ્રકારે નાશ થાય છે, પૈણુ ટકી શકતું નથી. એવા અનેક દાખ-લાએા વર્ત્તમાન કાલમાં પણુ જોવામાં આવે છે. કન્યાવિક્રય આદિના ધનથી છેવટમાં દુ:ખી થતાજ જોવામાં આવે છે. કઠાચ કાઇને થાડા દિવસ સુધી સુખ દેખવામાં આવે, પણુ છેવટ તા દુ:ખી થતા જ જોઇશું.

પ્રક્ષરુ ધન ઉપાર્જન કરવામાં ન્યાયને જ વળગી રહીશું તો પછી અમારા ગૃહસ્થ ધર્મ કેવી રીતે નભી શકશે ? ઉત્તરુ ધનાદિક મેળવવામાં ન્યાય છે તે જ તમારા ગૃહસ્થ

#### ં જ્યાખ્યાન ચાર્ગ

: 189 :

ધર્મનાે નિભાવ કરનાર છે; પરંતુ અન્યાય કાેઇ પણ દિવસે નિભાવ કરી શકશે નહીં. કહ્યું છે કે-

### " निपानमिव मंडूकाः, सरः पूर्णमिवांऽडजाः । ग्रुमकर्माणमायान्ति, विवशाः सर्वसंपदः ॥ १ ॥

### " नोदन्वानऽर्थितामेति, न चांऽभोमिर्न पूर्यते । आत्मा त पात्रतां नेयः, पात्रमायान्ति संपदः ॥२॥ "

**અર્થાત્-**જ્યાં પાણીનું સ્થાન હાેય, ત્યાં દેડકાઓ પાતાની મેળે જ આવે છે: અને જ્યાં સરાવર હાય, ત્યાં પંખીઓ પહ્ય પાતાની મેળે જ આવે છે: તેવી જ રીતે શુભ આચરણવાળા-ઓની પાસે સવે<sup>c</sup> સંપદાઓ પોતાની મેળે જ આવીને મલે છે, પણ અન્યાયથી ધનાદિકની પ્રાપ્તિ કેાઇ દિવસે પણ ચતી નથી એ સિદ્ધાંત છે. વલી જુઓ કે સમુદ્ર છે તે કેાઇની પણ ઇચ્છા રાખતા નથી, તાે પણું સર્વ નદીઓનું પાણી તેમાં જ જઇને મલે છે. આમાં સમજવાતું એ જ છે કે–આપણા આત્માને સારા ગુણેાનું પાત્ર અનાવવા, કે જેથી સર્વ પ્રકારની સંપદાએા પાતાની મેળે જ આવીને મળે છે.

હવે પ્રથમ ગુણના આ વિષયમાં ઘણા ભેદા દર્શાવેલા છે; પણ તે ટુંક વખતમાં કહી શકાય તેમ નથી. તાત્પર્થએ છે કે. ગૃહસ્થાવાસ વસાવવામાં દ્રવ્ય તે મુખ્ય કારણ છે, તેથી દ્રવ્યના માટે લાેકા નાના પ્રકારના અન્યાયાને સેવે છે. જેમદ ે દેવમ દિરાના ધનને છાડતા નથી : જેગી. સ ન્યાસી. લલા. લંગડા. અનાથ, આદિના ધનને પણ ગુમ્મ કરી જાય છે, અને રાજ્યના કાશની પણ માેટી માેટી ચારીઓ કરે છે. તે સિવાય કઠાચ પાતર પાડવા જાય નહીં, પણ ચારાના સાથીદાર થઇને તેમને નાના પ્રકારથી સહાય કરે, તે અઢાર પ્રકારની પ્રસિદ્ધિ- : \*\*\* :

#### ધર્મના જાશા

મ્મોથી એાલખાય છે. આ બધાએ પ્રકારોને અન્યાય-રૂપ જ ગણુલા છે. એવા અન્યાયા માણ્યમાં ગમન કરવાને યાગ્ય થયેલા પુરુષા હજારા લવ પહેલાં પણ કરતા નથી; તા પછી પરમાત્માના પદની પ્રાપ્તિને મેળવવાવાલા કેવી રીતે કરી શકે ? અર્થાત્-તેવા માટા અન્યાયા તેમનાથી બની શકે જ નહીં. વાસ્તે ધર્માથી પુરૂષોએ ન્યાયથી ધન ઉપાર્જન કરવારૂપ પ્રથમ ગુણુ તા અવ-શ્ય મેલવવા જ જોઇયે, કારણુ એ ગુણુ આવ્યા પછી બીજા ગુણુાને પણ ધીરે ધીરે આવી મળવાના સંભવ છે, તે માટે જ આ ગુણને પહેલા વર્જવ્યા છે.



# વ્યાખ્યાન પાંચમું :

માર્ગાનુસારીના બીજા અને ત્રીજા ગુણુનું વર્ણુન



### ॥ मंगलाचरणम् ॥

# नामाऋतिद्रव्यभावैः, पुनतस्त्रिजगज्जनं । क्षेत्रे काले च सर्वस्मि-कर्हतः समुपास्महे ॥ १ ॥

અર્થાત—નામ, આકૃતિ ( મૂર્ત્તિ ), ક્રવ્ય અને ભાવ એ ચારે પ્રકારે કરીને, સર્વ ક્ષેત્રામાં તથા સર્વકાલમાં, ત્રણુ જગતના છવેાને પવિત્ર કરવાવાળા, એવા શ્રી અરિદુ ત વીતરાગ ભગવાનની અમે ઉપાસના કરીએ છીએ.

### બીજો ગુણ શિષ્ટાચારની પ્રશંસા:

ગૃહસ્થધર્મને અંગીકાર કરવાની ભાવનાવાળાએ તેના અધિ-કારિપણાને પ્રાપ્ત કરવા માટે પ્રથમ ન્યાયથી ધન ઉપાર્જન કરવું. તેના કિ ચિત માત્ર વિચાર કહ્યો; તેવી રીતે બીજા ગુણે પણ સંપાદન કરવા બેઇએ. બીજો ગુણુ છે-શિષ્ટાચારની પ્રશંસા. સત્પુરુષાની સેવાથી પ્રાપ્ત કરેલી છે શિક્ષા જેણે, એવા જ્ઞાનથી વૃદ્ધ તે શિષ્ટપુરુષા કહેવાય; તેવા શિષ્ટપુરુષોના ઉત્સાહ વધારવા, તેમની લાેકોના આગલ પ્રશંસા કરવી અને તેમનાં કાર્યોમાં પણ સહાય કરવી-એ વગેરે કરનારને શિષ્ટ પુરુષોની પ્રશંસા કર-નાર કહેવાય છે. તેમ કરવાથી ગુણી પુરુષોની માન્યતા થાય છે.

٤

: 40 :

#### ધર્મના દિશા

તેથી લાેકામાં ધર્મની વૃદ્ધિ થાય છે. વાસ્તે શિષ્ટ પુરુષાના આચારની પ્રશંસાના ગુજી પજુ અવશ્ય મેળવવા જોઇએ. હવે શિષ્ટાચાર કાેને કહેવાય?

### "लोकापवादमीरुत्वं, दीनाभ्युद्धरणादरः । कृतञ्जता सुदाक्षिण्यं, सदाचारः प्रकीर्चितः ॥१॥ "

અર્થાત—ધર્મી પુરુષો હોય તે લોકોમાં નિન્દા થાય તેવું કામ કરતાં જરૂર ભય રાખે. તાત્પર્ય એ છે કે, ધનાદિકના લાેભથી કે ઇંદ્રિયાના વશથી ધર્મી પુરુષો પ્રાય: અસત્કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરે નહીં. આ લાેકા પવાદભીરુતા કહેવાય. દીનપુરુષો, જાતિ-બધુ આદિ દુઃખી હાેય તો તેમને દુ:ખાદિકથી દૂર કરવાના નિરંતર પ્રયાસ કરવાવાળા હાેય આ દીનાભ્યુદ્ધ રાણના આદર કહેવાય. હવે કૃતગ્રતા-કાઇએ ઉપકાર કર્યો હાય તેને ભૂલે નહીં. વળી સુદાક્ષિણ્ય-આપત્તમાં પડેલાઓ તેમજ ધર્મ-કાર્યોને કરવાવાલાઓ, કાઇ કાર્યની ભલામણ કરે તો પોતાના કાર્યોને ગૌણપણે રાખીને પણ અવશ્ય મદદ આપવાવાલા હોય. આ ચાર ગુણેને ધારણ કરવાવાલો શિષ્ટ લોકોને ઘણે પ્રિય ટ્યઇ. પડે છે, તેથી એ કર્ત્ત બ્લોને સદાચારરૂપે ગણેલાં છે. વળી-

## " सर्वत्र निंदासंत्यागो, वर्णवादस्तु साधुषु । आपधऽदैन्यमत्यन्तं तद्वत्संपदि नम्रता ॥ १ ॥ "

**લાવાર્થ – સર્વત્ર નિંદાસ ત્યાગ,** એટલે દેવ, ગુરુ, રાજા, મંત્રી તથા સત્પુરુષા આદિ કાેઇની પણ નિંદા કરવી નહીં. વર્ણ**વાદ સાધુ પુરુષાના બાલવા**, એટલે તેમનામાં ઉદારતા, ધોરતા, નિરભિમાનતા, ગંભીરતા, પરાપકારિતા, પ્રમાણિકતા, શૌર્યતા, સરલતા અને નિપુણતા આદિ જે જે ઉત્તમ ગુણા જોવામાં આવે, તેની સ્તુતિ કરવી. આપદામાં આદૈન્ય-એટલે

#### ્રન્યાખ્યાન પાંચમું

ગમે તેવી આપદા આવી પડે તેાપણ દીનતા ધારણ કરવી નહીં, પણ વિચાર કરવા કે 'મારા કેાર્ક પૂર્વના પાપના ઉદયથી આ અનાવ અન્યા છે, તા હરકત નહીં. ' એવા વિચારથી ધીરજ રાખી દિવસાને ગમન કરવા. **સ પદામાં નવ્રતાને** ધારણ કરી, તથા પુત્રાદિકની સંપદાઓ મલવાથી નગ્રતાને ધારણ કરી, પુષ્યના કાર્યોમાં વ્યય કરવા. પણ અહંકારાદિકથી વિપરીત વિચારમાં ઉતરવું નહિ. નીતિશાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે-"**નમન્તિ सफला ઘુક્ષા:** અટલે ફલવાળાં ઘૃક્ષા સદા નગ્ર થઇનેજ રહે છે. તેવી રીતે સત્પુરૂષા પણ સદા નગ્ર પણ બત્તે. આ ચાર ગુણોને પણ ધર્માથી પુરુષોએ અંગીકાર કશ્વા જોઇએ. વળી-

## " प्रस्तावे मितमाषित्व-मविसंवादनं तथा । प्रतिपत्रक्रिया चेति कुरुधमज्जिपालनम् ॥ १ ॥ "

ભાવાર્થ — પ્રસ્તાવમાં પ્રમાણચુડત વચન બાેલવું, કારણ કે પ્રસંગ વિનાનું બાેલવું નિરર્થક થાય છે. તેમજ પ્રસંગમાં પણ વધારે બાેલાય તેથા પણ યાેગ્ય અસર ન થાય. તાતપર્ય એ છે કે, જે જે પૂર્વ વચન કહ્યાં હાેય, તેની સંભાળ રાખીને જ આગલનાં વચન બાેલવાં, પરંતુ પરસ્પર વિરાધ આવે તેવાં વચના બાેલવાં નહિ. આ પછી પ્રતિપન્ન કિયા એનું તાત્પર્ય એ છે કે-આપણું કે બીજાઓનું જે કાર્ય કરવાને અંગીકાર કરેલું હાેય, તે કાર્ય અવશ્ય પૂરં કરવું. કહ્યું છે કે-

## " प्रारम्यते न खढु विघ्नभयेन नीचैः प्रारम्य विघ्नविहता विरमन्ति मध्याः । विघ्नैः पुनः पुनरपि प्रतिहन्यमानाः प्रारब्धग्रुत्तमजनाः न परित्यजन्ति ॥ १ ॥ "

#### 1 NN 1

: 48 :

#### ધર્મના દિશા

**ભાવાર્થ** — નીચ પુરૂષા વિશ્વના ભયથી કાર્યના આરંભ જ કરતા નથી; મધ્યમ પુરૂષા વિશ્વના ભયથી કાર્યના આરંભ કર્યા પછી હઠી જાય છે; પણ ઉત્તમ પુરૂષા હાય તે તા ગમ તેટલાં વિધ્ના આવ્યાં કરે, પણ આરંભેલા કાર્યને છેાડતા નથી, પરંતુ પુરૂં કરવાને જ મચ્યા કરે છે. હવે **કુલધર્મનું પાલન** કેરલું. કુલધર્મના જે પ્રસિદ્ધ ઉત્તમ આચારા હાય, તેનું પાલન કેરલું, પણ ખોટા આચારમાં ઉતરવું નહિં. આ ચાર ગુણાને પણ શિષ્ટાચારરૂપે જ ગણેલા છે. વળી-

# " असद्व्यपरित्यागः, स्थाने चैव क्रिया सदा । प्रधानकार्ये निर्वन्धः, प्रमादस्य विवर्जनम् ॥ १ ॥"

પ્રસંગમાં ધનાઢયાેનો સ્પર્ધામાં ઉતરી, શક્તિ ઉપરાંત ધનનાે ખરચ નહીં કરવેા કે જેથી આખરમાં વિપદા આવી પડે. જે જે ક્રિયાએા કરવાની હેાય તે તે ક્રિયાએ। **યથાયેાગ્ય સ્થાનમાં સદા કરવી**, પરન્તુ આલસ નહિ કરવી. **પ્રધાન કાર્યમાં** નિર્ભ<sup>ે</sup>ધ એટલે જે જે યથાયેાગ્ય સ્થાનમાં ક્રિયાએા કરવાની કહેલી છે, તેમાં પણ વિશેષ કાર્ય હેાય તેને પ્રથમ કરવાને પ્રયત્ન કરવેા. કે જેથા તે કાર્ય બગડે નહીં. તેમ ન કરે તેા તે મૂર્ખવા ગણાય. ચાથી વાત **પ્રમાદને છેાડવા** થાડી વાતમાં પણ પ્રમાદ બીલકુલ કરવે। નહીં. કહ્યું છે કે-'' प्रमादो डि महारिषुः " એટલે પ્રમાદ છે તે છવાના માટા શત્ર છે। કારણ કે–તેણે માટા માટા ઋષિએા અને તપસ્વિઓને પણ છેાડયા નથી. તેમજ રાજા તથા મહારાજાઓને પણ માટા માટા રાજ્યથી બ્રષ્ટ કરી નાખ્યા છે. વાસ્તે પ્રમાદથી અવસ્ય અચવું **બે**ઇચે તે પ્રમાદને પાંચ પ્રકારથી મહાત્માઓએ અતાવ્યા છે. જાઐય કે.-

બ્યાખ્યાન પાંચસું

: 48 :

# " मञ्जं विसय कसाया, निदा विगहा पंचमी भणिया। एए पंच पमाया, जीवं पाइंति संसारे ॥ १ ॥ "

**ભાવાર્થ** --૧-ધનાદિકના મદ ( અથવા મદિરા ), ર-પાંચ ઇંદ્રિયોના વિષય, ૩-ક્રોધ, માન, માયા, લાેભાદિક તે કષાય, ૪-અતિ નિદ્રા અને પ રાજ્ય, દેશ, સ્ત્રા અને ભાેજન સંબંધી. વિના પ્રયોજને આપસ-આપસમાં માટા વિવાદ ચલાવવા તેનું નામ વિકથા. પ્રમાદનાં આ પાંચે કારણા બતાવ્યાં; તે બધાંએ આ લાેકના સુખથી તેમજ પરલાેકના સુખથા બ્રષ્ટ કરનાર છે, માટે પ્રમાદને વશ નહીં થનાર એવા ગુણી પુરૂષા ઉત્તમની પંકિતમાં ગણાય છે. અસફવ્યય આદિ આ ચાર ગુણોને પણ શિષ્ટાચાર રૂપેજ ગણેલા છે. વળી-

### ''लोकाचाराचुवृत्तिश्च, सर्वध्रौचित्यपालनम् । प्रवृत्तिर्गहिंते नैति, प्राणैः कण्ठगतैरपि ॥ १ ॥"

ભાવાર્થ – લાકાચારને વળગીને રહેવું. મહાજનાના આચારથી વિપરીતપણે ચાલવું નહિ. કહ્યું છે જે-" मद्दाजनो येन गत स पम्पा:" એટલે મહાજના ચાલતા હાય, તે પણ એક માર્ગ છે: કારણ કે મહાજનાથી વિપરીત ચાલવા-વાળા જે પુરૂષ હાય, તે પુરૂષ આપણું તેમજ બીજાનું કાર્ય સાધી શકતા નથી. સર્વ ઠેકાણે ઉચિત સાચવવું, એટલે દેવ, ગુરૂ, રાજ અને મંત્રી, આદિ લોકોના ચથાયોગ્ય સત્કાર કરવામાં વિવેકી બનવું. આવા વિવેકી આ લોકનું કાર્ય તેમજ પરલાકનું કાર્ય સારી રીતે સાધી શકે છે. કહ્યું છે કે-" વિવેકો વજ્ઞમો નિધિ: " કંઠે પ્રાણ આવે તા પણુ નિદિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરવી નહીં. રાજ્ય વિરુદ્ધ, દુર્વ્યસન-જીગા-રાદિ, ગુરૂથી વિસુખતા આદિ નિદિત કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ કરવી નહીં. કહ્યું છે કે- : 44 :

ં **ધ**ર્મની **દિશા** 

## "विषशुओं: स्थेयं पद्मजुविभेयं च महतां प्रिया नवप्रव्यवहरिर्मलिनमसुभंगेष्ठ्यसुकरम् । असंतो नाभ्यर्थ्याः सुहृदऽपि न याच्यः इष्ठाधनः सतां केनोदिष्टं विषममसिधाराव्रतमिदम् ॥ १ ॥ "

**ભાવાર્થ** — આપદામાં પણુ ઊંચ સ્થિતિમાં રહેવું, મહાન્ પુરૂષેાના પગલે ચાલવું. ન્યાયવૃત્તિને પ્રિય કરવી, પ્રાણ્ગના નાશ થતાં પણુ મલિન કાર્ય ન કરવું, દુર્જનાની પાસેથી કાેઇપણુ પ્રકારની માગણી ન કરવી અને પાતે નિર્ધન થયા છતાં પણુ મિત્રની પાસેથી પણુ યાચના ન કરવી. આવી રીતે અડ્ગની ધારા જેવું વ્રત સત્પુરુષોને કાેણે અતાવ્યું હશે ક અર્થાત આવા પ્રકારના ગુણા સ્વાભાવિક રીતે જ તેઓમાં હાેય છે.

#### બીજા ગુણની આવશ્યકતા :

આ લાકાપવાદભીરૂતા આદિ જે ગુણા પાંચ <sup>શ્</sup>લાકાદ્વારા દર્શાવ્યા, તે સવે ગુણાને શિષ્ટાચારરૂપે ગણુલા છે. તે તે ગુણા આપણામાં નહીં હાેવા છતાં પણ, જે જે પુરુષામાં હાય, તે તો પુરુષાની પ્રશંસા કરનાર પુરુષા પણ ગૃહસ્થધર્મના અધિકારીઓ અવશ્ય બની શકે છે. યઘપિ પાતામાં ગુણા નથી, તાે પણ તેવા ગુણાની પ્રશંસા કરવાવાળાને આગલ આગલ મનુષ્ય તથા દેવતા-દિકના ઉત્તમ ભવામાં તેવા ગુણાની પ્રાપ્તિ શીઘ્રપણે થવાના. સંભવ છે. કહ્યું છે કે,

# . " अकुर्वजऽपि सत्पुण्यं, शिष्टाचारप्रशंसया । दंभसंरंभम्रुक्तात्मा, प्राणी प्रामोति तत्फल्रम् ॥ १ ॥ "

<mark>ભાવાર્થ</mark> —કાેઇ પુરુષ અશક્ત હાેવાથી સત્પુષ્યનાં કા<mark>ચાે</mark> કરી. શકતાે નથી અને કાેઇ પુરુષ અનેક વિપત્તિઓને આધીન થઇને

: NN :

#### ભ્યાખ્યાન પાંચમું

સત્પુણ્યન કાર્ય કરી શકતા નથી, પણ શિષ્ટ પુરુષોનાં ઉત્તમ કત્ત બ્યાે દેખીને માયારહિતપણે હુદયમાં જે અતિ હર્ષવાન્ થાય છે, તેવા પુરુષ પુરુષનાં કાર્યો નહિ કરવા છતાં પણ તે પુરુષના કુલની પ્રાપ્તિ કરી શકે છે. આથી શિષ્ટાચારની પ્રશંસનો ગુણ પણ અવશ્ય મેળવવા જ જોઇએ. જો કઠાચ એ ગુણ ન મેળવ્યાં હાેય તાે બીજા અનેક ગુણાે હાેવા છતાં પણ, તે ગુણના અભાવ*ે* આપણા આત્માને આ ભવમાં તેમજ પરભવમાં દુ:ખી કરનારા થાય છે. કહ્યું છે કેઃ---

# " बिम्राणोऽपि गुणश्रेणी-रन्येषु गुणमत्सरी । निमजत्येव संसारे, मुग्धे। दुःखाकुलाशयः ॥ १ ॥ "

**ભાવાર્થ'—**એક પુરુષ અનેક ગુણાને ધારણ કરે છે. પણ બીજા પુરુષોના ગુણા સહન ન થવાથી, ગુણી પુરુષા પર સદા મત્સર તથા દ્વેષાદિકને ધારણ કરે છે: તેથી દુ:ખથી આકુલ હુદય વાળાે બની, પાતાના ગુણાની વૃદ્ધિને બદલે હાનિ મેળવનાર તે સુગ્ધ પુરુષ પાતાના આત્માને સંસારરૂપ સસુદ્રમાં ડુબાડે છે. તેથી શિષ્ટાચારની પ્રશંસારૂપ બીજા ગુણને મેળવનાર શીઘ્રપણે ગૃહ-સ્થધમ ના અધિકારી અને છે. તેથી ઉત્તરાત્તર પુષ્ટયની પ્રાપ્તિથી માક્ષ સુધીના સુખની પ્રાપ્તિને પણ મેળવી શકે છે. વાસ્તે આ બીજા ગુણને પણ ખાસ મેળવવાની જરૂર છે. આવી રીતે બીજો ગ્રહ્ય સંપૂર્ણ થયેા.

#### ત્રીજા ગુણતું વર્ણન :

હવે કલ અને શીલથી સમાન અન્ય ગાત્રીયાની કન્યા સાથે લગ્ન કરવારૂપ ત્રીજા ગુણવું સ્વરૂપ ખતાવીએ છી**ચે. કુલ એટ**લે પિતા, પિતામહાદિ પૂર્વપુરૂષાના વ'શ:, શીલ-એટલે દેવ, ગુરૂ

#### : 45 :

ધર્મની દિશા

અને ધર્મની ક્રિયારૂપ અથવા મલ, માંસ આદિના વર્જનરૂપ માચાર અથવા વિભવ, વેષાદિ સરખાં છે જેમનાં, તેઓની સાથે લગ્નાદિક કરનાર હાય. કારણુ એ છે કે-દ્વવ, શુરૂ આદિમાં ફરક હાય તા હાય તા પણુ સદા દુ:ખ રહે. વિભવાદિકમાં વિષમતા વિષમતા હાય તા પણુ સદા દુ:ખ રહે. વિભવાદિકમાં વિષમતા હાય તા, તિરસ્કારનાં વચના આપસમાં બાલતાં સુખ કે સંપ બેમાંથી એક પણુ રહે નહીં. તે સિવાય વર-કન્યામાં નાના-માટાના પણ વિચાર કરવા. એમ ન થાય તા લોકોમાં અપવાદ થાય. માટે આ બધા અપવાદોને ટાલીને પંચની સાક્ષી સાથે જ લગ્નાદિક કરવાં. આવા પ્રકારથી લગ્નાદિક કરવાવાળાને કાંઇ પ્રકારના કહેશ થતા નથી અને તેથી તે પોતે અંગીકાર કરેલી નીત્તિઓનું સારી રીતે પાલન કરી શકે છે. કહ્યું છે કે:--

# " विवेकिना धर्मयशेाभिष्टद्वयै, समं कुलाचारमिहावलेाक्य । वराय ग्रुद्धाय सुता प्रदेया, नेया तथाऽन्यापि सुखेादयाय ॥१॥"

ભાવાર્થ — વિવેકી પુરૂષોએ ધર્મ તથા ચરાની વૃદ્ધિને માટે કુલને તેમજ આચારને પણુ સરખાે જોવા: તથા સબલ પક્ષ, સવે ઇંદ્રિયાએ સંપૂર્ણ અને બુદ્ધિમાન એવા શુદ્ધ વરને પાતાની કન્યા આપવી તેમજ તેવા ગુણવાળી કન્યા લેવી, જેથી હ મેશા બન્ને પક્ષવાલાઓ સુખી રહે. તેમ ન કરે તા સુખને ઠેકાણે દુઃખ થઇ પડે અને ઉત્તમ તથા ઉત્તમ જાતિની સા હાય તા પુરુષને કાેઇપણુ પ્રકારની ચિંતા રહે નહીં. કહ્યું છે કે---

## "ग्रहचिंताभरहरणं, मतिवितरणमस्तिलपात्रसत्करणम्। किं किं न फलति ग्रहिणां, ग्रहिणीयं कल्पवछीव॥१॥"

ં **ભાવાર્થ'---ઘ**રની ચિંતાના સમૂહને ફ્રર કરનારી, સારી **ઝુદ્ધિને આપનારી અને દેવ-ગુરુ--અતિથિ આદિ સર્વ** પાત્રે**ાના** 

#### બ્યાખ્યાન પાંચઝુ'

: 40 :

યથાચાેગ્ય સત્કાર કરનારી, એવી સ્ત્રી કલ્પલતાની પેઠે ગૃહસ્થાેને શું શું ફલ આપતી નથી ? અર્થાત્ સર્વ પ્રકારના સુખના ફલને આપનારી થાય છે. કહ્યું છે કે—

### " दक्षा तुष्टा प्रियालापा, पतिचित्तानुवार्तनी । कल्जौचित्यात् व्ययकरी, सा लक्ष्मीरिव चापरा ॥१॥"

**ભાવાર્થ – દક્ષા** એટલે દરેક કાર્યમાં વિવેકથી વર્ત્ત કર-નારી, **તુષ્ટા** એટલે પતિના વૈભવમાં સંતોષ ચાનનારી, **પ્રિયાલા પા** એટલે મધુર, પરિમિત અને સમયેાચિત બાલવાવાલી અને **પતિચિત્તાનુવર્ત્તિની** એટલે પતિના ચિત્તને અનુસરીને ચાલ-વાવાલી, એવી સ્ત્રી મણિ, મંત્ર અને ઔષધીના પ્રયાગ વિના પણુ પાતાના પતિને વશ કરે છે: તથા કુલને ઉચિત ખરચ કરવાવાલી સ્ત્રી બધા કુટું બને પ્રિય થાય તથા વિધ્વાસનું પાત્ર થાય. આ ગુણાથી યુક્ત સ્ત્રી હાેય, તે પણ એક બીછ લક્ષ્મીરૂપે જ ગણાય છે. આથી યાગ્ય સ્ત્રીની સાથે જ સંબંધ કરવો; પણ અયાગ્ય સ્ત્રીની સાથે સંબંધ કરવો નહીં. જો કરે તો ઘર અને ગામ પણ છેાડીને જવું પડે છે. દર્ષાંત તરીકે,

કેાઇ એક ગામમાં 'શિવ' નામના એક બ્રાક્ષણ રહેતા હતા. તેને એક સાવિત્રી નામની કજીયાખાર સ્ત્રી હતી. તેના ઘર આગળ એક વડતું વૃક્ષ હતું. તે વડના દક્ષમાં એક વ્યંતર-દેવ રહેતા હતા. સાવિત્રી વડવૃક્ષના મૂલમાં પૈશાબ તથા વિષ્ટા આદિ નાંખતી હતી. તથા કલેશ પણ બહુજ કરતી હતી. તે તેઇને તે વ્યંતરદેવ ઉદ્દેગ પામીને, બીજે સ્થાને જઇને રહ્યો. ત્યારબાદ સાવિત્રીના કલેશથી થાકીને શિવા બ્રાક્ષણ પણ તે ગામ છેાડીને જ્યાં વ્યંતરદેવ રહેતા હતા ત્યાં ગયા. વ્યંતરદેવે તેને આલખીને પૂછશું કે-'હે શિવા, તું મને આલખે છે ? ' ત્યારે શિવે કહ્યું-'ના. ' પછી વ્યંતરદેવે પોતાની સર્વ

#### : 14

#### ધર્મની દિશા

હકીકત કહીને કહ્યું કે-' તારી સ્ત્રીના લયથી હુ અહીં આવ્યા છું. ' ત્યારે શિવે પણ પાતાના સર્વ હકીકત કહી સંભળાવી. બ્ય તર દેવે કહ્યું કે- 'હે શિવા, તારા નિર્વાહ કેવી રીતે થશે ? ' શિવે કહ્યું કે- મારો નિર્વાહ આપની કપાસી થશે. ' આ સાંભલી બ્યંતરદેવે શિવાને કહ્યું કે-'હું શેઠના પુત્રને વલગું છું, તું આવીને કહાડીશ તા હું નીકલીશ. તેથી તને પૈસાની પ્રાપ્તિ થશે. ' શિવાએ એ પ્રમાણ કરવાથી તેને પૈસાની પ્રાપ્તિ થઇ અને લોકમાં તે મંત્રવાદી તરીકે પ્રસિદ્ધ થયેા. વ્યંતરદેવે તેને બહુ દ્રવ્ય રળાવી આપ્યું. ત્યારપછી કેાઇ દિવસે કેાઇ ધનવંત શેઠના પુત્રને તે વ્યંતરદેવ વલગ્યે৷ અને શિવાને કહ્યું કે-'હવે તું મને કહાડવાના ઉપાય કરીશ નહિ, કારણ કે-હું નીકળ-વાના નથી. છતાં તું પ્રયત્ન કરીશં તાે તેથી તારાે અપયશ થશે. " પણ શિવા ધનની ઇ<sup>ચ્</sup>છાથી, ના કદ્યાં છતાં પણ, તે શેઠીયાને ઘેર ગયેા. ત્યારે વ્યંતરદેવે કહ્યું કે-'અહીં તું કેમ આવ્યા છે ! હું તને મારી નાંખીશ. ' આ સાંભળી શિવે વિંચાર કરી તાત્કાલિક સુદ્ધિથી જવાબ આપ્યા કે-'હું તને કહેવાને આવ્યા છું, કે સાવિત્રી અહીં આવી છે.' આ સાંસલીને વ્યંતર-દેવ ત્યાંથી નાસી ગયેા. કહ્યાં છે કે.-

# " कलंहिन्या गेहिन्यांत्र, के के नोद्रिजिता जनाः । साऽत्राऽऽगतेति अुल्वैव, त्यक्त्ता पात्रं गतोऽमरः ॥१॥"

**અર્થ**—દુનીઆમાં કલેશ કરનારી સ્ત્રીએાએ કાેને કાેને ઉદ્દેગ પમાડ્યા નથી?'તે સ્ત્રીં અહીં આવી છે.'આટલું સાંસ-ળતાંની સાથેજ એ વ્યંતરદેવ પાત્ર છેાડીને નાશી ગયાે. તાે પછી મનુષ્યાનું તાે કહેવું જ શું?

આ વિષયમાં વિવાહના લેદા, સ્ત્રીઓનાં લક્ષણુ, વિવાહ કરવાના

#### વ્યાખ્યાન પાંચમું

: 44:

ઉપાચે આદિ ઘણા વિસ્તાર છે, તે ટુંક સમયમાં કહી શકાય નહિ. સાર એટલાં જ કે-ઉત્તમ સ્ત્રીના સંબંધથી આ ભવ તેમ જ પરભવ-એમ અન્ને ભવ સુધરે છે. કહ્યું છે કે:-

## "एवं गृहस्थः सुकलत्रयोगात, जनेषु शोभां लभते सुखी च। देवातिथित्रीणनपुण्यकम्मोर्जनैः परत्रापि गतिं विश्वद्धां ॥१॥"

અર્થાત—એવી રીતે સારી સ્રોના ચાેગથી પુરુષ, લાેકમાં શાભાને પામે છે અને સદા સુખી રહે છે. તેમજ દેવ, શુરૂની ભક્તિથી તથા અતિથિ, પરાણા, દીન, અનાથાદિકના સત્કારથી માટા પુન્યને ઉપાર્જન કરીને, પરલાકમાં પણ વિશુદ્ધ ઉત્તમ ગતિને પામે છે. આથી ગૃહસ્થધર્મને અંગીકાર કરનારે શહ સ્ત્રીનેજ મેળવવાના પ્રયત્ન રાખવા, કે જેથી અન્ને ભવ શુદ્ધ થાય. આ પ્રમાણે ત્રીએ ગ્રણ કહ્યો.



# વ્યાખ્યાન છ§ું:

### ॥ मंगलाचरणम् ॥

### नमः विकारव्वक्षाणां, मूलादुन्मूलनाय च। दुःखदारित्र्यदुर्भिश्च-भेदनाय महात्मने ॥ १ ॥

અર્થાત્—ઇંદ્રિયાેના વિકારરૂપ વૃક્ષને મૂલથી ઉખેડી નાંખ-નાર અને દુ:ખ, દારિદ્ર અને દુર્લિક્ષને છેદનાર મહાત્મા પુરુષને મારા નમસ્કાર થાએા.

### પાપથી બેય લાેકમાં દુઃખ :

હવે ચાેથા ગુણુનું કિંચિત્ સ્વરૂપ, પાપભીરૂ એટલે જે કર્મના કરવાથી નરકાદિ ગતિને પ્રાપ્ત થાય, તેનું નામ કહી**યે.** તેનાથી ગૃહસ્થ ડરવાવાલા હાેય. વાદીવેતાલ શ્રી શાંતિસૂરિ મહારાજે "**ધર્મરત્ન પ્રકરણ**" માં કહ્યું છે કે—

# " इहपरलोगावाए, संभावेत्तो न किरई पावे । बीहह अयसकलंकातो, खद्ध धम्भरिहोभीरु ॥ १ ॥

**અર્થાત્**—આ લાેકના અપાયાે જે રાજનિગ્રહાદિ તથા પરલાેકના અપાય જે નરક-ગમનાદિક, તેનાે વિચાર કરતાે થકાે પાપમાં પ્રવૃતિ ન કરે તથા અપયશ-કલ કથી પણ અવશ્ય ડરે.

પાપ કરવાથી આ લાકમાં પણુ માટા માટાઓને વિટંબ-નાઓ થયેલી છે. શ્રી જિનમ**ંડનગણિ મહારાજે ''શ્રાદ્ધગુણ-**વિવરણ ''માં કહ્યું છે કે—

#### વ્યાખ્યાન છકું

: 19 :

## " झ्ताद्राज्यविनाशनं नलनृपः प्राप्तोऽथवा पाण्डवा । मद्यात् ऋष्णनृपश्च राघवपिता पापर्धिवता द्षितः ॥ मांसाच्छ्रेणिकभूपतिश्व नरके चौर्याद्धि नष्टा ऩ के। वेक्यातः कृतपुण्यका गतधनोऽन्यस्तीमृतो रावणः॥ १"

અર્થાત્—નલરાજા તથા પાંડવા જીગારના વ્યસનથી રાજ્યના નાશને પ્રાપ્ત થયાઃ રાઘવપિતા શિકારના વ્યસનથી રાજ્યથી બ્રષ્ટ થયા : રાજગૃહી નગરીના રાજા શ્રેણિક મહારાજા માંસના વ્યસ-નથી નરકને પ્રાપ્ત થયા : ચારીના વ્યસનીઓ કાૈણુ નાશને પાગ્યા નથી ? અર્થાત્-ચારીના વ્યસનીઓ સવે આ લાકમાં તેમજ પરલાકમાં દુ:ખી થાય છે : વેશ્યાના વ્યસનથી કૃતપુણ્યક નામના શેઠીઓ નિર્ધન થઇ બહુ દુ:ખને પ્રાપ્ત થયા અને પરસ્ત્રીના લંપટપણાથી રાવણુ મૃત્સુને પાત્ર થયા.

પાપનાં કારણા ઃ

આ પ્રમાણે પાપના સેવવાથી આ લાકમાં ને પરલાકમાં દુઃખ થાય છે; માટે પાપનાં કારણાના અવશ્ય ત્યાગ કરવા તે કારણા સુખ્ય સાત છે. "**સુજ્તાવ**સ્તિ "ને વિષે કહ્યું છે કે—

૧–જીગાર રમવા, ર–માંસ ખાલું, ૩–મદિરાપાન કરવું, ૪–વેશ્યાગમન, પ–શિકાર, ૬–ચારી અને ૭–પરસ્ત્રીગમન જગ-તને વિષે આ સાત કુવ્યસનના સેવવાથી પ્રાણી ઘારમાં **ઘાર** નરકને પ્રાપ્ત થાય છે. આ રીતે આ લાેક અને પરલાેકને બગાડનાર પાપનાં કારણેાના પાપભીરુ પુરુષાએ અવશ્ય ત્યાગ કરવા જોઈએ.

#### ે દેશાચારને લ'ઘવેા નહિ :

હવે પાંચમા ગુણુનું કિંચિત્ સ્વરૂપ. પ્રસિદ્ધ દેશાચાર

: 38 :

ધ્વમ<sup>ે</sup>ની **દિશા** 

આચરણ નામે પાંચથે ગુણુ ક્ય. જે કેસમાં રહેતા હોય, તે દેશના લોકોને સમ્પ્રત ભાજન, વસ્ત્ર, કિયારૂપ વ્યવહારાદિ જે દેશાચાર હાય, તેનું ઉદ્યાધન કરવાથી, તે દેશના રહેવાવાલા લોકાથી વિરોધ થાય, માટે લાકવિરંદ્ધ કાર્ય' ન કરે. '' શ્રાદ્ધગુણ વિવરણ "માં કહ્યું છે જે---

## " लोकः खल्वाधारः सर्वेषां धर्मचारिणां यस्मात् । तस्माल्लोकविरुद्धं, धर्म्भविरुद्धं च संत्याज्यम् ॥ १ ॥

**અર્થાત્—**જે કારણથી સમગ્ર ધાર્મિક લોકોનેા આધાર ખરેખર લાક છે, તે માટે લાકવિરુદ્ધ તથા ધર્મવિરુદ્ધના અવશ્ય ત્યાગ કરવા. લાકવિરુદ્ધ સર્વથા ન કરવું. માટા માટા મહાત્મા પુરુષાએ પણ લાકવિરુદ્ધ કાર્યાના ત્યાગ કરેલ છે. શ્રો સુનિચંદ્ર-સ્(ર મહારાજે " **ધર્મબિન્દુની ટીકા** "માં કહ્યું છે કે—

### ''यद्यपि सकलां येागी, छिद्रां पञ्च्यति मेदिनीम् । तथापि लौकिकाचारं, मनसापि न लंघयेत् ।। १ ।। "

અર્થાત્—યાગી પુરૂષા પૃથ્વીને છિદ્રવાલી જીએ છે એટલે જગતને દ્રષ્તિ જીએ છે, તાેપણ લૌકિકાચારતું મને કરીને પણ તેઓ ઉદ્વાંઘન કરતા નથી. દેશાચારતું ઉદ્વંઘન ન કરવાથી લોકોમાં થશ પ્રાપ્ત થાય છે. કહ્યું છે કે:—

# " समाचरन् शिष्टमतः स्वदेशा-चारं यथौचित्यवशेन लोके। सर्वामिगम्यो लभते यश्चांसि, स्वकार्यसिद्धिश्व गृहाश्रमस्थः॥१"

અર્થાત્—ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેલાે પુરૂષ, શિષ્ટપુરૂષને માનનીય એવા પાતાના દેશાચારને, યાેગ્ય રીતે આચરણ કરતા, લાેકામાં સર્વને માનનીય થાય છે. અને યશ તથા પાતાના કાર્યની સિદ્ધિને પણ મેળવે છે.

#### -----

: 19 :

### ેકાઇનાય અવલ<sup>ુ</sup>વાદ બાલવા નહિ' :

હવે છઠા ગુણુનું કિંચિત્ સ્વરૂપ. અવર્ણુ<sup>લ</sup>વાદ કાેઇના ન કહેવા, એ છઠ્ઠો ગુણ છે. પારકી નિદાશી અપયશ તથા દુઃખા-દિકને પ્રાપ્ત થાય છે. મલધારી શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજીએ " પુષ્પ-માલા "માં કહ્યું છે કે –

- " सुट्टविग्रणे घरतो पावइ लड्डअत्तणं अकिर्ति च | परदेासकहानिरओ, उक्करिसपरो अ सगुणेसु ॥ १॥ "आयरइ जइ अकलं, अन्नो किं तुञ्झ तत्थ चिंताए ?। अप्पाणं चिअ चिंतसु, अछवि वसगं भवदुहाणं ॥ २ ॥ " परदेशं जंपती, न लहह अत्थं जसं न पावेह ।
  - सजणंपि कुणइ सत्तुं, बंघइ कम्मं महघोरं ॥ ३ ॥
- " समयंमि निग्गुणेसुवि भणिया मज्झ्रत्थभावणा चेव। परदोसगहणं पुण, भणियं अन्नेहिंवि विरुद्धं ॥ ४ ॥ "

અર્થાત-સારા ગુણાને ધારણુ કરવા છતાં પણ, પારકા દ્રોષ કહેવામાં રસિક અને પોતાના ગુણના ગર્વ કરનાર પુરૂષ લઘુતા અને અપયશને પામે છે. અન્ય ક્રોઈ જો કર્મના વશેથી અકાર્થ કરતા હાય તા તેની ચિંતા કરવાનું તારે શું પ્રયોજન છે ? તું તે અદ્યાપિ પર્ય ત સંસારમાં જન્મ-મરણના દ્ર:ખને વશ પડેલા પોતાના આત્માની જ ચિંતા કર, પારકા દોષને કહે-વાથી તું નથી મેલવતાે દ્રવ્ય કે નથી મેલવતાે યશ; ઉલટું. સ્વજનાને શત્ર ખનાવે છે, અને દ્ર:ખદાયી મહાઘાર કર્મને ખાંધે છે. શાસ્ત્રોમાં નિર્ગુણી જનાે ઉપર પણ મધ્યસ્થ ભાવના રાખવાનું કહ્યું છે. અને પરદાષોને ગહળ કરવાનું તા અન્યમત-

: \$8 :

#### ધમેની દિશા

વાળાઓએ પહા વિરુદ્ધ જ કહ્યું છે, તેા વીતરાગ ભગવાનના માર્ગમાં કહેવું જ શં ?

### રાજનિન્દાદિ વિશેષે કરવી નહિ :

પારકી નિંદામાં પણ રાજા, મંત્રી આદિની નિન્દા તેા વિશેષ કરીને ન જ કરવી. " ધર્મ બિન્દુ " માં કહ્યું છે કે:-

# " न परपरिवादादन्य.-द्विद्वेषणे परं मेषजमस्ति । राजादिषु तु वित्तप्राण,-नाज्ञादिरपि दोषः स्यातु ॥१॥ "

**અર્થાત્**–દુશ્મનાવટની વૃદ્ધિ ચવામાં, પારકી નિંદા સિવાય અન્ય કાંઇ ઐાષધ (સબળ કારણ ) નથી: તથા રાજા મંત્રીની નિદાથી તેા ધન અને પ્રાણીના પણ નાશ થાય છે : માટે પારકી નિદા ન કરવી: એટલ જ નહિ પણ પાતાનો <sup>શ્</sup>લાઘા પણ ન કરવી, પોતાના મુખથો પોતાની <sup>શ્</sup>લાઘા કરનાર, જગતમાં યશને પ્રાપ્ત થતા નથી. " **કાદરાકલકવૃત્તિ** " માં કહ્યું છે કે :-

# " परेण परिख्यातो, निर्गुणोऽपि गुणी भवेत । ञ्चक्रोऽपि लघुतां याति, स्वयं प्रख्यापितैः गुणैः ॥१॥" " आत्मोत्कर्षं विनापि स्यात, गुणतो गौरवं जने। "न हि भास्वाक्तिजामासः कदाचिदपि शंसति ॥२॥ "

આર્થાત---બીજાએ કરીને જે પ્રસિદ્ધ થાય, તે નિર્ગુણી પણ ગુણવત કહેવાય છે અને પાતાની મેળે પાતાના ગુણાતું વર્ણન કરતાં ઇન્દ્ર પણુ લઘુતાને પામે છે. પાતાના ગુણોની ઉત્કર્ષતા ( માટાઇ ) કર્યા વિના પણ લાેકામાં ગુણોથી ગાેરવ-તાને પમાય છે. દષ્ટાંત તરીકે જેમ સૂર્ય પોતાના પ્રકાશને

### બ્યાખ્યાન છકું

: 14 :

કઠાપિ વખાણુતાે નથી. આ હેતુથી પાતાની સ્તુતિ તથા પરની નિંદા કદી પણ નહિ કરવી.

## ગૃહસ્થતું ધર :

હવે સાતમા શુણુનું સ્વરૂપ. ગૃહસ્થ અનેક પેસવા નીકળ-વાના દ્વારાથી રહિત મકાનવાલા ન હાય; કારણુ કેં-જો ઘરમાં પેસવા નીકળવાનાં ઘણું દ્વાર હાય, તા જેઓના આગમન અને પ્રવેશની ખબર પડતી નથી, તેવા દુષ્ટ લાકોના આવવાથી, સ્ત્રી વગેરેના પરાભવરૂપ ઉપદ્રવ થાય છે. આ ઠેકાણુ ઘરનાં અનેક દ્વારાના નિષેધ થવાથી, ગૃહસ્થ નિયમિત દ્વારથી સારી રીતે રક્ષણુ કરાએલા ઘરવાલા હાવા જોઇએ, એવું અહીં તાત્પર્થ છે.

તેવા પ્રકારના ઘરને પણુ અનુચિત સ્થાનમાં નહિ બાંધતાં, ઉચિત ભૂમિમાં જ બાંધવું ચુકત છે. ભૂમિ આ પ્રમાણે છે:-અસ્થિ, રાખ, ખાતર વગેરે દેાષ અને નિષેધ કરેલ આય-( દ્રવ્ય )થી રહિત હાય. તથા ઘણી દ્રવાં, અંકુરા, દર્ભના ગુ<sup>ર</sup>છા, સુંદર વર્ણ, તથા ગંધવાલી માટી હાય, સારા સ્વાદ્યુક્ત પાણીના ઉદ્દગમ હાય, અને નિધાનવાલું હાય, તેને યાગ્ય સ્થાન ( ભૂમિ ) કહે છે. કહ્યું છે કે:-

# " शीतस्पर्शोष्णकाले याऽत्युष्णस्पर्शा हिमागमे । वर्षासु चोभयस्पर्शा, सा छुभा सर्वदेहिनाम् ॥ १ ॥"

અર્થાત્—ઉષ્ણુકાલમાં શીત સ્પર્શવાળી, શીતકાલમાં અતિ ઉષ્ણુ સ્પર્શવાળી અને વર્ષા ઋતુમાં ઉષ્ણુ તથા શીત એ બન્ને સ્પ-શેવાળી ભૂમિ શુદ્ધ ગણાય છે. વળી પ્રથમ ભૂમિને એક હસ્ત પ્રમાણ ખાદી પછી તે ખાડાને તે માટીથી પૂરી દેતાં જો માટી વધી પડે તાે શ્રેષ્ઠ, એાછી રહે તાે હીન અને બરાબર થાય તાે સાધારણ પ

#### : \$\$ :

### ધર્મની દિશા

( મધ્યમ ) ભ્રમિ સમજવી. વળી જે જમીનમાં વાવેલી ડાંગર વગેરે ત્રણ દિવસમાં અને સાત દિવસમાં ઊગે, તે ભૂમિ અનુક્રમે ઉત્તમ, મધ્યમ અને હીન એમ ત્રણ પ્રકારની છે; અથવા જે દિગ્મૂઢ કરનારી ન હાેય, અર્થાત-જે જમીનમાં ઊભા રહેવાથી દિશાઐાની ચાક્કસ ખંબર પડતી હાેય, ચારે બાજુ સરખી હાય, સુંદર આકૃતિ હાય, ત્રીજે દિવસે બીજને ઉઘાડવાવાલી હાય અને પૂર્વ, ઇશાન તથા ઉત્તર દિશા તરફ જલાશય શુક્ત હાય, તે જમીન શ્રેષ્ઠ ગણાય છે; ઇત્યાદિ સ્થાન માટે અન્ય શાસોથી જાણી લેવું.

## ચરતું સ્થાન :

સ્થાનના ગુણ તથા દાેષાનું જ્ઞાન તેા શકુન, સ્વપ્ત, દેવપ્રશ્ન અને નિમિત્ત વગેરેના બળથી થાય છે. સ્થાન સંખંધી નિષેધ ેતા આ પ્રમાણે છે⊸જે સ્થાનમાં વૃક્ષ અને ધ્વજા વગેરેથી્ પહેલા તથા છેલ્લા પહેાર સિવાયની એટલે બીજા તથા ત્રીજા પેહારની છાયા પડતી હાેય, તાે તે છાયા નિરંતર દ:ખ આપ-નારી થાય છે. ખબ્લુરી, દાડમ, કેળ, બારડી અને બીજોરાનુ વૃક્ષ, જે ઘરમાં ઉત્પન્ન ચાય છે; તે ઘરના મૂળથી નાશ થાય છે; તેથી આ વૃક્ષાના કાષ્ઠના ભાગ કરવા. કાેઇ કહે છે કે-' ઘરની પૂર્વ દિશાએ વડ, દક્ષિણ તરફ ઉમરડા, પશ્ચિમ દિશાએ પીંપળા અને ઉત્તર દિશા તરફ પીપળાે હાય તાે તે પ્રશંસનીય છે. ' વળી લીર્થ કરની પીઠ, શ કર, તથા સૂર્ચની દષ્ટિ, વાસુદેવની ડાબી આજી અને પ્રક્ષાની દક્ષિણ આજીના ત્યાગ કરી ગૃહસ્થે મકાન ખંધાવવું. બીજે સ્થળે પણું કહેલું છે કે-''જિનેશ્વરની પીઠ, સૂર્ય તથા શંકરનો દર્ષિ અને વિષ્ણ્ની વામ આજીના ત્યાગ કરવે। નેઇએ. '' ચંડી સર્વ દિશાએ અશુભ છે. અને પ્રક્ષા સર્વથા ત્યાગ કરવા ચાગ્ય છે. અરિહ તની દુષ્ટિ તથા દક્ષિણ બાજા અને શ કરની પીઠ તથા વામ આજી હાેય, તાે કલ્યાણુ કરનાર : અને

#### બ્લાખ્યાન છઠ્ઠ

: \$9 :

તેથી વિપરીત દિશાએ હાેય તાે ઘણું દુઃખ આપનાર થાય છે; પરંતુ જે વચમાં માર્ગ હાેય તાે કાંઇ પણુ દાેષ લાગુ થતાે નથી. ઘરની નિર્દોષતા :

# " पुरिसच्व गिहस्संगं, हीणं अहिअं न पावए सोहं। तम्हा सुद्धं कीरइ, जेण गिहं हवह रिद्धिकरं ॥ १ ॥ "

અ**ર્થાત્**—ન્યૂનાધિક શરીરવાળા પુરુષની પેઠે, ઘરનું પ્રમાણુ ન્યૂનાધિક હાેય તાે શાભા પામતું નથી, તેથી જો ઘર નિર્દોષ કર્યું હાેય તાે તે ઋહિ કરનાર થાય છે.

વળી-બીજોરી, કેળ, દાડમ, ઝંબીર, આંબલી, બાવલ, બારડી, અને ધંતુરાના કાષ્ઠના પણુ ત્યાગ કરે. આ વૃક્ષાનાં મૂળીયાં પાડાશને લીધે જેના ઘરમાં ગયાં હોય અને તેમની છાયા જેના ઘર ઉપર પડતી હોય, તેના કુળના નાશ થાય છે. પાષાણુમય સ્તંભ, પાટડા, છત, બારસાખ અને ઉત્તરંગ, એ સર્વ ગૃહસ્થાને હાનિકારક છે; પણુ ધર્મસ્થાનમાં તે સુખ આપનાર છે. પાષાણુમય પ્રાસાદ કે ઘરમાં, કાષ્ઠના સ્તંભાદિકના; અનેક કાષ્ઠમય પ્રાસાદ કે ઘરમાં, પાષાણુના સ્તંભાદિકના ગૃહ-સ્થાએ પ્રયત્નથી ત્યાગ કરવા જોઇએ. દેવમ દિર, ક્રૂપ, વાપિકા, રમશાન, મઠ અને રાજમ દિરના પાષાણુ, ઇંટા અને કાષ્ઠ, ગૃહસ્થે બાંધકામમાં શરસવ માત્ર પણુ લેવા યાગ્ય નથી. ગાળા-કાર, ખૂણા રહિત, સાંકડું, એક બે કે ત્રણુ ખૂણુાવાળું અને દક્ષિણ તથા વામ બાજી દીર્ઘ હાય, એવા ઘરમાં વાસ કરવા યોગ્ય નથી.

શુભકારક ચિત્રામણુ :

જે લરમાં દ્વાર આપાઓપ બંધ થાય અને ઉઘડે છે, તે

ધર્મની દિશા

1.56 :

# ઘર અશુભ ગણાય છે. અને ઘરના મૂળદ્રારમાં ચિત્ર તથા કલશ આદિનો વિશેષ શાભા કરવી તે શુભ ગણાય છે. જોગણીનાં નાટક, ભારત, રામાયણુ, રાજાનાં યુદ્ધ, ઝાષિના ચરિત્ર અને દેવનાં ચરિત્રાનાં ચિત્રા :ઘર ઉપર ચિતરવાં યાગ્ય નથી. ફળ-સુક્ત વૃક્ષ, પુષ્પ, વેલડી, સરસ્વતી નવનિધાનસુક્ત લક્ષ્મી, કલશ, વધામણાં અને સ્વપ્નાની શ્રેણી, એ મકાન ઉપર ચિગ્યાં હોય તા તે શભ ગણાય છે.

## ઘર કચી દિશાએ ઉન્નત જોઇએ ?

મકાન પૂર્વ તરફ ઉન્નત હાેય તા દ્રવ્યની હાનિ કરનાર, દક્ષિણુ તરફ ઉન્નત હાેય તા દ્રવ્યની સમૃદ્ધિ કરનાર, પશ્ચિમ તરફ ઉન્નત હાેય તા વૃદ્ધિ કરનાર અને ઉત્તર તરફ ઉન્નત હાેય તા વસ્તિના નાશ કરનાર થાય છે. નગર કે ગામના ઇશાનાદિક કાેણુમાં મકાન બાંધવું નહીં; કારણુ કે તે સત્પુરુષા માટે અશુભ ગણુાય છે. પણુ અંત્યજ જાતિને માટે તા (લક્ષ્મી આદિની) વૃદ્ધિ કરનાર છે.

વલી ઘરમાં લક્ષ્મીની વૃદ્ધિ કરનારાે ઉપાય આ પ્રમાણે છે.

જે ઘરમાં વેધાદિક દોષ ન હોય, સઘળા કાટમાલ નવા હાેય, ઘણું દ્વાર ન હાેય, ધાન્યના સંગ્રહ હાેય, રક્તવર્ણુની યવનિકા હાેય, જ્યાં દેવતા પૂજાતા હાેય, આદરપૂર્વક ઉત્સવ થતા હાેય, સારી રીતે ઘરના કચરા દ્વર થતા હાેય. માટાં નાના વગેરેની સારી વ્યવસ્થા હાેય, દીપક બળતા હાેય, રાગીનું પાલન થતું હાેય અને શ્રમ પામેલાની ચાકરી થતી હાેય તેવા ઘરમાં લક્ષ્મી વાસ કરે છે.

## ઘરની વ્યવસ્થા:

ઘરની વ્યવસ્થા કેવી હેાવી બેઇએ, તેને માટે કહ્યું છે કે,

## બ્યાખ્યાન છકું

: 51: :

# " पूर्वस्यां श्रीगृहं कार्यः–माग्नेय्यां च महानसम् । ञयनं दक्षिणस्यां तु, नैऋत्यामायुधादिकम् ॥ १ ॥ ञ्चजिक्रिया पश्चिमायां वायव्यां धान्यसंग्रहाः । उत्तरस्यां जलस्थान–मीशान्यां देवतागृहम् ॥ २ ॥ "

એર્થાત્—લક્ષ્મીનું સ્થાપન પૂર્વ દિશામાં, રસાેહું અગ્નિ-કાેણમાં, શયન દક્ષિણ દિશામાં, શસ્ત્રાદિ નૈઋત્ય કાેણમાં, ભાેજન-ક્રિયા પશ્ચિમ દિશામાં, ધાન્ય સંગ્રહ વાયવ્ય કાેણમાં, જલનું સ્થાન ઉત્તર દિશામાં અને દેવનું મંદિર ઇશાન કાેણમાં કરવું. મકાનતું સ્થાન:

તેમ જ સ્થાન કેવા પ્રકારનું હાેલું જોઇએ. તે સ્પષ્ટ રીતે દર્શાવે છે કે, અતિપ્રગટ અને અતિરામ ન હાેલું જોઇએ. એમાં અતિપ્રગટ હાય તા, સમીપમાં બીજાં ઘર ન હાવાને લીધે, અને ચારે તરફ ખુલ્લું હાેવાને લીધે ચારાદિકથી પરાભવ થાય; અને અતિગ્રપ્ત હેાય તા ચારે તરકનાં બીજાં મકાનાથી ઘેરાયેલું હાેવાને લીધે શાભા પામતું નથી. તથા અગ્નિ વગેરેના ઉપદ્રવ વખતે મકાનમાં સુશ્કેલીથી પેસી કે નીકળી શકાય છે. તથા જ્યાં સંદર શીલ વગેરેથી અલંકૃત પાડાેશી વસતા હાેચ તેવા સ્થાનમાં મંકાન હેાવું જોઇએ. જે ખરાબ શીલ( આચાર )વાળા પાઢાશી હાય તા ખરેખર તેમના આલાપ સાંભળવાથી અને ચેષ્ટા વગેરે જોવાથી સદ્દગુણી પુરુષને પણ આપેમઆપ હાનિ થઇ જાય છે. શાસ્ત્રોમાં આવે છે કે. ઉત્તમ સાધના ઉપાશ્રયની પાસે રહેલા હાથીને સાધના દર્શનથી દયાના પરિણામ થયા હતા. અને પાછળથી સૂકરીના રહેઠાણ પાસે કરેલી હસ્તીશાળામાં રહેવાથી. તે જ હાથી દયારહિત થયેં। હતા. વળી ગાયાે ચારનાર સંગમને સારા પાડાશીના ચાેગ મળવાથી, તે પરલેાકમાં શાલિલદ્રપછે

: 109 :

## ધર્મના શિશા

ઉત્પન્ન થયે৷ હતા. આગમમાં નિષેધ કરેલા દુષ્ટ પાઢાશીઓ તે આ પ્રમાણે ગણાય છે—

'દાસી, વિર્ચચાયી પાયણુ કરનાર, તાલાચર ( તાએાટા પાડીને કરવાવાલા મસ્કરા ), સ્મશાનમાં મુગલાં વગેરેને પાસમાં નાખનાર ( પાંરધી ) બ્યાધ, શિકારી વિશેષ ( જનાવરની મદદથી શિકાર કરનાર ) હરિકેશ ચંડાળ વિશેષ, બિદ્ધલાક, માછી, જીગારી, વેરયા, નટ જાતિ વિશેષ, ભાટ અને કુકર્મ કરવાવાળા પુરુષોના ઘર તથા દુકાનના પાડાશના અને તેમની મૈત્રોના સર્વથા ત્યાગ કરવા જોઇએ. વળી ઘર, સાર્વજનિક દેવળ-ધર્મશાળાની પાસે હોય તા હાનિ, ધૂર્તના મકાન પાસે હાય તા પુત્રનાશ અને મંત્રીના મકાન પાસે હાય તા પુત્રનાશ અને મંત્રીના મકાન પાસે હાય તા દ્રવ્યના નાશ.થાય છે. મૂર્ખ, અધર્મી, પાખ ડી, મર્ચાદારહિત, ચાર, રાગી, ક્રોધી, અંત્યજ, અહ કારી, ગુરુની શચ્યા સેવનાર, શગુ, સ્વામીવ ચક, શિકારી અને સાધુ, સ્ત્રી તથા આળકના ઘાત કરનાર એવા અધમ પુરુષ:-આ બધાનાં પાડાશના આત્માનું હિત ઇચ્છનાર છાઉસમાન પુરુષોએ ત્યાગ કરવા જોઇએ. આ રીતે માર્ગાનુસારીના સાતમા ગુણુનું સ્વરૂપ સંક્ષેપમાં કહ્યું.



# વ્યાખ્યાન સાતમું.

[ માર્ગાનુસારીના ગુણેા (ચાલુ) ૮ થી ૧૫ ]

॥ मंगलाचरणम् ॥

अईन्सर्वार्थवेदी यदुकुलतिलकः केशवः शंकरो वा, बिम्रद्गौरीं शरीरे दघदनवरतं पद्मजन्माक्षसत्रम् । बुद्धो वाऽलं ऋपाऌः प्रकटितभ्रुवनो मास्करः पावनो वा, रागाद्यैयी न दोषैः कऌपितहृदयस्तं नमस्यामि देवम् ॥१॥

ભાવાર્થ'ઃ---સર્વ પદાર્થના જ્ઞાતા, શ્રી અહેંન્ ભગવાન હાય, અથવા યાદવકુલને વિષે તિલક સમાન શ્રી કૃષ્ણુ મહારાજા હાય, અથવા શરીરમાં પાર્વતીને ધારણુ કરનાર શિવજી હાય, અથવા નિરંતર જપમાળા ધારણુ કરનાર પ્રદ્યાાજી હાય, અથવા અત્યંત કૃપાવંત ખુહ ભગવાન હાય, યા જગતને પ્રકાશ કરનાર સૂર્ય હાય કે અગ્નિદેવતા હાય, પરંતુ રાગ, દ્વેષ, કામ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, માહ, અજ્ઞાન, નિદ્રા, કષાય આદિ દાષાથી જે મહાત્માઓનાં હુદય કલુષિત નથી તે પરમાત્માને મારા નમસ્કાર હા !

## ૮ સત્પુરૂષાના સંગઃ

આ લાકના તથા પરલાકના હિતને માટે પ્રવૃત્તિ કરનાર પુરુ-યુનેા સંગ કરવા, પરંતુ જુગારી, ઘૂત, વિટ, લાંઠ આદિ પુરૂષોના : 99 :

ધમ°ના દિશા

સંગ ન કરવા, કારણ જેવી સાેબત તેવી અસર થયા વિના રહેતી નથી. કહ્યું છે કે,-

पदय सत्संगमाहात्म्यं, स्पर्श्वपाषाणयोगतः । लोहंस्वर्णीभवेत्स्वर्णयोगात्काचो मणीयते ॥ १ ॥ विकाराय भवत्येव, कुलजोऽपि कुसंगतः । जलजातोऽपि दाहाय, शंखो वहिनिषेवणात् ॥ २ ॥ आस्तामौपाधिको दोषः, सहजोऽपि सुसंगतः । अपयाति यथा कर्म, जीवस्य ज्ञानसंगमात् ॥ ३ ॥ एकमातृपितृत्वेऽपि, अूयते शुकयोर्हयोः । भिछानां च सुनीनां च, संगादोषो गुणो यतः ॥४॥

ભાવાર્થ :--- જુઓ સત્સ ગતું મહાત્મ્ય કેવું છે કે સ્પર્શ (પારસ) મણિના સંગથી લાેહું પણ સુવર્ણુ પણાને પામે છે અને કાચ સાનાના સંગથી મણિની ગણત્રીમાં આવે છે. ૧ જેમ જળમાં પેઠા થયેલા શ'ખ અપ્રિના સંગથી દાહકશુણવાળા થાય છે, તેમજ સારા કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા પુરુષ પણ ખાેઠી સાબતથી વિકારપણાને પ્રાપ્ત થાય છે, અર્થાત્ દુર્ગુણી થાય છે. ૨

ઉપાધિથી ઉત્પન્ન થયેલ દૂષથુ તો દૂર હેા ! એટલે નાશ પામે જ, પરંતુ જ્ઞાનના ચાેગથી જીવની સાથે અનાદિ કાળથી લાગેલાં કર્મ પણ નાશ પામે છે, તેની માફક સ્વાભાવિક દૂષણાે હાેય, તે પણ સત્સંગથી નાશ પામે છે. ૩ આપણે સાંભ-ળીએ છીએ કે, એકજ માખાપના ચાેગથી ઉત્પન્ન થયેલ ખંને પાપટામાંથી એક પાપટ ભીલ લોકોના સહવાસથી દુર્ગુણી થયા અને બીએ સુનિમહાત્માઓના સંગથી સરૂગુણી થયા. ક

For Private And Personal Use Only

#### આખ્યાન સાતસું

: 198 : -

સત્સંગરૂપ સફગુણુ પાેપટ જેવા પક્ષીને અને લાેહ તથા કાચ જેવા અચેતન પદાર્થને ગુણુકારો થાય છે, તાે મનુષ્ય જેવા રત્નને તાે તેથી ગુણુની પ્રાપ્તિ થાય છે, એ વાત નિઃસંશય છે.

તેમજ આ જગતમાં પદાર્થ છે પ્રકારના છે: પ્રથમ ભાલુક અને બીજો અભાલુક. તેમાં ભાલુક-એટલે ફેરફૉર થવાવાળા, અને ફેરફાર ન થવાવાળાનું નામ અભાલુક છે. ઉદાહરણુમાં જેમ આંબાનું વૃક્ષ હાય, ને તેની જડમાં લીંબડાનું વૃક્ષ હાય, તા તે આંબાના ફળમાં કટુકતા ઉત્પન્ન થાય છે, અને જો ચંદનનું વૃક્ષ હાય, તા સુગંધી ઉત્પન્ન થાય છે. અર્થાત જેવી સાખત મળે, તેવી અસર થાય છે. અને એર'ડ વૃક્ષની સાથે ગમે તે વૃક્ષના સંચાગ થાય તાપણુ તેને કંઇપણુ અસર થતી નથી. આ ભાલુક અને અભાલુક પદાર્થની ઉદાહરણુ સાથે બ્યાખ્યા કરવાનું તાત્પર્થ એટલું જ છે કે, આ ચેતન કહેા, અથવા છવ કહા, તે આંબાના વૃક્ષની જેમ ભાલુક ગુણુવાળા છે; માટે તે જેવા પ્રકારના સહવાસમાં આવે, તેવા બની જતાં તેને ઘણુા સમય લાગતા નથી. માટે કુસંગના ત્યાગ કરી બનતા પ્રયાસે સત્સંગની પ્રાપ્તિ કરવી.

## ૯ માતા-પિતાદિક વઠીલની સેવા :

માતાપિતા આદિ વૃદ્ધ પુરુષોનો ત્રણે કાલ નમસ્કારાદિરૂપ સેવા કરવી. માતાપિતાદિકની સેવા કરવાથી તીર્થયાત્રા સમાન કુલની પ્રાપ્તિ થાય છે. કહ્યું છે કે,---

# मातापित्रादिष्टद्वानां, नमस्कारं करोति यः । तीर्थयात्राफलं तस्य, तत्कार्योऽसौ दिनेदिने ॥१॥

**ભાવાર્થ** :—માતાપિતા, વડીલખંધુ તથા માટી બહેન આદિ વૃદ્ધ પુરુષોને જે પુરુષ નમસ્કાર કેરે છે, તેને તીર્થચાત્રાનું : 1984: 1

#### **ધર્મના** દિ**શા** -

કળ પ્રાપ્ત થાય છે; માટે સત્પુરુષે અહનિંશ ઉપરાેક્ત વૃદ્ધ પુરુષોની નમસ્કારરૂપી સેવા બજાવવામાં ચૂકવું નહીં. ૧ માત-પિતાફિકની પૂજા કરવી તે તાે સજ્જન પુરુષોનું સ્વાભાવિક લક્ષણુ છે. કહ્યું છે કે,—

# आस्तन्यपानाजननी पञ्चनामादारलाभाच नराधमानाम् । आगेइकर्मावधि मध्यमानामाजीविताचीर्थमिवेात्तमानाम् ॥१॥

**ભાવાર્થ** :---પશુએ જ્યાં સુધી દ્રધ મળે ત્યાં સુધી માતાના સંબંધ રાખે છે, અને અધમ પુરુષે સ્ત્રી મળે ત્યાં સુધી, અને મધ્યમ પુરૂષે જ્યાં સુધી ગૃહસ્થાવાસ ચલાવવાની શક્તિ ન પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી અને ઉત્તમ પુરુષે તો છવતાં સુધી પરમા-પકારી માતાની પાલના કરે. ૧ માટે ઉત્તમ પુરુષોના આ ઉત્તમ ગુણેાતું અનુકરણ કરવાની ઇચ્છાવાળા પુરુષોએ માતા-પિતાની સેવારૂપ ગુણ અંગીકાર કરવા લાયક છે: તેમજ દરેક કાર્ય કરતાં પહેલાં માતપિતાની આજ્ઞા માગવી જોઈએ. અર્થત દરેક કાર્ય માતાપિતાની આજ્ઞાથા માગવી જોઈએ. અર્થત દરેક કાર્ય માતાપિતાની આજ્ઞાથી જ કરવું, આજ્ઞા માનવી એ પણુ એક ઉત્તમ પ્રકારની સેવા છે. માતાપિતાની માફક પાતાના વિદ્યાગુરૂ તેમજ ધર્મગુરૂની પણ અવશ્ય અહનિંશ સેવા કરવા અને માતાપિતા આદિ વડીલાએ ધર્મના પવિત્ર માર્ગે જનારા પેતાના બાળક-આબ્રિતોને અવશ્ય અતુજ્ઞા આપવી જોઇએ.

૧૦ ઉપદ્રવવાળા સ્થાનના ત્યાંગ કસ્વેા.

સ્વચક તથા પરચક્રના વિરાધ, દુષ્કાળ, મરકી આદિ ઇતિઓ અને પ્રજાના પરસ્પર ક્લેશથી ઉપદ્રવવાળા નગરાદિકના ત્યાગ કરવા, અને જો ત્યાગ ન કરે તા પ્રથમ ઉપાર્જન કરેલ ધર્મ, અર્થ અને કામના નાશ થાય છે, અને નવીન પેદા થવા પામતા નથી. તથા તે ધર્મ, અર્થ અને કામ ઉત્પન્ન ન થવાથી આ લોક તથા પરલાક અગડે છે તેમજ ગ્રામાદિક જેવા સ્થાનમાં

#### ્**ભાષ્યાન** સાતસું

: 1914: :

વાસ કરવાથી ખુદ્ધિના નાશ થાય છે, માટે તેવા સ્થાનના પગ ત્યાગ કરવા. કહ્યું છે કે.

# यदि वांच्छसि मुर्खत्बं, वसेदुग्रामं दिनत्रयम् । अपूर्वस्यागमो नास्ति, पूर्वाधीतं विनश्यति ॥ १॥

ભાવાર્થ:--હે ઉત્તમ પુરૂષ ! જો તારે પાતાને મૂર્ખપણાની ઇચ્છા હાેય, તાે ગામની અંદર ત્રણ દિવસ વાસ કરવા. કારણ કે ગામમાં રહેવાથી નવીન વિદ્યાના લાભ નહીં અને પ્રાપ્ત કરેલી વિદ્યાના નાશ થાય છે. (૧) માટે ઐવા અવગુણને ઉત્પન્ન કરનાર ગામમાં વાસ ન કરવા. પરંતુ જ્યાં દેવગુરૂ આદિ સત્પુરૂષોના સમાગમ તથા સદ્ગુણોની પ્રાપ્તિ થાય, તેવા સ્થાનમાં વાસ કરવા. કહ્યં છે કે.

# गणिनः सन्तं शौचं, प्रतिष्ठा गुणगौरवम् । अपूर्वज्ञानलाभक्ष, यत्र तत्र वसेत्सघी: ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ**:--જે નગરમાં ગુણી પુરૂષોના વાસ હોય અને સત્ય, શૌચ, માન્યતા, ગુણની ગૌરવતા, અપૂર્વ જ્ઞાનના લાભ આદિ ગુદ્દાની પ્રાપ્તિ થાય તે ગામમાં બુદ્ધિમાન પુરૂષોએ निवास प्रथ्वे। से 🖉 विश्वित छे.

# ૧૧ નિંદિત કાર્યંમાં પ્રવૃત્તિ ન કરવી.

દેશ, જાતિ, કુલ ;આદિની અપેક્ષાએ જે કામ નિંદિત હાેય, તે કાર્ય સત્પુરુષોને કરવું ઉચિત નથી, પરંતુ જે કાર્ય કરવાથી સુખની પ્રાપ્તિ થાય, તે કાર્ય કરવું કહ્યું છે કે.

# दिवसेनैव तत्कार्य, येन राष्त्री सुखी मन्नेत् । मासैरष्टभिस्तत्कार्य, वर्षास स्याचतः सुखी ॥ १ ॥

: 41:

**ધર્મના દિશ્**ય

# पूर्ववयसि तत्कार्य, येन वृद्धः सुखी भवेत् । सर्ववयसा तत्कार्य, येन प्रेत्य सुखी भवेत् ॥ २ ॥

**ભાવાર્થ** :—આખા દિવસમાં એવા પ્રકારનું કામ કરવું કે, જેથી રાત્રી સુખી અવસ્થામાં નિર્ગંમન થઇ શકે, અને આઠ માસમાં પણ એવું ઉત્તમ કાર્ય કરવું કે, જેથી વર્ષાઝતુ નિરૂ-પાધિપણે વ્યતીત થઇ શકે. (૧) પ્રારંભની ઉંમરમાં એવું કામ કરવું કે, જેથી વૃદ્ધાવરથા નિરાખાધપણે ઉલ્લંઘન કરી શકાય, અને સંપૂર્ણ ઉમ્મરમાં એવી નીતિથી ઉત્તમ કાર્યો કરવાં કે, જેથી પરલાકમાં સુખની પ્રાપ્તિ થાય. (૨)

ઉપરાક્ત શાસ્ત્રકારનાં વચનાને બહુમાનપૂર્વક અંગીકાર કરી સર્વરીતે સુખને આપનાર એવાં નીતિમય કાર્યો કરવાં, એ જ સજ્જન પુરુષોને ઉચિત છે. અને ઉપરાકત નિંદિત કાર્યોથી નિવર્તન થવું, એ કર્તવ્ય છે.

## ૧૨ અાવક પ્રમાણે વ્યય કરવા. ,

ખેતી તથા વ્યાપાર અને રાજસેવાદિથી જે ધનની પ્રાપ્તિ શાય, તેનું નામ આવક કહેવાય છે, અને સ્વકુટું અનું પાષણ કરવું, તથા પાતાના સખંધી તથા દેવ અતિથિ આદિની પૂજા આદિ કાર્યોમાં દ્રવ્યના ઉપયોગ કરવા. તેનું નામ વ્યય કહેવાય છે, એવા પ્રકારના વ્યય કરવા તે પણુ પાતાની આવકને અનુ-સારે કરવા, કારણુ કે જો આવકના પ્રમાણથી અધિક વ્યય જે પુરૂષ કરે, તે પુરૂષ અલ્પકાળમાં નિર્ધન અવસ્થાના અનુભવ કરે છે. કહ્યું છે કે,

# आये व्ययमनालोच्य, यस्तु वैश्रमणायते । अचिरेणैव कालेन, सोऽत्र वै श्रमणायते ॥ १ ।।

#### વ્યાખ્યાન સાતસું

: 00 :

**ભાવાર્થ** :---જે પુરૂષ આવક તથા ખરચના વિચાર કર્યા વિના કુએરલ ડારીની માકક દાતાર અની જાય છે, તે પુરૂષ અલ્પકાળમાં જ આ લાકમાં નિર્ધનપણાને પ્રાપ્ત થાય છે. "૧" શાસ્ત્રકારાએ તાે ગૃહસ્થા સદાકાલ ધર્મમાં સ્થિર ચિંત્તવાળા રહી શકે એવા હેતુથી આવકને અનુસારે 'બ્યય કરવા ઉપદેશ કરેલ છે. તે પણ કેટલા પ્રમાણમાં કરવા તે અતાવે છે.

# पादमायाकिर्धि क्रुर्यात् , पादं वि्ताय घट्टयेत् । धर्मोपभोगयोः पादं, पादं भर्त्तव्यपोषणे ॥ १ ॥

ભાવાર્થ:—આવકનાે ચાથાે ભાગ ભડારમાં સ્થાપન કરે, અને બીજો ચાથા ભાગ વેપારમાં ખરચે અને ત્રીજો ચાથા ભાગ ધર્મ-કાર્યમાં તથા શરીરના ઉપભાગમાં, અને છેલ્લાે ચાથા ભાગ પાેબ્યવર્ગ-(કુટુંઆદિક)ના નિર્વાહ કરવામાં ખરચે. ૧

આવકનાે વિચાર કર્યા વિના ખર્ચ કરવાથી ઉપરાક્ત દાષની ઉત્પત્તિ થાય છે, એમ જાણીને સર્જીન પુરુષોને શાસ્ત્રકારોએ ઉપરાક્ત <sup>હ</sup>લાકમાં ખર્ચ કરવાની જે પદ્ધતિ બતાવી, તેજ પદ્ધતિ અ'ગીકાર કરવી ઉચિત છે.

# ૧૩ વેભવાનુસાર વેષ ધારણ કરવા.

વસ્ત્ર, અલંકાર આદિ ભાેગ્યપદાર્થીને લક્ષ્મી, વય, અવસ્થા, દ્રેશકાલ, અને જાતિને અનુસારે અંગીકાર કરવા; કારણ કે અનુ-ચિત વેષ ધારણ કરવાથી હાંસીને પાત્ર થવાય છે. કહ્યું છે કે,

# अर्थादधिकनेपथ्यो, वेषहीनोऽघिके घने । अश्वक्तो वैरकुच्छक्तैर्महद्भिरुपहस्यते ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ**ે :—લક્ષ્મીથી અધિક વેશ ધારણુ કરનાર અને

: 182 :

## ધર્મની દિશા

અધિક ધન હેાવા છતાં કુપણતાથી ફાટેલતૂટેલ વસ્ત્રને ધારણ કરનાર એવાે ધનવાન, તેમજ સમર્થ પુરુષાની સાથે વૈરને ધારશુ ંકરનાર અસમર્થ માણસ,–આ બધાં, મહાન પુરુષોના ઉપ-હાસનું માત્ર ખને છે; માટે સજ્જન પુરૂષોએ ઉચિત વેષને ધારણ કરવે એ જ ઉચિત છે.

૧૪ ભુદ્ધિના આઠ ગુણ મેળવવા :

ખુદ્ધિના આઠ ગુણા શાસ્ત્રકાર <sup>દ્ર</sup>લાકદ્વારા જણાવે છે;

# द्यस्रुषा श्रवणं चैव, ग्रहणं धारणं तथा । उहापोहोऽर्थविज्ञानं, तत्त्वज्ञानं च धीग्रणाः ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ**:---મન, વચન અને કાયાના અન્ય વ્યાપારા દ્વર કરીને શાસ્ત્ર સાંસળવાની તીવ્ર ઇચ્છા તે શુશ્રુષા નામના પ્રથમ ગુણ ૧, શાસ્ત્રનું સાંભળવું, તે શ્રવણ નામના બીજો ગુણ ૨. સાંભળેલ શાસ્ત્રના અર્થનું ગ્રહણ કરવું, તે ગ્રહણ નામના ત્રીજો ગ્રહા, ગ્રહાલ કરેલ અર્થને વિસારવાં નહીં, અર્થાત અહુ-નિંશ સ્મરંભમાં રાખવા, તે ધારણ નામના ચાથા ગુણ જાણવા, લણેલા અર્થનું આલંબન અંગીકાર કરીને સરખા પ્રકારના **બીજો પદાર્થીને વિષે વ્યાપ્તિ ચવાથી અર્થાત્ સદૃશ** પદાર્થ દેખવાથી તેમજ સાંભળવાથી તે પદાર્થમાં વિતર્ક કરવા: જેમકે દ્વરથી ધમાડાને દેખીને તર્ક કરવા કે, ધમાડા છે, માટે અગ્નિ હાવા જ જોઇએ. અથવા ભાજનના સમયમાં ભાજન કરનાર માહાસે કહ્યું કે, સિંધવને લાવેા, ત્યારે વિચાર કરવા જે, સિંધવના અર્થ ઘોડા અને લવણ બે છે, પરંતુ ભાજનના સમય હાવાથી સિંધવના અર્થ લવણજ થઇ શકે, પણ અશ્વ નહીં, માટે લુણુ-લાવવું, એવેા વિતર્ક કરવા, તેનું નામ વિતર્ક નામના પાંચમા ગુણ, યુક્તિ અને શાસથી વિરુદ્ધ એવા છવહિંસા, અસત્ય, ચારી તથા પરસ્ત્રીગમન આદિ આ લાકમાં તાડન, તજન, અપકીર્ત્તિ

1.86 1

#### લ્યાખ્યાન સાતસું

માદિ દ્ર:ખના તથા પરલેાકમાં નરકાદિ દુર્ગતિના સાધનભૂત લાણીને તેવા પ્રકારના દુર્ગુણાથી દ્વર થવું, તે અપાહ નામના છઠ્ઠો ગણ. અર્થ વિજ્ઞાન એટલે ઉદ્ધાપાદ્ધ કરવાથી ચએલ અને માહ. સંદેહ અને વિપર્યાસ રહિત જ્ઞાન તે અર્થ વિજ્ઞાન નામના સાતમા ગુણ, તત્ત્વજ્ઞાન એટલે ઉઢા, અપેાહ અને વિજ્ઞાન આ ત્રણ સાધન દ્વારા આ વસ્તુનું સ્વરૂપ આવા પ્રકારનું જ છે. એવા નિશ્ચય કરવા. અને તેને અનુસારે વર્તન કરવું. તેનું નામ તત્ત્વજ્ઞાન કહી શકાય : કહ્યું છે કે,

# तज्जानमेव न भवति, यस्मिन्नुदिते विभाति रागगणः । तमसः क्रुतेाऽस्ति शक्तिार्दिनकरकिरणाग्रतः स्थातुम् ॥ १ ॥

ભાવાર્થ :---ગમે તેવા ગાઢ અંધકારના સમહ હાેય. પરંત સહસ કિરણને ધારણ કરતા એવા ઝળહળતા સૂર્ય જ્યારે ઉદય પામે ત્યારે તે રહેવા સમર્થ નથી. કારણ કે, અંધકારમાં એ શક્તિ ક્યાં છે કે જેથી, સૂર્યનાં કિરણેાની આગળ એ ટકી શકે ? રાગાદિગણ-એટલે રાગ, દ્વેષ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભાદિ શત્રુઓ; જેમ જ્ઞાનરૂપી સર્થના અભાવે અર્થાત અજ્ઞાનરપી અધ-કારમાં પાતાની મરછ પ્રમાશે આત્માને કનડગત કરતાં હતાં. તેમજ આ સંસારસમુદ્રમાં અથડાવતા હતા, તેવી જ રીતે જે આત્મામાં જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થયા પછી રખડાવે, તેમજ ગાેથા મરાવે, તેા પછી તેનું નામ જ્ઞાન જ ન કહી શકાય, કિંતુ અજ્ઞાન જ કહેવાય; માટે વાસ્તવિક રીતે તત્ત્વજ્ઞાન તેને જ કહી શકાય કે, જે દ્વારા આ રાગાદિરૂપ દુષ્ટ શત્રુઓના નાશ થઇ શકે. ૧

ં ઉપરાક્ત બુદ્ધિના આઠં ગુણે[ને| જે પુરુષના હુદચરૂપી΄ કમલમાં વાસ હાય, તે જ પુરુષ પ્રવૃત્તિ કરવા લાયક મોવા

: 40 :

### ધર્મની દિશા

માર્ગને જાણી શકે, તેમજ અંગીકાર કરી શકે, માટે સંજજન પુરુષોએ આ ગુણાની પ્રાપ્તિને માટે ચાેગ્ય સાંધના જેવાં કે, મહાત્માઐાનાે સમાગમ આદિ મેળવી બનતાે પ્રયાસ કરવાે. એ જ તે પુરુષાનું મુખ્ય કર્ત્તવ્ય છે.

# ૧૫ નિર'તર ધર્મશ્રવણ કરવું :

આ લાેકમાં લક્ષ્મી આદિની વૃદ્ધિ તેમજ પરલાેકમાં સ્વર્ગાદિની પ્રાપ્તિમાં હેતુબૂત તેમજ અંતમાં અનંત સુખનાં સ્થાનરૂપ માક્ષ નગરમાં પહેાંચાડવાને માટે એક અદિ્લીય સાધનભૂત એવા જે ધર્મ તેનું શ્રવણ કરવું. તે ધર્મનું શ્રવણ કરવાથી નિરંતર ધર્મમાં ઉદ્વાસ વધે છે.



# વ્યાખ્યાન ૮ મું [ માર્ગાનુસારીના ગુણા ઃ ૧૬ થી ૨૨ ]

૧૬ અજર્ણ હાય ત્યાં સુધી ભાજન નહીં કરવું :

પ્રથમ જે ભાેેેેેેેેેે હાેચ, તે જ્યાં સુધી પાચન ન થાય. ત્યાં સુધી ભાેજન કરવું નહીં, અને જો કરે. તા તેનાથી અછાઈની ઉત્પત્તિ થાય, તેમજ અછાઈ થવાથી નાના પ્રકારના રાગાેની શરીરમાં ઉત્પત્તિ થાય, ઘણું કરીને રાગાત્પત્તિનું સુખ્ય કારણ અજાઈ જ છે. વૈદક ગ્રંથમાં પણ કહેલું છે કે,

'પ્રથમ કરેલ આહાર પાચન થાય પછી ભોજન કરવું, એ સંપૂર્ણ વૈદક શાસ્ત્રના સાર છે એમ અપ્રેય નામના પંડિતે વસ તપુર નામના નગરના છીતશત્રુ રાજાની સમક્ષ કહ્યું છે તે ઉદાશહરણ આ રીતે-

એક અતિરમણીય એવું વસંતપુર નામનું નગર હતું. તે નગરમાં અનેક ગુણે કરીને અલંકૃત એવા છતશંત્રુ નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. એક વખતે તે રાજાને શાસ્ત્ર સાંભળવાની *ઇચ્છા* થવાથી બાલાવેલા ચાર પંડિતાે લાખ લાખ શ્લાેકાના પ્રમાણવાળા ગ્રંથા લઇને આવ્યા, ત્યારે રાજાએ કહ્યું કે, આટલું બધું સાંભળવાના મને સમય નથી. તાે કંઇક ટુંકમાં મને સંભળાવા. તે સાંભળીને તે પંડિતાએ તે લાખ શ્લોકના પ્રમા-ણવાળા ગંધાના ભાવાર્થ પચીસ પચીસ હજાર <sup>હ</sup>લાકમાં કરીને

ţ

## ધર્મની દિશા

1 67 :

તેટલા પ્રમાણુવાળા ગ્રંથા લઇને આવ્યા ત્યારે પણુ તેવા જ ઉત્તર મળવાથી લાખ <sup>શ્</sup>લાેકના ભાવાર્થ જેમાં આવેલ છે, એવા હજાર <sup>શ્</sup>લાેકના પ્રમાણુવાળા અનાવીને લાવ્યા તા પણુ મને વખત નથી એમ કહેવાથી તેઓ સા સા <sup>શ્</sup>લાેકના પ્રમાણુવાળા અનાવીને લાવ્યા છતાં પણુ વખત નથી એવેા ઉત્તર મળવાથી અંતમાં ચારે પાંડેતાંએ ભોગા મળીને એક શ્લાેક અનાવ્યાે કે,

# जीर्णे भोजजमात्रेयः कपिलः प्राणीनां दया । बृहस्पतिरविश्वासः पांचालः झीषु मार्दवम् ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ** :---પ્રથમ આત્રેય નામના પંડિત કહે છે કે, પ્રથમ કરેલ ભ્રોજન પાચન થયા પછી ભ્રોજન કરવું એ વૈલકબ્રંથના પરમાર્થ છે. કપિલ નામના પંડિત કહે છે કે, પ્રાણીમાત્રની દયા પાળવી એ બધા ધર્મશાસ્ત્રોનું પરમ રહસ્ય છે. બૃહસ્પતિ નામના પંડિત કહે છે કે કાઇના પણ વિશ્વાસ ન કરવા એ નીતિશાસ્ત્રના સાર છે. પાંચાલ નામના પંડિત કહે છે કે, સ્ત્રીઓ ઉપર કાેમળતા રાખવી, પરંતુ તેના અંત લેવા નહીં. એ કામન્ શાસ્ત્રના પરમાર્થ છે. ૧

આથી વૈદકશાસને સંપૂર્ણુ સાર એ જ છે કે, પાચન થયા પછી લેાજન કરવું. તેથી શરીરમાં રાગાદિક પેદા થતા નથી. ૧**૭. પથ્યાપથ્યના વિચાર કરીને લેાજન કરવું :** 

## ્યાખ્યાન આઠસું

કરત આદિ ઉપદ્રવ થાય અને કાેઇક વખત મરણુ પણ થઇ જાય, તેમજ અતિશ્રમથી શ્રમિત થયેલા માણુસે પણ તરત જ ભાજન ન કરવું, તેમ કરવાથી પણ શરીરમાં રાગની ઉત્પત્તિ થાય છે. તેમજ પાતાના શરીરને પ્રતિકૂલ (એટલે પાચન ન થાય એવું) ભાજન ન કરવું, તેમ કરવાથી પણ શરીરને ઘણી જ હાનિ થાય છે, માટે ઉપરાક્ષ્ત હાનિકારક ભાજનના ત્યાગ કરીને વિધિ પ્રમાણે એટલે જેમ રાત્રિમાં સૂક્ષ્મ જીવા દેખી શકાતા નથી તેમ જ અંધકારવાળા સ્થાનમાં પણ ન દેખી શકવાથી રાત્રિ તથા અંધકારવાળાં સ્થળમાં ભાજન કરવું નહીં.

રાત્રિમાં અનેક સૂક્ષ્મ છવેાંની ઉત્પત્તિ ઘાય છે અને તે સૂક્ષ્મ હેાવાથી તેઓનેા લોજનની સાથે સંચાેગ થાય છે, અને તે છવાથી વ્યાપ્ત એવું લાજન શરીરમાં જવાથી શરીરમાં નાના પ્રકારના વ્યાધિઓ ઉત્પન્ન થાય છે, અને વ્યાધિઓના પ્રબળપણાથી શરીર પાતાની ફરજો બજાવવામાં અસમર્થ અની જાય છે. શરીર અસમર્થ થવાથી આત્મહિતમાં સાધનભ્રૂત એવી ધર્મરૂપ ફરજ પણ બજાવી ન શકે માટે પાતાથી બનતા પ્રયાસે રાત્રિભાજનના ત્યાગ કરી દિવસે તેમજ પ્રકાશવાળા સ્થાનમાં જ ભાજન અંગીકાર કરવું. નાના પ્રકારના જંતુઓ ભાજનદારા શરીરમાં જવાથી અનેક વ્યાધિઓ ઉત્પન્ન થાય છે. તે વિષયમાં કહ્યું છે કે,

 : 28 :

#### ધર્મની દિશા

કરે છે; અને જો માખી આવે તો વમન કરાવે છે, તેમજ જી આવે તો જલાદર નામના રાગ ઉત્પન્ન થાય છે, અને જો કરા-ળીયા આવે તો કોઢના રાગ ઉત્પન્ન થાય છે, અને જો વળ આવે તો સ્વરના નાશ કરે છે, તેમજ છારડી આદિ વૃક્ષના કાંટા તેમજ લાકડાના ડુકડા આવે તો કંઠમાં વાગે તેમજ પીડાને ઉત્પન્ન કરે છે, તેમજ શાકની અંદર વીંછી આદિ પદાર્થ આવે તા તાળવાંના વિધી નાંખે છે. ઇત્યાદિ ઘણા દુ:ખાની ઉત્પત્તિ રાત્રિભાજનથી થાય છે; માટે તેના ત્યાગ કરવા તે જ સજજન પુરુષોનું કર્ત્ત જ્ય છે.

તેમજ મદિરાપાન પહ્યું આ લાેક તથા પરલાેકમાં **દુઃખત્ર**ં આપનાર હાેવાથી કાેઇપહ્યુ વખત તે અંગીકાર કરવું નહીં. કહ્યું છે કે,

मदिरापानमात्रेण, बुद्धिर्नञ्यति दूरतः । वैदग्घीबंधुरस्यापि, दौर्भाग्येणेव कामिनी ॥ १ ॥ पापाः कादंबरीपानविवश्चीकृतचेतसः । जननीं हा प्रियीयंति जननीयंति च प्रियां ॥ २ ॥ मद्यपस्य शबस्येक, छठितस्य चतुःपथे । मूत्रयंति ग्रुखे श्वानो ब्यात्ते विवरशंकया ॥ ३ ॥ मद्यपानरसे भग्नो नग्नः स्वपिति चत्वरे । गूढं च स्वमभिप्रायं, प्रकाशयति लीलया ॥ ४ ॥

**ભાવાર્થ** :—જેમ દૌર્ભાગ્યના દોષથી અા નાશી જાય છે તેમ ચતુર પુરૂષ હાય તા પણ મદિરાનુ પાન કરવાથી ખુદ્ધિ દૂરથી નાશી જાય છે. મદિરાપાનથી પરવશ ચિત્તવાળા પાપી પુરૂષે પાતાની માતાને આ તરીકે માને છે, અને પાતાની આને માતા

: 24 :

#### વ્યાપ્યાન આઠસું

કરી માને છે તેમજ રાજમાર્ગમાં મદિરાપાનથી એભાન થઇને સુખને પણુ ખુલ્લું કરીને પડેલા એવા માણસને કુતરાએા આ પર્વતની ગુફા છે એમ માનીને તેના સુખમાં પેશાબ કરે છે, અને મદિરાપાનનાં રસમાં મગ્ન થએલા પુરુષ નગ્ન થઇને માર્ગની વચ્ચે સૂઇ જાય છે. અને પાતાની છાની વાત પણુ લીલામાત્રમાં મગટ કરે છે. અર્થાત્ મદિરાપાનથી કૃત્યાકૃત્યનું ભાન રહેતું નથી, માટે આ ભવમાં અપક્રીર્તિના ભાજનભૂત અને છે, અને એ મુચ્છીથી પરવશ થઇ ન કરવા યાગ્ય કામને પણુ તે કરે છે તેથી પરભવમાં પણુ દુર્ગતિરૂપ મહાદુ:ખને પામે છે માટે મદિરાપાન તો સજ્જન પુરૂષોને અવસ્થ વર્જનીય જ છે.

ં માંસભેાજન પણુ મહાપાપતું કારણું હેાવાથી ત્યાગ કરવાને ચાેગ્ય છે. માંસના ભાજન કરવાવાળા જીવામાં દયા રહે નહીં. કહ્યું છે કે,

# चिखादिषति येा मांसं, प्राणिप्राणापहारतः । उन्मूलयस्यसौ मूलं, दयाख्यं धर्मशाखिनः ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ** :—જે મા**ણુસ જીવેાના પ્રાણેાને હરણુ કરીને** માંસ ખાવાની ઇચ્છા રાખે છે તે માણુસ ધર્મરૂપી વૃક્ષના દયા-રૂપી મૂલને ઉખેડી નાંખે છે.

છવેાને મારનાર માણસ એકલાે જ જીવહિંસાના પાપનાે ભાગીદાર નથી પરંતુ માંસ ખાનાર તેમજ જીવહિંસા કરાવનાર માણસાે પણ ભાગીદાર છે. કહ્યું છે કે,

इंता फलस्य विक्रेता, संस्कर्ता मक्षकस्तथा । क्रेतामनुमंता दाता च, घातका एव यन्मनुः ॥ १ ॥ भावाथ<sup>९</sup>:—मनुष्णे ३ह्युं छे डे, अरुष्यमां रહेલां घास तथा 1 21 1

્યમેના દિશા

સરાવરતાં પાણીથડી પોતાનાં શરીરની પુષ્ટિ કરતાં અને સંતાયથી રહેતા એવાં નિરપરાધી હરિણાદિ જીવેાના ઘાત કરનાર તથા માંસને વેચનાર તેમજ માંસના સ'સ્કાર કરનાર તેમજ તેના ભક્ષણુને કરનાર તેમજ માંસના ખરીદ કરનાર તેમજ હિંસારૂપી કુકર્મ કરીને માંસ પેદા કરનારની <sup>8</sup>લાઘાને કરનાર અને પોતાને ત્યાં આવેલા અતિથિઓને માંસ આપનાર આ સાતે માણુસા ઘાતક કહેવાય છે.

કેટલાક માંસભક્ષણમાં રસિક અનેલા માણસાે પાતાના કાર્યની <sup>શ્</sup>લાઘા કરાવવાની ઇચ્છાવાળા હાેવાથી માંસભક્ષણમાં કંઇપણ દ્રૂષણ નથી; કારણ કે જેમ ચાેખા આદિ પઠાર્થા પ્રાણીનાં અંગ છે તેમ આ પણુ પ્રાણીનાં અંગાેથી જ ઉત્પન્ન થાય છે એમ કહે છે. આ તેનું કહેવું કાેઇપણુ રીતે ચાેગ્ય નથી. કહ્યું છે કે,

भक्षणीयं सता मांसं, प्राण्यङ्गरवेन हेतुना । ओदनादिवदित्येवं, ये चानुमीमते जडाः ॥ १ ॥

गेासंभवात्ते मुत्रं, पयोवत्र पिवंति किम् १ । प्राण्यंगतानिमित्ता च, नौदनादिषु भक्ष्यता ॥ २ ॥

<mark>ञ्चंखादिञ्चितास्थ्यादि</mark>प्राण्यंगत्वे समे यथा । ओदनादि तथा भक्ष्यमभक्ष्यं पिश्चितादिकं ।। ३ ॥

यस्तु प्राण्यंगमात्रत्वात् प्राह मांसौदने समे । स्नीत्वमात्रान्मातुपत्न्योः स किं साम्यं न कल्पयेत् १॥ ४ ॥

पंचेन्द्रियस्पैकस्यापि, वधे तन्मांसमक्षणात् । यथा हि नरकप्राप्तिन, तथा धान्यमोजनात् ॥ ५ ॥

#### બ્યાખ્યાન આઠસું

ભાવાર્થ – 'ચાખાદિકની માકક પ્રાણીન' અંગ હેાવાથી સત્પુરુષોને માંસ ભક્ષણ કરવાને ચાેગ્ય છે '-આ પ્રમાણે કેટલાક જડબહિવાળા પુરુષા અનુમાન કરે છે તે ઉચિત નથી, કારણ કે ચાખાદિ ભક્ય છે તેમાં પ્રાણીનું અંગ હાતું નથી. જો પ્રાણીના અંગનાે હેત માનતા હાેય તાે ગાયથકી ઉત્પન્ન થયેલ દ્વધ તેમજ મૂતર અંનેમાં પણુ પ્રાણીના અંગના હેતુ એક સરખાે જ છે છતાં દ્વધની જેમ સુતરનું પાન શામાટે કરતા નથી ? હાઠકાં તથા શંખ આદિ પદાર્થી પાણીના અંગપણામાં સરખાં છે પરંત શંખને પવિત્ર માની લેોકો અંગીકાર કરે છે અને હાડકાંને અંગીકાર કરતા નથી. તેની માફક ચાખા આદિ ધાન્ય ભક્ષણ કરવા લાયક છે અને માંસાદિ અભક્ષણીય છે. માંસાદિ અભક્ષણીય છે, એવું સિદ્ધ કરનાર અને વળી સર્વ માણસાને માન્ય એવું ઉઠાહરણ પણ એક વિદ્યમાન છે. જેમ પોતાને પ્રિયમાં પ્રિય એવું માહસ જે માતાપિતા ભાઇ અથવા સ્ત્રી કે જેના સિવાય ક્ષણવાર પણ ચાલી શકતું ન હાેય તે માણસના શરીરમાંથી ચેતન પદાર્થના વિલય થઇ જાય, અને શરીર કેવળ મરેલ હરિણાદિના સરખું અર્થાત્ શખ રહે, તેના સ્પર્શ પણ થવાથી લાેકા સ્નાન કરે છે તાં પછી હરિણાદિ મરેલ છવાનું ભક્ષણ કરવું એ કઇ રીતે ઘટી શકે ? અર્થાત ન જ ઘટી શકે એટલે તે અલક્ષણીય જ છે. વળી જે ભાેળા અલ્પત્ત પુરુષા પ્રાણીના અંગ માત્રથી ચાખા આદિ અનાજને તેમજ માંસાદિને સરખાં માને છે તે પુરૂષા દરેક સ્ત્રીઓમાં સ્ત્રીપણ સરખ હાવાથી કેવળ સાપણાને અંગીકાર કરીને પાતાની માતા તથા સ્ત્રીને સરખા રૂપે માની, જેવી ચેષ્ટા પાતાની સ્ત્રોની સાથે કરે છે તેવી જ ચેષ્ટા પાતાની માતા સાથે કેમ કરતા નથી ? તેમજ એકપણ પંચેન્દ્રિય છવના વધથી તથા માંસભક્ષણ કરન વાથી જેમ પરલાકમાં નરકની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમ ધાન્યના

## ધર્મની દિશા

ભક્ષણથી નરકની પ્રાપ્તિ થલી નથી માટે માંસ અને અનાજની સરખામણી કાેઇપણ રીતે થઇ શક્તી નથી; આથી અન્ને સરખા ગુણવાળા નથી પરંતુ ધાન્ય લક્ષણીય છે અને માંસ અભક્ષણીય છે.

આ માંસ સજ્જન પુરૂષોને કેાઇપણ રીતે ભક્ષણીય નથી. એવાે ઉપદેશ ચુક્તિપૂર્વક ઘણા જ વિસ્તારથી ચાંગશાસામાં પજ્યપાદ કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રીમાન્ હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે, સંસારરૂપી સસુદ્રમાંથી લગ્ય પ્રાણીઓના ઉદ્ધાર કરવાની ખાતર કરેલ છે, માટે સજ્જન પુરૂષોએ આ માંસલક્ષણના બનતા પ્રયાસે ત્યાગ કરવા અને ભાજનકાલમાં પચ્ચાપચ્ચના ( એટલે આ મારે ભક્ષણીય છે અથવા અભક્ષણીય છે તેના ) વિચાર કરી અપથ્ય ભાજનના ત્યાગ કરી પથ્ય પદાર્થનું ભક્ષણ કરવું.

આજકાલ તમાકુ જેવા પદાર્થ કે જેને પક્ષી, કુતરાં, ખિલાડાં, ઉંદર આદિ છવા પણ ખાતા નથી તેમજ ગાય, લેંસ, ઘાડા, ગધેડાં, અકરાં, ઉંટ, આદિ જાનવરાે પણ અંગીકાર કરતાં નથી. વળી લાેકામાં પણ કહેવત છે કે ' ઉંટ મકે આકડા ને બકરી મૂકે કાંકરાે ' અર્થાત્ બકરી તેા સર્વપદાર્થનું ભક્ષણ કરવાવાળી છે છતાં પણ તમાકુનું લક્ષણ કરતી નથી. કાેઇપણ પશુ •આદિ તેનું ભક્ષણ નહીં કરતા હાવાથી તમાકના ક્ષેત્રને વાડ પણ કરવામાં આવલી નથી, તેમજ તેના ક્ષેત્રમાં ચંચા પુરૂષ રાખવાનું પણ કામ પડતું નથી. એટલું જ નહીં પરંતુ ઊન જેવી વસ્તુ કે જેને ઉધેહી જલદીથી લાગે છે. પણ તેમાં જો તમાકુ નાખી રાખવામાં આવે તાે ઉધેહી લાગતી નથી. અર્થાત્ કાેઇપણ એને અંગીકાર કરતું નથી એને મતુષ્યા અંગીકાર કરે છે. એ ઉચિત છે ? આજકાલ વિદ્યાર્થીઓ કે જેઓને કંઇ પણ ગુણુ કે દેાયની ખબર પડતી નથી તેઓ પણ દેખાદેખીથી પીવા માંડે છે તે શું ચાગ્ય છે ? તેને પીનાર માણસાના કાળ-

#### વ્યાખ્યાન આઠસું

લમાં ચાંદી પડે છે ઇત્યાદિ ઘણા દેાષાની ઉપત્તિ તમાકુથી થાય છે. ઇત્યાદિ કારણેાથી તમાકુ પદાર્થ પણ અંગીકાર કરવા લાયક નથી. ૧૮. પરસ્પર વિરોધ ન આવે તેમ ધર્મ, અર્થ, કામ એ ત્રણ વર્ગનું સેવન કરવું.

ધર્મ અર્થ, ને કામ જેનાથી અભીષ્ટ કાર્યોના ઉદય અને માેક્ષની સિદ્ધિ થાય તેનું નામ ધર્મ કહેવાય છે, જેનાથી લાૈકિક કાર્યની સિદ્ધિ થાય, તેનું નામ અર્થ કહેવાય છે, અને જેનાથી અભિમાનના રસથી પ્રેરાએલી ઇન્દ્રિયોને પ્રીતિ થાય, તેનું નામ ઠામ કહેવાય છે. આ ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ ત્રણે વર્ગ પરસ્પર ગુંથાએલ છે. તેમાં એક બીજાના ઉપઘાંત ન થાય તેવી રીતે ગૃહસ્થાેએ સેવન કરવા પરંતુ કાેઇનાે ઉપઘાત થાય તેમ ન કરવું. જો ધર્મ અને અર્થના ઉપઘાત કરી કેવળ કામનું જ સેવન કરે તેા અરણ્યમાં રહેતા હાથી જેમ વિષયસુખમાં મગ્ન થઇને આપત્તિનું સ્થાન થાય છે તેમ તે માણુસ પણ દુ:ખના સ્થાનરૂપ થાય છે. તેમજ જે પુરૂષ ધર્મ અને કામને ઉદ્વાંઘન કરી કેવળ અર્થજ ઉપાર્જન કરવામાં તત્પર રહે છે તેનાં ધનનાે બીજા માણુસાે ઉપલાેગ કરે છે અને પાતે તા હાથીને મારનાર સિંહની જેમ કેવળ અર્થ ઉપાર્જન કરવાની ખાતર કરેલ અનીતિ આદિ દ્રષ્કર્મનાજ ભાગીદાર થાય છે. તેમજ જે જે પ્રાણી ધર્મની અવગણના કરી કેવળ અર્થ ઉપાર્જન કરવામાં અને કામ (ઇચ્છિત પંચેન ન્દ્રિયાના વિષય ) તું સેવન કરવામાં આસકત બને, તાે વાવવાને આપેલા બીજનું લક્ષણ કરનાર કણબીની જેમ દુ:ખી અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે.

આથી પરસ્પર બાધારહિત ત્રણે વર્ગાનું સેવન કરવું. તેમાં પણુ વિશેષે કરીને ધર્મનું સેવન કરવું. કારણુ ધર્મ વિના અર્થ અને કામની પ્રાપ્તિ થતી નથી. કહ્યું છે કે, : 60 :

ધર્મના દિસાે

त्रिवर्गसंसाधनमन्तरेण, पशोरिवायुर्विफलं नरस्य । तत्रापि धर्म प्रवरंवदन्ति, न तं विना यद्भवतोऽर्थकामौ ॥१॥

**ભાવાર્થ:**—ધર્મ, અર્થ અને કામ આ ત્રણુ વર્ગના સાધન વિના મનુષ્યતું આ**શુષ્ય નિષ્ફળ છે. તે ત્રણ વર્ગમાં પણુ** ધર્મ તે શ્રેષ્ઠ છે, કારણુ તેના વિના અર્થ અને કામની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ૧

્ ઉપરંતા હેતુથી ગૃહસ્થાને ત્રણે વર્ગતું સાધન કરવું ઉચિત છે. ૧૯. અતિથિ સાધુ, તેમજ દીનાદિ પુરુષોના ચાેગ્યતા પ્રમાણે સત્કાર કરવા.

અતિ ઉજવળ આચરણુની પ્રવૃત્તિવાળે৷ અથવા તિથિ વગેરે દિવસના જેને વિભાગ નથી તે અતિથિ અને ધર્મ, અર્થ, કામની આરાધના કરવામાં અત્યંત અશક્ત એવા લૂલા, આંધળા, બહેરા આદિ દીન, ઉપરાક્ત અતિથિ અથવા દીન પુરૂષે આદિની સેવા કરવી પણ ઉચિત છે. ઔચિત્યરહિત ગુણે!ના સમૂહ હાેય, તાે તે પણ યાેગ્યતાને પ્રાપ્ત થતા નથી માટે અતિથિ( સાધુ )ની પુષ્યાનુબ ધી પુષ્ટયને અર્થે દીનાદિકની દયાને અર્થે યથાચિત્ત સેવા કરવી જોઇએ.

૨૦. ક્રોઇપણ વાતમાં કદાગહ ન કરવા.

બુદ્ધિમાન પુરૂષેાએ સદા સર્વકાર્યમાં અભિનિવેશના ત્યાગ કરવા. બીજા માણુસના પરાભવ કરવાની ખાતર અનીતિના કાર્યના આરંભ કરવા, તેનું નામ અભિનિવેશ અથવા દુરાગ્રહ કહેવાય છે. એવા અભિનિવેશ કરનાર આ લાકમાં તથા પરલાકમાં દુરાગ્રહી એવા ગ્રામકૂટની માક્ક દુઃખી અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે.

તે ગ્રામકુટનું દર્શત આ પ્રમાણે છે.

#### વ્યાખ્યાન આઠમું

અનેક જલતર ગાેથી રમણીય એવી નર્મદાનદીના દક્ષિણ દિશાના તટ ઉપર અનેક ધનવ'ત પુરૂષોથી સુશાભિત એવું સામ'ત નામનું નગર હતું. તે નગરમાં અતિધનવાળા હાવાથી પ્રસિદ્ધિને પામેલા એવા **ગ્રામકુટ** નામના ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેને એક સુંદરી નામે સ્રો હતી તે શીલાદિ ગુંભુકરીને વિભૂ-ષિત હતી અને તેને એક પુત્ર પણ હતા છતાં પણ તેને બીજી સ્ત્રી પરણવાની ઇચ્છા થઇ. તે ઇચ્છા થતાં જ અતિધનવંત તથા પ્રસિદ્ધ હાેવાથી તરત જ તેણે બીજા કાેઇ ગૃહસ્થની પુત્રીની સાથે પાણિગ્રહણ કર્શું. તે નવીન સ્ત્રીનું નામ કુર ગી હતું. જો કે તે અવગુણુના સ્થાનરૂપ હતી છતાં નવીન હાવા<mark>થી</mark> તેના ઉપર અતિસ્નેહને તે ધારણ કરતા હતા. તે પાતાની નવીન સ્ત્રીની ઉપર અતિરાગવાન્ હાવાથી તેના કહેવા મુજબ પાતાની જૂની સ્રી સુશીલ હાેવા છતાં પણ તેને ભાગ આપીને જાદું રહેવાનું કહ્યું. તે આ પણ સુશીલા તેમજ પતિની આજ્ઞામાં રહેવાવાળી હાેવાથી જીદી રહી. આ બાજી ગામકુટ પાતાની નવી સ્ત્રી કુરગીની સાથે અનેક પ્રકારના વિષયસ ખેના અનુભવ કરે છે. તેવામાં તે દેશના સ્વામીએ ગ્રામકૂટને બાેલાવવાથી ગ્રામક્ટે કુરગી નામની નવીન સ્ત્રી પાસે રજા માંગી ત્યારે તે ઊલટી રજા નહીં આપતાં સાથે જવા તૈયાર થઇ, ત્યારે તેને ઘણું સમજાવીને કહ્યું કે, 'હું ચાેડા દિવસમાં પાછા આવીશ.' ત્યારે તેણીએ કહ્યું કે, હે સ્વામી ! હું તમારી આજ્ઞાથી અહિં રહીશ, પરંતુ સપત્નીના કહેવાથી લોકો મારે માથે કલંક મૂકશે. આ સાંભળીને ગ્રામકૂટે કહ્યું કે-હું કાેઇનું માનવાના નથી. ઇત્યાદિ ઘણીરીતે ગ્રામકૂટ, કુર ગીને ચાગ્યરીતે સમજાવીને ઘર સાંપી રજા લઇને ગયેા. પછી કુરગી પણ જારપુરૂષાની સાથે નાના પ્રકારના કામલોાગમાં મગ્ન થઇ. અને જારપુર્વાને ખુશી કરવાની ખાતર પાતાના ઘરમાંથી ધન ધાન્ય અને વસ્ત્રાદિક સર્વ

## ધર્મના દિશા

: 42 :

વસ્તુઓ તેઓને આપીને ઘરને એક શૂન્ય જ'ગલ સરખું કરી મૂક્યું. અર્થાત્ ઘરમાં કંઇપણુ સારબૂત વસ્તુ રહેવા દીધી નહીં. ત્યારબાદ બ્રામકૂટ પાતાના સ્વામીનું કાર્ય કરી પાતાના નગરમાં આવવા નીક્જ્યા. નગરની બહાર આવીને પાતાને ઘેર પાતાની કુરંગી નામની નવીન સ્ત્રીને નાકરદ્વારા કહેવડાબ્યું કે, તમારા સ્વામી આવે છે, માટે તેઓને માટે ઉત્તમ પ્રકારનાં ભાજના કરીને તૈયાર રાખા. તે સાંભળીને ઘરમાં કંઇ પણુ ન રહેવાથી નાકરને સાથે લઇ સુંદરીને ઘેર જઇ સુંદરીને કહ્યું કે આપણા સ્વામી ઘણી સુદતે પરદેશથી આવે છે, માટે તું માટી હાવાથી આજે મારા કહેવાથી સ્વામીજી તારે ઘેર ભાજન કરશે. તું ભાજનની તૈયારી કર. આ સાંભળીને સુંદરી સુરીલિ તેમજ પતિભક્તા હાવાથી તરત જ ભાજન તૈયાર અનાવ્યું.

ચામકૂટ તા નગરમાં આવીને સીધા જ પાતાની પ્રિય સ્ત્રી કુર ગીને ઘેર ગયા. જઇને કહ્યું કે હે સ્ત્રી! જલદી મને ભ્રાેજન આપ, વિલંબ ન કર. આજે ઘણા દિવસથી તારા હાથનું ભાજન નહીં કરવાથી મને ઘણી ઉત્કંઠા થઇ રહી છે. આ સાંભળી કુર ગીએ ક્રોધ કરીને કહ્યું કે મને તમારા સ્નેહની પ્રેરપૂરી ખબર છે. જેને ઘેર કહેવડાવ્યું છે, તેને ઘેર બાઓ કુર ગી પાતાની મેળે સુંદરીને ઘેર જઇને ભ્રાેજનનું નક્કી કરી આવી છે છતાં પાતાના મેળે સુંદરીને ઘેર જઇને ભ્રાેજનનું નક્કી કરી આવી છે છતાં પાતાના મેળે સુંદરીને ઘેર જઇને ભ્રાેજનનું નક્કી કરી આવી છે છતાં પાતાના સ્વામીને માથે દોષ મૂકવાથી ગ્રામકૂટ તા બિલાડાને દેખીને જેમ ઉદર છાનામાં પાતાની સુશીલા એવી પ્રથમ સ્ત્રીએ પાતાના પુત્રને તેના પિતાને બ્રાલવવાની ખાતર માકદ્યો. પુત્રે આવીને કહ્યું કે-હે પિતાછ, પધારા, ભ્રાેજન તૈયાર થઇ ગએલ છે. તે જ વખતે કુર ગીએ પણ કહ્યું કે, સુંદરીને ઘેર જા, અને ભ્રાેજન કર. આ સાંભળી દીનસુખવાળા થઇને સુંદરીને ઘેર ગયા. પાતાના સ્વામી ઘણુ દિવસે પાતાને ઘેર આવતા હાવાથી સુંદરી પણ

#### વ્યાખ્યાન આઠસું

પાતાના સ્વામીને દ્રરથી દેખીને ઊભી થઇ, તેમના સામી જઇ, પ્રહામ કરી પાતાના ઘરમાં લાવીને સ્તાનાદિક કરાવીને સારી સારી રસેાઇ સ્વામીનાથની પાસે મૂકી. પરંતુ કુરંગી ઉપરના સ્નેહથી કુરંગીના હાથનું ભાજન નહીં હાવાથા તેને તે ભાજન સારં નહીં લાગવાથી સુંદરીને કહ્યું કે કુર ગીએ જે કંઇ રસાઇ કરી હાય તેમાંથી થાડી લઇ આવ તાે આવાનું ભાવે. આ સાંભ-ળીએ સુંદરીએ કુરંગીને ઘેર જઇને કહ્યું કે તે જે કંઈપણ રસાઇ કરી હાેય તેમાંથી આપ, કે જેથી સ્વાસીને તૃપ્તિ થાય, તેમ ભાજન પણ સારું લાગે. તે સાંભળી કુરંગીએ કંઇપણ રસાેઇ ન કરેલી હાવાથી તાજુ ગાખર આપ્યું. તે લઇ આવીને સ્વામીને કહ્યું કે, હે સ્વામીનાથ ! આ કુર ગીએ આપ્યું છે. તે અંગીકાર કરા. તે લઇને તે રાગાંધ હેાવાથી અત્ય ત ખુશી થઇને તેણે ભાજન કર્ઝું. ભાજન કરીને એઠાે છે, એટલામાં ઘણા દિવસે આવવાથી તેના મિત્ર એક પ્રાદ્યાણ હતા. તે તેને મળવાને માટે આવ્યા. ત્યારે ગ્રામ-કટે મિત્રને પૂછશું કે–' હે મિત્ર ! આજે કુર'ગી કેમ આટલી બધી ક્રોધાયમાન છે ? ત્યારે બ્રાક્ષણે પણ મિત્રાઇના સંબંધ હાેવાથી કહ્યું કે–હે મિત્ર ! તારી સ્ત્રી દ્રરાચાર્રિણી છે માટે તારા ગયા ખાદ તારી દુરાચારિણી સી અહનિંશ જારપુરૂષેાની સાથે વિષયસખને લેાગવવા લાગી. અને એ તારી સ્ત્રીએ જારપુરૂષાની ઉપર અતિ માહિત થયેલી હાેવાથી તારા ઘરમાંથી સર્વ સારભૂત વસ્તુ તેઓને આપી દીધી છે. ઇત્યાદિ સર્વ સત્ય હકીકત કહી, છતાં પણ આગ્રહી હેાવાથી તે વાત નહીં માનતાં ઊલટાે પાતાના મિત્ર બ્રાહ્મણને ઉપાલંભ દેવા લાગ્યો કે હે મિત્ર ? આવી આવી અસત્ય વાત તું મારી આગળ શા માટે કરે છે? મારી સ્ત્રી કદાપિ આવી હાય જ નહીં. ત્યારે મિત્ર પણ મનમાં સમજી ગયાે કે-આ મારા મિત્રને આ તેની દુરાચારિણી સીએ ઘણાજ આગ્રહી બનાવેલ છે માટે મારૂં કહ્યું માનવાના નથી એમ માનીને

#### - **: EX :**

### ધર્મની દિશા

.મૌન થયેા. ત્યારબાદ ગ્રામકુટે પણ કુરંગીને ઘેર આવીને મિત્રે કહેલી ખધી વાત જણાવી, એટલે કુર ગી બાેલી કે હે સ્વામીનાથ ! મેં તમને પ્રથમથીજ કહ્યું હતું કે મારી સપત્નીના કહેવાથી લાેકા મારા માથે કલંક મુકશે. તે પ્રમાણે બન્યું કે નહીં? ત્યારે ગ્રામકૂટ કહે કે હા, તારી વાત કહેવી સાચી હતી પરંત આ મારા મિત્ર એવું અસત્ય કેમ બાેલે **? ત્યારે કુર**ંગી કહે કે હું કહું છું તે સાંભળા. આ તમારા મિત્ર મહાદરાચારી છે. ર્લે મારો સંપત્નીના કહેવાથી મારે ઘેર આવીને મારૂં શીલ ખંડન કરવાને તૈયાર થયેા હતાે. એ વાત મેં નહીં માનવાથી મારા માથે ખાટું કલંક મૂકવા માટે આ તમને ખાટી વાત કહી છે. આ વાત આગ્રહી અને રાગાંધ એવા ગ્રામકુટે સાચી માનીને તે પ્રાદ્યણ મિત્રના તિરસ્કાર કરીને તેની સાથે મિત્રાચારીના સંખં-ધને પહ્યુ તાેડી નાંખ્યા. આ રીતે કુર ગીના વશમાં પડીને દૂરા-ચઢી એવા તે ગ્રામકૂટે તેના કહેવા મુજબ અનીતિવાળાં કાંચ<u>ી</u> જેવાં કે સુશીલા એવી સુંદરી નામની યાેગ્ય સ્ત્રીને જુદી રાખવી. અને સત્યવાદી એવા બ્રાહ્મણ મિત્રના તિરસ્કાર કરવા. આદિ કરીને આ લાેકમાં અપકીર્તિ તથા પરલાેકમાં દુર્ગતિ આદિ દ્ર:ખાેના પણ અનુભવ કર્યા. ઉપરાક્ત હેતુથી કાેઇ પણ કાર્યમાં કદાબ્રહ નહીં કરતાં સત્યાસત્યની પરીક્ષાદ્વારા અસત્ય કાર્યના ત્યાગ કરી સત્ય વસ્તુના અંગીકાર કરવા. આ સજ્જન પુરૂ ષાએ પાતાનું કર્તવ્ય માની ચાેગ્ય કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરવી એ જ ઉચિત છે.

## ર૧. ગ્રુણી પુરૂષેાનેા પક્ષપાત કરવેા.

હે સજ્જન પુરૂષો ! કાેઇપણ દિવસે કાેઇના દાેષા નહીં જોતાં ગુણોને અંગીકાર કરવા, કારણ કે અવગુણ સાંભળવાથી તેમજ એાલવાથી ઊલટી હાનિ કરે છે તે વિષે કહ્યું છે કે,

#### વ્યાખ્યાન આઠમું

: 44 :

# संतोऽप्यसंतोऽपि परस्य दोषानोक्ताः श्रुता वा गुणमावहंति । वैराणि वक्तुः परिवर्धयति श्रोतुत्र तन्वंति परां कुचुद्धिम् ॥१॥

**ભાવાર્થ** ઃ— પરપુરૂષના છતા દેષો અથવા અછતા દેષિ એાલવાથી અથવા સાંભળવાથી કેાઇપણ ગુણુ ઉત્પન્ન થતા નથી, પરંતુ દેષો એાલવાવાળાને વૈરની વૃદ્ધિ થાય છે, અને સાંભ-ળવાવાળાને ખાેટી ખુદ્ધિ ઉત્પન્ન કરે છે. આ ઉપર કહેલ હેતુથી જ દૂષણુવાળા પુરૂષાના દાષા ન અંગીકાર કરતાં ગુણી પુરૂષાના ગુણુના પક્ષપાત કરવા. ગુણીપુરૂષાના ગુણુ બ્રહણુ કરવાની ઇ<sup>≈</sup>છા-દ્વારા આપણામાં પણુ સદૃગુણાની ઉત્પત્તિ થાય છે અને તે સદૃગુણુાની ઉત્પત્તિ થવાથી આ લાકમાં પણ યશ, રૂપ, સુખ અને પરલાકમાં પણુ સદૃગુણાની પ્રાપ્તિ થાય છે.

# રર. દેશ તથા કાળવિરુદ્ધ આચારના ત્યાગ કરવા.

અકાળ અને અદેશમાં એટલે નિષેધ કરેલા દેશમાં તથા કાળમાં ગમન કરવું નહીં. નિષેધદેશ જેવા કે કારાગૃહ તથા વધ કરવાના સ્થાનમાં, તેમજ ભુગારી લાેકોના સ્થાનમાં તથા પરાસવના સ્થાનમાં અને ભ'ડારના મકાનમાં અને બીજાના અંત:પુરમાં, ચાર-વેશ્યા–નટ આદિના સ્થાનમાં તથા નિષિદ્ધ કરેલ કાળમાં એટલે મધ્યરાત્રિમાં ગમન; ઇત્યાદિ સજજત પુર્ ષોને કદીપણ કરવાં ઉચિત નથી. કારણ કે તે પ્રકારનાં સ્થાનમાં અથવા કાળમાં આચરણ કરવાથી પુરૂષને રાજા તથા ચાર વગે-રેથી ઉપદ્રવ થાય છે; માટે અયાગ્ય દેશ તથા આચરણ કરવું ઊચત છે.



# વ્યાખ્યાન ૯ મું. [ માર્ગાનુસારીના ગુણેા ઃ ૨૩ થી ૩૫ ] —≫ક્ક<del>ા≪</del>—

## ર૩. કાર્યવા પ્રારંભમાં પાતાના બળા-બળને જાણવા.

ક્રેાક\પણુ કાર્ય`નેા આરંભ કરતાં પહેલાં અુદ્ધિમાન પુરૂષેાએ, સ્વ તથા પરના અળનેા ≰વ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવથી વિચાર કરવાે. વિચાર કરીને આરંભ કરે તાે કાર્ય'ની સફળતા નીવડે છે. માટે અવશ્ય વિચાર કરવાે. કહ્યું છે કે,

# कः कालः कानि मित्राणि, को देशः कौ व्ययागमौ । कथाहं का च मे शक्तिरिति चिन्त्यं मुहुर्मुहः ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ:**—સમય કેવા છે, મિત્રા કાેણુ છે, દેશ દાેણુ છે, આવક કેટલી છે, ખર્ચ કેટલા છે, અને મારી શક્તિ કેટલી છે ? તેના બરાબર વિચાર કરવા. અન્યથા સઘળા આર'ભ નિષ્ફળ જાય છે. કહ્યું છે કે,

# स्थाने ञमवतां ञक्स्या व्यायामे बुद्धिरङ्गिनाम् । अयथाबलमारंभो, निदानं क्षयसंपदः ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ**:—શક્તિના પ્રમાણમાં બે કાર્યનાે આરંભ કરવામાં આવે તાે સમતાવાળા પ્રાણીઓની સંપદા વૃદ્ધિ પામે છે અને બે શંક્તિથકી અધિક કાર્યનાે આરંભ કરવામાં આવે, તાે તે સંપત્તિઓના વિનાશમાં કારણુભૂત છે.

આ હેતુથી કાર્ય'ની સફળતા ઇચ્છનારા સજ્જન પુરૂષોએ સ્વપર સામર્થ્યાદિના વિચાર કરીને કાર્યાર'લ કરવા એજ ઉચિત છે.

1 69 3

### ભાખ્યાન તવમ

## ર૪. જ્ઞાનાદિકે કરીને સુક્ત એવા વૃદ્ધ પુરુષાની સેવા કરવી.

અનાચારથી નિવૃત થઇને સદાચારમાં વર્ત્ત કરવું. તેનું નામ વૃત્ત કહેવાય છે. અને તેને પાળનારા જે પુરૂષા તેઓને વૃત્તસ્થ કહેવાય છે. જ્ઞાન એટલે કરવાલાયક અથવા ન કરવા <mark>લાયક વસ્તુનાે નિક્ષય કરવા</mark>ે. તેવા જ્ઞાને કરીને વૃદ્ધ, ( અર્થાત્ વયથી અધિકપણાથી અથવા સંકેદ વાળ ઉત્પન્ન થવાથી વૃદ્ધ થએલા નહીં) ઉપરાક્ત વૃત્તમાં રહેલ વૃદ્ધ પુરૂષાની સેવા કરવાથી પાતામાં પણ સદાચાર તથા જ્ઞામની વૃદ્ધિ થાય છે. તે થવાથો આત્મહિત પણ શીઘ્ર થઇ શકે છે, માટે સજ્જન પુરૂષોને ઉપરાક્ત મહાત્માએાની અહનિંશ અવશ્ય પજા કરવી ચાેગ્ય છે.

## રૂપ, પાેષણ કરવા ચાેગ્ય જનાતું પાેષણ કરવું.

ભરહાપાષણ કરવાને ચાગ્ય માતા-પિતા, સતી સ્ત્રી, તથા નિર્વાહ કરવાની શક્તિરહિત એવા બાળકા તથા નાકરા આદિન ભરણપાષણ સારી રીતે કરવું એ જ ઉચિત છે. કારણ કે. જો તેમ ન કરે તેા આ લાેકમાં અપયશ પણ થાય, તેમજ તેઓ, પાતાનું ભરહાપાયણ ન થવાથી આ દુરાચારનું સેવન કરે, પુત્ર, નાકરાદિ ચારી આદિ કાર્યો કરે. એથી ઘણાજ અનર્થોની ઉત્પત્તિ થાય, માટે સજ્જન પુરુષાએ તાે લરણપાેષણ કરવા ચાેગ્ય મનુષ્યાેનુ' ભરણપાષણ કરવું એ પાતાની કરજ માનીને કરવું એ ઉચિત છે. ૨૬, દરેક કાર્યમાં પૂર્વાપરના વિચાર કરવા.

ઘણા લાંખા કાળે થવાવાળું કાર્ય અર્થને ઉત્પન્ન કરશે કે અનર્થને ઉત્પન્ન કરશે એવા વિચારવાળા હાય તેનું નામ દીઈ-દશી કહેવાય છે. એવા દીઈદશી પુરુષ પરિણામે સુંદર અને અલ્પ કલેશ અને બહુ લાભવાળું એવું કાર્ય કરવાવાળા હાય. કાર્ય કરતાં પહેલાં અનાગત કાળમાં થવા ચાગ્ય લાભાલાભના U

#### 1 68 1

#### ધર્મના દિશો

વિચાર ન કરે તેા જે વખતે કષ્ટાદિક આવી પડે, ત્યારે તેને દૂર કરવાની ખાતર પ્રયત્ન કરવા તે તા આગ લાંગે ત્યારે કુવા ખાેદવા અને જ્યારે સુદ્ધ શરૂ થાય ત્યારે સૈન્યની તૈયારી કરવી, અને જ્યારે નદીમાં પુર આવે ત્યારે પાળ આંધવી. તેની જેમ નિષ્કળ થાય છે માટે દક્ષિને વિશાળ કરીને કાર્યના પરિણામનેા વિચાર કરવા, એજ સજજન પુરુષોને ઉચિત છે.

## ૨૭. વિશેષ પ્રકારે જાણવું.

વિશેષ જ્ઞાન એટલે વસ્તુ અને અવસ્તુ તેમજ દૃત્યાકૃત્ય અને સ્વ-પર આદિ વસ્તુઓમાં રહેલા અંતરને પક્ષપાત રહિતપણે એટલે મધ્યસ્થપણાથી જાણવું. કારણ કે પક્ષપાતવાળા માણસ ગુણાને દેાષરૂપ અને દેાષાને ગુણરૂપ માને છે, તે વિષે કહ્યું છે કે,

# आग्रही बत निनीषति युक्ति तत्र यत्र मतिरस्य निविष्टा । पक्षपातरहितस्य त युक्तिर्यत्र तत्र मतिरेति निवेधम् ॥ १ ॥

વાળી સુદ્ધિ હેાય, ત્યાં સુક્તિને લઇ જવાને ઇચ્છે છે, અને પક્ષપાતરહિત પુરુષ તેા જે સ્થળમાં ચુક્તિ લાગે, ત્યાં પાતાની મતિને સ્થાપન કરે છે. ૧.

ઉપર કહેલ હેતુથી પક્ષપાતરહિતપહ્યું જ યાગ્ય છે કારણુ કે કદાગ્રહી પુરુષ વસ્તુ જાણી શકતાે નથી, માટે વસ્તુતત્ત્વને જાણવાની ઈવ્છાવાળા સજજન પુરુષે પક્ષપાતના ત્યાગંકરીને મધ્યસ્થભાવ એટલે પક્ષપાત રહિતપણાને અંગીકાર કરીને વસ્તુતત્ત્વ જાણવાને માટે પ્રયત્ન કરવા, એજ ઉચિત છે. ૨૮. કરેલા ગ્રણને જાણવા.

કતજ્ઞ એટલે કરેલા ગુણના જાણકાર હાય, પણ કરેલ ગુણનું જાણવું મહુજ કઠીન છે.

#### બ્ધાખ્યાન નવસું

: ef 1

# रूबमेइ न सहस्सेस वि उवयारकरो वि इह नरो ताव । जा मन्नइ उवयरिअं सो लक्केसं पि दुछहो 11 8 11

ભાવાર્થ:--હજાર પુરુષાની સંખ્યામાં પણ આ જગતમાં ઉપકાર કરવાવાળા માણસની ખાેળ કરતાં કાેઇપણ નહિ મળી શકે, કારણકે આ જગતમાં ઉપકાર કરવાવાળા માણસાે બહુ જ થાડા છે. તેમાં પણ ઉપકાર માનવાવાળા એટલે કરેલ ઉપકારને જાણવાવાળા લાખા માણસમાંથી પણ મળવે ઘણાજ દ્રલ છે. અર્થાત મળી શકે તેમ નથી. ૧.

ઉપર કહેલ હેતુથી કરેલા ગુણને જાણવા, એ તાે બુદ્ધિમાન પુરુષાની કરજ છે. એ કરજને અભિમુખ થઇને આ ગુણને પ્રાપ્ત કરવા એજ ચાગ્ય છે.

## ૨૯ લાકની પ્રોતિ મેળવવી.

આ લેાક. તથા પરલેાક સંબંધી વિરુદ્ધ કાર્ચોના ત્યાગ કરવાથી તથા દાન, વિનય, શીલાદિક ગુણેાની આચરણા કરવાથી આ ચરાચર જગતમાં સર્વ લાકમાં પ્રિયપણાને પામે છે. કહ્યું છે કે.

दानेन सच्वानि वशीभवन्ति, दानेन वैराण्यपि यांति नाशम् । परोऽपि बंधुच्वमुपैति दानात्तस्माद्धि दानं सततं प्रदेयम् ॥१॥ विणएण नरो गंधेण चंदणं सोमयाइ रयणियरो । महरसेण अमयं अप्पा पियत्तं लहइ सुवणे 11211 सुविसुद्धसीलजुत्तो पावइ किर्त्ति जसं इहलोए । सबजणवछहो विय सुहगइभागी य परलोए 1131

ભાવાર્થ:--દાને કરી સર્વ જીવે વશ થાય છે. તથા દાનથી રાત્રુભાવ હાય તે પણ નાશ થાય છે તેમજ દાનથી પર (પારકા) 1 900 1

ધર્મના દિશા

હાય તે પણ બંધુપણાને બેજે છે માટે આવા ગુણે કરીને અલંકૃત એવા દાનને સર્વદા દેવું. ૧.

તેમજ જેમ ગંધથી ચંદન, સામ્યતાથી ચન્દ્રમા અને મધુર-પણાથી અમૃત લાેકાેને પ્રિય હાેય છે, તેમ માણસ પણ વિનયગ્રાથી લાેકપ્રિયપણાને પામે છે. ૨.

અત્ય ત નિર્મળ એવું જે શિયલ તેણે કરીને ગ્રુક્ત એવે! પુરુષ આ લાકમાં યશ, કીર્તિ તથા પ્રિયપર્ણાને પણ પામે છે અને પરલાકમાં શુભ ગતિના ભાગી થાય છે; માટે ઉપરાક્ત ગુણાની પ્રાપ્તિ કરીને જનપ્રિયતા મેળવવી તે જ સજ્જન પુરુષાનું કર્ત્તવ્ય છે. ૩.

૩૦, લાેકલજ્જાને ધારણ કરવી.

લજ્જા ગુણની પ્રાપ્તિ અવશ્ય કરવી. કારણ કે લજ્જાવાન પુરુષ પ્રાણનાે નાશ થાય તાે પણ પાેતે અંગીકાર કરેલી પ્રતિજ્ઞાના ત્યાગ કરતા નથી. કહ્ય છે કે.

# लजया कार्यनिर्वाहो, मृत्युर्युद्धेषु लजया। लजयैव नये वृत्तिर्लजा सर्वस्य कारणम् ॥ १ ॥ लजालुओ अक्रजं वज्जइ द्रेण जेण तणुअंपि । आयरइ समायारं न मुयइ अंगीकयं कहवि ॥ २ ॥

**ભાવાર્થ**:---સત્પુરુષેા લજ્જાવાળા હાેવાથી કાર્યના નિર્વાહ કરે છે. તેમજ સુભટેા પણ સુદ્ધમાં લજ્જાથી પાછા નહીં હઠતાં પોલાના પ્રાણુનાે નાશ કરે છે તેમજ સત્પુરુષા લજ્જાના વશ થયા થકા ન્યાયમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે માટે સર્વનું કારણ લજ્જા છે. ૧.

લજ્જાવાળા માણસ અલ્પમાત્ર પણ અકાર્યના દૂરથી ત્યાગ

#### આંખ્યાન નવસું

#### 1 101 1

કરે છે. તેમજ સદાચારને અંગીકાર કરે છે અને પાેતે અંગીકાર કરેલ સત્કાર્યના કાેઇપણ વખતે ત્યાગ કરતા નથી. ૨.

લજ્જાથી ઘણુા છવેાને લાભ થાય છે માટે લજ્જન ગુણુ અતિ શ્રેયને કરનાર હેાવાથી સજ્જન પુરુષોને તે અવશ્ય અંગીકાર કરવા યાેગ્ય છે.

#### ૩૧. દયા રાખવીન

સર્વ ધર્મવાળા **' શફિલા પરમો ' ઘર્મ**; ' એ વાકયને માનવાવાળા હાેવાથી સર્વ ધર્માનું તેમજ સર્વ શાસ્ત્રોનું સારભૂત, અને સર્વજનને માન્ય તેમજ સર્વ ગુણેામાં મુખ્ય એવા દયા ધર્મજ છે. તે દયા ધર્મની લાગણી અને તેના ઉપર અતિપ્રેમ નિરંતર જાળવી રાખવા, કારણુકે દયાના નાશ થયા તેનીજ સાથે સર્વ ધર્મા નષ્ટભૂત થઇ જાય છે. કહ્યું છે કે,

## कुपानदीमहातीरे, सर्वे धर्मास्तुणाङ्कुराः । तस्यां शोषम्र्यतायां, कियजन्दंति ते चिरम् ॥ १ ॥

કૃપારૂપી નદીના માેટા લીર ઉપર સર્વ ધર્મરૂપી તૃણુના અંકુરાએા આનંદથી વૃદ્ધિ પામે છે, પરંતુ તે દયારૂપી નદી સુકાઇ ગયે છતે તે અંકુરાએા કયાંસુધી રહેવાના છે? અર્થાત્ નહીંજ રહે. કિંતુ તરતજ તેની સાથે નષ્ટ પામી જશે. ૧.

દયા નહિંતેનું નામ હિંસા, તે જીવેાનાે વધ કરવાથી થાય છે અને તે હિંસાથી કેાઇ સુકૃત કરવાની ઇચ્છા રાખે તે આકાશ પુષ્પ મેળવવાની ઇચ્છાની જેમ નિરથક છે. અર્થાત્ કદાપિ કાળે પણુ સુકૃત થઇ શકેજ નહિ. તે વિષયમાં કહ્યું છે કે,

## यदि ग्रावा तोये तरति तरणिर्यद्युदयति, त्रतीच्यां सप्ताचिर्यदि मजति श्वैत्यं कथमपि ।

1 902 :

#### ધર્મની દિશા

## यदि क्ष्मापीठं स्यादुपरि सकलस्यापि जगतः, प्रस्ते सच्चानां तद्पि न वधः कापि सुकृतम् ॥ १ ॥

**લાવાર્થ**:-- જો કદાપિ પાષાણ પાણીમાં તરે, અથવા સૂર્ય પશ્ચિમ દિશામાં ઉદય પામે, અગ્નિ શીતળપણાને પામે, તેમજ પૃથ્વીમંડળ સંપૂર્ણ જગતની ઉપર આવે તથાપિ જીવાના વધ કાેઇપણ કાળમાં અથવા કાેઇપણ ક્ષેત્રમાં પુષ્ટયની ઉત્પત્તિ કરવાને સમર્થનથી ૧

વ્મા દયા ગુણુ પૈદા કરનાર પુરૂષે શિકાર તથા માંસ-ભાજનના અવશ્ય ત્યાગ કરવા જોઇએ; કારણ કે શિકાર કરવામાં તેમજ માંસભાજન કરવામાં ક્રુરતા મુખ્યપણે રહે છે. અને જ્યાં કરતા હાેય ત્યાં દયા રહી શકતી નથી. સર્વ છવાને જીવવાની ઇચ્છા સરખી છે. ઇંદ્રભૂવનમાં વાસ કરવાવાળા ઇંદ્રને જેટલા પ્રમાણમાં છવવાની ઈચ્છા છે તેટલાજ પ્રમાણમાં વિષ્ટામાં રહેલા કીડાને પણ રહેલી છે; તેમજ જેવા આપણા આત્મા છે તેવાજ સર્વ પ્રા**ણી**એાના આત્માએા હેાવાથી દયાના પ્રતિપક્ષી– હિંસાનાે ત્યાગ કરીને દયારૂપી મહાન ગુણુને સર્વ સજ્જન પુરૂષોએ મેળવવા ચાગ્ય છે. કારણ દયા સર્વ ધર્મનું મૂળ છે. ૩૨. સૌમ્ય પ્રકૃતિ હેાવી જોઇએ.

' કુર ' સ્વભાવ રહિત પુરુષના અંતઃકરણમાં સામ્ય ગુણના વાસ થઇ શકે છે અને તે સાૈમ્ય પ્રકૃતિવાળાે પુરૂષ પાતાના તથા અીજાના આત્માને પણ શાંત ગુણની ઉત્પત્તિમાં સાધનભૂત છે. કહ્યું છે કે,

## पयइ सोमसहावो, न पावकम्मे पवत्तइ पायं। हवह सहसेवणिओ, पसमनिमित्तं परेसिंपि ॥ १ ॥ લાવાર્થઃ -- પ્રકુતિએ કરીને સામ્ય સ્વભાવવાળા પુરૂષ પ્રાય:

#### •યાખ્યાન નવસ'

કરીને આક્રોશ, વધ, હિંસા, ચારી આદિ પાપકાર્યોમાં પ્રવર્ત-માન થાય નહીં. અને સવ'ને સુખે કરીને સેવનીય થાય તથા પાતાના અને પરના આત્માને શાંતિના નિમિત્તભૂત બને છે. ૧.

ઉદાહરણ તરીકે જુઓ કે, શાંતગુણના સદ્ભાવ હાેવાથી રામચંદ્રજીની પાતાનાજ શત્રુ રાવણના પક્ષમાં ગણાતા સુગ્રીવ અને વિભીષણાદિએ પણ આવીને સેવા કરી. આ ઉદાહરણન દ્વારા એવાે સારાંશ નીકળી શકે છે કે, શાંત પ્રકૃતિ શત્રુઓને પણ વશ કરવામાં એક અદ્વિતીય' સાધનભૂત છે. ઉપ<mark>રાક્</mark>ત **રીતે આ શાંતગુણ સર્વ'કાર્ય સિદ્ધિ કરવામાં સમર્થ હેાવાથી** અવશ્ય સજ્જન પુરૂષોને અંગીકરણીય છે.

#### ૩૩, હંમેશા પરાષકાર કરવા.

આ જગતમાં પરાપકાર સરખાે કાેઇપણ ગ્રણ નથી અર્થાત સર્વ ગુણામાં ઉત્તમતાને ભજનાર પરાપકારજ છે.

આ જગતમાં અતિ સુશ્કેલીથી પ્રાપ્ત થઇ શકે તેવા મતુષ્ય જન્મ પામીને જે મનુષ્યા સંસારના ક્ષણિક સુખામાં લીન બનીને પરાપકાર કરવા તાે દ્વર રહ્યો, પણુ પરાપકાર તે શું વસ્તુ છે, એ જાણવાની ઇચ્છા પણ જેના અંતઃકરણમાં ઉત્પન્ન થતી નથી. એવા મનુષ્યાે વાસ્તવિકરીતે શાસ્ત્રકારો કહે છે કે મનુષ્ય નથી પરંતુ મનુષ્યના સ્વરૂપદ્વારા હરિણ સદ્દશ છે. કહ્યું છે કે,

## येषां न विद्या न तपो न दानं, न चापि शीलं न परोपकारः। ते मर्त्यलोके सवि मारभूता, मनुष्यरूपेण मृगाधरन्ति॥ १॥

ભાવાર્થ:--જે પુરૂષામાં મહામહેનતથી પણ દુર્લભ એવી વિદ્યાની પ્રાપ્તિ કરવી, તેમજ કર્મક્ષયદ્વારા શિવશર્મની પ્રાપ્તિમાં સાધનબૂત એવું તપ કરવું. અને અનેક સંપત્તિઓની

#### 1 808 :

#### ધર્મની દિશા

પ્રાપ્તિમાં સાધનભૂત એવું ઠાન દેવું; તેમજ શીલનું પાલન અને સર્વોત્તમ કાેટીએ બિરાજમાન એવા પરાપકારનું સેવન આદિ ગુણ્રોના વાસ નથી, તે પુરૂષેા આ મનુષ્યલાકમાં પૃુ**શ્વીને** ભારભૂત છે. ઘર્ણુ શું કહેવું ? પરંતુ મનુષ્યના રૂપે મૃગ સદ્દશ આચરણ કરે છે. ૧.

સબજન પુરૂષાે તાે સ્વાભાવિક રીતે પરાપકાર કરવામાં ઉદ્યમ-વાન અની રહે છે એટલુંજ નહીં પરંતુ શરીર પણ પરાપકારને માટે ધારણ કરે છે. તેઓને કાેઇના ઉપદેશની તેમજ શિક્ષાની જરૂર નથી.

## अमयं सुपत्तदाणं अणुकंपा उचिय कित्तिदाणं च। दोर्हिपि सृक्लो भणिओ तिकि भोगाइयं दिंति ।। १ ।।

**ભાવાર્થ:**—પ્રથમ અભયદાન, બીજું સુપાત્રદાન, ત્રીજું અનુક પાદાન, ચાેશું ઉચિતદાન અને પાંચસું કીર્તિદાન. આ પ્રમાણે પાંચ પ્રકાર દાનના છે. તેમાં પ્રથમમાં અભયદાન અને સુપાત્રદાન આ બે પ્રકારનાં દાન શિવશર્મ આપવાને સમર્થ છે. અને શેષ રહેલ ત્રણુ દાન, ભાેગાદિ સંપત્તિઓ આપવાને શક્તિમાન છે. ૧.

આ પાંચ દાનમાં પેણુ મુખ્ય અભયદાન કરવાવાળા પુરૂષને કાેઇપણુ પ્રકારના ભય રહેતા નથી અર્થાત્ નિર્ભય અની જાય છે. કહ્યું છે કે,

## अभयं सर्वसच्चेभ्यो यो ददाति दयापरः । तस्य देहाद्रिम्रुक्तस्य मयं नास्ति क्रुतश्चन ॥ २ ॥

**ભાવાર્થ**ઃ—દયા કરવામાં સાવધાન એવેા જે પુરૂષ સર્વ સંસારની ઉપાધિએાથી ઉપાધિવાળા એવા પ્રાણીઓને અભયદાન

#### ક્યાખ્યાન નવસું

1 101 1

આપી નિર્ભયપણાને પ્રાપ્ત કરાવે છે તે પુરૂષને આ ભવમાં તેા ભય નથી; પરંતુ આ કેહના ત્યાગ કરીને પરભવમાં જાય, ત્યાં પણ તેને કાેઇપણ જાતના ભય રહેતા નથી. ૧.

્રુઆ સ્થળે અલયદાન દેવામાંજ જેનું ચિત્ત ઉત્સુક થઇ રહેલ છે એવા અલયકુમાર મંત્રીનું એક ઉદાહરણું છે.

મગધદેશના સ્વામી શ્રેશિકરાજા હતા. તેઓના મંત્રી અભય• કુમાર નામના હતા. એક અવસરે રાજા, સભા ભરીને બિરાજમાન થયેલ છે. તે વખતે રાજાએ સભામાં પ્રશ્ન કર્યો કે, આજકાલ આપણા રાજ્યમાં અલ્પ મૂલ્યથી કઇ વસ્તુ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે? આ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં સભાસદાએ જણાવ્યું કે, 'અલ્પમાં અલ્પ કિંમતથી માંસ મળી શકે છે. ' આ વાત સાંભળી અભયકુમાર મંત્રી તેા ચકિતજ અની ગયા અને વિચાર કર્યો. ' ફીકર નહિ, પરંતુ એવા ઉપાય કરવા કે જેથી છવાના નાશ થાય નહિ. ' એક વખત રાત્રીના સમયમાં અભયકુમાર પાતે કુરવા નીકળ્યા. સાથે એક હજાર સાેનામ્હાેરા લીધી અને દરેકને ઘેર જઇને કહેવા લાગ્યા કે, 'આજે રાજાજી ઘણા બીમાર છે, અને તેઓની દવાના ઉપયેાગમાં લેવાની ખાતર મનુષ્યનું કાળજી કાપીને તેમાંથી એક ટાંકભાર માંસ જોઇએ છે. તેની કીંમતમાં એક હજાર સાેનામ્હાેર હું આપું છું.' આમ સ્થળે સ્થળે કહેવા છતાં અને એક હજાર સાેનામ્હાેર આપવા છતાં પણ એક ટાંક લાર મનુષ્યના કાળજાનું માંસ મળી શક્યું નહિ. હવે બીજે દિવસે જ્યારે સભા ભરાઇને બેઠી, ત્યારે મંત્રીરાજે પુછરાં કે, 'બાેલાે ભાઇ, આજકાલ અલ્પ કિંમતથી કઇ વસ્ત મળી શકે છે ? ' ત્યારે કેાઇએ પણ ઉત્તર ન આપવાથી મ'ત્રીરાજ પાતેજ બાલ્યા કે, ' ભાઇ આજે કેમ બાલતા નથી ? તે દિવસે તા માંસ મળી શકે છે. એમ બાલતા હતા. 'આ વાત સભાસદેા સાંભળીને અધાસુખ થઇ ગયા ત્યારે રાજાજીએ પૂછ્યું કે, 'હે

#### 1 909 1

#### **ક્લમ**ેની દિશા

મંત્રીરાજ, આ વાત શું છે ? કે જેથી સભા કંઇપણુ બાલતી નથી, અને શ્યામ સુખવાળી ઝાંખી થયેલ જણાય છે. ' ત્યારે મંત્રીશ્વર અભયકુમાર પાતે કરેલ સર્વ વાત જણાવી. ને સભાને સમજાવવા ખાતર જણાવ્યું કે,

## अमेष्यमष्ये कीटस्य सुरेन्द्रस्य सुरालये । समाना जीविताकांक्षा समं मृत्युभयं द्वयोः ॥१॥

**ભાવાથ**<sup>€</sup>:—' હે સલાસદો, વિષ્ટાની અંદર રહેલ કીડાને અને સુરાલયમાં વાસ કરવાવાળા ઇંદ્રને પણ જીવવાની આશા એક સરખીજ હેાય છે અને અંનેને મૃત્યુના ભય પણ સરખાજ છે. ૧.

આ ઉપદેશ દ્વારા બીજાઓને પણુ તેઓએ અભયઠાનમાં ઉદ્યમવાન બનાવ્યા, માટે અભયઠાન સર્વથકી સુખ્ય ગણુત્રીમાં ગણી શકાય છે. જેકે ઠાનના વિષય ઘણા છે, પરંતુ પ્રસંગ નહિ હાવાથી આટલું બસ છે.

્પંડિત પુરૂષા પાતાની જિંદગીને પણ ધર્મને માટેજ ધારણ કરે છે, અને પાતાનું શરીર પણ કેવળ પરાેપકાર કરવાને માટેજ ધારણ કરે છે.

પરાપકારના લેદા આદિ વિશેષ સ્વરૂપ જાણવાની ઇચ્છા-વાળા સજ્જન પુરૂષોએ ધર્મશાસ્ત્રોદ્વારા જાણી લેવું. મહારાજા વિક્રમાદિત્ય અનેક જીવાની ઉપર ઉપકાર કરવા થકી 'પરદુ:ખ લંજન ' એવા ખિરૂદથી જગતમાં પ્રસિદ્ધિને પામ્યા છે. એવા દષ્ટાન્તાેનું અનુકરણ કરીને બુદ્ધિમાન તેમજ શુણુશાહી પુરૂષો અવસ્ય પરાપકાર કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે અને તેઓએ એ પ્રવૃત્તિ કરવી એ ઊચત છે.

૩૪. કામ ક્રોધાદિ અતરંગ છ શત્રના જય કરવા.

આ જગતમાં હિતેચ્છુ પુરૂષાએ કામ, ક્રોધ, લાેલ, માન,

#### ભ્યાખ્યાન નવસું

મદ, આ અંતર ગ શત્રુએા છતવા ચાગ્ય છે, કાર**હ્યુ**કે જ્યાંસુધી આ છ શત્રુએાથી વાસિત જેએાનું અંત:કરહ્યુ હેાય છે તેએાનું આત્મહિત થઇ શકતું નથી. કેમકે આત્મહિતમાં પ્રતિબ ધભૂત છે. તેમજ આ છ શત્રુએાનાે જય થવાથી બહારના શત્રુએા તાે રહીજ શકતા નથી.

પરસ્ત્રી ઉપરની જે આસકિત તે કામ કહી શકાય છે. આ કામરૂપી અતર ગ શત્રુને વશ થવાથી રાવણુ જેવા જખરજસ્ત રાજાએા પણુ અપકીર્તિ પામીને નારાભૂત થઇ ગયેલ છે. કહ્યું છે કે,

## स्त्रीछन्धो जगति यथात्यजद्यज्ञस्तु तं नरं । दासीछन्धो यथा ग्रुंजोऽपकीर्त्या गीयते न किम् ॥ १ ॥

ભાવાર્થઃ---આ જગતમાં દાસીની ઉપર આસકત થયેલ એવા જે રાજા સુંજ શું અપકીર્તિદારા નથી ગવાયા ? અર્થાત્ સ્ત્રીમાં આસકત એવા રાજા અપયશપણાને પામ્યા છે. અર્થાત જેના યશે પણ ત્યાગ કર્યા છે તેની માફક જે પુરૂષ સ્ત્રીઓમાં આસક્ત બને છે તે પુરૂષને, યશ પણ ત્યાગ કરે છે.

પાતાના અલાબલને વિચાર્યા વિના કાેપને આધીન અનેલા છોવા સારા સારા સારા મહાત્માએા પણુ આ સંસારસમુદ્રમાં ગાેથાં મારે છે. અર્થાત ક્રોધરૂપી મહાન અંતરંગ શત્રુ આ સંસારમાં રખડાવનાર છે, માટે આત્મહિતાર્થી પુરૂષે ક્રોધનાે અવશ્ય ત્યાગ કરવા જોઇએ.

આ ક્રોધરૂપી શત્રુના ત્યાગ કરવાજ જોઇએ. એવા ઉપદેશ નીચૈના શ્લાકદ્વારા શાસ્ત્રકાર જણાવે છે. કહ્યું છે કે,

## आकरः सर्वदोषाणां गुणानां च दवानलः । संकेतोऽखिलकष्टानां कोषस्त्याच्यो मनीचिणा ॥ १ ॥

#### : 200 :

1 144 :

ધર્મની દિશા

**ભાવાર્થ:---કો**ધ તે સર્વ દાષાની ખાણરૂપ અને સંપૂર્ણ ગુણેાને બાળવાને માટે અગ્નિસમાન તેમજ સંપૂર્ણ કષ્ટને આપ-વાને માટે સંકેતરૂપ છે, આવા અનેક પ્રકારનાં દ્રષણેાથી લરપૂર ક્રોધ છે, માટે તેના અવશ્ય બુદ્ધિમાન પુરૂષે ત્યાગ કરવા. ૧,

દાનાદિક ચાેગ્ય સ્થાનમાં પાેતાનું ધન વાપરવું નહિ, તથા નિષ્કારણુ કપટદ્વારા પરધન અંગીકાર કરવું, તેનું નામ લાેભ કહી શકાય છે, અને શાસ્ત્રકાર કહે છે કે **હોમમૂહાનિ વાવાનિ** લાેભ તે પાપનું મૂળ છે. લાેભની તૃષ્ણુા શાંત થતી નથી. પરંતુ ઉલટી જેમ જેમ લાભ થાય છે તેમ તેમ વૃદ્ધિને પામે છે. કહ્યું છે કે,

## सग्नद्रस्यैव कछोलात्मकछोलो वर्धते यथा । तद्वछाभाच लोमोऽपि मम्मणवणिजो यथा ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ**:---જેમ સમુદ્રના કલ્લાેલાે આવવાથી કલ્લાેલની ઢાનિ નહીં થતાં વૃદ્ધિ થાય છે તેની માફક જેમ જેમ અધિક લાભ થાય છે તેમ તેમ મગ્મણુ વણિકની પેઠે લાેભની પણુ વૃદ્ધિ થતી જાય છે.

ં લાભથી લાેેલની વૃદ્ધિ થાય છે. તેના ઉપર મહાેપાધ્યાય શ્રી યશેાવિજયજી મહારાજ કરમાવે છે કે,

जीरे मारे निर्धनने श्वत चाह श्वत लहे सहस जोडीए जीरेजी, जीरे मारे सहस लहे लख लामे मन कोडीए जीरेजी; जीरे मारे कोटीश्वर नृप ऋद नृप चाहे चक्रीपणुं जीरेजी, जीरे मारे चक्री चाहे सुरमोग सुर चाहे सुरपति सुख षणुं जीरेजी.

આ ઉપરાેક્ત લાેભી પુરૂષની તૃષ્ણા ઘટતી નથી, પરંતુ 6aટી વૃદ્ધિ પામે છે, એ વાત સારી રીતે સમછ શકાય છે.

#### વ્યાખ્યાન નવસું

: 104 :

લાેેભમાં આસક્ત ખનેલા એવા પુરૂષાેને અનેક પ્રકારની લડાઇ આદિ કલેશા લાેગવવા પડે છે માટે લાેભરૂપી અંતરંગ શત્રુના ત્યાગ કરવા એજ શ્રેય છે.

નિર્નિમત્ત શિકાર આદિ પાપકાર્યોથી અનેક છવાના નાશ કરી તેને આકુલવ્યાકુલ થતાં દેખીને આનંદ પામવા, તેનું નામ હર્ષ નામના અંતરંગ શત્રુ કહી શકાય છે. તેવાજ પ્રકારના હર્ષ કરવાથી આ ભવમાં પણ દુ:ખ પ્રાપ્ત થાય છે અને પરલાકમાં પણ નરકગમનાદિ દુ:ખ ભાેગવવા પડે છે. એ વાત શ્રેણિક મહારાજાના એક નાના ઉદાહરણુદ્ધારા જાણી શકાય છે.

મગધદેશના સ્વામી રાજા શ્રેબ્રિક હતા. તેબ્રે એક વખત શિકારની ફ્રીડા કરતાં એક બાબુને ફેંકશું, તેથી એક હરિબ્રીને તે લાગ્શું. એ હરિબ્રી ગર્ભવતી હાવાથી બાબુ લાગતાની સાથે જ તેના પેટમાંથી ગર્ભમાં રહેલ તેનું બાળક એક બાબ્તુએ પડશું અને એક બાબ્તુએ પોતે પડી. આ રીતે બન્નેનું ભિન્ન ભિન્ન પતન દેખીને રાજા શ્રેબ્રિક મનમાં મગરૂરી આબ્રીને હર્ષ પામે છે. કે, 'મારૂં સામર્થ્ય કેટલું બધું છે,' આવા પ્રકારના વિચારથી તે રાજાએ નરક ગમન યાગ્ય કર્મા ઉપાર્જન કર્યાં. તે દુષ્ટ કર્મદ્વારા રાજા શ્રેબ્રિક નરકગતિના દુઃખને પ્રાપ્ત થયેા. માટે આ ભવ તેમજ પરભવમાં પણ દુઃખદાયી એવા ઉપરાક્ત હર્ષ નામના અંતરંગ શત્રુના અવશ્ય ત્યાગ કરવા. એજ બુદ્ધિમાન પુરૂષાનું કર્ત્તવ્ય છે.

શિવશર્મની પ્રાપ્તિમાં જ કેવળ ઉદ્યમવાળા એવા જ્ઞાની પુરૂષોના કથનને પોતાના દુરાગ્રહથી અંગીકાર ન કરવું તે માન છે. ઉપરાેક્ત માનરૂપી શત્રુને આધીન અનેલા એવા પુરૂષો વિનયાદિ શુણુાથી રહિત હાેવાથી સારી શિક્ષાને પામી શકતા નથી, અને સારી શિક્ષા નહિ પામવાથી ઠાેઇપણુ જાતની શ્રેષ્ઠ વિદ્યા પણુ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, તેથી ઠાેઇપણુ માણસનાે ઉપકાર પણુ તેઓ કરી શકતા નથી. કહ્યું છે કે, : 110 :

ધર્મના દિશા

#### शिक्षां लमते नो मानी, विद्यांविद्यास कहिंचित । विनयादिक्रियाश्चत्यः, स्तंभवत्स्तब्धतां गतः 11 8 11

#### यः स्तब्धो गुरुणा साकमन्यस्य नमनं कुतः । न छायायै न लाभाय, मानी कंथेरवच्चणाम् 11 2 11

**ભાવાર્થ**:--વિનયાદિ ઉચિત ક્રિયાએાથી રહિત અને સ્તંભની માક્ક સ્તબ્ધપણાને પામેલ એવાે માની પુરૂષ કાેઇની પાસેથી પણ શિક્ષાને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તેમજ કાેઇપણ વખત વિદ્યા પણ મેળવી શકતાે નથી. ૧.

જે ગુરૂની સાથે પણ સ્તબ્ધ એટલે અક્ષડ રહેવાવાળાે હાય તે અન્ય માણસાને તા નમસ્કાર આદિ કરેજ ક્યાંથી ? અર્થાત સજ્જન હેા કે દુર્જન હેા પરંતુ દરેક માણાસની સાથે. અક્ષકડ રહેવાવાળા હાેચ. તે કચેરી નામનું વૃક્ષ જેમ છાયા નથી આપી શકતું, તેની માફક ઉપરાક્ત માની પુરૂષ કાેઇના પણ લાભ માટે યતે નથી. ૨.

ઉપરાકત અનર્થંકારક હાેવાથી એ શત્રના ત્યાગ કરવા એજ ઉચિત છે. કુલ-અલ-ઐશ્વર્યતા-વિદ્યા આદિ પાતામાં અધિક હાવાથી મારા સરખું કાેઇનું કુલ નથી, અને મારા જેવા કાેઇ અલવાન તેમજ રિદ્ધિવાન તેમજ રૂપવાન અને બુદ્ધિમાન આ જગતમાં કાેઇ નથી. એવા પ્રકારનાં અહંકાર કરવાં તેનું નામ મદ કહી શકાય છે. ઉપરાકત વસ્તુના અધિકપણાના અહંકાર કરવાથી એટલે જેમ બળનાે અહંકાર કરવાથી ત્રહ્યુ ખંડના <mark>ધણી એવા વાસુદેવના છવા, અને રૂપના અહંકાર</mark> કરવાથી છ ખંડના સ્વામી એવા સનતુકુમાર ચક્રવર્તિ અને વિદ્યાના મદ કરવાથી સિદ્ધાંતના પાર ગત એવા સ્થલસદ્રસ્વામી જેવા

#### બ્લાખ્યાન નવસ

#### : 119 :

મહાત્માએા આદિ ઘણા છવેા દુ:ખને આધોન થયેલા છે. માટે અનેક દુ:ખના સાધનભૂત એવા મદરૂપી અંતરંગ શઝુના અવશ્ય ત્યાગ કરવા એજ શ્રેય છે.

ઉપરાેકત અનર્થના સાધનભૂત એવા અંતર ગ છ શત્રઓના ત્યાગ કરી પોતાના આત્માને નિમંળ અનાવવા એ કર્ત વ્ય છે.

#### ૩૫ ઇંડિયાને વશ કરવી.

ઇંદ્રિચેાનાે જય કરવાથી આ લાેકમાં સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે અને પરલેાકમાં પણ પરમાનંદ પદવી પ્રાપ્ત કરવામાં સાધનભૂત છે. માેક્ષ સુખની ઇચ્છાવાળા પુરૂષોને માક્ષસુખની પ્રાપ્તિને માટે સાધનભૂત ઇંદ્રિયાના જય છે. આથી વાચક પદને શાભાવ-નાર એવા પરમપૂજ્ય શ્રીમદ્દ યશાવિજયજી મહારાજે 'ઇંદ્રિય-જયાષ્ટક 'ના પ્રથમ <sup>શ્</sup>લાકમાં દર્શાવેલ છે કે.

## बिभेषि यदि संसारान्मेाक्षप्राप्तिं च काङ्क्षसि । तदेन्द्रियं जयं कई स्फोरय स्फारपौरुषम् ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ**:--હે માક્ષાબિલાષી જીવ, બે તું નારક તિર્થ ચ આદિ દર્ગતિએાથી ભયંકર અને અનેક પ્રકારની માનસિક આધિએ৷ અને શારીરિક ઉપાધિએાથી ભરપૂર એવા સંસારથકી ડરતાે હાેય અને એક અદ્વિતીય સુખનું સાધન એવું જે માેક્ષ સ્થાન તે પ્રાપ્ત કરવાની તારી ઇંચ્છા હોય તેા ઇન્દિયોનેન જય કર. ૧.

જો કે ગૃહસ્થાથી સર્વથા ઇંન્દ્રિયોના જય કરવા. એ ન અની શકે, તાે પણ ઇન્દ્રિયાના વિષયમાં કે જેઓ મહાદઃખના સાધન-ભૂત છે, તેઓમાં આસક્રિતના તાે અવસ્ય ત્યાગે કરવા. એક એક ઇન્દ્રિયના વિષયેામાં આસક્ત થવાથી મૃગાદિ પશુઓએ

#### : 998 :

ધર્મના દિશા

પોતાના પ્રાણે!નેા પણુ નાશ કરેલ છે તે આ નીચેના <sup>હ્</sup>લાેકથી સારી રીતે ખ્યાલમાં આવી શકશે.—

## कुरंगमातंगपतंगम्रंगा मीना हताः पंचभिरेव पंच । एकः प्रमादी स कथं न हन्यते यः सेवते पंचभिरेव पंच॥ १॥

ભાવાર્થ:---હરિણુ શ્રાત્રે દ્રિયના વિષયમાં આસક્ત અનીને, અને હસ્તી સ્પ<sup>6</sup>શે દ્રિયના વિષયમાં લીન થઇને, અને પત ગીઉં ચક્ષુરિંદ્રિયના વિષયમાં આસક્ત અનીને અને બ્રામર ઘાણું દ્રિયના વિષયમાં મગરૂર અનીને અને મત્સ્ય રસને દ્રિયના વિષયમાં આધીન અનીને પાતાના પ્રાણુાના નાશ કરે છે, તા પછી જે મનુષ્ય પાંચે ઇંદ્રિયાના વિષયમાં આસક્ત અને પ્રમાદી છે, તે મ્રુત્યુને પામે તેમાં આશ્ચર્ય શું ? અર્થાત્ કંઇ જ નહિં. ૧.

વિષ કરતાં પણ વિષયરૂપી વિષ મનુષ્યાેને અધિક હેરાન કરે છે, કારણ કે વિષ ભક્ષણ કરવાથી તાે એક વખત જ મૃત્યુને સ્વાધીન કરે છે પરંતુ વિષયરૂપી વિષનું ભક્ષણ કરવાથી તાે અનંત વખત મૃત્યુને આધીન બનાવે છે. અર્થાત્ વિષયાેને ભોગવવાથી સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે.

ઇત્યાદિ કારણેાથી ઇન્દ્રિયાના વિષયામાં આસક્ત નહી અનતાં સ'સારસસુદ્રના કાંડાને પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાવાળા પુરૂષે ઇંદ્રિયાના જય કરવા એ જ શ્રૈયકારી છે.

ઉપરાક્ત પાંત્રીસ ગુણેાનું શ્રવણ કરી તેની સાથે મનતું પણ અવલંબન અંગીકાર કરવાપૂર્વક યાગ્યાયાગ્યનેા વિચાર કરીને ગુણેાની પ્રાપ્તિ કરવી, એ બુદ્ધિમાન પુરૂષાનું કર્ત°વ્ય છે.

## : સમાધાનકાર : ્પ્ સકલાગમરહસ્યવેદી સૂરિપુર કર પરમકારૂશિક આચાર્ય દેવ **શીમદ્દ વિજયદાનસ્<b>રી ધર**છ મહારાજ



## <mark>ધ ર્મની દિશા</mark> [ખંડ ર જો] [તત્ત્વચર્ચાંઃ શંકા અને સમાધાન]

## પરિચ્છેદ : ૧ લાે : પ્રતિમાસિદ્ધિ

## ॥ मंगलाचरणम् ॥

## नेत्रानन्दकरीभवोदधितरी अेयस्तरोर्मझरी, श्रीमद्धर्ममहानरेन्द्रनगरी व्यापछताधूमरी, इर्षोत्कर्षधुभप्रभावल्रहरी रागद्विषां जिष्चरी, मूर्त्तिः श्रीजिन**पुन्न**वस्य मवतु श्रेयस्करी देहिनां ॥१॥

અર્થાવઃ—નેત્રને આનંદ કરવાવાળી, સંસાર-સમુદ્રને પાર ઉતારવાને નાવ સમાન, કલ્યાણ–વૃક્ષની મંજરી, ધર્મરૂપી મહા-રાજાને વસવા માટે નગરી સમાન અને અનેક પ્રકારની આપ-દાઓરૂપી લતાઓના નાશ કરવાને હિમ સમાન, હર્ષના ઉત્કર્ષના શુભ પ્રભાવ કરવાને શીતળ લહરીઓ જેવી તેમજ રાગ અને દ્વેષરૂપી શત્રુઓને છતવાવાળી, શ્રી જિનેશ્વરદેવની મૂર્ત્તિ આ જગતના છવાતું કલ્યાણુ કરવાવાળી થાઓ.

પ્રશ્નકાર—કયા દેવ માનવા–પૂજવા ચાેગ્ય છે ?

ઉત્તર૦—રાગ, દ્વેષ, માેહ, કામ, અજ્ઞાન, નિદ્રા, લય આદિ દ્રષણેૃા જેના નાશ પામ્યાં છે, તે મહાન આત્માઓ દેવ તરીકે આરાધનાને યાેગ્ય છે.

પ્રબ્—કયા દેવમાં દ્રષણેય નથી અને કયા દેવમાં ઉપરાક્ત તે દ્રષણે છે તેના નિર્ણય કઇ રીતે થાય?

#### પશ્ચિત્રેક ૧ તેન

#### : 121. :

ઉ૦-તે તે દેવાનાં જીવનચરિત્રા, શાસ્ત્રો તેમજ તેઓની મૂર્ત્તિસ્થાપના ઇત્યાદિથી આ બધું જિજ્ઞાસુ તટસ્થ આત્માઓ જાણી શકે છે.

પ્ર૦—હા; જીવનચરિત્રા, શાસ્ત્રો વગેરેથી તેના રચયિતાને જાણી શકાય એ ખરાબર છે; પણ, મૂર્ત્તિ-પ્રતિમા કે સ્થાપના તો જડરૂપ છે તેનાથી ખાધ કઇ રીતે થઇ શકે ?

ઉ૦--- જે દેવની મૂર્ત્તિ સાથે તેના ખાળામાં કે પડખે ઓઓની મૂર્ત્તિઓ છે, તેથી, તેઓ જરૂર કામી હતા; અન્યથા અસિંગ કેમ રાખે ? તથા જે દેવાની મૂર્ત્તિના હાથમાં ગદા, ધનુષ, ત્રિશૂલ, આદિ શસ્ત્રો છે, તેથી જણાય છે કે, તે દેવાના કાેઇ અવશ્ય શત્રુઓ છે, કે જેના લયથી તે શસ્ત્ર રાખે છે. જેને કાેઇના લય નથી, તે કદાપિ શસ્ત્ર ન રાખે. તથા જે દેવની મૂર્ત્તિના હાથમાં જપમાલા છે, તે જપમાલાથી જણાય છે કે, તે દેવને અન્ય કાેઇ પણુ ઉપાસ્ય દેવ છે, કે જેનું તે સ્મરણ કરે છે; અને જપમાલા વિના જાપ કરતાં ભૂલી જાય છે, તેથી જપમાળા ધારણુ કરે છે, આથી તે દેવ અજ્ઞાની સિદ્ધ થાય છે. કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાર્ય મહારાજે કહ્યું છે કે,

## " स्नीसंगकाममाचष्टे, द्वेषश्वायुघसंग्रहः ।

व्यामोहं चाक्षस्त्रादि-रशोचं च कमंडछः ॥ १ ॥ "

અર્થાત્:—સ્ત્રીને સંગ કામવૃત્તિને જણાવે છે. શસ્ત્ર, ગઠા, ધતુષ્યાદિના સંગ્રહ, દ્વેષ–ભાવ સૂચવે છે. જપમાલા વ્યામાહને અને કમંડલુ અશુચિપણાને જણાવે છે; માટે જે દેવાધિદેવ છે, તેમની મૂર્ત્તિમાં આ લક્ષણા કઠાપિ ન હાેય. દેવાધિદેવ પર-માત્માની મૂર્ત્તિ તાે શાંત સુદ્રાવાળી જ હાેય છે.

પ્ર૦---જિનેશ્વર લગવાનની મૂર્ત્તિ તાે કાેઇ પહ્યુ શાસ્ત્રમાં કહેલી નથા. 1.115 1

#### ધર્મની દિશા

ઉ૦—જૈન શાસ્ત્રોમાં તેા ઠામ ઠામ મૂર્ત્તિનું વર્ણન આવે છે. પ્ર૦—કયા કયા જૈન શાસમાં મૂર્ત્તિનું વર્ણન છે તેનાં નામ અતાવવા કૃપા કરશા ?

ઉ૦— જ્ઞાતાસૂત્રમાં દ્રૌપદીએ જિનેશ્વર ભગવ તની પ્રતિમા પૂજ્યાના અધિકાર વિસ્તારથી જણાવ્યા છે. રાયપસેણી સૂત્રમાં સૂર્યાભ દેવના, જીવાભિગમમાં વિજયપાલીઆ દેવના, ઉપાસક-દર્શાગમાં આનંદ કામદેવના, ભગવતિ સૂત્રમાં વિદ્યાચરણ જંઘા-ચારણ સાધુના;-ઇત્યાદિ સૂત્રામાં વિસ્તારથી જિનપ્રતિમાના અધિ-કાર કદ્યો છે. તેમજ ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય મહાપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશાવિજયજી મહારાજશ્રીએ, પાંચ હજાર <sup>8</sup>લાક સંખ્યા-ના પ્રતિમા શતક બ્રંથમાં પ્રતિમાની સિદ્ધિ વિસ્તારથી કરેલી છે.

પ્ર૦—પ્રતિમા સંબંધી કેાઇ પાઠ જણાવવા કુપા કરશા ?

ઉ૦--હા, દેવવંદન ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે,

नामजिणा जिणनामा, ठवणजिणा पुण जिर्णिदपडिमाओ । द्रष्चजिणा जिणजीवा, भाषजिणा समवसरणत्था ॥ १ ॥

અર્થઃ--જિનેશ્વર દેવનું નામ તે નામ જિન, જિનેશ્વર ભગવ'તની પ્રતિમા તે સ્થાપના જિન, તથા જિનેશ્વર ભગવ'તના જે છવ તે દ્રબ્ય જિન, તથા સમવસરણમાં બિરાજમાન તે ભાવ જિન ઠહેવાય.

પ્ર૦---જૈન શાસ્ત્રોમાં પ્રતિમા છે તે ઠીક, પણુ પત્થરની ગાય જેમ દ્રધ આપતી નથી તેમ પ્રતિમાથી પણુ કાંઇ કાર્યની સિદ્ધિ ] થતી નથી.

્ર ઉ૦---જેમ કાેઇ પુરુષ ગાય ગાય મુખથી ઉચ્ચાર કરે તાેપણ તેના કાર્યની સિદ્ધિ થલી નથી, તેમ પરમે<sup>8</sup>વરના નામથી તથા

#### પરિષ્ણેદ ૧ લેા

: 110 :

તેના જાપ કરવાથી પણ કાંઇ સિદ્ધિ નહીં થાય અને જ્યારે કંઇ સિદ્ધિ નહીં થાય તાે પછી પરમાત્માના નામ સ્મરણાદિ પણ ન કરવું જોઇએ.

પ્ર૦—પરમેશ્વરનું નામ લેવાથી તેા અંત:કરણુની શુદ્ધિ થાય છે.

ઉ૦---પરમે<sup>ઠ</sup>વરની સૂત્તિ ક્રેખવાથી પણુ પરમે<sup>ઠ</sup>વરના સ્વ-રૂપને৷ બાેધ થાય છે, અને તેથી અ<sup>\*</sup>ત:કરણની શુદ્ધિ થાય છે.

પ્ર૦—પરમે<sup>૦</sup>વરનાં નામથી જ જયારે આત્મશીદ્ધ થાય છે તેા પછી પ્રતિમા પણ પૂજવાની શું જરૂર છે <sup>9</sup>

ઉ૦--પ્રતિમાનાં દર્શનથી જેવી આત્માની શુદ્ધિ થાય છે, તેવી નામથી થલી નથી. જેમ કેાકશાસ્ત્રોક્ત સ્ત્રીપુરૂષનાં વિષય-સેવનનાં ચારાશી આસના દેખવાથી તત્કાળ વિકાર ઉપજે છે; તેવી જ રીતે નિર્વિકારી શાંત સુદ્રાવાળી અસ્દિત વીતરાગ દેવની મૂર્ત્તિ દેખવાથી જેવા નિર્વિકાર શાંતભાવ આત્મામાં ઉત્પન્ન થાય છે તેવા શાંત ભાવ નામથી થતા નથી. તથા વીત-રાગની મૂર્ત્તિથી આત્મામાં વૈરાગ્ય ભાવ પેદા થાય છે ને રાગીની મૂર્ત્તિથા રાગ પેદા થાય છે, માટે જ રાગવાળી સ્ત્રીની મૂર્ત્તિને ભેવાના દશવેકાલિક સૂત્રમાં નિષેધ કર્યો છે. કહ્યું છે કે,

## चित्तभित्तिं न निज्झाए नारीं वा सुअलंकियं । भास्करंपि दट्टणं दिट्टिं पडिसमाहरे ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ:-** આત્માર્થી બિક્ષુએા ચિત્રામણમાં ચિતરેલી સ્ત્રોને ન દેખે, તથા સારા અલ કારવાળી અથવા અલ કાર રહિત એવી સાક્ષાત સ્ત્રીને પણ પ્ર**દ્યા**ચર્ચ ધારણ કરવાવાળા એવા સાધુઓ ન દેખે, તથા કઠાચિત દેખવામાં આવે તેા સૂર્યને દેખીને દષ્ટિ

#### ધર્મ જો દિશા

I NAC 1

પાછી વાળે તેમ સ્ત્રીને દેખીને દક્ષિને પાછી વાળે, કારણુ સ્ત્રીની મૂર્ત્તિ દેખવાથી અવશ્ય કામવિકાર પેઠા થાય છે.

મહાેપાધ્યાય શ્રી સુરચંદ્ર ગણિવરે 'જૈન તત્ત્વસાર ' માં કહ્યું છે કે,

## "नैवं स्वचित्ते परिर्चितनीयमजीवसेवाकरणात् मवेत् किम्। यद्यादृश्चाकारनिरीक्षणं स्यात्प्रायो मनस्तद् गतधर्मचिति॥१॥

यथाहि संपूर्णश्चभांगपुत्रिका दृष्टा सती तादृशमोद्दहेतुः । कामासनस्थापनतश्व कामकेलीविकारान् कलयंति कामिनः॥२॥ योगासनालोकनतो हि योगिनां योगासनाभ्यासमतिःपरिष्यात्। भूगोलतस्तद्गतवस्तुबुद्धिः स्यास्त्रोकनालेरिह लोकसंस्थितिः ३

कूर्माहिकालानलकोटचकैस्तदाश्रितद्वप्तिरिह स्थितानाम् । शास्त्रीयवर्णन्यसनात्समग्रशास्त्राव्वोधस्तदभीक्षकाणाम् ॥ ४ ॥

## नंदीश्वरद्वीपपटात्तथा च लंकापटात्तद्गतवस्तुर्चिता । षवं निजेन्नप्रतिमापि दृष्टा तत्तदगुणानां स्पृतिकारणं स्यात् ॥५॥

**ભાવાર્થ**:-- ' અજીવ-જડ એવા પ્રતિમાજીને પૂજવાથી શું લાભ <sup>?</sup>-એવી શંકા મનમાં લાવવી જ નહીં, કેંમકે, જેવા આકાર દેખવામાં આવે તેવા આકાર સંખંધી ધર્મનું ચિંતવન મનમાં ઘણું કરીને થાય છે. ૧. જેમ સંપૂર્થ શુભ અંગવાળી સ્ત્રીની પુતળી જોવામાં આવતાં તેવા પ્રકારના યોહના હેતુ થાય છે, કામાસનની સ્થાપનાથી કામક્રીડા સંબંધી વિકારા કામીજનાને જેમ થાય છે. ર. યાગાસનના અવલાકનથી યાગીપુરુષાની યાગભ્યાસમાં ખુદ્ધિ થાય છે, ભૂગાળના નકશાથી તેમાં રહેલી વસ્તુના બાધ થાય છે, લોકનાલિકાના ચિત્રથી લાકમાં રહેલી વસ્તુ સમજી શકાય છે. 3. કૂર્મચક, અહિચક, કાલાનલચક, ( સૂર્થકાલાનચક, ચંદ્ર-

#### ંગરિમ્પ્લેક ૧ લેા

કાલાન ચક્ર, ) અને કાેટ ચક્ર ઇત્યાદિ આકૃતિઓથી અહીં રહ્યા રહ્યા તે તે સ'બ'ધી જ્ઞાન પેદા થાય છે, શાસ્ત્રો સ'બ'ધી અક્ષ-રની સ્થાપનાથી તે અક્ષરો જેનાર પુરુષોને સ'પૂર્ણ શાસ્ત્રના ભાષ થાય છે. ૪. નંદીશ્વરદ્વીપના ચિત્રથી તથા લ'કાના નકશાથી તેમાં રહેલી વસ્તુઓના ભાષ થાય છે, એવી જ રીતે પાતાના ઇટ-દેવની પ્રતિમા પણ તે દેવમાં રહેલા ગુણેાની સ્મૃતિનું કારણ થાય છે. પ.

આ ઉપરના અતાવેલા કારણેાથી પ્રતિમાને માનવી, પૂજવી, એ ચેાગ્ય છે. અને પ્રતિમાને પૂજા કરનારા ધર્મશ્રદ્ધાળુ આત્માએા પાેતાના આત્માનું હિત સાધે છે.

પ્ર૦-કેાઇ સ્ત્રીના પતિનું નામ રામચંદ્ર છે. તેના મરી ગયા પછી તે સ્ત્રી પાતાના પતિની પ્રતિમા (છબી) બનાવી પૂજા-સેવા કરે તાે શું તેથી તેને તેમ કરવાથી તેની કામઇચ્છા પૂર્ણુ થાય ? તેમજ તેને પાતાને તે રીતે પુત્ર મળે ? તે રીતે પરમે-શ્વરની જડ મૂર્તિને પૂજવાથી શું લાભ થાય ?

ઉ૦-પોતાના પતિ રામચંદ્રના મૃત્યુ પછી તેની સ્ત્રી જપમાળા દ્વાચમાં લઇ તેનાં નામના જાપ કરે તો તેથી તે સ્ત્રોને શું કામ ઇચ્છા પૂર્ણુ થાય ! જો નામના કેવળ જપથી તે સ્ત્રોને કાંઇ ન થાય, તા પછી પરમેશ્વરનાં નામની જપમાળા ગણવાથી પણ કંઇ કાર્યની સિદ્ધિ ન થાય-પણ તેમ નથી, છતાં જ્યારે તમે માના છેા કે પરમેશ્વરના નામથી તા કાર્યની સિદ્ધિ થાય છે, તા પછી રામચંદ્રની મૂર્તિનું દ્વાંત પરમેશ્વરની મૂર્તિ સાથે લાસુ કેવી રીતે પડશે ! વળી રામચંદ્રની સ્ત્રીને પણ સમચંદ્રના નામથી જે આનંદ થાય છે તે કરતાં રામચંદ્રની મૂર્તિના જોવાથી આનંદ વધારે જ થાય છે, તેથી નામ કરતાં મૂર્તિમાં વિશેષતા વધારે છે. કેાઇ એક પુરૂષે સિંહ દેખેલ નથી 1.380 :

ધર્મના દિશા

પણુ નામ સાંભળેલ છે. તે પુરૂષને કેાઇ ઠેકાણુ સિંહ દેખવામાં આવે તા આ સિંહ છે એવા બાધ થતા નથી. પણ જે પુરૂષે સિંહના મૂર્તિ દેખી છે તેને સિંહ દેખવામાં આવે તા તરત જ સિંહના બાધ થાય છે. આથી નામ કરતાં સ્થાપના–મૂર્તિ વધુ .ઉપકારક છે.

પ્રબ----પ્રતિમા તાે કારીગર બનાવે છે. જો પ્રતિમા પૂજવા ચાગ્ય છે, તાે તેના કર્તા કારીગરાે પણ પૂજનિક થશે ?

ઉ૦—તા શાસ્ત્રોને પણ લહીયાએા લખે છે, તા શાસ્ત્રોને માનનારાઓએ તેઓને પૂજવા જોઇએ.

પ્ર૦---જૈન દર્શન-સંપ્રદાયમાં જેમ મૂર્તિ માનવાનું કહ્યું છ તેમ વેદાએ પણ કહ્યું છે ખરૂં ?

ઉ૦--હા, તૈત્તિરીયેાપનિષદ્માં કહ્યું છે કે,-

" सद्यालंबनं ब्रह्मणः परस्यापरस्य च प्रतिमेव विष्णोः ॥

ભાવાર્થ —' પરબ્રક્ષ તથા અપરબ્રક્ષનું આલંબન વિષ્ણુની પ્રતિમાની પેઠે ઓંકાર છે. ' ઇત્યાદિ પાઠે৷ અનેક છે.

પ્ર૦—આ કાળમાં કેાઇપણ, <mark>ખુહિમાન પુર</mark>ૂષ પ્રતિમા**ને** માનતા નથી.

ઉ૦—્બુદ્ધિમાન તાે સર્વે માને છે. જીઓ કે, ગુજરાત, સુંઅઇઇલાકા, હિન્દુસ્તાન, અમેરિકા, આદ્રિકા, ચૂરાેપ, આદિના નકશા તથા હાટહવેલી, નદી, પહાડ, આદિના સર્વ નકશા છે તે દેશાદિ વસ્તુની પ્રતિમાજ છે. તથા અકારાદિ અક્ષરાેની આકુતિ છે તે પણ શબ્દનીજ સ્થાપના છે: તથા જપમાળામાં ૧૦૮ મણકા છે, તે પણ જૈનમત પ્રમાણે પંચપરમેષ્ઠીના ગુણની સ્થાપના છે. તથા બીજા મતાેવાળા પણ જે કાેઇ ૧૦૮ અથવા

#### પશ્ચિક ૧ તો

: 1991 :

૨૭ આદિ રાખે છે તે પણ સહેતુક હેાવા સંભવ છે; અન્યથા ૧૦૮ આદિ રાખવાના નિયમ ન થઇ શકે.

પ્ર૦—લૌકિક મૂર્તિ તેા બની શકે છે, પહ્યુ નિરંજન નિરા-કાર પરમેશ્વરની મૂર્તિ કેવી રીતે બની શકે ?

ઉ૦—પ્રથમ એ વિચાર વિચારણીય છે કે, વેદાદિશાસના કથન કરનાર નિરંજન નિરાકાર માનવા કે સાકાર ! કદાચ એમ કહેરો કે 'વેદના કત્તાં કાઇ નથી, વેદ અપોરૂષેય છે. '' એ પ્રમાણે માનવામાં શું દ્વષણુ આવે છે ? તેના ઉત્તરમાં જણાવવાનું કે, વેદ અપોરૂષેય કાઇ રીતે સિદ્ધ થાય નહિ.

કલિકાલસર્વગ્ર શ્રી હેમચંદ્રાયાર્યમહારાજે ' ચાેગશાસ્ત્ર 'માં કહ્યું છે કે;

## अपौरुषेयवचनमसंभवि भवेद्यदि ॥

#### न प्रमाणं भवेद्वाचां शाप्ताधीना प्रमाणता ॥१॥

**ભાવાર્થ** — જેનેા સંભવજ નથી એવું પુરૂષ વિનાનું વચન પ્રમાણુ થતું નથી, કારણુ, વચનની પ્રમાણુતા આપ( સર્વજ્ઞ )ને આધીન છે. ૧. તથા ' સ્યાદ્વાદમંજરી 'માં પણ કહ્યું છે કે.

"ताल्वादिजन्मा नजु वर्णवर्गो, वर्णात्मको वेद इति स्फुटं च । पुंसश्च ताल्वादिरतः कथं स्यादपौरुषेयोऽमिति प्रतीतिः ॥१॥"

ભાવાર્થઃ---વેદ અક્ષર સ્વરૂપ છે એમ પ્રગટ છે, અને અક્ષરના સમૂહ તે તાલુ, કંઠ, દ'ત આદિ સ્થાનાથી પેદા થાય છે, અને તાલુ આદિ સ્થાના પુરૂષને જ હાેય છે તેથી વેદ અપારૂષેય છે એમ પ્રતીત કેવી રીતે થાય 1 માટે વેદ અપારૂષેય સિદ્ધ થાય નહિ.

આથી વેદાદિ શાસ્ત્રના કત્તાં, આ કથનથી દેહધારી જ સિદ્ધ થાય છે. એટલે અક્ષરા નિરાકાર છે; છતાં તેમની આકૃતિ અન-

#### ધર્મની દિશા

: 124 :

વવામાં આવે છે, તેમ નિરંજન નિરાકારની પણ મૂર્ત્તિ બની શર્ક છે, પરંતુ પરમેશ્વરની મૂર્ત્તિ તેા સુખ્યતાથી જે શાસ્ત્રના કથન કરનાર દેહધારી ઇશ્વરા થયા છે, તેમની બનાવવામાં આવે છે.

तेमल वस्तु साक्षात् लयारे विधमान न छाय, त्यारे ते वस्तुने। आध मूर्त्तिथी ल थाय छे, 'कैन तत्त्वसार'मां क्र्ह्यु छे हे, ''यदा तु साक्षात् नद्दि वस्तु दृश्यं,तत्स्थापना संप्रति लोका सिद्धा तथा च पत्यौ परदेशसंस्थे, काचित् सती पश्यति यत्तदर्चाम्।१।"

यदन्यशास्त्रेऽपि निश्चम्यतेऽद, श्रीरामचंद्रे परदेशसंस्थे । तत्पादुकां सोऽपि च रामवत्तदा-स्यपूजयत् श्रीमरतो नरेश्वरः।२।

**ભાવાર્થ:**—જ્યારે વસ્તુ સાક્ષાત્ દશ્ય ન હોય, ત્યારે તેની સ્થાપના કરવામાં આવે છે. જેમ પતિ પરદેશ ગયા હાેય ત્યારે સતી સ્ત્રી પાતાના પતિની પ્રતિમાનું દર્શન કરે છે. તથા રામાયણુમાં સાંભળવામાં આવે છે કે, રામચંદ્રજી વનમાં ગયા ત્યારે ભરત મહારાજા રામચંદ્રજીની પાદુકાની પૂજા કરતા હતા.

સીતાજી પણ મહારાજા રામચંદ્ર છની આંગળીની મુદ્રિકા દેખી, તેનું આલિંગન કરી, સાક્ષાત્ રામચંદ્ર છ મબ્યાની સદશ સુખ માનતા હતા. તેમજ રામચંદ્ર છ પણ સીતાજીના મુકુટ હનુમાનજી લાગ્યા ત્યારે તે દેખી સુખને પ્રાપ્ત થયા. મુદ્રિકા, મુકુટ આદિ આવી અજીવ વસ્તુઓથી આ પ્રમાણે સુખ થાય છે, તા પછી પરમેશ્વરની પ્રતિમાથી સુખ કેમ પ્રાપ્ત ન થાય ? તથા પાંડવ ચરિત્રમાં પણુ દ્રોણાચાર્યની મૂર્ત્તિ સ્થાપન કરી, એકલવ્ય નામના ભીલ્લે ધનુર્વિદ્યા સિદ્ધ કર્યાના અધિકાર છે. તથા ક્ષેત્રમાં ચાડીયા પુરૂષાની આકૃતિ કરવાથી ક્ષેત્રાનું રક્ષણ થાય છે. ઇત્યાદિ કારણાથી પણ પ્રતિમા સિદ્ધ થાય છે તથા આ લાકમાં પણ રાજા, મહારાજાદિની મૂર્તિઓ ખનાવી તેમના સેવકા પ્રજા, ભક્તિ કરે છે એ સર્વ લાકપ્રસિદ્ધ છે.

#### ્યવિચ્છેક ૧ લેક

પ્રબ---તમે જે દર્ષાત કહ્યું કે, ક્ષેત્રમાં પુરૂષને આકાર કરવાથી ક્ષેત્રનું રક્ષણ થાય છે. તેમાં પક્ષી આદિ આવતાં નથી તે સત્ય છે પણ પક્ષી તેા અજ્ઞાની હાવાથી તે પુરૂષ છે કે પુરૂષાકૃતિ માત્ર છે તે સમજતાં નથી પણ આપણે સજ્ઞાન અને સમજંદાર છીએ તેા પ્રતિમા જડ વસ્તુને માનવાની શું જરૂર છે?

ઉ૦—આપણુને પણુ જ્યાંસુ**ધી** પરમાત્માનાં સ્વરૂપનું પરિપૂર્ણુ જ્ઞાન નથી થતું તથા પરમેશ્વરનું ધ્યાન, આલંખન વિના ક<mark>રી</mark> શક્તા નથી ત્યાંસુધી આપણે પણુ અજ્ઞાની હેાવાથી પ્રતિમાની જ**રૂર** માની છે. જ્યારે નિરાલંખન ધ્યાન થઇ શકે ત્યારપછી જરૂર ન**થી.** 

પ્ર૦---નિરાલ અન ધ્યાન કયાં સુધી ન થઇ શકે કે જેથી તેને પ્રતિમાની જરૂર પ**ઢ**?

ઉ૦---જૈન દર્શનમાં ૧૪ ગુણુસ્થાનકાે છે. એટલે, આગળ વધવાના પગથીઆરૂપ ગુણુપ્રાપ્તિનાં સ્થાનક છે. તેમાં પ્રથમ શરૂ-આતના પાંચ ગુણુસ્થાનકાે ગૃહુસ્થાને છે. બાકીનાં નવ સાધુઓનાં છે. તે નવમાં પ્રથમ પ્રમાદ નામનું છઠ્ઠું ગુણુ સ્થાનક કહેવાય જ્યારે સાતમું અપ્રમાદ નામનું પગથીશું પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે નિરાલંબન ધ્યાન થઇ શકે, પણુ તે પહેલાં નદ્ધી. આથી સિદ્ધ થાય છે કે, ગૃહુસ્થાને તાે સદાકાળ પ્રતિમા માનવાની જરૂર છે. સાધુઓને પણુ જ્યાં સુધી પ્રમાદપણું છે ત્યાંસુધી અવશ્ય પ્રતિમા માનવાની જરૂર છે. કારણુ પ્રમાદ છે ત્યાંસુધી નિરાલંબન ધ્યાન થઇ શકતું નથી.

શ્રી રત્નશેખરસૂરિ મહારાજે "**ગુणस्थानकमारोद्द अ**'થમાં કહ્યું છે કે,-

" प्रमाद्यावश्यकत्यागात्, निश्वरूष्यानमाश्रयेत् । योऽसौ नैवागमं जैनं, वेचि मिध्यात्वमोहितः ॥१॥" : 998 :

#### ધર્મની દિશા

**ભાવાર્થ** — જે સાધુ પ્રમાદી હેાવા છતાં અવશ્ય કરણીય અણુતા આવશ્ચક-પ્રતિક્રમણ, પડિલેહણ, ગુરૂવ દન, આદિ ક્રિયા-એાના ત્યાગ કરી નિરાલ અન ધ્યાનને અંગીકાર કરે છે, તે સાધુ વિપરીત જ્ઞાનથી મૂઢ થયા થકા શ્રી સર્વજ્ઞ ભગવાનનાં શાસ્ત્રોનાં પરમાર્થને જાણુતાે નથી.

પ્ર૦--નિરાલંબન ધ્યાન આજકાલ થઇ શકે કે કેમ ?

ઉ૦—આજકાલ નિરાલંબન ધ્યાન ન થઇ શકે. તેથી માેટા માેટા મહાત્માઓએ પણ નિરાલંબન ધ્યાનના મનારથ જ કરેલા છે. કલિકાલસર્વજ્ઞ આચાર્યભગવાન શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય મહારાજે "ચાગશાસ્ત્રમાં " કહ્યું છે કે,

## " वने पद्मासनासीनो, क्रोडस्थितमृगार्भकम् । कदा घास्यन्ति वक्त्रेमाँ, जरन्तो मृगयूथपाः ॥१॥ शत्रौ मित्रे तृणे स्नैणे, स्वर्णेऽइमनि मणौ मृदि । मोक्षे भवे मविष्यामि, निर्विशेषमतिः कदा ॥२॥ "

**ભાવાર્થ:**—વનને વિષે પદ્માસન કરી બેઠેલા, તથા જેના ખોળામાં હરિણનાં ળચ્ચાંએા રહેલાં છે, એવા મને ઘરડા એવા મુગના સ્વામીઓ આવીને મુખથી કયારે સુંઘશે ? શત્રુમાં અને મિત્રમાં, તૃણુમાં અને સ્ત્રીનાં સમૂહમાં, સુવર્ણુમાં અને પત્થરમાં, મશિમાં અને માટીમાં, માક્ષમાં અને સ<sup>-</sup>સારમાં, તુલ્ય બુદ્ધિ-વાળા કયારે થઇશ ?

આ રીતે, નિરાલંબન ધ્યાનના મનેારથ કર્યા છે, પણુ તે ધ્યાનની પ્રાપ્તિ અપ્રમત્ત નામના હમા ગુણુસ્થાનકે આવનાર આત્માને થાય છે. આથી આલંખનરૂપ જિનપ્રતિમા, જિનમંદિર, આગમશાસ્ત્રો વગેરે શુભ સ્થાના કલ્યાણુના અથી આત્માએા માટે આરાધનીય છે.

# પરિચ્છેદ ર **જો** : જગતના કર્તા કાઈ નથી

जगत्सम्मवस्थेमविष्वंसरूपै–रलीकेन्द्रजालैर्न यो जीवलोकं । महामोहकूपे निचिक्षेप नाथ, स एक परात्मा गतिर्मे जिनेन्द्रः॥१

**ભાવાર્થ** :—જગતને ઉત્પન્ન કરવું, તેની રક્ષા કરવી, અને તેના નાશ કરવા, એવી જાૂઠી ઇન્દ્રજાલદ્વારા જેણે આ જીવ-લાકને મહામાહરૂપ કૃપમાં નાંખેલાે નથી; તેવા એક વીતરાંગ પરમાત્મા શ્રી જિનેશ્વરદેવ મારા શરણ હાે!

પ્રશ્નકાર—જગતનાે કત્તાં કાેેેે કાેે છે ?

ઉત્તર-જગત અનાદિ છે. તેના કર્ત્તા કાઇ નથી.

પ્રબ---કર્ત્તા વિના કાેઇ વસ્તુ અને નહીં. કહ્યું છે કે,

## " जगतां यदि नो कत्ती, कुलालेन विना घटः ।

चित्रकारं विना चित्रं, स्वत एव भवेत्तदा ॥ १ ॥ "

અર્થાત્:—જગતના કર્ત્તા જો કેાઇ ન હાેય તા કુંભારના વિના ઘડા, તથા ચિતારા વિના ચિત્ર પણુ સ્વયં થાય; પણુ તેમ થતું નથી, માટે કર્ત્તા હાેવાના સંભવ છે.

ઉ૦—જગતનાે કાેઇ કર્તામાનીયે તાે બહુ જ <mark>દ્રષણેા આવે</mark> છે, તે દ્રષણેા અનુક્રમેથી આગળ કહીશું. પ્રથમ તમે જ કહેા્ કે જગતના કર્ત્તા કાેને માનાે છેા **કે કારણ** કે,

## " वैष्णवं केचिदिच्छन्ति, केचित्कालकृतं जगत् । ईश्वरप्रेरितं केचित् , केचित् व्रक्ष विनिर्मितम् ॥ १ ॥ "

199 :

ધર્મના દિશા

**ભાવાર્થ**:—જગતને કાંઇ વિષ્ણુતું કરેલું કહે છે, કાંઇ કાલ-કુત કહે છે, કાંઇ ઇશ્વરની પ્રેરણાથી થએલ માને છે, અને કાંઇ વાંચાનું અનાવેલ કહે છે; ઇત્યાદિ નાના પ્રકારના મતાવક્ષ-બિએાએ જગતના—સૃષ્ટિના સર્જક તરીકે જીદા જીદા દેવાને પાતાની મતિકલ્પનાથી સ્વીકાર્યા છે, આમાંથી તમે કાંને જગતના કર્ત્તા માના છે!

્ મ૦---જગલના રચનાર વિષ્ણુ લગવાન જ છે. અને તેક્ષી જ વિષ્ણુ વિના બીજાની ઉપાસનાનાે શાસ્ત્રોમાં નિષેધ કર્યો છે. કહ્યું છે કે,

## " वासुदेवं परित्यज्य, य उपास्तेऽन्यदैवतम् । त्वषितो जान्हवीतीरे, कृपं खनति दुर्मतिः ॥ १ ॥ "

**ભાવાર્થ**:—જે પુરુષ વિષ્ણુ ભગવાનને છેાડીને, અન્ય દેવની સેવા કરે છે; તે દુર્મતિ પુરુષ તૃષાતુર થયેલેા ગંગાનદીના કાંઠા ઉપર કૂવાને ખાેદે છે. ૧.

ઉ૦---તમારું કહેલું સત્ય નથી કારણ કે, મહાદેવ--શિવને માનનારા શૈવા આથી જીદું કહે છે, તેઓ જણાવે છે કે,

## " महादेवं परित्यज्ञ्य, य उपास्तेऽन्यदैवतम् । स मुढो विषमश्नाति, सुधां त्यक्त्वा क्षुधातरः ॥१॥ "

**ભાવાર્થ**:—જે પુરુષ મહાદેવને ત્યજીને બીજા દેવની સેવા કરે છે, તે મૂર્ખ પુરુષ ભૂખ્યા થયા થકા અમૃતને ત્યાગીને વિષતું ભક્ષણુ કરે છે. ૧.

માટે આ રીતે પરમાત્માને સ્ટષ્ટિના સર્જંક માનનારાએામાં પણુ પરસ્પર વિચાસ્લોદ છે, તાે કથા ઇશ્વરને જગતના કર્ત્તા માનવા ?

#### પરિચ્છેદ ર જો

: 1799 :

પ્ર૦—વિષ્ણુ લગવાનને જ જગતના સર્જક માનવા, કારણ કે તેએા સેવકાેના ઉદ્ધારને માટે વાર વાર જન્મ લે છે. " શ્રી લગવાગીતામાં " કહ્યું છે કે,

" यदा यदा हि धर्मस्य, ग्लानिर्भवति भारत ! । अभ्युत्थानमधर्मस्य, तदात्मानं सुजाम्यह ॥ १ ॥ परित्राणाय साध्नां, विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय, संभवामि युगे युगे ॥ २ ॥ "

**ભાવાર્થ**:—હે અર્જુન ! જયારે જયારે ધર્મની હાનિ શાય છે, અને અધર્મની ઉત્પત્તિ થાય છે, ત્યારે ત્યારે હું આત્માને સરજા છું, (અવતાર ધારણુ કરું છું.) (શા કારણુથી અવતાર ધારણુ કરે છે તે કહે છે;) સાધુઓનાં રક્ષણુ માટે, પાપીઓના નાશ માટે, અને ધર્મ સ્થાપના માટે, હું ગ્રુગ-ગ્રુગમાં અવતાર લઉં છું. ૧-ર.

આ પાઠથી વિષ્ણુ ભગવાનજ જગતકર્તા સિદ્ધ થાય છે.

ઉ૦—તમારા આ કથનથી વિષ્ણુ ચુગચુગમાં અવતાર ધારણુ કરે છે, એ હકીકત છે. પણ જગતના સર્જક તરીકે તેઓ સિદ્ધ થતા નથી. વલી જેઓ અવતાર લે છે તેઓ કર્માધીન છે, કારણુ કર્મ કે કષાય વિના જન્મ સંભવી શકે નહિ, અને જે કર્માધીન છે તે પરમાત્મા હાઇ શકે નહિ.

પ્ર૦—ના, અમે સ્ટાર્ટના કત્તાં પ્રદ્યાજીને સ્વીકારીએ છીએ; કારણ કે " હારિતસ્મૃતિ " બ્રાંચમાં કહ્યું છે કે,-

## " पुरा देवो जगत्सुष्टा, परमात्मा जलोपरि । सुष्वाप मोगिपर्यङ्के, अयने तु श्रिया सह ॥ १ ॥

: 126 :

ધર્મના દિશા

## तस्य सुप्तस्य नामौ तु, महत्पद्यमभूत् किल । पद्यमध्येऽभवत् ब्रह्मा, वेदवेदाङ्गभूषणः ॥ २ ॥ स चोक्तो देवदेवेन जगत् सुज पुनः पुनः । सोऽपि सुद्वा जगत्सर्वं, स देवासुरमानुषम् ॥ ३ ॥

**ભાવાર્થ** — પહેલાં પ્રલયકાળમાં જગતની ઉત્પત્તિના કત્તાં વિષ્ણુ લગવાન જળ ઉપર શેષનાગના ખાેળારૂપ શયનને વિષે, લક્ષ્મીની સાથે સૂતા હતા, તે સૂતેલા દેવની નાલિને વિષે એક કમલ પેદા થયું, તે કમળની અંદર વેદ, વેદાંગે કરીને બૂષિત પ્રદ્યાજી પેદા થયા. તે પ્રદ્યાજીને કેવાના દેવ પરમ પ્રદ્યો કહ્યું કે, 'જગત રચા' આથી પ્રદ્યાજીએ પણુ દેવ, અસુર, મનુષ્ય, સહિત જગતને રચ્યું. ૧-૨-૩

પ્ર૦—ઇ<sup>શ્</sup>વર પાેતાની શક્તિથી જ જગત રચે છે, માટે ઇ<sup>શ્</sup>વ-રની શ્વક્તિ જ ઉપાદાન કારણ માનીએ તાે શું દ્વષણ ?

ઉ૦—આ પક્ષ સ્વીકારવામાં અનેક પ્રશ્નો તેની સ્હામે થઇ શકે છે; જેવાં કે, ઇશ્વરની શક્તિ ઇશ્વરથી ભિન્ન છે કે અભિન્ન છે ! ભિન્ન છે તાં તે જડ છે કે ચેતન ! જો જડ છે તાં તે નિત્ય

#### પશ્ચિત્રેકર જો

#### : 176 :

છે કે અનિત્ય ? જો કહેશા કે બિન્ન છે, ને તે જડ છે, તથા તે નિત્ય છે તેા પછી તમારું કહેવું કેવલ ઇ<sup>્</sup>વર જ જગત<u>નું</u> કારણ છે; એ સત્ય કેમ ખનશે? જો કહેશા કે ભિન્ન છે. જડ છે, પણ અનિત્ય છે. તેા પછી તે અનિત્ય શક્તિ શાથી ઉત્પન્ન થઇ ? ને કેંાઇ બીજી શક્તિથી ઉત્પન્ન થઇ તાે તે પણ લિવ્ન કે અલિવ્ન ? જેને લિવ્ન કહેા તાે તે જંડ કે ચેતન ?ંજો જડકહા તો તે નિત્ય કે અનિત્ય ? નિત્ય કહા તા પૂવે<sup>0</sup> જણાવેલ દૂષણુ આવે, અને જો અનિત્ય કહા તા તેની ઉત્પત્તિ શાથી થઇ ? ઇત્યાદિક અનવસ્થા દ્વષણા આવે. અને જો ચેતન કહા તા પૂર્વનાં જ દ્વપણ આવે. તથા જે અભિન્ન કહેા તેા ઇશ્વર જ સિંહ થયા, અને ઈ<sup>શ્</sup>વર જ જ્યારે પાતે ઉપાદાન કારણ થયા તાે સર્વ વસ્તુરૂપ ઇશ્વર થયા, જ્યારે ઇ<sup>શ્</sup>વર જ સર્વ વસ્તુરૂપ અને એટલે સ્વર્ગ, નરક, જ્ઞાની, અજ્ઞાની વગેરે સ્વરૂપ તે (જગતકર્તા) ઇ<sup>શ્</sup>વરનું જ અનશે, અને આ પ્રકારે ઇશ્વર સર્વરૂપ અને છે તેા પછી વેદ, પુરાણ, કુરાનાદિ શાસ્ત્રો⊦ કાને માટે તે ઇ<sup>શ્</sup>વરે બનાવ્યાં ? તે સંવ<sup>ર</sup>ના વિચાર કરીએ તા શંઆ બધું ઘટે છે ? કદાપિ નહિ.

પ્ર૦-સર્વ શક્તિમાનુ હાેવાથી ઇ<sup>શ્</sup>વરે ઉપાદાન કારણ વિના જ આ જગત રચ્યું ?

ઉ૦—કારણ વિના ઠાેઇ કાર્ય થાય નહિ. માટે ઉપાદાન કારણ વિના જગત રચ્યું એ તમારું કહેવું કેાઇ બુદ્ધિમાન પુરુષો તાે નહિ માને; વળી શક્તિમાન માનવામાં ચક્રક દ્રષણ આવે છે.

પ્રo-ચક્રક દ્રષણ કાેને કહા છા ? અને તે કેવી રીતે આવે ? ઉ૦-પ્રથમ કેવળ ઉપાદાનાદિ કારણ વિના ઇ<sup>8</sup>વર હતા. એ Ŀ

: 930 :

#### ધર્મની દિશા

સિદ્ધ થાય તા સર્વશાક્તિમાન સિદ્ધ થાય, જ્યારે સર્વશાક્તિમાન સિદ્ધ થાય, ત્યારે જગતના કત્તાં સિદ્ધ થાય, જ્યારે જગતના કત્તાં સિદ્ધ થાય, ત્યારે ઉપાદાનાદિ કારણુ રહિત કેવલ ઇ<sup>8</sup>વર હતા એમ સિદ્ધ થાય. આનું નામ ચક્રક દ્રષણુ છે. ઉપાદાનાદિ કારણુ રહિત કેવલ ઇ<sup>8</sup>વર તા સિદ્ધ થતા નથી. વલી જ્યારે ઇ<sup>8</sup>વરે જગતના જીવાને ર<sup>સ્</sup>યા ત્યારે, ૧ કેવલ નિર્મલ ર<sup>સ્</sup>યા કે ૨ પુન્યવાળા. ૩ પાપવાલા ૪ કે અર્ધપુન્ય, અર્ધ પાપવાલા પ કે ઘણું પુણ્ય અને શાહા પાપવાળા. ૬ કે ઘણું પાપ અને થાઢા પુન્યવાળા. ઇત્યાદિ છ લેદમાંથી કેવા પ્રકારના જીવાને ઇ<sup>8</sup>વરે ર<sup>સ્</sup>યા ?

મ—પુન્ય, પાપ રહિત કેવલ નિર્મલ રચ્યાનાે પ્રથમપક્ષ માનીએ તાે શું દ્રષણુ આવે ?

<sup>ઉ૦</sup>— જો પ્રથમ પક્ષ કહેા તા સર્વ છવા નિર્મલ જ હાેવા જોઇએ, અને જ્યારે સર્વ છવા નિર્મલ છે, તાે ઊચ, નીચ, સુખી, દુઃખી, કેમ જોવામાં આવે છે ? તથા શાસ્ત્રો પણ કાેના માટે રચેલ છે ? તથા પુન્ય, પાપ નથી તાે સ્વર્ગાદિક ગતિમાં નિહેંતુક કેમ થઇ શકે ?

શ્રી ષડ્દર્શ નવેદિસ્રરિપુર દર હરિભદ્રસ્રુરિમહારાજે " શાસ્ત્ર-વાર્ત્તાસમુચ્ચયમાં " કહ્યુ છે કે—

## " नरकादिफले कांश्वित् , कांश्वित् स्वर्गादिसाधने । कर्माणि प्रेरत्याग्च स जन्तून केन हेतना ? ॥ ? ॥ "

**ભાવાર્થ — છ**વ નિર્મલ છે, અને કેાઇ કર્મ નથી, તેા પછી ઇશ્વર કેટલાક જીવાને નરકાદિ ગતિના ફળને આપનાર, એવા અકાર્યમાં, તથા કેટલાક જીવાને સ્વર્ગાદિકના સાધન એવા

#### પરિચ્છેક ર જો

: 989 :

શુભ કાર્યમાં કયા હેતુથી પ્રેરણા કરે છે? માટે નિર્મલ જીવેા ઇશ્વરે રચ્યા છે, આ પક્ષ સિદ્ધ થતો નથી.

પ્ર૦—બીજો પક્ષ કેવળ પુન્યવાલા જીવેાને ઇશ્વરે રચ્યા એમ માનોએ તાે?

ઉ૦---તેવા પણુ સર્વ જીવેા દેખાતા નથી. ઘણુા દુ:ખી પણુ દેખાય છે, તથા પુન્ય કર્યા વિના જીવેાને પુન્યની પ્રાપ્તિ કયાંથી થઇ **?** 

પ્ર૦—ત્રીજો પક્ષ પાપવાળા જીવાેને ઇક્ષરે રચ્યા-આમ માનીએ તાે ?

ઉ૦—સર્વજીવેા આ સંસારમાં કેવળ પાપવાળા જ ઢેખાતા નથી. ઘણા સુખી, રાજા, મંત્રી, ધનવંત, આદિ પણુ દેખીએ છીએ. તથા પાપ કર્યા વિના પાપવાળા જ કેમ રચ્યા ?

પ્ર૦—અર્ધપુન્ય, અને અર્ધપાપવાળાને৷ ચાેથા પક્ષ માનીએ તાે ໃ

ઉ૦—સર્વ જીવેા તેવા પણ નથી. કેટલાકને ઘણું સુખ અને કેટલાકને ઘણું દુ:ખ દેખાચ છે.

પ્ર૦—પાંચમાે પક્ષ ઘણું પુન્ચ, અને થાેડા પાપવાળા, અથવા છઠ્ઠો પક્ષ ઘણું પાપ અને થાેડા પુન્યવાળા જીવાને પરમાત્માએ રચ્ચા આમ માનીએ તાે?

ઢ૦---ઘણું પુન્ય, અને થાેડું પાપ, અથવા ઘણું પાપ, અને થાેડું પુન્ય, એવા જીવેા પણ સર્વે જોવામાં આવતા નથી; માટે જગતના કત્તા તરીકે કાેઇ સિદ્ધ થતું નથી.

#### लोकतत्त्वनिर्णयमां ४ खुं छे डे-

: 982 :

#### ધર્મની દિશા

## " अम्युपगम्येदानीं-जगतः सुष्टिं वदामहे नास्ति । पुरुषार्थैः कृतकृत्यो, न करोत्याप्तो जगत्कछषम् ॥१॥ "

**અર્થાત—**જગતની રચના કાેઇએ કરી નથી. કારણ કે પરમાત્મા પાેતે પુરૂષાર્થીથી કુતકુલ્ય છે. તેઓને જગતની રચના કરવાનું કાેઇ કારણ નથી. આથી તેઓ જગતને શામાટે સરજે ? પ્ર૦—ઇલ્ધરે તા છવા નિર્મલ જ રચ્યા હતા, પણ છવા પાેતાની ઇચ્છાથી વિચિત્ર કર્મો કરે, તેમાં ઇલ્ડર શું કરે ?

ઉ૦—ઇશ્વર નિર્દોષ એવા છવેાને રચે એ સંભવ નથી, એમ ઉપર જણાવેલું છે, અને છવેા ∝યારે પેાતાની ખુશીથી જ કમ° કરે છે તેા, ઇશ્વર એવા આત્માઓને રચે છે એમ શા માટે માની શકાય.

શ્રી હરિલદ્રસ્રરિ મહારાજે "શાસ્ત્રવાત્તાંસસુચ્ચય"માં કહ્યું છે કે,

## " स्वयमेव प्रवर्त्तन्ते, सत्त्वाश्चेचित्रकर्मणि । निरर्थकमिहेश्वस्य, कर्चूत्वं गीयते कथम् ? ॥ १ ॥"

**ભાવાર્થ** — જીવે સ્વયમેવ નાના પ્રકારના કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે તે દરેક કાર્થની ફળપ્રાપ્તિ જીવેાને આપમેળે થશે અને તેમ થાય તા પછી જેના કર્ત્તુત્ત્વથી કાંઇપણ ફલ નથી, તેવા ઇશ્વરને કર્તા માનવાથી શા ફાયઢા છે? વલી તે નિર્મલ જીવેામાં સારું અથવા ખોટું કાર્ય કરવાની શક્તિ ક્યાંથી આવી ?

પ —સર્વ શક્તિએા તાે ઇશ્વરે જ રચી છે, પણ ઇશ્વર કાેઇને ખાેટા કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરાવતા નથી. જેમ કાેઇ માણુસે પાતાના પુત્રને રમવાને માટે રમકડું આપ્યું, જેથી તે આળકે પાતાની આંખ ફાેડી નાખી તાે, તેમાં તેના પિતાનું શું દ્રષણુ ? તેવી જ

#### પશ્ચ્છિકર જો

: 988 :

રીતે ઇશ્વરે હાથ, પગ, આદિ શક્તિએા જીવેાને કેવલ ધર્મ કરવાને માટે જ આપી છે. પછી જીવેા ખાેટું કામ કરે તાે તેમાં ઇશ્વરનાે શાે કાષ ?

ઉ૦—બાલકનું દર્ષાત અરાબર નથી. આલકને તેના પિતાએ જે રમકડું આપ્યું, તેને માટે તેના પિતાને જ્ઞાન ન હતું કે આળક રમકડાથી આંખ ફાેડી નાંખશે ? પણ ઇલ્વર તા સર્વજ્ઞ છે, છતાં ખાટું કાર્ય કરવાની શક્તિ કેમ આપી ? શું ઇલ્વર જીવાના શવુ છે ? કે તે આજ્ઞાની છે ? જો જ્ઞાની છે તા જાણીનેજ ઇલ્વરે જીવાનું શું સારું કર્યું ? તથા જગત રચ્યું ન હતું ત્યારે ઇલ્વરને શું દુ.ખ હતું ? તે રચ્યાથી શું સુખ પેદા થયું ?

પ્રગ્રે—ઇશ્વર તેા સદા સુખીજ છે; પણુ પાતાનું ઐશ્વર્ય પ્રગટ કરવાને જગત રચે છે.

ઉ૦---તેા પછી જ્યારે જગત રચ્યું ત્યારે ઐક્ષર્ચ પ્રગટ થયું, અને જ્યારે જગત રચ્યું ન હતું ત્યારે ઐક્ષર્ચ પ્રગટ ન હતું ? અને જ્યારે ઐક્ષ્ય પ્રગટ ન હતું ત્યારે તેા ઇક્ષર ઉદાસ અને પ્રગટ કરવાનીજ ચિંતામાં હશે કે કેમ ?

પ્ર૦—ઇશ્વરે જગત રચ્યું છે તે છવેાને ધર્મ કરવાને સુખ આપવાની ઇચ્છાથી રચ્યું છે.

ુ ઉ૦— ધર્મ કરાવી સુખ આપવું એ તેા પરાપકાર છે પણ જે જીવેા પાપ કરી નરકમાં ગયા તેના ઉપર શાે ઉપકાર થયેા ? તેને દુઃખી કરવાથી પરાપકાર ગણાય કે ?

પ્ર૦---જીવાને આધીન કાંઇ નથી. ઇશ્વર જેમ કરાવે તેમ કરવું પડે. દક્ષાંત તરીકે, બાજીગર પુતળીને જેમ નચાવે તેમ નાચે છે.

લ્બ-જે જીવાને આધીન કાંઇ નથી, તેા તેમને સારા,

#### : 238 :

#### ધર્મની દિશા

ખોટાનું ફળ પણ ન જ થવું જોઇએ. જેમકે, કાેઇ રાજાની આજ્ઞાથી નાંકર કાંઇ કામ કરે તો પછી તે રાજા નાંકરના શું દંડ કરે ? કદાપિ ન કરે. તેમ જીવને જ્યારે ઇશ્વરજ કાર્ય કરાવે છે ત્યારે તો સ્વર્ગ નરકાદિક ન હાેવાં જોઇએ, તથા રાજા, ર'ક, ઇત્યાદિક પણ ન હાેય, તથા જ્યારે ઇશ્વરે જ કરાવ્યું તા પછી દંડ કેવી રીતે આપે ? છતાં દંડ આપે તા શું ન્યાય ગણાય ? તથા શાસ્ત્ર, અને ઉપદેશકાે કોને માટે જોઇએ ?

પ્ર૦—બાજીગર જેમ બાજી રચી ક્રીડા કરે છે, તેમ ઇશ્વર પણ જગત રચી ક્રોડા કરે છે?

ઉ૦—ઇશ્વર બાજીગરની માફક ક્રીડાને માટે જ જગત રચે તાે તે ચાેગ્ય ન ગણાય, ક્રીડા કરવી તે તાે બાળકનું કામ છે. શ્રી હેમચંદ્રસ્ટ્રસ્થિજી મહારાજ 'વીતરાગ સ્તોત્ર'માં કહે છે કે,

## " क्रीडया चेत्प्रवर्त्तेत, रागवान् स्यात् कुमाखत् । कृपया च सृजेत् तर्हि, सुख्येव सकलं सृजेत् ॥१॥ "

**ભાવાથ**ે—ે ઇશ્વર ક્રીડા માટે જગતની રચના કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરે તેા, બાળકની માફક રાગવાલેા ગણાય, અને જે કુપાથી રચે તેા, સંપૂર્ણ પ્જગતને સુખીજ રચે.

પ્ર૦—જીવા પાેતાની ઇચ્છા મુજબ કરે છે. ઇશ્વર જીવાેને કરેલા પુન્ય, પાપને અનુસારે ફળ આપે છે.

ઉ૦—આ તમારા કચનથી તાે દરેક અવસ્થા ઇશ્વરે પૂર્વના કર્મને આધારે કરી સિદ્ધ થાય. કારણ. અવસ્થા વગરનાે છવ હાેય નહિ. અને જીવાને તે તે અવસ્થા પાતાના પૂર્વકાલીન કર્મને અનુરૂપ પ્રાપ્ત થઇ, તાે ઇશ્વરને જગતકર્તા શા સારૂ માનવા ? કહ્યું છે કે,

#### પરિચ્છેકર જો

: 484 1

## " कमापेक्षः सृजेत्तर्हि, न स्वतन्त्रोऽस्मदादिवत् । कर्मजन्ये च बैलित्र्ये, किमनेन क्रिसण्डिना ॥ १ ॥ "

**ભાવાર્થ** —કર્મની અપેક્ષાએ ઇશ્વર જગત રચે છે તા, ઇ<sup>શ્</sup>વર અમારા જેવાજ થયા, પણુ સ્વતંત્ર ન થયા, તથા જગતની વિચિત્રતા કર્મથી થાય છે, તાે પછી નપુંસક સમાન (કાંઇ કર-વાનાે સમર્થ નહિ એવા) ઇ<sup>શ્</sup>વરથી શું પ્રયાેજન છે?

આથી જગતના કર્તા કે સ્રષ્ટિના સર્જક ઇ<sup>શ્</sup>વર, પરમાત્મા <mark>યા પ્રક્ષા</mark> કોઇ પણ સંબવી શકતું નથી, પણ જગત (સંસાર) સ્વભાવથી અનાદિઅનંત છે.



## પરિચ્છેદ ૩ નો



જગત્કર્ત્તુત્ત્વવાદની ચર્ચા

#### मङ्गलाचरण

## न अद्वयैव त्वयि पक्षपातो न द्वेषमात्रादरुचिः परेषु। यथावदाप्तस्वपरीक्षया तु त्वामेव वीर! प्रभ्रमाश्रितास्मः

**ભાવાથ<sup>૬</sup>—હે** વીર ભગવન્ ! કેવળ શ્રદ્ધાથી જ અમને તારા વિષે પક્ષપાત નથી, તેમજ દેષમાત્રથી ઇતરદેવા વિષે અરૂચિ નથી. કેવળ યથાથ<sup>૬</sup> વાદિપણાની પરીક્ષાથીજ ત્હારા શાસનને અમે સ્વીકાર્યુ<sup>૬</sup> છે.

જિજ્ઞાસુ૦—પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, પરમાણ, આકાશ, આદિ સામગ્રી સહિત ઇશ્વર જગતની રચના કરે છે. આ રીતે માનીએ તાે શું દ્રષણુ આવે ?

ગુરુદેવ-તમે કચા પ્રમાણુથી અને કેવી રીતે સિદ્ધ કરા છેા ?

જિ૦—અનુમાન પ્રમાણુથી. તે અનુમાન આ સુજબ-પૃથ્વી, પર્વત, વૃક્ષાદિક કાર્ય હેાવાથી તેના કાઇક કર્તા છે. જે કર્ત્તા છે તે જ ઇશ્વર. દષ્ટાંત જેમ ઘટ કાર્ય છે તાે તેના કર્ત્તા કુંભાર છે, .તાે આ પૃથ્વી આદિ કાર્ય છે. તેના કર્ત્તા અવશ્ય કાેર્ક હાેવા જોઇએ.

ગુ૦—આ તમારું કહેવું અચેાગ્ય છે. હવે તમે પ્રથમ કહેા કે જગતના કર્ત્તા ઇશ્વર શરીર સહિત છે કે શરીર રહિત છે ? પશ્મિષ્ઠેદ ક જો

1 939 1

જિ૦-ઇશ્વર શરીરવાળા છે. આ પ્રથમ પક્ષ માનીએ તા શું દ્વપણ આવે ?

ગુ∘—શરીર સહિત છે તેા તે અમારા જેવું દશ્ય શરીર છે કે ત્યાંતરદેવની પેઠે અદશ્ય છે?

જિ૦--- અમારા જેવા દેખાય તેવા શરીરવાળા ઇ<sup>૦</sup>વર જગ-તની રચના કરે છે.

ગુબ--આ તમારું કહેવું ચાેગ્ય નથી. પ્રત્યક્ષ વિરાધ આવે છે. અત્યારે પણુ, તૃણુ, વૃક્ષ, ઇંદ્રધનુષ્ય આદિ કાર્યો શરીરવાલાએ અનાવ્યા વિના પણ જોવામાં આવે છે.

જિ૦–ઇ<sup>શ્</sup>વર શરીરવાલા છે પણ તેમનું શરીર તેમના માહાત્મ્યવિશેષથી અથવા અમારા ભાગ્ય ન હાેવાથી દેખાતું નથી.

ગુ૦--આ તમારા કહેવામાં કાેઇ પ્રમાણ નથી. તથા ઇતરેતર આશ્રયદ્વષણ પણ આવે છે. તથા સંશય પણ કદાપિ દ્વર નહિ થાય કે <sup>દ્રા</sup>લ્વર છે કે નથી **?** 

જિ૦—ઇતરેતર આશ્રય દ્રષણ આપ કાેને કહેા છેા ?

ગ૦-પ્રથમ માહાત્મ્ય સિદ્ધ થાય તેા અદંશ્ય શરીર સિદ્ધ થાય; જયારે અદશ્ય શરીર સિદ્ધ થાય તાે માહાત્મ્ય વિશેષ સિદ્ધ થાય.

જિ --- શરીરરહિત ઈ<sup>8</sup>વર જગતની રચના કરે છે.

ગુબ્—આ તમારું કહેવું દષ્ટાંતથી વિરાેધી છે, કારણ કે. ઘટ આદિક કાર્યના કત્તી તા કુંભારાદિક શરીરવાલા જોવામાં આવે છે. તમે તાે જગતનાે કર્ત્તા શરીર રહિત કહાે છા, તે હષ્ટાંતની સાથે કેમ મલશે ! તેના વિચાર કરવા જેવા છે. કહ્યું છે કે,

: 1862 :

# ધર્મના દિશા

" अदेहस्य जगरसगें प्रदुत्तिरपि नोचिता । न च प्रयोजनं किंचित्, स्वातंत्र्याग्न पराञ्च या ॥ १ ॥" ભાવાથ°—શરીરસહિત ઇ<sup>દ્વ</sup>વરને જગત રચવાની પ્રવૃત્તિ પછુ ઉચિત નથી. તેમ કૃતકૃત્ય હાેવાથી કાંઇ પ્રયોજન પણ નથી. પ્રયોજન વિના મૂર્ખ પણ પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. તદુપરાંત જે જગતના કર્ત્તા છે તે રાગાદિએ કરીને રહિત છે કે સરાગી છે ?

જિ૦—ઇ<sup>૦</sup>વર રાગાદિરહિત છે.

ગુરુ—રાગાદિરહિત છે તે। તેમને જીવાદિ અનાવવાનું શું પ્રયાેજન છે ? જો એમ માનવામાં આવે કે, જો જીવની ઉત્પત્તિ માત્ર પ્રયાેજન છે તેા તે ચાેગ્ય નથી.

શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે 'ધર્મસંગ્રહણી 'માં કહ્યું છે કે,

" तेसिं उप्पत्ति एगो, तस्तत्थोत्ति से वश्रो न जुत्ता। क्वंमकारादीए जओ, न घडादुप्पत्ति तस्तत्थो ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ**— છવાની ઉત્પત્તિ જ એક ઇ<sup>શ્</sup>વરનું પ્રયોજન છે તાે તે ચુક્ત નથી. કુંભારાદિકાેને પણ ઘટ આદિની ઉત્પત્તિ માત્ર પ્રયોજન નથી કિંતુ દ્રવ્યાદિ પ્રયોજન છે, તેમ ઇ<sup>શ્</sup>વરને જગત રચવાનું શું પ્રયોજન છે ?

જિ ---- ઇશ્વરના તે પ્રકારના સ્વભાવ છે.

ગુ૦ -- આ કહેવું ચાેગ્ય નથી.

" धर्मसंग्रहणी "માં કહ્યું છે કે,

· एसोय सहावो से किमेत्थ माणं न सुंदरो य जओ । तक्करणकिलेसस्स त, महतो अफलस्स हेउत्ति ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ** — જગત રચવાનાે ઇ<sup>શ્</sup>વરનાે સ્વભાવ છે તેમાં શું પ્રમાણુ છે? અતીંદ્રિય હાેવાથી તેમાં કાેઇ પ્રમાણુ નથી. અથવા

# પરિચ્છેદ કે જો

: 136 :

સ્વભાવ છે એમ કલ્પના કરાે તાે તે સુંદર સ્વભાવ નથી, કારણ કે જગત રચવામાં કલેશ તાે બહુ જ અને ફલ કાંઇ પણુ નથી. ૧

જિ૦--જગતના કત્તી ઇ<sup>૧</sup>વરને સરાળી માનીએ તે**ા શુ**ં દૂષણ આવે ?

૨૦૦--જ્યાં સરાગીપ**છું** છે ત્યાં કત્તાંપછું તેા દ્રર રહે, પ**છુ** ઇ<sup>શ્</sup>વરતા જ સિદ્ધ∍નહિ થાય; કારણુ કે, જ્યાં રાગ હેાય ત્યાં દ્રેષ અવશ્ય હેાય, અને જેને રાગદ્રેષ હેાય તે દેવ ન કહેવાય.

કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રીમદ્દ હેમચંદ્રાચાર્ય મહારાજે 'મહાદેવ સ્તોત્ર 'માં કહ્યું છે કે,

# " रागद्वेषौ महामल्लौ, दुर्जयौ येन निर्जितौ ।

# महादेवं तु तं मन्ये, शेषा वै नामधारकाः ॥ १ ॥ "

ભાવાર્થ —રાગદ્વેષરૂપી દુર્જય એવા માટા મલ્લોને જે**ણે** જીત્યા છે, તેને હું સાચા મહાદેવ માનું છું. ખાકીના રા**ગી** તથા દ્વેષી જે દેવેા છે, તે તા નામમાત્રથી જ મહાદેવ છે. પણુ વાસ્તવિક મહાદેવપણું તેઓામાં નથી. ૧

રાગદ્વેષ શરીર વિના સિંહ કેમ થાય ? અને સશરીરી ઇશ્વર જગતના કત્તા માના તા, ઇશ્વરનું શરીર તમે સર્વવ્યાપક માના છા કે પરિમિત પ્રદેશમાં વ્યાપક ?

જિ૦—ઇ<sup>શ્</sup>વરતું શરીર સર્વવ્યાપક માનીએ તેા શું દ્વષણુ આ**વે ?** ગુ૦—ઇ<sup>શ્</sup>વરતું શરીર જ સર્વદ્યાનમાં રહ્યું તેા પછી પૃ**ચ્વી,** પાણી, પર્વતાદિક કયા સ્થાનમાં રાખીને ઇ<sup>શ્</sup>વરે જગતની સ્**ચના** કરી ? તેના વિચાર કરવા જેવાે છે.

જિ૦—ઇશ્વરતું શરીર પરિમિત પ્રદેશવ્યાપી હેાવા સંભવ છે. ગુ૦—અલ્પશરીરવાળા ઇ<sup>શ્</sup>વર દ્રર દેશમાં રહેલ પદાર્થીની રચના કેવી રીતે કરી શકે ? ઇત્યાદિ વિચાર કરવા જેવા છે. : 184 :

## ધર્મની દિશા

જિ --- જગતના કર્ત્તા ઇશ્વર જ છે. 'તૈત્તિરીચાેપનિષદ'-માં જગતના કત્તાં ઇ<sup>શ્</sup>વર કદ્યા છે. તેમાં કહ્યું છે કે,

# " यस्माज्जातं जगत्सर्वं, यस्मित्वेव प्रलीयते । येनेदं धार्यते चैव, तस्मै झानारमने नमः ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ** — જેનાથી સંપૂર્ણ જગત પેદા થયું છે, જેને વિષે લય થાય છે. અને જે જગતને ધારણ કરે છે, એવા જ્ઞાનસ્વરૂપ ઇ<sup>9</sup>વરને અમારા નમસ્કાર થાએા. ૧

ગુ૦—જેનાથી જગત પેદા થયું, તેમાં જ લય થયું, અને તે જ ધારણુ કરે છે ?–આ વાક્યથી સામગ્રીરહિત ઇશ્વર પર-માત્મા જગલના ઉપાદાનકારણુ સિદ્ધ થયા, સામગ્રીરહિત કેવલ ઇ<sup>શ્</sup>વર જગલની રચના કરી જ નથી શકતા એ વાત અત્યાર અગાઉ પૂર્વના પરિચ્છેદામાં પ્રશ્નોત્તરમાં કહેલ છે, તથા મહાે-ચાધ્યાય શ્રી સુરચન્દ્ર ગણિવરે જૈનતત્ત્વસારમાં કહ્યું છે કે,

"निरझनं नित्यममूर्त्तमक्रियं, संगीर्थ ब्रह्माथ पुनश्च कारकम् । संहारकं रागद्वेषादिपात्रकं, परस्परध्वंसि वचोस्त्यदस्ततः ॥१॥ अंतो विभिक्तं जगदेतदस्ति, ब्रह्माऽपि भिक्तं मुनिभिर्व्यचारि । अतस्तु संसारगता मुनीन्द्राः कुर्वन्ति मुक्त्ये परब्रह्मचिन्ताम् ॥२॥

**લાવાર્થ** — નિરંજને, નિત્ય, અમૂર્ત્ત, અક્રિય, **હલાને કહીને** કરીથો તેને જ જગત્કત્તાં, હત્તાં અને રાગદ્વેષનું પાત્ર કહેવું, એ પરસ્પર વિરુદ્ધ વચન છે. આ કારણથી જગત ભિન્ન છે, તથા પ્રશ્વા પણ ભિન્ન છે એવું સુનિઓાએ વિચાર્યું. અને તે કારણથી જ સંસારમાં રહેલા સુનિમહાત્માઓ માક્ષને માટે પરપ્રદ્વાનું ધ્યાન કરે છે.

જિ૦—આપનું કહેવું સત્ય છે. પણ ઋગ્વેદ, મનુસ્મૃતિ આદિમાં વિસ્તારથી જગતના કત્તીરૂપે ઇ<sup>શ્</sup>વરને જણાવ્યા છે એનું કેમ ?

# ષરિશ્છે ક જો

: 989 :

શુ૦—ૠગ્વેદ, યજીવે<sup>૬</sup>દાદિમાં કમલમાંથી **સક્ષાજી પેદા થયા.** મનુસ્મૃતિમાં ઇંડામાંથી પ્રક્ષાજી પેઠા થયા. ઇત્યાદિ પરસ્પર ઘણુેા વિરાધ છે તે હકીકત જિજ્ઞાસુવૃત્તિથી મધ્યસ્થપણે વિચારણીય **છે**.

જि०-ते। जगत डेवी रीते अन्धुं ?

ગુ૦-જગત અનાદિ છે.

જિ૦—જગતમાં ઘટપટાદિક પદાર્થીના કર્ત્તા જોવામાં આવે છે, તેા અનાદિ કેમ સિદ્ધ થશે ?

ગુ૦—જગતમાં જે જે કાર્યરૂપ વસ્તુઓ છે-જેમકે ઘટ, પટ, સ્થંભ, હાટ, હવેલી, કૂવા, વાવ, તલાવ, ઇત્યાદિના કત્તાં તાે અમે પણ માનીએ છીએ, પણ આકાશ, કાલ, પરમાણ, જવ, આદિ વસ્તુના કાેઇ કત્તાં નથી; કારણુ કે જે વસ્તુ કાર્યરૂપ પેદા થાય, તેનું ઉપાદાન કારણુ અવશ્ય જોઇએ. પણ જીવ, આકાશ, કાલ, પરમાણુ, આદિનું ઉપાદાન કારણુ કાેઇ નથી. તે માટે તે અનાદિ છે. કહ્યું છે કે,

" निष्पादितो न केनापि न ष्टतः केनचिच सः । स्वयं सिद्धो निराधारो, गगने किंत्ववस्थितः ॥ १ ॥"

સ્પય ાત્તે ાનરાયારા, ગગમ પ્રાપ્યાસ્થીન તે દ્વા ભાવાર્થ — આ સચરાચર લેાક-સંસાર, ક્રોઇએ બનાવેલ નથી. તથા તેને ધારણ કરનાર શેષનાગાદિ કેાઇ નથી, પણ આધારરહિત આપોઆપ આઝાશમાં જ આ જગત રહેલ છે. ૧ જગત અનાદિ છે. તેના કેાઇ કર્ત્તા નથી, તેની વિચારણા સમ્મતિતર્ક, તત્ત્વાર્થ, પ્રમેયકમલમાત્તંડ, સ્યાદ્ધાદરત્નાકર, અને-કાંતજયપતાકા, આદિ શાસ્ત્રોમાં સ્પષ્ટતાપૂર્વક જૈનદર્શનની સ્યાદ્ધાદ શૈલીયે કરી છે. આથી વિશેષ જાણવાની ઇ<sup>2</sup>છાવાળા સહ્દુદય વિદ્ધાનાએ તટસ્થવૃત્તિથી તે તે શાસ્ત્રોના અભ્યાસ કર-વાની જરૂર છે.



# પરિચ્છેદ ૪ થેા

ૐ**ા** અદ્વેતવાદની ચર્ચા

## मङ्गलाचरण

# सग्रुत्पत्तिविध्वंसनित्यस्वरूपा यदुत्था त्रिपद्येव लोके विधित्त्वम् । हरत्वं हरित्वं प्रपेदे स्वभावैः स एकः परात्मा गतिमें जिनेन्द्रः ॥१॥

ભાવાર્થ — જગતમાં જેટલા પદાર્થી છે, તે પર્યાયાર્થી નચની અપેક્ષાએ ઉત્પત્તિ સ્વભાવવાલા, તથા નાશ સ્વભાવવાલા, અને દ્રવ્યરૂપે કરીને નિત્ય સ્વભાવવાલા છે; પણુ કાેઇ ઉત્પત્તિ કે નાશ કરતું નથી. આવા પ્રકારના જ્ઞાનને જેનમતમાં ત્રિપદી કહેલી છે. આવા સત્જ્ઞાનના પ્રચાર કરવાથી જે પરમાત્માએ બ્રદ્ધાપણું, હુરપણું, અને વિષ્ણુપણું, સ્વભાવથીજ ધારણુ કર્યું છે, એવા પરમાત્મા અમારા શરણુ હાે!

જિજ્ઞાસુ૦—અંધકજ પરમ પ્રથા માનીએ તેા પછી શું દ્રષણ ? ગુરૂદેવ૦—જો એકજ પેરમ પ્રથા સતસ્વરૂપ છે, તા પછી ગામ, નગર, પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, ગાય, લેંસ, ઘાડા, માણસ, રાજા, રંક, આદિ પ્રતીત થાય છે. તે સત્રૂપ કેમ નહિ ? અંને જો સત્ છે તાે એકજ પરમપ્રથા કેવી રીતે સિદ્ધ થશે ?

જિજ્ઞાસુ૦—જે પદાર્થ પ્રતીત થાય છે, તે અનુમાનથી સિદ્ધ છે. જુઓ કે પ્રપંચ મિચ્યા છે. શા કારણુથી ? તા પ્રતીત હાેવાથી. જે પ્રતીત થાય છે તે મિચ્યા છે. જેમ છીપ ચાંકીરૂપ, દાેરી સર્પરૂપ, તેમ આ પ્રપંચરૂપી જગત અનુમાનથી મિચ્યા છે.

### પરિચ્છેદ ૪ શેા

#### : \$¥\$ :

શુરૂ૦—આ કથન બુદ્ધિમાનાને ચાેગ્ય લાગે તેવું નથી. પ્રપંચ મિચ્ચા કહેવાય તા તે મિચ્ચા ત્રણુ પ્રકારે છે (૧) અત્યં ત અસત્ (૨) બીજીં અને દેખાય બીજીં અન્યથા સત્ અને (૩) અનિવાચ્ચ. આ ત્રણુમાંથી કયા ભાદને પિચ્ચા માનવાં ?

જિજ્ઞાસુ—પહેલા બે માન્ય નથી. ત્રી**ને** અનિર્વા<sup>ચ્</sup>ય પક્ષ માન્ય છે.

ગ્રુર૦—અનિર્વાચ્ચ કેાને કહેવું રે અનિર્વાચ્ચનેા કહેવાવાલેા કાેઇ શબ્દ નથી કે શબ્દનું નિમિત્ત નથી રે

જિજ્ઞાસુ૦—અનિર્વાચ્યનાે કહેવાવાલાે કાેઇ શબ્દ નથી.

શુરૂ૦---આ કહેવું અચેાગ્ય છે. ગામ, નગર, પૃથ્વી, પર્વતાદિ શખ્દા પ્રત્યક્ષ પ્રસિદ્ધ છે.

જિજ્ઞાસુ૦-શબ્દતાે છે, પણ શબ્દનું નિમિત્ત નથી.

ગુરૂ૦---શબ્દનું નિમિત્ત જ્ઞાન નથી કે પદાર્થ નથી ? પ્રથમ પક્ષ તા ઠીક નથી. પૃથ્વી, પર્વત, જળ આદિનું જ્ઞાન જીવ માત્રને પ્રતીત છે. બીજો પક્ષ કહાે તાે, પદાર્થ ભાવરૂપ નથી કે અભાવ-રૂપ નથી ? જો પદાર્થ ભાવરૂપ નથી તાે વિપરીતાખ્યાતિ આવી, અને વેદાંતિના મતમાં વિપરીતાખ્યાતિ માનવી માટું દૂધભુ છે. જે અભાવરૂપ પઠાર્થ નથી એમ કહાે તાે, ભાવરૂપ માનવાેજ પડશે, તથા જો ભાવરૂપ માનાે તા અદ્વૈત સિદ્ધ નહિજ થાય.

જિજ્ઞાસુ૦--ભાવ તથા અભાવ અન્ને પ્રકારે વસ્તુ નથી.

ગુરૂ૦—ભાવ તથા અભાવ આ અન્નેના અર્થ લાેકપ્રસિદ્ધ છે, તેજ માન્ય છે કે, વિપરીત કાેઇ અલાૈકિક ? જો લાેકપ્રસિદ્ધને ભાવ માનવામાં આવે તો અભાવના નિષેધ થશે, અને અભાવ કહેવાય તા ભાવના નિષેધ થશે. આ બન્ને પરસ્પર વિરાધી છે,

# ધર્મની દિશાં

: 1000 :

તેથી એક તા અવશ્ય માનવા પડશે, અને માનશાતા, અનિવાં-મ્યતાના નાશ થશે, જે બીજો પક્ષ અલૌકિક માના તા તે મન:કલ્પિત માનેલા શબ્દ તથા શબ્દનું નિમિત્તભૂત પદાર્થના નાશ થવાથી અમારી કાંઇ હાનિ થશે નહિ. લાૈકિક શબ્દ તથા તેના નિમિત્તના નાશ થશેજ નહિ, તા પછી અનિર્વાચ્ય કેવી રીતે સિદ્ધ થશે?

જિજ્ઞાસુ૦—પ્રતીત ન થાય તેને અનિર્વાચ્ય કહીએ તેષ પછી શું દ્રષણુ આવે ?

ગુરૂ૦---આ કથનમાં બહુજ વિરાધ આવે છે. પ્રતીત ન થાય તેને અનિર્વાચ્ય કહેા છે, પણુ પ્રથમ તો તમે કહેલ છે કે, " પ્રપંચ મિચ્યા છે. પ્રતીત હેાવાથી" આ વચનમાં પ્રતીત હેાવાથી એવા હેત કહેલ છે. તથા પ્રપંચ પ્રતીત પણ થાય છે ત્યારે અનિર્વાચ્ય કેવી રીતે કહેશા ? તથા તમારા માનેલા પ્રક્ષા પ્રતીત થાય છે. પણ મિચ્યા નથી, આ પણ વિરાધ છે. તથા વળી આ પ્રમાહ્ય પહાંચ્યતુમાન થઇ શકે છે. 'પ્રપંચ મિથ્યા નથી કારણ ક્રે પ્રતીત થાય છે, જેમકે પ્રદ્યાત્મા જે પ્રતીત નથી તેમ છે નહિ. અને જે પ્રવીત થાય છે તે છે. જેમ ખરશ ંગ '-તથા જો કહેશા કે બ્રહ્યાતમાં પ્રતીત નથી, તાે પછી વચન વિષય ન હાેય, અને વચનના વિષય નથી, તાે પછી પરમ પ્રક્ષ કેવી રીતે કહી. શકાય ? જો ન કહી શકાય તાે મૌન રહેવું પડશે. તથા તમે છીપમાં ચાંદીની ભ્રાંતિનું દર્ષાત કહ્યું, તેા તે છીપ સત્ય છે કે અસત્ય ? તે વિચાર કરાે તથા દાેરીમાં સર્પની ભ્રાંતિ કહી તાે દોરી સત્ય છે કે અસત્ય ? તથા ત્યાં સર્પ નથી પણ અન્યસ્થાને સર્પ છે કે નહિ ! જે સત્ય છે તેા પછી અદ્વેત કેમ સિદ્ધ થશે ? જો સત્ય છે, તાે પછી તમે કાેનું દુષ્ટાંત કહ્યું ? તે સર્વ વિચાર પ્રસ્વા ચાેગ્ય છે.

िज्ञासू०---२ां ४२डिञ्विलयभां "परमात्मा जगदुपादानकार-णमिति "

## યરિચ્છેદ ૪ થેા

#### : 484 :

અર્થાત્—( પરમાત્મા જે છે તેને જ જગતનું ઉપાદાન કારણુ ) કહેલું છે. તેથી જગતમાં જે વસ્તુ છે તે સર્વરૂપે ઇશ્વર પરમાત્મા પાતે બન્યા તા પછી તમે ઇશ્વરને જગતનાં કર્તા શા માટે નથી માનતા?

ગુર૦--આ તમારા કથનથી જો જગતમાં જે જે પઠાર્થ છે. ગ્રાની, અજ્ઞાની, નરક, સ્વર્ગ, ચાર, શાહુકાર, રાજા, ર'ક, સર્વ એક પ્રદ્યાજ સિદ્ધ થાય તાે પછી જેવા સંન્યાસી, તેવા જ ચંડાલ, જેવી માતા તેવીજ સ્ત્રી, કાંઈપણુ ફરક નહિ, કારણુ કે સર્વ પ્રદ્યારૂપ છે.

જિજ્ઞાસુ૦—એક બ્રદ્ધ તથા એક માયા માનીએ તા પછી શું દૂષણુ ?

ગુરુ-અદ્વૈતમતના નાશ થશ; કારણ કે,

# माया सतीचेद् द्वयतत्त्वसिद्धिरथासती इंत कुतः प्रपद्धः । मायैव चेदर्थसहा च तत् किं माता च वंष्या च मवत्-परेषाम् ॥ १ ॥ [स्याद्वादमंजरी]

ભાવાર્થ — માયા જે સત્ છે તા, છે તત્ત્વ- માયા અને પ્રદ્યાની સિદ્ધિ થઇ. એટલે અદ્વૈતના નાશ થયા. જો અસત્ છે તા, આ સર્વ પ્રપંચ છે તે ક્યાંથી પૈકા થયા ? માયા પણ છે અને અર્થને પણ દેખાડવામાં સમર્થ છે, તા હે નાય! હે વીતરાગ! તારાથી **બી**જા જે માયા માને છે, તેનું આ માતા પણ છે અને વધ્યા પણ છે–તેવું વચન શું યાગ્ય ગણાય?

જિજ્ઞાસુ—આ પ્રતિભાસ જે થાય છે તે ઇશ્વરની માયાથી ૧૦ 1 181 :

ધર્મની દિશા

જ થાય છે, માટે એક પરમખ્રદ્ય જ સિદ્ધ છે. માયા તાે વાસ્તવિક અસત છે.

ગુરુ—માચા ઇશ્વરથી ભિન્ન છે કે અભિન્ન ? ભિન્ન છે તેન **જડ છે કે ચેતન ? जो જડ છે તા તે નિત્ય છે કે** અનિત્ય? ઇત્યાદિ અનેક પ્રશ્નો અને તેમાં ઘણાં દ્રષણે આવશે. કહ્યું છે કે,

" अद्वैतैकान्तपक्षेऽपि, दृष्टो मेदो विरुष्यते । कारकाणां क्रियायाश्च, नैकं स्वस्मात प्रजायते ॥ १ ॥ कर्महैतं फलहैतं, लोकहैतं च नो भवेत । विद्याऽविद्याद्वयं न स्यादुबंधमोक्षद्वयं तथा ॥ २ ॥ हेतोरद्वैतसिद्धिश्वेत, द्वैतं स्याद्वेतसाच्ययो :। हेतुना चेदिना सिद्धि द्वैतं वाङ्मात्रतो न किम् १ ॥ ३ ॥ अद्वैतं न विना द्वैतादहेतुरिव हेतुना, संज्ञिनः प्रतिषेधो न, प्रतिषेष्यादृते क्वचित् ॥ ४ ॥ (आप्तमीमांसा)

ભાવાર્થ'---કારક તથા ક્રિયા આદિના જે પ્રત્યક્ષ ભેદ દેખાય છે. તે એકાંત અદ્વૈતપક્ષને વિષે વિરાધને પ્રાપ્ત થાય છે; કારણ આપેાઆપ એક હાય તે સર્વ પ્રકારથી સર્વરૂપે બના શકતેા નથી. ૧

કેવલ અદ્વેત માનીએ તેા શભ અશભ કર્મ બે, તથા તેનાં કળ બે સારાં તથા ખાટાં, તથા આલાક અને પરલાક બે, તથા વિદ્યા અને અવિદ્યા બે, તથા બંધ અને માક્ષ બે, આ સર્વન બની શકે. ૨

જો હેતુથી અદ્વૈતની સિદ્ધિ થાય છે તે**ા હેતુ તથા**∶સાધ્ય

# પ્રિચ્છેક ૪ શેા

: 180 :

જે અદ્વૈત આ બે પદાર્થા સિદ્ધ થયા, અને જો હેતુ વિના જ વચનમાત્રથી અદ્વૈતની સિદ્ધિ કરાે છેા તાે તે રીતે વચનમાત્રથી દ્વૈત સિદ્ધ કેમ ન થાય ? ૩

જગતમાં જેમ હેતુ વિના અહેતુ ન થાય. તેમ દ્વેત વિના અદ્વૈત સિદ્ધ ન થાય. પ્રતિષેધ્ય પદાર્થના વિના કાેઇ ઠેકાણે સંગ્ની પદાર્થના નિષેધ થતા નથી માટે અદ્વૈત સિદ્ધ થશે નહીં. ૪

જિ૦—આપ એક પરમ<mark>પ્રક્ષાનું</mark> ખંડેન કરાે છેા તાે શું આપ દ્વૈલવાદમાં માનેા છેા ?

શુ૦—કથંચિત દ્વૈત કથંચિત અદ્વૈત<sup>્</sup>અમે માનીએ છીએ સામાન્યરૂપ સત્તાને લઇને એકપણું માનીએ છીએ. તથા વિશેષરૂપ વ્યક્તિને લઇને અનેકપણું માનીએ છીએ. પણુ નિક્ષયથી તાે દ્વૈતરૂપ જ છે. કારણુ કે-

'' अनेकमेकात्मकमेव वाच्यं, द्वयात्मकं वाचकमप्यवक्ष्यम् । अतोऽन्यथा वाचकवाच्यक्ऌप्ता–वतावकानां प्रतिमा प्रमादः ॥ १ ॥

ભાવાર્થ —વાચ્ય એટલે કહેવાને રોાગ્ય જે ચેતન તથા અચેતન વસ્તુ સામાન્ચરૂપે અપેક્ષાથી એક સ્વરૂપવાલી છે, તો પણ વિશેષ વ્યક્તિની અપેક્ષાએ અનેકરૂપ છે. તથા વાચક એટલે છવાછવ વસ્તુને કહેવાવાલા શબ્દ સામાન્ચની અપેક્ષાએ કરીને એકરૂપ છે. વિશેષ વ્યક્તિની અપેક્ષાએ અવશ્ય અનેકરૂપ છે. આ રીતે આપેક્ષિક દષ્ટિએ દ્વૈતાદ્વૈત બન્ને સિદ્ધ થાય છે, માટે હે નાથ! હે વીતરાગ! જે તારા આ સાપેક્ષવાદને-સ્યાદ્ધાદ ને ત્યજી અન્ય એકાન્તવાદીઓ વાચ્ય-વાચક ભાવની કલ્પના કાઇ એકાંત અદ્વૈતરૂપે, કાઈ એકાંત દ્વૈતરૂપે, કહે છે તે તેમની યુદ્ધિના જ પ્રમાદ છે.

#### : 186 :

## ધર્મની દિશા

તાત્પર્ય એ છે કે, સત્તાની અપેક્ષાએ વસ્તુ એક છે. જેમ પ્રાક્ષણ જેટલા છે તે બધા પ્રાક્ષણત્વ જાતિ અપેક્ષાથી એક છે તથા અગ્નુક અગ્રુક પ્રાક્ષણ વ્યક્તિ અપેક્ષાએ જીકા જીકા છે. તેમ જ મતુષ્યા મનુષ્યત્વજાતિ અપેક્ષાએ એક, પણ એક રાજા અને બીજી પ્રજા, આ અપેક્ષાએ અનેક. તથા જેવા પરમબ્રક્ષ છે તેવા જ જ્ઞાનગુણવાલા સંસારી જીવા છે. તે જાતિ અપેક્ષાથી એક, તથા વ્યક્તિ અપેક્ષાથી સર્વ જીવા જીકા જી એટ-લે જીવા અનંત છે. આ દૃષ્ટિએ વાસ્તવિક રીતે અદ્વેત કઠાપિ સિદ્ધ નથી, માટે જૈનદર્શની સ્યાક્વાદ શૈલીએ દ્વેત અને અદ્વેત બન્ને તે તે અપેક્ષાએ પરમાર્થ છે.



# પરિચ્છેદ : ૫ : જૈનદર્શનનેા આત્મવાદ

──<del>>>>≪</del><── ॥ मङ्गलाचरणम् ॥

ये नो पण्डितमानिनः शमदमस्वाध्यायचिन्ताश्चिताः । रागादिग्रहवश्चिता न, मुनिभिः संसेविता नित्यन्नः ॥ नाऽऽक्तष्टा विषयैर्मदैर्न मुदिता ष्याने सदा तत्पराः । ते श्रीमन्मुनिपुक्कवा गणिवराः क्वर्वन्तु नो मङ्गलम् ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ** — જે મહાપુરુષેા જ્ઞાન હાવા છતાં સરળ છે, અને હમેશાં શમ, દમ, સ્વાધ્યાયની વિચારણ્યામાં સતત જાગૃત છે. ઇન્દ્રિયોનું દમન કરવામાં અને સ્વાધ્યાય કરવામાં સદા લીન છે. તેમજ રાગાદિ થહેાથી ઠગાયા નથી, અને અનેક સુનિએા જેની સેવા કરે છે તથા ઇન્દ્રિયાના વિષયામાં ખીંચાતા નથી. જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ થયા છતાં મદાન્મત્ત પણુ થતા નથી અને સદા ધ્યાનમાં જ મગ્ન રહે છે, તેવા નિર્થન્થ મહાસુનીશ્વરા અમાને સદા મગલ કરા!

જિજ્ઞાસુ—જૈનદર્શનમાં નવતત્ત્વેાનું સ્વરૂપ શું ! ગુરુદેવ—જૈનદર્શનનાં નવતત્ત્વેાનું દ્ંક સ્વરૂપ આ સુજબ છે.

" जीवाऽजीवौ तथा पुण्यं, पापमाभवसंवरौ । बंधो विनिर्जरामोक्षौ, नवतस्वानि जानीयात् ॥ १ ॥ " ભાવાર્થ — ચેતના લક્ષણવાળા છવ ભાષુવા, અને તેનાથી જે વિપરીત લક્ષણવાળા તે અછવ ભાણવા. તે અછવના ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશ, કાળ અને પુદ્દગલ

#### 1 940 1

## ધર્મ'ના દિશા

આ પાંચ સુખ્ય ભોદો છે. જે પદાર્થી જગતની અંદર છે તે સર્વ જીવ અને અજીવમાં ગણાય છે. જ્ઞાનાદિ, રૂપ, રસાદિ દ્રવ્ય, ગુણ, કર્માદિ સુખ, દુ ખાદિ ઇત્યાદિ અન્ય મતવાળાઓએ જે તત્ત્વા માનેલાં છે, તેમાંથી કાઇ પણ જીવ તથા અજીવ વિના સ્વરૂપને પામી શકતા નથી, કેમકે જીવ અને અજીવથી એકાંત જીદા જોવામાં આવતા નથી. તેમની પ્રતિપત્તિ જીવાજીવરૂપે જ થાય છે. જીવ અજીવ એ બે રાશીમાં જગત સમાય છે. આ બે રાશિમાં જે ન આવે તે સસલાનાં શુગ સમાન જાણવું.

બે કે, પુષ્ટય પાપ આશ્રવાદિ ઉપરાક્ત તત્ત્વોનો પણ છવ અજીવ આ એમાં સમાવેશ આથી થઇ જાય, છતાં કેટલાકા પુષ્ટય-પાપાદિને માનતા નથી તે લાેકાનો તે મત ખોટા છે તે જણાવવા આટલી સ્પષ્ટતા કરી. પુષ્ટય તે શુભ કર્મનાં પુદ્દગલ, અને પાપ તે અશુભ કર્મનાં પુદ્દગલ, આશ્રવ તે પુષ્ટયપાપના આગમનતું કારણુભૂત મન, વચન અને કાયાના વ્યાપાર. સ'વર તે આશ્રવને રાકનાર, બ'ધ તે કષાયવાલા આત્માના કર્મની સાથે મેળાપ વિશેષ, નિજરા તે આત્મા સાથે સ'બ ધિત કર્માના ક્ષય. માક્ષ તે સર્વથા પ્રકારે આત્માને લાગેલાં કર્માથી અલગ થવું.

જિ -- આત્માનું લક્ષણ વિસ્તારથી જણાવશા ?

્શુ૦—આત્માનું લક્ષણ, આ. શ્રી હરિસદ્રસૂરિજીએ ' શાસ્ત્ર-વાર્વાસમુચ્ચય ' ગ્રંથમાં આ મુજબ કરમાવ્યું છે.

# " तत्र ज्ञानादिधर्मेम्यो, मिन्नाऽभिनो विष्टत्तिमान् "

# यः कर्त्ता कर्ममेदानां भोक्ता कर्मफलस्य च ।

संसत्तां परिनिर्वाता सद्यात्मा नान्यलक्षणः ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ** — જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, સુખ, દુ:ખ, વીર્ય, આદિ ધ**મીંથી** જીવ ભિન્ન પણુ નથી અને અભિન્ન પણુ નથી; પણુ ભિન્નાભિન્નરૂપે માનેલા છે. જો જ્ઞાનાદિક ધર્મથી જીવ ભિન્ન જ

## પવિશ્વેષ્ઠ પ ગા

1 949 :

હાય તા ' હું જાણું છું. હું જોઉ છું. હું કરૂં છું. હું સુખી છું. ' ઇત્યાદિ અભેદપણું ખુદ્ધિ જે થાય છે તે ન થવી જોઇએ. પરંતુ અભેદ ખુદ્ધિ તા સર્વને થાય છે. અને જો તે પ્રમાણું સર્વથા અભેદજ હાય તા, આ ધર્માં છે, આ તેના ધર્મા છે, એવી હોદબુદ્ધિ ન થવી જોઇએ. અને તેમ થાય છે. અગર જો અભિ-ન્નતા માનીએ તા જ્ઞાનાદિક સર્વ ધર્માનું એક્ષ્યપણું થઇ જાય, કેમકે તે છવથી સર્વથા ભિન્ન નથી. અને જો તેમજ થાય તા ' મારું જ્ઞાન, મારું જોવું '-ઇત્યાદિ જ્ઞાનાદિની પરસ્પર લેદની પ્રતીતિ જે થાય છે તે ન જ થાય માટે જીવ, જ્ઞાનાદિ ધર્મથી ભિન્નાભિન્ન જ માનેલા છે.

આ જૈનદર્શનના સ્યાહાદ સિદ્ધાંત કહેવાય. આથી સમજવાનું એ છે કે, જે મતવાલાઓ એકાંત લેદ જ માને છે તથા જે એકાંત અભેદ જ માને છે, તે ચુક્તિચુક્ત જ નથી. તથા અસત્યમાં સત્ય બુદ્ધિ, સત્યમાં અસત્યબુદ્ધિ, તેમ પોતાનું ખાટું સિદ્ધ કરવાને માટે કુચુક્તિ આદિ કરે, તથા કોધ, માન, માયા, લાેલ, હાસ્ય, મૈચુન, કલહ, આદિ અનેક પ્રકારે જ્ઞાનાવરણીયાદિ આઠ પ્રકા-રના કર્મ લેદાના કર્તા, તથા શુભાશુભ કર્મ ફલોના લાક્ત તથા કર્મના વશે કરી નરકાદિ ગતિરૂપ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરનાર, તથા સમ્યગદર્શન (સત્યમાં જે સત્ય બુદ્ધિરૂપ શ્રદ્ધાન) જ્ઞાન, અને ચારિત્ર-તે ક્રોધાદિકના ત્યાગરૂપ, આ રત્નત્રચીના અભ્યાસથી કર્મમલને દ્વર કરનાર, અને મોક્ષને પ્રાપ્ત કરનાર આત્મા છે. જિ ----આત્મા નિત્ય છે કે અનિત્ય ! નિત્ય કહેશા તા

ાજ૦----આતમાં ાનત્ય છે કે આનત્ય કે નિત્ય કહેશાં તો આતમાં સિદ્ધ નહિંથાય, કેમકે નિત્યાતમાં કર્મ લેદ્વાદિકના કત્તી અની શકતા નથી અને માનશા તા લક્ષણ જાઠું ઠેરશે; કારણ કે-

" अप्रच्युतानुत्पचस्थिरैकस्वमावत्वं नित्यत्वम् "

**ભાવાથ**<sup>ડ</sup>—કાેઇ વખતે જેતું નષ્ટપણું નથી તથા કાેઇ વખતે જેની ઉત્પત્તિ પણુ નથી, તે રીતે જ સ્થિર એક સ્વભાવરૂપ હાેય,

ધર્મનો દિશ્વા

### : 948 :

# તેવું નામ નિત્ય છે. તેા એ લક્ષણ માત્મામાં કેમ ઘટે? કારણ કે કાેઇ વખત સુખના લાેકતા, તાે કાેઇ વખત દુ:ખના લાેકતા, ઇત્યાદિ નિત્ય પક્ષમાં નહીં બની શકે. તેમજ બીજા પણ થણા દાેષા આવે છે. તે આ પ્રમાણે, જન્મ મરણાદિક થાય છે તે પણ નહીં થાય. તથા માટા શરીરમાં આત્મા માટા અને નાનામાં નાના થઇને રહે છે, તે પણ નહીં બની શકે. તથા જ્ઞાનતું ઓછાપણ તેમ અધિકપણ તે પણ નહીં ઘટે.

બે અનિત્યપક્ષ માનશા તો ક્ષણુક્ષણુમાં વિનાશી માના છે કે પ્રાણુવાચુ નાશાનંતર નાશ માના છે! જે ક્ષણુક્ષણુમાં વિનાશી માનતા હશા તા બૌદ્ધ મતમાં પ્રવેશ થશે. અને જો પ્રાણુવાચુ નાશાન્તર નાશ માનશા તા નાસ્તિકના મત સિદ્ધ થયા કારણુ કે તે પણુ ચાર ભૂતથી શરીરમાં ચૈતન્યની ઉત્પત્તિ થવાનું માને છે. તેમજ " **બૃહદારણ્યાપનિષદ્ધ**"માં પણ કહ્યું છે કે---

# " विज्ञानघन एव एतेम्यो भूतेम्यः सम्रत्थाय तान्येवा-जुबिनघ्यति न प्रेत्यसंज्ञाऽस्ति "

**ભાવાર્થ**---ગ્રાનસ્વરૂપ આત્માજ પૃથ્વ્યાદિ ચાર ભૂતથી ઉત્પન્ન થાય છે. તે ભૂતના વિનાશ થવાથી જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માના પણુ વિનાશ થાય છે, મોટે પરલેાકસંજ્ઞા નથી. આ ક્રુતિ પણ આત્મા તથા પરલાકાદિના અભાવ સિદ્ધ કરે છે. અને તમાએ પણ પ્રાણ્યવાયુ નાશાનં તર નાશ માનવાથી આ મત સિદ્ધ કર્યો, માટે આત્માની સિદ્ધિમાં પૂર્વોક્રત આપનું કથન સર્વ વ્યર્થ છે. ગુરુદેવ--અમા કેવલ નિત્યપક્ષ, તેમજ અનિત્યપક્ષ પણ માનતા નથી, કિંતુ નિત્યાનિત્ય પક્ષ માનીએ છીએ, કેમકે બ

માનતા નથા, ાક જી ાનત્યા તત્ય પક્ષ માના અાગ, કમક વ્ય-વહારની અપેક્ષાએ ગમન આગમનાદિ ક્રિયાથી કર્મ બેદોના કર્ત્તા છે. અને નિશ્વયની અપેક્ષાએ ચિદાન દમય શહાતમા કર્મ બેદોનો

# પરિચ્છેક પ મા

કત્તા નથી, માટે દ્રવ્યની અપેક્ષાએ આત્મા ઉત્પન્ન પણ થતા નથી, તેમ વિનાશ પણ થતાે નથી, સ્થિર એક સ્વભાવવાલાે છે તેના તેજ છે. કક્ત પર્યાયની અપેસા અનિત્ય માનીએ છીએ. એ માટે સુખદુઃખાદિકના લાેગવવાવાલાે આ વિશેષણમાં પણ આધ આવી શકતાે નથી, તેમ જન્મ મરણાદિકના અભાવરપ દ્રાેષ પણ આવી શકતાે નથી કારણ કે આત્મા કાેઇ કાલમાં વિનાશ પામતાજ નથી, તેમ કર્મના સંચાેગે પરિવર્તન સ્વભાવ-વાલાે હાવાથી જન્મમરણાદિ થઇ શ્રકે છે. લાેકાે પણ જીવની સાથે પ્રાણના સંયોગ વિયાગનેજ જન્મ મરણ ઉપચારથી કહે છે. જેમકે–' મારું શરીર એ ઉપચાર છે ' કેમકે વાસ્તવિક રીતે એ શરીર પાતાનું ( આત્માનું ) નથી. કુક્ત શરીરની સાથે સંચાેગ હાેવાથી મારું માને છે. તેમ પ્રાણના સંચાેગ અને વિચેાગ થવાથી જન્મ્યેા અને મરી ગયેા એમ કહે છે. તેમજ સંકેાચ વિકાસ છે તે પણ કર્મ વિના બની શકતા નથી. અને તે કર્મલોદોના કર્ત્તા પુવે સિદ્ધ કરીને આવ્યા છીએ, માટે એ પણ દ્રષણ આવી શકતું નથી. તેમ જ્ઞાનનું અધિકપણ તેમ એાછાપણ તે પણ કર્માધીનજ છે. કર્મ એાછાં થવાથી જ્ઞાન વધે છે અને કર્મ અધિક થવાથી જ્ઞાન એા**લું થાય છે, માટે ઉપ**રાક્ષ્ત દ્રષણે આવી શકતાં નથી : તથા કર્મલોદોના કર્ત્તા સિદ્ધ થયે. તા તેનાં ફળાના ભાકતા પશુ તે જ હાવા જોઇએ. અને તે લેોકતા નિત્ય પણુ હાેવા જોઇએ, અનિત્ય જ માનીએ તાે જેશુ કર્મ કર્યા છે તે તેા કળોના ભોકતા નહિજ થાય તે તા વિનાશ પામી ગયેા, માટે અન્ય ભાેગવનાર સિદ્ધ થયા પણ એમ થવાથી એકનું કરેલું કમેં બીજાને ભાેગવવું જોઇએ. અને નહિ કરેલું કર્મ પણ ભાેગવવામાં આવશે. અકુતાગમ અને કુતનાશ દેાય આવશે માટે કર્મના વશે કરી પરભવમાં ગ્રમનકત્તી આત્મા અવશ્ય માનવા જોઇએ.

1 948 1

# ધર્મના દિશા

જિજ્ઞાસુ—પ્રથમ કર્મ નથી તેા કર્મલેદોના કર્ત્તા અને તેના ફળાેના લાેક્તા એવા છવ કેમ સિદ્ધ થાય ?

ગુરુદેવ---- મનુષ્યપણે સર્વ મનુષ્ય સરખા છે તા એક ધન-વાન, એક નિર્ધન, એક સુખી, એક દુઃખી, ઇત્યાદિ જગતનું વિચિત્રપણું થાય છે, તેનું કારણ કાેણ છે ? જો કાેઇ કારણ નથી તો સર્વદા છે તેવું ને તેવું જ હાેવું જોઇએ. તેવું નથી માટે કાેઇ કારણ અવશ્ય છે. જે કારણ છે, તે જ કર્મ છે. કર્મ તે પણ છવ વિના બની શકતું નથી, કેમકે છવવડે કરાય તેનું નામ-કર્મ તા જીવ તથા કર્મ અવશ્ય માનવાં જોઇએ અને જો તેમાંથી એક પણ ન માનીએ તા જગતનું વિચિત્રપણું બની શકશે નહીં. કહ્યું છે કે-

# क्ष्माभृद्रङ्ककयोर्भनिषीजडयोः सद्रूपनीरूपयोः श्रीमद्दुर्गतयोर्वल्लावल्वतोर्नीरोगरोगार्त्तयोः । सौभाग्यासुभगत्वसंगमजुषोस्तुल्येऽपि नृत्वेऽन्तरं यत्तत्कर्मनिषंघनं तदपि नो जीवं विना युक्तिमत् ॥१॥

**ભાવાર્થ** — રાજા અને રંકમાં, પંડિત અને મૂર્ખમાં, રૂપ-વાન અને રૂપહીનમાં, ધનવ'ત અને નિર્ધ'નમાં, અલવાન અને નિર્જળમાં, રાગી અમે નિરાગીમાં, સુભગ અને દુર્ભગમાં, જો કે મનુષ્યપછું સરખું છે તાે પણ આટલી તરતમતા છે. તેનું કારણ છે તે જ કર્મ. કર્મ પણ છ૦વ વિના હાે શકતાં નથી. આ કર્મ, પ્રારખ્ધ, કે દૈવની અસ્તિતાની સિદ્ધિને માટે 'શાસ્ત્રવાતાસમુચ્ચય 'માં કહ્યું છે,

# आत्मस्वेनाविशिष्टस्य वैचित्र्यं तस्य यद्वश्चात् । नरादिरूपं तच्चिद्रमटृष्टं कर्मसंझितम् ॥ १ ॥ सावार्थ--आत्मा३पे सर्व छवे। सरणा छे ते। पछ मन-

# પરિચ્છેદ પ મા

1 944 L

ખ્ય, પશુ આદિ જે વિચિત્ર દશા થાય છે તે અદષ્ટાધીન છે. લેાકાે પ્રારખ્ધ, અદષ્ઠ, દ્વૈવ, ભાગ્ય ઇત્યાદિ નામાથી એાળખે છે. તેને જૈનદર્શનમાં કર્મની સંજ્ઞાથી એાળખ આપી છે.

र्धतरदर्श्य नेामां पणु कर्भ आ रीते कछाल्युं छे-' यथा यथा पूर्वक्रतस्य कर्मणः, फलं निधानस्थमिवावतिष्ठति । तथा तथा तत्प्रतिपादनोद्यता, प्रदीपहस्तेव मतिः प्रवर्त्तते ॥१॥ यद् यद् पुराक्वतं कर्म न स्मरन्तीद्द मानवाः । तदिदं पांडवश्रेष्ठ ! दैवमित्यमिधीयते ॥ २ ॥ स्रदितान्यपि मित्राणि, क्रोधयुक्ता हि शत्रवः । नहि मे तत्कारिष्यन्ति, यत्र पूर्वक्रतं त्वया ॥ ३ ॥

**ભાવાર્થ**—ઝેવી જેવી રીતે પૂર્વભવમાં અથવા પૂર્વકાલમાં કરેલા કર્મ તે, તેનાં ફલ ખજાનામાં રાખેલા ધનની પેઠે મલી શકે છે. જેમકે હાથમાં દીવા હાય છે, તે ચાલતાં આગળ આગળના પદાર્થીને જણાવે છે. તે જ પ્રમાણે જેવાં જેવાં કર્મ કર્યા છે તે અનુસારે જ મતિ પ્રવત્તે છે અને વચનોના ઉચ્ચાર પણ તેવા પ્રકારથી જ થાય છે. ૧

હે પાંડવશ્રેષ્ઠ ! જે જે કમેં પૂર્વે કરેલાં છે કે જેનું સ્મરણ અત્યારે થતું નથી, તાે પણ તે તે કમેં આવીને અવશ્ય ફલ આપે છે. તેને લોકા કૈવ કહે છે. ૨

હર્ષ પામેલા મિત્રા, તેમ અત્ય ત ક્રોધાયમાન થયેલા શત્રુઓ પણ કાંઇ કરવાને સમર્થ નથી. જો આ આત્માએ પૂર્વે કાંઇ તેવું કશું જ નથી તા તે મિત્રા અને શત્રુઓ શું કરવાના છે ? ળોહ દર્શનમાં પણ કર્મની સિહિ માટે કહ્યું છે કે,

" इत एकनवती, कल्पे, शक्त्या मे पुरुषो इतः । तेन कर्मविपाकेन, पादे विद्वोऽस्मि मिश्ववः ! ॥ १ ॥" : 145 :

ધર્મના દિશા

**ભાવાર્થ**—આજથી **૯૧** માં કલ્પમાં મારી શક્તિથી મેં એક પુરુષને હુષ્ટ્યા હતા, તે કર્મના વિપાકથી હે સાધુઓ ! હું પગમાં કાંટાએ કરી વિધાયા છું.

આ રીતે સર્વમતવાલા કર્મને માને છે, તા કર્મના કર્તા કાઇપણુ માનવાજ પડશે. જે કર્તા છે તેજ છવ છે; કાઇ દર્શન વાળા જીવને પહેલા અને કર્મ પછી માને છે. કાઇક દર્શનકારા, કર્મ પહેલાં અને પછી જીવ, તથા કાઇ બે સાથે ઉત્પન્ન થયાં એમ પણુ માને છે. ઈલાદિક અનેક લેઢા છે. આ બધા લેઢાતું તેમજ કર્મના સ્વરૂપતું વર્ણુન આવશ્યક, પંચસંગ્રહ, કર્મપ્રકૃતિ, તત્વાર્થસૂત્ર, આદિ મહાન જૈનગ્ર'થામાં વિસ્તારથી સ્હમન્નવ્યું છે, જે જિજ્ઞાસુ આત્માઓએ અભ્યાસ કરવા યાગ્ય છે.

્જિજ્ઞાસુ૦—આત્માને અનિત્ય માનવામાં ઉપરાેક્ત દાષે છે તેનું કેમ?

ગુરુદેવ૦---અનિત્ય પક્ષમાં આપેલા દેાષા પણુ સર્વથા આવી શકતા નથી. આત્મદ્રવ્ય નિત્ય હાેવાથી તે દાેષોના સંભવજ નથી. જે લાેકા ચાર ભૂતથી ચૈતન્ચરૂપ આત્મા ઉત્પન્ન થાય છે તેમ માને છે તે પણુ શુક્તિશુક્ત નથી. તે આ પ્રમાણે-જો ચૈતન્ચરૂપ આત્મા ઉત્પન્ન થયા માનવામાં આવે તા મૃતશરીરમાં ચૈતન્ચરૂપ આત્મા કેમ નથી માટે મૃત શરીરમાં વ્યબિચારરૂપ દાષ આવશે.

તક<sup>દ</sup>વાગીશ વિશ્વનાથ પંચાનભદ્ટરચિત ન્યાયદર્શનના 'કારિકા-વલી ' **ગ્રં થ**માં પણ કહ્યું છે;

# " श्वरीरस्य न चैतन्यं मृतेषु व्यभिचारतः "

**ભાવાર્થ** —શરીરને ચૈતન્યરૂપ આત્મા માનીએ તાે મૃતશ-રીરમાં વ્યબિચાર દાેષ (અવ્યાપ્તિ) આવશે કારણુંકે, ત્યાં શરીર હાેવા છતાં ચૈતન્યરૂપ આત્મા નથી ? ત્યાં શું ભૂતનાે અભાવ થઈ ગયેત કે જેથી ચૈતન્ય નથી ? માટે મૃતક શરીર ભૂતરૂપ હાેવા છતાં ચૈતન્ય નથી. એ દાેષથી શરીરમાં ચૈતના ન સંભવે.

## પરિચ્છેક પ મા

જિજ્ઞાસુ—નૈયાયિક મતમાં સુકત આત્મામાં જ્ઞાનાભાવ છે તેમ સૃતક શરીરમાં પણુ પ્રાણુભાવ હેાવાથી જ્ઞાનના અભાવ માન્યા છે, અથવા નૈયાયિક મતમાં આત્મા સર્વવ્યાપી છે, છતાં સૃતક શરીરમાં જ્ઞાનાભાવ માન્યા છે. તે રીતે નાસ્તિક મતમાં પણુ સૃતક શરીરમાં જ્ઞાનાભાવને શું બાધક આવે છે?

ગુરુદેવ—તમે જે મુક્તાત્મામાં જ્ઞાનાભાવ કહ્યો, તે તેા નૈયા-ચિકમતવાલાને લાગુ પડે છે. અમા તેા (ઐનદર્શન) સુક્ત આત્મામાં જ્ઞાનમાનીએ છીએ. તથા 'આત્મા સર્વવ્યાપી છે '-ઇત્યાદિ જે દ્રૂપણુ કહ્યાં તે દ્રષણુ પણુ નૈયાયિકનેજ છે; કેમકે અમે તા સર્વવ્યાપી આત્મા માનતા નથી, કિતુ દેહવ્યાપી માનીએ છીએ, દેહવ્યાપી પક્ષમાં એ દોષ આવી શકતા નથી.

પ્રાણાભાવ એટલે શું ? સામાન્ય વાયુ કહાે છે કે વાયુ-વિશેષને પ્રાણાભાવ કહાે છે. જે સામાન્ય વાયુ કહેતા હા તા સર્વ પાલાણુમાં વાયુ છે, માટે મૃતક શરીરમાં પણુ વાયુ છે. તેથી ત્યાં જ્ઞાન હાવું જોઇએ. અને જો વાયુવિશેષ કહેતા હા તા વાયુવિશેષ શું પદાર્થ છે ? જો જ્ઞાનના આધારે જ પ્રાણવાયુ કહા તા, તે આત્મા જ છે. અને જો પ્રાણવાયુ એ બન્નેથી અતિસ્કિત કહેશા તા તેની ઉત્પત્તિનું શું કારણ ? અદ્ધ કહેશા તો તે આદ્ધના કર્ત્તા ઠાણ ? કર્ત્તા વિના આદ્ધ બની શકે નહીં. માટે જે આદ્ધના કર્ત્તા છે, તે જ આત્મા છે.

તથા શરીરમાં ચૈતન્ય માનવાથી બાલ્યાવસ્થામાં બેએલી વસ્તુનું સ્મરણુ વુદ્ધાવસ્થામાં ન થવું બેઇએ, કારણુ કે શરીરના અવયવેામાં વૃદ્ધિહાનિ થાય છે, તેમ થવાથી પૂર્વ શરીરરૂપ આત્માના વિનાશ થયા, અને ઉત્તર શરીરરૂપ આત્મા હત્પન્ન થયા, માટે બાલ્ય શરીરરૂપ આત્મા, વૃદ્ધ શરીરરૂપ આત્માથી બિન્ન ગણાય તેમ ગણુવાથી પૂર્વતું સ્મરણુ ન થવું બેઇએ. : 346 :

ધમેની દિશાં

કારણ કે અનુભવ કર્યો બીજાએ અને સ્મરણ કર્સું બીજાએ, એ કેમ બને ! વાસ્તે તમારૂં કહેવું ચુક્તિચુક્ત નથી.

જિજ્ઞાસ----શરીરને જ આત્મા માનવામાં આવે તેા શ દષણા આવે?

ગુરૂદેવ---જો શરીરરૂપ આત્મા માનવામાં આવે તા બાલકને જન્મની સાથે જ સ્તનપાન કરવામાં પ્રવૃત્તિ થાય છે, તે પ્રવૃત્તિ પણ નહીં થાય; કારણ કે, સ્તનપાન પ્રવૃત્તિમાં મુખ્ય કારણ પૂર્વ ના અભ્યાસ અની શકતાે નથી; શરીરથી ભિન્ન આત્મા માનીએ તેા જ અની શકે.

જિજ્ઞાસ-- જો ચાર ભૂતના સમુદાયરૂપ શરીરમાં ચૈતન્ય માન-વામાં આવે તેા શું હરકત ?

ગુરૂદેવ—આની સ્હામે બે પ્રશ્ન ઊભાં થાય છે કે, ચાર ભૂતમાં પૃથક પૃથક ચૈતન્ય કે સમુદાયમાં ચૈતન્ય? જો જાદા જાદામાં ચૈતન્ય દ્વાય તા એક શરીરમાં ઘણાં ચૈતન્ય થવાં જોઇએ. તેમ માનવાથી પ્રત્યક્ષ ખાધ આવે છે, અને જો સમુદાયમાં માનવામાં આવે તા, એક અંગુલીના છેદવાથી ચૈતન્ય પણ નષ્ટ થશે. અને એમ જો નહિં માનેા તેા મસ્તક છેદવાથી પણ ચૈતન્ય નષ્ટ નહીં ચવું જોઇએ ડે. માટે શરીરથકી આત્મા જાદો જ છે. તથા જે શરીરને ચૈતન્ય માનીએ તેા શરીર વધવાથી જ્ઞાન વધવું નેઇએ પરંતુ એમ પણ થતું નથી.

જિત્રાસ-શરીર વધવાથી જ્ઞાન વધે છે. જેમકે બાલ્યા-વસ્થામાં જે ખુદ્ધિ છે તે ગુવાવસ્થામાં શરીર વધતાં વધે છે; માટે શરીર છે તે જ આત્મા છે.

ગુરુદેવ—શરીર વધવાથી જ્ઞાન વધ્યું માનશા તાે સ્યુલ શરીરવાલાને જ્ઞાન ઘણું હેાવું જોઇએ; પણ તેમ તા નથી. લણા સ્થલ શરીરવાલા મૂર્ખ પણ જોવામાં આવે છે. તથા

: 142 :

## યવિચ્છેક પ મા

પતલા શરીરવાલાને શાડું હેાવું બેઇએ છતાં કેટલાક કૃશ શરીરવાલા ઘણા વિદ્વાન જોવામાં આવે છે, માટે શરીર વધવાથી જ્ઞાન વધતું નથી, તેમ શરીર ઘટવાથી જ્ઞાન ઘટતું પણ નથી. ફક્ત જ્ઞાનાવરણીય કર્માની ન્યૂનાધિકપણાથી જ્ઞાનમાં વૃદ્ધિ હાર્નિ થાય છે.

જિજ્ઞાસુ—તે। " विद्वानघन एव एतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनइयति न प्रेत्यसंक्वास्ति" આ श्रुतिना વિરાધ આવે છે તેનું કેમ?

ગુરુદેવ—આ બ્રુતિ પણુ આત્માને જ સિદ્ધ કરનારી છે. નિષ્પક્ષપાતભાવે વિચાર કરવાથી જાણી શકાશે કે, '**વિજ્ઞાનઘન**' એટલે જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા તે આ ઘટપટાદિ જે ભૂતોના વિકારા છે તેના થકી ઉપચાગરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. અને ઘટપટાદિના નષ્ટ થવાથી અથવા તિરાહિત થવાથી પૂર્વ ઉપયાગરૂપ જે આત્મા તે નષ્ટ થયેા. અર્થાત્ ઘટપટાદિ ઉપયાગરૂપ પૂર્વની સંજ્ઞા નથી પણુ આત્માના સર્વથા વિનાશ થતા નથી.

'હું ઘટને જાણું છું, હું સુખને અનુભવું છું.'-ઇત્યાદિ પક્ષમાં જે 'હું પદ્દ ' તેજ જ્ઞાનના કર્તા આત્માને સિદ્ધ કરે છે.

જિજ્ઞાસુ—' જેમ હુું સ્થૂલ છું, કૃશ છું. '-એ પ્રલચમાં જે હું પદથી શરીરની ઓળખ પડે છે. ' તેમ હું ઘટને જાણું છું. ' ઇત્યાદિ પ્રત્યયેામાં પણુ શરીરને જ્ઞાનના જ્ઞાતા કેમ ન માની શકાય ໃ

ગુરૂદેવ---'હું સ્થૂલ છું. હું કૃશ છું. '-એ પ્રત્યયમાં જો કે શરીર સ્થલ તેમ કૃશ હાય છે, તેા પણ હું પ્રત્યય થાય છે તે તા જેમ-અત્યંત ઉપકારી પાતાના મિત્ર હાય તેમાં એક્ત્વપણા-ની થુદ્ધિ રાખી બાલે કે, 'તું છે તેજ હું છું. અને હું છુ તેજ તું છે; માટે આપણે બન્ને એકજ છીએ '-આ વ્યવહાર કરવામાં શું એક્તા સાચી છે? અર્થાત્ નથી. પરંતુ પાતાના ઉપકારી હાવાથી હુંપણાના ઉપચાર મિત્રમાં થાય છે. તેમ આત્માને શુરીર પણ ધર્મસાધનાદિમાં અત્યંત ઉપકારી હાવાથી

#### : 950 :

### ધર્મની દિશા

મારાપણાનાે ઉપચાર કરી કહે છે કે, 'હું સ્થૂલ છું. હું કૃશ છું. ' પરંતુ 'હું જ્ઞાની ' ઇત્યાદિ વ્યવહારમાં જ્ઞાનના ઁ જ્ઞાતા તરીકે થતાે હું પ્રત્યય વાસ્તવિક રીતે શરીરથી ભિન્ન આત્માનાે છે. તદ્રપરાંત; બીજી રીતે પણ આત્માની સિદ્ધિ થાય છે. જેમ **કે, અજી**વ શખ્દ છે તે પ્રતિપક્ષ શબ્દવાલાે છે. કારણ કે **બ્સુત્પત્તિવાળાે** છવ પદ કે જે એક પદ છે તેનાે નિષેધ કરે છે. જે જે શખ્દ વ્યુત્પત્તિવાલા એકેક શખ્દનાે નિષેધ કરે છે તે **તે શખ્દના અવ**શ્ય પ્રતિપક્ષ શખ્દ હાેવા જોઇએ. જેમ અઘટ શબ્દનાે પ્રતિપક્ષ ઘટ શબ્દ છે તાે તે શું ઘટ શબ્દથી વાચ્ય ઘટ પદાર્થ નથી ? અર્થાત્ અવસ્ય ઘટ છે. તેમ અજીવ શખ્દના પ્રતિપક્ષી જીવ શબ્દ છે, તેા જીવ શબ્દથી વાચ્ય જીવ પદાર્થ અવશ્ય હેાવે જ જોઇએ.

તથા અભાવ પણ <sup>૧</sup>પ્રતિયાગી વિના હાેઇ શકતા નથી, તેથી ઘટાભાવ પણ ઘટરૂપ પ્રતિયાેગી વિના હાેઇ શકે નહિ, તેમ જીવને અભાવ અજીવ પણ જીવરૂપ પ્રતિયાગી વિના અની શકતાે નથી. તથા જે જે એક પદ હાેય છે, તે તે સત્ય હાેય છે. જેમકે સુખ, દુ:ખ, ઘટપટાદિ, અને જે જે એક પદ હાેતં નથી તે સત્ય પણ ન હાય જેમ 'આકાશનું પુષ્પ' માટે જે જે એક પદ હાેય તે તે સત્ય છે, તેા જીવ પણ એક પદ જ છે, માટે જવ, અવશ્ય હાેવા જોઇએ. એવી જ રીતે હું સુખી, હું દુઃખી, ઇત્યાદિ જે ક**હે**વાય છે તેમાં હું પદથી વાચ્ય છે તે આત્મા છે. આ રીતે જૈનદર્શન આત્માનાં સ્વરૂપને સ્વીકારે છે. આને **અ ંગે વધુ વિસ્તાર સ્યાદ્રાદમ જરી, સ્યા**દ્રવાદરત્નાકર આદિ જૈન ન્યાય અન્થામાંથી જાણી લેવા.

૧. જે વસ્તુનાે અભાવ હાેય તે વસ્તુ તેના અભાવના પ્રતિયોગી કહેવાય. પ્રતિયાેગીરૂપ વસ્તુ વિના તેનેા અભાવ હાેય નહિ.

