**જેન ગ્રંથમાળા** દાદાસાદેબ, ભાવનગર. ફોન : ૦૨૭૮-૨૪૨૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬

धर्म-शिक्षा.

न्यार्यावेशारद-न्यायतीर्थ मुनिश्री न्यायविजयजी.

a grand

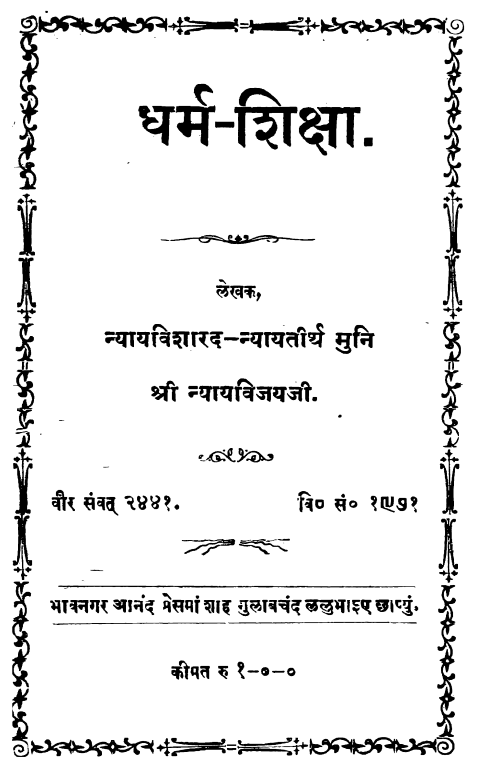
পকাহাক,

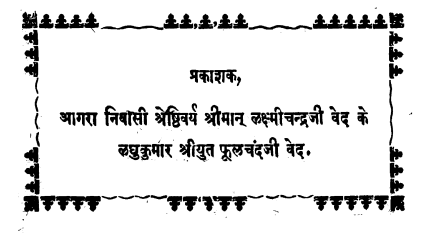
कत्ती,

उक्ष्मीपुत्र फूसचंदजी वेद.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com







~60~

श्रींमन्मान्यवर ज्येष्ठसहोदर भाईसाहब अमरचन्द्रजी ! तथा मोहनलालजी !

आप साइबों का उंदारभाव धर्मानुराग गुरुभक्ति तथा भ्रातृवात्सल्य वगैरह अनेक अनुकरणीय गुर्णोंसे आकर्षित हुआ में आप-श्री की सेवा मेंइस पु-स्तकके समर्पने-की रजा हेता हुं

> आप का फ्रुल्ज्चंद

## '' पण्डितब्रह्यविहारीशर्मा "

" एतेनैव कनीयसाऽपि वयसा द्राघीयसा प्रज्ञया लब्ध्वा श्रेष्ठिनिदेशपग्रजयुगं संपृच्छच च स्वस्वतः । श्री सोराष्ट्रकराष्ट्र-भावनगरस्थाऽऽनन्दमुद्रालये सम्मुद्राप्य महीतले प्रकटिता श्रीधर्मी[हाक्षे-यकम् " ॥

ş

" स्रुवासनां पुष्पत इन्दुतः पुनः होत्यं गृहीत्वो—भयरूपतां गतः एकस्वरूपं दभ्तौ जयन्नमू श्री पुष्पचन्द्रो (फूलचन्द्रो) ऽर्थवदाऽऽव्हयोऽन्तिमः" ॥

#### ą

"वेदो—पाधि फलोदिपत्तनभव श्रीलक्ष्मिचन्द्राभिध ख्यातश्रेष्ठिवरस्य भान्ति विकसदूपाः कुमारास्तयः । तत्राऽऽयोऽमरचन्ज् उचचरितः प्रल्हादकश्चन्द्रवन्– मध्ये मोहनलाल उत्तममतिः सम्यग्गुणैमोंहनः " ॥

ş

## प्रकाशकमहाशयपरिचयः

### प्रकाशकमहाशय का परिचय.

(संस्कृत श्ठोकों का अनुवाद.)

मारवाड फलोदी गाँव के (हार्ल्मे आगरे रहनेवाले) श्रीमान श्रेष्ठिवर्य लक्ष्मीचन्द्रजी वेद के चरणोपासक तीन पुत्र रत्न शोभते हैं। उनमें पहिला-ज्येष्ठ श्रीमान अपरचन्द्रजी, जो उत्तम चरित्र से विभूषित हैं, तथा सौम्यप्रकृति से चन्द्र की भांति आ-द्दाददायक हैं। दूसरा पुत्र रत्न श्रीयुत मोहनळालजी, जो कि बडे अक्रमंद हैं तथा सद्गुणों करके लोगों के हृदयका आकर्षण करनेवाले हैं। ! ? !!

तीसरा पुत्ररत्न श्रीमान फूळचंदजी, जिसने फूलमें से सु-वासना तथा चन्द्रमें से शीतलता गुण ले के उन दोनों असा-धारण गुर्णोद्वारा एक एक गुण को धारण किये हुए फूल तथा चन्द्र को जीता और अपना नाम बराबर सार्थक किया ।। इ ॥

उम्र से छोटे तथा बुद्धि से बडे उसी (तीसरे कुमार) ने रोठजी का हुक्म छे के तथा अपने माननीय दोनों बडे भाई साह-बों की सम्मति पा के अपनी हाथखचीं ही में से आनन्दपेस भाव-नगर काठियावाडमें इस (धर्मशिक्षा) पुस्तक को छपवाकर पब-छीक में प्रकाशित किया ॥ ३॥

+

 
 क कुमारके पक्षमें सुवासन। यों ती अच्छी वासना-अच्छा संस्कारे । फूलके पक्षमें सुरासना अर्थात अच्छी खुशबू । शीतलता गुण तो दोनों पक्षमें समान ही है। इन दा नों गुण करके गुणात्मा बने हुए जिसने एक ही सुवासना गुण (शीतलता गुण नहीं होनेसे) वाले फूलको जीता। तथा एक ही शौतलता गुण ( सुवासना गुण नहीं होनेसे ) वाले च-म्द्रको जीता। दोनों गुण व ले दुभारके आगे एक एक गुणवाले फूल तथा चन्द्रकी लघुता होना स्वाभादि क है ।

### **शिक्षा−मु**ख.

េច

संसारमें पाणिओं को सुख देनेवाला एक धर्म है । अभर्म आदमी का धर्म रहित जीवन किसी काम का नहीं । अधर्मी म-रुष्य का मुद्दी जानवर तक को भी स्पृइय नहीं होता, इसपर एक कविने कहा भी है —

" हस्तो दानविवर्जितो श्रुतिपुटो सारश्रुतेर्द्रोहिणो नेत्रे साधुविलोकनेन रहिते पादो न तीर्थ गतो । अन्यापार्जितवित्तपूर्णमुदरं गर्वेण तुङ्गं शिरो रेरे जम्बुक!मुञ्च मुञ्च सहसा निन्द्यस्य नीचं वपुः ।१।

भावार्थ यह है कि किसी अधर्भी मनुष्य की लोथ का भक्षण करनेको उच्चत हुए गीदड को एक कवि समझा रहा है कि ऐ गीदड ! इस निन्दनीय-पापात्मा मनुष्यके शरीर को छोड दे ! इस का एक भी अंग-एक भी अवयव भक्षण करनेके योग्य नहीं है । अव्वल तो इसके हाथ दान रहित हैं । कान उत्तम शास्त्रके श्रवणसे दूर रहे हुए हैं । आँखें सन्त-महन्तोंके दर्शन नहीं पायी हुई हैं । पाँव कभी तीर्थ स्थानोंमें नहीं गये हैं । पेट कूटकपटसे पैदा किये पैसेसे भरा है । और मस्तक अभिमान करके ऊंचा ही रहा है-फ्रवि-महर्षिको नमस्कार करने का लाभ नहीं उठा सका । बस ! इस लिये यह लोध भी तुझे अस्पृश्य है ।

अनादिकाल से नदियों का पानी संग्रहता हुआ महासा-गर हुप्त न हुआ । अनादिकाल से महासमुद्रका पानी पीता हुआ षटवानल झान्त न हुआ । बेग्रुपार लकडिओं के ढेर को भक्षण करती हुई आग आजतक संतुष्ट न हुई । और प्रतिक्षण असंख्य माणिओं को लुकमा बनाता हुआ काळ-पिशाच कुछ भी ढीला न पडा । उसी मकार इस जीव को-अनादि काल से विषयानन्द भोगते हुए भी सन्तोषद्वत्ति न मिळी, अहा मोह ! बब्बिद्दारी है तेरी ।

मोहरूपी मदिरा के नशेमें बावले बने हुए अधर्भ-अविवेकी मतुष्य का जीवन-छाया रहित दृक्ष की भांति है। पानी रहित ताल्ठाब की तरह है। गन्धहीन पुष्प के समान है। बगैर दांत के हाथी के सददा है। बिना लावण्य के रूप जैसा है। मन्त्री रहित राज्यसा है। देवता रहित देवालय के तुल्य है। चारित्रभ्रष्ट साधु के सददा है। देवता रहित देवालय के तुल्य है। चारित्रभ्रष्ट साधु के सददा है। चन्द्र द्यून्य रात्रि के सपान है। हाथर्मे दास्त नहीं रक्खे हुए सैन्य की तरह है। और आंख बिना के मुँह के ब-राबर है।

चक्रवत्तीं भी-धर्म का उपासक न हो तो ऐसा परलोक पाता है कि जहाँ निन्द्य भोजन को भी दिव्य अमृत मानना होता है। बढे कुल्लेमें उपजा हुआ श्रीमान श्रेष्ठिरत्न भी धर्मकी प्रसादी के नहीं पाने के कारण भवान्तरमें उच्छिष्ट भोजी कुत्ता होता है। बाह्मण वैद्य क्षत्रिय शुद्र कोई भी क्यों न हो, धर्म का तिरस्कार सब के लिये अनर्थ उपजानेवाला है। अधर्मी मनुष्यों को बिल्ली साँप क्षेर गिद्ध वगैरह दुर्गतियोंमें जाने की टिकट मिल्लती है। धर्महीन प्राणी विष्ठा वगैरहमें अनेकज्ञाः कीडे का जन्म पाते हैं, और मुरगे वगैरह की चोंच व पांव के प्रहार का लाभ उठाते हैं। पाषिष्ठ-दुरात्मा मनुष्यों का भवान्तर गति के समय नरक की ओर प्रयाण होता है और परमाधार्मिकों के हार्थोसे बेग्रुमार दुःख उन्हें उठाना पडता है। पराधीन हो के प्राणी इतना कष्ट उठा छेते हैं, मगर स्वाधीन-स्वतन्त्र दज्ञामें धर्मानुबन्धी (धर्म करने के प्रसंगमें) थोडा भी दुःख उठाना नहीं होता अफसोस। संसार में प्राणिओं को पोषण करनेवाळी सची माता धर्म है। जीवों को रक्षण करनेवाळा वास्तविक पिता धर्म है। मिजा-ज को खुद्म रखनेवाळा असल मित्र धर्म है। और धवित्र स्नेह-भाव से वर्त्तनेवाला एक बन्धु धर्म है। धर्म-सुख सम्पदा का अ-थाह मंडार है। धर्म रणयुद्ध में लोहे का वख्तर है। और धर्म खुरे कर्मों के मर्मको भेदनेवाळा प्रतीक्ष्णशस्त है। धर्म के प्रसाद से प्राणी राजा होता है, सम्राट होता है, देवता होता है, देवेन्द्र होता है, अइमिन्द्र होता है आखिरमें ईश्वर भी हो जाता है।

धर्म के अचिन्त्य प्रभाव को, सब दर्शनों में-सभी मजह-बों में सभी धर्माचार्य मुक्तकण्ठ से पुकार रहे हैं और धर्म का सामान्य स्वरूप---

"पञ्चैतानि पवित्राणि सर्वेषां धर्मचारिणाम् । अहिंसा सत्यमस्तेयं त्यागो मेथुनवर्जनम्& ॥१॥

(इस श्लोक में वताया हुआ) सभी महानुभावों को सम्मत है । वास्तवर्मे आत्म शुद्धि ही धर्म होनेपर भी उसके अहिंमादि सा धर्नों को भी धर्म कहना कोई अनुचित नहीं है ।

धर्म का सामान्य स्वरूप पायः सभी को विदित होगा। किन्तु यह मेरा प्रयास धर्म सम्बन्धी कुछ विशेष शिक्षा देने के लिये है, इसीसे इस पुस्तक का नाम भी ''धर्मशिक्षा " रक्खा गया है। धर्म के विषयमें हजारों पुस्तकें विद्वानों के हाथ से लिखी गई हैं और नया तत्त्व-अपूर्व वात्ती कोई नहीं लिख सकता, तहां भी नये नये ढंग से उस उस समयपर छेखक छोग अपनी कल्जम चळाया ही करते हैं। किसी छेखक की किसी प्रकार की छेख पद्धति रहती है किसी की किसी चाल की। संक्षेप से विस्तार से

\* १ अहिंसा, २ सत्य ३ चोरी नहीं करना ४ बह्यचर्य ५ संतोष ( त्यागवात्ति ) इन पांच नियमों को समी धर्मचारियों ने पश्चित्र माना है। मिश्ररूप से भिन्न भिन्न संतंछना से विषय संयोग की विचित्रता से एक ही विषयपर हजारों छेखकों की इजारों तरह की जुदे जुदे ढंगवाळी कलम चलती हैं । अनन्त वाड्मय अनन्त शास्त्र ५२ ही वर्णोंपर पर्याप्त हैं तहां भी सब शास्त्र-सभी पुस्तकें परस्पर विल्क्ष-ण ही ढंगवाळी हैं, कोई पुस्तक किसी पुस्तक से एकरूप नहीं होती । इस लिये यह संकोच नहीं रखना चाहिए कि " पुस्तकों का ढेर पडा है, पहले जमानेके विद्वान लोग बहुत ग्रन्थ लिख छोड गये हैं, नई पुस्तक से क्या प्रयोजन है ?" । किन्तु "ग्रुभे यथाशक्ति यतनीयम् " ( ग्रुभ काममें यथाशक्ति उद्यम करना चाहिए ) इस सुभाषित के अनुसार यथाबुद्धि-यथाग्रक्ति छोको-पकारक योग्य लेखनी अवश्य चलानी चाहिए । ज्यों ज्ये स्मार-क वस्तुएँ ज्यादह बढेंगी त्यों त्यों जनसमाज को कर्त्त-व्यों की ओर संस्कार टढ होगा, स्मरण बार बार जागता रहेगा ।

धर्म सम्बन्धी शिक्षामें बहुत वक्तव्य भरे हैं । इतनी छोटी सी पुस्तक में सब वक्तव्यों का निवेदन नहीं आ सकता । इस पुस्तक में मेरे अल्प ज्ञानानुसार मैंने अभी बिन्दुमात्र ही कहा है । खास खास विषय ऐसे बहुत से हैं कि जिनका स्पर्श भी यहां नहीं किया गया है और अवश्य विवेचन करने योग्य हैं । मैं पहले इस पुस्तक को बहुत ही छोटी रखना चाहता था मगर वक्तव्योंने ज्यों ज्यों मुझे घेर लिया त्यों त्यों छाचार हो के कुछ कुछ बढाता रहा, आखिर में प्रकाशक महाशय की प्रेरणा से यहांतक बढा के विराम छेना पडा ।

इस पुस्तक में जितनी बातें बताई गई हैं उनका अनुक्रम आगे घरा है । इसी ग्रन्थमें से कुछ हिस्सा छे के " ग्रहस्थधर्म " पुस्तक का निर्माण हुआ है ।

"भर्मेझिक्षा" का जन्म किशनगढ-राजपुताने में हुआ है ।

•

विक्रम सं-१९६९ की साळमें जब मैं किशनगढ में चौमारग रहा था उस समय आगरा निवासी श्रीयान श्रेष्ठिवर्य महानुभाव रूक्ष्मी चंदजी वेद के पुत्ररत्न श्रीयुत अमरचंदजी श्रीमान मोहनलालजी तथा श्रीमान फुल्ज्चंदजी किशनगढ आये थे । उस वक्त श्रीमा-न फूल्चंदजी ने मुझे अपना यह विचार दर्शाया कि " कोई धर्म विषयक अच्छी पुस्तक हिन्दी में लिखनी चाहिए कि जिससे इस मान्तवाल लोगों को लाभ मिल्ल सके "। और पुस्तक लिखनेका साग्रह निवेदन किया । इन्हीं के निवेदन से इस पुस्तकका निर्माण हआ है ।

इस पुस्तक के किखते वक्त न मेरे मनमें कोई द्वेषभाव की परिणति थी और न मैं ऐसी क्षुद्र दृत्ति रखना ५संद करता हूँ, तथापि राभस दृत्ति से मेरा औद्धत्य कहीं इसमें प्रतीत होता हो तो क्षमा करें।

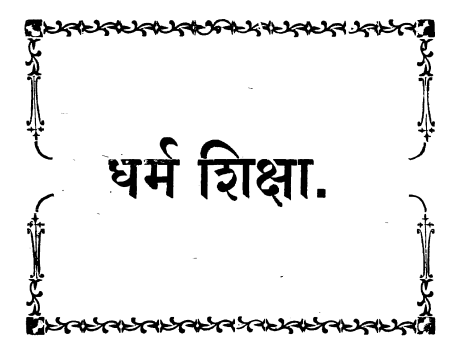
" लेखक "

# विषयानुक्रम

विषय. T. **१ धर्मकी प्राचीनता और उदारदिऌसे धर्मकी गवेषणा**. २ **इ दर्शनों के परस्पर मतभेद.** .... 9 वेदानुयायी मतों का निरीक्षण. .... १० **ध केद के हिंसादिमतिपादक वाक्य....** 88 ५ वेद के कत्ती सम्बन्धी विचार. .... 58. ६ हिंसा प्रतिपादक मनु के स्त्रोक. ... 23 असर्वज्ञों से वेदो का पादुर्भाव .... 9 24 ऋग्वेद संहिता का हिंसामतिपादक वाक्य. ২৩ ९ नास्तिकमत का खण्डन. २९ १० बौद्धमत भेदोंकी समीक्षा. .... " ११ 'नास्तिक ' शब्द का अर्थ. .... ş ş १२ बौद्ध व जैन दर्शन का अत्यंत पार्थक्य.... ₹B १३ नैयायिक व बौद्ध दर्शन में एकसरीखी **मि**छती हुई बार्ते. .... . . . . .... ₹Ų १४ जैन दर्शन के अटल लक्षण स्याद्वाद का निरूपण. ३७ १५ जीवादि नौ तत्त्वों का निवेदन. Ч° मुक्तिका स्वरूप और उस दशा में अद्वैत मुखकी सिद्धि. ४२ १६ प्रत्यक्ष व परोक्ष प्रमाण का दिग्दर्शन. 93 88 नय व सप्तभङ्गी.... ۶G .... . . . . ሄኣ सप्तभंगी की गइनला. .... १९ ୪୍ " **२१ धर्मो**पदेशक-तीर्थकर का परिचय.... • • • • • 80 जैन श्वास्तों के मादुर्भाव का विद्युद्ध मूख.... 22 ક્ષ

| •    | जैन शासनकी पवित्रता निष्पक्षपातता |         | विरोध   | ग.५१ |
|------|-----------------------------------|---------|---------|------|
| হপ   | प्रभावक जैनाचार्यों के कुछ नाम    | ****    |         | থহ   |
| হ্বৎ | जैनधर्म के कानून और साधु धर्म.    |         | ••••    | ٤٦   |
| ହ୍ୟ  | श्रावकधर्म का मारम्भ              | • • • • | ••••    | ૫૮   |
|      | श्रावकधर्म-चारह वर्तों के नाम और  |         |         |      |
|      | प्राणातिपातविरमण व्रत             |         | ••••    | दिछ  |
| হৎ   | दूसरा स्थूल मृषावादविरमण व्रत•    | ****    |         | 69   |
|      | तींसरा स्थूल अदत्तादानविरमण वत    |         |         | ሀ፟   |
| oF.  | चौथा स्थूल मैथुनविरमण वतु         |         | ••••    | 22   |
|      | पांचवाँ स्थूल परिग्रह विरमण वत    | ••••    |         | ११६  |
| ३्   | छठाँ दिग्विरति ( गुणवत )          |         | ••••    | -    |
| ३३   | सातवाँ भोगोषभोगवरिमाण ,,          | ••••    | • • •   | १४७  |
|      | आठवाँ अनर्थदण्ड त्याग "           |         | • • • • | १ृद् |
| ₹Ų   | नवाँ सामायिक ( झिक्षा व्रत )      |         | • • • • | १६५  |
| ३६   | दश्ववाँ देशावकाशिक ,,             | • • • • | • • • • | १६९  |
|      | ग्यारहवाँ पोषध ,,                 |         |         |      |
|      | बारहवाँ अतिथि संविभाग             |         | ••••    | १७ए  |
| 39   | देव गुरु व धर्म की द्युद्धि       | • • • • | ••••    | १८६  |







Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

यह तो सुविदित ही है कि समस्त जीवयोनिमें मनुष्यत्व जाति, परमपदमाप्तिका परम मार्ग है । समस्तमकारसे (विज्ञान सामग्री वा धर्मसामग्री मनुष्यदी को प्राप्त होसकती है । अतएव ज्ञास्तकारों ने मोक्षमाप्तिका परम साधनभूत मनुष्य जन्मको देवत्वसे भी अधिक श्रेष्ठ बताया है । क्योंकि देवछोगों-को स्वर्गसुख-रमणमें आसक्ति होने से तपश्चरणादिका उदय नहीं होता है, और विना तपश्चरणादि, समस्त कर्मक्षय स्वरूप मोक्ष नहीं विद्धसकता । इस लिये इस मनुष्यत्व जातिको प्राप्त करके बु-द्धिमान विवेकी पुरुषोंको धर्मका आदर करना परमावश्यक है । लेकिन अफसोस है कि आजकल नवीन धर्मोंका प्रचार उत्पन्न होता हुआ बहुत दीख पडता है । परस्पर विरोधि धर्मोंकी धारा, अल्प



प्रणम्य परमात्मानं धर्माचार्यान्गुरूंस्तथा ।

भव्यानामुपकाराय भर्मीहाक्षा विधीयते ॥ १ ॥

अर्हम् ।



मति भोले लोगों के हृदयमें ऐसा प्रहार करती है कि बिचारे खडे भी नहीं द्वोसकते, यानि धर्मका रास्ता नहीं सुझनेके कारण आ-स्तिक्य गुणसे परिभ्रष्ट हो जाते हैं; यह तों मेरा कहना होही नही सकता कि समस्त भूमंडल एकही धर्ममें आ जाय । एक धर्ममें यह जगत कभी उपस्थित न हुआ न होगा, वरना एक ही सत्य धर्मसे सर्व जगतका निस्तार होने पर दुर्गति के द्वारको अर्गछाही देनी पडेगी, यानि नरकादि दुर्गति कून्य हो जावेगी। इसलिये सचा और मिथ्या धर्म अन।दि कालसे चला आरहा है, इसमें कैान क्या कहेगा ? लेकिन वर्त्तमान हवासे माऌूम पडता है कि नवीन २ मजहब निकालनेमें लोगोंको बहुत शौंक हो गया है। हमभी थोडा कुछ टट्टु चला करके इज्जत उठावें, ऐसा समझ कर उटपटांग प्र-लापों की पोथी थोथी बनाके प्रजामें प्रवाहित कर देते हैं। परन्तु सए-झना चाहिये कि यदि सची इज्जतकी गठडी उठानी हो तो परमात्मा के सत्यधर्ममें आरूढ हो कर के पवित्र आचार तपश्वरणादि द्वारा दुष्ट कमों को क्षीण करें और इसीसे अपरिमित-अद्भूत-अविनाशी-लोको-त्तर आनन्द पाप्त करें, शारदपूर्णिमा चन्द्रकी किरण सहोदर चमकीली विश्वव्यापी यज्ञोदेवीकी वरमालांभी पहिनें। स्वकपोल कल्पित अस-त्य मत फैलानेसे फायदा होना तो दूर रहा, किन्तु एकान्त पार्पों-की गठडी उठानी पडती है और भवाटवीमें चिरतरकाल परिश्रमण करना पडता है ।

कोईभी स्वाभिशाय प्रकाश करने के पहिले सोचो ! कि यह अभिप्राय सिद्धान्तानुकूल है वा विपरीत है। पूर्व ऋषि वा प्रा-चीन विद्वानों के आगे हम लोगोंकी कौन बुद्धि ? हम क्या कोई नया तत्त्व निकाल सकते हैं ? अलबत्ते ! समस्त शास्त्रोंकी मीमांसा

करना अत्यावश्यक है। न 'कि)बावा वाक्यं प्रमाणम् ' इस मूर्ख रूढि-पर बैठ रहना चाहिये। परंतु यह अवरय खयालमें रहे कि हमारी चुद्धि जगदव्यापिनी नहीं है, अनंत पदार्थ हमारी बुद्धिसे अभी बहार हैं। दो अक्षरके ज्ञान मात्रसे पंडिताभिमानी बनना और नया स-माज खडा कर देना यह केवल मुर्खताका नमूना है, असम्बज्दप्रळापोंमें पांडित्य नहीं ठहरा है, किन्तु व्याकरण साहित्य इतिहास दर्शनज्ञास्त तर्कशक्तिद्वारा बुद्धिका परिपाक होना, यही विद्वानकी ल्याकत कही जाती है। 'अपने बेर मीठे दूसरे के खट्टे 'ऐसे तुच्छ विचारोंसे तत्त्व प्राप्ति नहीं होती हैं । किंतु खपर धर्मके विभागको छोडकर परीक्षा रूपी कसौटीसे जिसकी कींमत चमत्कारिणी मालूम पडे, वही धर्म अपना उपादेय होना चाहिये । कुल्धर्मका कदाग्रह वडा बुरा है । जीवनकी खराबी करनेवाला है। इसी विषयमें "स्वधर्में निधनं श्रेयः परधर्मों जयावहः," यह वाक्यभी पूर्णतया *रूम्म*ति दे रहा है।

तथाहि.—

'स्व, यानि अपना अर्थात् आत्माका असल जो वास्तविक धर्म, उसका पालन करते हुए मनुष्यको 'निधन, यानि मरण अथवा विपत्ति होजाती हो तो बेशक हो जाओ, परन्तु 'पर, 'धर्म, अर्थात् शत्रुता करनेवाला याने आत्माकी वास्तव लक्ष्मीका लुंटाक (चोर) अतएव आत्माका द्रोही धर्म हमेशाके लिये भयको पैदा करता है। पाठकगण !इस गीता श्लोकसेभी कुल्धर्मका कदाग्रह निषिष्ठ ही समझो !। वही धर्म अपना समझना चाहिये, जो कि किसी प्रकार बाधासे वाधित न हो और वही धर्म सर्वथा बाधा-दोष

रहित कहा जा सकता है, जो कि सर्वब्रने प्रकाशित किया है। ऐसा सनातन धर्म बाप दादाओंसे अनादृत ही क्यों न हुआ हो ?मगर बुद्धि-मान् छोग उसकी अन्वेषणामें कटिबद्ध रहते हैं। जब यह बात निश्चित है कि मोक्षका मार्ग एकही है। क्योंकि वि्रुद्ध कारणोंसे एक कार्य कभी उत्पन्न नहीं होता है। जैसे घटकी उत्पत्ति मृत्तिकासेही होती है, न कि तन्तुओंसे, तो मोक्ष प्रदाता मार्गभी परस्पर विरोधि कैसे होंगे? इसल्रिये परीक्षाको सहन करनेवाला, सर्वज्ञदेव भाषित एक ही धर्म-मार्ग मोक्षसाधक होसकता है। अतः बुद्धिमानोंको चाहिये कि सत्यासत्य धर्मरुप रत्न कांचोंके पुंजमेंसे दृढ परीक्षाद्वारा सत्य धर्म-रूपी रत्न उठालेवें । कांचमें रत्नका भ्रम न रक्खें । किंतु यह बात तबही होगी जबकि कुछ परंपरासे आये हुए धर्मका कदाग्रह रफा होजायगा। कुछ परंपरामाप्त धर्म सत्यही क्यों न हो ? छेकिन उस सत्य धर्ममें सत्यत्वका परिचय होनेपर उस सत्य धर्मका पक्ष-पाती वनना समुचित है। क्योंकि सम्यग् ज्ञानपूर्वक श्रष्टा करना यही मोक्षका परम साधन सभी झास्त्रकारोंकी उक्तियों से निकल्ला है ।

इस कळिकाळमें पूर्व महात्माओंकी तरह सूक्ष्मतर प्रज्ञा यद्यपि दुर्छभ होगई है. तथापि मध्यस्थ पुरुषकी बुद्धिमत्ता धर्मकी परीक्षा करती हुइ परमार्थ सत्यही धर्ममें विश्रान्ति लैती है इसमें कोई सन्देह नहीं, मगर मूर्ख पुरुष और कदाग्रही पंडितके लिये तो धर्मकी दुर्छभता शास्त्रकारोंने बताई है, बातभी सची है, क्योंकि धर्म जैसी परम वस्तु समस्त जगत् को यदि प्राप्त होजाय तो जगत् दरिद्रही कैसे रहेगा ? पंडितभी क्यों न हो मगर वह यदि हीनभाग्य होगा तो जरूर कदाग्रह रूप सर्प उसके मनोमंदिरमें घुसकर और विवेकरुपी दूध एकदम पी करके दुर्बुद्धिरूप विष फैला देगा । पाठकवर ! आप समझगये होंगे **कि धर्म एक मामूली चीज न**ईं। । धर्मराजाके प्रभावसे लोग परमान-न्दी बनजाते हैं। इस संसार चक्रमें भ्रमण करते हुए प्राणीको सर्व प्रकारकी संपत्ति प्राप्त हो चुकी, परंतु सत्य धर्मके दरवाजेमें प्रवेश नहीं हुआ। जिसके जरियेसे जीवको दारिद्य नदीमें अभीतक डुबकी मारनी पडती है। अगर सत्यधर्मकी सेवा मिली होती तो हर्गिज आजतक इतनी विपत्ति नहीं उठानी पडती। धर्म एक भव रोगको मिटानेका परम औषध है। धर्म एक भवळेज्ञकी इत्या करनेमें बडा शूरवीर है। अब समझिये कि सत्य धर्म कहां ? और हम कहां ? । दुनियांमें हजारों धर्म जल्लबुट्बुदके बराबर पैदा होते हैं और जलबुद्बुदके बराबर प्रलीन होजाते हैं। और पंडिता-भास मिथ्याभिमानी लोग एक नया समाज खडा करके विद्याकी-टांग तोडनेको प्रयत्नशील होते हैं। मगर वे लोग यह नहीं जानते हैं कि क्षणिक संसारसुख क्षणविनाशी है, और झूठी डज्जतके पीछे जूता खाना पडता है। सत्य मुनियोंकी श्रुतियोंके सत्य अर्थको छुपाकर कदाग्रह से असत्य अर्थको फैलानेमें अल्पन्न समाज अपनेको बहादुर समझती है। मगर श्रुति विरोधि सूत्रविरोधि अर्थ प्ररूपणा के दुरंत परिणामको अपने खियालमे नहीं लाते है ? केसे लावे ? मतलबी पुरुष हमेशा अपने मतलबमें ही गुम रहेते हैं.

दुनियामें जितने धर्म प्रचलित हो रहे हैं वे सब धर्म परस्पर बि-रोधी होकर अन्यके खंडनके साथ अपनी जए कीर्तिका ढंढोरा पिटवाते हैं। क्या उन धर्मोको निकाल्टने वाले सब सर्वज्ञ हैं ? सर्वदर्ज्ञी हैं ? अगर सर्वज्ञ नहीं हैं तो फिर स्वकल्पित बातोंको प्रचलित करने में उन्मत्त होना बिल्टकुल्ल अज्ञानता ही है न ? जो जो नये नये विचार तरंग

उत्पन्न होवे उन सबको अपनी आत्मा में रखना चाहिये। पूर्ण चिन्ता करके युक्त मालूम होने पर उनको जाहिरमें ळाना मुनासिब है, छग्रस्थों को सहस्रज्ञः ज्रम हो जाता है। विचारना चाहिये कि यदि भ्रम से असत्यवस्तुको सत्य मानकर प्रचलित करेंगे तो बहुत संसारकी दृद्धि होगी । और ऐसे भवभीरु होना यह आत्माका प्रथम गुण है । जो झख्स नये मत निकालने में अपनी पूजा समझता है वहधर्मका परमशत्रु है । क्योंकि नया धर्म कोई नहीं निकाल सकता । सर्वज्ञ सर्वदर्शीभी पूर्व प्रसिष्ठ ही धर्म-मार्गको प्रकाशित करते हैं, जैसे जीव अनादि है, मोक्ष अनादि है, वैसे धर्मभी अनादि है । धर्मका अपूर्व पादुर्भाव यदि माना जाय तो मोक्ष प्रवाह अनादि नहीं हो सकेगा, क्योंकि धर्मके अपूर्व पादुर्भाव समय के पहिले धर्मका अभाव होनेस निष्का-रण मोक्ष रूप फल नहीं बन सकता। अतः धर्म ओर मोक्षका प्रवाह अनादि कालसे चला आरहाहै. । अलबत्ते कचित् क्षेत्रादि दोषोंसे धर्मका अभाव होसकता है । मगर धर्मका अपूर्व प्रादुर्भाव होना सर्वथा असंभव है। जब यह वात निश्चित हो गई, तो फिर नया मत खडाकर देना यह अव्वल पाखंड नहीं तो दूसरा क्या ? पाखंडि लोग अपना पाखंड फैलाकर दुनियाको ठगते हैं. असत्य उपदेश देकर प्रजाको छर्गतिमें गिराते हैं और

॥ स्वयं नष्टा दुरात्मानो नाज्ञयन्ति परानपि ॥

इसन्यायको चरितार्थ करते हैं। यदि कहा जाय कि हम नया मत नहीं निकालते हैं किन्तु शास्त्रोंका परमार्थ वताकर प्रजाको तत्त्वज्ञानिनी बनानेकी कोशिश करते हैं, तो ये सबवातें झुठ हैं। शास्त्रोंका परमार्थ निकालना बडी विद्वत्ताका काम है। अज्ञा- ધર્म।રીक्षा.

नियोंको शास्त्रका पता नहीं माऌम पडता है। और सचे ज्ञानि लोग तो धर्म नायक पनेके अनुचित घमंडसे हमेशा बहारही रहतें हैं। वास्तवमें तो जबतक विमलंभक गुरुके वचनों के ऊपर हृदय विश्वासी रहेगा, और असंबद्ध प्रलापोंसे गुरु वचनोंको सत्य सिष्ठ करनेका हठ दूर न होगा, तवतक यही दृष्टिरागरूप प्रलयवायु तत्त्वज्ञानरूप अमृत टृष्टिका जन्म न होने देगा। अतः दृष्टिरागको जल्लांजाले देकर ज्ञास्त्रोंकी परीक्षा माध्यस्थ्यसे करनी चाहिये। और न्यायनरेक्षकी आज्ञाको हमेका उठानेवाले सिद्धान्तोंको अपना उपादेय समक्तना चाहिये।

जिज्ञासु——

# 

बौद्ध — नैयायिक – सांख्य – जैन – वैशेषिक – जैमिनीय ये छ दर्शन हैं । और वे परस्पर विरोध रखते हैं । और प्रत्येक दर्शनमें से सेंकडों फांटे निकळे हुवे दिखाइ देते हैं । समस्त प्रजा भिन्न भिन्न मार्ग में प्रदृत्त हो रही है । अव जनसमाजको कौन उपदेश-घारा आराधित करसकता है । बस ! इस कारण से लोगों का चित्त धर्म के विषयमें विव्हल रहा करता है, किं कर्त्तव्यतामूह बना रहता है । तो क्या परमार्थ से कोइ सत्य धर्म होगा ही नहीं कि जिससे संसारका क्लेज नष्ट होसके ? तथाहि-

नैयायिक तथा वैशेषिक दर्शनका तंत्र परस्पर बहुत समान होनेपर भी अवान्तर विरोध उन्हेंकि शास्त्रोमें मकट दीख पडते हैं। अव्वल तो प्रमाणकी व्यवस्थामें उन दोनोंका विरोध है। नैयायि-कोंने प्रत्यक्ष अनुमान उपमान और शब्द इन चार प्रमाणोंको स्वी-कारा, तब वैशेषिकोंने प्रत्यक्ष और अनुमान ये दोही प्रमाण माने। उसी प्रकारसे पदार्थ व्यवस्थामें भी प्रकट ही विरोध है। सांख्यकी प्रक्रिया उन्होंसे बिलकुल विपरीत है। जब वैशेषिकोंने पृथ्वी-जल-तेज-वायुः-और आकाञ्चका क्रमसे गन्ध-रस-रूप-स्पर्श और-शब्दको गुण माना, तब सांख्याचार्यों ने नन्ध-रस-रूप-स्पर्श-झब्दोंकी तन्मात्राओंसे पृथ्वी-जल-तेज-वायुः-और आकाशकी उत्पत्ति स्वीकारी । देखिये ! पाठकगण ! है न पहाड जितना विरोध ? । औरभी सुनिये ! जगत्की उत्पत्तिका निमित्त कारण ईश्वर है ऐसा वैशेषिकोंने कहा, तब सांख्य प्रवचनमें ईश्वर मानाही नहीं, किन्तु सत्त्वरजस्तमोगुणात्मकं प्रकृतिका संक्षोभ होने पर जगत्की व्यवस्था मानी ।

अब जैमिनीय दर्शनमें गौर कियाजाय तो वहांभी बढीही त्रिल्ललणता दिखाई देती है। पहिल्ले तो जैमिनीय दर्शनमें सर्वन्न ही नहीं माना है। जैमिनीयका दूसरा नाम मीमांसक है। मीमांसक दो त्रकारका है, एक पूर्व मीमांसक और दूसरा उत्तर मीमांसक। पूर्व मीमांसक प्राधान्येन क्रियाकांडी है। और उत्तर मीमांसक वेदान्ती है। वेदान्ति लोगोंने एक सत्य ब्रह्महीको माना और संसारके सब पदार्थींको झूठा कहाँहै। इस प्रकार जैमिनीय दर्शन भी एक विस्त्रक्षणेही है ।

पाठक मित्रो ! देखी ! वेदकी विचित्र छीछा । एक ही वेद-मेंसें निकछेहुए ये चार दर्शन किंतने झघडे बखेडेमें गिरे हैं । परस्पर छडते हुए उन्होंने क्या वेदकी निन्दा नहीं को ?, जब वे दर्शन परस्पर प्रतिरोधी हो कर स्वाभिष्रायानु रूप वेदपदेंको छगाकर अन्यदर्शनके ऊपर आक्षेप करते हैं, तब जरूर एक एक दर्शनकी अपेक्षा दूसरे दर्शन वेद निन्दक ठहरते हैं । बस ! " नास्तिको वेदनिन्दकः " यह उन्हीके घरका कुठार पर-स्पर छडते हुए उन्हों के ऊपर ही आ कर गिरा । आहो ! कैसा कछद्द केछीका दुरंत परिणाम ? । अस्तु । अब बौद्धों की तर्फ नजर की जाय तो, बौद्ध छोग वेदोंसे विपक्षी होकर एक और ही अपनो स्टूछि बतातें हैं ।

तथाहि—

बौद्धकी चार ज्ञाखाएं हैं । वैभाषिक १ सौत्रान्तिक २ योगाचार ३ और माध्यमिक ४ ।

उनमें वैभाषिकोंने चौथे क्षणमें वस्तुका नष्ट होना माना है। और सौत्रान्तिकोंने आत्माको नहीं माना, किंतु रूप-वेदना-विज्ञान संज्ञा-और संस्कार इन पांच स्कंधोंको परलोकगामी स्वीकारा है। और सौत्रान्तिकों के अभिमायसे सब बाह्य वस्तु अमत्यक्ष हैं। किंतु ज्ञानाकारद्वारा बाह्य वस्तुओंका अनुमान होता है, और सब वस्तु क्षणिक हैं। योगाचार बोद्धौं के हिसाबसे विज्ञान मात्र ही जगत है। बाह्य वस्तु श्वश्रश्टंग के बराबर हैं। माध्यमिकों के विचारसे सर्व ज्ञून्य हैं। देखिये महाशय ट्वन्द ! दर्शनोंमें कितना बिरोध ? कितनी परस्पर भिन्न भिन्न मान्यता ? जैन दर्शनभी उक्त पांच दर्शनोंसे अलग ही वस्तुका स्व-रूप बता रहा है।

अब कहां रही धर्म पद्धति ?। क्योंकर अल्प मति लोगोंका चित्त धर्ममें सन्देहाकुल न होवे ?।

अहो ! मछपतिमछ न्यायेन कैसा दर्शनोंका गभीर झ-गडा ? । न जाने एक ही वेद पर भक्ति रखनेवाले विद्वानोंकी इतनी विप्रतिपत्ति क्यों चल्ली ? । गौतम-कापिल-कणाद-जै-मिनी आदि ऋषियों के अभिप्राय परस्पर विरोधी क्यों हुए ? । माल्लूप तो यही होता है कि वे सब ऋषिल्लोग पूर्णज्ञानी नहीं थे । जैसे जैसे विचार पैदा होते थे वैसे वैसे विचारोंको वे लोग खिख देते थे । बात भी ठीक ही है। विना सम्यक्ज्ञान ऋषियोंको भी भ्रम रहा ही करता है ।

पाठकवृन्द ! सूक्ष्म दृष्टिसे अगर गौर कियाजाय तो गौतमादि मुनि प्रणीत एक एक दर्शनमें भी आचायेंकि परस्पर मन्तव्यविरोध दिखाई देंगे। देखिये ! नैयायिकोंका सिद्धांत, वात्सायनादि ऋषियों के अभिपायसे झानसुखादि रहितही मोक्ष है, और श्रीभासर्वज्ञने मोक्षमें नित्य सुखको स्वीकारा है।इसी रीतिसे प्रमाणचर्चामें भी परस्प-र बहुत विरोध दिखाई देते हैं। परंतु छेख गौरवका भय रहनेसे इस बातको यहां विस्तरतः कहना उचित नहीं समझता हूं। इसी प्र-कार सांख्यादि दर्शनोंने भी परस्पर विरोध सुलभ ही हैं।

वाचकगण! ध्यान दीजिये कि गोतमादि मुनियें को न्या-यादि सूत्र कहांसे मिळे?। यदि उन्हेंांने स्वमनसे सूत्र बनाकर म-काशित किये, तबतो उनमें विश्वास कैसे होगा?। प्रामाणिक लोग उनको प्रमाणरूपसे कैसे ग्रहण करेंगे? क्योंकि अपूर्णज्ञानी को सहज भ्रम अवइय रहा करता है। अगर कहा जाय कि पहिले के न्यायसूत्रोंको देखकर उनकें आधारसे गोतमादि ऋषियोंने न्याबा-दि सूत्रोंकी रचना की । तो कहना चाहिये कि पहिलेके सूत्रोंका कत्ता कौन? यदि खुद ईश्वरही कहोगे? तब सोचो एकही ईश्वरने गौतम और कणादादि ऋषियोंको परस्पर विरोधी सूत्र क्यों दिये? क्या प्रजाके चित्तको भ्रमित करना ईश्वर चाहता था? यदि ऐसी ही बात हो तबतो आपका ईश्वर बडाही दयाछ ठहरेगा ।

वाइजी वाह पित्र ! कैसी ईश्वरकी दया,? जिसको अपनी प्रजाके ऊपरभी आहित करनेमें संकोच नहीं आया।

हम नहीं समझते हैं कि सब ऋषि छोगोको एक ही सत्य धर्म प्रतिपादक सूत्र देनेमें ईश्वरका क्या बिगडता था ? प्र-त्युत प्रजा धर्म विषयक सन्देह पीडासे पीडित नहीं होती, सत्य ध-मेकी आराधना करके परमानन्दरूप बन जाती, यही इश्वरको बडा फायदा होता। अगर वेदका अवलंबन लेका सूत्रोंकी रचना करने-में आई, तो फिर वही पुनरुक्त कारना पडता है कि ऋषि लोगोंको वेदका पूर्ण ज्ञान नहीं था! वरना परस्पर विरोधी विषयोंकी चर्चा नहीं होती। सनातनी लोग यह तो कहते ही नहीं कि यह अमुक ही ऋषि सत्य है उसीका सिद्धान्त उपादेय है, किन्तु सब ऋषि लोगोंको एक सरिखे सत्कारमें लाते हैं।

क्या वाचक वर्ग ! परस्पर विरोधो सिष्टान्तवाऌे सव ऋषिऌोग माननीय हो सकते है ? हर्गिज नहीं ।

दरअस्लमें गौतमादि रुषियोंके कई कई सिद्रान्त पत्यक्षादि प्रमाणोसें बाधित होनेसे उनमेंसे कोई भी ऋषि पूर्ण वेदज्ञानी नहीं था।

वस्तुतः ऐसे कुढंग वेदकी रचना करनेवाला कौन? यही बडा भारी प्रश्न उठता है, अगर ईश्वरको वेद कर्त्ता कहोगे, तब तो

ईश्वरने ऐसा कुढंग वेद क्यों बनाया? कि जिसमें ऋषिळोग व्या-मूट बन गये। ईश्वरने ऐसा वेद क्यों न बनाया यानि वेदकी **ऐसी स्पष्ट रचना क्**यों न की जिससे ईश्वरभक्त सब ऋषि-योंको वेदमें ते एकही सत्य तत्त्व मिल जाता । और भी समझना चाहिये कि बडे बडे रुषि छोगोंकी परस्पर विवतिपत्ति हाने के समयपर खुद ईश्वरने आकर उन विमतिपत्तियों (मतभेदों) का समाधान क्यों न किया, अन्यथा वेद रचनाकी क्या जरुरत? क्योंकि सर्वज्ञ ईश्वरको पहिले माऌूप ही होगा कि ये लोग मेरे ब-नाये हुए वेदको यथार्थ रीतिसे नहीं समझेगें । और वेदके भिन्न २ आज्ञयों को लेकर ऋषिलोग कलह केलीमें फँस जायंगे और प्र-जाको सत्यधर्मका अद्धान नहीं होगा। ऐसे जानते हुवे भी ईश्वर-ने जो वेदकी रचनाकी तो यह प्रथम विफल्ल (फजूल) कार्य क-रण दूषण ईश्वरको आया । असळमें वेद श्रुतियोंका अवलंबन ले कर पांखंडी छोगोंने बहुत अक्तरय काम फैछाया, और कृत्य काम के ऊपर खड़ फैंका । और भेल्छे छोग वेदके नाममें मोहित हो कर वेदको परम सबूत समझ कर हिंसादि कर्ममें फंसने लगे। और संसार विषयानन्दी मतलबी लोगोंने वदका बहाना लेकर अपनी पूजा तथा अधर्म द्वद्धि चल्राई । वाचकवर्ग ! इन सब पायोंका निवित्त कारण वेदकत्ती ईश्वर ही होगा । यह दूमरा वज्र कठिन दोष ईश्वर के ऊपर आया। क्या इन सब गोति परिणामोंको ईश्वर नहीं जानता था ? अगर जानता था तो फिर वेदकी रचना क्यों की ? वेदकी रचनासे क्या नतीजा ईश्वरने निकाछा?। अगर नहीं जानताथा तो किर ईश्वर ही कहां रहा? क्योंकि सर्वज्ञता ही ईश्वरका परम स्वरूप है।

पाठक महाज्ञाय ! वेदकर्त्ता ईश्वर कैसा बहादुर ? धर्मको फैलाने के लिये ईश्वरने वेद बनाया और फैल गया अधर्म । **ધ**र्मारीक्षा.

वाह जी वाह ! ईश्वरकी कैसी दीघेदर्शिता । धन्य है ऐसे ईश्वरको जिसका मनोरथ कुछ था और परिणाम कुछ निकला कि जिस वेदका पुच्छ पकड कर सैंकडों धर्म वर्त्तमानकाळमें चल्ने जा रहे हैं । बन्धुओं ! समझिये, ईश्वरको यदि सत्य धर्म चळाना था तो सब ऋषि ऌोगोंको एक ही सत्य धर्मकी श्रुतियां देनी थी जिससे भिन्न भिन्न दर्शनोंकी धारा निकलकर प्रजाको छेत्रित नहीं बनाती । खैर! इस वख्तभी ईश्वरको क्या निद्रा आई है, इस वरुतभी ईश्वर खडा होकर पाखंडी लोगोंको शिक्षा देकर वेदका परमार्थ प्रकाश क्यों नहीं करता है? । अगर कहा जाय कि इस वख्त कलियुग होनेसे ईश्वर खडा नहीं हो सकता है तो क्या कलियुग ईश्वरकी क्रियाको भी रोक सकता है ? यदि ईश्वरकी किया को भी कल्पियुग रोकेगा तो ईश्वर इाक्तिहीन ही कहा जाय-गा। यदि कलियुग ईश्वरके ऊपर कुछ नहीं कर सकता है, तो फिर ईश्वर क्यों सत्य धर्मका प्रकाश करनेमें विलंब करता है । दयाछ ईश्वर यदि सर्व ज्ञक्तिमान् है तो जब चाहे तब प्रजाके ऊपर दया कर सकता है। सुयुगमें तो पायः बुद्धिमती सुशीला प्रजा होती है उस समयमें प्रजाके ऊपर दया करनेका परिश्रम उठाना ईश्वरको अत्यावत्र्यक नहीं है । किन्तु दया करनेकी अत्यावत्र्यकता इस कछियुगमें ही है । ऐसे समयमें दयाछु देवकी दया मजाके ऊपर यदि न बने तो फिर वह दयाछु कैसे कहा जायगा ? । क्षुधा के समय पर भोजन दाता दाता कहलाता है, परिपूर्ण पेट होने पर अमृत दाताभी सत्कार पात्र नहीं होता है । तार्चिक दृष्टिसे मी-मांसा करने पर वेद न तो ईश्वर रचित माळूम पडते हैं और न प्राज्ञ मुनीश्वर रचित माळूम पडते हैं क्योंकि वेद श्रुतियोंमें बहुत विरोध दृष्टिगोचर होते हैं। अत एव समज़ना चाहिये कि मूल (वेर) जब अशुद्ध है तो वेरोंके आधारसे निकले हुए गौतम

22

वेदान्तादि दर्शन शास्त्रभी अग्रुद्ध क्यों नहीं होंगे,क्या मूल अग्रुद्ध होनेसे शाखा अग्रुद्ध नहीं होगी ? । अव्वल तो वेदमें भरी हुई हिंसा ही वेदकी अपवित्रता बता रही है । जिसने वेदको तत्त्व दृष्टिसे देखा होगा वह पुरुष कदापि वेदको ग्रुद्ध नहीं कहेगा ।

**स्टीजिये ! वेदकी खु**ज्ञज्ञू—

छागादीनां वधः स्वर्ग्यः । पापघ्नो गोस्पर्ज्ञः। द्रुमाणां पूजा । ब्राह्मणपूजनम् । पितृप्रीणनम् । वन्हो हुतं देवप्रीतिप्रदम् । इत्यादि

अर्थ---छाग ( बकरा ) आदि पग्रुओंका वध करना स्वर्म के लिये है । गो (गाय) का स्पर्श पाप नाशक होता है । दृक्षोंकी पूजा करनी चाहिये। ब्राह्मणोंकी पूजा करनी चाहिये। पितृ लोगोंको तर्पण करना चाहिये । अग्निमें द्रव्यका होम करना देवोंकी मीतिके लिये होता है । इत्यादि ।

ऐसे ऐसे असंबद्ध वाक्योंसे भरे हुए वेदको कौन पंडित पुरुष प्रामाणिक मान सकता है ? क्यों कि प्राणी की हिंसा करना सर्वथा अधर्म है तो फिर पशु हिंसा को धर्म बताने वास्ता वेद दयालु महात्मासे बना हुआ कौन स्वीकारेगा ? । पशुओंकी हत्या करना—बुरी हालतसे पशुओंकी जान निकालना और दया धर्मका दावा करना यह बात कैसे हो सकेगी ? । सर्व प्राणीयोंकें प्राण एक समान हैं यानि सब जीवोंको छख पिय होता है और दुःख अप्रिय होता है फिर भी जीवोंका संहार करना इसको धर्म कौन मानेगा । अव्वल ईश्वरकी पूजा जीवोंकी रक्षा करनी ही है । जीवोंकी हिंसा किसी भी प्रकारकी वेदकार बतलाता हो लेकिन सर्व प्रकारेण पशु हत्या करना कुकर्म ही है । મર્મશિક્ષા.

अब दूसरे वाक्य पर आईये ! गायका स्पर्क्त करनेसे पा-पका नाज्ञ कैसे होगा ? गायके स्पर्शसे पाप के ध्वंसको माननेवाले वेदकारने रासभ के स्पर्शको पापघातक क्यों न कहा ? क्या रास-भकी तरह गौ पशु नहीं है ? और पशु क्या मनुष्यसे अधिक अ-धिकार रखता है ? यदि पशु मनुष्यसे अधम ही है तो फिर गौ का स्पर्श पापघातक कैसे होगा ?

अरे भोले वेदभक्तो ! थोढी तो नजर खोलो ! क्या गौ संसार चक्रमें भ्रमण नहीं करती है ? ! क्या गौ विष्ठादिक मलिन चीजोंको नहीं खाती है ? क्या गौ के बदन पर दंड, प्रहार नहीं होता है ? क्या गौ दुःखसे पुकार नहीं करती है ? क्या गौ को गो-पाल्लकी आज्ञामें नहीं रहना पडता है ? क्या गौके स्तनमेंसे लोग दूव नहीं निकाल लेते हैं ! क्या गौ दूसरे जीवोंको नहीं सताती है ? क्या गौ का मरण नहीं होता है । जब ऐसी क्षुद्रता गौमें रहा करती हे तो फिर किस बातसे गौको श्रेष्ठ कही जाय ? जो अपने पुत्रके साथ भी दुराचार करती है वह गौ खुद आप पापके समुद्रमें डूब रही है तो इमारे पापको कैसे नष्ठ करेगी । गौ की आत्मा यदि पापी न होती तो क्यों मनुष्य और देवके भवको छोडकर पद्य जन्ममें आती । पुण्यसे उच्च गति और पापसे अधम गतिका होना क्या चास्त्रकार नहीं बताते हैं ? ।

अगर दुग्ध देनेसे गौ बडी कहळाती हो तो भैंसने क्या अपराध किया ? । अगर गौ के पुच्छमें ३३००००००० देव रहा करते हैं ऐसा कहा जाय तो यहभी बडा उपहास ही है । विना सबूत ऐसी गप्पको कोई पंडित पुरुष नहीं मान सकता ।

अब तीसरे वाक्यके ऊपर नजर कीजिये ! वेदकार दृक्षोंकी पूजा क्यों बताता है? क्या वृक्षभी देवता है? एकेन्द्रिय जीवको भी देवता कहना यह तो बडी भारी वेदकारकी चतुराई। ''मुखमस्तीति वक्तव्यम् '' इस वचनका आदर करनेवाले वेदकारने तो बोलनेमें बिल्टक्वल्र मयोदा ही नहीं रक्खी। अस्तु ! पंडितोंके आगे ऐसे युक्तिरहित वाक्य हास ही को पैदा करते हैं।

अब चौथे वाक्यके ऊपर आईये ! । ब्राह्मणोंकी पूजा बतानेवाला वेद ब्राह्मणोंका बडा भारी पक्षपाती मालूम पडता है। अन्यथा ऐसा ही कहना उचित था कि जो कोई सदाचारी ब्रह्म-चारी मुनि महात्मा हो उसकी पूजा करनी चाहिये । क्या ब्राह्मण कपटी कोधी अभिमानी लोभी विषयानन्दी नहीं होते हैं? बहुत, फिर ब्राह्मणकी पूजा करना क्यों लिखा?। जैसे वैक्यादि वर्ग महात्मा सदात्मा अधमात्मा ऐसे विभागोंमें विभक्त हैं वैसे ही ब्राह्मण वर्गभी प्रकट ही दिखाई देते हैं; फिर ब्राह्मणोंका ही पक्ष-पात क्यों ? वास्तवमें अगर कहा जाय तो दुर्गा चंडी आदि देवीयों के आगे निर्देय रीतिसे पशुओंका संहार करनेवाले बा-ह्मण लोगोंने सरासर दयाधर्म तो डुबा ही दिया है। देवी-योंके आगे पग्रुओंकी हत्या करके पशुओंके खूनसे ललाटमें ति-लक करनेवाले विर्पोने क्या दया देवीकी जान नहीं ली ? इस विषयमें अगर संदेह हो तो पूर्व देशमें जाकर देख लो!यहतो मेरा कहना हो ही नहीं सकता कि सभी बाह्मण ऐसी हिंसा करते हैं। क्योंकि गुजरात मारवाड आदि प्रदेशोंगें दयाछ ब्राह्मण भाई बहुत दिखाई देते हैं बहुत बाह्मण छोग नम्र एवं बडे सज्ज-न हैं । परन्तु कहनेका मतल्ब यही हैकि वेदकारने ब्राह्मणकी पूजा करनेको कोई वजह नहीं बतलाई । किस हेतुसे बाह्मण लोग वर्णों में बडे हो सकते हैं ? । क्या वर्त्तमानमें ब्राह्मण लोग वैक्ष्य **लोगोंकी तरह नमक पिरच साबुन घृततैल गुड क**पास आदि सब रोजगार करनेको नहीं लग गये हैं ? । यदि कहा जाय कि

बाह्मण लोग पंडिताईका कामभी करतेहैं, इसलिये बाह्मणजातिकी महत्ता कही जातीहै, तो वया दूसरी जातियोंगें विद्वान लोग नहीं हैं? ओसवाल्लोंमें ऐसे ऐसे विद्वान पडे हुए हैं कि जिन्होंकी तर्कशक्ति-पर काशीके विद्वानभी लुटु होजातेहैं । औरभी ब्राह्मणोंको सम-जना चाहिये कि अपने पैरमें संन्यासी साधु लोगोंको नमस्कार न करावें । क्योंकि साधु कितना भी अपठित हो, लेकिन साधु साधुहीहैं, ब्राह्मण कितना भी विद्वान क्यों न हो ? लेकिन वह गृहस्थ ही है । गृहस्थको कभी साधुसे अपने पैरमें नमस्कार करा-नेका अधिकार नहीं है, अपने पैरमें साधुको नमस्कार कराने वाले ब्राह्मण पंडित लोग बिलकुल अनुचित ही करतेहैं, इसमें कौन क्या कहेगा ?। साधुलोगोंने संसारको छोड दियाहै, और ब्राह्मण छोग संसारमें फँसे हुए हैं। अब कहिये पाठकगण! पूजनीय कौन होसकता है ? साधु ही, न कि गृहस्थ पंडित । अतः साधुको नमस्कार करके अनन्तर उसको पढाना ब्राह्मण लोगोंको उचित है। विद्या मात्रसे कृतकृत्य होजाना यह बडी भूल है । विना सदाचारके केवल विद्यासे कुछ परमार्थ नहीं होताहै, अतः अपने उचित आचारमें रक्त होंकरके ब्राह्मण पंडितोंको अपनी ब्राह्मण जातिमें ही गुरुपनेका दावा करना अच्छाहै, नकि सब वर्णोंमें।बस! अब सिद्ध होगया कि सदाचारी महात्मा साधु लोग पूजनीयहैं, न कि केवल ब्राह्मण जाति ।

अब पांचवे वाक्यके उपर आईये !। मरे हुवे पितृ लोगोंको भोजनादि पहुंचानेके वास्ते ब्राह्मणोंका पेट भरना यह कितनी अज्ञानता? क्या ब्राह्मण लोग पितृ निमित्त भोजन खाकर फरागत नहीं जाते हैं, जिससे वे लोग मरे हुवे पितृ लोगोंको भोजन पहुंचा सकें। संसारी जीव संसारमें भ्रमण करता हुआ, देवगति, मनुष्यगति, तिर्थगगति, और नरकगति इन, चार गतियोंमें पर्यटन करता है। अब देखिये ! मरे हुए, पितृ लोग यदि देवगतिमें गये होंगे, तब तो उन्होंको कवल्र—भोजन करनेकी जरूरत ही नहीं । क्योंकि देवोंका शरीर इमारे शरीरकी तरह सात धातुओंसे भरा हुआ नहीं है, अतः मनुष्योंकी तरह वे कवल्र-भोजन नहीं करते हैं, किन्तु अमृत प्रवाहसे सदा ही हप्त रहते हैं । फिर देवगतिमें गये हुए पितृ लोगोंको बाह्मणादिके द्वारा भोजन पहुं-चाना यह कितना अज्ञान? देवलोकमें क्या समृद्धि कम है ? क्या देवोंने कभी क्षीर देखी नहीं है ? । जब देवलोग अद्भुत संप-से संपन्न ही रहते हैं, तो फिर किस बातकी पूर्तिके लिये भोले लोग ब्राह्मणोंके पेटकी पूजा करते होंगे ? ।

यदि मरे हुए पितृ लोग मनुष्य गतिमें गये होंगे,यानि किसी जगहपर मनुष्यही हुए होंगे, तौभी कौओंके साथ उनका संबन्ध कभी नहीं हो सकता, जिससे कौओंकी नातको जिमाना उचित होसके। खयाल करो ! कि मनुष्य जन्ममें अवतरे हुए पितृलोग गर्भावस्थामें वा वाल्यावस्थामें स्वजनोंने दिये हुए भोजनको कैसे प्राप्त करसकते हैं?। अभीतक यह चमत्कार हुआ ही नहीं कि जिस घरमें,मरे हुए पितृ-लोग अवतरे हैं, उसके घर वालोंने (माता पिताओंने) पैदा हुए उस बालकके ऊपर गिरता हुआ भोजन-वस्तादि देखा हो। फिर ऐसी प्रत्यक्ष विरुद्ध वातोंके बतानेवाले वेद आदि ज्ञास्त, सुज्ञास्त कैसे हो सकते हैं?यदि पितृ लोग मर करके तिर्यंच योनिमें गये हों तौभी विमन्जुक्त भोजन उनको नहीं प्राप्त हो सकता, क्यों कि सब जीव निज निज कमोंके अनुसार सुख दुःख पाते हैं।

नरकमें गये हुए पितृ छोग तो परमाधार्मिकसे पीडा पाते हुए सदा ही दुःखी रहते हैं। वहां खाना-पीना आदि आरामका नाम ही क्या ? । इस प्रकारसे समस्त प्राणी अपने अपने कर्मानुसार उसउस योनिमें पैदा होते हैं। और कर्मका फल भोगते हैं। इसलिये पितृ तर्पण श्राद्ध आदि सब पाखंड ही समजने चाहियें । भाइ-यो ! वार वार छांन करके पानी पीना चाहिये जिस किसीने जै-सा तैसा कइ दिया, उसको विना परीक्षा, नहीं मानना चाहिये। अब अन्तिम वाक्यके ऊपर आईये! अग्निमें होमा हुआ द्रव्य देवता-ओंको कैसे पीति कर सकता है। क्या अग्निमें होमा हुआ घृता-दि द्रव्य देवताके भोगमें आता हे ? यानि उस द्रव्यको देवता लोग खा लेते हैं ? अगर कहोगे, खालेते हैं, तो यह बात झुठ है, क्यों कि देवोंका शरीर इम छोगोंसे विचित्र प्रकारका है, वे छोग हम छोगोंकी तरह कवल भोजन नहीं करते । अग्निमें होमा हुआ द्रव्य स्पष्ट नष्ट होता हुआ जब माळूम पडता है, तो फिर वह द्रव्य, देवोंके खानेमें कैसे आता होगा? यह विचारणीय है। यदि अग्निको, देवोंका मुँह मानकर देवताओंको आहुत द्रव्यका भोजन सिद्ध किया जाय, तौ भी किसी सुरतसे सिद्ध नहीं होता है, क्योंकि उत्तम, मध्यम और अधम देवता लोग, एकही अग्निरू-प मुँहसे द्रव्यका भोग करते हुए परस्पर उच्छिष्ठ ही भोजन कर-नेवाळे सिद्ध होंगे! वाह जी वाह ? क्या वेदकी खुशजू ? सचमुच **बिचारे देवता लोगोंको मुसलमानोंसे भी अधम** बतानेवाला वेद सिद्ध हुआ । निदान मुसछमान लोग मिलकर एकही पात्रमें खाते हैं, परन्तु वेदने तो एक ही मुँहसे देवता लोगोंका खाना मंजूर रक्खा । और भी देखिये ! कि एक झरीरमें बहुत मुख तो किसी जगहपर सुन भी सकते हैं, मगर, वहु शरीरमें एक मुँह सर्वथा असंभव ही है, फिर भी असंभव बातोंको बतानेवाले वेदकारको कैसा समझना चाहिये ?। तथा और भी सोचनेकी जगह है कि बहुत देवोंका एक ही मुंह माननेपर पूजा आ-

दिसे आराधित किया हुआ एक देव, और निन्दा आदिसे अपमानित किया हुआ दूसरा देव, एक ही मुखसे पूजक-निन्दक पुरुषको अनुग्रह वा निग्रह वाक्य कैसे बोल सकेंगे ? । पाठकगण ! जब देवताओंका मुंह अग्निमाना, तब देवताओंके दूस-रे अवयव भी अग्निकी तरह कोई न कोई मूर्च वस्तु माननेही पडेंगे, तबतो देवता लोग अदृत्र होही नही सकते ' फिर विशा-चादिको अदृइय कहनेवाले सनातन वैदिक ग्रंथ कैंसे प्रामाणिक माने जायँगे?। क्याज्यादद्द कहें, इतना तो सोचो! कि अग्निमें हर-किसमकी विष्ठादि चीर्जे पड सकती हैं, फिर अग्निको देवोंका मुख मानना यह देवोंकी दुर्दज्ञाही करनी है । ऐसे ऐसे बहुत अशामा-णिक वचन वेदोंमे प्रकट हैं । तत्त्वदृष्टिसे देखते हुवे हमें नहीं माऌूम पडता है कि वेदोंका रचयिता महात्मा विग्रुष्टज्ञानी हो। बस ! वे-दही जब अग्रुद्ध ठहरा, फिर वेदानुयायी दर्शन वा मतान्तर कैसे द्युद्ध होसकते हैं। क्योंकि छद्मस्थ दृष्टिरागी पंडितोंने वेदोंकी श्रुतियोंके भिन्न भिन्न अर्थ निकाल कर वा समझकर दर्शन पद्धति खडी करती है! इसी प्रकारसे अद्याऽपि वैदिक धर्मोंकी धारा चली आरही हैं । और वर्त्तमानमें भी उसी प्रकार नवीन २ मजहब वेदःनुसारी निकल रहे हैं । सुनिये ! इसी विषयमें एक कवि की कविता---

"श्रुतयश्च भिन्ना स्मृतयश्च भिन्ना नेको मुनिर्यस्य वचः प्रमाणम् । धर्म्मस्य तत्त्वं निहितं ग्रहायां महाजनो येन गतः स पन्थाः"॥१॥ अर्थः-श्रुतियां परस्पर भिन्न हैं, परस्पर विरोधग्रस्त हैं, और स्मृतियांभी परस्पर विरुद्ध अर्थको बता रही हैं । उन्होंका रचयिता एक मुनि नहीं हैं भिन्न भिन्न विचारवाले भिन्न भिन्न मुनियोंसे उनको रचना हुई है; एवंच एक मुनिसे रचना नहीं होनेके कारण किसका बचन सत्य ? किसका मिथ्या ? ऐसा संदेह पैदा होता है । अतएव श्रुति आदिमें प्रामाण्यका निश्चय नहीं होसकता है। इसलिये धर्म रहस्यका पता कहां मिले ? बस ! शास्त्रों की पष्डति को छोडकर, व्यवहार पवित्र, महाजनेंसि सेवित, दया-दान देव पूजा प्रभृति प्रसिद्ध ही। मार्ग आट्रमें लाना चाहिये।। देखो महाज्ञेय गण ! कविकी कविता, कविका हृदय खूब माळूम हुआ ? बिचारा कवि, श्रुतियों के विरेाध देखकर उदासीन हो गया, और ऋषियेंकि झगडों में नही फँसा-दृष्टि पक्षपाती नहीं बना। ओर श्रुतिस्मृतियोंसे असंतुष्ट हो कर वहांसे निकल गया, व्यावहारिक पवित्र मार्ग के उत्पर आया । देखिये ? अब कहां रही वेदवाणीकी मधुरता ? वेद वाणीके ऊपर पानी ही फिर गया । सुनिये ! पाठक वर्ग ! औरभी वेदकी कठिनता, जिसने अपना कर्तृत्वका स्पष्ट उल्लेख भी नहीं दिया, कैसे देवें ? देवे तो अपनी ढोल जितनी पोल प्रकट ही हो जाय, हा ? कैसी वेदने धूम मचादी ? कैसा वेदकार बहादुर ? हमें वेदकारकी चतुराई पर मुग्ध होना पडता है कि वेदका निर्माण करनेपर भी उसने वेदको अपौरुषेय सनातन पवित्र सिद्ध किया। ओहो ? क्वैसा विचित्र इन्द्र-जाल ? इस इन्द्रजालने तो ज्ञानी ऋषियोंको भी भ्रमित कर दिया, नहींतो जैमिनीय प्रजा, वेदको अपौरुषेय कैसे बोल सकती ?। न जाने जैमिनीयनेताको वेइकी पौरुषेयता माननेंमें क्या उदर पीडा होती थी ? । क्या सर्वज्ञ लिद्धि प्रसंगसे डरकर चेदको अपौं-रुषेय माना । वाह ? बडी अक्छ । वेदको अपौरुषेय माननेपर क्या वह डर अब नहीं रहेगा ? अवइय रहेगा ? । सुनिये ? जैमि-नीयोंकी पुकार :----

### "नोदना;ंहि जूतं भवन्तं जविष्यंतं सूक्ष्मं व्यव-हितं विप्रकृष्टमेवंजातीयकमर्थमवगमयति, नान्यत् किंचने–न्द्रियम् "॥

अर्थ-नोदना (श्रुति) भूतकालिक, वर्त्तमानकालिक,भविष्यका-लिक, सूक्ष्म, और व्यवधानमें आये हुवे, तथा दूर रहे हुवे, सभी पदा-थोंका प्रकाश करती हैं। यह काम इन्द्रियोंसे नहीं होता हैं।

पाठकगण ? ऐसी अद्भुत नोदना, तीनकालके पदार्थोंका निवेदन किसी पुरुषको अवइय करेगी, अन्यथा उक्त वाक्य अप्रामाणिक क्यों न होगा ? जब नोदना किसीभी पुरुषको त्रैकालिक चीजोंकों निवेदन करती है. तो वहीं सर्वज्ञता सिद्ध हुई । अहा ? "घट कुट्यां प्रभातम् " यह न्याय कैसा चरितार्थ हो गया ? क्योंकि सर्वज्ञ सिद्धि प्रसंगसे डरते हुए मीमांसकको वेदकी अपौरुषेयता मानने परभी सर्वज्ञ सिद्धि सिद्धांतका सत्कार किये बिदुन छुटकारा नहीं हुवा ।

पिय पाठक ? मीमांसक यदि मीमांसक होता, तो ऐसे भ्रम जाल्लमें नहीं फँसता । किन्तु प्राज्ञेतर लोग अपना मतलब निका-लनेकी चतुराई नहीं जानते हैं । कैसे जानें ? अज्ञानता और च-तुराई परस्पर विरुद्ध है । जिन धर्मोंका प्रवाह असर्वज्ञोंसे चला है, उन धर्मोंके अधिकारि लोगोंको चतुराई कहांसे प्राप्त हो सकती है, उन धर्मोंके अधिकारि लोगोंको चतुराई कहांसे प्राप्त हो सकती है ? चतुराई [विज्ञान]का समुद्र सर्वज्ञदेवही होते हैं । उन्हींका उ-पदेश सर्व प्रकारेण निर्मल होता है । वहां लेशमात्र भी दोष नहीं ठहरता, अतः उनके उपदेशको सादर पीनेवाले लोगोंको चतु-राई [विज्ञान] स्रलभ है, किन्तु मांसभक्षणका उपदेश करनेवाले जैमिनीको किस जगहसे चतुराई पिल्सकती है ? । याग धर्मका बहाना लेकर मांसभक्षणको उचित समझनेवाले जैमिनि मुनि का हृदय अवश्य वज्र कठिन होना चाहिये । जो मांस भक्षण, कुदरतसे मनुष्य जातिके भक्षण योग्य नहीं, तो फिर मनुष्योंके लिये मांस भक्षणकी नवीन कुदरत जैमिनिकों कहांसे मिल्री, यज्ञानुष्ठान, पद्युमारण विना क्या होहीं नहीं सकताथा, जिससे पद्यु मारणको जैमिनिने धर्म समझ लिया । हा ! कैसा घोर पाप ? । क्या सनातन पवित्र, धर्म, पद्यु मारणमें ही ठहरा है, याते पद्यु मारण रहित ही याग धर्मको ऋषिल्रोगोंने मंजूर न रक्खा । न जाने हिंसाको धर्म मानने वाल्टोंने पद्यु रक्षाकेा क्यों धर्म समझा होगा ? और 'आईंसा परमो धर्मः' इस वाक्यका सत्कार कैसे किया होगा !

## देखियें ! ऋषिके सुभाषित----

यज्ञार्थं परावः सृष्टाः स्वयमेव स्वयंज्रुवा । यज्ञोऽस्य भूत्ये सर्वस्य तस्माद् यज्ञे वधोऽवधः ॥१॥ आेषध्यःपरावो दृक्षास्तिर्यञ्चः पक्षिणस्तया । यज्ञार्थं निधनं प्राप्ताः प्राप्नुवन्त्युच्छ्रितिं पुनः ॥२॥ मधुपर्के च यज्ञे च पितृदेवतकर्मणि । अत्रेव परावो हिंस्या नान्यत्रेत्यन्नवीत् मनुः ॥३॥ एष्वर्थेषु पर्शून् हिंसन् वेदतत्त्वार्थविद् दिजः । आत्मानं च पर्शूश्चेव गमयत्युत्तमां गतिम् ॥४॥ द्रौ मासौ मत्स्यमांसेन त्रीन् मासान् हारिणेन तु । ओरभ्रेणाथ चतुरः शाकुनेनेह पंच तु ॥ १ ॥

**|| ၃ ||** 

|| 3 ||

अर्थ--ख़ुद ब्रह्माने यज्ञके लिये पग्रुओंको बनाया है। यह यज्ञ जगतकी विभूतिको पैदा करनेवाला है। इस लिये यज्ञमें पग्नुवध, वध नहीं है। औषधी पशु द्रक्ष तिर्यश्च और पक्षि, यज्ञके लिये मरणमें पहुंचे हुवे उच्च गतिमें जाते हैं मधुपर्क, यज्ञ, और श्रा-द्यादि कर्मोंमें पग्नुओंकी हिंसा करनी चाहिये। इन पूर्वोक्त प्रयो-जनोंमें पग्नुवोंको हणता हुवा वेद पंडित ब्राह्मण, अपनी आत्मा और पग्नुओंको उत्तम गतिमें गमन कराता है।

वार्धीणसस्य मांसेन तृष्तिर्द्वादशवार्षिकी ॥४॥

षण्मासान् छागमांसेन पार्षतेनेह सप्त वै।

दर्शमासांस्तु तृप्यान्ति वराहमहिषामिषेः ।

अष्टावेणस्य मांसेन रोेरवेण नवैव तु

शशकूर्मयोमंसिन मासानेकादशैव तु

संवत्सरं तु गव्येन पयसा पायसेन तु ।

दो मास पर्यंत मच्छ मांससे पितृलोगोंको तृप्ति होती है। और तीनमास तक हरिणके मांससे, चार मासतक मेढोंके मतंससे, पांच मासतक जंगली कुकड़के मांससे, छ मासतक बकराके मांससे, सात मासतक सफेद हरिणके मांससे, आठ मास तक काले हरिणके मांससे, नव मास तक रू रू अर्थात एक प्रकारके हरिणके मांससे, दश मास तक जंगली सुवर और भैंसाके मांससे, ग्यारह मास तक सुस्सा तथा कछुवाके मांससे, बारह मास तक खीर और गायके दूधसे तृप्ति होती है, और बारह वर्ष तक ब्रूढे बकराके मांससे पितृ लोगोंकी तृप्ति होती है ॥ धर्म शिक्ष.

वाचक ! ये श्लोक किसके हैं ? ये श्लोक उसी महर्षिके हैं, जिसकी तारीफ ख़ुद वेदकारने भी की है, इसका नाम है– मनुजी ।

वास्तवमें देखा जाय, तो वेदोंका बनानेवाला एक पुरुष नहीं है, किंतु बहुत ऋषियोंकी लिख छोडी हुई श्रुतियोंको, व्यासजीने संग्रहीत—एकत्रित करके ऋग्-यजु-साम और अ-धर्ववेंद, इन चार विभागोंमें विभक्त की; अब समझिये ! विचारक महाशय !, कहां रही ईश्वरकी रचना ? । इन्साफभी ना कह-ता है कि निराकार ईश्वरसे शब्दरचना नहीं बन सकती । वही उपदेशक—वक्ता है, जो कि शरीर धारी है । ईश्वर जब शरीर रहित है, तो फिर ईश्वरके: मुँहसे शब्द ध्वनिका निकल्जा कौन विद्वान मान सकता है ? । अशरीरी ईश्वरको जब मुँह ही नहीं है, तो वह कैसे उपदेश दे सकता है ?, इससे यह साफ माल्लम पडता है कि वेदोंका उपदेशक ईश्वर नहीं है, किंतु असर्वज्ञ क-षि गण हैं ।

जबतक घातक कर्मकी वर्गणाएँ आत्माके ऊपर लग रही हैं, तबतक वह पुरुष महर्षि—परमर्षि ही क्यों न हो ?, मगर अ-सर्वज्ञही है। उसका स्वतंत्र उपदेश निःसंदेह प्रमाणरूपसे ग्रहण नहीं किया जा सकता। संसारमें रहे हुए पुरुषको तबही स-र्वज्ञता मिल सकती है, जब कि उसकी आत्मासे घातक कर्म स-र्वज्ञता मिल सकती है, जब कि उसकी आत्मासे घातक कर्म स-र्वथा नष्ट हो जाँय; मगर वैदिक विद्वानोंके हिसाबसे सर्वज्ञता पाना असंभवही मालूम पडता है, क्योंकि पहले तो कोई सच्चा सर्व-ज्ञका उपदेश ही नहीं है कि जिसके जरीयेसे कर्मोंको नष्ट करनेका उपाय माल्ट्रम हो सके, और तदनुसार प्रवृत्ति बन सके। कौन ऐ-सा देहधारी सर्वज्ञ, वैदिक पंडितोंने माना है कि जिसके उपदे-

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ज्ञसे, प्रजाको धर्मका वास्तविक भान हो ? । इमारी समझमें, वैदिकस्रष्टिसे एक भी सर्वज्ञ सिद्ध नहीं हो सकता, वयोंकि वेदा-और नैयायिकोंके अभिप्रायसे जब मुक्ति ही जडमयी है, तो सं-सारस्थ–पुरुषको सर्वज्ञता कैसे पिछ सकती है ? यह सीधी वात है कि मुक्ति पाने पर भी अगर सर्वज्ञ स्वरूप आत्मा न हो, तो संसारमें रहे हुए पुरुषको तो सर्वज्ञता मिल्रे ही कहांसे ? अगर च संसारमें सर्वज्ञताका उदय माना जाय, तो मजाल नहीं है कि फिर वह सर्वज्ञता मुक्ति मिळने पर आत्मासे भाग जाय। इसीसे ( जडमय मुक्ति वादसे ) यह सबूत हुआ कि नैयायिकोंके विचा रसे ससारस्थ पुरुष कभी सर्वज्ञ नहीं हो सकता । बस ! आगया वैदिकोंके घरमें सर्वज्ञका भयंकर दुर्भिक्ष; बतल्लाईये ! अब कौन रहा सर्वज्ञ--- उपदेशक? जो कि उपदेश द्वारा धर्मका प्रकाश कर सके, क्योंकि निराकार ईश्वरसे तो कुछ उपदेश आदि होही नहीं सकता, और असर्वज्ञ ऋषियोंके उपदेश प्रामाणिक नहीं माने जा सकते । अब कहिये ! पाठक प्रवर ! वेद किसके बनाये ठह-रे ? , वैदिक मतका सूत्रधार कौन रहा ? ; उक्त विचारके आं-दोलनसे हमें यह जच गया है कि वेद, सर्वज्ञके किये हुए नहीं है ---वैदिक मंत्रोका उपदेश, सर्वज्ञका किया हुआ नहीं है, और असर्वज्ञ ऋषियोंका वाक्य समूह रूप ही जब वेद सिद्ध हुआ, तो उसकी अवामाणिकता निबन्धन, औरभी वेदानुयायि शास्त, अप्रामाणिक कहे जाँय, यह स्वाभाविक है ।

वास्तवमें अगर कहने दो ! और दिल नाखुश न हो तो वहांतक इमारी धारणा है कि वेद असर्वज्ञ रचित हैं, इतना ही नहीं, बल्कि वेदोंके रचयिता, एक हो या अनेक हों, दयाऌ हृदय वार्छे नहीं थे, नहीं तो वेदमंत्रोंमें विकराछ हिंसाका बयान क्यों होता ?

देख छीजिये ! फिर भी वेदमन्त्र—

# " एष छागपुरो वाजिना पुष्णो भागो

नीयते विश्वदेव्यः "। (ऋग्वेद संहिता)

यहाँसे लेकर दश पंक्ति तक ऋग्वेद पढनेसे वेदकारका दयाई हृदय, स्फुट माऌूम पड जाता है।

उक्त मंत्रका सारांश यह है—

घोडेके पास यह बकरा, पूषा और दूसरे देवोंके लिये लाये हैं। इस घोडेका जो कुछ मांस, मखियां खायँगी, और जो कुछ घोडेके मारने वालेके नखोंमें रह जायगा, ये सब घोडेके साथ स्वर्गमें जायँगे। इस घोडेके पेटमेंसे जो कुछ कच्चा मांस निकलेगा, वह स्वच्छ करके अच्छी तरह पकाना। घोडेके शरीरमें ३४ पां-सलियां हैं, इनमें छुरा अच्छी तरह फेर फेरके, कोई हिस्सा बि-गडने न पावे, अंग अलग अलग निकालिये।

इस प्रकार, ऐतरेय-तैतरेय-श्वतपथ ब्राह्मण वगैरह बहुत स्थल्ठों में पशु-हत्या करनेका घोर वयान किया है । यहाँ कितना लिखा जाय; चारों वेदोंमें, भूरि भूरि, पशुवध करनेके मन्त्रोंको देखते हुए भी जिन महाशयोंका हृदय, वेदोंके ऊपर वैसेका वैसा मोहित बना रहता है, और वेदोंकी प्रामाणिकताके विश्वाससे फूल्ला नहीं समाता, उसमें उनका कोई अपराध नहीं है, अपराध केवल दुराग्रहका है, जो कि अच्छे अच्छे विचारवंत लोमोंके भी गलेको पकड बैठा है । महानुभावो ! धर्म एक दुनियाँमें आलादर्जेकी चीज है । धर्मके बराबर और कोई अमृत नहीं, और अधर्मके समान कोई विष नहीं है, अब समझिये ! कि अगर अमृतकी जगहपर भ्रमसे विषका सेवन किया जाय, तो कितनी दुर्दशा होगी ? । अतः पुख्ता रीतिसे अमृत और विषका फरक समझकर पीछे अमृतका प्रहण करो, ! और विषको छोडो ! । अपने बाप दादे यदि विष खाके मरते आये हों, एतावता अपने को भी विष भक्षण क-रना चाहिये, यह इन्साफ नहीं कहाता है । इस लिये अक्ल मं-दोंको चाहिये कि पहले अपना मन, मध्यस्थ-उदार बनावें, और सरल रीतिसे, धर्म-रत्नकी खोज करें ।

जिज्ञासु----

बात तो सही है। हिंसा वगैरह दोषोंसे भरा हुआ झास, कैसे छुशास्त्र कहा जा सकता ?। अब तो एक बौद्ध दर्शनके ऊपर कुछ २ विश्वास रहता है, क्योंकि अब वौद्धदर्शन से अ-तिरिक्त कोई दर्शन, सत्य रूपसे माऌम नहीं पडता। निदान जैन दर्शन भी बौद्ध दर्शनकी एक शाखा रूप ही छुना जाता है। वह बौद्ध दर्शन भी यदि अमामाणिक होगा, तब तो धर्मका नाम ही कैसे रहेगा ?। हा ! बडा कष्ट, क्या धर्म रहित ही जगत् होगा !। हा दैव ! सत्य धर्मका यदि बिल्ठकुल अभाव होगा, तो इस संसारका शरण कौन होगा ?, मोक्षकी व्यवस्था कैसे बनेगी ?, परलोककी विचित्रता भी कैसे सिद्ध होगी ?, ज्यादह क्या कहें, पहले जीव ही पदार्थको ठहराना कठिन होगा, बस ! पहुँच गयी नास्तिकोंकी कीर्ति आवाज ।

चार्वाक (नास्तिक) का नाम भी मत लो !, वह तो

ज्ञानी—

जीब, पुण्य, पाप, परलोक, मोक्ष वगैरह अद्दष्ट पदार्थोंको बिल-कुल नहीं मानता है । ' नास्तिकं तु न दर्शनम् ' इस वाक्य प्रघोषसे भी नास्तिक मत, दर्शनोंकी गिनतीमें है ही नहीं । क्योंकि नास्तिकोंके विचार सरासर झूठे हैं । दुनियाँमें, एक राजा, एक दरिद्र, एक शेठ, एक नौकर, एक सुखी, एक दुःखी, एक धनी, एक गरीब, एक पंडित, एक मूर्ख, इत्यादि अनंत विचित्रताएं जब मत्यक्ष दिखाई देतो हैं, तो सिवाय पुण्य, पाप, ये विचित्र-ताएं किससे सिद्ध की जा सकती हैं ? । इसलिये इस स्फुट विष-यमें ज्यादह दलीलें देनी जरूरकी नहीं समझते ।

अब रहा बौद्धदर्शन, उसके भी सिद्धान्त समाछोचना करनेपर नहीं ठहर सकते । बौद्धोंके हिसाबसे सब चीर्जे सर्वथा क्षणिक हैं; मगर एक ही चीज, बहुत दिनपर, बहुत महीनेपर, और बहुत वर्ष पर भी जब बराबर 'वही यह है ' इस आका-रसे पहचानी जाती है, तो यह बात, सब चीजोंको सर्वथा क्षणिक मानने पर कैसे बनेगी ? । क्या पहले क्षणमें देखा हुआ घट, दूसरे क्षणमें है ही नहीं ?, अगर यही बात हो, तब तो जगद्द-व्यवहार छप्त हा जायगा ।

बालक भी यह समझता हैं कि थोडे दिनोंके लिये किसी मनुष्यके पाससे कोई चीज ली जाती है, वह चोज वापीस उसको अवस्य देनी पडती है, परंतु बौद्धोंके विचारसे लेनेवाला पुरुष, वह चीज मालिकको वापीस कैसे देगा ? यही क्यों न कह देगा ? कि आपकी चीज लेते वक्त हीं उड गई, यह चीज तो टूसरी है।

दूसरे क्षणमें सर्वथा वस्तुका नाज्ञा मानने वाळोंने व्यवहार देवताका मुँह तोड दिया है। अगर बौद्धोंका यह अभिमाय हो कि सभी चीजें उत्पन्न होनेके समयमें क्षण–विनश्वर स्वभावको ले कर ही पैदा होती हैं, यदि यह न माना जाय, और यह कहा जाय कि पैदा होती हुई वस्तुका यह स्वभाव ही है-' थोडे समयतक ठहरना; ' तब तो वस्तु मात्र नित्य ही बनेंगी—किसी वस्तुका नाश न होगा, क्यों कि मुद्रर-कुठार वगैरह के प्रहार होने परभी ' थोडे समय तक ठहरना ' इस स्वभाववाली वस्तुमात्र उस वक्त कैसे नष्ट हो सकती हैं ?, निदान, प्रहार होते वक्त भी वस्तुमें उक्त स्व-भाव मौजूद ही है । इसके उत्तरमें इतना ही कहना काफी है, कि क्षण मात्र रहनेके स्वभावको लेकर ही पैदा होती हुई वस्तु, दूसरे क्षणमें कैसे नष्ट हो सकेगी ?, क्या दूसरे क्षणमें, वस्तुका क्षणमात्र रहनेका स्वभाव कौएं खा जायँगे ? । देखिये ! प्राज्ञ वाचक ! कैसा माकूल उत्तर ? ।

वास्तवमें तो उत्पाद--विनाश और धौव्य, इन तीन स्व-भावोंसे युक्त ही वस्तु वस्तु कहछाती है, यानी वस्तुमात्रमें ये तीन स्वभाव सदातन रहा करते हैं, विना इनके वस्तुत्व ही नहीं बन सकता, यह बात अगाडी जा के खोल देंगे । वस ! इस सिद्धान्तकी छत्रछायाका यही प्रभाव है कि वस्तु मात्र, नये नये पर्चायोंसे जत्पन्न, और पूर्व पूर्व पर्यायोंके विनाश होनेसे विनष्ट हुआ करती हैं । और मृत्तिका—सुवर्ण वगैरह अन्वाय द्रव्यसे, ध्रुव—सदातन भी कहलाती हैं ।

ज्ञानाद्वेत वादि बौद्ध लोग, जगत में ज्ञानहीको देखते है, इनके विचारसे, सिवाय ज्ञान और कोई चीज नहीं है। इसके जवाबमें यही पूछते हैं, कि पृथ्वी, पानी, आग, वगैरह प्रत्यक्ष देखाती हुई चीजें क्यों नहीं हैं ?— किस सबूतसे बाहरकी ची-जोंका निषेध करते हों ! ; कहोगे ! प्रत्यक्षसे, तबतो अपनी छुरी से अपना शिर काटा ऐसा हुआ; क्यों ?, क्यों क्या ?, प्रत्यक्षही ધર્મારીક્ષા.

उल्ठटा बाहरकी चीजोंको हाथमें लिये हमारे तुम्हारे आगे फिरता है, फिर भी उन्हें नहीं देखना, यह कितनी अंधता कही जाय ? | प्रत्यक्ष प्रमाण ही जब वाहरकी चीजोंको साबीत कर रहा है तो इसमें और प्रमाणकी कोई जरूरत नहीं है | जी ! प्रत्यक्ष तो भ्रान्त है, क्यों ?, आपहीका-जो यह बोल्ठ रहे हो !, यह ज्ञान क्यों भ्रान्त नहीं ? | बाह्य चीजोंके द्वारा व्यावहारिक और पार-मार्थिक सभी प्रष्टत्तियां वन रही हैं, तिसपर भी इन्हें एकदम उडा देना, यह बडा भारी प्रत्यक्षविरोध दोष बौद्धोंके ऊपर बुंबारव कर रहा है |

यह तो निर्विवाद वात है कि ज्ञान मात्र, किसी न किसी विषयको पकडे ही रहता है, नहीं तो लोगोंकी पटति नहीं बनती। अगर कहोगे ! कि अमज्ञानका तो कोई विषय नहीं है अर्थात अगर कहोगे ! कि अमज्ञानका तो कोई विषय नहीं है अर्थात अमज्ञान निर्विषय है, तो यह कहना गल्ठत है, क्योंकि रस्सीमें साँपका जो अम होता है, उस अममें साँप विषय पडा है, यदि कहोगे ! कि जिस जगहपर यह ज्ञान हुआ है, वहां कहां साँप वैठा है ? वहां तो रस्सी है, इस लिये अमज्ञान ज्ञूठा ज्ञान है; तो समझो ! कि इस ज्ञानको जब झुठा ज्ञान कहते हो तो इससे अतिरिक्त और कोई सच्चा ज्ञान अवझ्य होना चाहिये, नहीं तों ' यह झुठा ज्ञान है ' ऐसा व्यवहार केसे होगा ? ।

जब म्रान्त और अभ्रान्त ज्ञानकी व्यवस्था मंजूर रक्खी गई है, तो फिर बाह्य चीजोंकी सिद्धि, बौद्धोंकी गोदहीमें भल्ली भांती आ बैठी समझी जाती है। क्योंकि म्रान्तज्ञान वही है, जो कि सन्द्रत विषयको छे।ड, टूसरे ही विषयको पकड बैठे। जैसे रस्सीमें साँपका ज्ञान। रज्जुके ऊपर नजर किये हुए मनुष्यकी ( रज्जुका उद्देश करके) ' चह साँप है ' ऐसी जो समझ होती है, इसका नाम है-भ्रम्झान । और अच्चान्त यानी सच्चा ज्ञान वही है, जो सचे विषयको, अर्थात वस्तुको वस्तुस्वरूपसे ग्रहण करे, जैसे रज्जुमें 'यह रज्जु है 'ऐसी समझ । घटको घट, कपडेको कपडा, पानीको पानी, वृक्षको हक्ष, पुरुषको पुरुष और स्त्रीको स्त्री समझना, यह अभ्रान्त-सच्चा ज्ञान है ।

अभ्रान्त ज्ञानका जन्म, बाहरकी चीजोंकी सिद्धिके छिये होता है । कहांतक कहें, भ्रमज्ञान और स्वप्नज्ञान भी अन्यत्र ( दूसरी जगहमें ) साक्षात् की हुयी चीजहीको विषय करता है । सर्वथा अमतीत वस्तुका, न स्वप्नज्ञान, न तो भ्रमज्ञान होता है, यदि सर्वथा असद्भत चीजका स्वप्नज्ञान वा भ्रमज्ञान होना मंज़र रखते हों ! तो कहिये ! गदहेके सींगका भी स्वप्नज्ञान वा भ्रमज्ञान क्यों न होगा ? इसछिये अभ्रान्तज्ञानकी तरह ज्ञान्तज्ञान भी बाह्यवस्तुओंकी सिद्धि करनेमें प्रवल संबूत है, यह क्यों न माना जाय ? बस ! ज्ञानहीसे बाह्यचीजें आपही आप सिद्ध हो जाती हुई ज्ञानाद्देत मतको उडा देती हैं !

शून्यवादि--बौद्धोंके विचार तो विना झिर-पैरके आपही आप धूलीमें लेट जाते हैं । झून्य--वादको साधते हुए बौद्ध, अपनी वाक्य प्रणाल्लीको अगर झून्य ही कहेंगे, यानी ' हमारा वचन कुछ चीज नहीं है' ऐसा स्वीकार करेंगे, तो कौन विद्वान् आज्ञा रख सकता है कि उनके झून्य वचनोंसे जून्यवाद सिद्ध हो जाय ? । अगर च अपने वचनोंको सद्ध्रत मानेंगे, तब तो जून्य-वाद रहा ही कहां ? ।

आकाज्ञसे गिरते हुए वज्रको देख, वडे डरसे इधर उधर भागते हुए भी ज्ञून्यव।दि- बौद्धने, ज्ञून्यवाद--सिद्धांतको कायम किया, यह कितना आश्चर्य ? । इत्यवाद अगर सचा हो, तो पत्थर वा वज्र, कोई भी आकाशसे क्यों न गिरे ? डरना क्यों चाहिये ?, गिरता हुआ इत्यूरूप वज्र, हमें क्या कुछ कर सकता है ? मगर नहीं, ये सब बोद्धोंके विचार, प्रछाप मात्र हैं, इनसे तो फिर भो वेदानुयायी, छोड ब्रह्मवादी, दर्शन कुछ अच्छे हैं, जो कि इनकी तरह खुछी आँखोंमें एकदम भरमूठी भूछ नहीं फैंकते \* ।

स्वामी दंयानन्दजी अपने सत्यार्थप्रकाशमें छिखते हैं कि जैन और बौद्ध दर्शन, समान हैं, क्योंकि जैनदर्शनकी तरह बौद्ध दर्झन भी स्याद्वाद—सप्तभंगीको मान देता है । मगर स्वा-मीजीका यह कथन सरासर झुठ है। सिवाय जैन दर्शन, किसी दुईनिमें जा के निगाह कीजिये !, और सब दुईनोंके ग्रन्थ, पत्र जलट पलट करके बडी सावधानतासे देखिये !, हार्गेंज यह बात नहीं मिछ सकती कि जैनदर्शनसे अतिरिक्त मतवार्छोने स्याद्वाद सिद्धान्तके सत्कार करनेका सौभाग्य प्राप्त किया हो । स्वामीजीने तो क्षेद्र द्वेषानल जगाकर जैनियोंको ऊपर, नास्तिक शब्दका व्यवहार तक, निन्दा वर्षाई है । मगर याद रहे कि निन्दकोंकी निन्दासे सत्य वस्तुके अंशमें कुछ भी आँच नहीं आती। नास्तिक कहनेसे यदि नास्तिक हो जाते हों तो बतलाईए ! दुनियाँमें, विना ना-स्तिक हुए कौन बचेगा ? । जिस किसीको नास्तिक कहनेकी बुद्धि, स्वामीजीको हगिंज नहीं होती, अगर व्याकरण-तदित सूत्रका अभ्यास किया होता । मगर हजारों प्रकारके कपट प्रपञ्चोंमें अभ्य-स्त भी विद्या चळी जाती है, तो फिर मुख चुम्बित विद्या की तो बात ही क्या करनी ? । यह तो साधारण भी व्याकरणपाठी बालक जान सकता है कि परलोक, पुण्य, पाप वगैरह अदृष्ट ची-

### \* यह कथन पदार्थ विद्याके अभिशायसे है ।

जोंको जो न मानता हो, वही नास्तिक है, उसीमें अन्वर्थ नास्तिक शब्दका व्यवहार हो सकता है। इतनी छोटीसी भी बात स्वामि-जीके ध्यानमें नहीं थी, यही इनकी विद्वत्ताका नमूना देख छीजिए ! । जैन दर्शनमें जीव, पुण्य, पाप, परल्ठोंक, और मोक्ष वंगैरहका जैसा बयान किया है, उसका स्वल्प बिन्दु आगे पाठकोंके सन्मुख ज्य-स्थित करेंगे, ताकि लोग समझ सकें कि आस्तिक्य की सची सीमा अगर कहां ही भी विश्रान्ति लेती है, तो वह जैनदर्शन ही है।

वैदिकदर्शनोंसे जैनदर्शनमें जमीन आस्मान जितना फरक होनेमें अगर कोई भी प्रधान कारण है, तो स्याद्वाद-सप्तभगी है। इसीसे वैदिक और जैनदर्शनके बीचमें पहाड जितना अन्तर रह जाता है, जब यह बात पक्की है, तो सोचो ! कि वही जमीन आ-स्मान जितना फरक करनेवाळा हेतु, जैन और बौद्ध दर्शनके बीचमें क्या नहीं पडा है ?, क्या जसे कौएं खागये हैं । जब बौद्धाचार्य, स्याघादको बडी क्रूर नजरसे देखते हैं, तो फिर वैदिक दर्शनोंकी तरह बौद्धदर्शनभी जैनदर्शनसे इजारों कोश दूर ही क्यों न कहा जाय ? । स्याद्वाद क्या चीज है ? इस बातको सूक्ष्म नजरसे स्वामीजी यदि जानते होते, और बौद्ध दर्शनका शास्त एकभी थोडासा पढे होते, तो स्वामीजीकी इतनी अज्ञानता जगत् जाहिरमें नहीं आती ।

जैनदर्शन और बौद्धदर्शन एक नहीं है, इस विषयमें स्याद्वाद नयही जब जोर शोरसे सिंहनाद कर रहा है, तो अल्पज्ञोंके ळिखे हुए ऊटपटांग इतिहासका खरनाद कौन अक्ल्प्रमंद छनेगा ? 1 याद रहे कि एक दो छोटीसी बातें मिछने पर दो चीर्षे, एक कभी नहीं मानी जा सकतीं।

बौष्टदर्शनका प्रणेता बुद्धदेव, जब अपूर्णज्ञानी था, तो

करीसक्षा.

उसके ज्पदेशमें मामाणिकता किस जगहसे आसकती है ?। जिस-के भावनेत्रमें तिमिर फैळा हो, वही, बौद्धदर्शनको निर्दोष देख सकता है, मगर थोडाभी निपुण विचार करनेवाळे महाशय, उक्त दल्लीळोंसे बौद्धदर्शनको असर्वेब्रमूल,और अमामाणिक समझते हैं।

इमें निष्पक्षपातसे यह कहना जरूरी माऌूम पडता है कि अन्यदर्शनोंमें—दूसरे धर्मोंमें जो अच्छी अच्छी बातें दिखाई दे-ती हैं, वे जैनदर्शन—अईत्प्रवचन रूपी महासागरसे विविध नय रूप तरंग ळहरीके वेगसे उडी हुई ब्रून्दियां हैं ।

एक एक नयको सावधारण रीतिसे पकड कर निकळे हुए बौद और वैदिक दर्शनोंके परस्पर भयंकर कल्ल्ह होनेके समयमें, निरबधारण—सापेक्ष रीतिसे तमाम नयोंको मान देनेवाळे महा-राजा श्री जैनदर्शनने बीचमें आके स्याद्वाद-सिंहनादको फ्रुंक कर, अपने ओर विंजय कमळाको खींच ली । और दिशोदिशि अपना निष्कटंक, अचल साम्राज्यका सिका बैठाया ।

इससे पाठक वर्ग जान गये होंगे कि जैनधर्म, बौद्धधर्मकी शाखा नहीं । कहां गांगा तैल्ठी ? और कहां राजा भोज ? कहां बौद्ध धर्म ? और कहां जैन धर्म ? । एक दो बातें मिल्लनेसे यदि जैन और बौद्ध दर्शनको एक कहा जाय, तो कह दीजिये ! वै-दिक दर्शन और बौद्धदर्शनको भी एक, और सुन लीजिये ! उ-नमें मिछती हुई एक सरीखी संख्याबंध बातें—

? न्याय सूत्रका प्रणेता गौतममुनि है, और बौद्ध दर्शनका भी प्रणेता गौतममुनि है।

- २ न्यायदर्शनमें सर्वज्ञ ईश्वर माना है, और बौद्धदर्शनमभी सर्वज्ञ ईश्वर माना है।
- 8 न्यायदर्शनमें प्रमाण प्रमेय व्यवस्था रक्खी है, और बौद्धदर्शन नमें भी प्रमाण प्रमेय व्यवस्था स्वीकारी है।
- ५ न्यायदर्शनमें मूर्त्ति पूजा मानी है, बौद्धदर्शनमेंतो मूर्त्ति पूजा प्रसिष्द ही है।
- ६ न्यायदर्श्वन, वीतराग अवस्था पानेसे मोक्ष प्राप्ति बतळाता है। बौष्टदर्शनकी भी यही मर्यादा है।
- ७ न्यायदर्शनमें तर्क वगैरहको प्रमाण रूपसे नहीं माना है, बौ-द्धदर्शनभी तर्क वगैरहको प्रमाण नहीं कहता है।
- ८ बौष्टदर्शनमें हेतुके जो तीन रूप मानें हैं, वे तीन रूपभी न्याग्रदर्शनमें माने गये हैं।
- ९ बौद्धदर्शनमें ज्ञानके प्रति विषयको कारण कहा है, न्याय-दर्शनमेंभी इस बातको मंजूर रक्खा है।
- १० न्याथदशनमें, अर्थापत्ति अभाव वगैरहको भिन्न प्रमाण नहीं माना है, इसी मर्यादा में बौद्ध दर्शनभी बैठा है।
- ११ काणाददर्शनमें प्रत्यक्ष और अनुमान ये दो ही भ्माण माने गये हैं, उसी तग्द बौद्धदर्शनभी उक्त देनों प्रमाणोंको मानता है। इसी प्रकार सब दर्शनोंके साथ बौद्धदर्शनकी कई कई बातोंसे समानता स्पष्ट ही दिर्खाई देती है, फिर भी जैसे वैदिकदर्शनोंसे बौद्धदर्शन भिन्न ही है, वैसे जैनदर्शन भी बौद्धदर्शनसे बिल्कुल भिन्न दर्शन है।

वाचक वृन्द ! एकान्तवाद रूपकी चडर्मेफँसा हुआ बौद्धमत, जनर्दशनके साथ एक तराजूमें हगिज नहीं बैठ सकता । अपनी माताका पेट तोडकर जन्म लेनेवाके और मांस भक्षणका उषदेश करनेवाले बुद्धने, अकारण करुणा रत्न कर,सर्वज्ञ, अर्हुन परमात्मा देवके शासनसे एकान्त विपरीत ही सृष्टि प्रकट की है, यह बात पहिले संक्षेपसे विदित हो चुकी है । अतः परस्पर विरोधी धर्मोंसे दुःखी होते हुए महाजनोंको परम सत्य सनातन श्री वीतराग-धर्मका शरण लेकर अपना दुःख मिटाना चाहिए ।

सब दर्शनोंसे विळक्षण,परम शुद्ध, जैनकासन, सांसारिक वासनारूपी सांपनीको वज्ञ करनेमें एक जांगुळी मंत्र है।

संसारमें सैंकडो धर्म प्रचलित होने पर भी परम सुखको देनेवाळा एक अनादि धर्म अवइय होना चाहिए, और उसीका गाम है-वीतरागधर्म। जैनधर्मकी पवित्रता और पाचीनताके विषयमें जैनोंके मन्तव्यही मजबूत सबूत हैं; क्योंकि जिस दर्शनके सिद्धान्त, बि-लक्कल प्रामाणिक हैं, वह दर्शन, पवित्र और पाचीन सिद्ध होता है।

जैनागम, जब अनेकान्तवादका प्रतिपादन कर रहा है, तब बौद्ध और वैदिक दर्शनोंने, एकान्तवादको खडा किया । सब दुनियाँ, एकान्तवादमें गुम हो गई है, तब एक ही जैनशासनने सब चीर्जोंके उपर स्याद्वादनयका सिका बैठा दिया। स्याद्वादही जैन-दर्शनका अटल लक्षण है।'' स्याघाद क्या चीज है?'' इस जिज्ञा-साको अच्छी तरह ज्ञान्त करनेकी ताकत इस लघु लेखमें नहीं है, तो भी संक्षेपसे यही समझना चाहिये कि एकही वस्तुमें, सत्त्व, असत्त्व, वगैरह अनंत धर्मोंको स्वीकारना उसका नाम है-स्याद्वाद। जैसे एकही पुरुष, पुत्रकी अपेक्षा पिता, और पिताकी अपेक्षा पुत्र होता है, उसी तरह वस्तुमात्र, स्वरूप अर्थात् अपने रूपसे सत्, और दूसरे रूपसे असत् हैं। भिन्नभिन्न अपेक्षाओंसे भिन्नभिन्न धर्मोको एक वस्तुमें मानना यही स्याद्वाद झाब्दका मतवक है।

और भी देखिये ! समस्त वस्तु प्रतिक्षण पब्ध्ती रहा कर-ती हैं-पूर्वपरिणामको छोडकर दूसरे परिणाममें आती रहती हैं। जैसे कुंडव्रको भांग कर कटक ( कडा ) बनाया जाता है, इसमें पहड़ा कुंडवरूप नष्ट हो जाता है, और दूसरा कटक (कडा) रूप वैदा होता है । ळेकिन उन दोनों परिणामोंमें सोना तो वैसा का वैसाही रहता है । इसी दृष्टान्तसे सब वस्तु, पूर्वपरिणामको छोड नये नये परिणामेंगिं दाखिछर ोती हुई, सदातन चळे आते (मृत्तिका वगैरह) द्रव्यको नहीं छोडती हैं; बस ! इसी अनुभवसे, उत्पत्ति--विनाज्ञ और धौव्य इन तीनोंसे युक्त समस्त पदार्थ समझने चाहियें, और यही स्याद्राद कहळाता है । कोई पामर छोग कहते हैं कि यह स्याद्वाद संशयरूप बन गया, क्यों कि एक ही वस्तुको सत भी कहना और असत्भी कहना यही संदेहकी मर्यादा है, जबतक सत् और असत् इन दोनेंमिंसे एक (सत् वा असत्) निश्चित न बने, तबतक सत् असत् इन दोनों रूपसे एक वस्तुको समझना,यइ सचा ज्ञान नहीं कहळाता। ळेकिन यह सम-शना पामरोंका अमरूप है, क्योंकि एकही वस्तुमें सच्व और अ· सत्त्व ये दोनों धर्म वास्तविक हैं। संझयतो वही कहळाता है कि 'यह पुरुष होगा वा दृस होगा' ? यानी पुरुषपन और दृशपन षमंत्रियाः

इन दोनोंमेंसे एकका भी निश्चय नहीं होनेसे उक्त ज्ञान संशय कहळाता है । प्रकृतमें वस्तुमात्र, सत् रूपसे भी निश्चित हैं, और असत् रूपसे भी निश्चित हैं; जैसे अग्निमें अग्निपन और द्रव्य-पनका ज्ञान संश्वय नहीं कहळाता है, वैसेही एकही वस्तुमें सत्पन और असत्पनका ज्ञान होना उसे कौन संज्ञय कहेगा । जब एक ही पात्रमें कोई भाग डान होना उसे कौन संज्ञय कहेगा । जब एक ही पात्रमें कोई भाग उष्ण, और कोई भाग ज्ञीत माऌम पढनेसे एकही पदार्थमें भिन्नभिन्न प्रदेशघारा, ज्ञीत और उष्ण इन दोनों धर्मोंका रहना मंजूर रक्तवा जाता है, तो फिर एकही वस्तुमें भिन्न-भिन्न अपेक्षाओंसे सत्त्व और असत्त्व इन दोनोंको माननेमें क्या हर्ज है ? ।

क्या रघुनाथ शिरोमणि वगैरह पंडितोंने, एक ही हर्समें, हक्षके मूळको छेकर कपि (बंदर)के संयोगका अभाव अथवा संयोगिका भेद, और शाखाको छेकर कपि संयोगकी विद्यमानता यानी सं-योगिपना नहीं माना है ? । जब संयोगिपना और संयोगिका भेद इन दोनों विरुद्ध धर्मोंको, अनुभवसे एकही हर्झमें सिद्ध रक्खा तो फिर सत्व और असत्व इन धर्मोंको परस्पर विरुद्ध क्यों सम-झना चाहिये ?, और एकही वस्तुमें उन्हें क्यों न मानना चाहिये ?।

क्या वस्तु केवल भावरूप सिद्ध हो सकती है? हर्गिज नहीं, अगर केवलभावरूप ही वस्तु मानी जाय, तो एक घट वस्तु, पट-रूप-हस्तिरूप-अश्वरूप हो जायगी । सर्व प्रकारसे भावरूप माननेमें, एक ही वस्तुको, विश्वरूप होनेका दोष कभी ज्ञान्त न होगा । इस लिये सब वस्तुएँ अपने रूपसे अर्थात् अपने द्रव्य-क्षेत्र-काल और भावरूपसे सत्,और पररूपसे यानी परकीय द्रव्य-क्षेत्र-काल और भावरूपसे सत्,और पररूपसे यानी परकीय द्रव्य-क्षेत्र-काल और भावरूपसे असत् माननी चाहियें । जैसेकि द्रव्यक्षेत्र-वार्थिव रूपसे है मगर जल्लरूपसे नहीं है । क्षेत्रसे, अजमेरमें बना द्रुआ घट, अजमेरका कहलाता है, किंतु जोधपुरका नहीं । कालसे, हेमंतऋतुर्मे बना हुआ घट, हैमन्तिक कहाता है, छेकिन वासन्तिक नहीं । भावसे, शुक्रघट शुक्र है, परन्तु काछा नहीं ।

पाठक मंडल ! इसका नाम स्याघाद है । स्याघादको मा-ननेवाले जैनाचायोंका, समस्त बौद्धादि दर्शनोंको स्याद्वादरूपी पर्चड बाणोंसे परास्त करके त्रिलोकोमें फैलाया हुआ अपना प्रताप मशहूर है । दरअस्लमें जैनोंके सिद्धान्त पूर्ण मजबूत—परमसत्य होनेसे, उनके उपर किसी दर्शनका आक्षेप सफल नहीं हुआ । जैनदर्शनका सिद्धांत यहाँ लेशमात्र यदि प्रकाश किया जाय, तौ भी यह प्रबंध मोटा हो जाता है, इसलिये संक्षेपसे समझना चाहिये कि जैनधर्ममें दो प्रकारके पदार्थ माने गये हैं—जीव, और अ-जीव । तथा विस्तरसे पुण्च, पाप, आश्रव, संवर, बंध, निर्जरा, और मोक्ष, ये नवतत्त्व हैं ।

उनमें जीव पदार्थ, चैतन्य स्वरूप है। जीवके विषयमें प्रत्यक्षही ममाण मजबूत सबूत है। सब प्राणी सुख दुःखके अनुभव दारा जीवका मत्यक्ष करते हैं। वह जीव, अपने शरीर मात्रमें रहा हुआ है। शरीरसे बाहर जीवको माननेवाले (आत्माको व्यापक माननेवाले) लोगोंकी बडी भूल है। क्योंकि, आत्माके सुख दुःख वगैरह गुण, शरी-रहीमें मालूम पडते हैं। यह बात होही नहीं सकती कि-जिस वस्तुका धर्म, जिस जगहपर माल्ट्म पडटा है, वह वस्तु, उस जगहसे अन्य स्थल्में भी ठहर सके। दृष्टान्त-जेसे घट, उतनीही जगह पर रह सकता है कि जितनी जगह पर, घटके रूपादि गुण दिखाई देते हों; उसी रीतिसे आत्माके सुखादि गुण, जब शरीरही में मतीत होते हैं, तो फिर शरीरसे अन्यत्रभी आत्माको मानना यह भला ! भ्रम नहीं तो दूसरा क्या ?। जीव अनन्त हैं, उनमें भव्य जीवही मोझमें जा सकते हैं, अभव्य जीवोंके खिये संसार अनादि और अनंत है। भ्रव्यत्व और अभव्यत्त यह आत्माका स्वाभाविक धर्मशिक्षा.

धर्म विशेष है । भव्य जीव भी अनंत होनेसे, संसारके सब भव्य जीव, मोक्षमें जाने पर, संसार, भव्य जीवोंसे एकदम झून्य हो जा-यगा, ऐसी इांका नहीं करनी चाहिये।

अपने २ किये हुए ग्रुभाग्रुभ कर्मेंके फल भोगते हुए जीव, संसारचक्रमें, देव--मनुष्य–तिर्थश्च और नरक गतिमें भ्रमण किया करते हैं ।

अजीव पदार्थ पांच प्रकारका है। धर्मास्तिकाय-अधर्मास्ति-काय-आकाशास्तिकाय--काल और पुद्रलास्तिकाय। उनमें जड प-दार्थ, और जीवोंको गमन करनेमें सहायता करनेवाला धर्मास्तिकाय है। और उनको, स्थिति करनेमें सहायता करनेवाला अधर्मास्तिकाय है। और उनको, स्थिति करनेमें सहायता करनेवाला अधर्मास्तिकाय है। और उनको, स्थिति करनेमें सहायता करनेवाला अधर्मास्तिकाय है। आद ज्वकाश देनेवाला आकाश पदार्थ प्रसिद्ध है। पदार्थोंके परिवर्त्तनमें हेतुभूत, काल पदार्थ मशहूर है। रूप, रस, गंध, स्पर्श, और शब्द, जिसमें रहते हैं, उसे पुद्रल कहते हैं। अतएव शब्दको आकाशका गुण माननेवाले लोगोंकी अल्प बुद्धि प्रकाशित होती है। जो वस्तु अत्यंत परोक्ष है, उस वस्तुका धर्म, प्रत्यक्ष नहीं हो सकता; शब्द यदि आकाशका गुण माना जाय तो आकाश अत्यंत परोक्ष होनेसे, शब्दका पत्यक्ष नहीं हो सकेगा। हम नहीं समझते कि शब्दको आकाशका गुण माननेवालोंने, शब्दको परमाणुका गुण, क्यों नहीं माना होगा ?। शब्दको परमा-णुका गुण माननेमें जा डर चमक रहा है, वह डर, उसको आका-श्वका गुण माननेमें क्या चला जायगा ? हर्गिज नहीं।

पुण्य-प्रज्ञस्त कर्म वर्गणाका नाम है । जिससे संसारकी संपत्तियाँ जीवको हांसिल होती हैं ।

पाप-अप्रशस्त कर्मवर्गणाका नाम है । जिससे संसारमें जीवको बडी विपत्ति उठानी पडती है ।

ŝ

आसव-ग्रुभाग्रुभ कर्मोंको आत्मामें दाखिल होनेका दरवाजा है।

संवर—कमेंकिो रोकनेवाला एक आत्माका ग्रुभ पयत्न है । वंध-क्षीर और पानीके सम्बन्धके बराबर, आत्मामें और कमोंके संयोग होनेका नाम है ।

निर्जरा-तपश्चर्यादिद्वारा कर्मोंके नाज्ञ करनेको कहते हैं ।

मोक्ष-समस्त कर्मोंका बिलकुल अभाव होनेका नाम है । जिस वक्त आत्मा, समस्त कर्मेंसि बिलकुल रहित होता है। उसी वक्त आत्माकी ऊर्ध्व गति होती है, और लोकके अग्र भाग जपर जीव, अवस्थित रहता है । वही मुक्तिपुरी समझनी चाहिए । किन्हीं छोगोंका कइना होता है कि अगर समस्त कर्म बिछकुछ नष्ट हो गये, तो फिर इह छोकमें वा परछोकमें, बन्ध होनेका संभव है नहीं, अर्थात अकर्म क जीव यहांही क्यों न रहे, ऊपर क्यों जाय ? । यदि कर्म कुछ अवशिष्ट रहा है, तो ऊपर जाने पर भी संसार्थंत्र चलता ही रहेगा । मतझब यह है कि समस्त कर्मोंका विनाज्ञ होने पर, ऊर्ध्व गमन क्यों होना चाहिए ? । इसके उत्तरमें यह समझना चाहिये कि जैसे एक कुम्भारने अपने हस्तदंडके प्रयोगसे, चक्रको चलाया, फिर वह कुंभार अपना हस्त दंडका प्रयोग नहीं करता है तब भी वह चक्र, बहुत काल तक चल्ला करता है । वैसे ही कर्मके प्रभावसे घूमता हुआ आत्मा, कर्मके समूल नाश होने परभी, पूर्व वेगवशात मुक्त दशांभें जपर जाता ही है। और भी मुक्त जीवकी उर्ध्व गति होनेका प्रकार यह है कि जैसे एरंडकी सिंगका बन्ध विच्छेद करनेसे एरंड,एकदम ऊपर आ जाता है, वैसे ही कर्म बन्धका विच्छेद होने पर,मुक्त जीवकी स्वाभाविक ऊर्ध्व गति मकट होती है।

मुक्तावस्थामें जीव,अनंत आनंदमें रमण किया करता है,वह आनंद,

धर्मंत्रिक्षा.

इन्द्रियादिसे किया हुआ नहीं है, क्योंकि मुक्तजीव को, शरीर इन्द्रिया दिकका बिल्रकुल अभाव ही हो जाता है, मगर आत्माका स्वाभाविक वास्तविक सुखानंद मुक्तजीवको प्रकट होता है। वह आनंद, संसारमें कर्मोंसे दबा रहता है, इस लिये सांसारिक जीवोंके अनुभवमें नहीं आ सकता। अतएव परम आनंदके उदेशसे मुभुश्च लोग, संसारको लोडकर मुक्तिके साधनोंकी साधना करने लग जाते हैं; मोक्षमें यदि आनंद (सुख), नहीं होता तो कोई बुद्धिमान पुरुष मुक्तिके लिये प्रवृत्ति नहीं करता । मगर सैंकडो बुद्धिमान लोग मुक्तिके लिये प्रवृत्ति नहीं करता । मगर सैंकडो बुद्धिमान लोग मुक्तिके लिये प्रवृत्ति करते तो हैं, अतः मुक्तिमें परमानंद मानना न्यायसिद्ध वात है । ज्ञान-सुख वगैरह आत्माके वास्तविक गुण हैं । लेकिन वे गुण सं-सार अवस्थामें दबे रहनेसे पूर्ण रूपसे प्रकट नहीं हो सकते । जो इन्द्रियादिसे सुख पैदा होता है, वह नैमिचिक गुण समझना चा-हिये, न कि आत्माका वास्तविक स्वाभाविक गुण ।

दुःखाभाव ही मुक्तिका स्वरूप कहनेवाले पंडितोंके हिसाबसे मूर्च्छा वगैरह सांसारिक अवस्थाएं भी मुक्ति पदार्थ हो जायँगी। कहनेवाले लोग कहते हैंकि मुक्तिके सुखमें राग रखता हुआ पुरुष, किवनी भी मुक्ति साधनेंकी साधना करें,तौ भी मुक्तिको न हीं पा स केगा, क्योंकि राग, मुक्तिको रोकनेवाला है, संसार-बन्धको पैदा करनेवाला है। बात तो ठीक है, परन्तु साथ साथ इतना भी समझना चाहिये, कि दुःखाभावरूप मुक्तिके लिये पयत्न करता हुआ पुरुष, दुःखका द्वेषी होनेसे कैसे मुक्तिको पावेगा ?। अगर कहोगे कि योग-ध्यानमें लीन रहा हुआ पुरुष, किसीके ऊपर देष परिणाम नहीं रखता है, तो फिर योग-ध्यानमें लीन रहा हुआ पुरुष किसीके ऊपर राग नहीं रखता हुआ मुक्ति क्यों नही पावेगा ?। अतः मानना चाहिए कि त्रिलोकीमें चारों तरफसे सुरेंन्द्र-नरेन्द्रोंका

इकडा किया हुआ छल, मुक्ति छलके आगे बिन्दु भी नहीं है। पाठको ! ये नव तत्त्व प्रकाशित हो गये, उनके ऊपर पका विश्वास रखना, उसे जैन ज्ञास्त्रकार सम्यग्दर्ज्ञन कहते हैं । और उनका यथार्थ परिचय करना, उसे सम्यग्ज्ञान कहते हैं । जैनदर्शनमें **ज्ञान**के पांच भेद बतायें हैं·मतिज्ञान-श्रुतज्ञान-अवधिज्ञान-मनःपर्याय ज्ञान, और केवलज्ञान । इनमें पहिले दो ज्ञान दरअस्लमें परोक्ष हैं। तौ भी व्यवहारमें सची पटत्ति करानेसे चक्षुरादि जन्य ज्ञानोंको व्याव-हारिक प्रत्यक्ष कहा है। वह व्यावहारिक प्रत्यक्ष चार प्रकारका है, अवग्रह-ईहा-अवाय-धारणा । ये, मतिज्ञानमें दाखिछ किये हैं । और अनुमान-स्मरण-प्रत्यभिज्ञान-तर्क ये भी मतिज्ञानके भेद सम-झने चाहियें । श्रुतज्ञानमें आगम प्रमाण दाखिळ होता है । तात्पर्य यह हुआ कि प्रमाण दो प्रकारका है--प्रत्यक्ष और परोक्ष । प्रत्यक्ष भी दों प्रकारका, सांव्यवहारिक---और पारमार्थिक। परोक्ष प्रमाण पांच प्रकारका है-स्परण-प्रत्यभिज्ञान-तर्क-अनुमान और आगम। इनमें आगमको छोडकर सब परोक्ष प्रमाण, और अवग्रह-इहा-अ-वाय धारणा ये सांव्यवहारिक प्रत्यक्षके चार भेद,मतिज्ञानमें दाखिल होते हैं-और श्रुतज्ञान, आगमरूप है। अवधिज्ञान-रूपी द्रव्योंको ग्रह-ण करनेवाला स्पष्ट वास्तविक प्रत्यक्ष है। मनके पर्यायोंको ग्रहण करने वाल्ठा मनःपर्याय ज्ञान, वास्तविक स्पष्ट प्रत्यक्ष है । और सर्वज्ञ पन है दूसरा नाम जिसका, ऐसा केवछज्ञान, समस्त लोक-अलोक-का युगपत् (एक काल्लमें-एक साथ) सदैव स्पष्ट प्रकाश किया कर-ता है । इस विषयमें गंभीर विचारणा यदि करनी हो तो यशोविज-यजी गुरुदेवके बनाये हुए ग्रन्थेंको देखना चाहिये । और विशेषा-वश्यक टीका का अमृत रस पीना चाहिये । एवं नन्दि टीकाको निभालनमें छाना चाहिये ।

**ધર્મ**ીરીક્ષા.

जैनज्ञास्त्रमें, नय-सात प्रकारसे माना है। एक देज्ञको ग्रहण करनेवाले, दूसरे अंशके साथ विरोध नहीं रखने वाले अभिमाय विशेषको नय कहते हैं, उन सात नयोंके नाम—

नैगम-संग्रह-व्यवहार--ऋजुसूत्र--ज्ञब्द--समभिरूढ--एवंभूत। इनमें, पहिले तीन द्रव्यार्थिक हैं । और पिछल्ठे चार पर्यायार्थिक हैं । और नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, ये चार अर्थनय कह-लाते हैं । और आखिरके तीन, ज्ञब्दनय कहलाते हैं ।

प्रमाण और नयका वाक्य, अपने विषयमें प्रष्टत्त होता हुआ, विधि और प्रतिषेधसे, सप्तभङ्गीका अनुसरण करता है। देखिये सप्तभङ्गी-

'स्यादस्त्येव घटः ' १ 'स्यान्नास्त्येव घटः ' श् 'स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव घटः ' ३ 'स्यादवक्तव्यमेव' ४ 'स्यादस्त्येव स्यादवक्तव्यमेव' ५ 'स्यान्नास्त्येव स्याद-वक्तव्यमेव' ६ 'स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्यादवक्त-व्यमेव ' 9

विद्वान लोग भी इस विषयमें मुग्ध ही रहा करते हैं। जैनदर्शनकी प्रक्रियामें निपुणता रखनेवाले बुद्धिमान् लोग ही इस विषयकी कुछ खुराजू पा सकते हैं। बडे बडे इांकराचार्य वाचस्पति वगैरह विद्वानों-का दिमाग इस विषयमें चकर खा गया है। और विद्वत्ताकी टांग डंची रखनेके लिये-सब दर्शनोंकी पंडिताईका दावा करनेके लिये, जैनोंकी सप्तभङ्गीको यथार्थ नहीं समझ कर,ऊटपटांग रीतिसे उसका खंडन करके अपनी प्रज्ञाका परिचय देनेमें उन लोगोंने कुछ बाकी नहीं रखी है । इस विषयका परिज्ञान करानेके लिये, जैनाचार्योंने बडे बडे महाणेव बनाकर विश्वमें विद्या अमृतका प्रवाह फैला दिया है।जैसे-स्याघादरत्नाकर ८४००० श्लोक प्रमाण वादि श्री देव-सूरिका बनाया हुआ अपूर्ण विद्यमान है । सम्मति तर्क-विशेषाव-टीका-अनेकान्तजयपताका-नयचक्र-नन्दी टीका त-<u> রয়</u>রমাথ্য त्त्वार्थ टीका वगैरह औरभी बहुत समुद्र अब भी झलक रहे हैं । ऐसे ग्रंथोंको बराबर देखे बिदुन स्याद्याद सप्तमंगीका खंडन कर-नेवाळा पुरुष, खुद आपही खंडित हो जाता है । खंडन करनेवाले लोग, रत्नका भी खंडन कर देते हैं,और काचकाभी खंडन कर देते हैं। मगर सुपण्डित लोग, रत्न-काचोंका भेद समझ कर रत्नकी रक्षा करते हैं । रत्नका पाछन करते हैं । रत्नसे, अपनी आत्मामें आ नन्दकी छहरी दाखिछ कराते हैं । इस लिये महानुभावोंको सम-झना चाहिये कि¦ रत्न ओर काचका पहिले इम्तिहान करें, न कि भ्रान्त होकर काचकी जगह पर रत्नको फोड देवें और फैंक देवें।

पाठको ! जैनधर्मके मूळ उपदेशक सर्वज्ञ तीर्थंकर देव हैं। वे लोग हरएक उत्सार्पणी और अवसर्पिणी कालमें चौईस २ पैदा होते हैं। उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी य कालचक्रके दो विभाग हैं। उत्सर्पिणी और अवसर्पिणीमें भी हर एकके छः छः विभाग हैं, जिन्हें आरा कहते हैं, अर्थात् छः आरे उत्सर्पिणीके, और छः आरे अवसर्पिणीके होते हैं । उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी यह सार्थक नाम है, उत्सर्पिणी काल उसे कहते हैं, जिसमें तरह तरहकी संपत्तियाँ बढती रहें, और अवसार्पणी कालमें संपत्तियां घटती जाती हैं । उत्सर्पिणीके जो क्रमसे छः आरे हैं, उनसे विपरीत ढंगवाले छः' आरे अवसर्पिणीके समझने चाहियें ।

अवसर्पिणीकाल्लमें पहला आरा चार कोडाकोडी सागरोपम, दूसरा तीन कोडाकोडी सागरोपम, तीसरा दो कोडाकोडी सागरो-पम; चौथा कम ४२ हजार वर्ष, एक कोडाकोडी सागरोपम, पांच-वा २१ हजार वर्ष, और छठवा आरा २१ हजार वर्षका है। इनसे लल्टे उत्सर्पिणीके छ आरे समझिये !, अर्थात् उत्सर्पिणी कालका प्रथम आरा २१ हजार वर्ष, और दूसरा आरा २१ हजार वर्षका है, इस तरह त्रेाष चार आरे भी समझ लीजिए !। इस हिसाबसे उत्सर्पिणी काल और अवसर्पिणी काल, दोनों दरा २ कोडाकोडी सागरोपम प्रमाणवाले हुए । ये दोनों मिलकर २० कोडाकोडी सागरोपम प्रमाणवाले एक काल्डचक्र होता है । ऐसे काल्टचक्र अनन्त चले गये, और अनंत चले जायँगे । कालकी कोई सीमा नहीं है ।

वर्तमानमें पांचवा आरा, अवसपिंणी कालका चल रहा है; जब अवसापिंणीके चौथे आरेमें चरम तीर्थकर परमात्मा महावीर देव काल कर गये, उस समयसे लेकर तीन वर्ष और साढे आठ महोने गुजरने पर पांचवा आरा शुरू हुआ। आज महावीर देवको काल किये २४३९ वर्ष बीत चुके, वर्तमानमें वीर संवत् २४४० है। पांचवे आरेका नाम है-दूषमा, क्योंकि यह आरा छःखमय है। और इसके पहले जो चार आरे हो गये, उनके नाम क्रमसे-सुषमा सुषमा, सुषमा, सुषमादुषमा, और दुषमा सुष-मा है। और आगामी छठवे आरेका नाम है-दुषमाछषमा, यानीवह आरा महा दुःखमय है। ये जो अवसार्पणीके छः आरोंके नाम बताये,वेही नाम उलटेसे उत्सार्पणीके छ आरोंके समझने चाहियें।

प्रति उत्सार्पणी और प्रति अवसार्थणीमें चाँईस २ पैदा हुए तीर्थंकर देव, अनंत हो गये, और अनन्त होंगे । तीर्थंकर लोगभी पहले इमारी तरह संसारमें भ्रमण किया करते थे, मगर तीर्थकरके भवके पहले तीसरे भवमें विशिष्ट आत्मबल्छ जगा कर, सुपवित्र तपश्चरणद्वारा तीर्थंकर नामकर्म बांधकर, बीचमें स्वर्गका एक भव कर, मनुष्य लोकमें उत्तम कुल्में जन्म लेकर, परम प-वित्र चारित्र-तपके तेजसे कर्मोंको दग्ध करनेके साथ केवल्लज्ञान (सर्वज्ञता) पा कर, और छनियाँको तालीम—धर्मकी देके मोक्षेमें जा पहुँचे ।

तीर्थकर देव ही धर्मके मूळ उपदेशक हे।नेसे, इनके वचनमें अणुमात्रभी असत्यताका संभव नहीं हो सकता। राग, द्वेष, अथवा मोइसे असत्य वचन निकाळे जाते हैं, जिनमें राग, द्वेष, और मेाह, ये तीन दोष मूळसे उखड गये हैं, उनके उपदेशमें किसी प्र-कार दोष रहनेकी सम्भावना नहीं की जा सकती।

जैन प्रवचनमें तीर्थंकरही ईश्वर झब्दसे व्यवहृत किये हैं। और तीर्थंकर तो इसी लिये कहाते हैं, कि वे साधु-साध्वी-श्राव-क-श्राविका, इस चतुर्विध संघ (तीर्थ)की स्थापना (व्यवस्था)करते हैं। तीर्थंकरके भवमें तीर्थंकर लोग स्वयंबुद्ध हैं, अतएव वे किसी-के उपदेशसे ज्ञान पाके, संसारको नहीं छोडते—दीक्षा नहीं लेते, किन्तु आप ही खुद स्वयंबुद्ध होनेसे समयपर विपुल साम्राज्यको स्वतएव छोडके परमइंस—परम योगी बनते हैं । तीर्धकरोंके उप-देश देनेकी भूमिका नाम है—समवसरण । वह समवसरण,इन्द्रों-की आज्ञासे देवतालोग बडी अद्भुत रीतिसे एक योजन भूमिमें बना देते हैं, और उतनी जमीनमें कोडाकोडो पाणी वडे मजेसे बैठकर ईश्वरकी अमृतसी वाणीका पान करते हैं । ईश्वरकी व्या-ख्यान परिषद्में इन्द्र चन्द्र नागेन्द्र वगैरह, तमाम जगत्के नायक आते हैं । जन्मसे शत्रुता रखनेवाले जानवरभी जस समय परस्पर मेमी बनके सावधानतासे मसुका उपदेश सुनते हैं । पांतीस गुणों-से विभूषित तीर्थंकर देवकी देशन को जानवर तकभी भल्लीभांती समझ जाते हैं । हाथमें चँवर उलारते इन्द्रोंसे सेवाते हुए तीर्थकर भगवानकी मेघकी तरह गंभीर-ध्वनिको बारह पर्षदाएँ मयूरकी भांती बडे आनंदसे पीती हैं ।

इन्हीं (तीर्थंकरों)के चरणोंकी सेवासे अनंत महात्मा-छोग कमेंंसि मुक्त हो गये-सर्वज्ञ बन गये, और मुक्तिमें जा पहुँचे। ये ही ईश्वर, धर्मके मूळ-बीज हैं, धर्मके नायक हैं, धर्मके दाता हैं। इन्हींके उपदेशानुसार, महाप्राज्ञ, विशिष्ट लब्धिसंपन्न, गणधर-महाराज, द्वादशांगीकी रचना करते हैं। और उन्हीं शास्त्रोंके आधारसे उत्तरोत्तर पैदा हुए गीतार्थ-महर्षि, नेय नये ग्रंथ बनाते हैं। कहिए ! सज्जनो ! धर्मका मूल कैसा मजबूत-प्रामाणिक है?। कैसी सडकसे जैनधर्मका इस जमानेमें आना हुआ ?। ऐसी ही निर्मल सीधी सडकसे आया हुआ धर्म, सत्यधर्म कहलाता है।

उक्त द्वादशांगी (बारह अंगों) मेंसे वर्तमानकालमें ग्यारहही मूल अंग वाकी हैं, वारहवां दृष्टिवाद नॉमको अंग विच्छिन्न हो गया है ।

#### सुनिये ! ग्यारह अंगोंके नाम----

आचारांग १ सूत्रकृतांग ३ स्थानांग ३ समवायांग ४ भगवती ५ ज्ञातधर्मकथा ६ उपासकदर्शांग ७ अंतकृत ए अनु-त्तरोपपातिका ९ प्रश्न व्याकरण १० विपाक ११

· Ŋo

ये ग्यारह अंग साक्षात् गणधर महाराजके बनाये हुए हैं, और इनके सिवाय, बारह उपांग आदि ३४ सत्र,' जो वर्तमानमें मौजूद हैं, गणधरोंके अतिरिक्त और (तीर्थकरके झिष्य-प्रझिष्य) महर्षिओंके बनाये हुए हैं। ये ४५ सूत्र वर्तमानमें जैन तत्त्वके मूल खजाने समझने चाहियें।

ये ही मूल आगम, मूळ सिद्धांत और मूलसूत्र कहल्लते हैं। इन सूत्रोंके ऊपर गीतार्थ ऋषिओंने चतुरंगी बनायी है-निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णी और टीका। मूलसूत्र सहित ये पंचागी कहलाते हैं। इनके अनंतर ज्यों ज्यों। उत्तरात्तर प्रखर विद्वान् आचार्य हुए, त्यों त्यों उनके द्वारा जैन साहित्यकी बहुत ट्रष्टि एवं तरकी दोती गई।

चोईसवां तीर्थंकर श्री महावीर परमात्माके ग्यारह गणधर हुए, जिनमें प्रथम श्री गौतम स्वामी, और प्रभुके पट्टधर पांचवां गणधर श्रीमुधमार्स्वामी हुए । वर्तमानमें जितने जैन मुनि हैं, वे सब सुधर्मास्वामीकी झिष्य सम्प्रदायमें हैं । सुधर्मास्वामीके मोक्षमें जाने बाद उनके पट्टधर श्री जम्बूस्वामी हुए । इनके मोक्ष जाने पर मोक्षका द्वार बंद हो गया, इनके अनंतर पंचम आरेकी सख्त गर्मीके सबबसे कोईभी महात्मा मोक्षमें नहीं जा सका, और नहीं जा सकता जम्बूस्वामीके शिष्यवर प्रभवस्वामी उनके पट्टधर शय्यं-भवसूरि, उनके बाद यशेभद्र, संभूतिविजय, भद्रवाहु, तथा स्थूळभद्र हुए। जम्बूस्वामीके बाद ये छः महर्षि, श्रुत केवछि हुए। इसी प्रकार उत्तरोत्तर सुधर्मास्वामीकी शिष्यसंपदा, आज तक लगातार चल्ली आ रही है। ऐसा अविच्छित्र धर्मका मूल अगर कहाँही पर पा सकते हैं, तो वह जैन सम्पदाय ही है ( जैन जातिमें एकसे एक बढेचढे हजारों आचार्य—धुरंधर विद्वान होने परभी, किसी अईद वचनमें, किन्हीं आचार्योंका परस्पर विरोध—झघडा नहीं हुआ, यही आईत-धर्मकी वज्रलेपायमान प्रामाणिकता-परमार्थ सत्यता झलकती है।

हमें निष्पक्षपातसे यह उद्धोष किये बिदुन नहीं रहा जाता कि जैन ज्ञास्त्रोंमें जैसा निष्पक्षपात बयान है, और उसको जैसी निष्पक्षपातरीतिसें जाहिरमें ळानेवाळे आचार्य हुए, वैसी निष्पक्ष-पातता,महावीरके ज्ञासनको छोड अन्यत्र कौन कहाँ पा सकता है?। वैदिक मतमें, जैसे, बापका खंडन बेटेने किया, गुरुके वचनका खंडन चेळेने किया, वैसा उपद्रव. परमात्मा अईन देवके प्रवचन-ज्ञासनमें, आजतक न हुआ और न सुना ।

मध्यस्थ दिलले देखते हुए हमें, दोनों जगह दो बातें अ-द्वितीय ही पायी जाती हैं-एक इधर अईन देवका यथार्थ उपदेश, और उधर अन्य तीर्थिओंका असद् आग्रह।

प्रतिपक्षि विद्वानोंके समक्षमें भी जैनाचार्य, यद्द उदार-घो षणा करते आये हैं ----अगर ईश्वरकी पहचान करनी हो, तो वीतराग ही को ईश्वर समझना चाहिये, सिवाय वीतराग, और कोई ईश्वर नहीं हो सकता । एवं न्यायकी व्यवस्था भी, विना स्याद्वाद-अनेकान्तवाद, और कोई नहीं है । इसी प्रधान विष-यके इजारों प्रन्थ बनाके, जैन आचार्यों ने अपनी चमकीली विद्व-चाकी रोज्ञानी, चारों ओर छा दी है । और इसीसे हृदयमें च-मत्कार पाये हुए अन्य विद्यानोंने भी, अपने ग्रन्थोमें, जैनाचार्योंकी जो प्रक्षस्ति रेखाएँ अंकितकी हैं, आजभी उन्हें, सब कोई खुल्ले दिल्लसे पढ रहे हैं । जैनझासनके प्रभावक— सिद्धसेन दिवाकर, जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण, इरिभद्रसूरि, अभयदेवसूरि,मह्ववादिसूरि, वादिवेताळ-झान्तिसूरि, वादिदेवसूरि, कळिकाल सर्वज्ञ हेमचन्द्राचार्य, मळय-गिरि, मळधारिहेमचन्द्र, श्रीहीरविजयसूरि, श्रीयझोविजय उपा-ध्याय, वगैरह हजारों प्रचंड विद्वान् हुए । एकिले श्री हेमचन्द्राचा-ध्वाय, वगैरह हजारों प्रचंड विद्वान् हुए । एकिले श्री हेमचन्द्राचा-ध्की की हुई सवाळाख श्लोक प्रमाण व्याकरण विषयक रचना अब भी असंपूर्ण मुद्रित-प्रसिद्ध है । इतना ही क्यों ?, न्याय, सा-हित्य, कोझ, स्तुति, धर्मशास्त्र, ज्योतिष, वैद्यक, वगैरह तमाम वि-षयोमेंभी उस आचार्यकी अद्वितीय पंडिताई, अन्य झास्नोंमें तथा वर्तमान जमानेमें मझहूर है ।

वाचकगण ! पूर्व प्रबन्धसे सामान्यतचा धर्मका अनादित्व सिद्ध हो चुका है, और जैनेतर धर्मों के साथ जैनधर्मका मुकाबळा भी कर चुके हैं, तो अब जैनधर्मके अनादित्व व पवित्रताके विष-यमें क्या कोई अक्छमंद इांका कर सकता है ?, हगिंज नहीं। मैं यह बात दृष्टिरागसे नहीं कहता हूं, परंतु वास्तविक जैनघर्मकी पवित्रता, परमसत्यता, और मोक्षकी साधकता, जैन ज्ञास्रोंको सुदृष्टिसे देखनेसे निश्चित होती है । यद्यपि ''अपनी माताको डा-किनी कोई नहीं कहता" यह कहावत जगतमें मशहूर है, तौ भी मध्यस्थ-धर्मात्मा पुरुष इस कहावतका अनादर करते हुए अपनी डाकिनी माताको जरूर डाकिनी कहते हैं, और यह भी बात है कि अपनी स्वस्थ माताको स्वस्थ माता कइनेवाळा पुरुष, आत्म-श्ठाघाका पातक नहीं उठा सकता, क्योंकि वस्तुके स्वरूप परिचयमें, वस्तुका वास्तविक द्दाळ प्रकट करना, यह इन्साफसे खिळाफ नहीं है, उसी रीतिसे सत्यधर्मको सत्य कइने-वाछा, सत्यधर्मका सत्कार करनेवाळा, और सत्यधर्मकी वास्तविक तारीफ करनेवाळा मनुष्य, अन्याय प्रदत्ति नहीं करता ষ্মাঁহিল্লা.

है, इसमें कौन क्या कहेगा ?। सत्य वस्तुका सत्यत्व प्रकाश करना, सत्य वस्तुको लोगोंसे प्रहण करानेकी कोशिश करना यह तो सज्जनोंका परम कर्तव्य है ।

जैनधर्ममें जीव, ईश्वर, पुण्य, पाप, परऌोक, मोक्ष,तपश्चर्या दान, दया, शील, अनुष्ठान, पवित्रता, प्रमाण, न्याय, युक्ति, तर्क, वगैरह सभी बातें जब भरी हैं, तो फिर किस बातसे जैनधर्मकी न्यूनता कही जा सकती है ? ।

देखिये ! जैनधर्मके कानून----

जैनधर्ममें मुख्यत्वेन धर्मके रास्ते, दो प्रकारके बताये हैं– एक साधुधर्म, दूसरा श्रावक धर्म । उनमें साधुधर्म, पांच महाव्रत रूप है—

सर्वथा (करना नहीं, कराना नहीं, और करने वाळेको अनुमोदना नहीं ) प्राणातिपात विरमण, यानी जीवोंकी हिंसा-से इटना ? । मृषावाद विरमण यानी मिथ्या भाषणसे दूर रहना २ अदत्तादान विरमण अर्थात् नहीं दी हुयी वस्तुको नहीं उठाना ३ । मैथुनविरमण यानी समस्त स्त्रियोंके ऊपर माता अखवा बहिनपनकी बुद्धि रखना, अर्थात् बिल्ठकुल् ब्रह्मचर्य पाळन कर-ना ४ । और पांचवो महाव्रत परिग्रहविरमण यानी धन, धान्य, सोना, रूपा, वगैरह द्रव्यको बिल्रकुल नहीं रखना ५ ।

वर्तमान भारतवर्षमें सब धर्मवाले साधुलोगोंकी संख्या अगर गिनी जाय तो करीब ८६००००० होगी । मगर जैनेतर साधुओंकी दशा बहुत शोचनीय दिखाई देती है । जैनेतर साधु-ळोग, तमाखु, गांजा, भांग, वगैरह दुर्व्यसनोंनें इतने फँस गये हैं कि ज्ञान-ध्यान-सदाचारकी सडकसे बहुत दूर इठ गये । साधु हो करके भी गांजा फ्रूंकना यह कितनी शरमकी बात ?। बतळाना चाहिये, कौन धर्मश्नास्त्र, ग्रहस्थके लियेभी तमाखु-गांजा फ़ूंकना, अनुचित-पाप जनक न फरमाता हो ? । गृहस्थोंके लिये भी गांजा फ़ूंकना महापाप है तो साधुओंके लिये तो कहना ही क्या ? ।

स्त्रीके छोडने मात्रसे साधुधर्म नहीं मिल सकता, किंतु सा-धुके प्रतिष्ठित आचारोंके प्रतिपालनसे साधुपन मिला कहाता है ! बहुतेरे साधुओंकी शिथिलताने यहांतक अपना पद जमा लिया है कि वे लोग ग्रहस्थसे भी अधिक, सांसारिक उपाधिका भार शिर पर उठाये फिरते हैं । हाथी, घोडा, बगी, खेत, इमारत, खजाना वगैरह ग्रहस्थ उपाधिओंमें आकंठ डूबे हुये महंतसाधु, ग्रहस्थ पदसे कितनी उंची इदपर बिराजते हैं. यह कहनेकी कोई जरूरत नहीं। संसारको छोड साधु बन गये, तौभी रूपचंदजी के फंदमें अगर फॅंसना हुआ, तो सोचो ! साधुपन रहा कहां ? दौछत रखने पर-भी अगर साधुत्व कायम रहता हो, तोः कहिये ! गृइस्थोंने क्या अपराध किया ? गृहस्थलोग स्त्रीके भोगी होनेसे अगर साधु न कहळाते हों तो साधुळोग भी,अगर धनके अनुचर बनेंगे तो साधु कैसे कहला सकेंगे ? । पैसा रखना और साधुपनका दावा करना यह बात तीनों काल्लें नहीं हो सकती । वास्तवमें देखा जाय तो साधुको द्रव्यकी जरूरत होनी ही क्यों चाहिये ? क्या भिक्षासे साधुळोंग अपना पेट पुरा नहीं भर सकते ? क्या साधुओंको पहिननेके छिये कपडे नहीं मिल सकते ? , जब खानेके ळिये भोजन, और पहिननेके लिये कपडे जगह जगह साध्रअोंके लिये तय्यार हैं,तो फिर किस बात के लिये साधुओंको द्रव्यकी आवइयक्ता पडती होगी ? । शास्त्रकारोंका यह फरमाना हैं कि भिक्षासे अपने शरीरकी यात्रा करते हुए साधु, द्रव्यके संगसे सर्वथा दूर रहें ।

क्मीरिक्षा.

इमारे अनुभवसे, और शास्रोंके वचनसे यह बात स्पष्ट है कि साधुको द्रव्यका जो संग्रह करना है सो साधुके हृदय--मंदिरमें गुप्त बैठे हुए कामदेवकी सत्ताको यथार्थ प्रसिद्ध ही करना है । नहीं तो बतलाना चाहिये--साधुके लिये द्रव्य रखनेका और क्या प्रयोजन हो सकता है ? । साधु, कैसाभी तपस्वी--ध्यानी--क्रियावान् क्यों न हो ? मगर वह यदि द्रव्यके परिग्रहमें फँसा है, तो उसे साधु कौन कह सकता है ? । हम नहीं समझते कि द्रव्यके ऊपर ममता रहते परभी संसारका परित्याग-दीक्षाग्रहण, करनेवाले क्यों करते होंगे ? । अगर साधु हो करके भी द्रव्य रखना मंजूर समझते हैं, तो फिर किस लिये साधु होते होंगे ? । संसारहीमें (गृहस्थरूपसे) क्यों नहीं बैठे रहते ? । पघडी डतारके साधुके रंगित वस्त्र पहिनने मात्रसे साधुपन नहीं मिल सकता । इम तो यह उद्घोषणा करते हैं---साधु हो करके यदि द्रव्य रखना मंजूर था, तो गृहस्थही रहना अच्छा था, ताकि गृहस्थ धर्मका पाछन तो बन सकता । साधु बनके जो द्रव्य रख-ता है,वह साधुभी नहीं और गृहस्थभी नहीं है, किंतु उसके ळिये कुछ घोडे और कुछ गदहेके स्वरूपवाळे खचरकी उपमा देनी समुचित समझी जाती है। समझो! कि बडे भाग्यके अभ्युदयसे साधुत्व पाया जाता है। वेही साधुपन छेते हैं, जिनकी तकदीरका सितारा चमकता हो, फिरभी (साधु होके भी) यदि द्रव्यका संग्रह कर नेकी दुईद्धि पैदा हो—द्रव्य इकटे करनेकी कोशिक्ष की जाय, तो हाय ! इससे ज्यादह क्या अफसोस बतावें ?, हाथमें आया चिंतामणि नहीं सम्हाला ।

साधुका एकही नियम तोडने परभी दुर्गति पाना झास्नकार-भगवान फरमाते हैं,तो सोचो ! कि द्रव्य पिशाचको तमाम वर्तोका भोग देनेवाळे साधुकी कौनसी गति होगी ? । हमारा यह साफ मानना है कि किसी भी मजहबवाछा-किसीभी धर्मवाळा साधु क्यों न हो, मगर वह यदि द्रव्यका अनु-चर नहीं है, तो उसकी तारीफ है, अखंड मंडळाकारको भजनेवा-ळे लोग अगर रूपचंदजीको नहीं भजते हैं, तो वे शुद्ध धर्मोंप-देशके कार्यसे, गुरु बराबर कहला सकते हैं। गुरुके गुण विना योंही गुरुपनकी गद्दी लटा लेनी यह तो चोरीका दोष है। धर्मके उपदेश करनेवाले और उक्त पाँच महावत पालनेवाले ही साधुलोग सचे गुरु हो सकते हैं।

वर्तमान (कछियुग) जमानेमें भी जैन मुनिल्लोग आचार-वि-चारसे अन्य साधुओंको अपेक्षा कितने बढे चढे हैं, यह अक्लप्रं-दोंसे छिपा नहीं है ।

सूक्ष्म, स्थूल जीवोंकी दया करनेवाले, सत्य--मधुर भाषण करनेवाळे । घर घर जाके भिक्षा लेनेवाले, अनुचित लोभ-तृष्णा नहीं रखनेवाळे, धातुके पात्रमें तथा गृहस्थके घर पर नहीं जि-मनेवाले, सौंफ, इछायची ळोंग तकका भी संग्रह नहीं करनेवाले, अभक्ष्यका भक्षण नहीं करने वाले, द्रव्यको बिळकुल नहीं रखने वाले,पेंदल गमन करने वाले,स्त्रीका स्पर्श मात्रभी नहीं करने वाले अपराधी पुरुषको मायः क्रोधातुर होके ज्ञाप नहीं देनेवाले, उचित नम्रतामें रहनेवाले, अपनी क्रियामें यथाशक्ति हमेशा तत्पर रहने वाळे, वर्षाऋतुमें देशाटन नहीं करने वाले, आगका स्पर्श्व ਸੀ नहीं करने वाळे, कचे पानीका व्यवहार नहीं करने वाळे, हरी (सचित्त) वनस्पतिको नहीं छुनेवाछे; अपनी प्रज्ञानुसार जैनाग-मोंको जानने वाले, परोपकार-वैराग्यगर्भित सरल उपदेश देने वाले. ईश्वरके प्रणिधानमें रमने वाले, जैन साधु लोग, साधुके आचारमें, कहांतक बढे हैं, यह विशेष कहनेकी कोई जरूरत नहीं। ऐसे महात्मा, शांत, दांत, त्यागी, वैरागी, ज्ञानी, परोपकारी, विवेकी, ळोग यदि गुरू नहीं बनेंगे, तों क्या दुरात्मा, कोधी, विष-यी, भोगी, रागी, अज्ञानी, परापकारी, स्वार्थी ळोग, गुरु बन सकेंगे ? ।

सज्जनो! सोचने पर तत्वज्ञान होता है, मगर सोचना बढ़ा कठिन है। गुरुपन अथवा साधुपन कैसा होना चाहिये? इस बा-लको सोचो ! सोचने पर पुख्ता विश्वास हो सकता है कि वर्त-मान कलिकालमें भी साधुपनकी उच्च कोटीमें अगर किसीने उच्च पद पाया है, तो जैन मुनिगण है। अलबत्ते जैन प्रजामें बाजे यतिलोग ज्रष्टाचारी हैं, और मुँहपर पट्टी बांधने वाले दूंढक, तेरापंथी लोग, असदाचारी तथा महा गन्दे रहते हैं. मगर यहाँ उनकी बात नहीं है, क्योंकि वे छोग साधुपदसे बाहर हैं। परमात्माके शासनेक प्रेमी, शुद्ध अष्टालु, शुद्ध उपदे-शक यतिल्रोग, फिरभी जैनधर्मके मंडलमें बराबर दाखिल हैं, मगर ढूंढक और तेरापंथी साधु लोग, उत्सूत्र प्रलापी होनेसे शा-सनकी निन्दाका पातक उठाते हुए, पहिले समकीतहीसे जब बाहर हैं, तो जैनधर्मां होनेकी तो बातही कहां रही ? । जैन नाम-के व्यवहार मात्रसे जैनधर्मी नहीं कहला सकते; यों तो जैन नाम-का व्यवहार, झिर पर उठाये हजारोंही मजहब क्यों न निकलें ?, मगर प्रकृतमें जैनधर्म शब्दसे जो बात अभिप्रेत है, वह बात हुए बिदुन जो जैनधर्मी होना है सो मानो ! इन्द्रका ऐश्वर्य न होने परभी दरिद्र मनुष्यको, इन्द्र नामसे इन्द्र होना है, वह दरिद्र पुरुष नाम मात्रसे इन्द्र भलेही रहो, मगर वास्तवमें प्रसिद्ध अर्थके अनु-सार, इन्द्र, नहीं हो सकता, वैसेही जैन नामको लिये फिरे हजारों मजहब, खरोद्धोषणसे ज्ञोर क्यों न मचा दें, मगर वास्तवमें प्रसिद्ध अर्थके अनुसार वे जैनधर्मी कर्भा नहीं हो सकते। यह बात आगे विशेष खुळ जायगी।

महानुभावेा ! कोई साघु भ्रष्ट हो जाय, अथवा अपने (साधुके) आचारोंसे बिल्र्कुल पतित हेा जाय, तो उसकी बात यहां नहीं है, मगर जैन साधु जातिका व्यवहार देखना चाहिये। बस ! हो गया पहिला साधु धर्म।



# अव दूसरा श्रावक [गृहस्थ] धर्म–

ग्रहस्थ धर्मकी योग्यता (ल्याकत) तबही हो सकती है,जब कि ३५ गुण प्राप्त हो जायँ । पांतीस गुणोंका विवेचन योगञ्चास्त्र वगैरह ग्रन्थोंमें अच्छी तरह किया है, मगर यहां ग्रन्थ गौरवके डरके मारे नाम मात्र पांतीस गुण बता देते हैं—

न्याय (नीति)से धन पैदा करना १। शिष्टाचारोंकी तारीफ करना २। अन्य गोत्रमें पैदा हुए तथा समान कुळ और आचार वालेके साथ विवाह करना ३। पापोंसे डरपोक रहना ४। देशके व्यवहार मुताबिक चल्लना ५। किसीकीभी निन्दा न करना ६। अति प्रकट नहीं, और बहुत गुप्त नहीं, ऐसे स्थानमें (जहां उत्तम पडोसका संग हो) बहुत दरवाजे रहित घर बनाना ७। सज्ज-नोंके साथ संग करना ८। मातापिताकी सेवा करना ९। उपद्रव-के स्थानको छोड देना १०। निन्दित कर्मोंमें पट्टत्ति न करनी ११। आपदनीके अनुसार व्यय (खर्च) करना १२। दौलतके प्रमाण-में वेष रखना १३। बुद्धिके अजाट गुण प्राप्त करने १९। इमे-शा व्याख्यान, धर्मशास्त्र सुनना १५। अजीर्ण दशामें नहीं खाना १६। समय पर प्रकृतिके मुआफिक भोजन करना १७। परस्पर

\*ग्रुश्रूषा १ श्रवण २ ग्रहण ३ धारण ४ ऊह ५ अपोह ६ अर्थज्ञान ५ और तत्त्वज्ञान, ये आठ, बुद्धिके गुण हैं।

बाधा रहित तीन (धर्म, अर्थ, और काम ) वर्ग पाछने १८। **उचित रीतिसे, दीन-कंगाळ-रंक तथा अतिथि, एवं मुनिजनोंकी** प्रतिपत्ति ( भोजन----वस्त्रदान आदि ) करना १९ । इमेशा उदार दिळ रखना, यानी कदापि दुराग्रह नहीं करना २०। गुणोंका पक्षपाती बनना २१। निषिद्ध देश्व और निषिद्ध काल्लें चर्या (गमनादि) न करना २२ । बळाबळका परिज्ञान करना २२। तपस्वी, महात्मा, ज्ञानवृष्ठ लोगोंकी पूजा करना २४। नौकर, सेवक खिद्मतगार गुळामका पाछन-पोषण करना २५। दीर्घ (लंबी) नजरसे विचार करना १६ । विशेष रूपसे अपने चरित्र-के ऊपर खयाछ रखना २७ । उपकारीके उपकारको याद रखना **२० | लेकप्रिय होना २९ | लज्जालु होना ३० | दया**लु होना ३१। प्रसन्न रहना ३२ । परोपकारका स्वभाव रखना ३३। काम, कोध, लोभ, मान, मद, और हर्ष, इन छः अन्तरंग (आ-त्माके-भीतरके) श्रत्रुओंका संहार करनेकी कोन्निश करते रहना ३४ । इन्द्रीयोंके परवश न होना ३५।

ये ३७ गुण पाने पर मनुष्य, आवक—गृहस्थ धर्मकी ल्याकत हांसिझ करता है । गृहस्थ धर्म कहो ! वा आवक धर्म कहो ! मतलुब एक ही है । आवक शब्दकी व्युत्पत्ति है—शृणोति हित-शास्त्रमिति आवकः, अर्थात् हितकारि शास्त्रको सुननेवाला, आवक कहाता है, यह, व्युत्पत्ति मात्र है, आवक शब्दका महत्ति निमित्त तो, समकीत मूल, बारह व्रत अथवा कोईभी व्रत है ।

## श्रावक धर्म-बारह व्रत, ये हैं---

स्थूल प्राणातिपात विरमण १। स्थूल मृषावाद विरमण २। स्थूल अदत्तादान विरमण ३। स्पूल मैयुन विरमण ४ । स्थूल परिग्रह विरमण ५। ( ये, पांच अणुव्रत )।

दिग् विरति ६ । भोगोपभेःग परिमाण ७ । अनर्थदंड वि-रमण ८ । (ये तीन गुणव्रत ) ।

सामायिक व्रत ९ । देशावकाशिक १० । पौषध ११ । अतिथिसंविभाग १२ । ( ये, चार झिक्षाव्रत )

अर्थः-ग्रहस्थोंकों सर्वप्रकारे**ण** जीवरक्षा हेानी बहुत कठिन है । पुत्र, मित्र, कलत्र, बन्धुवर्ग, स्थावर-जंगम परिग्रह वगैरहमें फँसा हुआ श्रावक, सर्व प्रकारेण जीव-रक्षा नहीं कर सकता तौभी ज्ञास्त्रकारोंका यह फरमाना है कि गृहस्थ लोग भी गृहस्थ धर्मके मुताबिक अवश्य जीवदया पालें, यानी गृहस्थोंको चाहिये कि निरपराधी दो, तीन, चार, और पांच इन्द्रियवाळे जीवोंकी रक्षाके छिये बराबर ध्यान देते रहें । यद्यपि, घर दुकान वगैरह बनवानेमें, तथा और भी बहुत आरंभ कार्योंमें त्रस ( दो, तीन, चार, और पांच इन्द्रियवाले ) जीवोंकीभी हिंसा होनेका पूरा संभव है, तथापि "जीवोंको मारूं" ऐसी बुद्धि रखकर जीवोंकी हिंसा नहीं करनी चाहिये । अलवत्ते राजा महाराजा ळोग, दुइप-नको शिक्षा देते ही हैं, और युद्धमें इजारों मनुष्य, कतल हो जाते हैं, अगर शत्रुके सामने युद्ध न किया जाय, तो राजा छोगोंसे प्रजाका प्रतिपालन नहीं हो सकेगा, उल्लटा राजाओंके शिरपर प्रजाके क्लेग्न होनेका पातक आ पडेगा, इसलिये अपराधी ज्ञ-जुकी दूसरी बात है, मगर यह बाल याद रहे कि निरपराधी जी-वोंको संकल्पसे नहीं मारना चाहिंग ।

बमर्चियां.

कितनेही गवाँर ळोंग, सांप विच्छू वगैरह जहरसे भरे हुए जीवोंको देखतेही मारनेकी तथ्यारी करते हैं। मगर याद रखों ! कि यह बडा पाप है । अपना पराक्रम तुल्य बल्जवाळोंके साथ फैलाना चाहिये, दुर्बलोंके आगे शौर्य प्रकट करता हुआ आदमी दुर्बेळही कहाता हैं। इम नहीं समझते, कि काटनेवाळे जहरी जी-र्वोंको, मारनेवाही छोग, क्या समझकर मारते होंगे ? क्या उन्हें एकदम देशसे निकाल्लनेके लिये ?, क्या मारनेसे उनका देशनिका-ळ हो सकता है ?, बतळाना चाहिये ! उन्हें देशनिकाल्रदेनेका अधि-कार किसने किसको सौंपा है ? । याद रखो ! कि जिसदेवर्मे जहरी जीवोंका मारना ज्यादह होता है, उस देशमें उनकी उत्प-त्ति ज्यादह हुआ करती है । सृष्टिवादके हिसाबसे जब सब प्राणी ईश्वरके बनाये हुए हैं, तो फिर कौन किसे मार सकता है । एक ईश्वरसे उत्पन्न हुए सभी प्राणी जब भ्राता (भाई) हुल्प हैं, तो उचित नहीं है कि कोई किसे मारे । ईश्वरकी दी हुई चीजको बे पयोजन (फिजूल) खींच लेना, अर्थात इर्वल जीवोंकी जान नि-काल लेनी, यह साफ इरादापूर्वक ईश्वरका गुनहगार होना नहीं है तो क्या है ? ।

" जीवो जीवस्य भक्षणम् " अर्थात् जीव, जीवका भक्षण है, इस बातको पकडे हुए भी दुराग्रही छोग, भक्षणके अयोग्य जहरी जीवोंको क्यों मारें ? । यदि पीडा-तकछीफ देनेसे उनको मारना मुनासिब समझा जाय, तो यह भी बडी भूरू है, क्योंकि वे जीव, यदि समझपूर्वक काटते हैं, तो समझिये ! कि उनका अ-पराध, किसी न किसी वक्त पर, जिसको काटा है, उसने जरूर किया होगा, वरना औरोंको छोड अमुकही आदमीको, समझपूर्व-क वे कैसे काट सकें ? । अगर विना समझ, योंही संयोगवज्ञात् जहरी जीवोंके तरफसे किसी आदमीको तकछीफ होवे, तौभी उन जीवोंको मारना उस आदमीके लिये बडी मूर्खताको जाहिर क-रता है, क्योंकि विना इरादे किसीकी तरफसे किसीको अगर कुछ कष्ट पहुँचे, तो इसका पत्यपकार करना इन्साफसे विरुद्ध है। क्या पत्थरसे शिर फुटे हुए आदमी, पत्थरके ऊपर द्वेष करते हैं। पत्थरका प्रत्युपकार करनेके लिये—तोडने—फोडनेके लिये पत्थ-रके साथ युद्ध करते है ? हर्गिज नहीं। अगर कोइ पत्थर पर द्वेष करे, तो वह आदमी ही नहीं, गदहा है।

इस छिये दोनों प्रकारसे (समझपूर्वक वा योंही संयोगवञ्चात्) काटनेवाळे जहरी जीव, इमारे मारनेके काबिल नहीं हैं। वेशक! उन्हें मारना तबही उचित हो सकता है, जब कि एक जीवको मारनेसे दूसरा जीव समझ जाय— शिक्षा पा सके, और काटनेका स्वभाव छोड दे। मगर यह बात देखनेमें नहीं आतो, तो फिर किस डद्देशसे जहरी जीवोंको मारा जाय ? । समझिये ! काट गये जीवको मारनेसे क्या नतीजा निकाल्टोगे !, कुछ भी नतीजा अगर नहीं निकल सकता, तो फिजूल दूसरे दुर्वल्डोंकी जान निकाल्टनी, यह बाह्यातपन नहीं तो और क्या ?।

वास्तवमें — न्यायकी नजरसे तो सृष्टिका निर्माता (बनाने-वाळा) कोई भी नहीं है, यानी यह जगत ईश्वरका रचा हुआ नहीं है । सभी पाणी निज निज कर्मके प्रभावसे विविध घरीरको छेते हुए संसारवनमें घूमा करते है, इसछिये हमें चाहिये कि बडे जीवोंके ऊपर दया दृष्टि रखा करें । अपराधी भी उन्हींको कष्ट देना अनुचित नहीं समझा जाता है कि जिससे आवश्यक प्रति-फूछ निकछ सकता हो, मगर जानवरोंका वध करनेसे तो कुछभी प्रतिफूछ दिखाई नहीं देता, तो फिर, उनकी तरफसे अपनेको कुछ कष्ट भी क्यों न पहुँचे ?, उन्हें क्यों मारना चाहिये ?। धर्मचिक्षा.

निरपराधी पश्चओंको मारना तो राक्षस कर्म है,' इसमें क-हना ही क्या ? । न जाने भारत माताकी तकदीरके सितारे पर किस दुर्भाग्य-राहुका आक्रमण हुआ है कि पहले जमानेमें, जो बात नहीं थी, जो घोर कर्म हम नहीं सुनते, उस घोर कर्मका प्रचार, वर्तमान जमानेमें अस्खळित बह रहा है। प्रतिदिन मारत-भूमिके छोटे बेटे (जानवर-पशु) कितने कतळ किये जाते हैं, इसका खयाल करने पर, यह नहीं कह सकते कि भविष्यमें भारत संतानोंके लिये ज्ञारीरिक, सामाजिक, और धार्मिक संपत्तिकी झलक, जो कुछ इस वक्त है, उससे कम होती हुई कितने हिस्सेमें जाके ठहरेगी ?।

बहुतसे छोगोंका कहना होता है कि जैनियोंने दया दया पुकारके सारा देश ऌटा दिया, पर यह बात गळत है, दयादेवीका सत्कार करनेसे देश नहीं छूटा जाता, देश, हिंसाहीसे छूटाता है; पहले जमानेमें अनाज,घी,दूँध वगैरह चीजें कितनी संस्ती मिलतीथाँ, बतल्लाइए ! आज कितने हैं उन्हें सुखसे भोगनेवाले, हमारे दौल-तमंद भाई साहब, गद्दी, तकियें पर चिपक गये हुए निश्चित आ-नंद भोगते हैं, परंतु भारतदेवीकी प्रजा-हमारे बन्धुओंकी क्या दश्चा हो रही है, इसका तो खयाछ ही कौन करे ? इतनी दरिद्रता, इतना दुर्भाग्य, भारतमें कहाँसे, किस प्रकार, और कब पैठा ?, इसका विचार करने पर यही स्फुरण होता है कि नीति विरुद्ध, धर्म विरुद्ध प्रदत्तिका यह जुल्म है; जबसे निःसार साहसिक्य, और तामसिक प्रकृति ने अपना पद, भारतमाताके झिरपर पसारा तबहीसे इमारा देश, कंगाल दशा पर आया है। जैनियोंके जितने धर्मबास्त्र सम्मत आचार हैं, वे परलोकहीके सुधार करनेमें शामिल हैं, यह नहीं, बल्कि शारीरिक, सामाजिक और दैक्षिक अज्युदयको भी बढानेमें, बराबर कार्मण मन्त्र प्रयोग हैं। खयाछ रहे, जैनियोंकी दया

वगैरह सभी महत्तियाँ विवेक युक्त हैं, क्या पहले जैनी राजा कोई हुआही नही ?, अथवा तो उसने राज्य प्रतिपाळन निमित्त-प्रजा . संरक्षण निमित्त, शत्रुके साथ रण समारोइमें डर खाया-संकोच खाया ?, नहीं, अपार कोडाकोडी वर्षेंसि भरतचक्रवर्ति,बाहुबछजी, सगरचकवर्ती वगैरह बहुत जैनी राजा हुए, जिन्होंने साठँ इजार वर्षतक, षट् खंड--भग्तक्षेत्रको साधनेके ळिये मुसाफिरी की, और वर्षोंके वर्षों तक, बडा भयड्रुर युद्ध मचाया; इतनी दूरका क्या काम ?, नजदीकहीका खयाँळ करें, कृष्ण वासुदेव, श्रेणिकराजा, कुमारपाळ राजा वगैरह हजारों राजाओंने, प्रजा संरक्षण निमित्त, शत्रुओंके साथ बराबर रणसंग्रामका सामना किया, जो कि जैनी परम धर्मात्मा थे, मगर खयाछ रहे कि फिजूळ झघडा रगडा-ना, व्यर्थ फिसाद बढाना, यह अच्छा नहीं, और इसीका, वर्त-मानमें जो कुछ हम सह रहे हैं,पतिफल है, इस किये गृहस्थलेग, गृहस्थ धर्म, और साधुजन साधुधर्मके मुताबिक अवइय दया पा-ळते रहें; हरएक आरम्भके कामेंग, यतना---उपयोग पूर्वक प्रवत्ति करना, यह दया देवीकी अव्वल उपासना है, विना दामका यह धर्म, किस सज्जनको न रुचेगा ?, बैठो, उठो, सोओ, खाओ, पीओ, चल्लो. कोई भी काम करो, पर कोई जीव, सूक्ष्म वा बडा, मरने न पावे, इसका खयाल जरूर रखना चाहिये, ऐसी महा मङ्गळमयी महा कल्याण करी दया पालनेमें, जब कुछभी शारी-रिक परिश्रम उठाना नहीं पडता, और फ़ूटी पाईका खर्चभी नहीं होता, तो फिर इस व्रतके आदर करनेमें उदासीन क्यों होना चाहिये, धर्ममाता--दयाके अङ्गोंकी परिचर्या कर धर्मात्मा क्यों न होना चाहिये ?, क्या फिर ऐसी धर्म सामग्री मिळनी आप सुलभ समझते हैं ?, क्या धर्म विनाभी भविष्यमें सुख सम्पदा-की माप्तिके मजबूत विश्वासमें आप झुछ रहे हैं, अगर यही बात

हो तो बतल्लाईए - ! धर्म से सुख पैदा ' होता है, या पापसे ?, अथवा स्वाभाविक ही ? | पाप से सुख पैदा होना, कोई, गदहा-तक भी नहीं मान सकता, अन्यथा सज्जन लोगोंका नरकमें और दुर्जनोंका स्वर्गमें जाना कौन रोकेगा ? | मार पीट करना, बदमाश्ची करना, दगावाज करना, येही धर्मकी रूप रेखाएँ किससे आलिखित न हो सकेंगी, अर्थात संसार भाग, मुषावाद, बद-माशी वगैरह अनायास छुगम प्रवृत्तियाँ ही अगर, पुण्यमें यानी सुख उपार्जन में शामिल हैं, तो इस सुख मार्ग भें किसका सं-चरना दुघट होगा, किस आदमी को, ये कर्म, दुष्कर होंगे ?, ज-ब, भूलसे भी ऐसे कामोंमें जीवोंकी शीघही प्रटत्ति हुआ करती सबको विदित है, तो कहिये ! नरक गतिको फिर कोन सम्हा-लेगा, सभी स्वर्गमें क्यों दाखिल न हो सकेंगे ? |

स्वभावसे सुख दुःखका होना तो कौन महामति मान सकता है ? नियम सिवाय, सुख दुःखकी व्यवस्था, जो सभीको अनुभव सिद्ध है, कभी नहीं हो सकती, यह तो पागल तक भी समझेगा कि " सुख भिय है, सुख हमेशा मिलता रहे, दुःख अ-निष्ट है, दुःखका संयोग कभी न हो ' जब यही बात है, और सारी दुनियाका व्यवहार चक्र, इसी लिये चलता है, तो भला! यह कौन कह सकता है, कि योंही विना नियम, अव्यवस्थित सु-ख-दुःखका संयोग होता है हम पूछते हैं कि जो आदमी सु-खी है, वह सुखी ही क्यों ? दुःखी क्यों न हुआ ?, और जो वेचारा दुःखी माणी है, वह सुखीही क्यों न हुआ, इसकी वजह क्या, कि इसीको सुख, और इसीको दुःख; दोनों पुरुष एक ही मुहूत्तेमें एक ही योगमें, पैसा पैदा करनेका उद्योग करते हैं मगर, एकको पैक्षा मिल जाता है, जब दूसरा ठंठनपाल सा रह-ता है, इसका कारण क्या ?। गदहा, चूहा, विछी, कुत्ता, गाय,

भैंस वगैरह जानवर, जानवर क्यों हुए, आदमी ही क्यों न वने, आदमी, आदमी ही क्यों बने, जानवर क्यों न टुए ?, ईश्वरकी मौज कहोग, तो हम पूछते हैं कि विना ही अपराध, जीवोंको ईश्वरने जानवर बनाया, या कुछ अपराध समझ कर ?, अगर विना ही अपराध, ईश्वरने जीवोंको जानवर बना दिया, तो यह बडा जुल्म, विना अपराध दुःख देना, यह किस स्टष्टिका कानून ईश्वरने अपने दफतरमें आंक दिया, यह तो सिर्फ मुख पुराणकी गप है। कुछ अपराधसे प्राणियोंको जानवर बनाया अगर क-होगे, तो साथ साथ यह भी जरा सा कह दें कि किस बातके अप-राधसे?, और वह अपराध, जानवर ही जीवोंने किया, और दू-सरे मनुष्य जीवोंने क्यों न किया ? । और भी अपराध करनेको बुद्धि, जीवोंको ईश्वरकी तरफसे मिळी थी, या जीवोंमें यों ही जाग उठी थी ?, अव्वल तो ऐसी, अपराध अथवा पाप करनेको बुद्धिको, इश्वरको चाहिये कि वह हटाता रहे, बुरी बुद्धिका जन्म किसी प्राणीमें न होने दे, जब ईश्वर, सुख दुःख-देनेके व्यवसाय-में पंडिताई चलाता रहता है, तो फिर यह ताकत ईश्वरमें नहीं हैं कि छोगोंकी दुर्बुद्धिको पैदा होती हुई रोक दे ?, पाप करते हुए पुरुष को, ईश्वर अगर देख ही रहा है, और अनंत शक्ति धारी है, तो फिर, उसे पाप कर्मसे क्यों न इटाता ?, क्या पाप कर्म कराके जीवोंको शिक्षा देना ईश्वर उचित समझता है? यदि यही बात हो, तो ईश्वर महा अधम ठहरेगा, यह किसके घरका न्याय कि जानते-देखते हुए भी शक्तिमंतको, आदमीसे पापकर्म बंद न करवाना, जान बुझके उसे पाप-कर्म करने देना, और पीछेसे उसे उसके पापका फल देना। राजा महाराजा लो-गोंको तो माऌूम न रहनेसे चोरी-बदमाशी करते हुए, छोगोंसे बुरा कर्म छोडवाना नहीं हो सकता, आखिरमें माऌ्म पडने पर, चोरोंको राजा लोग शिक्षा देते हैं। चोरीके वक्तहीमें अगर चौर, राजा वा उसके अनुचरोंकी नजरमें पड जाय तो, उसी वक्त उसे पकडेगा । मगर बडा ताञ्जुब है, कि ईश्वरको तो जब त्रिलोकीकी त्रिकालकी सभी बातें माऌ्म हैं, और अनन्त इक्तिमान् है, तो फिर पापकर्म करनेके पहलेही पाप करने वालेको पापसे क्यों नहीं रोकता ? यह तो वही बात हुई कि कुएँमें गिरनेकी तय्यारीमें प-हुँचे हुए अंधे शख्सको, उधरही खडा हुआ देखता आदमी न बचावे, तो जैसा यह आदमी अधम कहाता है, वैसा ही ईश्वर भी क्यों अधम न कहावेगा ? इस लिये कर्म-राजासे फिरते हुए संसारचक्रमें, ईश्वर, अपना हाथ, जरा भी नहीं डाल सकता, यह बात आगे दूर जाके विशेष खोल देंगे । इस लिये धर्म ही से सुख ही पैदा होता है, यह निःसन्देह सिद्धान्त अपनी आत्मामें पका जचा कर अव्वछ धम्मे, अहिंसा-दया पालनी चाहिये। दु-नियाकी विचित्र लीला देख बडा अचम्भा पैदा होता है किं सुखको चाहते हुए भी छोग, सुखके कारणभूत धर्मका सत्कार नहीं करते, अगर छुख पाना, हमें पूर्ण मंजूर है, तो विना ही सुखसाधनकी सेवाके, सुख पिल जायगा ? कभी नहीं, कारण विना कार्य कभी नहीं हो सकता, कार्यको साधनेमें का-रणको पहले अवइय रहना पडता है, जब कारणके पेट ही में कार्य गुंज रहा है, तो विना कस्तूरी मृगके, कस्तूरीकी तरह विना कारण, कार्यकी पाप्ति नहीं हो सकती । पेट भरनेके छिये कितनी तकलीफ उठाके बाटा पाक बनाना पडता है, मगर यह तकलीफ दुःख रूप माऌम नहीं पडती, नहीं पडनेका कारण यही है कि आखिरमें पेटकी, दे दनादन पूजा करनी है, झरीरके साढे तीन करोड रोम पर आनंदकी ज्योति जगा देनी है । संसारके विषयानन्दकी प्राप्तिके छिये कुछ कष्ट उठाने पर भी वह कष्ट जब छेश सा नहीं मालूम पडता तो भला ! तीन जगत्का स्वामी धर्म--नाथने क्या अपराध किया, कि उसके सत्कार करनेमें थोडा सा भी कष्ट, असद्य मालूम पडता हुआ, नहीं उठाया जाता | जब धर्म--नाथकी तरफसे सुख सम्पत्तियाँ मिल्ठी हैं, और बेफिक सुखमय जीवन गुजारते हों ! तो इसकी तरफ कुछ तो खयाल करना चाहिये, समझो ! उपकारीका उपकार भूलना, इसके वरा-बर मूर्खता और कोई नहीं कही जा सकती |

जब हम दुःखके बडे द्वेषी हैं-दुःखसे हजारों कोस दूर भाग जाते हैं, और सुख--अमृतकी खोजके छिये दिन रात सिर पचन करते हैं, तो हमें पहले चाहिये कि दुःखके कारणोंका तिर-स्कार करें, दुःखके कारणोंसे हजारों कोस दूर रहें, जब तक अ-निष्टके कारणोका हटाना नहीं होता, तवतक अनिष्ठ कभी नहीं हट सकता, समझो ! कि सामग्री रहते अवरुय कार्यका जन्म हो जाता है, इसलिये दुम्ख पैदा करने वाली सामग्रोको भी हटानेमें, तनिक सा प्रमाद अगर आ जाय, तो उससे सावधान रहना चाहिये; सुखके लिये, वाहरके सुखसाधनोंकी सेवा करनी जव आ-वर्रयक समझी जाती है, तो बडा आश्चर्य है कि सुखका मुख्य साधन, और सुखसाधनोंको इकट्ठे करनेवाले, धर्मकी सेवा करनी आवरयक नहीं समझी जातो; विना सेनापतिके सेनाकी तरह, प्रधान कारणके सिवाय, गौण साधन मण्डली, अपना क-र्त्तव्य पूरा नहीं साध सकती। यह अनुभव सिद्ध है, कि सामग्री जूटने पर भी कुछ ही विघ्न ऐसा आके पड जाता है कि सधाता हुआ कार्य एकदम बिगड जाता, इसका कारण क्या? यही का-रण है कि उद्यम मजबूत करने पर भी धर्मरूपी चन्द्रमामें किसी अधर्म-राहुका आक्रमण जब हो जाता है, तव आध बोचमें कार्यका भङ्ग हो जाता है, इस लिये महानुभावोंको पका विश्वास रखना

वर्मशिक्षा.

चाहिये कि धर्म ही, सुखके और (बाग्ध-गौण) साधनोंका अग्रे-सर अफसर है। यही, सुखको जन्म देनेवाला है, इसे छोडकर और कोई उपाय सुखके लिये जो खोजना है, सो जलपानके लिये, स्वादु जलसे भरे हुए पत्यक्ष तालावको छोड मृगतृष्णाकी तरफ दौडना है।

क्या बडा कुतृहरू है कि लोग, धर्मका फल्ल, सुखको तो बराबर चाहते हैं, मगर धर्मको नहीं चाहते ?, इससे बढकर और क्या मूर्खता बतावें कि आमको तो बहुत चाहते हैं, मगर आम-व्रक्षको उखाड देते हैं। और भी देखो! पापका फल, दुःखको कोई भी नहीं चाहता, मगर पापकर्ममें तो सदा ही कमर कसे हुए रहते हैं, यह कितना अज्ञान, विषफलठको तो नहीं चाहते, पर विषव्रक्षको बढानेकी कोशिश करते रहते हैं।

साँप, बिच्छू, शेर वगैरहसे हमेशा हम बचनेके खयालमें रहते हैं ; हम समझते हैं कि ये जीव, हमें काटने पर बहुत तक-लीफ देते हैं, इसीसे, इनके झालमें पडनेका डर हमेशा हमें रहता है, मगर समझना चाहिये कि जैसे इन्हें दुःखदायक समझ कर अपने सङ्ग में नहीं रखते, वैसे ही अधर्म भी जब सब ते बढकर दुःख देने वाला है, तो फिर उसे क्यों न छोडना चाहिये ? , अपना बडा झत्रु, अपना सिर काटने वाला, अपनेको अनादि कालसे दुःख-दावानल पर खूब रडाने वाला, अपनेको कि है, तो वही अधर्म-पाप कर्म है। वास्तवमें अगर कहा जाय, तो यही त-च्व है कि साँप, बिच्छू, कोई, स्वतन्त्र हो नहीं काट सकता, जिस-पर अधर्मका बादल धूम रहा है, उसी अधर्मी पर तरह तरहकी विपत्तियाँ बुंबारव करती हुई दौडी आती है, पुण्यात्माओंके पु-ण्य तेजसे तो साँयभी पुष्पमाला हो जाता है, इस लिये यह सि-द्धान्त, पुष्ट श्रद्धामें लाना चाहिये कि सुख-दुःखकी बाह्य सा- मग्रीका सूत्रधार, धर्म-अधर्म ही है, और इन्हीं दो चक्रोंसे सं-सार रथका सदातन चल्ठना रहता है, अतः सुखार्थीं पुरुष, ध-र्मका प्रथम मर्म, दयाको अपने कण्ठका गहना बनावें, दयाको अपना कण्ठाल्डङ्कार, नेत्रोंकी कनीनिका, और मस्तकका मुकुट ( सिरताज ) समझे ।

कितने ही गँवार लोग, जान बुझके म<del>व</del>खी, जू वगैरहको मार देते हैं, न जाने इससे इनके हाथमें क्या आता होगा ?। आ-दमी जब दूध, घी, मिष्टान खा के अपने ज्ञारीरको सोनासा खूब-सूरत बनाते हैं, तों बेचारी मक्खियाँ, अपने शरीरपर बैठ, थोडासा रस पीचें, तो इतने मात्रमें उन्हें मार देना यह कैसी अज्ञानता? क्या वह, प्राणी नहीं है, क्या उसे मारनेसे हिंसा दोष नहीं लग-ता। अगर उसका अपने ज्ञारीरपर बैठना असह्य माऌम पडताःँहो, तो बेज्ञक! अवस्य उसे उडा देना चाहिये । ज्ञरीरको गन्दा-मेला–अपवित्र रखना, यह अच्छा नहीं, इारीरकी द्युद्धिसे ग्रह-स्थोंका मन भी कुछ निर्मल सा हो जाता है; साधुजन भी वहाँ तक मछिनता और गन्दापन नहीं रखते हैं कि अपने बदन वा कपडेपर क्षुद्र जीव पैदा हो जायँ, परंतु कहनेका मतलब यह हैं कि क्षुद्र जीव, मारने क्यों चाहियें । कोई क्षुद्र जीव अपने बदन वा कपडे पर बैठ गया हो, तो उसे, धीरे धीरे मरने न पावे, इस तरह हाथमें छे कर बाहर रख देना चाहिये । महानुभावो ! धर्म करनेकी मर्यादा मनके ताल्छक है, जहाँ मनका वर्षाबर खया-छ नहीं, वह काम भी अच्छा नहीं होता । धर्मका कोई रूप रङ्ग नहीं है, धर्म, मनके उपयोगमें बैठा है। जो आदमी हर काममें बराबर उपयोग ( खयाल ) रखता रहता है, उसको धर्मकी योग्यता पाप्त हो गई समझो ! सब कुछ काम करो, म-गर ख़याछसे करोगे, अर्थात् कोई जीव मरने न पावे, ऐसा ध्यान दे के जीव दया पूर्वक करोगे, तो कोई पापका बन्ध नहीं होगा। खूब उपयोगसे काम करते हुए पुरुषसे, अगर अज्ञक्य परि-हार कुछ हिंसा हो भी जाय, तो उससे हिंसाका पातक, उस अप्रमादी पुरुषको नहीं लग सकता। विना खयाल, उन्मत्त चेष्ठा करते हुए आदमीसे, अगर जीवहिंसा न भी हो, तौ भी उस प्रमादी आदमीको हिंसा लग चुकी।

जिनके हिसाबसे शरीर व जीव, एकान्त भिन्न ( बिछकुछ जुदे) हैं उनके मतसे, शरीर नष्ट होने पर भी जीवको हिंसा, नहीं बननेसे न लगेगी। जिनके अभिशायसे शरीर व जीव, बिल्नकुल एक ही हैं, उनके विचारसे, झारीर नष्ट होजानेसे सुतरां जीव नष्ट हो गया, तो परलोक आदि सब राखमें मिल जायँगे, इसलिये शरीरसे जीवको कथश्चित भिन्न, अभिन्न मानना चाहिये ता कि **इारीरका नाज्ञ होने पर भी जीवको पीडा--तक**लीफ आदि बन सकें, और यही हिंसा है, क्योंकि सर्वथा जीबका नाश तो होता ही नहीं, परंतु पूर्व पूर्व योनि- गतिको छोड नई नई गतिओंमें जी-वका जो संचरना होता है, अर्थात एक एक शरीरको छोड दूसरे दूसरे ज्ञरीरको जो धारण करना पडता है, उसीको, अगर जी-वका नाज्ञ हुआ कहें तो कोई इर्जकी बात नहीं इसीसे अक्लमंद लोग शीघ समझ सकते कि जीव नित्या नित्य है, यानी एकान्त नित्य नहीं, और एकान्त अनित्य भी नहीं, क्यों कि जीव जीवतत्व-स्वरूप कभी नष्ट न होने के कारण, जीव का नित्य है, और भिन्न भिन्न इारीरको धारण करनेसे जीवके स्व-भाव में बहुत कुछ फेरफार हमेशा होता रहता है, इसीसे जीव अनित्यभी सिद्ध है। इससे यह स्फुट हुआ कि जिसके होते, दुःख-की उत्पत्ति, मनका क्वेश, और उस मनुष्यत्व आदि पर्या-यका क्षय होता है, वह हिंसा, बुद्धिमानोंको प्रयत्नसे वर्जनी चाहिये ।

कितने ही छोगोंका कहना होता है कि हिंसक पाणियोंका मार देना चाहिये, क्योंकि उन्हें मारनेसे बहुतसे जीवों की रक्षा होनेपर पुण्य होता है, मगर यह विचार बिलकुल भदा है, बतलाना चाहिये, कौन ऐसे हिंसक पाणी हैं कि जिन्हें मारनेसे बहुतों का प्रतिपालन होता हो ?, खोजने पर कौन ऐसा पाणी न मिलेगा, जो कि हिंसा न करता हो ?, चुहा, बिछी, कुत्ता, साँप, मोर वगैरह सभी पाणी, किसी न किसीके हिंसक है ही हैं, तो क्या सभी भाणियोंको मार देना मुनालिव समझते हों, यह तो लाभकी जगह मूलते नुकज्ञान आया। खयाल करो ! कि अहिंसा से पैदा होनेवाला धर्म, किसी भी हिंस। से, क्या कभी पैदा हो सकता है ? कदापि नहीं, जलसे पैदा होनेवाले कमल, आगसे हगिंज उत्पन्न नहीं हो स-कते। हिंसा कैसी भी क्यों न हो ?, मगर वह, यदि पाप-की माता हो के बैठी है, तो वतल्लाईए ! उससे कैसे धर्म वा पुण्य हो सकता है ? वह कैसे पापको नष्ट करेगी ?, क्या मौतका हेतु-भूत जहर, जीवितके छिये कभी होगा ? । कभी नहीं ।

संसार मोचक लोग कहते हैं कि दुःख पाते हुए जीव, मार देने चाहियें, ता कि वे बेचारे दुःखसे फौरन छुट जायँ, मगर यह भी झूठा कथन है, दुःखी माणियोंको मार देनेसे, वे दुःखसे छुट जाते हैं, इसमें सबूत क्या ? आपको किस बृहस्पतिके कहनेसे यह श्रद्धा हुई है कि दुःखी माणी, अगर एकदम मार दिये जायँ, तो वे दुःखसे छूट जाते हैं, क्या मरकर फिर और गति होगी ही नहीं, अगर होगी तो अच्छी ही होगी ?। दुःखी जी-वोंको मारनेसे वे मरकरके अगर नरकमें चल्ठे जायँगे, तो बतल्राईए ! उन दुःखियोंको दुःखसे हटाया, या ज्यादह दुःखमें डाला ? इस लिये ऐसे मलाप, कानेसे बा-हर ही रखने चाहियें, तिना सबूत जिस किसीकी कही हुई बात, सची नहीं मानी जा सकती; दुःखी जीवोंको मा-र देनंसे अगर पुण्य होता हो तो सुखी जीवोंको मारनेसे भी धर्म क्यों कर न होगा ?, क्योंकि सुखी जीवभी, सुखके उन्मादमें पाप ही किया करते हैं, इसलिये उन्हें मार देनेसे, वे पाप कर्मसे बच जायँगे; अतः ऐसे कुचोद्य कुतर्क, जहाँ तहाँ नहीं अडाने चाहियें। धर्मका विचार, सुस्थ हृदयसे सुज्ञास्त्रोंके आधार पर करनेसे धर्मका सचा मार्ग मिल्ठता है ।

चार्वाक (नास्तिक) छोग कहते हैं कि इारीरसे जुदा कोई जीव ही नहीं, फिर दयाकी क्या बात करनी ?, मगर यह कहना विछकुछ प्रमाणसे वाधित है, किस सबूत से चार्वाक छोग जीवका निषेध करते होंगे? यह पहछे बतावें, क्या मत्यक्ष प्रमाणसे ?, नहीं, प्रत्यक्ष प्रमाण, तो उछटा इारीरसे अतिरिक्त आत्माको सिद्ध करता है, खयाछ करें कि सुख टुःखादिका "में सुखी, मैं टुःखी " यह जो आन्तरिक भान होता है, इसमें 'मैं ' करके किसका प्रहण होगा ? क्या द्यारीरका ? नहीं, हारीर तो भूत समूहात्मक है, समुदायमें 'मैं ' ऐसी एक कर्तृक एकाकार प्रतीति नहीं हो सकती, बस ! यही प्रतीति, भूत समूहात्मक झरीर, और पांच इन्द्रियोंके अतिरिक्त, ज्ञानचन, चैतन्यस्वरूप अपौद्धछिक जीवको साबीत करती है: ।

अगर चे शरीरको ज्ञान सुख वगैरहका आश्रय माना जाय, तो मृतक ( लोथ ) को भी इनका आश्रय मानना पडेगा, जब शरीर ही ज्ञान, सुख, टुःख, इच्छा, द्वेष, प्रयत्न वगैरहका अधिक-रण है, तो फिर शरीरत्व समान रहते, मृतकको क्यों जळा देना चाहिये ?, कहोगे ! प्राण नहीं रहनेसे काष्ट जैसै दुंठे शरीरमें, झान १० वगैरह कुछ नहीं रह सकते, तो बतलाना चाहिये कि प्राणोंके सं-योग-वियोग होनेका प्रयोजक कौन है ? भूतोंके विळक्षण संयोग ही को अगर प्रयोजक कहोगे !, तो अन्यत्र भी, जहाँ पृथ्वी, जल, आग, वायु, का समुच्चय परस्पर परिणत हुआ है, ज्ञान वगैरह गुण पाने चाहियें, वहां भी जीव-चैतन्य व्यवहार, किससे हटेगा ?।

यदि इन्द्रियोंको आत्मा मानी जाय, तो चक्षु इन्द्रिय नष्ट होने पर भी पहले चक्षुसे जो जो चीर्जे देखी गईं, उनका स्मरण जो होता है, वह न होगा, क्यों होना चाहिये ? चक्षु तो नष्ट हो गई, देखा था चक्षु ने, फिर चक्षु के अभावमें देखी हुई ची-जका स्मरण, चक्षु को तो होवे ही कहांसे ? ।

दूसरी इन्द्रियाँ भी उसका स्मरण हॉगेंज नहीं कर सकतीं, क्यों कि चक्षुकी देखी हुई चीजको दूसरी इन्द्रियाँ कैसे स्मरण कर सकें ? एक आदमीकी देखी हुई चीजका, उसे न देखा हुआ दूसरा आदमी क्या स्मरण कर सकता है ? कभी नहीं। मैंने देखा, मैंने सुना, मैंने छुआ, मैंने गन्ध छिया, मैंने स्वाद छिया, इन पांच इन्द्रियोंके पांचों, रूप वगैरह विषयों के प्रहणमें, कर्त्ता, (वि-पांच इन्द्रियोंके पांचों, रूप वगैरह विषयों के प्रहणमें, कर्त्ता, (वि-पांच इन्द्रियोंके पांचों, रूप वगैरह विषयों के प्रहणमें, कर्त्ता, (वि-पांच इन्द्रियोंके पांचों, रूप वगैरह विषयों के प्रहणमें, कर्त्ता, (वि-पांच इन्द्रियोंमें जीवतत्त्व कैसे सिद्ध हो सकता है ?, अगर इन्द्रि-याँ ही जीवतत्त्व होती, तो वतळाईए ! "जिस चीजको मैंने दे-खा था, उसीका इसवक्त मैं स्पर्श करता हूँ ' ऐसा दर्शन, और स्पर्शन, दोनोंके एक ही कर्त्ता विषयक भान कैसे होता ?, इस छिये भूत समृह, और इन्द्रियोंसे जुदी एक व्यक्ति, शक्ति, अव-इय माननी पडेगी, और वहो आत्मा, जीव, चेतन, ज्ञानघन व-गैरह पर्याय नामोंका ज्ञक्य, अभिधेय, वाच्यार्थ है ।

अनुमान प्रमाणसे भी आत्मा बराबर सिद्ध है, मगर अ-नुमान तो नास्तिकों को सम्मत नहीं, इसलिये अनुमानका प्रयोग

करना व्यर्थ ही समझते । हमें बडा अचम्भा होता है कि नास्ति-कोंकी अक्त, छडकोंसे भी क्या कम होगी ? कि वे धूम देखनेसे आगको भाळूम नहीं कर सकते; बतलाना चाहिये, घूमके देखने से अदृष्ट आगका जो मानसिक ज्ञान होता है, अर्थात जहाँ धू-मकी अविच्छिन शिखा देखी कि झट यह माऌम हो जाता है, कि यहाँ आग जरूर होंनी चाहिये, यह जो भान होता है, वह संजय रूप है, या निश्चय रूप ? । अगर संज्ञय रूप कहोगे, तो संश्रय होनेका कारण बताना चाहिये ?, जब कि आगको छोड धू-म कहीं जुदा नहीं रहता, तो फिर धूमके देखनेके बाद, आगके अभाव ( नहीं होने ) का अंश, जो संशय-ज्ञान रूप तराजू की एक तुछा पर झुळ रहा है, वह काहेको झुलेगा ?। संशय तो तब ही जाग उठता है किं दो धर्मोंमेंसे, एक धर्मकी निश्चायक पुष्ट सबूत न दिखाई दे, जैसे कि घन अंधकारसे स्पष्ट न दिखाई देती दूर वर्त्ति, उँची, कुछ चौडी, चीज पर यह सन्देह जरूर जाग उठता है, कि यह हक्ष होगा, या आइमी ?, क्यों कि यहाँ पर, मनुष्य, और द्वक्ष के, कुछ समान धर्म, दिखाई देने, और उसके नियमित विशेष धर्म न दिखाई देनेसे, ऐसा ज्ञान पैदा हो जाता है, जोकि दोळा की तरह हक्ष, और मनुष्य, दोनों तरफ छहरता हैं, मगर पकृत में धूम देखने से आगके सन्देह होने का कामही क्या ? कौन सी ऐसी आँच ळगती है कि घूमकी जगह पर आगका निश्चय, अच्छी रीतिसे न हो सके । जब समझने वाले यह समझते हैं कि धूम, आगका कार्य है, और कार्य, सिवाय कारण, कभी उत्पन्न नहीं हो सकता, तो फिर, वे लोग, जिस जगह धूम को देखेंगे, वहांपर उनको अग्निका निश्वय होने में कुछ देर लगसकती है ? नहीं, तो चार्वाक लोग, यह कैसे कहते हैं, कि अनुमान कोई प्रमाण नहीं, जब धूम के दर्शन द्वारा आगका

निश्चय ही होता है, न कि संज्ञय, तो फिर वह निश्चय, सत्यरूप होने से, कुछ न कुछ प्रभाण ही सिद्ध ठहरता है, प्रमाण में भी, वह, प्रत्यक्ष नहीं हो सकता, यह तो स्फुटही है, रहा, अनुमान, अनुमान वह चीजहै, कि जहाँ जिस वस्तुका प्रत्यक्ष नहीं होता, वहाँ दूमरी चीज के (जो कि उसको छोड रहती ही नहीं) द्वारा उसका निश्चय करना, इसी रीतिसे, धूमके दर्शन द्वारा आगका जो सत्य निश्चय, होता है, वह अनुमान ही सावीत होता है, और ऐसा निश्चय, ढडके तकभी कर छेने हैं, तो क्या चार्वाकों से नहीं हो सकेगा ?, जब ऐसा निश्चय होना, नास्तिकों को मंजूर है, तो नहीं चाहते हुए भी उनके गढेमें, अनुमान प्रमाण का फांसा बर, बर आ गिरा ।

इस अनुमान प्रमाणसे भी-झानादि गुणों द्वारा उनके अ-नुरूप आश्रयकी सिद्धि होती हुई, मूर्त्त पौद्रलिक झरीर आदि-को इटाकर जीव ही में विश्रान्ति ऌेती है ।

आगम प्रमाणसे भी आत्मा बखूबी सिद्ध होता है, और अनुमान प्रमाणकी तरह उसे भी प्रमाण माने बिदुन चार्वाकों (नास्तिकों) और बोद्धोंको छुटकारा नहीं है; जब सत्य शब्दसे सत्य अर्थका संवाद होता ही है, और दुनिया भरका व्यवहार शब्दद्वारा चछा ही करता है, तो फिर शब्दको अप्रमाण, नास्तिक व बौद्ध छोग,काहेको कहेंगे ?, ठगनेवाळे आदमीके शब्द, यद्यपि अप्रमाण होते हैं, परंतु इसीसे शब्द मात्रमें प्रमाणताका तिरस्कार नहीं हो स-कता, वरना प्रत्यक्ष भी प्रमाण नहीं वचेगा, क्या प्रत्यक्ष भी झुठा नहीं होता ?, साँपमें रस्सीका, मृगतृष्णिकामें तालावका, बि-जली लाइटमें चन्द्रमाका, सफेद कपडमें कागजका, धोले कागजमें कपडेका, वृक्षमें आदमीका, इल्दीमें पीले रंगका जो प्रत्यक्ष होता है, वह क्या सच्चा है ?, नहीं, तौ भी जैसे और प्रत्यक्षोंमें संवा- धर्मरिखा.

दिस्व देख प्रत्यक्षको प्रमाण, माना गया है, वैसे ही और ज्ञाब्दों-में संवाद देख, ज्ञब्दको भी प्रमाण क्यों न मानना चाहिये ? अ-न्यथा अर्ध जरतीय न्यायकी बदबू लेनी पडेगी ।

सब आस्तिक दर्शनोंके आगम, आत्माको जब साबीत क-रते हैं, तो एक ही चार्वाकका किया हुआ, आत्मवाद खंडन, किस बुद्धिमानको असरकारक होगा ? । सब विद्वानोंका, आत्म-तत्त्वपर जब पुख्ता विश्वास है, तो एक चार्वाकका, आत्मवाद खंडन अमामाणिक ही सिद्ध होता है । बहुत महाजनोंकी, जिस बातपर मजबूत सम्मतियाँ छुटती हैं, तो, उस बात पर एक आ-दमी अगर विरुद्ध अभिमाय दे देवे, मगर उसकी एक भी नहीं सुनी जाती, इसलिये आत्मवाद पर, नास्तिकोंका विरुद्ध आक्षेप, आस्तिक विद्वान गणोंके सामने कुछभी सफळ नहीं हो सकता; यह विषय जितना स्फुट-स्पष्ट है, उतना ही युक्ति चर्चाके ढेर-से भरा है, मगर यहाँ इसको स्वतन्त्र स्थान नहीं दिया है. जि-ससे कि पूर्ण रीतिसे बाद-प्रतिवादकी कोटियाँ इस विषय-पर, लहरादे ।

उक्त संक्षिप्त दळीळोंसे आत्मा जब निःजङ्का सिद्ध है, तो उसकी, प्राणोंके वियोग कर देनेसे, जो हिसा होती है, उसका परिहार कर दया व्रत पाछना चाहिये।

यदि दया व्रतको अपने हृदयका आभरण न बनाया, तो कितना भी दम, देवभक्ति, गुरु सेवा, दान, अध्ययन, तप वगैरह किया करो, मगर सब निष्फलही हैंं । क्या अफसोस बतावें, इाम, झीछ, और दया है मजबूत पूछ जिसका, ऐसे धर्मको छोड मन्दोंने हिंसाको भी धर्ममें शामिल रख ली, मगर तत्त्व तो यह है कि किसी भी कामके लिये के तो भी हिंसा नहीं करनी चाहि-ये, कैसा भी समझकर कैसी भी हिंसा अगर करोगे, तो वह पा- पहीका मूळ है, दुर्गतिको जन्म देनेवाळी है। जो पुरुष, जी-वोंको अभयदान देता है, उसको जीवोंसे भय नहीं रहता। आईंसा, (दया) सब भूतोंकी माता है, अहिंसा, पाणिओं-को हित करनेवाळी है, आईंसा, संसाररूपी मारवाडमें अमृतका ताळाव है, आहेंसा, दुःख दावानळको शान्त करनेका भ्रमर-इयाम घन मेघ पटळ है, और आहेंसा, भवभ्रमणरुप रोगसे पीडाते हुए ळोगोंकी परम औषधी है।

ऐसा, दया देवीका वात्सल्य रहते पर भी कितने ही गँवार ळोग, अपने पुत्रके पोषण के लिये, अथवा ळडका पैदा करनके **लिये, या अन्य किसी मतळबके लिये देवीके आ**गे पद्मको क्स प्रहारसे मार कर बळिदान चढाते है, परंतु यह महा पापी पन है, अपने पुत्रके छिये पशुके पुत्रको मार देना यह कितनी अधम-ता, और पागळपन? । आदमी को जानवर मारनेका हुक्म क्या ईश्वरसे मिळा है? जिससे कि विना ही विचार जानवरोंके ऊपर एकदम शस्त्र फिराते हैं । क्या जगतको माता देवी, अपने पुत्रका बलिदान चाहती है?, देवी, जगतकी माता हो के भी जगतके अ-न्तर्गत पद्युको (अपने छोटे पुत्रको ) मार देना, अपने नजरहीके सामने पद्युका गला काटना, क्या पसंद करती है? इर्गिज नहीं । देवीको भोग चढाने के लिये और माळपाक मिष्टात्र क्या नहीं मिल सकते, उन्हें क्या कौऐं बिल्ठकुळ खा गये है ? । देवी, पशु-के शिरका बळिदल अगर अन्तःकरणसे चाहती हो, तो बतळाई-ए! उसके पास पद्यु बांधकर, मन्दिरके द्वार बंदकरने पर, रातको वह, पद्मको क्यों भोगमें नहीं लाती ? । भक्त लोगोंकी, देवीके पास पुछ चढानेकी जो इच्छा वा प्रतिज्ञा थी, वह तो इस प्रकार करनेसे बराबर पूरी हो सकती है, फिर पशुकी जान, फिजूळ क्यों छेनी चाहियें, समझो ! जीवोंको दुःखदेना, जीवोंको मारना,

जीवोंको कतल करना, यह किसी हालतमें धर्म नहीं हो सकता, अन्यथा सब लोग, आपस आपसमें लडाई कर, एक दूसरेको मारकर, धर्मात्मा कहे जायँगे । धर्म तो क्या ? कुछ भी चाहना, कुछ भी मनोरथ, हिंसा से सिद्ध नहीं हो सकता, उलटा दुःख ही दुःख उठाना पडता है । देवी, कोई मानुषी नहीं है, कि मनुष्योंकी तरह कवल भोजन करेगी । जब, देवी हमारी तरह कुछ भी खाती-पीती नहीं, तो हम नहीं समझते कि किस विचारसे, किस मनसे, किस उद्देश्वसे, उसको पशुके शिरका भोग दिया जाता होगा ।

हमतो वहाँतक कहते हैं कि कैसी भी आपदा, कैसा भी कष्ट, कल आता हो, तो आज ही क्यों न आवे ?, मगर धर्मको छोड अधर्मकी बगलमें क्यों घुसना चाहिये। सर्पके मुँहसे जब कुछ निकळेगा, तब विष ही, वैसे ही हिंसा–अधर्मसे कभी अच्छी बात, सुखका नाम नहीं निकल सकता, जो चीज हमारी दी *हु*ई है, अथवा जिस चीजमें हमारा अधिकार है, उसीको हम कथें-चित् उठा सकते हैं, मगर पशुओंके पाण, हमारे दिये हुए नहीं, उनपर हमारा कुछ भी अधिकार नहीं, तो फिर प्रकृतिके ताल्छक उनपर, हमारा आक्रमण कैसे हो सकता है ? उनको इटा देना, पग्रुओंकी आत्मासे जुदा करना, यह काम हमसे कैसे हो सकता है ?। दूसरेकी की हुई घटनाको तोडदेनेका झासन, हमें जब मिला ही नहीं, तो फिर हम पद्मुओंको मारते हुए इरादा पूर्वक बडे गुनहगार ठहरते हैं, और इस अपरॉंधकी सजा पृकृतिके अवक्य मिळे बिदुन नहीं रहेगी, इसलिये, राज्यमें परम पवित्र, अनादि-प्रधान, दया धर्म अवरय पालना चाहिये, वह, अगर हमसे रक्षित होगा, तब ही हमारी रक्षा करेगा, और दीर्घ आयु, खूबसूरत रूप, आरोग्य, और इज्जत, वगैरह सम्पदा-ओंसे भेट करावेगा । ज्यादह क्या कहें ?, पर्वतोंमें मेरु, देवता-

ओंमें ईंद्र, राजाओंमें चक्रवर्त्ती, ज्योतिषोंमें चन्छ, हक्षोंमें कल्प-वक्ष, प्रहोंमें सूर्य, और जलाशयोंमें, समुद्रकी तरह, सब वतोंमें---सब धर्मोंमें-सब नियमोंसें-सब गुणोंमें, दया-अहिंसाही अधि-पति पदवीको झोभा रही है, और यही वास्तविक मनुष्यत्व है, इ-सके सिवाय आदमीका जीवन, व्यवहारमें राक्षसके बराबर मशहूर है, इसलिये छोटे पाणिओं, और विशेषतः बडे जानवरोंको तो जरूर दया नजरसे निहालना चाहिये। गौ, भैंस, और बकरो व-गैरहकी रक्षा ढोगी तो भारतकी सन्तानकी जो शारीरिक निर्वछ-ता, और दिमागकी कमजोरी, वर्त्तमानमें बढ रहीहै, वह धीरे धीरे अबइय पळायन करती जायगी । बडे जानवरोंकी जो रक्षा करनी है, यह सिर्फ धर्म ही न समझें, बल्कि देशकी उन्नतिका भी पःम सा-धन है, जैसे गौकी रक्षा अति आवश्यक समझी जातीहै, वैसे गद हे बैळ वगैरहभी अवरय रक्षित होनेके काबिल हैं, उनसे खेत व-गैरहका अत्यावश्यक काम बहुत अच्छा पूरा पडता है । यह दया धर्म कैसा उमदा है ! कि दया, कि दया, और देशका अभ्युदय। हमारे भारत वासियोंको इस बातपर जरूर ध्यान खींचनेकी अत्या-वरुयकता है, और देश भक्तोंको, पशुरक्षा पर कमर कसके आ-होम प्रवृत्ति करनेकी भूरिभूरि सविनय अञ्चर्थना और सूचना है।

एतावता ग्रहस्थोंके लिये दयाव्रत पाळनेका नियम यह निकळा—

निरपराधि त्रस जीवोंको संकल्प ( इननेकी बुद्धि ) से नहीं मारुँ; मगर उसमें भी, अनिवार्य कारण आ पडे, तो वह बात न्यारी है, इस प्रकार पहिला स्थूल प्राणातिपात विरमण व्रत पूरा हुआ ॥

# दूसरा म्हषावाद विरमण व्रत—

+

किसी भी वक्त मृषाबाद−असत्य वचन नहीं बोलना चा-हिये, समझो ! कि मृषावाद बोलनेका प्रयोजन ही क्या है ?, क्या सत्य वचन बोंछनेंसे कोई शिर काट छेता है ?, शिर भी क्यों न काट ले ?, मरना कितनी बार है ?, एकवार जब मरना ही है, तो फिर मरनेसे डरना क्यों ?, अधर्मका पल्ला पकडकर जीना अच्छा, या धर्म कर, अर्थात् धर्मके प्रतिपाल्लनके प्रसङ्गमें मरना अच्छा १; इस जीवनका थोडासा आराम उठानेके लिये हम जो असत्य भाषा बोल्ठते हैं, तो वह आराम-वह जीवनकी मौज क्या कायम रहेगी ?, हगिंज नहीं, झूठ बोलो !, या सच बोलो !, यह जीवन चला जानेवाला है, इसमें कोई ज्ञाक नहीं, जब यही बात है, तो फिर सच बोछकर धर्म ही का उपार्जन क्यों न करें, ता कि परलोकमें सुख सम्पदाएँतो मिले; जो आदमी असत्य बोलता है, उस आदमीका व्यवहारमें, कोई, विश्वास नहीं करता, असत्य बचनसे लघुता, निन्दा, जगत्में पसरती है, और, " अज शब्दका अर्थ बकरा है" इतने ही मात्र असत्य वचनसे वछराजाकी तरह नरकगति होती है । बुद्धिमानोंको चाहिये कि ममादसे भी मिथ्या भाषण न करें। जिससे, मचण्ड पवनसे, महा इक्षोंकी तरह, कल्याणके खम्भे भी चुर्ण हो जाते हैं, वह मुषा-वाद, भयङ्कर वेतालकी तरह प्राणीयोंके सब पुण्योंको ऌकमे बनाता हुआ, कैसे आदरणीय हो सकता है ? । असत्य वचनसे, वैर, विरोध, झवडा, अविश्वास, पश्चात्ताप, और राजासे अपमान, वगे-रह बहुत दोष उत्पन्न होते हैं, यह बात, आंखोंके सामने बनती हुई सबको विदित होने पर भी, जो अज्ञानी, पद पदमें मुषावाद-99

का दुर्व्यसन नहीं छोडते, वे धर्मके सचे प्रेमी ही नहीं हैं । धर्म, धर्म, कहनेसे धर्मात्मा नहीं बन सकते, किंतु धर्मकी क्रियाका, यथा योग्य आदर करनेसे धर्मात्मा बनते हैं। जो अज्ञानी कहते हैं कि हमें धर्मात्मा नहीं वनना है, तो उन्दें पापात्मा ही रहने देना चाहिये, धर्म, कोई जबर दस्तीसे नहीं कराया जाता, जि-नकी तकदीरका सितारा चमक रहा हो, वे ही सज्जन, धर्मकी सडकके मुसाफिर हो सकते हैं। जगतमें पापी लोगोंका हेर है, पर धर्मात्मा थोडे हैं, जिनका अन्तःकरण, भीतर हो, संसारकी प्रचण्ड गर्भोंके जुल्मसे संतप्त–व्याकुल होता है, वे ही, धर्मरूपी **सुधाको पीनेके** लिये, मुनिजनों के पास चले जाते हैं, और बडे प्यासे होनेसे, आकण्ठ धर्म सुधाको पी कर प्रफुछित मुखकमल, विकस्वर रोम, और रक्त वर्णवाले बनजाते हैं । घर्मका कोई मृल्य नहीं, अगर मूल्य है भी, पर वह मूल्य, सम्राट् तक महाराजा-धिराजोंको नहीं मिल सकता, जब दरिद्र, कंगाल आदमी भी धर्मको खरीद कर सकता है, धर्म एक स्वमनोगम्य, अगोचर, अद्धुत, आनन्दमय, चीज है, पर उसका अनुभव--प्रकाश सबको नहीं हो सकता, इसलिये ज्ञास्त्रकारोंने, जीवों में, धर्मकी वास्तविक रोश्वनीको जगानेके उद्देशसं, दया, सत्यवचन वगैरह दीप झला-काएँ प्रकाशित की हैं, इन्हें जो स्वीकार नहीं करते, वे, अपनी आत्मामें धर्मकी रोजनी हर्गिज नहीं जगा सकते, इसलिये दया व्रतके बाद मूषावादके परित्याग करनेका यह उपदेश चला है । ताच्विक दृष्टि करने पर मृवावादके चार भेद हैं, भूतनिन्हव १, अभूतोद्धावन 2, अर्थान्तर ३, और गहीं ४। उनमें प्रथम भूतनिन्हव, यानी सन्दृत पदार्थका अपछाप करना (नहीं है, ऐसा कहदेना)। जैसे, आत्मा नहीं, पुण्य नहीं, पाप नहीं, परलोक नहीं, मोक्ष नहीं, वगैरह । दूसरा अभूतोद्धावन अर्थात् असद्रुपको मान लेना, जैसे,

आत्मा सर्वत्र व्यापक है, इत्यादि । तीसरा अर्थान्तर, यानी दूसरी चीजको दूसरी कह देना, जैसे गायको घोडा कह-ना । चौथा गर्हा-मुषावाद, तीन प्रकारका है---एक सावद्य व्या-पारका प्रवर्त्तन कराना, जैसे, 'खेतका कर्षण करो !' दूसरा अ-**पिय, जैसे 'अंधे पुरुषको अंधा कहना,' तीसरा** आक्रो<mark>त्</mark>रा करना, जैसे ' अरे व्यभिचारिणीका पुत्र ' इत्यादि तिरस्कार गभित आ-क्रोज्ञ करना । अगर सर्व प्रकारसे मुषावादका परित्याग करना न बन सके, तो इतनी बातोंका मृषावाद तो जरूर वर्जना चाहि-ये—एक कन्या विषयक गप्प, १ । गाय विषपक गप्प, २ । भूमी विषयक गप्प, ३। अपने पास किसी आदमीकी रक्खी हुई चोंज (सुवर्ण आदि) का अपहार करना, उसे वापिस नहीं देनेके लिये नाना प्रकार प्रक्ष्ययुक्त कहना, ४ । और झूठी साक्षी देना, ए । इन पाँचों में और सभी प्रकारके बडे वडे मृषावाद शामिल ही समझने चाहियें । ये मृषावाद बडे भयङ्कर, और इस जन्म व परलोकमें अति दारुण दुःख विपाकसे भेटानेवाले हैं ! भूखा मर-ना बहत्तर है, कंगाल रहना अच्छा है, यशोटदि न होना ठीक है, बापदादोंकी कार्य प्रणालीसे नीचे उतर जाना उक्दा है, व्यवहार पद्धतिका प्रतिपालन, न वन आवे तो, नहीं करना उचित है, मगर पूर्वोक्त पांच प्रकारके, और उनके अन्तर्गत और बडे मुषावाद, दृष्टि विष महा सर्पकी तरह कभी नहीं सेवने चाहि-यें, इनके सेवनसे अपार दुःखराशि उठाना है, और उनके नहीं संबनेसे, अगर कंगाळ स्थिति हो, तो इसी जन्ममें थोडासा कर् उठा कर, परलोकमें बहुत आनंद पाप्त करना है । मगर यह तो अवझ्य खयालमें रहे कि दुष्ट हालाहल मृष(वादका पल्ला पकडकर यदि कोई धनी होना चाहे, तो कभी नहीं हो सकता, अगर च हो जाय, तौ भी कहाँ तक? थोडे ही मुद्दत तक । भयङ्कर मृषावा-

दका अनुचर बन, चिरस्थायी, प्राप्ताद-रमणी-बगीचेमें एज्ञाआ-राम उडाना, यह कभी स्वप्नमें भी सम्भावना नहीं हो सकती ?, ऐसी सम्भावना, स्वप्नमें क्या, जाग्रत अवस्थामें अगर हो भी जाय, तौ भी उसको फल्लवती होना, आकाज्ञके फल्लवान होने के वराबर है, इस लिये मृषावादका संग कदापि करना नहीं चाहिये।

यहाँ यह झङ्का उपस्थित हो सकती है, कि मृषावाद विरमण वगैरह सभी वतें, अहिंसा-दयारूपी बागके रक्षण करनेका किछा होनेसे, मृषावाद विरमण व्रत अर्थात् सत्य वचन भी, 'मृग किस तरफ चल्ठे गये ?' ऐसे शिकारी लोगोंके पूछने पर वहाँ खडा रहा जानकार आदमी, अगर नहीं बोलेगा, और 'मैं नहीं जानता हूं' इत्यादि कुछ मृषा बोल देगा, तो वेज्ञक ! उसकी तरफसे मृगोंकी हिंसा बच जायगी, मगर सत्यव्रतेक भङ्गका दोष, वैसेका बैसा ही उसको ज्ञिरपर उठाना पडेगा, अगर चे, वह, सत्य व्रतके प्रति-पाल्लका मन पका रखेगा, तो वह खुद जीवहिंसाका प्रयोजक बननेसे हिंसा पापसे पातकी ठहरेगा, यह तो और भी ज्यादह नुकज्ञान, तो ऐसे मसङ्गपर किस प्रकार वर्त्तना चाहिये, जिसक्षे कि हिंसाका प्रयोजक न बननेके साथ सत्यवादिपन रक्षित रहे?।

ऐसे प्रसङ्गपर अगर विवेक पूर्वक मौन करनेसे काम सर-जाय, तो अच्छा है, नहीं तो जानते हुए भी पुरुषको उस वक्त साफ उल्टा बोल देना चाहिये कि "मुझे नहीं माऌ्म"। ऐसा कहनेसे मृषावादका पाप नहीं लग सकता, क्यों कि मृषावाद वि-रमण, यानी सत्यव्रतमें सत्य शब्दका यह तात्पर्य है कि सद अर्थात् भूतों (जीवों)को हितकारी-हित करनेवाला, अर्थात् जी-वको क्लेश होनेका कारणभून नहीं, ऐसा जो वचन है, वही सत्य है, इस लिये उक्त प्रसङ्गपर, जो उलटा बोल्टना है, वह, सत्य श- भर्मशिक्षा.

ब्दकें अर्थानुसार, सत्यव्रतका रत्तीभर भी उछंघन नहीं करना है, बल्कि सत्यव्रतकी मयीदामां शामिल है ।

जो महाशय, मोक्षकें मार्ग-ज्ञान, क्रियाका मूलभूत, सत्य-वचनही बोलते हैं, उनके चरणोंके रेणु कणोंसे पृथिवी पवित्र रहती हैं । सत्यवत रूपी धनसे संपन्न जो सज्जन, मृषावाद बिल्रकुल नहीं बोलते, उन्हें, भूत, प्रेत, सर्प, वगैरह कुछभी कष्ट नहीं प-हुँचा सकते । वैर, विरोधका कारण भूत, मर्म भेदी, असूया ল-नक, हाङ्काका स्थान भूत, कर्कश, ऐसा वचन, पूछने परभी न-हीं बोलना चाहिये । धर्मका ध्वंश होता हो, क्रियाका लेप होता हो, स्व सिद्धान्त के अर्थका अनर्थ हो जाता हो, तो, उसका प्रतीकार करनेके लिये, विना पूछेभी इाक्तिमान पुरुषको अवइय समुचित बोछना चाहिये। समझो! कि प्रहारका चिन्ह तो शान्त हो जाता है, परन्तु दुर्वचन-तिरस्कार वचनके चिन्ह को झान्त होना बडा ही मुहिकल है । चन्दन, चन्द्रकी रोशनी,चन्द्रमणि, मोतीकी माला वगैरह, जितना आल्हाद नहीं दे सकते, उतना आल्हाद, सत्य वाणीसे प्राप्त होता है । चाहे, शिखी हो, वा मुण्डी, जटा-धारी, नग्न, अथवा प्रबल तपस्वी हो, मगर वह अगर असत्व वा-दी होगा, तो निन्दाका पात्र ही है । पारदारिक ( परस्त्री गमन करनेवाले ) लोगोंका तो फिरभी कुछ प्रतीकार हो सकता है, म-गर असत्य वादिका कहीं निस्तार नही देखते । सत्यवचनके प्रभावसे राजा लोग, सत्यवादीकी बातको झिरपर उठा लेते हैं, और देवता लोगेभी सत्यवादीका पक्षपात करते हैं, तथा आग वगैरह विषम अवस्थाएँभी सत्यवादी महात्माके सत्य तेजको न-हीं सहन करती हुई ज्ञान्त हो जाती हैं, ये सब सत्य वचनके प्रभाव देख, विना धन व्ययके सुलभ, विना परिश्रमकेभी प्राप्य, सर्व दुःखोंको निकन्दन करने वाला, इस लोक, और परलोकमें

कीर्चिको फैलाने वाला, हरिश्चन्द्र राजाकी तरह यावचन्द्र दिवाकर नाम रेखाको त्रिलोकीमें स्थायी रखने वाला, सभी ब्रह्मचर्यादि नियमोंको उज्ज्वलित रखने वाला, अन्यायको रत्ती भरभी अव-काश नहीं देने वाला, सर्व सम्पत्तिओंका मूल मन्त्र, और मुक्ति व-निताका वशी करण, सत्य वचन, हमेशा अपनी जिह्वापर बिराजे रहे, ऐसी कोशिश करनी चाहिये ।।

## तीसरा अद्तादान विरमण वत-

' अदत्त '—नहीं दी हुई वस्तुको, ' आदान' उठा ले-ना, यह अदत्तादान, पापस्थानक है, उससे विराम लेना, यह पाप नहीं करना, पूछकर वस्तुको उठाना, यह तीसरा, अदत्तादान विरमण नामक व्रत है।

नीचे जमीन पर गिर गई, कहीं रख छोडी हुई ( जिसका स्मरण माल्लिकको न होता हो ), कहीं चल्ठी गई हुई, (जे मा-लिकके खयालमें न हो ) मालिकके पास रही हुई, स्थापनकी हु-ई, और जमीनमें गाड रख्खी हुई, दूसरेकी चीज ( द्रव्य वगैरह ) को, कभी नहीं ग्रहण करना चाहिये । चोरी करनेवाला आदमी दुर्भागी, दरिद्र, नौकर, दास, वगैरह क्षुद्र हद पर पहुँचता है, और हाथ, पैरके कटवानेके भी प्रसङ्गमें आता है, ऐसा, भयङ्कर, चेारीका फल देख, कभी चोरी करनेका मन नहीं करना चा-हिये । तत्त्वटृष्टि करते यह माल्ट्रम होता है कि चोरी करने वाला पुरुष, दूसरेकी चोरी क्या करेगा ?, अव्यलतो अपनेही स्वार्थकी चोरीकरताहै,क्योंकि चोर पुरुष चेारीरूप आगसे,अपना यहलेक पर-लोक, धर्म, धेर्य, स्वस्थता, और विवेक,सवको खाक बनाता है, यह

अपने ही स्वार्थमें नुकशान हुआ देख, जो, चोरीसे विराम छेता है, वह, फिर भी धर्मकी सडक पर वरावर पहुँच सकता है, और इस छोक, परछोकका सुधार कर सकता है । समझो ! कि एक जी-वको कतल करनेमें उसको क्षणभर ही वेदना--पीडा होती है, मगर चोरी करनेसे, जिसका धन छुटाया होगा, उस अकेलेको क्या ?, सारे घरको, सारे जीवन तक दुःख हुआ करेगा, इसलिये हिंसा करनेवालेसे भी चोरो करनेवाला बडा दुष्ट है, इसमें क्या कहना ?। चौरीरूप पापटक्षके, वध, बन्ध, वगैरह, इहलोक सम्बन्धी, और पर-लोकमें नरक वेदना, फल है। चोरी करनेवालेको, मित्र, पुत्र, कलत्र, ( स्त्री ) आता, ( भाई ) माता, पिता वगैरह, प्रेम नजरसे नहीं देखते, और उसका सङ्ग भी नहीं करते, क्योंकि चोरको, स्थान देनेवाला, अन देनेवाला, और उसका सङ्गी भी, चोरकी तरह राजाकी सजाका पात्र होता है, इसलिये जो महाशय, चोरी. से दूर रहते हैं, उनको स्वयं ऌक्ष्मीदेवी समीप आके वरती है । संतोष रखनेवाले धर्मात्माओंके अनर्थ, दूर हटजाते हैं, और ड-नकी, कुन्द कुसुमकी भांति विद्युद्ध उज्ज्वल कोर्ति पसरती है, तथा स्वर्गके सुख, उनके करकमलमें आके खेला करते हैं ।

बहत्तर है, अग्निकी शिखाका पान करना, और अच्छा है, साँपके मुँहका चुम्बन करना, और उचित है, विषका आस्वा-द लेना, मगर पुरुष होके-मनुष्य होके, परद्रव्यका हरण करना, यह बिल्ठकुल बेशरम और अधमपनकी वात है। अन्याय करके पेट भरना, और इस शरीरको भल्ला मनाना, इससे तो गल्लेपर छुरी फेरके मरजाना बहत्तर है। चोरी जैसा बडा अन्याय कर के अधभी जीवन गुजारना, इससे तो साधुट्टत्तिसे धर्मात्मा बनके अपना पेट भरनेके साथ ही परलोक सुधारना कैसी हजार गुणी उमदा बात है?। मगर साधु होना बडी कठिन बात है, भूखा म- रना, घर घर भटक कर भीख माँगना लोग अच्छा समझते हैं, दो चार रुपयों के दास बनके जूता उठाना, अच्छी जातिवाले लोग भी पसंद करते, मगर उन्हें दीक्षा लेनेकी बात यदि सुनाई जाय, तो झट वे मुँह मरोड देते हैं, एक भी नहीं सुनते; तरह तरहकी संसारकी दारुण आपदाएँ भोगते हुए भी आदमीका मन साधुटत्तिकी तरफ नहीं जाता, यह कितना मोहराजाका प्र-कोप ?, खैर, गृहस्थपनहींमें अगर न्यायरीतिसे चलें, यह तीसरा व्रत बराबर पालें, तौ भी बहुत सौभाग्यकी बात है । जिनकी बुद्धि, सामने दिखाई देते हुए परद्रव्य-सुवर्णादिको, पत्थर स-मझती है, वे, संतोषरूपी अमृतके रससे तृप्त बने हुए लोग, गृह-स्थ ही क्यों न हों ?, बराबर स्वर्गकी रम्भाके परमंत्रिय स्वामी-नाथ बन सकते हैं ॥

#### चौथा मैथुन विरमण व्रत—

#### ~60~

मेथुन, यानी कामभोगकी चेष्टा, उससे विराम लेना, यह चौथा मैथुन विरमण व्रत कहाता है, अर्थात् ब्रह्मचर्य पालना ।

ग्रहस्थ लोग, क्या सर्वथा ब्रह्मचर्य पाल सकते हैं ?, हर्गिज नहीं, अन्यथा सभी साधु बन जायँगे; ग्रहस्थ पनमें रहने, और साधु दृत्ति नहीं लेनेका मुख्य उदेश भोगविल्लास है, इसी लिये दरिद्र भी आदमी संसार नहीं छोड सकता, साधु नहीं बन सक-ता । मानलो ! कि यह व्रत अगर सब पाल्लेंगे, तो अगाडी सन्ता-न नहीं बढनेसे सारा संसार, क्या उच्छिन्न न होगा ? । वास्तवमें तो ब्रह्मचर्य, शिरपर उठाने पर, साधुवृत्तिमें बाकी रहा क्या ?, अर्थात् सब लोग अगर ब्रह्मचारी बन जायँगे, तो साधु भी हो **धर्मरि**खा

जाँयंगे, तो साधुओंसे जगत् जब अटूट भर जायगा, तो साधुमय संसारमें साधुओंको अन्न, पान, वस्त्र वंगेरह कौन देगा ?, ।

संसारमें ऐसा कभी न हुआ, और न होगा कि सारे सं-सारके मनुष्य, साधु हो जायँ । क्या धर्मका रास्ता बतानेसे, धर्म-का उपदेश देनेसे, सब छोग धर्मात्मा बन जाते हैं ?, नहीं, तो फिर ब्रह्मचर्यका उपदेश देनेसे, सब लोग कैसे ब्रह्मचारी बन स-कते हैं ? । यह तो शास्त्रकारों वा उपदेशकों को माऌम ही रहता है, कि हमारे उपदेशका असर सबों पर नहीं पडेगा, और नहीं पड सकता, तब भी सामान्य तया जो उपदेश करते हैं, वह इसी **ऌिये, कि कोई कोई भद्र परिणामी**—अच्छे छोगोंको यह उपदेश रुच जाय, और तदनुसार भवृत्ति बन जाय। दुनियाँ अच्छा काम करें, या चुरा काम करें, इससे, उपदेशक महाशयोंको कुछ ल्लाभ वा क्षति नहीं है, तहाँ भी उपदेशक महाशयोंका जो उप देश परिश्रम होता है, वह, सिर्फ परोपकार करनेके लिये, संसा-रमें, जिन किन्हीं, थोडे बहुतोंको धर्मका उपदेश रुच जाय, और धर्म प्रदृत्ति वन सके, एवं, बेचारे अज्ञान-मोह वज्ञसे दुर्गतिमें गिरते रुक जाँय, इसी उद्देशसे, दूसरेकी भर्ळाईमें अपनी भल्लाई समझते हुए उपदेशक महाशय, उपदेश कार्यमें प्रवर्त्तते हैं, यहो बात हमारी न्याय कुसुमाआलिमें न्याय कुसुमाजलिमें, चौथे स्तबक के 2६ वें श्लोकमें भी बताई गई है—

"सत्याऽसत्यंपथाह्यनादि समयादायान्तिनित्यस्थिता· स्तिर्यक्-श्वभ्र-मनुष्य-देवगतयोऽप्युद्धाटिताः सर्वदा । अस्माकं पुनरैति गच्छति नवा स्वच्छन्दवृत्तौ नृणां भव्यान्तःकरणप्रबोधविधये त्वेता गिरः साम्प्रतम्"।१।

अच्छी चीजके गुणोंकी जरूर तारीफ करनी चाहिये, अच्छी चीजको लोगोंसे ग्रहण करानेका उपदेश करना, यह कोई अन्याय नहीं, जब यही बात है, तो ब्रह्मचर्यका उपदेश भी सा-मान्यतया सबपर अगर किया जाय तो क्या हर्ज है? । वादी-ब्रह्मचर्यका उपदेश सब लोगों पर करते हों, या जिन किन्हीं को ? ।

ज्ञानी-सामान्य रूपसे सबों पर । वादी-सब क्या ब्रह्मचर्य स्वोकार करेंगे? । ज्ञानी-नहीं । वादी-तो फिर सबों पर क्यों उपदेश छोडना? । ज्ञानी-तो किनको उपदेश देना? । वादी-जो ब्रह्मचर्य पालनेवाले हों, उन्हींको । ज्ञानी-यह पहले कैसे मालूम पडे ? । बादी-बात तो ठीक है, मगर सबको उपदेश तब ही दिया जाता हे, जब कि सभी, उपदेशको स्वीकारनेवाले हों ।

. **S**o

ગૃ**દ્ર સ્થ**યર્મ.

ज्ञानी-मगर यह तो बताओ ! कि पहले कैसे मालूम पड सके कि इतने ही उपदेज्ञके ग्राहक होंगे ?.

वादी-सबको उपदेश देनेसे सब अगर ब्रह्मचारी हो जायँगे तो। ज्ञानी-हो जायँ तो हो जाने दो, अच्छा ही है, तुम इस बातकी चिंता काहेको करते हों?।

- वादी-सबको ब्रह्मचारी होने पर संसारका सत्यानाज्ञ हो जायगा, यही बडी भारी चिंता छग रही है ।
- ज्ञानी−संसारका सत्तानाश होता हो, तो होने दो, इसमें फिजूल तुम चिंतासे क्यों मरते हों ? ।
- वादी-संसारका नाज्ञ हो तो साथ साथ हपारा भी नाज्ञ हो ही जाय, तो अपनेकी चिंता किसको न होवे ? ।
- ज्ञानी-तुम्हारा नाश होगा, तो क्या तुम्हारी आत्माका भी नाश होगा ? इगिंज नहीं।

ब्रह्मचर्य-साधुटति पालनेसे, अगर सभी मोक्षमें चल्ठे जायँ, संसारी जीव कोई भी न रहे, अर्थात् संसारमें कोई भी जीव न भटके, तो वहुत ही अच्छी बात हैं; सब जीव मोक्ष आनन्दमें अगर मग्न हो जायँ तो इससे बढकर और क्या अच्छा चाहिये। सभी प्राणिओंके मोक्षमें जाने से, अगर संसार शून्य हो जाता हो, संसारका सत्तानाज्ञ हो जाता हो, तो भल्ठे हो जाय, होना ही चाहिये, विना, संसार जून्य हुए, सभी जीव परमानन्दी नहीं बन सकते, अतः सभी माणिओंको परमानन्दी होनेके लिये सं-सारका उच्छेद होना वहुत उमदा है, कल्ल संसारका उच्छेद होता हो, तो आज ही क्यों न होता, मगर हो नहीं सकता, जब, सव जीव, भिन्न भिन्न मकुतिवाले हैं, तो सब धर्मात्मा हर्गिज नहीं बन सकते, मगर उपदेज्ञ तो सबको देना चाहिये, जसे व्यापारी

छोग, दुकान पर बैठे बैठे माल बेचते हैं, वैसे ही उपदेशक महा-शय, धर्मेका माल बेचते हैं, जिनकी ईच्छा होगी, जो माल देख खुश होंगे, वे ही माल को स्वीकारेंगे, मगर मालके यथायोग्य गुर्णोंकी तारीफ तो अवश्य करनी चाहिये, और लोकमें करते भी हैं । धर्मरूपी माल सबके लिये ग्रहण करनेके योग्य है, इस-लिये सबके आगे सामान्य तया धर्म ग्रहण करनेका ढंढोरा पिट-वाते हैं, किंतु धर्म प्राप्त करना, सबको ज्ञक्य नहीं, इसलिये सब प्राणी, धर्म नहीं स्वीकार सकते । दुकान, यदि की जाय, तो **ब्राहक ळोग आ सकते, अन्यथा नहीं, उसी तरह धर्मका उपदे**ज्ञ अगर किया जाय, तो अल्रबत्ते किन्हीं लोगोंको कुछ न कुछ फायदा जरूर हो सकता है, इसीलिये, ग्रहस्थ धर्म–समकीत मूल बारह वर्तोंमें, इस चौथे ब्रह्मचर्य व्रतके उपदेश करनेका प्रसङ्ग आया 🖁 । अगर सब, ब्रह्मचारी-साधु हो जायँ, तो उनके लिये तालाव, धी, और दृक्षके पत्र, पुडी होने को तय्यार ही बैठे हैं, यदि संसारका अभ्युदय, ऐंसी पराकाष्ठापर आ जाय, तो क्या ही अच्छा हो ?, मगर ऐसी सम्भावनाएँ-ऐसी कल्प-नाएँ जो करनी हैं, वे, मानो ! अफीमके नशेमें आके ठंढे पह-रमें ठंढी ठंढी बातें मारनी हैं।

अगर सर्वथा ब्रह्मचर्यका पालना न हो सके, तो अपनी स्त्री में सन्तो५ बुद्धि रखकर, दूसरी स्त्रियों के साथ विषय चेष्ठा-से विराम लेना--दूर रहना भी देशतः ब्रह्मचर्य ही है। जो लोग, सब जगह अपने वीर्यको वरसाते रहते हैं, वे आखिरमें नपुं-सक माय बन जाते हैं, जिस आधारपर, हमारा दिमाग, हमारी मनोटतिका प्रसार, और हमारा शारीरिक बल ठहरा है, उसी को मूलसे उखाड देना, यह कितनी मूर्खता, और कितना आ-त्मघात ?। हमारी वार्त्तमानिक भारतदशा पर जब खयाल करते हैं, तब छाती के धडकनेके साथ गरम २ श्वास छुटता है, अहा ! वह भारतका निष्काएटक आराम कहाँ ?, वह आराम, कहाँ किंधर चल्रागया ? ऐसे तेजोहीन, प्रज्ञाहीन, बल्ल्हीन पुत्रेंको भारतदेवी कबसे जन्म देने लगी ?; सचमुच हमारे भारत-वासी लोग, विषय लम्पट हो के—रमणी रमणमें अत्यासक्त हो के शोध खोल विद्या-विज्ञान के उद्यमसे जबसे प्रमादी हुए, तब-से उत्तरोत्तर सन्तान, ऐसी बल्ल्हीन उत्पन्न हुआ करती हैं कि यौवनही अवस्था में, वीर्य वृष्टि कर इतवीर्य वनती हुई शरद ऋतु के जल्ल रहित मेघकी तरह ऊपरका सूखा घनाटेाप करती हैं ।

इस ब्रह्मचर्य देवता का, भारतमें, जबसे सत्कार, कम होने छगा, तबसे उसके प्रकोपित सरापसे भारतमजा विद्या विज्ञान, इब्मसे इतनी पीछे रह गई, कि जिन पर, यह सिरताज-का वैभव भोगती थी, उहींके जूतों के चमडे पर हाथ फिराने तक अधम अवस्थामें आ गई। हा ! वह सिरताजका वैभव, भार-त को वापिस कैसे मिल्ले ?, वही उच्चदशा, भारतको कब प्राप्त हो ?, वह, भारतकी लक्ष्मीदेवी, भारत सन्तानों को कब दर्शन दे ?, वे अकलड्रङ्ग, भारत साम्राज्य रूपी दिनकरके प्रखर-तरुण किरण गण, अपना प्रताप, चारों तरफ कब फैलावें ?, वे, निता-न्त भासुर, विद्या कमल, जो कि अन्नह्मचर्य रूपी हिमसे भस्म प्राय बन गये हैं, फिर कब पुनरुज्जीवित वनें, भारतकी सूखी दौलतकी नदीके खोदनेका प्रतीङ्मण कुठार-वह ब्रह्मचर्य, भारत प्रजाके कर कमल्यें फिर कब अलड्रुत हो ? ।

भारतमें ब्रह्मचर्य देवताका, पूर्वकी तरह अगर अच्छा स-त्कार होने लगजाय, तो सन्देहही क्या है कि भारत प्रजा, अपनी सिरताज वैभव की गदीपर, फिर आरेहिण करे, और, उच्चदक्षा में पहुँचे । लहमीदेवीका पिता, ब्रह्मचर्य, अगर तुष्ट हो जाय,तो

फिर **छक्ष्मीदेवी का कहना ही क्या ? छ<del>इ</del>मी देवी का दर्ज्ञन क्या,** छद्दमीदेवी ही भारत प्रजा की गोदमें छेटती रहेगी। अत्रह्मचर्यरूपी घनघोर बादलयदि हट जाय, तो, भारत साम्राज्य रूपी सूर्यके सहस्र किरणोंके चारों तरफ प्रसरनेका पूछना ही क्या ? । अब्रह्म-चर्य रूपी हिमका विध्वंस हो जाने पर, विवेक रूपी निर्मल जल-के अभिषेककी निरन्तर धारासे, विद्या कपळवन, देखिये ! फिर कैसा पुनरुज्जीवित होता है, इतना ही क्यों ?, वह ब्रह्मचर्य रूपी भास्कर भी, अपने हजार किरणोंसे उस विद्या-कमळवनको नितान्त प्रफुछित–विकसित करनेमें प्रयत्नज्ञील रहेगा । भारतकी सूखी दौळतकी नदीके खोदनेका ङझचर्य रूपी कुठार, सन्त महान्तों ही के पाससे मिल सकता है, वहीं जानेसे, वहीं पार्थना करनेसे, उनकी तरफ परमपूज्य बुद्धि रखनसे, वेसन्त लोग, उस कुठारको, कानोंके मार्गसे, उपदेश रूपी मान्त्रिक प्रयोगद्वारा धीरे धीरे प्रवेञ्च कराते हैं । मुनिजनोंसे कानोंके मार्गसे पैठाता हुआ, वह कुठार, भीतर घुस करके एकदम दिमागकी भूमी पर अव-स्थित रहता है, बस!इसी दिमाग रूपी हस्तकमलमें जव ब्रह्मचर्य-क्वठार स्थिर रहेगा, फिर देख लीजिये ! मजा, भारतकी सुखी दौछतकी नदी, उस कुठारके, दे दनादन, प्रहारसे ऐसी उत्तम खोदाई जायगी कि उसी दम, ज्ञनैः श्रनैः दौछतरूप जलका प-वाह छुटेगा, और क्रम क्रमसे बढता हुआ द्रव्यका पूर, भारतमें इतना फैल्र जायगा, कि मानो !, भारतका स्थल-भूमी भी दू-सरा रत्नाकर, प्रतीत होने ऌगेगा ।

ये सब प्रभाव, ब्रह्मचर्य देवताके समझ, इसीका मन्त्र ज-पना पहिले परमावइयक है। यह देवता, रुष्ट हुआ जो अन्र्थ करता है, बह अनर्थ, भूत, पिशाच, राक्षस, यक्ष, यम वगैरह से भी नहीं हो सकता। यह देवता, तुष्ट हुआ जो प्रसाद करता है, শৰ্দাহীল্পা

वह प्रसाद, इन्द्रोंको भी देना मुझ्किल है। मन्त्र, यन्त्र, तन्त्र सा धनेकी प्रथम प्रस्तावना–प्रथम भूमिका यही ब्रह्मचर्य है। इसी ब्रह्म-चर्यके अनुचर बने हुए लोग, त्रिलोकीके अग्रगण्य हो गये हैं।

यह पक्की बात है कि जिसका व्रह्मचर्य धन छूटा गया. वह. अपने मनोरथोंकी सिद्धि करनेमें बहुत स्खल्लनाएँ पाता है। ब्रह्मचर्य व्रत रूपी एक ही चिन्तामणि, यदि पाप्त हो जाय, तो फिर औरों के लिये कोई मुहिकली नहीं है । सूर्य के विना दि-वस, चन्द्र के विना रात्रि, गन्ध के विना पुष्प, देवता के विना मन्दिर, पुत्र के विना घर, नेत्रों के बिना मुँह, कवित्व विना विद्या, निमक विना भोजन, पानी विना तालाव, नायक विना सैन्य, दृक्षों के विना जंगल, मनुष्य के विना घर, विद्या विना गहनें, दातृत्व गुणके विना धनी और विना श्रोतृगणके सभा, जैसे नहीं ज्ञोभती, वैसे ही आदमी भी ब्रह्मचर्यके विना नहीं शोभता । सब गुणोंका शिरोमणि, सब नियमेंका अफसर, सब धर्गोंका अधिपति, सब सुक्रतोंका नायक, सब मन्त्रोंका मुकुट, सब तपोंका राजा, सब कष्टोंका अग्रेसर, सब कियाओंका मुख्य प्राण, सब विद्याओंका पिता, सब छक्ष्मीका खजाना, सब इज्जतका नि-धान, सब पुण्योंका ब्रह्मा, सब सुखोंका बीज, सब अभ्युदयोंका मेघ, सब देवताओंका वशीकरण, सब दुःखोंका घातक, सब पा-तकोंका पातक, सब इच्छाओंका पूरक, सब अनिष्ठोंका चूरक, सब भोगोंका कारक, सब रोगोंका वारक, सब विझोंका मारक, सब अग्नुभोंका हारक, सब शत्रुओंका छेदक, सब दुर्जनोंका थे-दक, सब चिन्ताओंका शोषक, सब आज्ञाओंका पोषक, चतुर्दि-गन्त विजयका मोषक, ज्यादह क्या कहें?, त्रिछोकीका माछिक, तीन जगत्का साम्राज्य दाता, और तत्सद्वह्म-सनातन परम-पदके द्वारकी भी कुंजी (ताली) रखनेवाला, ब्रह्मचर्य, साक्षात

धर्माशिक्षा,

ईश्वरी ज्ञक्ति है, इसे पाले हुए लोग, और दोषोंसे भरे हुए भी परमपदके द्वारकी कुंनी बडे मजेसे पालेते थे, यह, इतिहास दृष्टिसे सबोंको विदितही होगा ।

जो विषय सुख, आपात मात्रमें, अर्थात् शुरू शुरूमें, रम-णीय, आनंददायक माल्लम पडने पर भी अन्तमें किंपाक फल्ठ-की तरह बडा भयङ्कर होता है, उसे कौन महात्मा, आदरमें ला सके ? । जिस मैथुनसे कम्प, वाम, परिश्रम, मूच्र्छा, भ्रम, ग्लानि, बलका क्षय, और क्षयरोग वगैरह बडी आपदाएँ जाग उठती हैं, वह मैथुन, धर्मात्माको पसन्द नहीं पडता । मैथुनके प्रसङ्गसे, स्त्रीके योनि यन्त्रमें पैदा हुए, बहुत मूक्ष्म जन्तुओंक हेर, पीडाते हुए मरजाते हैं, यह, वात्स्यायन वगैरह काम शास्त-कार भी जब मंजूर करते हैं, तब भी उसमें, जो अत्यासक्ति क-रनी है, वह साफ पुरुषपदसे नीचे उतरजाना है । स्त्रीके सम्भो-गसे, जो पुरुष, अपने कामज्वरको शान्त करना चाहता है, वह गँवार, सचमुच घृत (घी) के होमसे आगको ठंढी करना चाहता है ।

यह पका समझें कि भोग भोगनेसे कभी इच्छाकी तृप्ति होने वाल्ठी नहीं, जो मनुष्य भोगोंमें बावला बन जाता है, और अपने शरीर को भी नहीं गिनता, उसकी आयु कम हो जाती है, उसकी मौत शीघ्र होती है । हम नहीं समझते कि विषयभोगमें इतना क्या देखा, और क्या इतना मिळता होगा? कि उसमें लोग, अत्यासक्त हो के अपने जीवनपर कीचड फैंकते हैं । जिस वक्त मनमें कामका आवेग बढ जाय, उस बक्त बावला न बनके पांच ही मिनट तक यदि स्थिरता की जाय, तो फिर वह, आपही आप शान्त हो जायगा, और अपनेको, अपनेही उन्मादकी हंसी आवेगी, ऐसी ही स्थिरता करनेका अभ्यास अगर हो जाय, तो जरूर कामका आवेग ढीला पड जाता है, इसमें कोई शक नहीं। भर्मत्रिक्षा.

मगर मनको समझानेके लिये पहले विवेककी वडी जरूरत है; मन-को घीरे घीरे समझानेसे जरूर जन्माद झिथिल पड जाता है। यह पत्यक्ष अनुभव कर सकते हैं कि कामभोगकी सामग्री मौजूद रहते, अथवा पारदारिक कर्म करनेके प्रसङ्गपर, थोडे समयकी, सद्विचार पूर्वक, प्रतीक्षा की जाय, तो घीरे घीरे मन ठंढा पडेही-गा, मगर, थोडे समय तक घीरज पाना बडा मुक्तिल है, विष-यान्ध आदमी, एक पिनिट तक स्थिर नहीं रह सकता, वह तो अपने दिमागके सत्त्वको तोडनेर्भे ही कमर कसे रहता है। उल्लू, दिनमें, और कौआ, रातको, अन्धा रहता है, पर कामो पुरुष, रातदिन, कामान्ध रहता है। उस आदमीने हाथमें आया चिंता-मणि न सम्हाला, जिसने मनुष्यत्व पाके, कामभोगमें सारा जी-वन बिताया।

गृहस्थ लोग, सर्वथा ब्रह्मचर्य न पालें, तो नहीं सही, म-गर परदार गमन, कभी न करें । एक नहीं तो दो सिओंके साथ विवाह करो !, मगर परस्तीगमन कभी नहीं करना चाहिय । अपनी स्त्रीके साथ भी अत्यंत आसक्तिसे भोगविल्रास करना मना है, तो सर्व पापोंकी खानि, परस्त्रीके सेवनकी तो बात ही क्या करनी ? । अपने पतिको छोड, दूसरे पुरुषके साथ रमण करती हुई, क्षणिक चित्तवाली चआ्चल परस्तीमें कौन अक्ल्रमंद विश्वास कर सकता है ? परस्तीके साथ रमण करनेवाला मनुष्य, अव्वळ तो, उस स्त्रीके पति, और राजा वगैरहसे डरता रहता है, और, "इसने मुझे देख लिया, इसने मुझे जान लिया, इस लिये यह आ रहा है" इस प्रकार व्याकुल चित्तसे कंपता रहता है, अतः, प्राणका सन्देह करनेवाला, बडा, वैर-विरोधका कारण और इस लोक व परलोकसे विरुद्ध, परस्त्रींगमन, दूरसे वर्जना चाहिये । परस्तींगमन करनेवाले को, इस जन्ममें, सब द्रव्यका ह-१४ रण, जेळमें पकडा जाना, और इन्द्रियका छेद वगैरह, भयङ्कर आपदाएँ उठानेके साथ परछोकमें घोर नरकका अतिथि होना पडता है। अपनी स्त्रीके रक्षण करनेमें निरन्तर प्रयत्न करता हुआ पुरुष, अपनी आत्मामें अपनी स्त्रीपर शंकाके मारे हमेशा छेश पाता रहता है, तो ऐसा ही दुःख, सबको समझकर किसीकी स्त्रीके साथ बदमाशी नहीं करनी चाहिये। समझो! कि परस्त्री गमनका दुरन्त फल्ज तो दूर रहा, मगर परस्त्रीकी तरफ रमण क-रनेका मनोरथ करनेसे भी रावण की तरह इस जन्ममें बडी बुरी हाल्जतसे मरना पडता है, इतनाहो क्यों?, परलोकमें भी न-रककी कुम्भीमें जल्जना पडता है। रावण जैसे महा पराक्रमी, त्रिलोकीके कण्टक राजे भी, परनारीके गमन करनेकी इच्छामात्रसे अपने कुल्ठका क्षय कर गये, तो पामरोंकी क्या बात?।

छावण्यकी ऌहरिओंसे छहरती, सौन्दर्यकी काञ्चनसी कि-रणोंसे दमकती, महा विदुषी, और बडी कछावन्ती ही परस्नी क्यों न हो ?, मगर उसका सङ्ग शेठ छुदर्शनकी तरह कोई अक्छ-मंद नहीं करता। परस्नीका आछिङ्गन करना मूखों ही का काम है। जिसके हृदय भवनसे विवेक-चोपदारका देशनिकाछ हो गया हो, जिसके मनोमंदिरमें विवेक-प्रदीप ज्ञान्त हो गया हो, जि-सकी आत्मभूमीमें विवेक-द्वारपाछ निद्रामें फँस गया हो, वही दु-भाग्य आदमी, परनारीका षण्ढ बनता है। समझ छो ! कि उ-सकी किस्मतको पाप-बादछने घेर छी, जो परस्नीके गमन कर-नेसे विराम नहीं छेता । उसकी तकदीरके बारह बज गये, जि-सका ज्ञरीर परनारीसे मछिन हुआ । उसके बुरे दिन आ गये, जिसने परदारागमनमें फँस, राजकीय, और ईश्वरीय कानूनों पर आग दी। વર્મસ્ક્રિક્ષા.

पुरोहितकी स्त्री कपिला, राजेकी रानी अभया और देव-दत्ता वेरयाके साथ, एकान्तमें समागम होने पर, इतना ही नहीं, बल्कि उनकी तरफसे बहुत बहुत करुणा पूर्वक प्रार्थनासे भोग करनेका आग्रह, तथा आखिरमें उनकी तरफसे प्रतिकूळ उपद्रव भी होनेपर, जिसके शरीरका एक भी रोम न चळा-न कम्पा न कामार्च हुआ, उस महात्मा शेठ सुद्र्झन की क्या तारीफ करें ?, धन्य है इसके मात पिताको, जिन्होंने पहाडकी तरह धीर हृदयवाळा, न्यायप्रिय ऐसा महात्मा प्रकट किया। गृहस्थ होके भी ऐसी पराकाष्ठा पर ब्रह्मचर्यको चढा देना, यह छोटोँसी बात नहीं। इसके हृदयङ्गम धर्म–वैराग्य–विवेकका ढेर कितना चमकता होगा, कि जिसके हृदयपर कामदेवके कुछ ज्ञस्तोंका प्रहार पडने पर भी कुछ भी असर न पडा। अपनी मनोरमा स्त्री पर पूर्ण सं-तोषी, छः पुत्रोंका बाप झेठ सुदर्शन, ऐसी अद्भुत निश्वल मनो-वृत्तिसे किसके हृदयका आकर्षण नहीं करता है ? । महात्मा हो तो सचमुच ऐसा ही हो ।

धन्य हो ! धन्य हो ! विजय शेठ और विजया शेठानी को, जो कि दोनों-दम्पति, विवाह ही से, एक पछंगमे सोते सोते निमछ-निष्कर्छक ब्रह्मचर्य पाछा करते थे । यह बात किसे चम-त्कारमें नहीं डूबाती, कि नवोन तरुण-दमकतो उम्रमें स्त्री-पतिको, संसार भोगसे बिळकुछ हट जाना, और ब्रह्मचर्य पाछना । इस-का मूछ सारांश यह है कि छोटी उम्रमें विजया कुंवरीने एक साध्वीके पास कृष्णपक्षमें ब्रह्मचर्य पाछनेका कसम छिया, जब विजयकुमार, एक मुनिराजके पास शुक्छपक्षमें ब्रह्मचर्यका नियम छे ही बैठा था । अब भवितव्यतावशात् उन दोर्नोंका परस्पर विवाह हुआ । विवाहित होके रातको पछंगपर ज्यों दोनों सो- नेकी तय्यारी करते हैं, त्यों ही विजया स्त्री बोळ उठी कि स्वामि-नाथ ! इस कुष्णपक्षमें ब्रह्मचर्य पालनेका मुझे नियम है इसलिये इसपक्षके जानेके बाद शुरूपक्षमें कामक्रीडा मेरेसे होगी, तब वि-जयशेठ भी बोले-" तब तो अपने दोनोंको हमेशा ही ब्रह्मचर्य वत पालना पडेगा, क्योंकि मुझे भी शुक्लपक्षमें ब्रह्मचर्य पाल्ल-नेका सौगन्द है; खैर !, यह तो अच्छा ही हुआ। प्राणांत कष्टमें भी नियमका घान नहीं करना चाहिये । वास्तवमें तो भोगोंमें रक्खा ही है क्या ?; गँवार आदमी ही भोगों में बावले बनते हैं। शाणे, दाने, उदार हृदयके पुरुष तो, भोगोंको दुःख ही समझते हैं, अच्छा हुआ, अमूल्य चिंतामणि-ब्रह्मचर्य धर्म, हाथमें आया, बस ! अब हमेशा अपने ब्रह्मचारी रहेंगे " ! ( यह भावना, वि-जया स्त्रीमें भी प्रतिरोम रम गई )।

देखिए ! सज्जनो ! दम्पतीकी मनोभावना; विवाहके पहले वे ब्रह्मच री थे, इसमें तो कहनाही क्या ? । मगर, नवीन तरुण-यौवन्की प्रसरती रोशनीमें भी, विवाह करके जिन्होंने कुछ भी अपना मन कलंकित न किया, सर्वथा ब्रह्मचर्य पाला, यह अट्सु-त चमत्कार, किसके नेत्रोंको स्थिर नहीं कर सकता । स्त्रीके साथ सा जाना, एक ही पल्लंगपर दोनों, भर्त्ता-पियाको सो रहना, और ब्रह्मचर्य पालना, यह कितनी ईश्वरी शक्ति? कितना महात्मा-पन ? और कितनी, उनके मनोमन्दिरमें अध्यात्मयोगकी मुसळ-धारा वरस रही होगी ?, जभी कर्में का क्षय हो सकता है, और मोक्ष प्राप्त होनेमें विल्टम्ब नहीं होता । खाते, पीते, संसारके भोग भोगते अगर मोक्ष मिल्ल जाता, तो सब कोई मोक्षमें चल्ले जाते । खाना, पीना, अच्छे अच्छे कपडे पहिनना, और तरुण सुन्दरीके सुवर्ण कल्लज्ञ जैसे पयोधरोंका मर्दन करना, चन्द्रवदनाके चन्द्र-से-मुँहसे अमृत पीना, कमल्ल्योचनाके कमल्लसे बड खुश्वबूदार मुँहकी खुशबू लेना, हरिणनेत्राके प्रवाल सरीखे अघर बिम्बका चुम्बन करना, कृशोदरीके कृश उदरको हाथमें पकडना, प्राणप्रि-या रमणीके पतली कमरको मूठीमें घर लेना, सुमुखीके केल्रहाक्षके स्तम्भ जैसे उरु स्थलपर हाथ फैलाना, और अर्धाङ्गनाके कुल अङ्गोके साथ अपने अङ्गोंको बिलकुल मिळा देना-एक कर देना, इससे क्या हुआ ?, यह बात तबही रुचे, यदि, जीव मात्रपर गर्ज-ना करता यमराजा, प्राणीगणोंको लुकमे बनाता रुक जाय ।

जब हमारे शिरपर मौतका डङ्का बज रहा है, सब जीवोंकी जीवन स्थिति स्थिर नहीं रहती, सब पाणी, भिन्न भिन्न प्रकृतिसे प्रतिक्षण नये नये परिणाममें पछटते रहते हैं, तो उचित नहींहै कि क्रूर भोग—-रसोंमें फँस कर अपनी आत्माकी दौळतको खाक की जाय । इस संसारमें रहना कितना, अर्थात एक भवकी स्थि-ति कितनी ? , अव्वल तो यही झरीर, अनेक प्रकारके रोगोंका भण्डार है, तो फिर इसपर किस बुद्धिमानका मोह बढ सके ?। घुन कीडोंसे काष्टकी तरह, व्याधिओंसे, यह ज्ञरीर हमेक्ना सडता रहता है। ऐसा कोई समय न था, न आया, न है, न आय-गा- न होगा, कि कोई पाणी, काल-मौतको ठग कर, मर-नेसे बच जाय ; क्या राजा, महाराजा, बल्लेदेव, वासुदेव, और क्या चऋवत्तीं, और तीर्थंकरभी क्या, सबके ळिये--सारे संसा-रके छिये, हमेशा मृत्युकी पुकार चला करती है, किसी न किसी सीको क्या ? , किन्हीं को, थोडेको क्या ? , बहुर्तोको, परिमि-तको क्या ?, अपरिमित प्राणिओंको छुकमे बनाता हुआ काल-राक्षस, कभी, किसीदिन, किसी समय, किसी वक्त और किसी मिनट भी विराम नहीं पाता । रूप, छावण्य, कान्ति, शरीर, धन, सभी, तृणके अग्रभागपर रहे जल बिन्दुकी तरह चपळ–विनाशी

१०२

र जाज पर्खन पष्ट हान पाळ इस असार शरारस, खतम तप-स्या यदि निकाळी जाय, तो क्या उमदा बात है ? । वेही महा-त्मा सची तारीफके पात्र हैं, और उन्हींने इस अनित्य----असार शरीरसे आलादर्जेका फल निकाल लिया, जिनने मोक्ष-फ-छको देनेवाळी तपस्या द्वारा भोग-पिशाचोंका देश निकाळ कर दिया ।

वे ळोग, जगत्के सिरताज बन गये, जिन्होंने अदृष्ट क **ल्याण**–कामिनीका संग छोड, योग रसका आनन्द ऌटा । धन्य हो ? स्थूलभद्रजी को धन्य हो ?, जिस महर्षिने ऐसा तो आत्मिक पुरुषार्थ फैळाया, आजतक सज्जन वर्ग जिसकी परळोक गत आत्माकी तरफ बडे अचम्भेके साथ स्थिर आँखोंसे खयाल कर रहे हैं, वाह ! कलिजुग ! वाह ! तेरे को भी थप्पड लगाके स्थूलभद्र महर्षिजीने आत्मिक योगका जो प्रकाश फैलाया है, आज भों वह, जन समाजकी नजरोंको शीतऌता दिये बिना नहीं रहता। क्या बतावें ?, जो स्यूलभद्र, बारह वर्षतक वेरयाके घर पर रह कर, तरह तरहके भोग भोगते रहे, बाद साधु-मुनि-योगी--महर्षि-श्रमण बने, इतना ही नहीं बल्कि महर्षि हो कर, उसी वेश्याके भवनपर आके चतुर्मासा रहे; देखिए ! महाज्ञयो !, इधर, वेझ्या, तरह तरहकी इन्द्रियपोषक, हृदयोत्तेजक, कामोदीपक रसोई बनाके साधुजीको भिक्षा देती है, और साथ साथ अनेक प्रकारके हाव भाव-काम कटाक्ष, मदनळीळा वगैरह बहुत उपाय, साधुजीको भोगमें फॅसानेको किया करती है, और उधर षड् ( छः ) रसोंसे सुन्दर गरिष्ठ माल उडानेके साथ, सब प्रकारकी वेइयाकी काम चेष्टाएँ, स्यूलअद्रजी नजरमें ले रहे हैं, तौ भी मजाल है कि ऋ-षिजीका मन, अणुमात्र भी फरके ! । बारह वर्ष तक सेवी हुई वेझ्याके घरमें, साधु हो के रहना, और कामोद्दीपक भोजनको प-

चाना, तथा वेक्स्याकी-तरद तरहकी मदन छीछि ओंको छात मा-रना, इत्यादि छोकोत्तर बहादुरी करनेवाछा कोई हुआ है, तो यह मान स्थूछभद्रजीको घटता है, जो कि आगके कुंडमें गिरने पर भी तनिक भी न जले । काजलकी कोठरीमें रहने पर भी काळा पनसे बच गये । यह काम जैसा तैसा नहीं, बहुतसे योगी-जनोंसे भी नहीं हो सकनेवाला, यह, कामराजेके किलेके जीतने-का काम, जो स्थूलभद्रजीने कर दिया है और इसीसे जो, इनकी तारीफकी सडक पक्की बन्धाई गयी है, वह, वर्षोंके वर्ष करोडों वर्ष जाने पर भी क्या टूट सकती है ?, कभी नहीं । और ऐसे ही महर्षिओंसे तो भारतवर्ष, आध्यात्मिक विद्याकी तारीफ पर अब भी सबसे बढकर चढा है, यह सबको विदित है ।

मानव कर्त्त्व्योंमें आछादर्जेका कर्त्त्व्य-ब्रह्मचर्य, जिस आदमीसे रुष्ट हो गया, उसका सर्वस्व, नष्ट हो गया। उसकी त-कदीरसे देवता लोग रुष्ट हो जाते हैं, जो ब्रह्मचर्यसे रुष्ट हो जाता है। गृहस्थके जितने धर्मके कानून हैं, अर्थात् ये जो बारह व्रत गृहस्थोंके लिये बताये जाते हैं, वे सब, सिवाय ब्रह्मचर्य, न-दीको उपमावाले हैं, और वे सब नदियां ब्रह्मचर्य रूपी समुद्रमें द्युका करती हैं।

यह तो पहले कहही चुके हैं कि सर्वथा ब्रह्मचर्य अगर न पाल्ठा जाय, तो अपनी स्त्री (एक क्यों ?, अनेक ही क्यों न हों?) के साथ भोग करनेमें संतोष रखें, मगर परस्तीकी तरफ तो कदा-पि नजर न करें, इतनाही नहीं, बल्कि जिसका कोई स्वामी नहीं है, उस साधारण स्त्री-वेइयाके साथ भी गमन करते रुकें । जिस के मनमें कुछ, वचन-बोल्जेनेमें कुछ, और करनेमें कुछ, ऐसी, चं-चल्छ द्रव्यकी दासी, वेइया, एकान्त आपदाओंका जन्म देनेवाल्ली है । मांस मिश्र, शराबकी बद्दबूसे भरा, और अनेक शुद्रोंके दु- र्गन्धी मुँहोंसे चुम्बित किया गया, वेक्याका मुँह, किस ज्ञाणे आ-दमीके मुँहके चुम्बनमें आसकता है ? । उच्छिष्ट-जूठा भोजन खानेसे परहेज करना अगर लाजिम समझा जाता है, तो बडा ताज्जुब है कि गणिकेके जूटे मुँइके चुम्बनसे परहेज करना नहीं मुनासिब समझा जाता । वेक्यांका नाम ही जब साधारण स्त्री है, तो यह पका समझो! कि वेइया, किसीकी कदापि नहीं होनेवाली, वह तो सिर्फ द्रव्यकी दासी हैं; जिसके पास द्रव्य है, और वह यदि वेइयाके चरणोंमें गिरनेको आया, फिर पूछना ही क्या?, वह कोढी-महारोगी, और हजारों मस्तिओंसे सेवाता हुआ ही क्यों न हो ?, वेइयाके छिये तो दौछतरूपी छावण्यका पूर ही होगा, और इसीसे, वेइया, उसे कामदेवकी तरह कुत्रिम, बाहरके—-झूठे प्रेमसे-भरे नेत्रोंसे देखती है । मगर खयाल करें, वह कोढी -रोगी आदमी तो क्या ?, किंतु वास्तवमें खूब सूरत रूप—छावण्य—कान्ति वालाही आदमी क्यों न हो ? , जब वेश्याका पेट भरते हुए उसकी दौ-लत खतम हो जायगी, और वेश्याको मालूम पडेगा कि ' यह भीख मँगा हो गया ' फिर देख छोजिए ? उस बेचारे कामी पु-रुषकी दशा, क्रूर स्वभाववाली गणिका, घरसे निकलते हुए उस पुरुषका कपडा तकभी खींच लेगी । वेइयाके मोहमें बावला बना आदमी, न देव, न गुरु, न वान्धवों, और न तो पित्रोंको मानता है । सच पूछिए तो गणिकाएँ, कूट कर्म करनेमें राक्षसिओंसेभी आगे निकलनेवाली हैं, और छल-प्रपञ्चोंमें, शाकिनियोंसे भी बढने वाळी हैं, तथा चपलता स्वभावमें तो बिजलीकाभी अतिक्रमण करने वाली हैं । इस लिये जिसको धर्मकी गरज है, वह, अव्वल तो यह गुण जरूर हांसिल करे कि परस्ती तथा साधारण स्त्रीका वरित्यांग करे । अपना वीर्य इधर उधर यदि वरसाते रहोगे, ते। भारत की प्रजा को कैसे बढासकोगे ? । देखा है इतिहासमें, पहले भारतभूमीमें कितनी बस्ती थी, और आज है कितनी ? । ऐसी ही दुष्ट आदत, अगर अपना पद मजबूत करेंगी, तो भारतवर्षमें आज जितनी आबादी है, उससे भी क्षीण होती हुई कितने हिस्सेमें जाके ठहरेगी, यह कहनेकी कोई जरूरत नहीं। जिसने अपना धर्म न पाल्ठा, अपने धर्मका संरक्षण न किया, वह आदमी, अप-नेका रक्षण नहीं कर सकता । धर्मका रक्षण क्या है ? मानो ! अपने जीवन ही का रक्षण है-अपने जीवनका सुधार है। जिसने ब्रह्मचर्य-धर्मको धारण न किया, अपनी आत्मामें स्वदार संतोष रूपी अमृतको गोपन न कर रक्खा-अथवा तो परदार-गमन रूपी विष (जहर) का सेवन करना बन्द न किया, उसका, चारों ओरसे सौ मुँहका बिनिपात (पडना) होता है। इसमें कोई संदेह नहीं।

पुरुष की तरह, स्त्री भी, बरावर धर्मके काबिल होनेसे, qर पुरुषका संग जरूर छोड दे । जभी तो, ऐश्वर्य करके कुबेरके समान, और रूप करके कामदेवके सरीखे, प्रति वासु-देव रावण जैसे पुरुषका तिरस्कार करके सीताने अपना जीलवत ऐसा तो अकलड्र-निर्मल रक्खा, कि आजतक उस अवलाकी गुण श्लाघा जगत्में मज्ञाहूर है । दूसरी स्त्रियोंमें आसक्त हुए पुरुष और द्सरे पुरुषोंमें आसक्त हुई स्तियाँ, भव भवमें नपुंसक तिर्यञ्च, और बडे दुर्भाग्यवाली होती हैं । चारित्रका मुख्य माण और परब्रह्मका अद्वितीय-असाधारण कारण-ब्रह्मचर्यको निष्कलड्क पालता हुआ पुरुष, देवताओंसभी बराबर प्रजाता है, इसमें कोई सन्देह नहीं । ब्रह्मचर्यके प्रभावसे लोग, दीर्घआयुवाले, सुसं-स्थानवाले, मजबूत संघननवाले, और बडेही तेज तथा पराकप वाले होते हैं | दीवारको साफ किये सिवाय, उसपर जो चित्र बना-या जाता है, उसीकी उपमामें, ब्रह्मचर्यके विना मन्त्र, तन्त्र वगैरहकी उपासनाभी समझनी चाहिए ।

और वर्तोका,-जीव, ईश्वर, पुण्य, पाप, परलोक, मोक्ष वगैरहको नहीं मानता हुआ नास्तिक, बरावर अनादर कर स-कता है, मगर ब्रह्मचर्यके विषयमें तो उसकीभी पूर्ण सम्मति है। नास्तिक ल्लोग तकभी ब्रह्मचर्यका जब बडा सत्कार करते हैं तो फिर आस्तिकपनका अभिमान रखनेवाले महाशय, उसे अगर न पालें, तो कितना शर्मिन्दा पन ?। नास्तिक ल्लोगभी, अपने शरीर, दिमाग, और मनोवल्ली मजबूताई करनेके लिये अर्थात् अपनी अक्तकी किरणेंाको प्रदीप्त करने के लिये, अपने शरीरको कलियुगका भीमसेन बनानेके लिये, और अपने दिमागसे बृहस्प-ति, और वाग्वल्लेसे वाचस्पतिको भी परास्त करनेके लिये, ब्रह्म-चर्य रूपी मुख्य प्राणकी पूर्ण रक्षा करते हैं-ब्रह्मचर्य-मन्त्रकी उ-त्तम उपासना करते हैं, तो अफसोस है कि आस्तिक हो के आ-स्तिकोंसे आस्तिक्य गुणका अव्वल रास्ता-ब्रह्मचर्य न पा-ला जाय।

उसने, जगत्में अकीर्त्तिका ढंढोरा पिटवाया, उसने, अपने गोत्रमें स्याहीकी कूची फेर दी, उसने, चारित्र धर्मको जल्लांजलि दे दी, उसने, गुणगण रूप वगीचेमें आग उठा दी, उसने सकल विपदाओंको, पिलनेके लिये संकेत दिया, और उसने मुक्ति मंदिर के द्वार मजबूत बंद करदिये, जिसने, त्रिल्लोकीका चिंतामणि भूत निर्मल बील्ब्रत संडित किया।

उनकी, शेर, सांप, जल, आग वगैरहकी विपदाएं नष्ट होजाती हैं, उनका कल्याण वैभव, पुष्ट होता है, उनके कायोंंमें **भर्म कि**क्षा

देवता तकभी सहायक बनते हैं, उनका यश स्फुरायमान होता है, उनके धर्मको उत्तेजन मिलतों हैं, उनके पाप नष्ट होजाते हैं, और उनके लिये स्वर्ग व मोक्षकी सम्पदाएं दूर नहीं, जो पुण्यात्मा, शील रत्नको अखंडित पाळा करते हैं।

निर्मेस्ठ शील्ठ, कुल कलंकको हटा देता है, पाप कीचडका लोप करता है, सुकृत का पोषण करता है, पशंसा, इज्जतको फैलाता है, कहांतक कहें, देवता लोगोंको भी नमाता है, और कठिन उप-द्रवोंको देशनिकाल देने पूर्वक स्वर्ग व मोक्षको लीलामात्रमें संपा-दन कराता है । शील्ठका प्रभाव इस कदर चमत्कारी है कि शील-वंत पुरुषके लिये, आग—पानी, सांप—पुष्पपाला, शेर—मृग, पर्वत—पत्थर, जहर—अमृत, विघ्न—उत्सव, शत्रु-मित्र, ममुद्र-तालाव, और जंगळ-घर, बनजाता है ।

धन्य है उन महात्माओंको, जिन्होंने स्फुरायमान विवेक रूपी वज्रसे काम, राग, मोह वगैरह पहाडोंको चूर्ण बना दिया। धन्य है उन ऋषियोंको, जिन्होंने अपनी प्राण पियाको झाकिनी समझ छोड दी, और परम बछभ लक्ष्मी देवीका भी सांपनीकी त-रह तिरस्कार करदिया, और तरह तरहकी रमणीयताओंसे पूर्ण-प्रासादको बिल्लकी तरह छोडदिया । वही महापुरुष है, जो, परनारीके मुँह देखने ही में अंधा है। सौन्दर्यका एक खजाना, कलाओं करके कल्लाधर समान, लावण्यकी तरंगिणी, पुष्ट और उंचे स्तनोंसे अलस गतिवाली—गजगामिनी, पाताल कन्याकी आकृतिवाली और नवीन यौवनकी झलकत्ती किरणोंसे मनुष्योंके हृदयों पर आक्षेप करने वाली औरतका संग, जिनने छोडदिया, उन महा पुरुषोंके हृदयगोचरमें, इताज्ञवना हुआ कामदेव, क्या अवकाज्ञ पा सकता है?, नहीं। श्रृंगार रूपी पेडके लिये मेह स-मान, रसिक क्रीडाका प्रवाहमय, कामदेवका प्रियबन्ध, चतुर वचन रूपी मोतिओंका समुद्र, सौमाग्य छक्ष्मीका निधिभूत, और औरतोंके नेलरूपी चकोरोंको खुझ करनेमें पूर्णचन्द्र, ऐसे नवीन यौवनको प्राप्त किया हुआ महात्मा, अगर मनोविकारकी मछिन-तासे कछंकित न बने, तो उसके छिये कितनी तारीफकी हद्द बांधी जाय, यह नहीं कह सकते !

अधीरज वाल्लोंको स्त्रीका दर्शन हुआ, फिर कहनाही क्या ? उसीदम शरमका देश निकाल हो जाता है, ब्रह्मचर्य व्रतका विध्वंस हो जाता है, झानका संकोच हो जाता है, विवेक ढँक जाता है । समझ गये होंगे, ये सब किसकी बदौलत ?, औरतके मुख चन्द्रमाके दर्शनसे जागरित हुए कामदेवकी । एकान्त वाससे लब्धावकाश बना हुआ कामदेव, विरक्त मुनिजनोंकेभी चारित्र धर्मको फौरन लंगडा बना देता है-साधु-धर्मका सिर काट लेता है-संयमका भर पेट खून पी लेता है ।

विचार करनेपर बुद्धिमानोंकी बुद्धिभें यह स्फुरण होना स्वाभाविक है—कामदेवको कथा, किसके लिये आनन्ददायक नहीं है ?, औरत, किसको, पिय नहीं है ?, लक्ष्मी, किसको बद्धभ नहीं है ?, किसके मनमें पुत्र न रमता होगा ?, गरम गरम स्वादिष्ट भोजन, तथा झीतल पानी, किसको रुचिकर न होगा ?, परंतु य सब इच्छाएँ तबहो करनी जचित हैं—यह सब दुनियाकी मौन तबही लेनी उचित है, अगर प्राणिओंके ऊपर, आशारूपी पेडके काटनेमें कुठारभूत मृत्यु, (मौत) गुंजता हुआ रुक जाय । मोही पुरुष, मोह सागरमें डुबकी मारता हुआ यही मिथ्या अ-भिमान करता रहता है कि " यह मघुर आक्ठातिवाली मेरी औरत हे, यह मेरा प्रेमालु पुत है, यह मेरा खजाना है, यह मेरा विनीत सहोदर (भाई) है, यह मेरा आल्जिज्ञान मंदिर हे, परंतु मूर्ख, यह नहीं विचारता कि " इारीरकी छायाका रूप किया हुआ− काछ, मेरे पास हमेद्या फिरता रइता है " ।

इस संसार दृशका मुख्य वीज कामभोग है, वही मोशका परम दुइमन है। उसे हटानेके छिये मनोभवनमें वैराग्य रसका प्रवाह सतत रखना अत्यावत्त्यक है। मन, अगर वैराग्य रंगसे तरंगित न हुआ, तो समझ छो ! दान तप वगैरहका प्रयास निष्फल है। समस्त कलाएँ पायीं, तो इससे क्या हुआ ?, उग्र तपस्पाएँ कीं, इससेभी क्या हुआ ?, विश्व व्यापि-रज्जत सम्प-दाका उदय जाग उठा, इससेभी क्या हुआ ?, यदि आत्मघटमें विवेक प्रदीपकी किरणें स्फुस्ति न हुई, अतः मनको पाक रखने के लिये विवेककी बडी आवत्यकता है, विवेकही धीरजका जन्म दाता है, और धीरजका यही प्रभाव है कि मनुष्य, अक्रत्य कर्म तरफ एकदम नहीं कूद सकता।

कामी छोग, औरतोंके काले व कुटिल केशपाशकी तर्फ नजर लगाते हैं, मगर स्त्रीके संगसे-स्त्रीके आलिंगनसे पेदा होने-वाली दुष्कर्म संततिको नहीं देखते । कामी जन, स्त्रियोंकी भ्रूव-द्वारी ( भोंहवेल ) का वर्गन करते हैं, पर यह नहीं जानते कि यह सचमुच मोक्ष मार्गके मुसाफिरोंके लिये सामने खडी रही हुई-पबल अन्तरायभूत काली सांपनी है । रमणियोंके भंगुर स्वभाव-वाले नेत्र विक्षेप, देख, गँवार खुश होते हैं, परंतु यह नहीं जानते कि इमारा ही जीवन क्षणभंगुर है । कामिनिओंकी नाककी डांडीकी, लोग, तारीफ करते हैं कि यह कैसी सरल है ?, कैसी उन्नत है ?, परंतु यह खयाल आवेही कहांसे ? यह कामकी डांडी, हमारे कु-लक्ती इज्जतको चूर्ण करनेवाला एक मुसल है । छलहिनोंके कपोल ( गाल ) में प्रतिबिम्बित हुए अपनेको, कामी जन, देख आन-न्द पाते हैं, परन्तु संसार नदीके की चडमें चिपकनेका कष्ट नहीं देखते । स्त्रियोंके अधर ( नीचेका होठ ) को, रतिका कुंड समझ कर कामी लोग पीते हैं, मगर इस बातका खयाल नहीं होता कि काल पिशाच, दिनरात हमारा आयु पीता रहता है।कामी जन, औरतोंके दांतोंको, कुंद पुष्पके भाई समझते हैं, पर यह विचार नहीं आता कि जरा-राक्षसी हमारे दांतोंके तोडनेकी तय्यारीमें है । रागी लोग, स्त्रियोंके कानोंको कामदेवका दोला ( हिंडोला ) समझते हैं, पर कण्ठपर ऌगे हुए काल पाज्ञको नहीं देखते । गँवार छोग, स्नियोंके मुख<sup>ं</sup>चन्द्रकी किरणोंका दर्शन बार बार करते हैं, मगर यमराजेकी तर्फ एक भी क्षण देखना नहीं होता । कामके पराधीन-कामवशी पुरुष, स्त्रीका कंठ पकडता है-स्त्रीके कंठका आलंबन करता है, पर कंठका अवलम्बन कर रहे हुए–आज कल्ल्में चले जानेवाळे प्राणोंको नहीं जानता । स्नियोंकी सुजलता ( हाथ वेल ) देख, मोही आदमी पसन होता है, पर यह नहीं सोचता—" यह सुज लता नहीं, किंतु मेरेको जकडनेकी मजबूत जंजीर ( संकल ) है । स्रीके हाथोंसे आलि गित हुआ पुरुष, रोमांच कंटकोंको जगा देता है, पर आश्चर्य तो यही हैं-" वे रोमांच कंटक, समर इक्षके कंटकोंको नहीं स्मरण कराता । स्नियोंके, सुवर्ण कल्लशका अनुकरण करनेवाले, स्तन कल्रज्ञोंको, आलिंगन करके–हस्तकमलमें पकड करके–उन्हींको, कोमछ हाथसे मर्दन करता हुआ-नखोंसे दाबता हुआ-मूठीमें भरता हुआ--अंगुलीसे ठकठकाता हुआ-गालोसे स्वर्श करता हुआ, कामी जन, सुखसे सोता है, मगर उसवक्त उस मूर्वको नरककी भयंकर वेदनाएँ याद नहीं आतीं । काममें अंधे बनेहुए आदमीको सोचना चाहिए कि ''गरम गरम तपे हुए खम्मेका आ-छिंगन करना अच्छा है, मगर नरकका द्वार भूत, रामा (रमणी) का जघन सेवना अच्छा नहीं, जे। कि दुरंत, अतिकड़क, दारुण

कर्म विपाकको जन्म देता है । नरककी भयानक वेदनाके आगे, रमणीके स्तन स्पर्शका सुख रत्ती भरभी नहीं है; कहां, मेरु पर्वत जितनी नरककी अपार वेदना, और कहां संसारका अणुमात्र वि-षय सुख ?। मुग्ध लोग, मुग्धाक्षियों (औरतों) के मध्यभाग पर छेट जाते हैं, पर यह नहीं समझते-" यह मध्यभाग, सचमुच संसार महासागरका मध्यभाग है। स्त्रियोंकी तीन वलियों के तरंगोंसे आदमीका मन खींचा जाता है, मगर तत्त्वविद्या यह है की तीन वलियां क्या हैं, ? सचभुच तीन वैतरणी नदियां हैं। स्त्रीकी नाभि रूपी बावलीमें, कामीका कामात्ते हृदय, डुबकी मारता हैं, परंतु समता-शांति जलमें, प्रमादसे भी नहीं घुसता । " स्नियोंकों रोमलता, कामदेवके चढनेकी सीढी है " ऐसा समझते हुए लोगोंको, यह तत्त्व ज्ञान आवश्यकीय है-" संसार रूपी कैंद्में लोहेके संकलकी बराबर स्नियोंकी रोमलता है "। जघन्य लोग, स्रीके विपुल जघनको भजते हैं, मगर यह नहीं जानते-" यह जघन, संसार सिंधुका किनारा है "। स्नियोंकी जंधाके साथ अपनी जंघाको घसडता हुआ कामी जन, यह नहीं देखता कि " यह जंघा, सचमुच पुण्य पेडको ते।डनें वाल्ठा प्रतीक्ष्ण कुठार है "। स्त्रीके पाँवोंसे हनाता हुआ पुरुष, अपनी आत्माको धन्य जमझता है, पर यह नहीं समझता-" में स्त्रीके पांवोंसे हनाता हुआ सचमुच अधोगतिमें जा रहा हूँ "।

दर्शनसे, स्पर्श्वनसे, और आलिंगनसे, स्त्री जाति, श्रम जी-वितको हननेवाली, है, इसलिये उग्रविषसे भरी हुई सांपनीकी तरह वह, विवेकवंतोंको, काबिल परित्याग करनेके है । चन्द्रकी रेखाकी तरह टेढी, सन्ध्याकी तरह क्षण रागवाली, नदीकी तरह नीच गति वाली, वनिता, (औरत) विरक्तोंके हृदयों में प्रवेश नहीं पा सकती । मदन के आवेगमें अंधी बनी हुई स्त्री, न, प्रतिष्ठाको देखती हैं, न सज्जनता, न दान न गौरव, और न स्वपरका हित देखती है। निरंकुन्न कामिनी, पुरुष पर इतना असमंजस आचरती है, कि जो कुद्ध हुए शेर, सिंह, सॉप वगैरहसे भी न बन सके । प्रकट किया है दुमद जिन्होंने, ऐसी वनिताएं, इथनीकी तरह संतापको पैदा करने वाली हैं, इसमें कोई संदेह नहीं ।

वह कोई मंत्र, स्परणमें छाओ !, वह कोई देव, उपासना से प्रसन्न करो ! जिससे स्त्री पिशाची, अपने झील जीवितको प्रस्त न करे। जो जो दुःझील, स्त्री संबंधी, जास्त्रोमें सुनते हैं, और छोकमें पर्ख्यात है, वे, काम विव्हळ-वनिताओंकी तर्फसे बराबर संवादित होते है।

बिजली अगर स्थिर हो जाय, पवन अगर कहीं बैठ जाय, तौभी स्नियोंके हृदयोंमें स्थिरताका अवकाज्ञ होना बडा संदिग्ध है, वगैर मंत्र तंत्रोंके भी स्नियोंसे चतुर लोग ठगाये जाते हैं, यह कैसी स्नियोंकी चतुराई !, ऐसी विद्या, जहांसे औरतें पढी होंगी, वह, ब्रह्माका भी गुरु हो, तो ना नहीं । स्नियोंकी मृषावाक्की बैदुषी, चतुराई, कोई अलौकिक ही माॡ्य पडती है कि मत्यक्ष भी अक्रुत्यों को, वे, क्षण वारमें छिपादेती हैं ।

पागल आदमी, लेष्ट (ढेले) को जैसे सुवर्ण समझ लेता है, वैसे मोहान्ध आदमी, स्त्री के संगसे पैदा हुए दुःखको सुख समझता है। जटी, (जटा धारी) मुंडी, झिखी, मौनी, नग्न, वल्की, तपस्वी, और ब्रह्मा भी क्यों न हो ?, यदि वह स्त्री भोगी है-अब्रह्मचारी है, तो हमें पसंद है ही नहीं। खुजल्ली (खाज) को शान्त करनेके इरादेसे खुजलता हुआ मनुष्च, सुख समझता है, पर वास्तवमें वह दुःखही है, उसी तरह कामके दुर्वार आवेश-के बज्ञीभूत हुए लोग, मैथुन क्रीडाको सुख समझते हैं, पर दर

अस्लर्मे वह दुःखही है, इसमें कोई सन्देह नहीं । जो कवि लोग, नारियोंको सुवर्ण प्रतिमासे उपमा देते हैं, वे, छोड स्नियोंको, सुवर्ण प्रतिमाहीको आलिंगन करके क्यों दृप्त नहीं होते ? । स्त्रीका जो अंग निन्दनीय है, और गोपनीय ( काबिछ ढांकनेक ) है, उसीमें छोग यदि अनुरागी बनें, तो और किससे वैराग्य पार्वेगे ? । चन्द्रमा, पुंडरीक कमल, कुन्द पुष्प वगैरह दिव्य चीजोंको, मांस व हड्डीसे बने हुएँ स्नियोंके अ उपमान ( उपमा ) वनाकर मोही कवियोंने फिजूल अङ्गोर्के कम कीमतकी करदी । कहां प्रभावशाली तेजोमय, आल्हाद जनक चन्द्र वगैरह दिव्य पदार्थ, और कहां बदबूका खजाना, अग्न-चिका ढेर, हड्डीकी पुतल्ञी औरत ? । चूतड, छाती, थनका, बोझवाली–औरतको, उरस्थल ( छाती ) पर चढाकर मन्दमति लोग, रतिमें मग्न हो जाते हैं, परंतु उसवक्त यह विवेक नहीं आता कि–" संसार महासागरके मध्य भागमें डुवानेवाली ज्ञि-लाको, मैं कंठमें बांध रहा हूं " । स्त्रीको छातीपर चढाना वया है, मानो ! बडी शिलाही गलेपर बांधनी है। जैसे शिलाको गलमें बांधनेपर, जलाज्ञाच नहीं तैरा जाता, वैसे स्नीरुपी झिलाको गलेमें बांधनेपर संसार महासागरका पार पाना नहीं हो सकता, उल्टा संसारमें डुबना ही होता है।

स्त्री, भव समुद्रकी वेल्ठा है। स्त्री, काम देवकी राजधानी है। स्त्री, मदोन्माद करनेवाल्ठी मदिरा है। स्त्री, विषय रूपी मृग तृष्णाका मरु स्थल है। स्त्री, महामोह अंधकारको फैल्जाने वाल्ठी कृष्णपक्षी रात है। स्त्री, विपदाओंकी खान है, इसलिये, हे सज्जनो! दुल्लाइनमें अंधे मत बैनो !। यद्यपि काम राजाका माबल्य चारों ओर छा गया है, और हरि, हर, ब्रह्मा, पुरन्दर वगैरह माहा-त्मा लोगोंकी भी हज्जामपट्टी, कामदेवने अच्छो की है, इसीलिये तो भर्तृहरिज्ञतकमें भर्तृहरि फरमा रहे हैं कि— "शम्भु स्वयम्भु हरयो हरिणेक्षणानां येनाऽक्रियन्त सततंगृहकर्मदासाः । वाचामगोचर चरित्रविचित्रिताय तस्मै नमो भगवते कुसुमध्वजाय"॥ १॥ अर्थः—

998

"भगवान कामदेवको नमस्कार हो, जिसने, सारी दुनि-याको वज्ञ करनेके साथ दुनियाके नायक-ज्ञम्भु, ( ग्नंकर ) स्व-यम्भु, ( ब्रह्मा ) और हरि, ( कुष्ण ) कोभो औरतोंके घर कामके गुल्लाम-खिदमतगार बनाये, इसीसे कामदेवकी ज्ञाक्तिका प्रभाव, वचनोंके गोचरमें नहीं आसकता, जभी तो कामदेव, भगवान् शब्दसे व्यवट्टत हुआ "।

तथापि काम, क्रोध, लोभ, मोह राग द्वेषको चूर्ण बनाने-वाल्ले, निष्कलंक, निरंजन निर्ल्लेप, ज्योतिः स्वरूप, परमात्मा वीत-रागदेवके परमविद्युद्ध, ज्ञांति संपादक, स्थिरता उत्पादक और भवरोगका अद्वितीय औषध, भूत-ज्ञासनके सेवक-भक्त-उपासक बने हुए श्रमणोपासकों का, कामदेव, सर्वथा नहीं तो देज्ञतः जरूर, ढीला पडजाता है, इसमें कोई सन्देह नहीं।

यह पकी बात है कि सद्विवेक रुपी रत्नोंकी पैदायश, सिवाय वीतराग शासनके, और कहीं नहीं है, जभी तो अन्यत्र कषायोंको उत्तेजन मिळताहै, जब शांतिका वि्रुग्रुद्ध आनन्द, वी-तराग भक्त पा रहे हैं।

कामदेव अफसर, इन्द्रियों पर सवार होके जगद विजयकी यात्रा करनेको निकछता है । इन्द्रियाँही कामदेवके विजय होनेमें

पूर्ण सहायता देती हैं। इन्द्रियाँ मजबूत तो कामदेव मजबूत, इन्द्रियाँ ढीलीं, तो कामदेव भी ढीला। अन्वय व्यतिरेक न्यायसे इन्द्रियों के अनुसार कामदेवकी गति है, इसछिये काम को दुइमन समझने वाल्लों को चाहिए कि पहले इन्द्रियाँ ही ढीलीं करदें, इन्द्रियोंसे, उच्छुंखछता हत्ति को छुडवादें, तबही आत्मतत्त्वका ज्ञान और धार्मिक प्रवृत्ति बन सकेगी । जो इन्द्रियाँ, जाग उठेगा आत्माको कुमार्गसे लेंजाने के लिये, उन्मत्त घोडेका आचरण करती हैं, जो इन्द्रियाँ, क्रत्याक्रत्यका विवेक रुपी अभ्यंतर जीव-नको नष्ट करनेमें काले सांपकी तरह आचरण करती हैं, जो इन्द्रियाँ, पुण्चपेडको उखाडनेमें प्रतीक्ष्ण कुठारकी चेष्टा करती हैं, वे इन्द्रियाँ, अगर न जीताई, तो पुरुषने क्या जीता ?, इस-**ळिये पुरुषार्ध का अ**व्वल्ठ उपयोग, इन्द्रियों के जीतने में होना चाहिए। जो इन्द्रियां, प्रतिष्ठाको, निष्ठा (समाप्ति) में लेजाती हैं, जो इन्द्रियाँ, नय निष्ठाको कतल करदेती हैं, जो इन्द्रियां, अ-क्रत्योंमें बुद्धिको स्थापन करती हैं, जो इन्द्रियाँ, विषय रसमें प्रेमको फैलाती हैं, जो इन्द्रियाँ, विवेकका खून पीनेमें कमर कस-ती रहती हैं, और जो इन्द्रियाँ, विपदाओंकी जननी होके बैठी हैं, डन्हें, वज्ञमें लाके अनुभव रसका तात्त्विक आनन्द उठाना चाहिए । मौन करो!, घर छोडो!, क्रियाकांडका अभ्यास करेा !, वनमें वास करो!, स्वाध्याय करो!, तप तपो!, परंतु जहांतक श्रेय-कल्याणके पुंजके निकुंज-को भंजन करनेमें महावायुके वराबर इन्द्रिय गणको न जीती, वहां तक सब अनुष्ठान, भस्ममें घी के होमनेके बराबर हैं, इस-लिये उच्छ्रङ्खल इन्द्रियोंके। वज्ञकरनेमें जरूर प्रयत्न करना चाहिए, तबही धर्मकी सडक पायी जायगी, और ब्रह्मचर्य चिन्तामणि, हाथ आयगी । ब्रह्मचर्य चिन्तामणि हाथ आयी, फिर कहनाही क्या?,

जो आप चोहेंगे, वह, चाइनाके उत्तर काछ भावी ही समझ लीजिए, इष्टवस्तुके सम्यादनमें इच्छा ही कारण होगी-इच्छा ही, इच्छाके विषयको प्रकट करनेमें कारण बनेगी, इतनाही क्यों?, इच्छाकी विषयतामें नहीं आया हुआ भी स्वर्गादि वैभव, ब्रह्म चारीके पास उपस्थित होजाता है, और मुक्ति देवी भी, ब्रह्मचा-रीकी तरफ मेम पूर्वक नजरोंको टकटकाती रहती है, वस ! पूरा हुआ सकल गुणोंका आधार-ब्रह्मचर्य व्रत ।

## पांचवाँ स्थूल परिम्रह विरमण व्रत. <sup>अर्थात्</sup> परिम्रहका परिमाण—

असंतोष, अविश्वास, और आरम्भ, इन तीनोंको दुखके देने-वाछे, और मूच्छीसे पैदा होनेवाछे समझकर मूच्छीके कारणभूत परिग्रहका परिमाण करना चाहिए । बेग्नक ! गृहस्थोंको धन विना नहीं चळ सकता । सारे संसारका मुख्य स्तम्भ जैसे श्री है, वैसे ट्रव्य-दौछतभी है । तौभी, छक्ष्मीदेवी हमारे आधीन नहीं होनेसे, दौछतकी एकदम गुलामी करना अच्छा नहीं । हमारी इच्छाके मुताबिक जव लक्ष्मी नहीं मिलती तो फिर आशातरंगोसे फिजूल क्यों बहना चाहिये । माणिओंकी आकाज्ञ जितनी चौडी आज्ञाकी परिसमाप्ति होनी बहुत कठिन है । यह पक्की वात है कि जितना जितना लाभ बढेगा, उतना उतना लोभ अपना पद जरूर जमा-वेगा । ज्यों ज्यों दौलतकी पैदायज्ञ बढती जाती है, त्यों त्यों मनुष्योंका हृदय चक्र, तृष्णा कल्लोलोंसे ज्यादह घूमा करता है ।

ज्ञानदृष्टिसे सोचनेपर यही स्फुरण होता है कि किसके लिये लोभान्ध होकर लक्ष्मीकी क्षुद्र गुलामी करना ? । जितनेक्षे अंपना काम, चल्रजाता हो-पार पडजाता हो, उससे अधिक तृष्णामें क्यों फॅसना चाहिये । बाहरकी दौछतसे, बाहरका मतलव सिद्ध होने परभी आत्माकी गरज न सरे, तो बाहरकी दोलत किस कामकी ? । दर अस्लपें अपनी आ-त्मिक गरज सरनेका उद्यम पहिले करना मुनासिब हैं, जब दौछतरूपी ज्ञराबका नशा, आत्मिक सम्पदा साधनेमें कही इात्रुता रक्खा करता है, इसलिये सब दौलतका परिमाण करना चाहिये, नहीं तो दौछतरूपी शराबका मुच्छीरूपी नज्ञा, दुःखदायक-अर्सतोष, अविश्वास, और आरंभका जन्म दिये सिवाय नहीं रहता । क्यों कि जहाँ दौ़छत रुपी झराबके पान करनेकी मर्यादा नहीं रही, वहाँ मूच्छी रूपी नशेके बढनेका वेग क्यों कर रोका जायगा ? । ऋौर<sup>े</sup>मूर्छा रूपी नशेके वेगसे आदमी जब बेचैन पडेंगा, तो फिर असंतोष, अविश्वास, और आरंभकी आपदाओं के जुल्मका पूछना ही क्या ?। इसमें कोई सन्देह नहीं कि मूर्छावान् आदमी धनसे वस नहीं होता । और उत्तरोत्तर आज्ञा-विज्ञाचीसे विटाता हुआ मनुष्य टुःख ही को पाता रहता है । यह जुल्म असंतोंषका है, इस जुल्मको हटानेके लिये असंतोषकी माँ- मूच्छीकी नाक काटलेनी चाहिये-मूच्छी राक्षसी का संहार करना चाहिये । मुच्छोंका शिकार करने पर असंते।षही क्यों ? पूर्बोक्त-अविश्वास और आरम्भ भी पतला पड जाता है । और मूच्छोकी मजबूताई होने पर असंतोषकी तरह अविश्वास भी दुःखको खैरात करने लग जाता है । जहाँ मूर्च्छनि अपना पाँव जमाया, वह मनुष्य, इतना तो शंकाशील रहता है कि नहीं इंका करनेके योग्य-सज्जन महाशयोंसे भी धन हरणकी शंका के मारे सब जगह चौंकता रहता अपने धनकी रक्षाके उपद्रव हीमें गटपट किया करता है । मूच्छीवान मनुष्य, सबपर इांकाशील रहता-किसीपर भी विश्वास न करता हुआ रातको निश्चल नींद लेनेको भी भाग्यशाली नहीं बन सकता, यह भला किसकी बदमार्शी ?, मूच्छीके लडके अविश्वास ही की । इसीके प्रभावसे तो आदमी किसीका मित्र-प्रेमी नहीं बन सकता । अविश्वासी पुरुषके साथ, उसके स्वजन वर्ग भी, नाराज-नाखुश होके, उसे नादान-नालायक समझकर सम्बन्ध तोडदेते हैं । जैसे असंतोषी पुरुष, भरपेट सुखसे नहीं खाता, अच्छे-उमदे कपडे नहीं पहि-नता, वैसे ही अविश्वासी आदमी भी पलंगपर निश्चित निद्राकी सुधा दृष्टिकी अपूर्व मजा नहीं ले सकता ।

वास्तवमें असंतोषी व अविश्वासी आदमीको धर्मकी प्राप्ति नहीं होती, कारण यह है कि देव व धर्मको प्रकाश करनेवाले गुरुदेव-गुरु महाराज ही पर अव्वछ तो असंतोषी व अविश्वासी आदमीकी पूज्य बुद्धि नहीं रहती, वह तो यही धनमें शंकाता रहता है कि "कहीं मेरेसे गुरु महाराज पैसा न खर्चावें, अथवा मे रेसे पैसा खर्चनेको न कहें ?"। सज्जनो ! जहां इस शंकाने अ-पना स्थान बनालियां, उस आदमी में, गुरु पर, पूज्य बुद्धि रही कहोगे ?, कभी नहीं; और गुरु पर पूज्य बुद्धि न रही, तो देव, व धर्मकी भी आराधना न बन आवे, इसमें कहना ही क्या ?। असंतोषी आदमी तो अपना भेडार ही भरना रातदिन बाहता रहता है, तो उस आदमीकी चमडी टूटने पर भी दमडी न टूंटे, इसमें कोई ताज्जुब नहीं। अविश्वासी आदमी भी, स्त्रीके शरीरपर नपुंसककी तरह द्रव्यपर हाथ ही फिराता रहता है, रात-दिन शंकाकी गरमीके मारे उसके दिल्ठको तसछी नहीं मिल्ल स-कती। ये दो (असंतोष व अविश्वास ) मूर्च्छाके फल्ल बता

दिये । अब तीसरा फल आरम्भ भी बडा कष्टदायक है । इसमें 🚍 सन्देह ही क्या है कि मूच्छीवाला मनुष्य, प्राणातिपात-जीवहत्या वगैरइ ऐसे आरम्भोंमे फॅंस जाता है-जिनका विपाक परिणाम, बडा कडुवा होता है । लडका बापको, बाप लडकेको, भाई भा-ईको, और भतीजा चचेको. द्रव्यकी मूच्छोंके वेगमें आके ऐसी - इद्दपर छा छोडता है, कि दूसरे ज्ञात्रुसे भी यह काम न बन आवे । धनलोभी पुरुष, धनकी मूर्च्छोंसे झूठी साक्षी देता हुआ महा मि-थ्या वचन बोलता है । रास्तेमें मुसाफिरोंको ऌटनेका काम करता है । घनवानोंके घरोंकी दीवारोंको तोडनेमें कपर कसता है । तथा अनेक प्रकारके ऐसे कष्ट कायोंको उठाता है कि उससे चौथे भागका भी कष्ट अगर धर्मके लिये उठाया जाय तो मुक्ति स्त्रीका भी थोडा कुछ आकर्षण जरूर हो सके, इसमें क्या सन्देह, मगर बडी ताञ्जुबकी बात है कि धर्मकी तरफ ळोगोंकी नजरें नहीं जाती, जब विषयों तरफ अनायास ही मनकी चपछता चछा करती है। हम खूब समझते हैं कि संसारके सब विषय अनित्य, एवं बडे दुःख देनेवाले हैं, फिर भी इमारा नालायक मन, उनकी तरफ दौडा करता है, यह कि-तनी कमजोरी ? । मनुष्योंकी चंचळ चित्तवृत्ति, छोभ समुद्रमें तृष्णा कछोल्टोंसे चकर खाती हुई गोतोंसे भवँरमें ऐसी डुवकी मारा करती है कि मानो ! त्रिलोकीका मालिक होनेको न चाहती हो ?, परन्तु यह बडी मूर्खता है कि फिजूछ तृष्णा∽आगसे जलठते रहना । बेज्ञक ! धनाजनके लिये उद्यम करना चाहिये, मगर नीतिकी सडकसे–विद्युद्ध हृदयसे उद्यम करना मुनासिव है, ता कि धन पैदा करनेका मुख्य मतलब भी पार पड जाय, और आत्मट्टत्तिमें तामसिक–प्रकृतिके चक्रसे पुण्य रूपी पेड न कटे जायँ । यह स्पष्ट है कि परिग्रह ( धन धान्य आदि) का बहुत भार उठाता हुआ प्राणी, नावकी तरह संसार-समुद्रमें डूव जाता हे।

## तथा च जैनेन्द्र आगम----

## " महारंभयाए, महा परिग्गहयाए, कुणि-माहारेणं,पंचिंदियवहेणं जीवा नरयाउयं अज्ञंति"।

इस आगमसे, नरककी आयुके उपार्जनके रास्ते बतलाते हुए भगवान् , महा आरम्भ और महा परिग्रहसे भी अधोगतिमें गिरना फरमाते हैं l ताच्विक नजरसे विचार करने पर परिग्रहमें त्रस रेणु मात्र भी कोई गुण नहीं है । और दोष तो बडे बडे पहाड जितने **प्रकट दिखाई देते हैं । अ**लबत्ते द्रव्यसे परमात्माका मन्दिर, प्रतिमा, ज्ञान-पुस्तकें वगैरह बहुत धर्मके कार्य अच्छी तरह बन सकते हैं-परमात्माका मन्दिर, द्रव्यसे वनवाया जाता है, जीर्ण मन्दिरका पुनरुद्धार, द्रव्यसे कराया जाता है, ज्ञास्त्रजी **छिखवाना, छपवाना, तथा ज्ञास्त्रजीका चैत्य** वनव∤ना यइ भी द्रव्यसे होता है, पाठशाला, गुरुकुल, दानशाला, वगैरह भी पैसेसे बनते हैं, एवं साधु–साध्वीजीको अन्न, वस्त्र, पात्र, वगैरह-का दान देना यह भी द्रव्यके ताल्छक है, और इन कामोंसे पु-ण्यानुबन्धी पुण्य–महा पुण्यका जन्म होता है, और क्रूर कमोंकी निर्जरा होनेका भी सम्भव रहता है; तौ भी यह पक्की बात है । कि परिग्रहमें त्रस रेणुमात्र भी गुणका सम्भव नहीं है, और दोष पहाड जितने बडे हैं।

बडे अचम्भेकी बात है कि परिग्रहसे जिनाळय-मूर्ति वगैरह पूर्वोक्त धार्भिक कार्योंकी पैदायज्ञद्वारा पुण्य पाप्ति बतलाते हुए भी पीछेसे जाके त्रसरेणुमात्र भी गुण, परिग्रहसे निकाल देते हो ? ।

इसमें कोई अचम्भेकी बात नहीं, अचम्भा मात्र नहीं समझनेका है। वस्तुदृष्टि यह है कि पूर्वोक्त धार्मिक कामोंका द्रव्यसे जो होना है, सो आरम्भसे पैदा किये दौछतका सद्रप-योग करना है । पापसे पैसा पैदा किया, तो उसे अच्छी जगहमें खर्च करनेसे पैसेका सदुपयोग होता है । पाप किये बिना पैसा पैदा नहीं हो सकता, इसलिये पैसेको संसारके कामोंमें खर्च करनेके साथ, धर्ममें भी अवइय खर्च करना चाहिये। इससे परिग्रहमें कोई स्वतंत्र गुण सिद्ध नहीं हुआ । पापोंसे बचनेके लिये पापज-न्य दौलतको धर्ममें खर्च करनेसे बतलाईए ! क्या नया गुण हुआ ? कीचडमें पाँव बिगाडके जलसे धोनेमें क्या कोई नया गुण मिल सकता है, कभी नहीं । अगर गुण ही के लिये द्रव्यकी पैदायज्ञ करना अभिषेत हो, तो यही ज्ञास्त्रकारोंका फरमाना है कि द्रव्यको मत पैदा करो ! वरन् अपरिग्रही साधु बन जाओ !, इसीसे नया गुण पैदा होगा ! मगर धर्मके लिये जो दौलतको चाहता है, उसको द्रव्यकी इच्छा न करना ही अच्छा है, वही परम धर्म है । धनकी इच्छामें धर्मका जन्म देनेकी ताकत है ही नहीं, जिसमें, जिसके पैदा करनेकी ताकत न होगी, उससे उसका जन्म कभी न होगा, वीतराग ही दशा सर्वोत्कुष्ट धर्मकी अव्वल्र माता है, अगर मोक्ष मिलनेकी आज्ञा रखते हो, मोक्ष पानेकी उत्कट आकांक्षा धरते हो, तो समझो ! कि कहीं पर धूमा करो ! मगर फिर फिर के वीतरागही दशा पर आना पडेगा, और तव ही सम्यग्दर्ज्ञन, सम्यग्ज्ञान, और सम्यक्चारित्र, इन तीनोंकी समष्टि-समुचयावस्था बनेगी । यही समष्टि-समुचयावस्था, मोक्षका एक अद्वितीय-असाधारण मार्ग है, इसी सिद्धि-मुक्तिकी शिलापर आके सबने सिद्धिशिलापर आरोहण किया है, करते है, और करेंगे, । यह समष्टि, द्रव्यके साथ बडी शत्रुता रखती है, द्रव्यकी चाहना होते तक इस समष्टिका उदय हार्गेज नहीं होता । संग ( परिग्रह ) से, उदयावस्थाको प्राप्त नहीं हुएभी-राग देष आदि दूषणगण, मगट हो जाते हैं, यहांतक परिग्रहकी गर्भीका जुल्म है, कि मुनिजनोंके भी चित्त चंचळ होते हैं। संसारका मूल आरम्भ है, और आरम्भोंका हेतु-परिग्रह है, इसलिये उपा-सक (श्रावक) को चाहिए कि परिग्रहका परिमाण करे-नियम रक्खे। परिग्रहरूपी ग्रहसे आविष्ट हुए पुरुषको, विषयरूपी चौर लुटते हैं, और कामदेवरूपी आग, संताप देती है, तथा स्त्रीरूपी व्याधगण ( झिकारी लोग) रोक लेते है। बहुत परिग्रहसे भी तृष्णावन्तोंको तृप्ति नहीं होती, उल्टा असंतोष ही बढता जाता है, कहा है---

## " सुवण्णरुप्पस्स य पव्वया भवे, सिया हु केळाससमा असंखया । नरस्स छुद्धस्स न तेहि किंचि इच्छा हु आगाससमा अणंतिया " ॥१॥ अर्थ—

संसारमें, सोने रूपेके, कैल्लासजितने असंख्य पहाड, प्राप्त हो जायँ, तौ भी छुब्ध आदमीको उनसे कुछ नहीं होता ( संतोष नहीं होता ) । सचमुच इच्छा-आज्ञा, आकाज्ञ जितनी अनंत परिमाणवाल्ली है । स्वयम्भूरमण समुद्रका पार पाना सम्भवित है, मगर आज्ञा महोदधिका थाह पाना अति कठिन है । सौ रूपये-वाल्लेको हजार पर मन जाता है । इजार पानेपर लक्षाधिपति होना चाहता है । लक्षाधिपति होनेपर कोटीश्वर होना चाहता है । कोटी-श्वर होनेपर राजा, महाराजा बनना चाहता है । महाराजा हुआ, " समाट्-चक्रवर्ती कव बनूँ " इस इच्छासे घेरा जाता है । चक्रवर्ती हुआ, तो देवताकी संपदा तरफ दिल दौडाता है । देव- ષર્મારીક્ષા.

ताभी हुआ, मगर '' जहां तक इन्द्रका लोकोत्तर ऐश्वर्य न मिला वहांतक कुछ नहीं, '' इस तृष्णामें गोतें मारता है, बस ! आज्ञा का कोई थाह नहीं ।

सगरचक्रवर्ता, साठहजार पुत्रोंसे तृप्त न हुआ | कुचि-कर्ण प्रापनेता गायोंसे तृप्त न हुआ | तिस्करोठ, धान्यसे तृप्त न हुआ | और नन्दराजा, सोनेकी राशिसे संतुष्ट न हुआ | परि-प्रहरूपी प्रहका जोर यहांतक है कि उसके फंदेमें आये साधु जन भी, तप श्रुतपरिवार युक्त-श्रम साम्राज्य संपदासे रहित हो जाते हैं | असंतोषी, चक्रवर्तीको उतना छुख नहीं, असंतोषी इन्द्र-को भी उतना आराम नहीं, जो छुख, जो आराम, निरभिमानी संतोषी महात्माको है | उसके सत्रिधि (पास ही) में महा पद्म वगैरह निधियाँ हैं, उसका पछा कामधेनु नहीं छोडती, और देवता छे।ग भी उसके किंकर बन जाते हैं जिसको संतोषरूपी गहना अलं-कृत कर रहा है | क्या सन्देह है कि संतुष्ट साधु लोग, इमके प्रभावसे, तृणके अग्र भागसे भी रत्नोंकी दृष्टि कर देते हैं, और सुरपतियोंसे भी अहमहमिकासे (मैं पहला मैं पहिला इस रीतिसे ) पूजाते हैं ? |

संतोष, संसारमें आलादर्जेका वशीकरण मन्त्र है । संतोष, इारीरकी तंदुरस्तीका अद्वितीय-असाधारण औषध है । संतोष दारिद्रचका कट्टा दुइमन है । संतोष, धर्मराजेके प्रासादमें भवेश करनेका अव्वल्ज दरवाजा है । संतोष मोहराजेके सेनावलको चूर्ण करनेवाला है । संतोष, रागरूपी केसरीका भी शिकार करनेवाला है । संतोष, द्वेषरूषी उन्मत्त मातंगका भक्षण करनेवाला है । संतोष, सब तपस्याओंका अग्रेसर है। संतोष मिला, तो समझो ! त्रिलोकीका साम्राज्य मिल गया । जो अभिल्जाषाएँ, असंतोषी-मूर्च्छावा- नको कोटी उपायोंसे सिद्ध नहीं होतीं, वे संतोषी महात्माको अनायास-अप्रयास ही सिद्ध होजाती हैं, इसमें कोई सन्देह नहीं।

धन्य है पुनिया आवकको, जो, दो आनेकी पूंजीमें, "एक दिन वह आवक उपवास करे, एक दिन उसकी औरत उपवास करे " इस रीतिसे, घरमें एक जनका बचाव करके उसकी जगह महात्मा धर्मात्माके पात्रमें भाजन देता था, कितनी आश्चर्य-की बात है कि इतनी भयंकर दरिद्रताकी गर्मींमें भी इतना संतोष, इतना धर्मकी ओर खयाल रहना । हमारे कितने ही दौलत मंद साहब तो पेट देवताकी खबर लेते हुए " धर्मका क्या हो रहा है, जातिकी दुर्दशा कैसे दूर हो, " इस बातकी तर्फ नजर भी नहीं झुकाते । कितने ही लोगोंके लिये " चमडी टूटे, मगर दमडी न टूटे " यही बात है । हा ! ऐसी दशा, जातिमें कहांतक ठहरेगी?, ऐसे मरूखी चूस लोग, कब धर्म चूस होंगे ? ।

खयाछ रहे कि धर्मका अभ्युद्च, खास करके जैसे विद्याके ऊपर आधार रखता है, वैसे लक्ष्मी पर भी आधार रखता है । बेशक! विद्या असाधारण कारण है, तो विद्याके सहायकोंमें लक्ष्मी भी प्रधान कारण है । लक्ष्मीकी सहायता रहित केवल विद्यासे कार्य सिद्धि कठिन देखते हैं, इसलिये धनि लोगोंको थोडीसी तृष्णा हटाकर धर्मकी खबर लेनी चाहिए—धर्ममें पैसेका सदुपयोग करना चाहिए ।

धन, धान्य, सोना, रूपा, कुप्य, खेत, इमारत, दो पैरवाले मनुष्य—पंखी वगैरह, और चार पांववाले पद्यु जानवर आदि, यह नव प्रकारका बाह्य परिग्रह है।

राग, द्वेष, कोध, मान, माया, लोभ, झोक, हास, रति, अरति, भय जुगुप्सा, वेद और मिथ्यात्व, ये चौदह अभ्यन्तर परिग्रह हैं। **ધર્મારીક્ષા**ં

ये बाह्य व आभ्यन्तर परिग्रह, संसाररूपी महलको टिकाने वाले बडे थंभे हैं। परिग्रहका प्रचंड बल, वैराग्य शम दम वगैरह मजबूत मूळवाले पेडों को भी मूलसे उखाड डाळता है। परिग्रहमें बैठकर जो पुरुष मोक्ष पदकी अभिलाषा रखता है, वह लोहेके नाव से सागरका पार पाना चाहता है। इसमें क्या शक है कि धर्मसे पैदा होते हुए भी बाह्य परिग्रह, धर्मका ध्वंस कर डालते हैं ?, क्योंकि अरणि लकडीसे पैदा होने वाली आग, लक-डीको वराबर भरमसात् करदेती है।

जो आदमी, बाह्य परिग्रहोंको जीतनेमें समर्थ नहीं है, वह नामर्द, राग द्वेष आदि भीतरके दुइमनोंको कैसे जीत सकेगा?। अविद्या----अज्ञानताको क्रीडा करनेका बाग, व्यसन----क्लेशोंका समुद्र, और तृष्णा रूपी बडी वल्लीका कन्द है, तो वह परिग्रहही समझना चाहिए । बडी ताज्जुबकी बात है कि ल्लोभान्ध-दौलत मंद लोग, निःसंग मुनिओंको धनार्थी समझकर उनसे भी बहुत शंकाशील रहते हैं ।

राजा, चोर, भाग माँगनेवाले, आग, और जल्लोपदव वगै-रहसे डरते हुए धनी लोग, दौलतपर इतनी फिक्र रक्खा करते हैं कि रातको भी पूरी नींद नहीं ले सकते । दुष्काल हो, या सुकाल हो, वन हो, वा शहर हो, सभी जगह धनी पुरुष शंका-पिशाचसे पीडाता हुआ दुःखी ही रहता है । वास्तवमें कहने दो तो निर्दोष हों, वा दोषित ही हों. मगर निर्धन आदमी जितने दुःखी नहीं, उतने दुःखी, दोषके खजाने-धन लोभमें फॅसे हुए धनी आदमी हैं, । अव्वल तो धन पैदा करनेमें दुःख, धनके रक्षण करनेमें, क्लेश, धनके खर्च करनेमें तकल्लीफ, और अन्तमें धनका हरण होनेपर बडी ही आपदा धनी आदमीको जठानी पडती है । धनी

पुरुष, दिनरात '' इस प्रकार धनको पाऊँ, इस रीतिसे धनको र्क्खुँ, इस तरीकेसे धनको बढाऊँ " इसी चिंताके मारे खूनको पानी बनाता है, मगर इस विचारका उदय होवे ही कहाँसे-" मैं जमके दांतोकी बीचमें बैठा हूँ, पीसानेकी तय्यारीमें हूं " ? । धनके लोभमें अंधा बना हुआ आदमी, भीतर ही लेडरयासे कृष्ण (काला) बनता है, इतना ही क्यों ?, बल्कि उसका मुँह और हाथ भी धनके जाने आनेसे काले हो जाते हैं। धनकी आज्ञा, उच्छ्रंखल−संकलसे न जकडाई हुई, इस कदर बिडम्बनाएँ वरसाती है कि पिशाचनी क्या वरसायगी । मनुष्योंके आत्मजीवनका भक्षण करनेवाली, मनुष्योंकी चेतनाको फिरानेवाली चीज आज्ञाको छोड दूसरी कौन होगी ?। ताच्विक विद्यासे आज्ञा ही समस्त दोषोंकी माँ है, <sup>।</sup> धिकार है आशाकी दुरुाको, और उससे जकडाए हुएको । धन्य है उन छोगोंको, जिनने आज्ञाकी नाक काट डाली, यही काम करनेवाले, पुण्यशाली सचे ऋषि-महात्मा हैं, और इन्हीं ने संसार समुद्र तैर लिया समझिये! । पापकी वेल, दुःखकी खान, सुखके जलानेकी आग, और भवरूपी पेडका अब्वल बीज भूत आज्ञा, जिसने परास्त करडाली, वह महात्मा, परमात्मा के ओहदेसे कोई दूर नहीं है। आज्ञा दावानलकी ज्वालाका भय, कहाँतक बतावें-धर्ममेघ समाधि कोभी वह ज्वाला उसीदम ज्ञान्त कर डालती है । आज्ञा भूतनी के आवेशमें आके आदमी, क्या क्या नहीं करता, दीन दयाजनक विलाप करने छगजाता है, गाने-को बैठ जाता है, नाचनेमें मच जाता है, और विविध अभिनय करनेमें वावला बन जाता है । क्या बतावें, आज्ञाकी गहन गति? जहाँपर वायु नहीं फूंकता, जहाँ मुर्य के किरणोंका प्रताप नहीं दम-कता, और जहाँ चन्द्रकी सुधाका वरसना नहीं होता, वहांभी आशाकी छहरिएँ अस्खलित बह जाती हैं। इसमें कोई सन्देह नहीं

યર્મારીક્ષા.

कि जिन्होंने आश्वाको अपनी महारानी-माछिकनी बनायी, उनने त्रिलोकी के लोगोंकी गुल्लामी करना मंजूर किया, और जिनने आशाको अपनी दासी बना ली, फिर उन महात्माओंके लिये कहना ही क्या, सभी लोग, उनके दास हो गये, तीनों जगत्का साम्राज्य, उनके करयुगलमें आ ही बैठा। यह पक्की बात है कि जो अर्थ, आशासे नहीं जकडाये गये, वे अर्थ, पाई वस्तुओंसे भी अधिक दर्ज्जेवाले है, और जिन अर्थोंको आशाने अपनी गोदमें बैठाल्या, वे स्वप्नमेंभी दर्शन नहीं देते। मनुष्य, जिन अर्थोंको बहुत प्रयत्नसे साधना चाहवा है, वे ही अर्थ, आशाका देशनिका-ल करने पर, अनायास सिद्ध हो जाते है।

अगर पुण्यकी रोशनी, तकदीरका सितारा चमकता होगा, तो आज्ञासे खून गरम किये बिना भी, मन कामना पूरी होनेमें संदेह ही नहीं है। अगरचे दुर्भाग्यका बादल आदमीके सिरपर धूम रहा होगा, तो मजाल है कि सैंकडो दफे आशा नदीमें डुबकी मारने पर भी मनोरथ पूरा होवे?।

दरअस्ळमें वही पण्डित है, वही पाज्ञ हैं, वही तपस्वी म-हात्मा है, जिसने आज्ञाका पछा छोडकर संतोषट्रत्ति धारण कर छी। संतोष रूपी अमृतसे संतृप्त बने सज्जनोंको, वे, भल्ठे दरिद्र ही क्यों न हों?, जो सुख है, वह, इन्द्र चन्द्र नागेन्द्र चक्रवत्तीं, कोई भी सम्राट्र क्यों न हो ?, मगर उन असंतोषिओंको नहीं है। संतोष रूपी बख्तर जिनने पहिन लिया, उनपर, आज्ञा बाणोंकी धारा नहीं पड सकती। संसारमें हजारों उपदेज्ञक महाज्ञय हैं, और छाखों क्या?, करोडों पुस्तकें पडी हैं, उनसे अल्प मतियोंको यदि धर्मका सारांग्न, अथवा सुक्ति पदके साधने

की रीति माऌूम न पड सकती हो, तो कुल पुस्तकोंका सार, सब धर्मशास्त्रोंका परमरहस्य यही अपनी आत्मामें সন্বা देना चाहिये कि आशा दावानल, शान्त हुआकि मुक्ति पद मिल्र गया । बस ! आशा ही संसार रूपी टक्षका प्रधान बीज है, और आशा ही मोक्ष पदके पानेमें बडा विन्न है। आत्माके उपर प्रतिपदेश जितनी कर्मवर्गणाएँ छग रही हैं, उन सबका प्रेरक-प्रयोजक, स्वतन्त्र कर्त्ता, आशाको छोड, और कोई नहीं है। संसाररूपी अजायब ढंगका रथ, एक ही आज्ञारूपी पहियेसे चलता है । आज्ञाको जिनने मार डाला, उनने मोह राजा-को मार ही डाला। आशा ही मोह राजाका सर्वस्व परिग्रह है, उसे इटानेसे मोह राजाका जोर कुछ नहीं रहता । क्रोध, लोभ, काम, मद, मान, ईर्ष्या, वगैरह सभी सुभट आशा देवीके पीछे हैं, आज्ञासे जन्म पानेवाले हैं। आज्ञाहीका पेट यदि फोड दिया जाय, तो फिर क्रोध काम वंगैरहका जन्म होना नहीं बनेगा। राग, द्वेब, ये दो पहिये, यद्यपि संसार रथके चलानेवाले कहे जाते हैं, मगर तत्त्वद्धिसे देखनेपर ये कोई स्वतन्त्र नहीं हैं, अर्थात् ये, आज्ञा भूतनी ही के रूप हैं। इन दो रूपोंमें अपनी आत्माको पल्लटती हुई, अथवा यों कहिए ! ये दो मुख बनाकर द्विमुखी बनती हुई आज्ञा जगत्का-सारे संसारका ग्रास करनी है, कुल जी-वोंको लुकमे बनाती रहती है।

हजारों मिथ्यात्वियोंमें एक सम्यग् दृष्टि, अधिक पुण्यज्ञाली है। और सम्यग्दर्शनियोंमें भी परिमित आरम्भ परिग्रह-वाले-देज्ञविरति श्रावक ज्यादह विज्ञेष हैं। तीव्र तपस्या करते हुए भी अन्य तीर्थिक मिथ्या दृष्टि ऌोग, जिस गतिको नहीं भर्म शिक्षा

पा सकते, वह गति, विराधकभाव वाछे भी गृहस्थ–श्रावकको, सोमिसकी तरह कोई दुर्रुभ नहीं होती । मास मासतक निरन्तर **उग्रतप करनेवाले, और पारणेमें, अंगुळीपर रहे, उतनाही** खाने-वाछे भी मिथ्यात्वि तपस्वि लोग, संतुष्ट श्रावकों की सोछइवीं क-छातक भी नहीं पहुँच सकते । हजारों वर्षतक अद्भुत-गहन तपस्या करनेपर भी तामळीतापस, सुश्रावकके पाने योग्य गतिसे भी हीन गतिमें चल्रा गया, इसलिये श्रावक धर्मको भी बलिहारी है । संतोषी श्रावक, आधा साधु ही है । साधुपन न बन आवे, तो नहीं सही, पर श्रावक धर्मपर तो जरूर आरूढ होना चाहिये। श्रावक धर्म इस कदर पाछना चाहिये, कि आज्ञा सुजंगीका पोषण न होने पावे। आज्ञा सुजंगी यदि कोपाविष्ट हो गई, तो फिर देख छो ! कैसा उसका फूत्कार छुटेगा, और अपनी आत्महत्तिपर उसकी विषा-ग्निज्वालाका असर कितना पडेगा। संतोष रूपी नागदमनी औ-षधी अगर पास रखोगे !, तो मजाल नहीं है कि आज्ञा-सांपनी, तुम्हारे पास फटकने छगे । इसखिये आज्ञा पिज्ञाचनोके परा-धीन नहीं, बनना चाहिये; और परिग्रहका निग्रह कर संतोष ध-रना चाहिये; इस प्रकार संतोषटत्ति रखनेके साथ मुनिधर्मके ऊ-पर अनुराग रक्ला जाय, तो फिर कइना ही क्या ? श्रावक--गृहस्थ भी, आठ भर्वोकी भीतर बराबर मोक्ष पा सकता है। जिन आवर्कोको, साधु होने पर भीति नहीं-साधु धर्म ग्रइण कर-नेकी अभिलाषा नहीं, उनको, समझो कि श्रावक पन ही बराबर नहीं फरसा । बेशक ! अंतरायके जोरसे साधुपन लेना नहीं बन सके, मगर उसपर मीति तो रखनी चाहिये-उसपर खयाळ तो रहना चाहिये। दीक्षा लेना, नहीं लेना दूसरी बात है, मगर साधु धर्म पानेकी प्यास-उत्कंठा तो जरूर रखनी चाहिये कि-"मैं कब अणगार साधु श्रमण निर्गन्थ हो जाऊँ ? "। जहाँतक 90

ऐसी भावना घटमें न जागी, वहाँतक आवक धर्म भी आकाशमें उड रहा समझिये ! | जैसे कैदमें पडा हुआ आदमी चाहता र-हता है कि कब मैं इधरसे छुटूँ ? ", उसी तरह आवकोंका भी यही फर्ज है—" कब मैं संसारके फंदेसे फौरन छूट जाडँ ? " ऐसी प्रबल्ज भावना, अपनी मनो भूमीपर आल्टेखा करें | जिनको, दिनरात संसारके फंदेमें परिश्रम माठ्रम न हुआ, संसारकी अ-श्ठील टत्तियों पर नाखुश्वी न जागी, वे धर्मकी सच्ची सडक पर नहीं आये, समझिये ! | सच्चे धर्मात्मा गृहस्थोंको तो संसारकी गरम गरम आग नहीं सहन हो सकती, मगर क्या करें नहीं चल्ठे तब दुःखसे उन्हें संसारमें रहना पडता है | कितने भी सोनेके खूबस्ररत धिंजरेमें तोतेको रक्खो, मगर वह हर्गिज छुख नहीं मा-नेगा, उसी तरह धर्मात्मा गृहस्थ भी, कितनी ही बडी भारी दौ-ल्रतसे लदा हुआ क्यों न हो ?, मगर हर्गिज संसारमें छुख नहीं मान सकता | धर्मात्मा गृहस्थके हृदयमें हमेशा संसारकी दुर्गुणतापर, संताप छुटता रहता है कि—

१

"संसारमें सब लोग स्वार्थी, कौन किसका हो सका ? सम्बन्ध मतल्लब, प्रेम मतल्लब, मन्त्र ही वह विश्वका । सम्बन्ध तबतक चमकता, जब स्वार्थ पूरा नहि भया सम्बन्ध पूरा हो गया, जब स्वार्थ पूरा हो गया " ॥

Q

"पेमी जिसे इम मान बैठे, जिस विना दुःखी रहे जस श्वरूसका तो भटकता जी दूसरे ही में रमे। हा! हा! हमारा कौन?, हम भी हो सके किसके कहां यों ही सद्दा मोही बने रहते हमें क्या छख यहां।। यों ही हमारा जम्म यह यदि खतम ही हो जायगा, तोक्या कभी आज्ञा बने, जी सुख जगह को पायगा ?। क्या धर्म से सुख, पाप से दुख ज्ञास्त्रमें न सुना गया, \* तो दुःखकारण पाप करना, उचित क्यों समझा गया ?।।

अपार पुण्यकी राशिका उदय हो, तो साधु होने की भा-वना बनी रहती है । साधु होना, लडकोंका खेल नहीं है, सारे संसारके जबरदस्त किले को तोड देना है। साधु होने की उत्क-ट भावना रखते हुए ही क्यों ?, साधु धर्मके पानेकी तय्यारीपर आये हुए भी कितने ही महाज्ञय, बजरिये अन्तरायके ऐसे पीछे हट गये, कि फिर उन्हें दीक्षा लेनेका नाम ही नहीं रहा । कितने ही तो, साधु हो के भी दुर्भाग्यके गिएसे ऐसे भ्रष्ट बन गये कि पगडी पहिनके गृहस्थ बन गये । कई तो कपटी-प्रपंची, ढोंगी-धूर्त्त वनके झूठा–साधुपनका दावा करते हुए अपने पेट भरने छगे । इसी लीये कहा गया है कि साधुधर्म क्या है, मानो! सिंहनीका दूध है, बडे सत्त्वज्ञाली ही लोग उसे पी सकते हैं, कमजोरोंको वह नहीं पच सकता, उछटी आत्मजीवनकी खराबी हो जाती है । साधुपन छेना तो उतना कठिन नहीं, मगर छेके नि-बाहना वडा कठिन है । दीक्षा छेनेवाले छोग लेतो छेते हैं, मगर पीछेसे इस कदर हीजडे बन जाते हैं, कि चारित्रधर्मको महीमें मिला देते हैं; इतनेसे भी शांत न होके झूठे घपंड∽झूठी चतुराई से अपने चौपट किये चारित्रकी भी टांग ऊँची रखकर पापको इस कदर रगडते हैं, कि फिर चारित्रधर्म मिले या नहीं मिले, इस का बडा संदेह रह जाता है । अब्वल अपनी आत्माकी झक्तिका इम्तिहान करके साधु बनना चाहिये, साधु बनके अच्छी तरह

# ये श्लोक स्व राचित "सूकि-सुधा" मेंसे उद्भृत किये गये हैं।

चारित्र धर्मका पालन करना चाहिये । आवरण वशसे अगर दु-निवार-शिथिलताका आक्रमण हो जाय, तो लोगोंके सामने साफ व्यवहार रखना चाहिये कि ''मैं शिथिछ हूँ, मन्द क्रिया करता हूँ, मेरेसे, जैसा चाहिये, वैसा चारित्रधर्म, नहीं बन आता, इसीसे पूर्ण वन्दना करानेको योग्य नहीं हूं" मगर माया-मूषावाद कभी नहीं सेवना। प्राण क्यों न चळे जायँ, मगर अपनी आत्मामें असत (अविद्यमान) चारित्रधर्मको सत् (विद्यमान) रूपसे कभी प्रका-ज्ञ नहीं करना चाहिये । ज्ञरम आती हो, तो अच्छा चारित्र पा-छके साधुपनकी सची ख्याति पा छो !, मगर आचारोंसे भ्रष्ट हो के भी झूठा–साधुपनका दावा करना, किसी हालतमें अच्छा नहीं । लोकमें ज्ञारम आती है, इस लिये साधु धर्मका, ऊपरका सूखा बनावट ढोंग रखना अच्छा समझा जाता है, तो भल्ला ! भीतर-आत्माकी झरम नहीं आती, तीर्थकर पर-मात्माकी भो श्वरम नहीं आती ?, इनकी शरम तो पहिले रखनी चाहिये । लोग तो हजारों मुखवाले हैं, उनका क्या ठिकाना है? वे तो सदाधी खुल्ले मुंहसे ज्यों आवे, त्यों ही भक्षड देते हैं, साधु आदमीको भी, कहनेवाछे छोग दुरात्मा कह डालते हैं, और दुर्जन-बद्माशको भी सत्पुरुष समझ छेते हैं, कहिये ! अब छो-ककी मर्यादा कहाँ रही ?, इसलिये वास्तवमें अपनी आत्माकी ज्ञारम रखनी चाहिये, और भयङ्कर कमेंंसि डर कर यथाज्ञक्ति− मुताबिक−जमाने चारित्र धर्म पाळना चा§िये । किसी पेडमें इ-जारों ज्ञाखाएँ होती हैं, जब दूसरे हक्षोंमें उनसे कम होती हैं, मगर खयाछ रहे, पचास पचीस भी ज्ञाखाएँ रहेंगी, तब भी हक्ष बराबर कहा जायगा, वैसे ही, कोई साधु, बडा तपस्वी हो, कोई उत्कृष्ट कियापात्र हो, जब कोई, मौनी, योगी, ध्यानी, ज्ञानी हो, कोई ज्यादद क्रिया-तपस्या करनेवाळा हो, कोई कम क्रिया तप- धर्मीशिक्ष.

स्या करता हो, इस प्रकार भल्ठे ही क्रिया वगैरहमें तरतमता रहो, तो भी साधुपन बराबर कायम रहता है। इकीकतमें मूल बातें नष्ट न होनी चाहियें, यथोचित क्रियामें प्रष्टत्त, और कंचन-कामिनीके संगसे दूर हटा हुआ द्युद्ध उपदेशक साधु, बराबर साधु है, मगर कंचन कामिनीमें फसाँ हुआ, उत्कुष्ट तपस्वी, प्रबल क्रिया कांडी ही क्यों न हो ?, साधु नहीं है।

इस जमानेमें जैन मुनियोंकी संख्या बहुत थोडी है। दूसरे साधुओंके आगे हमारे जैन साधु वर्ग, आटेमें निमककी बराबर माऌम पडते हैं । यह पका समझें कि साधुओंके बिना ज्ञासनका उदय, हर्गिज न होगा। अञ्चल तो गृहस्थोंमें, इंग्लीशमें बडे बडे प्रोफेसर बने हुए भी लोग, धर्मकी ताळीमसे बहुत कुछ बाह र हैं, भाषाज्ञान मात्रसे विद्याका परिपाक हुआ नहीं कहाता, वि-द्याका परिपाक दूसरी चीज है । जहां दिनरात संसारके फंदेमें, अथवा रूपचंदजीकी गुलामी करनेमें चित्तका दाइ होता हो, वहॉ विद्याका परिपाक होनेकी क्या बात। जैन ज्ञास्त्र जैसे गहन ज्ञास्त्र, संसारमें कोई नहीं, उनका निष्कलंक रहस्य प्राप्त करना, निश्चिन्त बुद्धिमानोंके सिवाय, औरोंसे नहीं हो सकता । और निश्चिन्तपन, प्रायः साधुपन विना नहीं मिल सकता । परमपुरुषार्थ फैल्लाने-का मैदान साधुव्रत्ति ही है। साधुव्रत्तिमें आया हुआ पु-रुष ही, बेधडक जैन धर्मकी पताका फरका सकता है । साधु छोग, राजाके राजे महाराजा हैं, उन्हें किसीकी कुछ पर्वाह नहीं रहती, और इसीसे नीडर दिऌसे सबकी सामने सब प्रकारका उचित व्यवहार साधुओंसे हो सकता है, और तबही जैन ज्ञासनकी रोशनी, प्रसरनेके हदपर आसकती है । जैन ज्ञासनके खास प्रभावक, जैनज्ञासनको सिंगार देनेवाले महात्मा मुनिजन ही हैं, इसमें कौन क्या कहेगा ? । इसी लिये ह-

मारा यद्द वक्तव्य है कि जैन जातिमें, साधुओंको बढानेकी परम आवइयकता है । जैन जातिमें साधुछोग बहुत थोडे हैं, इस छिये जैन साधु जातिकी बढती करनेके छिये साधुओंकी तर्फसे अगर प्रयत्न होवे, तो उसमें गृहस्थोंका फर्ज है, कि सहारा देते रहें । साधुओंके पकनेका कोई पेड नहीं है कि जल्द जल्द साधु बढते जायँ । साधुकी द्वद्धि पहछे जमानेमें किस तरीकेसे होती थी? इस तरफ खयाल करनेपर, किसी सज्जनको, खेद हुए सिवाय नहीं रहता कि वर्त्तमानमें, साधुओंका कितना भयंकर दुर्भिक्ष हैं ? जैन मुनिजनोंका कैसा भयानक दुष्काछ है ? । इस दुष्कालको शांत करनेके छिये प्रयत्न करते हुए मुनिवरोंको, ग्रहस्थ छोग सहायता दें, कोई विरुद्धपक्षी न होवे ।

जडमें कालुष्यको पैदा करता, धर्मरूपी पेडका उन्मूलन करता, नीति, क्षमा, दया, विवेकरूपी कर्मलिनियोंको बिगाडता, लोभ सागरको बढाता, मर्यादा रूपी तटको तोडता, और शुभ भावनारूपी इंसको प्रवास देता हुआ-परिग्रहरूपी नदीके पूरका जोर, कितना क्लेशदायक है, यह खयालमें रहे। अत्यंत धनकी लोखुपता, सचमुच कल्डहरूपी हाथीके लिये विन्ध्याचल है।कोप-रूपी ग्रंघ (गिद्ध) के लिये स्मज्ञान (मरघट) है । व्यसनरूपी सांपके लिये रन्ध (बिल्ल) है। द्वेषरूपी चोरके लिये रातका प्रा-रम्भ समय है। पुण्यवनके लिये दावानल है। मृदुतारूपी मेहके लिये प्रचंड पवन है। और नय (नीति)रूपी कमलके लिये हिम है। प्रज्ञमका दुइमन, अधेर्यका मित्र, मोहकी विश्रामभूमी, पापों की खान, आपदाओंका स्थान, दुर्ध्यानका लीला वन, व्याक्षेप-का खजाना, मदका मंत्री, ज्ञोकका जनक और कलहका क्रीडाघर कौन है?, परिग्रह है, इसलिये विवेकी महानुआवोंको परिग्रहके मदमें उन्मत्त नहीं होना चाहिए। जैसे आग, इन्थनोंसे तन्न नहीं **घर्म शिक्ष**।

होती, समुद्र नदीके जर्छोंसे तृप्त नहीं होता, वैसे पाणी धनके ढेरसे भी तृप्त नहीं होता; परंतु यह नहीं समझता कि ''यह सब धन दौछत माळ छोडकर परछोकमें मैं अकेळा जाऊँगा, फिर किस लिये फिजूळ पाप करके पापी बनूँ"।

संसारमें छोग भयंकर अटवी (जंगछ)में भ्रमण करते हैं, विकट देशान्तरोमें पर्यटन करते हैं, गहन समुद्रकी मुसाफिरी क-रते हैं, कृषिकर्मका बेहद कष्ट उठाते हैं, कंजूस-मक्खीचूसकी गु-लामी करते हैं, और लडाईमें शामिल होते हैं, ये सब किसके प्रभाव हैं ?, छोभ राक्षसके । छोभ ही परिग्रह परिमाणव्रतका कट्टा दुइमन है, छोभ ही मुक्ति नगरीके पथ (मार्ग) के मुसाफिर हुए छो-गोंको उपद्रव करनेवाला चोर है, लोभ, मोहरूपी जहरपेडका मूल है, छोभ, सुकृत सागरको पीनेवाला अगस्त्य है, छोभ, को-धाग्निका अरणी ( काष्ठ विशेष ) है, छोभ, प्रताप रूपी सूर्यको ढांकनेवाला मेह है, लोभ, कल्लहका क्रीडा घर है, लोभ विवेक चन्द्रके लिये राहु है, लोभ, विपदा रूपी नदीका समुद्र है, और छोभ, कीर्तिरूपी छता संततिका उच्छेदन करनेवाला हाथी है । धर्मवनके दाहसे विशेष प्रज्वलित हुए, दुःख रूपी भस्मका जन्म देनेवाले, अकीर्ति-बदनामी रूपी धूमको फैल्लाने-वाले, और धन रूपी इन्धनोंसे उत्तेजित बने हुए-लोभ रूपी अ-नल ( आग ) में, गुणोंका समूह, सचमुच शलभ ( टिङ्डी ) का आचरण करते हैं । महर्षियोंका यह उपदेश है-उनके घरमें काम-धेतुका प्रवेश दुआ। उनके सामने कल्पटक्षका जन्म हुआ। उनके करतल्लमें चिन्तामणी उपस्थित हुई । उनके समीपमें निधि प्राप्त हुआ। जगत, उनके वशमें हुआ। और स्वर्ग-मोक्ष लक्ष्मीकी पाप्ति, उनके लिये निःसंदिग्ध हुई, जिन्होंने, सकल दोषानलको शान्त करनेमें मेह समान-संतोषका पछा पकडा ।

जिस छक्ष्मीके छोभमें अंधे बने हुए छोग, धर्मका तिर-स्कार करते हैं, वह लक्ष्मी, नदीकी तरह<sup>-</sup>नीच गामिनी है, निद्रा-की तरह चैतन्यको शिथिल करनेवाली है, शराबकी तरह मदका पोषण करनेवाळी है, धुवांकी तरह अन्धा बनानेवाली है, बिजली-की तरह चपलता स्वभावको लिये बैठी है, दावानलकी ज्वालाकी तरह तृष्णाको उल्लसित करनेवाली है, और कुलटा-व्यभिचारि-णीकी तरह स्वतन्न मतिसे-स्वच्छन्द रीतिसे जहां तहां नया नया चूल्हा बनानेवाली है, इधर उधर भागा भाग करनेवाली है। धि-कार है बहुतोंके आधीन धनको, जिसको, दायाद लोग ( भाग छेनेवाळे) चाहते हैं, चोर छोग चोरी कर ले जाते हैं, राजा लोक खींच लेते हैं, आग, छल पाके भस्मसात् बना देती है, पा-नीका जोर स्वाहा कर देता है, दुर्विनीत कुपुत्र, फिजूल उडा देते हैं, और जमीनमें गाड दिथे हुए धनको, यक्ष वगैरहे हरण करलेते हैं । अक्लमंद-वडे मनवालें भी लोग, धनकी इच्छासे विव्हल बने हुए क्या क्या नहीं करते ?,—नीच आदमीके आगे भी मीठे मीठे वचन बोल्ते हैं, सिर झुकाते हैं, दुर्गुणीको भी, शत्रुको भी, उंचे उंचे गुणोंके कीर्तनसे रंजन करते हैं, और कृत-टन-बेअक्लकी सेवा करनेमें कुछ भी नही हिचकते ।

यह जो छक्ष्मी, नीचकी तर्फ दौडी जाती है, तो क्या स-मुद्रके पानीके संगसे ?; और कमछिनी के संगसे छक्ष्मीके पाँवमें क्या कंटक छगा है, कि जिससे वह कहीं पांव नहीं ठहराती । छ-क्ष्मीके उन्मादसे छोगोंकी चैतन्यझक्ति जो छिप जाती है, इसका कारण ज्ञायद छक्ष्मीको विषका संसर्ग ही हो तो ना नहीं, जो कुछ हो, तत्त्वज्ञान यही कहता है कि—छक्ष्मीपर वृष्णाको स्वत-न्त्रता नहीं देनी चाहिए, और द्रव्यका परिमाण कर धर्मस्थानपर छक्ष्मीका सदुपयोग करना चाहिए, छक्ष्मीका सदुपयोग सात जगह पर करना आस्त्रकार भगवान् फरमाते हैं-जिन बिम्ब १, जैन मंदिर २, जैन आगम ३, साधु ४, साध्वी ५, श्रावक ६, और आविका ७। इन सात क्षेत्रोंमें द्रव्यको सफल करता हुआ व्रतधारी दयाछ ग्रहस्थ, महाश्रावक कहाता है। सम्पति राजा, सवा चाख मंदिरों, व सवा करोड जिन बिम्बों को प्रतिष्ठित कर बेहद पुण्य लक्ष्मीकी गठडी उठा ले गया। कुमारपाखराजा, १४४४ जिनालय, बंधवाकर इस कदर कर्मोंको ढीला कर गया, कि आ-गामी चौवीसीमें प्रथम तीर्थंकर पद्मनाभका गणधर होगा। एवं और भी बस्तुपाल तेजपाल, विमल्झाह वगैरह महानुभावोंने चं-चल छक्ष्मीसे अचल सुख पानेकी सडक हांसिल की।

साधुजनोंकी निष्कारण भक्ति करनेमें द्रव्य खर्चना, आव-कोंका अव्वल धर्म है । मान लिया कि निर्ध्रन्थ मुनिजनोंको फूटी पाईकी भी जरूरत नहीं होती, मगर यह बात क्यों भूलनी चा-हिए कि मुनि वर्ग, परमात्मा-धर्म सार्वभौमके चपरासी हैं, इस-लिये उन्हें, शासनकी रक्षाके लिये-शासनको उदयकी राहपर सं-चरानेके लिये आवकोंसे द्रव्य खर्चानेकी अति आवश्यकता है । शासनकी रक्षाका-शासनके अभ्युदयका काम अव्वल मुनिजनोंके सिर पर जब है, तो फिर इस काममें वे लोग प्रमाद नहीं कर सकते । दयाल्ज-धर्मात्मा ग्रहस्थ वर्ग, फिर भी संसारी हैं, इस-लिये शासनकी उन्नतिकी ओर उनकी नजर जितनी जाती होगो, उतनी ही जायगी, साधुवर्गकी तरह वे, धर्मध्वज, कैसे उठा सकते हैं ?, इसलिये साधुओंको, शासनकी अभ्युन्नतिके लिये जितनी सहायता-जितनी मदद चाहिए, उतनी, आवकोंका फर्ज है कि

जरूर देते रहें, कृपणता न करें। कुछटा छक्ष्मी, साथ नहीं आ-यगी । धनसे जो कुछ मतछब, धर्मका, या भोगका निकाला, वही निकल गया समझो ? बाकी मरने बाद क्या साथ आयगा ?, समझो ! ध्यान दो ! मोहमें बावले मत बनो ! किसके लिये-किस वास्ते इतना सिर पटकना ? कपाल फोडना ? । लोहीका पानी कर जो धन इकट्ठा करते हों ! वह धन <u>त</u>-म्हारा नहीं, उसके मालिक तुम नहीं, तुम्हारे लिये तो सिफी सेरभर आटेकी रोटी ही काफी है, बाकीका माल, तुम्हारे पापसे पैदा हुआ भी तुम्हारे भोगमें नहीं आवेगा, आवेगा, गुला-मोंके भोगमें, आवेगा तुम्हारे दुइमनोंके भोगमें, आवेगा, जल आग वा राजेके भोगमें, आवेगा तकदीर सीधी होगी तो तुम्हारे संतानोंके भोगमें, मगर तुम तो मूँछ मरोडो ही मत !, तुम तो खुद अपने पर पापका बोझ उठा-कर-पहिल्लेसे नरकके नायकोंको वहां जानेका संदेशा दे कर कूट, कपट, छल, प्रपंच, दगाबाजीसे भोले लोगोंका सिर काटकर **पैसा इकटा दूसरेके लिये करते** हों, और पापका फल तुम अकेले ही भोगोंगे, पापसे पैदा हुए द्रव्यमेंसे भाग छेनेबाछे सम्बन्धिवर्ग, कुछ भी पापका फल लेनेको नहीं आर्वेगे। समझो!, धर्म करो !, धर्म धनका संचय करो ! ताकि मरने बाद भव भव सुख सम्पदा मिलें। जो कुछ दान दिया, वही पदैायझ हुई स-मझो !, धर्भके कानूनोंको खयाळमें लो !, धर्मकी सडकका भान करो ! धर्म पर प्रेम करो !, धर्मको हृदयका गहना-हार समझो !, दुःखी -अवस्थामें धर्मको मत भूळो!। संसार झागरमेंसे बाहर निकालनेवाले

धर्मको प्रतिक्षण सम्हाछो !, घरकी रंडीको सम्हाछते हों, बच्चोंके गाल पर चुम्बन करते हों, स्वजन वर्गकी खबर लिया करते हों!, दिन रात रूपचंदजीकी फिक्रमें मरते हों, तो इस सब वैभवके जन्म देनेवाछे-धर्मको भूल जाओगे क्या ? छी ! छी ! छी !, कितनी क्रतघ्नता ?, नहीं चाहिए कि धर्मसे निश्चित सुख भोगबे हुएको धर्मकी ओर न निहालना ।

धर्मसे धनवान बने हो, तो फिर धर्म करो ! कि ज्यादद वैभव प्राप्त होवे, छक्ष्मीपर लोभ समुद्रका बढाव अगर न रोकोगे, तो समझ लो ! कि मूलसे तुम्हारी सत्ता उखड जायगी, इस लिये परिग्रहका परिमाण करो ! लाख, दोलाख, दस लाख, पचास लाख, करोडका भी परिमाण-नियम करो । धर्म, आत्मा-कौ द्युद्ध परिणति पर है, धर्ममें कपट नहीं चलता, कोई दरिद्र-कंगाल, मोह तृष्णाकी प्रबल मेरणासे करोड रूपयोंका नियम र-क्खे, और धर्मकी तर्फ हाथ पसारे, धर्मकी टांग ऊँची रक्खे, तो ऐसी अद्युद्ध परिणतिसे धर्मको फोसलाना नहीं होसकता, कपट करके धर्मका वज्ञीकरण कभी न हुआ, न होगा, द्युद्ध आ-त्म परिणतिही जब धर्मका मूल बीज है, तो वहां वणिक् विद्याका बल कुछ भी नहीं चलता ।

जितना परिमाण, द्रव्यका किया है, उससे ज्यादह द्रव्य बढ जाय, तो पूर्वोक्त सात क्षेत्रोंमें खर्च दो, सुपात्र दानमें दे दो !, अभयदात्रमें दे दो !, अनुकम्पा दानमें दे दो !, मतछब कि अ-पने सांसारिक मठलबमें मत रक्खो। परिमाणसे अधिक द्रव्य बढा, तो फिर जसे धर्मकी राहपर खर्चनेकी देर नहीं लगानी चाहिए, धर्मके लिये जो कुछ पैसा खर्चना बोल दिया हो, उसे देर नहीं लगाकर जल्दीसे खर्च देना चाहिए | दूसरेके पैसे अपने पास हो, उनपर भी हमारा इष्टितआर नहीं, है, जिस वक्त मालिक मांगनेको आवे उसी वक्त उसे वापिस दे देना न्याय्य है, तो फिर धर्मराजा तो कहां मांगनेको आता है, कि उस निमित्त खर्च-नेके लिये विल्लम्ब किया जाय ? इस लिये धर्म संबंधी खर्च फौरन कर देना चाहिए, धर्मका पैसा जहरके समान है, धर्मका पैसा खानेसे लक्ष्मीका सत्तानाज्ञ होजाता है, और परलोकमें दुरन्त नरकका अतिथि ( मिहमान ) होना पडता है, कहा है—

# "भक्खणे देवदव्वस्स परत्थीगमणेण वा । सत्तमं नरयं जंति सत्तवारा य गोयमा !" ॥१॥

् अर्थः—

जीव, देवद्रव्यके खाने और परदार गमन करनेसे, सातवार सातवीं नरककी बडी भयानक वेदनाएँ पाता है ।

किसी भी धर्म संबंधी टीपमें जितना देनेका लिखा हो, उ-तना दे ही देना चाहिये, भल्ठे पीछे टीप टूट ही क्योंन जाय, मगर धर्मका कानून तो यह है कि टीप टूटने पर भी लिखने अनुसार, जिप बातकी टीप हो, उसमें खर्च करदेना चाहिए ।

पूर्वोक्त सात क्षेत्रोंमें, वर्त्तमान जमानेके अनुसार ' ज्ञान ' क्षेत्रकी पुष्टि करनी अति जरूरकी समझते हैं। ज्ञानकी कमीसे ही जैन ज्ञासनकी कीमत कम हो गई। हीरेको, छोग काच समझने लगे । जना लोग, लड्ड उडानेमें जितना खर्च करते हैं, उतना खर्च ज्ञानकी तरकीके लिये करें, तो क्या बाकी रहे ? ।

जैनो ! खयाछ करो !, जागो !, समझो ! अब वह बक्त नहीं रहा, कि नये नये मंदिर बंधवाये जायँ, और साधर्मिक वात्सल्यमें नहीं नहीं मोतीचूरके जिमनमें खर्च किया जाय। जमाना पलटा है, बाप दादाओंकी बदौळत मंदिरोंकी कमी नहीं है, कमी ज्ञानकी है, कमी विवेककी है, इसीसे जैन जाति, दिन प्रतिदिन क्षीण होती चली जा रही है, नजर करो ! भाइयोंको सम्हालो !, गुरु महा-राजको सुखशाता पूछनेके साथ ही भाइयोंको भी सुखशाता पूछो ?। भरती हो, वहां मत भरो ! न हो वहां भरो !, कम हो; वहां भरो !, आवरयक हो, वहां भरो !, विवेक रक्खो ! जातिके जन, बेचैन क्यों रहने चाहिएँ ?, उन्हें सुखी करनेमें मदद क्यों न देनी चाहिये ?। " पेट भरा भंडार अरा " ऐसी मुर्खता <sup>मत</sup> रक्लो !, दो रोटी खाते हों, तो एक रोटी, आधी रोटी भी तु-म्हारे भाईको दो । भाइयोंको भूखे रखकर, भाइयोंकी दरिद्रता– दुःखावस्थापर उपेक्षा कर, अकेले उदरम्भरि, कुक्षिम्भरि आ-त्मम्भरि होना अधमोंका काम है । व्यापारमें धर्मका भी कुछ हि-स्स। रक्खो, और जो कुछ धर्म संबन्धी द्रव्य पैदा हो, उसे, जा-तिकी कंगाल दशाके दूर करनेके कामर्मे खर्चों !। जातिकी दरि-द्रता जबतक नहीं हटेगी, वहांतक सामाजिक-सामुदायिक बछकी आज्ञा इर्गिज नहीं रक्खी जा सकती, और सामाजिक बलके अ-भावमें धर्मकी भी दुर्दज्ञा होनी सुसंभवित है, इसलिये, " जाति-का दारिद्य कैसे दूर हो ? " इसपर अत्यंत ध्यान देनेकी जरूरत है । इरएक काममें ऐसी पटत्ति करनी चाहिए, कि भाईयोंको भी

कुछ मिला करे, समझ सको तो समझ छो !–" जातिका उद्धार कैसे हो, '' यहां इस विषयको कोई प्रधानता नहीं दी गई है कि लंबा चौडा विवेचन करे, किन्तु पसंगोपात्त बातें बताई जाती हैं। ज्ञासन प्रेमियोंपर ऐसा वात्सल्य करो कि उन-की जिन्दगी, चैनसे चल्र सके, और यही वास्तवमें सा-धर्भिक वात्सल्य है । एक दिन भर पेट लड्डू जिमानेसे साधर्भिक वात्सल्य नहीं होता, वक्त देखो ! समय देखो !, जहां खर्चनेकी अत्यावइयकता है, वहां दृष्टि न लगाकर साहमीवच्छलके बहानेसे पेट पूजामें फिजूल द्रव्य बरबाद कर देते हो, यह कितनी अवि-वेक चेष्ठा ? । एक दिनके लिये भरपेट, तरह तरहके दिव्य भोजन जिमानेके बनिस्बत गरीबोंकी-दरिद्र श्रावकोंकी जिन्दगीके छिये रोटी ज्ञाकहीका बंदोबस्त करना उमदा साइमिवच्छछ है। खजानेमें पैसा न रहता हो, कदने लगता हो, तो जगह जगह छोटी मोटी पाठशालाएँ स्थापो !, बडे बडे गुरुकुलोंको प्रकट करो !, ज्ञान चैत्यके आलिशान मकानात बंधवाओ !, जीर्ण जि-नालयोंका उद्धार करो!, प्राचीन शास्त्रोंको मुद्रणमें लाके पबलिकमें प्रकाशित करो !, प्रत्येक शास्त्रकी-पत्येक ग्रन्थकी, अनेक प्रतियाँ छिखवा कर नये भंडारोंको स्थापन करो !, पुस्तकें सडे नहीं, प्रतियाँ कीट भक्ष्य होवे नहीं, इसकी फिक्र रक्खो !, अपने अपने लडकोंको इल्म पढाओ !, इल्पके लिये द्रव्यके व्ययकी ओर ख-याल मत करो !, व्यवहारिक झिक्षणके साथ धार्मिक झिक्षण दि-लावो !, धार्मिक शिक्षालयमें भेजकर लडकोंको धर्मज्ञानी बनाओ!, संस्कृतमें, व्याकरण, न्याय, साहित्याचार्य बनाओ !, इंग्लीर्शमें एम-एसे भी आगे बढादो, हिन्दी, बंगाली, जर्मनी, वगैरह भाषाओंके

भाषाशास्त्री बनाओ !, अपनेको ऌडका न हो, कमअक्छका हो, न पढता हो, तो दूसरोंके लडकोंको आलिमफाजिल बनानेकी सतत कोशिश करते रहो !, देश बन्धुओंके पर पवित्र प्रेम रक्खो !, मुनि जनोंकी दृद्धि होवे-साधु बढें, ऐसी कोशिश करो, श्री संघपर पूज्य बुद्धि रक्खो !, साधु, सा-ध्वी, श्रावक, श्राविका, इस चतुर्विंध संघकी सेवा भक्ति करते रहो इत्यादि कर्तव्योंमें द्रव्यका सदुपयोग कर मानव जीवनका लाभ लो !, पुस्तकें छपवानेमें खर्च दो !, अच्छे अच्छे मासिक, पाक्षि-क, साप्ताहिक अखबारोंके प्रगट करनेमें खर्च दो !, कंजूस मत हे। !, खर्च करना सिखो ! फूटी पाई भी साथ नहीं छे जाओगे !, लोभ करके धन बचाते हो, मगर याद रक्खो ! एक दिन लोभ पिज्ञाचकी बदौलत सब धनका नाज्ञ देखोगे **!। नखकी तरह** ल-क्ष्मीके बढावको छेदते रहो !, नहीं तो प्रमादसे स्खलना आनेपर जीते नखकी तरह मूऌसे छक्ष्मी विनष्ट हो जायगी, त्रि**ल्रोकीमें—समुद्रके पार**ंकीर्तिको फैल्रानेका मन है, धर्म-राजाको प्रसन्न करनेका दिल है, देवताओंका प्रसाद लेनेकी अ-भिलाषा है, भव भव, दारिद्यको धूल फकानेकी इच्छा है, विना तपस्या भी स्वर्ग गतिको प्राप्त करनेका मनोरथ है, ओर नुक्ति नगरीके मार्गका मुसाफिर वननेकी चाहना है, तो दान व्रतका स्वीकार करो !, छोभको तिलाञ्जलि दे दो !, मक्स्वी चूस मत हो !, मग-र यह बात सिवाय संतोष पकडे नहीं होगी और संतोष पकडना⊷ संतोषी होना—-अमुक नियमित पूंजीमें दिलकी मर्यादा बांधना, यही इस व्रतका मतहब है। बस ! पाँचवा वत—बयान संतोष रखनेका पूरा हुआ !।



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

# छठवां दिग्विरति–गुणव्रत.

৩৯ন্ড

पांच अणुव्रत बता दिये, अब इनके गुण–यानी उपकार करनेवाळे तीन गुणव्रतों के प्रकाश करनेका अवसर है —

दिग्विरति, भोगोपभोग परिमाण, और अनर्थदण्ड, ये, गुणव्रतके तीन भेद हैं । इनमें पहिछा दिगुविरति वत, दिशा-ओंकी मर्यादा बांधनेका नाम है । उत्तर, दक्षिण, पूर्व, पश्चिम, ईशान, आग्नेय, नैर्ऋत और वायव्य, इन दश दिशाओं, अथवा एक, दो, तीन दिशाओंमें गमन करनेकी मर्यादा करनी चाहिये। यह वत, पूर्वोक्त पांचों अणुवर्तोका अच्छा उपकार करता है, जैसे कि दिशाओंमें अमुक इद तक जानेकी प्रतिज्ञा कर ली, तो इदसे बाहर, गमनागमनके अभाव हो जानेसे अपनी तर्फसे वहांके जीवोंकी हिंसा होनी बंद हो गई, यही प्राणातिपात विर-मण वतकी पुष्टि हुई । तथा नियमित क्षेत्रके बाहरके मनुष्योंके साथ मुषा भाषण करना मिट गया, यह मृषावाद विरमण व्रतको दृढता मिळी। और पतिज्ञात हद्दके बाहरकी चीजकी चोरी करना भी रुक गया, यह अद्तादान विरमण वतको उत्ते-जन पिछा । तथा सौगन्दसे बाहरकी भूमीकी औरतोंके साथ वि. षय भोगका भी लोप हो गया, इससे मेथून विरमण वतका उपकार हुआ । एवं नियमसे बाहर देशमें क्रय-विक्रय ( खरी-दना व बेचना ) भी ज्ञान्त हो गया, इससे परिग्रह परिमाण व्रतका भी उत्कर्ष हुआ, इस प्रकार, दिग्विरति व्रत, बडा उपकारी **होनेसे** श्रावकोंको खास आदरणीय है ।

भर्षशिया.

शास्त्रोंमें ग्रहस्य छोग गरम लोहेके गोले समान कहे हैं, इसीसे तो जहां तहां उनके सिर पर आरम्भ का ढेर छदा ही रह-ता है, इस ळिये ग्रहस्थोंको धर्मके मार्गमें पहुंचानेके ळिये यह वत क्या अच्छा बताया कि जिससे सब क्षेत्रोंके आरम्भ रुक जायँ । पतिज्ञात क्षेत्रमें यद्यपि निरंतर आरम्भ होते ही रहेंगे, तौभी प्रति-इकि बाइरके जीवोंको तो अभयदान पिछ गया, नहीं तो सर्वत्र आरम्भ-हिंसाका प्रसरता पूर कितना बढ जाता। खयाल करना चाहिये कि सामान्य तौरसे यह कहनेपर कि '' अमुक देश्वको छट ळेंगे-चौपट कर डालेंगे, " उस देशके लोगोंको कितनी बडी भारी फिक्र जाग उठेगी ? भळे ही पीछे सारे देशको न ळूटे, किन्तु अमुक ही शहरोंको चौपट कर डालें । उसी तरह नियम रहित आदमी की तर्फसे सब क्षेत्रोंमें आरम्भादि पापस्थानकोंके दरवाजे खुल्ठे रइनेसे, (भल्ठे ही पीछे सब देशोंमें जाना न बन आवे, और हिंसा वगैरह न हों ) उसके झिरपर पापस्थानक आ ही चुके । नियम करनेसे तो नियमके बाहर वालोंको छेज्ञ-कष्ट नहीं मिळनेसे बराबर धर्मकी पुष्टि होती है, इसमें किसीका कुछ कहना नहीं हो सकता ।

जगत्को आक्रमण करता हुआ-छोभ रूपी समुद्रका देग दिग्विरति वाळे आदमी से ढीला पड जाता है-इसमें क्या सन्देह ? ।

दिशाका परिमाण दो प्रकारका होता है, जल्ल मार्ग और स्थल मार्गका | जल मार्गका इस तरह-नाव स्टीमर वगै-रह जल वाहन के जरिए इतने योजन अमुक दिशामें अमुक बंदर अमुक द्वीपतक चला जाऊँ | यदि पवनके उन्माद अथवा मेहके जोरसे उल्टे चल्ले हुए जल वाहनसे कहांका कहीं चला जाऊँ, १४ तो आगार है, अर्थात् व्रतका भङ्ग न होवे । एवं अनजानपन-भूल चूकसे किधरका कहीं चला जाऊँ, तौभी छुट्टी । उसी प्रका-र स्थल मार्गका भी समझ लें । नियमसे बाहर देशकी चिट्टी पत्री अखबार आवें, तो उन्हें पढनेकी छुट्टी रक्खें, और नियमसे बाहर देश वाले पर चिट्टी पत्री लिखना, कारणसे स्वीकार रक्खें । जित-ना निबह सके उतना बोझ उठाना, मगर ज्यादह बोझ उठा कर नीचे पटकना-गिरा देना नहीं ।

देव यात्रा गुरु यात्रा वगैरह धर्म क्रियाके लिये चारों दि-शाएँ खुली रक्खी जायँ, तो कोई हर्ज नहीं । अव्वळ तो सारो जिन्दगी तक यह व्रत पालना चाहिये, जिन्दगीभरके लिये अगर न बन आवे तो वर्षाऋतु-चतुर्मासमें तो जरूर यह व्रत धारण करना चाहिये । चतुर्मासमें पर्युषणा पर्व ऊपर हद बाहर प्रदेशमें, गुरु महाराजको वन्दना करने या कल्पसूत्र वगैरह सुननेको जाना हो तो बेशक ! जावें, कोई हर्ज नहीं, इसीसे तो इस व्रतके लेनेके शुरूमें धर्म क्रियाके लिये छुट्टी रक्सी जाती है ।

सदा सामायिक वाले जितेन्द्रिय मुनि महाराजोंके लिये तो यह वत है ही नहीं । उन्हें किसी दिशामें जाने का प्रतिबन्ध नहीं है, वजह इसकी यह है कि साधु लोग सर्वथा निग्रन्थ-नि-ष्परिग्रही और आरम्भोंसे मुक्त हैं, इस लिये उनका कहीं पर जाना पाप पोषक नहीं बजता । जैसे अमुक इदमें विद्वार करना है, उसी तरह सर्वत्र विद्वार करें तो कोई हर्ज नहीं है, उल्लटा सा-धुओंसें (जहाँ पधारेंगे, वहां ) उपकार ही होगा, अतएव तो चारण मुनियोंका ऊर्ध्व गमन मेरु पर्वतके शिखरतक और तिर्यग्गमन रुचकशैल तक होता है । जो सज्जन सब दिशाओंमें जानेकी मर्या- दा करता है, उस ग्रहस्थको भी स्वर्गमें निरवधि सम्पदाएँ मिलती हैं, इस लिये इधर उधर लोभान्ध बनकर भागाभाग नहीं करना अच्छा है । संतोष रक्खो ! जो तुम्हारी तकदीर का होगा, वह किसी हालतमें दूसरेके हाथ नहीं आ सकता । जो तुम्हारा है, वह तुम्हारा ही है, कभी न कभी तुम्हींको मिल जायगा, धीरज रक्खो ! चपलता मत करो ! स्थिरतासे सोचोगे तो नौ निधि-याँ तुम्हारे पास ही हैं मगर चापलसे अंधे बने हुए की नजरमें नहीं आतीं, इस लिये चपलता प्रकृतिको छोड, धर्मको हृदय कम-लमें बैठाओ !, और स्थिर दृत्तिसे संतोष दृत्ति पूर्वक यथोचित व्या-पार-धंधेका प्रबन्ध करो और इसीसे आनन्द पूर्वक जिन्दगीको इस कदर गुजारो कि परलोकमें भी निर्मल सम्पदाएँ मिलती रहे ॥

सातवाँ भोगोपभोग परिमाण गुणवत.

भोग व उपभोग वस्तुओंका परिमाण करना, उसे भो-गोपभोग परिमाण व्रत कहते हैं । भोग, एक ही बार भोगने योग्य-अनाज ताम्बुल तेल अत्तर वगैरह चीर्जोंको कहते हैं । उपभोग, बार बार भोगने योग्य-वस्त्र गहने घर बाग औ-रत वगैरह चीर्जे हैं । इन दोनों का परिमाण करना यह सातवां गुणव्रत है । जो जो चीर्जे कार्बिल भोगने के हैं, उनका परिमाण करने और भोगने अयोग्य-अभक्ष्य चीर्जोंका परित्याग करने से इस व्रत का प्रतिपालन होता है । सचित्त वस्तुएँ यद्यपि अभक्ष्य जितनी अधम नहीं हैं. तो भी जीव संयुक्त होनेसे धर्मात्मा लोग उन्हें नहीं खाते । अगर सर्वथा सचित्तों का छोडना न बन सके तो सचित्त वस्तुओं का परिमाण करना चाहिए कि इतनी सचित्त चीजें खाउँगा, ज्यादह नहीं । पंचमी अष्टमी एकादशी चतुर्दशी वगैरह तिथि दिनों पर सचित्तका बिल्कुल त्यागकरना जरूरी है । महोने भरमें बार दिन दन्न दिन आखिरमें पांच दिन तक भी सचित्त का त्याग न हो, तो कितनी निर्बलता ? खैर ! मगर अभ-क्ष्य चीर्जे हर्गिज नहीं खानी चाहिएँ ।

# सुनिए ! बाईस अभक्ष्योंके नाम----

१ वड के २ पीपळ के ३ पिळखण के ४ कठंबर के ५ और गूळर के फल ये पांच प्रकारके फल अभक्ष्य हैं । इनमें ब-हुत सूक्ष्म कीडे–त्रसजीव भरे हुए रहते हैं, इसलिये इन्हें धर्मात्मा पुरुष नहीं खा सकते ।

६ मदिरा 9 मांस ८ मधु ९ मक्खन । इन चार अ-भक्ष्योंमें तद्वर्ण असंख्य जीव उत्पन्न होते हैं । ये चार महा विग-य कहळाती हैं । इन महा विगयोंसे काम विकार को उत्तेजन मिळता है ।

## देखिए ! शराब की दुर्दशा—

मदिरा के पीने मात्र से बुद्धि नष्ट हो जाती है, जैसे दु-भागी पुरुषको सुन्दर औरत छोड दे । मदिरा पान के परतंत्र दिल वाले पापात्मा लोग, अपनी माता को औरत समझते हैं, और अपनी औरतको माता के समान जान लेते हैं । मद्य पीनेवाले मूढ पुरुष को स्व-परका भान नहीं रहता, यहां तक कि अपने को स्वामी समझ बैठता है, और स्वामी को किंकर समझ लेता है । शराबी आदमी, शराबके जरिये से इसकदर बेभान बन जाता है कि बाजार के बीचमें मुडदे की भांति लेट जाता है, और उसके मुँहमें कुने आके मूत जाते हैं । मद्यका व्यसनी मनुष्य चौतरे पर नंगा हो के सो जाता है, और अपना गृढ अभिमाय भी फौरन मकाश कर देता है । शराबके पीनेसे कान्ति कीचिं बुद्धि लक्ष्मी वगरह नष्ट हो जाती हैं । मद्यका पान किया हुआ मनुष्य भूताविष्ट जन की तरह नाचने लग जाता है, और शो-कार्च आदमी की तरह रटने लगता है, तथा दाइज्वरार्च पुरुष की भांति जमीनपर लोटने लग जाता है । शराब, शरीरकी नसों को ढीलो कर देती है, और इन्दियोंमें ग्लानि पहुँचाती है, तथा मूच्छी को जन्म देती है, इसीलिये तो मदिरा को हालाहल (जहर) की उपमा देनेमें आई है । आग के कणसे घास के ढेर की तरह विवेक संयम झान सत्य शौच दया क्षमा वगैरह गुण शराबसे दग्ध हो जाते हैं । दोषोंका कारण और आपदा-ओंकी जन्मभूमी-मद्य, रोगातुरके लिये अपथ्य की तरह धर्मात्मा के लिये वर्जने योग्य है । अब---

#### मांस के दोष बताते हैं-

जो शख्स मांस खाना चाहता है, वह धर्म दृक्षके खास मूल -दयाके उखाड डालने को कमर कसता है, क्योंकि मांस चीज ही ऐसी है कि जीवोंके मारने बिना पैदा नहीं होती, और जीवोंके मारनेसे हिंसा राक्षसीका पांव मजबूत होता है, तथा दया नष्ट होंजाती है। दया नष्ट हुई तो धर्मका मूल रहा ही कहां ?, और धर्मका मूल नहीं रहनेसे धर्मकी सत्ता किस कदर रहेगी यह कहनेकी कोई जरूरत नहीं। मांस खाता हुआ जो मनुष्य दयाका पाळन कर-ना चाहता है, वह सचमुच जलती आगमें वेळको रोपना चाहता है। जो आदमी मांस भक्षण करनेवाला है, वह भी बराबर घा-तक ही है, इस विषयमें मनु की भी देख लीजिये ! राय-

### " अनुमन्ता विशसिता निहन्ता कयविकयी । संस्कर्त्ता चेापहर्त्ता च खादकश्चेति घातकाः" ॥१॥

अर्थ--सम्मति ( अनुमोदन ) देनेवाला, इन दिये प्राणीके अर्ङ्गोका विभाग करनेवाला, प्राणीको इनने वाला, मांसको खरी-द करनेवाला, मांस बेचनेवाला, मांसको पकानेवाला, मांस परोसनेवाला, और मांसको खानेवाला,ये सब घातकके छुमारमें हैं।

मांस निषेधक और भी श्लोक मनुका देख लीजिए !---

"नाकृत्वा प्राणिनां हिंसां मांसमुत्पद्यते क्वचित् । न च प्राणिवधः स्वर्ग्यस्तस्मान् मांसं विवर्जयेत्॥१॥

प्राणिओं की हिंसा किये बिदुन किसी हालतमें मांस पैदा नहीं हो सकता, और प्राणी वध किसी सूरतसे स्वर्गजनक है ही नहीं, इस लिये सुख-दुःखके प्राप्ति-परिहारको चाइनेवाला सज्ज-न किसी वक्त मांसका आदर न करे, इतना ही क्यों ?, बल्कि दूसरे से मराते हुए प्राणिओंको बचावें ।

यद्यपि पूर्वोक्त मनु श्लोकसे आठ प्रकारके घातक बताये गये, मगर छंवी नजरसे खयाल करने पर मांस भक्षक हा अव्वल घातक मालूम पडता है, क्यों कि घातक ( प्राणीको मारनेवाळा ) पुरुष, प्राणी गणको काहेके। मारेगा, अगर मांसाझा न होंगे । मांस भक्षियोंके लिये तो प्राणी हत्या होती है; जब प्राणी हत्याके प्रधान निमित्त-असाधारण कारण मांस भक्षी ही हैं, तो। प्रधान घातक भी मांस भक्षी ही कहे जायँ तो क्या हर्ज है ? । जिसके अ-न्दर पडे हुए मिष्टान्न भी विष्ठा रूप हो जाते हैं, और अमृत भी मूत्ररूप बन जाता है, उस पापी पेट के लिये-नालायक झरीर के लिये कौन अवल्जमंद पापका आचरण करे ? । जिनके मुँहसे यह निकला कि "मांस भक्षणमें दोष नहीं है"। उनके झिक्षक-उपाध्या-य, कठिन छातीवाले-कठोर हृदयवाले होने चाहिएँ । मांसभक्षी दुर्पति आदमी की बुद्धि, शाकिनीकी भांति प्रतिप्राणीको मारनेमें पवर्त्तती है। जो मूर्ख ळोग, अच्छे अच्छे उमदे दिव्य भोज्य-खाद्य पदार्थ रहतेपर भी मांस खानेमें प्रवर्त्तते हैं, वे सचमुच अ-मृत रसको छोड कर विष (जहर) खानेमें प्रवर्त्तते हैं। मांस भक्ष-णका क्या ज्यादह दोष बतावें ?। मांस भक्षक नराधम यह जान ही नहीं सकता कि " निर्दयको धर्म नहीं होता, और मांस भक्षी दयाछ नहीं होता " । अगर यह बात मांसाशी जाने, तबभो दया धर्म का उपदेश नहीं कर सकता, क्योंकि मांस भक्षक के हृदयमें प्रायः यही स्फुरायमान रहता है कि-" मेरे जैसे सब मांस भक्षक, हो जायँ "। इसीलिये कितनेही मांसाशी उपदेश्वक पंडित लोग मांस नहीं खानेका उपदेश नहीं देते, किंतु " स्वयं नष्टा दुरात्मानो नाशयन्ति परानपि " इस कहावतकी सडक पर चलते हैं ।

कितने ही अज्ञानी लोग ते। देव पितृ और अतिथि तकको भी मांस देते हैं, इनमें उनका क्या दोष निकार्ले ? किंतु उन भोले-लोगोंको ठगनेवाले विद्वान ही गुनहगार हैं, देखिए ! इस वात पर सम्मति देनेवाली मनुस्मृति-

"क्रीत्वा स्वयं वाप्युत्पाद्य परोपहृतमेव वा देवान् पितृंश्चार्चयित्वा खादन् मांसंन दुष्यति "॥१॥

अर्थः----खरीद कर के अथवा ख़ुद पैदा कर के चाहे दू-सरे की तर्फ से उपहार में प्राप्त हुआ मांस, देवताओं, वा पितृ ळोगों को चढाकर खाता हुआ मनुष्य दोषी नहीं हो सकता।

मगर यह बात अज्ञानता से भरी है । खुद ही को माणि घात से पैदा होनेवाऌा मांस खाना निन्दनीय कर्म है, तो देवता

पिट छोगों को मांस चढाने की क्या वात करनी ! । देवता छोगों के शरीर जब धातु रहित हैं, और वे कवल आहार नहीं करते तो फिर मांस नहीं खाने वाले उन्हें मांस कल्पन करना यह कितना मेहि ? । पित्र लोग तो अपने पुण्यपापानुसार गति को पाप्त किये हुए निज कर्मका फल्ट भोगा करते हैं, और पुत्र के किये हुए पुण्य में से रत्ती भरभी फायदा जब नहीं उठा सकते तो फिर उन्हें मांस ढोकना यह कैसा पापकर्म ? । पकी बात है कि पुत्रका किया पुण्य पिता के आगे उपस्थित नहीं हो सकता, कहां देखा–नींब टक्ष पर किया हुआ सिंचन आंब पेडको फल्छ पैदा करदे?। अच्छे स-त्कार के लायक–अतिथिओंको नरक का हेतुभूत मांस परोसना यह कम ज्ञारमकी बात नहीं है । मन्त्र करके संस्कृत हुआ भी मांस नरकादि दुर्गतिका कारण है, इसमें कोई सन्देह नहीं । अ-गर मन्त्र के प्रभाव से मांसभक्षी मनुष्य मांस भक्षण के पापसे छुट जाता हो, तो फिर सब प्रकार के पाप कर्म करके पापी बने हए—नरकगति के अतिथि बने हुए छोग, पापनाशक मन्त्र के स्परण मात्र से पाप रहित–सुगति के छायक क्यों न हो जायँगे? । पापनाशक मन्त्रके स्मरण मात्रसे महा पापी आदमी, अगर कृता-र्थ हो जाते हों, तो शास्त्रमें सब पापकमेंं का जो निषेध किया है, वह निरर्थक ठहरेगा, क्यों कि मन्त्रमात्रसे सभी पापों का नाश जब हो ही जायगा, तो फिर क्रूर कर्म करनेमें क्या हर्ज होगा, मगर यह सब प्रऌाप है। मांसकी उत्पत्ति जब प्राणी वधके ताल्छुक है, तो हिंसामय मांस भक्षण, किसी हालतमें-सूरतसे फायदामंद नहीं हो सकता, यह निःस-किसी न्दिग्ध बात है। कच्ची पकी और पकाती हुइ मांस पेशियोंमें अनन्त निगोदजीवों का सतत उत्पात हुआ करता है, यह आगम सिद्ध बात विश्वास में छे के कभी मांस भक्षण तरफ निमाह नहीं

करना । इतना ही नहीं बल्कि मांसाशी छोगों को उपदेश दे के पवित्राहारी बनाना चाहिए ।

हमारी समझमें अल्पज्ञ अमर्यादी कुत्तास्त्रकारोंने हठ कर के मांस भक्षणका उपदेश चल्ठा दिया है । उसके बराबर<sup>ं</sup> कौन निर्दय कहा जाय, जो नरककी अग्नि ज्वाऌाका इन्धनभूत--मांस-भक्षणसे अपना मांस पुष्ट करता है । सच पूछिए ! तो ेमनुष्यों-की विष्ठा से अपने शरीरका पोषण करता हुआ शूकर अच्छा है, मगर पाणिघात से पैदा होनेवाळे मांसका सेवक पुरुष अच्छा नहीं । ग्रुक ( वीर्य ) और शोणित ( खून ) से पैदा हुए--वि-ष्टाके रस से वर्धित हुए मांसको, आदमी हो कर-मनुष्य हो कर-के भी खाना यह बडी अधमता है। जो, मनुष्य और पुराके मांसमें कुछ फर्क नहीं समझता, उसके समान न कोई धर्मात्मा है, और न कोई पापात्मा है। जिन लोगोंके हिसाब से मांस भक्ष. णकी साबीती पर यह अनुमान चलता है कि " प्राणीका अंग होने से, चावलकी तरह मांस खाना चाहिए "। उनके हिसाब से-याय से पैदा होनेके कारण, दूधकी तरह गोमूत्र भी पीना होगा। ज्ञांख और हड़ी दोनों, प्राणीके अंग होने पर भी जैसे ज्ञांख शुचि पदार्थ है, और हड़ी अपवित्र चीज है, उसी मकार चावल वगैरह धान्य भक्ष्य हैं, और मांस अभक्ष्य है । जो अ-क्लके दुइम्न, प्राणीके अंग मात्र होनेसे मांस व चावलको एक सरीखे समझते हैं, उनके हिसाबसे स्त्रीत्वमात्रसे माता और औरत दोनों एक सरीखे समझने चाहिएँ ।

इसमें कहना ही क्या है कि एक पंचेन्द्रिय-जानवरकी हिंसा करनेसे-उसका मांस खाने से जैसे नरक गति होती है, वैसे धान्य खाने से-चावल्ठ गेहुं वगैरह पवित्र चीर्जे खाने से दु-गैति नहीं होतो, क्योंकि चावल्ठ वगैरह अन्न, मानवोंके लिये कु-२० दरतका भोजन है, और मांस राक्षसीय आहार है । मांसभक्षी और धान्यभोजी प्राणियोंकी झारीरिक प्रक्रतिमें बहुत फेरफार मत्यक्ष सिद्ध है।

मांसकी पैदायज्ञ और अन्नकी पैदायज्ञके कारणोंका ज-मीन आस्मान जितना फर्क व्यवहारमें मज्ञहूर है, इसल्रिये धर्मा-त्मा होना चाहनेवाल्लोंको मांसका स्पर्श भी नहीं करना चाहिए । मांस भक्षणके विषयमें ज्यादह विचार देखना हो तो हमारे गुरु वर्ष पूज्यपाद ज्ञास्तविज्ञारद जैनाचार्य श्री विजयधर्मसूरि जी महाराजकी पुस्तक अहिंसादिग्दर्शन देख लें ।

# मक्खनके दोष—

अन्तर्मुहूर्त्तके बाद मक्खनमें बहुत सूक्ष्म जीवोंकी राशि पैदा होती है, इसलिये मक्खन अभक्ष्य है । एक जीवको मारनेमें कितना पाप लगता है,तो जीवोंसे भरेहुए मक्खनको दयालु लोग कैसे खा सकते हैं ? ।

# मधुके दोष—

अनेक जन्तु समूहके। मारनेपर पैदा होनेवाला मधु ( झ-इद ) भी काबिल खानेके नहीं है ।

सच पूछिए ! तो शहद एक मक्सियों व भौरोंकी छार स्वरूप ही है। ऐसी निन्दनीय चीजको कौन अक्छमंद इस्तिमाल कर सकता है ?। एक एक पुष्पसे रस पीकर मक्सियाँ जो व-मन करती हैं, वह जूटा शहद किस अक्छमंदको रोचक हो सकता है ?। जिसके रसके आस्वादसे नरककी भयंकर वेदनाएँ पायी जाती हैं, वह शहद भो अगर मधुर कहा जाय, तो दु-नियामें अमधुर चीज कौन ठहरेगी ?। क्या आश्चर्य की बात है कि मक्लियोंके मुँहसे गिरा हुआ उच्छिष्ठ **शहद भी देव स्नानमें** ळोग लगाते हैं ? ।।

# रात्रिभोजनके दोष—

रातको निरंकुञ्च संचरते हुए-प्रेत पिज्ञाच वगैरहसे डच्छिष्ट होता हुआ अन्न धर्मात्मा लोग नहीं खा सकते । मारे घोर अं-धेरेके रातको अन्न ने पडते हुए जीव नहीं दिखाइ देनेके कारण, रात्रिभोजन नहीं करना चाहिए । दिनके प्रकाशमें जितनी साव-धानता खाते वक्त रक्खी जा सकती है उतनी सावधानता रात को हर्गिज नहीं रख्खी जा सकती । भोज्य वस्तुओंमें चींटी अगर गिरी हो, तो दिनमें मालूम पड सकती है, मगर रातके वक्त तो भोजनमें जहरी जीवों तक का भी भान नहीं रहता, और जहरी जीवों व खानेवाल्लोंको तुकज्ञान क्या गरण तककी हद्दपर पहुँचना पडता है, इसमें क्या सन्देह ? ।

देखिए ! चींटी बुद्धिका घात करती है । जू, जलोदर पैदा करती है । मख्खी वमन कराती है । मकडी, कुष्ट रोग जगाती है । कंटक (कांटा) और छकडीका डकडा, गलेमें पीडा उत्पन्न करता है । ज्ञाक वगैरहमें गिरा हुआ बिच्छू ता-छको तोड डालता है । और गलेमें लग गया हुआ वाल स्वर भंगके लिये होता है, इत्यादि रात्रिभोजनके दोष सबको मत्यक्ष विदित हैं । रात्रिभोजनके लिये जैनाचायोंकी ही नहीं बल्कि और धर्माचायोंकी भी साफ मना ही है ।

#### देखिए ! वैदिक धर्मके वाक्य----

## " त्रयीतेजोमयो भानुरिति वेदविदो विदुः । तत्करैः पूतमखिरुं ग्रुभं कर्म समाचरेत् " ॥१॥

" सञ्घ्यायां यक्षरक्षोभिः सदा भुक्तं कुलोघह !। सर्ववेलामतिकम्य रात्रों भुक्तमभोजनम् " ।। ४ ।। " हृन्नाभिपद्मसंकाचश्चंडरोचिरपायतः । अतो नक्तं न भोक्तव्यं सूक्ष्मजीवादनादपि"।।५।। अर्थः —

" नैवाहुतिर्न च स्नानं न श्राद्धं देवतार्चनम् ।

" देवेस्तु भुक्तं पूर्वान्हे मध्यान्हे ऋषिभिस्तथा।

दानं वा विहितं रात्रों भोजनं तु विशेषतः" ॥२॥

अपरान्हे च पितृभिः सायान्हे देरेयदानवेः " ॥३॥

सूर्य, ऋग् यजु साम इन तीन वेदोंके तेजः ख़्वरूप है। उसके किरणों से पवित्र हुआ-सब काम करना चाहिए। रात को सूर्य न होनेसे खानेका काम करना धर्म विरुद्ध है। रातको आ-हुति स्नान श्राद्ध देवपूजा और दान नहीं करना, और भोजन तो विशेष रीतिसे-हर्गिज नहीं करना। पूर्वान्हमें देवताओंने खाया, मध्यान्हमें ऋषियोंने, उत्तरान्हमें पितृओंने, शामको दैत्य-दानवोंने, और सन्ध्या के वक्त यक्ष-राक्षसोंने खाया। इसलिये सब वेला-ओंको छोडकर रातको जो खाना है, सो अभोजन है-धर्म नीतिसे बर्खिलाफ है।

इस शरीरमें दो कमल हैं-एक हृदयका कमल, दूसरा ना-भिका कमल । हृदयका जो कमल है, वह अधोमुख है, और ना-भिका कमल ऊर्ध्वमुख है । ये दोनों कमल सूर्य के अस्त हो जाने पर संकुचित हो जाते हैं, इस लिये, और सूक्ष्म जीवों के भी भक्षण का प्रसंग होनेके कारण सूर्यास्तके बाद नहीं खाना चाहिए । ধর্দস্যিক্ষা.

जीवों के ढेरसे संबंध रखते हुए रात्रिभोजनको करनेवाळे लोगोंको अधमोंके द्युमारमें शास्त्रकारोंने गिना है। दिन व रातको जो खाता ही रहता है, वह सचमुच सींग और पुच्छ विनाका पद्य ही है। रातको नहीं खानेवाळे लोग आधे दिन के उपवासी हैं, अतएव महीनेमें पन्द्रह दिवस के, वर्षमें आधे वर्ष के, और सारे जीवनमें आधे जीवनभा के उपवासी हैं, यह विना शास्त्र म-माण के स्वानुभव सिद्ध रात्रिभोजन परिहारका फल्ल है। रात्रि-भोजनके पापका दुरन्त फल्ल-उल्लू कौआ बिल्ली साँप सुअर गिद्ध बिच्छू वगैरह भयंकर दुर्गतियाँ हैं।

देखिए! मार्कण्डऋषि क्या कह रहे हैं---

### " अस्तं गते दिवानाथें आपो रुधिरमुच्यते अन्नं मांससमं प्रोक्तं मार्कण्डेन महर्षिणा"॥१॥

अर्थः—दिवानाथ (सूर्य) अस्त हुआ कि पानी रुधिर के उमान हुआ, और अन्न मांस के समान भया, यह बात मा-र्कण्ड ऋषिने कही है।

और भी---

### " मृते स्वजनमात्रेपि जायते सूतकं किल । अस्तं गते दिवानाथे भोजनं क्रियते कथम्"॥१॥

अर्थः---स्वजन-स्ववर्गीय मनुष्य मात्र के मर जाने पर भी सूतक लगता है, तो भला यह तो दिवानाथ जगत्की चक्षु लोक बान्धव है, तो इसके अस्त हो जाने पर खाना कैसे हो सकता है ? इसलिय रात्रिभोजन का परित्याग करके दिनभरके भोजनसे संतोषी रहना, यह मानव जीवन के सुधारका एक अंग है । धन्य है उन महात्माओंको, जो दिन के प्रारम्भ की दो घडी छोडकर ही भोजन शुरू करते हैं, और दिनके अवसानके दो घडी पहले भोजन बंद कर देते हैं ।

ग्यारहवाँ अभक्ष्य

### हिदल--

धर्मात्माओंको कचे गोरस ( दूध-दहीं-छाछ वगैरह ) के साथ द्विदल-दोदल वाळे-मूंग मठ चणा आदि ( पका हो या कचा हो ) अन्न कभी नहीं खाना चाहिए । बहुतेरे जैन नाम धारी भी ळोग, खिचडीके साथ गरम नहीं कियां हुआ दहीं− छाछ खानेमें आसक्त रहते हैं, मगर ज्ञास्त्र दृष्टिसे यह पाप भोजन है । इमारी नजरसे जीवोत्पत्ति नहीं दिखाई देनेसे अभक्ष्य ची-जोंको भक्ष्य मानना यह अज्ञानता है । हमारी क्षुद्र-स्थूल्रदृष्टि सू-क्ष्म–अतिसूक्ष्म जीवोंका प्रत्यक्ष नहीं कर सकती, और इसीलिये अभक्ष्य पदार्थोंमें जीवोंका अभाव मानना भी नहीं हो सकता । आप्त प्रवचन ही जब अभक्ष्योंमें जीव सत्ता साबीत कर रहा है, तो ( भल्रे ही हमारी स्थूलदृष्टि जीव सत्ता को न देखे ) हमें इस विषयमें रत्तीभर भी इांको रखनेका स्थान नहीं मिछ सकता । अ-नन्त पदार्थ ऐसे हैं कि जिन्हें हम हमारी नजरसे नहीं देखते हुए भी वे धडक स्वीकार करनेको तैयार हैं, तो फिर अभक्ष्यगत जी-वोंने क्या अपराध किया कि जिनके मानूनेमें, आप्त-प्रवचन जैसा मजबूत सबूत रहते पर भी हम हिचकते हैं ?।

ग्यारह अभक्ष्य बताए । बाकीके ग्यारह अभक्ष्य ये हैं---१२ बरफ १३ नशा १४ ओले १५ मद्टी १६ बहुबीजफल १७ संधान ( आचार ) १८ बेंगण १९ तुच्छफल २० अज्ञातफल २१ चलितरस २२ अनंतकाय ।

# बत्तीस अनन्तकाय—

१ सुरनकंद २ वज्रकंद ३ हरीहलदी ४ सि-तावरी ५ हरा नरकचुर ६ अद्रक ७ बिरयावली ८ कुंवारी--ग्रंवारपाठा ९ थोर १० हरिगिलोय ११ लस्सन १२ बांसकरेला १३ गाजर १४ लुनि-या की भार्जी १५ लोढिया की भार्जी १६ गिरिक-र्णिका १७ पत्तों के कुंपल १८ खरसुआ १९ थेगी २० हरामोथा २१ लोणसुखवली २२ बिलहुडा २३ अम्टतवेली २४ कांदामूला २५ छत्रटोप २६ विदल के अंकुर २७ बथवे की भार्जी २८ वाल २९ पालक ३० कुली आमली ३१ आलूकंद ३२ पिंडालू

ये, बत्तीस अनन्तकाय युक्त बाईस अभक्ष्य कदापि नहीं खाने चाहिएँ । मरना एक ही बार है, मगर पाप करके जीवनको सम्हाल लेना अच्छा नहीं । संसारमें खानेके लिये सैंकडों चीजें, जो कि अभक्ष्य-पापपोषक नहीं हैं, मौजूद हैं, तो फिर निषिद्ध वस्तुएँ क्यों खाना ? । रोटी ज्ञाक दाळ कडी दूधपाक मलाई ह-लवा पुरी कचौरी मिठाई पकौडो रायता लड्ड पेंडा मोतीचूर वगै-रह दिव्य भोजनोंसे पूरी तृष्ति-पूरा स्वाद जब मिल जाता है तो अमर्क्ष्योंका स्पर्श्व क्यों करना ? । हरी वनस्पत्तियां भी संसारमें बहुत हैं कि जिनका स्वाद दिव्य अम्रतको भी भूलानेवाला है, और अभक्ष्यकी भांति पापपोषक नहीं है । आम केला नारंगी स-फरचंग दाक्ष खरबूजां अमरूद-तरबूज वगैरह रसमय वनस्पतियों से क्या अभक्ष्योंका स्वाद पूरा नहीं पड सकता है ? । तरकारी बनानेके लिये, छोड अभक्ष्योंको और वनस्पतियां क्या नहीं हैं ?। सच पूछो तो ककडी तुरई परवल्ठ चिभडा दूधी भींडी करेला भाजी फली कंटोला वगैरह स्वादिष्ठ तरकारियोंके सामने अभ-क्ष्योंका स्वाद कुछ भी नहीं है । अभरूप चीजें स्वादिष्ट लगो, तो भी उन्हें दुर्गतिके हेतुभूत समझ छोडना लाजिम है । क्यों कि इतर वनस्पतियोंकी अपेक्षा अभरूय-अनन्त कायोंमें ज्यादह क्या बेग्रुमार जीवसत्ता मानी गई है । मुनिजनोंके लिये तो सचित्त व अभरूय दोनोंका स्पर्श करना भी निषिद्ध है तो खानेकी तो बात ही कहाँ ।

"भोगने योग्य चीजेंका परिमाण करनेते इस व्रतका पा-लन होता है "यह पहले कहा गया है, और इसी लिये चौदह नियम भी धारण किये जाते हैं। चौदह नियम क्या है मानो ! दुनिया की-सारे संसार की उपाधियों के रोकने का जवरदस्त किला है। और कुछ ज्यादह न बन आवे तो चौदह नियम तो जरूर ग्रहस्थोंको धारने चाहिएँ। जिनसे त्रिलोकीके आरंभपापकर्म-रूपी लूटेरों से बचना सहज होता है वे चौदह नियम पुण्यज्ञालि-योंके मनोमंदिरोंमें स्थान पाते हैं। चौदह नियमकी विधि वगैरह दूसरी पुस्तकों में से देख लें। पूरा हुआ भोगोपभोग परिमाण व्रत॥

आठवाँ अनर्थदण्ड त्याग गुणवत.

आटवें अनर्थदण्ड त्याग व्रतकी पहचान करनेमें पहले अ-नर्थदंडका भान करना जरूरी है । अनर्थदंड चार प्रकारका है– अपध्यान, पापकर्मका उपदेञ्च, हिंसाजनक शस्त्रोंका देना, और प्रमादाचरण । इनमें अपध्यान दो प्रकारका है–आर्त्तध्यान और

रौंद्रध्यान । आर्त्तध्यान चार प्रकारका है-एक, अनिष्ट-रूप रस गन्ध स्पर्श और ज्ञब्दका संजोग होनेपर, उसके वियोगका-ह-टानेका चिंतन करना । दूसरा शूळ वगैरह व्याधि आने पर उसके इटाने की चिंता करना । तीसरा अच्छे अच्छे भोग्य वस्तुओंका कभी वियोग न हो, ऐसा अध्यवसाय करना । चौथा राज रा-जेश्वरकी ऋद्धिकी पार्थना करना । रौंद्रध्यान भी चार प्रकारका है-हिंसानुबन्धी, मृषानुबन्धी, स्तेयानुबन्धी, और धनरक्षानुबन्धी। हिंसानुवन्धी रौंद्रध्यान वह है कि जीवोंके वध करनेकी भावना करना । मृषानुबन्धी रौद्रध्यान वह है कि अनेक प्रकारके माया प्र-पंच करके जीवोंको क्लेंश देनेका विचार करना । स्तेयानुबन्धी रौंद्रध्यान वह है–धन हरण करके प्राणियोंको दुःखी करनेका इरादा रखना । धनरक्षण।नुबन्धी रौद्रध्यान वह है कि दि-नरात धनके रक्षण करनेकी चिन्तामें इस कदर गुम होना, कि सब पर शंकाशीछ हो के बुरे अध्यवसायमें मग्न रहना । यह अनर्थदंडका–चार प्रकारका आर्त्तेध्यान व रौद्रध्यान नामक प्रथम भेद हुआ । दूसरा भेद-पापकर्मका उपदेश । "बैलका दमन करो ! बैळको पीटो ! । क्षेत्रको खेडो !, मेघ वरस चूका है, बो-नेका वक्त चळा जायगा, इसलिये फौरन खेतकी सम्हाळ लो ? । घोडेको षंढ बनाओ! वनमें दावानल लगा दो! तालाबको सूखा दो !" वगैरह पापकर्मका उपदेश करना<sub>.</sub>यह दूसरा अनर्थदंडका भेद है । इल तलवार मुसल छुरी वगैरह हिंसाजनक चीजोंको देना, यह तीसरा अनर्धदंडका भेद । मारे कुतृहल्रके गीत नाच नाटक वगैरह तमाञ्चे देखना, कामझास्त्रमें रमण करना, शराब शहद, वगैरह पापमय चीर्जोका सेवन करना, जलकीडा करना, हिंडोले पर हिंचकी खाना, शत्रुके पुत्रोंके साथ वैर-विरोध बढाना, तथा भोजनकथा, स्त्रीकथा, देशकथा, राजकथा वगैरह बाळचेष्टाएँ, प्रमादाचरण है, यह चौथा भेद अनर्थदंडका हुआ। 21

इन चारों प्रकारका अनर्थदंड धर्मात्मा श्रावकोंको वर्जना चाहिए । जहाँ तक मनकी पवित्रता न हुई, वहां तक धर्म-राजे-का प्रवेश मनोभवनमें नहीं हो सकता, इस लिये मनमें आर्त्तध्यान रौद्रध्यान को पैठा कर पापका पोषण नहीं करना चाहिए ।

हमेशा अच्छे अच्छे विचारोमें रमना मनुप्यमात्रका फर्ज है । किसीपर बुरा विचार करना, यह सचमुच मनुष्यत्वकी गदीसे नीचे उतर जाना है। वास्तवमें कहा जाय तो संसारमें कोई कि-सीका दुक्मन नहीं है, तो फिर किस पर ईर्ष्या विरोध द्वेष क्रोध करना चाहिए, और अपनी आत्मामें तामसिक प्रकृतिका पाँव ठहराना चाहिए ? । ब जरिए पुरातन कर्मके छोग ज्ञ त्र मित्र होते हैं। जैसी अपनी मर्रत्ति होती है, वैसा असर दूसरेपर पडता है, इस छिये कहनेका मतलब यह है कि प्रेम या द्वेषको जन्म देना अपने ताल्युक है । जब यही बात है, तो अपने दिलको एकदम उद्धत नहीं बनाके सत्त्व प्रकृतिसे रौन्नकपंद बनाना चाहिए । गम खाना यह अक्तका पहिला प्रतिफल है । जो शख्स गम खानेका व्यसनी है, उसे आफतोंका वेग उठाना नहीं पडता । हरएक प्र-तिकूल कामके पसंगपर गम खा के हृदयको समझाना चाहिए कि द्वेषरुपी अन्धकारसे अन्धा न बने । सब काम निश्चय नयसे जब कर्मके ताल्छक हैं, तो फिर धनकी पैदायशके लिये मानसिक स्थिति को चिंता रूपी धूंवेसे क्यों मलिन करना ?। शुद्ध दिल से अपनी जिन्दगी का विचार करों ! और नीतिपूर्वक व्यापार द्वारा धन पैदा करो, मगर अत्यंत मोहदज्ञामें क्यों फँसो ! । मुढ बनके आर्त्रध्यान करनेसे कोई कार्यकी सिद्धि नहीं होती, कार्य-की सिद्धि उद्यमपर निर्भर है, तो विवेक पूर्वक—-स-च्ववक्रुतिको आगे धरकर ऐसा उचित ार्चेतन करो किं आत्मामें 🗇 तिमिरका जोर बढने न पावे, और धन पैदा करनेका रास्ता सुझ

जावे। संसारमें जितना क्लेश विरोध झगडा बखेडा क्रोध द्वेष जन्म लेता है, वह प्रायः धनकी प्राप्तिरूप प्रधान मतल्लकी हानिके संबंधमें होता है। स्थिरता देवीका शरण लेके यह भावना ज-रूर रखनी चाहिए, कि "किसीका किया बुरा कदापि नहीं होता, यदि अपनी आत्मा पर सद्भाग्यका तेज दीप रहा है। जो चीज हमारी है, वह हमारी ही है, उस पर देवता तक का भी आक्रमण नहीं हो लकता। इसलिये लाभ हो, या टोटा हो, मारे आनंदके फूलना नहीं चाहिए, और दुःख रूप तिमिरसे अंधा नहीं होना चा-हिए। कोमल दिलसे संसारके काम करता हुआ ग्रहस्थ भी संसार बन्धनको बराबर ढीला कर देता है, इसमें कोई संदेह नहीं। "आर्त्त-ध्यान बुरा है, बुरे कमोंको जन्म देनेवाला है और तिर्यंच गतिको लेजानेवाला सार्थवाह है " ऐसा समझकर बुरे परमाणुओंको मनर्भे दाखिल होने न दें।

मारने पीटनेकी दुर्भावना करता हुआ मनुष्य, इस कदर क्लिष्ठष्ट कमेंको बांधता है कि जिनसे नरक आदि दुर्गतिका मिहमान हुए सिवाय नहीं रहता । सब कुछ जब कर्मके ताल्छक हैं-कोई स्वतन्त्र हो के भल्ठा बुरा नहीं करता, तो किसे मित्र माना जाय किसे दुइमन कहा जाय ? । मारना पीटना बिगाडना तो दूर है, मगर उसका रोंद्र अध्यवसाय ही मारने पीटनेकी क्रियाका पाप पैदा कर बैठता है, तो फिजूल मन परिणतिको रें क्यों बिगा-डो ? और नरकगतिको जाने की टीकट क्यों लो ? ।

पापकर्मका उपदेश करके फिजूल कर्म बांधना यह अक्ल मंदी नहीं है। जिसमें अपना मतलब न हो-अपना प्रयोजन न हो, उस काममें-जो कि पापसे भरा है-उपदेश दे कर प्रेरणा कर के पापका भागी बनना यह केवल मूर्खता का नमूना है। हाँ अ-पना मतलब हो, अपने स्वजन-कुटुंब संबन्धी प्रसंग आ पडा हो, तो बात न्यारी है, क्यों कि ग्रहस्थों को दाक्षिण्य की जगह पर सब व्यवहार चळाना पडता है, मगर जहाँ दाक्षिण्यका स्थान नहीं है, वहां फिजूल पापकर्म का उपदेशा नहीं करना, और हिंसाजनक चीर्जे नहीं देना ।

पूर्वोक्त प्रमादाचरण विवेकी जन नहीं करते । संसारकी विचित्र—नानारूपकी घटनाएँ निहाल्री जायँ—उन तर्फ निगाह की जाय, तो एक प्रकारकी यह नाटकज्ञाला ही प्रतीत होगी, क्योंकि अनादि कालसे नये नये पाठका खेल करते हुए प्राणीगण चित्र विचित्र आश्चर्य घटनाओंपें रम रहे हैं । रात थोडी और वेष ज्यादह । थोडी तो आयुकी स्थिति और मनोरथोंका कोई थाह नहीं । ऐसी भयंकर भव स्थिति की तरफ खयाछ दे के प्रमादाच-रणोंसे हटजाना चाहिए । इन्द्रियोंके वज्ञ हो के प्राणियोंने बडा कष्ट उठाया, और उठाते भी जा रहे हैं, तो अब सचेत होनेका समय है । यों ही ब!छछीछा हमेशा रहा करेगी तो सोचो ! भ-व से छटकारा कैसे होगा, और परमानन्द दशा कैसे पाओगे ?। जो चीर्जे बाह्य दृष्टिसे रमणीय माळूम पडती हैं, वे ही अन्तर्दृष्टि से देखोगे तो निःसार रूपसे माऌूमें पडती हुई वैराग्यका जन्म देंगी । ऊपर ऊपरकी स्थूल नजरसे विषयान्धे नहीं बन कर आ-त्म तत्त्व पर चित्त लगानां चाहिए । ज्यों ज्यों अन्तईष्टि को रो-**इान बनाते चल्लोगे, त्यों त्यों पुराणी प्रदत्ति बाल्लीला–मू**र्ख चे-ष्टा ही भासेगी, और पौद्रलिक विषयोंकी रौन्नक जहरके रस स-रीखी जानोगे, बस ! क्या कहें, समझ सको तो समझ छो !, अ-नर्थदंड कैसा बुरा है, लेख गौरवके भयसे ज्यादह नहीं बढाते। पूरा हुआ तीसरा गुणवत--आठवाँ अनर्थ दंडवत ।

॥ गुणवत खतम हुए ॥



#### ~ नवाँ सामायिकव्रत.

हो गये तीन गुणवत । अब चार शिक्षावर्तोका अवसर है। उनमें पहिला सामायिक वतका स्वरूप बताते हैं—

दो घडी तक रागद्वेष का परिहार करके निरुपाधि-समभावमें रहनेका नाम है-सामायिक । सामायिक शब्द की अन्वर्थता है-सम यानी रागद्वेषसे रहित बने हुए को, आयो अर्थात ज्ञानादि संपदाका जो लाभ, यानी प्रश्नमसुखकी प्राप्ति । यह अर्थ यद्यपि समाय शब्द ही का हुआ, तथापि समाय शब्दसे स्वार्थ ( उसी शब्दके अर्थ ) में इकण् प्रत्यय आनेसे सामायिक शब्दका भी वही अर्थ समझना चाहिए । अथवा समाय यानी प्रश्नमसु-खकी प्राप्ति है प्रयोजन जिसका, दइ सामायिक है, इस प्रकार भी प्रयोजन अर्थमें समाध शब्दसे इकण् प्रत्यय मिलाने पर सामायिक शब्दका अर्थ हो सकता है ।

सामायिकमें बैठा हुआ ग्रहस्थ साधु जैसा है, इसमें क्या कहना ?, इसी लिये तो सामायिकमें बैठे हुएको देव स्नात्रपूजा करनेका अधिकार नहीं है, क्यों कि भावस्तव की माप्ति के लिए द्रव्य स्तव का अवल्लम्बन करना पडता है । सामायिक करने पर तो भावस्तव जब प्राप्त हो ही जाता है, तो फिर (सामायिकमें बैठे हुएको) देव स्नात्रपूजा करनेका कोई प्रयोजन नहीं देखते । सामायिक छेके समभावसे प्रसन्न मुँहसे खुन्नदिछसे और ज्ञारीरकी अचपछता पूर्वक धर्मशास्त्र पढना चाहिए। संसारकी बेग्रुमार दुःखमय उपाधियोंसे छुटकर निष्टत्तिकी सडक भूत सामायिक प्राप्त हुआ, तहां भी यदि सावद्य प्रष्टत्ति का आक्रमण होता रहे, विकथा पि-शाची की परवज्ञाता में झुकना पडे, मायादेवी की प्रपञ्च जाल्लें फँसना पडे, क्रोध दावानल में झम्पापात खाना पडे, अभिमान-अजगर का ग्रास होना पडे, और लोभ रूपी साँपसे मुच्छित होना पडे, तो फिर कहाँ रोना । सचमुच यह तालाब प्राप्त करके भी प्यासा रहना है, अगर सामायिक-भवन में घुसकर के भी संसार की गर्मी का दूर हटना न हो ।

अपार संसार महासागर में बडी मुझ्किलीसे नर भव को पा कर जो मनुप्य विषय सुख के तरंगों में चकर खा रहा है, और दो घडी तक भी आत्मश्रेच नहीं साध सकता, वह समुद्रमें गिरने पर मिल्रे हुए नाव को छोड पत्थर पकडनेवाले जैसा महा-मूर्ख है। वही पंडित है, जिसने अपना परमार्थ साधा। वही विद्रान कहा जा सकता है, जो संसार के विषयों के फंदेंमें नहीं फँसा । पोथे पढने मात्रसे पंडिताई नहीं कही जा सकती, किन्तु ज्ञास्त्रविद्याके मुताबिक सदाचार पालनेसे सची पंडिताई मिली कही जा सकती है। "ज्ञानस्य फलं विरतिः" ज्ञानका फल है विरति-विषयों से-दुष्प्रवत्तियों से विराम पाना-दूर इटना । ज्ञान प्राप्त हुआ, पर आचार अच्छ। न हुआ तो वह ज्ञान किसी कामका नहीं, उल्रटा भव भ्रमणका हेतु ही बनता है । वह कम अक्लका भी आदमी स्तुतिपात्र है, अगर अच्छी पटत्ति पूर्वक परमात्मा की परिचर्या करता हो, मगर विद्वान हो के भी उपदेश-में अच्छी अच्छी बातें बता के अगर दुराचारोंमें रमण किया करता हो, तो वह आलादर्जेका मुर्ख है–फूटी किस्मतका आदमी

यमात्रिक्षा.

है। ज्ञानके दीपने पर भी जो मनुष्य भवकूपमें गिरनेका काम करे, तो वह सचमुच जान बुझ कर ही अपने गले पर छुरी फेरनेका काम करता है ।

यह पका समझें कि केवल ज्ञान मात्रसे क्या होगा ? । वैद्य पुरुष की वैद्यविद्या वैद्यका क्या उपकार करेगी-वैद्यको आरोग्य पर कैसे पहुँचा देगी ? यदि वैद्य विधि पूर्वक औषधको इस्तिमाल न करेगा। तैरने को जानता हुआ भी आदमी यदि तैरनेकी कियाको अमलमें न लायगा, तो उसका ज्ञान उसे जलके पार कैसे प-हुँचायगा <sup>?</sup>, इसलिये ज्ञान ज्यादह हो या कम हो, क्रिया अगर . अच्छी होगी–चरित्र पवित्र होगा, तो समझ छो ! वह महात्मा है। ज्ञानके विना भी चरित्रकी पवित्रतासे महात्मा बन सकता है, मगर चरित्रके बिना सिर्फ ज्ञान से ज्ञानी नहीं बन सकता, इसलिये चरि-त्रकी द्युद्धि करना मानव जीवन का अव्वल उद्देश है, इसी से आदमी भव समुद्रका पार छे जाने वाली स्टीमर पा सकता है और उसपर बराबर आरोहण भी कर सकता है। चरित्रकी र्गुद्धि-जीवनकी पवित्रता सट् विचारोंसे जन्म लेती है, बस ! सद्विचारों का जन्म कैसे पैदा हो ? इसीलिये झास्रकारोंने दो घडी तककी सामायिक स्थिति बताई है कि जिस व्रतमें आरूढ हुआ पुरुष अपनी आत्मरतिके सुधारनेके लिये–अपने जीवनकी निर्मळता होनेके लिये अच्छे अच्छे विचारोंका जन्म दे सके । दिनभर संसार चक्रको धूमाता रहा पुरुष दो घडी भी अपनी आत्माके लिये यदि न निकाले, तो कितनी अफसोस की बात ?। जो ज्ञरीर इमारे साथ आनेवाला नहीं है, उसके लिये सारी जि-न्दगी खतम की जाय और खुद अपने छिये-अपनी आत्माके म-तळबके लिये-खास आत्मिक प्रयोजनार्थ दो घडीका भी समय न निकाळा जाय, यह कितनी विवेककी रोजनी ?।

संसारका-विनाशी क्षणिक असार परिणाममें भयंकर, और विरसावसान सुख बुद्धिमान् लोग नहीं चाहते। प्रेक्षावानोंकी पटत्तिका अव्वल उदेश यही रहता है कि आत्मिक सचित्सुखको पाप्त करना। आत्मिक सुख पानेके छिये कोशिंश करनेका फर्ज पाणी मात्र का है−इसी लिये कोशिश करके मानव जीवनकी सफ-ळता करना मनुष्य मात्र का धर्म है, मगर कोझिझ करना बडा कठिन है, खैर ! ज्यादह कोशिश न बन आवे तो दो घडी तक की सामायिक ही सही । प्रत्येक मनुष्य प्रतिदिन एक सामायिक तो जरूर ही करे । क्या दिनभर काम करनेवाळा मनुष्य दो घडीका टाइम सामायिकके लिये नहीं निकाल सकता ? बराबर निकाल सके यदि धर्मकी गरज अपने दिल्लमें जोर मार रही हो । जितनी गरज पेट देवताकी पूजाकी होती है, जितनी गरज प्राणप्रिया औरतकी होती है, जितनी गरज पुत्र–मित्रकी होती है, जितनी गरज छक्ष्मी देवीकी होती है, और जितनी गरज, बडाई महत्त्व इज्जत ओहदा वगैरह की होती है, उतनी ही क्यों ?, उससे आधी भी गरज अगर धर्मकी न हो तो अफसोस । संसारके कामोंमें, दिनरात जितनी फिक्त करनी होती है, उसके चौथे हिस्सेकी भी फिक्र धर्म के लिये अगर न जाग उठे, तो फिर धर्म प्यारा कहाँ रहा ?। खपाल रहे कि यदि धर्म प्यारा न हुआ, तो घर की रं-डीका ही प्यार पहले नहीं ठहरेगा, क्यों कि संसारके सुखोंका भी प्रधान बीज सिवा धर्म के और कोई नहीं है । जो, धर्म को छोडकर सुख पानेकी चाहना करता है, वह मूर्ख नावको छोड समुद्र के पार पहुँचना चाहता है । वह, छुंदर भोजन रखने के योग्य सोने के याछ में राख फैंकता है, जिसकी धर्म पर नजर नहीं जाती । उसने परमानन्दको प्राप्त करानेवाळे अमृतको अपने पैर घोने में उडा दिया, जिसका दिछ धर्म पर प्रेमाख न रहा।

उसने बडे हाथी से जो कि सम्राट्को काबिळ बैठनेके कहा जाय, लकडियों का ढेर उठवाया, जो आत्मश्रेयसंबंधी विचार करने को भाग्यज्ञाळी न हुआ । वह कौएँ उडानेमें चिंतामणि को फैंकता भया, जो घडीभर भी संसार की आफत से छुट्टी न पा सका ।

दिनभर के पुण्य पापका टोटल मिलानेका-दो घडी जितना वक्त जरूर निकालना चाहिए । " दिन दिन पापकर्म की कमी होती चल्ले " इस पर खूब ध्यान रखना । दौलत इज्जत और भोगसंजोगके बढानेकी अभिलाषा बढती रहती है, और उ-सके लिये उद्यम भी कमरकस होता चला जाता है मगर आत्म-स्वार्थकी सिद्धि करनेका प्रयत्न तो दूर रहा किंतु स्वप्न भी नहीं आता, यह कितनी घोर नींद ? । सज्जनो ! दो घडीका विश्राम लो !, संसार की महेनत की थकावट लो !, शांति पाओ !, स्वस्थ हो जाओ !, आत्मचिन्तन करो !, कर्त्तव्य श्रेणी पर आरुढ हो जाओ !, आत्मचिन्तन करो !, कर्त्तव्य श्रेणी पर आरुढ हो जाओ !, आत्मचिक्तो इटाकर पवित्रता माप्त करो !, और सदनुभ-वानन्दकी छहरियोंमें अद्वैत सुख पाप्त करो, बस ! सामायिक वत पूरा हुआ ॥

# द्द्यावाँ दे्यावकाशिक वत.

#### <u>়</u> জিল্পা

छउं दिग्विरमण गुणव्रत में दशों दिशाओं में गमन कर-नेका जो परिमाण किया हो, उसमेंसे संक्षेप करना, इस व्रतका मतल्लब है, इतना ही नहीं. बल्कि प्राणातिपातविरमण व-गैरह वर्तों को भी संक्षिप्त करना इसी व्रतमें शामिल्ज है।

छठवें व्रतमें जो दिशाओंका परिमाण किया है, उसे याव-ज्जीव श्रावक पाल्ला करे । परंतु खयाल रहे कि छठवें व्रतमें जो बहुत क्षेत्र छुटा रक्खा गया है, वह इमेशा तो काममें नहीं आता २२ उसका मतिदिन तो काम नहीं पडता, इस छिये दिन दिन-मति-दिन उसका संक्षेप करे, इसी मकार अणुव्रतादि में समझ छेना चाहिए । यह व्रत चार मास एक मास पन्द्रह दिन पांच दिन पुक अहोरात्र एक दिन एक रात एक मुहूर्च तक भी हो सकता है। दशवाँ व्रत पूरा भया ॥

ग्यारहवाँ पोषधव्रत—

अष्टमी चतुर्दशी पूर्णिमा अमावास्या इन पर्व तिथियों में पो-षधव्रत का आदर अवरुय करना चाहिए। उपवास आंबिल और एकाज्ञन करके भी पोषधत्रत हो सकता है । एकदिन एकरात अहोरात्र अथवा अमुक दिनों तक पोषध में बैठा हुआ मनुष्य अ-पने कठिंन कर्मों को चूर्ण कर डालता है। पोषधवत क्या है मानो ! अमुक दिनकी मयीदा का साधुत्व है। पोषध शब्दका अर्थ है----पोषं यानी पोषण, अर्थात् धर्मका पोषण धत्ते इति धः यानी करे अर्थात् पुण्यका-धर्मका पोषण करनेवाला पोषध है। जिसके दिन खुश किस्मत के हों, वहीं पोषध करनेको भाग्यशाली हो सकता हैं। भवरोग हो पिटानेका परम ओषध रूप पोषध श्रावक लोग अवझ्य करें । पुण्यमुकर्ष का जदय होता है तब ही पोषध त्रत की माप्ति होती है। दींक्षा छेना यदि न बन सके तो पोषध करके तो साधुपन की योडी बहुत खुशबू लेनी चाहिए, ताकि भवभ्रमण का कष्ट दूर हो जाय । संयम पर जिसका प्रेम नहीं-दीक्षा छेनेकी जिसको रुचि नहीं, वह कम किस्मत का मनुष्य श्रावक धर्म का भी अधिकारी बराबर नहीं कहा जाता । कहा भी है-

" यतिधर्मानुरक्तानां देशतः स्यादगारिणाम् " अर्थात् मुनिधर्मके अनुरागी-ग्रहस्यों (श्रावकों)को देश्वतः चारित्रधर्म है । यही बात स्पष्ट रूपमें बताई है कि— "सर्वविरतिलालसः खछ देशविरतिपरिणामः, यतिधर्मानुरागराहितानां तु गृहस्थानां देशविरति-रपि न सम्यग् "।

अर्थात् " देशविरति परिणाम जो है, वह सर्वविरति की अभिरुाषा करके सम्बद्ध है, यानी मुनिधर्म पर अनुराग नहीं रखने-वालों को देशविरति का भी यथार्थ लाभ नहीं है "। साधु होना न होना यह बात दूसरी है, मगर " साधुधर्म कब उद्दयमें आवे " यह भावना तो श्रावर्कों को पूरी रहती है, पीछे भल्छे ही अन्तराय बल्लसे साधु होनेका मौका न मिळे-साधुत्व प्राप्त न होवे।

इससे यह बात हुई कि श्रावक छोगों को साधुघर्म जब प्यारा है, तो साधुधर्म की पूर्ण मौज नहीं उठा सकने वाळोंको पो-सह कर के भी मुनि धर्म के आनन्द का दिगनुभव छेना अति ज-रूरी है । कह भी गये हैं कि पोसह क्या है मानो ! अमुक दिन की प्रव्रज्या है । क्या महीने भर में दो दिन एक दिन भी ऐसा नहीं निकाल सकते कि संसार की उपाधियोंको छोडकर पोसह लिया जाय ? ।

तेली के बैल की तरह संसारचक में सारी जिन्दगी चकर खानेवाळे, मोह दावानल पर अपनी आत्मा को बेहद रढानेवाले गदहे की तरह अपनी पीठपर संसार के बोझ से हमेशा लदे रहनेवाले कृष्ण लेइया की जग्रता से भिछ सरीखे दिखाई देनेवाले, महा मो-हान्ध मनुष्य जाति मात्रसे भल्ले ही मनुष्य कहलाओ ! मगर वा-स्तवमें गुण नय से पशु ही हैं, या यों कहिए ! जंगली मनुष्य हैं। गुणवंत पशु पक्षी अच्छे, मगर निर्गुणी मोहान्ध मनुष्य अच्छे नहीं । वे लोग जनकी माँ के पेट पर पत्थर अवतरे हैं, जो मोह रूपी विष्ठा में स्वौगीणतया मग्न रहते हुए धर्म की तर्फ नजर नहीं 202

झुकाते । मनुष्य जन्म पा के भी यदि कार्यसिद्धि न हो तो हाय ! फिर कहां रोना ?।

देखिए मनुष्यों की हालत—

" आहारनिद्राभयमेथुनानि सामान्यमेतत्पशुभिर्नराणाम् । धर्मों हि तेषामधिको विशेषो

धर्मेण हीनाः पशुभिः समानाः " ॥१॥ अर्थ:----

आहार नींद भय कामचेष्टा ये सब बातें मनुष्य और पद्य सर्व साधारण हैं-इन बातोंसे मनुष्य और पद्युमें समानता है, मगर मनुष्यों में मनुष्यत्व का चिन्ह धर्म ही है धर्म अगर न रहा धर्म अगर न पाला, तो समझ छो ! कि मनुष्य पशु के समान है ।

धन्य हैं वे गृहस्थ छोग भी, जो पवित्र--- उत्कुछ पोषध-वतका पालन करते हैं । पोषध के पारणे के समय में, याद रहे कि साधुओं को दान दे के पारणा करना च।हिए । उपाश्रय पर जाके मुनिओं को निमन्त्रण करे कि '' छाभ दीजिए ! "।

नवकार सहित ( नवकारसी ) पश्चक्खाण के वक्त श्रावक निमन्त्रण करने को आया हो, और साधुओं को नवकारसहित पचक्खाण न हो, तो साधु यही कह दें कि वर्त्तमान जोग - इस वक्त प्रयोजन नहीं है । अगर श्रावक की तर्फसे भूरि भूरि प्रार्थना हावे तो उसका भाव रखने को साधु उसके घर गोचरी जायँ । मार्गमें श्रावक साधुओंके आगे चल्छे । घरपर छे जाके श्रावक साधुओं से आसनपर बिराजने की पार्थना करे, अगर साधुजी बैठें तो अच्छा, नहीं तो विनययुक्त होके आवक भिक्षा देना शुरू करे । आवक को चाहिए कि ख़ुद अपने हाथ से दान देनेका सौधाग्य प्राप्त करे । साधु भी अवशेष रहे इतना ग्रहण करें । भिक्षा छेके जाते हुए साधुओं के पीछे थोडी कदम तक आवक जाय बाद पोषध व्रत का पारणा करे । अगर चे गाँवमें साधुजी का जोग न हो तो भेजन के वक्त घर के द्वार का अवछो-कन करें और सच्च दिछसे भावना करे कि----

" यदि साधवोऽभविष्यन् तदा निस्तारितोऽहमभविष्यम्"।

" अगर साधु होते तो मैं निस्तारित होता-मुझे छाभ पिछता "। (यह पोसह के पारणे की विधि)

क्या तारीफ करें आनन्द कामदेव आदि श्रावकोंकी जिनका पोषधवत खुद भगवान् महावीर की श्ठाघापर चढा । धन्य है टढवती आवकों को, जो बडे धैर्य पूर्वक कठिन वर्तोंकी राहपर चळे जातें हैं और अपनी शतिज्ञा को पूरी किये सिवाय नहीं र-इते । जिनकी आत्मा **लघु कर्मवाली है, वे ही उत्तम पोस**इ की राह पर संचर सकते हैं । जिनका पुण्योदय दीवनेवाला हो, वे ही पोसह तरु की मधुर छायाका आनन्द उठा सकते हैं । जिनकी इइ तरकी पर चढनेवाली हो, वे ही पोसह रूपी किळेमें घुसकर धर्मराजे से मिल सकते हैं। जिनकी आत्मा परमानन्द पाने को भाग्य-ञ्चालिनी है, वे ही पोसह रूप अमृतरसका पान करनेको उद्यत हो सकते हैं । धन्य है उन महाश्वयों को, जो मोहकी टांग ढीछी कर के आगे बढते बढते यावत धर्मराजे के किले-पोसइ तक पहुँच गये। धन्य है उन सज्जनों को, जो कर्म रूपी आगसे जलते हुए भी अपूर्व वीर्यसे पोसइ रूपी सरोवरमें डूबकी मारते भये । धन्य है उन पुण्यात्माओं को, जो पोसह रूपीं बगीचेमें एकाग्र चित्त हो के परमात्माका प्रणिधान करते हैं ।

जो लोग पटकर पंडे हो गये, और वत-त्यागमें डयमश्रीक नहीं होते, उनकी पंडिताई पर घूळ पडी । आचारका सहारा नहीं छी हुई पंडिताई किसी काम की नहीं है। इसलिये वर्त त्याग और कियामें उत्साही होना चाहिये । अभ्यास से बक्ति बटती है, और शक्ति के मुआफिक किये द्रुए तपमें दुध्यानका संभव नहीं होता, एवं मन वचन काया के योग हीन नहीं होते, और इन्द्रियाँ क्षीण नहीं होतीं। तपस्या की दृद्धि कम कमसे होती है। एकासन नीवी आंबील उपवास इस क्रमसे होंने होंने धीरे धीरे तपस्या करनेका बल बढता है। खाना पीना किसे अच्छा नहीं लगता? मगर मोह उतार के तपस्या करनेवालों की ही बलिहारी है। त-पस्या के बिना किसीके कर्म टूट नहीं सकते। तीर्थकरों को भी बडी भारी तपस्या करनी पडी थी, तब जा के कर्मसमुद्र के पार पहुँ-चे । किञ्छे में पडे हुए सैन्यको–रिपुदल को, अन्न न पहुँचाने से मरण के झरण होना पडता है, वैसे ही झरीर के भीतर गुंजते हुए आत्मिक–मोहादि रिपुदल भी, अञ्च न पहुँचाने से (विग्रु-दु तपस्या करने से) मरण के शरण हो जाते हैं, इसमें क्या स-न्देंद्र ? । पोसइ वगैर के दिनोंमें टुष्णा को छोड संतोष पूर्वक अनेक वक्त भी हितमित आहार छिया जाय, तो यह भी पक प्रकारका तप ही है ।

तपश्चर्या क्रोधादि कषायों को इटाकर क्रियापूर्वक करनी चाहिए । कषायवालों की तपश्चर्या फल्लवती नहीं होती-जितना उचित फल है, उतना नहीं मिल सकता । यों तो तपस्या मात्र, कुछ न कुछ फल दिये सिवाय नहीं रहती, भूखे मरनेवालोंको-अझानकायक्लेज्ञ उठानेवालों को परलोकमें कुछ न कुछ अवझ्य ही फल मिल्लता है इसमें कोई सन्देह नहीं, मगर उचित फल्ल्की माप्ति विद्युद्ध तप से होती है । क्रिया बिना सिर्फ भूखा मरना ∎र्वत्रिला.

अच्छा नहीं । जिसे परमात्मा की वचन रौडीपर श्रद्धा होगी, वह क्रियाका उत्थापन हर्गिज नहीं कर सकता । "ब्रान क्रियाभ्यां मोक्षः" " सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्राणि मोक्षमार्गः "

इत्यादि आगम वचनों से ज्ञान के साथ किया की भी परमा-वइयकता मोक्षके छिये मानी गई है । आन्तरिक-भावना, अनु-प्रेक्षा, प्रणिधान, स्मरण, वगैरह क्रियाओंमें मग्न रहनेवाळा महात्मा, षडावइयकादि बाह्य क्रियाओं में भी बरावर मझगूल रहता है । बाह्य क्रियाएँ केवल कायक्लेज्ञा नहीं हैं, किंतु आन्तरिक क्रियाओं करके गुंफित हैं । धर्भमें सुस्ती करनेका काम नहीं है । सुस्ती होगी तो धर्म साधन न होगा । पुरु-षार्थ स्फोरायमान करके शरीर को आन्तरिकक्रियासंयुक्त बाह्यकियासे इस कदर जोड देना चाहिए कि अभ्यन्तर दुइमन ढीले पड जायँ, और आत्मिक अनुभव ज्योति मगटे, बस ! इसीळिये यह पोसह व्रत गृहस्थोंके धर्म कानूनों में भगवानने रक्खा है । पूरा हुआ ग्यारहवां पोंसह व्रत ॥

बारहवाँ अतिथि संविभाग व्रत.

अतिथि अर्थात् मुनिजनोंको आहार पात्र वस्त और वसति ( रहनेका स्थान ) वगैरह देना, उसका नाम है-अति-थि संविभाग व्रत । इससे यह स्पष्ट माखूम पड सकता है कि पैसे रूपये सोना वगैरहका दान मुनिजनों कों नहीं कल्पता । संसारकी उपाधियाँ-धन माळ मिल्कत दुल्लहिन वगैरह छोडकर साधु बने, तो सोचो ! उन्हें पैसा कैसे काममें आ सकता है ? द्रव्य साधुधर्मका जब कट्टा दुझ्मन है तो साधु उसे किसी हाळ-तमे नहीं के सकते । जो लेते हैं, वे साफ साधुपदसे बाहर हैं,

और जो उन्हें देते हैं, वे साधुधर्म का खून पीनेवाले हैं इसमें कोई सन्देह नहीं । साधु ळोग भिक्षासे अपना उदर पोषण करते हैं, भिक्षासे कपडे मांगकर पहिनते हैं, किन्तु धर्मकी सेवा के छिये–धर्मका उदय बढाने के ऌिये, ज्ञासनकी तरकी के वास्ते, साहित्य और मंदिरो (देवाल्यों)का पुनरुद्धार के लिये, समाजमें विद्याका फैलाव करनेके लिये और जातिका म्रधार करनेके लिये लाखों रूपये खर्चनेका उपदेश देते हैं | मुनिराजों के पवित्र उपदेश से गृहस्थ छोग लाखेां रूपये खर्चते हैं, मगर अपने वास्ते एक पाईका भी खर्च साधु लोग नहीं करवा सकते, बात भी सची है कि खानेका भोजन पहिननेके कपडे रहनेकी जगह वगैरह जब मिछे ही रहते हैं तो फिर किस वास्ते-किस मतलब के लिये साधुओंको पाई की भी दरकार रहे ? और ऐसी निःस्पृहता जब तक प्राप्त न हो, तबतक सा-धुकी इद पाना नहीं हो। सकता, इसल्पिये निःस्पृही दी साधु कहे जा सकते हैं, और साधु निस्पृही ही होते हैं, सब ही तो उनसे ळाखां रूपयेांका परोपकारी काम हो जाता है ।

देखिए ! अतिथि संविभाग के लिये जैनागम— "नायागयाणं कप्पणिज्ञाणं अन्नपाणाईणं दव्वा-णं देसकालसङ्दासकारकमजुअं पराए भत्तीए आयाणुग्गहबुर्ड्वाए संजयाणं दाणं अतिहि सं-विभागो " ।

अर्थः—

105

न्याय (नीति) से प्राप्त, कल्पने के जोग्य, अन्नपानी वगै-रइ का देश काल्छ के अनुसार श्रद्धा से सन्मान से परम भक्ति से आत्मकल्याण की बुद्धि से संयमी (मुनि) जनों को देना यह अ- वमीरिक्ष.

तिथि संविभाग वत है। धन्य हैं वे लोग, जो ग्रुद्ध आहार पानी-से वक्तपर घरको पधारे हुए साधु महाराजोंका वडे दिलसे सन्मा-न करते हैं। जो चीज अपने दिलको वल्लभ है-परम इष्ट है, वह साधुओंके आगे हाथमें ले के खडा रहना चाहिए, और भूरि भूरि पार्थना करनी चाहिए कि '' साहब ! यह ले के मुझे क्रतार्थ करो ! "।

किन्हीं महानुभावों का कहना होता है कि '' बेशक ! भोजन-का दान तो जरूर मुनियोंको देना चाहिए, मगर कपडा नहीं देना चाहिए, क्योंकि साधु लोग नग्न होते हैं, इसलिये उन्हें कपडा नहीं कल्पता, अगर कपडा रक्खें तो परिग्रहका प्रसंग हो जाय तो साधुपन नहीं रहे " । मगर तत्त्वह-ष्ट्रिसे विचारने पर कपडे पहिननेसे. परिग्रही नहीं हो सकते । जैसे भोजन लेना ज्ञरीर की रक्षा के लिये मंजूर है, वैसे ही कपडे का भी पयोजन बारीर रक्षा ही है, तो फिर भोजन की तरह कपडे लेनेमें क्या दोष है ? अगर कहा जाय कि वस्त्र मोइ-तृष्णाका कारण है, तो भळा ! आहार मोइ-तृष्णाका कारण क्यों न होगा ? । जिस प्रकार आहार को मोइ-तृष्णा का जन्मदाता नहीं मानते हों !, उसी प्रकार वस्त्र को भी मोइ--तृष्णा का कारण नहीं है--ऐसा मान लीजिए ! । कपडा अगर परिग्रह है तो इारीर भी खुद परिग्रह होगा, तो कपडे की तरह उसे भी क्यों रखना चाहिए ?; और भोजन भी परिग्रह होगा, उसे भी क्यों मांगना चाहिए !।

#### वस्तुगत्या मूर्च्छा ही को परिग्रह भगवानने माना है।वाचक मुख्य भगवान् उमास्वांति महाराज भी—

२ ३

## " मूच्र्छा परिग्रहः" इस सूत्रसे तथा—

" शीतवातातपेर्दर्शेर्मशंकेश्वापि खेदितः ।

えいと

मा सम्यक्तवादिषु ध्यानं न सम्यक् संविधास्यति"।१। इत्यादि श्लोकों से मूच्छी ही को परिग्रह कहते हुए कपडे रखनेका निषेध नहीं करते हैं । बल्कि संयम रक्षार्थ एवं उपद्रव निवारणार्थ वस्रपात्रादि की अनुभति देते हैं । ज्ञानार्णवमें शुभचन्द्रजी तथा तत्त्वानुशासनमें अमृतचन्डसूरि वगैरह दिगम्बर सूरि भी वस्त्र रखने का प्रगट उद्वोख कर गये हैं. बात भी सची है, क्योंकि वह चैथे आरे का वक्त अब नहीं रहा, वह संहनन वह मनोबछ वह धेर्य वह स्थिरता अब नहीं रही, इसीसे तो वर्त्तमान कलिजुगमें मोक्ष की प्राप्ति नहीं रही, अतएव यह बात सुसंभवित है कि मोक्ष रूपी फल्छ नहीं रहनेसे उसको प्राप्त करा-नेवाली सामग्री-अविकल कारण भी वर्तमानमें नहीं है। संपूर्णसा-मग्री रहते कार्यका उदय अवश्य होता है, और वर्त्तमानमें मोक्षरूपी कार्य (फल्ल) नहीं है, इसल्लिये मोक्षसाधक पूर्ण साधन भी वर्तमानमें नहीं है, यह न्यायप्राप्त बात न्यायपक्षपातियोंको जरूर माननी पडेगी बस ! मोक्षसाधक पूर्ण साधन नहीं रहनेसे चारित्र की परा-काष्ठा पर आरोहण होना असम्भव है, जितना संभव है उससे नीचे गिरनेवाले, पासत्थे कुशीळक कहे जाते हैं, इससे विचारक गण समझ सकते हैं कि वस्त्रादि रहित होनेका कठिन कष्ट नहीं उठानेवाले-कलियुगके महाव्रतधारी महात्मा साधुजन, समयानुसार बराबर साधु हैं। स्थविरकल्शी और जिनकल्पी ये वास्तवमें तो दो रास्ते ही न्यारे हैं, जिनमेंसे वर्त्तमान काल्लमें सिर्फ स्थविर क-ल्प की मयोदा रही है और जिनकल्पी आचार उच्छिन हुए, जो



पहळे जमानेमें सेवाते थे, और सेवनेवालों को तज्जवमें हगिज मोक्ष नहीं मिलता था ।

नंगे हो कर व्यवहारमें रहना यह कितना बीभत्स ?। वर्त्त-मान जमानेमें तो नंगे हो कर नगरमें चलनेवाळों को झिक्षादाता चपरासी बैठे ही हैं । परमात्मा तीर्थकर देव तो अतिशय के प्र-भाव से नग्न हुए भी नग्न रूपसे नहीं दिखाते थे, वैसा अतिशय वर्त्तमानमें हो तो कौन नग्न होने को तैयार नहीं हैं? । गिरिक-न्दरा वननिकुंज में रह कर जो कुछ खाके जीवन चळाने के साथ आत्मसाधन करना हो, तो नग्र होनेकी कौन मनाही करता है? परंत बतलाईए ! ऐसे वनवासी तपस्वी दिगम्बर मुनि कितने हुए १; ऐसी हि कठिन दृत्तिसे तो भछा ! कोई दिगम्बर मुनि -नहीं होता, और जो होते हैं, वे फिर दुर्दशा से छपेटाते हैं, अतएव दिगम्बर समाजमें साधुओं का दुर्भिंश दिखाता है, बात भी सची है कि पूर्व ऋषि-हाथीओंका अनुकरण वर्त्तमान कलियुग के टट्ट कैसे कर सकते हैं ! । अगर करने छगें तो मूछसे पतित हो जायँ, यह स्वाभाविक है, इसलिये समयानुसार नियमित उचित इद्देपर कयाम करना मेरी समझमें अच्छा मालूम पडता है । रा-जे की हवेली को देख अपनी कोठरी गिराना अच्छा नहीं । फर्ज करो कि वनवासी तपस्वी मुनि हो भी जायँ, मगर उनका व्यवहारमें प्रचार नहीं होनेसे-ग्राम नगरादिमें संचार नहीं होनेसे तीर्थप्रहत्ति तीर्थप्रभावना तीर्थरक्षा वगैरह कैसे बन सर्केंगे? । पहले जमानेमें तो नग्न भी–अनग्न भगवान्की देशना त्रिलोकी को फायदामंद होती थी । अऌावा तीर्थंकरोके स्थविर कल्पी भी मुनिगण बहुत थे,जिनकी तर्फसे तीर्थका प्रबल अभ्युदय होता रहता था ।

200

मगर वर्त्तमानमें (कल्पियुगमें) जिन कल्प की झंडी फरकाना सरासर जैन शासनको नीचे गिरानेका काम है । स्थविर कल्पी मुनि न होते तो वर्त्तमानमें जैन समाजमें बिनगुरुका कल्ठंक नहीं हटता ।

यह तत्त्व जितना स्फुट है, उतना ही बहुत वक्तव्यों से भरा है, मगर छेख गौरव न हो। इसकिये इस विषय को। संकोचता हुआ आखिरमें इतना ही कह देना समुचित समझता हूँ कि म-ध्यस्थ दिऌसे इस बातका पुख्ता विचार करो, इसमें इमारा कोई दुरभिनिवेश नहीं है।

मूळ सूत्रोमें वस्तादिका रखना साफ बताया है, देखिए ! भगवती का पाठ-

''समणे निग्गंथे फासुएगं एसणिज्जेणं असणपाणखाईम साइमेणं वत्थ पडग्गह कंबल पायपुंछणेणं पीढफ-लगसेज्जासंथारएणं पडिलाभे माणे विहरई "।

इस पाठ से वस्त कम्बल वगैरह का रखना साफ प्रकाशित होता है । सूत्र ही अगर माननीय न हों, तो क्या कहें ? ।

धर्मात्मा-महात्माओंको अन्न वस्त वगैरहका दान देना, न कि सोने रूपयेका । साधर्मिक-सज्जन ग्रहस्थों को धनसे सहायता देना पुण्य कर्म है, मगर फकीर-सुाधुओं को फूटी पाईका भी दान नहीं देना, यह दान क्या है, अधर्म ही है । जिसके देनेसे कोध छोभ व कामका उद्रेक होता है, वह द्रव्य फकीरों को का-बिल दान देने के नहीं है । जिसका बिदारण होने पर जन्तुओं के देर मरण के झरण हो जाते हैं, वह पृथ्वी मी दान देने के योग्य পর্যারিশ্ব।.

नहीं है। जो जो हिंसक इास्त जिससे बनाये जाते हैं, उस छो-हेका दान दयाछ झास्त्रकार पसंद नहीं करते। अर्धप्रस्ता (मानो ! मर रही न हो) गाय को पर्व दिन रोज दान देने-वाला भी धार्मिक गिना जाता है, यह कैसी धर्म नीति ?। अग्रुवि चीर्जे खाने वाली और खुर से जीवों को हननेवाली--गायके भी दानको धर्ममें झामिल माननेवाळे कितने अच्छमंद होंगे ?। स्वर्णमय रूप्यमय तिल्लमय घृतमय गाय को हिस्सेसे बांट लेने वाळों को देनेवाले दाता को न मालूम क्या फल होता होगा ?। कामासक्ति की कारण, बन्धुओं के स्नेह रूपी पेड के लिये दावानळ समान, कल्लह की उत्पत्ति भूमी, दुर्गति के द्वार की कुंजी, मोक्षद्वार की अर्गल्ल, और आफत पदा करनेवाली-कन्या-के दान को भी कल्याण के लिये फरमाते हुए आगम को धन्य है ?।

विवाह के वक्त दायजे का दान, जो धर्म बुद्धि से देते हैं, वह भी भरम में घृतहोम के समान है । संक्रान्ति वगैरह दिनोंमें जो दान की पद्यत्ति चला दी है, वह भी मुग्धों का ही काम है । मरे हुए की तृप्ति के लिये जो दान दिया जाता है, वह क्या है, मानो ! फल फूल की इच्छासे मुसल को पानी का सिंचन ही क-रना है । ब्राह्मणों को भोजन देने पर पिठलोग अगर तृप्त हो जाते होंतो, एक मनुष्य के खानेपर दूसरा तृप्त क्यों न होगा ? । पुत्रका दिया दान यदि पिठलोगों के पाप को हननेवाला हो जाता हो बतलाईए ! पुत्रका किया हुआ तप पिठ ओं को मुक्तिसे क्यों न भेटा देगा ? । गंगा गया वगैरह स्थलों पर दान देनेसे पिठनन यदि तैर जाते हों तो वहीं पानीका अभिषेक करनेसे अन्यत्र आगसे दग्ध हुए पेड क्यों न पुनरुज्जी-वित होंगे ? । श्रोत्रिय को बैल बकरा वगैरह कल्पता हुआ दाता पुरुष, अपने और पात्र पुरुष को दुर्गतिमें गिराता है। धर्मबुद्धिसे अ-योग्य वस्तु को देता हुआ-दाता जितना पापलिप्त नहीं होता, उतना पापलिप्त दोष को जानता हुआ भी लेनेवाळा पुरुष होता है। अपात्र जन्तुओं को हनकर पात्र को पोषते हुए मूर्खजन अनेक मेढकों को हनकर सांप को क्यों नहीं पोषते ?।

आर्हतमत यह है कि सोना रूपया वर्गेरह का दान सं-यमी को नहीं देना, और अन्न आदिका दान मोक्ष-फल्र्के ल्रिये पात्र ही में देना ।

उत्तमपात्र मध्यमपात्र जघन्यपात्र कुपात्र और अपात्र का पु-ख्ता निरीक्षण करके पात्र ही में दान योग्य चीज का वितरण करना चाहिए । उत्तम पात्र हैं---महाव्रत धारण करनेवाले पांच समि-तियों करके समित तीन गुप्तिओंसे गुप्त समतावरिणामी मोक्षाभि-**छा**षी जीवहितैषी महात्मा निःस्पृही मुनिल्रोग । मध्यमपात्र–ग्रुद्ध श्रद्धाञ्ज वतधारी मुनिधर्माभिङ्रांषी दयाछ और न्यायसंपन्न गृहस्थ लोग हैं। जवन्यपात्र-शुद्ध श्रद्धालु ज्ञासन दीपक अत्र-ती महाशय हैं । ये तीन प्रकारके पात्र हुए, इनमें योग्य वस्तुका वितरण, तरतमभावसे अधिकाधिक फल्ट्रायक होता है । कुपात्र वे हैं, जो कुशास्त्रों के अवणसे वैरागी हो के साधु-तपस्वी हुए हों, और कन्दमूळ फल वगैरहसे जीवन चल्लाते हों, वे कषाय कवडे पहिननेवाळे अथवा नंगे रहनेवाळे शिखा-जटा धारण करनेवाले मठमें वा जंगलमें रहनेवाले पांच अग्नियों को सहनेवाले श्वरीरपुर भस्म-राख छगानेवाले स्वमतिकल्पनासे धर्माचरण करने पर, भी मिथ्यादर्शनसे द्षित वने हुए एकदंडी वा त्रिदंडी, बाबा जोगी वगैरह कुतीथि लोग हैं।

बमंदिला.

हिंसा का सत्कार करनेवाळे परिग्रह आरम्भर्मे मन्नगूल बने हुए कामासक्त असंतोषी मुषावादी धूर्त्त कोधी मांसभक्षी और कुज्ञास्त्रीयविद्यामात्रसे पंडितमानी-गुरुमानी लोग अपात्र हैं पात्रके शुभारमें नहीं हैं । पूर्वोक्त मिथ्यादर्शनी बावाळोग तो बुरे पात्र हैं-निन्दनीय पात्र हैं, मगर ये बुरे भी पात्र नहीं हैं, इसलि-ये अपात्र माने गये । इस भकार अपात्र कुपात्र का परिहार कर के विवेकी झाणे लोग पात्रदानमें पवर्त्तते हैं । दान मात्र सफल-फलवान है । पात्रमें दिया दान धर्म फल को पैदा करता है और अपात्र कुपात्रमें दिया दान तरतमभावसे अधर्म का जन्मदाता है। सांप को दूध पिछाना जैसे विष की दृद्धिके लिये होता है, वैसे अपात्र कुपात्र को दान देना, संसार द्वद्भिके लिये होता है । जैसे कडुवी तुम्बीमें डाळा हुआ स्वादिष्ट दूध खराब होजाता है, वैसे ग्रुद्ध भी दान अपात्र–कुपात्रमें पडनेसे दूषित होता है। अपात्र कुपात्रको दी हुई पृथ्वी भी फलके लिये नहीं होती, किंतु पत्रिमें दिया हुआ ग्रास ( छुक्तमा ) भी बडे फल के लिये होता है।

- .

पात्रापात्रका विचार मोक्ष संबंधी दानके विषयमें किया जाता है, मगर अनुकम्पादान-दयादान तो कहीं निषिद्ध नहीं है। पात्र हो या कुपात्र हो सबकी छेशदशा-दुःखावस्था पर दयाछ होना चाहिए। दुःखके प्रतीकारार्थ यथाशक्ति प्रयत्न करना चा-हिए। पापी हो या धर्मी हो दुइमन हो या मित्र हो सबपर दयादान करना। दुःख सबको प्रतिक्रूछ है, इसलिये दुःखसे छु-डवाना, पिपासु (प्यासे) को पानी पाना मरते हुए को रोटी देना ऐसा दयादान धर्ममें शामिछ है। जिन्हें दुःखी को देख दया न आई उसको बेधडक पत्थर जैसे कठिन दिलका कहना चा-हिए। वह धर्मकी इद्द पर अभी नहीं पहुँचा, जो दुःखी के दुः- खका पतीकार नहीं करता हुआ अपनेही पेटकी पूजा करने-में मशगूळ रहता है ।

" दानेन भोगानाप्तोति "–दान से भोग मिलते हैं ' ऐसा कहना विनाविचार का है क्योंकि अनर्घ्यपात्र दान का क्षुद्र भोग क्या फल है?। पात्रदान का मुख्य फल है–मोक्ष, जैसे कृषिका धान्य। और भोग, पासंगिक फल्ल है, जैसे कृषिका घास।

अंहीरके छडके दरिद्र संगम ने भीख मांग के पैदा की हुई क्षीर को सुपात्रमें दे के वह पुण्य उपार्जन किया, जिसके ज-रिए वह सुभद्रझोठ के घरपर जन्म छे के वहां पर स्वर्गसे उतरती हुई स्वर्गीय भोग सामग्री के अद्भुत आनन्द भोगने को सौभाग्य-र्जेली हुआ, जिसका नाम झालिंभद्र कथानुयोगमें मझहूर है । ऐसा पत्रिदान का अद्धुत प्रभाव देख पात्रदानमें कंजूसी नहीं रखना । दिलके दलेर हो के द्रव्य का सदुपयोग करना, यही ध-नियों के लिये धर्म का सुगम रास्ता है । द्रिंद्र मनुष्य भी रोटी से पात्रदान का सौभाग्य बराबर प्राप्त कर सकते हैं । दो रोटी में से आधी भी रोटी पात्रमें दे के दरिद्र छोग अपना दारिद्रच बखूबी रफा कर सकते हैं । धन्य है पुनिया आवक को, जिसका हाल पहले बता चूके हैं । तब ही तो कल्याण होता है और मनुष्य तकदीरवर-ख़ुशकिंस्मत होता है । परमार्थ काम किये सिवाय किसी हालतमें स्वार्थसिद्धि नहीं हो सकती । मरना एक ही बार है मगर " पेट भरा भंडार भरा " कभी नहीं **होना चाहिए । अपना पेट तो कुत्ते गदहे तक** भी भर छेते हैं मगर दूसरे की भछाई करना यही मानव जीवन का प्रगट तत्त्व है। इस भयंकर भवदावानक में पाप अग्नि से जलते हुए

÷.

प्राणिओं को धर्म ही झान्तिदाता है। अपार भीषण भव जंगर्ल्मे सहारा देनेवाळा चौकीदार धर्म ही है। बदौलत धर्मकी दौळत पाप्त होने पर भोगासक्त होना-विषयानन्दर्मे मग्न रहना और धर्म-की थोडी सी भी सम्हाल न छेना यह कैसी और कितनी क्षुद्र वृत्ति ?। विषयों के अनन्य अनुचर बने हुए प्राणी ऐसा। एक दिन जरूर पायँगे कि उन्हें विषयभोग छोडना होगा जब यही बात है तो फिर यही चाहिये कि विषय अपने को थप्पड दे के न जायँ, किन्तु अपने ही विषयों को तिरस्कार कर छोड दें। यह खयाल रक्खो कि---

" अवइयं यातारश्चिरतरमुषित्वाऽपि विषया वियोगे को भेदस्त्यजति न जनो यत्स्वयममून्?। व्रजन्तः स्वातन्त्र्याद् अतुरुपरितापाय मनसः स्वयं त्यक्ता ह्येते शिवसुखमनन्तं विद्धति"॥१॥

अर्थः—

विषय चिरकाल तक भोगे हुए भी एक दिन अवश्य चळे जायँगे, तो फिर मनुप्य ही उन्हें क्यों नहीं छोड देता-वि-षयों से तिरस्कृत होने के प्रइल्ठे ही उन्हें क्यों नहीं हटा देता ? । जब कि विषयों के तिरस्कार से या इमारे तिरस्कार से विषयों का व हपारा वियोग होनेवाला है ही है-दोनों में से एक प्रकार से ह-मारा व विषयों का वियोग होना सिद्ध ही है तो फिर विषयों को इम ही क्यों न छोड दें ? । विषयों की तर्फसे वियोग होने के पहले ही हमारी तर्फ से विषयों का वियोग होना चाहिए-विषय हट जाने चाहिएँ। फर्क अगर यह माल्ट्रम पडता हो कि "जहांतक विषय सामग्री मौजूद है, वहांतक विषयानन्द क्यों न भोगें ?, वि-२४

षयानन्द का लाभ अपने हाथ से क्यों खो दें। जहांतक विषय सामग्री की मौजूदी होगी, वहांतक चांदी काटेंगे ( मौज उडावेंगे)। जब विषयसामग्री चली जायगी, तब देख लेंगे, मगर याद रहे कि विषयों की तर्फ से उनका व इमारा वियोग होना सरासर दुःखों का जन्मदाता है, और हमारी तर्फसे विष-यों का वियोग होना निरतिन्नय-परमानन्द्का संपादक है । यह बडा भारी वैस्कक्षण्य, दोनों वियोगोंमें जिनके ध्यानमें पुरूता प-तीत हुआ है, वे धर्मात्मा महाशय पुरुष विषयों के आधीन नहीं रहते । किन्तु विषयों से छुद्दी पाने के समर्थ होने से धर्म की मौज उठाया करते हैं, और अपनी आत्मा का परमार्थ अच्छा साधते चळ जाते हैं । सज्जनो ! विषयोंमें ममता हटाकर समता रोधवंती है। ममता का पछा जहांतक पकडे रहोगे, वहांतक सम-ता देवी का दर्शन आकाश में रहा समझो। समता ममतारूपी सां-पनीका जांगुळी मंत्र है। समता शब्द को भी विपरीतरूपमें रखने-से तामस का दर्शन होता हैं तो भछा ! समता वस्तु से विपरीत होना क्योंकर तामसटत्ति का उत्तेजक न होगा ? । अतः विषयों से मूच्छित न हो के समता भाव-संतोष परिणति में मन्न होना यही श्रेयसाधक हे, तब ही अतिथि संविभाग वर्त को पूर्ण उत्तेजन मि-छेगा, और संत महांतों की चरण सेवासे परमपद हासिछ होगा ।

पूरा हुआ बारहवाँ वत आतेथि संविभाग।

इति श्रावकधर्म---द्वादरावतनिवेदनम् ।

ये बारइ व्रत बता दिये, इन्हें पाळना गृहस्थ छोगोंका अञ्चक फर्ज है। इन व्रतोंका मूळ-समकीत है, सिवाय सम्यक- त्वके कोई भी वत, कष्ट, तपश्चर्या, मोक्षके साधक नहीं हैं, इस छिये सम्यकत्व पहेले हासिल करना चाहिये।

सम्यकत्व ग्रुद्ध श्रद्धाका नाम है । ग्रुद्ध श्रद्धा किसकी ! जिस विषयका विपरीत भान, संसार वर्धक है, उस विषयकी यथार्थ श्रद्धा−समकीत कही जाती है, वह विषय कोन ? देव ग्रुरु और धर्म ।



सुदेव यानी सच्चा देव, अर्थात् परमेश्वर । परमेश्वरके विष-यमें बहुतोंकी भिन्न भिन्न राय है, मगर तत्त्वदृष्टिसे सोचनेपर यद्दी स्फुरण होता है कि−

"सर्वज्ञो जितरागादि-दोषस्रेलोक्यपूजितः ।

यथास्थितार्थवादी च देवोऽई्हन् परमेश्वरः" ॥१॥ अर्थ—

सर्वज्ञ ( समस्त पदार्थोंको-भूतकाल, वर्त्तमानकाल और भष्यिकाल, इन तोनों काल्की-सुक्ष्म, बढी, दूर, नजदीक, व्यव-दित, मगट, तमाम-सकल लोक अल्लोककी चीजें जानने वाला, और राग, द्वेष, मोद बगैरद दूषणोंसे थिछकुल मुक्त हुआ, तीनों जगत्से पूजित, और यथार्थ उपदेश्वक-सङ्ग्रत तत्त्वज्ञानका मका-शक इन्वर कदावा दे, भन्ने ही पीछे उसका दूसरे नामोंसे व्यव-दार हो, मगर ईन्वर वस्तु, देसी हो होतो हे, इसमें कोई सन्देव्न नहीं। ईन्वरके नाम----

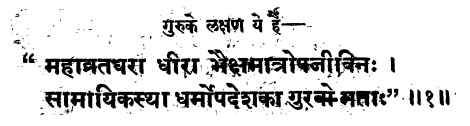
ધર્માશેક્ષા.

"अर्हन् जिनः पारगतस्त्रिकालवित् क्षीणाष्टकर्मा परमेष्ट्यधीश्वरः । हाम्भुः स्वयम्भुर्भगवान् जगरप्रभु– स्तीर्थकरस्तीर्थकरो जिनेश्वरः " ॥१॥ अर्थः—

अर्हन, जिन, पारगत, त्रिकाल्ठज्ञ, क्षीणाष्टकर्म, परमेष्ठी, अधीश्वर, ज्ञम्सु, स्वयम्सु, भगवान्, जगत्प्रसु, तीर्थकर, तीर्थकर, जिनेश्वर, स्याद्वादी, वीतराग, पुरुषोत्तम, विश्वनाथ, सर्वज्ञ, देवा-धिदेव वगैरद्द नाम ईश्वरके हैं । नामके स्मरणद्वारा और मूर्तिंके पूजनद्वारा ईश्वरकी भक्ति होती है । जो लोग मूर्तिंपूजाको पसंद नहीं करते-मूर्तिंपूजामें गुणप्राप्ति नहीं मानते, उनकी बडी भारी भूल्टें, वद्द सूल दूसरे ग्रन्थोंसे देख लेना, यहां इसका जिक्र नहीं करते । उक्त लक्षणके ईश्वरकी उपासनामें पावंद रहना, और विपरीत लक्षणके किसीको ईश्वर न समझना यह देवविषय अद्वा कही जाती है ।

#### सुगुरु—

देवतत्त्वका प्रकाश करनेवाले गुरु हैं । धर्मकी पहचान करानेवाले गुरु हैं । संसारके क्रेश इटानेका उपाय बतानेवाले गुरु हैं । मगर गुरुकी तलाश करनी चाहिए । अच्छे-शुद्ध गुरुहीसे आत्मकल्याणका संपादन हो संकता है ।



क्मीज्ञिसा.

पांच मद्दावतोंको पाछनेवाछे धीरजवाले भिक्षासे जीवन चछानेवाछे समताभावमें रहनेवाछे और धर्मोपदेज्ञ देनेवाछे-गुद्ध धर्मकी प्रवर्त्तना करनेवाले गुरु हैं। ऐसे ही गुरु स्वयं संसार सागरसे तैरते हुए औरोंको भी तैरानेमें समर्थ होते हैं। भांग गांजा फ्रूंकनेवाछे द्रव्य रखनेवाले रेल इक्का गाडी घोडा वगै-रह वाहनपर सवारी करनेवाले कषायोंसे भरे हुवे लोग गुरु नहीं हो सकते । पूर्वोक्त-गुरुके लक्षणोंसे विपरीत ढंगवाले गुरु नहीं हो सकते । पूर्वोक्त-गुरुके लक्षणोंसे विपरीत ढंगवाले गुरु नहीं हें, किंतु साधु वेष के झूंढे आडम्बर से लदे हुए होने से कुगुरु कहे जाते हैं, इनको गुरु नहीं समझना और उक्त लक्षणलक्षित सद्ध-रुकी सेवा करना, यह गुरुतच्वविषयक श्रद्धा है ।



परमात्मा अईन् देव का बताया हुआ वीतरागधर्म धर्म है । उसी पर धर्मबुद्धि रखना उसीको यथाशक्ति पाल्लना और असर्वन्न कथित दोषवन्त धर्मोंको न मानना, यह धर्म विष यक अद्धा है ।

देव गुरु धर्म इन तीन तत्त्वों पर पूर्ण श्रद्धा रखनी चा-हिये। मिध्यात्विओंके झूठे प्रभावोंको देख वीतराग धर्म पर रत्ती-भर भी आशंका अरुचि नहीं छानी च।हिए, तब ही सम्यक्त्व-का स्पर्श होगा। सम्यक्त्व के सौभाग्य रहित तपस्वि छोगों के क-ष्टानुष्ठान जो फल्छ नहीं दे सकते, वह फल्ठ सम्यक्त्वशाली य-इस्थोंको मिछजाता है, इस लिये देवमें देव बुद्धि, गुरुमें गुरु बुद्धि, और धर्ममें धर्म बुद्धि रखना। अदेवमें देव बुद्धि, देवमें अदेव बुद्धि, अगुरुमें गुरु बुद्धि, गुरुमें अगुरु बुद्धि, अधर्ममें धर्म बुद्धि और धर्ममें अधर्म बुद्धि नहीं रखनी चाहिए ।

इस विषय का जितना विवेचन किया जाय उतना थोडा है। मगर यह पुस्तक मोटी न हो जाय इस लिये गम्भीर विषय को भी दोही अक्षरों में पर्याप्त करना पडा है और इसीलिये-जगत्क-चृत्व वगैरह विषयों के कुछ विशेष निवेदन करने को-पहले कह चुका हुआ भी आगे नहीं बढा हूँ। मौका मिला तो आगे देखा जायगा। ओं ज्ञान्तिः ज्ञान्तिः ज्ञान्तिः ।



| પ્રષ્ટ    | पङ्कि         | अग्रुद                 | <b>য়</b> ব্ধ    |
|-----------|---------------|------------------------|------------------|
| 8         | 25            | छैती                   | रू<br>लेती       |
| લ         | १८            | रुपा<br>स्राते         | ्रहाती           |
| ও         | ९             | समक्त                  | समझ              |
| ९         | 227 2         | विऌक्षणे               | विरुक्षण         |
| "         | · <b>K</b>    | नु रुप                 | नुरूप            |
| ;;        | १৩            | क्षणमें                | क्षण के अन्त में |
| 99        | হং            | रुषियों                | ऋषियों           |
| १८        | ૯             | संप- •                 | संपत्ति          |
| र्        | \$ G          | च्छ्रि                 | च्छ्रि           |
| 23        | १६            | पितॄ                   | वित्त            |
| ₹३        | १७            | नान्यत्रै              | नान्यत्रे        |
| ३६        | १             | दर्शनम                 | दर्शनमें         |
| <b>**</b> | হ্হ           | रूपकी चड               | रूपकीच <b>ड</b>  |
| ୪ସ        | Ę             | आत्मामें और            | आत्मा और         |
| لع        | ହଃ            | हठ                     | हट               |
| ૬૪        | হ             | आवरयक्ता               | आवश्यकता         |
| ୰ୡ        | হ্            | झुठा                   | झूठा             |
| ८९        | १९            | न्यायकुस्रमाञ्जलिमें ० |                  |
| १२१       | १८            | घूमा                   | घूमा             |
| 228       | ~ <b>??</b> ′ | रिएसे                  | जरियेसे          |

शुद्धिपत्र ~~ः JK.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

1

www.umaragyanbhandar.com



| . 73         | 88         | न्नीये         | लिये                                 |
|--------------|------------|----------------|--------------------------------------|
| १३४          | 83         | कर्म           | कम                                   |
| 388          | Ş          | जना            | जैनी                                 |
| १४४          | <b>9</b> . | वायव्य इन      | वायव्य तथा उ-<br>पर व नीचे <i>इन</i> |
| १४६          | <b>ર</b> ? | ৰস্বা          | बनता                                 |
| १५१          | १ए         | इनमें          | इसमें                                |
| १५হ          | ş          | वात            | बात                                  |
| १वव          | হ২         | स्वांति        | स्वाति                               |
| ? <b>9</b> 0 | হহ         | ''वास्तवमें तो | " यह पद "स्थविर                      |
|              |            | कल्पी'' इस     | के पहले रख के पढें. ।                |
| 868          | <b>२</b> १ | हो             | हो तो                                |
| १८५          | ų          | ऐसा। ऐक        | ऐसा ऐक                               |
| १८६          | 2 2        | ৰন্ত           | चल्रे                                |
| 1 205        | হ          | सम्यकत्व       | सम्यत्तव                             |
| "            | >>         | <b>पहे</b> ले  | <b>५</b> हिले                        |
| ))<br><br>)) | <b>१</b> ૫ | મલ્યિ          | भविष्य                               |

## हमारी लायबेरी संबन्धी निवेदन

<del>\_\_\_\_</del>

पाठकों को विदित ही होगा कि छक्ष्मीचन्द्रजैनछायब्रेरी को स्थापित हुए आज करीब तीन वर्ष हुए हैं । घोडे असें की जन्मी हुई इस छायब्रेरी ने अपने कर्त्तव्यों को किसकदर पाछन किया है यह उसके कामों से स्पष्ट ही प्रतीत होता है ।

इस पुस्तकाळय में गुजराती हिन्दी उर्दू फारसी इंग्ळीश संस्कृत भाषा की हजारों पुस्तकें मौजूद हैं। और प्रतिदिन बढती भी जा रही हैं। अछावा इनके हिन्दी गुजराती बङ्गाळी इंग्लीश वगैरह भाषाओंके प्रसिद्ध प्रसिद्ध मासिक पाक्षिक साप्ताहिक दैनि क अखबार भी बहुत से आया करते हैं। मगर यह तो प्रसिद्ध ही बात है कि बालक का जीवन जैसे माता पिता वगैरह के सुकोम-ल करकमल युगळ से आनन्दपूर्वक बढता जाता है-जदयश्रेणीपर आरोहण करता है, वैसे ही पूर्वोक्त छोटी-उम्रवाली पुस्तकालय पर सज्जनमहाशयों का हस्तावलम्बन होना बहुत अपेक्षित है और अवझ्य होना चाहिए तब ही इस लायब्रेरी की उदयकिरणें सर्वत्र अस्ललित फैल सकेंगी।

पत्येक जैन क्यु का फर्ज हैं कि इस पुस्तकाल्ठय को उदय करने की चिन्ता में स्थापित रक्खें । निःस्वार्थीं इस पुस्तकाल्ठय का परम स्वार्थ यही है कि समाजमें वांचन का शौक बढाना, प्रजाको विद्यास्वाद के व्यसनी बनाना और परम स्तत्य सनातन निश्वल तत्त्व का प्रचार करना, बस ! यही उद्देश यही स्वार्थ और यही मतलब शासन देव पूरा करें यही अन्तःकरण से चाहता हूं ।

1

# **२** श्री विजयधर्मस्रिमंडल नमके बेही आगरा.

#### मिऌनेका पता-श्री लक्ष्मीचन्द्र जैन लायबेरी बेळणगंज आगरा.

इनके अळावा यशोविजयजेनग्रन्थमाळा वगैरह की पुस्तकें भी इमारी लावबेरी में से खरीद कर सकते हैं।

१० हीरविजयसूरिजी का फोटा (जिसमें सूरिजीयहा-राज अकबरबादशाह को पतिबोध दे रहे हैं ) C-D-E

९ हीरविजयसूरिजी की अष्टप्रकारी पूजा 0-8-0

"

- हिन्दी २ श्रावकाचार. 0-2-0 ३ व्याख्यान दयाधर्म o--9. 97 ४ न्यायशिक्षा 0-8-0 " **१ न्यायकुसुमा**ञ्जलि संस्कृत 0-8-0 ६ न्यायतीर्थप्रकरण ਮੇਂਟ " ও ধর্মস্বিম্বা हिन्दी 8-0-0 ८ जैनधर्म प्रकाश ०-न्नू-६
- संस्कृत ? વાશ્વનાર્થचरित्र. मुल्य <u>.</u> ミーローロ

उक्त लायब्रेरी की विकयार्थ-पुस्तकों की सूची-

