સાધુસાધ્વી શિબિર માટુંગા [ મુંબર્ધ]ના ઉપક્રમ યાજાયેલી વ્યાખ્યાનમાળા

# ધર્માનુબંધી વિશ્વદર્શન

પુસ્તક : ૧

વિશ્વવાત્સલ્ય, સર્વોદય અને કલ્યાણરાજ્ય

મુખ્ય પ્રવચનકાર:

મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી

प्रेक प्रवयनकारः

શ્રી દુલેરાય માટલિયા

સંપાદક:

ગુલાબચંદ જૈન

: মধাঝাধ :

શ્રી મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર મ ત્રી લક્ષ્મીચંદ ઝવેરચંદ સંઘવી હઠી ભાઇની વાડી - અમદાવાદ ૧

#### : પ્રકાશક :

શ્રી મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર હઠીબાર્ધની વાડી – અમદાવાદ ૧

કી<sup>:</sup>મત ૩–૦૦

#### : भुद्रक्ष :

સૌરાષ્ટ્ર દ્રસ્ટ વતી જ્યાતના ખેન શુકલ " પ્રતાપ " પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ, મહાત્મા ગાંધી રાેડ \* સરત

### પ્રાચીન પરંપરાનું

#### નવું મૂલ્યાંકન

#### સિંપાદકીય ]

**ખદલાતા સમય અને પલ**ટાતાં મૂલ્યાે; આ બે વસ્તુઓ વ≈ચે પણ જે વસ્તુ, વિચાર અને વ્યક્તિ ટકી રહે છે તે સર્વને સદાકાળ માન્ય રહે છે. ઘણીવાર એવું પણ ખને છે કે ચાલુકાળની પરિસ્થિતિએ। કેટલીક એવી ખાટી વસ્તુઓનાં મૂલ્યાંકના વધારીને રજૂ કરે છે કે વિચારકા માટે એ તળક્કો આકરી કસાટી, ઊંડું મનામંથન અને નવી રજૂઆત કરવા માટે આવશ્યક ખને છે. એટલું જ નહીં તેમને રજૂઆતની આખી શૈલીને બદલી નાખવી પડે છે અને તેને નવાં મૃશ્યાંકન સાથે સમાજ આગળ ધરવી પડે છે. એમ ન થાય તા જૂનાં સત્યા સદતર નાશ પામવા જેવી સ્થિતિમાં રહી જવા પામે છે.

કયાંક જૂનાં ખાદકામ થાય છે...તેમાંથી ઘણી જૂની વસ્તુએ મળી આવે છે. ક્યારેક કુલ્પનામાં ન આવે એવા નમુનાએ મળી આવે છે. આની કોંમત પહેલી નજરે કંઈપણ નથી. સામાન્ય માણસ માટે રસ્તેથી ઉપાડેલા એક પચ્થરના ટ્રકડાે અને પેલા ખાદકામમાંથી મળા આવેલ ટકડાની વચ્ચે ક્રાઈપણ અતર જણાતું નથી. પણ, એનેજ જ્યારે કાઇ ભ્રસ્તરશાસ્ત્રી ઐતિહાસિક મહત્વ આપીને સસ્કૃતિ કે સભ્યતાના કાઇ તાંતણા સાથે સાંધે છે અને કાઇ માર્ગંદર્શક; દર્શકાને એ રીતે સમજાવે છે ત્યારે એનું 'નવું મૂલ્ય' લોકોને સમજાય છે અને એની ભગ્યતાને નવા એ ાપ મળે છે.

એ ઉપરાંત એવા પણ મનુષ્યા હાય છે. માનવળના હાય છે. જે સમાજનું નવેસરથી ધડતર કરવા માટે જૂની પર પરાને તાહી નવી પર પરા ઊભી કરતા દાય છે. આવા ક્રાંતિદર્શી માનવખળા−નવી દુનિયા રચવા

મથે છે અને આમ ઇતિહાસના પાને ફ્રાંતિએ વડે સત્તાએ વદલાયાના દાખલાઓ આપણને જોવા મળે છે.

પ્રથમ જણાવેલ ઐતિહાસિક વિચારસરણીનાં માનવળના કેવળ જૂની વસ્તુઓનું મૂલ્યાંકન કરતાં હોય છે; ત્યારે ફ્રાંતિકારી માનવખળા નવું જ કરવા મથતાં હાય છે અને આ ખન્ને પક્ષને સાથે લઇને ચાલનારા એક ત્રીજો માનવ-પક્ષ છે; જે જૂની વસ્તુઓમાં, યાગ્યતાનું મુલ્યાંકન કરી. નવી ઘરેડ પાડી બન્ને બળાને મેળવીતે ચાલે છે એને આપણે દીર્ઘંદર્શો-નિર્માતા કહીએ તેા ચાલશે. આ દીર્ધંદર્શો માનવ**પ**ક્ષ એક એવું જખ્યર કામ કરે છે કે તે માનવની જૂની અને નવી વિચાર— પર પરા. શ્રહા અને કાર્ય પહિતને સાંધતા રહે છે: અને માનવસમાજમાં વિશાળ વિશ્વ માટે કંઇક કરી છૂટવાની ધગશને તાજી રાખે છે.

આવા એક સંત છે—સંતુબાલજી. સક્રિય સાધુસમાજ ખને એ અંગે તેમણે મુખઇ-માટુંગા મધ્યે સત-શિખિરનું આયોજન કર્યું. આ અગાઉ તેમણે પાતાનું જીવન પ્રયાગાત્મક સાધુજીવનના માર્ગે વાસરાવી દીધું છે અને તેમના નૈતિક પ્રયોગોને ગુજરાતમાં સફળતા મળી છે. તેમનું સાધુ જીવન અને સંત જીવન પણ ત્રણ દાયકાથી વધારે ધડાયેલું છે. સર્વ ધર્મ સમન્વય અને વિશ્વવાત્સલ્ય એ ખન્ને તેમની દરેષ્ઠ પ્રવૃત્તિમાં જોવા મળે છે.

માટુંગા સત-શિભિરમાં ભલે ત્રીસને બદલે પદર સાધુએા. સાધકા અને સાધિકાઓએ ભાગ લીધા હાય, પણ તેમાં જે પ્રવચના થયાં-ચર્ચા વિચારણા થઈ તેનું મૂલ્ય અનેક ગણ વધારે છે; અને હવે પછી ચવાનું છે તે પણ ભવિષ્ય ખતાવશે.

સંત શિબિર માટુંગામાં ભરાઇ, પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજીનાં જીવન અને કાર્યો પ્રત્યે, મારા પરમ સ્નેહી મિત્ર શ્રી મણિલાલ લક્ષ્મીચદ વારાના ેપ&લેથી જ સદભાવ હતો. એટલે તેમની પ્રેરણા તળે શિભિરમાં વિધાનુલક્ષી ેથતાં સુંદર પ્રવચનાના લાબ સૌ સાધુસાધ્વીએા અને વિશાળ પ્રજાતે મળે ૈતા સારું. એમ તેમના મનમાં ચતાં તેમણે પૂ. મુનિશ્રી સંતથાલ છે પાસે વાત રજૂ કરી. જે બધાંને ગમી. પણ નક્કી થયું કે આ આખું યે સાહિત્ય કરીથી સંપાદિત થવું જોઈ એ અને તેમણે મને મુંબઈ તેડાવ્યાે.

હું પૂ. સુનિશ્રી સંતભાલજીના નામથી. ઠેઠ ૧૯૪૪ માં જૈનપ્રકાશના તંત્રી હતો ત્યારથી પરિચિત હતો પણ તેમની છેલ્લી નવી વિચાર શૈલીથી એટલા જ અજાણ હતા. વર્ષો સુધી સામાજિક જીવનમાં રહીને મને પણ ઘણું વિચારવા મળ્યું હતું અને જ્યારે આ પ્રવચના હું જોતા ગયા તા તેમાં ઘણી રીતે મને મારા વિચારાને અતુરૂપ સમાનતા લાગી.

પણ, સંપાદન ધાર્યું તે પ્રમાણે સરળ ન હતું. બીજા સાહિત્ય સંપાદનમાં ધારીએ તે પ્રમાણે છૂટ લઈ શકાય પણ આ ચાક્કસ સંદર્ભમાં રજૂ થયેલા વિચારાે—જેમાં પરિવર્તન અને નવા યુગનાં નિર્માણનાં તત્ત્વા રહેલાં છે તેમાં દરેકે દરેક વાક્યને સમજી વિચારીને મારે રજૂ કરવું પડ્યું છે; એટલે કંઈક વિલંભ પણ થવા પામ્યાે છે.

આ આખીયે વિચાર-સરણી એક યા બીજી રીતે મુખ્યત્વે જૈન પરંપરાના પ્રભાવને અતુરૂપ છે અને તે અંગે ઠેર ઠેર શાસ્ત્રીય પ્રમાણા પણ આપવામાં આવેલાં છે. એની સાથે જ એને બીજા ધર્મ – દર્શના પ્રમાણે પણ ચકાસવામાં આવેલ છે એટલે દરેકને પાતાની લાગે એ अनी विशेषता <u>छे</u>.

આ પુસ્તકના ખન્ને પ્રવચનકારા વિદ્વાન, ચિંતક અને કાર્યકર્તા છે. સનિશ્રી નેમિચંદ્રજી, સંતખાલજીના પગલે જઈ રહ્યા છે ત્યારે શ્રી દુલેરાય માટલિયાનું જીવન, મંથન અને વિચારસરણી પણ ખરેખર પ્રશંસનીય અને અનુકરણીય છે.

ચર્ચા-વિચારણામાં ભાગ લેનારાં સાધક ળધુએ અને બહેનાનાં જીવન પણ આદર્શ અનુભવાયા સભર છે અને એ જ કારણ છે કે ચર્ચા-વિચારણામાંથી હું 'ઘણું-એાછું ' એાછું કરી શક્યા છુ.

આના લાભ વ્યાપક રીતે સહૂને પહેાંચરો તા આ પ્રયાસ સફળ થયેા ગણીશ

મડાસ, **\** ૧૫-૪-૬૨

ગુલાબચંદ જૈત

## ' વિશ્વવાત્સલ્યની ' પૂર્વભૂમિકા

' વિશ્વવાત્સલ્ય 'ના નિરંતરના વાચકા ભાલનળકાંઠા પ્રયાગની વાત **શબ્દાે**દારા સારી પેડે જાણે છે. એમાં પાયા ગામડાં છે. પૂરક કસળા અને શહેરા છે. ગામડાંમાં જેમ ભારતીય સંસ્કૃતિનાં મૂળતત્ત્વાે વિશેષ છે. તેમ શહેરામાં એ મૂળતત્ત્વા વિશેષરૂપે બચ્યાં હોય તા તે મહિલા જાતિમાં અને મજૂરામાં. યાક્ષા તા ગાંધાજીએ કહ્યું છે તેમ 'ગામડાંન વ્યુસીને આજનાં શહેરા કાલ્યાં કુલ્યાં ઢાર્દ; શેતાનના ચરખા જેવાં છે. ' અમદાવાદતું મજૂર મહાજન ગૂજરાતના મહાનગરમાં ગાંધીજી**ને હાથે** એ દર્ષ્ટિએ રચાય હતું. જેમાંથી દેશદર્ષ્ટિએ ઇન્ડ્રિક નામની સંસ્થા ખની છે. ગામડાંમાં પણ પરિશ્રમ, આજીવિકાનાં સાધનાનું ઉત્પાદન, શાન્તિ પ્રિયતા અને દેશની અહિંસક તાકાત ઈત્યાદિ કારણાથી ખેડૂતમંડળ રૂપી સંસ્થાની મહત્તા આ પ્રયોગમાં પ્રથમથી રહી છે. રામ, કૃષ્ણ, ખુદ્દ અને મહાવીર ભારતની અને જગતની અજોડ વિભૂતિએ છે. તેમાંયે મહાવીર પર પરા અહિ સામાં સર્વોપરી રહી છે. એ પાયામાં લાેકશક્તિ જ હતી. એ અન્વયે ગાંધીજીએ સામુદાયિક અહિંસાના પ્રયાગા સાથી વધુ રાજકીય ક્ષેત્રમાં અજમાવ્યા. તેએા જાતે સંત, મહાત્મા, ધર્મપ્રિય અને આધ્યાત્મલક્ષી હોવા છતાં રાજકારણમાં પડયા; તે કાઈ સત્તા માટે નહીં પણ દુનિયાની માનવજાતના સામાજિક જીવનમાં સત્ય-અહિંસારૂપ ધર્મને ભરવાના સાધનને કારણે પક્ષા. કેાંગ્રેસ જો કે ભારતમાં પેદા થયેલી, પણ આખા વિશ્વના રાજકીય તખતા ઉપર શાન્તિમાં કિંમતી કાળા આપે એવી સંસ્થા આ યુગે પારભથી થયેલી. તેથી તેમાં તેઓ સક્રિય ભળેલા. સ્વય સેવકથી માંડીને કેઠ પ્રમુખપદ સુધી ગયેલા. પરંતુ આટલ તાદાત્મ્ય સાધ્યા પછી તટસ્થતા સાધવા કે શું? પણ ખરેખર ખંધારણીય રીતે તેઓ પુનાના કરાવ, નિમિત્તે છૂટા પદ્યા. અને છતાં જિંદગીના અંત લગી કેાંગ્રેસ સાથે અતુષ્ર ધિત રહ્યા. આથી **ખી**જે નખરે આ પ્રયોગમાં કોંગ્રેસને લેવામાં આવે છે. કોંગ્રેસમાં વિશ્વવિશાળ

દુષ્ટિ છે. જગતના પ્રશ્નોને લઇને ઉકેલવાની દિશામાં તેની હિમ્મત કેળવાયેલી છે. જો તેમાં પૂરક તરીકે ધડાયેલાં ગામડાંની ખહુમતી હાય તા કોંગ્રેસ મજબત બને અને ચાપ્પી પણ રહે. વળી ભારતનું ગામકું અત્યાર લગી સંગઠિત જરૂર રહ્યું છે પણ સાથાસાથ તે એકલવાયું રહ્યું છે. જો ગામડાંમાં સમગ્રદેશની દૃષ્ટિ હોત તા પરદેશી સત્તાએ આ દેશમાં આવીને જામી શકત નહીં. કેાંગ્રેસ રાજકીય સંસ્થા હોવાથી એના બંધારણમાં સત્ય, અહિંસા આવી શકર્યા નથી. સ્વરાજ્ય બાદ દેશ અને દુનિયાના સંયોગા જોઈ તે એને ફાળ જે કામગીરી આવી છે; તેમાં સત્તા અને ધનનાં પ્રક્ષેાબના હાવાથી અશહિ વધવાની અને પ્રજાના અગત્યના પ્રશ્નોમાં ડખલ થવાની વધુમાં વધુ વધી છે.

ગામડાંને કાંગ્રેસપૂરક ખનાવવામાં આ જોખમ પણ રહેલું છે. આથી કોંત્રેસથી ઘડાયેલા તથા ખાપુના સાનિધ્યમાંથી તેમ જ રચનાત્મક કાર્યોમાંથી પસાર થયેલા સ્થનાત્મક કાર્યં કરાની આધ્યાત્મલક્ષી સંસ્થા દ્વારા એ ગ્રામમંડળાને દાેરવવાની જરૂર હતી. આથી ત્રીજે નખરે આ વસ્તુને પણ પ્રયોગમાં સ્થાન છે. આમ તાે એાછી સંખ્યા હોવા છતાં આ સેવકાની સંસ્થાતું પદ. એ ખન્ને સંસ્થાએા કરતાં ઊંચું છે. પ્રયોગમાં આવી સંસ્થાઓતે પ્રાયોગિકસંધા કહેવામાં આવે છે. ગામડાંઓના પ્રાયોગિકસધાની દાેરવણી તળે નૈતિક—ગ્રામસંગઠના ચાલે અને તે જ રીતે શહેરાના વિશ્વવાત્સલ્ય પાયાગિકસંઘા તળ માતૃસમાજો. ઈન્ડક તથા મધ્યવર્ગનાં જનસ ગઠના ચાલે. આ દૃષ્ટિએ જ નૈતિક ગ્રામ સંગઠના અને નૈતિક શહેરી જન સંગઠના નામ સાર્થંક થઇ શકે છે:

પરંત આ ત્રણ સંસ્થાએને ઊભી કરી વ્યવસ્થિત બનાવવાનું કામ ક્રાન્તિપ્રિય સાધ સાધ્વીએા સિવાય કાઈ નહીં કરી શકે. આથી ચાર્ચ નખરે ક્રાન્તિપ્રિય સંતાનું સ્થાન આ પ્રયોગમાં આવે છે. સાચું અધ્યાત્મ તે છે જે જીવનનું અને જગતનું ખન્નેનું કલ્યાણ કરે. વ્યાપક ધર્મતત્વમાં પણ આ જ વાત છે. બાલનળકાંઠા પ્રયાગને આ દ**ષ્ટિએ ધર્મ મ**ય સમાજરચનાના પ્રયાગ પણ કહી શકાય. ધ્યેયભિન્દુ વિશ્વવાત્સલ્ય છે.

ભાલનળકાંઠામાં આ ત્રણેયનું અનુસંધાન સફળતાથી પાર પક્ષ્યું. પ્રયોગ હવે સાધના મટી સિહિ ખની. એમાં ગામડાંથી માંડીને જગત લગીના પ્રશ્નો આવતા હાઇ અનિષ્ટાના પ્રતીકાર કરવાની અહિંસક પ્રક્રિયા પણ પ્રયોગમાં ઊભી થઇ. આર્થિક, સામાજિક, સાંપ્રદાયિક અને રાજ્યાય <mark>ક્ષેત્રામાં પણ એ પ્રયાેગા થયા. જેને સામુદાયિક અહિંસાના પ્રયાેગા</mark> અથવા 'શહિપ્રયોગ 'ને નામે એાળખવામાં આવે છે. આ બધું થયા પછી જેમ બીજા પ્રાંતા અને દેશાંતરમાં આ પ્રયોગની વ્યાપ્તિના પ્રશ્ન ઊંબો થયો, તેમ સાથાસાથ ચાથા ન ખરના ક્રાન્તિપ્રિય સંતા અને ત્રીજા નંખરના સર્વાંગી રચનાત્મક કાર્યંકરાને અધ્યયનપૂર્વંક ઘડવાની વેળા પણ પાકી ગઇ. આ પહેલાં મારી રુખર રચનાત્મક કાર્યં કરાે. ધાર્મિક ભાવનાવાળા ગૃહસ્થાશ્રમીએ તેમજ કોંગ્રેસીએના નાના માટા વર્ગો ભરાયા હતા. આ વર્ગમાં સાધુ-સાધ્વી, સન્યાસીઓને પણ લેવાના હતા. સદ્દભાગ્યે ' મુનિદ્રય ' આ પહેલાં મળી ચૂકેલ. પણ માટા મુનિ કાળધર્મ પામતાં નેમિસનિ મળેલા. સાધુ–સાધ્વી, સાધક–સાધિકાએોના આ શિભિર એાછામાં એાછા ચાર માસ લે તેમ લાગ્યું. છાેટુબાઇએ આ સુચન મૂકેલું. ત્રણ ચામાસાં મુખઇમાં થયાં, ત્યાર પછી આના અમલ કરવાની શરૂઆત થઇ. તે અરસામાં સાધ્વીદ્વય આવેલ. જોકે તેઓ ખન્ને શ્ચિભિરમાં આવી શકયા નહીં. ખીજા જૈન સાધુઓની વકી હતી. તે પણ આવેલ નહીં. પરંતુ નેમિમુનિ અને ખીજા ળે સન્યાસીઓ આવેલા.

એટલે અમે બે જૈન સાધુએા તથા બે સન્યાસીઓ મળી ચાર થયા. ત્રણ બ**ઢે**ના અને આઠ સાધકા મળીને કલ્લે પદર સાધુ-સન્યાસી, સાધક-સાધિકાએની વર્ગ ચાલ્યા.

#### 'ધર્માત્રુખ'ધી વિશ્વદર્શન'

આ રીતે એ વર્ગમાં દશ મુદ્દાએ ચર્ચાયા. પાંચ મુદ્દાએ પર હું કહેતા અને પાંચ મુદ્દાએ પર પ્રિય નેમિમુનિ કહેતા. એ મુદ્દાએ મળીને આ પુસ્તક બનેલું હોઈ તેનું નામ 'ધર્માનુગ'ધી વિ**યદર્શન** ' અપાયું છે. એ દશ મુદ્દાએ નીચે મુજબ છે:

- ( ૧ ) વિશ્વવાત્સલ્ય, સર્વોદય અને કલ્યાણ રાજ્ય.
- ( ૨ ) અનુ મંધ વિચારધારા.
- (૩) સાધ સંસ્થાની અનિવાર્યતા અને ઉપયોગિતા.
- (૪) સર્વ ધર્માપાસના.
- ( ૫ ) ભારતીય સંસ્કૃતિ.
- ( ૬ ) સામુદાયિક અહિંસાના પ્રયોગા.
- (૭) 'દર્શન'ની વિશુદ્ધિ (જેમાં ધર્મમૂઢતા, દેવમૃઢતા, ગુરમહતા, શાસ્ત્રમહતા, લાકમહતા, આસ્તિકતા, નાસ્તિકતા. ઇશ્વરવાદ, અનીશ્વરવાદ, એકાંગી આત્મવાદ, વ્યક્તિવાદ વગેરે બાયતા પર છણાવટ થઈ છે.)
- ( ૮ ) ક્રાન્તિકારાનાં જીવન.
- ( ૯ ) વિશ્વદર્શનનાં વિવિધ પાસાંએ ( જેમાં વિશ્વ ઇતિહાસ, ભગોળ, વિજ્ઞાન, રાજનીતિ, **અર્થની**તિના પ્રવા**હે**। વગેરે છણાયેલ છે.

(૧૦) સ્મૃતિ વિકાસના માર્ગી (જેમાં અવધાના, મણિતપ્રયોગા, છ દા વગેરે છણાયું છે.)

આ દશ મુદ્દાએ। પૈકીના પ્રથમ મુદ્દો આ પુસ્તકમાં છપાયા છે. જેમાં અઢાર પ્રવચના ચર્ચાયાં છે:

એ અઢાર પ્રવચનામાં મુખ્ય વકતા પ્રિય મુનિ નેમિચંદ્રજી છે. ઉપરાંત પ્રિય દુલેરાય માટલિયાએ પણ આ પ્રવચનામાં સક્રિય કાળા આપ્યા છે. તેમના 'કલ્યાણરાજ્ય ' અંગેના તથા ' સર્વેાદય ' અંગેના માત્ર અભ્યાસ જ નથી. એ ત્રણેયના અનુસંધાનમાં તેમના બૌદ્ધિક અને કર્તાવ્યાત્મક હિસ્સો પણ છે. 'વાત્સલ્યધામ ' માલપરાની સંસ્થા નિમિત્તે તથા શેત્ર છકાંઠા પ્રાયેાગિક સંધના મંત્રી તરીકે પણ તેમના અતુભવ વિશાળ થયે৷ છે. ખાસ તા 'સંતવિનાેેેેેેં ત્યારધારા ' તથા 'અનુંબંધ વિચારધારા 'ના પરસ્પર પૂર્તિ'રૂપના સમન્વય ઉપર તેમણે સાહિત્ય પણ પ્રગટ કર્યું છે. નેમિમુનિની તો વાત જ શી કરવી ? તેમણે ફ્રાન્તિપ્રિય સંત તરીકે આ માર્ગમાં પગલાં માંડયાં ત્યારથી રાજસ્થાનમાં અનેક વિટ ખુશાએ વચ્ચે અડેાલભાવે ટકી શકયા. પાતાની વિદ્વત્તા ઉપરાંત એ <u> ખધા અનુભવાના નિચાડ આ પ્રવચનામાં મળશે. આથી પ્રિયનેમિમુનિ મારા</u> વિચારાની અસરકારક પ્રતિકૃતિરૂપ જ નથી રહ્યા. તેમએ ભાલનળકાંઢા પ્રયોગ પ્રવૃત્તિના, તેમાં કાર્ય કરનારાં પરિષ્ળાના તેમ જ રાજસ્થાનમાં વિશ્વવાત્સલ્ય ચિંતક સમિતિ વ. કાર્યોના અનુભવ કરીને અમુક હદે આ પ્રયોગની જાતસિહિ પ્રાપ્ત કરી છે. તેથી જ આ પ્રવચનામાં પ્રાણ પુરાયા છે.

ાં ઉપરાંત આ પ્રવચના સાથે શિબિર, સબ્યાની ચર્ચા જોડાઈ છે તે સોના સાથે સગંધની ગરેજ સારે છે. દંડી સન્યાસીનાં પાકટ અનુભવ, ભૌદ્ધ

ધર્મ પ્રત્યેના તેમના અપાર આદર અને ઇતિહાસ દૃષ્ટિએ તથા વિશાળ પ્રવાસ દેષ્ટિએ તેમના વૈદિકાદિ ધર્મીના સંતા, તીર્થો વ.ના પરિચય તેમ જ શિખિરાર્થી બહેના. ભાઈ એા વ.ના ઊંડા જાત અનુભવાનું તારણ પણ એમાં સાંપડે છે. એજ રીતે પ્રસંગાપાત અંધુભાઇ, કૂલજીબાઇ વગેરે ભાલનળકાંઠા કાર્યાના પ્રત્યક્ષ કાર્યકરાના જાત અનુભવના પણ કાળા ર**હે**લા છે.

આ પ્રવચના તથા ચર્ચાતું દું કું તારણ (જે કદાચ આ પ**હે**લાં સાધુ સાધ્વી શિબિર પ્રવચતાેની ઝાંખી રૂપે) વિશ્વવાત્સશ્ય 'ના સન ૧૯૬૧ના ભેટ પુસ્તક રૂપે–આ પુસ્તક ગ્રાહકોના હાથમાં પ**હે**ાંચે તે પ**હે**લાં ખહાર પડી ચૂક્યું હશે. આ તારણનાં વાંચન પરથી શ્રી મિશ્રમાઈ લાેખાંડવાળા (જેઓ ગૂજેરવાડી જે ત્રાતિની છે, તેના અધ્યક્ષ છે અને આ માટુંગા ચાતુર્માસમાં જેમણે અનેક પ્રકારે હાર્દિક સેવા બજાવી છે, તેએા )તું મન પુસ્તક છપાવવા **રૂપે થયું. 'એકને બદલે** ખીજાએ પણ સામેલ થાય તા સારું ' જે પરથી તેમણે સ્વેચ્છાએ ભાગીદારી જેટલી જે નોંધાવે તેમાં ખુશીથી સંમતિ ખતાવી. સદ્દભાગ્યે તેમના જ પ્રયત્ને મદ્રાસ સ્થા. જૈન છાત્રાલયના ગૃહપતિ પ્રિય ભાઇશ્રી ચુલાયન્યદભાઈ જેવા યાગ્ય સાપાદક પણ મળા ગયા. શિબિર સહાયક શ્રી છેાટુભાર્ક, મણિભાર્ક, મીરાંબહેન અને આ પ્રવચનાના ખીજા શ્રોતા ભાર્ધભઢેનાના હિસ્સાે પણ ભૂલી ન શકાય. આ રીતે જોતાં આ પુસ્તકમાં કેટલાં બધાં પરિખળાના કાળા છે, તેના વાચકાને ખ્યાલ આવશે. વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંઘ સંચાલિત 'સાધુ– સાધ્વી શિભિર વ્યવસ્થાપક સમિતિ' નિમાયેલી તે આ પુસ્તકની નૈતિક સંપાદિકા છે, પણ બધી સગવડાે જોઈ **મહા**વીર સાહિત્ય પ્ર૦ મંદિરતું પ્રકાશક તરીકે નામ રખાયું છે. શિબિસ

પછીના કાર્યં નું સંકક્ષન રહે. એ માટે (૧) અતુર્ભંધ વિચારધારા પ્રચાર સમિતિ (૨) સાધુસાધ્વી સંપર્ક સમિતિ અને (૩) તપ, સાધન વ. અંગની એક કાળા સમિતિ પણ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંધ તળે રચાયેલ છે. જ્યાં લગી ' વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંધ ' દેશભરમાં **્યવસ્થિત રૂપે ન** ઊભો થાય ત્યાં લગી દેશદેશાંતરના શુદ્ધિપ્રયાેગા ઉપરાંત શાંતિસેનાની કામગીરી પણ વ્યક્તિગત ક્રાંતિપ્રિય સાધસાધ્વી-એાની પ્રેરણા નીચે ગ્રામ પ્રાયોગિક સંધા તથા વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સધાની શાખાએ એ જ બજાવવાની રહેશે. એ દર્ષ્ટિએ ધર્મદર્ષ્ટિએ સમાજરચના પછીનું સાધુસાધ્વી શિભિરનું દરોક પુસ્તકમાં પ્રગટનાર્ ચ્યા સાહિત્ય ભવિષ્યના સમાજ પ્રેરક ચારિત્ર્ય ધડતરમાં પાતાનું આગતું અને અજોડ સ્થાન લેશે એવી સંભાવનાને કારણે મને આશા જ નહીં: ખલકે ખાતરી છે કે આ પુસ્તકના લાભ વાચકા પૂરેપુરા લેશે અને અનુખંધ વિચારધારાના સક્રિય અંગ ખની પાતપાતાની કક્ષા અને પરિસ્થિતિ મુજબ ધર્મદર્ષ્ટિએ સમાજરચના કરવાના લહાવા લંટશે.

ચીખલી, તા. ૬-૪-૬૨

<sup>'</sup> સંતખાલ <sup>5</sup>



### એ એાલ

મુનિશ્રી સંતુપાલજીને તમા સૌ જાણા છા. તેઓ એક ફ્રાન્તિકારી જૈન સાધુ છે. તેઓ આત્મસાધનામાં મગ્ન ર**હે**વા છતાં સમાજકલ્યાણની અનેક પ્રવૃત્તિમાં સિક્રય માર્ગદર્શન અખંડપણે અઢાનિશ આપતા રહે છે. તેઓશ્રી માને છે કે હવે માત્ર ઉપદેશથી કામ નહી ચાલે પણ જે સમાજ-જીવન ચુંચાઈ ગયું છે: ડગલેને પગલે અશાન્તિ દેખાય છે. તેના નિરાકરણ માટે સાધુસંતાએ સક્રિય માર્ગદર્શન આપવું જોઈ શે. આ તો જ ખની શકે કે જો સાધુસાધ્વીએો, પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા અને પરિશ્રહના માહ છોડે અને સાંપ્રદાયિકતામાંથી મુક્ત ખની, સર્વધર્મના અલ્યાસ કરે. આમ કરવાથી આપાઓપ ગ્રામજનતાના અને આમજનતાના સંપર્ક આવી જશે.

આજે કાઈ પણ એક પ્રશ્ન કે એક જ ક્ષેત્રના અનેક પ્રશ્નો ક્ષેવાથી સમાજ વ્યવસ્થા પૃર્ણ નહીં ખને. જો ધર્મમય સમાજરચના ઊભી કરવી હશે તા માનવજીવનમાં ઊભા થતા સામાજિક, આર્થિક, ધાર્મિક, રાજકીય અને દરેક ક્ષેત્રના પ્રશ્નોના સર્વાંગી વિચાર કરવા પડશે. અને અમલ પણ સંસ્થા દ્વારા જનતા વાટે કરવાે પડશે. પ્રાચીન કાળમાં યુગાનુરૂપ આમ થતું હતું; એટલે જ ભારતની સંસ્કૃતિ સવ<sup>6</sup> શ્રેષ્ઠ ખની છે; અને આજ સુધી ટકી છે. આપણે ત્યાં ધરના ધર્મની ચાકી સ્ત્રીએ કરતી એટલે કુટ ળ સ્નેહસભર અને પવિત્ર રહેતું. સમાજની ચોકી છ્યાક્ષણો કરતા, તેએ કયાંય વ્યસના, અપ્રમાણિકતા કે ગેરરીતિએ પેસી ન જાય તેને માટે સતત ક્રિયાશીલ રહેતા; તેથી દેશ નીતિસબર રહેતા. અને સંતા આખા દેશમાં પરિભ્રમણ કરી સંસ્કૃતિની ચોકી અખંડપણે કર્યા કરતા હતા. રાજ્ય પણ સંતા, બ્રાહ્મણાને આધીન રહીને ચાલતું. આ બધાના કારણે સમાજ શાન્તિથી જીવતા. અને અધ્યાત્મલક્ષી રહી શકતા: કાઈ જાલીમ દુષ્ટ કૃત્ય કરનાર નીકળતાે તાે રાજ્ય તેને યાેગ્ય નશ્યત કર<u>તું</u>.

આજે સ્થિતિ બદલાઈ ગઇ છે. પૂર્વ પશ્ચિમ એક થવા લાગ્યાં છે. ેવિજ્ઞાને દાેટ મૂકી છે. એટલે મહારાજશ્રી એ જ પુરાણી સંસ્કૃતિને નજરમાં રાખી, યુગાતુરૂપ નવી ઢળે સમાજ વ્યવસ્થા ગાઠવવા પ્રયત્ન કરે છે.

ત્દ્વવે વિશ્વરાજ્યામાં ક્ષાકશાહી વ્યવસ્થા શ્રેષ્ઠ ખનતી જાય છે. ત્યારે જનતાને ધડવાનું જ મુખ્ય કામ અગત્યનું ખન્યું છે. એટલે એમનાં નીતિનાં પાયા પર સંગઠના બનાવવાં જોઈએ. એ સંગઠના સતત સાચે રસ્તે વિકાસ કરતાં રહે તે માટે; તેનું સંચાલન આજના વ્રાક્ષણા કે જે રચનાત્મક કાર્યં ક**હે**વાય છે. તેમની બનેલી સંસ્થાના હાથમાં મૂક્લું ેજોઈ એ. અને રચનાત્મક કાર્ય કરાેની સંસ્થાને પણ માર્ગદર્શક પ્રેરણા મળતી રહે તે માટે સાધુસ તાએ ધ્યાન રાખવું જોઈ એ. દુનિયા ભરનાં રાજ્યોની અશુદ્ધિઓ દૂર કરવા માટે પણ સાધુમતોએ ધ્યાન આપવું જોઈએ.

આ સાધુસંતા સર્વાગી પ્રશ્નોને સમજે. અને તે માટે સાથે બેસી વિચાર વિનિમય કરી શકે તે કારણે સવત ૨૦૧૭ ના ચાતુર્માસમાં સુખર્ધમાં માટુંગા (ગુર્જર વાડી) મુકામે સાધુ સાધ્વી અને સાધક સાધિકાએોના એક શિબિર યોજવામાં આવેલા. તે સતત ચાર માસ ચાલ્યા. તેમાં જે પ્રવચના ચર્ચા વ. ચાલ્યાં તેનું પુસ્તક આકારે સંકલન થાય તા **ખી**જાં સાધુ સાધ્યી, સેવકા અને પ્રજાને તેમાંથી ઉપયોગી માર્ગદર્શન મળે તેવી ઘણાં બાઈ ખેનાને લાગણી આવી. ખાસ કરીને પૂ. નેમિચંદ્રજી મહારાજની એવી તીવ ઇચ્છા હતી. પરંતુ આટલા ખધા સાહિત્યને તૈયાર કરવું, તેનું સંપાદન કરવું અને પછી છપાવવું તે ઘર્ણ અઘરું કામ હતુ. તેને માટે સમય જોઈએ અને સહાય માટે નાણાં પણ જોઈએ. આની વિમાસણ ચાલતી હતી. પણ જે કામ કુદરતને ગમતું હોય છે તે કામને આગળ વધારવા કુદરત જ કાઈકને નિમિત્ત બનાવી પ્રેરણા આપે છે.

માટુંગાના આ શિબિરમાં શીવમાં રહેતા શ્રી મણિબાઇ લક્ષ્મીચંદ સાખંડવાળા પ્રથમથી રસ લેતા હતા. તેમને મુનિશ્રી સંતવ્યાલછ ્લપર અપાર શ્રદ્ધા છે. મહારાજશ્રી જે ધર્મકાર્ય કરી રહ્યા છે તે આજના યુગે ખૂબ જરૂરી છે તેમ તેઓ માને છે. એટલે શિબિરનાં કામામાં અનેક રીતે તેઓ ઉપયોગી થતાં હતા. તેમણે કહ્યું કે "મહારાજશ્રી આ શિભિરપ્રવચના પુસ્તકરૂપે છપાય અને સાધુસંતાને અપાય તા તેના લાભ તેમના જીવનવિકાસમાં તા થાય જ પણ તેએા છકાયનાં પિયર (સમાજનાં માયાપ) છે તેથી સમાજને મા**ર્ગદર્શન** આપવામાં ઘણાં ઉપયાગી **થ**ઈ શકે."

ંતેમના આ શુભ વિચારથી અને પ્રયત્નથી આ પુસ્તકાે છાપવાનું મહાન કામ શરૂ કરી શકાયું છે. આ પ્રવચનાનું મુખ્ય તત્ત્વ જાળવી અલગ અલગ મુદ્દાવાર નાનાં નાનાં પુસ્તકરૂપે છપાય; તા વાંચનારને સુગમ પહે એમ લાગવાથી દરેક વિષયના જુદાં જુદાં પુસ્તકા છપાવવાનું નક્કી કર્યું છે. કુલ દરોક પુસ્તકા તૈયાર થશે એવી ધારણા છે.

આ પુસ્તકાનું સંપાદન પણ ટ્રાંકાણમાં છતાં મૃળ ભાવ અને અનિવાર્ય એવી વિગતા જાળવીને થાય એ જરૂરી હતું. એ માટે પણ શ્રી મણિભાઇ લાેખાંડવાળાએ મદાસના જૈન વિદ્યાર્થોગૃહના ગૃહપતિ શ્રી ગુલાખગદ જૈનનું નામ સ્ચવ્યું. તેમને રૂખર મળવા ખાલાવ્યા અને વાતચીત કરી અને તેમણે સહર્ષ આ કામગીરી સ્વીકારી.

અંતમાં અમે પૂ મુનિશ્રી સંતળાલ જ તેમજ મુનિશ્રી નેમિયંદ્રજીએ આવું સર્વાગ સુંદર અનુબવપૂર્ણ સાહિત્ય જનતાને આપ્યું; તે ભદલ તેમના આભાર માનીએ છીએ. તે જ રીતે સાયનમાં શીવસોસાય<mark>ટીમાં</mark> રહેતા વારા મણિભાઈ લક્ષ્મીચદ કચ્છ મુદ્રાવાલાએ આ પુસ્તકા છપાવવામાં પરતા સહકાર આપેલ છે, તેમજ મહેનત લઈ શેઠ શ્રી પદમશીભાઈ તથા બીજાએા પાસેથી સહકાર અપાવેલ છે, તે બદલ તેઓશ્રીના આભાર માનીએ છીએ. તેમની મદદ વગર અમે આ સાહિત્ય પ્રકાશિત કરી શકત કે કેમ ? તે સવાલ હતા. અને મદ્રાસવાળા શ્રી ચુલાખચંદ જૈન કુ જેમણે અનેક જવા**ળદારીએ**। **હોવા છતાં આ કામને ધર્મ**કાય**ે માની** ંસમયસર સંપાદન કર્યું છે તેમનાે પણ આભાર માનીએ છીએ. પૂ. શ્રી દડીસ્વામિ. શ્રી માટલિયા વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયાગિકસંઘ વગેરેએ પછા પ્રેરણા આપી છે, તેથી તેમના અને ત્રાત, અત્રાત સૌએ જે સહકાર આપ્યા છે તેમના પણ અમે આભાર માનીએ છીએ.

સાધુસતા, સાધ્યાઓ, સેવકા અને જનતા આ પુસ્તકાના અભ્યાસ કરી સ્વપર કલ્યાણુતા સ્પષ્ટ માર્ગ અખત્યાર કરશે એવી અમને આશા છે. સાધુસાધ્વી શિભિર વ્યવસ્થાપક સમિતિ**, સુંબઇ**. 2 Y-Y-42

### અનુક્રમણિકા

| પ્રકર       | થુ વિષય                                        | લેખક                       | . મૃષ્ઠ |
|-------------|------------------------------------------------|----------------------------|---------|
| ٦.          | વિશ્વવાત્સલ્ય, સર્વોદય અને                     |                            |         |
|             | કલ્યાણુરાજ                                     | મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી       | ૧       |
| ₹.          | वात्सस्यथी विश्ववात्सस्य-विवे                  | યન… મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી   | २७      |
| з.          | વિ <sup>શ્વ</sup> વાત્સ <b>લ્યનાં પાસાં</b> એા | મુનિશ્રી નેમિયંદ્રજી       | ४७      |
| ٧.          | વિશ્વવાત્સલ્યના ખીજમંત્ર                       | … મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી     | ૬૫      |
| ч.          | વિશ્વવાત્સલ્યનાં એકમા                          | … મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી     | ረও      |
| <b>\$</b> . | વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્દ્રા                   | … મુનિશ્રી નેમિયંદ્રજી     | ૧૧૨     |
| ૭.          | વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠા                     | … મુનિશ્રી નેમિયંદ્રજી     | ૧૩৩     |
| ۷.          | વિ <b>ધ</b> વાત્સલ્યની ધર્મનિષ્ઠા              | … મુનિષ્રી નેમિયંદ્રજી     | १६२     |
|             | વિશ્વવાત્સલ્યમાં વ્રત–વિચાર                    | •                          | ٠ ٩/٤   |
|             | વિશ્વવાત્સલ્યમાં બ્રહ્મચર્યાવચા                |                            |         |
|             | વિશ્વવાત્સલ્યમાં સત્ય શ્રદ્ધાવત                | -                          |         |
| ૧૨.         | વિશ્વવાત્સલ્યમાં માલિક⁄ા હકમય                  | ાંદા… મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી | २५२     |
|             |                                                | શ્રી દુલેરાય માટલિય        |         |
|             | સર્વેદિયનું આજ સુધીનું સ્વર                    |                            |         |
| ۲٧.         | સર્વેદિયનાં કાર્યક્રમા અને                     | મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી       |         |
|             | ખૂટતાં તત્ત્વેા                                | શ્રી દુલેરાય માટલિય        |         |
| ٩٤.         | सर्वोद्दयने। राजनैतिः दृष्टिः । शु             |                            |         |
|             |                                                | શ્રી દુલેરાય માટલિય        |         |
|             | કલ્યાણ રાજ્ય અને તેની પૂર્વ બૂ                 |                            | 1 320   |
| <b>1</b> 2. | વિશ્વવાત્સલ્ય વિચારની વિશેષ                    | _                          |         |
|             | જવાયદા                                         | રી … શ્રી દુલેરાય માટલિય   | ا علالا |

## [ ૧ ]

### વિશ્વવાત્સલ્ય, સર્વોદય અને કલ્યાણરાજ 💛

#### િતા. ૧૭**–૭–**૬૧ ]

—મુનિશ્રો નેમિચંદ્રજી

વિશ્વને સુખી કરવા માટે, તેમાં વસેલાં જીવાના કલ્યાણું માટે જગતમાં પ્રાચીન કાળથી આજ સુધી અલગ અલગ પ્રકારની ધણી વિચારધારાએ રજુ કરવામાં આવી છે: જ્યારે જ્યારે લોકસમૂહમાં દુ:ખ, સંતાપ કે કલેશા વધે છે ત્યારે ત્યારે વિચારકા આગળ આવીને તેમનાં સુખ, શાંતિ અને કલ્યાણ માટે પાતાની રીતે વિચારધારાઓ રજૂ કરે છે: યોજનાએ। ઘડે છે અને લોકસમૂહને તે રીતે નવિનતા લાવી, નવી રીતે જીવવાના આદેશ આપે છે. આને લાકક્રાંતિ કહી શકાય. આ લાકક્રાંતિની અંદર ઊંડાણમાં એક જ ઉદ્દેશ્ય રહેલા હાય છે--અને તે છે માનવજીવનની એક વ્યવસ્થિત પ્રણાલિકાને સ્થાપિત કરવી: જેનાથી લાક-જીવનમાં સમેળ બન્યા રહે.

આ વિચારસરણીએ જગત સમક્ષ જુદા જુદા ધર્મીના નામે રજૂ થઈ: જુદા જુદા વાદાના નામે પ્રગટ થઈ તેમ જ જુદી જુદી ભાવનાએ! રૂપે રજૂ થઈ. પાશ્ચાત્ય દેશામાં આજે મુખ્યત્વે ભૌતિકવાદને સ્થાન આપવામાં આવેલ છે. મૂડીવાદી લાકશાહીને લ્યા કે સામ્યવાદી મજૂર સરમુખત્યારશાહીને લ્યા. બન્નેનાં અતિમ ધ્યેય રૂપે તા માનવજીવનનાં ઉચ્ચતમ ભૌતિક સુખા જ છે. લોકા દ્વારા વધુ ધન મેળવી. તે**ના** ઉપયોગ તેમનાં અનિયંત્રિત ભૌતિક સુખા અગે કરવામાં મૂડીવાદ માને

છે, જ્યારે જેટલું અને જેવું કામ તે પ્રમાણે મૂડીને સરખે ભાગે વહેંચી ળધા સમાન રીતે સખાને ભાગવે તેમાં સામ્યવાદ માને છે.

એની સાથે પ્રાચીન કાળથી ભારતે લાક-જીવન જીવવા માટે જે વિચારધારા આપી છે તે ધર્મમય સમાજવાદની છે: ધર્મમય સમાજ-રચતાતી 🕉 આમાં ' ધર્મ'ને મુખ્યતા આપવામાં આવી છે. આ ધર્મમેય सभाजर्यनाने सभक्तवा भारे करातना के के वियार प्रवाह्य छे तेने अराजर જાણી **લેવા** જોઈશે. પાક્ષાત્ય વિચારપવાહોના આધાર મુખ્યત્વે ભૌતિક સુખા તરફ વળેલા છે: ત્યારે પૂર્વના વિચારપ્રવાહના આધાર આધ્યાત્મિક ઉત્રતિ છે. વિચારકાર્ત કહેવું છે કે આ માનવજીવનની ઉપયોગિતા કેવળ ભૌતિક સુખામાં પૂર્ણ થતી નથી; પણ તેની આધ્યાત્મિક ઉન્નતિમાં રહેલી છે એટલે લાેકજીવનના સુમેળ માટે પૂર્વના વિચાર પ્રવાહાને અહીં સમજી લઇ એ.

સમાજસ્થના સાથે ધર્મને અહીં વિશેષ રૂપે જોડવામાં આવેલા છે અને ભારતીય લાેકજીવનના ઇતિહાસને તપાસશું તાે એ સ્પષ્ટ જાણાઈ આવશે કે જગતનાં જુદા જુદા લોક–જીવના 'ધર્મ' કે ધર્મ જેવી કાઈ વિચારસરણીની આસપાસ ગુયાયેલાં છે.

આ વિચારસરણીને સર્વાંગી રીતે સમજવા માટે ત્રણ શબ્દો હમણાં અવારનવાર સંભળાયા કરે છે:- [ ૧ ] વિશ્વવાતસલ્ય, [ ર ] સવેદિય. [ 3 ] કલ્યાણરાજ, આ ત્રણે શખ્દા એકબીજાથી એટલા ખધા મળતા **હોવા** છતાં, દરેકની પાતપાતાની વિશેષતા છે અને જગતમાં જે ધર્મમય સમાજની રચનાના પ્રયાસ થઈ રહ્યો છે. તે આ ત્રણેના સમન્વય થયા બાદ જ પૃર્ણ બની શકે છે. આ ત્રણે વિચાર પ્રવાહા સામાન્ય રીતે લાેક-જીવન કેવી રીતે ઉન્નત ખને, તેને લક્ષ્યમાં રાખીને યાજવામાં આવ્યા છે.

સ્થળ અર્થમાં વિશ્વ-વાત્સલ્યની જે વિચારધારા છે; તે સમાજ કે સંસ્થા દારા, અથવા સંસ્થા સ્થાઈને; પ્રચલિત સ્થાપિત હિતાની વિરુદ્ધ ક્રાંતિ કરવામાં અને તે વહે લાકજીવનના સમેળ સાધવામાં માને છે. વિશ્વવાત્સલ્ય વિચારધારાનું મૂર્તિ રૂપ ધર્મ મય સમાજસ્થના છે.

ં સર્વેશ્ય વિચાર-ધારા વ્યક્તિના સંવીંગી ં ઉદયને ં માને ં છે: તે (મોધીજી પછી ભુકાન આંદાલનના સમયથી વિનામાજના સમયથી) વ્યક્તિના સંપૂર્ણ વિકાસ વડે ક્રાંતિ કરી લાકેજીવનને સુખ-શાંતિ અપાવવામાં માને છે. ગાંધીજ તો સંસ્થામાં માનતા પણ હમણાં 'અમારે સસ્યાએ સાથે શું ?' એવા ઝાક સવેદિય કાર્યકર્તાઓમાં જોવા મળે છે.

ત્યારે, કલ્યાણ-રાજ એટલે કે સંપૂર્ણ રાજ્ય દારા અથવા સત્તા દારા રાજ્યક્રાંતિ કરવાની કલ્પનાને લઇ ને લાકજીવનને આરાગ્ય, ન્યાય, શિક્ષણ વ.માં રાહત આપવી, એવા વિચાર-પ્રવાહ છે. એમાં એક રાજ્યતંત્ર તરીકે રાજાશાહીના પ્રતીક રાજા વડેના વહીવટ આવી જાય છે અને પ્રજાતંત્ર તરીકે પ્રજાશાહીના પ્રતીકરૂપે રાજસભાના વહીવટ પણ આવી જાય છે. એમાં રાજતત્ર પ્રજામાં રાહતનાં કામા કરી સખ આણે એ વિચાર સમાએક્ષા હાય છે.

સર્વોદયવાદ અને કલ્યાણરાજમાં એક પ્રકારના અદેશા રહેલા છે કે તેના વડે કયારેક પ્રથમ વિચારધારા સર્વેદયવાદ પ્રમાણે વ્યક્તિત્વ પુજાના ફેલાવવાના ડર રહે છે અને સિદ્ધાંતાને સ્થાપિત હિતા હેઠાં મુકી દે છે! અથવા કયારેક સંપૂર્ણ રાજતંત્ર સ્થાપિત હિંતાનું શિકાર ખતે છે અને ક્ષાેક–કલ્યાણના ખદકે ક્ષાેક–શાષણના ક્રમ આવીને ઊંબાે રહે છે. આ કલ્યાણરાજનું માટામાં માટું ભયસ્થાન છે.

ભારતની પ્રાચીન પ્રણાલિ તરફ નજર કરશું તે જણાશે કે લાકક્રાંતિના વાહન રૂપે જનતાની સસ્થાઓને જ મુખ્ય સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. સર્વોદયના પ્રતીક રૂપે ધર્મ સંસ્થાપકાંએ વિચાર–ધારાએન રજૂ કરી પણ તેને અમલમાં લાવનાર તેા સંસ્થાએ જ હતી. કલ્યાણ-રાજના આદશ<sup>8</sup>રૂપે રાજા-રામે રામ-રાજ્ય સ્થાધ્યું પણ ત્યારભાદ તે પરિપાટીને ચાલુ રાખી શકાઇ હોય તા સંસ્થાઓ દારા જ. સર્વોદયની વ્યક્તિ કે કલ્યાણરાજના પ્રતિનિધિ, વંશપર પરાગત એવી જ સ્વચ્છ પ્રશાલિને ટકાવી શકે તેવી વ્યક્તિઓ આવી શકી નહીં: અને જો

તેમણે સંસ્થાઓના આધાર લીધા ન **હો**ત તેા તેમના અવસાન સા**થે** લ**ણી**વાર **ખને છે તેમ તે વિચાર પ્રવાહ સુકાઇ** ગયે**ા ઢો**ત. પ્રાચીન કાળમાં ક્રાંતિના વાહન રૂપે વર્શાશ્રમ સંસ્થાએ હતી. તે વર્શાશ્રમ વ્યવસ્થાના પાયા ધર્મ હતા એટલે ધર્મમય સમાજ રચનાને તે વખતે જોઇ શકાલી હતી. ત્યારભાદ વ્યક્તિએ ક્રાંતિની પ્રેરક ખની એ હક્ષકત છે: પણ તેમની ફ્રાંતિનાં વાહન રૂપે તા આગળ જતાં સંસ્થાઓએ જ કાર્ય કર્યું. વર્ષાશ્રમ વ્યવસ્થા પછી તેમાં ક્રાંતિ લાવવા માટે ખુદ અને મહાવીર જરૂર લાેકક્રાંતિના પ્રેરક બન્યા અને એ દૃષ્ટિએ શ્વરણ ગચ્છામિ " અને "અરિહંત શરણ પવજળમિ " રૂપે તેમને પ્રથમ સ્થાન આપ્યું પણ ત્યારભાદ "સંધં શરણં ગચ્છામિ " અને " સાહુ શરણં પવજ્જમિ-ધમ્મં શરણં પવજ્જમિ ' ને; ક્રાંતિના વાહક રૂપે મૂકવામાં આવ્યા. આમ ક્રાંતિના વાહન રૂપે તા સંધા. સમાજો કે સસ્થાએ જ આવે છે

આમ એ વિચાર પ્રણાલીને અતૂરૂપ અને નજીક કેવળ વિધ-વાત્સલ્ય વિચાર-સરણી જ આવીને ઊભી રહે છે. વર્ણાશ્રમ વ્યવસ્થાથી લઈ તે સંધરચના સુધી વિશ્વવાત્સલ્યને આમ મહત્વ આપવામાં આવ્યું છે. જૈન કે બૌહ શ્રવણા સાથે સાથે શ્રવણાપાસકાને પણ લેવામાં આવ્યા છે. તેને અનુરૂપ વિશ્વવાત્સલ્ય વિચાર પ્રવાહમાં ક્રાંતિપ્રિય સાધુસંતાનાં માર્ગદર્શન સાથે અનુક્રમે; સર્વાગી દૃષ્ટિવાળા જનસેવકાનું સંચાલન; ગામડાં અને શહેરામાં મધ્યમવર્ગ-માતૃસમાજનાં સંગઠના દ્વારા લાકજાગૃતિ આણી; આજની રાષ્ટ્રિય મહાસભાની લાકશાહી સરકાર દ્વારા ફ્રાંતિ કરવાની વાત રજૂ કરવામાં આવે છે. એ ભારતની પ્રાચીન સસ્કૃતિને અનુરૂપ અને બધ બેસતી છે.

કદાચ કાેઇને લાગે કે આમાં કાેઇ વર્ગ કે સમૃહની ટીકા થઇ રહી છે; પણ તેવું નથી. આજના પ્રવાહાને ઊડાણથી સમજવા અને તેના સમન્વય કરી ખરા માર્ગ શાધવા માટે જ આ વિચારણા થઈ રહી છે. એક રીતે એમ પણ કહી શકાય કે વ્યક્તિત્વના સંપૂર્ણ

િવિકાસના સર્વોદય, અને રાજ્યદ્વારા ક્રાંતિની વિચારધારારૂપ કલ્યાચુરાજને પણ વિશ્વવાત્સલ્ય જોડે છે. જો ફ્રાંતિની પ્રેરક વ્યક્તિએાના વિચારને સંસ્થાએ৷ વડે ન ફેલાવવામાં આવે તેા રાજ્ય દ્વારા એ ક્રાંતિનું મૂલ્યાંકન .કચાંથી થઇ શકે ? અામ વિ<del>ય</del>વાત્સલ્યની કડી વગર કે સાધન વગર *ખન્ને* વિચારપ્રવાહો અમલી ખની શકતાં નથી એવું લાગ્યા વગર રહેતું નથી.

સર્વાદય વિચારપ્રવાહના આજના વળાંક કંઈક જુદા પ્રકારના છે. સર્વોદયી સંત વિનોભાજીએ પ્રારંભથી એકવાર કહ્યું છે કે સંગઠના આવતાં ત્યાં અનેક પ્રકારના દેષો પ્રવેશી જવાના ભય ઊભા રહે છે. એથી ર્ક્રાંતિ અટકી જાય છે કારણ કે વ્યક્તિએ**ા (સબ્યાે) ઉપર દ**ળાણ -આવે છે એટલે ત્યાં હિંસા થાય છે. એ માટે વ્યક્તિ શુદ્ધ **થ**વી જોઈએ. તેણે આત્માત્રતિને **લક્ષમાં રાખીને કામ કરવું** જોઈએ. અને સંગઠનની લપમાં પડવું ન જોઈ એ. વ્યક્તિએા પવિત્ર થતાં, સમાજ આપાઓપ પવિત્ર થઈ જશે!

આ વિચારપ્રવાહમાં એટલ ખરૂ કે સસ્થાએ વગર વ્યક્તિઓન અમૂક અને તે પણ નજીકના અંશે ધડતર થઈ શકે; પણ ત્યારબાદ આખા સમાજના ધડતરની આશા ન રાખી શકાય! મહાન વ્યક્તિઓએ સર્વોદય પ્રગટાવ્યા બાદ; તેમના વિચારપ્રવાહને ધપાવવા માટે કાઈ પણ સંગઠન કે સંસ્થા ન રચી તેા તેમના વિચારપ્રવાહ તેમના સુધી જ અટકી જાય છે સસ્થાના અભાવે, એવું પણ જોવામાં આવ્યું છે કે તે વ્યક્તિની પૂજા <mark>થાય છે પણ</mark> તેના સિધ્ધાંતા પડખે મૂકાય છે અને તેમના અનુયાયીઓમાં અસગત લાગે તેટલી વિરૂધ્ધ આચાર પ્રણા**લી** આવી જાય છે.

એ ધ્યાન રાખલું જરૂરી છે કે જ્યારે સંગઠન રચાય ત્યારે જે **દાેષાના બા**તિ તરફ વિનાેબાજ અંગુલિ નિ**દે**શન કરે છે તે અંગે અગાઉથી કાળજી સેવવામાં આવે તેા તે દેષો વિકસવાના ઓછો સંભવ રહે છે.

સંગઠના ત્રણ પ્રકારનાં હાય છે : (૧) નીતિ પ્રધાન; જેમાં નીતિ

સુખ્ય હોય છે. (૨) લંધારણ પ્રધાન; એમાં ખધારણ મુખ્ય ું અતે ુનીતિ ગૌણ રહે છે.∌ (૩.) અર્થ પ્રધાન; એમાં અર્થ (ધન) ્પ્રાપ્તિના જ સુખર ઉદ્દેશ ુદ્ધાય છે. વેપારી સંમદના ત્રીજા પ્રકારમાં ંઆવે છે ત્યારે રાજ્ય સંગઠના બીજા પ્રકારમાં આવે છે. તેમાં બંધારણ જળવાઈ રહે તે મુખ્ય જોવાય છે. વિશ્વવાત્સલ્ય દ્વારા જે સંગઠના રચવાની વાત કરવામાં આવે છે તેમાં નીતિ અને ધર્મતે મુખ્ય રથાન આપવામાં આવે છે. જ્યાં સત્ય અને અહિંસાનું પાલન થાય તેવી કે તેના જેવી ઉપયોગી સસ્થાઓને જ વિશ્વવાત્સલ્યના ટેકા ઢાય છે; એટલું જ નહીં સત્ય અને અહિંસાના આચારને જીવનમાં ઉતારી, બીજા પણ તેને આચરે એ પણ એની ક્રિયાત્મક આગળની દિશા છે. ઘડતર પામેલી આધ્યાત્મિક વ્યક્તિઓ અને સુસસ્થાઓ દ્વારા લાકાને અધ્યાત્મ તરફ વાળવા માટે વિશ્વ-વાત્સલ્યના માધ્યમથી ક્રાંતિ કરવી એ એના મુખ્ય હેત છે. રાજકીય પક્ષાે સત્તા દ્વારા ક્રાંતિ કરવા ઇચ્છે છે ત્યારે અહીં સેવા દારા ( **દ**દય-પલટાની) ક્રાંતિની વાત રહેલી છે.

્રહવે 'વિશ્વવાત્સલ્ય' શબ્દ ઉપર વિચાર કરીએ. એમાં એ શબ્દો છે:—વિશ્વ અને વાત્સલ્ય. આખા વિશ્વ સાથેતું વાત્સલ્ય તે la. the state of the state of the state of વિશ્વવાત્સહય.

વિશ્વ શબ્દ સાંભળતાં આપ્યું જગત નજર આગળ ઊભું થાય છે. આ જગતમાં જડ અને ચેતન ખન્ને તત્વા રહેલાં છે. ખન્નેના મિશ્રણથી વિશ્વ यन्यु छे. ते डेवण येतनने। ज समूछ नथी तेवी ज रीते तहन जडने। સમૂહ પણ નથી. અહીં તાે વિશ્વ સાથે ચૈતન્યને જ જોડવાના છે કારેલ કે તેની સાથે જે ભાવ જોડવાના છે તે કેવળ ચૈતન્ય જ અનુભવી શકે છે. તેની સાથે ચૈતન્યથી સંકળાયેલી વસ્તુઓના પણ વિચાર કરવા અનિવાર્ય બને છે. તેમાં શરીર, મકાન, ઘર, ગ્રામ, નગર, રાષ્ટ્ર, સમાજ, વિચારધારા, પક્ષ, વાદ, મિલ્કત વ. અનેક વસ્તુએ। આવી જાય છે. સાદી સમજુ માટે વિશ્વના ત્રણ વિભાગ કરી શકાય : િ ૧ વ્યક્તિ

િર ે સમાજ (માનવજાતિ ) િલ્લે સમષ્ટિ ( ઇતર જીવ સૃષ્ટિ). એ ત્રણે ય ભળીને આખું વિશ્વ એક એકમરૂપે અને છે.

વાત્સલ્ય શબ્દના અર્થ સામાન્ય રીતે બધા વહાલ કે પ્રેમ એવા કરે છે. ખરેખર વાત્સલ્ય શબ્દના અર્થ એથી પણ વ્યાપક છે. તેના ભાવ માતભાવ સાથે વધારે વધાયેલો છે. જેમકે એક માતા પાતાના બાળકને ચાહે છે પણ સાથે જ તેને સંરક્ષણ આપે છે અને તેના જીવનને પાતાના સ્તનપાનથી પાષણ આપે છે અને બાળક માના ખાળામાં આવીને જગતના ખધા દુ:ખા અને ભયને ભૂલી જાય છે. આ ખધા પવિત્ર-ભાવા વાત્સલ્યમાં આવી જાય છે. વાત્સલ્ય એટલે પ્રેમ સાથે જીવન વિકાસ અને તેની સંરક્ષકતા તેમ જ અભયન સવ શેષ સ્થાન.

આમ આખા વિશ્વ સાથે વાત્સલ્ય ભાવ કેળવવા એટલે કે દરેક જીવનને સંરક્ષણ આપી તેના વિકાસ થવા દેવા તેમ જ અભયવૃત્તિ કેળવવી એ વિશ્વ વાત્સલ્ય છે. વિશ્વ સાથે વાત્સલ્ય કેળવવું, સાધવું કે કરવું એના એવા સ્પષ્ટ અર્થ છે.

શું આવું વિશ્વવાત્સલ્ય સાધી શકાય ખરૂ ! જ્યારે ધરની અમૂક વ્યક્તિએ। સાથે પણ તે સાધી શકાતું નથી; તેમ જ દરેક માણુસ આપુ વિશ્વ જોઈ શકતા નથી તા શ વિશ્વવાત્સલ્યના ધ્યેયને પહોંચી શકાય ? એક માણસ બલે આખા વિશ્વમાં ન પહોંચી શકે: પણ જો તે સમાજમાં દરેક માણસોને અને સમષ્ટિનાં દરેક પ્રાણીએાને; પાતાનાં જ અંગ રૂપે માની, આત્મીયતા કેળવે, સંયમ અને અહિસાને પંચે યોત ચાલે અને ખીજાને જવાની પ્રેરણા આપે. પોતાનાં જીવનને અનિષ્ટોથી <sup>ક</sup>ંદર રાખે અને <mark>ખ</mark>ીજાનાં જીવનને અનિષ્ટાથી દૂર રાખી; સંરક્ષણ <del>ખ</del>ેને સ વર્ધન સમર્પે છે ત્યારે આપાેઆપ વિશ્વવાત્સલ્ય સંઘાય છે. સુનિશ્રી સંતભા<mark>ંલછ કહે</mark>રછે કે "વ્યક્તિ, સમાજ અને સમષ્ટિ સા**રે**ં અમૂખ'ધ ('ध्येयपूर्व's संभंध ) जोडाया पछी विश्ववात्सस्यनी सोधना सर्गताथी થઇ શકે છે. 🤒

ેવિશ્વ**વાત્સલ્યને બદલે વિશ્વપ્રેમ કે વિશ્વબ**ધુત્વ **શ**બ્દ શા. માટે રાખવામાં આવ્યા નથી, એમ કેટલાક ક**હે**શે. 'ત્રેમ ' શબ્દ સાંભળતાં, જ્યાં સુધી તેની આગળ શુદ્ધ શખ્દ ન ઉમેરીએ ત્યાં સુધી એક પ્રકારના વિકાર ભાવ જણાશે; એટલું જ નહીં તેની મર્યાદા મુખ્યત્વે સ્ત્રી અને પુરુષની એક બીજા સુધીની રહેશે. કશુ અને કૃષ્ણ માટે વિશ્વ પ્રેમી શ્રુષ્ટદા વાપરવામાં આવ્યા છે પણ આજે 'પ્રેમ'શ્રુષ્ટના ઉપયાગ એ રીતે થતા નથી. ' બધુત્વ 'માં સમાનતાના ભાવ આવેલા છે ખરા પણ તે માણુસના માણુસ પ્રત્યે રહી શકે. વિશ્વબધુત્વની મર્યાદામાં પ્રાણીએા પ્રત્યેના પ્રેમ આવતા નથી. જ્યારે વિશ્વ-વાત્સલ્ય શબ્દ આવતાં જ માતાના બાળક પ્રત્યેના કેવળ શુદ્ધ પ્રેમના જ ખ્યાલ આવતા નથી; પણ એ જીવનને ટકાવી રાખવાની કાળજી અને તેના વિકાસ માટે બધું કરી છૂટવાની ભાવના એ ખધા ભાવોના સમાવેશ થઇ જાય છે. સાગરમાં બધી નદીઓ સમાઇ જાય તેમ વિશ્વવાત્સલ્યમાં, વિશ્વબધુત્વ અને વિશ્વપ્રેમ ખનને સમાઈ જાય છે.

આવા વિશ્વવાત્સલ્યની સાધના જે સંપૂર્ણ રીતે કરી શકે છે, તેને શાસ્ત્રોએ મોક્ષના અધિકારી ગણ્યાે છે. આખી પ્રા**ણી**સૃષ્ટિમાં કેવળ માનવને જ આ અધિકાર આપવામાં આવ્યા છે. એજ બીજાં પ્રાણીઓ કરતાં વધુ વિચારવાન, લુહિમાન અને જ્ઞાનવાન છે; તે દુષ્ટા છે. ગ્રાતા છે અને કર્તા. ભોકતા અને મુકતા ખની શકે છે.

માનવ સિવાયના બીજા પંચેન્દ્રિય, ચેતનાવાળા પ્રાણીએ તરીકે પશુ–૫ ખી આવે છે. તેઓ બહુ બહુ તેા પાતાનાં સતાના પ્રત્યે અમુક સમય સુધી વાત્સલ્ય કરી શકે છે; કદાચ પાતાની જાતિનાં પ્રાણીએ સુધી પણ કેળવી શકે છે; પણ સમાજ અને તે પછી સમષ્ટિ સાથે વાત્સલ્ય સાધવા માટે તા માનવ જ સમર્થ છે. માનવમાં પણ આ વૃત્તિ ધીમે ધીમે વિકસે છે. તેનું વાત્સલ્ય પ્રારંભમાં કુટુંબ સુધી જ રહે છે. તે ધીમે ધીમે સમાજ સુધી પ્રસરે છે અને જ્યારે સમાજ-વાત્સલ્યમાં પરિપક્ષ્વતા આવે છે ત્યારે તે સમષ્ટિ-વાત્સલ્ય પ્રગટાવે છે. આમ

વિશ્વવાત્સલ્યની સાધના માનવ માટે સરળ થની શકે છે. ત્યારે માનવ ધર, સમાજ, રાષ્ટ્રના પણ સંકુચિત દાયરામાંથી બહાર આવી સમષ્ટિ પ્રતિ પાતાના વાત્સલ્યભાવ કેળવે છે. ભગવાન મહાવીરે કર સર્વ ચંડકૌશ્ચિક પ્રતિ વાત્સલ્ય વ**હે**વડાવ્યું હતું. શિભિરાજાએ પારેવોં માટે વાત્સલ્ય વહેવડાવ્યું હતું. કેટલાક મુસલમાન સંતાએ પાતાના શ્રીરમાં કીડા સળવળે તેા યે તેમને ન મારી તેમના પ્રતિ વાત્સલ્ય પ્રમુટ કર્યું હતું. આમ વિશ્વવાત્સલ્ય ' આત્મવત સર્વ ભૂતેષુ 'ની સંપૃર્ણ કેળવણીનું પ્રતીક ખનીને ઊભ્ર રહે છે.

ભગવાન મહાવીર માટે જૈન શાસ્ત્રોમાં ' જગવ-છલ ! (વિશ્વ-વત્સલ ) વિશેષણ રૂપે આવે છે. જૈનધર્મમાં સમ્યક-દશ્લનના આઠ અંગામાં 'વચ્છલ 'ને પણ સ્થાન આપવામાં આવેલ છે. સમ્યક્દ્રષ્ટિ ગૃહસ્ય શ્રાવકની ગણના ચોથા ગુણસ્થાનક (જૈન ધર્મની વિકાસ પહિત )થી કરવામાં આવેલ છે ત્યાંથી ચૌદમા ગુણસ્થાનક સુધી એટલે . કે સંપૂર્ણ કેવળીની દર્શાસુધી સમ્યકૃદશ'નનું હોવું જરૂરી છે. એટલે કે ગૃહરથા માટે સમ્યક્દર્શન અને તેની રૂએ વાત્સલ્ય હોવું જરૂરી છે. ગૃહસ્થાના વાત્સલ્યને " સાહમ્મિય વચ્છલ " એટલે કે સાધર્માવાત્સલ્ય ગણવામાં આવેલ છે. આજે જો કે સપ્રદાયવાદને કારણે સહ તેને પાતાના સપ્રદાય સુધી ગણે છે પણ તેના ખરા અર્થ તા "સધ વાત્સલ્ય " થાય છે. આજની ભાષામાં તેને 'સમાજ વાત્સલ્ય ' પણ કહી શકાય અને એ જ અર્થ' બંધબેસતાે છે. કારણકે સાધ**ર્મીના અર્થ** સમાનધર્મી થાય છે. મનુષ્યતાે સમાનધર્મી માનવ છે એટલે સમાજવાત્સલ્ય એના સ્પષ્ટાર્થ થાય છે. એના વિકાસ રૂપે વિશ્વવાત્સલ્ય કેળવવું ઉચ્ચ સાધકા ( સાધુએા ) માટે આવશ્યક ગણાયું **છે** કા**રઅ**કે જૈન સાધુવર્ગને છ કાયાના મા-ખાપ કહ્યા છે. આ ત્યારે જ **થ**ઈ **શ**કે જ્યારે વિશ્વ–વાત્સલ્ય કેળવવામાં આવે. એ માટે ગૃહસ્થા પૂરતી મર્યાદા સાધર્મી–વાત્સલ્ય સુધી આંકવામાં આવી અને સાધુએ। માટે તેને સમષ્ટિ સધી લંખાવવામાં આવી. વિકાસક્રમના એકે અહીં વાત્સલ્યની

એ જીદી જુદી મર્યાદાએ દેારવામાં આવી છે પણ બન્નેનું ધ્યેય તા સંપૂર્ણ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રગટાવવામાં રહેલું છે.

ૈં <sup>ું</sup>હવે<sup>ં</sup> આ વિશ્વવાત્સલ્ય વહેવડાવવું તે કઈ રીતે ? કારણકે આ જગતમાં બધા એક શ્રેષ્ઠિના લાકા નથી અને પ્રાણીએ પણ અલગ અલગ શ્રેષ્ટિના છે. જ્યાં ગાય જેવું કામળ પ્રાણી છે ત્યાં સિંહ જેવું હિસંક પ્રાણી પણ છે. અતુકળ માનવ, સમાજ અને રાષ્ટ્ર છે ત્યાં પ્રતિકૂળ માનવ, સમાજ અને રાષ્ટ્ર પણ છે. અમુક લાકા સજ્જન છે: સત્ય અને અહિસાની દિશામાં આગળ વધેલા છે; ત્યારે ખીજા દુર્જન પણ*ે*છે; અસત્ય અને હિંસાની દિશામાં આગળ વધેલા છે. સુ**ખી** છે અને દુઃખી પણ છે; શાસક પણ છે અને શાયિત પણ છે. પીડિત, દલિત અને પછાત પણ છે ત્યાં મુક્ત, સ્વતંત્ર અને આગળ વધેલા પણ છે. કેટલાક પ્રેમભાવ રાખે છે તેા કેટલાક ઉદાસીન પણ છે. આ વધા સાથે કેવી રીતે એકસરખું અને સફ્રિય વાત્સલ્ય સાધી શકાય ? આ એક વિચારણીય પ્રશ્ન છે.

્યા અગે જૈનદર્શન, બૌહ્રદર્શન અને યોગદર્શને ચાર ભાવનાએ! યતાવી છે. શબ્દના ફેરફાર સિવાય દરેકના ભાવ લગભગ એક જ પકારના છે. જૈનદર્શન પ્રમાણે ચારે આ પ્રમાણે છે:—મૈત્રી, પ્રમાદ, કારૂપ્ય અને માધ્યસ્થ. ઉ<sup>ચ્</sup>યકાેટિના સાધકે વિશ્વવાત્સસ્ય પ્રગટાવવા માટે આ ચારેય ભાવનાએ કેળવવી જોઈએ, એમ જૈનદર્શન કહે છે. માતા જેમ બાળક પ્રત્યે સ્**નેહ**મય વર્તાવ રાખે એવી જ રીતે આ ચારે ય ભાવનાને જીવનમાં સક્રિય રીતે ઉતારી; સમસ્ત જીવાે સાથે પ્રેમમય વહેવાર કરવાતું બૌહદર્શન સચવે છે. ત્યાં આ ચારે ભાવનાને ' ક્રાહ્મવિહાર ' એવું નામ આપવામાં આવેલ છે. યોગદર્શન એ ચારે ભાવનાઓને ચિત્તશુદ્ધિતું (ચિત્તની પ્રસન્નતાતું) કારણ માને છે. આમ દરેક દર્શને તેમની ઉપયોગિતાના સ્વીકાર કરેલા છે.

ુઅમિતગતિ સુરિજીએ સામા<mark>યિક પાદમાં એક શ્</mark>લાક વડે આ ભાવનાને સ્પષ્ટ કરી છે:--

#### ंसत्त्वेषु मेत्रोः, गुढिषु प्रमोदं, क्रिलंप्टेषु जीवेषु कृपापरत्वमः ं माध्यस्थाभावं विपरीतवृक्ती सदा ममाध्मा विद धात्र**देव**ी

" & દેવ! આ મારા આત્મા પ્રાથ્ણિયાગ સાથે મૈત્રી રાખે, ગુણીજના સાથે પ્રમાદભાવ રાખે: દુ:ખી છવા ઉપર કરણાભાવ રાખે અને વિપરીત કે અનિષ્ટ આચરણ કરનારાએ પ્રત્યે માધ્યસ્થ ભાવ (સમભાવ) હમેશાં રાખે.

આ ચારના નવેસરથી અર્થ વિચારવા પડશે. એક માતા હમેશાં પોતાના વાળક પ્રત્યે પ્રેમ, રાખે છે; તે સાર્ક કામ કરીને અ<sup>ા</sup>વે ત્યારે તેને શાળાશી આપે છે, તે દુઃખમાં **ઢા**ય**ે**તા તેના પ્રત્યે કરૂણા દાખવી તેનું દુ:ખ દૂર કરે છે. તે ખાટે માર્ગે જાય કે ખરાબ આચરણ કરે તાે તેને ઠપકા આપે છે અથવા અસહકાર કરે અગર તા મૌન રહે છે; પણ, આ ચારેય પરિસ્થિતિઓમાં માતાના દ્રદયમાં ભાળક પ્રત્યે વાત્સલ્યનું ઝરાહ્યું તો વહેતું જ હોય છે. તેવી જ રીતે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક પણ ચારેય પરિસ્થિતિમાં સમસ્ત વિશ્વ પ્રત્યે વાત્સલ્ય તા વહેવડાવતા જ રહે છે.

મૈત્રી ભાવના !— સર્વ પ્રથમ મૈત્રી ભાવ આવે છે. વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકની મેત્રી પોતાની આસપાસના લોકો સુધી જ નથી રહેતી પણ તેણે વ્યક્તિ, સમાજ અને સમષ્ટિ સુધી એના, વિકાસ કરવા પડશે. એટલે જ '' मित्तीमें सब्ब मृएस '' अर्थात् सर्वे छवे। साथै भारी મૈત્રી થાય ' એમ કહ્યું છે.

ુ બીજા જીવા 'કરતાં માનવ વધારે વિચારશીલ; સુદ્ધિવાન અને ગ્રાનવાન છે. તે સમાજ વ્યવસ્થા સાચવી શકે છે એટલે તેની જવાયદારી ખીજા જીવે**ા કરતાં વધારે છે. મૈત્રીભાવ પ્રગ**ટાવવા માટે તેણે " **છ**વેા અને જીવવા દા!" તું સત્ર અપનાવવું પડશે. પાતે જીવે અને બીજા પણ જીવે એ સહઅસ્તિત્વના સિદ્ધાંત એને વ્યાપક ફર્પ રાષ્ટ્ર સમાજ, ગાતિ, ધર્મ કે માનવ નીર્મિત અન્ય સંસ્થાઓ સાથે પેશ લાગુ કરવું પડશે. વ્યક્તિ વ્યક્તિ વચ્ચે કે સમૂહ સમૂહ વચ્ચે મૈત્રી સધાય છે તેવી જ રીતે એક બીજા દેશા એક બીજા વચ્ચે મત્રી કેળવે; એક બીજાના પુરક ખતે, સહાયક ખતે તેા મૈત્રી ચિર-સ્થાયી ખતે.

અમેરિકા અને રશિયા વચ્ચે આજે અથડામણ ચાલે છે. તેતું મૂળ કારણ તપાસી ખન્ને દેશા; શાંતિથી જીવવું અને જીવવા દેવું, એમ વિચાર તા વિશ્વનતી સાધી શકાય. આ માટે ભારતે હમેશાં પ્રેરણા આપી છે અને હજુ પણ આપે છે. એતું કારણ એ છે કે અહીં " જીવા અને જીવવા દા "ની ભાવના લાકામાં ઊંડાણથી પ્રવેશી છે. કાઇ વખત કાઇ ભારતવાસીએ પરદેશ જઇને આક્રમણ કર્યું એના એક પણ દાખલા મળતા નથી. અહીં જરૂર પરસ્પરમાં ન્યાય, નીતિ કે ધર્મની રક્ષા નિમિત્ત યુદ્ધો થયાં: વિદેશીઓએ આક્રમણ કર્યું તા જરૂર લડત આપી; પણ રાજ્ય લાલસા માટે અહીં યુદ્ધોને ઉત્તેજન એા**છું મ**ુત્યું છે. રામતું રાવણ સા**યે**તું યુદ્ધ કે પાંડવાતું કૌરવા સા**યે**તું યુદ્ધ ન્યાય, નીતિ અને સંસ્કૃતિની રક્ષા નિમિત્તે હતું. એમ પણ કહી ્શકાય કે મહાભારતનું યુદ્ધ તે। પરસ્પરના સહઅસ્તિત્વને સ્વીકારના માટે જ હતું. આ બધાની વિશેષતા એ હતી કે આ યુદ્ધો થયાં બાદ કાઇએ વિજેતા પક્ષે સંહારલીલાની પ્રશાસા કરી નથી.

મૈત્રીભાવ કેળવવા માટે એક તરફ જ્યાં સમસ્ત નાના જીવા તરક તેને પ્રગટાવવી જરૂરી છે તેવી જ રીતે ખીજી તરક સમાજથી લઇ ને રાષ્ટ્ર અને સમષ્ટિ સુધી તેને પ્રગટાવવી જોઇએ.

આ ભાવ પ્રગટ કરવા માટે સર્વ પ્રથમ તે৷ દરેકના જીવનના અસ્તિત્વના સ્વીકાર કરી; તેનામાં પાતાના જેવી આત્મીયતા નિદ્ધાળવી જરૂરી છે. એ આત્મીયતાજ જગતના જીવા પ્રતિ આત્મવત ૈંમેત્રી પ્રગટાવશે.

પ્રમાદભાવના : સારી સંસ્થા દ્વારા ઉચ્ચ ધડતર પામેલી વ્યક્તિ. ગુણીજના, સત્ય-અહિં સાની દિશામાં પુરૂષાર્થ કરનારી સંસ્થાએાની પ્રશ્નાસ કરવી, તેમને જોઇને દ્વદયમાં આનંદ ઉપજવા; તેમના કાર્ય'ને ટેકાે આપવા કે બિરદાવવા. આ બધા વાતા પ્રેમાદ કે સુદિતાભાવમાં આવે છે. આ પ્રેમાદબાવનાની વ્યાપકતા વ્યક્તિથી સમદ્દષ્ટિ સુધી છે. જેમ કાેઇ વ્યક્તિ વિશેષના સારા ગુણાથી આકર્ષા⊌ને તેની પ્રશંસા કરવામાં આનંદ આવે છે એમ અમૂક સારી સસ્થા કે સારા રાષ્ટ્રના સારા શુણાની પ્રશાસા કરવી એ પણ પ્રમાદ-ભાવનાની મર્યાદામાં આવી જાય છે. સંસ્થા અને રાષ્ટ્રના ગુણાની પ્રશાસા કરવામાં કેટલાક લાકાને એવા ભયની આગાહી લાગ્યા કરે છે કે ક્યાંક એથી એમનામાં રહેલા દુર્શંખાને પણ પરાક્ષ રીતે પ્રશંસીએ છીએ. દા. ત. કેાંગ્રેસે કરેલા સારાં કાર્યોની પ્રશાસા કરતાં કેાંગ્રેસની પ્રશાસા કરીએ એ સ્વાભાવિક છે. આ દેશને સંગઠિત કરી તેમાં સર્વાંગી ક્રાંતિ આણી કોંગ્રેસે દેશને સ્વતંત્રતા અપાવી છે તેનું મૂલ્યાંકન સહુએ કરવું જ પડશે. દેશમાં જ્યારે એના જેવી તૈયાર થયેલી ખીજી સસ્થાઓ એના જેટલું રચનાત્મક અને સર્વાંગી કાર્ય ન કરી શકે ત્યાં સુધી એની મહત્તા સ્વીકારવી જ પડશે. તેના દરેક કાર્ય પાછળ ર**હે**લાં કારણા તપાસીને, તેના બદલે બીજી સસ્થાએાએ શુ' કર્યું; એને ધ્યાનમાં રાખી તેના યાેગ્ય કાર્ય'ને **ખિરદાવવું પડશે. આ સંસ્થા પ્રતિની પ્રમાેદભાવના છે.** વિશ્વવાત્સસ્યના સાધકે તે કેળવવાની છે. પણ ઘણા લાેકાનું એમ માનવું છે કે એ ખદાને કેાંગ્રેસની **બધી બાબતાને સમર્ય**ન અપાઈ જાય છે એ માનવું જરા વધુ પડતું છે. કેાંગ્રેસ કેટલીક હિંસાને પ્રવૃત્તિમાં રાષ્ટ્રહિતના ખ્યાલમાં સમર્થન આપે છે. એટલે એના પ્રતિ પ્રમાદભાવના જે એની સુપ્રવૃતિ તરફ દેખાડાય છે—તેનાથી તેની હિંસક પ્રવૃતિને સમર્થન અપાય છે એવું ન માની શકાય.

પ્રાચીન કાળમાં રામ–રાવણનું યુધ્ધ થયું. હવે રામની મર્યાદા તરફ પ્રમાદભાવના દાખવીએ એટલે તેમનાં યુધ્ધ કે સહારને પણ સમર્થન અપાય છે એ યુકિતસંગત નથી. ભગવાન મહાવીરે કેટલાક

राजाओं ने श्रावह यमाज्या. એટલે तेओ ते सजाओनी युद्धजन्म હિંસાના ભાગી થયા કહતા; એમ નહિ માની શકાય.

અહીં, પ્રમાદભાવના દેખાડવાની છે. તે ગુણીજના પ્રતિ અને તેમના ગુણા પ્રતિ છે. પછી તે વ્યક્તિ રૂપે હોય તો વ્યક્તિ તરક, સમાજ રૂપે હાય તા સમાજ તરક, સંસ્થા હાય તા સંસ્થા તરક અને રાષ્ટ્ર હોય તા રાષ્ટ્ર તરફ તેના વિશિષ્ટ ગુણા પ્રતિ જ પ્રમાદભાવ છે.

આ પ્રમાદભાવના કેળવવાના ઉદ્દેશ એક જ છે કે જે યુણાના કારણે જીવનની ઉચ્ચતા અન્યમાં આવી છે તેવી જ ઉચ્ચતા તરફ જવાતું બળ પ્રમાદભાવના ભાવનારને મળે. દુર્ગુણાના પ્રભાવને નિર્મળ ખનાવી સદ્દેશણાનું ખળ વધારતું એ પ્રમાદભાવનાની રચનાત્મક દિશા છે.

કરાયા-ભાવના : વિશ્વવાત્સલ્યની ત્રીજી ભાવના કરાયા કે કારણ્ય છે. જગતના જે જીવા દુ:ખી છે; સંતપ્ત છે, પીડિત છે, શાધિત છે તેમના પ્રતિ કારણ્ય દાખવવું એ કરણા છે. આ ભાવના પણ વ્યક્તિથી લઇને સમાજ, દેશ, વિશ્વ અને સમૃષ્ટિ સુધી વ્યાપક ખનવી જોઇએ. કર્ણા-ભાવના એટલે કાઇના દુ:ખને જોઈને દુ:ખી થવુ એટલુ જ નથી પણ, દુઃખને સમજીને તેનું નિરાકરણ કરવામાં તેની સક્રિયતા રહેલી છે. માતાની કરૂણા કેવળ સંવેદના ખનીને નથી રહેતી; તે તા પાતાના ખાળકના દુઃખને દૂર કરવા માટે જીવન અર્પણ પણ કરી દેવા તૈયાર થઈ જાય છે: એવી જ રીતે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકની કરૂણા પણ સક્રિય ખનીને જગત–જીવનના દુઃખાને દૂર કરવા માટે કામે લાગી જાય છે. આ કરૂણા જ્યારે વિશ્વવાત્સલ્યના એક અંગ રૂપે પ્રગટે છે ત્યારે કુરૂઆ કરનારના મનમાં કાઈ પણ પ્રકારતું અભિમાન જાગતું નથી. તેને એ પણ ભાન રહેતું નથી કે હું કરૂણા કરું છું. એ એના સ્વભાવિક જીવનક્રમ ખતી જાય છે! " & કાં**ઇના ઉપર ઉપકાર કરવા માટે નહીં, પ**ણ આ તો મારા આત્મધર્મ છે અને હું કરૂં છું! " એવી વાત્સલ્યની ઉતકટ ભાવનાની સાથે કારૂપ્ય સફિય બને છે.

ૂ ૨૫૦૦ વર્ષ ઉપર જગતના ખીજા ભાગાની જેમ-અભારતમાં પાસ દાસ⇒પ્રથા હતી. દાસદાસીએાતું ઘેટાબકરાંનીઃ જેમ બજારમાંઃ ખરીદ वेयाश थतं हतं. हासीकानं छवन स्वतंत्र न हतुं. के केंप्रवार हास ખને તેને વંશા સુધી દાસપણું ભાગવવું પડતું. એમાં પણ નારી જાતિ ઉપર તા જુલમ જ ગુજારાતા. આવા સમયે ભગવાન મહાવીરનું હૃદય તેમના પ્રત્યે કરણાથા દ્રવી ઉઠશું. તેમણે સંકલ્પ કર્યો : " કાઈ રાજકમારી જે દાસી ખની હોય, ત્રણ દિવસની ભૂખી હાય, માથે મૂંડી હાય, કછોટા મારેલા હાય, સૂપડામાં અડદાના બાકડા હાય, હાર્થે હાથકડી ઢાય, પગમાં એડી ઢાય, આંખમાં આંસુ હાય, તેના હાથ હું બિક્ષા ગ્રહણ કરીને મારી તપસ્યાનું પારણું કરીશ.

એક નહીં: બે નહી: પાંચ પાંચ માસ અને પચ્ચીશ દિવસા નીકળી ગયા અંતે એવી એક દાસી મળી, ચંદનભાળા રૂપે અને ભગવાનના અભિગ્ર (સમાજના દુઃખને દૂર કરવાના સંકલ્પ) પૂરા થયા. પણ કરણાનિધિ મહાવીરે એમની એ કરણાના અંત ત્યાં જ ન કર્યો પણ એ દાસીને ૩૬૦૦૦ સાધ્વીઓની શિરછત્રા યનાવી. આ છે કારૂપય ભાવનાની ઉત્કટતા !

ગાંધીજી આદ્રિકામાં ગયા હતા વ**કીલા**ત કરવા પણ ગારા માનવીઓના કાળા માનવી પ્રતિ અમાનવીય વર્તાવ જોઈને તેમનું **દ**દય દ્રવી ઉદ્દેશું અને તેમનું આખું છવન દીન, દુઃખી અને દરિદ્રીએોના ઉદ્ધાર અ<mark>થે</mark> જ ખર્ચાઈ ગયું. આ છે કારૂણ્ય ભાવનાની સક્રિયતા. કારૂણ્ય ભાવનામાં આવી સક્રિયતા ન આવે તા તે પંચળ કહેવાશે.

માધ્યસ્થ્ય ભાવના : વિશ્વવાત્સલ્યની ચોથી ભાવના માધ્યસ્થ્ય છે. એના સીધા અર્થ આ પ્રમાણે છે.

मध्ये तिष्ठतीति मध्यस्थस्तस्य भावः कार्ये वा माध्यस्यां

—એટલે કે જે વચમાં રહે છે. તે મધ્યસ્થ અને તેનાં ભાવ કે કાર્યું તે માધ્યસ્થ્યભાવ છે. આતા એક અર્થ એ પણ **ચાય છે**ં કે **બે**  પક્ષની વચ્ચે સમતુલા જાળવી રાખવી. ઘણા એના અર્થ તટસ્થ રહેવું એમ પણ કરે છે. તે અમુક અંશે ઠીક છે. પણ નિર્તાત એને જ સત્ય ન માની શકાય!

સાચી તટસ્થતા ત્યાં જ આવી શકે, જ્યાં પહેલાં તદાત્મતા (એકરૂપતા) તેની સાથે કેળવી લીધી હોય. એક માતા જેમ ભાળકની સાથે એકર્પતા સાધી લે છે. પણ જ્યારે ભાળક તેતું ક**દે**વું માનતું નથી, અનિષ્ટ માર્ગે જતાં નિવારવાં છતાં તે *ઇ*ષ્ટ માર્ગે વળતાં નથી; ત્યારે માતા કાેઈ વખત તટસ્થતા એટલે કે પ્રેમમય અસહકાર સ્વીકારે છે, તેની અસર બાળક ઉપર પડે છે, તે ઞાતાના **હેતથી પાતાના અનિષ્ટ વર્તાનને** છાડવા તૈયાર થાય છે. એવી રીતે જ વિશ્વવાત્સલ્ય−સાધક તટ**રથ**તા√યારે જ સાધી.શકે. જ્યારે જગતના પ્રાણી-એોએ સવિશેષે માનવાે સાથે તાકાત્મ્ય સાધી લીધું **હા**ય. માત્ર તટસ્**ય રહે**વું કાઈ સાધકની સામે અનિષ્ટ કરતું હોય, ખરાબ રીતે સમાજમાં વર્તન કરતાં હાય, તે વખતે સમાજના જવાયદાર સાધક જો કંટાળીને ઉદાસીન થઈ જાય. તટ એટલે એક કારે જઈને સ્થિત થઈ (ખેસી) જાય. તો તે 'તીરે ઊભા જુએ તમાશા ' જેવી કહેવત પ્રમાણે તે અનિષ્ટ પ્રત્યે આંખ મીંચામણાં કરી, આડકતરી રીતે તે અનિષ્ટને વધારે છે.

્રતટસ્થતાના અર્થ એમ પણ છે કે બે પક્ષા વચ્ચે તે તટસ્થતા રાખે એટલે કે કાેઇના મતે દાેરવાઈ ન જાય! પણ વિવેક્ષ્યુદ્ધિએ આરા-નરમાંના લેકને પારખી શકે

માધ્યસ્થ ભાવને મધ્યસ્થ વ્યક્તિના ભાવ તરીકે એાળખવા એ ખરાખર થશે. જ્યારે પણ કાઈ બે પક્ષમાં ઝલડા થાય ત્યારે એક મધ્યસ્થની નીમણંક કરવામાં આવે છે. તેનું કામ બે પક્ષા વચ્ચે સમાધાન કરાવવાની સાથે ખરાને ખરૂં અને ખેહાને ખેહ કહેવાતું હોય છે.

ધર્શી વાર આંખ આગળ ઉપદ્રવાે થતા હાય. અનિષ્ટા ચાલતાં

હોય, ગૂંડાએન ગૂંડાગીરી કરતા હોય; ત્યારે " હું તટસ્થ છું " એમ કહીને કંઈ પણ કર્યા વગર બેસી રહેવું એ તેા તદ્દન નિર્માલ્ય ભાવના છે. શ્રક્તિ હોવા છતાં અનિષ્ટા પ્રતિ આંખ આડા કાન ન કરવાં અને હું તા તટસ્ય છું એમ કહીને મેસા ન રહેવું જોઈએ; પણ એને દૂર કરવા સક્રિય પ્રયત્ન કરવા જોઈએ.

અહીં ગાંધીજીએ મિલમાલિકા અને મજૂરા વચ્ચે અમદાવાદમાં જે ધર્ષણ થયું તેનું સમાધાન કરાવ્યું તેના દાખલાે ટાંકી શકાય છે. તેમણે "મારે શું " એમ કહીને બેસી રહેવું યાગ્ય ન ગણ્યું પણ જાતે જઈ વચમાં પડયા અને ખન્તેનું સહિયારું સંગઠન ઊભું કર્યું. એને સાચી મધ્યસ્થતા કહી શકાય.

સામાજિક જીવનનાં મૂલ્યેા ખગડતાં હોય, સંસ્કૃતિનાં તત્ત્વેા નષ્ટ થતાં દ્રોય ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક શી રીતે ચૂપ રહી શકશે? માધ્યસ્થ્ય ભાવનામાં જ્યાં સુધી કારૂણ્ય ને સક્રિયરૂપે પ્રગટાવવામાં ન આવે તેા તે પણ પંચુજ ગણાશે. માધ્યસ્થ્ય ભાવનાની સક્રિયતા તેા સારાં નરસાં તત્ત્વેામાં સારાં તત્ત્વેાને તારવી તેને ઉત્તેજન આપવું અને નરસાં તત્ત્વાે દૂર થાય તેવાે પ્રયત્ન કરવામાં રહેલી છે. એક રીતે એણે સમાજની અદાલતમાં સાચા ન્યાય કરવાના છે.

કેટલાક એમ કહેશે કે આમ તા (ખરાળ લાકાની પ્રતિષ્ઠા તાેડવાથી ) ખરાભ લાેકાેનું મનદુઃખ થાય છે તેથી વિશ્વવાત્સલ્ય સાધના અટકે છે પણ આમ માનવું એ ભૂલ ભરેલું છે. એક ડૉકટર *છે.* તેને દર્દીતું એાપરેશન કરવાનું છે. જો તે એમ માને કે એાપરેશન કરવાથી દર્દીને દુઃખ થશે તેના ચેપ મને લાગશે તાે તે એાપરેશન નહીં કરી શકે. એવી જ ભૂલ અનિષ્ટાના પ્રતિકાર કરવાથી આપણામાં અનિષ્ટ આવશે, એમ સમજવામાં છે. સમાજમાં કે રાજ્ય-સંસ્થામાં જ્યારે અનિષ્ઠના સડાે પ્રસર્યા કે પ્રસરતાે હાેય ત્યારે તે સંગ્રની શુદ્ધિ માટે સમાજના જવાળદાર સાધકને તે અનિષ્ટકારને અડવું જ પડશે. ઘણા ક્ષેકિ આ અગે કહે છે કે આપણે એવી ખટપટમાં ન પડવું જોઇએ. સંસ્થાએ સાથે આપણે શું લેવા દેવા! આપણે તટસ્થ રહેવું જોઈએ. એ એક પ્રકારની ભ્રમભરેલી ભૂલ છે. આગ લાગે છે ત્યારે પાડાશમાં લાગી હાય છતાં તેને ખુઝવવા માટે સહૂ દાેડે છે. સહુ જાણે છે કે ધરમાં આગલાગી નથી પણ સાથે સાથે તેમને એ પણ ભય તા હોય છે જ કે તે પ્રસરશે તા આપણા ધર સુધી પણ પહોંચશે. તે વખતે તેની તટસ્થવૃત્તિ યોગ્ય ન ગણાય. એ જ રીતે સમાજમાં વધતા અનિષ્ટાને જવાબદાર સાધકે ખાળવાં જ પડશે, રાેકવાં જ પડશે અને જરૂર જણાય તા સમૂળગા કાપ પણ મૂકવા પડશે. જો જાગૃત રહીને અનિષ્ટાની શહિ કરે તો તેને અનિષ્ટાના ચેપ લાગવાના જરાય ભ્રમ નથી.

માધ્યસ્થ ભાવનાવાળી વ્યક્તિએ તેા એ અનિષ્ટને દૂર કરવાનું જે સુંદર પરિણામ આવશે તેને ખ્યાલમાં રાખીને તેના પ્રતિકાર કરવાના છે. ડાેક્ટર દર્દીનું એાપરેશન કરે છે ત્યારે જાણે છે કે છેવટે દર્દી સારાે થશે. એટલે જ તે દર્દીની ખૂમા, ચીસા કે વેદનાની પરવાહ કર્યા વગર પણ તટસ્થ રહીને પાતાનું કાર્ય કરે છે. દર્દીને પહેલાં તા એમ જ લાગે છે કે મારા જીવ કપાઈ રહ્યો છે પણ દર્દ ગયા ખાદ તા તે ડાેક્ટરને આશિષ આપશે. એવા જ રીતે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકે અન્યાયી, અત્યાવ્યારી, કર, શાષક, પાપી અને કહિંસક પ્રત્યે સિદ્ધાંતની દર્ષ્ટિએ વિરાધ કે પ્રતીકાર તા કરવાના રહ્યો. એવા લોકોને પ્રતિષ્ઠા ન મળે એના પણ એ ખ્યાલ રાખશે. આમ છતાં પણ તે સુધરે અને તેનું ભલું થાય એવું અંતરતું વાત્સલ્ય પણ તેનામાં જરૂર રહેશે. એનું દિલ તા માના દિલ જેવું હશે. જે ખાળકના બલા માટે ધમકાવે, ઠપકા આપે છતાં પણ તેના અંતરે તેા ખાળકના બલાની ચાહના હોય! વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક જાણે છે:---

### वेर पापसे. ना पापीसे

કેટલાક લાકા માધ્યસ્થ ભાવને મૌનમાં ખપાવે છે. એ અસુક અંશે સત્ય છે. તે એક કસોટી રૂપે પણ છે. સામાન્ય રીતે અનિષ્ટ

તત્ત્વાનું જોર વધતાં, તે કાઇ સાધક પાસે બળજબરીએ અનિષ્ટાની સ્થાપના કરાવવા ઇચ્છે ત્યારે સાધકે મૌન રહેવ જોઈએ.

અહીં વિશેષ સ્પષ્ટતા રૂપે ૧૯૪૨ ના આંદોલન પછી જે ભાંગદાહ અને હિંસા થયેલી તેના દાખલે! મૂકી શકાય. ગાંધીજી આગાખાન જેલમાં હતા તે વખતે મુખઈના ગવર્નર સર રાઝર લમલીએ ગાંધીજીને આ ભાંગકાડની કાપલીએા ખતાવી અભિપાય આપવા જણાવ્યું. ગાંધીજી તે વખતે મૌન રહ્યા. જો એ સમયે તેઓ એમ કહે કે તે-સારૂં નથી તા લાકાના જસ્સા તટી જાય. ભાંગફાડ પ્રવૃત્તિ કરતાં પરતંત્રતાનું અનિષ્ટ માટું હતું. સાથે જ મૌન રહેવાનું કારણ એ હતું કે જો હિંસાવૃત્તિને ટેકા આપે તો તે વધી જાય એમ હતું. એટલે તેમનું તે વખતનું મૌન માધ્યસ્થ ભાવના સક્રિયમૌન સ્વરૂપ**ને** રજૂ કરે છે.

ઘણીવાર એવું ખને છે કે સાધક જ્યારે પાતાના સિદ્ધાંતા માટે અનિષ્ટાના પ્રતિકાર કરતા હાય ત્યારે બળવાન અનિષ્ટ તત્ત્વા તેને તાડી નાખવા પ્રયત્ન કરે છે. એક તા પ્રક્ષાબનાથી અને ખીજું હિંસાથી. આવા સમયે સાધક તટી ન પડે એ માટે માધ્યસ્થભાવ કેળવવે જરૂરી છે. એના કારણે આત્મભળ તાે મળે જ છે પણ સાથે એમ સમજી લેતાં કે એ તાે અનિષ્ટ છે. એને દૂર કરવા માટે કયારેક જે પ્રતિહિંસા જાગે છે તેનાથી પણ ખચાય છે. આ ઉપરાંત મૌનના બીજો અર્થ એ છે કે વિપરીત તત્ત્વોમાં સંમતિ ન આપવી. એતું પાતાનું અલગ મહત્વ છે. કયારેક સારી અને ધડતર પામેલી વ્યક્તિએ। પણ અનિષ્ટ તત્ત્વાને પાતાની પ્રતિષ્દ્રા વધારવા માટે સંમતિ આપી દે છે. ત્યારે એક યા બીજી રીતે તેએ। અનિષ્ટાને પાેષે છે. ધણીવાર વિપરીત વૃત્તિમાં વિરાધ કરવાથી પણ એને પાષણ મળે છે. દા. ત. ઝધડાળ માણસને કંઈ પણ કહીએ તાે એ એને બળતામાં ઘી નાખ્યા જેવું બનાવી દે છે. આવા સમયે ચૂપ રહેવું. એ જ શ્રેષ્ઠ છે.

માધ્યસ્ય ભાવને બૌદ્ધ દર્શનમાં ' ઉપેક્ષા 'ના રૂપમાં રજૂ કરવામાં

આવેલા છે. એ રીતે ધણા માને છે કે ચાર, પાપી, અત્યાચારી વિ. પ્રતિ ઉદાસીનતા કેળવી: એમના વિચાર પણ ન કરવા. પણ એથી એ લાેકાને માેકળું મેદાન મળે છે અને તેઓ તેવા સાધકના માૈનના ભાગે અનિષ્ટાને કેલાવે છે.

આજતું એક માટું અનિષ્ટ તત્ત્વ ફેશનના નામે પ્રવેશી ગયું છે. તે છે. અંગા ઉદ્યાડાં દેખાય એવાં ખારીક કપડાં પહેરવાં ! ધર્ણા વિચારક અને સામાન્ય ખુદ્ધિના ખન્ને પ્રકારના લોકો એ સારી વસ્તુ નથી એમ જાણવા છતાં---આધુનિકતાના ખહાને ચૂપ રહ્યાં. પરિણામે એ અનિષ્ટે ધર તા માનવ સમાજમાં કર્યું જ છે પણ સાથે સાથે આજે ચારિત્ર્ય સંખંધી અનિષ્ટ કે દાેષને પણ પાેષણ મળી રહ્યું છે. હવે અહીં ઉપેક્ષા જ રાખવાથી પરિણામ શં આવ્યું છે તે સમજી શકાય છે.

એવી જ એક ખીજી વાત છે; દાન આપવું અને પ્રતિષ્ઠા કરાવવી. ખરેખર જે દાતા દાન આપે છે તે બીજાને મદદ કરવા આપે છે અતે તેની મદદ ઉપયોગી ખની કે નહીં એ જ એને જોવાનું છે. એ છતાં યે આજે જોવામાં આવે છે કે દાનદાતાઓ શરતા મૂકાવે છે: છાપામાં **જાહેરખ**ખરા છપાવે છે; તખ્લીએ ઉપર નામા મૂકાવે છે; અને ઘણીવાર તેા સભાએોમાં<sup>,</sup> બહુમાન-પ્રશસ્તિ પણ મળે એવી ભાવના સેવે છે. આ બધું લગભગ એક રીતે અનિષ્ટ પ્રતિ સાધકાદારા ઉપેક્ષા કરવાથી અથવા તેને ખીજા ખઢાને પાેષણ આપવાની વૃત્તિમાંથી જન્મે છે. વિક્રસે છે અને નવા અનિષ્ટ રૂપે કાલેકુલે છે. એક વ્યક્તિ સમાજ પાસેથી વધુ કમાય છે: એટલે તેણે સમાજના સંકટગ્રસ્ત વર્ગને દાન આપવું જ જોઈ એ. કારણ કે તેણે જોઈ એ તેના કરતાં વધુ કમાણી કરી છે. એટલે કે બીજા લાેકાની થતી કમાણીમાંથી તેણે ભાગ પડાવ્યા છે. એ જ ભાગમાંથી તે થાેડા ભાગ દાન આપે છે એમાં તે પરાપકાર કરતા નથી પણ પાતાનું કર્તાવ્ય પાળે છે: પાતાની બલને સધારે છે અગર તા શાષણથી મેળવેલ ધન આપીને તેનું પ્રાયશ્ચિત કરે છે. એવા દાતાની પ્રતિષ્ઠા કરવાના અર્થ શું ? તે છતાંએ જ્યારે અમૂક અજ્ઞાની તત્ત્વા વધીને તેની પ્રતિષ્ઠા કરે છે ત્યારે સાધકે તેની ઉપેક્ષા ન કરતાં, તેના એક રીતે વિરાધ કરવા જોઈએ કે જેથી આવા માન-પાન કે પ્રતિષ્ઠા પ્રતિ લાેક-માનસ ઉપેક્ષા કરે. એને બદલે જો તે સાધક ઉપેક્ષા રાખે કે મારે શું! તેા, એ અનિષ્ટના પ્રસાર થાય અને દાનતું મહત્વ ન રહે. પણ એ એક પ્રકારના વેપાર ખની જાય કે હું તમને આટલા રૂપિયા આપું એના બદલે તમે મને આટલી પ્રતિષ્ઠા આપે! પછી કર્યા રહી કરુણા કે મદદની ભાવના!

એક બીજી બ્રામક વિચારણા ઘણી વાર રજૂ થાય છે કે જો એમ દાતાએ!ના ગુણુગાન ન ગાઈએ તેા બીજા ક્યાંથી આગળ વધે! એક વસ્તુ તે৷ નિતાંત સત્ય છે કે તે કમાઈને દાન આપે કે ન આપે; તેની સાથે ધન હમેશાં રહેવાનું નથી. તેના બધા ધનના સંપૃર્ણ ઉપભાગ પણ કરી શકવાના નથી; અને તેને જે જરૂર કરતાં વધારે ધન મળ્યું છે તે બીજાની કમાણીના ભોગે! એટલે તે દાન આપીને પાતાનું એક કર્તંવ્ય જ ખજાવે છે. એની દાનની પ્રવૃત્તિ ખીજા માટે અનુકરણીય છે. પણ તે એની પ્રતિષ્ઠા કરાવે એ તાે ઈચ્છનીય નથી; અને તેમાં સાધક પણ સહાયક બને એ તો નિતાંત અકલ્પનીય છે. જરૂર સાધક તેની દાન કરવાની વૃત્તિને ઉત્તેજન આપી શકે જેથી તેના લાભ અન્યને મળતાે રહે. એ ઉપરાંત એ પણ ખરૂં કે દાનવીરના દાનની પ્રતિકાને . ઉત્તેજન ન મળે એની જેટલી કાળજી રખાય તેનાથી વધારે કાળજી તે। તેને અપશખ્દાયી ન નવાજીએ એ અંગે રાખવાની છે. ''આ તા કાળા બજારીએ છે, ચોર છે, લાેકાને લૂંટનારા છે ! " આવા આકરા શખ્દપહારા કરવાથી. તેનામાં દાન કરવાની જે ભાવના અને શકિત પ્રગટ થઈ છે, તે અટકી જાય અને તેના લાભ ખીજાને મળતા પંધ થઈ જાય: એવા વધુ સંભવ છે. જેમ દાનની પ્રતિષ્ઠા ઇચ્છિનીય નથી તેમ દાન કરનારને વખાડવું એ પણ ઇચ્છિનીય નથી. આવા સમર્યે મૌન રહેવું એ શ્રેષ્ઠ છે.

સૂય ગડાંગ સૂત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે !—

जे य दानं पसंसंति वद मिच्छत्ति पागिणो। जे एगं पिडसेडन्ति, विक्ति छेयं करेंति ते॥

જે એવા દાનની પ્રશાંસા કરે છે તે અનેક પ્રાણીઓના શાપણરૂપ वधने भाषे छे. के अना निषेध हरे छे ते गरीभाने सहायतानी वृत्तिना વિચ્છેદ કરે છે. જે અ**નૈ**તિક કમાણીમાંથી દાન કરે છે તેને પ્રતિષ્ઠા મળતાં તે વધુ ને વધુ અનૈતિક કમાણી તરફ દેાટ મૂકશે પછી થાેડું દાન કરીને ખાટી પ્રતિષ્ઠા મળવાની વૃત્તિને પાષતા રહેશે. એ ભયને એાળખીને ઉપર **સ્પષ્ટી**કરણ કરવામાં આવ્યું છે.

માધ્યસ્થ ભાવનાની વિશેષતા એ છે કે વ્યક્તિ, સમાજ કે સમષ્ટિના અનિષ્ટાની સામે લડવું. પણ તે એનાં અનિષ્ટા દૂર થાય અને સારાં ખને એવી સતત વાત્સ્લ્યની ભાવના સાથે. તેની પરાકાષ્ટારૂપે દુષ્ટ–કૃર કે પાપીને દુઃખમાં જોઈને તેને મદદ કરવી જોઈએ. એટલે જ સાધકા પાણીમાં ડુખતા વીછીને, એ જાણવા છતાં કે ડુખ મારશે, છતાં ખંચાવે છે: આજ માધ્યસ્થ ભાવનાની સક્રિય વાત્સલ્યતા છે. અહીં વીંછીના સ્વભાવ ડંખ મારવાના છે તે પ્રતિ માધ્યસ્થ્ય ભાવ પ્રગટ કરી તેને ખયાવવાની ભાવનાને સજીવન કરવામાં આવેલી છે.

આ ચારે ય ભાવના પરસ્પરમાં એાતપ્રાત છે. તેમને યથાર્થકર્પે સમજીને આચરવાથી વિશ્વવાત્સલ્યના માર્ગે જવાનું સરળ થઇ પડશે.

### ચર્ચા —વિચારણા

### વાત્સલ્યભાવની સક્રિયતા

પૂં જાભાઇ:---સવારે નેમિમુનિએ કરેલી વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રવાહની ચોખવટ જે રીતે કરી છે તેથી અત્યધિક સંતાષ થયેલ છે. ચાર ભાવનાએ મૈત્રી, મુદિતા, કરૂણા, અને માધ્યસ્થની છણાવટથી ઘણું જાણવા મળેલ છે.

સામાન્ય રીતે ઉપેક્ષાને જ માનવ માધ્યસ્થભાવનામાં ઘટાવે છે. અનિષ્ટ ધાળે દહાડે ચાલતું હોય તાેયે હશે. મરશે, કરશે તે બરશે એમ કહીને ચલાવી લેવાય છે. તેના ખદલે અનિષ્ટના વિરોધ અને <sub>છે</sub> અમર્થન કરવું જોઈ એ. આજુભાજુનું વર્તુળ સક્રિય ન ખન્યું

હોય અથવા નાના અનિષ્ટના વિરાધ તરત સક્રિય કરતાં, માટું અનિષ્ટ એ વિરોધને પાતાની તરફેણમાં લઈ જાય એવા પણ સંભવ છે. ત્યાં વિરાધની સક્રિયતામાં વાર લાગી શકે અથવા મૌન રૂપે વિરાધ <mark>થાય</mark> એ પણ જુદી વાત છે. પણ માધ્યસ્થભાવ કેવળ વિરોધી નથી તે સમજાયું.

એવી જ વાત મૈત્રીભાવની છે કે તે દરેક સાથે ન ખાંધી શકાય. भवन्ति भवेष्यदि पक्षपातिनः—એટલે કે સદ્દચુણીના સદ્દચુણને લીધે તેના પક્ષપાત થાય, અને દુર્ગુંણી હોય તે! તેની સાથે પ્રેમથી લડાય પણ ખરૂં. એવું જ પ્રમાદભાવનું છે કે તે કેવળ ગુણી વ્યક્તિ તરફ જ નહીં, ગુણી સંસ્થા પ્રતિ પણ પ્રગટ થઈ શકે. કરૂણા પણ ઉપકારની રીતે નહીં પણ કર્તાવ્યભાવે થવી જોઈએ. એ બધી વાતા જાણીને ખૂબ આનંદ થયે.

#### ' વેલકેર ' સર્વેદિય અને વિશ્વવાત્સલ્ય

માટલિયાજ :-- ( શબ્દની સંપૂર્ણ છણાવટ કર્યા ખાદ ) મૂળે તા પુરાહિતા અને પંડા વ.ના 'ધર્મ'ના નામે અધવિશ્વાસ 'ની સામે ખંડ-રૂપે રાજ્યે ક્રમે ક્રમે બધી બાબતા પચાવી પાડી. પ્રજાને પ્રથમ તા એ ગમે કે ભલે બધું રાજ્ય કરે. પણ પાછળથી પ્રજાને એ ગમતું નથી.

ડેન્માર્કમાં ખચ્ચાં અને વૃદ્ધોની જવાખદારી રાજ્યે ઉપાડી લીધી છે. તે માટે પચાસ ટકા કરવેરાે ઉધરાવી લેવામાં આવે છે. નાનાભાઈ અને મૃતભાઇ પંચાલી ત્યાં પ્રવાસે ગયા ત્યારે આ અંગે પૂછવાથી વૃદ્ધોએ કહ્યું :—'' <mark>બીજું</mark> બધું તેા ગમે પણ અમારાં બાળકા સા**થે** રહીને જે વાત્સલ્યની આપ-લે થવી જોઇએ તે થતી નથી."

ટુંકમાં રાજ્ય ખધી વસ્તુએા હાથમાં લે એ યોગ્ય નથી અને કલ્યાણરાજ થાય તાેચે વાત્સલ્ય તેા આવે નહીં. એ આ **દેશની** સ**રકૃતિને** અતુકૂળ પણ નથી. તે છતાં ૧૯૩૦ થી આ અગે પ્રયત્ન થઈ રહ્યો છે.

સર્વોદય વિચાર વિતાભાજીએ રજૂ કર્યો છે. તેમાં જનશક્તિને

આગળ લાવવી જોઇએ. થાેડાંક વર્ષોમાં વિવિધ આંદલનાથી માણસા એવા તૈયાર થાય કે પછી આખા સમાજ સહેજે બદલાઈ જાય! અથવા. હિંસા કે દંડ આવે તાેથે થાેડાં આવે. એવી એની પાછળ નેમ છે. પણ કાર્યંકરાે એાછા અને સંધશકિતનાે વિરાધ એટલે સર્વોદય સફિય સફળ **ખત્મે** શક્યું નથી.

એ માટે વિશ્વવાત્સલ્યની વિચારધારા નવા પ્રયોગ કરી રહેલ છે. તે પરિસ્થિતિ પરિવર્તનની સાંધ શક્તિને વ્યવસ્થિત કરવી. અને ધીરે ધીરે એ વ્યવસ્થિત સંધશકિત રાજ્યના ભાર ઉઠાવી લે અને રાજ્ય નિવૃત્ત થતું જાય એ યોજના વિશ્વવાત્સલ્યની છે. એટલું જ નહીં તે કશ્યાણરાજ અને સર્વોદયના ચાલુ પ્રવાહના અતુબંધ જાળવીને દુનિયાના પ્રવાહા સાથે આગળ વધી રહ્યું છે.

કલ્યાણરાજ પહેલું પગથિયું છે. જનશક્તિમાં વિચાર ભરવાનું અને નવી સ્મૃતિ રચવાતું કામ વિનાેખાજીએ કર્યું છે. કરી રહ્યા છે. એથી વિચારાની સાથે ઉદય પરિવર્તનની દિશામાં ઠીક ઠીક પ્રગતિ સધાર્ધ છે પણ જો વેળાસર પરિસ્થિત પરિવર્તન ન થાય તે તે પ્રગતિ થઈ ન ગણાય ! ઉલટું અટકી જવાય અને ઉધું પરિણામ પણ આવે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રવાહ તેને યથા સમયે યાગ્ય સામગ્રી પૂરી પાડી રહ્યો છે. ડુંકમાં ત્રણે સંખધિત છે અને એકમેકના પુરક છે.

વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રવાહ કલ્યાણ રાજને તાેડતા નથી છતાં પણ સંશોધન તેા કરે છે. જેમકે ગણાતધારા શુદ્ધિપ્રયોગ વડે વિશ્વવાત્સલ્યે કલ્યા**ણ**રાજની કાર્ય પદ્ધતિમાં કલ્યાણકારી સંશાધન કરાવ્યું.

ધર્ણા કહે છે કે એવા શુદ્ધિ પ્રયોગથી આગ્રહ લદાય છે. એ ખરૂં છે કે લાેકા જાગૃત થઈ સત્ય અને અસત્યને છૂટાં પાડે છે અને સત્ય જરૂર લદાય છે.

કંડી સન્યાસી ગાપાળ સ્વામી : અનિષ્ટને શિક્ષા મળે એ દંડ નથી, સત્ય લદાય એ દુરાગ્રહ નથી; એ તા શિક્ષણ અને સત્યાગ્રહ છે. તે ન રહે તાે સમાજ ટકી ન શકે?

### અપ્રમાણિક સંપત્તિના દાનની પ્રતિષ્ઠા શા માટે નહીં ?

**ખળવંતભા**ઇ : ( બે પ્રશ્નોમાંના પ**હે**લા પ્રશ્ન) અપ્રમાણિકતાથી મેળવેલી સંપત્તિમાંથી દાન કરનાર પ્રાયશ્ચિત કે કર્તાવ્યભાવે આપે તા તે સ્વીકારવાથી, અપ્રમાણિકતા એનામાં ટકી રહે પણ અપ્રમાણિકતાને સામાજિક પ્રતિષ્ઠા મળે નહીં એટલું જ ને ?

આ અંગે ખીજા સભ્યોએ છણાવટ કરી હતી કે:---

એક વાર દાતા તરીકે, કર્તવ્યભાવે કે પ્રાયક્ષિતરૂપે આપનાર દાનને સામાજિક પ્રતિષ્ઠા મળે તેા સમાજ સાવધાન ખને છે; અને એ રીતે શાષણ કરીને વગર પશ્ચાતાપે કે કર્તવ્યભાવ વગર કરેલ દાનને પ્રતિષ્ઠા કે તે અનિષ્ટને ઉત્તેજન મળતું નથી. તેથી તે વધતું નથી. એ સાથે અનિષ્ટના પ્રતિકારની પ્રક્રિયા ચાલુ રહે છે જેથી અપ્રમાણિકતાને વ્યક્તિ છોડે તેવી પરિસ્થિતિ પણ સર્જાય છે. તેને એમ થાય છે કે દાતા તરીકે મને પ્રતિષ્ઠા મળતી નથી તા પછી પ્રમાણિક ખની દાન કરી શા માટે કૃતાર્થ ન **યા**ઉં!

### ઘણી સારી વ્યક્તિએા સંસ્થામાં હ્રાય તા તે મંસ્થાને શા માટે ન પ્રશસવી

ખળવંતભાઈ:—( બીજો પ્રક્ષ ) કેટલીક સંસ્થાએ**ા**માં ઘણી સારી વ્યક્તિ હોય છે તેં તેવી સંસ્થાએની શા માટેન પ્રશંસા કરવી? આ અંગે છણાવટ કરતાં સાર નીકજ્યાે કે વ્યક્તિએા કરતાં સંસ્થા મુખ્ય છે. આ યુગમાં વ્યક્તિ કરતાં સંસ્થાનું મહત્વ વધારે છે અને તેથી ગુણે ધડાએલી સંસ્થાની પ્રશંસા કરવી જોઈએ.

દેવજભાઇ:--એાસવાળ બાઈ એાની એક સભા ધાટકાપરમાં થઇ. તેમાં હું હાજર હતા. ત્યાં ભચાઉ ખેડૂત મંડળને દાન આપવાની વાત મેં રજુ કરી. લાકા ખેડૂત મંડળના કાર્યને જાણતા હતા એટલે

પહેલા ટેકા આપ્યા. પણ પાછળથી લાેકા પ્રશ્ન કરતા થઈ ગયા. કારણ કે કાઈકે એમ કહી દીધું કે આ મંડળ ધનિકાની પ્રતિષ્ઠા તાેડવામાં માને છે.

આજે ધનિકાની પ્રશંસા એટલી હદે થાય છે કે ન પછા વાત! લોકો દાનની વા**હ**વાહથી ધન પેદા કરવાના અનિચ્છનીય માર્ગે વળે છે અને તેને પ્રાત્સાહન મળે છે. પરિણામે ગરીખી અને અમીરી વચ્ચેની દિવાલ વધે છે

માટલિયાજ: —તખ્તીથી (લગાડવાથી) લાકા ખૂબ નાણાં આપે છે કારણ કે ચામેર તેની બાલખાલા છે. આપણા આદર્શામાં એ પ્રતિષ્ઠાને તાહવાની વાત હોઈ આપણી રચનાત્મક સંસ્થાએને મુશ્કેલીએ પડે છે. તે પણ એક તપ છે એવું મને લાગે છે. ધનની પ્રતિષ્ઠા તાેડવા માટે આકરી કે કડવી ભાષા કરતાં પ્રેરણાદાયક મધુર ભાષા વધુ અસર કરે છે.

એક સભામાં એક દાનદાત્રી ખહેનની ધણી જ તારીક થઈ. કાવ્યાે ગવાયાં. મને પણ કંઈક બાલવાનું સૂચન થયું. ત્યારે મેં તા નમ્રભાવે કહ્યું : '' એ ખહેન તાં ભગવદ ભગત છે અને વ્યક્ષને સમર્પિંત થયાં છે. હવે તમે ભગવાનને ખદલે ખહેનની તારીક કરાે છાે તાે ખહેનને એમ દુઃખ નહીં થાય કે ભગવાનની તારીક ભ્રલીને તેની પાતાની તારીક કરા છા ?''

આની સારી એવી અસર સભામાં થઇ હતી.

આજે શિભિરાર્થા ખહેનાએ પણ દાનની તારીક સામે અસરકારક કહેવાલું જ જોઈ એ એમ એકી અવાજે કહ્યું હતું.

# [ર] વાત્સલ્યથી વિશ્વવાત્સલ્ય–વિવેચન

[ **२**४–७–६१ ]

—મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી

વિશ્વવાત્સલ્યના આજના પ્રવાહો વચ્ચેનું સ્થાન અને તેની ભાવ-નાએ ઉપર અગાઉ વિચાર કરવામાં આવેલ છે. વિશ્વવાત્સલ્ય તાે એવા વિષય છે કે તેની છણાવટ કરવામાં ઘણા દિવસાે લાગે. અહીં તેના સંબંધમાં ટુંકમાં પણ અલગ અલગ મુદ્દાએાની છણાવટ કરવાની છે. અત્રે વિશ્વવાત્સલ્યનાં મૂળ કયાં અને કેવી રીતે વિક્રસે છે તે અંગે વિચાર કરવાના છે.

વાત્સલ્યનું ખીજ:--વિશ્વવાત્સલ્ય શબ્દમાં બે શબ્દો આવેલા છે. વિશ્વ અને વાત્સલ્ય. વિશ્વપ્રતિનું વાત્સલ્ય એ વિશ્વવાત્સલ્ય છે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્ય ઉપર વિચાર કરતાં, સર્વ પ્રથમ આપણે વાત્સલ્ય ઉપર વિચાર કરીએ કે તેનું ખી(જ) શું છે? એ વૃત્તિના ઉદ્દભવ ક્યાંથી શ્રધા ?

સમસ્ત જીવાના જીવન ઉપર નજર નાખશું તા જણાશે કે પ્રાણીમાત્રની ખધી પ્રવૃત્તિઓના મૂળમાં એક વૃત્તિ છે તે જીવલું અને ટકી રહેવું. I want to sarvice—" હું લાંખા કાળ સધી જવી શકું " આ ભાવના જીવનની દરેક પ્રવૃત્તિમાં જોવામાં આવશે. ખીમાંથી વક્ષ થશે. વક્ષને કળ આવશે. કરી તેનાં ખી વવાશે અને વૃક્ષ કાયમ રહેશે. એવી જ રીતે ખીજા દરેક જીવનાતું છે. એટલું જ નહીં ખાવાની, પીવાની, પહેરવાની, વિચાર કરવાની, બાલવાની દૃત્યાદિ ખધી પ્રવૃત્તિઓના હેતુ છવનને ટકાવી રાખવા માટેના જ છે. નાની છવસ્પિ

ેપાતાની રીતે, માનવજાતિ પાતાની રીતે કેમ સારી રીતે ટકી શકાય તે -અંગે પ્રયત્ન અને પ્રવૃત્તિ કરે છે. ગ્રાન-વિગ્રાનની શોધ વડે મા**ણ**સ સરળતાથી કઇ રીતે વધારે ટકી શકે એ જ ઉદ્દેશ્ય સધાય છે. દીકરો-**ખાપનું નામ ચક્ષાવે, આમ સામાન્ય વંશપર પરા**થી લઈને, સિદ્ધ **યુદ્ધ-મુક્ત થઇને અમર થ**વું ત્યાં સુધીની દરેક પ્રવૃત્તિએ। પાછળ ટકી રહેવાની-અમર થવાની ભાવના જ પ્રેરક ખળ છે.

માનવ અનંતકાળ સુધી એજ શરીરે ન ટકી શકે એટલે સ્ત્રી અને પુરુષ ખન્નેએ મળી સંતાનનું સર્જન કર્યું. તેમણે એને પોતાના અંશ માન્યો અને વંશાવળી વડે પોતાની ગણતરી પ્રમાણે અનંતકાળ સુધી ટકી રહેવાની ઇચ્છાને પૂર્ણ કરી.

એ ભાવના, ઊર્મિંકે અતુભૂતિ જ વાત્સલ્યનું બીજ છે. એના 🦈 વડે બીજા જીવાત્મામાં પાતાપણ અનુભવાય છે અને તેને ટકાવી રાખ-વાની ભાવના અમલમાં આવે છે. વાત્સલ્ય પ્રગટ થતાં જુદાઇ રહેતી નથી. સંતાના ડકે તે માટે પાતાનું સર્વસ્વ અર્પણ કરી દેવાય છે. એ ટકી રહેવાની ભાવનાના કારણે માનવપ્રાણીમાં સંતાન-ઇચ્છા વિશેષ રૂપે હોય છે. માતામાં એ વધારે પ્રગટ થાય છે. માનવ સિવાય -અન્ય જીવનમાં, પણ ઇંડામાંથી પક્ષી અને પક્ષીમાંથી ઇંડુ કે બીમાંથી <sup>.</sup> વક્ષ અને વક્ષમાંથી બી એ રીતે આ ભાવનાનાે સંચાર **હાે**ય છે. ગર્ભમાંથી સતાન તરફની કાળજી એ પાતાના પગે ઊભુ રહેત્યાં સુધી પશુ–પક્ષીએામાં અને પાતાના ધાસ રહે ત્યાં સુધી માનવસમાજમાં જોવામાં આવે છે. નખળી હરિણીને સિંહ સાથે પાતાના સંતાન માટે લડતી જોવામાં આવે છે એ આ ભાવનાની પૂર્ણતા છે કે પાતાના વિનાશ થાય છતાં તેનું સતાન જવે.

થાેડા વખત પહેલાના એક દાખલા છે. બારૈયા કામના એક પિતા પાતાના ૧૭ વર્ષ'ના દીકરાને પાસેના ગામના એક છાત્રાક્ષયમાં રાખવા માટે લઈ જવાના હતા. મા અને દીકરા અલગ થતાં, માતા જોર જોરથી રડવા લાગી. ખાપ મજબૂત મનના હતા એટલે તે બાલ્યા :: "એને રડવા દે! તું ચાલ દીકરા!"

એમ કહી તે ખાપ દીકરાને લઇને ચાલવા લાગ્યાે. કાઇ પણ દિવસ દીકરાને અલગ નહોતા કર્યા એટલે મા પણ રડતી રડતી પાછળ જવા લાગી. ખરાખર છાત્રાલય સુધી દાઢ માઇલ તે રડતી રડતી ગઈ. છોકરાે છાત્રાલયમાં દાખલ થયા અને મા પાછી વળી, બે ત્રણ દિવસ થયા કે તે કરી તેને ઘેર તેડી ગઇ.

આ માતાન દ્વદય છે. તેની અંદર કેટલા પ્રષ્યળ ભાવ દ્વાઈ શકે તેના આ દાખલાે છે. આજકાલ તાે લાેકાને બાળક થાય, એ ગમતાં નથી: તેમ જ ભણતરની સાથે એક ખાટા વા ચાલ્યા છે; તે પ્રમાણે શિક્ષિત માતાએામાં ખાળ ઉદ્દેર તરફ બેદરકારી વધતી જાય છે. રશિયામાં **ખાળકને જન્મ આપ્યા પછી સરકાર માતા પાસેથી ખાળકને લ**ઇ લે છે. યુરાપમાં પણ માજ-શાખ પાછળ માતાએ બાળકાને ઉછેરવાથી કંટાળી જાય છે એટલે આધા રાખે છે. પણ જે વાત્સલ્યભાવ એક માતા બાળક પ્રતિ રેડે તે બીજ ન રેડી શકે.

આ વાત્સલ્ય અગાઉ લાહીના સંખંધ સુધી હતું. એક સમય એવા હતા જ્યારે સ્ત્રી ભાળકાની સારસંભાળ રાખતી, તેને ઉછેરતી અને તેમનામાં સંસ્કારા રેડલી. બાળકા તેની આંખ આગળ માટાં થતાં. ંપણ ધીમે ધીમે માનવે ટાળાએામાં ર**હે**લું **શરૂ** કર્યું, સમાજ સ્થપાયા અને પ્રજાજીવનના ધડતરની જવાયદારી સાથે યાળકાના ધડતરની જવાયદારી સમાજ ઉપર વધારે ને વધારે આવી. આજ સુધી માનવ-સમાજે પાતાની જે પ્રગતિ સાધી છે તેના ઉપકારના ખદલે સમાજને ચરણે સંતાના ધરવાં અને સમાજનું ઋણ ઉતારવાનું સાધન સંતાન મનાવવા લાગ્યું. જેને સંતાન ન થાય તે અભાગીયા ગણાવા લાગ્યા.

#### " अपुत्रस्य गतिर्नास्ति, स्वर्गी नैवच नैवच

-એટલે કે જેને પત્ર ન હોય તેની ગતિ થતી નથી, તેને સ્વર્ગ મળત નથી, તેમ જ વાંઝણા મા-બાપત માં ન જોવું આવી ભાવના પ્રસરવા લાગી. પાતાને પુત્ર ન હોય તો વંશ ચલાવવા માટે પાતાના ભાઈ કે કુટું ખીના પુત્રને દત્તક લઈ ને ઇચ્છાની પૃતિ કરવા લાગ્યા.

લાહીના સંબંધમાં કેટલીક વાર વાત્સલ્યને બદલે માહ હાય છે પણ જે માનસિક સંબંધ હોય છે તેમાં કર્તવ્યના સંબંધ હોઈ વાત્સલ્ય શુદ્ધ રહી શકે છે. તેમજ તેનાે વિકાસ પણ થઈ શકે છે.

એટલે વાત્સલ્ય જે માણસના કુટુંખ સુધી સીમિત હતું તેના વિકાસ થયેા અને તેણે સમાજ-વાત્સલ્યતું રૂપ ધારણ કર્યુ<sup>લ</sup>. પોતાના માટે, પાતાના કુટુંબ માટે દરેક કંઇક કરે છે પણ એવી જ કર્તવ્ય ભાવનાએ પ્રેરિત થઈ આખા સમાજને ટકાવી રાખવા માટેની જે અતુભૂતિ માણસે પ્રગટાવી તે સમાજ-વાત્સલ્ય કહેવાયું.

માણુસ એક સામાજિક પ્રાણી છે. તેને પોતાનું જીવન ટકાવી રાખવા માટે સમાજના ઘણા અલગ–અલગ એકમાેના સહયાગ મેળવવા પડે છે, તેમ જ તેને પણ એ સામાજિક સહયાગમાં પાતાના કાળા આપવા પડે છે. માણસના જીવનને ઉચ્ચ અને દિવ્ય બનાવવા માટે પૂર્વજોએ ઋષિ–મુનિઓએ સાધના કરી એક ભૂમિકા તૈયાર કરી છે. તેના આધારે માણુસ આગળ વધે છે. ઇતિહાસ–ભૂગોળ કે વિત્રાનની જે શાધખાળ થક છે; તે લાકાએ પાતાના એકાંત હિત માટે નથી કરી. તેએા તેા સુખી હતા પણ પાતાની સાથે સમાજને પણ સખી જોવા ઇચ્છતા હતા એટલે તેમણે શાધખાળ કરી. તેની પાછળ જો કાઈ એક ભાવના કાર્ય કરતી હોય તા તે સમાજ વાત્સલ્યની હતી.

સમાજવાત્સલ્યમાં વાત્સલ્ય કેવળ એક તરપ્રી નથી હોતું; પણ તે તા બીજાને પાવાનું તેમજ પીવાનું હાય છે. માનવજાતિને જો સમાજ-વાત્સલ્ય ન મળ્યું હોત તા તે પણ બીજા પશુએાની જેમ જ રહેત. આસપાસનું સામાજિક વાતાવરણ, સભ્યતા, સંસ્કૃતિ વગેરે જે કઈ તેને

ક્રમે ક્રમે મહ્યું; તેતા માળંધ સ્યૂળ દેહના-લાહીના કરતાં પણ વધારે છે. લાહીના સાળધે વાત્સલ્ય સીચીને માણસ વ્યક્તિગત જીવનમાંથી જેમ કૌડ બિક જીવનમાં આવ્યા તેમ તેણે આંતરિક અને માનસિક ભ્રમિકાએ **ાં** માં માં મારા તેવી આત્મીયતા અને શુક્રતા મેળવવાની છે.

એટલા માટે જૈનસૂત્રોમાં કુટું ખવાત્સલ્ય પછીની ભૂમિકાએ સાધર્મી=વાત્સલ્યને મૂકવામાં આવ્યું છે. તેના અર્થ છે સમાન ધર્મ-वाणा क्षेत्रक्षे सभान भानवळातिना क्षेत्रिः प्रति वात्सक्य स्नाव रेडवे। જો કે આજે તા તેના અર્થ જૈના કેવળ પાતાના સાંપ્રદાય સુધી જ કરે છે. પણ તેની વ્યાપકતા ખરેખર સમસ્ત માનવ જાત સુધી છે.

ભગવાન ઋષભદેવના સમયમાં અકર્મ ભૂમિકા હતી અને યુગલિયા પ્રજા હતી. તેઓ કેવળ પાતાના પાંડ સુધી જ રાચતા. તેમણે એ પ્રજાને વ્યક્તિવાદથી કુટુંખ અને પછી વર્ણવ્યવસ્થા ખાંધીને સમાજ સુધી આણી સમાજ વાત્સલ્ય શીખવ્યું. ત્યારભાદ તેમણે જોયું કે એ પ્રજાને સમાજવાત્સલ્યથી વધીને સમષ્ટિ–વાત્સલ્ય સુધી લઇ જવાની જરૂર છે. એ માટે જાતે વિશ્વવાત્સલ્ય સાધવું જરૂરી હતું. તે માટે તેમણે સાધુ–દીક્ષા લીધી. જગતના સમસ્ત જીવાની (સમષ્ટિની) સાથે આત્મીયતાના અનુભવ કરવા માટે તેમણે એક વર્ષ સુધી સમૌન તપ કર્યું. જેના તેને વર્ષાતપ કહે છે. ત્યારની પ્રજાને આ વિશ્વ-વાત્સલ્ય સાધક શું લે છે-કેવી રીતે લે છે? એની જાણ ન હતી. કાેઇ હાથી હાજર કરે, કારણ કે ઋષભદેવ રાજા હતા: તેમને સવારી માટે જોઇએ ને ? કાઇ ધોડા હાજર કરે કારણ કે એમને પગે થાડું ચાલવાનું હોય! કાઈ માતી ભરેલા થાળ હાજર કરે, કદાચ કાઇએ પ્રભૂતે મેર્જી માર્યું હશે એટલે આભૂષણ વગર કરતા હશે! કાઈ કન્યા હાજર કરે કે કદાચ એમને રાણીઓથી અસંતાય થયા હશે ! પ્રજાના પ્રેમ ખૂબ અને જેને જે સુર્કે તે રીતે પ્રભૂને રીઝવવાના પ્રયાસ કરે! પણ કાઈ નહોતા જાણતા કે તેમને તા માત્ર શુદ્ધ, કલ્પનીય, સઝતા અચિત્ત આહાર જોઈએ ! કારણ કે એ સમષ્ટિ-વાત્સલ્યના સાધક એકન્દ્રિય જીવનાે સચિત્ત આહાર પણ ન લઈ શકે! કાેઇને કદિ કલ્પના પણ નહીં અને અહાર આપે નહીં ! પ્રભુ નિર્દોષ આહાર મેળવવા તપ કરીને કરી રહ્યા છે એમ કાઇના મનમાં ચાર્ક જ નહીં!

અંતે. હસ્તિનાપુરના રાજ્ય શ્નેયાંસકમારના મન ઉપર આ અવ્યક્ત આંદાલનના ઊંડા પડધા પડ્યો. તેને વહારાવવાની ઈચ્છા થઇ. તે વખતે પાસે ⊎ક્ષુ–( શેરડી ) રસના ધડા હતા. તે અચિત્ત અને કલ્પનીય આહાર હતા, તેણે તે વહારાવવાની ભાવના કરી અને ભગવાન ઋડબભદેવે શેરડીના રસથી વર્ષાતપનાં પારણાં કર્યો. આ રીતે સંસ્કૃતિના આદિકાળમાં વિશ્વવાત્સલ્યનું ખેડાણ થયું.

ખીજી ખાજુ માતા મરૂદેવીને બગવાન ઋષબદેવે દક્ષા લીધી ત્યારથી કુટ્ખ-વાત્સલ્યના કારણે ચિંતા થતી કે " મારા ૠષભ કયાં રહેતા હશે ? શું ખાતા હશે ? કયાં સતા હશે ! " એ ચિંતામાં તેમના ભાર માસ નીકળી ગયા. ખાવા–પીવાનું ભાવે નહીં, ઉંઘ રાત્રે આવે નહીં. એકવાર માતા મર્ફેવીએ સાંબહ્યું કે ભગવાન અયોધ્યામાં આવ્યા છે. ત્યારે માના વાત્સલ્યે પ્રેરાઇને તેઓ પ્રભૂને જોવા હાથી ઉપર નીકળ્યા. ત્યાં જઈ ને તેમણે જોયું કે એક માટી પરિષદ ભરાઈ છે! તેમાં સ્ત્રી–પુરુષા, દેવી–દેવા જ નહીં, પશુપંખીઓ પણ બેઠાં છે. આ જોઇને માતા વિચાર કરે છે : " અરે હું તા ઋષભની ચિંતા કરૂં છું પણ એ તાે જગતના પ્રાણી માત્રની ચિંતા કરે છે. એ પ્રાણીએા પ્રતિ કેટલા વહાલ રેડી રહ્યો છે ! એને તેા કાેઈ વસ્તુની ચિંતા લાગતી જ નથી. તે પાતાની મસ્તીમાં છે. મારે પણ સીમિત કુટુંબ–વાત્સલ્ય મૂકીને વિશ્વપ્રતિ વાત્સલ્ય રેડવું જોઈએ."

આમ મરદેવી માતાનું વાત્સલ્ય જે કુટુંખ સુધી સીમિત હતું તે અસીમ વિશ્વપ્રતિ વ**હે**વા માંડે છે. ભગવાન ૠષભદેવથી તેમને વિશ્વવાત્સલ્યની પ્રેરણા મળે છે. અને તેમને ત્યાં જ પૂર્ણ આત્મનાન શાર્મ જાય છે.

સમાજવાત્સલ્યથી વધીને વિશ્વવાત્સલ્યની સાધના ગૃહસ્ય જીવનમાં

વ્યક્તિ પાેને કરી શકે પણ વિશ્વવાત્સલ્ય-સાધનાની **પ્રેરણા આખા** સમાજને આપવા માટે તેા સાધુજીવન જ સફળ સાધન છે. ગૃહસ્થ છવનમાં વિશ્વવાત્સલ્યની પ્રેરણા આખા સમાજને આપવી એ લગભમ ઋશક્ય જેવું છે. કદાચ ગૃહસ્થા સંયમા ખને તાે પણ વિધવાત્સક્યની પ્રેરહ્યુા જગહવા માટે સાધુએાની સંયમ મર્યાદાજ પ્રેરક બની શકે છે.

ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં ખતાવ્યું છે:---

संति एगेहि भिक्खुहि, गारत्था संजमुत्तरा। गाग्त्थेहिंव सन्वेहि 'साहवो संजमुत्तरा॥

કાેેેઇક સાધુ કરતાં ગૃહસ્થ સંયમમાં ઉત્તમ ઢાેેેય છે પણ બધા **ગૃદસ્યાૈ** કરતાં તા સાધુએા જ સંયમમાં ઉત્તમ **હાે**ય છે. વિશ્વવાત્સલ્ય**ની** સાધનાની પ્રેરણા આપવા માટે ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારના સંયમ હોવા જરૂરી છે અને તે કેવળ સાધુજીવનમાં જ હોઈ શકે છે. જ્યારે ગૃહસ્થાશ્રમમાં 🛓 ફંય-માહ વગેરે દે ષા હાઇને; તેમના વાત્સલ્યના મર્યાદા કેવળ સમાજ વાત્સલ્ય સુધી રાખી છે. તે છતાં જે ગૃદસ્થાે સંયમની ભૂમિકામાં આગળ વધ્યા હોય છે, જેમણે ત્રસજીવાની નિરપરાધી હિંસાના ત્યામ કર્યો છે અને સાપરાધી ત્રસ જીવ હિંસામાં વિવેક ખતાવ્યા છે અને સ્રદ્ધમ એકેન્દ્રિય જીવાની પણ મર્યાદા કરી છે તેમને શ્રમણાપાસક કહેવામાં આવ્યા છે. તેએા વિશ્વવાત્સલ્યની સાધનામાં મદદગાર ઢાય છે; તેને અનુસરનાર ઢાય છે. આજે કેટલાક જૈન ગૃહસ્થા પૃથ્વી, પાણી, <del>અિન,</del> વાયુ અને વનસ્પતિના એકેદ્રિય છેવાની મર્યાદા કરે છે મુણ તેઓ સમાજહિત વિરુદ્ધ કામ-ધધા કરતા હોય છે. આવા લાકાન એક દિવ જીવાની મર્યાદાવાળું વિશ્વવાત્સલ્ય વિકૃતિનું સૂચક છે કારણ કે તેમએ સમાજવાત્સલ્યની સાધના કરી નથી અથવા છોડી દોધ<del>ી</del> છે. સમાજ-વાત્સલ્યની પૂર્ણું પછી જ વિશ્વવાત્સલ્યની સાધના સક્ળ થઈ શકે છે.

મહાત્મા ગાંધીજીને વિધવાત્સલ્યની સાધનાની પ્રેરસા એક જૈન

સાધુ હ્દેચરજી સ્વામી તેમ જ શ્રીમદ રાજચંદ્ર તરકથી મળી. તે પદેલાંનાં ગાંધીજીના જીવનમાં, તેમણે માંસ ખાવાના, બીડી પીત્રાના તેમ જ ચારી કર્યાતા એકરાર કર્યો છે. પણ તેમણે પૂર્ણ **પ્રક્ષચર્યત્રત લીધુ** અને ત્યારબાદ દક્ષિણ આદિકામાં વિશ્વવાત્સલ્યનું ખેડાણ કર્યું. તેમની એ સાધના ધામે ધીમે વધવા લાગી અને તેમણે સમષ્ટિ-વાત્સલ્યની સાધના પણ કરી. માં ધાવા માટે જોઈ એ તેટલું જ થાહું પાણી તેએક વાપરતા. એકવાર એક ભાઈ માટીનું એક દેષ્ટું ઉપાડી લાવ્યા. તેમાંથી ચારીક માટી રાખી બાકીનું પાછું યથાસ્થાને તેમણે નંખાવ્યું તેના પણ દાખલા છે. કાકાસાહેળ એકવાર લીમડાનાં પાન વધુ તાડી આવ્યા એટલે તેમણે ટકાર કરી હતી : " જોઈએ તેનાથી વધારે લેવું એ અપરાધ છે! " આમ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રગટાવવા માટે ઘણી સહમ **બાબતામાં પણ વિવેક રાખવા પડે છે.** 

દશવૈકાલિક સૂત્રની વૃત્તિમાં એક ઠેકાણે કર્યું છે:—"અચિત અને ક્રહપનીય આઢાર ઉપાશ્રયે લાત્યા પછી, સાધ્રે જે જમતી **વખતે વિચાર** કરવા કે હું આ વનસ્પતિ કાયના જીવાનું કલેવર લાવ્યા છું. એ ખધા મારા જેવા આત્મધારી હતાં. છતાં ના છૂટકે શરીરને પાેષણ આપવા માટે ક્ષેવાં પડે છે ! " પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે વાત્સલ્યની આ કેટલી ઊંચી ભાવના છે?

ફાર્ણાંગ સ્**ત્રમાં કહ્યું છે કે સાધકના**  છવન ઉપર ચારનાે માટા હપકાર છે:—(૧) છ કાય (વિશ્વના પ્રાણી માત્ર) (૨) ગણ (સમાજ) (૩) રજા (તે કાળની રાજ્ય સંસ્થાએન) અને (૪) ધર્માચાર્ય, આ બધાનું ઋણ, ધર્મમાર્ગ પ્રેરવાથી, પાતે સંયમ રા<mark>ખવાથી</mark> અને રખાવવાથી તેમજ જીવાતમાં આવે સાચે રસ્તે દારવા-દારાવવાથી: કેડી શકાય છે.

ભગવાન મહાવીરે પ માસ ૨૫ દિવસની તપશ્ચર્યા. તે વખતના અનિષ્ટાને દૂર કરવા માટે કરી હતી. તેમણે ચંડકૌશિક જેવા ક્શીધર

સાપના રાક્ષ્યા પાસે જઈ ને, તેના દશપહારને બદલે તેને પ્રતિષ્ટાધ આપી, વિશ્વવાત્સલ્યની પૃ**ર્ણ** સાધના કરી **હતી**.

જ્યારે સમાજ વાત્સલ્યના વિકાસ વિશ્વવાત્સલ્યની સાધનામાં પરિષ્ણમે છે ત્યારે સાધક માટે કેાઇ પારકાં રહેતાં નથી. સર્વ ધર્મી, **ડે**રા. જાતિએા. કુટ<sup>ં</sup>એા અને પ્રાણી માત્રના વિશ્વ વાત્સલ્યમાં સમાવે**શ** થઈ જાય છે. દરેક ધર્મ સ્થાપકે પાતપાતાના ઠેકાણે જે કલ્યાઅના પ્રવાહ વહેવડાવ્યા છે તેના તે લાભ લે છે. જનતાને આપે છે. તે કાંઇની સાથે ખરાત્ર વહેવાર કરશે નહીં કારણ કે આખું વિશ્વ તેતું કુટુંબ ઢોઈ 'વસુચૈવ કુટુંબકમ્ ' પ્રમાણે તે વર્તશે. જેમ ઘરના માણસો પાતાના ઢાઇ ને, કુટું બમાં માણસ કાઇની સાથે અસત્ય, હિંસ. ચારી. વ્યભિચાર કે અસમાનતાના વહેવાર કરતા નથી તેવી જ રીતે વિશ્વ-વાત્સલ્યના સાધક આખા વિશ્વ કૃદું ખ સાથે સદ્દવહેવાર જ કરશે. આ વિશ્વવાતસલ્યન ધ્યેય છે અને તેને સિદ્ધ કરવાનું છે. અત્યારે કેટલું સિદ્ધ થશે તેના વિચાર કરવાના નથી; પણ આદશ° તા હમેશાં ઊંચા રાખવાના રહ્યો. હિમાલયની તળેટીમાં રહેનાર, હિમાલયે જવાના આદશ રાખે તા જ તે એક દિવસ ત્યાં પહેાંચી શકે છે.

જૈન ધર્મમાં એક વસ્તુ ખતાવવામાં આવી છે કે જેને સમ્યમ-દર્શન થયું તેના માક્ષ ધીમી ગતિએ પણ અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્તન કાળમાં નક્કી થઈ જાય છે. ગૃદસ્થ, વાનપ્રસ્થી અને પડિમાધ રી શ્રાવક પણ વિશ્વવાત્સલ્યનાં લક્ષ્ય સુધી જઈ શકે છે તેમ જ મેહ્લ પામી શકે છે.

સાધુ સન્યાસીએ માટે આ લક્ષ્ય મેળવવું સુલભ છે. જ્યાં સુધી ખેતીની શાધ નહાતી થઇ, ત્યાં સુધી વનમાં રહેતા ઋષિ મુનિએ! પાતાના જીવન-નિર્વાહ ઝાડે પાકેલાં ખરી પડેલાં કૃળા કે ગાપાલન કરી તેના દૂધ ઉપર કરતા. કાર્ચા અને ઝાડ ઉપરનાં કળા ન તાેડવા કે બીજી જીવ હિંસા ન કરવી એ તેમના વિશિષ્ટ હદ્દેશ્ય હતા. જેનું ધ્યેય વિશ્વવાત્સસ્યની સાધના હતી. વૈશેષિક દર્શનના પ્રવર્તક કણાદ ઋષિ

જંગલમાં રહેતા હતા. ત્યાં જંગલમાં જે અનાજ થતું તેના કરોા વીણી વીણીને તેઓ જીવનનિર્વાહ કરતા અને અપરિગ્રહ અને સંયમથી રહેતા. એક વાર એક રાજા તેમને શાલ વ. ભેટ આપવા આવ્યાે પણ તેમણે " મને જરૂર નથી ! " કહીને સ્વીકારવાની ના પાડી દોધી.

કેટલાક લાેકા કહે છે કે વિશ્વવાત્સલ્યની સાધનામાં અહિંસા કર્યા આવે છે ? કારણ કે અહિંસા એટલે તા હિંસા ન કરવી; એ અર્થ છે. ખરં જોવા જોઈએ તા અહિંસાની બે બાજુઓ છે!—(૧) નિષેધાત્મક અને (૨) નિધેયાત્મક. અહિંસાની નિષેધાત્મક બાજુને લઈને તેને એકાંગી ખનાવી દેવામાં આવી છે. એટલે જ અદ્ધિમાની વિધેયાત્મક ભાજ ઉપર ભાર મૂકવા પડશે. આ વિધેયાત્મક અહિંસા એટલે જીવાનું સંરક્ષણ કરવું. સેવા કરવી, સહાતુમૃતિ ખતાવવી, વિકાસ કરવા અ**ને** એ અર્થમાં વિશ્વવાત્સલ્યને લેવામાં આવ્યાે છે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્યની સાધનામાં અહિંસા આપાેઆપ આવી જાય છે. એટલું જ નહીં નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ બન્તેના પણ સમાવેશ વિશ્વવાત્સલ્યની સંપૂર્ણતામાં થઇ જાય છે.

વિશ્વવાત્સલ્યની શ્રેષ્ઠ સાધનાના દાખલા મહારાજા રતિદેવના જીવન ઉપરથી મળી શકે છે. તેઓ પ્રજાવત્સલ રાજ્ય હતા. એકવાર તેમના રાજ્યમાં દુકાળ પદ્યો. રાજા રતિદેવ મહેલના આંગણામાં બેઠા **થેઠા વિચાર કરે છે** : " રાજ્યમાં દુષ્કાળ પ્રવૃતતો હોય ત્યારે હું સુખે કઈ રીતે ખાઇ-પી શકું ? રાજ્યના દરેક પાણી મારા આત્મીય છે. પ્રજા તા મારી સંતતિ છે. તે ભૂખી તરસી રહે તાે હું કેમ ખાઇ-પી શકુ 🐉 રાજ્યના પીડાતા છવાને જોઈને રાજાની ભૂખ અને તરસ અન્ને ઊડી મયાં છે. એક પછી એક એમ કરતાં ૪૮-૪૮ દિવસના રાજાને ઉપવાસ થયા છે. તે છતાં તેમને પ્રજાની જ ચિંતા છે.

તે વખત મુખ્ય પ્રધાન આવીને રાજાને અરજ કરે છે: " મહા-રાજ ૪૮ દિવસના ઉપવાસ થવા આવ્યા છે. આપની જીવનશક્તિ ઘડી રહી છે. પ્રજા માટે આપ કેટલી ખધી ચિંતા રાખી બધુંયે કરી છૂટયા. રાજ્યબડાર ખુલ્લા મૂકી દીધા, મહેલની બધી વસ્તુઓ વેચી નાખી. એટલું જ નહીં ભ્રખ્યાને અન્નજળ મળે તે માટે જાતે ઉપવાસ પણ કર્યાં હવે કાેઇ ઉપાય ભાકી રહ્યો નથી. આપે બન્યું તે કર્યું. હવે તાે પારહ્યું કરા ! "

એટલામાં મહેલની ખહાર પ્રજાજનાએ પાકાર કર્યો : જય થાવ મહારાજા રતિદેવના ! મહારાજના ઉપવાસના અંત જલદી આવા ! ક્ષાખા મરે પણ લાખાના પાલનહાર ન મરે!"

તે સાંભળી મુખ્ય પ્રધાને કહ્યું : " મહારાજ ! આપે પ્રજાતા પાકાર સાંભળ્યા ! પ્રજાના આ પાકારને પ્રજાવત્સલ રાજા શી રીતે અવગણી શકે! હવે તેા આપે પારહ્યું કરવું જ રહ્યું. આપ પ્રજાતા ક્રેાળિયા ઝૂંટવીને તા અન્ન ક્ષેતા નથી! આ તા તમારી વહાલી પ્રજાની આજી છે. તેને કઇ રીતે અવગણી શકશા!"

ત્યારે રાજ્યએ કહ્યું: " ઠીક પ્રધાનછ! જ્યારે સહના આટલા આગ્રહ છે તો હું મારી પ્રજાતા સામાન્ય માણુસ મેળવી શકે એટલું અન્ન અને પાણી લઇશ!"

પ્રધાને કહ્યું : " આપે મહા કૃપા કરી મહારાજ ! આ ખટકુ રાેટલાે અને થાડું પાણી આપના પારણા માટે હાજર છે ! "

મહારાજે ટૂજતે હાથે રાટલીના ડુકડા તાડવા જાય છે કે લથડિયાં ખાતી એક બાઇ ત્યાં આવે છે. બાઇને પાછી કરવા પ્રધાન ઇશારા કરે 😥 પણ મહારાજ તેને અટકાવીને પૂછે છે : " બાલ ! બાર્ક તારે શું કહેવ છે ? "

ખાઇ બાલી: " મહારાજ! મારી ભૂલ થઇ કે આજે આપ જેવા પ્રજાવત્સલ રાજા પારણું કરે અને હું આવી !''

"બાઇ! તું ગબરા નહીં! જે કાંઇ કહેવું હોય તે સુખેથી

કહે! " રાજાએ આધાસન આપતાં કહ્યું.

ં "મહારાજ, મારી ભૂખના પ્રશ્ન હોત તે હું મરી ગઇ હોત! પણ, મારા એકના એક લ લ એક કાળિયા માટે તચ્કડે છે. તેનું દુ:ખ જોયું ન ગયું અને દ્વૃદય હાથમાં ન રહ્યું એટલે લથડાતા પગે પણ અહીં આપના દારે આવી પહોંચી!" બાઇએ કહ્યું.

રાજા રંતિદેવ બાલ્યા : " ખાઇ ગમરાઇશ નહીં ! હું તા તારી શ્રદ્ધાને દુગા આપતાર નથી. લે આ રાટલી અને તારા ખાળકનું કાળજું તાજું કર!"

અંતરના આશિષ આપતી બાર્ક રાેટલીના ટુકડાે લઇ ને ત્યાંથી જાય છે. પ્રધાન મન મારીને રહી જાય છે અને પાણીતા ઘુંટડા પીવા રાજાને કહે છે. રાજા જેવા ઘુંટડા ભરવા જાય કે એક ચંડાળ ધ્રજતે પગે દાખલ થાય છે! રહતા રહતા મહારાજના ચરણામાં નમી પહે છે.

મહારાજ પૂછે છે : "ભાઇ તને શેનું દુઃખ છે ? તું શા માટે રડે છે ? "

ચંડાળ કહે છે: "માર્ં એકતું એક સાથીદાર કુતરું આજ સુધી મારા સુખદુ:ખમાં સાથે રહ્યું. આજે ચાર દિવસથી એક ટીપું પાણી તેના ગળા નીચે ગયુ નથી. તે તરફડલું–તરસતું મારી ઝૂંપડ<mark>ી ખહાર</mark> પંક્યું છે. તેનું દુઃખ ન જોયું ગયું એટલે હું આપની પાસે દાેડી આવ્યા ! "

રંતિદેવ કરણાપૂર્ણ આંખાયી કહે છે : " લે બાઈ, આ પાણીના પ્યાક્ષા! તારા સાથીને પાઇને તેને સંતાય આપ!"

આવી હતી રંતિદેવની વિશ્વવાત્સલ્યતા ! તેમણે પ્રાણી-માત્ર સા**થે** આત્મીયતા સાધી વિશ્વતું <u>દુ</u>:ખ પાતાનું માની **લીધું હતું. તેમના** અંતરમાંથી એ જ નાદ ગૂજતા હતા:-

> नत्वहं कामये राज्यं, न स्वर्गनापुनभेवम्। कामये दु:ख तप्तानां प्राणिनामातिनाशनम् ॥

ં**હ**ંરાજ્ય નથી ઇચ્છતા કે નથી સ્વર્ગ ઇચ્છતા મને માક્ષની પણ લાલસા નથી. દુઃખથી સંતપ્ત પ્રાણીએાના દુઃખના નાશ કરં श्रे क भारी भ्रम्श छे

આવી હતી રંતિદેવની વિશ્વવાત્સલ્યની સાધના! તેઓ એક **ક્ષેત્રમાં** કામ કરતા હતા છતાં પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે વાત્સલ્ય **રે**ડવા તેઓ **માતુર હતા. તેએ**। કસોટીએ ખરા ઊતુર્યા દુકાળ મટ**ો. રાજાનાં** પારણાં થયા.

**આમ** વિશ્વવાત્સલ્યની સાધનામાં જગતની ચિંતા **પોતાની ખની** જાય છે. વ્યક્તિત્વનું વિસર્જન સમષ્ટિમાં શર્ક જાય છે. એ જ અદ્ભૈત સાધના છે. એ જ આત્મૌપમ્ય છે. 'આત્મવત સર્વ ભૂતેષુ'ની સફ્રિય ભાવનાનું રૂપાંતર છે. ક્રમે કરી વાત્સલ્યને સમાજ વાત્સલ્ય તરફ રેડી, તેની પૂર્ણતા વિશ્વવાત્સલ્ય રૂપે સમુષ્ટિ સાથે આત્મીયતા પ્રગટાવવામાં રહેલી છે.

### ચર્ચા અને મુક્તસહચિંતન

### 'अपत्र' है। श ?

આજની ચર્ચા શરૂ કરતાં શ્રી દેવજભાઈએ મહાભારતના દાખલા ટાંકતાં કહ્યું : "શકુંતલાના પુત્ર ભરતને ત્રણ રાણીઓથી દશ **પુત્રા થ**યા. પણ તે પૈકીના એકેય રાજ્યસ્થાન માટે લાયક ન નીવજ્ઞા એટલે એમના મનમાં વિચાર આવ્યા કે "अपूत्रस्य गतिन रित " એમ શાસ્ત્રા કહે છે. એટલે કે પુત્ર તા જોઈએ પણ તે ચારિત્ર્યશીલ અને સુયાગ્ય જોઈ એ. ભરદ્વાજજીએ પોતાના શિષ્ય ધૌમ્યને સમાજ આગળ મુત્રફપે ધર્યો એટલે એક નવું સૂત્ર નીપજ્યું : " ખુદ (વીર્યજ સંતાન) કરતાં નાદ' (નાદજન્ય સંતાન ) વધુ ઉત્તમ છે. બગવાન ખુદ્ધ અને મહાવીરે એ રહસ્યને વધારે પ્રગટ કર્યું કે ચારિત્ર્ય અને ઊચા વિચારથી જેઓ આકર્ષાઈને સંયમ માર્ગે અતુસરે અને સંયમમાર્ગના પ્રચાર **કરે તે જ સાચાં સંતા**ના ! "

### પુત્રવાત્સલ્ય ને વ્યાપક સમાજ વાત્સલ્ય ખનાવ્યું

શ્રી માટલિયાજીએ પાતાના અતુભવ ટાંકતાં કહ્યું: " 🕏 જ્યારે ગામડામાં ગયા ત્યારે મારા પુત્ર ઉપરતા સ્તેહ છે તેને વ્યાપક કરવાની ભાવના મને જાગી. સન ૧૯૪૨ માં ભાવનગર જેલમાં હતો ત્યારે એકવાર ભીંતને અઢેલીને ઊસા હતા. તે વખતે દાઢેક મિનિટન મને દિવાસ્વપ્ત આવ્યું. એમાં મેં ત્રણ દેશ્યા જોયાં :- (૧) નદીતું પૂર ખૂબ આવ્યું. (૨) કુંભાર અને દાંડી વિનાના કુંભારના ચાકડા જોયો. ( ૩ ) ખધું જ ચક્કર ચક્કર કરતું દેખાયું.

આ દિવાસ્વપ્નની તીવતા તે વખતે ખૂબ જ રહી અને પંદર દિવસ સુધી એ રમર્રણ ખરયું નહીં. હું તન્મય ખની ગયેા. એ વખતે જીમ ખાંડ કે મીઠું પારખી શકતી ન હતી.

જેલમાંથી નીકજ્યા ખાદ પાંચ વર્ષ સુધી હું નાનાબાઈ ભટ પાસે રહ્યો અને મને જણાયું કે તત્ત્વજ્ઞાન અને બાવનાએ આકાર ક્ષેવા જોઈ એ. તેવામાં પુત્ર-પ્રાપ્તિ થઈ. ત્યારે થયું: "માબાપ રાશે. કચવાશે અથવા માયામાં પરાવાઇ જઇશ એમ માની & ધેરથી તા ભાગ્યા પણ હવે મારા ખાળકથી બાગીને કયાં જઇશ!"

એટલે આગળ કહ્યું તેમ પુત્રસ્તેહને વ્યાપક કરવાની ઝંખના થઈ અને હું ગામુડામાં ગયો. ગામડામાં ગયા પછી 'મા 'માંથી સાત ભાવ તારવ્યા.

#### 'મા'ના સાત ભાવ

તે આ પ્રમાણે છે:--(૧) અમી અથવા સ્તેહતું અમૃત (૨) પાસે રહીને સેવા કરવી (૩) સ્શ્રુષા (૪) તદ્દર્પતા અનુભવવી, (૫) શિક્ષણ (૬) રક્ષણ (૭) વિજ્ઞાનયુક્ત સંસ્કાર. આમાં સર્વ પ્રથમ ભાળમંદિરના વિચાર આવ્યા. ગામની શાળામાં પંદર ભાળકા આવે ત્યાં ખાળમદિર કર્ષ્ઠ રીતે શરૂ થાય ? ખીજો વિચાર આવ્યા દવાખાન

ખાલીએ, તે વખતે એક શાસ્ત્રી ગુલાલવાડીમાં રહેતા. તેઓ દવાના કેટલાક ડખ્યાએ માકલતા. તેના ઉપયોગ કરવા. આમ મેં એ કાર્ય ગામના વિશ્વાસે શરૂ કર્યા. આ અગાઉ પ્રજા પરિષદમાં, જેનાં નેતા <u> ખળવંતરાય મહેતા હતા, અને મુરુખ્યી શ્રી નાનાભાઇની સંસ્થા શ્રામ</u> દક્ષિણા મૂર્તિમાં; બન્ને સંસ્થાએ સાથે સંકળાઇને કામ કરવાના માકા મહ્યા હતા. પણ મને ગામ ઉપર 'વાત્સલ્ય 'ની દર્ષ્ટિએ વધુ આકર્ષ હતં.

ગામ તરફથી દાણા-ગાળ વ.ની વ્યવસ્થા થઇ. ગામને કહ્યું : જેમ જેમ જરૂર પડશે તેમ તેમ લઈશું. ખધી વ્યવસ્થા ગામ જ કરે!"

આથી ગામને થયું કે આ તા આપેલા માણસ છે. દાહેક માસ ખાદ ગામને લાગ્યું કે આ કુટુંબ જે વર્ગમાંથી આવે છે તેને બીજી ચીજો પણ જોશે અને દૂધ ઘી વગેરે માટે રાેકડી રકમ આપવી જોઈએ.

મેં કહ્યું : "મને વીશ જુવાના રાત્રિશાળા માટે આપા ! "

ગામે દર જવાને એ રૂપિયા નક્કી કરી દાણા-ગાળ સાથે બીજી ચાલીશ રૂપિયાની વ્યવસ્થા જોડી દીધી.

ગામમાં કામના ધાટ બંધાયા. ખહેતા પણ આવવા લાગ્યાં. તેમની નિરક્ષરતા દર કરવા માટે તેમને ખખર ન પડે તે રીતે રાસડાથી કાય\* શરૂ કર્યું. એમાં તેમને ગમે તેવી ઢાળા ગાઠવતા ગયા. પછી તા તેમણે સામેથી અક્ષરત્તાનની માગણી કરી. રાસડામાં શીલ, સંસ્કાર, ભાળઉછેર, ગ્રામ ભક્તિ, ખ**ઢે**નાનું ગૃહ કર્તવ્ય, સમાજ કર્તવ્ય વ. વાતા વ**ણી** ક્ષેવાઈ હતી. તેમાં અક્ષરજ્ઞાન શરૂ થતાં તે વિભાગને પણ વિકસાવવા**ની** તક મળી. આમ ગામ સાથે આનંદ અને ઓતપ્રાતતા વધતાં ચાલ્યાં.

ત્યાં એકવાર રાત્રે હું ખહાર ગામથી આવતા હતા. તે વખતે ભાજુના ગામના કાઠીએા વગેરે અહીંના લાેકાને ખૂબ **હે**રાન કરતાં જણાયા. એમનાં ઢાર ચારે-વાડે ચરે! કાઈ ખેડૂત ચૂં કે ચાં કરી શકે નહીં. આ વખતે જે ઢારને જોયાં તેમને લઇને ડળ્યે પૂર્યાં. પણ પૈલા

કાઠી મૂંછા ઉપર તાલ દુધને ડખ્ખામાંથી કાઢી ગયા. 🧟 તા શમશમા જ્ઞિડ્યા. આટલા બધા જૂલ્મ સહન થાય શી રીતે ? મેં પાલિસમાં કરિયાદ કરી: પણ મુખીએ. " ઢાર પરાયાં નથી " એવું જૂઠું લખાસ કર્યું. કાેઈ સાક્ષી તરીકે પણ ઊભું ન રહ્યું. એટલું જ નહીં, જે ખેડૂતની ભેળ થયેલી તેણે જાતે કહ્યું કે મારું કંઇપણ ભેળવાયું નથી. રાેટલી અને દ્વપાક નીચાવીને આપાે!

હવે શું થાય! હું તા ખૂબ મુંઝાયા. એક દિવસ વિચાર થતાં હું અને મારા પત્ની બન્ને જણ તે ગામ તે કાઠીને ત્યાં જ પહોં≃યા. તેમણે આગ્રહ કર્યો અને અમે જમવા રાકાયા. ભાષામાં રાટલીએા આવી કે મેં કહ્યું: " આ નીચાવીને મને આપા ! "

તે કાદીના મા અને ઘરના બધાય મું ઝાયા. પહેલાં તા તેઓ કંઈ ન સમજ્યા. પછી મેં ચાખવટ કરતાં કહ્યું : " આમાં અનેક ખેડૂતાના પરસેવા ચોંડયા છે. તે કાઢીતે મને રાહલી આપા ! "

છેવટે કાઠી પીગળી ગયા અને તેમણે કહ્યું: "આ મારી ગાય, મારી જ મહેતતે ઉછેરીને મોટી કરી છે અને તેને બેળથી અલમ રાખી છે. તેનું કુધ લા ! "

સામાન્ય રીતે બેળ તા થાડી. બેસ વ. થી થતી હાય છે એટલે મે થાેડ દુધ લીધું. ત્યારભાદ કાઠીના આખા કુટ ખે પાતાની આપવીતી કહી સંભળાવી : "અમતે પણ કાઇ ખેડતાતે રાજાડવા ગમતા નથી, પ્રણ, શું કરીએ ? અમારી પાસે સા વીધાં જમીન હતી પણ અમૂક પટેલતે ત્યાં ગિરા મૂકેલી. ત્રીશ વર્ષ થઇ ગયાં હવે એ આપતા નથી!"

એમનું પણ કંઇક કરવું જોઇએ એમ નક્કી કરી તેમની વિદાય લઇને અમે પાછા કૂર્યા. એ પટેલ બાપા ચુરત વેઠાંતી હતા. થાડા દિવસા પછી સમય જોઈ તે હું તેમને ત્યાં ગયા. મેં તેમને કહ્યું : " બાપા! આપ તા અદ્ભેતવાદી! આપનાથી આવું થાય!" સદ્દ્રમાગ્યે

**જા**પા સમજી ગયા. તેમણે કહ્યું : "ખાદું તે**ા થયું છે પ**ણ **હવે** ખેતર છુટતું નથી ! "

મારા માટે બાપાએ દુધપાકતું જમણ બનાવ્યું હતું. મેં કહ્યું : " બાપા ! દૂધપાક તાે મતે બહુ બાવે, પણ તમારે નીચાેવીને આપવા પડશે!"

" દૂધપાક તે નીચાવાતા હશે ?" બાપાએ પૂછ્યું.

"પણ મારે તા નીચારીને જોઇએ. એમાં અણદકકતું તત્ત્વ લળી મુક્ષું છે. '' બાપા સમજી ગયા. છેવટે એક માસમ લઇને તે જ**મી**ન છાડવા માટે માની ગયા. માણસોની સામે એ મુજબનું લખાસ થયું. કાડીની ધાડી વેચાવી નાખી, દાણચારી વ. અનિષ્ટા બંધ થયાં, કાડીમાઇ મે ખળદ ખરીદી ખેતીમાં લાગી ગયા. આ વ્યક્તિગત પ્રશ્ન તેા સારી **રી**તે ઉકેલાયેા, પણ આવું ઠેર ઠેર હતું. એટલે **જી**લ્મ–નિત્રારક– સેવાદળ રચાયં.

એ જ અરસામાં સેવાદળ પાસે એક સવાલ આવ્યા, એક શુંડા માહ્યસનું ઊંટ ખધાનાં ખેતરામાં કર્યા કરે. તે પાકા શાંડા કાઇકની **વૈ**રીતે ભાર વર્ષથી પાતાના ધરમાં રાખેલી છતાં કોઇ એતે કંઇ ન કહી શકે. તે વખતે અમે અહિંસાની દિશામાં ઊંડા ઉતર્યા ન હતા. એટલે સેવાદળના માણસોએ ઊંટના પગમાં ગાળી મારી તેને લંબડું ત્રનાવી દીધં.

આ ખબર પડતાં પેલા ચીડાયા. એક દિવસ દારૂ ઢીંચીતે આવ્યા અતે ખાલવા લાગ્યા : '' ભવાની ભાગ માગે છે! તમતે મારીતે લાહી આપવં છે ! "

ભધાય ગભરાયા. મારી પાસે બેડેલા બે માટા પટેલા તા **ચાલ**વા લાગ્યા. સેવાદળના યુવાના ચિત્રવતુ ખની ગયા. હું ઊભા થયેા અને **પૈલા ભાઇને અ**ડયા. તે છાંછેડાયા નહાં. કાંઇક શાંતિ આવતાં તેણે ક**હ્યું** : " ઠીક, તલવાર નહીં તા મ્યાન, મારવા દા!" વાત ઉતરતાં કહે " તમારા સેવાદળના એક **બાઇને** મારવા દા " અને અંતે " તે <del>બાઈ</del> મારી માગે ! " ત્યાં સુધી વાત આવી. **હ**ે સાં**દિયાને ભાઝી ગયાે**. એટલામાં મુખીએ આવીને પેલા માણસને પાતાના મકાનમાં બેસાડયા અને બહારથી પાણી આવ્યું છે એમ કહી તેને પાણી પાયું. ધીમે ધીમે તેને નશા ઊતરી ગયા અને માધી મંગાવવાને બદલે એ તા એમને એમ પાછા કર્યો.

તેવામાં એક બનાવ બન્યો કે કાેઈ હરતાકરતાએ। સા**ધે** એને **ઝધડા થ**યા. તેને માર પડથો અને તેની ખદ્દક પણ તેઓ **લઇ ગયા**. ગામમાં વાત ફેલાઈ કે માટલિયાએ એવું કર્યું લાગે છે. એક વાર 👲 **બહારગામથી** આવતા હતા કે મારી ઝૂપડીમાં એક ચોર આવે<mark>લાે. મને</mark> જોઈને માલ કેંડ્રી તે ચાલતા થયાે. ખસ વ**હે**મા શરૂ થયા કે " માટલિયા પાસે કંઇક છે. રાખ આપા તાયે માણસ સાજો થઇ શકે !-"

એ જ અરસામાં બધા વહેમા સામે ચનારું 'ખેડૂત-શ્રેય-સાધક મંડળ ' રચાયું. સંસ્થારૂપી સૂર્યનાં સપ્ત પટ્ટીના સાત ગુણા ગામમાં ખીલ્યાં. અમે અમારી સામે વાત્સલ્યનું પ્રતીક પણ રાખ્યું છે; જેથી સતત જાગત રહે.

મમતા-માહ કે અહંતા એકદમ તા જતાં નથી પણ ગાળમાં પાણી પડતાં ચીકાશ ઘટે તેમ એ વ્યાપક થતાં ઘટે છે. અહંતા-મમતા સંપૂર્ણ પણે ગર્યા નથી. પણ તે વ્યાપક થયાં છે જેથી સાવ મૂર્િંન થવાતું નથી એમ મને લાગે છે.

### દુષ્ટજન સંહારમાં વિશ્વવાત્સલ્ય ખર્જ?

આ અનુભવા સાંભળા દંડીસ્વામીજએ પ્રશ્ન કર્યો: (૧) હિરણ્યકશ્યપના વધ નૃસિંહે કર્યો. ( ૨ ) રામે રાવણને માર્યો ( ૩ ) કુષ્ણ દ્વારા કંસ મરાયા તા આમાં વિશ્વવાત્સલ્ય ગણાય ખરૂ !

સાટલિયાજએ જવાય આપતાં કહ્યું : "કૃષે ખીજના નાશ કર્યો કે ફળ પાકી જતાં બીજે ફળતા નાશ કર્યો! આમાં વાત્સલ્ય મણાતું દાય તા ઉપરની વાતમાં શા માટે ન ગણાવું જોઈએ.

પૂંજાભાઇએ કહ્યું: માળીને વ્યવસ્થા માટે જાળાં ઝાંખરાં સાક્ષ તા કરવાં જ પડે ને ! ઢંકમાં સમાજનાં મૂલ્યા માટે. અંગત **હેત્**થી તહીં, તેમ રાગદ્રેષ રાખ્યા વગર, સમાજની કક્ષા પ્રમાણે સશસ્ત્ર સામના કરવા પડે તાય ' વિશ્વવાત્સલ્ય 'ને ખાધા નહીં પહોંચે! એટલું ખરૂં કે એ અરાગ અને અદ્વેષની અસર તત્કાળ નહીં તે ખીજે જન્મે પણ એને માર્યો દ્વાય એને પણ પહોંચી વળવી જોઇએ. એ રીતે જોતાં રાવછા અને વાલી બન્નેને રામ ઉપર પ્રીતિ અંતકાળે થાય જ છે: તેમ કંસતે થતી જણાતી નથી. જો કે કંસ તાે જાણી જોઈ ને આક્રમણ કરવા જતાં જ મલ્લશાળામાં મરાયા છે!"

### માતુવાત્સલ્ય પુરૂષ-વાત્સલ્ય કરતાં વધારે

શ્રી દેવજીભાઈએ પાતાની પુત્રીના માતુવાત્સલ્યના અનુભવ દાખવતાં કહ્યું : "હું બાળાએાને ખૂબ સાચવું છું. છતાં એક દિવસે મારી નાની દીકરીએ કહ્યું કે " ખાપા આપણાં કરતાં પડાેશીની 'મા 💅 મરીબ છે છતાં એના બાળકા 'માં' કહે છે. એ કેવું રૂડું લાગે છે ! તમે અમને સારી પેકે રાખા છા પણ 'મા ' જેવું આનંદમય ખીજ નથી લાગતું ! "

શ્રી યું જાભાઇએ હાજર જવાય આપ્યા : "એટલા માટે તા 'ભા–પા' કહેવાય છે. મતલળ કે માતા કરતાં ભાષાનું વાત્સલ્ય પા ભાગનું જ હોય છે."

પછી સ્ત્રી અને પુરૂષ અંગે ચર્ચા ચાલી. પુરૂષમાં પણ વિશિષ્ટ મુણો

દ્વાય છે અને સ્ત્રીઓમાં પણ પાતાના વિશિષ્ટ ગુણા દ્વાય છે. સમર્પાં છોના ગુણ પુરુષામાં પણ દ્વાય છે એટલે જ સાધકા વિશ્વવાલ્ય વધુ અંશે અને સંખ્યામાં સાધે છે. સ્ત્રી–સાધિકાએ ઓછી જોવા મધ છે અને સ્ત્રીએાનું વાત્સલ્ય જરૂર વિશ્વવાત્સલ્ય માટે પ્રેરણા આપી શકે પ્રણ તે કુટ ંબ સુધી સીમિત વધુ જોવામાં આવે છે. બાળકા માટે માતું ખલિદાન સવિશેષ ઢાઇને, સમાજના ઉત્થાનમાં સ્ત્રીઓએ જ વધુ ભાગ આપ્યા છે અને વિશ્વવાત્સદયમાં પણ માતૃસમાજે વધા ભાગ આપવા પઢશે.

### વિશ્વવાત્સલ્યમાં કાેને સુખ્ય સ્થાન ?

શ્રી દંડીસ્વાસીએ અજીરગતના દાખલા આપતાં કહ્યું: "તેના ત્રણ પુત્રા હતા. પહેલા ખાપને ભાગે હતા- છેલો માને! તેથી જ શુન-શુપ જે અજરગતના વચેટ પુત્ર હતા તેને સમાજ માટે હામવા પશ્ચી હતા. 'મા 'ના નાના ઉપર પ્રેમ વધારે હાય તેનું કારણ તે નાના, હેવટના અને નખેળા ઢાય છે. આમ વિશ્વવાત્સસ્યમાં આખા સમાજને સ્થાન છે. પણ પછાત રહી ગયેલાંઓને માટે પક્ષપાલ રાખવા જ જોઈએ !

## વિશ્વવાત્રાલ્યનાં પાસાંએા

[31-6-51]

[૩]

—મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી

વિશ્વવાત્સહયનાં કર્યા કર્યા અને કેટલાં પાસાં છે તે અંગે અત્રે વિચાર કરવાના છે. વિશ્વવાત્સલ્ય શબ્દની એવી વિલક્ષણતા છે કે એતું નામ ક્ષેતાં જ માતાનું ચિત્ર અાંખ આગળ ઉદ્યું થાય છે. વિશ્વવાત્સલ્યનાં પાસાંએા ઉપર વિચાર કરવા માટે પણ માત્રદ્રદયનાં પાસાંએા પણ તપાસવા પડશે.

માતા કેવળ બાળક ઉપર આસકત ચર્કને પ્રેમ કરે છે એ એના દ્વદયનું એક પાસું છે. તે એને મારે પણ છે-દંડ પણ આપે છે– ગુરસો પણ કરે છે. આ એક બીજું પાસું છે. પણ બન્ને સ્થિતિમાં તેના અંતરમાં વાત્સલ્ય તેા ભરેલું જ હોય છે. તે ચાહે છે ત્યારે પણ तेना दिसमां वात्सदय है।य छे अने जयारे हडे छे त्यारे पास अने વાત્સલ્ય હોય છે. તે જ એને પ્રેરે છે કે તેવું બાળક નઠારું ન ચતું જોઈ એ. ખગડવું ન જોઈ એ. એવી હિતભાવના તેના દૃદયમાં સનત રહે છે. એમાં મમતા પણ છે અને સમતા પણ છે. જ્યારે બંનેના સમન્વય થાય ત્યારે જ વાત્સસ્ય ખીલે છે. વિશ્વવાત્સસ્યમાં પણ આમ ભંતે પ્રકારની વૃત્તિ અને ભાવનાના સમન્વય સાધવાના **રહે છે**. વિશ્વવાતસભ્ય જયાં એક તરફ અનિષ્ટાને દૂર કરવાનું સચવે છે ત્યાં ખીજી તરફ સમાજજીવનમાં સંયમ, ધર્મ અને નીતિ વગેરેના પ્ર**વેશ કર**વા<u>ત</u> સચવે છે.

ધણા લાકા કહેશ કે શું સર્વાદયથી એમ નહીં થાય ? સર્વાદયમાં અવિકસિત અંગાના વધારે ઉદય કે પ્રકાશ અને વિકસિત અંગોના એોછો ઉદય કે પ્રકાશ સ્વવાતા હોય, પણ જ્યાં અંધારૂં છે તેને દૂર કરવા માટે ખાસ કહેવાતું નથી. અંધારું દૂર કર્યા સિવાય ઉદય કે પ્રકાશ કઇ **રીતે થ**ઇ શકશે ! સરજના પ્રકાશ તા ચાર્મર પથરાયા પણ જેના **ખારી ખારણાં તદ્દન ખંધ છે તે મકાનમાં પ્રકાશ કયાં**થી પ્રવેશી શકે ? સર્વાદયમાં એવું માનવામાં આવે છે કે એની ચિંતાની જરૂર નથી. એવાં મકાનનાં ખારીત્રારણાં ઉઘાડવાની જરૂર નથી. બીજા શબ્દામાં સર્વોદય કેવળ વિકાસ પામેલાં, બલે તે ઓછાં હાય કે વધારે એવાં અંગાત લાગુ પડે છે. પણ જે વિકાસતે અવરાધનારાં તત્ત્વા તરફ તે ઉપેક્ષા જ સેવે છે. સર્વાદય એમ માતે છે કે બધુ રડું થતાં એટલે 🕯 રૂડાનું રૂડું થતાં–બધું સારું થઈ જશે. પણ તેમ થતું નથી. એમાં માટા ભય તા એ રહેલા છે કે જે વિકસિત હાય છે તે વધુ વિકાસ પામે છે પણ અણવિકસિત પાછળ રહી જાય છે.

ધણી વાર એક વર્ગમાં નખળા અને સખળા વિદ્યાર્થીએ હોય છે. ને મળા વર્ગ જોઇતે શિક્ષક વિશેષ-વર્ગ ચલાવે છે. આતા લાભ બધાને લેવાના હાય છે. પરિણામે જોવા મળે છે કે જે સંબળા હાય છે તે વધારે સવ્યળા ખને છે અને નવ્યળા વધુ નવ્યળા ખને છે. જો નવ્યળા તરફ વિશેષ ધ્યાન અપાય તા જ તે આગળ વધી શકે છે. જો અનિ-ષ્ટને દર કરવાના પ્રયત્ન જ ન કરવામાં આવે, અને કેવળ છપ્ટને જ વિકસાવવાનું હોય તાે ઇષ્ટ વિકસે એમાં હમેશાં ભયસ્થાન રહેલ છે. શરીર ઘર્લાં જ સુંદર અને સ્વસ્થ હોય, તેને સારી રીતે રાખવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવે તેા યે એમાં ઉપસેલા એક નાનકડા ગ્રુમડાની ઉપેક્ષા સેવવામાં આવે તા તે આખા શરીરને વેદનાથી બરી શકે છે. अ क भय सर्वोध्यवादमां आके अधारालयी तत्त्वा तरक ध्यान न અપાતાં; રહે છે.

એટલે જ અંધકાર કે અનિષ્ટને મટાડવા તેમજ પ્રકાશ અને હૃષ્ટને

પ્રગાવવા માટે વિશ્વવાત્મસ્થમાં પ્રતિકારક અને નિર્માણ ભન્તે શક્તિના સમન્વય સચવવામાં આવ્યા છે. વિશ્વવાત્સસ્યમાં અનિષ્ટતા પ્રતિકાર અને ઇષ્ટતા સ્વીકાર વ્યવહાર રીતે સચિત થાય છે તેમ સર્વોદયમાં થતાં નથી. મા બાળકને બલા માટે, તેની ખરાબ પ્રવૃત્તિઓ અંગે નિષ્દુર થાય છે; ત્યારે તેનું માતૃત્વ લજાનું નથી. બલ્કે શાબે છે. તેના અંતરમાં તા બાળક પ્રતિ આત્મીયતા હાય છે. જે અંગે તે (મા) બાળકના ખરાબ કામ અગે, પાતાનાં બાળકને ઠપકા આપવા પ્રેરાય છે કારણ કે તેનું અંતર રડતું હાય છે. એ વાત્સસ્યની પ્રેરણાથી જ બની શકે છે. વિશ્વવાત્સસ્યના સાધક પણ એવી જ રીતે બન્ને પાસાંઓ લઇને ચાલે છે.

તે સિગાય પણ સર્વ શબ્દ કરતાં વિશ્વ શબ્દ વધુ વ્યાપક છે. કારણ કે સર્વતો અર્થ કયારેક એક કુટું બ, એક સમાજ કે એક વર્તુળ પૂરતા લેવામાં આવે છે. જ્યારે વિશ્વ શબ્દથી આખા વિશ્વનં ભાન થઇ જાય છે. વિશ્વના પાણી માત્ર ઉપરાંત બધા ધર્મો, રાષ્ટ્રો, જાતિઓ, કુટુંએ! કે .સમાજોના સમાજોના સમાવેશ વિશ્વમાં થઇ જાય છે, એટલે જ વાત્સલ્ય શબ્દની પૂર્વે વિશ્વ શબ્દ જોડયા છે.

ધણા લાેકા કહેશે કે શું 'અહિંસા ' શબ્દથી વિશ્વવાત્સલ્યનું કામ ન થઇ શકે ? એના વિનમ્ર ઉત્તર એ છે કે અહિંસા શબ્દથી કેવળ હિંસાથી નિવૃત્ત થવાના બાવ ઘાેષિત થાય છે–તેમાં પ્રવૃત્તિ તરફ જવાના પડઘા પડતા નથા. ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્યમાં અનિષ્ટથી નિવૃત્તિ અને ઇષ્ટની પ્રવૃત્તિ–બન્ને બાવા સ્થિત થાય છે. સર્વ પ્રથમ તા વિશ્વવાત્સલ્યમાં પ્રવૃત્તિ સુચિત થાય છે પણ એ પ્રવૃત્તિને અનુરૂપ નિવૃત્તિના ઘાેષ પણ તે અંગે ઊડી વિચારણા કરતાં સ્પષ્ટ થાય છે.

આમ તા જૈન સાધુએ અહિંસાનું પાલન કરે છે. તે છતાં તેમને અહિંસક કહેવામાં નથી આવતા પણ તેમને 'વિશ્વત્સલ' કહ્યા છે—એટલે કે તેઓને છકાય (સંપૂર્ણ જીવસષ્ટિ)ના માતાપિતા, પીહર અને રક્ષક કહ્યા છે. તેઓ છ કાયની સાથે ઓતપ્રાત રહે છે પણ જ્યાં જ્યાં અતિષ્ટા, દાષા કે વિકારા જુએ ત્યાં અનાસકતા રહી તેનાથી નિષ્ટત પણ રહે છે.

વાત્સલ્યમાં 'હકાર' અને 'નિકાર' ખન્ને આવે છે. આજે માત્ર નકારથી એટલે કે છેટા રહેવાથી કામ ચાલે એમ નથી. 'હકાર' પણ જરૂરી છે. એટલા માટે જ ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રમાં કહ્યું છે :—

### " एगओ विरइं हुज्जा, एगओ य पवत्तणं। असंजमे नियत्ति च संजमे य पवत्तणं॥"

એટલે કે જીવનમાં ખે વૃત્તિએ৷ છે નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ. અસંયમથી નિવૃત્ત થવું જોઇ એ અને સંયમમાં પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ. સાધક એક બાજુથી સમાજના બધા પ્રશ્નો ઊંડાણથી લેવા માટે સંયમ માર્ગે પ્રવૃત્ત થાય અને બીજી બાજુથી જ્યાં જ્યાં સમાજમાં અનિષ્ટા, વિકારા કે દાેષા જણાય ત્યાં તે દાેષાથી પાેતે નિવૃત્ત રહે. એક તરફ સમાજમાં કરૂણા, સેવા અને વાત્સલ્ય પીરસે અને બીજી તરફ સમાજના દેાષાથી પાતે વેગળા રહી ગુણાને પૂરે! આમ બન્ને વૃત્તિઓ કામ કરે તાે જ સાધકના જીવનમાં વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રગટ થઈ શકે !

કેટલાક લાેકા નિવૃત્તિના અર્થ સમાજના દાષા જોઈને ભાગતું, પણ તે દાષાને દર કરવા નહીં, એવા કરે છે. તેઓ પ્રવૃત્તિને પણ કેવળ વ્યક્તિગત જીવન પૂરતી જ માને છે; પણ તે ખરાખર અને *બં*ધબેસતું લાગતુ નથી. આ જીવન એક અને અખંડ છે. એના ભાગલા નિશ્વયદ્ધિથી થઇ શકતા નથી. જીવન એકાંગી કે એક તરપ્રી ખની જાય તા તે વિકસિત જ ન થઈ શકે. ભગવાન મહાવીર તે છુદ્ધ જો <u>લાકજીવનની ઊંડી કરૂણા અનુભવ્યા વગર બહાર પછા ઢાત તા તેમને</u> કાઇ યાદ ન કરત. જગતના જીવનમાં જે વિસંવાદિતા છે તેને દૂર કરવા અને લાેકજીવનને સવાદી બનાવવા માટેની અંતરની ઊડી પ્રેરણાએ જ તેમને રાજપાટના ત્યાગ કરવા, ઘાેર તપ કરવા, જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા પ્રેર્યા. એટલ જ નહીં; પાતાના એ પરમ જ્ઞાન-દર્શનના બાધ, લાકજીવનને

અનિષ્ટ તરફ જતાં રાકવા માટે અને ઉન્નત ખનાવવા સક્રિય કરવા માટે આપ્યો. જો આવી વ્યાપકતા સાધક જીવનમાં ન હોય તો વ્યંધિયારાં પાણીની જેમ તેનામાં પણ વિકૃતિ આવવાના માટા સંભવ છે.

દશવૈકાલિક સત્રમાં કહેવામા આવ્યું છે કે સાધક જીવનની વ્યાપકતા હોય તાજ દેખા ન પેસી શકે. જો સાધક પાતાનું વિચારશ ંજગતનું કે સમાજનું નહીં વિચારે તેા તેનામાં અહકાર, સ્વાર્થ, ધુણા, <u>દ્રેષ વગેરે અનિષ્ટા પેસવાની શંકા છે. એટલા માટે દશવૈકાલિક સંત્રમાં</u> કહેવામાં આવ્યું છે:---

### " सन्वभूयपपूरसं समं भूयाइ पासओ। पिहि आसवस्स दंतस्स पावकम्मं न बंधई॥"

જે બધા પ્રાણીઓમાં, હું બધાં પ્રાણીઓમાં છું અને મારામાં **અધાં છે**; એમ એાતપ્રાત (તન્મય) બની જાય છે, બધા પ્રાણીઓને આત્મવતુ લેખે છે; તે પાતે આશ્રવા (દાષા)થી દૂર રહે છે અને પાપકર્મને બાંધતા નથી. અહીં સ્પષ્ટરૂપે બધા જીવાને પાતાના સમાન લેખવાના આદેશ છે. એટલે કે સાધકે કેવળ **ધાતે સાધના વડે** વિકા**સ** કરી ઉન્નત થવાતું નથી; પણ સાથે બીજાને પાતાના સમાન એટલે કે શુદ્ધ કરવાના છે અને તે માટે તેણે ઇંદ્રિય; મન અને આત્મસંયમ કેળવવાના છે. જે આવું કરે છે તે પાપકર્મને ન બાંધે એ સ્વાભાવિક છે અને સાથે જ અહંકાર, સ્વાર્થ, ધુણા, દ્વેષ વગેરે અનિષ્ટા તેનાથી દૂર રહે એ પણ એટલું જ સહજ છે.

વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક આમ સમાજ જીવનમાં સંયમ, ધર્મ, નીતિ વગેરે પુરવા એક તરફ આત્મીય ખની પ્રવૃત્ત થાય છે જ્યારે ખીજી ખાજુ સમાજનાં અનિષ્ટા અંગે વિરોધ કરી-નિવૃત થાય છે. આમાં એક **હરક તે 'ઇ**બ્ટા' અંગે સહકાર અને અનિષ્ટા અંગે અસહકાર: એક ભાજુ તાદાત્મ્ય અને બીજી બાજુ તટસ્થના દાખતે છે. બીજા શબ્દામાં સરળ રીતે કહીએ તો બાજુ ચૈતન્ય તત્ત્વની દૃષ્ટિએ આત્મીયતા કેળવે

છે---અનિષ્ટ કરનારાએ પ્રતિ પણ અને બીજ બાજુ જીવનના પરમ કર્તાવ્ય માટે અન્યાયને પડકારે પણ છે.

જેમ એક માતા ભાળક સાથે સહકાર અને અસહકાર બન્ને કર છે તેમ વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક પણ સહકાર અને અસહકાર ખન્ને કરશે. ધણીવાર માતા બાળકને વહાલ કરે છે તેના હિત માટે બધું કરે છે, એ સહકારની ભાવના છે અને એ જ માતા કચારેક ભાળક સાથે. તેના દાૈર્ષા માટે રાય કરે છે, બાલતી નથી પાતે ભ્રખી પણ રહે છે: એ અસહકારની ભાવના છે. ખંને ભાવનાએોની પછવાડે બાળકની હિત-ચિંતા તેને હૈયે હ્રાય છે એવી જ રીતે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક અન્યાના અનિષ્ટા જોઈ ને તેની સાથે અસહકાર દાખવે છે. તેને નિંદે છે. વખાડે છે: પાતે ભૂખ્યા રહે છે પણ હિત માટે અને તેને દૂર કરી 'સારૂં શું છે' તે અંગે સહકાર આપે છે તે પણ હિત માટે, આ માટે આત્મીય ભાવ હોવા જરૂરી છે.

વિશ્વવાત્સલ્ય શબ્દ ખહુ માટે છે. એટલા ઉચ્ચ વાત્સલ્ય સુધી પ**હો**ંચવા માટે કુટું ખ—વાત્સલ્ય, સમાજવાત્સલ્ય પ્રગટાવવાં સર્વપ્રથમ જરૂરી છે. જેને કુટુંખ સાથે વાત્સલ્ય ન હોય તે વિશ્વ સાથે કઈ રીતે વાત્સલ્ય દેખાડી શકે કે સાધી શકે :

રામાતુજીચાર્ય પાસે એક ગૃહસ્થ દીક્ષા લેવા આવ્યા. તેણે કહ્યું : "આ સંસાર ખારા છે. આમાં બધા સ્વાર્થના સગાં છે. મારે એ બધું હોડીને આત્મકલ્યાણ કરવું છે, માટે મને દીક્ષા આપા."

રામાનુજીચાર્યે પૃછ્યું : " કુઢું બમાં તારા કાેઈ સાથે પ્રેમ છે ખરાે ! " તેણે કહ્યું : " કુટુંખ તે৷ સ્વાર્થી છે એટલેજ તે৷ આપની પાસે દીક્ષા લેવા આવ્યા છું. "

રામાનુજીચાર્ય કહ્યું: "ત્યારે હું દીક્ષા ન આપી શકું! જેનું કુટુંભ સાથે વાત્સલ્ય ન **હો**ય; ભક્ષે માેહમમતા ન **હો**ય પણ શુદ્ધ લાગણીભર્યો વર્તાવ ન હોય. જેને ખધા પ્રતિ ધૃષ્ણા હોય તે વિશ્વવાત્સલ્યની

#### સાધના જેવી દીક્ષા પાળી ન શકે!"

એટલે કે વિશ્વવાત્સલ્યની સાધના માટે કુઢુંબ માહ ન હોવો જોઈએ પણ કુટુંખ હિત અને તેને અનુરૂપ વાત્સલ્ય તા **હોલું જ** જોઈએ. જૈનામાં દીક્ષા આપતાં પહેલાં. દીક્ષાર્થીએ કેવળ મા-ળાપની નહીં પણ સમાજની યે સંમતિ લેવી પડે છે. એમાં રાજીખુરાથી સંમતિ અપાય છે. તેના અર્થ એ છે કે દીક્ષાર્થીના કુટુંબ પ્રતિ વાત્સલ્ય ભાવ છે, સમાજ પ્રતિ વાત્સલ્ય બાવ છે અને હવે તેઓ એને વિશ્વવાતસલ્યની સાધના માટે રજા આપે છે. વિશ્વવાત્સલ્યની સાધના માટે કુંદુંખ, સમાજ અને જ્ઞાતિઓ તરફ તો તેનું વાત્સલ્ય હોવું જ જોઈએ. એ પહેલાં પગથિયાં ચુક્યા વગર ડેકડાે મારીને વિશ્વવાત્સલ્ય સાધી શકાતું નથી.

જૈન આગમામાં જિન-કલ્પી સાધુએાની ચર્ચાનું વર્ણન આવે છે. આવા સાધુએા સંઘથી, નગરથી દૂર રહીને એકાંતમાં સાધના કરે છે. તપ કરે છે. પણ તેમની આત્મીયતા કે અનુવધ 'ધ્યેયાનુકૂળ સંવધી તાે સમાજની સાથે રહેજ છે. તેમના વ્યક્તજગતની સા<mark>થે</mark> સ્થૂળ અતુ<mark>બંધ</mark> દેખાતા નથી પણ અવ્યક્તજગતની સાથે સહમ અનુબંધ વધતા જાય છે. તેઓ પોતાના જ્ઞાન વડે પરાક્ષરીતે સમાજની ગતિવિધિયી જાણકાર રહે છે. એટલુંજ નહીં. સમાજમાં પ્રખળ અનિષ્ટા ચાલતાં હોય, સમાજ ્ઉપર ખાસ આકૃત આવી દ્વાય. સમાજમાં જ્ઞાનદર્શન ચારિત્ર્યની સુરક્ષા કરવાના પ્રસંગ હોય ત્યારે તેઓ પાતાની સાધના છાડીને, જરૂર परे त्यारे आवे छे.

ભદ્રભાહુસ્વામીના જીવનના એક પ્રસંગ છે. તેઓ નંદવંશના અંત સમયે અને મૌર્યકાળના પ્રારંભમાં થઈ ગયા. તે વખતે મગધની રાજધાની પાટલીપુત્રમાં જૈનાનું એક માહું સંમેલન ભરાયું, તેમાં જૈનાના સારા સારા વિદ્વાન સાધુએા. વિદ્વી સાધ્યીએા. શાસ્ત્રાનુભવી શ્રાવકા અને શ્રાવિકાએ ભેગાં થયાં. તે કાળે જે ત્રાન અપાતું તે સભળાવીને અપાત: પૂર્વ દ્યાનીએ એને કંદરથ કરતા અને અનુગામી-

એોને તેએ કંઠસ્થ કરાવતા. ધીમે ધીમે સ્મૃતિએા ઘટતાં કંઠસ્થ જ્ઞાન સાચવી રાખવું મુશ્કિલ ખનતું ગયું. એટલે ચતુર્વિધ સંધે મળીને જેને જે વસ્તુ યાદ હોય તે બધું લિપિબહ કરવું, એ આ સમ્મેલનના ઉદ્દેશ્ય હતા.

ભદ્રભાહ સ્વામી વિશિષ્ટ ગ્રાની હતા અને તેઓ હાજર હોય તે જ શાસ્ત્રોના પાઠ વ્યવસ્થિત થઇ શકે અને જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રંમાં વૃદ્ધિ થઈ શકે એમ શ્રીસંધને લાગ્યું. શ્રીસંધે બે સાધુઓને ભદ્રભાહુ સ્વામી પાસે સંદેશા લઇ ને માેકલ્યા. તે વખતે અદ્રભાહ સ્વામી નેપાળની તળેટીમાં મહાપ્રાણ ધ્યાનની સાધના કરતા હતા. સાધુઓએ જઈને સંધના સંદેશા આપ્યા.

ભદ્રભાહુસ્વામીએ કહ્યું : ''હું અત્યારે યાેગ સાધના કરી રહ્યો છું. તેને અધૂરી મૂકીને કઈ રીતે આવી શકા "

સાધુએાએ પાછા વળી સંઘને વાત કરી. સંઘે એક જ વાકયમાં ભદ્રભા<u>હ</u>સ્વામીને કરીથી ક**હે**વડાવ્યું : '' વ્યક્તિસાધના માટી કે સંઘસાધના ! "

આ સંદેશા મળતાં જ ભદ્રભાહુ સ્વામીએ તરત જ ત્યાંથી વિહાર કર્યો. તેઓ પાટલિપુત્ર આવ્યા અને તેમણે સંઘની ઉન્નતિમાં–સૂત્રા લિપિયલ કરવામાં પાતાના કાળા આપ્યા.

આ ઉપરથી એમ માની શકાય છે કે કાઈ સાધક ભલે એકાંતમાં રહેતા હાય પણ તેના તાળા (કર્તવ્ય–સંબંધ) જગત સાથે વધારે રહેવા ઘટે છે.

વિશ્વવાત્સલ્યમાં માતાના આદર્શ સામે હાય છે. જેમ માતા પાતાના બાળકામાંના નબળાં. રાગી કે મૂર્ખ બાળકને તરછાડવી નથી. પણ તેની વધારે કાળજી રાખે છે તેમ વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક. સમાજના પછાત મણાતા, નખળા કે તરછાડાએલા વર્ગને તરછાડરો નહીં, હલ્ડી વધારે આત્મીયતા તેમની સાથે રાખશે.

રામાયણમાં શખરીન વર્ણન આવે છે. શખરી બીલડી હતી. તે સંસ્કારી હતી. પાતાના વિકાસ થાય તે માટ્રે તેને કાઈ આશ્રમમાં રહેવાની ઇચ્છા થઈ. તે પ્રયળ જિજ્ઞાસા સાથે માતંગ ઋષિ પાસે આવી અને પાતાને આશ્રમમાં રાખવાની તેણે વિનાતિ કરી. આશ્રમનું વાતાવરણ યવિત્ર હતાં અને શળરી પણ વ્યક્ષચારિણી હતી. શિષ્યા પણ વિદ્વાન હતા. શયરીને દાખલ કરવામાં કાેઈ પણ સિહાંતના યાધ આવતા ન હતો. ઋષિએ વિચાર્યું કે આવી પછાત જાતિની સ્ત્રીના ઉદ્ઘાર કરવેન જોઈએ અને તેમણે તેને આશ્રમમાં જગ્યા આપી.

શિષ્યોએ વિરાધ કર્યો. આ તા પ્રદ્મચારીઓના આશ્રમ; તેમાં વળી સ્ત્રી કેવી ? અને તે પણ આવી નીચ જાતિની! તેને રખાય જ કેમ ? સમાજમાં ઉદ્ધાપાદ થશે અને આપણી પ્રતિષ્ઠાને ક્ટકા લાગશે. માટે તેને રાખવી નહીં.

ઋષિએ કહ્યું: "આપણે આ પ્રશ્નને સિદ્ધાંતાની દર્ષિએ જોવા જોઈએ. પ્રતિષ્ઠા કરતાં સિહાંત માટા છે. "

ઋષિએ શખરીને આશ્રમમાં રહેવાની અને જ્ઞાન વિકાસ પામવાની રજા આપી. વિરોધમાં શિષ્યે 🛍 ગુર અને આશ્રમ બન્નેના ત્યાગ કર્યો. તેએ પ્રતિષ્ઠાના વટાળમાં સપડાઈ ગયા. માતંગ ઋષિએ એક નીચલા **થરતી** સ્ત્રીને ખાતર સમાજ અને શિષ્યના પ્રકાપ વ**ઢા**ર્યો પણ તેઓ વાત્સલ્ય સિદ્ધાંતને ન ચૂકચા.

પાતાના દેહ છાડતા વખતે માતંગ ઋષિએ શખરીને કહ્યું : " તારું કલ્યાણ ભગવાન રામ આવશે ત્યારે થશે ! "

તેથી શબરી પાતાના પ્રભુ રામમાં મગ્ન થઈ તે રહેવા લાગી. તે પાતાની કુટીરમાં ર**હે**તી, આશ્રમને સાક્**સક્ર કરતી, સેવા કર**તી. તાના નાના છેાડ અને માેટા-માેટા વૃક્ષો, પશુ-૫ ખીએ સાથે પણ તેના પરિચય વધવા લાગ્યાે. તેની આત્મીયતાની સાધના વધતી ગઇ. પરિણામે, જ્યારે રામ આવ્યા ત્યારે તે રામને, પંપા સરાવર,

જ્ઞડખાયુક, પ્રવર્ષાસ પર્વત કે બીજા સ્થળોના મ્યતે સુપ્રીવ, હતુમાન વુએરે વ્યક્તિઓના પરિચય આપી શકી હતી. જેથે વિશ્વના પ્રાણીઓ સાથે વાત્સલ્ય સાધ્યું દ્વાય તેના નિર્મળ અંતઃકરણમાં વિશ્વના પ્રવાદના પડધા પડે, એમાં નવાઈ નથી. માતંગઋષિએ આપેલા વિશ્વવાત્સલ્યનું પાન શખરીએ કર્યું અને તે પણ વાત્સલ્ય-રસમાં તરયોળ થઈ ગઈ હતી.

ધણીવાર વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકને પાતાની પ્રતિષ્ઠાના ભાગ **ળીજાની બૂ**લાેનું પ્રાયથિત જાતે કરી, સંસ્કૃતિની રક્ષા કરવી પડે છે. કુણ્વઋષિ પાતાના આશ્રમમાં રહેતા હતા અને વિદ્યાભ્યાસ માટે પાતાને ત્યાં આવેલા શિષ્યા અને શિષ્યાઓને જ્ઞાન આપતા હતા. એ કાળ આશ્રમમાં સુનિ પરિવારા રહેતા. ઋષિ તે વખતની સમાજની પરિસ્થિતિથી સુપરિચિત હતા. એક વખત મેનકા અને વિશ્વમિત્રઋષિના સંચાગથી, મેનકાને ખાળા જન્મી, તે પાછળથી શકુતલા તરીકે એાળખાણી. વિશ્વામિત્ર મુનિએ એક ભૂલ તેા એ કરી કે મેનકામાં લપટાયા પણ તેનાથી બીજી માેટી ભૂલ એ કરી કે એ બાળાને નિરાધાર છાડી દીધી. તેમણે લાેકલજ્જા કે સમાજના ડરના કારણે કદાચ એવું કર્યું હશે. કરવત્રહિને ખબર પડી કે ઋષિ અને અપ્સરા એ છોકરીને નિરાધાર છોડીને ચાલ્યા ગયા છે. તેમણે એ ખન્નેની ભૂલના પ્રાયશ્વિતરૂપે એ કન્યાને ન કેવળ અપનાવી પણ પાતાની પુત્રી તરીકે ઉછેરીને માટી પણ કરી. તેમણે એ એક પળ માટે પણ ન વિચાર્યું કે સાધના છાડીને આ લપમાં શા માટે પહું ? વળી એક ત્યજાયેલી કન્યાને લાવવી એ અપ્રતિષ્ઠાનું કારણ હતું છતાં તેને અપનાવવા માટે તેમના દ્વદયમાં રહેલ વાત્સલ્ય આ કાર્ય માટે પ્રેરતું હતું. સમાજની ટીકાની પરવા કર્યા વગર તેમણે એ બાલિકાને આશ્રમનિવાસિની બનાવી દીધી.

અભિનાન શાકૃતલમાં વર્ણન આવે છે કે એ કન્યા શકુંતલા ક્રેવી રીતે આશ્રમના હરણાં, દક્ષો, લતાએા, કુડાે તેમ જ લાેકા સાથ એાતપ્રાત થઈ જાય છે. એને કણ્વ ઋષિ પાતાના સમા પિતા જેવા જ લાગે છે.

એકવાર ઋષિ ક્યાંક બહાર ગયા હતા. તેવામાં દુખ્યંત રાજ્ય ત્યાં સ્માવે છે અને શકુતલા અને તેના પ્રેમ થાય છે: તેમ જ ખન્નેના ગાંધવ"–વિવાહ શાય છે. દુષ્યંત ચાલ્યાે જાય છે ઋષિ પાછા આવે છે. લાેકા કહે છે કે શું આશ્રમ–કન્યા તેમ જ આશ્રમ માટે આ વસ્ત શાબે ? એક ઉપર ખીજ આકત આવી.

પણ કરવઋષિ તેને સમ્મતિ આપે છે. રાજા દૂધ્યાંતથી શકુ તલાને ગભ રહેલા હાય છે. રાજા શહેરમાં જઈને રાજકાજમાં શકૃતલાને ભૂલી જાય છે. શકુંતલા એની આપેલી મુદ્રિકા નિહાળીને સાંત્વન મેળવે છે. અંતે જેની છે તેને ત્યાં માકલી આપવી એવા વિચાર કરી કરવઋષિ રાક તલાને વળાવે છે.

એ વખતે સંસ્કૃતિના રક્ષક એ ઋષિની વિદાયવાણી સાંભળીને આજે પણ ગદગદિત થઈ જવાય છે. પાલક પિતા દાવા છતાં પણ તેમણે મા-ખાપ ખન્નેનું વાત્સલ્ય શકુતલામાં રેક્યું હોય છે. શકુતલામાં પણ એજ વાત્સલ્યભાવ ભરેલા હાય છે અને તે કહે છે: " આ વસા. આ લતાએા. આ પંખીએા અને આ હરણા! આ આશ્રમના નિવાસીએ જેમનાથી એક પળ વિયોગની મેં કાઈ કલ્પના કરી ન હતી તેમને મૂકીને જતાં મારૂં દ્વદય ચિરાઇ જાય છે."

દુષ્યંત રાજાને ત્યાં શકતલા પહેંાંચે છે પણ તે ભૂલી જાય છે કે મેં શકુંતલા સાથે ગાંધવે લગ્ન કર્યા છે. શકુંતલા તેને પેલી લત્તાએા, કુંજો, પંખીએો બધાની યાદ અપાવે છે પણ રાજાના મગજમાં તે હતરતું નથી. અંતે પેલી મુદ્રિકાની યાદ અપાવે છે અને તે દેખાડવા જાય છે પણ નશીય યાગે તે રસ્તામાં નદી પાર કરતી વખતે આંગળીમાંથી સરકી ગઈ હોય છે. તે મુદ્રિકા દેખાડી શકતી નથી અને રાજા એના સ્વીકાર કરવા માટે ના પાડે છે.

પતિથી ત્યુજાયેલી, સમાજમાં અપ્રતિષ્ઠિત અને પાતાના ગુંભામાં

સંતાન ને ધારણ કરનાસ્ત્રી શકુંતલા પેલી નદીના કિનારેથીજ પાછી વળે છે. કરવઋષિને તેની ખબર પડે છે અને તે આવી તર્રેકાડાયલી પાલક દીકરીને પણ પાછી લઈ આવવા જાય છે. તેમને આશ્રમ, સમાજ કે પ્રતિષ્ઠાના ભય હાતા નથી. પણ શકુંતલા એ બાપને નીચું જોવડાવવા ઈ-છતી નથી એટલે તે પાતાના રસ્તા શાધી લે છે. આગળ લપર શકતલા વનર્મી પત્રને જન્મ આપે છે જેને નામ 'ભરત ' રાખવામાં આવે છે. આ તરફ દુષ્યાંત રાજ્યને માછીમારની પાસેથી માછલીમાંથી પેલી મુદ્રિકા મળે છે અને તેને શકૃતલાનું સ્મરણ થાય છે. તે બધે તપાસ કરાવે છે પણ શકુંતલાના કચાંયે પત્તો લાગતા નથી. અંતે ઘણા વર્ષો ભાદ સ્વર્ગલાક તરફ જતાં અનાયાસે પતિ-પત્ની તેમજ પુત્રના મિલાપ થાય છે.

અહીં કરવઋષિના દાખલા વડે જોવાનું છે કે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક કપરા પ્રસંગામાં પણ ધીરજને ગુમાવતા નવી; સિહાંત માટે પ્રતિષ્ઠા અને પરિગ્રહને પણ જતાં કરવામાં સંકાચના અનુભવ કરતા નથી.

આજના જગતના પ્રવાહો જોતાં વિશ્વવાત્સલ્ય ને જગતમાં ફેલાવવાનું છે. તે એકમાત્ર વ્યક્તિથી નહીં ચાય. એકલા હાથે કાેઇપણ મહાપુરૂષે વિશ્વવાત્સલ્યને સાધ્યું નથી. જેટલા તીર્થ કરાે. પય ગંભરાે કે અવતારા થયા તેમણે સર્વપ્રથમ એને પાતાનામાં પ્રગટાવ્યું અને પછી તેમણે એને સમાજમાં રેડીને, આ કાર્ય સાધ્યું છે. ઢાથ જો કે શરીરત મહત્વનું અંગ છે છતાં તે ખીજા અંગા સાથે જોડાયેલાજ છે. જો ભૂજાતું ખળ મળે, પેટ દારા અન્નથી શક્તિ મળે. પગ વહે ગતિ મળે, તાજ હાથ કાઈ કાર્ય કરી શકે; તેમાં પણ આંખ બરાબર જોઈ લે ત્યારેજ તે પાર પડે. એવીજ રીતે વિશ્વપાત્સલ્યને વિશ્વમાં ફેલાવવા માટે સમાજના દરેક અંગાએ મળીને કાર્ય કરવાનું છે અને તાજ તે ઝડપથી થર્મ શકશે.

એક વસ્તુ જરૂર વિચારવાની રહે છે કે વિશ્વવાત્સલ્યના ખન્તે પાસાંએાની જાર્ગૃત ર**હે**વી જરૂરી છે. નહીંતર તણાઈ જતાં વાર નહીં

લાગે. જો માત્ર નિવૃત્તિ કે ઉદાસીનતા રાખવામાં આવે તેા સ્વાર્થ, ધૃણા, અહકાર વગેરે દેષો પેસી જાય; અને જો માત્ર પ્રવૃત્તિજ રાખવામાં આવે એટલે કે આત્મીયતાજ રાખવામાં આવે પણ આત્મીયતા વખતે દાષા કે અનિષ્ટા તરફ સાવધાની ન રાખવામાં આવે કે જાતે સાવધાન ન રહે તાે માહમાં તણાઈ જવાના ભય રહે છે. એટલે ઘણા સ્વાર્થ, અહંકાર વિ. દાેષાની નિવૃત્તિ સાથેની આત્મીયતાની પ્રવૃત્તિ એ બન્ને પાસાંઓ સાથેત વિશ્વવાત્સલ્ય સંપૂર્ણ, પ્રેરક અને ક્ળદાયી બનશે.

# સુક્રત અર્ચા અને ચિંતન

### વાત્સલ્ય વિકાસ પધ્ધતિની ત્રિવેણી

શ્રી માટલિયાએ આજ**ની ચર્ચાના** પ્રારંભ કરતાં કહ્યું :—

મેં માલપુરાતું કામ ગાઠવવા માંડયું અને ત્યાં અન્યાયના પ્રતીકારના પ્રશ્નો આવ્યા. મુરખ્બી નાનાબાઈ એ કહ્યું કે ખેડૂત સંગઠન એક ગામનું ત હોય. એટલે ખેડૂત–શ્રેયસાધક મંડળના થાેડા સબ્યાે વધારવા હું મારુખી તરક ગયા. ત્યાં કપાસ લાહવાની રાજ્યની મનાઇ હતી. કપાસના ભાવ પણ ખાંધેલા ભાવ કરતાં વધારે થાય તેા તે વધારાના .પચાસ ટકા રાજ્ય કરરૂપે લઈ લેતું. એટલે ત્યાંના એક કાર્યં કર ગાેકુલભાઇએ એક સંમેલન કહે. તેમને રાજ્યે પકડી લીધા. & મારળી પહોંચ્યા કે મને ગામડામાં જવાની ના પાસી!

મેં નાનાભાઇની સલાહ માગી : " શું કરવું ? "

નાનાભાઈ ભટે કહેવડાવ્યું : " અત્યારના સંયોગામાં પાછા આવવું, પણ રાજ્યની આગ્રા ભાંગવી નહીં!"

આ પછી મેં મારબીની પ્રાર્થના સભામાં જ વાત કરવી શરૂ કરી. ખારાણા ગામના ત્રીશ ખેડૂતાેએ ઉપવાસ એટલા માટે માંડયા કે " માટલિયા અમારી વાત સાંભળવા આવ્યા છે તેા રાજ્યે અમને છૂટ આપવી ! '

છેવટે એ દિવસે રાજ્ય નખ્યું. ક્ષાેકામાં ગરમી આવી. સબ્યા ત્રૈયાર થયા. મેં કહ્યું : " પંદર જ લઇશું ! " અંતે રાજ્યે નમતું મૂક્યું.

મેં ઢેયરભાઈ ને લખીને વિગતા માકલી. તેમણે કહ્યું : "ખેડૂતાની વાત વ્યાજમી છે પણ આપણે મારખી રાજ્યથી બગાડવું નથી. "

આ તરફ રાજ્યે એક રાતમાં પ્રજામ ડળ (નામતું) ઊભું કરાવી નાખ્યું. તે મંડળ કાઈ દરાવ કરે તે પહેલાં હું અને વજુભાઈ ત્યાં પહેંચી ગયા અને એ સભામાં અમે ગયા. સભા અમારી જ ખની ગઈ અને જવાબદારતંત્રને માંગતા કરાવ થઈ ગયા.

આ વાતની ખબર પડતાં માેરખીના મહારાજા ગુરસે થઈ ગયા. ત્રણશા ગરાસિયા હાથમાં તલવારા લઇ પ્રાર્થના સભામાં ધાંધલ કરવા માટે આવ્યા. તાકાન શરૂ કરે તે વખતે અચાનક આરઝી હકુમતવાળા શ્રી પુરાહિત વગેરે આવી **પહોં**ચ્યા. તેમની બીકમાં ગરાસિયાએન **દ**ળાઈ ગયા અને તાેકાન કર્યા વગર ચાલ્યા ગયા. પુરાહિતના હાથમાં સભા આવી પણ મેં તો કહ્યું : "આપણે માર્ગ અહિસાના છે ! ''

. આની જાણ મહારાજાને થઈ. તેણે કહ્યું : "રાજ્ય અને ખેડૂતા સમાધાન કરી લેશે: માટલિયા વચ્ચે નહીં ! ''

ખેડૂતા પૂછવા આવ્યા : ''શુ કરીએ ? "

" ગાેકળભાઈ ને છેાડવાની શરતે સમાધાન કરી લાે. વાંધા નથી !" મેં કહ્યું. રાજ્યે તે વખતે જે ખેડૂતમંડળ રચ્યું તે આખરે કોંગ્રેસના અંગભૂત મંડળ જેવું કામ કરે છે.

ખીજી ખાજુ સૌરાષ્ટ્ર સરકાર તરફથી હું ચાર માસ માટે ત્યાં વહીવઠ માટે ગયો. તે દરમ્યાન મુનિ શ્રી સંતળાલજી આવેલા, ત્યારે પણ પ્રાર્થના-સભા થઇ. કેટલાક રાજના ભાદ્રતી લોકોએ તોફાન તેા કર્યું પણ આ <u>ખધામાંથી હું નિર્ભયતા તથા ખેડૂતમંડળ અને નૈતિક ગ્રામ સંગઠનની</u> વાત શીખ્યા.

તેવામાં જ એક ષાજુ સનાતન ધર્મીએા અને ષ્વીજી વાજુ વેપારીઓના વિરાધ શરૂ થયો. તે દરમ્યાન મને વિચાર આવ્યો કે " સ્થાનિક કાર્યં'કરા પકવવા (તૈયાર કરવા) માટે વર્ગ શરૂ કરવા ! "

અષાહી બીજનું મુદ્દર્ત હતું પણ માંડ ત્રણ જણ બહારથી મૃત્યા અને ત્રણ ગામમાંથી. થાડા દિવસામાં બહારના ત્રણ ભાગી ગયા. એટલે ગામે મને ખીજા ત્રણ આપ્યા. આ વર્ગ ગામથી દાઢ માર્ઠલ દૂર અમે ચલાવતા.

આ વિરાધ થવાનું મૂળકારણ તા એ કે આ ક્રાંતિની વાતા સાથે લોકોમાં અકવા કેલાઈ : "માટલિયાના ઘરમાં ખેરી તેા ભાંગિયાણી છે. તે ઉપરથી ઢાંગ કરે છે પણ છાકરાએને ભરતી કરી લશ્કરમાં લઈ જશે ? " સામાન્ય જનતા તેા આવી વાતાથી દરથી ક્ષોળવાઇ જાય એટલે મુશ્કેલી ખૂબ પડી. પણ હિમ્મત રાખી વર્ગ' ચલાવ્યા જ. અમે ખેતી કરતા પણ થયા.

તૈવામાં વીસા માંજરિયાએ ખેડૂતાનાં નાક કાપવાનુ શરૂ કર્યું. મે રતભાઈ તેમજ અમુલખભાઈને પૃષ્ટ્યું: "શું કરવું ?"

તેમણે કહ્યું: "શસ્ત્ર રાખીને સામના કરવા જ જોઈ એ ! "

એક તરફથી લોકોની રક્ષા હથિયારથી થાય, હું હથિયાર વગર જે જે પ્રદેશા બહારવિટયાઓને સંધરતા તેમાં કરૂં અને મારા ધરની આસપાસ સશસ્ત્ર પહેરા ન રખાવું. આમ છતાં મને ભય તદ્દન ન હતા એમ ન કહી શકાય. ત્યારે રજોગુણ હતા; અધારાઈ હતી. ઉતાવળ પણ થઈ જતી. ભાષામાં હાકલા-પડકારા આવી જતાં. તે છતાં ત્રણ વખત હુમલાએ થતાં થતાં; હું ભચી ગયાે.

એક વખતે ભૂપતના સાગરિત રાણા માલપરા ગામ ભાંગવા અને મતે મારવા આવતા હતા પણ સહેજે ન આવ્યો!

ખીજી વાર રાતના ભાર વાગે હું ચાલ્યા આવતા હતા કે કાે કું એ પડકાર કર્યો : "રાતના ખહાર નીકળા છો, પણ ખબર છે ન ?"

મેં સહેજે કહ્યું : 'રામ રાખે એને કાેણ ચાખે !" અને કાેણ જાણે કેમ તે વાત પડકાર કરનાર હૈયાને લાગી ગઈ, તે ચાલ્યા ગયો.

ત્રીજી વખત મારાં ગાડાંની પછવાડે ઢાવા છતાં, મને ન માર્યો. તેમાં કાઈ અજ્ઞાત શકિત જ કામ કરતી હોવી જોઈએ.

એકવાર તા મેં રસિકભાઈ ને પત્ર લખેલા : " સાનીને ત્યાં સાનુ આવવાનું છે." રસિકભાઈને તે વાતની ખાતમી પહેલેથી જ મળી ગયેલી પણ મારા પત્રની નકલ પેલા બહારવટિયાએાના હાથમાં આવી ગઈ. ગરાસિયાએ મને ચેતવવા આવ્યા. કાપૂર્વાંકના સસરા વાજસર-વાળાએ પણ અમને ચેતવ્યા; છતાં નિસર્ગની દયા હતી; અને કંઈ ન થયું.

એ ખેડૂત સ<sup>.</sup>મેલના થયાં. તેમને તેડવા ખહારવટિયાઓએ વિચાર કરેલા પણ એક ભાઈને (માહનલાલ માતીયંદ) આ ખૂનરેજી થવાની ખબર પડતાં રાજ્યે લશ્કર ગાઠવી દીધું.

આ ખધા ઉપરથી લાગ્ય : " જગતમાં અવ્યક્ત શ્રક્તિ કામ કરે છે; મદદ પણ કરે છે." બધા અનુભવા ઉપરથી વાત્સલ્ય વિકાસની પદ્ધતિમાં મને ત્રણ વસ્તુ ત્રિવેણી રૂપે અગત્યની લાગી :-- (૧) સ્તેહપૂર્ણ વહેવાર (૨) વિશ્વાસપૂર્વક ગતિ અને (૩) જાન, માલ, શીલ અને વ્યવસ્થાની સામાજિક સલામતી.

#### વાત્સલ્યવિકાસના પ્રારંભ ઘરથી

શ્રી પૂંજાભાઈએ ભક્ત જલારામના દાખલા આપતાં કહ્યું કે તેમના વાત્સલ્યનું ઝરહ્યું પહેલાં ધરથી કૂટે છે, પછી તે৷ પરખ, દાળિયા અને પછી આવેલા ભૂખ્યાતરસ્યાને રાેટલાે–દાળ આપી સદાવત શરૂ કર્યું. તેમાં એક ખાજુ સમાજ તેમને આપતા ગયા તા બીજી <u>ષાજ</u> તેએા સમાજના જરૂરતમંદાને નિઃસ્પૃ**દભા**વે આપતા ગયા. આ રીતે વાત્સલ્યના વિકાસ તેમણે સમાજ સુધી સાધ્યાે.

# વાત્સલ્યમાં નિષ્દુરતા અને પ્રેમ બન્ને હેાય છે

ત્યારભાદ પ્રહ્મચારીજીએ કહ્યું : ''એક ભાળકે ચારી કરેલી

ચોરી નાની હતી પણ એના પિતાએ એ છોકરાને ખૂબ માર્યો. બીજે દિવસે આવેશ શખ્યા ત્યારે તેણે બાળકને કહ્યું : 'બેટા! મારૂં દૃદય રડતું હતું અને હુ તને દંડ આપી રહ્યો હતા. તે એટલા માટે કે મમાજમાં આવા દાષ વ્યાપક ન વને!"

દેવજીભાઈએ એક ગરીબ મજૂરી કરનાર બહેનના દાખકા આપ્યા. એકવાર તેના દિકરાએ એક વાણિયા પાસેથી બે વાર દૂધના પૈસા લીધા તેથી તેણે દીકરાને ખૂબ માર્યો ખરા પણ છેવટે છોકરાને પ્રેમ**યી** સમજાવ્યા પણ ખરાે.

#### ન્યાય નિષ્ફુરતાની મર્યાદા

ડાૅ. મણિભાઈ એ વાત્સલ્યમાં ન્યાયમાટે નિષ્ફુરતાની મર્યાદા અંગે પ્રશ્ન કર્યો કે તે કચાં સાધી હોવી જોઈએ ?

પુંજાભાઈએ એક રખારીના દાખકા આપતાં કહ્યું: "તેણે પાતાના ખુની પુત્રનું જે સત્ય હતું તે ચ્રદાલતમાં કહી દીધું અને દોકરાને ફાંસી મળે તાેયે તેની પરવા ન કરી. આ રીતે સત્ય અને न्याय आश्रहील हे.

માટલિયાએ કહ્યું: "દરેક વ્યક્તિ ન્યાય તાેળવા એસે તાે ભૂલ થવાના પુરા સંભવ છે. ખીજું ત્યાયને નામે પણ અહિંસાનેજ આગળ ધપાવવી જોઈએ, હિંસાને નહીં. પ્રક્ષચારીજી તેમજ દેવજીભાઈએ જે જે દાખલા આપ્યા તેમાં મારતે પ્રધાનતા ન આપવી જોઈએ પહા સમાજમાં સદાચાર ફેલાવવાના હેતુને આપવી જોઈએ. શારિરિક દંડ કે ઊંચી સજા તાે માત્ર રાજ્યના હાથમાં રહે તાેજ એના ઉપર અંકશ રહેશે: નહીંતર તેના દુરૂપયાગ થવાના વધુ સંભવ છે. "

ન છૂટકે થતી હિંસાના ખદલા વાત્સલ્યથી જ ચુકાવા જોઈએ

પંજાભાઈએ જાપાન અને જમૈનીના જાસુસના પ્રસગ ટાંકતાં કહ્યું : "એક વાર એક જર્મન જાસસે અગત્ય જણાતાં એક જાપાની જાસસને ગાળા મારીને ઠાર કર્યો. લડાઈ પતી ગઇ પછી તેણે એનું નામ શાધી: એની પત્નીને પૈસા માકલ્યા અને તેના બાળકાની સંભાળ લીધી!"

આમ હિંસા, સમાન ન્યાય માટે ને છુટકે ચાય અને તેના ખદલા માનવતાની ઉચ્ચ બાવના વાત્સલ્ય વડે અપાય તાં સમાજ તેમજ વ્યક્તિ બન્નેના ઉધ્ધાર થાય.

દંડીસ્વામીએ કહ્યું : "વાત્સલ્ય ઢાવા છતાં પિતા સામે પ્રદલ્લાદ થયા. ઉદ્દાલક સામે નચિકેતા થયા. ત્યાં મુખ્યભાવ તા વિશ્વવાત્સલ્યના જ ઢાય છે. "

#### ગરીખ-તવંગરના ભેદમાં વાત્સલ્ય શી રીતે આવે?

થળવંતભાઇએ પૂછ્યું : "સમાજમાં ગરીય તવંગરના ભેદ હોય, ત્યાં લગી વાત્સલ્ય કેમ આવે ? જ્યાં પરાણે પૂરું થાય નહીં તેા 'મા 'તું વાત્સલ્ય તૂટે ત્યાં વિશ્વવાત્સલ્ય કેમ આવે ?"

દેવજીભાઈએ પાતાના નાના ભાઈ લકવા સાથે જન્મ્યાે છતાં મા એ ગરીબીમાં પણ પ્યાર રાખી કેવી સેવા કરી તેના ખ્યાલ આપ્યા.

તંગી અને મેાંધવારીમાં મહા મહેનતે પેટ ભરાતું હોય તા યે કુટું ખવાત્સલ્યની સંસ્કૃતિ હજુ માતાઓમાં અને ગામડાઓમાં છે, એનાં ધણા દાખલાઓ મળી આવે તેમ છે. આજે પારકી સંસ્કૃતિના કારણે એ બૂલતા જવાય છે. એથી જ સંસ્કૃતિના મુખ્ય અંગા જ્ળવી ક્રીયી "વસુપૈવ કુટું ખક્મ '' કરવું પડશે.

#### આર્થિક સમાનતા આવે તા યે વિશ્વવાત્સલ્યની જરૂર

કદાચ આર્થિક સમાનતા આવી જાય તો યે ખુદ્ધિ, શરીર વગેરેની કુદરતી વિષમતા તો રહેશે જ. એટલે વિષમતામાં પણ નાનામાં નાના માણુસને ન્યાય અને વિકાસની તક મળે તેવુ ભળ સમાજમાં જાગવું જોઈએ અને તે વિધવાત્સલ્ય વડે જ જાગશે.

# વિશ્વવાત્સલ્યના બીજમંત્ર

#### [ 9-2-52 ]

[8]

# -મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી

વિશ્વવાત્સલ્યતું ધ્યેય એક આદર્શ ધ્યેય છે. પણ એ ધ્<mark>યેયત</mark>ે આચરવા માટે જો તેનું સતત સ્મરણ, ચિંતન અને દર્શન ન થાય તો તે આચરી શકાય નહી. જગતમાં જુદી જુદી સાધનાએ। અને ઉપા-સનાએ৷ ઉપર દેષ્ટિપાત કરતાં એમ જણાશે કે દરેક સાધનાના પ્રારંભમાં કાઈ એવા ખીજમંત્ર હોય છે: જેની અંદર સાધનાનું ધ્યેય આવી જતાં હાેય છે.

સાધકને સર્વ પ્રથમ પોતાની સાધના માટે ધ્યેય નક્કી કરવાનું હ્યાય છે. પણ તે ધ્યેય નક્કી થઈ જતાં જ એને સિહ્ધિ મળતી નથી. એને એ માટે એકાગ્ર ખનીને એની સાધના--એ દિશામાં ગતિ કરવી પડે છે. જગતના વેપારા અને વહેવારામાં-એની સાધના વિચલિત ન . થાય એ માટે; ધ્યેય ચૂકાય નહીં અને તે સતત આંખની આગળ રહે એ માટે. મહાપુરુષા બીજમંત્ર નક્કી કરે છે.

આ બીજમંત્ર પણ ન બલાય. તે માટે કેટલાક મહાપુરેષા એના જાપ કરવાનું સૂચવે છે. માણસના મનતુ એવું છે કે તે ચંચળ છે અને તેને એકાગ્ર ન કરવામાં આવે તા તે ડામાડાળ ચતું જ રહે છે. એટલા માટે બીજમંત્રના જાપ સ્થિરતા લાવવા માટે ધણા આવશ્યક માને છે. એ મનને કેવળ એકાય જ કરતું નથી પણ એટલા સમય માટે જગતની ઈતર પ્રવૃત્તિઓથી આત્માને અલગ અને પવિત્ર રાખે છે.

ગીતામાં એને યત્તોમાં-સર્વ શ્રેષ્ઠ યત્ત કહ્યો છે. જપ કરવાથી ્સતત ધ્યેયતું સ્મરણ રહી શકે છે; તેમજ એની સાધના કરવામાં એકાગ્રતા કેળવાય છે અને અંતે ધ્યેયની સિદ્ધિને વરાય છે.

ખીજમંત્ર એવા હોવા જોઈએ જેનાથી ધ્યેયની ભાવના સ્પષ્ટ **થાય.** જો ધ્યેયની ભાવના. ખીજમંત્રથી સ્પષ્ટ ન થતી ઢાય તે৷ સાધક માટે તે ખીજમત્ર અધરા. ગ્રાંચવાઅધો અને નિર્ધાંક પણ ખની જવાના સંભવ રહે છે. અંધા કે મવાની પાછળ સ્ત્રી શક્તિરૂપે માતાની પૂજાના ભાવ રહે છે અને 'જય જગદંભા ' ખીજમંત્ર એની ભાવનાને અનુરૂપ છે. માતા તા જગતનું પાલન કરનારી હોય અને વિશ્વ-માતા તા કાઈને **પ્યલિદાન** કે લોહી ન ઇચ્છે. ત્યારે જય જગદંખા કહીને: તેના નામે <u> ખકરા-ઘેટાં કે પાડાનું બલિદાન દેવાતાં હોય તો એ બીજમંત્ર નિરર્થક</u> **ખનીને** રહી જાય છે. આ તા એક દાખલા આપ્યા છે કે કેવી રીતે ભાવનાને અતુરૂપ બીજમંત્ર ન હોવાથી કેટલી હદે તદ્દન વિરૂદ્ધ પ્રવૃત્તિ તેના નામે ચાલી શકે છે !

જગતના જુદા જુદા ધર્મો કે સધીએ પાતપાતાના બીજમંત્ર રાખ્યા છે. જેનાના "અહર્દ બ્યા નમ: " કે "ૐ નમ: સિદ્દેબ્ય " છે. વૈષ્ણુવાના "ૐ નમઃ વાસુદેવાય " છે. શૈવાના "ૐ નમઃ શિવાય " છે. વૈદિકાના " ॐ " કેવળ છે. સર્વોદય સમાજના "જય જગત " **તેમજ** સત્ય સમાજના " જય સત્ય " છે. ત્યારે વિશ્વવાત્સહય માટે " 🅉 મૈયા " ખીજમંત્ર છે.

ઉપર ખતાવી ગયા તે પ્રમાણે જુદા જુદા આટલા ખધા ખીજમંત્રા દ્વાવા છતાં આ નવા બીજમંત્ર શા માટે મુક્યો ? એ સવાલ ઊંબો થશે. તે અંગે જો વિચારણા કરવામાં આવે તે। જરૂર તેતું સમાધાન થઇ શકે.

સત્ય સમાજના " જય સત્ય "માં સત્ય ભગવાનના જય આવે છે પણ ભગવતી અહિંસાના જય આવતા નથી. ભગવતી અહિંસા વગર સત્ય **ભગવાનના જય કેમ થઈ શકે! એ** અધૂરું લાગે કછે. ખુદ સત્ય ભક્તજીએ ભનાત્રેલ ધર્માલયમાં સર્વધર્મીના સંસ્થાપકાની મૂર્લિઓ ઉપરાંત ભગવાન સત્ય અને ભગવતી અહિંસા , બન્નેની પ્રતીક મૂર્તિઓ પણ રાખવામાં આવી છે. જો ત્યાં બગવતી અહિંસાન મહત્વ સ્વીકાશ્વામાં આવ્યું હોય તા પછી ખીજમત્રમાં શા માટે નહીં! એટલે ખીજમત્ર <sup>૧</sup>દેયે<mark>યની ભાવનાને</mark> સંપૂર્ણ રીતે વ્યક્ત કરતા નથી.

સર્વોદયના બીજમંત્ર ''જય જગત '' છે: એટલે કે જગતના જય થાવ! હવે જગતને મિ<sup>શ્</sup>યા માનવામાં આવેલ છે તે**ા** એના જય**ની** કલ્પના કઈ રીતે થઈ શકે! સંત વિનાખાજીએ "ब्रह्म सत्यं जगत्फूर्तिः जीवनं सत्य बोधनम् " એવું એક સત્ર ખનાવ્યું છે. એમાં જગતને તેમણે સ્કૃર્તિદાયક કહ્યું છે. અને જીવનને સત્યની શાધ માટે રજૂ કરવામાં આવ્યું છે. આ જગત સ્કૃતિદાયક ત્યારેજ બની શકે જ્યારે જગતમાં વાત્સલ્યાદિ ગુણા પ્રવર્તે. તાજ એવા જગતના જય થઈ શકે. આમ એમાં પણ ભાવ અસ્પષ્ટ છે.

એવીજ રીતે શિવ, વાસુદેવ, અરિહત કે સિહ ના નમસ્કારમાં તેએ આપણાથી ઊચા છે એવે! બાસ થાય છે. એટલે એમનામાંથી પ્રેરણાની ભાવના મેળવવાના સંભવ ઓછા છે. પ્રેરણા તા ત્યારેજ મળે જ્યારે તેમની કર્તુંત્વ શક્તિના ભાસ થાય. યેન કેન પ્રકારેણ જો તેમની કર્તાત્વ શક્તિના ભાવ તારવીએ તેા શિવની સંહાર શક્તિ: વિષ્ણુની પાલન શકિત; પ્રહ્માની સજન શકિત; અરિહ તની વીતરાગ શકિત—સિદ્ધની િનરપેક્ષ શક્તિ—એજ ભાસ થાય છે. આમાં દરેકની એક એક શક્તિના -આક્રાસ પ્રતિબિંબિત **શા**ય છે.

પણ. "ૐ મૈયા "માં વિશ્વની સર્વ શક્તિઓના સર્વાશે ભાસ ચાય છે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્યના બીજમંત્ર તરીકે "ૐ મૈયા "ને પસંદ કરવામાં આવેલ છે જેમાં બધા ભાવા રહેલા છે. તેમાં કયા કયા ભાવા વહેલા છે તે અગે વધુ વિચાર કરવા જરૂરી થશે.

સર્વપ્રથમ " 🏅 " શબ્દને જોઈ એ. " 🏂 " શબ્દ એક અથવા બીજી રીતે બધા ધર્મામાં છે. જૈન ધર્મમાં " 🕉 " શબ્દ પાંચ-પરમેષ્દ્રિના સમાવેશ આ પ્રમાણે સ્થવે છે: --અ (સિહ) + અ (અરિહત) + આ (આચાર્ય) + ઉ (ઉપાધ્યાય + મ્ (મુનિ સાધુ) = આમ 🕉 થાય છે. વદિક ધર્મમાં ગુણપૂજાના સ્થૂળ પ્રતીકાે રાખવામાં આવતા ઢાેવાથી "ૐ" શબ્દથી બ્રહ્મા. વિષ્ણુ અને મહેશ એવા અર્થ થાય છે. બ્રહ્મા એટલે જગતના ઉત્પતિ કર્તા, વિષ્ણુ એટલે જગતના પાલક રક્ષણ કર્તા અને મહેશને જગતના વિનાશક—સંહાર કર્તા માનવામાં આવ્યા છે. જેન દર્શન ગુણ-પૂજામાં માનતું હોવાથી એણે ઉત્પાદ, ધ્રૌવ્ય અને વ્યય ધર્મ, વિશ્વના દરેક પદાર્થમાં છે. તેને માન્યતા આ**પી** છે. " उपन्नेइवा ध्वेइवा विगमेइवा" એ त्रिपरीमां कैनदर्शने तेने। સમાવેશ કર્યો છે. એને યાગદર્શનમાં ઉદિત. શાંત અને વ્યપદેશ કહેવામાં આવે છે. પુરાણમાં '' ૐ "માં જ ૩ ના અંક છે તેને ત્રિલાક–ઊ<sup>દ</sup>વ'લાક, મધ્યલાક, અધાલાક–એમ ત્રણલાક રૂપે માનવામાં આવેલ છે. એવીજ રીતે ઈસ્લામ ધર્મમાં ૐ ને ખદલે આમિન શબ્દના પ્રયોગ જોવામાં આવે છે. તેજ ખ્રિસ્ત ધર્મમાં Omni (આંગની) શબ્દ રૂપે આવે છે જેના અર્થ પૃર્ણુ થાય છે. આમ 'ૐ'નો કાઇપણ પ્રકારની પરિપર્ણાતા માટે પ્રયોગ કરવામાં આવે છે.

વિશ્વવાત્સલ્યના ખીજમંત્ર રૂપે ૐ માં, વ્યક્તિ, સમાજ અને સમષ્ટિનાં અખડ સ્વરૂપ સમાન વિશ્વને લેવામાં આવેલ છે. એવી જ રીતે 🕉 ના પ્રયોગ ઇશ્વરના અર્થમાં છે. ત્યારે ઇશ્વરના પ્રતિક રૂપે સત્યને 🕉 શબ્દ વડે લઈ શકાય છે.

હવે 'મૈયા ' શબ્દના જે જુદા જુદા અર્થી યાય છે તે જોઈએ. મૈયા એટલે માતા. આ તેઃ સામાન્ય, સરળ અને સીધા અર્થ છે. જૈનધર્મમાં ગુણ-પૂજા મુખ્યત્વે હાઇ ને, તે દિષ્ટિએ માતાના અર્થ 'પ્રવચન માતા ' લેવામાં કાઈ ખાધ નહીં આવે. જૈનસાધકને પ્રવૃત્ત અને નિવૃત્ત ખન્નેમાં સારી પેઠે વિવેક રાખવાની વાત ખતાવવામાં

ુઆવી છે. અને સાધુના સાયમનું માતાની જેમ રક્ષણ કરનારી પાંચ– સમિતિ ( ઇર્યો, ભાષા, એવણા, આદાનનિક્ષેપ, પરિષ્ઠાપના ) અને ત્રણ ગુપ્તિને (મનગુષ્તિ, વચનગુષ્તિ અને કાયગુષ્તિ) એ ખનેને આઠ પ્રવચન માતા બતાવવામાં આવી છે. આ આદેય માતાએ નિવૃત્ત કે પ્રવૃત્તિમાં કાઇને કાઇ તરફ નિયંત્રણ રાખનાર શકિત છે અગર તો साधक्ष्मा संयभनी सुरक्षा राभनारी देवाथी प्रवचनस्य द्वावशांगस्य तदाधारस्य वा संघस्य मातर इव प्रवचन मातरः —प्रभाशे पार अंगे। રૂપ પ્રવચનાની અગર તેર તેના આધાર રૂપ સંધની માતાની જેમ **હો**વાના કારણે તેને પ્રવચન માતા ક**હે**વામાં આવી છે. એની વિશેષતા **ખતાવતાં, ઉતરાધ્યયન સૂત્રમાં કહ્યું છે** :—

#### एया पवचन माया जे सम्मं आयरे मुणी। सो खिप्पं सम्बसंसारा विजमुच्चइ पंडिए॥

—-- अ: प्रवयन भातानुं . के भुनि सभ्यकु प्रकारे (सम्यज् अविपरीतेन न तु दंभादिना ) आयरख ४२ छे- એટલે કે सायी प्रष्टित અને નિષ્ટત્તિ કરે છે તે પંડિત વહેલી તકે સંપૂર્ણ સંસારને અપાવે છે અને મુક્ત થાય છે.

વૈદિક ધર્મના એક ભાગ રૂપે—ભાગવતધર્મમાં ગુણપુજાના સ્થૂળ પ્રતીક રૂપે વિવિધ શક્તિઓ—દેવીઓને ખતાવવામાં આવી છે. જેમાં મુખ્યત્વે જગદંખા. માતા ભવાની, ખુદ્ધાણી, કાલી, દુર્ગા વગેરે છે. તેને ભગવાનની કર્તૃત્વ શક્તિ રૂપે ખતાવવામાં આવી છે. એટલે મૈયાના અર્થ જગદંભા વગેરે શક્તિએ। પણ થાય છે. જૈનાએ પણ ઋષિમંડળ-સ્તાત્રમાં એ દેવીએા અને શક્તિએાને લીધી છે.

મૈયાને ભગવતી અહિંસા રૂપે પણ લઈ શકાય છે. પ્રશ્ન વ્યાકરણ સુત્રમાં ''તં સચ્ચં રહ્યુ મગવં'' કહીને સત્યને નિશ્વય રૂપે ભગવાન ખતાવવામાં આવે છે તેવી જ રીતે અહિંસાને પણ " एसा सा मगवई अहिंसा जा सा भिचाणमिष सरठां " કહीने भगवती ३५े वर्षां वी छे.

વૈદિક ધર્મમાં મૈયાને माया (भाता) રૂપે જગતની નિયામક શક્તિ ગણવામાં અવવી છે. જૈનધર્મમાં "કર્મ"ને જગતના કાર્યકારણ-ભાવની મહા નિયમા શકિત ખતાવવામાં આવી છે. સાંખ્યદર્શનમાં એને પ્રકૃતિ રૂપે ખતાવવામાં આવી છે; જે માતા રૂપે જગતની પ્રેરક-શ્રકિત છે. એવી જ રીતે મૈયા શબ્દથી વાત્સલ્ય સ્વરૂપા શકિતનું ભાન થાય છે જેમાં પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ બન્ને નિદ્ધિત છે.

આમ 🕉 અને નૈયા શબ્દાે પાછળની બધા ધર્મની પ્રેરક-શક્તિએ। જે પૂર્ણ વાત્સલ્યભાવ પ્રગટાવવા સમર્થ છે તેનું સૂચન થતું 🗞 છે. 🕉 એટલે વિશ્વ અને મૈયા એટલે વાત્સલ્યભાવ એ રૂપે તેને વિશ્વવાત્સલ્યના સંપૂર્ણ પ્રતીક રૂપે ખીજમંત્ર તરીકે લેવામાં આવ્યાે છે.

અહીં 🕉 અને મૈયા બે શબ્દાેને અલગ રાખવામાં આવ્યા નથી પણ એકખીજાયી સંકળાયેલા રખાયાં છે. એ બન્નેને જોડનાર 🕉 શબ્દની પાછળની રેખા પ્રંછડીની જેમ 🕉 નિશાન છે. એ બન્ને શબ્દ મળીને જે અર્થો કલિત થાય છે તે આ પ્રમાણે છે:--

- 🕉 મૈયા એટલે વિશ્વની માતા!
- 🕉 મૈયા એટલે વિશ્વ પ્રત્યે વત્સલતા:
- 🕉 મૈયા એટલે ભગવાન સત્ય અને ભગવતી અહિંસા.
- 🕉 મૈયા એટલે વિશ્વની મહાનિયામિકા શક્તિ.
- 🕉 મૈયા એટલે પાંચ પરમેષ્ઠીની પ્રવચન માતા.
- 🕉 મૈયા એટલે જીવન અને જગતની મહાનિયમા શક્તિ,
- 🕉 મૈયા એટલે હ્રહ્મા, વિષ્ણુ, મહેશરૂપ ઇશ્વિરત્રયની કર્તૃત્વ-શક્તિરૂપ જગદંખા.
- 🕉 મૈયા એટલે જગતની પ્રેરક શક્તિ.
- **બધા ધર્મો. બધા દર્શના અને બધા વિચારધારાના** સમન્વય

🕉 મૈયામાં જ થતા હોય એવું લાગ્યા વગર રહેતું નથી. અહીં કાેઈ પણ વિચારધારાના વિરાધ નથી પણ તેના સમાવેશ છે અને દરેક ધર્માનુયાયીએને તે પાતાનું જ જણાય છે.

જૈના માટે ૐ મૈયા શબ્દ નવા લાગે તેમ નથી. પંચપરમેષ્ઠીના તાે તેએ 🕉 શબ્દમાં સમાવેશ કરે છે: પણ પ્રવચનમાતાને કરતા નથી. વધારામાં પંચ પરમેષ્ઠીના પાંચ પદની સાથે બીજા ચાર પદ જ્ઞાન. દર્શન, ચારિત્ર અને તપને ભેળવી નવ પદોની આરાધના કે સ્મરણ કરવાની પ્રણાલી ચાલુ કરી છે. વિશ્વવાત્સલ્યમાં 🕉 પંચ પરમેષ્ઠીની સાથે મૈયા શબ્દ એટલા માટે મૂકયા છે કે વિશ્વમાં જે કાંઈ જ્ઞાન-દર્શન, ચારિત્ર્ય-તપ વગેરેની પ્રવૃત્તિ અથવા નિવૃત્તિ કરવાની ઢાય તેમાં સતત જાગૃતિ રાખવા માટે પ્રવચનમાતાનું સ્મરણ સતત થયા કરે. જેનાના ભગવતી સત્રમાં "नमो बंमीए लिविए" કહીને વ્યાહ્મી લિપિને નમસ્કાર કર્યા છે. વ્યાહ્મી લિપિ કાંઈ ચૈતન્યરૂપ નથી, જડરૂપ છે પણ તેને નમસ્કાર કરવાનુ પ્રયોજન એટલું જ કે ગુણને ગ્રહણ કરવા. એવી જ રીતે સાધકાને છ કાય ( વિશ્વની જીવ સૃષ્ટિના )ના રક્ષક, પીહર અને મા-ખાપ (વિશ્વ-વત્સલ) કહ્યા છે. તા તેમનુ ધ્યેય કેટલું ઉંગું અને વિશ્વવાત્સલ્યને રેડનારૂં છે! તે ધ્યેયતું સતત ધ્યાન રહે તે માટે 🕉 મૈયા એટલે કે વિશ્વ-વત્સલતાના ખીજ-મંત્ર કેટલા બધા ઉપયોગીછે!

વૈદિક ધર્મમાં તે**ા ડેર ડેર વિવિધ શક્તિએ**। રૂપે 'જગદંખા' વગેરે દેવીઓને સ્થૂળ પ્રતીક રૂપે માનવામાં આવી છે. ત્યાં તા 🕉 મૈયા શબ્દ યથાર્થરૂપે પડેલા જ છે. દેવી–ભાગવતમાં જગદંભાનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે:--

> "विद्याः समस्तास्तव देवी ! भेदाः । स्त्रियः समस्ता सकला जगत्<u>स</u>्र॥"

& માતા ! **બધી વિધાએ**। તારા જ ભેદાે છે. તેમ જ જગતની કળાવતી સઘળી સ્ત્રીએા પણ તારા જ રૂપ છે. તારી જ આત્મીયા છે.

ધણા ક્ષેકા કહેશ કે ધણા ખીજા શખ્દા વિશ્વવાત્સસ્યને પ્રગટ કરનારાં **ઢા**વા છતાં 🕇 મૈયાને જ બીજમંત્ર રૂપે શા માટે પસંદ કરવામાં આવ્યા છે ? શું તેનાથી વિશિષ્ટ લાબા મળે છે ? તા તે લાબા કયા છે ? 'ૐ મૈયા શા માટે ?' તેના વિચાર તા અગાઉ થઈ ચુકયા છે. હવે તેના ખાસ લાબા અંગે વિચાર કરવાના છે.

🕉 મૈયા બાલવાથી સર્વ પ્રથમ લાભ એ થાય છે કે તે સાંભ-ળતા નિર્દોષ આલ્હાદની ઊર્મિએા ઉછળવા માંડે છે. "મા" એ શબ્દ ખાલતાં જેમ દ્રદયમાં અપૂર્વ આનંદ છલકાય તેવી જ રીતે 🕉 મૈયા શખ્દ પણ સ્વાભાવિક રીતે વાત્સલ્યના આનંદને પ્રગટાવે છે. ગમે તેવા વ્યભિચારી, દૂષ્ટ કે પાપી માણસ હશે, તાે પણ માતાનું નામ સાંભળતાં તેના દૃદયમાં શુભ ભાવનાએ જ ઊઠશે. માતું વાત્સલ્ય એવું હોય છે કે તે દ્રદયના વિકારાને ધાર્ક નાખે છે. પંચપરમેષ્ઠીમાં બધી કાટિના ઉચ્ચ સાધકા આવી જાય છે. એમના માટે તેા આખા વિશ્વની માતા ભનવાનું ધ્યેય કરજિયાત સાધવાતુ **હો**ય છે. એટલે જ્યારે 🕉 મૈયા ઉચ્ચારાય ત્યારે એને સતત આવું ભાન રહી શકે કે હું જગતરપ સંતાનની ધર્મમાતા છું. જગતના બધા પ્રાણીએા પ્રત્યે સુખ–સંવર્ધન– સંરક્ષણરૂપ વાત્સલ્ય મારે સતત રેડતા રહેવાનું છે. એક સામાન્ય માતામાં પાતાના ભાળક પ્રતિ વાત્સલ્ય રેડવાની, હુંક આપવાની વૃત્તિ ઢાય છે ત્યારે જે સાધક વિશ્વની માતા બને છે, તેનામાં આખા વિશ્વના પ્રાણીઓ પ્રતિ વાત્સલ્યના સક્રિય વહેવાર રહેવા જરૂરી છે તેને માનવા અને પ્રાણીઓ પ્રતિ મૈત્રી, પ્રમાદ, કારણ્ય અને માધ્યસ્થ ભાવ યુકત વાત્મલ્યની પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ કરવાની રહે છે. તેનામાં વિશ્વવાત્સલ્યતા એટલે કે વિશ્વ માતૃત્વવૃત્તિનું ભાન સતત રહેવું જરૂરી છે. પિતૃભાવમાં માટા ભાગે કઠારતા જ હાય છે જ્યારે માતભાવમાં કામળતાના અંશ વધારે અને કઠોરતાના અંશ એાછા હાય છે. આમ બન્ને ભાવા તેનામાં હોય છે. માતા ગમે તેટલી કઠોર ખને તા પણ તેનું અંતર રહતું હોય છે. આમ 🕉 મૈયા બાલવાથી કેવળ જગતના જીવા પ્રતિ આત્મીય ભાવ જ જાગતા નથી પણ એમના જીવનની સુરક્ષા પણ સજાગ ખને

તેનું સતત ભાન થાય છે. સમસ્ત વિશ્વ પ્રતિ પ્રેમ પ્રગટ થતાં રાગદ્વે<sup>પ</sup>, ભય–શાક કષાય–વિષય વગેરે ર**હે**તાં નથી અને જીવનમાં અપૂર્વ અને નિર્દોષ આનંદ પ્રગટ છે.

ખીજો લાભ. 🕉 મૈયા બાલવાના એ છે કે તેનાથી વ્યક્ષચર્યની સાધના સહજ બને છે. બ્રહ્મચર્યની સાધના કેવળ નિષેધાત્મક રૂપે શખ્દતે ગ્રહણ કરવાથી સહજ સિદ્ધ થતી નથી. કેવળ વિષય–વાસનાને વશ ન થવું એ ભાવ લેવાથી પ્રદ્ભાચર્ય સાધવુ કઠ્ઠા થાય છે. એના માટે કાઇને કાઇ બીજો મહાનભાવ હાવા જરૂરી છે. સંત વિનાયાછએ કહ્યું છે કે " બ્રહ્મચર્યની સાધના કરવા માટે તેની સામે એક ખૃહત્-કલ્પના હોવી જોઇએ. જે ધ્યેયની પૂર્તિ કરનારી હોય ! તો તે સાધકનું વ્યક્ષચર્ય સહજ સિદ્ધ થઇ શકશે! " જેમકે ભીષ્મપિતામહે પૂર્ણ વ્યક્ષચર્યા સિદ્ધ કરવા માટે પિત-ભક્તિની વ્યક્ત કલ્પના સામે રાખી હતી. મહાત્મા ગાંધીજીએ દેશસેવા કે સ્વરાજ્યની ખહતકલ્પના સામે રાખીને ષ્રહ્મચર્યાની સાધના કરી હતી. એવી જ રીતે કેટલીક વિધવા માતાએા પુત્ર–સેવા સામે રાખીને બ્રહ્મચર્ય<sup>ર</sup>ને સા**ધે** છે. કામ અને वात्सस्य अ लन्ने भनेष्टित्तिओत् भूण ओड क छे. ओटसे के डाभवासना સંતાનાત્પત્તિ કે જાતીયવૃત્તિનું કારણ ખને છે; તેનું જ ઉધ્વીકરણ કરવાથી પ્રક્રાચર્ય સાધી શકાશે. સ્થૂળ રૂપે સંતાન સર્જન કરતાં, સદ્ભરૂપે આખા જગતને (પ્રાણી માત્ર) સંતાન માનવું પડશે અને તેને અતુરૂપ તેનાં માનસિક સર્જન રૂપે, ધડતર, રક્ષણ, સંવર્ધન એક માતા તરીકે વિશ્વવાત્સલ્ય રેડીને કરવું પડશે. આમ વિશ્વ માતા તરીકે ખુહત્ કલ્પના સામે રાખતાં વ્રહ્મચર્ય સાધના સહજ તા ચાય જ છે: પણ અસરકારક પણ નીવડે છે.

એવું પણ જોવામાં આવે છે કે કેટલીક સામાન્ય માતાએનાં પાતાના બાળકા પ્રત્યેજ નહીં: બીજાનાં બાળકા પ્રત્યે વાત્સલ્ય રેડવાની વૃત્તિ દ્વાય છે. એ રીતે વાત્સલ્ય રેડતા તે માતામાં આનંદની સહાતુભૂતિ તેમજ આલ્હાદની ઊર્મિએા પ્રગટે છે. કેટલીક માતાએ કેવળ પાતાનાંજ નહીં પારકાં ભાળકાને પણ ધવડાવે છે. હરિજન સેવકમાં એક સત્ય ધટના આ પ્રમાણે આવી હતી.

ગારખપુર જિલ્લામાં પૂરના કારણે દુઃખી એક અબણ ગામડિયણ યાઈ પાતાના નાના યાળકને ધવડાવતી હતી. એટલામાં તેને યાદ આવ્યું કે ખકરીનું મા વગરનું ખચ્ચું પણ ભૂખ્યું છે. તેણે પાતાની માટી દીકરીને કહ્યું : '' બકરીનાં ખેચ્ચાંને પણ લઈ આવ, તેને પણ ધવડાવી લઉં! " આશ્વર્યની વાત એ હતી કે તે બાઈએ પાતાના એક સ્તનથી પાતાનાં ખાળકને અને બીજા સ્તનથી ખકરીનાં ખચ્ચાંને ધવડાવ્યું**.** માતામાં જેમ સહજ વાત્સલ્ય હોય તેવાજ ગુણ ઉચ્ચ સાધકમાં હાવા માતા બનીને આત્મીયતા સાધે! મૈત્રી, કરૂણા, મુદિતા અને ઉપેક્ષા એ ચાર ભાવનાએ દારા વ્યક્ષવિદાર કરે!"

🕉 મૈયા બાલવાથી વિશ્વને વિનાશથી ઉગારી લેવાની ભાવના હંમેશા સામે રહે છે. એ પણ એક ખાસ લાભ છે. પાતાના બાળકા ઉપર આકત આવે ત્યારે તે આકત જાતે ઝીલવા માતા પ્રયત્ન કરે છે અને તે એની વિશેષતા છે. એ વખતે એ પ્રાણોની પણ પરવા કરતી નથી. એવીજ રીતે વિશ્વની માતા ખતેલા સાધક: વિશ્વરૂપી ખાળક ઉપર આકત આવે, તેની આસપાસ અનિષ્ટા કૂલે કલે કે તેના નૈતિક વિનાશ થાય, તેના આત્મગુણોની હાનિ થાય ત્યારે જાતે, પોતાના તપ, ત્યાગ પલિદાન વડે વિ**ધને ખચા**વી લેવા કટિખહ ચાય. ૐ મૈયા સાધકની એ સાધનાને સક્રિય બનવા પ્રેરણા આપે છે અને તેને ધ્યેયની નજીક પહોંચાડે છે. પુરાણામાં હરિણીના દાખલા નજરે ચડે છે. શિકારી જ્યારે તેનાં બચ્ચાં ઉપર બા**ણ** છેાડવા જાય છે ત્યારે તે આગળ આવી**ને** ઊભી રહે છે અને કહે છે: "મારા ઉપર બાણુ માર, પણુ મારાં ભાળકાે ઉપર નહીં ! " એવી ખલિદાનની ભાવના ૐ મૈયા બાેલવા**થી** દિલમાં સતત વહે છે.

🕉 મૈયાથી ખીજો એક લાભ એ પણ છે કેએ બીજમંત્ર

ઉચ્ચારતાંજ અંતરના વિકારા ઉપર સંયમ અનવતાં, સ્પષ્ટ સુખદર્શન: થશે. પછી સ્ત્રી એક માતા રૂપેજ આંખ આગળ રહેશે! તેના તરક્ જોતાં જાતીય આકર્ષ**ણ નહીં રહે.** અને એક કલ્પના આકાર લેશે કે અરે એ તો 'માતા ' છે. પછી બધીજ કલ્પનાઓ બદલાઈ જશે. તરતજ ખ્યાલ આવશે કે અરે, હું કઈ ક્ષુલક દૃષ્ટિએ જોઉં છું! એના અંગાપાંગા વાસનાના ઉપલોગ માટે નથી પણ માટા ઉપયોગના છે. એતું મુખ તાે વાત્સલ્યના મધુર વચનામૃતાયી ભરપુર છે. તેનું વદન પ્રતિભાના પૂજ છે. તેનાં ક્ષાચન વાત્સલ્યની અમી દર્ષ્ટિના આગાર છે. તેનાં સ્તના તા વાત્સલ્ય સુધાના અખાંડ સ્ત્રોત છે. માતાનું ઉદર ત્વરત્નોના રત્તાકર છે. માતાનાં નાભિ અને નિતંભ યાગનાયેયાગની આધારશિલા છે. મા તાે એક વસુધાન વૈકાદ છે. આમ માતાનું એકેએક અંગ પવિત્ર છે. મારી વાત્સલ્ય સાધનામાં તેનાે ઉપયોગ થઈ શકે ઉપભોગ નહીં. આ રીતે 🕉 મૈયા બાલવાથી વિકારા ઉપર સહજ સંયમ થાય છે અને સંયમના આલ્હાદક આનંદ મળે છે.

આજે જગતમાં માતૃજાતિની ધાર દુઈશા થઇ રહી છે. ' 🕉 મૈયા 'થી એ પણ લાભ છે કે તે માતૃજાતિ તરફ માન રાખવા તેમ જ તેમના ઉદ્ધાર કરવા માટે સતત જાગૃતિ રખાવશે. આજે માતુજાતિને ન્યાય મળતા નથી. અગાઉ તા ભારતમાં સ્ત્રીએને પૂજવામાં આવતી પણ આજે અહીં વિપરીત સ્થિતિ છે. અન્ય દેશામાં તા સ્ત્રીઓને તેમના ન્યાયયુક્ત હક્ક કે અધિકાર આપવામાં આવ્યા ન હતા. આજે જો કે નામના હઃ અને અધિકાર પાશ્વાત્ય દેશામાં અમૂક અંશે છે પણ ઊંડા ઊતરીને જોવા જઈએ તો તે પુરૂષોની સ્વ<sup>2</sup>છંદતાને પાષવાનું રમકડ માત્ર છે. ભારતમાં હમેશાં સસ્કૃતિની દૃષ્ટિએ વિચાર થયા છે એટલે પૂર્વ કાળમાં માતૃજાતિ પ્રત્યે આદર અને માન હતાં જ. તેના અનેક પ્રમાણા ઉપનિષદા, સ્મૃતિએ અને વેદામાં મળી આવે છે:---

मातृदेवो भव --- માતા દેવ છે. मेध्याः सर्वागतः स्त्रियः

—સ્ત્રીઓ બધા અંગાથી પુજ્ય કે પવિત્ર છે.

नास्ति मात्समी देवः

—માતા સમાન ખીજો કાેઇ દેવ નથી.

माता पृथिब्याः मृतिस्तु नास्ति मातुः परोगुरुः

—માતા પૃથ્વિીની મૂર્તિ છે. માતાથી મહાન કાઈ ગુર નથી.

यत्र नार्यस्त पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः

—જ્યાં નારીની પુજા થાય છે ત્યાં દેવતાએ**ા રમણ** કરે છે.

#### '' वर्पाध्यायान्द्रशासार्यः आचार्याणां सतं पिता पितुर्दशगुणंमाता गौखेणातिरिच्यते "

—દશ ઉપાધ્યાયના એક આચાર્યમાં, સા આ**ચા**ર્યના એક પિતામાં અને એવા દશ પિતાના ગુણ એક માતામાં રહેલા છે. એવું ંતેન ગૌરવ છે.

—આ બધા ઉદ્ધરણા માતૃજાનિતું ગૌરવ અને પ્રતિષ્ઠા ભારતમાં કેટલાં હતાં તે સ્ચવી જાય છે. પણ કમનશીએ માતૃજાતિની અવલેહના થવા લાગી. તેની પાસેથી જ્ઞાન અને મુક્તિના અધિકાર છીનવાતે ગયેા. તેને કાેઈ પશુ કે વસ<mark>્તુની જેમ ખજારમાં વેચવામાં આ</mark>વી અને મધ્યયુગમાં તેા તે પરાકાષ્ઠાએ પ**હોં**વ્યું. માતૃજાતિના સહુથી વધારે િતિરસ્કાર થયો, તેનું અપમાન થયું, એના અધિકારા છિનવાઈ ગયા; એને તીચ ગણવામાં આવી, એને દાસી કે પગતી સપાટ ગણવામાં -આવી. એટલું જ નહીં એને પશુની શ્રેણિમાં **બેસાડી તે '' મારને પાત્ર** '' છે એમ દુરાવવામાં આવી. એટલે નારી જાતિને ન્યાય મળી શકે: તેના પ્રતિ શુભેચ્છા રહી શકે તેમ જ 'માતા' તરીકે ભાવનાત્મક પ્રજ્ય ્વલણ રહી શકે તે માટે ૐ મૈયાના ખીજમંત્ર ચાેગ્ય છે. જ્યાં સુધી વાત્સલ્ય ભરનારી માતુજાતિ ગૌરવપૂર્ણ સ્થાન ન પામે ત્યાં સુધી

કાઈ પણ સમાજ, ધર્મ કે દેશ આગળ વધી શકે, ક્રાંતિ કરી શકે કે સુખપૂર્ણ જીવનનું નિર્માણ કરી શકે એ માનવું વધારે પડતું છે.

એવી જ રીતે જગતના બધા ધર્મો, જાતિએા, પક્ષા, વાદા.. વિચારધારાએા, રાષ્ટ્રા, પ્રાંતા, વિદ્યાએાને તેમની કક્ષાએ ન્યાય આપવા જરૂરી છે. કેવળ "હું " સાચા અને ખીજા ખાટા એનાં કરતાં દરેક શુભ વસ્તુઓમાં - જે સત્ય રહેલું છે તેના તાગ મેળવવા એ વધારે શ્રેમકર છે. આ સાચા ત્યાય ત્યારે જ મળી શકે જ્યારે આત્મીયભાવ હોય ! 'ૐ મૈયા 'ના બીજમંત્રથી એ આત્મીયતા સાધી શકાય છે.

હવે એ વિચારવાનું છે કે 'ૐ મૈયા 'ની ઉપાસના કર્ષક નવીન છે કે અગાઉ પણ તેની ઉપાસના કરનાર ઉપાસકા થઈ ગયા? એ ઉપાસના પ્રાચીન કાળથી ઋષિ મુનિએા જંગલમાં શકિતએાને આદ્વાન કર**તાં** ત્યારથી ચાલી આવે છે. અને **હજુ પ**ણ ઉપાસકા તેની ઉપાસનાં કરે છે એવા કેટલાક ઉપાસકાને જોઈએ.

આજના યુગમાં થઈ ગયેલા યાગી અરવિંદની માતાની ઉપાસના સપ્રસિદ્ધ છે. તેમણે વિશ્વને માતા ગણી; તેને ભગવતી માની ઉપાસના કરી અને બીજાને કરવાતું સચવ્યું છે. તેમણે કહ્યું છે કે '' વિશ્વમાતાનીઃ પ્રેરણાથી ચાલા અને દરેક કાર્ય (પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ ) કરા. માતાની આગળ તમારું દુદય તમે ખુલ્લું કરી દેા! એ તમને બધી રીતે પવિત્ર રાખશે; પવિત્રતાનું ભળ આપશે તેમજ તમારા વિકાસ સાધશે!" 🕉 મૈયા ઉપરની એમની શ્રહ્યા કેટલી અડગ હતી તે સહુ જાણે છે અને આજે શાંતિના ઉપાસકા માટે અરવિંદ આશ્રમ એક સ્વર્ધામ જેવું ગણાય છે.

એવી જ રીતે રામકુષ્ણ પરમહંસે પણ માતાની ઉપાસના કરી છે. તેમનાં લગ્ન શારદામણિ સાથે થયાં કે તેમણે વિચાર કર્યો કે તેનામાં એક મહાન શકિત પડેલી છે. એના મારે ઉપભોગ ન કરવા. જોઈએ પણ એ ઉપયોગ કરવા જોઈએ. સ્ત્રી એ જગદંયાના

-અવતાર <mark>છે અને એ શ</mark>ક્તિને જગાડવી જઈએ. તેમણે સંકલ્પ કર્યો અને તેઓ શારદામણિ દેવીને માતા રૂપે માનવા લાગ્યા. તેમણે ુમાતાની એવી ઉપાસના કરી કે બધા વિકારા ઉપર કાથુ મેળવ્યા અને દરેક સ્ત્રીને—તેમણે માતા રૂપે નિહાળી. એકવાર તેમની પરીક્ષા કરવા માટે દશ વેશ્યાએાને તેમની પાસે માેકલવામાં આવી. તેમણે ખર્ધા વસ્ત્રો કાઢીને તેમની આગળ તૃત્ય કર્યું. ત્યારે રામકૃષ્ણે કહ્યું : "અરે માતાએ ! આ બાળકની આવી પરીક્ષા શા માટે કરા છા ?" એકવાર તેમનામાં રહેલ ઉત્કટ વાત્સલ્યતાના કારણે તેમના સ્તનામાંથી પણ દ્રધ નીકળ્યું હતું.

માતૃજાતિમાં વાત્સલ્યતાના ઝરા અખંડ રહે છે એટલે તેનાં સ્તનામાંથી લાહીનું પરિવર્તન થઇને દૂધ નીકળે એ સ્વાભાવિક છે પણ વાત્સલ્યતાની પરાકાષ્ઠા પુરૂષોમાં ઢાય તા તેમતું લાહી પણ દૂધ ખની શકે છે એ ભગવાન મહાવીરના દાખલા પરથી ઉપરથી જાણી શકાય છે. અગવાન મહાવીર ચંડકાશિક સર્પને પ્રતિષ્માધ દેવા જાય છે ત્યારે ચાંડકાશિકસર્પ ભગવાનને ડસે છે. તે વખતે તેમના અંગૂઠામાંથી લાહીના ખદલે દૂધ વહે છે. કેટલાક લોકો એને હસી કાઢે છે પણ ઉત્કટ વાત્સલ્યના પ્રતાપે પરૂષ સ્તનમાંથી દૂધ નીકળે તેા વાત્સલ્ય પ્રેરિત લાેહીનું દૂધ ખ**નીને** અંગૂઠામાંથી ધાર રૂપે વ**હે** તે અ**શક્ય** તાે નથી જ.

માતાની ઉપાસના કરનાર મહાત્મા ગાંધી પણ હતા. તેમણે ્ર ખ્રહ્મચર્ય ધારણ કરતાં પાતાની પત્ની કસ્ત્રુરભાઈ ને 'કસ્ત્રુરભા ' (માતા) કહ્યા. પુજ્ય મુનિશ્રી સંતભાલજી ૐ મૈયાની ઉપાસના જૈન દર્ષિએ કરે ્છે. જૈનધર્મમાં ગુણપૂજાને મુખ્ય સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. પાતાના આત્માના વિકાસ જાતે પાતાના પુરૂષાર્થ વડે સાધવાના હાય છે. ેતેને અનુરૂપ વિકાસ સાધી વિશ્વની માતા બનવાના સંકલ્પ કરે છે. '' સકળ જગતની ખની જનેતા, વત્સલતા સહુમાં રેડું '' એવા કાેડ ્સેવે છે. અરવિંદની માત ઉપાસનામાં, માતાને એક વિશિષ્ટ અને પાતાનાથી હચ્ચ માનીને સાધના કરવાની હોય છે ત્યારે સંતમાલજીની

ઉપાસનામાં જાતે માતૃસ્વરૂપ ખની માતૃ ઉપાસના કરવાની ઢાય છે. " દેવા ભૂતા દેવં યજેત્ " એ પ્રમાણે જાતે માતૃસ્વરૂપ ખની, માતૃસુણા (વિશ્વવાત્સલ્યવ ) પેકતાનામાં ધારણ કરીને માતૃ ઉપાસના કરવી એ વિશિષ્ટ ઉપાસના પદ્ધતિ છે. સાથે સાથે પૂ. મહારાજ્યી સંતળાલછ એ 🕉 મૈયાને જીવન અને જગતની મહાનિયમા અબ્યક્ત શકિત પણ માની છે: જે અવ્યક્તરૂપે સંકટ પ્રસંગે પણ પ્રેરક અને સાધનામાં સહાયક ખતે છે. માતસ્વરૂપ ખનીને માત-ઉપાસનામાં માતૃજાતિ પ્રત્યે આદરભાવ હાેવાયી પ્રદાયયાંની સાધના સહજ ખને છે અને માતજાતિને સાચા ન્યાય આપવામાં 🅉 મૈયા સહાયક નીવડે છે.

આ ઉપરાંત પણ આપણા દેશમાં શક્તિની ઉપાસના જગદંભાની ઉપાસના તરીકે થાય છે. દુર્ગા, બવાની, ચંડી વગેરે તેનાંજ અમરનામા છે. આ ઉપાસના પાછળ શક્તિઓ પ્રગટાવવાના હેત હોય છે. પણ તેને સિદ્ધ કરવા માટે દાર અને માંસના ભાગ આપવાની જે કર પદ્ધતિ ધણા સ્થળે નજરે ચહે છે તે વિકૃત છે; નિરર્થંક છે અને કાઇપણ ભાગે ઈચ્છનીય નથી.

જૈન ધર્મ તા સ્ત્રીઓને જ્ઞાન અને મુક્તિના અધિકાર ચ્યાપી માતુ—ઉપાસના યા **બીજી રીતે કરીજ છે. હરિબ**દ્રસૃરિ ગૃહસ્થ જીવનમાં પુરાહિત હતા અને ચિત્તોડ પાસેના ગામમાં રહેતા હતા. તેમને ખૂખ અભિમાન હતું પાતાની વિદ્વતા ઉપર. તેમણે એવા સંકલ્પ કર્યો હતો કે મને ન આવડે એવા શ્લોકના અર્થ જે મને સમજાવે તેના હું શિષ્ય ખની જાઉં. એકવાર તેઓ ઉપાશ્રય પાસેથી જતા હતા કે એક જૈન સાધ્વીજી જેમનું નામ 'યાકિની મહત્તરા' હતું, તેઓ એક ગાયા બાલી રહ્યા હતા. તે ગાયાના અર્થ ખૂબ ચિંતન મનન કરવા છતાંયે ન જડયાે. એટલે તેઓ સાધ્વીજી પાસે ગયા. તેમણે પૃછ્યું અને સાધ્વીજીએ અર્થ ખતાવ્યાે. પાતાના સંકલ્પ પ્રમાણે હરિભદ્રસૂરિ તેમના શિષ્ય ખનવા તૈયાર થયા પણ જૈન પ્રણાલિકા

પ્રમાણે તેમને સાધ્વીજીના શુરૂ (આચાર્ય') પાસે દીક્ષિત થવું પડ્યું. હરિબદ્રસરિ તેા એ સાધ્વીને પાતાની ધર્મમાતા જ માનતા. તેમની દરેક વૃત્તિ (ટીકા ) કે ભાષ્યના અંતે તેમણે " યાકિની મહત્તરા–સૂતઃ " (યાકિની મહત્તરાના ધર્મપુત્ર) એમ લખ્યું.

આમ જોઈ શકાય છે કે માતુ-ઉપાસનાતું મહત્વ બધાએ સ્વીકાર્સ છે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્યના ખીજમંત્ર " ૐ મૈયા ''ની આરાધના સારી પેઠે કરવાથી ધ્યેયતું સતત સ્મરણ ર**હે** છે અને જીવનના વિકાસ સધાય છે.

### ચર્ચા–વિચારણા

#### નિર્વ્યાજ-વાત્સલ્ય

શ્રી માહલિયાએ આજની ચર્ચા ઉધાડતાં જણાવ્યું કે "ૐ મૈયાની ઉપાસનામાંથી કાર્ય પ્રેરણા મળી. સર્વ પ્ર<mark>થમ યોગક્ષેત્રની</mark> પ્રવૃત્તિ શરૂ થઈ. તેને વ્યાપક ખનાવવા રૂપ ખેડત-શ્રેય સાધક મડળ શારૂ કર્યું અને પછી તાેકાની તત્ત્વા સાથે ઝઝુમવાનું શરૂ થયું. આ ખધી પ્રવૃત્તિઓામાં મને જે સુક્ષ્મભાવ મળ્યાે તેના ત્રણ ભાગ કરી શકાય : (૧) વ્યવહારમાં વાત્સલ્યદેષ્ટિ રાખવી (૨) પરિચયમાં આવે તેના ઉપર વિશ્વાસ રાખવા અતે (૩) સમાજને સલામતિની ખાતરી આપવી.

આની અગાઉ ચાલુ સમાજમાં અંકુશના અર્થ કેવળ, શિક્ષા, દંડ, તાડન વ. હતા. માણસ દ્રભાયા અને ચંપાયા જ સુધરે એવી સમાજ–માન્યતા હતી; અને આપણી જે માન્યતા હતી તેનામાં ધણો કરક હતે.

ગામના લાકાને ગળે એ વાત ઊતરે તેમ ન હતી. તેમણે ચાર છોકરા રજૂ કરી કહ્યું : "આ છોકરાએ ઉપર પ્રયોગ કરીને દેખાડા તા જાણીએ ? "

હવે તા પ્રત્યક્ષ પરીક્ષા આવી. ચારે છોકરા ચાર પ્રકારના અને

વિચિત્ર, મગજના હતા. એક અળખામણા હતા ને બીજો રીસાતા હતા. ત્રીજો હતા મારકણા. એની મા મરી ગયેલી અને બાપ હતા પાલિસ પટેલ. ત્યાપે દીકરાને કહી રાખેલું. " મારી પાસે તારે ફરિયાદ લઈ ને ન આવવું. તારી કરિયાદ ભલે બીજા લાકા લાવે ! " એટલે તેના હાથ **ષ્ક** ઉપક્રેતા. ચાથા છાકરા ચારી કરતા હતા.

ં એારે વાત થયેલી મે છોકરાંઓને કહ્યું: "ચાલાે મારે ત્યાં ! " છોકરાએ ગભરાયા. મેં કહ્યું: " ગભરાએ નહીં! આપણે વાતા કરશું! "

. હાકરાએા મારી સાથે ચાલ્યા. પહેલાં તા ખૂબ ડરતા પણ ૬ વાર્તા સિવાય કાંઈ નથી કરતા જાણીને તેમના ડર એાછા થયા. હ વાર્તા કરૂં અને છેાકરાએાને ગમે એમ કરતાં કરતાં રાત્રે મારે ત્યાં સુવા પણ લાગ્યા. મેં તો નિર્ગ્યા જ વાત્સલ્યના પ્રયોગ આદર્યો.

ધીમે ધીમે એ છાકરાએા શા માટે ષદનામ હતા તે પણ જાણી લીધું. લાકાએ મળીને તેમને ખૂબ માર માર્યા હતા તે પણ જાણ્યું. એ છેાકરાઓમાં એક ક્રેટેવ હતી. છેાકરીએા જાજરૂ જાય તેની પાછળ જતા. છેાકરાઓ નાના હતા અને બાળક કેમ જન્મે તેની જિજ્ઞાસા તેમતે હતી. આ જિજ્ઞાસાએ તેમને ગામમાં બદનામ કર્યા હતા. મારી પાસે છોકરાએોએ સહેજ સંક્રાચ સાથે આ વાત કરી. બાળમાનસ ઉપર કેવા વિચિત્ર સંરકારા પડેલા હોય છે, તેના આ દાખલા છે. એકવાર એક 'ગા 'ને વાછરડું જન્મતું દેખાડ્યું એટલે તેમની કુતૂહક્ષ-વૃત્તિ શમી મઈ અને પેલી કટેવ બલી ગયા.

ંએ ચાર છોકરાએોમાંથી ત્રણને તો 'મા 'નું વાત્સલ્ય જ મળ્યું ન હતું. મારા વાત્સલ્ય પ્રયાગમાં તેમને તે અહીં મહ્યું. પાછળથી એ જ છોકરા પૈકીના આજે ત્રણ તેા સારા કાર્યંકર્તા થયા છે.

ત્યારભાદ ગામે રાજ્ય પાસે નિશાળ માંગી; જે રાજ્યે આપી. આજે ર થી ૧૦ સુધીની શાળા ચાલે છે.

અક્ષયત્ત બહેનામાં આથીયે વધુ સફળતા મળે એમ લાગે છે.

પાયા, આપણી કાર્ય મર્યાદાને સીધે તે કામ ઉપાદ્યું નથી. બાકી, આજે 📦 બ્રાર્થ કરા છે તેમાંના અઢાર તો મામનાજ છે. તે પૈકીના પચાસ ગઠા તા એક વખતે તાકાની અને ભારાડી હતા. પછી એમાંનાજ સરપચ શ્રયા. એમ કરતાં કરતાં ગામનું તંત્ર પણ ડીક થયું.

શાળામાં ભાળકા વચ્ચેના પ્રશ્નો ભાળકાજ પતાલે છે. રંજાડ, ગ્રારી વગેરે પ્રશ્નો ભાળકા ભાળકા વચ્ચે આવેજ છે. પણ તેતા નિકાલ માં ઢામાં ઢે પતાવી લે છે. તેથી એક તરક તા ન્યાય કરવાની, વ્યવસ્થા સાચવવાની તેમજ વ્યવસ્થામાં રહેવાની જવાયદારી શીખે છે. સાથે બીજી તરક ધડિયાળ ન રાખવું—માજશાખ ન કરવા વગેરે ગુણા પણ આપાઓપ આવ્યા છે. કારણ કે, જે ચીજ જાય તેની જવાયદારી સૌએ ઉપાડવાની હોય છે. ડંકમાં છાકરાઓજ નિયમા ઘડે છે અને ... વ્યવસ્થા કરે છે. અલખત્ત ગામમાં આવું ચાલતું નથી. બાળકામાં સહેા એોછો **હો**ય છે. એ તરત માની જાય છે અને સુધરી જાય છે. જ્યારે ગામમાં અનિષ્ટા વધુ અને ઊંડા ધર કરેલાં હોય છે. આથી કયારેક ચાેકી રાખવી પડે છે; સામાજિક દળાણ પણ લાવવું પડે છે. પણ આ **બધું** અદરની વાત્સલ્ય ભાવનાને લીધેજ. એક પ્રસંગમાં પાલીસને પણ માલાવવા પડેલા. એક છાકરા રીઢા તાકાની થઇ ગયેલા. તે કાઈ રીતે ન માને એટલે તેને પાેલીસ આગળ માત્ર બે–ત્રણ કલાક બેસાલ્યો. મામેજ આ કાર્ય ગાઠવેલું પણ મારે તે પ્રસંત થવું પહેલું. એ છાકરા નહાવા જતાં છેાકરાં એાને પાણીમાં ડૂબકી મરાવી શુંગળાવતા હતા. પાલિસ ચાકીમાં ખેસાડતાં તેને લાગ્યું: " પાલિસ છે ખરી ! " ત્યારે તે ત્યાં રાયા. બધાની મારી માંગી અને '' હવેથી નહીં કરૂં. '' એવી કબલાત આપીને છૂટા થયા. પછી તેનામાંથી એ આદત સદંતર ચાલી ગઈ.

ટુંકમાં આ નાના ક્ષેત્રમાં સફળતા મળી એટલે ખાતરી થઈ ગઈ 🥦 આ ત્રણ વસ્તથી અહિંસક સમાજરચના થઈ શકે ખરી.

#### નિસ્વાર્થ-સેવાના બીજા દાખલાએ।

પંજાભાઇએ નિર્વ્યાજ-વાત્સલ્યના એ દાખલા ટાંકવા. એક તેમના પાતાના હતા. તેમણે કહ્યું :—

હું ટાઇફાઇડમાં ભીમાર હતા. મારા મિત્રા મને ત્યીજા વર્ગના ડળ્યામાં બેસાડી અમદાવાદ લઈ જતા હતા. તે ડળ્યામાં એક યુરોપ્રિયન ખિરતી દંપતિ પણ સુસાકરી કરતા હતા, તેમણે અમદાવાદ લગી મારી ખુબજ સેવા–શુક્રયા કરી. અમે છૂટા પદ્મા ત્યારે વિદાય વેળાએ કરિયતાલમાં જતાં પહેલાં જે શિખામણ આપી છે તે મને હજુયે યાદ છે. તેમાં તેમને કશા સ્વાર્થ ન હતા. માત્ર નિર્વ્યાજ સેવાજ ગણી શકાય.

ખીજો દાખલા આપતાં તેમણે જણાવ્યું:-

અમારા એક મિત્ર હાલાલ તાલુકામાં રહે. એક ભગી તેના ગામમાં બીમાર પદ્યો. તે ભાંગી ભાઇની પત્ની-મંગી બહેન બહેરી હતી. આ વાતની જાણ થતાં એ મિત્ર એમને ધેર ગયા. ઝૂંપડામાં જતાં જોયું કે બંગી ઉપર ઢાંકેલું ગાદડું વરસાદથી પક્ષળી ગયેલું. ઝૂંપડું આખું ચૂયા કરે. આ મિત્રે ધેરથી લાકડાં મંગાવ્યા. પેલા મીમાર અગીતે તેમણે પાટીસેક કર્યો. છાપરાં ઉપર કતાન-પતરાં વ. નખાવ્યાં. ચાર કલાક સુધી ત્યાં રહીને સેવા કરી, એમ પદર દિવસ સુધી સેવા કરી, સૌતા વિરોધ થયા. ધરમાં પણ વિરોધ જગ્યા. પણ તેમણે સ્વપત્નીને સમજાવ્યું : " સાચી સેવા તે આજ છે!"

પેલા મિત્રને કાેઇ સ્વાથ° ન હતા. પણ જ્યારે વાત્સલ્ય જાગે ત્યારે આમ સહજ રીતે જાગે છે. મને તો લાગે છે કે ખાડા ઢે.રતી પાંજરાપાળ પણ મૂળે આવા જ વાત્સલ્યભાવથી પ્રેરાઇને જ શરૂ ચઇ હશે. '

ખંબાતમાં એક શકરીબહેન ઢારાની સેવા કરે. તેએ ખાસ. પર. જીવડાં કાહીને ઢારતું ધ્યાન રાખે એમતે એમાં સગ જ ન ચડે. તેઓ કહે: માણસને દુઃખ થાય તે৷ વાચા છે, આમને કયાં છેક તેએક પાતાનું દુ:ખ કાને જઈને કહેશ!"

અજ્ઞાન વડે પશુ સેવાએોમાં અવરોધ

દ્વેવા ભાઇએ કહ્યું કે કેટલીકવાર એાધું જાણનારા લોકો સાધુ-

એોના પ્રવસનના અવળા અર્થ લઇ આવા સફ્રજ વાત્સલ્ય ઉપર બ્રેક મારી દે છે.

કચ્છના એક ગામમાં એક બહેન અને એક બાઈએ (પતિ) પશુએોની સહેજ સેવા કરવા માંડેલી. ગામ પણ રાજી થયું અને પશુઓ માટે ચારા આપી જાય. એક શિક્ષક આવીને બધું જોઇ જાય. તે વખતે ઉપાશ્રયમાં જૈન સાધુ આવ્યા. તેમના વ્યાખ્યાનમાં પેલું કુટું ખ જાય. સાધુએ પાતાના પ્રવચનમાં કહ્યું : "જીવ માત્ર સરખા છે. સવે જીવા પાતપાતાનાં કમધી સુખ દુ:ખ પાત્રે છે. " આવું સાંભળી અત્રાનના કારણે અવળા અર્થ લઈ તે કુંદું ખે સેવા મૂકી દીધી.

તેથી પેલા શિક્ષક મહારાજ પાસે ગયા અને તેમણે પૂછ્યું : " આ કુટુંખે સેવા સુકી તે બરાબર છે ? '' મુનિએ, જવાબ ન આપ્યો.

છેવટે અમે સુનિશ્રીતે બધી વાત કરી અને પેલા કુટુંબને પણ સમજાવ્યું: " એક દ્રિય કરતાં ખેઇદ્રિય અને એમ ઉપર આવતાં સાની (ભનવાળાં ) પંચેન્દ્રિય પશુએાનું મૂલ્યા વધારે છે. " તેમને મર્ફેવી માતાના આગલા ભવના દાખલા વપણ આપ્યા કે તેમણે પૂર્વભવમાં લક્ષપાક તેલ વ. થી સાધુએાનાં ધામાંથી જીવડાં કાઢી સેવા કરેલી. તેથી વળી પાછું એ કુટુંખ સેવા કરવા લાગ્યું.

#### અધુરૂં જ્ઞાન એટલે ધર્મને હાનિ

અજ્ઞાન અને અધૂરાં ગ્રાનથી કેટલી હાનિ ચાય છે અને ધર્મ વગાવાય છે તેના એક દાખકા તેમણે આપ્યા :---

એક છોકરા સત્રાને ઉપલક રીતે વાંચી ગયો. પછી તેને શું થયું કે તે પાતાની માને કહેવા લાગ્યા : "સંસારમાં કાઈ કાઈનું નથી. તારે અને મારે શું ? આત્મા એકલા આવ્યા છે અને એકલા જ જવાતા છે. "

માને દીકરાની આ વાત સાંભળીને થયું કે છોકરા હાથેથી ગયો.

સારે થયું કે એક સાની સાધૂછ ત્યાં હતા. ગાએ તેમને બધી વાત કરી. તેમણે છાકરાને લઈ આવવા કહ્યું.

છાકરા આવતાં તેમણે સમજાવ્યું : " જો આ ભગવતા સત્રમાં અધિકાર છે કે માના તરફથી ત્રણ અગા–મહત્વના (૧) માથું (૨) ફ્રદય અને (૩) નસા મળે છે. તેની બદલો ચૂકવ્યા વગર આગળ વધાય રીી રીતે ? ઢાણાંગ સૂત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે "ચામડી ઉતરડી દિવા છતાં મા–ળાપનું ઋણુ વાળી શકાતું નથી. "

આ બધું સાંભળી પેલા છાકરાને સાચું જ્ઞાન થઈ ગયું. તેની માને સંતાષ થયે. પણ, આવા સાચાં જ્ઞાની ગુરૂઓના તાટા પડી ગયે৷ છે

# <del>ચ્યાસક્તિના કારણે મુક્તિના ખદલે સ્વર્ગ</del>

ં**માટલિયા**એ પૂછ્યું, "ુસાંબહ્યું છે કે તપ કરતાં ધન્નાએ <u>કુટ ભ સામે ન જોયું અને શાલિબદ્રે માતા સામું જોયું એટલે તેને </u> મોક્ષ ન મળતાં સ્વર્ગ જ મુખ્યું. તા શું માતા તરફ જોવા માત્રથી આમ થઈ જાય ? " PRESCRIPTION OF ALL A

ઃ તેના જવાય સ્પાપવામાં આવ્યો " માત્ર જોવાથી નહીં પણ તપમાં ચ્યાસક્તિ ભળે તે**ા કર્માનિજેરા ચવાને અદલે શુભકર્મા બધાય** અને સ્વર્ગ મળે. માક્ષ ન મળે; એટલું જ તાત્પર્ય છે. જૈન આગામા પ્રમાણે જૈન, વાવડી ખનાવવાના કારણે નંદન મણિયાર દેડકા ન થયા પછ વાવડીની આસક્તિના કારણે થયેા અને વૈદિક પ્રથા પ્રમાણે ભરતરાજા હરણને ખચાવવાથી નહીં પણ ∙તેના ઉપર મૂર્છા થતાં મૃગયોનિમાં જન્મ્યા; તે પ્રમાણે જાણવું જોઈએ."

#### શહેરીએા અને સાંકકું વાત્સલ્ય

**ખળવંતભા**ઇએ કહ્યું: "આજે શહેરીએાનું વાત્સલ્ય સિનેમા ઉપર પથરાયું છે. પ્રેમ શબ્દે વિકૃત રૂપ ધારણ કર્યું છે. પ્રેરણા માટેની

પ્રતિમાંએકોને કુબિમ સાૈાંદ્રય'થી શ્રણગારાય છે. તપ, ત્યાગની પ્રતિષ્ઠા એાછી થાય છે. આમ તા ભારતમાં પીપળાં જેવાં દક્ષા સાથે પાય સંખંધ જોડવા પ્રયત્ન થયા છે, પણ પાતાના પ્રિય જાનવરાે ઉપર ગામડામાં પણ સ્વાર્થ સુધી જ સંબંધ રહે છે. સંતા સાધુએા પાસે કાઈ પ્રશ્નના સાચા ઉત્તર મળતા નથી. ઢંકમાં વાત્સલ્યન ક્ષેત્ર સાંકડું થયું છે. તેમણે પાતાના પ્રસંગ ટાંક્ષીને કહ્યું કે વાધરીને ધર કરવા મારી જમીત આપેલી, પણ સમગ્ર વ્યાહ્મણોએ વિરાધ કરી વાધરીનું મન ભાંગી નાખ્યું. આમ સમાજમાં સ્વાર્થ વધી રહ્યો છે.

#### અહિંસાના સાચા પાઠ

દેવજભાઇએ સ્વ. જૈનાચાર્ય જવાહરલાલજ મ. સા.ના રાજકાટ ચાતુર્માસના દાખલા ટાંકયા હતા કે તેમણે પાતાના ચાતુર્માસ દરમ્યાન ક્ષાેકાને અહિંસા શું છે તે સમજાવવા પ્રયાસ કરેલા. તે મુજબ આજે જૈનામાં પેડેલી અહિંસાની પાેકળતાને દર કરવી જોઈએ એમ મને તાે લાગે છે.

"કતલખાના બધ કરા !" એવી સરકારની સામે બ્રુમા પાડી અહિંસાની ઇતિશ્રી થઈ, એમ ન મનાવું જોઈ એ; પણ તેના બદલે પ્રથમ પ્રજાએ જાગૃત થઇ પશુપાલન અને તેમાં પણ સારી ગૌનું પાલન: ગાવંશના ઉછેર પ્રજા તરકથી થવા જોઈએ. ત્યારબાદ જો જનતાનું શુંહ દુખાર્ચ સરકાર ઉપર આવે તાજ કાર્ય પૂર્ અને નક્કર થાય.

# વિશ્વવાત્સલ્યનાં એકમા

[4]

[ १४–८–६१ ]

-મૃતિશ્રી નેમિચંદ્રજી

વિશ્વવાત્સલ્યનાં જુદાં જુદાં પાસાંએ અંગે આ અગાઉ વિચાર કરી લેવામાં આવ્યા છે. પણ તેને વ**હે**વારમાં મૂકવા માટે તેના **જદાં** જુદાં એકમા ઉપર હવે વિચાર કરવા જરૂરી થશે. વિશ્વવાત્સલ્યના વિષય કેવળ સિદ્ધાંતના નથી પણ તે ક્રિયામાં મૂકવાના છે.

એક માતા પાતાનાં ભાળકની કાઈ પણ ક્રિયા પ્રત્યે અજાણ રહેતી નથી. તેની દરેક ક્રિયામાં તે બાળકને પ્રેરણા. શક્ષણ, અને સંસ્કાર તેમ જ ઉપદેશ વગેરે યથાયાેગ્ય આપીને તેનામાં વાત્સલ્ય રેડે છે. વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક એ જ રીતે આખા વિશ્વની માતા ખને છે. તેતે વિશ્વના ખધાં ક્ષેત્રામાં સતત જાગૃત રહી; વિશ્વવાત્સલ્યનાં નક્કો કરેલાં એકમા દારા વાત્સલ્ય રેડવાનું છે. એકમા નક્કી થઈ ગયા બાદ એ કાર્ય સહેલ ખને છે.

વિશ્વવાત્સલ્યમાં બધા ક્ષેત્રાે—કૌડું બિક, સામાજિક, આર્થિક રાજકીય, સાંસ્કૃતિક અને આધ્યાત્મિક વગેરે સવે ક્ષેત્રાના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. એમાં કાઈ પણ ક્ષેત્રને છાડીને ચાલવાતું નથી. એટલે દરેક ક્ષેત્રને કાઈ ને કાઈ માધ્યમ વડે વાત્સલ્ય આપવાતું છે. તે માટે જ અલગ અલગ ક્ષેત્રાનાં એકમા નક્કી કરવાનાં છે.

વિશ્વવાત્સલ્યનું સર્વ પ્રથમ ક્ષેત્ર કુટુંબને ગણવામાં આવે છે. કુટ ખમાં જ પ્રયોગરૂપે વિશ્વવાત્સસ્ય રસ તૈયાર થાય છે. એટલે કૌટ ભિક ક્ષેત્રતું એકમ 'ઘર' થશે. ઘરમાંથી જ પ્રેરણા, સંસ્કાર અને શિક્ષણ વગેરે મળે છે. વાત્સદયના પ્રવાહ જ્યાંથી શરૂ થાય છે તે ધર છે. ધર એટલે ઇંટ અને સુનાની બીતા કે ઈમારતા નથી. ધરમાં વસતી ગૃહિણી માતાને લઇ ને જ એ ધર કહેવાય છે. કુવારા, વાંઢાઓનાં ધરને કાઇ ધર ગણતું નથી. એનું કારણ એ જ છે કે ગૃહિણી વગરનું ધર, એ ધર નથી. એટલે ઘર વડે જ્યારે વાત્સલ્ય રેડવાની વાત થાય છે ત્યારે સહેજે ધરતી ગૃહિણીને માધ્યમ તરીકે માની શકાય છે.

જગતની માતાઓમાં—ભારતની માતાઓનું શ્યાન અનાખું છે. તેઓ નાનપણથી જ બાળકામાં વિશ્વવાત્સલ્યના સંસ્કાર રેડે છે. તેમત પાતાનું બાળક હાવા છતાં પણ તે કહે છે કે તે ભગવાનનું બાળક છે; અને આમ તેને વિશ્વત ખનાવે છે. આદર્શમાતાએ નાનપણથી પારહ ઝૂલાવતાં ભાળકામાં સરકારા રેડે છે. તેનામાં વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રગટાવે છે.

किन भाताका केवी आहर्श अने विश्ववात्सस्य भावनावाणा यही માઈ છે કે જેના ઘણા દાખલા આપી શકાય છે. જ્યારે જૈન બાળક દીક્ષા લે છે ત્યારે આગા આપતી વખતે જૈન માતા કહે છે: – ખેટા ! હવે તું દીક્ષા લઇને એવી કરણી કરજે કે આખું વિશ્વ તારું કુટ ખ ખતે. તું વિશ્વવાત્સલ્ય સાધીને માક્ષ મેળવજે અને મારી ક્રખને ઉજાળજે."

ધણી ક્ષત્રિય માતાએ। પાતાના પુત્રાને પારણામાં ઝૂલાવતી વખતે સુંદર હાલરડાં ગાતી ગાતી સુંદર પ્રેરણા આપે છે:—"હું તને જે ધાળં– હજળ દૂધ પાઉ છું તેમાં કાયરતાના કાળા ડાધ ન લગાડજે! મારી કૂખને દ્વીપાવજે અને માટા થાય ત્યારે આખા વિશ્વને છતજે. ( તલવારથી નહીં, પણ પ્રેમથી દ્વદય છતીને.) રાજસ્થાનમાં આ હાલરડાં–કારીને નામે પ્રસિદ્ધ છે. માતાએ પારણામાં ખાળકને ઝુલાવતી ઝુલાવતી તેને વિશ્વના કલ્યાણ માટે ઉપયોગી ખનાવે છે. તેને વિશ્વના ઉપયોગી ખનવાનું સુંદર

અવિષ્ય થ**ે છે.** એટલે જ કહ્યું છે :- જ જ કર ઝૂલાવે પારછું; તે માવિ ધડે છે વિશ્વનું."

પુરાણામાં રાણી મદાલસાનું આખ્યાન આવે છે. માતા મદાલસા પાતાના ૭ પુત્રાને પારણમાં ઝુલાવતાં ઝુલાવતાં કહે છે :—

> शुद्धोऽसि, बुद्धोऽसि. निरंजनाऽसि परिवर्जितोऽसि । संसारमाया भाइनिद्रा संसार-स्वप्नः त्यज मदालसा वाकयमुवांच पुत्रम् ॥

📑 💰 દીકરા ! તું શુદ્ધ છો ! ખુદ્ધ છો ! નિરંજન છો એટલે 🧍 આખા વિશ્વના છેા ! સસારતી માયા-કૃદ્ધ મોહ વગેરેથી રહિત છેા ! સંસાર તા સ્વધ્ન છે. એટલે માહિનિકા ત્યાગા એમ મદાલસા તમને કહે છે.

આમાં ૨૫૦૮૫ણે સંસાર સાથેના માહ સંબંધ તાડીને ધર્મસંબંધ ભાંધવાના આ**દે**શ છે. ધર્મ ના અનુપાધ ભાંધી કલ્યાણ માર્ગે જવાની પ્રેરણા છે. સંસાર સ્વપ્ન જેવું છે તે ખરૂં પણ તેમાંયે સત્ય–અહિંસા વગેરે સારભૂત તત્ત્વો લેવા અને માહનિદ્રાને ત્યજી યાગનિદ્રા સાધવા માટે મા પુત્રોને કહે છે.

ક**દે**વાય છે કે મદાલસા માતાના આ ઉપદેશની સાત પુત્રા ઉપર એટલી બધી અસર થઈ કે એના સાતે પુત્રા કુટ બમાહ છોડી વિશ્વવાત્સલ્યને માર્ગે ગયા—સંત થયા. તે વખતે મદાલસાના પતિ રાજાને ચિંતા થઈ કે મારૂ રાજ્ય કાપ્ય ચલાવશે ? ત્યારે મદાલસાએ કહ્યું: " સ્વામી ! આપ ચિંતા ન કરાે. આઢમાં ખાળકમાં 👲 એવા સરકારા ભરીશ કે તે ધર્મનીતિથી તમારું રાજ્ય ચલાવનાર બનેશે. 🥍 ા મદાલસાએ ખરેખર આક્રમા ભાળકને ધર્માનિકત રાજનીતિન શિક્ષણ આપ્યું અને તેને ધર્મપાલક રાજા બનાવ્યા. કહેવાના સાર એટલા કે એક માતા સંસ્કારી અને ઉચા વિચારાની દ્વાય તા તે ભાળકને વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રતિ દેારનારી નીવડે છે.

જાપાનમાં ભાળકાને નાનપ્રસ્થી કેવળ પાતાના દેશને " મા–બાપ " માનવાની વાત શીખવવામાં આવે છે. પરિણામે ત્યાં બાળકાનું વાત્સલ્ય કેવળ રાષ્ટ્ર–વાત્સલ્ય **સુધી** જ વિકસે છે. પણુ બારતમાં બાર**તી**ય માતાએ ભાળકમાં નાનપણથી વિશાળ અને વ્યાપક વિશ્વવાત્સલ્યના ભાવ ભરતી આવે છે. એટલે ભારતે જેટલા વિશ્વવાત્સલ્ય સંત–મહાત્માએ અને પરમપુરૂષા આપ્યા છે તેટલા કાઈ બીજા રાષ્ટ્રે આપ્યા નથી.

રાજા ગાપીયંદની વાત મહ જાણીતી છે. તેની માતા મેનાવતીએ ધરથી જ રાજા ગાપીય દને વિશ્વવાત્સલ્યની પ્રેરણા આપી હતી. એક વખત રાજા ગાપીચંદ સ્નાન કરતાે હતાે. રાણીઓ તેને નવડાવતી હતી. ત્યારે તેનું સુડાળ શરીર અને પ્રસ્ન્ત વદન જોઈ ને મેનાવતીના મનમાં વિચાર આવ્યો. ''આ મારા દીકરા જો કેવળ કુટુંખ, રાજ્ય, ધન, કે યૌવનના માહમાં કસાઈ જશે તેા તેના આ જન્મ નિરર્થંક જશે. આ **શ**રીર, ધન, યૌવન બધું ક્ષણિક છે. એમાંથી કંઈ પણ સા**થે** આવવાનું નથી. એના પિતા પણ આમને આમ ચાલ્યા ગયા. કુટું ળ રાજ્ય-ઐશ્વર્યમાં રચ્યાપચ્યા રહીને તેઓ પણ જન્મ સક્ષળ ન કરી શકયા. માટે માર્ય કર્તાવ્ય છે કે આ પુત્રને તેા ચેતવ ."

એમ વિચાર કરતાં તેમની આંખમાં આંસ આવી ગયાં. રાજા ગાપીચંદે માં કેરવ્યું અને જોયું કે માની આંખમાં આંસ છે.

રાજા ગાપીચાદે કહ્યું: "મા! તું રહે છે શા માટે? તને શ દુખ છે?"

મેનાવતી બાહ્યા: "પુત્ર! તારૂં મુખ જોઈને મને તારા પિતાજી યાદ આવી ગયા. તન-ધન યૌવનમાં કસાઈને તેએ પણ એમજ ચાલ્યા

ગયા અને પોતાનો ઉદ્ઘાર ન કરી શકયા. g પણ માહમાયામાં કસાયે છે અને તારૂં જીવન પણ એળ ગયું તા મારૂં માતત લાજશે!"

ગેમપીચંદ રાજા કહે: "તા મા, મારે શું કરવું જોઈએ ?" મેનાવતીએ કહ્યું :—''તને કહ્રું તે પ્રમાણે કર :—

वो नाथ जालंघर योगी, ब्रह्मानंद रस भोगी कर सेवा हो निस्तारा. मेनावती वचन उच्चारा सन गोपीचंद पियारा

" &ે પ્યારા પુત્ર ગાેપીચંદ, તું સાંભળ ! જાલ ધર નામના યાેગી છે જેઓ આત્માના આનંદના રસને પીનારા છે. તેમની સેવા કરી 🛭 પણ તાર તેમજ વિશ્વનુ કલ્યાણ કર એમ મેનાવતી કહે છે" કહેવાના અર્થ એ છે કે માતાએ પુત્રને સલાહ આપી કે કુટુંબ વાત્સલ્ય કરતાં વિશ્વવાત્સલ્ય એારજ છે. તેને તું સ્વીકાર અને વિશ્વને તારૂં <u>કુટું</u>ભ માન.

ગાપીચદ રાજાએ કુટંબ અને રાજ્યના માહ છાક્યો. તેણે વિશ્વવાત્સલ્યના માર્ગ સ્વીકાર્યો અને આખા વિશ્વના પ્રા<mark>ણીઓમાં</mark> " એક પ્રહ્ન "ત્વની અતુમૂતિના આનંદ માણવા લાગ્યાે.

આમ જોઈએ તાે વિશ્વવાત્સલ્યને પ્રેરનાર પહેલું એકમ ધર છે. <del>'માતા એ વાત્સલ્ય પ્રેરણાની માધ્યમ છે. માણસ</del> ગમે ત્યાં જાય તાેથે તેને ધર યાદ આવેજ છે. તે પાતાનું વાત્સહય ઘરને અપે<sup>ર</sup> છે. તેને વાત્સલ્ય પણ ધરમાંથી મળે છે. આવી વાત્સલ્યપ્રેમી વ્યક્તિ જ્યારે ધરભહાર જાય છે ત્યારે ત્યાંની—પરદેશની અમૂક વ્યક્તિએાને તે વાત્સલ્યભાવે પાતાની માને છે; અને ત્યાં પાતાનું વાત્સલ્ય રેડે છે. તેને પારકાં છોકરાંએ৷ પાતાનાં લાગે છે. એક પ્રકારનું મમત્વ તે બાંધતા જાય છે. આ બધું વાત્સલ્યના કારણેજ સંભવે છે.

ડા. રવીન્દ્રનાથ ટેગારની વાર્તા 'કાયુલીવાલા 'માં એક સરહદ નિવાસી પઠાણ અને એક બંગાળી કન્યા વચ્ચે વાત્સલ્યના તંα

વર્ણવામાં આવ્યો છે. તે પહાસ પૈસી બંગાળી કન્યાને ચાહતા હાય છે. મધા તેમાં કંઇક સીધું-ઊધું માને છે પણ અતે જ્યારે તે પાતાની પત્રીના દ્વાર્થના પંજાનું ચિત્ર ખતાવીને કહે છે કે મારી પણ આના જેવડીજ પુત્રી છે—આને જોઈને હું તેની સ્મૃતિ તાજી કરું છું. એટલે બંગાળી કન્યાના બાપ વાત્સલ્યથી પ્રેરાઇને તે પઠાણને દેશ જવા માટે રૂપીયા આપે છે અને કન્યાના લગ્ન વખતની રાશનીને જતી કરે છે. અહીં સ્પષ્ટપણે ધરતું વાત્સલ્ય કેવા પ્રભાવ જમાવે છે તેની કેટલી પ્રગાઢ અસર છે તે જોવાનું છે. ળે અલગ દેશના, અલગ ધર્મના પિતાએ એક્ષ્મીજાની પુત્રીને ચાહી શકે છે તે આ વાત્સલ્યના પ્રતાપેજ! ધરનું વાત્સલ્ય ધીરે ધીરે કુટુંખ, સમાજ, નગર, ગ્રામ, રાષ્ટ્ર સુધી ધીરે ધીરે કેલાવી શકાય છે.

કૌડું ખિક ક્ષેત્રથી આગળ આવતાં વિશ્વવાત્સલ્યનું માેડુ ક્ષેત્ર, સામાજિક ક્ષેત્ર છે. આ સામાજિક ક્ષેત્રત એકમ ગામડું છે, મા માટે તા બધાં બાળકા સરખાં હાય છે. તે છતાં તે નાનાં બાળક તરક વધારે ધ્યાન આપે છે કારણ કે તે નાતું છે; નવું છે અને માેટાંની અપેક્ષાએ એાછા વિકાસને પામ્યું છે. એવી જ રીતે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક જેની કલ્પના વિશ્વમાતા રૂપે કરવામાં આવે: તે પણ સમાજમાં સંસ્કૃતિ કે સામાજિકતાના કારણાસર જે અંગ નખળુ રહી ગયું હોય પાછળ રહી ગયું હાય તેને પહેલું લેશે. તેના માટે જે પીડિત, શાિષત, અપ્રતિષ્ઠિત હોય તેનામાં વધુ વાત્સલ્ય રેડવાનું રહેશે. એ માટે જ સામાજિક ક્ષેત્રના એકમ તરીકે ગામડાંત્રે ક્ષેવામાં આવ્યું છે.

ગામડામાં ખેડુતા, ગાવાળા, મજૂરા, પછાત વર્ગના લાકા આદિવાસીએ અને એવી ખીજ જાતિઓના સમાવેશ થઈ જાય છે. સરકતિ અને નીતિની દૃષ્ટિએ ગામડું શહેર કરતાં આગળ છે. પણ સામાજિકતાની દ્રષ્ટિએ તે પાછળ છે. સબ્યતા અને ખહારના રૂપર ગમાં શાહેર આગળ વધેલું જુણાય છે પણ ધર્મ તેમ જ પ્રામાણિકતા

મામડાંમાં વધારે જોવા મળે છે. વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક સામાજિક ક્ષેત્રના એકમ સ્વરૂપે ગામડાં પ્રતિ કઇ રીતે વાત્સલ્ય રેડી શકે ?

આજે ગામડાં જે ઉત્પાદન કરે છે: તેનું તેને વળતર બરાબર મળતું નથી. અલગ અલગ રીતે શહેરા તેનું શાષણ કરે છે. તેમને સંગઠિત કરી; સબ્યતાના સંચાર કરી; જરૂર પડે તા તપ–ત્યાગના મૂડીથી તેમને જગાડી તેમના અન્યાય દૂર કરવામાં આવે, કે તેવી પ્રવૃત્તિઓને સક્રિય સમર્થન આપવામાં આવે-એ તે એકમ પ્રતિ વાત્સલ્ય રસ રેડવુ થશે,

વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક ગામડાંની ઉપેક્ષા કરી શકે નહીં. એટલે જ મહાત્મા ગાંધીજીએ ગામડું પસંદ કર્યું હતું. તેમણે અમદાવાદ કે કાઈ બીજા શહેરમાં આશ્રમ બાંધ્યાે ન હતા; પણ કાચરળ અને સાખરમતીમાં ખાંધ્યા હતાં—જે ગામડાં જ છે. એવી જ રીતે વર્ધામાં **નહીં પ**ણ ત્યાંથી થાડે દૂર સેગાંવ–સેવાગ્રામમાં તેમણે આશ્રમ ખાંધ્યો હતા. વિદેશીઓ આવીને તેમને આશ્વર્યથી પૂછતા કે આપની આટલી વધી વિશાળ પ્રવૃત્તિ હોવા છતાં આપ આવા ગામડામાં કેમ બેઠા છો ?

ગાંધીજી કહેતા : "જો તમારે ભારતનાં દર્શન કરવાં હાય તા ગામડાં જોવા પડશે. ભારતીય સંસ્કૃતિ પણ તમને ગામડાઓમાં જ જોવા મળશે. ભારત મારું ગામડાએ!માં પણું છે. પણ દુઃખની વાત એ છે કે ૮૦ ટકાથી વધારે વસ્તી ગામડાંએામાં હોવા છતાં; ગામડાંઓના કાઈ અવાજ વધી. તેમનું કાઈ સંગઠન વધી. તેમની ઉપેક્ષા થઈ રહી છે."

એટલા માટે જ ગાંધીજીએ ગ્રામાહાર—ગામડાંને ઊચા આણવાની વાત પહેલાં કરી. દરેક સેવકાને તેમણે ગામડે માેકલ્યા : ગ્રામાઘોગ અને ખાદી ઉપર બાર મુકચો; જેથી ગામમાં રહેતા લોકોને કામધધા મળી શકે. તેઓ આર્થિકદષ્ટિએ ઉન્નત થાય હિંદ આવાદ થાય.

દર્શન અને તત્ત્વનાનનું ચિંતન પણ માટેભાગે જંગક્ષા કે નાના એવાં ગામડાઓમાં આ દેશમાં થવા પામ્યું છે. ઋષિમુનિઓએ કાં તા જંગલા પસંદ કરેલા અથવા ગામડાં જેવામાં પાતાના આશ્રમા વસાવ્યા હતા. અયાધ્યાની રાજગાદી ઉપર આવ્યા છતાં ભરતે નંદીયામ જઈ ત્યાં ઝૂંપડી બાંધી રહેવાનું પસંદ કરેલું. તેઓ ગામડાની સાથે અનુબંધ કરવા માગતા હતા એ સાફ જણાઈ આવે છે. તેઓ **શહે**રોને ગ્રાસ્થ-સંસ્કૃતિના પાષક બનાવવા માગતા હતા.

આજે પણ તેની એટલી જ જરૂર છે. ગ્રામ્યસંસ્કૃતિ જેનાં મૂળ સચ્ચાઇ–પ્રમાણિકતા, નીતિમત્તા વડે સીંચાયા છે તે જ જીવનના ખરા સંસ્કાર છે. તેવા સંસ્કારા આજના શહેરીજીવન માટે બહ્ જરૂરી છે જ્યાં ડગલે અને પગલે ખાટાઈ, આડંબર, દંભ અને છળ-કપરનાં દર્શન થાય છે.

વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક માટે ગામડું તેા સામાજિક ક્ષેત્રના એકમ રૂપે આમ આપેાઆપ આવીને ઊ<mark>લું રહે છે. પોતાનું</mark> વાત્સલ્ય <mark>ગામડાંમાં</mark> રેડી તેણે ગામડાંને ઉન્નત કરવાનું ર**ઢે** છે.

સામાજિક ક્ષેત્રથી આગળ વધતાં આર્થિક ક્ષેત્ર તરફ અવાય છે. એટલે હવે વિશ્વવાત્સલ્યનં આર્થિક એકમ કર્યું ? એ અગે વિચાર કરવાના છે. ભારત દેશમાં કહિ પણ કાઈ વાતને કેવળ આર્થિક દૃષ્ટિએ વિચારવામાં આવી નથી. અહીં અર્થ અને કામની પાછળ પણ ધર્મના અંકુશ રાખવામાં આવ્યા છે. એટલે ધર્મના અંકુશમાં રાખીતે આર્થિક ક્ષેત્રતું એકમ વિચારતાં તે৷ તે મજૂરવર્ગ અને મધ્યમવર્ગ રૂપે જ આગળ આવે છે. આ બન્ને વર્ગ આર્થિક નખળાઇના કારણે **નીતિધર્મ** ઉપર દઢ રહી શકતાં નથી. પરિષ્ણામે પાપી–પેટ માટે કેટલાં **યે અનિ**-ચ્છનીય કર્મી અને પાપાચારતું તેમને સેવન કરતું પડે છે. ત્યાંથી તેમને ઊઠવાના કાઈ રસ્તા જડતા નથી. પરિણામે તેએા પણ પછાત અને દલિત વર્ગીરૂપે નજરે ચડે છે. આર્થિંક ક્ષેત્રના આ એકમા તરફ વાત્સલ્ય વહેવડાવલું એટલે કે આ ખન્ને:વર્ગીને સંગઠિત કરવાં જોઈ એ. ખન્ને વર્ગી ત્યાયના રાટલા રળા શકે એ રીતે તેમનું નૈતિક સંગઠન થવું જોઈએ.

વિશ્વવાત્સલ્યનાં રાજકીય ક્ષેત્રનાં એકમ રૂપે તા કાઈ રાજ્ય જ આવી

સાંક ! આવું રાજ્ય ધર્માં દ્રષ્ટિએ ચાલતું સાંઘું જોઇ એ. એવાં કર્યા રાષ્ટ્રેક છે કે તેના જવાખમાં એકમાત્ર ભારત–દેશજ આવીને ઊભા રહે છે. અહીં હજારા વર્ષોથી ધર્મ અને નીતિને નજર આગળ રાખીને રાજ્ય કરવામાં આવ્યું છે. અહીં રાજ્યધુરા હાથમાં લેવી એટસે ધર્મ પ્રવર્તન કરવું એમ આદિ તીર્થ કર ભગવાન ઋષભદેવે કરી ખતાવ્યું છે. જો કે આમાં ભરતી અને એાટ આવ્યા છે પણ એકદર ભારતના રાજા ધર્મ અને ન્યાયની દૃષ્ટિએ રાજ્ય કરવાતું વધારે પસંદ કરતા એની એક ભવ્ય તવારીખ પણ છે.

આ ભારત રાજ્યમાં જે એ ગ્રંથાના અહીંની સંસ્કૃતિ ઉપર પ્રભાવ પશ્ચો છે-તે છે રામાયણ અને મહાભારત. એ ખન્ને મહાકાવ્યા ધર્મત્રથા ગણાય છે. તેમાં ઠેર ઠેર આદર્શ રાજ્ય કાને ક**હે**વાય તેના ઉલ્લેખ મળી આવે છે.

રાજાંએાના ધર્મ'ના ઉલ્લેખ કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે:—

# दुष्टस्य दण्डः, सुजनस्य पूजा, न्यायेन कोषस्य च संकबृद्धिः। अपक्षपातो निजराष्ट्रचिता, पंचाऽपि धर्मा नृपपुंगवानाम्

દુષ્ટાને દંડ. સજ્જનાની પૂજા, ન્યાયની રીતે કાષદૃદ્ધિ, નિષ્પક્ષપાતતા, પાતાના રાષ્ટ્રની ચિંતા–( સામાજિક મૂલ્યાનું રક્ષણ ), એ માંચ ધર્મા રાજાના છે. એટલે અહીં જે રાજ્ય શાસન ચાલ્યાં છે-તે રાષ્ટ્રધર્મની દર્ષિએજ ચાલ્યાં છે. એ દષ્ટિએ રાજકીય ક્ષેત્રના એકમ તરીકે ભારત રાષ્ટ્રને લઇ શકાય છે. એ રાષ્ટ્રના માધ્યમથી બીજા રાષ્ટ્રા તરફ વિશ્વવાત્સસ્ય વહેવડાવી શકાય.

### "दुर्लभं-भारते जन्म"

આપણા ઋષિ મુનિઓએ ભારતમાં જન્મ લેવા ખરેખર દુલભ છે—એમ કહ્યું છે તે સાગુજ છે. અહીં પ્રકૃતિની અનુકૂળતાએ પુષ્કળ છે; ભૌગાલિક વિવિધતાએા પણ અનુકૂળ છે; તેમજ અહીં સમૃદ્ધિની વિપૂલતા પણ છે. આ બધા કારણાએ અહીંની પ્રજામાં–આર્યોમાં ઉદારતા

આવી. અહીં આવનાર અતિથિઓને દેવ ગણીને તેમણે પૂન્યા. એ સિવાય પણ અહીં ખીજા દેશા, ધર્મા, સંસ્કૃતિએા, રીતરિવાજવાળા ક્ષો કા આવ્યા. તે બધાને ન કેવળ આવકાર્યા પણ પાતાનામાં બેળવી લીધા. કયારેય બહારના લાે કાંચ્યે તેની ઉદારતાના દૂરપયાંગ કર્યા અને અહીંના ક્ષેપ્રાંતે તેમના અન્યાયની વિરુદ્ધ યુદ્ધ પણ પડયાં. પણ અંતે તે৷ તેમણે બધાને પચાવીને રાખ્યા દ્રાય તેમ મેળવી લીધા. કાઈ પણ દેશમાં હિંદુ, બૌદ્ધ, જૈન, ઈસાહી, કરલામી. પારસી, શીખ અને બીજા ધર્મી આટલી સંખ્યામાં નહીં **હે**ાય, અહીં જેટલી પ્રકારની માનવજાતિએા વસે છે તેટલી જાતિએ। પણ નહીં **હે**ાય. એટલે ભારતને રાજકીય ક્ષેત્રનું એકમ, વિશ્વવાત્સલ્યના ખેડાણ માટે બનાવવું એ બધી રીતે યેાગ્ય છે.

ગાંધીજીએ ભારતને વિશ્વવાત્સહ્યનું રાજકીય એકમ ભનાવવા માટે સ્વદેશીવન રજુ કર્યું. જૈનધર્મમાં ગૃહસ્ય સાધકા માટે દિશા-परिभाष्युवत तेमक देशानकाशिक्ष्यत पण अ क भावनाने अनुइप રંજુ કરવામાં આવ્યાં છે. સ્વદેશીના અર્થ એ છે કે પાતાના દેશ અને દેશની ખનેલી બધી વસ્તુઓ માટે આગ્રહ રાખવા. તેના અર્થ અન્ય રાષ્ટ્રા પ્રતિ ધણાભાવ ફેલાવવાના નથી. જે માણસ જે બ્રુમિ ઉપર જન્મે છે તેને કુદરતી રીતે ત્યાં જ વિકાસની બધી સામગ્રીએ મળી રહે છે. તેને મૂકી વિદેશી વસ્તુઓ તરફ લલચાવું; પાતાના દેશના ઉત્પાદકાને કામધ ધા વગરના કરી મુકવા; દેશને આર્થિકદ પેટએ ગરીય થવા દેવા -- એ બધાં અનિષ્ટા એક પછી એક આવતાં જાય છે. એટલા માટે સ્વદેશીવત ગાંધીજીએ આપ્યું—જૈનધર્મ પણ આપ્યું, 🦠

આમ ખધી રીતે વિચાર કરતાં ભારતને રાજકીય ક્ષેત્રન એકમ માનવું જ પડશે અને તેથી એના વડે આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રે વિશ્વવાત્સલ્ય વહેવડાવવું સહેલું થઈ જશે. એતું એક બીજું કારણ એ પણ છે કે અહીં હજારા વર્ષોથી સાધકાએ વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રયોગા કર્યા છે અને અહીં તેની અનુમૂર્તિઓને ઝીલવામાં પણ આવી છે.

વિશ્વવાત્સલ્યના માંરકતિક ક્ષેત્રના એકમ તરીકે વિશ્વને રાખી શકાય. જ્યારે સંસ્કૃતિની દૃષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે ત્યારે માનવ માત્ર જ્યાં વસે છે, એવા સંપૂર્ણ વિશ્વને તેની સંસ્કૃતિનું ક્ષેત્ર ગણી શકાય. વેદાના ઋષિઓએ પણ એજ વાત કરી છે:—

#### यत्र विश्वं भवत्यंकनीडम्

-જ્યાં આખું વિશ્વ પંખીના એક માળા જેવું ખની જાય છે.

#### स्बदेशो अवनत्रयम्

—ત્રણે લાેક (ભારતના લાેકા માટે) સ્વ**દેશ** છે.

એવી જ रीते "उदारचरितानां त वसर्घेव कुदुम्बकम्" ४६१ने જણાવવામાં આવ્યું છે કે જેએ ઉદાર દ્વદયના છે તેમના માટે તા આખ વિશ્વ કુટ ળ છે. આમ એક કુટ ખની રાષ્ટ્રની અને એક સંસારની ભાવના વિશ્વમાં વ્યક્ત કરવામાં આવી છે. વિશ્વમાં બધા પ્રાણીએા, ખધી સુસંસ્થાએા, બધા રાષ્ટ્રા, બધા સમાજોની સાથે બધા પ્રકારના વાદા. પક્ષા. વિચારધારાએા અને સંસ્કૃતિએા પણ આવી જાય છે. પ્રાણીમાત્રની દૃષ્ટિએ વિચારવાથી સાંસ્કૃતિક એકમની કલ્પના થઈ શકે અને તેને વિશ્વ પુરૂં પાડે છે.

સાંસ્કૃતિક ક્ષેત્રના એકમ તરીકે વિશ્વાત્સલ્ય સાધવું એટલે કે સાધકે વિચાર કરવાના કે તે આખા વિશ્વને સંસ્કૃતિથી સભર કેવી રીતે કરી શકે અને તેના અમલ કઈ રીતે થાય ? અહીં નાનામાં નાના પ્રાણી પ્રત્યે કરણા આણી તેના સખ અને વિકાસના વિચાર કરવાના છે. તે સમસ્ત પ્રાણીએાના કલ્યાણની કામના કરે છે; એ રીતે વિચારે છે અને તે પ્રમાણે અનુસરે પણ છે. સાધક જ્યારે વિધવાત્સલ્યના વિકાસ સાધે છે ત્યારે તે વિશ્વ સાથે સાંસ્કૃતિક દૃષ્ટિએ અનુખંધ જોડે છે. ત્યારે તેની ચિંતા તેને કરવાની રહેતી નથી. તેની ચિંતા વ્યક્ત જગતની સાથે અબ્યક્ત જગત આપાઓપ કરવા લાગે છે.

# "तत्र को मोहः ! कः शोय ! एकत्वमनुपरवतः "

્ જે ખધાને એક–સમાન દૃષ્ટિએ જૂએ છે—વિચારે છે ત્યાં માહ કે શાક શું ? જ્યારે સાધક બધા પ્રાણીઓ પ્રતિ વાત્સલ્ય રેડશે તેા જગતના ખધા પ્રાણીઓના સહયોગ, તેને પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ રીતે મળશે જ.

આખા વિશ્વ પ્રતિ વાત્સલ્ય વહેવડાવવાના ઘણા દાખલા સુપ્રસિદ **છે. બગ**વાન મહાવીરે ચંડકાેશિક જેવા ઝેરી સાપ તરક અને શિભી રાજાએ પારેવા પ્રત્યે પ્રાણના ભાગે વાત્સલ્ય વહેડાવ્યું હતું. એવી જ રીતે ભગવાન ઋષભદેવની દીક્ષા ખાદ માતા મરદેવી તેમની ખૂખ ચિંતા કરતા. એકવાર ઝડપબદેવ અયોધ્યા આવ્યા ત્યારે માતા મરૂદેવી તેમના દર્શન કરવા સમાવસરણમાં ગયા. ત્યાં તેમણે જોયું કે જે ઋડપબની તેઓ ચિંતા કરતા હતા તે તેા આખા જગતની ચિંતા કરે છે. **ષધા** અલગ અલગ જાતિના પ્રાણીઓ વેરભાવ ભૂલીને એની સભામાં **બેઠા છે.** ત્યારે માતા મરૂદેવીને વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રગટાવવા માટે પ્રેરણા મળે છે અને તેઓ પુત્રવાત્સલ્યને ખદલે વિશ્વવાત્સલ્યના વિચાર કરે છે જેથી માહ, શાક કે ચિંતા રહેજ નહીં. તેમને ત્યાં જ આત્મનાન (કેવળજ્ઞાન) થાય છે અને તેએા મુક્ત થાય છે.

કાઈ પણ તીર્થ કર, અવતાર, મસીહા કે પયગંભર જ્યારે વિશ્વવાત્સલ્યના સાંસ્કૃતિક ક્ષેત્રમાં વિશ્વવાત્સલ્ય રેડે છે તા તેએ કેવળ ક્રાેક એક નાત કે જાતને નહીં, સમસ્ત માનવ સમાજ અને છવમાત્ર તરફ તેને વહેવડાવે છે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્યનાં સાંસ્કૃતિક ક્ષેત્રનાં એકમ તરીકે આખ વિશ્વ લઇ શકાય છે.

વિશ્વવાત્સલ્યના આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રના એકમ તરીકે "માનવ"ને લઇ શકાય છે. ખીજાં પ્રાણીએા કરતાં માનવમાં, ખુદ્ધિ, શક્તિ, ઉદારતા, સંસ્કાર અને વિચારશક્તિ વગેરે વધારે છે. તે જ આખા વિશ્વમાં વાતસલ્ય વહેવડાવી શકે, એની તાેળ ખીજું કાેઈ પ્રાણી આવી શકે નહીં.

આખા વિશ્વના જીવાતમાં એવળ માનવને જ માક્ષના અધિકારી માનવામાં આવ્યા છે. માનવ વડે જ, વ્યક્તિ, સમાજ અને સમૃષ્ટિ એટલે વિશ્વ સુધી વાત્સલ્યના સંચાર થઈ શકે. માનવ પ્રાણી જેટલું સંવેદનશીલ છે તેટલું ખીજું કાર્પ નથી. એ વાત્સલ્યરસની અનુભૂતિ ઝીલી શકે છે તેમ જ તેની પ્રત્યાનુભૂતિ ખીજા ઉપર પાડી શકે છે. જ્યાં સુધી વિશ્વવાત્સલ્યનું આધ્યાત્મિક એકમ સર્વ પ્રથમ પાતે જ ઉત્કટ વાત્સલ્ય રસમાં ન ભીંજાય. તે એવું ઉત્કટ વાત્સ**લ્ય ખી**જા પ્રતિ ન વહેવડાવી શકે. એ માટે માનવજ શ્રેષ્ઠ એકમ છે. એકવાર જેશ વિશ્વવાત્સલ્યના સિહાત સારી પેકે જાણ્યા; તેણે સમસ્ત જીવ-સૃષ્ટિ પ્રતિ-પશુપ ખી. કોટપતંગ, તેમજ પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ વગેરે જીવસૃષ્ટિ પ્રતિ સ્વયં બ્રુ વાત્સહ્ય વહેવડાવ્યું છે. પછી તેના માટે ધર્મ, જાતિ કે પ્રદેશના ખધના રહેતાં નથી એટલું જ નહીં. તેના વાત્સલ્ય માટે કેવળ માનવસમાજ એવું પણ બધન ટકતું નથી; તે તા સમસ્ત સમષ્ટિ અને તેની છવસૃષ્ટિ પ્રતિ સમાનભાવે વહે છે.

માનવ આવું વિશ્વવાત્સલ્ય સાધી શકે છે એટલે જ તેને આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રના એકમ તરીકે સ્વીકારી શકાય છે. આજે પણ એવા અનેક દાખલાએા મળી આવે છે કે જેમણે જીવનમાં વિશ્વવાત્સલ્ય સાધ્યું છે એવા યાેગીએ! પાસે હિંસક પશુએા-વાધ-સિંહ વગેરે શાંતિથી બેસે છે. એટલુંજ નહીં પરસ્પરના વેરી અને ક્રુર પ્રાણીએા સાપ-નાળિયા, સિંહ-બકરી પણ સમાનભાવે શાંત ખેસે છે. તેઓ પરસ્પરના વેરને વિસરાવી દે છે.

એટલેજ યાગદર્શનમાં કહ્યું છે:--

"अहिसा—प्रतिष्ठायां. तत्सन्निधी वैरत्यागः"

અહિંસાની સંપૂર્ણ પ્રતિષ્ઠા થઈ જતાં; ત્યાં આગળ ખધા છવા પરસ્પરના વેરભાવ છોડી દે છે.

ગીતામાં વિરાટન દર્શન માનવ મુખમાં ખતાવવામાં આવેલ છે.

મહાભારતમાં " માનવથી કાઈ મહાન નથી ! " એવું સનાતન સત્ય ઉચ્ચારવામાં આવ્યું છે. જૈતાએ ત્રણક્ષાકની કલ્પના જે ચૌદ રાજ પ્રમાણમાં કરી છે તેની આકૃતિમાં માનવ–આકાર બતાવવામાં આવેલા છે. એની પાછળન રહસ્ય એજ છે કે કેવળ મનુષ્ય એટલી અને એવી આધ્યાત્મિક શક્તિ ધરાવનારા છે કે તે પાતાની અંદર આખાં વિરાઠ વિશ્વને સમાવી શકે છે. તે એરટલી સિદ્ધિતે સાધી શકે છે. બધા ધર્મશાસ્ત્રોએ એટલા માટેજ એકસ્વરે મતુષ્ય જન્મને દુર્લભ ળતાવ્યા છે.

જૈનાએ ચાર પરમ અં**ગની દુર્લભ** પ્રાપ્તિમાં પ**હે**લાં અંગ તરીકે भत्ष्यभवने अतावेस छे. उत्तराध्ययन सूत्रभां युल्लटे खजु माणुसे भवे" મતુષ્ય જન્મ ખરેખર દુર્લભ છે એમ કહ્યું છે. બૌહુધર્મે પણ માનવ જન્મને દુર્લંભ ખતાવ્યા છે. હિંદુઓમાં પણ.

#### वडेभाग मानव तन पावा। सुरदुर्लभ प्रन्थकोटिन्ह गावा॥

—તુલસીદાસજીએ રામાયણમાં ઉપરની પંક્તિઓ કહી છે કે મહાપુરુષે મતુષ્યનું શરીર મળે છે જે દેવાને પણ દુર્કાભ છે અને જેતા મહિમા કાેટિ કાેટિ ત્રંથાએ ગાયા છે. ઈસાઈ ધર્મમાં પણ એજ વાત કહેવાઈ છે: "Human body is the tempel of god," મતુષ્યતું શરીર ઇશ્વરનું મંદિર છે. કારણકે ઇશ્વર સુધી આ મંદિર વડેજ પ**હે**ાંચી શકાય છે.

આના અર્થ રખે કાઈ એમ કરે કે બધા મતુઓ વિશ્વવાતસલ્યની પૂર્ણ સાધના કરી લે છે. માનવને તેના અધિકારી જરૂર માનવામાં આવ્યા છે પણ જો અધિકારથી વિરુદ્ધ કામ કરે તા તે " ધિકકારી " ધિક્કારને પાત્ર પણ **ખની જાય છે. તેને સર્વોચ્ચ ખતા**વીને તેના ઉપર પ્રાશ્ચિ-વાત્સલ્યની સંપૂર્ણ જવાબદારી નાખવામાં આવી છે. એ તેને ખજાવવાની છે. તેણે એમ ન સમજવું જોઈએ કે હું તા સહ પ્રાચીઓમાં શ્રેષ્ઠ છું. માટે મને બધા અનિષ્ટા કરવાના હક્ક છે. તેને

🗬 ક્ષુદ્ધિ, ખળ અને વિચારમક્તિ મહ્યાં છે તેના ઉપયોગ તેણે ખીજા પ્રાણીઓને વધારેમાં વધારે સરક્ષણ, છવન સંવર્ધન અને <del>થ્યભ્ર</del>યપ્રદાન કરવામાં કરવાના છે.

આમ આખા વિશ્વ પ્રતિ વાત્સલ્ય વહેવાડી શકે તેનું યોગ્ય પાત્ર અને અધિકારી કેવળ માનવ આવે છે. એટલે તેને આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રમાં વિશ્વવાત્સલ્ય વહેવડાવવાના એકમ તરીકે લેવામાં આવ્યો છે.

ઉપર જે જે એકમા અગે વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. તેના ઉપર પુરા વિચાર કરી: તે તે એકમા મારકતે તેમનાથી સંબંધિત ક્ષેત્રામાં વાત્સલ્ય વહેવડાવવાનું કાર્ય સાધકતું છે. તે કાર્ય એ રીતે ઉપાડી લે તા વિશ્વવાત્સલ્ય સિદ્ધ થવામાં સફળતા રહેશે અને વાર નહીં લાગે.

# ચર્ચા–વિચારણા

# પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ વિશ્વવાત્મલ્યનાં એકમા

શ્રા માહિલયાએ વિશ્વવાત્સલ્યનાં એકમા ઉપર ચર્ચા શરૂ કરતાં કહ્યું:—

વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રત્યક્ષ એકમા ત્રણ ગણી શકાય :—(૧) કુટુંખ (૨) ગ્રામ (૩) નગર (મુંખર્ક જેવા માટાં શહેર નહીં) બાકીનાં બે એકમા પરાક્ષ છે તે (૧) દેશ અને (૨) વિધ.

હવાના અનંત ઉપકાર છતાં યાદ ન રહે કારણ કે તે સ્વાભાવિક છે. એવું જ સ્વાભાવિક કુટુંબ જીવન માટે આ દેશમાં છે. એક કુટુંબ સમાજ જીવનમાં શું શું કરે છે; તેને કાઇ ગણવા ખેસતું નથી. તે છતાં તેના જે ઉપકારા છે તે અમૃલ્ય છે.

#### કુઢુંબના ફાળા

એક કુટ ખમાં ઘણાં ભાઈ અને ખહેના: સ્ત્રી અને પુરુષો રહે છે. જેમકે દીયર, ભાજાઈ. જેઠ, નાનાભાઈની વહુ, સસરા. સાસ, વહુ તે છતાં અપવાદ સિવાય નવાઇની વાત છે કે આખું કરે ખ આડલા જુદા જુદા પુરૂષો અને સ્ત્રીઓ: સાથે રહેતા છતાં અધિકારી ભાવે રહી શકે છે. ક્રોઇપણ પ્રકારના ચિત્તકલેશ વિના કાઇપણ પ્રકારના ભય વિના નિર્ભયતાપૂર્વક સ**હ**જીવન ગાળી શકે છે. આ પ્રણાલી જળવાય છે, એતું કારણ કુટુંબ ભાવનાના વર્ષોના સહજ સંસ્કાર છે. ત્યાં વિકાર જોવામાં આવતા નથી. આમ કામ-વિકારનું ઉપશપન કરવામાં કે કામ–વિકારને મંદવામાં કુટ્રખ–એકમના અગત્યના ફાળા છે અને તેણે વિશ્વવાત્સલ્યના માર્ગને સરળ કર્યો છે.

એવાજ બીજો ગુણ કહેં એકમે ખિલગ્યા છે તે છે નિર્લાભના. એક કુટ ખમાં એક સબ્ય કમાય, બીજો ન કમાય! એક વધુ કમાય અને એક એાછું કમાય તાેથે સાૈાને સરખાં ગણીને ચાલવાના કાયદા કુંદ્રેમ વડે જ આવ્યા છે. એક રીતે તે નિર્ક્ષાબાદત્તિને કેળવે છે.

ધણીવાર કુટુંબમાં સાથે રહેતાં એવું પણ બને છે કે કાઈને રીસ થાય. કાઇ આવેશમાં આવી જાય ક્રોંધે ભરાઇને વઢવાડપણ થાય તે છતાંયે છેવટે તેા કુટ ખ માટે સારૂ નહીં, એમ કહી તેના અગે શરમાવ પડે. પસ્તાવ પડે કે ગમખાઈ જવા પડે. આમ ક્રાંધ ઉપર અંક્રશ આવે. "ડાંગે માર્યા પાણી ન છૂટે તેમ ભાઇઓનાં **હેત** ન છૂટે! " એ કહેવત કુટુંબ ભાવનાનું જ પ્રતિબિંબ છે. નિરંકુશ ક્રોધને સામ્ય-શાંત કરવાની ક્રિયા પણ કુટુ બમાંજ સધાય છે.

એવીજ રીતે વધારે પડતી મમતા કે પક્ષપાત ઉપર પણ કુટુ બમાં અંક્ષ્શ આવી જાય છે "મારું બાળક" કે "મારા પતિ" વિ. મમતા ખાટુ રૂપ પામી વિકસતી નથી પણ તે અંતરની ઊર્મ બનીને વાત્સલ્ય ભાવમાં પરિણામે છે.

આમ જોશું તા કુટુંબમાં કામ, ક્રોધ, લાભ અને માહ ઉપર અંકુશ લાવવામાં મદદ મળે છે તેમજ અનેક જાતના સંબધાને કારણે કર્તાવ્યત ખેડાણ પણ કુટ ખમાં વધે છે. કાકા–કાકી, ભત્રીજાની વહુ– ભત્રીજી, નાયાં દ-ભો જાઈ એમ અનેક તરફનાં કર્તાવ્યા બજાવવાં પડે છે.

કુટ ખુ જેમ કામને ડામવામાં મદદરૂપ છે તેમ શ્રામાર ભાવ**ને પછ્** અંકશમાં આણવામાં અકસીર છે. કદાચ સ્ત્રી અને પુરુષ એકલાં રહે તેને કુટુંખ ગણી શકાય તે ખહિલંક્ષી છે. તેનાં મૂલ્યા કે સાધના કર્તવ્યના ખેડાણમાં ઉપયોગી થતાં નથી. તેવું કુટું બ ભાગ્યે જ વિશ્વવાસલ્ય ને પાષક <mark>ખતે છે. એવું કુઢુખ પ</mark>ાતાનાં સંતાનાને એકલપટું બનાવે છે. તેમનામાં એકલાં રહેવાની, ખાઈ પી લેવાની જે આદત પહે છે; તેના કારણે તેવાં સંતાના આગળ જતાં મા–ભાપને પણ ધક્કો દઇ એક્લવાયાં બને છે.

કયારેક કુટુંબમાં ન રહેતાં ભાઈ એોના બાળકોને તેમના મા-બાપા " કાકા આવા છે—કાકી આવાં છે. " એમ કહીને એક પ્રકારની રીસ અને ઝેર બાળકામાં ભરે છે. આવું કુટુંબ સ્વાર્થ તેમજ ભાગ પ્રધાન હાઈ ને વિશ્વવાત્સલ્યને પાષક વ્યનતું નથી.

એવી જ રીતે સંયુક્ત કુટ્ખની પવિત્ર જવાબદારીએ જ્યાં અદા ન થતી ઢાય તા તે પણ દાષયુક્ત ખને છે. જે કુટુંબના સબ્યોમાં રૃદિસુસ્તતા ઢાય ત્યાં નાહક જીદના કારણે કુટું બના વિકાસ રધાય છે અને જ્યાં દાંડાઇ હોય છે ત્યાં કન્યા–કરાર, વરકરાર કે અન્યાયી તત્ત્વાની જીત થાય છે. પરિણામે કુટું ખમાં જે વાત્સલ્ય રહેવું જોઈએ તે ચાલ્યું જાય છે અને પાતાની જોહુકમાં ને કાંડાઈના બળે જીતવાના તે અખાડા ખની જાય છે. આ કારણે કુટુખમાં જે છિન્ન–મિન્નતા શાય છે. તે તુકસાનજનક છે. આજે મેણાં ટાણાં મારવા, ખાનગીપણ રાખવું વ. કુટેવાના કારણે સંયુક્ત કુઢુંખની પ્રથા ઉપર પ્રહાર થાય છે. પણ એ ખધા ટેવાને સુધારવાથી જ જીવનકલ્યાણ થઈ શકે છે. વિવિધ-તામાં એકતા સાધવાની દષ્ટિએ કુટુંબ વિશ્વવાત્સલ્યનું એકમ જરૂર છે.

# રાષ્ટ્રહિત માટે કુદું ખપ્રથાના નાશ

યુરાપમાં, ખાસ કરીને રશિયા અને પૂર્વ જર્મનીથી એ કાર્યક્રમ શરૂ થયે। છે કે માનવી મમતાવાળા ન થાય પણ રાષ્ટ્રહિતેચ્છુ ભતે. તે માટે કુટુંભપ્રથાના નાશ કરવા બાળક ૧૮ વર્ષનું થાય ત્યાં સુધી આવે-જાય પણ ત્યાર ખાદ સંબંધો બધ. વૃદ્ધ મા–બાપા જાય વહાશ્રમામાં. આમાં માનવીના સ્વાભાવિક વાત્સલ્ય–અનુખધ તૃદી જાય.

એથી અમેરિકાએ (૧) કૃદ્રબ (૨) વિચાર સ્વાતત્ર્ય (૩) ખારાક અને (૪) ધર્મ એ ચારેય ભાભતામાં લાકાને સ્વતંત્ર રાખ્યા છે. તે એક દરે ઠીક છે. જો કે ઇતિહાસ પ્રમાણે આર્યોની જ એક શાખા યુરાેપ વ. દેશામાં ગઇ છે પણ ત્યાં કુટુખ જીવન ખીલ્યું નથી.

આ ભારત દેશમાં તે ખીલ્યું અને પરિણામે ગ્રામ્યજીવન પણ ઠીક ઠીક **ખા**લ્યું. તેાંધારીએને કામ, પાષણહીનને પાષણ, **રા**ક્ષણ વિહીનને ક્રિક્ષણ, વ્યક્તિને રક્ષણ વ. બધુ ગ્રામ સમાજમાં વ્યાપક બને છે. અહીં કુટ્ખમાં મળેલી તાલીમ જ વ્યાપક ળને છે. કુટ્ખ વાત્સલ્યના તાંતણો જ ત્યાં પ્રેરક ખળ ખને છે અને વિકસે છે.

ગ્રામ સમાજના એ રીતે વેપારી, ખેડૂત, વસવાયા, ચાંકીદાર, પંચ વર્ગેરેના કારણે કુટુંબ ભાવના આવી. બધા એક કુટુંબના સલ્ચેા જેમ વર્તવા લાગ્યા. ગ્રામની સ્ત્રીની પવિત્રતા માટે સમગ્ર સમાજે આગ્રહ સેવ્યા. સહિયારી રાજી અને મહિયાર કાર્ય તેમજ સહિયારાં જીવન થયાં, સંખધા સ્તેહાળ બન્યાં. તેમ જ જ્યાં એવું નથી થયું ત્યાં વિશ્વવાત્સલ્યની દેષ્ટિએ ગ્રામ સમાજ જેવી સુસસ્યાઓ ઊભી કરવી પડશે અને વિશ્વ સાથે તેમને સાંકળવા અતુષ્યંધ વિચારને અપનાવવા પડશે.

#### ક્રદ્રંભ એકમ ભનાવવા પ્રયત્ન કરવા જોઈ એ

**શ્રી દેવજભાઇએ કુટ્રં**ભ એકમને ઉપકારી ખનાવવા માટેના એક દાખલા આ પ્રમાણે આપ્યાઃ—

**મ્મમારા બચા**ઉ ખેડૂત મંડળ પાસે ઘ**ણી**વાર ઘણા પ્રશ્નો આવે છે. એમાં એકવાર એક કુંદું ખના પ્રશ્ન સામે આવ્યા. એક મા, દીકરા અને દીકરાની વહુ વચ્ચેનું ધર્પણ વધ્યું.

દીકરાએ શહિ પ્રયોગની વાત સાંભળેલી એટલે તે ઉપવાસ ઉપર ઊતર્યો. મા એથી વધારે ગુસ્સે થઈ. ગામના લાકા માને દૂપકા આપવા લાંગ્યા. મારી પાસે સાંજે પાંચ વાગે વાત આવી. બીજાએ ત્યાં હતાં. હંપણ ત્યાં પ**હે**ાં એયો.

વાત જાણવા માટે મેં ખાઈને પુછ્યું : "શું વાત છે?"

ભાઈએ કહ્યું : '' છોકરાના ભાષ ગુજરી ગયા ત્યારથી **ધ**રતું માંડમાંડ ચાલે છે. છેાકરા અલગ રહે તેા ખર્ચા પૂરાં પડતાં નથી. તે પરદેશ જાય તે મને ગમતું નથી. એટક્ષે સૌ સાથે રહીએ એવી મારી ઇચ્છા છે."

હવે છેાકરાની વહુને પુછશું : "તને શું વાંધા છે?"

એણે કહ્યું : '' સાસુની પ્રકૃતિ સાથે મારાે મેળ ન પડે ? ં'

આથી સાસ અને વહુ બન્નેને સમજાવ્યા. વહુતે કહ્યું " સાસુના ક્રેમધ થાય તા યે સામું ન બાલવ ! " સામુને કહ્યું : " ટેવને લઈ ને ખાલાઈ જાય તા દિલગીરી દર્શાવવી.

આમ પ્રયત્ના વડે તે કુટ ખેના મેળ જામી ગયો. **બીજ** ધર **ભા**ડે આપતાં કૃદું ખની આવક પણ વધી: કારણ બે ધર હતાં તે એક થતાં, **બીજું ધર ખાલી પડ્યું હતું.** 

જો આ રીતે કુટુંબ એકમને સાધવામાં આવે તેા વિશ્વવાત્સલ્યની સાધના સરળ થાય. આવે જ એક ખીજો દાખલા આ પ્રમાણે છે:--

ભચાઉ ખેડૂત મંડળ સારૂં કામ કરે છે એ જાણીને લાેકા કાેટે ન જતાં અમારી પાસે આવવા લાગ્યા. એકવાર બીજા ગામની એક ક્રેરિયાદ આવી. તેમાં જેઠાણીના દીકરાની વહુ સા**થે** ઝઘડા **થતાં**: તે**હે** અને ગામમાં રહેતી તેની માએ બાઇને ખૂબ મારી.

કરિયાદ આવતાં ગામના બે-ત્રણ પ્રતિષ્ઠિત માણસોને લઈને હ

તે ગામમાં ગયા. પ**હેલાં** તા દાંડાઇનું જોર હતું 'પણ આ તા સામાજિક દુભાષ્યું છે એમ માની તેઓ નરમ પુત્રા.

માટાબાઈએ એક વાત મૂકી : " મારા નાના બાઈ મારી સાથે **બોલતાે ન**થી—રામરામ પણ કરતાે નથી."

તેની વાત રીતસરની હતી એટલે અમે માટાભાઇની વાત નાનાબાઈ આગળ મૂક્ષા કે '' ગમે તેમ તાેચે તારા માેટાબાઈ! તેમને જઈને પગે પડ! તું અમારી સામે એમ કરીશ તા ગામના ક્ષાેકા જોશે અને તારી આળર વધશે. સાથે કુસંપ પણ દૂર થઈ જશે ! "

તેણે તેમ કર્યું. ગામ નાન હતું અને તરત બન્ને બાઈઓમાં સંપ થક ગયે.

આમ જ્યાં ગ્રામ સંગઠના હોય તેમણે કૃદુ બ એકમામાં મેળ સાધવા જોઇએ. પ્રામશક્તિ વધે કે રાજ્યને પણ તેની આગળ નમવું પડે છે કારણ કે લાેકશાહીમાં લાેકા જ શક્તિ છે. કેવળ તેમનાં સંગઠન યાેગ્ય અને ન્યાયપુર:સર થવાં જોઇએ.

### વિધાતસલ્યની પહેલ કુદ્રંખથી થવી જોઇએ !

શ્રી પૂજાભાઇએ વિશ્વવાત્સલ્યની પહેલ ઘરથી થવી જોઇએ તે ઉપર વિચાર દર્શાવતાં કહ્યું : " જો કુટું ખ સારાં ન હોય તા વિધવાતસલ્યના માર્ગે પહેલ કર્યાંથી થાય ? એટલે કુટુંબ એકમને વિશ્વવાત્સલ્ય બળના સંચાર કરવા શકિતમાન કરવું જોઈ એ.

સાસુ વહુ કડાઝૂડ લડતા હોય અને બાળક ધાવતું હોય તેા તેની કેવી છાપ પડે? બાળક પર, ગભ° ઉપર વિચારા અને વાતાવરણની અસર થાયજ છે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્યના માર્ગ પહેલ કરવા કૃટ બ માર્ગ જવ જોઈશે. વડીલાએ નીતિ-રીતિ સમજ યાગ્ય માર્ગે જવું જોઈએ તેમજ ભાળ કાંએ પણ વડીલાને સતકારવા જોઈ એ.

કેટલાંક કુટું છે. આપણા ઉપર એવી આદર્શ છાપ મૂકે છે કે તે વિસરાતાં નથી. ૧૯૫૧–૫૨ માં ભાલ—નળકાંઠા ગાપાલક મંડળને પચાસહજ્તર ઢારની વ્યવસ્થા સંભાળવાની હતી. ત્યારે સાખબારા અને છેલઆંબા વચ્ચે એક સહકારી ખેતી મંડળીને એક કૃદુંબના વિવિધ સબ્યા ચલાવતા હતા. તેને જોઈને ધણા આનંદ થયા. અમા ગયા કે તરત આવકાર આપ્યા. મંડળીના સબ્યોનું મજૂર સાથેનું જે વર્તન હતું. તે અજોડ હતું. એક બહેન ધરના માણસોની જેમ સૌતે પીરસતા હતા. બધાને કામ સરખુ; ખારાક સરખા અને આરામ સરખા. અ**મુ**ક સમય ગાંધી વિચારની ગીતા (અનાસકિત યાગ)નું વાંચન થતું. તે કુટુંખને જોઈને સંતાવ થયા કે આવું કુઠ્ય ખરેખર વિશ્વવાત્સલ્યનું એકમ ખની શકે.

એની વિરુદ્ધ એક વાધરી કુટુંખના દાખલા આપી શકાય. આ લાકા છત્રી સમી કરવાના ધધા કરતા. કૃદ ખમાં મા-ખાપે નાનપણથી **ળાળકામાં સંસ્કાર ન નાખ્યા પરિ**શામે <mark>ળાળકા માટાં થતાં ચારી વગે</mark>રે શીખ્યાં અને કુટુંબના આનંદ ચાલ્યાે ગયાે.

## જરાક એાથે સુધરતા કુદુંંબા

શ્રી દેવજીભાઇએ કહ્યું : "એ વાત સાચી છે. વાધરી કુદુખે પાછળ છે કારણકે તેમને જાત-વિકાસની તક એાછી મળી છે.

તેમનામાં બે શુણા તા જોવામાં આવે છે:—(૧) નાતના સુસંપ ( ર ) નરમ સ્વભાવ. તેમને જરાક એાથ સાચી દિશાએ જવાની આપવામાં આવે તા વાલ્યાં તરત વળે તેવા છે. અમલદારા, શ્રીમતા અને નગરા ઉપર ઉપકાર કરીએ તાેચે શકાની નજરે તાે જુએજ કે કંઈક કારણ હશે. ત્યારે આવે પછાત વર્ગ થાડા ઉપકારને પણ માકા મળતાં વધુ આભારે તરત વાળે. આ લાેકશક્તિ વ્યવસ્થિત થાય તાે દેશ અને વિશ્વને કેટલી ખધી ઉપયોગી થઈ પડે! એટલુંજ નહીં વિશ્વાળ સમાજને વ્યાધકરૂપ થવા કરતાં સહાયક વને અને પાતાને ઉગારી લે.

આ બધાના અનુબધની તત્કાળ જરૂર છે.

#### વિ**વૈ**વાત્સસ્થમાં બાધક તત્ત્વા

શ્રી બળવ તભાઈ એ કહ્યું: " મારા નમ્ર મત પ્રમાણે વિશ્વવાત્સલ્યમાં -ચાર **ળાધક તત્ત્વો છે:—(૧) ગરીખી (૨)** ગામ અને નગરના કાંડતત્ત્વા (૩) રાજકીય પક્ષા અને (૪) વધારે પડતા કાયદા કાન્દ્રના.

અમે એક ગામમાં ગયેલા. શરૂઆતમાં આત્મશુદ્ધિ માટે ત્રણ ઉપવાસ કરીને. કરતા કરતા ત્યાં પહેંચ્યા. બપાર સુધી રેટિયા કાત્યા પણ કાઈ મળવા ન આવ્યું. સાંજે સહકારી મંડળીમાં કામ કરનાર એક બાઈ ત્યાં આવ્યા. સાંજના જમણની વ્યવસ્થા પણ ત્યાં થઈ ગઈ. રાત્રે સભાના વિચાર કર્યો પણ દરભારે ખત્તી ન આપી. તેથી ખુક્સા ્રક્રિસે વાતા ન થઈ શક્યા, વહેશી સવારે ભજન ગાતા હતા ત્યારે લોકો આવ્યા. તેમણે કહ્યું: અહીંની બધી સ્થિતિ તેમજ પંચાયત વ. એવાં ુછે કે આગળ વધી શકાય નહીં. કારણ કે અહીંની પરિસ્**ય**તિમાં અમલદારા લગભગ દરભારને ત્યાં ઊતરે છે. તેથી અમલદારા શહેમાં તણાઈ જાય છે. દરવાર અને તેના કારભારી (કામદાર) મળીને આપ્યા ગામને દ્રયાવે છે.

આમ ગરીખાઇના કારણે ન ખાલવું અને દાંડતત્ત્વાનું સહન કરવું જેથી લોકો ઉપર આવી શકતાં નથી.

એવું જ એક તત્ત્વ રાજકીય પક્ષા છે. તેઓ પણ ક્ષાકાના મનને -બ્રુદાં પડાવે છે. મહાગુજરાત જનતા પરિષદે જે રિયતિ જન્માવી હતી તે એવી ખરાબ હતી કે તેના પ્રત્યાધાતા કપે નડિયાદની પરિસ્થિતિ **હજ સુધી સુધરી નથી.** 

આ સિવાય વાત્સલ્ય વહેવડાવનારી અને વિશ્વવાત્સલ્યની પ્રતીક

સમાન " માતા '' પાતાના સ્થાનેથી નીચે ઊતરતી જાય છે. જ્યાં સુધી: માત્રપક્ષ સંભળ, સમૃદ્ધ અને ઉન્નત ન બને ત્યાં સુધી વિશ્વવાત્સલ્યન્ રેકાણ ક્ષણ વ્યને છે.

આજે સ્ત્રીઓમાં આપદાતાના બનાવા વધતાં જાય છે. દાંડ તત્ત્વાે તેને કચડી નાખવા પ્રયત્નાે કરે છે. ચારસાે માણસની વસતિના એક ગામની આ વાત છે. ત્યાં એક બાઈ સગર્ભા હતી. બિચારીન કાઈ ન સાંબળે. તેના પતિ પણ ન સાંબળે. તેની સાસુ તેના ઉપર ગુજારવામાં યાક્રી ન રાખે. ધણી માના સરમાં સર બેળવે. તેને કાઈ સમજાવનાર પણ નહીં. તેમને માર્ગદર્શન આપનાર પણ કાઈ નહીં. એટલ જ નહીં કાઈ વચ્ચે પડવા જાય તા તેના માર્ગમાં અવરાધ થાય. આ બાઈ એટલી ખધી કટાળી ગઈ કે આપધાત સિવાય કાઈ આરા ન રહ્યા. ખરેખર એ વાવમાં જઈને પડી.

એનાં કાગળિયાં થયાં પણ ખાટાં. સરપંચને તે કઠ છે વશ કરેલા... એડલે સરપંચે પાેલીસપટેલને સાધ્યા અને તેમણે એક હલકાં ચારિત્ર્ય-વાળી ખાઇને સાક્ષીમાં ઊભી કરી; જેણે કહ્યું : " મરનાર ખાઇને વાઇ આવતી હોવાથી વાવમાં પડી ગઈ છે. તે મેં જોય છે!"

કેસ ઊડી ગયા, પેલું કુટુંબ પાતાની દાંડાઈ ઉપર રાજી થયું અને પાછી સમાજમાં એની પ્રતિષ્ઠા પણ કાયમ રહી. તે છેાકરાંને બીજી કન્યા આપનાર માળાપા પણ મળી રહ્યા. આમ આજે માતપક્ષ નીચે પડી રહ્યો છે.

આને દૂર કરવા માટે ભાલનળ કાંઠા, કચ્છ અને ગુજરાતનાં જેવાં નક્કર ખેડૂત મંડળા વ. સંગઠના ઊભાં થાય તા દેશભરમાં માતપક્ષ સાથે થતા અન્યાય દૂર થઇ શકશે અને પત્નીને સળગાવી નાખવી: વહુને મારી નાખવી કે કન્યાએ!એ કૂવે! પુરવાની વાતે! એાછી સાંભળવા મળશે. તેમજ એવાં તત્ત્વાન સામાજિક મૃલ્યાંકન થતાં તેમની પ્રતિષ્ઠા નહીં રહે.

#### વાત્સલ્યમાં માન ન હોલું જોઈએ

પ. દડીસ્વામીએ માત્ પક્ષમાં જે ખાટી માનમર્યાદા પ્રવેશી છે તેના દાખલા આપતાં કહા : " વિશ્વવાત્સલ્યનાં એકમાની વાત ખરાખર છે. પણ એ એકમા સારાં દ્વાવાં જોઈ એ.

આજે તો એવું બને છે કે વહુ ના પાડે તેમાં પણ સાસુને પાતાના માઢે 'ના ' નથી કહેવાણી એમ સમજીને હીણ લાગે છે.

એક બ્રાહ્મણને એક વહુએ લાટ ન આપ્યા. રસ્તામાં સાસ મહ્યા. ગાર મહારાજને કહ્યું : " પાછા ચાલા ]"

એમ કહીને ગારજીને સાથે લઈ ગયા. પછી ઘેર જઈને ડેલીએ ઊભી ને કહ્યું: "મહારાજ, પછી આવજો!"

પેલા વ્યાકાણે કહ્યું : '' તેા, પછી મને શા માટે પાછા લાવ્યા હતા ?"

ત્યારે સાસુએ કહ્યું : "મહારાજ ના, પાડવાની સત્તા વહુની ન ઢાય. તે મારી છે એટલે તમને પાછા બાલાવી ના પાડી કાલે કાઈ એમ તા નહીં કહેને કે સાસુતું ચાલતું નથી ? "

આવાં ખાટાં માન-અપમાનમાં રાચીને માતપક્ષ લજાઈ રહ્યો છે.

જેતપુરના પણ એક એવા દાખલા છે. ત્યાં એક દુર્ગણી સ્ત્રી પાતાના પતિ સાથે બાઝયા તા કરે પણ તેને મારેય ખરી. બધાયે <mark>ધણી રીતે સમ</mark>જારી પણ તે તે! ધણીને બાયક્ષે જ ગણે. અંતે તેના તાેડ કાઢવા સલાહ આપી : "ખેતર તારે નામે છે ! તાે તું ખેતી કર અને અનાજ લઈ લે. ખનતું નથી તા જુદી એારડી રાખીને રહે!"

આમ યવાથી ખાઇની અક્કલ ડેકાણે આવી.

હેકમાં માતપક્ષ માતભાવથી નીચે ઉતરતા જઈ રહ્યો છે તેને સુધારવા રહ્યો અને કુટુંખ એકમને સહર ખનાવવું જોઈએ.

#### **અલેક** સેવા

**શ્રી સવિતાળેને** કુટ્ જ વાત્સલ્યને સેવા રૂપે બીજા સુધી રેડવાના દાખલા આપતાં કહ્યું:---

એક પટાવાળાને ૧૦૬<sup>૦</sup> ડીગ્રી તાવ આવેલાે. તે વખતે માટા મંત્રીએ સેવા ન કરી પણ અમે બન્નેએ (પત્ની-પતિ) સેવા કરી તે વખતે મંત્રીના ઠરેલા પત્નીએ કહ્યું : "એવાને બહુ ન ચઢાવીએ."

અમારે તા સેવા કરવી હતી એટલે કરી. પટાવાળા સાજો થયા તે અમારા ખૂબ ઉપકાર માનવા લાગ્યા, મેં કહ્યું: "બાઇ! તું હમણાં જ પરણ્યાે છે. તારી મા હાય તાે તેને કેવી લાગણી થાય! એવી જ પ્રેરણાએ અમે બન્યું તે કર્યું છે. અમારા છોકરા માંદા પડે તા અમે સેવા કરીએ કે નહીં ? "

ભિચારા ઉપકારવશ થઇને ગળગળા થઇ ગયો. તે મંત્રીનાં **પત્નીને** લાગ્યું કે અમે દેખાવ કરીએ છીએ. તેમણે અમારી બન્નેની પરીક્ષા **લીધી. પણ એમને ખાતરી થ**ઇ કે આમ**ને (અમને) કશા પણ પૂર્વગ્રહ** કે સ્વાર્થ વિના સેવા કરવાની ટેવ છે. એટલે રાજી થયાં.

આ પ્રસંગ એટલાં માટે કહેવા પડયા કે માટા ગણાતા અને માંધીમાપુના વખતના આગળ વધેલા ક્ષેષ્ઠિ પણ અભેદભાવે સેવાની વાતાે **બૂલ**વા લાગ્યા છે. જેથી આપણું કામ ઘણું ક**ઠણ થ**ઇ પડ્યું છે. વિ**યવાત્સલ્યને રસ્તે જવાની ભાવના પ્રભ્ન** કાયમ રાખે.

# વિશ્વવાત્સલ્યની આચાર નિષ્ઠા

#### [ २१-८-६१ ]

—મૃતિશ્રી નેમિચંદ્રજી

વિશ્વવાત્સલ્ય ઉપર વિચારની દ્રષ્ટિએ અત્યાર સુધી સારી પેઠે વિચારાઈ ગયું છે. વિશ્વવાત્સલ્યની ભાવનાએ!, પાસાંએ અને એકમા ઉપર પણ જોઈએ તેટક્ષા પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યા છે. હવે તે**ની** આચાર દિશા શું છે તેના વિચાર કરવાના છે.

કાઈ પણ કલ્પના ઘણીજ સુંદર હોય પણ તે જ્યારે આકાર લે છે ત્યારેજ લાખા માણસાને તેની સૌ દર્ય કલ્પનાની ઝાંખી થાય છે. એવી જ રીતે વિચારા ગમે તેટલાં સંદર હોય પણ જો તે આચારમાં ન આવે તા તેની ઉપયાગિતા નહીંવત રહેશે. વિચાર જેટલીજ આચારની જરૂર છે. માત્ર વિચાર કરવાથી સમાજમાં પરિવર્તન કે ફ્રાંતિ થઈ જશે નહીં. આચારમાં મુકતા પહેલાં વિચારા પરિપક્ષ્વ થવા જોઈ એ પણ છેવટે તા તે આચારમાં મૂકાય તે શ્રેણિએ પહેાંચવાના પ્રયત્ન થવા જરૂરી છે. આજે તા ભારતવર્ષમાં આચારની વધારે જરૂર છે.

વિચારાતું ખેડાણ તેા ભારતવર્ષમાં હજારા વર્ષોથી થતું આવ્યું છે. એ ઉચ્ચ વિચારાને પચાવી તેને કાર્યાન્વિત કરવાની જરૂર છે. એ માટે દરેક વિચારકાએ પણ એટલાજ ભાર મકયા છે.

વિશ્વવાત્સલ્યને લાગે વળગે છે ત્યાં સધી વિચારની દૃષ્ટિએ દરેક ધર્મીએ તેને માન્ય કરેલ છે અને કદાચ નવી કાઇ ધાર્મિક વિચારધારા

આવે તા તેને પણ એને માન્ય કરવું પડશે. દરેક ધર્મીના શબ્દામાં કેરફાર **હો**ઇ શકે. કાઇ એને વિશ્વપ્રેમ કહેશે, કાઈ વિશ્વભાતુત કહેશે તા કાઇ વિશ્વભંધુત્વ કહેશે! કાેઇ વિશ્વમૈત્રી રૂપે રજૂ કરશે તેા કાેઇ અદ્ભૈતભાવ રૂપે કાઈ સામાયિક સ્વરૂપે સમજાવશે તાે કાઇ વ્યક્ષવિહાર રૂપે કાઈ આત્મોપમ્ય કહેશે તાે કાેઇ આત્મવત્ સર્વભૂતેષુ કહેશે. આમ અલગઅક્ષગ શ્રખ્દોની પાછળ ભાવનાના વિચાર કરવામાં આવે તા તે વિશ્વવાત્સશ્યની ભાવના જ હશે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્યના વિચારાતું ખેડાણ, ઋષિઓએ કર્યું છે અને હજારા વર્ષોથી સંતા, ભક્તા, શ્રમણા, ઋષિ–મુનિએા વિશ્વવાત્સલ્યના વિચારાના ઉપદેશ, વ્યાખ્યાન, લેખ કે સંદેશ રૂપે પ્રચાર કરતા રહ્યા છે. તે ઉચ્ચ વિચાર ભારતના ક્ષારાને મમ્યાં પણુ :છે. ઉચ્ચ વિચાર અને તેના ઊંડાણભર્યાં પૃથક્કરણ<mark>ને</mark> પરિષ્ણામે અહીં છ દર્શના આલેખાય છે.

આ વિશ્વવાત્સલ્યના વિચારને આચારમાં મુકવાના પ્રશ્ન આવે છે ત્યારે અનેક નડતરા કે ખાધક કારણા ઊભાં થાય છે અને અનેક વાર ભરતી અને એાટ આવતી નજરે ચડે છે. એનું કારણ એ છે કે વિશ્વવાત્સલ્યમાં બધા ધર્મો, વાદેા, દ**શ**ેના, વિચારધારાએા, વર્ણો, જ્ઞાતિએા, સંસ્થાએા તેમ જ રાષ્ટ્રાના સમાવેશ થઈ જાય છે. બધાયને પાતપાતાના યાગ્યતા પ્રમાણે સ્થાન મળે છે. એટલે આચારમાં મકતી વખતે ઉપર કહ્યા તે બધાયના અનેક સંસ્કારા આડા આવે છે.

જગદ્દગુરુ શંકરાચાર્ય અદૈતવાદના જખ્યર પ્રચારક હતા. તેમના મત પ્રમાણે જગતમાં આત્માના સર્વત્ર એકત્વના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે. પણ રૂઢિગત સંસ્કારા તેમને પણ કેટલે આડે આવતા તેના એક દાખલા આ પ્રમાણે છે:---

જગદગુર શંકરાચાર્ય કાશીમાં મણિકર્ણિકા લાટ ઉપર સ્નાન કરીને પાછા કરતા હાય છે. તે વખતે સામેથી એક ચાંડાળ તેમને મળે છે. પાતાના પૂર્વ સંસ્કારાના પ્રભાવના કારણે શાંકરાચાર્ય છ તેને આધે ખસવાતું કહે છે. 2

ંત્યારે તે ચાંડાળ કહે છે :—

# अन्नादसभवमथवा चैतन्यमेव चैतन्यत । द्विजवर ! दूरीकर्तुं वाच्छसि, किं वृद्दि गच्छ गच्छेति ॥

**હે** લ્લાકાણવર ! આપ કાને દૂર ખસવાનું ક**હે**ા છેા ! આ **શ**રીરને કે ચૈતન્યને ! જો શરીરને દૂર ખસવાતું કહેા છેા તા જેવું મારૂં આ શરીર પંચલૌતિક છે તેવું જ આપતું છે. એમાં કાઈ અંતર નથી તા એતે ખસવાની જરૂર નથી. જો આત્માને દૂર ખસવાનું કહેા છેા તા આત્મા આપના અદૈતવાદ પ્રમાણે આખા વ્યક્ષાંડમાં વ્યાપ્ત છે. તા તે આંધા ખસીને જશે કયાં ?

આ સાંભળીને શંકરાચાર્યને આનંદ થાય છે કે મારા અદ્ભૈતવાદ ચાંડાળ પણ સમજી શકે છે સાથે જ તેને આચરણમાં મુકવાના સંસ્કારા પાતાનામાં પ્રગટ થયાં નથી એ જાણીને ખેદ થાય છે. તેઓ ભ્રલ કળ્યલ કરતાં કહે છે : " બાઈ! આજ સુધી તેા હું અદ્વૈતવાદના વિચાર કરતા હતા પણ આચરણમાં મૂકવાના ખરા સમય આવ્યા ત્યારે & સિદ્ધાંતથી ડગ્યા. મારી બૂલ તે ખતાવી એટલે તું મારા ગુર! "

એવી જ રીતે વેખ્યવ સંપ્રદાયના સંસ્થાપક રામાનુજાચાર્યના પણ દ્રાખલા છે. તેઓ એકવાર પાતાના શિષ્યા સાથે કરવા જતા હતા. મામેથી એક અત્યંજ સ્ત્રી આવતી હતી.

શિષ્યાએ માટા સાદે તેને દૂર ખસી જવાનું કહ્યું. ત્યારે તે બાઇની આંખમાં ચમકારા આવ્યા અને તે બાલી: "આ આખી ભામ ભાગ-વાનના ચરણાથી મપાએલી છે. આ આખું વિશ્વ પ્રભુતું મંદિર છે. માટે & વિદ્વાન પુરૂષ ! હું કર્યા ને કેવી રીતે ખસી જાઉં ? "

રામાનુજાચાર્ય તે સાંભલ્યું ને તેમને પશ્ચાત્તાપ થયા. તેમણે કહ્યું: " બહેન ! હું તાે સંન્યાસી છું. છતાં મારામાં ખારૂં અબિમાન **બરેલ છે! આ વૈષ્ણ**વ ચિદ્ધો મારાં શરીર કરતાં તારાં **શ**રીર ઉપર વધારે શાભા આપી શકે એવાં અને યેાગ્ય છે. "

કહેવાય છે કે તે દિવસથી રામાનુજાચાર્ય, પાતાના શિષ્યાને જાતિ. કળ. વિદ્યા અને ધનતું અભિમાન છેાડવાનાે ઉપદેશ અને આદેશ આપતા. એટલં જ નહી તેમણે એને અતુરૂપ પાતાનાં સંસ્કારાને ફેરવ્યા. વહા-વસ્થાએ નદીએ સ્નાન કરવા જતી વખતે તેઓ પાતાના વ્યાક્ષણ શિષ્યને ખરે હાથ મૂકીને જતા અને આવતી વખતે કાઈ શુદ્ર શિષ્યને ખબે હાય મૂકીને આવતા.

લાકામાં આ બન્તે આચાર્યાની ખૂબ જ ડીકા ચએલી. લાકા નિંદા પણ કરવા લાગ્યા. પણ તેમણે એની પરવા ન કરી. વિચારને આચારમાં મુકવાની આવી નિષ્ઠા જાગે તેા જ વિચાર આચાર એકમેકમાં સંકળાઈ જાય અને તદ્વરૂપ જીવન ખની જાય.

એક ભાઈએ તા રામાનુજાચાર્યને પૂછ્યું પણ ખરૂં:--" આપ <del>-આમ શા</del> માટે કરાે છેા ? "

ત્યારે તેમણે કહ્યું : "આપ ક્ષાેકા જેને નીચ સમજો છા તે શુદ્રતા સ્પર્શ હું એટલા માટે કરૂં છું મને જાતિ-અબિમાનને ગાળવાના આજ ખરા માર્ગ જણાય છે. આ અભિમાન રૂપી મેલને હું બહારના સ્તાન કે શહિથી ધાર્ધ શકતા નથી. "

આ દાખલાએ રજૂ કરવાનું કારણ એ છે કે લાેકા અદ્ભૈતવાદ કે ષ્રદ્ભાગાદને વિચારમાં મૂકતી વખતે તેા સંમત હતા પણ ખુદ જ્યારે તેમના આચાર્યો તેને અમલમાં મૂકવા લાગ્યા તે વખતે તેમણે વિરાધ કર્યો.

કેટલીવાર લાકા વિશ્વવાત્સલ્ય, પ્રહ્મ, આત્મા વગેરે અંગે માટી માટી વાતા કરે છે પણ તેમનું આચરણ તા તદ્દન વિરૂદ્ધ જોવામાં આવે છે.

રાજા જનકને એક શકા હતી. તેમણે એના સમધાન માટે તે વખતના માટા માટા પ્રહાતાની પાંડેતાને ખાલાવ્યા હતા. પણ, કાઇથી તેમની શકાનું સમાધાન થયું નહીં. એટલે રાજાએ તેમને કહ્યું : "જ્યાં સુધી આપ મારૂં સમાધાન ન કરા ત્યાં સુધી હું આપને જવાની રજા નહીં આપં!"

આ પંડિતામાં અધ્યાવકના નાના પણ હતા. એક દિવસ અષ્ટાવકે પાતાની માટી બાને પ્રષ્ટ્યું : " બા ! નાના કયાં છે ? "

તેણે આંસુ સારતાં કહ્યું : ' તેમને રાજાએ રાજસભામાં રાષ્ટ્રી રાખ્યા છે. જ્યાંસધી રાજાની શંકાનું સમાધાન નહીં થાય ત્યાં સુધી તેમને છાડવાના નથી. "

આ સાંભળી અષ્ટાવકે કહ્યું : "હું તેમને છેાડાવી લાવું!" તેના આગ્રહ જોઈને નાનીએ જવાની રજા આપી.

અષ્ટાવક નામ પ્રમાણે આઢ અંગાથી વાંકા હતા. તેમનું શરીર ખેડાેળ અને કદરૂપું લાગતું હતું. તેએા સીધા જનકરાજાની સભામાં પહેાંચી ગયા.

વિદાન પહિતા બેઠા હતા. અષ્ટાવકને જોઈને તેઓ હસી પછા. અષ્ટાવક પણ તેમને જોઈ ને હસવા લાગ્યા. આ જોઈ ને રાજા જનકને આશ્રય' થયું. તેમણે પૃછ્યું : '' વિપ્રવર! આપ નાના કો, વળી આઠ અંગે વાંકા છે৷ એટલે અમારા પંડિતા હત્યા, તે તા હું જાણી શકયા! પણ. આપ શા કારણે હસ્યા તે મને સમજાત નથી!" મને તેન રહસ્ય કહેા!"

અષ્ટ્રાવકે કહ્યું: "મને તેા થતું હતું કે જનક રાજાની સભામાં <u>ળધા પ્રક્ષત્રાનીઓ હશે પણ અહીં તેા ચમારોની સભા હોય</u> એવું લાગે છે!"

જનક રાજાએ કહ્યું "મહારાજ! બ્રાહ્મણોને-પંડિતાને આપ ચમાર કર્ષ્ઠ રીતે કહેા છે! ?"

અષ્ટાવકે કહ્યું: " બહાતાનીએ હોત તા મારા બહાને જુવે પણ અહીં તા તેઓ શરીરમાં ચામડાં વગેરે ને જોઈ રહ્યાં છે અને હસે છે. મોડલે મને હસવું આવ્યું. "

કહેવાય છે કે જનકરાજાની શકાનું સમાધાન અષ્ટાવક્રે કરાવ્યું મ્મને નાનાને છાડાવીને આવ્યા. અહીં જોવાનું એ છે કે જેઓ વિશ્વાત્સલ્ય પ્રકાદૈતના વિચારામાં પ્રવિષ્ય હતા તેએન વિશ્વવાત્સલ્યની વાત છોડીને 'શરીરાદૈત ' વાદને આચારમાં મૂકવા લાગ્યા. એવીજ ં <mark>રિયતિ આજે ધણાખરા ઉચ્ચ સાધકા અને વિદાનાની છે.</mark>

લાેકાના સમાજ બન્યાે છે અને ત્યાં પણ એવું જોવામાં આવ્યુ**ં** છે કે વિચાર માટે જેટલા ક્ષાભ હાતા નથી તેટલા ક્ષાભ કે તેના કરતાં પણ કયારેક વધારે ક્ષાેભ આચાર માટે થઈ જોય છે.

મુનિશ્રી સંતળાલજી મ. વિશ્વવાત્સસ્થની વાતા કરતા હતા ત્યાં સુધી તા સમાજમાં તેમના માટે ક્ષાેબ ધણા એાછા હતા. એને જ્યારે આચારમાં મૂકવાની વાત આવી તે৷ તેમના ગુરદેવે પણ એમજ કહ્યાં કે તમે તેને વિચારમાંજ રાખા, અથવા તેને આચારમાં મુકવાત હાય તા નિવેદન મહાર પાડી તેની જાહેરાત ન કરાે. પણ, તેમણે જ્યારે પાતાના વિચારા અમલમાં મૂકવા અગે નિવેદન બહાર પાડ્યું કે લોકોમાં એકદમ શ્રોભ ઊભો થયેા. તેમના સંપ્રદાયવાળઐા ઉકળી ઊઠવા. તેમણે સારામાં સારા રાષ પણ પ્રગટ કર્યો. તેમણે વિચારભૂમિકાને પાકી કરી હતી અને તેને આચારમાં મુકવાની નિષ્ઠા કેળવી અને આજે તેઓ વિશ્વવાત્મદયના સાધક બની શક્યા છે.

એવી જ રીતે એક સુધારક જૈનપંડિતે આંતર્જાતીય વિવાહની વાત કરી ત્યારે ધણા પંડિતાએ તેમાં સંમતિ આપી. પણ. જ્યારે તેમણે જાતિમેદ તાડીને આંતર્જાતીય લગ્ન કર્યું ત્યારે એ જ પાંડિતાએ ઉદ્ધાપાદ મચાવ્યા. પાંડિતજીએ કહ્યું કે તમે જ મારા વિચારમાં સંમતિ આપી હતીને ? ત્યારે તેમણે કહ્યું : "અમુક વિષય ઉપર સંમતિ આપવાના અર્થ એ નથી કે અમે તે કાર્યમાં શામેલ થઈ એ છીએ. સમાજમાં અશાંતિ કે વિક્ષાભ ઊભા કરવા એ બરાબર નથી.''

આમ વિચાર સુધી ધણા સહમત હાય છે પણ આચારની વાત આવે છે ત્યારે ખસવા માંડે છે. એનું કારણ એ પણ છે કે વિચારમાં જેવાત સામાન્ય લાગે અથવા સમાજ તેને સામાન્ય ગણે એ જ વાત આચારમાં મુક્તાં વિશેષ-વાતનું રૂપ ધારણ કરે છે. આ વાત વિશેષ રૂપ ધારણ કરતાં અસુંદર બની જતી નથી પણ લાેકા એમ માનવા પ્રેરાય છે.

જૈન ધર્મે ખરેખર વર્શાશ્રમને તાડી ન નાખ્યા પણ તેએ તા સહુવર્ણવાળાને સમાન સ્થાન આપી દીક્ષા તેમજ મુકિતના અધિકાર પણ આપ્યા છે. એટલે જ્યારે કાઈ જૈન વ્યાખ્યાનકાર કહે: "જૈન-ધર્મ તા વિશ્વધર્મ છે. તેણે માનવજાતિમાં 'मनुष्यजातिरेकैव जाति क्मेंद्रियोद्द मव।' '' કહીને સર્વ' મનુષ્યોને સમાન ભતાવ્યા છે.'' ત્યારે શ્રોતાએ। ગદગદી જાય છે અને તેના ઉપર ગર્વ લે છે. પણ જો એજ વ્યાખ્યાનકાર સાધુ–સાધ્વી માનવ સાથેની એકતાને આચારમાં મુકવા માટે હરિજનવાસમાં ઉતરે છે, તેમને વ્યાખ્યાન આપવા જાય છે, અગર નિર્માસાહારી હરિજનાને ત્યાં ભિક્ષા લેવા જાય છે ત્યારે એજ માનવએકતા માટે ગર્વ લેનારા લોકો ક્ષુષ્ધ થઈ જાય છે.

જાતિવાદ-વિરુદ્ધ કર્મ વાદતા જે વિચાર અને આચાર ભગવાન મહાવીરે આચરીને ખતાવ્યા તે આજે જૈનામાં નથી. "આત્માની એકતા " અને "વિશ્વવાત્સલ્ય "ની વાતા કાં તા પ્રથામાં પડી છે અથવા વ્યાખ્યાના પૂરતી મર્યાદિત ખની છે. સાધુ–સાધ્વી, શ્રાવક– શ્રાવિક રૂપ ચતુર્વિધ સંઘમાં એ ક્યાંયે નજરે ચડતી નથી. જો કાેઈ સાધુ ક્રાંતિ કરી એમ કરવા જાય તેા તેની પ્રતિષ્ઠા તાેડવાથી લઇ ને વિરાધ, નિંદા, અપશબ્દા અને ભિક્ષામાંથી સુધી પણ પહેાંચી જાય છે. આતું કારણ એક જ છે કે વિચારાતે આચારમાં મૂકવાની પ્રામાણિક નિષ્દ્રા સમાજ કેળવતા નથી.

સ્વામી રામતીર્થ જયારે અમેરિકામાં અદ્ભૈતવાદના પ્રચાર કરવા લાગ્યા ત્યારે અમેરિકાની પ્રજા તેમને બહુ પૂજવા લાગી. તેમને ધ્રી પ્રિસ્તના અવતાર તરીકે Love is God (પ્રેમ એ જ પક્ષ છે) ના સંદેશ અદ્ભૈતવાદના રૂપમાં આપનાર તરીકે માનવા લાગી.

એક ધનિક બાઈ જેના ત્રણ પુત્રા ક્રમે ક્રમે મરી ગયા હતા. તે

મહુ ખિન્ન અને દુ:ખી હતી. તે એક દિવસ સ્વામી રામ**તીર્ય** પાસે આવી. ઘૂંટણીએ પડીને નમસ્કાર કર્યા પછી તે**ણે** ક**હ્યું** : " 🐒 આપતું નામ સાંભળીને આવી છું. આપ કશુ ખ્રિસ્તની જેમ પરમાનંદ આપનારા છેા. એક દુઃખિયારી ખાઈ તરીકે હું આપની પાસે એ પરમાનંદના મંત્ર લેવા આવી છું."

સ્વામી જીએ તેની ખધી વાત સાંભળીને કહ્યું: "હું તને પરમાન દ આપીશ! પણ તારે એનું મૂલ્ય ચુકવવું પડશે!"

તે ખાઇ ખાલી: "પ્રભૂ! આપને જોઈએ તેટલું ધન હ આપીશ પણ મને તે મંત્ર આપા!"

સ્વામીજીએ કહ્યું : " મને જડદ્રવ્ય જોઈતું નથી. મને તેા આત્માનું ધન ( વિશ્વવાત્સલ્ય ) જોઈ એ છે. એ આપવા તૈયાર છે! ! "

" શું એનાથી મને પત્ર મળશે! '' તે ખાઈએ પૂછ્યું.

"મળશે પણ તે ઔરસ (પાતાના) નહીં હાય! એ જ તને પરમાનંદ આપનાર બની શકશે!" સ્વામીજીએ કહ્યું.

ખાઈ બાલી: " આપ જે કહા તે હું કરવા તૈયાર છું."

સ્વામીજીએ આશ્રમમાંથી એક સ્વસ્થ અને સુંદર હબ્શી ભાળક લાવીને ખાઈની આગળ મુકતાં કહ્યું: " લ્યા ! આ ખાળકને ઉહેરજો! વાત્મહ્ય રેડજો! એ તમને પરમાનંદ આપશે!"

હુખ્શા બાળકને જોઇને તે બાઈ માહું મચકાડવા લાગી. "પ્રેમ એ જ પ્રભુ છે!" એવા ઇશુવચનને અદૈતવાદના રૂપે તેણે સ્વામી રામતીર્થના મુખે સાંભળ્યું હતું અને તે આનંદી થઇ હતી, તેને ક્ષોભ થવા લાગ્યો. તેણે કહ્યું : "એ મારાથી નહીં ખની શકે! હું ઉચ્ચ જાતિની આ હળ્યા બાળકને કેવી રીતે ઉછેરી શક ! "

આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે જ્યાં સુધી વિચારને આચારમાં મુકવાની નિષ્ઠા ન કેળવવામાં આવે ત્યાં સુધી ઘણાં ભાધક તત્ત્વાે

એનો આડે આવે છે. એક વક્તાએ કહ્યું : " આપણે-ભધાયે સંપ્રદાયોની પરવા ન કરવી જોઇએ. સત્યથી ઉપાસના કરવી જોઇએ ! " ત્યારે તેના એક એક વાકયા ઉપર તાળાઓ પડે છે; પણ જ્યારે એ સત્યને જીવનમાં આચરે છે તે৷ ગાળા વરસે છે. તે માટે એકએકથી ચઢિયાતાં ખહાનાં શાધાય છે. શ વિચારાની મધરતા આચારમાં આવી કડવાશ રૂપે બદલાઈ શકે ! ના, એવું તા નથી ! ખરેખર જૂની પરિપાદીએ મૂકીને નવે ચીલે ન જવા માટેના રૂઢિંગત સંસ્કારા જ એને એવં સ્વરૂપ આપી દે છે.

સર્વ ધર્મ સમન્વય અંગે ઘર્સ કહેવાય છે અને વિચારાય છે. " દ્રરેક ધર્મી સારાં તત્ત્વાથી સભર છે. બધા યે માનવકલ્યાણ ક્રમ્ચ્છે છે. ખધાયના આદર કરવાે જોઇએ ! " એવી વાત સાંભળતાં શ્રોતાએ**ા** પ્રશાસા કરે છે અને ઉદારતા પ્રગટ કરે છે કે ''અઢા! કેવા સુંદર વિચાર છે! " પણ જ્યારે સર્વ ધર્મ સમન્વય અને સર્વધર્મ સંસ્થાપક સમાદરની વહેવારિક યોજના રજુ થઇ ત્યારે ધણા કહેવા લાગ્યા કે મ્મા તા ખરાખર નથી. જૈનાએ કહ્યું કે પ**દે**લાં જૈનાને તા એક કરા ! હિંદુઓએ કહ્યું કે હિંદુ જાતિ તા એક થાય! બધાને કયાં ભેળવશા! ઇસાઈ, મુસલમાનાને ભેગા કરવાં એ ગાંડપણ છે. આ રીતે આચારમાં મકવાની વાત: એ જ વિચારના પ્રશંસકાને કાં તા ભગીરથ લાગે છે. કાં મર્યાદા મહાર જણાય છે અથવા કાઇ અવ્યક્ત ભયને નિહાળે છે.

વિચારાને આચારમાં મૂકનાર આચારનિષ્ઠા પ્રત્યે ઘણી વાર અશ્રહા અને ધુણા પણ પ્રગટ થાય છે. માણુસ જેટલાં પુરુષાર્થનાં ગીતાથી ખુશ ચાય છે તેટલાે કર્મદતા( પુરુષાર્થ )થી ચતાે નથી. તેને કલ્પનાની કળા એઇએ છે: વિચારાની બૌદ્ધિક કસરતા એઇએ છે પણ તેને આચાર(કાર્ય') નીરસ લાગે છે. તેમાં પંડિતાઈ નથી, કે નથી કવિત્વ! પણ એ આચાર, વિચારાનીજ આકૃતિ છે તેને એ જોઈશકવા સમર્થ બનતા નથા. ્રઆ માણસ જાતિતું માેટામાં માેટું દુર્ભાગ્ય છે.

વિશ્વના ઇતિહાસમાં આવા દાખલાએ કેર કેર માનવજીવનમાં જોવા મળે છે. એટલેજ ઊંડા ઉતરીને વિશ્વવાત્સસ્યની આચારનિષ્ઠામાં

ભાષક કારણોને શાધીને હાંકી કાઢવાના ઉપાયા શાધવા પડશે. ત્યારેજ વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્દા સ્થાપી શકાશે.

વિશ્વવાત્સલ્યમાં જગતના વધા ધર્મો. વાદ્રાે, વિચારધારાએા, ગ્રાતિએા રાષ્ટ્રા વિ.તે લેવામાં આવ્યા છે. દરેક સાધકને વિચાર <del>સ</del>ુધી તે ખૂબજ સરસ લાગશે પણ જેવાે તે આચારમાં મૂકવા જશે તાે તેનાં શરીરથી લઇ ને, કુટું ખ, ગ્રાતિ, સમાજ, ધર્મપથ, સંપ્રદાય, વાદ, રાષ્ટ્ર વગેરેના જુના સંસ્કારાના આવરણા આવી તે**ને ધે**રી વળશે. **પણ**, જો તેણે એ બધા બાધક કારણોના અગાઉથી વિચાર કર્યો હશે તો તેને દૂર કરી શકશે અને આચારનિષ્ઠાને સ્થાપી શકશે.

હવે કચાં કચાં બાધક કારણા આચારનિષ્ઠામાં આવીને ઊભાં रहे हे तेने विभववार कोई के :--

( ૧ ) સામાજિક પરિસ્થિતિની પ્રતિકૃળતા : આચારનિષ્ઠામાં સૌથી પહેલું આ બાધક કારણ છે. વિશ્વવાત્સલ્યના વિચારાને સાંબળીને સમાજમાં ઉદ્ધાપાદ તા થાય છે પણ જ્યાંસુધી એ વિચારા ઉપર અમલ ન થાય ત્યાં સુધી સમાજ દંડ આપવા તૈયાર થતા નથી. **પ્રણી**વાર પ્રતિકૂળ વિચારાને કેવળ વિનાદ માટે સભિળીયે છીએ. પ્ર**ણ**, જ્યારે આચારમાં મુકવામાં આવે છે. ત્યારેજ સમાજની કાેપદેષ્ટિના સાક્ષાત્કાર થાય છે. ધર્મસંપ્રદાય, જ્ઞાતિ કે સમાજ બહિષ્કાર પણ કરે અને પ્રતિષ્ઠા પણ તાેડે. ખાેટા આક્ષેપા પણ આવે અને કનકગતા થાય. એ આચારને સાધક મૂકી દે તેવી લાચારીબરી પરિસ્થિતિ પણ **ાક્ષ્મી** કરવામાં આવે છે. સમાજની કાેપદષ્ટિની તીવ્રતા ખાન-પાન *ખહિષ્કાર* સુધી પણ પહેંચી શકે! આ વખતે સાધકે સમાધાન વૃત્તિથી કામ લેવાનું દ્વાય છે. વિશ્વવાત્સલ્ય માટે નીકળેલા સાધક પાતાનાજ સમાજ પ્રતિ ત્યારે સમાધાન રાખે. એએ તાે રામકષ્ણ, ભુદ્ધ, મહાવીર કે ગાંધીના આદર્ક્ષ સામે રાખવા જોઈએ. જો તે પાતાના આ**ચારનિષ્ઠા** હપર સ્થિર રહેશે તા ધીમે ધીમે સામાજિક પરિસ્થિતની પ્રતિકૃળતા --અતુકળતા રૂપે બદલાઈ શકે અથવા તેની આચારનિષ્ઠાતું મૂલ્યાંકન **ખીજા ક્ષે**ોકા કરવા લાગે એ પણ શકય છે.

(૨) પાતાની પરિસ્થિતિની પ્રતિકૂળતા : આચારનિષ્ઠાને અમલમાં લાવવા માટેતું આ બીજું બાધક કારણ છે. ઘણીવાર સાધકતે તેના કુટું બવાળાએ જ ન માને, ત્રાતિ કે સંપ્રદાયવાળા ન માને એવું પણ ખને. કચારેક સાધકની આજીવિકા કે બિક્ષાચરી એવા ક્ષાેકાનાં હાથમાં હાય, જે તેની આચારનિષ્ઠાના વિરાધમાં તેને મુસ્કેલીમાં મૂકી દે.

ધણાખરા સાધુઓની પરિસ્થતિ પણ સમાજ સા**થે** સંકળાયે**લી હે**ાય છે. તેઓ વિશ્વવાત્સલ્યને આચારમાં મૂકવા જાય તા સમાજ તેમની ભિક્ષાચરી પણ બંધ કરી શકે—તેમને ઉતરવાનું **સ્થાન ન** આપે કે <u> ભિમારીમાં ચિકિત્સાના પ્રત્યંધ પણ અટકાવે. તેમના શિક્ષણ માટે</u> પંડિતના ખર્ચ પણ બંધ કરાવે!

આ બધી ચિંતાએ માેટાભાગના બધા ય સંપ્રદાયના સાધુઓને થયા કરે છે. એથી એક વાત તેઓ ભૂલી જાય છે કે તેમણે વિશ્વવત્સલ (છ કાયના મા-ભાપ) બનવાની પવિત્ર જવાબદારી લીધી છે તે પૃર્શ યતી નથી. એટલ જ નહીં તેમણે જાતે પેદા કરેલી આ માનસિક પ્રતિકુળતાના કારણે; જેમની પાસે વિશ્વવાત્સલ્યના વિચારાનું સ્પષ્ટ ચિત્ર છે તેમની પાસે જવામાં, સમજવામાં કે વિચાર વિમર્શ કરવામાં પછ સંપદાયના ભય અનુભવે છે. જોવા જઈએ તા આ જાતે ઊભાં કરેલાં વધના છે. તેને સાધકે તાડવાં જોઈએ.

(૩) **જાૃના સંસ્કારાે**: જૂના સંસ્કારાે એ પણ એક જબ્બર બાધક કારણ છે. " આ વિચારા ખરાખર છે. તેનામાં વિશ્વહિત રહેલું છે!" એમ સમજવા છતાંય તેને આચારમાં મૂકવા અચકાવનાર જૂના સંસ્કારા હોય છે. જ્યારે સર્વધર્મ સમન્વયની વાત રજૂ થઈ ત્યારે કાઈએ તેનાથી ખાસ આંચકા ન અનુભવ્યા ! કેટલાક ક**હે**વાતા સુધારકાંએ ઉદાર દિલે પાતાના સંપ્રદાયના દાષા ખતાવ્યા. પણ જ્યારે સર્વધર્મ

સંસ્થાપકા પ્રતિ સમાદાર વ્યક્ત થયો; ખધા ધર્મના સાધુ-સન્યાસીએ સાથે મળવાનું શરૂ થયું કે જૂના સંસ્કારાને તે ન રૂચ્યું. કહેવાતા સુધારકાએ પણ સ્વસંપ્રદાયના પ્રચ્છન્ન-માહના કારણે ઘૃણા કરવી શરૂ કરી.

માણસતું માનસ ધીમે ધીમે જે વાતાથી ટેવાયેલું થતું જાય છે તેને તે તરત છાડી શકતું નથી પણ તેણે જે વખતે પહેલીવાર જે વાતને પકડી હતી. તે નવી હતી એમ માની નવાને પામવાના વિચાર કેળવ-વાથી જૂના સંસ્કારાને સાધક સરળતાથી છોડી શકશે.

(૪) પ્રતિષ્ઠા, ભય અને યશામાહ : ઘણીવાર જામેલી પ્રતિષ્ઠા તૂરી પડવાના ભય તેમજ અત્યાર સુધી મેળવેલા યશામાહ પણ વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્દ્રામાં ભાધક ખનીને ઊભાં રહે છે.

સમાજમાં જામેલી પ્રતિષ્ઠા તૂટી પડે તા ! લાંકા બદનામ કરે તા ! સમાજથી ફેંકાઈ જઈએ તા ! આ બધાં ભયા પ્રતિષ્ઠાના કારણ ઊમાં થાય છે. શિભિરના પ્રચાર માટે મુંબઇમાં ઠેર ઠેર સાધુ સાધ્વીએ। પાસે ગયા હતા. ત્યારે કેટલાક સાધ્રચ્રાએ કહ્યું : " શિખિરના વિચાર સુંદર છે—યુગાતુરૂળ છે. પણ સમાજથી ફેંકાઈ જઈએ અથવા આજે મળતું માન કાલે ન મળે તેા અમારી શું દશા ચાય!" મતલબ કે વિચારથી વસ્તુ સારી છે એમ સમજવા છતાં આચારમાં મકતી વખતે પ્રતિષ્ઠામાહ બાધક બને છે. તેને દર કરવા જોઈ એ.

(૫) આદત : આદત પણ એક માટું બાધક કારણ છે. આદતને લઈ ને ધણીવાર ખરી વસ્તુ સમજવા છતાં માણસ આચરી શકતા નથી. કેટલાક લાકા પાતાની આદત કેવળ કળાપ્રેમ તેમજ બૌહિક ખાજ સુધી કેળવે છે. એવા માણસા વ્યાખ્યા કરી **શ**કે છે, ઊંડામાં ઊંડુ રહસ્ય પ્રગટ કરી શકે છે પણ એ વરતૂને આચરણમાં ઉતારતા નથી. કેટલાક સાધકાના પરિચયમાં આવ્યા ત્યારે તેમણે કહ્યું : " અમારા વિષય ત્રાનયાગ છે. સમાજ સુધારણા એ અમારી રૂચિના વિષય નથી !'' સર્વોદયી લાકા પણ રાજકારણની શુદ્ધિમાં રૂચિ દાખવતા નથી. એનું કારણ એટલું જ કે તેમણે એ રીતની ટેવ કેળવી નથી અથવા - શરૂઆતથી તે એક લપ છે એમ માની સંઘર્ષથી કંટાળીને ભગવાનની આકત એમણે પાતાનામાં નાખી છે. એવી આક્તા અત્રે માનસ ખદલાવું જોઈએ તેમજ સાધકા જો ધર્મસંસ્થાપકાના જીવન ઉપર નજર કરશે તે৷ જાણી શકશે કે સમાજમાં કેવળ ખુહિની નહીં પણ ્સમસ્ત આચરણની તેમણે ફ્રાંતિ કરી હતી. એ રીતે વિચારને અમલમાં મુકવાનું મનાેેે બળ મજખૂત થશે અને ટેવ પડશે.

- ( ૬ ) માનસિક નખળાઇ : આદતને જો કાઈ પણ વસ્ત્ર ઉત્તેજન આપતી દાય તેં તેમાં માનસિક નળળાઈ મહત્વના ભાગ ભજવે છે. માનસિક નળળાઈ એ પણ મહત્વન બાધક કારણ છે. ઘણીવાર ચર્ચામાં માખરે રહેનાર, આકરી ટીકા કરનાર સાધકા પણ આચરણના પ્રશ્ન આવતાં વહેવારિક બનવાની સક્ષાહ આપતા જોવામાં આવે છે કે "સમય પ્રમાણે કામ કરવું જોઈએ! આપણે જ શા માટે ભાર ઉપાડવા જોઈએ! તેમજ ઉદ્ધપદાણા પગ ઉપર કાર્થ લે! શા માટે ક્ષેાબ પેદા કરવા ? થાય છે તે જ સારૂં છે !" આ એક પ્રકારની માનસિક નખળાઈ છે. તેને દૂર કરવી જરૂરી છે. આવા લાકા ખધું કાર્ય કરતા હશે પણ પરિવર્તન કે સંઘર્ષને પડખે ઊભા નહીં રહી શકે.
- (૭) ઇર્ષા અને પ્રકાય: ઘણીવાર એવું જોવામાં આવે છે કે કાઈ બધુ વિશ્વવાત્સલ્યના સમર્થક **હોય** છે પણ તેની સલાહ ભાવથી ન લેવામાં આવે તા તે વિરાધી ખની જાય છે. તે અગાહ જેનું સમર્થન કરતા હતા તેના જ વિરાધ કરશે; ખાંચખૂંચ કાઢશે. આ માનસિક ઇર્ષાને આબારી છે. આ પ્રકાપના બીજો પ્રકાર પણ જોવા મળે છે. એક સારા પ્રયોગ કાઇએ શરૂ કર્યો **હો**ય અને કાઇ **ખીજા હ**ચ્ચ ગણાતા સાધક પાસે- જાય તે**ા** તે ઉચ્ચ સાધક એમ કહેંશ કે 'એમાં માર્ટુશું કામ છે એ તે৷ અમુક ભાઇ કહે જ છે તે ? ' આની પાછળ જે આવના કામ કરે છે તે એ છે કે મને આ કાર્યમાં

શ્રેય મળતા નથી; માટે મારે શું કામ પડવું ? વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક આવી કાઈ પણ પ્રકારની ગ્રથિથી પીડાતા ન ઢાવા જોઇએ.

- (૮) સમાજની ભાડક: પ્રયોગ નવા નવા હાય ત્યારે નવાથી ભડકવાની સમાજમાં જે વૃત્તિ દ્વાય છે તે પણ એક બાધક કારણ છે. નવું આવતાં જાણે કાઈ આગ લાગી હોય અને બધું નષ્ટ થઈ જવાતું હાય એ રીતે વર્તે છે. ધણીવાર સંપ્રદાય બહાર કરવા કે ગ્રાતિ-**બહિષ્કાર સધી પણ એ ક્ષાકાની હેરાનગતિ પહોંચે છે. નવી વાતને** આકાર ન લેવા દેવા માટે તેઓ બધું કરી છૂટે છે. એટલે વિચારેલું ભધું કાં તેા વિરાધમાં વહી જાય છે અથવા વિચારામાં પ**ર્**યું ર**હે** છે અને આચારમાં કશું પણ મૂકાતું નથી. આવી ભડકને શમાવવા માટે નવા પ્રયોગ પછીનાં સ્પષ્ટ પરિણામા અંગે સાધકે મક્કમતા કેળવીને કાર્ય કરવાનું રહે છે.
- (૯) સાચી સમજણ (દષ્ટિ)ના અભાવ : ક્યારેક આચારમાં ન મૂકી શકવાતું કારણ સાધક પાસે સાચી દર્ષિ કે સ્પષ્ટ સમજણના અભાવ ઢાય છે. તેને જે કરવાતું છે તે અગે તેની ૨૫% દુષ્ટિ હશે તો તે બીજાને પણ તે અગે સમજાવી શકશે તેમજ પોતે પણ આચરણમાં મૂકી શકશે.

આ બધાં કારણા એક ને એક સ્વરૂપે આચારનિષ્ઠામાં બાધક **મનીને** ઊભાં રહે છે. ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકે આ બધાં બાધક કારણોને દર કરીને સમાજમાં આચારનિષ્ઠા કરવી રહી. ભ્રમિના ખેડાણ પહેલાં ખેડત જેમ ખેતરમાંથી કચરા, ડાંખરા કે ઝાડીઓને વીણી નાખે છે અને મેદાનને એકસરખુ હળથી ખેડે છે તેવી જ રીતે વિશ્વવાત્સસ્યના સાધક ઉપરના ખધાં ખાધક કારણા કે અવરાષાને દૂર કરે છે. એથી વિશ્વવાત્સલ્યના વિચારરૂપી બીતું વાવેતર સમા**જમાં** થાય છે અને તે એતી આચારનિષ્કા છે. જેનું પરિષ્ટામ વિશ્વવાત્સલ્ય ભાવરૂપી પુષ્કળ પાક આવે છે. વિચારાની સાર્થકતા તા તેની રચના-

કુતિમાં ર**હે**લી છે. વિચારતાે દશમાંશ ભાગ પણ આચરણમાં આવે તાયે સમાજમાં પરિવર્તન આવી શકે: અને તે ક્રાંતિ કરી શકે.

સર્વાંગી ક્રાંતિ માટે પ્રથમ વિચારક્રાંતિ થવી જરૂરી છે પણ તેના વરે પેદા થયેલાં આદાલના જો સંગઠનમળ વડે ન ધપાવાય તા પછી એ કેવળ ખુદ્ધિના વિલાસ તે પહિતાનું મનારંજન ખુનીને રહી જશે. વિચારકાંતિના ખીજને સંગઠનરૂપી જળથી સીંચવું જરૂરી છે જેથી સર્વાગી ક્રાંતિના સદર કળા પેઠા થઇ શકે. ઘણા લાકા ભેગા થાય, પરિષદા દેવાના વિચારાની આપલે થાય પણ સંગઠન વગર એને વિચારતત્ત્વ નષ્ટ થઇ જશે. વિચારકાંતિ વડે જે ઉત્સાહ કે જીસ્સો આવે છે તેતે સંગઠનના નિયમનમાં રાખવાથી તે સ્થિર, સંકળાયેલા અને ચા<sub>ગ્ય</sub> માર્ગ વહેનારા ખને છે. વિચારક્રાંતિને જો આચારમાં ન પરિણત કરવામાં આવે તેા તેનાં ભયસ્થાના તરીકે જેમ વિચાર-વિલાસ કે .શાષ્ટ્ર-મનારંજન રૂપે રહી જવાના ભય રહે છે તેમ વિચારકાંતિ વડે જે જસ્સો પેદા થાય છે તે અનિયમિત કે ઉચ્છ્રં ખલ બનવાના પણ ભય રહે છે. આવે. જુસ્સા આવેશમાં આવીને તાત્કાલિક કંઇક કરી શકે પણ વ્યવસ્થિત મમાજકાંતિ કે આચારનિષ્ઠાને ન આણી શકે. ક્ષણિક આવેશમાં આવીને હચ્છ ખલ જુરસો કાઇની હત્યા કરી શકે પણ સંધર્ષ જીતવા માટેનું જોમ ન ખની શકે. પણ એજ જીરસાને સંગઠન રૂપી નિયમનમાં રાખવામાં આવે તા તે ધાર્યા પરિણામા લાવી શકે. વિચારક્રાંતિ સાથે એટલા માટેજ આચારવીરાતું સંગઠન હોવું જોઈએ તાજ સર્વાગી ક્રાંતિ આચારવિચાર બન્નેની સંપૂર્ણ બને.

ઘણા લોકા પાતાને ક્રાંતિકારી માને છે; ક્રાંતિના દર્શનની ઉતકંઠા સેવે છે પણ સંગઠન જોઈને ગભરાઈ જાય છે. તેમની કાર્યશીલતા કે અનુમાદન ( ટેકા ) કેવળ વિચારકાંતિ સુધી જ હોય છે. આવાં લાકા આચારતે સમાજ વ્યાપી તાે ખનાવી શકતા નથી પણ ધણીવાર -આચારનિષ્ઠાનું અપમાન કરવાની <mark>બૂલ પણ</mark> કરી ખેસે છે. વિવેક્યુક્ત કે અનુખ ધપૂર્વ ક નૈતિક સંગઠનનું નિયંત્રણ ન હાય તે। વિચારક્રાંતિના

જીરસામાં અસંભવનાં સ્વધ્નાજ નજરે ચહે છે અને એમ ધૈયાં, દ્રસ્દર્શિતા કે અધ્યવસાય પ્રગટ થતાં નથી. સમૂળી ક્રાંતિ માટે સંગઠન જરૂરી છે. "અમે તા એકલા ઊડશું; એકલાજ તરશું કે મરી કોટશું" એમ ક**હે**નારા પાતાના પ્રયત્નમાં સફળ થતા નથી તેમજ કયારેક અધટિત કત્યા પણ કરી બેસે છે.

વિચારક્રાંતિ એ નદીની વિસ્તૃત જળરાશિ જેવી છે. તે કચાંક ધાષ ખનીને નીચે પડે તા ત્યાંના પ્રદેશને તાડી ફાડી નાખે પણ જો એજ જળરાશિને ખાંધી તેમાંથી નિયમિત રૂપે વિજળી પેદા કરવામાં આવે તા તે ઉપયોગી થની શકે. એટલે ક્રાંતિ માટે સંગઠન પણ વિચારક્રાંતિ नेर्धिक काशी छे.

વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્ઠા સમાજમાં સ્થાપવા માટે કેવળ વિચારાજ કામ નહીં કરે પણ તેની સાથે. સમાજસેવકા કે સમાજના માર્ગદર્શકા દ્વારા ધડાયેલી સંસ્થાએ કે સંગઠના વડે તેને આચારમાં મુકવા પડશે; કારણ કે વ્યક્તિ ફ્રાંતિની પ્રેરક ખની શકે પણ તેનું વાહન તાે સંસ્થાજ છે. સંગઠિત પ્રયાસ થતાં વિચારના પરિવર્તતની સાથે, ધૈયં, અધ્યવસાય અને દહતા પૂર્વંક પરિસ્થિતિમાં પરિવર્તન થશે. એજ વિશ્વવાત્મલ્યની આચારનિષ્ડાના મંત્ર છે.

# ચર્ચા – વિચારણા

#### સાધકા અને આચારનિષ્ડા

શ્રી **દેવજભાઇએ** વિશ્વવાત્સસ્થની આચારનિષ્ઠા ઉપર ચર્ચા શરૂ કરતાં કહ્યું :---

અમારા ગામમાં સ્થ. જૈન સંપ્રદાયના સાધુએા આવ્યા હતા. ચીરઈ ગામે વિદ્વાર કર્યો એટલે અમે ૩૦-૩૫ શ્રાવકા તેમને તેટલે **દ્વર મૂકવા ગયા. રસ્તામાં અસ્પ્રશ્યતા અગે ચર્ચા ચાલી**.

મેં કહ્યું: "જેમ હું બીજા શાકહારીઓને ત્યાં જસું છું તેમ

પ્રસંગ 😘 નાતજાતના, ધર્મ કે કામના બેંદબાવ વગર મુસ્લિમા, હરિજન વ.તે ત્યાં પણ જસું છું. ''

તરત જ શ્રાવકા બાહ્યા : "તમારા જેવા માણસા ધર્મને રસાતળે લઈ જશે!"

મેં કહ્યું : '' જે ધર્મ બેદબાવ માનતા નથી તેમ જ કર્મથી વર્ષ વ્યવસ્થાની વાત કરે છે. ત્યાં જન્મગત બેદા કે રાેટીખેટીના બેદબાવ હોાઈ શકે નહીં. જૈન ધર્મે તા એને તાડયા છે. "

તેમને મારી વાત ગળે ઊતરી નહીં. મેં કહ્યું: " માલા, મહા-રાજને પછીએ. " તેઓ સંમત થયા.

મહારાજશ્રીએ વાત સાંભળીને કહ્યું : "વાતા તા દેવજીમાઇની સાચી છે. પણ અમે જ નખળા છીએ કે તમારામાં જ્ઞાનના ફેલાવા કરીએ છીએ પણ આ એકતા લાવી શકતા નથી. તેથી તમે પણ દેવજીભાઈ જેવા એકલ દાકલ સાચના આગ્રહીને પણ એકલવાયા પડાવી દેા છેા ! "

તેમને તે ઉપરાંત પણ મહારાજશ્રીએ કહ્યું તે સાંભળ્યું. તે છતાં કહ્યું: "મહારાજ ભલે વાત કરે! પણ જો સાચું ઢાય તા શા માટે તેની વિરુદ્ધ ન બાલે ? માટે એ સાચું કેમ કહેવાય ? "

સામાન્ય પ્રજા આચારતે જ જુએ છે. વિચાર સાથે એતે એાછે સંબંધ છે. તે તા વર્તનમાં આવે તેને જ સાચું માને છે. જો માટા માેડા સાધકા વદે તે પ્રમાણે આચરે નહીં તેા ઉદાત્ત વિચારા અહર જ રહી જાય. ફ્રાંતિકારે તાે શુરતાથી આગળ આવવાનું છે,

આ દેશમાં પાંડિતા તા ઘણા થયા છે: પણ બકતા સંતા જો કે એાઇ ભર્યા હતા: છતાં તેમણે લાક દ્વદયમાં તે આદર મેળવ્યા છે. કાલિદાસ ભવભૂતિ કે માધ કરતાં કબીર, તુલસી કે મીરાં લાેકદ્વરયમાં वधारे विसले छे.

આજે લાકા ક**હે** છે કે "આફ્રશ<sup>ા</sup> અને ત્ર**ત્રે**જ્ઞરમે ના ખને !" એ ખાેટું છે. લાેક્ષ્યુદ્ધિને આંજ લાહ વાહ જરાંવી શકતા ભાષણા છવનમાં ઉપયોગી અને સક્રિય ન બનેં∍તાે⊲તે ક્ષપ્રનાં નથી.ઃ ⊸⊱ે

જનતાને લાકા બલે જંડ ગણે પણ તે સાંચી કૃતિકાર અને વાતાડિયા ક્રાંતિકારને માપી લઈ પાતાના હૈયામાં સંઘરા લે છે. કોળા હરિજન અને આદિવાસી કામમાં સંતા પણ પાકર્યા અને જનતાએ તેમને પાતાના દ્વદયમાં બેસાડી દીધા. આ છે આચારનિષ્ઠાની વહેવારિકતા.

# વ્યાદર્શ અને વહેવારના છેડા મળે <del>તા</del> સફળ ધમ<sup>્</sup>ં∷

શ્રી તેમિ મુનિ કહે: "આદર્શ અને વહેવારના છેડા જુંદો દિશામાં હોય તા ધર્મ નિષ્ફળ ગયા સમજેવા જોઇએ. આદર્શ અને વહેવાર વચ્ચે અંતર ગતિતું હાેઇ શકે પણ બન્નેના છેડાની દિશા તાે એક જ હોવી જોઇએ.

આજે ચારે તરફ અનિષ્ટા વચ્ચે વ્યક્તિ માત્ર કંઈ કરી શકતી નથી. (૧) દ્વદય પરિવર્તન (૨) વિચાર-પરિવર્તન (૩) અને પરિસ્થિતિ-પરિવર્તાન આમ ત્રિવિધ પરિવર્તાન સંસ્થાએ। અને સંગઠન વિનાન થઇ શકે.

# વિદ્યવાત્સલ્ય પ્રયાગની સફળતાના સુંદર નમુતા<sup>ા</sup>

શ્રી પૂંજાભાઇએ ૧૯૪૮ના દુકાળ વખતે ભાલનળકાંઠા પ્રયોગની કાર્યવાહીમાં વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્ઠાના <mark>ઘણાં</mark> નમૂનાએા અને પરિણામા રજૂ કર્યાં, ત્યારભાદ તેમણે બા. ન. ખેડૂતમંડળના ભૂ. પૂ. પ્રમુખ શ્રી ફૂલજીબાઈ ના દાખકો આપ્યો

શ્રી કુલજીભાઇએ ભંગી કુટું ખનાં છાપરાં જોઇને પ્રતિફા લીધી હતી અને પછી ત્યાં જ થઇ ગયેલાં સાદાં છતાં સુંદર મકાનાના ચિતાર આપ્યા હતા.

નવલભાઇની વાત જણાવતાં કહ્યું કે તેઓ એક હરિજન બાળકને હાડુંને ગુદ્દીમાં અચલેશ્વર મહાદેવતી એારડીમાં રહ્યા. ત્યારે લાકા કહે: "તમે વિદ્વાન ! તમારી વાત મીઠી પણ આ ભંગી બાળકને સાથે ન રાખા ! નહીંતર તમારી પાસે કાઇ નહીં આવે !" પણ નવલભાઇ મક્કમ હતા. તેમણે વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રયાગમાં દટાવું હતું તા તેઓ મક્કમ રહ્યા. છાત્રાલય શરૂ કરવું હતું ત્યારે સદગત્ કાળુ પટેલે પાતાનાં ખાળકા માકલ્યાં પછી તા પૂછવું જ શુ ?

<u>ક્રાંતિના માર્ગમાં મક્કમતા, ધીરજ અને વિનયથી કામ ક્ષેતાં જવું</u> અને આગળ વધવું એ નવલમાઇએ આચરી ખતાવ્યું. એ છે વિશ્વના-ત્સહ્યના પ્રયોગવીરાની આચારનિષ્દ્રા.

તેમણે વધુમાં જણાવ્યું: "ધર્મશાળા, સદાવતા, પરણા પણ તે યુગની વિચારક્રાંતિની આચારનિષ્ઠાને અનુરૂપ શરૂ થયાં હશે. પણ પછીથી વિકૃતિ આવી હશે. આજે વેરવિખેર તેા ઘર્લા પડ્યાં છે તે છતાંચે ભૌતિકતામાં પણ સંસ્કૃતિના દર્શન તા ચાય જ છે.

તેમણે પાતાના દાખલા ટાંકતાં કહ્યું: "એકવાર ધાળકાથી હું વ્યામણ જતા હતા. વૈશાખ મહીના હોવા છતાં માવઠં થયું અને મારે એક કાળાની ઝુંપડીમાં રહેવું પડ્યું. તેણે પાતાની પાધડી ઝુંપડા **લપર નાખી મને શરદી અને વરસાદથી ખચા**વ્યો."

આવાં સંસ્કૃતિના ખી છે એટલે પ્રયોગ સફળ થશે એમ માનવું નોઈએ.

#### માનવતા અને નિર્ભયતાની વાતા!

શ્રી અળવ તભાઇએ, સાધુઓએ માનવતા અને નિર્ભયતાની પાકળ વાતા ન કરવી જોઈએ એમ જણાવતાં કહ્યું: "નિબધ્યતાથી વાતા ખધા કરે છે. સાધુએા પણ કરે છે. તે છતાં તેઓ શિબિરમાં ક્રેમ ન આગ્યા ?

કેટલાંક કારણા જાણવા મળ્યા. એક સુનિ મહારાજે કહ્યું : "ખીજા સન્યાસીઓ સાથે અમે કેમ ખેસી શકીએ! " આત્મવત્ સર્વ ભૂતેષુ " સિહાંતના આમાં ક્યાં મેળ ખાય ?

ઉત્સાહભેર પત્ર લખનાર એક મુનિશ્રીએ માટા મહારાજની આગ્રા મંગાવવાની વાત કરી, ન તાે એ આના આવી કે ન તે મુનિ ં ભેગા ભજ્યા.

એવા ધણા દાખલાએ৷ આપી શકાય છે કે જ્યાં સંપ્રદાયવાદને કારણે સાધુઓને ધર્મસ્થાનકમાં જગા મળતી નથી અને તેમને સ્કુક્ષા વ. માં ઉતરવું પડે છે. કયાંક લોકા ઉદાર થયા છે પણ હજુ સંકુચિતતા પણ એટલી જ જણાય છે.

નાથદારામાં ખન્ને મુનિએ સાથે હું ગયેલા, ત્યાં આવકાર તા ઉમળકાભેર મહ્યો. પણ ખન્ને મુનિઓએ કહ્યું કે અમારા પ્રવચનમાં હરિજના વ. પણ આવી શકે તેવી જગ્યાએ પ્રવચના ગાઠવશા.

હરિજનવાસમાં જવાના કાર્યક્રમ આવતાં ખન્ને મુનિઓને તાકાઢયા પણ મારાં કપડાં અંદર હતાં તે પણ ન આવ્યા. જ્યારે શહિપ્રયોગ કરશું એવું જાહેર કર્યું ત્યારે કપડાં પાછાં મહ્યાં.

જે જૈનધર્મ વિશ્વધર્મ હોય તે આટલા સંકુચિત ખની જાય તા શું કામનું ? ત્યારે ખીજા ધર્મી અંગે તા શું કહેવાય. જ્યાં સુધી આચાર નિષ્ઠા ન આવે ત્યાં સુધી કારા વિચારા હાસ્યાસપદ લાગે છે.

#### आचार : प्रथमो धर्म :

પૂ. શ્રી કંડીસ્વામીએ કહ્યું: "આચાર: પ્રથમા ધર્મ:" એના બ્લાહ્મણોએ ટુંકા જ અર્થ કરી નાખ્યા છે. પૂર્વ મીમાંસાના ભાષ્યમાં નીતિમય સમાજગત અને વ્યક્તિગત આચરણને ધર્મ કહ્યો છે. એમ મારા ખ્યાલ પ્રમાણે છે.

વૈદિકધર્મના આચાર્યામાં શકરાચાર્ય સૌથી પ્ર**થમ મણિકણિ'કા** 

થાટ ઉપર હરિજન સ્પર્શ સ્વીકાર્યો જ છે. રામાનુજાચાર્યના શિષ્ય અહાવાહ અત્યં જ હતા. સ્ત્રીને તજ પણ અહાવાહને તેમણે ન તજ્યો વલ્લભાચાર્યના શિષ્યામાં રસખાન પઠાણ, મગલ ચડાળ પણ હતા. **મીરાં**ભાઇનાં ગુરુ રૈદાસ ચમાર હતા. શિષ્યાને પૂજાય અને ગુરને ન અડાય એ તેા કઢંગપણાની પરાકાષ્ઠ્રા જ છે. આ ભૂલા આપણે સુધારતા નથી. કાઇ કાંતિપ્રિય સુધારા તેા ગચ્છ બહાર, સંધાડા બહાર અને નાતખહાર કરીએ છીએ.

૮૪ વૈષ્ણવા અને ૨૫૨ વૈષ્ણવાની વાર્તાઓમાં બધા વર્ણો સાથેના ધર્મસ ભધો આવે છે. એક કાશીના પાંડિતે અત્યજ-સ્પર્શ માટે એક જ શ્લાેક છે એમ ગાંધીજીને લખ્યું. ગાંધીજીએ ''ઊંટનું <mark>લાકડું " (</mark> ઊંટ ઉપરના લાકડાના ભારામાંથી એક લાકડું કાઢીને મારવું) એ ન્યાર્થ એજ કેલાક ભસ છે એમ કહી પરાજય કર્યા. ક્લાક ક્રહાચ આ પ્રમાણે પણ છે:—

> '' દેવયાત્રા–વિવાહેષ્ઠ, સગ્રામે દેશવિપ્લવે ઉત્સવે ચ સવે ધુ સપર્શા સ્પર્શાન વિદ્યતે!"

ટુંકમાં દુર્ગુણ અસ્પૃશ્ય હોઇ શકે–માણસ નહીં.

#### અસ્પ્રશ્ય નિવારણ અને સિદ્ધરાજ

મહમ્મદ ખેગડાની જેમ સિદ્ધરાજ પણ લાકપ્રિય રાજા ગણાયા ધોળકાના મ્હલાવ તળાવ વખતે "મયા" અત્ય જની વાત પ્રસિદ્ધ છે. તે જમાનામાં અત્યંજને કાહિયું મેાં આગળ રખાવતા, પૂંઠે ઝૈડિયું રખાવતા. કાળકા અને ભૂંગળ વગેરે ઉપર કર હતા. તે બધું સિહરાજે કઢાવી ન ખાવ્યું. એટલું જ નહીં એ અત્યંજના સમાજોની પ્રતિષ્ઠા પણ કરાવી. ખીજડાતું લાકડું માણેક–ચંભમાં નખાવ્યું, ભૂંગળના ત્રણ ટુકડા હોય તેને લગ્નતું વાજું ખનાવ્યું. ફાળકા વર કન્યાને અર્પિત થયો અને કાહિયું લગ્નમાં મંગળરૂપ મણી રખાય છે.

આમ કાળે કાળે માણસા પાછળ રહી જાય છે તેવાં માનવાને આગળ લાવવા પુરુષાર્થો પણ થાય છે એ પુરાણકાળથી પ્રચલિત છે. શુન: શેપતુ નામ દેવવત રાખી વિશ્વામિત્ર તેને માટા કરે છે. એટલું જ નહીં, જેણે એને ભાઇ તરીકે સ્વીકાર્યો નહીં તેને એવા હલકી ગતિમાં પંડયાની વાત પણ આવે છે.

ડુંકમાં માનવ માત્ર એક છે. સદ્યુણ અને દુર્ગુણના બેદ થઇ શકે. કાળી જેવી હલકી કામમાં પણ ભક્તા પાકી શકે છે.

# વિચારકાંતિનું મૂલ્યાંકન તેમ જ સંગઠનાની મહત્તા

શ્રી માટલિયાએ જણાવ્યું: " પશ્ચિમના ક્રાંતિ શાસ્ત્રીઓએ કળૂલ્યું છે કે પ્રથમ વિચારા જેટલી વધુ સખ્યામાં આગળ પઢાંચે તેટલે અંશે ક્રાંતિ સામે દમન કરનારના જીસ્સા એાછા ચાય છે, નળળા પડે છે. એટલે જ પરિવર્તાના સમાજમાં અમલી ખનાવવા માટે વિચાર–પરિવર્તન અને **દ**દય-પરિવર્તન જેટલાં જરૂરી છે તેટલું જ પરિસ્થિતિ પરિવર્તન પણ જરી છે.

દ્રાંસ, ઇંગ્લાંડ, રશિયા અને ચીનની ક્રાંતિએ। પણ પુરવાર કરે છે કે વિચાર-પરિવર્તન સાથે પરિસ્થિતિ પરિવર્તન માટે સંસ્થાઓ જોઈએ જ અને સંસ્થાએ એ કાર્યક્રમા આપવાં જોઈએ; તા જ સમાજમાં રૂઢ ચયેલા વિચારા કેરવાઇ શકે.

ફ્રાંતિકારી વિચારાને આચારમાં લાવવામાં ઘણાં વિધ્ના આડે આવે છે. તેથી તે વખતે સંયમ. નિગ્રહ અને તપ વિના ક્રાંતિમય વિચારાની આચારનિષ્ઠાનું ફળ આવે જ નહીં.

ભાગવતમાં એક દાખલા છે. ઋષિ કળ આપે છે પણ તેમની પત્ની ધૂધલી લેતી નથી. કારણ કે પુત્રરૂપી ફળ મેળવવા માટે. તેને ૮-૯ માસ ગર્ભમાં રાખવા પડે, પછી તે માટા થાય ત્યાં **લગી મહેનત** કરવી પડે, સંયમ, નિગ્રહ અને તપ કરવાં પડે. તે માટે ધૂધલી વ્યાહ્મણી માતા વનવા તૈયાર નથી થતી. તે ફળ લઈને ગાયને ખવડાવે છે. ગાય ગર્ભ ધારણ કરે છે અને પ્રસૃતિના બધાં કબ્ટા સહે છે. ધૂધલી પાતાની **ખહે**નના પુત્રને દત્તક લે છે. અંતે પરિષ્ણામ એ આવે છે કે કષ્ટ વગરના પુત્ર મા–ખાપને મારે છે અને અવગતિમાં નાખે છે. જ્યારે એ અવગતિયાં-એાની ગતિ પેલી ગાયમાંથી જન્મેલા 'ગાકર્ણ' કરે *છે*.

#### વિચારની આચાર પરિણતિ માટે સાત ગાંઠા તાેડવી

અવગતિયાંની ગતિ કરવા માટે શેરડીના સાંઠા પ્રતીક તરીકે (ગાંઠાના કારણે) રખાય છે. એવી જ રીતે ફ્રાંતિમય વિચારને આચારમાં પરિષ્યુત કરવા માટે પણ સાત ગાંઠા આવે છે. મારા નમ્ર મત પ્રમાણે સાત ગાંઠા છૂટયા વિના કાેઈ પણ વિશ્વવાત્સલ્યના કાંતદષ્ટા ન ખની શકે, તે આ પ્રમાણે છે:---

- (૧) હું પુરૂષ છું એટલે કે દેહાબિમાન એ પહેલી ગાંઠ.
- (૨) 'હું સ્ત્રી છું", " હું પુરૂષ છું" એવા નરનારીના બેદબાવ ખીજી ગાંદ છે.
- (૩) કર્તવ્યને નામે કુટું ખમાંજ પરાવાઇ રહેવાય; વિશ્વના વિચાર જ ન થાય એ ત્રીજી ગાંદ છે.
- (૪) ત્રાતિ માટે છાત્રાલય, વાડી, જમણ બધું થાય પણ ખીજા માટે નહીં એવી ગાત્રની કે જ્ઞાતિની ચાથી ગાંદ છે.
- (પ) ધર્મ તા વિશાળ છે છતાં સંપ્રદાયમાં ગુચવાઇ જવું એ પાંચમી સંપ્રદાય–માંદ્ર છે. તે જ દૃષ્ટિએ વત ઉપવાસ કે કે દાન થાય અથવા દેરાસર, હવેલી, મસ્જિદ, ગિરળધર શાય આવા ભાવ વિશ્વવાત્સલ્યને આવવા દે નહીં.
- ( ૬ ) રાષ્ટ્રાભિમાનને લીધે દેશ પૂરતી ભાવના કેળવાય તે છૂંકી રાષ્ટ્ર-ગાંઠ છે. 'હું હિંદી છું ', 'હું જર્મન છું ' 'હું

બ્રિટિશ છું ' આવું દેશવ્યાપી અ**હ**ે લોકોને લડાવી મારે છે તા તે દૂર થવું જોઇએ.

(૭) એ જ રીતે 'માર છે. માર ચાલવ જોઇએ ' એવી સાતમી માલિકી પણાંની ગાંઠ છે. આ ગાંઠના કારણે 'દું જ આ સંસ્થાના કર્તા, આ મારી માલિકીતું ધન અ<mark>થ</mark>વા 'બધાએ મારૂ માનવું જોઇએ'એ ભાવ પૈદા યાય છે. જે વિશ્વવાત્સલ્યમાં ભાધક છે.

આમ આ સાત ગ્રંથિએાનાં સાત કુંડાળાં બેદાય નહીં, ત્યાં સુધી વ્યક્ષનિષ્ઠ, અધ્યાત્મનિષ્ઠ. કે વિશ્વવાત્સલ્યનિષ્ઠ ખનાય નહીં.

આચારનિષ્ઠામાં પણ મારે કહેલું જોઈએ કે માણસ એકલા આચાર કરી શકે નહીં તેને બીજા ઉપર આધાર રાખવાના છે. એટલે જ આચારની એક વ્યાખ્યા છે કે " પરસ્પર કરેલા વહેવાર તે આચાર ! "

આચારની જ્યાં વાત આવી કે તરત સંસ્થાએ આવીને ઊબી રહે છે. ભેગા થઇને નક્કી કર્યા સિવાય વિચારખીજ સુકાઇ જાય, ઊગે જ નહીં, માટે જ ધર્મના આચાર કરવા ઇચ્છનારા મહાપુરૂષાેએ સંસ્થા અને સંસ્થાદારા પ્રયોગ કરવા ઉપર ભાર મુક્યો છે.

જેમ લીખ અને ચીક, ખીજોર અને માસખી એક જાતિનાં છે તે પ્રયોગ કલમ કરીને માળી કરે નહીં, ત્યાં લગી તે ફ્રિયા લાેકવ્યાપી **ખને નહીં. એવી જ રીતે સર્વાગી ફ્રાંતિકારે બધા ક્ષેત્રામાં અને મુખ્યત્વે** આર્થિક (૨) સામાજિક (૩) રાજકીય અને (૪) સાંસ્કૃતિક ક્ષેત્રે **નૈ**તિક સસ્થાએા ઊ**બા** કરવી જોઇએ અને **હો**ય તેને વ્યવસ્થિત કરીને ટેકાે આપવા જોઇએ. જે નવાે વિચાર મૂકાયાે તેને આ સંસ્થાના સેવકા જાતે આચારમાં મૂકે અને સંસ્થાની આસપાસ નવા સમાજનું ધડતર કરતા જાય.

ં એક્ષ્યત યાદ રાખવાની છે કે તે એ કે શૂત્યવિકાશ ઊના ન યવા દેવા જોઈએ. "આ નહીં પણ આ " એમ દરેક ખાખતની અવેજી મુક્તી જોઈએ. મર્યાદિત નિષ્ઠાને આંચકા લાગે ત્યારે ખળભળાટ મર્ચી જાય; પંચુ, મક્કમ રહીને સત્યનું વ્યક્તિગત અને સામૃહિક આચાર-રપ સિંહ કરવું પેડે. આવું ક્રોતિબીજ હાય, તા ભલે ક્રાંતિકાર જાતે ચાલ્યા જાય, પણ એણે પ્રેરેલું બીજ તેના ગયા બાદ પણ ઊગી નીકળે. ૮૦૦ થી ૧૨૦૦ સાધકા અને ખીજા અનેકાનાં બલિદાન અપાયાં બાદ **ઇશ પછી ૭૦૦ વર્ષે** તેના વિચારા કેલાયા. બુહના વિચારા અશાક પછી હિંદ ખહાર ફેલાયા. એમ વિશ્વવાત્સલ્યના વિચાર ધીમા ફેલાય, એ હકીકત છે પણ: એ ફેલાશે જ."

દુંકમાં સહુએ ક્યુલ્યું હતું કે આચારનિષ્ઠા માટે, વિચારનિષ્ઠા કરતાં પાયાની અનેકગણી તાકાત જોઇએ છે. એટલા માટે જ આટલી વિશદ અને ઊંડાણથી ચર્ચા થાય છે.



#### 9 વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠા

[ २८-८-६२ ]

-મૃનિશ્રી નેમિચંદ્રજી

વિશ્વવાત્સલ્યની આચાર નિષ્ઠા અંગે અગાઉ વિચાર થઈ ચુકયો છે. એકલી વિચાર્રાનષ્દ્રાથી સામાજિક ફ્રાંતિ થઈ શકતી નથી. એ ઉપર પણ વિચાર થઈ ગયા છે. વિચારનિષ્ઠા, જૈનદર્શન પ્રમાણે ચતુર્થ ગુણ-સ્થાનકની ભૂમિકામાં આવે છે. ત્યાં સમ્યક્તાન અને સમ્યક્દર્શન સાધકને મળેલાં હોય છે, પણ સમ્યકૂ–ચારિત્ર એટલે કે આચાર માટેતી ભૂમિકા તેા પાંચમા અને છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકમાં જ પ્રાપ્ત થાય છે. પાંચમાં <mark>ગુણસ્થા</mark>નકમાં ચારિત્ર–આંશિક રૂપે **હો**ય છે ત્યારે છઠ્ઠા<mark>થી લઇ ને ચૌદ</mark>મા સુધીમાં સંપૂર્ણ ચારિત્ર-ક્રમશઃ વધતું જાય છે, પહેલાંના ત્રણ ગુણ-સ્થાનકમાં તા વિચારનિષ્ઠા પણ આવતી નથી. પહેલાં ગુણસ્થાનકમાં તા મિથ્યાદર્શન એટલે ખાટી વિચારસરણી ઢાય છે. બીજામાં સમ્યક્-દર્શન-ગ્રાનના થાડાક સ્વાદ રહી જાય છે. જેમ કાઇએ ગલ્યું ખાધું હોય પછી એના સ્વાદ રહી જાય. તે પણ થાડીક ક્ષણા માટે; એવું આ ગુણસ્થાનકતું છે. ત્રીજામાં મિશ્ર-એટલે કે આ સાચું કે આ ખાહુ એવું ઢ્યું – પચું મન રહે છે અને વિચાર–નિષ્ઠા કે સાચી શ્રધ્ધા પણ આવતી નથી. આ ત્રણ ગુણસ્થાનક સુધી તેા જેન દિષ્ટિએ જૈન તરીકેનું ધડતર પણ થતું નથી. ચાેથા ગુણસ્થાનકમાં એ અંગેની શ્રહ્ધા-વિચાર-નિષ્ઠા જામે છે અને ત્યાર પછી પાતાના અને સમાજના વિકાસ સાધી શ્રદ્રાય છે.

આમ દરેક સ્થળે સવ<sup>6</sup>પ્રથમ સમ્યકુ શ્રદ્ધા-વિચારનિષ્ઠા હાેવી જરૂરી છે. પણ એની સાથે એને આચારમાં મુકવી એની પણ એટલી જ જરૂર છે. વિશ્વવાત્સલ્યના વિચાર લગભગ દરેક ધર્મોએ-વિચારધારાએ સ્વીકારેલા છે પણ એને આચારમાં મુકવા જતાં કેટલાં વિધ્ના આવીને **ાભાં રહે છે તેના** ખ્યાલ અગાઉ અપાઈ ગયા છે. છતાંયે જુદા જુદા ધારણે અલગ અલગ **નૈ**તિક સંગઠના રચવામાં આવે અને સમાજનું ધડતર કરવામાં આવે તે৷ અધરી લાગતી આચારનિષ્ઠા સરળ અને સહજ ખતી શકે છે

વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્ઠાનાં એ અંગા છે:—(૧) નીતિનિષ્ઠા (૨) ધર્મ નિષ્ઠા (વ્રત નિષ્ઠા). આ એ અંગા પૃર્ણ થાય તાજ આચારનિષ્ઠા પૂર્ણ થઈ શકે, નહીંતર તે આંશિક આચારનિષ્ઠા ક**હે**વાશે. અહીં ધર્મ એટલે અહિંસા, સત્ય, ન્યાય વગેરેવાળું વ્યાપક ધર્મ તત્ત્વ, એ અર્થ લેવાના છે, કાઇ જૈન, બૌલ, વૈદિક, ઈસાઈ કે ઇરલામ એવા નામવાલા ધર્મ સમજવાના નથી.

ધણા લાકા એમ કહેશે કે વિશ્વવાત્સલ્યમાં એકલી ધર્મનિષ્ઠા ( વ્રત નિષ્ઠા ) હોય તો શું આચારનિષ્ઠા ન આવે ? વળી નીતિ-નિષ્ઠા ઉપર એટલા ભાર મુકવાની શું જરૂર છે ? નીતિનિષ્ઠા વગરની ધર્મનિષ્ઠા હોય તો વ્યક્તિ કે સમાજનું જે સર્વાંગી ઘડતર થવું જોઈએ. તે થત નથી. નીતિ સ્પષ્ટ ન હોવાને કારણે સર્વાગી-વિરૂધ્ધ એકાંગી કે અને-કાંગી આચારનિષ્ઠાને ટેકા કે સમર્થન અપાઈ જવાના ભય ઊભા રહે છે. આચાર નિષ્ઠા માટે નીતિ પાયા રૂપે છે અને વ્રત એની ઉપરતું ચણતર રૂપ છે. પાયા વગરની આચારનિષ્ઠા ટકી શકે, એના સભવ એનાહેન છે

આજે નીતિનિષ્ઠાના અભાવે એવું જોવામાં આવે છે કે પારેવાંને કર્યા નાખનારા લાેકા કસાઈને પૈસા ધીરે છે અને કીડીની રક્ષા કરનાર લોકા રેશમના વેપાર કરે છે. જૈનામાં નીતિનિષ્ઠા તરફ જે⁄ ઉપેક્ષા સેવાય છે તેવું પરિણામ એ આવ્યું છે કે ઠેર ઠેર પૈસા અને પૈસાદાર

ખેની ખાેટી પ્રતિષ્ઠા વધી ગઈ છે. કાળાંખજાર કે અનીતિ કરીને **પૈ**સેષ્ઠ રળનાર એકાદ વ્રત ગ્રહણ કરે કે તેની પ્રતિષ્ઠા થાય છે. મૂળ તે પાંચ વતા--અહિ સા, સત્ય, અચૌર્યા, વ્યક્ષચર્ય અને અપરિગ્રહ છે. તે લીધાં વગર તેને પાષનાર વ્રતા લેવાના કાઇ અર્થ નથી. પરિષ્ણામે ધર્મ જેટલા શાભવા જોઇએ તેટલા શાભતા નથી. આજ નીતિનિષ્ઠાને અભાવે. જોવામાં આવે છે કે રાજ પૂજા-પાઠ કરનારા પણ પૈસા મેળવવા અનિષ્ટ અને નિકૃષ્ટ પ્રકારના ધંધા કરતાં અચકાતા નથી. તેઓ વ્રત અને નીતિના પરસ્પરના મેળ કરતા નથી.

નીતિનિષ્ઠા કાચી રહેવાથી કેવળ ધાર્મિક ક્ષેત્રે જ નહીં, ઓપત્ ખીજા ક્ષેત્રામાં પણ અસંગત લાગે તેવી વાતા આદરાતી જોઈ શકાય છે. મહાત્મા ગાંધીજીએ વ્રતનિષ્દા સાથે નીતિનિષ્દા જાતે આદરીને-આચરી ખતાવી હતી. તે તેમની વ્યક્તિગત હાઇને તે વખતની સંસ્થા-એાની નીતિનિષ્દા કાચી દેખાય છે. ગાંધીજ પછી મુખ્યત્વે બે સંસ્થાએા તેમને માનનારી આવે છે એક સર્વોદય અને બીજી કોંગ્રેસ, નીતિનિષ્ઠાના પાયા મજબૂત ન હાવાથી આ બન્ને સંસ્થાના નેતાએ ધણીવાર અસંગત અને અણધડ વાતા કરતાં જણાય છે.

એક સર્વોદ્ધ્યી કાર્યંકર શ્રી જયપ્રકાશ નારાયણે. "પાકિસ્તાનને પાયાની લાેકશાહી ખતાવી અને ભારતે પણ એવી લાેકશાહી આદરવી જોઈએ " એવું વિધાન કર્યું. એવી જ રીતે 'કાશ્મીર અને ચીનના પ્રશ્ન લવાદીથી ઉકેલવે৷ " એવું વિધાન પણ કરવામાં આવ્યું. કાઇપણ સમજૂ વ્યક્તિ આવાં વિધાના ન કરી શકે અને તે પણ સર્વોદયવાદી તા નહીં જ! પાકિસ્તાનને લાકશાહી રાજ્ય માનવું એ તા જગજાહેર ભૂલ છે. તેવી જ રીતે લવાદ તા ત્યાં નીમી શકાય જ્યાં બે પક્ષ વચ્ચે મતભેદ હાય. પણ આક્રમણકારી કે અન્યાયીને નમતું આપવા માટે. લવાદ નીમવા એ યુકિત સંગત નથી.

એવા જ દાખલા સર્વસેવાસ ધના મંત્રી શકરરાવ દેવતા છે. નીતિનિષ્ઠા ન હોવાના કારણે તેમણે સંયુક્ત મહારાષ્ટ્ર સમિતિમાં ઝંપ- લાવ્યું પરિણામે હિંસક અને તાફાની તત્ત્વે ને પ્રતિષ્ઠા અને ઉત્તેજન મળી ગયું. જો કે પાછળથી તેમણે પાતાની એ ભૂલ કળ્યૂલી હતી.

નીતિનિષ્ઠા ન હોવાના કારણે વિવેક વિસારીને પાતાનાથી સર્વથા ભિન્ન આચાર પ્રવાહમાં તણાઇ જવાય છે. એના કેટલાયે દાખલાઓ મળી આવે છે. મહાગુજરાત જનતા પરિષદે વિદ્યાર્થીઓને ઉક્ષ્કેર્યા, તેમણે ભાંગફાડ કરી અને જનતાના જાનમાલની સુરક્ષા માટે સરકારને ગાળાખાર કરવા પડ્યા. કેટલાક માર્યા ગયા અને તેમને અંજલિ આપવા કેટલાક સાધુએા પણ ગયા અને તેમને શહીદ તરીકે ખપાવ્યા. આતું કારણ નીતિનિષ્ઠાના અભાવ છે. સાધુ કદી તાકાની તત્ત્વોને વખાડી ન શકે તેા ઠીક, પણ તેને બિરદાવી તાે ન જ શકે.

એવી જ રીતે કેાંગ્રેસના દાખલા લઇ એ. નીતિનિષ્ઠાના અભાવે સમાજવાદી ઢળની સમાજ રચના કેમ કરવી ? તે શું છે ? તેના કાઇ ને સ્પષ્ટ ખ્યાલ નથી. એમાં કયાં કયાં સંગઠનાને, કયાં ક્ષેત્રા સોંપવા એ નીતિ પણ નક્કી નથી. એના કારણે તે બધાં ક્ષેત્રોને પકડવા જાય છે અને પાતાના નીતિ ખહારનાં ક્ષેત્રામાં અસફળતા મળતાં તેની ખીજા ક્ષેત્રામાં પણ ટીકા થાય છે. આચાર નિષ્ઠાના પાયા નીતિનિષ્ઠા છે. એમાં કચાશ રહેતાં સમાજ કે સંસ્થાનું ધડતર કાચું રહી જાય છે.

કોંગ્રેસમાં આવી નીતિનિષ્ઠાની કચાશ છે. પરિણામે જોવામાં આવે છે કે વર્ષોના કાંગ્રેસી કાર્યકરા, સંસ્થામાંથી છુટાં થાય છે. તે ઉપરાંત મહારાષ્ટ્ર–ગુજરાત વખતે ધણા કેાંગ્રેસીએાએ જઈને પાેતા-નાથી ભિન્ન આદર્શવાળી સંસ્થાએ સાથે હાથ મેળવ્યા હતા. કેરલમાં કામવાદી સંસ્થાએા સાથે કોંગ્રેસે હાથ મેળવ્યા હતા. ગાંધીજીના રચનાત્મક ધડતરના મુદ્દાએામાં એક મુદ્દો હતો—' રાષ્ટ્રભાષા –માતભાષા પ્રચાર ' તેમણે એના આધારે એકતાના સૂત્રને મજબૂત કર્યું હતું ત્યારે આજે થાડાક અંગ્રેજી બણેલાઓએ લાેકાની શેહમાં તણાઈ હિંદીન મહત્વ ઘટાડ્યું છે અને પ્રાથમિક ધારણાથી અંગ્રેજી ભાષાને દાખલ

કરવામાં આવી છે. એ કંઇ એોછું દ્વાય તેમ ધણા યે પ્રાંતામાં દ્વિદીની ઉપેક્ષા અને વિરાધ પણ કરવામાં આવેલ છે. આ બધી સંસ્થાના ઇતિહાસની પરસ્પરની વિસંગતતાએ છે, અને તેનું કારણ નીતિનિષ્ઠાની ક્રચાશ છે.

ઉપરના બધા દાખલાએોનું પૃથક્કરણ કરતાં આપણને ધણાં કારણા જોવાં મળશે જે આચારનિષ્ઠાને બાધક હાય છે. તેમાં ઘણા પાયાના મુદ્દાએ પણ છે. વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્ઠાના પાયા એટલા માટે જ નીતિનિષ્ઠાને માનવામાં આવ્યા છે: અને તેને અતુરૂપ વિશ્વ-વાત્સલ્યની નીતિ-નિષ્ઠાના અગ્યાર સુત્રા માનવામાં આવેલા છે. આ સત્રા વગર વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્ઠા કદિ સક્રિય નહીં બની શકે.

# વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠાના ૧૧ સુત્રાે [૧] ધર્મ દષ્ટ્રિએ સમાજ રચના :

વિશ્વવાત્સલ્યન મૂર્તારૂપ ધર્મદર્ષિએ સમાજ રચના છે અને એને જ નીતિનિષ્ઠાનું પહેલું સત્ર માનવામાં આવે છે. અહીં ધર્મ એટલે કાઈ વિશેષ સંપ્રદાય સચક નહીં. પણ અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, વ્યક્ષચર્યા, અપરિગ્રહ, ન્યાયનીતિ વગેરે ધર્માતત્વાના સચક શબ્દ છે.

ધર્મદ્દષ્ટિએ સમાજ રચનાના બદલે અહિંસક સમાજ રચના શા માટે નહીં ? એવા ઘણા પ્રશ્ન કરશે. જો ઝીણવટથી જોવામાં આવે તા અહિંમામાં ખાકીના ચાર વ્રતા આવી જાય છે. જૈનાચાર્ય હરિભદ્રસરિએ એ વાતના સ્વીકાર કર્યો છે કે :--

सन्वाओ दि नद्दश्रो कंमेण जह सायरंभि निवडंति। तह भगवर्ड अहिंसि सब्बे धम्मा संमिलंति॥ संबोध सत्तरी

(જેમ ખધી નદીઓ ક્રમશઃ સાગરમાં જઇને મળે છે તેમ અહિંસામાં ખધા ધર્મી આવીને મળે છે.)

#### अहिसागाहणं पंचमहव्वयाणि गहियाणि भवंति दशवैसेलि र इरिकृति

(અહિંસાના પ્રહણથી પાંચે મહાવ્રતાનું ગ્રહણ થાય છે.)

પણ, સામાન્ય જનતા માટે આટલી ઝીણવટ અશકય છે અને તે ઉધે રસ્તે દારવનારી પણ નીવડી શકે છે. અહિંસામાં કેવળ અહિંસાના જ તેને બાધ થશે: જ્યારે ધર્મ શબ્દમાં અહિંસાદિ પાંચેવતા ઉપરાંત ખીજા ઉપવ્રતા જે બધા ધર્મીને માન્ય છે. તે આવી જાય છે. એટલા માટે જ ભગવાન મહાવીરે તેમની પૂર્વે થયેલ ભ. પાર્શ્વનાથના ચાતુર્યામ સંવર માંથી પંચમહાવતની પ્રતિસ્થાપના કરી હતી.

આજે અહિંસક સમાજ રચના કહેતાં માત્ર એવા સમાજની રચનાના ખાધ થશે કે જે માંસાહાર ન કરતા હોય જીવવધ ન કરતા હોય કે લીક્ષાતરી ન ખાતા **હોય. અને તેવી કલ્પના સામાન્ય રી**તે જૈન સમાજ કે તેને માનનારા સમાજ કરશે. વૈષ્ણવા અહિંસાના અર્થ કરશે :-" ગાહત્યા ન કરવી, પશુવધ ન કરવા અને શાકાહાર કરવા."

માનવોતું પરસ્પરતું શાષણ, અન્યાય, અત્યાચાર, અનીતિ, બેદબાવ. ગુલામી વગેરે હિંસાના પ્રકારા છે એવી વાત કાઈને ગળ અહિંસા કહેતા નહીં ઉતરે. એટલે જ 'ધર્મ' શબ્દને અહીં આગ્રહ-પુર્વંક લેવામાં આવ્યાે છે અને ધર્મંદર્ષ્ટિએ સમાજ રચનામાં એ વાત રપષ્ટ થાય છે.

કાેં કાર્યાનું મૂર્તારૂપ સ્પષ્ટ થાય તા જ એ કાર્ય વ્યાપક **ખની શકે છે.** વિશ્વવાત્સલ્યનું મૂર્તારૂપ ધર્મમય સમાજ છે. એ દર્ષિએ વિશ્વવાત્સલ્યને લક્ષમાં રાખીને જે સંગઠના ઊભાં થયાં છે તેમાં ધર્મ– દેષ્ટિ **રહે**વી જોઇએ. તેમાં અર્થ કે કામ દેષ્ટિ ન **હો**વી જોઇએ. કદાચ અર્થ'—કામદેષ્ટિ આવી પણ જાય તા ત્યાં સાવધાની રાખીતે તેને દૂર કરવી જોઈએ.

આમ પ**હે**લા સૂત્ર પ્રમાણે એમ કહી શ્વકાય કે વિશ્વવાત્સલ્યને અતલક્ષીને થયેલાં સંગઠનામાં ધર્મંદર્ષિટ મુખ્ય ર**હે**શે અને અ**ર્ય**–કામ– દિષ્ટિ ગૌષા રહેશે. અત્યાર સુધી એ જ દિષ્ટિ વિશ્વવાત્સલ્ય વિચારને અતલક્ષીને સંચાલિત સંગઠનામાં રાખવામાં આવી છે.

કદાચ પ્રારંભમાં થાેડાેક લાેબ જતાે કરવાે પડે, પણ અંતે તાે નીતિના ધારણે ચાલતી સંસ્થાએ જ લાેકમાનસના વિશ્વાસ મેળવી શકે છે અને તેમનામાં નીતિના પ્રચાર કરી શકે છે.

ભાલનળકાંઠા ખેડૂત મંડળના દાખલા આ વાતને સ્પષ્ટ કરશે. તે મંડળ હજુ સ્થમાયું જ હતું. તે વખતે કંટ્રોલ ચાલતા હતા. ખેડૂતાને પ્યાંધેલા ભાવે ક્**રજિયાત અનાજ વેચ**વું પડતું હતું. પણ, તેમને જોઇતી ચીજો ષહુ મુશ્કેલીથી લાવવી પડતી હતી. આમ ખેતી પરવડે તેમ ન હતી. કારણ કે અંકુશ એકતરફના હતા.

એવી પરિસ્થિતિમાં ખેડૂતાેએ મુનિશ્રી સંતભાલજી પાસે વાત મૂકી: '' કાં તાે સરકારે અનાજના ભાવ વધારવા જોઇએ અથવા અંકુશા કાઢવા જોઇએ." ગુજરાતના રચનાત્મક કાર્યકરા મુનીશ્રીની હાજરીમાં મહ્યા. ખાનાર અને ખેડનાર બન્નેને પાેષાય તેવા ભાવા ખંધાવા જોઈએ-એ જ વ્યાજખી છે. પણ તે થાય કેવી રીતે? તે વખતે ગાંધીજીએ અંકુશા કાઢી નાખવા માટે દેશવ્યાપી પ્રશ્ન મુક્ચો. સરકારને ડર હતા કે અંકુશા જતાં ભાવામાં ઉછાજા આવી જશે. અંતે ૧૯૪૭ ના ડિસેમ્ખરમાં અંકશા ગયા.

તે વખતે વેપારીએ (ભાવળા વ. કરળાના)ની એક સબા **થાેલાવવામાં આવી. પૂ. મહારાજશ્રીએ વેપારીએા અને ખેડૂતા** સમક્ષ સ્વેચ્છાપૂર્વ'કના અંકુશ રાખવાની વાત રજૂ કરી. સહુએ તેના સ્વીકાર કર્યો અને રા. ૧૦) ના બાવ નક્કી થયો.

આમાંથી માટા ભાગના વેપારીએ વચન આપવા છતાં આ નૈતિક સંગઠનમાં ન બબ્યા, વચન ઉપર ટકી ન શક્યા. તેમને અર્થ-

લાભ લાગ્યા. કારણ કે નીતિનિષ્ઠા ઉપર તેમને શ્રહા ન હતી. તેઓ નક્કી કરેલા ભાવ કરતાં ઉચા ભાવે લેવા અને વેચવા લાગ્યા. ખેડત મંડળના ખેડૂતા તા નક્કી કરેલા ભાવે અનાજ ખેડૂતમંડળને જ આપતા પણ મંડળની ખહારના ખેડૂતા ભાવ વધારે મળતાં ખહાર વે<mark>ચવા લાગ્યા.</mark> ત્યાં ભાવ તેા ઊંચો મળતાે પણ તાેળવામાં ગાટાળા થતા એટલે તેમણે ત્યાં આપવું ખધ કર્યું અને ખેડૂતમંડળને આપવું શરૂ કર્યું. તેમને વિશ્વાસ બેસી ગયો કે એડતમંડળ નીતિ ઉપર છે અને ત્યાં અર્થના લાભ નથી. લગભગ ૧૭ હજાર મણ અનાજના સંત્રહ થઈ ગયો. ભાવ ધાર્યા કરતાં ઊંચા ન ગયા. એટલે ખેડુતમડળ સામે પ્રક્ષ આવ્યા કે તેને ખરીદશે કાણ કે તે વખતે લક્ષ્મીદાસ આસરે કહ્યું કે 'ગાંધી–હાટ' ખેડૂતમાંડળનું બધું અનાજ ખરીદશે. એ વખતે ખેડૂતમંડળની સ્થિતિ એટલી સધ્ધર ન હતી કે અનાજ ખરીદીને સંઘરી શકે. જો તે વખતે ખેડૂતા અર્થ' (પૈસા) પાછળ પદ્મા હોત તો કદાચ વધારે નફાે મેળવી શકત પણ નીતિ ઉપર ર**હે**વાની તેમની જે નિષ્ઠા પાકી થઈ તે કદાચ ન થાત. પરિણામે ખેડુતમ ડળ ભવિષ્યમાં જે કામ કરી શક્યું તે ન કરી શકત. અહીં અર્થદ્રષ્ટિ ઉપર ધર્મદ્રષ્ટિના અકશ આવી ગયો.

આમ અર્થ અને કામ-લક્ષીથા ઉપર ઊઠીને ખેડૂતમાંડળ ધર્માલક્ષી ખનીને નીતિનિષ્ઠા ઉપર **ટકી રહ્યું, તે લાભ નાનાેસ્**ના નથી.

# (૨) સર્વસમન્વયમાં પાયા ધર્મતત્ત્વના:

વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠાનું બીજુ સત્ર એ છે કે બધા ધર્મો. વિચારા, સંસ્કૃતિઓ, રાષ્ટ્રા, ક્ષેત્રા અને જ્ઞાતિઓના સમન્વય ધર્મ-તત્ત્વના પાયા ઉપર કરવાે.

કાઇ એમ કહેશે કે બધા ધર્મીના સમન્વય કરા છા તો બધા રાજકીય પક્ષાના સમન્વય વિશ્વવાત્સલ્યમાં કેમ ન થર્ક શકે ?

આ અંગે પૂ. સંતબાલજીને પૂછતાં તેમણે જણાવ્યું હતું કે :—

"આપણે ભધા ધર્મોના સમન્વય કરી શકીએ કારણ કે તેમના પાયેક ધર્મ ઉપર છે. ત્યારે બધા રાજકીય પક્ષાેતું એવું નથી. કેાંગ્રેસ સિવાય કાઇ પણ પક્ષના પાયા ધર્મ તત્ત્વ ઉપર નથી. એમના પાયા " સત્તા પ્રાપ્તિ છે. સત્તાની કામના એ કામલક્ષી દેષ્ટિમાં આવે છે. આપણે સમાજમાં ધર્મદેષ્ટિ રાખી છે. એટલે એના મેળ ન બેસી શકે "

એવી જ રીતે જે પંચ કે સંપ્રદાય માત્ર હિંસા, અસત્ય, અંધ-વિશ્વાસ, પંચમકાર વગેરે ઉપર રચાયેલ છે તેમતા પણ સમન્વય ખ થઇ શકે. ધણાતું એમ માનવું છે કે કોંગ્રેસ તાે રાજકીય પક્ષ છે, તે પણ સત્તા ટકાવવા મથે છે તો શા માટે તેના સમન્વયના આગ્રહ રાખવા જોઇએ ? કાંગ્રેસના ઇતિહાસ જે લાેકા ઊંડાણથા જોશ તેમને જુઆરો કે કોંગ્રેસના પાયામાં સત્તાની વાત જ ન હતી. તેની સ્થાપના રાષ્ટ્રસેવા માટે કરવામાં આવી હતી. મહાત્મા ગાંધીજીએ કાંગ્રેસી કાર્યં કરાે આગળ ૧૯ કાર્યં ક્રમાે અને વ્રતા મૂકીને અલગ અલગ સંગઠના વડે તેમને ધ્રશ્રા હતા. એમના એ મુદ્દાએ અને રચનાત્મક કાર્ય ક્રમોમાં વિશુદ્ધ માનવસેવા અને માનવસમાજના ઉત્કર્ષનું ધ્યેય હતું. દેશ માટે સારામાં સારા તન-મન અને ધનના ભાગ તેના નેતાઓએ આપ્યા અને કોંગ્રેસ એ રીતે તપ-ત્યાગ અને ખલિદાન વડે ઘડાયેલી છે. આજે જો કે એમાં અનિષ્ટાનાં જાળાં બાજ્યાં છે તેા તે ક્રાંતિપ્રિય સાધુએન અને રચનાત્મક કાર્યકરાની અસાવધાનીના કારણે. તેને પણ જનસેવક સંગઠના અને લાેકસંગઠના દારા શુદ્ધિ પ્રયાગ વડે દૂર કરી શકાય છે.

ધર્મ તત્ત્વ ઉપર રચાયેલ બધા સંગઠનાના સમન્વય કરવાનું એટલા માટે જણાવવામાં આવ્યું છે કે કેવળ ધર્મ દબ્ટિજ એવી છે જેમાં કાર્ક પણ પ્રકારની સ્વાર્થભાવના કે વિકારવાસનાને પાયણ મળજ નથી. એટલે એના આધારે જે સંગઠના થયાં હોય તેએા વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રચાર કરવામાં મદદરૂપ થઇ શકે.

## (૩) માનવજીવનના સર્વક્ષેત્રે નીતિધર્મના પ્રવેશ:

વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠાનું ત્રીજું સૂત્ર એ છે કે વિશ્વવાત્સ-લ્યના સાધક માનવ જીવનના ખધા પ્રકારનાં ક્ષેત્રામાં પ્રવેશ કરશે અને તે ક્ષેત્રામાં નીતિધર્મ પ્ર<sup>ત્રે</sup>શ કરાવવાના પ્રયત્ન કરશે. આ માનવજીવનનાં ક્ષેત્રામાં સામાજિક, આર્થિક, રાજકીય, સત્સ્કૃતિક, ધાર્મિક, અધ્યાત્મિક કે શૈક્ષણિક બધાય ક્ષેત્રોના સમાવેશ થઈ જાય છે. બધાં ક્ષેત્રાને લઇએ ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક રાજકીય ક્ષેત્રથી એકલા, અડલા કે અતડા ન રહી શકે! તેમ જ ત્યાંથી ભાગી પણ ન શકે.

મહાત્મા ગાંધીજી રાયકીય ક્ષેત્રની ગંદકી જોઈ ને ભાગ્યા નહીં: ડર્યા નહી તેમજ કટાલ્યા પણ નહીં. તેમણે તા એની સાથે અનુબંધ જોક્યો અને ગદકી કાઢી એમાં ધર્મપ્રવેશ કરાવવાના પ્રયત્ન કર્યો. એવી જ રીતે આર્થિક ક્ષેત્રમાં ખાદી-પ્રામાલોગાનાં સંગઠના રચાવી ્ત્યાં પણ ધર્મનીતિના પ્રવેશ કરાવ્યાે. સામાજિક ક્ષેત્રમાં હરિજના અને મજૂરાના પ્રશ્નો લઈ તેમના સંગઠના દારા તેમાં ધર્મ અને નીતિ દાખલ કરાવી. સાંસ્કૃતિક ક્ષેત્રના પ્રક્ષો પણ તેમણે આદ્રિકામાં લીધા હતા અને હિંદમાં પણ સ્ત્રી મગૃત અને નારી-પ્રતિષ્ઠા; સત્તિનિયમન વગેરે પ્રશ્નો લીધા હતા. શિક્ષણના ક્ષેત્રમાં 'નઈ તાલિમ ' પ્રમાણે નવી શિક્ષણ– ચાજના ધડી, એ સગઠન વડે શિક્ષણનું માળખું બદલાવ્યું હતું. ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં પેસલી વિસ્તૃવાદિતાએ દર કરવા માટે સર્વધર્મ સમન્વય કરવા તેમણે તનતાડ મહેનત કરી. " કશ્વર અલ્લાહ તેરે નામ "તે ઘર ઘર **ગા**જતું કર્યું હતું. વ્રતનિષ્ફામાં તેમણે નવું જીવન દેડયું હતું અને આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે પણ તેમણે અનુબધ રાખ્યા હતા તેને અનુરૂપ તપ. ત્યાંગ, ખલિદાન, દાન, પ્રાર્થના ઉપવાસ વગેરે કાર્યક્રમાં મુખ્યા હતા.

આમ જોઈ શકાશે કે ગાંધીજી જેમ ખીજા વિશ્વવાત્સલ્ય સાધકા પણ માન જીવનના કાઇ ક્ષેત્રને મુકી શકરો નહીં એટલે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકે માતવજીવનના સર્વ ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરવેા જોઈ શે. ગાંધોજ પછી

આજના સર્વેદિયી વિચારકામાં આર્ચિક અને સામાજિક સિવાય બધા ક્ષેત્રાથી અલગ રહેવાની વૃત્તિ આવી છે તે ઉચિત નથી: તેમજ સંગઠનમાં ન માનવાથી નીતિનિષ્ઠાના પાત્રા કાચા રહી જાય છે.

#### (૪) ચારે પ્રકારનાં સંગઠનોના અનુબધ :

વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠાનું ઉપરની વિચારસરણીને અનુરૂપ ચેર્યું સૂત્ર એ છે કે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકે આ માનવજીવનના બધા ક્ષેત્રામાં કામ કરનાર ચારેય સંગઠના [ ( ૧ ) ફ્રાંતિપ્રિય સાધુ–સન્યાસી– સાધ્વી (૨) સર્વાંગી દરિવાળા લોક સેવકા (૩) નૈતિક જનસંગઠના (૪) રાજ્ય સંસ્થા (કોંગ્રેસ) ોની સાથે અનુપધ રાખશે અને અનુપધ વિચારને મૂકીને એક પણ ડગલું આગળ ભારશે નહીં.

આ સત્ર ઉપરથી નીચેના ચાર મુદ્દાએ ફલિત થાય છે:-

- િ જ્યાં અનુખંધ તૂટતા કે તૂટેલા હશે અથવા ખગડના કે ખગડેલા હશે ત્યાં વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક તેને સાંધવા કે સુધારવા મથશે.
- િર ] અયોગ્ય તત્ત્વાને (જેમકે કામવાદી, હિંસાવાદી, મૂડીવાદી મળા કે પક્ષો, અસ્પષ્ટ દરિવાળી કે એવા પક્ષોને ટેકા આપના**રી** સંસ્થાઓ ) પ્રતિષ્ઠા આપવાથી કે ટેકા આપવાથી અનુવધ બગડે છે એમ માની, કામ વધારે થવા માટે, જલદી થવા માટે, કે કાર્યમાં મદદ મેળવવા માટેના લાભમાં કે શહમાં તણાઈ તે, અથવા નાહક સંઘર્ષ થશે એથી ડરી જઈ ને વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક તેને પ્રતિષ્ઠા કે ટેકા આપશે નહીં. એવી જ રીતે પૈસાકાર કે સત્તાધારીને માત્ર**ેપ**સા કે સત્તા ખાતર મેહું પદ કે પ્રતિષ્ઠા આપણે નહીં.
- [ 3 ] અનુબધ રીતે જે ચાર સુમંરયાઓના આ ક્રમ છે:— (૧) ફ્રાંતિપિય સાધુ, સન્યાસી સાધ્વી (૨) સર્વાંગી દષ્ટિવાળા ક્ષાક-સેવકાતુ સંગઠત (૩) નૈતિક જન સંગઠત, અને (૪) રાજ્ય સંસ્થા. એ ચારેયને, વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક જેતું જ્યાં સ્થાન અને યાગ્ય ક્ષેત્ર

હશે તે સ્થાને અને તે ક્ષેત્રમાં તેને રહેવા દેશે. જો એ ચારમાંથી કાઈક અયોગ્ય રીતે આગળ આવી હશે કે કાઈ કે વધારે ક્ષેત્રા આંચકા લીધાં હશે તા તે તેને યાગ્ય સ્થાને અને યાગ્ય ક્ષેત્રે ગાઢવવા સતત પુરુષાથ કરશે.

દા. ત. કેાંગ્રેસને લઇએ. અતુષધ પ્રમાણે તેના ક્રમ ચાથા આવે છે પણ એશે પહેલું સ્થાન લઈ લીધું છે એટલું જ નહીં: જોઈએ તેના ંકરતાં વધારે ક્ષેત્રા–સામાજિક, આર્થિક, સાંસ્કૃતિક, શૈક્ષ<sup>ા</sup>ણક–તેણે આંચકી લીધા છે: તા તે ક્ષેત્રાને યાગ્ય સંસ્થાએને અપાવવાના પ્રયત્ન ભાલનળકાંઠા પ્રયોગમાં ચાલ છે. કોંગ્રેસ માત્ર રાજકીય સંસ્થા તરીકે રાજકીય ક્ષેત્રમાં કામ કરે તા જ તે હળવી થઈને નીતિનિષ્ઠ ખની શકશે અને આંતરરાષ્ટ્રિય ક્ષેત્રમાં સંસ્થાનવાદ મુક્તિ, પંચશીલ વિ.નાં કાર્યો સારી પેઠે કરી શકશે.

[૪] જ્યાં અનુખંધ ચતુષ્ટયમાં કાેેે એક સંસ્થાના અનુખંધ ન હ્યાય ત્યાં તેની અવેજી પુરવી; કારણ કે જ્યાં અવકાશ રહેશે ત્યાં તરત પાલ જોઇ બીજું અનિષ્ટકારક બળ પેસી જશે. અહીં જરા જેટલી ઉપેક્ષા સેવવાથી અનથ<sup>°</sup> થવાના સંભવ છે.

પારડીમાં ધાસિયા મજૂરોના પ્રશ્ન ધણો જ મુચવાએલા હતો. પૂ. મનિશ્રી સંતુપાલજી ત્યાં ગયા. એમણે પ્રશ્નના સારી પેઠે અબ્યાસ કર્યો. સરત જિલા પ્રાયોગિક સંઘ ' તે વખતે ઊગતા જ હતા. કોંગ્રેસનું ત્યાં કેકાર્ણ નહતું અને પ્રજાસમાજવાદી પક્ષ સત્તા માટે કામ કરતા હતા. મહારાજથીએ એ બધું જોયું. તેમણે પારડીમાં એક જાહેર સભા ખાલાવી અને તે પ્રશ્નના સચાટ ઉકેલ ખતાવ્યા. લાકાને તે ગમ્યા પણ તેમણે કહ્યું : "આ પ્રશ્નમાં પ્રજાસમાજવાદી લાકા પ્રારંભથી મથતા આવ્યા છે માટે તેમને બાલાવવા જોઈએ!"

મહારાજશ્રીએ અનુભંધ દ્રષ્ટિ સામે રાખીને કહ્યું: " તેઓ મહેજ આવે તા તે જુદી વાત છે પણ આપણે તેમને બાલાવીને પ્રતિષ્દા આપી શકીએ નહીં. ''

ત્યાં જન સંગઠન અને જનસેવક સંગઠન ગાઠવ્યાં અને ત્યાંના ઉકેલ આણ્યા. આ સંસ્થાએ અગાઉ નહતી.

રાજસ્થાનમાં સર્વોદય કાર્યાકરાએ કહ્યું "કોંગ્રેસની વાત છોડી દેા ! ભાષ્ટી બધી ચોજના ખરાખર છે. કોંગ્રેસને ટેકા આપવાની વાત છોડો તા અમે તમને સહયોગ આપી શકીએ!"

પણ, એ તા પાયાની વાત હતી. જો તેને છાડવામાં આવે તા આખા પાયા ડગમગી જાય. સંઘર્ષ થશે એટલે ડરીને ભાગવાથી શુદ્ધિ કેવી રીતે થાય <sup>?</sup> એટલે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકે ચારે સંસ્થાના અનુષ્યંધને સર્વાગી ક્રાંતિ માટે મહત્વ આપવું જોઈએ અને તેમાં જરા પણ ગકલત ન રાખવી જોઈએ.

ભાલનળ કાંઠા પ્રયોગમાં એક ખૂબી એ પણ છે કે ત્યાં ઘણી સારયાઓ ચાલે છે. ત્યાં જે કર્તાવ્યભાવે કે પ્રાયક્ષિતરૂપે મદદ આપે છે તેની મદદ માનબેર સ્વીકારવામાં આવે છે પણ, તેની કાઈ જાહેરાત **યતી** નથી; છાપામાં નામ અપા<u>તું</u> નથી કે પાટિયાં લગાડવામાં આવતાં નથી.

# (૫) ધર્મદૃષ્ટિએ સપ્ત સ્વાવલંબન :

વિ<sup>શ્વ</sup>વાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠાતું પાચમું સત્ર છે કે ગામડાંએા કે શહેરામાં સપ્ત સ્વાવલ ખનનું કાર્ય ધર્મ દેષ્ટિએ ચાલશે, માત્ર અર્થદેષ્ટિએ નહીં. એમાં આર્થિક દેષ્ટિએ નખળા માટે સખળાને ધસાવાનં આવશે પણ તે ધર્મ કર્તવ્ય કે પ્રાયશ્ચિયતની ભાવનાએ જ. જો સ્વાવલંખનનું કાર્ય આર્થિક દેષ્ટિએ ચાલે તેં તેમાં સરકારી હપ્તાએ કે મદદ લઈને **ચલાવવાનું થાય. એથી** કાર્યકરાની દૃષ્ટિ કેવળ પગાર પૂર**તી**જ ર**હે** અથવા ગરીબાને રાજી મળે છે એ પુરતી રહે. પણ અહીં તા ગામડાંએ એ મળીને નૈતિક શકિત જાગૃત કરી સપ્ત સ્વાવલંખન સાધવાનું છે; ગામડાંએાએ કૌઢુંભિક ભાવનાએાથી ખંધાવાનું છે તે ધર્મ દૃષ્ટિએજ શકય છે. એના અર્થ એવા નથી કે સરકારી મદદ ન

-લેવી. જો ડખલગીરી કર્યાવગર ચાલી-ચલાવીને સરકાર મદદ આપે તેા તેના સ્વીકાર કરશે પણ, દમાણમાં આવીને સ્વીકારશે નહીં.

## ( ૬ ) પુષ્ય કરતાં ધર્મની સખ્યતા :

ઉપરની વાતા અંગેથી જે છું? સત્ર સામે આવે છે તે એ છે કે **વિશ્વ**વાત્સલ્યના સાધક હુણ્યના (રાહતના આર્થિક મદદના) કામા કરતાં વ્યાપક ધર્મ (ક્રાંતિના એટલે સત્ય, અદ્વિસા, ન્યાય વ. યુક્ત ધર્મતત્ત્વ)ના કાર્યને મુખ્ય ગણશે. આના અર્થ એવા નથી કે સંસ્થાઓ અનિવાય પુરુષનાં કામાને છાડી દેશે. સામાન્ય કાળમાં તા એ કામા ચાલતાંજ રહેશ; પણ વિશેષ પ્રસંગ આવે ત્યારે રાહતના કામાને ગૌણ ગણી ધર્મનાં કાર્યમાં સાધક ઝપલાવશે. અન્યાય, અત્યાચારના અહિંસક રીતે પ્રતિકાર કરવા માટે તપ-ત્યાગ-બલિદાનના પ્રસંગ આવે કે કટોક્ટી અથવા તાકાનના પ્રસંગ આવે તા તેને મુખ્ય સ્થાન સાધકે આપવું જોઈ શે. આતું કારણ એ છે કે માત્ર રાહતના કામથી જનતાની નૈતિક શક્તિ જાગૃત થતી નથી. ધણીવાર રાહત આર્થિક મદદ વગેરેથી જનતા તેવી વૃત્તિવાળી અને પામર બની જાય છે. કાર્યકરા પણ સંઘર્ષથી ડરીને અત્યાચાર, અન્યાય વ. અનિષ્ટા ચાલતાં હોય છતાં માન સેવે છે કે કંટાળીને ભાગી છૂટે છે. એથી દાંડ તત્ત્વાને છટા દાર મળે છે અને અન્યાયા અક્ષ્યંધ ચાલ્યા કરે છે. માત્ર રાહત આપવાથી લાકામાં લઘુ (હીન) શ્રીથ પ્રવેશ છે અને રાહત આપનારમાં શુર (ગૌરવ) ગ્રંથિ પેસી જાય છે. આવું ન થાય તે માટે સાધકે હમેશાં ધર્મને પ્રધાનતા આપવી જોઈએ.

એ માટે વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંધના દાખલા જોઈ જવા જેવા છે. તેણે રાહતનાં કાર્યો ચાલુ રાખ્યાં છે. શિયાળમાં આરાગ્ય માટે •વિશ્વવત્સલ ઔષધાલય ચાલે છે. શિક્ષણ માટે⊱ ગૂંદી અને સાણંદમાં સંસ્થાએક ચાલે છે. ખાદી – ગ્રામાલોમ માટે ગૂંદીમાં સંસ્થા ચાલે છે. તેમજ ખેડૂત – ગાપાલકાનાં મંડળા ચાલે છે. પણ,

જ્યારે જ્યારે તપ-ત્યામ – બલિદાનના કે શુદ્ધિ પ્રયોગના પ્રસંગા આવ્યા ત્યારે લાેકા, લાેકસેવકા અને કેટલાક પ્રસગામાં ફ્રાંતિપ્રિય સાધુએા પણ આવી ધર્મક્રાંતિના કામમાં મડી પડયા. આમ ધર્મને તેમણે પ**ઢે**લું સ્થાન આપ્યું. રાહત પુણ્ય વગેરેનું સ્થાન ત્યારભાદનું છે અને તે મુજબ સાધકે તેટલું જ તેને મહત્વ આપવું જોઈ એ.

ઉપર વિચાર કરવામાં આવ્યા છે કે રાહતના કાર્યાથી <mark>ધણીવાર</mark> 🕏 લાધવ–ગૌરવ ગ્રંથિએાના શિકાર થવું પડે છે તેનાથી બચવાના ઉપાય રૂપે એમ સચવી શકાય કે જે રાહત અપાય તે લાેકસેવ**કાેની** નૈતિક સંસ્થાદારા અપાવી જોઇએ.

ભાલમાં દુકાળ પડયા ત્યારે લાેકાને રાહતની અનિવાર્ય જરૂર હતી. મહારાજશ્રી તે વખતે અમદાવાદ હતા. તેમણે ત્યાંના લાેકાને ધર્મ સમજાવ્યા કે " ભાલના ખેડૂતા તમને અનાજ આપે છે અત્યારે તેમને જીવાડશા નહીં તાે તેએા કરી કયાંથી અનાજ આપી શકશે ? અત્યારે તમાર કર્તવ્ય છે કે તેમને દુષ્કાળના ભાગ થતા ખચાવા !"

આ હાકલ સાંભળી. અમદાવાદ તેમજ મુખદની જનતાએ ખુલ્લાદિલે મદદ આપી હતી. તે વખતે એક સમિતિ નીમવામાં આવી હતી જેનું નામ " દુષ્કાળ રાહત સમિતિ " ન હતું પણ " દુષ્કાળ કર્ત**િય સમિ**તિ <sup>??</sup> હતું. ખેડૂતાને પણ મહારાજશ્રીએ ધર્મ સમજાવ્યો કે તમે અત્યારે જે કંઈ મદદ રૂપે ક્ષા, તે તમે સ**હર થતાં** પાછું વાળી દેજો !"

આમાં ધર્મદેષ્ટિ મુખ્ય હાવાથી રાહત આપનાર તેમ જ લેનાર બન્ને કર્તવ્ય બધનથી બધાઈ ગયા હતા. પરિણામે દેનારમાં અભિમાન કે ગૌરવગ્રંથિ ન હતાં તેમ જ લેનારમાં હીનવૃત્તિ, સંકાેચ જણાતાં ન હતા. લાેકસેવકાની નૈતિક સંસ્થાદ્વારા રાહત આપવાનું એ પરિષ્ટામ હતું.

## (૭) સત્ય, ત્રેમ અને ન્યાયનું લક્ષ્ય:

વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠાનું સાતમું સૂત્ર એ છે કે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકતું દરેક કાર્યમાં સત્ય, પ્રેમ અને ન્યાયતું લક્ષ્ય હોતું જોઈએ.

આ ત્રિપટીને લક્ષમાં રાખી સંસ્થા વહે લવાદથી ત્રમડા પતાવવા કે પ્રશ્નો ઉકેલવા જોઈ એ. અન્યાય. અત્યાચારના સામુદાયિક રીતે અહિંસક પ્રતિકાર શહિપ્રયોગ દારા કરવા જોઇએ. એવી જ રીતે તાકાન કે હૂલ્લડના સમયે ધડાયેલા શાંતિ સેવકા વડે શાંતિ સ્થાપવી જોઈએ. એમ કરવા જતાં પ્રાણ–પ્રતિષ્ઠા કે પરિગ્રહ (સંપત્તિ) ઢામવાં પડે તા તે માટે પણ તૈયાર રહેવું જોઈએ.

જો સત્ય, પ્રેમ અને ન્યાયને લક્ષમાં ન રાખવામાં આવે તા ધ્રણીવાર દાંડ તત્ત્વા સામે મચક મૂકાતાં વાર લાગતી નથી. કયારેક એવું પણ બને છે કે અન્યાય કર્તા કે તાેકાની લાેકા પણ પ્રાણ ત્યાંગ કરે અને એનાં ખાટાંપણાંને પણ પ્રતિષ્ઠા મળે. આવે વખતે સત્ય. પ્રેમ અને ન્યાયતું લક્ષ વિવેકને કાયમ રાખવામાં મદદરૂપ થાય છે.

તે ઉપરાંત કાેઇપણ પ્રશ્નના ઉકેલમાં સામે ચાલીને, કાેર્ડ, કાયદા કે પાલિસ–લશ્કરને! આશ્રય માંગવા ન જોઈએ; એના સમાવેશ પણ **ચ્મા સ્**ત્રમાં થઇ જાય છે; કારણ કે—સમાજમાં ન્યાયનાં સાચાં મૂલ્યે**ા** સ્થાપવા માટે મધ્યસ્થ-પ્રથા દ્વારા સાચા ત્યાય આપવાના પ્રયત્ન જન સંસ્થાએ વડે થવા જોઈએ. એથી અહિંસક સાધનાથી ઉકેલ આવશે. **સાેકાની** નિષ્ઠા અદિસા ઉપર વધશે.

# (૮) નિયમિતતા, ઉપયાગિતા અને વ્યવસ્થિતતા:

વિશ્વવાત્સસ્યની નીતિનિષ્ઠાનું આઢમું સત્ર એ છે કે વિશ્વવાત્સસ્યના સાધકે વ્યક્તિગત કે સંસ્થાગત દરેક કાર્યમાં નિયમિતતા, વ્યવસ્થિતતા -**અને** ઉપયોગિતા રાખવી.

આતા વિશેષ ખુલાસા એ છે કે સમયની કાળજી રાખવી જોઇએ. વ્યવસ્થાની કાળજી રાખવી જોઇ એ અને કરકસર કરવી જોઈ એ, તે ઉપરાંત સંસ્થાની પ્રવૃત્તિએ અને કાર્યોમાં વિવેક રાખવા જોઈએ કે કર્યું કામ પ**હેલું** કર<u>વું</u> અને કર્યું બાદમાં ! તે ઉપરાંત દરેક કામ કઇ દર્ષિથી કરવામાં આવ્યું છે કે તે કઇ દૃષ્ટિથી શયું નથી તેને ધ્યાન રાખવં પણ જરૂરી છે.

ઉપયોગિતા માટે બાર બાવનાએ (અનુપ્રેક્ષા) પણ ઉપયોગી છે. તેમજ પ્રતિક્રમણ (લતદાષ ભંગ કે પાપના એકરાર, વિચાર અને પુનઃ ન થાય તે માટેની પ્રતિજ્ઞા) પણ જરૂરી છે.

## (૯) શાષણ મુક્તિ:

વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક દરેક પ્રકારના શાયભ્રમાંથી લોકોને દૂર કરવા પ્રયત્ન કરે કે કરાવે એ વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્કાનું નવસું સૂત્ર છે.

શાષણ મુક્તિ માટે સત્ય, પ્રેમ અને ન્યાયની દૃષ્ટિએ સહકારી પ્રવૃત્તિ, કરજિયાત ભચત વગેરે પ્રવૃત્તિએ ચાલે અને ન્યાય માટેની પંચાયતા (પંચ)માં નૈતિક પ્રતિનિધિત્વ જરૂર રાખવામાં આવે. એ ભોવું જરૂરી છે.

# (૧૦) સફાઇ, પ્રાર્થના અને રેંદિયા :

આ દશમું સૂત્ર છે; અને તે ખહુજ મહત્વનું છે. વિશ્વવાત્સલ્યમાં માનનારી દરેક સંસ્થાએ।એ આ પ્રમાણે વર્તવું જોઈએ જેથી ત્રણે વસ્તુઓ ત્રાન, ભક્તિ અને કર્મ અથવા ત્રાન, દર્શન અને ચારિત્ર્ય સાધી શકાય.

લાેકા અને લાેકસેવકાે, તેમજ રાજ્યસંસ્થાના કાર્યં'કરાે આ ત્રણેય **ખા**મતાને એ જ રૂપે લેશે: અને યથાયાગ્ય જીવનમાં આચરશે. સફાઇ એડલે અંદર તેમજ બહારની દરેક પ્રકારની સ્વચ્છતા એડલે કે પવિત્રતા ઉપર ધ્યાન આપશે. પ્રાર્થના વડે તે ભક્તિભાવ-શ્રહા જગાડશે અને રૈંટિયા વડે તેને પાતાના કર્તવ્ય–વિશ્વવાત્સલ્યનું સતત **બાન રહે**શે.

ત્યારે ઉચ્ચ કાેટિના સાધકાે–ક્રાંતિપ્રિય સાધુવર્ગ ખાહ્ય સકાર્ધ કરતાં આંતરિક સફાઇ ઉપર વિશેષ ધ્યાન આપશે; અને સમાજશહિના

સતત ખ્યાલ રાખશે; જેથી ખન્નેના લાભ સમાજને મળશે. અનુષ્યંધનું કર્મચક્ર, સતત પાદવિહાર, ભિક્ષાચારી અને તેના કારણે થતા ઊંડા જનસ પર્ક વહે ચ લ રહેશે. તે ઉપરાંત પ્રાર્થના પાતે કરશ અને તે ઉપરાંત સધ્યા, પ્રતિક્રમણ કે આત્મનિરીક્ષણ પણ કરશે.

# (૧૧) સત્યતા, વીરતા અને અગુપ્તતા :

વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠાનું છેલ્લું સૂત્ર એ છે કે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધક વીરતાપૃર્ણ સાચો અને ખુલ્લા વહેવાર કરશે. તે વહેવારની દરેક **ળાખતમાં સ≈ચાર્કના આગ્રહ રાખશે. એટલું જ નહીં,** તે કાેઈ પ**ણ** પ્રકારની કાયરતાને જરા પણ સ્થાન નહીં આપે. તેમજ તે કાઇની શેહ-શરમમાં તણાઇને પણ કાયરતા લાવશે નહીં. તે પાતાના દે.ષા હશે તા વીરતાપૂર્વ'ક ખુલ્લા કરશે અને સમાજના અનિષ્ઠ તત્ત્વાને પણ ઉધાડા પાડશે. તેનું જીવન સ્વચ્છ અને બધા માટે ખુરલું રહેશે એટલે કે તે પાતાના દરેક પ્રવૃત્તિમાં કાેઈ પણ પ્રકારની ગુપ્તતા રાખશે નહીં. આ સિદ્ધાંતતું આચરણ દરેક સંસ્થા પાતપાતાના ધારણે યથાયાગ્ય કરશે.

ઉપર મુજય વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિનિષ્ઠાનાં અગિયાર સુત્રા રજૂ કરવામાં આવ્યા છે. આ અગિયાર સત્રો તો વિશ્વવાત્સલ્યમાં માનનારી અથવા વિશ્વવત્સલ સાધકની પ્રેરણાથી ઊભી થનાર દરેક સસ્થાઓ કે તેમાં કામ કરનારી વ્યક્તિએામાં, નીતિના પાયાના ચણતર રૂપે ઢાવાં જોઈ એ. આ નીતિનિષ્ઠા **હ**શે તાે વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્માનષ્ઠા આચર-વામાં સરળતા થશે.

# ચર્ચા — વિચારણા

#### નીતિ અને અનીતિ

**ેશ્રી પૂંજાભા**ર્ધ**એ** વિશ્વવાત્સદયની આચાર નિષ્ઠાના અંગ રૂપ નીતિ–નિષ્ઠાના મુદ્દા ઉપર ચર્ચા શરૂ કરતાં કહ્યું:—

ં" નક્કી કરેલા સમાજ ખંધારણના નિયમાને અનુસરવું એ નીતિ

અને તેના ભંગ કરવા તે અનીતિ છે. રાવણ નીતિમાં ઢીક્ષા પછ્યો કે તેનું પતન થયું. કૌરવાનું પણ એમજ થયું. ઉધર્ક જેવું નાનું પ્રાણી આખી ઇમારતને ઢીલી બનાવીને પાડી દે છે. તેમ સમાજમાં અનીતિ પેસીને તેને પાડી દે છે. માટે શરૂઆતથીજ વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિ નિષ્ઠા કેળવવાની જરૂર છે.

આપણે વિશ્વવાત્સલ્યનું નાનું એકમ ધર લીધું છે. એટલે આજે બે **કુટ બના અનુબવની વાત કરીશ.** 

# વિચાર જંગાવવાની જરૂર

પંચાવન વર્ષના એક બ્રાહ્મણ, ખાતાપીતા વેપારી હતા. પથ્થરની લાટી હતી. શરીર ઠીક હતું. તેમને એ છોકરા હતા, પત્ની હતી, છતાં **ખી** છ સ્ત્રી કરવાનું મન **થ**યું. તેમને કન્યા આપવાવાળા મળી ગયા. તેમણે શારત મૂકી કે તમારી જૂની બૈરી સાથે ન રહે તેા કન્યા આપ્.

ભન્તે દીકરા જુવાન હતા. તેમના વાંધા અતે જુની પત્ની**ને** વાંધા પણ ખરા. વિકાર આવ્યા કે વિચાર ભાગ્યા. એજ ધૂનમાં તેમણે પત્નીને ઝેર પાયું અને મારી નાખી. બહારની દુનિયાને 'આપધાત થયા છે' એમ જણાવ્યું. સાળહજાર રૂપિયા આપીને બીજાં લગ્ન પણ કરી લીધાં.

ખે દીકરા અલગ થયા. સંબંધો તૂટી ગયા. છેાકરાઓને સાથે રહેવા બહુ સમજાવ્યા પણ માને ઝેર આપનાર બાપ સાથે કઈ રીતે રહી શકાય! યુવાન દીકરાએ એ વિરાધ તો કરેલા પણ સંગઠિત રૂપે અસરકારક ન ખની શક્ચો.

ંઆમ ધરના એકમના વડા વગર વિચારે કરે તે બધું તૂટી પડે. અને વહાલને બદલે ઝેર થાય. તેણે નીતિ ઉપર કાયમ રહેવું જોઈ એ.

#### પશુથી લીધેલા દાખલા

આ એક ખીજા ધરની વાત છે.

એક ભાઈએ છેાકરાંઓની દેખભાળ માટે ક્રીથી લગ્ન કર્યું. ખાઈ એ આગલા ધરનાં છેાકરાંઓને પારકાં જાણી પજવ્યાં.

એકવાર એવા ખનાવ ખન્યાે કે એ કૃતરીએા સાથે વીયાર્ધ, એક 'મા ' રાટલાે લેવા દાેડી ને સડક એાળ**ાીને** જતી **હ**તી કે માેટર નીચે ચગકાઈ ગઈ. પાેળનાં છાકરાંએા વિચારમાં પક્ષાં કે "શું કરવું ?"

કાેઇ તે સ્ત્રઝ્<u>યું</u> એટલે એ બચ્ચાંએાતે બીજી કૃતરીનાં બીજા બચ્ચાં સાથે સાેડમાં મૂકી દીધાં: અને તે ઉછરવાં લાગ્યાં.

આ દશ્ય પેલી બાઈએ જોયું. તેને પસ્તાવા થયા અને વિચાર જાગ્યો : " હું કેવી અભાગણી ! આ પશુ સમજે છે તેટલું યે માણ્યુસ ચવા છતાં ન સમજી!"

તેના વર્તાવ બદલાઈ ગયા અને આખું ઘર સભર બની ગયું. ચ્યામ નીતિની વાતથીજ સમાજ સભર રહી શકે નહીંતર સુકાઈ જાય.

#### સંસ્થામાં નીતિવાન કાર્યકરા

શ્રી **ખલવ તભાઈ કહે** :—'' સવારની વાતમાં મુનિશ્રી નેમિયંદ્રજીએ સસ્થાની નીતિનિષ્ઠા વિષે કહ્યું છે તે સાચું છે. સંસ્થામાં દાખલ થનાર સબ્યો સાચા અને સંસ્થાની નીતિને વકાદાર ન રહે તેા તેવા સબ્યોને લઈને સંસ્થા બગડે છે.

#### ·**સંસ્થા**ની કસાટી – નીતિનિષ્દ્રા

શ્રી દેવજીભાઈએ નીતિનિષ્ઠા ઉપર અડગ રહેવું એ સંસ્થાની કસોટી રૂપે છે તે અંગે દાખલા આપ્યા:

અમારા બચાઉ ખેડૂતમંડળ માટે એક કસોટી હમણાં થઈ. સું બઇમાં વસતા અને ધનવાન કહેવાતા એક ભાઇએ ત્યાં એક જમીનમાં વધુ જમીન અણુહકની મેળવી લીધી. તેમણે ગામમાં દેરાસર કરાવ્યું

છે. આ જમીન પ્રમાણે ગામના વીશ કૃટ જાહેર રસ્તાની જગ્યા તેમ જ ચોક પણ બેળવી લીધા. મંડળમાં દેરાવાસી ભાઈએ પણ છે. લાેકાના વિરાધ થયા. તેમણે ડેપ્યુટી કલેકટર સુધી દરેક અમલદારાને ફાડેલા. હવે તેમણે મંડળના સભ્યોને ફાડવાના પ્રયત્ન શરૂ કર્યો. પણ કાર્કી ડગ્યું નહીં. છેવટે તેમણે પંચ સ્વીકાર્યું; પણ તેમના ફેસલા માન્ય કર્યા નહીં. અમારા મંડળના આગેવાન તેમના સગા થાય. તેમણે નમતું ન આપ્યું પણ તાકાત્મ્ય સાથે તટસ્થતાની વાતને લીધે તેમજ વ્યકિત કરતાં સરથા મહાન છે, એ સિહાંત આગળ બધું ગૌણ માની મંસ્થા હકી શકી. સંસ્થાને ટકાવવી આ રીતે કઠે છે હોય છે.

સંસ્થાને ટકાવી રાખવા માટે સંસ્થાના નીતિ નિયમામાં મક્કમતા **હો**વી જોઇએ. સુકાની દઢ **હો**વો જોઇએ તો જ જુદા જુદા વલણવાળા સંસ્થાના સબ્યોને ટકાવીને રાખી શકાય.

જે સંસ્થા આમ ૮કે છે. તેના પ્રભાવ સમાજમાં પડેજ છે. દશ હજારની તખ્તી મારવાના તાજા પ્રલાભનને વશ ન થયાન ખમીર વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંઘ માટે નવું નથી.

ધર્મ દીવાલ છે પણ તેના પાયા નીતિ છે. ભલે સંસ્થા નાની હાય પણ ચોમેરના વિરાધ વચ્ચે જે ટકી શકે છે, તેજ મહાન કાર્ય કરી શકે છે. વ્યક્તિ કે સંસ્થાના વૃતા ગમે તેટલાં હોય પણ જો નીતિ નિષ્ઠાની સાવધાની ન હોય તે৷ વખત આવે તેને પડી ભાંગતાં વાર લાગતી નથી.

#### આચરણ એજ નિષ્ઠાનું માપ

શ્રી માટલીયાએ કહ્યું :—" મારા નમ્ર મતે ગાંધી–વિચારધારાને આગળ લઈ જનારી શાખાઓ પૈકી વિશ્વવાત્સલ્ય અને સવેદિય એ બન્ને શાખાઓ છે. આ ખન્ને ગાંધી વિચારત સંશોધન કરનારી પ્રક્રિયાએ છે.

ગાંધીજીએ કહ્યું: "સત્ય એજ ઇશ્વર છે. તેની 'ખાજમાંથી મામ અહિંસા મળી છે. " અત્યારસુધી ધ્યક્ષાંડમાં રહેલા સત્યતું તત્ત્વનાન, વિચાર (ભાવના )ની શાધ ચાલી; દા. ત. હું, તું, તે વ. કાંચુ ? પણ ગાંધીજીએ સામાન્ય માણસ સમજી શકે તે રીતે સત્ય આપ્યું.

વિચારનિષ્ઠાની માપણી તેમણે માત્ર વ્રતાથી ન કરી પણ, તેની સાથે કાર્યક્રમા મૂકવા. વ્યક્તિ હોય કે સંસ્થા અથવા સંઘ હોય. પણ <del>ચ્યાચરણ</del> ઉપરથી નિષ્ઠા માપી શકાય.

ગાંધીજીના વ્રતા પ્રમાણે કાર્યક્રમા પણ આ પ્રમાણે હતા:-

- (૧) જે પાતાને તેમજ ખીજાને અભય કરે (જાત હામીને).
- (૨) ખીજાના જીવનને દુ:ભાય તેવું ન કરે: આમાંથી અસ્પૃશ્યતા નિષેધતા કાર્ય ક્રમ મળ્યા. એ જ રીતે સવધર્મ ઉપાસના કરે તા હિંદુ-મુસ્લિમ એકતા આચરે.
- (૩) અસ્તેય ત્રત આચરનાર, શ્રમ કર્યા વગર ખાય નંહી. એમાંથી ખેતી, ગાપાલન અને ગ્રામાહોય મહ્યાં, તેમ સફાઈ, જાજર-સફાઇ વગેરે મત્યાં જેથી આપાઆપ ભગી અને ડાેકટરના બેઠ મટે.
- (૪) ષ્રહ્મચર્ય સાથે આશ્રમતું જીવન અને અસ્વાદ વ્રતને જોક્યાં. સાથે સાથે સેવા-કૃષ્ઠ રાગીની સેવા સાધના પણ જોડી દીધી. પરસ્કર શાસ્ત્રીની સેવા પાતે જ કરી.
- (૫) અપરિગ્રહ સાથે (क) સ્વદેશી તથા (ख) સાદાઇભર્યું સંયમી જીવન જોડયું. ટ્રસ્ટશીપની વાત મૂકી તેજ રીતે મજૂરેનું મહાજન ખનાવ્યું. ખેડૂતાનાં સગઠતની વાત કરી અને પાતાના વહીવટની તાલીમ લેતાં સહુને કર્યા. મહિલા સંગઠત અને નઇ તાલીમની વાત મૂકી.

પશ. આપણે જોઇ એ છીએ કે જેના સંગઠી બન્યાં. તે જ કામા ચાલ રહ્યાં. ખાકીનાં રાહત કામા જેવાં થઈ ગયાં. મજૂરાત કામ જે રીત જાર્યું તે રીતે ખદી અમે લાગતું કામ ન જાસ્યુ. સરકાર આગળ કે શ્રીમતા આગળ રૂના ખનાવનાર ખેડૂત, કાંતનાર વ. લાચાર ખન્યા.

ક્રાંતિત કામ તા એ કે ઇશારા કરે અને ચાલે; માર્ગદર્શકથી ચાલે. ખાકી ભાર ઉપાડ્યા કરા તા તે રાહતનું કામ ખને. હિંદુ-સુસ્લિમાન સંગકન ન થયું એટલે નેતાએા તેમને ખાટે માર્ગ દારી ગયા. વાલીઓ-વિદ્યાર્થીઓનું સંયુક્ત સંગઠન નથી એટલે નર્ક તાલીમનું કામ પગભર થતું નથી. ભલે આ પણે લેબો રેટરીના ખ્યાલ રાખીએ પણ બીજી **બાજુ જોરથી બાળકાને અંગ્રેજી બણાવવાનું જ કામ મા-બાપા કરે છે**.

વિનાખાજીએ સંસ્થાએા જામવા પહેલાં પાતે સન્યાસી મનવાળા **હો**ઇ છેહવાની અને સંગઠનામાં હિંસાના જોખમની વાતા મૂ**ડા.** તેથી ત્રૂળિયાં ઢીલાં પડયાં અને પછી ભૂરાન વ. તેા કાર્યક્રમ આપ્યાે તે**થી** જૂના કાર્યંકરા નઠાર થયા કે "વિનાખાજી શું કરી શકવાના હતા ! " પરિષ્ણામે નવા કાર્યં કરાે ભૂદાનમાં દ ખલ થયા. તેથી ધરતી કાચી રહી અને તેઓ જવાબદારી ઉપાડવા તૈયાર ન થયા. નવું લાેહી યીજવા લાગ્યું.

વિચારને આચારતું રૂપ આપવા સંધ દ્વારા પ્રયત્ન થયા તે જ વિશ્વત્રાત્સસ્ય વિચાર—અનુભધ વિચારતું તે જ ખતાવે છે. ક્રાંતદ્રષ્ટા સાધ સાધ્યાએ તું અતુસંધાન આ દિષ્ટિએ આપણા માટે જરૂરી છે. તે મુજબ (૧) ફ્રાંતદેષ્ટા સતાના વિચારા પચવવા તૈયાર રહેવું (૨) વતભદ્ધ રહેવું (૩) લાકાના સરળતા, સુખ અને વિકાસને એની સાથે જોડી, સદ્દવિચારને સત્યશ્રધ્ધા સા**થે** જોડી, વ્રતખહ્લા સા**થે** સામુદાયિક કાર્યક્રમા તથા રાજના જીવનશક્તિ આપનારાં સંગઠના રચવાં. આજ મારા મને સર્વોદય અથવા વિશ્વવાત્સલ્યની આચાર નષ્ઠાની ભૂમિકા છે. ભારતની સંત પર પરાના આ સનાતન વિચારાન આધુનિકી ત્રણ છે.

# સંરથાએામાં ખાદું વર્થસ્વ

શ્રી સુંદરલાલ શ્રોફે પાતાના અનુભવ ટાંકતાં કહ્યું :— નીતિનિષ્ઠાવાળાને આજની ઘણી ખરી સંસ્થાઓમાં ફાવતું નથી. કારણ કે સસ્થાએામાં અસકનું વચેરવ હોય છે. સસ્થાની નીતિ કરતાં તેવી વ્યક્તિઓની વાત જ મુખ્ય રહે છે.

એક ઠેકાણે હું દશ માસ રહ્યો. એમાં એક માણસતું મેં ધાર્ય ન કર્યું. મને સોંપાયેલા મિસ્ત્રીને હું સાપું તે જ કામ તેણે કરવું જોઈએ એવા મેં આગ્રહ સેવ્યા. એટલે મારે સંસ્થા મુકવી પડી.

એવી જ રીતે વળી પાછો હું ખીજી સંસ્થાના ધર્વણમાં આવ્યાે અને મને સંસ્થા મૂકવી પડી; અને મારે ધડિયાળનું કામ પસંદ કરતું પડ્યું. મારૂં કામ સરકારને ગમે છે પણ સરથાઓમાં હું કીટ થક શકતા નથી. એટલે વિનાખાજી સંસ્થા કે સંગઠનના વિરાધ કરતા દ્વાય તા આ દૃષ્ટિએ કરતા હશે.

અલખત જે સંસ્થામાં નીતિ મુખ્ય હોય. પૈસા ગૌણ હોય તેવાં સંગઠના અને સંસ્થાએા નીતિમાં માનવાવાળાને અનુકળ આવે ખરી. એ દૃષ્ટિએ આકર્ષાઇને હું અહીં શીખવા આવ્યા છું.

#### સમાજ ઘડતર માટે સંગઠના

٠

શ્રી માટલિયાએ કહ્યું : "દેહ છે તેા તેને ટકાવવા, વિકસાવવા માટે ખારાકની જરૂર છે, તેમ સમાજ છે, તાે તેને ધડવા ટકાવવા વિકસાવવા માટે સંગઠના અનિવાય છે. દેહમાં ખગાડા થશે એ ભયે ખારાક કાયમ માટે ન તજી શકાય. સંશ્કરણ અને શુદ્ધિને પાયામાં રાખવાનું સૂચન યેાગ્ય છે; પણ સંસ્થા અને સંગઠનાના છેદ કરવાની વાત યાગ્ય નહીં જ ગણાય.

#### પાતાનું માની લીધેલું સત્ય

શ્રી અલવ તભાઈએ કહ્યું: ઘણીવાર પાતે માની લીધેલું સત્ય ક્રુંથ્પી વ્યક્તિ આગ્રહી ખને છે. તેવી વ્યક્તિ-કાેંઈ પણ સંસ્થા સાથે ખ ધ્યમત્તી થઈ શકતી નથી. તેને ધણી જગ્યાએથી છૂટા થવું પડે છે.

તે માટે ઉદારતા અને વિવેક્ષ્યુદ્ધિ વ્યક્તિએ રાખવી ઘટે; તેા વાધા નહીં આવે; એવું મને નમ્રપણે લાગે છે.

#### સાધુ સા<sup>દ</sup>વીનું માર્ગદર્શન

સનિ શ્રી સંતખાલજ કઢે:—" વિશ્વાવાત્સલ્ય અને સર્વોદય એ ખન્નેના સમન્વય માટલિયાએ સુંદર રીતે કર્યો છે, એમાં અનુખધની વાત સર્વોદય વિચારમાં ઉમેરવાની છે.

એવી જ બીજી વાત ગાંધીજીના કાર્યંક્રમામાં સાધુ-સાધ્વીએના માર્ગ દર્શ નની છે. તે અબ્યક્તપણે હતી; હવે બ્યક્તરૂપે લેવાની છે. ગાંધીજી વખતે ભારતનું કાર્ય ક્ષેત્ર મુખ્ય પણે તેમને કાળે હતું; હવે " વિશ્વવાહ્ય " ધ્યેયને કાળે જગતનું કાર્યક્ષેત્ર આવ્યું છે. ગાંધીજીને સાધુ–સાધ્વીઆ વિના ચાલ્યું પણ આ યુગે આપણુને એમના વગર નહીં ચાલે. એટલે જૈનધર્મના ભગવાન મહાવીર અને તે પ**હે**લાંની જૈન પર પરા સા**થે** ગાંધીજીના વિચાર અને કાર્યક્રમાની સાથે આપણે તાળા મેળવવાના ખાસ રહે છે.

# વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્માનષ્ઠા

# [8-6-51]

[८]

મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી

વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્ઠાનાં એ અંગા પૈકા નીતિ–નિષ્ઠા ઉપર આ પહેલાં વિચાર કરી લેવામાં આવ્યાે છે. આચારનિષ્ઠાની પૂર્વ ભૂમિકા નીતિનિષ્ઠા છે તે। પશ્ચાદસૂમિકા ધર્મનિષ્ઠા છે કેવળ નીર્તાનષ્ઠાથી આચાર સંપૂર્ણ બનતા નથા પણ એ નીતિને અનુરૂપ ધર્મ (વ્રત) નિષ્ઠા હોવી પણ આવશ્યક છે.

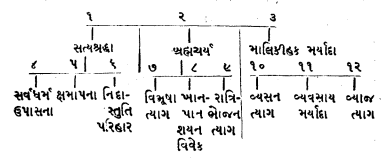
તા. વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્મનિષ્ઠા શું છે?

અહીં ધર્મનિષ્ઠા એટલે પ્રચલિત કાેઇ પણ એક ધર્મ, (જૈન, **ખૌહ.** ઈસાઈ, વૈદિક) પ્રત્યે જ નિષ્ઠા રાખવી એવા એના અર્થ નથી. તેવીજ રીતે તપ, જપ, વ્રત, અનુષ્ઠાન ઉપવાસ કે બાહ્ય ફ્રિયા કાંડાેમાં નિષ્ઠા રાખવી એ અર્થ પણ એના નથી. એવીજ રીતે પુર્યાદિ, દાન વગેરેનાં રાહતનાં કાર્યોની નિષ્કાના ભાવ પણ એકાંગી રૂપે આવતા નથી. સાથેજ સપ્રદાયવાદના પ્રશ્ન તા આના અર્થમાં ભળતા જ નથી.

વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્મ નિષ્ઠાના અહીં જે સ્પષ્ટ અર્થ લેવાના છે તે એ કે વિશ્વાત્સલ્યને લક્ષ્યમાં રાખી. વિશ્વધર્મીની દર્જિએ તત્ત્વન્નાન અને સદાચારને માધ્યમ રાખીને રચાયેલાં વ્રતા ઉપરની નિષ્ઠા સમાજને નીચે પડતા ભચાવવા ધારણ કરવા પાષણ અને રક્ષણ કરવા ક્ષત્તવ સંશાધન કરવા માટે ધર્મ તત્ત્વની અનિવાર્ય જરૂર દગ્ક યુગમાં રહી છે. તે તે યુગમાં દેશ, કાળ, પરિસ્થિતિ, પાત્ર વ. ને જોઈ ને કાઈએ એક તાે કાઈએ ત્રણ; કાઇએ ચાર તાે કાઈએ પાંચ. કાઈએ મૂળ પાંચ વત અને સાત શીલવત તા કાઈએ ૧૧ વતા ગાઠવ્યાં છે. એ બધાના આશય તા ઉપર કહ્યો તેજ હતા.

આ **બધા ધર્મીતું મંચન** કરી બધા ધર્મીમાંથી સત્ય ખેંચીતે સમન્વવાત્મક રીતે આજના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ પ્રમાણે પૂ. મુનિશ્રી સંતભાલજીએ ખાર વ્રતા વિશ્વવાત્સલ્યની આચાર નિષ્ઠાના અંગ-રૂપે ગાઠવ્યા છે. તેના નકશા આ પ્રમાણે છે.

## વિશ્વવાત્સલ્ય



આ વ્રત્તા કયા કર્યા ધર્મમાંથી કેવી રીતે તારવ્યા છે. તેમજ તેમના વિવેચન અગે હવે પછી વિચાર થશે. આ બાર વર્તામાં સદાચાર અને તત્વત્તાન બન્ને મળીને ધર્મનિષ્ઠા પરિપૂર્ણ થાય છે. જૈન દષ્ટિએ કહીએ તે৷ ચારિત્ર ધર્મ અને શ્રુતધર્મ (સ્ત્રુપમ<sup>ર</sup>) બન્ને મળીતે ધર્મ નિષ્ઠા સંપૂર્ણ બને છે. જો માત્ર ક્રિયાકાંડાને જ આપણે ધર્મનિષ્ઠા માનીએ તા ભાવનિહિત સત્ય–અહિંસા વગેરે વ્રતામાં કચાશ આવી જવાના પૂરા સંભવ છે.

ં ઉપર ખતાવેલ∞ભારવતો દરેક ધર્મ°ને અતુકૂળ છે, કાે⊌પછ ધર્મને એમાં વાંધા આવી શકે તેમુનથી એટલે દરેક ધર્મવાળા: પાતપાતાના ધર્માની સાથે જે ક્રિયાકાંડા—તપ, જપ, વૃત, અનુષ્ઠાન ઉપવાસ વ. સંકળાયેલા છે તેને બલે અતુસરે પણ એ ળાહ્ય ફિયા કાંડાનેજ પૂર્ણ ધર્મ નિષ્ઠા ન માની એસે; તેમાં દેશ, કાળ, પરિસ્થિતિ પ્રમાણે તેએ સંશાધન પરિવર્ધન કરવું જોઈએ અને આ વ્રતાને અનુકૂળ થાય એવા કાર્ય ક્રમા ગાઠવવા જોઈએ.

એવીજ રીતે માત્ર પુરુષ દાન રાહતનાં કાર્યોનેજ ધર્મનિષ્દ્રા માનવામાં આવશે તા સમાજ શુદ્ધિ માટે તપ,-ત્યાગ-બલિદાન વગેરે ક્રાંતિના કામા રહી જશે. આના અર્થ એવા નથી કે માણસે દયા–દાન પુરુષનાં કાર્યો ન કરવાં પણ ઘણીવાર એનેજ સંપૂર્ણ ધર્મ માની ક્ષેતાં એવું ખને છે કે દયા-દાન પુરુષ કરનાર ત્ર્યક્તિ અન્યાય-શાષણ, અનીતિ અસત્ય વ.નું આચરણ જીવનમાં કરતા હાય છે અને પાતાને ધર્માત્મા માનતા દ્વાય છે. એટલુંજ નહીં કેટલીકવાર સમાજ પણ એવી વ્યક્તિને ધર્માત્મા તરીકે નવાજે છે. એક મસ્થાના દાખલા અહી લઈ એ. એને એક વ્યક્તિએ ઉદાર દૃદયે વીશહળરત દાન આપ્યુ. તે વ્યક્તિના દાનથી પ્રેરાઇને સંસ્થાના કાર્યકર્તાઓએ તેને માનપત્ર આપ્યું અને તેમાં એને ધર્મરત્નની ઉપાધિ આપી. હવે આ વ્યક્તિનું ખાનગી જીવન બધા પ્રકારના વ્યસનાથી પરિપૂર્ણ હતું. તે અંગે પાછળથી સંસ્થાના કાર્યં કરોની ટીકા પણ થઇ. પ્રણ્યાદિ બાહ્ય પ્રવૃત્તિ સાથે આંતરિક વ્રતનિષ્ઠા પણ એટલીજ શુદ્ધ હોવી જોઇએ. એમ ન થાય તા સત્ય-અહિંસા વગેરેના ફ્રાંતિના કાર્યો અહરજ રહી જાય છે. ધણા કઢેવાતા સાધકા અંગે પણ એવું જોવામાં આવ્યું છે કે તેએ। પરક્રદ્યાણ અને પરાપકારના કામામાં પડી જાય છે અને આત્મકલ્યાણ 😘 સ્વ-ઉપકારની વાત ચૂકી જાય છે. ખરેખર તેા આત્મકલ્યાણ કે સ્વ ઉપકારની સાથે સાથે પરકલ્યાણ અને પરાપકારની વાત આવે તાજ સમાજમાં સુવ્યવસ્થા, શાંતિ અને શુદ્ધિ જળવાર્ક રહે છે. માત્ર પ્રણ્ય દ્વાન રાહતના કાર્યોથી સમાજ કે વ્યક્તિની અનિષ્ટ શુદ્ધિ થતી નથી. એક સાધક માટે ધર્મનિષ્ઠા કે ધર્માનષ્ઠા તરફ જવાના ઉદ્દેશ્ય મુખ્ય **કાલા જોઈ એ. તેની સાથે આપે!આપ પ્રશ્ય. દાન. દ**યાનાં કાર્યો આવી.

જશે. ધર્માનિષ્ઠાના એક અંગરૂપે તેનું યાત્રમ સ્થાન જળવાઈ રહેશે. પણ સાધકતું નિશાન તા સંપૂર્ણ ધર્માનિષ્ઠા ઢોવું જોઈ એ.

એક ખેડૂત ખેતર ખેડે છે અનાજ માટે; ધાસ માટે નહીં. ધાસ તા અનાજની સાથે તેને આપમેળ મળી રહે છે. એટલે ખેડતન મુખ્ય લક્ષ્ય અનાજ પેદા કરવાનું હાવું જોઈ એ. ધાસનું ગૌષ્યુ રહેવું જોઈ એ.

એવીજ રીતે હિંદુ, ઇસ્લામ, ઇસાઇ, ખૌદ્ધ કે જૈન ધર્મા પૈકા જો એક ધર્મ ઉપર નિષ્ઠા રાખવામાં ધર્મનિષ્ઠા માની લેવામાં આવે તા પછી દરેક માણસને કેવળ વંશપર પરાગત ધર્મજ મળે અને તેમાં પણ તેની ઉપરની છલી ખાહ્ય રીતાજ, દા. ત. કાેઈ જૈનને ત્યાં જન્મ્યાે એટલે તેને વારસામાં જૈન ધર્મ મળે છે: જ્યારે ખરેખર તા તેનું कैनत्व सत्य अिंसाना व्रतायरण् वि. पष्टीक प्रगटवं कोर्ड के. पण तेम ચતું નથી. દેવ-ગુરુ-ધર્મ'ના પાઠ ભણાવી તેને સમક્તિ આપવામાં આવે છે બલેને પછી તે બધી રીતે જેનત્વ વિરુદ્ધનું આચરણ કરતા હાય છતાં તે જૈન થઈ જાય છે. ભૂલથી આને ધર્મનિષ્ઠાનું રૂપ આપી દૈવામાં આવે તા તપ-ત્યાગ-ખલિદાન કરવાની ભાંજગડ કે નિરતિચાર વ્રતાચરણની કડાકૂટ કાણ કરે! પણ આવી સસ્તી ધર્મનિષ્ઠાનું જે ભયંકર પરિણામ આવે છે તે એ કે સાચા ધર્મ કૃદિ પ્રગટ ચતા નથી અને ક્ષાેભ કે ભય અથવા વેપારની રીતે ધર્મ-બ્રમતું પ્રચલન શ્રુઈ જાય છે. આજના દરેક ધર્મોમાં આ ખાટે તત્ત્વ ઘણા ઉંડાણ સુધી પ્રવેશી ગયું છે એટલે ધર્મનિષ્ઠાના વ્યાપક રીતે અર્થ કરવાના છે.

કાઇ એમ પણ કહી શકે કે મુનિશ્રી સંતભાલજીએ આ ખાર વ્રતાની ગાઠવણી કરી છે; તેઓ જૈનધર્મના સંસ્કારાયી ઉછરેલા અને ધડાએલા છે માટે આ વૃતા જૈનધર્મના હશે. પણ, તેવું નથી. તેમને સર્વ ધર્મ સમન્વય કરવાથી આ વૃતા લાધ્યાં છે. બધા ધર્મો**ની** સ્થાપના પાછળ તેમણે વિશ્વવાત્સલ્ય રસના પ્રવાહને વહેતા અનુભવ્યા છે અને સત્ય મેળવ્યું છે કે બધા ધર્મોના સાર વિશ્વવાતસલ્ય પ્રગટાવવા

એ છે. તેએ। જૈનધર્મમાં દીક્ષિત થયા છે; તેના આચાર-વિચારને વધાદાર રહી; વિશ્વને વાત્સક્ય રસથી તરમાળ કરવું છે; બધા ધર્મીના સમન્વય કરીને. એટલે તેમણે બધા ધર્મોના તત્ત્વનાન અને સદાચારને લઈને વિશ્વમાં ધર્મનિષ્ઠા ઊભી કરવા આ વર્તાની ગાઠવણી કરી છે.

ધર્મ નિષ્ઠા (વ્રતનિષ્ઠા) અને નીતિનિષ્ઠા બન્ને મળતાં વિશ્વ-વાત્સલ્યની અચારનિષ્ઠા સંપૂર્ણ બને છે. માત્ર વ્રતનિષ્ઠા હોય અને નીતિનિષ્ઠા ન હોય ના આચારનિષ્ઠા કાંતા જડ, કાંતા ઝન્ની, કાં તા અનધડ વિધાન કરનારી અગર<sup>ે</sup> તેા ક્રિયાકાંડમાં જ રાચનારી, એકાં**ગી** અને અપંગ બની જાય છે. નીતિનિષ્ઠા આચારનિષ્ઠાના પાયા છે તા વ્રતનિષ્ઠા એતું ચણતર છે. ખન્ને મળતાં વિશ્વવાત્સલ્યનાે મ**હેલ** ઊભો ચાર્કશકે

નીતિનિષ્ઠા તેા વિશ્વવાત્સલ્યમાં માનનારા અને એને લક્ષ્યમાં રાખીને સ્થપાયેલ દરેક વ્યક્તિ કે સંસ્થા (-ખેડૂતમંડળ' ગાપાલક મંડળ, ગ્રામાલોગી મજૂર મંડળ [ ગ્રામસંગઠન ], માતૃસમાજ, પ્રાયાગિક-સંઘ, વિશ્વનાત્સલ્ય પ્રાયાગિક સંઘ, વિશ્વનત્સલસંઘ, (કાંતિપ્રિય સાધુ-સન્યાસી-સાધ્યીએ સંધ — ભવિષ્યમાં રચાય તા) તેમજ રાજ્ય સંગઠન ( કાંગ્રેય )માં ઉપરની સસ્થાએાને અનુલક્ષી કાર્યો કરતી ઢાય તેવી વ્યક્તિએામાં હોવી જરૂરી છે. સાધુ વર્ગમાં તેા ખન્ને નિષ્ઠાએા સર્વાશપણે હોવી જરૂરી છે. જનસેવકામાં નીતિનિષ્ઠા અને આંશિકરૂપે વતનિષ્ઠા હોવી જરૂરી છે. તથા સગઠનામાં અને રાજ્યસગઠનામાં ગયેલા વિશ્વવાત્સલ્યમાં માનતા લાકામાં નીતિનિષ્દા પાકી હોવી જોઇએ

નીતિનિષ્ઠા પછી ધર્મનિષ્ઠા તે સહુમાં પાતપાતાના ધારણ પ્રમાણે; કાઇમાં એકાંશ રૂપે, કાઇમાં અહ્યુવત રૂપે, કાઇમાં સર્વાશ રૂપે તા કાઇમાં મહાવત પ્રમાણે હશે.

નીતિનિષ્ઠા વગરની વ્રતનિષ્ઠાથી એવું ખને છે કે વ્રતા જડ ખની જાય છે. ધણીવાર એવું જોવામાં આવે છે કે એક વ્યક્તિ જાતે વ્રતાને પાળતા હશે. પણ સમાજમાં વૃત વિરુદ્ધ કામ **યતું** હશે ત્યારે **ધણીવાર** કાઈ સમાજની કાર્યકારિણીના સબ્ય બની તેવું સમર્યન કરતા હશે.

ક દાલના વખતના એક દાખલા છે. ત્યારે અનાજ રેશનથી મળતું અને સીમેટ પતરાં વ. ઉપર પણ નિયમભંધી ખરી. તે વખતે એક શહેરમાં એક માટા આચાર્યન ચામાસ થયુ. ચામાસામાં દર્શનાર્થીએ! આવે તેમના રહેવા સુવા જમવા વિ.ની ખધી વ્યવસ્થા સંધને કરવી પડે. અનાજ તાે રેશનથી પ્રમાણમાંજ મળતું હતું. એટલે સંધના કાર્ય કરા અતે ઢાેદ્દેદારા (જેમાંના કેટલાંકે વ્રત લીધેલાં હતાં )ની સામે સવાલ આવ્યા કે બ્લેકથી અનાજ, ખાંડ પતરાં વગેરે લાવવાં કે નહીં. તેમની નીતિનિષ્ઠા કાચી હતી એટલે તેમણે નિર્ણય કર્યો કે અહિંસાદિ વતા તા અમારે વ્યક્તિગત પાળવાનાં છે. આ તા સંધ (ધર્મ)નું કામ છે. એમાં એવા વિચાર ન ચાલી શકે માટે બ્લેકથી તે તેવસ્તુએ। લાવવી જોઈએ. તે વખતે કાયદા હતા કે અમૂક સંખ્યાથી વધારે લાેકાતે જમાડવા નહી પણ તેમણે ચાલાકીથી અને લાંચરૂશ્વત આપીને ખેત્રણ સ્થળે રસોડું રાખીને: મર્યાદા-ઉપરાંતના લાકાને જમાલ્યા.

ં એટલે માત્ર વ્રત-િષ્ઠા ઢાય પણ જો સમાજને ઉદ્દેશીને ધ્યેયલક્ષી નીતિ અને વિશ્વદર્ષિ યુક્ત નીતિનિષ્ઠા ન ઢાય તા વતામાં આ રીતે જડતા આવી જાય છે. અથવા ઝતૂન આવે છે. એનું પરિણામ એ આવ્યું છે કે બધા ધર્મીમાં માત્ર ક્રિયાકાંડાને વળગી રહેવાનું જોવામાં આવે છે. ઘણી વખત ક્રિયાકાંડને તેઓ મુખ્ય સ્થાન આપી દે છે. પરિણામે ધર્મ કે સંપ્રદાયના નામે ઝઘડા, ખંડન, ઘર્ષણ, શાષણ, ભેદભાવ, મનદુ:ખ, મનામાલિન્ય વગેરેથી થતી હિંસા તરફ દુર્લક્ષ સેવાય છે અને અહિંસાવ્રતની નિષ્ઠા તેમના માટે ગૌણ બની જાય છે. સંપ્રદાય માટે કયારેક સત્ય પણ ગૌણ ખની જતું **હો**ય છે. સમાજમાં પ્રતિષ્ઠા મેળવવા માટે કે ધર્મ-ક્રિયાઓમાં આડંખર કે પ્રદર્શન કરવામાં અચૌર્ય (નીતિ, ન્યાય, ઈમાનદારી, પ્રમાણિકતા ) ગૌણ બની જાય છે. કદાગ્રહ-વધારા, જૂથ-વધારા, શિષ્ય-વધારા સંપ્રદાય-વધારા અથવા સંપ્રદાય દારા ચાલતાં જુદા જુદા

ર્જ્યાતામાં દ્રવ્ય વધારા કરવામાં કે પૈસાદાર – મહાપરિગ્રહીને પ્રતિષ્ઠા આપવામાં અપરિત્રહવત ગૌણ બની જાય છે. એવી જ રીતે કુટુ બમાં **્યાલતાં ત્રક્ષચર્ય** નાશક વાતાવરણ, સંતાનવૃદ્ધિ, ફેશ્નન કે વિલાસ દારા કામાત્તેજના વૃદ્ધિથી ષ્રક્ષચર્ય અહ્યવત ભક્ષે સ્થૂળ દૃષ્ટિએ પળાતું દ્રાય પણ સહુમદરિએ તે ગૌણ અને છે. વ્રતનિષ્ઠાનું સાચું હાઈ નીતિનિષ્ઠાને ખુરી રીતે સમજવામાં છે; અને વ્રતપાલન સાથે સાથે જીવનમાં નીતિ-નિષ્ઠા પણ મજણત રહેવી જોઈએ. નહીંતર ઉપર જણાવવામાં આવેલ છે તે મુજબ નીતિ-નિષ્ઠા વગરની વ્રતનિષ્ઠામાં જડતા, રહતા અને અન્નાન પૈમી જવાના સંભવ છે.

યુરાપમાં ખ્રિસ્તીધર્મસંઘ જે રામમાં ચાલતા હતા તેના પાદ-રીએ – પાપા પાતે વતબહ દાવા છતાં. તેમનામાં ધર્મ સહિષ્ણતા ન હૈાવાને કારણે તેમજ તેએા રાજ્યના આશ્રયે હેાવાના કારણે, તેમણે સાચી ધર્મ–નિષ્ઠા ગુમાવી અને પરિણામે તેમણે સંત–ફાંસિસ અને એમના જેવા બીજા સાધુએાને નજીવા મતલેદના કારણે બાળી મૂક્યા; મરાવી નાખ્યા. એવી જ રીતે જેમને થાેડાેક મતબેદ હતાે એવા ધણાને રીબાવીને મારી નં ખાવવામાં આવ્યા. એવી જ રીતે ધણા મુસ્લિમ શાસકાએ–ઔરગજેખ જેવા કદર અને ધર્મઝત્ની બાદશાહોએ પણ હિંદુઓ ઉપર જુલ્મા કર્યા, તલવારના જોરે ધર્માતર કરાવ્યુ અને જે તાએ ન થયા તેમને મારી નખાવ્યા. આવા પ્રસંગા ધર્મના નામે થયા તેનાં કારણા જોતાં એમ લાગ્યા વગર નહીં રહે કે તે ધર્મવાળા લાેકામાં नीतिनिष्या न हती.

મહમદ પૈગાંબરે આરખના લોકોને એક કરવા માટે સત્તા સ્વીકારી, છતાં નીતિનિષ્ઠ હેાવાના કારણે ખદુ જ સાદાઇથી રહેતા હતા. તેમણે રાજ્ય ઉપર ઇસ્લામ ધર્મનું વર્ચ સ્વ રાખ્યું પણ પાછળના ખલીકાએામાં એક-મે સિવાયના ખધામાં નીતિ-નિષ્ઠા કાચી ઢાવાના કારણે. રાજસત્તા હાથમાં લઈ ને તેઓ સાદાઈથી ન રહી શકયા અને ભાગવિલાસમાં પક્ષા રહ્યા. જન, ખૌદ્ધ કે વૈદિક સાધુઓમાં કેટલાક એવા થઈ ગયા જેમ-

નામાં નીતિનિષ્ઠા ન હોવાથી તેઓ વ્રત્યહ હોવા છતાં; રાજ્યાત્રિત ખની ગયા: એટલ જ નહીં ધર્મને પણ રાજ્યાશ્રિત ખનાવી **દીધો.** મહાત્મા ગાંધીજીએ વ્રતનિષ્ઠા માટે આશ્રમમાં સાધકાને રાખીને તેમનું ધડતર કર્યું. કેટલાક દૂર રહીને વ્રતભદ્ધ થયા; એમાં જેમની નીતિ– નિષ્ઠા પાકી થઈ ગઈ તેઓ આજે પણ વ્રતનિષ્ઠામાં પાકા રહ્યા છે. તેઓ કાર્ક પણ પ્રશ્નના ઉકેલ નીતિનિષ્ઠાની દષ્ટિએ આણી શકે છે. ચ્યાવા લાેકા સત્તા, ધન કે પદના માેહમાં તણાતા નથી; સત્તાધા**રી કે** પૈસાદાર કરતાં લાેકસેવકાેને ઉચ્ચ પ્રતિષ્ઠા આપે *છે,* તેમજ **બારતીય** સંસ્કૃતિ વિરાધી તત્ત્વોને ટેકા આપતા નથી. પણ, એવાયે ઘણા હતા જેમની નીતિ–નિષ્ઠા કાચી હતી. ગાંધીજી તેમને વધુ સમય ન આપી શકયા દ્વાય તે પણ બનવા જોગ છે; તેઓ વ્રતનિષ્ઠ તો રહ્યા પણ તેમની નીતિનિષ્ઠા કાચી રહી ગઇ દ્વાવાથી તેઓ ધણીવાર અણધડ વિધાના કરે છે; પાતાની સંસ્થાની નીતિની વિરૂધ્ધ દ્વાય એવાં તત્ત્વો કે સંસ્થાએને પક્ષાતીતતાના નામે ટેકા આપતા હોય છે. ગાંધીયગના કેટલાક કેાંગ્રેસી કાર્યંકરાે તેમજ રચનાત્મક કાર્યંકરામાં આ રીતે ક્યાશ આવી ગઈ છે અને પરિણામે; ભારતીય સંસ્કૃતિ વિરોધી કાર્યો ચાલતાં દ્રાય, અનિષ્ટો ફેલાતાં દ્રાય તે છતાં ઉપેક્ષા, ઉદાસીનતા કે મૌન સેવીને આડકતરી રીતે તેમને ટેકા આપતા હોય છે; તેઓ છડેચાક દાંડતત્ત્વા કે અનિષ્ટાને વખાડી શકતા નથી. નીતિનિષ્ઠા ન **હો**વાને કારણે કેટલાક સર્વાદયી કાર્યંકરાે પણ માત્ર રાહતનાં કાર્યો ક**રી** ચૂપ બેસી રહે છે; અને સર્વાગી સ્પષ્ટ દીષ્ટ ન હોવાથી કર્યું કાય° મુખ્ય અને કયું કાર્ય ગૌણ તે સમજી શકતા નથી.

પંડિત જવાહરલાલ નેહરૂ જેવા કેટલાક કાર્યંકરા ગાંધીજીના સંપર્કમાં હતા; તેમની નીતિનિષ્ઠા પાકી હતી. એના કારણે તેએા રાષ્ટ્રીય અને આંતરરાષ્ટ્રિય ક્ષેત્રમાં ભારતીય સંસ્કૃતિને લક્ષમાં રાખીને કાર્ય કરે છે. તેઓ કાેઇ પણ પ્રકારના <mark>ધર આંગણેના તેમજ વિ**દેશના**</mark> ધર્ષણ વિવાદના મામલામાં અહિંસાની દર્ષ્ટિએ, પંચ**શીલ** પ્રમાણે કામ કરે છે. તેમની પ્રખર નીતિનિષ્ઠાને કારણે તેઓ આડકતરી રીતે વ્રતનિષ્ઠા તરફ વળતા જાય છે. જેથી ખીજા ઉપર પણ તેમના પ્રભાવ પડે છે.

એક વખત પંડિતજી એકલા જતા હતા. રસ્તામાં એક ગૂડા એક ખાઈને રંજાડતા હતા. પાંડેતજીએ તે જોઈને પેલા ગૂંડાના હાય પકડયા અને કહ્યું: "અરે! આ શું કરે છે? તને શરમ નથી આવતી ? " પેલા ગૂડા શરમાઇ ને નાસી છૂટયા.

એવા જ એક બીજો પ્રસંગ છે કે તેઓ માટરમાં જતા હતા. ત્યારે લાકાએ ઉકકરાઇને પત્થરના મારા ચલાવ્યા. પંડિતજી શાંત રહ્યા અને માેટર અટકાવીને નીચે ઉતર્યા. તેમણે પેલા ઉશ્કેરાયેલા ટાળાને કહ્યું : " બાઇ! તમે આ શું માંડ્યું છે ! શા માટે આવું કરો છો ? " પેલા લાેકા નીસું માં કરીને ચાલ્યા ગયા. બ્રહ્મચર્યનું તેજ હંમેશાં પંડિતજીના ચહેરા ઉપર જોઇ શકાય છે. તેમણે સ્વેચ્છાપૂર્વક પરિગ્રહ પણ એાછા કરી નાખ્યાે છે. આમ તેમની વ્રતનિષ્ઠા નીતિનિષ્ઠા સાથે વણાઇ ગઇ છે.

ં એવી જ નીતિનિષ્ઠા ભાલનળકાંઠા ખેડૂત મડળના ખાસ કાર્ય<sup>૬</sup>કરાેમાં પણ જોવા મળે છે. તેથી તેઓ સહજ વ્રતનિષ્ઠા તરફ વળેલા હોય છે.

એક વાર ખંબાતની ત્રણ કન્યાઓને એક વાઘરી ફાસલાવીને દિલ્હી વેચવા લઇ જતા હતા. કન્યાના માતા પિતાઓએ તેમની ખુખ શાધ કરી પણ કાંઇ પત્તો ન ખાધા. છેવટે છાપામાં જાહેરાત આપી, જવારજના ખેડુતમાં ડળના માછ પ્રમુખ શ્રી કુલછભાઇ છાપું વાંચતા હતા: તેમાં એમણે વાંચ્યું. સંયોગવશ તે દિવસે જ સાંજે જવારજની એક ભરવાડણ બાઇ સીમમાં ભેંસ ચરાવવા જતી હતી. તે વખતે તેણે આ વાધરી-વાધરણ પાસે ત્રણ છોકરીએા જોઈ. તેઓ ત્યાં રસે છ કરતા હતા. એણે આવીને કૂલછભાઇને વાત કરી. છાપામાં વાં<sup>2</sup>યું હતું એટલે તાળા મળી ગયો. પણ શાધખાળ કરવા જાય ત્યાં તે વાધરી કન્યાઓને લઇને જતા રહ્યો. આજુખાજુના ગામડામાં ચારે ખાજુ લાકાને ઘાડા

ઉપર તપાસ કરવા માટે માેકલ્યા; પણ પત્તો ન લાગ્યા. કૂલજીબાઇ ખીજા સાથીએને **લ**ઇ ટ્રેનમાં ઉપડયા અને દિલ્હી પ**ઢાં**ચ્યા. ત્યાં પેલા વાધરી-વાધરણના પત્તો મળ્યા. તેમણે હજુ કન્યાઓ વેચી ન હતી એટલે ત્રણે કન્યાને લઇ ખંભાત આવ્યા અને તેમના મા–ળાપને સોંપી. **ખધા ખુશ થયા અને તેમના ખહુ ઉપકાર માન્યા એટલું જ નહીં** સમસ્ત જ્ઞાતિ તરફથી તેમનું સન્માન કર્યું અને માનપત્ર આપ્યું. શ્રી કુલજીભાઈએ કહ્યુ : " આ તા અમારી માનવતાની કરજ હતી. એમાં અમારા ખધા સાથીઓના સહયોગ ન હોત તેા અમે એક્લા કંઇપણ કરી શકવાના ન હતા. અમને પુ. સંતળાલજી મહારાજે આવી નીતિ-નિષ્ઠા ખતાવી છે અને વિશ્વવાત્સલ્યની પ્રેરણા પણ તેમની પાસેથી જ અમને મળી છે. "

એ ઉપરાંત શ્રી કુલજીભાઇએ જવારજના હરિજનાના પ્રશ્નો જે રીતે ઉકેલ્યા તે પણ પ્રશાસનીય છે. જવારજ ગામમાં ભગી-હરિજનાના ધર કાચા માટીનાં અને ભાંગ્યાતૃડયાં હતાં. તેએ ઘણી મુશીયતે સહીને રહેતા હતા. શ્રી કૂલજીબાઇએ વિચાર્યું કે: "અમે સારા મકાનમાં રહીએ અને એ લાકાને ઝૂપડાં પણ તૂટલાં! અમે એની મહેનતન ખાઇએ અને એમને એટલી પણ મદદ ન કરી શકીએ ?" એટલે કુલજીમાઈએ નક્કી કર્યું કે જ્યાંસુધી એમના મકાના ન બંધાઈ જાય ત્યાંસુધી હું ખાંડ નહીં ખાઉં. તેમણે ગામના બીજા ભાઇઓને વાત કરી, તેમણે સાથ આપ્યો. કંઇક સરકારે મદદ કરી અને અંતે હરિજના માટે સારાં મકાના વધાઇ ગયાં. તેમના એક બીજો આર્થિક પ્રશ્ન પણ હતા. તેએ પારકા ખેતરમાં કામ કરે; પાતાનું ખેતર મળે નહીં. એમને લગ્ન જેવા પ્રસાગે રૂપિયાની જરૂર પડે તા ધીરનાર પાસેથી ૨૦૦-૨૫૦ મેળવે પણ પછી આપી જિંદગી તેની વેઠ કરવી પડે. આ ગુલામીના દ:ખમાંથી મુક્ત કરવા માટે કુલજીમાઈએ સહકારી મંડળીમાંથી પાતાની જવાબદારી ઉપર હરિજનાને રૂપિયા અપાવ્યા મંડળીવાળાઓને શંકા હતી કે રૂપિયા પાછા નહીં આવે પણ એ શંકા ખાટી ઠરી. તેમણે પૈસા પાછા વાલ્યા. આમ્

એક ખેડૂતમાં વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિ–નિષ્ઠા પાકી ઢોવાના કારણે વ્રતનિષ્ઠા સહેજે આવતી જાય છે. આવી જ રીતે બીજા ખેડૂતામાં નીતિનિષ્ઠા પાકી થતાં તેમની વ્રતનિષ્ઠા પણ મજબૂત બનતી જાય છે.

ધણાને એમ પણ મનમાં થશે કે જો નીતિનિષ્ઠાથી કામ ચાલતું ·**હો**ય તાે વ્રતનિષ્કા**ના** શા જરૂર છે ? આ અગે એટલું જ સ્**ય**વી શકાય <sup>કે</sup> જેમ પાયા વગર ચણતર ન થાય અને ચણતર વગરના પાયાની શાભા નહીં, એમ નીતિ નિષ્ઠા ના પાયા વગરની વ્રતનિષ્ઠા ટકો ન ન શકે. ડગી જાય કે પડી પણ ભાંગે. વ્રત–નિષ્ઠા ઢાય અને નીત–નિષ્ઠા न है। य ते। ते जड़िया भनी जय

તે ઉપરાંત નીતિનિષ્ઠા સાથે વ્રતનિષ્ઠાની જરૂર વિશ્વવાત્સલ્યને ્લક્ષમાં રાખીને કામ કરતા લાેકસેવકાને અનિવાર્ય છે. આવા નીતિનિષ્દ લાકસેવકા–રચનાત્મક કાર્યંકરામાં વ્રતનિષ્ઠા ન હાય તા .તેઓ પાતાનું ધડતર ન કરી શકે અને સમાજતું ધડતર પણ ન કરી શકે. લાેકસેવકા જો વ્રતનિષ્ઠ નહી હોય તો જે લાેકા પાસે તેમને કામ લેવાનું છે; તે લાેકાની આ સેવકા પ્રતિ શ્રહા ર**હે**શ નહીં અને પરિષ્ણામે લાેકસંગઠનાેનું સંચાલન પણ સારી પેઠે થઈ શકશે નહીં. એક દાખલા લઈ એ. એક કાર્યં કર્તા છે. તેમાં નીતિનિષ્ઠા હોવા છતાં, તે વ્યક્ષચર્યની મર્યાદા પાળતેઃ નથી. પ્રમાણિક રહેતા નથી; હિસાબ ચાકખા રાખતા નથી, વ્યવસાયની મર્યાદા કરતા નથી, વ્યાજના ખાનગી ધંધા ચલાવતા હાય છે, બૂલ માટે ક્ષમા માગી શક્તા નથી, ખાન-પાનના સંયમ રાખતા નથી કે વ્યસન ત્યાગ કરતા નથી; આવા માણુસ ક્ષાેકાેના વિશ્વાસ ન મેળવી શકે. એટલા માટે તેને વ્રતનિષ્ઠાને અપનાવવી પડશે.

ગાંધીજીએ જ્યારે લાેક–સેવાની કલ્પના કરી ત્યારે તેમણે સપત્ની વ્યક્ષચર્ય વ્રત સ્વીકાર્યું. તેથી સમાજના વિધાસ કેળવાયા. તેમણે જુદાં જુદાં વ્રતાને સાધ્યા અને પછી ખીજા કાર્યકરા માટે વ્રતનિષ્ઠા આવશ્યક ગણી તેમનું ધડતર કર્યુ<sup>ર</sup>ં. તેમણે ત્યારભાદ જુદા જુદા કાર્ય'ક્રમાે રજૂ કરીને તે વડે સમાજતું પણ ઘડતર એવા વ્રતનિષ્ઠ કાર્યકર્તાએ। વડે

કરાવ્યું. લાકસેવકામાં વ્રતનિષ્ઠા હશે તાજ તેઓ સમાજને વ્રતનિષ્ઠા તરક દોરી શકશે. વળી ઉચ્ચ સાધકા સાધુ સાધ્વીએા તેમજ સન્યાસીએાના જીવનમાં પણ એ બધા વ્રતાની પૂર્ણાનષ્ઠા હશે તાે જ તેએ**ા સમાજનાં**. **બધાં અંગાને માર્ગદર્શન, પ્રેરણા, ઉપદેશ કે આદેશ** આપી શકશે.

ધણા લાેકા વ્રતનિષ્ઠા રાખે છે; વ્રત ગ્રહણ કરે છે પણ વ્રતભદ્ધ યતા નથી. એવા કેટલાક સુવાન લાકા કે કાર્યકરા દલીલ કરે છે કે "અમે પાતાની મેળજ વતા પાળશું; પ્રતિજ્ઞામાં ખધાઇને શું કરવું છે ? જો પ્રતિજ્ઞામાં ખંધાઈએ તાે સંકટ ટાણે પ્રતિજ્ઞા તાેડવી પડે. માટે પ્રતિજ્ઞા ન લઇને ખુલ્લાં રહેવામાં શું વાંધા છે! મહાત્મા ગાંધીજીએ એના સખ્ત વિરોધ કર્યો હતા. જે સાધક કે સેવક વત (પ્રતિજ્ઞા) બહ થતા નથી. તે સમય આવે ઢચુપચુ થઈ જાય છે; અને સમાજ એવાને કાઈપણ કાર્યની જવાયદારી ન જ સોંપી શકે! તેના ઉપર કઇ રીતે વિશ્વાસ એસે ! "

એ અંગે ગાંધીજીએ એક દાખલા પણ આપ્યા: એક માણસે દારૂ ન પીવાની પ્રતિજ્ઞા લીધી છે. વિમારીના પ્રસંગે ડાેકટર દારૂ પીવાન કહે છે. આ અપવાદ છે પણ પ્રશ્ન એ છે કે શંદારૂ પીવાથી તે ખુસા જશે ખરા! અથવા કાઈ દેશી વનસ્પતિથી ઠીક ન થઈ શકે! એની ગેરડી છે ? " એટલે જે વ્રતભદ્ધ થતા નથી તે છેવટે ઢીલા પડી જાય છે. આ રીતે પતન પામેલા અને સ્ખલન થયેલાના ધણા દાખલાએ! સમાજમાં ખતે છે.

પુ. મુનિશ્રી સંતુષાલજીના પ્રસંગમાં એક કાર્યકર્તા આવ્યા. તેઓ બહુ **હો**શિયાર, પ્રામાણિક અને યુદ્ધિશાળી હતા; પણ બ્રહ્મચર્ય માટે વ્રતભદ્ધ ન થયા. પાતે પાળીશ એમ તેએ કહેતા. પાછળથી તેઓ ડગી ગયા; તેમના પત્ની પણ વ્રતખદ્ધ ન હોવાથી; તેમને સંતાના થયા. મેવાડમાં અમારે એક ભાઈના સંપર્કથયાે. ઉત્સાહી, સેવાબાવી અને બ્રહ્મચર્ય તરફ નિષ્ઠાવાળા દેખાતા હતા. તેમણે બ્રહ્મચર્યાશ્રમની સ્થાપના કરી. ક્ષાેકાએ તેમને મદદ પણ કરી. તેઓ પણ જાતે બ્રહ્મચર્ય વૃતપાલન કરવાની વાત કરતા હતા: પણ વ્રતખહ ન હોવાથી તેઓ ચૂકયા અને તેમને ભાળકા થયાં. તેમના પ્રત્યેની ક્ષાકાની શ્રહા ડગી ગઇ.

રખે. કાેઇ એમ માને કે બધા કાર્યકરા માટે વ્યક્ષચર્ય વ્રતબહ ચલુ કરજિયાત છે: જો તે પાળી શકાય તાે સારૂં છે પણ એક વખત સમાજ આગળ બ્રહ્મચર્ય-પાલનની વાત કર્યા બાદ તેને ન તાેડવી જોઇએ: સ્વનારી મર્યાદિત બ્રહ્મચર્ય° હોય તે। પણ તે વ્રતભદ્ધ હોવું જોઈ એ. તેનાથી સમાજના તેના ઉપર વિચાસ ખેસશે. વ્રતખદ **ચ**યા વગર ' જાતે વ્રતપાલન કરી લેશું ' એવી વાતા કરનારા મૂળમાં જ કાચા છે. પ્રતિનાળહ થવાથી દઢતા આવે છે તેમજ મક્કમ રહી શકાય છે અને વ્રતભગ ચવાને ટાળી શકાય છે. સાધના દ્વારા વિકાસ સાધી શકાય છે અને લાકશ્રહા પણ તેના ઉપર ૮કે છે.

ચા પાતાની મેળે છોડશું એવી વાતા કરનારા ઢચ-પચું રહે છે અને કોઈ માન-તપ્ણ કરે તેા તરત ત્યાં નમી પડે છે. પછી તેમને અલમ અલમ ખહાનાં કરવાં પડે છે કે ' ક્લાણામાઇ ન માન્યા!", "શરદી થર્ષ્ટ હતી" "ત્યાં આપર્જી કંઇનિ ચાલે!" અને એવી વાતા કરી ચા પીતી પડી એના સ્વીકાર ક્ષાચારીથી તેમને કરવા પડે છે.

ગાંધીજી વિલાયત જતા હતા ત્યારે તેમની ખાએ, ખેચરજી નામના જૈન સાધુ પાસે તેમને ત્રણ પ્રતિજ્ઞાએ। અપાવી હતીઃ "(૧) દારૂ નહીં પીઉં (૨) માંસાહાર નહીં કરૂં (૩) પરસ્ત્રી ગમન નહીં કરૂં."

તેમની ભાએ તેમને કહ્યું કે "તને જ્ઞાતિ બહેલર કરે એના મને ડર નથી પણ જે ભયના કારણે જ્ઞાતિ તને બહાર કરી શકે તેનાથી છું દૂર રહે! એટલે આ પ્રતિજ્ઞા લઇ તું જ્ઞાતિને વિધાસ આપી દે તા જ્ઞાતિને જરૂર તારા ઉપર વિશ્વાસ બેસરો!"

ગાંધીજીએ ત્રણ પ્રતિનાઓ જરૂર સ્વીકારી, વિલાયત જતાં લાેકાએ કહ્યું: " આતા ઠંડા મુક્ક છે. અહીં તા માંસાહાર વગર ન ચાલી શકે ! " પ્રતિજ્ઞામહ હોવાથી ગાંધીજીએ શાકાહાર રહ્યીને લાકાને ખતાવી આપ્યું કે એ રીતે પણ જીવી શકાય છે. એટલું જ નહીં, જ્યારે " ઇડા તાે માંસમાં આવતા નથી " એવી દલીલ ક્ષાેકાએ કરી તાે તેમણે જવાખ આપ્યા કે " મારી માતા છએ પ્રતિજ્ઞા આપી છે અને તેમાં ઇડાને માંસાહાર ગણવામાં આવ્યાે છે. એટલે હું કંઈ લઈ શકતાે નથી." એવીજ રીતે પરસ્ત્રીગમન અંગે પણ તેમની કસોટી થઈ: પોતે પ્રતિજ્ઞાયહ હાવાથી તેમાંથી પણ પાર ઉતર્યા. એ અંગે ગાંધીજીએ પાતાની આત્મકથામાં લખ્યું છેઃ "પુજ્ય માતાની અપાવે<mark>લ</mark> પ્રતિના રૂપી ઢલ તે વખતે મારી પાસે હતી એટલે હું પ્રતિના અને પ્રભુકપાથી અનિષ્ટામાંથી ખચી શકયા." આવેા છે પ્રતિજ્ઞાના ચમત્કાર.

જૈતામાં તા વ્રતભહતાની બહુ જ કીંમત માનવામાં આવેલી છે. અમુક પ્રતિજ્ઞા લેતાં. અમુક અનિષ્ટથી ખચી જવાયું. એવી વાત જણા-વતા ધણા કથાનકા જૈન કથાએામાં મળી આવે છે. સુદર્શન શેઠ શીલની પ્રતિજ્ઞાના કારણે માટા પ્રક્ષાભનમાંથી ખચી શકયા એની મેન્ટી વાર્તા છે. આજે જૈનામાં પ્રતિજ્ઞા અને પચ્છખાણ માટા ભાગે રૂદિયત થઇ ગયાં છે: તેની પાછળના ભાવ, સ્પષ્ટ રીતે સમજાવવામાં આવતા નથી? ते छताये ओशंहरे प्रतिज्ञालह थवाथी साल क याय छे.

વૈદિક ધર્મગ્ર**થે**ામાં પણ " સંકલ્પ" લેવાતેા મહિમા ખતાવવામાં આવ્યા છે. સંકલ્પ કે પ્રતિજ્ઞા લીધા વગરનાં વૃતા સફળ થતાં નથી. નિષ્ફળ ખતે છે એ અતુભવ સિધ્ધ વાત છે.

ધણા લાકા એક બીજી દલીલ પણ આગળ મૂકે છે કે "અમે એક્લા એકાંતમાં વત-પ્રતિજ્ઞા લઇએ; સમાજ કે વડીલ અથવા સુર વ. સમક્ષ શા માટે લઇએ ? " આના પાતાનાં ભયસ્થાના છે.

ભારતીય ધર્મીમાં ખાસ કરીતે જેન ધર્મમાં વ્રત-ગ્રહણ-વિધિ જાહેરમાં, વડીક્ષે, શુરુ અન સમાજ સમક્ષ કરવામાં આવે છે. એના માેટા ક્રયદા એ થાય છે કે કટાકટીના સમયે પણ વૃત ઉપર ટકી શકાય છે; વત-લંગ કરતાં સ કાચ પ્રમાય છે. એટલું જ નહીં એ એક હાલ રૂપે પણ ખનીને રહે છે કે આટલા બધાની સામે પ્રતિજ્ઞા લીધી અતે હવે તાડીશ તા મારૂં શંનામ રહેશે ?

∙ જૈન સાધુએાને માેઠી દીક્ષા આપતી વખતે વ્રતાચ્ચાર–વિધિ સમાજ સમક્ષ કરવામાં આવે છે. તેની પાછળના એ હેત છે કે સમાજ એ વ્યક્તિને એાળખી લે અને એના ખદલે કાઇ બીજી વ્યક્તિ સાધ-વેશ લઈ પેસી ન જાય. એવી જ રીતે ગ્રહસ્થા પણ વ્રત-ગ્રહણ કરવા માટે પ્રતિજ્ઞા સમાજ સમક્ષ લે છે જેથી સમાજ એને એાળખીને એના હપર વિધાસ મૂકી શકે.

આજે જો કે બ્રહ્મચર્ય-વ્રત લેતી વખતે કે વ્રત-ઉપવાસના પુચ્છખાણ લેતી વખતે ધર્મપુભાવનાની આડમાં, આડખર વધી ગયો છે. કુયાંક વરધાડા કાઢવામાં આવે છે: ક્યાંક વ્રતી તરફથી પ્રભાવના પરિગ્રહતું પ્રદર્શન કરીને વ્યક્ત કરવામાં આવે છે તેા ક્યાંક માટા પાયે જમણવારા યાજાય છે. એમાં સુધારા કરી જો સાદાઇપૂર્વક શેરુ પાસે, અને ગુરુન હોય તા વડીલ શ્રાવક પાસે સાધક વ્રત ગ્રહણ કરે તા તે વ્રતનિષ્ઠામાં સહાયક અનશે; નહીંતર વ્રતની ભાવના કરતાં પ્રદર્શનને વધારે મહત્વ અપાઇ જવાના ભય રહેલાે છે.

ભારતીય લગ્નવિધિમાં વર–વધૂ, બન્નેનાં લગ્ન અગ્નિ, પાણી, વિ. પંચમુતા અને પંચ સમક્ષ કરવામાં આવે છે તે પણ આજ દબ્ટિએ. સમાજ જાણી શકે કે પતિ–પત્નિ ખન્ને લગ્નગ્રથિથી જોડાયા છે અને તેઓ મર્યાદા ભંગ કરતા હાય તા રાષ્ટ્રી શકે અથવા જવાયદારીથી છટકવા માંગતા દ્વાય તેા ટાકી શકે. આ રીતે વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્મનિષ્ઠા. નીતિનિષ્ઠા પૂર્વંક આચરવામાં આવે તેા સમાજનું સુંદર ધડતર થઈ શકે.

## ચર્ચા — વિચારણા

## ધર્મ એટલે સમાજને ટકાવી રાખનાર

શ્રી દુલેરાય માટલિયાએ વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્માનષ્ઠા અંગે ચર્ચા શરૂ કરતાં કહ્યું:—જેના વિના ક્ષણભર પણ વિશ્વ અને સમાજ ન ૮૬/ી

શકે એનું નામ ધર્મ. અલભત શ્વાસાશ્વાસ વિનાજ્યાપએ હોકી શકતા નથી. પણ તે સહેજ હાય છે એટલે હવા હોય છે ત્યાં લગી ખબર પડતી નથી. હવા ન ઢાય ત્યારેજ ગુમભામણ જણાઈ ત્ર્યાવે છે. and the state of t તેવજ સત્યનું છે.

#### થાેડાક અસત્યતાે પ્રભાવ 🦠

જેમકે, ખાળકા એપ્રિલ કુલ તા. ૧ લી કે ૪ થી એપ્રિલના કરતા **હો**ઇ. તે દિવસે સાચી વાતાનાય વિશ્વાસ **ચ**તા નથી: પશ્ચિમિ હાસ્યમાંથી પણ કેટલીકવાર ખુરૂં પરિષ્ણામ આવે છે. પ્રહસનનું ચિત્ર ગાઠવી અડધા કલાક જો ખાટું બાલવાનું ગાઠવાય, કે કાઈ મરી ગયું હોય: ત્યાં લગ્નની વાત થતાં મડદાં પર જાનડીએ ગીત ગાતી આવે તો કેવું <u>બેહુદું ખની જાય! આ સત્યનું મહામૂક્ય છે. તેજ સમાજને ધા**રણ**</u> કરી રાખે છે. સર્ય ગમે ત્યારે ઉગે કે ગમે ત્યારે આથમે તાે શં થાય ? માસમી પવન ન વાય તા ખેડૂતાને વિશ્વાસ ન રહે. ડુંકમાં જડગણાતી સૃષ્ટિમાં પણ નિયમના ભંગ થતા નથી. સૂર્ય, ચંદ્ર, પૃથ્વી, એ બધું નિયમિત ચાલે છે. એટલે નિયમની પણ એટલીજ જરૂર છે.

સમાજમાં જરા જૂઠું ચાલે છે; તા તેમાંથી દહેશત ઊભી થાય છે. દસ્તાવેજ, કાયદા, કાનૂન વ. કેટલું બધું વધી ગયું છે. ચાવીશ કલાકના દિવસની ગણત્રી કરીએ તેા થાડીવાર માટેના થાડી લાકાના જૂઠાણાંને કારણે પણ કેટલું બધું અધારું અને અવિશ્વાસ**ે** વ્યાપી જાય છે. એટલું પણ જો અસત્ય ન હોય તો જગત, પ્રકાશર્મમાં સ્વર્ગમય અને અમૃતમય ખની જાય છે.

## સત્ય એ જ જગતનું અધિષ્ઠાન

એથી જ કહ્યું છે: -- જેના વિના જગત્ ન ટકી શર્ક ते के संवि " सत्य सर्व प्रतिष्ठितं "—-એટલે 💃 જગતુની ખધી વસ્તુભા સત્ય લપર પ્રતિષ્ઠિત છે.

**૧**૨ ·

અહિં સાની અનિવાર્યતા સતત ભયમાં છવી શકાતું નથી. તે રીતે જોતાં બીંજો પ્રશ્ન આવ્યા અદિસાતા. માનવસમાજને (૧) પ્રાષ્ટ્ર, (૨) સંપત્તિ (સ્વ પરિશ્રમતું ફળ), (૩) શીલ, (૪) બ્યવસ્થાની રક્ષા—એ ચારેય મળવા જોઈએ.

કલ્પના ખાતર વિચાર કરા કે એક કલાક માટે ખધા માછસા હિંસક થની જાય તેા ? અરે, અમૂક લત્તો બની જાય તેા પણ લાહીની નદીઓ વહેવા લાગે. એટલે જાતે નિર્ભય થઈ બીજાને નિર્ભય કરવાના પ્રયત્ન કરે તા સ્વર્ગન સખ દેખાય. એટલે જ અહિસા ધર્મ બન્યા. કારણ કે માનવસ્ત્રભાવમાં અહિંસા છે. જો તે અલ્પ–અંશ હિંસા કરે. થાડાંક એટમબામ વાપરે તા આખા માનવસમાજ થરથર કાંપી ઊઠે. પાંચ પચ્ચીશ વર્ષે જગતમાં યુદ્ધથી હિસા થાય છે તેા યે આખા વિશ્વના રાજ્યોમાં આટલા થથરાટ વ્યાપ્ત થઈ જાય છે તા સાર્વત્રિક હિંસા થાય તાે શંથાય ?

#### અસ્તેયની જરૂર

એ જ રીતે સમાજની મહેનત જો લૂંટાઈ જાય તા કાણ મહેનત કરે ? એક વર્ગ ચારી કરે. લડ કરે અને તેમનાથી જો સલામતિ ન મળે તા બીજો વર્ગ પણ એ માર્ગ જાય; અને સમાજ અસ્થિર બની **જાય. પણ** જો હજારમાં નવસાનવાણ પ્રત્યે ચારીની નિશ્ચિતતા છે માટેજ સમાજ પુરુષાર્થી બને છે; નહીંતર પુરુષાર્થ નહીં ટકે. આમ ઉત્પન્ન થતાં અડકે તે અધર્મ અને એટલે જ સ્તેય અધર્મ ગુજાાયા અને અસ્તેય ધર્મ ગણાયા.

## શીલ–કશીલ

ં પાતાની સ્ત્રીથી કાઈ રસલુબ્ધ કે **૨૫લુબ્ધ બને તે**હ તે કેટલેહ **ળળ !** ળળવાન લાેકા સ્ત્રીએાને લઇ જતા **ઢા**ય તાે સમાજતું શું થાય ? અત્યારે તેા વિકૃતિના કારણે થોડો એ અંગે સંતાપ છે તેા પણ. આવી દશા હાય તા સમાજની શું દશા થાય? તેના બદલે સ્ત્રી અને યુરુષ જો શરીર–ભાગ વગર આનક લૂંટતા થાય તે ! તેથીજ શીલ–રક્ષા એ ધર્મ થયે৷ અને કુશીલ અધર્મ કહેવાયાે.

## વ્યવસ્થા–રક્ષા અને પરિગ્રહ-મર્યાદા

એવીજ રીતે સાધન અને સત્તા જેમના હાથમાં આવે તે સમાજની વ્યવસ્થા અને મર્યાદાના ભંગ કરે તા! જ્યાં એવું થાય છે ત્યાં સમાજમાં લડાઈ, તાેકાન અને ખધના પેદાં થાય છે. વ્યવસ્થાની રક્ષા થાય તેના ભગ ન થાય તાે શાંતિ આવે. આથી વ્યવસ્થા રક્ષા અને પરિગ્રહ મર્યાદાએ ધર્મ બન્યો. જો એમ ન થાય તા લડાઈ થાય. હાયવાય થાય અને જે પૈસા સુખને માટે ભેગા કર્યા તેને લીધેજ આ ખંધા ખળાપા થઈ જાય.

## મુળવ્રતા અને ઉપવ્રતા

આમ માનવસમાજ જેનાથી ૮કે છે તે ધર્મનાં ચાર અથવા પાંચ મૂળવ્રતા થયાં (૧) સત્ય (૨) અહિંસા (૩) અસ્તેય (૪) બ્ર**હ્મચય**° (૫) અપરિગ્રહ, મૂળ તેા આ બધા સત્યની આસપાસ ગૂંથાયેલાં છે અને જીવનની વિવિધ વસ્તુઓનું સત્ય રજૂ કરે છે.

આ પાંચના ઉપવ્રતા તરીકે ગાંધીજીને એક સૂઝે, સંતેષાલજી આજી ખતાવે. સ્વામીનારાયણવાળા ત્રીજ ખતાવે એ સંભવે છે. કરસ કુ પાંચ વ્રતાની આસપાસ રહેલાં ઉપવ્રતા કાળ મુજબ બદલી શકાય છે અને ખદલવાંજ જોઈ એ. તેનું આંશિક પાલન થાય તાે પણ સમાજમાં તેટલું સુખ વધે છે. મૂળે જીવનના સત્ય ઉપર શ્રહા રાખી જાતે અહિંસાદિ વર્તાનું પાલન કરે અને સાથીએક પાસે પાલન કરાવે એ વિશ્વવાત્સલ્યની પાયાની ધર્મનિષ્ઠા છે અને ખરેખર તે સર્વત્ર સ્વીકૃત છે.

#### વિશ્વવાત્સહ્યની ધર્મનિષ્ઠા ફરજ બજાવવામાં

શ્રા પુંજાભાઇ કહે:—" માનવને કરજતું ભાન હાય છે. કારણ કે તે માનવ છે. તેનામાં ઊડી વિવેક ખુહિ દેશય છે. તે માયા, માહ અને સ્વાર્થને વશ થઈ કરજને ડાળવા મથે છે. તેને બદલે પાતાના અસલી ધર્મને સમજીને કરજ બજાવવાની પ્રવૃત્તિ કરે તેા જગતમાં આનંદ આનંદ થાય. વિશ્વવાત્સલ્યની આજ ધર્મનિષ્ઠા ગણાય.

ખેડત જો ખેતી, મજૂર, બળદ વ. બધાજ તરફ અને બધી જાતની કરજ ખજાવે તેા સ્વાર્થ સાથે પણ પરમાર્થ થઇ શકે. બાકી બેદરકાર ખતે તે**! સ્વાર્થ** :અને પરમાર્થ બન્નેને હાનિ પહેાંચાડે. એજ રીતે વેપારી વ્યાહ્મણ કે સાધુ વગેરે જ્યાં કરજ ચૂકે ત્યાં ત્યાં અધર્મ વધે છે.

આજે તા માલનીજ નહીં ભાળકાની પણ ચારી થાય છે. જો માણસાઈ દર્ષ્ટિએ માનવ એમ વિચારે કે '' જે કાઈ, માનાં ખાળકા ઉપાડે તાે એ માને કેવું દુઃખ થાય. જેણે મહેનત મજૂરી કરી થાેડું બચાવ્યું છે તેનું શાયણ કરે કે ચારી કરીને ઝૂંટવી લે તા તેને કેટલા ત્રાસ પડે! આવા સમયે વિશ્વવાત્સલ્યના જરા સરખા વિચાર આવવા જોઇએ કે આવું ભયંકર કૃત્ય કદાપિ થઈ શકેજ નહીં—એજ એની ધર્મ નિષ્દ્રા છે.

#### વ્રત અને નીતિના મેળ મળવા જોઈએ

શ્રી અળવંતભાઈ: "ધર્મનિષ્ઠાને જો વિશ્વવાત્સલ્યનું મૂળ કલ્પીએ તાે નીતિનિષ્ઠા એનું થડ છે. ખાકી વ્રતાે વગેરે તેની શાખા ડાળીઓ છે. આજે થડ તરફ એાછું લક્ષ અપાઈ રહ્યું છે. એટલેજ ભગવાન મહાવીરને માનનારાએ જેને વર્જનીય ગણ્યાં છે. તે પંદર કર્માદાનને આચરવામાં અનિષ્ટને જોતા નથી. અહિંસા અને અપરિગ્રહની વાતા કરવા છતાં કાળાયજાર અને શાષણ કરી શકે છે. પર્યુપણમાં ઉપવાસ, લીલાતરી, ત્યાગ, અસ્તાન વ. આચરવા છતાં ઉપલાં કર્મો **હાંશ**થી કરી શકે છે. કારણ કે વૃત અને નીતિના સમેળ સધાયા નથી. વિશ્વવાત્સલ્ય અને "આત્મવતસર્વભૂતેષુ"ની મૂળભૂત જૈનધર્મની નીતિનિષ્ઠા તેમનામાં કાચી રહી ગઈ છે.

કૃષ્ણ, રામ અતે શ્રિવને માનનારા લાકા જન્માષ્ટમા, રામનવમા, શિવરાત્રિ કે એકાદશીના વ્રતા કરે છે પણ બીજીબાજુ ઉપવાસ હાવા છતાં જુગાર પણ રમવા એસી જાય છે. એટલું જ નહીં નિર્જળ-ઉપવાસમાં બીજું ખાલું–પીલું વધી ગયું છે. વૈક્કિ ધાર્મિક પર્વોમાં પણ ખાવા–પીવા અને પ**હે**રવા ઐાઢવાતું જાણે થઈ ગયું છે. આમ વત અને નીતિના સુમેળ ન થતાં તે હાસ્યાસ્પદ બને છે.

#### વર્મ ફાતે કહેવા ?

પૂ. દંડી સ્વામીએ લાકા પુણ્ય અને ધર્મના ભેદ સમજતા નથી તે અંગે જણાવતાં કહ્યું : "મનુસ્મૃતિમાં કહેલા પાંચ- મહાયન્નો —જે પાછળથી બૌદ્ધ ધર્મની અસરના કારણે પાંચ લઘુયજ્ઞા ક**હે**વાયા. —તે બધાને લાકા ધર્મ કહે છે

પૂર્વમીમાંસામાં પણ જે કર્મા કહ્યાં છે તે બધાંને લાેકા ધર્મ તરીકે એાળખે છે. બૌલ ધર્મમાં (૧) દાન, (૨) અર્ધ્ય, (૩) દિનચર્યા અને (૪) સમભાવને—કર્મા કહ્યાં છે તેને પણ લાેકા ધર્મ માને છે. આથી ધર્મ કયો અને પુણ્ય કશું ? એ સમજવામાં મુશ્કેલી પડે છે; અને કેટલીકવાર પુણ્યને ધર્મમાં ગણવાના ગાટાળા થાય છે. એ વિષે અહીં ઠીક ઠીક જાણવા મહ્યું કે પુણ્ય અને ધર્મ બંને શું છે?

#### વ્રતાના આત્મા!

**શ્રી દેવજભાઇ** કહે : વિશ્વવાત્સસ્થની આચારનિષ્ઠામાં નીતિનિષ્ઠા સોનારૂપ છે અને ધર્મનિષ્ઠા સોનામાં સુગધ રૂપ છે. માત્ર સુગધ હોય તા તે લાંબા કાળ ન ટકે એટલે કે તેમાં પ્રાણ જોઈએ. નીતિનિષ્ઠા હાય તા ધર્મનિષ્ઠા સહેજે વણાવાના સંભવ રહે છે; પણ नीतिनिष्ठा न है। य अने व्रत सेवाय ते। डेटसीडवार ते प्रदर्शन ३५ क **યની જાય છે: અને તેમાં આત્મા ભળતા ન**થી.

નીતિનિષ્ઠાવાળા જાહેરમાં વ્રત લે તે એ કારણાસર સારૂં છે કે

(૧) તેના લીધે દહતા રહેશે અને (૨) સમાજની ચોકી રહેશે તેમજ સમાજમાં તેનું અનુકરણ થશે.

નીતિનિષ્ઠાત ઠેકાષ્ટ્રં નહીં હોય ને વતામાં આત્મા નહીં ભળ તાે દેભ રૂપ ક્રિયા થવાનાે સંભવ છે; અને તેનાે સમાજમાં પડધા પક્ષા વગર રહેતા નથી. આજે જાહેરમાં વ્રતા કેવાય છે તેમાં માટાભાગે વત લેનારત સ્પષ્ટદર્શન હોતું નથી કે વત પાછળની મૂળ નીતિ-નિષ્ઠા અંતરની હોતી નથી. આશ્વર્ય છે કે વિવેકી કહેવાતા સાધુએ પણ તેની વાહ વાહ કરે છે અને ઉપલક વાહ વાહથી સમાજમાં ધણા લે**ાકા વ્રત લેવા ખેંચાય છે. પણ આત્મા ન ઢાવાયી** પરિષ્ણામ સાર્ગ આવતાં નથી.

આજે નીતિનિષ્ઠા ઉપર વધારે વજન આપવું પડશે. આ સંશોધનની ખાસ અગત્ય છે. નીતિનિષ્ઠા પછી વૃતા લેવાશે. આચરાશે. તા ચામેર એ આચરણના ભારે પ્રભાવ પડશે.''

#### નીતિનિષ્ઠાના પ્રભાવ

શ્રી પ્રહ્મચારીજ : "વિશ્વવાત્સલ્યની નીતિપૂર્વક ધર્મનિષ્ઠા જ ચોમેર પ્રકાશ પાથરી શકે છે. રામાનંદાચાર્ય એક ગામમાં ગયા. ગામના લાેકાએ કરિયાદ કરી કે આ ગામમાં એક બહુ ખરાબ દશ્ય જોઈને અમે લાજી મરીએ છીએ. એક **પહેલ**વાન એક વેશ્યાની પછવાડે નીકળે છે. તેને ખાળકા વિગેરે જોવા દાેડે છે, તેથી ગામમાં ખરાખ સંસ્કારા પડે છે. ઘણા લાેકાને તા ધૃણા જ થાય છે.

સ્વામીજીએ કહ્યું > '' બંનેને અહીં આવવા કહેજો!''

**યાંને** સ્વામી પાસે ગયા. સ્વામીએ યાંનેને પ્રેમથી આવકાર આપ્યા. તેમણે પહેલવાનને કહ્યું : તમે જરૂર વેશ્યા પાછળ નીકળા અને એતું વદન જોયા કરો. પણ એ રૂપ તાે ભગવાનનું આપેલું છે માટે તેમાં ભગવાનની વિભ્રતિનાં દર્શન કરા ! "

આમ તા વેશ્યા પણ કંગળી ગઈ હતી અને પહેલવાનને પણ રસ નહોતા રહ્યો. પણ સ્વામીજીના વચનાથી બન્નેમાં હૃદય–પલટા થવા લાગ્યા. પહેલવાનને પણ પાતાના કૃત્યથી પસ્તાવા થવા લાગ્યા. સ્વામીજીએ તેને કહ્યું: "પેલી ખાઈથી છુણા ન કરશા. તેને દ્વદય પલટા કરાવનાર જા<mark>ણીને પ</mark>વિત્ર સંવ્યંધ તે<del>ા ચાલુ રાખશા."</mark></del>

આમ નાકાની જેમ સાચા સાધુ પાતે તે તરતા હોય છે પણ અનેક ને તારે છે. એ તેમની નીતિ-નિષ્ઠાના પ્રભાવ છે.

પં. જવાહરલાલ નેહરૂ પણ વિશ્વવાત્સલ્યની નિષ્ઠાવાળા જશાય છે. એક નજરાનજર જોયાના પ્રસંગ છે. તેઓ ભિક્ષાઈના કારખાનાનું ઉદ્દુલાટન કરવા આવ્યા હતા. એક રીક્ષાવાળાએ વચમાં તેમની માટર રાકાવી અને છૂરા કાઢેલા પણ તે ઊભાજ રહી ગયા. તેનાથી ન થઇ શક્યું.

પંડિતજીએ તેને પૂછ્યું! " માર્ક! તું કાષ્યું છે! તને કાણે આવું શીખવ્યું ! " બાપડા કશું બાલી ન શકયા. તેના ક્ષાભના પારાવાર ન રહ્યો. કાને ખત્યર દીવાનાપણામાં આમ કર્યું કે કાંઇની ઉશ્કેરણીથી પણ તે પંકિતજી આગળ ભોઠો પડી ગયા ચાડીવાર રાકાઇને પંકિતજી વિદાય થયા. આ ગાંધીજીની અહિંસાની તેમના ઉપર પડેલી નીતિનિષ્ઠાનોજ પ્રભાવ હોાઈ શકે.

#### નીતિનિષ્ધની આકત કેળવીએ!

શ્રી દેવજીભાઈઃ "મારા પાતાનાજ અતુભવા કહું. નીતિનિ**ષ્ઠાની** આદત કેળવતા જીવન કેટલું સુધરે છે?

સં. ૧૯૯૨ થી ૧૯૯૬ સુધી 🤞 સુંબર્ધમાં કાપડની દકાનમાં નાકરી કરતા. લાગ -આવે ત્યારે ગલ્લામાંથી કે ધર્માદા પેટીમાંથી રૂપિયો−**પૈ**સાે કાઢી લેતાે. ખીજી ખાજુ વાદેવાદે સ્થાનકવાસી જૈન ઉપાશ્ર**યમાં** ઉપવાસા કર્યા એટલે મારી પ્રતિષ્ઠા ખહાર ખૂબ વધી. 🐰

ભારી સાથે એક રાજગાર પણ દુકાનમાં કામ કરતા. તેને ચારીની

ત્ર્યાદતખરી એટલે મારી ચોરીના આરાપ પણ તેના ઉપર આવવા લાંગ્યા. પણ મને તે વખતે આ ડંખતું નહીં.

્રિયારભાદ, કચ્છમાં જવાનું થયું. પાસા–પ્રતિક્રમણમાં રસતા જૈન કુળમાં જન્મવાના કારણે ખરાજ, પછી ધર્મના અભ્યાસ જરા ધીરજ અને ઊડાણથી કર્યો. બીજુ સાહિત્ય પણ વાંચવા લાગ્યાે. ગાંધીજી અને સંતુષ્યાલજીતું સાહિત્ય પણ જોવામાં આવ્યું. ઊંડા વિચાર થવા લાગ્યાે. " જીવનમાં નીતિ નિષ્ઠા ન હોય તા વ્રતનિષ્ઠા પ્રાણવાન નથી બનતી!" આ વિચારાના લીધે પૂર્વની ભૂલા ડંખવા લાગી.

્રસાર–પાંચ વર્ષો પહેલાં મુખઇ આવ્યો. ત્યારે પૂર્વ જે ફા. ૨૦૦-૨૫૦ની ચોરી મારા હાથે થયેલી તેના હાર્દિક એકરાર કર્યો. જુના શેઠના પ્રેમ ધટયા નહીં, પણ વધ્યા.

તેમણે કહ્યું: "અમે તો આવું ઘણું જાણી જોઇ તે કરીએ છીએ પ્રાથા અમને તમારી જેમ પસ્તાવા થતા નથી."

મારે કહેવું જોઇએ કે હજુ જીવનમાં પૂરેપુર સત્ય આવ્યું નથી પણ બલ થતાં ડંખ થાય છે.

ચારેક દિવસ પહેલાં માટંગા આવતાં ઘાટકાપરથી પ્રથમવર્ગમાં ચઢી ગયા. ચઢયા પછી જ ખખર પડી કે આ તા પ્રથમવર્ગ છે. ત્રીજા વર્ગની ટિકીટ છતાં પહેલા વર્ગમાં ચઢાય કેમ? એ મનમાં ડંખવા લાગ્યું અને સીટ ઉપર ન ખેડાે. માસ્તર આવ્યા અને વધારાના રૂપિયા માંગ્યા ત્યારે પહેલાં તા સહેજ ખચકામણ થઇ પણ ભૂલ કરી હતી, <u>એટલે તે ભરી આપ્યેા અને પછી સમાધાન થતાં શાંતિ થ</u>ઇ.

કાેેોઇકવાર પૈસાની તંગીના કારણે બૂલ થઈ જાય; જેમકે કાેે વાપરેક્ષી હિકીટ હોય તા તેના કરી ઉપયોગ કરવાની લાલચ થાય પણ તેવી બલ ડંખે છે ખરી. મને આનું કારણ તા નીતિનિષ્ઠાની સ્થાદત કેળવી એજ લાગે છે. લણા લોકા એને વેદિયાવેડા કહે છે પણ

ભલે એ વેદિયા-વેડા કહેવાય, ખરેખર એજ સાચા સ્પષ્ટ માર્ગ જણાય છે. "

#### નીતિનિષ્દ્રાથી વિવેક

**પ્રદ્યાચારીજ: "ની**તિનિષ્ઠા **હોય તે** કર્મકાંડમાં વિવેક આવી ળ્ય છે. કીડીઓને સાં**થ**વા નાખનાર એક બહુ **દ**ૃદયવાન શેઢ હતા. એક્વાર તેમને વિચાર આવ્યા : " આ કડીડીએ સહિત ક્ષાટ કૃતર ચાટશે તા દયા કરતાં કુદયા થઇ જશે. " એટલે તેમણે કાંટાની ઝાડીએ! એ લાેટ ઉપર મૂકી કીડીએ તેથી ખર્ચા ગઈ કહેવાની મતલખ એ કે ધર્મ કે વતમાં આવે৷ વિવેક નીતિનિષ્ઠાના કારણે જ આવે છે; એમ લાગે છે.

ભળવંતભાઇ: " નીતિનિષ્ઠા દ્વાય તા આંધળ અનુકરણ પણ મટી જાય." એક માણસે અમદાવાદમાં ધર્મરાજ યુધિષ્ઠિરનું ખાેટું અતુકરણ કરી જુગારમાં પાતાની સ્ત્રીને મૂકી હતી. ખરેખર તાે: આવા મહાપુરુષા પણ આવા માર્ગ ગયા, તા તેમણે બૂલથાય ખાધી તે થાલ લઈ જગારના છે**દ મૂકાવા જોઈએ**.

માટલિયા : " ધર્મને લક્ષમાં રાખી સહિયારી નીતિ ઘડાય તે નીતિ ગણાય."

**સુનિશ્રી સંતખાલજ** : " અહીં નીતિનિષ્ઠાના અ**ર્ય**. દર્શન– ત્રાનના ૨૫માં લેશા તા વધુ ૨૫**ષ્ટ થશે. વિશ્વવાત્સલ્યનું દર્શન ૨૫ષ્ટ** થયા પછી જ આચાર વિશ્વવાત્સલ્યને માર્ગે થશે."

# [ ૯ ] વિશ્વવાત્સ**લ્યમાં વ્રત**–વિચાર

## [ १८-६-६१ ]

મૃતિ નેમિચંદ્રજી

આ અગાઉ વિશ્વવાત્સહ્યની ધર્માનિષ્ઠા ઉપર વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. નીતિનિષ્દા સાથે વતનિષ્દા ત્યારે જ ટકી શકે જ્યારે આ ખધાં શ્રતાતું વિવેકપૂર્ણ જ્ઞાન **હોય તેમ જ** યુગને અતુકૂળ ધર્મપુષ્ટિની દર્ષ્ટિએ તેને નવા વળાંક અપાય. વ્રતાચરણની જરૂર તા વ્યક્તિ તેમ જ સમાજના ધડતર માટે રહેલી જ છે એ અંગે લંબાણથી વિચાર , થઇ ચુકયેા છે.

અહીં વિશ્વવાત્સલ્યનાં વ્રતા કર્યા ? તે વ્રતાને મૂળ શં ? એની ગાઠવણીના ક્રમ શાં? એ અંગે વિચાર કરવાના છે.

<u> ખધા વ્રતાન મૂળ વિશ્વવાત્સલ્ય છે. મૂળ વ્રત તરીકે પણ</u> વિશ્વવાત્સલ્યને સ્થાન આપવામાં આવેલ છે. એનું મુખ્ય કારણ તેા એ છે કે ખધા ધર્મી તેમ જ ખધી વિચારધારાએ। વિશ્વવાત્સદયની વાતા કરવા છતાં જોવામાં આવે છે કે અપવાદને બાદ કરતાં; એ ધર્મ-સંપ્રદાયા કે પંચામાં વિશ્વવાત્સલ્ય વાતા રૂપે જરૂર રહે છે; પણ આચરણમાં તે આવતું નથી. જ્યાંસુધી એને વ્રત તરીકે સ્થાન આપવામાં ન આવે ત્યાંસુધી તે મુજબતું આચરણ શક્ય બનતું નથી. એટલે વિધવાત્સલ્યને જ મૂળ વત તરીકે રાખવામાં આવ્યું છે.

**બીજું કારણ એ છે કે એ લગભગ બધા ધર્માના** પ્રતીક જેવું ખનીને સમન્વય સાધતું ઊભું રહે છે. સાથે જ બધા પ્રકારના માનવા અને સૃષ્ટિ વચ્ચેના સુમેળ બાંધવા માટે દીવારતંભ જેવું છે. તે ઉપરાંત: તે બધાંને માન્ય છે.

ખ્રિસ્તી ધર્મમાં તેને વિશ્વપ્રેમ રૂપે રજૂ કરવામાં આવેલ છે. એમાંથી માનવસેવા નીકળી છે. પ્રેમ શબ્દ આજે માહ કે વિકારરૂપે વપરાય છે: તે યાગ્ય ભાવને પ્રગટ કરતા નથી. બૌદ્ધ ધર્મમાં પ્રહ્મવિદ્વાર છે. એમાંથી મધ્યમ માર્ગના કારણે કરૂણા નીકળી છે પણ તેમાં પૂર્ણ અહિંસાના વિચાર સ્પષ્ટ થતા નથી. એવી જ રીતે હિંદુ ધર્મમાં 'અદ્ભૈત ' હોવા છતાં વહેવારમાં માનવ-માનવ વચ્ચેના ભેદભાવા. ધણા અતે દ્વેષ જોવામાં આવે છે. જૈન ધર્મમાં વિધ્યમૈત્રી અને અહિંસા છે પણ તેના માટા ભાગ નિષેધાત્મક રૂપે છે. આથી વિધેયાત્મક રૂપ તરક (સેવા, સ વેદના અને માનવીય કરૂણા પ્રતિ) ભરાભર ધ્યાન અપાયું નથી. એવી જ રીતે મહાત્મા ગાંધીજીએ અહિંસા, અસ્પૃશ્યતા નિવારણ. સર્વધર્મ સમભાવ વગેરે વ્રતા વિશ્વવાત્સલ્યના પૂરક તરીકે મૂકયા છે ખરા, પણ આ બધા વ્રતાના મૂળભૂત હેતુ જે વિશ્વવાતસલ્ય છે તે પ્રગટ થતું નથી: કારણ કે એને અનુલક્ષીને વર્તાના વિચાર થયા નથી જો વિશ્વવાત્સલ્યને મૂળવૃત રૂપે લેવામાં આવે તા જ માનવ-માનવ વચ્ચેની ગમે તે પ્રકારની દીવાલા હશે તે તૂટશે. સંઘર્ષો એાછાં થશે અને દરેકને શાન્તિ અને સુખર્યા જીવન જીવવાની તક મળશે. વિશ્વવાત્સલ્ય ન કેવળ વ્યાપક છે. પણ તે બંધા ધર્મો, જાતિએા, મતાે. વિચારપ્રવાહો વગેરેના સમન્વયનું ધર્મદર્ષ્ટિએ પાષક પણ છે: અને એટલે જ તે અહિંસાતં વિધેયાત્મક રૂપે પાેષક હોઇને, કરુણા, સેવા-મૈત્રી ભાતુભાવ, બધુભાવ કે અદૈતભાવ: દરેકને વહેવારિક રીતે આચરણમાં મૂકવા પ્રેરે છે. એટલે ખધા ધર્મોના વ્રતાના (અહિંસા વ.ના) એમાં સમાવેશ થઈ જાય છે; એવી તેની વ્રત ઉપવ્રતની રચના છે. જ્યાંસુધી વિશ્વવાત્સલ્યને એક મૂળવ્રતે ન લેવામાં આવે ત્યાંસુધી વિશ્વપ્રેમ કે

ખકુત્વની અથવા "આત્મવત્ સર્વ ભૂતેષુ" ભાવના વહેવારમાં નહી આવે. એટલે મૂળ વૃત છે—વિશ્વવાત્સલ્ય—જગતમાં ખુધા તરફ વાત્સલ્ય પ્રગટાવવું.

આ વિશ્વવાત્સલ્યના મુખ્ય ત્રણ મૂળવ્રતા ઉપર હવે વિચાર કરીએ. એ ત્રણ વ્રતા આ પ્રમાણે છેઃ—(૧) બ્રહ્મચર્ય (૨) સત્ય શ્રદ્ધા અને ( ૩ ) માલિકી હક મર્યાદા.

**પ્રહ્મચર્ય**:--એના લગભગ ખધાજ ધર્મમાં ઉલ્લેખ છે. હિંદુધર્મ અને બૌહધમ°માં તેા બ્રહ્મચર્ય'ના ઉલ્લેખ છેજ. હિંદુધમ°માં ચારેય -આશ્રમનાે પાયાે **પ્રહ્મચર્ય ગણવામાં આવ્યાે છે. ગૃહસ્**થાશ્રમને મૂ**ઠી**ને **ષાક્રીના ત્રણેય આશ્રમામાં પ્રક્ષચર્યાને અનિવાર્ય મણવામાં આવ્યું છે.** પછી તેને પાળવાની રીતિમાં ધારણસર ફેરફાર ઢાય છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં પણ સ્વપત્ની મર્યાદા હાઇને તેનું ક્ષક્ષબિંદુ પણ બ્રહ્મચર્યજ છે. જૈન ધર્મમાં સાધુઓ માટે સંપૂર્ણ બ્રહ્મચર્યના ઉલ્લેખ છે પણ ગૃહસ્થા માટે 'મૈથુન વિરમણુ ' વ્રત એવું નિષેધાત્મક રીતે તે મૂકવામાં આવેલ છે તેથી પ્રક્રાચર્ય વ્યક્તિગત રહી જવાના સંભવ છે અથવા તા તેના પાલનમાં કયાંક દેભ કે અતડાપણું પેસી જવાના ભય રહે છે. ખ્રિસ્તીધર્મમાં અને ઇરલામ ધર્મમાં આડકતરી રીતે **બ્રહ્મચર્ય**ના ઉલ્લેખ છે પણ એને મહત્વ અપાયું નથી એટલે એ . સર્વસમાજ વ્યાપી તે ખની શક્યું નથી. પરિણામે ગૃહસ્થ વર્ગમાં સ્વચ્છદાચાર ફેલાયાે છે. -લાેકાની નિરકુંશ વાસના ઉપર સ્વૈચ્છિક અંકુશ ન આવે તાે એમાં અનિષ્ટા ફેલાવાના ડર રહે છે. એટલે આજના યુગે બ્રહ્મચર્ય વ્રત -અનિવાય<sup>૧</sup> છે અને તેને વિધેયાત્મક રીતે મૂકવામાં આવ્યું છે.

**પ્લક્ષચર્ય વૃત્**તું પાલન સારી રીતે થાય તે માટે એના ત્રણ ઉપવ્રતા મૂકવામાં આવ્યા છે:—(૧) વિભૂષા ત્યાગ (૨) ખાનપાન -શયન-વિવેક (૩) રાત્રિભાજન ત્યાગ.

(૨) **સત્ય શ્રદ્ધા** : સત્યના બધા ધર્મીએ વૃત રૂપે સ્વીકાર

કર્યો છે. તેમાં પણ હિંદુધર્મ અને જેન ધર્મમાં એના ઉપર ઉંડાણથી વિચાર કરવામાં આવ્યાે છે. એટલે સત્યને જો સામાજિક રૂપ આપવું **હો**ય તેા સત્યવ્રત **'જુ**ઠું ન બેાલવું ' એવું નિષેધાત્મક **હો**વાને બદલે વિધેયાત્મક હોાલું ઘટે છે. તે કેવળ એાલવામાં નહીં પણ તત્ત્વનાન અને આચરણુમાં પણ મૂકી શકાય; એ રીતે વિચારવું ઘટે છે. તત્ત્વ, વિચાર, (ભાવ) વાણી, તેમજ **બીજા સાધનાે, અને મન, વચન, કાયા**ઃ <mark>થકી થ</mark>તી પ્રવૃત્તિએામાં, સર્વભૂતહિત રૂપ સત્યનાે વિચાર કરવામાં આવે અને તે મુજભ આચરણ કરવામાં આવે. તેાજ તે સાધના પાકી અને સર્વાંગી થઈ શકે. સત્ય બહુજ વ્યાપક અને અવ્યક્ત છે. એટલે તેને જલદી ત્રહી શકાતું નથી અને તે વહેવાર ખની શકતું નથી. તે માટે તેને વહેવાર બનાવવા માટે સત્યશ્રહ્યા એટલે કે સત્ય ઉપરની દઢ નિષ્ઠા એ નામ રાખવામાં આવ્યું છે.

સુદ્ધિમ, સ્વાર્થ તેમજ ખીજાં આવરણોને લઇને સત્ય ન સમજાય, તેા પણ, જે મહાપુરૂષાએ સત્યને શાધ્યું છે, આચર્યું છે તેમના ઉપર શ્રહા રાખી, તે સત્યને અતુસરવું જોઇએ. આજ સત્યશ્રહા વતનું રહસ્ય છે.

સત્યને જુદા જુદા ક્ષેત્રામાં રહેતા માધ્યુસા પાતપાતાની કક્ષા પ્રમાણે ગ્રહણ કરશે તે વખતે પણ કક્ષા પ્રમાણે આંશિક સત્યનું આચરણ અને પરમ સત્યની તરફની નિષ્ઠા રાખવી પડશે.

આ વ્રતને સારી પેઠે આચરવા માટે ત્રણ ઉપવ્રતા ગાઠવવામાં આવ્યા છેઃ— (૧) સર્વ ધર્મ ઉપાસના એટલે કે બધા ધર્મોમાં રહેલાં સત્યાને તારવવાં, (૨) નિંદાસ્તુતિ–પરિદ્ધાર એટલે કે બીજાની નિંદા તેમજ પાતાની શ્લાધા કરવાની **વૃત્તિના ત્યાગ (૩)** ક્ષમાપના, એટલે કે દરેક ક્ષેત્રમાં ભૂલ થાય, બીજાને અન્યાય થાય તા તેની શુદ્ધિ માટે ક્ષમાપના કરવી.

આ ત્રણે ય વતા સત્યશ્રદ્ધા વતના પાષક અને રક્ષક છે.

(૩) માલિકીહક મર્યાદા : આ ત્રીજું મૂળવત છે. એમાં અસ્તેય અને અપરિગ્રહ (પરિગ્રહ-પરિમાણ) એ બન્ને વ્રતાના સમાવેશ થઈ જાય છે. જીવનની જરૂરિયાતા માટે જે કાંઇ વસ્તુ લેવી પડે તે નીતિ, ન્યાયથી ઉપાર્જિત કરી હકની લેવી એટલે કે પરિશ્રહ ની ન્યાયમુકત વિધિ અને સાથે અસ્તેય એટલે ચાર્યા વગરની <mark>લેવી, એ મળીને માલિકી હક ખને છે. પણ આટલું જ ખસ નથી.</mark> એની મર્યાદા પણ દ્વાવી જરૂરી છે. જો તે ન દ્વાય તા જાતે સંગ્રહ પ્રદિ કરી ખીજાનું શાષણ કરવામાં, ખીજાને દુઃખમાં નાખવામાં, ખીજાને પૂરતી વસ્તુ ન મળવામાં, આગળ વધાય, એટલા માટે જ કેવળ માલિક હક નહીં: પણ તેની મર્યાદા-ઐચ્છિક કાપ ઢાવાં જો⊎એ; તેની સીમા બાંધવી જોઈએ. ઢુંકમાં ન્યાયમુકત સંપત્તિની પણ મર્યાદા હોવી જોઇએ. એ મર્યાદા એટલે પરિગ્રહ-પરિમાણ, પરિગ્રહ પરિમાણ અને અસ્તેય ભંને વ્રતા **લેગા મળીને માલિકી હક મર્યાદાવ**ત થાય છે.

આને અલગ એક મૂળવત રૂપે લેવાની જરૂર એટલા માટે છે કે અગાઉ લાકા ન્યાય-નીતિની રૂએ ચાલતા અને તે કાળે એની આવશ્યકતા ન પણ જણાઈ હાય. પણ, આજે તેની જરૂર છે. બૌદ્ધ ધર્મે પરિત્રહ પરિમાણને ખદલે નશાવાળી કેરી વસ્તુઓના ત્યાગ પાચમાશીલ રૂપે સૂચવ્યો છે. એટલે ત્યાં પરિગ્રહની મર્યાદા ન શકી

ઈસ્લામમાં માલિક હક મર્યાદા ઉપર ખુખ જોર આપવામાં આવ્યું છે. મૂસાની દશ આગ્રાએામાં અદત્તાદાનના ઉલ્લેખ આવે છે. ખ્રિસ્તીધર્મમાં પણ ચારી અને અણહકતું મેળવવું—બન્નેના નિષેધ છે. હિંદધર્મમાં પણ અસ્તેય અને અપરિગ્રહ એ બન્ને યમા છે જ.

માત્ર માલિકી હક વ્રત રાખ્યું હોત તે ત્યાગની ભાવના પેદા ન ચાત. માલિકી હક સાથે મર્યાદા જોડીને, સરકારી કાનૂન વડે પણ જે માલિકી હૈંક મળે છે એને છોડવા અને કેટલીક વખત બીજા માટે નિઃસ્વાર્થ ત્યાગ કરવાની પ્રેરણા મળે છે.

માલિકી હક મર્યાદા વ્રત માટે ત્રશ્ચ ઉપવ્રતા આ પ્રમાણે છે:-(૧) વ્યવસાય મર્યાદા (૨) વ્યાજત્યાંગ (૩) વ્યસન ત્યાંગ. આ ત્રણે ઉપવતા અસલવતને પાષનારાં છે. એ સ્પષ્ટ જ છે.

ઉપવ્રતાની **યાજના**:—હવે ઉપવ્રતાની યાજનામાં, કયાં કયાં અને કેટલા તકાવત બીજી વૃત્યોજનાએ સાથે રહેલા હોય છે તે જોઇએ.

**પ્રદ્મચર્ય** વતના ત્રણ ઉપવતા ખાન–પાન–શયન વિવેક. વિભ્રષા ત્યાગ અને રાત્રિક્ષાજન-ત્યાગના સમાવેશ જૈનધમ ના સાતમા ઉપભાગ–પરિભાગ–પરિમાણમાં વ્રતમાં તેમજ ગાંધીજીના વ્રતામાં, અસ્વાદ વ્રતમાં **ચર્ઝ** જાય છે. ખાન-પાન-શયન વિવેક, વિભૂષા-ત્યામ અને રાત્રિભાજન-ત્યાગ નહાય તા પ્રક્ષચય°નું પાલન રૂડી રીતે ચતું નથી. વૈક્કિક્સમે માં "યમા "ને પાળવા માટેના જે નિયમા ભતાવ્યા છે તેમાં શૌચ (શહિ) અને નીચના સમાવેશ થઈ જાય છે.

એવીજ રીતે સત્ય શ્રહાના ત્રણ ઉપવ્રતા સર્વધર્મ ઉપાસના ક્ષમાપના અને નિંદાસ્તૃતિ–પરિદ્ધાર ગાેઠવ્યાં છે, તે જૈન ધર્મમાં સામાયિક– વત. પાષધ-વત તેમજ અનર્થદંડ-વિરમર્શ્ય-વ્રતમાં આવી જાય છે. ગાંધી છએ તે પ્રમાણે 'સર્વધર્મ' સમભાવ ' 'નમ્રતા ' અને અભય એ વતા ગાહવાં છે.

' માલિકીહક મર્યાદા 'ના ત્રણ ઉપવ્રતા, વ્યસન ત્યાગ, વ્યાજ ત્યાગ અને વ્યવસાય મર્યાદાને ખદલે જૈનધર્મમાં અનર્થદંડ. વિરમર્શ વત. દિશાપરિમાણ વૃત, દેશાવકાશિક વૃત, અતિથિ સંવિભાગ વૃત તેમજ ઉપભાગ પરિભાગ વ્રતમાં કર્માદાન-ત્યાગ વ્રતરૂપે ગાઠવેલાં છે. એવીજ રીતે ગાંધીજીએ શરીર શ્રમ. સ્વદેશી વર્તા ગેહવ્યાં છે.

આમ આ વર્તાની ગાઠવા પાછળ એ દૃષ્ટિ રહેલી છે કે તેમાં બધા ધર્માતી દૃષ્ટિએ વધારે યુગાપયાગી ખાસ-ખાસ વૃતા અને ઉપવ્રતાના સમાવેશ કરી લેવા, જેમ ઈસ્લામ ધર્મમાં વ્યાજ લેવાના નિષેધ છે અને તે ત્યાં વત રૂપે છે. તેને અહીં ઉપવત તરીકે ગાઠવવામાં આવ્યું છે.

ખૌદ્ધ ધર્મ તેમજ <del>ઇસ્લામમાં નશાકારી વસ્તુઓ અને શરાખ વગેરેના</del> સેવનના ત્યાગ કરવા માટે એક જુદું વ્રત છે. તાે તેને આવરી ક્ષેતું વ્યસન-ત્યાગ નામનું ઉપવ્રત અહીં ગાઠવવામાં આવ્યું છે. એવીજ રીતે જૈનધમ માં સામાયિક વ્રત છે. તેના ઉપયોગ માટા ભાગે કેવળ એક મુદ્દતુંની સાધના પૂરતાજ કરવામાં આવે છે. પણ ત્યારભાદ જીવનમાં સમત્વ ઉતરતું નથી; તેમજ ટકતું નથી. એટલે સર્વધર્મ-સમુપાસના અને વિશ્વવાત્સલ્ય વ્રત દ્વારા માત્ર એક પાતાના સંપ્રદાયના ક્ષેત્રેજ નહીં: બધાં ક્ષેત્રામાં, દેશામાં અને બધા કાળ માટે સર્વધર્મ, જ્ઞાતિ, સંપ્રદાય, વિચારધારા ભાષા વ.માં સમત્વ (નિષ્પક્ષપાતતા) સમ્યકત્વ (સત્યતા) રાખી કે તારવી શકવાના પ્રયાસ કરવા પડે છે.

#### નવા વ્રતાતું પ્રથાજન ખરૂં!

જૈતધમ°માં ભાર વર્તા છે. બીજા ધર્મોમાં ચાર. પાંચ. દશ. કે અગિઆર વર્તા છે. મહાત્મા ગાંધીજીએ પણ અગ્યાર વર્તા ગાેઠવ્યાં છે. પછી વિશ્વવાત્મહ્યનાં આ નવાં ખાર વતા શા માટે ગાેઠવવામાં આવ્યાં છે ? એતું પ્રયોજન શું ? એવા જરૂર પ્રશ્ન થશે પેલાં વતાથી કામ ચાલતું હોય તા આ નવાં વ્રતા શા માટે ગાઠવવાં જોઈએ ?

એના ઉત્તર તા એજ છે કે યુગેયુગે જીવનનાં મૂલ્યા પલ્ટાયાં કરે છે. દેશ, કાળ અને પરિસ્થિતિ પ્રમાણે તેમાં અનેક ફેરફારા થાય છે. તે મુજબ મૂળ સિદ્ધાંતને સાચવીને જો કેરકાર કે સુધારા વધારા ન થાય તા ધર્મ તેમજ સમાજના વિકાસ રૂધાઈ જાય.

જે લાકા અત્યાર અગાઉ એમ કહેતા હતા કે રાજકારણ અને અર્થકારણમાં ધર્મ ૮કીજ ત શકે કે રહીજ ત શકે. તે લાકોને મહાત્મા ગાંધીજીએ રાજકારામાં સત્ય અને અહિંસા તેમજ અર્થકારામાં સત્ય+ન્યાય-નીતિ જાતે આચરીને ખતાવી આપ્યું કે ધર્મ, છવનનાં દ્રશેકે ક્ષેત્રમાં ∂રહી શકે છે અને રહેવા જોઈએ. નહીં તા તે ધર્મની સાધના એકાંગી, અધૂરી કે કાચી છે. એના સાધક પાતાની એ ખાત્રીને ઢાંકવા માટે જવાષદારીથી ભાગવાનું, એકાંત સેવન કરવાનું, કેવળ આત્માર્થ (સ્વાર્થ) સાધવાનું, હઠયાેગ સાધવાનું ખહાનું કેતો કરે છે. એટલું જ નહીં, ઘણીવાર આવા સાધકામાં દંભ પણ વધારે પડતાે જોવામાં આવે છે; એટલે સમાજ જીવનનાં ખધાં ક્ષેત્રામાં ધર્મની સાધના કરવી ઢાય અને ધર્મને સમાજ વ્યાપી ખનાવવા ઢાય તા દ્રવ્ય ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ જોઈને વ્રતાને નવા વળાંક આપવાજ પડશે. નવાયુગના માનવી જે દિષ્ટિએ વિચારે છે તે પ્રમાણે પાત્ર, સ્થાન તેમજ વાતાવરણ જોઈને તેને નવી રીતે ઘટાવીને તેમની આગળ રજૂ કરવાં પડશે. નહીં તા વ્રતામાં જડતા આવી જવાની સભાવના રહે છે.

આ વસ્તુનું મહત્વ યુગે યુગે દરેક યુગ પુરૂષે સ્વીકાર્યું છે. ભગવાન મહાવીરે જોયું કે હવેના યુગના લાેકા વક્રજડ એટલે કે ખાટા તર્ક કરનાર તેમજ જડ થવાના છે એટલે તેમણે માત્ર ચાતુર્યાયથી નહીં ચાલે; ષ્રહ્મચર્યાની સાથે લાેકા અપરિત્ર**હને** નહીં ગણે, એમ માની પાંચ મહાવતા ગાેઠવ્યાં. તેમણે બ્રહ્મચર્યાને એક અલગ વત રૂપે સ્થાપ્યુ. એવું મનાય છે કે તે પહેલાં ભગવાન પાર્શ્વનાથ સુધી ચાતર્યામ ધર્મ હતા, તે અગાઉ ત્રણ વ્રતાજ હતાં-પ્રાણાતિપાત-ે વિરમણ. મુષાવાદ વિરમણ અને અપરિગ્રહ. અસ્તેય અને બ્રહ્મચર્ય'ને અપરિગ્રહમાં ગણી લેવામાં આવતાં હતાં. તે પહેલાં એક જ અહિંમા વત હતું. જેમાં પાંચેય વ્રતાના સમાવેશ થઈ જાતા. તે કાળના લાકા સરળ અને ખુદ્ધિમાન હતા એટલે તે બરાબર હતું પણ સમય સમય પ્રમાણે લાેકસમુદાયની બદલાતી માનસ-પરિસ્થિતિ પ્રમાણે તીર્થ કરાેને. વત-આયોજન ષદલવું પડેલું. ભગવાન મહાવીર પછીના આચાર્યોએ પણ એ વર્તા રાજાથી માંડીને સામાન્ય પ્રજા પાળી શકે એ રીતે ગાઠવ્યાં. મૂળ તા વ્રતાની ગાઠવણ કરવાના ઉદ્દેશ્ય છે, ધર્મની વૃદ્ધિ અને પુષ્ટિ કેમ થાય! જો ધર્મીતી વૃદ્ધિ એટલે કે વિશ્વના આત્માઓના વિકાસ **ચ**વાને ખદલે ધર્મના કલેવરની (સંઘ, સમાજ–તી**ર્યની) જ** 

વૃદ્ધિ-પુષ્ટિ થતી દ્રાય, સાચા ધર્મ ઝખવાતા દ્રાય, સખ્યા લાભમાં પડીને સાચા સિહાંતા એક કારે મકાતા હોય તો વ્રતામાં કેરકાર કરવાની જરૂર છે: એમ સમજવું જોઇ એ.

કૈટલીકવાર એવું પણ બને છે કે વ્રતાે સર્વંત્રાહ્ય ન થતાં, તેના નામે દંભ, ધણા, દ્વેષ વ. અનર્થી પોષાય છે. આ વાત ધર્મના વિકાસને રૂધનારી છે. માટે યુગદ્ધિએ તેમાં સુધારાવધારા થવા જોઇએ.

મહાત્મા ગાંધીજીએ સ્વરાજ્ય અને એક એકતાની દૃષ્ટિએ આખા **દેશ**નું <mark>ધ</mark>ડતર કરવા માટે અહિંસાદિ મૂળ પાંચવ્રતાે સા**થે, અભય,** સ્વદેશી, શરીરશ્રમ, અસ્પૃશ્યતાનિવારણ, સર્વધર્મ સમભાવ અને અસ્વાદ નામનાં ઉપવ્રતા પણ ગાઠવીને રજૂ કર્યાં હતાં. આજે તેમના અવસાન ખાદ અને સ્વરાજ્ય આવવાથી ઘણી વસ્તુઓમાં ફેરફાર થયા છે: તેમજ ઝડપી વાહન વહેવારે વિશ્વને નાતું કરી મૂક્યું છે, એટલે આખા વિશ્વને સાંસ્કૃતિક દૃષ્ટિએ એક અને એકાગ્ર કરવાનું છે.

આ બદલાયેલી પરિસ્થતિને લક્ષ્યમાં રાખીને આજે વ્રતા અતે ઉપવ્રતા વિચારવા પડશે. આ નવી વૃત યાજના યખતે પૂર્વવૃત્તાન અતુસધાન-મેળ તા રહેશે જ. રખે કાઈ માને કે પૂર્વ પુરુષાએ ત્રાદેવેલાં વ્રતા આનાથી કાઢી નાખવામાં આવે છે અથવા પૂર્વવતોનું ખાંડન થઈ જાય છે. એ પૂર્વવૃતાના સમાવેશ આજની નવી વ્રત આયોજનામાં થઇ જાય છે.

## વ્રતાની ગાઠવણી પાછળની ભૂમિકા:

આજે વ્રતાને નવી ઢંમે ગાઠવતી વખતે ત્રણ વસ્તુઓના ખ્યાલ રાખવા પડશે. તે આ પ્રમાણે છે:--

- (૧) તે વતા, આજના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ-ભાવને અતુરૂપ, પલ્લાતા વિશ્વને દૃષ્ટિમાં રાખીન ગાઠવાવાં જોઈ એ.
  - (૨) તે વતા. સમગ્ર સમાજવ્યાપી એટલે કે સવે ગ્રાજ્ઞ બની શકે

એવાં હોવાં જોઈએ. અર્થાત્ તે વહેવારમાં આચરી શકાય તેવાં હોવાં જોઈએ.

( ૩ ) તે વ્રતામાં ધર્મનિષ્ઠા વિરૂદ્ધના તત્ત્વાે—દંભ, ધૃણા, દ્વેષ, ભેદભાવ વ. ન પ્રવેશવાં જોઇએ. એટલે કે તે વૃતા વિકાસધાતક. દંભવર્યા સિહાંતવિ? હ ન હોવાં જોઇએ. ધર્મવર્ધક કે પાષક હોવાં જોઇએ.

આ ત્રણેય મુદ્દાઓને જરા વિગતવાર જોઇ જઈએ એ ડીક રહેશે.

મહાત્મા ગાંધીજીએ જોયું કે ભારત પરતંત્ર છે. એનાં કારણામાં સ્પૃશ્યાસ્પૃશ્ય ( છૂતાછૂત )ના ભેદભાવ છે: ક્ષેાકામાં સાચા વીરની અહિંસક નિર્ભયતા નથી રહી, પોતાના દેશ અને ગામડામાં ખનેલી વસ્ત્વઓના વપરાશ-વહેવાર ભૂલાયા છે; તેથી લાકા રાજી અને રાટી-ખન્નેના અભાવે ભૂખે મરે છે. ધર્મ અને સંપ્રદાયના નામે **દે**શના ડુકડા થઇ રહ્યા છે. યત્રા આવતાં શરીરશ્રમ એાહો થયા છે અને પરતંત્રતા વધી રહી છે; સ્વાદલાલુપતા ( પાંચે ઇંદ્રયાની ) વધતી જાય છે તેના કારણે પ્રજા માયકાંગલી ખનીને વિલાસિતા તરફ ધસડાઈ રહી છે. એટલે એમણે જે ઉપવ્રતા સ્વદેશી, અસ્પૃશ્યતા નિવારસ વગેરે આપ્યાં તે ખરાબર હતાં તે યુગદષ્ટિએ યાગ્ય પણ હતાં.

પણ, આજે યુગ બદલાયા છે. નવા યુગની દબ્ટિએ આ જૂના મસાલાને લઈને નવા વળાંક નહીં આપીએ તા સમાજ અને વ્યક્તિ પછાત રહી જશે અને યુગયળ આગળ વધી જશે. યુગયળ એટલે વિશ્વના ખધા પ્રવાહાના વિચાર કરીને આજે વિશ્વવાત્સલ્યનાં જે ખાર વતા મુકાયાં છે તે ખરાખર છે કે કેમ? તેની વિશેષતા સાંસ્કૃતિક દેષ્ટિએ છે કે નહીં ? એની ચકાસણી કરી ક્ષેવામાં આવે એ દીક થશે.

આ બધાં વર્તા મુનિશ્રી સંતબાલજીએ પોતાના ૧ વર્ષના સમાન એકાંતવાસના મંચના ખાદ મુકયાં છે. કાઇ એમ ન માને કે તેના વર નવા પંચ કે વાડાે ઊભા કરવાની તેમની ઇચ્છા છે. તેમણે તા ધર્મવિચારમાં, યુગદ્રષ્ટિએ ચિતન-સંશોધન કરીને તેને નવી રીતે-તેનાં મૂલ્યોને સમાજ સ્વીકારે અને તે વહેવારૂ ખને એ માટે રજૂ કર્યા છે: એમ વિનમ્રપણે કહી શકાય.

#### વ્રતાનાં નવાં મૂલ્યા

સૌથી પહેલાં વ્યદ્ધચર્ય વત છે. તે વિધેયાત્મક રીતે મુક્યું છે. તે એટલા માટે કે તેથી વ્યક્ષચર્યને સામાજિક રૂપ મળે છે.

વિશ્વવાત્સલ્યમાં માનનારા દરેક સંપૂર્ણ વ્યક્ષચર્ય પાળે એ તેનું અતિમ લક્ષ્ય છે જ, સાથેજ કક્ષા પ્રમાણે નીતિનિષ્ઠા પ્રમાણે તેમણે સંયમ રાખવાના છે. જનસંગઠનના સબ્યો એ વ્યક્ષચર્ય વ્રતમાં, સ્વપત્ની સંતાષ જેવી મર્યાદા રાખવાની છે. એટલું જ નહીં આવા લાકસેવકા જેઓ ગૃહસ્થાશ્રમમાં હશે તેમણે સંતાન મર્યાદા કરવાની છે અને તે પણ સંયમથી, એ અંગે તેમણે વિલાસ, વ્યસન, ટાપટીપ વગેરેથી દૂર રહેવાતું છે અને એ સાથેજ ખાત-પાત-શયનના વિવેક રાખવાના છે. ગ્રહ્નસ્થા માટે તા બ્રહ્મચર્યાની ચરમસાધના રૂપે સ્વપત્ની મર્યાદાથી માંડીને સ્વપત્ની બ્રહ્મચર્ય વત છે તેમજ સાધુએ માટે તે પૂર્ણ બ્રહ્મચર્ય પાળવાનું છે. આમ છતાં નિર્દોષ શરીર સ્પર્શથી પણ સાવધાન રહીને, વિવેક પૂર્ણ રીતે તેમણે બ્રહ્મચારિણી બહેના અને સાધ્વીએાના ધડતર માટે નવાં મૂડ્યોની દેષ્ટિએ વિચારવાતું પણ રહે છે. આજના યુગ પ્રમાણે બ્રહ્મચારીએ પાતાના ઉપર વિશ્વાસ રાખવાના છે અને તેમણે સંપૂર્ણ તકેદારી રાખવાની છે. પણ, માતાએા કે બ**હે**નાથી અતડા કે **ખીતાં રહેવાની જરૂર નથી.** 

એવીજ રીતે સત્યશ્રહાને પણ સામાજિક સ્વરૂપ આપવાનું છે. તેથી સમાજમાં આજે ચામેર જે છળછિદ્રો, દંભ, આશયમાં પરિવર્તન, અત્યાય, અનીતિ વગેરે ચાલે છે તે બધીજ બદીઓને દૂર કરવા માટે હ્યાંકમાંગઢના સ્થાપી તે તે લાકસાંગઢનાએ ન્યાય અને નીતિ ઉપર મંદાર

ળાંધવા પડશે. એ માટે સર્વપ્રથમ લોકસેવકાએ સત્યતું ખાસ-**પાલન** કરવું પડશે અને તેનુ લહ્ય પૂર્ણ સત્ય તરફતું રાખવું પડશે. એના માટે સર્વધર્મ સમન્વય, નિંદા સ્તૃતિ પરિદ્વાર અને ક્ષમાંપના એ ત્રણે ઉપવ્રતામાં તેમણે જાગૃતિ રાખવી પડશે. જો એમ ન થાય તા જગતના વિશ્વાસ સાધ સંસ્થા ઉપર નહીં બેસે.

હવે ત્રીજું મૂળ વત માલિકી હક મર્યાદા છે-તે અંગે જરા ઊંડાણથી વિચાર કરવા જરૂરી છે. અહીં માલિકી હક મર્યાદા મૂળ વ્રત સ્વરૂપે રજૂ કરવામાં આવે છે ત્યારે સંત વિનાબાજી માલિકી હક વિસર્જન કે માલિકી હક-ત્યાગની વાત કરે છે. દેખીતી રીતે એ બે વચ્ચે માટા કરક છે અને વિરોધાભાસ લાગે છે.

અહીં જે વિચારવાત છે તે કેવળ સાધસસથા કે એકલ દાેકલ બ્યક્તિની દર્ષ્ટિએ નહીં પણ જગતના બધા વર્ગના ક્ષોકો અ**ને** સંસ્થાએની દબ્ટિએ વિચારવાનું છે વિશ્વના બધા ધારણના લાકાની દેષ્ટિએ વિચાર કરતાં એમ જણાયા વગર રહેતું નથી કે સર્વથા માલિકી હક ત્યાગ કે સ્વામિત્વ-વિસર્જન, એ વહેવારૂ થતું નથી.

પ્રશ્ન એ છે કે માલિકી હકને સર્વધા કાેે ત્યાંગી શકે? એવાજ લાકા કે જેમને સમાજ તરકથા નિશ્ચિતતા **હા**ય. આવા વર્ગમાં તા કેવળ સાધુ સન્યાસીએા આવી શકે અથવા ઉ<sup>ચ્ચ</sup> કક્ષાના <mark>થાે</mark>ડાક લાકસેવકા આવી શકે. તેમને એવી નિશ્ચિતતા હાય છે કે બલે મારી પાસે માલિકી હક ન હાય, પણ હું જ્યાં જઇશ ત્યાં મને ખાવા-પીવાનું તેમજ રહેવાનું અને પહેરવા-ઓહવાનું મળી રહેશે.

કેટલાક લોકો એક ખીજી વાત રજૂ કરે છે કે સમાજને જીવતદાન આપી: સમાજ-સમર્પણ થઈ ને: ૧૦૦-૧૫૦ રા.તા પગાર નિર્વાહ અ**થે** લેવા-માલકીના ધારણે લેવા; જીવતદાનના ત્યાગની સાથે એ ખંધખેસતું નથી. એમાં તે જીવનદાની જીવનદાન અંગે સમાજ તરકથી પ્રતિષ્ઠા તા મેળવી જ લે છે અને નિર્વાહ-વ્યય લઈને બીજી માલિકી ઊભી કરે છે. એક તા એ અજગત છે અને ખીજ એમાં દંભ પેસવાની સંભાવના ઊભી થવાના ભય હંમેશાં રહેજ છે.

ધણીવાર એવું જોવામાં આવે છે કે અમુકભાઇ પાતાના પરિગ્રહની મર્યાદા એક લાખ રૂપિયાની કરે છે. જ્યારે મૂડી એકલાખથી વધે છે તા તે વધારાની મૂડી પાતાની સ્ત્રી, પત્ર, પત્રી વ.ના નામે કરતા જાય છે અને માલિકી-હક પણ રાખે છે. આમ દંભ ન પેસે અને વહેવાર પણ બને તે માટે માલિકી હક મર્યાદા વત રાખવામાં આવ્યું છે.

વિશ્વમાં આજે મૂડીવાદ, સામ્યવાદ, સમાજવાદ વિ. ધણા બધા વાદા છે અને રહેશે. આ દરેક વાદમાં કયાંક સમાજની, કયાંક વ્યક્તિની તા કયાંક રાજ્યની માલિકીની વાત થાય છે. જો માલિકી હક-વિસર્જનની વાત થાય તે। પછી રાજ્ય કે સમાજતું સ્વામિત્વ પણ છોડાવવું પડશે. જો એમ ન થાય તા સ્વામિત્વ-વિસર્જન નહીં થાય અને તે સ્વામિત સમાજ કે રાષ્ટ્રમાં કેંદ્રિત થઈ જશે. આમ થાય એ તો વધારે બયંકર છે: અને તેના પરિણામ-સ્વરૂપે એક રાજ્ય કે સંગઠન બીજાં રાજ્યો કે સંગઠનાને શાયવાનું; કબ્જે કરવાનું કારણ ખની જવાના સંભવ છે.

ભૂદાનમાં પ્રારંભમાં માલિકી હક-મર્યાદાની વાત હતી એટલે પૂ. સંતુખાલ મહારાજયીએ એમાં ખુબ રસ લીધા હતા. જ્યારે ગ્રામદાન દ્વારા આખા ગ્રામની ભૂમિના સ્વામિત્વ-વિસર્જનની વાત આવી ત્યારે એમણે વિચાર્ય કે આમાં ખેડતાને નિશ્વિતતા રહેશ નહીં. તેમજ તેના ધકતર કે વ્યવસ્થા માટે લાકસેવકા છેવટ સુધી રહેશે નહીં. ત્યારભાદ એકજ પરિષ્ણામ આવે કે ગ્રામદાનથી આવેલાં ગ્રામા લધા રાજ્યના હાથમાં સાંપવા પડશે. રાજ્ય ગ્રાંટા આપ્યા 'કરશે; રાહત દત્તિથી આખુ કામ ચાલ રહેશે.

આનાથી ગ્રામદાની ગ્રામામાં નૈતિક શક્તિ જાગૃત નહીં થાય. એટલે એમને રસ એાછા થયા. જ્યાંસુધી ગામડાં, મજુર-મધ્યમવર્ગ કે પછાતવર્ગને નિશ્ચિત ન કરી શકાય ત્યાંસધી માલિકી હક-વિસર્જનની વાત હવામાંજ રહેશે.

એટલા માટે બાલ નળકાંઠા પ્રદેશમાં, તળાવ વ. ખાદાવવાના કારએ સરકારે ખેડતાના જે જમાન લઈ લીધી હતી તેના બદલે રૂપિયા ન અપાવતાં ખેડતાને જમીન જ આપવામાં આવી. જેથી ખેડૂતાને નિર્ધિતતા ર**હે.** આ રીતે તેમને નિર્ધિત કર્યા પછી જ, માલિકી હક મર્યાદાથી આગળ લઇ જઇ શકાય. શરીર શ્રમ તા ગામડાં, શહેરા, લાેકસેવકાે તેમજ સાધુએા વ. ખધા એક યા બીજી રીતે કરેજ છે**. માત્ર** સ્થળશ્રમ હાય તા બૌતિકતાની લાલસા વધે એટલે એની સાથે 'વ્યવસાય-મર્યાદા' પણ વ્રત રૂપે મૂકી છે. એથી તન–મન અને ખુદ્ધિ વડે જે વેપાર લાેકસેવક કે ખેડૂત કરશે તેમાં મર્યાદા આવશે. શરીરશ્રમ તેમજ ભુદ્ધિના શ્રમ ખન્નેના સમન્વય કરવા પડશે. રાષ્ટ્ર ધાતક ધંધાએાથી લાકાને છાડાવવા પડશે.

અસ્વાદમાં સ્વાદના સર્વથા ત્યાગ સચવાય છે-પણ તે વહેવાંર નથી માટે 'ખાન–પાન શયન વિવેક' અને 'વ્યસન ત્યામ' ને વ્રતો રૂપે મુકવામાં આવ્યાં છે. સાથેજ છમ સિવાય બાકીની ઇંદ્રિયાના સ્વાદ પણ દૂર થાય એ માટે 'નિંદાસ્તૃતિ પરિહાર ' છે. આ રીતે ભાર વ્રતાનો વિચાર કરવામાં આવ્યા છે તેમાં યુગની દષ્ટિ રહેલી છે અને તેથી ધર્મની વિશેષ પૃષ્ટિ થશે અને વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્મનિષ્ઠા સારી રીતે ખીલશે.

# ચર્ચા–વિચારણા

#### સજ્જના વસે તે સ્વર્ગ

આજની ચર્ચા પારંભ કરતાં પૂ. શ્રી દંડીસ્વામીએ કહ્યું: " વ્યક્તિગત અને સમાજગત જીવન વ્યવસ્થાને ટકાવનાર સદ્દર્ધર્મને ભારતીય સંસ્કૃતિએ ઠીક ઠીક સાચવ્યા છે. સંતા, દ્વિજો, મહાજના, ક્ષત્રિયા એમ અનેક સજ્જનાએ પ્રાણને ઢામીને પણ ધર્મરક્ષા કરી છે.

ધર્મરાજા સદેહે સ્વર્ગમાં ગયેલા એવી વાત મહાભારતના ક્વર્ગારાહણ-પર્વમાં આવે છે. ત્યાં ભગવાન શ્રી કૃષ્ણ તેમને સામે લેવા માટે આવે છે. બન્ને જણા ચાલ્યા જાય છે. માયાથી જે સ્વર્ગ હતું તે નરક દેખાય છે. અને નરક છે તે સ્વર્ગ દેખાય છે.

ભગવાન શ્રી કષ્ણ પૃછે છે: " બાેલા કર્યા જવું છે?"

જવાળ મહ્યો : " જ્યાં મારા માજરુયા ભાઈ એ છે ત્યાં! કારણ કે. એમણે જે કર્મો કર્યા છે તેમાં મુખ્યપણે હું જવાયદાર છું. નરકમાં હાય તા મારે નરકમાં જવું છે—સ્વર્ગમાં નથી જવું!"

મતલભ કે જો સજ્જના નરકમાં હોય તા યુધિષ્ઠરને મન તે **સ્વર્ગ** છે અને દુર્જના જો સ્વર્ગમાં હોય તો તે સ્વર્ગ પણ તેને મન નરક છે."

આ છે વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્માનષ્ઠા, જે નરકને સ્વર્ગ બનાવે છે. જ્યાં વિશ્વવાત્સલ્ય હશે ત્યાં ધર્મ હશે. અને જ્યાં ખરેખર ધર્મ હશે ત્યાં વિશ્વવાત્સલ્યની આચારનિષ્ઠા હશે જ! ધર્મનિષ્ઠાનું ઉત્તમ પ્રતિક 'મા '

શ્રી માટલિયાજીએ કહ્યું: "મુનિશ્રી સંતળાલજીએ આપણને કહ્યું જ છે કે વિશ્વનાં પ્રાણીમાત્રને પાતાં રૂપ જોવાં અને 'મા'ની જેમ વાત્સલ્યથી નહુવડાવવાં. વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્માનષ્ઠા માટે "મા " ઉત્તમ ઉઠાહરણ અને પ્રતિક રૂપ છે. તે બાળકાે માટે ત્યાગ અને સેવા કરીને કેવા અજોડ આનંદ માણી શકે છે?

એવી જ રીતે સૌ પાતપાતાના ધર્મમાં રહ્યા છતાં વિશ્વવાત્સલ્યની ધર્મ નિષ્ઠા રાખી શકે છે. અસત્યથી વિશ્વવહેવાર ચૂંચાઈ જાય છે અને સત્યથી તે વ્યવસ્થિત જળવાયા રહે છે. એ માટે સત્ય મુખ્યત્વે ( કેન્દ્રમાં ) આવે ! જીવમાત્રને અભય આપવાની વાત આચારમાં અહિંસા આવ્યા વિના ન રહે. આમ સત્ય અને અહિંસા એ ખેતી આસપાસ જેમ કેટલાક તીર્થ કરાએ ચાર: તાે કેટલાકે પાંચ વ્રતાે ગુથ્યા.

પાર્ક્વપ્રભુએ ચાર આપ્યાં. મહાવીર પ્રભુએ પાંચ અને રાત્રિભાજનના ત્યાગ એમ છ વ્રતા કર્યા. તેમાં પણ ગૃહસ્થાના પાલન માટે અલગ મર્યાદા ખાંધી એ પાંચ વ્રતાને લધુ કર્યાં. અને તેમના વિકાસ માટે ત્રણ ગ્રાહ્મવતા અને ચાર શિક્ષણ-વ્રતા ઉમેર્યા; આમ બાર વ્રતા થયાં. મહાતમા ગાંધીજીએ યુગની માંગતે ધ્યાનમાં રાખીને ધર્મને રાષ્ટ્રીય રૂપ આપીને અગિયાર વર્તા પાતાની ઢળે રજ કર્યાં.

આપણે જગતની માંગને દૃષ્ટિએ થાડા કેરકાર કરીને અગિયાર કે ભાર વ્રતા કરીએ છીએ. પણ આ બધામાં મુખ્ય વાત બે છે:-(૧) સત્ય-જગતના વહેવારને સરળ બનાવનાર તત્ત્વ, અને (૨) અહિંસા પ્રાણીમાત્રને અભય (સુરક્ષા) આપે તે જીવન ભાવના. આ રીતે જૈનધર્મ **વિશ્વધમ**ે ખનવાની ગુજાઇશ ધરાવી શકે છે. ગાંધીજ હિંદ્ધમેને તેજ દેષ્ટિએ જોતા. આપણે એ મૂળતત્ત્વના આગ્રહી રહીએ એટલે બધા લોકાને એ વાત પાતીકા લાગશે. જ્યાં દર્શન સારૂં થયું કે બધાં વ્રતા કેંદ્રીય (મુખ્ય) તત્વની આસપાસ ખરાખર ક્રમેક્રમે ગાેઠવાઇ જશે.

### અહિંસાની ઉપયોગિતા

દુનિયાની માનવજાત સામે પ્રથમ સવાલ છે: ''રશિયન અને અમેરિકન જૂથના. તે બન્નેની સામસામે છાવણીઓ પડી છે. તેઓ એક **ખાજ હિયયાર** તેજીલાં ખનાવી રહ્યાં છે, જ્યારે ખીજી ખાજુ ખન્તેને પાતાના ખુદના અને પ્રજાના નાશના ડર છે. છતાં માર્ગ મળતા કેમ નથી ? કારણ કે પરસ્પરતા અવિશ્વાસ છે. અવિશ્વાસ એટલા માટે કે કદાચ કહી દઈએ અને હમલા સામેથી કરે તા શુ ? એટલે વાતા છ્રપાવે છે.

અહીં અહિંસાજ કામ લાગશે. ખાપુને સત્યની શાધમાંથી અહિંસા મળી હતી. આમ સત્ય–અહિંસાને આખું જગત ઝંખે છે. આપણે એમાં પણ બ્રહ્મચર્ય (સંયમ ) ઉપર વિશેષ ભાર આપશું, જ્યારે પશ્ચિમ

એ ઉપર એાછા બાર આપશે. પણુ ગમે તે રીતે તત્વ જળવાઈ રહેવું જોઈ એ.

ધર્મ'નિષ્ઠા, વ્રતાને આચારમાં મૂકવા માટે છે. વિશ્વવાત્સલ્યનું દર્શન જેતું સ્પષ્ટ હશે તે આપણું વ્રતાને આચારમાં મૂક્યા વિના રહી શકશે નહીં.

### શ્રામ સંગઠનની જરૂરત :

સવારના નેમિમુનિએ ગ્રામદાનના સંદર્ભમાં જે કહ્યું તે આમ તેા સાચું છે. પણ થાડા વધારે ખુલાસા કરી દઉ. એારીસ્સામાં કારાપુર જિલ્લામાં જ્યારે ગ્રામદાના થયેલાં ત્યારે હું ત્યાં ગયેલા. **બૂ**મિ સૌને સમાન ન હતી. ચોર પાંચ ગણાં અંતરવાળી હતી. દા. ત. એક કુટુંખને એક એકર ઢાય તાે બીજાને ચાર–પાંચ એકર ઢાય. પણ આ મર્યાદા ગ્રામસમાજે નક્કી કરવી જોઈએ. વ્યક્તિમાં સ્વાર્થ અને મમતા વધુ હોવાના સંભવ છે એટલે સમાજ નક્કી કરે એ વાત ઠીક છે.

### પણ ગ્રામ-સમાજ કયા ?

સંસ્થા કે સંગઠન સિવાય ગ્રામ-સમાજ ધડાય નહીં અને ઘડાએલા સમાજ ન ખને ત્યાં લગી કાર્યક્રમા સફળ ન થાય; અથવા પછી તેવાં ગ્રામા રાજ્યાને સોંપવા પડે. આથી ત્યાં કાઇ નૈતિક બળ વાળી સંસ્થા હોવી જોઈએ. આ વાત વિનાખાજી સ્વીકારે ત્યારેજ વહેવાર સરળ થઈ શકે. એટલે ડ્રસ્ટીશિષ કે માલિકી હક મર્યાદાની વાત વિતાભાજી સ્વીકારે છે, તેમ ગ્રામ–સંગઠનની વાત પણ સ્વીકારે, તા બન્તેના તાળા મળા જશે. જીવનદાની માટે તા તેએ! અપરિગ્રહની જ વાતા કરે છે. ખાકી ગ્રામસમાજ માટે તાે તેઓ માલિકી હક મર્યાદાની જ વાત કરે છે. એવા મારા નમ્ર અભિપાય છે.

### ધર્મ નિષ્ઠાના પ્રભાવ :

શ્રી પૂંજાભાઇએ કહ્યું : એક વખત ઇશુ મહાત્મા અને એમના અનુયાયીએ એક સ્થળે ગયા. તેમના માટે સરધસ કાઢ્યું. તેએ જતા

હતા કે એક જશે ગજવામાં એ સોનામહાર નાખી, આ દશ્ય એક અનુયાયીએ જોયું. એટલામાં એક બીજા જશે તે ખન્ને સાનામહારાને કાઢી લીધી. આટલા ખધા માણસાે વચ્ચે કાઢી લીધી છતાં લેવા દીધી. અતુયાયી બાલવા જતાે હતાે પણ ઇશુએ તેમને ચૂપ કર્યા.

સત્સંગ કરી બધા વિખેરાયા ત્યારે પેલા અનુયાયીએ તેમ કરવાનું કારણ પૂછ્યું: "આપે આમ કેમ કર્યું ?"

ઇશુએ કહ્યું : "મા**ણસની પ્રતિષ્ઠા કરતાં એ સોનામ&ા**રોતું મૂલ્ય વધારે નહતું. એટલા બધા માણસોમાં જો એ વાતની ખબર પડત તા એ ભાષડાનું શું થાત ? ''

ખરેખર તેા એ ગૂડા અને ચાર હતા. તેજ દિવસે તેણે કચાંક ચારી કરેલી. એટલે એક માેટું માણસાેનું ટાેળું તેની પછવાડે આવ**્ર** હતું. તે નાસીને ઇશુના ઉતારા હતા ત્યાં જ પેઠા. ઇશ મહાત્મા દીવાના ઉજાસમાં વાંચી રહ્યા હતા. આ વખતે તેમએ દીવા ઢારી નાખ્યા. ટાળું બીજે રસ્તે ભાગી ગયું.

આટલા ઉપકાર છતાંયે તે ચારે ઇશુ પાસે મૂકેલી એક ચાંદીની દીવડી ચારી લેવા માંડી. ત્યારે તેને ખીજી ચાંદીની દીવડી આપતાં કશ્એ કહ્યું: "આ પણ લઈ જા! પણ આ ધધા સારા નથી!"

આ પછીથી પેલા ચારને વિચાર આવ્યા : " મેં સાનામહાર એટલા ખધા માણસોની વચ્ચેથી લઈ લીધી. મને ચોર જાણવા છતાં જેમના ચહેરા બદલાયા નહીં. મારી પાછળનાં ટાળાંમાંથી હું બચવા અહીં આવ્યો તો યે મને આશ્વરા આપ્યા. મેં દીવીની ચારી કરવા માંડી તેા બીજ પણ આપવા માંડી, ખરેખર આ દૈવી પુરૂષ છે." તે એમના ચરણામાં ઢળા પડયા. તેણે ક્ષમા માંગી અને તે સાંત થઇ ગયા. ઇશુના ચારિત્ર્યની તેના ઉપર અસર થઇ. વિશ્વવાત્સલ્યની જો ધર્મનિષ્ઠા ન હોત તા આવા ચાર અને ડાક્ ઉપર પ્રેમ આવી શકત.

નહીં. કેવળ માનવ જ નહીં, પશુપ્રતિ પણ અધ્યાહમ લિંકને આત્મીયતા દેખાડી હતી. તેથી જ તેમણે કીચડમાં પડેલાં ભૂંડને કપડાંની દરકાર કર્યા વગર કાઢ્યું. તેમના કપડાં ઉપર છાંટા ઉડયા પણ તેમણે એવી ખાટી ઇજ્જતની દરકાર ન કરી અને તેઓ સમયસર -અદાલતમાં પ**હે**ાંચ્યા.

### ાદાદુ ભગતના દાખલા :—

ખેડા જિલ્લામાં દાદુરામ ભગત થયા છે. તેમણે દરિયા કાંઠાના ્ધવારણ ગામે જતાં. એક સાંઢને બાંબરતા સાંબહ્યા અને તેની <sup>ુ</sup>આસપાસ સમડીગીધનાં ટાળાં જોયાં. ભજનના **ખદલે ત્યાં જ** સેવા કરવા મંડી પડયા. મેહું વજનદાર જનાવર ! ચાર દિવસ ખાધા–પીધા વગર તેની સેવા કરવામાં લાગી ગયા. ચાર દિવસે તેના માલિક દેખાયા. જો વિશ્વવાત્સલ્યની નિષ્ઠા ન હોત તો તેઓ આવે વખતે આટલું ન કરી શકત.

આપણે તેા આવી વ્યક્તિગત સાધના ઉપરાંત, સમુદાયગત અને સંસ્થાગત અતુષ્યંધવાળી સર્વાગીક્રાંતિની વાત કરી રહ્યા છીએ, એટલે એ તા આનાથીયે આગળની વાત છે.

### પરિગ્રહ-પ્રાણ અને અભિમાનના ત્યાગ

શ્રી સું**દરલાલભા**ઇ ક**હે**: "આપણે પરિગ્રહ, પ્રાણ અને ચ્ચબિમાનના સંપૂર્ણ ત્યાગ નહીં કરતા શીખીએ તેા સર્વા**ગી ક્રાં**તિ આવી શકશે નહીં. આજે તેા બધું ત્યાગ કરનાર બક્તો, સંતાે પણ -અજ્ઞાનતા અથવા અભિમાનથી પાેતા<u>નું</u> સ્થાન ગુમાવે છે. નારદજીને અભિમાન થયું એટલે એક નાના ભક્તે કરી ખતાવ્યું. તે તેમનાથી ચઇ શક્યું નહીં.

### વ્રતનિષ્ઠાના પ્રભાવ :

**શ્રી સવિતાબહેને** કહ્યું: "એક **બહેનની** વાત આ પર્યુષ્યહા પર્વ અંગે કહું છું.

તે બહેને પૃછ્યું: "તમે તપ કરાે છાે એ જાણી મને નવાઇ લાગે છે. ચૌવિહાર, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ બધું યે કરાે છાે. કેટલાંક તા આગળ વધીને આ બધાંને તરછાડે છે, જ્યારે તમે તા સર્વધમ સમન્વયમાં માનવા છતાં ભગવાન મહાવીર અને અહિંસા વગેરેમાં ધર્ણ માના છા. સમજણ તેમ જ જ્ઞાનમય ત્યાગથી બધી ક્રિયાએ પણ કરા છો, આ જ ખરેખર સત્યદેષ્ટિ છે. તમને આવા સંતપરૂષના સત્સંગના લાભ મળે છે. અમને ક્યારે મળશે?"

તે પછી તેમણે પૂછ્યું: "સંતુષાલજી મુનિ મુહપત્તિ પણ રાખે છે ?"

મેં કહ્યુઃ "મૌન વખતે ન રાખવી અને બાલતા વખતે કે જરૂર વખતે રાખવી, આમ તેઓ કહે છે."

આ બધું જોઈ-ખુલાસા સાંભળી તે ખુશી થયાં. આવા તાે કેટલાયે પ્રસાગા શિભિર દરમ્યાન જોવા મળે છે.

**શ્રી પ્રદ્વાચારીજી**એ દયારામ ભગતે શેરસિંહને સુધાર્યો તેની વાત. જુણાવી હતી. એવી જ રીતે એક સંતે વેશ્યાને સુધારી તેના દાખલા આપ્યા હતા.

### સર્વક્ષેત્રની ધર્મકાંતિ શા માટે?

શ્રી દેવજભાઇ કહે: "જૈન પરંપરામાં કુંદકુંદાચાર્ય જેવા તત્ત્વ સુધારક થયા. હેમચંદ્રાચાર્ય જેવા સંસ્કૃતિના ક્રાંતિકાર થયા અને લાકાશાહ જેવા ધર્મમાંતિકાર થયા. છતાં તેમણે સર્વ ક્ષેત્રે **ધર્મમાંતિની**  વાત ન કરી અને આ યુગે આપને સર્વ ક્ષેત્રની ધર્મકાંતિ માટે મૂળ વતાને સાચવી આવડા માટા ફેરફારાની વાત કેમ સૂઝી ?"

તેના જવાય આપતાં સુ**નિ શ્રી સંતભાલ**જીએ કહ્યું: "સવારે નેમિમુનિએ કહ્યું તે મુજબ પ્રથમ સત્ય, પછીથી ત્રણ પાર્શ્વપણુ વખતે ચાતર્વામ અને ભગવાન મહાવીર વખતે પાંચ મહાવતા તેમજ ગૃહસ્થા માટે ભાર અહ્યવતાની વાત કરી હતી. તે અને પાંચ સમિતિ. ત્રણ ગુષ્તિએ વગેરે ઉપરથી જૈનધર્મે વ્યાપક વાત કરીજ છે. આ માર્યોએ યુગાતુસાર ફેરફારા પણ કર્યા છે. હવેના જમાના બદલાયા છે. સમાજ, સમુદાય અને સંગઠનાની વાત આગળ આવે છે.

ગાંધીજીએ સામુદાયિક અહિંસાના પ્રયોગા કર્યા; સંસ્થાએા ઊભી કરી અને તેને શુદ્ધ સંગીન ખનાત્રી હતી. ધર્મ'ફ્રાંતિકારાએ પણ સેંકડા વર્ષોથી દેશ-પરદેશમાં કામ કર્યું જ છે. આ બધાના સદર્ભ લઇને જૈનધર્મનાં અનેકાંતવાદ, તેમજ વ્યાપક અને છતાં ઝીણામાં ઝીણી અહિંસાની વાતના કારણે આ ફેરફારા આવ્યા છે. એટલે આ વાત ચાવ નવી નથી. જૂનાનું જ સંશાધન છે.



# [૧૦] વિશ્વવાત્સલ્યમાં **બ્રહ્મચર્ય વિચા**ર

### [ २५-७-६१ ]

# —મુનિશ્રી નેમિયંદ્રજ

વિશ્વવાત્મુલ્યના ખાર વ્રતાના પરિચય રૂપે આ અગાઉ વિચાર શક ચુકયા છે. તેમાં વિશ્વવાત્સલ્યનાં જે ત્રણ મૂળવતા છે:-(૧) વ્યક્ષચર્ય (૨) સત્યશ્રહા (૩) માલિકી હક મર્યાદા. તેના ઉપર અલગ અક્ષમ જરા વિસ્તારથી વિચાર કરી લેવા યાગ્ય ગણાશે. આ મૂળવ્રતા અને તેમનાં ઉપવ્રતાની યાજના યાગાનુરૂપ નવી દૃષ્ટિએ કરવામાં આવી છે, એટલે મૂળવતા અંગે જેટલું સ્પષ્ટ અને સવિસ્તાર વિવેચન શાય તેટલુંજ તે વિષયને સમજવામાં અને તે મુજબ આચર**ણ** કરવામાં સરળતા રહે છે.

આજે ષ્રહ્મચર્યવત ઉપર નવી દ્રષ્ટિએ વિચાર કરવાના છે. વિશ્વવાત્સલ્ય અને ભ્રહ્મચર્યાંને હંમેશાં અતિ નિકટના સંબંધ છે. વિશ્વવાત્સલ્ય માટે જેમ બ્રહ્મચર્ય અનિવાર્ય છે તેમ બ્રહ્મચર્યની સંપર્શ્વતા પણ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રગટાવવામાં પરિણમે છે. એ દેષ્ટિએ **થક્ષચય'ના** કેવળ 'મૈશુન સેવવું નહીં ' એટલાજ નિષેધાત્મક <u>ર</u>ૂંકા અ**થ**ે ક્ષેત્રાના નથી.

પ્રદાયર્ય અંગે અલગ અલગ પ્રકારતી વ્યાખ્યાએ**! સાંભળવા મળે** છે. એક તેા ઉપર કહેવામાં આવી તે પ્રકારની નિષેધાત્મક બ્યાખ્યા છે. પણ તે એક તરફી છે: સંપૂર્ણ નથી. મહાત્મા ગાંધીજીએ પાંચે

ઇંદ્રિયે⊦ના સંયમને <del>પ્રહ્મચર્ય`</del> કહ્યું છે. ભારતના પ્રાચીન ગ્રં**યે**⊩વેદામાં **બ્રહ્મચર્યાના અર્થ આ પ્રમા**ણે કરવામાં આવ્યા છે:—" બ્રહ્મ એટલે વિશ્વના આત્માએ। અને ચર્ય એટલે જેની સાથે વિચરણ કરવું.'' એટલે કે વિશ્વના ખધા આત્માએ৷ સાથે વિચરણ કરવું, એ બ્રહ્મચર્ય છે. આમ **બ્રહ્મચર્ય ને ખ**ધા આત્માઓ સાથે વિચરણ કરવા માટેતું સાધન માનવામાં આવ્યું છે. એજ કાર્ય વિશ્વવાત્સલ્યે કરવાનું છે. બધાયે આત્માઓની સાથે વિચરણ કરવા માટે વાત્સલ્ય જરૂરી છે. અને વાત્સલ્ય જ્યારે જરૂરી ખને છે ત્યારે ષ્રહ્મચર્યાના માત્ર નિષેધાત્મક અર્થ કરી; નારી જાતિથી અતડા, અળગા કે ડરતા રહેવું; સ્ત્રીતું માહું પણ ન જોવું, એવા ભાવ તારવવા ખાટા છે. એ તા બ્રહ્મચર્યની કેવળ એકાંગી, વ્યક્તિગત, સ્વાર્થા અને અધૂરી કાચી સાધના ગણાશે. ' કેવળ શારીરિક વિકારથી **ખચ**તા રહેવું ' એટલા જ અર્થ બ્રહ્મચર્ય ના ચતા નથી; ત્યાં તા ખધા આત્માઓમાં આત્મભાવ સાથે વિચરણ કરવું એવી સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા છે.

વાત્સલ્ય અને વિકાર ખન્નેનાં મૂળ એક નથી. વાત્સલ્યનું મૂળ ચૈતન્ય-આત્મા છે: જ્યારે વિકારતું મૂળ જડતા-શરીર છે. વાત્સલ્ય એ આત્માના ભાવ છે, જ્યારે વિકાર વિભાવ છે. ધણા લોકા વાત્સલ્યને પણ વિકાર અને વિકારને વાત્સલ્ય ગણી, બન્નેની એકતાના ભ્રમ ઊંના કરે છે. પરિણામે વિકારના જોખમે તેએા વાત્સલ્યને પણ પડતાં મૂકે છે. આમ થવાથી સમાજની પ્રગતિ રૂધાય છે; અટકે છે કે એકતરપી **ખતે છે.** એટલે વિશ્વવાત્સસ્યતી નિષ્ઠાપુર્વંકની સાધના માટે વિધેયાત્મક વ્યક્ષચર્યાની જરૂર રહે છે: અને વિધેયાત્મક વ્યક્ષચર્ય માટે સ્ત્રી અને પુરૂષ ખન્તની સહચારિતા અનિવાર્ય છે. અહીં સહચારિતા એટલે સાથે રહેવું-અતડા ખનીને ન કરવું એ અર્થમાં છે; નહીં કે શારિરિક સંબંધ.

જાતીય મનાવિજ્ઞાનના પ્રવર્તક ફ્રાઇડે મૈયુનને—સ્ત્રી પુરૂષના-સાહ્યયંત્રે અનિવાર્ય માન્યું છે. પણ એના જે અર્થ શારિરિક-સંબંધજન્ય સ્થળ વિષય ભાગ રૂપે ધટાવવામાં આવે છે એ ખરાબર નથી. સ્ત્રી અને પુરુષ સાથે રહેવા છતાં બ્રહ્મચર્ય દારા પરસ્પર પૂરક ખને એવું આપ્ર**ણા** ઋડિય-મુનિએકએ આચરીને બતાવ્યું છે.

એટલે વિશ્વવાત્સલ્યને માનનારા સાધક-સાધિકાએ માટે યુમાનુક્ષ વિશાળદૃષ્ટિએ હ્રહ્મચર્યને વિચાર કરવાનો છે. એકલા કે અતડા રહીને હ્રહ્મચર્ય પાળવા જતાં તે કાચું એકાંગી ખને છે અને તેમાં દંભ પેસી જવાનો ભય છે. માનવ-નર અને માનવ-નારી એ બન્ને જ્યાં સુધી આતિક ત દાત્મ્ય નહીં અનભતે ત્યાં સુધી બન્નેને એકબીજાના સાચા શુણાનાં દર્શન થઇ શકતાં નથી. આત્માયતા અનુભવાયા વગર બન્ને શારિરિક અહર્ધણ અને વાસનાથી પ્રેરાઇને શરીર સબધ બાંધવા તસ્દ ધસડાય છે અને પરિણામે હ્રહ્મચર્યના દ્રહાસ નોંતરી બેસે છે. જે મર્યાદા કે તટસ્થતા બન્ને વચ્ચે કેળવાવી જોઈએ તે આ કારણસર કેળવાતી નથી અને પરસ્પરની આસકિવ જાગે છે. તેના બદલે જો ખન્નેનો શુણુદૃહિની દૃષ્ટિએ પરસ્પર તાદાત્મ્ય થાય તા બંને એકબીજાના પરસ્પરમાં આંગત વિકાસ સાધી શકે; અને સાથે સાથે સમાજના વિકાસ પણ કરી શકે.

નારીમાં ઘણાં ગુણા છે. જેમકે ક્ષમા, કામળતા, સેવાસુશ્રુષા, લાત્સલ્ય, ધૃતિ, વાણી વગેરે. એવી જ રીતે પુરુષમાં સાહસ; સત્ય, પૌરુષ, હિંમત ઉત્સાહ, નિર્ભયતા વગેરે વિશિષ્ટ ગુણા છે. જો નર અને નારીનુ તાકાત્મ્ય થાય તા નારીના પુણોની પૂર્તિ પુરુષોમાં થઈ શકે અને પુરુષના ગુણાની પૂર્તિ ઓએામાં થઈ શકે એટલું જ નહિ પુરુષોની ખામીઓ સ્ત્રીઓ વહે દૂર થઈ શકે અને સ્ત્રીઓની ખામીઓ પુરુષા વહે દૂર થઈ શકે અને સ્ત્રીઓની ખામીઓ પુરુષા વહે દૂર થઈ શકે. આમ આત્મીય-સાહચર્ય કે તટસ્થતાપૂર્વકના તાકાત્મ્યથી પરસ્પરનું પૂરકપ શ વધે અને પ્રદાયવર્ધી સાધના સમાજવ્યાપી બને. અને આમ તે પ્રદાયવર્ધ સમાજ-વિકાસનું કારણ બને. આમાં એક બાજુએ પ્રદાયવર્ધ માટે જાતે કડકમાં કડક રહેવાનુ છે અને બીજી બાજુ ગૃહસ્થ સાધક-સાધકાએ કે સાધુ-

સાધ્વીએ અંગત વિકાસ અને સામાજિક વિકાસ માટે પરસ્પર પૂરક ખનીને તાદાત્મ્ય સાધે તેા તેવી પ્રદ્ભચર્યાસાધના સર્વાગી ખની શકે. તાદાત્મ્ય સાધના જ એકબીજાને પરસ્પર પ્રેરક બનાવી શકે છે: જોખમા વખતે ચેતવી શકે છે અને હ્રહ્મચર્યથી પડતી( ડગતી ) વખતે જાગૃત પરી શકે છે.

ભારતીય સંસ્કૃતિના ઇતિહાસમાં સતીએ। દ્વારા પુરૂષોને પ્રેરણા ખત્યાના તેમ જ પુરૂષો વડે સ્ત્રીએાને પ્રેરણા મત્યાના અનેક ઉદાહરણો ખળા આવે છે. જૈન, બૌહ અને વૈદિક ગ્રંથામાંથી એક-બે દાખલાએ! લર્ધને તે અંગે વિચાર કરીએ.

યમ અને યમી : ઋગ્વેદમાં યમ અને યમીન એક સંદર આપ્યાન મળે છે. યમ અને યમી ખનને આઇખહેન હોય છે યમી ેપાતાના ભાઈ યમને કામવાસના પાેષવા માટે અને પાેતાને પરણવા માટે કહે છે. યમ તે માર્ગે જવાની ના પાડે છે. તે કહે છે: "જે વાત્સલ્ય. સ્ત્રી અને પુરૂષ બન્ને પરણતાં વિકૃત થઈ કામવિકાર બની જાય છે તે યાગ્ય નથી. તેના બદલે આપણે ભાઈ અને બહેન તરીકે રહીને અદાચર્ય પાળીને વાત્સલ્યની વૃદ્ધિ કરીએ એ યોગ્ય છે."

યમી તેને ઘણી રીતે લલચાવે છે. પણ બાઇ યમ પાતાનું મન મક્કમ રાખે છે અને બહેનને પણ ચારિત્ય માટે પ્રેરે છે. જેથી તેને ્પણ સાચા વાત્સલ્યના આનંદ મળી શકે છે. આ આખ્યાનમાં એક ંદ્રઢ નિશ્ચયી પુરૂષ વહે નારીને અગત વિકારા ઉપર સયમની સુંદર ં પ્રેરણા મળી છે.

## સંદરી દ્વારા ભરતને પ્રેરણા:

એવી જ રીતે ભગવાન ઋડપબદેવના પુત્ર ભરત ચક્રવર્તી પાતાની એ સારમાન બહેન સુંદરીને પત્ની ખનાવવા ઇચ્છે છે. એ યુગમાં બાઇ-ખહેનના લગ્ન પ્રચલિત હતાં. એ સહજ વસ્તુ હતી એટલે તેની નિદા કે તિરકાર ન થતાં. બરતને ઘણી ઇચ્છા હતી પણ સુદરીના આત્મા જાગત હતા. તે ચક્રવર્તીના વૈભવ કે મહત્તામાં અંજાઇ જઇ તેને પતિ તરીકે સ્વીકારવા તૈયાર ન હતી. એટલે જે બાહ્ય સાદય ઉપર ભાઇની નજર હતી તેને ક્ષીણ કરવા માટે બહેને રસસ્વાદ ત્યાગ કરીને, તપ કરીને શરીરને એવું કૃશ ખનાવી દીધું કે ભરતની લગ્ન કરવાની ઇન્છા શ્રમાં ગઈ. જો કે સુંદરીનું શરીરીકૃશ થઇ ગયું, પણ તેના આત્મા વધારે સુદર બની ગયે৷ અને પ્રહ્મસર્યા અંગેની પ્રેરણા તે ભરતને પણ આપી શકી. આમાં સુદરી વડે બરતને જે પ્રેરણા મળે છે તેથી તેના અંગત વિકાસ થવા સાથે, તે સમાજવિકાસ માટે પણ લાબદાયી ખતે છે.

### રાજમતી વડે રથનેમિતું ઉત્થાન

એવું જ બીજું ઉદાહરણ જૈન સત્રામાં રાજીમતીનું મળે છે. તેનું રૂપ જોઈને સુનિ રથતેમિતું મન ચલાયમાન થઈને વાસના વેગે ચઢી જાય છે. તે રાજીમતીની સચાટ વાત સાંબળી, પછું વ્યક્ષચર્ય'માં સ્થિર થઈ જાય છે. જો રાજીમતી તે વખતે જાતે લપસી જાત. અગર તેને પ્રેરણા ન આપત તાે એક સાધકને બ્રહ્મચર્યની જે પ્રેરણા મળી, અને તે સમાજ માટે આદર્શ બની, તે ન થાત.

એવી તેજસ્વી સતી સાધ્યીએા વડે સાધકાને અંગત વિકાસ માટે . **ખરેખરી પ્રેરણા મળી શકે છે. પણ**ં એ માટે વ્યક્ષચર્યલક્ષી સાધક– સાધિકાએ અને સાધુ–સાધ્વીએ। પરસ્પરના નિકટ પરિચયમાં આવે તા જ એવાં જેખમાંથી જાતે ખચી અને ખીજાને ખચાવી શકે છે.

જેઓ સ્ત્રીઓથી તદ્દન અતડા રહીને અથવા એકાંતમાં અલગ રહીને એમ માને છે કે અમારી વ્યક્ષચર્ય-સાધના પાકી છે તેા તેએ। એક ખાટા ભ્રમમાં છે.

દરાવૈકાલિક સત્રમાં કહ્યું છે: --

वस्थमंघमळंकारं 🕒 इस्थीओ स्यणाणि च । अच्छंदा जे न भुंजंति न से चाइत्ति बुच्चई ॥ जे य हंते पिये मेाए लध्य, चिपिट्टी हुन्बह । साहीणे चवई भार, से हु चाइत्ति बुडचई ॥

—અર્થાત વસ્ત્ર, માંધ, અલાંકાર, સ્ત્રી અને શયન જેને સ્વાધીન નથી અથવા જેની પાસે નથી અને તેથી તે તેને ભાગવતા નથી તે ત્યાંગી કહે-વડાવી શકતા નથી. જે પ્રિય કાંત ભાગા મળવા છતાં પાતાની પીઠ કેરલે છે: પાતાને હસ્તક મળતા ભાગાને ત્યાંગી દે છે તેજ સાચા ત્યાંગી કહેવાય છે.

ભગવાન મહાવીરે સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકા એમ ચારેયના મળીને ચતુર્વિધ શ્રીસંધ સ્થાપ્યા. તે એટલા માટે કે આ ચારેયનું તાકાત્મ્ય (અનુખંધ) હોલું જોઈએ. તેઓ પરસ્પરના આત્મવિકાસ અને તેથી કરીને સમાજના વિકાસમાં સહાયક અને પરક અને. જો તેઓ <u>પ્રકાર્ચર્યલક્ષી ગૃહરથા અને પ્રકારારી સાધુ–સાધ્વીએ। માટે અલગતા</u> ઇ<sup>2</sup>ઝત. તેા બધાયના અલગ અલગ સંધેા રચત.

ભારતીય સંસ્કૃતિમાં સ્ત્રી અને પુરુષ ખન્નેની પુરકતા ખતાવવા માટે મહાદેવજીને અર્ધ નારી ધરત રૂપ આપ્યું છે. એની પાછળ એ જ તત્ત્વ છે કે વિશ્વની સર્વાગી સાધના નર અને નારી બન્નેના સહયોગથી જ થઈ શકે છે. પ્રહ્મચર્યાના અર્ધ એવા નથી કે પુરુષ સાધક, સ્ત્રી સાધિકાથી અતડા થઈ તે કરતા **રહે. ભગવાન અડવભદેવે,** ખાહુબ**લિમુનિને** પ્રેરણા આપવા માટે બ્રાહ્મી અને સુંદરી નામની ળે સાધ્વીઓને માેકલી. જો અતડા થઈને રહેવાનું વિધાન હોય તો પછી તેઓ કાઈ પુરુષ સાધકને માકલત. આમાંથી એક વસ્ત સ્પષ્ટ થાય છે કે પ્રહ્મચારી સાધક સાધિકાઓ, ભલે તે ગૃહસ્ય હોય કે સાધુ, તેમના માટે અજ્ઞાન અને નિર્દોષભાવે પણ અતડા રહેવું. એક બીજાના પુરક ન બનવું એ વિશ્વ અને સમાજના વિકાસની સર્વાગી સાધનામાં કચાશ રાખવા જેવું છે. જો કે સદ્દભાગ્યે સ્ત્રી–સાધિકા તે. પુરુષ સાધકાની હુંક અને પ્રેરણા ઇચ્છે છે. મીરાંબાઈએ પતિ સાથે દેહસંબંધ તાેડયા હતાે પણ આત્મભાવે ત્યાં નહોતા કર્યો. અનેક ટીકાએ થવા છતાં તેમણે પુર-ષાની પુરકતાના સ્વીકાર હરહ મેશ કર્યો જ હતા. એ જ કારણસર તે જમાનાના શ્રેષ્ઠ સાધુ જીવાગાસાંઇનું સ્ત્રીઓથી અતડાપર્ણ હતું તેમણે પણ તેણીએ ટકાર્યા હતા.

એક વિચારવાની વસ્તુ એ છે કે ત્રહ્મચર્યાની સર્વાગી સાધનામાં તાદામ્ય સાધવા માટે સ્ત્રી અને પુરુષ ખંતના શરીરસ્પર્શ શા માટે વર્જાનીય ગણવામાં આવ્યા છે? જ્યારે કે સ્ત્રી અને પુરુષના બેઠ આકૃતિથી એાળખાય છે અને બન્નેના આત્મા તા એક છે તા. પછી શ્વરીર સ્પર્શમાં શું થઈ જવાનું હતું ?

આના ઉત્તર એક જ છે કે ખધા સાધકા એટલી ઉચ્ચ કક્ષાએ **પહોંચ્યા હો**તા નથી; તેમજ તેમણે સમાજ વચ્ચે રહીને સાધના **કરવાની હો**ય છે. એટલે કે સ**માજ** કલ્યાણ સાથે આત્મક**લ્યાણ** સાધવાનું હોય છે. આવા સાધકા માટે, સ્ત્રીને પુરુષના અને પુરુષને સ્ત્રીના શરીર-સ્પર્શ ત્યાગની મર્યાદા હોય, એ જ ખરાખર છે. અમુક સાધકા જે એવી ઉત્ય કક્ષાએ પહોંચી ગયા હોય છે, જેમને શરીર **એદ રહે**તા જ નથી તેમના માટે શરીરસ્પર્શના વાંધા નથી, જિનકલ્પી સનિએ કે જેમના સમાજ સાથે પ્રત્યક્ષ સંપર્ક થતા નથી; એવી રીતે પરમહસ સાધુએ કે દિગંભર સાધુએ જેમના માટે સ્ત્રી-પુરુષના બેદ **હે**ાતા નથી. તેએ આ કક્ષામાં આવે છે. એમાં પણ એક એવી કક્ષા**એ પહોંચ**લું જરૂરી છે કે કાેઈ પણ શરીરનાં બાલાદર્શન વિકારને ન જગાડે.

શરીરસ્પર્શની મર્યાદા થઈ એટલે અતડા થઇને રહેવું એ યાગ્ય નથી. તેમણે ખુલ્લા દિલે પરસ્પર મળવાન છે. આત્મભાવ જગાડવાના છે. નહીંતર પરસ્પરની પ્રેરણા વચર સામાજિક ક્રાંતિ કે વિકાસની સાંભાવના નથી. જેને અહિંસા વડે ક્રાંતિ કરવી છં: જેને સ્ત્રીઓના િલિંગિષ પ્રશ્નો લઇ ને તેનું નિરાકર**ણ** ધર્મ દર્પિટએ કરવું છે કે જેને ધર્મ દેષ્ટિએ સમાજતું ધડતર કરવાનું છે, તેને એ વિચારવું પડશે કે અહિંસાની પ્રેમ-વાત્સલ્યની શક્તિ કાનામાં વધારે છે ? એ માટે પરસ્પરને ખુલ્લા દ્વદયના પરિચય સ્માવશ્યક છે. કેવળ ખુદ્ધિથી ત્યાં કાર્ય પાર પડતું નથી. અહિંસાની શક્તિ ત્યાંજ વધારે પેદા થઈ શકે જ્યાં માહિ કરતાં દ્વદય વધારે વિકસેલાં હોય! સામાન્ય રીતે પુરુષોમાં દ્વદય કરતાં ભૂહિ વધારે વિકસેલી **હો**ય છે. જ્યારે સ્ત્રીએામાં <mark>ભુહિ કરતાં દૃદય</mark>

વધારે વિકસેલું હોય છે. એટલા માટે સમાજતી વચ્ચે રહીને સાધના કરનાર સાધક (જેનાની પરિમાષા પ્રમાણે સ્થવિશ કલ્પી) ને સમાજમાં અહિંસક ક્રાંતિ કરવા માટે નારીના શરીર સ્પર્શ તહીં પણ દૃદય સ્પર્શ કરવા વધારે જરૂરી છે. એવીજ રીતે નારી શરીર ધારી સાધિકાને પણ અંગત વિકાસ માટે પુરુષની સુદ્ધિને સ્પર્શવાની અગત્ય રહેશેજ. સાચી અને સંપૂર્ણ પૂરકતા તેા **દ**દયના સ્પ**શ**ેથી જ આવી શકે છે.

સામાન્ય માનવી વિકારને વશ થઇને સ્ત્રીના રથૂળ શરીર–સ્પર્શમાં આનંદ માને છે; તેમાં સુખની કલ્પના કરે છે જ્યારે ઉચ્ચ કાેટિના સાધકા દૃદય-અંતર અને આત્મભાવના મિલનમાં સાચું સુખ માને છે. અનુભવની એરણે એ વાત સિદ્ધ થયેલી છે.

તત્ત્વાર્થ સત્રામાં વર્ણવામાં આવેલ ઉચ્ચ કારિના દેવાના જીવનથી આ વસ્તુ સિદ્ધ થાય છે. નીચેનાં સૂત્રા જરા ધ્યાન આપવા જેવાં છે:---

काय प्रवीचारा आ पेशानात्॥ अ. ४ स. ८॥ शेषा: स्पर्श-रूप-शब्द-मन: प्रवीचारा द्ययोईया:

॥ अ. ४ सु. ९॥

### परेऽप्रवीचारा:॥ अ. ४ सू. १०॥ 🔠 🔠

આ ત્રણે સંત્રોના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે:--વૈમાનિક દેવોમાં પં**હેલા અને બીજા સાૈ ધર્મ અને ઇશાન** દેવેલોકમાં, દેવે**ા મનુષ્યની** જેમ મૈથુન સેવનથી ભાગ-તૃષ્તિ અનુભવે છે. ત્યારબાદના બબ્બે દેવલાેકામાં ક્રમશઃ સ્પર્શમાત્રથી, રૂપદર્શનથી, શબ્દ–બ્રવણથી અને પછી કૈવળ મનની કલ્પનાથી ભોગની તૃષ્તિ થાય છે. ત્યારપછી એટલે ક્રે દેશમાં દેવલાક બાદ, ઉપરના દેવલાકા, નવ શ્રેવેશક વિમાનના દેવા અને પાંચ અતુત્તરવિમાનના દેવોની ભાગ ∖તૃષ્તિ કેવળ⊬ આત્મ–સ્પર્શ હ હ્રદથ–સ્પર્શથી થાય છે. એમાં દેવો અને દેવી પ્રસ્પરના અપરિમિત <u>ચુણા પ્રતિ પ્રીતિ રાખીને વાત્સક્ષ્યરસના પરમચ્યાનંદની અનુભ્રતિ</u> મેળવે છે.

ુએજ વસ્તુનું વિવેચન કરતાં તત્ત્વાર્થસત્રના ભાષ્યકાર કહે છેઃ—

## "प्रस्वविध प्रवीचारादावायपि प्रीति (वात्सल्य) विशेषायपरिमित गुणशीति पृरुषीः परमसुख तुप्ता भवन्ति !"

એ ઉચ્ચ કક્ષાના દેવાને પાંચ પ્રકારની વિષયેચ્છાના ઉદય હોતા નથી; એવું નથી પણ, તેઓમાં પ્રેમ (વાન્સલ્ય) ભાવ વધારે હોવાથી, અપરિમિત ગુણા પ્રત્યે અત્યંત પ્રીતિ હોવાથી પરમ આનદથી તૃપ્ત થઇ જાય છે.

વૈદિક પરિભાષા પ્રમાણે આતે ક્રમશઃ અન્નમય, પ્રાણમય, મતા-મય, વિજ્ઞાનમય કાષને અંતે ષ્રહ્મમાં વિચરણ કરવાની આનંદમય કાષની ભૂ મિકા માનવામાં આવી છે. આનંદમય કાષમાં વિચરણ કરતા પ્રક્ષચારી સ્ત્રીના શરીરસ્પર્શમાં નહીં પણ તેના અતરસ્પર્શમાં વાત્સલ્ય – રસના સાચા જાનદ મેળવે છે. એવી ઉચ્ચ કક્ષાના સાધક સ્ત્રોમાં વાસનાને ભુદલે વાત્સસ્યને નિહાળે છે. વિશ્વવાત્સસ્ય ગુણની વધારેમાં વધારે પ્રાાપ્ત નારી-દ્રદય ( અંતર )થી મળી શકવાની દ્રાઇ તે માતૃજાતિની પ્રતિષ્દ્રા સમાજમાં સ્થાપે છે. તેવા એ વાત્સલ્યાનંદ, અનંત જગતની સાથે તાદાત્મ્યપૂર્વંકની તટસ્થતા અનુભવીને મળે છે અને તેના અનુભવ જાતે કરે છે અને બીજાતે કરાવે છે.

# સ્થુલિભદ્ર વડે કાેશાના હૃદય સ્પર્શ

નગરનારી કાશામાં અશક્ત થયેલા સ્થળભદ્રને ગૃહસ્થાશ્રમમાં, પાતાના પિતાના મરણના સમાચાર મળે છે; તે એક આંચકાે અનુભવે છે અને કાશા વેશ્યાને છાડીને, વૈરાગ્ય પામી મુનિ બને છે. મુનિ જીવનમાં તેઓ વાત્સલ્ય રસમાં તરબાળ ખની જાય છે. વર્ષો ખાદ એકવાર મુનિ સ્થૂલબદ્ર ચિંતનમાં લીન થઈને વિચારે છે: "મે ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહી વર્ષો સુધી કેાશા સાથે શારીરિક વિષય સુખ ભાગવ્યા; પણ જે આનંદ અંતરના સ્પર્શમાં છે; આત્માની સાથે એાતપ્રાત થવામાં છે, તે રસ વિષય સુખમાં નથી. હું આજે એકલેંજ આ આત્માનદ—વાત્સત્યના <del>ચ્યાનદ—માણી રહ્યો છું. મારી</del> સાથે પૂર્વાશ્રમમાં **શા**રિરિક સુખામાં રાચનાર કાેશાને પણ આ વાત્સલ્ય રસનાે આનંદ પમાડું તાે કેટલું સાર ? કાન્ણુ કે પુરૂષ કરતાં સ્ત્રીએામાં વાત્સલ્ય પ્રવાહ વધુ દ્વાય છે.! "

આ વાત તેઓ પાતાના આચાર્ય સંભૂત-વિજય પાસે પ્રગટ કરે છે. તેમની સાથેના બીજા સાધુએા, ચાતુર્માસ ગાળવા ભયંકર સ્થળે અવાની રજા માંગે છે ત્યારે સ્થૂળભદ્ર કેાશાને ત્યાં ચાતુર્માસ ગાળવાની રજા માંગે છે. શુરુદેવ ચારેય શિષ્યે⊦ને પાતપાતઃની ઇ≃છા પ્રમાણેના સ્થળે ચાતુર્માસ ગાળવા જવાની રજા આપે છે.

સ્થ્રુલિબદ્ર મુનિ પાટલિપુત્રમાં કેાશાના આવાસે આવે છે અને **ચાતુ**ર્માસ ગાળવાની રજા માંગે છે. કેાશા તેમને સહર્ષ રજા આપે છે. કાશાના મનમાં હતું કે "આ સનુ દુઃય ભરાઇ જશે અને સ્થૂલબદ્ર મારા પ્રેમમાં રંગાઇ જશા "

કાેશાના સ્થૂલિબદ્ર ઉપર અનન્ય પ્રેમ હતા. પાતાના વિખૂટા પ્રે**યા** વર્ષી બાદ આવ્યા છે એટલે તેણીએ એના ઉપર પાતાના રંગ જમાવાના <del>ર્યયત્ન શરૂ</del> કર્યો. તે નવા નવા પાેશાકાે સજી સ<mark>જીને સ્ય</mark>ૃલિબદ્રની સા**ત્રે** આવવા લ<sub>ા</sub>ગી. તૃત્યાે કરવા લાગી અને ગીતા ગાવા લાગી. પ**છ** સ્થૃલિબદ્ર તેા બીજાજ આનદને માણી રહ્યા હતા. એટલે તેમણે કાશાના આ વિષય-વાસનાના આનંદને નવાે વળાંક આપવાનું નક્કી કર્યું. તેમણે એના ૨૫-૨ગ તૃત્યગીત તેમજ બોજન-૫કવાન તરફ ધ્યાનજ ન આપ્યુ.

એ જોઈ કેાશાથી ન રહેવાયું. તેણે કહ્યું: શું તમને મારા**થી** પ્રે<del>ગ</del> નથ ? ર્શું જે કારાને તમે એક ક્ષ્ણુ પણ અહા**ગ**ી કરી શકતા ન હતા એ કાશા નથી ગમતી?"

સ્થ્રુલિબદ્રે કઈ પણ જવાબ ન આપ્યો. કેાશાએ જ કહ્યું : "ના ! એવું નથા! હું જાહ્યું છું કે તમને મારા તરફ પ્રેમ છે એટલેજ તમે સુનિ વેશે પણ અહી આવ્યા છેા! પણ અહીંની દરેક વસ્તુ તરફ, અરે! મારા તરફ અભાવ શા માટે દાખવા છા? તે સમજાતું નથા?"

સ્થૃલિબદ્રે કહ્યું: "કાશા! હું તને પહેલાં ચાહતા હતા અને હજ પણ તને ચાહુ છું. પણ તે ચાહના અને અત્યારની ચાહનામાં અતર છે. સયમ લીધા પછી મને જે આત્માનંદ—વાત્સલ્યના આનદ મળ્યાે છે, તે એટલાે બધાે અપૂર્વ છે—અપ્યૂટ છે અને શાક્ષત છે કે તૈની આગળ વિષય-વાસનાના આનંદ કંઇજ નથી. આ નૃત્ય-ગીત રૂપ-શ્રુંગાર કર્યા સુધી ચાલશે ? શરીર કર્યા સુધી ટકશે ? કેટલાકને રીઝવી શકશે? અરે! એ તા ખીજાને રીઝવવા માટેજ છે ને! તે જ્યારે તને આનદ આપી શકતાં નથી તા ખીજાને કચાંથી આપી શકે ? "

કાશા બોલી : " મને તેા તમારી આ વાતા સમજ્યતી નથી. "

સ્થલિબદ્રે કહ્યું: "એ સમજાશે! એ સમજાવવા માટે જ તો 👲 આવ્યા છું. તારે તારા આ પ્રેમ જે વાસનાને પેદા કરાવે છે તેના ભદલે વાત્સલ્ય તરફ વહેવડાવવાના છે. આ શરીર કે વાસનાથી કે.પ્ર**િ** અનંત કાળ સુધી રીઝવી શકાતું નથી. ખરા પ્રેમ તા આત્મભાવ વડે પ્રગટાવવાના છે. દરેક જીવાે ઉપર વાત્સલ્યભાવ પ્રગટાવવામાં જે આનં**દ** છે તે ક્યાંયે નથી. ત તારા શરીરને અર્જાસ કરવા બદલ હવે દ્વદયને અર્પા કરતાં શાખ! એ માટે સંયમ જરૂરી છે. શ્રંગારત્યાંગ જરૂરી છે; વ્રત-તપ કરવાં જરૂરી છે-આજે તારી પાસે જેઓ વાસનાની દિષ્ટિએ આવે છે તે પછી તારી પાસે વાન્સલ્ય પામવા આવશે અને તું **બૂ**લાં ભટકયાને માર્ગંદર્શન આપનારી બ**નીશ**!"

સ્થ્રુલિબદ્રથી પ્રેરણા પામી કાશાએ વાત્સલ્યના માર્ગ લીધા. હવે ત્રત્ય. સંગીત બધ થયાં. એના બદલે વ્રત-તપ અને જ્ઞાનચર્ચાએ। થવા લાગી. ચાતુર્માસ પુર થયાં સુધી કાશા એક પાક્રી સાધિકા બની મહ્ સ્થુલિબદ્રમુનિના પ્રયત્ન સફળ થયો.

પ્રકાચર્ય સાધનામાં એક વેશ્યાને ત્યાં સાવધાની પૂર્વ ક સ્ત્રી અ**ને** પુરુષ ર**હે**વા છતાં શરીરસ્પર્શના બદલે અંતર ( **હૃદય** ) સ્પ**રા**ે ક્રાસ સાચા આનંદને પામવાનું આ એક આદર્શ ઉદાહર**સ છે. અીએ**!

અર્પણતાની મૂર્તિઓ તે હોય છે; એમાં નમ્રતા, કાેમળતા અને ક્ષમા એ ત્રિવેણીના સંગમ રહેલા છે. જો એ ત્રિવેણીને સારા માર્ગ વળાંક આપવામાં આવે તા તેમાંથી એ પ્રેરણા મૂર્તિ જાગે તા તે અનેકને માર્ગદર્શન આપનારી ખને, એ નિઃશંક છે. એજ કેાશા જો દૃદયની– ત્ર્યંતરની દીક્ષા ન પામત તેા સ્થૃલિબદ્રના ગુરુબાઈ મુનિ, જે પાછળથી ક્રીશાને ત્યાં ચાતુર્માસ ગાળવા આવ્યા અને પતનમાં પડવા જતા હતા; તેમને પતનમાં પડતા કેાશા અટકાવી ન શકત. તેઓ બીજે કયાં ય જાત તેા તેમનું પતન પણ થાત. એટલે નારીના **દે**હને બદલે, તેનું હૃદય, તેનું અંતર કે તેના આત્માના સ્પર્શ વડે બ્રહ્મચર્યાનું લક્ષ્ય સારી પૈંડે સાધી શકાય છે; એટલું જ નહી એ માગે<sup>ડ</sup>ે તે જોખમાે વખતે પ્રેરણા પણ મળી શકે છે.

પ્રદાચર્યાને સમાજ વ્યાપ્ત ખનાવવા માટે સર્વપ્રથમ તો એ**ની** <del>પ્</del>યર્વાંગી સાધના જરૂરી છે. જેમને એને સમાજવ્યાપી ખનાવવું છે તેમણે. નારીના અંગત **ઘડતર દ્વારા તેમજ નારી** સાધિકાના આદર્શ વડે, સમાજને વ્યાપક પ્રેરણા આપીને વ્યક્ષચર્યાને સમાજવ્યાપી કર્યું છે. એ દેષ્ટિએ તેમણે સંસ્થા વડે બ્રહ્મચર્યને સમાજ વ્યાપી ખનાવ્યું છે.

ભગવાન મહાવીરે ચતુવિ ધ સંઘની સ્થાપના કરતાં પહેલાં એક પછાત પડી ગયેલી નારી–ચદનભાળા જેવીના હાથે ગાચરી લેવાના અભિગ્રહ-(સંકલ્પ) કર્યો. એની પાછળ શું રહસ્ય હતું! તે એ જ કે પાર્શ્વનાથ પ્રભુધી ચાલતી આવતી ચાતુર્યામ પર પરામાં તેમને ષ્રક્ષસ્થર્ય વતના ઉમેરા કરવા હતા અને તેને સમાજવ્યાપી બનાવવાનું હતું. તેમ કરવા માટે અને બ્રહ્મચર્યની સર્વાંગી સાધના કરવા માટે ચંદનભાળા જેવી તરછોડાયેલી છતાં વાત્સલ્યમૂર્તિ નારીને તેમણે સાધ્વી-સં**ધની** શિર–છત્રા ખનાવી, તેમણે, ચંદનખાળાના **સહ**કારથી નવ સમાજ**ની** સર્વાંગી રચના સફળ રીતે કરી અને સાધ્વીએાના માધ્યમ વડે તેમણે <del>હ્યદ્ધાચર્ય`ન</del>ા વિધેયાત્મક રીતે સમાજવ્યાપી વિકાસ સફળતા સિદ્ધ કરી. 🕝

ભારતીય ધર્મીમાં તા જૈનધર્મ સ્ત્રીઓને પણ દક્ષા આપવાની પહેલ કરી છે અને ભગવાન મહાવીરે તેા એવા વિરોધી વાતાવરણમાં એ વસ્તુને કરી ખતાવી છે. જ્યારે વિરોધી વાતાવરણ હત: તે વખતે સ્ત્રીઓને પગની માજડી, પુરૂષની દાસી, ભાગવિલાસની પૂતળી, પશુની જેમ ચુલામરૂપે ખરીદવાની કે ભેટ આપવાની વસ્તુ ગણવામાં આવેતી. આવા વિરોધી સમયમાં ભગવાન મહાવીરે ન કેવળ સ્ત્રીઓને સંઘમાં સમાન સ્થાન આપ્યું પણ તે વડે તેમણે બ્રહ્મચર્યની પ્રતિષ્ઠાપના કરી. જો તેમણે ચંદનભાળા જેવી સાધ્વીના સહયોગ સંઘ રચનામાં ન **લીધા** હોત તે! તેમણે જયતી, રેવતી, શિવાનદા, અગ્નિમિત્રા જેવાં અનેક નારી રત્નાને મેળવીને સમાજની જે સર્વાંગી ક્રાંતિ કરી હતી: તે ન કરી શકત. સાથે સાથે એમ પણ કહેવું જોઇએ કે જો ભગવાન મહાવીરના સાથ ન મળ્યા હોત તો ચંદનભાળા જેવી કેટલીયે સાધિકા-એોએ જે આત્મ વિકાસ સાધ્યાે, તે ન સાધી શાકત.

ું આ બધી વાતા ઉપરથી એક વાત અત્યંત સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે કે ભગવાન મહાવીરે બ્રહ્મચર્ય વ્રત નવું ઉમેર્યું પણ તેમણે બ્રહ્મચર્યાની સર્વાંગી સાધનામાં સ્ત્રી અને પુરૂષને સાધક અને સાધિકાને અતડાં રહેવાતું સૂચવ્યું નથી. કેવળ સાધુ નહીં, સાધ્વી પણ; કેવળ શ્રાવક નહીં, શ્રાવિકા પણ; એમ તેમણે સ્ત્રી-પુરૂષના હાર્દિક સહયોગજ નહીં, પરશ્પરની પૂરકતાને પણ આવશ્યક ગણી. એટલેજ ચતુર્વિધ સલમાં સ્ત્રી અને પુરૂષ બન્નેને એક્ષ્મીજાના પૂરક અને પ્રેરક ગણ્યા અને એ રીતે નારીને સંપૂર્ણ પ્રતિષ્ઠા આપીનેજ બ્રહ્મચર્યને સમાજ– વ્યાપી ખનાવ્યું.

યુદ્ધ ભગવાન પાતે સ્ત્રીઓને દીક્ષા આપવામાં, સંઘના હાસ થશે એવા ભય રાખતા હતા. પણુ સમાજના સર્વાગી વિકાસ માટે, તેમજ સ્ત્રીઓના પ્રશ્નોના ઉકેલ માટે સ્ત્રી સાધિકાઓને માધ્યમ ખનાવ્યા વગર છૂટકાજ ન હતા. પાછળથી સુદ્ધ ભગવાનને વારાંગના નિમિત્તે આ સત્ય સમજ્તયું અને તેમણે ઉપાસક-ઉપાસિકા અને ભિક્ષુ-એ ત્રેણે. ુઅગા સાથે બિક્ષુણીનું આ ચાલું અંગ દાખલ કર્યું; તેમણે સ્ત્રીઓને પણ પવર્જિત કરી.

ર્ધશખ્રિસ્તના દાખલા લઈએ તા તેઓ બ્રહ્મચારી રહ્યા હતા છતાં પણ તેઓ વાત્સલ્ય મૃતિ નારીથી અતડા રહેતા નહતા. પાતાના જીવનકાળમાં તેમણે અનેક દુઃખી, દક્ષિત અને પતિત નારીઓના દઃખા દૂર કર્યાં હતા અને તેવી સ્ત્રીઓને પ્રતિષ્ઠા પણ આપી હતી. તેમની એ ભાવના રૂપે આજે પ્રિસ્તી સંપ્રદાયમાં પાદરીએ અને સાધ્વીએા (Nuns) બન્ને છે. ખ્રિસ્તી ધર્મે નારી-જાતિને બ્રહ્મચર્ય સાધનાના અધિકાર આપ્યા છે અને તેમ કરીને તેમને સર્વાંગી વિકાસ સાધવાની તક આપી છે. જો કશુિષ્રિસ્ત નારીને અતડી કે ધૃણા પાત્રજ રાખત તા ઈસાઈ સંઘમાં સાધ્વીએાની તેજસ્વિતા જોવા ન મળત અને સમાજોપયોગી રીતે શિક્ષણ, સંસ્કાર, તેમજ સેવા-સુશ્રુષા વડે પાતાના વાત્સલ્યને સમસ્ત માનવા પ્રતિ ઈસાઈ સાધ્વીએન વહેવડાવે છે તે જોવા ન મળત. પ્રક્ષચર્ય'ની સહજ સાધના વડે જે પવિત્રતા તે સાધ્યીએ। (Nuns)માં જોવા મળે છે તે ખરેખર અતુકરણીય છે.

જેમણે--જેમણે સર્વાગી સાધના કરી છે અથવા, કરવા માગે છે તેમણે સ્ત્રીથી અતડાપહાં રાખ્યું નથી કે કદિ તેને સ્ત્રી નાગણી છે. કરડી જશે; 'નરકની ખાણ છે પતનના ખાડામાં લઈ જશે' એવી ભયભરેલી ભાવના કે ધૃણા સેવી નથી. ઉલટું તેમણે જોખમા જોયાં ત્યાં જાતે સાવધાની રાખી છે.

રામકુષ્ણ પરમહંસ અને શારદામણિ દેવી: મહાત્મા ગાંધીજી અને અને કસ્તુરળા, અર્થિનીકુમાર દત્ત અને તેમનાં પત્ની; આ બધા ગઢરથ દ પતિઓએ સાથે રહીને બ્રહ્મચર્યની સાધના કરી હતી; એટલુંજ નહીં અનેક ઝહરથ દંપતિઓને બ્રહ્મચર્યને માર્ગે જવા માટે પ્રેર્યા હતા.

પણ. આવી ષ્રહ્મચર્યની સાધના જો સેવા કે સમાજપયે ગી કાર્યો સાથે ન દેવય તા તે પણ એકાકી અને એકાંગી ખની જવાના

ભાય ર**હે** છે. જેઓ દાંપત્ય જીવનમાં યુવાવસ્થામાં બ્રહ્મચર્ય સ્વીકારે છે, <mark>તેમણે</mark> સમાજસેવા, સુશ્રુષા કે શિક્ષણ એવી કાેે**ઇને** કાેઈ લાેકાેપયાે**ાી** પ્રવૃત્તિમાં પડવું જોઈએ. ઘણી વિધવા બ**ઢે**નાને ફરજ્યાત ખ્રહ્મચર્ય પાળવું પડે છે પણે એવી ખ**ઢે**નાની સમાજમાં કાઈ પ્રતિષ્ઠા <mark>થત</mark>ી નથી. અને સાથે જ બ્રહ્મચર્યને પણ પ્રતિષ્ઠા મળતી નથી. એટલે **પ્રક્ષચર્યાની** સમાજત્ર્યાપી પ્રતિષ્ઠા કરવી **હોય** તે**ા એવી બ્રહ્મચારિણ્**ક્ષ **મહે**તાનું ધડતર સારી પેઠે થવું જોઈ એ. તેમનું એ ધડતર સર્વાગી દષ્ટિતાળી ક્રાંતિપ્રિય સાધ્વીએા વડે થાય તેા તેના સુંદર પરિ**ણામે**ન અવશ્ય આવશે. અનીતિના ધર્ધ કરતી અને અનીતિને માર્ગે જ**તી** વેશ્યા ખહેનાના પ્રશ્ન; અનાથ, મધ્યમવર્ગી અને ગરીળ બહેનાના જ્વલંત પ્ર<mark>ક્ષ ધર્</mark>૧૬ષ્ટિએ ઉકેલવામાં આવે તેા આ રીતે સાધુ–સાધ્યાંઆ**ની** સાધના સર્વાંગી બની શકે.

એક માટુ ભયસ્થાન બ્રહ્મચર્યની સાધનામાં આજના યુગના પાશ્ચાત્ય પ્રવાહ છે, જે ભાગને પ્રધાન સ્થાન આપે છે. તેના લીધે આજે **ષ્ક્રહ્મચર્ય નાં મૂ**લ્યા ખાવાઈ રહ્યાં છે. ફેશન આવવાથી સાદાઈ ચાલી ગઈ છે અને વેશભૂષાની સાદગી અને મર્યાદાના અભાવે આજના યુવાન વર્ગ અસંયમના માર્ગ ધસડાઇ રહ્યો છે. તેમ જ કૃત્રિમ સંતતિ–નિયમનના સાધના વડે આજના દંપતિએામાં સ્વયમના હાસ દિવસે દિવસે વધતો જઈ રહ્યો છે. તેને અટકાવવા માટે આવી **પ્રદ્ભાચારિ**ણી, કુમારિકા બ**હેના** વડે પ્રયત્ન થાય; બ્રહ્મચારી દ પતિએા વડે સંયમનું વાતાવરણ પેદા કરવામાં આવે તા બ્રહ્મચર્ય'ને સમાજબ્યાપી બનતાં વાર નહીં ક્ષાગે. આવા બ્રહ્મચારી દંપતિએા જો સમાજસેવા, સસ્કારસિચન કે શિક્ષણના કાર્યો કરતાં થાય તાે તેમના વાત્સલ્યના લાભ સમસ્ત સમાજને મળે અને સાથે જ વ્યક્ષચર્યની પ્રતિષ્ઠા સરળતાપૂર્વક થઇ શકે.

આ માટે સાધ્વી સમાજનું **ધ**ડતર પણ યેાગ્ય, મુખ્ત અ**ને** શાસ્ત્રીય ભાષામાં ગીતા**ર્થ** સાધુએ**ા વહે થવુ જોઇ એ. આજે ગીતાર્થ** સાધુઓ તે જ કહેવાશે જેમને સમાજના સર્વાગી અતુભવ-દ્યાન હશે:

્યુગના પ્રવાહોની જાણકારી હશે; તેમ જ સર્વધર્મ સમન્વયની વૃત્તિ સાથે વ્યાપક સર્વાગી દૃષ્ટિ હશે તથા જનસંગઠન, જનસેવકસંગઠન, રાજ્યસગઠન ( કોંગ્રેસ ) અને ફ્રાંતિપ્રિય સાધુસાધ્વી વર્ગ, એ ચારે ય સુસસ્યાએાની સાથે જેના અનુખધ હશે. આવા સાધુએાના નિર્દોષ સંપર્ક અને સાહચર્ય દારા સાધ્વીએા ઘડતર પામે – જેને જૈન. ખૌહ અને ઇસાઇ ધર્મ માન્ય કરેલ છે — તેા તેમના વડે બહેનાનાં અનેક પ્રશ્નો ઉકેલાઈ શકે અને સમાજતું સાચું ધડતર કરવામાં તેમના માધ્યમના પણ ઉપયોગ કરી શકાય.

પ્રદ્ભાચર્ય'ની આ યુગદેષ્ટિ છે. વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકાને જો આ સમજાય તા ષ્રહ્મચર્યનાં નવાં મૂલ્યા સ્થપાતાં વાર નહીં લાગે એ ંચાેક્કસ છે.

# ચર્ચા --- વિચારણા

### શું બ્રહ્મચર્યની ચર્ચા અસ્વાભાવિક છે:—

શ્રી માટલિયાએ હ્રહ્મચર્ય વ્રત ઉપર ચર્ચા શરૂ કરતાં કહ્યું :---

આજે આપણે જે બ્રહ્મચર્ય વિષે વાતા કહીએ છીએ. તેમાં ઘણાંને જુનવાણી માનસ અને અસ્ત્રાભ વિક બાલાતું લાગે છે. એના કારણામાં આજના જાતીય મના-વિજ્ઞાને એક વાત મૂકી છે કે જે પ્રવૃતિ થાય છે તેના પાયા સેકસ અને લિભિડા છે; એટલે કે જાતિયકૃતિ મળીને જ પ્રવૃતિ થાય છે. આવી આજની માન્યતા છે.

એનું કારણ આ પ્રમાણે છે. સન ૧૯૨૧માં યુદ્ધમાં ગાંડા અને વિકૃત માનસવાળાની જે મતાચિકિત્સા થઇ તેમાં નિદાન એ આવ્યું કે મનમાં કામવાસનાના વેગને રાેકયા તેમજ શક્તિવાળાઓને સમાજે ગતિ ન આપી; આ બે કારણાસર તેમનું મમજ વિકૃત તેમજ ગાડું ંચયું. જો કે એવું તારણ નીકળ્યું પણ આ બધા વિકૃતિવાળાં હતાં; ્તે ઉપરથી સહજ નિયમ તારવવા એ મૂળમૃત દાષ કે **બૂ**લ છે. એક

રાેગીમાં કદ્દ વાયુની પ્રધાનતાના કારણે રાેગ થયા એટલે રાેગ સહજ છે એવું તારણ કાઢી ન શકાય.

### ભા**તત્વ સ્વાભાવિક:**—

ખરી રીતે. જગતભરમાં માતૃત્વ સ્વાભાવિક છે. તેના દાખલા તરીકે પૃથ્વીના જીવા એક દ્રિય હોવા છતાં ફળને પાયણ આપે છે. વાય (વાયનસ) માતા રૂપે પાતાનાં અગને ફેલાવી શકે છે. કીડી પાતાનાં <del>ખવ્યાં</del> માટે કર્ણ ભેગાં કરે છે. મધમાખી કૂલાેમાં રસ લાવી પાતાનાં ધંડા પાસે મૂકે છે. વાછરડું જોતાં જ 'ગા ' પારસાે મૂકે છે. હોય તે જીવમાત્ર માટે ત્યાગ ભરી વહાલ સ્વાભાવિક છે. હિંદુ ધર્મે એવું નામ પ્રેમ આપ્યું. આમ એક પિતાનાં સંતાનામાં બધુ એક સરખું હોય એ સ્વાભાવિક છે.

પણ. એ સ્વભાવના બે ભાગ પડે છે (૧) સેવાળ જેવી વનસ્પતિ સ્ત્રીકેશર કે પુંકેશરના યાગ વિના વધે છે; તેમ જટાધારી એટલે કે માનસિક-ભાવનામય જગત છે. (૨) ખીજો સ્વભાવ, સ્થૂળ જગતના ્સંતેષ લેનારૂં માતૃત્વ, ખીજાની ઇચ્છા લગ્નની હોય છતાં સંયોગથી મનને દુખાવવું પડે તા કામવાસનાના વેગા સતાવે અને તેવું માનસ છટકીને ગાંડું થાય. જેમ પેશાયની હાજતમાં માણસ સુવે તા સ્વધ્નમાં પણ તે આવે એ રીતે વૈધવ્ય, વિધરતા કે દીક્ષા સ્વચ્છાયી ન હાઇને **ખ**ળાત્કારે આવે તો તેમાં વિકૃતિ થવાના સભવ ખરા એટલે કે માનસ– જગતમાં ભાવના ઉત્પન્ન થતાં દીક્ષા લેવાય તે સ્વાભાવિક છે પણ **ખી**જાને ગૃહસ્થાશ્રમ સ્વાભાવિક ગણાય.

" એક છું; ને ખહુ ચાઉં!" એ દૃત્તિ સહજ છે પણ સ્થૂળબીજ કરતાં વિચાર બીજ વધે તેમ ઇચ્છે તે સાધુ; અને સ્થૂળ સંતાન વધે તેલું ઇચ્છં તે ગૃ**હસ્થ.** વાત્સલ્ય ભાવનાના વિકાસ થાય સાધુએાના કારણે: કારણ કે તેઓ ઊંચે જાય એટલે જગત–વ્યાપક બને, પરમ દેખતાં માત્રસ વધતા જાય.

### ઉત્તમ નિર્દોષ પ્રવૃતિઓ વડે વિકાર શમન

ધણા અતુભવે મને એમ લાગ્યું છે કે (નાની ઉમ્મરથી ૬ થી ૧૦ વર્ષની) ખાલિકાએોના સંપર્ક રાખી વાત્સલ્યભાવ પીત્રા–પીત્રાનું ભાઇએો કરે અને તેજ ઉમ્મરનાં ખાળકા માટે ખહેના તેવું કરે તા મૈથુન-ઇચ્છા વધશે નહીં. એવી જ રીતે પાણી ધળ વગેરે સાથે રમવાનું અને ચામડીના રપર્શના આનંદ લેવાન —એ મુજબ બધી ઇંદ્રિયાને બાહ્ય નિર્દોષ અને 'ઉત્તમ પ્રવૃત્તિએ। અપાય તો વાત્સલ્ય રસના કારણે વિકાર સતાવશે નહીં.

ખહેના માટે તા આવી પ્રવૃત્તિએ। વ્યક્ષચર્ય સાધક ખને જ છે. ચ્ચેમ છતાં ભાઇ–**ળહેના ગૃહસ્થાશ્રમી થવા ઇચ્છે** તે**ા તેમણે મર્યાદિત** સતાનાના યાગ રાખવા જોઈએ. એવી જ રીતે સાધ સાધ્વીએા થાય તા મર્યાદેત શિષ્ય-શિષ્યાએાના યોગ થવે! જોઇએ. આમ વિચાસય તા ષ્રક્ષચર્ય સરળ ખાને નહી તર, વધ્યત્વ, કૃત્રિમ સંતતિ નિરોધ વગેરે દુર્ગુણા સમાજમાં વધવાના છે.

### માતૃસમાજો આટલું કરે:--

મારા નમ્ર મત પ્રમાણે માતૃસમાજો:—(૧) જમણ (૨) વ્હાલ <del>રૂ</del>રવી (૩) બાગ અથવા ભાંડાર ચલાવવા અને સેવા કરવી એ કામ **ખહે**તાને આપે; બાળ-ઉછેર બહેનાના સ્વાભાવિક છે. તે સાથે કાઢિયા કે વૃદ્ધોતી સેવા પણ તેમને અષાય; નાેધારાં બાળકાેને પ્રેમપૂર્વંક સાચવવા અપાય તે બહેતા જગતમાં અજોડ કામ કરી શકે.

એવી જ રીતે પુરૂષો, શિક્ષણસસ્થાએ!, છાત્રાલયા તથા જ્ઞાન વિજ્ઞાનનાં સંશાધનામાં પાતાના શકિત આપે, તા વ્યક્સચર્ય સમાજમાં સહજ થતાં વાર ન લાગે!"

### આજના યુગધર્મ પ્રદાચર્ય

શ્રી પૂંજાભાઇ કહે: "એક જમાના એવા હતા કે માનવ-સંખ્યા એાછી હતી જેથી ખાળા માટા, તેની ઇજ્જત વધારે, એટલે

" લણા સંતાના થજો!" એવા આશીર્વાદા આપતા હતા. આજે પ્રહ્મચર્ય ધર્મ ખન્યા છે. અને ધણા અનુભવથી જણાય છે કે પ્ર**હ્મચર્ય** જેવા અનંત આનંદ કચાંય નથી. પણ દઃખની વાત એ છે કે ગામડાં અને શહેરા બન્ને સ્થળે માન્યાપાની મતાદશા એવી છે કે 'જલદી સંતાનાને પરણાવી દેા. રખે ૨ખડી જશે ! " એવી બીકથી અથવા ખાટી વાહ વાહથી--- જલદી લગનના લહાવા લેવા દાંડે છે. આથી નાનાં નાનાં ખાળકા સમાજયત્ત્વની લગ્નની ખલિવેદી ઉપર હામાઇ જાય છે. ક્ષય આદિ ભયંકર રાગાના ભાગ ખને છે. એ માટે વડીક્ષોને વ્રદ્ભાયર્થ અંગે પાયાની ઊંડી સમજણ આપવી જોઇએ.

### ખાેડી દાેરવણી અને ઉલ્ટાં મૂલ્યા

(૧) વિશ્વામિત્ર અને મેનકા (૨) પરાશર અને મત્સ્યગંધા (૩) શકુંતલા અને દુષ્યંતના દર્શાંતા આપીને બાળકાને ભડકાવવામાં આવે છે કે બ્રહ્મચર્ય સરળ નથી. તેથી બાળકાને ઉંચે ચઢતાં અટકાવવામાં આવે છે. આ શ્રદ્ધાચર્યાની વાત કઠેણ છે એ જ રીતે સરળ પણ છે.

પણ. છેલાં દાહસા વર્ષથી બ્રિટિશ શાસન દરમિયાન કેવળ ભાષાના જ પલટા થયા નથી પણ વિદેશગમનથી જે વાતાવરણ આવ્યું તેને લઇને ધણા પલટા થઈ ગયા છે. ચઢવું મુશ્કેલ થયું છે અને પડવું સહેલ. દુ:ખની વાત તેા એ છે કે ઉલ્ટાં મૂલ્યા સ્થપાયાં છે. સ્વચ્છ દી પણાને સંસ્કારીપણું મનાયું અને સંસ્કારીપણાંને જડતા કે રૂઢિચુસ્તતા મનાઇ. ખીજું દુર્ભાગ્ય એ થયું કે દેશની સંસ્કૃતિરક્ષા– ધર્મરક્ષા માટે જે સાધુસંસ્થા હતી; અને ચાર સંતાનામાંના લગભગ એક સંતાન એ માર્ગ જતું તે માર્ગ ખંધ જેવા જ થઇ ગયા. તેથી સાધુમંત્રથા ક્ષીણ થતી ગઈ. રાજા રક્ષણને બદલે ભક્ષણ-અપહરણ કરવા લાગ્યે. નાના રાજ્યોમાં તા કાઇ કુટુંબ ઇજ્જતભેર રહી શકે જ નહીં. એટલે બ્રહ્મચર્યની વાતકરવાવાળાં એાછા થઇ ગયા. છતાં 44

ષ્યક્ષચર્યના; વિચાર ઉપર મક્કમતા વધે, માનવ સતત સંપંકમાં આવે, અને મનને શુભ પ્રવૃત્તિઓમાં જોડવાની તક આપવામાં આવે તે **વ્યક્ષચર્ય** ટકાવવું સરળ થઇ પડે. વ્યક્ષચર્ય સાથે સતત શુભ પ્રવૃત્તિના મેળ ભાંધવા જ રહ્યો.

### એક આદર્શ પ્રદાચારી

પંચાવન વર્ષના પ્રોફેસર ડાે. સાલેટીને મેં જોયેલા. કાઇએ તેમને પુછ્યું: " લગ્ન કેમ કરતા નથી ?"

તેમણે જવાય આપ્યા: " હજુ મને એ વિષે વિચાર કરવાના અવકાશ મુખ્યા જ નથી!" વિજ્ઞાનના તેમના વિષય અને દિવસા સુધી પ્રયોગામાં પડયા રહે.

આજે તા શું શહેરા કે શું ગામડાં, બધેય વિચિત્ર વાતાવરણ છે. સંયમની વાતનું કાેઇ ને લક્ષ જ નથી. એટલે એની ઊંડી સમજ વ્યાપક કરવી પડશે.

### ધર્મ, બ્રહ્મચર્ય અને બ્રહ્મચારીએ!

શ્રી અલવ તભાઈ કહે : " વૈદિક ધર્મ કે જૈન ધર્મ. દરેક ધર્મમાં જીદ્યાચાર્ય ેના મહિમા ગવાયા છે. ભારતમાં તેા ચારિ⊳ય અને **છ**હાચાર્ય એ ખન્તે વસ્તુઓ ઉપર તા યુગયુગથી જોર આપવામાં આવ્યું છે. ગાંધીજીએ તા ગઢસ્યાશ્રમમાં પણ વ્યદ્ભચર્યાના પાઠ શીખડાવ્યા. ઋષિ દયાનદજીમાં શરીરબળ, બુદ્ધિબળ અને જબ્ખર હિંમત પ્રક્ષચર્યને લીધે જ હતાં. ભારતની નાડમાં આ વાત પડી છે. તે છતાં છેલ્લાં દાઢસાે વર્ષ°માં પરિસ્થિતિએ પક્ષટા ખાધા છે.

મામડાના અનુભવે મેં જોયું કે પાંચ વર્ષના બાળકા ખરાબ રવાડે. ખાટી આદતમાં કસાતાં, નજરે પડે છે. ગામના ચારા જુઓ, ધર્માં રચેલા જુઓ કે કારખાનાં જુઓ લાકા બિબત્સ વાતા કરતાં **હો**ય છે. હું જ્યારે એમને ટાકતા ત્યારે તેએા મને હાંસીમાં ઉડાવતા. એટલે દેશમાં સારું વાતાવરણ તેા ઊભું કરવું જ પડશે. સિનેમા—નાટક તજાવવાં પડશે. બ્રહ્મચર્ય પાયક સાર્ક સાહિત્ય પ્રજાને આપવું પડશે. ચુરકુજાેમાં પચ્ચીસ વર્ષ લગી વિકૃતિમય વાતાવરણ્યી દૂર રાખી નવી પેઢીને તાલીમ આપવી પડશે. ટુંકમાં આ કાર્ય ભગીરથ અને અત્યાવશ્યક છે.

શ્રી દંડીસ્વામીએ કહ્યું : " ત્રહ્મચર્ય સાથે વિશ્વવાત્સલ્યના ઘણા સંબંધ છે. પણ એ બ્રહ્મચર્ય તેજવાળું જોઈએ. ભીષ્મ અને હતુમાન **પ્રહ્મચારી** જરૂર પૂરા ગણાય; પણ વ્યાપક તેજ તા કૃષ્ણ અને રામનું જ ગણા<u>યું</u>. રામ પત્નીવ્રતધારી છતાં **પ્રક્ષચારી રહ્યા અને તેમણે** પ્ર<mark>ક્ષચય</mark>\* કેલાવ્યું. કૃષ્ણે નરકાષ્ટ્રર પાસેથી હજારા ખ**હેનાને** છાડાવી. તેમના અનેક સ્ત્રીએ સાથે સંપર્ક છતાં તેમણે વ્યક્ષચર્યને સ્થાન આપ્યું.

એટલે મને લાગે છે કે માટલિયાએ કહ્યું તેમ સમાજ અને વાતાવરણની વચ્ચે રહીને સંપૂર્ણ બ્રહ્મચર્ય પળાવવું પડશે.

**થક્ષચર્ય પાલનના સારાં સાધનામાં મને ત્રણ સાધના સ**ઝે છે. જેના આશરા દરેક લઈ શકે: (૧) યાગ સાધના (૨) હરહે સેવન ( 3 ) સાદી રહન-સહન.

સાદા દાખલા આપું તા ખે અંગૂઠા વચ્ચે લાકડું હાય તા તેથી પણ નસ સંબંધે બ્રહ્મચર્ય'-પાલનને ટેકાે મળે છે. ઘુટીની ઉપરની રગ દભાય તેા વિકારા એાછા પીડે એટલા માટે ઘૂંટી પર ચાંદીના અથવા ખીજી ધાતુનાં કડલાં ખ&ેના રાખતાં, પુરુષા પણ સાંકળા રાખતાં, આપણું શરીર પાચ મહાભૂતનું બન્યું છે. તેને વાયુ, અગ્નિ, પાણી, પૃ<mark>થ્વી અને</mark> આકા**શ**ના શકય તેટલાે સંખંધ વધુ ર**હે** તાે આપ**ણ**ં આરાગ્ય સાર્ં રહે; અને આરાગ્ય સાર્ં રહે તા પ્રક્ષચર્ય પાલનમાં ઠીક ઠીક ટેકાે મળા રહે. ખહેનાને આવાે શ્રમ અને વાતાવરણ ગ્રામ-જીવનમાં સ**હેજે મળા** જાય છે. પણ આજે ત્યાંયે વાતાવરણ બદલાઈ ગયું છે.

### સેવા એ નારી માટે પ્રક્ષચર્યને તપાવવાનું સાધન

શ્રી સવિતા ખાદેન કહે: " હું એક ખહેતના પ્રસંગ કહું. તેમાંથી નારી સંગ છતાં શ્રહ્મચર્યાના અને હિંદુ મુસ્લિમ સંપર્ક વગેરેને ખ્યાલ આવશે.

અર્મ મારી પુત્રીના પિતાજીની બીમારીની સારવાર માટે મદ્રાસ ગયેલા ત્યારે અમને એ ખહેન મળેલા. જાતના મુસલમાન હતાં. નાન-પણથી વિધવા થયેલાં અને કામ કરી છૂટનારાં હતા. સાઠ વર્ષનાં થવા આવ્યાં હશે. પણ કરકસર ભારે અને મન તા એથી પણ વધારે દ્રઢ.

લાકા કહેતા: "એ વઢગાંડ કરનારી છે. એને ન રાખશા!"

પણ, અમે તેમને રાખ્યાં અને જોયું કે સ્વભાવ આકરા ખરા પણ ભારે હૃદયવાન હતા. સેવા ચાકરી ખતથી કરે.

એક વખતે બેબીના બાપુજને તાવ આવ્યો. તા રાતભર તે બહેન ન ઊંઘ્યાં, સેવા ખરાખર કરતાં રહ્યાં. મારી સાથે ખરાખર જાગતાં રહ્યાં. પછી એકાએક પાએક કલાક આંખ મીંચીને બેસી ગયા.

મેં પ્રહ્યું: "આ શું કરા છા!"

તેમણે કહ્યું: "પ્રભૂને પ્રાર્થના કરું છું કે સાજ થઈ જાય!"

જ્યારે તેઓ સાજા થઈ ગયા અને ડાેકટરે તેમને હરવા-કરવાની છટ આપી ત્યારે તેઓ રાજી-રાજી થઇ ગયા. ત્યાં અમે ધર્ણા દર્દીઓની સેવા કરી શકવા એ તા સાજા થઇને કાય વશ ખહાર ગયા. મારે એક ખીજા સગાની સેવા ખાતર એ ઇશ્વિપતાલના કંપાઉંડના બ્લોકમાં (જ્યાં અમે હતાં ત્યાં) રહેવાનું થયું. પણ પછી એ બાઈ રહ્યાં નહીં.

" ખુદા, તમારું ભલું કરે !" એમ આશિષ આપી ચાલ્યાં ગયાં. એ હજુ યાદ આવે છે. જગતમાં સામાન્ય ગણાતા માણસા પણ આવાં હોઇ શકે છે.

# **િ૧૧ ] વિશ્વવાત્સલ્યમાં સત્ય શ્રદ્ધા વ્રત**

#### 2-90-59

મુનિશ્રો નેનિચંદ્રજી

વિશ્વવાત્સલ્યના ત્રણ મૂળ વતામાં પહેલાં ત્રહ્મચર્યાવત છે. તેના ઉપર અગાઉ વિચાર થઇ ગયા છે. હવે તેના ખીજા મળવત 'સત્યશ્રહા ' ઉપર વિચાર કરવાના છે. આમંતા સત્ય અગે ઘર્લ્ય ઘર્લ્ય કહેવામાં આવ્યું છે. પણ, આજે એક નવાજ દેષ્ટિકાણથી એ ઉપર વિચાર કરવાના છે.

વિશ્વવાત્સલ્યના સત્યશ્રહા સાથે ખહુજ નિકટના સંખંધ છે. **ષ્ટ્રાહ્મચર્ય જેમ** વિશ્વવાત્સલ્યનું એક મૂળવત છે. મૂળભૂત અંગ છે તેમ સત્યશ્રદ્ધા પણ એક મૂળભૂત અંગ છે.

એક માતા ભાળક ઉપર ખૂબ વાત્સલ્ય રાખે છે. પણ જ્યારે ન્યાયના કે સત્યના પ્રશ્ન આવે ત્યાં નિષ્ટુર પણ થાય છે. કારણકે જો તૈ વખતે તે કડક કે નિષ્ફુર ન બને તે৷ બાળકના જીવનના સાચાે વિકાસ **અટકી જાય. એવી જ રીતે સત્યના સાધક, વ્રિશ્વપ્રત્યે વાત્સલ્ય રાખશે.** પણ જ્યાં ન્યાયના પ્રશ્ન આવશે. સત્યના સવાલ આવશે ત્યાં મક્કમતા રાખશે, બહારથી જોનારને કદાચ એ નિષ્ફરતાયે લાગે પણ, ખરૂં જોતાં તે વખતે તે સત્યના આગ્રહ ન રાખે તે৷ વ્યક્તિગત અને સામાજિક વિકાસ ન થઇ શકે.

વિશ્વવાત્સલ્યમાં સમન્વય કરવાની અને ધ્યેયને લક્ષ્યમાં રાખી <u>અધાયને તે રીતે જોડવાની વાત્સલ્ય દૃષ્ટિ રાખવામાં આવી છે. તેમ</u> સત્ય શ્રહ્મમાં બહારથી નિષ્ઠુરતાને લીધે તાેડવાની વૃંત્તિ દેખાય એ બની શકે, પણ ખરૂ જોતાં સામી વ્યક્તિના અતરને જોડવાની **દ**ષ્ટિ એમાં પડેલી દ્વાય છે. સત્યશ્રહામાં પાતે મક્કમતા દાખવીને ખીજાને પણ તેજ તરફ આણવાની વૃત્તિ ઢાય છે અને આત્મીયભાવ પાતાપણાના ભાવ ન હોય તા તે નજ બની શાકે. ઘણા વિચારકાે–સાધકાે એમ સમજી જાય છે કે સત્યશ્રહામાં જે પાતાનાથી માન્યતામાં જરાક જુદા પશ્ચો. એની સાથે સંબંધ તાેડવાની કે એની સાથે અલગતા સેવવાની વાત છે. ખરૂં જોતાં એવું છેજ નહીં જ્યારે સત્ય માટેના કાઇ પણ આગ્રહ સેવે છે ત્યારે તેના દિલમાં સતત બીજાના બલાનું ભાન હોય છે. એને લાગે છે કે પેલી વ્યક્તિ જૂઠું બાેલે છે. એ એના તથા સમાજના હિતમાં ખરાત્ર છે માટે મારે એને સત્ય બતાવલું જોઇએ! આવી આત્મહિતની લાગણી ત્યાં સતત પાતાપર્જી સાંધતી હાય છે.

ખરૂં જોવા જતાં સત્યના અલગ અલગ પાસાંએ છે. આપણે સમજીએ અને માનીએ તેટલું જ સત્ય છે; તે સિવાયતું ભધું જ મિથ્યા એમ માનવું વધારે પડતું છે. એટલા માટે જૈન ધર્મ સત્યને એાળખવા અનેકાંતની વાત કરી છે. અનેકાંતવાદના અર્થ એજ છે કે ખીજાના દુષ્ટિકાણ પણ જુઓ અને તેને સમજીને તે સત્યને પણ આદર આપેા. **ખી**જાના વિચારા પાતાનાથી વિરુદ્ધ છે માટે ખરાખ છે એમ કહીને તેને કે કા ન દેવાય તેની સાથે સહાતુબૂતિ રાખી ઊંડાણથી વિચારવામાં આવે અને પછી તે સત્ય-સર્વાહતકારી ન લાગત હાય તા તેને મૂકી શકાય છે. પૃર્ણાં સત્ય દરેક માણસની પકડમાં આવતું નથી. સત્યના એક કે અનેક અશને પકડીને તે બીજા અશને તરછોડી દેતા હોય છે. એ ખરાખર નથી: ત્યાંજ તે મિથ્યા-દૃષ્ટિ ખની જાય છે.

અનેકાંતવાદમાં સાત આંધળાનું દ્રષ્ટાંત આપવામાં આવ્યું છે. એક વખત સાત આંધળા એક હાથીને તપાસવા લાગ્યા કે હાથી કેવા છે ? એ કેવા દ્વાય તેની એમને ખબર નહતી. એકે કહ્યું " હાથી તા કારી જેવડા છે.

ખીજાએ કહ્યું : "તું ખાેડું ક**હે** છે.ંહાથી તા ચાંબલા જેવા છે." ત્રીજાએ કહાં: " હાથી તા સપડા જેવા છે!"

ચાયાએ કહ્યું : " નથી સુપડા કે નથી થાંબલા, એ તા રાંઠવા केवे। छे. "

પાચમાએ કહ્યું: "વાહ ભાઈ વાહ તમે તા ઠીક હાંકયું! અરે હાયી તા ત્રિશળ જેવા છે."

ત્યારે છઠ્ઠાએ કહ્યું: " બાઈ મને તા એ દંડા જેવા લાગે છે."

સાતમાએ કહ્યું : " દંડાે…શું વાત કહેા છેા ? એ તાે દડા જેવાે **લા**ગે છે દડા જેવા ! " આમ સાતે જણા પાતપાતાની માન્યતાને સાચી **ઠરાવવા માટે ખીજાના મતને ખાટા ઠરાવવા લાગ્યા અને વિવાદ કરવા** લાગ્યા. એવામાં એક સુઝવાળા અને સમજુ માણસ ત્યાં આવ્યા. તેણે કહ્યું : "તમે ખધા એક એક અંશે સાચા છે৷ પણ સર્વાંશે સાચા નથી. તમે તમારા એક અંશને મુખ્યરૂપે અને બાકીના અંશને ગૌણરૂપે પ્રતિપાદન કરશા તે৷ તમે સત્યને પામી શકશા. " એમ કહી તેણે દરેકને તેમની પાતાની માન્યતા અંગે સમજાવ્યા. એટલે ખધાએ કળ્યલ કર્યું કે અમે જે અગતે પક્સ્યું હતું તેનેજ સાચું માનીતે હાથી અગે પ્રતિપાદન કરતા હતા. પણ ખરેખર બધાયે અંગાના મળીને વિચાર કરીએ તાજ સર્વાંશે સત્યને પકડી શ્રાપ્ટીએ.

આ સત્ય શું છે? તે અંગે મૂળવ્રતાની વિચારણા કરતાં કરવામાં આવી છે કે તત્ત્વ, વિચાર, વાણી તેમજ ખીજા સાધના અને મન, વચન, કાયા દ્વારા થતી પ્રવૃત્તિએામાં સર્વભૂત હિતરૂપ વિચાર અને આચાર એ સત્ય છે. વિશ્વવાત્સલ્યનું સત્ય તે। સવે જગતના જીવાના હિત માટે વાત્સલ્ય રસને વહેવાડવવા એટલે કે તેમનું કલ્યાણ થાય એ રીતે મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિઓ કરવી એ છે. આ પ્રવૃત્તિઓને સત્ય નામ આપવા સાથે વૃત આયોજનમાં શ્રહ્ધાને પણ સાથે જોડવામાં આવી છે. એના અર્થ એ છે કે સર્વબૃત હિતરૂપ પાતાના સત્યના જેમ દરેક આદર આપે છે તેમ બીજાના સર્વભૂત હિતરૂપ સત્ય ઉપર શ્રહા રાખી તેને એાળખવાના પ્રયત્ન કરવાે જોઈએ. એવા વિચાર ન થતાં એકાંત સ્વપક્ષી વિચાર કરવાના દેાષભાગી થવાય. અને સર્વભૂત હિતરૂપ સત્યના જુદા જુદા કાળે થયેલા પાસાંઓને ન્યાય ન આપી શકાય.

<u> ખનારસના એક રાજાને ચાર પુત્રા હતા. એકવાર ચારે</u> રાજકુમારાએ સારથીને કહ્યું: "અમારે કેશુડાનું ઝાડ જોવું છે. "

તેણે કહ્યું: " બલે લઈ જઈશ!"

પછી એક દિવસ તે માટા રાજકુમારને વનમાં લઈ ગયા અને તેએ કેશૂડાનું ઝાડ ખતાવ્યું. તે વખતે પાનખર ઋતુ હતી. એટલે **ષ્યધાં** પાંદડાં અને ફૂલા ખરી ગયા હતાં. ઝાડ જાણે કે સૂકું *હું* જેવું હતાં. તે જોઈને રાજકુમારે મનમાં ધારણ કર્યું કે કેશૂડાનું ઝાડ ડુંઠા જેવં હોય છે.

કેટલાક દિવસાે પછી સારથી ખીજા રાજકુમારતે જંગલમાં લઇ ગયા. તે વખતે પાંદડાં આવી ગયાં હતાં. એટલે લીલાં પાંદડાં વાળું કૈશુડાનું ઝાડ હોય છે એમ તે રાજકુમારના મનમાં સજ્જડ રીતે બેસી ગયું.

થાેડા દિવસાે ભાદ તે ત્રીજા રાજકુમાર**ને** ઝાડ જોવા **લ**ઈ ગયા. તે વખતે કુલ આવતાં હતાં. એટલે તેણે એ રીતે કેશુડાની કલ્પના કરી.

ત્યારભાદ તે ચોથા રાજકુમારને ઝાડ જોવા માટે લઇ ગયો. આ વખતે કુલ લાલ અને પાંદડાં લાલ હતા. એટલે તેણે માન્યું કે લાલ રંગનાં કુલ અને પાંદડાં વાળું ઝાડ તે કેશૂડાનું હોય છે.

ચારે જણાયે જુદા જુદા કાળમાં કેશડાનું ઝાડ જોયું દ્રાઈને દરેકે તે રીતે કલ્પના કરી હતી. એક વાર ચારે રાજકુમારામાં કેશડાનાં ઝાડ વિષે વાત થઈ અને દરેકે પાતે જે જોયું હતું તે મુજબ કેશડાના

ઝાડને ખતાવલું શરૂ કર્યું. દરેક પોતે સાચા અને બીજો ખાટા એમ કહી લડવા લાગ્યા. તેએા રાજા પાસે ગયા. રાજાએ સારથીને બાેલાવીને **ળધી વાત જાણી લીધી હતી. એટલે તેણે ચારેય રાજકુમારાને** કહ્યું : " તમે ચારે બરાબર કહેા છે৷ ! પણ બીજાના દબ્ટિકાેેેેે સમજવાના પ્રયત્ન કરતા નથી. એટલે તમારૂં કથન એકાંશ સત્ય હોવા છતાં, તે સર્વાંશે સત્ય નથી. બીજાના મત ઉપર પણ તમારે વિચાર કરવા જોઈએ "

એમ કહી રાજાએ દરેકે શા માટે મત બાંધ્યાે હતાે તે સમજાવ્યું. રાજકુમારાને ઘેડ બેસી ગઈ કે દરેક બીજો કહે છે તે પણ તેની દર્ષિએ સાસ્યું છે અને સર્વાશે કેશૂડાનું ઝાડ અમુક પ્રકારનું છે.

એવી જ રીતે જ્યારે બીગ્નના મત પ્રત્યે શ્રહા રાખીને વિચારવા મથાય તાે ધેડ બેસી શકે છે. પણ ખુહિના દ્વાર બધ કરીને બેસાય ते। सर्वांश सत्यथी वंचित क रहेवाय.

એટલે સત્યશ્રહામાં એ વસ્તુ છે કે જ્યાં–જ્યાં સત્ય દેખાય ત્યાં ત્યાંથી તારવવું. ખધા ધર્મોમાં રહેલ સત્યને તારવવાની કાેશિષ કરવી. એટલા માટે જ સત્યશ્રહાનું ઉપવ્રત 'સર્વ'ધર્મોપાસના ' છે. એક માણુસને પાતાના ધર્મમાં છે એ જ સત્ય અને બાકીનું બધું મિ**ચ્યા** છે એમ કહીને હઠ ન પકડવી જોઇએ. તેણે નિરંતર જેટલાં સત્યાંશા છે તેની તપાસ તેા કરતા રહેવી જોઇએ; તેા જ તે સંપૂર્ણ સત્ય <mark>તરફ</mark> અત્રેસર થઇ શકશે.

પં. બેચરદાસજીએ 'જૈન, બૌહ અને આય'' એ ત્રણ ધર્મીના સમન્વય ઉપર એક ચાપડી લખી છે. તેની બૂમિકામાં એમણે એક સરસ દેષ્ટાંત આપ્યું છે:---

એક વખતે એક માેટા કુટું બના ત્રણ મુખ્ય પુરુષા જુદી જુદી દિશામાં વેપાર કરવા ગયા. ત્યાં જઇને તેએા વસી ગયા. **ચાેડા વખત** સુધી તેમના પરસ્પરના પરિચય થાેડા જ કામકાજને લીધે ટક1 રહ્યાે.

પણ ધીમે ધીમે કામ વધવા લાગ્યું. સંતાના પણ વધવા લાગ્યાં અને એક ખીજાના સમાચાર પણ આવતા ખંધ થઈ ગયા. ધીમે ધીમે તેમની વચ્ચેના બધા વહેવાર બંધ થઈ ગયો.

એકવાર એવું બન્યું કે વર્ષો પછી જુદા જુદા દેશમાં વસેલા એ ત્રણે કુટુંબના મુખ્ય માણસા પ્રવાસમાં એાચિતા મળી ગયા. વાતા **ચાલી**. પાસે બેઠા અને સૌએ સાથે જમી પણ લીધું. તે છતાંયે તેએા એક બીજાતે એાળખી શકયા નહીં. કારણ કે ત્રણે કૃટ બાેની ભાષા. રહેણીકરણી, પેાશાક વગેરેમાં કરક પડી ગયા હતા. છતાં પણ તેઓ પરસ્પરના પ્રેમ અનુભવતા હતા. પ્રવાસ લાંબા હતા અને હજ છૂટા પડવાની વાર હતી. એ પ્રછપરછ થતાં પત્તો લાગ્યાે કે ત્રણે કુટ બાને એક જ સ્થળે જહું છે. એથી આપસમાં સવાલ-જવાળ થયા અને ખબર પડી કે ત્રણે એક જ કુટુંખના છે, કાળબળથી તેમના પૂર્વજો વિભિન્ન દેશામાં જઈ વેપાર માટે વસી ગયા હતા. આ જાણ થતાં આ ત્રણે પૈકીના દરેકના મનમાં બહુ આનંદ થયો, ત્રણે કુટુંખા પાતાના મૂળ પૂર્વ જોના ગામે પ**હેાંચી** ગયા.

એવી જ રીતે ભારતમાં કે વિદેશમાં પેદા થયેલા બધા ધર્મીની સ્થિતિ છે. હિંદુ-બૌહ અને જૈન એ ત્રણ ભારતીય ધર્મો અને ઇસ્લામ તેમજ ખ્રિસ્તી ધર્મના મળ અને ઉદેશ તા એકજ છે. આર્ય જાતિની એક શાખા ઇરાન (આયપિન) મઇ, એક આરંભ (આર્યપ) ગઇ અને એક ભારત (આર્યાવર્તપ) આવી, આ બધા લોકોની વિચાર પહિત એક જ પ્રકારની હતી. તેઓ જે જે **દેશમાં ગયા. તે તે દેશની ભૌગાલિક પરિસ્થિતિ**, ત્યાંની પ્રજાકીય પરિસ્થિત તેમજ વહેણા પ્રમાણે અને સમયની જરૂર પ્રમાણે દરેક ધર્મ સંસ્થાપકે ધર્માને પ્રરૂપ્યા, જેએા સર્વધર્મ –સમન્વયમાં માને છે તેએા જારો છે કે જેમણે આ બધા ધર્મો સ્થાપ્યા તેની પાછળ તેમની માનવહિતની ભાવના અને મૂળભત ઉદ્દેશ એક જ હતા.

તે હતાં આજે તેમની વચ્ચે આટલા બધા તકાવત હોવાનું શું

કારણ છે, એ જરૂર વિચારણીય પ્રશ્ન છે. એટલું જ નહીં આજે આ **ળધા ધર્મના અતુયાયીએા ખાસ−પ**ડેાશમાં ર**હે**વા છતાં, તેએામાં એક--ખીજાની સાથે સ્નેહભાવ, એક્બીજાના ધર્મ પ્રતિ જિજ્ઞાસા કે આદરભાવ દેખાતા નથી. ઊલડુ, ખંડન–મંડન, દેષ–ઘણાની ભાવના એ લોકોમાં એકબીજા પ્રત્યે હાેય છે. આથી સત્યમાં—( સર્વ ભૂત હિત તત્ત્વમાં ) પણ અસત્યના પ્રવેશ થાય છે. એમાં બીજા ધર્મોના તત્ત્વાને જાણ્યા વગર, વિચાર્યા વગર, માત્ર ઉપલક ફ્રિયાકાંડા જોઈને નિર્ણય બાંધવામાં આવે છે કે અમારા ધર્મ સિવાય; બીજા બધા ધર્મો ખાટા છે; કાંઇ પણ સત્ય કે તથ્ય તેમાં નથી. આ સત્યના આત્રહીની રીત નથી; એ તા સત્ય વ્રતમાં દેવા છે.

એટલે આ બધો દેષ કે ખંડન અથવા મમત્વ કે મંડન દૂર કરવા માટે એક જ ઉપાય છે કે દરેક ધર્મને તેની સ્થાપનાના કાળ, લાક-પરિસ્થિતિ તેમજ લાેકમાનસને નજર આગળ રાખીને જોવા જોઈએ. જગતના ખધા ધર્મો માનવસમાજની ભલાઈ માટે આવ્યા છે. લોકોના દુઃખને દૂર કરવાની ચિકિત્સા જેવું જ તેમનું નિકાન છે. એટલે ગમે તે પદ્ધતિથી–ધર્મવિચારણા અને વિધિથી દુઃખ દૂર કરવાની ચિકિત્સા થઇ ને રાગ મટવા જોઈએ અને દાષા નાખદ થવા જોઈએ.

को डेाध डेाइटर अवे। हावे। इरे डे डेवण भारी हवाथी क राम મટશે, અથવા દર્દી એમ માની ખેસે કે અમૂક ડાકટરની દ્વાથી રાગ મટશે અને ખીજા ડેાક્ટરની દવાથી નહીં મટે; તેા એ વસ્તુ ખરાબર નથી.

એક ગામમાં એક માણસ બહુ જ માંદાે રહેતા હતા. ત્યાં એક ડેાકટરને તેડવામાં આવ્યો પણ તેના *ઇ*લાજથી દદી<sup>૬</sup> સાગે ન થયેા. એટલે એક પ્રાકૃતિક ચિકિત્સક વૈદ્યને, એક એલાપથિક ડાેકટરને, એક **હાે** મિયા પેચિક ડાેકટરને એક ભાયાે કેમિક ડાેકટરને, એક યુનાના હા**ાેમને** —આમ દવાના પ્રખ્યાત નિષ્ણાતાને તેડાવવામાં આવ્યા.

તે બધા આવ્યા. રાગીને તપાસ્યા પછી સ<u>હ</u> પાત પાતાના ચિકિત્સા પહિતની પ્રશાસા કરવા લાગ્યા: અને એક બીજાની નિંદા

ંતેમજ ખંડન કરવા લાગ્યા. દરેક એમ જ કહેવા લાગ્યાે કે મારી દવાયી જ આ રાગ મટશે. તેમના વાક-કલેશ એટલા બધા વધી ગયા કે તેઓ કાઇ એક નિર્ણય ઉપર જ ન આવી શકવા કે રાગીના કઈ પદ્ધતિએ ઇલાજ કરવા જોઇએ ? રાગી મરણાસન્ન હતા પણ કાઇને એની ફિકર ન હતી. ુખધાને પાતાની ચિકિત્સા – પદ્ધતિની પ્રશંસા કરવાની જ પડી હતી.

છેવટે એક સમજૂ અને છુહિમાન માણસ આવ્યો અતે કહેવા ્લાગ્યા : " તમને કંઇ પણ ભાન છે કે નથી ? તમે પાત પાતાની પહલિની પ્રશાંસા કર્યા કરા છા પણ કાઇને, રાગીને સાજો કરવાની ચિંતા નથી. તમે ખધા નિષ્ઠુર, દૃદયહીન, અને સ્વાર્થી લોકો છો !" અને અયોગ્ય ચિક્તિસકા છો. આ સાંભળી બધા શરમાઇ ગયા અને ્નીચું માેઢું કરીતે ચાલતા થયા.

આવી જ હાલત આજે ધર્મોની થઇ છે. દુનિયા અનિષ્ટ રાગથી પીડાઇ રહી છે: હિંસા. અન્યાય. અનીતિ. દાંડાઇ અસત્ય વગેરે પાપ-્તાપથી આ ∣વશ્વ પીડાય છે. બધા ધર્મો ભેગા <mark>થયા છે પ</mark>ણ તેમ**ને** અનિષ્ટ-નિવારણ કરવા અંગે કંઈ પણ પડી નથી. તેઓ પાતપાતાની પ્રતિષ્ઠા વધારવા માટે લડી રહ્યા છે કે કેવળ પાતાના ધર્માનુયાયી-એાના વધારા કરવામાં બેઠા છે. અનિષ્ટાથી પીડાતી આ દુનિયાને ેતેમના અનુયાયીઓને પણ તેઓ દુઃખ નિવારણ ઔષધ ૨૫ સત્ય– અહિંસા વગેરેના યુગાનુરૂપ કાર્યક્રમા આપવા તૈયાર થતા નથી. આજના માનવસમાજ માંદાે છે. નૈતિક મૂલ્યાે પરવારી ચુક્યાં છે તે છતાં પાતાના ધર્મની પ્રશાસા અને બીજાની નિંદા. એનાથી ઉપર આવી તેને ઠીક કરવાની ચિંતા ખહુ જ ચાહા લાકાને છે. સંકચિતતાના નાના અને બંધિયાર ક્ષેત્રમાં ધર્મ જેવા વ્યાપક તત્ત્વને ખંધ કરી લાેકા-સત્યશ્રહા ૨૫ ધર્મના પાલન કરવાના ્ઠાવા કરે; એ ખાટા છે. આ માટે જરૂરી છે કે બીજાના ધર્મને ્**દર્ષ્ટિકાર્ણને તેની અંદર રહે**લા સત્યાંશાને સમાજવાના પ્રયત્ન થવે**ા જોઇએ** ુઅને તેમાં સત્યાંશ લાગતું **હોય તો તેને સ્વીકૃતિ** આપવાની તત્પરતા

પણ રહેવી જોઇએ. એટલા માટે જ સત્યશ્રદ્ધા વ્રતનું એક ઉપવ્રત સર્વ ધર્મ ઉપાસના રાખવામાં આવ્યું છે**.** કઇ વસ્તુ કયા કારણુસર, કયા સ્થળેયી અને કેવા સમયમાં કહેવામાં આવી છે એના પૂર્વાપરતા સંબધ વિચાર્યા વગર, સંદર્ભ મેળવ્યા વગર કાેઇને ખાેટું કહેવું કે નિંદા કરવી એમાં અસત્યના અંશ આવ્યા વગર રહેતા નથી.

એક વખતે એક યાગી જે પહાડની ટાચે રહેતા હતા; તેમણે. પાતાના આંખે અનુભવ કરીને એક ભાજપત્ર ઉપર લખ્યું : "ધાંડા કતરા જેવડા દેખાય છે."

આ ભાજપત્ર એક વાર વંટાળ આવ્યા અને ઊડી ગયું. તે ઊડતું ઊડતું એક ભાઇના હાથે લાગ્યું. એણે લખેલું વાંચ્યું અને પાતાના મિત્રને યતાવીને કહ્યું : " આ ખાેડું છે."

મિત્રે પણ ટાપસી પૂરી કે "આ લખનાર મૂખે લાગે છે. " ક્રરતા ક્રરતા તેએ**ા પેલા પહાડની ટાચે પહેાં≃્યા. તેમ**ણે <mark>પેલા</mark> યાગીને જોયા અને ભાજપત્રતું લખાણ સાચું છે કે કેમ તે વિષે પૂછ્યું. તે યાગીએ કહ્યું: "આ તાે મેં લખ્યું છે. આંખ અને અતુભવની દષ્ટિએ તે સાચું છે પણ સામાન્ય સમજણ પ્રમાણે કાેઇને ખાઢ લાગી શકે! "

"એમ કેમ?"

ત્યારે પેલા યાગીએ પહાડની તળેટીમાં એક ઘાડા જતા હતા તે ખતાવ્યાે અને કહ્યું : "જુઓ અહીંથી ! આ કુતરા જેવડાે લાગે છે કે નહીં ?

તેમણે સ્વીકાર્યું કે અમે આ દૃષ્ટિએ વિચાર્યું નથી અને એ દષ્ટિએ લખેલું તે વાકચ ખરાખર છે. એવી જ રીતે બધા ધર્મીનું છે. સ્થળ, કારણ, કાળ અને લાેક માનસના ખ્યાલ કર્યા વગર જ ઘણા લાેકા **બી**જાના ધર્મને ખાટે બનાવી દે છે, એટલું જ નહીં એક જ ધર્મના

જુદા જુદા સંપ્રદાયા પણ એકબીજાને ઉતારી પાડતા હાય છે. એ ુખરાખર નથી. એથી સત્યશ્રદ્ધાવતમાં દે**ાષ આવે છે.** 

દરરાજના વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રાર્થનામાં કહેવામાં આવે છે:---'' દેશવેશના શિષ્ટાચારા વિકાસ માટે નહિ નડતા.''

દેશના કે વેશના કાઇ પણ શિષ્ટાચારા વિકાસને બાધક ન ખની ્શ્વકૈ; એમાં જે સત્ય છે તેના ઉપર શ્રહા રાખવી. પણ તે તદ્દન ખાેટાં ુ એમ વગર વિચારે કહી દેવું એ ખોડું છે. એમાથી જે સિદ્ધાંતમાં **બાધક ઢા**ય તે અંગે વાંધા **હો**ઈ શકે. પણ સિદ્ધાંતમાં બાધક ન દ્વાય અને કેવળ પૂર્વપ્રહ્યી પ્રેરાઇને એ આચાર–વિચારને ખાટા ક**હે**વા એ સત્યશ્રધ્ધામાં **ળાધક છે. જો એ આચાર-વિચાર** સર્વ હિતકારી-સત્યમય ન હાય. સામાજિક વિકાસમાં અવરાધક હાય. ધાતક હાય, દભવર્ધક હાય કે અનિષ્ટકારક હાય તા તેમાં જરૂર સુધારા–વધારા સૂચવી શકાય, કહી શકાય કે તેને સમૂળ બદલાવી શકાય.

સત્ય–શ્રદ્ધામાંથી ખીજી એક વસ્તુ એ સ્ ચિત થાય છે કે ઉપરના ખાખાને ન જોવું. પણ અંતરતું તત્ત્વ જે સત્ય હોય તેને જોવું. ઘણી વાર એવું ભને છે કે અમૂક ધર્મો, દેશા અને વેશાના ઉપરના ખાખાને જોઇને તેના તરફ ક્ષાકા ધણા કરવા માંડે છે અને તેને ખાટું ખતાવવા લાગી જાય છે. એના હાઈ–અંતરમાં રહેલ સત્ય કે તત્ત્વ જોતાં નથી. એક હિંદુ માતામાં જે વાત્સલ્ય છે, તે જ વાત્સલ્ય ભાવ મસ્લિમ, હરિજન, કે ઇસાઇ માતામાં પણ હાય છે. પણ મુસ્લિમ કે હરિજન માતાને જોઇને ધૃષ્ણા તિરસ્કાર કરે છે કે એની સાથે સંપર્ક રાખવામાં નાનમ સમજે છે. આ સત્યશ્રદ્ધામાં કચાશ છે.

શું સત્ય, અહિંસા, વાત્સલ્ય. બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ ઉપર કાઈ એકની છાપ કે મહાર લાગેલી છે? આ હિંદુનું સત્ય કે આ ્રમુસલમાનનું ? આ જૈનાની અહિંસા કે આ બૌદ્ધોની ? એવું નથી.

લાેકમાનસમાં રહેલી ડુંકી દબ્ટિજ આવા બેદબાવાે ઊબા કરે છે. પછી પાતાના મનથી ખીજો જરાક વિરૂદ્ધ જેના હોય તાે તેની નિંદા અને વગાવણી શ્વર થાય છે. આનાથી જે બીજો દેાષ પ્રવેશ છે તે દેાષદ્દિ અને નિંદાશાખીના ધીમે ધીમે તે વિકસીને અતિશયાકિત સુધા પઢાંચે છે અને પછી તે સીમા-ઉલ્લંધન દરેક સ્થળે કરે છે. આના કારણે સત્યશ્રહા વ્રતમાં દાષ અતિચાર પ્રવેશ છે.

ગાળ, નિંદા, ધૃણા, દ્વેષ એ ખધાં અસત્યનાં ઉદ્દભવ સ્થા**ના** છે. એવી જ રીતે આત્મપ્રશંસા, શેખી કે અતિશયેાક્તિ એ પણ અસત્યાત્પાદક છે. એટલા માટે જ **નિંદા–પ્રશાંસા** .પ**રિહાર** નામનં ઉપવ્રત સત્ય-શ્રદ્ધાવત સાથે રાખવામાં આવ્યું છે.

પાતાની સાથે કાઈના મત ન મળતા હ્રાય તા તેને સમજવાના પ્રયત્ન કરવાે જોઇએ. એ મતનાે આશય સારાે છે કે ખરાળ એ પણ સમજવાના પ્રયાસ કરવા જોઈ એ અને આશય જેવા લાગતા હાય તેન નમ્ર પ્રતિપાદન કરવું જોઈ એ. આમ છતાં પણ જો કાઈ આપણું ધ્યાન તેના મૂળબૂત સત્ય તરફ દાેરે અને એની અનુબૂતિ થાય તાે તે સ્વીકારવા તત્પર રહેવું જોઇએ. આમ ન થાય તા મતમતાંતરામાંથી માટા ઝધડા ઊભા થતા જોવામાં આવે છે.

એક દાખલા લઈએ. એક વખતે એક દેશના રાજાને ખબર મુજા કે બીજા દેશના રાજા તેના રાજ્ય ઉપર ચડાઈ કરવા આવી રહ્યો છે. રાજાને આ ખબર મળતાં જ તેણે શું કરવું જોઇએ તે અંગે એક સબા એાલાવી અને સભાસદાની રાય માંગીઃ શત્રુથી રાજ્ય રક્ષા કરવા માટે આપણે શું કરવું જોઇએ, તે કહા !

આ સાંભળી એક એ જિનીયરે આગળ આવીને કહ્યું: "નગરની ચોમેર કરતી એક ખાર્ક ખાેકાવી અને તેના કિનારે એક સળંગ જાહી ભીત ચણાવી દેવી જોઈએ."

તેના ઉપર મત આપતાં સુથારે કહ્યું: ''ભાંત અને ખાર્ક બરાખર છે પણ ભીંત લાકડાની ખને તેા સારૂ છે. "

લુહારે પ્રતિવાદ કરતાં કહ્યું: "લાકડાની ભીંત શું ટકશે ? લાહાની ભીંત **હો**ય તાે સારી વાત છે. ગાળા પણ અંદર ન જઇ શકે!"

રાજ્યના વક્ષીલે ઊભા ચઇને કહ્યું: '' આમાંથી એક્ય વાત કરવાની જરૂર નથી. શત્રુ પક્ષને યુક્તિ-પ્રયુક્તિયી સમજાવી દેવા જોઇએ કે આ રીતે ખળજખરીથી કાંઇની સંપત્તિ ઝૂટવી લેવાના કાંઇને અધિકાર નથી. આ કાર્ય સંપૂર્ણ રીતે અન્યાયપૂર્વકતું અને કાયદા બહારન છે. "

પુરાહિતથી ન રહેવાયું અને તેણે ઊભા થઇને કહ્યું: "એ ખધું કરે કાંઈ પણ નહીં વળે. પહેલા દેવતાઓને રાજી કરા ને યત્ર કરા. દામ કરા હવન કરા, દાન કરા, બ્રાહ્મણને જમાંડા ! આશીર્વાદ એવા વરસશે કે શત્રુ પ્રજામાંથી કાંઇને પણ હાથ લગાડી શકશે નહીં!"

કાઇક કહ્યું: "ગાંડા થયે। કે ?" ખસ પછી જે વાકસુદ્ધ ચાલ્સું અને પાતાના મતને સાચા કરાવવાની જે હાેડ થઇ કે રાજાએ ખધાને <u>એસાડી દીધા અને કહ્યું: "તમે ખધા ક્રક્કો ખરાે કરવા માટે પ્રયાસ</u> કરા છે। એટલે રાજ્ય રક્ષણ માટે અયોગ્ય છેા ! "

જો એ લોકા બીજાના આશય સમજીને નમ્રપણે પાતાના મત રજૂ કરત તે৷ કદાચ તેમની વાતને৷ સ્વીકાર પણ કરવામાં આવ્યે৷ &ોત.⊹પણ મતાત્રહી લાેકા એ રીતે વિચારતા નથી. પાતાનું સાસ્યું અને ખીજાતું ખાટું છે. એમ જ માનતા કરે છે અને યેન કેન પ્રકારેશ તેને સિદ્ધ કરવા યકિતએાને એ તરફ દાેરી જાય છે.

આચાર્ય હરિભદ્રસ રિએ કહ્યું છે:—

आग्रही बत निनीषति युक्ति, तत्र यत्र मतिरस्य निविद्या। निष्पक्षपातस्य तु युकि, येत्र तत्र तस्य मितरेति निवेशम ॥ —યાગમિંદ

— 'મતામૂહી જ્યાં મતિના અભિનિવેશ—હઠામૂહ હાય છે તે તરફ યુક્તિને ખેચે છે. જ્યારે સતાગ્રહ રહિત નિષ્પક્ષપાતી જ્યાં યુક્તિ છે તે તરક મતિને લઈ જાય છે.' એટલે પાતાના મતને સાચા હરાવવાને ખદલે જે સાચું છે તે માર્ટું છે. એવા દબ્હિકાણ ક્રેળવી **બીજાના દ**ષ્ટિકાેેેશને સમજવા જોઈ એ.

દરેક માણસ જે સંસ્કારામાં ઉછરેલા દ્વાય છે તેજ દર્ષ્ટિએ તે દરેક વસ્તુને જોતા હોય છે, પણ સમ્યક્દિષ્ટિ કે ગ્રાની પુરૂષે તા ભાવ, ભાષા, કાળ અને સ્થિતિના ખ્યાલ કરી દરેક વસ્તુને ગ્રહણ કરવી જોઇએ; અને તેમાંથી તત્ત્વ તારવી લેવું જોઈ એ.

એક વખત રાજપતાનાના એક ગામમાં એક પ્રભુભક્તને વિચાર આવ્યો કે આજે સવારે જે પાંચ જણ અહીથી પસાર થાય તેમને પૂછું કે "તમારા પ્રભુ કેવા છે?"

સૌથી પહેલાં એક હરિજન પસાર થયો. તેને પૃષ્ણું કે " બાઇ તમારા પ્રભ કેવા છે?"

તેણે કહ્યું: " મારા પ્રભૂ તા શ્રેષ્ઠ હરિજન છે."

પછી ધોથી આવ્યો. તેને પણ એ જ પૃછ્યું અને જવાય મુંત્યા : " મારા ત્રભૂ તા ધાષ્મી છે. બધાના મેલ ધૂવે છે."

ત્રીજો વશકર નીકળ્યાે. તેણે જવાય આપ્યાે : " એ તાે માટા વારાકર ઢાવા જોઇએ. આ આકાશને જુઓને, કેવું વણીને તાણી દીધું છે કે તે પડતું નથી."

ચોથા ત્રાજવા કાંટા લઇને નીકળ્યા. તેણે જવાય આપ્યા: " મારા પ્રભુ ખધું ખરાખર તાેળ છે એટલે જ તાે જગતના ત્રાજવાં ખરાખર રહે છે!"

પાંચમા તંખૂરા વગાડનાર હતા. તેણે કહ્યું: " મારા પ્રભુ તા હંમેશ તંખૂરા વગાવ્યા કરતા હશે.''

ં આમ તેણે પાંચ પ્રકારના પ્રભુની કલ્પના સાંભળી. તેનું કારણ એ જ કે સહ પાતપાતાના ઉછેર, સંસ્કાર અને ભાવના પ્રમાણે કાર્ય કરતા હાય છે. હજારા વર્ષ પહેલાં પ્રભુને ન્યાયાધીશ સાથે સરખાવવામાં આવતા. પછી પ્રભુને રાજા સાથે સરખાવવામાં આવતા.

ું ધરાનના એક ભક્ત પ્રભુને મિત્ર ગણતા અને એક ભક્ત તેને ભોળા ગણતા. રવીન્દ્રનાથ ઠાકુરના મનમાં પ્રભુ કવિત્વરૂપ હતા. જર્મનીના એક ગણિતશાસ્ત્રી પ્રભુને ગણિતરા કહેતા. કાઈ તેને 'કળા ', તાે કાઈ તેને " કળાકાર ગણાવે છે." આ પ્રમાણે દરેક માણસ પોતાની કલ્પના પ્રમાણે ગાેઠવણ કરે છે. પણ, ત્રાની પુરૂષાેએ દરેકના આશય સમજ તે પ્રમાણે તેની ગાઠવણ કરવી જોઇ એ. God, ઇશ્વર. પ્રભ્ર. કરતાર. સિદ્ધ કે અલ્લાહના ભાષાભેદને લઇ ને ઝઘડા ન કરવા જોઈ એ; કારણ કે તેની અંદર રહેલું તત્ત્વ એક જ છે. ગૌરવામી તુલસીદાસજીએ કહ્યું છે :--

# 'जकी रही भावना जैसी, प्रभुमृरत देखी तिन तैसी '

હિંદુધર્મ, અદ્વૈતવાદને માનવા છતાં, બીજા ધર્મના મહાપુર્ધા પ્રતિ હદારતા રાખે છે તેમ જ જાતે ઉદાર છે, તેવું આજે હિંદુ કહેવાતા ક્ષાે કામાં ભાગ્યે જ જોવા મળે છે.

# " एकं सत विश्रा बहुधा वदन्ति"

સત્ય એક હોવા છતાં વિદ્વાની તેને જુદા જુદા રૂપે કહે છે.

આ સુત્ર સત્યશ્રહા માટે ખૂબજ અતુકૂળ છે. ખરૂં જોતાં તા જેવા દિષ્ટ હાય તેવીજ સૃષ્ટિ હાય છે. જે માણસની સમ્યક્દિષ્ટ હશે તેને તેની નજરમાં ગમે તે શાસ્ત્ર કે વ્યક્તિ હોય તેમાંથી ગુણ લેવાની કે સારા ભાવ તારવવાની તેની વૃત્તિ કે દેષ્ટિ હશે. એટલા માટે નંદી સત્રકારે કહ્યું છે કે સમ્યક્દિષ્ટિ માટે બધાયે વિપરીત સત્રાે પણ સાચા સૂત્ર ખની જાય છે. કહ્યું છે:—

# " पआइं चेव सम्म दि हिस्स सम्यतगरिगाहत्तेण सम्मसुयं, मिच्छादिहिस्स मिच्छा स्तयं ॥ ?

મિથ્યા એટલે કે વિપરીત ક**હે**વાતા એ શાસ્ત્રો પણ સમ્યકદૃષ્ટિ માટે સમ્યક્ શ્રુત છે; કારણ કે તેની દૃષ્ટિ સમ્યક્ ભાવ ગ્રહણ કરવોની હોય છે. અને મિથ્યા દેષ્ટિ માટે સમ્યક્ કહેવાતાં શાસ્ત્રો પણ મિથ્યા શ્રુત છે; કારણ કે તેને તે৷ દરેકમાંથી દાષાજ જોવાની કે તારવવાની દ**િ**ટ **હે**ાય છે.

શ્રીકૃષ્ણ ભગવાનના રાજદરભારમાં એક વખત ચર્ચા ચાલી કે દિષ્ટિ તેવી સૃષ્ટિ હાય કે સૃષ્ટિ તેવી દૃષ્ટિ હાય ? ત્યારે બહુમત દૃષ્ટિ તેવી સૃષ્ટિના પક્ષમાં હતો. એ વાતની પરીક્ષા કરવા શ્રીકૃષ્ણે દુર્યો**ધનને** એક નાેંધપાેથી આપીને કહ્યું : " આ નગરીમાં જેટલા સજ્જના હાય तेने नेंधी आवे। ! "

તે ગયેં৷ પણ તેને કાેઇ સજ્જન લાગ્યું નહિ, એટલે તે ખાલી નોંધપાેથી લઇને પાછા કર્યો. તેવી જ રીતે યુધિષ્ઠિરને પણ એક નોંધપાેથી આપીને કહ્યું: "આ નગરમાં જેટલા દુર્જના દ્વાય તેને નોંધી આવેા?'

યુધિષ્ઠિર પણ કારી નોંધપાેથી સાથે પાછા કર્યા કારણ કે તેમને કાઈ દુર્જન લાગ્યાજ નહીં. આખી નગરીમાં સજ્જન કે દુર્જન હતાજ નહી એવી વાત ન હતી; પણ એકને એક ગુણ જોવાની દૃષ્ટિ હતી એટલે તેને કાઈ દર્જન ન લાગ્યા અને ખીજાને દાય જોવાની દૃષ્ટિ હતી એટલે કાઈ સજ્જન મળ્યા નહીં. આમ શ્રીકૃષ્ણે વધા સભાસદાને દ્રષ્ટિ અને સૃષ્ટિના ન્યાય પ્રમાણિત કરી આપ્યા.

સત્યશ્રહા વાળાની દેષ્ટિ, ખરાવમાં ખરાવ વસ્તુમાંથી સાર કે તત્ત્વ તારવાની હશે તે દુર્શણા કે દુર્વાકયોમાંથી પણ સવળા અર્થ લેશે. કૈકેયીએ રાજા દશરથ પાસે બે વચના માગ્યા હતા. તે વખતે શ્રીરામ કૈકેયી પાસે ગયા. તેમના રાજ્યાબિષેક થવાના હતા અને દશરથ મૂર્જિત થઇને પછા હતા. એ વખતે કૈકેયીએ વરદાનની વાત કરતાં કહ્યું કૈં હૂં બે વરહાન માંગુ છું, તા શું ખાટું કર છું?

્રશ્વીરામ કહે છે: "માતા નમે બહુજ સારું કર્યું છે. હું જે ઈચ્છતા હતા એજ તમે માંગ્યું છે. હું પાતે વિચારતા હતા કે ભરતને રાજગાદી શા માટે ન મળવી જોઈએ? રધુવશમાં માટા દીકરાને રાજગાદી મળે એ ખરાખર નથી. તો એ વિષે તમે ઠીક કર્યું છે. વૃત્ત્વાસની વાત પણ મારા હિતની કહી છે. વનમાં રહીને હું કુદરતના આનંદ મેળવી શકાશ. ઋષિ, મુનિ તેમજ આરણ્યકાને મળીશ એ પણ માટા લાભ થશે ! "

શ્રીરામે જૈકેયીના વચનામાંથી આમ સારા ભાવજ તારવ્યા. માતા કોશાલ્યા પાસે જઈ ને, રામે નમીને ત્યા વાત કરી. ત્યારે તેમણે પણ अल इहां: " की भाता[भतानी अवी आज्ञा होय ते। तारे तेनुं पादन કરવું જ જોઈએ. તું એમજ કરા" કૌશલ્યાએ એમ ન કહ્યું કે તે ખાટું છે અથવા તારે માટે વનવાશ શા માટે?

આ વસ્તુ ખૂખજ સમજવા જેવી છે. જો અવળી વાતમાંથી સારા ભાવ તારવવામાં આવે તો સત્યશ્રહાની પ્રષ્ટિ થઇ શકે. કદાચ સત્યાર્થી સાધકને કેટલીકવાર પોતાને ન સમજાય અને તે મિથ્યા લસ્તુને પણ સત્ય માની બેસે; પણ જ્ઞાની પુરૂષાે કહે છે કે જો તે અનામહી દ્વાય તા તેના માટે તે સમ્યક્ જ છે.

િઃ આચારાંગ સત્રમાં કહ્યું છે:—

'समयंत्रि मन्नमाणस्स समिया वा असमिया वा समिया **बेइ**त्ति उवेहाए '

-- એટલે કે એક સત્યાર્થી સાધક જે વસ્તુને સમ્યક (સત્ય) સમજી રહ્યો છે તે કદાચ નાની પુરૂષાની દિષ્ટમાં મિથ્યા હાય તે છતાં, જો સત્યાર્થીના અનાગ્રહ હાય તા તેને કાઈ સાચી વસ્ત સમજાવે અને તેના ગળ ઊતરી જાય અને તે ખાદી વસ્તુને છોડવા તૈયાર હોય તેવા સાધક સમ્યક્દિષ્ટિવાળા છે. તેની તે વસ્તુ સમ્યક છે કારણ કે તેને તે સરળ ભાવેં **ગ્રહ્ણ** કરે છે.

" હજરત મહમ્મદ સાહૈબ જ એકલા પ્રયમંબર નથી. બીજા પણ પયગંભરા જુદા જુદા સરકામાં ખુદાએ ત્રાકલ્યા છે ! " ઇસ્લામ ધર્મની આ વાત પણ એકાંત હઢાગ્રહને છોડવા માટે જ છે. એવી જ રીતે જૈન કર્યાંને પદર લેદે સિદ્ધોમાં સ્વલિંગ સાથે અન્યુલિંગ સિદ્ધીને સ્થાન આપ્યું છે. એટલું જ નહીં ભરત ક્ષેત્રમાં જ્યારે તીર્થ કર ન થઈ શકાય તા **વ્યક્ષરના ક્ષેત્રામાં તીર્થ કર શ**ર્ક છે એ વિધાન કર્યું. આની પાછળ પણ એકાંત હઠાયહને મુકવાની જ વાત છે.

એટલે સત્ય શ્રહા માટે આમ ખધી વસ્તુએ৷ ઉપર ઊંડાણથી જ વિચાર કરવા જોઈએ અને જ્યાં ભૂલ ચતી હાય, બીજાને અન્યાય **થ**તા **હો**ય, પાતાના મતમાં પૃત્રધ્યહના કારણે બીજાને ખાટું કહેવામાં ભ્યાવતું ક્રોય; ત્યાં પાતાની ભૂલ સુધારી, સામી વ્યક્તિ પાસે ક્ષમા માગવી જોઈ એ. ક્ષમાપનાને એટલા માટે સત્વશ્રહાના ઉપવત તરી દે રાખવામાં આવી છે.

આમ દ**રેક ધર્મ, શાસ્ત્રા, વ્યક્તિ** કે વિચારધા**રામાં**થી સત્ય કે ક્ષત્ત્વ તારવવાની હૃષ્ટિ અને વૃત્તિ રખાય તો સત્યશ્રહા વૃતનાં **મધાં** પ્રાસાંએા સચવારો.

# ચર્ચા – વિચારણા

# **સત્યત્ર**દ્ધાની કસાટી

શ્રી માટલિયાએ આજની ચર્ચાના પારંભ કરતા કહ્યું કે "જેમ **પ્રકાર્ય** નિષ્ઠાની કસોટી સ્વાદ-જય અને જનનેન્દ્રિયના સંયમ છે. તેમ સત્યશ્રહાની કસોટી છે:--(૧) કુટુંખ (૨) સંપત્તિ (૩) સત્તા પરની મર્યાદા અને વિજય. જેમ ગૃહસ્થાશ્રમીએ પણ સંતાન હેતુ માટે સ્ત્રીયામ તથા સ્ત્રી પુરૂષ વચ્ચે, ઇતર સ્ત્રી પુરૂષોની મર્યાદા જાળવની અનિવાર્ય **ખને છે** તે**મ, સ્વા**દજય માટે માંસાહારી, માંસ છોડે, દાડાં જીહે: અને શાકાહારી કંદમૂળ છાડે, બેવા મિકાઈ છોડે; મસાલાવાળા

અને કરસાણા યુકત ભાજન છોડે; અને સ્વસ્ત્રી વિષે પણ સપૂર્ણ સંયમ ક્રમે–ક્રમે કેળવતા જાય; તે રીતે સત્યની દિશામાં પણ સાધના ક્રમે–ક્રમે કરવી. પડે છે.

મારા ચનુભવ નમ્રભાવે કહી દઉં:—" પિતાજીની ઇચ્છા કાંતા હું ડેાકટર થાઉં અને કાંતા વેપારી ખનું; એ જાતની હતી. ન્યાય–સંપન્ન આજીવિકા વેપારમાં અશક્ય હાઈ. તે મારા માટે બંધબેસતું ન**હે**ાતું. બીજો વિકલ્પ ડાેકટર ખનવાના હતા. હું જ્યારે ભણવા ગયાે ત્યારે પિતાજીએ વાત્સલ્યભર્યા આગ્રહે રૂપિયા પચાસ મને આપેલા. તે મેં પ્રતીકરૂપે લીધા અને વાપર્યા નહીં.

હું ઈન્ટરમાં ભાષાતા હતા તે વખતે એક વ્યનાવ વન્યા. એક વિદાર્થી બી. એ.ના છેલ્લા વર્ષમાં હતો. ટર્મ ભરવાનાં નાણાં તેની પાસે નહીં. જો એ ઊઠી જાય તેહ સરકારી નાકરીમાં મેટીક પાસ સુધીનીજ યાગ્યતા ગણાય.

મેં મહાવીર વિદ્યાલયની મને મળેલી લોન તેને આપી દીધી. હું કપડાં ધાયેલાં પહેરું એટલે બીજા વિદ્યાર્થીએ। હું સાધન સંપન્ન છું એમ કદાચ માની લેતા હશે. મેં ક્ષાેન બીજા વિદ્યાર્થીને આપી દીધાની વાત મહાવીર વિદ્યાલયના તે વખતના મંત્રી શ્રી માતીચંદ કાપડિયાને લખી જણાવી. તેમના દ્રપદા મહર્યો કે "આમ તમારાથી ન અપાય ! " પણ મને તા જ્યારે જરૂર પડી ત્યારે લાેન એક યા બીજી સંસ્થા તરકથી મળી ગઇ અને કામ ચાલ્યું.

તે વખતે છાત્રાલયના ખર્ચ માસિક દશ-પંદર રૂપિયા આવે. હું ત્રણ વર્ષ રહ્યો. તાળુ મારતા નહીં છતાંપણ એક પાઇ ચારાઇ નહીં. **ખી. એ. ભ**ષ્યા ત્યાં સુધી આમ ચાલ્યું. એક છોકરા પૂતા જતાં બેગ લઈ ગયે**ા એટલે ધા**યળામાં કપડાં વીંટીને હું નીકળી પડયેા. જે કુટુંબમાં હું જમતા ત્યાં પણ મને મળે તેટલું આપી દેવાની વૃત્તિ હતી. એ કુટ બને પણ અમારાથી રાહત હતી. મારી પાસે એક રૂપિયા હતા. તે લઇને નીકળા પડયા. ધાળા લગીની ટિકીટમાંજ તે વપરાયા. ત્યાં એક મિત્રે અનાયાસે પાંચ રૂપિયા આપ્યા. હું ચલાળા ગયો. ધાયળામાં કપડાં વીટેલાં એટલે ત્યાંના રાજકીય કાર્યકર વગેરે સવે એ મને હરિજન માની લીધા અને ધડા ન કર્યા. "હું હરિજન નથી!" એ કહેવાની જરૂર જ કેમ હાય ? ઉલટું હરિજનાની દશાના આ રીતે અનુભવ ચતાં આનંદ મૃત્યા.

ત્યારે મારી સત્તાવીશ વર્ષ'ની વય હશે. હું ખાદી કાર્યાક્ષયમાં જોડાયા. ત્યારે રેટિયા અને પુણી માંડ લઇ શકયા. એજ અરસામાં રા. દશનું મ. એા. પેલા મિત્ર તરફથી મૃત્યું. એટલે જરાક રાહત રહી. આમ પણ ખાદીમાં રેટિયા પરથી થાડુ વધ્યુ હતુ. તેવામાં પૃથ્વીસિંહ છંએ અખાડા-કેપ ધાધામાં ખાલ્યા હતા. તેમાં હું દાખલ થયો.

ત્યારભાદ મુનિશ્રી સંતભાલજી મારભીમાં આવ્યા. હું પણ ત્યાં ગયો. કુટુંબને સમાધાન મહ્યું. તે વખતે અમે અમદાવાદ આવ્યા. હ વૈદક શીખતા અને મારા પત્ની બાલમદિરમાં જતાં; પણ ઘણીવાર **ખસમાં ખેસવાના નાણાં ન રહેતાં. આની ખખર પરિચિત મુનિએાને** થતાં તેમણે એક શેઠિયાને ઘેર જૈન શિક્ષણના પંડિત તરીકે મને મૂકયો.

મને એક દિવસ જ રાખી તેમણે રખસદ આપી. કારણ કે મેં પ્રથમ વ્રતનાં અતિચારાને ધરાવતા ગુમાસ્તાએ ઉપર ત્રાસ ન ગુજારવાની વાત કરી હતી. એક પ્રદ્ભક્ષત્રિયને ત્યાં **ભાળકને શિક્ષ**ણ આપવાનું થયું ત્યાં તેમણે કહ્યું : " છોકરા રમતિયાળ છે એટલે શાળામાં એમના વતી સિકારશ કરજો."

મેં કહ્યું: "એ બરાબર નથી." તે ટચુશન બંધ થયું. ત્યાં ચાર એાસડના સંશોધન માટે કાઈએ આવીને કામ સાંપ્યું. પણ જેને ઘર રહું તે મને રાંકા (ગરીબ) જ માને; કારણ કે હું માટીના જ વાસણના જ આગ્રહ રાખું. તેવામાં વીરચંદ પાનાચંદ શેઠ પૂછતા પૂછતા આવ્યા: અને જમ્યા પછી તેમણે કહ્યું "મકાન તમારં જ ગણા અને બણા ! " અને મકાન મળી ગયું. 

ત્યાં ભણ્યા માદ સરાષ્ટ્ર માં આવ્યા. કોંગ્રેસે આગ્રહ કર્યો. ત્યાં કર્શું: "રથનાત્મક કામ ગમે છે."

મુરખ્યી નાનાભાઈએ કહ્યું; ત્યારે મેં વિનવ્યા કે "હું અન્યાયના પ્રતિકાર કર્યા વિના ન રહી શકું."

તેમણે કહ્યું : "તા એકલા શિક્ષણતું સાતત્ય ન રહે ! "

એવામાં મુનિશ્રી સંતખાલાજીના પ્રયોગ અપનાવ્યા. એટલે <mark>સૌરાષ્ટની રચનાત્મક સમિતિએ કહ્યું : "સેવક અ</mark>મારા અ**ને** કહ્યું કરા સુનિશ્રી સંતભાલજીતું ! " તમારું આવું અતુકરણ બધા કરવા માંડે તે**ા** ? "

મેં કહ્યું: " વેતન નહીં લઉ."

પાંચ વર્ષ વેતન ન લીધું પણ કચારેય ખાસ મુક્કેલી પડી નથી. આપણે માનીએ કે જમીન ઉપર પદ્મા, પણ ત્યાં પથારી પાથરેલી જ હોય. એટલે પદ્મા છતાં માર લાગે નહીં. બાકી સામાન્ય મુક્કેલીએક તા આવે જ. ત્રણેક માસ માત્ર છાસ–રાટલા ઉપર ચાલ્યું હશેઃ બાકી તા દરેક સ્થળ પ્રતિકૃળતામાં અનુકૃળતા જ મળતી ગઈ. અઢારથી ત્રેતાલીસ વર્ષની ઉમ્મરના આ ગાળામાં સત્યશ્રદ્ધાના પ્રતાપે જ બધું થયેલું હ માતું છું. અમારી દાદીમાંએ બે ખંગડી અને ચેર્કન ખહુ આત્રહથી **ગારી** પત્નીને આપ્યા. તેા ટ્રસ્ટી તરીકે એ પાંચ તાલા સાતું. કુટુંબ-સ્નેહના પ્રતિક તરીકે સાચવી રાખ્યું છે. રાજ્યાશ્રિત થવાના પણ મેં ત્યાગ કર્યો છે. પણ બધી સસ્થાએા સાથે સાતત્ય સાચવી રાખ્યું છે. કારણ કે માત્ર એકાકી રહેવાયી તાે સ્વેચ્છાચારી થઈ જવાય છે. **લાેકાશ્રયી (જનાંધારિત) રહેવા માટે એક વર્ષ મારા પરિચિત સ્થ**ળાની **અાંડીઓ-(** સત્તર ) થી કામ ચલાવ્યું. દલીલ કરનારા <u>મ</u>ુરખ્યીઓએ ક્લીલા ખૂબ કરી; "આંટી આપી દેા અને વેતન પૂરું લા ! "

મેં કહ્યું: " જનાધારિત રહેવાની વાત હોય તા એ જ રીતે ચલાવી લેવું રહ્યું."

છેવટે વિનાખાછ પાસે વાત ગઈ. તેમણે કહ્યું: " શાંતિ સૈનિક अने सर्वोद्यता प्रयोग हरे। !"

મેં કહાં: " સંતખાલજીના શાંતિ સૈનિક થઇ ચૂકચો છું. એ રીતે સન ૧૯૫૬ માં શાંતિ સૈનિકાની કાર્યવાહીમાં ગયે৷ પણ છું "

વિનાષાજીએ કહ્યું: તા તમે શાંતિ સૈનિક નહીં ગણાએ પણ મિત્ર ગણાશા ! બૂદાન કાર્યંક્રમના સંદર્ભાની આ શાંતિ સેનાની વાત છે."

મેં કહ્યું: "તા મિત્ર તરીકે ઊત્તેજન આપીશ. અંગ નહીં **બની શક**ા."

એવા પણ પ્રયોગા કર્યા કે ખેડૂતા એક મણુ અનાજ આપે અને મારે ચલાવી લેવું. આ ખધી વાતાના સાર એ જ છે કે " ક્લરત પર એટલે કે નિસર્ગનિષ્ઠા પર જીવન છોડો " તે છતાં મારી ક્રાેમળતાને આંચ આવી નથી. કાર્લ માકર્સની પરિભાષામાં કહ્યું તો " તેજસ્ત્રિતા વધે છે…ઘટતી નથી." આ અનુભવ્યક્ત છે સત્ય શ્રદ્ધાની વાત!"

#### શ્રદ્ધા ઉપર અડગ રહા :—

શ્રા **પુંજાભાઇ** કહે : " માટલિયાજીએ પ્રેરણા પદ જાત અનુભવા કહ્યા. એવા જ થાડા કે વધુ અનુભવા સેવક કાેટિના દરેક માણસને ચતા હશે. અબ્યક્ત જગતમાંથી કુદરત રક્ષણ અને ધાષણ આપે જ છે. પણ શ્રદ્ધાની આકરી કસાટી થતાં ટકાતું નથી.

એક ધાડાને પરાણે ઘી-ગાળ મળતા હતા, ત્યારે એની સેવા કરનાર મા<del>ણુ</del>સને મળતા ન હતા. પણ તેણે જ્યારે સાવ નિસગ<sup>°</sup> ઉપર શ્રહા રાખી જીવન છોડી દોધું અને પ્રાણ – પરિગ્રહની પ્રતિષ્ઠાની પણ દરકાર કર્યા વગર જંગલમાં ગયે৷ તે৷ મેાંમાં પરમણે લાવીને મુકનાર રાજવી અને એના માણસાે મળી ગયા.

સાચા સંકલ્પ કૃદિ અફળ જતા નથી. પ્રહલાદ અને સુધન્વાની કસોટી થઇ પણ અંતે જીતી ગયા. શવરી કુંભારણના નિંભાડામાંથી <u> ખિલાડીનાં ખચ્ચાં આખાદ જીવનાં નીકહ્યાં. એ કુદરતના પ્રભાવ.</u>

મને એક વાર ખાર કલાક ખાવાનું ન મૃત્યું. સ્ટેશન ઉપર ગાડીને વાર હતી એટલે એક ઝાડની નીચે ખેઠા, પાસે ખળિયાદેવનું સ્થાન હતું. થોડી જ વારમાં એક કુટુંખ આવ્યું અને કહ્યું : " ક્યો ! આ સુખડી; ખળિયાદેવની પ્રસાદી છે." અને એકના ખદલે ખે ટકન મળી ગયા.

વારણા રામણાના વજા પટેલના દાખલા છે. બિચારા ખેતમજૂર-ગરીખ અને તળપદા પટેલ જાતના હતા. પૂરતું ખાવાનું પણ ન પામે. એટલામાં પત્ની ગુજરી જતાં. પાતાની દીકરીને છાડી દેવાનું મન થયું. તેમએ ઝાડીમાં જઈને નાખી દીધી. જંગલ ભયાનક. શિયાળ વગેરે પ્રાણી. રાત વધે તેમ થયું કે ઠીક નથી થયું ! કદાચ બાળકી મરી ગર્ક હશે તા ! તેમણે જઈને તપાસ કરી તા ખાળકી જીવતી મળી. તેમને જાત ઉપર ઘૃષ્ણા વછૂટી અને ગમે તે ભાગે બાળકીને માટી કરવાના નિર્ણય કર્યો. મજૂરીએ જાય ત્યાં પાછળ ખાંધી જાય. માટી ચતાં પરણાવી. ધડપણમાં પટેલને અંધાપા આવ્યા. ત્યારે એજ દીકરીએ તેમની સેવા ચાકરી કરી. આમ સત્ય ઉપર શ્રહ્માને અડગ રાખવી જોઈ એ!

### સત્ય શ્રદ્ધાનું અજબ અળ :—

શ્રી **દેવજીભાઇએ** સત્ય શ્રદ્ધાની કસોટી ૨૫ દાખલા ટાંકયાે. એક વાર જંગલમાં એક ભરવાડ લાકડી લઈ અમારી સામે થયા. સાથેના બે જણ ભાગી ગયા. પણ હું, ભગવાનનું નામ લઈ ઊભેા રહ્યો અને પેલા બાર્ધની લાકડી અહર રહી ગઈ. પ્રારંભમાં તા પ્રાણ અને પ્રતિષ્ઠા બન્ને જોખમમાં હતા પણ પાછળથી એણે સમાજ સમક્ષ ગુના કળ્રલ કર્યો. ટંકમાં પ્રાણ, પ્રતિષ્ઠા અને પરિગ્રહ હામવામાં આવે ત્યારે સત્યશ્રહાનું યળ જ અજળ કામ કરેં છે.

#### રપર

#### સત્ય સર્વવ્ય વ્યાપે :---

શ્રી અળવ તભાઇ એ કહ્યું : આજે સામાન્ય લાેકમાં અપક્ષપાત કે તટસ્થતા એાછાં જોવાં મળે છે. ત્યારે સત્ય શ્રદ્ધા કેવળ સાધુએાના જ આચાર ગણાય છે. અને ધન, સત્તા તેમજ લાગવગ વધારે, તે વધારે ડાહ્યા ગણાય છે.

સત્યના ખ્યાલ તા હતા અને નાનપણથી " હરામનું ન કોવું " એને જીવનમાં ઉતાર્ય પણ હતું: છતાં આજે અહીં જે રીતે સત્ય જાણવા મૃત્યું છે તે પૂર્ણ અને સર્વાંગી દૃષ્ટિતું છે. મને લાગે છે કે સત્યને સર્વત્ર વ્યાપક ખનાવવું જોઈ એ. એ માટે અપરિગ્રહી ખનવું પણ જરી છે.

શ્રી નેમિ મુનિ: " સાથે અપલાયન વૃત્તિ પણ જોઈએ. નહીં તર અપરિગ્રહી કાર્ય કરો પણ એકાંગી ખની જાય છે. સંસ્થાની સાથે સંકલન રાખે તેા જ વિશ્વવાત્સલ્ય વાળી સત્ય શ્રહ્યા હકી શકે....!



# [૧૨] વિશ્વવાત્**સલ્**યમાં માલિકી હકમર્યાદા

### [ &-90-59 ]

# મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી

વિશ્વવાત્સલ્યનાં મૂળ બે વ્રતો ઉપર આ અગાઉ સારી પેઠે છાલાવટ થઈ ગઈ છે. હવે ત્રીના મૂળવત-' માલિકી હકમર્યાદા ' ઉપર વિચાર કરવાના છે. સૌથી પહેલા પ્રશ્ન એ ઊઠશે કે માલિકીહક મર્યાદા શા માટે કે માણસ કાેઈ પણ વસ્તુ ઉપર માલિક્રી ન રાખે; છૂટથી ઉપાર્જન કરે અને છૂટથી તેને વાપરે એમાં શું ખાેટું છે ?

જેમ યુગલિયા કાળમાં કે આદિમાનવ સંસ્કૃતિના કાળમાં હતું: તેમ ભગવાન ઋષભદેવના વખતે માલિકીના પ્રશ્ન જ નહોતા. એટલે હક ભોગવવાની વાત પણ ન **હ**તી. તે વખતે કાેઈ પણ માણુસ કાેઈ વસ્તુ ઉપર માલિકી રાખતા નહીં. પ્રકૃતિના ખાળામાં રહી તેની અસીમ વસ્ત્રાઓ સક્તપણે જેને જેમ કાવે તેમ આ લાકા (સુગલિયા) વાપરતા. તેઓ સંધરતા નહીં. ધણાને એમ થાય છે કે શું તેમ આજે ન થઇ શકે?

એના ઉત્તરમાં સ્પષ્ટપણે જોઈ શકાય છે કે ભગવાન ૠષબદ્દેવે સમાજરચના કરી: સમાજની બધી વ્યવસ્થા ગાઢવી અને તરત <mark>માલિકીના પ્ર</mark>શ્ન ઊઠ્યા. એટલે જ્યાં સમાજ આવ્યા ત્યાં તરત જ મર્યાદાએ આવવાની. અમુક વસ્તુ ઉપર કાેના હક એ પણ પ્રશ્ન આવ્યા. ભગવાન ઋષભદેવે લાકાને માલિકી અને હકની મર્યાદા સમજાવી અને ખાટી મર્યાદાને મૂકાવી. એ જ રીતે આજે પણ માલિકી હકમર્યાદા હોવી જોઇએ.

જો એમ ન થાય અને માનવસમાજને બે ખૂલી છૂટ આપવામાં આવે તા ભારે મુશ્કેલીએા ઊભી થાય. અરાજકતા ફેલાય અને માણસ માણસ વચ્ચે સંઘર્ષો વધે. આમ પણ આજના જીવનમાં ડગક્ષે અને પગલે જોવામાં આવે છે કે એક માણસ પાતાની જરૂર કરતાં વધારે સંઘરે છે ત્યારે બીજાને અછતનું દુઃખ વેઠવું પડે છે. પછી પેલા માણસ પાતાની માલિકી ઉપર પહેરા ગાઠવે છે અને જેની પાસે વસ્ત નથી, તે પાતાની જરૂર પૂરતી વસ્તુના અભાવે ભૂખ-દુ:ખ વગેરેથી ટળવળે છે. પરિણામે સમાજમાં અનિષ્ટા પ્રસરે છે. એ માટે મા**લિ**કી હક-મર્યાદા હોવી જરૂરી છે.

આજના સંઘર્ષોના અંત માટે માલિકીહક મર્યાદા કેવળ વ્યક્તિગત જ જરૂરી નથી; પણ તે રાષ્ટ્ર વ્યાપી અને છેવટે વિશ્વવ્યાપી માય, એ અનિવાય છે. એમ જોવામાં આવે છે કે જ્યારે અમેરિકા જેવા રાષ્ટ્રા પાસે વિપુલ અનાજ-સામગ્રી પડેલી હોય છે; અને કચારેક ભાવ-નિયમન કરવા માટે અનાજને ખાળી નાખવામાં પણ આવે છે ત્યારે એશિયાના ઘણા યે દેશામાં અનાજ મળતું નથી. લોકા ભૂખે મરતા ઢાય છે, એટલું જ નહીં અનાજના પ્રશ્ન પાછળ બીજા રાષ્ટ્રીય પ્રશ્નો પણ ઉકેલાયા વગર રહી જાય છે. જો આવી માલિકી-હક મર્યાદા રાષ્ટ્રવ્યાપી ખને તા જરૂર તે રાષ્ટ્રને બીજા રાષ્ટ્રને મદદ કરવાની ભાવના જાગી શકે.

માલિકી હક મર્યાદા સાથે ખીજો જે એક શબ્દ પ્રચલિત છે તે છે માલિકી હક વિસર્જન. એ બંનેમાં શું કરક છે? મર્યાદા જ હાવી જોઇએ અને વિસર્જન નહીં. તે અંગે અગાઉ ભારવવાના વિચાર કરતાં. વિશદ છણાવટ થઈ ગઈ છે. જેમ નધણિયાતા ખેત**રની** દશા થાય છે તેમ માલિકી હક વિસર્જન થતાં સમાજની દશા થાય.. એટલે મર્યાદા વધારે વહેવાર અને વિશ્વગ્યાપી ખતી શકે, એ ચર્ચાઇ ગયું છે. એ સાથે માલિકી હક વિસર્જન બધા ન કરી શાકે અને એ वात अवदेवाउ तेभक अहर रहे.

# વિશ્વવાત્સલ્ય સાથે માલિકી હક મર્યાદાના સંબધ :--

વિશ્વવાત્સલ્ય સાથે વળી માલિકી હક-મર્યાદાને શું સંબંધ હોઇ શકે ક / એવા એક પ્રશ્ન ઊભા થ**ઈ શ**ાકે છે. તે અંગે ઊંડાણથી વિચાર કરતાં જણાઈ આવશે જ્યાં વિશ્વના સમસ્ત છવા પ્રતિ વાત્સલ્યની દર્ષ્ટિ હાય ત્યાં કાઈ પણ પ્રવૃત્તિથી વિશ્વને દુ:ખમાં પડવું પડે કે વિશ્વની પ્રજાને કષ્ટ પડે એવું ન થવું જોઈએ; એતા ખ્યાલ રાખવાજ પડે. અમર્યાદિત પરિગ્રહ વ્યક્તિ, સમાજ કે રાષ્ટ્ર માટે બન્ને **રીતે દુઃ**ખા લાવનારું છે એ અગાઉ ચર્ચાઈ ગયું છે. કારણ કે જ્યાં વધારા છે ત્યાં સરક્ષણ, ચોરી વગેરે પ્રશ્નો છે અને જ્યાં અભાવ છે ત્યાં ભ્રખ. દુઃખ અને તત્જનિત બધાં પ્રકારનાં અનિષ્ટા છે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકના જીવનમાં પરિત્રહ ઉપર મર્યાદા કે અંકુશ રહેવા જોઈ એ. તેના વધારાના સંગ્રહથી બીજાને એ વસ્તુ ન મળવાથી દુ:ખમાં સપડાવ જ પડશે.

આ માટે એક માતાના દાખલા લઈએ. જેમ માતા થાડાં સાધતાથી કરકસર કરીને પણ પાતાનું ચક્ષાવી લે છે; પાતાના આત્મીયાને વધારે મળે અથવા તા પ્રેપૂર્વ પાષણ મળે એમાં રાજી થાય છે. તેવીજ રીતે વિશ્વવત્સલ સાધકે જાતે ભૂખે રહીને. એાછું મળવાથી. એાછાં સાધના પામીને અને કરકસર કરીને ચલાવી લેવાની ટેવ પાડવી જોઈશે. અને સાથેજ જગતને પુરતું પાષણ મળે એ દિષ્ટિ પણ તેણે રાખવી પડશે. આમ થતાં જગતને પરૂં મળે છે તેના આનંદ પામવાની પાતાની વૃત્તિ કેળવવી પડશે. એની એ દૃષ્ટિ વ્યાપક બનશે અને તેણે એ પણ જોવું પડશે કે જગતમાં અમુક રાષ્ટ્ર પાસે વધારે સંઘરા છે અને બીજાને ત્યાં અછત છે: તા એવા અછતવાળા અભાવથી પીડિત

રાષ્ટ્રને તેમાંથી જરૂરતું અપાવવાતું અને તેને પગભર કરવા માટે તેને ચિંતન કરવું જોઈ શે. વિશ્વવાત્સલ્યની દેષ્ટિએ તેવા કરકસરથી રહેશે અને અભાવથી જે પ્રાંતા પીડાતા હશે તે પ્રાંતાને મદદ પહોંચાડવા માટે પ્રે<mark>રાશે અને શ</mark>કય તેવા પ્રયત્ના તે કરી છટશે.

ઇંગ્લાંડના દાખલા લઇએ. તે લાકા લડાઈના જમાનામાં. રાષ્ટ્રવત્સલથી પ્રેરાઇને, રેશનથી જેટલું અનાજ મળતું; કંટાલથી જેટલું કપડું મળતું તેનાથી ચલાવતા અને થીગડાં મારીને પણ કપડાં ચલાવતાં. એમાં ધણા એવા પણ હતા જે કાળાંબજારમાંથી કે વધારે પૈસા આપીને ખરીદી શકે એવી સ્થિતિમાં હતા. તે છતાં એ લાેકા એવું નહોતા કરતા. કાેઇ ભારતવાસીએ એક ઇંગ્લાંડવાસીને પૂછ્યું કે તમે બ્લેક માર્કેંટથી વધુ અનાજ કે કપડાં કેમ લઇ લેતા નથી. શા માટે આટલું દુઃખ વેઠી રહ્યા છે। ? ત્યારે તેમણે જવાય આપ્યા : " તેથી અમારા રાષ્ટ્રને માટું તુકશાન પદ્ધાંચે છે. આવી મર્યાદાથી અમારા રાષ્ટ્રની મર્યાદા જળવાય છે. જો અમે એ મર્યાદા તાડી દઈએ તા અમારા બીજા દેશવાસી ભાઇએોને સામગ્રી પુરતી ન મળવાથી કષ્ટ વેઠવું પડશે. એટલે રાષ્ટ્ર-ભક્તિની દૃષ્ટિએ પણ અમારે આ મર્યાદા મકવી નહીં જોઈએ."

ગ્યા ઉપરથી સમજી શકાય છે રાષ્ટ્રવત્સ**લ** લાકા સરકાર દ્વારા લાગુ કરેલ મર્યાદાત કાળજી પૂર્વક પાલન કરે છે તેા આપણા દેશવાસીઓએ તા સ્વેચ્છાએ તેવી મર્યાદા લાગુ કરી તેને પાળવી જોઇએ. તાજ રાષ્ટ્રવાત્સલ્ય સાધી શકાય.

જેને સમાજ વાત્સલ્ય સાધવું હોય તેણે પાતાની સંપત્તિ સમાજની ગણવી જોઇએ. (સમાજ-વાત્સલ્ય એટલે સાધર્મી વાત્સલ્ય એવી તારવણી અગાઉ થઇ ચૂકી છે. ) પાતે મેળવેલી સંપત્તિ, સમાજ દારાજ ઉપાર્જિત કરેલ છે અને પાતે એ સપત્તિના દ્રસ્ટી છે એમ તેણે માનવું જોઈએ. એટલે જ્યારે જ્યારે સમાજને જરૂર પહે ત્યારે ત્યારે પાતે કુષ્ટા વેઠીને, કરકસર કરીને પણ તેણે સમાજને આપવી જોઈએ. આ ત્યારે જ થઇ શકે જ્યારે પાતાને સંપત્તિના માલિક નહીં, પણ ડ્રસ્ટી ગણે. તેા તેને સંપત્તિના માહ નહીં રહે; મમત્વ મુહિએ સંગ્રહ કરવાનું મન નહીં થાય: અન્યાય તેમજ અનીતિથી સંપત્તિ કમાવાની ધૂન નહીં લાગે અને જે કમાશે તેમાં સમાજના ભાગ છે, એમ સમજીતે જ્યારે પણ ગામમાં, નગરમાં કે સમાજમાં કાઈ બાઈને દુઃખી જોશે, ખરાષ્ય હાલતમાં જોશે, બેકાર જોશે, તાે તેને મદદ કરવાની ભાવના આપેાઆપ તેનામાં જાગરો. ભૂખ્યો કે દુ:ખી <del>પાણસ</del> અનીતિને રસ્તે ન ચડે, તે ચોરી ન કરે તેની તે તકેદારી રાખશે. તેમજ તેવા માણસને અનીતિને રસ્તે ચડવું પડે તેા તેમાં પાેતાની જાતને તે જવાયદાર ગણશે; અને તેને ન્યાય–નીતિના રસ્તેલાવવા **ખધુ**ં કરી છૂટવા પ્રેરાશે.

જૂના વખતમાં પૈસાદાર માણસા, પૈસાને સમાજની મૂડી સમજતા અને જ્યારે-જ્યારે દુષ્કાળ કે અમુક કપરા પ્રસંગા આવ્યા ત્યારે-ત્યારે તેમણે અનાજ તથા ધનના ભંડારા ખુલ્લાં મૂકી દીધેલાં. ખીમાે દેદરાણી અને ભામાશા, વસ્તુપાળ-તેજપાળ કે જગડુશાહના જીવન પ્રસંગામાં એ વાતા મળે છે. એટલું જ નહીં, જેમણે એ વખતે બુલ કરી સમાજ વાત્સલ્યથી જેઓ ચૂકયા તેમણે પાછળથી પસ્તાવા કર્યો અને વળતર આપ્યું. આના એક દાખલા નીચે મુજળ અત્યંત ઉચ્ચ આદર્શથી પ્રેરાયેલા છે

ધારાનગરીમાં જિનદાસ નામે શ્રાવક રહેતા હતા. ધનવાન હતા પણ લાભા વૃત્તિ ખરી. એટલે કાઈ ગરીબ કે દુઃખા ભાઈને જોઈને તરત મદદ કરવાનું સૂઝે નહીં. તેજ નગરમાં જિન્યાળ નામના એક ગરીય શ્રાવક પણ રહેતા હતા. તેના ખાપની જાહાજલાલી હતી અને જિનદાસ શેઠ સાથે ખનતું પણ સારૂં. ખાપના મરણ બાદ જિનપાળની હાલત ભગડતી ગઈ અને અંતે એટલે હદ સુધી કથળી ગઈ કે તેમના ધરે ત્રણ દિવસના લાંઘા થયા. પતિપત્ની વિચારમાં પક્ષા કે શું કરવું ? તેમને જિનદાસ શેઠ યાદ આવ્યા. તેઓ મદદ કરે તા ?

પતિએ વિચાર કર્યો કે જિનદાસ શેઢ સામાયિક કરવા જાય ત્યાં કે તેમના સાનામઢારના હાર ચારી લઉ તા ? હાલઘડીએ એના રૂપિયા પેદા કરી ધધા કરૂં અને મૂડી **ચતાં** વ્યાજ સા**ચે પા**છા આપી દઇ**શ** તા એમાં જિનદાસ શેઢને કંઈ પણ તુકશાન નહીં થાય; મારૂં પણ કામ યની જશે. સરાવરમાંથી એક ટીપું એહ્યું **ચ**યું તાયે **શું ? કોને** ખબર પડશે ?

ઇ≃છા ન **હો**વા છતાં પરિસ્થિતિના કારણે લાચાર **ળનીને જિન્**પા**ળ** ન કરવાનું કરવા માટે પ્રેરાયા ને ઉપાશ્રય ગયા. તેણે જિનદાસ શેઠને ઉપાશ્રયમાં જતા, ડગક્ષા ઉતારતા અને સે નામહારના હાર મુકતા જોયા. શેઢ સામાયિક કરવા માટે ગયા. જિનપાળનું હૃદય ધડકવા લાગ્યું. તે અચકાતા મને, ડગલાં ભરતા ભરતા ડગલા હતા તે જગ્યાએ ગયો. આસપાસ જોયું તા કાઈ ન હતું. ડગલામાં હાથ નાખ્યા અને હાર કાઢીને પાતાના કપડામાં છુપાવીને જિનપાળ ઘરે આવ્યા. પત્નીને હાર કાઢીને દેખાડયા. પત્નીને તેથી દુઃખ ચાય છે પણ તે જિનદાસને ત્યાં હાર ગિરા રાખવાની તેને સલાહ આપે છે. જિનપાળનું દ્વદય માનતું ન હતાં. તે છતાં તે જે ચાય તે ખરૂ. એવા વિચાર કરીને જિનદાસ શેઢને ત્યાં જવા માટે ઉપરંશે

જિનદાસ શેઠ સામાયિક પૂરૂં થતાં કપડાં પહેરે છે. હાર માટે **ખિસ્સામાં હાથ નાખે છે** તેા તે ન મળે! બહુજ તપાસ કરી કે કર્યાંક આડા-અવળા મૂકાયા હાય તા મળી જાય. પણ હાય તા મળતી! ધરે આવીને પૃછપરછ કરી પણ હારના પત્તો ન લાગ્યા. હાર કર્યા ગયા હશે એવા વિચારમાં શેઠ્ઠ એઠા હતા કે જિન્યાળ ત્યાં આવ્યા અને હાર ગિરા મૂકવાની તેણે વાત કરી. હાર જોતાં જ શેઠને થયું કે 'આ હાર તેા મારા! તે છતાં તેમણે ઊંડા વિચાર કર્યો કે " આતે ચોરનાર અને કરી મારે જ ત્યાં આવીને મિરા **મુકવા** આવનારે ગરીબીના કારણે ભક્ષે અકૃત્ય કર્યું **હોય** પણ તેની નિ**ષ્કા** 

સાચી લાગે છે.'' તેમણે લાવનાર તરફ જોયું અને ઓળખી કાઢયા કે તે એમના મિત્રના દીકરાે છે. તેની આવી હાલત જોઇને શેઢને શાય છે કે આ બીચારાની આવી પડતી દશા થઈ છતાં મેં તેના તરફ ધ્યાન ન આપ્યું, અને અતે આ પરિષ્ણામ આવ્યું એટલે હવે भारे ખાજી સધારી લેવી જોઈએ!

તેમણે જિન્યાળને કહ્યું: 'તમે હાર ગિરા રાખ્યા વમર પણ **અ**ા દશ હજાર રૂપિયા લઇ જાવ!'

ે પણ જિનપાળે કહ્યું કે "ના મારે હાર ગિરા રાખવા જ છે!" એટલે શેઠે હાર રાખીને દશહજાર રૂપિયા આપ્યા; તેમણે એક શબ્દ પણ ન કહ્યો. તેના ગયા ખાદ પાતે ધ્યાન ન રાખ્યું તે અંગે તેમને પસ્તાવા થયા.

જિનપાળ તે દશહજારમાંથી ધંધા શરૂ કર્યો. આ વખતે તેને સારી પેઠ્ઠે કુમાણી થઇ. એટલે તેણે રૂપિયા પાછા કરવાતું નક્કી કર્યું.

તે એક દિવસ વ્યાજ અને મૂડી લઇ ને શેઠની દુકાને ગયા અને 'રકુમ ચુકતે કરી દઉં છું' એમ કહ્યું. શેઠે વ્યાજના પૈસા ન લીધા અને તેમણે ગિરા રાખેલ હાર પાછે આપવા માંક્યો.

ત્યારે જિનપાળ કહ્યું: " શેઠછ! આ હાર તા આપના છે. મેં લાચારીથી આ હાર ચાર્યો હતા. આપે તે જોઇને પણ મારા પ્રતિ એવિશ્વાસ ન પ્રગટ કર્યો એનું જ આ પરિણામ છે, કે હું આજે પગભર શ્રંમ શક્યા છું. મારી પાસે મૂડી પણ થઈ ગઈ છે, એટલે આપે વ્યાજ તા ક્ષેવં જ જોઇશે!"

શેર કહે: "આ ઢાર મારા રહ્યો નથી. મારા એક બાઇ <u>હાચારીએ આવું કત્ય કરવા પ્રેરાય, એમાં મારા જ મુખ્ય વાંક છે.</u> એના પ્રાથિત રૂપે આ હાર હું તમને આપું છું. આ તમારા જ છે એમ માનજો. ખંધુએ! પાસે વ્યાજ ક્ષેવાય નહીં!" C.

છેવટે ખન્ને તરકના આગ્રહ વધતા જતા <mark>હતાે એટલે,</mark> તે <mark>હારન</mark>ી રકમ ધર્માદામાં આપવાનું નક્કી થયું. આ પછી જિનદાસ શેઠ જિનપાળ અને તેની પત્ની બધાય સુનિરાજ પાસે જઇ પાત પાતાની ભૂલોના પશ્ચાતાપ કરે છે અને પ્રાયશ્વિત સ્વીકારીને શુદ્ધ ચાય છે.

આવા અનેક બીજા દાખલાએ। મળી આવશે. જ્યાં શેઠા છાની મદદ કરતા, ગરીબાને ધધે લગાડતા એટલું જ નહીં પરદેશ જતા હાય ત્યારે ધણાને સાથે પણ લઇ જતા; એ રીતે તેમને પગબર કરતા. કદાચ કાંઇ માગી ન શકે તેા તેની ચાકકસાઈ કરી, છાની કે આડકતરી રીતે મદદ કરવાનું તેએ ચૂકતા નહીં.

સૌરાષ્ટ્રમાં શામળશા શેઠ થઇ ગયા, એક વખત એમને ત્યાં પુત્રવધુના સીમંતના પ્રસંગ હતા. ગામની બહેના મંગળગીત ગાવા તેમને ધેર ભેગી થઈ. બીજી તરફ ધેરેધેર લાડવા મુકવા માટે વળાતા હતા. શેઢે પાતાના પુત્રને કહ્યું : "દીકરા! માટા માટા ધરમાં તા રાજ મિઠાઈએ ખવાતી હાય છે એટલે એમાંથી કાઈને બલી જવાય તેા ચાલશે. પણ, ગરીખ અને મધ્યમવર્ગના લાકામાંથી એકને પણ ભૂલ્યા તા મને આ લાડવા ગળ્યા લાગશે નહીં. સાથે જ પેલી યાદી તા લઇ આવ-જેમાં ગરીખ. મધ્યમ વર્ગનાં નામ લખેલાં છે. એમતે ત્યાં લાડવા માકલવા કરવાનું ધ્યાન હું રાખીશ!"

ું આવી હતી ગરીય ભાઈએ! અને યહેના તરફ ધનવાનાની આત્મીયતાની દૃષ્ટિ ! જેના લીધે તેમની પાસેનું ધન ગરીયાને ખૂચતું નહીં. તેઓ એમ જ માનતા કે પૈસાદારા તા અમારી રિઝર્વ ખેક છે. જ્યારે અમને જોઈશે ત્યારે અમે તેમની પાસેથી જ લઈ શકીશું. અમારે ધનના સંત્રહ કરવાની જરૂર શું છે!

શામળશા શેઠના દોકરા ગરીખ અને મધ્યમ વર્ગની યાદી ઉપાડી લાવ્યા. શકે તે યાદી પ્રમાણે દરેક માટે સહેજ માટા ચાર ચાર લાડવા બનાવતી વખતે દરેકમાં બબ્બે સાના મહાર મૂકી. અને તેને

સારી પેઠે પાછા વળાવી લીધા. પેલી યાદી પ્રમાણે તેમણે દરેક ધરે આ લાડવા પહેાંચાડવા.

એક ધરમાં માયાળુ માએ વિચાર્યું કે મારા દીકરા આવશે ત્યારે જ હું ખાઈશ – એકલી કેમ ખાઈ શકું ? એમ વિચારી આવેલા લાડવા રાખી મૂકયા. સાંજે તેના દીકરા નિશાળેથી પાછા આવ્યા. તેની માએ કહ્યું: "દીકરા! આ લાડવા તારા માટે આવ્યા છે: તંખાઈ લે!"

જેને મહીનાએ સુધી ગાળ નહોતા મહ્યા તેને મન લાડવાની કેટલી કીંમત હશે ? છોકરો તો ગેલમાં આવી ગયો. તેણે ખૂબ આનંદમાં આવી લાડવાના એક ટ્રકડાે તાડચાે. અંદર કાેઇક પીળા વસ્તુના સ્પર્શ થયો. તેણે તરત માને કહ્યું. "ખા! આ પીળું પીળું શું છે? લાડવામાંથી નીકત્સં છે."

માને સમજતાં વાર ન લાગી. તેણે કહ્યું: "લાડવા ખાઈ લે! અને બીજ છે એને તું ધાઈને બાજુએ મૂકી દે!"

દીકરાે અતે માએ મળીને લાડવા પરા કર્યા. ચાર સોના મહારા નીકળી હતી તેને પડીકામાં બાંધી, માચ્યે દીકરાને કહ્યું: " તે શામળશા શેઠનાં ઘર જોયું છે તે ! પેલું ઊંચું ઊંચું છે તે !"

હા, મા! પણ તેનું શું કામ છે?" દીકરાએ પછ્યં.

" દીકરા! તેમને ત્યાં જઈને આ ચાર સાના મહાર પાછી આપી આવ! કદાચ લાડવા વાળતી વખતે અંદર પડી ગઈ હશે. "માએ કહ્યું.

હોકરા તા તૈયાર થઈ ને શેઠને ત્યાં પહોંચ્યા. ચાર સાના મહારની પડીકી શેઠને આપતાં કહ્યું: " ખાપા! આ પડીકી મારી માએ માેકલી છે.

શેદ્ર પડીકી ખાલીને ચકિત થઈ મયા. ગરીખ છતાં મહેનત કરી કમાનાર અને હાેકરાને ભણાવનાર તેમજ ઘર ખર્ચ ચલાવનાર વિધવા અહેનમાં આટલી પ્રમાણિકતા ! તેમણે છેાકરાને ખાળામાં બેસાડી દીધા અને કહ્યું : "દીકરા! ધન્ય છે તારી જનેતાને! જેણે ગરીબી છતાં પ્રમાશ્ચિકતા ગુમાવી નથી."

તેમણે પાતાની પાસેથી **ખી**જી ચાર સાના મ**હે**ાર કાઢીને પડીકીમાં નાખતા કહ્યું: " જા આને પાછી લઈ જા! તારી ખાને કહે જે કે શેઠ પાછું લેતા નથી. કહ્યું છે કે છેાકરાના ભાગુતરમાં ઐના સદ્દપયાગ કરજો!"

છોકરા પાતાની મા પાસે આવ્યા. તે સમજી ગઇ કે શેઠે જા**ણી** જોઇને ગરીખાને સ્વમાનભેર મદદ કરવાની દૃષ્ટિએ એવું કર્યું છે એટલે તે લેવામાં કાર્ક વાંધા નથી

આવી રીતે જૂના વખતમાં લોકોના પૈસાદાર વર્મ ઉદાર હતા. માલિકી ઉપર સ**હેજબાવે અંકુશ રાખ**તા અને વધારાની સંપત્તિ અને સામગ્રી સમાજની ગણતા. એટલેજ તે વખતે માટા સંઘર્ષો ન હતા. ગરીબાને અમીરાની સંપત્તિ જોઇને અદેખાઇ ન આવતી. જરૂર કરતાં કાંઇપણ વધારે ન સખવું એ આદર્શ ગણાતા. લાેકજીવનમાં **પચાશ વર્ષ પછી નિવૃત્તિ લેવી આદરના વિષય હતા.** 

ધીમે ધીમે પરિસ્થિતિ બદલાતી ગઇ. સંયોગા બદલાતા ગયા. માણસ કરતાં પૈસાની વધારે કોંમત અંકાવા લાગી. પૈસાદારા સ્વાર્થી <del>ળત</del>વા લાગ્યા અ**ને પૈ**સો તેમના ગર્વતું કારણ બન્યો. ગરીબા ભૂખે ર્મરવા **લાગ્યા. મહે**નત કરવા છતાં પેટના ખાડા પૂરા ન થવા લાગ્યા. આજે પરિસ્થિતિ એટલી ખધી વિચિત્ર અને વિષમ છે કે ગરીખ તા ભૂખે મરે છે પણ ધનવાન વર્ગ પૈસા મેળવવા માટે એટલા બધા અધમ ઉપાય કરે છે કે તે સમાજની શરમ બનીને ઊસે છે.

એક વખત એક શેઢની માટર સડક ઉપરથી પસાર થઇ રહી હતી. તે વખતે સડકની પગથી ( ક્રૂટપાથ ) ઉપર એક ભૂખ્યા અને ગરીભ માશ્રસ પડ્યા હતા. તે જુખર્યા પીડાતા હતા. શેઠનું તેના તરફ **ધ્યાન**  ન ગયું. માટર આગળ નીકળી ગઇ પણ શેઠે કંઇક જોયું અને માટરને અટકાવી પાછી વાળી. પેલા ગરીખને થયું કે આવડા માટા શેઠના દૃદયમાં કેટલી દયા છે કે કારને પાછી વાળી મને દાન દેવા આવ્યા છે. પણ તેના ભ્રમ ભાંગી ગયા. તેનાથી થાેડે દૂર એક રૂપિયા પડયા હતાે. શૈઠતું તે તરક ધ્યાન ગયેલું. તેમણે એ રૂપિયા ઉપાડયા અને ગજવામાં નાખીતે ચાલતી પકડી. તે જોઇને એક લેખકે પ્રસંગને વર્ણવતાં અંતે લખ્યું છે:-- "માણસ કરતાં સિક્કાનું મહત્વ પૈસાદારને વધારે છે. "

# ધન ઉપર ધર્મ અને મર્યાદાના અકશ:

જ્યારથી ધન, ધર્મ અને મર્યાદાના અંકુશમાં નથી રહ્યું; ત્યારથી, લાેક સમાજમાં વિષમતા પ્રસરવા લાગી છે. એટલા માટે જૈન શાસ્ત્રકારાેએ પરિગ્રહ પરિમાણ વતના સંપૂર્ણ પાલન માટે, છ દિશાની મર્યાદાતું વત ઉપબોગ-પરિબોગ અને આજવિકા મર્યાદા વત અને માનવને ન શાબે તેવા વેપાર-કર્મા ન કરવાત કરમાન; યથાસ ભાગવત અને અનથ દડ વિરમણ વર્તા પણ યોજયાં છે. આતું એક જ ધ્યેય છે કે કાઇ પણ પ્રકારે માનવી પાતાના માલિકી હક ઉપર અંકુશ રાખે–મર્યાદા કરે. એટલા માટે ગાંધીજીએ પણ સ્વદેશીવૃત, શરીરશ્રમ વગેરે વૃતા ખતાવ્યાં છે. એજ પરિપાટીએ વિશ્વવાત્સલ્યે માલિકી **હ**ક મર્યાદાવ**ત** કહ્યું છે અને તેના ત્રણ ઉપવ્રતા યાજયાં છે:—(૧) વ્યવસાય મર્યાદા (૨) વ્યાજતા ધધા કે તેની વૃત્તિના ત્યાગ અને (૩) વ્યસન ત્યાગ. આજે જે કંઇ કહેલું છે તે ગૂઢાર્થ કહેવાથી લોકા પાતપાતાના અર્થી હે છે અને પાતાની શિથિલતા દૂર કરવા માટે તેને પાતાની રીતે ઘટાવે છે. એટલા માટે જ સ્પષ્ટ પણે શબ્દો પ્રમાણે ભાવ નીકળે તેને અનુરૂપ 'માલિકી હક–મર્યાદા ' કરવાતું કહેવામાં આવ્યું છે.

# महापरिश्रह्मी तहंतर निषेध:--

માણસે પાતાની તેમજ સમાજની બલાઈ માટે પાતાના પરિશ્રહ ઉપર અંકુશ મૂકવા જોઇએ. એવું જગતના વિશાળ હિત માટે આવશ્યક છે તેની વિચારણા ચર્ક ગઇ છે. પરિગ્રહને, ન તો ધર્મ સંમતિ આપે છે: ન સમાજવાદ કે વિચારધારાએ સંમતિ આપે છે કે ન તા રાજ્ય તેને પ્રતિષ્ઠા આપે છે. આ એક નિતાંત સત્ય છે. તે ઉપરાંત , બધા યે સ્વીકારે છે કે ધન મેળવવામાં, સાચવવામાં અને વાપરવામાં દુ:ખા જ મળે છે: અને તે આ જીવન પછી તા સાથે રહેત નથી છતાં લાેક-માનસમાં એને જે ખાટું મહત્વ અપાઈ ગયું છે તે દૂર કરવું જ **રહ્યું.** 

સત્રામાં ક**હે**વામાં આવ્ય છે કે જે માણસ પાતાના પ**રિગ્રહ** ઉપર અક્ષ્ય ન મૂકે અને માટાં માટાં આરંભા અને હિંસક ધધાએ! કરે તે સાચા ધર્મને પામી શકતા નથી. એટલું જ નહીં તે સાચા ધર્મતું શ્રવણ પણ કરી શકતા નથી. ઠાણાંગ સત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે:--

### " दोहि ढाणेहि जीवो केवलिघण्णत्तं धम्मं न लमेजा सवणयाप तंजहाः महारंभेण चेव महापरिगाहेण चेव "

—એટલે કે બે કારણાથી જીવ કેવળી પ્રરૂપિત ધર્મનું શ્રવણ કરીને પામી શકતા નથી: મહારભ અને મહા પરિગ્રહ દ્વારા.

એક વસ્તુ તા ચાક્કસ છે કે મહારંબ અને મહાપરિગ્રહમાં રચ્યાપચ્યા રહેતા લાકાને પહેલાં તા એટલા સમય જ મળતા નથી ક તેઓ ધર્મ શ્રવણ કરી શકે. કદાચ શ્રવણ કરે તા યે તેના ઉપર રૂચિ થવી મુશ્કેલ છે; અને રૂચિ થઈ તા પણ તેના અમલ તે કરી શકતા નથી. મહાપરિગ્રહી કે મહારંભી હોય તે આત્માની વાતા કરી શકશે નહીં. દ્રવ્યગ્રુણ પર્યાયની ચર્ચા કરી શકશે નહીં અને જો તે આત્મા-શાની કે સમ્યકત્વી **હો**વાની વાત કરે તેા તે પાતાની છેતરપીડી સાથે **ખીજાની** સાથે પણ ખનાવટ છે.

જ્યાં નીતિ નથી, મર્યાદા નથી, જરૂર ઉપરાંતની સંપત્તિ અને સામગ્રી છે તેના ઉપર મર્યાદા કે ટ્રસ્ટીપણાના જરાપણ વિચાર નથી ત્યાં અધ્યાત્મ કે ધર્મ કચાંથી હોઈ શકે ? સરકારી કાયદા પ્રમાણે બલે કાઈને માલિકી હક મળી જતાે હાેય તાે પણ ધર્મના કાયદા એના ઉપર અકૃક્ષ મુકાવે છે. ધર્મે મહારંબી-મહાપરિત્રહીને નરક્રમતિના અધિકારી માન્યા છે.

હવે મહાપરિગ્રહીના સમાજની વિચારધારા પ્રમાણે વિરાધ છે તે **જોઈએ. પશ્ચિમની** એ વિચારસરણીએ પ્રજાશાહી સમાજવાદ કે ંસાસ્યવાદ છે. સાસ્યવાદમાં તે**ા** સરખે ભાગે અ**ર્થની વહેચ**ણી છે એટલે પરિગ્રહના પ્રશ્ન ઊભા થતા જ નથી. પ્રજાત ત્ર કે રાજતંત્રની ક્ષાેકશાહીમાં વધુ ધનાેપાર્જનની છૂટ હાેવા છતાં અંતે તાે તેના બહુજન હિતાય ખહુજન સુખાય ઉપયોગ કરવામાં વ્યક્તિ અને રાજ્ય અન્ને માને છે અને રાષ્ટ્રહિતની જે પ્રમળ ભાવના ત્યાં જોવામાં આવે છે તે પરિગ્રહની સમાજમાં ઉપયોગિતા કરવાનું સચવે છે. અમેરિકામાં ફાેડ<sup>6</sup>, રાક ફાલા વગેરેએ કરાેડા રૂપિયા સમાજ અર્થે અ<sup>,</sup>પ્યા છે: અને તેને અનુકરણીય ગણવામાં આવેલ છે. ભારતની સાંસ્કૃતિમાં તા કૃદ્દિ પણ ધનને મહત્વ આપવામાં આવ્યું નથી. એટલે કાઈ પણ વિચારધારા કે સમાજવાદે તેના સ્વીકાર કર્યો નથી.

મહાપરિગ્રહ સાથે રાજ્યના સંખંધ છે ત્યાંસુધી ભલે તેના ખુલ્કાે નિષેધ નથી પણ બીજી રીતે ઘણી મર્યાદાએ અને ખધના તેના ઉપર મુકવામાં આવ્યા છે. કાયદા દ્વારા, ઇન્ક્રમટેક્ષ, લેંડટેક્ષ, સુપરટેક્ષ, ગીક્ટટેક્ષ. સેલ્સટેક્ષ. હેયટેક્ષ (મૃત્યુવેરા) વગેરે કરવેરા રૂપે રાજ્ય ધણીખરી પૂજીને ખેંચી ,કેવાના પ્રયત્ન કરે જ છે; અને આમ પરાણે મર્યાદા મુકાવે છે. જો કે એમાં અનેક પ્રકારના ગાટાળાએા પણ ચાલે **છે. ધ**ર્ણા લાંચરૂશ્વત આપી બચી જાય છે. કેટલાક કરવેરાે <mark>બચાવે</mark> છે તા કેટલાક તેને કાળાંખજરમાં કેરવે છે.

#### નિષેધ શા માટે :

ઊંડા વિચાર કરતાં જોવામાં આવશે તો કાઇ પણ માનવ પાતાના જ ભાઈ દુ:ખી **ઢા**ય એમ નહીં જોવા ઈચ્છે. પરસ્પરની સહાય એ માનવગુણ છે એટલે જ કાયદા તળે કે ધર્મના નામે પરિગ્રહને વહેંચી દેવાતું- **બી**જાના ઉપયોગમાં લેવાનું સ્**ચવવામાં આવે છે. ખરૂ**ં જોવા જઇએ તા મહાપરિગ્રહી લોકા સમાજમાં વિષમતા કેલાવે છે. સમાજવ્યવસ્થાને ચૂંથી નાખે છે. અને નરકમાં જવાના અધિકારી ખને તે પહેલાં આ જગતને નરક જેવું ખનાવી દે છે. ખીજી ખાજુ સામ્યવાદી લોકો આવા પૈસાદારાને મારી મથીને, હિંસા દ્વારા આર્થિક વિષમતા દૂર કરવા પ્રયત્ન કરે છે. પછ તે સ્થાયી ઉકેલ નથી. એટલા માટે જ વિશ્વવાત્સલ્યમાં અહિંસા દ્વારા સ્વેચ્છાથી અને એક વ્યક્તિ સ્વેચ્છાથી ન સ્વીકારે તેા સામુદાયિક રીતે 'માસિકી હક મર્યોદા 'ની વાત કરવામાં આવી છે

કાે ગરીખ કે કાેઇ તવંગર કદિ એમ નથી ઇમ્છતા કે સમાજ વ્યવસ્થા પ્યગહે. વિષમતાના કારણે હિંસા ફાટી નીકળે, અસંતાષ અને સંઘર્ષ ચાલે ! ધનિક જો પાતે ગરીબાઈમાં મૂકાઇ જાય તા તેને ખ્યાલ ચ્યાવી શકે કે ગરી**ળના દુ:ખાે શું છે** ? માનસિક અંશાંતિ શું છે ? ગરીયોની લાચારી અને તેના કારણે અનીતિ તરફ જવાનું ખરૂ કારણ શું છે! કાઇ પણ ધનવાનને પૂછશા તા તે પણ દ્વદયથી એમ જ ક**હે**શે કે "આ અનિષ્ટા ચાલવા નહીં જોઇએ. સમાજમાં સુખ અને શાંતિ જોઇએ." તે આ વાતને સારી રીતે જાણતા અને માનતા હોવા છતાં સમાજમાં અશાંતિ. વિષમતા અને દુ:ખના મૂળ કાર**ણ માલિકી** ( પરિગ્રહ )ની વૃદ્ધિને દૂર કરી શકતા નથી: તેને સ્વેચ્છાએ છાડી શકતા નથી. સરકારી કાન્,ન કે સામ્યવાદ દ્વારા પરાણે છોડવામાં હિંસા અને અનીતિના દે.ષેા ઉદ્દભવે છે, એટલે જ સ્વેચ્છાએ ત્યાગ કરવાતે ધર્મ, સમાજ અને રાજ્ય ત્રણે ઉત્તમ ગણે છે, જે સ્વેચ્છાએ ત્યાગ કરે છે તે ધર્મ ગણાય છે. તેથી તેના મનમાં પ્રસન્નતા અને શાંતિના અતુભવ ચાય છે અને સાથે જ સમાજમાં અનીતિ અને હિંસાના દેાષા દૂર ચાય છે. પેદા થતાં નથી.

# માલિકી હક મર્યાદાનું બીજીં પાસું:

હવે માલિકી હક મર્યાદાનું એક બીજું પાસું છે, તે આપણે લઇએ. કેટલીવાર એવું ખને છે કે એક વ્યક્તિ જાતે માલિકી કહ મર્યાદા કરે છે પણ તેના કુટુંખીએ તેને સાથ આપતા હોતા નથી. ક્રયારેક કુટુંખીએ৷ વ્યવસાય મર્યાદા ન સ્વીકારવા ઇચ્છે કે સંપત્તિતા ટસ્ટી તરીકેના ઉપયોગ ન કરવા ઇચ્છે એવું પણ બને છે. પત્ની પણ વિરાધ કરે કે સાથ ન આપે અને સંતાનની મર્યાદા ન કરે તા સંતા-નના પાલભ-પાષણમાં વાંધા આવે. પત્નીને સંતાનના લગ્નામાં જૂની પ્ર<del>ણા</del>લિકા પ્રમાણે ખાટા ખર્ચ અને કરિયાવર કરવાની ઇચ્છા પણ થઇ શકે. સમાજમાં ધન કે ધનવાનતું મૂલ્ય વધુ આંકવામાં આવે અને સાદાઈ, ત્યાંગ અને સંયમની પ્રતિષ્ઠા એાછી થાય અને માલિકી હક મર્યાદાને પ્રતિષ્ઠા જ ન મળે. આવાં ધર્ણા વિરોધી કારણા ઊભા થતાં એક વ્યક્તિ મન હોવા છતાં વ્રત ક્ષેતો અચકાય તે સ્વાભાવિક છે. તા એના માટે શું થવું જોઈએ ?

તેના માટે એક જ ઉપાય છે કે જેમ વ્યક્તિ માટે માલિકી હક મર્યાદા છે તેમ સમાજ માટે પણ માલિકી હક મર્યાદાના વિચાર પણ પહેલા કરવા પડશે. સમાજની આજની રઢ દેષ્ટિ અને પરિસ્થિતિ ખન્નેમાં પરિવર્ત નના પ્રયત્ન કરવા જોઇશે. **દષ્ટિ પરિવર્ત**ન માટે વિચાર-પ્રચાર કરવા પડશે અને પરિસ્થિતિ પરિવર્તન માટે નૈતિક સંગઠતા અને સહકારી ઢંમે. માલિકીને સહિયારી ખનાવવાની પ્રથા ઊબી કરવી પડશે.

જો કે આજે પૈસાના કારણે પૈસાદારાતે જે પ્રતિષ્ઠા અપાતી હતી તે ઘટતી જાય છે અને સમાજ તેમને ઓછા આદરની સાથે જોવા લાગ્યા છે. છતાં, હજુ ભદ્ર સમાજમાં તેમની ઔપચારિક પ્રતિષ્ઠા ચાલ છે. સંસ્થાએાની સભામાં, ધર્મંસ્થાનકો વગેરે અમૂક સ્થળામાં તેમને અત્રસ્થાન કે ઉચ્ચ સ્થાન અપાય છે. એની પાછળ ભલે તેમની પાસે યૈસા કઢાવવાની દૃષ્ટિ હોય પણ. એ રીત ખાટી છે. હજુ પણ જોવામાં આવે છે કે મંદિરાની પ્રતિષ્ઠાએં અને ઉત્સવા વગેરમાં પૈસા અને <del>યૈસાદારને મહત્વ અપાય છે, ત્યાગ સાદગી કે ત્યાગીઓને મહત્વ</del> અપાતું નથી એનાં કારણોમાં એ છે કે એ પ્રતિષ્ઠા કેવળ વધારે પૈસો ખર્ચવા પુરતી જ છે. અંધવિધાસ અને ચમત્કારાથી પ્રેરાઇને ખાટા ખર્ચ થાય છે તેમાં ધનિકાને પ્રતિષ્ઠા મળી જાય છે. આવા લોકોને સેવા અને સહાચાર, નીતિ અને ન્યાયના પ્રચાર કરનારી સંસ્થાએોમાં પ્રતિષ્ઠા આપવામાં આવતી નથી એટલે તેઓ ત્યાં કવચિત્તજ જોવામાં આવે છે.

આ સંપત્તિ મારી નથી; હું એના ટ્રસ્ટી છું એવું માનવાના બદલે હું એના માલિક છું તેા મને પ્રતિષ્ઠા કેમ મળે ? એ વિચાર આવતા નથી. આવા વિચાર સમાજમાં ત્યારે જ વ્યાપક બને જ્યારે પ્રામાણિક-પણે જીવનાર અને કમમાં કમ સંપત્તિ રાખનારની પ્રતિષ્ઠા થાય તેમ જ ધનના ૮સ્ટી તરીકે પાતાને સમજનારની પ્રતિષ્ઠા થાય.

પૃષ્ણિયા શ્રાવક પૈસાદાર નહતા, છતાં તેમની પ્રતિષ્ઠા એાછી ન હતી. ખુદ મગધ નરેશ શ્રેસિક તેને ત્યાં ચાલી ચલાવીને ગયેલા. એવી જ રીતે જમનાલાલજી ખજાજ પાતાને સંપત્તિના પ્રસ્ટી સમજતા હતા અને મહાત્મા ગાંધીજીની સલાહથી સેવાનાં કાર્યોમાં ખુલ્લા દિલથી પૈસા ખર્ચાતા હતા. તેમની પ્રતિષ્ઠા ગાંધીજીના કારણે થ**ઈ** સાથે જ તેમના પ્રામાણિક જીવન વ**હે**વારથી પણ થઈ.

આ રીતે સમાજમાં માલિકી હક્કની મર્યાદાને પ્રતિષ્ઠા મળી શકે અને ત્યારળાદ વ્યક્તિને માલિકી હક્ક મર્યાદા લેવામાં અકળામણ નહીં થાય.

ં માલિકી હ્રક્ષ મર્યાદા સાથે વ્યવસાય મર્યાદા, વ્યાજ ત્યાગ અને વ્યસન મર્યાદા:

સમાજમાં માલિકી હુક્ક મર્યાદા માટે વ્યવસાયોની મર્યાદા કરવી જોઈએ. પ્રાચીનકાળમાં તા કર્મના હિસાએ ચારે વર્ણોના ધંધાતું વર્ગી-કરણ કરી દેવામાં આવ્યું હતું. પણ, આજે તેા એની રીત બદલાઈ છે. આજે તા ગમે તે વર્ષોના માણસ ગમે તે વ્યવસાય કરે છે. એટલે વ્યવસાય મર્યાદા તરીકે એક માણસ એક જ ધંધા કરે અથવા આવક માટે એક જ વ્યવસાયનું સાધન રાખે એવી વિચારણા સમાજમાં પ્રચલિત થવી જોઈએ. તો એક વ્યક્તિ પાસે મૂડી ભેગી ન થઈ શકે અને તેથી કરીને, તેનાથી ઉત્પન્ન થતાં અનિષ્ટા સમાજમાંથી એ છાં થાની શકે.

વ્યવસાય મર્યાદામાં, લાંચરૂશ્વતના ત્યાગ, અનીતિ ત્યાગ, પ્રામા-શિક વ્યવસાય, રાષ્ટ્ર કે સમાજને ધાતક – માદક વસ્તુઓ, સટ્ટો, વ્યાજ, **્યભિચાર અને જુગારના અ**ફા વગેરે – ધંધાએ**ાના** ત્યાગ આવી જાય છે. આજે કર્મદાનના ધધાઓના નવેસરથી વિચાર કરવાના છે. તેમાં રાષ્ટ્ર, સમાજ અને પંચેન્દ્રિયને વાતક ભધા ધધા છોડવાના વિચાર ચ્યાવી જાય છે.

વ્યાજ – ત્યાગ ઉપવતમાં વ્યાજકૃતિ કે વ્યાજના ધંધાના ત્યાગ સમજવા જોઈ એ. આ વ્યાજના ધધા એટલે મૂડીના સ્વીકૃત પુરસ્કાર વિનિમય કરતાં શાષણની દિષ્ટિએ વધારે અને ચક્રવર્તા વ્યાજ લેવાય છે તે તરફ નિર્દે શ છે. આજે સુરક્ષાની દબ્ટિએ બેંકમાં કે શાહુકાર પાસે નાણાં મૂકતાં કે લેતાં જે સ્વીકૃત અને માન્ય વ્યાજ આપવું પડે છે તેના આમાં સંબંધ નથી. પણ ખીજાની ગરજ કે લાચારીના ભાગે રૂપિયાના ખમણા કે એથી વધારે: વ્યાજ વડે કરવા–એના આમાં સમાવેશ થાય છે.

વ્યસન – ત્યાગ ઉપવ્રત પણ માલિકી હક્ક મર્યાદાને પાેષનાર છે. ઘણીવાર નકામી મૂડીના હેતુ વ્યસન જ હાય છે. એવું પાલન પણ સામાજિક દૃષ્ટિએ થાય તાે સમાજમાં વ્યસનાે એાછાં થાય અને ખોટા ખર્ચાએા પણ ઘટે. એનાથી સાદાઇ અને સંયમ આવે અને એના પગલે માલિકી હક્કની મર્યાદા આવે.

# માલિકી હક મર્યાદાનું લખાતું ક્ષેત્ર:

જેમ વ્યક્તિ અને સમાજ માટે માલિકી હક્ક મર્યાદાના વિચાર કરવામાં આવે છે તેમ સંસ્થાએા માટે પણ આના વિચાર કરવા જો⊎એ. કેટલીકવાર સારી એવી ગણાતી રચનાત્મક કે ધાર્મિક સંસ્થાએામાં જરૂર કરતાં વધારે મૂડી ભેગી થઇ જાય છે. તેમાં પછી ગાટાળા ત્ર્યાર્થે છે. જેતે રકમની જરૂર હોય તેને મળતી નથી અને ઉંચા વ્યાજે ઋડી મૂકીને વ્યાજ લેવામાં આવે છે. આમ સંસ્થાએા ધધાદારી બનીને

ભીજાનું શાયણ કરનારી બની જાય છે. ધણીવાર ખાેડી રીતે અધવિશ્વાસા. કુર્દિઓ કે જમણવારામાં આવી સંસ્થાએના હિસાળ વગરના પૈસા **વે**ક્ષાય છે. પણ ખાટાં મૂલ્યાે નિવારી સાચાં મૂલ્યાે સ્થાપવામાં, ગરીખ કૈ મ<sup>હ્</sup>યમવર્ગના ભાઇએાને સ્વમાન<mark>ભેર રાેટી-રાે</mark>જી મળે, એવા સહાર્યોમાં કે ક્રાંતિના સારા કાર્યોમાં પૈસા ખર્ચાતા નથી.

ધણીવાર એવું ખને છે કે સંસ્થા માટે કેટલી રકમ રાખવી એની મર્યાદા અગે કશા વિચાર કરવામાં આવતા નથી અને મૂડી વધવા લાગે છે. **ત્રે**ટલે સંસ્થાના કાર્યં કરાને પણ લાભ થતા જાય છે. એટલા માટે સસ્થાની પણ માલિકી હક મર્યાદા **હો**વી જોઇએ. વ્યક્તિ સંસ્થા અને સમાજ**થી** વ**ધી**ને યાંત અને રાષ્ટ્રની પણ માલિકી હકમર્યાદા હોવી જોઇએ. રશિયા જેવા સામ્યવાદી દેશામાં મકાન, મિલ્કત, ધધા એ બધાં ખાનગી માલિકીનાં **હો**તાં નથી, તેના ઉપર રાષ્ટ્રની માલિકી ગણાય છે. આવાં રાષ્ટ્રે માં બીજા **રાષ્ટ્ર**ા ઉપર પ્રભુત્વ જમાવવાનું વિશેષ જોવામાં આવે છે અને તે માટે માનવહિત માટે ઉપયોગી નહીં એવાં; અનેક માર્ગામાં–અહ્યબમ, મેમારનભમ. લડાયક શસ્ત્રો–સાધતા–સૈનિકા પાછળ અનાપ–સનાપ પૈસા **પર્યા**ય છે. આ અંગે પ્રજાને ભય તેમજ બીજાં સુરક્ષાનાં કારણા ખતાવીને, દુખાવેલી રૂખાય છે. તેમનું વિચાર સ્વાતંત્ર્ય અને વાણી સાતંત્ર્ય ઝૂંટવી લેવામાં આવે છે અને સરકાર ખાટે માર્ગ જતી **હોય** તો પણ, પ્રજા તેને ચેતવી શકતી પણ નથી.

જેમ હિંદુ કુટું બમાં પત્ની પાસે આર્થિક અધિકાર ન હાઇને, તે પતિની વિરુદ્ધ કંઇપણ ખાલી શકતી નથી, સ્વતંત્ર રીતે કંઇપણ કરી શ્વકતી નથી; એવીજ રીતે લેાકશાહી પદ્ધતિથી ચાલતા ઘણા દેશામાં સરકાર થધાય ક્ષેત્રાથી સત્તા પેતાના હાથમાં રાખે છે અને એમાં ક્ષેત્ર મર્યાદા કરતી નથી; તે રાષ્ટ્ર વિકાસ અને વ્યવસ્થાની નજરે ધાતક છે. કારણકે એવા રાષ્ટ્રાને ભારે કરવેરા પ્રજા ઉપર નાખવા પહે છે; શ્વરાબ. તંખાક, ચા. માંસ, મહ્સ્ય ઉદ્યોગ જેવા હિંસક અને ઘાતક ઘંધાને <del>ઉત્તેજન આપ</del>ત્રું પડે છે અને એટલું જ નહીં તે ક્યાંયે ચાેકસાઈ રાખી શ્રુકતી નથી. પરિણામે રાષ્ટ્રીય યાજનાઓની પાઇળ ખર્ચાતા કરાેડાે

રૂપિયા વેડકાય છે: અને લાંચરૂશ્વતમાં ખર્ભાદ થાય છે. આ ખદી એટલી ભધી રાષ્ટ વ્યાપી ભની છે કે પુલ, બધ કે ડેમ આંધવામાં માટા માટા ઇજરદારા એાછા માલ વાપરી અડધા રૂપિયા પાતે હજમ કરી જાય છે અને રાષ્ટ્રને તેથી માટા કટકા પડે છે. આમાં દેશને કેટલું માટું નુકશાન થાય છે એ તેએા વિચારતા નથી.

એટલે સામાજિક, આર્થિક, સાંસ્કૃતિક શૈક્ષણિક વગેરે ક્ષેત્રાની અલગ અલગ સંગઠનામાં વહેંચણી કરી દેવી જોઈએ. જેથી રાજ્ય સંસ્થા કેવળ રાજકીય ક્ષેત્રમાં સારી પેડે કામ કરી શકે અને તંત્રને સંભાળી શકે. આ રીતે સત્તા અને સંપત્તિનું વિકેન્દ્રીકરણ થવું જરૂરી છે: તાજ અનિષ્ટા ઊભા થતાં અટકરો.

આ વતના પાલન માટે સામાન્ય પ્રજા તેમજ ખાસ કરીને લાકસેવકામાં સંતાન મર્યાદા હાવી જરૂરી છે: તાજ તેએ ન્યાય અને નીતિપૂર્વંક પ્રગતિ કરી શકશે. એવીજ રીતે ઘરભાર છોડીને નીકળેલા સાધુ–સાધ્વીએોએ પણ પુસ્તકા, વસ્ત્રો, ઉપાશ્રયો, શિષ્યો અને અનુયાયીએ અંગે મર્યાદા ખાંધવી પડશે કારણકે આ બધી વાતો અંગેની મમતા એટલી ખુધી વધેલી જોવામાં આવે છે કે તે ખીજા અનિષ્ટાની દુનિયા સ**્છ શ**કે છે. જો તેઓ આ અંગે મર્યાદા નહીં કરે તા તેમના માલિક્ષી હક મર્યાદાના ઉપદેશ લોકો ઉપર અસર કરી શકશે નહીં.

આમ માલિકી હક મર્યાદાને વિશ્વવ્યાપી બનવવાના પુરુષાર્થ આ યુગે થવા જોઇએ.

# ચર્ચા–વિચારણા

### પ્યક્ષાચર્ય અને પરિગ્રહ:

શ્રી માટલિયાએ માલિકી હક મર્યાદા એ વિષય ઉપર ચર્ચા ઉપાડતાં કહ્યું:--

સ્ત્રી અને પુરૂષ પરિણીત હાય અને રામકૃષ્ણ કે બાપુની જેમ, ગુહસ્થાશ્રમમાં રહેવા છતાં સંપૂર્ણ સંયમી ન હોય તે શ્રી નાનામાઈ ભટે કહ્યું છે તેમ, તેણે પાતાની મર્યાદા સમજી લઇને સસારમાં પડલું પડશે. નાનાબાઈ ભટે કહ્યું છે :—" માટે ભાગે તેા બ્રહ્મચર્ય સહજ રીતે જે પાળા શકે તે જ સંસારી ગૃહસ્થાશ્રમાં ખની શકે છે. સંસાર પાતે જ પરિગ્રહ છે. બ્રહ્મચર્યાની સાથે જેમ અપરિગ્રહ સહજે આવશે તેમ અષ્ટ્રહ્મચર્ય સાથે પરિગ્રહ સ**હે**જે આવશે."

ભાળક આવ્યું કે તરત ચૂસણિયું, સીસી, બેસણિયું, ચાલણુગાડી, વગેરે જોઈ શે. બાળક અમૂક ઉમ્મરનું ન થાય ત્યાં સુધી એને પાષણ પણ જોઇશે. અસંયમ કે અધ્યક્ષચર્ય માતા-પિતાનું અને સહેવાનું **વ્યાળકને તેમાં ન્યાય નથી.** એ જ રીતે સંતાન ગર્ભમાં આવ્યાથી લઇને તે દૂધ પીતું રહે ત્યાં સુધીના ગાળા કરજિયાત રીતે સંયમના રાખવે। ઘટે. આ બધું ગૃહસ્થાશ્રમી સેવકાએ સમજવું જોઈએ.

મેં રૂપિયા પચાસમાં ચલાવી લેવાનું એકવાર વિચારેલું. પણ મુ. નાનાભાઇના તેમજ ખીજાના અનુભવા અને કથન ઉપરથી લાગ્યું કે પરિણીત સેવક એક વ્યક્તિ નથી. એ એયે—પતિ–પત્નીએ મળાને વિચાર કરવા જોઇએ. નહીંતર વિપરીત પરિષ્ણામ આવવાના સંભવ રહે છે.

માણસને પુખ્ત થતાં વાર લાગે છે માટે કંઇક પણ પરિત્રહ જરૂરી ખનીને રહે છે, જેથી કુટ્ર ખ-જીવનમાં ચિત્ત-કલેશ ન થવા પામે, પત્ની કંટાળીને હમેશા વિરોધ કરનાર માનસ તરફ ન ફંટાય એ જોવું પણ એટલું જ જરૂરી છે. સાથે પતિની ધૂનાને માત્ર આંધળી રીતે વળગી જ રહે એટલે કે પતિના પૌરૂષ આગળ તે પામર પણ ન ખનવી જોઇએ. વળી જે સમાજની આસપાસ જીવે છે; જે રીતે તેતા ઉદ્ધેર અને અત્યાર લગીના વિકાસ થયા છે તે તમામ ખાખતા સેવક જોવી જોઈએ. આ રીતે વિચારીને મેં શિક્ષક તરીકેના જીવનની પસંદગી કરી લીધી અને તે પણ પ્રાથમિક શિક્ષક તરીકેની.

્તે વખતે પ્રાથમિક શિક્ષણના શિક્ષકને પિસ્તા**લીસ** રૂપિયાનું,

વેતન મળતું; તે લીધું. પછી સીનિયર શિક્ષક થયેા. આમાં એક વા**ત** જાણાવી દઉં કે જે સમાજમાં હું કામ કરવા ગયેા તે સમાજે મને ઠીક ઠીક અતુકુળતાએ આપી. પછી શિક્ષકોના પગાર ૭૦થી ૯૦ થયા. પણ હજુ સુધી શરીર અને મન બન્ને મજૂર જેટલાં તૈયાર ન હતા. આમાં મારા અભ્યાસ કે યોગ્યતાની રીતની વાત હું નથી કરતો પણ પ્રાથમિક શાળાના શિક્ષક મધ્યમવર્ગીય છતાં મહેનત અને કરકસરથી જે રીતે જીવે છે તે આદત નહે.તી પાડી એટલે હવે તે **જાતતું** સ્વાબાવિક જીવન જીવવા માસ્ત્રં.

તે સમય દરમ્યાન સંતુષાલ વિચારધારાના સક્રિય પ્રયોગ મારી ત્યાંની પરિસ્થિમિમાં શરૂ કરવાનું મન થયું. એક બે કાર્ય કરોના મનમાં વિચાર આવ્યો : " રચનાત્મક સમિતિએ આ માલપરાની સસ્થા માટે કાય કર્યું છે. સંસ્થાએ લાખ જેટલા ખર્ચ કર્યો છે અને માટક્ષિયાના મનમાં કઈક બીજ આવે અને તે સસ્થાને ફેરવી નાંખે તા કેમ ચ લે ? "

મને લાગ્યું કે વાત ખરાખર છે. મેં સંસ્થાના ટ્રસ્ટીએક નીમી દીધા. સંસ્થાનું વેતન બંધ કર્યું અને મારાં પત્નીને સીનિયર શિક્ષિકા ભનાવવાના પ્રયાસ કર્યો. અઢી વર્ષે તેઓ સીનિયર થયાં અને તે વખતનાં સા રૂપિયાના વેતનથી ચલાવ્યું.

છોકરાંએા માટા થયાં ને ખર્ચ વધ્યા એટલે સંતત્પાલ વિચાર-સરણીના પ્રયાગ કરતાં બન્નેનુ વેતન લઈ ( શિક્ષક–શિક્ષિકા ) ખર્ચ ચલાવ્યાે.

એ અરસામાં એકવાર માંદાે પડયાે. બીજાએ પૃછવા લાગ્યા કે કંઇ બેચ કર્યું છે ? વીમા લીધા છે ?

મહાત્મા ગાંધીજીનું વાંચ્યા પછી વીમાે લીધેલાે તેયે જતાે કર્યો હતા. પછી કાર્ય કરાએ સલાહ આપી : " સન્યાસી અને વાનપ્રસ્થાશ્રમા ન હાય તેણે પાતાની-પત્નીની અને બાળકાની. બધાના સહસાધના તરીકે વિચાર કરવા જોઇએ. " એ વાત સાચી હતી. માતા ઇચ્છે કે

ન ઇચ્છે પણ દિકરીને પરણાવવાની ઢાય તે એને કંઇને કંઇ આપ-વાના વિચાર સહેજે આવે. એવી જ રીતે ભાળકા માટે ધરના વિચાર આવે.

ત્યાં ખેડૂતાએ દશ વીધાની વાડી આપી. મેં કહ્યું: "હું ખેડૂત રૂપે ધધાદારી બની શકું નહીં. એટલે એ સસ્થાની ર**હે**શે. મકાન પ**ણ** બાળકાને રહેવા માટે, વેચવા માટે નહીં."

ટુંકમાં મકાન વેચવાની કે ભાડે આપવાની પ્રક્રિયા નહીં. વ્યાજ વટાવના ઘંધા નહીં. કમાવા માટે કાંકાં મારવાના નહીં; આમ જો કુદરત નિર્ભરતાને મુખ્ય રાખવા છતાં પાતાની કક્ષા પ્રમાણે એાછું કેવું અને વધુ આપવું એ રીતે પ્રમાણિક ધંધામાંથી આજવિકા મેળવે અથવા એવા જ પ્રામાણિક સેવા—વ્યવસાય પસંદ કરી, પાતાની જતને આ રીતે જોડે તા કશા પણ વ્રત—પચ્છખાણ કે ત્યાગના નિયમના ભાર વિના માલિકી હક મર્યાદા આવી રહે છે.

આ મારા જાત અનુભવ મેં કહ્યો છે. એવી જ રીતે સૌ પાત-પાતાની મર્યાદા પિચારી લે એટલું જ વિનમ્ન સ્વયન છે.

## પરિચહી વૃત્તિના ઇતિહાસ:

ત્રી પૂંજાભાઇએ સંઘરા-પરિગ્રહ કેમ થયે৷ તેના ઇતિહાસ રજૂ કરતાં કહ્યું :—

" એવું લાગે છે કે પ્રથમ માનવી કુદરત પર જ જીવતા હશે. પણ, કુદરતમાં ખાડા – ટેકરા આવ્યા, દુકાળ વગેરે આવ્યા અને શ્રહા ઢીલી પડી ગઇ. બીજી બાજુ સાચની તા સ્ત્રી – પુરૂષને જરૂર હતી, છે અને રહેવાની પણ, કાયમ સાથે રહી સાધના કરતાં વિકાર વાસના સામે નરનારીએ ઘણાં દ્રંદ્રો ખેડતાં, બન્નેમાંથી એક કે બન્ને હાર્યા ઢોવા જોઇ એ. તેમાંથા લગ્ન સંસ્થાના જન્મ અને વિકાસ થયા.

વિશ્વવાત્સસ્યતે વહેવડાવવું હોય તો સંતાનાને કેમ છોડાય? એ જવાયદારી ઉપાડી અને થાડા સંત્રહ કરતા. દેખાદેખીએ વધુ સંત્રહ થયો. જો કે અગાઉ સાર્વજનિક કાર્યોમાં સંત્રહ. કાંઈ પણ કામ પ્રસંગે તરત વપરાઈ જતા પણ ધીમે ધીમે તે વધુ થવા લાગ્યાે. આમાં પણ સારાં કપડાં. દાગીના, મકાન: સામાજિક ખર્ચ વગેરેમાં હરિફાઇએન **ચવા લાગી. પરદેશનાે** બહુ ચેપ ન હતાે ત્યાં લગી મર્યાદા કાંઇ કેય રહેતી, પણ પછી તા પરિગ્રહ વધ્યા. એક ઠેકાણે ટેકરાે ચાય તા **યીજે** ટેકાએ ખાડેા પડેજ! જેમ જેમ ખાડેા વધવા **લા**ગ્યો કે નીતિના ખધ હીલા પડવા લાગ્યા. ચોરીનાં પણ સાધના મેળવવાં અને **લોગ**વવાં એવી વૃત્તિ જાગી. સુદ્ધિવાળા દિન દહાડે અને એાછી સુદ્ધિ-વાળાં દાંડ તત્ત્વા રાત્રે લૂંટવા લાગ્યા. જ્યાં પરિગ્રહ ન હાય ત્યાં કાષ્ય સંઘરે અને કાેણ ચાેરે? બાકી આજે તા પરિગ્રહની લાળસાએ માઝાજ મુકી દીધી છે.

ખુદ એક અપરિગ્રહી સાધુ જે ધર્મના ધરધર ગણાતા, અને જેઓ ધર્મ નિસર્મ, નિર્ભરતા અને અપરિગ્રહની અવધિરૂપ ગણાતા, તેઓ વીસ હજાર રૂપિયા આડકતરી રીતે. પાતીકારૂપે કેરવતા હતા. આ સાંભળીને આપણે દિગ થઈ જઈએ છીએ અને દુઃખ પણ ખૂખ ચાય છે.

આ દાખલા આપવાનું કારણ એટલું જ કે સમાજમાં પરિગ્રહના સડાે કેટલાે ઊંડાે ગયાે છે. આથી જ વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રચારક સાધક – સાધિકાએ ઝીણી ઝીણી વાતાના પરિગ્રહ છાડીને માલિકી હક મર્યાદાના वियार धरवे। पउशे.

શ્રી દેવજભાઇએ ત્યાર બાદ પાતાની નજીકમાં ર**હે**તા એક કુંભારકુટ ખેતા દાખલા આપ્યા હતા. ગરીબી કે તંગીમાં દેખાદેખીયી કેવી રીતે દ્વષ્ણ પેસે છે તેનું ભયાન રજૂ કર્યું હતું. અને તેમાં થાડી ક છત થતાં; ચહેરા કેવા ખીલી ઊઠે છે તેના પણ અનુભવ રજૂ કર્યો હતા.

#### २७५

## માલિકી હક મર્યાદાના ઊંડા વિચાર થવા જોઇએ :

**શ્રી અળવંતભાઇએ** કહ્યું : " ગાંધીજીએ આપણને ટસ્ટશીપના શખ્દ આપ્યા છે. વિનાખાજીએ માલિકી હક વિસર્જન રજૂ કર્યું છે અને પ્ર મહારાજશ્રી સતભાલજીએ માલિકી હક મર્યાદા શબ્દ આપ્યા હ

મારા નમ્ર મત પ્રમાણે માલિકી હક મર્યાદાના મુદ્દા પ્રાથ ઉંડાઅથી વિચારવા જેવા છે અને તે સાવ વહેવાર હોવાની સાથે યુગાતુરૂપ પણ છે. ચલાળા ખાદી વિદ્યાલયમાં મને આના અનુભવ ચયા છે. સસ્થાએા તરીકે ભાલનળકાંઠાની સસ્થાએા તરફ નજર ઠરે છે. મને તા ખરેખર અતુષ્યંધ વિચારધારાના જ માર્ગ ગમે છે. મને એ પણ નવાઈ લાગે છે કે તૈવાગાના બનાવ તાજો છતાં શ્રીમંતા ક્રેમ ચેતતા નથી.

ગરીએ ગરીબ છે—એ તેમનાં કર્મે છે એવું શ્રીમતા માને છે પશ. પાતાના દાષ જોતા નથી. એવી જ રીતે સાધુએા પણ દાનને પ્રતિષ્ઠા આપે છે પણ, એ નાશું કયાંથી આવે છે તેના વિચાર કરતા નથી. તા બવિષ્યમાં શ થશે ?

આજના આર્થિક પ્રશ્નોના ઉકેલ મારા મતે તા માલિક્ય હક મર્યાદા જ છે.



#### વિશ્વવાત્સલ્યના કાર્યક્રમા [૧૩]

## [ 95-90-59 ]

શ્રી દુલેરાયભાઈ માટ<mark>લિયા</mark>

વિશ્વવાત્સલ્ય, તેની ભાવના, તેની નિષ્ઠા તેમ જ વૃતા અંગે અત્યાર અગાઉ વિચાર થઇ ચુક્યો છે. પણ એને અમલમાં મુકવા માટેના કાર્યક્રમ પણ હાવા જરૂરી છે. અહીં તે ઉપર વિચાર કરવાના છે. દરરાજ ( વિશ્વવત્સલ સંધની ) પ્રાર્થનાને અંતે :--

> 'સર્વથા સૌંક્સૂખી થાએા, સમના સૌ સમાચરા: સર્વંત્ર દિવ્યતા વ્યાપા. સર્વત્ર શાંતિ વિસ્તરા.'

—એ ચાર સત્રા બાલવામાં આવે છે. એમાં વિશ્વવાત્સલ્યના આખા કાર્યક્રમ આવી જાય છે. તે કેવી રીતે તેના વિચાર કરીએ.

### કાર્યક્રમ પ્રથમ—' ખધા પ્રકારે ખધા સુખી થાએ। \*

આ પહેલા કાર્યક્રમ છે. દાઢની અંદર ફાતરું હાય ત્યાં લગી **જબ** અડયા કરે અને તેના ઉપર કર્યા કરે તેમ જ તે નીકળે ત્યારે જ સતાષ થાય: ચેન પડે. આંખમાં કહ્યું પડ્યું હાય ત્યાં સુધી સંતાષ થતા નથી, તે નીકળેથી જ સંતાષ અને સુખ થાય છે. એવી જ રીતે જ્યાં સુધી દેહધારીને દેહતું દુખ હાય ત્યાં સુધી, એને ભગવાનતું નામ પણ સારૂ ન લાગે અને ભજન પણ વસમું લાગે. આ અંગે ભગવાન ખુદ્દે આનંદને એક બિપ્યારીને જ્ઞાન આપવા માકલ્યા તેના દાખલા ઘણા જ જાણીતા છે. ભિખારી ભૂખ્યા હતા એટલે આનંદની ધર્માશક્ષા ઉપર તેનું ધ્યાન ન ચોંટ્યું. પણ બીજે દિવસે ખુદ્ધ ગયા અને તેમણે તેના ભૂખનું નિવારણ પ્રથમ કર્યું અને તેને ધર્મો પદેશ પમાડયો.

## **દેહદ:ખ નિવાર**ણના કાર્યક્રમ

એટલે દેહનાં દુ:ખા દૂર કરવા એ પહેલા કાર્યક્રમ છે. એના ત્રણ ભાગ કરી શકાય. તે નીચે મુજબ છે:—(૧) પાણીનું દુ:ખ, (૨) ખારાકનું દુઃખ (૩) અન્ન અને વસ્ત્ર તેમ જ નિવાસનું દુઃખ.

ભાલમાં પાણીતું દુ:ખ હતું. એવા જ ત્રાસ રાજસસ્થાનમાં પણ છે. આજે તા જો કે બાલમાં પાઇપ લાઈન આવી છે. પણ તે વખતે પાણીના જે ત્રાસ હતા તેને દૂર કરવા માટે " જલ સહાયક સમિતિ " રચવામાં આવી હતી અને તેના વંડે તળાવ વગેરે ખાદાવવાનાં કાર્યો શરૂ થયાં પછી વિશેષ પ્રયત્નાના અતે મુખર્ધ સરકારે પાઈપ લાઈન સ્વીકારી.

ખીજ દ:ખ છે અનને પઢાર લાકા અનને અભાવે ટળવળે અને ચેગ (એક જાતનું ખડધાન્ય) વીશીવીશીને લાવે છતાં ય અનાજ પરતું ન મળે. ખીજાને ત્યાં વધારે ખાવાની સામગ્રી જોઈને મન અન્ન ઉપર રહ્યા કરે. અનશન ( સંચારા ) કરનારને બાદ કરતાં બધા ય લાેકા અન્નની ચિંતા એક યા ખીજી રીતે કરતા જ હોય છે. એ દુઃખ દૂર કરવા માટેનાં કાર્યક્રમા ભાલમાં પાયલટ યાજના વગેરે દારા થઇ રહ્યા છે. અને દુષ્કાળ વખતે પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજીએ ભાલના લોકોને ભૂખતું દુઃખ નિવારવાના ખેડૂત મહળ દારા પુરુષાર્થ કર્યો.

પાણી અને અન્ન પછીનું ત્રીજું દુ:ખ છે રહેઠાણુ તેમ જ વસ્ત્રનું. માણસને રહેઠાણ ન મળે તા તે શરદી, ગરમી, વરસાદ વગેરેથી રક્ષણ કુવા રીતે કરે ? વસ્ત્ર ન મળે તા સમાજમાં જીવે શી રીતે ? ટાઢ, તાપ કે વરસાદથી પાતાનું રક્ષણ કેવી રીતે કરી શકે ? એટલે અ દઃપ્રાને ( નિવાસ અને વસ્ત્રનાં )ઃ દૂર**ંકરીને શરીરતું રક્ષણ** કરવાના કાર્યક્રમ દાવા જોઇએ. સદભાગ્યે એક નાનકડા પ્રતીક તરીકે પણ ભાલમાં જવારજમાં હરિજના માટે મકાન ભધાયા અને વસ્ત્રોદ્યાગ માટે સહકારી જીન પ્રેસ તથા ખાદી ગ્રામાદ્યોગ મંડળ ચાલે છે.

#### ર**ક્ષણ**ના કાર્ય ક્રમ

ઘણી વાર એવુ ખને છે કે અન્ત, પાણી, વસ્ત્ર, મકાન વગેરેની સુખસગવડ હોવા છતાં રક્ષા માટે નિરાંત હોતી નથી. કાઇ બહારવટીયાના ડર હોય છે: ગામના હોવા છતાં કાઈ ગૂંડાના ભય રહ્યા કરે છે. આવા માણસા પાતાના પ્રાણ લેશે એ<u>વું દુઃખ માણસના મનમાં રહ્યા કરે છે.</u> પ્રાણ **ઢા**ય છતાં તેની રક્ષા ખરાભર ન ચતી હોય કે ન ચર્ક શકતી હોય તા તેનું <u>દુઃખ થયા કરે છે. ગામના કે બહારના આક્રમકાને ફડકા ન ર**ે.**</u> તેનાથી રક્ષણ કર્ષ્ટ રીતે કરવું તેની ચિંતા થયા કરે તેમજ પાણ ન ટક્ક તેનું દુઃખ ખટકયા કરે જો આવું બધું હોય તેા જીવન વિકાસમાં પ્રગતિ ન કરી શકાય. ચોરી થવાની વક્કી હોય ત્યારે ખેતી સુધારવામાં મન ચોંટશે નહીં. " હું વીરહે৷ તૈયાર કરીશ પણ બીજા પાણી ચોરાવી જશે. ઝૂંટવી લેશે. " તા વીરડા ગાળવાનું મન થતું નથી. એટલે કેવળ પાણી, અન્ત, વસ્ત્ર અને વસાહતના દુ:ખાના નિવારણના કાર્યક્રમ સાથે એ બધાના રક્ષણના કાર્યક્રમ હોવા જોઇએ. રક્ષણની વ્યવસ્થા ન દોય તા આગળ વિકાસ ન થઈ શકે. આ તનના સખના કાર્યક્રમ થયો.

## મતાદ:ખ નિવારભ્રુતા કાર્યક્રમ :

પણ શરીરનું સુખ હોય, પૈસા પણ પુષ્કળ હોય તે છતાંયે કેટલીક વખત વધુ મેળવવાની તૃષ્ણાને લીધે, ખીજાની પાસે વધુ સામગ્રી જોઈ મનમાં અસંતાષ. અદેખાઈ અને ઇર્ષ્યા થયા કરે છે. કેટલીક વાર પાતાની બિન-આવડતને લઇને દુ:ખ થયા કરે છે. એમાં વસ્તુ હોવા છતાં માણસ મનના કે અજ્ઞાનના કારણે દુ:ખ ભોગવ્યા કરે છે. એ દુઃખ કેવી રીતે ન ભાગવવું તેના ખ્યાલ શિક્ષણ–સંસ્કારથી આવે છે.

માટે શિક્ષણ સસ્કારના કાર્યક્રમ ગાઠવવા જોઈએ. એનાથી મન શિક્ષિત થતાં 'મને જે મહ્યું છે તેને હું સારી પેઠે **બો**ગવું' **એવી** સમાધાન વૃત્તિ કેળવાય છે.

આના સિવાય, ખાવા–પીવાતું સુખ હોવા છતાં અન્યાય થયો હોય, કાે કે કડવા વેરા કહ્યાં હોય, અપમાન કર્યું હાેય તાે તેને સુખ મળતું નથી. ગમે તેટલા પૈસા ખરચ થાય, પણ હું આ અન્યાય સહન નહીં કરી શકુ આમ મનમાં થતું રહે છે. અન્યાયના ડંખ દૂર શાય. દેષના **બદલા વાળવા**થીજ મન શાંત <mark>ચતું હોઇ ને અન્યાયના દુઃખને</mark> દૂર કરવા માટે ન્યાય મેળવવાના કાર્યક્રમ ગાહવવા જોઈએ. સદભાગ્યે ભાલ નળકાંઠામાં લવાદી પહાતિ દારા ઝઘડા પતાવવાનાં તથા શુદ્ધ-પ્રયોગા દારા ન્યાય મેળવવાના કાર્યક્રમા અને શિક્ષણ સંરકાર સમિતિ દારા શિક્ષણ સંસ્કાર આપવાના કાર્યક્રમ ચાલે છે.

આમ બધા મળીને સાત સ્વાવલંબનના કાર્યક્રમ બને છે. શિક્ષણ, રક્ષણ અને ન્યાય એ મનાદુ:ખ-નિવારણ માટેનાં અને અન્ન, વસ્ર, વસાહત અતે આરોગ્ય એ ચાર શરીર દુ:ખ-નિવારણ માટેના કાર્ય ક્રમા છે. આમ સ'ત સ્વાવલ ખનમાં ૩ આધિ (મનાદુ: ખ-શિક્ષણ, રક્ષણ અને ન્યાય) નિવારણના, ૧ વ્યાધિ (આરાગ્ય) નિવારણના અને ૩ ઉપાધિ ( શરીર દુ:ખ-જળ. અન્ન. વસાહત-વસ્ત્ર ) નિવારણના કાર્યક્રમા થયા. સપ્ત સ્વાવલંખનની પાછળ આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિ ત્રણે તાપથી (દઃખયી) સુક્ત થવાની વાત છે.

એટલે પ્રાથમિક જરૂરિયાત—આજીવિકાની ચિંતા. તનની ચિંતા અને મનની ચિંતા દૂર કરવાના ઉપાયા સંપ્ત સ્વાવલંખન દ્વારા કેવી રીતે ચાય તે આપણે જોઈ એ. જીવ માત્રમાં દુઃખ દર કરવાના ઉપાયને પહોંચી શકાતું નથી એટલે માણસ માત્ર સધીની વાતમાં મર્યાદા લીધી. આખે માનવ સમુદાય પ**હે**ાંચી ન વળાય એટલે એક ઠેકાણે આ પ્રયો**ગ કરવામાં** આગ્યા. ભાલપ્રદેશ દુઃખી હતા ત્યાં વિશ્વવાત્સલ્યના કાર્યક્રમાની **ચતુષ્પદી**  **પૈકી પહેલાં ચરણના** કાર્યક્રમ શરૂ થયાે. પ્રતીક તરીકે ત્યાંજ કાર્યક્રમા ગાડવવામાં આવ્યા.

દા. ત. પાણીના દુ:ખતે દૂર કરવા માટે બાલમાં તળાવડીઓ ખાદવામાં આવી. કાર્ય કરાએ ખેડૂતાને આ વસ્તુતી પ્રેરણા આપી. અન્ન માટે ગૂટીના આશ્રમમાં ત્યાં થાેડીક જમીન ઉપર ખેતીના નવા પ્રયોગાે. પ્રતીક રૂપે કર્યા. અન્નભાંડાર પણ પ્રતીક રૂપે રાખેલે\. વસ્ત્ર અને ખીજ જરૂરિયાતા માટે ખાદી ગ્રામાેઘોગાના પ્રયોગ પ્રતીક તરીકે ચાલે છે. વસાહત માટે પ્રતીક તરીકે જ્વારજમાં ભંગી જેવા પછાત ગણાતા વર્ગ માટે મકાના વાંધાવી તે કાર્યક્રમ શરૂ કર્યો. શિક્ષણ માટે સર્વોદય યાજના વડે જીવનશાળાએા, પછી સુનિયાદી શાળાએા (પૂર્વ સુનિયાદી અને ઉત્તર ભૂનિયાદી) અને અધ્યાપન મંદિર (નવા શિક્ષકો તૈયાર કરવા માટે )ના પ્રયોગ ચાલે છે. આરાગ્યના કાર્યક્રમના પ્રતીક રૂપે શિયાળ અને સાણદમાં દવાખાનાંએ ઊભા કરવામાં આવ્યાં. રક્ષણ અને ન્યાય માટે લવાદીપ્રથા દ્વારા ઝગડા પતાવવા. અન્યાય નિવારણ કરવા શુદ્ધિપ્રયોગ તેમજ શાંતિ સ્થાપવા માટે શાંતિસેના પ્રયોગ દ્વારા કાર્યં ક્રમા ગાંદવાયા. આ બધા કાર્યક્રમા તા પ્રતીક રૂપે નાનકડા પ્રદેશમાં ગાઠવાયા છે, છતાં સાંસ્કૃતિક છે. એમાંથી શક્તિ જન્મવાના સંબવ છે એટલું જ નહીં તે એક આદર્શ રૂપે રજૂ થઈ શકે છે. વિશ્વની માનવજાતિ સુધી તેા નહીં પણ આખા ભારતમાં આ કાર્યક્રમો કૈલાઈ જાય તા પછી વિશ્વ સુધી પહેંચી શકે એવી શકવતા આ કાર્યક્રમોમાં પડી છે. આ પ્રયત્ના સાચી દિશામાં છે એટલે વિશ્વ સુધી પહોંચતા વાંધા નહીં આવે. के ज डार्थ हमेरने जेम जेम व्यापह जनाववामां आवशे तेम तेम આગળ વધશે અને એમ કરતાં તે આખા વિશ્વને આવરી શકશે.

માનવજાતમાં સહેજે મદદ કરવાની તેમજ પાતાને તથા બીજાને સુખી જોવાની ખેવના ઢાય છે. એટલે એને અતુરૂપ અને વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રથમ ચરણ રૂપ 'સર્વથા સૌ સુખી થાએન'ના આ કાર્યક્રમ ક્ષાેકપ્રિય બનશે.

## કાર્યક્રમ દ્વિતીય-સમતા સૌ સમાચરા:

કાર્ય ક્રમનું બીજું ચરણ છે : '' સમતા સૌ સમાચરા ! '' વિષમતા હોય ત્યાં ઉપલા કાર્યક્રમા શી રીતે ચાલી શકે ? એ માટે સમતાનું આચરણ સૌ કરે એ જરૂરી છે.

દા. ત. ગ્રામ-અર્થકારણ અતે નગર-અર્થકારણમાં વિષમતાને લીધે ધર્ષણો ઊભા થતાં **હોય.** એક સાધનહીન **હોય** અને **ખી**જો સાધન–સંપન્ન **હોય તે**। અર્થ'નીતિની વિષમતાને લઇને સ**પ્ત** સ્વાવલંખન ડકી જ ન શકે. આ વિષમતા સ્વાવલંખનના પ્રયોગને ખાર્ક જશે.

વિષમતા કર્યા યે હ્રાય તેા ત્યાં શાંતિથી કામ ન ચાલી શકે. મજૂરા -માલિકામાં વિષમતા હાય તા પણ કાર્ય સરળતાથી ન ચાય. આર્થિક વિષમતા કદાચ દૂર થાય પણ સામાજિક વિષમતા દ્વાય તા સમાજમાં શાંતિ ન રહી શકે.

ખેડત મંડળ, ગાપાલક મંડળ અને ગ્રામાઘોગી-મજૂર-મંડળમાં કાયદાના કારણે લર્ષણા ઊભા થયાં કરે, ઊંચનીચ અને અસ્પૃશ્યતાના <mark>શે</mark>દાે કે સમાજમાં સૌને વિકસવાની સમાન તક આપવાની દૃષ્ટિ ન **હો**ય તેા સમાજમાં વિષમતા પેદા થાય અને સમાજ **ત**રફક્યા કરે. જેમ પાણી સકાતાં માછલાં તરકડે એવી જ રીતે સમાજમાં. સામાજિકતા અને સદગુણ રૂપી પાણી સૂકાવા માંડે તે। તેવી જ રીતે સમાજ પણ તરફડે. એટલે આ ઉપલા ત્રણે મંડળા દારા ધડાતા સમાજમાં, સામાજિકતા રૂપી પાણી પૂરવાની અને ત્રણે મંડળામાં મેળ અને સમન્વય રાખવાની અનિવાર્ય જરૂરિયાત રહે છે. તેનાથી જીવનની આર્થિક અને સામાજિક વિષમતા દૂર થઈ શકશે. આ વિષમતા દૂર થયા વગર સમતા આવી શકે નહીં.

હવે આ કાર્યક્રમ ઉપાડે કાેેે શે ? એના જવાયમાં જણાવવાનું કે જેમણે આજીવિકા અને પરિગ્રહની મર્યાદા કરી છે, સમાજસેવાનું વત લીધું છે, પાતાના નિર્વાહની ચિંતા સમાજને સાંપી છે, જીવનમાં અતે ેવ્રત–**ષદ્ધ થઈ આગળ વિકાસ સાધવાનું મ**હ્યું છે; જીવ<mark>નમાં આવતી</mark> સામાજિક-આર્થિક વિષમતાને જેમણે આધ્યાહ્મિક સમતાના વિચારાથી સમાવી દીધી છે; એવા નવા વ્યાહ્મણા એટલે લાેકસેવકાએ આ કાર્યક્રમને ઉપાડવાના છે. તેમણે રચનાત્મક કાર્યકરાના સંધ,— પ્રાયાગિક સંઘ તેમજ જુદાં જુદાં સંગઠના અને કાર્યવાહક-સહાયક સંગઠના ઊભા કરવાનાં છે. સાથે જ એ સંગઠનામાં તેમણે પારસ્પરિક સમન્વય અને મેળ ખેસાડવાના છે અને તેમની આજીવકાની ચિંતા દૂર કરવાની છે. આ ત્યારે જ ખની શકે જ્યારે પાષણ પુરતી આજીવિકા મળી શકે તેવા કાર્ય ક્રમા તેઓ યોજે. યોજનાઓ ઘડે, જનતા સમક્ષ મૂકે અને જનતા દ્વારા રાજ્ય સુધી તે યોજનાને પહેાંચાડે તેમણે સહકારી પ્રવૃતિએ(માં કરજિયાત ભચતથી આર્થિક આધાર ઊના કરવાના છે અને સહકારી પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા તેમણે આર્થિક વિષમતા મટાડવાની છે; એટલ જ નહીં દશ ટકા જેટલી ખચત કરતાં શીખવે જે આકૃત વખતે વીમાની ગરજ સારી શકે. તેમણે ખાટા ખરચા ઓછામાં ઓછા થાય તે जोवं पण ज3री छे.

કદાચ પાકના વ્યાજખી ભાવ તેમને ન મળે તા પણ તેમણે એક આશ્વાસન તા રાખવાતું છે કે અમે એકલા કે નેાંધારા નથી, નૈતિક સંગઠના અમારી પડખે ઊભાં છે અને વિશ્વના ખેડત–મજૂર સંગઠના પણ અમારી પડખે ખેઢાં છે. અખિલ ભારતીય રાષ્ટ્રીય મજૂર સંધ (ઈન્ડર) સાથે અમારા સંગઠનના અનુબંધ છે અને તેના વડે અમારા અવાજ આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રે પહેાંચાડવામાં આવશે અને એક દિવસ અમને જરૂર ન્યાય મળશે.

આમ અન્યાયની સામે પણ આ નૈતિક જન સંગઠનોને અહિંસક રીતે લડતાં શાખવવાનું છે અને અહિંસક ઢખે ન્યાય મેળવવાની તાલીમ આપવાની છે. ગાંધીજીએ માલિકાના અન્યાય સામે મજૂરાને જેમ અહિંસક રીતે પદ્ધતિસર લડવાનું શીખવ્યું હતું તે ગાંધી માર્ગ દ્વારા ખેડૂતા, ગાપાલકા અને આમ મજુરા (શ્રમિકા) પણ અહિંસક ઢબે

લડી શકે એ રીતે તેમને શીખવવાનું છે. પુનર્રચના મંડળની યાજના દ્વારા પ્રાયોગિક સ**થે** આ બધું કરવાનું છે. જેમ સામ્યવાદ વિશ્વની આર્થિક વિષમતા દૂર કરવા માટે અશુદ્ધ સાધના લઇને લડે છે તેમ વિનાખાજીએ શુદ્ધ સાધનાથી માલિકી હક્ક-વિસજ નેતા નાદ દુનિયાભરમાં શુજાવ્યા છે. એટલે આ બધા નૈતિક સંગઠનોને એવી ખાતરી મળવી જોઇ એ કે અમે એકલાં નથી પણ વિશ્વના પ્રવા**હે**ા અમારી તરકે**ણમાં છે: એ** રીતે શ્રહા મજબૂત કરવાની જરૂર છે. આ થયેા આર્થિક વિષમતા દૂર કરવા માટેના પ્રાયોગિક સંઘના કાર્યક્રમ.

પણ સામાજિક વિષમતા દૂર કરવા માટે શું કરવું જોઈએ ? આજે તા એકજ વર્ણમાં એક બીજાને ઉંચા-નીચા માનવામાં આવે છે. આ વાધરી છે એટલે નીચા છે: ભરવાડા ગમાર અને અરાધડ છે. ખેડુતા રાંચા છે. પછાતવર્ગના લાકા હલકા છે આવી લાધવ–ગૌરવની ય્રંથિએ લોકોમાં પેસી ગઇ છે. ભંગી લોકો ધોષ્મીતે **નીચા ગણે** છે તેમ ધાષ્યી પઢારને નીચા માને છે: કારણ એ બતાવે છે કે એ લોકા ઉંદર ખાય છે અમે ખાતા નથી. એવી જ રીતે વાણિયાની જાતિઓમાં વીશા પાતાતે ઉંચા માને, દશા નીચા, પાંચા અને અહીયાને તા એથી પણ નીચા ગણે કયાંક કારડિયા ઊંચા તા નાડાદા નીચા છે. આ પ્રકારની જે ગાંઠા સમાજમાં પડી છે તેના કારણે મેળ નથી પડતા અને આ વિચિત્ર પ્રકારની જ્ઞાતિ–ગ્યવસ્થાના કારણે સમાજ વ્યવસ્થામાં વિષમતાના સંસ્કારો ભયંકર રીતે ઊંડા ઊતરી ગયેલાં છે. આર્થિંક સમાનતા હોવા છતાં આવી સામાજિક-વિષમતાના સંસ્કારા જનતામાં હ્રાય તા તેને તાહવાના કાર્ય ક્રમા ગાેઠવવા જોઈ એ. આ સમતા આચરવા અને અ<mark>ચરાવવાના</mark> કાર્યક્રમ પ્રાચાગિક સંઘતા છે.

#### ત્રીજો કાર્યક્રમ-સર્વત્ર દિવ્યતા વ્યાપા:

વિશ્વવાત્સલ્યના કાર્યક્રમનું ત્રીજું પગથિયું છે:-" સર્વત્ર દિવ્યતા વ્યાપા ! " સમાજમાંથી તનનાં અને મનનાં દુઃખા દૂર થાય, વિષમતા

દર કરવા માટે કાર્યક્રમા ચાલવા છતાં યે જ્યાં સુધી સમાજમાં દિગ્યગુણાના સંરકારા ન પ્રગટે ત્યાંસુધી સુખ કે સમતા ચિરકાળ સુધી ટકવાનાં નથી. એ જોવામાં આવે છે કે જ્યાં અભાવ ુનથી, વિષમતાનું દુઃખ નથી, એવા ઘણાયે પ્રતિષ્ઠિત લાેકા અને સામાન્ય પ્રજામાં સુખ લાંખા ગાળા સુધી ટકતું નથી કે એ સુખ એમનામાં નદિવ્યતા પ્રગટાવી શકતું નથી.

ગીતામાં, અભય, સત્વ સંશુદ્ધિ, દાન, દમ, યત્ર, સ્વાધ્યાય, તપ, -સરળતા, જ્ઞાનયોગ, વગેરે ૧૬ દિવ્યગુણો ખતાવેલ છે. તેને **દૈ**વી સંપત્તિ કહેવામાં આવી છે. માનવસમાજમાં આ દિવ્ય ગુણા કેમ પ્રગટે ? તેને પ્રગટાવવાનું કામ કાેેે કરે ? એ અંગે વિચાર કરીએ.

જેશે પાતાનું જીવન દિવ્ય-ગુણાની સાધનામાં અર્પાસ કર્યું છે. સામાન્ય જ્ઞાનથી માંડીને કેવળજ્ઞાન સધીની સાધના માટે જે સતત મથતા રહે છે, મતુષ્યતું પૂર્ણ સ્વરૂપ દિવ્ય અવસ્થા છે. તેને ક્રમે ક્રમે મેળવવા જે પુરુષાર્થ કરે છે તેવા સાધુવર્ગ સમાજમાં દિવ્ય મુણા પ્રગટાવવાનું કામ કરી શકે. આ સાધુવર્ગમાં બધા પ્રકારના સાધુએા આવી જાય છે. તેએ છુદા છુદા દેશામાં હાઇને છુદા છુદા દિવ્યગુણા ંઉપર ક્રમે ક્રમે ભાર મૂકતા જશે. કયા દિવ્યગુણ ઉપર વધારે ભાર મૂકવા અને કયા દિવ્યગુણ ઉપર એાછા ભાર મૂકવા એ તા તે-તે દેશ. કાળ. પરિસ્થિતિ જોઈ તે સાધવર્ગ પાતે નક્કી કરશે. પણ, સાધુસંસ્થાના મુખ્ય કાર્યક્રમ સમાજમાં દિવ્યગુણા પ્રગટાવવા. વિકસાવવા અને વધારવાના છે. 'તેઓ ગામડાં અને શહેરાનાં અલગ અલગ જનસંગઠતાથી લઇને જનસેવક સંગઠના અને ધર્મસંગઠના ુસુધીમાં નિરીક્ષણ કરશે કે કયા કયા દિવ્યગુણની જરૂર છે અને તે માટેના કાર્યક્રમા મકશે.

આજકાલ સામાન્ય રીતે લાેકાને-મજૂરાને પૈસા વધારે મળે છે. ેતેમાં પણ શહેરમાં એથી યે વધારે મળે છે. એટલે તે પ્રમાણમાં સંપત્તિ વધી છે પણ દિવ્યગુણા ન હોવાને કારણે તે સંપત્તિ ટકતી નથી અને

તેમ તેમની નિશ્ચિતતાનું સાધન ખનતી નથી. પૈસા જેમ જેમ વધે છે તેમ દિવ્યગુણાના અભાવે ક્ષાેકા, સિનેમા, વ્યસના, દારૂ, તાડી, નિરર્ધક સાહિત્ય કે વિષયવાસનાના પ્રકારોમાં વધારે ને વધારે સંપત્તિ વેડકૃતા જય છે. તેમને જે આનંદ મળે છે, જે બેફિકરી છે તે ધૂનના આંતંદ અને બેકિકરી છે. તે ક્ષણિક છે અને તેમાંથી સ્થાયી સુખ મળવાનું નથી. તેમને દિવ્યયુરો વડે સાચો આનંદ મેળવવાની વાત કાસ શીખવી શકશે કે સ્થાયી સુખ અને નિર્દોષ આનંદ તા દિવ્યગુણામાં રહેલાં છે.

એ કામ સાધુસ સ્થાનું છે. તેમણે દિવ્યગુણા વડે આનંદ મેળવ્યા છે અને તેઓ જ સમાજને એ વાત શીખવી શકશે કે એમાં જે આનંદ છે તે સંપતિ વેડ્યી નાખી ક્ષણિક વાસનાને સંતાષતા સાધનામાં નથી. તેમણે ઉત્સાહ આપી, પ્રેરણા આ<mark>પી</mark> તેમનામાં દિવ્યગ્રણ પ્રગટાવવાની કળા શીખવવી પડશે અને એથી કરીને લાેકાની શક્તિને સારી દિશામાં લગાડવી પડશે.

આ દિવ્યગુણ વિકાસની અંદર, જનતા, જનસેવક, રાજ્ય અને સાધુ વર્ગ એ ચારેય સંસ્થાઓના અનુખંધ આવી જાય છે. સાધુ સંસ્થા આગળ ગુણ વિકાસનું આ માેઢું કામ પડેલું છે. તેમણે મતુષ્યામાં પૂર્ણ ગુણાના વિકાસ કેમ થાય તેવા પ્રયાગા કરવાના છે. તેવું ચિંતન કરવાનું છે, અન્ન નિરીક્ષણ કરવાતું છે અને તદતુરૂપ અતુભધા જોડવાના છે. જ્યાં જ્યાં સંસ્થાએ৷ કે સંસ્થાની કડી તૂટતી &ાય, અનુભંધ ભગડતા હોય અને પરિણામે વિષમતા ફેલાતી હોય. આજીવિકાની નિશ્ચિતતા ન મળતી હોય. ત્યાં ખરાખર નૈતિક ધામિક માર્ગદર્શન આપી તેમજ ન્યાય અને હંફ અપાવીને દિવ્યગુણા વધે તે રીતના પ્રયત્ના કરવા જોઈ એ.

આની સાથે એ જરૂરી છે કે સમાજમાં ગુણાની પ્રતિષ્ઠા વધે અને અવગુણાની પ્રતિષ્ઠા તૂટે એ પ્રયત્ન અનિવાર્ય કરવા જોઈએ. જો એમ નહીં થાય તાે અવગુણાની પ્રતિષ્દા વધી જશે. પરિસામે દિવ્યગુણાની વાત, સાધુ વર્ગ વ્યાખ્યાનમાં કહેશે તા પણ, કાંઇ વર્ષે

નહીં આવું વાતાવરણ મધાઈ જાય અને દિવ્યગ્રણોની વાતા ફક્ત કહેવા સાંભળવા સુધીજ અટકી જાય. એટલે સાધુ સંસ્થાએ અવસુણા સાથે મારે શું એમ વિચારીને અલગ રહેવાનું નથી પણ આખા વિશ્વને પાતાનું ગણી અબેદ અનુભવ કરવા જોઈએ.

"જ્યાં જ્યાં દાષા કે અવસૂણા છે તે મારાજ છે, હું દૂર ન કરી શકું તેા મારી સાધનામાં ખામી છે. એ દેાષા મારી વિધાત્મભાવની **ચ્યાત્મવત સર્વ અ**તેષુની–સાધનામાં નડશે. સાધનામાં અંતરાયેા **ઊભા** કરશે. એટલે મારી સાધનામાં આવતા આ જાળાઝાંખરાં ૨૫ દેાષાેની નિંદામણુ કરી મારે ક્ષેત્ર વિશુદ્ધ કરીને દિવ્યગુણાને વાવવાં જોઈએ." એવા પાતાની જાતને વિશ્વમાં વિલીન કરવાના અનુભવ મળે તા સાચા આનંદ મેળવી શકે. મા જેમ પાતાના ખાળકની સાથે અલેદતાના અતુભવ કરે છે તેમ, આ સાધુ સંસ્થાએ વિશ્વની સાથે અભેદતાના અતભવ કરવાના છે.

આ કામ પર પરાગતથી આવતી સાધુ–સંસ્થા ન કરી શકે એવું ઘણાને લાગ્યા કરે છે. તે એટલા માટે કે સંસ્થા હોય ત્યાં જુદી જુદી પ્રકૃતિ, ટેવેા અને સંરકારવાળા માણસા એમાં હોય છે. એ માટે અંધારણ ઘડવું પડે છે અને તેમાં ઉત્સર્ગ-અપવાદ વગેરે રાખવા પડે છે. તે ન રાખવામાં આવે તેા સંસ્થા જુદી જુદી પ્રકૃતિ અને અમુક માંગ્રાગવાળા સાધકાને સિહાંત-બાધ કે અપવાદ સિવાય સાચવી અને ધડી ન શકે. પણ આ બિન્નતા તેા સર્વત્ર અમૂક અંશે રહેશે એટલે એ સંસ્થા કામ ન કરી શકે એવું નથી. જરૂર એના સબ્યો પાતપાતાની શક્તિ અને પ્રકૃતિ પ્રમાણે જે દિશા નક્કી ચયેલી છે તેમાં કામ કરશે.

માણસમાત્રની પ્રકૃતિમાં એક વસ્તુ પડેલી છે કે જ્યાંસુધી પૃર્ણ દિવ્યતા ન પ્રગટ ત્યાંસુધી એમાં અદેખાઈ, ઇર્ષા, દ્વેષ, ધૃણા, આસક્તિ વગેરે નખળાઇએ સહમ અંશે પણ રહેવાની જ. કયારેક સાધુસંસ્થામાં જુના અતુભવી અને દિવ્યયુષ્યવાળા રાહભર સાધુઓ એ-ચારજ હોય

અને નવા વર્ગ વધારે હાય ત્યારે સાધુ સંસ્થાના બધા સલ્યોના ગુણાના સરવાળા કરતાં નખળાઇના સરવાળા વધી પણ જાય, તે છતાંયે દિવ્યસુણોના સમાજમાં વિકાસ તા સાધુ સંસ્થાજ કરશે.

એવ પણ જોવામાં આવે છે કે શિષ્ય-શિષ્યાના માહના કારણે આહારની વહેંચણી વખતે ,સાધુએામાં ખટરાગ ઊભા થયા કરે છે. એવું ન થવા પામે તે માટે સાધુસંસ્થાને શિસ્તનાં ળધના પણ છે. શિસ્તભંગ કરે કે અમૂક દાષો કરે એને પ્રાયશ્ચિત પણ આપવામાં આવે છે. પ્રાયથિત ન સ્વીકારે તેા સમાજતું નૈતિક દુખાણ પણ એના ઉપર લાવવામાં આવે છે; અને કરીથી દાષ કરતા અટકાવવા પડે છે. આતા તેની ઉજળી ખાજુ થઈ પણ તેની ખીજી ખાજુએ એવું પણ જોવામાં આવે છે કે એમાંથી (પ્રાયશ્ચિત) ખચવા માટે કેટલાક સાધુઓ **દંખના** આશ્રય લે છે. દબની સાથે અજ્ઞાન અને અહકાર પણ હોય છે. એટલે સાધુ સંસ્થામાં રહેલા સાધુએા "અહં" ન એાગળ ત્યાંસુધી સર્વથા નિલં°૫ રહી શકતા નથી. પણ, બીજા માનવા કરતા સાધુતા સ્વીકારી દિવ્યમાર્ગે જવા માટે અમુક દિવ્ય ગુણવાળા સાધુ પાસે રહીને વિકાસ સાધવાના છે અને એ માટેજ સાધુ સંસ્થા રચાયેલી દ્વાય તેણેજ દિવ્યગુષ્ટા સમાજમાં વિકસાવવાના કાર્યક્રમ પાર પાડવાના છે.

એના માટે દિવ્ય ગુણોના વિકાસ સાધનાર સાધુઓએ સાધુસંસ્થામાં રહી, દિવ્ય ગુણાને સમાજવ્યાપી ખનાવવા માટે ભ્રમિકા તૈયાર કરવી જોઇશે: તેમ જ ચારે ય અનુબધોને ગાેઠવવાની તૈયારી કરવી પડશે. તેા જ આ સંગઠના દ્વારા ગુણવિકાસ સાધી શકાશે. સાધુસંસ્થાની કાેઈ પર પરા ચુણવિકાસ ધાતક હશે તાે તેમાં તેએન સંશાધન કરશે. આવા ફ્રાંતદ્રષ્ટા સાધુએ પાતાની સાધના દઢપણે કરતા કરતા પાતાના આત્માને વિશ્વમાં વિલીન કરી શકશે.

અરવિદા કહે છે તેમ: " ઉધ્વ'ગામી ચેતના થઈ ગઈ હોય તેન **દિબ્યગુએ** તેમાં પ્રગટે છે અને તેનાથી ખીજા, ચેતનાવાળા પ્રેરણા **લે** છે.'' તો આ પ્રમાણે દિવ્યગુણ વિકાસી ક્રાંતદ્રણ સાધુ, સમાજની અભ્યવસ્થા

જોઈ ને એમાં સુવ્યવસ્થા કેવી રીતે સ્થાપવી, તેના ઉપાય સુચવી શકે છે: તે પરિવર્તનને જોઇ શકે છે અને કાર્ય-કારણના અનબધે ભવિષ્યમાં શું થશે તે જોઈ શકે છે. આથી અનુબંધમૂલક ત્રણે સંગઠનાના ક્ષેત્રામાં જ્યાં જ્યાં અશાંતિનાં મૂળ પડયાં હાય ત્યાં શાંતિનાં કારણા શાધી શકે અને ખતાવી શકે છે.

જ્યાં જન્મ છે ત્યાં મરણ છે, એના ભય પડેલા છે. તેના કારણે સામાન્ય વ્યક્તિમાં એ ભયને લીધે અશાંતિ ઉપજે એ સહજ છે. એટલં જ સહજ દિવ્યદ્રષ્ટા સાધુએ માટે એ અશાંતિને નિવારી, શાંતિ કરવાનું કામ છે. જેમ ખેડૂત શેરડીને જોઈ ને રસના ખ્યાલ કરી શકે છે. વૈજ્ઞાનિકા અહ્યુન ભવિષ્ય જોઈ શકે છે. તેમ દિવ્ય દ્રષ્ટા સાધુસમાજની અવસ્થા જોઇ એતું ભવિષ્ય જોઇ શકે છે. એ શાંતિચિતક **ખી**જા કરતા વહેલા સમજી શકે છે માટેજ એ નવી વ્યવસ્થા ગાઢવી શકે છે. જ્યાં શાંતિની સમતુલા ખગડી ગઈ હોય ત્યાં તેને સાંધી શકે છે.

#### કાર્યક્રમ ચાથા-સર્વત્ર શાંતિ વિસ્તરા :

એટલે વિશ્વવાત્સલ્યન ચેહ્યું ચરણ "સર્વંત્ર શાંતિ વિસ્તરેહ!" છે અને તેની રૂએ સૌ સ્થળે શાંતિ વિસ્તારવાની છે. આ કાર્યક્રમ અગાઉ વિચારી ગયા તે પ્રમાણે ક્રાંતદેષ્ટા સાધુએા માટેતાજ છે.

સવજત્ર શાંતિ એટલે માત્ર એક વર્તાળ, એક પ્રાંત, એક સંસ્થા. એક દેશની નથી પણ આખા વિશ્વની માનવજાતિમાં અને પ્રાણી માત્રમાં શાંતિ કેમ વિસ્તરે, એવેા વિચાર નવેસરથી કરવાના છે. એનું કારણ એ છે કે વિશ્વના રાષ્ટ્રા વચ્ચે જે અશાંતિની ધારા પડો છે તેને ખાળવા માટે આજની કાઈ એકલી સાધુ સંસ્થા કામ નહીં આપી શકે. વિશ્વશાંતિના પ્રશ્ન એટલાે બધા જટિલ બની ગયાે છે કે સાધ સંસ્થા ધર્મની ભાષા બોલશે કે માત્ર ઉપદેશ આપશે તાે એનાથી કાંઈ પણ વળશે નહીં.

ભાલમાં આ કાર્ય ક્રમા દ્વારા ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરવામાં આવે અને તેથી આગળ વધીને આખા બારતમાં એક રાષ્ટ્રપતિ રાજેન્દ્રપ્રસાદ

ક ઉપરાષ્ટ્રપતિ ડૉ. રાધાકૃષ્ણન ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરે તાેચે તેનું ધાર્યું પરિષ્ટામ નહીં આવે. આજે વિશ્વશાંતિની કડી રાજકારણ સાથે જોડાયેલી છે. એટલે વિશ્વના રાજકારણની રીતે જ્યાં સુધી ન વિચારય અને આવી સસ્થાએ દ્વારા કાર્યક્રમા ન ગાઠવાય. ત્યાં લગી આપણા ભારતના કાર્યક્રમા અધુરા રહેવાના.

વિશ્વના રાષ્ટ્રોના વિચાર યૂનામાં ચાય છે. વિશ્વના રાજકારણની સંસ્થા યુના છે. તેમાં અલગ અલગ રાષ્ટ્રાના પ્રતિનિધિએા બેસે છે. આજે વિશ્વને ધડનારું મળ રાજ્ય-રાજકારણ છે. આ બધા રાષ્ટ્રા વિશ્વને રાજકારણની રીતે જ ધડવા માગે છે. વિશ્વનાે વિચાર કરવામાં યુનાને નવા વળાંક આપવા હાય તા. તે ભારતરાષ્ટ્ર દ્વારા જ આપી શકાય. કારણ કે ભારત પણ યૂનાે સંસ્થાના એક પ્રતિનિધિ દેશ છે. ભારતરાષ્ટ્ર દારા જે નવા વળાંક આપવાના છે. તે અહિંસક ક્રાંતિની द्रिक्ट स्ट्रेस कर हरी.

ભારતમાં આજે ઘણા વિચાર પ્રવાહો છે. તેમાં કેટલાક આ અહિંસક દૃષ્ટિને અનુકૂળ છે તે કેટલાક પ્રતિકૂળ છે. તે ખધાના તાળા કેવી રીતે મળે એ જોવાનું રહે છે. ખીજી ખાજુ રાષ્ટ્રની પ્રતિનિધિ રાજ્યસંસ્થા કોંગ્રેસને પણ આ વસ્ત ગળે ન ઉતરે કે ''સામાજિક. આર્થિક, સાંસ્કૃતિક, અને શૈક્ષણિકક્ષેત્રા પ્રેરક-પૂરક બળાનાં હાથમાં દ્વાવાં જોઈએ." આ વાત બીજા ધણાઓને ગળે ઉતરતી નથી. અહીં એક વાત સાક કહી દઈએ કે આ બધા કાર્યક્રમ પાછળના હેત્ એટલા જ છે કે જો આ બધી જવાબદારીઓ કોંગ્રેસ ઉપરથી હળની થાય તા તે ઘરઆંગણે રાજકારણમાં સંપૂર્ણ અહિંસક દેષ્ટિએ કાર્ય કરવાની સાથે યૂતામાં પણ અહિંસક દેષ્ટિએ વિશ્વને વળાંક આપવાની શક્તિ ધરાવતી સંસ્થા ખની શકે.

વિચારવાની વાત એ છે કે જો ઉપરાક્ત વાત કોંગ્રેસ કે બીજાઓને ગળ ન ઉતરે તા વિશ્વસંસ્થા-યૂનામાં, રાજ્યસંસ્થા કોંગ્રેસ દ્વારા 96

તે વાતને કેવી રીતે મૂકા શકાય ! જો આ રાજ્યસંસ્થા-કોંગ્રેસ અતુકૃળ ન થાય તો શિક્ષણ અને સંસ્કૃતિના કાર્યંક્રમાં કેવી રીતે મૂકી શકાય? કોંગ્રેસ પંચવર્ષીય યોજના પંચાયતા દારા ચલાવવાનું તેમજ શિક્ષણ સંસ્કૃતિનાં કાર્યો પ્રાયોગિક સંધા દારા ચલાવવાની વાત સ્વીકારે તા તે આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રમાં અતુકૂળ થઇ શકે. અને તેના વહે વિશ્વમાં અહિંસક દેષ્ટિના વળાંકની વાત રજૂ કરી શકાય.

વિશ્વમાં અહિંસક દર્ષિએ નવા વળાંક આપવા માટે એક ખીજો ઉપાય એ પણ છે કે વિશ્વના બધા ધર્મીની પરિષદા યોજાય અને તેમાં સર્વમાન્ય કાર્યક્રમની ચર્ચા થાય. અહિંસા, સત્ય, ન્યાય, અપરિગ્રહ તેમજ ભવાદી. નિઃશસ્ત્રીકરણ, અહ્યુઅસ્ત્ર પ્રતિખંધ વગેરેની વિચારણા <mark>થાય અને વિશ્વની આચાર સંહિતા ગા</mark>ઢવાય. આ રીતે સંસ્કૃતિ અને શિક્ષણના ક્ષેત્રમાં કામ કરતી વિશ્વસંસ્થા તરીકે યુનેસ્કા છે: તે દ્વારા જો એ કાર્યક્રમ આગળ ધપાવાય તેા વિશ્વશાંતિના માર્ગ સહેલા બને. આજે 'યુનેરકા '. 'યુના 'ના સંચાલન હુઠળ છે ત્યારે ખરેખર તા તે યૂતાની પ્રેરક-પૂરક સંસ્થા હોવા જોઈ એ પણ તેમ નથી. આમ છતાંથે તેતું બંધારણ સ્વતંત્ર છે. 'યૂનાે ' રાજકારણમાં અને યૂનેસ્કા સાંસ્કૃતિક ક્ષે<mark>ત્રામાં કામ કરે તેા જરૂર વિધ્યશ</mark>ાંતિ સ્થાપવામાં ઘર્<u>ણું</u> નક્કર કાર્ય ચઇ શકે.

આપણે ત્યાં સંસ્થાએનો જે ક્રમ યોજ્યો છે. તે પ્રમાણે સર્વ પ્ર**થમ (૧)** ક્રાંતિપ્રિય સાધુસાધ્વી વર્ગ પછી (૨) રચનાત્મક કાર્યંકરાત (જનક્ષે કાતું) સંગઠન, (૩) વિવિધીજન સંગઠના અને (૪) રાજ્યસંસ્થા ( કેંગ્રેસ )ના નંખર હતા અને હાવા જોઇએ એવી માન્યતા છે. યુના ( વિશ્વરાજ્ય સંસ્થા )થી એ ( કેાંગ્રેસ ) આગળતા નંખર ત્યારે જ લઇ શકે જ્યારે એ આન્તરરાષ્ટ્રિય બને. આજે વિશ્વભરના સાધુએાતું સંગઠન નથી તેમજ વિશ્વના રચનાત્મક કાર્યં કરાતું સંગઠન પણ ગાઠવાયું નથી. આ ખંતે સંગઠના વગર એકલાં પ્રજાકીય (જન) સંગઠના-જેમકે આન્તર-રાષ્ટ્રિય શ્રમિક સંગઠન (જેમાં ખેડૂતા અને મહિલાઓ તા છે જ નહીં.)

યુતા ઉપર પ્રભાવ પાડવામાં ટાંચા પડે એવાં છે. યુતેરકા આજે યુતાના સંચાલનની નીચે છે: એટલે અને પૂર્વોક્ત પરિસ્થિતિને જોતાં આજે જે સ્થિતિમાં 'યુના ' છે તે દ્વારા વિશ્વના અતુર્વંધ ગાઠવાય તે માટે કોંગ્રેસને વિશ્વતું વાહન ખનાવવા મથવું જોઇએ.

કેાંગ્રેસતે જ મહત્ત્વ આપવાતું કારણ એટલું જ કે **દેશમાં એ** એક જ સંસ્થા એવી છે જેની ભવ્ય કારકીંદીના ભૂતકાળના ઇતિહાસ છે. ખાપ દ્વારા સત્ય અને અહિંસાની દિશામાં ધડતર અને દાેરવણી જેને મળેલ છે: પંડિત નેહરૂ દ્વારા. એની મારફત આંતરરાષ્ટ્રિય ક્ષેત્રમાં શાંતિ અને પંચશીલની વાત અમલમાં મૂકાવવાની વાત થાય છે. આ અધું જોતા વિશ્વ-એકતાનું વાહન તે ખની શકે એમ છે. કોંગ્રેસમાં વાસ્તવિકતા છે. નક્કર કાર્યક્રમ પણ એની પાસે છે, માત્ર એની શુદ્ધિ-પુષ્ટિ કરવાની જરૂર છે; જનસંગઠના અને જનસેવક સંગઠના દ્વારા થાય એ જ ખરાખર છે.

વળી પાછું એકવાર યાદ અપાવી દેવું ઠીક થશે કે 'વિશ્વમાં શાંતિ પ્રસરે ' તે માટે કઇ કઇ સંસ્થાએા કેટલું કામ કરી શકે ? અને તેવી સંસ્થાએની પસંદગી શા કારણે કરી શકાય ? તેના સંદર્ભમાં આ વિચારણા થઈ છે. આ બધાં સંગઠના–સંસ્થાએ પાસે વિશ્વશાંતિ તરફ ગતિ કરવાની શક્તિ છે એના વિચાર થઇ ચુકયા છે.

#### વિવૈવાત્સલ્ય શું કરી શકશે :

વિશ્વવાત્સલ્યના આ કાર્યક્રમા આખી દુનિયાને તરત બદલી શકશે એમ કહેવું વધારે પડતું થશે. તે કોંગ્રેસને પણ બદલી શકશે કે કેમ એ પણ ગામ્કસપણે ન કહી શકાય. પણ, એનાં પગલાં સાચી દિશામાં છે એટલે આ ચાર કાર્યંક્રમાં આશાસ્પદ છે. આ કાર્યક્રમાં દ્વારા સત્ય અને અહિંસા પ્રગટ થઇ શકરો.

આની સાથે એ પણ ન ભૂલાવું જોઇએ કે જ્યાંસુધી વિશ્વની દૃષ્ટિએ ધાર્મની (અહિંસા, સત્ય ન્યાયની) ફએ દરેક પ્રશ્નને ન સ્પર્શવામાં આવે ત્યાંસુધી વિશ્વશાંતિના પ્રશ્નમાં કશું નક્કર કાર્ય ન થઇ શકે. કેવળ અહિંસાદિ ધર્મ તો ઉપદેશ સાધુએા આપીને બેસી રહે તા ધર્મના રચનાત્મક સંપૂર્ણતા ન આવે. એવી જ રીતે રચનાત્મક કાર્ય કરા કેવળ એમ વિચારે કે સમાજમાં રાહતનાં કાર્યો કરશું અથવા કેવળ હિંદના અમૂક ગામડાંએામાં સપ્ત સ્વાવલ ખનમાં અમૂક કાર્યો કરશું, તેા વિશ્વ-વાત્સલ્યના કાર્યક્રમ પૂરા થયા. તા એનાથી વિશ્વના પ્રક્ષો ઉકેલાશે નહીં અતે વિશ્વશાંતિ દૂરગામી થશે. એના માટે વિશ્વને નજર સમક્ષ રાખીને જ દરેક કાર્યક્રમને સ્પરાવા પડશે.

તા સહેજે પ્રશ્ન એ થાય છે કે શું આ આખા કાર્યક્રમ પાર પાડવાની વિશ્વવાત્સલ્યમાં શક્તિ છે? અગાઉ જણાવવામાં આવ્યું તે પ્રમાણે એ દિશા તરફનાં તેના પગલાં સાચાં છે પણ આજની વિષમ પરિસ્થિતિમાં કયારે એ ધ્યેયતે પહેાંચી શકાશે એ કહી શકાય નહીં. સાધુઓને જ લઇએ. એમાંથી કાઈ પણ એક સાધુ આપદ ધર્મ તરીકે વિશ્વની દિશામાં ઉપરાક્ત કાર્યક્રમ લે એ ખની શકે, પણ વિશ્વના સાધુએાને ધર્મપરિષદના કાર્યક્રમ હેઠળ એક કરવાતું કાર્ય તાે ગજા ઉપરાંતનું લાગે છે. એવી જ રીતે વિધ્ધના તમામ <mark>રચના</mark>ત્મક કાર્યકરાે મળા જાય એ પણ આજે કલ્પનાની વાત લાગે છે. અત્યારે ક્રોંગ્રેસને મહત્ત્વ આપવાતું છે, પણ જો સાધુએા અને રચનાત્મક કાર્યકરા બળા જાય તા કેાંગ્રેસ કરતાં વિશ્વધર્મની શુદ્ધિ-પુષ્ટિના વિચાર ત્યારે થશે.

ઉપરની વાતા ઉપરથી કદાચ કાેઇ એમ પણ તર્ક કરે કે જો એમ ન ચાય તાે શું કાર્યક્રમ મૂકી દેવા ? કશ્યનાનું નવું મકાન ન ભંધાય એટલે હમણાંતું મકાન પણ મૂકીને નીકળી જવું; એના જેવી એ વાત થશે. જે હાથમાં છે તેને સાથે કરીને-તેના અનુભધ આપણા કાર્યક્રમ સાથે ખેસાડીને આગળ ચાલવાતું છે. ભવિષ્યમાં કદી આ પરલાકમાં થશે એમ માનીને પરલાક માટે આ લાકને ખગાડવાના નથી કે તેના અક્ષ્માસ કરીને ખેસી રહેવાનું નથી.

એ નથી ખન્યું પણ ખનવું જોઇએ. તે માટે જ વિચાર ચાય

છે કે વિ<sup>શ્વ</sup>ના ધર્મગુરૂએોનું સક્રિય ખળ ઊલું થાય તે**ા** કોં**ગ્રે**સ આપોઆપ ગૌણ બની જશે. પણ તેમ ન બને તા સામે જે બળ પડ્યું છે તેના વડે પ્રયત્ન કરવા જ પડશે—ચાલુ રાખવા પડશે. હલેસાં છોલ્યા વગર કેાંગ્રેસ દારા ધર્મ, અર્થ, કામ અને મેહ્લ પુરૂષાર્થ હાલ તા સાધવાના છે.

આ વિશ્વવાત્સલ્યના કાર્યક્રમાં, ધર્મ, સર્વોદય તેમજ કલ્યાણ-રાજના વિચાર સાથે કેટલા ખંધખેસતા છે અને કયાં મુશ્કેલીએા છે, તેના વિચાર હવે પછી થશે.

## ચર્ચા – વિચારણા

## વિશ્વવાત્સલ્યનું મૂર્ત રૂપ ધર્મમય સમાજ રચના :

શ્રી **નેમિસનિએ** પાતાનું વક્તબ્ય એક અનેરાં પાસાંથી રજૂ કરતાં, ચર્ચા સમયે પ્રારંભમાં જણાવ્યું કે સવારના શ્રી માટલિયાએ વિશ્વવાત્સલ્યના કાર્યક્રમાને પાતાની લાક્ષણિક શૈલીએ વ્યવસ્થિત અને પદ્ધતિસર જણાવ્યા હતા. તેમણે આગળ ઉપર જણાવ્યું:-

વિશ્વવાત્સલ્યનું મારા નમ્ર મતે મૂર્તસ્વરૂપ ધર્મમય સમાજ રચના છે. કાર્યંક્રમ એટલે કાર્યં તે આગળ વધારવાનાં પગલાં માંડવાં તે. વિશ્વ-વાત્સલ્ય ધ્યેયે, **ધર્ય** મય સમાજ રચનાના કાર્યને આગળ ધપાવવાનાં પગલાં માંડવાં તે છે વિશ્વવાલ્ય કાર્યક્રમના હેતુ.

આપણે વિશ્વવાત્સસ્યની નીતિનિષ્ઠા અને વ્રતનિષ્ઠા અંગે અગાઉ वियारी गया छी. ते त्यारे क ८४१ शहे क्यारे हार्यं इमेर आगण ધપે. નહીંતર પ્રજામાં તેની ધારણા ન ખેસે અને વિશ્વવાત્સસ્ય ભાવનાના વ્યાપક વિકાસ થઇ શાંકે નહીં. "ત્યાગ ન ટકે રે વૈરાગ્ય વિના" એ સત્ર જેમ વ્યક્તિ વિકાસ માટે હતું તેમ આજે સમાજમાં ધર્મ લાવવા માટે "ત્યાગ ન ટકે રે કાર્યક્રમ વિના " એ સત્ર કેર ટેર અને ધેર ઘેર ગૂજતું કરવું પડશે.

યાગશાસ્ત્રમાં 'ધારણ ' શબ્દ આવે છે. એના અર્થ છે જે વિચાર કે વાત હાેય તેને ધારણ કરવી. જે વિચારા આપણે કર્યા, તેની ધારણા નહીં થાય તા તેમાં કચાશ રહી જશે. પછી તે વિચાર કાંતા વિચારકા અથવા વ્યક્તિ વિશેષ સુધીના જ ખનીને રહી જશે. તે સમાજ વ્યાપી નહીં ખની શકે. આપણા શરીરમાં-દરેક અંગામાં (પગ, જદર, સ્નાય) ખધી શ્રક્તિઓ ધારહ્ય શક્તિથી પ્રગટ થઇ ક્રિયાશીલ ખને છે. તેમાં જન્માંતરની ધારહા ઉપરાંત આ જન્મના પ્રયત્ન અને બીજાઓના પણ સહકાર હોય છે. જેમ માતા બાળકની આંગળી પકડે છે અને બાળક માની મદદ મેળવી ચાલે છે: તેમ ક્રાંતિકાર પાતાની ક્રાંતિ સમાજવ્યાપી ખનાવવા માટે સમાજ આગળ કાર્યક્રમો મૂકે છે, જેથી વ્ર**તનિ**ષ્ઠા વ્યાપકરૂપ ધારણ કરે છે; ધડાય છે અને નીતિનિષ્ઠા મજબૂત થાય છે.

એ માટે ગાંધીજીએ તેર અને વિસ્તારથી ઓગણીશ કાર્યંક્રમા દેશની પ્રજા. પ્રજાસેવકા અને કાંગ્રેસ આગળ મૂક્યા. અસ્પૃશ્યતા નિવારણ, સકાઇકામ વગેરે કાર્યંક્રમા પ્રારંભમાં ક્ષેાકાને ખહુ આંચકાવાળા લાગ્યા. પણ ધીમે ધીમે લાેકા એનાથી ટેવાઈ ગયા. આમ ધારણા શક્તિ પ્રજામાં આવી ગયા પછી જ ધીરે ધીરે ક્રાંતિમય કાર્યક્રમાં પચે છે. જેમ શરૂઆતમાં કાેઈ માંડ પાંચ શેર વજન ઉપાડી શકે, તે ધારણા-ખંધાતા ધીરે ધીરે એક મણ બાેજો પણ ઉપાડી શકે છે. તેમ સમાજમાં ધર ધાલી બેઠેલાં ખાટા મૂક્યા દૂર કરવામાં શ્રમ અને સમય અપર'પાર લાગવાના સંભવ છે. એટલે ક્રાંતિકાર જેની સામે ચિત્ર ૨૫૧૮ છે તેને કેટલીક વખત એકલા જ દાેડવું પડશે. પ્રારંભમાં તા સાથી બાઇ-બહેતા પણ દલીલા કરશે અને કેવળ શ્રદ્ધાપ્રધાન સાથીએા જ સાથે ચાલશે. ખેં ચારો અને ધીમે ધીમે સમાજ પણ પાછળ ચાલવા માંડશે.

#### નવા વર્ણો :

આજે ચારેય વર્ણા લુપ્તપ્રાય ખન્યા છે. તેના બદલે નવા વર્ણો કે વર્જ્યાની નવી રીતની વિચારસરણી વિચારીએ, એ ઠીક થશે. બ્રાહ્મણો એટલે રચનાત્મક કાર્ય કરાે, ક્ષત્રિય એટલે કોંગ્રેસરૂપી સંસ્થા. વૈશ્યો એટલે

ખેડત ગાપાલક અને વ્યાપારીએ! અને શકો એટલે એમના સહાયકાં-શ્રમજીવીએક. આ વાત કાઈને ગળે તરત નહીં ઉતરે. ક્ષત્રિયા અન્યાયને પ્રતિષ્ઠા ન આપે એટલે તેમણે પૈસા તથા સત્તાને પ્રતિષ્ઠા ન **આપની** જોઈ એ. તેા એ કોંગ્રેસને ગળે નહીં **ઊતરે. શ્રમ**જીવી વૈશ્યા અને શુદ્રોએ-ખન્તેએ મુખ્યત્વે ગામડાં ક્ષેવાં જોઇએ, તાે એ વાત પણ કાઇને તરત ગળ નહીં ઊતરે. પણ આજના યુગ પ્રમાણે વર્ષા વ્યવસ્થામાં કેર બદલી કરવી પડશે અને તેના નવાં મૂલ્યા બાંધવા કાર્ય**ેક**મા **રજ** કરવા જ પડશે.

આ બધામાં વર્ગ. જાતિ કે સંપ્રદાયને લક્ષમાં નહીં રખાય પણ વિશ્વને લહ્યમાં રાખીતે કાર્યંક્રમાે અપાશે અતે ધડાશે. માનવી પાેતે મર્યાદિત હાેઈ અને પારંભમાં સર્વાંગી કાર્યંકરાે પણ એાછા મળવાના હાઇ ક્ષેત્ર (કાર્યક્ષેત્ર) પણ મર્યાદિત અને ડુંકું ક્ષેવું પડશે. વળી આજના સાધુ સન્યાસીઓની કક્ષા મુજબ લોકા તેને ઝીલશે. કાર્યંક્રમા પણ કક્ષા પ્રમાણે આપવા પડશે.

#### કાર્ય ક્રેમાની ક્ષષ્ટિ :

ક્રાંતિ અને ક્રમ એ બન્ને શ્રુષ્ટા ક્રમ ધાતુ પરથી બનેલા હાેઇ, એકાર્થ માનીએ તા: કાર્યક્રમના અર્થ સમાજકાર્યમાં ક્રાંતિ અગર તા સમાજકાર્ય દ્વારા ફ્રાંતિ. એમ થાય છે. એ દૃષ્ટિએ કાર્યક્રમ સમાજમાં નવાં મૂલ્યોની સ્થાપના કરનાર, મુલ્ય પરિવર્તન કરનાર નીવડે. એ દેષ્ટિ કાર્યક્રમ ગાઠવનારની હોવી જોઇએ. દા. ત. શિયાળનું દવાખાનું લઇએ. આમ તા તે સર્જનાત્મક કાર્યક્રમ છે. પણ, જ્યારે શુદ્ધિ પ્રયોગ ચાલતા હશે અથવા લવાદીથી ઝલડા પતાવવાના વ્યાપક કાર્યક્રમ ચાલતા હશે ત્યારે દવાખાનાના ભાઇ ખહેના માટે દવાખાનું ગૌણ બની જશે; અને પ્રતિકારાત્મક કાર્યક્રમ અથવા મૃશ્ય પરિવર્તાનાત્મક કાર્યક્રમ મુખ્ય બની જશે.

મતલભ એ છે કે આમ તા સમાજના ખુધા કાર્યક્રમા સમાજના નવસર્જન માટે છે છતાં, એમના મુખ્ય ત્રણ ભેદ રહેશે:—

(૧) સર્જ નાત્મક, (૨) પ્રતિકારાત્મક અને (૩) મૂલ્ય પરિવર્ત નાત્મક. સપ્તસ્વાવલ ખનના કાર્ય ક્રમા સર્જા નાત્મક પણ છે અને મૂક્ષ્ય પરિવર્તા-નાત્મક પશ.

ભાલમાં પાણીનું મહાદુ:ખ હતું. પાણી જેવી માનવ તથા પશુની પ્રાથમિક જરૂરિયાતમાં મહાકષ્ટ હાય ત્યારે ધર્મ કે નીતિ શું હાય ? એના ઉપદેશ કરતાં એ કષ્ટ નિવારવું એ જ પ્રથમ કરજ ખતે. એટલે ત્યાં જલ–સહાયક સમિતિ ખની. કાર્ય તેા સંસ્થા દારા **બ્યવસ્થિત રીતે શરૂ થ**યું. પ્રશ્ન એ થયો કે દાતા કેત્ણ ? તરત ધનને પ્રતિષ્ઠા આપવી ન હતી એટલે અપીલ થઇ:-- " ઉપકાર કરવા માટે નહીં. પણ ગામડાના આ બાંડુએંગને અત્યાર લગી આપણે ભોગવી તેવી તેા ઠીક પણ સામાન્ય જરૂરિયાતની સગવડ પણ ન અપાઈ તેના પાયશ્વિત રૂપે કે કર્તવ્ય રૂપે કાળા આપા!" આથી પૈસાદારાની "અમે ઉપકાર કરીએ છીએ" એ ગ્રંથિ તૂડી. ડુંકમાં સહાયતા આવી પણ મૂલ્ય પરિવર્તન સાથે આવી. એ માટે કેટલાક પુષ્ય અને ઉપકારને માનવાવાળા મૂડીદારાના વિરાધ સહેવા પછો. એવી જ રીતે દુકાળ માટે અમાદાવાદ, મુંખઇ તેમજ સ્થાનિક ભાલ-નળકાંઠા પ્રદેશના વાસીઓએ જે કાળા આપ્યા તેમાં મુખ્ય કર્તવ્ય ભાવના રખાઈ. એ સમિતિત નામ પણ દુષ્કાળ રાહત કમિટિ નહીં પણ દુષ્કાળ કર્તાવ્ય સમિતિ રખાયું. વળી જેવેા દુષ્કાળ મટીને સુકાળ થયા એટલે કરી તે જ પ્રદેશ પાસેથી વળતર રૂપે પ્રતિક કાળા લેવાયા એને ક્ષેકાએ ખુશીથી તે આપ્યા. આમ ક્ષેત્રાની તેવું જ દેવાની સતત કાર્યાવાઢી આપ્યા સમાજતા અને પરિસ્થિતિના પલટા કરી નાખે છે. સમાજ તાલીમબધ્ધ ધડાય છે. સહકારી પ્રવૃત્તિ, કેન્દ્રોમાં હોવાથી, પરસ્પરના સહયાગ વધે છે. એવી જ રીતે શહિપ્રયાગ અને શાંતિ સેનાના કાર્ય ક્રેમા મુખ્યત્વે પ્રતિકારાત્મક હોવા છતાં, મૃશ્યપરિવર્ત નાત્મક પણ છે. આમ સર્જાનાત્મક કાર્ય ક્રમા પ્રતિકારાત્મક ખની જાય છે. એ એ જ રીતે મૃદયપરિવર્ત નાત્મક કાર્ય ક્રમા પણ સર્જ નાત્મક કે પ્રતિકારાત્મક બની જાય છે.

#### ં કાર્ય ક્રેમાેના અનુબ ધ :

એવી જ રીતે આ બધા જ કાર્યક્રમા ચાર અનુ ખધા પૈકી એકને પણ છોડીને નહીં ચાલે. તેમાં પણ સંસ્થાનું મહત્વ વ્યક્તિ કે વ્યક્તિઓ કરતાં પણ વિશેષપણે તે ક્ષેત્ર માટે સ્વીકારાશે. કયારે ક એવું પણ ખને કે સંસ્થા મુળભૂતક્રાંતિમાં અવરાધક ખનશે ત્યારે ક્રાંતદ્રષ્ટા વ્યક્તિ કે વ્યક્તિએ એ સંસ્થાને છાડશે નહીં. પણ સંસ્થાના સંશાધન માટે, સંસ્થામાં રહીતે પણ મથ્યા કરશે.

એવું પણ ખનવાના વધુ સંભવ છે કે એવાં ક્રાંતિપિય સાધુ-સાધ્વીએા. ગૃહસ્ય-દંપતિએા. સન્યાસીએા કે પ્રહ્મચારી ભાઇખહેનાને આ કાર્યક્રમમાં ભળવા માટે આવે ત્યારે તેમની જૂની સંપ્રદાય-ધર્મ સંસ્થા તરછોડી મૂકરો કે સંસ્થા-બહાર કરવાની ધાષણા કરશે. તે છતાં તેઓ પાતાના સંસ્થાના મહત્વને ગમે તેવા આક્ષેપા અને વિરાધ વચ્ચે પણ નહીં છાડે.

આના પરિણામે. તેવા સબ્યાે અતુભંધ વિચારધારાના બાલનળ-કાંઠા પ્રયોગના અન્વયે **દેશબ**રમાં અ**લગ અલગ વિભાગામાં** નવી સંસ્થાએ ઊભી કરશે અને જૂની સુસંસ્થાએ સાથે, તથા દેશ અને દુનિયાની વર્તમાન યુગની વિરલવિભ્રતિએા સાથે વ્યક્તિગત સંપર્કમાં પણ રહેશે. જેથી વિશ્વવાત્સલ્યના આ કાર્યક્રમા વિશ્વરૂપ પકડી શકે.

સવારે શ્રી માટલિયાએ કહ્યું તેમ જનસેવકા (ગાંધીયુગના) હશે તેમણે શિક્ષણ, સંસ્કાર, આરાગ્ય અને ન્યાયના કાર્યક્રમામાં જાતે સીધા ભાગ લેવા પડશે; તેમજ સહકારી પ્રવૃત્તિ. લવાદી વગેરે કાર્યક્રમા નૈતિક જનસંગઠના દ્વારા ચલાવશે. એટલું જ નહીં, તે જનસંગઠનાનું પ્રતિનિ-**ધિત્વ કેાંગ્રે**સમાં ઊ<mark>ભું કરવામાં તથા મૃલ્ય પરિવર્તન કરાવવાની પ્રક્રિ-</mark> યાઓમાં અને શુદ્ધિપ્રયોગા વગેરમાં જાતે પણ ભળશે અને સંસ્થાગત રીતે પણ દારેવણી આપશે.

ક્રાંતિપ્રિય સાધુ–સાધ્વીએ આ બધામાં પ્રત્યક્ષ ભાગ ન ક્ષેવા

છતાં ઊંડાણથી અધ્યાત્મકલક્ષી નીતિની દૃષ્ટિએ આ બધાની મૂક્ષવણી કરશે અને રચનાત્મક રીતે વારંવાર સચતા આપીને અખંડ સાતત્ય ( શંક ) આપશે. તેઓ જ્યાં જ્યાં કડીઓ ખૂટશે કે તૂટશે ત્યાં સાંધશે, પૂર્તિ કરવા મથશે અને આ સંગઠનાને પ્રભાવશાળી, પ્રતિષ્ઠાસંપન્ન ખનાવવામાં પરિગ્રહ, પ્રાહ્ય અને પ્રતિષ્ઠા હોમી **દેશે.** રાજ્યસંસ્થામાં ખાસ કરીને કાંગ્રેસમાં અને રાજ્યતંત્રમાં ( લાેકસભા–ધારાસભા વગેરે) જનસંગઠના અને જનસેવક સંગઠનાના અમુક લાકા અમુક હદ સુધી જશે. તે પ્રાયોગિક સંધ કે નૈતિક ગ્રામ સંગઠના રાજકીય પ્રક્ષોમાં. કાંગ્રેસ સંગઠન અને કોંગ્રેસ પાર્લામેંટરી ખોર્ડના ક્ષેત્રમાં શિરત ખરાખર જાળવશે. પ્રાયોગિક સંઘ પણ સંસ્થા તરીકે પોલિસના આશ્રય નહીં લે. તેમજ નૈતિક સંગઠના પણ નહીં લે. તે છતાં જો સરકારી તંત્ર કે રાજ્ય સરકાર પરિસ્થિતિને કારણે, સહાય કરવા આવશે તો તેના ઈન્કાર કરશે નહીં. અલખત્ત એમતું લક્ષ તો લવાદી, શુદ્ધિ પ્રયોગ અને શાંતિસેનાના અહિંસક કાર્યક્રમા બણી જ હશે.

પ્રાયોગિક સંધાની દારવણી એ નૈતિક જન સંગઠના ( ગ્રામસંગઠન, માતુસમાજ વગેરે ) ચાલશે: છેલ્લું માર્ગદર્શન એમતું જ સ્વીકારશે અતે એમતે આર્થિક સહાય કરશે. આ પ્રાયોગિક સંઘામાં ત્રામ પ્રાયોગિક સંધ, નગર પ્રાયોગિક સંધ ( વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંધ) બન્ને સંધાના સમાવેશ થાય છે. કોંગ્રેસને શહ કરવાનું **દેશવ્યા**પી કામ આ પ્રાયોગિક સંઘની દેખરેખ તેમજ દૂધ નીચે નૈતિક જન-સંઘઠના કરશે. આથી જ આ દેશમાં ગામડાં, પછાતવર્ગી, અને માતૃ-સમાજોને પૂ. મહારાજ શ્રી સંતભાલજી ધણા ટેકા આપે છે. આમ ગામડાં અને વિશ્વના અનુખંધ પરસ્પરમાં સંગઠનાની સાંકળીએ कोडीने संधाशे.

આ આપ્યું કામ બગીરથ છે. જ્યાં લગી જનસંગઠતા, જનસેવક સંગઠના. અને ફ્રાંતિપ્રિય સાધુ-સાધ્વીએ દેશભરમાં સંકલના બહ વ્યવસ્થિત રીતે આ કાર્ય ક્રમને ન ઉપાડી ક્ષે ત્યાં લગી ભાલનળકાંઠા

પ્રાયાગિક સંઘના અન્વયે ગુજરાતમાં અને મુખઇમાં થયેલાં શહેર સંગઠના ઉપર બહુ બાજો પડશે.

વર્ષોથી પાછળ પડી ગયેલાં સાંસ્કૃતિક તત્ત્વોને ઉંચા લાવી, યુનાને ટેકાે આપી યુનાને મજણુત કરવું પડશે. કારણ કે તે જ રાજકાય ક્ષેત્રે આજે વિશ્વશાંતિની આધારશિલા સમી વિશ્વસંસ્થા છે. તેના વડે આપણે વિશ્વને સામે રાખી અહિંસક કાર્યક્રમાે બનાવી પાર પાડવાં પડશે. આ કાર્ય'ક્રમા દા. ત. આવા પ્રકારના હશે :--(૧) અણુબોંબ ઉપર પ્રતિભાષ મુકવાનું સ્થન કરવું (૨) સમગ્ર રીતે યુદ્ધ માત્ર ઉપર પ્રતિભ ધતું સૂચન કરવું. (૩) પંચશીલને વ્યાપક ખનાવવા માટેતું સ્ચન (૪) સંસ્થાનવાદની નાંખુદીનું સ્ચન. આ બધા કાર્યંક્રમા પાર પાડવામાં સામ્યવાદી સંસ્થાઐાનાં સાધનશુદ્ધિમાં ન માનતાં તત્ત્વા ઘુસી: ન જાય, અથવા થાેડી રાહતના ડુકડા ફેંકી; સંસ્થાનવાદીએા વિશ્વતે ન ખનાવી જાય તે માટે સક્રિય તટસ્થતા જાગૃતિપૂવર્ક ભારત **ટકાવી રાખે**ં એ જોવું પડશે. આ બધું વિશ્વવાત્સલ્યના વ્યાપક અને બગીરથ. કાર્યક્રમમાં આવી જાય છે.

#### પ્રતીતિ થઇ છે:--

**શ્રી પૂંજાભા**ઇ કહે: " કલ્પનાથી તેા હવે બધું સ્પષ્ટ દેખાય છે અને આ કલ્પના શરૂઆતમાં મૃકનાર મહારાજ શ્રી સંતભાલજીને તા મે અને મે ચાર જેવું પ્રત્યક્ષ દેખાતું હશે. પણ અમારી કક્ષા અને ગજું નાનાં છે. છતાં એ પણ કહી દઉં કે આ કાઇ ઉડલી કલ્પના માત્ર નથી; પણ એ તો વિશ્વભરમાં વહેવારૂ ખની શકે તેવા સીધા ચાેખ્ખા માર્ગ છે; તે પ્રતીતિ હવે પૂરેપૂરી થઈ ગઈ છે. દેશમાં તાે હવે આ વિચારા પહેાંચી જવાની સીડી તૈયાર થઇ ગઇ. વિશ્વલગી પહેાંચવા માટે દુનિયાભરના મુખ્ય મુખ્ય તત્વ ચિંતકા, સેવકા, કિંવા શક્ય દ્વાય તા ધર્મ શરૂઓ ભેગા થાય અને વિચાર વિનિમય કરે તે જરૂરી લાગે છે. વિશેષ તા મહારાજશ્રી અને મુનિશ્રી (નેમિયુની) વિચારીને કહી શકે.

#### અમલી બનવામાં વાર લાગરો :--

શ્રી ખળવંતભાઇ: મેં અગાઉ ઇશારા કર્યો હતા તેમ (૧) નારી અવહેલના (૨) અશિક્ષિત ભાળક (૩) બેકાર માનવી. આ ત્રણ ભારતની માેટી સમસ્યાએ છે. નાની તેા ઘણી છે. દા. ત. સાચા ન્યાય અમલી બની શકતા નથી, સલામતી નથી, રાગીઓની પૂરી સારવાર થતી નથી, તે ઉપરાંત ઠંડા ગરમ યુદ્ધો, ભાષાવાદ, રાજ્યના ભરડા, દાંડ તત્વા, માનવ વચ્ચેની અસમાનતાઓ, ગાવા-કાશ્મીરની સમસ્યા. િઆમાં ગાવાના ઉકેલ આવી ગયાે છે ૅ ધર્મના નામે અંધ-શ્રહા, મજૂરાના તન–મનના ધસારા. આવા તાે દેશમાં અનેક સવાલા છે. વિશ્વમાં એથી પણ વધુ સવાક્ષેષ પડેલા છે.

અલખત ઘેર ઘેરથી વાત્સલ્યની જ્યાત પ્રગટ અને એ બધા જ્યાતાના વિશ્વભાર સાથે અનુખંધ હોય, તા જરાયે આ કાર્ય અશક્ય કે વસમું નથી, પણ તે દિવસ ક્યારે?

મને એક પાંચ-છ વર્ષની મૃત ખાળકીના કિસ્સા યાદ આવે છે કે ગ્રાતિનાં દખાણથી કાેઇ તેને મસાણે લઈ જવા તૈયાર ન થયું. અંતે ચલાલા ખાટી કાર્યાલયની મદદે આ કાર્ય પાર પછ્યું.

એવા જ એક-બીજો કિસ્સાે છે જેમાં બળતી બાઈ ઉપર પતિએ ઠંડુ પાણી ભૂલથી નાખતાં ફેાલ્લા પડયા. તેમને દરભારે મદદ કરી. પિયરિયાએ પૈસા વહેવડાવ્યા પણ ઇસ્પિતાલાના ફેરામાં રાજકાટ પહેાં-ચતા તે બાઇને પ્રાણ છોડવા પશ્ચો.

આમ આવા વિરાધી વાતાવરશ્યમાં જ્યારે મૂલ્ય પરિવર્તનના ક્રાંતિકારી પ્રશ્ન લઇએ કે વિરાધના વટાળ ઊંઠે છે. એટલે આખા જગતમાં આ સંદેશાને અમલી ખનતાં વાર લાગવાના પૂરા સંભવ છે. પણ તેથી નાસીપાસ થવાતું નથી.

#### વિર્વવાત્સલ્ય પ્રયાેબનાે સુખદ અનુભવ:—

શ્રી દેવજભાઇ: " મારા અતુભવ ભળવંતભાઈ કરતાં જ દે<sup>દ</sup>ે અને પ્રાત્સાહક છે. મને તેલી, હરિજના તથા ગામના લાકાથી જે સાથ સહયાેગ મહ્યા છે તેના આનંદ રસના કુંડા જેવા છે, અમારી બાળાએન પણ રૂડા મુંદેશાએ જગાવતી હોય છે. ધર્ણા ભાઇબહેના તા તેમને કેટલું બધું માન આપે ? કેટલીકવાર મજૂરીતું મૂલ્ય પણ ન લે ત્યારે પરાણે આપવું પડે અને રાજ રાજ થઇ જાય.

મતે લાગે છે કે સંગઠનનું પીઠખળ ન હેાય અને એકલદાેકલ નિરાશ થાય તે જૂદી વાત છે. કેટલીક વાર એકલદાકલના સ્વભાવ દાષના કારણે પણ નિરાશ થવાના સંભવ છે. બાકી કૂર, દાંડ અને સ્થાપિત હિતનાં તત્ત્વા પણ થાડી વાર કૂંકાડા મારી, સાચાં સંગઠના આગળ નમ્ન ખની હેત વરસાવે છે. એટલે આવેશને વશ ન થતાં કે ખાટા આત્મ સંતાષને વશ ન થતાં પણ એટલું તા ઉધાડી રીતે જોઇ શકાય છે કે વિશ્વવાત્સસ્થતા કાર્યક્રમ અજોડ છે. ઓછી સમજ કે પ્રકૃતિદાષ વ. કારણે હતાશ થઇએ કે એાછી આશા તરફ ઢળીએ તેા જુદી વાત છે.

શ્રી અળવંતભાઇ: ભાલનળકાંઠા પ્રયોગે. સર્વાંગ ભાવે અનુખંધ વિચારધારાના અમલ કરી પછી જ વિશ્વચાેગાનમાં આ રજૂ થયેલ છે. એટલે વહેલું માડું તે આખા જગતમાં ફેલાશે જ એની મને શ્રદ્ધા છે. પણ, અડચણા પગે પગે ધણી આવે છે.

પૂ. દંડીસ્વાસી : એ અંગે આપણા તેતા આ કાર્યક્રમ અંગે શ્રી સંતુષાલજી છે. તેમણે દરેકની શકિત અને શ્રહા પ્રમાણે કાર્યક્રમ આપવા જોઈએ અને આપણે તકેશુદ્ધ શ્રધ્ધાનિષ્ઠાથી તેને અમલમાં ં મૂક્ષીએ તા અડચણા દૂર થઈ શકશે.

## ભાગલા પાડતાં તત્ત્વાે દૂર કરવાં પડશે:

શ્રી પૂંજાભાઇ: વિશ્વવાત્સભ્યમાં ભાગલાં પડાવનારાં તત્ત્વાને આપણે હઠાવવાં પડશે. કામવાદ, ભાષાવાદ, અંગત સ્વાર્થ, અનાન

વગેરેને કાઢવાં પડશે. ખાકી સંગઠન થતાં શક્તિ કેવી ખીલે છે તેના એક નમૂના મજર મહાજન સંધ છે. આજે મિલ માલિકા અને મજરા ખલેખુલા મેળવીને કામ કરે છે. ૧૯૪૯ માં નિરાશ્રિતા આવ્યા અને જીવણીમાં વીશ ઇંચ વરસાદને લીધે પાણી ભરાયું. ત્યારે અડખે પડખેનાં ગામાન સાદ પાડી કહેવડાવતાં પૂરી, રાટલા, શાક વગેરે એટલં બધું આવી ગયેલું કે આશ્વર્યક્રપે સંગઠિત શક્તિના પ્યાલ આવ્યો. સુરતની તાપી રેલ વખતે. લાખા રૂપિયા. અનાજ, કાપડ વગેરે ગયું જ હતું. આમ આજે પણ વેરવિખેર પડેલી શક્તિ નિમિત્ત મળતાં પરચા બતાવે જ છે. દૈવી શકિત જાગતાં. આસરી શકિત આપમેળે ઠંડી પડી જશે. ખાપુજીએ-ગાંધીજીએ એ જ કાર્ય કર્યું હતું ને !

**શ્રી શ્રોક**: વિશ્વવાત્સલ્યના કાર્યક્રમમાં, સમજણ પડતાં મતે હવે પૂરી શ્રધ્ધા ખેસી ગઇ છે. કાેડીએ-કાેડીયું સંધાતા જગતભરમાં એ દીપી ઊઠશે!

## સવારનું પ્રવચન પદ્ધતિસરનું યાગ્ય હતું :

પૂ. શ્રી સંતળાલ છએ ત્યારબાદ બાલતાં કહ્યું: "સવારે ભાટલિયાએ " સર્વધા સૌ સુખી **યાએા, સમતા સૌ સમાચ**રા, સર્વત્ર દિવ્યતા વ્યાપા, સર્વત્ર શાંતિ વિસ્તરા," એ મંત્રના કાર્યક્રમ, સ<sup>હ</sup>ત– સ્વાવલ ખન. જગતની વિષમતાએોતું નિવારણ, ગુણદ્રધ્ધિ અને વિશ્વશાંતિ માટે યુતાે અતે કોંગ્રેસનું રક્ષણ એ બાબતાે ઉપર કહીતે મારાે અભિપ્રાય માંગ્યા હતા. મારા અભિપ્રાય એ છે કે "એમણે જે પાતાની આગવી શૈલીથી પ્રતિપાદન કર્યું છે તે ધર્જી જ યાગ્ય છે. "

## પરદેશની બાખતાના ઉકેલમાં એ વસ્ત્રએાની પ્રતીતિ કરાવવી પડશે :

પરદેશા સાથેના સવાક્ષાના ઉકેલમાં એ વસ્ત્રુઓની પ્રતીતિ આપણે તેમતે આપવી પડશે :-(૧) હિંસા દ્વારા તાત્કાલિક પ્રશ્નો પતતા

લાગે છે. પણ ખરેખર પતતા નથી. એક પતીને એ ઉભા થાય એવી સ્થિતિ થાય છે. એટલે ગાંધીજીની હયાતીમાં અહિંસાના જે ચમત્કાર **થતાવેક્ષા, તેનાં કરતાં અનેક ગણા અનેક ક્ષેત્રે થતાવવા પડશે. (૨)** ઋી અને પુરૂષોનો કાયમી અને વધુ પડતા સંપર્ક છતાંય, *ખન્*ને જ**ર** સંયમની મર્યાદા સાચવીને રહી શકે અને એકમેકના પૂરક તરીકે કામ કરી !શકશે. પરણેલાં, સ્ત્રી-પુરૂષ, ગુદ્રસ્થાશ્રમીઓ સંતાનની જરૂર પડે શ્વરીરભોગ કરવાની છુટ ક્ષેવા ઇચ્છશે તો પણ તે વાસના વધારવા માટે નહીં, સાંયમના લક્ષે જ છૂટ લેશે.

ભારતીય સંસ્કૃતિ માટે આ અશક્ય નથી. નવાયુગનાં સાધુ-સા<sup>દ્</sup>વીએોએ **દ**દય-સ્પ**ર્કા**થી અને નવાયુગના ધ્રાક્ષણો (સ્થનાત્મક કાર્યં કરા )એ વાત્સલ્ય લક્ષી સ્પર્શાયી આ સિધ્ધ કરી આપવું પડશે. આ ખન્તે સમાજના વૈદ્ય-વર્ગ રહેશે.

# [૧૪] સર્વોદયનું આજ સુધીનું સ્વરૂપ

### [ 23-90-59 ]

## —મુનિશ્રો નેમિચંદ્રજી

' વિશ્વવાત્સલ્ય 'ના વિવિધ પાસાએ ઉપર આ અગાઉ છણાવટ થઈ ગઈ છે. જગતમાં ક્રાંતિ આણવા માટે અને માનવસમાજના સખ શાંતિ માટે પ્રયાસ કરી રહેલ વિચારધારાએ માં 'સર્વોદયવાદ' પણ છે. એના ઉપર પણ છણાવડ કરવાની જરૂર છે. જ્યાં સુધી સર્વોદયના વિચાર નહીં થાય ત્યાં સુધી વિશ્વવાત્સક્ષ્યની નીતિ નિષ્કા અને વ્રતનિષ્ઠા પણ સારી રીતે ૮કી શકશે નહીં. કારણ કે વિશ્વ-વાત્મસ્થની જે વિચારદર્ષ્ટ્ર છે તે કેટલાક અંશે સર્વોદયને મળતી આવે છે અતે કર્યાં ક બન્તેને એકબીજાના અંગ તરીકે પણ ગણી ક્ષેવા માટે લોકા બૂલ કરી બેસે. પણ તેના કયા કયા પાસાંએા છે અને સર્વોદયનું આજસુધીનું શું સ્વરૂપ રહ્યું છે એતા વિચાર કરવામાં આવતા ખધી વસ્ત્રએ। સ્પષ્ટપણે સમજ શકાશે.

પાશ્ચાત્ય દેશામાં સામાન્ય એમ માનવામાં આવે છે કે વધારેમાં વધારે લોકોતું વધારેમાં વધારે સુખ થવું જોઇએ. (Greates good of the greatest member) એટલે કે વધારેમાં વધારે લોકોત (Majority) વધારેમાં વધારે સુખ વધારવાની નીતિ ત્યાં પ્રચલિત થઈ છે. ત્યાં સખ એટલે શારીરિક-પૈસા ટકા કે મકાન મિલકતનું સુખ એમ ગણવામાં આવે છે. એવું સુખ મેળવવા માટે નીતિનિયમાના ભંગ થાય તા એની વિશેષ દરકાર કરવામાં આવતી ન હતી. તેમજ

વધારે માણસોતું સુખ જાળવવું એવા હેતું રાખવામાં આવ્યા તેયા થાડાને-અલ્પ સખ્યક ને દઃખ દઇને પણ તે સખ અપાય તા દરકત નથી, એમ માનતા થયા તેનું પરિણામ એ આવ્યું કે ચુલામી અને ગરીબાની રિયતિ પશ્ચિમના દેશામાં છેવટ સુધી ખરાળ જ રહી.

પણ, આની વિરુદ્ધ કેટલાક ડાહ્યા વિચારકાએ અવાજ ઉઠાવ્યો. વધારે માણસાતે પૈસા ટકાતું સુખ હાય, જોઈએ તે કરતાં પણ વધારે-એ ખુદાંઈ કાયદાથી વિરુદ્ધ છે. એવી જ રીતે પાતાના માજશાખ માટે, ભૌતિક સુખા માટે થાેડા લાેકાેતે રંજાડીતે, તેમની પાસેથી પરાણે કામ લેવું એ પણ નીતિ-નિયમ અને ઇશ્વરીય કાનૂનના વિરુદ્ધ છે એમ એ ડાહ્યા માણસાએ કહ્યું.

જૉન રશ્કિન એ ડાહ્યા માણસામાંના એક હતા. તેણે **ધ**ણા વિષયા ( હુત્રર, ચિત્રકળા, કળા વગેરે ) ઉપર પુસ્તકા લખ્યાં. પણ તેણે તે વખતના લાકાને જે નીતિ વિષયક પુસ્તકા આપ્યાં તેનું મુક્યાંકન કંઇક વધારે છે. તેણે એક નાનકડું પુસ્તક લખ્યું છે:— Unto this Last ( અંડુ ધીસ લાસ્ટ ). આ પ્રસ્તકે યુરાપના ક્ષેકા ઉપર જખ્ખર વિચાર પરિવર્ત નની છાપ પાડી હતી; અને સમજૂ માણસા તેને વાંચવા અને સમજવાના પ્રયત્ન કરતા હતા. એટલું જ નહીં એ પુસ્તકે સુરાપના કેટલાક દેશામાં લાકક્રાંતિના ખીજોતું આરાપણ કર્યું હતું.

એકવાર મહાત્મા ગાંધીજી દ્રાંસજોર્ડન જઇ રહ્યા હતા. તે વખતે તેમના મિત્ર મિ. પાલક તેમને આ પુસ્તક વાંચવા આપ્યું. મહાત્મા ગાંધીજીએ આ પુસ્તક વાંચ્યું. તેથી તેમના વિચારામાં ઉથલ-પાયલ મચી. તેમણે એ વિચારા પ્રમાણે પાતાનું છવન માળવાના સંકલ્પ કર્યો. ફિનિકસમાં તેમણે ટાલ્સરાય -આશ્રમ ' ખાલીને ત્યાં કેટલાક કુટુંબા સાથે રહેલું શરૂ કર્યું. તેમણે ખેતી અને ગ્રામાઘોય શરૂ કર્યા અને તેઓ જાતે શ્રમનિષ્ઠ ખનીને રહેવા લાગ્યા.

દક્ષિણ આફ્રિકાની સ્થિતિ તે વખતે બહુજ દયનીય હતી. જે માણસા પૈસા માટે દેશાવર ખેડે છે તેઓ એની ધૂનમાં નીતિ અને ભગવાનને ભૂલે છે, સ્વાર્થમાં મુંઝાય છે અને તેથી ગેરલાભા પેઠા થાય છે. સર્વધર્મના અગે નીતિ તા રહેલી જ છે. નીતિ અને ન્યાય જાળવવા જરૂરી છે. ગાંધીજીએ તે વખતની આદિકાની પરિસ્થિતિ સુધારવા માટે એ પ્રસ્તકના આધારે પ્રયોગા શરૂ કર્યા અને લોકોને જાગૃત કર્યા.

આ પસ્તક જેતા અતુવાદ માંધીજીએ " સર્વોદય "ના નામે કર્યો તેના મળ આધાર રશ્કિને બાઈબલની એક કથામાંથી લીધેલેદ દરેક **ધર્મમાં નીતિ ન્યાય જા**ળવવાની વાત આવે છે અને આ કથામાં પણ એ તત્ત્વ છે. એ કથાનું નામ છે: "આ છેલાને પણ...!"

કથા આ પ્રમાણેની છે:—એક માણસને પાતાના કામ માટે રાજના મજૂર (દહાડીયા) જોઇતા હતા. વહેલી સવારે કેટલાક દહાડીયા આવ્યા. તેમને મજરીના દર આઠ આના કહીને રાખ્યા. કેટલાક ખપારે આવ્યા તેમને પણ એ જ દરે રાખ્યા. કેટલાક છેલ્લે સાંજ પડવા ટાણે આવ્યા. તેઓ ઘણા દુ:ખી હતા. તેમને પણ એ જ મજૂરીના દરે રાખ્યા. મજૂરી ચૂકવતા વખતે વહેલી સવારે આવેલા મજુરાએ વાંધા લીધા : '' અમે વહેલાં આવ્યા તેમને પણ આઠ આના અતે માડા આવ્યા તેમતે પણ આઠ આના!"

ત્યારે પૈલા માણસે કહ્યું : "બાઇ ! મેં તે! તમતે કહ્યું તે પ્રમાણે આપ્યા છે. એમતે પણ એટલી જરૂર હતી તે પૂરી કરવી **જોઇએ તે! એટલે** એ છેલ્લાતે પણ એ જ દરે મજૂરી ચુક્તું છું તે વ્યાજગી છે."

પૈલા ક્ષાેકાને તેથી સંતાય થયા.

ખાઇ ખલની આ કથાના આધારે રિસ્કિને 'દોલતો નસો' 'અદલ ઈન્સાક': 'સાચનાં મૂળ' અને 'ખરૂં છે' એ બાબતમાં જુદાં જુદાં કાર્યો વિષે સૂચન કરતાં કહ્યું છે કે:--'' પાદરીતા ધંધા સાર્યું શિક્ષણ આપવાના છે અને સત્ય કહેતાં કહેતાં પ્રાણ હાેમી દેવાતા છે. સિપાઇના ધંધા પાતાના પ્રાપ્ય સાટે પ્રજાતું રક્ષણ કરવાતા છે. વૈદના ધંધા પ્રજાની તંદુરસ્તી જાળવી રાખવા, પાતાની સુખ– સગવડા મુકવાના છે. વકીલના ધંધા પ્રજામાં અદલ ઈન્સાક ફેલાવવાના છે; તેમ કરતાં કરતાં જો સહેવું પડે તેા સહેવું જોઇએ. વેપારીના ધંધા પ્રજાતે જોઇતા માલ પૂરા પાડવાતા છે; તેમ કરતાં જો સ**હે**વું પડે તેા સહેવું ઘટે."

આ વિચારધારાની ઊંડી અસર ગાંધીજી ઉપર થઈ અને તેમનામાં 'અંત્યાદયની 'ની ભાવના ખગી. હિંદમાં આવ્યા ત્યારે તેમણે જાહેર કર્યું કે " હું આપણા દેશની પછાતમાં પછાત ગણાતી **કામની ખાઈને રાખવા માર્ચ છું." તેમણે હરિજન આશ્રમમાં લક્ષ્મીબાઇ** નામની એક કન્યાને રાખી. હરિજન કુટંબાને તેમણે આશ્રમમાં વસાવ્યાં. હરિજનાહાર માટે તેમણે હરિજન-સેવકમાં ધર્ણું લખ્યું. એક વખત તેમણે હરિજના માટે આમરણ ઉપવાસ-અનશન પણ કર્યું. પહેલાં તેઓ આદર્શ લગ્ન વખતે આશીર્વાદ આપતા. પછી વરકન્યા પૈકી એક ક્રરિજન હોય તા આશીર્વાદ આપવાના નિયમ કર્યો. હરિજનાની આર્થિક સ્થિતિ સુધારવા તેમણે કંડકાળા પણ કર્યા તે વખતના ધર્મધુરંધરા અને પાંડિતાને બાલાવી તેમણે હિંદુધર્મના શાસ્ત્રો શાધાવી પ્રમાશ મેળત્ર્યા. પંડિત મદનમાહન માલવીય અને આન દશ્ર કર ધ્રત જેવા વિદ્વાતાએ હિંદુ ધર્મશાસ્ત્રમાં માનવ માનવ પ્રત્યે ધણા અને એદબાવ છે જ નહીં એ સિદ્ધ કરી ખતાવ્યું. જે કંઇ ધર્મના નામે ચાલે છે તે માનવતા વિદ્વાેશા કૃત્યાે સ્વાર્ધી ક્ષાેકા ચલાવે છે એમ સાબિત કરી, "અસ્પૃશ્યતા હિંદુધર્મ માટે કલંક છે" એ વાત ઉપર પંડિતા અને વિદ્વાનાની મહેત્ર લગાવી. એટલું જ નહીં તેમએ અસ્પૃશ્યતા નિવારણના ખરડા પણ રાજ્ય મારકૃત બનાવ્યા. આમ ્યછાતમાં પછાત કાેમનાે તેમણે ઉદ્ધાર કર્યાે.

ત્યારભાદ ખીજા જે પછાત વર્ગો હતા તેમના ઉદ્ધારનું કાર્ય

તેમણે હાથ લીધું. તેમના ઉત્થાનના કાર્ય ક્રમા તેમણે યાજ્યા. એમાં ગામડાં: નારીજાતિ અને શહેરી મજૂરાતે લીધા. તેમણે ગામડાંઓના જિયાન માટે જુદા જુદા રચનાત્મક કાર્યક્રમાં મૂક્યા. નારીજાતિની-માતાઓની નૈતિકશકિત જાગત કરી તેમને અહિંસક પ્રતિકારના કાર્યોમાં લગાક્યા. શહેરી મજૂરાનું સંગઠન કર્યું. મજૂરા અને મહાજતાનું સંયુક્ત સંગઠન કર્યું અને નીતિના તત્ત્વેા પૂર્યા. ગરીબ ભારતનું શાષણ મટાડવા માટે તેમણે વિદેશી માલના બહિષ્કાર કરાવ્યા અને સ્વદેશીવત અપાવ્યું. આ રીતે ગાંધીજીએ ''અંત્યાદય''માંથી સર્વોદયનું કામ ખીલવ્યું.

કાર્કી પ્રશ્ન થશે કે 'અંત્યાદય 'માંથી ગાંધીજીએ સર્વોદય કેવી રીતે પ્રગઢાવ્યા ? એના જવાય ગાંધીજીએ ' હિંદ-સ્વરાજ્ય 'માં આપ્યાજ છે. તે છતાં જો વિચારવામાં આવે તે! તેમની દરેક પ્રવૃત્તિ સંગઠના वरे सर्वोध्य साधवानी दती सेम लागशे.

પ્રાર્થના સત્યાત્રહ, અનશન, નાેઆખલી <u>હ</u>લ્લડમાં શાંતિ સ્**થાપ**ના, વગેરે પ્રવૃત્તિઓ: બીજી તરફ રચનાત્મક કાર્યં કર અને કે.ચેસી લોકોતું ધડતર, ત્રીજી તરક હિંદ-મુસ્લિમ એક્યતાનું ધડતર; ચાેથી તરફ ગ્રામ અતે નગરની પછાતપ્રજાના ધડતરતું કામ: આ બધાં કામા તેઓ એકી માથે કરાવી લેતા હતા. એટલે અત્યંજો હરિજના અને પછાતવર્ગીના હ્રદયની સાથે સાથે તેમનું શેષ્યણ કરનારા, રંજાડનારા અને તેમને પછાત રાખનારાએાનું શાેષણ પણ મટી જઇ નીતિ અને ધર્મનાં તત્ત્વો આવવાથી ઉદયજ થતા. આમાં એક તરફ શાયણ ન થવાથી પછાતવર્ગીતા <u>ઉદય થયે। અને બીજી તરફ શાેષણ કરતાં અટકતા હોવાથી શે.ષક</u> વર્ગના પણ ઉદય થયા. એવીજ રીતે અંગ્રેજો સાથે ડંખ રાખ્યા-રખાવ્યા વગર અહિંસક લડાઇ ચાલી તેમાં એક તરફ ભારતીય પ્રજાના અતે બીજ તરફ અનિષ્ટાયી હટવા માટે અંગ્રેજોના પણ ઉદયજ થયો. પરિણામે હિંદતે સ્વરાજ્ય આપવાની તરફેણ કરનારા ઘણા માણસો પાક્યાં અને આગળ આવ્યા. ભારત પ્રતિ તેમના આદર રહ્યો.

એ ઉપરાંત ગાંધીજી સર્વોદયનાે અર્થ એટલે બધાય ક્ષેત્રાનાે ઉદ્ધય એમ માનતા હતા. એટલે તેમણે રાજકારણ, અર્થ કારણ, સમાજકારણ વગેરે દરેક ક્ષેત્રના ઉદય કેવી રીતે થાય તેની કાળજી રાખી હતી. રાજનીતિ જેવા અટપટા ક્ષેત્રમાં પણ જે અનિષ્ટા જામી ગયા હતાં; તેમને શુદ્ધ કરવા માટે પાતે અખંડ પ્રયત્ના કરતા રહ્યા. બધાય ક્ષેત્રોમાં પૈસેલાં અનિષ્ટા ને દૂર કરવાયી 'સર્વોદય' સર્વ ક્ષેત્રાદ<mark>ય થઇ શ</mark>કે.

તેમણે કાેઇપણ એક ક્ષેત્ર છેાક્યું ન હતું. કેાંગ્રેસના તેઓ પારંબથી ટેકેદાર હતા. તેમણે બધાય ક્ષેત્રામાં **નૈ**તિક-સંગઠના ઊભાં કર્યા હતાં. જે બાકી રહ્યાં ત્યાં સંગઠના ઊમાં કરવાનાં હતાં. એટલે કે સંગઠના વડેજ તેમણે સર્વોદયને નવું રૂપ આપ્યું હતું.

સામાજિક ક્ષેત્રમાં ઊંચનીચના ભેદભાવા, રપૃશ્યારપૃશ્યના ભેદા, હજૂર-મજૂરના વર્ગો દૂર કરી હરિજન સેવક સધ વહે તે કામ ઉપાડ્યું હતાં. લગ્ન-પ્રથા, મહિલા ઉન્નતિ વ.ના કાર્યોને તેમણે નવું રૂપ આપ્યું. આર્થિક ક્ષેત્રમાં તે ગ્રામસ્વરાજ્ય દ્વારા તેમજ ગ્રામાઘોગની પ્રક્રિયા તેમણે લીધીજ હતી. શિક્ષણના ક્ષેત્રમાં નઈ-તાલિમ, ભાષા પ્રશ્ન વ ઉકેલવા માટે નર્કતાલિમ સાધદારા ઉલ્યનુ કાર્ય કર્યું હતું. સાંસ્કૃતિક ક્ષેત્રમાં ભારતીય સસ્કૃતિને ચ્યતરૂપ સસ્કૃતિના તત્ત્વા સુરક્ષિત રાખવાના તેમના પ્રયાસ રહ્યો હતા. ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં સાધુ–સાધ્વીએા પ્રતિ તેમને ખૂબજ આદરભાવ હતા. તેઓ હમેશાં સાધુવર્ગને કહેતા: "તમે પાતાના સ્થાતે અને મર્યાદામાં રહીતે બધા ક્ષેત્રામાં નીતિ-ધર્મ પ્રવેશ કરાવવાતું ધર્જી કામ કરી શકા છા. '' આમ ગાંધીજીની હૈયાની સુધી સર્વોદયની દૃષ્ટિએ સર્વક્ષેત્રે કામ થયાં. 'સર્વોદય' માસિક પણ પ્રગટ **યતું હતું અને તેમની હયાતીમાં** પણ સર્વોદય સંમેલના ભરાયાં હતાં.

હિંદુસ્તાનના બધા ધર્મોમાં 'સર્વોદય 'નાં બીજ તો હતાં જ. એ વિચારખીજોતે ઝાડતું સ્વરૂપ આપવામાં એટલે કે સર્વોદય કરવામાં માટા કાળા મહાત્મા ગાંધીજીના છે.

વૈદિક ધર્મમાં સ્વસ્તિ મંત્ર તેમજ ખીજા આશીર્વચનામાં સર્વોદયની ભાવના છે પણ આ જ્યાંકમાં તા તેના ઉચ્ચત્તમ રવરૂપે છે:-

## सर्वेभवन्तु सुबिन: सर्वे सन्तु निरामया: सर्वेभद्राणि पश्यन्तु, मा कश्चिद् दुःखमाप्तुयान्।

બધા સુખી થાએ! બધાય **નિરાગી ચા**એ! બધાય બધાતું કલ્યાર્થ જુઓ !

કાઈ દઃખી ન થાએ!!

कौन धर्मना भक्षान आयार्थ समात अद्रे तीर्थ डर स्तुति કરતાં કહ્યું છે:---

## "सर्वापदामन्त करं निरन्तं सर्वेदियं तीर्थमिदं तर्वेव।"

આપતું તીર્થ (સંધ) શાધત અને બધીય વિપદાના અંત કરનાર છે. અર્થાત કે દુઃખતે હરનાર છે; સર્વાદય કરનાર આપનું તીર્થ છે.

અત્યારસધી સર્વોદય વ્યક્તિગત વિચારની વસ્ત્ર હતી તેને ગાંધીજીએ સામુદાયિક વિચાર અને સંગઠના દ્વારા સક્રિયરૂપ આપીને આચારતી વસ્તુ બનાવી. આ તો સર્વોદયનું સ્વરૂપ ગાંધીજીતી હયાતી સુધી હતું.

#### સર્વેદિયનું નવું સ્વરૂપ:— 🕆

મહાત્મા ગાંધીજીના અવસાન વાદ, સન ૧૯૫૧ થી સર્વોદયે ' નવું સ્વરૂપ લીધું અને નવી ધૂરી પકડી. સંત વિનાળાજીએ સવેદિય મંચ ઉપરથી, પાચમપલ્લીના ગ્રામથી ભૂદાન ગંગા પ્રગટાવી, તેમણે ભ્રદાન વગેરે જે જે કાર્યક્રમા આપ્યા તેના હવે પછીના પ્રવચનમાં વિચાર કરવામાં આવશે પણ વિનાષાજીના વ્યક્તિત્વ ધડતરની શી અસર સર્વોદય ઉપર પડી? તે અહીં જોઇ જઈએ.

વિનાષાજીની પાતાની પ્રકૃત્તિમાં વેદતિના સરકાર છે; તેમણે

વ્યક્તિગત એકાંત સાધનામાં વર્ષો ગાત્યાં છે. આથી **તેમ**એ સર્વોદયની ધૂરી હાથમાં આવતા કાઈ પણ કાર્યમાં સગઠનની વાત કરી નથી. સંગઠનમાં તાે કડક શ્વિસ્ત. નિયમના બંધન અને જવાબદારી હ્યાઈ તે. તેએ જાતે કે ઈ સંગઠનમાં જોડાયા નથી તેમણે જવાયદારી લીધી નથી એટલ જ નહીં સંગઠન તરફ ઉપેક્ષાવૃત્તિ ધારણ કરી છે.

એટલે ગાંધીજ જે સંગઠન દ્વારા સર્વોદયમાં માનતા હતા અને સંગઠનના કડક નિયમ. શિસ્ત અને જવાબદારીમાં માનતા હતા તે ભાવના એાસરતી ગઈ અને એક નવી ભાવનાએ આકાર લીધા કે વ્યક્તિદ્વારા જ ક્રાંતિ થઈ શકે અને લોકા પણ એમ માનવા લાગ્યા. કેવળ વિનાખાજી નહીં; ૧૯૫૧ પછી જેટલા નવા નવા સર્વોદય કાર્ય કરો આવ્યા તેમની પાસે પણ ગાંધીજીની સર્વાંગી-સર્વોદય દૃષ્ટિ ન હોવાના કારણે તેએ। પણ સંગઠન વગર વ્યક્તિગત રીતે ભૂદાન કાર્ય કરતા રહ્યા. જો કે કેટલાક ભ્રદાન મંડળા ઊભાં થયાં પણ તેમાં ખંધારણ કે નિયમાપનિયમની શિસ્ત ન રહી. સહુ વિનાખાજનું અનુકરણ કરવા લાગ્યા. સર્વોદય કાર્ય માટે ગાંધી સમારક નિધિના ભંડારા ખુલ્લા હતા. એટલે નવા સર્વોદયી કાર્યં કરાની ભીડ જામવા લાગી અને એમાં કેટલાક ગાટાળા પણ થવા લાગ્યા. એટલે લાક શ્રહા એાસરતા ગઈ. ભૂદાનના કારણે જે એક વિચારક્રાંતિનું માનું દેશત્ર્યાપી પ્રસર્યું હતું તેના પ્રભાવ ઓછા થવા લાગ્યા. ભૂંદાન કાર્યં કરા અને ભૂ-વિતરણ પાછળના અનદદ ખર્ચં ને જોઈ ક્ષારામાં જમીન આપવાના રસ એછા થયા.

પણ સહ્યા માટા કરબદલા એ થઈ કે જે સર્વોદય, સર્વ ક્ષેત્રને સ્પર્શાતા હતા અને જેને ગાંધીજીએ જુદાં જુદાં સંગઠના અને કાર્યંક્રમા દ્વારા વ્યાપક **ખનાવ્યાે હતાે** તે સીમિત ખનીને 'ભૂદાન'ની એકાં<mark>ગ</mark>ી પ્રવૃત્તિ તરફ આવીને તેને જ સ્પર્શાતા રહી ગયા. જુદાં જુદાં સંગઠનાનું એક્રીકરણ જરૂર કરવામાં આવ્યું અને તેતે સર્વ – સેવા સંધ નામ આપવામાં આવ્યું. આમ સર્વોદયના પાયા તા નીકળા ગયા અને તેના બદલે સવ<sup>\*</sup> – સેવા આવી.

સર્વોદયમાં પછાતમાં પછાતના ઉદય – વિકાસ થતા અને સાથેસાથે તેના વિરોધપક્ષ પણ હળવા બનીને વિકસિત થતા; જેમકે શાષિત વર્ગ શાષણ એાછું થવાથી; અને શાષક વર્ગ શાષણ એાછું કરવાથી. તેના ખદલે 'ભૂકાન ' નિમિત્તે સર્વ`–સેવા આવતાં લાેકમાનસમાં ' ઉદય ' ચવાને ખદલે પ્રચિએા પૈસવી શરૂ થઇ. ભૂદાન દારા જમીન આપવાથી. બીજાં સાધતા દ્વારા મડી કે ખેતીના સાધતા આપવાથી લોકોને રાહત આપવા-અપાવવાતું કાર્ય જરૂર થયું પણ સર્વોદય ન થયેા; કારણકે દાનના કારણે દેનારમાં ગૌરવગ્રથિ અને ક્ષેનારમાં લાધત ત્રાંચ થાડીક આવી ગઇ. દેનારે બહુજ એાછીવાર આ ભાવના સાથે આપ્યું કે " મેં સમાજ પાસેથી આ વધારે મેળવ્યું છે. તેને સમાજને આપવું એ મારૂં કર્તવ્ય છે અથવા મને આ શાયણ દ્વારા મહ્યું છે તેા તેના પ્રાયશ્ચિત રૂપે હું આપું છું." માટા ભાગે તા , ઉપકાર કરતા હોય એ રીતે જ આવ્યું.

મામ સર્વોદયના નવા સ્વરૂપમાં એક જ સંગઠન રહી ગયું તે सर्व-सेवा-संध नवा नैतिक जन संगरता न ते। स्थायां के न ओवां સંગઠતાને સ્વીકૃતિ આપવામાં આવી. એટલે સમાજમાં અન્યાય. અત્યાચાર. અનીતિ જેવાં અનિષ્ટા હઠાવવાની શકિત વ્યક્તિગત રહી પણ તેની પ્રતિષ્ઠા સમાજમાં ન ત્રુટી, સંગઠના દ્વારા એ ત્રુટવી જોઇની હંતી પણ એમ ન થયું. પરિણામે જેમ અધારાતે હઠાવ્યા વગર ઉદય ન થકી શકે તેમ અનિષ્ટાનાં અંધારાતે હઠાવ્યા વગર સર્વોદય ક્યાંથી શાર્ધ શાકે?

આવાં અનિ•ટા કેવળ સામાજિક ક્ષેત્રમાં જ તથી પણ એ **ચ્યાર્થિ**ક ક્ષેત્રમાં, રાજકીય ક્ષેત્રમાં, સાંરકૃતિક ક્ષેત્રમાં અને શિક્ષણ વગેરે **ળધા**યે ક્ષેત્રામાં છે. આ બધામાં 'દાન લેવું અને દેવું ' એ પ્રવૃત્તિને અતુરૂપ આજના સર્વોદય કેવળ આર્થિક ક્ષેત્રને અધ્યાત્મના પુટ આપીને સ્પર્શે છે. એનાથી રાહતનું કામ જરૂર થાય છે પણ અનિષ્ટા હઠતાં નથી; તે એક બંધ રહ્યા કરે છે. કયારેક એવું પણ જોવામાં આવ્યું છે, ગઈ કાલ સુધી જેણે બધા પ્રકારના અત્યાચારા-અનિષ્ટા

કર્યા હોય તે ભૂમિ-દાન આપીને પ્રતિષ્દ્રા પામી જાય છે અને સાધના વગરની આંતરિક શુદ્ધિના અબાવે તે ખીજા અનિષ્ટાના ત્યાગ કરી શકતા નથી. આમ આજતા સર્વોદય ધાર્યું પરિણામ " ખધાના ઉદય " લાવી શકતા નથી.

આજના સર્વોદય રાજકીય ક્ષેત્રને તા અડવા માગતા જ નયી; તેનું કારણ એ છે કે સર્વોદયનું સિદ્ધાંત વાકય છે: " શાસનસુક્ત અથવા શાસન-નિરપેક્ષ સમાજરચના ! " આતું પરિણામ એ આવ્યું છે કે જે ગાંધીજી શાસનને સ્પર્શતા અને કેાંગ્રેસને ટેકા આપતા તેને જ (શાસન) આજના સર્વોદય અડવામાં માનતા નથી એટલું જ નહીં ગાંધીજ દ્વારા સત્ય અહિંસાની દિશામાં આગળ વધેલી, ધડતર પામેલી, લાકશાહીમાં માનનારી અને જૂની; તેમ જ આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રમાં પંચશીલને અમલમાં મૂકનારી રાષ્ટ્રીય મહાસભા (કોંગ્રેસ)ને ટેકા આપવામાં પણ માનતા નથી. તે કેવળ સત્તાએ રહેલ કોંગ્રેસ પક્ષની ટીકા કરીતે રહી જાય છે. શાસન ન જોઇએ કે નિરપેક્ષ શાસન રહેવું જોઇએ એવી વાતા તા થાય છે પણ બીજી તરફ શાસન સામાજિક કે આર્થિક ક્ષેત્રમાં જે ડખલગીરી કરે છે: ગમે તેવા કાયદા પસાર કરે છે તે અગે સર્વોદય કાંઈ બાલતા નથી કે નૈતિક અથવા લાેક સંગઠના દ્વારા શાસન ઉપર અંકુશ રાખવામાં કે તેની શુદ્ધિ કરવામાં માનતા નથી પરિણામે નિરંક્શ શાસન વધતું જાય છે.

સાંસ્કૃતિક ક્ષેત્રમાં, કૃત્રિમ સંતતિ નિયમન, અંગ્રેજી ભાષાનું માધ્યમ, પ્રાથમિક ધારેેેેામાં અગ્રેજીતા પ્રતેશ, સહશિક્ષણ વગેરેના પ્રક્ષોમાં બ્યક્તિગત રીતે કરાય વિતાતાજી કે કાઇ સર્વોદય તેતા કંઈ પણ કહી **દે**તા હશે પણ નૈતિક જનસ ગઠના અને જનસેવક સંગઃના દ્વારા તેના અહિંસક પ્રતિકારમાં આજના સર્વોદય માનતા નથી. એવી જ રીતે શિક્ષણના ક્ષેત્રમાં પણ શિક્ષણપદ્ધતિ બદલવાની વાત વર્ષોથી વ્યક્તિગત રૂપે થયા કરે છે પણ સર્વ સેવાસંઘ દારા લાેકસંગઠનાને સાથે લઇને સરકાર ઉપર નૈતિક દળાણ લાવવાનું કાર્ય આજના સર્વોદય દ્વારા થતું નથી. એવી જ રીતે મત્સ્ય ઉદ્યોગ, માંસાહાર–પ્રચાર, ગાવધ કે કારૂ પ્રચારના विरोधमां आलना सर्वोध्य द्वारा संगरित अहिंसक प्रतिकार धता नथी. રાજ્યમાં જે ભ્રષ્ટાચાર છે તેની વિરુદ્ધ કેવળ વિચાર પ્રગટ કરવાયી, કામ થવું નથી. ચારેય સંરથાઓના અનુભંધ દારા યોગ્ય રીતે, કાનૂન ભંગ કર્યા સિવાય, નૈતિક પ્રતિકાર કરવામાં આવે તાજ એ કામ થઈ શકે.

ચારૈય સંસ્થાઓ-લાકસંગઠન, લાકસેવક સંગઠન, રાષ્ટ્રીય મહાસભા અને ફ્રાંતિપ્રિય સાધુએા–ના અનુખધાની વાત આજના સર્વોદયમાં નથી. તેના પાયા વ્યક્તિવાદ ઉપર મંડાયા છે. એટલે ધાર્મિક ક્ષેત્રે વિચારક અતે ક્રાંતિપ્રિય સાધુ–સાધ્વીએા અતે સન્યાસીએા, વાનપ્રસ્થાશ્રમીએા કે સાધકા સાથે અનુપાધ ન ઢાેઇને ધર્મક્ષેત્રમાં જે અનિષ્ટા છે; વિષમતા છે તેની શુદ્ધિ અદ્યતન સર્વોદય કરી શકતા નથી. સામાજિક ક્ષેત્રમાં પણ વ્યક્તિમત રીતે વિનાખાછ કેટલા પ્રશ્નો ચર્ચો છે પણ તે દિશાર્મી સંસ્થા કે સંગઠન વડે એ પ્રશ્નોતા ઉકેલ લાવતા નથી. એટલે સમાજનું ઘડતર સર્વોદય કરી શકતા નથી: એની સાથે નવાં મુલ્યોની સમાજમાં સ્થાપના પણ કરી શકતા નથી. બધા ક્ષેત્રા અંગે એજ રીતે વિચાર કરતાં સ્પષ્ટ જણાઈ આવશે કે આર્થિક ક્ષેત્રને અઘતન સર્વોદય કેવળ આધ્યાત્મિક પુટ આપવાનું એક માત્ર કાર્ય કરે છે. તે સિવાયના ધાર્મિક, સામાજિક, રાજનૈતિક શિક્ષણ અને સંસ્કૃતિ સંબંધી દરેક ક્ષેત્રાનાં અનિષ્ટા રૂપી અધારા ઉક્ષેચવાતું કાર્ય ન થાય તા સર્વોદય (સર્વં ક્ષેત્ર-ઉદય) ક્યાંથી થઈ શકે? આ છે આજના અધતન સર્વોદયતા વ્યક્તિવાદ ઉપરતા પાયા અને તેનાં પરિણામા.

મહાત્મા ગાંધીજીએ બધાય ક્ષેત્રાનાં અનિષ્ટ–અંધકાર તે મટાડવા માટે અનુખધ યુક્ત સત્યાત્રહની અહિંસક પ્રક્રિયા ઊભી કરી હતી પણ અદાતન મુવેદિયમાં એ વાત સ્વીકારવામાં આવી નથી. એથી આજના સર્વેદિયમાં સમાજની વાતા થાય છે; વિચાર-પ્રચાર પણ થાય છે પણ તે વ્યક્તિ દ્વારા ક્રાંતિની વાતો થાય છે તેની સંગઠિત વ્યાપક પ્રક્રિયા કે સમાજ ઘડતરની પ્રક્રિયા ઉભી કરાતી નથી. એટલે વ્યક્તિ દારા ફ્રાંતિ થવાની વાતા આકાશ-ક્રમુમ જેવી ખનીને રહી જાય છે. વ્યક્તિ ક્રાંતિની પ્રેરક હોઈ શકે પણ એ પ્રેરણા પામનાર કાઈ સંગઠિત સમાજ કે સાંધ ન હોય તો તે વ્યક્તિની સાથે જ વિરમે છે.

રાજનીતિ ન જોઈએ પણ લાકનીતિ જોઈએ એવી વાત આજે સર્વેદિયમાં થાય છે. એ તાજ ખની શકે કે કાંતા સર્વેદયશાહી ઊભી થાય: અગર તા એ પહેલાં જે શાસન છે તેને શહ કરાય, બદલાય કે હાાવાય. કેવળ તેની ઉપેક્ષા કરવાથી તે હઠી જવાનું નથી: અને તેથી ક્ષાેકનીતિ પણ નહીં આવે. સર્વોદય સંસ્થા સત્તા ન ક્ષે કે હાેદા ન ક્ષે પણ રાજનીતિની ઉપેક્ષા અને હિંદની આજે સારામાં સારી ગણાતી સંસ્થા કેાંગ્રેસને સમર્થન ન કરવાની નીતિથી; રાજનીતિમાં વધારે ને વધારે સડા પેસતા જાય છે. જેમ ગૂમડું પગમાં થયું હાય પણ તેની વેદના આખા શરીરને ભાગવવી પડે તેજ રીતે આ સડા વધતાં તે સર્વોદય ને પણ ભારીજ પડશે.

ક્ષાકનીતિ કંઈક એકાદ વ્યક્તિના ઉત્સર્ગથી નથી આવવાની. એના માટે તા પ્રજાતે રાજકારણથી અતડી રાખ્યા વગર લાક સંગઠના ઊભાં કરી: ખધા ક્ષેત્રાના રાજબરાજનાં પ્રશ્નો ઉકેલવા પડશે અને લોકાનું ધડતર કરવું પડશે. સામાજિક, આર્થિક, શૈક્ષણિક, સાંસ્કૃતિક વગેરે બધાયે ક્ષેત્રા રાજ્યે તાખે કર્યા છે તે તેની પાસેથી ક્ષેાક સંગઠના અતે લાકસેવક સંગઠનાના નૈતિક દળાણથી પાછાં ક્ષેવાં પડશે તો જ ક્ષાકતીતિ પ્રગતી શકશે અને ત્રશે શકશે.

શાસન નિરપેક્ષ સમાજ અંગે સંત વિનાષાજીએ રાજ્યની જરૂરત ઉપર ખાલતાં કહ્યું છે કે; જેમ ખતરા આવતા રેલ્વેમાં સાંકળની જરૂર પડે એમ ખતરા આવે ત્યારે જ રાજ્યની જરૂર છે. પણ એના માટે પ્રજાતુ પાતાનું નૈતિક સંગઠન થવું જોઇએ અને પ્રજાસેવક સંગઠન તૈયાર થવું જોઇએ. રાજ્યને અને જનસંગઠનાને પ્રજાસેવક સંગઠનની પ્રેરણા ખરાખર મળતા રહેવા જોઇએ તેમજ સમાજ, અર્થ, સંસ્કૃતિ અને શિક્ષણના ક્ષેત્રાે રાજ્ય પાસેથી દૂર થઇ આ જનસંગઠના કે નૈતિક જનસેવક સંગઠના પાસે જવાં જોઇએ. નહીંતર ડમલે અને પમલે રાજ્ય દરેક કાર્યમાં ડખલગીરી કર્યા જ કરશે ત્યારે કેવી રીતે નિરપેક્ષતા રહી શકશે ? ચિયા અગે મધ્યપ્રદેશમાં

ડાકુઓના આત્મસમપર્ણના સંત વિતાબાજીના કાર્યને અંતે રાજ્ય-સત્તાએ અને પોલિસોએ કઇ રીતે બિરદાવ્યું એ તરફ અંગૂલિનિર્દેશ કરવા ખસ થશે. સં.ો

સંત વિનાત્રાજી સામ્ય-સત્યાગ્રહની વાત કરે છે પણ તેની કાઇ ભ્યાપક પ્રક્રિયા કાઈ ક્ષેત્રમાં ઊભી કરવામાં આવ**તી ન**થી માત્ર પાદયાત્રાતે જ સૌમ્ય સત્યાગ્રહની પ્રક્રિયામાં ન ખપાવી શકાય. ગાંધીજીએ તા સંગાહત રીતે અન્યાયના પ્રતિકાર માટે સત્યાત્રહ કર્યો-કરાવ્યા હતા. એટલે આખા દેશ જાગ્યા હતા અને સર્વોદય તરફ વળ્યો અનિષ્ટોનાં અંધારા દૂર થતાં નથી અને સમસ્યાએ ઉલડી વધુ ને વધુ ગુચવાતી જાય છે.

#### અદ્યતન સર્વોદયનાં સિદ્ધાંતના સુત્રા :—

સર્વોદયતું સૌથી પહેલું સત્ર છે. "શાષણ ત્રિહીન સમાજ **રચના "** શાવણવિદ્વીન સમાજ ત્યારે જ થઈ શકે જ્યારે શાવણના જે સ્ત્રાતા છે તેને અટકાવવામાં આવે. શાષણના ત્રણ સ્ત્રોતા છે:--(૧) સુદ્ધિ દ્વારા (૨) સંપત્તિ દ્વારા અને (૩) રાજ્ય દ્વારા.

બુહિ દ્વારા શાષ્ટ્રણના પ્રકાર આ પ્રમાણે છે કે ગામડામાંથી કાચો માલ વેપારી કે દલાકો એાછા ભાવે લઇ જાય છે અને શહેરા પીઠામાં હંચા ભાવે વેચે છે એટલું જ નહીં, માલ લઇ જવાની દલાલી. આડત કે કમીશન પણ ગામ પાસે જ વસુલ કરે છે. એના બદલે જનસંગઠના દ્વારા સંચાલિત સામુદાયિક પ્રવૃત્તિ તરીકે ગામની સહકારી મંડળીઓ જ સીધા સંપર્ક શહેરની પીઠા સાથે રાખે તા, જાતે બાવ નક્કી કરે અને વેચે તા ભાવ પણ સરખાે આવે અને વચમાંની દલાલી, કમીશન, આડત વિગેરે ખચતાં. ગામડાંનું શાષણ અટકી શકે. એવી જ રીતે કાચા માલતે પાકા માલમાં કેરવવા અગે ગામડાંમાં જ સહકારી ધારણે જીન કે પ્રેસ વગેરે નં ખાય તા યે ગામડાનું શાયજ અટકે.

સંપત્તિ દ્વારા શાષણ એટલે વ્યાજ. વટાવ, અને કારખાનામાં શ્રમ કરનાર ઉત્પાદક તરીકે ગામડિયા મજૂરાને રાખવાથી જે શાયણ થાય તે છે. આ કયારે અટકે? જ્યારે ગામડામાં એવી સહકારી મંડળાઓ ઊભી થાય જે ધીરાષ્ટ્ર કરે તેમ જ ગામડામાં જ મજૂરી ચૂકવે. જ્યાં રાજ્ય સંચાલિત આવી મંડળીઓ હોય તેમાં ગ્રામ્ય જનસંગઠનનું નૈતિક પ્રતિનિધિત્વ પણ રહેવું જોઇએ. તો જ સંપત્તિ દ્વારા શાેષણ અટકી શકે.

રાજ્યદ્વારા શાયણ તરીકે: રાજ્યે નાખેલા કરવેરા, મહેસૂલી તેમ જ ઉત્પાદકા ઉપર ઉંચા ટેકસા નાખવા વગેરે દ્વારા. રાજ્ય શાયછા કરે છે. એને દૂર કરવા માટે ક્રાંતિપ્રિય સાધુએ અને સાધકા કે નૈતિક જનસેવક સંગઠના દ્વારા ન્યાય માટે શુદ્ધિ પ્રયોગા થવા જોઈ એ જેથી શાષણ વિરુદ્ધ અવાજ જાગે અને તેના પડધા લાક દૃદયમાં પડે. આ .રીતે અહિંસક પ્રતિકાર સર્ક્રિય ખતે: કાયદા કાતૃતમાં સંશાધતા કરાવવામાં આવે અને ઝધડા માટે કાર્ટ કચેરીએ ન્યાય માટે શહેરમાં જવામાં ગામડાઓનું જે શાષણ થાય છે તે લવાદી કે શુદ્ધિપ્રયાગથી અટકાવવામાં આવે તા રાજ્યદારા શાષણ થતું અટકી શકે.

આમ જોવામાં આવ્યું છે કે જ્યાં સુધી શાષણ સામે સંગઠિત નૈતિક ખળ ન પેદા થાય ત્યાંસુધી વાતા કરવાથી તે અટકતું નથી. એ માટે સંગઠિત બળાની પ્રક્રિયા પેદા કરવી જરૂરી છે. તે અદ્યતન સર્વોદયમાં નથી. એટલે માત્ર શાષણ વિહીન સમાજનું ઉચારણ કરવાથી તે સિદ્ધ થઇ શકતું નથી.

સર્વોદયતું બીજું સૂત્ર છે "શાસન નિર**પેક્ષ સમાજ રચના**" **માતે અગાઉ શાસન મુક્ત સમાજ રચના ત**રીકે ઓળખાવવામાં **આ**વતું **દ**તું. આ બન્તે અગે અગાઉ ધર્ણ કહેવાઇ ગયું છે કે કાેઇપણ પ્રકારની શિસ્ત, સંગઠન કે વ્યવસ્થા વગરના સખી સમાજની કરપના દિવા સ્વપ્ન જેવી છે.

એની સાથે દંડમુકત સમાજ અંગે એકવાર સંત વિતાળાજીએ કહ્યું હતું. પણ એ ત્યારેજ થઇ શકે જ્યારે એ અંગે પરિસ્થિતિ પેદા કરવામાં આવે કે ક્ષાકા પાતે જ સ્વમર્યાદા કે કાયદા કાતૃનતું પાલન કરે; એક બીજા સાથે પ્રેમભર્યો અહિંસક વર્તાવ કરે. આવા યુગલિયા કાળ જેવા માટે પણ જનતાનું ધડતર સુસંસ્થાએાદારા થવું ં જોઈએ, પણ આવેા કાેઈ કાર્યંક્રમ સર્વોદયની પાસે આજે નથી.

સર્વોદયનું ત્રીજું સત્ર છે: "વર્ગ વિહીન સમાજ રચના " એ ત્યારેજ થઈ શક કે વર્ગ પાડનાર અલગ ધધાઓત વિલીની કરસ કરી નાખવામાં આવે જે આજે તા શક્ય નથી, અલગ અલગ ધંધાએ! કરનારનાં હિતા અલગ અલગ હાઈ ખધાના વર્ગી પડવાનાજ અને સાધનાની દૃષ્ટિએ તેમનામાં ધારણ-ભેદ પણ રહેવાના. જે શક્ય વસ્તુ છે તે એક પરસ્પર એ વર્ગી કે કક્ષાએોના સમન્વય, પરસ્પરના અવલં ખનનની પ્રક્રિયા દ્વારા થઈ શકે. એ ત્યારેજ થાય જ્યારે અતુમાંધ વિચાર ધારા પ્રમાણે કાર્ય થાય. એ વાત કે વિચાર આજે સર્વોદયમાં નથી.

સર્વોદયનું ચોહ્યું સત્ર છે: " ભુદાન મૂલક થામાઘોગ પ્રધાન અહિંમક કાંતિ " એવી ક્રાંતિ માત્ર વ્યક્તિઓના સરવાળાથી ન થઈ શકે. તે તો નૈતિક સંગઠના દારાજ સંભવે છે. પ્રજાતું ટાળું મળે અને વિચારને આવકારે પણ આચારમાં ઉતારવા માટે કાઈ કાર્યક્રમ ન હાય તા પ્રજાતું ઘડતર ન થાય. અહિંસક ક્રાંતિની દિશામાં પ્રજાતું ઘડતર કરવા માટે તેવા નૈતિક સંગઠના દ્વારા અન્યાયના અહિંસક પ્રતિકાર કરવા જરૂરી છે. આ વાત સર્વોદયમાં નથી.

આ બધી વસ્તુએ ઉપરથી આજના સર્વોદયમાં શું શું તત્ત્વે ખૂટ છે તેના ખ્યાલ આવી શકે છે. તેમની પૂર્તિ કરવાયીજ સર્વોદય સાચા અર્થમાં ગાંધીજીતા નિર્દેષ્ટ સર્વોલ્ય થઇ શકશે. એવા સર્વોદય વિશ્વવાત્સલ્યની નજીક હશે.

દંડમક્તિએ ખરેખર છેલ્લું સ્થાન મેળવવું જોઇએ. પછા. તેના **બદલે તેએ પહેલું સ્થાન** લઇ લીધું છે. તેને ખસેડવા માટે ધડતર પામેલા શૂહિપ્રયોગકારા અને શાંતિસૈનિકાએ જનસંગઠનોના સાથ મેળવવે. જોઈએ. આ અગે અઘતન સર્વોદયે ઉડાણથી વિચારી. સર્વા ગી અને સર્વ ક્ષેત્રાદયી વ્યાપક સર્વાદયન સ્વરૂપ બનાવવું જોઇએ.

## ચર્ચા – વિચારણા

## સર્વોદય સ્વરૂપ બદલવું રહ્યું:

શ્રી પૂંજાભાઇએ "સર્વોદયતું આજસુધીતું સ્વરૂપ" એ સુદા ઉપર ચર્ચાને ઉધાડી, તેમણે કહ્યું :--

" આમ જોવા જઈ એ તાે સર્વોદયના વિકાસ પણ ધીમે ધીમે થયા છે. રાજ્યએા પ્રજા પાસે કર ઉધરાવી કે ખીજી તરફ શ્રીમંતા ઉપર દબાણ લાવી બીજા ખાતર ધસાવાની વાત શીખવતા. તેમજ ધર્મ શુરુએા અને લાેક્સેવકાના ત્યાગપ્રધાન છવન અને **ઉપદેશ વગે**રેથા સાધનસંપન્ન માણસા આપમેળે બીજા માટે ત્યાગ કરતા. અને માનતા કે આ સાધનસંપન્નતામાં બલે અમારા સીધા પ્રયત્ન છે પછ સમાજ અને સમષ્ટિના આડકતરા પ્રયત્ન તા છે જ ! અમારા વિકાસમાં મા–ત્યાપ ઉપરાંત સમાજે અને સવિશેષે કુદરતે પાણી. પ્રકાશ. હવા વગેરેએ આવી કેટલી માટી મદદ કરી છે. આમ માનીને પરાપકારના રસ્તે સહેજે ખેંચાતા.

રામ અને કૃષ્ણે સર્વાંગી ક્રાંતિની રીતે સર્વાઃય વિકસાવ્યા પણ તે પ્રશ્વરીય વિભૂતિએ હતી; તેના કારણે તેમનાથી એ શક્ય થયું જેમકે શ્રી રામે આદિવાસી-વનવાસી અને વ:નરા સાથે રહીને પણ જે રીતે કામ કર્યું; શ્રી કૃષ્ણે વ્રજમાં ગાવ ળિયાએ સાથે એાતપ્રાત વ્યની જે કાર્ય કર્યું. તેને પાયાના સર્વોદય કહી શકાય. તેવા પુરૂષાએ તો કિષ્ક ધા અને લંકામાં જે કાર્યવાહી યુદ્ધની બજાવી તે પણ દેશ અને દુનિયાની જ નહીં. માર્યા ગયેલા વાલી અને રાવણના સર્વોદયમાં **બ**જાવી ગણાય.

સમષ્ટિ સુધીના સર્વોદયમાં તા સાધુ સંતાના જ પહેલા ન બર લાગવા જોઇએ: કારણ કે તેમણે તા જાતે અહિંસા આચરી અને આચરાવી છે. છતાં ગાંધી યુગ પછી સર્વોક્યના જે રીતે વિકાસ **થ**ઈ રહ્યો છે તે અતાખા છે. એ દ્રષ્ટિએ જોતાં એ વિકાસથી આગળ જતાં. સહકારી પષ્ટત્તિ અને સંગઠનાતું જે ધ્યેય વિશ્વવાત્સલ્યતું છે; તે આપણ ધ્યાન ખેંચ્યા વગર રહેતું નથી. ખાસ કરીને ભાલનળકાંઠા પ્રયોગ ક્ષેત્રથી આરંભાએલી વિ\*વવાત્સલ્યની જે પ્ર**વૃ**ત્તિઓ **ચ**ઇ છે તેના લલ્લોખ કરું છે.

એટલે જ લાગે છે કે "કલ્યાણ-રાજ્યે" આજના સર્વોદયના વિકાસને માખરે રાખવા પડશે: સર્વોદયે રાજ્યને વિસાર નહીં ચાલે અને આગળના માર્ગ 'વિશ્વવાત્સલ્ય 'ના છે તેની સાથે સર્વોદયે અનુસંધાન મેળવવું પડશે, સર્વોદયે સ્વરૂપ બદલવું પડશે, તા જ પેટ, પહેરણ, પથારી તેમ જ સમષ્ટ અંગેના માનવ જાતિના જે બીજા પ્રશ્નો છે તે ઉકેલારો. નહીંતર ગાંધીજીએ પેટ. પહેરહા પથારીના પ્રશ્ન ઉકેલવાના જે અહિંસક રસ્તા દાર્યો છે તે પણ અધરા રહેશે. મદાન્મત્ત માંધાતાએાના હાથમાં જે આગ્તેયાસ્ત્રા અતે વિશાળ સત્તાએ છે તે દ્વારા જગતમાં ભયંકર આંધી મચી જશે. એટલે સર્વનાશથી અચવા માટે સૌએ વિચારવાનું છે.

## કાર્યક્રંમાના અભાવવાળું સર્વેદિય

શ્રી દેવજભાઇએ પાતાના અનુભવ કહી સંભળાવ્યા કે:-"શ્રી સંત વિતાળાજી કચ્છમાં આવેલા ત્યારે તેમની સાથે નારાયણ નાઇ દેસાઇ ભચાઉ આવેલા. તે વખતે એક જંગી સભા મળી હતી. તેમાં ડાેક્ટરા કેવા હશે ? વકીલા કેવા હશે ? તે અગે સમાજનું એક સંદર મૃતાહર રેખાચિત્ર દે રેલું, પણ લો કો એ પૂછસું કે વર્તમાન પરિસ્થિતિમાંથી

એ સ્થિતિ એ પ**હોં**ચવા માટે ક્રમબલ શું કાર્યક્રમ છે? રાત્રે તેમની તિમત સારી ન હાઈ ચર્ચા ન થઈ શકી; અને વહેલી સવારેજ તેઓ અજ તરફ રવાના થઈ ગયા હતા.

આ તરફ ભચાઉ ખેડૂત મંડળ ભાલનળકાંઠા પ્રયોગના અનુસધાનમાં જેમ જેમ કાર્યંક્રમા કરવા માંશ્રા તેમ તેમ લાેકામાં ધડ બેસવા લાગી. કાર્યંક્રમા કે સફળ ઉકેલા વગરના એકાંગી કે કાલ્પનિક વાતાથી લાેકશ્રહા ધામે ધામે ડગી જાય છે. તે લાંબા સમય સુધા ડક્તા નથાે.

અમલદારી ત્રાસ, ગૂંડાઓ કે દાંડ તત્ત્વોના જૂલ્મ, પરસ્પરની નાની-માેડી તકરારા, સામાજિક પ્રશ્નો અને રાજકીય તત્ત્વો ઉકેલાતા ગયા તેમ તેમ લાેકશ્રહા દિવસે દિવસે વધતી ગઈ છે. એ તાે છે રચનાત્મક સંગઠિત કાર્યંક્રમની સફળતા. તે નક્કર છે જ્યારે કલ્પનાનું સુખ ક્ષિણિક અને અસ્થાયી રહે છે.

નમ્રભાવે અહીં એકજ દાખલા આપું કે સર્વ મળીને જ્યાં સંકલ્પ કરે તા કેવું આકર્ષક કાર્ય થઈ જાય છે! જવા આવવાની સીમાના તેમજ ગામ તરફ આવવા જવાના રસ્તા ટુંકા થઈ ગયા. સૌએ જમીન દબાવેલી, પણ જ્યાં સૌએ મળીને નિશ્ચય કર્યો ત્યાં છ આઢ હજારથી ન ખને તે કાર્ય શ્રમયત્ત્રથી સૌના આનંદ વચ્ચે પૂરું થયું.

આમ "જ્યાં ન પહેાંચે રિવ ત્યાં પહેાંચે કવિ " એમ કહેવાય છે તેની સાથે સાથે એ પણ જોડી શકીએ કે "જ્યાં ન પહેાંચે કવિ ત્યાં પહેાંચે અનુભવી." એટલે કે અનુભવ જન્ય પ્રધાગા કરીને જ લાેકબ્રહાની જમાવટ કરવી જોઈએ અને તે પ્રધાગાને આગળ ધપાવવા જોઈએ.

### અહિંસક પ્રતિકાર ક્યાં સુધી?

શ્રી શ્રોફ કહ્યું:—" એક જમાના જીવા અને જીવાડાના હતા. એની પહેલાં તા મારીને જીવવાના હતા. પણ ક્રમે ક્રમે જીવાડીને ૨૧

જીવવાના જમાના આવ્યા અને હવે તા મરીને જીવાડાના મંત્ર વિશ્વવાત્સસ્ય માર્ગે જતાં સર્વોદયના વિકાસમાં આવ્યા છે. એટલે પ્રાપ્ય, પ્રતિષ્ઠા અને પરિગ્રહ--ત્યાગની વાત આવી છે. મારા નમ્ર મતે તે દુનિયામાં એકએક માણસ સુખથી અને ન્યાય પૂર્વંક માનબેર રીતે છવે તેવી સૌને સમાનાધિકારની જોગવાઈ થાય તા કદાચ અદિસક પ્રતિકાર પણ એાછા કરવા પડશે. અલખત્ત એ સ્થિતિએ પહેાંચતા પહેલાં જેટલા જરૂરી લાગે તે બધાયે અહિંસક પ્રતિકારા કરવા જ રહ્યા. પણ એ અલગ અને આવશ્યક વાત છે.

આ દૃષ્ટિએ યંત્રા કરતાં જાતમહેનત અને સાદાઈ ઉપર જેટલા ભાર અપાય તેટલા જરૂરી છે અને મૂડી તથા રાજ્ય કરતાં સેવા અને નીતિ ઉપર જોર અપાય તે જરૂરી છે. દા. ત. ખેડૂત અને ગાવાળ જેવા શ્રમજીવીઓને ખહુ એાછું જૂઠ કે પ્રપંચ કરવાની જરૂર ઊભી થાય. પણ જમીનદાર કે સત્તાલે લુપી કે મૂડીવાદી વગેરેને સત્ય, નીતિ અને ત્યાય સાચવવાં કઠિત થઈ પડવાનાં. ત્યાંસુધી એમનું શાયજ ચાલ રહેશ અને અહિંસક પ્રતિકાર કરવા પડશે.

## વિશ્વહિત માટે સર્વસ્વ ત્યાગની જરૂર

શ્રી અળવ તસાઈ કહે: "મારા નમ્ર મતે આજે કુદ્ર ખતું, ગ્રામનું, દેશનું અને કદાચ આખાયે જગતનું અહિત ચતું હોય તાેયે તેલું કકત્ય કરવા ઘણા લોકો તૈયાર થઈ જશે! ખરી રીતે તેા વિશ્વહિત માટે સર્વસ્વ તજવાની વાત હોવી જોઈએ.

વિનાત્રાજીના બહાન વ. પ્રયત્નાે જે અર્થમાં કામયાભ નીવડવા જોઈએ તેટલા નીવક્યા નહીં. અસમાનતા દૂર કરવાની વાના કરવાથી કંઈન થઈ શકે; તે તેા શ્રમ, સાચી કેળવણી અને એક્તાના પ્રયાસાથી જ થાય. સરકારની માત્ર ટીકા કરવી તે પણ ખરાંખર નથી. સરકારની એક મર્યાદા જરૂર છે પણ તે પાતાની મર્યાદામાં તા શક્ય તેટલા સાથ આપવા તૈયાર રહેશે. અલયત્ત રાજ્ય ઉપર પ્રજાત અને પ્રજા ઉપર નીતિ ન્યાયનું પ્રભાવ હોવું જોઇ એ. ધર્મા ધતા. વહેમ.

વટાવ, વ્યાજ વગેરે અનિષ્ટાં છૂટે તાજ રાજ્ય સર્વોદયના માર્ગ અને સર્વોદય વિશ્વવાત્સલ્યના માર્ગે જઈ શકે. ઢુંકમાં રાજ્ય, પ્રજા, પ્રજાસેવકા તયા ક્રાંતિપ્રિય સાધ્વીએાના અનુભંધથી ભાલનળકાંઠા પ્રયોગની જેમ અનુભ ધપૂર્વ ક યોગ્ય દિશામાં કામ ચાય તા જરૂર વિશ્વમાં મૂળ પલટા કરી શકાય. રામરાજ્ય કે સર્વોદય કંઈ ઉપરથી આવવાના નથી, દરેકે સાથે મળીને પ્રયત્ના કરવા પડશે. મારા નમ્ન મતે બીજાના દુઃખે દ્રવે તે દેવ અને બીજાના દુઃખે હસે તે રાક્ષસ છે.

### અસમાનતાનું મૂળ :

શ્રી **પંજાભા**ઇ કહે: "મને તે અસમાનતાનું મુખ્ય કારણ ચારેભાજુથી કમાતા માનવી લાગે છે. એક ઘંધા અને ખાંધી આવક હોય તે પાયાના ફેરભધ થઈ જાય. વધુ પડતા સંગ્રહ એજ ઝેર છે. ઝાડ સુદર ત્યાં લગી રહે જ્યાં સુધી અંદરનાં મૂળિયાં પ્રેમપૂર્વંક*ે* રસ અંધારામાં રહીને પણ ખેસ્યા કરે, પણ ઉધઈ લાગે તા ? એમ કિસાન, શ્રમજીવીએા, માતાએા વગેરેના સંતાેષ ઉપર સમાજ હર્યોબર્યો છે. એટલે અસતાય વધે તે પહેલાં જ શ્રીમતા અને સત્તા લક્ષીઓએ સ્વય ચેતવું જોઈ એ. કલ્યાણરાજના અમલદારા કે શ્રીમતા વગેરે આ સમજે તા સર્વોદય અને ક્રમથી વિશ્વવાત્સલ્ય તરફ તેમણે આવવું જોઇએ.

શ્રી **અલવ તભા**ઈ: "દાદા ધર્માધિકારીજીના કંઈક આવાજ શબ્દા છે કે "નાગરિકામાં–લાકામાં પરસ્પર પ્રીતિ અને વિધાસ દ્વાય તા રાજ્યની જરૂર ખહુ એાછી રહે, ' અને લાકામાં એ જગાડવાતું સાધન નૈતિક જનસંગઠન છે: જેના હાથમાં રાજ્યે આર્થિક-સામાજિક પ્રશ્નો હોડી દેવાં જોઈએ.

## 'વિ<sup>ક</sup>્ષવાત્સલ્ય એટલે પ્રાણી માત્રના સર્વેદિય :

પૂ. શ્રી દંડીસ્વામી કહે : વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાણી માત્રના સવેદિય ં <del>કચ્છે છે. પણ પ્રથમ આપણે માનવસમાજ ક્ષેવે</del>ા પડશે. બૌદ્ધ ધર્મમાં અહેત . પ્રત્યેક ખુદ્ધ અને બાધિસત્વ એ ત્રણ દશા ગણવામાં આવી છે. તેમાં બાધિસત્વ એ છે કે જે બીજા બધાને માક્ષમાં માકલી ગાર્ડ રૂપે સૌથી પાછળ જાય છે. ત્યાં સધી માક્ષમાં જવાની ના પાડે છે.

ભાગવતમાં રૃતિદેવના શ્લાક આવે છે તેના કરતાં પણ નીચેતા શ્લોક વધુ અસરકારક છે; જે મારા મત મુજબ શિભ રાજાના છે:—

> "ન ત્વહં કામયે રાજ્યાં, ન સુખાં, ના પુનભ'વાં, કામયે દુઃખ તપ્તાનામ્ પ્રાણિનામાર્તિ નાશનમ્ ."

મારે નથી રાજ્ય જોઈતું. નથી સુખ કે નથી પુનર્ભવ: માત્ર જોઈએ છે દઃખી પ્રાણીએાના દઃખતં નિવારણ, આ સદર્ભમાં જ આપણે રામ, કુખ્ણ, યુદ્ધ, મહાવીર, ગાંધીજ વગેરેને લેવા જોઈ એ. જો કે ગાંધીજીના એક અર્થમાં, આ યુગમાં બગીરથ પ્રયાસ ગણાય. પણ એ અધૂરાને આગળ લઇ જવા પં. જવાહરલાલ, વિનાખા તેમજ આપણે એમ અનેક **ખળા સંકલિત થઈ પ્રયાસ કરશાં** તેા જ કાર્ય' દીપી ઊઠશે.

### સર્વેદિય અને કલ્યાણરાજ જુદી વસ્તુએ।

શ્રી ચાંચળખાદ્દેન : અહલ્યાભાઈ હાલ્કરને ત્રણ વર્ષનું ભાળક હતાં. અને તેના નામે તેણે ગાદી ચલાવવી શરૂ કરી. તે વખતે મરાઠા-એામાં હાલ્કર, ભોંસલે, ગાયકવાડ અને સિંધિયા એમ ચાર શાખાએ હતી.

એકવાર ભોંસલે ચઢાઈ કરશે એમ સમાચાર મળતાં તું વીર નારીએ તેને સંદેશા માેકલ્યા : "મારા સ્વામી હમણાં જ ગયા છે એટલે કાયર ખનીને હૂ આ વાત કહેવડાવતી નથી. પણ તમે મને જિતશા તા પણ જિતીને તમારૂં શૌર્ય દીપવાનું નથી અને હારશા તા અપયશ પામશા. ખરી વાત એ છે કે આપણે સૌ એક છીએ અંદરા અંદર લડીને ખતમ થર્ધશું તા દેશ ઉપર અંગ્રેજો ચઢી બેસશે. આજે એકતા દાખવી આગળ વધવાનું છે. " આમ આ સંદેશાની જાદુઇ અસર લોં સલે ઉપર થઇ અને એનાથી હજારાની કતલ થતા અટકી.

આમ સર્વોદયતી દિશામાં રાજાએા. રાણીએા. બ્રાહ્મણા અને એ બધા પાછળ સંતાએ કામ કર્ક્ષ છે. ત્યારે તેની વિકાસગતિ ચાલ **રહી શ**કી છે."

શ્રી **તેમિમુનિ**એ વિષય ખહાર ચર્ચા થતી જોઈને કહ્યું: " મહાતુબાવા ! આપણે જે ચર્ચા કરી રહ્યા છીએ તેમાં વિષયાંતર ન થવાની કાળજી રાખવાની છે. રાજ્યએા, રાણીઓએ ભલાઇનાં કાર્યો કર્યાં. તે કાર્યોને આપણે કલ્યાણ રાજ્યમાં કદાચ ક્ષેખાવીએ પણ તેના સર્વોદયમાં સમાવેશ ન થઇ શકે. સર્વોદય રાજ્યથી પણ ન થઈ શકે તેમ શ્રીમંતાના દાનથી પણ ન થુઈ શકે. કર્તવ્ય કે પ્રાયુશ્ચિત સાનીને આપે તાજ તે દાન કાઈ પણ પ્રકારની ગ્રંથિનું કારણ ન બને. એટલે રાજ્ય અને સડી બન્ને ઉપર લોકસંગઠના દ્વારા લોકનીતિના પ્રભાવ પાડવામાં આવે તા જ સર્વોદય સાથે ક થક શકે.

#### વિશ્વવાત્સલ્યની નજક સર્વેદ્ય

એ માટે જનસંગઢના. જનસેવક સંગઢના અને એ બન્નેને સતત માર્ગંદર્શન આપનાર ક્રાંતિપ્રિય સાધુ-સાધ્વીએ જોઈ શે. વળી જ્યાં સમાજ આવ્યા ત્યાં પ્રશ્નો. સંક્ર્ષ્ય વગેરે અનિવાર્ય પણે રહેવાનાં. રાટલા. એાટલા કે પહેરવેશ મળી જાય, એથી પ્રશ્નો નથી ઊઠવાના એમ માનવું એ પાયાની બેલ છે.

એટલે જ આજ સુધી સર્વોદયનું જે સ્પરૂપ વિકસ્યું છે તેમાં સામુદાયિક અહિંસાના પ્રયોગા. સર્વધર્મોપાસના, નૈતિક સંગઠના તેમ જ રાજ્યને ગૌણ ખનાવવા માટેના સક્રિય પ્રયત્ના અને તેમતું અનુસંધાન વગેરે વાતા ઉમેરવી પડશે.

આવતા અઠવાડિયે સર્વોદયના કાર્યક્રમા અંગે વિચાર કરશે ત્યારે વધુ કહેવાશે. પણ હમણાં આટલું તેા કહેવું જ પડશે કે વિશ્વવાત્સલ્યની વાતાથી સૌથી નજીક સર્વેદિય છે. અને દેશની અંદર કોંગ્રેસ અને પં. જવાહરલાલ છે. પણ એ બન્નેને વિશ્વવાત્સલ્ય સાથે સાંકળવા લણો પ્રયાસ કરવા પડશે.

# [ ૧૫ ]

# સર્વોદયના કાર્યંક્રમા અને ખૂટતાં તત્વા

[ 30-20-52 ]

—મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી અને શ્રી દુલેરાય માટલિયા

# મુનિ શ્રી નેમિચંદ્રજી

સર્વોદયના આજ સુધીના સ્વરૂપ વિષે અત્યાર અગાઉ વિચાર થઈ ચૂક્યો છે. હવે સર્વોદયના કયા કયા કાર્યંક્રમો છે? તેની વિશેષતા શું છે? અને તેમાં કયા કયા તત્ત્વા ખૂટે છે તે અંગે વિચાર કરી જોઈએ.

કાઈ પણ કાર્યક્રમ નક્કી થાય તા ચાર તત્ત્વાએ તેને તપાસવા જોઈએ:—(૧) સર્વાગી દિષ્ટ (૨) વ્યવસ્થા (૩) સુસંગઠના સાથે અનુષ્ય અને (૪) સાતત્ય. જેથી કાર્યકરા અને જનસંગઠના ઉપર બરાબર નિયત્રણ રહી શકે. આ ચાર વાતા જે કાર્યક્રમમાં નહીં દાય તે ગમે તેવા વ્યાપક હશે તા પણ તેમાં લાકબ્રદ્ધા લાંબા વખત સુધી ટકી શકશે નહીં; અને તેમાં દઢતા કે ઊંડાણ નહીં આવે. બોદ ધર્મના કાર્યક્રમામાં એવું જ થયું છે કે તે વ્યાપક ખૂબ બન્યા; એક વખત લાકા તેના તરફ ખૂબ આકર્ષાયા; પણ ત્યાં ઊંડાણ ન આવ્યું તેથી શ્રમણ અને શ્રમણીઓમાં સ્વચ્છદતા વધી, વિલાસિતા ફેલાઈ, કાઈ અંકશ ન રહ્યો કે કાઇ પ્રેરક બળ ન રહ્યું. જે સર્વાગી દિષ્ટ

ભગવાન ખુધ્ધે આપી હતી તેજ ન રહી; સુસંગઢના સાથે અનુખધ ન રહ્યો; ગૃહસ્થ સાધક–સાધિકા સાથેના અનુખધ પણ તૂટી ગયેા અને વ્યવસ્થા વગડી. એટલું જ નહીં બિક્ષુણીએાને સંઘમાં સ્થાન આપ્યા યાદ આગળ જતાં સંઘમાં એકબીજાના અનુષ્યંધ ન રહેવાને કારણે બૌદ્ધ ધર્મ પતન પામ્યો. એટલે કાર્યક્રમામાં ચારેયના દીર્ઘદષ્ટિથી વિચાર કરવા જોઈ એ.

આજના સર્વાદયમાં સંત વિનાળાજીએ સહુથી મહત્વના જે કાર્યક્રમ ઉપાડયા તે ભ્રદાનના. આખા દેશમાં એની સારી એવી ચળવળ ચાલી; વિદેશામાં પણ ભ્રદાનની હવા ફેલાઈ. વિદેશથી લાકા એ જોવા માટે આવ્યા કે " ભારતમાં લોકો પ્રેમથી જમીન કઇ રીતે આપી દેવા તૈયાર ચાય છે ! " એમને આ કાર્યક્રમ જોઈ ખૂબ જ પ્રસન્નતા **ચ**ઈ; આશ્ર્ય થયું; પણ સર્વોદયના ભૂદાનાદિ કાર્યક્રમામાં કેટલાંક તત્ત્વા ખુટતાં હતાં. તે પુરાવાં જોઇતાં હતાં પણ તે ન પુરાયાં. કાયક્રમાની સાથે જે રચનાત્મક કાર્યકરા જોડાયા તે ધડાયેજ્ઞા ન હતા. એટલે સર્વાગી દબ્ટિ આવે જ કયાંથી ? ભૂદાનનું કાર્ય એક રાહતનું કાર્ય સમજાવા લાગ્યું. કાય<sup>૧</sup>કરાતું કાેે શિસ્તબહ સંગઠન કે સંધ ન થયાં. તેઓ વ્યક્તિગત રીતે છ મિહીના અને છ મિદાતાએાના સંપર્કમાં આવ્યા. તે જે જનતાના સંપર્કમાં કાર્યંકરા આવ્યા તે જનતાનું કાઈ નૈતિક સંગઠન ન થયું: તેથી ધડતર થવાના સંભવ ન રહ્યો. બ્રદાનાદિ થયા પછી તેની વ્યવસ્થા અપૂર્ણ રહી તેથી ગાટાળાએા થવા લાગ્યા.કાર્યંકરાે. સર્વસેવા સાધને નામે બેગા થયા ખરા, પણ ત્યાં બધારણ કે શિસ્તની વાત ઢીલી હોવાથી આર્થિક ગાટાળા પણ થયા.

ભૂદાન કાર્યાના આઘ પ્રણેતા સંત વિનાેબાજની પ્રકૃતિમાં સંગઠના અને સંગઠનાના નિયંત્રણા ઉપર ઉદાસીનતા છે. એટલે તેમણે એ તરફ કદિ ધ્યાન ન આપ્યું. તેમણે વિચાર ફેલાવવાનું કાર્ય માટે ભાગે રાખ્યું. પરિષ્ણામે વિનાભાજી જે ગામમાં જાય ત્યારે ત્યાં હવા ફિલાય પુષ્ તેમના ગયા બાદ ત્યાં વિચારને અતુરૂપ કાેઈ કાર્ય કે વ્**યવસ્થા ન ખને**  એટલે સાતત્ય અને નિયંત્રણ ન થઇ શક્યાં. કાર્યકરા પણ ભુદાન અંગે વિનાષાજીની રીતે જ કાર્ય કરતા ગયા. જે સ્રમિ દાનમાં મળી તેની ત્રોંધ તેા રહી પણ તેની વ્યવસ્થા ન થઇ. મળ તા તેમણે કાઈ જન-સંગઠન સાથે બદાનના અનુખંધ ન જોક્યો. ખીજી તરફ આ કાર્યક્રમ માટે તેમજ કાર્યકરાના નિર્વાદ માટે ગાંધી **રુ**મારક નિધિની મદદ મળતાં: જેમણે કદિ દેશસેવા**માં સો**ાગ ન**દે**ોતા આપ્યા તેવા ઘણાખરા અણઘડ લાકા કાર્ય કરવા માટે નહીં, પણ રાેેેે માધન સમજીને જોડાયા. તેએા મરજીમાં આવે તેમ ખર્ચ° કરવા લાગ્યા કારણકે કાઈ નિયંત્રણ ન હતું. આ અનિષ્ટત નિરાકરણ કરવા માટે કાેઈ ઉપાય કે વ્યવસ્થા વિચારવાના ખદલે વિનાખાજીએ નિધિ મુક્તિત આંદાલન ચલાવ્યુ: એટલે કાર્યકરા એક્કા <mark>યતા ગયા અને સુદાન આંદ</mark>ેાલનની નેાંધેા પણ એાછી <mark>ય</mark>વા લાગી. ભૂદાન કાર્યંક્રમના અન્વયે તેમણે જીવનદાન આંદાલન ચલાવ્યું. એમાં ઉચ્ચ કક્ષાવાળા સાધકાને ષદલે અથવા તા વાનપ્રસ્થ જીવનવાળા ક્ષાકાને ખદલે પ્રાય: બાળબચ્ચાંવાળા અયોગ્ય માણસાે દાખલ થયા. જેમના ખર્ચ માટે બસો-અહીસોના પગાર ગાંધી સ્મારકનિધિ મારફત અપાબ્યા અને ક્યાંક સંપત્તિદાનથી અપાવ્યા. આવા પેટ માટેના સેવકામાં સેવાની ભાવના ન હોવાથી જીવન–દાનના કાર્યક્રમ પણ અસકળ केवे। कर रह्यो.

ગાંધીજીના સમયમાં રચનાત્મક કાર્યકરા સંસ્થા સાથે અનુભંધ રાખીને કાર્ય કરતા હતા. તેમને ભૂદાન કાર્યમાં જોડાવા અને તે સંસ્થાનું .કામ છોડવા વિનાખાજીએ તંત્ર-મુક્તિના કાર્યક્રમ મુક્યો. પરિણામે સુદાન સમિતિએ તો વિસર્જિત થઇ એટલું જ નહીં, એની સાથે ઘણા અનુભવી કાર્યકરા છૂટા થતાં, સસ્થાનું કામ ખારભે ચઢ્યું. પરિણામે ગાંધીજીની જે સર્વાંગી અને સર્વાક્ષેત્રસ્પર્શી દૃષ્ટિ હતી તે ન સહી અને જે સર્વાગી રચનાત્મક કાર્ય થવું જોઈતું હતું તે અટકી પડ્યું. અનિષ્ટામાં સંસ્થાની વિરુદ્ધ વ્યક્તિવાદ જાગ્યો.

સંત વિનાખાજી અગાઉ કહેતા : " હું ગાંધીજીની કાંધે બેસવાથી નવું અને જૂનું બન્તે જોઇ શકું છું." પણ જ્યારે તેમણે તંત્ર-મુક્તિના કાર્યંક્રમ મૂક્યા ત્યારે તેમને કહેવું પડ્યુ : '' ગાંધીજી સંસ્થાએક સ્થાપતા અને વિસર્જન પણ કરતા. એ સંસ્થાએ વચ્ચે રહીને તેઓ તેમની તકેદારી ખરાખર રાખી શકતા પણ મારામાં એ શક્તિ નથી."

આમ ક**હે**વાનું કારણ તેમના વૈદિક સવિશેષે વેદાંતના સંસ્કારા છે. એટલા માટે જ જ્યારે જ્યારે તેમની સંસ્થાઓમાં કાંઈ અનિષ્ટા શાય કે ગાેટાળા ચાય ત્યારે ત્યારે તેમાં ઊંડા ઊતરી. કારણ તપાસીને દૂર કરવાન તેમનાથી થતું નથી. ઊલડું તેએા કંટાળીને કે એ અનિષ્ટાના એપ અમને લાગી જશે એ બીકે સંસ્થાયી છેટા રહે છે. એ સંસ્થાએની શુદ્ધિ કરવા અને નિલે°૫ રહીને એમાં ધેસેલાં અનિષ્ટાને નિવાસ્વા પ્રયત્ના કરતા નથી. સારચામાં દાષપ્રવેશના જ ઉલ્લેખ કર્યો કરે છે. અને નવી સંસ્થાએાની સ્થાપના કરવી પસંદ કરતા નથી. એની વિરહ્માં તેમણે તંત્ર-મુક્તિના (સંસ્થા ઉત્થાપનના) ક્રાર્યક્રમ મૂક્યા છે. આતું મરિણામ એ આવ્યું છે કે જૂતી રચનાત્મક સસ્થાએ હૃટી જાય છે; નથી ધહાતી નથી તેમ જ જૂના રચનાત્મક કાર્યં કરાને પ્ર**ણ** નવા તકવાદી કાર્ય કરોના કાર્યાથી ભદનામ થવું પડ્યું છે. અને ભૂદાન કાર્ય ક્રમ જે સરલ અને સફળ લાગતા હતા તે પાર પડવાના બદલે મુંચવાતા જાય છે.

એની વિરુદ્ધમાં વિશ્વવાત્સલ્યના <mark>પ્રયોગો અંગે પણ ગકાસ**ણી** કરી</mark> જોઈએ. વિશ્વવાત્સલ્ય સસસ્થામાં માને છે. સારા સંગઠનમાં તેને સંપૂર્ણ વિશ્વાસ છે. એટલે સંસ્થા છે ત્યાં ધનસંગ્રહ અને જનસંગ્રહ જોશે એમ માને છે. એ સાથે વહીવટ અને જનધડતરની આવશ્યકતા સ્વીકારે છે કારણકે તેના અભાવે કાર્યકરા અને જનતાનું ઘડતર ન યર્ધ શકે; તેમજ વ્રતાને આચરણમાં ન મૂકી શકાય. આટલું ખધુ કરતાં યે અટપટા પ્રશ્નો આવે ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રયોગકાર કરાળતા નથી. તે લવાદી કે શુદ્ધિપ્રયાગથી તેના ઉકેલ લાવવા પ્રયત્ન કરે છે; એથી પ્રજાતું અને પ્રજાતેવકાતું ઘડતર થાય છે.

એ ઉપરાંત ગાંધીજીના સમયે કાર્યાક્રમાે બનતા; તેના અમલ થતા અને તેની પ્રક્રિયાએ અને પરિણામાં ઉપરથી બીજો કાર્યક્રમ આગળ ધપાવવામાં આવતા. ત્યારે આજના સર્વોદયના સંત વિનાષાજી પાસે એવી કાઇ વ્યવસ્થા નથી. તેમણે એક પછી એક કાય ક્રોમા આપવા શ્રરૂ કર્યા. પણ દરેક કાર્યક્રમ પાછળ ઉપર જણાવેલ ચાર ભાખતાના અભાવ હાય, તા તે લાંખે ગાળે પણ અસફળતાને આરે જઇને ઊલા ર& નિધિ-મુક્તિના કાર્યક્રમ પણ અસફળ ગયા કારણ કે તેમણે તરત જ જે શાંતિ સૈનિકાના કાર્યક્રમ મૂકયા તેમાં વગર ધડાએલા માણસા શાંતિ સૈનિકા તરીકે દાખલા થવા લાગ્યા. તેમના આવ્યા એટલે તેમનાં નિર્વાહ માટે સર્વોદય-પાત્રના કાર્યક્રમ મૂક્યા. આમ કાર્ય ક્રમા ઉપર કાર્ય ક્રમા આવ્યા: પણ સર્વોદયની સાથે જે જનસંપર્કની અને નૈતિક જન સંગઠનની અપેક્ષા રહે છે તે અહીં આવશ્યક ગણાતી નથી.

શાંતિ-સૈનિકાનું જ લઇએ. એ શા માટે છે? એનાથી દેશના દિતની પ્રદા વાત થવાની છે ? દેશમાં શાંતિ સ્થાપવા નિમિત્તે સવેદિય પ્રયોજિત આ શાંતિ સેનાએ અત્યાર સધી શું કર્યું? કાશ્મીર, ગાવા, કરલ, જપલપુર, આસામ, પંજાબી સુખા અને અલીગઢના પ્રશ્નોમાં: હુલ્લડા થયાં. અશાંતિ પ્રવેતી ત્યારે શાંતિ–સેના કશું યે ન કરી શકી ? એટલું જ નહીં અમદાવાદમાં ખંડખાર અને દાંડ તત્ત્વાએ દિભાષીને તાડવા અને મહાગુજરાતની અલગ સ્થાપના અંગે તાકાના કર્યાં, ત્યાં ગ્રાંતિ સૈનિકા કરકયા પણ નહીં. આ બધાના સંતાપકારક ખુલાસા ક્ષેક્રિકોને ન મળે તે৷ પછી એ સર્વેદિય પાત્રમાં અનાજ નાખવા માટે ઉત્સાહી કેમ અને ? એટલે સર્વોદય-પાત્ર યોજના પણ અસફળ જેવી જ રહી છે.

ા હવે પાછો કાર્યકરોના નિર્વાહના પ્રશ્ન ઊભા થયો; ત્યારે સર્વ-સેવાસ દે નિધિ મુક્તિના બદલે, નિધિ–સંગ્રહના કાર્યક્રમ મૂકયો. આમ આ કાર્યક્રમ અગાઉના તેમના જ કાર્યક્રમની વિરુદ્ધમાં છે. એટલે લાેક- વિશ્વાસ આવે કયાંથી ? એવી જ રીતે પક્ષ મુક્તિના કાર્યક્રમ મૂક્યો. પણ લાકશાહીને માનનારા પક્ષાને ટેકા આપવાની વાત કહી.

પ્રશ્ન એ થાય છે કે જે કાર્યક્રમ સર્વોદય ન પાર પાડી શકે તે શા માટે ઉપાડવા જોઇએ ? ગ્રામદાનના જ કાર્યક્રમ લઇએ; એ સવાલમાં **બધાય પક્ષાે**તે ગ્રામદાનની પરિષદમાં બાેલાવ્યા હતા. પણ બે–ત્રણ પક્ષાે સિવાયના ન આવ્યા. અને સરકારે ગ્રામદાનને ટેકા આપવા જોઇએ એવી વાત રજૂ કરવામાં આવી. એના સીધા અને ૨૫ષ્ટ અર્થ એ થયા કે કાર્યકરા ગ્રામદાનમાં મળેલા ગામાનું ઘડતર કરી શકવાના નથી અને વ્યવસ્થા તથા ધડતરનું કામ સરકાર કરે! જે કાર્ય કાર્યંકરાે ન કરી શકે અને સરકારને માથે મૂકવાના હોય તે સરકારને તે મુજબ માત્ર સૂચના સલાહ આપવાના જ કાર્યક્રમ ધડવા વધારે કીક ગણાય. કારાપુટ (એાડિસા )માં પહેલાં તાે કેટલાક કાર્યં કરાેએ ગ્રામદાની ગામામાં જઈ ને કાર્ય આરંબ્યું. **પ**ણ પછી ઝધડા ઊભા થયા. એટલે રાજકીય-પ્રશ્ન આવતાં: અંતે ત્યાંનું કામ સરકારને સોંપાસ પક્ષ મુક્તિના બદલે કોંગ્રેસને৷ પક્ષાશ્રય લેવે৷ પડયે৷. આમ સર્વાગી દ્રષ્ટિના અભાવે કાંતા કાર્યક્રમા અધૂરાં રહ્યા, અવ્યવસ્થિત થયા અને ક્યાંક તા તેની વિરુદ્ધ જ કાર્યોક્રમ આપવાની નાેેેેબત આવી.

ચાજના સર્વોદયના ચાલક સંત વિનાેેેેેે રાજકારણથી અતડા રહેવાને અને પ્રજાને પણ અતડી રાખવાની વાત કરે છે અને સુસંગદિતને વડાયેલી કોંગ્રેસને પણ ટેકા આપવાની ના પાડે છે. પણ મતદારાને ધડવાની વાત ગત સર્વેદિય સંમેલનમાં મૂકવામાં આવી છે. રાજકારણથી અતડા રહીને આ કાર્યક્રમ કઇ રીતે પાર પડાશે તે જોવું રહ્યું.

🦿 ું કાશીમાં સ્વચ્છ ભારત–આંદાલના અને ઇંદારમાં " અશ્લીલ પાસ્ટર હઠાએ આંદાલન " શરૂ કરવામાં આવ્યાં. પણ વિનાળાજી ત્યાં રહ્યા ત્યાં સુધી થાડાક જસ્સા રહ્યો: પાછળથી એ એાસરી ગયા.

આજે સર્વોદયે દેશવ્યાપી કાર્ય કરવું હશે તા ગાંધીજીએ જેને

ટેકાે આપ્યા અને જેની શુદ્ધિ–પુષ્ટિ કરી હતી અને જેણે દેશભરમાં રચનાત્મક કાર્યક્રમ આપ્યા અને લોકોને જગાલા અને અંતે આઝાદી અપાવી તેવી ધડાયેલી સંસ્થા કોંગ્રેસને ટેકા આપવા રહ્યો. એટલું જ નહીં: ક્રાંતિપ્રિય સાધ વર્ગ દારા પ્રેરિત જનસેવકાનાં વ્યવસ્થિત સંગઠના તેના હસ્તક ચાલતાં જનસંગઠના સાથે પણ અનુબંધ રાખવા જોઇ એ. નહીંતર આજ એવું લાગે છે કે દેશનાં ખે માટાં ખેળા-સર્વોદય અને કેાંગ્રેસ એક્ષ્મીજાની વિરુદ્ધમાં જઈને પાતાની શકિત વેડફી રહ્યાં છે. સામાન્ય પ્રજામાં પણ સર્વોદયની આજની રીતિનીતિને કારણે ખુદ્ધિભ્રમ ઊભો થાય છે.

એટલે સર્વોદયના નવા કાર્યક્રમોમાં ઉપર જોઈ ગયા તે પ્રમાણે જે તત્ત્વા ખૂટે છે તે આ પ્રમાણે છે:—(૧) કોંગ્રેસ સાથે અનુષધ અને કેાંગ્રેસની શુદ્ધિ અને પુષ્ટિ (૨) નૈતિક જનસંગઠના ઊબાં કરી તેની સાથે ભૂદાન વગેરે કાર્યક્રમા જોઠવા. (૩) લાકસંગઠન, લાકસેવક સંગઠન એ બન્ને સંગઠનાનાં માર્ગદર્શન અને દેખરેખની સંપૃષ્ટ જવામદારી લેવી (૪) એક કાર્યક્રમ પૂરી રીતે પાર પાક્ષા વગર થીજો કાય<sup>ડ</sup>ક્રમ ઊભા ન કરવા

ભાલનળકાંઠામાં પ્રયોગા કર્યા પછી અનુભવા ઉપરથી જે વાત લાગે છે તે જણાવવામાં આવી છે. એટલે આધુનિક સર્વોદયે આ મ્યુટતાં તત્ત્વો ઉપર વિસાર કરી તેની પૂર્તિ કરવી પડશે તાજ તેની શક્તિના લાભ સમાજને વધારે ઉપયોગી નીવડશે

બાલનળકાંઠામાં ચાલતા રચતાત્મક (કાર્ય'કરાેની સંસ્થાની) પ્રાયોગિક સંધની વધુ નજીક જે સંસ્થાએ છે તેમાં સર્વોદય કે સર્વ સેવાસ ધના ક્રમ પહેલા આવે છે. પણ તે સસ્યાઓએ સિહાંતની સાથે વહેવારતા મેળ ખેસાડવા જોઈએ. અને કાર્યક્રમાં ધડવા જોઈએ. તા દેશના ઉત્થાન માટે. વિશ્વના કલ્યાણ માટે, જે શક્તિએ। કામ કરે છે તેના લાભ સમાજને વધારે પહેાંચશે.

## ( ? )

# શ્રી દુલેરાય માટલિયા

કાઇપણ જીવનકાર્યને સમજવા માટે જૈનદર્શનમાં ત્રણ તત્ત્વે! આ પ્રમાણે ખતાવવામાં આવ્યા છે:---

- (१) निश्चय : अनं तात्त्विक स्वइप अगर ते। तत्त्वज्ञान सर्वांशी અને સર્વાક્ષેત્રીય દબ્ટિએ વિચારેલું છે કે નહીં?
- (૨) વહેવાર : એને આચારમાં મૂકવા માટેની વ્યવસ્થા કેવી રીતે ગાઠવાઈ છે. અમલમાં આ વસ્તુ કેટલી મૂકાય છે?
- (૩) સંધજીવન : સંધ અને સમાજ સાથે એના અનુબંધ છે કે નહીં!

નિશ્ચયને મુખ્યત્વે નજર આગળ રાખી જીવનને ધડનાર છે તે સાધ કહેવાય છે. વહેવારને મુખ્યતા આપીને જે પાતાનું જીવન ઘડે છે તે શ્રાવક કે સાધક ક**હે**વાય *છે*: અને ખહુજન સમાજ જે નીતિને નજરમાં રાખીને પાતાનું જીવન ઘડે છે તે માર્ગાનુસારી કહેવાય છે. આ ત્રણે આમજનતા, સાધકવર્ગ અને ક્રાંતિપ્રિય સાધુના સંદર્ભ'માં કાર્યંક્રમાના વિચાર કરાય તા તે જીવન માટે ખુબ ઉપયોગી નીવડે.

સર્વોદયના સંદર્ભને પણ એજ રીતે જોઇશું. આ રીતે કાેઈ પણ વસ્તુ જોવાથી સાચી દેષ્ટિ લાધે છે. ગાંધીજીએ પણ અને તેમના જેવાએ એ અ ત્રણેને જોયા. ગાંધીજીને જ્યારથી સાચી સમજહ્ય આવી ત્યારથી નજીકી કર્યું કે ''સત્ય એજ મારું જીવન છે; સત્યને ખાેળ હું મારૂં જીવન સમર્પણ કરૂં છું. સત્ય પરમાત્મા મને જ્યાં દારી જશે ત્યાં હું જઇશા! કાેઇપણ રાજકાય પક્ષ, સંસ્થા, કુટુંખ કે ત્રાતિ જો સત્યને છાડીને વાલશે તા તેના આશ્રય છાડી દર્ધશ્વ. સત્યના પ્રયોગ કરનાર માટે સંપત્તિ, કુટુંબ કે પંચ કશું ચે નથી!" આ તેમતા

પહેલા કાર્યક્રમ હતા. અને એ કાર્યક્રમમાં બાપુના જીવન પથને અતુસરનાર અને સ્વીકારનાર સર્વોદય વિચારના સાધુ કહેવાયા. શ્રી રવિશંકર મહારાજ આ માર્ગે આવ્યા, ત્યારે તેમની પતની કહેવા લાગી: "આ ખેતી અને બાળપચ્ચાતું શું થશે ? '' પણ તેઓ પ્રભુ ભરાસે છાડીને ચાલી નીકહ્યા.

સ્વામી આનંદ હિમાલયમાં રહેતા હતા. પણ બાપની સ્વરાજ્યની હાકલ સાંભળીને તે ત્યાંથી આશ્રમમાં આવી ગયા, કેદારનાથળ હિમા-લયમાં યાેગ સાધના કરતા હતા: તે ભાપના કાર્ય'યાેગમાં જોડાવા ગૃહસ્થનાં કપડાં પહેરીને આવી ગયા. કિશારલાલ મશરૂવાળા અને ગામતી **બહેન પર**ણેલા **હો**વા છતાં અપરિગ્રહ વ્રત લઇને ભાષના કાર્યમાં પરાવાયા. વિનાભાજ બ્રહ્મચારી રહ્યા અને અપરિગ્રહી થઇ બાપુ પાસે રહ્યા. ભાપુએ નવાયુગના સાધુએાની આ એક કાળ ઊભી કરી. પાતાનું સર્વસ્વ મૂક્ષીને ભાષુના સત્યના વિચારને સમજવા માટે ભાષુ પાસે જુદા જુદા માણસો આવ્યા. મામા સાઢેળ કડકેએ આદિવાસી જીવનના ઉત્થાન માટે પાતાનું જીવન ગાહ્યું. ઠક્કરભાષાએ પણ હરિજન અને પછાતવર્ગ માટે જીવનનું ઉત્સર્પણ કરી નાખ્યું. રવિશંકર મહારાજ જેવા આજે નજરે પડતા એ પૈકીના એક સંતપુરૂષ છે. આમ ભારતમાં ઘષા નવસગના સાધચરિત પુરૂષા ગાંધીજીના નિંમત્તે પાકયા છે.

**બીજો કાર્યક્રમ** : મહાત્મા ગાંધીજીએ સાધકા માટે **બી**જો કાર્યક્રમ મૂક્યો તે સાધકા માટે વ્રતમય જીવન ગાળવા આશ્રમા અને શિક્ષણસંરથાએો ઊભી કરવી. અહિસાથી માંડીને નમ્નતા સુધીના ૧૧ વતા સહિયારાં જીવનથી જ આવી શકે. એક દિવસમાં કે માત્ર બાલી જવાયી આ ગુણો આવી જતા નથી. બાપુએ આશ્રમ ક્યાપ્યા તેથી તેમણે પાતાનું અને વ્રતમહ જીવન ગાળનારા સાધકાનું જીવન ધડતર કર્યું. જુગતરામભાઈ એ શિક્ષણમારથા રૂપ આશ્રમ સ્થાપ્યા અને સમજસપૂર્વકનું વતમય જીવન – ધડતર કર્યું. આ સંસ્થાઓ વૃતાને પાયક ખતી.

ત્રીજો કાર્યક્રમ : સમગ્ર સમાજને ધડવા માટે ભાપુએ સંસ્થાઓ અતે સંગઠના ઊભાં કર્યો. સમાજને આર્થિક વહેવાર તા કરવા પડે પણ એ આર્થિક વહેવાર શહ કેમ બને ? એ માટે તેમણે ચરખા સંધ ઊભા કર્યો: જેમાં કાંતનાર, વણનાર, ક્ષાહનાર, પીંજનાર, ધાનાર, રંગ-નાર ખધાને યાગ્ય રાજી મળે અને સમાજમાં એ રીતે યાગ્ય વિશહ નૈતિક વહેવાર ચાલે. તે યુગમાં વૈશ્યવૃત્તિના લાેકાને ખાપુએ કહ્યું : "તમે આવે! અને આ ચરખા સંધને ચલાવા."

હરિજનાના સમગ્ર વિકાસ માટે-સહ્થી પછાત ગણાતી કામ માટે, તેમણે ' હરિજન – સેવક સંધ ' સ્થાપ્યા. ગ્રામાલાગ માટે શ્રામાલાગ મંડળ તથા ગાસેવા સંધ સ્થાપ્યા. ખેડૂતામાં નૈતિક જાગૃતિ આસવા માટે. તેમણે ખારડાેલીમાં સત્યાગ્રહ કર્યાે. મજૂરાેમાં નૈતિક શક્તિ આણવા માટે. ચંપારણ, અમદાવાદમાં અનશન કર્યું અને હડતાલ પડાવી. અમદાવાદમાં મજૂર મહાજન નામની સંસ્થા સ્થાપી. મહિલાએ માટે મહિલા – સંસ્થા સ્થાપી. નાના બાળકાને સંસ્કાર કેમ મળે તે લક્ષમાં રાખી 'નઇ તાલીમ સઘ' ઊભા કર્યા. આ સંધા અને સંસ્થાએાએ ગાંધીજીના વિવિધ રચનાત્મક કાર્યંક્રમાની પ્રવૃત્તિ ઉપાડી.

ગાંધીજીએ સવેદિય માટે આ ત્રણ મુખ્ય કાર્યંક્રમાં મૂકયા હતા.

જે સંત છે તે આત્યંતિક સ્વરૂપના પ્રયોગા કરે છે; અને તેને મુનિશ્રી સતુવાલજી કહે છે તેમ સાધુ કાઇ સંસ્થા, સંધ, કોંગ્રેસ, પંચ કે સંપ્રદાયના ખધનમાં ન હોય. પણ તે, જનસેવકાની સંસ્થા. જન-સંગઠના અને કાંગ્રેસના તટસ્થ રીતે પ્રેરક હોઇ શકે; સભ્ય કે પદાધિકારી ન ઢાંઇ શકે." એ રીતે નિર્મળ સાધુચરિત્ર પુરુષોને સંસ્થા, સંપ્રદાય, પાંચ કે પક્ષનું બધન ન હોય. પણ તે સુસંસ્થાઓને ટેકા આપે. માર્ગ દર્શન આપે. એની નૈતિક ચોકી રાખે, ધડતર કરે; આ સંસ્થાએના વિચાર કે જ્ઞાન ઉપર આવરણ આવે ત્યાં દૂર કરે અને જૂનાં ખાટાં મૂલ્યાે બદલાવે. ગાંધીજીએ એટલા માટે જ આ બધી સંસ્થાએા નિર્માસ કરી હતી. અને તેમના જેવા સાધુરવરૂપે લોકોએ સર્વાદય આચવા સંસ્થાએોનું નિર્માણ પણ કર્યું.

આજે સર્વોદયના કાર્યક્રમાને આપણે એ રીતે વિચારીશું તો લાગશે કે ઉપર ખતાવેલ ત્રણ તત્ત્વા પૈકી નિશ્ચય નયના તત્ત્વને પકડી. વિનાખાજીના કાર્ય'ક્રમા ચાલે છે. તત્ત્વજ્ઞાનનું ઉચ્ચ સ્વરૂપ નિશ્ચય નય છે. જો આટલું સમજી લેવામાં આવે તા આજે સર્વોદયના કાર્ય ક્રમમાં-વહેવારમાં જે ક્ષતિ દેખાય છે, તે ક્ષતિ એના ચાલકા કે કાર્યક્રમ પ્રેરકાની નથી એ જાણી સમજી શકાશે. આટલું સમજી લીધા પછી સર્વોદયના સંચાલક પ્રત્યે વ્યક્તિગત પૂર્વગ્રહ નહીં ખધાય. સર્વોદય વિશ્વવાત્સલ્યના નજીકની સાધના છે. જો એ સાધનાને મુલવવામાં ભુલે ચુકે પણ શરતચૂક થાય તા અતુષાધ-વિચારધારા તૂટી પડવાના સંભવ છે. ગંગા અને જમના જેમ **જે નદીએ**ા છે તેમ આ <mark>બે સાધનાની ધારાએા છે. ગંગા શાંત છે.</mark> જમના વેગીલી છે. તેમ એક સાધના ગ્રાનપ્રધાન છે, બીજી ભક્તિપ્રધાન છે. જેમ ગંગા અને જમનાના સંગમ ત્રિવેણી સંગમ થઈ જાય છે તેમ આ બે વિચારધારાને અતુરૂપ ચાલતી સાધનાના સંગમ જ્ઞાન, ભક્તિ અને યોગના ત્રિવેણી સંગમરૂપે ખનાવવો છે એ માટે ખન્નેના સમન્વય કરવેા જરૂરી છે.

તા જે દૃષ્ટિએ વિનાષાજીના વિચાર હું સમજ્યા છું; તેને રજૂ કરું છું:—

ગાંધીજીએ કહ્યું હતું: "એક દિવસ એવા લાવવા છે જ્યારે માત્ર સિગનલ ખતાવવાની જરૂર પડે, તેથી લાકા સમજી જાય અને પાેલિસ વગર પાેતે રસ્તે ચાલવાની અને વાહન વહેવારની શિસ્ત પાળે. પાેલિસની જરૂર ન પડે. પાેલીસને કતાર (કયૂ) રચવાની જરૂર પડે તાે સમજવું કે લાકા અથડાઈ જાય છે અને જાતે નિયમ પાળી શકતા નથી. મુંબઇ જેવા શહેરામાં તા પાલિસ હોવા છતાં પણ અથડામણો અને અકસ્માતા થયા જ કરે છે. એ બીજી રીતે જીવનમાં અથડામણ આવવાતું કારણ જ્ઞાનના અભાવ છે. જીવનતું ભાન ન હોવાના કારણે

અસંગતિએ અને ધર્ષણા ઊભાં ચાય છે. જેમ પાેેેેશિસ વિના-શિશ્તની સજાગ ભાવનાએ રાજ્ય ચાલી શકે. એમ છવનના વહેવાર પણ **ં અથડામણા વગર જ્ઞાન વડે ચાલશે.** 

આ વાત સમજાવવા ગાંધીજીએ ટાલ્સરૉય આશ્રમમાં એના પ્રયોગ કર્યો. ક્રાપાટકિન અને ટાલ્સરૉયના વિચારાના આ ખી ગાંધીજીને મત્યાં હતાં. વિનાષાજી આ વિચારના પુરસ્કર્તા છે. તેઓ કહે છે કે જો ૨૦-૨૫ સમજુ કાર્યંકરા આ વાતને નહીં સમજે અને શાસન વગર ન ચલાવી શકે તેા શાસન–મુક્ત સમાજરચનાની વાત હવામાં રહેવાની છે. જો આ વિચારને માનનારા લાકા ઉપર દેખરેખ રહે. છુપી પાેલિસ રહે, પ્રાયશ્વિત કરવું પડે અને શુદ્ધિ કરવી પડે તાે એ વિચાર અધુરા છે.

એટલે જીવનદાનીની વાત આવતાં વિનાેબાજીએ કહ્યું કે; જેને તત્ર ન હોય, નિધિ ન હોય, પક્ષ ન હોય, કે કાઇ બંધન ન હોય તે જીવનદાની છે. તે પાતાની સર્વસ્વ શક્તિ ઇશ્વરને સમપે છે. આ રીતે સર્વસ્વ અર્પણ કરનારા માત્ર ઇશ્વરના આધારે રહે. તે મુઠ્ઠી અન્ન ભે**ગું કરી આત્મનિર્વાહ કરે, તેમ જ પોતાના** નિર્મળ જ્ઞાન, ત્યાગ, તપશ્ચર્યા વ. ઉપર અવલ ભિત રહે. આ નવાયુગના સાધુધર્મ છે અને તેના પ્રતીક રૂપે રવિશંકર મહારાજ છે. જેમણે પાતાની સર્વસ્વ શકિતને અા ઃરીતે સમર્પા છે. એવો જીવનદાની જે હશે તે સર્વ\*સ્વ⊸ત્યાગી બની લોકોના આધારે ર**હે**શે.

પણ, વિતાયાજીના આ કાર્યંક્રમનું રહસ્ય સમજ્યા વગર, ગમે તેવા ગૃહરથા-કુટુંબ બાળબચ્ચાંવાળા-ની પણ, જીવનદાની તરીકે ભરતી થવા લાગી ત્યારે ગાટાળા થયા. સાધુધર્મને લાગુ પાડવાના નિયમા ગૃહસ્થા ઉપર લાગુ કરવામાં આવ્યા. જે લાકા કુટુ ખવાળા કે

ખાળકાને પત્નીવાળા છે તેમને ખસા અઢીસાથી ઓછામાં પૂરું ન પડે એટલે તેમને જીવનદાનીમાં ગણવા કે લેવા જોઇતા ન હતા.

જીવનદાન નવયુગનાે દીક્ષાસંસ્કાર છે. પરિત્રજ્યા લઇ ને જીવનદાની પરિવાજકરૂપે કરશે. જીવનદાનમાં આ યુગની સાધુસાંસ્થા નિર્માણ કરવાનાં ખી પડયાં છે. જીવનદાન આપનારા સાધપરથો ગાંઠે પૈસા બાંધરો નહીં કે સંત્રહ કરીને કરશે નહીં. સાધ તાે કાેકપણ સંસ્થા, પક્ષ, પંચના ખંધન વગર અપ્રતિખદ્ધ રીતે વિદાર કરે છે. તેવીજ રીતે નવયુગના આ પરિપ્રાવક પણ સર્વ-સંગ કે આશક્તિથી સુકત રહેશે: તો જ તેનું ચિંતન પૂર્વગ્રહ પરિહારી અને શિસ્તના ભયથી મુકત હશે. આવા સાધુચરિત પુરુષ, લાેકા દ્વારા આપેલ સર્વોદય – પાત્રાધારિત હશે. પરમહંસની જેમ એ સાધક મસ્ત હશે.

મૃદય પરિવર્તન માટે નવાયુગના એ સાધક શું કરે? તેના જીવ-નમાં કાઈપણ પ્રકારના પૂર્વગ્રહ, રાગદ્વેષ કે માહમમતા નહીં દોય. આ મારી સંસ્થા છે, એવા પણ મમત્વમાવં એનામાં નહીં હાય. આવા પૂર્વ ત્રહમુકત, સંસ્થામુકત અને પક્ષમુકત સાધક જ વિચાર–પરિવર્તન કરી શકશે. એટલે એવા સાધુ પુરૂષે સંઘ, સંસ્થા, નિધિ કે પક્ષ ઉપર નિર્ભર રહેવાનું ન હોય, તેને આજીવિકાનું કામ પણ શું ? તેને તા સર્વોદય પાત્ર ઉપર નભવાન છે અને લાકાના વિચારાનું ધડતર કરવાનું છે. એ માટે તેને સતત કરવાનું છે. તેનું કામ હશે અધ્યયન કરવાનું અને સત્યના વિચારાને અતાગ્રહપૂર્વંક કાેેેકના ઉપર લાદયા વગર મૂકતા રહેવાનું છે. એટલે વિનાભાજ આ કાર્યક્રમ દ્વારા નવાયુગની સન્યાસી-સંસ્થાને એઠી કરી રહ્યા છે. એમ માનીએ તો એ કાર્યક્રમને ત્યાય આપી શકીએ.

એ નિશ્ચયનયના તત્ત્વજ્ઞાનની દૃષ્ટિએ વિનાયાજીએ બીજો કાર્યંક્રમ એ મુક્યા કે "કાર્યકરાતે ઘડે કાેણ ?" તેઓ એમ વિચાર છે કે હં ધડનાર કાર્ણ ? ઇશ્વરે સહુતે ખનાવ્યા છે અને તેજ ધડશે. મારે વચમાં ન પડવું જોઈએ. આ વાત ઉચ્ચ કાેટિએ પહેાંચેલા વિનાેખાજી જેવા

સાધકા માટે ખરાખર છે અને એ તેમની નિઃસ્પૃહા જાહેર કરે છે. પણ કાર્યકરાને ધડવા તા પડશે જ એટલે તે કામ કાઈ સસ્થાએ કરવ જોઈએ. એટલે વિનાષાજીએ ગાંધીજીના સમયની બધી રચનાત્મક સંસ્થાએોતું એકીકરણ કરાવ્યું, અને સર્વ —સેવાસંઘ નામની એક સંસ્થા ખનાવવાની પ્રેરણા આપી. આ સર્વ સેવાસઘ કાર્યકરોનું ઘડતર કરે એમ તેઓ માનતા હાય એવું લાગે છે. પણ ગાંધીજી જેમ સંસ્થાની ં સ્થાપના કરી તેની વચ્ચે રહીને ધડતર કરતા તેમ કરવાનું વિનાખાજીની પ્રકૃતિમાં નથી. તેઓ માને છે કે મારૂ કામ તેા માત્ર વિચાર આપ-વાતું છે. તેઓ કહે છે: " હું તા પ્રજા સૂર્ય યત્રના ધાડા છું. હું તા સુકત કર્યા કરવાના. હું વહીવટમાં પડું; સંસ્થા કે કાર્યકરના ઘડતરમાં પડું તા રાગદ્વેષ ચોંટી જાય!" એ દેષ્ટિથી તેઓ માત્ર વિચાર પ્રચારમાં ભગ્ન રહે છે અને સંસ્થા કે કાર્યંકરના ધડતરથી દૂર રહે છે. આ જ વિનાષાજીની મશ્કેલી છે.

ગાંધી બાપુ સંસ્થા અને કાર્યંકર્તા આ બધાનુ ઘડતર કરતા. તેએ ા આવતા પ્રશ્નોને હાથ ઉપર લેતા. તેને ઉકેલતા, એ માટે જોખમ ખેડતા અને તેનાથી કદિ પણ અકળાતા નહીં; તેમ જ રાગદ્વેષથી નિલે°પ ર**હે**તા. આ સ્થિતિ વિનાેબાજીની નથી. એટલે કાર્યકરા તેમના આશય સમજ્યા વગર તેમજ તેમના જેટલી ઉચ્ચ સાધકની ભૂમિકાએ પહોંચ્યા વગર અકાળે સત્યસ્ત ધર્મની વાત પકડવા લાગ્યા. વિનાખાજીની જેમ તેએ કરવા લાગ્યા અને સંસ્થના વહીવટ, હિસાળી ચોકખાઈ અને ધડતર ઉપર એાછું ધ્યાન આપવા લાગ્યા; એટલું જ નહીં સાધકની ઉચ્ચ કક્ષાના અભાવે, વગર સમજે સંધ, સંગઠન અને સંસ્થાઓથી અતડા રહેવા લાગ્યા. આજના એવા વગર ધડાયેલા, દેષ્ટિ વગરના કાર્ય કરોમાં વહેવારું ત્રાન નથી અને સંધ શ્રહા પણ નથી. આવા અર્ણાલ કાર્ય કરો જ્યાં જ્યાં જાય છે ત્યાં લોકોને તેમના ઉપર શ્રહ્યા એસતી નથી. રવિશંકર મહારાજ કે ખખલભાઈ જેવા પીઢ. ત્રતખદ અને દષ્ટિ સંપન્ન સેવકા બલે કરે પણ ભાકીનાઓને સંસ્થા કે આશ્રમમાં રહી, ધડતર કરી દૃષ્ટિ મેળવવી જોઈ એ. વ્રતબદ્ધ થયેલા સાધકા વિચરે

તા જ આ કાર્ય ક્રમા પાર પડી શકે! આ વાત પર પરાગત માટા કાર્યં કરાએ નાના કાર્યં કરાને સમજાવવી જોઇએ પણ તેમ **ચતું ન**થી; કદાચ પાતે પણ ન સમજતા હોય એવું પણ ખની શકે.

હવે તંત્ર (સંસ્થા) મુક્તિ અને પક્ષ મુક્તિના એમના કાર્યંક્રમની પાછળ શ રહસ્ય છે ? તે વિચારી લંઇએ. રચનાત્મક કાર્ય કરનારી, ખાદી ગ્રામાઘોગાની ઉત્પાદક સંસ્થાઓની પહેલાં નેમ એ હતી કે જો રાજ્ય કે શ્રીમંતા વગર હસ્તક્ષેપ કર્યે મદદ આપે તા લેવી: પણ મૂળ તત્વ સચવાવ જોઇએ. વિનાળાજીએ જોયું કે સંસ્થાઓ પાતે રાજ્ય કે બાર્ડને આધીન ખનતી જાય છે અને સસ્થાએ ઉપર રાજ્યપક્ષાની પકડ વધતી જાય છે. સંસ્થાના કાર્યંકરા પણ પાતાના સ્વાર્થ માટે એ સંસ્થાઓને પકડીને એ**ડા છે અને છેાડી શકતા નથી. આમાં સર્વોદય સં**વધી મળભત મુદો દખાઈ જવા લાગ્યાે એટલે વિનાખાજીની અકળામણ વધવા લાગી. તેમણે કહ્યું કે '' આ સંસ્થાએા દ્વારા પ્રયોગાત્મક રૂપ કાંઈ પકડાત નથી. તે માત્ર રાજ્ય, ખાંડે કે કાર્યકરાના હાથારૂપ ખની ગઈ છે." એટલે " સંસ્થાએ છોડા એ જાતની તંત્ર મુક્તિ અને પક્ષાની પકડ સંસ્થાએ! ઉપર દૂર કરાવવા તેમણે પક્ષ સક્તિના કાર્યક્રમ મૂકયા. હેતપૂર્વક સ્થપાતી કાઇ સસ્થાના તેઓ નિષેધ કરતા નથી. તેમની પ્રેરણાથી વર્ધામાં " હાદા વિદા વિહાર ". બાધ ગયામાં ' સમન્વય આશ્રમ ' અને બે ગ્લારમાં "વિશ્વ નીડમ" વગેરે સંસ્થાએા, જ્ઞાન–ભક્તિ અને કર્મના સમન્વરૂપે. કે સર્વંધર્મ સમન્વયની દૃષ્ટિએ સ્થપાઈ છે. માત્ર તેઓ ત્યાં પાતે રહીને ઘડતર કરી શકતા નથી અગર તા પાતે તે સંસ્થાએના મૂંઝવતા પ્રશ્નોને ઉકેલવામાં એાછો રસ લે છે.

ત્યારે ગાંધી યુગના અને તે સમયના ધડાયેલા, પીઢ, દષ્ટિવાળા અને વ્રતખહ કાર્યકરાએ-જેમાં નાનાભાઈ ભટ અને જુગતરામ દવે વગેરે મુખ્ય છે આશ્રમ સંસ્થાએોનું નિર્માણ કરી, તેના દ્વારા અનેક કાર્યકરોનું અને ક્ષાકાતું ઘડતર કર્યું. નવસુગના કાયા પક્ષટા એવી સરચાઓએ કુર્યો. એમણે જોયું કે સર્વાદયના પાયાના કાર્ય તરીકે સરથાએાના

ચડતરતું કાર્ય છે. એટલે **હો**માઈ જવાની કે કેકાઇ જવાની પરવા કર્યા વગર એવા ગાંધી યુગના મરજીવા લાેકસેવકા કુદી પદ્યા.

' હળપતિ મુક્તિ 'તે કાર્ય'ક્રમ પહેલવહેલાં શ્રી જુગતરામભાઈ દવેએ ઉપાડયા ત્યારે એમના માટે સ્થાપિત હિતાએ એટલે સુધી પ્રચાર કર્યો કે એમતું ભાષણ કાેઇ પણ સ્કલમાં ન થવા દેવું. ''આશ્રમ ખાળી મૂકશે ! " એવી અકવાએા પણ આવી અને એકવાર તે**ા** એમ **લાગતું** હતું કે આશ્રમ તૂટી પડશે. પણ તેમણે તો નકકી કરેલું કે 'ભક્ષે આશ્રમ વ્યાળે કે ભાષણ ન થવા દે. પણ સ્વરાજ્યની હાકલ છે એટલે મારે આ કાર્યક્રમ પાર પાડવા જોઇશ!" આજે પંદર પંદર વર્ષના ગાળા પછી પણ કેટલીક સંસ્થાએા અને કાર્યકરોમાં કાર્યક્રમ માટે કે સામુદાયિક અહિંસક પ્રયોગ માટે હાેમાઈ જવાની ભાવના આવી નથી. એટલે જે સંસ્થાએા. જનસેવફાના ચારિત્ર્ય ધડતર અને લોકોના **નૈ**તિક **ધડતર** માટે જરૂરી છે તે **ભ**લે રહે પણ બાકીની રાહત–રાેજી આપનારી અને રાજ્યના પૈસા ઉપર ટકી રહેનારી સસ્થાઓએ દ્રવ્ય– ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ પ્રમાણે પાતાનું રૂપ બદલી નાખવું જોઇએ અને સેવા સંસ્થારૂપે મટી જવું જોઈએ. તેમજ કાર્યકરાએ એનાથી દૂર રહેવું જોઈએ; આ **હ**તી સંસ્થા મુક્તિ કાર્યક્રમ પાછળની ભાવના. પણ કાર્ય કરા અને લાકાના ઘડતર માટે વિનાળાજીની સંસ્થાએ નિષ્કળ નીવડી કારણ કે ચાક્કસાઈ, પ્રશ્ન ઉકેલ અને માર્ગદર્શનના અભાવે કાઇ સસ્યા પાતાના નિશ્ચિત ધ્યેયને ન પહોંચી શકી.

હવે રહી ક્ષાક સંગઠનાની વાત. આ સંસ્થાઓએ સાધક કાટિના કાર્યંકરા તૈયાર કરવાના હોય છે. સામાન્ય લાકામાં જ્ઞાન અને સમજણ એોછાં હોય છે. જ્યાં ગરીખી છે ત્યાં પહેલું કામ એને દૂર કરવાત હોય છે. આખું ગામ ગરીબીમાં એકતાન-એક પરિવાર કઈ રીતે બને! ગરીખી દૂર કરવા માટે કાર્યક્રમા હોવા જોઈ એ. માત્ર જમીનથી આ પ્રશ્ન નહીં પતે. એના માટે ગામેગામ ગ્રામ સગઠના ઢાવાં જોઇએ. જે નૈતિક ત્રાન ઉપરાંત ગંદકી શાથી થાય છે; ગંદકીથી શું શું રોગા થાય

છે ? બાળકાને કઈ જાતનું શિક્ષણ આપવું જોઇએ ? ગરીખી શા રીતે દૂર થાય ? આ તમામ બાબતાનું જ્ઞાન સત્ય–અહિંસાની દૃષ્ટિએ આપનાર એક સંગઠન હોવું જોઇએ. આ સંગઠન પક્ષાપક્ષથી મુકત હોવું જોઇએ. તે પંચાયત અને સહકારી મંડળો વગેરેને દેારવણી આપે જેને લઇને સાર્વજનિક ચારિત્ર્યતું ઘડતર થાય, આ કાર્ય વિનાખાછના કાર્યક્રમમાં ખુરત તત્ત્વ છે.

વિનાખાજી સાધુચરિત્રતા ઉપર પહેાંચ્યા છે. તેઓ નિશ્ચયતપની દુષ્ટિએ વિચારે છે એમાં એમના વિચારદાષ તા ન કહી શકાય. એ પણ ખરૂં છે કે વિનાષ્યાજીના વિચારાના વાહન ખનવામાં સર્વ સેવાસંઘ સંસ્થા નિષ્કળ નીવડી છે અને તે વધારે ભંધબેસતું છે. એક પ્રેરક કાઇ શહુ વિચાર મૂકે કે તદ્વરૂપ કાર્યક્રમ મૂકે પણ તેને અનુસરવા માટે તેની સંસ્થા અચકાતી હોય, અગર તેા તેમાં નખળાઈ હોય, તેા દેાષ સંસ્થાના છે-વિચાર મકનારના નથી.

ગાંધી છમાં એ ખૂબી હતી કે તેએ એવી જ રીતે વિચારા મકતા અને જુદી જુદી કક્ષાવાળી સંસ્થાએ৷ માટે, જુદા જુદા કાર્યક્રમા મકતા કે જે અમલમાં ઊતરી શકે એટલ જ નહીં ચારે સંગઠના સાથે અનુબંધ પણ રાખતા; સંગઠના ઊભા કરતા, અને તેમાં પેસેલા અનિષ્ટાને તપે-ત્યાગ, શુદ્ધિ પ્રયોગ વડે શુધ્ધ કરતા. વિનોષ્પાછ કેવળ સાધુચરિત સંસ્થા સુધી પહેંચ્યા છે; જનસંગઠન નિર્માણ કે જનસેવક સંગઠનના ધડતર સુધી પહેાંચ્યા નથી. આ જનસંગઠન અને સંસ્થા નિર્માણતું કામ અધુરૂં રહ્યું છે, તે ઉપાડવું જોઈએ. રાજ્ય ઉપર પ્રભાવ પાડી શકે એ રીતે રચનાત્મક કાર્યકર સંગઠનને ધડવું જોઇએ.

એ સર્વેદય સંમેલના. આરસી અને કર્ણાટકમાં હું હતા. ત્યાં કાર્ય°કરાે ભેગા થયા. રાજકીય પક્ષવાળાએામાં એક ખાજુ વિચિત્ર -નારાયણની પકડ અને **ખી**જી બાજુ કૃપલાણી**જી**ની પકડ ચાલતી હતી. તેઓ તાણા-તાણી છોડી શકયા નહીં. સારાષ્ટ્રમાં હેખરભાઈ રાજ્કીય કાર્યં કરોના પ્રભાવમાં આવી ગયા તેથી અમા એક નિર્ણય ઉપર ન

આવી શક્યા. બધા યે પ્રાંતામાં કાર્યકરાની લગભગ આ સ્થિતિ છે. એટલે આજે સર્વોદયના કાર્યંક્રમામાં વિચારનાં તત્ત્વા ખરાખર છે પણ લાકસંગઠના દારા પ્રયાગ, ધડતર અને સંગઠના સાથે અનુખધના તત્ત્વા ખૂટે છે. વિશ્વવાત્સલ્ય-પ્રયોગ અને સર્વોદય પ્રયોગ એ બે ધોડાએ৷ છે. ફેર એટલા જ છે કે એક ધાડા આચારમાં ખૂટતાં બીજા તત્ત્વોને પૂરે છે; ખીજો પૂરતા નથી. જો સર્વોદયના કાર્યં કરા તૈયાર હોત તા લાકશકિત ઊભી કરી શકાત અને સંગઠના દ્વારા ધડતર કરી શકાત.

ખાકી આધુનિક સર્વોદયના પુરસ્કર્તા સંત વિનાખાજીના કાર્યં ક્રમોની આંતરરાષ્ટ્રિયક્ષેત્ર ઉપર અસર થઇ છે એ એના પ્રેયળ નિશ્વય, વિચાર-તત્ત્વને દર્શાવી જાય છે. ભૂમિદાન, શાંતિસેના, એકતા પરિષદ, અવિકસિત દેશાને મદદ એ ચાર કાર્યંક્રમાે, વિશ્વના માેરચે એક યા બીજી રીતે સ્વીકારાયાં છે. એવી જ રીતે વિધના સાધુઓને એક થવાની, શાંતિ-સેનાની આવશ્યકતા, પક્ષસુકત સેવાદળની, ગ્રામસ્વરાજ્યની ( વિકેન્દ્રીકરણ દારા ) ટાચ મર્યાદા. આ વાતાએ ધાટ પકલો છે. હવે તા વિનાખાજીના વિચારાની છણાવટ કરી, આચારમાં કર્યા ખામી રહે છે. એ આપણે ખધા યે મળીને દૂર કરવાની છે. આમ કરીશું તા સર્વોદયના કાર્યં ક્રમામાં ખૂટતાં તત્ત્વા આપણે પૂરી શકીશું.

# ચર્ચા – વિચારણા

## સર્વેદિયના વ્યાપક કાર્યક્રમ પણ જાગૃતિપૂર્વક સ્માગળ ધપત્રું રહ્યું

શ્રી પૂજાભાઇએ સર્વોદયના કાર્યંક્રમા અને ખૂટતાં તત્ત્વો ઉપર ચર્ચા ઉપાડતાં કહ્યું : " ભૂદાન કાર્યક્રમમાં કેટલાક સમજપૂર્વક, કેટલાક દેખાદેખીયી, કેટલાક સ્થાનપ્રતિષ્ઠા અને કેટલાક અંદરથી લાભ મેળવવાની લાલચથી ખેંચાયા. ધણાને એ જોમ પેદા કરનારા સુંદર કાર્ય ક્રમ લાગ્યા અને કેટલાકને દેશના ઉદ્ધારના સર્વોત્કૃષ્ટ કાર્ય ક્રમ જણાયો. રાજકીય કાર્યક્રમામાં ભાષ્છના કારણે જે જાગૃતિ રખાઇ હતી, તે આમાં ન રખાઇ. એટલું જ નહીં ઘણા તકવાદીએ। આમાં ઘૂસી તા ગયા પણ તેમણે ' ભ્રુદાન 'ના નામે આડું અવળું ઘણું ભાકવું શરૂ કર્યું.

એક નાના પ્રસંગ ટાંક. ધધુકામાં કોંગ્રેસ કાર્ય કરાની મીટિંગ હતી. શ્રી ઠાકારભાઇ દેસાઇ તેમાં આવેલા. તેમને ચિઠ્ઠી માકલી એક ભૂદાન કાર્ય'કરે એાલવાની રજા માગી. થાેડી મિનીટા ઉદારતાથી અમાઇ પણ તેઓ જે બાેલ્યા તેમાં માત્ર વ્યક્તિગત ખડાઇ અને કોંગ્રેસની નિંદા સિવાય કાંઇ ન નીકળ્યું. એ ભાઇ પહેલાં હાઇસ્કૂલમાં હશે. એમને કેાંગ્રેસી કાર્ય'કરા તરફથી કે કેાંગ્રેસી કાર્ય'કરાને એમના તરફથી દુ:ખ થયું હોય એ બનવાજોગ છે. પણ, તે અંગત પૂર્વબ્ર**હોનો** આવા ઠેકા**ણે ભૂ**દાન કાર્યકરના નામે દુરૂપયોગ કરવેા તે કેટલ વિચિત્ર ! આમ જેને કોંગ્રેસ કે કોંગ્રેસીએ। સાથે ન કાવ્યું અને કેંટલીક વાર તા પ્રત્યાઘાતી વલણવાળાઓને એક વ્યાસપીઠ રૂપ એ કાર્યક્રમ (ભૂદાન) ખની જવા લાગ્યો. આચાર કરતાં પ્રચાર વધારે થવા લાગ્યો. આવેશમાં અને ઉત્સાહમાં ઘણા જીવનદાની બની ગયા. પણ ખરેખર જીવન શું ? જીવનદાન શું ? એવું ભાગ્યે જ સમજાયું અને ઝૂકાવી દીધું. ન સંગઠન, ન સંસ્થા, ન વહીવટી કુશળતા. પરિષ્ણામે કેટલાક ભૂદાન–યાત્રાના ળહાને સમાજમાં ૨ખડતા થઇ ગયા: हेरलाइ भरी गया !

આખા કટ ખને સર્વોદય પાત્ર ઉપર જીવવું કયાં સહેલું છે? એટલે ભૂદાનમાંથી ઘણા નીકળી ગયા અને તેએ ભૂદાનની નિંદા કરતા થઇ ગયા. ખીજા એવા પણ નીકહ્યા, જેઓ ભૂદાનમાં ગયા પછી ચારિત્ર્ય સાચવવામાં કાચા નીકળ્યા. આથી સમાજમાં એક દરે છાપ સારી ન પડી. ભૂદાનમાં સમજણપૂર્વંક પડનારા બહુ એોછા હતા.

મેં જોયું કે સારા ગણાતા માણસોએ " માગે છે માટે આપવી પડશે " એમ જાણીને બિનઉપયાગી જમીન આપી. દાનનાં પત્રકા ભરાયાં પણ તેની વ્યવસ્થા-ગાઠવણ થઇ શકી નહીં. સંગઠના ન ઊમાં

કર્યાં, ન સંસ્થાએમમાં માન્યું. એટલે ભૂદાનના કાર્યક્રમ સર્વોત્તમ હોવા છતાં, તેનું વ્યવસ્થિત રૂપ ખંધાય તે પહેલાં કાર્યક્રમ જુવાળખહ આવ્યા એવા જ ઝપાટાળંધ જુવાળ એાસરી ગયાે. ચિત્ર વિંખાઇ ગયું.

સંસ્થા થાય તેા ડખાડખી થાય. નાણાંની ગાલમાલ થાય, એવા એવા – ભયે સંત વિનાભા ડરી ગયા. પણ, જો વ્યાપક પ્રવૃત્તિ લીધી, તો પછી જોખમ કરીને પણ આગળ વધવું જોઇતું હતું. જો એ પ્રવૃત્તિ જાગૃતિપૂર્વંક આગળ વધી હોત તેા આવેા એનાે કરૂણુ ફેજ ન ચાત. સંત વિનાેબાજીની વિદ્વતા, સમજ અને કાર્યાંક્રમમાં દીર્ઘાંદીષ્ટ જેવું દેખાયું; પણ કાર્યંક્રમની દેખરેખ કે નૈતિક આધ્યાત્મિક રીતે પાતાનું નિમંત્રણ નહીં, એટલે આ સ્થિતિ થઇ. પણ તેને સુધારી અનુભધ વિચારધારીએ તેા કાર્ય'ક્રમનું ધરમૂળથી સંશાધન કરી આગળ વધવું જોઇએ.

## વ્યાપકતા જેટલું ઉંડાણ પણ જોઇએ

**ત્રા દેવજીભા**ઇ : " સર્વોદય કાય**'ક્રમમાં પ્રથમથી જ**ં≎યાપકતા ઉપર જેટલું ધ્યાન અપાયું તેટલું <mark>ઊંડાણ</mark> ઉપર ન અપાયું. તેથી કાર્યક્રમા માટા પણ તેનાં ધાર્યા પરિણામા ન આવ્યાં. એક ખેડૂત પાસે પાંચસાે એકર જમીન દેાય. સાધનાે, ખેડૂતાે, મજૂરી વ. બધું હોય એટલે વાવવા જાય ત્યારે 'બી 'ઘણા હોય દેખાવ માટેા લાગે, પણ આવડત ન દ્વાય તા બી જેમ તેમ ફેંક્રી આવે, તે નિંદામણુ ન કરે તેા લીલાેતરી તાે વધુ લાગે પણ ખડામાં પાક એાહો આવે ત્યારે વ્યવસ્થિત રીતે પચ્ચીશ એકરમાં ખી સરખી રીતે વાવનાર વધારે પાકને લણે. બાપુ વખતની મૂડી ઉપર કાર્યક્રમ માટા માટા મૂકાઈ ગયા, વિશાળપણ ખરા અને લાેકાનું આકર્ષણ પણ જામ્યું. પાછળથી જે સ્થિતિ થઈ તે ભારે દુઃખદ થઈ. સ્વરાજ્ય પહેલાં જે ભરતી થયેલી એના કરતાં પણ વધારે ભરતી થઈ. એ પ્રવાહમાં માટા માટા લાકા તાલાઈ આવ્યા પછી સાધારણા લાકત કહેવ જ શાં? એનું એક બીજુ કારણ એ પણ હતું કે સ્વરાજ્ય આવ્યા ખાદ રાજ્યના ભરહા જનતા ઉપર વધતા જતા હતા. તેમાં આ આશાજનક કાર્યક્રમ આવ્યો. એટલે લોકોએ રાહતના દુમ અનુભવવ્યો. પણ એમાં વ્યવસ્થા, ઊંડાણ કે ધપાવવાના કાર્યક્રમ ન હોવાથી એવી પરિસ્થિતિ થઈ છે કે લોકો અન્યાય સામેના બીજા ભવ્ય કાર્યક્રમોમાં પણ જનતા અને જનસેવકા ભળતા અચકાશે. સર્વોદયના કાર્યક્રમ વ્યાપક છે તે પ્રમાણે તેમાં ઊંડાણ આવે તે৷ જ તે કંઇક સાધી શકશે.

### પાયાની બુલ

**શ્રી અળવ તભાઇ:** આર્થિક વિષમતના કારણે. એકના બદલે દ**શ માણ**સાે મળી ર**હે**તા. શીમત લાેકાે ગરીબાેને ચૂસતા હતા અને **ખીજી તરફ સામ્યવાદીઓ હિંસક ક**ત્યા આચરી રહ્યા **હતા.** એવ⊦ સમયે વિનાેબાજીએ તેલંગણના પ્રસંગ ઉપરથી ભૂદાનના કાર્યક્રમ મૂક્યો. એટલે શાષ્ણખારા સામેતા તે કાર્યક્રમ છે એમ માની લોકા રાજી થયા. પણ એકલા વિચાર-પ્રવાહથી શું વળે?

શ્રી માટલિયાએ કહ્યું છે તેમ વિનાેેેેેેબાછ નિમિત્ત આ કાર્ય**ક્રમને** ગાંધીયુગના રચનાત્મક કાર્યંકરા અને સંસ્થાએ પણ ન ઝીલી શકી. સસ્થાએાની મમતા, રાજ્યાશ્વિતપહું કે ઊંડા લોકસંપર્કના અભાવ ગમે તે કારણે વિચાર ઉદામ હોવા છતાં. પરિસ્થિતિ વિચારવા જેવી ખની ગઈ. સર્વોદયમાં જયપ્રકાશજ જેવા પણ ગયા જેઓ રાજકારણથી નિર્લિપ્ત છતાં નિર્લિપ્ત ન રહી શકયા.

મારા તમ્ર મતે શાસનમુક્તિ, સંસ્થામુક્તિ અને નિધિમુક્તિ એ ત્રણેય વાતેા મૂળમાં <mark>બુલવાળી હતી</mark> એટલે આજે કરી શાસન-નિરપેક્ષ અને કાેઈને કાેઈ પ્રકારે સંસ્થા ઊભી ચવાની વાત ચાલુ થઈ છે. નિધિ-મુક્તિના ખદલે નિધિ-સંત્રહની ટહેલ સર્વોદય સંઘે કરેલી છે. હવે આ અગે અગાઉથી જ જો ઊંડા વિચાર કર્યો હોત તેા ?

ં માડું ન થાય તે પ**હેલાં** સર્વાદય જ્યાં અટકયાે છે ત્યાંથી બાલ-

નળ કાંઠ: પ્રયોગ-વિશ્વવાત્સલ્ય સાથે જોડાઇ જાય અને ભાલનળ કાંઠા પ્રયોગે પણ સર્વોદયની સાથે તેના સકાર્યો છે તેની સાથે અનુબંધ જોડી લેવા જોઇએ. તાે આ બન્ને મળી આખા વિશ્વમાં અહિંસાના નાદ ગજવી શકશે. સર્વોદયી કાર્યંકરા જોશે તા તેમનાં ખૂટતાં તત્ત્વા વિશ્વવાત્સલ્યના ભાલનળ કાંદ્રા પ્રયોગમાં તેમને જરૂર મળી આવશે.

### સુંદર છે પણ સર્વાંગી નથી :

શ્રી દંડીસ્વામી બાલ્યા : " વાત સાચી છે કે વિનાખાછ વિદ્વતામાં સુંદર છે પણ સર્વાગીપણામાં કાચા છે. ત્યારે ગાંધીજી પાસે સર્વાગી દ્રષ્ટિ હતી. ગાંધીજી ખધા ક્ષેત્રાની આરપાર નીકળતા. તેઓ મુત્સદ્દી પણ હતા અને મહાત્મા પણ હતા. મુત્સદી એટલે ખેલાડી ગણાય, તેમાં પણ સત્યનું બિંદુ ખરાબર નજર આગળ હોય સાધનોની શહિ જળવાય તેા ખન્નેનું કલ્યાણ સાધી શકાય, આમ ગાંધીછ, સર્વાગી, સર્વાદયી અને આધ્યાત્મિક એમ ત્રિમૃતિ'રૂપ હતા. તેમના કાર્યમાં લાકસંગઠન, લાકસેવક સંગઠન વગેરે સંગઠિતરૂપે सहायम् अनेवाः

ત્યારે વિનાભાજી નિમિત્તના કાર્યં ક્રમામાં સંગઠિત ખળના જોડાણની. કચાશ પ્રથમથી રહી ગઇ છે. આમ છતાં એમના નિમિત્તના વિચારાએ. અમૂક અંશે ૨૫ લીધું અને રચનાત્મક કાર્યકરા એક સ્થળે ભેગા થયા. એ સારૂં થયું છે. પણ જાગૃતિ અને સતત ક્રિયાશીલતા ન રહી તે ખામી થઇ છે. હવે તે પુરાવી જોઇએ."

### એક દ્રિધા

શ્રી દેવજીભાઇ: " સંત વિનામાં એક વ્યક્તિ તરીકે આપણા પરા આદર મેળવે છે પણ જેઓ તેમને ગાંધીજીના આધ્યાત્મિક. વારસદાર લેખાવે છે અને એમણે જાતે પણ જે વિશ્વક્રાંતિના દાવા સાથે કામ ઉપાક્યું અને પછી આ સ્થિતિ થઇ તેથી બહુ માટ નુકશાન પણ થયું છે.

હું એક સાદા દાખલા આવું. શ્રી રવિશંકર મહારાજ, શ્રી બબલ-ભાઈ જેવા પાયાના ગુજરાતના કાર્યકરોના મનમાં સંત વિનાખાજીના કાર્ય ક્રમામાં ભુત્યા પછી ભાલનળકાંદા પ્રયોગ પ્રત્યે કઇક દિધા પેદા થયેલી જણાયેલી. એના કારણે ભાલનળકાંઠા પ્રયાગના કાર્યંક્રમને રચનાત્મક કાર્યંકરા પાસે જે આશા હતી (અને સાથ સહકારના અધિકાર સ્વાભાવિક છે) તે પૂરતી ન મળી. આના પરિણામે ગુજરાતને અને સરવાળ દેશને તેમજ દુનિયાને એ પ્રયોગોનો લાભ મળવામાં વિલંભ થવાની પરિસ્થિતિ ઊભી થઈ. એટલ જ નહીં કે એસને પણ શુદ્ધિ અને સંગીનતામાં જે ધક્કો લાગ્યાે તેનું તુકશાન પણ નાનુંસૂનું નથી.

### સાવધાની અને સર્વાંગીપહાં :

શ્રી પૂંજાભાઇ કહે: "રવિશંકર મહારાજના જે આશીર્વાદ મળતા હતા તે તા મળે જ છે. તંત્ર-મુક્તિની વાત ઉપરથી તેમણે બાલનળકાંઠા પ્રાયોગિક સંઘતું પદ છે**ાક્યું.** પણ સંખંધ તેા **મી**ઠાને મીઠા જ રહ્યાછે. સાણંદ પ્રકરણમાં જરૂર કેટલાક કેંગ્રેસી કાર્યં'કરાના પ્રવાદમાં તેઓ તણાયા હતા. પણ અંતે તા સત્ય જનતા આગળ આવ્યું અસત્યની પ્રતિષ્ઠા થઇ. શ્રી રવિશાંકર મહારાજ સક્રિય રીતે પ્રાયોગિક સંઘ અને નૈતિક ગ્રામસંગઠના સાથે જોડાયેલ રહે એમાં જગતની વધ સેવા છે, ગુજરાતની શાન છે અને એ સ્થિતિ દૂર નથી. આ સાધુ– સાધ્વી શિબિરનું ઉદ્દઘાટન તેમના હસ્તક થયું એ શુભ નિશાની છે.

વિનાખાજી પાસે ભૂદાન કાર્યક્રમ સહેજ આવી પડયો. જે લોકો લાંધા કરતા હતા તેવા ભૂમિહીન – સાધનહીન લાેકાને પારણા જેવ કંકકિ મહ્યું, વિનાખાજીએ માનવ દ્વદય ઉપર શ્રહા મૂકી કે ફ્રેર અને શાષણખાર માણસ અંતે તા માણસ છે ને? અને એના એકંદરે તો કાયદા જ થયા છે. સર્વાંગી દષ્ટિ અને વ્યવસ્થાના અભાવે જે હાનિ થઈ તે તેા થઈ જ છે.

ગ્રામદાન વિષે કહુ તાે કેટલાક કાર્ય**ેક્સેએ વિ**શેષ <del>અતિશય</del>ેકિત કરીને મેળવ્યાં. કેટલાકે વિનાખાઝની આડે, રાજ્ય અને સમાજ પાસેથી કઇક મળશે એમ ધારીને ગ્રામદાન કર્યાં. કેટલાકે ગ્રામદાન કરશું તા સરકારી કરજ વગેરેમાંથી રાહત મળશે એવા લાેબે કર્યા. ખાકી ભૂમિદાનમાં, ભાલનળ - કાંઠાના તેમ જ આદરાડાના વગેરે પ્રસંગ બન્યા તેમાં તા પ્રત્યક્ષ સફળતા નજરે ચડી. ટુંકમાં જ્યાં સગઢના અને નૈતિક દેખરેખ **ષરાષર રહી, ત્યાં વાંધા ન આવ્યા. છતાં દીર્ધ'દ**ષ્ટિના અભાવ અને ખાસ લોકોએ ભૂદાન પ્રણેતાનું જાગૃતિપૂર્વંકની ફ્રિયાશીલતા બાબતમાં જે ધ્યાન દેારલું જોઇએ તે ન દેાયું, પરિણામે વ્યવસ્થા, સાવધાની કે સર્વાંગીપણ ન રહ્યાં. ખાકી પાટણમાં એ જમાનામાં પૂ. શ્રી રવિશંકરજી મહારાજના સાનિ<sup>દ્</sup>યમાં જે કાર્ય થયું તેમાં ઇશ્વરીય પ્રેરણા હતી એવું લાગ્યું. પણ ગાંધીજી જેમ સાવધાન રહેતા તેમ, આ સર્વેદ્વિયી કાર્યં ફ્રેમામાં કાર્યં કરાએ સાવધાનીપર્ણ અને સર્વાગીપણું બન્ને ન રાખ્યાં. તેના વગર સફળતાના કરૂણ કેજ આવ્યા.

### ગતિ સાથે દિશા સૂચન

શ્રી સંદરલાલ : ગતિની સાથે દિશા સચન હંમેશા રહેવું જોઇએ. સર્વોદયમાં ગતિ વર્ષકતા તાે રહી પણ **દિશા સૂચન ખ**સી ગયું. વિનાભાજ પ્રતિ મને પૂરા ભાવ છે. પણ કાર્ય'ક્રમા પરત્વે તાે ક**દે**વું જોઇએ ! "દળાત ગયું અને કુતરાએ ચાટતા ગયા" એના જેવું થયું. સત્ય સાથે અહિંસા તેજાબતું કામ કરે છે. પણ ચાગ્ય સ્થાનનું ભાન હોવું જોઇએ. હું ભૂદાન કાર્યં કરો સાથે કરતા પણ તેમાં ઊડા ઊતરતાં સર્વાં ગીપહું અને ચાક્કસ દિશા ન દેખાઇ.

આપણે પણ રાજી, રાટી સલામતિ અને શાંતિના કાર્યક્રમા આજે ચાલે છે તેને દિવસે દિવસે વધારશું તાજ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર. કાળ અને ભાવના પ્રમાણે કામ ચાલશે, નહીંતર આપણા પવિત્ર અને વિશાળ કાર્યક્રમના પણ એજ હાલ થશે.

### જાદાન કાર્ય કરોની મનાદશા

**શ્રી વ્યળવ તભાઇ:** વ્યાપક કામ કરતાં હમેશાં દાષ આવે એમાં વિનાત્રાજીના કસૂર કેમ ગણાય ? હમણાં જ માણવદરતા એક પત્ર છે. તેમાં ભ્રુદાનમાં પડેલા એક કાર્ય'કરની પૂરી હતાશાનાં દર્શન ચાય છે. ખીજા ભાઈ વેપારી ક્ષેત્રમાં જવાના વિચારા કરતા જણાય છે. ભાલનળ કાંઠા પ્રયોગમાં તા પ. સાતભાલજીના અખાડ જનસાપર્ક અને જનસેવક સંપર્ક ઉપરાંત અખંડ માર્ગદર્શન તેમજ નાના માટા બધાની સાથેનું અતુસાધાન એ માટું ખળ છે. તેથીજ તે ગમે તેવા વિરાધના પવન વચ્ચે તે જવલત દીપમાળા અખંડપણે ઝખડી રહેલી દેખાય છે.

એક વાત કહી દઉં કે ભૂદાન કાર્યંક્રમથી ક્ષતિના બદલે ઉન્નતિ વધુ થઇ હશે.

શ્રી શ્રોફ: "હું માત્ર ટીકા નથી કરતા પણ, સંશાધન તા યવું જોઈ એ.

શ્રી દેવજભાઈ: "મારા નમ્ર મતે સંશોધન અંગે સેના કરતાં સેનાપતિ જ વધારે જવાયદાર લેખાય."

## ખુરતાં તત્વા પૂરીએ

શ્રી પ્રહ્મચારીજીએ મધ્યભારતના ખ્યાલ આપતાં કહ્યું: " સંત વિનાેબાજીના ગાંધીજીએ આપેેલી પ્રતિષ્ઠા તથા સ્થાનના કારણે; આ કાર્યંક્રમ અંગે તરત વ્યાપકતા મળી ગઇ. આવા માટા અને વ્યાપક કાર્યંક્રમ માટે ધડાયેલા અને સુયોગ્ય કાર્યંકરા ન મહ્યા. તેમજ સંત વિનાષ્યા પાતે એક સર્વાગી ફ્રાંતિના સં**દર્ભ**ામાં એક **ને**તાને અતુરૂપ પાતાના પ્રભાવ ન ખતાવી શકયા.

છતાં આપણે ત્યાં જે થયું તેમાંથી શુભ તારવી, સંશોધન કરી. કાર્યં કરાતે સર્વાંગી દૃષ્ટિ આવી, ફ્રાંતિપ્રિય સાધુ સાધ્વીના માર્ગંદર્શન તળે ગત ભૂલા સુધારી, ગત લાભના સંદર્ભ જાળવી, નૈતિક જનસગઢના મારકત, આગળ વધવું રહ્યું. આમ ખૂટતાં તત્વા પૂરી સર્વોદયની શક્તિને સાચા સંદર્ભમાં વહેવડાવીએ તાે ધાર્લું પરિષ્ણામ આવી જશે.

શ્રી ભળવંતભાઇ: "ભગવાન મહાવીરે કાર્ય કર્યા એાધું કર્યું છે ! ત્યાં સાધક ઢાવા છતાં, જનમંગઠનાના પ્રભાવ રાજ્ય ઉપર પડવાના કારણે આજે ભગવાન મહાવીરના અનુયાયી લેખાતા ભાઈ-બહેના પણ અહિંસાને વ્યક્તિગત કે સામુદાયિક રીતે આચરી શકતાં નથી. આથી અતૃષ્ય ધ વિચારધારાની વાત સર્વોદયમાં ઉમેરવાની વાત પ્રશસ્ત લાગે છે.

#### કાર્યકરા જોઇએ-

શ્રી સંદરલાલ : " સંગઠના માટે પરિગ્રહ, પ્રાણ અને પ્રતિષ્ઠાન અલિદાન આપનારા કાર્ય કરા પાયામાં જોઇશે.

શ્રી નેમિમાનિ: "પારભમાં થાડા હશે પણ પછી તા સંગઠનામાંથી સુંદર ધડાયેલા કાર્યં કરાના નવા કાલ પાકરો, એટલું જ નહીં, જૂના કાર્યં કરામાં કચાશ હશે તેા સગઠના પાતે એમને સાવધાન કરી કચાશ પુરાવશે અથવા ફેંકી દેશે.



# **િ૧૬** સર્વોદયના રાજનૈતિક દ્રષ્ટિકાણ

[ -99-59 ]

મૃતિશ્રી નેમિચંદ્રજી અને શ્રી દુલેરાય માટલિયા

(9)

## સુનિશ્રી નેમિચંદ્રજ

્સર્વાદયના વિચારતું ખેડાણ મહાત્મા ગાંધીજીએ જુદા જુદા પ્રયાગા વડે કર્યું. અને તેમના અવસાન પછી વિનાખાજીની પ્રેરણા અને સ્કુરણાથી સર્વેદિયમાં નવા વળાંક આવ્યા અને ભુદાન વગેરે કાર્યં ક્રમા ચાલ્યા. આ કાર્યં ક્રમામાં વિનાષાજીની વિચારશકિતના પ્રશ્ન છે: તે બહુ વ્યાપક છે એ જોવામાં આવ્યું. પણ, જો એ વિચારાની પ્રયાગશક્તિ ઊભી ન થાય. અગર તેા એ વિચારા પ્રયાગમાં લોક ધડતરની સાથે મૂકવામાં ન આવે, ત્યાં સુધી એ વિચારા બહુ જ ઊંચા દોવા છતાં: પ્રયોગ વગર વિચાર માત્ર રહી જાય છે. એટલે આજના સર્વેદિયમાં પ્રયોગા ન થયા: તેને સંગઠિત ૨૫ આપવામાં આવ્યું નહીં. એટલે સર્વોદયમાં જે માટું ખુટત તત્ત્વ હત તે છે 'આચારનિષ્દા.' આ અંગે આ અગાઉ ચર્ચાઇ ગયું છે. અહીં સર્વોદયની રાજનૈતિક દૃષ્ટિ અંગે જરા વિચાર કરવાના છે.

સર્વોદયમાં રાજનીતિ અંગે વિનાષાજીનાં વિચારા પણ ખહુ જ ્રુવ્યાપક **છે.** પણ તે ભૂમિકાએ પ**ઢાંચ**વા માટે વ્યવસ્થિત કાર્યક્રમના અને પ્રયાગાના અભાવે તે મનની કલ્પના માત્ર <mark>થનીને રહી જાય છે.</mark> એ અંગે એક કાખલાે જોઈએ.

સર્વેદયમાં "શાસનમુક્તિ" અને "શાસન નિરપેક્ષતા"ને નિદે શ કરવામાં આવ્યા પણ કાર્યકરા એમાં ઊંડા ઊતરીને વિચારતા નથી તેથી જનતા આગળ શાસનમુક્તિના વિચાર મૂકે છે. સત્તાસીન સરકાર (શાસન)ને વાટ આપવા જનતાને ના પાડે છે; શાસનથી અલગ રહેવાની વાત કરે છે પણ કાઈ નિશ્ચિત પ્રચાગ કે કાર્યક્રમની વ્યવસ્થા વગર જનતા રાજ-ખ-રાજના જીવનમાં આવી પડેલા રાજકારણના પ્રશ્નોથી ઘડાતી નથી. એટલે ઘણી વાર ખને છે એમ કે છેવટે રાજ્ય કે રાજનીતિ દાંડ તત્ત્વાના હાથમાં રમી જ્ય છે. અહીં વિચારવાનું એ છે કે સર્વેદયના રાજનૈતિક દિષ્ટિકાણ, વિશ્વવાતસલ્ય કે કલ્યાણુરાજ્યની સાથે કયાં કયાં ખધ ખેસે છે? કયાં કેટલા સમન્વય થઇ શકે? કાણ કયાં કેવી રીતે કેટલી પૂર્તિ કરે? આ ખધુ ઊડાણુથી વિચારવાનું છે.

સર્વોદયના રાજનૈતિક વિચારાનું મુખ્ય સત્ર છે: "રાજનીતિને બદલે લાેકનીતિ જોઈ એ!" આપણા દેશમાં તા શરૂઆતથી રાજા રાજ્ય કરતા હતા અગર તા ગણતંત્ર ચાલતું હતું કે સમવાયી તંત્ર ચાલતું હતું. ત્યારથી જ લાેકાની નીતિ પ્રમાણે રાજ્ય ચાલતું હતું. રાજા રાજ્યના અધિકારી રહેતા પણ, એ અધિકાર એને પ્રજા અને પ્રજાસેવકા (બ્રાહ્મણાં) ની સમ્મતિથી અને ઋષિમૃનિઓના અભિપ્રાયથી મળતા હતા. એટલે રાજા નિરકુશ અત્યાચારી કે આપખુદ ખની જતા ત્યારે પ્રજા એના ઉપર દખાણ લાવી અંકુશ મુકતી કે તેને પદબ્રષ્ટ કરતી. રામને ધાં ખીતા એકવચનના કારણે સીતાને વનવાસ આપવાની ક્રજ્ય પડી. એ લાેકનીતિનું દખાણ હતું. ધાં ખીતે આશય એ હતા કે પ્રજાની સ્ત્રીઓ પણ "સીતાને રાવણને ત્યાં ભલે પરાણે રહેવું પડ્યું;" પણ એવા બહાના તળે રવચ્છંદ ન ખતે. એટલે રામ પાતાના જવન ઉપર

આવેા સ**હે**જ અપવાદ પણુ રાખવા માગતા ન હતા. કેટલી ઝીણુવટથી ક્ષેાકા રાજ્યકર્તા, પાતાના અને કુટુંખના જીવનને તપાસતા એ અહીં **જાણવા મળે** છે.

પશ્ચિમમાં એની વિરુદ્ધ હમેશાં રાજ્ય પ્રભળ રહ્યું છે. ત્યાં રાજનીતિ ઉપર લાેકસેવકા (પુરાહિતા) કે લાેકાનું નિયંત્રષ્ણ રહ્યું નથી. એટલે ત્યાંની પરિસ્થિતિ માટે કહી શકાય કે રાજનીતિને બદલે **લે**ાકનીતિ જોઈએ. તે છતાં અહીંની પરિસ્થિતિમાં પણ એ સત્ર માલાય છે એતું કા**રણ** માલનારા પાતે જ છે. ભારતના **ર્ધાત**હાસમાં મધ્યયુગમાં જોઇશું તે৷ જણાશે કે રાજ્ય ઉપર લાેકાનુ અને લાેકસેવકા ( **ખ્રાહ્મ**ણો ) તું નિયત્ર**ણ** ન રહ્યું. તેથી રાજ્ય સર્વોપરિ બની બેઠું. ગાંધીજીએ એ પરિસ્થિતિ સુધારી હતી; અને રાજ્ય ઉપર લાેકાતું (આશ્રમા દારા લાેકા અને જનસેવકાતું) ઘડતર કર્યું હતું. એથા તેઓ બ્રિટીશ-રાજ્ય શાસન ઉપર દળાણ લાવી, તેને શાસનત્યાગની કરજ પાડી સ્વરાજ્ય અપાવી શકવા હતા. પણ આધુનિક સર્વોદયે <u>ખાપૂજીની આ રીત ન સ્વીકારી, લાેકનીતિની વાતા તાે થઈ પણ</u> <mark>લાેકલડતરના પ્રક્રિયા ન સ્</mark>વાકારી; ત્યાં સુધી ઊલટા અને ખાટા અર્થ કરી નાખ્યા કે " રાજનીતિથી તદ્દન અલગ રહેવું, રાજનીતિને અડવું જ નહીં, એને ધડવાની વાત જ ન કરવી. રાજ્યશાસનને ઉખેડવું એટલે કે શાસનસુકિત એમાં જ લાેકનીતિ આવી જશે ! મધ્યયુગની વાત તાે **ખરાખર છે કે લોકો અને લોકસેવકોતું નિયંત્રણ છૂટતાં રાજ્ય સર્વોપરી** ખન્યું. પણ હાલધડીએ એમ કહેવામાં આવે કે રાજનીતિ ન જોઇએ તા હવે એને ટાળવી કઈ રીતે ? એની કાઈ પ્રક્રિયા ઊભી કરાતી નથી ! **અ**ા એક **બૂલ તે**। થઈ છે પણ ખીજી બૂલ એ થાય છે કે જ્યારે રાજ્ય લાેકશાહી રૂપમાં આવ્યું છે ત્યારે તેની શુદ્ધિ, પ્રેરણા કે નૈતિક ચોકીથી અતડા રહેવામાં અને પ્રજાને રાખવામાં આવે છે. ક્ષાકનીતિ જખરદસ્ત વસ્તુ છે. લાેકા જ સ્વેચ્છાએ અતુશાસનમાં આવી જાય, સ્વેચ્છાએ નિયમ પાળે એ તેા અત્યંત હચ્ચ ભૂમિકાની અને સારી

વાત છે. પણ કશા પણ ધડતર વગર તે કયાંથી થઈ શકે ? એટલે આજે તા શાસનની જરૂર છે. ત્યાં સુધી શાસનની શુદ્ધિ અને ચાેક્રીને બદલે શાસનથી અતડા ર**હે**વાથી શાસનમુક્તિની વાત હવામાં જ રહેવાની.

"શાસન ન જોઇએ. સરકાર ન જોઈએ ! "ના નકારાત્મક વિચાર વિનાેબાજીને કયાંથી સઝવો એના વિચાર કર્યા વગર એમને અન્યાય થવાના સંભવ છે. સ્વરાજ્ય પછી દેશમાં જુદા જુદા પક્ષા ઊભા થયા અને સત્તાની પડાપડી થવા લાગી. બધા સત્તા માટે ઝંખવા લાગ્યા. સત્તા દારા જ સેવા થઈ શકશે એવી વાતા કરવા લાગ્યા! આથી સેવાને ખઢાને સત્તા હાથ કરવા માટે જે રાજનૈતિક ચાલભાજીઓ થઈ, તેનાથી વિનાભાજીને આ વિચાર આવ્યા હોય એમ લાગે છે. પણ આજે જ્યાં સત્તા માટે દાેટ હોય, ત્યાં શાસનમુકત કે સત્તા છોડવાની વાત ખહેરા કાને પડવા જેવી થાય છે. આજે સ્વાર્થ, આકાંક્ષા અને પદલાલસાની આંધળી દાેટમાં સેવા, ધર્મ અને નીતિ ગૌષ્ય બન્યાં છે. એટલે વિનેઃખાજીએ સેવા દારા સત્તાની સમાપ્તિ કરવાની વાત કાર્યં કરાને સૂચવી. પરિષ્ણામ એ આવ્યું કે સેવાના નામે સર્વોદયી લાકાએ રાજનીતિથી ઉદાસ અને નિક્ષેપ રહેવું શરૂ કર્યું. તેથી રાજકારણમાં માથાભારે, તકવાદી અને દાંડલાકા ઘૂસી ગયા. સર્વાદયી લાકા કેવળ વિચારા આપતા ગયા અને રાહતના કાર્યા કરતા ગયા.

કાઈએ પૂછ્યું કે સત્તા છાડવાની વ્યવસ્થા શી રીતે થાય ? ત્યારે એમણે સત્તાનું વિકેન્દ્રીકરણ સૂચવ્યું. એના ઉપાય રૂપે સર્વેદિય સમાજ રચનામાં ખે સિદ્ધાંતા મૂકવામાં આવ્યા : (૧) ગામડે ગામડે ગ્રામપચાયત ઊભી થાય. પ્રાંત માટે પ્રતિનિધિ ચૂંટવાના અધિકાર ગ્રામપંચાયતાના રહે અને સરકારના ન રહે. આમ આખી સત્તા ગ્રામ-પંચાયતાના હાથમાં હાવી જોઇએ. (૨) એ રીતે ઉપરની સરકારના હાયમાં નામ માત્રની સત્તા રહે. રેલ્વે, રસ્તા, વિદેશા સાયેના વહેવાર. વિ. ઉપરતું નિયંત્રણ કેન્દ્રિય સરકારના હાથમાં રહે આ સત્તાતું વિકેદ્રીકરણ કરવા માટે ગ્રામપંચા<mark>યતની વાત કરવામાં આવી. પછ</mark>

જ્યાં સુધી સત્તાના વિકેન્દ્રીકરણ્યુની વ્યવસ્થિત યોજના અને સંગઠના દારા લાેકવડતર ન થાય ત્યાં લગી આ વાત વિચારા આપવાથી આવવાની નથી

લાકનીતિની નિષ્ઠા માટે સર્વોદયમાં ત્રણ વાતા ખતાવવામાં આવી : (૧) અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય (૨) નિષ્કામ સેવા, સકામવૃત્તિ સહન (૩) અને દંડ નિરપેક્ષ લાેકશક્તિ. આ ત્રણે વાતાે વિચારમાં સારી લાગે છે પણ તેના આચરણ માટે શ ?

એ માટે એક ઠેકાણે વિનાખાજીએ લોકનીતિનાં ચાર ક્ત<sup>ર</sup>વ્યો નીચે પ્રમાણે ખતાવ્યાં છે:—

- (૧) આ નિશ્ચય કરો કે સરકાર અગર તાે લાેકા દારા હિસા ન થાય.
- (૨) પાતાના પ્રશ્નો આપણે સરકાર નિરપેક્ષ જનશક્તિથી ઉકેલીએ.
- (૩) દેશમાં શિક્ષણ સ્વતંત્રતા આવે.
- (૪) આજની ચૂંટણી પદ્ધતિ ષદલવામાં આવે.

એ સિવાય ( ઉપરની ખાબતા ) કાનૂની મદદ ન લેવાય, સેના અને શસ્ત્રોના ધટાડા આ ખધા વિધાનાની પાછળ કાઈ વહેવાર અનુભવ થયા હાય કે પ્રયાગ કર્યો હાય એમ લાગતું નથી.

અતુભવ, વહેવાર કે પ્રયોગના અભાવે આજના સર્વોદયના પ્રણેતા વિનાેભાજીના રાજનૈતિક વિચારા અસ્પષ્ટ, પરસ્પર વિરુદ્ધ અને ક્યાંક તા અસંગત લાગે છે. એક વખત વિનાભાજી સ્વરાજ્ય પછી સુરાજ્ય કે સુશાસનની વાત કરે છે અને એવા સુશાસન માટે 'સત્તા નિરપેક્ષ નિષ્પક્ષ સમાજ 'નું સ્વરૂપ મૂકે છે ત્યારે બીજી તરફ શાસનમુક્તિની વાત પણ કરે છે.

વિનાષાજીના શબ્દામાં જ કહીએ તાે દેશની વર્તમાન પરિસ્થિત જોતાં ત્રણ પક્ષા ર**હે**શે. એક અધિકારી પક્ષ ર**હે**શે, જે બહુસખ્યાના આધારે રાજ્ય ચલાવવાની જવાભદારી ઉપાડશે. બીજો એક વિરોધી

પક્ષ રહેશ, જે તેમના કાર્યમાં સહાય કરશે. જ્યાં સહકારની જરૂર હશે, ત્યાં સહકાર અને જ્યાં વિરાધની જરૂર હશે ત્યાં વિરાધ કરશે. આ અન્ને પક્ષા રાજનૈતિક ક્ષેત્રમાં કામ કરશે. એ ઉપરાંત એક ત્રીજો પક્ષ નિષ્પક્ષ સમાજના હાવા જોઇએ જે આ અધિકારી કે વિરાધી દળના નહીં હાય પણ તે જુદી જમાત હશે. આ જમાત સેવાના કામમાં તથા રાજતંત્ર-લાકતંત્ર વન્નેને મર્યાદામાં રાખનારી હશે. એના માટે એક દેશવ્યાપી માટા કાર્યક્રમ હશે. આ કાર્યક્રમાના નીચેના પાંચ अहा ६शे:--

- (૧) સ્વ-પરની જીવનશુદ્ધિ.
- (૨) નિત્ય નિરતર અધ્યયનશાલતા.
- ( 3 ) સમાજસેવાના ઉપેક્ષિત ક્ષેત્રા પ્રત્યે ધ્યાન આપવું.
- (૪) સમાજજીવન અને સરકારી કામામાં જ્યાં ભ્રલ જુએ. અનિષ્ટા જુએ ત્યાં જાહેરાત અને નિદેશ કરે: પણ રાગદેષ રહિત થઈ ને. અને જરૂર પહે ત્યાં સિક્રિય પ્રતિકાર-સત્યાત્રહ પણ કરવો.
- (૫) સમાજ જીવનના ગૂંચવતા પ્રશ્નોના અહિ સાત્મક નૈતિક ઉકેલ કાઢે.

ચ્યા . **બધી વાતા સુશાસનની તરફેણમાં જાય છે.** એટલે ' શ્વાસનમુક્તિ 'તું પ્રયોજન આ વાતને ગૂંચવે છે. ઉપરાંત એકવાર તેમણે એમ પણ કહ્યું કે સુશાસન પણ ન જોઇએ. તાત્કાલિક કારણાસર કે રાજ્યસરકારની ભૂલા તરફ તેઓ ઘણીવાર ઉકળીને જે વિધાના કરે છે તેના કાઈ મેળ બેસતા નથી. તેમણે એકવાર કહ્યું: " સરકાર કાઈ ભૂલભરેલું કામ કરતી હોય ત્યારે તેની સામે અવાજ ઉઠાવવા માટે અમારી જરૂર નથી, પણ સરકાર કાઈ સારૂ કામ કરતી હોય ત્યારે જ જોરદાર અવાજ ઉઠાવવા માટે અમારી જરૂર છે. **દઃશાસનના વિરોધમાં તે**। મહાભારતમાં વ્યાસે અવાજ ઉઠાવ્યો જ છે. ખરાભ શાસન ચાલે છે તાે લોકો જ ટીકા કર્યા કરે છે એમાં અમારી જરૂર નથી." આ રીતે પરસ્પર વિરાધી અને અસંગત વિચારાથી સર્વોદયના રાજનૈતિક દષ્ટિકાણમાં ગુચવાડા ઊભા થાય છે.

શાસનમુક્તિ સાથે શાસન ઉપર ઋષિએાની નૈતિક સત્તાની વાત; સરકારા ન હોવી જોઇએની સાથે સરકારનું સ્વરૂપ જનતા ઉપર નિર્ભર છે—ની વાત: આમજનતા અને કાર્યં કરા બન્નેને ગુંચવાડામાં નાખનારી વાત છે. આતું એકજ કારણ છે કે વિધાના પાછળ પ્રયાગયુક્ત અનુભવ થયા નથી. એની પાછળ -વિનાખાજી ઉપર વેદાંતની અસર જણાઈ આવે છે; એટલે તેએ વિચાર ઉચ્ચ હોવા છતાં આચાર પાછળ ઝાઝું ધ્યાન આપતા નથી

त्यारे. विश्ववात्सल्यना प्रयोगामां, विनाणाळ के वात सर्वोहय વિચાર રૂપે રજૂ કરે, તેના અમલ થાય છે. ભારતના ઇતિહાસમાં એવું છે કે અહીં રાજનીતિ-લાકનીતિને અતુકૂળ રહી છે, કારણ કે અહીં રાજ્યને સમાજતું એક અંગ વર્ણ°વ્યવસ્થા પ્રમાણે ગણવામાં આવ્યું છે. એનાથી તદન ઊલટ પશ્ચિમના ઇતિહાસમાં છે કે ત્યાં રાજ્ય એજ સર્વોપરિ ગણાતું. આ પાયાની વાતા સમજયા વગર લાેકનીતિ કે રાજ્યનીતિના તફાવત નહીં જાણી શકાય.

એટલે ભારત માટે ઐતિહાસિક પરંપરા પ્રમાણે જે અનુકળ વાત છે તે લાકશાહીની છે. ભારતીય લાકશાહીમાં રાજ્યનું ઘડતર લાેકા દારા થવું જોઇએ; લાે કાતું ઘડતર લાેક સંસ્થાએા દારા થવું જોઈએ; લાેકા અને રાજ્યનું ધડતર લાેકસેવકા દ્વારા સંગઠનના માધ્યમ વહે થવું જોઇએ અને સર્વ ધડતર ફ્રાંતિપ્રિય સાધુઓ દ્વારા થવું જોઈએ.

ઉપરાક્ત દર્ષ્ટિએ વિશ્વવાત્સલ્યમાં ભાલનળકાંઠા ક્ષેત્રમાં પ્રાચાગિક સંઘ દારા અને ગ્રામ સંગઠના કે જનસંગઠના દારા રાજ્યનું ઘડતર અને શુદ્ધિ થાય એવા પ્રયાગ વર્ષાથી ચાલી રહ્યો છે. આમ તા રાજ્યમાં પણ લાેકશાહી શાસન હાેઇને લાેકાજ છે; લાેકાના પ્રતિનિધિ છે. એટલે લાક અને રાજ્ય બન્ને જુદાં રહેતાં નથી પણ બન્તેની મર્યાદા અલગ

અલગ છે. રાજ્ય–મર્યાદા અને લાેકમર્યાદા બન્નેમાં કરક હાેઇને રાજનીતિ અને લાકનીતિ એમ બે બેદ કરીએ તા પણ બન્ને સાપેક્ષ છે. જ્યાંસુધી રાજ્યની જરૂર છે ત્યાંસુધી તેને સુરાજ્ય ખનાવવા લાકાત રાજનેતિક દિષ્ટિએ ધડતર થવું જોઇએ; અને તે ધડતર નૈતિક ગ્રામ-સંગઠના દ્વારાજ થઇ શકે. લાકનીતિની રાજનીતિ ઉપર અસર થવા માટે રાજ્યની શહિ અને પુષ્ટિ બન્ને કામ પણ સાથે સાથે થવા જરૂરી છે. એ જરૂરી નથી કે એના માટે સત્તા કે હોદા લેવા જોઇએ. શુદ્ધિ માટે ભાલનળકાંઠા પ્રાયાગિક સંઘ ( રચનાત્મક કાય°કરાની સંસ્થા ) પ્રેરણા આપે છે. અને જ્યાં રાજ્ય કાઈ લાકહિત વિરાધી કાયદા ખનાવત હાય ત્યાં પ્રેમપૂર્વંક વિરાધ અને શુદ્ધિ પ્રયાગ કરે છે. એટલુંજ નહીં રાજકીય ક્ષેત્રમાં–આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રમાં આ રાજ્ય સંગઠન (કોંગ્રેસ) સારી રીતે કામ કરી **શ**કે, સંસ્થાવાદને દૂર કરવા માટે પ્રયત્ન કરી ક્ષકે તે હેતુથી મતદાન દારા કોંગ્રેસ (રાજ્ય સંગઠન) ને નિશ્ચિત ખનાવી પૃષ્ટિ કરે છે. જ્યારે જ્યારે આવી સંસ્થા ઉપર આકૃત આવે ત્યારે પુરેપુરી મદદ કરે છે. આનેજ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રયાગમાં પ્રેરક-પૂરક બળ કહેવામાં આવે છે. પ્રેરકબળ છે પ્રાયાગિકસંધ અને પ્રકુષળ છે ગ્રામસંગઠન.

ક્ષાેકાને ઘડવાની કે રાજ્યને ક્ષાેકા અને ક્ષાેક્સેવકા દ્વારા ઘડવાની જવાયદારી જ્યાંસુધી સવેદિયના આજના પ્રેરક ઉપાડતા નથી; ત્યાંસુધી મર્વોદયની બધી વાતા કલ્પના જેવી લાગ્યા કરશે. 'ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રેરક એ વસ્તને પાતાની જવાબદારી માને છે. રાજનીતિને ધડવા જતાં તેના અનિષ્ટા ચોંટશે એમ માની સર્વોદય સંત અને કાર્યં કરે દર ભાગે છે. આવી પક્ષાયનવાદી વૃત્તિ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રયોગમાં નથી. સરકાર ન જોઈએ એમ કહેવાથી સરકાર ખસવાની નથી. ઉલ્દું શુદ્ધિ અને ધડતર પ્રત્યેની ઉપેક્ષાથી અનિચ્છનીય તત્વા પેસી જવાના, તે સર્વોદય માટેજ ભારી પડવાના'

એવીજ વાત ગ્રામપંચાયતાની થઈ છે. સત્તાનાં વિકેન્દ્રીકરણ માટે ગ્રામ પંચાયતાની વાત સારી હતી પણ ગ્રામાનું નૈતિક લહતર ગ્રામ સંગઠના દારા નહીં કરવાને લીધે. ગ્રામપંચાયતામાં માથા ભારે કે દાંડ તત્વા કે તકવાદી લાકા પેસી જવાના ભય છે અને રહેશે. રાજસ્થાન અને આંધ્ર પ્રદેશમાં સત્તાનું વિકેન્દ્રીકરણ કરવામાં આવ્યું અને પંચાયતા ઊ**બી** કરવામાં આવી. પણ ત્યાં અનિચ્છનીય તત્ત્વાએ પગપેસારા કરી લીધા. બીજી તરફ પંચાયતાનું નિયંત્રણ તા સરકારના હાથમાં જ રહ્યું એટલે લાકનીતિ કર્યા રહી ? લાકાનું ઘડતર ન હોય અને સત્તા, ગ્રામ પંચાયતના હાથમાં સોંપવામાં આવે તા દાંડ તત્ત્વા ઘસી જતાં લાક-નીતિના નામે દાંડ–નીતિ ચાલ્યા કરે. એટલે જ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રયોગમાં પ્રજાત ધડતર જન-સંગઠન (એટલે ગામામાં ગ્રામસંગઠન શહેરામાં મધ્યમવર્ગા તથા માતસમાજ સંગઠન) કરે અંને એવાઓનું પ્રતિનિધિત ગ્રામ પંચાયતામાં તથા સહકારી મહળીઓમાં રાખવામાં આવ્યું છે: તેમેજ શુદ્ધિ દ્વારા લાેકઘડતરની પ્રક્રિયાને ચલાવવાના ભાર પ્રાયાગિક સંધ ઉપર મુકવામાં આવેલ છે.

સર્વોદયના જે બીજો વિચાર અગાઉ મૂકાયા હતા તે છે: કેન્દ્રીય (રાજ્ય) સરકાર પાસે એાછામાં એાછી સત્તા ર**હે.** " ધણી **રી**તે એ વાત ખરાખર લાગે છે કે રાજ્ય સરકાર ગજા ખહારનાં ક્ષેત્રા ઉપાડે તા કાંતા એ તૂટી પડે અથવા દરેક ક્ષેત્રામાં તે કાર્યક્ષમ ન બની શકે. પણ એ સત્તા એોછી કરાવવા માટે કે જ્યાંથી એની સત્તા એોછી કરાવામાં આવે એ ક્ષેત્રા કાણે હાથમાં ક્ષેવાં ? એના અંગે ન તા કાઈ કાર્ય ક્રમ ધડાયા છે કે નથી તેની આછી રૂપરેખા પણ આપવામાં આવી. ते। पछी सत्ता अधि रीते खाछी यहि शहे ?

આના સંબંધમાં વિશ્વવાતસહય-પ્રયોગ માત્રે છે કે સામાજિક અને આર્ચિક ક્ષેત્રા લાકસગઠના પાસે, સંસ્કૃતિ અને શિક્ષણનાં ક્ષેત્રા જનસેવક સંગઠના પાસે તેમજ માત્ર રાજકીય ક્ષેત્ર સરકાર પાસે રહેવાં જોઈએ. જનસંગઠનાએ કોંગ્રેસતું—રાજ્ય સંગઠનતું માતૃત્વ સ્વીકારવું જોઈએ. આના સંદર્ભ માં વિશ્વવાત્સલ્યે અહિ સક પ્રયોગા બાલનળકાંઠા પ્રદેશમાં કર્યા છે અને ઉપર કહેલાં ચાર અન્ય ક્ષેત્રો-સમાજ, અર્થ, સરકતિ

અતે શિક્ષણ—લોકસંગઠના અને લોકસેવક સંગઠનાને મળે તે માટે સંતત પ્રયાસ ચાલુ રાખ્યા છે. વિશ્વવાત્સંક્ય પ્રયાગના પ્રેરક મુનિશ્રી સંતભાલજીએ પણ બેથી વધારે વખત ઉપવાસા કર્યા છે. મુંબઇ રાજ્યે પસાર કરેલા નવા ગણાતધારા જેમાં ખેડૂતા તરફ અન્યાય થતા ઢાઇને સરકારની સામે પ્રેમપૂર્વક કાનૂનભંગ કર્યા સિવાય ૮ મહિના શુદ્ધિ પ્રયોગ ચાલ્યા હતા. આમ સત્તા એાછી કરવા માટે સર્વોદયે પણ નક્કર કાર્યક્રમા ગાદવી દેશને આપવા જોઇએ.

એ ઉપરાંત સર્વાદયે સત્તાના વિકેંદ્રીકરણની વાત રજૂ કરી પણ તે અંગે યોજના આપી નથી. ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્ય-પ્રયોગ પાસે સત્તાના વિકેન્દ્રીકરણ માટે સમૂહ (ગૃપ) ગ્રામ પંચાયતવાળી ગ્રામ સંગઠનની યોજના ઘડેલી છે. ૧૯૫૬ માં પંડિત જવાહરલાલ નેહરૂ જ્યારે અમદાવાદ આવ્યા હતા ત્યારે તેને રજૂ કરવામાં આવી હતી અને તેમણે એ એ યોજના પસંદ કરી હતી. એ યોજના પ્રમાણે ૭ ગામ અથવા પ૦૦૦ની જનસંખ્યામાં ૧ પંચાયત ઢાવી જોઇએ. આનાથી ચૂંટણીના અનિષ્ટા દૂર થાય. ચૂંટણીમાં કામવાદ, જાતિવાદ કે ભાઇ-ભત્રીજાવ દ પ્રવેશ છે તેના આમાં પ્રવેશ સંભવ નથી. આવી ૨૦ ગ્રામ પંચાયતા મળીને એક તાલુકા પંચાયત (૩૫ ગામ કે૧ લાખની વસતી પાછળ) ખને. પ તાલુકા પંચાયત ( પ લાખની પાછળ ) એક પ્રા**દેશિક પંચા**યત ખને. અને ૧૦ પ્રાદેશિક પંચાયતા ઉપર એક કમિક્ષર રહે જેના સીધા સંખંધ કેંદ્રીય સરકાર સાથે રહે. કેંદ્રીય સરકારના હાથમાં મુખ્યત્વે આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્ર તથા માટાં નગરા તથા રાષ્ટ્રરચનાના કેટલાક મહત્વના પ્રશ્નો રહે. આ રીતે સત્તાના વિકેન્દ્રીકરણની યોજના અમલમાં આવે તો નીચેવી સત્તા ઉપર સુધી ચાલે, લાકલડતર પણ થાય અને ચૂંટ-શીનાં અનિષ્ટા અને માટા ખર્ચાએં પણ ટળા જાય. આને પ્રયોગાત્મક બનાવવાની વાત સર્વોદયમાં નથી. ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રયોગ પાસે છે.

તે ઉપરાંત ક્ષેાકનીતિની નિષ્ઠા માટે ત્રષ્યુ વાતા સર્વેદિયે રજૂ કરી છે. જેમાં (૧) અહિસા, સત્ય, અસ્તેય (૨) નિષ્કામ સેવા અને

સકામ દત્તિ સહન -- આ બાબતા તા સુસંગઠના દ્વારા પ્રયોગમાં મૂકયા પછી જ થઈ શકે. એતું આચરણ તેા સુસસ્થાએા દારા ધડતર વહે યર્ધ શકે એ તે! સ્પષ્ટ હશીકત છે લાકનીતિની ત્રીજ નિષ્ઠા માટે "દંહ નિરપેક્ષ લાકશક્તિ"ની જે છેલ્લી વાત કરવામાં આવી છે તે અંગે કાઈ પણ પ્રયોગ કે યોજના કર્યા વગર તે લો કોના ગળે ઊતરે એ જરા વધારે પડતું છે. એના માટે તે જ્યાં જ્યાં હિંસા. અન્યાય અને અત્યાચાર થાય ત્યાં હિંસાના બદલે અહિંસાના પ્રયોગા કરીને ખતાવવા જોઇએ. એમ ન થાય તા બીજાં અનિષ્ટા અને અરાજકતા પ્રસરવાના માટા ડર રહે છે. રાજ્યના હાથમાં વ્યવસ્થા કરવાના અધિકાર લાેકાએ આપ્યા છે. હવે કાેઈ પણ પ્રકારના દંડ ન રહે એવું વિધાન કરનારાઓએ જોવું જોઈએ કે કાઇ પણ સ્થળે હિંસા ફાટી ન નીકળે તેના ઉપાયા કાર્યકરાએ કરવા જોઈએ: અને જો તાકાના કાટી નીકળે તા ત્યાં હામાવા માટે જવું જોઇએ; અને તપત્યાગ વડે શાંતિ સ્થાપિત કરવી જોઇએ. જેથી રાજ્યને (સરકાર) કાયદા, કાતૂન, કાેર્ડ, પાેેેલિસ, લશ્કર, શસ્ત્રાસ્ત્રો વ. દંડશક્તિના પ્રયાેગ એાંહામાં એાછા કરવા પડે; એવી ભૂમિકા જનતામાં ઊભી કરવી જોઈ એ. લવાદી પ્રયોગ દારા ઝલડાએ। પતાવવા જોઈ એ, શુદ્ધિપ્રયોગ દ્વારા અહિંસક પ્રતિકાર, અન્યાય નિવારણ માટે કરવા જોઇએ તેમજ ધડાએલી શાંતિસેના દ્વારા હલ્લડા વખતે શાંતિ સ્થાપિત કરાવવી જોઈએ. આ ખધા કાર્ય ક્રમા વડે લાકાની હિંસાના બદલે અહિંસા ઉપર નિષ્દ્રા વધારવી જોઇએ.

આ બધા ઉપર બતાવેલા પ્રયોગા વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રયોગકારાએ નાનકડા પ્રદેશમાં સુસ ગઠના દ્વારા કર્યા છે-અને દુડનિરપેક્ષ લાકશક્તિ ઊભી કરી છે. વિશ્વવાત્સલ્યના એ પ્રયોગકારોને શ્રહા છે કે જો એવા જ પ્રયોગ સર્વાદયી કાર્યંકરા પણ કરે તા જ દંડનિરપેક્ષ લાકશક્તિ ઊભા કરી શકે. વિતાભાજીએ જે નિષ્પક્ષ સમાજની કલ્પના કરી છે તેના પ્રયોગ ભા. ન. કાઢા પ્રાયોગિક સંઘે સત્તાથી પર થઈને સિદ્ધ કરી ખતાવ્યા છે. તેમજ વિરાધી પક્ષ અને નિષ્પક્ષ સમાજની જે કલ્પના

વિનાભાજીએ મૂકી છે તેને પૂરક–પ્રેરક બળ માનીને પ્રાયોગિક સંધ કામ કરવા માટે પ્રેરાય છે. રાજ્યની શુદ્ધિ અને પુષ્ટિનું બમર્ણું કામ क्षे भरे वर छे.

સાર એ છે કે જે વિચાર સર્વોદયના આધુનિક પ્રેરકાએ, રાજનીતિ વિષે મૂકયા છે, તેને વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રેરકા અમલમાં લાવી સક્રિય ૨૫ આપે છે. એટલે સર્વોદય અને વિશ્વવાત્સલ્યમાં વિચારમાં ઝાઝા કેર રહેતા નથી. ક્યાંક ફેર રહે છે તેને સર્વોદય એક યા બીજી રીતે, સાસું લાગ્યા પછી સ્વીકાર કરે છે અને કરશે. મૂળ કરક રહે છે આચારના. સર્વોદયના પ્રેરકા આ દબ્ટિકાથા સમજી જે કંઈ તત્વ ખૂટે છે તેની પૂર્તિ, વિશ્વવાત્સલ્યની રીતે કરી, કામ કરશે તે**ા સર્વોદય અને વિશ્વવાત્સલ્ય એ**ક વ્યાસપીઠે રહીને કાર્ય કરી શકશે, અને એવી દેશ અને દુનિયાને માટા લાબ થશે.

સત્તા માટે તા બન્ને નિરપેક્ષ છે. સર્વોદય, સત્તાસીન કાંગ્રેસ પક્ષના સિદ્ધાંતાને આંજલિ આપવા છતાં તેને મતદાન માટે નિશ્ચિત यनावी शहता नथी. ज्यारे विश्ववात्सस्ये तेने निश्चित પ્રક્રિયા વર્ષોથી આદરી છે. અને જ્યાં રાજ્ય શાસન પક્ષ (કેાંગ્રેસ) સિહાંત ભંગ કરતા દેખાય છે ત્યાં પ્રેમપૂર્વંક વિરાધ, સમજૂતી અને અહિંસક શુદ્ધિ પ્રયાગ દ્વારા તેને અટકાતવા અને સિદ્ધાંત ઉપર સ્થિર રાખવાના પ્રયાસ કરે છે. સર્વોદય નિષ્પક્ષ કે પક્ષાતીતતાના નામે બધાય પક્ષાને ગાળ અને ખાળની જેમ એક સરખા ગણી શંભુમેજા ઊભા કરવાના પ્રયાસ કરે છે; ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્ય સંસ્થાઓના પાયા પ્રેરક **ખળ અને ઉ**છેરના મૂળબૂત ક્**રકને ઊંડા**ણુથી સમ**્ટને** કોંગ્રેસ પક્ષમાં જનતા અને જનસેવકાના સંગઠનરૂપે પૂરક પ્રેરક—યની તેની શુદ્ધિ–પૃષ્ટિ કરી, ઉપરાકત રીતે સત્તાનું વિકેન્દ્રીકરણ સક્રિય લાવવા મથે છે.

આ છે સર્વોદયના રાજનૈતિક દ્રષ્ટિકાં છા.

### [ २ ]

## શ્રી દુલુરાય માટલિયા

सर्वेोद्दयना राजनैतिक दिष्टिकाल विषे अत्यार सुधी के वाता यह તેના અતુસંધાનમાં જણાવવાનું કે 'સર્વોદય**ને** ઘડનાર ગાંધીજી હતા. એટલે ગાંધીછંના દબ્ટિકાણ શું હતા તે જાણવું જરૂરી થશે.

ગાંધીજી જ્યારે આદિકામાંથી એક પ્રયોગ કરીને ભારતમાં આવ્યા ત્યારે: અહીં ઘણા અલગ અલગ વર્ગો હતા. એક હિંસાદ્રારા ફ્રાંતિમાં માનનારા વર્ગ હતો. ખીજી હિંદુ મહાસભા હતી. ત્રીજી મુસ્લિમ લીગ. ચોથા વિનીત વર્ગ. પાંચમા તિલક ગાખલે વ. ના સ્વરાજ્યવાદી દૃષ્ટિકાણવાળા વર્ગ. આમ જુદા જુદા વર્ગો હતા. સમાજવાદી પણ કામ કરતા હતા. એમણે એમ ન વિચાર્ધ કેએ બધા વર્ગી સરખા છે. જો કે તેઓ ખધા સા**થે હ**ળતા, મળતા અને સ્તેહ રાખતા. કેાંગ્રેસમાં પણ ક્રાંતિ-વાદી, વિનીત અને મવાલ વગેરે વિચારતા લાેકા હતા. એમની પાસે ગાંધીજીએ માંગણી કરી કે '' મને પ્રયોગ કરવાની તક આપે! ! " પણ ખધાય વિચારના લોકોને ગાંધીજી ઉપર વિશ્વાસ શી રીતે એસે **!** વિશ્વાસ બેસાડવા માટે વિનય અને સેવા જોઈએ! સા**થે** સાથ બહુમતિ પણ જોઈ એ. તે સમયની કેાંગ્રેસમાં, માતીલાલ નેહરૂ જેવા વિદ્વાન હતા. તિલક જેવા "સ્વરાજ્ય અમારા જન્મસિંહ અધિકાર છે" એમ કહેનારા પણ હતા. ઝીણા સાહેંભ જેવા વિનંતિ કરીને ચાલનારા પણ હતા. આ વ્યધાને સમજાવવા કહીરીતે?

ગાંધીજીએ વિનય અને સેવાના સુત્રા ચાલુ કર્યા. તેમણે પાતાના સ્થાન કે માનની પરવાહ કર્યા વગર; સહૂથી પહેલાં તે વખતના પ્રમુખ-શ્રીને કાઇલા કાઢી આપવી. ખટન લગાડી દેવા અને ઓફિસ–રેંક વગેરે વ્યવસ્થિત કરી દેવી. તેમનાં વ્યાખ્યાના લખી આપવા અને નોંધ પણ કરી આપવી, આ બધી સેવાની પ્રવૃત્તિએા શરૂ કરી. આમ તેમણે મુરખ્યીએનાં મન જીતી લીધાં. પછી તેમણે જોયું કે રસ્તાએ અને શેરીએ ગંદા છે, એટલે જાતે સફાઇ શારૂ કરી. એથી ઘણા લાેકા ખુશ થયા. ત્યારભાદ ગાંધીજી કેાંગ્રેસમાં દાખલ થઇ શકયા.

ગાંધીજીના વિનય નમ્રતાના અર્થમાં આવ્યા પણ એના કારણે સિદ્ધાંતના પાયાના સવાલમાં નમતાં મુકલું એ તેમણે કદિ ન સ્વીકાર્યું. એમણે સેવા-વિનય અને સત્ય એ ત્રણથી કદિયે વેગળા ન રહેવાના નિશ્ચિય કર્યો. આ પછી પણ તેમણે પોતાના વિચારા કેાંગ્રેસમાં દાખલ કરાવવા માટે જરા પણ ઉતાવળ ન કરી. તેમણે એના પ્રયોગેા કર્યા. તેએા આખું હિંદ કર્યા. તે વખતે ચંપારણમાં ગળીના કારખાનાના મજૂરોની લડત ચલાવી, સાથાસાથ ખિહારના ખેડૂતાના ત્રાસ મટાક્ર્યો. અમદાવાદમાં મજૂર મહાજનની સ્થાપના કરી મજૂર અને મિલ-માલિકના ઝઘડા દૂર કર્યા. નમક–કર માટે લડત ચલાવી દાંડીની ઐતિહાસિક કચ કરી. તેમાં ખેડૂતાને પણ લીધા. આથી તેઓ લાેકાના અને કાેંગ્રેસના વિશ્વાસપાત્ર ખતી ગયા. ત્યાર પછી ગાંધીજીએ કેાંગ્રેસને હઢાળી અને જણાવ્યું: " જો મારે કેાંગ્રેસને વાહન ખનાવવી હોય તો. એને શક્તિશાળી ખનાવવી જોઇએ અને એમાં જે તત્ત્વા ખૂટે છે તે ઉમેરવા માટે પુરૂષાર્થ કરવેા જોઈ એ. એટલે વિરાધી વલણ ધરાવતા લાેકાને પણ ગાંધીજીએ એક સત્રતામાં બાંધ્યા. લાકસ પર્ક વધારવા માટે તેમણે કોંગ્રેસી-કાર્યકરાને કાર્યક્રમા આપ્યા. આમ કોંગ્રેસને શક્તિશાળી બનાવ-વાના તેમતા પ્રયાસ સફળ થયા. પણ તેમને હજુ નિષ્દાના તાગ મેળવવા હતા. એટલે તેમણે રજૂ કર્યું કે "કાંતે તે પહેરે! આ આજની રાબ્ટિય એકતા માટેની મૂળભૂત વસ્તુ છે. એને ન માને તે નીકળી જાય." કેટલાક તે વખતે કાંગ્રેસમાંથી ખસી પણ ગયા. આ પછી કોંગ્રેસમાં ધૂણા ઉતાર-ચઢાવ આવ્યા. તપ, ત્યાગના ધૂણા કાર્યક્રમા આપી બાપુએ એ સંસ્થાને ધડી; અને તેને સત્ય-અહિંસાની દિશામાં ગતિશીલતા આપી.

આ પછી ગાંધીજી એક ડમલું આધળ વધ્યા. તેમણે પૂનાના કોંગ્રેસ અધિવેશન વખતે કોંગ્રેસના ખધારણમાં 'સત્ય–અહિંસા' શબ્દ

લાવવાનું સ્**ચ**ન કર્યું. પણ તે વખતના સંયોગામાં ગાંધીજી પ્રતિ આદર દ્વાવા છતાં, તેમના દ્વારા પ્રસ્તુત 'સત્ય-અહિંસા'ની ભાવનાને જાળવવાની ઈચ્છા **હો**વા છતાં: એ શબ્દો ભધારણમાં તેઓ લાવી ન શકવા. ગાંધીજી કોંગ્રેસથી છૂટા થયા પછી પણ ઘણા આંચકા આવ્યા, અલગ રહ્યા, છતાં છેવટ સુધી તેને સમર્થન આપતા ગયા.

વિનાખાજીએ એનાથી જુદા માર્ગ અપનાવ્યા છે. કાંગ્રેસે શાંતિમય ખંધારહાની રીતે આગળ વધવાની દિશા સ્વીકારી છે. સામ્યવાદી સોકા ગુપ્તતા અને હિંસાને છડેચોક માને છે અને કોંગ્રેસ પણ એ ખન્**ને**ના આશ્રય ક્ષેશે તે અગળ નહીં વધી શકે. તે માટે અગુપ્તતા અને અહિંસાના આશ્રય લેવા જોઈ એ. આ બે વસ્તુએા અને આર્થિક વિષમતા મટાડવા માટે જમીન ઉપરની માલિકી ઘટાડવા માટે બ્રદાન વગેરેના કાર્યક્રમા એમણે ઉપાડ્યા. પ્રક્ષપુરીમાં કોંગ્રેસના મુખ્ય કાર્ય-કર્તાએ। આગળ તેમણે પાતાના વિચારા રજૂ કર્યા. કાંગ્રેસે હવે સત્ય-અંદ્રિસાને પ્રગટ કરી વિષમતા તાેડવી જોઇએ. હેખરભાઇએ તે માટે પ્રયત્ના કર્યા: પં. જવાહરલાલજીની સદભાવના રહી, છતાં પણ કોંગ્રેસ એ વસ્તુને ન સ્વીકારી શકી. કેાંગ્રેસ એક પક્ષ રૂપે નહીં પણ રાષ્ટ્રના ધન રૂપે છે તે છતાં વિનાભાજીએ બીજા પક્ષાને તેની હરાળમાં મૂકવા કુશ કે '' કપલાણી, અશાક મહેતા, લાહિયા વગેરે વિરાધપક્ષમાં હોવા જોઇએ. એમની સેવા વિરોધપક્ષમાં જરૂરી છે; વિરોધ પક્ષમાં રહે તે છતાં તેમની સેવા દેશ માટે જરૂરી છે. તેએને પણ દેશના રત્ન છે." વિતાભાજીએ આમ કેાંગ્રેસને બધા પક્ષાની બરાબરીમાં મૂકી તે બરાબર ન થયું અને પં. જવાહરલાલ નેહરૂને પણ તે વાત ન ગમી.

ત્યાર ખાદ ખધા કેાંગ્રેસ વતી સત્તા લેવા માટે ઝખવા લાગ્યા. એટલે વિનાખાજીએ સત્તા નિરપેક્ષ રહેવાની વાત કરી. વિનાખાજીએ આ અમિકાએ કેાંગ્રેસને એકપક્ષ કહી, સર્વ સેવા સંઘ પક્ષાતીત રહે એ માટે વિનાખાજીએ લાકનીતિની વાત કરી. લાકનીતિ લાક ઘડતર વગર ન શકે શકે. વિનાખાજીની સુશ્કેલી ત્યાં છે! લાેકાને ઘડવા માટે

સંગઠના નથી, પાતે ઊભાં કરતાંયે નથી અને ધડવાની પણ જવાબદારી લેતા નથી. એતું કારણ એમની વેદાંત સંતવૃત્તિ છે. તેમણે સત્ય– અહિંસાની અને વિષમતા દૂર કરવાની વાત કરી, કાર્યંકરાને પણ સત્તાલક્ષી ખનવા કરતા સેવાલક્ષી બનવાની વાત કરી. પણ, એથી રાજ્ય સંગઠન (સત્તા)ની શુદ્ધિ કે ઘડતર કરવાના બદલે સર્વાદયી કાર્યં કરા કોંગ્રેસની ટીકા કરવા મંડી પક્ષા. એથી બીજા પક્ષા નજીક આવ્યા પણ એકંદરે સર્વોદયી કાય'કરાતે તેમના કડવા અનુભવ થયા અને ખધાને ભેળવતાં સર્વ પક્ષાના ખીચડા કરી નાખ્યા અને ક્ષાેકાના કોંગ્રેસ પતિ શ્રહાને ડહાળાવી નાખી. પરિણામે કેટલાક સારા કોંગ્રેસ કાર્યં કરાે પણ કેાંગ્રેસમાંથી ખસી ગયા. આ નીતિથી સંસ્થા લડાતી નથી કે કાર્યં કરાે પણ ધડાતા નથી.

સર્વોદયી કાર્યકરાએ ગમે તે કારણે એમ માની લીધું છે કે વિનાેષાજી જાતે સંસ્થામાં માનતા નથી. પણ ખરેખર એવી વાત નથી. વિનાેષાજી સંસ્થામાં માને છે; પણ સંસ્થાને ઘડવામાં માનતા નથી. -આના સંદર્ભમાં તેમણે પરિસ્થિતિ-પરિવર્તનના કાર્ય પ્રસંગે કહ્યું હતુ કે " ઝુણવાન સંસ્થાએાને રાખવી, દેાષ મુક્ત સંસ્થાએાને છાડવી અને જેમાં ચુણુ વધારે અને દેાષ એાછા હોય તેવી સંસ્થાઓને પણ રાખવી અને ધડવી." પરિસ્થિતિ પરિવર્તાન માટે સંસ્થા જરૂરી છે, પણ, સંસ્થાને ઘડવાતું કામ સમાજતું છે, એમ તેએ! માને છે. જ્યારે વિધવાત્સલ્ય પરિસ્થિતિ–પરિવર્તંન માટે સંસ્થાઓ સ્થાપવાની અને ધડવાની જવાબદારી ત્રાયેાગિક સંઘ અને ક્રાંતિ પ્રિય સાધુએાની માને છે.

મતલય એ કે આજના સર્વોદય અને વિશ્વવાત્સસ્ય વચ્ચે સૈહાંતિક કરક બહુજ એાછો છે. કરક છે. એના પ્રયોગની પ્રક્રિયામાં. એના લીધે ભૂમિદાન કાર્યંક્રમામાં ગૂંચવાડા ઊભા થાય છે અને પ્રાયાગિક સંઘવાળા પણ દૂર રહે છે. બન્ને નજીક આવે એની બૂમિકા તૈયાર થવી જોઈએ.

# ચર્ચા-વિચારણા

## ગાંધીજી ખાદ સર્વોદય વિચાર પ્રવાહ

**શ્રી માઢલિયાજીએ** સર્વોદયના રાજકીય દેષ્ટિકાેેેે ઉપર આજની ચર્ચાના પ્રારંભ કરતાં કહ્યું : " ગાંધીજીએ કાંગ્રેસમાં રાજકીય-નેતાએ। અને નવક્ષાહિયા યુવાના ભંનેને વિનય અને સેવાથી આકર્ષીને કેાંગ્રેસનું રૂપાંતર કરી તેને વાહન શી રીતે બનાવી તે વિષે આપણે સવારે વિચારી ગયા હતા.

ગાંધીજી પછી સર્વોદયના વિચારને વેગ અને ગતિ આપનાર વ્યક્તિઓમાં માખરે એ પુરૂષા આવે છે: (૧) પ. જવાહરલાલ તેહરૂ, (૨) વિનાખા.

પં. જવાહરલાલે ૧૯૩૩માં કેાંગ્રેસના પ્રમુખ તરીકે ચાવીરૂપ દેશના ઉદ્યોગાનું રાષ્ટ્રીયકરણ, દેશના વૈજ્ઞાનિક યંત્રાનું ઉદ્યોગીકરણ, અને સમાજવાદની આસપાસમાં રાજ્યની નીતિ ગાઠવવા અંગે વિચાર્યું. પણ ત્યારે ખૂબ ઉઢાપાેહ થયાે. મહાત્માજીએ પણ પાંડિતજીની સાથે પત્રવહેવાર કર્યો. તે વખતે વકીક્ષો, વિદ્રાના, મૂડીવાદીઓ વગેરે ખધા જ કેાંગ્રેસની સાથે હતા. તેમને સ્થાપિત હિતવાળા ગણીને કેાંગ્રેસની શક્તિ ન તાેડવી એમ ખાપુ વગેરેની સલાહ હતી. પંડિતજીએ તે વખતે ધીરજ રાખી. પણ પાછી સન ૧૯૫૦માં તેમણે એ વાત કરીથી મૂ<mark>કી.</mark> ત્યારે બાપુ ન હતા. પણ, ચતુરક્ષહિ સરદારે સલાહરૂપે કહ્યું: " લોકા ચમકા જશે. પરદેશામાં પણ વિરાધ થશે. એ લોકાને કહેવાનું થશે કે આ તાે સામ્યવાદ તરફ જઈ રહ્યા છે.'' એટલે મૂળ સ્વરૂપ એજ રહે પણ એની એજ વાત બીજા શબ્દામાં કહેવી જોઇએ! એટલે તે વખતે " સહકારી કલ્યાણકારી રાજ્ય " એ મતલયના શાખ્દા મુકાયા. '' આવડી અધિવેશન '' વખતે '' સમાજવાદી ઢળ '' અને પછી કુમે કુમે " સમાજવાદી સમાજ રચના " શબ્દા મૂકાયા. અને છેવટે " લાેકશાહી સમાજવાદી રચના " શબ્દ આવી **પદ્ધાં**ચ્યાે. આમ પં. જવાહરલાલ તેહરૂએ ૧૯૩૩ થી ૧૯૬૧, આમ અડ્ડાવીસ વરસે કોંગ્રેસ પાસે આ વાત કળૂલ કરાવી. આ રીતે કેાંગ્રેસને તેમણે **પા**તાનું વાહન સિદ્ધ કરી આપ્યું.

શ્રી ઢેખર કાંગ્રેસ પ્રમુખ તરીકે આવ્યા. ત્યારે તેમને લાગ્યું કે સ્થાપિત હિતાની પકડતા છે જ. નગરના લાકા કાંગ્રેસમાં વધારે આવે છે એમ પણ તેમણે જોયું. આથી કોંગ્રેસ નગરપ્રધાન બની છે. હવે જો ગ્રામપ્રધાન ખતે તેા સારૂ. એ માટે એમણે ગામડાંમાંથી પ્રાથમિક સમિતિ અને લગભગ વીશ હજારની વસતિમાંથી એક મંડળ સમિતિ ખને તેમ વિચાર્યું. શહેરમાં પણ એ જ રીતે મંડળ સમિતિએ આવી. જો કે જે લાકા કાંગ્રેસમાં અફો જમાવીને બેઠા છે તેવા લાકાએ કોંગ્રેસ ખંધારણમાં આવેલા આ પાયાના નવા સુધારાએા અમલમાં ન આવે તે માટે ભરચક પ્રયત્ના કરી તેને પૂરી સફળતા મળવા દીધી નથી; તે છતાં યે કાંગ્રેસને અને દેશને મળેલી આ એક અભ્રતપર્વ લેટ છે.

કોંગ્રેસમાં આ રીતે જોતાં પરિવર્ત નશીલતાનું ખમીર ર**હે**લું છે. માત્ર એને પુરેપુરા દૂરદેશી અને દીર્ધંદર્શા નેતાએ મળવા જોઈએ. પંડિત જવાહરલાલ નેહરૂ પંચવર્ષીય યાજના આપી દેશને પાતાની રીતે ધડી રહ્યા છે. સત્તાના વિકેંદ્રીકરણ તરફ લઈ જવા પંચાયતી–રાજ માટે તેએ પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. અલખત્ત, જ્યાં લગી ગામડાંમાંથી નીચેયી ધડાઈને જનશક્તિ ઉપર નહીં આવે ત્યાં લગી ઉપરથી આવેલું પંચાયતી રાજ કાં તેા સત્તાની મૂળ ચાવી પાતાના ગજવામાં રાખીને એટલે કે–રાજ્યના આશ્રિત રહીને–આવશે. એનાથી સાચા અર્થ સરશે નહીં. અથવા, ગામડાંને કુલ સત્તા આપવામાં આવે તા પણ, તેમાં દાંડ. મા**યાભા**રે કે અનિચ્છનીય તત્ત્વો જ ઉપર આવી જશે. એટલે કે ધરમૂળથી નવી અને શુદ્ધ નેતાગીરી ઊભી કરવાની નીચેથીજ જરૂરી છે એ વાત દ્રષ્યાર્ધ જશે.

હવે સંત વિનાષા તરફ આવીએ. સંત વિનાષાજીને હું 28

સમજું છું ત્યાં સુધી તેએ। ક્રાંગ્રેસને માને છે અને તેને અંજલિ આપે છે. (૧) બ્રહ્મપુરી-એારિસ્સા, (૨) અસિ'કરી મૈસર, (૩) ગુજરાત. આમ ત્રણ વખતે તેમણે કેાંગ્રેસન ગાંધીપરિવારન મહત્વતું અંગ ગણીને મહત્વભરી અંજલિ આપી છે નમ્રતાથી આપી છે. પણ તેઓ મૂળે એ જાતની "એકાંત સન્યાસ"ની વૃત્તિવાળા છે કે તેઓ આંચકા આપીને પલટા કરાવી ન શકે. સર્વાગી કાંતિકારે તેા વિશ્વભરમાં અનેક સ્થળે આંચકાએ મારવા પડશે. તેા જ તે લાેકક્રાંતિ કરાવી શકશે.

આપણે જોયું કે કેાંગ્રેસમાં, ગાંધીજીના મહાપ્રભાવે કામવાદી માનસવાળા સાવરકર વગેરે, વિનીત સ્વભાવવાળા શ્રીનિવાસન, સપ્ર, જયકર વગેરે, રશિયા તરફ ઊંડે ઊંડે કુર્ણ વલણ રાખનારા ભગતસિંહ વગેરે એની મેળે ખસી ગયા. આજે કોંગ્રેસને બાપુજીના ગયા બાદ પં. નેહરની નેતાગીરી તા ધણી જ ઉમદા મળી છે પણ જેવું સ્વભાવ દુ:ખ વિનાભાનું છે તેવું જ દુ:ખ પં. નેહરતું છે. તેઓ જુથ રચવાની વૃત્તિવાળા નથી. આનું પરિણામ એ આવ્યું કે સાચું જુથ બળવાન ન **ઢા**વાના કાર**એ. કેાં**પ્રેસ સાંકડીવૃત્તિવાળાં જુથાના અખાડા તા જાણે લાગે છે. પણ તે જે રીતે ગુણ વિકાસની ગતિ અને વ્યક્તિ સ્વાતંત્ર્ય સાથેનું સામુદાયિક ખળ રહેવું જોર્કતું હાય, તે સ્વરૂપ દિવસે દિવસે સરી જત હોય તેમ લાગે છે. અહિંસા, વિશ્વવાત્સલ્ય કે સર્વોદયને અનુરૂપ તે સંસ્થા રહી નથી. એના ધાટ આ દિશામાં બદલવા જોઈ એ, એમ જરૂર ગાંધીજીના સાચા ઉતરાધિકારીઓને લાગવું જોઈએ અને વિના-**બાજને પણ લાગ્યું છે.** 

તેમણે એ અંગે વાત કરી પણ તેમ ન થતાં આવેશમાં આવી તેમણે ગુસ્સામાં એમ પણ કહી નાખ્યું: "કોંગ્રેસ ખતમ થવી જોઇ એ ! " પણ પાછળથી એમાં સંશોધન કર્યું કે કેોંગ્રેસનુ સત્તાલક્ષી સ્વરૂપ ખતમ થવું જોઈ એ. એ મારા કહેવાનું તાત્પર્ય હતું. આમ ચવાનું કારણ શું હતું તે તપાસીએ. પૂરીમાં ભૂમિહીના ગણાતિયાનાં

નામ પહાણી પત્રકમાં ન હોય અને ભૂમિસ પન્ન (જમીનદાર) કુખ્જા છોડાવે તે તેમણે નહીં છોડવા, અવું કાનૂનબંગને પ્રેરનાર વલણ લીધેલું. જો કે ભાલનળકાંઠા પ્રયોગના અનુભવે મહારાજ શ્રી પૂ. સંતળાલજીએ સર્વ સેવાસંઘના મંત્રીતું ધ્યાન ખેંચ્યા પછી, એ વાતમાં તરત ફેરફાર થઈ ગયા. પણ આ વલણ સામ્યવાદીઓને અનુકૂળ થયું. વિનાષાજીની ટે ભાગ જમીનના અને છેવટે 🖧 ભાગ દરેક કેાંગ્રેસી પાતાની જમીન-માંથી આપે તે વાત પણ કોંગ્રેસજનાએ સ્વીકારી નહીં. અમિહીનાના અન્યાય સામે ચનારા, કાર્યં કરાને કાનૂન ભગના કારણે કે તેવી પ્ર<del>વૃત્તિન</del>ી ગંધના કારણે પકડી લીધા. આ બધાથી પણ વિનાળાજીતું મન આળું ખની ગયું અને કેાંગ્રેસને પણ તેઓ બીજા પક્ષની જેમ સત્તાલક્ષી પક્ષ માનવા લાગ્યા.

ખરી રીતે, તેમણે આ કાર્યમાં વિવેક રાખવા જોઈતા હતો. તેઓ એમ તાે ક**હે**જ છે કે કેાંગ્રેસ બીજા પક્ષાે કરતાં ઘણી સા**રી છે.** પણ કાંગ્રેસ સાથે રચનાત્મક કાર્યંકરાેના સંબંધ રહે. એમાં તેમને બીતિ લાગે છે કે કેાંગ્રેસની સત્તા લાલચમાં, આપણી પાસેના થાડા ઘણા પણ જે નિઃસ્પૃહી કાર્યંકરાે છે તે પણ તણાઇ જશે.

વિનાષાજી સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલા ત્યારે મેં પૃછેલું. તેના જવાષમાં તેમણે સાફ કહેલું : સતભાલજીને તેા ભાપુજીના સપર્શ થયેા છે તેમને મુજરાત કેાંગ્રેસ જેવી અખિલ ભારતીય કેાંગ્રેસ લાગે છે. તેથી તેમણે કેાંગ્રેસનું પૂછડું અનુખંધ વિચારધારામાં લગાડયું છે. સતબાલજીની વાત, પ્રયોગ અને કાર્ય શુદ્ધ સર્વોદયના છે. પણ, મને લાગે છે કે કાંગ્રેસને ધડવાનું વિચારીશું તા આપણી માટાભાગની બધી શકિત તે કામમાં ખર્ચાઈ જશે, (અને ધાર્યું પરિષ્ણાન નહીં આવે.) એટલે જે કંઈ શક્તિ છે તે માત્ર લાેકશક્તિને ધડવામાં વપરાવી જોઇએ. "

પણ, આમાં વિનાષાજીના ધ્યાન ખહાર જે વાત રહી જાય છે તે એ છે કે લાકશક્તિના ધડતર સાથે જો રાજ્યશક્તિને પ્રજાના અંકુશમાં લાવવાની અને રાજ્યને શહ કરવાની વાત નહીં જોડવામાં આવે તા. પૂરું પ્રજા–ઘડતર થશે નહીં; તેમજ અશુદ્ધ પડી રહેલી કે ખની જતી રાજ્યશક્તિ પ્રજાની તથા નૈતિકતાની શક્તિ ઉપર ચડી ખેસશે. આમ થશે તા થાડી વિભ્રતિએ ચાહે મમે તેટલી મહાન હાય, તા યે આજના જગતપવાહમાં તેમનાથી કાઈ અસરકારક કે નકકર કામ બની શકશે નહીં. આ વાત ધીરે ધીરે વિનાખાજીને સમજાતી જતી હોય અથવા કુદરતના દુખાણને લીધે થતું હોય તેમ લાગે છે. વિશ્વવાત્સલ્યની અતૃબધ વિચારધારા જે મૂળ વાતા ક**હે** છે તે માર્ગ સર્વોદયી કાર્યંકરોને આવલું પડતું હોય અને તેનું સ્વરૂપ ખદલાતું જતું હોય તેમ લાગે છે.

વિનાખાજીને યેલવાલમાં મળેલી દેશની સવ'પક્ષીય પરિષદ હપરથી કુંઈક આશા બધાયેલી કે નક્કર પરિણામ આવશે. એમણે રાષ્ટ્રિય એકતા માટે ' રાષ્ટ્રીય એકતા પરિષદનું નામ સચવ્યું હતું. રાષ્ટ્રવિકાસનાં કાર્યો, સમય દેશનાં છે, માટે એવી બાબતામાં જુદાઈ ન ઢાવી જોઈએ. તે અંગે પ્રાંત, ભાષા, કામ વગેરેના ઝલડા ન હોવા જોઈએ. મતબેદા બલે હોય પણ મન બેદા ન હોવા જોઈએ. આ માટે તેમણે શ્રી ઢેખર અને શ્રી જયપ્રકાશને નીમ્યા. ત્યારે શ્રી મારારજી-ભાઈ જેવા અત્રણી તેતાએ!તે આ વિચાર સ્વીકાર કરવામાં થાેબ થતાે હતા: કારણ કે મહાગુજરાત અને સંયુક્ત મહારાષ્ટ્રની લહતમાં સર્વેદિયી કાર્યંકરાે જે રીતે વર્ત્યાં હતા; ગાળીભારનાે જે ઢળે તેમણે વિરાધ કર્યો હતા અને સર્વોદયી કાર્યક્રમામાં પક્ષાના શંભ્ર મેળાને જે રીતે મેદાન મળ્યું હતું તે બધું જોઇને લાગી આવે એ સ્વાભાવિક હતું.

ગુજરાતમાં વિનાખાજી આવ્યા ત્યારે શ્રી નારાયણ દેસાઈ વગેરેએ જે વહેવાર કર્યો અને હેખર, જશુ મહેતા વગેરે બધાને બીજા પક્ષના માણસાે જેવા ગણીને તેમણે જે રીતે વર્તન ચલાવ્યું તે **હપરથી લાગ્યું કે આ છેાકરવેડાં છે અને સંત વિના**ષાજી આવી છોકરખાજી ચલાવી લે છે. એટલે શ્રી ઢેખરને પણ મુશ્કેલી લાગી કારણ કે આવા અપરિપકવ બળ સાથે પાનાં પાડવાં બરાબર નથી. ટુંકમાં

વિનાભાજીએ મૂકેલા વિચાર સારા હતા પણ તે વખતનાં તેમના સાથીએા અને અમુક વિરાધી વલણનાં કારણે સ્વીકારી ન શકાયેા. પણ પછી. તેનું મુંલ્યાંકન થયું અને એટલા માટે જ તે વિચાર આજે રાષ્ટ્રીય એકીકરણ સમિતિના રૂપમાં હસ્તીમાં આવી રહ્યા છે. વિચારા સુધી તો કંઈ જ વિચારવાનું નથી પણ સવાલ વિનાખાજીના સ્ત્રભાવના આવે છે અને તેમને મળેલા સાથીએનો પણ આવે છે.

કેરળમાં તેઓ નયુદ્રિપાદને અહિંસા તરફ વાળશે એમ માની કેલપાનના ઉપવાસો અંગે એક શંબ્દ પણ ઉ<mark>ચ્ચારી શ</mark>કચા નહીં. દ્રિ<mark>ભાષી વિષે તેમના અભિપ્રાય પ**હેલાં** તરફદારીના આવ્યા પણ વિરોધ</mark> યતાં એમાં પણ ફેરફાર થવા લાગ્યા. "મહાગુજરાતવાદીઓના તાફાન વખતે સરકારની ગાળી કરતાં તાકાનીએાની પથરાત્રાજી વધારે હિંસાવાળી હતી. એટલે કે પ્રજાતે ઉશ્કેરીને થયેલી પથરાષાજી કરતાં. પ્રજાની ચૂંટાયેલ સરકારના ગાળીબાર અહિંસાની વધુ નજીક હતા." એવા તેમના અભિપ્રાય ઘણા માેડા પદ્મો અને તે તાત્ત્વિક જ રહ્યો. ખીજી બાજુ સર્વોદય મંડળ એવા કાઈ પ્રભાવ ન બતાવી શક્ય. ઉપરાંત પાતાનું ગજુ નાનું અને એકતાને નામે બધા પક્ષાને ભેગા કરાયા તેથી આછકલાંપણ વધારે જણાયું.

તરક કેાંગ્રેસમાં સ્થાપિત હિતાના અડ઼ો. જૂથખાછ. અધિકારીએાનાં લાંચ રૂશ્વત તેમજ બ્રષ્ટાચાર વગેરેના દાખલા આવતા ગ<mark>યા તેમ તેમ શ્રી ઢેખર બહુ વ્યથિત થ</mark>યા પણ તપાસ કરવાની વાત કોંગ્રેસ સ્વીકારી ન શકી. આમ વિચાર અથડામણ થઈ. બીજી બાજુ ભૂમિહીનાને ભૂમિ કંઇક મળે, ખેતી સાથે સામાન્ય યત્રાની સમતુલા થાય; આવા વિચારે ઉઠાકામંડુમાં વિચાર પરિષદ યોછ, પણ તેમણે જોયું કે કોં**ગ્રેસના પ્રવાહ** એ વળાંક વળ તેમ નથી. એટલે ઉપરા-ઉપરી એ વાર પાતે (શ્રી ઢેખર) પ્રમુખ બન્યા બાદ એ કામ ઇન્દિરા ગાંધીને સોંપી, પ્રમુખપદેથી તેઓ છૂટા થયા. કોંગ્રેસના આવા રપાંતરમાં કોંગ્રેસ પ્રમુખની ખુદની તાકાત પણ એાછી પડી. એવી જ રીતે વિનાેબાજીની પણ કેાંગ્રેસના રૂપાંતરની ઇચ્છા પાર પડી નથી. અ! મધું ખહુ ખહુ સ્વક છે.

વિનાષાજી પરિવર્ત નની ચાર પ્રક્રિયાએ ખતાવે છે: (૧) દ્રદય પરિવર્તન (૨) વિચાર પરિવર્તન (૩) નૈતિક પરિવર્તન અને (૪) પરિસ્થિતિ પરિવર્તન. વળી આગળ ઉપર તેઓ કહે છે કે :--(૧) કેટલીક સંસ્થા ગુણસુકત હોય છે. (૨) કેટલીક સંસ્થા દાષયુકત હોય છે. (૩) કેટલીક સંસ્થા ગુણ-દાષયુકત હોય છે. જે સસ્થાએ)માં ગુણ વધારે અને દોષ એાછા હોય તા તેવી સસ્થાને તાેડી ન શકાય. ગુણને ટેકા અપાય અને દાેષને દુર કરાય. માત્ર દાષયકત સંસ્થાને જ તાડાય.

હવે એ દર્ષ્ટિએ વિશ્વવાત્સલ્યના શું કાર્યક્રમ છે. તે જોઈએ. અનુભંધ વિચારધારા પ્રમાણે કોંગ્રેસને બીજા પક્ષા કરતાં વધારે ચુષ્યુયુકત માનીને તેના દાષા દુર કરવા માટે પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે. એના અતુસધાને, તે નિષ્પક્ષ લાકશાહીમાં કાંગ્રેસ સિવાયના પક્ષાની પ્રતિષ્ઠા તાડી, ગ્રામસંગઠનાને આર્થિક-સામાજીક ક્ષેત્રા સાંપવામાં આવે અને લાકસેવક સંગઠનાને શિક્ષણ–સંસ્કૃતિનાં ક્ષેત્રા સાંપવામાં માને છે એટલું જ નહીં, તે રાજકીયક્ષેત્રને પણ ધડવામાં માને છે. અલખત દ્વાદાર કે અનાજ પાણી આપવામાં એટલે કે રાહતના કામામાં પક્ષભેદ કરવામાં માનત નથી. પણ જ્યાં પ્રતિષ્ઠા આપવાના સવાલ છે ત્યાં તે કોંગ્રેસને જ ટેકા આપશે અને તેના દાષા દ્વર કરવા માટે બધી પ્રક્રિયાએ કરશે. દા. ત. ગણાતધારાના પ્રક્ષ, નગર પંચાયતાના અને મંડળ સમિતિઓના ઠરાવને કોંગ્રેસે ન ગણકાર્યા અથવા તો કોંગ્રેસ: સરકારતે સાચે માર્ગે દોરવા શક્તિમાન ન રહી ત્યારે; બાપુએ કહ્યું તેમ તેણે ઉપવાસની પ્રક્રિયા કરી.

વ્યાપ કહે છે: ઉપવાસની શક્તિ (૧) પ્રેમીને કામ કરતા કરે છે અને (૨) વિરાધીના કામને જગાડે છે. અનુખધ વિચારધારા આજના યુગ સંદર્ભને જોઈ ઉપવાસની શક્તિને વ્યક્તિગત નહીં પણ સમાજગત

વાપરે છે; સુષુપ્ત લાેકમતને જગાડે છે. કાન્**ન સ**ંશાધન માટે પ**ણ**ુતે શક્તિને વાપરે છે. જ્યાં વ્યક્તિગત જરૂર પડે ત્યાં ક્રાંતિપ્રિય સાધુઓ પાતાની શક્તિને વાપરે છે. કેરલની કામવાદી સંસ્થા સાથેની બાંધ છોડમાં તયા, દિભાષી તાેડવાની કાેંગ્રેસની ઢ્યુપયુ નીતિમાં મુનિ શ્રી સંતત્પાલછના સત્તર ઉપવાસ થયા. તેમાં એ બે બાબતા પણ અવાંતર જ હતી. એજ રીતે સાંસ્કૃતિક ખાખતમાં ભાષા પ્રશ્નમાં કેાંગ્રેસ ઢીલી પડી ત્યારે ગુજરાતના પ્રાયોગિક સં<mark>ધે</mark> શુદ્ધિ પ્રયોગ કર્યો હતે**ા. એકવાર કેાં**ગ્રેસ**ની સામાન્ય** ચૂંટણી ચાલતી હતી. ગ્રામ સંગઠનને તરછાડવા અને અવગણવામાં એક કોંગ્રેસી આગેવાન અને તેની આસપાસનાં માણસા કામ કરતાં દેખાયાં. તે વખતે એક તરફ ગ્રામસંગઠના અને પ્રાયાગિક સંઘ વગેરે કેડ ખાંધીને કોંગ્રેસને મદદ કરી રહ્યાં હતાં, ત્યારે પણ શ્રી સંતબાલજીએ ચૌદ ઉપવાસ કર્યા હતા.

ડુકમાં કેટલીકવાર એવું લાગે છે કે વિનાખાજી સત્રરૂપે બાેલે છે તો તેનું બાષ્ય કે આચાર સંહિતા, રાષ્ટ્ર અને વિશ્વના મારચે શ્રી સંતુખાલજીના બાલનળકાંઠા પ્રયાગ આચરી રહ્યો છે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્ય વિચારધારાની વધુ નજીકતું **ખળ સર્વોદય લાગે છે. અપરિ**ગ્ર**હ, ચિંત**ન અને સેવાલક્ષીપણુ એ ત્રણે ગુણોની દબ્દિએ પણું નજીક છે. પૂ. મહારાજ શ્રી અને નેમિમુનિ તે। એજ કહે છે કે ફ્રાંતિપ્રિય સાધુસાધ્વીએ। પછી અનુષ્ય ધ વિચારધારા પ્રમાણે એનાજ-રચનાત્મક કાર્ય'કરાની સંસ્થાના નખર આવે છે. આ બધું હોવાછતાં ખરી અગત્ય તે৷ પરસ્પર નજીક આવીને આખી વાત સમજવામાં છે.

લપવાસોમાં જોખમ તા છે જ: જેમ હમણાં માસ્તર તારાસિંગના ઉપવાસે ખાટાં મૂલ્યાની દિશા લીધી હતી. તે છતાયે, કાન્દ્રનભંગ, દંગલ, અસંતાષ વગેરે કરતાં શુદ્ધ નૈતિક સામાજિક દળાણના માર્ગ ઊંચા જ છે. સમાજને અહિંસાની દિશામાં લઈ જનારા છે. એટલે સંતુષાલજી વહેવારૂ નીતિ ઉપર ભાર મૂકે છે. વિનાષાજી જેમ બક્તિ ઉપર ભાર આપે છે તેમ સંતુષાલજી કમુધાગ ઉપર ભાર મૂકે છે. ગાંધીજીના સંદર્ભમાં જૈન પર પરાને તેઓ યાગ્ય ભાર મૂકે છે એટલે તે વિચાર સ્વીકારાતા જાય છે."

## પરિશાજકાની દારવણી અને લાેકનીતિનું પ્રત્યક્ષ ઘડતર

**શ્રી કલજભાઇને** ત્યારભાદ વિન<sup>ું</sup>તિ કરવામાં આવી કે તેએા પણ કંઈક બાલે. શ્રી કુલજીસાઈ બાલનળકાંઠા પ્રાયાગિક સંઘના સભાસદ છે. અને ભાલનળકાંઠા ખેડૂતમ ડળના માજ પ્રમુખ છે. તેમણે જણાવ્યું કે:---

મારા નમુ મતે સંતુષાલજ સમાજની શક્તિને સાત્વિક રીતે એકાય કરીને તેને સાચી દિશા આપવાનું કાર્ય કરે છે. અમારા ગુદીકેંદ્રમાં પૂ, વિનાખા પધારે તે પહેલાં હું હળવદમાં મળેલાે અને ત્યારખાદ શુંદા આવતાં પહેલાં ખળાલમાં અમે ખધા કરી મળેલા અને પ્રવાસમાં હ તેમની સાથે જ હતા. મને એમના વિચારા અને સંતળાલછના વિચારા વચ્ચે મેળ એસે તેવું તે વખતે ન લાગ્યું. કારણ કે વિનાભાજી તાં " દેશ અને દનિયામાં રાજ્ય ન જોઈએ " તેવી વાતા કરે છે. ત્યારે સંતુખાલાજ રાજ્ય ન જોઈ એ એમ કહેતા જ નથી. રાજ્યના નંખર પ્રજા પછી જોઈએ અને પ્રજાના નંખર સાધુઓ, પ્રજાસેવકા પછી જોઈએ. ટંકમાં રાજ્ય ગૌણ ખને તેમ કહે છે પણ જોઈ તું નથી. એમ ક**હે**તા નથી.

મેં વિનાજીને પૃછ્યું; "અમૂક સ્થળે લાગલાગટ એક્સા અઢાર ગામામાં ગ્રામદાન થયું એમ કહેવાય છે. માની લઇએ કે ૧૧૮ ગામા **પાતાના ખધા વહીવટ કરે છે. તેમના વહીવટ કરવા એક મુખ્ય પ્રતિ**નિધિ તા જોઈશને ? માના કે તેમને વિનાષાજી અને રવિશંકર મહારાજ **બન્ને પસંદ છે. તો આના નિર્ણય સર્વાનુમતે ન થયા તા** ત્યાં શું કરવ ? "

<mark>વિનાે ખાજીએ કહ્યું : '' ત્યાં પરિવાજકાે દારવણા આપશે !</mark> ''

મને થયું કે પરિવાજકા ઉપર લાક-શ્રહા કેટલી? આજના પરિવાજકા જે ભેગા એસી શકતા નથી; જેમના દૃષ્ટિકાણ, આત્મા સાથે વિશ્વસેવાના સમન્વયના પણ નથી, ત્યાં આ બધું માત્ર એની મેળ વિચારથી જ થઈ જશે એમ માનવું એને નરી કલ્પના સિવાય શું કહી શકાય ?

એટલે મેં સાક કહ્યું : " રામાયણ યુગથી જે નથી ખન્યું, તે હકીકત આપણે નકારી નહીં શકીએ. તેા પછી એ માર્ગ સમાજ-ધડતરની વાત સ્વીકાર્યા સિવાય રાજ્ય ન જોઈએ એના શું અર્થ ? "

અલખત વિનામાજમાં ત્રાન છે. તક છે, ત્યામ છે. ખાપુજના સત્સંગની અસર છે, પણ મારા નમ્ર મતે સમગ્ર દેષ્ટિ અને એ સુજબના વ**હે**વાર જે રીતે ખાપુ ગાઠવતા તે અનુભવ હજુ બાકી છે. ગુદીનાં કાર્યો અને કાર્યકરા તેમજ જનતાને જોઇને તેએા પ્રભાવિત થયેલા જણાયા. એટલે આપણે આશા રાખીએ કે સર્વોદય જ્યારે વ**હે**વારૂ રૂપ પકડશે ત્યારે ભાલનળકાંઠા પ્રચાગનું કાર્ય તેના માટે માર્ગદર્શક બની રહેશે.

મારા નમ્ર મતે આજે લાેકનીતિની વાતા કરવા કરતાં લાેકનીતિતું પ્રત્યક્ષ ધડતર કરવું સર્વ પ્રથમ જરૂરી છે. એ લાેકનીતિ એવી ધડાવી જોઈએ જેની છાપ અને પ્રભાવ ક્ષાકા ઉપર પડે. આ કામ જોઈએ તા વિનાષાજી કરે કે જોઇએ તા સંતુષાલજી કરે. અમારે એ અગે કશા વાંધા કે વિરાધ નથી. નામ ગમે તે હોય પણ કામ જોઈએ. કામ વિનાની વાતા અંતરની શ્રહા જમાવી શકશે નહીં. સંતભાલજીએ પ્રત્યક્ષ વહેવારમાં અમને અમારા દારા કરી ખતાવ્યું છે એટલે અમને તેમના પ્રતિ શ્રદ્ધા જામી છે. અમને રાજનીતિમાં નળળાયુઓ સ્પર્ દેખાય છે. દા. ત. કેરલમાં જોડાણ ચયું: દ્રિભાષી પ્રયોગ તાેડી ન ખાયા, જેની પાસે ત્રીસ વર્ષ પહેલાં કંઈ ન હતું. તેની પાસે ત્ર્યાસી (૮૩) લાખ રૂપિયા નીકહ્યા. આ બધી બાબતા અમને

અકળાવે છે ખરી, પણ હતાશ ખનાવતી નથી. કારભુકે કેાં શ્રેસને અમે સમાજનું અનિવાર્ય અંગ માનીને, જનસંગઠનનું રાજકીય માતૃત આરોપીને અમે ચાલીએ છીએ. તેથી શહ ગ્રામસંગઠનાનાં માણસો તેમાં માકલી એકબાજુથી એને સગીન-મજબૂત કરીએ છીએ તાે ખીજ બાજુ પ્રાયાગિક સંઘ અને ક્રાંતિપ્રિય સાધુવર્ગ દારા આંચકા આપી તેને શુદ્ધ બનાવી આગળ ધકેલીએ છીએ. કારણકે એકલી રાજ્યસંસ્થા પાસે દંડશક્તિ અને કાતૃન સિવાય ખાસ કશા દમ ન દ્રાય તે સ્વાબાવિક છે. સદભાગ્યે આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રે કોંગ્રેસે આ દેશની સિક્રિય તટસ્થ નીતિની સુદર છાપ પડી છે. હવે પંડિતજીના ખદલે આખીયે કેાંગ્રેસ આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રે કામ કરતી થાય તે માટે બાલનળકાંઠા પ્રયોગ કેાંગ્રેસ પાસેથી આર્થિક, સામાજિક, શિક્ષણવિષયક અને સાંરકૃતિક કાર્યંક્રમોના બાજો જનતા અને જનસેવકા ઉપર નાખવા માંગે છે. જો આ રીતે રાજ્ય-શહિના સંદર્ભમાં સંસ્થાએ હારા લોકનીતિ **લડારા તાજ સુંદર** કાર્ય થશે. એટલે હવેનું કામ વ્યક્તિ**તું** નથી, સંસ્થાએોતું છે અને તે પણ ધડાયેલી શુદ્ધ સંસ્થાએોના અનુસધાનમાં રહી સૌએ પાર પાડવાન છે.

શ્રી દંડી સ્વામી : " કુલ છ ભાઈ એ અ યુબાઇની જેમ આ શિખિરમાં આવી પાતાના અનુભવે આ અનુખંધ ધારાના વિચારા પચાવીને જે છાપ પાડી છે તે નવી ચેતના અર્પે છે.

### મં વર્ષોના સાથી તે લાકનેતા

શ્રી **દેવજી**બાઇ : " પાયાના એક ગ્રામ્યજન તરીકે કુલજીબાઇ<sup>ની</sup> છાપ એ દૃષ્ટિએ અંખુભાઈ કરતાં યે આપણા ઉપર વધારે પ્રભાવ પાડે છે. બીજું આપણે જ્યારે વિતાભાજીના અને સંતભાલજીનાં કાર્યો વિધે વિચાર કરી છીએ ત્યારે મને કષ્ણ અને વિદ્દર યાદ આવી જાય છે. આ ઉપમા કેવળ લાગુ કરવા માટે નહીં. પણ સમજવા માટે મૂકી શકાય, શ્રી કૃષ્ણ તે યુગના બધા પ્રશ્નો સાથે ચાલીને બધા પ્રશ્નોના

ઉકેલ स्थनात्मक रीते भतावे छे त्यारे विद्वरळ तत्त्वनी रीते क भधा પ્રશ્નો છણે છે, પણ ઉકેલતું કામ કરતા નથી. એથીજ અનેક જોખમા અને વાવ ટાળ વચ્ચે જે જનતાની સાથે રહે છે તે યુગપુરૂષ આપાેઆપ યની જાય છે. **ખીજા પુરૂષો, તત્વચિંતક કે ભક્ત કાેટિના શિ**રામ**ણી** રહે છે; તેઓમાં અને ખાસ કરીને ભક્તોમાં કામળતા કરણા વ. નમ્ર ગુએા ઢાય છે પણ વાવ ટાળ વચ્ચે દઢતા. અહિંસા, પ્રતિકાર વગેરે બીજા પાસાનાં ગુણા સાવ નહીંવત **હોય છે. આના અર્થ** એ નથી કે વ્યક્તિમત યાગ્યતામાં ભક્તો કે તત્વચિંતકા એાછાં અદકાં દ્વાય છે. સંભવ છે કે વિદ્દર ભક્તિની રીતે કૃષ્ણ કરતાં આપણને વધુ પ્રેરણાદાયક ખને; પણ જ્યારે સમાજ અને સમષ્ટિના અનુસધાને આ બધી વાતા લઈએ છીએ ત્યારે સર્વાગી દષ્ટિએ, રામ, કૃષ્ણ, યુદ્ધ અને મહાવીરને લેવા પડે છે. તેમ આ યુગે ગાંધીજીના સંદર્ભમાં આ બધું જોતાં અનુબંધ વિચારધારા અને બાલનળકાંઠા પ્રયોગને ક્ષેવા પડે છે.

# 10 કલ્યાણુરાજ્ય અને તેની પૂર્વ ભૂમિકા

[ १३-११-६१ ]

શ્રી દુલેરાય માટલિયા

રાજ્ય દ્વારા લાેકાતું કલ્યાણ થાય એને કલ્યાણ રાજ્ય ક**હે**વામાં આવે છે. આ અંગે અગાઉ ચર્ચા વિચારણામાં થાેડાક વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. આજે કલ્યાણરાજ્યની પૂર્વ ભ્રમિકા ઉપર વિચાર કરવાના છે.

આપણે ત્યાં ભારતમાં રાજ્યના એક પ્રકાર રહ્યો છે. વર્ષોથી ાજ્ય અંગે એક પ્રકારની કલ્પના-સખાકારીની કલ્પના બંધાએલી છે. તેમાં રાજ્યાની કરજોમાં, (૧) દુષ્ટાને દંડ આપવા, દમન કરવા અને સજ્જનાને આગળ વધારવા અગર તા સત્કારવા (૨) (પશુએ)), બ્રાહ્મણા (ગ્રાનીએ)) અગર તા ચારે વર્ણોની રક્ષા કરવી (૩) લાકહિત માટે કામ કરલું—વ. ના સમાવેશ થાય છે. જે રાજ્યમાં સજ્જનને આદર, દુર્જનને દંડ, જ્ઞાની, ગાય તેમ જ દરેક ધંધાવાળાના હિતતું રક્ષણ થાય, ગરીખાને ન્યાય મળે—તે રાજ્ય સારૂ રાજ્ય કહેવાતું. એવા રાજ્યની એક કલ્પના શ્રી રામચંદ્રના રાજ્યથી પણ પ્રચલિત છે અને રામરાજ્ય એટલે સુખી રાજ્ય એવી લગભગ ધારણા છે. કલ્યાણ-રાજ્યના નેળ આ રામરાજ્ય સાથે ધણે અંશે મળતા આવે છે.

ભારતમાં રાજાઓના ઉપદેશામાં આ વાતા આવે છે. ભારતના -સામાજિક ઇતિહાસમાં, આવું રાજ્ય કર્યા હતું, કાેણ કરતું તેના ઉલ્લેખ પ્રશસાપૂર્વંક કરાય છે. યુરાપમાં પણ થાડા ઘણા અંશે આજ વસ્ત રાજ્ય માટે સ્વીકારાઈ છે. ત્યાં પણ રક્ષણ કરે તે રાજ્ય કહેવાત. રાજ્યતું મુખ્ય અને પ્રથમ કામ લાકરક્ષા કરવાતું હતું; અને રાજ્યની: આવશ્યકતા પણ એ અર્થીમાં સ્વીકારવામાં આવી હતી.

જેમ બે-પાંચ માહલાવાળાએ ધરતી રક્ષા કરવા માટે ગુરખાએ તે રાખે છે. ગામવાળાએા ચોકીદારને રાખે છે અને સાધન-સંપન્ન માણસ પાતાના સંપત્તિ અને જાનમાલતું રક્ષણ કરાવે છે તેમ આખા દેશ કે પ્રદેશની રક્ષા માટે કાઇ એક માણસ કે બધા માણસા મ**ળાને** ન કરી શકતા, તેમણે એક એવા શકિતશાળી માટા માણસને રક્ષા માટે નીમ્યા અને તેને કહ્યું: "તમે અમારા જાનમાલની રક્ષા કરા! અમે તમને અમુક સગવડા, કરવેરા વગેરે આપશું, સન્માન આપશું. તમારી વાતોના આદર કરશં." આમ રક્ષા કરવા માટે રાજા નામની વ્યક્તિ આવી અને તેણે પ્રજાના જાનમાલની હિતરક્ષા માટે જે વ્યવસ્થા ખેસાડી તે રાજ્ય કહેવાયં.

એક માણસે ખીજાની કાંસકી લઇ લીધી, ત્યારે ખીજાને એમ લાગે કે આજે એણે કાંસકી લઈ લીધી, કાલે સારી વસ્તુ લેવાનું મન પણ થઈ જાય. માટે એના ખંદાખસ્ત કરવા જોઈ એ. માણસના દેહની ઇચ્છાએા સંતાષાય**. અ**મુક ઇચ્છાની પૂ**ર્તિ'માં બી**જો **માણ**સ અંતરાય ઊભો ન કરે, ખીજો માણુસ ઝડપી ક્ષેશે તેા હું ભોગવી શકીશ નહીં માટે કાેઈ વ્યવસ્થા **હે**ાવી જોઈએ. આમ પાતાની કામના જાળવવી અને કામના તા જ જળવાય–જો ખીજો માસસ એને ઝૂટવે નહીં. આમાંથી કામ-પુરુષાર્થને પાષવામાંથી રાજ્ય નામની સંસ્થાની જરૂર પડી. તેના અંક્રશ પ્રજાએ સ્વીકાર્યો અને રાજ્ય ઉપર અમુક માણસ નીમ્યા જે એના માટે યાગ્ય હોય. તેને લોકોએ કહ્યું : "તમે જે કંઇ નિયમા કરશા તેને અમે પાળશું. તમે હુકમ કરશા એ પ્રમાણે ચાલશું. તમે અમારૂં રક્ષણ કરજો ! " આમ રાજ્યની પ**ઢે**લી કરજ રક્ષણની આવી.

હવે એક બીજી વાત આવી. એ માણસો વચ્ચે તકરાર થાય. અને ખન્ને કહેતા હોય કે 'આ મકાનના અધિકાર મારા છે!" અને ખત્ને માલિક થવા માંગતા હોય તથા એમ થાય કે એક્ષ્મીજા ઉપર આક્રમણ કરશે ત્યારે ત્યાં રક્ષણના પ્રશ્ન રહેતા નથી. એ સવાલ ઊના થાય છે ન્યાયના. ત્યાં કયા માણસની પડખે ન્યાય છે? કાેણ અન્યાયી છે ? કયા માણસે દુર્ભળ ઉપર આક્રમણ કર્યું છે ? કાના ન્યા**યની ર**ક્ષા કરવી ? આ બધા પ્રશ્નો ઊભા થતાં ન્યાય આવ્યા. ન્યાય કરવા માટે ન્યાયાધીશ, કાજી વગેરે આવ્યા. ન્યાયાલયા થયા અને ન્યાયવિદ્યા-વિશારદા (વકીક્ષા) ઊભા કરવામાં આવ્યા. આમ રાજ્યનુ પ**ઢે**લું કામ રક્ષણ અને ખીજું કામ ન્યાયનું થયું.

પણ, ગુતેગારને જે ન્યાય અપાયા-ચુકાદા અપાયા. તેને તે ત માને અગર તા ન પાળે તા ? એની પણ વ્યવસ્થા થવી જોઈએ. અગાઉ વિશ્વ રાષ્ટ્રની 'લીગ એાક નેશન્સ ' નામક સંસ્થા હતી પણ તેના સુકાદા કાઈ માનતું નહીં. એટલે "યૂના "ની સ્થાપના કરવાની કરજ પડી અને તેને ફ્રિયાત્મક સત્તાએ આપવામાં આવી. એટલે ન્યાય ને બળપુર્વંક પણ મનાવી શકે, ન્યાયન ઉલ્લંધન કાઇ ન કરી શકે તે માટે પોલિસ રાખવાની છૂટ આપવામાં આવી અને સાથાસાથ કાયદા કાતૂત પણ બનાવવામાં આવ્યા. જેથી કાેઈ પણ ન્યાયાધીશ કે બીજા (વકીલા) પક્ષપાત ન કરી શકે. આમ કાયદા-કાનૂન અને પાેેેલિસ ભંદાેખસ્ત આવ્યાં.

રાજ્યદ્વારા રક્ષણ, ન્યાન, કાયદા–કાનૂન અને પાેેેલિસ બંદાેેેેબસ્ત આ બધા માટે માટું ખર્ચ થાય, તે કર્યાંથી કાઢવું ? એ પ્રશ્નના ઉકેલ માટે રેવેન્યુ (મહેસુલ) ખાતું ઊભું થયું. ન્યાય, રક્ષણ અને કાયદા રાજ્ય જાળવે તેના બદલે પ્રજા રાજ્યને કરવેરા રૂપે મહેસલ ભરે અને રાજ્ય તે કાર્યો ચલાવે. કરવેરાના પણ જુદા જુદા ધારણા નકકી કરવામાં આવ્યા કે દરેક વીધા દીઠ, દરેક મકાન દીઠ, દરેક વ્યક્તિ દીઠ આટ-આટલા કરવેરા આપવા. આમ રાજ્યનાં ચાર કામા નક્કી થયાં :---

(૧) રક્ષણ (૨) ન્યાય (૩) પાલિસ ખંદાળરત અને વ્યવસ્થાતંત્ર (૪) તેમનું ખર્ચ ચલાવવા માટે મહેસુલ ખાતુ. આ ચારે કામા એક **ખીજા સાથે** સંકળાયેલાં છે. રાજ્ય એટલે રક્ષણ, રક્ષણ એટલે ન્યાય, ન્યાય એટલે પાલિસ સરક્ષા અને વ્યવસ્થાતંત્ર અને એ તંત્રન સંચાલન એટલે મહેસલની ઉધરાણી.

રામરાજ્ય અને ત્યાર બાદ અમુક રાજાઓનું રાજ્ય એ આદર્શ પ્રણાલિકાને જાળવી રાખવા સમર્થ બન્યું પણ પછી. પાતાના પ્રજાની સુખાકારીના નામે ખીજી પ્રજાઓને હરાવવી, તેમના રાજ્યને હડપી લેવ એના એક ઇતિહાસ છે. ભારતમાં પણ ક્રમે ક્રમે વિજેતા રાજ્યાના વંશાજો રાજ્ય કરતા રહ્યા અને તેમની એ મનાવૃત્તિ રહી કે હારેલી પ્રજાને કચડીને રાખવી. આ મનાવૃત્તિનાં દર્શન આપણને છેલ્લાં ૨૦૦ વર્ષનાં ભારતના ઇતિહાસમાં ઠેર ઠેર એટલે હદ સુધી જોવા મળે છે કે આવું એકતંત્રીય કડક રાજ્ય હતું. તે જાણતાં કંઈક થઈ જાય છે.

આજ સુધી જે એકતંત્રીય કે એક રાજશાહી રાજ્ય હતું ત્યાં રાજ્ય કર્મચારીઓને શું શીખવવામાં આવતું ? ન્યાયમાં કડક રહેવું. ન્યાયમાં કડકાઈ રાખવા માટે પાેેેલિસતંત્ર અ**ને** જેલખાના **ગાેઠ**વવામાં આવ્યા. પાલિસને એજ કહેવામાં આવ્યું કે "ખૂબ કડક રહેવું; નહીં તા પ્રજા ઉછાંછળા થઈ જશે. કડક રહેશા તા તમારી ધાકથી પ્રજા ગુના નહીં કરે અગર તા ગુના કરતાં થથરશે. " રાજ્યના અમલદારા વગેરેને કહેવામાં આવ્યું કે '' કડકાઇથી મહેસુલ વસુલ કરાે, દુનિયામાં કડકાઇથી જ રાજ્ય ચાલી શકે. રાજ્ય નખળું હાય તા પ્રજા એને ઉથલાવી પાડે. " આઈ. સી. એસ. ડીય્રી મેળવનારને કડકાઈના નિયમાં જ સમજાવવામાં આવતા, બણાવવામાં આવતા કે તમારે માણસ સામે જોવાનું નથી. માણસ કાલ્યુ છે ? કેવા છે ? એ સામું જોશા તા ન્યાય આપી શકશા નહીં. માટે તમારે તા કાયદાનાં પુસ્તકા સામે જોવાનું છે. કાયદે ગધેડા છે. એની લાત જેના ઉપર પડી જાય તે પડી જાય. એ જોતા નથી કે સામા માણસ કેવી પરિસ્થિતિમાં છે? તમારે તે અકકલ જ ચલા-

વવાની છે. છેલ્લાં સા વર્ષમાં હિન્દુસ્તાનમાં આવું જ થયું છે. આજ સુધીનું રાજતંત્ર જોતાં એ જ ધારણે ચાલ્યું છે. એમ લાગ્યા વગર રહેશે નહીં. આ રીત પાશ્વાત્ય દેશાની છે.

પાશ્ચાત્ય દેશામાં રાજ્ય એટલે તાકાત, ધાક, ળળ વાપરવું -- એ વગર રાજ્ય ચાલી શકતું નથી એમ માનવામાં આવે છે. યુરાપના રાજાઓના હાથમાં અભિષેક વખતે સોનાના કે ચાંદીના દંડ આપવામાં આવે તે પણ એતું પ્રતીક છે. યુરાપમાં રાજ્યની આવી વ્યાખ્યાએ સરમુખત્યારશાહી આવી. પછી તે હિટલરી સરમુખત્યારીશાહી હોય અગર તા સામ્યવાદી સરમુખત્યારશાહી હાય ! તેના એક જ અર્થ કે ખીજા <u>ઉપર ધાક બેસાડવા માટે લશ્કર રાખવું જેથી પ્રજા થરથરે અને નમી જાય.</u>

પણ આ તાકાતના ઉપયોગ કર્યા કરવા ? એના વિચાર થતાં એમ લાગે છે કે દુનિયામાં નખળા અને સખળા એ પ્રકારનાં માણસા **હો**ય છે. ખુદ્ધિ અને શરીર ખંનેથી નખળા હોય તેમને નખળા ગણવા જોઈએ. આ લોકા દુનિયામાં રહેવા લાયક નથી. દુનિયામાં તા સમળા અને શ્રેષ્ઠ માણસા રહેવા જોઈએ, નમળાને દૂર થવું જોઈએ. લશ્કરમાં નવ્યળા હોય તેને ખતમ થવું જોઈએ. વંશમાં નખળા હોય તેને ઓપરેશન કરી ખતમ કરવા જોઈએ. આવી વ્યાખ્યા રાજ્યની તાકાત વાપરવા માટે યુરાપના દેશામાં ચાલ થઇ. પરિણામે બીજું વિશ્વયુદ્ધ થયું અને યહુદી કામનું નિકંદન તેમજ સામ્યવાદી દેશામાં તેમના વલણને અતુરૂપ નહીં એવા લાકાનું નિકંદન માટા પાયા ઉપર થયું.

એની એક બીજી અસર લોકો ઉપર થઈ: અને એક બીજી વ્યાખ્યા એ આવી કે સૌમાં સરખી શક્તિ પડેલી છે. રાજ્ય પોતાની શક્તિના ઉપયોગ નખળા માટે કરે, તેથી રાજ્યને પણ લાભ છે. સખળા છે તેમને નેતાગીરી મળશે અને નખળા પણ સખળા ખની રાજ્યના હિતમાં કંઈક કરી શકશે. એમાંથી મજૂર-સત્તાવાદી સરસુખત્યાર શાહી ઊભી ચઇ.

એથીયે જુદી એક ખીજી વ્યાખ્યા કરવામાં આવી. તે એક નખળા અને સંખળા સૌને વિકાસની સમાન તક મળે. સાૈનું કલ્યાણ થઇ શકે, ભલું થઈ શકે, સર્વપ્રજાતું કલ્યાણ થઇ શકે, એવી નવી વ્યાખ્યા કલ્યાણ રાજ્યના નામે કરવામાં આવી. Welfare State-કલ્યાણ રાજ્ય એટલે કે રાજ્ય પાસે જે પાેલિસ, વહીવટી તંત્ર, લશ્કર વગેરે છે; પ્રજાના ન્યાય. સંરક્ષણ, આરાગ્ય માટેની શક્તિ છે તેના ઉપયોગ સમગ્ર પ્રજાનાં કલ્યાણ માટે થવેા જોઇએ.

ભારતે પણ સ્વતંત્ર થતાં પ્રારંભમાં કલ્યાણ રાજ્યની દૃષ્ટિ રાખી. જો ભારતે કલ્યાણ કરવું હોય તો ભારતના ન્યાય, રક્ષણ અને વ્યવસ્થા માટે, રાજ્યે પાલિસ, લશ્કર, વહીવટ તંત્ર. આરાગ્ય ખાતું. શિક્ષણ ખાત વગેરે સંભાળવાં જોઈએ; એમ પશ્ચિમના ધારણે સ્વીકારયું. કલ્યાષ્ટ્રા રાજ્યના કાયદા કેવા પ્રકારે ધડાય ? કે, લાેકા કલ્યાષ્ટ્રા કેવી રીતે કરે ? પાતાનું વ્યક્તિત્વ શી રીતે સાચવે ? પ્રજાન ઘડતર કેવી રીતે થાય ? અને કલ્યાણકારી રાજ્ય પાતાના ધ્યેયને શી રીતે પ**હોંચી શ**કે ક એ વિચારવાનું રહે છે.

સ્વરાજ્ય પ્યાદ અંગ્રેજી શાસનની ઘણી રીતાે આમ સ્વતંત્ર પ્રજાત ત્રીય શાસને કલ્યાણરાજના સિદ્ધાંત સ્વીકારી બદલી નાખી છે. પણ કર્મવારીઓ હજુ જૂની હળ અને ધરેડમાંજ રાચે છે. અમલદારાના રવાય, ધાકધમકી, ફેાજદારાની સખતાઈ હજુ પણ અંગ્રેજી રાજ્ય જેવી ચાલે છે. એટલે કે લાક-કલ્યાણકારી અંશ દેખાવાના બદલે હજ અમલદાર શાહી, લાગવગશાહી, લાંચરૂશ્વત, જો હુકમી, ચાલે છે. માટે નામ જરૂર ષદલાયું છે પણ કામમાં કેર પડયા નથી.

હવે એ વિચારવાનું રહે છે કે આ કલ્યાણ રાજ્યના કાર્યક્રમાં ક્યા છે <sup>?</sup> એમાં ક્યાં ક્યાં કેવી રીતે પલટા લાવવા જોઈ એ જે**થા** પ્રધાના. કર્મચારીએ અને પ્રજા ત્રણેતું લડતર થઇ શકે, ત્રણેમાં પક્ષટા આવે એ અંગે હવે વિચારીએ

### કલ્યાણરાજ્ય પહેલાં અને પછીતું વિશ્વ

આ અગાઉ કલ્યાણરાજ્ય પહેલાં દેશ–પરદેશની સ્થિતિ ઉપર વિચાર થઇ ગયા છે. તેને જરા વિસ્તારથી જોઇએ. સામ્યવાદાઓએ યુરાપમાં એ કલ્પના આપી કે ક્ષાેકાને રાેટક્ષા, મકાન, મજૂરી અને <mark>ખીછ સુખસગવડ</mark>ોની ખા&ેધરી આપીએ પણ ખદલ⊦માં લાેકાએ મજૂરાેની સરકાર પસંદ કરવી; અને બધાંએ તેને ટેકા આપવા. આમ નક્કી થયું.

એ અગાઉના રશિયાના ઇતિહાસ જોઈશું તેા જણાઈ આવશે કે ત્યાં મળે અમર્યાદિત સ્વતંત્રતા હતી. તેને લીધે અતિ શ્રીમંતાઇ ગરીખાર્ક, અસમાનતા વગેરે હતાં. ખાળકા અને સ્ત્રીએા પાસેથી વધુ કામ લેવાતું તેને લીધે ત્રાસ હતા. આથી પ્રજાના માટા ભાગ ત્રાસી ગયેા અને તેમણે તે વખતની ઝારશાહી સરકારને ઉથલાવી નાખી.

ત્યારભાદ મજૂર રાજ્ય આવતાં અને રાજદારા કલ્યાણનાં કામા થતાં. શરૂ શરૂમાં સહ્ને ખહુ ગમ્યું. આટલા કલાક કામ, નિશ્ચિત પગાર, શિક્ષણ અને દવાની સગવડ, રાેટલાનું પાપ દૂર, વહાવસ્થા માટે સગવડ, દુષ્કાળ પડે કે અશક્ત થાય ત્યારે સગવડ, આ બધું લોકોએ સ્વીકારી <mark>લીધું. રશિયાના સામ્યવાદે પછી કેવું વલણ લીધું?</mark> લાખંડી પડદા પાછળના એ દેશ કહેવાયા અને આજે યુદ્ધના આરે ઊલોલી બે પ્રચંડ શક્તિમાંતું એક તે ખની ગયું છે એના ઇતિહાસ સ્પષ્ટ છે. આમ થવાતું કારણ એક તાે એ છે કે સામ્યવાદને મૂડીવાદી દેશા દ્વારા કચડાઈ જવાના અને કરી પાછું ત્રાસદાયક રાજ્ય શરૂ થવાના સતત ભય છે.

#### ભારતની સ્થિતિ:

હવે ભારત અંગે વિચાર કરીએ. ભારતે પણ કલ્યાણકારી રાજ્યને સ્વીકાર્યું પણ લાેકાના ચૂંટાયેલા પ્રતિનિધિએા દ્વારા સ્વીકાર્યું. મજૂરાના હિતના કાયદા, ઠેર ઠેર દવાખાના, ઉદ્યોગીકરણ, પાણીની સગવડ.

એકારા લટે એ માટે પંચવર્ષીય ચાજનાઓ—આમ ગણાવા બેસીએ તા ધણા કેરકાર, દેશમાં નોંધપાત્ર છે; અને કોંગ્રેસ કલ્યાણ રાજ્યની દિશામાં જઈ રહી છે એમ લાગે છે.

જ્યારે એ તરફ ભગીરથ પુરુષાર્થ ભારતે કોંગ્રેસ દારા આદર્યો ત્યારે જ આટલા બધા વખતની ગરીબી. નિર્વાસિતાના પ્રશ્ન અને ત્રીજી **ષાજુ** પાકિસ્તાન, ચીન, ગાવા વગેરે પ્રશ્નોમાં યુદ્ધ માટે તૈયાર રહેવાની, તૈયાર રાખવી—આ બધા કારણોસર તેમ જ જૂની અમલદારશાહી અને **શા**સનતંત્રની **ખદીએાના કારણે, ધાર્યું હતું તે અપેક્ષાએ** પરિણામ નથી દેખાતું. એના કારણે હતાશ થઈને યાગ્ય અને અયોગ્ય ટીકા થયા કરે છે. એક વસ્તા યાદ રાખવાની કે જે તંત્ર આપણને મૃત્યું છે તે સરકારી કર્મવ્યારીએાતું તંત્ર કલ્યાણકારી નહોતું. ન્યાયાધીશા માત્ર આગલી કાર્ટીના ચુકાદાએ બણી જોયા કરે છે. તેએ પુસ્તકામાંથી ખહાર નીકળી શકતા નથી. ખુદ સરકારી પ્રાેસીક્યુટરાે પણ સરકારી કેસને ઢીલાે બનાવી દે છે. એવા જ રીતે રેવેન્યુ અને પાેલિસ પણ **ખરાખર નહીં: એટલે કે ત્રણે ખાતાં ખરાખર નથી.** 

મીરજાકર, મીરકાસમ અને અમીચંદ જેવા માણસા આ દેશમાં દ્રોહી તરીકે નીકળ્યાં. કંપની સરકાર વખતે કલાઇવના જમાનામાં કે રાણી સરકાર વખતે સીવિક્ષિયના રાખવાની–પાતાને અતુકૂળ જેનાને રાખવાની પ્રથા ચાલી. રાજા અને પ્રજા બન્નેય નજરાણાં આપવા લાગી ગયેલાં. રાજસ્થાનના રાજાએા, સરકારના પ્રતિનિધિને ખુશ રાખવા બેટ સોગાદ આપતા. આમાંથી ધીરે ધીરે લાંચ આપવાની અને લાંચના નામે ભેટ લેવાની "ડાલી "-પ્રયા શરૂ થઈ. ધીમે ધીમે એ રીતસરની લાંચ રશ્વતમાં ખદલાઈ ગઈ. આમ જોવા જઈએ તાે બ્રિટીશ શાસન એક કુશળતંત્ર હતું. અને એ દિષ્ટિએ પ્રજાને કુશળ તંત્ર મૃત્યું પણ તે લાંચિયું તંત્ર હતું અને સાથે સાથ તે પ્રજા પ્રતિ બેક્રરકાર તંત્ર હતું. તેથી પ્રજામાં હોશ ન પ્રગટી.

### સામ્યવાદ કરતાં સમાજવાદ સારા

સામ્યવાદી રાજ્ય કરતાં સમાજવાદી રાજ્ય સારૂં ગણાય. કારણ કે તેમાં બળદને જે નીરે તે ખાય તેવું સરમુખત્યારશાહી તત્ત્વ હોતું નથી. સમાજવાદી રાજ્યમાં લાક પ્રતિનિધિએ જાય છે. દા. ત. હૈન્માર્ક, સ્વીડન વગેરે નાનાં રાજ્યા છે છતાં ત્યાં સમાજવાદી રાજ્ય છે ભારતમાં **હજ** તે આવ્યું નથી. કદાચ પાંડિતજીની એવી ઇચ્છા ખરી! પણ સમાજવાદી રાજ્યમાં ત્રણ વર્ષના ભાળકથી લઈને કાલેજનું શિક્ષણ અપાય. તે અંગે બધું રાજ્યે જ વિચારવાતું હોય છે. શું ભણાવવું, શું ન ભણાવવું ? એ ખધી વાતથી દવાની ચિકિત્સા સુધી ખધું રાજ્યે કરવાતુ હોય છે. કાેઈને તાવ આવ્યા કે રાજ્યની કાર હાજર, દદી ને હાે સ્પિટલમાં લઈ જાય. પગમાં વાગે તા પણ રાજ્યની કાર હાજર!

પ્રથમ સમાજવાદની આ સારી વસ્તુઓ ભારતના યુવાનાએ જઈ ને જોઈ અને તેઓ ખૂબ આકર્ષાયા. વળી પાછા તેઓ પંદર વર્ષે ગયા તા ચિત્ર બદલાયેલું હતું. ગામમાં કાઈ લૂલું, લગડું થાય તા કાઈ તેની પાસે કરકે જ નહીં. આમ કેમ થયું ? તેના ઉત્તર એ જ છે કે ખધુ રાજ્યે કરવાતું હતું એટલે સમાજ દિવસે દિવસે ખેજવાબદાર બનવા લાગ્યા. ધરડાં મા-ખાપને પાતાનાં ખાળકાને જોવાનું મન થાય પણ તે ખધાંને કાેટામાં જ જોવાનાં! જે પરસ્પરાવલબી સમાજ હતા તે માત્ર રાજ્યાધીન ખની ગયો. સમાજ જેના ઉપર ૮કી શકે છે. એ ગુણો એાછાં થઈ ગયાં. ઉદારતા, સહાતુબૃતિ, સંવેદના, કરૂણા, એ ખધા ગુણોને લાવવાની તાકાત રાજ્યમાં **થો**ડી છે!

ભારતમાં પં. જવાહરલાલ નેહરૂ જેવા મહાન રાજ્યનેતા છે તે છતાં જોઈ શકાય છે કે રાજ્ય કેટલું કરી શકે છે? સારાષ્ટ્રના એક આ જાત અનુભવ છે. તે વખતે વડાપ્રધાન શ્રી ઢેમર હતા. દુષ્કાળનાં અનેક કામા ચાલ્યાં! કામ રાજ્યનું છે ને ? એમાં શા વાંધા ? પરિણામે વ્યવસ્થાપકને પણ એમાંથી પાંચ પૈસા લઇ લેવાનું મન ચાય! ઘણી કરિયાદા કરી. ત્યારે કલેકટર જેવા એક કર્મચારીએ પણ એક બાજ **બોલાવીને શિખામણ આપવા લાગ્યાઃ "આ**ટલું મા<u>ેટું</u> કામ થાય તાે તેમાં આટલા ખગાડ થાય જ તે ? તેમ ગાંધીવાદા લાેકા કંઈક વહેવાર થતા જાએના "

આમ થવાનું કારણ એટલું જ કે 'રાજ્યમાં આમ તા થયા જ કરે! " એ ભાવના જડ થઈ ગઈ છે. જો એજ કામ મહાજનાનું હોય તા " કાેઇ ને રખે ખબર પડી જાય ! " એ રીતે લાેકા ડરીને માંડ પાતાના જરૂરતનું લે. કારણકે ''ધર્માદાતું ન ખવાય " એવી સામાન્ય માન્યતા **હો**ય છે. મહાજનની ઉદારતા એવી **હો**ય છે કે 'જે માણસ લે તે અપ્રતિષ્ઠિત ન થાય એની કાળજી રાખે ? એટલે સમાજનાં જન સંગઠના કામ કરે ત્યાં પ્રજા ઘડતર થાય છે; પણ રાજ્યદારા પ્રજાતું ઘડતર યતં નથી.

### વિશ્વવાત્સલ્યના દબ્ટિકાણ

એટલે જ વિશ્વવાત્સલ્યની અતુભંધ વિચારાધારા કહે છે કે " સમાજની મૂળભૂત શક્તિ વધે તે રીતે રાજ્યે માત્ર મદદરૂપ થવું જોઈએ. માનવમાં પડેલી સદ્દવૃત્તિએાના અને સ્વતંત્રતાએાના વિકાસ થવા જોઈએ " આ માટે વિશ્વવાત્સલ્ય, આર્થિક અને સામાજિક ક્ષેત્રે જન–(ગ્રામ) સંગઢનાને જુદા તારવી, એ કામ રાજ્યથી અળગું ગાઢવવામાં માને છે. આમાં કશું નવું નથી. રાજ્યે તેા આવા ઘટકામાંથી ઘડાયેલા પ્રતિનિધિએા નીચેથી આવે તેમના કહ્યામાં રહેવાનું છે. આ રીતે નીચેથી આયોજન થશે. તે નક્કર અને પાયાનું આયોજન હશે. આ માર્ગે એાછી મૂડીવાળાએા અને મધ્યમવર્ગના માણસા ગામડાં તરફ વળશે. તે પ્રદેશવાર નીતિ નક્કી કરશે રાજ્યને કહેશે : "અહીં અમુક વર્ષો સુધી મિલ્કત વેરામાંથી અથવા અમૂક બાબતામાંથી મુક્તિ આપા. " રાજ્યપણ તેમનું જ કહ્યું કરશે.

પણ આ બધું કરે કાેણ ?

એટલેજ મહારાજ શ્રી સંતુખાલજી કહે છે કે " પુનર્રચનાં રૂપે

નાનાં નાનાં ઘટકા ખનાવા. તેઓજ પાતાની આર્થિક, સામાજિક अने तेज रीते शिक्षण-संस्कृति अंगेनी नीति धडशे. जेवा जेवा प्रदेशा તેવી તેવી નીતિ બનાવાશે." અનુબંધ વિચારાધારા પ્રમાણે નાનામાં નાનું ધટક પાંચ લાખતું એકમ હશે. એટલે કામવાદી, મૂડીવાદી કે રાષ્ટ વિધાતી તત્ત્વેા તેમાં આવી શકશે નહીં. એથી રાષ્ટ્રીય એકતા સારી પેઠે જળવાશે. આજે તાલુક વાર ધટકા છે: સ્વતંત્ર મામક્ષતદાર છે: ્પણ ઠેઠ ગ્રામપંચાયત લગીતું આખું માળખું તપાસવા જતાં તે કદેપૂતળાંની માફક ઉપરના જ હાથા ૨૫ છે. એથી એ વિકેંદ્રીકરણ પણ અંતે તા પરાધીન જ છે: અને યંત્ર માકક શાસન હોય બાજારૂપે ખની જાય છે. સર્વોદય અને તેથી પણ એક ડગલું આગળ વધેલું વિશ્વવાત્સલ્ય (અતુષધ વિચારધારા), વિનાષાજીના શબ્દામાં કહીએ તા એક પારિવારિક ભાવના—ભાવનાત્મક એકતા રચે છે: વિશ્વવાતસલ્ય કેલાવે છે. એથીજ રાજ્યને ગૌણ ખનાવી. નૈતિક પાયા પરનાં જનસંગઠનાને વિશ્વવાત્સદયમાં મહત્વ આપવામાં આવેલ છે.

પ્રશ્ન એ છે કે આવા સંગઠના કરશે કાેેે શુ સાધ્રચરિત સાધક– સાધિકાએ (લાકસેવક-સેવિકાએ) અને એમનાં પણ માર્ગદર્શક એવા ક્રાંતિપ્રિય સાધુ–સાધ્વીએ મળીને આ બધું કરશે! રાજ્ય તા ત્યારખાદ કેવળ આંતરરાષ્ટ્રીય ખાખતાને જ વધારે વિચારશે અને માટી માટી રીતે કામ કરશે. બાકી આખા દેશના આંતરિક વહીવટ આવાં સંગદનાનાં હાથમાં હશે. આજે નાભિ ભલે સંતાના હાથમાં દ્વાય (એટલે કે ધર્મ સંસ્કૃતિ હાથમાં હોય) પહું ગળું તા રાજ્યના હાથમાં આવી પડ્યું છે. તેથી નાભિના-સંતાને અવાજ ભલે ગમે તેટલા માટા દ્વાય પણ ગળાં-રાજ્ય આગળ તે રૂધાઈ જાય છે.

આમાં સદ્ભાગ્યે કેાંગ્રેસ એક એવું રાજકીય ખળ છે કે ગાંધી જેવા મહાન સદ્દગત રાષ્ટ્રપિતાને લીધે આ દિશામાં સાચાં વિકે દ્રીકરણ તરફ જઈ શકે તેમ છે. પણ તેમ થતું નથી કારણકે ખુદ કોંગ્રેસમાં જે પક્ષ આજે સત્તા ઉપર છે; તે પક્ષના માણસા; જાતે કાંગ્રેસી ઢાવા

છતાં. ઘણાં જ્યા રૂપે આ પાયાની વાતને રૂધવાના પ્રયાસ કરે છે. એથી લાકાના અસતાષ દિવસે દિવસે વધતા જઈ રહ્યો છે.

લાકા જુએ છે કે આ અમારી પાસે મત મેળવવા માટે જ કાંઈ કેય સેવા કરે છે. પેલા ઉમેદવાર પણ જનતા આગળ જઈને સાદ સાક્રુ કહે છે: " મેં આટઆટલી સેવાએ આપી છે માટે મને મત આપા !" આ સેવાના મૂલ્યની કરૂણતા છે. ટુંકમાં સેવાતું મૂલ્ય સ્વતત્ર રહેતું નથી, સેવા સત્તા સાથે જોડાઇ જાય છે અને સત્તા માટે સેવા ખની જાય છે. પરિણામે કલ્યાણ રાજ્યની બધી પ્રવૃત્તિએ। કાંગ્રેસીએાના હાચતળે કે અસરતળેના માણસાે દારા ગાઠવવાની ખાટી ખેંચતાણ ઉપજે છે. આ વૃત્તિના કારણે મૂડીવાળાએ કેવળ વધુ નેફા, વધુ બ્યાજ કે વધુ વેપાર કર્યા મળે તે જ જોવા માંડે છે.

મૂડી કે સત્તા લોકા માટે છે—સેવા માટે છે એ ખ્યાલ પેઠા કરવા માટે વિશ્વવાત્સલ્ય નિર્દિષ્ટ અનુખંધ વિચારધારા રાજ્ય અને પક્ષથી અલગ રહી કાર્ય' કરે છે. તેના આધાર નૈતિક–ધાર્મિંક પરિષળ છે. એ પરિષ્ળમાં ઘણી જ માટી તાકાત રહેલી છે. આ સહજ સંશ્કારા આ દેશમાં હજારા લાકામાં પડેલા છે. પીપળાંને પાણી પાવું. કીડિયારાં પૂરવાં, પક્ષીએાને ચણ નાખવી, પૂજાપાઠ કરવી, કુતરાને રાેટલા નાખવા. ગાયને રાેટલી નાખવી વગેરે આ બધું સહજ ખની ગચું છે. આના સત્તા કે સંપત્તિ સાથે કાેઈ સંબંધ નથી. તેવી જ રીતે મત્તા અને સંપત્તિને સેવા સાથે કાઈ સંબંધ નથી.

જો આવું ખતે તા રૂપ પકડવાતું કામ સહેલું ખતે. જો આ **ખધાના** બાજ છેલ્લે પ્રહ્મચારી એવી સાધુ સંસ્થા સંબાળ તા ઉત્તમ. ભક્તા આપણે ત્રણેના વિશ્વવાત્સલ્ય, સર્વોદય અને કલ્યાણરાજ્યના સમન્વયની હદે પહેલ્યા નથી. પહેલ્યીએ તેલ ઉત્તમ, સવેત્તિમ કાર્ય થર્ખ જાય.

## ચર્ચા – વિચારણા

### તત્વજ્ઞાનથી માનવતા

**શ્રી દેવછભા**ઈ: '' રાજ્ય હાથ લંખાવી રહ્યું છે; સમાજને ભીડા લઇ રહ્યું છે. આ વાતથી આજના વિદાન ગણાતા સાધુ-સાધ્વીએા પણ અજાણ હાય છે એવું મને લાગે છે. હું માટુગામાં એક **સુનિજી**ના <mark>પ્રવચનામાં ગયેલાે. તેમ</mark>ણે પાતાના પ્રવચનમાં ન્યાયસ પન્ન ચ્યાજીવિકા ઉપર ભાર મૂક્યો હતો. મને એ ગમ્યું. પણ મેં જ્યારે એમને પૂછ્યું : '' આવે৷ આચાર કઈ રીતે સમાજમાં ધડવે৷ " ત્યારે તેએા જવાળ ન આપી શકયા. અલળત્ત સાધુ સાધ્વીએન પ્રત્યે મને પૂરું માન છે. મને વિધાસ છે કે તેએ। ફ્રાંતિ કરી શકે છે પણ તેમની આસપાસનું વર્તાળ " છ હજુરીયાએ। "નું અથવા રહિચુસ્તોનું છે. એ વાડામાંથી તેઓ ખહાર આવી શકતા નથી.

સમાજ પાતે તા પરાધીન છે. સુનિવરામાં એક પરિવર્તન જોવા મળે છે અને તે આશાજનક છે કે કારી તત્ત્વજ્ઞાનની વાતા ઉપરથી તેઓ માનવતા ઉપર આવ્યા છે તેા જગતના પ્રવાહાના ખ્યાલ આવતાં, અને નૈતિક હિમ્મત આવતાં જરૂર કાર્ય થશે.

### રાજ્ય પાસેથી બીજી જવાબદારીએ। દ્વર કરાવવી જ રહી

**શ્રી પૂંજાભા**ઈ: "સ્વરાજ્ય ખાદ શરૂઆતમાં સેવકાથી અમલદારા ડરતા હતા પણ તેએ સેવકાની નખળાઈએ જોઈ ગયા અને પછી આ બધું ચાલ્યું. જ્યારે અમલદારા સાથે રાજકીય સંસ્થાના માણસો કાયડા ગૂંથવા અને ઉકેલવામાં પડી જાય છે ત્યારે તાે ભારે ગ્લાનિ થાય છે. કેટલાક આ કાયડાથી અલગ રહ્યા છે ખરા. પણ એમને આનંદ થવાના બદલે ઓરતા તા થાય છે : "બીજા આગળ ગયા અને અના રહી ગયા ! "

એટલે કલ્યાણકારીરાજ્યે, પાતાના અને પાતાના પક્ષની પાસે જે

શક્તિએ। અને કાર્યો સાચવી રાખ્યાં છે. તે છેાડવા પડશે. રાજ્ય જાતે ન છોડે તેા તેની પાસેથી તે બધું છોડાવવું પડશે. આ માટે આપણી નજર, ક્રાંતિપ્રિય સાધ-સાધ્વીએા તરફ જાય છે. જો કે તેઓમાં પણ આજના વિશાળ જગતમાં અનું ખંધ વિચારધારાની રીતે પાયાથી કામ કરવું અશકચ થઇ પડશે. પરંતુ બાપુએ જે થાડા દેશસેવકા અને રચનાત્મક કાર્યં કરા આપ્યા છે તે સાંએ ભેગા મળીને જેમ ખાપ વખતે આહુતિઓ આપેલી, તેમ આપી, કલ્યાણરાજ્ય, સર્વોદય અને વિશ્વવાત્સલ્યના સમન્વય સાધવા પડશે. આ જ અનુખંધ વિચારધારાનું મળ રહસ્ય છે. સર્વોદય અને વિશ્વવાત્સલ્યના સાધકાંએ રાજ્ય પાસેથી સ્વેચ્છાએ કે સ્વેચ્છા વગર પણ આર્થિક, સામાજિક શિક્ષણ-સંસ્કૃતિના કાર્ય ક્રમા લઈ લેવા પડશે. તાજ રાજ્ય ખાકીનું ખરાખર સંભાળી શકશે."

**શ્રી સુંદરલાલ** : ''જેમ ખાળકની પાસેથી રમકડું આપીને જ ચપ્ય લઇ શકાય છે તેમ કલ્યાણરાજ્યને આંતરરાષ્ટ્રિય કાર્યક્રમા આપીને જ તેની પાસેથી રાજકીય સિવાયના બધા કાર્ય કરો! લઈ શકશે.'

શ્રી દેવજભાઈ: એટલા માટે તા આપણે ફ્રાંતિપ્રિય સાધ-સાધ્વીએા અને સર્વાંગી રચનાત્મક કાર્યંકરાના સંયુક્ત પ્રયાસ ઉપર મીંટ માંડીએ છીએ. આજે આવા ક્રાંતિપ્રિય સાધુ–સાધ્વીએાને સમાજે સવ<sup>°</sup>પ્રથમ જગાડવાં પડશે.

## [ ૧૮ ] વિશ્વવાત્સલ્ય વિચારની વિશેષ જવાબદારી

### [ २०-११-६१ ]

# —શ્રી દુલેરાય માટલિયા

અત્યાર સુધી મુખ્યત્વે વિશ્વવાત્સલ્યની અને તેના અનુસંધાનમાં સર્વોદય અને કલ્યાણરાજ્ય અંગે વિશદ છણાવટ થઈ ચૂકી છે. આજે તાે સર્વોદય કલ્યાણરાજ્ય અને વિશ્વવાત્સલ્ય એ ત્રણેના કાર્યંકરાે નાેખા નાખા સંપ્રદાયના થઈ જતા ઢાઈ, એમની વચ્ચે એકતા ન થતી ઢાય એવા આભાસ થાય છે. રચનાત્મક કાર્યોને સર્વોદયવાળા અમૂક દર્ષિએ વિચારતા હોય છે ! ત્યારે કલ્યાણરાજ્યવાળા રાજ્યની દર્ષ્ટિએ વિચારતા હોય છે. વિશ્વવાત્સલ્યવાળા એ બંનેને સાંકળવાના–બેગા ગાહવવાના પ્રયત્ન કરે છે. સાથે કેમ ભળવું ? ભેગા કેમ થવું ? એ આજના અગત્યના પ્રશ્ન ખની ગયા છે. એના અર્થ એ નથી કે ત્રણે વિચારા આથડીને એાછાં થઈ જાય. પણ, ત્રણેને ગાઠવનાર કાઇ ખળ હોવું જોઇએ. ભૂતકાળમાં આવું બળ ગાંધીજી હતા. ગાંધી–વિચાર જ એ ત્રણેયન કેન્દ્ર ખન્ય છે.

ગાંધી વિચારને ઝીલનાર ત્રણ ખળા છે : (૧) જવાહરલાલ તેહરૂ (૨) વિનાેખાજી (૩) તેમ જ અન્ય સસ્થાએા. વિશ્વશાંતિ માટે સતત પુરુષાર્થ કરનાર પં. નેહર છે અને તેમને સમર્થન આપનાર આ દેશમાં .કેાંગ્રેસ છે. કેાંગ્રેસે જવાહરલાલજીના બધા જ વિચારા

સ્વીકારી અને અપનાવી લીધા છે, એમ નથી. કેટલાક તેમના શિરસ્તા પાળે છે; કેટલાક વિરાધી છે. કેટલાક સમર્થંક છે. પંડિતજી કેાંગ્રેસ દ્વારા વિશ્વશાંતિ માટે નિઃશસ્ત્રીકરણની વાત વિશ્વમાં મૂકવા માગે છે. એ ગાંધીવિચારનું એક થળ છે.

ગાંધી વિચારનું ખીજું ખળ છે વિનાખાજી, ગાંધીજીએ તેમને પ્ર**થમ** સત્યાત્રહી તરીકે પસંદ કર્યા હતા. રચનાત્મક કાર્યંકરાે તથા સસ્થાએ એમને અનુસરે છે. તેઓ બધાની આગળ પાતાની વાત મુકે છે અને બધી જ બાબતામાં રચનાત્મક કાર્યકરા તેમને માને છે એવું નથી. પણ, એટલું ખરૂં કે એમની વાતને જ—એમના અભિપાયતે આધારભત માનીને તેઓ ચાલે છે.

એમણે ગાંધીજીના અવસાન પછી, લગભગ બધી જ રચનાત્મક સંસ્થાએની સંકલના કરી સર્વ સેવાસંઘ સ્થાપ્યા. સર્વસેવાસંઘ ગાંધીજીના વિચારાને ઝીલનાર ખળ છે.

ચરખાસ ઘે ખાદી ગ્રામાહોાગ બાર્ડમાં સમાઈ જવું જોઇએ એવા વિનાેષ્યાજીના અભિપ્રાય સ્વીકારાયાે અને ચરખાસંઘ તથા ખાદી ત્રામાલોગ બાર્ડ એક બની ગયાં. ગાંધીજી પછી રાજકીય ક્ષેત્રે તેમના વારસદાર તરીકે પંડિત જવાહરલાલ નેહરૂને ગણી શકાય તાે -આધ્યાત્મિક અને સાંસ્કૃતિક ક્ષેત્રે તે સ્થાન વિનાળાજીનું છે. એ સ્વીકારાયેલું સત્ય છે. અંબર ચરખાની શોધ થઈ ત્યારે વિનાેબાજીને પૂછવામાં આવ્યુ કે અખર ચરખાને સ્વીકારવા કે નહીં ! ત્યારે એમણે કહ્યું : "અખર તાે અવતાર છે એને અવગણે ચાલશે નહીં ! " એટલે ચરખાસ ઘે અંબર ચરખાને સ્વીકાર્યો અને તેણે કાંતણની દિશામાં માનવની આર્થિક સ્થિતિના સુધારા કર્યો. એટલ જ નહીં પાકિસ્તાન જેવાએ પણ તેને અપનાવ્યા છે. અ. ભા. ખાદી ગ્રામાઘોમ બાહે<sup>°</sup> એમાં અવનવી શાધ કરી.

'નઇ તાલીમ'ને નવું સ્વરૂપ શું આપવું તે માટે આશાદેવી

આય'નાયકમ વિનાખાજી સાથે રહ્યા. વિચાર-વિનિમય કર્યા ખાદ વિનાખાજીએ કહ્યું: "અત્યારે 'નઈ તાલીમ 'નાં વિદ્યાલયને ખધ કરી ભૂદાનના કામમાં લાગી જવુ જોઈ એ." એ વિદ્યાલય બધ કરાવ્યું, તે દીક હતું કે અહીક, એ વિષે હજુ મતભેદ છે. એ વિદ્યાલય વધ નહોતું થવું જોઈતું એવા (આપણા) વિનમ્ર મત છે. એ તાલીમ **દેશના ધ**ડતર માટે હતી અને સ્વરાજ્ય પછી એ**ને** તરત જ અપનાવવામાં આવી હોત તેા આજે રાષ્ટ્રનું ઘડતર કંઇક જુદૂં જ હોત. એટલું ખરૂં કે ગ્રામદાની ગ્રામામાં વિનાયાજીએ નઈ તાલીમના પ્રયોગ કરવા આશાદેવીને પ્રેર્યા હતા. અરુણાસાહેબ સહસ્ત્ર્રાષ્ટ્રધે કારાપુર (એારિસા)માં આ પ્રયાગ કરી રહ્યા હતા. વિનાખાજીની પ્રેરણા લઈ આશાદેવી પણ ગ્રામાને નવા ઘાટ આપી રહ્યા છે.

ગાંધી વિચારતું ત્રીજું ખળ જો કે પહેલાં એ ખળ જેટલું પ્રખળ નથી છતાં તેનું આગવું મૂક્ય તેા છે. આ ખળમાં જુદી જુદી વ્યક્તિ-એોને સમાવી શકાય. ઉપરના કાર્યો જેટલું નહીં પણ વ્યાપક રીતે વધુ સક્રિય કામ આંતરરાષ્ટ્રિય મજૂર પરિષદ ( ઇન્ડ્રુક )માં અનસ્રયાબહેન, શંકરલાલ બેંકર વગેરે કામ કરી રહ્યા છે. એને રાજ્ય સંગઠનનું અંગ વ્યનાવ્યા સિવાય મજૂરોતું સ્વતંત્ર સંગઠન રાખી, ચલાવી રહ્યા છે. રીતસર કેાંગ્રેસ સાથે જોડાયા વગર એ સંસ્થા વર્ષોથી કામ કરી રહી છે. બીજ તરફ શ્રી ચુલઝારીલાલજ નંદા (નંદાજ) ટ્રસ્ટીશીપવાળા સમાજ રચવા મથી રહ્યા છે. તેઓ આયોજન પ્રમુખ હાઇને મજૂર સંગઠના સાથે એના સુમેળ સાધવામાં કાળા આપી રહ્યા છે. આમ. જવાહરલાલજી, વિનાખાજી, અનસ્યાખહેન, બેંકર અને નંદાજી સુધીના ગાંધી-વિચારમાં કાળા છે: એમ કળે છે.

પણ, આ બધી સંસ્થાએાને સત્ય અહિંસાની દેષ્ટિએ મૂલવવાનું કામ, નવું સંસ્કરણ કરવાનું કામ, હજુ કરવાનું બાકી રહે છે. વિનાબાજી **માત્ર સૂચના અને વિચારા આપે છે. પણ તેને આકાર** આપવા અંગે તેઓ ભાંજગડમાં પડતા નથી. ગાંધીજીનું એવું ન હતું. ગાંધીજીએ

૧૯૪૨ માં કહ્યું કે : "ખાદી ન મળે તે৷ રેટિયા બાળી નાખવા જોઇએ ! " એમ એમતું ચાર્યું સ્વરૂપ ખડા સત્યાત્રહીરૂપે-શાંતિ સૈનિક તરીકે ચાંધીજી વખતે દેખાતું. દારૂ તાડીના પીઠા ઉપર પીકેટિંગ કરનાર સત્યાત્રહી ભળ, જાલિમ સામે રૂધિર આપીને સામના કરનારું અગ ધીમે ધીમે કરમાઇ ગયું છે. એ કરમાઈ જવામાં બે વસ્તુએ કારણભૂત ખની છે. એક તે**! એ કે તે વખતે તેની શક્તિ પરદેશી રાજ્ય સામે** લડવામાં, તેને કાઢવામાં એક પ્રતિકારક શક્તિ તરીકે લગાડવામાં આવી હતી. તે એક ઢંડી તાકાતરૂપ હતી. આજે તે દર પાંચ વર્ષે આવતા ચૂંડણી-જગમાં ખર્ચાય છે. બીજી વાત તે વખતે તા પાલિસા, જાસસા, ગ્યાદિવાસીએા વગેરે ખધા વચ્ચે સત્ય–અહિંસાના પ્રયોગ કરવાની વા<del>ત</del> ગાંધીજીએ કરી તેને સાકાર આપવાનું કામ બાકી રહી ગયું છે. એટલે સ્વરાજ્ય પછી (ધાર્યા કરતાં વહેલું સ્વરાજ્ય આવી જતાં) એ સવાલ ઊઠયા કે વિદ્યાપીઠ, આશ્રમા, ચરખાસંધ, નર્ધતાસીમ સંધ વગેરેને ધાટ કેમ અને કેવી રીતે આપવા ? ગાંધીજી વખતે રચનાત્મક કાર્ય'-કરાેની ઝંખના પ્રયાેગ કરવાની હતી, પણ પરદેશી સત્તા અને જાસસીની જાળ હાઈ તે. એ ખધા ઉપર પ્રતિખંધ હાવાથી તેને આકાર આપવાની ઝંખના પૂરી ન થઈ શકી. સ્વરાજ્ય પછી એ ઝંખનાને પૂરી કરવા માટે એ તાકાત જુદા જુદા પ્રયોગા કરવામાં રાકાઈ ગઈ. જુગતરામભાઈ નારાયણદાસકાકા, મગનભાઇ, શ્રિવાભાઇ વગેરેની શકિત, જુદી જુદી સંસ્થામાં પ્રયોગ કરવામાં. ગુજરાતમાં પ્રયોગ કરવામાં લાગી. ઐવી જ રીતે બીજા પ્રાંતાનાં રચનાત્મક બળાની શક્તિ પણ પ્રયાગમાં લાગી. પ્રયાગાત્મક વસ્તુ એકાગ્રતા માગે છે. પ્રયાગમાં આ બધાએા એકાગ્ર થતાં, દેશની ભાવાત્મક એકતા તરફ ધ્યાન ન આપી શકાયું અને તેને ન ગાઠવી શકાણી. ભાવાત્મક એકતા વગર સત્યાત્રહી શક્તિ ઊભી ન થઈ શકે. આ એક ખીજું કારણ પણ એ ઢંડી તાકાત ઓછી થઈ જવાનું છે.

ભાવાત્મક એકતા માટે સંગઠન જોઈએ. સંગઠન માટે શિસ્ત આવશ્યક છે. એના ઉપર નિયમન કરનારૂં બળ જોઈ એ. સત્યાત્રહી હોય તે પાતાની નવળાઇ કબૂલ કરે છે. પણ એ પ્રકૃતિના ન હાય તા તે શિસ્તભંગ કરે છે. શિસ્તના ભયના કારણે માણસ દંભી ખની જાય છે. એટલે એ વિચાર મુકાયો કે સંસ્થાઓને નાની અને છટી રાખવી: પણ એથી આગળ જઈ શકાયું નહીં. એટલે દેશનું વડતર ભાવાત્મક એકતાની રીતે ન થઈ શક્યં.

આ બાજુ, ઇન્ડ્રુકે દેશબ્યાપી મજૂરાતું જો સંગઠન ઊભું ન કર્યું ક્રોત તા દેશભરમાં સામ્યવાદીએ અને ખળવા કરનારા ઊભા થઇ જાત. તેલ ગાણામાં ભૂમિવાન અને ભૂમિહીન વચ્ચે જેમ સામ્યવાદીઓએ વર્ષ વિત્રહ ઊના કર્યો તેમ મજૂર અને માલિક વચ્ચે પણ કરાવવા મામતા હતા અને તેને સામ્યવાદનું એક રીહર્મલ ખનાવી ચીનની માફક હડપી જવા માગતા હતા. એટલે જેમ ભ્રમિદાતે માલિકી-વિભાજન દ્વારા સામ્યવાદના ભૂતને રાક્યું. તેમ ઇન્ડ્રુકે પણ આ વર્ગ-સમન્વય કરી સામ્યવાદી આં રિવિગ્રહના ભયમાંથી દેશને ઉગારી લીધો છે એમ માનવું જ ર**હ્યું.** એટલે એ પ્રશ્ન નવી સમસ્યા ઊભી કરતા નથી.

પણ રાષ્ટ્રવ્યાપી રચનાત્મક પ્રયોગા પાછળ સત્યાત્રહ શક્તિ, ભાવાત્મક એકતાની જેમ એક ખીજો પ્રશ્ન પણ એમ જ ઊના છે. તે છે ખઢેનાની, ગ્રામજનાની અને પછાત વર્ગની ભાવુક ધર્મશક્તિ. ગ્રાનની કક્ષાએ એમની શક્તિ મર્યાદિત છે પણ ધર્મની દર્ષ્ટિએ તે શ્રહા. પાતપાતાના ધર્મ અને ધર્મગુરૂઓમાં વહેચાયેલી છે. એ સકલિત નથી એટલે પરસ્પર લડીને છેદ ઉડાડે છે. એક જ ધર્મના સાધુએન પણ સામસામે લડીને પાતાની શક્તિ વેડફે છે, ત્યારે ધણીવાર એ પ્રશ્ન થાય છે કે આ સાધુએાએ ધરભારને છેાલા શા માટે ? બેદમાંથી અબેદ તરફ જવા માટે જે સાધના કરવાની હતી તેના ખદલે તેઓ તીવ મતભેદમાં પડી ગયા છે ? દેશના નૈતિક સંસ્કારા ઘડનારું આ એક જળ્લર બળ છે. પણ તેને ઉચકવાનું અને ધડવાનું કામ બાકી છે. આ કાર્ય

ગાંધીજી વખતે થયુ નહોત અને આજે પણ એ શક્તિ ધડાઇ નથી. ગાંધીજીની સત્યાત્રહી શક્તિ રાજકારણ અને રચનાત્મક ળળ બન્નેને સત્ય-અહિંસા તરફ વાળવામાં વધારે વાર લાગી હતી. હવે સ્વરાજ્ય પછી 9ાબા ચતા પ્રશ્નોને સત્યાત્રહની દબ્ટિએ ઉકેલવા શા રીતે ? આ કાયડા ઊભો છે ? લાેકબ્રહાતું જખરજસ્ત વાહન કરનાર અને સૌથી વિશેષ પવિત્ર જવાયદારીવાળા સાધુઓની શક્તિ રણની રેતીમાં નદીના પ્રવાહ સુકાઇ જાય અને રેતી ફેલાઈ જાય, એમ સાંપ્રદાયિકતાના રણમાં સુકાઈ જવા દેવી ? એવી જ રીતે સત્યાગ્રહશકિત અને રચનાત્મક પ્રયેાગાની શક્તિને વેરવિખેર થઇ જવા દેવી ? આ મહાન પ્રશ્નો રાષ્ટ્ર આગળ અને તેમાં પણ ખાસ કરીને સર્વેાદય, વિશ્વવાત્સલ્ય અને ક્લ્યાણ રાજ્ય આગળ અણઉકેલ્યા ઊભા છે!

એટલે અત્યારે વિશ્વવાત્સલ્યની વિશેષ જવાબદારી—નવી જવાયદારી એ ઊભી થઈ છે કે તેણે એક ખાજુથી પંડિત જવાહરલાલજીની શકિતસુદ્રઢ ખનાવવી, વિશ્વમાં એમની શકિત વધારેમાં વધારે કામ કરતી થાય એ રીતે મદદ કરવી. ખીજી બાજુ વિનાબાજીના વિચારાથી જે પ્રયોગા એમના વહે કે રચનાત્મક કાર્યકરા વહે થાય છે એ પ્રયોગાને સાંકલિત કરવા અને તેમને પ્રતિષ્ઠિત કરવા, તેમ જ એ લાેકઘડતર કરી શકે, એવાં કામામાં મદદ કરવી. ત્રીજી બાજુ ઇન્ટુકતું ક્ષેત્ર કેવળ શહેરા સુધી રહ્યું છે તેથી ગામડાં વેરવિખેર રહી ગયાં છે. ત્યાં એના કારણે ખેડૂતવસવાયા અને ખેડૂત ભરવાડા વચ્ચેના સંઘર્ષો વધ્યા છે. ખેડૂતા અને ભરવાડેા વચ્ચે ધણા ઠેકાણે મારામારી વધી છે. ખેડૂત અને ખેતમજૂરા વચ્ચે પણ ધર્ષણા ઊભાં થયાં છે. ખન્નેને આજીવિકાની ચિંતા છે. ખેડૂતા પાસે આછવિકાનું સાધન નખળું છે. વરસાદ સારાે થાય તાે પાક સારાે ઊતરે. માંડ માંડ તેઓ રાેટલાે પૂરાે કરે છે. બધા નહેર યાેજના પાર પશ્રા પછી તેમની દશામાં શું સુધારા થશે, તે કહી શકાતું નથી. ખીજી तरक सरकार साधन ढोवाना कारणे, मळूर-वसवाया वगेरेने पातानी તરફ ખેંચી લે છે; અગર તા તેઓ સરકાર તરફ ખેંચાઈ જાય છે.

એ સિવાય ગામ તરફથી શહેરમાં લાેકાના ધસારા વધા રહ્યો છે અને એણે પણ વિકટ પ્રશ્નો પેઠા કર્યા છે. ગામડાંની ભાળી પ્રજાને ગમે તે રીતે ગમે તે ઉશ્કેરી શકે છે. આ ખધા ગ્રામજનાને સમજાવે કાેણ ? જમીનની વહેંચણીનું કામ અધુરૂ રહ્યું છે. એવી જ રીતે સંગઠનનું વ્યાપક કામ પણ હજુ બાકી જ છે. ભાલ-નળકાંઠામાં નાના પાયા ઉપર ખેડત-ગાપાલક-મજૂર મંડળા–(ગ્રામસંગઠના) ઊભાં થયાં છે. એટલે વિશ્વવાત્સલ્ય વિચારધારાએ ખાસ એ કરવાતું છે કે ઈન્ડ્રક અને ગ્રામસંગઠન –ખન્ને ખજાને સેગાં કરવાં અને ગ્રામસંગઠનની નૈતિક શક્તિ ઇન્ડુકને મળે અને ઇન્ડ્રકની જનશક્તિ ગ્રામસંગઠનને મળે એ રીતે બન્નેને મેળવવાનાં છે. તેથી ખન્ને શક્તિ એક બીજાને મળે અને આંતરરાષ્ટ્રિય મજૂર-કિસાન સંગઠન સાથે એમના અનુખંધ થઈ શકે. સર્વોદય વિચાર ગ્રામઆયોજન અને ક્ષેત્ર આયોજનની વાત મૂકે છે અને ક્ષેત્રનું ધડતર ગ્રામલોકો દ્વારાજ થાય, એમ કહે છે; ત્યારે વિશ્વવાત્સલ્ય વિચાર સંસ્થાઓ દ્વારા ગ્રામ ધડતરમાં માને છે. હવે સમગ્ર ગ્રામસંગઠન કેમ થાય ? એવી જ રીતે સમગ્ર ક્ષેત્ર સંગઠન કેમ કરવાં એ વિચારવાનું છે અને તેને વિશેષ પ્રયોગા દારા, અતુભવા દારા ધાટ આપવાતું કામ પણ આપણે (વિશ્વવાત્સલ્યે) કરવાનું છે. જે લોકો ધર્મની ભાષામાં સમજે તેમને તે ભાષામાં સમજાવીને વાત ગળે ઉતરાવવાની છે. એમાં વિમુખતા કે અલગતા જરાયે ન આવે તેની કાળજી રાખવાની છે.

એવીજ રીતે વિશ્વવાત્સસ્યના સાધુસંસ્થા તરફના કાર્યક્રમ પણ કપરા છે. સાધુસંસ્થાની હાલત ઘણી શાચનીય છે. તેએા સંસાર છોડે છે એટલીજ સંપ્રદાયની આસક્તિ તેમને વળગી જાય છે. વિધવા બહેનને જેમ છોકરા જશે તાે સંસાર તૂટી પડવાનાે ભય ઊભા થાય છે, એમ સાધુ સન્યાસીઓના મનમાં ભય અને મૃહતાના કારણે એક એવી મડાગાંઢ ઊભી થઈ છે. "અને સાચું કહેશું અગર તા કરવા જઇશ તા સમાજ તરછાડી દેશે તા ?" રહેવા–ખાવા–પીવાતું શું થશે ? આ અયથી તેમને મુકત કરવાની જવાષકારી વિધવાત્સલ્યની છે.

સાધુવર્ગને માત્ર થોડી દુકતી જરૂર છે. એ**મને અભય** કરવાની એટલે કે ખાન-પાનની સમવડની નિશ્ચિતતા કરી દેવી, એ નથી; પણ તેમનામાં કષ્ટા સહેવાનું ખળ વધારવું એ છે. એ ઉપસંત સાધુસ સ્થા જે પહિત& ટેવાયેલી છે તેમાં નવા વિચારા પ્રચાવવાની શ્વક્તિ મહુજ એાછી છે. એ ઉપરાંત પણ વિચારાતું પૃ**યક્કરણ** અને મૂલ્યાંકન પણ જૂજ સંખ્યામાં શાય છે. અધ્યાતમની વાતને વેદાંતૃની સાથે તેા ક્યારેક આચાર-વિચાર સાથે પણ વિચિત્ર રીતે જોડી 🐍 🔌. વહેવારને-સેવાને તેઓ ગૃહસ્થાશ્રમ સાથે જોડી દે છે. આમ વિચારાનું સ્પષ્ટમળ ન પાકતાં શાલુમેળા જેવું શકે જાય છે.

એવીજ સ્થિતિ સાંહિત્ય સર્જનની છે. સાધુઓએ યુષ્ટળ ેસાહિત્ય ર<sup>ુ</sup>ચું છે પણ તેનું વર્ગાકરણ કરવા **જતાં તે માેટાભા**ગે ક્રિયા કાંડાની ચર્ચા, પર પરાગત ત્રાંથા ઉપરનાં ભારચા-પૃષ્ટીઓ-દીકોઓ, ખાંડન–માં કે સ્વનિશ્ચિત તત્વાના તત્વનાન ઉપર **સખાયેલ મળશે.** કેટલું ક તા ખાટી પ્રસિદ્ધિ માટે કશાં પણ મૂલ્ય વગ્નરનાં ભાશાદ્ધ પ્રતિકાર્વ્યાથી અસ્પર છે. કથા સાહિત્યમાં સાક્ષ-ઢામ હો માફ્ષે જતો, ગહસ્ય હોય તા દીક્ષા લેતા. ધર્મા હોય તા દેવલા છે જતા અને અધર્મા હાય તે**ા નરકે જતા નાયક વર્ણાવાય છે. મતુષ્યભવની જે** કિંમત શાઓમાં છે તે પ્રમાણે કાર્દ્ધને મતુષ્મગતિ તરફ જતા ખતાવાતા નથી. એવુંજ સાહિત્ય ક્રિયાકાંડતું છે જેમાં ચમહકારાત્રે જોહી દેવામાં આવે છે. આય બિલ કરનાર અમુક રાણી નાળિયેર વધેરે તો અમુક રાગીના રાગ મટે, આલી સંભુધ અને સંકર્ભ વગરની વાતા ત્ય કરવામાં આવે છે. વેખ્યુવ સંપ્રદાયમાં એકાદશી કે ખીજા વેતાના મહાત્મય સાથે દેવાના ચમતકારને જોડી દેવામાં આવ્યા છે. આ બધાના કાસ્કો સમાજતા સાચા પુરુષાર્થ —માનવના પુરુષાર્થ **દયા**ઈ

ગયા. સ્વવિકાસ કેમ કરવા એ વાત જાણે બુલાઈ ગઈ અને સાધુ-સંસ્થાતું વાંચન-મનન-જ્ઞાન પણ મર્યાદિત થઈ ગયું. કેવળ પાતાના જ ધાર્મિક સાહિત્યન વાંચન કરવાથી દૃષ્ટિ એકાંગી થઈ ગઈ: અને અર્થશાસ્ત્ર, સમાજશાસ્ત્ર કે વિજ્ઞાન વગેરે સાથે તેમનું જ્ઞાન નહિવત રહ્યાં. એટલે આ સાધુસાંસ્થાએ આજના વિજ્ઞાન, અર્થ'કારણ, રાજકારણ સમાજકારણ વગેરેનું અધ્યયન અને વાંચન પણ સર્વાંગી અને વ્યાપક ધર્મની દૃષ્ટિએ કરવું રહ્યું. એથી આજના યુગને સમજી, એ જ્ઞાનને તેઓ નૈતિક અને ધાર્મિક દર્ષિએ સમાજ આગળ રજૂ કરી શકશે અને ધણ સારૂ કામ કરી શકશે. સાધુ સંસ્થાની ઉપયોગિતા નાનની રીતે ધણી છે કારણકે તેના સબ્યાે માટે એકાંત આત્મસાધના માટે જ્ઞાન આરાધના આવશ્યક છે. આજે એ જ્ઞાન-આરાધનમાં અધ્યાતમ જ્ઞાન સાથે વિજ્ઞાનના મેળ એસાડવા તેમણે પુરુષાર્થ કરવાના છે. જેથી તેઓ આર્થિક-સામાજિક પરિવર્તના અને ફ્રાંતિઓમાં વિશેષ ફાળા આપી શ્રક: એટલું જ નહીં તેએ। એને ધાર્મિક-પુટ લગાડતાં તેનું મૂલ્યાંકન પણ વધારી શકે છે. આ કામ થતાં તેઓ કથા સાહિત્યને પણ વૈદ્યાનિક હળે ગાહવી શકે છે.

સંસ્કૃતિના સળગ ઇતિહાસ તપાસતાં એ જણાઈ આવશે કે સમય સમય પ્રમાણે નવા વિચારાને ધર્મમાં સમાવી લેવામાં આવ્યા છે. શાકરાચાર્યે ભૌહતત્ત્વનાનને વૈદિક ધર્મમાં સમાવી લીધું અને પચાવ્યા. વૈદિક ધર્મ કંઇક અંશે જૈનતત્ત્વનાન કર્મવાદને પાતાના પ્રથા ભાગવત-ગીતા વગેરે દારા પચાવી લીધું છે. જૈનાચાર્યાએ વૈદિક કથા સાહિત્યના પાત્રાને જૈન કથા–સાહિત્યમાં સમાવી લીધા છે. જૈન ઉપાસનામાં વૈદિક ઉપાસનના તત્ત્વો આવી ગયાં છે. આમ વિચાર તત્ત્વનાન કે ક્રિયાકાંડાને પરસ્પરમાં સમાવાતું કે આદાનપ્રદાન કરવાતું અહીં પ્રાચીનકાળથી ચાલ્યું આવે છે.

એવીજ રીતે આજે હવે વૈજ્ઞાનિક હળે કથા વસ્તુએ ોઠવવાની જરૂર છે. કેટલીક કથાએ એવી પણ છે જેમાં મૂળતત્ત્વ ખાવાઈ ગયું છે. દા. ત. એક કથામાં ખતાવવામાં આવ્યું છે કે નિરંજન વીતરાગ તીર્થ કર દ્યાડા ઉપર એસીને મરેલાને ખચાવવા જાય છે. ભગ્નામય સ્તાત્રના શ્લાક તાર્થ કર મહદે આવે છે, એવી વાત રજૂ કરવામાં આવી છે. મૂળ વાત એ છે કે તીર્થ કર મુક્ત થયા છે અને મુક્તાત્મા કાઈની મદદ કરવા આવતા નથી. સુસલમાનામાં પણ આની દેખાદેખી એક કથા છે જેમાં પીર લીલા ધાહે ખેસી નીકળે છે અને ખધાના દઃખ દૂર થાય છે. આવા ચમતકારિક કથા સાહિત્યને માનવ-પુરુષાર્થના વૈજ્ઞાનિક વળાંક આ પવે! પડશે કે એ રીતે બદવવું પડશે. આ કાર્ય સાધુ-સંસ્થા મારકત થવું જોઈ એ.

એટલે આજના સાધુઓના માનસસાંથી એક બાજુ સાંપ્રદાયિક કલેશ ઊભી કરનારી વાતા અને અધ વિશ્વાસા કઢાવવા પડશે; ત્યારે ખીજી ખાજુ નિર્ભયતા લાવવા માટેના પ્રયત્ના કરવા પડશે.

#### એ કેવી રીતે થઈ શકશે?

સાધુ સંસ્થામાં સામજસ્ય લાવવા માટે અને તેને આ વાત સમજાવવા માટે જ માટું ગામાં આ સાધુ-સાધ્વી શિભિરનું આયોજન કરવામાં આવ્યુ છે. હવે પછી નાના ગાળા ધર્મ-પરિષદા ગાઢવાય જેમાં સહ ભેગા થઈ સુકત મને અને સુકતપણે તત્ત્વ ચર્ચા કરવાની જરૂર છે. સાધુ સન્યાસીએ એ રીતે લેગા થઇને યુગપ્રવાહાના વિચાર અને ધર્મ સમન્વય કરવા ભેગા નહીં થાય તા એમની સામે બે ભયા ઊમાં છે:-(૧) એક તરફ સાધુ-સંસ્થાને નકામી જાહેર કરી નિકંદન કાઢનારી સામ્યવાદી પદ્ધતિ (૨) થીજી તરફ સમાજની સાધુ પ્રત્યેની શ્રહાતું ડહાળાઈ જવું જેથી તેતું વર્ચાસ્વ કાઇપણ ક્ષેત્રે રહેશ નહીં.

જેને આમ થયું તા માનવજાતિને વિનાશના મુખ્યમાં ધકેલાઇ જવાના સંપૂર્ણ ખતરા છે. કારણકે જીવનમાં કાઈપણ ક્ષેત્રે ધર્મ અને નીતિન નિયત્રણ ન રહેતાં સહ પોતાના સ્વાર્થ માટે બીજાનું નિકદન કાઢવાના આરે આવીને ઊભા રહેશે.

સાધુ સંસ્થા માટે ઉપર જણાવેલા બે બયામાંથી, સામ્યવાદના બય તા માથા ઉપર જ છે. તેના તાજો દાખલા તિએટના છે. ત્યાં દલાઈ લામા સામ્યવાદને અનુકળ ન થયા તો કાં તો તેમને ખતમ થઈ જવાનું હतं पश तेकी निर्वासित थया. यमत्कार ६पर छवनारा प०-५० ६००र લામાએને, ઠેકડી ઉડાડી, સડકા ઉપર રીખાવી કરપીણ રીતે મારી નાખવામાં આવ્યા. પંચનલામા સામ્યવાદને અતુકૂળ થયા એટલે જીવ્યા પણ, તે સતત ભય અને નિયંત્રણ વચ્ચે જ રહે છે. જેમ જેમ વિજ્ઞાન અને યંત્રવાદ (Technology)ના અલ્યાસ વધી રહ્યા છે. તેમ તેમ શિક્ષિત માનસ ધર્મ એને ધર્મગુરની શ્રદ્ધાથી અલગ થઈ રહ્યા છે અને સમાજશ્રહા ડહાળાઈ જવાના ભય પણ એ જ રીતે ડાેકિયાં કરતાે હસાે છે. માટે સાધુમાંસ્થાએ સમયસર ચેતીને ચાલવાની ઘણી અગત્ય છે. આ બયથી ઉગરવા માટે સાધુઓએ નિર્ભય થવ પડશે અને સેગા મળી એક વ્યાસપીઠ ઉપર બેસીને યુગધર્મના વિચાર પ્રસ્વેા પડશે.

વિશ્વવાત્સલ્ય વિચારની એક જવાયદારી તરીકે તેના અગ્રદત મુનિશ્રી સંતુખાલજી સાધુએાની શક્તિને ખહાર લાવવાની પાતાની જવાબદારી પાર પાડે છે અને એ વિચારના સાથીઓના સહયોગ લે છે. તેમજ બીજી બાજુ સાધુએામાં અને ગૃહસ્થામાં જે તપ-શક્તિ પડી છે તેને અન્યાય, અત્યાચાર અને અનિષ્ટાને નિવારવામાં બહાર લાવવા માગે છે. આ પ્રયોગને સનિશ્રી સંતભાલ**૭ શુ**હિપ્રયોગ ક**ઢે** છે. ગાંધીજી એને સત્યાયહ કહેતા. આ શાહિપયોગ કેવળ એવા ગૃહસ્ત્રી કરી શકે કે ચાલાવી શકે જેમના જીવનની કક્ષા પાકેલી હોય, ઉન્વત હ્યાય અને ચારિત્રથી સભર હાય: તેમણે પણ વ્યક્તિગત નહીં: સંસ્થા દ્વારા જ આ પ્રયોગ કરવાના હોય છે. ક્રાંતિપ્રિય સાધુવર્ગતું એમાં માર્ગદર્શન હોવું જરૂરી છે.

શુદ્ધિત્રયોગ અંગે એક સાવધાની રાખવાની હરહામેશ અગત્ય રહેવા જોઈશે. તે એક એતું એહું મૂલ્યાંકન કરી ગમે તે સ્થળે એનો ઉપયોગ ન કરવો. એ ઢંડી તાકાતને નાની ભાભતામાં વેડ્ડી ન નુખાય તેનું ધ્યાન રહેવું જોઇએ. કેટલાક પ્રશ્નો નાના હોય છે. ઘરમેળ પતાવી શ્વકાતા દ્વાય તા એને ધરમેળ પતાવી નાખવા જોઇએ. તેને માહે રૂપ-ન આપવું જોઈએ. ભાપના આશ્રમમાં કેટલાક પ્રશ્નો એવા આવતા જેના નિકાલ તેઓ ધરમેળ કરી નાખતા. તેઓ ઘણીવાર ઉપવાસોની જાહેરાત નહોતા કરતા: સમાજન લક્ષ ખેંચવાના પ્રસંગ હાય ત્યારે જ જાહેરાત કરતા. આપણે ત્યાં નાની વાતને માટું રૂપ આપી દેવામાં આવે છે અને તેની જાહેરાત ઘણી માટી કરવામાં આવે છે. એટલે. સમાજમાં વિક્ષાેભ ઊભા થઈ જાય છે; અને ધરઆંગણાના પ્રક્ષ વિશ્વપ્રશ્ન જેટલું ખાટું મહત્વ લઈ લે છે. એટલે દરેક પ્રશ્નને તે ક્યાંના કયા ક્ષેત્રના અને કેટલા મહત્વના છે, એ વિચારીને જ પછી, તેને અતુરૂપ પગલાં લેવા જોઇએ. નહીંતર પ્રમાણ બહારના પ્રશ્નને વિશ્વપ્રશ્નનું ૨૫ આપી દેતાં લોકો પ્રચારવાદી ક**ઢે** અ**ને હાંસી પણ થાય. એનાથી** ઘણીવાર સામા પક્ષ તેને પ્રેમળ સ્વરૂપમાં **લેતા નથી** અને ક્યારે કતા ઝત્ની પણ ખની જાય છે. વિશ્વપ્રક્ષ એ જ ખની શકે જેમાં આખા વિશ્વને સ્પર્શવાની ભૂમિકા દ્વાયત દા. ત. અહારસ પ્રતિ<del>ભં</del>ધ એ વિશ્વપ્રશ્ન છે; પ્ર**ણ** ભાષાના પ્રશ્ન ભારત સુધીના છે.

ગારાસુ શુદ્ધિપ્રયાગ સામાજિક પ્રશ્ન છે. સાળગપુર શુદ્ધિપ્રયાગ આર્થિક અને ધાર્મિક ખને પ્રકારના હતા. એ પ્રશ્નોને જે મહત્વ અપાયું તે ખરાખર હતું. ટુંકમાં દરેક પ્રશ્નને તેના ક્ષેત્ર અને સ્વરૂપ પ્રમાણે મહત્વ અપાવું જોઈ એ. ખને ત્યાં સુધી જાહેરાતા એાછી કરવી; વ્યક્તિમત પ્રશ્નને મહત્વ ન આપવું.

શહિપ્રયોગ શબ્દ નવા છે એટલે તરત ને તરત ગાંધી-વિચાર-વાળાએ કે નવાઓને તે ગળે ન પણ ઉતરે અને સ્વરાજ્ય પછી સત્યાગ્રહનું મૂલ્યાંકન એાછું થતાં આની પણ કિંમત એાછી અંકાય એવા સંભવ પ્રારંભમાં છે. એટલે ખીજી એ વાત ધ્યાનમાં રાખવાની જરૂર છે કે ધીરજ અને ખંતથી ચાલવાનું છે અને ઉતાવળ કરવાની નથી. તેથી ધીરે ધીરે આપાેઆપ તેનું મહત્વ સમજાશે.

કેટલીકવાર ઉપવાસની અતિશયતાના કારણે સામા **પક્ષ બય**માં મુકાઇ જાય છે; તેના ઉપર ભારે તીવ દુખાણ આવે છે. એના કારણે કેટલીકવાર એને ત્રાચ પણ સમજ લેવાય છે. એટલા માટે વિનાખાજ આ અહિંસક શસ્ત્રના દુરુપયાગ ન થાય તે માટે સર્વ પ્રથમ તા ઉપવાસ કરવાની જ ના પાડે છે. પછી યાગ્ય વ્યક્તિ **હોય તે**! માત્ર એકાદ ઉપવાસ કરવાનું કહે છે. તેમના ભય સાચા છે અને ઉપવાસના દુરૂપયાગ થવાની ભીતિ માસ્તર તારાસિંહના ઉપવાસાએ તાજેતરમાં પ્રષ્ટ કરી છે.

શહિપ્રયોગમાં ત્રીજી એ સાવધાની રાખવાની છે કે તેને વ્યાપક કરવામાં માટુ જોખમ છે. જ્યાં વ્યક્તિગત સંભધા અતિ પ્રેમળ હોય, ત્યાં અસહકાર કે બહિષ્કાર વ્યક્તિગત હોવો જોઇએ—સામાજિક નહીં. ખને ત્યાં લગી આની સાથે ખાલવું કે આની સાથે ન ખાલવું; આતું ખાવું કે આનું ન ખાવું; આનું પાણી પીવું કે આનું ન પીવું એવી

**ખાખતાથી દર જ રહેવાં સારાં છે. આ રાગદ્વેષ અને રિસામણીને પેદા** કરે છે. એટલે ઉપવાસનું શસ્ત્ર, ખાલવાનું શસ્ત્ર કે પ્રયાગ કરવાનું શસ્ત્ર વ્યાપકદેષ્ટિવાળા યાગ્ય પુરુષાની દારવણી નીચે વપરાવવું જોઈએ: અને એ જ વાત શુદ્ધિપ્રયોગને પણ લાગુ પડે છે. કદાચ યોગ્ય પુરુષ **પણ** કચાં ક બલ કરી બેસે તા પાંચ-પંદર શાષ્ટ્રા. સમજ અને તટસ્થ માણસોનું અનુસંધાન તેની સાથે હોવું જોઈએ.

વિશ્વવાત્સલ્ય વિચારની એ વિશેષ જવાબદારી છે કે તેએ અત્યારે કેાંગ્રેસને સામાજિક ને આર્થિક ક્ષેત્રામાંથી મુકત કરી. માત્ર રાજકીયક્ષેત્રે તે દેશમાં કામ કરે અને આંતરરાષ્ટ્રિય ક્ષેત્રમાં યૂત્રા સાથે અતૃષ્યંધ ષાંધી તેને સત્ય-અહિંસાની દિશામાં કામ કરતી કરવા પૂરી મદદ આપે! પણ કેાંગ્રેસ સુધી આજે વિશ્વતાસલ્યના અનુબંધ વિચાર પ**ઢ**ાંચતા લાગતા નથી. એટલે ત્યાં સુધી તેણે સાધુ–સંકલના કરવાતું અને સર્વસેવાસંધને પ્રતિષ્ઠિત કરવાતું કામ આ વિચાર દ્વારા કરવાતું છે. તેથી શકિત વધતાં કેાંગ્રેસને પુષ્ટિ શુદ્ધિ અને પ્રેરણા આપવાની વાત મળે ઉતરશે તો, આ ત્રણે ખળા-સર્વોદય, વિશ્વવાત્સલ્ય અને કલ્યાષ્ટ્રરાજ્ય (કેાંગ્રેસ) દ્વારા જળરૂં કામ થશે. એટલે અનુખધ સર્વાગી લેવા જરૂરી છે.

ત્યારભાદ ઇન્ડ્રિક સાથે જે અનુખંધ છે, તેના વહે આંતરરાષ્ટ્રિય શ્રમિક સંગઠન સુધી પહોંચવાની અને ઇન્ડ્રિકમાં નૈતિક મૂડ઼ી પૂરવાનું કામ થવું જોઇએ.

, અત્યારે વિશ્વવાત્સલ્યના અનુયાયીએ। દ્વારા શુદ્ધિ પ્રયોગા અને સાધુ સંકલના -એ ખે જરૂરી કામા કરવાનાં છે. આ પછી ક્રમે ક્રમે આખું કામ ગાંદવાઈ જાય અને અતુષ્ય ધ વિચારની વાત સારી પેટ્રે

સમુજાઈ જાય તે આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રની દિશામાં વિશ્વિષ્ટ પ્રયોગા એકામતા પૂર્વ ક કરી શકાશે. જેથી સંઘર્ષ પાછળ જે શક્તિ વેડકાય છે તે પછી અનુષ્ધના કામમાં જ વિશેષ મર્ચારો. આ વિ**યવાત્મલ્યની** કવિશેષ જવાબદારીએ **છે જે તે**થે અદા કરવાની છે.



િનાંધ:--આ વિષય ઉપરતી ચર્ચા શિભિરમાં આવેલા ખંધુએોના વ્યક્તિગત અનુભવા અને શિભિરની છાપ અગે તેમજ ભવિષ્યના તેમના કાર્યક્રમ સંભધી ઢોઇને શિભર વિષયક પ્રગટ ચનાર પુરતકમાં આવરી લેવામાં આવશે.

e: ]

