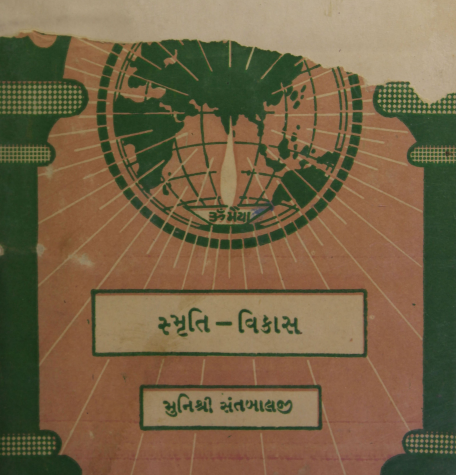
केव अथभाजा हाहासाहेज, लावनगर. होन: ०२७८-२४२५३३२



विश्ववात्सस्य

भेरकः મુનિશ્રી સંતખાલજ

संपाहक : नवसलार्ध शाह

આધ્યાત્મક એકતાના તથા धर्भ ६ िट युक्त समाज रयनाना वियारीने तथा सभाज अवनने स्पर्शता विविध अश्रोने भननीय लेणे। इपे रलू इर्त अदितीय પાક્ષિક.

वाषिक सवालम : १३. १-०० ( भेट पुस्तक साथ )

: डार्यांसय : હડીભાઇની વાડી, અમદાવાદ-?

સાધુ<mark>સાધ્વી શિબિર મા</mark>દુંગા [મુંબઇ]ના યાજાયેલી ઉપક્રમે વ્યાખ્યાનમાળા

# 

ભાગ

સ્મૃતિ–વિકાસના માર્ગો

ભાગ

પ્રવચનકાર મુનિશ્રી સંતળાલજ

સં પાદક

ગુલાખચંદ જૈન

: પ્રકાશક :

લક્ષ્મીચંદ ઝવેરચંદ સંઘવી મંત્રી

મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર હતીભાઇની વાડી – **અમદાવાદ – ૧** 

# સ્મૃતિ: પ્રકૃતિ અને વિકૃતિ િસંપાદકીય ો

જીવન એટલે સ્મૃતિના ભંડાર કહીએ તેા ચાલી શકે. તેમાં પણ જીવનની વિકસિત દશા એટલે કે માનવ-જીવન એ તેા ખરેખર સ્મૃતિના ભંડાર છે. વૃક્ષને મૂળવાટે પાષણ મેળવવાતું સૂચન કાેણ કરતું હશે ? અળસિયાને પાણીમાં આગળ વધવાની પ્રેરણા કાષ્યુ આપતું હશે ? પશુપક્ષીને ઉડવાની, ખેસવાની, આગળ વધવાની ગતિ ∶કાેેે આપત હશે શ આ માણસ—જેણે અદ્ભુત શાધા કરી છે; તેને તેમ કરવા માટે કઈ વરતુ સંચાર કરતી હશે ? તે સ્મૃતિ જ છે! મારે ખાવું જોઈએ! એનું વિશ્લેષણ કરવા ખેસીએ તેા મા<mark>ણ</mark>સે કેટલું બધું કઈ કઈ રીતે યાદ કર્યું છે ? ક્ળ, કૂલ, ધાન્ય, સ્વાદા–સુગધો અને ન જાણે શું ? તેણે કેટલું યાદ કર્યું છે <sup>રૂ</sup> મારે વધવું જોઈએ…! તેનું વિશ્લેષણ કરતાં કેટકેટલું તેણે કર્યું છે ? આકાશમાં ઊડયો છે, પૃથ્વી ઉપર દાેડયા છે, પાણીમાં સ**ર**રર…કરતેા નીકળી ગયેા છે**.** તે**ણે એ**ક તરફ પરમાત્મા તરફ જવાની લગની વધારી છે જ્યારે ખીજી તરફ તે પૃથ્વીને સુખનું સ્વર્ગ ખનાવવા ન જાણે કેટકેટલા પ્રયોગો કરી ચૂકયો છે; કરી રહ્યો છે અને કરશે! અને તેમાં સ્મૃતિના જ સહુથી માટેા ફાળા છે!

''આ મીઠું છે!'' એમ કહીને જેણે મીઠાશની સ્મૃતિ કાયમ કરાવી ત્યારથી લર્ષ્ટ ને " આ આત્મા છે, આ પરમાત્મા છે" એમ કહેનારની વાતને જો સ્મૃતિ રૂપે કાયમ ન રાખવામાં આવત તેા જીવનના વિકાસ અટ**કી જાત! એટલે સ્મૃતિની વ્યાખ્યા થ**ઈ સ્મરણ કરવું. પણ સ્મૃતિની સ્વાભાવિક ગતિ તે৷ એ જ થઈ કે આગળ વધવું! સ્મૃતિના વિકાસ એટલે સવિશેષપણે ગતિ કરવી.

''માર્ું શરીર છે. તેને ટકવું છે. તેને ભૂખ લાગી છે. '' એટલે આહારની ₹મૃતિ થાય છે. તેને ટકાવી રાખવું જોઈએ એટલે રક્ષણની સ્મૃતિ પેદા થાય છે. તેને ખહારના ઉપદ્રવથી અન્યની જેમ નાશ થતાં અટકાવવું જોઈ એ; એટલે ભાષની સ્મૃતિ થાય છે. અને માર્ જીવન સુંદર છે; એવું જ ખીજા જીવનનું નિર્માણ કર્યું એ ભાવનાથી મૈથુનની

રમૃતિ થાય છે. પણ, આ બધા કરતાં યે કંઈક વધુ મારે કરવાનું છે એ વિચારે સ્મૃતિના વિકાસ થાય છે. અજ્ઞાનમાંથી જ્ઞાન તરફ તે વળે છે અને વિજ્ઞાનના સંશાધન વડે પરમજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે છે.

એટલે સ્મૃતિની પ્રકૃતિ સ્વાભાવિક રીતે આગળ વધવામાં છે. જીવ સાંપૂર્ણતાને ન પામે ત્યાંસુધી તેને જંપ વળતા નથી. પણ જીવ ધારે અને તેને પામે એવું થતું નથી. સ્મૃતિઓમાં સુસ્મૃતિઓ અને કુસ્મૃતિઓ છે. સુસ્મૃતિઓ જિને સ્મૃતિની વિકૃતિ તરીકે એ ાળખાવી શકાય તે તેને પાછળ ધકેલે છે. એટલે જ માટા—માટા સંતાને પથલ્રષ્ટ થતાં આપણે સાંભળીએ છીએ. તેઓ પાતાની ક્ષુદ્ર દુનિયામાં જ અટવાઇને પડયા રહે છે. જો જીવન કેવળ ખાવા—પીવામાં જ પસાર કરવાનું હાય કે કુટું મ કબીલાની સંભાળ સુધી જ હાય તે પછી મનુષ્ય—જીવન અને પશુ—જીવન કે જંતુ—જીવનમાં કંઈ ક્રસ્ક રહેતા નથી. કુસ્મૃતિનું જોર વધે છે, ત્યારે સ્વાર્થ માટે ભાઇને ભાઇના, પતિને પત્નીના, ભાપને બેટાના કે એ રીતના અન્ય વિનાશ કરતા પ્રસંગા સામે આવે છે. તો પછી જીવનને ટકાવી રાખવા માટે પાતાનાં જ બચ્ચાંને ખાઇ જતાં જતું એ આવે માણસમાં કયાં કરક રહ્યો ?

તેથી સ્મૃતિ-વિકાસના અર્થ સુસ્મૃતિએ સાથે આગળ વધવાનું છે. એમાં કયાંયે વિકૃતિ આવી તા વિકાસની ટાચે પહેાંચેલા જવાતમા તીચે પડી શકે છે. આના માટે જૈન સ્ત્રામાં "પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિ "ના દાખલા સમજવા જેવા છે.

પ્રસન્તચંદ્ર રાજર્ષિને વૈરાગ્ય આવતાં તેમણે પાતાના બાળકુમારને ગાદીએ બેસાડી મંત્રીઓને તેના કારભાર સોંપ્યા. પછી પાતે દક્ષિ લઇને નીકળી પછા. વિચરતાં-વિચરતાં રાજગૃહી આવ્યા. ત્યાં એક સ્થળે ધ્યાન ધરીને ઊભા હતા. તે વખતે બે સૈનિકા ત્યાંથો નીકત્યા. એક કહ્યું : "જોયું આ રાજર્ષિ પ્રસન્તચંદ્ર છે! કેવા ત્યાંગ કરીને સંયમ માર્ગે આગળ વધ્યા છે!"

ખી<del>જાએ</del> કહ્યું: પાેતે તાે સંયમ લ**ઈ** લીધા પણ પુત્રને **દુ**ષ્ટ

મંત્રીઓના હાથમાં સોંપી આવ્યા છે. તેઓ રાજ્ય હડપીને કુમારતે મારી નાખશે!''

પ્રસન્નચંદ્ર રાજિષિના કાનમાં આ શખ્દા પદ્યા. તેમનું ધ્યાન વિચિલિત થયું અને ધ્યાનમાં જ તેમની રમૃતિ બીજે દાડવા લાગી. તેમને થયું કે તેઓ મહેલમાં પહેાંચ્યા. ત્યાં દુષ્ટ-મંત્રીઓને પડકાર કર્યો. અને તેમની વચ્ચે યુદ્ધ ચાલ્યું. તેમણે કેટલાયે સૈનિકાના કચ્ચરઘાણ વાળી નાખ્યા. અંતે એક સૈનિકના ખડ્ગના પ્રહાર તેમના મસ્તક ઉપર થયા. તેઓ પાતાના મુગટ સંભાળવા ગયા.

યોગાનુયોગે રાજગૃહી નગરીમાં મહાવીર ભગવાન પધાર્યા હતા. તેમને વાંદવા રાજા શ્રેેિશિક ગયા. તેમણે પણ માર્ગમાં પ્રસન્નચંદ્ર રાજિંધિને જોઈ તેમનાં તપ–ધ્યાનના વખાણ કરતાં ભગવાનને પૂછ્યું કે " રાજિંધિ કાળધર્મ પામી કયાં જશે ?"

આ પ્રશ્ન પૂછાયા તે વખતે રાજિં પ્રસન્નચંદ્રના ધ્યાનમાં કુ–સ્મૃતિના ધેરાવાના કારણે તેઓ માનસિક રીતે સંહાર યુદ્ધ કરી રજ્ઞા હતા. ભગવાન મહાવીરે કર્લું: "અત્યારે સાતમી નરકે!"

" થાડીવાર ખાદ કરી શ્રેષ્ણિકે કહ્યું: " કેમ ?"

"હવે તેઓ મુક્તિએ જશે!" ભગવાન મહાવીરે કહ્યું અને યોડીવારે તેઓ મુક્તિએ પધાર્યાના સમાચાર આવ્યા. શ્રેષ્ણિકને તે ન સમજાયું એટલે ભગવાન મહાવીરે બધી વાત કરતાં કહ્યું: "જ્યારે તમે મને પહેલી વાર પૂછ્યું ત્યારે પ્રસન્નચંદ્ર ધાર માનસિક સહારમાં લાગ્યા હતા અને તે જ ક્ષણ તો તેમના માટે નરક જ હતી. પણ જ્યારે બીજી વાર 'કેમ' પૂછ્યું ત્યારે તેમના હાથ મસ્તક ઉપર જતાં તેમને પુનઃ સ્મૃતિ થઈ કે અરે હું તો સાધુ છું—મારે માટે આ બધું યોગ્ય છે? તેમને પાતે કરેલ માનસિક હિંસા માટે પસ્તાવા થયા અને તેમાં જ તેમનાં બધાં કર્મા ધાવાઇ ગયાં અને તેની ઉપ્રતાએ તેમણે દેહ—ત્યાં કર્યા અને તેમના અધાં કર્મા ધાતમા મુક્ત થયા!"

આ પ્રસંગમાં બે વસ્તુ જા**ચુ**વા જેવી છે કે સ્મૃતિ–વિકાસના

શિખરે પહેાંચીને પણ જો વિકૃતિ આવે કે કુસ્મૃતિ થાય તેા જીવન ઊંડી ગર્તામાં પડી શકે છે એટલે સ્મૃતિ વિકાસ ∶સાથે સતત જાગૃતિ રાખવી જરૂરી છે. નહીંતર સ્મૃતિ વિકાસ આત્માનનતિનું કારણ ન ખનતાં, ચમતાર, સ્વપ્રશંસા કે સ્વાર્થમાં અટવાઈ જાય છે. અને એકવાર લલ ચુકાયા બાદ કૂરી તે મળવું મુક્કેલ બને છે.

આ અગે વિસ્તારથી સ્મૃતિ વિકાસના બાહ્ય અને અન્તરંગ બધાં પાસાંએા અને અલગ–અલગ મુદ્દાએાની છણાવટ પુજ્ય મુનિવર્ય શ્રી મ તુખાલજીએ સાધુ–સાધ્વી શિબિરની પ્રવચનમાળાના ઉપક્રમે કરેલી. ગ્રતો જ્ઞાની, શતાવધાની તેમજ વિશ્વવાત્સલ્યના પ્રચારક <u>હો</u>ાઇને તેમણે દરેક વસ્તુ બહુ જ સ્પષ્ટતાથી રજૂ કરી છે. શિબિર પ્રવચનામાં તેને શિક્ષણ–વિષય તરીકે, તેના પેટા પાડી અલગ–અલગ મુદ્દાએોને ક્રમશઃ દુષ્તાવાર સમજ્તવવામાં આવ્યા હતા. પણ તેને સળગ રૂપ આપવા જતાં તેના ક્રમ અલગ અલગ પ્રકરણ પ્રમાણે પાડીને તેને ક્રી મકારીને રજૂ કરવામાં આવ્યું છે. આ મકારવાનું કાર્ય પૂ. મુનિશ્રી નેમિચ**ંડજીએ બહુ જ** વ્યવસ્થિત રીતે કર્યું છે. એટલે આ પુસ્તકના સંપાદનમાં વિષયનું સરલીકરણ કરવા અને પ્રેસ માટેની પ્રતિલિપિ તૈયાર કરવાનું જ મારે કાળે આવ્યું છે. આ પુસ્તક જલી પ્રગટ થાય તે માટે ઉદ્ગર મુનિવર્યે જાતે પ્રેસકાપી કરવાનું પણ સૂચવેલું પણ જ્ઞાન-લાબના મારા અંગત સ્વાર્થ માટે મેં જ તેને કરવાનો આગ્રહ રાખ્યો. જેને તેમણે પ્રકાશનમાં વિલંભ થવા છતાં માન્ય રાખી મારા ઉપર ૠખુ ચડાવ્યું છે. વાચકા આ વિલંખ માટે મને જરૂર માકુ કરશે. કારણ કે આને સ્વતંત્ર મુલ્યાંકન, જ્ઞાન–વિકાસ કે સ્મૃતિ વિકાસ કરનાર માટે છે, એવું મારી જેમ, વાચકા પણ સ્વીકાર્યા વગર નહીં રહે; એમ માર્ટુ વિનમ્ર માનવ છે.

દેવ-દિવાળી.

તા. ૧૯-૧૧-'૬૪

ગુલાળચંદ જૈન.

મદ્રાસ.

# આમુખ

**'સ્પૃતિ–વિકાસના માર્ગો** ' પુસ્તકને પાેતીકું કરવાથી જે લાેકા અવ**ધાનશક્તિને ચમત્કાર માની તેને** દૂરથી પૂજે છે, તેમને નજીકથી ચાહીને આરાધવાતું મન થશે. એથી અવધાનશક્તિ કાેઈને ય માટે અશક્ય નથી એટલી પ્રતીતિ થાય તે સ્વાભાવિક છે. અને જેમણે એ શક્તિ આરાધી છે અથવા આરાધવાના છે. તેમને એ ખ્યાલ આવશે કે અવધા<mark>નશક્તિ</mark> તો 'સ્મૃતિવિકાસના માર્ગો' **પૈકીનાે** એક કેવળ પેટા માર્ગ જ છે. આટલી આરાધનાથી કૂલાવાનું નથી તેમ સંતાેષ માની એટલેથી અટકી જવાનું નથી. 'સ્મૃતિવિકાસના પંચ' પારાવાર છે. એ તો આત્માને અંતરાત્મા તથા અંતરાત્માને છેવટે પરમાત્મારૂપ ખનાવીને જ પૂરા **યા**ય છે. વાચક આ સ્મૃતિવિકાસના માર્ગોનું સંપાદન વાંચીને ગૂજરાતમાં જન્મેલા તાજા એવા શ્રીમદ રાજ્યંદ્રને—આ દિશાના શાભતા એ માેલમાર્ગના મહાપિયકના જીવનને-યાદ કર્યા વિના કેમ રહી શકશે ? માત્ર એ એક જ જીવનનાં જુદાં જુદાં પાસાંએા વિચાર**શે**. તો તરત એક વિશ્વવંદ્ય વિભૂતિને પણ યાદ કર્યા વિના નહીં રહી શકે. જેનું નામ ગાંધીજી છે.

' અનુખધ વિચારધારા ' આ ખન્તે મહાપુરુષોના જીવનની ગંગા–યમુના સાથે મળેલી સરસ્વતી સાથેની પવિત્ર ત્રિવેણી છે. ભાલનલકાંઠા પ્રયોગનું એ આવી ત્રિવેણીમાંથી સર્જન થયું છે. એના આજલગીના વ્યક્તિ, સમાજ, સમૃષ્ટિ અને સંસ્થા સમેતના ઇતિહાસ સ્વપરકલ્યાણની આરાધનાના છે. ભક્ષે તે ભારતના એક પ્રાંતમાં પણ એક જિલ્લાના અમુક ભાગમાંથી શરૂ થયેા હોય, પણ એનું લહ્વય સમય્ર વિશ્વની માનવજાત ઉપરાંત પ્રાિશુજાત પણ છે જ. આથી જ એમાં સર્વધર્મ ઉપાસનાનું માધ્યમ રખાયું છે. 'વિશ્વવાતસસ્ય' એ ધ્યેય રખાયું છે. અને એ પ્રયોગનું નામ 'ધર્મમય સમાજ રચના અપાયું છે. આજ સુધીના બધા ધર્મોનું માખણુ એની આધારશિલા રહી છે. અને ચાર તત્ત્વો એમાં પ્રધાનપણે છે: (૧) ક્રાન્તિપ્રિય સંતાનું (પછી એ સાધુ પણુ હાય અને સાધ્વી પણુ હાય; તેમનું) માર્ગદર્શન. (૨) લાકસેવક સંસ્થાનું સંચાલન (જે સંસ્થા જનસંસ્થા અને જનતંત્રીય રાજ્ય સંસ્થાનું સ્થાયલન (જે સંસ્થા જનસંસ્થા અને જનતંત્રીય રાજ્ય સંસ્થાનું સ્થાયલન (જે સંસ્થા જનસંસ્થા અને શંગદેનોના પ્રભાવ જનરાજ્ય તંત્ર પર 'તથા જનરાજ્ય સંસ્થા પર ઊભા કરે.) (૩) જનસંગદેનાનું નિર્માણ (ગામડાંમાં અને શહેરામાં ગ્રામપુરક રૂપે નૈતિકપાયા પર જનસંગદેના જિલ્લાવાર ઊભાં કરી દેવાં) તથા (૪) કોંગ્રેમનું શુદ્ધિલક્ષી રૂપાંતર (કોંગ્રેસને માત્ર ભારતની જ નહીં, ખલકે આંતરરાષ્ટ્રીય શુદ્ધ રાજ્યસંસ્થા બનાવવી.).

શ્રીમદ્જનું આ મતલખનું એક કથન છે: "જ્યાં જ્યાં જે જે યેગ્ય છે, ત્યાં સમજવું તેહ; તે આચરી અચરાવવું, આત્માર્થીએ એહ." આ યુગે સ્મૃતિવિકાસના માર્ગાદ્રારા સ્વપરકશ્યાષ્ટ્રના માક્ષમાર્ગ સર્વમાનવા માટે ઉધાડા કરવાના ઉપલા પુરુષાર્થ અનિવાર્ય છે. મને આશા જ નહીં, ખલકે વિધાસ છે કે એ દિશા સ્ઝાડવામાં આ પુસ્તક ધાયું ઉપયોગી પુરવાર થશે.

નેમિમુનિએ અને સંપાદક મારાં પ્રવચનાનાં સંકલન અને સંપાદન કર્યા છે, તે અંગે ધટતી દારવણી આપ્યા બાદ પણ હું સાંગાપાંમ જોઇ ગયા છું અને મને તે ગમ્યાં છે, એટલે વાચકાને તેમના પરિશ્વમની પણ નોંધ લેવાનું કહેવું જોઇએ.

આ સાથે શિબિરનું :પ્રથમ અને અંતિમ પ્રવચન, શિબિરના કાર્યક્રમ, અભિપ્રાયા અને શિબિર દરમ્યાન અને પછીની ક્લશ્રુતિએ। વગેરે રૂપે શિબિરના મૂલ્યાંકન રૂપનું લખાણ પણ ૧૦ વ રૂપે આ જ પુસ્તકમાં શામેલ કરેલ છે. આ રીતે ધારવા કરતાં સારી રીતે માેડું છતાં એક દેરે સુંદેર સંપાદન થઇ શક્યું છે; તે વાચક પાેેે પણ સ્પષ્ટ જોઇ શકશે. સંપાદકે આ દશેય પુસ્તકોના સંપાદનનું માત્ર સંપાદન નથી કર્યું, પણ એ સંપાદનમાં પાેતાનું અધ્યયન, મનન અને ખરેખર તાે દિલ રેડયું છે, તેનું મૂલ્ય કરી શકાય નહીં. આ સંપાદકને મેળવી આપનાર શ્રી. મણિભાઇ લોખંડવાળાએ માત્ર પ્રકાશનમાં જાતે અને સાથીએ ા દારા આર્થિક મદદ જ નથી કરી, બલકે બીજી અનેક પ્રકારતી મદદા કરી છે. આ દેશય પુસ્તકામાં મારા સાથી મુનિ, વિ. વા. પ્રા. સંઘ, મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર, સુરતનું પ્રતાપ પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, જગુભાઇ ભાવસાર વગેરે અનેક સંસ્થાએ તથા વ્યક્તિએ ના જે કાળા છે તેને પણ વાચકા કેમ ભૂલી શકશે ?

प्रक्षक्ता ता. २१-११-६४

' સંતખાલ '

# બે બાલ

મુનિશ્રી સંતભાલજીને તમા સૌ જાણા છા. તેઓ એક ફ્રાન્તિકારી જૈન સાધુ છે. તેઓ આત્મસાધનામાં મગ્ન રહેવા છતાં સમાજકલ્યાણની અનેક પ્રવૃત્તિમાં સિક્રય માર્ગદર્શન અખંડપણે અહેાનિશ આપતા રહે છે. તેઓશ્રી માને છે કે હવે માત્ર ઉપદેશથી કામ નહીં ચાલે પણ જે સમાજ – જીવન ચૂંચાઈ ગયું છે; ડગલે ને પગલે અશાન્તિ દેખાય છે તેના નિરાકરણ માટે સાધુસંતાએ સિક્રય માર્ગદર્શન આપવું જોઈ શે. આ તાજ બની શકે જો સાધુસાધ્વીઓ પ્રાણ, પ્રતિષ્ઠા અને પરિશ્રદના માહે છાડે અને સાંપ્રદાયિકતામાંથી મુકત બની, સર્વધર્મના અભ્યાસ કરે. આમ કરવાથી આપાઓપ શામજનતાના અને આમ-જનતાના સંપર્ક આવી જશે.

આજે કાઈ પણ એક પ્રશ્ન કે એક જ ક્ષેત્રના અનેક પ્રશ્નો લેવાથી સમાજ વ્યવસ્થા પૃષ્ટું નહીં ખતે. જો ધર્મમય સમાજરચના ઊભી કરવી હશે તો માનવજીવનમાં ઊભા થતા સામાજિક, આર્થિક, ધાર્મિક, રાજકીય અને દરેક ક્ષેત્રના પ્રશ્નોના સર્વાગી વિચાર કરવા પડશે. અને અમલ પણ સંસ્થાદારા જનતા વાટે કરવા પડશે. પ્રાચીન કાળમાં યુગાનુર પ આમ થતું હતું; એટલે જ ભારતની સંસ્કૃતિ સર્વશ્રેષ્ઠ ખની છં; અને આજ સુધી ટકી છે. આપણે ત્યાં ધરના ધર્મની ચાકી સ્ત્રીએા કરતી એટલે કુંદ્રંમ સ્તેહસભર અને પવિત્ર રહેતું. સમાજની ચાકી પ્રાહ્મણો કરતા. તેઓ કયાંય વ્યસના, અપ્રમાશ્રિકતા કે ગેરરીતિએ પેસી ન જન્ય તેને માટે સતત ક્રિયાશીલ રહેતા; તેથી દેશ નીતિસભર રહેતા. અને સંતા આખા દેશમાં પરિભ્રમણ કરી સંસ્કૃતિની ચાકી અખંડપણે કર્યા કરતા હતા. રાજ્ય પણ સંતા, પ્રાહ્મણોને અધીન રહીને ચાલતું. આ ભધાના કારણે સમાજ શાન્તિથી જીવતા અને અધ્યાત્મલક્ષી રહી શકતો; કાઇ જાલીન દુષ્ટ કૃત્ય કરનાર નીકળતા તે રાજ્ય તેને યોગ્ય નશ્યત કરતું.

આજે રિયતિ ળદલાઈ ગઈ છે. પૂર્વ પશ્ચિમ એક થવા લાગ્યાં છે. વિજ્ઞાને દાેટ મૂકી છે. એટલે મહારાજ્યા એ જ પુરાણી સંસ્કૃતિને નજરમાં રાખી, યુગાનુરૂપ નવી ઢળે સમાજ વ્યવસ્થા ગાઢવવા પ્રયત્ન કરે છે. હવે વિશ્વરાજ્યામાં લાકશાહી વ્યવસ્થા શ્રેષ્ઠ ખનતી જાય છે ત્યારે જનતાને લડવાનું જ મુખ્ય કામ અગત્યનું ખન્યું છે. એટલે એમનાં નીતિનાં પાયા પર સંગઠના ખનાવવાં જોઈએ. એ સંગઠના સતત સાચે રસ્તે વિકાસ કરતાં રહે તે માટે; તેનું સંચાલન આજના ધ્રાહ્મણા કે જે રચનાત્મક કાર્યં કરાય છે તેમની ખનેલી સંસ્થાના હાથમાં મૂકનું જોઈએ. અને રચનાત્મક કાર્યં કરાની સંસ્થાને પણ માર્ગ દર્શં ક પ્રેરણા મળતી રહે તે માટે સાધુસંતાએ ધ્યાન રાખવું જોઈએ. દુનિયાભરનાં રાજ્યોની અશુહિઓ દૂર કરવા માટે પણ સાધુસંતાએ ધ્યાન આપવું જોઈએ.

આ સાધુમતો સર્વાગી પ્રશ્નોને સમજે, અને તે માટે સાથે ખેસી વિચાર વિનિમય કરી શકે તે માટે સંવત ૨૦૧૭ ના ચાતુર્માસમાં મુખઇમાં માડુંગા ( ગુર્જરવાડી ) મુકામે સાધુ-સાધ્વી અને સાધક-સાધિકાઓનો એક શિખિર યોજવામાં આવેલ. તે સતત ચાર માસ ચાલ્યો, તેમાં જે પ્રવચના ચર્ચા વ. ચાલ્યાં તેનું પુસ્તક આકારે સકલન થાય તો ખીજા સાધુ સાધ્વી, સેવકા અને પ્રજાને તેમાંથી ઉપયાગી માર્ગંદર્શન મળે તેવી ઘણાં ભાઈ દેનોને લાગણી થઈ આવી. ખાસ કરીને યૂ. નેમિચંદ્રજી મહારાજની એવી તીવ્ર ઇચ્છા હતી. પરંતુ આટલા ખધા સાહિત્યને તૈયાર કરવું, તેનું સંપાદન કરવું, અને પછી છપાવવું તે ઘણું અધુંરું કામ હતું. તેને માટે સમય જોઈ એ અને સહાય માટે નાણાં પણ જોઈ એ. આની વિમાસણ ચાલતી હતી. પણ જે કામ કુદરતને ગમતું હોય છે તે કામને આગળ વધારવા કુદરત જ કાઈકને નિમિત્ત ખનાવી પ્રેરણા આપે છે.

માટુંગાના આ શિબિરમાં શીવમાં રહેતા શ્રી મણિબાઇ લક્ષ્મીચંદ લાેખંડવાળા પ્રથમથી રસ લેતા હતા. તેમને મુનિશ્રી સંતભાલજી ઉપર અપાર શ્રહા છે. મહારાજશ્રી જે ધર્મકાર્ય કરી રહ્યા છે તે આજના યુગે ખૂબ જરૂરી છે તેમ તેઓ માને છે. એટલે શિબિરનાં કામામાં અનેક રીતે તેઓ ઉપયાગી થતા હતા. તેમણે કહ્યું કે "મહારાજશ્રીના આ શિબિરપ્રવચના પુસ્તકરૂપે છપાય અને સાધુસંતાને અપાય તા તેના લાબ તેમના જીવનવિકાસમાં તા થાય જ પણ તેઓ છકાયનાં પિયર (સમાજનાં માળાપ) છે તેથી સમાજને માર્ગદર્શન આપવામાં <mark>ઘણા</mark> ઉપયોગી થઇ શકે."

તેમના આ શુભ વિચારથી અને પ્રયત્નથી આ પુસ્તકા છાપવાનું મહાન કામ શરૂ કરી શકાયું છે. આ પ્રવચનાનું મુખ્ય તત્ત્વ જાળવી અલગ અલગ મુદ્દાવાર નાનાં નાનાં પુસ્તકરૂપે છપાય; તા વાંચનારને મુગમ પડે એમ લાગવાથી દરેક વિષયના જુદાં જુદાં એમ કુલ દસ ભાગા છે.

આ પુરતકાનું સંપાદન પણ ટૂંકાણમાં છતાં મૂળ ભાવ અને અનિવાર્ય એવી વિગતા જાળવીને થાય એ જરૂરી હતું. એ માટે પણ શ્રી. મચિબાઇ લાેખડવાળાએ મદાસના જૈન વિદાર્થી ગૃહના ગૃહપતિ શ્રી ગુલાવ્યદ જૈનનું નામ સ્વચ્યું. તેમને રૂજર મળવા બાેલાવ્યા અને વાતચીત કરી અને તેમણે સહયે આ કામગીરી સ્વીકારી.

અતમાં અમે પૂ. મુનિષ્ઠી સંતત્માલ જ તેમજ મુનિષ્ઠી તેમિચંદ્ર છેએ આવુ સર્વાંગ સુંદર અનુભવપૂર્ણ સાહિત્ય જનતાને આપ્યું; તે બદલ તેમતા આભાર માનીએ છીએ. તે જ રીતે સાયનમાં શીવ સાસાયડીમાં રહેતા વારા મશ્ચિભાઈ લક્ષ્મીચંદ કચ્છ મુંદ્રાવાળાએ આ પુસ્તકા છપાવવામાં પૂરતા સહકાર આપેલ છે, તેમજ મહેનત લઈ શેઢ શ્રી. પદમશીમાઈ તથા બીજાએ પાસેથી સહકાર અપાવેલ છે તે બદલ તેઓશીઓના આબાર માનીએ છીએ. તેમની મદદ વગર અમે આ સાહિત્ય પ્રકાશિત કરી શકત કે કેમ ? તે સવાલ હતા. અને મદાસવાળા શ્રી. ગુલાબચંદ જેન કે જેમણે અનેક જવાબદારીઓ હોવા છતાં આ કામને ધર્મંકાર્ય માની સમયસર સંપાદન કર્યું છે તેમના પણ આબાર માનીએ છીએ. પૃ. શ્રી. દડીસ્વામી, શ્રી. માટલિયા, વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિકસંઘ વગેરેએ પણ પ્રેરણા આપી છે, તેથી તેમના અને જ્ઞાત, અજ્ઞાત સૌએ જે સહકાર આપ્યા છે તેમના પણ અમે આબાર માનીએ છીએ

સાધુસંતેા, સાધ્વીએા, સેવકાે અને જનતા આ દરોય પુસ્તકાેના અભ્યાસ કરી સ્વપર કલ્યા<mark>ખુના</mark> સ્પષ્ટ માર્ગ અખત્યાર કરશે એવી અમને આશા છે.

સાધુસાધ્વી શિભિર વ્યવસ્થાપક સમિતિ, સુંભધ.

# આપણી પ્રકાશન સંસ્થા

સમાજ પરિવર્તનના આધાર નવા વિચાર પર છે. એ લોકો સુધી પહેાંચે તો જ સમાજ ધડતરનું કામ આગળ ચાલે. એટલા માટે મુનિ<sup>ક</sup>ી સંતભાલજીના વિચારાેને મૂર્ત સ્વ**રૂપ આ**પવાની દૃષ્ટિએ ભાલનળકાંઠા પ્રદેશમાં જે વિવિધ પ્રવૃત્તિએ। ચાલી રહી છે તે પૈકી એક પ્રવૃત્તિ પ્રકાશન વિભાગને લગતી છે.

આ પ્રવૃત્તિ એટલે મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર, આ સંસ્થા છેલ્લા તેત્રીસ વર્ષથી પુસ્તકાતું પ્રકાશન કરે છે. આ પ્રકાશનાએ જાહેર જીવનના ધડતરમાં સારા એવા કાળા આપ્યા છે.

એક વ્યક્તિએ પાતાના વ્યક્તિગત વિચારે આ સંસ્થા સન-૧૯૩૩માં સ્થાપાયેલી. આ વ્યક્તિ તે શ્રી લહમીચંદ ઝવેરચંદ સંઘવી. જેઓ મુનિશ્રી સંતત્પાલજી પ્રત્યે ખૂબજ આદર અને ભકિતભાવ ધરાવે છે અને છેલ્લા તેત્રીસ વર્ષથી મંત્રીપદની જવાબદારી કર્તવ્યભાવે સંભાળી રહ્યા છે. સસ્થાની શરૂના ચૌદ વર્ષ તેઓએ વ્યક્તિગત આર્થિક જવાબદારી ઉપા**ડી** વ્યક્તિગત સંચાલન કરેલું પણ જ્યારે પ્રાયેાગિક સંઘની સ્થાપના થઈ ત્યારે સંધે તેઓશ્રીના કહેવાથી આ પ્રવૃત્તિને પાતામાં સમાવી તેનું સંચાલન પાતાના હાથ ધર્યું.

મુનિશ્રી સંતબાલજએ સન–૧૯૩૮ના અરસામાં ભાલનળકાંઠા પ્રદેશમાં પ્રવેશ કર્યો. તેઓશ્રીને પાેેેતાના વિચારાને મૂર્ત સ્વરૂપ આપી શકાય એવા આ પ્રદેશ લાગ્યા અને પ્રદેશની આમજનતાએ તેમાં પૂરા સાથ આપ્યા.

આમ જનતાના સહકારથી અનેકવિધ પ્રવૃત્તિ ચાલુ થઈ. આ બધી પ્રવૃત્તિઓને સાંકળવા માટે ભાલનળકાંઠા પ્રાયોગિક સંઘની સ્થાપના થઇ. સંધના સંચાલન નીચે આજે કસ પ્રવૃત્તિઓ–સં∗થાએ। ચાલે છે. જેમાં ઉપરની પ્રકાશન સંસ્થાના સમાવેશ થાય છે.

આમ જનતાને જીવનલક્ષી સાહિત્ય શક્ય તેટલાં એાછાં મૂલ્યે મળે એ દૃષ્ટિ આ સંસ્થાના ઉ**દેશ**માં રહેલી છે. આ ઉદ્દેશ પાર પડે અને સંસ્થાના આર્થિક પાસાં સરભર થઈ રહે એ રીતે બજારૂ કિમતથી પણ એાછી કિમત પ્રકાશનની રાખવામાં આવે છે.

આમજનતા આ સંસ્થાના સાહિત્યના વધુ ને વધુ લાભ ઊઠાવશે હરિપ્રસાદ આચાર્ય એવી આશા છે.

# આપણાં ઉત્તમ પુસ્તકા

| જૈન દધ્ટિએ ગીતા દર્શન ભા. ૧−૨        | •••• | <b>∠</b> −∘∘ |
|--------------------------------------|------|--------------|
| આચારાંગ સૂત્ર                        | •••  | <b>५-</b> ०० |
| दशवैशिक सूत्र                        | •••  | ०-७५         |
| સાધક સહ્યરી                          |      | ૧–૫૦         |
| સન્મુકા ( પ્રાર્થના સંગ્રહ )         | •••  | १–२५         |
| સાધતાનું જીવન દર્શન                  | •••  | <b>4-0</b> 0 |
| આદર્શ ગુ <b>હસ્થા</b> બ્રમ           | •••  | <b>4-4</b> 0 |
| અભિનવ રામાયણ                         | •••  | <b>२–५</b> ० |
| અતંતની આરાધના                        | •••  | <b>2</b> -00 |
| વાત્સસ્ય મંજરી                       | •••  | ૧–૫૦         |
| શિબિર પ્રવચનની ઝાંખી                 | •••  | ર–૫૦         |
| શુદ્ધિ પ્રયાગની પૂર્વપ્રભા           | •••  | <b>ર–ર</b> ૫ |
| શુદ્ધિ પ્રયોગના સ <b>ક્</b> ળ ચિત્રા | •••  | 3-00         |
| જગદંભાના પત્રેા                      | •••  | 9-00         |
| સ્મરથુ શક્તિ                         | •••  | <b>∂-0</b> 0 |
| नारीने यरधे                          | •••  | 1-00         |
| યોવન                                 | •••  | २-००         |
| આપણાં સંતળાલજી                       | •••  | १-००         |
| પાથેય ( નવ <b>લકયા</b> )             | •••  | 3-00         |
| સર્જાતા હૈયાં ( ર્કનામને પાત્ર )     | •••  | २-५०         |
| સૂતેલા ખંડ ( પ્રવાસ વર્ષ્યુન )       | •••• | २-००         |
| સમ৵ ( નવલકથા )                       | •••  | 3-00         |
| સાધના ( ટ્રંકી વાર્તા)               | •••  | 8-0c         |
| રાત પશુ રડી પડી ( છપાય છે )          | •••  |              |

# આદર્શ ગૃહસ્થાશ્રમ

# ( છઠ્ઠી આવૃત્તિ )

( લગ્ન પ્રસંગે લેટ આપવા લાયક )

'ગૃ**હસ્થા**શ્રમ ' એ માનવજીવનના .પાયાે છે. બધાં આશ્રમાેના એના પર આધાર છે. ગૃહસ્થ–જીવન સરળ, સુખી અને સભર ખને તે દૃષ્ટિએ મુનિશ્રી સંતૃષાલજીની કલમે લખાયેલ આ પુસ્તક ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશનાર અને ન પ્રવેશેલ એવી એકએક વ્યક્તિને અનેરું માર્ગદર્શન આપે છે.

કિમત : ૫-૫૦

ટપાલ ખર્ચ: **અલગ** 

숬

# અભિનવ રામાયણ

( પ્રકાશક : નવજીવન પ્રકાશ મંદિર )

મુનિશ્રી સંતળાલજ રચિત આ 'અભિનવ રામાયણ પરતક કે જે સન ૧૯૫૮ માં મુંબઈ રાજ્યમાં સંખ્યાબંધ પ્રગટ થયેલાં પુસ્તકામાં પ્રથમ પંક્તિમાં લેખાયું છે. આ પુસ્તકની બે આવૃત્તિએ બહાર પડી છે. હિન્દીભાષી પ્રજા આ પુસ્તકનાે વધુ લાભ ઊઠાવી શકે એ દેષ્ટિએ હિન્દી આવૃત્તિ ઉપરાક્ત સંસ્થા છાપી રહી છે. આ અભિનવ રામાયણમાં કથા તા મૂળ છે તે જ છે, પરન્તુ એમાં આવતી ઘટનાએાનું અર્થઘટન ગાંધીયુગની અથવા ગાંધીજીની ફિલસૂપી અનુસારનું છે. આ પુસ્તક જિજ્ઞાસુ અને વિચારક પ્રેમીએ ખાસ વાંચવા જેવું છે.

કિમત : **૨-૫૦** 

ટપાલ ખર્ચ : **અલગ**.

# અનુ ક્રેમ હ્યું કા

#### ભાગ=अ

| ૧   | <b>રમૃતિ–વિકાસની મહ</b> ત્તા                          | ٩          |
|-----|-------------------------------------------------------|------------|
| ર   | રમૃતિ-વિકાસના સ્ત્રોત                                 | ૧૫         |
| 3   | રમૃતિ-વિકાસના આધારા                                   | 33         |
| 8   | રમૃતિ–વિકાસમાં બાધક કારણેા                            | ४०         |
| પ   | રમૃતિ−વિકાસને <b>ા ક્રમ</b>                           | પર         |
| ţ   | સ્મૃતિ–વિકાસનાં સાધના <del>ે</del> – ૧                | <b>५</b> ३ |
| 19  | સ્મૃતિ–વિકાસનાં સાધના <b>–</b> ર                      | ५७         |
| 4   | સ્મૃતિ–વિકાસનાં વૈજ્ઞાનિક ઉપાયે।                      | 196        |
| ૯   | અવધાન-પ્રક્રિયા શુ અને શી રીતે ?                      | ८०         |
| ) o | અવધાન પ્રયાગ, ઉદ્દેશ્ય અને શતાવધાન                    | 47         |
| 1 ૧ | ગ <mark>િષ્</mark> યિતના પ્રયાેગા અને સ્મૃતિ-વિકાસ    | १०४        |
| ૧ ૨ | છં <b>દ-વિજ્ઞાન અને</b> સ્મૃતિ                        | ૧૨૨        |
| 13  | આંતરિક અવધાન–પ્રયાગ                                   | ૧૩૨        |
| ίY  | સ્મૃતિ–વિ <mark>કાસનું ફ</mark> ળ : પુર્વ જન્મ સ્મૃતિ | ૧૩૯        |
| ર પ | રમૃતિ−વિકાસ <b>ચરમ</b> ઉ <b>દે</b> શ્ય−આત્મ રમૃતિ     | १४८        |
|     |                                                       |            |

#### ભાગ-ब

| ૧ | સક્રિય સાધુ                | સમાજ શું કરી શકે ?              | १५२ |
|---|----------------------------|---------------------------------|-----|
| ર | સા <mark>ધુ–સાધ્</mark> વી | શિત્રિર આયેાજનની પશ્ચાદ્ ભૂમિકા | १५७ |

| 3           | સાધુ–સાધ્વી શિબિરનું બંધાર <b>ણ</b> અને પૂર્વ તૈયારી                | १८८         |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| ४           | શિબિરમાં દાખલ થયેલ સભ્યાેના સંક્ષિપ્ત પરિચય                         | २००         |
| પ           | શિબિર અંગે અભિપ્રાયા અને સંદેશાઓ                                    | २०८         |
| ķ           | શિભિરતે। પ્રભંધ અને हैंનિક કાર્યક્રમ                                | ર્૩૩        |
| છ           | સાધુ–સાધ્વી શિબિરનાે શુભારંભ                                        | २३८         |
| 4           | શિબિરની ચર્ચાએો અને પ્રવચનના વિષયે৷                                 | २५३         |
| ٤           | <b>શિ</b> બિર દરમિયાન કેટલી <b>ક</b> વાતા                           | २७६         |
| ì٥          | શિબિર પ્રેરકની જન્મ જયંતી                                           | ૨૮૫         |
| 1 1         | શિબિર દરમ્યાન પ્રવચના, ચર્ચાએા અને પ્રશ્નવિચારણાએા!                 | <b>૨</b> ૯૮ |
| ૧ ૨         | સા <mark>ધુ</mark> સાધ્વી શિબિર પૂર્ણાફૂતિ સમારાેહ                  | <b>३</b> ०८ |
| ₹ 3         | શિબિરાર્થીએાનાં પ્રેરક વચનાે અને વિકાય                              | <b>३२</b> ६ |
| ો૪          | શિબિર પછી                                                           | ४६६         |
| ર પ         | ખદલાતી પરિસ્થિતિ અને શિખિર કાર્યવા <b>હી</b> નું મૃ <b>લ્</b> યાંકન | ३४६         |
| <b>રે</b> ૬ | સંપાદકની વિદાય                                                      | <b>૩પ</b> ૧ |



# स्भृति – विशसनी भहत्ता

# સ્મૃતિ કે ચમત્કાર :

આપણે કેટલીક વાર કેટલીક વ્યક્તિઓને, એક બાદ એક અનેક ધટનાઓને સંભળાવતા જોઈએ છીએ: માટી માટી રકમના દાખલાએ મેાંઢે કરતા જોઈએ છીએ તેમજ ધણીવાર અલગ અલગ પ્રકારના અતેક પ્રક્ષોતે સાંકળીતે અવધાન-પ્રયાગ વડે જવાખ દેતા જોઈ એ છીએ. ત્યારે તેમની સમૃતિ અંગે દિંગ થઈ જઈ એ છીએ. ધડીબર એમ પણ લાગે છે કે આને કાઈ દેવી શક્તિ કે ચમહાર-શક્તિ તા પ્રાપ્ત નથી ને ?

સ્વામી વિવેકાનંદ અમેરિકાથી પાછા કરીતે યુરાપમાં એક મંદિલાના અતિથિ ખન્યાં. એકવાર તેએા નિરાંતે પાનાં ફેરવતાં એક પુસ્તક વાંચતા હતા. પેલી મેજબાન બાઈને લાગ્યું 🤰 સ્વામીજી અમરધા પાનાં ફેરવે છે. તેણે કહ્યું: સ્વામીછ! તમે પણ પાનાં જ ફેરવા છા ? "

વિવેકાન દે કહ્યું: '' ના, ખહેન ! હું કેવળ ઝડપથી વાંચતાજ ન<mark>થ</mark>ી પણ સાથે સાથે જે વાંચું છું તે બધું મને યાદ છે!"

પેલી બાઈને થયું કે વિવેકાન દેજી હાંકે છે. તે તેમની સામું જોવા લાગી. સ્વામીજીએ તેને કહ્યું: "શ્રાંકાને કેત**ઈ** કારણ નથી. મારા વાંચેલા પૃષ્ઠોમાંથી મતે કાર્કપણ પૃષ્ઠ ઉપર ક્રઇ લાઇન છે તેમાં શું વહ્ય છે તે પૃછેા, હું તમને તે કહી શકીશ ? "

બાર્કની શકા જિનામામાં પરિ**ણમી.** તેણે એક પાનું ખાલીને અમક લીટી વાંચી. વિવેકાન દેજીએ કેવળ તે પાનાંની ક્રમ સંખ્યાજ નહા. પણ તે પૃષ્ઠ ઉપર તે લીટી કેટલામી છે તે પણ કહી ખતાવી. પેલી બાર્ફ તા આ**શ્વ**ર્યમાં પડી ગઈ.

એટલે આ વિષય રસિક, ચમત્કારિક તેમજ દરેક માટે અનુકરણીય છે. દરેકની પાસે અખૂટ આત્મ–શક્તિ ભરેલી છે અને ∶સ્મૃતિ તેના એક સ્રોત છે. માણુસ પાતાના એ શક્તિને બૂલીને, ખાણશક્તિથી અંજાઇ જાય છે. પણ તે ભૂલે છે કે તેની અંદર પણ એવી અખ્ટ શક્તિ ભરી પડી છે જેતા તેણે વિકાસ સાધવાના છે. તે આત્મશક્તિ સાધી શ્રદ્ધા સાથે સ્મૃતિ-વિકાસના, વર્તમાન યુગે શાધાયેલા કપાયા વડે પાતાની સ્મૃતિના વિકાસ સાધે; તા તેને મળતા સ્મૃતિના સિદ્ધિ પણ એક આશ્વર્યજ થશે.

સ્મરણ શક્તિ આપણા મનની–માનસની એક વિદ્યુત્ શક્તિ છે. તે પાતેજ અસંખ્ય સાચા ચમતકારાની જનની છે. તે ઉપરાંત જીવનના ડગક્ષે તે પગક્ષે માણસતે તેની જરૂર છે. માણસ ગમે તે ક્ષેત્રમાં કામ કરતા હાય પણ તેને નાના માટા પ્રસંગમાં સ્મૃતિ-વિકાસની જરૂર પડશેજ.

## સ્મૃતિ વિકાસની જરૂર :

સ્મૃતિ વિકાસના મુદ્દાને અહીં ચર્ચાતું કારણ એટલુંજ છે કે તે માનવજીવનની સર્વાગી સાધનામાં ધણા ઉપયોગી મુદ્દો છે. જો સ્મૃતિ અને ધારણા શકિત ખળવાન હાય તા માણસ નાની-માટી દરેક સાધનામાં ઝડપથી પ્રગતિ કરી શકે છે. તે નૂતન કે પુરાતન દરેક વિચારતે વિચારકાતી દૃષ્ટિએ સ્પષ્ટ કરી શકે છે. જ્યારે ધર્મ મય સમાજ રચના કરવી. એ આપણા ઉદેશ્ય છે ત્યારે અલગ અલગ ધર્મના લાકાને તે વાત તેમના ગ્રંથા વડે સમજાવવી પડે છે. આ ત્યારેજ ખની શકે જ્યારે રમૃતિ વિકસિત હોય અને તે ધર્મ પ્રથાની વાતા દખાંતા, શ્ક્ષાકા. છ દે! વગેરે. યાદ રાખી શકીએ: જે કાર્ય સ્મૃતિનું છે.

એવીજ રીતે રાજકીય ક્ષેત્રમાં વિવિધ ઉતાર-ચઢાણના પ્રસંગા યાદ રાખવાની. વિવિધ શાસન પ્રણાલીઓનો અનુભવ યાદ રાખવાની જરૂર પડે છે. સામાજિક જીવનમાં વિદ્યાર્થી, શિક્ષક, પ્રાધ્યાપક, ડાકટર, વક્ષીલ. પત્રકાર લેખક વકતા વગેરે દરેક માટે સ્મૃતિ વિકાસ અત્યંત જરૂરી છે. આર્થિક-વ્યાપારિક ક્ષેત્રમાં, વેપારી, મજૂર, ઇજનેર, કારખાનાદાર, આંકડાશાસ્ત્રી, અર્થશાસ્ત્ર કે આયોજન-શાસ્ત્રી વગેરે અધાને પ્રબળ સ્મૃતિ હોવી કાયદાકારક છે. સ્મૃતિના વિકાસ આ બધા માટે વરદાન રૂપે સિદ્ધ થાય છે.

આધ્યાતિમક ક્ષેત્રમાં તે સાધક માટે પ્રતિપળ સમૃતિની જરૂર છે. તે જે પ્રવૃત્તિ કરે છે તેમાં ડગલે ને પગલે એ યાદ રાખવાની જરૂર રહે છે કે તે આત્મભાન તો ચૂકતા નથી ને ? જગતના ખધાયે આત્માઓ માટે અને પાતાના આત્મા માટે તેની પ્રવૃત્તિ અહિતકર તા નથી ને ? આ પ્રવૃત્તિમાં ક્યાંક, આસક્તિ, અહંકાર, રાગદ્વેષ વગેરે દાષા તા પેસી જતાં નથી ને ? આવું પ્રતિક્ષણ યાદ રાખવું આધ્યાત્મિક સાધક માટે જરૂરી હોય છે.

अंटले ज ઉपनिषद्दमां अंक ऋषि पाताना शिष्यते शेतवे छे:— ॐ कतो! समरकृतं, समरकृतं!

हे इतु! डरेंबा डार्थने २भर! डरेंबा डार्थने २भर!

એટલે જ પ્રત્યેક સાધક, ગૃદસ્ય કે મુનિ, પાલઃકાળે ઊઠીને એ જ સ્મરણ કરે છે:—

कि मे कडं! कि मे किच्चसेसं! किवा सककं न समायहामि

—'મેં શું કર્યું ! શું કરવાનું ભાકી છે ! કર્યું શક્ય કાર્ય હું ન કરી શક્યો !' તે ઉપરાંત દિનચર્યામાં પણ પ્રતિક્ષણ જાગૃત રહેવા માટે સ્મૃતિ–વિકાસ આવશ્યક છે. સાંજની સંધ્યા (ક્યા)માં કે પ્રતિક્રમણમાં સાધક એ જ યાદ કરે છે કે મેં કેટલા ગુણ વધાર્યા અને અને કેટલા દેષો ! પાપ-પુણ્ય જન્તેમાં કર્યું પાસું વધારે નમ્યું ! મિથ્યાત્વ, અવત, પ્રમાદ, ક્યાય અને અશુભ યોગનું તે પ્રતિક્રમણ કરે છે એટલે યાદ કરીને, દેષોને દૂર કરીને ગુણોને ગ્રહ્યું કરવા તત્પર થાય છે.

જે રમૃતિ–વિકાસ વધારે થયેા હેાય તેા સાધનામાં વધારે જાગૃતિ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com રાખી શકે છે. ભક્તિના ક્ષેત્રમાં પ્રભુ ન:મ–સ્મરણનું મહત્વ છે. તે સ્મરણ સ્મૃતિ–વિકાસ વગર થઈ શકતું નથી.

પ્રાહ્મમુદ્દર્તમાં ઊઠીને સાધક ક**ઢે** છે :—

प्रातः स्मरामि हृदि संस्फुरदात्मतत्वं सच्चित् सुखं परम इंस गति तुहीयम----

—આવાં પદ્યો વહે તે ભાવાને ઉત્રત કરે છે; મનને એકાગ્ર કરે છે ત્યારે તેમના માટે બક્તિ રસના કવિનુ પદ તે વારવાર ગાય છે.

સુમિરન કરલે મેરે મના.....!

પાતાનાં મન, <mark>ખુ</mark>દ્ધિ, ચિત્ત અને ઇન્દ્રિયરૂપ સાધન દ્વારા સ્મરણ કરવાની તાલીમ જીવનનાં દરેક ક્ષેત્રે ઉપયાગી નીવડે છે.

નારી જાતિ પણ સ્મૃતિ એક ઉપયાગી અને ઉત્તમ ગુણ છે. તેને કુટુંખના દરેક વહેવારમાં ધણું યાદ રાખવું પડે છે. ગીતામાં નારીના ઉત્તમાત્તમ ગુણ તરીકે સ્મૃતિને ખતાવવામાં આવી છે:—

कीर्तिः श्रीवीक् च नारीणां स्मृतिर्मेधा धृतिः क्षमा

કેવળ નારીના સાત મહાચુણા આ પ્રમાણે છે:—કીર્તિ, શ્રી, વાણી, સ્મૃતિ, મેઘા (ખુદ્ધિ) ધૃતિ અને ક્ષમા. આ સાત ચુણા વડે તે દીપે છે.

જિંદગીના દરેક ડમલે અને પળે સ્મૃતિની જરૂર છે. એટલું જ નહીં જિંદગી સાથેના તેના નિકટના સંબંધ છે. જ્યારે માણસત્તું મૃત્યુ નજીક આવે ત્યારે તેની સ્મૃતિ ક્રમે ક્રમે એાછી થતી જાય છે. એભાન–અવસ્થામાં પણ સ્મૃતિના લગભગ લાપ થઈ જાય છે.

એક અંગ્રેજ વિદ્વાન ડૉ. લાઈ સેટે કહ્યું છે: "આધ્યાત્મિક, માનસિક, અને શારીરિક આ ત્રણે શક્તિઓના ક્ષીણ થવાનું પ્રથમ કારણ સ્મરણ શક્તિના અભાવ જ છે." સ્મૃતિના અભાવને ભ્રમ કે ભૂલ કહેવામાં આવે છે. માણુસ ખાવાની-પથ્યાપથ્યની ભૂલા કરે છે તા તે માંદા પડે છે. ચાલવામાં ચૂકે છે તા તે ખાડામાં પડે છે અને વિચારમાં ચૂકે છે તા તેનું આધ્યાત્મિક પતન થાય છે. તે ધણા દાષાથી ધેરાઈ જાય છે. જ્યારે માણુસ સ્મૃતિવાન હાય છે ત્યારે તેની શારીરિક અને માનસિક શકિત પણ સતેજ, બળવાન અને જાગૃત હાય છે. પરિણામે તે પાતાના ધ્યેયમાં પૂરી સફળતા મેળવે છે.

ભાગવાન ખુધ્ધે આય'-અધ્ટાંગિકા માર્ગમાં, ''સમ્યક્−સ્મૃતિ"ને પણ એક માર્ગ બતાવ્યા છે. ભગવાન મહાવીરે તેને 'અપ્રમાદ' કે અપ્રમત્તતા તરીકે બતાવી છે. મહર્ષિ પતંજિલએ તેને યાગ ગણાવીને ચિત્તવૃત્તિના નિરાધ કરવાના માર્ગ ગણ્યા છે.

# સ્મૃતિ એ≀લે શું ?

રમૃતિના વિકાસ કરવા એ વિષય ચર્ચતાં પહેલાં રમૃતિ શું છે? તે જોઈ લઈ એ. રમૃતિ એટલે સામાન્ય રીતે જોયેલી, સાંભળેલી, વાંચેલી કે વિચારેલી વાત અને વસ્તુને મગજમાં સાચવીને વ્યવસ્થિત રીતે ભરી લેવી; તેમ જ તે વસ્તુને સમયસર, આવશ્યક લાગે ત્યારે એ જ રીતે બીજા આગળ પ્રગટ કરી દેવી. આમાં પ્રથમ ભાગ સ્મૃતિ તરીકે ગણી શકાય; ત્યારે પછીના ભાગ વિકાસ તરીકે ગણાવી શકાય. શરૂઆતમાં અંગત સ્મૃતિ વિકાસ થાય છે. પછી વ્યાપક સ્મૃતિ વિકાસ થાય છે.

જૈન દષ્ટિ પ્રમાણે મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષય કે ક્ષયોપશમના કારણે કાઇ જ્નેયેલી, સાંભળેલી કે વિચારેલી વસ્તુ પુનઃ પ્રગટ થવી એનું જ નામ સ્મૃતિ છે. તત્વાર્યસૂત્રમાં તેા સ્મૃતિને મતિજ્ઞાનનાજ પર્યાય-વાસી શબ્દ તરીકે મણાવી છે:—

मितः स्मृतिः संज्ञा चिंताऽभिनिबोध ईत्यनर्यान्तरम्

—એટલે કે મતિ, સ્મૃતિ, સંજ્ઞા ( જીચુવું ), ચિંતા, અભિનિયોધ એ ભધા શ્રબ્દા એક અર્થવાળા છે. સ્મૃતિ ખરા અર્થમાં ત્યારે જ કહી શકાય જ્યારે જોયેલી, સાંબળેલી, વાંચેલી કે વિચારેલી વસ્તુને સમ્યક્ રીતે અને સમયસર પાછી જ્યારે જરૂર પડે ત્યારે તરત કહી શકાય. એ ત્યારે જ થઈ શકે જ્યારે વિષયનું ગ્રહ્ન ધારણ કે ઉદ્દેખોધન ( પુનઃ સ્મરણ ) વ્યવસ્થિત રીતે થાય. આને એ રીતે પણ કહી શકાય ક્રે ધારણા શક્તિનું ઉદ્દેબોધન કરીને ખહાર લાવવાનું નામ જ સ્મરણ શકિત છે. ખીજા શબ્દામાં વિચારીએ તાે ગ્રહ્યુશકિત, ધારણાશકિત, નિર્ણયશકિત, નિરીક્ષણશક્તિ પરીક્ષ**ણશ**કિત અને સ્પ્ર**રણાશ્વકિ**ત વગેરે ખધી શકિત એાતું ઉદ્દેગમ સ્થળ સ્મરણ શકિત છે. તેને સૂર્ય કહી શકાય તાે આ બધી શકિતએાને તેનાં કિરણાે રૂપે ગણી શકાય. રમરણશક્તિ આત્માની અનંત શક્તિ પૈકી એક વિશિષ્ટ શક્તિ છે. શરીરમાં આત્મા હાય ત્યાં સુધી જ એ સંભવે છે. ચેતન ચાલી જર્તા તે પણ ચાલી જાય છે.

# સ્મૃતિ-વિકાસ એટલે ?

આવી અનંત શકિતશાળી વસ્તુ સ્મૃતિ છે અને તેવી સ્મૃતિના ફેલાવા કરવા, વ્યાપક બનાવવી, શુદ્ધ અને સતેજ બનાવવી, એનું નામ સ્મૃતિ-વિકાસ છે. સ્મૃતિના વિકાસ કરવા માટે અલગ અલગ યુગમાં શાધાયેલ અનેક માર્ગો છે: અસંખ્ય પ્રક્રિયાએા છે. આ બધા અંગે કાઈ એક વ્યક્તિ વિશેષ, એક યુગમાં વિચારી શાકે જ નહીં, તે બધાંના એક સાથે પ્રયોગ પણ એક વ્યક્તિના જીવનમાં અશ્વક્ય છે. તે છતાં ટુંકમાં આ મુદ્દા અંગે તેમજ એના કેટલાંક મુખ્ય માર્ગો અને પાસાંઓ ઉપર છણાવટ કરતાં યથાર્થ સ્મૃતિ–વિકાસ કાને કહેવાય? તેના ખ્યાલ આવી શકશે.

સ્મૃતિ અગે જોયું કે તેમાં ધારણા મુખ્યત્વે છે. ત્યારે કાેકપિણ વસ્તુની સ્મૃતિને મગજમાં રિથર રાખીને તેતું ઉદ્દેખાધન કે સમયસર પુનઃસ્મર**ણ થવુ**ં; એ સ્મૃતિ–વિકાસ થયે**ા કહેવાય. સ્મૃ**તિ**ની ખિલેલી** એ અવસ્થા-વિશેષને વિકાસ ગ**ણા શ્ર**કાય. આમાં પણ ઊંડી નિરીક્ષણ અને પરીક્ષણની ખુદ્ધિ વડે કાળનાં પડેાને ચીરીને પણ નિર્ણય કરી વાતને સ્થિર કરવી તે વિશેષ વિક્રસિત અવસ્થા છે! તેનાથી પણ આગળ વધીને સામી વ્યક્તિના ભાવાને ઓળખીને તેવાજ પ્રગટ કરવા તે સ્મૃતિ–વિકાસની શ્રેષ્ઠ અવસ્થા છે. તેને સંપૂર્ણ જ્ઞાનની અવસ્થા પણ કહી શકાય!

અંતો એક દાખલા લઇ એ. રામ અને કૃષ્ણુ બે મિત્રા હતા. બન્તે સાથે ભણતા હતા. ભણ્યા પછી અલગ થઇ ગયા. વર્ષો ત્યાદ બન્તે મહ્યા. રામે તે દરમ્યાન આધ્યાત્મિક સાધના કરી. કૃષ્ણે પૈસા પેદા કર્યા પણ તેને આરામ ન હતા.

બન્નેના ચ**હે**રા ઉપર વર્ષોનાં વ**હે**ણા વહી ચૂકયા હતાં. તે છતાં જ્યારે કૃષ્ણુને રામે જોયા તા તરત તેને થયું કે "આ તા કૃષ્ણ જ હોવા જોઈ એ ?" આમ સ્મૃતિનું સ્પુરણ થાય તેને સ્મૃતિના સામાન્ય વિકાસ ગણી શકાય.

રામે કૃષ્ણને ખાલાવ્યા : ''અરે કૃષ્ણ !''

કૃપણે પ**ઢે**લાં તે৷ તેને ન એોળખ્યો. પછી ધ્યાન**યા** જોતાં તેને લાગ્યું કે આ તે৷ રામ છે. તે બાેલી ઊઠયા : '' અરે…રામ ! "

રામે કહ્યું : " બહુ જ પૈસાદાર થઈ ગયે৷ લાગે છે ! "

કૃષ્ણે કહ્યું: "લા... પણ તું?"

રામે કહ્યું : " આપણે તેા અધ્યાત્મ માર્ગના પથિક છીએ ! પણ, કૃષ્ણ પૈસા મળવા છતાં તું સુખી નથી લાગતા !''

કૃષ્ણે કળૂલ કર્યું કે તે ખરેખર સુખી ન હતો.

આમાં રામ કૃષ્ણતે એ ગળખે છે, તે સ્મૃતિ વિકાસ સામાન્ય છે. જો કે તેને કૃષ્ણતે એ ગળખવામાં તેના નાનપણના ચહેરા સાથે હમણાંના મહેરાનું નિરીક્ષણ અને વિશ્લેષણ તો કરવું પડે છે, પણ, તે એને એમ કહે છે કે "તું ધનવાન થઇ ગયા લાગે છે" એ સ્મૃતિ-વિકાસ છે અને તેયા આગળ "પૈસા મળવા છતાં તું સુખી લામતા નથી!" એ સ્મૃતિની વિશેષ વિકસિત અવસ્થા છે.

કેટલાં કે લોકા એવી કરિયાદ કરતા હોય છે, કે અમને યાદ રહેતું નથી અગર તો અમને એ વસ્તુ યાદ રહેશે નહીં, કે અમારામાં સ્મરણ શકિતના અભાવ છે, તો તે તેમની ભ્રાંતિ છે. કાઇપણ સ્ત્રી કે પુરુષ સ્મૃતિ વગરનાં નથી. દરેકમાં એાછાવત્તા અંશે સ્મૃતિ રહેલી જ હાય છે. તેઓ સામાને જોઇને કહે કે "આપણે આટલા વર્ષો પહેલાં મળ્યાં હતાં અથવા તમે કલાણાના દીકરા ને ?" આ બધી બાબતો સ્મૃતિની છે.

આ સ્મરણશકિત્ત વેર-વિખેર થઈ જતાં તદ્દન મર્યાદિત ઝની જાય છે; તેનામાં ઉણુપ આવી જાય છે. સ્મરણશકિતને સંગઠિત કરીને તેના વિકાસ સાધવામાં આવે તા તે ચમતકારા સર્જી શકે છે. તેના પ્રવાહ અલગ-અલગ દિશાઓમાં વહી જતાં જ તેનું ભળ એાહું થઈ જાય છે. જરૂર એ છે કે તેના વિકાસ પ્રારંભથી અને ખરી દિશામાં થાય.

રમૃતિના વિકાસ બાળક ગર્મમાં આવે ત્યારથી થઈ જ્વય છે. ગર્ભ માંથી બહાર આવ્યા બાદ બાળક થાડા વખતમાં ધર્જી શીખી લે છે. જેમ જેમ તે માટું થતું જાય છે તેમ તેમ તે મા, ખા. મામા, ખાખા, ખાપા વગેરે શબ્દે!ને ત્રહણ કરતું જાય છે. ધણીવાર તે! તે આસપાસમાં રહેતા જેટલા પ્રકારના લાકા હાય છે તેટલી ભાષા બાલે છે. મુંબઈ જેવા શહેરમાં નાતું બાળક ચુજરાતી, મરાઠી, હિંદી વગેરે ભાષા ધણી સરળતાર્યા બાલતાં શીખી શકે છે. હમર્ણાજ છાપામાં આવ્યું હતું કે એક અઢી વર્ષનું બાળક એક પુસ્તકાલયમાં ઘણાં પુસ્તકા એક સાથે વાંચી ગયું હતું. નાનું ભાળક નાનપણથી એકીટશે જોતું હાય છે; ધ્યાનથી સાંભળ**તું હાય છે. અને ધણી** ખાયતાને **ગ્રહ**ણ કરતું **હો**ય છે: કારણ કે સ્મૃતિના સં<mark>યંધ</mark> અનંતસુગના સાથે હોય છે. જન્મથી જ " મરણ પર્યાંત સ્મૃતિ વિકાસનું કાર્ય ચાલુજ હાય છે. આજે ધણા વાલીઓ એમ માને છે કે છે કરી નહીં ભણે તા ટાેંઠ રહી જશે પણ વાલીઓને એવા ખ્યાલ આવે કે ધણીવાર સ્કૂલના ડાેઠ નિશાળીયાએ જગતના મહાપુરુષો થર્ષ્ટ શક્યા છે. તે તેમના સ્મૃતિ વિકાસને આબારી છે તેા તેમની એ ભ્રમણા ભાંગી પડશે.

ખરેખર માણમતે એ ખ્યાલ નથી કે કુદરતે અથવા નિમગ મૈયાએ તેને સ્મર<mark>ણશકિતની કેટ</mark>લી વિશિષ્ટ શકિત આપી છે? તેને વિકસાવી રાકાય છે અને આગળ વધી શકાય છે. તેના બદલે એ ક્ષેર્કા બઃગ્યના બરાસે કે દેવી ચમતકારના આશરે ખેસી જાય છે અને પાતે અકર્નાસ્ય ખના જાય છે. તેમને દરેક અસાધારેણ ઘટનામાં દૈવી સંકેત નજરે પડે છે. તેઓ જડ પદાર્થામાંથી ઉત્પન્ન શક્તિ અંગે પણ એવી જ કશ્પના ક**રી લે છે**. તેએા નિસર્ગ અપેલી આ તેમજ એવી ખીજ રાક્તિઓનો વિકાસ કે અનુભવ કરતા નથી અને પાતાની ટિંમતી જિ<sup>\*</sup>દગીને નાશવાન ક્ષાસિક પદાર્થી મેળવવા પાછળ ખચી દે છે. તેમને અંતઃકરણની આ શકિતઓના અનુભવ નહીં હોવાયા તે બાહ્ય શકિતએાને ધર્સું મહત્ત્વ આપી તેની પાછળ ફાંફાં મારતા हे।य छे

દરેક માણસમાં સ્મરણ શકિત છે, તે નિસર્ગ તરફથી મળેલી છે. તે અહુરૂપે છે. તેના વિકાસ કરવામાં આવે તા તે. આખા પરમાછુ વિશ્વને આવ**રી શકે છે. આ** વિકાસ કરવાની તક કે અધિકાર નિસર્ગ જીવાતમાને આપી દીધા છે. તેને પરૂપાર્થ કહેવામાં આવે છે. આ પુ**રૂષાર્થ પ્રગટ છે ત્યારે** ભાગ્ય <mark>સુપ્ત છે. તેથી પુરૂષાર્</mark>થને પ્રગટાવી શકાય છે તે તિશ્ચિત છે અને સ્પષ્ટ છે. કેટલાક માણસો ભાગ્યને આવારે ખેસી રહે છે તે નકામું છે. પુરૂષાર્થથી ભાગ્ય પ્રગટી શકે છે. એ દિશામાં ખરા પ્રયત્ન થવા જોઈએ. ખાસ કરીને સ્મૃતિ વિકાસ માટે ભાગ્યને હાથ દર્ધ ને ખેસી શકાત નથી.

के व्यक्ति स्भरश्यकितना विकास माटे पुत्रपार्थ नथी करता तेनी રમર**ણશ**કિત કટાયે**લી** તલવાર જેમ નકામી થઇ જાય છે. જેમ જમીનમાં ક્ટાયેલા ખજાતા કામમાં ન આવે તેમ તે ભિન6પયાગી અને છે. માશ્વમને જો પાતાની **રચિના ખ્યાલ (સ્મૃતિ) હાય**ે તો તે સ્મૃતિ-વિકાસ અવશ્ય કરી શકે છે. તે સાધ્ય છે. અ-સાધ્ય તથી.

મહાકવિ કાલિદાસ એટલા મુખ હતા કે જે ડાળા ઉપર ખેતા

હતા તેને જ કાપતા **હતા.** પણ તેણે પ્રયત્ન શરૂ કર્યો અને આગળ જતાં તે સંસ્કૃતના કવિ શિરામણિ ગણાયા.

જે લાે કા આ વાત નહીં સમજીને પાતાની જીવન યાત્રામાં દીન : હીત કે પરાધીન ભાવના લઈ ને ચાલે છે અને પાતાની સ્મૃતિ વિકા-સતા પ્રયત્ન કરતા નથી તેઓ પાછળ રહી જાય છે. પણ જેઓ તેને યાગ્ય વર્ળાંક આપીને આગળ વધે છે. તેઓ મહાન બની શકે છે.

સંદર સ્મૃતિ અસરકારક વ્યક્તિત્વનું એક મુખ્ય અંગ પણ છે. ચ્યાવા વિકાસ માટે વધારે પ્રયત્નની જરૂર પડતી નથી. ંતે માણસના પાતાના હાથમાં છે. તેના વિકાસ વ્યક્તિત્વના વિકાસ છે. તેથી દરેક વ્યક્તિએ તે કરવા જોઈએ. સાધકાએ અને સંતાએ તા તે ખાખતમાં જરા પણ બેદરકારી ન દાખવવી જોઈ એ.

# સ્મૃતિવિકાસ કેવી રીતે?

રમૃતિ–વિકાસ ખે રીતે થાય છે પૂર્વ સંસ્કારાથી અને વર્તમાન અભ્યાસથી. આ બન્નેમાં પારસ્પરિક સંબંધ છે. કેટલીક વ્યક્તિઓમાં પૂર્વ સારકારના કારણે નિમિત્ત મળતાંજ સ્મૃતિ વધારે જોવામાં આવે છે આવા વિકાસમાં વધારે પ્રયત્નની જરૂર પડતી નથી. આ અંગે આપણે જૈન ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીના નાનપણના દાખલા લઈએ :---

અમદાવાદની એક પાળમાં એક બાઈ ત્રણ દિવસથી ભૂખી હતી. તેને એવા નિયમ હતા કે જ્યાં સુધી હું 'ભકતામર સ્તાત્ર' નહીં સાંભળું ત્યાં સુધી ખારાક નહીં લઉં. તેને આવડતું નહીં એટલે ઉપાશ્રયે જઈ ગુરજીના મેાંઢે સાંભળતી હતી. શ્રાવણના ધાષમાર વરસાદ ત્રણ દિવસથી પડતા હાઈ તે તે ઉપાશ્રયે જઈ શકી નહીં. તેમાં તેની તિવયત લથડી હતી.

ઉપવાસના ચાથા દિવસ હતા. પાતાની માને કાંઈ પણ ન ખાતી જોઈ ને તેના સાત વરસના દીકરાએ તેને કહ્યું: " ખા! તું ત્રણ દિવસથી ક્રેમ ખાતી નથી ! તને શું દુઃખ છે ? તું નહીં ખાય તાે હું પણ આજે નહીં ખાઉં!"

ખાળકના પ્રેમ ભર્યા શાબ્દા સાંઅળી માનું વાત્સલ્ય ઊભરાઈ આવ્યું. તેણે બાળક જસાને છાતી સરસા ચાંપ્યાે. તેણે કહ્યું: "દીકરા! બકતામર સાંભળ્યા વગર હું કંઈ પણ લેતી નથી. ત્રણ દિવસથી વરસાદ પડે છે અને મારાથી ઉપાશ્રયે જઈને બક્તામર સંભળાયું નથી. તેથી હું કેવી રીતે જસું?"

નાના ભાળક જસાએ કહ્યું: "તો ભા! મને કહેવું હતું તે! હું તને સંભળાવી દેત!"

માને આશ્ચર્ય થયું. તેણે કહ્યું : "દીકરા ! તને તે৷ એક અક્ષર પણ આવડતા નધા. પછી ભક્તામર કચાંથી શીખ્યા ?"

જમાએ કહ્યું : ''લે ખા… હમણાં જ સંભળાવું…….!'' —અને તેણે શરૂ કર્યું :—

भक्तामर प्रणत मौलि मणि प्रभाणां.....

—પહેલી કડીથી લઈ ને તે ૪૮ શ્લોક કડકડાટ બાેલી ગયા. તેની મા તા હર્ષ બેર આંસુ સાથે સાંબળતી રહી. તેણે બાળકને ગળે લગાડીને કહ્યું : ''દીકરા…! કચાંથી આ શીખી આવ્યા કે"

" ખા ! તે દિવસે તારી સાથે ઉપાશ્રયે ચાલ્યાે હતાે ત્યારે મુનિ મહારાજ પાસે સાંબલ્યું હતું તે મને યાદ રહી ગયું છે ! "

પાતાના બાળકની આવી તીક્ષ્ણ રમૃતિ જોઈને માને હર્ષ થયા. મા–દીકરા તે દિવસે જમ્યા. આજ બાળક આગળ જતાં ઉપાધ્યાય યરોાવિજયજી રૂપે થયા. તેમની પ્રખર સુદ્ધિ, વિદ્યા અને રમૃતિની ઘણી અદ્ભુત વાતો આજે પણું સાંભળવા મળે છે.

અઢી રમૃતિ-વિકાસમાં પૂર્વ સંરકારા કારચુબૂત બન્યા હતા. એવા જ એક બીજો દાખલા પશુ છે.

રાજા બાજના દરભારમાં કવિ ધનપાલના ઘણા જ આદર સત્કાર થતા હતા. તેમણે વર્ષોના પરિશ્વમે ભાષ્યુભદ રચિત " કાદ ખરી "નું ભાષાંતર પાકૃત ભાષામાં કર્યું. તેમણે એ ભાષાંતર એકવાર રાજા ભાજને સંભળાવ્યું. રાજાએ કહ્યું: "એ ગ્રંથ સાથે મારૂં નામ જોડી દે!!"

કવિએ ના પાડી. રાજા બહુ જ ગુસ્સે થઈ ગયા. તેણે એ ગ્રંથ લઈને તેને બાળી નાખવાના આદેશ આપ્યા. પંડિત ધનપાલ નિરાશ થઈ ગયા. તે વીલે મેં એ ઘેર આવ્યા.

પિતાનું મેાં ઉદાસીન જોઈ તેમની પુત્રી તિલકમંજરીએ કહ્યું: "બાપુ! આજે ચિંતામાં કેમ બેઠા છેા ?"

કવિએ બધી હકીકત કહી સંભળાવી. પુત્રીએ કહ્યું: "તમે ચિંતા ન કરા ! મેં તે ગ્રંથ વાંચ્યા હતા અને મને અક્ષર અક્ષર યાદ છે. હું કોલતી જઇશ અને આપ તેને ક્રીથી લખા!"

પુત્રીની આવી અજબ સ્મરણ શક્તિથી કવિ ખુશ થયા. તિલક-મંજરી બાલતી ગઇ તેમ તેઓ લખતા ગયા અને તેમણે એ પ્રથ પૂરા કર્યા. તેમણે પુત્રીના નામ ઉપરથી એ પ્રથનું નામ "તિલક-મંજરી" રાખ્યું.

આવી રમરાયુશકિતમાં પૂર્વ સંરકારા નિમિત્ત હોય છે; પણ, રમૃતિના વધારે વિકાસ આ જન્મમાં કરેલા વિધિવત્ અભ્યાસથી થઇ શકે છે. તેના થાડાક દાખલા લઈએ:—

- (૧) ઇરાનના રાજા સાઈરસ પાતાના સેનાના દરેક સૈનિકનું નામ પાતે માંઢે યાદ રાખી શકતા. તેના સેનામાં એ સૈનિક દાખલ થાય તેને તે એક વખત સારી પેઠે જોઈ લેતા અને તેનું નામ મગજમાં રાખી લીધા પછી તે એને ભૂલતા નહીં. આ સ્મરણશક્તિ અભ્યાસથી વધી હતી.
- (ર) અકખર બાદશાહના દરભારમાં અધ્યુલક્રમ્પલ નામના વિદાન હતા. તે એક પુસ્તક વાંચી લેતા. પછી તેના દરેક પાનામાં શું લખ્યું છે તે કહી શકતા હતા. એટલી તેની સ્મૃતિ તીવ્ર હતી.

- (૩) અમેરિકામાં આસાગ્રા નામના એક વનસ્પતિ શાસ્ત્રવેત્તા હતા. તે**ણે અલ્યાસથી ૨૫ હ**જાર વનસ્પતિએાનાં નામા માંઢે કરી રાખ્યાં હતાં.
- (૪) કપાધ્યાય યશાવિજયજી અને વિનયવિજયજી જ્યારે કાશામાં એક બ્રાહ્મણ પંડિત પાસે ભણતા હતા ત્યારે તે પંડિતજી પાસ એક કિંમતી ગ્રંથ હતા. તેમાં ૧૨૦૦ શ્લોક હતા. ઘણા આગ્રહ કરવા જતાં તેઓ તે ગ્રંથ ભતાવતા ન હતા.

એકવાર પંડિતજી કાઇ કામસર બહારગામે ગયા. પાછળથી યરો વિજયજી અને વિનયવિજયજીએ પડિતાણી પાસે આવીને તે ગ્રંથ જોવા માટે આપવાની માગણી કરી. બન્નેના આગ્રહ જોઇને તે ગ્રંથ તેમતે આપી દીધો. તે ગ્રંથ લઇ તે પ્રારંભના ૭૦૦ \*ક્ષેક યશાવિજયજીએ અને બાઇના પ૦૦ વિનયવિજયજીએ એક રાતમાં કંઠસ્થ કરી લીવ. અને ગ્રંથ પંડિતાણીને પાછે આપી દીધો. બન્નેએ એકબીજા પાસે સાંભળીને પૂરા શ્રંથ કંઠસ્ય કરી લીધો.

ખપાર પંડિતજી જ્યારે ભણાવવા ખેઠા ત્યારે તેમણે તે અંગે માંગી માંગી. પંડિતજીને વિશ્વાસ ન ખેઠા અને તેમને શ્લોકા સંભળા-વવાનું કહ્યું. ખન્તે જાણે કડકડાટ ૧૨૦૦ શ્લોક સંભળાવી દીધા. પાંડિતજી સાંભળાને દિંગ થઇ ગયા. તેમની આંખમાં પ્રેમાશ્રુ ઊબરાવા લાગ્વાં. તેમણે પોતાના ખન્ને શિષ્યોને આવી અદ્દસૂત રમૃતિના અભ્યાસ માટે અભિનંદન આપ્યા.

મનુસમૃતિ, પારાશરસમૃતિ, યાદ્યવશ્ક્યસમૃતિ, દ્વારિનસમૃતિ વગેરે સમૃતિઓ સમાજ વ્યવદારના અનુભવાનું સ્મરણ કરીને જ લખેલ છે. તૈયા જ એમનું નામ 'સમૃતિ' પડ્યું છે. અગાઉ પરાપૂર્વથી સાંભળીતે જ ત્રાન અપાતૃ, વેદા, પુરાણા આગમા એ રીતે જ આપણી વચ્ચે છે. જૈનામમાને લિપિ બદ્ધ કરવાતા તો વળી અક્ષમ કૃતિદાસ છે.

દેવહિં ગિષ્યુ આચાર્યના સમયે કહેવાય છે કે એક શિષ્યતે

સૂઠના ગાંગડા સાંજે પરત કરવાનું યાદ ન રહ્યું. પ્રતિક્રમણ કરતી વખતે તેને તે યાદ આવ્યું. તે વખતે દેવિદિ ગિણ ક્ષમાશ્રમણે વિચાર કર્યો કે હવેના સાધકાની સ્મૃતિઓ મંદ થતી જાય છે. આમ જ થશે તો આગમાના પાઠા ભૂલાઈ જશે. કઠસ્થ કરવાથી તે સુરક્ષિત રહેશે નહિ. એટલે તેમને લિપિબલ કરવાં જોઇએ. તે માટે પાટલિપુત્રમાં પ્રમુખ વિદ્વાન સાધુ—સાધ્વી, શ્રાવક—શ્રાવિકાઓનું એક સંમેલન બરાયું. તેમાં જેમને જેમને જે જે યાદ હતું અથવા વિસ્મૃત જેવું થઈ ગયું હતું તે બધું જ્ઞાન સ્મરીને યાદ કરીને સંકલિત કરાયું અને આગમા વ્યવસ્થિત રીતે લખાયાં.

ટૂં કમાં વર્ષો જૂનાં સંભારણાં પણ અબ્યાસ કરવાથી યાદ થઈ શકે છે. આપણું મગજ બલે નાનું છે, પણ તેમાં ગાંદવણ બહુ માટી હોય છે. જન્મજન્માંતરાના સંસ્કારા એમાં કડીખંધ ગાંદવાયેલા છે. અબ્યાસથી જેમ જેમ સંસ્કારાને ઉખેડવામાં આવશે તેમ તેમ બધું યાદ આવતું જશે. આ વિકાસ સ્મૃતિને કેળવવાથી થઈ શકે છે. એના માટે સ્મૃતિ સુધાર માટે જે બાધક કારણા છે તેમને છાડવાં જોઈએ અને સાધક કારણાને અપનાવવાં જોઈએ. આ અંગે હવે પછી વિચારણા કરશું.



# स्भृति विधासना स्त्रोत

ખે ભાળ દા એક માથે જન્મ્યાં, એક સાથે રમ્યાં, એક જ મા-ભાષના ઢાથ નીચે ઉર્જ્યાં; તે છતાંયે તેમાંનાં એક બાળકની ખુલ્ડિ-રમૃતિ તીલ હોય છે અને બીજાની મંદ્ર હોય છે. આના કારણા ઊંડા-શુધી તપાસશું તે જણાશે કે બન્નની સ્મૃતિના સ્ત્રોતા છે તેમાં લશું અંતર છે. એમ બની શકે કે તેમાંથી તીલ સ્મૃતિવાળા માટે તેનાં પૂર્વ જન્મના સંસ્કારા સ્ત્રોત રૂપે બન્યા હાય છે અને તેથી તેના આ જન્મની સ્મૃતિ વિકાસની સાધના ઝડપી બની શકી. અત્રે એવા સ્મૃતિ વિકાસના સ્ત્રોતા ઉપર છણાવટ કરશું.

# પૂર્વજન્મના સંસ્કાર:

આ સ્ત્રોતામાંના એક મુખ્ય સ્ત્રાત છે પૂર્વ જન્મના સંસ્કાર. એવી કેટલીક વ્યક્તિઓ જોવા મળે છે કે જેમણે આ જન્મમાં સ્મૃતિ વિકાસ માટે કંઈ પણ ન કર્યું હોય; છતાંચે નાનપણથી તેમની સ્મૃતિ એટલી ખધી તીવ હોય છે કે તેઓ અધરા શાસ્ત્રોના-ધર્મ ત્રંથોના પાદ ઝડપયા યાદ કરી કડકડાટ એલી દે છે. ધણીવાર તેમને ભણ્યા વંગર પણ કુદરતી રીતે શાસ્ત્ર-નાન કે શાસ્ત્રનું રહસ્ય યાદ રહી જાય છે.

યાડાં વધી ઉપર છાપામાં વાંચ્યું હતું કે એક ૧૦-૧૨ વર્ષના વર્ષના નાના ભાળકને વેદા તથા ધર્મશાસ્ત્રા માઢે છે; તે શાસ્ત્રના પાઢા કડકડાટ ખાલી જાય છે તેને જોવા માટે લાકા દૂરદૂરથી આવતા હતા અને તેને ધર્મ સંખંધી જે પ્રશ્નો પૂછતા તેના તે સારી પેડે તે જવાળ આપતા હતા.

સાંકરાચાર્યની સ્મરસુશ્રક્તિ નાનપસુથી જ તીવ હતી. તેમને ૮ વર્ષની નાની ઉમરે માલ થઈ ગયા હતા. તેમણે નાનપસુમાં સાંન્યાસ ત્રહણ કરી લીધેા હતેા અને ગીતા, €પનિષદા તેમજ વેદા ઉપર ભાષ્યા રચી કાઢયાં હતાં.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ નવેક વર્ષની ઉંમરે માેક્ષમાળા જેવા ઉત્તમ પ્રાંથ લખ્યા હતા. તેમ જ નાનપણથી જ તેઓ કાવ્યા ચચવા લાગ્યા હતા. તેત્રીસમે વર્ષે તેઓ મૃત્યુ પામ્યા ત્યારે તેઓ આટલું બધું કયારે લખ્યા? ત્યારે માનવું પડશે કે સ્મૃતિના સંબંધ જન્માના છે. એવી જ રીતે ધણાં ભક્તાને અક્ષરજ્ઞાન ન હોવા છતાં તેમણે કાવ્યા રચ્યાં છે; બજન ળનાવ્યાં છે અને તેમાં અદ્ભૂત કાવ્ય તત્ત્વની સાથે ગેયતાની ક્ષમતા છે.

# તિન્નસર્ગાદધિગમાદ્વા

એટલે કે સમ્યક્દર્શન કે સમ્યક્તાન નિસર્ગથી અથવા બીજાના નિમિત્તે કે પ્રેરણાથી થાય છે. જૈનશાસ્ત્ર ભગવતીસૃત્રમાં ખતાવવામાં આવ્યું છે પરભવમાં પૂર્વજન્મામાં ઉપાર્જિત જ્ઞાન, બીજા જન્મમાં યાદ રહી શકે છે. આ ભવતું તો યાદ રહે જ છે.

આતા અર્થ એ થયા કે કેટલાક માણસામાં જે અપૂર્વ જ્ઞાન જોવામાં આવે છે કે ધર્મજ્ઞાસ્ત્રો કે પ્રંથાના પાઠાની સ્મૃતિ તેમતે થઇ આવે છે. અથવા અન્ય ભાષામાં ખાલી શકે છે તેનું કારણ પૂર્વોપાર્જિત જ્ઞાન છે. પૂર્વજન્મમાં મેળવેલ જ્ઞાનનાં ખીજ તા અંતરાત્મામાં પડયાં હાય છે. તે નિમિત્ત મળતાં એકાએક ઊભરાઇ આવે છે. જાતિ-સ્મરણ જ્ઞાન (પૂર્વભવા કે જન્મોની સ્મૃતિ)ના મૂળ સ્ત્રોત પણ એ જ છે. આ જન્મમાં જેની સ્મૃતિ નિર્મળ થઇ જાય છે; ખુલિનાં આવરણા હૃડી જાય છે અથવા તા ચિત્ત વૃત્તિઓના નિરાધ થઈ જાય છે તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થાય છે. એવી જ રીતે સ્મૃતિને! ઉદય પણ જેના મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમ કે ક્ષય થયા હાય તેને ક્રાઇની પ્રેરણા; બાધ કે શિક્ષણ વગર સહેજે થઈ જાય છે.

નાનું ભાળક જગતમાં આવે છે. એકીટશે માને અને આસપાસ-

વાળાને જોતું રહે છે. તે અનેક વાતાને કરી મગજમાં ભરે છે તે માહું થાય છે. યુવાન થાય છે. વૃધ્ધ ચાય છે અતે અતેક પ્રકારના સંરકારા તેના મગજમાં સ્મરાયેલા રહે છે. જો માનવીય કત્યા તે કરશે તા કરી માનવજન્મ મળશે અ પૂર્વજન્મના સંરકારા સ્મૃતિ-વિકાસના સ્ત્રીત રૂપે ખનીને રહેશે.

#### ગર્ભ સ્થ સ્થિતિ :

ર કતિ-વિકાસના બીજો સ્ત્રોત છે – ગર્લ માં ર**હે**લી સ્થિતિ–આપ**ણે** ત્યા ધ્વ-પ્રદલાદથી લઇતે શિવાજી સુધીના ધણા એવા દાખલા મળે છે જેમાં મભ'માં રહેવા છતાં રઝતિના વિકાસ થતા રહે છે અને જ્ઞાન મળે છે. ે અભિમન્યુ જ્યારે માતાના ગર્ભમાં હતા ત્યારે ચુરુ તેની માતાને ધણી વિધ: અંગે વાતે: કરતા. તેમાં તેમણે ચક્રવ્યુદ્ધ (કાંઠે:) બેદવાની વાત કહી. પ્રવેશની વાત તે**ા માએ સાંભળી પણ નીકળવાની વાત** સાં<mark>સળતી</mark> વખત તેને ઝેાકુ આવી ગયું, પરિણામે અબિમન્યુને ચક્રવ્યુદ્ધમાં પ્રવેશન ત્રાન મહુરા, મહાભારતના સમયે તેણે ૧૬ વર્ષની ઉમરે એ જ્ઞાનના ઉપયોગે કર્યો હતો. તેયા માટા માટા મહારથીઓને પણ આશ્ચરમાં નાખી દીધા હતા.

भाण भने। विज्ञानना એક પાશ્ચાત્ય ડાકટરનું કહેવું છે: "ગર્ભથી માંડીતે ૬ વરસ લગીમાં માનવ-બાળક માટાબાગે બધું યે જ્ઞાન મેળવી લે છે. ત્યાર **પછ**ી તો તે તેના જિલ્મીબર અભ્યાસ જ કરતા રહ્યે છે!" નાનપણમાં કે મર્ભમાં મળેલ જ્ઞાનના ધણા દાખલાએ ખરેખર આશ્વર્ય પમાડે તેવા હેાય છે. તેનું મૂળ કારણ ગર્ભારથ સ્થિતિ વડે સ્મૃતિ– विश्वसता स्रोत है.

### માતા-પિતાના સંસ્કારા :

મર્ભમાં રહેલ ભાળકને જો અગટલું બધું યાદ રહી જતું **હોય** તા ગન'થી બહાર આવ્યા બાદ કેટલું બધું જ્ઞાન મેળવી શકાય ! વિચાર કરવાથી તરત જણાશે કે આપણા વહેવાર ભાષાના શબ્દ બ ડાળ કેટલા ખધા હાય છે? ખાળક તે બધું શીખા જાય છે. અલખત્ત તેમાં ભાળકની પાતાની પૂર્વજન્મની ઉપાર્જિત જ્ઞાનની મૂડી **ઢા**ય છે પણ નાનપણમાં માતા-પિતાના નિમિત્તે તેને ધર્ણ નવું શીખવાનું મળે છે. અને સમાજ દારા તેને ઘર્ણું વધારવાનું મળે છે.

ત્રીશક વર્ષ ઉપર અજમેર સાધુ સમ્મેલન વખતે અમારે ખ્યાવર જવાતું થયું. ત્યાં રામપ્રતાપજી શાસ્ત્રી નામના એક પંડિત પાતાની આઢ અને દશ વર્ષની એ પુત્રીઓને લઇને આવેલા. તેમણે કહ્યું : - ''આ બાળાઓને ગીતાના કાઇ પણ શ્લાક પૂછા તા તે કહી શકશે!''

અમને થયું કે એ નદ્રી ખાલી શકે.

પણ, જ્યારે અમે એમતે પૂછવા ખેઠા તે એ છે કરીએ કડકડાટ ક્લોકા બોલવા લાગી. એક કન્યા તા ક્લોકાના અર્થ પણ કરી **ટ્**તી હતી. પંડિતજીને તેનું કારણ પૂછતાં તેમણે જણાવ્યું કે તેમની માતા નાનપણથી ઢાલરડાંમાં ગીતાના શ્લાકા જ ખાલતી હતી. તેથી તેમને ते याह रही गया.

પુરાણમાં મદાલમા રાણીનું એક આખ્યાન આવે છે. તે હાલરડાંમાં પાતાનાં ખાળકાને આત્મન્નાન પાતી હતી :—

शुद्धोऽसि बुध्घोऽसि निरंजनोऽसि, संसार माया परिवर्जितोऽसि । संसार स्वप्नं त्यज मोहनिद्रां मदालसा वाक्यमुवाच पुत्रं॥

" દીકરા ! તું શુદ્ધ છેા. ખુદ્ધ છેા, નિરંજન છેા, સંસારતી માયાથી રહિત છે! આ સંસાર એક સ્વપ્ત છે. તું માહિનિદ્રા તજીને જાગૃત થા.'' આમ મદાલસા પાતાના બાળકામાં આત્મનાન ભરતી. પરિણામે તેના સાત બાળકા થાડાંક માટાં થઈ તે ત્યાગી બની ગયાં હતાં. તેમને નાનપણમાં સાંબળેલું આત્મત્તાન યાદ આવી ગયું.

શિવાજીમાં વીરતાના સંસ્કારા નાનપણમાં સાંભળેલ વીરતાની

🔊 તિહાસિક વાર્તાએાને લીધે જ આવ્યા હતા. ટુંકમાં, નાનપણમાં જે રમૃતિ-વિકાસ થાય છે તેના સ્ત્રોત માતા-પિતાએ આપેલ સંસ્કારા બને છે.

#### સ્વયં બાલ-પ્રત્યેકબાલ:

કેટલાંક માણસાને માતા-પિતા કે સમાજના વાતાવરણના સંસ્કારા વગર જ આપમેળ ખાધ થઈ જાય છે. તેને સ્વયંબાધ થયા કહેવાય છે. આની પાછળ પૂર્વજન્મના સંસ્કારા અને ક્રમેનિ ક્ષયાપશમ કારણસૂત હોય છે. તેમતે સ્મૃતિની પરંપરાએ પાતાના સ્વરૂપની સ્મૃતિ થઇ જ્તય છે. આવી સ્થિતિમાં કાઈ પણ આલંખન હોતું નથી તેથી તેમની સ્થિતિ નિરાલ બન **હે**ાય છે. તે કાઈ ગુરુ પાસે દીક્ષા લેતા નથી પણ પાત જ મૃતિવેધ ધારણ કરે છે. આત્મામાં પડેલા જન્મજન્મના સરકારા શુદ્ધ અને નિર્મળ થતાં તેએ અનાયાસે સ્મૃતિ વડે ઉદ્દેસુંહ થઇ જન્મ છે. તીર્થ કરા બધા આવા સ્વયંસ સુદ્ધ હાય છે. એમન જ્યારે અન્તઃસ્ક્રસ્થા થાય છે કે મારે હવે ત્યાગમાર્ગ સ્વીકારીને તીર્થસંધની રચના કરવી જોઇ એ. તેથી તે સ્વયંમેવ દીક્ષા લે છે; ખુદ્ધ ચાય છે અને અંતે મિદ્ધ થાય છે.

આવા જ એક બીજો પ્રકાર છે સાલંબન બુલ યવાતા! તેમાં ક્રામન કાઇ એક નિમિત્તને લઇને રંમૃતિ વડે અન્તઃપ્રેરણા જાગે છે: તેઓ વૈરાગ્ય લે છે. આવાતે પ્રત્યેક્ષ્યુદ્ધ કહેવામાં આવે છે. આમાં પણ સ્મૃતિ વિકાસના સ્ત્રાત રહેલ છે.

કરકંડુ રાજાતે પાતાના પાહિયાન જોઇતે આવું જ્ઞાન થયું. તેમણે જે પારિયાને દુધ પાર્ટીને ઉછેર્યો હતા, તે ધરડા થવા આવ્યા. એકવારના ભળવાન પાહિયાના **દા**ડકાં **દે**ખાતાં તેમતે થયું કે આ શું? સેવકાને પૂછ્યું તે৷ તેમણે જખાવ્યું કે " સુધળા પ્રાણીએાની આવી જ દશા થવાતી. આપ<mark>ની પણ આ</mark>વી જ દશા થશે.'' તેથી કરકંડુ રાજ્તને વૈરાગ્ય અહવી ગયેહ અને પોતાની પૂર્વ સ્મૃતિઓનો ઉદ્દનવ થતાં તેમએ દાક્ષા લીધી.

એવો જ રીતે કાઈને વાદળાં જાઈને. કાઈને સ્ત્રીને જોઈને. કાઇને ચાલાકો જોઈને, કાઇને મૂર્તિ જોઈને સ્વક્ષ્ય-સ્મૃતિ થાય. ભાેધ થાય. તે બધા જૈન દૃષ્ટિએ પ્રત્યેકભુદ્ધ કહેવાય છે.

ભગવાન ખુહના પિતાએ તેમને નાનપણથી એ રીતે રાખવા પ્રયત્ન કર્યો કે કર્યાય સંસારની દક્ષાના તેમને ખ્યાલ ન આવી જાય. એટલે કે સંસારના દુઃખ તેમની નજરે જરા પણ ન ચડે.

પણ એક વખત તેઓ છન્નક સારથી સાથે કરવા નીકહ્યા. ત્યાં તેમને એક સુકલકડી ધરડા મળ્યા, ખુધ્ધે પૂછ્યું : ''આ કાણ છે !''

છન્નકે કહ્યું : " આ ડેાસાે છે. તેની કમ્મર વાંકી વળી ગઈ છે. ધડપણમાં બધાની એ જ દશા ચવાની છે!"

વળી આગળ જતાં એક મકદું મહ્યું. ખુધ્ધે પ્રછ્યું : કાે કાે છે ? અતે આ ખીજા બધા શા માટે વલાપાત કરે છે ?"

છત્તકે કહ્યું : " રાજકુમાર ! આ મહદું છે. એના શરીરમાંથી આત્મા નીકળી ગયા છે. તેને બાળવા ક્ષેકા લઇ જાય છે. તેથી સગાંવહાલાં તેના વિયાગમાં રહે છે. જગતમાં જન્મે છે તેને એક દિવસ જરૂર મરવાનું છે!"

આ સાંભળી બુધ્ધે અંતરમાં ડેાકિયું કર્યું. ત્યાં એક રાગીને જોયા. તેની ચામડીમાંથી પીષ નીકળતું હતું. તેણે છન્નકને પૂછ્યું : " આ કાહા છે? તેના શરીરને શું થયું છે!"

છત્નકે કહ્યું : " તે રાગી છે. તેને ચેપી દરદ થયું છે, જ્યાં શરીર છે ત્યાં દરેકને રાગ થઇ શકે છે."

આ ત્રણે વાતા ઉપરથી ખુદ્ધને જગતનાં દુઃખની સ્મૃતિ થતાં તેમને વૈરાગ્ય થઇ ગયા. તેમણે એ ત્રણે પ્રસંગાયી પ્રેરણા મેળવી હતી તેથી તેમને પ્રત્યેકસુદ્ધ કહી શકાય.

## स्वयं स्ट्रुरेशा:

કેટલીક વખત માઅસને પાતાના અંતરથી કેટલીક વાતા સૂઝી આવે છે અને તેથી તે સ્પૂરણા પ્રમાણે કાર્ય કરે છે. એને ન્યાય દશ્લ'નમાં " પ્રાતિબ-જ્ઞાન " કહેવામાં આવે છે. તે પણ સ્કૃતિ વિકાસના એક સ્રોત જ છે.

" આજે મારું કામ સફળ થશે!" " આજે અમુક વ્યક્તિ મારા ઉપર પ્રસન્ન થશે જ ! " " માર્ મન સાક્ષી આપે છે કે આ **કામ સક્**ળ નહીં <mark>થાય ! આ બધી</mark> સ્વયંસ્પ્રુરણા પ્રાતિબ–જ્ઞાનમાં જાય *છે.* સ્વયંસ્પ્રુર**ણામાં ભૌ**તિક સફળતા કરતાં આધ્યાત્મિક સફળતાના વિશેષ અં**શ હોય છે. જ્**યારે સ્પૂરણા થાય છે ત્યારે અંતરમાં એક જાતના પ્રકા**શ થાય છે. જૈન દર્શન** પ્રમાણે સ્પુરણા થતાં બાવમનના પ્રકાશના કિરણા પ્રગટ થયા: એમ કહી શકાય. ભાવમનને ઐનદર્શનમાં ચેતન સામીપ્ય ૨૫ માનવામાં આવ્યું છે. તેના કારણે જીવનમાં ઉન્નત દશા તરફ વળાય છે. આ અંગે એક શાસ્ત્રના દાખલા લઇએ.

કાશાંબી નગરીમાં પ્રભૂતધનસંચય નામના ચેષ્કીપૃત્ર રહેતા હતા. એને એક્ટા આંખની ભારે વેદના થઇ. એના પિતા ખૂબ ધનાઢય હતા. તેમએ ઉપચાર કરાવવામાં કંઈ પસ બાકી ન રાખ્યું. વૈદા, નિમિત્તનો, ભાવા−<mark>બ</mark>ુવા ભ<mark>ધાને તેડાવ્યા પણ કંઇ અસર ન થઇ.</mark>

ખ**ધાની સેવા ચાલુ હતી. માનું વ**હાલ **હતું**, પત્નીની અખડ સેવા હતી. પિતા ખડે પગે ઉભા રહેતા હતા. બહેના સાઇ–બાઇ કરીતે એાછી થઇ જતી હતી. બાઇએા પાંડવા જેવા હતા. બધા દુઃખી થઇને રહી જતા પણ કાઇ તેમનું દુઃખ દૂર કરી શકતા ન હતા.

તેથી શ્રેષ્ઠીપુત્રે એક રાતના ક્ષેડું ચિંતન કર્યું. તેને સ્વયંસ્પ્રસ્થા થઇ : '' દું આ શ્રાંસારિક માયાયી અનાસક્ત થઇ, ધરળાર છેાડીને ત્યામમાર્ગ સ્વીકારૂં તેા મારી આ ચક્કુવેદના મટી જાય! પછી આ જગતના દુઃખનું કારણ શાધું!"

આવી રષ્ટ્રસ્થા થતાં શ્રેષ્ઠીપુત્રે સંકલ્પ કર્યો અને સવાર થતાં તેની વેદના મટી ગઇ. રાગ મટી ગયા પછી તે પાેતાના સંકલ્પ ઉપર દઢ રહ્યા અને કુટું બને વાત કરી તેની રજા લઈ ધરભાર છેાડીને સાધુ **ખન્યા. જૈનાગમમાં તેમના દાખલા અના**થીમુનિની કથા રૂપે છે.

આમ સમૃતિ-વિકાસના સ્રોત સ્વયંસ્પ્રૂરણા પણ ખતે છે.

#### સ્વતઃપ્રેરણા :

સ્મૃતિ-વિકાસના સ્ત્રોત રૂપે સ્વતઃપ્રેરણાને પણ ગણાવી શકાય. કેટલીક એવી વ્યક્તિએા હોય છે જેમને કાઇને કાઇ નમિત્તે સ્વતઃપ્રેરણા થર્ધ જાય છે. તેને ધણા લાેકા અંતરના અવાજ પણ કહે છે.

વાલ્મીકિ જંગલી ભીલ હતા. તે વટેમાર્ગું એાને લૂટતા અને ત્રાસ આપતા. તેમજ ધણીવાર મારી નાખતાં. એક દિવસ તેમને નારદઋષિના <mark>બે</mark> ટા થયાે. તેમને પણ લૂંટવા–મારવાનાે પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા. ત્યારે નારદે કહ્યું: "મને અલે લૂંટજે, પણ એક વાત તારા કુટું બીઓને પૂછી આવ કે તેઓ તારા આ બધા દુષ્કર્મમાં ભાગીદાર છે ને ? મને તારા જેવા પડછંદ અને બલિષ્ઠ વ્યક્તિનાં જીવનને આવાં દૃષ્કમીમાં સપડાયેલું જોઇને દઃખ થાય છે!"

વાલ્મીકિને નારદસનિ તરક શાંકા ગઈ કે આ મને ધરે માેકલીને છટકી જશે. એટલે તેણે નારદને ઝાડ સાથે મુશ્કેટાટ વ્યાંધ્યા. પછી તે ધરે ગયા અતે ઘેર જઇ પત્ની વગેરેને નારદમુનિના પ્રશ્ન પૂછ્યા.

<u> ખધાએ કહ્યું: ''અમે તમારાં દબ્કર્મોમાં શેના ભાગીદાર ખની</u> શાકાએ ? તમે સુકર્મ કરીને પણ આપણાં બધાનું ભરણ-પાેષણ કરી શકા છે. "

વાલ્મીકિને ત્યાંજ અંતરમાં સ્વતઃપ્રેરણા થઈ ગઈ. તે ત્યાંથી દેહતા નારદ પાસે આવ્યા. તેમના ભધના છાડી તેમના પગે પડીને કહ્યું : '' મને ખરા બાેધ થઈ ગયાે છે. મારા અપરાધ ક્ષમા કરાે અને સત્કર્મના માર્ગ ખતાવા!"

નારદજીએ તેમને ઋષિ ખનાવ્યા અને રામનામના મંત્ર આષ્યા. વાલ્મીકિએ ત્યારભાદ આશ્રમમાં રહીને, સાત્વિક જીવન ગાલ્યું અને સાધના કરી. એકવાર એક ક્રેલ્ય પક્ષીના જોડકાંમાંથી એકને, એક પારધીએ મારી નાખ્યું. તે જોઇને તેમની વાચા શ્લોકરૂપે સ્ક્ર્રિત થઇ :—

मा निषाद प्रतिष्ठां त्वगम : शास्वती : समाः पत्कौ च मिथुना देकमवधोः काम मोहि म

—અરે વ્યાધ! જા તું સેંકડા વરસા સુવી રખડતા રહીશ; પ્રતિષ્ઠ પા**મીશ નહીં**. કારણુકે તે એક આશાબર્યા પ્રેમી ક્રેાંચ જોડલાં માંથી એકતે મારી નાખ્યું છે."

તેમણે એમાંથી જગતને રામાયણ જેવા અમરગ્રંથ આપ્યા. અહીં જોવાનું એ છે કે વાદમીકિ તે અગાઉ ભરયા નહતા કે કવિ પણ નહતા. પણ, તેમના પૂર્વ જન્મના સંસ્કારા, પ્રત્યેકબાધ અવસ્થા અને સ્વત: સ્કૂરણાએ તેમની સ્મૃતિએ! સળવળી ઊડી. આમ ત્રણ સ્ત્રાંતાએ તેમને અમરકાવ બનાવવામાં સહાયતા કરી અને નારદમુનિનું સાંભળી તેમને સ્વત: પ્રેરણા થઇ. તેથી તેમની રમૃતિના વિકાસ થયા.

એક બીજો પસંગ કપિલ નામના બ્રાહ્મગ્-પુત્રનેહ છે.

કપિલ શ્રાહ્મણ પૃત્ર હતે. તેના ળાપ નાનપણમાં મરી ગયા. માતાને થયુ કે આ છે!કરા ભણે તા સારૂં. એટલે તેના પિતાના મિત્ર ઇંદ્રદત્ત નામના ઉપાધ્યાયને ત્યાં તેને મકત શિક્ષણ ક્ષેત્રા માેકલ્યાે. ઉપાધ્યાયે તેને ખૂબજ વહાલથી રાખ્યાે. તેના જમવાની વ્યવસ્થા એક શેઢને ત્યાં કરી આપી. તે જ્યાં જમતા હતા ત્યાં રસાઇ બનાવનાર એક દાસી હતી. તે રૂપાળી અને દેખાવડી હતી. તેમ જ કપિલ પણ રૂપાળા અને દેખાવડા હતા. બન્ને વચ્ચે પ્રેમ થયા અને અભ્યાસ, અભ્યાસના ડેકાણે રહ્યો. તેના ઇચ્છા હતા કે દાસી સાથે ધરસ સાર માંડવા.

એકવાર કે!મુદી-ઉત્સવ થવાના હતા. તેમાં બધી ઓએા નવાં

કપડાં ધરેણાં પ**હે**રીને જતી હતી. તે દાસીને પણ ઇચ્છા થઇ. તેણે કપિલને કહ્યું. કપિલે કહ્યું કે '' મારી પાસે ખરીદવા માટે કાંઈ નથી !''

દાસીએ હઠ પકડી.

કપિલે કહ્યું: "કાઇ રસ્તા બતાવ, તા હું ધન લાવી શ્રકું!"

દાસીએ કહ્યું : "વિદ્વાન છેા. શ્લોક રચી રાજા પાસે જાવ! વહેલી સવારના પ**હે**લો જે મળે તેને બે માસા સાનું એ આપે છે!"

કપિલ ધૂનમાં ને ધૂનમાં અર્ધીરાત્રે નીકળી પડયા. પહેરેદારા તેને ચાર સમજીને પકડી ગયા. સવારે રાજા આગળ તેને હાજર કર્યા. રાજાએ પૂછપરછ કરતાં કપિક્ષે બધી વાત કહી. રાજાને વિશ્વાસ બેસે છે અને તે ખુશ થઇ કપલિને કહે છે: "તમારી ઈચ્છા હાય તે પ્રમાણ માંગા! હું તમને આપીશ!"

ક્રપિલ રાજી થયા. વિચાર કરવા લાગ્યાે કે બે માસા સાનાર્મા કેટલા દિવસ ચાલે ? તેના લાભ વધતા ગયા. અંતે તેને રાજ્ય પણ નાતું લાગ્યું! રાજ્યની માંગણી કરવા જાય છે ત્યાં તેના મગજમાં સ્મૃતિના સ્માત પ્રવેશ છે કે રાજ્યથી પણ શું શાંતિ મળશે ? તા ખરી શાંતિ ક્યાં ? તે તા ત્યાગ કરવામાં છે; ભાગ-વિલાસની તૃષ્તિમાં શ્રાંતિ નથીજ!

ક્રપિલની અંદર સ્વતંઃ પ્રેરણા થઇઃ ''તું અહીં કેમ આવ્યા ? ભાગવા માટે…! દાસી માટે તા નહીં તે! કાેના દીકરાે ? બાહ્મણતાે! કાેણું માેકલ્યાે… ? માતાએ! શા માટે ? ભાગવા…પછી આ બધું શું થઈ રહ્યું છે?"

કપિલના દ્વદયમાં ઊંડું ચિંતન જાગ્યું! તેને થયું કે સાચી સત્તા કે સંપતિ તા મારી અંદર છે—ખઢાર નથી. મારે તેને મેળવવા માટે પુરૂષાર્થ કરવા જોઈ એ. ખસ આમ મનામંથન થતાં તેને કેવળજ્ઞાન થયું.

આવી અંત:પ્રેરણાને આધ્યાત્મિક પ્રેરણા કહેવાય છે. આ સ્વતઃપ્રેરણા કે અંતરના અવાજ પણ સ્મૃતિ વિકાસના સ્રોત છે.

#### પરત્રેરણા :

ધણીવાર બીજાની પ્રેરણાથી સ્મૃતિ જાગૃત થઈને તેના વિકાસ યાય છે. એટલે પર-પ્રેરણાને પણ સ્મૃતિ-વિકાસના સ્ત્રોત માનવામાં આવે છે. આવી પ્રેરણા, મૌન-પ્રેરણા, મૂકપ્રેરણા અને વાચિક-પ્રેરણા કપે હોય છે.

મૂક <mark>પ્રેરણા મેાટા ભાગે પ</mark>ોતાના આચરણ વડે સામાને મળે છે. એટલે કહ્યું **છે**:—

" गुरेास्तु मोनं व्याख्यानं शिष्यास्तु छिन्न संशया "

' ધણીવાર ગુરુનું મૌન વ્યાખ્યાન શિષ્યના સંક્ષયોને છિન્નભિન્ન કરના<mark>રું શાય છે. તેથી ક્ષિષ્યને તેના સાચા અર્થની</mark> સ્મૃતિ થઈ જાય છે.

આશ્રમમાં કાઈ બાઈ ખહેનની બૂલ થઈ જતાં તેને જો પાતાની મેળ બૂલ યાદ ન આવે તો ગાંધીજી તેને યાદ અપાવવા માટે જતને ઉપવાસ કે પ્રાવિશ્વત ઉપર ઊતરી જતા. તેથી બૂલ કરનારના અંતરને પ્રેરણા મળી જતી અને તે પાતાની બૂલનું સ્મરણ કરી, પ્રશ્વાત્તાપ-પૂર્વક તેને સુધારી લેતા.

રમણ મહર્ષિના આશ્રમમાં જિંદગીથી કંટાળેલા એક અંગ્રેજ આવ્યા હતા. એમ કહેવાય છે કે તેના જીવનમાં :અશાંતિ હતી અને તે ત્યાં પ્રેરણા લેવા આવ્યા હતા. તે ત્યાં એક-મે દિવસ રહ્યો કે આપાઆપ તેને શાંતિની પ્રેરણા થવા લાગી અને તેને ભૂલાયેલા શાંતિના સાચા માર્ગ મળવા લાગ્યા. પવિત્ર વ્યક્તિના સાનિધ્ય માત્રથી માણસની સ્મૃતિ ખિલી ઊંઠે છે.

સંત ફાંસિસ યુરાપના પવિત્ર મંત થઈ ગયા. એકદા તેમના શિષ્યે તેમને કહ્યું : " ગુરુવર! આપ હમણાં ઉપદેશ આપતા નધી, તેા આવતી કાલે જરૂર આપજો!"

" સાર ...!" એમ કહીને તેમણે શ્રિષ્યતે સંતાય આપ્યા બીજે દિવસે તેઓ પાતાના શ્રિષ્યાને સાથે લઈને નપ્તરમાં મૃયા. ત્યાં શારીએ

શેરીએ કર્યા પણ તેમણે ઉપદેશનું એક વચન પણ ન કહ્યું. ચાર વાગે પાછા મઠમાં આવી ગયા. શિષ્યની ધીરજ ખૂટી. તેણે પૂછયું : '' ચુરુજી ! આપે ગઇ કાલે કહેલું કે આજે પ્રવચન આપીશ, છતાં એક પણ વચન ન ઉચ્ચાર્ય તે કેમ ? ''

સત-ફ્રાંસિસે કહ્યું : શિષ્ય! તું આમાં જાણતા નથી. આપણે શાહેરમાં જે વખતે કરી રહ્યા હતા તે વખતે મૂક ઉપદેશ આપી રહ્યા હતા. આપણી તરફ જોઈને લાેકા આપણા જીવનથી અનેક જાતના ખાેધ ગ્ર**હણ** કરી રહ્યા **હતા. આપણે** તેમને સંયમની સ્મૃતિ કરાવી રહ્યા હતા!"

તુકારામ અને એકનાથ મહારાષ્ટ્રના ઉચ્ચ કારિના સંતા થઈ ગયા. ખન્તે સમકાલીન હતા. એકવાર ખન્નેનું મિલન થવાનું હતું. લાેકાને ખબર પડી. એટલે માેઢું ટાળું ભેગું થયું. બધાને થયું કે '' મઝા પડશે. ખે વાદ–વિવાદ કરશે પછી જોશું કે ક્રાેણ જીતશે ?'' પણ, લાેકાની ભાવના કૃળી નહીં. ખન્ને નદીના ખે કિનારે ઊભા રહ્યા. પ્રશારા થી તત્વરમરણ કરાવ્યું અને વિદાય લઇને અલગ થયા. તેમને જે તત્ત્વ મળવાનું હતું તે મળી ગયું અને લાેકાને પણ ખ્યાલ થયાે કે તેઓ તા માત્ર કૃતુહલ વશા ભેગા થયા હતા.

જૈન શાસ્ત્રીમાં આચાર્ય માટે કહેવાય છે કે તે શિષ્યતે પ્રેરણા (ચાયણા) અને પ્રતિપ્રેરણા (પડિચાયણા) આપતા રહે છે. શિષ્યને સાચા રસ્તાની સ્મૃતિ કરાવવા માટે અને ખાેટે રસ્તે જવાની ભ્રુલની સ્મૃતિ કરાવી; સાક કરાવવા મા<mark>ટેની આ પ્રેર</mark>ણાને પરતઃવાચિક <mark>પ્રેરણા</mark> કહેવામાં આવે છે.

સિદ્ધસેન દિવાકરતા એક પ્રસંગ છે. તેમના ગુર વૃદ્ધવાદી આચાર્યને ખબર મળે છે કે તેમના શિષ્યને વિદ્યાના ગર્વ થયા છે અતે તે નીચે ઊતરી રહ્યો છે. તેમણે સંદેશ માેકલ્યાે પણ ક્રાંઈ અસર ન થઈ. એટલે ગુરૂ જાતે બાેધ પમાડવા માટે સાદા વેશમાં જાય છે.

રસ્તામાં તેમણે સિદ્ધસેનને પાલખીમાં ખેસીને જતાં જોયો. ભાઈ ભાંકા પાલખી ઉપાડીને ચાલે છે અને છડી પાકારાય છે: "સિદ્ધસેનના જય થઓ!"

ગુરુ મજુરના વેશ્વમાં ગયેલા એટલે એાળખાતા ન હતા. તેમણે એક સાઇને કહ્યું : " મને ઉપાડવા દે!"

એક <mark>બ</mark>ોર્ઇ ખસી ગયે<mark>ા. ગુરૂએ ખંધો ઊંચકયેા. પણ વૃદ્ધ હ</mark>ોવાથી બારતે લીધે તે ખંધા નમ્યાે. પાલખીમાં બેઠા બેઠા સિદ્ધસેત દિવ<sub>ં</sub>કરે કહ્યું :–

" भुरि भार भराक्रांतः स्कंधस्ते किमु बाधित

અરે ભાષ્ટ! તતે બહુ ભાર લાગે છે! તારાે ખંભાે દુઃખે છે?''

ત્યારે આચાર્ય વૃદ્ધવાદી જવાય આપે છે:-

"न तथा श्रधते स्कंघो यथा 'बाधति' बाधते

તારા ખુલાના બાર બારે લાગતા નથી જેટલા તારા 'બાધતે'ના ખુદક્ષે 'બાધતિ'ના ખાટા શબ્દપ્રયાગ નકે છે!''

સિદ્ધમેન ચમકયા! આ ભૂલ સુધારનાર ભોઈ ન હાય શકે, તેમણે તીચે જોયું તે ગુરુદેવને જોયા. તરત પાલખીમાંથી ફૂદીને ગુરુચરણે પડી મારી માગી અને પૃછ્યું: "તમે…!"

" ઢા…તને તારા સ્વરૂપતું સ્મરણ કરાવવા માટે જ આવ્યાે છું. દિવાકર ક્ષાકાને પ્રકાશ આપે છે. તે ક્ષાકા માટે બાજરૂપ નથી બનતાે ! "

સિદ્ધસેન સામાન્ય મા<mark>ણ</mark>ુસ ન દ્રતા. તેજીને ટકારા ભસ. તેમને પાતાની બૂલ સ**મજા**ઇ અને પાતાના સ્વરૂપની તેમને સ્મૃતિ તાજી <mark>થ</mark>ઇ.

આમ સાચી વાતની રમૃતિ બીજાના મૌન, ધશારા કે વાણીથી થાય છે. એટલે પરતઃ પ્રેરશ્વાને પણ રમૃતિ વિકાસના સ્રોત કલો છે.

#### ંમૌન :

મીનમાં ખહારના કાલાહલ બધ થઈ જતાં અંતરની સ્મૃતિઓના પડળા એક એક કરીને ખહાર આવતા જાય છે. મીનમાં નીરવતા અને નિસ્તબ્ધતા હોય છે તેથી માણસ પાતાની ભૂલાને યાદ કરી શકે છે; નવું ચિંતન કરી શકે છે અને એકાગ્ર થતાં નવાં સત્યા મેળવી શકે છે.

દરેક ધર્મમાં મૌનનું મહત્વ ખતાવતામાં આવ્યું છે. ઋષિ-મુનિઓએ જંગલમાં જઇ મૌન ધ્યાન કરીને દર્શન, ચિતન અને ધર્મના શ્રંથા રચ્યાં છે. સ્મૃતિઓ પશુ સમાજના વિવિધ વિધિ-વિધાના જ્ઞાતિ રિવાજોને યાદ કરીને સ્થાઇ છે. તે પશુ મૌન રહીને જ. મૌનમાં કેટલાયે ગૂઢ પ્રેશ્નોના ઉકેલ સ્પુરી આવે છે. એટલે મૌન એ સ્મૃતિ વિકાસના સ્નાત છે.

બધા પવિત્ર સ્થળાએ કૂરીને ગ્રીનના બાદશાહ કન્ક્યુશીયસ પાસે ગયા. તેણે ત્યાં જઈને અંતરવેદના રજુ કરી : " ત્રીસ વર્ષ સુધી પવિત્ર સ્થળાએ રહેવા છતાં મને જે સુખ-શાંતિ મળવાં જોઇએ તે ગલ્યાં નથી. આપની પાસે એટલા માટે આવ્યા છું કે આપ મને તેના કાઇ રસ્તા બતાવા!"

કન્ક્રયુશીયસે પાતાની સ્વભાવિક શાંત મુદ્રામાં કહ્યું : '' હમણાં તો! તમે ઉતાવળમાં છેં અને હું પણ ખીજા કામમાં વ્યસ્ત છું, માટે આપ પંદર દિવસ પછી આવજો. ત્યાં સુધી રાજમહેલમાં રહેજો પણ એક શરત તમારે પાળવી પડશે કે તમારે એકાંતવાસ મૌન સાથે રાખવા પડશે!'

બાદશાહને શાંતિ થઇ. તેણે તે પ્રમાણે કરી. પરિણામે તેને ત્રીસ વર્ષમાં જે શાંતિ નહોતી મળી તે પંદર દિવસના એકાંત-મોનમાં મળી ગઇ. સ્મામ મૌન પણ સ્મૃતિ વિકાસના એક સ્ત્રોત છે.

#### આગાદ્વી :

ઐવા જ રમૃતિ વિકાસના એક રત્રાત આગાહી છે. તે પ્રમાણે શનાર ઘટનાની રમાત પહેલાંથી થઇ જાય છે. ઘણાને આવિમાં શનાર ઘટનાના સંકેત અગાહથી મળે છે. ઘણાંને પાતાનું મરણ અમૂક સમયે જ શશે એમ જણાઈ આવે છે. આવા બધા સંકેતા રવપનમાં, તંદ્રામાં કે એકાંત મીનમાં ખેઠા બેઠા પણ શાય છે. કેટલાક લાકા સંયમી અને સત્યનિષ્ઠ દાય છે. આવા લાકા સામી વ્યક્તિને જોઇને કહે છે તે ખરૂં પડે છે. એટલું જ નહિ તેઓ અન્ય સંખંધી જે વાતા કરે છે તે પણ ખરી પડે છે. તેં આગાહી છે. આ વિષય જ્યાનિપથી તદ્દન અલગ જ છે.

મહેંદ્રગામાં એક ખેડૂત હતો. તે બહુ જળરા અને ખંડખાર હતો. તેણું ધણાં દુકાનદારા પાસેથી માલ ઉધાર લીધા હતા પણુ પૈસા ન ચૂકવતા. એકવાર તેને આગાહી થઈ કે " અમુક દિવસે ભાર વાગે હું મરી જવાના છું." એટલે તેણે પાતાની પત્નીને એક દિવસ પહેલાં કહ્યું: " આજે મને સારું ખવડાવી દે. આવતી કાલે હું તા રામના શ્રારણે ચાલ્યા જઇશ!"

પત્નીએ કહ્યું: "કંઇ ગાંડા થયા કે! એવું તે કંઇ બનત હશે!"

ખેડૂતે તેને સુંદર રસાઇ કરવાનું કહ્યું. તે દુકાનદારા પાસે ગયા. તેણે ખધાને પૈસા ચૂકવ્યા અને ખધાને રામ રામ કરી મારી માગતાં ઉપરની વાત કરી. દુકાનદારા પણ હસવા લાગ્યા. બીજે દિવસે તે નહાઈ ધાઇને અગ્યાર વાગે જમી કરીને બેસી ગયા. બરાબર બાર વાગ્યા સુધી જે મળે તેને રામ–રામ તેણે કર્યા. ઠીક બાર વાગતાં તે લાંબા શઇ ગયા. બધાએ બાલાવ્યા પણ તેના પ્રાણ નીકળી ચૂકયા હતા. આમ અગાહી થતાં તે પાતાનું જીવન સુધારી શક્યો હતા.

### વહી :

વહી પણ રમૃતિ-વિકાસના એક સ્ત્રાત છે પણ તે આગાહી કરતાં જરાક જૂદી છે. કુરાનમાં વહીની વાત આવે છે કે હજરત મુહં મદ સાહેં ખને વહી આવતી હતી. તેમને પછેડી ઓઢીને સુતા સુતા કુદરતી અવાજ આવતા. એ અવાજને સાંભળીને તેમને અન્તઃ સ્ક્ર્રણાથી કેટલીક કુરાનની આયતાનું સ્મરણ થયું હતું. વહીના સામાન્ય અર્થ છે શાસ્ત્રાનું અર્થંજ્ઞાન સ્મરણ.

તીર્થં કરા જે વાણી ખાલે છે, તેને ગણધરા સત્ર અને અર્થક્રપે રચે છે. એમાં પણ વહી જેવું જ છે આમ આગાહી વહી સ્મૃતિના સ્ત્રાતો છે પણ તેના ઉપયોગ ભૌતિક સુખા માટે થતા નથી. તેમ કરવાથી તે નષ્ટ થઈ જાય છે.

#### સ્વય્ત :

સ્વપ્ત પણ ભવિષ્યતી સ્મૃતિ વર્તમાનમાં કરાવે છે. દરેક સપનાં સાચાં હોતાં નથી. કેટલાંક તા ભ્રમણા—જાળ જેવાં હોય છે. દિવસના જોયેલી કે વિચારેલી વાત પણ લણીવાર સ્વપ્તામાં આવે છે. કેટલાંક સ્વપ્તા સાચાં આગાહી કરનારાં હોય છે તે સૂચવે છે કે શું બનાવ બનાવના છે? આમ તા સ્વપ્તશાસ્ત્ર પણ એક અલગ શાસ્ત્ર છે. તેમાં સ્વપ્તનાં ભેદ, શુમ—અશુમ સ્વપ્તના ફળાદેશ; દુષ્ટસ્વપન—નિવારણ—વિધિ વગેરે વાતા વિસ્તારથી આપવામાં આવે છે.

જૈનસ્ત્રામાં ખતાવવામાં આવ્યું છે કે દરેક મહાપુરૂષ જ્યારે માતાના ગમ°માં આવે છે ત્યારે તે માતાને સ્વષ્ન આવે છે. ભગવાન મહાવીરની માતાને ચૌદ સ્વષ્ન આવ્યાં હતાં. રામ-કૃષ્ણ-ખુહ જ્યારે ગમ°માં આવ્યા ત્યારે તેમની માતાને પણ અદ્દભૂત સ્વષ્ન આવ્યાં હતાં. તેથી તેઓ ધારે છે કે તેમની કૃષ્ણે કાષ્ટ્ર મહાન-જીવ આવ્યા છે.

અહીં આપણને સ્વધ્ન વડે આગાહીનાં દર્શન થાય છે. સ્વધ્ન વડે અન્ય વાતા પણ પ્રગટ થાય છે.

માટલિયાજીએ પાતાને આવેલ એક સ્વપ્તની વાત કરી હતી કે તેમને સ્વપ્તમાં મૂર્તિ દેખાણી જે કહેતી હતી કે મને અ-પૂજ રાખવામાં આવે છે. તેની ભાજુમાં ઊભું ઝાહુ હતું. તેમણે પાતાના પિતાશીને વાત કરી. તપાસ કરતાં જણાલું કે ખરેખર પૂજારી તેને પૂજતા નહતા. ઊભા ઝાડના અર્થ એ હતા કે તેમના પિતાએ મદિરમાં વાપરવાના સા રૂપિયા અગત ખર્ચમાં વાપરી નાખ્યા હતા.

દમણાં એક પુસ્તકમાં વાંચ્યું હતું કે એક માણુમતે સ્વપ્ત આવ્યું કે તેના મિત્રને તે માટર નહોવાથી ધેહા–ગાડીમાં મળવા જ્વય છે. તેને રસ્તામાં પડેલી એક કાળી વસ્તુ દેખાય છે. તે ઉત્તરીને લે છે. તે પાકિટ હે.ય છે. તેમાંથી દશ પેન્સ નીકળે છે. બીજે દિવસે યે!યાનુ યાગ એવું જ થાય છે. તેને માટરના બદલે ધે!ડા–ગાડીમાં જવું પડે છે. તેને એ કાળી વસ્તુ દેખાય છે. તે પાકિટ હોય છે. તેમાંથા દશ પેન્સ જ મળે છે.

સ્વપ્તની આવી વાતાને ઘણીવાર લોકા ચમતકાર માની લે છે પણ તે તો પવિત્ર કે અપવિત્ર જીવનના પડ્યાં રૂપે છે. આધ્યતિમક દિષ્ટિએ વિચારીએ તો સતા પછી માણુસની ચાર દશાઓ થાય છે:— નિદ્રા, તંદ્રા, જાર્ગત અને તુટીયા. તે પૈકી તુટીયા દશા એજ સ્વપ્ત છે. નિદ્રાના સંબધ તન સાથે, તંદ્રાના સંબધ મન સાથે અને જાર્ગતિના સંબધ ચેતન સાથે છે. જે યે.ગી હોય છે તેના દશા તુટીયા કહેવાય છે.

સ્વપ્તનાં અતેક કારણા છે:—દાજરીના અપચા. અવવ્યસ્થા, ભેચેના, ચિતા અને વ્યમતામાં માણુસ ઢાય ત્યારે તેને કાલ્પનિક સ્વપ્ત આવે છે. ઘણીવાર નિર્મળ મતિ અને સ્કૃતિના કારણે સ્કૃરણા થતાં

આગાહી-સૂચક સ્વધ્ના આવે છે. સંસાદ ચંદ્રગુપ્તાર એવાં સ્વધ્ના આવેલાં, કાલ્પનિક સ્વપ્તા ભૂલાવાં જોઈ એક આગાહીવાળાં સ્વપ્તા આગળ વધારનારાં છે પણ તે ગુપ્ત રહે તે સારૂં.

આમ સ્વ<sup>ર</sup>ન પણ સ્મૃતિ–વિકાસના સ્ત્રોત છે. તેની સાથે પર્વ'જન્મ સંસ્કાર, ગબ'સ્થિતિ, મા–ખાપના સંસ્કાર, સ્વયંબોધ, પ્રત્યેકબાધ, સ્વ્યાં સ્પુરણા, સ્વતઃપ્રેરણા, પરપ્રેરણા, માન, આગાહી, વહી અને સ્વપ્ન પણ સ્મૃતિ વિકાસના સ્રોતાે છે જેને લીધે માણસની સ્મૃતિ-પરંપરા ચાલુ રહી શકે છે.



# [3]

# સ્મૃતિ – વિકાસના આધારા

રુકતિ – વિકાસના સ્ત્રોતા હાજર હોય અને રુકતિ – વિકાસના આધારાતો ખ્યાલ ન હોય ત્યાંસુધી ૨મ૨ણશક્તિ વિશ્વાસ – યાેગ્ય કે વધારે ઉપયોગી ન થઈ શકે. તેથી સ્કૃતિ – વિકાસના આધારા અંગે. ક્રમશઃ વિચાર કરવાના છે.

#### સ્વસ્થ શરીર:

મુંદર – સમૃતિના મૂળ આધાર શરીર છે. જો શરીર સ્વસ્થ ન હોય તા રુવૃતિ પણ ઝખવાઈ જાય છે. લણા એવા રાગા હાય છે જેમાં રમૃતિ નબળી પડી જાય છે; જૂની સમૃતિને લોપ પણ થાય છે. શરદી, સર્જખમ, માથાના દુખાવા, તાવ, વગેરે દર્દોથી પીડાતા માણસ યાદ કરવાનું કાર્ય કરી શકતા નથી. જો પરાણે કરવા *અ*ય છે તેા તેનાથી યાદ થતું નથી. સમૃતિ નિષ્ક્રિય થર્મ જાય છે.

શરીર તાંદ્રસ્ત હોય તા મન પણ તાંદ્રસ્ત રહે છે અને સ્મૃતિ પણ સારી પેડે કામ કરતી રહે છે. એટલે શરીરને સ્વસ્થ રાખવા માટેના યોગ્ય ઉપાયા કરવા જોઈ એ શરીર બગડે છે-ખરાબ ખાનપાનથી. વ્યસનાથી અને અનિયમિતતાથી.

રાજસી અને તામસી ખારાકની અસર તરત શરીર ઉપર પડે છે. જે જે માણુસ માંસાહાર કરતાે હાેય, ખૂબ તીખાં તમતમતાં, મરી-મસાલાંવાળા, દુષ્પાવ્ય અને વાસી ખારાક લે છે તેનું સ્વાસ્થ્ય તરત બગડે છે–**તેનું શરીર અનેક રાેગાનું ધર બને છે. અને** તેની સ્ત્રુતિ ભાજ થાય છે.

દારૂ, ભાંગ, ગાંજો, અક્ષીસ, તમાકુ, બીડી-સિગારેટ તેમજ બીજા નશાવાળા કેકી પદાર્થાનું જે માણસ સેવન કરતા હાય તેની સ્મૃનિ પશ્ક તેથી લુપ્ત થઈ જાય છે.

ખારાકની તો શરીર ઉપર જખ્બર અસર પડે છે. તેના એક દાખલો લઈએ:—પ્રાચીન સમયમાં એકવાર ઝેરૂસલેમ ઉપર બેબિલોનના બાદશાહ ચઢી આવ્યો હતો. તે વિજય મેળવી કેટલાક યુવાનાને પડડીને પાતાને દેશ લઈ ગયા હતા. તેમાંથી કેટલાકને રાજસેવા યાગ્ય બનાવવા માટે ત્રણ વર્ષ સુધી પાતાના ખર્ચે બણવાની તથા રહેવા-જમવાની સગવડ કરી આપી. તેણે એક રસાઈયાને રાખી તેમના ખાનપાનની ખાસ વ્યવસ્થા કરાવી. તેને કહેવામાં આવ્યું કે આ યુવકાની બરાબર સંભાળ રાખજે. એમના ખાનપાનમાં જરાયે કરકસર કરતા નહીં.

તેથી તે રસોઇ યો દરરોજ રાજસી અને તામસી તેમ જ સ્વાદિષ્ઠ અને ગરિષ્ઠ ભોજન આપવા લાગ્યો. તેની સાથે દારૂ કે બીજું કેફી પીણું પણ આપવા લાગ્યો. આવું ભોજન ખાઇ ને ડેનિયલ નામના એક યુવક કંટાળી ગયા. તેણે સંકલ્પ કર્યો કે હું આજથી સાદા અને સાત્ત્વિક ખારાક જ લઇશ. તેણે પાતાના વિચાર બીજા બે–ત્રણને જણાવ્યા. તેઓ પણ તેમાં ભજ્યા. તેમણે પાતાના અભિપાય રસાઇયાને જણાવ્યા કે '' હવેથી અમને સાદા ખારાક જોઈએ! ''

રસાષ્ઠિયાએ કહ્યું: "એમ નહીં ખતે! ખધાને માટે થાય છે તે જ તમને મળશે. વળી ખાદશાહ મને દેપકા આપશે."

યુવકાએ કહ્યું: "અમે દશ દિવસ સુધી સાદા શાકાહાર ઉપર રહેશું. જો અમારું સ્વાસ્થ્ય બગડશે તો તમારા ખારાક ચાલુ કરી દેશું!"

રસાે શ્રીયા માની ગયાે. દશ દિવસ પછી ચારે યુવકાે, ખીજા યુવકાે કરતાં વધારે સ્કૂર્તિવાળા, આનંદી અને સ્વસ્થ જણાતા હતા. તેમના અજ્યાસ પણ પ્રગતિજનક હતાે. રસાે શ્રીયાએ તેમના સાદાે એારાક ચાલુ રાખ્યાે. ત્રણુ વર્ષ પછી આ ચારેય વિદ્યાર્થીએા પાતાના વિદ્યાલયમાં સૌથી વધારે પ્રખર ખુહિવાળા, સ્વસ્થ અને સુંદર લાગવા લાગ્યા. બાદશાહે તેમને પાતાના અગરક્ષક તરીકે નીમ્યા. એટલે સ્વસ્થ શરીર માટે રાજસી અને તામસી ખેારાક તથા કેકો પીણામાંથી અને કુવ્યમનાથી બચવું જોઈએ.

એવી જ રીતે સ્વસ્થ શરીર માટે બ્રહ્મચર્ય પ્રેમ, વ્યાયામ અને નિયમિતનાની ઘણી જરૂર છે. સમયસર ઊઠવું, સમયસર ખાવું –પીવું, સમયસર બધી ક્રિયાઓ કરવી અને સમયસર સૂવું જોઇએ. વધારે પડતું જાગવું, હદબહારના શ્રમ કરવા, વધારે આરામ કરવા અથવા વધુ–પડતું ખાવું–પીવું પણ સ્વાસ્થ્યને માટે તુકશાનકારક છે. તેની શરીર ઉપર ઊંધી અસર થાય છે અને માંદગી આવવાના સંભવ છે.

માંદગી આવે ત્યારે ઉત્તેજક એલોપેથિક દ્વાઓ કે ઇંજેકરાતા ન લેવાં, પણ કુદરતી ઉપચાર કે આયુર્વેદિક વનસ્પતિક ઉપચાર કરીતે તે રાેગત મટાડવા જોઈએ. નહી-તર ઉત્તેજક દ્વાઓના કારણે એક રાેગ જતા બીજો રાેગ ઘર કરી બેસે છે. તેથી સ્મૃતિ નબળી પડે છે. સ્વસ્થ શરીર એટલે જાડું-પાડું નહીં, પણ સ્કૃતિવાળ, કસાપેલું, ઉલ્લાસિત આકૃતિવાળું શરીર.

#### સ્વરેથમન :

સ્વસ્થ સ્મૃતિના બીજો આધાર છે સ્વસ્થ મત, મનમાં ખાટા વિચારા પેસી જતાં તે સ્મૃતિને પોતાની કાર ખેંચીને નબળી બનાવી દે છે. ગંદા, દુષ્ટ અને ખરાબ વિચારા સતત આવ્યા કરે તે! તે માણસતી સ્મૃતિને તિસ્તેજ અને નિવીર્ય કરી મૂકે છે. તે કાર્ક પણ કાર્યમાં સફળ થઈ શકતા નથી. તે અગાઉ યાદ કરેલું બધું બૂલતા વ્યવ છે.

સંસ્કૃતમાં **સક્તિ** છે:—

यद ध्यायति तद्भवति

—જેવા મનથી વિચારા કરે છે તેવા તે **શ**ાય છે.

વિચારા ન ખગડે તે માટે માણસે સ્વસ્થ મન રાખવું જોઈએ. **સારી વસ્તુઓનું ધ્યાન ધરવું જોઈએ. એટલેજ જપ કરવાનું મ**હત્વ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com અનોખું છે. કાઇ પણ વાતમાં લીન થવા માટે—તન્મય થવા માટે જાપ કરવો જરૂરી છે. જપ કરવાથી તે જ વસ્તુમાં સ્મૃતિ અખંડ ચાલુ રહે છે. ધ્યાન પણ એટલા માટે જ કરવામાં આવે છે. જે માણુસ સતત આર્ત ધ્યાન કે રૌદ્ર ધ્યાન કરતો હાય છે, તેની સ્મૃતિ રાત- દિવસ, ચિંતા, વિકાર કે આવેગાને લઈ ને દુખળી પડી જય છે. તેને જે યાદ કરેલું હાય છે તે ભૂંસાઈ જાય છે.

મનની સ્વસ્થતતા માટે યમ-નિયમ અને સંયમ-ષ્રક્ષચર્ય પાળવાં જોઈ એ. યમમાં ઓહસા-સતય અચૌર્ય, નીતિ, પ્રમાણિકતા વગેરે આવે છે. નિયમમાં સુંદર ટેવો આવે છે. નિયમિત જીવન આવે છે. સંયમમાં ઇંદ્રિયોના સંયમ આવે છે અને ષ્રદ્ભચર્ય વડે કામ-વાસનાને જીતવાની હોય છે. ષ્રદ્ભચર્ય વગર સ્વસ્થ મનની કલ્પના અશક્ય છે. અસંયમાં અને વિકારી મન માણસની સ્મૃતિને બગાડી નાખે છે. તેની શુદ્ધ સ્મૃતિ ધીરે ધીરે લુપ્ત થતી જાય છે. પણ જે યમ-નિયમ-સંયમમાં પાકા છે તે એકાગ્ર બનીને આગળ વધી શકે છે.

પાતાની વિદાર્થી અવસ્થામાં નેપાલિયનને અક્લોની ગામમાં એક હજામને ત્યાં રહેવું પડ્યું. નેપાલિયન ઘણા જ સ્વસ્થ અને સુંદર યુવાન હતો. તેને જોઈ હજામની પત્ની તેના ઉપર સુગ્ધ થઈ ગઈ અને તેને પાતાની જાળમાં કસાવવાના પ્રયત્ન કરવા લાગી. પણ નેપાલિયને પાતાના ઉપર સંયમ રાખ્યા અને અબ્યાસમાં જ મનને પરાવી રાખ્યું. તેને તે સ્ત્રીને જોવાની તક કે પ્રુરસદ જ ન હતી. તે અબ્યાસ પૂરા કરીને ગયા.

તે પાતાના દેશના પ્રધાન સેનાપતિ તરીકે ચૂંટાયા ત્યારે તે પેલા હજામના ઘરે ગયા. હજામની પત્ની એડી હતી. તેને જોઈને નેપાલિયને પૂછ્યું: "તમને યાદ છે કે તમારે ત્યાં નેપાલિયન નામના એક જુવાન રહેતા હતા.

તે બાઈએ કહ્યું: "જવા દા એમની વાત! તદ્દન નીરસ

હતો, કિતાબોનો કીઢોજ હતો. મારી સાથે હસીને વાત પણ કરતા ન હતા !''

નેપોલિયને કહ્યું : "દેવી! તમે દીક કહેા છે. હું તે જ નેપો-લિયન છું. ને હું તમારી રસિકતામાં કસાઈને સંયમ ખાઇ બેસત તો આજે હું ભણીગણીને જે પદને લાયક થયા છું, તેને યાગ્ય ન બનત!"

આમ સ્વસ્થ મન સ્મૃતિ વિકાસના મુખ્ય આધાર છે. મનની એકાગ્રતાથી રમૃતિ કેવી રીતે ખીલે છે તે હવે પછી આગળ ઉપર વિચારશું.

## સ્વસ્થપુર્ષિ :

રમૃતિ વિકાસના ત્રીજો આધાર છે સ્વસ્થખુદ્ધિ. સ્વસ્થખુદ્ધિથી ધણા માજુસા વ્યવસ્થિત રીતે યાદ કરી શકે છે. અસ્વસ્થ કે અત્યવસ્થિત ખુદ્ધિથી માજુસની ખુદ્ધિ બગાંકે છે અને તે યાદ રાખવા લાયક વસ્તુને યાદ કરી શકતો નથી. ખુદ્ધિનું કાર્ય નિર્ણય કે નિશ્ચય કરવાના છે. ખુદ્ધિને નકામી રાખવાથી તે કટાઈ જાય છે. તેવી જ રીતે ખુદ્ધિ પાસેથી હદ બહારનું કામ ક્ષેવાથી તે કામ આપતી નથી

કાર્ક પણ પાઠ કે વસ્તુ યાદ કરતાં પહેલાં એ જોવું જોઈએ કે આપણું મગજ તાજું છે કે નહીં: થાકેલું મગજ વિશ્વસ્ત રીતે સ્મરણનું કાર્ય કરી શકતું નથી. મસ્તિષ્કના ગ્રાનત તુઓ શિથિલ હોય ત્યારે તે કાર્ક વિષયને દઢતાથી શ્રહણ કરી શકતા નથી. મસ્તિષ્ક ઉપર વધુ પડતું દબાણુ આવતાં, લોહીનું દબાણુ, હૃદય રાગ વગેરે લાગુ પડે છે. તેથી રાતે વિશ્વાંતિ ક્ષેવાની ખાસ જરૂર છે.

સવારે ભ્રાહ્મ મુદ્ભર્તમાં જેને અમૃતકાળ કહેવામાં આવે છે; મગજ તદ્દન તાજું હાૈય છે તે વખતે કાેઈ પણ વિષય સરળતાથી યાદ થઈ શકે છે. ધણાંને રાત્રિના સમય અનુકૂળ પડે છે. મતલબ એ કે ખુહિને જરૂરી વિશ્વામ મળતા જોઈએ. જેથી યાદ કરવાની ઉત્સુકતા, રસ અતે 

#### દદસંકલ્પ :

<u>પ્યહિતં કાર્ય છે સંકલ્પ કરવો. સ્વસ્થ પ્યહિ વડે દઢ સંકલ્પ</u> કરવા જોઈએ કે '' હું આજે આટલું યાદ કરીને જ ઊઠીશ. આજે મારે આટલા પાનાંના સાર ચાેક્કસ યાદ કરવાના છે." આમ સંકલ્પ કરીને યાદ કરવાની ટેવ પાડે તો ધીમે ધીમે સ્મૃતિ–વિકાસ ચાક્કસ થઈ શકે

એક કાલેજમાં એક વિદ્યાર્થીએ એવા સંકલ્પ કર્યો કે હું એમ. એ. પાસ થઇને આ શાળાનાે મુખ્ય આચાર્ય (પ્રીન્સીપાલ) બનીશ. ખીજા વિદ્યાર્થીએ: તેને પ્રીન્સીપાલ કહીને ચીડવતા પણ તે કંટાળતા નહીં, 9લડું તેણે પાતાના હાેસ્ટલની ચાેપડાઓ ઉપર તેની યાદ નિમિત્તે 'P' અક્ષર લખ્યા. તેના દઢ સંકલ્પથી તે દરેક પરીક્ષા પ્રથમ શ્રેણીમાં પસાર કરતા ગયા. M.A. થઈ ગયા ખાદ સંયોગવશાત ત્યાંના પ્રીન્સીપાલની બદલી થર્મ અને આને રાખવામાં આવ્યો. આવેા છે દઢ સંક્રહપના પ્રભાવ! निष्ठा :

દઢસંકલ્પ હોવા છતાં સ્મૃતિ-વિકાસ માટે નિષ્ઠા હોવી જોઈ એ. નિષ્ઠાવાન માટે અલ્પપરિશ્રમથી વસ્તુઓ યાદ કરવાનું તરત બને છે. ગીતામાં કહ્યું છે:---

શ્રહા વાંલ્લભતે જ્ઞાનમ

શ્રહાવાન હાેય છે તે જ્ઞાન મેળવી લે છે. દરેક વસ્તુને કાળછ રાખીને તે યાદ કરીશ શકે છે.

## સતત પુરૂષાર્થ :

નિષ્ઠાની સાથે સતત-પુરુષાર્થ પણ સ્મૃતિ-વિકાસના માટા આધાર છે. પુરુષાર્થ કરવાથી જડયુદ્ધિ માણસ પણ વિદાન ખની જાય છે. હિંદી કવિ વૃંદ કહે છે:--

# करत करत अभ्यास के जडमित होय सुजन रसझ आवत जात सिल पर देत निशान

ભંગાળમાં બે.વદેવ નામના એક વ્યાકરણકાર **થ**ઈ ગયા. તેમણે મુગ્ધ ખાેધ કલાપ નામનું વ્યાકરણ રચ્યું છે. વિદાર્થી અવસ્થામાં તેમની ખુક્કિ બહુ જ મંદ હતી. તેમને યાદ કરેલું મગજમાં ટકે જ નહીં. અંતે કંટાળીતે તેમણે ભ્રષ્ણાવાનું માંડી વાળવાના વિચાર કર્યો.

તેમના ગુરૃતે આ વાતની જાણ થઈ. એટલે તેએ। તેમને કુવા ઉપર લઈ ગયા. ત્યાં બતાવ્યું **કે જો આ પથ્થર** કેટલા કઠોર *છે*. તે છતાં આ દેહરી વારંવાર ધુમાતાં તેની અંદર ખાડા પડી ગયેં છે.

તે જોઈ ને બાવદેવને થયું કે '' મારી ખુદ્ધિ તેા આટલી કઢાેર નથી. દુ કુકાર પરિશ્રમ કુક તો જુકર એ બુદલાશે!" તે દિવસથી તેણે કુકાર પુરુષાર્થ પાતાના અબ્યાસમાં કરતો શરૂ કર્યો. તેમની ખુદ્ધિ ખીલતી ગઠી સ્ટિતિના **પડ**દા ખુલ્યા અને તેએન પાતાના ઉ**દેશમાં સફળ થ**યા.

આમ સ્વસ્થ શરીર. સ્વસ્થ મન, સ્વસ્થ ખુદ્ધિ (ચિન્ન), દંઢસંકલ્પ, નિષ્કા અને સતત પુરુષાર્થ એ સ્મૃતિ–મદિરના આધાર–સ્તંભો છે. જેના ઉત્તર કરેલ સમૃતિન ચણતર વર્ષા સુધી સ્થાયી રહી શકે છે.

# [8]

# સ્મૃતિવિકાસમાં બાધક કારણા

સ્મૃતિ–વિકાસના સ્ત્રોતા વહેતા હાય. યાગ્ય આધાર હાય તે છતાં કેટલાંક કારણા એવાં છે જ્યાં સુધી તેમને દૂર કરવામાં ન આવે ત્યાંસુધી સુંદર સ્મૃતિ કેળવી શકાતી નથી. આ બાધક કારણા કયાં છે તે અંગે વિચારીએ.

આખા દિવસમાં થનારી દરેક ઘટના કે મળનારી દરેક વ્યક્તિને યાદ રાખી શકાતી નથી. તેમજ સવારથી સાંજ સુધી કે રાતમાં ઊઠનાર દરેક વિચાર, સ્વપ્નને પણ નોંધી શકાતાં નથી. માણસનું મગજ ટેપ રેકાર્ડિંગ જેવું નથી જેમાં દરેક વાતા કે પ્રસંગ અંકિત થઈ જાય. તેણે તા એ જ યાદ રાખવાતું છે જે હિતકર હાય અને ઉપયોગી હાય. ધણીવાર બિનજરૂરી અને નિરૂપયાે**ગા** વાતા પણ મગજમાં ભરાતા રહે છે; અને જરૂરી વાતા યાદ રહેતી નથી. કેટલાક માણસા ધરેથી નીકળે એટલે ડાયરીમાં-પાનાંમાં નોંધી લે છે કે તેમણે શું શું કરવાનું છે. નહીંતર કોર્**ક ચીજ રહી જ**તાં કરીવાર ધકકાે ખાવાે પહે. અહીં સ્મૃતિ બરાબર કામ કરે તા એવું ન ખતે. સ્મૃતિ ઉપરના આવરણા કે બાધક તત્ત્વોને કૂર કરી **દેવામાં** આવે તેા દરેક સ્મરણીય વસ્તુનું સ્મરણ (જેને યાદ રાખવ હોય તે ) રહી શકે.

જૈનદર્શનમાં જ્ઞાનાવરણને તેનું મૂળ બાધક કારણ માનેલું છે. એ પ્રમાણે જ્ઞાન, જ્ઞાની અને જ્ઞાનનાં સાધનાની નિરંતર આશાતના કરવાથી જે કંઈ બંધાય છે, તેના ફળ સ્વરૂપે ત્રાન ઉપર આવરણ આવી જાય છે અને તેથી સ્મૃતિ પણ મંદ ખને છે.

સ્મૃતિ ઉપર અવિશ્વાસ : તે ઉપરાંત અન્ય કારણામાં સર્વ પ્રથમ બાધક કાર**ણ છે** પાતાની જ સ્મૃતિ ઉપર અવિશ્વાસ કરવાે. પાતાની સ્મૃતિ ઉપર વિશ્વાસ રાખીને ચાલીએ તેા ધાર્યું યાદ રહી શકે.

વણા લોકોને રાદણાં રડવાની ટેવ જ હોય છે. આવા લાધવત્રથિથી પિડાતા લોકો સ્મૃતિ વિકાસમાં સફળ થતા નથી. એના કારણે પ્રખર સ્મૃતિવાળા વિદ્યાર્થી પાછળ રહી જાય છે. ફરી તેનામાં જ્યારે તેની સ્મૃતિ ઉપર વિધાસ ખેસાડવામાં આવે ત્યારે તેના પ્રસુપ્ત આત્મા જાગે છે અને તે પાછા પ્રથમ આવી શકે છે. આવું ખનતું ઘણીવાર જોય એ છીએ. ઘણા લોકો સ્મૃતિ–વિકાસ માટે ખદામ, માખણ કે બ્રાહ્મીનું વી ખાય છે; પણ તેના કરતાં યે આત્મવિધાસ કેળવવા એ ચિડિયાતી વસ્તુ છે.

યાદ રાખવાની અનિચ્છા: રમૃતિ ઉપર ઘણીવાર અવિધાસ તો હોતો નથી પણ કાઇ વસ્તુને જોઇ–સાંભળીને ભૂલી જવાય એવું પણ ખને છે. થોડા વખત પછી તેની સ્મૃતિ પણ ભૂંસાઈ જાય છે. ત્યારે સ્મૃતિ નળળી છે એમ માનવામાં આવે છે. પણ ખર્ કારણ તો તે વિષયને યાદ રાખવાની અનિચ્છા હોય છે. અનિચ્છા થતાં અપેક્ષા કેળવાય છે. તેવી વ્યક્તિ એમ ધારે છે: 'મૃકા, આ લપને! આને યાદ કરીને શું કરવાનું છે? તેની સાથે આપણે શા સંબધ!'

એટલે કાઇ પણ વ્યક્તિ, વાત કે વિષયના સંપર્કમાં આવતાં તે અંગે વિચાર કરવા જોઇએ કે એ ઉપયોગી છે કે નહીં? જો ઉપયોગી હોય તો ઇચ્છાપૂર્વક તેને યાદ રાખવી જોઈએ. તે અંગે દરેક બાબતા ધ્યાનપૂર્વક જોવી, સાંભળવી કે વિચારવી જોઈએ. આમ ઇચ્છાપૂર્વક યાદ કરેલ વિષય સ્મૃતિમાંથી ભુંસાતા નથી.

શ્રવણ-વાંચનની અરુચિ: ધણીવાર ઇચ્છાપૂર્વક સ્મરણ રાખવા જતાં છતાં તે વાત થોડા દિવસોમાં ભુલાઈ જાય છે. એનું કારણ સ્મરણ રાખવાની અરુચિ છે. ધણી ખહેના કરિયાદ કરે છે કે: "અમારૂં મગજ ચાલતું નથી કે યાદ રહેતું નથી!" પણ તેની વિરૂદ્ધમાં, તેમનું કાર્જ એ અપમાન કર્યું હોય, દપકા આપ્યા હોય, ગાળા દીધી હોય, મેણાં ટાણાં માર્યા હોય, લગ્ન વખતે વહેવાર એાછા કર્યો તે બધું તેમને કેમ યાદ રહે છે? એટલે કે તે વાતમાં તેમને રસ છે. જે વાતમાં રસ ન હાેય તે યાદ રહેતી નથી.

કેટલીક વાર જીવનની ગૂઢ અને વિશિષ્ઠ ઘટનાએ ો એવિતી સ્મૃતિપટ પર તરી આવે છે. જેની કલ્પના પણ નહીં કરી હોય. ઊડાણથી વિચારતાં જણાશે કે તે ઘટનાએ માં અજ્ઞાત રીતે રસ રહેલા હોય છે. લણા વિઘાર્થી કઠણ અને નીરસ જણાતાં વિપયાને સરળતાથી યાદ કરે છે તેનું કારણ તેમની તેમાં રહેલી રુચિ છે. ન્યાય, વ્યાકરણ, ગણિત જેવા વિપયા કેવળ રુચિના કારણે સરળતાથી યાદ થઈ શકે છે. એટલે સારી સ્મૃતિ કેળવવા માટે, જે વિપયા યાદ ન રહેતાં હોય તે બધામાં રુચિ કેળવી અને પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. કાઈ વસ્તુને તરત ભૂલી જઈએ છીએ તેનું કારણ તે અંગે અરુચિ અને રસના અભાવ જ છે. સિનેમાના ગીતા ઘણા લાકો એક વખત સાંભળીને યાદ કરે છે તેનું કારણ તેમાં રસ અને રુચિ છે. એવી જ રીતે ધણા એકવાર શિક્ષક પાસે સાંભળીને તે વિપયને યાદ કરી લે છે; તેનું કારણ પણ રુચિ અને રસ છે. એટલે રસપૂર્વક વાંચવાથી કાેઇપણ વસ્તુ સ્મૃતિમાં સ્થિર થઈ જશે.

#### મહત્ત્વ કે લાભની સમજણ :

કેટલીક વખત માલુસને કાે વસ્તુનું મહત્વ સમજાતું નથી. તેમ જ તેનાથી થતા માનસિક વિકાસના લાભ પણ સમજાતા નથી. ત્યારે તે વિષયમાં રુચિ અને પ્રયત્ન હોવા છતાં તે યાદ રહેતા નથી. એટલે જે માલુસ વિષયને યાદ રાખવા ઇચ્છતા હોય તેે છે તે વિષયનું મહત્વ સમજવું જોઈ એ; અને તે વિષયની સ્મૃતિથી માટા લાભની શ્રદ્ધા મગજમાં સારી પેઠે એસાડી દેવી જોઈ એ. શરૂઆતમાં થાડાક શ્રમ તા કરવા પડશે પણ પછી તે વસ્તુ એટલી બધી રુચિકર અને રસપ્રદ થઈ જશે કે તેને તે યાદ રાખ્યા સિવાય ગમશે જ નહિ. ગણિત, ન્યાય, વ્યાકરણ વગેરે વિષયા નિરસ ગણાય છે પણ તેમના જેટલા ચાકકસ

વિવેષા ભીજા કાઈપણ નથી. ચાક્કસ વિષય હંમેશા રસપ્રદ હોય છે પણ તેતું મહત્ત્વ સમજાતું નથી ત્યાં સુધી તે તીરસ રહે છે; જ્યારે તેતા લાભતી સમજણ પડે છે ત્યારે ક્ષેકા એમાં એટલા ડૂબી જાય છે કે તેએ! તેમાં જ તત્મય બતી જાય છે.

## ભુલવા લાયક વસ્તુની સ્મૃતિ :

લણી નાતા કે વસ્તુઓ બૂલવા લાયક હોય છે. પણ માણસ તેને વાદ કરીને મગજમાં ખાટા કચરા બરી દે છે. તેથી સ્મરણ કરવા યે.ગ્ય વસ્તુની સ્મૃતિ દખાઈ જાય છે. એટલે જે વસ્તુને સ્મરણ કરવી અનિવાર્ય હોય તે વસ્તુની સ્મૃતિ રાખવા માટે જ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. લણા લાકા એવી વસ્તુનું સ્મરણ કરવા માટે ગાંઠ વાળી લે છે. જેથી ગાંઠ જોતાં તે તરત યાદ આવી જાય.

શ્રીમદ રાજચંદ્રજી વ્લવા લાયક વસ્તુને બૂલવાના પુરુષાર્થ કરતા દતા. તથા જે યાદ રાખવા લાયક વસ્તુ સમજતા તેને યાદ રાખી શકતા. એકદા એક માણુસનું ભરતિયું ખાવાઈ જવાથી એ બહુ ચિતિત હતો. શ્રીમદજીએ તેને કર્લું: "ભરતિયું કર્યા ખાવાયું છે તે હું નથી જાણુતે: પણ તેમાં જે વિગત હતી તે લખાવી દર્લ !" તેમણે એ વ્યક્તિતે તદ્દત ખરા આંક પ્રમાણે તાકા. વાર અને કિંમત લખાવી દીધાં, નવાઈ લાગશે કે તેમણે આ બધું શી રીતે લખાવ્યું ?

તેનું કારણું એ છે કે તેમનું ચિત્ત એકાગ્ર હતું અને તેઓ ભૂલવા લાયક વસ્તુમાં ચિત્ત પરાવતા ન હતા; તાકા ખરીક્તી વખતે તેઓ વેપારી પાસે ઊભા હતા અને ત્યાં તેમનું ચિત્ત એકાગ્ર હતું.

રામાયણમાં સુપ્રીવ-અંગદ વગેરેનું વર્ણન આવે છે કે જ્યારે તેઓ રામ સાથે અયોધ્યામાં આવ્યા ત્યારે પાતાના ધરે જવાનું ભૂલી જ ગયા. ત્યાં તુલસીદાસજી તેમની આ મનાવૃત્તિને ઉપમા આપીને કહે છે:—

#### जिमि पर द्रोइ संतन मन मांहि.

—જેમ સંત ક્ષેાકાે તેમના પ્રત્યે ખીજાએ ક**રે**લ દ્રોહને બૂલી જાય

છે તે<mark>મ અંગદ, સ</mark>ુગ્રીવ વગેરે પણ અયોધ્યા આવીને પાતાનું ધર ભૂલી ગયા.

ધણીવાર ભૂલી જવા જેવી બાખતા : "આણે મને માર્યા, ગાળા આપી વગેરે" યાદ રખાય છે. તેથી યાદ રાખવા જેવી બાખતા ભૂલી જવાય છે. આ ચાલુ કરિયાદ છે કે કર્ષ્ઠ વસ્તુ ભૂલવી અને ક્રધ્ઠ વસ્તુ ન ભૂલવી ? આની ગોઠવણ કરતાં આવડવી જોઇએ કે શું પાતાને જરૂરી છે- ઉપયાગી છે? બાકી જેમ નકામા કચરા ઘર બહાર ફેંકી દઇએ એમ બિનજરૂરી બાબતાને હડાવી નાખવી જોઇએ. એ માટે વિવેક સારાસાર, નિર્ણય શક્તિ બહુ જ ઉપયાગી છે.

જગદ્દગુરુ શંકરાચાર્ય શ્રહ્મિજિજ્ઞાસાનાં પહેલાં લક્ષણ તરીકે વિવેક શક્તિને ખતાવે છે. વિવેક જ ભૂલવા લાયક વસ્તુને ભૂલાવી દેવાના સફળ શ્રમમાં સહાયક ખનશે.

#### મનની ચંચળતા :

ઘણીવાર વાતામાં રસ પણ હોય છે; ઉપયાગી જાણીને યાદ કરવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે. તે છતાં તે થાડાક સમય પછી મગજમાંથી સરી જાય છે. મગજમાં તેની સ્થિર સ્મૃતિ રહેતી નથી. તેનું કારણ છે મનની ચંચળતા. જેનું મન અનેક કાર્યોમાં પરાવાયું હાય; તેનું મન એક પણ વિષય ઉપર સ્થિર થઈ શકતું નથી. જેમ ચંચળ જળ ઉપર ચિત્ર ન દારી શકાય, તેમ જ અસ્થિર પત્ર પર ચિત્રનું આલેખન ન થઇ શકે તેમ અસ્થિર અને ચંચળ ચિત્તમાં કાઈ પણ વસ્તુના સંસ્કાર ટકી શકતા નથી.

રમરણશક્તિના વિકાસમાં મનની ચંચળતા ઘણી જ બાધક છે. એ ચંચળતા વીજળીની જેમ કાઈ એક વિષય ઉપર ટકતી નથી. ચંચળતાને દૂર કરવા અને સ્મૃતિને સ્થિર કરવા માટે એકાગ્રતાની સાધના કરવી અત્યંત જરૂરી છે. એકાગ્રતા વહે ઘણા સમય નષ્ટ થતા બચે છે. કલાકામાં યાદ ન થતી વસ્તુ મિનીટામાં એકાગ્રતા વહે યાદ થાય છે.

માત્ર તેના અભ્યાસ કરવા જોઈએ. એકાગ્રતા અંગે વધારે વિવેચન અવધાન પ્રક્રિયાના હવે પછીના પ્રકરણામાં કરશું.

## **મહણ શક્તિમાં ઇન્દ્રિય-કં**ઠિતતા :

જ્યારે ઇન્દ્રિયા પાતાના વિષયાને ત્રહે છું કરવામાં કું હિત થઈ જય છે. જ્યારે પછું સ્મૃતિ વિકાસ અટકા જય છે. જ્યારે વસ્તુને ખરાબર ત્રહે ન કરી શકાય તા પછી તેને યાદ કર્ક રીતે કરી શકાય? આમાં અપવાદ રુપે કુદરતી કે અકસ્માતથી ઇન્દ્રિયોની શક્તિના નાશ થાય છે ત્યાં એવી આશા રાખવી અસ્થાને છે. તે છતાં યે હમણાં તા વિજ્ઞાને શોધ કરી છે અને ખાવાયેલી ઈન્દ્રિયના સ્થાને તેવી જ ઈન્દ્રિય કે સાધનસામગ્રી ઇટ કરી દેવામાં આવે છે જેથી તે ઇદ્રિય તેનું કામ કરી શકે છે. તે ઉપરાંત પણ એવું છે કે એક ઇદ્રિય કું હિત થતાં, બીજી ઇન્દ્રિયો તેનું કામ ઉપાડી લે છે અને સ્મરણશક્તિ વધુ સતેજ બને છે. આ છતાં યે જેની ઇદ્રિયો સાખૂત છે તે છતાં તે તેના દુરૂપયાગ કરીને પાતાની તે સંબધી શક્તિને કું હિત કરી નાખે છે; તે ધારે તા પુનઃ અભ્યાસ અને પ્રયોગથી તેને સતેજ કરી શકે છે. પણ હાય કરીને કું હાં મારવા જેવું. ઘણાં બેદરકારીનું કાર્ય કરે તા પછી તેમની સ્મૃતિ મદ બનવાના સંભવ છે.

ધણી વાર ઇન્દ્રિયની શક્તિ કુંદિત થવાનું કારખું કુશીલ અને દુરાચાર સેવન છે. જે વ્યક્તિ ભ્રહ્મચર્ય પાળે છે તેનામાં સ્મૃતિની અપૂર્વ તીક્ષ્ણતા જોવા મળે છે. જ્યારે ધણા ભ્રહ્મચર્યના વારવાર ભંગ કરીને અન્ય કન્દ્રિયોની શક્તિને પણું કુંદિત કરી નાખે છે. આ અંગે સ્વસ્થ શરીર હોવું કેટલું જરૂરી છે તેના અગાઉ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે.

## પુનરાવર્તન ન કરવાની વૃત્તિ :

બ્રણી વાર એક વિષયને સારી પેડે ગામ્મીને યાદ કરી લીધા પછી અને તે નહીં ભૂલાય એમ વિશ્વાસ હોવા છતાં અધીના ટાંણે તે વિષય

યાદ આવતા નથી. એતું કારણ એ છે કે તે વિષયનું બે-ત્રણ વાર પુનરાવર્તન કરવામાં આવતું નથી.

સંસ્કૃત વ્યાકરણ ભણતાર વિદ્યાર્થીઓ જાણું છે કે એક વખત ગાંખીને યાદ કરી લેવાથી તે યાદ રહેતું નથા. એટલે તેઓ એને વારે ધડીએ ગાંખતા હાય છે. જેથી તેમના મગજમાં તે ચોંદી જાય. તે ઉપરાંત જે વિષયને દીર્ધકાળ સુધી યાદ રાખવા હાય તેનું પુનરાવર્તન ઘણી વાર કરવું જોઈએ. કદાચ એટલા સમય ન હાય તા પણ યાદ કરેલ કે સાંભળેલ વિષયનું ઓછામાં ઓછા ખે દિવસ સુધી સવારના પહેારમાં આખું સ્મરણ કરી લેવું જોઈએ.

## અર્થ-समळूती वगर याह કરવાની वृत्ति :

ઘણા વિદાર્થીએ અર્થ સમજ્યા વગર કાઇ પાઠને ગાખતા હોય છે; પરિણામે તે તાત્કાલિક યાદ તા થઈ જાય છે પણ પાછા એવા બૂલાય છે કે તેની સ્મૃતિ પણ રહેતી નથી. એટલે જે પાક કે વાત યાદ રાખવા માગીએ, તેના અર્થ-સમજૂતી ખરાખર સમજીને યાદ કરવું જોઈએ. તેથી મૂળ પાઠ બૂલાઈ જાય તા યે અર્થના અનુસંધાનમાં તે યાદ આવી જશે.

સંસ્કૃતના એક વિદ્યાર્થી હતા. તે '' શકલ '' અને " સકલ '' અન્તેના અર્થા સમજ્યા વગર કાેપ રૃટતા હતા. તેથી જ્યારે તે બન્તેના અર્થા કરવાના પ્રસંગ આવતા ત્યારે ખાેટા અને વિપરીત અર્થા કરી નાખતા.

એકદા તેને તેના શિક્ષકે કહ્યું: "જો વર્ણમાળામાં પહેલાં તાલવ્ય "રાકાર" આવે છે પછી દત્ય "સકાર" એટલે પ્રથમ જે 'સકલ' શખ્દ છે તેના અર્થ ખંડ કે ટુકડા હાય છે. પછી જે, 'સકલ' આવે છે તેના અર્થ પૂર્ણ કે સમસ્ત હાય છે. પહેલાંના અર્થ ખંડ અને પછીના અર્થ અખંડ થાય છે. એમ સમજીને તું ગાખીશ તા તરત અન્તેના અર્થ મગજમાં બેસી જશે અને યાદ રહી જશે!"

તેણે એમ કર્યું પછી તેણે કે.ઈ દિવસ બન્તેતા અર્થે કરવામાં ગાટાળા કર્યાત હતા.

## સહયાેગીકરણ અને વગી કરણ કરીને યાદન કરવાની વૃત્તિ:

કેટલાક માણુસા વસ્તુને ગ્રહણ કરતી વખતે સંબંધ જોડતા નધી અગર તાે અનેક વસ્તુઓ યાદ રાખવી હાેય તાે તેનું વર્ગીકરણ ( classification ) કરતા નથી; તેથી તેમને તે વસ્તુ કે વસ્તુએ! યાદ રહેતી નથી.

એક પ્રાધ્યાપક એક સ્થળે "રેટિયા કારા અહિંસા" ઉપર બોલવા ગયા. તેમણે વિષય તૈયાર કર્યો હતો પણ સંબંધ વગર. તેથા વ્યાખ્યાન માંચ ઉપર બધું બૂલી ગયા અને બોલ્યા તે અસંગત બેહવા જેવું થયું. તેઓ મુંઝાયા. ત્યાં તો તેમને રેટિયા કાંતતા ગાંધીજીનું ચિત્ર દેખાયું કે તરત તેમને તે યાદ આવ્યું અને પછી તેમણે રેટિયા ગાંધીજી, અહિંસા, સ્વપરિશ્વમ વગેરે બધા મુદ્દાઓને જોલા અને તેમનું વ્યાખ્યાન ઘણું સુંદર થયું.

એટલે કેટલીક વખત એક વસ્તુને સ્મરણ કરવા માટે તેના સહ-ચારની ખીજી વસ્તુને જોડી દેવામાં આવે તે! એમ કરતાં ઘણી બાબતો! યાદ રહી જાય છે. જેમકે અમુક લોકોની પાઘડી આવી, એટલે પોશાક આવા, તેમની ભાષા આવી—આમ ઘણી વસ્તુઓ યાદ રહી જાય છે અને તેમની એક વસ્તુ અન્યના સંબંધ સાથે યાદ રાખવાની હૈાય છે. જેથી તે વસ્તુને યાદ આવતાં કે તેના સંબંધી વસ્તુ યોદ આવતાં, અન્ય વસ્તુઓ ઝળકી ઊંડે છે.

આ અગેએક સત્ર છે:—

'' एक संबंधी समरणं अपर संबंधि समारकम् ''

એક વાતનું સ્મરષ્યું, બીજાના સ્મારક-સ્મરણ રૂપે થઈ આવે છે.

અવધાન પ્રયાગમાં તેા આની ડગલે અને પગલે જરૂર પડે છે; અને તેના ઉપયાગ કરવામાં આવે છે.

એવું જ વર્ગી કરણનું છે. કાઇ વ્યક્તિ ૧૫ અલગ અલગ વસ્તુ-એનાં નામા યાદ રાખવા માટે કહે; તો તેને વર્ગી કરસ્યુ વગર યાદ રાખવા જશા તો તેમાંથી અમુક તો બૂલાઈ જ જશે. વર્ગી કરસ્ય કર-વાથી તે સરળતાથી યાદ રહી જશે. વર્ગી કરસ્ય કરવામાં સમાન ગ્રુષ્ય કે જાતિવાળી વસ્તુને એક વર્ગમાં ગાદેવવી જોઈ એ.

કે કે કે પાંચ અલગ ફળાના નામ, પાંચ સ્ટેશનરીનાં નામ અને પાંચ કટલરીનાં નામ આપ્યાં. તેને અવ્યવસ્થિત કે વ્યુત્ક્રમથી યાદ રાખવા જશું તા તે યાદ નહીં રહે પણ ઉપર જણાવેલ રીતે યાદ કરવાથી તરત યાદ થઈ જશે અને યાદ રહેશે પણ ખરી.

## ભાવાવેશથી યાદ કરવાની વૃત્તિ :

કામ, ક્રોધ, મેાહ, ભય વગેરે ભાવાવેશા છે. તેથી પ્રેરાઇને કાેઇ પણ વસ્તુ યાદ કરવા જશે તાે તે યાદ નહીં રહે; બલ્કે યાદ કરેલ વસ્તુ આ બધા ભાવાવેશાના કારણે ખરે ટાણે ભુલાઈ જશે; તેમજ તેને ભાંઠા પડવું પડશે.

#### પૂર્વ થહ :

પૂર્વ પ્રહને પણ ભાવાવેશમાં ઘણા ખપાવે છે. પણ તેનું અલગ મહત્વ છે. તે પ્રારંભમાં નાના સરખા હાય છે પણ તેના લીધે માણસ શ્રેષ્ઠ ત્રાનથી વંચિત થઈ જાય છે. સ્મૃતિ–વિકાસમાં પૂર્વ પ્રહ ઘણા બાધક છે.

આ પૂર્વ ત્રહના કારણે બીજા પ્રત્યે માે**હ, દ્રે**ષ ધૃણા કે **ક્રોધ**થી જોવાય છે. તથા તેમાંથી સારા ભાવ લેવાતા નથી. તેના કા**રણે** દ્યાન કે સ્મૃતિ–વિકાસના જે મસાલા બીજા પાસેથી મળી શકે છે તે લેવાતા નથી.

🕏 ન પરિભાષામાં તેને સ્મૃતિજ્ઞાન માટે અંતરાય ક્રમેદિય કહેવાય છે.

તત્ત્વાર્થસત્રમાં જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મખધનનાં કારણેદ બતાવવામાં આવ્યાં છે:—

तत्त्रदेष, निन्हव, मात्स्यन्तिरायासाइनोपघातः ज्ञान दर्शनावरण योः

—એટલે કે ત્રાની કે ગુણી વ્યક્તિ કે જ્ઞાન પ્રતિ સ્વત્વમાહના કારણે એના દેષો જોવા, એનાથી મળેલું જ્ઞાન છુપાવવું; એના પ્રત્યે ઇષ્પ્યં – મત્સર ભાવ રાખવા, એનું જ્ઞાન ન વધી જાય અગર તા લાકો ન ઝીલે તે માટે અવરાધા ઊભા કરવા. એનું અપમાન કરવું કે લાકનજરમાં હલકા દેખાડવા વગેરે કારણા જ્ઞાનવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મ બંધનના કારક છે.

આપણી આગળ કાઇ વ્યક્તિના, સંસ્થા કે સમાજના, ધર્મ કે પ્રદેશના પ્રસંગ હાય તા આપણે પૂર્વ પ્રહની દૃષ્ટિ એજ તેનું તારણ કાઢીએ છીએ. દા. ત. આજે રાજકારણની બાલબાલા હાઇને રશિયા કે અમેરિકાની વાત આવતાં જેને જેના પ્રતિ રાગ હશે; તે તે દેશની વાતજ સાચી માનશે. તે ઉપરાંત એ બન્ને દેશાને પૂર્વ પ્રહ હાઇ તેઓ સામાની દરેક વાતને શકાયી કૃંકી કૃંકીને જોઈ તપાસશે.

એવી જ સ્થિતિ સમાજની છે. હિંદુ-મુસ્લિમ મળે ખરા; પશુ મનમાં થાય કે "ચેતતા રહેજો. દાળમાં કઈક કાળું છે!" મુસલમાનાને એમ લાગે કે "હું આટલા બધા નમતા રહું!" તેથી તે સમાજથી અતડા પડી જાય છે. તેની સાથે રહેવા છતાં અવિશ્વાસથી જુએ છે. તેથી તે કંટાળીને વિચાર છે કે " જેમને છાડ્યા તેમની સાથે જાઉ તા સારું ને! બળતા મળશે!" તે જ્યાં આમ કરવા જાય છે તરત સામેવાળા બાહ્યશે કે " જોયું ને! આખરે તા ગયાને!" અમે કહેતાજ હતા કે એના ઉપર વિધાસ મૂકવા જેવા નથી. '' હમણાં '' મુસ્લિમ સમ્મેલન મળ્યું. તેની સામે હિદુઓ પૂર્વગ્રહથી જુએ છે.

જેમ કામ કામની વાત થઈ, દેશ-દેશની વાત થઈ તેમ પક્ષ-પક્ષ વચ્ચે પણ બને છે. કાંગ્રેસી ગમે તેટલા સારા હશે તા પણ બીજા પક્ષવાળા તા કીક આજના સર્વોદ્ધી કાર્યકરા પણ તેને શંકાની નજરે જોવાના. આમ ગજગાહ ચાલ્યા જ કરવાના. એવું વ્યક્તિ વ્યક્તિ વચ્ચે પણ "આ મારા દુશ્મન છે. આણે મારા માટે આમ કહ્યું છે." આ બધું પૂર્વ ત્રહને આભારી છે. પૂર્વ ત્રહથી નાની નાની બાબતામાં મન અટાવાયું પડ્યું રહે છે અને સ્મૃતિ ત્યાંજ થંભી જાય છે.

પૂર્વ ત્રહતે દુર કરવાના એકજ ઉપાય છે વિશ્વાસ. કૈકેયાએ ગમે તે કર્યું પણ રામે તેના પ્રતિ સંપૂર્ણ વિશ્વાસ રાખ્યા. તેનું અંતે કેટહું રડું પરિણામ આવ્યું ? વિભાષણ રામ પાસે શરણે આવ્યા ત્યારે હનુમાન અને સુત્રીવ જેવા મહાળળીને પણ શંકા ગઈ. તેઓ પૂર્વ ત્રહ ન ટાળી શક્યા. પણ ભગવાન રામચંદ્રજીએ તાે તેનામાં પૂર્ણ વિશ્વાસ રાખ્યા. તેનું પરિણામ લંકા વિજયમાં યાેગ્ય સહાયતા રૂપે મળ્યું.

ગાંધીજીએ મુસ્લિમા ઉપર વિશ્વાસ મૂક્યા તા એક દરે ફાયદા જ થયા. મહ મદઅલી-શોક્તઅલી ફરી ગયા, જિન્ના બદલાઇ ગયા પણ સરહદના ગાંધી જેવા હજુ ટકી રહ્યા છે. તે ઉપરથી પરિણામનું તારણ કાઢવું જોઈ એ. જો ગાંધીજી બધા મુસ્લિમા પ્રતિ અવિશ્વાસ રાખત તા એક આખા વર્ગ સાવ અતડા પડી જાત. છેતરનારા હ મેશા છેતરાશે. માટે વિશ્વાસથી નજીકમાં જાઓ. વિશ્વાસ દરેક પર કેળવવાથી આત્મીયતા લાગશે અને મળવા જેવા અનુભવ પણ મળી શકશે. પૂર્વ પ્રહના કારણે અમુક માણસા પ્રતિ ગાંઠ બધાય છે વળી ઉપરથી તેલનું ટીપું

પણ મૂકાય છે. આમ કરવાથી સામાના દાવના કચરા મગજમાં કલવાઈ અય છે. તેના દાેપ દૂર કરાવી શકાતા ન**થી.** 

એટલે બીજાના ગુણા જુઓ, ઉદાર બનાે, વિધાસ રાખાે, અતડા ર**હેશા** તે**થી** કાઈ કામ થવાતું નથી. આજે તાે સાથે રહીતે કામ કરવાતા જમાના છે. સાથે સાથે રહેવું છતાં લેપાવું નહીં, આત્મીયતા ખાવી નહીં. એ કળા શીખી લઇએ તાે આનંદથી રહી શકાય. તે માટે પૂર્વશ્રહથી સર્વપ્ર<mark>થમ મુક્ત થ</mark>વું જોઈએ. જેથી સ્મૃતિને ઉદાત્ત ખનાવી **શ**કાય.

ઉપર સ્મૃતિ વિકાસનાં બાધક કારણો ખતાવ્યાં છે. તે બધાયને વીણી-વીણીને દૂર કરી નાંખવાં જોઈએ. તેથી સ્મૃતિના સતત વિકાસ થતા રહેશે.

# સ્મૃતિ વિકાસના ક્રમ

સ્મૃતિના વિકાસ એકદમ થતા નથી. તેનાં સાધના હોય. સ્ત્રોત હેાય અને બાધક કારણાતું નિવારણ થાય તે પ**છા પણ** તેના એક **ક્રમ** છે તે પ્રમાણે જ તેના વિકાસ થાય છે**. જે**ન **સ્**ત્રામાં *સ્*મૃતિ–વિકાસના એક ક્રમ ખતાવવામાં આવ્યા છે. તેને આપણે સ્મૃતિ–ઉદ્દળોધતા ક્રમ પણ કહી શકીએ. તે આ પ્રમાણે છે:—(૧) અવગ્રહ, (૨) ઇહા, (૩) અવાય કે અપાય, (૪) ધારણા અને (૫) પુનઃસ્મરણ. આને વિગતવાર તપાસીએ :---

અવગ્રહ : સૌથી પહેલાં અવગ્રહ થાય છે. આપણે કેાઈ પણ ચીજ યાદ રાખવા મા**ગી**એ છીએ ત્યારે **સૌથી** પહેલાં **તે પદાર્થ**ના, તે તે ઇંદ્રિયાના સાથે સહંજે સ્પર્શ થાય છે. પછી તે ઇન્દ્રિયન્આંખ હાેય. કાન હોય, નાક હોય, જીલ હોય કે હાથ-પગ. તે પાતપાતાના વિષયને ત્રહણ કરે છે. આમ વસ્તુ કે પદાર્થના ઇન્દ્રિયને **ય**તાં **પહેલા** સ્પર્શને ત્રહણ કરવાની શક્તિ અવગ્રહ છે. તે વસ્તુના પહેલા સ્પર્શ બરાબર <del>ન</del> હાેય તાે તેની આગળની ભૂમિકા <mark>થતી ત્યી કે બરાબર થતી ન</mark>થી; તે ચીજ યાદ રહેતી નથી.

દા. ત. આંખ એક વસ્તુને જોઈ રહી છે. તેવામાં બીજી વસ્તુ ત્યાંથી પસાર થાય છે કે બીજી ઇન્દ્રિયાના કાઇ વિષય ચાલે છે—જેમકે સંગીત વગેરે. કાેઈ વસ્તુના સ્પર્શથાય તાે તે સમયે મન એક વસ્તુને જ ગ્રહણ કરશે. તે જેમાં વધુ તન્મય હશે તેજ તેને સ્પર્શશે. જો તે કાેઈ વસ્તુને જોતા હશે તાે ત્યારે સંગીત કે સ્પર્શની સ્**યૃ**તિ તેને નહીં રહે અને તે ત્રાહ્ય નહીં બને. એટલે જે વસ્તુને યાદ રાખવી હોય તે તરક એકાગ્રતા સર્વ પ્રથમ કેળવવી જોઈએ. નહીંતર આ જગતમાં એક જ ક્ષણે ઇન્દ્રિયોના એટલા બધા વિષયો ચાલે છે કેન યાદ કરવાતું યાદ રહી જાય છે અને યાદ કરવાનું ભૂલાઇ જાય છે. અવગ્રહમાં વસ્તુના સ્મૃતિ-સ્પર્શ સ્પષ્ટ હોવા જોઈએ.

એક વાર મહાતિષ્ય નામના બૌલ બિલુ રસ્તા ઉપરથી પસાર થઈ રહ્યા હતા. ત્યાં તેમને એક જુવાન બહેન મળ્યા તેમનું ધ્યાન એ તરફ ન હતું. તે બાઈ પસાર થઈ ગઈ પછી એના પતિ ત્યાંથી નીકળ્યા અને તેને પૃછ્યું: "આ રસ્તે જતાં કાઇ સ્ત્રી તમને મળી?"

મહાતિષ્યે જવાબ વાળ્યા : '' તે સ્ત્રી હતી કે પુરૂપ તેના મને ખ્યાલ નથી. કાઇ હાલતુંચાલતું પૂત્ળું હતું એટલું ખરૂં!''

આ હતી વિસ્મરણીય વસ્તુ પ્રતિ ધ્યાન ન આપવાની વાત.

એવી જ રીતે સૂરી સંત હબીબને ત્યાં વર્ષોથી ઝૂંબેદા નામની દાસી રહેતી હતી. પાતે સંત હોઇને પ્રભુના ધ્યાનમાં જ લીન રહેતા. એમને ખ્યાલ ન હતો કે આ દાસી કાેેે છે? એક વાર તેમણે ઝૂંબેદાને જ પૂછ્યુ: પેલી ઝૂંબેદા દાસીને બાેેલાવ તાે બહેન! "

ઝૂ**બેદાએ ક**હ્યું : '' <mark>હું</mark> જ ઝૂબેદા **હુ**ં. આટલા વર્ષોથી રહું છું તે છતાં યે ખ્યાલ નથી ? "

મતલભ એ કે જે વસ્તુને મા**ચુ**સ એકાગ્રતા કે ઇચ્છાપૂર્વક ગ્રહણ કરતા નથી તે યાદ નથી રહેતી.

રામાયણમાં લહ્નમણના એક પ્રસંગ છે. રાવણ સીતાજીનું અપહરસુ કરીને વિમાનમાં લઇ જતો હતો ત્યારે સીતાજીએ કેટલાંક ઘરેણાં નીચે નાખી દીધાં હતાં. સીતાની શાધમાં જતાં રામચંદ્રજીને તે મહ્યાં. તેમણે લહ્નમણને યુજ્યું : "બાઈ, ખતાવ તા આ ઘરેણાં સીતાનાં છે કે ક્રેમ ?"

લત્મણે જવાય આપ્યા: "આ કુડળ કે કંપ્ર જે ઉપરનાં અગનાં ધરેલાં છે તેને **દુ**ં એાળખતા નથી પ**લુ** ત્પુર (ઝાંઝર) જે Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com પગનાં ધરેણાં છે તેને **હુ**ં એાળખું છું. કારણું કે પ્રાતઃચરણ વંદન કરતી વખતે મારૂં ધ્યાન તે તરફ જતું હતું.

આ ઉપરથી જણાય છે કે જે દેશ્ય કે બ્રાવ્ય વસ્તુ પર ધ્યાન ચોંટે છે, તે જ યાદ રહી જાય છે. જ્યાં ધ્યાન નથી ચોંટતું તે વસ્તુ ભૂલાઈ જાય છે. જેટલું વધારે આપણું ધ્યાન સ્મરણીક વસ્તુ ઉપર વધારે એકાત્ર થાય છે તેટલું જ વધારે આપણું તે વસ્તુને ત્રહણું કરી શકીએ. સામાન્ય રીતે વસ્તુને સ્પર્શ કરવા, ગ્રહણું કરવા તે અવગ્રહ છે તેમાં અવલાકન, બ્રવણ, સ્પર્શન કે આસ્વાદન આવી જાય છે.

આ અવગ્રહની પણ ખે ભૂમિકા છે. પ્રથમ વસ્તુની અસ્પષ્ટ ઝાંખી થાય છે તે વ્યંજનાવગ્રહ છે. ત્યાર પછી વસ્તુની વધારે સ્પષ્ટ ઝાંખી થાય છે તેને અથવિગ્રહ કહેવામાં આવે છે. આવી અસ્પષ્ટ ઝાંખી તા પાંચે ઇન્દ્રિયા વહે થતી હાય છે. ખે માણુમા એક સાથે કામે જતા હાય છે. કાઈ ઘટના થાય છે ત્યારે એકને તેની ચાકકસ સ્મૃતિ રહી જાય છે જ્યારે બીજાને તેની સ્મૃતિ તદ્દન રહેતી નથી. તેનું કારણ અવગ્રહ જ છે. જેણે ચાકકસ અવલાકન અથવા સારી પેઠે ગ્રહણ કર્યું હાય છે તેની ધારણા બળવતી અને સુદઢ હાય છે. એટલે અવગ્રહમાં વસ્તુના સહેજ સ્પર્શ થાય છે—આ કંઇક છે, આ શું છે? એની ખબર સ્પષ્ટ રીતે નથી હાતી—આ વ્યંજનાવગ્રહમાં છે. પછી અથવિગ્રહમાં ચાકસાઇ આવે છે.

#### ઇહા :

અવગ્રહને સામાન્ય રીતે એમ કહી શકાય કે વસ્તુના સ્પર્શ થયા. જેમકે કાઇ વસ્તુ અથડાઇ ત્યારે ઇહા ત્યાર પછીની ભૂમિકા છે. તેના અર્થ ઇચ્છા કે સ્પૂહા રૂપે ધટાવી શકાય. વસ્તુ છે–તા તે શું છે! આમ નિશ્ચય કર્યા પહેલાંની ભૂમિકા ઇચ્છા છે. ઇચ્છા વગર સ્મૃતિરૂપે કાઈ વસ્તુને પકડીને રાખી શકાતી નથી.

કયારેક કેાઇક **માણુસ ક**ંટાળીને ક**હી દે** છે ; '' છેાડે**ા એ** વાત !

મુકા આ ક્ષપ! આપણે તેના તરફ ધ્યાન જ નથી આપવાનું!" જે વ્યક્તિને અવગ્ર**હ થ**યા પછી તેનાે નિશ્વય કરવાની ઇચ્છા **થ**તી નથી: એટલે તે એ વસ્તુને છોડી દે છે; તેને નિશ્વય થતા નથી. જે વ્યક્તિ નિશ્વય કરવા માગે છે તે કાેેકાે પણ વસ્તાને ગ્રહણ કર્યા પછી તેના ઉદાપાદ કરે છે; વિશ્લેષણ કરે છે, મનન કરે છે. તેને ઇહા કહેવામાં આવે છે.

આપણે અવગ્રહ અને ઇહા બન્તેનું અંતર સમજવા માટે ઐન શાસ્ત્ર પ્રમાણે ઇન્દ્રિના વિપયાને લઈએ. જેમકે આપણને કાેઇ १.री વસ્તુના સ્પર્શ થયા. આમ સ્પર્શની જાણકારી તેને અવગ્રહ કહી શકાય. આ સ્પર્શ કડા છે એ બીજી ભ્રમિકા છે! તે સ્પર્શ કેવા છે? તેના ઉપરથી જવાબરૂપે મળેલી હુકીકત છે. એવી જ રીતે આ સંગીત છે. તૃત્ય છે એ બધાની પહેલી ઝલક અને તે સંગીત છે, તૃત્ય છે એ ત્યારબાદની બુમિકાને ક્રમશઃ અવગ્રહ અને ઇંહા ગણી શકાશે.

#### અવાય :

અવાય ત્યાર પછીની બ્રમિકા છે; જેમાં મન ચાેકકસપણે નકકી કરે છે કે મને જે સ્પર્શ થયેા છે તે ઠેડા છે; પણ આ ઠડાે સ્પર્શ બરકતા જ છે. કાર્ક ઠંડા કાયાતા નહીં. એટલે કે આ નહીં, પણ આ. આ પ્રકારના નિશ્વય અવાય વડે થાય છે. આ સંગીત જ છે-પણ તે ફિલ્મી નદી શાસ્ત્રીય છે: આ ગંધ છે: પણ સગંધ જ છે: આ ખાવાન છે. તેમાં મિકાર્ક છે-**ક**રસા**ચ** નથી...આવી બધી બાબતોના નિર્જય. સંશય. ાવપર્યંય કે અનધ્યવસાયને દૂર કરીને થાય છે.

જેમની રમૃતિ માં છે તેએ અવગ્રહ પછી ઇહા સુધી આવતાજ નથી, ઇંદ્રા પછી અવાય સુધી જવાની તા તેમની ધીરજ રહેતી નથી. ખરેખર કાઇ વસ્તુને યાદ કરવાનું કાર્ય " અવાય" સુધી પહેાંચ્યા બાદ જ શરૂ શાય છે. જેમકે કાઇ વ્યક્તિને જોયા બાદ તે વ્યક્તિ છે. એ અવમહની ભૂમિકા છે; તે વ્યક્તિ કાપ્ય છે તે ઇહાની ભૂમિકા છે; અતે તે કાત્મકૃષ્યના હોવા જોઈએ કારસ કે તેની વેશભૂયા એવી છે. એટલે તે પાટલિપુત્રના નહીં પણ કાન્યકુખ્જના હાેવા જોઇએ; આ ભૂમિકા અવાયની છે. ત્યાર પછી તેના મગજના ખાનામાં તેની સ્મૃતિ સ્થિર થઇ જશે.

ધારણા:—કાઇ વસ્તુના નિશ્વય કરી લીધા પછી મનમાં તે સ્થિર થઈ જવી, એ ધારણા છે. કેવળ અવાય-નિશ્વયથી કામ ચાલતું નથી. કેઠ ધારણા સુધી તેના પુરુષાર્થ થાય તા જ તે સ્મૃતિરૂપે ટકી શકે અને તેનું પુનઃસ્મરણ થઈ શકે. કાઈ કે કબાટ ઉધાડયા એટલેથી કામ પતતું નથી; પણ કબાટ ઉધાડયા પછી વસ્તુને યથાસ્થાને મૂકયા સિવાય કબાટ ઉધાડવાથી ફાયદા શું ? અવાય સુધી અમૂક કબાટને જ ઉધાડવા એ નકકી થાય છે પણ સ્મૃતિના કબાટ ઉધાડીને સ્મરણીય વસ્તુને યથાસ્થાને મૂકવી એ ધારણાનું કાર્ય છે.

ધારણાના સરળ અર્થ એ થાય છે કે સ્મૃતિના ખાનામાં સ્મરણીય વસ્તુઓ મૂકવી-ગાઠવવી જો માણસ દઢ નિશ્ચય કરે કે મારે આટલું યાદ કર્યા સિંવાય ઊઠવું નથી તાે તેને તે વસ્તુ જરૂર યાદ રહેશે.

કેટલીક વખત ધારણા કર્યા છતાં તે વગ્તુ યાદ આવતી નથી. ત્યારે માણસ માથા ઉપર હાથ રાખીને તેને યાદ કરવાના પ્રયત્ન કરતા હોય છે. એના અર્થ એ થયા કે તે એ વસ્તુને સ્મૃતિના ભંડારમાંથી બહાર કાઢવા મથે છે. ઘણી વાર ભૂલાઈ ગયેલી વાત અચાનક યાદ આવી જાય છે. પરીક્ષાના સમયે ઘણા વિદ્યાર્થીઓ ઉદાસ થતા દેખાય છે; કારણ કે તેમને કશું યે યાદ હોતું નથી. એમ પણ થાય કે આ પરીક્ષા શું આપશે. પણ, પરીક્ષા આપતી વખતે તેમની સ્મૃતિ એકાએક જાગૃત થઈ જાય છે. તેમને ભૂલાયેલી બધી વસ્તુ એકાએક યાદ આવી જાય છે. સ્મૃતિનાં પડળા નીકળી જાય છે. એને ઘણા લોકા દેવ–દેવીના પ્રસાદ, કે માનતાના ચમતકાર માને છે. ખરી રીતે તો એ તેમની સુદઢ ધારણાના જ ચમતકાર છે. વિષયને સુનિશ્વિત કર્યા બાદ

જે સુસ્થિર સાંસ્કાર ઘડાય છે તેને જ ધારણા ક**હે**વાય **છે.** ધારણા દહ થાય તેમ પુનઃસ્મરણ તરત થાય.

કેટલાક જૈન કાશંનિકા .માને છે કે અવાય અને ધારણાતી વચગાળાની સ્થિતિનું નામ સ્મરણ છે. સ્મરણને અવિચળ રીતે રાખવું એનું નામ ધારણા છે. "અવિચ્ચુઈ હોઇ ધારણા" એ રીતે જે વિષયન સ્થિર કર્યા બાદ તે સ્મૃતિશેષ ન થાય તે ધારણા છે. લણા વિદ્વાના ધારણાને વિશ્રાંતિની અવસ્થા માને છે. જે નિશ્ચયપૂર્વક ગ્રહણ કરાય છે અને તેની સ્મૃતિના ખાનામાં વિશ્રાંતિ એ જ ધારણા છે; જે પુનઃસ્મરણ વખતે જાગૃત થઈ જાય છે.

### પુન:સ્મરણ :

ધારણાના બીજો એક પક્ષ છે પુનરાવર્તન. ગ્રહણ અને પુનઃ સ્મરણની વચલી અવસ્થામાં ગ્રહણ કરેલી વસ્તુને વારે ધડીએ પુનરાવૃત્તિ કરવામાં આવે છે. આ પુનરાવૃત્તિ ધારણાને વધારે ચાેકકસ બનાવવા માટેની અવસ્થા છે. તેથી પુનઃસ્મરણ સરળતાથી થાય છે. વિષયને સતત ગ્રહણ કરવાથી જ્યારે ઇન્દ્રિયા થાકીને ક્ષાેથપાથ થઈ જ્યા છે. એટલે આંખ, કાન, નાક વગેરે ઇન્દ્રિયાને થાેડે થાેડે આંતરે વિશ્રાંતિ આપવી જોઈએ. આ ગાળામાં ગ્રહણ કરેલ વિષયનું પુનરાવર્તન કરવું જોઈએ.

સારી પેડે ગ્રહણ કરેલી વસ્તુ પણ પુનરાવર્તન ન કરવાથી મગજમાંથી સરી જાય છે. આ અંગે ગુરૂ ચેલાના એક સંવાદ સુપસિદ્ધ છે. ગુરૂ પૂછે છે :—

> पान सडे, घोडा अडे विद्या वीसर जाय!...! तळें पर रोटी जले कही चेला किण न्याय?

ચેલા જવાંબ આપે છે ;—" ગુરૂજી ફેર્યા નાંય ! "

એટલે કે પાત, ધાડા, વિધા અને રેડટલી એ ચારેયને ફેરવવામાં નિદ્ધ આવે તે! બગડી જાય છે, પાત સદી જ્યય છે; ધાડા અડિયલ ખતે છે. વિદ્યા બૂલાય છે અને તાવદી ઉપરતી રાટલી બળવા લાગે છે.

એક જ સ્મૃતિનું પણ છે. ગૃહિત વિષયોનું વારવાર પુનરાવર્તન નહીં કરવામાં આવે તાે તે નષ્ટ થઈ જાય. અવગ્રહ, ઇહા, અવાય, ધારણા વડે ત્રહણ કરવા માટેના શ્રમ નિષ્ફળ જાય છે. જ્યારે પુનઃસ્મરણ બરાબર થતું નથી. કારણ કે સ્મૃતિ અંગેના બધા શ્રમની કિંમત પુનઃસ્મરણ છે.

અવગ્રહ વગેરેના દાેષા : ગ્રહણ વિધિથી જ નિશ્વયમાં દાેષ આવે છે-ગ્રહણ સમ્યક પ્રકારે નહીં થવાથી ધારણામાં દાેષ આવે છે અને તે દાેષ પુનઃ સ્મરણ વખતે તરી આવે છે. દર્શનશાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે આવા દાેષો ત્રણ છે:–સંશય, વિપર્યય, અનધ્યવસાય.

**સંશય :** સંશયના અર્થ છે બે નિશ્વયા વચ્ચેની ડામાડાેળ સ્થિતિ. બે જાતના વિચારા **પૈકી** કાેઈ એક ચાેકકસ વિચાર કે નિષ્કર્મ ઉપર પહેાંચ્યા વગર પુનઃસ્મરણ <mark>બરાબર થ</mark>તું નથી.

એક માથુસે કિંદ 'રાેઝ' નામનું પ્રાણી જોયેલું નહીં. તે ગાય જેવું હોય છે. ગાય અને રાેઝ વચ્ચેના કરક તેના મગજમાં ભરાબર કલ્પેલા નહીં. તે અંગે ગ્રહણ પણ કરેલું નહીં. એક દિવસ તે પાેતાના પ્રવાસી મિત્રા સાથે જંગલમાં ગયાે. ત્યાં તેણે 'રાેઝ' જોયું. પ્રવાસી મિત્રાેએ પૂછયું : "આ શું છે !"

'' જંગલી ગાય છે!'' તેણે જવાબ વાળ્યાે.

પે**લા લાે**કાને વિધાસ ન થયા એટલે તેમણે ક્**રીથા** પૂછ્યું. તેણે કહ્યું ા "કાં તાે જંગલી ગાય છે, નહીંતર રાેઝ છે."

અહીં આ ભાઈએ ત્રહણ કરતી વખતે રાત્ર અને ગાયના કરક બન્તેનું પૃથક્કરણ કરીને સરખી રીતે પકલ્લો ન હતા. જો તેણે પહેલાંથી જ બન્ને વિધિના ઉપયાગ કર્યો હોત તા કદાચ આ સંશયવાળી દશા થાત નહીં. પુનઃ સંસ્મરણ વખતે તે સંશય નડત નહીં. વિપર્ય ય:

વિપ**ર્યંય એ**ટલે ગ્ર**હણ** કરતી વખતે રહી ગયેલા **દાેષા** છે. તે

પુનઃ સ્મરણ વખતે નડે છે. કાેઇ વસ્તુને યાદ કરતી વખતે બેકલ્પનાએા મગજમાં એક સાથે દાેડે છે. એક સ્પષ્ટ અને ખીજી અસ્પષ્ટ. એકાગ્ર-તાના અભાવે કાેઇ નિશ્ચય ન થયાે એટલે પુનઃ સ્મરણ વખતે અસ્પષ્ટ કલ્પના તરી આવી; સ્પષ્ટ કલ્પના મદ પડી ગઇ.

એક વખત એક મુનિને ૫-૭ માઇલને આંતર ગામ હતું ત્યાં જવું હતું. પેલા ગામના લાેકાને પૂછ્યું કે, "તે ગામનું નામ શું છે?"

ગામના ક્ષેા કે એ કહ્યું : "પહેલાં અમુક નામનું ગામ આવે છે." પછી એક માર્ખલના અંતરે બીજું ફ્લાણા નામનું ગામ આવે છે." ગામનું નામ પ્રહેલું કરતી વખતે મુનિજીના અન્ય મનસુભાને લીધે પછીના ગામનું નામ પહેલું અને પહેલાંના ગામનું નામ પછીના યાદ રહી ગયું. મુનિજી પછીનાં ગામે પહેાંચ્યા અને ત્યાં જઈને તેમણે પૃછ્યું, "આ ફ્લાશું ગામ તે?"

ક્ષેકોએ કર્લું : ''બાપછ! આપ એ ગામ તાે એક માર્ધલ પાછળ મૂકી આગ્યા.''

એવી જ રીતે લણી વાર નામ અને નંબર સરખાં યાદ રહેતાં નથી તેના કારણે પુનઃ સ્મરણ વખતે અન્ય સ્મર**ણ થ**ઈ જાય છે અને તેના કાર**ણે** માણસને બોંકા થવું પડે છે.

#### અનધ્યવસાય :

એ પણ પ્રહણ સમય પૂરી રીતે નિશ્વય નહીં કરવાથી થાય છે. તેથી પુનઃ સ્મરણ વખતે અડધું યાદ આવે છે અને અડધું યાદ આવતું નથી. કેટલીક વાર અત્યંત મહત્વની વસ્તુ માણસ કહેવા ઇચ્છે છે પણ ગમે તેટલા પ્રયત્ના કરવા છતાં તે પૂર્ણ રૂપે યાદ આવતી જ નથી. અપૂર્ણ વાતનું મહત્ત્વ નથી.

અનધ્યવસાયને અભાવ પણ કહી શકાય. ભાવપૂર્વક વસ્તુ ગ્રહણ કરવામાં આવે તો તેનું પુનઃ સ્મરણ બરાબર શાય. ત્યારે અભાવ કે વિભાવપૂર્વક વસ્તુ ગ્રહણ કરવામાં આવે તો તે કાંતો તદ્દન યાદ નહીં શાય, અથવા સાવ સ્પષ્ટ નહીં શાય; અથવા જે ભાવે કહેવાઈ હશે તેના કરતાં વિપરીત અર્થે જ રજૂ કરવામાં આવ**શે.** 

એટલે જે વિષયનું પુનઃ સ્મરણ કરવાની ઇચ્છા હોય તે અંગેના સંસ્કારા જ્યાં સુધી સ્મૃતિનાં ખાનામાં સ્થિર નહીં થઈ જય ત્યાં સુધી તે વિષયના સંબંધ છાડવા નહીં જોઈએ. જોઈને, વાંચીને કે સાંભળીને તેની સાથે તેને લગતી કાઈ વસ્તુના સંબંધ કે પૂરી કલ્પના જોડી દેવી જોઈએ. જેથી પુનઃ સ્મરણ વખતે અચકાવું ન પડે.

## `પુન:સ્મરણમાં બાધક તત્ત્વેા**ઃ**

પુનઃસ્મરણ વખતે ખુહિશાળી અને પરિપક્વજ્ઞાન વાળા માણસો પણ કેટલીકવાર દિંગમૃઢ થઈ જાય છે. અગર તો તે વસ્તુ વિસ્મૃત થઈ જાય છે; અને નિર્જળ સ્મૃતિ કે અલ્પજ્ઞાન વાળા માણસો તેનાથી આગળ વધી જાય છે. આવું શાથી થાય છે! એનું કારણ છે પુનઃસ્મૃતિમાં બાધક તત્ત્વોનું આક્રમણ. આ આક્રમણનું જ્ઞાન તેમને કેટલીક વાર પુનઃસ્મરણ વખતે થઈ જાય છે. કેટલીક વાર તો કારણ એટલું સ્પષ્ટ હોય છે કે બીજા લોકા પણ પકડી લે છે. આ બાધક કારણામાં, કામાત્તેજના, કાધના વેગ, ભયાત્મક ભાવના, અવિશ્વાસ કે સભાભય, અથવા ધ્યાનચલિત થવું વગેરે છે. આ બધી ભાવનાત્મક ઉત્તેજનાઓ કે આવેશની લાગણીઓ છે.

ઘણીવાર કામાત્તેજક વાસના કે માહાત્મક આકર્પણ જેને અન્યલિગી આકર્પણ કહેવાય છે તેના પ્રવાહમાં સ્ત્રી કે પુરૂષો એટલા બધા તણાઈ જાય છે કે તેમને પાતાનું અસ્તિત્વ પણ વિસ્મરિત થઈ જાય છે. ઉત્તેજિત ભાવનાઓ સ્મૃતિને ક્ષીણ કરી નાખે છે; ત્રાનત તુઓને શૂન્ય કરી નાખે છે. એવી જ રીતે ક્રોધના આવેગમાં પણ માણસ ભાન ભૂલી જાય છે.

તે વખતે તેના મમજમાં ગરમી ધર્ણા ચડી જાય છે. તેનું શરીર કાંપવા લાગે છે; જેના પ્રભાવ સ્મૃતિ ઉપર અચૂક રીતે પડે છે. એવી પરિસ્થિતિમાં માણસ ગમે તેટલા મેધાવા (શાણા) હાય પણ તેના ધારણા કુંહિત થઈ જાય છે. ગમે તેટલા સમ્યક રીતે અવગ્રહ, ઇઢા, અવાય અને ધારણા કરેલા હાય તા પણ પુનઃ સ્મર**ણ થ**તું નથી. એટલે વાદવિવાદ, ભાષણ, સંવાદ કે વાર્તાલાપ વખતે કયારેય ઉત્તેજિત થવું ન જઈએ.

એક વખત વાદવિવાદ પ્રતિયોગિતાની સભામાં ખે વિદાર્થીઓ વાદવિવાદ કરી રહ્યા હતા. તેમાં જે કંઈક મંદ ખુદ્ધિના હતા તેણે એવા શબ્દોના પ્રયોગ કર્યો, જેથી તીવ્ર સ્મૃતિવાળા વિદાર્થી ઉત્તેજત થઈ ગયા. પરિષ્ણામે તેના આખા શરીરે મબરામણુ અને ધુજારી છૂટવા લાગી. તેની દલીકા પ્રસંગ મૂલીને થવા લાગી. તે અગડં બગડં બાલવા લાગી. તેની દલીકા પ્રસંગ મૂલીને થવા લાગી. તે અગડં બગડં બાલવા લાગ્યા અને અંતે પાતે શું બાલ્યો છે, તેનું બાન થતાં ચૂપ થઈને બેસી ગયા. પરિષ્ણામે મંદ ખુદ્ધિવાળા વાદવિવાદ છતી ગયા. એટલે કામવેગ, ક્રાધાવેશ તેમ જ વધુ લાગણીવાળા માણસોના અવગ્રહ, ઇહા, અવાય અને ધારણા દઢ તથા પ્રખર હોવા છતાં પુનઃ સ્મરણ વખતે તેઓ પાછા પડે છે.

ભયાત્મક ભાવનાઓ પણ પુનઃ સ્મરણમાં ભાધક છે. સભા-ભય પણ એવા જ ભય છે. જે સારામાં સારી સ્મૃતિવાળાને ભાલતા ભધ કરી દે છે. મારી આગળ માટા વિદાના બેઠા હશે, આ લોકા મારી દેકડા કરશે—આવી આવી બીકથી લણી પ્રખર ધારણાવાળા લોકા પણ પુનઃ સ્કૃતિ કરી શકતા નથી. સારી પેડે વિપય તૈયાર કરીને આવનાર વક્તાને શબ્દો જડતા નથી; ટાંટીયા ધ્રુજવા લાગે છે અને ત્યાંથા નાસી છટવાની વૃત્તિ જોર પકડે છે. આમ બીક-ભય લાધવપ્રથ્ય પેદા કરનારી હોય છે. તેને આત્મગૌરવની બાવના વડે દૂર કરવી જોઈએ.

એવું જ એકાગ્રતાનું છે. ધ્યાન વિચલિત **થ**ઈ જતાં, પુનઃ સ્મર**સુમાં** 

ુખાધા પેદા **થાય છે. એક** વ્યાખ્યાતા પોતાના વિષય ઉપર ધારાપ્રવાહે ભાષણ કરતા હતા. સભામાં જરા ધાંધાટ કે શ્રાતાઓનું હલન ચલન <mark>ચતાં તેનું ધ્યાન ખસી ગયું; પરિણામે તે</mark> મૂળ વિષયથી ખસીને તદ્દન એવી તથ્યહીન વાતા કરવા માંડે છે કે તે વિષય બહાર જ બાકતા નજરે ચડે છે. એટલે ધાંધાટ કે સભાના શાર વગેરે થાય. તેથી એકાગ્રતા ન તૂટવી જોઈએ અને મૂળ વિષય ઉપર ચિત્તને એકાગ્ર કરવું જોઈએ. ૈકાઈ કલ્પનાની સાથે તે વિષયને અવધાન વડે જોડી દેવા જોઈએ.

આમ અવગ્રહ, ઇહા, અવાય, સ્મરણ, ધારણા અને પુનઃ સ્મરણ ચ્એે સ્મૃતિ વિકાસના ક્રમ છે. અવગ્રહતું કામ ઇન્દ્રિયા વહે, ઇહાતું કામ મન વડે, અવાયનું કામ ખુદ્ધિ વડે અને ધારણાનું કામ ચિત્ત વડે થાય છે. જેથી આ બધાં સાધના વહે પુનઃ સ્મર**ણ**નું કાર્ય થાય છે. તેમાં જે બાધક કારણા અને દેાષા છે તેનાથી ખચીને સ્મૃતિ વિકાસ તેમના ઉપયોગ કરવા જઈ એ.

# સ્મૃતિ વિકાસનાં સાધના – ૧

# ઇન્દ્રિયા

રમૃતિ વિકાસના ક્રમમાં એ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે કે અવગ્રહતે ઉપયાગ ઇન્દ્રિયા વર્ડે થાય છે. એટલે કે ઇન્દ્રિયા અવગ્રહતું સાધત છે. સંસ્કૃત ભાષામાં તેને કરણ કહેવામાં આવે છે. આ આધનતા સમ્યક્ર– ઉપયાગ, દુરુપયાગ કે અનુપયાગ ત્રણેય થઈ શકે છે.

## ઇન્દ્રિયાના ઉપયાગ :

માણસ જો પોતાની ઇન્દ્રિયોના સમ્યક્ષ્મકારે ઉપયાગ કરે-સારાં કાર્યામાં એ શક્તિ વાપર તો સ્મૃતિ-વિકાસ તેના માટે સરળ થઈ શકે. વિપયા મન કે ખુદ્ધિના મંદિરમાં પ્રવેશ કરે તે પહેલાં તેની તપાસ-નિરીક્ષણનું કામ કરનાર દ્વારપાલ રૂપે ઇન્દ્રિયા છે. જો તે વિપયને પ્રવેશ કરતાં પહેલાં ખરાખર તપાસી લે તા જે વસ્તુ સ્મૃતિના ખાનામાં પ્રવેશવા લાયક છે તેના જ પ્રવેશ થઈ શકે. તેને જ ઇન્દ્રિયા, મન અને ખુદ્ધિ પ્રદેશ કરી શકે; ધારખું કરી શકે. હવે આ ઇન્દ્રિયા જો મન કે કુખુદ્ધિ પાસેથી લાંચ લઈ તે કે લાભમાં તણાઈને ખાટા વિપયાને પેસવા દે અને સારા નિપયાને બહાર રાખે; તા તે ઇન્દ્રિયાના દુરુપયાગ થયા કહેવાશે. એટલે કે ઇન્દ્રિયા પાતાની શક્તિને વિપરીત માર્ગ ખર્ચે છે, અથવા વધારે ખર્ચે કે જરૂર વગર ખર્ચે છે. તેથી ધીમે ધીમે તે ઇન્દ્રિયાની શક્તિ મંદ પડી જાય છે. એટલે સ્મૃતિ પણુ મંદ પડી જાય છે.

ઘડપણમાં <mark>ઘણાં લાેકાની</mark> બાદ્ય ઇન્દ્રિયાની વિષયપ્રાહક શક્તિ માંદ પડી જાય છે ત્યારે તેની સાથે તેમની યાદ શક્તિ પણ માંદ પડી જાય છે. એવી જ રીતે મા<mark>ણ</mark>સ પાતાની ઇન્દ્રિયા પૈકી કાેઈ એકનાે ઉપયાગ જ કરતા નથી તેથી તે ઇંદ્રિયની શક્તિ કટાઈ જાય છે. આ અનુપયામ થયા ગણાશે. કાઈ માણસ પાસે તલવાર છે પણ તે તેના ઉપયાગ ન કરે તા તે કટાઈ જાય છે અને વધારે કામ આપી શક્તી નથી. એવું જ ઇન્દ્રિયાનું છે. જો ઇન્દ્રિયા વડે સળંગ કામ ન લેવાય તા તેની ગ્રહણ શક્તિ મંદ પડી જાય છે.

## ઇન્દ્રિયાના ભેદ :

જૈન દર્શનમાં ઇન્દ્રિયોના મુખ્ય બે બેદ કહ્યા છે:—"દ્રગ્યેન્દ્રિય અને ભાવેન્દ્રિય; અથવા બાહ્ય-ઇન્દ્રિય અને આબ્યંતર ઇન્દ્રિય. દરેક ઇન્દ્રિયની બહારની આકૃતિ-આકાર-પ્રકારને દ્રગ્યેન્દ્રિય-બાહ્યેન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. જેમ કાનનું રૂપ છે; નાકના ખાડા છે; આંખનાં હાળા છે; જીલની ચામડી છે અને આકૃતિ છે. પણ આ એકલી દ્રગ્યેન્દ્રિય કામમાં આવતી નથી. મડદાંને બધી બાહ્યેન્દ્રિ હાય છે પણ તે કામ આપી શકતી નથી. એવી જ રીતે આંધળાને આંખના હાળા હાવા છતાં તે જોઈ શકતા નથી. એટલે ભાવેન્દ્રિય કે આબ્યંતરેન્દ્રિય અમત્યની વસ્તુ છે. તે દરેક ઇન્દ્રિયની શક્તિ છે. જેમ ટાર્ચમાં પાવર (મસાલા) હાય તો જ તે પ્રકાશ આપી શકે. તેવી જ રીતના પાવર ભાવેન્દ્રિય રૂપે દરેક દ્રગ્યેન્દ્રિયના ખાખાં સાથે હાય છે જે વિષયને શ્રાહી શકે છે.

એવી જ રીતે આ બે પ્રકારની ઇન્દ્રિયોના પાંચ બેદ ખતાવ્યા છે:— કાન (શ્રોત્રેન્દ્રિય) આંખ (ચક્ષુઇન્દ્રિય) નાક (ઘાર્ણેન્દ્રિય) જબ (રસનેન્દ્રિય) અને શ્રરીર (સ્પર્શેન્દ્રિય). વૈદિક દ્રશ્તનમાં કાેઇક તેના ૧૦ અને મનને ગણીને કાેઇક ૧૧ બેદ ખતાવે છે. તે આ પ્રમાણે છે:— પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયો અને પાંચ કર્મેન્દ્રિયો. પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયો તો જૈનદર્શન પ્રમાણે જ છે. પાંચ કર્મેન્દ્રિયો આ પ્રમાણે છે:—વાક (વાણી) પાણિ (હાય) પાદ (પગ) શુદા (મળદાર) અને ઉપસ્થ (એટલે જનને દ્રિય).

## ઇન્દ્રિએાનાે સંવ્યંધ :

ધણી વખત એક ઇન્દ્રિયનું કામ કરવામાં બીજી ઇન્દ્રિય પણ

મદદ આવતી હોય છે. જેમકે પગમાં કાંટા વાગ્યાે હાય તા તેને કાઢવા માટે હાથ વગેરે અન્ય ઇન્દ્રિયા મદદ આપે છે. આંખ તે સ્થાનને જુએ છે; કાન તેના અવાજ સાંભળે છે; જીભ કાંટા કઢાવવા માટે બીજાને બાલે છે. સ્પર્શન્દ્રિય તે સ્થાનના સ્પર્શ કરે છે.

આ ઇન્દ્રિયોના સંખંધ એકર્ખાજા સાથે જોડાયેલા છે. કાઈ માસ્ત્રસની આંખ ચાલી જાય છે ત્યારે તેનું કામ સ્પર્શેન્દ્રિય. શ્રવણેન્દ્રિય વગેરે કરતી હોય છે. એક માસસ એક હાથે અપંગ થઈ ગયા હતા. ત્યારે તેના ધરે કાઇ બીજું કામ ચલાવનાર નહીં હોઈ. તેજ માણસ અનાજ એક હાથે તાેળતા અને બીજા હાથતું કામ પગેથી ક્ષેતા. તેમાં તે અત્યંત પાવ**રધા થ**ઇ ગયાે હતાે. માતૃસમાજ ( ધાટકાેપર )માં એક ખહેન દરરાજ ૩-૪ રૂ.નું કામ કરે છે, તે એક **હાયે અપંગ છે.** છતાં મસાલા કટી કે છે.

શ્રીમદ રાજચંદ્ર એકવાર જમવા ખેઠા. શાક આવ્યું તેમાં મીઠું છે કે નહીં તેના ખ્યાલ તેમને જીભથી ચાખ્યા વગર માત્ર આંખથી જોતાં જ આવી ગયા હતા. છભથી ચાખ્યા વગર એ રીતે આંખથી ખ્યાલ આવવાત કારણ ઇન્દ્રિયોના પરસ્પરના સંબંધ છે. કાંટા પગમાં વાગે છે પણ અસર આખા શરીરતે થાય છે.

કુમારી હેલન કેલર નાનપણથી જ બહેરી, મુંગી અને આંધળી હતી. તે છતાં કુમારી સલીવન જે તેની શિક્ષિકા હતી; તેણે તેને એવી તાલીમ આપી હતી કે કદાચ દેખતા માણસ એટલું કામ ન કરી શકે. જેટલું તે પાતાની ઇન્દ્રિયાના અભાવે કરી શક્તી.

" અપંગતી પ્રતિભા " નામના પુસ્તકમાં એક સ્થળે વાંચવા મળે છે કે એક્ટ્રા તે એક્લી ચાલી જવી હતી. પાછળથી ધાેડા દાેડતા આવતા હતા. તે ધાડાના ડાબડાના અવાજ સાંભળી શકતી ન હતી તે છતાં તેને લાગ્યું કે ધોડા આવી રહ્યા છે અને તે બાજુએ ખસી ગઈ. આમાં કાઈ નવાઈ ન**થા** કાર**સ** કે તેની બીજી ઇન્દ્રિયા તેને તે સંભધી જ્ઞાન આપતી હતી.

**આજે તેા વિજ્ઞાન ખૂ**બ આગળ વધ્યું છે. કૃત્રિમ ઇન્દ્રિયોનાં **ખાેખાં ખેસાડવામાં આવે છે. મરેલાં માણસના ડાેળા બીજા**ને ખેસાડીને તેને દેખતા કરી શકાય છે. તેમ છતાં યે કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે ઇન્દ્રિયોમાં એક ઇન્દ્રિયની અવેજ બીજ ઇન્દ્રિય કરી લે છે. અહીં દ્રવેન્દ્રિય ન હોવા છતાં ભાવેન્દ્રિય તેનું કામ કરતી હોય છે.

પાંડિત સુખલાલજી પ્રતાચક્ષ છે છતાં આંખવાળા કરતાં યે વધારે કામ કરી શકે છે તેનું કારણ એ છે કે તેમની એક ઇન્દ્રિય કામ કરતી બધ થઇ એટલે બીજી ઇન્દ્રિયેા ખાસ તેા શ્રવણેન્દ્રિય અને સ્મૃતિ સતેજ થઈ ગઈ

**ઇન્દ્રિયોની કાર્યપર્ટતા:** સામાન્ય રીતે દરેક ઇન્દ્રિય સ્મૃતિ– વિકાસ અને ગ્રાન–વિકાસનુ<sup>ે</sup> મુખ્ય સાધન છે અને શરીરમાં દરેદનું પાતપાતાનું આગવું સ્થાન છે. તે છતાં યે તેમાં આંખ અને કાન એ ખંતે ઇંદ્રિયાનું સૌથી વિશેષ સ્થાન છે. કારણ કે એ ખન્ને ઇન્દ્રિયાની શક્તિ જેટલી તીવ હશે :અગર તે એ બન્ને પાતાના કામમાં જેટલી કરાળ હશે તેટલી જ સ્થિરતાથી અને શીધ્રતાથી સ્મૃતિના વિકાસ થવાના છે.

ખધી ઇન્દ્રિયા પાતપાતાના વિષયતે ત્યારે જ સારી પેઠે ગ્રહણ કરી શકે જ્યારે તે કાર્યપ<u>ટ</u> હોય. ઇન્દ્રિયોની કાર્યક્ષમતા વધારવા માટે વૈત્તાનિક ઢખે થાેડાેક અભ્યાસ પણ જરૂરી છે. ઇન્દ્રિયાની કાર્યપ<u>્</u>ટુતા **૨મૃતિ–વિકાસનું મહત્વનું અંગ છે.** 

# સ્મૃતિએોના વહેણ રૂપે ઇન્દ્રિયા :

કેટલીક વ્યક્તિઓની સ્મૃતિનું મુખ્ય વહેશ વાચા દારા હાય છે. તેઓ સાંભળવા કરતાં પાેતે વાંચીને ઝડપથી ગ્રહણ કરી શકે છે; યાદ કરી શકે છે. એવી જ રીતે કેટલાય માણસોની ચક્ષુગત શક્તિ વધારે પ્રુખળ હાય છે. તેમનામાં વાંચવા કે સાંભળવા કરતાં જોવાની ભાવન તીવ્ર ઢાય છે. તેઓ એક વખત જ્યારે કાઈ ચીજને જોઈ લે છે, ત્યારે તેમને તે આખી વસ્તુનું ચિત્ર તેમની સ્મૃતિના ખાનામાં ઝડપાર્ક જાય છે. કેટલાક ક્ષેાકાે સિનેમા જુએ છે. તેમાં સંગીત કરતાં વાર્તા તેમને તરત અને સારી રીતે યાદ રહી જાય છે. કારખુક એવા લોકો હંમેશા દરેક પ્રસંગનું માનસમાં ચિત્ર બનાવવાના પ્રયત્ન કરતા હોય છે તેથી તે વસ્તુ તેમને યાદ રહી જાય છે. એટલા માટે જ હાલેંડમાં ઇતિહાસ ફિલ્મ કે ચિત્રા બતાડીને તેમ જ અગાળ બ્રમખુ કરાવીને દેખાડે છે. કેટલાક લોકોને કાઈ ચીજ મોંઢેથી ગાખવા કરતાં તેમની કર્મ્યુંગતરાકિત વધારે પ્રખર હાઇ સાંભળીને યાદ રહી જાય છે. તેમના કલ્પનાગત વહેખુ શ્રુતગત હાય છે. તેમને દશ વખત વાંચવા કરતાં એક વખત સાંભળવાથી તે વસ્તુ યાદ રહી જાય છે અને સ્મૃતિના ખાનામાં સ્થિર ચઈ જાય છે. તદ્દન અબખુ માખુસને જ્યારે સંગીત, બજન કે દાહરાઓ ગાતા સાંભળીએ છીએ ત્યારે એમ ચાકક્ક સમજાઈ જાય છે કે તેમની બ્રોતગત શક્તિ વધારે પ્રખળ છે, તેના કારખું જ કેટલાયે પ્રધાના અવતરખું! તેઓ કડકડાટ બાલી જાય છે.

# ઈન્દ્રિયાની કાર્યક્ષમતા:

જેમને રમૃતિ-વિકાસ કરવા છે તેમણે પોતાની બન્ને પ્રકારની શક્તિઓને તપાસવી જોઈએ અને બન્નેનો પ્રયોગ કરીને નિર્ણય કરવા જોઈએ કે તેમની આંખની શક્તિ પ્રભળ છે કે કાનની ? આ માટે એક પ્રયોગ કરવા જેવો છે. દશ ચિત્રો લેવાં તે એકી સાથે દેખાડવા અને સાથે જ તેમનાં નામા બાલવાં. જો તે વખતે રમૃત્તિનું વહેલું કર્લુગત હશે તો વસ્તુ કે ચિત્રા કરતાં શબ્દાને ઝડપથી ગ્રહણ કરવામાં આવશે. પણું જો તે ચક્ષુગત હશે તેને શબ્દા કરવામાં આવશે. આમ પાતાની કર્ષ ઇન્દ્રિય વધારે પ્રભળ છે તેના નિર્ણય જાતે કરી તે પ્રમાણે ઇન્દ્રિયોના વધુમાં વધુ ઉપયોગ કરવા જોઈએ.

કાર્ક બગીચામાં કે શાંત સ્થળે ચાલ્યા જાવ! ત્યાં ટઠાર બેસીને અગર તેા ટઠાર ઊભા થઈને નજર સામે આવતી દરેક વસ્તુ ઉપર નજર ફેરવા. એકવાર તેા બધી વસ્તુએા નજર આગળ આવી જશે. હવે બારીકાઇથી દરેક વસ્તુનું નિરીક્ષણ કરા. દરેક વસ્તુનું વિધ્લેપણ કરાને જુઓ કે કઈ વસ્તુ કાનાથી ભિન્ન છે? એ બધાની ભિન્નતા મગજમાં સ્થિર કરાે. આમ નેત્ર વડે સદ્ધમ અવલાેકન વડે ચક્ષુ–ઇન્દ્રિયની પદુતા વધશે અને ધીમે–ધીમે તેની કાર્યક્ષમતા પણ વધશે.

હવે શ્રોત્રેન્દ્રિય કે કાનની કાર્યપદુતા વધારવી હોય તા આંખા બંધ કરીને એકાગ્રતાપૂર્વંક ત્યાંના વાતાવરણમાં ગાજતા જુદા જુદા ધ્વનિ-એોનું વિશ્લેષણ કે વર્ગીકરણ કરાે. દા. ત. આ રેડિયાના અવાજ છે. **અ**ા માેડરતાે **ધાેંધા**ટ છે. આ પક્ષીએાતાે ક્લરવ *છે*; આ મા**ણસાે**તા કોલાહલ છે. આમ કરવાથી સ્મૃતિના પ્રવાહ શ્રોત્રેન્દ્રિયની શક્ત તરક વળશે અને કર્જોન્દ્રિય વધારે સદ્ધમ થશે અને શીઘ ગ્રહણની કાર્યક્ષમતા પણ વધશે.

આમ રૂપના સહમ નિરીક્ષણ અને વિશ્લેષણથી ચક્ષુ–ઇન્દ્રિય તીવ્ર અને છે અને ધ્વનિનાં માેજાંઓ અને અવાજોને સહમ રીતે પકડવાથી શ્રોત્રેઇન્દ્રિયની શક્તિના વિકાસ થાય છે. બન્નેની કુશળતાથી સ્મૃતિ ખીલે છે. તેમજ ચિરસ્થાયી બને **છે.** 

એવી જ રીતે સ્પર્શેન્દ્રિય કે રસનેન્દ્રિયની શક્તિના વિકાસ તેના જુદા જુદા વિષયોને ગ્રહણ કરીને અને સદ્ભમ રીતે વિશ્લેષણ કરીને એટલે કે એક બીજાથી પૃથક કરીને ભેજામાં તેની સ્મૃતિ સ્થિર કરવાથી થઈ શકે છે. પ ઇન્દ્રિયોના ૨૩ વિષયોને આધારે વિશ્લેષણ :

ઈન્દ્રિયોની કાર્યક્ષમતા વધારવા માટે પહેલાં તે તે ઇન્દ્રિયના વિષયને આધારે વિશ્લેષણ કે વર્ગીકરણ કરવું ઉપર જરૂરી *ખ*તાવ્યું છે. તે પ પ્રનિદ્રયોના ૨૩ વિષયે৷ જૈનદર્શનમાં અતાવવામાં આવ્યા છે:— શ્રોત્રેન્દ્રિયના ૩ વિષય: જીવ શબ્દ, અજીવ શબ્દ અને મિ**ત્ર શબ્દ.** (૨) ચક્ત ઇન્દ્રિયના ૫ વિષય : કાળું, લીલું, રાતું, પીળું અને ધોળું, (૩) રસતેન્દ્રિયના ૫ વિષય : તીખં, કહવું, કસાયલું, ખાટું અને ગલ્યું. (૪) દ્યાણેન્દ્રિયના ખે વિષય : સુરભિગંધ અને દુરભિગંધ. (૫) સ્પર્શેન્દ્રિયના ૮ વિષય :—હળવું, ભારે, ઠેડું, ઊનું, લુખું, ચીકહ્યું, ખરબચડું (કડાર) અને કામળ. આમ વિષયાનું વિશ્લેષણ કરવાથી પાંચે ઇન્દ્રિ-યાની કાર્યપદુતા વધશે.

આમ કાર્યક્ષમ અને ગ્રહણાપદું બનેલી ઈન્દ્રિયા જ અવગ્રહ સારી પેડે કરી શકે અને સ્મૃતિ વિકાસના માર્ગમાં બહુ મલ્લ્ગાર **થઇ શ**કે છે.

# સ્મૃતિ વિકાસનાં સાધના ર

# મન-યુર્ષ્કિ અને ચિત્ત

રમૃતિ વિકાસનાં સાધનામાં ઇન્દ્રિય અંગે વિચારણા કરવામાં આવી છે, કાઇ પણ વસ્તુને સ્મૃતિમાં ત્રહણ કરવાનું પ્રથમ સાધન ઇન્દ્રિય છે. પણ તેના અંતરંગ સાધના મન, ખુદ્ધિ અને ચિત્ત છે. શરીર અને ઇન્દ્રિયા આત્માના ખાદ્ય કરણ છે. ત્યારે મન, ખુદ્ધિ અને ચિત્ત તેના સ્વભાવિક આભ્યંતર કરણ છે. એટલે એમને અંતઃ કરણ પણ કહી શકાય. ઇન્દ્રિય, એ સ્મૃતિની પહેલી ભૂમિકા અવગ્રહ માટેનું સાધન છે, પણ ત્યાર બાદની ઇહા, અવાય અને ધારણા માટેનાં સાધના મન, ખુદ્ધિ અને ચિત્ત છે. તેમના સ્મૃતિ સાથેના શા સંબંધ છે તે અંગે તાત્વિક રીતે વિચારણા કરીએ.

સાંખ્યદર્શનમાં વર્ણવેલ ૨૪ તત્ત્વા સાથે ૨૫ મું ઇશ્વર તત્ત્વ ભેળવીને, યાગદર્શને ૨૫ તત્ત્વાનું વર્ણન કર્યું છે. તે ૨૫ તત્ત્વા આ પ્રમાણે છે:- ૫ મહાભૂત, ૫ જ્ઞાનેન્દ્રિય, ૫ કર્મેન્દ્રિય, ૫ તન્માત્રા, (કુલ ૨૦) (૨૧) અહંકાર, (૨૨) મહતત્વ ખુદ્ધિ, (૨૩) પ્રકૃતિ, (૨૪) પુરૂષ અને (૨૫) ઇશ્વર તત્ત્વ.

યાગ કર્શન ઇશ્વર તત્ત્વને વિશેષ માને છે. આ તત્ત્વોને ગીતામાં કંઈક વિસ્તારથી ૩૧ તત્ત્વો ૨૫ કહ્યા છે:-

> 'मह।भूतान्य इंकारे। बुद्धिर व्यक्त मेवच!' इन्द्रियाणि दशैकंच पंचचेंन्द्रिय गाचरा:' ईच्छा-द्वेष-सुखं दुःखं संघात श्वेतना धृतिः। एतत्त्क्षेत्रं समासेन सविकार मुदाहृतम्॥'

> > —ગીતા અ. ૧૩. <sup>ક</sup>લાેક પ-૬

એટલે કે ૫ મહાભૂત, (૬) અહકાર, (૭) સુદ્ધિ (૮) અવ્યક્ત, (૯-૧૪) ૫ ત્રાનેન્દ્રિય, (૧૫-૧૯) ૫ કર્મેન્દ્રિય, (૨૦) મન, (૨૧-૨૫) પાંચ ઇન્દ્રિય વિષય, (૨૬) ઇચ્છા (૨૭) દ્વેષ, (૨૮) સુખ (૨૯) સંધાત, (૩૦) ચેતન, (૩૧) ધૃતિ. એમ ૩૧ તત્ત્વ સવિકાર ક્ષેત્ર શરીરનાં છે. આ ૩૧ તત્ત્વોથી માનવદેહ ખનેલા છે. કેટલાક આની સાથે ઢરમું ચેતના તત્ત્વ જોડીને તેને ૩૨ કરે છે.

આ તત્ત્વો બતાવવાના આશય એ છે કે માનવ જીવનની સાથે આ બધાના સંબંધ છે. ગીતામાં એમ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે શર્રીરથી ઇન્દ્રિયા પર છે, તેથી પર મન છે, મનથી પર ખુદ્ધિ છે અને ખુદ્ધિયી પર આતમા છે. મતલબ કે આ બધાં સાધનાના કરણુ– ઉપકરણોના આતમાની સાથે સંબંધ છે.

આ તત્ત્વોને ટુંકમાં જૈનદર્શને સાત તત્ત્વો રૂપે રજુ કર્યા છે. (૧–૫) પ ઇન્દ્રિય (૬) મન અને (૭) આત્મા. સ્મૃતિને મનના ગુણુ તરીકે કહી છે. પણ, મનનો ખુદ્ધિની સાથેનો સંખંધ ખતાવવા માટે બે પ્રકારનાં મન ખતાવ્યાં છે. (૧) દ્રવ્ય મન (૨) ભાવ મન. ભાવમન, ચેતન સાથે સીધા સંખંધ ધરાવે છે. અને દ્રવ્યમન ખાદ્ય શરીર સાથે મુખ્ય સંખંધ ધરાવે છે. અને દ્રવ્યમન ખાદ્ય શરીર સાથે મુખ્ય સંખંધ ધરાવે છે. ઇન્દ્રિયાનું મૂળ ચેતન છે. ઘણીવાર ખાદ્ય ઇન્દ્રિયાથી વિષય ત્રહણુ થતા નથી. જેમકે કેટલાક લોકો કાનથી નથી સાંભળતા, આંખથી નથી જોઈ શકતા છતાં એક એવું તત્ત્વ છે જેના વહે તેંગા વિષયને ત્રહણુ કરી શકે છે. તેને જૈનદર્શનમાં ભાવમન કહેવામાં આવે છે.

કુમારી હેલન કેલર માટે કહેવાય છે કે તે બાલનારનાં હોઠ ઉપર આંગળી મુકીને તેના કહેવાના ભાવ સમજી જાય છે. પં. સુખલાલજી પ્રત્તાચક્ષુ છે તેમને દર્શન શાસ્ત્રનું અગાધ જ્ઞાન છે તેમની સ્મૃતિના સારા વિકાસ થયા છે તેનું કારણુ તેમની અન્ય ઈન્દ્રિયા અને ભાવમનના વિકાસ થયેલા છે. જૈનદર્શન કહે છે કે મતિ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશ્ચમ કે ક્ષય દારા એટલું ગ્રહણુ કરી શકાય છે. સ્મૃતિ પશુ મતિજ્ઞાનના જ પર્યાયવાચી શબ્દ છે. મન અને ચેતન એ બેની આસપાસ જ આ બધી શક્તિએ જોડાયેલી છે.

મન: સ્મૃતિ વિકાસની ખીજી ભૂમિકાએ " ઇહા " આવે છે. તે માટેનું સાધન મન છે. કોઈ પણ યાદ કરેલી વસ્તુનું પુનઃ સ્મરણ સારી પેઠે થઇ શકે તે માટે ઇન્દ્રિયો વહે તે વિષયનું સારી રીતે ગ્રહણ થવું જરૂરી છે. જ્યાં સુધી અવગ્રહ બરાબર નહીં થાય ત્યાં સુધી તે વિષય મનમાં બરાબર ન બેસે તા સુદ્ધિ તેના માટે બરાબર બેસતા નથી. મનમાં બરાબર ન બેસે તા સુદ્ધિ તેના માટે બરાબર નક્કી કરી શક્તી નથી. સુદ્ધિના યથાર્થ નિશ્ચય વગર 'ચિત્તમાં તે વસ્તુની સમ્યક્ ધારણા (સ્થિરતા) થતી નથી અને સમ્યક રીતે જે વસ્તુ ચિત્તમાં ધારેલી ન હોય તેનું પુનઃ સ્મરણ બરાબર થઈ શકતું નથી. પુનઃસ્મૃતિ માટે આ શ્રૃંખલા હોઇને સ્મૃતિ વિકાસના સાધન રૂપે ઇન્દ્રિય, મન, સુદ્ધિ અને ચિત્તને બતાવવામાં આવ્યા છે. તેમના વગર સ્મૃતિ થતી નથી.

અ:માં મન ખરેખર બહુ જ શક્તિશાળી છે. એટલે જ કહ્યું છે:— मन एव मनुष्याणां कारणं वंध मोक्षयो :

મા**ષ્યુસાનાં** બાધન અને મુક્તિનું કારણ મન **છે.** મન જો ધારે તેા સ્મરણ શક્તિને બહુ જ પ્રખર બનાવી શકે છે. તે માટે મનની કાર્યક્ષમતા વધારવાના પરૂપાર્થ કરવા જોઈએ.

### મનની કાર્યક્ષમતા કેમ વધે ?

મનતી શક્તિનો વિકાસ સારા વિચારો, સુનંકલ્પો તેમ જ સત્કાર્યામાં લાગ્યા રહેવાથી થાય છે. સારા વિચારોથી વિચાર શક્તિ અને સંકલ્પ શક્તિ વધે છે. મનોબળ મજબૂત કરવા માટે નાના નાના સામાન્ય ત્યાગના નિયમો લેવા જોઈએ અને મક્કમતાપૂર્વક પાળવા જો⊌એ. તેમાં વ≃ચે વિ<sup>દ</sup>ના આવે તેા તેથી ગભરાવું નહીં, પ્રક્ષોભનોથી અંજવું નહીં! આમ થતાં મન મક્કમ બનશે અને ધીમે ધીમે તે એટલું મજબૂત બની જશે કે તેના વડે માટા મોટા સંકલ્પા કરી શકારો. આ સંકલ્પા પ્રમાણે જ્યારે સુત્રો આકાર લેવા શરૂ કરશે ત્યારે તે આ સંકલ્પાડિતની સફળ પારિશામિક ક્રિયા રૂપે થશે. છવનમાં

તે<mark>થી અનેરા આનંદ પ્રગટ થશે. આ સક્</mark>ળતા મનની શક્તિતે વધુ ભળ આપશે.

भननां क्षक्षिञ्चे भतावतां विवेक्ष्यूडामिश्यमां कृष्टुं छे:— संकल्प-विकल्पात्मकं मनः

—જે સંકલ્પ અને વિકલ્પ ક**રે** છે તે મન છે. સંકલ્પથી તેની શક્તિ વધે છે ત્યારે વિકલ્પોથી તે ખોટા તરંગામાં ડૂખી જાય છે, તે તેની શક્તિના હાસ કરે છે. આ માટે ખાટા વિચારા ન થવા જોઇએ અને કદી પણ નકામાં ન બેસી રહેવું જોઈએ. અંગ્રેજીમાં કહ્યું છે:—

Empty mind is devil's work shop.

—ખાલી મન શયતાનનું કારખાનું છે. ખાટા વિચારા કે વિકલ્પામાં મનને લગાડવાથી તે એક વિષયમાં એકાગ્ર રહી શકતું નથી. એકાગ્રતા વગર ગ્રહણ કરેલી વાત કાઈ દિવસ મગજમાં સારી પેડે સ્થિર થઇ શકે નહીં. આવી વ્યક્તિ એક વસ્તુ ઉપર કૃદિ ક્રમબહ વિચારી શકે નહીં

એક પાશ્ચાત્ય લેખકે પાતાની જિલ્લીમાં ૪૦૦ નિર્ભાધા લખ્યા હતા. પણ, તે બધા અપૂર્ણ હતા. એનું કારણ તેનું મન એકાગ્ર ન હતું. તેથી ખુહિ સ્થિર ન હતી. તેણે પાતાનાં સ્મૃતિ-વિકાસનાં આ અંતરંગ સાધનના દુરૂપયાગ કરેલા.

એટલે મન જેટલું સ્પષ્ટ હશે તેટલી જ અવગ્રહરૂપે ગ્રહણ કરેલ વાત ઇહારૂપે સ્પષ્ટરીતે કાયમ થતાં તેની સ્મૃતિ સુસ્પષ્ટ થશે.

# **ખુર્પ્કિ અને તેની** કાર્યક્ષમતા

રમૃતિની ત્રીજી ભૂમિકા માટે 'અવાય ' છે, તેના માટેનું સાધન ખુદ્ધિ છે. મન પછી તે તીવ અને ઉત્કૃષ્ટ સાધન છે. મન તે કેવળ મનન જ કરે છે કે આ શું છે? પણ ખુદ્ધિ સાચા–ખાટાના નિર્ણય કરે છે. અગાઉ જણાવ્યું તેમ ધંણીવાર ખુદ્ધિના દુરપયાગ કરવામાં આવે છે. તે માટે તેને લાંચ આપીને ખાટા નિર્ણયા કરવામાં આવે છે અથવા કુમાર્ગે –ખાેડી ટેવાના રસ્તે લસડીને લઈ જવાય છે. આમ **ખુદ્ધિ–શ**ક્તિના <mark>નાશ થાય છે. તેવી ખુ</mark>દ્ધિ સાચા નિર્ણય કરી શક્તી નથી. ખુદ્ધિના સદુપયાગ થાય તાે તેની કાર્યક્ષમતા વધે છે.

ખુદ્ધિની કાર્યક્ષમતા વધારવા માટે જૈન શાસ્ત્રમાં ખુદ્ધિના ચાર પ્રકાર ખતાવવામાં આવ્યા છે:—(૧) ઐાપપાતિકી, (૧) વૈનવિકી, (૩) કાર્મિકી અને (૪) પારિણામિકી. આને ટુંકમાં અલગ-અલગ સમજીએ.

ઐાપપાતિકી ખુર્પિ: કેટલાંક માણસા ભણેલાં -ગણેલાં હોતા તથી પણ તેમતી સામે કાઈ પ્રભ્ન આવે તા તેઓ તરત જવાબ આપે કે તેનું સમાધાન કરી શકે. તેઓ ચાપડી ભણેલા હોતા નથી કે શાસ્ત્રાબ્યાસ તેમણે કરેલા હોતા નથી. પણ તેમનું કાઠાડહાપણ કે તેમની હાજર જવાબી જોઈ કાઈ ચમતકાર લાગે અથવા ઘણા કહે છે તેમ એ દેવીનું વરદાન લાગે. આવી તત્લણ ખુદ્દિ આપપાતિકી ખુદ્દિ છે. એને નીતિકારા પ્રત્યુત્પન્નમતિ પણ કહે છે આવી ખુદ્દિ અભયકુમારતી હતી.

એકવાર સમાટ શ્રેણિકતી સભામાં ચર્ચા ચાલી કે 'જગતમાં કહિ વસ્તુ સસ્તા છે?"

<mark>ધણાંખરાતા મત થ</mark>યા : '' માંસ સહુધા સસ્તું *છે.* ''

અભયકુમાર પણ ત્યાં હાજર હતા. તેઓ માનતા હતા કે ખુહિતી નિર્મળતા માટે નિર્માસાહાર-વનસ્પત્યાહાર જરૂરી છે. માણસ ભૌતિક શકિત અને સ્વાદ માટે માંસાહાર કરતા હાય છે. પણ તે ભ્રમ છે. તે તામસી તેમજ પાચનમાં કઠણ હાેઇનિ સરવાળે બધી રીતે હાનિ-કારક જ છે. અભયકુમારને થયું કે જો ક્ષોકામાં માંસાહાર સસ્તા છે અને બળ વધારનાર છે એમ વાત પ્રસરશે તાે નુકશાન થશે. તેઓ તાે માનતા હતા કે શાકાહાર વડે જ તેજસ્વિતા વધે છે.

તેમએ પાતાની ઔપપાતિકા બુદ્ધિ વડે મનમાં ગાંધ્લાને કહ્યું, વ' તમે માંસને સસ્તુ ક**હે**ા છા ? **હું કહું છુ**ં કે તે સ**હુ**થી માંધું છે! જે હજારા સાનામહારા ખર્ચતાં પ**ચ**ુનથી મળતું! '' લાેકાએ **ક**હ્યું: "તમને દુનિયાની ખબર નથી!"

<del>ચ્યભયકુમારે</del> કહ્યું: મને ખત્યર છે. કહેા તેા સામિતા કરી ખતાવું.!"

બધા ક**ણલ થ**યા. તેમણે થોડા દિવસ જવા દીધા. પછી એકવાર રાજા શ્રેણિક સાથે યેાજના ધડી તેમને માંદા જાહેર કર્યા પછી તેએ। દીવાન પાસે ગયા. તેમ**ણે** કહ્યું : " મહારાજને **અમુક જાતનું** ગુમડું થયું છે, તે માટે માંસની જરૂર છે. "

દીવાન કહે! "એમાં શં? એ તેા ધણું સસ્તુ છે! મંગાવી દર્ક ઍ! "

અભયકુમારે કહ્યું: એ માટે માણસતું માંસ જોઈએ. તમે તા મહારાજના બહુ જ વહાલા છો. તેમના માટે જરૂર પડે તેા પ્રાણ પણ આપી શકાે છાે. તમે શરીરના ગમે તે ભાગમાંથી થાેડુંક માંસ આપાે તેન્યે ચાલશે. "

દીવાન તા સાંભળીને અહ્દર થઈ ગયા. તેમણે કહ્યું: અભય-કુમારજી ! માક કરજો ! કેાઈ ગરીખને પકડી લેા. તે પૈસાની લાલચે પાતાનું માંસ કાપી આપશે. તેના પૈસા હું આપું ! "

એમ કહીને દીવાનજી થેલી આપીને અંદર ચાલ્યા ગયા. અભયકુમાર કાેટવાળ. શેઠ. સેનાપતિ. ગાથાપતિ સવે પાસે ગયા. બધાએ સોનામહોરા પણ માંસ આપવા કાે**ઇ તૈ**યાર **ન થ**યું. અંતે તેએો " માંસ સસ્ત્રં છે આપી એમ કહેનારા '' પાસે ગયા. તેમણે પણ સોના મહોર આપી ખીજા પાસેથી લેવાનું જણાવ્યું.

અભયકુમાર ખીજે દિવસે ખધી સાનામહારાના હગક્ષા લઇ ને દર-**ળારમાં ગયાે. તેણે તેના ઢગક્ષા કરતાં કહ્યું: " મહારાજ! આટલું ધન** આપતાં **પાતાનું માંસ મળતું નથી. માંસ સસ્તું છે, પણ ખીજાનું** – પાતાનું નહીં."

આમ ઐાપપાતિકી ખુદ્ધિથી અભયકુમારે તે બતાવી આપ્યું. જેમ અકબરની સભામાં બીરબલ હાજરજવાબી માટે સુપ્રસિદ્ધ હતાે.

વૈનિયકી ખુર્પિ: આ ખુર્દિ વિનયથી વધે છે. વિનયમાં અર્પણતા હોય છે તેથી ખુર્દિ તીવ્ર ખને છે. સ્મૃતિ તાછ થાય છે.

એકલવ્ય બીલ હતા. તે દ્રોણાચાર્ય પાસે ધનુર્વિદ્યા શીખવા આવ્યા. પણ બીલ જાતિના હાઇ શુરૂએ તેને શિષ્ય ન બનાવ્યા અને વિદ્યા શીખવાની ના પાડી. એકલવ્યના મનમાં શુરૂના વિનય ઉત્કટ હતા. તેણે શુરૂની પ્રતિમા સ્થાપી અને ખતથી અબ્યાસ કરીને ધનુર્વિદ્યામાં પારગતતા મેળવી. શુરૃદક્ષિણામાં શુરૂએ જમણા હાથતા અંગૂડા માગ્યા તા અચકાયા વગર તેણે તે આપ્યા અને ડાળા હાથે બધું ચલાવી લીધું. આ વૈનયિકી મુદ્દિનું કળ છે.

રામકૃષ્ણ પરમહંસના એક પૈસાદાર ગૃહસ્થ શિષ્ય હતા. તેના દીકરા જડ અને નકામા હતા. શ્રી રામકૃષ્ણે તેને પાતાની પાસે રાખ્યા અને અ—આ શીખવવા માંડલું. પણ, છ મહીનાની માથાકુટ બાદ પણ તે અ—આ લખતાં ન શીખી શક્યો. તે દરરાજ શ્રહાથી ગુરુ માટે ફૂલ લાવતા. કહેવાય છે કે રામકૃષ્ણું તે સ્વર્ગવાસ પછી તે છોકરા ઉપનિષદ જેવા શ્રાયા ઉપર પ્રવચન કરવા લાગ્યા અને ઉપદેશ દેવા લાગ્યા. આ તેમના આશીર્વાદ અને વૈનયિકી ખુદ્ધિનું ફળ હતું.

કાર્મિકી ખુર્પિક કર્મથી ખીલનારી ખુદ્ધિનું નામ કાર્મિકી છે. સુધારના દીકરા સુધારકામ તરત શીખી શકે; તેમ જુદા જુદા કર્મવાળાં માણસાનાં સંતાનાને તે તે કામની ખુદ્ધિ સહેજે આવે તે કાર્મિકી ખુદ્ધિ છે.

પારિણામિકી: કાર્યકારણભાવથી કે પ્રયોગ વડે જેવું પરિણામ આવે તે જોઇ તે જે ખુદ્ધિ ખીલે તેને પારિણામિકી ખુદ્ધિ કહેવામાં આવે છે. એક સત્યાર્થી સાધક જેમકે ગાંધીજી જેવા સત્યના પ્રયોગો પાછળ જીવન ખપાવી દે અને તેમને જે ખુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય તે આવી ખુદ્ધિ હોય છે. એવી જ રીતે વૈજ્ઞાનિકાને પ્રયોગા વડે આવી ખુદ્ધિ મળે છે. આ ખુદ્ધિ પુસ્તકા કે શાસ્ત્રોમાંથી મળતી નથી પણ પ્રયોગા વડે અનુભવો દારા મળે છે. સત્ય, અહિંસાના પ્રયોગા કરતાં ગાંધીજીના અનુભવ વધ્યા હતા તેથી તેઓ આખા હિંદને એ રસ્તે વાળી શકયા હતા.

ઉપર ચારેય પ્રકારની ખુર્દ્ધિના સદુપયાગ કરતાં તેની કાર્યક્ષમતા વધે છે પણ દુરૂપયાગ કરવાથી ઘટે છે. ગીતામાં સદુપયાગ કરનારી ખુર્દ્ધિને વ્યવસાયાત્મિકા ખુર્દ્ધિ કહી છે:—

# " व्यवसायात्मिका बुद्धि रेकेइ कुरुनंदन!"

સર્વ હિતકારી સત્ય માર્ગ ઉપયોગ કરવાથી પણ ખુહિ કાર્યક્ષમ ખને છે અને ઝડપથી તે શુદ્ધ નિર્ણય લઈ શકે છે. ખુહિ શુદ્ધ અને નિર્મળ ત્યારે થાય છે જ્યારે લાેલ, માેહ, માયા, ક્રોધ, ફળની આસક્તિ વગેરે દાેષાથી તે ઘેરાયેલી ન હાેય. શુદ્ધ અને પવિત્ર ખુદ્ધિ થતાં માણસ સ્થિતપ્રત્ન ખને છે. આવી ખુદ્ધિ તારક બને છે.

જ્યારે ખુદ્ધિના દુરુપયાગ થાય છે કે કરવા દેવામાં આવે છે ત્યારે તે ખુદ્ધિમારક બને છે. આજે વિશ્વના રાજકારણના પુર્યોની તેમ જ વૈજ્ઞાનિકાની ખુદ્ધિ ખૂબજ પ્રખર છે, પણ તેના ઉપર આંકુશ ન હોવાથી કે ખાટા સ્થાપિત હિતાવાળાના આંકુશ તળે હાવાથી, તે સ્વચ્છંદ ખુદ્ધિ ઉલ્ટેટ રસ્તે સંહારને માર્ગે વપરાય છે. તેમજ તે સ્વ-પર-મારક બને છે.

આઇક્ટાઇનની ખુદ્ધિ કેટલી પ્રખર હતી ? પરમાહુક્ફાટની દિશા તેણે શાધી પણ અમેરિકાના હાથે તે શાધ વેચાઇ જવાથી આઇન્સ્ટાઇન પાતાની ખુદ્ધિના સદુપયાગ ન કરી શકયા અને અંતે તેને પ્રશ્વાતાપ થયા. જ્યારે અમેરિકાને પાતાના રાજકારણ તેમજ વિશ્વયુદ્ધ બંધ કરાવવા માટે હિરાશીમા અને નાગાસાકી ઉપર તે બાંબ ફેંકી ક્રુરતા આચરવી પડી.

મારક ખુદ્ધિ પાતાને થતાં સ્મૃતિ વિકાસમાં ધાતક બને છે.

નરકમાં, નારકાયામાં મતિ, શ્રુત અને અવધિ ત્રણુ જ્ઞાન ભક્ષે ઉલટાં હાય. તે હાય છે તેથી તેમની સ્મૃતિ ખુબજ તીવ હાય છે, પણુ તે તીવ સ્મરણુ શક્તિ તેમને પૂર્વના વેરાતું સ્મરણુ કરાવી પરસ્પરમાં બાઝવા લડવા માટે વપરાતી હાય છે.

પ**ષ્યુ,** તેના **બદલે ખુદ્ધિ વડે થ**તી તીવ્ર સ્મૃતિ જો સ્વ-પર કલ્યાણના કાર્યમાં ઉપયોગમાં આવે તેા વિશ્વમાં અનાયાસે સુખ શાંતિ થાય!

ખુદ્ધિની કાર્યક્ષમતા વધારવા માટે નીચેના આઠ ગુણાને પણ વધારવા જરૂરી છે.

# शुश्रुषा, श्रवणं चैव ग्रहणं, धारणं तथा, उहाऽपोहा ऽर्थविज्ञानं तत्त्वज्ञानं च धीगुणाः

(૧) સાંભળવાની ઈચ્છા, (૨) સાંભળવું (૩) વિષયને ત્રહણ કરવે! (૪) વિષય ન ભૂલાય તે રીતે મગજમાં સ્થિર ધારખ્ય કરવે!, (૫) જાણેલા વિષયના આધારે બીજા વિષયોને વ્યાપ્તિ દારા યુક્તિથી ચિંતવવા (૬) શાસ્ત્રની ઉક્તિ અને યુક્તિ વડે વિરુદ્ધ વિષયને હઠાવવો. (૭) ઉદ્ધાપાલ દારા સંશય વિષયંય અને અધ્યવસાય દુર કરીને અર્થંને ત્રહણ કરવો, તેમજ (૮) ઉદ્ધાપાલ દારા નિર્ણાત અર્થત્તાન વિષે નિશ્ચય થવો. આ આઠ ગુણે પ્યદિના છે. તેને કેળવવાયી પ્રદિ તીદ્દણ અને શક્તિશાળી પ્રનશે.

## ચિત્ર અને તેની કાર્યક્ષમતા

તીદ્રષ્યુ ખુદ્ધિ હોવાથી રમૃતિની ત્રીજી બૂમિકાએ પહેાં-યા બાદ ચોથી બૂમિકા આવે છે ધારખા. તેના માટેનું સાધન ચિત્ત છે. ખુદ્ધિને મગજ સાથે સ બધ હોય છે ત્યારે ચિત્તનો સંબધ હદય સાથે હોય છે. કેટલાક લોકા ચિત્તને હૃદય પણ કહે છે. ખુદ્ધિ જ્યારે વધે છે અને દ્રદય પાછળ રહી જ્યા છે ત્યારે તર્ક વધે છે અને શ્રદ્ધા ઘટે છે. માખસ એકલા તર્કના કારખે ઉલટા રસ્તે વહેલા ચઢી જાય છે. આ અસમતુલાને દૂર કરવા માટે ખુદ્ધિ અને હૃદયની સમતુલા જાળવવી જોઈએ. અતિશ્રદ્ધાના કારખે વહેમ, અધિવિધાસ કે પામરતામાં ન પડતું, અતિતર્ક

્કરીને અધર્મના રસ્તે ન જવું, આમ ચિત્તની સમતુલા જાળવવાથી તેની કાર્યક્ષમતા વધે છે.

ચિત્તમાંથી ખાેટી ધારણાએા કાઢી નાંખવી જોઈ એ. સારી ધારણાએા ભરવી જોઈએ. રાગ, દ્વેષ, પૂર્વગ્રહ, વૈર, વિરાધ વગેરે કચરા ભરી રાખવાથી ચિત્તની શક્તિ દ્રભાઈ જાય છે. ચિત્તની કાર્યક્ષમતા તેના ·સદુપયેાગથી વધે *છે*.

સ્વામી વિવેકાનંદ જ્યારે નરેન્દ્રના રૂપમાં સ્વામી રામકૃષ્ણ પરમહંસ પાસે આવ્યા ત્યારે નાસ્તિક જેવા હતા. તેમના ચિત્તમાં પરમાત્મા કે આત્મા અંગેની વાતો ખેસતી ન હતી. **પ**ણ રામકૃષ્ણના સંસર્ગમાં આવતાં તેમના તર્ક શ્રદ્ધા સાથે સમન્વિત થઈ ગયાે. આમ ખુદ્ધિ અને હૃદયનાે મેળ ચવાથી તેમની સ્મૃતિનાે જે વિકાસ થયાે તે **સ્મૃતિ ધ**ણાને ચમત્કારિક લાગ્યા વગર નથી રહેતી.

નિયમિતપણે નેાંધપાેથી રાખવાથી તેના આધારે સ્વદેાષ નિરીક્ષણ કરવાથી અથવા જૈન દબ્ટિએ સાચાં સામયિક-પ્રતિક્રમણ કરવાથી, મન, ખુદ્ધિ અને ચિત્તના સાધના નિર્મળ ખને છે અને સ્મૃતિના વિકાસ સાચી દિશામાં સહેજે થઈ શકે છે. ''

# સ્મૃતિ-વિકાસના વૈજ્ઞાનિક ઉપાયા

રમૃતિ–વિકાસ કેટલીક વ્યક્તિએ। માટે સહજ હોય છે. તેમતે **કદરતી રીતે સ્મૃતિના વિકાસ થઈ જાય છે: અગર તા થાડાક** પ્રયત્ના કે ઉપાયે**ાથી અનાયાસે તેમની સ્મૃતિનાં** બારણાં ઉ**ધ**ડી જાય છે; પણ કે**ડલીક વ્યક્તિએ। એવી હો**ય છે કે જેમતી રમૃતિ સુધુપ્ત અવસ્થામાં **હોય છે**. તેને જગાડવા અને જો કંઈક બગાડ **થ**યે**! હોય** તે**!** સુધારવા માટે વૈત્રાનિક ઉપાયા વડે પ્રયત્ન કરવા પડે છે.

સ્મૃતિવિકાસ તદ્દન અસાધ્ય તેા નથી જ કેટલાક માટે તે સુસાધ્ય છે; કેટલાક માટે દુઃસાધ્ય છે. જ્યારે સ્મરણશક્તિ મંદ પડે *છે* ત્યારે મનાય છે કે તેનું મરણ નજીક આવી રહ્યું છે. ગીતામાં કર્યું છે:---

# स्मृति भ्रंशात् वृद्धिनाशो, वृद्धिनाशास्त्रणश्यति

<mark>થવાથી માણસ નષ્ટ થ</mark>ઈ જાય છે. દરેકમાં સ્મરણ શક્તિ તેા સ્વાસાવિક રીતે પડેલી જ હાય છે; કદાચ તે મંદ દશામાં પણ હાય. પણ, સદતર સ્મરણ શક્તિના અભાવ, ચમત્કાર જ ગણાશે. જેમની સ્મરણશક્તિ મંદ ક્રેકે તેમને તે વિકસાવવા માટે તીચેના **વૈજ્ઞા**નિક ઉપાયાના આધાર ક્ષેવા જોઈએ.

#### એકામતા :

સ્મૃતિ વિકાસ માટે સ<mark>ૌથી અસરકા</mark>રક ઉપાય એકાત્રતા છે. એકાયતા આવવાથી માસસ કાર્કપસ વિષયમાં ઊંડા ઊતરી શકે છે અને ઊંડાણથી રમરણ કરી શકે છે. આ એકામતા કાની હોવી જોઈ એ ? ખાસ કરીને તે મનની એકામતા સાધવાની હોય છે પણ તે માટે સર્વપ્રથમ શરીર અને ઇન્દ્રિયોની એકાગ્રતા આવશ્યક અને સહાયક છે.

હવે વિચારવાનું એ છે કે મન એટલું બધું ચંચળ છે કે પવનને પ**કડ**વો **સહે**લાે છે; પણ મનને પકડવું મુશ્**કેલ છે. તે**ને એકાત્ર કરી શકાય ખરૂં ? મન પ્રતિક્ષણ કાેઈ ને કાેઇ વિચારમાં દાેડતું જ હોય છે. આ મનના વેગને એકજ વિચારધારા કે ભાવધારામાં વાળ-વાની જરૂર છે. તે એકાયતાની પ્રથમ ભૂમિકા છે. ત્યારબાદ તે વિચાર-ધારામાંથી જે વિચાર જોઈતા હાય તે તરક એકાત્ર થઈ શકાય. આવી એકાત્રતા સ્મરણશકિતમાં મદદરૂપ થઇ શકે છે.

પાતંજલ યાગદર્શનમાં મનના વિરાધ માટે અભ્યાસ અને વૈરાગ્ય એ ઉપાયા બતાવ્યા છે. તે ઉપરાંત મનની એકાગ્રતા માટે, યમ, નિયમ, આશન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ એમ આદ અંગા ખતાવ્યા છે. ગીતામાં કહ્યું છે.

#### अनन्य चेताः सततं योमां स्मरति नित्यशः

એવા માર્ગ લઈએ કે જેથી ચિત્ત એકાત્ર થઈ શકે અને આત્મરમૃતિ કે પ્રભૂરમૃતિ ટકી શકે. પણ, એ માર્ગ બહુ કઠણ અને કષ્ટસાધ્ય છે. એટલે અન્ય સરળ માર્ગો અભ્યાસ માટે નીચે મુજબના છે તે અપનાવવા જોઈએ.

- (૧) ત્રાડક: કાર્ક પણ રુચિકર અથવા પ્રિય વસ્તુ સામે ખતે આંખો હલાવ્યાં વગર, સ્થિર કરવી તે ત્રાટક છે. એ માટે ધીમે ધીમે ટેવ પાડવી જોઈએ. પહેલાં તો તમારૂં મન તેમાં એકાય્ર થશે નહીં. આમતેમ ભાગશે પણ અભ્યાસ થઈ જતાં તે સાધ્ય થશે. ત્રાટક માટે પહેલાં લીલા રંગના છેાડ સામે ત્રાટક શરૂ કરવાથી વધારે લાભદાયી થશે.
- (૨) પંજાથી પીડેલાં નયન (પાર્મીંગ) બન્ને આંખાને બંધ કરવી તેને બન્ને હાથાના પંજા ( પામ )થી ઢાંકી દેવી અને મનને કાેઈ પણ છભિમાં એકાગ્ર કરવું એ પામિંગ ક**હે**વાય છે. આંખાે બધ કરીતે પણુ કાેઇ એક વસ્તુની મનમાં ધારણા કરવી અને તેમાં જ મનને એકાગ્ર કરવું તે પણ એક રીત છે.

- (૩) **અંગુલી પર્વગણના** : ખુલ્લી હવામાં, શાંત વાતાવરણમાં **ખેસીને દ**ષ્ટિને **દરેક આંગળીના વેઢા ઉપર ફેરવો, કાે**ઇ બીજા સંકેટ વગર માળા લીધા વગર ૧૦૦૮ સુધીની ગણત્રી વેઢા વડે આંખા ત્યાં કેરવીને કરવાના અબ્યાસ કરાે. અથવા કાેઈ જીપ આંગળીના વેઢા વડે કરાે અને તેને ૧૦૮ સુધી વધારા, શરૂઆતમાં મુશ્કેલી જણારો–કંટાળા આવશે: પણ અંતે અભ્યાસથી એકાગ્રતા વધતા પ્રસન્નતા વધશે.
- (૪) **પૃષ્ઠ શબ્દ ગણના** : ચાપડીનું કાે**ઈ** એક પાનું ઊધાડેત અને તેની દરેક લીંટીના અક્ષરાને ગણીને નાટ કરા. પાનાંની બધી લોંડીના અક્ષરા ગણી તેના સરવાળા કરાે. કરી બીજીવાર, ત્રીજીવાર એમ કરાે. વખતની ગણતરીમાં કેટલાે કરક છે તે તપાસાે! જો કરક આવતા હાય તા જાણવું કે અભ્યાસ અંધૂરા છે. તેને પૂરા કરવાની જરૂર છે. એનાથી એકાત્રતા વધશે.
- (પ) **સંકેત શબ્દ સંયોજન:** એક પાનાં ઉપર**્**ચાર કોઠા ખનાવા. તે દરેકમાં એક એક અક્ષરના સંકેત (Symbol) ખનાવાને મૂકા. અક્ષરા સામે ન રાખા પણ તે સંકેતાના આધારે બને તેટલી ઝડપર્ધા ઉચ્ચારણ કરેા. આમ ખેવાર ત્રણવાર કરેા. પહેલી બીજી અને ત્રીજી વખતના ઉચ્ચારણમાં સમય અને શુદ્ધિના કેટલા કેર પડે છે તે નાંધા તેમાં એકાયતા આવે તેવા પ્રયત્ન કરા.
- (કુ) પીડેલા નયને સ્મૃતિ પટ: આંખેા બંધ કરીતે પાતાના જીવનમાં બનેલા ભૂતકાળના બનાવાને યાદ કરાે. એક પછ<u>ી</u> એક યુદ્ધ કરતાં જણારો કે ઘણા ભૂલાઈ ગયેલા જેવા બનાવા કે સુદ્ધમ વાતા પણ રમૃતિપટ ઉપર ઉપસી આવ્યાં છે. આ અભ્યાસ વડે ભૂતકાળના ખનાવાની સંકલના કરવામાં સ્મૃતિ-પાવરધી થઇ શકશે.
- (૭) કમળ શખ્દ સંચાજન : એક કાર્ડ ઉપર કમળનું ચિત્ર દારીને તેની દરેક પાંખડી ઉપર વર્ષ્યામાળાના એક એક વ્યાંજન અક્ષર

લખા. પછી દેષ્ટિ સ્થિર કરી દરેક વ્યંજન ઉપર એક એક એવા શબ્દની કલ્પના કરા, જેના શરૂઆતના વર્જુ તેજ વ્યંજન હોય. દા. ત. 'ક' વ્યંજનથી શરૂઆત કરા તા કમલ, કપિ, કવિ, કપાલ, કિટ, કટાહ, કળશ, કલા વગેરે. એમ ખ–ગ–વગેરે દરેક વ્યંજનની શરૂઆત કરીને શબ્દો બાલતા જવા. રાજનાં અલ્યાસથી જે દષ્ટિ પહેલાં આમ–તેમ કરતી હતી. ચંચળ હતી તે ધીમે ધામે સ્થિર થતી જણાશે; દષ્ટિ સ્થિર થવાથી મન સ્થિર થશે અને તેની સાથે કલ્પનાશક્તિ પણ વધશે.

- (૮) વ્યસન વડે એકાગ્રતા કોઢ નિષેધ : આ રીતે એકાગ્રતાના અનેક સાધનો છે. તેના વડે મનને વિષય ઉપર ગતિશીલ રાખી શકાય છે. જેટલા લોકોએ પ્રયત્ન વડે સ્મૃતિનો વિકાસ કર્યો છે તેનું મૂળ આ છે. ઘણી વ્યક્તિએ વ્યસનોથી મનને એકાગ્ર કરે છે. જેમકે ઘણા બીડી-સિગરેટ પીને મનને એકાગ્ર કરે છે. ઘણાં જેગી-બાવાએ ગાંજો, :ભાંગ, ચરસ, ચીલમ, અરીણ વગેરે પીને મનને એકાગ્ર કરે છે. વ્યસનો કરતાં એકાગ્રતા માટે સાત્વિક ઉપાયો સારા. વ્યસનો નાનાં હોય કે માટાં પણ અશુદ્ધ સાધનો છે. તેમનાથી શુદ્ધ સાધ્ય પામી શકાતું નથી; એટલું જ નહીં કુટેવોની પરેશાની પણ વધતી જાય છે.
- (૯) યમ-નિયમ વડે એકાંગ્રતા: ભારતના મહાન્ દાર્શનિક વાચરપતિમિશ્ર લગ્ન કરીને આવ્યા તે દિવસથી ધ્રક્ષસત્ર હૃપર ટીકા લખવા લાગ્યા. પોતાના આ કાર્યમાં એટલા બધા એકાંગ્ર થઈ ગયા કે તેમનાં પત્ની સાંજે દીવા પેટાવા આવતાં પોતાને ભાજન પીરસતાં તોય તેમનું ધ્યાન તે બાજુ જતું નહેાતું. બાર-બાર વરસના વહાણાં વહી ગયાં. એક દિવસ દીવા એલવાઈ ગયો હતા તે કરીથી પેટાવવા જ્યારે તેમનાં પત્ની આવ્યાં ત્યારે તેમનું ધ્યાન તેના ચેહરા તરફ ગયું. અને કહ્યું તમે કાેણ ...! 'હું તમારી પત્ની છું.!' "તે આટલા વરસ થયા તોય તમે કાેઇ દિવસ વાત ન કરી!" "હું જાણીતી હતી કે તેમ કેટલું

મહત્વપૂષ્ણ કાર્ય કરી રહ્યા છે ! '' વાચરપતિમિશ્રે એતે ધન્યવાદ આપ્યા અને કહ્યું—અમે જો વિષયવાસનામાં પડા ગયા હોત તો આટલો સુંદર પ્રન્ય મારાથી ન લખી શકાત. તમારા સહયોગને લીધે જ હુ આ પ્રથ પૂરા કરી શકયા છું. અને હવે તમારા નામ ઉપરથી જ એ ડીકાનું નામ 'બામતી' રાખું છું."

આ **હતી સ્મૃતિને જાગૃત અને તીવ્ર** -રાખવા માટે એકાયતાની સાધના. એની એકાયતા યમનિયમથી જ થઈ શકે છે.

પણ, મન એકાત્ર ત્યારે જ થઈ શકે જ્યારે તેતા દુર્પયાગ ન ચતા હોય. અસ્વસ્થ વિચારામાં, આળસમાં કે પ્રમાદમાં મતને પરાવા દઈએ તા એકાત્રતા ન આવે. મનને ગમે ત્યાં રખડતું ન મૂકવું જોઇએ. તાેજ તે એકાત્ર અને અને એકાત્ર થતાં સ્મરણ શક્તિ વધે.

### કલ્પના શક્તિના વિકાસ :

વર્ત માન યુગમાં ગાખીતે યાદ રાખવાની પહિત કરતાં કશ્પતા ચિત્રા વડે યાદ રાખવાની પહિતિ શિક્ષણમાં ચાલુ છે તેથી વડ રાખવાનું મહેલું થઇ પડે છે. આજના યુગમાં માનવજગત વૈદ્યાનિક સાધનાથી અને ગતિવાન વાલન વહેવારાથી બહુ નછક આવી ગયું છે. તેના એકમેકના પ્રશ્નો સાથે જોડાયેલા હોય છે. માનવતી કશ્પનાશક્તિ બચપણથી જ બહું ખીલે છે. આંખે જોયેલું જેમ યાદ રાખવામાં સરબ થાય છે તેમ કશ્પના થી યાદ રાખી શકાય. પણ તેના સંબધ જોવામાં આવે તો તે તરત યાદ રહી જાય છે.

એટલે રમૃતિવિકાસ માટે કલ્પનાશક્તિ વધારવાની જરૂર છે. કલ્પનાનો એકાત્રતા સત્યે સંવધ છે ખરા, પણ કલ્પનાશક્તિ વધારવાના વિષય એકાત્રતા પછીતો છે. એકાત્રતા થાય પણ કલ્પના ના ચાલે કે ન વધે તો સ્મૃતિ ચિરાસ્થાયી અને વિકસિત ન થાય. કલ્પના એવી પાંખ છે કે જેના વડે સ્મૃતિ-વિકાસ સુધી પહોંચી શકાય છે.

કલ્પનાના અર્થ છે મન વડે જોતું. કેકિપણ વસ્તુ કે વિષય અંગે મગજમાં તેને લગતું ચિત્ર ઉપસાવવું તેનું નામ કલ્પના છે. માણુસને ખધા પ્રાણીઓ કરતાં ઉત્કૃષ્ટ કલ્પનાશકિત મળેલી છે. કલ્પના વડે જ તે ચંદ્રલોક. રાેકેટ, અવકાશયાત્રા વગેરે સુધી પહેાંચી શકયા છે. જળ, સ્થળ, નભ ખધાને તેણું પાતાની કલ્પનાશકિત વડે કાખૂમાં કરી લીધાં છે. અંધકારયુગના માનવ કલ્પનાશકિતના વિમાનમાં ખેસીને જ આજે પ્રકારા-યુગ સુધી પહેાંચી શકયા છે. કલ્પનાશકિતનું મહત્ત્વ વ્યકિત અને સમિષ્ટ ખંતે માટે છે. તેથી દરેકે તેના યથાશકય પ્રયત્નપૂર્વક વિકાસ સાધવા જોઈએ.

કાર્ક વિષયને યાદ રાખવા છે તા તેની સાથે કાર્ક રસિક કલ્પના કે ભાવચિત્રને જોડી દેવું જોઈએ. તેથા જો ઘડાભર માટે મૂળ વિષય ભૂલાય જાય તા કલ્પનાના આધારે તે વિષયને પાછા પકડી શકાશે.

કાઇ વિષયને યાદ કરવા માટે તેમાં રસ જાગવા જોઇ એ; જે શ્રહ્માથી જાગે છે. આ રસ જગાડવા માટે કલ્પનાચિત્રના સહારા લેવા સારા છે. કલ્પનામાં આંખ, કાન અને મન ત્રણે વસ્તુ મુખ્યત્ત્વે કામ કરે છે. આંખ વિષયને જોઈ ને ઊર્મિના પડધા પાડે છે, કાન તેને સાંભળીને મનમાં કલ્પનાના ધાડા દાડાવે છે. જોયેલું યાદ રહે તેમ સાંભળેલું પણ યાદ રહી જાય છે; કેવળ તેની સાથે તે વસ્તુની આકૃતિ મનમાં સ્પષ્ટ થવી જોઈ એ. જંગલનું ધ્યાન ધરતાં તેનું આખું ચિત્ર મનમાં દારાઈ જવું જોઈ એ. દા. ત. તેમાં વહેતી નદી, લીલાંછમ ઝાડા, પહાડા, ઉછળતાં વાંદરા, કલરવ કરતાં પંખી, ચીસા પાડતા હાથી, ગરજતા સિંહ વગેરે.

હવે પ્રશ્ન એ છે કે જે વસ્તુની કાર્ક આકૃતિ નક્કો નથી, તેની સાથે કલ્પનાચિત્ર કે કલ્પનાને શી રીતે જોડાય? તે માટે કલ્પનાને એ ભાગમાં વહેંચવી પડશે. :— (૧) ભાવાત્મક કલ્પના, (૨) રૂપાત્મક કલ્પના. ભાવાત્મક કલ્પના પણ કહી

શકાય. રૂપાત્મક કલ્પનામાં તે વસ્તુનું વાસ્તવિક ચિત્ર મગજમાં આંકિત થઈ જવું જોઈએ. જેમ આંબાને યાદ રાખવા માટે તેની સાથે તેના રંગ, રૂપ, શુષ્યુ, સ્વાદ તેમજ સ્વાનુભવનું સંયોજન કરીને આંબાનાં અનેક રૂપાને સ્થિર કરી ક્ષેવાં જોઈએ. તે કેરી–કેરી–આંબા–આંબા ગાખવા કરતાં વધારે સરળતાથી, ઝડપથી સ્થિર થઈ શકશે.

ભાવાત્મક કરપનામાં આ વસ્તુ હોતી નથી. તે કલ્પના જરા અધરી પણ છે. વસ્તુ–ચિત્ર કરતાં ભાવને યાદ રાખવાનું કાર્ય કઠેશું છે. એટલે ભાવને યાદ રાખવાનું કાર્ય કઠેશું છે. એટલે ભાવને યાદ રાખવા માટે તેના પ્રતિનિધિને કે પ્રતીકને યાદ કરી કલ્પના કરવી જોઈએ. દા. ત. અહિંસા=ભગવાન મહાવી, કર્ફશા=ભગવાન યુદ્ધ, સત્ય=હરિશ્વન્દ્ર, સત્યાગ્રહ=ગાંધીજી, યુદ્ધિ=અભયકુમાર, ઋદિલ= શાલિભદ્ર વગેરે. એવી જ રીતે વસ્તુના સ્વાદ માટે પણ તેના પ્રતિકા યાદ કરી લેવાં જોઈએ. ખારૂં=નીમક, મીઠું=મધ, ખાડું=લીંયુ વગેરે.

આમ ર્પાત્મક અને ભાવાત્મક બંને કલ્પનાચિત્રા વડે કલ્પનાશકિત વધારવાના અભ્યાસ કરવા જોઈએ. જે સ્મૃતિવિકાસના અમાઘ ઉપાય છે. અવધાન માટે કલ્પનાચિત્ર બહુ જ ઉપયાગી નીવડે છે.

#### સાહચર્ય:

ધણીવાર રૂપાત્મક કે ભાવાત્મક ચિત્ર મગજમાં ગાડવી લેવાં છતાં તેના સાહચર્ય સંબંધ ન જોડાય, ત્યાં સુધી તે વસ્તુ કે નામ યાદ રહેતાં નથી. દરેક સ્મૃતિ, ખીજી કાેઈ સ્મૃતિ સાથે જોડાયેલ છે. તેને બહાર લાવવા માટે સાહચર્યના સિદ્ધાંત ઉપયોગી થાય છે.

એ વિદ્યાર્થી શિક્ષક પાસે સાથે – સાથે જાય છે. એકનું નામ છે હનુમાન અને બીજાનું નામ છે બાળાનાય. બન્નેનાં નામા વારેવારે પૃછ્વા છતાં શિક્ષકને યાદ ર**હેતાં નથી.** હવે જો હનુમાન સાથે તેમતી આકૃતિનું શુખ્દચિત્ર જોડી દેવાય અને બાળાનાય સાથે શંકર તેમની જટા, બાળપણ જોડી દેવાય તા બન્નેને જોતાંજ તેમનાં નામા

શિક્ષકતે યાદ આવી જશે; ગાંધીજીને યાદ કરતાં તેમની પાેતડી યાદ આવશે. સાથે જ તેઓ કેવી રીતે બાેલતા તે પણ યાદ આવી જશે.

સાહચર્ય એક એવા આધાર છે કે જેને **લીધે એક વસ્તુને જો**તાં તેની સાથે વિચારેલ કે જોડાએલ ખીજી વસ્ત યાદ આવી. જાય છે. તે અંગેની વાર્તા પણ યાદ આવી જાય છે. રામ ચાખડીમાં નહોતા પણ ભરતજીને ચાખડી જોતાં રામ યાદ આવી જતા.

એક સાથે બધી વસ્તુએ। જોઈ શકાતી નથી. પણ એક વ્યક્તિને યાદ કરતાં, તેના માથે શું હતું, પગમાં શું હતું, એ ખધું તેમ જ તેના સગાસ બધીઓ બધા યાદ આ**વી જાય છે. તે માટે સર્વપ્રથમ** આંખા બંધ કરવી જોઈએ અને પછી યાદ કરવાની આદત કેળવવી જોઈએ. હવે જ્યારે કાેઈ પહેલાં મળેલા માણુસ મળશે તાે પ્ર**ય**મ તેનેઃ ચહેરેઃ યાદ આવશે અને એમ **થશે કે, ''આને મે**ં ક્યાંક જોયલેઃ છે ! '' પછી વિગતા યાદ આવશે અને .ધીમે ધીમે તમે યાઢ કરીને કહેશા : " અરે તમે…! તમતે મેં ફલા<mark>ણા સ્**યળ**, ફ</mark>લાણા વેશમાં જ્વેયા હતા; ખરું તે! તમે <mark>કલા</mark>ણાના મિત્ર થાએા.'' એમ કરતા કરતા તમે તેની ધણી વાતા કહી જશા.

આ અભ્યાસ સરળ છે. પ્રણાલિ પણ સહેલી છે. સાહચર્યને સુદઢ બનાવવા માટે 'એાળખાઅ' પદ્ધતિના ઉપયાગ કરી શકાય. કોઈ વિષય, વસ્તુ કે નામના પ્રથમ પરિચયમાં જ એક બારીક સર્વેક્ષણ વડે તેની ભિન્નતાને પકડી લેવી જોઈએ. જે તેને બીજી વસ્તુયા અલગ કરતી હોય. બે સરખી વસ્તુ એક સાથે જોતાં કેટલીક વાર તેમાં ભેદ પાડવા સુકકેલ થઈ જાય છે. તે વખતે તેને કદ પ્રમાણે ક્રમમાં રાખીને યાદ કરવાથી તેમના ભેદ પાડી શકાશે. દા. ત. બે ચાપડીએા એક-સરખી લાગે છે. પણ એકના પૂઠાંનું બાઇન્ડિં<mark>ગ ખરબચડું છે. બીજાન</mark>ું સારું છે. આ એાળખાણ એટલે કે પ્રત્યભિજ્ઞાન વહે એ ચાપડીઓને જુદી જુદી તારવી શકાશે.

#### સંકલન પદ્ધતિ :

શબ્દાને એકબીજા સાથે જોડવા એને સંકલન કહેવામાં આવે છે. એક શબ્દને બીજા શબ્દ સાથે કલ્પનાના દારાથી એવી રીતે જોડવા કે જેવી તે સ્મૃતિની માળામાં સરળતાથી પક્ષો રહે.

પ્રયોગરૂપ ધારા કે આ ક્શ શબ્દો યાદ રાખવાના છે:—ખેડૂત, મહતા, કૂલ, સ્વર્ગ, ગાંધી, અમેરિકા, અન્યાય, પરમાતમા, મુસલમાન અને બાઇબલ. તેને ગાખવા જતા મગજ ઉપર વધારે બાજો પડશે, સમય પણ વધારે લાગશે પણ કલ્પનાને સતેજ કરીને એ બધાનું પરસ્પર સંકલન કરીને યાદ કરશા તા યાદ રહી જશે. જુઓ તેને આમ સંકલન કરા તો:—

- ૧ ખેડૂત = ખેડૂતના હામમાં માળા છે.
- ર માળા = માળામાં ૧૦૮ ફુલ છે.
- ૩ કુલ = કુલ તે**ા સ્વર્ગમાં** પણ હોય છે.
- ૪ સ્વર્ગ = સ્વર્ગમાં **ગાંધી**જી ગયા.
- પ ગાંધીજી = ગાંધીજીનું નામ અમેરિકામાં પણ પ્રસિદ્ધ છે.
- ૬ અમેરિકા = અમેરિકામાં પ**ણ અન્યાય થા**ય છે.
- ૭ અન્યાય = અન્યાયંત પ**રમા**ત્મા સાંખી શકતા નથી.
- ૮ પરમાત્મા = પરમાત્માને મુસલમાન પણ માને છે.
- ૯ મુસલમાન = મુસલમાન ખાઇખલને માનતા નથી.
- ૧૦ બાઈબલ = બાઈબલ પ્રિસ્તી લોકોના ધર્મગ્રંથ છે.

અ: રીતે અબ્યાસ કરવાથી ઘણું વાકયા સરળતા અને ઝડપથી યાદ રહી શકે છે અને તે જલદી ભૂલાશે પણ નહીં. આ પહિતિ એક રીતે રસિક પણ છે. આના નિરંતર અબ્યાસથી ૫૦૦ શબ્દા સુધી, ભક્ષે તે ગમે તેવા અસવદ હોય તાેયે યાદ રહી શકે છે.

## સંકેત શૈલી :

<mark>ધણીવાર ભાષણ વાર્તાક્ષાપ કે વાકવિવાદ કરતી વખતે મગજમાં</mark>

એટલું બધું યાદ રહી શકતું નથી. તે અંગે મુદ્દાઓ કે નાંધ ટાંકવામાં આવે છે. તેને એવી રીતે સંક્ષેપ કે એક સત્રમાં સાર રૂપે નાંધ કરવામાં આવે છે કે કે જ્યારે જરૂર પડે ત્યારે તેના આધારે આખી વાત યાદ થઈ જાય છે.

સંક્ષેપીકરણ કે સ્ત્ર-શૈલી ભારતમાં બહુ પ્રાચીનકાળથી ચાલુ છે. દર્શન શાસ્ત્રો, વ્યાકરણ, ધર્મગ્રંથા વગેરે મ.ટે ઋપિએાએ સ્ત્રશૈલી અપનાવી હતી. સંકેત શૈલીના નીચે મુજબ પ્રયોગા થઈ શકે:—

- (૧) ચિદ્ધાંકન : જે લીંટીને મહત્વપૂર્ણ માનીએ તેની નીચે લીંટી દારતાં આપણું ધ્યાન તેના ઉપર કેંદ્રિત થઈ શકે.
- (૨) ભાવ ચહા : જે પઘ વગેરેને યાદ રાખવું હોય તા તેના ભાવનું એક આખું ચિત્ર આપણા મગજમાં આવી જવું જોઈએ. જેથી તે ભાવ ચિત્ર પ્રમાણે આખું પઘ યાદ આવી જય.
- (૩) સ્ત્રત-શૈલી : કાઇ લાંખા વિષયને એક વાકચ કે એક સ્ત્રમાં સમાવી લેવામાં આવે અગર તે સારાંશને અનુપ્રાસમાં જોડી દેવાય. જેમકે "એ જુ સન-ત્રીશ દિશ " એટલે કે એ = એપ્રિલ, જૂ = જૂન, સ = સપ્ટેંખર, ન = નવેંખર આ ચાર માસના દિવસ ત્રીશ હોય છે; ખાકીના ૩૧ હોય છે. કે્ષ્રુઆરીના તો લીપ-ઇયર મૂકીને ૨૮ દિવસ જ હોય છે. આમાં ચાર માસના પહેલા અક્ષર લઇને કવિતામાં જોડી દેતાં તે સરળતાથી યાદ રહી શકશે.

## <sup>દ</sup>વનિત્રહણ ઃ

જગતની બધી ભાષા કાઈ જાણતું નથી. તેથી જે ભાષાઓ આપણે જાણતા નથી તેના શબ્દો યાદ રાખવા હોય તેા શ્રવણેન્દ્રિયની ક્ષમતા વધારવી પડશે અને તે ભાષાના અવાજને તેજ રૂપમાં ગ્રહણ કરવાનો અબ્યાસ કરવા પડશે. આમ અબ્યાસ થવાથી અજાણી ભાષાને ગ્રહણ કરવામાં સરળતા રહેશે. તે ઉપરાંત એ અજાણી ભાષાને પરિચિત ભાષા સાથે કલ્પનાથી જોડવી પડશે. તેથી તેને અજાણી ભાષાનું સ્મરણ થઈ શકે.

જેમકે કાઈએ અંગ્રેજનું એક વાક્ય કહ્યું: " માઈ ડિયર બેટર " જો સાંભળનાર અંગ્રેજી ન જા**થ**તા હાય પણ હિંદી જાણતા હાય તેર તે, તે ભાષાને પાતાની હિંદી સાથે આ રીતે જોડશે: – માઈ (માતા), ર્ડ<mark>ાયર (દિયર) બેકર ( બે કર ( હાથ</mark> ) વાળા છે) એટલે બા, દિયર બે હાથવાળા છે. આ કલ્પના સાથે તેને :અંગ્રેજીના શબ્દો " માર્ક હિયર એકર" યાદ રહી જશે. જો કે આ પહાતિ વધારે શુદ્ધ કે વૈજ્ઞાનિક તે**ા** ન જ કહી શકાય.

### ∻પશ<sup>°</sup> – પ્રયોગ :

બીજી ઇન્દ્રિયો જેમ સ્પર્શોન્દ્રિય વડે સ્મરણ રાખવાના અલ્યાસ થઈ શકે છે. અવધાન પ્રયોગ કરતી વખતે પહેલાં જોયા વગર આંખો **બંધ કરીને તરત બતાવવાના પ્રયોગ કરવાથી ક્ષાેકા આશ્ચર્યમાં પ**ડી જશે: અને તે વાતનું સ્મરણ **પણ** સહેલાઇથી રહી **શ**કશે.

### અવધાન પ્રક્રિયા :

રુખતિના વિધાસ માટે અને ચિરસ્થાયા બનાવવા માટે અવધાન પ્રક્રિયા સૌથી વધારે ઉપયાગી છે. એમાં આંકડા સાથે શબ્દોને એવી રીતે ગોઠ**વી દે**વામાં આવે છે કે જેથી તરત યાદ આવી જાય. તે જાતે જ એક સંગઠિત અને સુયાજિત વ્યવસ્થિત રસૃતિ છે. અવધાન ક્રિયાના પ્રયોગા વસાએ જોયા હશે. તે મુજબ અવધાન ક્રિયા, ચિત્તન એટાગ્ર કરીને વિપયોને મસ્<mark>તિષ્કમાં ધારણ</mark> કરવાની એક પહાંત છે.

તેના અગે અલગ પ્રકરસમાં હવે પછી છસાવટ કરશ.

# અવધાન–પ્રક્રિયા શું અને શી રીતે?

અવધાન પ્રક્રિયા સ્મૃતિ વિકાસનું એક વિશિષ્ઠ અંગ છે. સ્મરણ-શક્તિ અને અવધાન એક હોવા છતાં. ખરૂં જોતાં બે છે. એક ઉપેય *છે* અને બીજો ઉપાય છે. એક સૂર્ય છે તેા બીજું તેનાં કિરણા રૂપે છે. અવધાન પ્રક્રિયા એક સસંગઠિત અને સુયોજિત વ્યવસ્થિત સ્મૃતિ. છે. તેના વડે ચિત્તને એકાગ્ર કરીને વિષયાને ધારણ કરી શકાય છે. રુમતિના વિકાસ માટે અને ચિરસ્થાયી બનાવવા માટે અવધાન પ્રક્રિયા સૌથી વધારે ઉપયોગી છે. તેમાં આંકડા સાથે શબ્દાને એવી રીતે ગાડવી દેવામાં આવે છે જેથી તરત યાદ આવી શકે.

અવ ઉપસર્ગ પૂર્વક 'ધા ' ધાતુ ઉપરથી અવધાન શબ્દનીપજ્યાે છે. એટલે સંસ્કૃત ભાષા પ્રમાણે એના અર્થ થાય છે અવ+ધા, અવ એટલે એકાગ્રતાથી સમ્યક પ્રકારે મસ્તિષ્કમાં વિષયને ધારણ કરીને રાખવા તે. એના અર્થ એ થયા કે બધી ઇન્દ્રિયાને તે તે વિષયમાં એકાગ્ર કરીને મુખ્યત્વે આંખ અને કાન બે ઇન્દ્રિયાને વિષયમાં તલ્લીન કરીને, અથવા વિષયની નજીક જઈ ને એકાગ્રતાપૂર્વક ધારણ કરીને રાખવો. આંખથી જે જોવાય તે પદાર્થ તરત યાદ રહી જશે. તેવી જ રીતે કેટલાક માણસોને અગાઉ જણાવ્યું તે પ્રમાણે સાંભળેલું વધારે યાદ રહે છે. પણ માટા ભાગે વક્તાને આંખથી જોયા સિવાય સાંભળવાથી તેના કથનનાે બહુ ખ્યાલ નહીં આવે, ધણી વાર યાદ પણ નહીંવત્ જ ર**હે**શે.

અવધાનમાં એક વખત વસ્તુને મગજમાં ધારણ કર્યા પછી આંખ બંધ કરીને તેને પાછી યાદ કરવાની **હોય છે. તેથી તે વસ્તુ ચિરસ્થા**યી રહી શકશે અને પુનઃસ્મરણ વખતે ભુલાશે નહીં.

અવધાન પ્રક્રિયામાં આંકડા યાદ રાખવા માટે કેટલાક સંકેતા ગાઠવેલા હાય છે. દુનિયામાં આંકડા અને અક્ષરા તા ચાક્કસ છે. ભાષા ભલે જુદી હેાય પણ અક્ષરાતું ઉચ્ચારણ સમાનજ હેાય છે. દરા આંકડામાં દુનિયાના બધા આંકડા આવી જાય છે. તેવી જ રીતે સ્વરા ૧૨ અને વ્યંજન ૩૩ કુલ્લે ૪૫ અક્ષરામાં આખી દુનિયાની **બધી ભાષાઓને**! સમાવેશ થઈ જાય છે.

અવધાનમાં દરેક અક્ષરના આકાર, ઉચ્ચાર અને સંયોગના વિચાર કુરીતે આંકડા સાથે શુખદા ગાહવવામાં આવે છે. એની સાથે વ્યાંજનાને જોડી દેવામાં આવે છે. સ્વરાતે છૂટા રાખવામાં આવે છે. જેથી તેમતે ગમે ત્યાં ગાઠવી શકાય. બધાયે વર્ણા એવી રીતે ગાઠવવામાં આવે છે કે તેની આકૃતિ અને ઉચ્ચારણ કે ધ્વનિના મેળ <mark>બેસી શકે.</mark>

કેટલાક ધ્વનિપ્રધાન અને કેટલાક આકૃતિ પ્રધાન અંક ચિત્રો ર્નાચે પ્રમાણે ગાહવવામાં આવ્યા છે:—

| <sup>દ્</sup> વનિપ્રધાન | = | અ <sup>'</sup> કસમાન |
|-------------------------|---|----------------------|
| ઊંટ                     | = | ۷                    |
| સંચા                    | = | 8                    |
| શિવ                     | = | પ                    |

હવે સંખ્યા સાથે અક્ષરાને કઈ રીતે એળવવા તે વિચારીએ. જેમકે 'ર' ( બગડા )ની આકૃતિ ર જેવી છે. તેને ગ પણ મળતા આવે છે એટલે અંકર (ખે)ના સાથે ર અને ગ શબ્દા ગાઠવ્યા. ૧ તા આકાર ન જેવા છે. ન માંથી અ અને મ થાય છે એટલે ૧ થી ન. મ. હા, એ ત્રણે લીધા. શુન્ય માટે ઉચ્ચાર લીધા અને તેની સાથે શ. પ. સ લીધા. આમ તીચે પ્રમાણે ગાઠવણ કરવામાં આવી :—

| સંખ્યા | અક્ષર            | પ્રતિનિધિ શળ્દ |
|--------|------------------|----------------|
| ì      | ન, મ <b>,</b> શ્ | મા             |
| ર      | ગ, ૨,            | ગા             |
| 3      | ધ, ધ, દ          | ઘી             |

| ૪ ચ, જ, ઝ         | ચા      |
|-------------------|---------|
| <b>પ</b> ૫, ય, વ  | પાઉં    |
| <b>૬</b>          | ક્રષ્ઠી |
| ૭ ત, થ            | સીતા    |
| ૮ ૮, દે, ડ, હ     | સાેટી   |
| ૯ લ, ળ, હ, ખ, ભા, | સાલ     |
| ૦ શ, ૫, સ,        |         |
| ۹۰                | નસ      |

તો ઉપર મુજબ એક અંકથી દશ અંક સુધી માટેના અક્ષરો અને પ્રતિનિધિ શબ્દો કે સંકેતા પાકાં કરી લેવાં જોઈએ. હવે તેની સાથે એટલે કે આંકડા સાથે શબ્દો એવી રીતે ગાહેવા કે તરત યાદ આવી જાય.

દા. ત. નવના આંક સાથે 'સુખ ' શબ્દને યાદ રાખવા. નવ આંકડાના સંકેત શબ્દ 'સાલ ' છે. તેની સાથે સુખને જોડશા તા વાક્ય બનશે " સાલ ઓહવાથી સુખ થાય છે. તેની સાથે એનું ચિત્ર પણ ભેજામાં ગાઠવી લેવું જેમકે સાલ ઓહેલા માણુસ સુખ ભાગવે છે. આમ જે આંકડા સાથે જે શબ્દને ગાઠવાના હાય તેને ગાઠવા લઈ, ભેજાના ખાનામાં મૂકી દા જેથી પછી જ્યારે પૃછે ત્યારે તેને અવધાન પ્રક્રિયા વડે બતાવી શકાય.

પ્રયોગ માટે નીચેના શબ્દા આપવામાં આવ્યા છે તેને કઈ રીતે આંકડા સાથે જોડતાં તે યાદ રહે તે ખતાવવામાં આવ્યું છે:—

કુમ યાદ રાખવાના જોડવાના સંકેત યાદ રાખવાનું શાબ્દ = અંક = + વાક્ય ૧ સવિતા ૪ ચા = સવિતા ચા પીએ છે. ૨ ચંદન ૨ ગા = ગાને માથે ચંદન લગાડયું છે.

| 3  | રામ           | ૭  | સીતા = રામ સીતા વનમાં જ્તય છે.             |
|----|---------------|----|--------------------------------------------|
| γ  | ફળ            | પ  | પાંઉ = પાઉં સાથે ફળ ખવાય છે.               |
| પ  | સદા           | 4  | સાેડી = સાેડી સદા સ્મરણ કરાવે છે.          |
| Ę  | અતિથિ         | ૧૦ | નસ = નસ વાંકી રાખનાર                       |
|    |               |    | <b>અતિથિ</b> આવ્યેા.                       |
| છ  | પ્રેમ         | 3  | લી ≕ ઘી પ્રેમથી ખવાય છે.                   |
| 4  | કપૂર          | ٩  | મા = માના <b>હાથમાં</b> કપૂર <b>છે.</b>    |
| હ  | આન <b>ં</b> દ | ۶, | <b>ક્ષ્ક</b> = ક્ષ્ક્રી આનંદમાં <i>છે.</i> |
| ૧૦ | ઉનાળા         | Ŀ  | સા <b>લ</b> = સાલ ઉનાળામાં ફાવતી નથી.      |

આમ યાદ રાખવાના **શબ્દો**નું જોડાણ સંકેતા સાથે કરવાથી તે તરત યાદ **થ**ઈ જાય **છે** અને તરત તેને પુનઃસ્મરણ પણ કરી શાકાય છે.

આંકડા યાદ રાખવા માટે અવધાન–વિજ્ઞોએ બે રીતાે બતાવી છે: - (૧) અંક કથા પદ્ધતિ. (૨) અંક ચિત્ર પદ્ધતિ.

અંક કથા એટલે તે અંક સાથે આંકડાના શબ્દાે ગાઠવાને જે વાક્ય જેવું આવે તેને કાઈ એક વાર્તાના મથાળાં રૂપે ગાઠવા લા તા તે મુખ્યા યાદ રહી જશે. દા. ત. કાઇએ ૧૮ ૧૦ ૯૦ની સંખ્યા યાદ કરવા માટે આપી. તેને એમને એમ યાદ રાખવા માટે બહુ જ તીવ્ર સ્મૃતિ જોઈ એ પણ બધાને નહીં કાવે. અવધાન પ્રક્રિયા પ્રમાણે આ બધા અંકાના અક્ષર સાંકેતા ગાઠવવા પડશે. જેમકે ૧ ના સાંકેત 'ન' છે; ૮નાે 'ટ', ૧નાે 'ન', ૦નાે 'સ', હતાે 'દ્દ' અને ગ્ના 'સ'. એટલે અંક કથા આમ થઇ:— 'ત્રુત સહસ '. તેતે 'ત્રુત્ સાહસ ' રૂપે મગજમાં ગાઠવી શકાશે. હવે તે પ્રકારે આખી વાર્તા ગાહવી મગજમાં યાદ રાખા. 'નટનં સાહસ '. યાદ રહેશે. આમ આંકડાના પ્રતિનિધિ અક્ષરા વડે અંક કથા યાદ કરી લેવી જોઈએ.

કેટલીક વખત અંક કથાને બદલે અંક-ચિત્ર ગાેઠવવું સરળ પડે છે. દા. ત. કાઇકે ૨૪૨૫૪૩ નાે આંકડાે આપ્યાે. તેના અંક કથા તૈયાર કરવા જતાં માેડું થઇ શકે એટલે તાબડતાેબ અંક–ચિત્ર તૈયાર કરી મગજમાં ગાઠવવું પડશે. ર તેઃ સંકેત અક્ષર 'રં', ૪ તે৷ 'જં'. રંતો 'ર', પતો 'પ', ૪ તો 'ચ', ૩ તો 'દ'. એટલે શખ્દા થયા - રાજા રૂપચંદ - તેને યાદ કરી શકાય. બન્તે પદ્ધતિનાં એક-એક અંકના સંકેત અક્ષરા એક કરતાં વધારે હોય છે ત્યાં અર્થ વાળ વાકય ખને તે રીતે શબ્દાે લેવા અને સંપૂર્ણ અર્થ પ્રગટ કરે તે રીતે અનુસ્વારા ઉમેરવા જોઈ એ.

અભ્યાસ માટે થોડાક પ્રયોગો લઈએ:—

સંકેત અક્ષરાે સં ખ્યા અંક વાક્ય **५૦૧૧૮૯ = છ, શ, ન, મ, ટ, લ** ≕ છાશનું માટલુ**∵**.

૩૫૯૫૨૨૧૧૬૮= ૬, વ, ળ, પ, ર, ર, ગ, ન, છ, ૮ = દીવાળી પર રંગ ન છાંટા.

= દાળમાં કાળું છે. ૩૯૧૬૯૬ = દ. ળ. મ, ક, ળ, છ = બમરા ડાળે છે. **૯૪૨૮૯**૬ = ભ, મ, ર, ડ, ળ, છ

અવધાન કરતી વખતે એક બીજી વાત યાદ રાખવાની છે કે કઈ સંખ્યાના અવધાનમાં કયેા આંકડાે પૂછવામાં આવ્યાે છે ? તેનાે ખ્યાલ રાખવા માટે તે નંબરના શબ્દ સંકેતા પણ તેની સાથે ગાેઠવવા પડશે. આપણે અગાઉ એકથી દશ સંખ્યાના પ્રતિનિધિ શબ્દો જોઈ ગયા. તેના વધારે વિસ્તાર કરી સાે સંખ્યા સુધીના પ્રતિનિધિ શબ્દાે આ પ્રમાણે ગાઠવી શકાય.

| અ. ક | શળ્દ               | અંક         | શઝ્દ          | અંક | શળ્દ           | અંક        | શઌ૬          | અંક         | રાઝક          |
|------|--------------------|-------------|---------------|-----|----------------|------------|--------------|-------------|---------------|
| ٩    | મા                 | ર૧          | ર્ણ           | ४१  | જામા           | ५१         | છાણાં        | <b>ر</b> ۹  | 3.7.          |
| ર    | ગા                 | રર          | ગાર           | ४२  | ચાેર           | ५२         | છારા         | ૮ર          | \$21 <u> </u> |
| 3    | ઘી                 | २३          | રાધા          | ४३  | ચાંદા          | ५३         | કાંદા        | ٤٧          | ડાધા          |
| 8    | ચા                 | २४          | સાજ્ય         | ४४  | ચાંચ           | 48         | કાચ          | ८४          | ટેક્જો        |
| પ    | પાઉ                | રપ          | સંપ           | ४५  | ચાંપ           | 14         | છા પું       | ८५          | ટે.પી         |
| 4    | ક્ઇ                | ي و         | રીંછ          | ४६  | ચા ક           | ६६         | કાકા         | ८५          | ઢાકા          |
| و١   | સીતા               | <b>ર</b> ્ગ | રથ            | ४७  | જિત            | ૧હ         | છાતી         | <b>ረ</b> າ9 | દ્રધ          |
| (    | સાે                | २८          | રાેી          | ٧٧  | અડા            | <b>५</b> ८ | ખાટ          | <b>(</b> (  | રે.રા         |
| હ    | સાલ                | રહ          | ગાલ           | ४५  | જળા            | ५७         | ક્ળ          | ٧٤          | દાલ           |
| 90   | નસ                 | 30          | ધાસ           | ૫૦  | વાંસ           | ૭૭         | તાસ          | ८०          | ભેસ !         |
| ૧૧   | મનુ                | 3 રે        | ધા <b>ણ</b> ા | પ૧  | પાન            | 199        | <b>યા</b> ણા | ૯૧          | ળ.ન           |
| 92   | નારી               | <b>૩</b> ૨  | ધર            | પર  | પત્ર           | હર         | તાર          | હર          | બાગ           |
| १३   | નદી                | 33          | દાકા          | પ૩  | વાદી           | ૭૩         | તુંક         | ૯૩          | લઘે.          |
| ૧૪   | મેાજુ <sup>ં</sup> | 38          | ધજા           | ५४  | પેાં <b>ચી</b> | ષ્ટ        | તાજ          | ७४          | લાજ           |
| ૧૫   | માવાે              | 3પ          | દવા           | ५५  | પાવા           | હપ         | તાેપ         | ૯૫          | લાવા          |
| 98   | માછી               | 34          | ધાે કા        | પક  | પીંધુ          | હ૬         | તાકા         | ૯૬          | લંકા          |
| ૧૭   | માથુ               | ૩૭          | દાંત          | ૫૭  | પાતું          | 1919       | થેાથાં       | ৫৩          | લાવી          |
| 92   | નટ                 | 3 ረ         | દુરા          | 46  | પાટ            | <b>છ</b> ૮ | થડ           | 46          | ક્ષા ટેા      |
| 96   | નળ                 | ૩૯          | દાળ           | ૫૯  | વાળ            | ૭૯         | થાળી         | હહ          | <b>ન્</b> યા  |
| २०   | રસ                 | ४०          | ચાસ           | ६०  | છાશ            | (0         | ડાંસ         | ૧૦૦         | નિસાસા        |

આ આખું કેાબ્ટક માંઢે યાદ કરી લેવું જોઈએ. દરેક અંક સાથે તેના પ્રતિનિધિ શખ્દ યાદ જ રહેવા જોઈ એ. જેમ નં ૪૪ એટલે ચાંચ, નં. ૮૭ એટલે ટ્રુથ–વગેરે અવધાન કરતી વખતે ૩૫મું અવધાન ચાલતું હોય અને ૧૭૯૯૧૬ની સખ્યા યાદ કરવાનું કહેવામાં આવ્યું હોય તેા ૩૫ અંકનાે પ્રતિનિધિ શબ્દ–દવા છે. સંખ્યાન **શબ્દાે** પ્રમાણે મ, ત, લ, લ, ન, છે- માતીલાલની છે વાકય બની શકે છે. તે પ્રમાણે ૩૫મા અવધાનના આંકડાે ૧૭૯૯૧૬ને આ પ્રમા**ણે સરળતાથી** યાદ રાખી શકાય. " દવા માેતીલાલની છે." એટલું ખાસ ભૂલવું નહીં કે આ પ્રતિનિધિ શબ્દો જ તમારી કાયમી અવધાન પ્રક્રિયાની મૂડી છે. અવધાન પ્રયોગ કરીને એ યાદ રાખેલું ભૂંસી નાખવું પણ આ તા કુળાટના ખાનાંની જેમ યાદ સદા રાખવાં.

આને યાદ રાખવાની એક **બીજ પદ્ધ**તિ પણ છે. તેમાં આંકડાના આંકડા અને યાદ રાખવા માટે શબ્**દા** ગાહેવવા પડે. દા. ત. કાઇકે **૧૧૧૮ રકમ યાદ કરવા આપી. તેને યાદ કરવા માટે એક કલ્પના ચિત્ર** આ પ્રમાણે પણ ગાેઠવી શકાય:- ૬ જણ પાસે ૧–૧ (એક-એક) સોડી છે. એમાં ૬૧૧ આંકડાનાે ઉપયાેગ એમને એમ કરવામાં આવ્યાે છે. અને ૮ ના પ્રતિનિધિ શબ્દ સાટીના ઉપયાગ સદર રીતે થયા છે. આ પણ એક જાતની અંક કથા થઈ ગઈ.

તે ઉપરાંત અગાઉ ખતાવેલ સ્મૃતિ–વિકાસના વૈજ્ઞાનિક ઉપાયેા પૈકીના, સાહચર્ય પહિત, વર્ગીકરણ, સંકલન, સંકેતશૈલી કે સંક્ષેપ્તકરણ અને ધ્વનિત્રહણ પ્રણાલિના ઉપાયાના પણ અવધાન પ્રયોગામાં ધણાજ ઉપયોગ છે. તે ખૂબ જ સહાયક બને છે. કલ્પન⊩વિકાસ તાે સહાયક છે જ. તે ઉપરાંત ગણિતના પ્રયોગા, છંદ વિજ્ઞાન અને કાવ્યશાસ્ત્રની કુશળતા પણ અવધાનમાં સહાયક છે.

ટીમાર્થી નામના તીવ્ર સ્મૃતિવાળા એક ખ્રિસ્તીભાઇની વાત છે. તેમની સ્મૃતિ અગાઉ :તો ધણીજ મંદ હતી. એકવાર તેમની વાર્ષિક

પરીક્ષા આવી રહી હતી. પણ તેમને કશું જ યાદ રહેતું ન હતું. ઇતિહાસ વિષયમાં તાે તદ્દન કાચા. સન, પાત્રા કે કંઈ યાદ ન રહે. એકવાર નિરાશ થઇ ને એઠા હતા તેવામાં તેમને એક વિચારસ્પૂરી આવ્યો કે દું ઇતિ**હાસનાં** પાત્રા અને **તેની ધ**ટના સા**યે**ના વરસ અને તારીખ જો આ વિદ્યાલયમાં ઉગેલા ઝાડાેની સાથે ગાેઠવીને યાદ રાખું તાે કેમ? છેવટે તેમણે ઝાડાના શખ્દચિત્રા ગાઠવી, અવધાન પ્રક્રિયા પ્રમાણે યાદ રાખવાના પુ**રુ**ષાર્થ કર્યો અને તેએા પાતાના પરીક્ષામાં સારા **ગુણા**યા પાસ થયા. આગળ જતાં તેએા બસો વાકચો અને શબ્દાે ક્રમશઃ યાદ કરીને ફરી એ જ ક્રમે ખાેલી જવા સુધીની યાદ–દાસ્ત વધારી શકયા હતા.

એટલે અવધાન પ્રક્રિયાના વિધિવતુ સહારા લેવામાં આવે તા સ્મૃતિ સારી પેડે ખીલી શકે છે અને ત્યારે વ્યક્તિને એમ **ય**શે કે શ મારી યાદદાસ્ત આટલી બધી ખીલી છે. તે જોઈ ને તેને પાતાને અને ખીત્નને પણ નવાઈ **લાગરો**.

# અવધાન પ્રયાગ, ઉદ્દેશ્ય અને શતાવધાન

અવધાન પ્રક્રિયા સ્મૃતિ વિકાસ માટેના અચૂક ઉપાય છે. આજે તેના ઉપયોગ માટા ભાગે પ્રદર્શન કરવામાં ચાય છે. ખ્યાતિ કે નામના મેળવવા માટે થાય છે. અવધાન પ્રયાગના ખરા ઉદ્દેશ્ય તા અધ્યાત્મ સાધના દ્વાવા જોઈ એ. તેનાથી સીધે સીધું આત્મ–કલ્યાણ થતું નથી. પણ અવધાન જો અંતરના ઊંડાણથી અધ્યાત્મ સાધના માટે થાય તા તેનાથી આત્મસાધના ઉજ્જવળ ખને છે, એમાં કાઈ શંકા નથી.

આજે જગતમાં એ પ્રવાહા ચાલે છે સૌતિક પ્રવાદ અને આધ્યાહિમક પ્રવાહ, ભૌતિક પ્રવાહ નીચે ખેંચે છે-અવનતિ તરફ લઇ જાય છે: જ્યારે આધ્યાત્મિક પ્રવાહ, ઉપર લઇ જાય છે. 6 જાતિ કરાવે છે. આપણું જીવન આ બે પ્રવાહો વચ્ચે ત્રાહ્માં ખાય છે. અવધાન વહે રમરણ શક્તિ ખીલે તા સાધકે તેના ઉપયાગ બૌતિક પ્રવાહ તરફ કરતાં અટકવું જોઈએ.

અવધાન પ્રયોગની શરૂઆત કયારથી થઇ તેના કાઈ ચાકકસ ઇતિહાસ મળતા નથી. પણ એક વસ્તુ સંભળાય છે કે સાથી માંડીને હુજાર અવધાન કરનારા (સહસ્ત્રાવધાની) પણ ભારતમાં થયા છે. અકખર ખાદશાહના માનીતા ભાતુચંદ્ર ગણિ શતાવધાની ચર્છ ગયા છે. સમયસું દર ઉપાધ્યાય પણ અવધાની થઇ ગયા છે. પં. રત્નચંદ્રજી મહારાજ આ જમાનાના શતાવધાની થઈ ગયા છે. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી એમના કરતાં વધુ સુંદર અવધાન કરતા હતા. પણ બહુ ખ્યાતિ વધી જતાં જાહેર પ્રદર્શન તદ્દન ખંધ કરી દીધું. પ્રતાચક્ષુ શ્રી ગડ્લાલછ અધ હાવા છતાં શતાવધાન કરી શકતા હતા. તેમની તીવ્રશક્તિના કારણે તેમને 'ભારતમાર્ત ક'ના ખિતાય મળ્યા હતા. મેં (સંતવ્યાલજીએ) દિટલાંક ભાઈબહેનાને અવધાન પ્રયાગ શાખવ્યા છે. દા. ત. શ્રી ધીરજ-

લાલ ટાકરશા શાહ વગેરે. પછી તેઓએ જાતે પણ વિકાસ કર્યો છે. હવે તો દેરાવાસી, સ્થાનકવાસી તેમ જ તેરાપંથી સમ્પ્રદાયમાં પણ કાઈ કાઈ મુનિ જાહેર અવધાના કરવા લાગ્યા છે. પણ યાદ રાખવાનું છે કે કેવળ પ્રદર્શન માટે અવધાના થાય તે સ્વ-પર-શ્રેયમાં સાધક ન બનતાં ખાધક પણ બની શકે છે.

અવધાનકારે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના આદર્શ આંખ આગળ રાખવા જોઈએ. તેઓ અવધાન દેખાડવા માટે નહેાતા કરતા; પણ આત્મભાન માટે સ્મૃતિ–વિકાસના ઉપયાગ કરતા હતા. તેમણે જોયું કે લાેકા મારી પ્રશંસા કરે છે ત્યારે તેમનું ચિંતન ચાલ્યું: "આ પ્રશંસા કાેની ?"

" શ્રીમક્તી...! "

" આ શ્રીમદ કાેેેેેેુ...?"

" આ દેહદારીની જ વાત થાય છે તે ! પ્રશ્નંસા થાય છે તે ઉપરની મુહિની, ઉપલા સ્તરની, અંદરનું તેા કાેઈ જેતું જ નથી."

## " ઉપરતું સૌ કાેંઇ નિહાળે...., ભીતરતું નવ કાેંઇ ભાળે...! "

— શ્રારિતે ઉપરથી જોઈએ તે તે ઘણું સુંદર લાગે, ઊડા જિત્તીએ એડલે માંસ-મન્જા, લેહી-હાડ વગેરે દેખાય છે. એથી ઊડા જાતરતાં તેમાં તમાગુષ્યુ, રજોગુષ્યુ અને સત્ત્વગુષ્યુ દેખાશે. એથી ઊડાષ્યુમાં જતાં આત્મા અને પરમાત્માના સ્વરૂપનું ભાન થાય છે. તેથી શ્રીમદ્ છ ઊંડા ઊતરે છે અને અવધાન પ્રયાગનું પ્રદર્શન બધ કરે છે.

કેટલાક લાેકા જ્યારે પ્રશંસા થવા માંડે છે ત્યારે ઊંડા ઊતરતા નથી અને અવધાન-પ્રયાગના પ્રદર્શનમાં જ અટવાઈ જાય છે. તેથી વિકાસમાં પણી બાધા ઊભી થાય છે. પછી અવધાન સાથે ચમત્કારને જોડી દેવામાં આવે છે. ખરી રીતે તેા અવધાન રખૃતિ-પ્રખરતાના અમતકાર જ છે પણ લાેકા ચારિત્ર્યના ખરા વિકાસને, ચમતકારને મહત્ત્વ ન આપતાં તેને મહત્ત્વ આપવા લાગી જાય છે. એટલે જ મે (સંતબાલજ) નાસિકના અવધાન પ્રયાગ પછી જાહેરમાં પ્રદર્શન કરવું છોડી દીધું છે: કારણ કે મને જયારે જણાયું કે માટા માટા વિદ્વાના પણ અવધાન જોયા પછી 'એને ચમતકારરૂપે જ જોવા લાગ્યા.'

આજે ઘણા લોકો અવધાનનું પ્રદર્શન કરી લોકોને ઊંધે રસ્તે દારે છે. અવધાન ખરેખર સ્મૃતિવિકાસ કરીને જીવનમાં ઊંડા ઉતરવા માટે છે ત્યારે આજે તેના ઉપયાગ ઉધે રસ્તે થઈ રહ્યો છે. અવધાન, ચમહાર માટે નહીં, પણ ખુહિની તેજસ્વીતા વધારવા, મનને મજબૂત કરવા અને અંતરના ઊંડાણથી પાતાની જાતને જોવા માટે છે; ત્યારે આજકાલના અવધાનામાં એવું ઊંડાણું એાછું હાય છે. કેવળ બાહ્ય પ્રદર્શન માટે તેના ઉપયાગ ઇચ્છિનીય કે અનુકરણીય નથી. અવધાન વડે ભૌતિક વાતાને બૂલીને આધ્યાત્મિક ગુણાને યાદ રાખતાં શીખવું એ જ. એના ચરમ ઉદ્દેશ્ય છે.

હવે શતાવધાન શું છે? તે અંગે વિચારીએ! તેમાં એક સાથે માતાઓએ અલગ અલગ પ્રકારે પૂછાયેલા સા વિષયાની સ્મૃતિના સમાવેશ કરવાના હાય છે. અને શ્રાતા કરી પૂછે ત્યારે મગજના ખાનામાં ગાઠવેલ તે વસ્તુને બહાર કાઢીને પ્રગટ કરવી એટલે કે કહી દેવાની છે. આટલું સમજી લઈ ને શતાવધાન કરનારે તે એંગે પૂરી તૈયારી કરવી જોઈ એ; નહીં તર એ સાહસ જોખમી બની શકે. શતાવધાન કરનારનું શારીરિક, માનસિક સ્વાસ્થ્ય બરાબર હાવું જોઈએ. માનસિક ચિંતા, વ્યય્રતા, વ્યાકળતા, ચંચળતા કે માથાના દુઃખાવા હાય, તેણે શતાવધાનના પ્રયોગ ન કરવા જોઈએ.

શતાવધાન કરનારે, કરતાં પહેલાં અવધાન પ્રક્રિયાની વિધિ, આંકડા, શબ્દા કે વાકયા યાદ રાખવાની રીત બરાબર **બણી લેવી જોઈ** એ. તે કલ્પના શક્તિમાં નિષ્ણાત હોવા જોઈ એ. તેની મેધા–શક્તિ એટલે કે ધારણા શકિત પ્રત્યળ **હોવી જોઈએ.** વિષય ગ્રહણ શકિત; ઇન્દ્રિય શકિત-પદુતા, તેમજ તીવ્ર અનુમાન શકિત પણ તેનામાં હોવી જોઈએ.

તે એાછામાં એાછી ત્રણ ભાષા–હિંદી, માતૃભાષા અથવા ગુજરાતી, બંગાળી, મરાઠી કે કાઈ એક પ્રાંતીય ભાષા અને સરકૃત ભાષા–ના જાજુકાર હોવો જોઈએ. કાવ્ય–પિંગળ જાણુનાર હોવો જોઈએ જેથી તે શ્લોક રચના કરી શકે. પ્રવચન કરવાની પડુતા તેમાં હોવી જોઈએ અને તેની પ્રવચન શ્રેલી મનારંજક તેમજ આકર્ષક હોવી જોઈએ. સરકૃત ભાષામાં ભાષણુ આપવાના અબ્યાસ હોય તા વધુ સારું છે. સંગીતકળા જાણતા હોય તો સાનામાં સુગંધ ભળ્યા જેવું ગણાશે.

જાહેરમાં શતાવધાન કરતાં પહેલાં ૪૦-૫૦ અવધાન સુધી યાદ રાખવાની પાતાની શકિતની પરીક્ષા જાતે કરી લેવી જોઈએ. તેમજ નજીકના સાથી જના પાસે પણ કરાવી લેવી જોઇએ. તેણે અકાના સંકેત અક્ષરા, તેમજ પ્રતિનિધિ શખ્દા મગજરૂપી ક્યાટમાં યાદ રાખી ગાઠવા લેવા જોઈએ; નહીંતર ખરે ટાણે તેને પાતાની સ્મૃતિ દગા દઈ શકે છે.

જે પ્રશ્નો પૃછાતા જ્ય તેમના ક્રમ ન ખર તરત શખ્દચિત્રની સાથે ગાઠવી દેવો જોઈએ. નહીં તર પછી ભૂલી જવાશે અને ગાઠાળા થઈ જશે. દા. ત. પ ન ખરવાળા પ્રશ્નકારે એક સખ્યા :યાદ :રાખવા માટે આપી છે-'૧૭૯૯૧૬' હવે એને તરત પ ન ખરના શ્રખ્દચિત્ર "પાઉ"ની સાથે જોડીને "પાઉં માતીલાલના છે" એમ વાકય રચના કરી લેવી જોઇએ.

અવધાનાની સંકલના સરળ રીતે કરવી જોઈએ; જેથી યાદ રાખવામાં મુશ્કેલી ન પડે. પ્રશ્નોમાં એક ખીજાની સાથે સાંકળ રહેવી જોઇએ. શ્રતાવધાનના ક્રમ આ પ્રમાણે હોવા જોઈએ !—પ્રારભમાં

અક રમૃતિ કે પદાર્થ રમૃતિનાં ૯ અવધાન ૫-૫ના ક્રમથી લેવાં જોઇએ; કારષ્ટકે આંકડા અને પદાર્થ છેવટ સુધી યાદ રહી શકે છે; તેમજ વચમાં તેને પુનરાવર્તન કરવાના સમય પણ મળી જાય છે. ત્યારબાદ શબ્દ સ્મૃતિ એટલે હિંદી કે ગુજરાતી ભાષાનાં શ્રાપ્ટા કે વાકયા યાદ રાખવા માટેનાં અવધાના કરવાં જોઈએ. તેનાં ૨૦ અવધાના લઈ શકાય. ત્યાર પછી પદ્ય શ્લોક રચવાનાં અગર તા સાંસ્કૃત વાક્ર્યાનાં અવધાના કરવાં જોઇએ. એનાં ૧૦ અવધાના લઈ શકાય. ત્યારભાદ સરળ અને કઠણ એવા ગણિતના ૧૫ પ્રશ્નો લેવા જોઈએ અને અંતે ૧૦ અવધાના ભાષાસ્મૃતિના એટલે કે અપરિચિત ભાષાનાં વાક્યા કે શબ્દા યાદ રાખવાનાં અથવા યંત્રાનાં કરવાં જોઈએ. આમ બધા મળીને સા અવધાન આ પ્રમાણે થઈ જાય છે!—

— ૪૫ અવધાના એક સ્મૃતિનાં તથા પદાર્થ સ્મૃતિનાં શબ્દ ₹મૃતિનાં -૨૦ અવધાનાે શ્લાક કે સંસ્કૃત વાકય સ્મૃતિનાં - ૧૦ અવધાના -- ૧૫ અવધાના ગણિત સ્મૃતિનાં. સ્પર્શનાં કે પ્રકીર્ષા — ૧૦ અવધાનેા અપરિચિત ભાષા સ્મૃતિનાં તથા યંત્રાના

કુલ્લે ૧૦૦ અવધાના

આ પ્રમાણે શતાવધાનનાં અવધાનાનું વર્ગીકરણ કર્યું છે. તેમાં પણ પાતાના પ્રખર વિષયનાં થાડાંક વધારે અને બીજાનાં થાડાંક એોછાં કરી શકાય છે. જેમકે શ્લોક રચતાં ન આવડે અને યંત્રા-ચાકઠાં યાદ હાય તા તેનાં વધારે કરી શકાય. ગણિત સ્મૃતિ કરતાં બાષા સ્મૃતિ વધારે પ્રખર હાય તા અષરિચિત ભાષાનાં અવધાના વધારે કરી શકાય. કાવ્ય રચતાં આવડે તાે તેનાં અને ગાતાં આવડે તાે તેનાં અવધાના પણ કરી શકાય. વચમાં ભાષાના વિષયતાે **મુદ્દો** લર્ઇન, અવધાન કરીને તે વિષય ઉપર બાલી પણ શકાય છે. કાયડાઓ **પણ વિવિધ રજૂ કરી શકાય. વચ્ચે વચ્ચે વાર્તા કરી**ને લીધેલા પ્રશ્નોત્તરા ક્રી ક્રી યાદ કરી ક્ષેવા. કેટલાક અવધાનકારા અવધાનાની સંખ્યા વધુ દેખાડે છે, પણ તેમની ગુણવત્તા ઓછી હોય છે. જ્યારે કેટલાક અવધાનકારા સંખ્યા **એાછી દે**ખાડે છે, પણ ગુણવત્તા ધણી વિશેષ **હોય છે. ગઢલાલછ,** શ્રીમદ્દ વગેરેની ગુણવત્તા વિશેષ હતી.

આમ સા વાતા એકી સાથે મગજમાં પ્ર<mark>હ</mark>ણ કરીને સ્થિર કરી લે અને પૂછવા ટા**ણે ખ**રી રીતે ક**હી દે** તેા તે **શ**તાવધાની કહેવાય છે. આ 'શ્વતાવધાની ' જેમ ભાજ્ઞ વસ્તુએાને યાદ રાખી શકે છે તેમ અંતરગત વસ્તુઓને યાદ રાખે તે**ા તેનાથી તેની આત્મશક્તિ** પણ વધી શકે છે.

### [૧૧]

# ગણિતના પ્રયાગા અને સ્મૃતિ–વિકાસ

ગિશ્વત વહે જે માનસિક એકાગ્રતા થાય છે તે પૂર્ણ અને વિશુદ્ધ <mark>હાેય છે. જ</mark>ૈનાગમાામાં ગણિત–અનુયાગનું વર્ણન ખૂબ વિસ્તાર<mark>થ</mark>ી કરવામાં આવ્યું છે. ગણિત ધણાને ચડતું નથી. તે વિષય આમ કઇક અંશે મૂં ઝવણભર્યા લાગે છે. પણ તેમાં રસ જાગે તા તે જ સરળ અને સરસ ખની શકે છે. અર્ચિત માટે એકાગ્રતાની સહ્થી વધારે જરૂર છે. તેના માધ્યમથી પ્રાપ્ત સખ્યા તથા અંકાને યાદ રાખવાનું કામ તા વળી ભારે મુશ્કેલ છે; પણ ઊંડા ઊતરતાં તે ખૂબ રસિક બને છે. જગતમાં ગણિતનું મહત્ત્વ વધારે છે. અવધાન-પ્રક્રિયામાં ગણિતના પ્રયોગા જ્ઞાન–વર્ધ નની સાથે સાથે શુદ્ધ મનારંજનતું કામ પણ કરે છે. એટલે સ્મૃતિ–વિકાસની સાથે ગષ્થિતના અતિ નિકટના સંબંધ છે.

કહેવાય છે કે નળરાજા ઝપાટાર્ભંધ ચાલતા રથમાંથી એઠા એઠા ઝાડનાં પાદડાં ગણી શકતા હતા. આપણે ત્યાં લીલાવતી ગણિત પ્રસિદ્ધ છે. તત્કાલ–જખાની–ગણિતના 'ગુટ ' પણ શીખવવામાં આવે છે. જેથી સ્લેટ કે કાગળ–પેન્સીલ વગર મેાંઢેથી તરત દાખલા કરી દેવામાં આવે છે. ૧૫–૨૦ અંકના સરવાળા, બાદબાકી, ગુણાકાર કે ભાગાકાર મેંદ્રેયી કરવાના ઉપાયા; તેમ જ તે સાચા છે કે ખાટા તે તપાસવાની ચાવી સહેલાઇથી થઈ શકે; એ રીત માટા માટા વિદ્રાનાને પણ આશ્ચર્યમાં નાખી દે છે.

ગિશુતના ઉપયાગ સાધુસંતા તેમજ ક્ષાેકસેવક માટે પણ છે. કાઈ પણ સંસ્થાકીય ઔદોગિક વિકાસ કે ગ્રામવિકાસની યોજના અંગેની ગણત્રી મેાંઢેથી કરી શકે તેા તે જનતા કે સરકારને સમજાવી શ**કે.** સંસ્થાકીય કે સહકારી યેાજનાએ**ા કે** કાર્યોમાં કચાંક અનૈતિક્તા

કે ગડભડ થતી હેાય તેા તેને ગણિતજ્ઞ હેાય તે તરત જાણી શકે અને બતાવી શકે.

જીવનમાં એવા અનેક પ્રશ્નો આવે છે ત્યારે ગણિત આવડતું હોય તો તરત તેના ઉકેલ કાઢી શકાય. એટલે કે પરિષ્ણામ માટે જલદા ગણિત કરી તેના તાળા મેળવી લઈએ તા વાંધા નહીં આવે. ગણિત ન જાણીએ તા ત્યાં ને ત્યાં અટકી પડાય; અગર તા બીજાના આધાર લેવા પડે.

## [૧] ગણિતના કેટલાક પ્રયોગા

હવે ગણિતના કેટલાક પ્રયાગા **લઈએ. ગણિ**તમાં સર્વપ્રથમ સરવાળા આવે છે. તેથી સરવાળાથી શરૂ શરીએ.

સરવાળા : ૧ થી ૫૫ સુધીના ક્રમથી એટલે કે ૧+૨+૩+૪+૫ આમ પંચાવન સુધીના સરવાળા કરવા હાય તા શું કરવું? એતી એક રીત એ છે કે વચલી રકમ લઈ છેલ્લી માટી રકમને તેની સાથે ગુણવી. દા. ત. ૧ થી ૫૫ના સરવાળામાં અડધી રકમ એટલે ૨૮ ને ૫૫ની સાથે ગુણવી. ૨૮×૫૫=૧૫૪૦ આ ગુણાકાર એ જ એના જવાળ છે.

સમ ફરકવાળા સરવાળા તપાસવાની રીત: આવે સરવાળા તપાસવા માટે દરેક લાઈનની સંખ્યાના જુદા જુદા સરવાળા કરવા જોઇએ. પછી બધી લાઈ નાના સરવાળા કરવા. જો યાગફળની સંખ્યાની સાથે ઉપલી લાઈ નાના યાગ મળી ન્ય તા સમજવું એ સરવાળા સાચા છે.

#### **બાદબાકી તપાસવાની રીત**:

હવે બાદબાકીના એક પ્રયોગ લઈ એ.

**બાદબાકી સાચી છે કે કેમ; તે તપાસવા માટે** ઉપરતી માટી સંખ્યા અને નીચેની નાની સંખ્યા બન્નેનાં જુદા–જુદા સરવાળા કરીને તે ખેતી બાદબાકી કાઢવી. પછી બાદબાકીના જવાબની રકમના સરવાળા કરવા. પછી તાળા મેળવવા. જો બન્ને રકમ બરાબર હાય તા સમજવું કે બાદબાકી સાચી છે નહીંતર ખાટી છે.

#### ગુણાકારના પ્રયોગ :

હવે ગુણાકારને લઈએ. ગુણાકાર સમ આંકડા અને વિષમ આંકડા બન્તેના **હોઇ શકે. તેમજ એક આંકડાથી** માંડીને ૧૦ આંકડા સુધીના સહેલાઇથી **અહિતા** કે.

પહેલાં સમસંખ્યાના શુણાકારની રીત જોઈએ. સમસંખ્યાના ગ્રાષ્ટ્રાકાર કરવાની એ રીતા છે. દા. ત. પદ×પદના ગ્રાષ્ટ્રાકાર કરવાના છે. આમાં ગુણાંક પદ્દમાંથી ૬ ધટાડી તેને ૫૦ કરવા અને ગુણ્ય પક્ષમાં એ ૬ ઉમેરવા--એટલે ૬૨ થશે. હવે ૬૨×૫૦ નાે ગુણાકાર કરવો. તે **૩૧૦૦ થશે. જે ૬ નાે કરક કર્યાે હતાે તેનાે વર્ગ** ક**રવાે** એટલે કે ५×६=૩૬. તેને એ સંખ્યામાં ઉમેરવેા—એટલે ૩૧૦૦+૩૬= 3૧૩૬ ગુણાકાર આવ્યા. જો ૬૨×૬૨ ના ગુણાકાર કરવા હાય તા ગુણાંકમાંથી ૧૨ એાછા કરી તેને ૫૦ કરી; ગુણ્યમાં ૧૨ ઉમેરતાં ૭૪ થયા. તેથી ૭૪×૫૦=૩૭૦૦ આવશે. ૧૨ના કરકના વર્ગકળ કરતાં ૧૨×૧૨=૧૪૪ થયા તેને ૩૭૦૦ માં ઉમેરતાં. ૩૭૦૦+૧૪૪=૩૮૪૪ ગુણાકાર આવ્યા. આની બીજ રીત— સ્થાક સરખા કરીને થઈ શકે.

જેમ કે ૬૨×૬૨ ના શુણાકાર કરવામાં શુણુકમાંથી ૨ ઓછા કરી તેને ૬૦ કરવા અને ૨ ના **ક્રરકને ગુણ્યમાં ઉમેરી દેવાથી તે ૬૪ થયા,** એટલે ૬૪×૬૦=૩૮૪૦ થયા; હવે જે ૨ નાે ક્રરક છે તેના વર્ગ કરતાં ૨×૨=૪ આવ્યા. તેને ૩૮૪૦માં ઉમેરતાં ૩૮૪૪ ગુણાકાર આવ્યા.

(ર) બીજ રીત: દા. ત. ધર×ધર તે ગુણાકાર કરવો હોય તો તેમાંના દશક અને એકમ ને બે ભાગમાં છૂટા કરવા. જેમકે ધ અને ર દશકના દશક સાથે અને એકમના એકમના એકમ સાથે ગુણાકાર કરવા. ધ×ધ=૩૬ અને ૨×૨=૪ બે રકમને બે રકમથી ગુણાએ તા ગુણાકાર ઢ થી ૪ આંકડામાં આવતું હોઇ વચ્ચે એક શૂન્ય ઉમેરવું તે પ્રમાણે ૩૬ અને ૪ની વચ્ચે ૦ રાખતાં ૩૬૦૪ની સંખ્યા થઈ. હવે એકમના આંકડા (છેલ્લાં અંકા) ને એટલે કે ૨+૨ તે દશક હોઈ તેથી ગુણવા તેથી ૨૪ આવશે. હવે ૩૬૦૪ના બે ભાગ કરવા ૩૬ અને ૦૪ તેમાં ઉપરના ૨૪ના બે ભાગ કરીને વચમાં ઉમેરવા જેમકે:—

35 08 + 28 3688

— આમ ગુણાકાર ૩૮૪૪ આવ્યા.

### વિષમ આંક્ડાના ગુણાકાર :

આતા માટે એક દાખલા લઇએ જેમકે રકર × ૩૨૪ના ગુણાકાર કરવા છે. તા સહુથી પહેલાં છેલ્લા એકમ ૨ × ૪ના ગુણાકાર કરવા. તે ૨ × ૪ = ૮ આવ્યા. તા છેલ્લી રકમ ૮ મૂકવી. હવે પાછળ જતાં × ક્રોસમાં ગુણાકાર કરવા એટલે કે ૪ × ૩ = ૧૨ અને ૨ × ૨ = ૪ થયા. બન્નેના સરવાળા ૧૨ + ૪ = ૧૬ થયા. એમાંથી ૬ .અગાઉના ૮ આગળ મૂકી ૬૮ કરી એક વધ્યા રાખ્યા. હવે ત્રણે આંકડાના ગુણાકાર × ક્રાસમાં કરવાના રહેશે. તે આ રીતે કે ( ! ) પહેલી રકમના

પહેલા અંકર અને બીજી રકમનાે છેલ્લા અંક ૪ = ૨ × ૪; ૮, પછી પહેલી રકમની વચલી રકમના ગુણાકાર ૩ × ૨ = ૬, અને છેલ્લે પ**હેલી રકમનાે** છેલ્લા અને બીજી રકમનાે પહેલાે અંક ર × ૩ = ૬ = આમ ૮ + ૬ + ૬ = ૨૦ થશે તેમાં અગાઉ ૧૬ના વધ્યા ુવ ને ઉમેરતાં ૨૧ થશે તેથી ૬૮ આગળ ૧ મૂક્યા ૧૬૮ કરી ૨ (એ) વધ્યા કરવા પડશે. હવે પાછા કરતાં એકમને મૂંકી બાકીની રકમને × કેાંસમાં ગણવા પડશે. જે આ પ્રમાણે થશે :-- ૩ × ૩ = ૯ અને ૨ × ૨ = ૪ ખન્નેનાેેે સરવાળાે ૯ + ૪ = ૧૩ થશે તેમાં અગાઉના ૨ (એ) વધ્યા ઉમેરતાં ૧૫ **થશે** તેમાંથી ૫ ને ૧૬૮ ની આગળ મૂક<mark>તાં પ૧૬૮ થશે</mark> અને એક વધ્યા કરવા પડશે. પછી છેલ્લાં રહેતાં શ્રતકના ( ગુણ્ય – ગુણક ) આંકડાને ગુણુવા. તેથી ર x 3 = 4 થશે. તેમાં વધ્યા ૧ ને ઉમેરતાં ૭ થશે વ્યાને ૭૧૬૮ આગળ મૂકતાં ૭૧૬૮ જવાય આવી ગયો.

#### જવાય તપાસવાની રીત:

આ ગુણાકારના જવાબ સાચા છે કે કેમ તે તપાસવા માટે ગુ<mark>ણ</mark>ાકાર–શાધન–પદ્ધતિ *છે.* તે પ્રમાણે ગુણ્ય અને ગુણકની રકમના સીધામાં સરવાળા કરી બન્ને ને ગુણવા અને જે ગુણકાર આવે તેના આંકડાના સરવાળા જવાયના આંકડાના એકમ સુધીના છેલ્લા સરવાળાને મળતા આવશે. તે પ્રમાણે ૨૩૨ એટલે ૨+૩+૨=૭ અને ૩૨૪ એટલે 3+2+8=૯ થયા હવે ७×૯=૬3 થયા. તેમાં ૬+3=૯ ચયા. હવે જવાખના આંકડા ૭+૫+૧+૬+૮=૨૭ થયા. તે ર + ૭ = ૯ થયા. માટે આ જવાબ સાચા છે એમ માનવું.

નવના આંકની આમાં ખૂબી છે. ગષ્યુતમાં તેની મહત્તા છે. આ રીતને ગુણાકાર શાધન કહે છે. એના નિયમ એ થાય છે કે ગુણ્ય અને ગુ**ચુ**ક બન્નેની સંખ્યાનાે **જુદાે જુદાે સ**રવાળા કરીને બન્નેના સરવાળા ને ગુણવા. પછી જે આંકડાે આવે તેના સંખ્યાના સરવાળા કરવાે. પછી દાખલાના ગુણાકારની આવેલી રકમના સરવાળા કરવાે.

બન્નેના સરવાળા બરાબર **હાે**ય તા સમજવું કે ગુણાકાર સાચાે છે, નહીંતર ખાટા છે.

દા. ત. ૪૩ ને ૨૧ સાથે ગુણવા છે. તેના ગુણાકાર થયા ૯૦૩. તે ૯+૦+૩=૧૨ થયા અને ૧+૨નાે સરવાળા ૩ થયા. ગુણ્યના ૪૩ એટલે ૪+૩=૭ અને ગુણુક ૨૧ એટલે ૨+૧=૩ને ગુણતાં ૭ ×૩=૨૧ થયા. એટલે ૨+૧=૩ થયા. બન્નેનાે તાળાે મળી ગયાે. એટલે ગુણાકાર સાચાે છે.

### ભાગાકાર તપાસવાની રીત:

ભાગાકાર તપાસવામાં ભાજકના સરવાળાને ભાગક્ષળના સરવાળા સાથે ગુષ્યુવું. પછી તેમાં શેષના સરવાળાને જોડવા. ત્યાર પછી ભાજય-સંખ્યાના સરવાળા કરવા. બન્નેના સરવાળા મળે તા સમજવું કે ભાગાકાર સાચા છે.

બાજક ૨૧ ના આંકડા ૨ + ૧ ના યાગ ૩

ભાગ ફળ ૧૨૦૩૪ ના આંકડા ૧+૨+૦+૩+૪ ના યાય ૧૦=૧+૦=૧ બન્નેને મુખ્યતાં ૩×૧= ઢ થયા.

શિષ ૧૨ ના આંકડા ૧ + ૨ ના યોગ ૩ થયો. તેને ઉપરના (ભાજ-કના ) યાગમાં જોડતાં ૩ + ૩ = ૬ થયા.

ભાજ્ય કળના આંકડા ૨૫ ૨૭ ૨૬ ના સરવાજાા ૨+૫+૨+૭+૨+૬ = २४ = २ + ४ = ५ थ्या.

આમ બન્ને સરવાળા ૬ થાય છે તેથી ભાગાકાર સાચા છે. ગુપ્તાંક પ્રકાશન :

**સરવાળા**માં કાેઈ આંકડાે છુપાવ્યાે હાેય તાે તેને કેવા રીતે જાણવા ? એને જાણવાની રીત એ છે કે સરવાળાની દરેક લાઈનના <sup>્</sup>અાંકડાના યેા<mark>ગની સાથે યેાગક</mark>ળના સરવાળાની સંખ્યા તાળા મેળવવા.

કા. ત.:—સરવાળા આ પ્રમાણે છે તેમાં સરવાળાનાં યાગમાં જ **'છુપાવીને આપવામાં આવે છે. જેમકે** :—

> **२८३**२ ૧૭૫૪ = ૮ 9920 = 8 = 24 = 2 + 4 = 4

આમ સંખ્યાના યાગ આવે છે ૮ અને યાગકળના યાગ આવે છે ૪ એના ઉપરથી જણાય છે કે ૪ ના આંકડા ગુપ્ત રાખવામાં આવ્યા છે. (સરવાળા) ૧૪૧૨૦ થાય છે તેમાં ૪ ગુપ્ત રાખેલ છે તે મળી -આવે છે.)

ગુણાકારમાં કાઈ આંકડાે છુપાવવામાં આવ્યા હાય તા તેને શી રીતે જાણતા ? ગુણ્ય સંખ્યાના યોગની સાથે ગુણક સંખ્યાના યોગના પરસ્પર ગુણાકાર કરવાે. પછી ગુણાકાર (ગુણકળ )ની સંખ્યાના યાગ સાથે મેળવવા. જેટલી સંખ્યા ક્રમ ક્ષેય તેટલી સંખ્યા ધ્રુપાવવામાં

આવી છે; એમ ભણવું. દા. ત. ૮૨ × ૨૪ = ૧૯૬૮. એમાં તમે એક ધ્રુપાવા છા. તે નાચુવા માટે ૮+૨=૧૦=૧, ૨+૪= ૬, પછી  $9 \times 9 = 9 \times 10^{-3}$ **૨ + ૩ = ૫ થયો. ૬ - ૫ = ૧ આવે. એટલે એકના આંકડાે** છુપાવ્યા છે તે કહી શકાય.

**ખાદખાકી**ના **છુ**પા આંકડા ખતાવવા માટેની રીત એ છે કે **ઉપરતી રકમના આંકડાના સરવાળામાંથી નીચેની રકમના** આંકડાના સરવાળાને બાદ કરતાં જે વધે તેને બાદબાકીની બચેલી રકમના આંકડાના સરવાળા સાથે સરખાવતાં જેટલી સંખ્યા એાછી આવે તે અંક છુપાવ્યા છે એમ જાપાતું.

દા. ત. ૧૨૩૫ – ૧૦૨૪ = ૨૧૧ છે. એમાં કાે⊍કે ૧ ને છુપાવીને ૨૧ જર્સાવ્યા, હવે આંકડા ખતાવવા માટેની રીત કરવા:--

**આમ ૪ કરતાં ૩ માં ૧ અંક એો** છે, તે છુપાવેલી રકમ છે.

ભાગાકારમાં છૂપા આંકડા ખતાવવા માટેની રીત એ છે કે **ભાજકના અને ભાગક્ષળના સરવાળાને પરસ્પર ગુણી શેષના** સરવાળા સાથે જોડી જે યામ થાય. તેના બાજ્યસંખ્યાના સરવાળાની સાથે તાજા મેળવવા. જેટલી સંખ્યા કમ હાય તે જ અંક ક્રમાવ્યા છે એમ જાણવું.

આ અંગે એક **દાખલા લઈએ** : -- 428 ÷ 20 २० | ५२४ | २६

એટલે :--ભાજક સંખ્યા ૨૦ નાે સરવાજાા ૨ + ૦ = ૨ થયાે. ભાજકળ સંખ્યા ૨૬ નાે સરવાળા ૨ + ૬ = ૮ થયાે. બન્નેને ચુણવાથી ર x ૮ = ૧૬ થયા. તેમાં શેષ જોડવાથી ૧૬ + ૪ = ૨૦ થયા = ૨ + ૦ = ૨ હવે ભાજ્યના યાગ૫+૨+४= ૧૧ = ૧ + ૧ = ૨ **થા**ય₋

આમ બન્નેના તાળા મળ છે. માના કે ૪ ના આંકડા છુપાવ્યા છે તા ભાજ્યના યાગ ૫+૨ = ૭ થશે. પેલી રકમ જે રું હતી તેમાંથી ૭ જતાં ૧૩ રહ્યા એટલે ૧+૩ = ૪ થાય. તે અંક છુપાવેલા હતા.

આ છુપાવેલા આંકડા શુન્ય સિવાયના જ હાવા જોઈ એ. એ કહેવાની ભાગ્યે જ જરૂર હાય!

## [ર] ગષ્ટિતના ચમત્કારા

### ગણિતના એક કાયડા :

કાઈ **વ્યક્તિને ૧૧ કાડોએ**! **અથવા** તો દાણા લઇ બે મુઠ્ઠીએ!માં વહે ચવાનું કહેા. ડાખી મુઠ્ઠીમાં જેટલી કાેડી રાખી હાેય તેને બમણી અને જમણા હાથમાં હાય તેને ત્રણ ગણી કરવાનું કહો. પછી તે બેના જે સરવાળા આવે તે પૂછી લેવા.

આમ કરવાથી ઓછામાં એાછો ૨૩ ( ત્રેવીશ )ના અને વધુમાં વધ ૩૨ તો સરવાળા આવશે. માના કે તે વ્યક્તિએ બન્ને મુફીમાં રાખેલ કાડીને તમારા કહેવા પ્રમાણે બમણી કે ત્રણ ગણી કરી બન્નેના સરવાળા ૨૩ કહ્યો. હવે તમારે જમણી મુક્ષીની કાંડીની સંખ્યા જાણવા માટે ૨૨ ના આંકડાથી ૩૧ સુધી ગણત્રી કરવી અને જે સંખ્યા આવે તેને જમણી સુક્રીમાં કહેવી. જેમકે તેએ ૨૩ કહ્યા, તેા ૨૨ પછી ૨૩ ૧ (એક) આંકડે છે તેા જમણી મુઠ્ઠીમાં ૧ કાેડી છે. કુલ કાેડી અગીઆર દ્વાય છે તેથી ૧૧ માંથી જમણા હાથની કાંડી જતાં ડાળા હાથમાં ૧૦ રહેશે.

આના તાળા મેળવીએ. એક બાઈએ પાતાની ડાબી મુફીમાં ૨ અને જમણી મુરીમાં ૯ કાેડીએા રાખી છે. ડાબી મુક્રીની કાેડી ૨ ને ખમણી કરતાં ૪ અને જમણી મુટ્ટીની કાેડી ૯ ને ત્રણ ગણી કરતાં ૨૭ આવી. બન્નેના યાેગ ૪ + ૨૭ = ૩૧ થયાે. તેમ**ણે** સરવાળા ૩૧ કહ્યાે*.* તમે ૨૨ પછી ૩૧ સુધી ગણો. તે નવમે આંકડે છે એટલે તમે તરત કહી રાકશા કે જમણા હાથમાં ૯ કાડીએા છે. અને ડાળા હાથમાં પછી ર જ રહે તે ખતાવવું અતિ સરળ છે.

તમે આમ તેના મનના ધારેલા આંટડા તરત કહી દેશા તા તે આશ્ચર્યમાં પડી જશે.

### છુપાવેલ આંકડા ભતાવવા :

સામી વ્યક્તિ કાઈ પણ સંખ્યા આપે તેા તેને નવની કાઈપણ સંખ્યા સાથે ગુણવા આપવી. જેમકે એણે ૨૨ તો આંકડા આપ્યા, તેને ૧૮ (૧+૮ = ૯)થી ગુણવા કહેવું. ગુણાકાર ૩૯૬ આવ્યો. તે રકમમાંથી શુન્ય સિવાયની કાે**ઈ પ**ણ રકમ છુપાવવાનું કહેવું. બાકી જે રકમ રહે તેના સરવાળા શું થાય છે તે પૂછી ક્ષેત્રું. સરવાળામાં કેટલા આંકડાે ઉમેરીએ તા નવના આંકે ભાગ જાય તે જોવું. જે આંકડે: આવે તે જ છુપાવેલા આંકડા હાય છે.

ધારા કે ઉપલા ગુણાકારની રકમમાંથી તેણે ૩ તેા આંક છુપાવ્યાે તા બાકીની રકમના સરવાળા ૯ + ૬ = ૧૫ આવ્યા. તે ૧ + ૫ = ૬ થયા. એમાં ૩ ઉમેરવાથી ૯ થાય છે. અથવા ૧૫ માં ૩ ઉમેરવાથી ૧૮ થાય છે તાે ૧ + ૮ = હ થાય છે. એટલે ૩ નાે અાંક છુપાવ્યાે છે. એમ નક્કી થાય છે. જો ધના આંકડા છુપાવ્યા હાય તા ૩ + ૯ = ૧૨ = ૧ + ૨ = ૩ એમાં ૬ ઉમેરવાથી ૯ થાય અગર ૧૨માં ૬ ઉમેરવા**થી** ૧૮ = ૧ + ૮ = ૯ થાય. એટલે ૬નાે આંકડાે છાપાવ્યાે છે તે જાણવં.

### છુપાવેલ પાસા અતાવવાની રીત :

હ પાસામાંથી બે બાજુ વહેંચવાનું કહેા. પછી જમણી બાજુના જેટલા પાસા રાખ્યા હોય તેને ૨૫ વડે શુણવા કહેા. જે સંખ્યા આવે તેને ભમણી કરવાતું કહે**ા** અતે તેમાં પાંચ ઉમેરાવો. પછી *ડાળી* બાજુના પાસા તેમાં ઉમેરી દેવાનું કહેા. બધી મળીને જે સંખ્યા થાય તે સાંભળી ક્ષા. તેમાંથી પાંચ ( ૫ ) એાછા કરીને ડાળી ભાજુના પાસા છુપાવ્યા છે તે કહેવા. અને બાકી જે આંક વધે તેને પાંચે ભાગવાથી જે ભાગાકાર આવે તેટલા પાસા જમણી બાજુએ છે એમ કહેવું. નહીંતર ૯માંથી ડાખી બાજુની સંખ્યા ઘટાડી જમણી બાજુની સંખ્યા પણ કહી શકાય.

દા. ત. સામી વ્યક્તિએ જમણી ખાજુ ૪ અને ડાળી બાજુએ પ પાસા રાખ્યા. હવે ૪ ને ૨૫ થી ગુણતાં ૧૦૦ થયા. તેના બમણા ૨૦૦ થયા. તેમાં પાંચ ઉમેરતાં ૨૦૫ થાય; તેમાં ડાબી બાજુના સરવાળા ઉમેરતાં ૨૧૦ થયા. તે જણાવે એટલે પાંચ ખાદ કરતાં ૨૦૫ આવ્યા. તેથી ૫ ડાંખી બાજુના પાસા રહ્યા અને બાક્ષી ૨૦ રહ્યા તેના પ વડે ભાગાકાર કરતાં ૪ આવ્યા તેથી જમણી બાજુએ ૪ પાસા છે તેમ કહી શકાય. આમ પણ ૯માંથી ૫ જતાં, જમણી બાજુએ ૪ આવશે.

### ગુણાકારની સમાન સંખ્યાના જાદુ :

માની ક્ષેા કે સામા માણસને હની સંખ્યાના હ આંકડા જોઈ એ છે તથા બીજ એક ભાઈને ૬ની સંખ્યાના એકસરખા ૯ આંકડા જોઈએ છે. તેા તે કઈ ગુણ્ય સંખ્યા અને ગુણક સંખ્યા વડે થઈ શકશે ? તેમાં ખે રીત છે:—

(9) (२) ૧૨૩૪૫૬૭૯ **333**550 x 9666 × (1 4444444 REKRRRRRRRR

આમાં બન્ને રીતની ગુણ્ય સખ્યા જે આવી છે તેજ રહેશ અને તે યાદ કરી લેવાની છે. પણ ગુણક સખ્યા એ અકમાં અને ચાર અંકમાં કાઢવાની ચાવી આ પ્રમાણે છે. દા. ત. હતા હ આંકડા મેળવવા છે તેા હતે ધ્રુવ માની તેની સાથે જે આંકડાે જોઈતા હાેય તેના ગુણાકાર કરવા. જો પાના જોઈતા હાય તા ૯×૫=૪૫ અને જો ૩ ના જોઈતા હોય તા ૯ × ૩ = ૨૭ ગુણક થશે.

#### કા. ત.:<del>--</del>

| <b>૧</b> ૨૩૪૫ <b>૬</b> ૭૯ | ૧ <b>૨૩૪૫</b> ૬૭૯           |
|---------------------------|-----------------------------|
| × 84                      | × २७                        |
| <b>५१७२८३</b> ६५          | <b>८५४१७७५३</b>             |
| ४८व८२७ <b>१</b> ५×        | २ <b>४</b> ५७1 <b>३५८</b> × |
| <u> </u>                  | 333,333,333                 |

- (૨) ખીજા ઉદાહરણમાં ૩૩૩ ગુણકની ધ્રુવ સંખ્યા છે. તેમાં રના ૯ આંકડા લાવવા છે એટલે ૩૩૩ × ર = ૧૯૯૮ એમ ગુણાકાર કરી ગુણક સંખ્યા તૈયાર કરવામાં આવી છે. આમાં ગુણ્ય સંખ્યા હંમેશા ૩૩૩ ૬૬૭ રહેશે. પણ જે આંક લાવવા હાય તેની સાથે ૩૩૩ તે ગુણાકાર કરી ગુણુક સંખ્યા મળી આવે છે. દા. ત. ૪ ના ૯ આંકડા લાવવા **હોય** તે**ા ૪ × ૩૩૩ = ૧૩૩૨ ગુ**ણક સંખ્યા **થ**ઈ.
- (૩) એવા જ બીજા એક્સરખા આંકડા લાવવા માટે કેટલાક પ્રયોગા છે. જેમકે ૮ના એકસરખા આંકડા માટે તે સંખ્યાને છુટની ધ્રવ સંખ્યાથી ગુણાકાર કરવાે. તેની ગુણ્ય સંખ્યા ૧પર૨૦૭ રહેશે. જેમકે હતા ૮ અંક જોઈએ તાે ૭૩ × ૭ = ૫૧૧ અને ૧ ના ૮ અંક જોઈએ ૭૩ × ૧ = ૭૩ ગુણકર્યી ગુણાકાર કરવાયી તે આવગે. જમા:-

| ૧ <b>૫૨</b> ૨ ૦૭ |     | ૧૫૨૨૦૭ |
|------------------|-----|--------|
| × પે૧૧           | અને | x ७३   |
| <u>66666666</u>  |     | 111111 |

(૪) એવી જ રીતે ગુણ્ય સંખ્યા ૩૭૦ા ૩૭૦ ૩૭ ને પણ ૩ ની ધ્રવ સખ્યા રાખી જે સખ્યા જોઈતી હાય તેની સાથે ગુણાકાર કરીને, ગુણાકાર સાથે ગુણવાથી તે રકમ એકસરખી ૯ આંકડામાં આવશે. દા. ત. રનાહ અંક જોઈએ તાે ૩×૨=૬ અને પનાહ જોઈએ તાે ૩ × ૫ = ૧૫ થી ૩૭૦ ૩૭૦ ૩૭ ને ગુણાકાર કરવાથી તે રકમ નવ અંકમાં આવશે. જુએા :—

| 30030030                      |     | ૭૭૦ ૩૭૦ ૩૭               |
|-------------------------------|-----|--------------------------|
| хţ                            | અતે | ×૧૫                      |
| <del>२२२,२२<b>२,२२</b>२</del> |     | <del>444, 444, 444</del> |

એવી જ રીતે ધના સમાન આંકડા માટે ૩૭૦૭૩ થી ઉપરની રીતે ગુણાકાર કરતા તે રકમ આવ**શે. આમ તરત મે**ાટી **મેા**ટી સમાન સખ્યા જોઈને ધણાને જાદ જેવું લાગશે પણ ખરેખર તે ગણિતના આંકડાએાના જ જાદ છે.

#### ભાગાકારના કાયડાએા :

ઉપર ગુણાકારના ૯ આંકડાના અને ૮ આંકડાના જે પ્રયાેગા આપ્યા છે તેના પ્રયોગ ભાગાકારના કાયડા રૂપે કરી શકાય છે. તેમાં કાંઈ પણ ભાજ્ય સંખ્યા એક સરખી ૯ અંક સુધી મૂકી તેના ભાગફળ (ભાગાકાર) રૂપે ૧૨૩૪૫૬૭૯ તે મૂકી દા! આમાં ભાજક સંખ્યા ગાઠવવાની છે. તે માટે જે અંદરના અંક સમાન રૂપે હાેય તેને હથી ગુણાકાર કરતાં તે ભાજક સખ્યા આવશે. જુઓ:--

(૧) ૭×૯= ६૩ ) **૭.૭૭,૭૭૭**,૭૭૭ ( ૧૨**૩**૪૫૬૭૯ १२५ ર પર 3 Y 19 **૩૧**૫ ४२७ 396 860 <u>४४१</u> <u>५५७</u> ५५७

(૨) જો નવ એકડા માંગે તા તે સંખ્યાને ૯×૧ = ૯થી ભાગવી.

જો કાઇ તે વધારે પ્રભાવિત કરવા હાય તા ભાગવાની સંખ્યા બમણી કરી ભાગફળતે તેનાથી અર્ધા એટલે કે ૬૧૭૨૮૩૯ફે આવશે એમ જણાવવું. આ સંખ્યા માઢે રાખવી જોઈએ. ઉપરના સમસંખ્યાના ગુણાકારાતે ભાગાકારના પ્રયોગા રૂપે પણ આજ રીતે ફેરવી શકાય છે.

# [૩] યંત્રા કે કાેઠા બનાવવાના પ્રયાગા નવ ખાનાના યંત્ર બનાવવાની રીત :

નવ ખાનાના યંત્ર ખનાવા માટે કથી બાગી શકાય તેવી ઓછામાં ઓછી ૧૫ના આંકડાની તાે તે રકમ હાેવીજ જોઈએ. હવે સામા

માણસે જેટલા આંકડાના યંત્ર ખનાવવા આપ્યા હ્રાય તેને પહેલાં કથી ભાગી જે ભાગકળ આવે તેને વચમાંના ખાનામાં વચ્ચેજ મૂકવી. પછી ત્રીજા, છર્રા, પહેલા અને આઠમા ખાનામાં વચમાં મૂકેલ સંખ્યાથી એક એક સંખ્યા ક્રમશઃ વધારે મૂકવી, તેમજ સાતમા, ચોથા, નવમા અને ખીજા ખાનામાં વચમાં મૂકેલ સખ્યાયી એક એક ઓછી સખ્યા મૂકવી. એટલે નવ ખાનાના કાેઠાે તૈયાર **થઇ જશે.** દા. ત. કાેઇ એ ૪૫ ના યંત્ર બનાવવા માટે કહ્યું તા ત્રણે ભાગતાં ૧૫ આવશે. તે વચમાંની સંખ્યા થશે. એવી જ રીતે ૮૧ ના યંત્ર હેાય તા વચમાંની સંખ્યા ૨૭ થશે. તેમનાં યંત્રા આ પ્રમાણે થશે.

| ٩٧ | ૧૧ | ૧૬ |
|----|----|----|
| ૧૩ | ૧૫ | ૧૭ |
| ૧૪ | ૧૯ | ૧૨ |

| 30  | ર૩ | २८ |
|-----|----|----|
| રપ  | રહ | રહ |
| ૨ ૬ | 39 | २४ |

ગમે તેમ ગણતાં સરવાળા = ૪૫ થશે અને આના સરવાળા = ८१ थशे.

### સાળ ખાનાના યત્ર ખનાવવાની રીત:

૧૬ ખાનાતા યંત્ર બનાવવા માટે બે થી ભાગી શકાય તેવી અને એાછામાં એાછી ૩૬ ની રકમ હેાવી જોઈએ. સૌથી પહેલાં એ યંત્રના ૧૬ ખાનાં બનાવીને તેમાં હતાે સરવાળા આવે તે પ્રમાણે બખ્યેનાં જોડકાં આ પ્રમાણે સાથેના આઠ ખાનામાં <mark>ગા</mark>ઠવવા ઃ—ત્રીજા અને ચાેથા ખાનામાં ૨ અને ૭ = ૯, પાંચમાં અને છકુા ખાનામાં ૬ અને ૩ = ૯, અગીઆર અને બારમા ખાનામાં ૮ અને ૧=૯ અને ૧૩ મા ૧૪મા ખાનામાં ૪ અને ૫ = ૯ ગાઠવી દેવા. હવે જે રકમ ધારી હ્યાય તેને એ થી ભાગીને જે ભાગફળ હવે તેમાંથી એક એાધું કરીને

ક્રમે એક એક એાછી રકમ ૨, ૯, ૧૬, ૭, ૮, ૧૫, ૧૦ અને ૧માં મુક્લી, દા. ત. કાેઇ એ ૪૨૨૪ નાે ૧૬ ખાનાનાે યંત્ર બનાવવા માટે આપ્યાે તાે તે આ પ્રમાણે થશેઃ—

| <b>૪૨</b> ૨૪ ને <b>ા</b> કાંદ્રેા |              | ٩٥٥ | ના કે | ાકા |    |
|-----------------------------------|--------------|-----|-------|-----|----|
| २१०४२१११ २ ७                      |              | ४२  | ४७    | ર   | હ  |
| ५ ३ री०८२१०७                      |              | 4   | •     | ४६  | ४५ |
| र११० र१०५ ८ १                     | <b>અય</b> વા | ४८  | 83    | 2   | ٩  |
| ४ । ५१०५२१०८                      |              | 8   | ય     | 88  | ४७ |

આ બન્ને યંત્રામાં આ**ડા,** ઊભા અને તિરછા ત્ર**ણે** બાજુના લાઈનના સરવાળા એક સરખા આવશે.

## [૪] સન, તારીખ અને વાર કાઢવાની રીત

કયા સન અને કર્ષ્ઠ તારીખે કયો વાર આવે તેની સરળ અને પ્રામાણિક પદ્ધતિ એ છે કે સર્વ પ્રથમ સદી (શતાબ્દી)ને જુદી કાઢીને જેટલાં વરસ ઉપર હાય તેને ચારે ભાગવા કારણું કે સદીમાં વરસ સિવાય દર ચાર વર્ષે એક લીપ-ઇયર (વર્ષ) આવે છે. તેમજ ૧૦૦ વરસે એક લિપ-ઇયર ઘટે છે. એટલે ૧૦૦ વર્ષમાં ૨૪ લીપ-ઇયરના દિવસા ઉમેરવાં. સદીને મૂકીને બાકીનાં જે વર્ષ છે તેને ચારે ભાગવાથી જે સખ્યા આવે તેને સનની સાથે ઉમેરી દેવા. અને સાત વાર છે એટલે સાતે ભાગતાં જે શેય રહે છે તે કાઢામાં બતાવેલ મહિનાની તારીખના ધુવઅંકની આગળથી ગણવું. જે વાર આવે તે જ વાર તે સનની તારીખે જાણવાં. તેના થોડાક દાખલા લઈ એ.

(૧) કેાઇકે પૃછ્યું કે ૧૯૨૯ તી ૯ મી ફેબ્રુઆરીએક કયેા વાર

હતા ? તા સર્વપ્રથમ ૧૯મા સદાતે અલગ કરી, ૨૯ને ચારે ભાગતાં. ભાગકળ ૭ આવ્યો, તેમાં ૨૯ ઉમેરતાં ૩૬ થયા, તેને સાતે ભાગવાથી **રો**ષ ૧ રહે છે. ૧૯૦૦ ની જાન્યુ.ની ૧ તારી**ખે ચાે**મવાર **હ**તા ( અંતે આપેલ કાઠા પ્રમાણે ) એટલે સામવાર પછી ૧ ગણવાથી મંગળવાર આવે છે. હવે કાઠા પ્રમાણે મંગળવારે કેયુઆરીતી પામી તારીખ આવે છે. આપણને હમા તારીખના વાર કાઢવાે છે. તે પ્રમાણે ૪ ઉમેરતાં શનીવાર આવે છે.

- (૨) કેાઈ પૂછે કે ૧૯૬૧ની ૧ લી જાન્યુઆરીએ કયેા વાર હતા ? તા સૌથી પહેલાં ૬૧ ને ચારે ભાગતાં ૧૫ આવ્યા તેમાં ૬૧ ઉમેરતાં ૭૬ થયા. તેને સાતે ભાગતાં શેષ ૬ રહી. ૧૯૦૦ની શરૂઆત સામવારથી થાય છે એટલે સામવારથી ૬ ક્રો દિવસ રવિવાર આવે છે. એટલે રવિવાર હતા એમ નક્કી થયું.
- ( 3 ) કાઈ પૂછે કે ૧૯૬૫ ના ૫ મી માર્ચે કર્યા વાર આવશે? ત્યારે ૬૫ ને ચારે ભાગવાથી ૧૬ ભાગકળ આવ્યાં. તેમાં ૬૫ ઉમેરતાં ૮૧ થયા. પછી સાતે ભાગવાથી શેષ ૪ રહે છે. ૧૯૦૦ની ૧ લી જાન્યુઆરીએ સામવાર હતા. તેથી સામવારથી ૪ ગણતાં શુક્રવાર આવશે. એટલે કે ૧૯૬૫ ની શરૂઆત શુક્રવારે થઈ. હવે કાઠા પ્રમાણે ૧ જાન્યુઆરીએ શુક્ર હાેય તાે પ મા માર્ચે પણ શુક્રવાર જ આવશે.

આમાં ૧૯૬૪ ની શરૂઆત ગણવી હોય, તાે તે લીપર્કયર હાેઇને એક દિવસ એાછેા ગણી, શુરુવારના બદલે ખુલવારથી ગણતરી કરવી. કારણ કે ૨૯મી ફેેશ્રુઆરી પતી ગયા પછી જ એમાં લીપ–ઇયર ઉમેરી શકાય છે. તેથી ફેબ્રુઆરી મહીના પછીથી જે વરસ ગણવું હાેય તે વર્ષ શક્રવારથી શરૂ થયું એમ ગણવું.

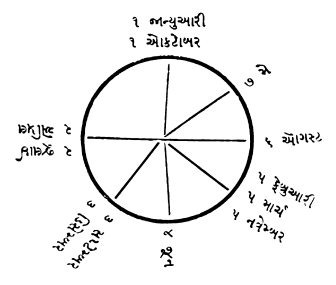
### સદીના વારના કાેઠા

સદીના પ્રારંભના કાઢા નીચે પ્રમાણે છે, તેને યાદ રાખવા જરૂરી છે:—

૧૭૦૦ ની જાન્યુઆરીની ૧ લી તારીખે શક્રવાર સન્ ૧**૮૦૦ ની અન્યુઆરીની ૧**લી તારીખે **ઝુ**ધવાર સન ૧૯૦૦ ની જાન્યુઆરીની ૧ લી તારીખે સામવાર સન્

### મહીનાના ધ્રુવ અંકના કાેઠા

વર્ષની ૧ લી તારીખે જે વાર હાય તે જ વાર અલગ અલગ માસની કર્ષ્ટ તારીખે અચુક આવે તે માટેના કાંડા આ પ્રમાણે છે.



સન્ પ્રમાણે વાર બતાવવા માટે વિધિસર ગણતરી બરાબર કરવી જોઈએ જેથી વારમાં ફરક નહીં આવે. જે રીતે સાલ (સન), માસ અને તારીખ પરથી જેમ વાર કાઢી શકાય છે; તેમ સાલવાર અને તારીખ પરથી માસ અને સાલ, માસ અને વાર પરથી તારીખા પણ કાઢી શકાય છે. આમ ગણિતના જુદા જુદા મનેારંજક અને આશ્ચર્યજનક પ્રયાગાથી અનાયાસે મ્ફિતિ – વિકાસ થઈ શકે છે.

## છંદ્દ – વિજ્ઞાન અને સ્મૃતિ

સ્મૃતિ – વિકાસમાં અને ખાસ કરીને છંદ્દ વિજ્ઞાનનું પાતાનું પણ મહત્ત્વ છે. સામાન્ય છંદનું જ્ઞાન હાય તા કાઈ પણ વિષય કે પ્રસંગને યેાગ્ય લાગે તે છ**દ**માં ગુ**થી શકાય છે. માેટી માેટી દર્શનની** વાતાે નાનાં નાનાં સુત્રામાં જોવા મળે છે. છંઠના સામાન્ય જ્ઞાન સાથે જો તીવ્ર રમૃતિના મેળ હોય તો કાે**ઇ પ**ણ કાવ્ય કે શ્લાેક રચતાં વાર ન લાગે. પરંતુ તેની સાથે સ્મૃતિ – વિકાસના ક્રમ અને ઉપાયાને ધ્યાનમાં રાખીને અબ્યાસ કરવામાં આવે તોજ આમાં ધારી સફળતા મળી શકે.

છંદમાં નવ રસ પૈકી કરોા રસ લાવવા. કરોા અલંકાર લાવવા એ વળી જુદા વિષય છે. અહીં તેની ચર્ચા – વિચારણા કરવાની નથી.

અવધાન પ્રયોગમાં જેમ ગણિતના જુદા જુદા પ્રયોગા કરવામાં આવે છે તેમ છંદના પ્રયાગા પણ કરવામાં આવે છે. કાઈ કહેશે કે છંદ કે કાવ્યની સાથે અવધાનને શા સંબંધ છે? અવધાનના સંબંધ તા ₹મૃતિ સાથે **છે**! તેના જવાખ એ છે કે મા**ચસ**ની *રુ*ચિ કાવ્ય તરક સહેજે જાય છે અને કાવ્ય વડે અનાયાસે જ્ઞાનાપાર્જન અને એકાગ્રતા મેળવી શકાય છે. જે પર પરાએ સ્મૃતિ – વિકાસમાં સહાયક છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ ૧૦ વર્ષની નાની ઉંમરમાં માક્ષમાળા લખી **હ**તી. તેમજ નાનપ**ણથી** કાવ્ય ખનાવવામાં તેએ નિષ્ણાત **થ**ઈ ગયા હતા તેથી તેમણે સુંદર કાવ્યા, કથાએ અને પ્રથ રચી કાઢ્યાં. કવિ કાલિદાસ ગમે તેવા કઠેણ શ્લાકની પાદપૂર્તિ કે સમસ્યાપૂર્તિ કરી શકતા હતા. ઘણા લાેકા આશુકવિ હાેય છે. તેનું કારણ સ્મૃતિ – વિકાસજ હાય છે. પ્રાચીનકાળમાં, વિદ્યાર્થીકાળથી ખાળકાને સંસ્કૃતના નીતિ શ્લાેકા માંઢે કરાવવામાં આવતા હતા. તેથી સ્મરણશક્તિ વધારવામાં મદદ

મળતી હતી. તેવીજ રીતે ''અંતાક્ષરી (અંત્યાક્ષરી )''ની પ્રણાલી પણ એમાં સહાયક હતી.

#### છંદ પ્રકાર :

કાવ્ય રચના માટે જુદા જુદા છે દાનું જ્ઞાન જરૂરી છે. છે દે ખે પ્રકારના હ્રાય છે. માત્રિક અને વાર્ષ્યિક માત્રિક છંદ્રમાં માત્રાના હિસાળે ગણતરી હોય છે. માત્રા બે પ્રકારની હોય છે લઘુ અને ગુરૂ. જ્યાં જોડાક્ષરા હાય છે તેની પૂર્વના અક્ષર **સુર** ગણાય છે. લઘુ કે હ્રસ્વન નિશાન I **કે** ત્યારે ગુરૂ કે દીર્ધતું નિશાન ડ <del>છે</del>. ભિન્ન ભિન્ન છંદામાં વપરાતી માત્રાએ। માટેના ભિન્ન ભિન્ન ગણ છે. તેને એોળખવા માટે એક સત્ર છે:--

#### ય મા તા રાજ ભાન સલગમ્

આના પહેલા શબ્દ હસ્વ કરીને ગણ માનવામાં આવેલ છે અને તેનાથી જે રીતે ત્રણ અક્ષરા આવે છે તે એની માત્રા છે. તે સમજવા માટે તીચેતી સમજૂતી ઉપયોગી થશે :—

| ગષ્કુનું નામ | ક્રમ | આ  | ાવતા | અક્ષરાે |   | માગ્ | u |
|--------------|------|----|------|---------|---|------|---|
| ય ગ <b>ણ</b> |      | ય  | મા   | તા      | 1 | S    | 5 |
| મ ગહ્યુ      |      | મા | તા   | રા      | S | S    | S |
| તગ <b>ણ</b>  |      | તા | રા   | 91      | S | S    | 1 |
| ર ગણ         |      | રા | •    | ભા      | S | - 1  | S |
| જ ગણ         |      | €  | ભા   | ન       | 1 | s    | 1 |
| બ ગણ         |      | બા | ન    | સ       | S | i    | 1 |
| ન ગણ         |      | ન  | સ    | લ       | 1 | ŀ    | ı |
| સ ગ <b>ણ</b> |      | સ  | લ    | ર્ય     | 1 | ١    | S |

છંદમાં જ્યાં ગયુના સંકેત હાેય ત્યાં તેની આગળ આપેલી માત્રાએ સમજવી.

## િ**૧** ે વાર્ણિક − છ**ેં**દા

### અનુષ્દ્રપ:

અતુષ્ટ્રમમાં આઠ અક્ષરત ચરણ હોય છે. ચાર ચરણન આખ પદ ખને છે. છઠ્ઠી અક્ષર શુરુ, પાંચમાે લઘુ, સાતમા અક્ષર પહેલા અને ત્રીજા ચરણમાં ગુરુ અને બીજા તથા ચાથા ચરણમાં લઘુ હાય છે. તેને શ્લાેકમાં આ પ્રમાણે જાણવાે:—

આખા થે શ્લાકના છઠ્ઠો ગુરુ ને લધુ પાંચમા બીજો ચાથે પદ હસ્વ બાકીમાં દીર્ઘ સાતમા

તેના દાખક્ષા:—

બહાદ્દર થુજે ખેટા, દિલના દરિયા થજે । દદી દલિત દુ:ખીના, તું ઊનાં આંસુ લુષ્ટુજે ા

સં₹કૃતમાં ઃ—

ધર્મક્ષેત્રે કુરુક્ષેત્રે, સમવેતા પુપુત્સવઃ । મામકાઃ પાંડવાસ્રેવ, કિમકુર્વત સંજયાા

ઉપજાતિ : આ છંદમાં ૧૧ અક્ષર હ્રાય છે. તેના મુખ્ય મે પ્રકાર છે. ઉપેન્દ્રવજા અને ઇન્દ્રવજા. ઉપેન્દ્રવજાન લક્ષણ છે " જભાન, તારાજ, જભાન, ગંગં" એટલે એમાં ક્રમે ૧ જગણ, ૧ તગણ, ૧ જગણ અને બે ગુર હોય છે.

તેના દાખકા :--

કિં ખાલ લીલાકલિતા ન ખાલ:, પિત્રા: પુરા જલ્પતિ નિર્વિકલ્પ:; તથા યથાર્થ કથયામિ નાથ., નિજાશયં સાનુ શયસ્ત વાગ્રે ાા

**ઇંદ્રવજાનું લક્ષણ છે** :—તારાજ તારાજ જભાન ગંગં એટલે ર તગણ એક જગણ અને બે ગુર હોય છે.

તેના દાખલા :-

સત્વેષુ મૈત્રીં ગુષ્ફિયુ પ્રમાદ ક્લિષ્ટેષુ જવેષુ કૃપા પરત્વ

વસંતતલિકા : આમાં ૧૪ અક્ષરા હેાય છે. તેનું લક્ષણ છે " તારાજ ભાનસ જભાન જભાન ગંગં" એટલે ૧ તગણ, ૧ ભગણ, ૨ જગણ અને બે ગુરુ ક્રમશઃ હોય છે.

તેના દાખક્ષા:-

प्रात: સ્મરામિ હિંદ સંસ્ક્ષુરદાત્મ तत्त्वं

કુતવિલ ભિત: આમાં ૧૨ અક્ષરા હાય છે. તેનું ક્ષક્ષણ " તસલ બાનસ બાનસ રાજબા." એટલે કે ૧ નગણ, ૨ બગણુ અને ૧ રગણ હાય છે.

તેના દાખલા:---

શશિ દિવાકર ર્યો ર્જાહ પીડનં, ગજ ભૂજંગ મચારિષ અંધનં ા મતિમતાં ચ વિલાકય દરિદ્રતાં; વિધિરહા અલવાનિતિ મે મતિઃ ા

માલિની: આમાં ૧૫ અક્ષરા હેાય છે. તેનું લક્ષણ " નસલ, નસલ, માતારા, યમાતા, યમાતા " છે એટલે કે ૨ નગણ, ૧ મગણ અને ૨ યમ**ણ છે**.

તેના દાખકો :-

અપિકલ કર વિન્દ સ્પન્દ માનં મરન્દાં તવિકમપિ લિ હં તા મંજુગુંજન્તુ ભૃંગા: ા દિશિ દિશિ નિરપેક્ષ સ્તાવકીનં વિલુણ્યના પરિમલ મયમન્યા આંધવા ગધવાહ: ા

હિંદામાં:—" અહહ! અધમ આંધી આ ગઈ તુ કહાંસે!"

મ**ંદાક્રાંતા** : આમાં ૧૭ અક્ષરા **હો**ય છે. તેનું લક્ષણ ''માતારા Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com ભાનલ નસલ તારાજ તારાજ ગંગં'' એટલે કે ૧ મગણ, ૧ ભગણ, ૧ નગણ, ૨ તગણ અને ૨ ગુર્ હોય છે.

તેના દાખકા :---

હા, પસ્તાવા ! વિપુલ ઝરાહું સ્વર્ગથી ઊતર્યું છે પાપી તેમાં હુબકી દઈને પુષ્ટ્યશાલી બને છે. લલિત :

આમાં ૧૧ અક્ષરાે હોય છે. તેનું લક્ષણ " નસલ, રાજભા રાજભા લગ<sup>"</sup> '' એટલે કે ૧ નગણ, ૨ રગ<mark>ણ, ૧ લઘુ અને એક ગુરુ</mark> હોય છે.

તેના દાખલા :--

સમજુ ભાળકી જાય સાસરે, વચન માહિતું ધ્યાનમાં ધરે.

શાર્દ્ધલ વિક્રીહિત :

આમાં ૧૯ અક્ષરા હાય છે. તેનું લક્ષણ છે—" માતારા સલગ જભાન સલગં તારાજ તારાજગં" એટલે મગણ, સગણ, જગણ સગણ ૨ તગણ અને એક શુરુ હાય; તેને શાર્દ્રલ વિક્રીડિત છંદ કહેવાય છે.

તેના દાખલા:--

જ્ઞાને આપ ત્રિલાક વ્યાપક છતાં સ્વાધીન સંસારથી, ને, તેથી પ્રભુ આપના અવનિથી મંદિર ઊંચે રહ્યાં. શિખરિણી:

આમાં ૧૭ અક્ષરા છે. તેનું લક્ષણ છે—''યમાતા, માતારા, નસલ, સલગ, ભાનસ લગ '' એટલે કે યગણ, મગણ, નગણ, સગણ, ભગણ ૧ લઘુ અને ૧ ગુરુ.

તેના દાખકા :--

અસત્યામાં હેથી પ્રભુ પરમ સત્યે તું લઇ જા ા ઊંડા અધારેયાં પ્રભુ પરમ તે જે તું લઇ જાા

#### સગ્વરા :

આમાં ૨૧ અક્ષરા છે તેનું લક્ષણ છે—" માતારા, રુજભા, ભાનસ, તસલ, યમાતા, યમાતા, યમાતા." એટલે કે મગણ, રૂગણ, ભગણ, નગણ અને ૩ યગણ.

તેતા દાખકો :--

ના રાગા નૈવ શાકા, ન કલહકલના નારિમારી પ્રચારા

#### ત્રાેટક :

આમાં ૧૨ અક્ષરા હાય છે. તેમાં ૪ સગણ હાય છે.

તેના દાખકો :--

અપકૃત્ય તણા પથથી વળતું.

#### શાલિની :

આમાં ૧૧ અક્ષરા હાય છે. તેનું લક્ષણ—" માતારા, તારાજ, તારાજ, ગંગ એટલે કે મગણ, ૨ તગણ અને ૨ ગ્રુરુ હાય છે.

તેના દાખકા :-

માતા તારી સુવ્રતા એક પુત્રી, કાળે કાળે દેહના દંડ દે છે.

## બજંગી ( બજંગમયાત ):

આમાં ૧૨ અક્ષરા છે. તેમાં ૪ યગણ હાય છે.

તેના દાખક્ષા:-

તદ્દકત કવીન્દ્રે: ભૂજંગ પ્રયાત

#### વંશસ્થ :

આમાં ૧૨ અક્ષરા હૈાય છે. તેનું લક્ષણ—''તારાજ, તારાજ, જંબાન , રાજભાં " છે. એટલે બે તગણ, એક જગણ અને એક રગણ હેાય છે.

#### તેના દાખલા :

નારાજ ના થા યજમાન રાજ હા! જાયા ન મેં તારણહાર આપસાાા

## [ર] માત્રિક છેંદ્રા

#### દાહરા :

આમાં પહેલા અને ત્રીજા ચરણુમાં ૧૩ માત્રા હેાય છે તેમજ બીજા અને ચાેથા ચરણુમાં ૧૧ માત્રા હાેય છે, તેને ચાર ચરણ **હાે**ય છે.

તેના દાખકા :--

નિરખીને નવયાવના લેશ ન વિષય નિદાન ગણે કાષ્ઠની પૂતળી તે ભગવાન સમાન ॥

#### સારદા :

દાેહાના ઉલયે સાેરડાે <mark>છે. તેમાં ૧–૩ ચરણમાં અગી</mark>યાર માત્રા અને. ૨–૪ ચરણમાં ૧૩ માત્રા હાેય છે.

તેના દાખકો:--

ચાયાર્કા :

લેશન વિષય નિદાન, નિરખીને નવયાવના

આમાં સાેળ માત્રા <mark>હાેય છે અને ચાર ચરશુમાં</mark> દરેકને સમાન માત્રા હાેય છે.

તેના દાખકો :---

રધુકુળ રીતિ સદ્દા ચલી આઇ ા પ્રા**ણ** જાય અરૂ વચન ન જાઈ ાા

#### સવૈયા એકત્રીશા :

આમાં ૩૦ માત્રા હેાય છે.

તેના દાખકા:--

જનસેવાના પાઠ શિખવ્યા મધ્યમ માર્ગ બતાવીને સંન્યાસીના ધર્મ ઉજા<sub>ઈ</sub>યા વંદન કરીએ છુદ્ધ તને

#### હરિગીતિ:-

આમાં ૨૮ માત્રા હેાય છે.

તેના **દાખક્ષા** :—

બહુ પુષ્પ કેરા પૂંજથી શુભ દેહ માનવના મહયા ! તાર્ય અરે, ભવચક્રના આંટા નહીં એકે રહયા ા

#### ગઝલ :

આમાં ૧૪ માત્રા હૈાય છે.

તેના દાખલા :--

ગુજારે જે શિરે તારા જગતના નાથ તે સેંજે ા ગહુયું જે પ્યારું પ્યારાએ ા અતિ પ્યારું ગણી લે જે ા

આમ જુદા છંદામાં કાવ્ય રચના કરવાથી મનારંજનની સાથે સ્મરણશક્તિ પ**ણ** વધે છે.

## ં ૩ે પાદ પૂર્તિ

છ દાનું નાન હોય તા કાર્ક પણ પાદ પૂર્તિ કરવા હાય તે. તે સરળ **થાય** છે. સર્વ પ્રથમ એ સરળતાએ સમજ્વય છે કે કાવ્યની છેલ્લી કડી કુમા છુંદમાં આપી છે તેથી શેષ મળતી કડીએા તે છુંદમાં ગ્રુંથવામાં સરળતા રહે છે. અવધાન કરતી વખતે પાદપૂર્તિ કરવાની કળા પછ દ્રાવી જોઈએ. દા. ત. કાઈએ એક ચરણ આપ્યું:--

## સિન્દર ખિન્દ્રિ વિધવા લલાટે

—હવે સૌથી પહેલાં છંઠ કરેા છે તે જોવું જોઈએ. પછી તેના અર્થ તે બંધબેસતાં ત્રણ ચરણા બનાવવાં જોઈએ. આ છંદ ઇન્દ્રવજાતા

- છે. તેની પાદ–કડી–પૂર્તિ આમ કરી શકાય :---
  - (૧) લસેન્ન રાજ્યં જનલક્ષિ યત્ના. સંકિર્ણ દબ્ટિ જેન સેવકેષ્ટ્રા પ્રમાદ યુત સાધુગણા યથાડયં, સિન્દ્વર પ્યિન્દુ વિધવા લલાટે ા
  - (૨) પાંચાલ પુત્ર્યાઃ સતિ પંચપત્યા: વૈધવ્યયુક્તં સુભાગં સતીત્વંા આસકત્ય ભાવાત શુશુભે હિ તસ્મિન સિન્દુર બિન્દુ વિધવા લલાટે ॥
- રિ કાે કે પાદપૂર્તિ માટે એક બીજું ચરણ આપ્યું:— "તકં શક્રસ્ય દુર્લ ભમ્" એના શ્લોક અનુષ્ટુપમાં છે. તેની પાદપૂર્તિ આ પ્રમાણે કરી શકાય:---

ગામયે ભારતે રાષ્ટે તકાદિ સલભાં ભાવા દિવિ ધેનાર ભાવા હિ, તક્રં શકસ્ય દુર્લભમ્ ા

## **૪**] શ્લાેક રચના :

અવધાન કરનારમાં કાેે વિષય ઉપર તરત શ્લાેક રચવાની કળા પણ હોવી જોઈએ. દાખલા તરીકે કાેઈએ "ક્રિકેટની રમત શું સૂચવે છે <sup>રૂ</sup>ં' એ વિષય ઉપર <sup>શ્</sup>લોક ખનાવી આપવા કહ્યું. તે આ પ્રમા**શે ખનાવી શ**કાય:-

પ્રક્ષિપ્ત તુ કરદ્વયેન કલયા યત્કન્દુક તત્ર વે, કિન્ત્વન્યૈ: પ્રતિતાકનં કૃતમયેા દ્યુચ્છાલ્ય દ્વરીકૃતં । ્ગૃહણુન્તા કજ્યજના: પ્રધાવ્ય વિજયં પ્રાપ્યાકપુ તૈહારિતમ્ ्तत्ही देव अवे पराज्य जयी स्पातां सहाउउन्हरी ॥

ઉપરના શ્લાક શાર્કલ વિક્રીડિતમ માં છે.

#### 939

## [૫] અદ્યાક્ષરી

અદાક્ષરી એટલે શ્લોક કે કાવ્યતા પારંભમાં કાઈ આપેલ અક્ષર **કે** વાક્ય ઉપ**ર <sup>ક્</sup>લાક કે કાવ્યની રચના, તેના અક્ષર ક્રમેથી** ગેભા આવે એ રીતે કરવી. અવધાનમાં તેની આગવી વિશેષતા છે.

દા. ત. કાર્કએ 'સીતારામની આઘાક્ષરી કરવા આપી તેા તે આ પ્રમાણે થાય:-

> સિતા માહ્રત્ય વૈરાગ્તે તાપાદ દગ્ધા મૃતસ્તથા રાવહા સ્વકૃતિ ભાકતુ મગચ્છદ્ ધાર દુર્ગતિમ

એવી જ રીતે કાઈ બીજાએ મહાવીરને ક્લાકમાં ગાઠવવા કદ્યું, તે આ પ્રમાણે ગાઠવી શકાય:-

> મનસા કર્મણા વાચા હાનિ લાભાદિકે ભવે વીતરાગત્વ સિ<sup>દ્દ</sup>યથ<sup>ે</sup> રક્ષયેત સમતા ધનમ

આ અને એવી ખીજ શ્લાક રચનાની ચાતુરીથી શ્રાતા એક વખત તા આશ્ચર્યમાં પડી જાય છે. આ બધા પ્રયોગામાં સ્મૃતિ વિકાસના હેતુ સચવાવા જોઈએ, અને તે માટે નિરંતર અલ્યાસ અને સાધના પણ એટલાં જ આવશ્યક છે.

# [ 23 ] આંતરિક અવધાન–પ્રયાગ

અવધાન-પ્રયોગ વડે સ્મૃતિની વૃદ્ધિ અને વિકાસ અગે અગાઉ સંક્ષેપમાં વિચારાયું છે. જો અવધાન-પ્રયોગની ક્રિયા બાહ્ય વસ્તુ પ્રત્યે થાય છે તા ભૌતિક વસ્તુએ અંગેની સ્મરણ-શકિત જ વધારે વિકસી શકે. પણ, જો અવધાન-પ્રયોગની ક્રિયા આંતરિક હોય તાે તેની પાતાના આત્મા કે વિશ્વ-આત્માએ પ્રત્યેની સ્મૃતિ વિકસી શકશે. તે માટે અવ્યક્ત-જગત પ્રત્યે એકાત્ર થઈને આંતરિક અવધાન-પ્રયોગ કરવાનું સચવવામાં આવે છે.

સ્મૃતિના પ્રવાહા બે તરક વહે છે—આંતરિક અને બાહ્ય. બાહ્ય પ્રવાહથી ભૌતિક વિકાસ વધારે થઇ શકે છે; પણ જ્યારે સ્મૃતિના પ્રવાહ આંતરિક અને છે ત્યારે આધ્યાત્મિક વિકાસ **ચાય છે.** જેટલા મહાપુરૂષા થયા છે તેમણે પાતાના સ્મૃતિના પ્રવાહ અંતરના ઊંડાણમાં વહેવડાવ્યા છે. અંતરના ઊંડાણમાં જતાં પાતાના આત્મા અને વિધ-આત્મામાં કંઇ પણ કરક દેખાતા નથી. વિશ્વમાં જે પ્રકાશ દેખાય છે તે મારા જ પ્રકાશ છે; તેમજ વિશ્વમાં જે દેવો દેખાય છે તેમાં પણ હું જવાબદાર છું, એમ સમજી વિશ્વાત્મા સાથે એક્ય સાધના માટે તે ઉદાર ખને છે: ઉંચે ચઢે છે.

આંતરિક અવધાન-પ્રયાગની ક્રિયા શરૂ થાય છે ત્યારે અબ્યકત દેખાતા વિશ્વ ઉપર પાતાના આંદાલનાના પ્રભાવ પડે છે અને તેમાં એકાગ્રતા ખહેાળા ભાગ ભજવે છે. એવાં આંતરિક અવધાનમાં જગતના દાષા અથવા ભૌતિક વાતાને ભૂલતા શિખાય છે અને જગતના સુણા અથવા આધ્યાત્મિક વાતાને યાદ રાખતાં શિખાય છે. જગતની સાથે એ રીતે આત્મીયતા સધાય છે.

આ અંગે એક બે દાખલાએ લઈએ.

સ્વામી રામતીર્થની સ્મૃતિ બહુજ તીવ હતી. પણ તેમણે પાતાની

સ્મૃતિના ઉપયાગ પાતાના આત્મા સાથે વિશ્વાત્માઓના સંબંધ શાધવા અને યાદ રાખવામાં કર્યા. જ્યારે તેઓ હિમાલયના ધાર જંગક્ષામાં આત્માન કના મસ્તીમાં કરતા હતા ત્યારે તેમને જંગલના હિસક પશુઓ– વાધ, વરૂ, સિંહ વગેરેના ભય લાગતા ન હતા.

ઉપનિષદની ભાષામાં કહીએ તા :-

तत्र के। मोहः कः शोक एकत्वमनु पश्यतः

ે — જે આખા જગતને એકત્વની દિષ્ટિએ જુએ છે – સંભારે છે તેને કાે મેહ કે કાે શાક હાેઇ શકે ખરા! એમ જ સ્વામી રામતીર્થનું થયું.

રામતીર્થ એકવાર જતા હતા ત્યારે રસ્તામાં, પર્વતામાં ખરક્રની ખીણા આડી આવી ગઈ. તેને જોઇને તેમણે આત્રા કરી : "એ હિમા-લયની ખરક્રની ખીણો અને ટાચા તમે મને રસ્તા આપી દા! તમારા માલિક તમને કરમાન કરે છે!"

કહેવાય છે કે એમ કહેતાં જ રસ્તો થઈ ગયો. કેટલી આત્મીયતા હશે એમની! તેઓ પાતાને વિશ્વના શહેતશાહ કહેતા હતા. આને આંતરિક અવધાન પ્રયાગની સિહિ રૂપે માની શકાય.

આ આખા વિશ્વની અંદર એક અનાખી સામ્યતા પ્રવર્તે છે. દરેકમાં ચેતનના એક પ્રવારા ઊડયા જ કરે છે. માત્ર અવ્યકત જગત પ્રત્યે એકાગ્રતા કેળવવી એવી શકિત સાંપડે છે. જ્યારે "હું કાેે છું છું ?" એ અંગે, "હું નથી માહ્યુસ, નથી જતિ, હું તા ચેતન છું" અને ચેતનના ખરા વિચાર આવે એટલે વિશ્વ—ચેતન પ્રત્યે આત્મીયતા સધાઈ જાય. એટલે કે વિશ્વ વાત્સલ્યની વાત સમજાઇ જાય. પરિસ્થિત પરિવર્તન પણ ત્યારે જ કરી શકાય; જ્યારે એવા ભાવ થાય કે આ આખું વિશ્વ મારૂ છે.

એવી જ રીતે રાષ્યુકદેવીના પ્રસંગ છે. તે રા'ખેંગાર પાછળ સતી થવા જાય છે. સતી એટલે કેવળ બળી મરવું નહી. પણ સત્ ચઢે અને શરીર ગૌણુ ક્વને તેમજ ચેતન મુખ્ય થાય. ચેતન મુખ્ય થાય ત્યારે આખા વિશ્વ ઉપર તેના પ્રભાવ પડે. સતી રાણક**દેવીમાં ચેતનાનું** સત્ એટલું ચઢી ગયું કે તેના આદેશ ગિરનાર પર્વતે પણ માનવા પડયા.

કહેવાય છે કે રાણુકદેવી, રા'ખેગારના **દેહ પડયા પછી ગિરનારને** કહે છે:—

> "ઉંચા ગઢ ગિરનાર, વાદળથી વાતું કરે. પડતાં રા'ખેગાર તું ખરડીને ખાંગા કેમ નવ થયેા.

મતલખ કે તે કહે છે કે "રા' પડયા અને તું હજુ ઉભાે છે! તને શરમ આવતી નથી?" આમ કહેતાંની સાથે ગિરનાર પર્વતની શિલાઓ ધડધડ કરતી પડવા માંડે છે. પણ રાણકદેવીને તરત વિચાર આવે છે કે એના શુ દાેષ ? અહીંના રહેવાસીઓના શા વાંક ? તેમને આના પડવાથી ઘણું નુકશાન થશે. એટલે તે ક્રી કહે છે:—

## મા પડ મા પડ મારા વીર.....! નાંધારાના આધાર, ચાસલાં કાેણ ચડાવશે!"

છેવટે તો તે નારી છે. તેનામાં માતાનું હૃદય રહેલું છે. એટલે દયા આવી જાય છે; ખરી રીતે તો તેને વાત્સલ્યરસ ભરવા માટે વિશ્વ-પાત્ર નાનકડું બની જવુ જોઇએ. જેમ એક માતા ગમે તેટલાં અને ગમે તેવાં પોતાનાં ગંદા, કાણાં, ખાડાં અને અજ્ઞાન બાળકાને સાચવે છે; વાત્સલ્ય છાડતી નથી. તેમ તેણે વિશ્વની માતા બનીને આખા જગત પ્રતિ પ્રેમ પાયરવા જોઇએ.

રાણકદેવી રા'ખેગારને પાતે યાદ કરે છે. નારીને પાતાનાં શીલ અને સત્યમાં એકાત્ર થવા માટે પતિનું સ્મરણ કરવાનું કહ્યું છે. છેલ્લી ઘડી સુધી પતિને પ્રભુ માનીને તેની સ્મૃતિ રાખવી એ પતિવત-ધર્મ કહેવાય છે. પણ પતિમાં પ્રભુતા ન હાેય તાે માત્ર તેના શરીરની જ સ્મૃતિ રાખવી, એ બરાબર નથી. ખરી રીતે પતિના ચેતનને વિધ ચેતનમાં એટલે કે પ્રભુમાં મળવા માટેના પ્રયત્નાની સ્મૃતિ રહેવી જોઇએ

અથવા પતિના આત્મ ગુણાની સ્મૃતિ રહેવી જોઇએ. મતલબ એ કે મુખ્યતત્વ ચેતનની સ્મૃતિની અખેડ જયોત પ્રજ્જવિલત રહે તે વસ્તુ સ્મૃતિ–વિકાસ માટે કરેલ આંતરિક અવધાન દારા થવી જોઇએ. એની પ્રતીતિ માટે જ અવધાન પ્રયોગ છે.

ભગવાન મહાવીરે અવ્યક્ત જગત પ્રત્યે એકાય્ર થવા માટે અભિયુદ્ધ કર્યો હતો; જેને આપણે આંતારક અવધાન કહી શકીએ. આજે તો જેનેમાં નાટા ભાગે બોજનની બાબતમાં જ અભિયુદ્ધ હોય છે. પણ, અભિયુદ્ધના સાચા અર્થ એ છે કે સમાજને ચેતના ભિમુખ કે સત્યાભિમુખ કરવા માટે કાઇ સંકલ્પ મનમાં ધારવો—યુદ્ધ છુ કરવા અને યુદ્ધ કરેલ સંકલ્પ પ્રમાણે જ્યાં મુધી પૃતિ ન થાય કે યાગ ન મળે ત્યાં સુધી ખારાક ન લેવા અને તેની તૈયારી પ્રાણાંત મુધી પણ રાખવી. "અન્નં વે प्राणा:" કદ્દીને ઉપનિષદમાં ખારાકને પ્રાણ કર્યા છે. એટલે અભિયુદ્ધમાં, તે વાત પૂરી ન થાય ત્યાં સુધી ખેવાક ન લેવા અને પ્રાણ છે. એટલે અભિયુદ્ધમાં, તે વાત પૂરી ન થાય ત્યાં સુધી ખેવાક ન લેવા અને પ્રાણ છે. એટલે અભિયુદ્ધમાં, તે વાત પૂરી ન થાય ત્યાં સુધી ખેવાક ન લેવા અને પ્રાણ છે. એટલે અભિયુદ્ધમાં, તે વાત પૂરી ન થાય ત્યાં સુધી ખેવાક ન લેવા અને પ્રાણ છે. એતે તેન છો. તે ધીમેધીમે અવ્યક્ત જગત ઉપર અસર કરે છે.

બગવાન મહાવીરના જીવનમાં આવા એક અભિગ્રહ તો પ્રસંગ છે. તેઓ એક એવા અભિગ્રહ લે છે જેથી સમાજ અથવા અબ્યકત જગત કેંદ્રિત થઇ જાય છે. તેમના અભિગ્રહ આ પ્રમાણે હતા:—"કાઇ રાજકુમારી, ક્ષત્રિય કન્યા દાસી વેષે વેચાયેલી હાય, માથે મૂડેલી, માત્ર એક વસ્ત્ર ધારણ કરેલી, હાથે હાથકડી, પગમાં એડી, ત્રણ દિવસની ભૂખી હેલ, આંખમાં આંદ્ર અને ચહેરા લપર પ્રસન્તતા હાય, તે અક્દના બાકળા ભિક્ષામાં આપવા ઈ અડની હાય તોજ મારે આહાર લેવો; નહીંતર નહીં."

અહીં આપણે ખ્યાલ આવશે કે આપણી ચેતનાની અવ્યક્ત ચેતન: કે અવ્યક્ત જગત ઉપર શી અસર થાય છે ! કેવી રીતે થાય છે ! બગવાન મહાવીરને આ અભિપ્રહના કારણે પાંચ માસ અને પચ્ચીશ દિવસ આહાર વગરના થઇ ગયા હતા. હજુસુધી તેમને ખારાક મળ્યા ન હતા. ઉપવાસમાં જ આટલા બધા દિવસા ગયા, અભિગ્રહ હજુ પૂરા થયા ન હતા.

કેટલાક લોકો એમ કહે છે કે ભગવાન મહાવીરને તો ખધું જ જ્ઞાન હતું; એટલે જ તેમને ધારેલું મળેલું. પણ જો એમ હોય તો તેમને સાડા પાંચ માસ સુધી ઉપવાસ કરવાની શી જરૂર હતી! અભિગ્રહ ધારણ કરતાં પહેલાં જે દિવસે ચંદનખાળા ખાકળા ખાવાની હતી તેથી એક દિવસ પહેલાં તેઓ અભિગ્રહ ધારણ કરી શકત! પણ ખરી વાત તેા એ હતી કે તેમને કેવળ જ્ઞાન તો આ પછી જ થયું. તેમણે અભિ-ગ્રહ લીધા ત્યારે એટલા જ વિચાર કર્યા હશે કે ''ભલે, મારૂં શરીર પડી જાય પણ હું જે ઇચ્છું છું તે અગ્યકત જગતની સાથે તાળા મળી જય!''

આ એક પ્રયોગ હતો. તેમાં ભારે રહસ્ય છુપાયેલું છે. મહા-પુરૂષોનો સંકલ્પ ઇષ્ટોનું સર્જન કરવા માટે જ હોય છે. તે જમાનામાં નારીને ઘેટાંબકરાંની જેમ બજારમાં વેચવામાં આવતી. તે દાસો તરીકે ખરીદનારના ઘરે રહેતી અને તેની આત્રા પ્રમાણે કામ કરતી. એટલે સુધી કે તે ખરીદનારના તેના ઉપર સંપૂર્ણ કબ્જો રહેતા. ધારે તેા ઉપ-પત્ની તરીકે પણ તેના ઉપયોગ-ઉપભાગ કરી શકતા. એટલે કે નારી-યુલામીની પ્રયાનું કલંક ભારત જેવા સુસંસ્કૃત દેશામાં હતું.

ચંદનભાળા પણ એવી જ એક ખરીદાયેલી દાસી હતી. તે રાજ-કુમારી હતી પણ પકડાઇ જતાં તેને એક સામાન્ય ગુલામ તરીકે વેચ-વામાં આવી. ધના શાંકે તેને ખરીદી હતી. તેને દીકરી તરીકે રાખતા હતા. દાસીને દીકરી જેમ રાખવી એ તેમની પત્ની મૂળા શેઠાણીને ગમતું નહતું. એક દાસીને આટલી હદ સુધી ચડાવવી ન જોઇએ તે તેના મનને સાલતું હતું. અધુરામાં પૃરૂ એકવાર તેણે બન્નેને સ પ્રકરણમાં જોયા. એક દિવસ શેઠ બહારથી થાકેલા આવ્યા હતા, એટલે પગ ધોવા માટે ઊનું પાણી ચંદના પાસે મંગાવ્યું. ચંદના પાણી લાવીને શેઠને

પાતાના બાપુજી માની પાતે તેમના પગ ધાવા મંડી. પગ ધાતી વખતે તેના વાળ વારે ઘડીએ પાણીમાં પડી જતા હતા શેકે હાથથી તેના વાળ ઉચા કર્યા. બસ, બળતામાં ઘી હાેમાયું.

એટલે એક દિવસ જ્યારે શેઠ બહારગામ ગયેલા હતા ત્યારે તક જોઈ તે શેઠાણીએ ચંદનબાળાના હાથે પગે બેડીઓ નાખીને તેના મસ્તકનું મુંડન કરાવીને ભાંયરામાં પૂરી દીધી. જ્યારે ત્રણ દિવસે શેઠ પાછા કર્યા અને તેમણે ચંદનબાળાને ભુમ પાડી. પણ, કાઇ જવાબ ન મળ્યો.

શેઠ મકાનની તપાસ કરી. શેઠાણી ત્યાં આવ્યાં નહતા. તેઓ દરેક ખંડના દ્વાર પાસે જઇને ચંદના–ચંદના ભુમા પાડવા લાગ્યા. અતે ભાંયરા પાસેથી ધીમા અવાજ આવ્યા. શેઠે ભાંયરાં ઉધાડયું. ત્રણ દિવસની ભુખી ચંદનબાળા છે એમ જાણી ધરમાં તપાસ કરે છે તા અડદના બાકળા બહાર રાખેલા મળે છે. તે તેને આપે છે અને લુહારને બેડી–હાથકડી તાડવા માટે બાલાવવા જાય છે.

બુખી ચંદનભાળા, અડદના ભાકળા હાથમાં લેવા જ્ય છે. ત્યાંજ બિક્ષાના અભિગ્રહ ધારણ કરેલ ભગવાન મહાવીર પધારે છે. તેમને જોઇને તે બહુ જ હર્ષિત થાય છે. ભગવાનના બધી વાતા પૂરી હાય છે; પણ એક નથી થતા. આંખમાં આંસુ. મહાવીર પાછા કરે છે અને ચંદનભાળા પાતાને અભાગણ સમજીને આંસુ સારે છે. માંમાંથી સીસકારા નીકળે છે. પ્રસુ પાછા વળીને જુએ છે. તેમના અભિગ્રહ પૂરા થાય છે અને ચંદનભાળાના હાથેથી અડદના બાકળા વહારે છે. ભગવાન મહાવીરને પ માસ અને ૨૫ મે દિન પારણું થાય છે અને ચંદનભાળાને ત્રણ દિવસના ઉપવાસનું પારણું થાય છે. કેવા એ સુયાગ થાય છે!

અહીં ૫ માસ ૨૫ દિવસમાં ભગવાન મહાવીરના ચેતનના આંદ્રાેલનાની અવ્યક્ત રીતે એ અસર થઇ કે આખા સમાજ દાસ-દાસી વિક્રમના અનિષ્ટ પ્રત્યે કેંદ્રિત થઈ ગયાે અને તે અમાનવીય ફ્રૂર પ્રયાતે નાબુદ કરવા **તૈ**યા**ર થ**ઈ ગયો. આમાં ભગવાન મહાવીરતી વિશ્વાતમા પત્યે એટલી તીવ્ર શ્રહ્મા હતી; એટલે જ આ કામ પૂરું થયું. આમ વ્યક્ત અને અવ્યક્ત જગતના મેળ પડી ગયા. ચેતનાની એકાય્રતાથી જ એટલે કે આંતરિક અવધાનથી ! અભિગ્રહ તેા એમના બાહ્ય પ્રયોગ હતા.

એટલે અહીં અવધાનના અર્થ થાય છે અવ્યક્ત જગતની રમૃતિમાં જે ચીજ પડેલી છે તેને એકાગ્રતા વડે બહાર લાવવી. અથવા આજુબાજુના જગતની સ્મૃતિને ધારણ કરવી; કેંદ્રિત કરવી. જે કાંઇ પાતાને મુખ્યું, પાતે ધારણ કરી રાખ્યું છે તે જ્ઞાનને આખા જગતને આપવું; ખહાર લાવવું – પ્રગટ કરવું, તેને પણ આંતરિક અવધાન કહી શકાય. આમ બાલ-અવધાનની શક્તિને અંતરાભિમુખ કહી, જ્ઞાન, તપ, સંયમને ઉન્નત કરવાં એ જ આંતરિક અવધાનનું રહસ્ય છે.



# સ્મૃતિ–વિકાસનું ફળ : પૂર્વજન્મ સ્મૃતિ

સ્મૃતિ–વિકાસ અગે આટલું બધુ વિચારવા પાછળ મુખ્ય હેતુ શ છં ? કાઈ પણ વસ્તુ તેના પરિણામ જાણ્યા વગર સિદ્ધ કરવામાં, તે અગે પ્રયત્ન કરવામાં ઉત્સાહ રહેતા નથી. સ્મૃતિ-વિકાસનું જે તાતકાલિક કળ છે તે પૂર્વજન્મ સ્મૃતિ છે અતે સ્થાયી કૃળ છે. સંપૂર્ણ આત્મા એટલે પરમાતનાનું પદ પ્રાપ્ત થવું. અહી પૂર્વજન્મ સ્મૃતિ અંગે વિચાર કરશું.

આ મન જે લપરર્થા નાનું અને સામાન્ય દેખાય છે તેની શક્તિ અને વિકાસના જો માચા ખ્યાલ આવે તા ચકિત થયા વગર રહેવાત નથી. બાહ્ય મનના ઊંડાણમાં સરકારનાં કેટલાંયે પડળા છે. તે જ્યારે **क्यारे निभित्त भणे** छे त्यारे रुमृति वडे प्रगट थाय छे. भने।वैज्ञानिका આતે Sub Conscious Mind ( મળ કાન્મીયમ માઇન્ડ=અજ્ઞાત મન) કહે છે. આપણે તેને ભાવ-મન કે આંતર્મન કહીએ છાએ. આ આંતર્મન જીવની સાથે લાગેલું છે અતે રમૃતિ વિકાસનું જો કાે**ઇ** તાતકાલિક કળ હોય તા પૂર્વજન્મની સ્મૃતિ થવી છે. માણસની કે જીવા-ત્માની માટી લાચારી એ છે કે તે એ નધી જાણી શકતા કે તે ક્યાંધા આવ્યા ? તે કાે અ હતા ? તેમજ આસપાસના સંબંધા અંગે કાે ક પ્રયોજન ખરૂં કે ગયા જન્મમાં આજના સગાસ બંધીઓના સંબંધ ક્રષ્ઠી રીતે હતા ? આ લાચારીતે રમૃતિ-વિકાસ એક અવસ્થાએ પહેંચીતે દુર કરે છે. કહેવાય છે કે બાળક નાનું હ્યાય છે ત્યારે તેની સાથે એને પૂર્વ-જન્મની સંસ્મૃતિ દ્વાય છે. પણ નવા જન્મના સંસ્કારા અને વાતા તેના ફ્રુપર જામે છે અને તે વિસ્મરિત થઈ (બૂલાઇ) જાય છે.

આજના મતાવૈજ્ઞાનિકા પૂર્વ ભવ અંગે કંઈ કહેતા નથી અથવા તેઓ એમાં માનતા નથી. પણ બાળકને જે સંસ્કારા મળે છે તેમાં અમુક સંસ્કારા ક્યાંથી આવ્યા ! તેના ક્રાઈ ખુલાસા કરતા નથા. સામાન્ય રીતે માખસને ત્રસ પ્રકારના સંરકારા મળે છે:— મા-બાપના, સમા-

જના અને પૂર્વજન્મના. એટલે જ એક જ મા-ળાપના બે છે કરાઓમાં ધણા તકાવત નજરે પડે છે. માણસાેની પાેતાની ભિન્નતા એટલી બધી હૈત્ય છે કે " પાંચે આંગળીએા બરાબર નથી " ''મું'ડે મુડે મૈતિ ભિન્નાઃ'' જેવાં સુત્રોનું પ્રચલન થયું છે. આનું મુખ્ય કારણ તા અજ્ઞાત એવા પૂર્વજન્મના સંસ્કારા છે. આ સંસ્કારાતે પાતાના પુરૂષાર્થના સંસ્કારા. મા-ભાષના સંસ્કારાને લાહીના સંસ્કારા; અને સામાજિક સંસ્કારાને વાતાવરણના સંરકારા ગણી શકાય.

એક જવાર આ પણને પૂર્વજન્મની સ્મૃતિ થાય તા ? એ સહ્થી સુખદ ઘટના ગણી શકાશે! પણ તે થઈ શકે છે અને તે સ્મૃતિ-વિકા-સની નિરતર ઉચ્ચતર પ્રક્રિયાથી. જૈન દર્શન કહે છે કે સ્મૃતિ ઉપર પડેલ માહ, લાભ, કામ, ક્રાધ, મદ વગેરેનાં આવરણા દૂર થવાથી એટલે કે મતિનાનાવરણીય ( નાનને ઢાંકી દેતા ) કર્મના ક્ષય કે ક્ષયા-પક્ષમના કારણે સ્મૃતિ નિર્મળ થઈ જવાથી કેટલીક વ્યક્તિએાને પૂર્વ-જન્મતું સ્મરણ થાય છે તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન કહેવાય છે. અલખત જાતિ-સ્મરણજ્ઞાન મોહ, ક્ષાલ વગેરે દ્વાય તાર્ય થઈ શકે છે. પણ તેથી ઊંચે જવાતું નથી. જાતિસ્મરણ જ્ઞાનની વધુમાં વધુ સીમા ખતાવતાં જૈન સૂત્રો કહે છે કે વધુમાં વધુ એક સાથે નવસા જન્માની સ્મૃતિ થઈ શકે છે. એક સાથે ત્રણ જન્મની સ્મૃતિ-જાણકારીની વાત છાપામાં આવે જ છે. જન્મ-જન્માંતરની વાતા જાણે તેને ચમતકાર ગણી શકાય પણ તેના ચારિત્ર્ય સાથે અવિનાભાવ સંખંધ દ્વાતા નથી. પણ તેવી રમૃતિ થઈ તે જો ચારિત્ર્યના સંપૂર્ણ વિકાસ તરફ જીવન વળે તેા તેને જરૂર ચારિત્ર્યના ચમત્કાર માનશું અને તેને મહત્વ આપશું.

पूर्व जन्मरभरष्युं ज्ञान हरेड़ने यतुं नथी. अने डारष्यु क्रे छे डे દરેકની સ્મૃતિના તેટલી હદે વિકાસ થતા નથી. દરેકની ખુદ્ધિ અને સ્મૃતિ નિર્મળ થતી નથી. તે સિવાય યાદ રાખવા જેવી વસ્તુઓ યાદ રાખવી અને ભૂલવા જેવી વસ્તુઓ ભૂલી જવી એ ટેવ ન પડવાના કારણે ધણા નકામા કચરા અમે છે તે હટતા નથી.

જીપામાં **ધણીવાર પૂર્વજન્મની સ્**મૃતિના કિસ્સાએ આવતા **હે** મ છે. હુમણાં વાંચવામાં આવ્યું હતું કે એક દશ વરસના બાળકને પાતાના પૂર્વજન્મનું ધર યાદ આવી ગયું. તે પાતાના પિતા વગેરેને આગ્રહ કરવા લાગ્યા કે, "મતે મારા ધરે લઈ જાએ!" તે ધર બીજા ગામમાં હતું. બાળકના અતિઆગ્રહના કારણે બધા તેને ત્યાં લઇ ને ગયા. તેણે પાતાનું ધર અને પાતાની પૂર્વજન્મની પત્ની એાળખી લીધાં. તે કહેવા લાગ્યા ક હું કુલાણા નામના શેઠ હતા. મારા નામનું વિદ્યાલય ચાલે છે. તેણે પાતાના પૂર્વજન્મના ધરના નાેકરાે તે કાળે હતા તેમના વિષે પૂછપરછ કરી, તે ત્યાં જમ્યેા અને પછી પાછા પાતાના બાપાના ઘરે આવતા રહ્યો.

આવાં જ બીજાં અનેક બાળકા વિષે અલગ અલગ કિસ્સાઓ છાપામાં વાંચવામાં આવે છે. આ અંગે કાઈએ વધુ ઊંડી તપાસ એક विषय तरीहे हे ज्ञान-विज्ञाननी क्षेत्र शाभा तरीहे हरी नधी-ने આશ્વર્ષના વાત છે. પરિણામે આ ખધા પ્રસંગા કિસ્સાએા રૂપે રહી જાય છે. પણ રખે કાઈ એમ માની બેસે કે જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થાય ને મહા-જ્ઞાની છે. તેના ઉપરથી ધડાે લઇને જો સ્મૃતિ આત્મ-વિકાસ માટે તત્પર ખતે તે જ તે ઉપયોગી છે. આવા ધર્ણા પ્રસંગામાં એવું પછ જાણવા મળે છે કે લણીવાર બાળક આસપાસ થતી વાતાથી પણ તેવી વાતના આભાસને મનમાં ધારણ કરી લે છે અને તેની તીવતા પણ તેને क्षेत्र भानवा प्रेरे छे.

એટલું ખરૂં કે માટા ભાગે નાના ભાળકને પૂર્વજન્મની સ્મૃતિ શ્રુયાની વાતા સંભળાય છે. તેનું કારણ એ છે કે નાનું બાળક ભૂલવા लेव भूसी ज्यय छे अने बाद राभवा लेवुं बाद राभवा प्रयत्न **इरतु**ं હોય છે. પણ માટું થયા ભાદ તે ભૂલવા જેવી વાતાને પણ પકડી રાખે છે. જેતા રમૃતિષઢ કારી પાટી (સ્લેટ) જેવા હાય છે તેના ઉપર સ્મૃતિ–સારકારા તરત **ચોડી શકે છે. આ**વું ભાળક માટું થતાં પૂર્વ-જન્મની રમૃતિ સદંતર ભૂંસાઈ જાય છે. તેનું કારણ ચિત્તની મલીનતા, રમૃતિ-વિકૃતિ અને આસકિત છે. " એકાડ **હ**ં **બહુરવામ** " એવી આસ- ક્તિથી માણસ સંતાનવૃદ્ધિમાં પડે છે ત્યારે રસ્તિ, વિકૃત થાય છે, એટલે માટા થયા ખાદ જેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થાય છે તેનું કારણ અંતઃકરણની વધારે નિર્માળતા, પવિત્રતા અને અનાસક્તિ છે; તેમજ જ્ઞાનવરણીય ક્રમાંના ક્ષયાપશ્ચમ પણ કારણભૂત હાય છે. સ્મૃતિવિકાસ જ્યારે તીવ ખને છે ત્યારે પૂર્વભવાેનું વ્યક્તિગત અને પાર∗પરિક સ્મરણ થાય છે.

ચે!ગદર્શનમાં પૂર્વ જન્મ સ્મૃતિતું કારણ ખતાવ્યું છે:—

अपरिग्रहस्थैयें जन्मकथन्ता संबोधः ॥

એટલે કે પરિગ્રહવૃત્તિ–આસક્તિ–મમતાવૃત્તિ દૂર થવાથી અમમત્વ ભાવ સ્થાયી થવાથી પૂર્વજન્માની વાતાનું સ્મરણ થાય છે. જૈનધર્મ-ત્રાંથામાં પૂર્વ જન્મસ્મૃતિનાં ધણા દાખલાએન મળે છે. તેમાંથી એ એક યસગા જોઈએ.

એક સ્ત્રી અને એક પુરૂષ આઠ જન્મેથી સાથે હતા. નવમે જન્મે અરિષ્ટનેમિ અને રાજામતી તરીકે તેઓ જન્મે છે. પછી લગ્નગ્રંથીથી પતિ - પત્ની તરીકે જોડાવાની તૈયારી કરે છે. પણ પ્રસંગ એવા બને છે કે અરિષ્ટતેમિ રથમાં ખેસીને પાતાની જાન સાથે પરણવા જઈ રહ્યા હાય છે ત્યાં રસ્તામાં વાડામાં પુરાયેલા પશુઓના કરૂણ અવાજ સાંભળી તેમનું હૃદય દ્વી ઊઠે છે. સારથિને પૂછતાં તેમને જાણવા મળે છે કે તેમના સાથે આવેલા જાનૈયા માટે, ભોજન નિમિત્ત આ બધાના વધ કરવાના હાય છે. તે જાણી તેમણે સારચિને વાડા ઉધાડી દેવાનું કહ્યું. પશુઓ મુક્ત થાય છે અને તેઓ પાતાના રથ પાછા વળાવી ક્ષે છે. તેથી જાનમાં ખળભળાટ થાય છે. અરિષ્ટનેમિ તેમને પશુક્યા અને સંયમના સચાટ ઉપદેશ આપે છે. તેઓ પાતે સાધુ દક્ષા લઇ લે છે.

આ બધું જાણીને રાજામતીને ધણી ચિંતા થાય છે. તેની સખીએા તેલ દિલાસો આપે છે અને બીજા પુરૂષને વરવાનું કહે છે. પણ, રાજામતીનું ચિત્ત તાુ અરિષ્ટનેમિમાં પરાવાઈ ગયું હતું. તેઓ ચિતત કરે છે અને તેમ કરતાં કરતાં વેમને પૂર્વના આઠ ભવાના સંવ્યું ધતું સ્મરહ્યુ થઈ આવે છે.

યા<mark>ેગી આનંદધનજી રાજ્યમતીના ભવે</mark>ાને આ રીતે કાવ્યમાં જ **५रे छे:**—

> મનરા વહાલા ! અષ્ટ ભવાંતર વાલહી રે, તું મુજ આત્મારામ. મુક્તિ સીસું આપને રે. સગપણ કર્યાથી શું કામ ? ઘર આવા હાે વા'લમ! મારી આશાના વિશ્રામ ( ઘર આવા...!)

— હે મારા વહાલા! આઠ જન્મના આપણા સંબંધ છે. તમે મારા અતમાના રામ છો. તમે મુક્તિ રૂપી સ્ત્રી સાથે સંબંધ ભાંધા અને મને મૂકા એ કેમ ચાલે ? મારા વાલમ! તમે ધરે આવા – તમે મારી આશાના વિશ્વામ છેા. તમારા વગર મને કચાં આરામ મળશે ક

ટું કમાં ખતે વચ્ચે પૂર્વજન્મ સ્મૃતિના કારણે આત્મ-મંબધ-આત્મિયતા સ્થપાય છે. રાજીમતી પણ સંયમ માર્ગે જઈને સાધ્વી દીક્ષા લે છે. ખરી રીતે તેમની રમૃતિ વધારે નિર્મળ થાય છે. આવી વ્યક્તિની આત્મિયતા જગતના બધા આત્માઓ સા**થે થ**ઈ જાય છે. જેને આવું નિર્મળ સમ્યત્રદર્શન મળ્યું છે તે જુદાપહ્યું કર્યા અને એકપણ કર્યા એ ખંતે ખાબતા જાણતા અને અનુભવતા હાર્ક બધા જીવા સાથે એકતા સાધવા છતાં નિર્કાપ રહી શકે છે. નેમિનાથ તીર્થ કર આવા પુરુષ હતા. તેમણે પૂર્વ જન્મની સ્મૃતિ થતાં ર છમતી સાથે શારીરિક લગ્ત ન કર્યા પણ તેયી ઊંચે ઊઠયા. રાજીમતીતે પૂર્વ જન્મની રમૃતિ થતાં તેણે તેમને જ હદયનાથ અને આત્મનાથ માની તેમના માન્યાસ-માર્ગનું પદાનુસરણ કર્યું તેમણે આત્મ-લગ્ન કર્યા ⊶યારે આદ–આઠ જન્મ લગી તેા હદય લગ્ન ઉપરાંત **શ**્રીર લગ્ન પણ કર્યાં હતાં. તે છતાં જ્યારે અરિષ્ટનેનિએ સંયમ માર્ગે આત્મ-લઃન કર્યા. ત્યારે રાજીસતીને પણ છેવટે અપર પાર સતોષ મળ્યો. જેથી તેએ રથનેમિ જેવા પથ-વિચલિત ચનાર યાેગીને પણ નિવિધાર કરી શક્યાં

પૂર્વજન્મની સ્મૃતિથી જે ઊંચે ચઢે છે તેની તે સ્મૃતિ ચિરસ્થાયી રહે છે; નહિતર થાડાક કાળ પછી સુસાઈ જાય છે. અહીં સવાલ ঈ થશે કે બધાને જન્મ–જન્માંતરની વાત કેમ યાદ ર**હે**તી નથી? તેનું કારણ એ છે કે આપણે અસહજ જીવન જીવીએ છીએ. જીવનમાં સહજતા, અનાસકિત વગેરે હેાય તેા પૂર્વજન્મની વાતા પણ યાદ આવે; નહિતર ભૂલી જવાય.

પૂર્વજન્મ સ્મૃતિના બીજો પ્રસંગ છે—ચિત્ત અને સંબૂતિના. તે ખતે લાઈઓ હતા. પાંચ પાંચ જન્મથી તેઓ એક જ ધરે જન્મ્યા હતા. સાથે રહ્યા હતા. પણ છઠ્ઠે ભવે અલગ–અલગ ધરે તેમણે જન્મ લીધેા. કારણ કે એકમાં આસકિત હતી, બીજામાં અનાસકિત હતી.

છ્કા ભવમાં ચિત્ત એક નગર શેઠને ત્યાં પુત્ર રૂપે જન્મ્યાે. ત્યાં તેનું પાલગ-પાષ્ટ્ર સારી રીતે થયું. તેને નાન-ખ્યાનમાં વિકાસ કરવાના માધતા મહ્યાં અને તેણે વિકાસ સાધ્યા. એક વાર ચિત્ત એક મૃતિન પ્રવચન સાંભળવા ગયા. ત્યાં તેને પૂર્વજન્મની સ્મૃતિ થઈ આવી. તેથી તેને વૈરાગ્ય થયેા અને તેણે મુનિદીક્ષા લીધી. સાથે જ તેને પાેતાના ભાઈ સંભૂતિ મળે તાે તેને પણ વૈરાગ્ય પમાડવાની ઇચ્છા પ્ર**ળળ થ**ઈ.

મંભૂતિ ક્ષદ્ધાદત્ત ચક્રવર્લી રાજા રૂપે જન્મ્યા. તેને બધા પ્રકારની સાહ્યળી મળી, તે એમાં જ મગ્ન રહેતો, એક વાર તે એક બગીચામાં બેટા બેટા આનંદ માઅતા **હ**તા કે તેએ એક કુલના ગુચ્છ 'જોયા. તે જોઈને તેનું ચિત્ત વિચારના ચકડાળે ચડ્યું. તેણે જો કે એ ગ્રુચ્છા પહેલીવાર જોયા નહાતા તે છતાં તેને થયું કે "સ્માનું મેં કર્યાય પહેલાં જોયું છે!"

આંતરિક આંદ્રાલન જાગતાં જાગતાં અનેક નવીન સંસ્મરણા તાજાં થવા લાગ્યાં. તેમાંથી તેને પાતાના પુર્વભવાની સ્મૃતિ **થ**કી. **યાંચ**–પાંચ જન્મ લગી ભંતે સાર્ધ તરીકે રહ્યા–હવે તે બાર્ધ કર્યા હશે ? તેને મળવાની તાલાવેલી એના હદયમાં લાગી. એટલે તેને શાધી કાઢવા

માટે એક શ્લોક તેણે પાંદડા ઉપર લખ્યા :--

" आसी दाखा मिया इंसा चंडाका अमरा बहा"

—તેણું એ શ્લોકા રચી પાતાના સેવક વડે ઢેંદેરા પીટાવ્યા કે 'જે મારા અડધા શ્લોકાની પૂર્તિ' કરશે તેને હું અડધું રાન્ય આપીશ!" ખધા લોકા તેની અત અતની પૂર્તિ કરીને લાવવા લાગ્યા પશુ પ્રકારતને તે ન રૂચી,

યાગાનુયાગે ચિત્ત મુનિ ગામે ગામ વિચરતા આ ગામમાં આવ્યા. ભાગમાં માળીએ તેમને ઉતારા આપ્યા. માળીને પછુ અડધા રાજ્યની તાલાવેલી હતી એટલે તે પણ પેલા અડધા શ્લાક ઉચ્ચારવા લાગ્યા. ચિત્ત મુનિએ તેને ધ્યાનથી સાંભલ્યા. તેમણે માળીને પૂછવું કે " આ શું છે?"

માળીએ તેમને બધી વાત કરી. ચિત્તમુનિને તે ભાઇ ને પ્રજવાળવે હતો. એટલે તેમણે તે શ્લાકની પાદપૂર્તિ આ પ્રમાણે કરીને માળીતે આપી:— 'इमाणा छाँडया बाइ, अनमनेण जाविणा '

પેલા માળીએ તે અડધા ક્લાક યાદ કરીને હાલદત્ત ચક્રવતી ને સંભળાગ્યા. હાલદત્ત તે સાંભળા: "મારા ભાઈ" એમ કહી મૂં છે ત શકે જાય છે. સૈનિકાએ પેલા માળીને કેંદ કર્યા. તેને ધનકાવ્યા તેને તેને ક્લાક કર્યા તેને ધનકાવ્યા તેને તેને કેંદ્ર કર્યા તેને ધનકાવ્યા સુનિએ ભનાવ્યા છે. "સૈનીકા સુનિને વિનિત્ત કરી ચક્રવર્તી પાસે લઈ ગયા. હાલદત્ત ચક્રવર્તીએ હૈંદ્રશ્વમાં આવીને ચિત્ત સુનિને નિહાલ્યા. પુર્તજન્મની સ્મૃતિ જાગી અને તે બાલી ઊઠયા: "મારા ભાઈ…!"

મુનિએ કહ્યું: "આ આપણા ઝ્ટ્રોજન્મ છે!"

મુનિએ ત્યાર ખાદ વિગત ભવેાની વાર્તા આ પ્રમાણે કહી સંભળાવી:— આપણે પહેલાં દાસ રૂપે રહ્યા. બીજા જન્મે કાલિંજર નામના પર્વત ઉપર મૃત્રસા થયા. ત્રીજે જન્મે હંસ થયા. પછી કાશીમાં ચંડાલને ત્યાં જન્મ્યા. તે વખતે નમુચિ નામના પ્રધાન હતા. તે સંપટ અને વ્યભિયારી હતા. તેથી રાજાએ તેને મૃત્યુદંડની સજા આપી. તેને ફાસીએ ચઢાવતાં આપણા પિતા ચંડાલને દયા આવી અને તેને ખચાવી લીધા અને પાતાને ઘરે ગુપ્ત રાખ્યા. તે ગુપ્ત રીતે આપણને સંગીત શાખવાડતા રહ્યો. પણ કરી કુટિલતાના કારણે તે ત્યાંથી હસ્તિનાપુર ગયા. ત્યાં ચાલાકીથી પ્રધાન થયે.

" આ તરક આપણે (ચિત્ત અને સંભૂતિ) સંગીતમાં પાવરધા થઇને આખી પ્રજાતે આકર્ષવા લાગ્યા. તેથી દ્વેષીલા સંગીતશાસ્ત્રીઓએ આપણને હલકાં વરણના અયાગ્ય ઠગવી રાજા પાસે કરમાન લઈ ત્યાંથી હોંકી કાઢ્યા. જિંદગીથી કંટાળીને આપણે પહાડ ઉપર ગયા અને પડતું મૂકવાની તૈયારી કરતા હતા; ત્યાં એક પવિત્ર સાધુના ભેટા થયો. તેણે આપણને ખચાવ્યા અને સાધુ-દીક્ષા આપી, જ્ઞાન-ખ્યાન શીખવ્યાં.

'' આપણે ઉત્ર તપસ્યાએા કરવા લાગ્યા. તેના પ્રભાવે આપ**ણને** લબ્ધિએ મળી. વિચરતા-વિચરતા આપણે હરિતનાપુર ગયા. ત્યાં ભિક્ષા ક્ષેવા જતાં પેલા નમુચિ મંત્રીએ જોયા અને કદાચ તેને ઉધાડા પાડશું એવી બીક અને શાંકાના કારણે તેણે આપણને નગરી બહાર કઢાવ્યા.

આવાં અસહ્ય અપમાનથી આપણે સળગી ઊઠ્ઠયા. આપણે આપણી લબ્ધિતા ઉપયોગ કર્યો. નગરીમાં આગના ભડકા ઉઠવા લાગ્યા આખી નગરી ગુમર ણી લાેકા રાજા પાસે પાેકાર પાડવા ગયા. કાેઈ કે રાજાને કહ્યું: "આપણી નગરીમાં બે મુનિએાનુ અપમાન થયું છે તેના કારણે આમ થયું છે!"

તેથી રાજા પાતાની ચતુરંગિણી સેના, રાણી–દાસીએા સા**થે** આગ્યા. તેણે આપણને ખુય જ વિનતિ કરી. રાજાની વિનવણીયી આપણુ લબ્ધિએ પાછી સંકેલી લીધી. અને નગરીમાં શ્રાંતિ થઇ ગઇ.

આટલ કહી ચિત્ત મુનિએ કહ્યું : " મણ, ખંધુ ! તમને તે વખતે રાજાની સાહેળી વગેરેનું આકર્ષણ એટલું બધું થાય છે કે તમે મારી

**ધણી ના છતાં ચક્રવર્તાંની ઋહિતુ**ં નિયાશું≉ કરાે છેા. હું સમબાવે રહું છું. પણ ત્યારથી આપણા રસ્તા કટાઇ જાય છે. હું કાળધર્મ પામી શ્રેષ્કીપુત્રફપે જન્મ્યેા અને વૈરાગ્ય પામીને સાધુ થયે**ા** છું તમે નિયાષ્ટ્રાં પ્રમાણે વ્યક્ષદત્ત ચક્રવર્તી થયા છેા. મને પણ જાતિ–સ્મર્શ **ત્રાન થયું હતું એટલે તમે પણ બ**વનાે ઉદ્ધાર કરી શકા તેવી મારી અંતરની અભિલાષા રહી છે. આ માનવભવને ભાગવિલાસમાં આસકન રહીતે ન હારા. ચેતા અતે ચાલી નીકળા મારી સાથે!" જો તમે સાધ ન બની શકા તા ગૃહસ્ય જીવનમાં રહીતે પણ આર્ય કર્મ કરા નીતિ ન્યાયથી ચાલા.

**થકાદત્ત ચક્રવર્તા (સંભૂતિ) ચે**ત્યા નહીં. તેમણે કહાં: "મતે તામારા દશ્રાન કરી આનંદ થયા છે. પણ આપની વાતનું પાલન હમારાં થઇ શકે તેમ નથી. રાજકાજ, સ્ત્રી, પુત્ર વગેરેની સાહ્યણી અતે ભાગાંસક્તિ નિવૃત્તિ થઇ શકું તેમ નથી !"

મંનિ તેમને ધર્જી સમજાવે છે પણ તે (સંભૂતિ) ચેતંતા નથી. ચિત્તમુનિ ત્યાંથી વિદાર કરી જાય છે. તેઓ વિકાસ સાધતાં આત્માના ઉચ્ચ પદે પદ્ધાંથી કેવળી ખની માસે જાય છે પણ પ્રદાદત્ત ચક્રવર્તી-સંભ્રતિ-સંસારના કાદવમાંથી ઉપર આવી શકતા નથી અને નરકે જાય છે.

તાત્પર્ય એ છે કે પૂર્વજન્મની સ્મૃતિ પૂર્વ સંસ્કારવશ પ્રહાદત્તને જરૂર થઈ પણ તેએ એના દુરુપયામ કર્યો અને ચિત્તમુનિએ સદુપયામ કર્યો. આમાં પછ પૂર્વજન્મની સ્મૃતિ તેા ઊંડાચવાળી ખુહિને કારણે થઇ હતી તે ખાન રાખવં એઈએ.

<sup>\*</sup>શલ કર્માના કવની માંત્રસી કરી લેવી.

# સ્મૃતિ વિકાસ ચરમ ઉદ્દેશ્ય<del>–આત્મસ્</del>મૃતિ

એ તા સ્પષ્ટ થઈ ગયું છે કે સ્મરણ ક્ષક્તિ એ આત્માની અનંત શક્તિઓ પૈકીની એક શક્તિ છે. તેના વ્યવસ્થિત રીતે વિકાસ ચાય તા એ ખીલી શકે છે. આ સ્મૃતિ વિકાસની અલગ અલગ ભૂમિકા-એામાંથી જીવ ક્રઇ રીતે પસાર થાય છે અને અંતે આત્મ વિકાસની ભૂમિકામાં આનંદમય સ્થિતિમાં કર્ષ્ઠ રીતે પહેંચે છે તે અંગે અત્ર वियार क्षरवाना छे.

વૈદિક દષ્ટિએ સ્મૃતિની જે અલગ અલગ બૂમિકા છે; તે ક્રમશ્રઃ નીચે પ્રમાણે છે.

- (૧) અન્નમય કાષની ભૂમિકા
- (ર) પ્રાણમય કાયની ભૂમિકા
- (૩) મતામય કાષની ભૂમિકા
- (૪) વિજ્ઞાનમય કાયની ભૂમિક:
- (પ) આનંદમય કાષની ભૂમિકા

આમા સ્મૃતિના વિકાસ, કેવી રીતે વધે છે, તે વધારે વિવેચન પુર્વંક જોઇ એ.

મન્તમય કાષની ભુમિકા : આ સ્મૃતિની પહેલી ભૂમિકા છે. તેમાં ં શરીર તેમજ તેને ટકાવવા માટેનાં આદ્રાર વિહારની જ રમૃતિ દ્રાય છે. સામાન્ય રીતે જીવન-વિકાસને પહેલે પગથિયે ઊભા ર**હે**નાર દરેક જીવાત્માને શરીરતા વિચાર પહેલાં આવે છે. શરીરતી સ્મૃતિ થાય એટલે કાંઇક ખૂટતું લાગે છે; એમ થાય **છે.** એટલે કે તેને **બૂખ લાગે** છે. તે માટે શું કરલું <sup>ક્</sup> એના વિચાર થતાં ખારાક જોઈએ. તે ગમે તે રીતે ખારાક મેળવે છે. પછી તેને એ ખ્યાસ નહીં આવે કે આ ખારાક સારા છે કે નહીં ?

તે ખારાક કંઇ રીતે મેળવેલા છે? પ્રમાણિક સાધતાયા કે અપ્રમાાણિક સાધતાયા ? કારણું કે જીવ એ વખતે અન્નમય કાયના ભૂમિકામાં હાય છે. તે કેવળ સ્થૂળ ઉપર છેલ્લા-વિચાર કરતા હાય છે. અન્નમય કાયના ભૂમિકામાં માણુસ ટેવને આધીન હાય છે. તેને યાદ રાખવું છે, એમ નહીં લાગે કદાચ યાદી આવે તા પણ ઉપલા થરની.

આવી સ્મૃતિ મનુષ્યો સિવાય પશુઓ અને સામાન્ય છવાને પશુ હોય છે. એક દિય છવા વનસ્પતિ પણ આજ ભૂમિકામાં શરીરના વિકાસ કરતા હોય છે. અહીં કેવળ શરીર છે તેને પાષવા માટે આહાર જોઈ એ. તે ગમે તેમ મેળવવા એટલી સ્મૃતિ રહે છે અને તે પ્રમાણે છવા આહાર મેળવે છે તે અંગે તે હિંસક પણ ખની શકે છે. જેમ કે હિંસક પશુઓ વનસ્પતિઓ સુદ્ધાં—અન્ય છવાનું બક્ષણ કરે છે. માણસ પણ હિંસક—અદિસક સાધના વાપરે છે. એટલે અન્નમય કાંધની ભૂમિકામાં સ્મૃતિ શરીર સંખંધી યાદી રૂપે રહે છે. આ બૂમિકામાં રહેલ છવને કહેવું પડતું નથી કે બૂખ લાગી છે, માટે ખાવા ચાલા. તેયા જ કહેવત પડી છે કે "બીનું બધું બૂલી જાઓ છા, પણ ખાવાનું કેમ બૂલતા નથી!"

પાણમય કાંપની બુમિકા: શરીર પછી શરીરથી સંખાધિત આજળાજની વસ્તુઓ અને વસતિની યાદી આ બૂમિકામાં આવે છે. તેથી તેમાં જાતીય ભાવના જાગે છે. તે વિચારે છે કે માર્ટુ કુડું ખ હાય તે! સારૂં! આ બૂમિકાવાળા માણસ પુત્રેષણા, વિતેષણા અને સાેકપણામાં રાચતા હાય છે. તે પુત્ર, પૈસા અને પ્રતિષ્ઠામાં રાચે છે.

સામાન્ય રીતે જાતીય આવેગાની રમૃતિ એમાં રહે છે. તેથી ડગલે તે પત્રસે તે વિકાર વાસનાને વશ્વ ખતે છે અતે જાતીય સંખંધા ખાંધવા પ્રેરાય છે; વ્યક્તિચાર કરવા પણુ પ્રેરાય છે અને તેને લગતા શુન્દાએન ખાળાત્કાર વગેરે પણુ કરી નાખે છે. લગ્ન જીવન પણુ આ બૂમિકામાં આવે છે. તેથી કરીને પાતે ખાઈ લીધાની સાથે તેને એ રમૃતિ થાય છે -- બાળ કાતું શું ? પત્નીતું શું ! આવી સ્મૃતિ પશુઓમાં પણ દ્વાય છે. મતુષ્યમાં વિશેષ વિકસિત **ઢાય** છે. આ બૂમિકામાં છવ પાતાનાથી આગળ વધી વંશ-કૃટું ખ સુધીનું વિચારે છે.

મનામય કાષની ભૂમિકા : કુટું ખપછી ગામની, જ્ઞાતિની કે સમાજની સમૃતિ આવે છે. હું જે ગામમાં રહું છું. જે જ્ઞાતિમાં રહું છું તેતું મારે કંઈ કરવું જોઈએ અથવા મારે સમાજના કાયદામાં રહીને ચાલવું જોઈ એ; એવી ભાવના મનામય કાષમાં હોય છે. આમાં પ્રાંત, સમાજ, રાષ્ટ્ર વગેરેના હિતની ભાવનાના પણ સમાવેશ થઈ જાય છે.

આ ભૂમિકામાં પહેાંચેલ વ્યક્તિ જો સાધક હાય તા તે આછવિકા માટે અનર્થ કરતા નથી, વધારે પરિગ્રહ રાખતા નથી, ગૃહસ્થ હાૈકીને પણ અનાયાસે બ્રહ્મચર્યનું જતન કરી શકે છે. મનામય કાષની ભૂમિકામાં રમૃતિના વળાંક સ્વ ઉપરથી વિશ્વ ભણી વળે છે.

વિજ્ઞાનમય કાષની ભુમિકા : આ બ્રુમિકામાં સાધકની સ્મૃતિ પરિપક્રવ થઈ જાય છે. એટલે તે સાચા અને તાત્કાલિક નિર્ણય કરી શકે છે. 'મારાથી આ થાય, આ ન થાય", 'આ મારું કર્તવ્ય છે, આ મારું કર્તાવ્યાનથી ', આમ તેની સ્મૃતિના ધણા વિકાસ થાય છે. આમાં માણસા એવી વાતા યાદ રાખી શકે છે કે "હું ઊંચે જવા સર્જાયા છું એટલે મારે એવી વાતા યાદ રાખવાની છે કે જેથી, હું વૃત્તિ કે આવેગાને આધીન થયા વગર અંતરાત્મામાં ઊંડાે ઊતરી શકું !'' વૃત્તિને આધીન સ્મૃતિ એટલે કે કાઈએ ઢપકા આપ્યા કે મેણાં ટાણાં માર્યા તે યાદ રાખવાની વૃત્તિ. આ છીછરી સ્મૃત્તિ છે અને ભૂલવા જેવી છે. 'બીજ મુશ્કેલીમાં ન મુકાય, તેવી રીતે વર્તાવું કે બીજાની મુશ્કેલીએા દૂર કરવી એવી સ્મૃતિ અન્તઃ-સ્મૃતિ છે. આવી સ્મૃતિ વિજ્ઞાનમય કાષમાં સહજ રીતે થાય છે.

## આનં દમય કાષની ભૂમિકા :

વિજ્ઞાનમય કાષથી માણુસ આગળ વધે છે એટલે આનંદમય ક્રાષની ભૂમિકા આવે છે. ત્યાં તેને ખાહ્ય દેષો સ્પર્શતા નથી; રાગદ્વેષ સ્પર્શતા નથી. તે ક્રેવળ આનંદ તે આનંદ અનુભવે છે. એ ભૂમિકામાં મિત્ર કે સાત્રુ બન્તે જોતાં તેનામાં વાત્સલ્ય જ પ્રગટે છે. જગત સમક્ષ ઉપર એકસરખું સતત વાત્સલ્ય વરસાવતા રહેવાની જેની ટેવ બને છે અને તેની સ્મૃતિ–યાદી એટલી હદે નિર્મળ બને છે તેને આનંદમય કાયની બૂમિકા કહી શકાય છે.

વિજ્ઞાનમય કાષની ભૂમિકામાં કેટલીક વાર માણુસ ઊંડે ઊતરીને વિચાર તે કરી શ્રક છે કે, કર્તવ્ય શું છે? અકર્તવ્ય શું છે? છતાં કામ-કાંધ કપાય-વિકારના હુમલાએ તેને પજવી શ્રક છે. તેથી તે લક્ષે પડી જતા નથી; પણ તે વિચાર છે તે પ્રમાણે આચરી શકતા નથી. જો કે તે અનિષ્ઠ-આચરણ કરવા ઇચ્છતા નથી પણ પૂર્વ સંસ્કારના કારણે અનિષ્ઠમાં પ્રવર્તતા હાય છે. એટલે જ ગીતામાં કહ્યું છે—

सदशं चेष्टते स्वस्याः प्रकृते र्जानवानि । प्रकृति यान्ति भूतानि, निग्रहः किं करिष्यति ॥

ત્રાની પુરુષા પણ પાતાની પ્રકૃતિ પ્રમાણે પ્રયત્ન કરે છે. પ્રાણીઓ પાતાની પ્રકૃતિને અનુસરે છે એટલે ત્યાં નિગ્રહ્ન શું કરશે ?

आ प्रकृतिना प्रकाव अंगे गीताभां ह्युं छे हे:—
प्रकृतिं स्वामवष्टस्य विसृजामि पुनः पुनः ।
भूतग्रामिमं कृत्स्नंमवशं प्रकृतेर्वशात ॥

આ આખા પ્રાણી સમૃદ પ્રકૃતિને વશ છે. પ્રકૃતિજન્ય ગુણે!ના ત્રણ પ્રકાર છે. સત્ત્વગુણ, રજોગુણ અને તમાગુગ. એ ત્રણેથી આ જગત શ્રેગયેલું છે.

જૈન તત્ત્વજ્ઞાનમાં આ અંગે એક સુંદર વાત કહેવામાં આવી છે કે "દરેક જીવમાં આઢ રુચક પ્રદેશા હોય છે. ચારે બાજુ ગમે તેવા અધકાર છ્વાયા હોય તાયે રુચક પ્રદેશામાં જ્ઞાનના પ્રકાશ કાયમ રહે છે. એટલે કે તે ભાગ ઉધાડા રહે છે ગમે તેવા પાપીમાં પાપી માણ્યસ હોય તે પણ એમાં કંઈક સત્ત્વગુણ પડેલે હોય છે—ચેતનાતું તત્ત્વ રહેલું હોય છે. તે તરફ રૂચિ થાય તે તે અંધારાને જોઈ શ્વકે અને પાતાતું ભાન કરી શ્વકે. આત્મ—ભાનના પ્રકાશ થવાથી અંધારું સાંવ દૂર થઈ શકે છે. પણ આ ભૂમિકા વિજ્ઞાનમય કાષની હોય છે.

ત્યારે, આનંદમય કાષમાં તો તેને ચેતનાની સતત સ્મૃતિ કાયમ રહે છે. તેને આત્મન્નાનની, આત્મગુણાની અને આત્મસ્વરૂપની અખંડ સ્મૃતિ રહે છે. તેથી આ ચેતનરૂપ આત્મા આનંદ-ઉલ્લાસ અને આત્મ-મસ્તીમાં રહે છે. તે પરનાવથી દ્યાતા નથી, પરભાવ એને પરતંત્ર પણ કરી શકતા નથી. પ્રકૃતિ તેને ઘેરી શકતી નથી. તે સ્વતંત્ર નિજાનદમાં મસ્ત રહે તેવી સ્થિતિ આનંદમય કાષની હોય છે.

## " હું કેાણ છું ?"ની ઝાંખી અને સ્પષ્ટદર્શન :

એવી દશામાં તેને ભાન થાય છે હું કાે શુ છું ? અને તેતું દર્શન સ્પષ્ટ ખનતાં તે કહી ઊઠે છે " सोऽइम्" તેથી જ જગદ્યું રૂ શંકરાચાર કહે છે તેમ:—

कोऽइम् कथमिदं जातं, को वै कर्ताऽस्य विद्यते । उपादानं किमस्तीइ विचारः सोऽपमिदृशः ॥

એટલે કે હું કાેેે હું ક હું ક હું ક ક્યાંથી આ શ્વરીર થયું ? એ શરીરતે કર્તા કાે હું ? અહીં તેતું ઉપાદાન શું ? એવા આત્મરમૃતિને પાષક વિચાર જ માહ્યસને થતા હાેય છે.

શ્રીમદરાજચાંદ્રજીએ સ્મૃતિના વિકાસ શતાવધાની રૂપે કરીને આવા જ વિચાર કર્યા હતા. તેમણે કહ્યું:—

હું કેાલ્યું છું ? કયાંથી થયા ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરૂં ? કાના સંબંધ વળગણા છે ? રાખું કે એ પરિહરું ?

સૌથી પહેલાં એ વિચાર આવે છે કે હું કાેે છું ! પ્રાર્થના ભૂમિકાવાજા કેવળ શરીર સુધી વિચાર કરતાે હાેઇને તે હું આ નામના ધું એવા જ વિચાર કરીને રહી જાય છે. પછી તેને થાય છે કે આ શ્રારીર તા નધાર છે તા હું કાેેે ખું ધું ! ત્યારે એ વિચાર છે અને બધી ભૂમિકા વટાવીને હેવટે તેને ખ્યાલ આવે છે કે હું અનંત શ્રાક્તિવાળા ચેતન ધું.

પછી તે પ્રશ્ન પૂછે છે હું ક્યાંથી થયા ? ક્યાંથી આવ્યા ? મારું ખરું સ્વરૂપ શું છે ? આ બધા સંબંધા અને વળગાડા સ્થાયી કે અસ્થયાં! એ સંબંધા જાવવવા કે છોડવા ? અથવા :નિર્ક્ષેપતા જ જાળવવી. આ બધા વિચારા આનંદમય કાષની ભૂમિકાવાળી વ્યક્તિને આવે છે.

ત્યાં તેને આત્માનાં દર્શન થાય છે—સાક્ષાત્કાર થાય છે. કેટલાક ઉચ્ચ સાધકાને અવ્યક્તભળ ઉપર શ્રહા પૂર્વક ટકી રહેવાની અન્તાસ્પુરણા થાય છે. તેથી તેને આત્માના સ્વરૂપતું દ્રહ ભાન થઈ જાય છે. આતમ સાક્ષ ત્કાર એટલે કાઈ સ્થૂળ વસ્તુના દર્શન થતાં નથી. પણ તેને અંતરમાં પાતાના આત્માનાં દર્શન થાય છે. ત્યારપછી તે બહારની વસ્તુઓ સાથે સંખંધ રાખવા છતાં અંતરની સ્મૃતિને ચૂકતા નથી. તેનું આત્મનિરીક્ષણ શરૂ થાય છે. આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપ આગળ આ બધી બાબતા–દાષા વસેરે ક્યાંથી હાઈ શ્રક ! બીજાના દાષા એ મારા દાષો છે તેને દૂર કરવા જોઈએ. આમ તે પાતાની શુદ્ધ કરતા જ્યા છે. તે સતત આત્મસ્મૃતિમાં ડૂબેલા જ રહે છે. અહીં દાષો આવીને તેના સ્પર્શથી શુદ્ધ થઈ જાય છે.

#### આત્માની એ મસ્ત દશા :

આવી અન્તઃસ્પુરખાયી આત્મસાક્ષાત્કાર જેને થાય છે તેની મસ્ત– દશ્ચા કેવી દ્વાય છે તેના એક શાસ્ત્રીય પ્રસંગ જોઈએ.

અગાઉ એક વિષયના પ્રવચનમાં કે શાંબી નગરીમાં પ્રભૂતધન સચય નામના શ્રેષ્ઠી પુત્રને થયેલ સ્વતઃ અન્તઃસ્પુરષ્યાની વાત કરી હતી. અંતે જ્યારે તેઓ સંયમ માર્ગ ગયા ત્યારે અનાથી સુનિના નામે પ્રસિદ્ધ થયા. એકવાર વિદાર કરતા તેઓ મંડીકુક્ષિત નામના ચૈત્ય ઉદ્યાનમાં શાંતભાવે મેઠા દતા. ત્યાં મમધ સભ્રાટ મેબ્રિક (બિંબીસાર) આવ્યા. આ મુનિના દીપ્યમાન અને ચુંબકની જેમ આકર્ષી લેતા મહેરા જોઈને સભ્રાટ તેમની નજીક જાય છે–વંદન કરે છે.

સભ્રાટ મેબ્રિકને ખહુ આશ્રય માય છે કે આવા તેજસ્વી યુવક અને ભવ્ય ચહેરાવાળા પુરુષ જુવાનીમાં શ્વા માટે સાધુ ખની ગયા હશે? એને શું દુ:ખ હશે? એનાં શ્વરીરને પૂરાં કપડાંયે નથી! બીજા કાઈ સુખસગવડનાં સાધના પણ નથી! એ કંટાળીને તા ઘેરથી નહીં નીકળ્યા હાયને! રાજા તરીકે મારી કરજ છે કે મારા રાજ્યમાં જો કાઇ દુ:ખીયા હાય ના તેની સંભાળ હોવી.

તેથી મૈિણક રાજ્ય તે સુનીને પૂછે છે! "તમને જોઈને તમારા પ્રતિ મને બહુ માન ઉપજે છે! તમારાં રૂપ, યૌવન અને કાંતિ જોતાં તમે શા માટે આ કષ્ટકારી માર્ગ લીધો છે તેની સમજશ પડતી નથી. તમને કંઈક દુ:ખ છે! જો તમે મને કહેશા તા તે હું દૂર કરી શકીશ. આક્ષા મારી સાથે ખધી સુખસગવડા ભાગવા!"

અનાથી મુનિ તે સાંભળી રહે છે. તેમને આત્મસાક્ષાત્કાર થર્મ ચૂક્યા હોય છે એટલે તેઓ શ્રેષ્ટ્રિકને પાતાની તરફ આકર્ષી શક્યા. પશુ તેઓ એની લોતિક સંપત્તિની લાલચા તરફ જરાયે લલચાતા નથી. તેઓ મીન રહે છે.

શ્રેણિક રાજા કરી પૂછે છે: "હું રાજા છું–મતે કહેા તમે શૈની શાધમાં છે! હું તમતે તે અપાવી દર્મ્શ!"

અનાથી મુનિએ કહ્યું: "રાજન્! હું તો અનાય છું –નાયની શાધમાં હું એટલે મારું નામ પણ મેં અનાથી રાખ્યું કે!"

રાજાને થયું કે આના કાઈ નહીં હોય! ખસ, એટલી જ વાત હતી તા તેને તા દૂર કરી શકાય. તેણે કહ્યું: " ચાલા! હું તમારા નાથ ખનીશ, અનાયતું આધાર સ્થાન ભનીશ, બસ! તમને ખાવા પીવા રહેવાની બધી સગવડ કરી આપીશ!"

અનાથી મુનિના ટકારા પડે છે, "રાજના તું પાતે જ પાતાના નાય નથી, પછી મારા નામ કર્યાથી ખનીશા"

શ્રેષ્ટ્રિકને શાય છે કે આ મુનિને મારા પરિચય ક્યાંથી દ્વાય ! તેથી કહે છે: "મુનિવર! હું મગધ સમ્રાટ શ્રેષ્ટ્રિક છું. મગધ પ્રજાના નાય છું. તમે મારા દ્વાવા છતાં અનાય શ્રા માટે રહ્યા! મને તમારા પ્રતિ આકર્ષણ થયું છે. મારી સાથે તમે ચાલા. તમને એક પળે એમ નહીં લાગે કે તમા અનાય છે! બધાં સુખ-ભાગ, વૈભવ-વિલાસ તમારાં ચરણ ચૂમતાં આવશે!"

મુનિ કહે છે: 'એમ નહીં! હું જે નાથની શાધમાં છું તે બીજો જ છે! મારે ત્યાં પણ આ બધી વાતની કમી ન હતી. પણ આ બહ્ય વસ્તુઓનું શરણ શું કામનું? હું પણ મા-બાપ વડીલ સોને મારા શ્વરણદાતા-નાથ માનતા હતા પણ એક રાતે જગીને જોયું તા બધાં નાથ અનાથ જેવાં લાગ્યા!"

એમ કહી મુનિએ પાતાના આપવાતી સુંભળાવી. તેમણે કહ્યું, હું તા આત્માના નાયને શાધવા નીકળી પડેયા છું. બોહશાસ્ત્રામાં કહ્યું છે—

### अत्ताहि अत्तनो नाथो, कोहि नाथो परोसिया

- —આત્મા એ જ આત્માના નાય છે ? કાપ્યુ વળી બીજો નાય છે ?
- જે દુ:ખ થાય છે તે મન, શરીર, કુટુંબ વગેરેને નાથ કે શ્વરુષ્યુરૂપ માનવા જઈએ ત્યારે જ થાય છે. એ બધા ઉપર વિજય મેળવાય ત્યારે જ આત્માના ખરા નાથ મળી શકે. માણસ માને છે કે ખઢરના સાથે યુદ્ધ કરી, વિજય મેળવી તે માલિક બને છે–નાથ બને

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

છે પણ આ શરીર–ઇન્દ્રિય અને મન સાથે યુદ્ધ કરતાે નથી. તેથી જ **ધરા અનુભવા પછી જૈનસૂત્રા કહે છે:—** 

#### अप्पाणमेव जुजझाहि कि ते जुजझेण बजझयो

— તું પાતાના ગણાતાં *ઇન્દ્રિય*–મન વગેરે સાથે યુદ્ધ કર**!** આત્મતત્વને પ્રકાશમાન રાખ! બહારનાની સાથે યુદ્ધ કરવાથી શ કાયદા ? \* અંતે હું ખૂબ ઊંડા ઊતરતા ગયા અને મને થયું કે જેને હું બહાર શાધુ છુ તે મારી અંદર પડ્યું છે. મને શાંતિ મળી ગઇ. હું તપ્ત થઈ ગયેા. મને ખહારની વસ્તુ જોઇતી નથી.

આવી આત્મરમૃતિની મસ્તવાણી સાંબળીને રાજા શ્રેણિકને સત્ય સમજાઇ ગયું. તેને સંતાષ થયા. તેણે મુનિને વદના કરી તેમજ તકલીક આપ્યા ખદલ ક્ષમા માંગી તે પાતાના સ્થાને ગયો.

અહીં એક વિશેષ વાત એ પણ સમજ લેવી જોઇએ કે કેટલા સ્વાર્થા લોકા એવા અર્થ તારવે છે કે માતા–પિતા, સગાં–વહાલાં સૌ સ્વાર્થી છે. મતલ**ણી છે. એમને છેાડવાર્યી જ શાંતિ મળે** છે–પણ એ અર્થ બરાબર નથી. જ્યારે એમને અને બાલા-વસ્તુઓને આધાર માની

<sup>\*</sup> અનાથી મુનિની કથાના સારાંશ એ છે કે તેમને દારુણ વેદના નગે છે. મા-ખાપ, પત્ની-પુત્ર, ભાઈ-અહેન બધાં સંવેદના પ્રગટ કરે છે પણ દર્દ ઘટતાં નથી. વૈદક અને અન્ય પ્રકારના ઈલાએ પણ વેદનાને ધરાડી શકતા નથી. તેનું દર્દ અસહ થઈ જાય છે. બધાં દુઃખંમાં હમદ**દી ભરીને ર**હી જાય છે. તેમને પણ થાય છે કે હવે કંઈ બચવાના નથી. તેથી એક પાછલી રાતે નગીને સંક્રશ્ય કરે છે કે જો હું સાજે થઈશ તા બધાના ત્યાંગ કરીને સત્ય શાધવા નીકળી પડીશ. યાગાનુયાેગ તેમને સારું થાય છે અને ધારવાળાની <mark>બધી પ્રાર્</mark>યના આછછને બાજુએ રાખી તેઓ સાધુ બનીને ચાલી નીકળે છે. ત્યાં તેમને મેચિકરાન મળે છે અને નાય-અનાય અંગે સારી એવી પ્રશ્નોત્તરી થાય છે. તેનું વર્ષ્યુન જૈનમત્ર ઉત્તરાધ્યયનમાં મળે છે. —સ પાદક.

ભેવામાં આવે છે અને એમની પાસેથી અમૂક અપેક્ષા રાખવામાં આવે છે અને એ અપેક્ષા પૂરી થતી નથી ત્યારે દુ:ખ થાય છે. પહ્યું જે નિષ્કામભાવે-અનાસક્ત થઇને રહેા અને અપેક્ષા ન રાખા તા આપમેજ એમનામાં પદ્યું કર્તા અભાવના જાગૃત થશે. ડુકમાં, સગાંવહાલાંમાં પદ્યુ આત્મસ્વરૂપ જોવું જોઇએ. તેમનું અસલી સ્વરૂપ જોઇએ; ત્યારે એ બધાં વળગાડરૂપે નહીં લાગે.

ઉપનિષદમાં આ અંગે એક સુંદર રૂપકકથા આવે છે:-

નિશકતા નામના એક સત્યાથી જિજ્ઞાસુ નાના ભાળક હતો. એક'દી તેએ જોયું કે તેના પિતા, પાતાના સુરૂતે નખળી તે હાડપિંજર જેવી ગાયા દાનમાં આપતા હતા. ત્યારે તેએ વિશેષ કર્યોઃ "ભાષા! આખ કેમ કરા છા ! નખળી ગાયા શા માટે દાનમાં આપા છા! મને કાર્ત આપશા !"

ત્યારે તેના ભાષાએ શુસ્સે થઇને કહ્યું: "તને પણ યમને દાનમાં આપ્યા !"

છાકરા ત્યાંથી રવાના થઇ તે યમ પાસે ગયે. યમરાજ ત્રણ દિવસ માટે બદ્ધારમામ ગયા હતા એટલે છાકરા અંદર શી રીતે જાય? તે ભૂખ્યા તરસ્યા ત્રણ દિવસ સુધી યમક્ષોકની બહાર બેડાે રહ્યો.

યમરાજ આવ્યા. તેમણે પૂઝ્યું: "અશ્યા! તું કેરણ છે! અહીં શા માટે બેઠા છે!"

ત્યારે નચિકતાએ કહ્યું: "મને મારા બાપાએ તમને સોંપ્યા છે, માટે આવ્યા છું. હવે તમે કહાે તે પ્રમાણે મારે કરવાતું છે!"

યમરાજને તેની તપશ્યા અને પ્રસન્ન મુખાકૃતિ જોઇને હવે થયો. તેમણે કહ્યું: "વત્સ! તને જોઈને હું હવે પાસ્યા છું. જોઇએ તે માગી લે! તને ત્રણ વરદાન આપું છું!"

નચિકતાએ કહ્યું: " મને કંઇ પણ સાંસારિક સુખ-સગવડા જોઇતી નથી. આપ પ્રસન્ન થયા હા તા મને ત્રણ વસ્તુઓ જોઈએ છે. એક તા મારા ભાષના ક્રોધ શ્રાંત થાય! બીજું મને વરુણ દેવનાં દર્શન ચાય; અને ત્રીજું એક મતે એ જણાવા કે મૃત્યુ પછી શું થાય છે?

યમરાજાએ તેને સુખ-સમવડા કે રાજપાટ માંગવા માટે ઘહા મનાવ્યો પણ તે એકના એ ન થયો. અંતે યમરાજાએ તેને ત્રણ વરદાનમાંથી ખે તેની પ્રશ્છા પ્રમાણે આપ્યાં. ત્રીજાં વરદાનમાં તેમણે તેનું સમાધાન કર્યું કે " આત્માનું કહિ મૃત્યુ થતું નથી ! "

ક લિદાસે કહ્યું છે કે:—

मरणं प्रकृतिः शरीरिणां

—શરીરધારીએાતું મરણ એ પ્રકૃતિ છે. શરીના નાશ થવા સ્વાભાવિક છે. શ્વરીરતું ટક્લું, રૂપાંતર પામલું; નાનપણથી યુવાનીમાં અને યુવાનીમાંથી ધડપણમાં આવવું અને તેના નાજા થવા એ બધી શ્વારીરના વિકારાની પ્રક્રિયા છે. પણ ખરી રીતે તા આત્મા એ અમર છે. મરણ તેની પ્રકૃતિ નથી કે વિકૃતિ પણ નથી.

નચિકતાની રૂપકકથા ખહુ સમજવા જેવી છે. તેએ આત્મસ્મૃતિ **૮કાવી રાખવા અને સમાવદ્વાલાં સાથે રહેવા** છર્તા અનાસક્તિ નિક્ષે<sup>\*</sup>પતા જાળવવા માટે પ્રયત્ન કર્યો. તે**ણે પે**ાતાના પિતા પ્રતિ પણ પાતાની કરજ ખજાવી. તેએ પિતાને તજ્યા નહીં કે તેમના વિકારામાં તે જાતે લેહ્યાયા નહીં. આ છે બાહ્ય સંબંધા રાખવા છતાં આત્મસંબંધી સતત રમૃતિ રાખવાના પ્રયત્ન.

અજુ તને ભગવાન શ્રીકૃષ્ણના ઉપદેશ પછી આવી સાચી આત્મરમૃતિ થમ હતી. તે કહે છે કે:—

नष्टोमोडः स्मृतिर्रुग्धा करिष्ये वचनं तव

-- મારા માહતા નાશ થયા છે મતે ઉત્તમ એવી આત્મરમૃતિના લાભ થયા છે અને હવે તમે કહા છે તે પ્રમાણે હ કરીશ.

**મહાત્મા ગાંધીજી પાતાના કઢંબ સાથે રહેતા હતા**–તે જીતાં આસકિત આવવા દેતા ન હતા. આત્મ સંબંધની રમૃતિ તેમનામાં સતત રહેતી હતી. તેમના જીવનમાં જ્યારે ખહારના ખળભળાટ થતા ત્યારે એકાંતમાં જઇને ઊંડા ગતરીને તેએ શાધન કરતા: નિરાશામાંથી તેમને આશાના માંચાર થતા તેથી તેઓ માટામાં માટી સમસ્યાન નિરાકરણ કરી શકતા. તેમને વિશ્વતું દુઃખ સાલતું. લાેકે:ના દાયાે તેમને પાતાના **દેખાતા**–પરિ**ષ્ટામે તેમએ એવા આત્મરમૃતિ કેળવા** લીધી કે તેમએ લાકાતે જમાલા અને લોકા જગી ઊઠ્યા.

જેને અંત:સ્પૂરણા થાય અને તે વડે સાચા અર્થમાં આત્માના સાક્ષાતકાર થાય છે તેના ઉપર આક્ષેપા, વમળા, આધાત-પ્રત્યાવાના **ગમે તેવા આવશે તાયે તે ગબરાશે નહીં. તે એમાંથી** માર્ગ કાઢી લેશે<sub>:</sub> કારણ કે તેને સતત આત્મરમૃતિ રહેતી હાય, ઊંડાણમાં જઇને તે क्रेनी प्रतीति इरी बहरी.

## સતત પુરુષાર્થની જરૂર :

એટલે સ્મૃતિ વિકાસની અંતિમ ભૂમિકાએ પહેાંચવા માટે આપણે સતત પુરુષાર્થ કરવા એઇશે. માત્ર ધરભાર છાડીને કે કુટું બને તછ દેવાથી, અગર તેા સમાજથી અલગ થઈને એકાંતમાં જઇને, નિષ્ક્રિય થઇને બેસી રહેવાથી તે ભૂમિકા આવશે નહીં. પણ સમાજ સાથે રહી સતત આત્મરસૃતિ રાખવાથી જ આ ઉદ્દેશ્ય પૂરા થશે. તે માટે સ્મૃતિ-વિકાસ કેમ સાધી શકાય તે અંગે તેનાં પાસાંએા અને માર્ગીની આ અગાઉ છસાવટ કરી છે.

તેમાંથી સારી વસ્તુઐાની સ્કૃતિ રાખવી અને ખરાયની છેહી દેવી; એ પ્રક્રિયા ચા**શ જ રહેવી જોઇએ. આ શ્રિભિરમાં પ્રણી** વાતેા થઈ છે. \* તેમાંથી સારી વાતા યાદ રાખવાની છે–તેના સાર લઈને આત્મવિકાસ સાધવાના છે. જુના વખતમાં ગુરુકળમાંથી સ્નાતકને વિદાય આપતી વખતે ગુરદીક્ષાના પ્રસંગે એમ જ કહેતા—

" यान्यस्माकं सुचरितानि तान्येव त्वयोपास्यानि नेतराणि."

જે અમારા શ્રેષ્ઠ અઃચરણા છે તે જ તારે માટે ઉપાસનીય છે, ખીજા–જે અમારા દાેષે કે ખામીએ છે, તે તારે માટે ઉપાસનીય નથી.

એવી રીતે શ્રિભિરમાં જે સારી વાતા થઇ છે. તે જ તમારે યાદ રાખવાની છે, ખાક્રીની નઠારી વસ્તુ ભૂલી જવાની છે. શિબિરમાં ચર્ચાયેલ વિચારા ઉપર સ્મૃતિના સહારા લઇ ને તેના ઉકેલ શાધવા પડશે.

અ તે આત્મરમૃતિ કાયમ રાખવા માટે સ્મરણીય વસ્તુઓને **યા**દ રાખવી અને વિસ્મરણીયને ભૂલાવી દેવી જોઈએ, જેથી નકામા કચરા મન ઉપર જામતા હાય તેને કાઢવાનું ધ્યાન રાખવું જોઇશે. માટે એ સ્પષ્ટ જણાવી દેવું જોઇએ કે તાજ આપણે ક્રમશઃ અન્નમય, પ્રાણમય, મતામય ક્રાપની ભ્રમિકામાંથી ઊંચે ચડી વિજ્ઞાનમય કાપમાં જઇ, આનંદમય ક્રાયમાં સ્થિર થઇશું અને સ્વપર કલ્યાણના પુરુષાર્થ કરી અખડ આત્મસ્મૃતિના લહાવા લઇ શકશે.

રમૃતિ-વિકાસની એજ ચરમ સિદ્ધિ છે.

<sup>\*</sup> જે માડુંગા ખાતેની સાધુ–સાધ્વા શિભિરમાં પ્રવચના **રૂપે** યધેલ છે. —સ'પાદક.

ધર્માનુખંધી વિશ્વદર્શન ભાગ ૧૦ વ

# સાધુ સાધ્વી-શિબિર

કાર્યવાહી અને મૂલ્યાંકન



[માડુંગા ખાતે ભરાયેલ આ શિબિરની કાર્યવાહીની સંક્ષિપ્ત રૂપરેખા, પ્રસંગા અને તેના પ્રત્યાઘાતાનું મૂલ્યાંકન]

# સક્રિય સાધુસમાજ શું કરી શકે ?

" ત્રેવીશ ચાેવીસ વરસના અંગત અને સામુદાયિક સાધનાના અનેક અતુભવેા પછી સાધુ–સાધ્વી શિબિર અનિવાર્ય લાગ્યાે કારણ કે ભારત પાસે જગતમાં અજોડ કહી શકાય એવી કાઇ પણ દાલત હોય તો એ તેની સમાજ રચના છે. જેના કાઈ પણ મુખ્ય સ્ત લ હોય તા બારતના સાધ્ર–સંસ્થા છે.''

ભાલનગકાંઠા પ્રયોગ અન્વયે શહેરમાં વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયાગિક સંધના પ્રેરક મુનિશ્રી સંતભાલજીએ સાધુ–સાધ્વી–શિબિરની અનિવાય'તા ધણા કારણાસર અનુભવી અને તેમણે ૧૯૬૧ માં માટુંગા ખાતે તેમની જે કલ્પના હતી તે પ્રમાણે એક સાધુ–શ્વિભિરતું આયોજન કર્યું. અહીં એ અંગે, તે સંખંધી જે કાર્યવાહી થઈ, તે કઈ રીતે ચાલ્યા; તેમજ તેની સફળતા, નિષ્ફળતા કે ત્યારભાદનાં પરિષ્ણામાની ટૂંકી નોંધ સાથે તેતું મૂલ્યાંકન આંકવાતું છે. આ સાધુ–સાધ્વી–શ્નિભિરતું એક બીજું મહત્ત્વ તેનું દસ્તાવેજી મૂલ્ય છે; જે થઈ ગયું; તેમાં શું શું કમી હતી, શું શું વિશેષતા હતી અને બવિષ્યમાં એવું કાઇ આયોજન વિચારવામાં આવે તા તેમાં શું થવું જોઇએ ? તેના ખ્યાલ આપતું કાેઈ પુસ્તક હોય તા તે વધારે ઉપયાગી થઇ શકશે એ દ પ્ટેંગ હવે પછીનાં પૃષ્કાે ક્રુપર શિભિર અંગે પ્રારંભથી અંત સુધીની ઉપયોગી માહિતી ંઆપવામાં આવશે.

વિચારના પ્રેરક તરીકે મુનિશ્રી સંતત્રાલછને હંમેશાં આવેા વિચાર ખુડદ બન તેવી હાર્દિક ઇચ્છા રહેલી છે. એવા જ પ્રયાગ કાર્મ અન્ય કરે તેા તેમાં તેમના આશિષ સાથે સક્રિય શ્રક્ષ્ય સહયોગ કે માર્યદર્શન પણ તેઓ આપી શકે! તેમજ તેમણે જાતે શું અનુબચ્યું અતે શ્ચિબિરન પૃથક આયેાજન કેમ કરી જ્ઞકાય તે અંગેતા લગભગ સંપૂર્ણ ખ્યાલ આમાં આપવાતા પ્રયાસ થયે**ા** છે.

ઉપરછલ્લી ગણતરી પ્રમાણે ભારતમાં ૫૬,૦૦૦૦૦ સાધુએ છે. સંસારતા ત્યાગ કરીને તીકળનારા આવડી માટી સંખ્યામાં કયાંયે મરજીવા માણસા નહીં મળે? કાંઇ પણ દેશમાં નહીં મળે! આ સાધુઓની પાતાની અલગ વસતિ, : મસ્તી અને હસ્તી છે. ભયં કર તડકામાં ધૂણી બાળીને, કેવળ લંગાટ પહેરીને, શિયાળામાં ઉવાડા શરીરે રહીતે, મસાણ, ગુકા કે ખંડેરામાં પદ્યા રહેવુ—એતે એક વર્ગ સાધુતા માને છે; બીજો વર્ગ કેવળ ધર્માપદેશમાં સાધુતા માને છે; ત્રીજો વર્ગ વૈજ્ઞન–વિલાસની છોળા વચ્ચે મહંતશાહીમાં સાધુતા માને છે. પરિશામે 'સાધુ' અંગેની સ્પષ્ટ છાપ કે વ્યાખ્યા ખુદ ભારતના લોકા પણ જાણતા નયી. આમાં કેટલાક ઢાંગી, ધૂતારા, પાખડી, ગુતેગાર પણ જાણતા નયી. આમાં કેટલાક ઢાંગી, ધૂતારા, પાખડી, ગુતેગાર પણ હોય છે. પરિશામે 'સાધુ' એટલે આવા પ્રકારની વ્યક્તિ–તેણે આજ કરવું જોઇએ.'' તે અંગે કાઇ સ્પષ્ટ સાધુ—આચાર–સંહિતાના અભાવે–આવડી માટી ત્યાગ–વૈરાગ્ય અને લાકજીવનના ઉતકર્ષ કરનારી શક્તિ લગભગ વેડકાઈ જાય છે.

આજે રાષ્ટ્રનું આઝાદી બાદ નવલડતર થઇ રહ્યું છે. આ ધડતરમાં સક્રિય સાધુ–સમાજ ચાક્કસ ધ્યેય–ઉદ્દેશ્ય સાથે કાર્ય કરે– માર્ગદર્શન આપે તો કેટલું બધું બવ્ય કાર્ય થઇ શકે ? તેનાથી કરાડા માનવ દીવા જ્યાતિમંય બની શકે! પણ આ બધું થાય ક્યારે ? જ્યારે બેગા મળાય, વિચારાની આપક્ષે થાય ત્યારે જ! નહીં તર આ મનાતા સાધુવર્ગના પરસ્પરના વિરાધી વિચારા અને મંતવ્યાના કારણે માનવ–માનવ વચ્ચે વાડાઓ બંધાઈ જવા; સ ધર્ષો થવા તેમજ પાતાની સર્વેપરિતા જહેર કરવા બીજાને ઉતારી પાડવા—આ બધા માનવતા–વિરાધી પ્રવાદા વચ્ચે માનવતાના દીવડાઓના પ્રકાશ રૂધાઈ જવાની.

એવું નથી કે બધા સંતો કે સાધુઓ મળવા માગતા નથી! કે સંકક્ષિત થવા ઈચ્છતા નથી. તેમને ઇચ્છા તા થાય છે પણ તેમ કરવા માટે ક્રાઇ ખરૂ માર્ગદર્શન મળતું નથી. સર્વધર્મપરિષદા અને વિશ્વધર્મ- સંમેલનામાં પણ સર્વે સાધુએા અંગેની સામાન્ય કે સર્વમાન્ય આચાર-વિચાર કે વહેવારતી સંહિતા અંગે કદિ વિચારવામાં આવ્યું નથી. ત્યાં સહુ પાત પાતાના ધર્મો સારા છે, ત્યાં સુધી કહીને અટકી જાય છે, પણ સાધુ સમન્વય કે ધર્મ-સમન્વયની કાે વહેવારિક ભૂમિકા હજૂ સુધી રજૂ કરી શક્યું નથી. આ ભૂમિકા સાધુસંસ્થાને ટકાવી રાખવા માટે જેમ-જેમ સમય પસાર થતા જાય છે તેમ વધુ ને વધુ જરૂરી છે.

જગતમાં જો કાે પણ વાદ ઉદાર, અને વિશ્વવાત્સલ્ય ફેલાવનાર છે તેા તે સાધુવાદ છે. તે સિવાયના <mark>બધા વાદાે કાંતાે સંધર્</mark>ષમાંથી કાં સ્વાર્થમાંથી પ્રેરાયાં હ્રાેઇ તે તેમાં માનવતાની ગુંગળામણ સિયાય કાંઇ નહીં નીકળા

જાહેર જ છે. હમર્શાતા પ્રાંતવાદનાં ∶કડવાં પરિણામાે ભારતને પણ જોવા મહ્યાં છે. ધઉં, તેલ, ચાખા, કઠાળ વગેરે માટે, આજની અનાજની કટાકટીના સમયે દરેક પ્રાંતે જે સ્વાર્થી મનાવૃત્તિ દેખાડી છે: તે આપણા માટે લાલળત્તી રૂપે હોવી જોઇએ. વેપારી કે વ્યક્તિ સ્વાર્યાં ખની શકે પણ કટાકટીના સમયે પાંતીય સરકારા આવું સંકુચિત માનસ જાહેર કરે તેનાથી વધારે દુ:ખદ ધટના કાં ન **હે**ાઇ શકે. એના જ વિસ્તરેલા નમૂના રૂપે રાષ્ટ્રવાદ છે. જર્મની અને જપાને બીજું વિશ્વયુદ્ધ ઊભું કર્યું અને તેના પ્રત્યાધાતા હજીયે પડી રહ્યા છે. યાહુદી, આરખા વચ્ચે કે આદિકાના પ્રાંતીય ઝધડાએામાં કેટલાયે નિર્દોષ રેસાઇ ગયા છે તે કાઇનાથી છૂપું નથી. સંકુચિતવાદના એક નમૂના સામ્યવાદ છે. સમાનતાના નામે તેણે જે ખુનખરાવ્યાના પાયા ઉપર પાતાનું ચણતર કર્યું છે તેમાં સત્તા વડે જ શાણપણના **ખુરાં પરિ**ણામા જો**ર્ક શકાય** છે. અતે સામ્યવાદ પણ અંતે સત્તાની સાઠમારી કરવા એ દળામાં ૦હેં ચાઇ ગયા છે. પરિ**શામે વર્ગ** વિગ્રહ ચાલુજ છે. પૂંછવાદ પશુ ૦યકિતગત સ્વાર્થ'ને৷ પરિપાક છે અને તેનાં માઠાં <mark>પરિષ્</mark>યામાેથી જગત. અજાપા નથી.

તા વિધને, રાષ્ટ્રને કે સમાજતે જે બળ ખરે માર્ગે દારી શકે તે સાધુવાદ છે. તેમાં સ્વાર્થ નથી; સત્તાની સાઠમારી નથી. કેવળ વિશ્વ-આત્મ સેવા અને લાેકકલ્યાણ માટેની ઉદાર ભાવના છે અને તેજ માનવતાના આંસુ લૂછી શકે છે. પણ, આ સાધુવાદને પડખે સંકુચિતવાદા ધૂસી જતાં તેનું જે તેજ ચમકતું જોઇએ તે ચમકતું નથી.

એક વાત ચાક્કસ છે કે આજના યુગે કાં તાે એ સાધુવાદને **ખહાર પાડવા જોઇએ, પ્રકાશમાં આ**ણવા જોઇએ: નહીંતર એના પ્રકાશ અ ધકારના એાળામાં દબાઇ જાય; એ પણ એક શક્યતા છે. વિજ્ઞાન, સામ્યવાદ, પૂંછવાદ અતે આ બધાના કારણે માનવજીવનમાં ભાગ– વિલાસની જે પ્રધાનતા આવી છે; તેની પછવાડે સાધુતા કે ધર્મ' રહી જાય એ પણ શકયતા છે. પરિણામે આ માનવ – કલ્યાણકારી તત્ત્વ નકામું વેડફાઇ જાય એવું ખની શકે એવા ઇતિહાસ આપણી સમક્ષ છે.

તે ઉપરાંત યુરાપના સાધુસમાજ જે અતિ વ્યવસ્થિત દ્વાવા છતાં-અર્ધાથી વધારે સુરાપમાં સામ્યવાદ આવતાં તેના જે રીતે ત્યાં વિનાશ **ચયે**। અને વિશાળ **ખૌદ** સાધુ–સમુદાયની જે કરૂઆજનક હાલત ટિપેટ અને ચીનમાં થઇ તે પણ ઐતિહાસિક પાઠ સમજવા પ્રેરે છે.

ભારતમાં તેવું નહીં થઇ શકે એમ તા ન કહી શકાય પણ અહીં સાધુ સંસ્થાનાં મૂળ ધર્યા ઊંડાં છે અને તેના પાયા ત્યાગ, વૈરાગ્ય અને સંયમ ઉપર દ્વાવાથી–અહીંની ધરતીનું ખેડાણ જુદા જ પ્રકારે થયું છે. તે છતાં આજે નવીન ભારતના ધડતરમાં એક તરકથી રાજ્યસારથા કાંગ્રેસ, સક્રિય ભાગ ક્ષેતી હાય અને તેની મદદે અમેરિકાના પુંજીવાદ અને ર**શિયાના સામ્યવાદ આવતા હાય:** તે**ા તેનાં જતે દ**હાડે સંસ્કૃતિ-વિરાધી પરિષ્ણામાં આવ્યા વગર ન રહે તે દેખીલું છે. તે વખતે છપ્પન લાખ સાધુએાનું માટું બળ જો સાધુવાદના પ્રચાર કરી જનતામાં સાદાઇ, સંતાષ અને વ્યાપક ધર્મને પ્રવેશવા દે અને રાજ્યની બીડમાંથી વિધજનતાને—ખચાવી તેના પ્રભાવ તળે વિધરાજ્યાને લાવી દે તે કેવું મારું!

આ માટે જરૂરી હતા એવા કાર્યક્રમ જેમાં બધા પ્રકારના સાધુએ મળી શકે અને નિશ્ચિત કાર્યંક્રમ ધડી શકે. તે અંગે વિચાર-વિમર્શ કરે. વિચાર જ જીવન ધડતરના પાયા હાઇને ત્યાંથા નિશ્ચિત વિચારાે લઇતે સહુ પાેતપાેતાના ક્ષેત્રે કાર્ય કરે તાે ધર્જી સુંદર કાર્ય થાય.

આવી ઉત્ક્રેટ વિચારસરણીએ સાધુ–સાધ્વી–શ્રિભિરની કલ્પનાની પ્રેરણા મુનિશ્રી સ**ંત**ળાલજીને <mark>યઇ. ભાલ–નળકાંઠાના પ્રયાેગાે સુદઢ ય</mark>યા પછી તેમના વિહાર મુખર્ગ તરફ થયે৷ અને અનુભવને અંતે તેમને લાગ્યું કે આ ભગીરથ કાર્યના પ્રથમ ચરહારૂપે આવું કંઇક કરી શકાય તેમ છે. તેમના કાર્યના સાથી ક્રાંતિપ્રિય નેમિમુનિ તેમજ અન્ય કાર્યકરા હતા જ. જે કાય°કરાએ ભાલનળકાંઠા પ્રાયાગિક સંઘ અને વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સધ વડે સક્રિય કાર્ય કર્યું હતું અને સહ્એ ઉપર્યુક્ત વિચારને સમયસરતા ગણીતે તે અંગે આગળ પ્રયાણ કર્યું. જેમાં છોદું લાઇ અગ્રેસર હતા

સર્વ પ્રથમ તેની ઉપયોગિતા દર્શાવતી પત્રિકા-ખધાને-સાધુએને માેકલવાનું નક્કી થયું. તેના શું પ્રત્યાધાતા પડે છે તે જાણવા તેમજ વિહાર દરમ્યાન મળતા સાધુસંતા સાથે વિચારણા કરવા આગળ વધવાનું પ્રથમ તખકકે નક્કી થયું.



# સાધુ સા<sup>ક્</sup>વી શિબિર આયાજનની પશ્ચાદભૂમિકા

િસાધુ સાધ્વી શિભિર આયોજનની પશ્ચાદભૂમિંકા સમજાવતી એક પત્રિકા હિંદીમાં અને એક પત્રિકા ચુજરાતીમાં પ્રગઢ કરવામાં આવી. તેમાં આયોજનતી પશ્ચાદ ભૂમિકા બહુ જ સ્પષ્ટ રીતે સમજાવવામાં આવી. બન્તે પુરતિકાએામાંથી ભૂમિકા અંગે એમાં ૨૫૪ માર્ગદર્શન આપતી સામગ્રી ઉપરથી સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવી શકશે કે તેની પાછળ ક્રધ िंदात्त भावना आर्थ अरती **द**ती?]

# ભારતમાં સાધુ સંત્યાસીતું સ્થાન

ભારત હજારા વર્ષોથી સાધુસ તાવું પુજક તેમજ તેમને પગલે ચાલનાર રાષ્ટ્ર રહ્યું છે. બારતીય સંસ્કૃતિને સુરક્ષિત રાખવામાં સાધુસંન્યાસીએાએ પાતાના મહત્વના કાળા આપ્યા છે. ભારત પાસે જગતમાં અજોડ કહી શકાય એવી કાઈ દાલત હાય તા તે ભારતીય સમાજસ્થના છે: અને એ સમાજ રચનાતા કાઈ પણ મુખ્ય સ્તંભ હાય તાે તે ભારતની મુંન્યાસી સંસ્થા છે. આથી જ બારતીય સંસ્કૃતિમાં તેમજ ભારતીયજન જીવનમાં મુખ્યાસી તત્ત્વ તાણાવાણાની જેમ વણાઇ ગયું છે. ભારતીય સંસ્કૃતિના ધડવૈયા, ભારતીય સમાજજીવનનાં સામાજિક, આર્થિક, ધામિ'ક, રાજનૈતિક, માંસ્કૃતિક, શૈક્ષણિક. આધ્યાત્મિક, નૈતિક વગેરે ભધા ક્ષેત્રામાં નૈતિક, ધાર્મિંક પ્રેરણા અને માર્ગંદર્શન આપનારા, તેમજ ચાેકા કરનારા માધુસત્યાસી વર્ષ રહ્યો છે. પ્રાચીનકાળથી સમાજથી નિર્ક્ષે પ રહીને, નિઃસ્પૃદ્ધભાવે સમાજમાં ઊબી થનારી વિકૃતિએા, ગૂંચા, સમસ્યાએ. પ્રશ્નો અને અનિષ્ટોતા સાચા ઉકેલ લાવવા માટે સાધુવર્ગ પુરુષાથ કરતા આવ્યા છે.

પ્રાચીનકાળમાં સાધુસ ત્યાસી તત્ત્વના મુખ્ય બે ભાગ હતા :— (૧) પત્ની સાથે રહેલા છતાં સંયમલક્ષી ગૃહસ્થાશ્રમી સેવકવર્ગ

અથવા પૂર્ણાંસંયમી વાનપ્રસ્થાશ્રમી વર્ગ, અગર તા ઋષિ-મુનિવર્ગા, (૨) ધરભાર અને કુટુંબ–કબીલાે છાડી બ્યાપક ્રપ્રશ્નોતે ધરમૂળથી ઉકેલવા માર્ગદર્શન આપનારા સાધુસંન્યાસીવર્ગ વાલ્મીકિ, વિધામિત્ર, વ્યાસ, મનુ અને વશિષ્ઠ. એ ઋષિમુનિએ તથાં વિદુર, વિકર્ણ, દ્રોણાચાર્ય, કૃપાચાર્ય વગેરે બ્રાહ્મણોના સમાવેશ પ્રથમ ભાગમાં થઈ શકે. ભગવાન મહાવીર: ભ. ખુદ અતે જગદ્દગુરુ શંકરાચાર્ય વગેરે એ બધાના સમાવેશ બીજા ભાગમાં થઈ શકે. છેલ્લા યુગમાં મહર્ષિ દયાનંદ સરસ્વતી. રામકૃષ્ણ પરમહંસ, સ્વામી વિવેકાનંદ. રમણ મહર્ષિ, સ્વામી રામતીર્થ, સ્વામી સહજાનંદ, યાગી આનંદધનજી, શ્રીમદ રાજચન્દ્ર વ.તા ફાળા હાઇ તે જ મહાત્મા ગાંધીજી જગતબરમાં ભારતીય સંસ્કૃતિને માખરે લાવી શકયા અને દરેક ક્ષેત્રમાં પ્રેરણા આપીતે ભારતીય સમાજરચનાને વ્યવસ્થિત કરવાનું સાધુસંન્યાસીઝોનું કાર્ય કરી શકયા. સાધુસ સ્થાના સભ્ય નહિ હોવા છતાં પણ ગાંધીજએ વાનપ્રસ્થાશ્રમા રહીતે સંન્યાસીપહાં સિદ્ધ કર્યું છે. આજે પણ ગાંધીજીને પગલે એમના શ્રિષ્યામાં સંત વિનાષાજી, રવિશંકર મહારાજ, કાકા-કાંલેલકર, કેદારનાથજી વગેરે સંતસમા પુરુષા છે; બલે તેમણે વિધિસર સન્યાસ ન લીધા હાય. ખુદ ગાંધીજી જેવી વિશ્વવંદા વિભૂતિ સાધુ-સંન્યાસી પુરુષ કે સ્ત્રીતે જોઈ નમી જતા હતા. એ નમનની પાછળ ભારતના એ મહાન પ્રતિનિધિને દુનિયાના બાવિને ઉજવળ ખનાવનારી આશા એકમાત્ર સાધુસ**ં**ન્યાસી વર્ગ પરત્વે હતી.

# ભૂતકાળનાં ગૌરવમય કાર્યો

ભૂતકાળમાં ઋષિમુનિ વર્ગે અને ત્યાર પછી સાધુસંન્યાસી વર્ગે આત્મસાધના સાથે સમાજકલ્યાણમાં પણ રસ લીધા છે; એના અનેક દાખલાઓ દરેક ધર્મના ઇતિહાસમાં મળી આવે છે. થાડાક દાખલાઓ લઇએ—

સીતા જીને ગર્ભવતી રિથતિમાં જ્યારે વનવાસ આપવામાં આવ્યો, ત્યારે વનમાં તેમને ક્રાઇ આશ્રય આપનાર નહતું. તેવે વખતે વાલ્મીકિ ઋષિના ભેટા થઇ જાય છે. સીતાને તેઓ આધાસન આપીને પાતાના આશ્રમમાં લઇ જાય છે અને દીકરી તરીકે પાત્રે છે, એટલું જ નહિ, સીતાના બે સંવાના લવ અને કુશને વિદ્યાઓ અને કળાઓનું શિક્ષણ તેમ જ સુસરકારા આપીને પાતાનું કર્તવ્ય ભજાવે છે.

વિશ્વામિત્ર ઋષિએ રામ અને લક્ષ્મણને શ્વિક્ષણસરકાર આપ્યા; તથા રામ અને સીતાના અદ્દભુત સંયાગ કરાવી આપ્યા; અને વશ્ચિષ્ઠ છએ તા આખા રાજ્ય કારાળારમાં માર્ગદર્શન આપ્યું હતું.

કણ્વઋષિ અસહાય સ્થિતિમાં પડેલ નાની બાળકી શકું તલાને પાતાના આશ્રમમાં લાવી ઉછેરે છે, શિક્ષષ્યુ–સંસ્કાર આપે છે. શકું તલા અને દુખ્યન્તનાં ગાંધર્ય લગ્ન થયા પછી, દુખ્યન્ત તેને તેડતા નથી. એટલે ઋષિ એના ધરસંસાર વ્યવસ્થિત કરી આપે છે, એટલું જ નહિ, પણ શકુંતલાના પુત્ર ભરતને પણ વીર અને સંસ્કાર સંપન્ન બનાવી મૂકે છે.

ભ. મહાવીર ધર્મ મય સંધ (તીર્ય) રચના કરીને સમાજના સમય વર્ગાને માર્ગદર્શન આપ્યું હતું. અને ચંદનળાળા જેવી દાસી તરીકે વેચાયેલી, ક્ષત્રિય કન્યાને એટલી હદે ઊંચે લઈ જાય છે કે તે ૩૬ હજાર સાધ્વીઓને દારનારી મહાસાધ્વી ખને છે. જેણે હિંદની સન્નારીઓને તે કાળે નવજીવન અપ્યું.

ભ. મહાવીરના સંધમાં રત્યપ્રભહૃરિએ 'એાસવાલ ' સંગઠન રચીતે, હિરિભદ્રહૃત્રિએ 'પારવાલ' સંગઠન રચીતે, લાહાચાર્ય ' અત્રવાલ ' સંગઠન રચીતે તેમજ બીજાં વ્યસના છે હાવી ઉત્તમ સંસ્કારને માંગે' લઇ જવાનું મહાન કાર્ય કર્યું. તેમના દરેક પ્રશ્નોમાં રસ લાધો. તે સંગઠનામાંના કેટલાક તા ક્ષત્રિયવર્ગનું તેમજ કેટલાક લાઇ અવર્ગનું કામ તેમજ કેટલાક મહાજનનું ( વૈશ્યશુદ્રનું ) કામ નીતિધર્મ દર્ષિટ રાખીતે કરી ખતાવ્યું. એ ખધાતે નીતિ–ધર્મ–દષ્ટિની પ્રેરણા આપનાર તે જૈન સાધુ વર્ગ જ હતા. તેનરાજ તેમજ વનરાજ ચાવડાની માત તે

અસહાય અવસ્થામાં સથવારા અને ધર્મપ્રેરણા આપનાર શાલગુણસ્રિ અને તેમનાં સાધ્યા હતાં. સાલંકા રાજ્યને કુમારપાલ રાજા દ્વારા ધર્મના પુટ આપવામાં આચાય**ં હે**મચંદ્રસૂરિએ અદ્દભુત પુરુષા**ર્ય** કર્યો છે.

ભ. ખુધ્ધે પણ સુંદર નવાં મૂલ્યાે રજુ કર્યાં, જેથી અશાક જેવા લાહીયા **ખરડાયેલા હાય**વાળા રાજવી સર્વં**ધર્મપ્રેમી અને કરુ**ણામૃર્તિ ખની શકયા.

એટલા માટે જ સાધુ-સંન્યાસીએાને વિશ્વના સમસ્ત પ્રાણીએાના મા-ખાપ, રક્ષક, વિશ્વકુટુંબી તથા વિશ્વબંધુ ક**ઢે**વામાં આવ્યા છે. સાધ્રસંસ્થા વર્તમાન કાળમાં :

પરંતુ આજે તા માટા આગના સાધુ-સંન્યાસીઓ પાતાના ઉપલા I વર્∶ પાલનમાં ખિનજવાયદાર, કત°વ્યવિહીન, સેવાહીન, સાંપ્રદાયિકતાગ્રસ્ત, અંધિતિશ્વાસપરાયણ, પાતપાતાની પૂજાપ્રતિષ્ઠા માટે આડં બરપરાયણ અને અનીતિમાન પૈસાદારાને પ્રત્યક્ષપરાક્ષ રીતે પ્રતિષ્ઠા આપનાર **ચ**ઈ ગયા જણાય છે. જેઓ પરિમ્રદ્ધ, પ્રાણ અને પ્રતિષ્ઠાની ખાક કરીને પણ સાચી અને વ્યાપક ધાર્મિકતાની જયાત જળહળતી રાખતા હતા. તેઓ ખાનમાન અને માનપાનના ચુલામાં બન્યા છે. જેને લીધે તેમનું પાતાનું તેજ સાવ ઝાંખું પડી ગયું છે. આજે તેા એજ સાધુ-સંસ્થામાં નાના નાના સપ્રદાયા. પંચા અને ગચ્છાના અનેક ભેદા ઊભા થયા છે. પરસ્પરના ખંડનમાં, એક બીજા સંપ્રદાય કે વ્યક્તિને હલકા ચીતરવામાં, અતે ખાટા વહેમાતો વધારા કરવામાં સાધુ–સંત્યાસી વર્ગના શક્તિ વપરાય છે. અલખત્ત 'ભાંગ્યું તાય બરૂચ' એ કહેવત પ્રમાણે એ સ સ્થામાં હજુ કેટલાંક તેજસ્વી રત્ના છે. જે પાતાની જવાબદારીને સમજે છે, અને તે મુજબ આચરવાના પુરુષાર્થ કરે છે. પરંતુ તેમને ટેકા આપનાર સમાજ ઊભા થવા જોઇએ. તે વગર વર્તમાન સાધુસ સ્થા ઉદાસીન અને અકર્મણ્ય થઇને માત્ર પાતાના સંપ્રદાયની ચાર દીવાલામાં ભંધ થઇ પુરાઇ જશે. આમેય માટાભાગના સાધુવર્ગ ધારનિદામાં પડયા છે, જેને લીધે

વિનાશાન્મુખ, પતતાન્મુખ **થ**ઇ રહ્યું છે; વિશ્વની બધી વ્યવ**સ્થા**એત **ખ**ગડી રહી છે, સમાજરચના ધર્મ પ્રધાનને બદલે અર્થ-કામપ્રધાન થઇ રહી *છે.* ચારે બા**જુ ચારિત્ર્યહીનતા,** વિલાસિતા, અન્ય ય, અનીતિ, શાયણ, સંત્રહખારી, ભ્રષ્ટાચાર, કુરતા, સ્વાર્થ અતે માહતું રાજ્ય જામી રહ્યું છે. એને લીધે તેજરવી સાચાં સાધુસાધ્વીએા પ્રતિ પણ જનતાની શ્રહા ડગી રહી છે; જે સમાજ, રાષ્ટ્ર અને વિશ્વને માટે વિયારણીય વસ્ત્ર ભની ગઇ છે.

## સાધુસાધ્વીએાની જરૂર

માધુસ સ્થાના જરૂર તા દરેક યુગે રહી છે અને રહેવાની છે. જગતના આજે જેટલા વિકાસ થયા છે. તેમાં સાધુસાધ્વીઓના માટા **ફા**ળા છે; કારણ **કે** આ જગત વિનિમયતે આધારે–એટલે કે પરસ્પર સહયેાગ–લેવડદેવડ–તે આધારે ટકે છે અને સાધુતાને આધારે વિકાસ કે પ્રગતિ કરે છે. સત્ય અને અહિસાને માર્ગ જો વિધશાન્તિ લાવવી **હ**ાય તેા તે બાબત ભારતની સાધુસસ્થાના સભ્ય નિવાય બીજું કાેેેે લઇ શકશે ? દેશ અને દુનિયામાં અદિંસા, સંયમ અને તપ રૂપી ધર્મની વ્યાસપીઠ આજે જરૂરી દ્વાય તે સાધુસંસ્થા સિવાય એવી અદિ મક ફ્રાંતિના આગેવાની વિભૂતિ તરીકે બીજી કાંઇ માંસ્થાના મળ્યો લઇ શકશે નહિ. તેથી જ આજે કાઇ પણ યુગ કરતાં વધુ જરૂર ક્રાતિપ્રિય સાધુ સાધ્વી તથા સન્યાસી વર્ગની છે. યુગે–યુગે એવાં સાર્વજનિક કાર્યો હોય છે. જેમને માટે વ્યવસ્થિત અને વ્યાપક દિષ્ટિમ પત્ર સાધુમાધ્વીઓની જરૂર હાય છે. આજે પણ સાધુમાધ્વીઓની સામે પાતાની જવાબદારીનાં ધણાં કાર્યો પડેલાં છે; જેને નીતિધર્મની દ્રષ્ટિએ સંપન્ત કરવા માટે સર્વાંગી વિશાળ દેષ્ટિવાળા સાધુસાધ્વીએાની જરૂર છે. એ માટે ગાંધીયુગની પરિભાષા મુજબ રચનાત્મક કામ કરનારા જનસેવકારપી **થાહ્મણાની** અતે સાધુસંન્યાસીઓરૂપી શ્રમણાની સાંકળ સાંધવી જરૂરી છે.

### સાધુવર્ગની જવાબદારીનાં કાર્યો

આમ તેા સાધુવગ'ની સામે વિશ્વતું વિશાળ કાય'ક્ષેત્રં પદ્ધું છે અને તેની જવાબદારી છે કે તે વિશ્વવત્સલ હોઇ વિશ્વના પ્રાણીમાત્રની આત્મરક્ષા અને સ્વપરકલ્યાણના નિરવધ કાર્યો કરે. કેટલાંક અગત્યનાં કાર્યો આ પ્રમાણે છે:—

- (૧) આજે વિજ્ઞાને જગતને સ્થૂળ રીતે તદન નજીક લાવવાના પ્રયાસ કર્યો છે, પણ વિશ્વને દિલયી નજીક લાવવાનું કામ હજુ લહ્યું ખાકી છે, અને તે ધર્મ સંસ્થા સિવાય ખીજી કાઈ સંસ્થા નહિ કરી શકે. ધર્મ સંસ્થાના ધુરંધર સાધુસંન્યાસી વર્ગ છે, એટલે તેમની જવાયદારી છે કે રાષ્ટ્રમાં અને આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રમાં પ્રાંતવાદ, ભાષાવાદ, જાતિવાદ, રંગભેદ, રાષ્ટ્રીયઝન્ન, સંપ્રદાયવાદ, વેષપૃજા વગેરેને કારણે સમાજો અને રાષ્ટ્રાના દિલામાં જે સંક્રી હૃંતા અગર તા તંગદિલી ઊભી થઇ છે, અને તેને લીધે દ્રેષ, ઇષ્યાં, કલેશ, ફાટફ્રૂટ, મનામાલિન્ય વગેરે દેષિા વધી રહ્યા છે; એ ખધાને મખ્યસ્થતા, સમજૂતી, અને તપ—ત્યાય—ખલિદાનાત્મક સામુદાયિક અહિંસક (શુદ્ધિ) પ્રયોગ, તેમજ શાંતિસેના વડે અટકાવી, દેશદેશની જનતાનાં દિલાને જોડવાના તથા સમભાવ અને સમન્વય માર્યની પ્રત્યક્ષ સિક્રય સાધના કરવા—કરાવવાના પુરુષાથ કરવા જરૂરી છે.
- (ર) આજના યુગ વ્યક્તિયુગ નથી, સમાજયુગ છે; સંસ્થાયુગ છે. સુસસ્થાએના અનુખંધથી જ ગાંધીજી વિશ્વગ્યાપી કાર્ય અને તે કાર્યની સંપૂર્ણ અસરકારકતા ખતાવી શકયા હતા. વળી વિજ્ઞાને જેમ અહુએાંખ ખનાવી તારાજી નેતિરી છે, તેમ ઝડપી સાધના અને એમની સર્વસુલનતા કરી આપીને વિશ્વ શાન્તિના માર્ગ મેાકળા કરી આપેમે છે. એટલે આજે સમૂળી ક્રાંતિ ઝડપેલેર અહિંસાથી જ થઇ શકે તેમ છે.

ખુધાં ક્ષેત્રા અને ખુધા દેશામાં—એટલે કે વિશ્વની ગતિ વિધિમાં -સત્ય-અહિંસા-ન્યાય નીતિરૂપ ધર્મના સામુદાયિક પ્રયાગ કર્યા વગર આ ધર્મ ક્રાંતિના રંગ લગાડવા મુશ્કેલ છે. તે માટે આજે રાજકીય ક્ષેત્રને પ્રથમ શુદ્ધ બનાવવું પડશે. તેા જ દિને–દિને તેની વધતી . જતી ડખલ રાેક્રીને સત્તા ધારિ<mark>તપણામાંથી જનાધારિતપણામાં</mark> પરિ**ણ**માવી શ્રકાશે. તે માટે સર્વાંગી દબ્ટિસંપન્ન સાધુવર્ગે નીતિ અને ધર્મના સામુદાયિક પ્રયાગ કરી વિશ્વમાં માનવજીવનનાં દરેક ક્ષેત્રે નીતિધમ'તા પ્રવેશ કરાવવા પડશે. આથી રાજકીય ક્ષેત્રે વિશ્વની સંયુક્ત રાષ્ટ્રસંસ્થા તયા ક્રાંત્રેસ જેવી રાષ્ટ્રીય મહાસંસ્થાને જીવાડવી, સુધારવી અને મજપ્યુત ખનાવવી પડશે. અને તે ત્યારે જ ખની શકશે જ્યારે ગ્રામા અને નગરાની જનતાના નીતિમૂલક ધર્મદૃષ્ટિએ અસરકારક સંગઠના ઉભાં કરીને તેમ જ સર્વાંગી દર્ષ્ટિએ સમાજરચનાના કાર્ય કરનાર વતબદ જનસેવકાના સંધ રચીને કોંગ્રેસ જેવી રાષ્ટ્રીય મહાસંસ્થાની દ્યુક્તિ-પુષ્ટિ માટે આ બન્ને ક્રમશઃ પૂરક-પ્રેરક બળ તરીકે કામ કરતા રહેશે તે સાથે જ ક્રાંતિપ્રિય સાધુ સંન્યાસી−સાધ્વિએાએ આ બધાં સંગદનાને વ્યવસ્થિત અને યથાયાગ્ય અનુખંધિત કરીને પાતાના માર્ગ-દર્શન તળ દેશ અને દુનિયાના દરેક ભાગામાં લાકશાહીને સાચવીને પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં અનિષ્ટા સામેના સત્યાગ્રહી પ્રયોગા કરવા પડશે. ત્યારે જ સમાજમાં ધાર્મિક-નૈતિક-શક્તિ. જનશક્તિ અને સંયમલક્ષી દઉશક્તિના ક્રમશઃ પ્રયાગ થવાથી સમાજની સુવ્યવસ્થા અને વિશ્વતું સંચાલન ધર્માં દૃષ્ટિએ થર્મ શકરી.

( ઢ ) અહીં રાજ્ય સમાજનું એક અંગ હતું. રાજ્ય ઉપર સમાજના અંકુશ્વ રહેતા. તેમ જ સમાજ ઉપર સમાજસેવકા-લાહાણોના અંકુશ્વ રહેતા, પ્રેરણા રહેતી, અને સમાજના સમગ્ર અંગા ઉપર ક્રાંનિપ્રિય સાધુવર્ગના નૈતિક ચાકી અને માર્ગદર્શન રહેતાં. તેથી રાજ્ય ક્ર રાજ્ય કર્મચારીઓ પ્રળના અદના સેવક તરીકે રહેતા, નીતિમત્તા સાચવતા. વૈશ્ય શુદ્ધપી મહાજના દેશના કાર્યોમાં પાતાની આર્થિક અને વહીવડી સેવાના નોલપાત્ર ફાળા આપતા. લાહાણો સમાજને શિક્ષણ-સંસ્કાર આપતા, નીતિ-ધર્મનું ધારણું જળવતા. સાધુસંસ્થા પણ જાગૃત હતી.

પશ, આજે સ્વરાજ્ય મળવા છતાં ઉપક્ષા અને બોલકા લોકાનું રાજ્યમાં જેટલું ચાલે છે, તેટલું મધ્યમવર્ગનું, મહિલાઓનું અને ગામડાંનું સંભળાતું નથી. લાંચરૂશ્વતના સડા વધી ગયા છે. વેપારમાં બેઈમાની, શાષણ, ભેળસેળ અને કાળાં ખજર ફેલાયાં છે. સમાજમાં નીતિબ્રષ્ટતા અને ચારિત્ર્યહીનતા વધી ગઈ છે. દેશમાં કામવાદ, પ્રાંતવાદ અને સંક્રીર્ણતા ઊભી થઈ છે. ધર્મને નામે દંભ, પાખંડ, વહેમ અને અનાચાર વધ્યા છે. ચારિત્ર્યને બદલે ચમતકાર અને છેતરામણની બાલબાલા છે. જાતમહેનત, સ્તેહ અને સેવાને બદલે ધન અને સત્તાની પ્રતિષ્ઠા ચામેર જામી છે. આ બધાં દૂષણાને અટકાવવાની જવાબદારી ધર્મ ગુરૂઓની છે. જેને માટે તેમણે પૂર્વીક્ત ઉપાય વડે વ્યવસ્થિત પ્રયત્ન કરવાના છે.

- (૪) લાકશાહીનું માળખું ખૂખ વધતું જઈ રહ્યું છે. ગામડે ગામડે પંચાયતા, સહકારી મંડળીઓ તેમ જ બીજાં કામા સરકારી તત્ર વડે ચલાવવામાં આવે છે. પણ એથી ગામડાંનું જીવન ઊલટું વધારે છિત્રભિત્ર, દ્વેષપૂર્ણ અને માટે ભાગે રાહતવૃત્તિનું થઈ રહ્યું છે. કારણ કે આ પ્રવૃત્તિઓમાં યાગ્ય ઈમાનદાર અને પ્રભાવશાળી વ્યક્તિઓ બહુ જ એાછી છે. માટા ભાગના માથાભાર, દાંડતત્ત્વા અને તક સાધુ લોકો જ પેસી ગયા છે. એટલે સાધુ વર્ગ પાતાની યાગ્ય પ્રેરણાશકિતના પ્રભાવે આ અનિષ્ટાને દૂર કરાવવાં જોઈએ, તેમ જ ઠેર ઠેર આ બધી પ્રવૃત્તિએાની સંસ્થાઓમાં શ્રામસંગઠનના યાગ્ય પ્રતિનિધિ નીમાવીને આ અદીઓને અટકાવવી જોઈ એ.
- (૫) જ્યાં જ્યાં અન્યાય, અત્યાચાર, શાષણ, અનીતિ વગેરેના પ્રશ્નો આવે ત્યાં ત્યાં સાધુ વર્ગ લવાદ અગર તા સામુદાયિક શુદ્ધિપ્રયાગ દ્વારા તેમને ઉકેલાવા જોઈએ.
- (૬) સમાજ, જાતિ-કામ, તેમજ ધર્મ સંપ્રદાયામાં પ્રચલિત અંધવિશ્વાસ, વહેમ, કુરઢિએા કે કુરીવાજોને દૂર કરવા પ્રયત્ન કરવા જોઈ એ.

- (૭) લાક શાહી શાસનપ્રણાલી આવી છે, પણ લાકામાં તેને પચાવવાની શકિત અને તે પ્રમાણે વિવેક જનતામાં પેદા કરવે છે. એક ભાજુ રાજ્ય સંસ્થા પ્રત્યે પૂર્ણ શ્રહા રાખવા છતાં બીજ બાજુ તેના વડે લાક હિત વિરુદ્ધ તેમ જ સિદ્ધાન્ત વિરુદ્ધ કાર્યો થતાં હાય, તે વખતે તેના પર નૈતિક સામાજિક દબાણુ લાવા શ્રકે, તેને પ્રેરણા આપી શકે, તેમ જ તેણે આજે જે જીવનનાં બધા ક્ષેત્રામાં અડ્ડો જમાવ્યા છે, તે તેની પાસેથી લઇ લેવાથી હળવા અને નિશ્ચિત ઘઇને તે રાજકીય તેમજ આંતરરાષ્ટ્રિય ક્ષેત્રે લાકતંત્રીય વિકાસ કરવા તૈયાર થઇ શકે તે માટે લાકસંગઠન તેમ જ લાકસેવક સંગઠન તૈયાર કરવાં જોઈ એ.
- (૮) **દેશ** અને દુનિયાની સાંસ્કૃતિક સમસ્યાને લકેલવી છે, દુનિયામાં એક માનવતાનું નિર્મા<mark>ણ</mark> કરવું જરૂરી છે.
- (૯) શ્રિક્ષણક્ષેત્ર નિર્જીવ અને નિરંક્ષ થઈ ગયું છે. શ્રિક્ષ ધર્મ પ્રગાર સાથે નિસ્ત્રત છે, વિદ્યાર્થીઓને પરીક્ષા પાસ કરવાની સાથે. નવા, સદાચાર, વિનય વગેરેના સંસ્કારા નાળૃદ થઈ રહ્યા છે. એટલે શિક્ષણ ક્ષેત્રને સજીવ કરવાની જરૂર છે; તે કરવું જોઈ એ.
- (૧૦) પછાત વર્ગો, તેમજ શાપિત, પીડિત પદ્દલિત માનવાની સર્વાંગી ઉન્નતિ માટે પુરૂષાર્થ કરવા છે, તેમને અપનાવી, દૂંક આપીને તેમનામાં નીતિ–ધર્મના સંસ્કારા રેડવાની જરૂર છે; તે કરવું જોઇએ.
- (૧૧) નારી જાતિને કુરૂઢિસુકત, ગૌરવશાળી, વિવેકી અને અન્યાયા તેમજ સમાજમાં ચાલતાં અનિષ્ટાના દઢતાપૂર્વક અહિંસક પ્રતિકાર કરી શકે, બાળકાને નીતિ ધર્મના સુસંસ્કારા આપી શકે, એવી શ્રક્તિશાળી બનાવવા માટે ડેર–ઠેર માતૃસમાજો રચાવીને પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.
- (૧૨) અજ્ઞાનતા, સ્વાર્થ પરાયભુતા, અસંયમ, અસભ્યતા, કુટેવા, કુસ રકારા, તેમ જ કુપ્રયાઓને કારણે જ્યાં ગૃહસ્થાનું કોંદું ભિક છવન

કલહપૂર્યું, સુખશાન્તિ રહિત અને અસંતુષ્ટ બની રહ્યું હેાય ત્યાં આત્મીયતાની સાથે માર્ગંદશ નની જરૂર છે; તે આપવું જોઈ એ.

- (૧૩) પ્રજા શારીરિક-માનસિક દૃષ્ટિએ સ્વસ્થ રહી શકે. સ્વચ્છતાપૂર્વંક રહી શકે, તે માટે માર્ગદર્શનની જરૂર છે; તે આપવું જોઈ એ.
- (૧૪) સમાજમાં દરેક ધંધા, બ્યવસાય કે કાર્યની પાછળ સેવા, ભકિત અને કર્તાવ્યની ભાવના ર**હે**, એ વાત શીખવવી છે; તે માટે પરસ્પરના સહકાર વધારવા જોઈએ.
- (૧૫) માનસિક ખેદ, રાગ, શાક, દુ:ખ, આકૃત વગેરમાં સમા-જના લાકા એ સક્રિય સહાતુભૂતિ અને સહાય આપવાની અને એવા દઃખજનક પ્રસંગામાં સાધુ વર્ગ સાંત્વના આપવાની તેમજ કર્મધાગ અને અનાસક્તિના પાઠ શીખવવાની જરૂર છે: તે શીખવવા જોઈએ.
- (૧૬) માનવ સમાજનાં બધાં ક્ષેત્રા ધર્મ મય રહે. આધ્યાત્મિકતા સમાજજીવનમાં સક્રિય રીતે અમલી ખને તે માટે પુરુષાર્થ કરવાની જરૂર છે, તે કરવા જોઈએ.
- (૧૭) ગાંધીજીના આસીર્વાદથી સ્થપાયેલી ઈન્દ્રક જેવી મજૂર સંસ્થાને ટકાવી વધુ કાર્યક્ષમ કરવાની જરૂર છે. તે માટે સિક્રિય કાર્ય કરવું જોઈ એ.

આ પ્રમાણે સામાજિક, આર્થિક, શૈક્ષણિક, સાંરકૃતિક, ધાર્મિક. નૈતિક, આધ્યાત્મિક વગેરે દરેક ક્ષેત્રે પ્રજાતે ધર્મ દષ્ટિએ માર્ગ દર્શન અને પ્રેરણા આપવી, અનાસકત નિઃસ્પૃહ અને નિલે પ રહીને નિરવધ સેવા કુરવી વગેરે સાધુસાષ્વી–સાંન્યાસીએોનાં મુખ્ય કર્તંવ્યા છે: જે તેમના જીવન વિકાસમાં સહાયક છે અને તેમની સાધુતાની મર્યાદામાં કાેેકપણ પ્રકારે બાધ પ**હે**ાંચાહનાર નથી જ: તેમજ તે સ્વપર કલ્યાઅના ધ્યેયને <sub>સર્તિ</sub> મંત બનાવવા માટે અનિવાય પણે ઉપયાગી છે.

### અસફળતાનાં કારણા :

આ અને એવાં બીજાં કર્ત વ્યાને અમલમાં લાવવાની સાધુસાધ્વી-સંન્યાસીએાની જવાયદારી એટલા માટે છે કે તેએ હવે માત્ર એક કુટું ખ, એક ગ્રાતિ, એક રાષ્ટ્ર કે એક ધર્મ-સંપ્રદાયના જ નથી રહ્યા, **બ**લ્કે સમગ્ર વિશ્વના <u>કુટું</u>બી બન્યા છે, આત્મીય છે, મા–બાપ છે. તેમણે મનુષ્ય માત્રની જ નહિ ળલ્કે સમસ્ત પશુએા, પક્ષીએા, તેમજ ખીજા બધાં પ્રાણીએાની આત્મરક્ષાની પ્રતિજ્ઞા લીધી છે. ભ. મહાવીર. બ. પુદ્ધ, બ. રામ અને બ. શ્રીકૃષ્ણ એ ચારે બારતીય ધર્મ સંસ્થાપકાએ પાતાની આ જવાળદારી નભાવી છે, પાતાના અનુગામીઓને આ જવાયદારી પાળવાની વાત કરી છે: અને ધર્મ'દર્શિએ સમાજરચનાની પરંપરા ચિરકાળ સુધી અવિચ્છિન્ન ચાલતી રહે, તે માટે સાધુસાધ્વીએ! અને ચાતુર્વણ્ય ગૃહસ્ય સ્ત્રીપુરુષોના સંધ, (તીર્થ કે સમાજ) રચ્યાે છે. પરંતુ ક્રમનમીયે આજે લાખાની સંખ્યામાં ભારતમાં સાધુ–સંન્યાસી– સાધ્વીએ હોવા છતાં આ કાર્ય સ્થગિત જેવું થઈ રહ્યું છે. આમાં **હજા**રાની સંખ્યામાં સાચા સાધુ–સંન્યાસી–સાધ્વીએા પણ **હ**શે, તેમ છતાં તેમના વડે પ્રત્યક્ષ અને જીવંત રીતે સમાજ, રાષ્ટ્ર કે વિશ્વની ખાસ ઉત્નતિ, પ્રગતિ કે કલ્યાચાવૃદ્ધિ થતી જોવામાં નથી આવતી. રાષ્ટ્રીય–આંતરરાષ્ટ્રિય ક્ષેત્રે વ્યાપ્ત હિંસા અને અન્યાયને દૂર કરવા માટે કાઈ નક્કર પ્રયત્ન થતા નથી. વિશ્વતા સમસ્યાએા ધણી ગૂંચવાયેલી છે. અસક્ળતાનાં મુખ્ય કારણા આ છે:-

(૧) બલભલાં સાધુમાધ્વીએાની દષ્ટિ વ્યાપક અને સર્વાગી નથી. भानव अवनना हरें । क्षेत्र नीति अने धर्मनी प्रेरेष्ण शी रीते आपवी જોઈ એ ? બધાં ક્ષેત્રામાં ધર્મને સર્વોપરિ શી રીતે રાખી શકાય? વિશ્વપ્રશ્નોને ધર્મ દૃષ્ટિએ શ્રી રીતે 6કેલી શકાય ? વિશ્વના ધટનાચંક્રામાં ખર્મના રંગ કેવી રીતે પૂરી શ્વકાય ? બધા ધર્મોના સગન્વય શી રીતે સાધી શકાય ? વગેરે બાબતામાં સાર્વ- ભૌમ વ્યાપકતા, ઊંડાણ, વિશ્વવિશાળ

અનુભંધ વિચારધારાપુર્વં ક વિચારવાની તીક્ષ્ણુ દેષ્ટિ, યાગ્યતા, કાર્યંક્ષમતા અને કર્ત વ્યક્શળતા નથી.

જો કે કેટલાંક સાધુ સાધ્વીએા જુદા જુદા ક્ષેત્રામાં સેવા**લા**વની દેષ્ટિએ માર્ગદર્શન કે પ્રેરણાતું કામ કરે છે, પણ કાં તા તેમના દેષ્ટિ એકાંગી છે–સાંપ્રદાયિકતાની અગર તેા એક જ કેામ, જ્ઞાતિની દૃષ્ટિ છે. જેને લીધે તેએ ધર્માંતર કે સંપ્રદાયાન્તર કરાવીને પછાતવર્ગી. પદ્દદલિત કે તિરસ્કૃત જાતિએામાં અદ્ધિસાની ભાવના જગાડે છે: અગર તાે તેમના દબ્ટિ જ્યાં અનેકાંગા હાય ત્યાં તેઓ માત્ર ધાર્મિક ક્ષેત્રે સર્વધર્મ સમન્વયના જ પ્રયાસ કરે છે. અગર તા પાતે કાઇ એક વસ્તની શાધની પાછળ પડયા છે, અથવા પ્રાયઃ શહેરી લોકામાં નૈતિક, <mark>ધામિ°ક વ્રતાની પ્રતિજ્ઞા આપવાનું કે પ્રચાર કરવાનું જ</mark> કામ ક**રે** છે. **ભાર**તીય સંસ્કૃતિના અગ્રદૃત, નીતિ–ધર્મના અગ્રપાત્ર ગામડાંએામાં તેમના તરફથી કાેઈ નકકર કામ ચતું નથી. અથવા કેટલાક સાધુ– સંન્યાસી રાહતનાં કામા-—(દા. ત. દવાખાનાં ચલાવવાં, શ્રિક્ષણ સંસ્થાએ ચલાવવી, છાત્રવૃત્તિએ આપવી વ.) કરવાની વૃત્તિવાળાં છે, તેએ જુનાં ખાટાં મૂલ્યાને ઉખેડીને નવાં મૂલ્યા સ્થાપવાના ધર્મંક્રાંતિનાં કામામાં રસ ક્ષેતાં નથી. તેથી ગામામાં નૈતિક સંગઠનના કાર્યંક્રમથી માંડીતે વિધ સુધીનાં માનવ જીવનનાં સર્વંક્ષેત્રામાં અનુખંધ ચતુષ્ટયની દુષ્ટિએ સર્વાંગી ધર્મ'ક્રાંતીનું કામ થતું નથી. આપણે કેમુલ કરવું જોઇએ કે એને લીધે ગાંધીજ જે કરી શકયા, તે ભારતના સાધુ કે સાધ્વી નહોતાં કરી શકયા.

(૨) સારાં–સારાં સાધુસાધ્વીએામાં આજની સમસ્યાએાને, વિશ્વના ઘટનાચક્રોને સારી પેઠે સમજવા, વિચારવા અને ધર્મદેષ્ટિએ ઉક્કેલવાનું ગ્રાન નથી. કાં તેા તેમનું શિક્ષણ ખદુજ સામાન્ય છે, અથવા જે કાંઇ છે, તે માત્ર પાતાના સપ્રદાયના જુના ધર્મગ્રંથાનું. જ્યાં સુધી આજના સમાજ તથા યુગને માટે ઉપયોગી ઇતિહાસ, ભૂગાળ, રાજનીતિ, અર્થનીતિ, સમાજશાસ્ત્ર, ધર્મશાસ્ત્ર અને વિન્નાન વગેરેનું પ્રયાપ્ત માત્રામાં જ્ઞાન ન હાય, ત્યાં સુધી જ્ઞાનની જૂની મૂડીથી હવે ચાલવાનું નથી. એને લીધે જ સારા સારા સાધુઓ નથી તા શિક્ષિત સમુદાય કે આજના રાષ્ટ્રનેતાઓમાં પાતાનું ગૌરવપૂર્ણ સ્થાન ખનાવી શકતા કે નથી તા આમ જનતાને યુગાનુરૂપ યથાયાગ્ય નૈતિક ધાર્મિક પ્રેરણા આપી શકતા. જૂના ઢળના સાંપ્રદાયિક વ્યાખ્યાના કે લેખાયી આજની સમસ્યાઓ ઉકેલાવાની નથી.

- ( ઢ ) ધણાખરા સાધુઓ ઉન્નતિને માટે ભૂતકાળના ગૌરવગાણાં ગાય છે. ભૂતકાળને જ આદર્શ રૂપે રજુ કરે છે. પરંપરા ભલે જુની હોય, પણ તેમાં યુગાનુરૂપ એટલી બધી કાપકૂપ થઈ છે, નિશ્રણ થયું છે કે કેટલીકમાં તે ધરમૂળથી પરિવર્તન થઈ ગયું છે. એવી સ્થિતિમાં પ્રાચીનતાની દુહાઇ આપીને અથવા ભૂતકાળનું ગાણું ગાઇને સાધુસાધ્વી વર્તમાનને સમજવાના, તેમ જ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને બાવને લક્ષ્યમાં લઈ ને તદનુરૂપ પરિવર્તન કરવાના વિચાર કે પ્રયત્ન નથી કરતાં. એથી પાતાની પણ પ્રગતિ રૂપાય છે ને સમાજ, રાષ્ટ્ર અને વિશ્વની પણ. પાતે પણ યુગ સમસ્યાઓને જ્યારે ભૂતકાળની દૃષ્ટિએ ઉકેલવાના પ્રયત્ન કરે છે ત્યારે નિષ્ફળ નીવડે છે.
- (૪) આજના લગભગ થયા ધર્મા ઉપર સામતશાહી યુગની આપ છે. એટલે સાધુ સાધ્વીએ જ્યારે—જ્યારે સામતવાદીએ! (સત્તાલલી રાજ્ઓ, સબ્રાટે કેઠાકુરા વ.)ની અગર તો મૂડીવાદીએ! (ધનલલી લાેકા) પુષ્પવાન, ભાગ્યવાન, ધર્માત્મા, શેઠ, દાનવીર વગેરે શબ્દોથી પ્રશ્નસા કરે છે, અથવા તેમને પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ રીતે સભાએ!, ઉત્સવા, સમારાદો વ. માં અપ્રસ્થાન કે ઉચ્ચસ્થાન આપી કે અપાવીને પ્રતિષ્ઠા આપે છે. ત્યારે તેમના તરફથી આડં બરપૂર્ણ કાર્યોમાં પૈસા આપવાને લીધે સાધુમાધ્વીઓને યરા કે ક્યિતિ, અથવા પૂજ-પ્રતિષ્ઠા તેમજ સારી ભિક્ષા મળી જાય છે. પરંતુ એથી વાસ્તવિક સેવા અને ત્યાગને પ્રાત્સાદન નિદ્ય મળવાથી તેઓ સાચા માર્ગને રેધે છે. અથવા સત્તાધારીએ! અને પૈલાદારાનાં પ્રકેલન કે શરમમાં તણાઇને તેમને સાચી વાત કહેવામાં અચકાય છે. એથી

કરીને સાધુસાધ્વીતું જીવન ખુશામતીમનાવૃત્તિ વાળું તેજોહીન, પ્રભાવહીના થઇ જાય છે. સાધુસાધ્વીએાની હિતૈષિતા એક ચિકિત્સક જેવી **હે**ાવી જોઇએ, ભાટ, વકીલ કે એજેન્ટ જેવી નહીં. વર્તમાન સાધુવર્ગ પ્રાય: આ વાતને વિસારી એઠા છે. તે સત્તાધા**રી કે પૈસાદારાના હાથમાં** વેચાઇ જાય છે. પાતાને લાગતા સત્યને પ્રગટ કરી શકતા નથી. એટલા માટે જ વ્યક્તિ, સમાજ અને સમર્ષ્ટિની સાથે તેના વ્યાપક અનુભંધ રહ્યો નથી. આજે તેના માનવજાતિના માત્ર એક વર્ગની સાથે માહસંબંધ રહી: ગયેા છે.

(પ) સાધુતા અર્થ છે જે સ્વ–પર–કલ્યાણ સાધે તે. ∶એટલે કે તે સમાજ, રાષ્ટ્ર કે વિશ્વની સસ્તામાં સસ્તી, (જગત પાસેથી એાછામાં એાર્લ્યું લઇ વધારેમાં વધારે આપીતે ) સારામાં સારી ઉપયોગી સેવા કરે: ઇમાનદારીપૂર્વ'ક અનુખંધ સાધી કે સુધારીને તાદાત્મ્યની સાથે તટસ્થાપૂર્વ'ક વિશ્વાત્મસાધના કરે, પણ આજના સાધુવર્ગ પ્રાયઃ આ વાતને ભૂલી ગયા છે; અગર તા તેના મતે ભિનજવાબદાર ભનીને, સંસારના બનાવ–બગાડ પ્રતિ આંખા મીંચીને, અકર્મ પ્ય થઇને બેસી રહેવું, એ જ સાધુત્વ કે આત્માહાર છે! પણ એ વાત તેએ ભૂલી જાય છે કે જે નિઃસ્વાર્થ દષ્ટિએ જનસેવા કે પ્રાણીકલ્યાણ કરે છે. તેનો જ આત્માહાર કે આત્મવિકાસ સાચી અને સર્વાંગ દેષ્ટિએ થાય છે. સાધુત્વ સાર્થક થાય છે. ખાઇ-પીને નક્ષકરા થઇને પડયા-પાથર્યા રહેવામાં, ગમે ત્યાં કરતા ર**હે**વામાં, ભગવાનનું કેવળ નામ જપી લેવામાં, શરીરને ૦યથ° કષ્ટ આપવામાં કે યુગળાજ્ઞ નિરુપયાેગી બાષણુળાજી કરવામાં આત્માહાર કેસપ્રધુત્વ નથી જ. તેએ કે ભૂલી જાય છે કે જે તીર્થ કર, અવતાર કે પૈગ ખરતું તે નામ જપે છે, તેમનું નામ જપવા લાયક ત્યારે જ થયું હતું, જ્યારે તેમણે નિઃસ્વાર્થભાવે, પાતે કષ્ટ વેઠીને જનતાની પાયાની સેવા કરી હતી. સાધુસા<sup>દ</sup>વીને જો <mark>ખરેખર બગવાનની</mark> સેવાબક્તિ કરવી હાેય તાે ભગવાન કે <mark>તીર્</mark>યંકર દ્વારા <mark>સ્થાપિત અથ</mark>વા સેવ્ય જગત કે સમાજની સેવા કે લક્તિ કરવી જોઇએ. સતત અપ્રમત્તા રહીને; વિશ્વવિશાળ અનુઅંધ સાધવા કે સુધારવા રૂપ સેવાને છેાડીને કેવળ નામ–જપ, અધ્યાતમ, યાગ કે આત્માહારનાં ગીત ગાવાથી અક્તિ થઇ શકતી નથી. એટલા માટે જ સાધુ વર્ગની સાધના પરમાર્થસાધની બનતી નથી.

- ( ૬ ) દરેક સાધુસાષ્વી કે સંન્યાસી પ્રાય: કાઇને કાઇ સંપ્રદાયનાં કહેવડાવે છે; તે કાંઇ ખાટું નથી. ખાટું ત્યાં થાય છે, જ્યારે તે પાતાના ગણાતા સંપ્રદાયમાં જ પાતાનું કાર્યક્ષેત્ર કે સંપર્ક ( વ્યાખ્યાન, ભિક્ષાચરી, વિદાર વ. દારા ) રાખે. માણસ કાઇ એક ધરના હોવા છતાં તે જ ધરને પાતાનું કાર્યક્ષેત્ર બનાવતા નથી. તે કાર્યને માટે પરદેશ, વિદેશ કે બજારમાં ગમે ત્યાં જાય છે. એવી જ રીતે સાધુવર્ગ પણ સાંપ્રદાયિકતાથી ઊંચા ઊડીને વિશ્વવાત્સલ્ય અને વિશ્વબંધુત્વની ભાવનાને સિક્રય બનાવવા માટે, વેપસૂપા, ખાનપાન કે સંગઠનની દૃષ્ટિએ ભક્ષે કાઇ એક સંપ્રદાયના અંગ બનીને રહે, પણ કાર્યક્ષેત્ર અને દૃષ્ટિ વિશાળ રાખે; નહિતર તે પાતાના ધ્યેયને સિદ્ધ કરવામાં અસફળ થશે.
- (૭) એક સંપ્રદાયના સાધુસાધ્વી બીજા સંપ્રદાયના સાધુસાધ્વીઓને હલકા ચીતરે છે, નીચા દેખાડવાના પ્રયત્ન કરતા હોય છે, નાસ્તિક, પાખંડી, કાફર કે નિશ્વાતી કહેતા હોય છે, પાતાની શકિત પરસ્પરના ખંડનમાં અને બીજાને વટળાવવામાં ખર્ચતા હોય છે; આ બધું થાય છે સામ્પ્રદાયકભેદને લીધે. વ્યક્તિ કે સંપ્રદાયના વાસ્તિવક દાષને લીધે નહીં. આ નિ દક્તા, સર્ફાચતતા, તેજોફ્રેષ કે કંષા ાંચત્તશૃહિ અને સફ્લુષ્ણ દહિશ્ય સાધુતામાં બાધક છે. પાતાના સંપ્રદાય પાતાને માટે વધારે રુચિકર કે પ્રિય હાઇ શ્રાક, પણ બીજાની નિંદા તો આત્માત્માત્કર્ષ કે સાસુદાયિક શુદ્ધ, ધર્મ-પ્રયોગમાં પણ બાધક છે. આજે તા બધા જ પ્રકારના સાધુન સંત્યાસી-સાધ્વીઓમાં પરસ્પર મેળ અને સહયામની તથા નવા વાડા ઊભો કર્યા વગર જૂના-નવા સંપ્રદાયોના સમન્વય કરવાની જરૂર છે. આમ

ન થવાથી જ સર્વધર્મમાન્ય જાહેર કાર્યક્રમાને એક વ્યાસ પીડથી લ શકાતા નથી અને વિશ્વકૃટંખિતા સિદ્ધ થતી નથી.

- (૮) સાધુસંન્યાસી–સાધ્વીએ દીક્ષા લેતી વખતે પાતાનાં ધર-ખાર કે સગાંવહાલાંને છેાડી **દે** છે, પણ ત્યાર પછી માટાભાગના સાધુ-વર્ગને સામ્પ્રદાય, ધર્મ સ્થાન, ઉપાશ્રય, મઠ-મંદિર, ક્ષેત્ર, પદ, ખાડી પ્રતિષ્ઠા વગેરેના માહ એટલા બધા વળગી જાય છે કે તેઓ સિહાંતલાંગને જાણતાં **હે**ાવા છતાં એ માહને છેહવામાં અચકાય છે. એવી જ રીતે ધર્મ –સંપ્રદાયના અમુક દંભવર્ધક, વિકાસધાતક, યુગળાજ્ઞ અને સિદ્ધાંતત્રાધક રૂઢ નિયમાેપનિયમા કે પરંપરાચ્યામાં સુધારા વધારા કરવામાં તેમને એવી બ્હીક લાગતી હાય છે કે અમુક નિયમાપનિયમામાં ફ્રાંતિ કરવાથી મારા સંપ્રદાય કે પંચ મતે છા**ડી** દેશે તા મારા શા હાલ થશે ? કર્યા મને બિક્ષા મળશે ? કર્યા રહેવાને રથાન મળશે ? આવી બધી ચિંતા શરીરમાહ કે સંપ્રદાયમાહને લીધે થાય છે. જ્યારે સાધુ વિશ્વકૂટુંખી ખની ગયા છે, ત્યારે તેના ભરણ-પાષણના ચિંતા સમાજતે થવી જોઈએ, તેને પાતાને શા માટે થવી જોઈ એ ? પરિગ્રહ, પ્રતિષ્ઠા અને પ્રાણની મમતા છે હનાર સાધુ વર્ગ જ્યારે ક્યાંય અન્યાય-સ્કૃત્યાચાર થઇ રહ્યા હોય, મારા મારી કે હુલ્લડ થતાં હાય ત્યાં નિર્ભયતાપૂર્વંક હસતે માંઢે પ્રાણાની બાજી લગાડીને પણ સત્ય–પ્રેમ–ન્યાયની પ્રતિષ્દા વધારવા અને શાંતિના પ્રચાર કરવાના મહાન કાર્યથી અચકાતા હાય, ધર્મકાંતિ કરવામાં ભયભીત થતા હાય, પ્રતિષ્ઠાની ચિંતા કરતા હાય, સાધનાની ચિંતા કરતા હાય. ત્યારે સમજવું કે તેની સાધુતા જોખમમાં છે. આવી ભયવૃત્તિને લીધે જ માટા માટા ધર્મગુરુઓ વ્યાપક દબ્ટિથી કાર્ય કરવામાં અસફળ રહે છે.
- (૯) એક સાધુ એક વાત કરે, બીજા સાધુ પેલાથી તદ્દન વિરુદ્ધ વાત કરે. આમ જુદી જુદી અને પરસ્પર વિરાધી પ્રસ્પણા ( નિરુપણ )ને લીધે સમાજની કશી નોંધપાત્ર પ્રગતિ થવા પામતી નથી.

કેટલાક સાધુએાની પ્રેરણાથી જુદી જુદી સંસ્થાએ৷ કે સંગઠના ચાલી રહ્યાં છે; પરંતુ તેએા ખીજાં સર્વાંગી દષ્ટિવાળા અનુભવી સાધુ-સાધ્વીઓને તે અંગે મળીને. એકમત થઈ કે સંગઢિત થઈ તે ચાલવા માગતાં નથી. મતલય કે તેઓ પાતાનામાં જ મસ્ત છે. તેઓ એમ વિચારતાં હાય છે કે મારે કાઈ બીજા કે અમુક પાસેથી શા માટે સલાહ કે સુઝાવ માગવાં જો કએ / હું જે કાંઈ કરી રહ્યો છું, તે જ ખરાખર છે. આમ નુદી જુદી દિશામાં શક્તિ વેરવિખેર થવાને લીધે ધર્ન દર્ષિટએ સમાજરચનાનું કાર્ય વ્યવસ્થિત રીતે થતું નથી.

- (૧૦) કેટલાંક સાધુસાધ્વીએ પાતે વિચારક છે, પણ તેમનાં ચુરુ કે વડીલ સાધુસાધ્વોએા તેમના બ્યાપક વિચારાની સાથે સ**હ**મત થતાં નથી, બકકે તેમને એવા વ્યાપક વિચારા કરતા જો⊎ને, તેએા તેમતે દભાવવાતા પ્રયત્ન કરતાં **ઢ**ાય છે, અગર તે**ા તેમતે કાઈ પદનં** કે અન્ય વસ્તુનું પ્રક્ષાેબન આપીને ધર્મંક્ષાંતિ કરતાં અટકાવી દે છે: અગર તો ક્રાંતિકારી વિચારવાળાં સાધુમાધ્વીએ સાથે નળવા કે સંપર્ક કરવાની ના પાડી દે છે. એતે કારણે એવાં તેજરવી સાધુસાધ્વીએાની કર્તું ત્વશકિત સાંપ્રદાયિકતાની બ્રદ્રીમાં ભરમ થઈ જાય છે, તેમના જીવનથી સમાજ, રાષ્ટ્ર કે વિશ્વનું ખાસ દિત નથી થતું.
- (૧૧) કેટલાંક સાધુસાધ્વીએ એવાં છે, જેમના મનમાં આત્મ-સાધનાની સાથાસાથ સમાજસેવાની ઝંખના દ્વાય છે, પણ વર્તાનાન યુગે વીતરાગ માર્ગની સામુદા યક અહિં સાના સફળ પ્રયોગ કર્તા મહાતમા ગાંધીજીના સર્વાંગી દૃષ્ટિથી યુક્ત, સદાચારી સદ્દગૃહસ્થ ભાઈખહેતાની દ્રાંક, કે સહાનુભૂતિ પૂર્વક શુદ્ધ સાધન યુક્ત સતત સિક્રય સહાયતા કે પીઠળળ નહિ મળે, ત્યાં સુધી એવાં સાધુસાધ્વીએા રહિવાદી, મૂડીવાદી કે સ્થાપિત હિનાની પકડવાળા સંપ્રદાય, પંચ કે વર્તુંળની પકડથા મુક્ત થઈ શકતાં નથી. થઇ શકવાનાં નથી. મુક્ત ચિંતનપૂર્વંક આચરબ કરી શકતાં નથી. કરી શકવાનાં નથી.

(૧૨) સાધુ જીવનમાં જનસેવાના વિશાળ ક્ષેત્રમાં કામ કરતી વખતે કેટલાંક ખાલા કષ્ટા, સાંપ્રદાયિક લાકા તરફથી નિંદા, આદેશ વગેરે પરિષદા આવે છે. તેમ જ પાતાના બાજો કાઇ એક વ્યક્તિ ઉપર ન પડે, તે માટે તેમજ પાતાની કે સમાજની શુદ્ધિ માટે પ્રાયશ્ચિત રૂપે કયારેક ઉપવાસ કે અલ્પાહાર ( ઊણોદરી વગેરે તપ સ્વાભાવિક રીતે થાય તા તેમાં કાઇ હરકત નથી. મતલભ કે જે તપસ્યા કે કષ્ટ સહન સમાજશહ્ધિ. કે આત્મશહિ કે સમાજસેવા માટે જરૂરી હોય તે કરવી ઇષ્ટ છે. પરંતુ આજે જે બાહ્ય તપસ્યાએ માત્ર પ્રદર્શન, પૂજા કે પ્રતિષ્કાની દબ્ટિએ દેખાદેખીથી કરવામાં આવે છે. તે બરાબર નથી તેમ કરવાથી સમાજશુદ્ધિ, આત્મશુદ્ધિ કે સમાજ-પ્રચલિત અન્યાય-અત્યાચાર વગેરે અનિષ્ટાના અહિંસક પ્રતીકાર માટે સાધુ-સાધ્વીએ પાસે જે સંચિત શક્તિ જોઇએ, તે રહેશે નહિ અને તેઓ તેમાં નિષ્ફળ યશે.

આ અને એવાં કેટલાંક ખાધક કારણા છે, જેને લીધે સાધુ, સંન્યાસી અને સાધ્વીએા પાતાનું સાધુ જીવન સાર્થંક કે સફળ કરી શકતાં નથી, નિરવઘ સમાજ સેવા માટે પણ અસક્ષ્ળ નીવડે છે. એટલા માટેજ દેશમાં આટલાં બધાં સાધુસાધ્વીએા હેાવા છતાં દેશ, સમાજ, કે વિધનું ધમ°દૃષ્ટિએ ઉત્થાનકાર્ય તેમના દારા પ્રાયઃ થવા પામતું નથી, અને તેઓ બાે જરૂપ થઇ રહ્યાં છે. હવે જમાના એવા આવતા જાય છે કે તેઓ આ બાજતે સાંખી શકશે નહિ. એટલે સાધુસાષ્વીએાએ વહેલી તકે ચેતીને પાતાની ઉપયોગિતા અને અનિવાર્યતા સિદ્ધ કરવી જોઈ એ.

# સાધુ સાધ્વી શિબિરની જરૂર

આજે સાધુસાધ્વીએાને હૈયે જ્યાં સુધી આ વાત નર્હ પહેંચે ત્યાં સુધી તેઓ પાતાની અનિવાય તા અને ઉપયાગિતા શી રીતે સિદ્ધ કરી શકશે ? ઉપર સાધુ, સંન્યાસી સા<sup>દ</sup>વીએાની જવાળદારીનાં જે–જે કાર્યો ખતાવવામાં આવ્યાં છે, તે કાર્યોમાં ખૂંપી જવા માટેની તેમજ અસફળતાનાં જે કારણા ખતાવ્યાં છે, તેના નિવારણ માટેની તૈયારી <u> ખતાવનારાં સાચી સાધુતા પ્રગટ કરનારાં તેમજ પાતાની જવાયદારીને</u> યાેગ્ય કાર્યક્ષમતા મેળવી શ્વકનારા આવાં સમર્થ સાધુસાધ્વીએ**ા** તૈયાર થાય તે৷ જ આજના યુગે સાધુમ સ્થાના વિધટનના નાદ ગજવનારાને પડેકાર અથવા સાચા જવાળ તરત આપી શકાય.

આ બધાં કાર્યોને સંપન્ન કરવા માટે કેટલાં સાધુસન્યાસીસાધ્વીએા તૈયાર મળશે, તે ચોક્કસ કહી શકાય નહિ: પણ દરેક ધર્મ સમ્પ્રદાયામાં —ખાસ કરીને જૈન સંપ્રદાયામાં—આવા સુવિચારક કેટલાંક સાધ<del>ુ</del>– માધ્વીએ જરૂર છે. જેમને થાડાક વિચારક સદ્દગૃહસ્થાના સંપર્કથી ત્તૈયાર કરી શકાશે. પરંતુ આ બધાં હમણાં તેા એકલવાયાં છે, અગર તા તેમતે સંપ્રકાયાદિ અગર તા સર્વાંગી દબ્ટિવાળા વિચારકાતા સહયાગ પ્રાપ્ત નથી: એટલે તેએા કાંઈ કરી શકતાં નથી.

એ હેતુયી જ એવાં વિચારા ધરાવનાર અને પાતાનું સાધુછવન સર્વાંગી રીતે ખ!લવવા ઇચ્છનાર સાધુસંન્યાસી સાધ્વીએ। માટે એક ચાતુર્માસિક સાધુસાધ્વીશિભિરતી અનિવાર્ય જરૂર લાગી. કે જ્યાં ચાર માસ માટે સાધુમ**ં**ન્યાસી–સાધ્વીએન પાતપાતાની મર્યાદામાં રહીને એક સ્થળ ભેમાં થ⊌તે પરસ્પર વિચાર વિમર્શ કરી શકે, ચર્ચા-વિચારણા, અધ્યન-મનન, અનુભવાનું આદાન-પ્રદાન, સુઝાવ-પરા-મર્શીતા વિનિમય કરી **શકે** અને આ રીતે પ્ર**શિક્ષણ** મેળવીને સર્વાંગી વ્યાપક દબ્ડિ, યેાગ્યતા, કાર્યક્ષમતા અને કર્તું ત્વશક્તિ મેળવી શકે. પરસ્પરના સાથ સહયાગ મેળવી શકે.

કેટલાક ક્ષાકા ' માધુમાધ્વી શિબિર 'નું નામ સાંભળીને જ ચમકે. એ મનભાવક છે. યમકનાર મે દિશાના હશે. જેમાં એક દિશા એવી હશે કે " સાધુસાધ્વીએ માટેની આવી મહા જહેમતમાં કશા શુકરવાર વળશે નહિ. બીઝ દિશા એવી હશે કે ' સાધુસાષ્વીઓના વળી શિબિર શા ? સાધુસાધ્યીઓને વળી શીખવાનું શું ? એ તેા શીખીને જ આગ્યાં છે! નવું શું શીખવાતું છે ! સાધુસાધ્યીએાના પાતપાતાના સંપ્રદાયા તેમને ખધું શાખવે જ છે તે! "

આ બન્નેમાં એક અશ્રહાની દિશા છે, જ્યારે બીજી સંકૃચિતતાને ટકાવવાની **દિશા છે. સત્ય અહિં**સાની જરૂરિયાત વિષે તેા જૈન અને વૈદિક બન્ને સંપ્રદાયના સાધુસન્યા–સાધ્વીએ એક મત છે. તેા પછી સત્ય, અહિંસા અને નીતિ વ્યક્તિગત અને સમાજગત જીવનમાં આ શી રીતે આવી શકે, તેના પ્રશિક્ષણતી જરૂર સાધુસંન્યાસીઓને પહેલી તકે નથી તા કાને છે? એટલે શિખિર માત્ર સાંભળવા. શીખવા જ નહિ, યલ્કે માનવજાતની શ્રદ્ધાપાત્ર વ્યક્તિએ - સાધુસાધ્વીએ દ્વારા નિઃસ્પૃહી રીતે બધાં ક્ષેત્રાેમાં શુદ્ધ ધર્મંતત્વાેના પ્રવેશ કરાવીને, આચરાવવાની ધડી આવી **લાગી છે. એટલે આવી ક્રાંતિની** મસાલ ધરનારા ધર્મ સંસ્થાના અગ્રણીઓને તૈયાર કરવા માટે સાધુસાધ્વી શિ<sup>િ</sup> બર અનિવાય° છે. સદ્ભાગે આ **દેશ**માં ગાંધીજીએ આપેલા પ્રકાશ પછી આ ખન્તે દિશાના ક્ષેત્રો મંખ્યામાં ઘટી ગયા છે. તપત્યાગથી ધડાતા અને આ**યિ'ક,** સામાજિક, રાજકીય અને સાંત્રદાયિક ક્ષેત્રનાં અનિષ્ટો સામે અખંડ રીતે ઝઝૂમતા નાનકડા પણ સમાજ સાલનળકાંઠા પ્રયાગને લીધે ગુજરાત અને મુંબઇમાં ઊભો થયા છે; એના પ્રયાગકારને લીધે તેજસ્વી સાધુસાધ્વીએાનું પણ એ ફ્રાંતિમાર્ગમાં આકર્ષણ થયું છે. એટલા માટે જ એક સ્થા. જૈનસાધુએ આ ઉદ્દગારા કાઢ્યા હતા કે " ગાંધીજી આગળ નીકળી ગયા, આપણે પાછળ રહી ગયા. ગાંધીજીએ જે કર્યું તે આપણે કરવું જોઈતું હતુ." એટલા માટે જ કાઇ પણ યુગ કરતાં આ યુગે શ્વિબિરની અત્યન્ત જરૂર છે; સમય પણ એને માટે વિશેષ અતુકૂળ છે; એમ લાગ્યું અને સમયના એંધાણ પારખીતે જ એક જનસેવકે શિબિરથી બે–એક વર્ષ પહેલાં મુનિશ્રી સંતુખાલજી મહારાજ આગળ એ વિચાર મૂક્યા કે ''હવે સાધુસાધ્વી શિભિર યાજવાના સમય પાકી ગયા છે; આમ આના ઉપર ગંભીરતાથી વિચારા." આ પછી અનેક સાધુસાધ્વીએાના અભિ-પ્રાયે**ા ઉપરથી, અનેક વિચારક સદ્દગૃહસ્થ ભા**ઈબ**હે**નાના સુઝાવ–પરામ**શ ઉપરથી એમ લાગ્યું કે સાધુ–**સાધ્વીએા માટે શ્વિભિરતું આયોજન આવતે વરસે એટલે કે સન ૧૯૬૧ ના ચાતુર્માસમાં કરવાની જરૂર છે.

## શાધ્ર–સાધ્વી શિબિરથી લાભ

આ શિભિરથી સૌથી માટા લાભ તા એ થશે કે કંઇક પુરાણા પ્રયાસા અને વિચારાની સફાઈ થઈ જશે. કારણ કે આ દેશમાં માટે ભાગે ઋષિ મુનિએ અને લાકસેવકા કાઇ પણ અહિંસક ક્રાંતિમાં માેખરે રહ્યા છે. હવે નવા યુગનાં ક્રાંતિપ્રિય સાધુસાંન્યાસી–સાધ્વીએાના માર્ગ-દર્શન તળ ગામડાં અને લાકસેવકા શુદ્ધ સંગઠિત ખની, માત્ર રાજકારણ ઉપર જ નહિ, વિશ્વનાં તમામ ક્ષેત્રે સામુદાયિક અહિંસાનું પ્રભાવશાળી કાર્ય કરી બતાવશે; અને આત્મકલ્યાણ સાથે સહેજ સહજ વિશ્વ ક**લ્યાણ સાધવાની યેાગ્યતા, ક્ષમતા અને શક્તિ** પ્રાપ્ત કરશે. જદા જદા કિરકાનાં સાધુ-સંન્યાસી-સાધ્વીએાને નજીક આવવાના એકળીજાની મુશ્કેલીએ જાણીતે દૂર કરવાનું. પરસ્પર વિચાર વિનિમય કરી ક્રાંતિના રાજમાર્ગ નક્કી કરવાના અને પરસ્પર એકબીજને તે માર્ગ મક્કમ રાખવાના તથા પ્રાણ–પ્રતિષ્ઠા–પરિગ્રહ ઉપર પ્રહાર થાય તેવે વખતે ટકી રહેવાનું ખળ અને દૂધ મેળવી આપવાના માટા લા**લ થશે. એ**ટલે આ શિખિરની અનિવાર્યતા લાગી.

ઉપરાક્ત સ્પષ્ટ આશય દર્શાવતી એક પુસ્તિકા તૈયાર કરવી. તેને હિંદી તેમ જ ગુજરાતીમાં પ્રગટ કરીને દરેક સાધ-સાધ્વીને પહેાં-સાડવા માટે નક્કી કરવામાં આવ્યું. આ **બહુ જ**ેમો**ઢું** કાર્ય કરવાતું હતું. એક જ સંપ્રદાયના સાધુ-સાધ્વીએ ભેગા ન મળી શકે ત્યાં આખા હિંદના સાધુ–સાધ્વીએા, એક્ત્ર થઈને લાેકલડતર માટે તેમજ માનવજીવનને આશ્ચિષ સમા ખરા સાધુવાદ અંગે વિચારે એ પ્રથમ દબ્દિએ કપરૂં કાર્ય લાગતું હતું. કારણ કે ધર્ણ છેાડવાનું હતું. ધણેા માહ ત્યાગવાના હતા. અને તેથી વધારે પાતાના નિષ્ક્રિય જીવનને સક્રિય બનાવવા માટેનું આ યુગાનુરૂપ આદ્વાન હતું.

# સાધુ–સાધ્વી શિબિરનું બંધારણ અને પૂર્વ તૈયારી

સવે પ્રથમ એ નક્કી કરવામાં આવ્યું કે આ શિભિરનું આયોજન કયાં કરતું? અને કયારે કરવું! એમ નક્કી થયું કે સન ૧૯૬૧ માં તે ભરવામાં આવે અને યોગ્ય અનુકૂળતા પ્રમાણે, મુનિશ્રી સંતળાલજીનું જ્યાં ચાતુર્માસ હોય ત્યાં ભરવામાં આવે. અને આગળ જતાં એ પણ નક્કી થયું કે તે મુખઇ કે મુંખઇના પરાંમાં ભરવામાં આવે કારણ કે તે વખત મુનિશ્રી સંવળાલજીનું વિચરણ તે તરફ થઈ રહ્યું હતું.

આ શિબિરની વાત ૧૯૬૦ માં ઉપાડવામાં આવેલી. તે વખતથી ડુર સુદ્દર વિચરતાં સાધુ સાધ્વીઓ તેમ જ સંન્યાસીઓ સાથે પત્ર વહેવાર ચાલુ થયો. મુનિ શ્રી સંતખાલછ મુંખઇ વિરાજતા હતા. મુનિશ્રી નેમિચંદ્રછ સાણુંદ હતા. અને સાધ્વી સદ્યુણાશ્રીછએ પણ પાતપાતાને કાળે આવેલ ક્ષેત્રમાં પત્રવહેવાર શરૂ કર્યો. કેટલાક સાધુ—સંન્યાસી તેમ જ સાધ્વીઓના આશાજનક જવાખ આવ્યા. કેટલાક શિબિર અંગે કેટલીક શંકાઓ રજુ કરી અને કેટલાક પત્રાના જવાખામાં સિક્રયતા પણ પ્રગઢ કરવામાં આવી. એકંદરે અન્યત્ર અપવામાં આવેલ અબિમતા ઉપરથી જાણી શકાશે કે સૌને આ કાર્ય મહત્વનું અને ભાવમાં ઉજ્જવલ આશાનાં કિરણ તરીકે લાગ્યું.

તેથા આયોજન તકકો કરેલું એ વાત નકકો થઇ. તેની સાથે જ નીચે મુજબના સવાલા ઊભા થયા કે :—

(૧) આ શ્રિભિરમાં માત્ર જૈન સંપ્રદાયાનાં સાધુસાધ્વીએને જ લેવારી કે બીજા ધર્મસંપ્રદાયનાં સંન્યાસી-સાધુઓને પણ?

<sup>&#</sup>x27;શિબિર અંગે અભિપ્રાય' નામક પ્રકરણમાં જુએ.

- (૨) શ્રિભિરમાં સાધુ સાધ્વી–સંન્યાસીએ। ઉપરાંત સાધકઃ સાધિકાએને પણુ લેવારો કે નહીં?
- (૩) કુલ્લે કેટલા સન્યા લેવાના છે? સન્યની યાગ્યતા, નિયમાપનિયમ શું?
- (૪) શિબ્પિરના શુભારંભ કયારે અને કાના હસ્તે થશે? શ્વિબિર કયાં ભરાશે?
- (૫) શ્રિભિરની બધી વ્યવસ્થા, શ્રિભિરાથી'એન માટે ઊતારા વ.ની વ્યવસ્થા કેમ્સુ કરશે ?
  - ( ૬ ) શ્રિભિરમાં કયા-કયા વિષયા ચર્ચાશ ?
  - (૭) શ્રિભિરતા કાર્યક્રમ, સમય ચક્ર શું શું રહેશે ?

આ અને આવા અનેક સંવાલા ઉપર દીર્ઘં દૃષ્ટિ અને ગંભીરતરથી સેવકા અને સાથીઓ સાથે વિચાર કર્યા પછી પૂ. મુનિશ્રી સંતભાલજી મ. અને એમના સાથી મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજીએ નક્કી કર્યું કે શિબિસમાં સત્ય–અહિં સામાં માનનારા બધા ધર્મીના સાધુ–સાધ્વી સન્યાસીઓને સ્થાન આપવું જરૂરી છે. આ શિબિર કાઇ એક ધર્મના સાધુસાધ્વીઓની રહેશે તેા વ્યાપક વિશ્વવિશાળ દૃષ્ટિએ વિચાર નહિ કરી શકે. એટલું ખરું કે જૈનધર્મનાં સાધુસાધ્વીઓ આચાર-વિચાર ઝીલવાની દૃષ્ટિએ આમાં માખરે રહેશે. બાકી ગમે તે ધર્મ–સંપ્રદાયનાં ત્યાંગી સાધુસાધ્વીએ આ શિબિરના લાભ લઇ શકશે.

આ શ્રિભિર સાધુસાધ્વીએની દ્વાવા છતાં એમાં રચનાત્મક કાર્યંકર–કાેટિના ગૃહસ્થ જનસેવક–સેવિકાએન, દેષ્ટિ સંપન્ન જિજ્ઞાસ શ્રદ્ધચારી શ્રદ્ધચારિ**ણીએને. અથવા** વાનપ્રસ્થી સાધક સાધિકાએન પણ ભાગ લઇ શ્રક્શે; કાર**ણ** કે સાધુ–સંન્યાસી વર્ગના દાથપગ રૂપ ધર્મમય સમાજ રચનાના પ્રયોગમાં પ્રત્યક્ષ કાર્ય કરનારાં તાે આ જ -સાધક–સાધિકાએા છે. જો એમને સાંકળવામાં નહિ આવે તેા એક્લા સાધુ વર્ગથી સર્વાંગપૂર્ણ સમાજરચનાનું કામ નહિ થઇ શકે.

એટલે વિચાર વિનિમયને અંતે શિબિરનું બધારણ, નીચે મુજબ ેતૈયાર કરવામાં આવ્યું અને નકકી થયું કે આ શ્વિભિરમાં કુલ્લે ૧૫ સાધુ ∘સંન્યાસી–સાધ્વીએા તથા ૧૫ સાધક સાધિકાએા લેવાનાં છે.

### શિબિરતું બંધારણ

- . (क) नाभ—-આનું નામ 'સાધુસાધ્વી શિખિર' રહેશે.
  - ( ख ) ત્રેરક—શિખિરના ત્રેરક મુનિશ્રી સંતબાલજી રહેશે.
- (ग) ઉ**દેશ્ય**—સાધુસાધ્વીએ વિશ્વવાત્સલ્યના સક્રિય પ્રયાગ કરી ્શકે: તેમની શકિતએાના સદુપયાેગ થાય, તેએા વિશ્વનાં બધાં ક્ષેત્રાને ધર્મ દેષ્ટિએ અનુષ ધિત કરી શકે અને વિશ્વ વિશાળ અનુષ ધ પ્રયાગને માટે યાગ્ય ખની શકે: આ જાતની દેષ્ટિ. કાર્યક્ષમતા અને શક્તિ સાધ ્સાધ્વીએામાં પેદા કરવી. તેમને યેાગ્ય અતુભવ, માર્ગદર્શ્વન, સુઝાવ અને સહ્યોગ આપવા: તેઓ પાતાની સાધુતાને સાર્થક કરી શકે. તેમ જ ચ્માત્મકલ્યા**ણ**ની સાથે વિશ્વ કલ્યાણની સાધના કરી શકે, તે યાગ્ય બનાવવાં.
- ( ઘ ) **વ્યવસ્થા**—શિભિરમાં (પધારનાર સાધુસાધ્વીએ)ને ઉતર-વાની તથા બીજી જરૂરી ખધી વ્યવસ્થા કરવા માટે સદ્દગૃહસ્થાની એક અસ્થાયી 'સાધુસાધ્વી શ્રિભિર વ્યવસ્થાપક સમિતિ 'નીમારી જે વિશ્વ-વાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંધ હેઠળ ચાલશે અને બધી જાતની સમુચિત ભ્યવસ્થાએ માટે પ્રયત્ન કરશે. સાધુસાધ્વીએા ભિક્ષાજીવી **ઢો**ઇ તેએા આહારપાણી પાતાની નિયમ મુજબ બિક્ષાર્પે મેળવી જ લેશે.

સાધુઓ અને સાધ્વીઓને તેમ જ સાધક સાધિકાઓને રહેવાની વ્યવસ્થા જુદી જુદી અને એ રીતની રહેશે, જેથી તેએ શ્રિબિરના લાબ ખરાભર લઇ શકે. શિબિરમાં મુખ્ય દેખરેખ સાધુએાની સાધુ અને સાધ્વીએાની સાધ્વી, તેમજ સાધકાની સાધક અને સાધિકાએાની સાધિકા રાખશે.

- ( ૯ ) સ્થળ—શિખિરતું સ્થળ મુંખર્ધની ઉપવસતિ 'માઢું મા'માં લક્ષ્મી નારાયણ લેન પાસે આવેલ 'ગુર્જ રવાડી'માં રાખવામાં આવેલ છે.
- (च) सभय— શિબિરતા સમય ચાર માસતા રહેશે, એટલે કે તા. ૧૪–૯–૬૧થી એની શરૂઆત થશે અને કાર્તિક પૂર્ણિમા લગી રહેશે. વચ્ચે જૈન પર્યુંષણુ પર્વ દરમ્યાન બાર દિવસ શિબિર બંધ રહેશે.
- (૩) કાર્યંક્રમ—ક્ષિભિરાર્થીએાતા દરરાજતા (રજ્નના દિવસ તથા પર્યુંષણના ૧૨ દિવસ સિવાય ) આ પ્રમાણે રહેશે.

|                  | મુખ્ય                                              | મુખ્ય                               |
|------------------|----------------------------------------------------|-------------------------------------|
|                  | પ્રવચનકાર–મુનિશ્રી                                 | પ્રવ <mark>ચનકાર–</mark> મુનિશ્રી   |
|                  | તેમિચન્દ્ર <b>છ</b> .                              | સંતળાલછ                             |
|                  | પ્રવચનને৷ વિયય                                     | પ્રવચનનાે વિષય                      |
| સામવાર           | વિશ્વવાત્સલ્ય, સર્વોદય અને<br>કલ્યા <b>ણ</b> રાજ્ય | ભાર <b>તીય</b> સંસ્કૃતિ             |
| મ <b>ંગ</b> ળવાર | ક્રાંતિકારાનાં જીવન                                | <mark>અતુખંધ વિચા</mark> રધારા      |
| <b>ગુ</b> ટુવાર  | વિ <b>યદર્શ</b> નનાં વિવિધ પાસાંએ                  | lı સ્મૃતિવિકાના માર્ગો              |
| શુક્રવાર         | સાધુસ સ્થાની અનિવાર્યતા<br>અને <b>ઉ</b> પયાગિતા    | સા <b>મુદાયિક અહિ</b> ંસાના પ્રયોગા |
| <b>શ્વ</b> નિવાર | દર્શન વિશુદ્ધિ                                     | સર્વ <b>–ધર્ય</b> –ઉપાસના           |

રવિવારે અને સુધવારે શિભિરની રજા રહેશે. દરરાજ ૧૦ મુદ્દાઓ પૈક્રા એ મુદ્દાઓમાં એક મુદ્દા ઉપર માટે ભાગે મુનિશ્રી સંતભાલજી અને

એક મુદ્દા પર માટે ભાગે મુનિ નેમિચંદ્રજી પ્રવચન કરશે. સવારે જે છે મુદ્દાઓ ઉપર પ્રવચન થાય તેજ મુદ્દાઓ ઉપર ખપેારે બધાં શ્રિબિરાર્થી એટ ચર્ચા કરશે. સવારે અને ખપારે થયેલ પ્રવચના અને ચર્ચા-વિચારણાના ટ્રેકા સાર પાટિયાં ઉપર લખાશે.

### ( ज ) નીતિ – નિયમે।

- (૧) આ શ્વિભિરમાં સર્વે ધર્મસંપ્રદાયોના સાધુસાષ્વી સંન્યાસીએક ભાગ લઇ શકશે. એને માટે એમને પોતાના ધર્મ –સંપ્રદાય. વેષ કે ક્રિયાકાંડ છાડવાની જરૂર નથી.
- (૨) શિભિરમાં દાખલ થનાર સાધુસંન્યાસી–સાધ્વીએન યુગદ્રષ્ટા, ક્રાંતિપ્રિય અને વિચારક દોવા જોઇએ. મતલમ એક સાધુવર્ગના મૂળ ધ્યેય પ્રમાણે કાર્યક્ષેત્રને વ્યાપક ખનાવવા અને પાતાની મર્યાદામાં રહીને યુગતનુસાર જનહિતકર કાર્યનાં સમર્થક હોવાં જોઇએ.
- (૪) શિળિરમાં દાખલ થનાર સાધુસાધ્વીએોમાં નાતજાતનેદ કાઇ એક માનવામાં આવશે નહિ. તેમજ ક્ષિંગએક (સ્ત્રી-પુરુષ જાતિના સાધકબેદ )તે લીધે આદરસતકારમાં કાઈ બેદ રાખવામાં આવશે ન**િ**.
- (૫) શિભિરમાં જે સાધું સાધ્વીએ આવશે. તેએ પાતાની વ્યક્તિગત હેસિયતથી આવશે. પાતાના સંપ્રદાયના પ્રતિનિધિ તરીકે નહિ. હા, એમ સંભવ છે કે કદાચ કેટલાંક યુગદષ્ટા સાધુસાધ્વીએા જે પાત શ્રિભિરમાં કારણવશ નહિ પધારી શકે, તેઓ પાતાના તરક્યી કાે સાધું કે સાધ્વીને પ્રતિનિધિ તરીકે માેકલે. પણ એ પ્રતિનિધિત્વ વ્યક્તિગૃત રહેશે, સંપ્રદાયગત નહીં.
- ( ૬ ) શિભિરમાં પધારનાર સાધુસાધ્વીએા ઉદાર નીતિનાં હશે, તે છતાં ક્રાષ્ટ્ર સાધુસાધ્વી પાતાના સંપ્રદાયની સાથે સંખંધ રાખે, સામુદાયિક વેષ રાખે, ક્રિયાએોનું પાલન કરે, ભાજન વગેરેના પાતાના નિયમા પાળે, બીજા સંપ્રદાયનાં સાધુસાધ્વીએા સાથે વંદન ભોજનાદિ વ**હે**વાર રાખે તેા શિભિરને એમાં કાઇ પણ જાતના વાંધા નથી. સાધક સાધિકાઓ પણ પાત–પાતાના ધર્મના નિયમા પાળા શકશે.

- ( ૭ ) શિબિરમાં પધારનાર સાધુ સાધ્વીઓને મૂળ વૃતા, સંયમના મૂળભૂત નિયમા, ચારિત્ર્યમાં દઢતા અને સંયમલક્ષી ભિક્ષા વગેરેનું પાલન મક્કમતાથી કરવાનું રહેશે.
- (૮) <mark>શિભિર પ્રવિષ્ટ સાધુસાધ્વી સાંપ્રદાયિક બેદને લઇને કેાઇ</mark> વ્યક્તિ કે સંપ્રદાય વગેરે પર આ**ક્ષે**પ કરી શકશે નહોં.
- ( ૯ ) શિત્રિરમાં સાધુતાનું મૂક્યાંકન વેષ કે બાહ્ય આચારતે આધારે નહીં, પણ પાતાની યાગ્યતા, કાર્યક્ષમતા, ચરિત્રસંપન્નતા અને સેવર્તા તીવ્રતા વગેરે સાધુજીવનના ગુણા દારા કરવામાં આવશે.
- (૧૦) દરેક શિબિરાર્થી ઇધિર–અનીધિર, આત્મા–અનાત્મા વગેરે દાર્શનિક વિચારા કે આચાર સંબંધી વિચારાને ખુલાદિલે, નિખાલસભાવે મૂકી શકશે, જિજ્ઞાસાયવંક ચર્ચા કરી શકશે; શર્ત એટલી જ છે કે શિબિરના કામમાં જેને લીધે કલેશ, વિતાંડા કે ડખલ ઊ**ની ન થા**ય.
- ૧૧) આ શિભિરમાં સાધુસાંત્યાસીએા, સાધ્વીએા ઉપરાંત વાતપ્રસ્થી, બ્રહ્મચારી, રચનાત્મક કાર્યકર કે ગ્રામસંગઠનના વિચારક ભાઈબહેતા પણ સાધક–સાધિકા તરીકે ભાગ લઈ શકશે, પણ તેમણે 'સ્લાકૃતિપત્ર લખીતે પ્રેરકની સ્વીકૃતિ લેવાની રહેશે.
- ા ૧૨) શિભિરના સમય ચાર માસતા રાખવામાં આવેલ છે. શિભિરમાં કાખલ થતાર સાધુ–સાધ્વી કે સાધક સાધિકા અનિવાર્ય કારણ વગર પ્રેરકતી રજા વગર વસ્ચેથી જઈ શકશે નહિ. શિભિર કાર્યક્રમના અવકાશ દિવસે શિભિર સભ્ય–સભ્યાએક બહાર જઇ શકશે.
- (૧૩) સ્થાતીક તથા ખદારથી આવનાર રચનાત્મક કાર્યકર ભાઈબહેતા કે અનુભવી શા**મી**ણ બધુએા માટે સળંગ ચાર માસ રહેવાની અનિવાર્યતા નથી. તેમના અનુભવા મેળવવા માટે યથાસમયે કાર્યક્રમા ગાદવવાનાં આવ**શે. જિ**જ્ઞા**સુ ભાઈબહેના પણ શિબિરનાં પ્રવચના તથા**

ચર્ચાઓના લાભ દૂર રહીને લઇ શકરા પણ તેઓ પ્રાયુઃ ચર્ચામાં ભાગ લમેશિકશે નહિ

- (૧૪) શિબિર પછી શિબિરાર્થીઓએ પાતપાતાના સંપ્રદાય, પંચ. ગચ્છ, માંડળ કે ધર્મમાં રહીને જ પોતે પચાવેલા વિચારાનું યથાશક્તિ આચરણ કરવાનું રહેશે.
- (૧૫) ધ્યેય કે ધ્યેયાતુરૂળ કાર્યાની પૂર્તિ માટે જે કાર્ય કે ્યવસ્થા જરૂરતી જણાય, તે માટે શિબિરાર્થી સાધુ–સાધ્વી, સાધક– સાધિકાઓ સાથે વિચાર વિનિમય કરી યોગ્ય સહયોગ આપવામાં આવશે.
- (૧૬) શિબિરાર્થીએા દ્રારા પ્રચાર માટે પુસ્તક, પત્ર વગેરે સાહિત્ય પ્રકાશન અને ભ્રમણની યોજનાઓ પણ ગાઠવવામાં આવશે.
- (૧૭) શિબિરમાં દાખલ થનાર સાધુસાધ્વીએા, સંન્યાસીએા, સાધક–સાધિકાએો માટે શિબિરના પ્રારંભથી બે માસ પહેલાં નીચે મુજબ 'સ્વીકૃતિ પત્ર ' ભરીને પ્રેરકને માેકલવાનું રહેશે—

### સ્વીકૃતિપત્ર

શ્રીમાન મંત્રીજી.

સાધુસાધ્વી શિબિર વ્યવસ્થાપક સમિતિ,

મેં ' સાધુસાધ્વી શિબિર સંયેાજનના ' માં લખેલ શિબિરના ઉદ્રેશ્ય, ખંધારણ અને નીતિનિયમાને વાંચી લીધા છે, અને હું તેમાં પૂર્ણ સહમત છું. અને **૧**૪–૭–૬૧થી શરૂ થનાર શિબિરમાં દાખલ થવા માગું છું.

આશા છે, આપ પ્રેરક મુનિવરશ્રીની સેવામાં એને માેકલીને મારી સ્વીકૃતિ મંજૂર કરાવશા.

ંઆપતા

તા. - - ૧૯૬૧

સરનામું.....

આ પછી ખાસ કરીને પ્રચાર કાર્ય ઉપાડવામાં આવ્યું. સાધુ-સાધ્તી શિળિરની માહતી આપતી તેમજ સાધુસમાજતા કર્તવ્યા સમ-જાવતી બે પુસ્તિકાઓ મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજીએ લખીને તૈયાર કરાં. તેને પ્રગટ કરવામાં આવી. તેમાં શિબિરનું બધારણ પણું આપવામાં આવ્યું હતું. તે સાથે જ શિબિર અંગે આવેલાં કેટલાક અભિપાયા પણું આપવામાં આવ્યા હતા. એના વ્યાપક પ્રચાર થવા જરૂરી હતા અને કરવામાં આવ્યા હતા. એના વ્યાપક પ્રચાર થવા જરૂરી હતા અને કરવામાં આવ્યા હતા. એના શિબિર અંગે ગુજરાતી તેમજ હિંદીમાં લેખા લખીને, અલગ અલગ પત્રામાં, માસિકા, સાપ્તાહિકા તેમ જ દૈનિકામાં આપવામાં આવ્યા હતા. આ પત્રામાં જૈત તેમજ વૈદિક ધર્મના પત્રા સુખ્ય હતા. તેમની મારફત સાધુ-સાધ્વીએ! અને સન્યાસીએ!ને શિબિરની માહતી આપવામાં આવી હતી.

મુંબર્કમાં મુનિશ્રી સંતબાલજી વિરાજતા હતા. તેમણે મુંબર્કમાં વિરાજતા સાધુસાધ્વીઓને શિળિરના ખ્યાલ આપવા તેમજ તે અંગે ચર્ચા–વિચારણા કરવા માટે દિવાળીની રજ્તમાં જૈન શિક્ષક–શિક્ષિકાઓ તેમ જ બાઈ બહેનાના એક કામચલાઉ શિબિર તા. ૯મી થી ૧૭મી ઓક્ટોબર લગી પાતાના સાનિધ્યમાં યોજ્યા હતા.

તે શિભિર પૂરા થયા ભાદ શિભિરમાં ભાગ લેનાર ભાઇ–બહેના મુખઇમાં વિરાજ<mark>તાં અલગ અલગ સંપ્રદાયાનાં જૈન સાધુ–સાધ્વીઓને</mark> વાંદવા અને શિભિર અંગે તેમના વિચારા જા<mark>ષ્</mark>યુવા ગયા હતા.

બધાએ આ કાર્ય સુંદર છે એમ જચાવેલું પણ સાંપ્રદાયિકતાના ભધનોમાં જકડાયેલા હાઇને હિંમતપૂર્વક તે અગે કાઇ તૈયાર ન થયું તે સ્વાભાવિક હતું. પણ, એક વાત ચાક્કસ હતી કે તેઓ સાધુ-સાધ્વી- શિભર યોજનાની વાત સાંભળીને વિશ્વારતા થઇ ગયા હતા.

મુનિશ્રી તેમિચંક્રજીએ સાધ્યું ચાતુર્માસ પછી અમદાવાદમાં વિરાજતાં ઘણા વિચારક સાધુ-સાધ્વીઓ સાથે પ્રત્યક્ષ સંપર્ક સાધ્યો હતો. કેટલાક સાધુઓએ પાતાના મુટ્ટ રજ આપે તે આવવા માટે તૈયારી યતાવી હતી; આ વાત તેમણે નિખાલસપણે કખૂલી હતી. અમદાવાદમાં આ અંગે જાહેર-સભાએ પણ રાખવામાં આવી હતી. એક પત્રિકા '' સાધુ–સાધ્વીએોનાં પૂજકા વિચારે " એ મથાળાંવાળી બહાર પાડવામાં આવી હતી. તે ઉપરાંત સાધુ–સાધ્વીને અતુરાધ કરીને શિબિરમાં ભાગ લેવા માટે એક વિનંતિભર્યો પરિપત્ર, હિંદી તેમ**જ ગુજ**રાતીમાં છપાવીને માેકલવામાં આવ્યા હતા.

ખીજી તરફ ભચાઉ (કચ્છ)વાળા શ્રી. દેવજીભાઈ શાહે પણ સાધુ–સાધ્વીએાની મુલાકાત લઈને તેમને તે વિચાર ગળે ઊતરાવવાના प्रयत्न ४थे हते।

આ તરફ મુનિ શ્રી. નેમિચંદ્રજીએ અમદાવાદથી મુખઇ તરફ વિહાર શરૂ કર્યો. તે અગાઉ તેમને એક સંન્યાસી પૂ. દંડીસ્વામી મળ્યા. તેએન સમન્વયી વિચારધારામાં માનતા હાેઇને, તેમણે શિબિરમાં આવવા માટેતી તૈયારી ખતાવી તેથી ઉત્સાહ વધ્યાે.

વિહાર દરમ્યાન મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજીએ રસ્તામાં જે જે સાધુ– સાધ્વીએા મળ્યાં, સંન્યાસીએા મળ્યા તે બધાના સંપર્ક સાધવાનું ચાલ રાખ્યું. માટા ભાગે દરેકને શિબિરની વાત ગમી પણ સંપ્રદાયવાદની પાતાના સાધુ મર્યાદામાં રહીને કાઈ તે પણ ભાગ લેવાની નૈતિક હિંમત ન દેખાણી. એ ખેદની વાત છે કે માેટા ભાગનાં જૈન સાધુ–સાધ્વીએાને ક્રાંતિની વાત ગમે છે; સમય આવ્યે કાેઈ ક્રાંતિકાર હાેય તેની પ્રશંસા પણ કરે છે. પણ ક્રાંતિમાં સક્રિય ભાગ લેવા માટે સાંપ્રદાયિકતા તેમને ધેરીને ઊભી રહે છે. જેને તેાડવાની તેમનામાં નૈતિક હિંમત દેખાતી નથી.

તે છતાં. શિબિર અંગેની વાતેા વહેતી **થઈ** ગયેલી. વાતાવરણમાં તેની ચર્ચાએા ચાલતી હતી. આ શિબિરનાે ઉદ્દેશ્ય સુંદર હોવા છતાં તેમાં ક્રાંતિનાં ખી પડેલાં હાેઇ ને ઘણી જૂજ વ્યક્તિએાનાે સહકાર મળશે એ અપ્રત્યાશિત ન હતું. તે છતાં ત્રણેક જૈન સાધુઓએ પાતાના સાથી સાધુએા સાથે આવવાની તૈયારી ખતાવી તેમનાં સ્વીકૃતિ–સ્વક પત્રા

પ**ણ આવી ગયા હતા. પણ શિ**બિરના શુભારભ સમયે જ તેઓ ખસી ગયા અને શિબિરમાં આવવાની તેમણે અશકવતા દર્શાવતા પત્રાે માેકલાવ્યા.

આમ થવું શક્ય હતું કારણ કે પૂ. મુનિશ્રી સંતળાલ એ જે વિચારધારા વહેતી કરી છે તે જૈનધર્મ ઉપર આધારિત હોવા હતાં, પ્રચલિત રહિયી અલગ હાઈને ઘણા જૈના તેમના વિચારાને ન સમછ શકવાના કારણે તેના વિરાધ કરવા સાથે તેમના પણ વ્યક્તિગત વિરાધ કરે છે. એ તા હીક પણ જે બે સાધ્વી છે એ પૂ. મુનિશ્રીની વિચારધારા અને સહાર્યા કરવા માટે તત્પર થયેલાં તેમના ઉપર પણ પાતાના મનમાંથી અને સમાજરૂપ બહારથી એટલું બધું દબાણ આવ્યું કે તેઓ પણ શિબિરમાં આવવા માટે જુદાં જુદાં બહાનાં કરીને અટકી ગયાં. પણ આયોજન આ કારણે સ્થિગિત કરી શકાય તેમ ન હતું. જો કે આ બધાં સાધુ-સાધ્વીઓની સ્વીકૃતિ પ્રારંભમાં મળવાથી શિબિર અંગે સારા ઉત્સાહ જણાતો હતો.

- યુ. નેમિમુનિ વિહાર કરીને મુંબઈ પહેંચ્યા. ત્યાર પછી શિબિરની પૂર્વ તૈયારી માટે મુંબઇમાં ૬ થી ૧૦ જૂન સુધીના એક ચિતન-શિબિર યાજવામાં આવ્યા હતા. તેમાં ચાતુર્માસિક-શિબિરમાં ચર્ચવામાં આવનાર મુદ્દાઓનું સક્ષેપમાં સ્વરૂપ રજૂ કરવામાં આવ્યું હતું. નીચેના દશ મુદ્દાઓ ઉપર સવારે અલગ અલગ મુદ્દા ઉપર પ્રવચના પૂ. મુનિશ્રી સંત્રભાલછ તેમજ પૂ. નેમિમુનિજી કરતા અને બપારે ચિંતન-શિબિરમાં જોડાયેલા સબ્યા ઊડાથથી ચર્ચા કરતા:—
  - (૧) ધર્મ મય સમાજરચના શું?
  - (૨) પ્રાચીનકાળથી આજલગીની સમાજ રચનાનું ચિત્ર!
  - ( 3 ) ધર્મ મય સમાજરચના માટે ક્રયા અનુબંધ જરૂરી ?
  - (૪) તેમાં આજનાં આવરણા કયાં ?
  - (૫) આવરણાને દૂર કરવાના અહિંસક ઉપાય શું?
  - ( ૬ ) શુદ્ધિપ્રયાગનું મૂળ તત્ત્વનાન.

- ( ૭ ) દુનિયાની રાજ્યસંસ્થાએા, વાદા અને રાષ્ટ્રીય મહાસભા.
- (૮) એની સાથેના (સુસંસ્થાઓના) અનુષ્યંત્ર.
- ( ૯ ) ગામડાં અને શહેરામાં નવી સંસ્થાએ કર્ધ-કર્ષ ભની કરવી ?
- (૧૦) વ્યક્તિ, સમાજ, સંસ્થા અને સમૃષ્ટિનું રહસ્ય.

આ શિબિરમાં કેટલાંક ભાઈ **ખહે**ના ( બહારનાં અને સ્થાનીક ) સારીપેઠે તૈયાર થઈ ગયાં. આ શિબિરમાં ઊંડા રસ લેનારને ખાતરી થઈ ગઈ કે આની વિસ્તૃત વાતો છ**ણાવા માટે ચાર માસ એ**ોછા પડવાના છે.

ત્યાર પછી મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી મુંબર્ધમાં દેશવાસી, સ્થાનકવાસી, તેરાપથી સાધુ–સાધ્વીએા અને સન્યાસીએા જ્યાં–જ્યાં વિરાજમાન હતાં, ત્યાં–ત્યાં શિબિરની માહિતી આપવા અને તેમના અભિપ્રાયા જાણવા ગયા.

એવી જ રીતે આ કાળ દરમ્યાન જુદાં–જુદાં સાધુ–સાધ્વીએા અને સાધક–સાધિકાએા સાથે પત્ર વ્યવ**હાર પણ** શિ<mark>ળર અંગે</mark> ચાલતા જ હતા.

તે ઉપરાંત શિભિરના વિચાર મુખઈ અને પરાં ઓમાં વસતી પ્રજ્તને સારી પેઠે ગળે ઊતરી શકે તે માટે એક નાની પુસ્તિકા "સાધુ—સાધ્વી શિભિર અને થાડા—અભિપ્રાયા " વાળી બહાર પાડવામાં આવી હતી. તેમજ જાહેર વ્યાખ્યાના પણ મુંબઈમાં આ અગે ગાઠવાયાં હતાં. તે સિવાય રામળાગ (સી. પી. ટેંક) માં એક પત્રકાર પરિષદ્દ પણ ખાલાવવામાં આવી હતી. જેમાં પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજીએ શિબિર અંગે પાતાનું પ્રેસજોગું વક્તવ્ય પણ આપ્યું હતું. પત્રકારા પૈકી 'મુંબઈ સમાચાર', 'જન્મભૂમિ', 'જામેજમશેદ' અને ફ્રી પ્રેસ જર્નલના પ્રતિનિધિ આવ્યા હતા. તેમણે તે વખતે પાત્રપાતાના પત્રામાં શિભિર અંગે સારી નોંધ લખી હતી. મુંબઈ સમાચારે તે જેક પ્રેરણાપ્રદ અત્રક્ષેખ પણ લખ્યો હતા.

તે સિવાય મુંબર્ઇનાં પરાંચામાં ઠેર ઠેર પૂ. મહારાજશ્રીનાં

વ્યામ્યાના શિબિરને લગતાં રાખવામાં આવ્યાં હતાં. આટલા બધા મ્યાગ પરિશ્વમ અને પુરુષાર્થ પછી પ્રારંભમાં દશેક સાધુ—સાધ્વી સન્યાસી અને પદરેક ભાઈ એા ભાગ લેશે એમ લાગેલું. પણ શિબિરના પ્રારંભ થયા ત્યારે સાધુ—સાધ્વીએામાં ધણા ખસી જતાં કુલ સાધુ—સન્યાસી ૪ મને સાધક બાઈ—બહેના ૧૧ જ આવી શકયા. સાધક ભાઈ—બહેનામાં મમૂકે પાછળથી દાખલ થવા માટે કહ્યું પણ આયોજનમાંના નિયમ અંગે ચાકસાઈના પાલનનું પાતાનું મહત્વ હાઇને તેમને ન લીધેલા.

ઘણા એાછા સાધુ-સાધ્વીઓએ ભાગ લીધા તેનાં કારણામાં તેમને આક્રાંતિનાં પરિણામા ભાગવવાં પડશે તેના ડર હતા. તેમાંથી કેટલાકે તા તિમ્ન પ્રકારે તે ભૂયને વ્યક્ત પણ કરેલા :—

- (૧) પાંચ વર્ષ અમને ભાલનળકાંઠાપ્રયાગના ભાઇ-બહેના ચાર્ગ્યાસ કરવામાં સહાયક બને !
- (૨) આવા ક્રાંતિપ્રિય સાધુ–સાધ્વીએા માટે ઉતરવાના સ્થાનની કે અન્ય સગવડાની વ્યવસ્થા ઊભી કરવામાં આવે.
- (૩) શિભિરમાં ભાગ લીધા પછી પ્રતિષ્ઠા અને સમાજની સદભાવના ગુમાવવી પડે પછી શું ?
  - (૪) ગુરુ મહારાજ પાસેથી રજા લઈ દા...!
- —આમ તેમની ઢીલાશ સ્પષ્ટ જણાતી હતી. જ્યારે શિબિર તેા ક્રાંતિકારી પગલું હેાઇને તેમાં પ્રાણુ-પ્રતિષ્ઠા અને પરિગ્રહની શહીદીની તૈયારી જોઇતી હતી અને તે માટે પ્રબળ આત્મ-વિશ્વાસ જરૂર હતો. તેના વગર એ ટકી ન શકે એમ લાગતાં જેઓ ખસી જ્ય તેના કરતાં બામ ન લે, એ યાગ્ય ગણુવામાં આવ્યું.

તે છતાં જે સાધુ–સંત્યાસી અને સાધક–સાધિકાએ મરજીથી ચાર ચાર માસ રહીને લાભ લેવાનું નક્કી કર્યું –તે ખરેખર તેમના આત્મ-બળના પરિચય આપના**રું હ**તું.

આવા શિબિરા**ર્થીએ** તો પરિચય હવે પછી આપવા યાગ્ય સ્થાને જ મ**ણાશે**.

# શિબિરમાં દાખલ થયેલ સહ્યોના સંક્ષિપ્ત પરિચય

સાધુસાધ્વી શિબિર માટે લગભગ ૧ વરસથી પ્રચાર અને સંપર્ક કર્યા પછી શિબિરમાં નીચે મુજબ ૧૫ સભ્ય-સભ્યાએા દાખલ થયાં—

- ૧. પૂ. મુનિશ્રી સંતળાલજી મહારાજ
- ર. પૂ. મુનિશ્રી નેમિચન્દ્રજી
- પૂ. દંડી સંન્યાસી શ્રી ગાપાલાશ્રમ સ્વામી
- ૪. ગાસ્વામા જવણગરજ હીરાગરજ
- પ. શ્રી. દુલેરામ માટલિયા
- **५.** શ્રી. પૂંજાભાઈ કવિ
- **૭. શ્રી. ખળવ તભાઈ મહેતા**
- ૮. શ્રી. દેવજીભાઈ શાહ
- **૯. શ્રી. ડૅા. મણિલાલ ચુન્નીલાલ શા**હ
- ૧૦. શ્રી. વાસુદેવ ક્ષસચારી
- ૧૧. શ્રી. અમૃતલાલભાઈ દડિયા
- ૧૨. શ્રીમતી સવિતાબહેન પારેખ
- ૧૩. શ્રી. ચંચળખહેન ભટ્ટ
- ૧૪. શ્રીમતી હારમણિબ્હેન માટલિયા
- ૧૫. શ્રી. સુંદરલાલભાઈ શ્રોક
  - એ બધાના સંક્ષેપમાં પરિચય આ પ્રમાણે છે—

# ૧. પૂ. મુનિશ્રી સંતળાલજ મહારાજ

મુનિ શ્રી સંતભાલજી મહારાજ સ્થાનકવાસી જૈન સંપ્રદાયમાં

યું. કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજ પાસે દીક્ષિત ક્રાંતિકારી સાધુ છે. તેઓ વિશ્વવાત્સલ્યના આરાધક, ધર્મમય સમાજરચનાના પ્રયોગકાર, સર્વધર્મ ઉપાસનાના સાધક, સામુદાયિક અહિં સા પ્રયોગકર્તા, આધ્યત્મિક ચિતક, વિદ્વાન સાહિત્યકાર, પ્રખર સાધનાશીલ જાગ્રત, યુગદેષ્ટા અને સર્વાંગી વ્યાપક દષ્ટિવાળા 'અનુખંધકાર ' છે. તેમની પ્રેરણાયા યુજરાતમાં ભાલનળકાંઠા પ્રદેશ, શેત્રું છે કાંઠા કચ્છ અને ખનાસકાંઠામાં તેમજ મુંખર્ક, અમદાવાદ, કલકત્તા અને દિલ્હીમાં ધર્મદેષ્ટિએ સમાજ-રચનાની દિશામાં જુદાં-જુદાં સંગઠના દારા પ્રયોગ ચાલે છે. તેઓ આ સાધુસાધ્વી શિભિરના પ્રેરક છે. તેમના જન્મ સૌરાષ્ટ્રવર્તા ટાળ ગામે થયા. એમણે સન ૧૯૨૯માં ૨૪ વરસની ઉમરે સાધુદીક્ષા લીધેલ અને પાતાનું સાધનામય જીવન ગાળે છે.

### ર, પૂ, મુનિશ્રો નેમિચન્દ્રજી

સ્થાનકવાસી જૈન સંપ્રદાયમાં જૈનાચાર્ય પૂ. શ્રી જવાહરલાલછ મહારાજના પટ્ધર પૂ. ગણેશીલાલછ મહારાજ (શ્રમણ સંવતા ભૂતપૂર્વ ઉપાચાર્ય)ની પાસે સન્ ૧૯૪૨માં દીક્ષા લીધેલી. દીઠ્યા પછી સંસ્કૃત-પ્રાકૃત, દર્શનશાસ્ત્રો તેમ જ જૈનાગમોના અભ્યાસ કર્યો. ગંધીવિચાર ધારા અને અનેક આધુનિક વિચારકાનું સાહિત્ય વાંચ્યું. તેથી સાધુછવનમાં ધર્મકાંનિ કરવાની ઉત્કંકાથી સન ૧૯૪૯માં પ. મુનિશ્રી સંતભાલછ મ. સાથે પત્રવ્યવહાર કર્યો. ત્યારપછી સન ૧૯૫૧માં પે તાના મોટા શુરૂ બ્રાતા મુનિશ્રી ડૂંગરસિંહ અમહારાજ સાથે ભાલનળકાંદા પ્રયોગ જોવા-જાણવા પૂ. મહારાજશ્રીને મત્યા. બહુ વિચારવિનિમયને અને નિર્ણય કરી શ્રમણ સંધના પદાધિકારીઓની આગળ 'નમ્ર નિવેદન' અને 'ખુલ્લા પત્ર' મુક્યાં, તેથી એ વિચારા સદન નહીં કરતાં સન્ ૧૯૫૭માં એમને શ્રમણ સંધ ભાલ ધાપિત કરવામાં આવ્યા. ત્યાર પછી અનેક વિરાધા વચ્ચે મકકમ રહીને બન્ને મુનીઓ વિચરણ કરતા રહ્યા. સન્ ૧૯૬૦ માં માટા શરૂભાઈના સ્વર્ગવાસ થયા પછી સાણદમાં ચાલતા ઘુદ્ધિપ્રયોગ માટે આદવાન થતાં સાણદ આવ્યા. પછી તો સાધુસાધ્યા-

શિબિર માટેના કામમાં તનમનથી ખૂંપી ગયા. પૂ. **સુ**નિશ્રી સંતબાલજી મહારાજની વિચારધારા અને પ્રયાગમાં સાથી તરીકે લાગી ગયા છે.

### 3. પું દંડી **સંન્યાસી શ્રી** ગાપાલ સ્વામી

મૂળ ધાંગધાના વતની ઔડ્ય બ્રાહ્મણ, ગૃહસ્થાશ્રમમાં અમદાવાદમાં મ્યુનિ. સ્કૂલમાં હેડમાસ્તર તરીકે નાકરી કરતા હતા. સન ૧૯૪૭માં કાશીમાં (મિલ્યુકર્ણિકાઘાટ ગામઠ) જગદ્દચુદ્દશંકરાચાર્યની પરંપરામાં દંડી–સંન્યાસ લીધા. ઉમર ૭૪ વરસની છે, છતાં શરીર સ્વસ્થતા સારી છે. જૈન, બોહ અને વૈદિક વ. બધા ધર્મોના સિધ્ધાંતના સમન્વયમાં માને છે. સમભાવી અને શાન્ત પ્રકૃતિના છે. જોકે પગપાળા પ્રવાસ અને બિક્ષાચરીની શંકરાચાર્ય પરંપરાને સાચવી શકયા નથી; છતાં જિત્રાસ અને ગુલ્યાહી છે.

પૂરું સરનામું:— દંડીસંન્યાસીશ્રી ગાેપાલસ્વામી C/૦. બસુભાઈ ન દલાલ દવે કારારરાેડ, શક્તિનિવાસ આંબાવાડી, જી. પાે. બાેરીવલ્લી પૂર્વ ( મુંબઇ–૬૬ )

## ૪. ગાસ્વામી જીવણગરજ હીરાગર**જ**

સૌરાષ્ટ્રમાં સાયલા તાલુકાના નાલીગામની હદમાં ઢુડેશ્વરમહાદેવના દેવસ્થાનમાં રહે છે. દરાનામા સંન્યાસી છે. માથે જટા–દાઢી રાખે છે. દરેક વાહનમાં ખેસે છે. જોકે ખીજા ગાસ્વામીએ ( મહંતા )ની જેમ એમને ત્યાં ગ્રાજસી ઠાઠમાઠ નથી. છતાં ધૂત્રપાન વગેરે વ્યસન ખરાં. જોકે શિબિરમાં દાખલ થતાં તેમણે એ વ્યસન છોડી દીધેલ. પણ પાછળથી એ વ્યસને તેમના પીછા પકડી લીધા હતા. એમને માટે અહિસંક પ્રયોગા પણ થયેલા.

પૂર્વું સરતામું:—ગાસ્વામી જીવસુગરજ હીરાગરજી, મુ. હું હૈયરમહ:દેવ પા. નાલી, વાયા રાષ્ટ્રપુર (સૌરાષ્ટ્ર)

#### ય. શ્રી. દુધેરાય માહિયા

સૌરાષ્ટ્રમાં 'વાત્સલ્યધામ' માલપુરામાં વર્ષોથી રચનાત્મક કાર્ય કરેલ છે, ધર્મે પર પરાએ જૈન હાેવા છતાં વર્ષોથી પૂ. મુનિશ્રી સંતળાલજી મ. ની વિશ્વવાત્સલ્ય વિચારધારા અને મ. ગાંધીજી ઉપરાંત સંત વિનાળાજીની સર્વોદય વિચારધારાની સમન્વય દષ્ટિમાં માને છે. શેત્રું જીકાંઠા પ્રાયોગિક સંધના કાર્યં કર હતા. ત્યાં શિક્ષણકાર્ય કરતા હતા.

પૂર્વે સરનામું :- $\mathbb{C}/0$  વાત્સલ્યધામ જી. માલપરા પાે. ગુંદાળા, વાયા હસાજંકશન (સૌરાષ્ટ્ર)

#### ૬. શ્રી. પૂજાભાઇ કવિ

ત્રાતિએ બારાેટ કવિ વર્ષાથી પૂ. મુનિત્રી સંતભાલછ મહારાજશ્રીની સર્વધર્મ સમન્વયા વિચારધારાને ઝીલીને ગાેપાલકમંડળના રચનાત્મક કાર્યકર રહ્યા. ધધુકામાં ગાેપાલક છાત્રાલય ચલાવતા હતા. હાલમાં નવસારીમાં ગાેપાલ મંદિર–સંસ્કારકેન્દ્ર ચલાવે છે. ગાેપાલકાના જુદા– જુદા પ્રશ્ના ઉકેલે છે, અને એમનામાં પેસેલી કુરૂઢિઓ વ્યસના અને કુરિવાજો છેાડાવે છે. કથા અને કાવ્યમય કહેણી આકર્ષક છે.

પૂર્ સરતામું:—C/o ગાપાલ મંદિર સિસ્કારકેન્દ્ર કે. ચારપુલ, છ. પા. નવસારી ( સરત )

#### ૭. શ્રી. ખળવંતરાય ન. મહેતા

શ્રી બળવ તરાય શિહાર .તાલુકાના વળાવડ ગામના વતની . દ્યાતિએ શૈવભાક્ષણ, પણ નાનપણુધી પંચા ખાદી–કાર્યાલય, ચલાલામાં ખાદીકાર્યં કર તરી કે શ્રી, નાગરદાસભાઈ દાશીના હાથ નીચે રહેલા. પછી પૂ. મુનિશ્રી સંતભાલજી મ.ની વિચારધારાથી પ્રેરાઈને ગૂંદી સધનયાજનામાં કાર્ય કરેલ. અને રાજસ્થાનમાં મુનિશ્રી ડૂંગરસિંહજી અને મુનિ નેમિચન્દ્રજી સાથે પ્રવાસમાં સાથે રહેલ. પ્રામસ ગઠનઅને બીજી સામાજિક પ્રવૃત્તિઓના અભ્યાસ કરેલ. અમદાવાદથી મુંબઈ વિહારમાં મુનિનેમિચન્દ્રજી સાથે જોડાયેલ અને પછી વિશેષ તાલીમ લેવાની ઈચ્છાથી સાધુસાધ્વી શિબિરમાં દાખલ થયા.

સરનામું:—ભળવંતરાય ન. મહેતા, મુ. વળાવડ, પા. શિહાર જીલ્લા ભાવનગર ( સૌરાષ્ટ્ર ).

#### ૮. શ્રી, દેવઝભાઇ શાહ

મૂળ ભચાઉ ( કચ્છ ) ના વતની. સ્થાનકવાસી જૈન પર પરાને લીધે પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલ છ મ. જ્યારે સન ૧૯૫૩માં કચ્છ પધાર્યા ત્યારે એમની વિચારધારા તરફ આકર્ષણ થયેલ. સારી પેઠે પૂ. મહારાશ્રીની વિચારધારાના અબ્યાસ કર્યા. હાલમાં ત્યાં પાતાના કાપડના ધધા અને થાડી ખેતી છે; તથા ભચાઉ તાલુકા ખેડૂતમંડળ ચલાવે છે. ગામડાંનાં પ્રશ્નો લઈને નૈતિક દૃષ્ઠિએ ઉકેલવા મથે છે. ખૂબ જ ઉત્સાહી અને ખંતીલા જુવાન છે. આ વિચારધારા અને સર્વાંગી વ્યાપક દૃષ્ઠિના ઊડાણથી અબ્યાસ કરવા માટે અને ભવિષ્યમાં કચ્છ પ્રદેશમાં પધારતાં સાધુસાધ્વીઓને આ વસ્તુ ગળે ઊતરાવવા સાધુસાધ્વી શિબિરમાં જોડાયા.

સરનામું :—શ્રી. દેવજી રવજી શાહ, કાપડના વેપારી, બજારમાં મુ. પો. ભચાઉ ( કચ્છ ).

### **૯. કેા. મણિલાલ ચુનીલાલ શાહ**

મૂળ કંકુવાસણ પા. નસવાડી ( છ. વડાેદરા ) ના વતની. ધર્મે વૈષ્ણુવ. પણ સર્વધર્મ સમન્વયમાં માનનાર; પાતાના ગામમાં થાેડીક ખેતી અને વૈદંકના ધંધા કરીતે પાતાની આજીવિકા ચલાવે છે. પણ પૂ. મુનિશ્રી સંતખાલજ મ.ની વિચારાધાના પરિચય થયા, ત્યાર પછી આ દિશામાં વિશેષ તાલીમ લેવા અને રચનાત્મક કાર્ય કરવાની ઇચ્છા થતાં ભાલનળકાંઢામાં થયેલા ડૂંકા વર્ગામાં પણ એકાદ બે વખત જોડાયા.

હતા. વિશેષ ઊંડા**ણ જાણ**વા **કચ્છિતા. તેથી સાધુસાધ્વી શિળિરમાં** જોડાયા. પાતે સાત્ત્વિક પ્રકૃતિના, સંતાષી માણસ છે. સંયમની દિશામાં પાતાનું જીવન આગળ ધપાવવા પુરુષાર્થ કરે છે.

સરનામું:—ડૉ. મિણુલાલ ચુનીલાલ શાહ, C/o. આરેાગ્ય પ્રચાર કેન્દ્ર. મુ. કંકુવાસણ, પા. નસવાડી વાયા ડેેે કોઈ, જિ. વડાદરા, (W. I. Rly.)

#### ૧૦. વાસુદ્દેવ પ્રક્ષચારી

જન્મવતન કારી જિલાન્તર્ગત મુ. બિનાથીપુર અને થાના છે. સ્વામી શ્રી. અગ્યકતાનં દેજી સરસ્વતી પાસે વારાશ્યુસીમાં બ્રહ્મચર્યદીક્ષા લીધેલ અને જ્યાં–ત્યાં બ્રમણ કરીને રામાયણ, ગીતા, પુગણ વગેરેનું વાંચન–પ્રચાર કરે છે. સાધુસાધ્વી શિબિર અગે પત્રામાં લેખ વાંચીને આદર્પણ થયું અને આવ્યા.

સરનામું :—શ્રી. વાસુદ્દેવ બ્રહ્મચારી મુ. બિનાથીપુર, પાે. અને થાના ' ચાબેપુર સ્ટેશન કાદીપુર, જી. કાશી ( યૂ. પાે. )

#### ૧૧. અમૃતલાલભાઇ દડિયા

મળ જામનગરના. વર્ષાથી સહકુટું બ ઘાટકાપર (સું બઇ) રહે છે. વૃ. મહારાજશ્રીનું ચામાસું જ્યારે ઘાટકાપર થયું, ત્યારથી દડિયાછ વિશેષ સંપર્કમાં આવતા ગયા; અને આ વિચારધારાને સારી પેડે પચાવી છે. પાતે કાપડના વેપાર કરના હતા, હવે દીકરાઓને કામ સોંપી પાતે નિવૃત્તજીવન ગાળે છે. સાધુસાધ્વીઓના સમાગમ કરીને આ વિચારધારા તેમને સમજ્વવાના પ્રયત્ન કરે છે. ઘાટકાપરમાં જ્યારથી માતૃસમાજ સ્થપે તે, ત્યારથી એમનાં પત્ની બહેન શ્રી. છબલબહેને લલિતાબહેનની સાથે જ પાતાનું જીવન માતૃસમાજ દ્વારા બહેનાની સેવાના કાર્યમાં લગડી દીધું છે. દહિયાજી આ વિચારધારાની વિશેષ તાલીમ લેવાના હેતુથી શિબિરમાં જોડાયા. શાંતિ પ્રકૃતિના વયાવ અને સમજદાર છે.

સરનામું:-અમૃતલાલ માતીચંદ દડિયા, C/o. અમૃતનિવાસ, કામાગલી, ધાટકાપર ( મુંબઇ-૭૭ )

### ૧૨. શ્રીમતી સવિતામહેન પારેખ

સૌરાષ્ટ્રના સ્થા. જૈન પરંપરામાં ઉછરેલાં, રચનાત્મક કાર્યપ્રેમી તેજરવી બહેન છે. એમના પતિશ્રી ન દલાલભાઈએ વર્ષો પહેલાં પૂ. મહારાજશ્રીના ભાલનળકાંઠાની પ્રવૃતિમાં સ્વેચ્છિક અનાજ ભાવનિયમન વખતે જખ્બર કામ કરેલું. હાલમાં તેએ ગાંધી સ્મારક નિધિમાં છે; અને સવિતાબહેન દિલ્હીમાં સ્થપાયેલ માતૃસમાજમાં રસ લે છે. :પાંચેક વર્ષ પહેલાં પતિપત્નીએ આજીવન હાલચર્ય પ્રતિજ્ઞા લીધેલ. ધર્મની સાથે વ્યવહારના સિક્રિય રીતે મેળ પાડવા, તેમ જ ધર્મ આજના સમાજ જીવનમાં વ્યાપ્ત કેમ બને, એ જિજ્ઞાસા અને તાલીમ લેવાની દિષ્ટિએ સાધુસાધ્વી શિબિરમાં જોડાયેલાં. શિબિરમાં રસોડાનાં ગૃહમાતા તરીકે મીરાંબહેનની સાથાસાથ સેવાનું કામ ઉપાડયું અને સારી પેઠે બજાવ્યું.

સરનામું :—C/o નંદલાલ અમુલખરાય પારેખ, ગાંધીકમારક નિધિ કાર્યાલય, રાજધાટ, નઇ દિલ્હી–૧.

### ૧૩. શ્રી. ચંચચબહેન ભટ્ટ

ભાવળાના વતની, બ્રાહ્મણ કુળે જન્મેલાં ભક્તિપરાય**ણ,** તેજસ્વી વપાેષ્ટદ્ધ ખહેન છે. વર્ષો સુધી અમદાવાદમાં, શિક્ષણ સંસ્થામાં હેડમિસ્ટ્રેસ તરીકે કામ કરેલું. હવે નિવૃત્ત થયાં છે. પૂ. મહારાજધીની વિચારધારા પ્રત્યે આકર્ષ**ણ હે**ાઇ શિભિરમાં જોડાયેલાં.

સરનામું: —ચંચળબહેન મોહનલાલ ભક્ર, દે. પાેસ્ટ એાકિસ પાસે, મુ. પાે. બાવળા, તાલુકા ધાળકા, જી. અમદાવાદ ( ગુજરાત રાજ્ય ).

#### **૧૪. શ્રી. હારમ**જ઼િબહેન

શ્રી. દુલેરાય માટલિયાનાં પત્ની છે. ગામડામાં બાલમંદિર ચલાવે છે. પૂ. મહારાજશ્રીની પ્રવૃત્તિમાં રસ હાેષ્ઠ શિખરમાં દાખલ થયેલાં.

#### ૧૫. સુંદરલાલ શ્રોક

મૂળ પેટલાદના વતની. પેટલાદમાં યશવંત વાચ કંપની તરીકે વાચ રિપેરિંગનું કામ કરતા હતા. વચ્ચે હરિજન આશ્રમમાં અને અમદાવાદના સરંજામ કાર્યાલયમાં અંબર સરંજામનું કામ કરતા હતા. ધર્મ દિગંબર જૈન છે. સંત વિનાેબાજીના વિચારામાં માને છે. યુ. <mark>મુનિબ્રી ડુંગરસિંહછ મહારાજ સાથે હરિજન</mark> આશ્રમ સાખરખતીમાં પહેલવહેલા પરિચય થયેલા. એટલે પૃ. મુનિશ્રી સંતભાલજ નાની વિચારધારાને વધારે જાણવા અને અબ્યાસ કરવા શિબિરમાં જોડાયેલા. ઉઝ લગભગ ૫૦ની દશે.

સરનામું: — શ્રી. સુંદરલાલ ત્રિભાવનદાસ શ્રોક C/o. યશવત વાચ કંપની, સ્ટેશન રાેડ, પેટલાદ ( ગુજરાત ).

ઉપરાક્ત પરિચય ઉપરથી એ તા સ્પષ્ટ જણાઈ આવશે કે તેમાંના માટા <mark>ભાગના સભ્યો રચનાત્મક કાર્યકર્તા હતા. ધણા</mark> એાછા હેાવા છતાં પણ સક્રિય કાર્યંકરાના સંયાગથી શિબિરની કાર્યવાહી ઉજળી બ**નશે** એવી સંભાવના વધી **હ**તી. કેટલાક સાધુ–સાધ્વીએાને એ પણ ડર હતો કે આ શ્રિભિરમાં ભાગ લેવાથી તેમને હંમેશ માટે તેમના સમાજ કે સંપ્રદાયના ત્યાગ કરવા પડશે. પણ શિબિરનાં બંધારણમાં અને અગાઉની પત્રિકાઓમાં સ્**ષ્**ષ્ટ જણાવ્યું હતું કે સહૂને પાતપાતાના ગુચ્છ, સંપ્રદાયમાં જ રહેવાનું છે, અને કાર્ય કરવાનું છે. તે ઉપરાંત એક બીજું કારણું એ પણ હાઇ શકે કે ધણાને શિબિરના સમય બહુ લાં**બા** લાગ્યા **હા**વા **નોઇએ. પણ** આયાજકા અને તેમાં ભાગ <mark>ક્ષેનારાએન સારી પેડે સમજી શકતા હતા કે શિ</mark>બિરની કાર્યવાહી માટે કેવળ એ સમય એાછે પડવાના હતા; એટલું જ નહિ; શિબિરની સક્રિય સકળતા માટે આવા અનેક પ્રયોગા પણ કરવાના હતા. એટલું ચાક્રસ કે એ દિશામાં આ પહેલું પગથિયું હતાં.

# શિબિર અંગે અભિપ્રાયા અને સંદેશાએા

સાધું સાધ્વી શિબિર અંગે સુપ્રસિદ્ધ જૈન મુનિએા, સાધ્વીએા, વૈદિક સાધુ સન્યાસીએા, જૈન સમાજના કાર્યકર્તાએા તેમ જ દેશના નેતાએા, વિચારકા વગેરેએ થોકડાબંધ સં**દેશાએ**৷ અને અભિપ્રાયેા માેકલ્યા હતા. તેમાંથી કેટલાક મહત્વના તારવીને અહીં રજૂ કરવામાં આવે છે; જેના ઉપરથી આ આયોજનનું મૂલ્યાંકન સમજી શકાશે.

# વિદ્વાત જૈન આચાર્યો, સંતાે અને સાધ્વીજીના અભિમતાે

- —સાધુસાધ્વી શિબિરના લેખ વિશ્વવાત્સલ્યમાં મેં વાં<sup>ચ્</sup>યા છે. વાત પહુ જ ઊંચી છે...સારી અને નિર્દોષ પ્રવૃત્તિ માટે તે৷ અમારા રાજ્યાન છે. – કવિવર્ય પં. મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ (સંતબાલજના ગુરુ )
- —મુંબુઈમાં અનેક આચાર્યો અને મુનિવરા છે. તેમને કાર્ય સમજાવા અતે સહકાર મેળવો...શ્રમણ સુમુદાય.. આમાં ખૂબ સહકાર આપશે.
  - —આચાર્ય શ્રી ગુણસાગર સૂરિજ મહારાજ—અચલગચ્છ
- —શિબિરતી રૂપરેખા...બહુ ધ્યાન અને ભાવથી વાંચી છે. આપના આ પ્રયત્ન સુંદર પરિષ્ણામ લાવશે એવા વિશ્વાસ છે...પ્રગતિથી नियभित अवगत अरावता रहेकी.
  - —આચાર્ય શ્રી તુલસીજી મહારાજ તેરા પંચ વ અહ્યવત આંદાલન પ્રવર્તક
- —આ યુગમાં ગૂણની પૂજા છે. ગુણોનું આશ્રય શરીર છે... રત્તત્રયયુક્ત વેશ જોઈને લોકો સામ્યભાવને પ્રાપ્ત થાય તેમ જ

પરસ્પરમાં સાધુ–સાધ્વી નિશ્પૃહ, નિરાકુળ અને વિનયભાવે રહે… આપનું સહધાર્ભિક સંત આયોજન સફળ થાય એ જ શુભ કામના છે.

### —શ્રી ગણેશપ્રસાદજ વર્ણી ( દિગંભર સુલ્લક )

—શિભિર યાજનાનું ધ્યેય ઘણું જ સારું છે. હું અંતઃકરણથી તેની સફળતા ઇચ્છું છું. શાસનમાં તાત્વિક અને આત્મિક જ્ઞાનના અભાવમાં સંક્રીર્ણુતાનું સામ્રાજ્ય છવાઈ ગયું છે. તેને દૂર કરવા માટે પરસ્પર નિકટવર્તા થતું જરૂરી છે.

## —વિ**દુ**ષી સાધ્વીશ્રી વિચક્ષણાશ્રીજી

—આપ શક્તિનું ઉપાર્જન કરાે અને લાેકકલ્યાણુની દિશામાં ખર્ચતા રહાે. આપનાે શુભ પ્રયાસ સફળ નીવડે. મહામના મુનિમંડળને શિબિરમાં સમ્મલિત કરવાના પ્રયત્ન સફળ થાય.

#### —न्धायविशारिक न्यायतीर्थ चुनि श्री न्यायविकथ् भ**ढा**राक

—સાધુ–સાધ્વીએ માટે આપ જે શિભિરતી કલ્પના કરાે છે. તે અવસ્ય સ્તુત્ય છે. સાધુ–સાધ્વી શિભિર સંખધી યોજના ઘણી જ સુંદર છે.

## —વિશ્વધર્મસંમેલન અને અહિંસા શાધપીઠના પ્રેરક પં. મુનિશ્રી સુશીલકુમારજી

અમને પણ શિબિરનું સ્લાકર્પણ જરૂર થાય છે. પણ સંયોગોની થાડા પ્રતિકૃંળતા છે છતાં હજૂ સમય છે એટલે વિચારીશું.

# <del>—સ્</del>થા. સા<sup>દ</sup>વી શ્રી મણિપ્રાઇ સ્વામી

—સાધુ-શિભિરના વિચાર સુંદર છે. મારૂં સ્વાસ્થ્ય એટલું સા**રું** નથી કે આટલા લાંબા વિહાર કરી શકું. બીજા (મારી સાથેના) મુનિએકના વિચાર **હોય તેમાં મને** કાઈ વાંધા નથી.

#### —કવિરત્ન ઉપાધ્યાય શ્રી અમરચંદ્રજી મહારાજ

—આપના વિશ્વવ્યાપક ઉદ્દેશ તથા જૈનધર્મના પુનર્હારની વિચારધારાઓ તેમ જ આપના સ્વભાવની મધુરતા બહુ યાદ આવે છે. આપની યોજના અત્યુત્તમ છે. શાસનદેવ આપના પરિશ્રમને સફળ કરે એ જ શુબેચ્છા...પ્રસંગે પહેાંચવાના પ્રયત્ન કરીશ.

### —આચાર્થ જિને દ્ર**સ્**રિજી મહારાજ

—મારી આત્મશક્તિ ઘટી નથી. દેહશક્તિ ઘટી છે...એહીં રહીને આપના....વિચારાને સમાજમાં વહેતી કરતી આવી છું અને કરતી રહીશ… પ્રયત્નામાં સફળતા મળે એ જ શુભેચ્છા.

## —વિદુષીસાધ્વી શ્રી ખંતીશ્રીજી (પાય**ચ**ંદગચ્છ)

- —જે શુભ નિષ્ઠાએ આપ આ ત્રાનશિબિર શરૂ કરી રહ્યા છે તેમાં આપને સફળતા મળે અને તેની સુવાસ સંસારમાં પ્રસરે એ જ શુભ કામના. —આચાર્ય વિજયસમુદ્ર સૂરિજી મહારાજ
- —જનજીવનમાં ધાર્મિક ચેતનાના વિકાસ કરવામાં સલગ્ન આપના કાર્યોનું અમે અનુમાદન કરીએ છીએ. આપની (આ કાર્યમાં) સફળતા ઇચ્છીએ છીએ. —મુનિ કાંતિસાગરજ અને દર્શનસાગરજી
- —મુંબઇ કેંદ્ર ક્ષેત્ર ન હાેઇ ને દૂર દૂરના સાધુ સમય, ઉપર ન આવી શકે તાે કાેઇ આશ્ચર્ય નહીં ?.......આમ તાે જનતાને ઉપયાગી કાર્ય બીજા (મુનિ) પણ કરી રહ્યા છે. આમાં કાેઇ નવું અને નક્કર પગલું લેવું વ્યાજબી થશે. એમાં મરજીવા જ કામ આવી શકશે. માનના ભ્રખ્યા નહીં. નવીન :જાગરણથી જાગનારા ત્યાગી....સમજી વિચારીને સાધુ–મર્યાદાને કાયમ રાખી આત્મ ગવેષણાનું કાર્ય કરે.

#### —શ્રમણ સંઘના પ્રચાર મંત્રી શ્રી ફૂલચંદ્રજમહારાજ (પુષ્ક ભિકપ્યુ)

- —આપના (શિભિર) પ્રયાગની સફળતા ઇચ્છીએ છીએ. સ્વપર હિતકારક પ્રવૃત્તિમાં અમે પણ યથાયાગ્ય પુરુષાર્થ કરી :શકીએ....એવી શાસનદેવ અમને પણ સદ્દ્યુહિ આપે.
  - —સાધ્વી શ્રી વિનાદિનીબાઇ સ્વામી
- —આપ બન્નેએ જે ઉત્સાહ અને ધૈર્યની સાથે સમગ્ર સાધુ— સાધ્વીઓને ધર્મપ્રચાર, અહિસા પ્રચાર કે વિશ્વની જનસેવા કે જન-સેવાના કાર્યોમાં એક જ પહાતિ અપનાવાય તે માટે જે શિબિરનું ઉદ્દ્વાટન કરવા ધારેલ છે તેમાં શાસનદેવ સફળતા અપાવે એ જ અમારી અભિલાયા છે. આવાં શુભ કાર્યો પ્રત્યે મારા સહયાગ આપને મળતા રહેશે.
- —વર્તમાનમાં જૈન સાધુ–સાધ્વાઐાને પાતાના તપ–ત્યાગ સંયમ દારા પ્રભાવ પાડવાની ટ્રેઈ નિંગ ઘણી જ એાછી છે. આવાં શિભિરા જૈન સાધુઓને વિશ્વસાધુઓ બનાવે અને તે માટે પ્રયાસમાં સફળતા મળે એમ ઇચ્છું છું.
  - —સરાક જાતિમાં ધર્મસંસ્કાર દાતા મુનિશ્રી પ્રભાકર વિજયજી
- —આપના તરફથી સાધુ-સાધ્વી શિબિર આયોજન, અને નિમંત્રણ પત્રિકા હમણાં મળી. મારાથી શક્ય તેટલાે સહયાગ આપીશ. આપ આ કાર્યને વધારેમાં વધારે મહત્વ આપી તરત શરૂ કરાે. આ કાર્યના અવસરથી, ફ્રાંતિકારી સાચા સંતાને ખરૂં માર્ગદર્શન મળે, એ જ જૈનદર્શનની સાચી ઉપાસના છે.
  - —પ્રકાશ વિજયજી ( ભૂકાની )
- —કાર્ય ધણું કત્તમ છે....આ કાર્ય સારુ આપણે જે કરતા નથી તે દેશકાળ કર્યે જાય છે. જે આપ જોઈ શકા છે. તેને અનુરૂપ કાર્ય શાય તો જરૂર મહાન લાભ મળે.
  - —મુનિ શ્રી જિનભદ્રવિજયજી (પરમાર ક્ષત્રિય જૈનપ્રચારક સભા; બાેડેલી )

## — પ્રશ્ન સારા છે. પ્રયત્નમાં સફળતા મળે એ જ શલેચ્છા...! —સાધ્વી શ્રી વસંતપભાશ્રીજ

- —વર્તમાન યુગમાં આવા શિબિરાની અત્યંત આવશ્યકતા છે**.** તેનાથી અભિનવ વિચારના સંતાના માનસમાં કંઈક પરિવર્તન જરૂર થશે. હું જાતે હૃદયપૂર્વક ઇ<sup>ગ્</sup>છું છું કે આવા શિબિરામાં ભાગ લઉં, પણ અધ્યયનના કારણે એટલાે બધા વિવશ છું કે ઇચ્છા છતાં ત્યાં આવી શકતા નથી. —મુનિ શ્રી સમદરાે જિ
- —શિબિરના આમંત્રણ માટે આભાર....! પણ, આટલે દૂર અને તે આટલા (ચાર) માસ માટે, ત્યાં પહેાંચવાની અનુકૂળતા ન હાેઇને વિવશતા છે. આયોજનને સફળતા મજે.

### —મુનિશ્રી સગીરમુનિજી " સુધાકર"

—શિબિર યોજનાની પુસ્તિકા મળી. મારા ગુરદેવનું સ્વાસ્થ્ય આપ જોઈ ચૂક્યા છો. નહીંતર, આપના સ્તેહભર્યા આગ્રહતે કદાપિ ટાળત નહીં.

#### —પં. મુનિશ્રી કન્હૈયાલાલજી "કમલ*"*

—શિબિર કચાં થશે ?—તે જણાવશા. આપની વાત્સલ્યભાવનાનું સ્મરણ થઈ જાય છે.

## —૫ં. મુનિશ્રી પ્રતાપમલજી મહારાજ

·—આપશ્રી સાધુસમાજના વિકાસ માટે (શિબિર વડે) તીવ્ર અભિલાયા રાખા છા તે અતિ પ્રશંસનીય કાર્ય છે.

#### —પં. મુનિશ્રી લાભચંદ્રજી મહારાજ

— ખેદની વાત છે કે આવા ( શિખિર–આયોજનના ) સુંદર સમયમાં વાલ ક્ષેવા માટે અમે અસમર્થ છીએ. માટા મહારાજ ( ગુરાણીજ )નું સ્વાસ્થ્ય ડીક હોત તો ખીજી કાઈ મુકકેલી નહોતી.

#### —સા<sup>દ</sup>વીશ્રી માનકુમારીજી

—શિભિરના કાર્યક્રમ ચાતુર્માસમાં રાખવાથી સંદર પરામર્શન કામ ચાલે છે. નિર્ણયાત્મક પત્ર આપને થાેડા સમય પછી લખીશ. **આશા જ નહીં વિશ્વાસ છે કે ગુરૂકપાથી** બધું સારૂં **થશે.** 

## —ગણિવર મુનિશ્રી જનકવિજયજ મહારાજ

—શિભિર સંયોજના પુસ્તિકા વાંચી છે અને શિબિરની આવસ્યકતા ખરાખર સમજાઈ છે. પવિત્રતા લક્ષી કાર્ય બદલ તમને અને સહુ સહાયકા, પ્રચારકા અને શુભેચ્છકાને ભૂરિભૂરિ અભિનંદન અને સફળતાની મંગળ શક્ષેચ્છા.

# —મ્રનિશ્રી કનકવિજયજ મહારાજ (પારડી)

—શિબિરના આદર્શ માટે આપને મારા હાર્દિક અભિનંદન. એ સકળ બને એજ પરમાત્માને પ્રાર્થના.

## —મુનિશ્રી ન્યાય વિજયજી

-- આપ જે મહાન કાર્ય ( શિખિર આયોજન ) કરી રહ્યા છે તે માટે આપતે ધત્યવાદ.

## —મુનિશ્રી માથેક વિજયછ

—આપ આપના ધ્યેયને માર્ગે આગળ ધપી રહ્યા છેા. તે આનંદની વાત છે. આપે મને અવારનવાર યાદ કર્યો તે બદલ 🔞 આપશ્રીના આભારી છું.

### —મુનિશ્રી ભ્રવનવિજયજ ગિષ

<u>—જે જે સાધુ સાધ્વીએ શ્રિ</u>ભિરમાં આવવાને તૈયાર થયા છે, તે ધત્ય છે. આપને તા તેજસ્વી સાધુઓની જરૂર છે....આપન કાર્ય વિજ્**યવ**ંત ખતેા.

#### —સાધ્વીશ્રી ચૈતત્યશ્રીજ

શિબિરમાં આવવું કઠેણું છે કારણું કે મુંબઇથી હમણાં જ આ તરક આવ્યા છું. હમણાં તાે મધ્યપ્રદેશમાં વિચરવાના વિચાર છે.... આપ સાહિત્ય વહે જૈન ધર્મને વિશ્વધર્મ બનાવવાના પ્રચાર જૈનધર્મના भननीय तत्त्वे। वडे अ३२ डरे।.

#### <del>\_ સ્</del>થા. મુનિશ્રી ધનચંદ્રજી

—આપતું નિમંત્રણ મુંબઈ માટે મૃત્યું તેને સાભાર **સ્વીકારવું** જ જોઈ એ. પણ રાજસ્થાનથી નીકળવું અસંભવ **લાગી** રહ્યું છે.

#### —કવેન્દ્ર મુનિજી (સ્થા.)

—શિખિરમાં જે વિચારોના વિસ્તાર આપના સંઘ ઇચ્છે છે તેની સાથે મારે સંધર્ષ નથી અને તેમાંથી મારા માટે જે સ્વીકાર્ય છે તેને સ્થાન દેવા માટે પ્રાયઃ હું પ્રયત્નશીલ રહું છું. પાેતાની પાસે જ કેવળ માેક્ષુના પાસપાર્ટ બતાવનારા**, મૃહચેતનાવા**ળા કટ્ટર સંપ્રદાયવાદો ક્ષે<sup>ા</sup>કાને; ઓછામાં ઓછું જોવા માટે <mark>પણ આવા શ</mark>િભર<mark>ામાં નિ</mark>મંત્રણ અાપવં જોઈ એ.

#### —મુનિશ્રી જયંતિલાલજી

આપે જિનશાસનતી ઉન્નતિ માટે સંદર યોજના ઘડી છે. તેને કાર્યમાં પરિષ્થિત કરવાથી જ લાભ **થ**ઈ શકશે.

#### —સ્વામી શ્રીધનીરામ**છ**

—આપ સાધ-સાધ્વી શિબિર યેાજનાનું ક્રાંતિકારક કામ કરવા તૈયાર થયા છેા. આપની મહાન યોજનાને કાેટિ કાેટિ વાર ધન્યવાદ ! સફળ રીતે પાર પડે એવા મારા અંતઃકરણના આશીર્વાદ છે. શિબિરમાં આવવાની તીવ ઇચ્છા છે પણ શરીર **પાસે** લાચાર છું. જે ભાગ્યશાળી હશે તે સાધુ–સા<sup>દ</sup>વી લાભ લેશે. વિકાસ રધનાર, રઢિનાં બંધના તાડી, નીડર હશે તે જ ક્રાંતિનું પગલું ભરશે. આપે જે ક્રાંતિની મશાલ હાથ ધરી છે તે જરૂર સમાજમાં પડેલા અધકારમાં પ્રકાશ ફેંક્શે.

## -- વિચારક સાધ્વીશ્રી ધનકુ વરભાઈ સ્વામી

—આપની યોજના અત્યુત્તમ છે. શાસનદેવ આપના પરિશ્રમને સફળ કરે એ જ શુભેચ્છા. આવા પ્રસંગે મને પશુ આવવાની ઇચ્છા થાય છે.

## —૫ં. મુનિશ્રી ઉગ્મેદવિજયજી

—આજે ભારતમાં ક્રાંતિની દુંદુભિ વાગી રહી છે. માનવ મૂલ્યાની પુનઃપ્રતિષ્ઠા થઈ રહી છે. આવા ચેતનમય કાળમાં સુષુપ્તિને કૃગાવી સમાજોત્કર્ષ સાધવાની દિવ્ય કરજ ધર્મગુરૂઓના લલાટે અંકિત છે. તમારા જેવા સૌમ્ય વ્યક્તિત્ત્વ ધરાવતા પવિત્ર સંતો જો મહેનત કરશે તો સમાજમાં ધર જમાવી ખેડેલી પ્રમાદવૃત્તિ રસાતળે જશે.

#### —મુનિશ્રી સુધાંશુ વિજયજી

—દીક્ષા લીધા પછી જેમ જેમ મને સંજ્ઞા થતી ગઈ તેમ તેમ તમારી મહાનુભાવના, જીવમાત્રના કલ્યાણની ભાવના તેમજ દેશના ઉત્થાન સાથે જૈન સમાજને પણ ઉત્થાનના માર્ગ દેખાડવાની ભાવનાને દું જેતો આવ્યો છું; વાંચતા આવ્યો છું. જેતી પ્રશંસા મેં મારા અતમનમાં પણ ઘણીવાર કરી છે.

સાધુશિભિર યાજનાને ઘણા ઊંડા હૃદયથી વાંચી છે. મને તો શું પણ જેતી પાસે કંઈક ખુદ્ધ હશે તે જીવ પણ આ યોજનાને હૃદયથી આવકારશે અને પાતાથી બનતા સહયાગ આપશેજ. તે દિવસ જલદી આવે જ્યારે આખા જૈન સમાજ એક જીવન ઉપર બેસે, અને સાચી આચાર પદ્ધતિને ગૌણ માની બાલ ક્રિયાકાંડને મુખ્ય સમજનારના મેં જલદી બધ થાય. એ જ પ્રાર્થું છું કે એક દિવસ એવા આવે કે જ્યારે હું આપશ્રીની પ્રવૃત્તિના સહકારી અથવા બાગીદાર બની શકું.

#### — મુનિશ્રી પૂર્ણાનંદ વિજયછ

—શાસનદેવની શુભપ્રેરાણાથી અનેક પરિશ્રમા વેઠીને જે સાધુ-સાધ્વીના શિભિર ભરાઈ રહ્યો છે અને એ દારા પ્રત્યક્ષ કાર્ય કરવા માટેનું જે ધ્યેય સ્વીકાર્યું છે તેમાં શાસનદેવ પ્રેરણાત્મક સહાયતા ક**રે.** આ અતિ મહત્વનું કાર્ય છે. જો કે હજુ સાધુ–સાધ્વીએો…સંકુચિત વૃત્તિએ સંપ્રદાયમાં અટવાયેલાં છે. જ્યારે આ શિખિરનું ધ્યેય તેમને સમજારો ત્યારે નિખાલસવૃત્તિએ...તે આત્મા...આમાં વળશે. એટલે આ શિબિરતું કામ અતિ ઉચ્ચ કક્ષાએ દીપી નીકળશે. ખરેખર ભગવાનના શાસનને સાધુસમાજે જિન્નભિન્ન કરી નાખ્યું છે....સાધુ સમાજનું કર્તવ્ય ચુકાઈ ગયું છે એટલે જ આવી શિબિરાની ખાસ ઠેક ઠેકાણે જરૂર છે. શુભભાવના પૂર્વંક અભ્યર્થના સાથે શાસનદેવ તમારા કાર્યને —મુનિશ્રી દિવ્યાન દેજી. સંપૂર્ણ સહાય કરે.

—પરાપકાર ખુહિથી પ્રેરાઇ ને આપ જે પ્રયત્ન કરી રહ્યા છો; તે પ્રશંસનીય છે. આપના (સાધુ–સાધ્વી શિબિર) પવિત્ર પ્રયત્નામાં પ્રત્યેક પ્રકારે સફળતા મળે તેવી શાસનદેવ પ્રત્યે પ્રેમપૂર્વક પ્રાર્થના છે.

### —મુનિશ્રી રામચંદ્રજી ( પાયચંદ્ર ગચ્છ )

—આ કાર્ય ઘણું જ શ્રેયકારી છે. એમાં અમારો સહકાર છે. પણ, ત્યાં આવી શકાય તેમ નથી.

## —મુનિશ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજ (પાયચંદ ગચ્છ)

—સાધુ–સાધ્વી શિબિર પ્રગતિના પંથે પ્રતિદિન આગળ વધા એમ ઇચ્છું છું, એ શિબિરની પ્રગતિમાં મારા હાર્દિક શુભભાવા એાતપ્રાત —પ્ર. સાધ્વીશ્રી ખંતિશ્રીજી (કચ્છ ) ખતા એજ.

-- વિન તિ પત્ર, સ્વીકૃતિ પત્ર તેમજ શિખિર સંયોજના પુસ્તક-મત્યાં. આપની ભાવના મહા વિશાળ છે...આપ આ મંગળ કાર્ય કરી રહ્યા છેા…હું પણ આ શિબિરમાં સામેલ છું પણ પ્રું અધ્યયન આ અંગે થઈ ગયા બાદ સમય આવવા દા–મને તમારી આશા બહાર —મુનિશ્રી સુમતિ મુનિજી (દેરા) ન સમજતા.

—આપના કાર્યાલયે સાધુ-સાધ્વી શિબિર કક્ષામાં ભાગ લેવાનું આદ્વાન કર્યું છે....આ નિર્માણ કાર્યમાં અમે સહયોગીરૂપે આવવા તૈયાર છીએ. તે માટે આપના શું સુઝાવ છે? જરૂર વિવરણ સહિત સચિત કરજો. આ મહત્વપૂર્ણ કાર્યને પૂરી રીતે પાર પાડવા માટે આપ જેવા યાગ્ય પુરુષોનું નિર્વાચન થવું યોગ્ય છે જેથી અમારા જેવા યુવક મુનિઓને સત્પ્રેરણા મળે અને સમાજ તથા રાષ્ટ્રમાં નવકાંતિના સ્ત્રોત વહે. એજ હાર્દિક શુભકામના છે.

### —સુનિશ્રી કમલ વિજયજ ( દેરા. )

—શિબિર સંયાજના પુસ્તિકા વાંચી. શિબિર સારી વસ્તુ છે. જો આ રીતે કાર્ય થયું તા સંઘની સુંદર સેવા થશે. હું તા વહ હોઈ શિબિર માટે મુંબઇ સુધી આવી શકીશ નહીં.

## —મુનિશ્રી મનહર વિજયજ

—સાધુ-સાધ્વી શિભિર સંયાજનાની પુસ્તિકા સાઘંત વાંચી; અતં દ આવ્યા. તમારા (સુનિ શ્રી નેમચંદ્રજીના) તેમજ પૃ. સંતભાલજીના જે પ્રયત્ન થઈ રહ્યો છે તે અતિ પ્રશંસનીય છે. આવા વિષમ કાળની અંદર સાધુ સંસ્થામાં ક્રાંતિ લાવવાની ખાસ આવશ્યકતા છે. સમાજને સાચા માર્ગ દર્શનની જરૂર છે...શિભિર દારા યુગ દૃષ્ટા સાધુઓ તૈયાર થાય અને સમાજમાં વ્યાપ્ત બનેલ સડાને દૂર કરે તેમજ સાચીસાધુતાનું દર્શન કરાવે. અમારી અંતરની ભાવના તા શિભિરમાં ભાગ લેવાની છે પરંતુ સંયાગા અનુકૃળ નથી.

# —મુનિજ કસ્તુરવિજયજ

— શિબિરનું કાર્ય ઘણું શાબે તેવું અને શુભ છે. શિબિરમાં માત્ર વિચાર વિમર્શ અને તેની આપ લે અથવા નિક્ટતા કરતાં આજના સાધુ સાધ્વી સમાજને સર્વાગીપણું, સર્વાગીણુ અભ્યાસ, વિશાળ દબ્ટિ અને એકમાત્ર પરાપકારદત્તિના પ્રકાશ સાંપડે તેા ઘણું કાર્ય થાય; એમ હું નમ્રપણે માતું છુ...વિદાન અને કાર્યક્ષમ સાધુઓની આવશ્યકતા વધારે છે— સમાજની, ગચ્છની, સમુદાયની, સંપ્રદાયની નાગચૂડમાં આજના મહાપુરુષો અને એાજસ્વી આત્માઓ સપડાયા હોય તેમ નથી લાગતું!

### —મુનિશ્રી વિશાળવિજયજ

—સાધુ સાધ્વી શિભિરની ભૂરી ભૂરી પ્રશાસા તેમજ અનુમાદના સાથે ધન્યવાદ તેમજ તેના વિચારકા અને હિમાયતીઓને પણ ધન્યવાદ! ભાગ્યાદયે તેમાં ભાગ લેનારને અનુમાદન, તેમ જ ધન્યવાદ! આપે મને જે નિમંત્રણ પત્ર માકલ્યું તે માટે આભારી છું. આપના ઉત્સાહમાં વૃદ્ધિ થાય એ જ હાર્દિક શુભાશિષ છે. આ આત્માન્નતિના શુભમાર્ગે ચાલવાના શિભિર છે.

### —મુનિશ્રી રાજહંસવિજયજી

આપશ્રીની શિભિરયોજના વાંચીને ધણા ખુશ થયો. આપની યોજના ધણી લાભપ્રદ છે.

—સ્થા. મુનિષ્રદ્વાઋષિછ

#### ભારતના સાધુસમાજના સંદેશાએા

- —આપ જાતે તેમજ આપના વિદ્રાન અને નિષ્ઠાવાન સહયોગી સાધુસમાજના સમુત્થાન અને જનકલ્યાણ માટે જે ભગીરથ પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે તેને હું બહુ આદર સાથે જોઉં છું. ઇચ્છું છું કે આપના સત્સંકલ્પ તથા સત્પ્રયત્ન સફળ થાય.
  - —સ્વામી અખંડઆનંદ સરસ્વતી, (ભુ. પૂ.) અધ્યક્ષ, ભારત સાધુસમાજ
  - —બહુજ સારા ( સાધુ સાધ્વી શિબિરના ) વિચાર અને પ્રયત્ન છે.
    - —વલ્લભસ્વામી, ( **બૂ**. પૂ. મંત્રી ) **સ**ર્વ સેવાસંઘ વિશ્વનીડમ્ **એ**ંગલાેર

<del>–સાધનાના પથ</del> ઉપર ચાલવા માટે આપનામાં નિર્ભીક વીરતા હાવી જોઈ એ. દુર્દમનીય સા**હ**સ, પૂર્ણ સત્યતા, સર્વાગી આત્મસમર્પણ આ પથ ઉપર અગ્રસર થવા માટે અનિવાર્ય છે.

### —શ્રી માતાજી. અરવિંદાશ્રમ પાંડીચેરી

—-આપના આશય ઊંચો છે અને દેશકાળ પ્રમાણે (સાધુ-સાધ્વી શિબિર) જરૂરી છે.

#### – સ્વામી શ્રો મહેવૈરાનંદજી

—-આપના માર્ગદર્શનમાં સાધુ તથા સાધ્વીએોનો એક શિબિર ચાલશે એ સામાચાર આનંદદાયક છે. સત્સંગમાં રહી સાધુ–સાધ્વીએા ( પ્રથમ તા ) માનવધર્મ શીખે એજ અબિલાયા છે.

#### —શ્રો સુરેંદ્રછ, સમન્વયાશ્રમ બાેધગયા

—વર્ત માનકાળમાં આવાં શિબિરોની **ધ**ણી જ જરૂર છે. આપણા **દે**રામાં અનેક ધર્મ, પં**ય**, જાતિએ અને ભાષાએ છે. એટલે વિભિન્ન ધર્મા તથા મંત્રદાયે:ના અનુયાયાએ। અને વિબિન્ન પ્રાંતના અને ભાષાના <mark>લોકોને એકત્રિત કરવાની અને તેમનામાં એક્ય સ્થાપિત કરવાની</mark> ઘણી જરૂર છે. એટલું જ નહીં આપણા દેશમાં તેમજ વિદેશમાં પણ આધ્યાત્મિક અને નૈતિક સત્યા તથા નૃક્યોના પ્રચાર કરવા બહુ જરૂરી છે. વિભિન્ન ધર્મ-જાતિઓની સંકીર્ણતાની સીમાને બાંધી તેમજ વ્યાપક અને વિશાળ દેષ્ટિકાષ્ટ્ર રાખી આપસમાં બધુબાવ રાખતા સર્વાગી પ્રગતિ પથે આગળ વધાય એજ આપહાં ધ્યેય હોતું જોઈએ.

આશા છે કે આપના આ શિબિર દ્વારા આ મહત્વનું કાર્ય સંપૂર્ણ થશે અને ભાતભાવનાની વૃદ્ધિ થશે. આપના આ મંગળ કાર્ય માટે શુભેચ્છા પ્રગટ કરૂં છું અને ભગવાનને પ્રાર્થના કરૂં છું કે તેમની કુપાથી આપનું ધ્યેય **સક્**ળ **થાય.** 

### —સ્વામી ભારકરેશ્વરાન**ંદજી, અધ્યક્ષ** રામકષ્ણ આશ્રમ નાગપુર

—સાધુ-સાધ્વી શિભિર, સાધુ-સાધ્વીમાં આત્મસુધારણા અને સગઠન સાથે, ધર્મનીતિના આગ્રહ સેવે તાયે શું ? સમાજના સાંસારિક સ્વાંગ બદલી શકવા હાલના બધારણીય યુગમાં તે (સાધુ-સાધ્વી) અશક્ત જ રહેશે. એટલે તે શક્તિ તેઓમાં શિબિર વડે ભરી શકાય તા ધહ્યું ઉત્તમ કાર્ય થાય.

## —સ્વામી શ્રીભદ્રછ, 'પ્રાર્થનાસંઘ' સરત

જેવા યુગ આવી રહ્યો છે તે પ્રમાણે સાધુસંસ્થા સંકટમાં છે...!

…આ સમાજ, દેશ અને દુનિયા માટે ધાલું માેડું દુર્ભાગ્ય છે, એટલે જરૂર છે સુધારા કરવાની. આ દિશામાં શિખિર કંઇક ને કંઇક ઉપયાગી થશે, એવી પૂરી આશા છે. આ શિખિર વધારેમાં વધારે વ્યાપક ખને એમ ઇચ્છું છું.

—સ્વામી સત્ય**ભક્**તજી, સંસ્થાપક: -સત્યસમાજ વર્ધા

આ સાધુ–સાધ્વી શિબિરની યોજના એક સારા વિચાર છે. હું આશા કરૂં છું કે જનસેવકા અને સાધુ–સન્યાસીઓ વચ્ચે તે એક પુલતું કામ કરશે.

—સંત વિનાખાજી, **બુ**દાન આં**દાેલન** પ્રવર્તક

—રામાન દ સંદેશ વડે સાધુ-સાધ્વી શિબિરનું આયોજન વાંચી આનંદ થયા. આ યુગમાં આવાં શિબિરાની દેશને જરૂર છે.

—સ્વામી રામકુમારદાસજ મહારાજ- સૈજપુર બાધા, ( અમદાવાદ )

### જૈન સમાજ તરફથી મળેલા સંદેશાઓ

—પ્રસ<del>ન્</del>ગતા **ચ**ર્ક કે એક ચાતુર્માસિક સાધુ–સાધ્વી શિબિરનું

આયોજન થઇ રહ્યું છે. આમ તેા આ યોજના ઉત્તમ છે અને તેથી શિજિરાર્થીઓને સારૂં જ્ઞાન મળી શકશે.

#### —શેઢશ્રી અચલસિંહ (M.P.) આગરા. અધ્યક્ષ : સ્થા. જૈન કેાન્કરન્સ

- —શિબિર અગે આપતી સાથે ચર્ચા કરીશ. મને આ વિચાર ગમે છે.
  - —સિદ્ધરાજ ઢઠ્ઠા, કાર્યં કર અને ભૂ. પૂ. રાજસ્થાનના મંત્રી, જયપુર.
- ભાવન. મહાન છે. જૈન સંત ભાવના કરી શકે છે પણ કાર્યમાં તેમને ધર્મ આડે! આવે છે એવા આજ સુધીના અનુભવ છે. આપે કાર્યમાં પ્રત્યક્ષ ભાગ ક્ષેવાનું નિશ્ચિત કર્યું છે તેથી દેશ અને જગતમાં કંઇક કાર્ય થઇ શકે છે. પુજ્યવર સંતબાલજીથી એ અંગે અપને માર્ગદર્શન મળે છે તે એક આશાનું સ્થાન છે.
  - —રાજમલ લલવા**ણી, જામતેર ( પૂ. ખાન**દેશ)
- —આપનું અનુભવ ઝાન મેળવવા જિજ્ઞાસુ સાધુ–માધ્વીએ। આપવા શિબિર વર્ગમાં જોડાશે એમ ધારૂં છું.
  - —પં. લાલચંદ ભગવાનદાસ ગાંધી —વડાદરા
- —સાધુ-સાધ્વી માટે શિભિરતું આયોજન કરો છે –તે વિચાર આજે બહુ જ ઉપયોગી છે.
  - —પાપટલાલ રામચંદ્ર શાહ —પૂના
- —આપે કલ્પના કરી તે પ્રમાણે કાર્ય થઇ શકે તેા પરિણામ સારું આવશે…પ્રયાસ સારા છે. મારા સહયાગ સ્હેશ જ.

### રિષભદાસ રાંકા, ભારત જૈન મહામ ડળના કાર્ય કર અને જૈન જગતના સંપાદક —મુંબઇ

—આપની આ શિબિર યોજનાની હું હૃદયપૂર્વંક સફળતા ઇચ્છું 'છું. પણ આમાં જૈન સાધુ અને સાધ્વીએોનો સહયોગ મળ**શે**. એ મને આશ્ચર્ય જ થશે.

### —કસ્તુરમલ ખાંડિયા. લેખક અને વિચારક

—આ શિબિર બધામાં ભાવના વધારી માણમનું સાચું મૂલ્ય સ્થાપવામાં સફળ થાય એ જ શુભકામના.

### —નં**દલાલ પારેખ. ગાંધી સ્મારકનિધિ** —નવી દિલ્હી

—સાધુ–સાધ્વી શિબિરની યોજના સુંદર છે; સામયિક અને મહત્ત્વપૂર્ણ પણ અહીંથી તાે કાે તેમાં ભાગ લેવા જતું જણાતું નથી. આપના પ્રયત્ન સરાહનીય છે.

# અંગરચંદ્ર નાહ્યા, લેખક અને વિચારક —ખીકાનેર

—શિબિરની યોજના ઉપયોગી, મહત્ત્વની અને જરૂરી છે. જુદા જુદા આચાર્યો અને નાયકા તેની ઉપયાગીતા સમજે અને આ કાર્યમાં સહદય, સંપૂર્ણ સહકાર આપે તેા પરિણામ ધર્ણ સુંદર આવી શકે. ખાસ કરીને સાંપ્રદાયિકતા છોડીને જો વિશાળ દેષ્ટિ કેળવે તા જ જુદા જુદા ધર્મોના અને સંપ્રદાયોના યુવાન સાધુએા તથા સાધ્વીએા વિશાળ દષ્ટિ કેળવીને જગતનું ધણું કલ્યાણુ કરી શકે.

## —પી. એચ. ગાંધી —શાંતાકુઝ (મુંબઇ)

—સાધુ-સાધ્વી શિખિર અંગેની પુસ્તિકા મળી. અત્યારે જ્યારે સાધુ-સાધ્વીના ખાસ કરીતે, આચારમાં જબરદસ્ત શિથિલતા આવી છે ત્યારે તેને દૂર કરી સમાજનાે ઉત્કર્ષ સાધવામાં આવી પ્રવૃત્તિ ભવ્ય કાળાે આપશે. પૂ. શ્રી. સંતભાલજી સમાજ ઉત્કર્ષની અનેકવિધ પ્રવૃત્તિઓ કરી રહ્યા છે. તેમાં આ પ્રવૃત્તિ ખૂબ જ ચડિયાતી છે. તે શ્વર કરવા બદલ તેમને વંદન સાથે ધન્યવાદ.

## —ભાઈલાલ મગનલાલ વકીલ. ( માટા સ્થા. જૈન સંઘના આગેવાન) —લીંખડી

- સાધુ સાધ્વી શિખિર માટે મારા પ્રયત્ના ચાલુ છે. સાધ્વીજીએ। આવવા વિચારે છે. તેઓ આજ્ઞા મેળવવા પ્રયાસ કરે છે.
  - —ફૂલચં**દભાઇ, યશાવિજય જૈન ગુરુકુળ, પા**લીતાણા આપે મુનિવર્ગના સુધાર માટે જ કાર્ય ઉપાડયું છે તે પ્રશંસનીય છે.
    - —જયંતિલાલ જાદવજી—નવાગઢ
- —ખરેખર આ પ્રયોગને વ્યાપક રૂપ આપવામાં આવે તે સમાજને નવી પ્રેરણા અને દૃષ્ટિ મળી શકે છે. તેમ જ આજની સુચવાયેલી પરિસ્થિતિમાં નવા માર્ગ દેખાઈ શકે છે.
  - -- બૂરેલાલ વાયા, ઉદેપુર ( બૂ. પૂ. મંત્રી રાજસ્થાન )
- —સાધુ–સાધ્વી શિખિર સંયોજના કરીને સમાજના માટા ઉપકાર કર્યો છે તે માટે હાર્દિક ધન્યવાદ.
  - —જડાવચંદ્ર જૈત. અધ્યક્ષ : પશ્ચિમ નિમાડ જિલ્લા કોંગ્રેસ કમિડી મંડલેશ્વર (ઇન્દાર)
- —ખરેખર દેશને જે સાચા ભાવમાં સાધુ હાય તેવાની વધારે જરૂર છે. એટલે આ શિબિરનું આયોજન બહુ જ લાભકાયક થતું જેડ્ટએ.
  - —રષ્જીતચંદ્રજી **ભાં**સાલી B. Com. મુન્સફ મેજીસ્ટ્રેટ, રાજસમદ
  - —શિબિર સંબંધી કાર્યં ક્રમતી રૂપરેખા વાંચી, સારી લાગે છે.
    - —ધનપત મહેતા, સર્વોદય કેંદ્ર ખીમેલ
- —શિભિરતી યોજના.....પરિષ્કારતી દષ્ટિએ પ્રશંસતીય પ્રયત્ન છે. આવા પ્રકારનું સહજીવન અને સહચિંતનનું આયોજન આજે બહુ જ આવશ્યક છે. આવાં શિભિરાથી ઘણા લાભ થઈ શકે છે, એ નિઃસંદેડ છે.
  - —જવાહરલાલ જૈન, ખાદી અને શ્રામાદ્યોગ કમીશન, જયપુર

—એ ખુશીની વાત છે કે મોહેથી પણ (મારા વિચારાની શિબિર યાજના) એના ઉપર અમલ થઈ રહ્યો છે. તે પણ વધુ પરિસ્કૃત રૂપે. એ વિશેષ સંતાષની વાત છે. હું ઇચ્છીશ કે આ શિબિરની પૂર્વ તૈયારી ખહુ જ જોરદાર થાય. કારણ કે આ એક માટા સાહસનું આયોજન છે. આ આયોજનથી ભારતના સમાજ જીવનમાં એક નવા ઇતિહાસના ઉદય થશે–ઉદય થવા જોઇએ. નહીં તર વર્ષો સુધી કાઈ નૈતિક ઉત્થાનની વાત કરવાનું સાહસ નહીં કરી શકે–અને કરશે તો કાઇ સાંભળશે નહીં.

# —લક્ષ્મીચ દ જૈન (ભૄ. પૂ. સર્વેદિય કાર્યકર્તા), ઇંદાર.

-–શિખિર યાજનાનું ધ્યેય બહુ સારૂં છે. આ શિખિર માટે ત્યાં પધારવાવાળા પૂજ્ય સાધુ તથા સાધ્વીએા (પ્રથમ તા) માનવધર્મ શીખીને જનહિતનું આત્મકલ્યાણ કરીને નવજાગૃતિ લાવશે.

## —નાનચંદ —અમીચંદ ગાંધી પંઢરપુર.

—સાધુ–સાધ્વી શિબિર વહેલાે માડા આવવાે જોઇએ—આવશે. અને તે આદર્શ સમાજ વ્યાપ્ત થવાે જોઇએ. અત્યારે દેશને સુખ–શાંતિ, આનંદ કે જેને માટે આપ ભગીરથ પ્રયત્ન કરી રહ્યા છાે તે સાપડશે.

# ે—મણીલાલ ઉજમશી, અમદાવાદ.

—આ પ્રકારતા શિબિર ભારતમાં પહેલવહેલા જ હાય એમ માનુ છું. કારણ કે શિબિરા તા ઘણાં પ્રકારની થાય છે. પ્રાચીન કાળમાં પણ થતી હતી. પરંતુ સર્વધર્મ સમભાવ અને આજના યુગને અનુદ્રક્ષીને ક્રાંતિના આ વિચારને રચનાત્મક કાર્યમાં વાળવા માટેના આ પ્રયાગ વાસ્તવિકતા પર મંડાએલા છે. આથી ચાતરફ ફેલાતી જતી બદીઓમાં આપે ક્રાંતિની મશાલ ધરી છે. તે પકડવા માટે હવે લાે કાેએ જ બહાર પડવું પડશે.

#### —વાડીલાલ ખી. સામાણી નંદરખાર.

—**દેશ**ના સંરક્ષણની જવાયદારી જેમ તેના લશ્કર ઉપર આધાર રાખે છે તેમ દેશની પ્રજ્ઞના નૈતિક ચારિત્ર્યની જવાબદારી, દેશના સાધુ–મતો ઉપર અવલંબે છે. આપે જે શિબિર યોજનાની વ્યવસ્થા કરી છે તે ઘણી પ્રશંસનીય છે. મુખ્યત્વે જૈન સમાજના માટા ભાગના સાધુ–સાધ્વીએા આ યોજનાતે વધાવી લેશે એવું મતે લાગે છે.

## —મનસુખલાલ તારાચંદ્ર, મુંબઈ

—શિભિરન કામ ચાલ થઈ ગયું છે તે જાણી આનંદ. આપની ઉમેદ જરૂર પાર પડશે તેવી મને પાકી શ્રહા છે. શિબિરનું કામ ક્તેમદ પાર પડે, તેવી પ્રસુ પાસે પ્રાર્થના છે.

### -લક્સીચંદ ઝવેરચંદ સંઘવી. અમદાવાદ

#### નેતાએ - આગેવાના મંતવ્યા અને સંદેશાએ !

—મતે આશા છે કે તમે માડુગામાં જે આયોજન કરી રહ્યા છે તે નૈતિક અને આધ્યાત્મિક પ્રકાશને ફેલાવવામાં ફાળા આપશે.

### —ડા. એસ. રાધાકૃષ્ણન દિલ્હી; (ભારતના માછ ઉપરાષ્ટ્રપતિ)

—સમાજમાં સંતાનું મહત્ત્વ માટું છે. સંતા સંપ્રદાયલક્ષી ન રહેતું. ક્રાંતિપિય ખાને તેથી સમાજને સિવેશેષ ઉપયોગી ખાની શકે એ વિષે શકા નથી. આપના સાધુ–સાધ્વી શિળિર યોજનાના પ્રયાસ જરૂર ઉપરારક ખતી શકે. આ કંઈક નવા પ્રયાગ છે એટલે એમાંથી અનુભવ પણ મળી રહેશે.

#### —મારારજ દેસાઇ (ભૂ. પૂ. નાણાં-પ્રધાન-ભારત સરકાર)

—સુમાજમાં પ્રવર્તનાં ખાટાં મુલ્યાને રાષ્ટ્રી તેને સત્કર્મમાં અને સત્યરાહ દારવાના કાર્યમાં સાધુસતો અને સાધ્વીએન વ્યક્તિગત રીતે તેમજ સામૃહિક રીતે સારા કાળા આપી શકે તેમ છે. સાધ્ર–સાધ્વા શિબિરમાં ભાગ લેતાં સબ્યોની શિબિર દરમ્યાન થનાર ચર્ચા વિચારણા તેમને દેશની વિકસતી જતી પ્રવૃત્તિઓના રચનાત્મક રીતે પાતાના યથાશક્તિ ફાળા આપવા પ્રાત્સાહક નીવડશે. શિબિરને અમારી શુભેચ્છાઓ છે.

# —ડા. જીવરાજ મહેતા (ભૂ પુ. મુખ્યપ્રધાન ગૂજરાત માજય)

- —જે વિચાર વિનિમય તેમ જ અન્ય કાર્ય શિભિરમાં થઈ ર<sup>દ્યું</sup> છે તે માટે મારી શુભકામના અર્પિત છે.
  - —પુરૂષાત્તમદાસ ટંડન (ભૂ.પૂ. કાેગ્રેસ પ્રમુખ)
  - —હું આપના આ શિબિરની સફળતાની કામના કર્ છું.
  - —શ્રીમન્નારાયણ અથવાલ યાજના કમીશન નવી દિલ્હી
- —સાધુ સન્યાસીઓના પ્રભાવ જેમ આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ પડે છે તેમજ સામાજિક જીવનમાં પડે એ ખ્યાલથી શિભિર અત્યંત ઉપયો**ગી થઇ પડશે.** વિશેષ કરીને આપનાં માર્ગદર્શન નીચે ચાલશે તે કારણસ<sup>ર</sup>.
  - —વૈકું **ઠભા**ઈ **લલ્લુભાઈ મહેતા–મું થઇ** (ભુ.પૂ. પ્રધાન મુંબઇ રાજ્ય)
- —શિબિરના આયોજનની વાત તો 'અતિ ઉત્તમ છે. કેટલાક સદ્દવિચારક ગૃહસ્થોને પણ આવાં શિબિરમાં સામેલ કરવા જોઇએ જેથી ગૃહસ્થ કહી શકે કે તે સાધુ સમાજ અગે વર્તમાન કાળે શું વિચારે છે.
- —કુલચંદ્ર ખા**ફના (ભૂ પૂ. રાજસ્થાન પ્રાંતના મંત્રી,** સાદડી)
- —જે શિબિરના પારંભ મુનિર્ધા સંતબાલજી કરી રહ્યા છે તે પાતાના વર્દેશ સાધી શકશે કારણ કે તેની પાછળના વિચાર પ્રાણવાન છે. પરમાત્માને એ જ પાર્થના છે કે બધું કામ સફળ થાય.
  - —ગાકુળભાઇ ભદ્ર જયપુર રાજસ્થાનના સુપ્રસિદ્ધ કાર્યકર્તા

## વિચારકા, કેળવણીકારા અને સામાજિક કાર્યકરા

- —સાધુ–સાધ્વી શિબિર થાય છે એ ધણું સારું છે. એની ખૂબ જરૂર હતી.
  - —રવિશ'કર મહારાજ ગુજરાતના મહાસેવક
- —સાધુ–સાધ્વી શિભિર અંગે વાતો થઈ. કામ સાર્ું છે એટલું જ વિક**ટ છે**.
  - —(સ્વ.) મહાત્મા ભગવાન હીનજી
- પરમાત્માની કૃપા<mark>થી શિ</mark>બિરનું કાર્ય આપની શુભેચ્છાનુસાર સફળ થાય એ જ પ્રાર્થના છે.

#### —શ્રી કેદારનાથછ

---સાધુ-સાધ્વી શિભિરતી કલ્પના સારી છે. અનેકાંતમાં અને સમન્વયમાં માનનાગએ **હ**વે ખધા ધર્મના સાધુ-સાધ્વી સંતાના પરિચયમાં આવવા લાગ્યા <mark>છે એ જ એ</mark>ક મહત્ત્વતી પ્રગતિ છે.

મારા અનુભવ છે કે આવા શિભિરામાં સહજીવનની અસર આપણે માનીએ છીએ તેના કરતાં વધારે ઊડી થાય છે અને તેથી આ પ્રવૃત્તિને હું હાર્દિક આવકાર આપું હું અને સંયોજકાને અભિનંદન આપું છું.

#### · —કાકાસા**હે**ખ કાલેલકર

— સાધુ-સાધ્વીએાની દિશા જો આપની પ્રેરણાથી થોડીક બદલાઈ જાય તો લોકોનો બહુ માટે ઉપકાર થશે. સાધુ-સાધ્વીએા નિષ્પૃદ્ધ અને નિરપેક્ષ હોય છે. આવી નિષ્પૃદ્ધ અને નિરપેક્ષ હોય છે. આવી નિષ્પૃદ્ધ અને નિરપેક્ષ વ્યક્તિ વિશ્વકુટુંબની ભાવનાથી એાત-પ્રાેત થઈ માનવ જીવનની સમસ્યાએ સમજવા અને ઉક્લવામાં લાગી જાય તો તેમનું સાધુત્વ સાર્થક થશે અને લોકોનું જીવન પણ ઉત્રત થશે,

#### — **દાદા** ધર્માધિકારી — સર્વોદય નેતા

—ચાતુર્માસમાં સાધુ-સાધ્વીએ આમેય એક સ્થાને વાસ કરે જ છે. તેના આવી ઢખે ચિંતન, મનન, ઇત્યાદીમાં સદુપયાગ કરવાના વિચાર ગમે તેવા છે. તેમાં ઇચ્છે તે ગૃહસ્થા પણ સમય મુજબ જોડાઈ શકે એ સારી સગવડ રાખી છે. લાંબા કાળથી તમે આ જાતનું આયોજન કલપ્યું છે. તે શુભ રીતે ફળશે અને તેમાંથી લાેકકલ્યાણ શકિત પ્રગઢશે એવી આશા છે.

### —મગનભાઈ દેસાઇ ( ભૂ. પૂ. કુલપતિ ગુજરાત વિદ્યાપીઠ)

આપ સંપ્રદાયોથી ઉપર ઊઠીને કેવળ માનવતાની સેવામાં લોકો લાગે, તેના પ્રભંધ કરા છા તે આ યુગની અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે. કેવળ જીવન વિકાસ માટે જ નહીં પણ આજના વિજ્ઞાન-યુગમાં જીવન રક્ષા માટે પણ આવશ્યક છે. આવી સાધના જેટલી વધે તેટલું જ માનવતાનું કલ્યાણ છે. આવા સાધુ-સાધ્વીની સેવા દિવસે દિવસે સિહિની તરફ વધે એ જ ધ્ધરને પ્રાર્થના છે.

# —ધીરેન્દ્રભાઈ મસ્રુમકાર — સર્વાદયી નેતા

સંતભાલજ પ્રેરિત સાધુ-સાધ્વી શિબિર અંગે જાણીને ઘણી ખુશી થઈ. જો હું આ વખતે મુંબઈમાં હોત તો કેટલું સારું થાત! જેથી શિબિરમાં ભાગ લઈ શકત. મને તો સાધુઓના સત્સંગની ભૂખ-તરસ હમેશાં જ રહે છે.

# ગુરુદયાલ મલ્લિક (ભૂ. પૂ. અધ્યાપક, શાંતિનિકેતન)

- —સાધુ–સાધ્વી શિબિરનું આયોજન થવાનું છે તે જાણી આનંદ થયો છે. આપના આ કાર્યક્રમ ઇશ્વર કૃપાથી સર્વાશે સ**ક્**ળ થાય એવી પ્રાર્થના છે.
  - —શંકરલાલ બેંકર, કાર્યકર મજૂર મહાજન મંડળ
  - —આપને શિબિરમાં સફળતા મળે એ જ શુભ કામના.
  - —પ્રાધ્યાપક પં. દલસુખભાઇ માલવિષ્યા —અમદાવાદ

—આપે સાધુ સાધ્વી શિબિરનું કરેલું આયોજન બહુ જ જરૂરનું અને સામયિક છે.

#### —જ્યંતિલાલ માંકર: મંત્રી મુંખર્ઇ જીવદયા સંઘ

—સાધુ-સાધ્વી શિબિરની શરૂઆત થશે એ જાર્યું. મહિનાઓથી આપ એ અગે વાતાવરણ તૈયાર કરી રહ્યા છે એટલે આશા રાખું છું કે ત્યાં જે આવશે એ પૂર્ષુ વિચાર કરીને આવશે અને શિબિરનો પ્રેપ્રે લાભ ઊઠાવશે...સત્સંગદ્વારા વિચાર કેળવણી જેવું ઉત્તમ કાર્ય પોતે જ આશિર્વાદ રૂપ છે. એમાં અમારા અંતરની શુભેચ્છા છે. સમાજ ધડતરમાં આ નિમિત્તે એક નવું ખળ સંગઠિત થશે એવું લાગે છે.

—ખબલભાઇ મહેતા, થામણા. ગુજરાતના જાણીતા સેવક.

—મહારાજે ધારેલ શિબિર ઇિંધર કૃપાએ પાર પડશે. તે (કાર્ય) પાંગરશે પણ ખરૂં. પરંતુ તેનાં મૂળિયાં ફૂટતાં, જડપકડતાં અને વૃક્ષ ખનતાં તો કેટલાંયે જાણ્યાં અજાણ્યાં બલિદાના તે માંગશે.

ઇસ્લામમાં એક કહેવત છે:-" ઇસ્લામ જિંદા હોતા હૈ હરકર લા કે બાદ." નિખાલસ સત્યવાદી વ્યક્તિએ પોતાના કાર્યમાં જે સફળતા પ્રાપ્ત કરે છે તે સાધારણ પ્રકારની હોતી નથી. સંભવ છે કે પામર મનુષ્યની ટુંકી દિષ્ટિએ તેને તે નિષ્ફળ જણાતી હોય. પણ એ જ નિષ્ફળતા ભાવિ સફળતાનું એક પછીનું એક પગથિયું છે. મહારાજશ્રીએ જે ભગીરય કાર્ય માથે લીધું છે તે પાર પડા એવી પ્રભુ પાસે પ્રાર્થના છે કારણ કે અહીં જગતની શાંતિના સાચા પદાર્થપાઠ મળવાના છે.

> —ગુ**લામ રસુલભા**ઈ કુરેશી : જાણીતા કાર્યંકર અતે ભા. ન. કાં. પ્રા. સઘના પ્રમુખ.

—સાધુ–સાધ્વી શિભિરની યાજના બહુ વિશાળ લાગે છે. તેમાંથી ચાડી પણ સફળ કરી શકાર્ય તાે પણ માટે કામ થશે…… ...ભારતના વિદ્યા અને વિજ્ઞાનના મહાન વારસા જળવાર્ક રહે તે દિશામાં આપની યાજના મદદગાર **યાય એટલે**ંતેને **હુ**ં મારી સર્વે શુભેચ્છા માકલાવું છું.

> —મનુસુબેદાર : પ્રમુખ સસ્તું સાહિત્ય મુદ્રણાલય દ્રસ્ટ.

—સાધુ–સાધ્વી શિબિર પ્રસંગે શુ<mark>ભેચ્</mark>ઝાએા માેકલું છું.

—પરીક્ષિતલાલ મઝુમદાર, પ્રમુખ ગુજરાત હરિજન સેવક સંઘ, અમદાવાદ.

—આપ સર્વેની નવી પ્રવૃત્તિ વિષે જાણી મને આનંદ થયેા છે. સાધુ–સા<sup>દ</sup>વીઓ પ્રત્યક્ષ સેવા ક્ષેત્રે તેઓનો પ્રભાવ પાડશે તેા સમાજને ખરેખર પ્રેરણાદાયક થશે.

#### —સરલાદેવી સારાભાઈ, અમદાવાદ

—સાચા સાધુ સંન્યાસીઓએ નિર્માણ કરેલી, ઉછરેલી જે સંસ્કૃતિ છે તે જ ભારતીય સંસ્કૃતિ છે. તપત્યાગમાં મૂડીવાદી થશા તો જ પડનું અને જગતનું કલ્યાણ થશે. એ પડકાર, એ સંસ્કૃતિ એના સાધુ સંન્યાસીઓ (સાચા) મારફત કરતી આવી છે. વિશ્વ વિનાશને આરે આવીને ઊભુ છે. માનવતા મરી રહી છે. ત્યારે જગતની એક માત્ર આશા સાચા સાધુ—સંન્યાસીઓ છે. આ શિબિર એમની સાધનામાં સદ્યાયક બનો…

## —છગનભાઈ ઈ. દેસાઈ — વિદ્યાવિહાર, અમદાવાદ

—સમગ્ર વિશ્વના પ્રશ્નો સમજી વિશ્વની જનતાને નજરમાં રાખી સમાનતા અને શાન્તિના બળાને ગતિમાન કરવાનું કામ આજે કરવાનું છે. એ કામ નિર્ભય, ત્યાગી તથા કરુણા–પ્રેમને વરેલા સાૈાને સમાનદષ્ટિથી જોનારા સાચા સાધુઓ જ કરી શકે. આજના ગૂંચવાતા પ્રશ્નોને ઉકેલવાના (શિબિર) એજ એક માત્ર ઉપાય છે.

### — પ્રદ્માચારી મલુકચંદ ર. કામદાર, સાખરમતી.

#### ાવદેશથી આવેલ સંદેશાએા

—આપ સાધુ–સાધ્વી તથા શ્રાવકા માટે શિબિર કાર્યક્રમ શરૂ કરવાના છેા તે સમાચારથી ખૂબજ હર્ષ થાય છે. તે માટે તેા જનસમુદાય આપના જેટલા આભાર માને તેટલા એાછા કહેવાય. મુંબઇ શહેરના રહેવાસીઓ માટે તાે આ સુંદર તક છે…

આપના આ નવા પ્રયોગને ઝળહળતી કત્તે હમળે તેવું ઇચ્છું છું. અને ઇશ્વરને પ્રાર્થું છું કે મુંબઇની પ્રજ્ત આ નવા આદર્શને હર્પ ભેર આવકારે.

### —ઇંદુએન ખેતાણી, અમેરિકા

—આપણી શિભિરમાં પાંચ-દશ સાધુએ આવ્યા **હો**ય તો પણ શું છે? સાચા સાધુ–સા<sup>દ</sup>વીએ હમેશાં થોડા જ હોય છે. છૂટા છ્વાયા પાતાને મુઝે એ રીતે જ્યાં ત્યાં કાર્ય કરી રહ્યા છે. બધાએ સંગઠિત થઈ એક કાર્યક્રમને અમલમાં મુકવાની અતિ આવશ્યકતા છે."

### —ભગવાનજી પુરૂષાત્તમ પંડયા-રંગ્રુન ( બર્મા )

—સાધુ–સાધ્વી સેવક તથા સેવિકાના શિબિર શરૂ કરવાના છેં તે જાણી ખૂબ જ આતંદ થયો. આ પ્રવૃત્તિ આપણા સમાજ માટે ખૂબ જ આવશ્યક છે. અને હું માનું છું કે તેનાથી સમાજમાં જાગૃતિ આવે ઉપરાંત નૈતિક સંગઠન પણ થશે.

—ઋળવંતભાષ – અમેરિકા

#### પત્રકારાેના મત

—આપના શિબિરથી સમાજને પ્રગતિશીલ વિચારાને નવી ક્શિ મળશે અને સાધુ—સાધ્વીએોમાં વ્યાપ્ત જડતાના વિનાશ થશે એવી અપેક્ષા સહેજે થાય છે. આપ જેવા કર્મક અને જીવંત વ્યક્તિ પાતાના પ્રયત્ના વડે હમેશાં સમાજને લાબાન્વિત કરે છે, અમે લોકો બધી રીતે આપતા સાથે છીએ.

#### સતીશકમારજી. સંપાદક-"આચાર"

—સાધુ–સાધ્વી શિખિર સંયાજના પુસ્તિકા મળી. તેનાથી અમને ધણી જ પ્રસન્નતા થઈ છે.

## —શંકરલાલ. સંપાદક-" કરસણી ''

—આપે લગાતાર સાધુ-વર્ગને જમાનાની સૂઝ આપવાની અને કર્તવ્ય પંચે દારવાની જે નિતિક્ષા ખતાવી છે; તેનું મૂલ્ય અગણિત છે. હું મારાં વંદન અને અનુમાદન માકલું છું.

## —કેશવલાલ ન. શાહ, તંત્રી " ભેડી*"*

" મુનિ શ્રી સંતળાલજી અને મુનિ નેમિચંદ્રજી બન્ને મહાત્માએ। ઉદાર વિચારના અને વિશ્વ વાત્સલ્યના પ્રચારક છે. એમની દબ્ટિ સર્વ ધર્મ સમન્વયની છે. એમણે જે સાધુ–સાધ્વી શિળિરનું બગીરથ કાર્ય ઉપાડયું છે, તે સ્તુત્ય છે. બધા ધર્મના સાધુસ તાેએ એમાં ભાગ લેવેા જોઈ એ. અને શિખિરને સફળ કરવાે જોઈ એ. "

# —વૈદ્યરાજ સ્વામી શ્રી ત્રિભુવનદાસજ શાસ્ત્રી, સંપાદ્ધ-' રામાનંદ સંદેશ "

ચિંગા ઉપરાંત ઘણાં ગુજરાતી દૈનિકા તેમ જ જૈન-જૈનેતર સાપ્તાહિકાએ આ અંગે આવકારદાયક લખાણા પ્રગટ કર્યાં હતાં.]

# શિબિરના પ્રબંધ અને દૈનિક કાર્યક્રમ

સાધુ–સાધ્વી શિળિરતી વાત અંગે મુંબઇના સદ્દભાવનાશીલ લોકામાં સારા' એવા ઉત્સાહ હતા. તેએા શાબિરને સારી સફળતા મળે તે માટે દરેક પ્રયત્નાે કરવા તૈયાર હતા. સર્વપ્રથમ શિખિર ક્યાં ગાઠવવા તે માટા પ્રશ્ન હતા. તે માટે યાગ્ય સ્થળની અને પ્રખધની જાર હતી.

લાંબી વિચારણાને અંતે એમ નક્ષ્કી થયું કે નીચેના સબ્યાની એક "સાધુ-સાધ્વી શિભિર વ્યવસ્થાપક સમિતિ" ખનાવવી અને તે બધું કાર્ય ઉપાડી **લે**:---

- (૧) શ્રી. રતિભાઇ બેચરદાસ મહેતા
- (૨) શ્રી. પ્રહલાદભાઈ
- (૩) શ્રી. ઉત્તમલાલ કીરચંદ ગાસલિયા (ખચુબાર્ધ)

આ સમિતિ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંધની હેઠળ રચાઇ હતી. તેમાં શિબિરના ખર્ચા અંગે નક્ષ્કા કરવામાં આવ્યું કે મુંબર્ધની જનતા પાસે કાળા કરીને આ ખર્ચને પહેાંચી વળવું.

સર્વ પ્ર**થમ સ્થાન અંગે તપાસ ચા**લી. કેટલાકના એવા મત થયા કે શિબિરમાં ઘણાં સાધુ–સંત્યાસીએ આવવાના હોય તેા શહેરતી ધમાલથી દુર, એકાંત શાંત સ્થળમાં જ શિબિર રાખવા જોઈએ. જેથી ત્યાં ચિતન-મનન અને વિચાર-વિનિમય સારી રીતે થઈ શકે. એવું ક્**શ**ળ મુખ્યત્નિાં ચાંદીવલી નજરે પડ્યું. ત્યાં સ્વ. શ્રી. અમૃતલાલ દક્ષપતભાઈ શેક ( તંત્રી : જન્મભૂમિ) નું મકાન ખાલી હતું. સદનશીયે તેમના કુટુંબીજના પણ તે મકાન શિબિર માટે આપવા તૈયાર થકી ગયા. પણ, કેટલાકના મત થયા કે મધ્યસ્થ સ્થળે શિબિરનું આવાજન દ્વાય તા ઘણા સદગ્રહસ્ય ભાઇ-બહેતાને પશ તેના દરથી લાભ મળી

શકે. ચાંદીવલી એ દષ્ટિએ મુંખર્રથી ખહુ જ છેટે અને વાહનવહેવારથી અલગ પડી જતું હતું.

આમ તો શિબિરમાં કેવળ ૩૦ જ. સભ્યો (૧૫ સાધુ—સાધ્વી અને ૧૫ સાધક—સાધિકા) લેવાનાં હતાં. તેમાં પણ ધીમે ધીમે એ ૨૫૦૮ થતું જતું હતું કે સાધુ—સાધ્વીએાની બહુ એાછી સંખ્યા થવાની. આ શિબિરનું ધ્યેય, ઉદ્દેશ્ય, આવેલ સંદેશાઓ અને ત્યાર પછીની કાર્યવાહીથી જાણી શકાશે. તેમ અત્યંત ઉપયોગી હોવા છતાં, જડતા, સાંપ્રદાયિકતા તેમ જ રઢિવાદીમાનસને તે ન રચતું હોઈ ને તેના વિરાધ થવા લાગ્યા; અને ધીમે ધીમે જે સાધુ—સાધ્વીઓએ આવવાનું વચન આપેલું અને જે આને સફળ બનાવી શકતા હતા તેમને પાતાના "માટાઓ" અને સમાજના દબાણુ આગળ દબાઈ જવું પડ્યું. હવે જો સબ્યો એાછા જ આવે તા મુંબઇની મધ્યસ્થમાં શિબિરનું સ્થાન રહે. તે જ યોગ્ય જણાયું.

એ માટે માટુંગા ખરાખર હતું. તે માટે માટુંગામાં આવેલ ગુર્જરવાડીનું સ્થાન ઉપયુક્ત હતું. તે માટે પ્રયાસો ચાલુ થયા. શિબિર માટે જ મકાન જોઇએ છે તે વ્યાજખી ભાડે તે મળી શકે તે માટે તેના એક ટ્રસ્ટી શ્રી. મિણુલાલ લક્ષ્મીચંદ વારાએ પ્રયત્ન કરવાની તૈયારી ખતાવી. શિબિરના વ્યવસ્થાપકા શ્રી. છોટુલાઇ મહેતા, શ્રી. મિણુલાઈ પટેલ વગેરે કાર્યકરાને તે મકાન પસંદ પડ્યું અને તેમાં શિબિર ભરવાનું નક્કી કરવામાં આવતાં તે મકાન ભાડેથી લેવામાં આવ્યું.

શિબિર અંગેના ઘણાં સંદેશાઓમાં એક આગેવાન જૈન ભાઇના સંદેશામાં હતું તેમ "જૈન સંત ભાવના કરી શકે છે પણ વહેવારમાં તેમને ધર્મ આડેા આવે છે" એ વાત સ્પષ્ટ થતી જતી હતી. અને ઠીક અણીના સમયે ઘણાં સાધુ–સંતા અટકી પડયા. કેટલાક ઉપર દળાણ લાવવામાં આવ્યું. પરિણામે કેટલાંક બીજ ભાઈઓને અસ્વીકૃતિ અ:પવી પડી હતી તેઓ પણ દાખલ ન થઈ શક્યા અને સ્વીકૃતિ

લેનારા **પણ અટકી જતાં, અ**ગાઉ જેમનાે ટૂંક પરિચય આપ્યાે છે તે. ૧૫ સબ્યાે જ આવ્યા. આમાં વધારાના સબ્યાે તરીકે નહીં પણ. કાર્યની **દે**ખરેખ રાખનારા ત્રણ સબ્યાે ઉમેરી શકાય. તે (૧) શ્રી. છાંહુલાઈ, (૨) શ્રી. મણિલાઇ પટેલ અને (૩) શ્રી. મીરાંબહેન શાહ.

#### નિવાસ સ્થાનની વ્યવસ્થા

શિભિરાર્થી સાધુ-સંન્યાસીઓ, સાધકો અને સાધિકાઓના નિવાસ માટે જુદા જુદા ખડા રાખવામાં આવ્યા હતા. સાધિકાઓના નિવાસ અલગ બીજે માળે હતા. સાધકાના નિવાસ પહેલે માળે જમણી બાજુના બનાવેલ ખંડમાં હતા. સાધુ-સંન્યાસીઓ માટેના નિવાસ ડાળી બાજુ બનાવેલ ખંડમાં હતા. વચમાંના ભવનમાં પ્રવચન, ચર્ચા વિચારણા માટેનું સભા-સ્થળ રાખવામાં આવ્યું. ત્યાં ગાળાકાર બેઠેક રાખવામાં આવી હતી. બધા શિબિરાર્થીઓ ગાળાકારમાં બેસે અને સાધુ-સંન્યાસીઓ સવિશેષે પાતાના આસને નાના પાટલા ઉપર બેસે. પ્રવચન અને ચર્ચામાં બહારના સદ્દ્ર પ્રહસ્થા શ્રવણ નિમિતે આવી શકે તેના છૂટ હતી. પણ તેમને શિબિરાર્થીઓની ગાળાકાર પરિપદથી બહાર બેસવાની વ્યવસ્થા રાખેલી.

#### દૈનિક કાર્યક્રમ :

ટૈનિક કાર્યક્રમ આ પ્રમાણે રાખવામાં આવ્યા હતો. લગભગ પાંચ વાગે શિબિરાર્થિઓને જગી જવાનું અને આવશ્યક કાર્યો પતાવવાના. પ-૪૫ વાગે પાર્થના અને પછી યું. મુનિશ્રી સંતબાલજીનું પા કલાક પ્રસાગક ચિતનાત્મક પ્રવચન. તેમાં સહુએ ભાગ લેવાનું. પછી આઠ વાગ્યા મુધી પ્રાતઃ જલપાન, ગૃહસ્થી તથા સંન્યાસીઓનાં સ્તાન વગેરે... ૮ાા થી ૧૦ સુધી પ્રવચના. પાણા કલાક મુનિશ્રી સંતબાલજનું અને પાણા કલાક યું. નેમિમુનિ કે અન્ય કાઈ બાઈનું પ્રવચન. પછીના સમયમાં પ્રવચનસારની નકલા કાઢવાનું, પ્રવચનસાર પાર્ટિયા ઉપર લખેલ ઉતારવાના, પત્ર વ્યવહાર કરવાના, વાંચનના કાર્યક્રમ રહેતા. જમણ-વિશ્રાંતિ પછી ખપારના રાા થી જાા સુધી સવારનાં બે મુદ્દાના પ્રવચના ઉપર શિબિ-

રાથી એાની મુક્ત દિલે ચર્ચા-વિચારણા ચાલતી. ત્યારખાદ તેના સાર પાર્ટિયાં ઉપર ઉતારવાના અને શિખિરાથી એાએ નેાઢ કરવાના. પછી સાંજનું જમણ અને વાંચન-પઠન-મનન કે અન્ય કાર્યક્રમ. રાતના ૮ થી ૮ાા સુધી પ્રાર્થના અને અલગ અલગ વિષયા ઉપર શિખિરા-થીનાં વક્તાએાનાં ઢુંકા પ્રવચના.

ખુધવાર અને રવિવાર એ દિવસની રજા; તેમાં શિબિરાર્થી ચિતન મનન કરે અગર તા જરૂરી કામ અગે કાે સ્તેહી સ્વજનને મળવા શહેરમાં જાય, જેમની ઇચ્છા હાેય તે અન્યત્ર વિરાજતાં સાધુ–સાધ્વી-ઓનાં દર્શને જાય. અને તેમને શિબિરની કાર્યવાહીના પરિચય આપે. તે ઉપરાંત દર્શનીય સ્થળે પર્યટને જવાની પણ છૂટ હતી.

### શિભિરની આંતરિક વ્યવસ્થા :

શિબિરની આંતરિક • વ્યવસ્થાના કાર્યની વહેંચણી શિબિરાથી સાધુ–સન્યાસી, સાધક તેમજ સાધિકાએ વચ્ચે આ પ્રમાણે કરવામાં આવી :---

પદ વ્યક્તિ કાર્ય

િશિભિર અ**ધિપ**તિ : પૂ. મુનિશ્રી સંતળાલજી : શિભિરતું સંચાલન કરવું અને ગાંચવાયેલા પશ્ચોના

> ઉકેલ અને નિકાલ કરવો. તેમના નિર્ણય અંતિમ અને માન્ય ગણવા.

સાધક–અધીક્ષક: શ્રી. દુલેરાય માટલિયા: સાધકાેની વ્યવસ્થા, પ્રશ્ન ઉકેલ વગેરે.

સાધિકા–અધીક્ષિકા : શ્રીમતી સવિતાળહેન : સાધિકાએાની વ્યવસ્થા પ્રશ્ન ઉકેલ વગેરે.

રસાેડાનાં ગૃહમાતા : શ્રીમતી સવિતાયહેન : રસાેઈ વગેરેના પ્રયાધ. કાર્યવાહી આક્ષેપ્પન : પૂ. મુનિ. શ્રી. નેમિચંદ્રજી પાર્ટિયાં ઉપર દરરાેજના

પ્રવચન અને ચર્ચાને સાર લખવા.

પ્રવચન-ચર્ચા (૧) પૃ.**મુ**નિશ્રી સંતબાલજી: બપોરતી ચર્ચાના સાર આલેખન: **તૈ**યાર કરવા.

(૨) પૂ. **મુ**નિશ્રી નેમિચંદ્રજી : બીજું પ્રવચન તૈયાર કરવું

(૩) શ્રી. મિણુભાઈ પટેલ: એક પ્રવચન પ્રાય:

પ્રવચન- શિભિ<mark>રાર્થા ભાઇએા: પ્રવચનાેની</mark> ૪૦ જેટલી

ર્પાતલિપિ કાર્ય પ્રતિએ ડુપ્લીકેટમાં

તૈયાર કરવી.

આર્ચિક વહીવટ ઃ શ્રી. મણિભાઈ ∙પટેલ ઃ આવક–જાવકનાે હિસાળ

રાખવાે.

શ્રી. મીરાંબહેન: બાકી રહે તે બીજી બધી

વ્યવસ્થા કરવામાં મ**દદ** 

કરવી.

#### ખર્ચ અને રસાહું :

રિશિબરના સંપૂર્ણ ખર્ચ માટે શિબિર વ્યવસ્થાપક સમિતિ નીમ-વામાં આવેલી પણ એ જણાવતાં હર્ષ થાય છે કે સ્વતઃ પ્રેરણાથી શ્રી. મહિલાલ લક્ષ્મીચંદ વારાએ રસાડાના તમામ ખર્ચ ઉપાડી લોધેલા. તે ઉપરાંત અન્ય ખર્ચ માટે ફાળા કરવામાં આવ્યા હતા.

રસાેડાતા લાભ શિભિરાથી એ લઇ શકતા હતા. પણ સાધુસંતા માટે ગાચરીએ જવાની છૂટ હતી. તે મુજબ પૃ. મુનિશ્રી સંતભાલજી અને પૃ. મુનિશ્રી તેમિચંદ્રજી ગાેચરીએ જતાં, તેના ઉલ્લેખ કરવાે યાેગ્ય ગ**ણા**શે.

આમ બ**ધી તૈ**યારી વચ્ચે શ્વિભિર ઉદ્દઘાટનના **શુભ** દિવસ ૧૪–૭–**૬૧ આવી પ**હેાંચ્યાે......!

# સાધુ સા<sup>ઠ</sup>વી શિબિરના શુભાર ભ

જૂના વખતમાં વૈદિક ધર્મના ઋષિમુનિઓનાં સંમેલના મહ્યાં હતાં. બૌલ ધર્મની સંગતિએા **થ**ઈ હતી. જૈન ધર્મના શ્વેતાંબર સંપ્રદાયની પાટલીપુત્ર, મથુરા અને વલ્લભીપુરમાં આગેવાન સાધુ–સાધ્વી, શ્રાવક–શ્રાવિકાએોની પરિષદા મળી હતી. છેલ્લા સૈકામાં સ્થાનકવાસી જૈનસં પ્રદાયાનાં ખૂહત સાધુ સંમેલના અજમેર, સાદડી અને ભીનાસાર મુકામે ભરાઈ ગયાં. તે ઉપર ભારત જૈન મહામાંડળ જેવી સાંસ્થાએ જૈનાનાં બધા ફિરકા-<sup>ક</sup>વેતાંબર, દિગંબર, તેરાપં**ચ**, બધાની પરિવ**દા** યોજી હતી. આજના સંગઠનના યુગમાં આ બધાનું પાેતાનું મહ*ત્*વ હ્યુવા છતાં તેમનું ક્ષેત્ર કેવળ પાતપાતાના ધર્મ, ફિરકા કે સંપ્રદાય प्रत ७०.

ત્યારે આ શિબિરમાં ભારતભરના ખધા વ્યાપક દેષ્ટિવાળા સવ ધમ સપ્રદાયનાં સાધુ; સાધ્વી, સન્યાસીએાને એક ચાતુર્માસિ જેટલા સમય સુધી એકત્રિત થઈ ને રહેવાના, ચર્ચા-વિચારણા કરવાના તેમ જ યુગાનરૂપ વિચાર–મૃંડળ તૈયાર કરાના અધિકાર આપવામાં આવ્યો હતા. તેની સાથે જ તેમને પાતપાતાના નિયમાપનિયમામાં સ્વતંત્ર રીતે રહેવાની ઉદારતા બતાવવામાં આવી હતી. તે ઉપરાંત શિબિરમાં સાધુ– સંન્યાસીતી સાથે સાધક–સાધિકાએા એટલે કે બ્રહ્મચારી, વાનપ્રસ્થાશ્રમ લેાક–સેવકાે ( નવા યુગના બ્રાહ્મણાે ) ને પણ લેવામાં આવ્યા હતા.

આ કંઈ નવું ન હતું. સર્વ ધર્મ સંમેલના, પરિષદા યાજાય છે. અલગ અલગ સ્થળે વિચરતા સંતા–સંન્યાસીએા ભેગા મળીને પ્રવચના કુરેજ છે. તેમ જ સંતા અને કાર્યકરાનાં પણ સંયુકત પ્રવચના થાય છે. અહીં તેને વધુ વ્યાપક બનાવવાના પ્રયાસ કરવામાં આવ્યા હતા. તેથી સાધુ વર્ષ અને સાધક વર્ગના સુંદર સમન્વય સાધવાની અને <mark>ક્ષેષ્કસેવક–રચનાત્મક કાર્યકર રૂપી આધુનિક બ્રાહ્મણ</mark> અને સાધુ સાંત્યાસી રૂપી શ્રવણની સાંકળ બાંધવાની ઉજ્જવળ આશા ઊભી થઈ હતી. આ શિ.જિર અને ત્યાર પછી એક નવેા યુગાનરૂપ વિચાર પ્રવાહ શરૂ થતાં. **અતેક મરજીવા રત્તાેને તારવી શકાશે અને તેએા આ વિભિન્ન** પ્રવાહમાં વેડકાઈ જતી મહાન સાધુ શક્તિને એક બાંધમાં બાંધી તેને લાેકાપયે.ગી બનાવી શકશે એમ લાગ્યા વગર નહોતું રહ્યું.

એટલે શિબિરમાં પ્રત્યક્ષ ભાગ લેવા માટે જો કે એાછા સબ્યો **તૈયાર થયા હતા પણ તેની તરફ સૌની મીંટ મંડાઈ હતી.** કેટલાકને એમાં વણી માટી આશા હતી; કેટલાકતે કૃતુહલ હતું પણ તેના સંધા-જકા માટે તે યુગના આહવાનના વિનમ્ર પહેલા પ્રત્યત્તર હતા.

તા. ૧૪–૭–૬૧ ના માટુંગાની ગુર્જર વાડીના શિબિર સ્થાનમાં ક્ષોકા એટલી સારી સખ્યામાં ઉપસ્થિત થયા હતા કે તેને ભીંડ કે ધસારા જ કહી શકાય. બધાના મનમાં આ શું છે? તે પ્રશ્ન રમતો હતો.

શ્ચિબિરતા પ્રારંભ ૮-૩૦ વાગે થવાના હતા. ૮ વાગેથી માણસા ઊભરાવવા શરૂ થયા. શિબિરાર્થીએ। માટે વચમાં ખેસવાની વ્યવસ્થા હતી. આજના મુખ્ય મહેમાન શ્રી. રવિશંકર મહારાજ હતા. તેમના હસ્તે શિભિરનું ઉદ્દ્વાટન થવાનું હતું. તે ઉપરાંત ભારત સાધુ સમાજના માછ પ્રમુખ સ્વામીછ શ્રી. અખડાનંદ સરસ્વતી પણ આ પ્રસંગે પ્લાર્યા હતા. તરતારાયણ મંદિરવાળા બ્રહ્મચારિણીજી બહેત શ્રી. પાર્વતીબાઈ (જેમને સંત્યાસીની કહી શકાય) પણ હાજર હતાં. સહૂ રસપૂર્વક શિબિર અંગે પૂછપરછ કરતાં હતાં.

૮–૩૦ વાગે શિબિરતાે શુભાર બ થયાે.

સર્વ પ્રથમ શ્રી. મીરાંબહેતે ' આવે આવે ઊડીએ પંખીડાં " એ પ્રેરક ભજન ગાયું. ત્યાર ખાદ એક શિબિરાર્થી સાધક શ્રી. પૂંજ્યભાઈ કુવિએ " **ઊમિ<sup>ર</sup>લાના વિરહ વત** " ઉપર રચેલું પાતાનું કાવ્ય પાતાના સમધર કહે ગાઈ સંભળાવ્યાં.

શ્રી. ઉત્તમચંદ કીરચંદ ગાેસલિયા; મંત્રો વાત્સલ્ય પ્રાયાેગિક સંધે પાછળથી આવેલા કેટલાક અગત્યના સંદેશાએા વાંચી સંભળાવ્યા (જે અન્યત્ર આપવામાં આવેલ છે.)

ત્યારબાદ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રા. સંઘના પ્રમુખ શ્રી. રતિલાલભાઈ એચરદાસ શાહે સહુતું સ્વાગત કરતાં પાતાનું ભાષણ આ પ્રમાણે કર્યું — પૂજ્ય સાધુ–સાધ્વીએા તથા સમાનધર્મા સાધકસાધિકાએા,

વિશ્વવાત્સલ્ય–પ્રાયોગિક <mark>સંધનીં વિનંતિને માન આપી આપ સહ</mark>ુ આ શિબિરમાં પધાર્યા છે તેથી સંધવતી આપ સહુના આભાર માનું છું.

આ શિબિરતું ઉદ્દુધાટન **પૂજ્ય રવિશાંકર મહારાજના** શુલ હસ્તે થાય તે ઉચિત છે. સહુવતી તેમનું હું માનપૂર્વક પણ ભાવભીનું સ્વાગત કરું છું. **પૂજ્ય રવિશ કર મહારાજના** શુભ હસ્તે ગુજરાત રાજનું ખાતમુદ્દ**ત થ**યું ગુજરાતને તેમના આશીર્વાદ મુખ્યા અને પ્રેમાળ પ્રકૃતિ માતાએ પણ ખાેેેેેેેે ભરી સ્તેહ ( = તેલ ) વરસાવ્યાે. પૂજ્ય રિવશ કર મહારાજ તા આપણને જનકવિદેહીની યાદ આપે છે. તેઓ ક્ષેત્રાસે સન્યાસી નથી, પણ કર્મે તેા છવ-મુક્ત છે. છવનની આંધિમાંથી મુક્ત હોવા છતાં, તેએા કર્મ-સુકર્મ-સેવાથી અલિપ્ત કે મુક્ત નથી. આવા જનકવિદેહીનું માર્ગદર્શન અમારા સંઘને સદાય મળતું રહે-તેવી અમારી વિનંતી છે. ઉચ્ચ વિચાર અને સાદું જીવન ' તેમનામાં મૂર્ત થયાં છે. આવા **પૂજ્ય રવિશ કર**જી તેમના કર્તવ્ય– પરાયણ ઊચ્ચ કર્મશીલ જીવનમાંથી થાેડા સમય આપણને આપે-તે આપણા સુભાગ્ય છે. તેમના આભાર માનીએ એટલા થાેડાે.

ક્વાગત અને આભાર દર્શન સાથે આ શિબિરના પ્રેરેક પુજ્ય મની શ્રો સંતપ્પાલજને કેમ વિસરી શકું ? પ્રજય સંતપાલજ અમારા સંઘના પ્રેરક આત્મા છે. આત્મીય જન છે. પણ તે હકીકત છે કે સંતૃબાલજીના દેષ્ટી, દર્શન, હિંમત, ત્યાગ, અપમાના પણ ગળી જવાની સાધુપુરુષોની ઉચિત વૃત્તિ–આ બધી વૃત્તિઓનો અમાને લાભ મળ્યાે છે. પુજ્ય સંતભાલછ કર્તાવ્યપરાયણ, નીડર, વિદ્વાન સાધુપુરુષ છે. તેમના પ્રવચતો, રામાયણ વગેરે શ્રંથા તેમની વિદ્વતાની સાક્ષી પૂરે છે. ભાલનળકાંઠા વગેરે સ્થળામાંનું તેમનું રચનાત્મક કાર્ય સમાજ પ્રત્યેનું પાતાનું ઋષ્ણ અદા કરવાની તપ્તરતા ખતાવે છે. સાંપ્રદાયિક અર્ધમાં દું જૈત નથી પણ મારી નમ્ર માન્યતા છે કે સાધુ પણ સમાજમાંથી ઉદબવ છે, અને આત્મસાધનાની સાથે સાથે સમાજનું ૠણ અદા કરવાની ક્રુરજર્યી તે મુક્ત નથી. સંત્યાસીએા તેા આ ભારત દેશના સંસ્કૃતિવાહકા છે. આવા સંતબાલજીનું –આત્મીયજન હોવા છતાં – આજે સ્વાગત કર તાે હું મારી કરજ જ બજાવું છું તેમ માનીશ. અસ્તુ.

દરેક યુગમાં બનતું આવ્યું છે તેમ પરિવર્તનશીલ યુગમાં આપણાં સમાજમાં પણ પલટા આવી રહ્યો છે. આપણી રહેણીકરણી, રીતરિવાજ, જીવનનાં મૃત્યાંકના પણ એક રીતે બદલાઇ રહ્યાં છે. સમાજનાં બાહ્ય વસ્ત્ર જેવાં રીતરિવાજ બલ્લાય તે તે৷ સમજી શકાય તેવી વાત છે. પણં તાંદરસ્ત સમાજના આત્મા વિકૃત થતા હાય કે લુપ્ત થતા હાય ત્યારે આપણાં જીવન-મૂલ્યાંકના સ્થિર છે કે નહિ તે પ્રશ્ન સંશાધન-વિચારણા માંગી લે છે. તે વિચારણા કાપ કરી શકે ? જેમન ચિત્ત શાંત છે. સંસારના માહેથી જેમના દિમાક અલિપ્ત છે, જેમની દૃષ્ટિ ઊર્ધ્વગામી અને ચેતનવંતી છે–તેવા સાધક–સાધિકાએા કે સંન્યાસીએા જ તે વિચારણા કરી શકશે.

તે સહુતે એકત્ર કરવા શિખિર યોજાઇ છે. જે અનિષ્ઠ तत्त्वानी પ્રતિષ્કુ ચામેર જામી છે તેના ઉકેલ સાચા અને વ્યાપક ધર્મ સિવાય ખીજો શા હાય ? આ**પણા સા**ધુવર્ગે ભૂતકાળમાં આત્મસાધના સાથે સમાજ કલ્યાણમાં પણ રસ લીધા છે. માત્ર આત્મસાધનામાં રચ્યાેપચ્યાે સમાજ ભૂતકાળમાં આક્રમણ આગળ નમી પદ્યો અને પરિણામે સમાજકલ્યા**બ** તો ગયું, પણ આત્મસાધના પણ નષ્ટ પામી. સાચા ધર્મન સમાજની તદુરસ્તી સાથે ગાઢ સંપર્ક છે. આ દષ્ટિથી વિચાર

કરવા આ શિબિર યેાજાઇ છે. આ શિબિર સમાજને સાચું માર્ગદર્શન આપશે તેવી અમારા સંઘને આશા છે.:

જો છવન જ એક પ્રયોગ હોય તો સંધ પ્રયોગિક હોય તેમાં નવાઇ શી? પણ એક દીપ બીજા દીવડાને જલાવે છે-પોતાનું તેજ ગુમાવ્યા વગર –તેમ આ શિબિર અનેક સાધકોને આત્મતેજ આપે તેવી અમારી આશા છે.

શિભિરની પુસ્તિકામાં (પા. ૪ તથા પ) તેના મુખ્ય મુદ્દાએન વર્ણવ્યા છે. ઇતિહાસમાં એ નેંધ ન થવી જોઇએ કે જ્યારે ભારતજનાનાં આધ્યાત્મિક જીવન છિન્નભિન્ન, વિકૃત થતાં હતાં ત્યારે તે સમયનેન સાધુસમાજ કે વિચારક વર્ષ એક આત્મવંચનામાં રચ્યા પચ્યા હતા અને સમાજના સાચા ઉપદેશક ખનવાની તકને તેણે ગૂમાવી હતી. ઇતિહાસમાં ક્રીથી દૃષ્ટિ નાંખીશું તા સ્પષ્ટ થશે કે જ્યારે કર્મકાંડનું અધિત આધિપત્ય સ્થપાય છે ત્યારે પ્રવાહી, સનાતન ધર્મનાં નીર સ્કાઇ જાય છે—આ અડળ સત્ય છે.

આ શિબિરમાં આપ સહુ આવી ચર્ચા કરી, સમાજ દરેક રીતે ક્રેમ ઊર્ધ્વગામી બને તેવું માર્ગદર્શન આપશા તેવી મારી નમ્ર વિનંતી છે. ક્રીથી આપ સહુના સંધવતી આભાર માતું છું.

સ્વાગત પ્રવચન બાદ ગુજરાતના ઋષિસમા મહાસેવક શ્રી. રવિશંકર મહારાજે શિબિરનું ઉદ્ઘાટન કરતાં મંગળ પ્રવચન કર્યું હતું.

## શ્રી. રવિશંકર મહારાજનું ઉદ્દઘાટન પ્રવચન

" આજે એક પવિત્ર કાર્યક્રમ શરૂ થાય છે. સાધુ–સાધ્વીઓની શિબિરના મંગલાર લ થઈ રહ્યો છે. આપણે બહુ ભાગ્યશાળી નથી. કારણુ કે આપણા દેશ બહુ ગરીબ છે. આ દેશમાં આજે ઘણી વસ્તુઓની જરૂર છે. નૈતિક માર્ગદર્શનના અભાવે આપણે ઘણી બાબતામાં પછાત છીએ. જેને સાગા અને ખરા કહી શકાય તેવા સાધુ–સાધ્વીઓની ખકુ જરૂર છે. આજની ભાષામાં કહું તેા શાંતી સૈનિકાની આપણા રાષ્ટ્રને ઘણી જરૂર છે.એ જેટલા પ્રમાણુમાં વધે તેટલા પ્રમાણુમાં આપણા દેશ ભાગ્યશાળી બનશે.

આ શિબિર ચાતુર્માસ માટે છે. આપણા દેશમાં જૂના કાળમાં અમૂક સમયે સત્સંગ થતા. ઉપનિષદ કાળમાં જંગલમાં વસતા ઋષિ સુનિઓ (અરણ્યકે) અરણ્યમાં અમુક સ્થળે ભેગા થતા. ચામાસામાં વસ્સાદ વરસતા હાઈ, ક્યાંયે કરી શકાય એવું રહેતું નહીં; તેવે સમયે તેઓ ચાર માસ એક સ્થળે રહી ચિંતન-મનન કરતા અને આદમાસ માટે ભાતુ ભેગું કરતા. હવે આ પ્રથા તુરી છે. માણુસા ચામાસામાં પણ ભાગ-દાડ કર્યે જાય છે. એટલે સમાજમાં હવે શ્રેષ્ઠ જીવનવાળા અને ત્યાય નીતિમાન લાકા એાછા પાકે છે. એટલે સમાજની ટેવા સુધરતી નથી.

માણુસ માત્ર અન્નથી જીવતા નથી પણ પ્રેમથી જીવે છે. પ્રેમ કયારે મળી શકે ? ન્યારે માણુસના જીવનમાં સુટેવોના વધારા થાય. એને પગલે સુખ આવે, શાંતિ આવે. સમાજમાં જેટલાં પ્રમાણુમાં કુટેવો વધે તેટલા પ્રમાણુમાં દુ:ખ વધે. આ સુટેવો વ્યાપક શિક્ષણુથી જ વધી શકે છે.

સંસ્કારી મા-બાપને ત્યાં બાળક જન્મે છે તે લોકો એમ માને છે કે બાળકમાં ઉપરના સંસ્કારા રેડી દર્છએ એટલે તે સંસ્કારી થઇ જશે. "આમ ન બાલાય! આમ ન ખવાય!" વગેરે સંસ્કારા તેઓ રેડ રેડ કરે છે. આમ કંઈ સંસ્કારા સાચવવાથી સચવાય છે? તેને સાચવવા માટે સાચું શાન જોઈ એ.:

ભાળક જન્મે છે ત્યારે પાતાનું ભાતું ( પૂર્વજન્મ સંસ્કાર ) સાથે લાઈ ને આવે છે. આલ્વાસીઓનાં ભાળકા વગર સમજે સંસ્કારી થાય **૨. પછી તેમના સંસ્કારાની ટેવની સાથે** જ્ઞાનની જરૂર ર**હે** છે. તેમને ટેવ સાથે ત્રાન મળતું નથી. એટલે તે ટેવેા ધીમે ધીમે સુ2ેવેા હેાય તાે પણ બદલાતી જાય છે.

એક વખતે હું વાંસના જંગલામાંથી પસાર **થઈ** રહ્યો હતા. તે વખતે જંગલમાં કેટલાંક ઝૂંપડાં બાંધેલા જોયાં. વાંસ ૮૦ પ્રુટ ઊંચા હતા છતાં ત્યાં તેમની પાસે મેં આંબા જોયા.

મને આશ્ચર્ય થયું અને ત્યાંના ક્ષેકોને પૂછ્યું : " આ આંખા કાતા છે ! સરકારી કે તમારા ! એ આંખાતે સાચવશે કાર્ણા"

તેઓ મારી ભાષા પૂરી રીતે સમજ્યા નહીં હોય. એટલે તેમણે કહ્યું, " કેરી સચવાય નહીં એને તેા ખવાય? ખાધા પછી ક્રીથી કેરી આવે છે!"

એ લોકો એમ માનતા હતા કે આંબાને સાચવનાર અમે કાેેે શું? તે તો ભગવાન છે. આપણે તેમને સત્યવાદી કે અપરિગ્રહી કહીશું? નહીં, કેમકે એમને એવી ટેવ છે ખરી; પણ તેએા જ્ઞાની નથી. એટલે સુટેવાનું વિવેકસર આરાપણ તેમનામાં થતું નથી. એટલે આ શિબિરમાં સમાજની સુટેવાને મજબૂત કરવા કરાવવા માટે વિચાર-વિનિમય થશે. ઉપનિષદની ભાષામાં કહું તો "જ્ઞાતું દ્રશ્યું પ્રવૃતઃ" એટલે કે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર વડે સુટેવા પાડવાના ક્રમ નક્કી થશે.

સંત વિનાષાજીએ એક વખત એક સુંદર વાત કરી કે દુનિયામાં સાચુ સુખ શેમાં છે ? શાંતિમાં. શાંતિમાંથી જ સાચું અને ચિરજીવ સુખ મળી શકે છે. હવે એ શાંતિના વધારા શી રીતે થાય? તાે એમણે કહ્યું, " જ્ઞાન અને કર્મની જોડીથી આપણી પાસે કઈ વસ્તુ છે તે શાધવું તે જ્ઞાન છે, પછી એનાે સારામાં સારાે ઉપયાેગ એનું નામ કર્મ છે."

આપણી પાસે માટામાં માટી વસ્તુ શરીર છે, તેને નહીં પણ તેના માલિક આત્માને શાંતિ જોઈએ છે. પણ શરીરના માલિક તે શરીરને તે રીતે ઘડે નહીં તા શાંતિ ક્યાંથી આવી શકે ? સૌથી પહેલાં શરીરને ઘડવામાં તેને સોંઘું ખનાવવું જોઈએ; ખપનું બનાવવું જોઈએ. શરીરને સોંઘું બનાવવા માટે શું કરવું જોઈએ: શરીર લાંબા ગાળા સુધી ચાલે એ રીતે કરકસરથી શરીરને ટકાવવું જોઈએ. પણ શરીરને લાંખું ટકાવવા માટે તેના માઢ ન કેળવવા જોઈએ. તે ખપ પૂરતું સારા કામમાં વસાવું જોઈએ. તે અંગે યથાર્થ જ્ઞાન હોવું જોઈએ.

આજે ત્રાન ખૂબજ વધતું જઈ રહ્યું છે. કેાલેજોમાં ધણા વિદ્યાર્થીઓ જય છે પણ એ દુઃખદ ખીના છે કે જેમ જેમ તેઓમાં ત્રાન વધતું જાય છે તેમ તેમ તેમનું શરીર મેાંધું થતું જાય છે. શરીરને બહારથી રૂપાળું બનાવવા માટે ઘણી માથકૂટા થાય છે. બાહ્ય સાધનોનો ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. તેથી શરીર સુંવાળું બને છે અને સુંવાળી વસ્તુ લાંબી ટક્તી નથી તેથી તે ખીજાને તેા કામ આવતું નથી પણ પેટને ઘણી વાર ભાર રૂપ લાગે છે. આ કેટલી ભયંકર વસ્તુ છે? શરીર પાતાના ધર્મ ન ચૂકે ત્યારેજ લાંસું ચાલી શકે.

મહાતમા ગાંધીજીનું શરીર બહુ સોંઘું હતું. તેમને શરીર પાસેથી કામ લેવું હતું. જ્યારે એ ખપમાં ન આવે એવું તેમને લાગત તેા તેઓ એને ન રાખત. તેમને એના ઉપર જરાયે માહ ન હતા. ઊલદું તેને કસીને કામ લાયક રાખતા. શરીરનું સાચું રૂપ તેા એ છે કે તે સક્રિય રહેવું જોઈએ. તે માટે તે થાકે નહીં ત્યાં સુધી કામ કરવું જોઈએ. શરીર જેટલું સ્વધર્મનું પાલન કરે છે તેટલું જ રૂપાળું દેખાય છે. શરીરના બધા અંગા ધાસાધાસની જેમ કામ કરતા જાય અને ખબર ન પડે ત્યારે જ શરીર સ્વધર્મી કહેવાય.

આપણા શરીરના ચાર ભાગ છે. પહેલું માથું તે ચિતનનું કામ કરે છે. બીજો ભાગ હાથ છે તે શરીરના દરેક અંગનું રક્ષણ કરે છે. ત્રીજો ભાગ પેટ છે તે શરીરના દરેક અંગને ખારાક વહેંચી દે છે. ચોથા ભાગ પગ છે એના ઉપર આખા શરીરના બાર છે. આપણે એ ચારેય ભાગાને સુટેવાથી ધડવા જોઈએ. સુટેવાથી આપણુને જ્ઞાન પ્રાપ્ત

થાય છે. ત્રાનથી બધી ક્રિયાએ આપણે સારી પેઠે કરીએ છીએ. સુટેવોનો ત્રાનપૂર્વક સદુપયાગ થાય તે માટે પ્રચાર એજ કરી શકે, જેનું શરીર સોંઘું છે અને તેથી જેઓ સુટેવોને જીવનમાં આચરી ખતાવે છે તેવા સાધુઓજ તેના પ્રચાર કરી શકે. હું શાંતિના સાધુઓ આમને કહું છું. તેઓ આ બધું કરી શકે છે.

શાંતિ સૈનિક એવા હોવા જોઈએ કે તે પાતાનાં શરીરનું ભાન ભૂલનારા મહાબાહુ હોવા જોઈએ તાજ તે સમાજનું સારી પેઠે રક્ષણું કરી શકે. બીજાના ખપમાં આવી શકે. એવા માણસ પાંચ હજાર માથાંવાળા અને દશહજાર પગવાળા હોવા જોઈએ. જ્યારે તે પાતાના શરીરને સમાજ માટે, શાંતિ માટે અપંશુ કરે છે ત્યારે તે એવાજ બને છે. આવા મરજીવા જયાં જ્યાં અશાંતિ હોય ત્યાં સતત કરતા રહે છે અને શાંતિ સ્થાપિત કરતા જાય છે. આવા માણસ પાંચહજારમાંથી એક ભાગ્યેજ મળે; એટલે તેને પાંચહજાર માથાવાળા કહ્યો છે.

સંત વિનાભાજીને કાઇકે પૂછ્યું: "શાંતિ સૈનિકાથી યાય શું ?" તેમણે એના ઉત્તર રૂપે સંસ્કૃત ભાષામાંથી "સર્વોદય પાત્ર" નામના શખ્દ કાઢયા. કેટલાક શખ્દા વગર બાલ્યે ભાષણ કરતા હાય છે. સર્વોદય પાત્રનું પણ એવું જ છે. સર્વના ઉદય કરવા માટેનું વાસણુ એટલે કે સર્વના ઉદય થાય તેવી ભાવના ભાવવી. ઘેર ઘેર જો આવા સર્વોદય પાત્ર હાય તા અશાંતિ આવેજ નહીં. આ કામ કાણુ કરી શકે! જે પાતાનું ઘર મૂઇને સંસારને પાતાનું ઘર બનાવીને રહે.

હુ જ્યારે પહેલવહેલા ધર છાડવા લાગ્યા ત્યારે મને કહ્યું : ''તું નકામા ચર્ષ જઇશ!"

મેં કહ્યું : "હું નાનું ઘર મૂક્ષીને (સંસારનાં) માટા કુટુંબમાં જઈ રહ્યો છું." ત્યારબાદ લાેકા મને ઉપયાગી માનવા લાગ્યા.

આવા ધરતા ત્યાગ કરીને નિકળી પડનાર માણુસ કદી શ્રમ કર્યા વગર પાતાના ખારાકની કલ્પના ન કરી ક્ષકે. એ દ્યાન વેચશે અને શાંતિ ખાશે. લોકા જ્યારે એમ વિચારે છે કે બધામાં મારા ઉદય છે. ત્યારે તે પણ બધામાં આવી જાય છે. સર્વોદય પાત્રમાં એટલા માટે જ ધરનાં નાનામાં નાનાં ખાળકની મૃઠીની વાત કહેવામાં આવે છે. નાના બાળકમાં ધરમાં બધાના સમાવેશ શર્મ જાય છે. એટલે નાનામાં નાની વાતાને ન બુલાય એ રીતે સુટેવાનું સતત સ્મરણ કરનાર શાંતિ સૈનિકા છે. આવા શાંતિ**સૈનિકાનેં જ**ગાડવા માટે ખરા સાધુ–સાધ્વી છે. તેઓ એવા શાંતિસૈનિકાને સતત યાદ અપાવતા રહે કે 'તમે સર્વોદયના પાત્ર (યાગ્ય) બનીને અશાંતિ શા રીતે કરી શકા ?'

—અહીં જ સાધુ-સાધ્વીની જવાબદારી સવિશેષ છે. આજે સાધુ–સા<sup>દ</sup>વીએાએ સત્**તેા વિચાર કરી પાેતાનાે સ્વાંગ બદલવાે પડશે**. તેમણે સતુના વિચાર કરી જાતે સુટેવાે પાતાના જીવનમાં પાડી ખીજાને પડાવવી પડેશે. તે માટે આ શિબિર ગાઠવાઈ છે.

આજે મને અહીં આવીને ખૂબ જ આનંદ થાય છે. આ શિબિ-રમાં જો કે સાધુ–સાધ્વીએા બહુ જ એ!છાં નજરે પડે છે પણ જે સાધક–સાધિકાએા આવ્યાં છે તેએા પણ પાતે <mark>યથાર્</mark>થત્રાન માટે પ્રયત્ના કરશે એવી આશા રાખું છું. શ્રેષ્ઠ સાંભળવું અને શ્રેષ્ઠ આચરવું એ ખે વાતા. શિબિરાર્થીઓના જીવનમાં **ઊતરશે તાે ખરેખર** તે<mark>ઓ સમા</mark>-જમાં તેને આચરાવી શ્રદ્ધશે.

ત્રાન થયા પછી કર્મ થાય છે અને જ્ઞાનયુક્ત કર્મમાંથી જે જ્ઞાન નિકળે છે તે વિજ્ઞાન કહેવાય છે. આપણે આ શિબિરમાં એવું વિજ્ઞાન મેળવવું પડશે. ગામકી ભાષામાં કાઢા જ્ઞાન કે જેને **હૈ**યા ઉક્લત કહી શકાય તે આ વિજ્ઞાન છે. તે વિજ્ઞાન પુસ્તકાે વાંચીને નહીં થાય પછ્યુ પાતાના કાઠામાંથી જે પ્રશ્નો ઉદ્દભવે, જે પ્રશ્નો ચર્ચાય અને છેલ્લે પ્રમોની પરીક્ષા કરે, મચ્ચિત પથુ તેમાંથી જ પરિચામે, મચ્ચિતના દાખલા વિદ્યાર્થીઓ પાતે જ કરે છે, પશ્ચ તેના તાળા મેળવવા માટે પૂછવા જ્ય છે. **ગી**તામાં ક**દ્યાં છે**:—

#### तद्विद्धि प्रणि पातेन परिप्रश्नेन सेवया

—એટલે કે વિત્તાન મેળવવા માટે પ્રણિપાત, પરિપ્રશ્ન અને સેવા દ્વારા શ્રોત્રિય અને હ્રહ્મનિષ્ઠ પાસે જવું જોઈએ. આજે તા ઘણામાં પ્ર<sup>શ્</sup>ત મૂકવાની આવડત નથી. ઘણા તેા એમ માને છે કે પ્રશ્ન પૂછવા જઈશ તા લાકા કહેશ તારી પાસે એાછું ત્રાન છે! પણ, ખરેખર પાતાના કાઠામાંથી ખાળા કાઢેલા પ્રશ્ના પૂછી જે જ્ઞાન મેળવાય તે જ ખરૂં જ્ઞાન મેળવી શકાય છે. કાેઠાજ્ઞાન વગર જ્ઞાન અંદર ઊતરતું નથી. જગ્યા નહીં હોવાથી એ જ્ઞાન તા ભરતા જાય છે પણ તે દાખલ થતું નથી. તેનાથી કર્મ સિદ્ધ થતું નથી અને તે આચરણમાં મુકાતું નથી. પરિષ્ણામે તે લાકા માટે સ્વીકાર્ય અને ભાગ્ય બનતું નથી. દરેક વસ્તુના અનેક પ્રશ્નો હોય છે. દા. ખ. ખાવું શા માટે? પીવું શા માટે? પહેરવું શા માટે ? એવા પ્રશ્નો વિવેક વહે ઉકેલી શકાય!

એક છાકરા મને મળ્યા હતા. તે સિનેમા જોવા જતા હતા. મેં પુછ્યું: "અલ્યા! સિતેમા શું કરવા જોવા જાય છે!"

તેણે કહ્યું: " સિનેમા જોવા ન જાઉ તા જ્ઞાન કચાંથી મેળવ ?" સમાજમાં સિનેમા સિવાય અન્ય સ્થળે સાચું અને ઉમદા જ્ઞાન નહિ મળતું હાય તા બાળકા એ રસ્તે જાય. એમાં જવાબદાર કાેણ ? ગુરૂઓની જ, સાધુ-સંતાની જ એ જવાબદારી ગણાય. ત્રાન સાથે તેવ કાર્ય ન હોય તા સાધુ–સ ત્યાસીઓની અસર શા રીતે થઈ શકે ?

ગીતામાં કર્મની વ્યાખ્યા કરતાં કહ્યું છે કે " ભૂતો–જીવોની અંદર જે ભાવા છે તેના ઉદ્દભવ કરી વિસર્ગ કરા તેનું જ નામ કર્મ છે. સમાજમાં જે સાચા ભાવા પડયા છે એને પ્રગટ કરવાતું કર્મ સાધુ–સંતાનું છે. આ બધાની ચોકી કરવાનું કામ પણ એમનું જ છે. તે માટે આપણે ખૂબ જ જોખમ ખેડવું પડશે. બીજો ભૂલ કરે તેા નુકશાન થાેડું છે. પણ સાધુસતા બૂલ કરે તાે તે બૂલ કેટલા ગણી માેડી છે ! સાધુ સાધ્વીએા તેા સમાજને જગાડનાર છે. તેઓજ ઊંવી જાય તેા કામ પતી ગયું !

આજની, સમાજની આવી વિકટ પરિસ્થિતિમાં સાધુ પુરુષો અને સાધક–સાધિકાઓ ભેગાં થાય છે! તે આ કામમાં ખપ લાગશે એવી આશા રાખું છું. આમાં કાઇ નાના મોટા નથી, ઇશ્વરે સર્વેને સરખા સજ્યાં છે. જ્ઞાન બધામાં રેડયું છે. બધાં કામા કાઇ એક માણુસ કરી શકતા નથી. જે કામ જેને ફાળે આવે તેને તે કામ જવાબદારી પૂર્વક પૂરૂ કરવાનું છે. બધાય ભેગા મળીને એકબીજા સાથે વિચાર િવિનિમય કરે અને ચાર માસમાં જે સાંભળતું હોય તે ભાતું મેળવી પ્રયોગ કરે.

મુનિશ્રી સંતળાલજી મ.નાે હું ખૂબજ ઋણી છું. એમણે પહેલાં પ્રયાગ કરીને વિચારા સિ**દ** કર્યા છે.

શિબિરાર્થી ભાઈ–બ્હેના કથાની પેડે માત્ર સાંભળી ન રહેતાં. જેમ કથા સાંભળવાથી કાન પવિત્ર થાય છે, પણ શરીર જો એમને એમ રહી જાય તા સંસારનું સર્જાન સાર્યું થતું નથી.

માતાઓને મારી વિનંતિ છે કે તમા સૃષ્ટિનું સર્જન કરા છા. એટલે ભલે તમે ચાપડીએ નહીં ભણ્યા હેં પણ બાળકામાં સુટેવા પાડા. માત્ર ચાપડી ભણેલાઓને આપણે નમતા નથી. જેમનામાં સુટેવા હાય તેમને નમીએ છીએ. સુટેવા ધમકાવીને, દબાવીને કે મારથી નહીં પાડા શકાય. પણ અમુક સુટેવાને યાદ દેવડાવીને નાખી શકાશે. બાળકને માટું કરવાનું કામ તો ભગવાનનું છે પણ તેને ધડવાનું, ઉછેરવાનું કામ તમારા હાથમાં છે. માટે અત્રે સાંભળવા આવનાર બહેના પણ સાર સાર ખેંચી કેજો. ભગવાનને હજારે હાથ છે. આપણે ભાગે જેટલું થાડુંક આવ્યું છે તેને સાચવવાં અને બાળકમાં સુટેવા પાડાને ઉછેરવાં એટલું કરી ચૂકીએ તા ધણું છે. બાકી બધુંયે ભગવાન સંભાળી લેશે. તેમનાથી ભગવાન ન બની શકાય.

આજે માતાઓની **ક**રિયાદ **પણ** એવી જતની આવે છે કે અમે

આવી એાછી આવકમાંથી બાળકને કેવી રીતે સાચવીએ કે ઉછેરીએ ? કેવી રીતે સુંદર જીવીએ ? આજે આપણા દુઃખના પાર નથી. પણ હું તમતે મારી નમ્ર સલાહ આપીશ કે રૂપિયાથી ક્રોઈ દહાડા જીવાય નહીં, રૂપિયા વધે એટલે ખર્ચ વધે અને ખર્ચ વધે એટલે પાપ થાય.

ગીતામાં યાગ ક્ષેમની વાત આવે છે. હું એને સમાજની દિષ્ટિએ ધટાડું છું કે યાગની શક્તિ પુરૂષના હાયમાં છે તા ક્ષેમ શક્તિ ઓના હાયમાં છે. આવક ઓછી હાય તા પશુ તેનાથી ચલાવવાની ક્ષેત્રકળા બહેનામાં હાવી જોઇએ. કઈ વસ્તુને, કયા ખર્ચને કાઢવું અને કયાને રાખવું એનું સુંદર આયોજન કરશા તા હિંદુસ્તાનને અને વિશ્વને પ્રેરણા મળી શકશે.

છેલ્લે હું આશા રાખું છું કે આવેા પ્રવાહ દર વર્ષે વહ્યા કરશે. અને સાધુ સન્યાસીઓ ∶અને સાધક–સાધિકાઓ એમાં સ્નાન કરી પાતાની જાતને શુદ્ધ બનાવી સમાજ શુદ્ધિ કરી શકશે.

#### સ્વામી શ્રી અખડાન દેજનું પ્રવચન

શિબિરના ઉદ્દઘાટન પ્રસંગે ખાસ હાજરી આપવા માટે આવેલા ભારત સમાજના પ્રમુખ સ્વામી શ્રી અખડાન દજી સરસ્વતીએ ત્યાર બાદ પાતાનું હિંદીમાં પ્રવચન કરેલું તેના ગુજરાતી સાર અહીં આપવામાં આવે છે:—

શ્રી સંતખાલજી મહારાજ તેા અહીં વિરાજે જ છે. રવિશકર મહારાજનું નામ સાંભજ્યું હતું. આજે તેમનાં દર્શન કરીને મન બહુજ પ્રસન્ન થયું છે.

આપ સહુ જાણા છા કે બલે સામાન્ય લાેકા હાેય કે સાધક હાેય, ચારિત્ર્ય શુદ્ધિ અને વહેવાર શુદ્ધિની દરેકને જરૂર છે. જગતના આદિકાળથી જેટલા ધર્મસંપ્રદ્વાયા બન્યા છે તે બધામાં સિદ્ધાંતા અને માર્ગો અંગે મતબેદ હશે, પણ માણસે સચ્ચરિત્ર થવું જોઈએ એ

અંગે કાઇપણ પ્રકારના મતાલોદ નથી. બધા માતે છે કે માણસે પવિત્ર યવું જોઈએ અને તેના જીવનમાં વહેવારિક શહિ હોવી જોઈએ. આ અંગે પ્રાચીનમાં પ્રાચીન અને નવીનમાં નવીન બધા સર્વ સમ્મત છે. દેશની વિશેષતાએ તેમાં કાેઇ કરક પડતા નથી. બધા દેશ. જાતિ કે સંપ્રદાયવાળાએ તેને ચાહે છે. બધાને તે કબ્ટ છે.

આ જે આયોજન કરવામાં આવ્યું છે, તે બધા માટે લાભદાયી તાે છેજ. ખાસ કરીને જેમ**ણે વિશે**ષ ઉ**દે**શ્ય**થી** સાધુજીવન સ્વીકાર્યું છે તેમનામાં પવિત્રતા આણવા માટે તે ઉપયોગી થશે અને તેથી સમાજ પણ પવિત્ર બનશે.

એકવાર એક સજ્જન ક્યાંક ભાજન કરવા માટે ગયા. ત્યાં બેસવાની જગ્યા ગંદી **હતી. પાસેજ સાક્ર** કરનારી સ્ત્રી ઊ**ન્**રી હતી. તેમણે તેને કહ્યું : "આ જગ્યા સાક્ષ કર!"

જગ્યા આરસપા**થની હતી અને સા**ફ કરનારી સ્ત્રીએ એક ગંદા કટકાથી તેને સાક કરવા લાગી. પરિષ્ણામે તે વધારે ગંદી થઇ ગઇ. તે સજ્જને ત્યારે કહ્યું: " બા**ર્ક. પહે**લાં કપડાંને સાણથી ધોઇ નાખ અને પછી આને સાક કર!"

આ વાર્તાથી એ પ્રેરણા મળે છે કે સમાજસેવા કે સમાજ-સુધારનું કામ કરનારત ચારિત્ર, તેમતું ચિત્ત અને તેમના વહેવાર તા વધારે શુદ્ધ અને પવિત્ર હ્રાેવાં જોઇએ. સાધુજીવન પવિત્ર હાેય તાે તે પાતાના લક્ષ્યની પૂર્તિમાં સહાયક બને જ છે. બીજાની લક્ષ્યની પૂર્તિમાં પણ તે સહાયક ખતે છે.

આ આયોજન ખીજાના બલા માટે અને ક્ષેાક-પરક્ષાેક માટે હિતકર છે. આમાં મનુષ્યના સ્વતંત્રતા વગેરે જે ગુણો છે તેનું મૂળ પ્રક્ષાલન થાય છે. તેના સ્વરૂપ ઉપર જે આવરણ પદ્માં છે તે દૂર થાય છે. માનવ ઉત્રતિના પંથે અપ્રસર થાય છે. આ જ દ્રષ્ટિબિંદુએ આ આયોજન કરવામાં આવેલ છે.

આપણે આશા કરીએ છીએ અને શુભ કામના સાથે હિત ભાવના પ્રગટ કરીએ છીએ કે આ આયોજન સફળ થાય અને અહીંથી પવિત્ર અને ચારિત્ર્યવાન સાધુ–સાધ્વી પોતાના લક્ષ્યની સાથે બીજાને પણ પવિત્ર જીવન ગાળવાની પ્રેરણા આપે."

# વિદુષી શ્રહ્મચારિણી બહેન શ્રી પાર્વતી બહેનનું પ્રવચન

નરનારાય**ણ મ** દિરવાળા **લહ્મચારિણી વિદુષો** બહેન શ્રી. પાર્વતીબહેન અહીં પધાર્યા હતા. તેમણે પેગ્તાના ભાવ ઉદ્દગાર કાઢયા :—

" સાધુ–સાધ્વી શિબિરના ઉદ્ધાટન પ્રસંગે પૂ. શ્રી. સંતબાલજીએ મને આમંત્રણુ આપી ઉપકૃત કરી છે. આજે મારે જે કહેવું જોઇએ તે પૂ. રવિશકર મહારાજ કહી ગયા છે.

આપણા સદ્દભાગ્યે આજે એક પરખનું અહીં ઉદ્દઘાટન થઇ રહ્યું છે. ઉનાળામાં ઠંડું પાણી પીવા માટે ક્ષેકે પરખ બધાવે છે તેવીજ આ જ્ઞાન પરખ છે. એમાંથી ભાગ્યશાળીએ જ્ઞાનામૃત પીશે અને લાભ ક્ષેશે. વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંધે આ શિબિર રૂપી જ્ઞાન-પરભ ગેઠવીને મુંબઇ નગરીની ઉપર એક માટા ઉપકાર કર્યા છે. સાધુસતા પાસે જે કંઇ મૂડી છે અથવા આ શિબિરથી ભેગી થશે તે સમાજકલ્યાણમાં વાપરવા માટે છે. કહ્યું છે કે:—

पिवन्ति नद्यः स्वयमेव नाम्भः । स्वयं न खादति फलानि वृक्षः ॥ नाडदंति सस्यं खलु वाहिवाहाः परापकाराय सतां विभूतियः ''

—સંતાની પાસે જે વિભૂતિ, જ્ઞાન કે સંપત્તિ છે તે જગતના કલ્યાણુ માટે છે. ઉત્તમ જ્ઞાન જે સંતાએ સધરી રાખ્યું છે તે તેમણે -સમાજને આપવું જોઈએ.

ઉપનિષદમાં સમાજરૂપી જે વિરાટ પુરૂષની કલ્પના કરવામાં આવી

છે તેમાં બ્રાહ્મણો અને સંતાને એના મુખ કહ્યા છે. મુખ માત્ર બાલબાલ કર્યા કરે તો એની કાઈ કિંમત કરતું નથી. તે ઉપદેશ સિવાય તે દરેક અંગને ખારાક લઈ તે પહેાંચાડે છે એ મુખ જો દરેક અંગને ખારાક નહીં પહેાંચાડે તે કાઈ એના હુકમનું પાલન કરશે નહીં. શરીરનું કાઈ અંગ બાંમાર પડે તા મુખને કડવી દવા પીવાની ફરજ પડે છે. તાવ આવ્યા હૈાય તા કડ્કરિયાતું પીવું પડે છે. શરીરને તાકાતવાન બનાવવાની ફરજ મુખની છે.

એટલે જ સાધુ સંતાને નેતા અને મુખી બનાવ્યા છે. ઉપદેશકાની જગ્યાએ તેમને સ્થાપ્યા છે. પ્રથમ તેઓ જ્ઞાનાસતનું પાન કરે, સત્યનું ભોજન કરે; પછી તે સમાજને આપે. માત્ર શ્રીમંતા કે રાજાઓને જ નહીં પણ, પતિતાઓ, ત્યક્તાઓ અને ડાકુઓ સુદ્ધાંને એમણે સદ્દઉપદેશ આપ્યા જોઈએ. ખારાક પેટને આપ્યા પછી જ તે પાતાનું પાચન કાર્ય કરી શકે પણ ખારાક જ ન મળે તા પેટ શું કરે ?

આજે સમાજ શિસ્ત રહિત છે કે તે અધર્મનું આચરણ કરે છે. તેના મારી નમ્ન મિત પ્રમાણે તેની જવાબદારી સાધુસતો ઉપર જ છે. જેને સમાજને, તેના મુખ રૂપી સતો પુરી તાકાત કે ખારાક પહેાંચાડે તા સમાજના બાળકાને મનારજન મેળવવા સિનેમામાં શા માટે જવું પડે ? હમેશા પાતાનાં જીવનમાં હોય તેની અસર થાય છે.

એક ભાઈ તેા **દાખક્ષા પ્રસિદ્ધ છે કે તે પાે**તાના દીકરાને મહાત્મા પાસે લઈ ગઈ. તેણે કર્યું : '' મહારાજ આને ખાંડ ખાવાનું છાેડાવા !''

મહાત્માએ કહ્યું : " આઠ દા'ડા પછી એને મારી પાસે લાવજો "

બાઈ આઠ દહાડા પછી મહારાજ પાસે ગઈ. મહાત્માએ કઘું " બેટા કાલથી ખાંડ ખાઈશ નહીં ! "

ખાઈ બાલી: મહારાજ! આ તા તમે તે દિવસે પણ કહી શકતા હતા. તકામા ધકકા ખવડાવ્યા તે! " મહાત્માએ કહ્યું: "બહેન! તે વખતે હું જાતે ખાંડ ખાતા હતા, પછી છાકરાને નહીં ખાવાનું કઈ રીતે કહી શકું! મેં હવે ખાંડ ખાવાનું છાડી દીધું છે અને મક્કમતા જળવાઈ રહી છે એટલે તારા દીકરાને આજે કહ્યું!"

જો આ રીતે આપણા સાધુસંતા જવાબદારી સમજીને તૈયાર થઈ જાય તા સમાજના ઉત્કર્ષ એછો નથી. ઉપદેશની અસર નિર્મળ ચારિત્ર્યથી જ થાય છે. આપણા સદ્દભાગ્યે પૂ. રવિશંકર મહારાજ, પૂ. સંતબાલજી, પૂ. નેમિચંદ્રજી જેવા ઉપદેશકા સાંપદ્મા છે. આવા સાચા સંતા પૈસા તરફ દૃષ્ટિ રાખતા નથી. સમાજ પાસેથી એાછું લેવું અને વધારે આપવું એવી તેમની દૃષ્ટિ અને નીતિ હોય છે. આવા સંતાના પવિત્ર ઉપદેશથી વિશ્વવાસલ્ય પ્રાયોગિક સંઘની જે ભાવના છે તે એક દિવસ જરૂર કૃળશે; વિશ્વવાસલ્ય પૂર્ણ થશે.

દરેક સંત આવા શિખિરના લાભ લે. આપણી સંસ્કૃતિ જે આજે બીમાર થઈ ગઈ છે તેને કરીથી સ્વસ્થ ખનાવવા માટે આવા સાધુસંતાના શિખિરની ખાસ જરૂર છે. "

## સાધિકાભહેન શ્રી. ચંચળખહેન ભટ્ટનું પ્રવચન

ત્યારભાદ શિબિરાર્થી સાધિકા બહેન શ્રી ચંચળએને કહ્યું :—

"સ્ત્રી અને પુરૂષ એ બન્ને સમાજનાં અંગ છે. કાંઈ એવા ચમતકાર થાય અને બહેના ઊંચે ઊડી જાય તા શું થાય? અથવા ભાઇઓ ઊંચે ચડી જાય તા શું થાય? બધાં જ વહેવાર અટકી પડે! ખહેનાનું કહેવું છે કે ભાઈ એ સમ્મત ન થાય તા અમે શું કરીએ? માણસમાં જે દૈવી સંપત્તિ ભગવાને મૂકી છે; ભલે તે ઓછીવત્તી હાય પણ એને વધારવાના ઉપાય તા પારમાર્થિક કામા જ છે; સ્વરાજ્ય આવ્યું પણ આપણા રાષ્ટ્રની આંતરિક પરિસ્થિતિમાં વિશેષ પરિવર્તન થયું નથી. એની જવાબદારી સમાજના અત્રગણય સાધુ સાધ્વીઓની છે.

પૂ. ચુરદેવે તા કમર કસીને સમાજને બલ્લવાની હામ બાડી છે: શિબિરતું આયોજન કર્યું છે. જે શ્રેયાર્થી સાધકાે–સાધિકાએ**ા** કે સાધુ સાધ્વીએ આમાં ભાગ નથી ક્ષેતાં તેમને પાછળથી જરૂર પસ્તાવો થશે.

મહાત્મા ગાંધીજીએ અંગ્રેજોની સામે લડવા માટે શસ્ત્રો નહોતાં લીધાં, છતાં બધાયે ઉચ્ચ કાેટિના રાષ્ટ્રપુરુષા આવી મહ્યા અને અહિંસક રીતે સ્વરાજ્ય લઈને જ તેઓ જેપ્યા.

ખરૂં સ્વરાજ્ય તે બાહ્ય નહીં પણ આંતરિક એટલે આત્માન પાતાનું રાજ્ય છે. આપ સાં ભાઇ-બહેના દૃર-દૃર ખેંચાઇને આ જાણવા-જોવા માટે આવ્યાં **છે**ા કે આ શિબિરમાં શું શું **ચ**વાનું છે? ખરેખર શિબિરમાં આત્મપ્રકાશ મળવાના છે. ક્રાંતિની પ્રક્રિયા સમાજને બદલવાની વિધિ વગેરે બધા જ વિશ્વપ્રશ્નો આમાં ચર્ચાશે. ક્રાંતિનાં બી આપણા સૌમાં પડેલાં છે. તેમને અંકરિત કરવાની જરૂર છે. જેના મનમાં પ્રશ્ન 6 દે છે તેને આ પ્રકાશ મળી શકશે. દીવા દ્વાય તા જ દીવા પ્રેગરાય.

આપણી બહેનામાં આ પ્રકાશનાં મૂળ પડયાં છે. જૂના વખતમાં જગદુગુર શંકરાચાર્ય પાતાની સાથે મંડનમિશ્રના શાસ્ત્રાર્થમાં મંડનમિશ્રની પત્ની સરસ્વતી દેવીને મધ્યસ્થી નીમ્યાં હતાં. તેમનામાં વિદ્વતા હતી. એટલે શંકરાચાર્ય તેમની આગળ પાતાનું માથું નમાવ્યું. અગવાન મહાવીરના સમયમાં ચંદ્રનખાળા અને ઝગાવતી જેવાં સાધ્વીએા થઈ ગયાં. તેમણે સાધ્વી સમાજના માધ્યમ વડે સમાજને સાચા માર્ગ ચીંધ્યા **હ**તા. **દેવા યશાધરાએ બાળક રાહુલ પાસેથી ભગવાન** ભુદ્ધતે બ્રિક્ષા ક્ષેવા આવ્યા ત્યા**રે કહે**વડાયું કે "આપના વારસા આપા!" ભારતમાં જ્યારે આવી માતાએ હતી ત્યારે ભારતની સંસ્કૃતિનાં કિરણા ચારે ખાજુ પ્રસરતાં હતાં; અને સમાજ તથા સંસ્કૃતિ ઉન્નત રહેતી હતી. શ્રિબિર આપણી ભારતીય સંસ્કૃતિ અને સમાજને ઉત્નત બનાવવા ગાટેતું એક આશા કિરણ છે."

# શિબિરના સંયાજક પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજીતું પ્રવચન

ભધાના મન ઉપર આ પ્રવચનાની સુંદર છાપ પડી હોય તેમ જણાતું હતું. ત્યારભાદ પૂ. મુનિશ્રી સંતભાલજીએ પાતાની મધુર વાણીમાં કહીું :—

" હું થોડીક વાતો આપની આગળ મૂકું તે પહેલાં એક અગત્ય વસ્તુની યાદ દેવડાવી દઉં! આ એ જ સ્થળ છે જ્યાં ચોવીશ વર્ષ પહેલાં મેં અહીંથી વ્યક્તિગત કાંતિ માટે મારું નિવેદન બહાર પાસ્તું હતું. તે વખતે જૈનભાઈ અને બહેનોને એમ લાગતું હતું કે સંતભાલજ આપણા મટી ગયા. આજે કરીથી સામાજિક ક્રાંતિના સંદર્ભમાં આ સ્થળે સાધુ—સાધ્વી શિબિરના મંગળારંભ થયા છે અને તેમાં ઘણાં જૈન ભાઈએ છે અને તેમને લાગે છે કે સંતબાલજ તેમના જ છે. એ તેમની ક્રાંતિ પ્રત્યેની ચાહના ખતાવે છે જે સ્તુત્ય અને અનુકરણીય છે.

આ શિખિરના મંગળારંભ ગુજરાતના ઋષિ સમા મહાસેવક શ્રી. રિવશંકર મહારાજના મંગળ પ્રવચનથી થયો છે. રિવશંકર મહારાજ વર્ષો સુધી લાલ નળકાંઠા પ્રાયાગિક સંઘના પ્રમુખ રહીને આ સામાજિક ક્રાંતિના સાથી રહ્યા છે; અને આજે બહાર રહીને પણ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયાયિક સંઘ તરફથી યાજ્યેલ આ પવિત્ર કાર્યમાં પાતાના હિસ્સા તેનું ઉદ્ધાટન કરીને આપી રહ્યા છે તે જાણીને મને ખૂબ આનંદ થાય છે.

આમ તા આ શિબિર સાધુ–સાધ્વીઓના રખાયા છે. એટલે તમારી દૃષ્ટિ કેટલાક સાધુ–સાન્યાસીએા શિબિરમાં જોડાયા એની ઉપર હશે. પણ, મારી દૃષ્ટિ માત્ર સંખ્યા ઉપર કે એકલા સાધુ–સાધ્વીએા ઉપર નથી પણ આખા સમાજ ઉપર છે—સમાજ સેવકા ઉપર છે.

મીરાંબહેને હમણાં ભજન ગાયું હતું :--

### આવેા...આવેા...ઊડીએ... !

—એક્લા ઊડવાથી કામ ચાલવાનું નથી. સમાજના દરેક અંગે,

ખંધી જ કાેટિની સ્ત્રીઓ અને પુરૂષાેએ સાથે ઊડવું પડશે. ભગવાન મહાલીરે આમ તો ઘણી વાતો કરી છે. પણ એક વાત એમણે સમાજ ધડતર માટે અગત્યની એ કહી છે કે સાધુ–સાધ્વીએા, શ્રાવક અને શ્રાવિકાએ: તમે બધા એકજ નોકાના બેસારબો છે. તમે બધા એક જ નાૈકારાં બેસીને જજેતે.

૬મણંજ સ્વામી અખંડાનંદછ કહી ગયા કે સાધુ સાધ્યીઓ પાતે પવિત્રત<sub>ે</sub> પ્રાપ્ત કરીતેજ, સમાજમાં પવિત્રતા, વહેવાર શુદ્ધિ અને ચારિત્ય શુર્લિ ફેલાવવાનું કાર્ય કરી શકશે. શ્રી. પાર્વતીબહેને સમાજમાં અતિષ્ટેઃ ફેલાય એમાં મેઃટી જવાબદારી સાધુ સન્વાસીઓની જ છે એમ કહ્યું પણ, એમણે થાેડાેક પક્ષપાત કર્યો છે. હું એ જવાબકારીને ત્રણ હિસ્સામાં વહેંચી કઉ છું. કુટુંબના સસ્કૃતિના રક્ષા માતાએા કરે, સમાજમાં બ્રાહ્મણો અગર આજન નવા બાલણો લેક્સેવકા સસ્કૃતિ ! રક્ષા કરે અને રાષ્ટ્રથી વિશ્વ સુધી સંસ્કૃતિની રક્ષા સાધુ સન્યાસી વર્ગ કરે. આ રીતે ત્રણેયના તાજે મળી જાય તે શાંતિ સૈનિકાના નિર્વાહના પશ્ચ તરત જ ઉકલી કતય. તેમના નિર્વાદ માટે સમાજને જ ચિંતા રહે તેમને સર્વાદય પાત્ર મુકાવીતે યાગક્ષેમની ચિંતા ન રહે.

આ શિભિરતી સકળતા માટે સ**દે**શાંઆ તેા **ધ**ણા આવ્યા. રાજશંવ નેતાઓતા, ક્ષાકસેવકાના, ગામડાના ભાઈબહેતાના, ધાર્મિક સ્ત્રી-પુરવાના અને વિચારક મણાતા સાધુ–સાધ્વીએાના સંદેશાએાના ઢગ છે. તે જોતાં તમને કઠાચ એમ લાગે કે આટલા સાધુ–સાધ્વીએાના મારેશાઓ ભાવ્યા છે તેા તેઓ પાતે શિબિરમાં કેમ ન આવ્યાં ?

આમ ચારેક સાધુ સન્યાસીઓ આવ્યા છે. જૈન સાધુ–સાધ્વીઓ પાસે મારી અપેક્ષા કર્તા તેઓ પૈકી જેઓ અજે નથી આવ્યાં તેઓ પરાક્ષ રીતે આશા માંડીને બેઠાંજ છે. તેઓ જે સંપ્રદાયમાં બેઠાં છે

તેના સમાજની આજની પરિસ્થિતિ અને સાધુ-સાધ્વીઓનું વર્તન જોતાં તેમને સંતાય નથી. પણ એવા સાધુ-સાધ્વીઓ :શિબિરમાં કેમ આવ્યા નથી ? તે અંગે કંઈક તા કારણ હશે. તેમના શુભેચ્છાથી અને ખહાર રહીને પણ વિશ્વવાત્સલ્યના ઉપદેશથી આપણને ખળ મળશે એમ માનવું રહ્યું. તેમના ભાગ ન લેવાના કારણામાં અત્યારે ઉડા નહીં ઊતરીએ.

વિશ્વવાત્સલ્યમાં મેં એ વિષે એકથી વધુ વખત લખ્યું છે. મેતા ભાગે સાધુ—સાધ્વીએનાં શિબિરમાં નહીં આવવાના કારણામાં અમુક સંપ્રદાયની પરિસ્થિતિજ છે. જેની સામે સાધુ—સાધ્વીએ હૃદયના નાદ ન કાઢી શકતાં હોય. પણ આવા સાધુએ એ પોતાના સમાજની મર્યાદામાં રહીને ઘણું કામ કરવું જોઈએ. આ અંગે વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રા. સંઘના પ્રમુખશ્રીએ જે ટકાર કરી છે; એ કામ કરવા સાધુ—સાધ્વીએ ભાગ્યેજ જવાબદારી પાર પાડે છે!

એવું નથી કે તેમનામાં તરવરાટ નથી; તે તેા છે. પરંતુ શું કરવું ? કેમ કરવું ? સમાજના રૂઢિચિલાની સામે કર્ક રીતે થવું ? એ અંગે તેમને માર્ગ દર્શન મળતું નથી કે એ માર્ગ ખેડવાનું પ્રાત્સાહન મળતું નથી. તેથી માત્ર ખાલવાનું થાય છે પણ આચરવાનું થતું નથી.

મને લાગે છે કે આત્મ કલ્યાણ સાધવું હેાય તેા પરકલ્યાણમાં રસ**લે**વા જોઈ**શે.** જૈન સૂત્ર ઠાણાંગમાં કહેલું છેઃ—

#### आतंतपे से परंतपे

-ત્યાં કહેવામાં આવ્યું છે કે જો તું તપીશ તાજ બીજાને તપાવી શકશે. આજે સમાજમાં ફેલાયેલ અનિષ્ટો માટે જો સાધુ સાધ્વીએ જવાળદાર હોય તા તેમણે પાતે પહેલાં તપસ્યા કરવી પડશે.

હમણાં હમણાં સમાજમાં ધન અને સત્તાની જેટલી પ્રતિષ્ઠા છે તેટલી ત્યાગ અને સેવાની નથી. એટલે લાેકાની દાેટ ધન અને સત્તા તરફ વધારે હાય એ સ્વાભાવિક છે. જો એ દાેટને ટાળવી હાય તા સાધુ સંન્યાસીઓએ ત્યાગ અને સેવા કરનારાઓને આગળ લાવવા પડશે. આપણા સદ્ભાગ્યે એક સેવા મૂર્તિના મંગળપ્રવચનથી શિબિરના શુભારંભ થાય છે.

ૃં હંમેશા કહ્યા કરૂં છું કે હવે ૧-૨-૩-૪એ ચારેય આંકડાને ભેગા રાખવા પડેશે પણ તેમના ક્રમ ૪-૩-૨-૧એ રીતે રાખવા જોઈ શે. સૌથી પહેલાં ચાગડા એટલે પાયામાં આધ્યાત્મિક શક્તિ સંતાની; તગડા એટલે નૈતિક શક્તિ લોકસેવકાની, બગડા એટલે જન-શક્તિ તે લોકોની અને એકડા એટલે સંયમલલ્લી દંડશક્તિ તે રાજ્યની. આ રીતે આધ્યાત્મિક શક્તિના પ્રતિનિધિ સાધુ-સાધ્વીઓ પાયામાં રહેશે અને સમાજની નૈતિક ચાકી રાખવા મંડશે, તો અનિષ્ટાને પ્રસરતા અટકાવી શકશે. જનશક્તિના સહકારથી નૈતિક સામાજિક દબાણુ દ્વારા દંડશક્તિને પણુ અંકુશમાં રાખી શકશે; અને અનિષ્ટાને પણુ રાકી શકશે. જો સમાજનું કલ્યાણુ કરવું હોય તો રાજ્યસત્તાની દંડશક્તિને છેલ્લો નંબર જ આપવા પડશે અને ત્યાગની શક્તિવાળાને આગળ લાવવા પડશે. સાધુ-સાધ્વી શિજિર દ્વારા, સાધુસંત્યાસી વર્ગને સાધક-સાધિકાએાને અને જનતાને આજ ચાર અનુખંધવાળી વાત સમજાવવાની છે.

કેટલાક સાધુ-સાધ્વીઓના મનમાં એમ છે કે આ શિબિર સફળ થાય તે પછીના શિબિરમાં અમે આવશું. પણ આમ બધાંયે સાધુ-સાધ્વીઓ વિચારે તો સમાજનું કામ અટકી પડે. કાઇક તો પહેલ કરવીજ પડશે. આજે સાધુસાધ્વીઓ સમાજના લોકોના નમસ્કાર જ લે છે. પણ સમાજ માટે કના થવા માટે ભાગ્યેજ તૈયાર થતાં હોય છે. એટલા માટે જ મેં ૨૪ વર્ષ પહેલાં નમસ્કાર કરવાના વિરાધ કર્યો હતો. અમે સાધુ-સાધ્વીઓ જ્યાં સુધી એને પાત્ર ન બનીએ ત્યાં સુધી નમસ્કાર લઇને સમાજને છેતરવા એ બરાબર નથી. શ્રી. દુર્લભજી

ખેતાણી એ વાતના સાક્ષી છે. પણ, આજે ૨૪ વર્ષ પછી આપણે સહિંચિતન કરવા બેઠા છીએ અને તે પણ નમસ્કાર કે ખાટા વિનય– વિવેકના આડં ખર વગર; તે ખહુ જરૂરી છે. ગાળાકારે બેસવાની ગાઠવણી એટલા માટે જ રાખી છે કે આપણે ખરા દિવશી મળીએ. મિલન તો થાય છે પણ આવા શિખિરામાં હાર્દિક મિલન થવાં જોઈએ. એટલે કે ખુલ્લા દિલે વિચારાની આપલે થવી જોઈએ.

હું (સંતભાલછ) ગુરૃદેવ છું એમ ચંચળબેન બલે માને, પણ ખરેખર તો હું હજુ ઘણું શીખી રહ્યો છું-શિષ્ય છું. મને ધહું જ્ઞાન ગામડામાંથી મળ્યું છે. એક આદિવાસી ખેડૂત મને કહેવા લાગ્યા કે "બધું યે અનાજ હું મારા ધરમાં શા માટે સંઘરી રાખું ? કેમકે વરસાદ તા જગતને માટે વરસે છે. આમાં જોગી, જિત, સાધુ, સતી, ક્યીડીકુંજર, પશુ–પંખી સૌના ભાગ છે. હું એકલાે એમના બધાંના ભાગ રાખી જ કેમ શકું ?"

મતે લાગે છે કે એણે ગીતાને જીવનમાં આચરી હતી. પણ, આજે એના એ જ ખેડૂતો ડાલરના પાક વાવવા લાગ્યા છે. પૈસા અને સંઘરા તરફ તેમની દૃષ્ટિ કરી છે. એટલા માટે જ ગામડામાં ખેડૂતાનાં નૈતિક સંગઠના કાર્યકરા સાથે સાંકળવા પ્રયાસ કર્યા અને રાજકીય ક્ષેત્રમાં રાષ્ટ્રીય મહાસભા સાથે જોડાણ સાધવા પ્રયતના કર્યા. તેમાં ભાલનળકાંઠા ક્ષેત્રમાં દૃષ્ટિની ખરાખર સફળતા મળી છે એટલે તે દેશ- બ્યાપી ખને એવી મારી સહેજે ઇચ્છા છે. આ કામ સાધુ-સતા ઉપાડી લે તા ખરેખર અદ્દભુત કાર્ય થાય. ઉપરનાં બધાં ક્ષેત્રાને જોડનાર અને દારનાર, તેમ જ બધાની નૈતિક ચાકી કરનાર અને નીતિધર્મનાં તત્ત્વને સાથવનાર સાધુ-સાધ્વીઓને આ વાતા સમજાવી શકાય તે માટે આ શિખિરનું આયોજન કર્યું છે.

આ શિબિર કેવળ સંતબાલજીના નથી. એમાં પ્રિય નેમિમુનિ, બે સાધ્વીશ્રીએા (જેમણે આ શિબિરમાં આવવા સંકલ્પ કર્યો છતાં આવ્યાં નથી) અને નાના માટા કાર્યકર્તા ભાઈબહેના, સાધક-સાધિકાઓના એમાં સહકાર છે. બ્રહ્મચારિષ્ઠ્રી પાવેતીબહેન જેઓ સન્યાસીની જેવાં છે; તેમણે સાધુ-સન્યાસીઓ માટે જે ટકાર કરી છે: તેમને તે રીતે ટકાર કરવાના અધિકાર છે. સાધુ-સન્યાસીઓ જો જનતાની આટલી બધી બ્રહ્મ અને બક્તિ લઇ તે, ભિક્ષા અને વસ્ત્રો લઇ તે, જો સમાજતે કશું યે ન આપે; ઊલટાં અધ વિધાસા અનિષ્ટા ફેલાવવામાં નિમિત્ત બનતાં હોય તા જનતાની શ્રધ્ધા કયાં સુધી ટકી શકે? પણ હું પાર્વતીબહેનને વિનવીશ કે તેઓ ભાગવત-રામાયણ વગેરે ધર્મશ્રંથાનું વાંચન કરી લોકોને ભક્તિરસ ચખાડે છે તેની સાથે હવે જનતા જનાર્દનની ભક્તિ તરફ તેઓ વળે. આજે જગતમાં જે ભગવાન છે તે સ્તેલા ભગવાનને જગાડવા પડશે. અમે તેના સહકાર પણ ધર્મ્છાએ છીએ.

સંત વિનાબાજીએ જનતાની સેવા માટે પગપાળા યાત્રા સ્વીકારી છે. તેમણે પોતાના સદેશમાં અગત્યની વાત કહી છે કે આ શિબિર– યોજના જનસેવકા અને સાધુસાધ્વીઓની વચ્ચે પુલની ગરજ સારશે. તેની અગત્યના કારણમાં અત્યારે ઊંડા નહીં ઉતરાએ. વિધ્વતિસલ્યમાં મેં એ વિષે પણ લખ્યું છે. આજે જનસેવકા અને સાધુસંન્યાસીઓએ વિચારી ક્ષેવું પડશે કે હવે રાહતના જમાના ગયા. હવે તો લાકામાં નૈતિક શકિત જગ્રત કરવાની છે; અને સમાજમાં જે અનિષ્ટા વધ્યા છે તેને પાતાનાં તપ-ત્યાગ-બલિદાનના કાર્યક્રમોથી દુર કરવાં પડશે. સાધુ સંન્યાસીઓ કેવળ એવાજ કાર્યક્રમાથી હકી શકશે. સંધર્ય જોઈને તેનાથી દુર ભાગવાથી હવે નહીં ચાલે. સાચી સાધના તો સંઘર્ષો વચ્ચે સમભાવે ટકી રહી, અનિષ્ટાને દૂર કરવાની છે.

આ એક બગીરથ કાર્ય એ જવાબદારીને જાણવા, વિચારવા અને આચરણ કરવા માટે ઉપાડયું છે. એમાં શિબિરાર્થીએા સિવાયનાં જે બાઈઓ-બહેના નિયમિત આવશે તેએા માત્ર સાંબળવાના લાભ લઈ શકશે. એકાગ્રતા માટે આ નિયમ જરૂરી છે.

આ શિભિરના મંગલમય શુભારંભ પ્રસંગે તમે બધાં જે ભાઇએન પ્યહેના **દુરદૂરથી** આવ્યાં છેા તેમને મારી વિનંતિ છે કે તમે આ શિબિરને માત્ર જિજ્ઞાસાભાવથી જ નહીં પણ ટીકાની દૃષ્ટિથી પણ જોજો. તમે પ્રશંસાકારને બદલે ટીકાકાર થજો. શિબિરમાં જે કાંઇ ઉણ્પ દેખાય; તેમાં મારા, નેમિયુનિજી આ ળધાના દાષ ગણજો. તેના દાપના ભાગીદાર અમતે બધાને કહેજો.

આમ તાે આ શિબિરમાં ભારત સાધુ–સમાજના પ્રમુખશ્રીનાે સ દેશા છે કે '' હમ આપકે સાથ હૈ " પણ સક્રિય ભાગીદારી કેટલી નાેંધાવે *છે* એ વિચારવા જેવું છે. છેવટે પરમકૃપાળુ વીનરાગ ભગવાનને 🕵 પ્રાર્થના કરૂં છું કે આપણા આ શિબિરને સફળ બનાવવા માટે ખળ મળા..!"

મુનિશ્રી સંતુખાલજીના પ્રવચન પછી શિભિરાર્થીએોના પરિચય કરાવવામાં આવ્યો. આવેલ આગંતુકાના આભાર સાથે શ્વિભિરના ઉદ્દધાટન સમારાહ પૂરા થયા. જે ભાઇઓ આ અંગે જાણવા માગતા હતા તેમને શિબિરના પ્રભંધ દેખાડવામાં આવ્યા;

# શિબિરની ચર્ચાએ৷ અને પ્રવચનના વિષયે৷

દૈનિક કાર્યક્રમ પ્રમાણે પ્રવચન તેાંધ વગેરે લખાયાં અને જમણ વગેરે પત્યા બાદ બપારે શિબિરાર્થી ભાઈઓએ સર્વ પ્રથમ ચર્ચા પ્રારંભ કરી. આવતી કાલથી તેહ ક્રમબહ વિષયે દિવસ પ્રમાણે આવવાના હતા. તેના કંઇક ખ્યાલ બધાને હતા. આ વિષયા અતિ ટ્રકમાં આ પ્રમાણે હતા:--

- (૧) **વિશ્વવાત્સલ્ય સર્વેદિય અને કલ્યાણરાજ** : વિશ્વમાં સર્વત્ર સુખ, શાંતિ અને કલ્યાણ ઇચ્છતી ત્રણે વિચારધારાએાના સમન્વય – ટૂકમાં સાધકના આદર્શ અને વહેવારના સુદર સમન્વય રજૂ કરતાં જુદા જુદા પેટા મુદ્દાએા ઉપરનાં પ્રવચનાે.
- (૨) **અનુખ'લ વિચારવારા** : સુસંસ્થાએોનો અનુખંધ કરી વિશ્વતે ધર્મમય બનાવવાના પ્રયોગને રજૂ કરતા વિવિધ પેટા મુદ્દાએ। ઉપરનાં પ્રવસતા.
- (૩) સાધુ સંસ્થાની ઉપયોગિતા અને અનિવાર્યતા : વિશ્વતે લર્મમય બનાવવા માટે જે સુસસ્થાએાતા અનુબધ યાગ્ય માનવામાં આવ્યા છે તેમાં મુખ્ય પ્રેરક સંસ્થા અને અનુબધકાર સાધુવર્ગના ચૂતદા સબ્યાે હાેઇને, તે દરેક ક્ષેત્રે કેવા રીતે ઉપયાેગી માર્ક શકે ? તેમજ પાતાના અનિવાર્યતા સિદ્ધ કરી શકે તે માટેનાં પ્રવસતા.
- (૪) **સર્વ-ધર્મ-ઉપાસના** : <u>૬</u>નિયામાં વિઘમાન બધા ધર્મીનાં સત્યા અને ધર્મસંસ્થાપકાના સમન્વય કરી, હૃદયથી બધા ધર્મવાળાઓને પાસે લાવી: ધર્મને સર્જનાત્મક ભળ બનાવવા માટેના પ્રયાસાને भभन्न वतां प्रवयते।.

- (૫) **ભારતીય સં**સ્કૃતિ : વિશ્વની એક માત્ર ટક્કી રહેલી ઉત્તમ સંસ્કૃતિની વિશેષતા, અન્ય સંસ્કૃતિઓની તુલના તેનાં અંગાપાંગાનાં વિવેચન કરતાં પ્રવચના.
- (૬) **સામુદાયિક અહિં સાના પ્રયાગા** : વિશ્વને જો કાઇ ટકાવી રાખના**રું** બળ હોય તો તે અહિંસા છે–તેના સામુદાયિક પ્રયાગ માણુસની નૈતિક હિંમત છે. તે વિશ્વમાં વધતા જતા સંઘર્ષા, કલહા, અન્યાયા, અનિષ્ટાને, તપ, ત્યાગ પલિદાનના અહિંસક પ્રતીકાર વહે નિવારી શકે છે. તે અગે ક્રપાયા રજૂ કરતાં પ્રવચનાે.
- (૭) **ક્રાંતિકારાનાં જીવના :** માનવજીવનનાં વિવિધ ક્ષેત્રામાં ક્રાંતિ કરનારાં પ્રેરકપ્યળાના જીવન પ્રસંગા તેમજ ખરી ક્રાંતિ અંગે સમજણ પાડતાં પ્રવચના.
- (૮) **દર્શાન વિશુદ્ધિ** : ધર્મ, દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર, લેહાચાર, અલોકિક વાતોના નામે ચાલતી મૃઢતાએાનું વિશ્લેષણ, ઇશ્વર–અનીશ્વર, યોગસાધના, વ્યક્તિવાદ, વગેરે બાબતો અંગે દષ્ટિની સ્પષ્ટતા કરતાં પ્રવચતો.
- (૯) વિવૈદર્શનનાં વિવિધ પાસાંઓ : વર્તમાન યુગમાં ધર્મદેષ્ટિએ વિશ્વનાં દર્શન કરવા માટે સામાન્ય ઉપયોગી વિષયા– ઇતિહાસ, ભૂગાળ, અર્થનીતિ, રાજનીતિ, વિજ્ઞાન વગેરે માનવજીવનનાં અંગાનું દિગ્દર્શન કરતાં પ્રવચતા.
- (૧૦) સ્મૃતિ વિકાસના માર્ગો : અધ્યાત્મ સાધના માટે દરેક સાધુ, સાધ્વી, સાધક અને સાધિકા માટે સ્મૃતિ વિકાસ કરવા જરૂરી હૈાઈ, તેના જુદા જુદા ઉપાયા જુદા જુદા પાસાંએ અને પ્રયોગાનાં વિવેચના.

કાર્યંક્રમ પ્રમાણે સવારે થયેલાં પ્રવચના અંગે ચર્ચા ચાલુ કરવાની હતા. ચર્ચા કઇ રીતે કરી શકાય તે અંગે ખ્યાલ આપવા માટે યુજ્ય નેમિમુનિએ કર્યું કે " સવારનાં પ્રવચનમાં એક વાકય વારંવાર આપણું સાંભળ્યું: " પાતે પવિત્ર **થ**ઇને પવિત્રતાને: ઉપદેશ દેવા જોઇએ ! " આ અંગે દાખલા દલીલા સાથે તેમજ જિન્નાસુ બતીને પસ્ત્રી પૃછાવા જોઇએ. જેમકે કેવળ ઉપદેશથી ન ચાલી રાકે? વાણી અને વર્તનના મેળ શ: માટે હોવા જ્યઈએ કે કારા ઉપદેશનાં ભયસ્થાના કયાં છે? સમાજમાં તેથી શું બ્રાંતિ થાય છે? વગેરે વગેરે ભાભતા ઊંડા**ણથી** ચર્ચવી જોઈએ!"

આ અગે પ્રક્ષો પૃછાયા. તેના જવાબા અપાયા અને વિશેષ વિગતવાર ચર્ચાતા લાટ લહાયા.

**ત્રી. પૂંજાભા**ઇએ કહ્યું: "તડિયાદમાં એક બાગમાં એક ત્યાગી ભાવા આવેલા. પ્રથમ તેા બધાએ ઉદ્ઘાપાદ મચાવ્યા કે આ તે**ા** કે.ઇ ગાંડા લાગે છે. તે સાધુ તદ્દન દિગંબર–નગ્ન હતા. બધાએ બહાર કાઢવા માટે સૂર પુરાવ્યો. લોકો ધીમે ધીમે સંપર્કમાં આવતાં જાણી શક્યા કે એ જ્ઞાની હતા—ગાંડા ન હતા. પછી બધાની શ્રહ્મ વધવા લાગી. તેમની ત્રું પડી ખતી. તેનને સાલ-આવી-વસ્ત્રો આવ્યાં: ક્કારા જમ્યો-वैंक्षय वर्ष्याः

એકદા એ સાધુપુરુષને જણાવું કે હું તીચે ઊતરી રહ્યો છું એટલે ખીજે દહાડે બધુ એમને એમ છોડીને ચાલી નીક્જ્યા.

આ**યી** મને પણ એમ લાગે છે કે આજે સાધસંતા ખાનપાન અને માનપાનના ટેવાના કારહસર પણ નીચે પડી ગયા હોય છે. તેથી તેમતી સ્યુળ પવિત્રતા સમાજમાં અસરકારક બતી શકતી નથી!"

શ્રા. **દેવજીભા**ઈએ નૈતિક સંગઠના ઉપર ભાર મુકતાં કચ્છના એક દાખતા ટાંકવા: "એકદા ધાળે દિવસે બે બહેના ઉપર એક ગૂડ એ ત્રાસ મચાવ્યા. દુકાનામાં જઇને તેમને ખૂબ માર માર્યા. આખા ગામમાં હાહાકાર મચી ગયા પણ કાઈ તેતી વિરુદ્ધ કાર્યવાહી કરવા કે અદાલતમાં સાક્ષા આપવ તૈયાર ન થયં.

એ જ ગામમાં આઠ 🎙ન સાધુ–સાધ્વી વિરાજમાન હતાં. ખાહ્ય તપસ્યાએ ચાલતી હતી પણ, સમાજના આ અનિષ્ટ સામે કાઈએ પ્રતીકાર રૂપે કંઇપણ ન કર્યું. માંડમાંડ એક મુંબઇવાસી એને અદાલત સુધી લા√ ગયેા પણ ત્યાં સાક્ષી પુરવા–દેવા કાે⊌ેન આવતાં એ ગૂંડાે નિ**દે**ષિ છૂટી ગયાે.

એટલે આજના યુગે જાતે ઉપદેશ આપીને કે પવિત્ર ખનવા કરતાં પણ સંતાેએ ઊંચા ઊઠીને કાર્ય કરવાનું છે. તેમણે નૈતિક સંગઠના અને બળાને કેળવવાની જરૂર છે. એવું બળ નહીં હેાય તા પવિત્ર આચરણ કે ઉપ**દેશ**ની પણ કંઈ અસર **ન**હીં **થા**ય."

**હા. મણિભાઇ**એ દેવજીભાઇની વાતને ટેકા આપતાં કહ્યું: "તેમની વાત સાચી છે. સંખેડા તાલુકાના એક ગામમાં એક ભાષોજ સાને એક મામાની કુદૃષ્ટિ થઈ. તે બાઈ સામે થઈ તે તેનું કરપીણ ખુન કર્યું. જે બાઈએ આ દેશ્ય જોયું હતું તેનું મેાં દા**ળી દે**વામાં આવ્યું. પેલાએ બાઈને કુવામાં નાખી મડદું બહાર કાઢી—આપધાતથી મરી છે એમ જાહેર કર્યું. તેમાં ગામના વગદાર લોકોએ તેને ટેકા આપ્યા.

પાછળથી વાત ઉપર ગઇ. સરકારે કેસ ચલાવ્યા પણ પૂરાવા આપનાર ક્રાેઈજ ન હોવાથી તે છૂટી ગયાે. એ તાે ઠીક પણ બીજા ભાઈએ તેને કન્યા આપી અને સમાજમાં તે પ્રતિષ્ઠિત થઈને કરે છે.

આની સામે સંગઠિત નૈતિક બળ હાેય તાે અનિષ્ટા કાલેક્લે નહીં એ ચાેકકસ છે. "

**શ્રી. પૂંજાભાઇ**એ કહીું કે પાલ**ણ**પુરના કિસ્સામાં **સુનિ**શ્રી સ**ં**તળાલ-જીએ સમાજ શું કરી શકે ? આવા પ્રસંગે શું થઇ શકે ? તે અંગે સંદેશા આપ્યા છે. ગૂંડાએા જન્મતા નથી પણ થાય છે, માટે સમાજને જગાડવા જોઈએ. ધણીવાર પાતાના સ્વાર્થ માટે શ્રીમતા આવા ગૂંડાએને પાયતા હાય છે. પણ અનિષ્ટ હંમેશાં અનિષ્ટ હાય છે અને તેનાથી સમાજમાં નૈતિક મૂલ્યેા સ્થપાતાં નથી ઐ ચાેકકસ છે. આપણે તે સામે

પારંભમાં એક<mark>લા થઇને લડવાનું છે પાછળથી સમાજ કેળવાતાં નૈ</mark>તિક વ્યળ મળી શકે.''

ગારભામી જવાય ગારજએ કહ્યું : "અનિષ્ટાના પ્રતિકાર તા યવા જ જોઈએ. અન્યાય પીડિતાને આપણી એ જાતની નૈતિક હું ક્ મળવી જોઈએ!"

બહેના પણ-ચંચળ બહેન-સવિતાબહેન, હારમણિબહેન પણ સંમત થયાં કે સાચું સંઘળળ ખીલીને અનિષ્ટાના સામના થાય તો જ ઉપદેશ કારગત થઈ શકે. દેવજીભાઈનું કથત સાચું છે કે સંસ્થારૂપે થઇને કામ કરવું જોઈએ. એકલ દાકલ વ્યક્તિનું તે કામ નથી.

શ્રી. માટ**લિયાજએ ચર્ચાના ઘાટ અંગે કહ્યું કે "પ્રશ્નને દરેક રીતે** છહ્યુંવે જોઇએ અને તેની બધી દિશા તપાસીને સ્ટચન કરવું જોઈએ તે તે વધારે અસરકારક બની શકે છે.

એક વાતના, ધણી વાતા ઉપર આધાર રહે છે. પ્રકૃતિ સાથે તા સંબધ જોવા પડે. ભૂગાળ ઉપર પશુ સમાજના પરિસ્થિતિના આધાર રહે છે. કા. ત. ઇચ્છવા છતાં ઉત્તર ધ્રુવના માધ્યુસા ઉલાડા ન રહી શકે. એટલે ત્યાંની પરિસ્થિતિ મુજબ સમાજ ગાઠાવાવાના ખરા. તે ઉપરાંત માનવસમાજની ગાઠવણીનાં બીજા કારણ રૂપે માનવસમાજની "ટેકનિક " ઉપર આધાર રાખે છે. એટલે કે તેમનાં યાગક્ષેત્રનાં સાધના કેવાં છે! તે સાધના રૂપે સમાજનું સંગઠન બનતું જશે. ઢુંકમાં બીજું કારણ પરિસ્થિતિનું છે. તે ઉપરાંત લે લેપરાંત અન્ય કારણમાં તેની ભૂતકાળની સંસ્કૃતિ કેવી છે તે પણ છે! અન્ય સંસ્કૃતિના પ્રભાવ પણ મહત્વપૃર્ણ કારણ છે. તે ઉપરાંત સમાજની પરિસ્થિતિના પલટા વ્યક્તિથી થતા હાઇ વિવેકવાળું વ્યક્તિત્વ હોવું જોઈ એ કે જેના સંબંધ સીધા ચૈતન્ય સાથે છે. આમ∵આ ચારે ય પરિબળાના અનુબંધ થાય ત્યારે જ સમાજ બને. એટલે આજના સમાજના ઢાંચા જો ધરમૂળથી બલ્લવા જેવા લાગતા હાય. હોય અને

ખરેખર લાગે છે તેા આપણે આ ચારેય બાબતાના વિચાર કરવાે પડશે. તા જ સર્વાંગી કાર્ય ક્રમ થશે.

આ રીતે ઉપદેશ એક નાના સરખા ભાગ બની શકે. પણ આ ચાર **ખા**ખતા એકી સાથે જોવાય તેા જ તે ભાગનું અ**સ**રકારકપ**ણં** રહે. નહીં તો અસરકારકપણું મટી જાય. આજે ઉપદેશકાના ઉપદેશ અસરકારક ન દેખાતા હાય તેનું મુખ્ય કારણ આ છે.

ધણીવાર નાખી નજર ન પહોંચે તેવું હોય એટલે કે અખો સમાજ મૂર્જિત હોય ત્યાં ખલિદાન સિવાય કાેઇ માર્ગ નથી હોતો. ત્યાં ખલિદાન સિવાય કાઇ માર્ગ રહેતા નથી

એક શેઠની ઇક્રીની એક ઠાકારે ખહુ માંગણી કરી. છેાકરીએ ક<mark>હી દીધું : " હું મરવું પસંદ કરીશ પણ મારૂં શિયળ ખંડિત થ</mark>વા नहीं हुई !''

છોકરીના બાપુએ આમરણાંત અનશન શરૂ કર્યું અને થાડા દિવસાે બાદ મૂર્જિત સમાજ જાગી ઊઠયાે. થાેડા નવલાેહીયાએાએ તે કાકારને ઠાર કરી નાંખ્યાે. એ જમાનામાં સામુદ્રાયિક અહિસાનું ખેડાણ એાઇ હતું એટલે તેમણે આ સાધના લીધાં. પણ, ખલિદાને સમાજ જાગત તે। કર્યો જ."

આ અંગે વધુ ચર્ચા-વિચારણા અને પ્રશ્નોત્તર થયા અને તેના સાર એ આવ્યો કે ''એક્લ્રો ઉપદેશ નહીં, પણ ઉપદેશને અતુરૂપ સામાજિક પરિસ્થિતિ પણ શું છે તે પણ જાણવી જોઇએ. તે ઉપરાંત ઉપદેશ પણ આચારની સાથે અને પરિસ્થિતિ સાથે બધમેસતા આવતા જોઇએ. નહીંતર વાણીના કંઇ પણ અર્થ સરતા નથી.

આજના વિષય " સામુદાયિક અહિંસા " નાે હતાે અને તે**થા** અન્યાયના પ્રતિકારની છણાવટ પણ કાર્યક્રમ પ્રમાણે જ થઇ હતી. શી. માટલિયાજીએ અનુબંધ વિચાર ધારાના મુદ્દા અંગે પણ સહેજ શારી પ્રાથમિક ખાખતા રજૂ કરી હતી.

પૂર મુનિશ્રી સંતભાલજએ કહ્યું: "આ શિબિરમાં આપણી આસપાસના, દેશ-વિદેશના વિચારા રજૂ કરવા, રાજિંદાના પ્રશ્નોની ચર્ચા કરવા સહચિંતકા તરીકે આપણે સહુ ભેગા થયા છીએ. મેં સવ.રે કહ્યું તેમ ભગવાન મહાવીરે ગૃહસ્થાશ્રમી, પ્રવિજત, સંન્યાસી તથા સ્ત્રી-પુર્ધ સૌને એક નોંકાના બેસારુએ: કહ્યા છે. એટલે આજે સવ.રે શિબિરની પાસે જ બનેલા બનાવની થાંડીક છણાવટ કરી લઇએ! સવારે પંદર જોડી ખૂટ, ચંપલ અને થાંડીક છત્રીએ။ ચારાઇ મઈ એમ કહેવામાં આવે છે. ધર્મસ્થાનકામાં પણ ચારી થાય તે! ધર્મની અસરકારકતા કેમ ટકે? આજે ચર્ચાના એ બીજો મુદ્દો લઈ શું?"

તેના ઉપર ઘણી ચર્ચાએ: ચાલી, શ્રી અળવંતભાઇએ શહેરનાં વધતાં જતાં અનિષ્ટે! અંગે જણાવ્યું : " હું સ્ટેશન ઉપર હતો. ત્યાં એક બાઇને પોલિસે લેકીને કહીં કે 'બહેન તમારી પાસે વાંધાજનક વસ્તુ કહાર ) લાગે છે. તમારી જડતી લેવી પડશે!"

ભાઇ એ તેર છડેચાક પાેેેલિસને પરખાવ્યું : '' ચાલ ચાલ! તારા જેવા તેર વ્રણાય પાંધડીવાળા જોઈ તાખ્યા…! જડતી કર તેર ખરેર!''

આ વાત ચાલતી હતી ત્યાં પેલી બાઇના મળતિયા જેવા બે-ત્ર**ણ** મવાલાઓ બાઇની વહારે ધાયા…! ક્ષાકા ભેગા **થ**તા હતા, તેમને પણ તેમણે વિખેશી ત.ખ્યા. પાલિસ કાભા જ રહ્યો અને બાઈ અપમાન કર્યતે ચલતી **થ**ઈ.

મેં પોલિસને યુછ્યું : "તમારી પાસે સત્તા છે. રાયક્લ-દંડાનું અળ છે; તે છતાં પેલી બાઈને કેમ જવા દીધી ?"

પોલિસે કહ્યું : "ભાઈ ! આમાંથી એક પણ સાક્ષી પુરવા નહીં આવે. કદાચ જડતીમાં કાંઇ ન નીકળે તો પેલા મવાલીએકને એટલું જ જોઈએ અને મારૂં આવી બને !"

મને આમ વાત કરતા જોઇને એક જણે કહ્યું : '' જો જો કરીને ચ્યાવી વાત કરતા નહીં–નહીં તેા તમારી ખેર નહીં રહે !"

શહેરાેની આ દશા છે. ગામડાંમાં જુદી દશા છે. એટલે શહેરાેના ુઅનિષ્ટા કેવા રીતે કાઢી શકાય <sup>ફ</sup> તે સવાલ છે ! "

શ્રી. દેવજભાઇએ કર્યું: "માતૃસમાજો જરૂર આ કામ ઉપાડી શકે. ખહેનામાં સંસ્કારા રેડવાથી તે સમાજને સુંદર બનાત્રી શકશે!"

માતૃસમાજની તેમજ ધાટકાેપર ચાતુર્માસની કેટલીક વાતા થઈ. ત્યાર પછી સવારની વાતને લઈને વિચારણા કરતાં એમ સાર નીક્ષ્યયા કે :--

- (૧) બન્ને પક્ષે જાગૃતિ રાખવી. એટલે સવારે ખાનાવાળા ધાેડાની વ્યવસ્થા ન હતી તે ખરાખર રાખવી તથા આવનાર ભાઈ પણ ટિકિટ લીધા વગર જ્યાં ત્યાં ખુટ, છત્રી વિગેરે ન મૂકે.
- (૨) સામાન્ય રીતે ધર્મસ્થાનકામાં ઉપલાને મધ્યમ વર્ગના ક્ષાેકા આવે છે. નીચ<mark>લા થર</mark>ના કે ઝૂંપડાવાળાએા **લગભગ** આવાં અનિષ્ટાના જ વ્યવસાય લઈ ને ખેઠા હોય છે. એટલે નીચલા થરોના સંપર્ક સાધી, એવામાં કામ કરતું થવાય તાે જ જડમૂળથી આ રાગ જઈ શકે.
  - (૩) સ્વયં સેવકાથી આ વ્યવસ્થા ઊભી કરવી જોઈએ!

આમ મુક્ત મને સહુએ ચર્ચા કરીને ધણું જ જ્ઞાન અને આનંદ મેળવ્યાં. આજતી ચર્ચા ઉપરથી ભવિષ્યમાં વિષયોની ચર્ચા-પ્રસંગ ચર્ચા વગેરે અંગે સહુતે આછા ખ્યાલ આવ્યા હતા.

## શિબિર દરમિયાન કેટલીક વાતા

<mark>સિબિર ઉદ્દલાટનના પ્રારંભના દિવસથી ઘટના</mark>એા. પ્રવચનાે કંઇક <mark>વિસ્તારથી આપ્યા બાદ આ શ</mark>િભર ચાલ્યા તે દરમિયાન શું શું થયું– તે અ**ંગે લખવા બેસીએ,** તેા માે**ડું પુસ્તક થ**ાય. અહીં તેા શિબિર દરમિયાન કેટલીક અગત્યની વાતો રજૂ કરવાના પ્રયાસ યાગ્ય ગણ્ણો.

સર્વ પ્રથમ શિભિરાર્થીએ ઉપર તેની કેવી રીતે અસર થઈ તેને ઉલ્લેખ કરવો યોગ્ય ગણાશે. ત્યારભાદ શિબિર સહાયકા તેમ જ બહારના શ્રીતાએ ઉપર તેની શું છાપ પડી ? આગંતુકોનું શું મંતવ્ય રહ્યું ? તેમ જ શિબિરા**ર્થા**એાના **ધડત**રમાં તે**ણે** શું ફાળા આપ્યેા વગેરે બાબતાં જો*ર્ધ* જઈએ તા યાગ્ય જ ગણાશ.

#### શિબિરાર્થીએાના પ્રત્યાઘાતા :

શિભિરમાં જુદી જુદી પ્રકૃતિ, કેાંટિ તેમ જ ધર્મ સંપ્રદાયનાં સાધુ– સંત્યાસી અને સાધક સાધિકાએ ભેગાં થયાં હતાં. આમ જ્યારે બિત્ર પ્રકૃતિનાં માસસો મળે અને વિચાર સ્વાતંત્ર્ય હોય ત્યારે આસપાસમાં પ્રકૃતિધર્પ થાય તે સ્વાભાવિક હતું. પણ, આ બધા પ્રસંગામાં પૂ. મુનિશ્રી સંતૃબાલજીની વાત્સલ્યમયી દૂધથી પાછાં વળી સદ્ અને પ્રકૃતિત્થ **બની જતાં એ સુખદ ખીના હતી.** 

**कै**न साधु संस्था साथे भट्टारङ, यति, श्रीपूर्ण वगेरे पैसा રાખનારા અને ભૌતિક ઇચ્છાએા (આધ્યાત્મિક દેષ્ટિ સાચવી ) પૂરનારા વર્ગ **છે. વૈ**દિક ધર્મના સ*ન્*યા**સી**એા પણ પૈસા રાખે છે. ગાડીમાં બેસે છે. વૈષ્ણુવ ક્રિરકાએાના આચાર્યામાં (ગાસાંઈક મહતા) અને દરાનામા સાધુઓમાં ધરખારી પણ હોય છે. રીવપંથના ઘણા સાધુઓમાં ગાંજો, ચલમ, ચરસ વગેરે વ્યસના પણ હાય છે. આ બધાની સાથે ભાવતમક એકતા અનુભવી અને તે છતાં તેમને જૈન સાધુ પર પરાનાં તત્ત્વો તસ્ક

ખેચવા એ **ધ**હ્યું કઠે છું કાર્ય હતું. પરંતુ આવાં જે ખ**મે** ખેડ્યા વિના સર્વધર્મ સમન્વયના વહેવાર અશક્ય છે.

આ અંગે શિબિરાર્થી સંત્યાસીએામાં પૂ. શ્રી દંડી સ્વામીજીતે ધન્યવાદ આપવા જોઈએ. તેમણે શિબિરમાં ધર્મ-મૃઢતાના અને સાધુ સંસ્થાન! અનેક પ્રશ્નાની છણાવટ થયા પછી જૈન સાધુતાને પૂછ અને અસ્પૃશ્યતા સેવતા મંદિરોતે બહારથી જ પૂજીતે ત્યાગ પાકાર્યો. તે ઉપરાંત પાતે અગાઉ શિક્ષક હાેઇ ને તેમના સંશાધાત્મક અને પરિચયા-ત્મક જ્ઞાનના લાભ ચર્ચા-વિચારણા સમયે દરેકને ખૂબ જ મળ્યાે. તેમની સૌમ્ય પ્રકૃતિની સહૂ ઉપર સુંદર છાપ પડી હતી.

ત્યારે તેમનાથી તદ્દન વિરુદ્ધ પ્રકૃતિના ગાસવામી જીવણ ગરજી હતા. તેએ: શિભિરમાં આવ્યા તે પહેલાં તેમનામાં કેટલાંક વ્યસના હતાં. શિબ્રિટમાં આવતાં તેઓ વ્યસન ત્યાગ થોડોક વખત સંપૂર્ણરીતે જાળવી શકચા. વ્યસનામાં કસાયેલ વ્યક્તિ એકદમ વ્યસના છોડી શકતી નથી. તેથી તેમના પારભના વ્યસનત્યાગ પ્રશાસનીય ગણી શકાય. પણ, નાેરતાંના ઉપવાસા પછી તેમનામાં કંઈક ઢીલાશ પેઠી, તે શિખિરનાં અંત સુધી રહી. આ બધા દિવસોમાં તેમના મનમાં એ નળળાઈ માટે ખુબ જ રુજ રહેતા અને તેમણે પૂ. મુનિશ્રી સંતુબાલજી પ્રત્યે જે શ્રહા દર્શાવી હતી તેથી એવી આશા રહે ખરી કે જતે દહાડે શ્રહાના ખળે તેએ વ્યસન વિજેતા ખેતી જશે. તેમણે ધર્મક્રાંતિ અને મૂઢતાનાં પ્રવચના સાંબળી એક મહાન–ક્રાંતિ કરીને પાતાની જટાદાઢી મૂડાવી–શિબિરાથીએા તેનાથી રાજી થયા. દશનામી સંપ્રદાયમાં ઘણા જટાધારી રાખે છે, ઘણા નધી રાખતા. તેથી પૂ. મહારાજશ્રીએ કાેઈ વાંધા લીધા નહીં.

બાક⁄ા બધા શિબિરાર્થીએા સરળ પ્રકૃતિના હતા અને તેમ**ણે** શિબિર દરમ્યાન વધા સાથે સુમેળ સાધી રાખ્યા હતા. તેમાં શ્રી. ખળવ તભાઈની પ્રકૃતિ જરા ઉત્ર હતી. તેથી તેમનુ ધર્ષણ શિભિરા**ર્થી**એા અને શિબિર સહાયકા વચ્ચે થયા કરતું. એવી જ રીતે શ્રી. સુંદરલાલ શ્રાહ્તું ધડતર પણ એ હબનું ન થયેલું હાઇ ને તેમને પણ શિભિર સહાયકા સાથે ધર્ષ થતું. આ બધા પ્રસંગામાં પૂ. મહારાજ શ્રી. સંતબાલજી, પૂ. તેમિમુનિ અને શિબિર સાધક વર્ગના તેતા શ્રી. માટલિયા વગેરેની કુનેહભરી સમજાવટ અને અખૂટ વાત્સલ્યથી બધા સમજી જતા અને ભિન્ન ભિન્ન પ્રકૃતિવાળાએ ભેગા થઇને એક પરિવારની જેમ હળીમળીને રહેવા લાગી જતા.

આ શિખિરમાં રહેવાની વગેરે વ્યવસ્થા થયા બાદ તેના પ્રતિ કેટલું મમત્વ બંધાયું હતું તેના એક દાખલા લહ્યચારી વાસુદેવજીના પ્રસંગ ઉપરથી મળશે. તેઓ મૂળ કથાવાચક હતા. તવરાત્રિના દિવસામાં તેમણે રજા લીધી અને ચાલતા શિખિરે તેઓ કથા વાંચવા ગયા. ત્યારબાદ રાત્રિનાં પ્રવચના થતાં ત્યારે તેમને બાલવાની બહુ ઉતકંદા રહેતી પરંતુ તેમનું સર્વધર્મની દિષ્ટિએ વિચારાનું ધડતર ન થયેલું હાઇને પૃ. મહારાજબીએ એ તક ન આપી. તેથી તેઓ નારાજ થઇને એકવાર તા શિખિરમાંથી જતા રહ્યા. તેમને શિખિરાર્થીઓએ બહુ સમજ્વવ્યા પણ તેમને લાગ્યું કે તેમની સ્વતંત્રતાને બાધ આવે છે અને તેઓ ન માત્યા અને ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. પણ શિખિરમાં જે આનંદ, રસ તેમજ લહાવા મળેલા તે કયાં બીજે મળે ? એટલે બે દિવસ બાદ પાછા આવી ગયા અને ચાલતી શિખિરમાં બેસી ગયા. એમને સમજ્વવ્યા એટલે પાતાની બૂલ બદલ માપી માગીને ફરી દાખલ થયા.

મુંબઇની આબોહવા કેટલાક શિબિરાર્યા બાઇઓને અનુકૂળ ન પડી. તેમાં શ્રી. માટલિયાજી પણ એક હતા. તેમની તબિયત બરાબર ન રહેવાથી તેમને બીજે સ્થળ રહેવાની છૂટ આપવામાં આવી. નાદુરસ્ત તબિયતના કારણે તેઓ નિયમિત રીતે શિબિરના કાર્યક્રમમાં ભાગ લઇ શકતા ન હતા. ત્યારે શ્રી. દડિયાજીને શ્રિબિરના રસોડામાં જમવાનું કાવતુ નહીં, તેથી દરરાજ ધાટકાપર પાતાને ધેર જતા અને ટ્રેનમાં નિયમિત આવી :કાર્યક્રમમાં ભાગ લેતા. એમને એમ પણ હશે કે ઘર હોવા છતાં શિબિરના રસોડાં ઉપર કેમ ભાર મુકાય…!

પૂ. મહારાજશ્રી અને પૂ. નેમિમુનિજી ગાંચરી લેવા જતા તે પણ ધણા શિબિરાથી એ માટે આશ્રર્ય અને જિજ્ઞાસાના વિષય રહેતા. આ અગે જિજ્ઞાસુ બધુઓને ગાંચરી શું અને શા માટે ? તે અગે ખુલાસો કરતા, તેના સાધુજીવન સાથેના અનન્ય સંબધ તેમને સમજાતા.

એક વાત ચેઃક્કસ હતી કે શિબિરાથી એને પેતાને શિબિરમાં દાખલ થયાના અને વિચાર તથા આચારના ઘડતરનું જે કાર્ય થયું તેના પૂરા સંતાપ થયા હતા–તે તેમણે વિદાય વખતે વ્યક્ત કરેલ ભાવા ઉપરથી જાણી શકાય તેમ છે. અલબત્ત ભિન્ન ભિન્ન પ્રકૃતિના અને કહ્યાના શિબિરાર્થીઓને કારણે અતિસંતાપ ન થયા હાય તેમજ કયારેક ઘણાની પ્રકૃતિના કારણે કંટાળા, ગૂંચવણા તેમજ સમસ્યાઓ વગેરે ઊભાં થતાં પણ પછી તેનું સમાધાન, નિરાકરણ થઇ જતું અને પાછા સહચિતનો આનંદ પ્રવાહ વહેતા થઇ જતા.

ચાર માસના અંતે સહુને એમ તેા અવશ્ય લાગ્યું કે વિષયોની વિશદ છણાવટ માટે આટલાે સમય ખહુ જ ટ્રેંકા પદ્મો છે.

#### શિભિર–સહાયકાે અને શ્રોતાએા ઉપર પડેલી છાપ :

શિભિરમાં દાખલ ન થયેલા છતાં શિભિરના કાર્યોમાં સહાયક થતાં કેટલાક ભાઇ-બહેનો શિભિરની કાર્યવાહીમાં ખૂબ રસ લેતા હતા. એમાં શ્રી. મિણભાઇ, છોટુભાઇ, બહેનશ્રી મીરાંબેન, હિમતભાઇ અજમેરા, શ્રી. મિણભાઇ લેાખડવાળા, ભાલનળકાંઠાના પ્રયોગના કાર્યકરા અને ખેડૂતા, વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંઘનાં અને માતૃસમાજનાં કાર્યકર ભાઇ-બહેના વગેરેને ગણાવી શકાય. આ બધા ભાઇ-બહેનામાં ઘણા નિયમિત કાર્યકરતા, ઘણા પ્રસંગોપાત કાર્યકરતા અને લગભગ બધામાં ખડેપગે કાર્ય કરી છૂટવાની ધગશ દેખાઇ આવતી હતી.

ત્રિય મણિભાઇ શિબિરમાં સવારમાં થતાં પૂ. મહારાજશ્રીનાં પ્રવચના લખતા, અને એને મઠારીને ડુપ્લીકેટરમાંથી કાઢવાનું કામ .કરતા**, શિ**બિર **વ્યવસ્થા અને** ખાસ તેા શિબિરન વહીવડી કામ સંભાળતા.

પ્રિય છે**ાઢબાઇ પણ શિબિર વ્યવસ્થાન** કામ સંભાળતા. અને શિબિરતી સવાર–બપાેરતી કાર્યવાહીનું ઝીચવટથી શ્રવણ પણ કરતા. શિબિર– સવાર-બપોરની કાર્યવાહીની જે સંક્ષિપ્ત નોંધ પાર્ટિયા ઉપર લખાતી. તેની એમના મન પર **બહુ સારી છાપ પડે**લી. એટલે એમણે પ્ર. મહા-રાજશ્રીને વિનંતિ કરેલી કે " આ જ સંક્ષિપ્ત નોંધ જો પુસ્તકરૂપે બહાર પડે તા શિબિર કાર્યવાહીમાંથી લાકાને ઘર્ણ જાણવાનું મળે! ' એ રીતે પાછળથી વિશ્વવાત્સસ્થના ભેટ પુસ્તક તરીકે પુ. મુનિ નેમિચન્દ્રજીએ સંપાદિત કરેલ " શિખિર પ્રવચનની ઝાંખી ' બહાર પડ્યું હતું.

ખહેન શ્રી મીરાંબહેન રસોડાંની વ્યવસ્થા સંભાળતાં, શિબિરની વખતે કાર્યવાહી સાંભળવા ખેસતાં. એક વખત શિબિરની ચર્ચામાં ધ્ક્લામ ધર્માતી સાથે હિં**દુ ધર્મા**ના ખેટી વહેવારતી વાત ચાલી, ત્યારે મીરાંબહેને શિબિરમાં ચર્ચા કરવાની રજ્ય લઇ એ વસ્તુના પાતાની **તેજસ્વી વાણીમાં સખત વિરાધ કરેલાે. પણ** પૃ. મહારાજશ્રીની વાત્સલ્યમયી ઉદાર દેષ્ટિની ટકારને લીધે. એમના વિરાધ શાંત થઇ ગયા હતા.

ભાલનળકાંઠાના કાર્યકરા અને ખેડતા પ્રાયાગિક સંઘની મિટિંગ વખતે આવી ગયા હતા. તે વખતે શ્રી. ક્લજીલાઈ ડામા, શ્રી. અંખુબાઇ મ. શાહ, શ્રી. ગુલામરસુલભાઇ કરેશી વગેરેએ શિબિરતી પ્રવચન-ચર્ચાઓમાં ભાગ લીધેલા, તેની સારી છાપ શિભિરાર્થાએ။ ઉપર પડી: અતે સારા અનુભવ મળ્યા. તેમને પણ શિબ્પિરની કાર્યવાહી જોઇ **જાશી**તે સંતાપ થયેલા.

વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંઘના કાર્યકર બાઇએ તો શિબિર **વ્યવસ્થાપક સમિતિમાં હતા. એટલે અ**વારનવાર શિભિરની કાર્યવાહી જોવા અને જાણવા આવતા હતા. તેમને શિબિર કાર્યવાહીતી સંક્ષિપ્ત નાંધ જોઈને ખુબ આનંદ થતા.

શ્રી. હિંમતભાઇ અજમેરા, જે. કે. દીવાન, શ્રી. રતીભાઈ ગાંધી, શ્રી. વીરચંદભાઇ ઘેલાણી, શ્રી. રમણીકભાઇ હેમાણી, શ્રી. ચીમનભાઇ દલાલ, શ્રી. ઉત્તમલાલ ક1રચંદ ગાસલિયા, શ્રી. રતિલાલ દીપચંદ, રતિભાઇ દક્ષ્તરી વગેરે ભાઇએ તા અવારનવાર શિખિરાર્થીઓની સંભાળ અને સેવા માટે આવતા જતા. તેમના મન ઉપર શિબિરકાર્ય વાહીની સારી છાપ પડી.

માતૃસમાજનાં બહેના પણ શિત્રિસનાં પ્રવચના સાંભળવા ઘણીવાર આવતાં. તેમને મન આ અનાેખાે જ્ઞાનયત્ર હતાે. આવું સાધુ સન્યાસીએાતું અને જુદી જુદી કથા અને પ્રકૃતિનાં સાધક સાધિકાએાનું મિલન તેમને માટે અપૂર્વ જ હતું.

કેડલાંક ભાઇખહેના જે શિબિરમાં દાખલ થવા માગતાં હતાં. પણ ચાર માસ માટે સતત રહેવાનું બનતું નહિ હોવાથી અથવા માડા પડવાથી તેઓ શિભિરસભા–સભ્ય તરીકે નહિ લેવાયાં, પણ શિભિરના માંડળની ખહાર શ્રવણાર્થી તરીકે ખેસતાં અને શિભિરની કાર્યવાહી <u> ખહારથી</u> આવેલાઓમાંથી શ્રી. કન્દેયાલાલજ ટાંટિયા (ખીચનમારવાડના વતની) શ્રી. ત્રિલાકચંદ્ર ગાલેછા (ખીચનના વતની ) ત્રી. લહ્વમીચંદજી જૈન, ( ઇંદાર ) શ્રી. વલ્લભદાસ વૈઘ, શ્રી. મહેન્દ્રભાર્ધ પૂ. શાહ, બહેન શ્રી. વનિતા બહેન વાેરા, શ્રી. ભૂરેલાલાલ નયા ( ઉદયપુર ) શ્રી. પુષ્પાબહેન ( પાલણપુરવાળાં ) વગેરેનાં નામાે ઉલ્લેખનીય છે. શ્રી. કનૈયાલલજી તા પાતાનાં પત્ની બાળકા સાથે બેગલાેર ' વિશ્વનીડમ 'થી શિબિરમાં દાખલ થવા માટે આવેલા, પણ બહુ માેડા પક્ષા દ્વાવાથી તેમને શિબિરમાં દાખલ ન કર્યા. એમ જ પ્રકાશવિજયજી બદાની. તેમજ વજેશાન દજ રાવળ (કાર્યકર) તથા મુનિશ્રી કમલવિજયજ તથા સુમતિમુનિએ શિબિર માટે ચેાક્કસ દાખલ થવાની સ્વીકૃતિ લખીક જણાવેલ, પરંતુ જુદાં જુદાં કારણાસર ∶નહિ આવી શકયા. બે-એક સંત્યાસીઓ શિભિરમાં દાખલ થવા માગતા હતા, પણ ચાર માસ માટે નહિ: તેથી તેમને ન લેવાયા. શ્રી. કનૈયાલાલજ થાડાક દિવસ શિભિરની કાર્યવાહી જોઇને ખીચન ગયા.

એ જ રીતે સ્થાનીક માટુંગા, શિવ, સાયશુ, ઘાટકાપર અને મુંબર્ઇનાં કેટલાંક ભાઇબહેના ખાસ જિજ્ઞાસાથી શિબિરની કાર્યવાહી સાંભળવા આવતાં હતાં. તેમાં શ્રીમતી શાન્તા બહેન પાટડિયા, સુશીલા બહેન ચિત્તલે (મરાઠીબહેન) કાંતા બહેન દલાલ, બહેનશ્રી પ્રભાબહેન અજમેરા, શ્રી......ખારા (બાપા), માશુબહેન, વગેરેનાં નામા ઉલ્લેખનીય છે. શ્રી. શાંતા બહેન અને સુશીલા બહેન ઉપર તે આ શિબિરની એટલી સારી અસર થઈ કે એ બન્નેયે માતૃસમાજ, શિવમાં કાર્યકર તરીકે સેવા આ પવાની હા પાડી.

શિભિરમાં સાંભળવા આવનાર ભાઈબહેનાને શિભિરની કાર્યવાહીમાં પ્યૂખ રસ પડતા. તેઓ બહાર જઈ ને જિજ્ઞાસભાઈબહેના સાથે એની ચર્ચા કરતાં. અને સાૈ પાતપાતાને જોગું ભાતું શિભિરમાંથી મેળવતાં.

કયારેક-આવનાર શ્રોતાએા, શિબિરના એકાદ પેટા મુદ્દા ઉપરનાં પ્રવચન–ચર્ચાએ**ા સાંબળીને એમાંથી ઊલટા અર્થ** પણ તારવતા. તે રીતે શ્ર<mark>વણાર્થીએ</mark>ા ઉપર ઊલટા પ્રત્યાધાતા પણ પડતા. એક બાઈ, જે માટુંગામાં તે વરસે ચાેમાસ <mark>રહેતાં</mark> સાધ્વીજીઓને શાસ્ત્ર ભણાવતા હતા. એકાદ વાર શિબિરના કાર્યક્રમ દરમ્યાન આવ્યા હશે. પણ તેમણે જે થાેડાંક વચતાે શિબિરા**ર્થ**િઓની <mark>ચર્ચા</mark>નાં સાંભુજ્યાં, તેમાં<mark>થ</mark>ી તેમના મન ઉપર ઊલટા પ્રત્યાધાના પશ્રા. અને તેમણે પૂ. મુનિશ્રી સંત્યાલછ મ. ને એકવાર રસ્તામાં મળ્યા ત્યારે એ મતલવતું કહેલું કે "તમારા શિબિરમાં તે৷ જૈનધર્મની શ્રહા<mark>યી</mark> વિપરીત પરૂપણા અને ચર્ચાએ**৷ યા**ય છે વત્રેરે. મહારાજશ્રીએ એમના મનનું સમાધાન કરવા પ્રયત્ન કરેલ, એક ઘરડા બાપા (ખારા) નિશ્વયનય~એટલે કે આધ્યાત્મના રસિયા હતા, તેમને શિભિરતી નિશ્ચયને વહેવારમાં મૂકવાની પ્રક્રિયા ઉપર પ્રવચન-ચર્ચાઓ સાંભળવામાં ખૂબ રસ પડતા. એવી જ રીતે એક-એ ખહેતા જે કૃષ્ણમૂર્તિનાં દર્શનના સાર અને એમાંથી કેટલું હૈય-ન્નેય-ઉપાદેય છે, તે જાણવા આતુર હતાં. તે બધાને કર્શનવિશુહિ'ના પેટા મુદ્દામાં એ વિષય ઉપર સારી પેંદ્રે જ્યાવટ થઈ. એટલે તેમને સંતાપ થયા.

શિબિરાર્થી બહેનોમાં પણ જ્યારે ધર્મને નામે અધશ્રહા અને મૃઢતા ઉપર શિબિરની પ્રવચન ચર્ચાઓમાં પ્રહારા થતા, ત્યારે થાડી અકળામણ થતી. અને એક બહેને તા પૂ. મહારાજશ્રીને પૂછ્યું પણ ખર્ કે 'પરક્ષોકે સુખ પામવાં' એમ ભજનમાં બાલાય છે, તા ધર્મ કરણી પરક્ષાકમાં સુખ પ્રાપ્તિ માટે જ છે ને!" મહારાજશ્રીએ તેમનાં મનનું સમાધાન સારી પેડે કરી દીધું. પછી તા એ બહેનાના મનમાં ધર્મ અને દેવોને નામે વહેમ, પામરતા, અધશ્રહા વગેરેની જે શકાઓ હતી, તે ઊડી ગઈ.

### આગ તુકાે ઉપર પ**ડેલા શિ**બિરની છાપ :

એકવાર શિબિરમાં શ્રી. બખલભાઈ (જે ગૂજરાતના પીઠ મહાસેવક છે) આવ્યા હતા. શ્રી. રિવશંકર મહારાજ તો શિબિરના શુભારંભ વખતે ઉદ્દ્વાટન ક્રિયામાં હતા જ. પણ શ્રી. બખલભાઇ 'અનુબંધ વિચારધારા'ના મુદ્દા ઉપર પ્રવચન ચાલતું હતું તે દિવસે અનાયાસે આવ્યા. તેમના અનુભવાનો લાભ શિબિરાર્થીઓને મળે, એ દિબ્ઝે તેમને થોડુંક કહેવા વિનવ્યું. તેમણે પાતાની શાલીમાં વિચારાની રજુઆત કરી હતી.

એક દિવસ શ્રી. અન્તપૂર્ણાં મહેત ( જેઓ જુગતરામભાઈ સાથે આદિવાસીઓમાં કાર્ય કરે છે ) આવ્યાં. તેમના અનુભવોનો પણ ખપારની ચર્ચામાં શિબિરાર્થીઓને લાભ મળેલાે. તેમણે આદિવાસીઓની પ્રકૃતિ, સંસ્કૃતિ અને ઘડતર વિષે કહ્યું હતું, જેમાં શિબિરાર્થીઓને ખૂબ રસ પડયાે.

એક દિવસ 'શ્રી. પુનીત મહારાજ' બહુ જ સાદા વેષમાં શિબિરની કાર્યવાહી જોવા અને પૂ. મહારાજશ્રીને મળવા આવ્યા હતા. શિબિરની કાર્યવાહી જોઇને તેઓ બહુ ખુશ થયા.

એક દિવસ શ્રી. રામનારાયણ પાઠક, જેમણે ગુજરાતીમાં સવે ધર્મા ઉપર જુદાં જુદાં પુસ્તકા લખ્યાં છે, પૃ. મહારાજશ્રીને મળવા અહ્યા હતા. તેમણે મહારાજ<mark>શીને જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા અને પરંપ</mark>રા અગિ માર્ગદર્શન આપવા વિનવ્યું. શિબિરની કાર્યવાહી જોઇને આનંદ પ્રગટ કર્યો.

## શિબિર દરમ્યાન બનેલી ઘટનાએાથી શિબિરાથેં'ંબાતું આચારિક ઘડતર

રિશિબર કરમ્યાન જેમ સૈક્ષાંતિક રીતે વિશ્વદર્શનના વિચાર ચાલતો હતા, તેમજ વહેવારમાં વિશ્વનાં ઘટના ચક્રો ઉપર વિચાર અને તેમાં ધર્મના રંગ પુરવાના યહિકચિત આચાર પણ પુ. મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી થતો હતા. એ માટેના કેટલાક પ્રશ્નો સામે આવ્યા.

પહેલા પ્રજ્ઞ આવ્યા માસ્તર તારાસિંહ ઉપાડેલ પંજાબી સૂળાના. તે ભારતના અને કાંગ્રેસના સિદ્ધાંત (કામવાર પ્રાંતરચના ન થવી જેને એ )ની વિરુદ્ધ હતા. શિબિર આમ તા આ પ્રજ્ઞમાં સીધા ન પડે તે દેખીનું છે, પણ વિધ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંઘ તરફથી એ પ્રજ્ઞ હાથ ધરાયા હતા તેમાં શિબિરાર્થીઓએ પૂરા રસ લંધા હતા. આ પ્રજ્ઞને ઉકેલવા માટે સામુદાયિક અદિસાના પ્રયાગામાં શિબિરને ફાળે બે કામાં આવ્યાં.

- (૧) એ પ્રજ્ઞની સાચી સમજ લોકોમાં ફેલાવવાનું અને (૨) પ્રાર્થનામય પ્રતીક ઉપવાસો કરનારાઓનાં નામો નોંધી વિ. વા. પ્રા. સંધને આપવા અને પાતે પ્રાર્થનામય સ્ત્રો આચરણ કરવાનું કરમ. રિર્જાબરસદાયકાએ આ કામ માટે સુંબર્કના જાણીતા શીખ આગેવાનને મળીતે આ અંગે તેનું નિવેદન લખાવી સહી લીધા. ઉપવાસીઓનાં નામો નોંધ્યાં. તેમ જ નીચે સુજબ પ સ્ત્રો દરરાજ પ્રાર્થના પછી ઉચ્ચારતાં હતાં:—
- (૧) વિધશાન્તિ માટે ભારતમાં શુદ્ધ ઐકચ થાએ। અને એક્ય વિરાધી બળા દૂર થાએા.
  - (૨) ઉપવાસા શુદ્ધિ માટે યાેેે અએા અને અશુદ્ધ હેેેેેેેંગુનું સાધન મટાે.

- (3) પંજાયભૂમિ કામીરાગથી મુક્ત થાએ અને શીખ-હિંદ એકમત થાએા.
- (૪) ધર્મ સ્થળા ભેદભાવનાં સાધન મટા અને માનવ એક્યનાં સ્થાન બનેા
- (૫) સંગઠિત લાેકજાગૃતિ પ્રગટ થાએા અને એકતા વિરાધીએા સુમાર્ગે વેળા.

સદ્ભાગ્યે આ પ્રાર્થના અને સુત્રો-ચારણની સારી અસર લોક-માનસ ઉપર તા થતી જ. વળી ગમે તે કારણે પણ ત્રીજે કે ચાેથે જ દિવસે માસ્તર તારાસિંહે પોતાના હૃઠથી જે ઉપવાસા આદર્યા હતા તેના પારણાં થયાં. આ રીતે ત્યાંના લાગતાવળગતા રાષ્ટ હિતૈષીઓના પ્રયત્તેથી, અને આ ભાવનાના આંદાેલનથી માસ્તર તારાસિંહના પ્રશ્ન પતી ગયાે એમ કહી શકાય.

ખીજો પ્રશ્ન અમદાવાદમાં એક જૈન સ્થા. સાધુજીએ કરેલ આમર-**હ્યાન્ત અનસન (સંથારા) વખતે શિર્ભિરાર્થીએાના મનમાં** સ્પ્રુરેલાે; તે એ કે આ અનશન નિમિત્તે જૈનધર્મ કાેઈ વ્યાપક રૂપ ધારણ કરે એ હેતુથી નીચે મુજબ શિબિર તરક્થી પત્ર છિપાપાળમાં અનશન (સંથારામાં) વિરાજતા સાધુછ મ. ઉપર પાઠવવામાં આવ્યો :—

> સાધુસાધ્વી શિબિર ગુજરવાડી, માટુંગા (મું. ૧૯) તા. ૨૪-૧૦-141

જૈન ધર્મમાં સંથારા અને અનશન જેવું પવિત્ર તપ માત્ર રહિંગત રીતે નહીં, પણ ઉપયોગ અને વિવેકપૂર્વક સર્વજનાના હિતાર્થે વિકસે, તે જરૂરી છે. તપના આ ઉત્કટ સાધન–સભધે અન્ય ત્રિચાર રજૂ નહીં કરતાં આપ જ્યારે અનશનને માર્ગ જઈ રહ્યા છેા, ત્યારે શિબિરાર્થાએન આપના આત્માની શાંતિ ઇચ્છે છે અને જે આંતર કર્મ બાળવા માટે આપ પુરુષાર્થ કરી રહ્યા છેા, તેમાં આપની સફળતા ઇચ્છે છે. જૈનિલંગે કે અન્ય લિંગે પણ સિહત્વને પામી શકાય છે, એ જોતાં જૈન અને અન્ય લિંગ (વેપ) પણ મેાક્ષસાધનના અંગા છે. આપ જ્યારે માક્ષસાધના માટેના સંચારા જેવા તીવ્રતમ તપની આરાધના કરી રહ્યા છા, ત્યારે મુસુસુને સાધના કરવા માટેનાં સ્થાનકા ઉપાશ્રયા જૈન લિંગના સાધુસાધ્વીએ ઉપરાંત સર્વ લિંગના સુવિદિત સાધુસાંન્યાસી રહી શકે, તે રીતે ખુલ્લાં મુકાય, તેવી ઉદ્દેશાપણા આપના મુખે થાય, તેવી અમે વિનંતિ કરીએ છીએ. ધણાખરાં વૈદિક ધર્મસ્થળા, સંન્યાસાશ્રમા, વૈષ્ણુવ મંદિરા કે રામમંદિરા તેમ જ ચૌરાઓએ વૈદિક અને હિંદુ સાધુ ઉપરાંત જૈન- સાધુને આશ્રય આપ્યા જ છે, (આપે છે) એટલે આપણે પણ એટલા વિશાળ ને વ્યાપક ખની મુમુક્ષુનાં સાધના-સ્થાનકા સર્વમાટે ખુલ્લાં કરીએ, તેમાં જૈનધર્મના વ્યાપક સ્વરૂપના સાક્ષાત્કાર થશે; આપના આ અનશન નિમિત્તે આપના તરફથી આવી ધાષણા થાય તા આ પ્રસંગની સ્મૃતિ દીર્ધકાળ સુધી રહેશે અને જનતાને વ્યાપક ધર્મને માર્ગ દારી જશે.

આપના **હિ**તાકાંક્ષી —સર્વ શિબિરાર્થીએા

આ પત્રની કેટલી અસર થઈ, એ તો પ્રભુ જાણે! પણ પરિણામ પ્રતિ જોયા વગર નૈતિક હિમ્મતથી શિબિરાર્થીઓએ તેર પોતાના ધમે બજાવ્યા જ.

શિબિર દરમ્યાન તા. ૧૫-૧૧-૧૧ના મુંબઈ સમાચારમાં એવા સમાચાર આવ્યા કે રંગૂન નજીક એાકાલાયા ખાતે ૨૦ બોલ સાધુએ તી સશસ્ત્ર આગેવાની હેઠળ એક મેહા ટાળાંએ મુસ્લિમધર્મસ્થાનકાને આગ લગાડી અને કેટલાક મુસ્લિમોને રહેસી નાખ્યા હતા. સાધુઓ ઠારા થતું આ હુલ્લડ સાધુસાધ્વી શિબિરને કમમાટી ઉપજાવે તેવું હતું. એટલે શિબિર તરક્યી તહાલ એક પત્ર લખીને વર્લી (મુંબઈમાં) આવેલ ભૌલવિદાર ઉપર જણાવવામાં આવ્યું કે તેઓ એને માટે ત્વરાએ પત્ર

લખી અમા**ર્ કુઃખ** વ્યક્ત કરે અને આ હિંસાજન્ય કાર્યવા**દી** પાંધ કરાવે.

પત્રના મુસદ્દેા આ પ્રમાણે છે:—

साध्र—साध्वी शिबिर, गुर्जैरवाडी लक्ष्मीनारायण लेन माटुंगा ( वंजर्डै–१९ ) ता. १७–११–६१

श्रीमान् मंत्रीजी

बौद्ध विहार, वरली ( वंबई )

सादर प्रभु-स्मरण

"वंबई के उपनगर मादुंगा में लगभग ४॥ महीने से एक साधुसाध्वी शिबिर चल रहा है। उसमें विश्व की साधुसंस्था और साधक
( लोकसेवक ) संस्था की उपयोगिता और अनिवार्यता के बारे में अनेक
प्रश्नी पर विस्तृत चर्चा की गई है। साधुसंस्था से सबसे बड़ी आशा
सामृहिकरूप से अहिस। एवं सर्वधर्मसमन्वय के विविध प्रयोग करने की
रखी गई है। परंतु ता. १५-११-६१ के 'मुंबई समाचार' में इस
प्रकार के समाचार आए हैं कि रंगून के नजदीक ओकालाया शहरमें
२० बौद्ध साधुओं के नेतृत्व मे एक टोली सशस्त्र निकली, जिसने दो
मुस्लिम धर्मस्थानों में आग लगा दी, मारपीट किया, और उन भाईओं को
मुस्लिम धर्मस्थान बनाने से रोका। फलतः दोनों धर्मवालों के बीच
दंगा फिसाद हुआ। इसमें बौद्ध साधुओं ने सशस्त्र उक्त मुस्लिम धर्मस्थान में अड्डा जमा लिया। पुलिस तथा सत्तावालों के समझाने पर
भी वे नहीं हटे। अतः सरकार को गोलीवार और धरपकड़ का महारा
लेना पड़ा। "इस समाचार से शिवरार्थी साधु-संन्यासियों और
साधक-साधिकाओं को अत्यन्त दुःख हुआ है।"

" जिन बुद्ध भगवान ने ' अवैर से वैर शांत होता है ' यह उपदेश

दिया, उन्हीं के अनुयायी, उसमें भी बौद्ध श्रमण या भिक्षु हिंसा का आश्रय है, या धर्म के मामलों में हिंसा को उत्तेजन देनेवाले झगड़ें करें, यह तथागत की मावना के साथ जरा भी संगत नहीं है। इसी तग्ह अन्य धर्मी लोगों को दुःखी करने एवं धर्म के नाम पर दंगे करने से रंगृन, बरमा तथा एशिया के अन्य प्रदेशों में इसका बुरा चेप लगने का भय है। और इस से नवजात लोकतंत्र एवं संस्कृतसमाज की सम्यता को भी खतरा पहुँचेगा। इसकी प्रगति को धक्का पहुँचेगा। अतः हम प्रत्येक बौद्ध धर्मी गृहस्थों और साधुओं से विनम्र प्रार्थना करते हैं कि वे इस दुष्कार्य की कही आलोचन। करें और भविष्य में उन्हें ऐसा करने से रोकें। साथ ही जिन मुस्लिमधर्मी लोगोंकी भावनाको आधात पहुँच। है, उनमें क्षमा मांगे।

" साथ ही, मुस्लिम भाईयों से भी हम यह विनित करते हैं कि वे इस बार में उदारता का परिचय देकर संघर्ष को आगे बढ़ने से रोके। इस प्रसंग पर जिन्हें सहन करना पड़ा है, उन्हें हम अपनी हार्टिक सहानुभृति प्रेसित करते हैं।"

"गज्य ने कटोर कदम उटा कर अन्य धर्मियों की रक्षा करने का अपना धर्म बजाया, इस से संतोष है, लेकिन एक धर्म को ही राज्यधर्म बना देनेकी भूल में से वेसमझ धर्म-प्रेमियों में धर्मान्धता फेलने और अन्य धर्मियों पर जुल्म करने का मौका मिल जाता है। इसमें से गलन परंपर खड़ी होती है। अतः राज्यधर्मी बने तभी सर्वात्मभाव को समर्थन मिल सकता है।" — 'संतबाल'

प्रेरक, साधु-साध्वी शिबिर।

એક દિવસ શિળિરના કાર્યક્રમ ચાલતા હતા, ત્યાં શિળિરાર્થી ભાષ્ટએતા નિવાસના પટકક્ષમાં એક ગઠિયા પેસી ગયા અને વાસુદેવ શ્રહ્મચારીનું ધડિયાળ અને પેન લઇને ચાલતા થયા. શ્રહ્મચારીજીના મનમાં સહેજ શકા ગઈ, એટલે તરત જ પડકક્ષમાં જઈ પાતાનું

ધડિયાળ સંભાજ્યું તે৷ તે જડ્યું નહિ. તેઓ તરત જ દાેક્યા અને પેલા ગઠિયાજુવાનને પક્રક્રો. ધડિયાળ તેમની પાસેથી મળી આવ્યું. તેની ઝડતી લેતાં પેન પણ તેના ખિસ્સામાં જ મળી આવી. ત્યાર પછી તેને અધી વાત કરી. વાત કરતાં જણાયું કે એ ઉછરતાે જુવાન સૌરાષ્ટ્રના **જૈનકુડુ**ંબના હતા. ઘેરથી રિસાઇને મુંબઇ આવી ગયેલાે. અને અહીં ગઠિયા થઇ ગયેલાે. એને બધી પ્રછ**પર**છ કર્યા પછી એ**ણે** પાતાની ભૂલ ક્રખૂલી. ત્યાર પછી એ ક્યાં રહે છે, તેનું સરનામું પૂ<mark>છી, શિ</mark>બિરાર્થીએા મળી એને પાછે પાતાના વતને પહેાંચાડવાની વિનતિ કરવા એને સાથે લઇને ગયા. મુંબઈમાં એ બન્ને શિબિરાર્થીઓને એક એવા લત્તામાં લઇ ગયો, જ્યાં અપાર ગિર્દી હતી; અને એક શિબિરાર્થી એની આગળ હતા અને એક પાછળ, તેમાં એ ક્યાંક વચ્ચેથી એક ગલ્લીમાં પેસીને ·છટકી ગયેા. બન્ને શિબિરાર્થાઓએ થેાડી વાર તેા <mark>ગાતાગાત ક</mark>રી પણ ંએના પત્તો ન ખાધા. જો કે પ્ર. મહારાજશ્રીએ તેને પાતાના દેશ જવા અને કામે લાગવા માટે પ્રેમથી કહેલું પણ એને કાબૂમાં લેવામાં સ્થૂળ રીતે શિબિરાર્થીએા નિષ્ફળ નીવક્યા.

આવા ઘણાં પ્રસંગા શિબિર દરમ્યાન થયા. જેનાથી શિબિરાર્થીઓ ને ધર્ણ જાણવા મળ્યું.

## શિબિર પ્રેરકની જન્મ જ્યંતિ (૨૬-૮-૬૧)

શિબિર ચાલ થયા ખાદ વિશિષ્ટ કાર્યક્રમામાં શિબિરપ્રેરક સુનીશ્રી સંત્રમાલજીની ૫૮મી જન્મ જયંતિ એક હતી. શ્રાવણી પૃર્ણિમાના શુભ દિવસ તેમની પ૮મી જન્મતિથ આવતી હતી. આ અંગે બધા શિબિ-રાર્થીએામાં અને બદારથી ભાગ લેનારા કાર્યકરામાં સારા ઉત્સાહ હતા. શ્રાવણી પૂર્ણિમાં તારીખ ૨૬-૮-૬૧ના આવતી હતી. મહારાજશ્રી જાતે આવી વ્યક્તિપૂજામાં માનતા નથી. તે ઉપરાંત જીવંત વ્યક્તિએાની જ્યાંત કે તે નિમિત્તના કાર્યક્રમાં તેમને પસંદ નથી, કારણ કે તેઓ માને છે કે "વ્યક્તિ છવનના અંત સુધી એક સરખી રહેશે કે નહીં એ નક્કી થતું નથી. એટલે જીવતા માણસની જ્યંતિઓમાં જોખમ હાઈ પ્રાયઃ નહીં ઉજવવી જોઈએ!" પણ, જે વિશિષ્ટ વ્યક્તિ હાઈ તથા જેમનાં કાર્યા અને વિચારા લાકાને પ્રેરણા આપે તેવાં હાય તેને શુભ દિને યાદ કરવામાં વાંધા નથી. એ રીતે આજના કાર્યક્રમ યાજયો હતા.

સૌ પ્ર**થમ શિભિરતી શરૂઆત** પ્રાર્થના વડે થઈ. સહુએ એક સ્વરમાં ગાયું :

> " સંગે હરિચર અમાં રહીએ તમે અમે સંગે હરિપ્રણયમાં રહીએ તમે અમે.

ત્યારભાદ બહેનશ્રી મીરાંબહેને મધુર સ્વરે બાવગીત ગાયું :

પ્રસા અંતર્યામી જીવન જીવના દીન શરણા... પિતા, માતા, બધુ, અનુપમ સખા હિત કરણા…!

ત્યારભાદ શિભિર વ્યવસ્થાપક સમિતિના મંત્રી કાર્યકર શ્રી. ઉત્તમ-લાલ કારચંદ ગાસળીયા ( વયુભાઈ) એ આજના જન્મદિન નિમિત્તે આવેલા પ્રેરક સ**ેર**શ વાંગી સંભળાવ્યા હતા. કેટલાકે સતરની આંટીએક

અજલી રૂપે મહારાજશ્રીને અર્પા હતી. બધાયે મહારાજશ્રીની "શતાયુ દીર્ધાયુભવઃ "ની શુભ કામના વ્યક્ત કરી હતી.

સ દેશાઓમાં મુખ્યત્વે પૂજ્ય મહારાજશ્રીના વિશ્વવાત્સલ્ય ધ્યેયને લઇ ને ધર્મદેષ્ટિએ સમાજ રચનાના પ્રયોગો દ્વારા વિશ્વશાંતિ અને વિશ્વકલ્યાણ થાય; પૂ. મુનિશ્રી એ પ્રયોગ કરવા માટે ચિરજીવી અને ' ચિરસ્વસ્થ રહે એવી શુભેચ્છા વ્યક્ત કરવામાં આવી હતી.

પછી, શ્રી ખરાભાઈએ જણાવ્યું હતું કે '' પ્ર. ચુર્દેવની આજે ૫૮મી જન્મ જયંતિ છે. તે પ્રસંગે ૫૮ વાર નહીં પણ અઠાવન હન્તર વાર પ્રશિપાત વંદન કરી આપશે તેમને હૃદયપૂર્વક અંજલિ અર્પીએ છીએ. તેઓશ્રીએ ચાર વર્ષથી મંખઈમાં વિચરીને ક્ષેકામાં સતેલાં નૈતિક મૃલ્યાે કરી જગાક્યાં છે. આ સમય દરમ્યાન તેમણે આપણને ગીતાના કર્મયે!ગ, રામાયણનું રસાયણ, જૈન આગમાનું તત્ત્વન્નાન, સર્વ ધર્મના અભ્યાસ વગેરેનું જ્ઞાનામૃતપાન કરાવ્યું છે. તેમણે અહીં પણ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંધની રચના કરી છે. બહેનોને અત્યંત ઉપ-યો**ાી** એવા ચાર માતસમાજો સ્થાપ્યા છે અને છેલ્લે ધર્મક્રાંતિનાં ખીજ વ્યાપક કરવા માટે અને સર્વ ધર્મનાં સાધુસા<sup>દ</sup>**ી**ઓ એક વ્યાસપીઠ ઉપર ખેસીને ધર્મ મય સમાજ રચના કરે તે માટે સાધુસાધ્વી શિખિરનાં મંડાણ કર્યાં છે. ધર્મમય સમાજ રચના માટે તેમની સક્રિય રચનાત્મક′ કાર્યવાહીનું અનુકરણ જો **દેશ** અને વિશ્વ કરે તે৷ જગતમાં સુખ, શાંતિ અને આનંદ જરૂર આવ્યા વગર ન રહે. એ માટે એમણે હજુ ઘણું કરવાનું છે. તે માટે જગતને તેમના તરફથી પ્રેરણા સતત મળતી રહે એ માટે આપણે સૌ ઇચ્છીએ કે મહારાજશ્રી દીર્ધાયુને પ્રાપ્ત થાવ અને તેમની પ્રેરણા આપણને સૌને સતત મળતી રહે."

્ત્યારભાદ પૂ. મુનિશ્રી નેમીચંદ્રજીએ પૂ. મુનિ મહારાજશ્રી સંત-ભાલજીની પ૮મી જન્મતિથિ પ્રસંગે ધર્મદષ્ટિએ સ્માર્જ 'સ્થનાને પ્રયોગ-પ્રવાહ અંગે વર્ષો કહ્યું કે અજે જે મહાન અતમાની જનમતિથિ છે, તેની જન્મતિથિ ઓપણે માટે વધુ તે વધુ ચિંતન કરવા જેવી છે. આપણે માત્ર એ મના બીતિક દેહતે માનીને જ મીઠ માંડીશું તે એનાથા કે છે દિવસ સમાજજીવન ઊંચું નહીં લાવી શકીશું. બારતમાં અનેક મહાયુરુષો જન્મ્યા છે અતે સમાજરચનાના અનેક પ્રયોગો કર્યા છે. પણ મહાના ગાંધીજી પછી આ પ્રયોગ આરંબાયા તે અદ્દભુત છે. એ પ્રયોગના મૃશિયાં યુ. મુનિશ્રીના જીવનમાં ક્યાંથી આવ્યા ? એ વિષે આપણે એમના જીવનના આરંબકાળથી વિચારવું પડશે.

શ્રાવણ માસમાં પ્રકૃતિ લીલીછમ થઈ જાય છે, ચારે બાજુ દરિયાળી છવાઈ જાય છે. ચોમેર પ્રકૃતિ જાણે વાત્સલ્ય વેરતી હૈલ્ય એમ લાગે છે. ધર્માકિયા માટે પણ આ અમૃશ્ય દિવસો છે, અને ખેડૂત માટે પણ શ્રાવણ માસનું મહત્ત્વ વધારે છે. ખેડૂત પેલતાના ખેતરની ભૂમિ ઉપરથી જાળાઝાંખરાં કાઢી નાંખી સમી કરે છે, તવાં બી વાવે છે, ખેતરમાં કાઈ પાકને નુકસાન ન પહેાંચાંડે તેની કલ્છ રાખે છે, અને અનાજ પાકયા પછી પાતાના કુટુંબને અને જગતને આપે છે. એટલા માટે જ તે જગતને જવાડનાર જગતાત કહેવ્ય છે. આ થઇ ભીતિક ખેતી કરનાર ખેડૂતની વાત.

આજ શ્રાવધ્યુ માસમાં આધ્યાત્મિક ખેતી કરતાર પૃ. મુનિલીતા જન્મ થાય છે. તેઓ શી રીતે સમાજના ખેતરમાં વિધ્વાત્સલ્યનાં બી વાવી, એ ખેતીને કાેઈ તુકશાન ન પહેંાંચાંડે, સમાજમાં અનિષ્ટા કે ખાટાં મૂલ્યા ન પેસી જાય, તેતી બરાબર ચાેકી રાખીને, ધર્મતત્વઃપી અતાજ કેવી રીતે પકવે છે અને જગતની માતા બનીને જગતને કેવી રીતે આપે છે, તે ક્રમ ઉપર આપણે વિચારીશું.

ધર્મદિષ્ટિએ સમાજરચનામાં ત્રણ તત્વા મુખ્યત્વે છે—સત્યં, શિવ અને સુદરમ્. પૃ. મુનિર્શીના સંવત્ ૧૯૬૦ માં જન્મ થાય છે. નામ શિવલાલ રાખવામાં આવે છે. માતાનું વાત્સલ્ય એમને મળે છે, એટલે 'શિવ' મુજ્યું. હવે સત્ય અને સુંદર મેળવવાં બાકી હતાં. મુળધમાં આવીને એએ ધધા કરે છે, એમાં પ્રામાણિકતા, ખત અને વકાદારી રાખે છે. એ ત્રણે ગુણાથી ખુશ થઇને એમના શેઠ તે વખતે ૨૦૦ રા.ના પગાર સુધીનું પ્રલાભન આપે છે અને છેવટે છ આની ભાગ આપવાની એાકર કરે છે; પણ એમની મૂળ ધર્મ દૃષ્ટિ હાઇ સમાજની અર્થ મૂલક દૃષ્ટિ પ્રત્યે એમને છેવટ વૈરાગ્ય જન્મ્યા. આ બધા ધધા એમને નાના લાગ્યા.

આ વૈરાગ્યવૃત્તિથી પ્રેરાઈને સંવત ૧૯૮૫માં માેરબી મુકામે કવિવર્ય પૂ. મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મ. પાસે તેઓ મુનિદીક્ષા સ્વીકાર કરે છે. દીક્ષા પછી એમનું નામ સૌભાગ્યચંદજી રાખવામાં આવે છે. સૌભાગ્ય એટલે સુંદર બાગ્ય. એટલે હવે સુંદર મળ્યું. માત્ર સત્યં બાકી હતું. એને શાધવાના ત્રણ કાળ-એટલે ધર્મમય સમાજ રચના પાછળના સત્યની શાધ માટે ત્રણ કાળ-માંથી પસાર થાય છે-(૧) સ્મૃતિ, (૨) શ્રુતિ અને (૩) પ્રયાગકાળ.

એને માટે સર્વાપથમ સત્યની સ્મૃતિ એટલે ચિંતન, અધ્યયન, મનન, સાહિત્ય લેખન વગેરે પૂ. મુનિશ્રી કરે છે. નામ પણ 'સંતખાલ'-એટલે સત્ની શોધ કરનારાઓનું ખાળ-રાખવામાં આવે છે. આગમા, દર્શના, સરકૃત-પ્રાકૃત ભાષાના ઊંડાષ્ટુથી અબ્યાસ કરે છે. ચિંતન કરે છે; ચિંતની એકાગ્રતા માટે 'અવધાન' કરે છે. શતાવધાની ખને છે. અજમેરમાં ભરાયેલ 'સાધુ સમ્મેલન' વખતે અવધાન પ્રયોગ પછી 'ભારતરતન' ની ઉપાધિ મળે છે. "ઉત્તરાધ્યયન", "આચારાંગ" અને "દશ વૈકાલિક" સ્ત્રના ભાવવાહી સરળ સુખાધ ભાષામાં અનુવાદ કરે છે. "સ્ત્રરણ શક્તિ", "આદર્શ પ્રહસ્થાશ્રમ" "યોવન", "આપણી ભૂલ કયાં છે?" "ધાર્મિક દૃષ્ટિ અને સમાજવાદ" "સ્ત્રુરણાવલી", "સિદ્ધિનાં સાપાન", "જૈન–દૃષ્ટિ એ ગીતા દર્શન" વગેરે સાહિત્ય રચના કરે છે. પણ આ બધું કરવા છતાં સત્યની તાલાવેલી શ્રમતી નથી. એમને સત્ય શાધવાની ઉત્કટ તાલાવેલી સંવત્ ૧૯૯૨ ના મુંબઈ ચાતુર્માસમાં લાગી. પરિષ્ણામે ૧૯૯૩ માં ર્ણાપુર

(નર્ગદા તટે) માં સમીન એકાંતવાસ રહ્યા. એ કાળમાં બધા ધર્મોનાં સત્યોના અભ્યાસ, ચિંતન, વિધવાત્સલ્યના બીજ મંત્ર 'ૐ મૈયા' રૂપે મેળવે છે. અબ્યક્ત જગત્ સાથે એકતાના અનુભવ રસ ચાખે છે.

ત્યાર પછી ૧૯૯૪ માં વાધછપુરા ચાતુર્માસ કરે છે. આ વખતે સ્મૃતિકાળ લગભગ પૂરે થાય છે. હવે શ્રુતિકાળ આવે છે. શ્રુતિમાં તો તેઓ સમાજના વિવિધ અનુભવેષનું શ્રવણ કરીને સંઘરે છે. લેોકો જીદી-જીદી જાતના સમાજના અનુભવે 'इति શ્રૂयते ' इति શ્રयते ' અષ્ય કૃષે સાંભળવામાં આવે છે, એમ કૃષે છે. ત્યાં જ વળી કાઈ એમને કૃષ્ઠે છે-નળકાંઠામાં ચાલા, ત્યાં તમને સુંદર કાર્ય મળશે, એટલે એમણે નળકાંઠાના પવાસ ખેલા. ત્યાંની તળપદા કાળી અને બીજી પછાન જાતિઓમાં તે વખતે હાર ચારી. બીજાની પરણેતર સ્ત્રીને ઉપાડી જવું, માંસ, દારુ, બહેનાના પૈસા લેવાં, ચા–બીડી વગેરે અનેક અનિષ્ટા જોયાં, એ બધાં અનિષ્ટાની પાછળ અર્થ અને કામની દૃષ્ટિ મુખ્ય છે, એ એમને લાગ્યું. ધર્મદૃષ્ટિ ખતાવી તેના પ્રયોગ સમાજમાં કરવા નાઇ એ, એમ લાગ્યું. અહીં શ્રુતિકાળ અને સ્મૃતિકાળ પણ લગભગ પુરા થાય છે.

ડવે આવે છે પ્રયોગ કાળ. એમાં સાથી પહેલાં નળકાંઠાના તળપતા કોળી પટેલોનું ૧૯૯૫ ના પોપ માસમાં સમ્મેલન ભરાય છે. એમાં એ લોકોને સાચી ધર્મદષ્ટિ સમજ્તવે છે અને આવી ધર્મદષ્ટિથી જ સમાજ સુખી થઇ શકે; નહિતર અર્થકામ પાછળ દાેટ મૂકવાથી બધાને એટલા બધા પરસેવા પાડીને શ્રમ કરવા છતાં સતાપ અને સુખ નહીં મળે. આ વાત એ લોકા સમજ્યા. સમેલનમાં સામાજિક સુધારણાના ઠરાવા પસાર કર્યા. ંતે વખતે કોળી પટેલના નામકરણસંસ્કાર પૃ. મહારાજશ્રી 'લોકપાલ ' રાખીને કરે છે. ત્યાર પછી માંસાહાર, જુગાર, શિકાર, દારુ અને ચા ઉપર પૃ. મહારાજશ્રીએ પ્રહારા કર્યા લાણાય લોકા આ વિચાર સાથે શ્રહાથી સંમત થયા. એ : બદીને છોડવાની પ્રતિત્રા

લીધી, તેમની ધર્મમય સમાજરચના અગે વાતે**િ વહેવા લાગી** અને ઘણા લોકા જિજ્ઞતસ બન્યા કે એ શું છે? આપણી ધર્મદેષ્ટિએ સમાજ રચનાનું સ્પષ્ટ ચિત્ર શું છે ? એ જિત્તાસાથી પ્રેરાઇ કેટલાંક ભાઈબહેના એમની પાસે આવ્યાં એટલે પૂ. મહારાજશ્રીએ બકરાણા, ઝાંપ, અરણેજ, સાણુંદ અને રાજકાેટ આમ જુદા-જુદા ગામામાં વિશ્વવાત્સસ્ય यितह वर्जी येक्या

એમાંથી કેટલાંક સારાં કાર્યકર ભાષ્ટ્રખહેના મુખ્યાં. તેને લઈને તેએો ભાલમાં ગયા. ત્યાં પાણીનું અત્યંત કષ્ટ, ચાર ગાઉ સુધી પીવાના પાણી માટે જવું પડે. એ સ્થિતિમાં ત્યાં મહારાજ્શ્રીની પ્રેરણાથી જલસહાયક સમિતિ રચાય છે, તે દ્વારા જલકષ્ટ નિવારણ કરવામાં અાવે છે. આરોગ્ય માટે વિશ્વવત્સલ ઔષધાલય સાર્ણદ અને શિયાળમાં સ્થપાય છે. ભંગી જેવી અત્યંત પછાત ગણાતી જાતિના બાળકોને સંસ્કારી ખનાવવા માટે ઋષિ ખાળમંદિર રચાય છે. આ રીતે ભાલનળ-કાંઠાપ્રદેશ ધર્મદ્રષ્ટિએ સમાજ રચનાની પ્રયોગ ભ્રમિ બને છે. ભાલનળ-કાંઠાના પ્રદેશમાં તેઓ ગામડે–ગામડે કરે છે. ગાંમડાના હૃદયરૂપ ખેડુતોને નૈતિક સંગઠનની વાત સમજાવે છે. અને આ રીતે ખેડુત મંડળ સ્થપાય છે.

આ રીતે આ આધ્યાત્મિક ખેડૂતના ભૌતિક ખેડૂતાની સાથે તાળા મળી જાય છે. બંનેના સમન્વય ધર્મ દ્વારા કરે છે; અને ભૌતિક ખેડત (ગામડા)થી માંડીને આધ્યાત્મિક ખેડુત (ક્રાંતિપ્રિય સાધુ સાધ્વી) સુધીના અનુબંધ જોડવાની વાત કરે છે. તેમની અનુબંધ વિચાર ધારાનું એ પહેલું ચરણ સક્રિય રીતે ત્યાં મંડાય છે. તેમાં આગળ વધાય છે અને ગ્રામ સંગઠનોના બીજાં અંગા રચાય છે—ગાપાલક અને મજૂરાના મંડળા એની નીચે સહકારી મંડળી સહકારી જીન પ્રેસાે વ. ચલાવવામાં આવે છે. ઝઘડાએાના ઉકેલ લવાદી પદ્ધતિથી કરવામાં આવે છે. અનિષ્ટાને દૂર કરવા શુદ્ધિપ્રયોગ અને તાેકાના વખતે શાંતિ સ્થાપિત કરાવવા શાંતિસેના પ્રયોગ પૂ. મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી શરૂ થાય છે.

"વિશ્વવાત્સલ્ય' પંત્ર પ્રયોગની ગતિવિધિ અને અનુભંધ ચતુષ્ટયની સ્થિતિને સારી પેડે છણવા માટે એમની પ્રેરણાથી દરમખવાડિયે બહાર પડે છે. આમ શ્રામામાં સારી પેડે પ્રયોગ કરી કાર્યં કરોતું પ્રાવાગિક સંઘર્પે સંગદન કરી, એ બધું ધર્મદ્દષ્ટિએ સમાજરચનાનું કાર્ય આગળ ધરાવે છે.

હવે આ પછી પૂ. મહારાજશ્રી શહેરા તરફ વળે છે. શહેરા જ્યાં સુધી ગામડાના શે.પક રહેશે, ત્યાં સુધી ધર્મ દૃષ્ટિએ સમાજરચના પ્રયોગમાં અતેકવિ<sup>દ</sup>ના આવશે, એ દૃષ્ટિએ વિશ્વના આંતરરાષ્ટ્રીયક્ષેત્રે મુંબઇમાં પૂ. મહારાજશ્રી પધારે છે. લાટકાપરના ક્રાંતિપ્રિય સ્થાનકવાસી જૈન સુધ આવકારે છે. ચાતુર્માસ કરાવે છે અને અહીં વિશ્વવાસસ્ય પ્રાયોગિક સંઘના પાયા નંખાય છે. એના સંચાલન નીચે ચાર સ્થળ માતૃસમાજો સ્થપાયા છે.

શહેરામાં રચતાત્મક કાર્યં કરા, માતાઓ અને મધ્યમ વર્ગને જો સાંકળવામાં આવે તો સમાજરચના નિર્વિલ્ત રૂપે ચાલતી રહે. પણ એતી પાછળ પૃ. મહારાજશ્રીની કલ્પના એ છે કે નૈતિક ગ્રામ સંગઠન, શહેરોના માતૃસંગઠનો, મધ્યમ વર્ગી સંગઠનો મળીને જન સંગઠન, અને જનસવક સંગઠન મળીને આજના રાજ્ય સંગઠન (કોંગ્રેસ) ની શૃદ્ધિ અને પુષ્ટિ માટે સતત પ્રયત્નશીલ રહે, અને ક્રાંતિપ્રિય સાધુસંતા આ ચારેય અનુપંધ ભરાભર જાળવી રાખે, ભગડેલા અને તૂટેલા અનુ- ખંધાને સુધ રવા—સાંધવાનું સતત કાર્ય કરે. આ ભગીરઘ કાર્ય માટે યાગ્ય ક્રાંતિપ્રિય સાધુસંત્યાસીઓ જ હોઈ શકે, તે જ વિલ્વમાં સવીગી ક્રાંતિની દિશામાં કાર્ય કરી શકે. એટલા માટે આ વર્ષે એમની પ્રેરણાથી સાધુસાધ્વી શિભિરનું આયોજન કરવામાં આવ્યું છે.

આ રીતે પૂ. મહારાજધીના જન્મ દિવસે ધર્મદિષ્ટિએ સમાજ રચનાના પ્રવાદના મેં ટૂંકા પરિચય આષ્યા છે. પૂ. મહારાજબ્રી ધર્મદિષ્ટિએ સમાજ રચના આખા વિધને પાતાનું કુટુંળ માની વિધવાત્સક્યને લક્ષ્યમાં રાખી પ્રયાગ કરે છે, એમાં બધાંય સારા શુભ બળાના Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

સહયોગ હાેય તાે જ આ કાર્ય આગળ ધપી શકે. આજે વિશ્વને હૃદયયી નજીક લાવવાનું ભગીરથ કાર્ય મહારાજશ્રી કરવા માંગે છે. એમના ભૌતિક દેહ કરતાં આધ્યાત્મિક **દેહ**ને જ આપણે વધારે મહત્ત્વ આપીએ છીએ. વિશ્વવાત્સલ્ય એમના આત્મા છે, ધર્મદેષ્ટિએ સમાજ રચના એમના પ્રાણ છે. માતુજાતિ હૃદય છે. ગામડાં અને પછાત વર્ગા પગ છે, રચનાત્મક કાર્યકરાે ( લાેકસેવકાે ) હાથ છે, કાેંગ્રેસ એમનું પેટ છે. આજે કાંગ્રેસરૂપી પેટ સામાજિક, આર્થિક, સાંસ્કૃતિક, શૈક્ષણિક વગેરે બધાં ક્ષેત્રાતે પચાવવા માંગે છે, એટલે પૂ. મહારાજ**શ્રી પેટને** પણ બીજાં અંગાને વહેંચણી કરીને માત્ર રાજકીય અંગ રાખે તેમ ટકાર કર્યા કરે છે. ગામડાં અને લાેકસેવકા દ્વારા આ અંક્ષ્શ લાવવા માંગે છે. જો બધાંય અંગા મળીને મહારાજશ્રીના કાર્યમાં યથાયાેગ્ય સહકાર આપશે તા એમતા આ આધ્યાત્મિકદેહ વિશ્વવાત્સલ્ય સીંચવામાં સમર્થ થશે.

પ્રભૂતે મારી નમ્ર પ્રાર્થના છે કે પૂ. મહારાજ્યી શતાયુ થાએ। અતે યુગા-યુગા સુધી વિશ્વને વાત્સલ્યરસનું પાન એમના દ્વારા મળા. એમને મારા શતશ: વંદન."

શ્રી. પુંજાભાઈ કવિએ પ્રયાગનાં પગથિયાં કહેતાં જણાવ્યું: '' મહારાજશ્રી જ્યારે ભાલનળકાંઠામાં ગયા ત્યારે આપણે ત્યાં જેમ વાડાળધી છે તેમ ત્યાંના લાેકાએ કહ્યું કે 'આ તાે વાણિયાના સાધુ છે.' પણ મહારાજશ્રીનું વાત્સલ્ય, કામ કરવાની કળા, તેમનું ચારિત્ર્ય વગેરે જોઈને લોકા તેમની તરફ ખેંચાયા. પછી તેા એટલા સંબંધ બધાઈ ગયે કે જેમ માતા–પિતા બહાર ગયા હોય અને બાળક રાહ જુએ તેમ મહારાજ શ્રી ચાર વર્ષથી મુંબઇ છે અને ત્યાંની પ્રજા રાહ જોઈને ખેડી છે. આજે ઘણા લાેકા મુનિશ્રી સાંતખાલજી પ્રત્યે મીંટ માંડે છે તે ખરાખર જ છે. તેમણે હજુ ચિરજીવ ખનીને <mark>સમાજને દે</mark>ારવાના છે. "

શ્રી. માટલિયાજીએ કહ્યું : '' સંતબાલ જયંતિ જૈન પર પરાને બધ ખેસતી લાગતી નથી. એટલે તેના ખદલે તેમના વિશિષ્ટ કાર્યની-અનુખંધ વિચારધારાની જયાંતિ ઉજવીએ એ જ બાધબેસતી આવશે. ગાંધીજીએ રૈંડિયા–જયાંતિ, વિનાભાએ ભૂદાન–જયાંતિ. પાંડિતજીએ બાલ–જયાંતિ ઉજવવાનું કહી નવી પરંપરા ઊભી કરી છે. તે દબ્દિએ એક નવીન પરંપરા કાયમ થઇ છે, તે સુયાગ્ય છે.

મહારાજશ્રીના વિચારનાં જે તત્ત્વો દેખાય છે. અનુબધ વિચાર-ધારાનાં, તેની ઉપાસના તેમને રામકૃષ્ણ પરમહસમાં દેખાય છે. રામકૃષ્ણ પરમહસ માતૃશક્તિના ઉપાસક હતા. આ માતૃશક્તિ એટલે શું ?

આ આખુયે વિશ્વ વાત્સસ્થથી ભરપૂર છે. એટલે ખ્રિસ્તી, ખુદ, ઇસ્લામ, રાધા, હનુમાન એ બધાની ઉપાસના વિશ્વવાત્સસ્થમાં સમાઈ જાય છે. ચેતનને પ્રાપ્ત કરવા માટે એ બધી ઉપાસના છે. તેમણે ભેદ– ખુદિ કાઢી નાંખી, સર્વધર્મ ઉપાસના અને અભેદ–દષ્ટિ લીધી. કાેઈ એ કહ્યું કે "તમે તેા મૂર્તિપૂજ્ય કરાે છે!?"

તા કહ્યું : ''વ્યક્તિપૃજા દ્વારા અવ્યકતને પ્રાપ્ત કરવા મથું છું. "

મહારાજથી પણ વ્યક્તપણે જે કંઈ કરે છે, તે અવ્યક્તને મેળવવા માટે જ છે. રામકૃષ્ણે વિચારને વ્યક્ત કરવા માટે વિવેકાનં દને તૈયાર કર્યા. તેમણે પરદેશમાં પણ પ્રચાર કર્યા. ગાંધીજીએ એ જ પરંપરા પકડી.. ગ્રામોઘોગ, રાજરાટી તેમજ સંસ્કાર મળવા જોઈએ. એમાં અંતરાય રૂપ રાજ્ય હતું એટલે પરદેશી રાજ્યને દૂર કર્યું. આશ્રમમાં તેમણે સાધુત્વના વિકાસ કર્યા. પરિષ્ણિત જીવન જીવી પતિ–પત્ની બ્રહ્મચારી બન્યાં. બા અને વ્યાળક જેમ બની જતા. બીજી બાજી ખાદી ગ્રામોઘોગ, મજૂર વગેરેની સંસ્થા બનાવી સમાજમાં સંગઠનનું ધડતર કર્યું. કોંગ્રેસને શુદ્ધ બનાવી.

કાેઈએ પૂછ્યું : '' બાપુ, અનુસધાન શું ? ''

તો, કહે : " અંતરમાં રામ સાથે રાખા અને બહાર રેટિયા સાથે ! "

વિનાભાજીએ વિચાર્યું કે જો અસમાનતા દૂર નહીં થાય તા વર્ગ-વિત્રહ આવશે. ધર્ષણ દારા વિષમતા તાેડવાના વિચાર સામ્યવાદ વગેરે વાદાને આવ્યા. વિનાખાજીએ ત્યાગ કરીને વિષમતા તાેડવાની વાત કરી. જેની પાસે છે, તે જેની પાસે નથી તેને સ્વેચ્છાએ આપે. એમાંથી ભૂદાનની જ્યાતિ પ્રગટી.

વિશ્વમાં સંક્રચિત દેષ્ટિ તાેડવા માટે પાંડેતજીએ પ્રયત્ન કર્યો. પંડિતજીને કાેઈએ કહ્યું તમારી જન્મ જયંતિ ઉજવવા શું કરવું! તાે કહે કે વાત્સલ્ય જયંતિ ઉજવા–ખાલ જ્યંતિ ઉજવા!

મહારાજ્યી આ બધી ગાંધીવાદી વિચારધારાના–સમાવેશ અને સમન્વય તેઓ અહિંસક–અનુખંધ વિચારધારામાં કરે છે. તેના વિકાસ માટે અખડ પ્રયત્ન કરે છે. અહિંસા વડે એક એવું ધર્મમય જીવન આવે કે તે સમાજ અહિં સક હોય અને તેમાં યાગ્ય વ્યક્તિને યાેગ્ય રીતે સ્થાન મ**ળે** એ તેમની અતુર્ભંધ વિચારધારાનાે આધાર છે.

એટલે માર્ જૈન ધડતર થયેલું હોઇ ને મેં મહારાજશ્રી પાસે વાત મૂક્ષી કે તમારી જયંતિ કેવી રીતે ઉજવીએ! તેા તેમણે કહ્યું કે " અનુષ્યંધ વિચાર જયાંતિ '' તરીકે ઉજવા ! ' તે અંગે વધારે સ્પષ્ટી કરણ કરતાં તેમણે કહ્યું કે '' આપણે એક એવી સંધરચના કરવાની છે જેનાથી સત્ય અને અહિંસાના ક્રમે ક્રમે વિકાસ થાય. એ માટે મારી એક કલ્પના છે. ક્રાંત દેષ્ટા સંપૂર્ણ ત્યા<mark>ગી સમગ્ર સમાજને માર્ગદર્શન</mark> આપનારા સાધુએો, બીજા બાર વ્રતધારી શ્રાવકતી જેમ લોકસ ગઠનાનું સંચાલન કરનારા વતબહ રચનાત્મક કાર્ય કરો, ત્રીજ નૈતિક લોક-સંગઠના-ખેડૂત, ગાપાલક, શ્રમિક એ બધા વર્ગનું તેમ જ નારી જાતિ વગેરેનું નૈતિક સંગઠન કરવું; ત્યાર પછી ચોશું રાજ્ય આવે છે. તે બધીજ રાજ્યની પ્રવૃત્તિ કરે; પણ જો તે ધર્મના રસ્તે ન વળે તેા કાેઇ પ્રવૃત્તિ સારી ન થાય! આજે રાજ્ય પક્ષ વડે ચાલે છે, તો ભક્ષે ચાલે પણ, સત્ય અહિંસા અને ચૈતન્યને ટેકા આપે તે પક્ષને લોકા ભરપૂર ટેકા આપે—તેની સાથે સંબંધ જોડવા જોઈએ. એ રીતના ધડાયેલ પક્ષમાં કોંગ્રેસ આવે છે. એમાં ઘણી ખામીએા આવી છે તે છતાં તેને ગાેખલે, તિલક, ગાંધીજી, અને નહેર જેવાના પાસ લાગેલા છે એટલે તેને ટકાવવી અને સુધારવી.

એમ મહારાજશ્રી માને છે.'' આ કાર્ય થાય એમાં આપ સોના ફાળા મળે એ જ મહારાજશ્રીની જયંતી મનાવવા જેવું થશે.'

વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંઘના પ્રમુખ નાદુરસ્ત તિબયતના કારણે આવી શકયા ન હતા તેથી તેમના સંદેશા શ્રી. રતિભાઈ દીપચંદે વાંચી સંભળાવ્યા હતા. તે જ રીતે ધાટકાપર સ્થાનકવાસી ઃઐન સંઘના પ્રમુખ પણ તિબયતના કારણે ન આવી શકયા પણ પ્રતિનિધિ તરીકે તેમનાં પત્ની આવ્યાં હતા. તેમણે શુભેચ્છાના સંદેશા કહ્યો હતા.

શ્રી. રતિભાઇએ કહ્યું : "મને એક વિદ્રાન જૈન સાધ્વી કહેતાં હતાં કે સંતભાલજીને સીત્તેર ટકા જૈના માને છે. જૈનેતરા તા જુદા જ. હમણાં બે વૃદ્ધ સાધુ મહારાજો કાળધર્મ પામ્યા. ખંને જુદાગચ્છના હતા છતાં તેમની નનામા સાથે કાઢવામાં આવી. આના યશ સંતભાલજીને છે. આ તેમની સિદ્ધિ છે કે ભેદને ટાળવા.

અમે ભાલમાં ગયા હતા ત્યાં સુંદર અનુભવા થયા. એક સાધુ જો સમાજને ઘડે તો કેવું થાય છે તે નજરે જોવા મહ્યું ! અમે બાધરના ટેકરા અને પુરાતન અવશેષો જોવા ગયા. ત્યાં પાક્ષીટ પડી ગવું. સાંજે પાક્ષીટ પાધું આવ્યું! અરે આ કેવું! તા કહે કે એ તા સત્યાલછ મહારાજતા શિક્ષા છે.

બીજી વાત. હું અને અમૃતલાલભાઈ હજામત કરાવવા ગયા. વાળદંત ત્રણ આના આપવા લાગ્યા તો કહે કે 'તમે સંતબાલજીના મહેમાન છો. વધારે ન લેવાય!' સામા ધર્મિ'ષ્ઠ હશે તો જ તે સંતબાલજી સાથે ઢકી શકશે.

મતે તો લાગે છે કે આપણે મુંબધવાસીએ વ્યવસાયની મર્યાદા નહીં બાંધીએ ત્યાં સુધી દુઃખ ઓછાં થવાનાં નથી. તે માટે સંતબાલજી કહે છે તેવા ધર્મમય સમાજ તરફ વળીએ. આપણે સંતબાલજીનું દીધાંયુ ઇચ્છીએ છીએ!

ધાટકાપર માતૃસમાજનાં મુખ્ય સંચાલિકા અને વ્યવસ્થાપિકા શ્રી. લિલતાબહેને મહારાજશ્રીને સ્ત્રી જાતિના ઉદ્ધારક તથા તેમને પ્રતિષ્ઠા આપી, વાત્સલ્ય વહેવડાવનાર ગણાવી, તેઓશ્રીએ સ્થાપેલ ઘાટકાપર માતૃસમાજની સિદ્ધિએા વર્ણવી હતી: ."આજે ત્યાં પાપડ, વડી, ખાદ્ય સામગ્રી ઉપરાંત ઈ લેકટ્રીક વાયરિંગ અને માટરની ગાદીઓનું (પ્રીમિયરનું) કામ ચાલે છે. તેથી લગભગ સાે ઉપરાંત બહેનાને રાજ કામ મળી રહ્યું છે. મહારાજગ્રીની ઈચ્છા છે કે રાજ ત્રણસાે બહેનાને કામ આપી શકીએ તાે સંતાા. આવા પરાપકારી સંત દીર્ઘાય છવા એવી સંસ્થા પ્રભુ પાસે પ્રાર્થના કરે છે!"

આ બધાના જવાબ વાળતા પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજીએ જણાવ્યું હતું: "શિબિરના ચાલુ વ્યવસાયમાં આ કાર્યક્રમ આવી ગયા. આપણે માટામાં માટી કાળજી વ્યક્તિની પ્રશંસા ન થઈ જાય તે રાખવાની છે. આપણી આંખ સ્થુળને વધારે નજીકથી જુએ છે. એટલે પ્રથમ નજર શ્રધ્ધેય તરફ જાય, પણ દેહ તા નાશવંત છે. એટલે પુલ, મહાવીર, રામ, કૃષ્ણ, ઇશુ, જરશુસ્ત, મહાંમદ કે શીખગુર,—એ બધાએ જે વારસા આપ્યા છે તેને યાદ કરીએ છીએ. હું નમસ્કાર કર્ છું એ ગુરના શરીરને નહીં, પણ તેમના બાવને નમું છું. છતાંયે મારી સામે સ્થૂળ શરીર તા છે જ એટલે સ્થૂળ દેહને યાદ તા કરીએ પણ વિચારને ભૂલીએ નહીં.

સંતભાલ નામ આવે એટલે હું વિચારમાં પડું છું કે સંતભાલ એટલે કેાણ ? સત્યની મેં ઉપાસના રાખી છે. અવ્યક્ત જગતની ઉપાસના મુખ્ય છે. સંતભાલ-પરિવાર એટલે આ શ્યૂળ દેહને નહીં, પણ સંતભાલના વિચારને માનનારા લોકો. ખે સાધુઓની નનામી સાથે નિકળી તે પણ સંતભાલ-વિચાર પરિવારના કારણે; નહીં કે સંત ભાલના શરીરને પૂજનારા પરિવારને કારણે.

હુમણાં સ્થા. જૈન સાધુઐાનું સંમેલન થયું. દરેકનું વ્યક્તિત્વ સચવાય તે જોવું જોઇએ. આમ પ્રથમ જૈના એકત્ર થાય. પછી હિંદુ એ। એકત્ર થાય અને પછી ભારત અને અંતે વિશ્વ એક થાય. ધર્મમય સમાજ ઘડાય. આમ સંતુખાલ-વિચાર વ્યાપક થાય તાજ ખતે.

હમણાં પુજાભાઇએ કાવ્યમાં કહ્યું કે 'સંતળાલ તરફ મીટ મંડાણી' તો હું પૂછું છું કે તે વ્યક્તિ તરફ કે શિબિર તરફ? આ શિબિર **પણ સ**ંતત્પાલ વિચારનું પ**રિ**ણામ છે. જયંતી મનાવતી વખતે વ્યક્તિ **પ્રશાસામાં** ન ઊતરી જવાય એ વિચારવાનું **છે.** તે સાથે દરેકનું વ્યકિતત્વ સચવાય એની તકેદારી પણ રાખવાની છે. શિબિરાર્થામાંથી કેટલાક ને એમ પણ થયું કે ''આ પાટલા શા માટે ? હૂં કે બી.જા સત્યાસીઓ સહેજ ઊચે શા માટે?" મેં સમજબ્યું કે—પાટલા એમના માટે છે કે જેઃ સાધુએા છે તેમનામાં ગૃહસ્થાશ્રમી કરતાં થાેડા કેર <mark>હંમેશા રહે</mark>—આ આપણી પરંપરા છે. કારણ કે ગૃહસ્થાંબ્રમ, **લક્ષ્મચર્યાશ્રમ અ**ને વાનપ્રસ્થાશ્રમ કરતાં સંન્યસ્તાશ્રમ વધુ આદરપાત્ર છે. જવાબદારી પણ વધુ તો તેમની જ છે. તમારા સહુના આશીવોદ મળે. શુભેચ્છાઓ મળે એટલી જ પ્રાર્થના છે!"

આમ આજના ભાવનાબર્યા પ્રસંગ સાનંદ સંપૂર્ણ થયા હતા. મહારાજશ્રીના અનન્ય વાત્સસ્યના કારણે સહુની એક જ ઇચ્છા હતી કે ''જીવત શરકઃ શતમ ''

## 1 21]

# શિબિર દરમ્યાન પ્રવચનાે, ચર્ચાએા અને પ્રશ્ન વિચારણાએ ...!

શ્ચિભિર દરમ્યાન અગાઉ આપવામાં આવેલ કાર્યક્રમ પ્રમાણે સવારનાં નિયમિત ખે વિષયો ઉપર પ્રવચના થતાં. ખપારની ચર્ચાએા તે વિષયા ઉપર થતી તેમજ ચર્ચા સમય દરમ્યાન વિશ્વ અને દેશના અનેક પ્રકારના પ્રક્ષોની વિચારણાએા મુક્ત મને થતી. એનાથી શિખિરાથીંએાના જ્ઞાનમાં અનેરા વધારા થયા, એ તા નિર્વિવાદ છે, પણ શિબિરાર્થીઓને **દે**શ અને દુનિયાનું સ્પષ્ટ **દર્શન થ**યું. કયેા પ્ર<sub>શ્ન</sub> કેવેા છે ? તેની મર્યાદા શું છે ? તેમજ તેના શું સારાં–માઠાં પરિષ્ણામા આવી શકે છે? તેનું નિરાકરણ ઘણાંને થર્ક ગયું હતું. આમાં સ્પષ્ટતઃ જૈન–સાધુત્વ અંગે ખધાને વિશેષ માર્ગદર્શન મૃત્યું હતું તેમજ તેની તરફ સહુની સન્માનની દુષ્ટિ કેળવાઈ હતી. સાધુત્વ તે આવું હોવું જોઈ એ અને તેને સમાજના ઘડતરમાં કેવી રીતે ભાગ કેવે! જોઈ એ ? તેની સમજણ દરેકને થઈ હતી.

કાર્યકરાેએ કેવા રીતે તૈયાર રહેવું જોઈએ ? કેવી રીતે આગળ વધવું જોઈ એ ? તેનું સ્પષ્ટ માર્ગદર્શન તેમને મળ્યું હતું. તેથી તેઓ ધડાતા જતા હતા; એટલું જ નહીં આવા કાર્યકરાે ખીજા અનેક કાર્ય કરાતે કઈ રીતે લડી શકે તેના અહીં સ્પષ્ટ ખ્યાલ તેમને મળ્યા હતો.

## પર્યુ વસ્તુ પર્વ દરમ્યાન :

પર્યુ પણ પર્વ દરમ્યાન શિખિર ખધ રહેલા અને શિખિરાર્થીઓને પાતપાતાની ઈચ્છા પ્રમાણે જવાની છૂટ હતી. તે છતાં જેમને પાસે રહીતે પર્યુ પણુનું મહત્ત્વ જાણુવું હતું તેમને ત્યાં રહેવાની પણ અનુમતિ હતી. પર્યુપણ પર્વ દરમ્યાન '' જૈન ધર્મ " અંગે પૂ. મુનિશ્રી સંતયાલછ અને પૂ. નેમિચંદ્રજી મ. નાં સારગર્ભિત પ્રવચનાે થયાં હતાં.

સંવત્સરીની આક્ષાયણા અને ક્ષમાપનાનું અનુપમ દશ્ય હતું. "સર્વે જ્વાને ખમાવવાની અને તેમની પાસે વિનમ્ર થઈ ને ક્ષમા માંગવાની અ શુદ્ધિ ક્રિયાનું પાતાનું આગવું મહત્ત્વ છે. " તે મહત્ત્વ શિબિરાર્થીઓને સમજ્યયું હતું. પર્યૂપણ પર્વમાં ક્ષેષ્ઠોના ઉત્સાહ અપૂર્વ હતા. પૂ. મહારાજશ્રાએ જૈન સમાજને ખાસ કરીને આંતર્નિરીક્ષણ કરવાનું, તથા અસમાનતા દૂર કરવાનું; અને પર્યુપણ દરમ્યાન સાદાઈ જાળવવા અંગે સ્પષ્ટ કહ્યું હતું.

#### અન્ય વ્યક્તિ વિશેષનાં પ્રવચનાે :

શિબિર દરમ્યાન બહારની ઘણી વ્યક્તિએ આવી હતી. તેમનાં પ્રવસ્તો થયાં હતાં. કાર્યકરોમાં શ્રી. ગુલામ રસુલભાઈ કુરેશી, શ્રી. અબલભાઈ મહેતા, અખુબાઈ શાહ, શ્રી. કલજભાઈ ડાબી અને શ્રી. રાવજબાઈનાં પ્રવસ્તે મુખ્ય હતાં. શ્રી. ગુલામ રસુલભાઈ કુરેશીએ કસ્લ મતી વિશેષતા અગે સુંદર રીતે માર્ગદર્શન કર્યું હતું. શ્રી. બબલભાઈ મહેતાએ બદાન વગેરે બાબતા ચર્ચી હતી. શ્રી. અખુબઈ અને ક્લજબાઈ એ ગ્રામસ ગઠનતાં આર્થિક, સામાજિક પાસાંએ છણ્યાં હતાં. અને શ્રી. રાવજબાઈ પટેલનું પ્રવસ્ત "સ્વમૃત્ર ચિકિત્સા ઉપર હતું.

#### શિબિર દરમ્યાન બહાર થયેલાં પ્રવચતા:

શિખિર દરમ્યાન ભદારનાં આમંત્રણાને માન આપીને પ્રવચન કરવાનું પછ્યું બન્યું હતું. તેમાં માટુંગાની ''બાલ્કનજી બારી ''માં બાળકો આગળ પૃ. મુનિશ્રી સંતબાલજી તેમજ પૃ. નેમિમુનિ ગયા હતા. પ્રવચનની બાળકો ઉપર છાપ પહેલી, સંયુક્ત જૈન વિદ્યાર્થીપ્રહમાં પણ પૃ. સંતબાલજીનું પ્રવચન હતું અને બાદમાં પ્રશ્નોત્તરી હતી, તે વિદ્યાર્થીઓને સંતાપ થયા હતા. રામતીર્થ યાગાશ્રમમાં તેના સંચાલક યાગી ઉમેશચન્દ્રજીના આપહેને માન આપી પૃ. સંતબાલજીનું ''અહિસાના ક્રમિક વિકાસ '' ઉપર પ્રવચન થયું હતું. તેની મરાઠી સમાજ ઉપર સારી છાપ પડી હતી. તેમજ મરાઠી બહેનાના મહિલા મંડળના આપ્રહને

માન અ!પી ખન્તે મુનિવરા બધા શિબિરાર્થીએા સાથે ગયા હતા. ત્યાં બહેનાને ઉદ્દેશીને પ્રવચન રાખવામાં આવ્યું હતું.

## શિભિરકાર્યવાહીના પ્રત્યાઘાતા :

હવે શિબિરનાં પ્રવચનાે અંગે થોડાેક ઉલ્લેખ કરવાે યાેગ્ય ગણાશે. સાધ્ર–સાધ્વી શિબિર એવા સમયમાં અને એવા સંક્રાન્તિકાળમાં થયો હતા, કે તે—ચાતુર્માસના સમયમાં શાન્તિથી બધા સાધુસન્યાસી– સાધ્વીએા એક સ્થળે રહેતાં હેાઈ વાંચી–વિચારી શકે. **ચાતુ**ર્માસ સિવાય તાે ખીજા સમયમાં એક સ્થળેથી ખીજે સ્થળે વિહાર કે પરિવ્રજન કરવાનું હ્રાેક, સમય અને શાંતિ એાછી મળે; ગૃહસ્થાેની પણ ચાતુર્માસમાં વૈદિક અને જૈનધર્મમાં તપસ્યાએ৷ અને વ્રતાતું વિધાન હોઈ વિચારવાના, સાંભળવાના સમય મળે છે. એ દેષ્ટિએ શિબિર ચાતુર્માસમાં રખાયા હતો. અને શિબિરમાં થતાં પ્રવચનાે અને ચર્ચાસાર હરરાજ મઠારીને લખાતા અને શિખિરાર્થીએ દ્વારા દરરોજ (ડ્રપ્લીકેટરથી) નક્લો કાઢીને માેકલવામાં આવતી. તેમાં દરસદર વિરાજતાં જિજ્ઞાસ સાધુ– સાધ્વીએા અગર તેા જે સાધુ–સાધ્વીએા ∶શિબિરમાં આવવાની ઇચ્છા હાેવા છતાં પાેતાના **ગુર્**ઐાની રજ્ય નહિ મળવાથી, **અથવા** પાેતાના સંપ્રદાયની બ્હીકે અથવા :અશક્ત હોવાને લીધે કે એવાં બીજા કારણાસર નહિ આવી શકયાં તેમના સમાવેશ થતા હતા. તેઓએ જ્યારે આ બધી શિબિરની કાર્યવાહી વાંચી ત્યારે તેમના મન પર સારી અસર થઈ હોય. એમ તેમના તરકથી આવેલ પત્રાથી જણાય છે. તેમજ જે કેટલાક વિચારક સદ્દગૃહસ્થાને નક્લાે માેકલવામાં આવતી તેમના મન ઉપર પણ જે પ્રત્યાધાતા પત્રા તે પૈકી થાેડાક પત્રાના સારભાગ અહીં આપીએ છીએ.

" હું અત્રે પંડિતપણાથી અને પુરાણી માન્યતાને પુષ્ટ કરવા માટે નથી રહ્યો, પણ નવી દષ્ટિએ વિચારણા કરી સત્યને જાણી જીવનમાં કેવી રીતે ઊતારી શકાય તે લક્ષ્યને લઈને રાેકાયાે છું, અને આપ મારા ધ્યેયની પૂર્તિ માટે (શિબિર દારા) પૂરેપૂરા સહયાગ દૂર બેઠા પણ કરી રહ્યા છેા, તેથી ધણા જ આનંદને ધન્યવાદ. તેમાં… શિબિરવ્યાખ્યાન મત્યાં. માના સાનામાં સુગંધ જેવા મેળ…

## —એક જૈનધુનિ

…'' શિભિર અંગેની કાર્યવાહીથી તેઓ (અત્રે વિરાજિત સાધ્વીજી) ખૂબ ઉલ્લાસમાં આવી ગયા હતા અને આજે જ પત્ર લખવાનું કરમાવેલ. તે મુજબ આ પત્ર લખું છું…

## —જામનગરથી એક જિજ્ઞાસુ ભાઈ

... 'શિભિરની પત્રિકાએ મળી .. ખૂબ જ આનંદ થયો. જાહું છું કે આ મેળવવાની પાત્રતા નથી; પરંતુ... પરમકૃપાના ફળસ્વરૂપે મેળવી શક્યા છીએ તો તેથી કાંઈક અમારી જવાબદારી વધશે જ...

## —પાલણપુરથી એક જિજ્ઞાસુ બહેન

... "શિબિર તરફથી નિયમિત રીતે પ્રવચન, ચર્ચાપત્રા આદિ મળી રહ્યાં છે... ઢેંમ્મૈયા માટે ખૂબ જ કોતુક હતું; તેના મર્મ વાંચતાં સમજ્તતાં ખૂબ આનંદ થયા. દેવ-શુરુ-ધર્મ (સંબંધ) મૂઢતા, ક્રાંતિક રેનાં જીવન, વિશ્વપ્રતિહાસ તેમજ બીજાં પ્રવચન વગેરે રસપૂર્વક વાંચ્યાં છે. નારીનાં આંગ-પ્રત્યાંગની-રૂપકતા ખૂબ ગમી. આપનું કાર્ય ભગીરથ છે, તે માત્ર વાંચવા માટે જ નહીં, સમજવા માટે છે. લેાકમાનસ કેળવાય અને વિશ્વવાત્સલ્યની ભાવના વિશ્વવ્યાપી ખતે...

## —ઉત્તરગુજરાતથી એક વિદ્વાન **દેશ**વા**સી સા**ધુ

…ત્યાં પુજ્ય 'ત્યાગીઓને મારા દ્રાર્દિક ભાવભર્યા યથાયાગ્ય જણાવણા…ત્યાં પ્રવચનાની તૈયાર થતી નકલા માકલી દેવા મહેન્યાની કરણા, જેના વાંચનથી તેની ઉપયાગિતાના દરેકને ખ્યાલ આવે…

#### —કચ્છથી પાયચંદ્ર ગચ્છનાં એક સાધ્વીજી

….પ્રવચનપત્રિકા બરાબર નિયમિત આવે છે. વાંચીને વિચારવાનું

ને ધારવાનું ઘણું જ મળે છે. વાર વાર વાંચ્યા જ કરીએ, એમ થાય છે. સાધુ-સાધ્વી શિબિરનાં પુસ્તકો છપાય તેા ઘણાં માર્ગદર્શક થાય....

### —સૌરાષ્ટ્રથી એક શ્રાવક્જ,

...સર્વધર્મ સમન્વય અને ધર્મના નામે ચાલતા અંધ વિશ્વાસો ઉપરનાં પાંચ પ્રવચના અને ચર્ચાએ વાંચી. ખૂબ-ંખૂબ જાણવાનું મળ્યું છે. ચર્ચાએ મુદ્દાસર અને રસપ્રદ લાગી. બહુ સરસ છ્ણાવટ થઈ છે. પુણ્ય અને ધર્મ વચ્ચેના ભેદ આજે જાણ્યા...સર્વે શિબિરાર્થાઓને માગ દંડવત પ્રણામ...

## —મહારાષ્ટ્ર થાણા જિલ્લાથી એક જૈનેતર શિક્ષિત સેવક.

…આપે લગાતાર સાધુવર્ગાને જમાનાની સૂઝ આપવા અને કર્તવ્યપથે દેારવા તિતિક્ષા ખતાવી છે, તેનું જ મૂલ્ય અગણિત છે. હું (શિબિરાર્થીઓને) મારા વદન અને અનુમાદન માકક્ષું છું…

## —' ભેરી 'ના તંત્રી ( ઉત્તરગુજરાત ).

...જે-જે નહીં જાણેલું, નહીં જોયેલું એવા વિષયોનું લખાણ પત્રિકા દારા ખહાર પડે છે તે વાંચી લણને ઉપકારનું કારણુરૂપ છે. શિબિરથી...તેા કાેઈ અજબ વસ્તુ જગત આગળ મૂકી છે, તેમ લાગે છે...રાેજી દા કાર્ય ક્રમની પત્રિકાઓ પૂ. મહાસતીજી...વાંચીને મને (પાછી) આપી દે છે.

#### —અમદાવાદ-સાખરમતીથી એક શ્રાવક.

...શિભિરનાં પ્રવચનાે નિયમિત મળે છે. એથી ખૂબ જ સંતાેષ થાય છે. ભગવાને મારા માટે અહીં રહીને અત્યારે શિબિરમાં જોડાવાનુ ગાેઠવ્યું હશે. પ્રવચનાે રાત્રે પ્રાર્થનામાં અહી વચાય છે; એથી સૌને સાર્યું એવું જાણવાનું મળે છે...

—માંડલથી એક ર. કાર્વ કર.

... શિભિર સંભધી પ્રવચન તથા ચર્ચા વાંચી. આપના પ્રવાસ વણા જ પ્રશાસાપાત્ર છે. આપતી કવિચારધારા શ્રેષ્ઠ છે. અમાને તે પસંદ પડી છે. આપ જે વિચારધારાથી સમસ્ત વિધનું શ્રેય સાધવા માટે જે–જે યાજના વિચારી રહ્યા છો, તેમાં પ્રભુ આપને વિજન્વત બનાવ; એવી અમારી અંતર અભિલાષા છે.

## —મહારાષ્ટ્ર સતારા જિલ્લાથી એક ભાઈ.

…"સાંભરમતીમાં વિરાજતાં સતીએ। ( સાધ્વીએ) ) આપનાં આવતાં ( શિભિર કાર્યવાહીનાં ) લખાણામાંથી અવતરણઃપે વ્યાખ્યાનમાં આદરપૂર્વક સંબોધે છે….ઘણું –ધણું જાણવા-શીખવાનું મળી રહે છે; એટલેો અભિપ્રાય છે."

### —સાખરમતીથી એક શ્રાવક

" શિભિરતી કાર્યવાહી વાંચીને ખૂબ આનંદ અનુભવું છું. આવી મહત્ત્વતી અને તેટલી જ પવિત્ર એવી પ્રવૃત્તિ હાથ ધરવાના મોલિક વિચાર…કોને આવે? આ ટાંકણે…સાત્રિધ્યમાં આવીને બેસવાની ઈચ્છા તીવ્રપણે થાય છે…

### —કચ્છથી એક પીઢ કાર્યકર્તા.

" બહુત દિનોંસે શિબિર કે સમાચારાં કી પ્રતીક્ષા મેં થા. શિબિર સંબધી-( કાર્યવાહી )…મિલી. ઇસિકે લિયે મેં આપકા બહુત આબારી હું. વાંચન પ્રારંભ કર દિયા હૈ!

## —પંજાળથી સ્થા. જૈન મુનિજી.

" આજ-કલ મેં પ્રતિદિન એક ઘટા શિખિરચર્ચાકા અનુશીલન કરતા દૂ. વિચાર કાપી ગહરે હૈં વિશાલતા કે લિયે હુએ હૈ. કહીં કહીં રહિવાદ પર કરારી ચાટ બી કી ગઈ હૈ...

## —પંજાળથી એક વિચારક મુનિજી.

" નિયમિત શિબિરપત્રિકા મળે છે. અને વાંચતાં ( મનમાં ) જાણે ત્યાં Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

**રૂબર આનંદ અનુભવતાે હાેઉં, એમ** જ લાગે **છે. આ** ચાતુર્માસનાે શ્ચિબિરપત્રિકાને৷ સંગ્રહ પુસ્તક રૂપે બહાર પડે, એમ ઇચ્છું છું..." અમદાવાદથી એક સદ્દગ્રહસ્થ

"...નિત્યનાંધના વાંચનથી ખ્યાલમાં આવતા ત્યાં વહેતા જ્ઞાનના ધાેધમાં એમ થાય છે કે ત્યાં વરસતા જ્ઞાનના એ વરસાદમાં સ્નાન કરવા વધુ સંખ્યા હાજર હોત તો કેવું સારું હતું? અલખત્ત, કાઇપણ કાર્ય ક્રમનું કે તેની સફળતા-નિષ્ફળતા અંગેનું સાચું મૂલ્યાંકન તાે એ કાર્યક્રમના સંયોજકના તેની પાછળ ઉદ્દેશા અને મુખ્ય ધ્યેયને લક્ષમાં લઈ તે જ વધુ સાચી અને સારી નક્કી કરી શકાય. આના અર્થ એમ પણ થયા કે સંયાજક પાતે જ પાતાની તટસ્થ ખુદ્ધિની સહાયથી બીજા કરતાં વધુ સાચું મૂલ્યાંકન જરૂર કરી શકે. પરંતુ અા શિબિરોની સફ-ળતાનું માપ સાધારણ જનસુલભ માન્યતાવાળી સ્થૂળ દબ્ટિનાં એકમ પરંધી આંક્રીએ–એટલે કે શિબિરાર્થીએાતી સંખ્યા, જૈત સાધુસાધ્વીતી સંખ્યા, વિવિધ સંપ્રદાયોના પ્રતિનિધિ સાધુની સંખ્યા, શિભિરની પૂર્ણાદ્વૃતિ બાદ શિબિરજ્ઞાનના પ્રત્યક્ષ ક્ષેત્રે અમલ વ. કેટલું થઈ શકયું; એમ દષ્ટિબિંદુ લઇએ તેા ભાવિમાં આવા શિબિરાને આવી દષ્ટિએ વધુ કાર્ય અભિપ્રાયા હાેઈ શકે ખરા...જો કે આ બધુ શિભિરની કાર્યવાહીમાંથી પણ આપાેઆપ સર્વને સ્પષ્ટ થતું જશે; એમ માનવામાં ભૂલ હોવાનાે સંભવ નથી..."

#### સાબરમતીથી એક જિજ્ઞાસ સાધક

''આપશ્રીની ભાવના અને નિષ્ડા જોતાં આત્મા ખૂબ પ્રસન્નતા અતુલવે છે. આપના માર્ગ સામાન્ય શ્રેણીના માટે નથી; વિશેષ શક્તિ-વાળા જ ચાલી શકે. મુનિ શ્રી નેમિચન્દ્રજીએ પાંચ સાત વરસ આપની વિચારધારાને પચાવવા માટે (સાથે) પર્યંટન, ચિંતન, મનનમાં ગાલ્યા પછી આજે આપને પૂર્ણરૂપે સહાયક થઈ રહ્યા છે. સિદ્ધાંતનિષ્ઠા અને દુષ્ટિતી રીતે જોતાં મનમાં ખૂબ બળ આવે છે…જ્યારે…સમાજની

ભૂમિકા જ નિમ્ત કાેટિની છે, ત્યાં શું થાય ?...શિળિર પ્રવચનની નકલ... જરૂર નાેકલાવશા, શિભિરપ્રવચના જો પુસ્તક રૂપે પ્રકાશિત કરવાનાં હાેય તે! માર્રા એવી વિનાંતિ છે કે તે હિંદીમાં થાય; જેથી બધા પ્રાંતના લાેકાને ઉપયાગી થાય. તેમિમુનિ હિંદીના સારા લેખક છે જ. આપની પાસે શિબિર પ્રવચતા અને ચર્ચા સામગ્રી ખૂબ જ ઉચ્ચ કાેટિની અને સામગ્રી દૃશ્બર પ્રવચતા હો..."

—એક વિદ્વાન મુનિછ

"મેં તો યહ જાનના ચાહતા દૂં કિ સાધુ (સાધ્વી) શિભિરકા જો આપને પ્રબલ પ્રવાસ કિયા પર ક્ષેંગોને (પૂરા) લાભ નહીં ઉકાયા, ઉસકા કારણું સાધુ (સ્વયં) હૃદયસે સેવક બનના નહીં ચાહતે યા દૂસરા હૈ કયા કુછ હૈ ? પર આપકા પ્રયાસ યાગ્ય હી શા ઔર હૈ. આપ જો સમાજ દિતકા પ્રબલ પ્રયત્ન કર રહે હૈં, ઉસ કે લિએ આદર અવસ્ય હૈ… (ઔર) યહ કાર્ય કૈસે પ્રભાવશાલી હેા, ઉસમેં ગતિ કૈસે હા; યહ જાનનેકી જિત્રાસા ઔર હૈ…"

ર્જૈન જગતના સંપાદક અને ભારત જૈન મહામંડળના મંત્રી રાંકાજી સાધુસાધ્વી શિબિરતી બીજી પત્રિકાએો વાંચવા તરત માેકલશાે. અહીં વાંચન બધાને ચાલે છે. પત્રિકા માેકલવાતી ચાલુ રુખશાે....

## —મહેસાણાથી તપગચ્છતા સા<sup>દ</sup>વીજી

.... અદ્યાવિધ નિયમિત રીતે પ્રવચનાદિ પ્રાપ્ત થયાં છે... આ રીતના ઉદ્દેશ ઉદ્યાત્ત છે, એટલું સર્વન લાગે છે. હું અંતઃકરણથી શિળિર અને તેના ઉદ્દેશની સફળતા ઇચ્છું છું. આ રીતે સમત્વયની દિષ્ટિ સિવાય માનવી જગતમાં કશું કરી શકે તેમ છે જ નહીં. વિશ્વ માટે કલ્યાણુમય કામના કરનાર શ્રમણ સિવાય અન્ય કાણું હોઈ શકે ? વિશ્વ માટે પાતાની જાત અને હસ્તી નામશેય કરનાર શ્રમણ સિવાય અન્ય કાણું હોય ? આપ બન્ને ખૂબ સ્વસ્થ રહી આ મહાવાત્સલ્યનું પાન કરાવતા રહો...... —ઉત્તર ગુજરાતથી એક વિદ્વાનમુનિ

...આપના તરકથી સાધુસાધ્વી શિબિરમાં થતી ચર્ચાવિચારણા રજૂ કરતી પત્રિકાઓ પ્રાપ્ત થઈ... પ્રેમથી (નિરખી) પ્રચુક પ્રમાદ-પ્રસન્નતા પ્રગટયા ...આ વાંચન ખરેખર રસપદ અને મૌલિક છે.:

## —બ્રાંગબ્રા (સૌરાષ્ટ્ર)થી પાયચંદગચ્છીય મુનિ

- "…વ્યાખ્યાના સ્થા, સાધ્વીજીને વાંચવા આપેલ છે. અહીં એક વકીલભાઈ નિયમિત (એ) વ્યાખ્યાના વાંચે છે.…ત્યાં શિબિરાથઈઓ …ને પ્રણામ … —કચ્છ (રાપર)થી એક સુશ્રાવક
- "…નકલા નિયમિત મળતી રહે છે…પ્રચાર માટે ભલામણ પણ લખી છે… સાધુ—સાધ્વી શિબિરની કાર્યવાહી પ્રશ્ન સનીય છે. એમાં ચર્ચાતા વિષયા અતિ ઉત્તમ અને ચાહ્ય છે. એ વિચારધારાને પ્રસિદ્ધિ આપવામાં આવે તા ઘણા લાભ લઈ શકે. જો કે અમારા તરક્થી થતાં પ્રવચનામાં લગભગ એ જ બાબતા વહેતી મૂકવામાં આવે છે… બાકી યોગ્ય આત્મા જ એ વિચારાને જીળનમાં વણી લેશે. …આપણે તા આપણા પ્રયાસા ચાલુ જ રાખવા જોઈ એ.

## —કચ્છ ( કંઠી )થી એક પીઠ સાધ્વીજી

"શિભિરનાં પ્રવચના સાથે ચર્ચાસાર વગેરે આશ્રમમાંથી વાંચવા મળે છે. વાંચી ઘણાં આનંદ માર્ગદર્શન મળે છે. …વિશ્વના ઘણાં ક્રાન્તિકારી સાધુભક્તોનાં જીવનચરિત્ર જોવાં મળે છે. ભારતીય સંસ્કૃતિમાં માતાઓનો કાળા ઘણો છે. ભોગાલિક અને ઇતિહાસનાં વર્ણન અને માનવજાત ઉપર તેના કેટલા સંખંધ છે, તેના ખ્યાલ આવ્યા. પૃથ્વીતી ઉત્પત્તિથી માંડીને આજની ચાલુ વ્યવસ્થા ક્રમે–ક્રમે કેવી રીતે થતી આવી તે પણ જોવા મળે છે. એક પણ પાસુ ચર્ચવામાં બાકી રાખ્યું નથી…વધારે ખ્યાલ સમય આવે અમલમાં કેટલું મૂકીએ ત્યારે આવે. આ શિબિરમાં જે પ્રવચના થયાં છે, તે બલાં અક્ષરે અક્ષર છપાવી પુસ્તક બને, એ મારી આશા છે; પરણ કે તે આવતી પેઢી માટે ધર્મ પ્રથા થશે…ત્યાં સૌ ભાઈબહેના સાધુ સંતાને મારા હાદિક નમસ્કાર….

—ગૂંદી (ભા. ન. દાં. પ્રયાગક્ષેત્ર)થી એક ખેડૂત.

" સાધુસાધ્વી શિબિરના કાર્યક્રમામાં આપ મગ્ન થયા હશે. શિબિર લાબદાયી તીવડશે. આજના લાેકશાહીના નિરાશામય અને શિધિલ વાતાવરણમાં આ શિબિરમાં મળેલી પ્રેરણા માનવળતિ માટે ચૈતન્ય અને સમાધાન નિર્માણ કરશે…"

# ---અહમદનગર ( મહારાષ્ટ્ર )થી એક જૈન શ્રાવક.

...આપતી અનુમેહનીય ઉદારતા અંગે શિભિર કાર્યવાહીતી તોંધ નિયમિત મળે છે. યથાસમય વાંચું છું....ચર્ચા ઘણી જ તલકપર્શે અભ્યાસપૂર્ણ અને ઉપાદેય છે. મને તો ઘણું ન્લણું ન્નણવાનું મૃત્યું છે. આ પ્રવચત ચર્ચા-વાંચનથી મારા વિચારામાં નવા પ્રકાશ અને પ્રેરણા મૃત્યાં છે; અને મારી ભાવી ભૂમિક સર્જન માટે જગ્ર ઉપયાગી નીવડશે, એમ મને આશા છે....આપ બન્તેનાં પ્રવચતે એ મારા માટે નવી દિશા અને નવી પ્રેરણા માટે રસ જગાલો છે....

# —બૃહદ્દ મુંબઇમાં વિરાજતા એક સુવિહિત મુનિજી.

...પત્રિકાએ નિયમિત મળે છે. ખૂબ જ આનંદ થાય છે. અનુબંધ વિચારધારાની વ્યાપકતા વિષે પૂરી સ્પષ્ટતા સાથે ખાતરી ઘઇ કે આપના માર્ગ સર્વવ્યાપી બનશે જ. મહારાજથી પત્રિકાએ વાંચે છે...એક સાધ્વીજીને પણ વાંચવા આપી છે...

# —ઉત્તરગુજરાતથી એક શ્રાવકદંપતી.

આમ જુદા–જુદા ધર્મ-સંપ્રદાયના સાધુ–સાધ્વી અને ગહરથભાઇ– બહેના ઉપર શિબિરની કાર્યવાદીની જે સારી છાપ ઊઠી છે, તે ઉપરના પત્રાંશાથી જણાય વગર રહેતી નથી. આમ ઘણાં સાધુ–સાધ્વીએા અને સાધક–સાધિકાએાએ પરાક્ષ રીતે શિબિરના લાબ લીધા હતા એમ માની શકાય.

જો કે શિભિરના પ્રવચતો અને ચર્ચાપત્રા વાંચ્યા પછી એક વિદાન માન્યવર મુનિજી સક્રિય રીતે સાધુમર્યાદામાં રહી ધર્મમયસમાજરચના પ્રયાગમાં પડવા માગતા હોય, તેમ જણાય છેઅને તે માટે માર્ગદર્શન માગે છે:---

'' અનુષ્યંધ વિચારધારા ' મુજબ પંજાબમાં કામ કરવાતી ભાવના થાય તેા ટ્રેઇનિંગ અને સહયોગરૂપે આપના તરફથી કાર્યંકરોના સહયોગ મળી શકે કે કેમ ? સમાજની સાથે રહીને સુધાર કરવા કે જુણ પડીને ? શું કાેઇ મધ્યમ માર્ગ પણ છે? ગુજરાતના જેટલી બીજા પ્રાંતામાં કોંગ્રેસ શુદ્ધ નથી અને કાર્યકર્તાએા પણ તેવા નથી. ગામડાંમાં વાડાળંધી તાેકાની તત્ત્વો અજ્ઞાનતા આદિને કારણે સર્વધર્મ પ્રાર્થના, નિર્માસાહારી હરિજનોને ત્યાં ભિક્ષા વ. વાતા તેમને ગળે કેમ ઊતરે? બીજી બાજુ જુદી જુદી પાર્ટીએા, કેાંગ્રેસની મલીનતા, આવી દશામાં સ્થાનીક કાર્યકરેા અને વિચારક સામાજિક કાર્યંકરાેનાે સાથ ન હાેય તાે શુ કાંઈ પણ રચનાત્મક કામ થઈ શકે ? વળી સાધુસાંન્યાસીની દશા જુદી એમને.. આ માર્ગમાં વ્યક્તિગત સંતાપ સિવાય સામાજિક **પ**રિવર્તન અને રચનાત્મક દેષ્ટિએ લાબ ન દેખાય તેથી હમણાં તા (મારી) વ્યક્તિગત તૈયારી અને સામાજિક પરિસ્થિતિનું જ્ઞાન કરતા રહેવું. હમણા સંઘર્યાત્મક કાઈ પણ પ્રશ્ન ન ઉપાડવો, તેમાં લાભ દેખાય છે....આપ આ બાબતમાં માર્ગદર્શન આપશા...'

### [ ૧ૂર ]

# સાધુ સા<sup>ક</sup>વી શિબિર પુર્ણાહુતિ સમારાહ

ચાર માસતા લાંબા ગાળા સુધી સાથે રહેવા છતાં હજુ હમણાં જ મળ્યા છીએ અને શિબિર હમણાં-આટલી જલ્દી પૂરા થઇ ગયા એવી ભાવના લગભગ દરેક શિભિરાર્થીના મનમાં શિબિર-સમાપ્તિ કાળ પાસે આવતા ગયા તેમ થવા લાગી. તા. ૨૧-૧૧=૬૧નું છેલ્લું પ્રવચન થઇ ગયું. સાંજના ચર્ચા થઇ. બધાએ પાતપાતાને શિબિરથી શું લાભ થયા હતા તે પહી બતાવ્યું જે અન્યત્ર આપવામાં આવેલ છે. પ્રિય છાઢુલાઈ ને બીજે દિવસ મીન હતું એટલે તેમણે પાતાનું લેખિત વકતવ્ય તૈયાર કર્યું હતું. સહુના હદય ગદગદ થઇ ગયાં હતાં.

તા. રર-૧૧-૬૧ના દિવસ પણ આવી ગયા. આજે પૂર્ણાં હુતિના સમારાહ મનાવવાના હતા. મુખ્ય અતિથિ શ્રી. વૈકુઠેલાલભાઇ મહેતા હતા. એક સંત કાર્યં કરના હાથે ઉદ્દલાટન થયું હતું અને સેવાભાવી રચાનાત્મક પ્રખર ગાંધીવાદી કાર્યં કર શ્રી. વૈકુઠેલાલભાઇ મહેતાના હાથે પૂર્ણાં હૃતિ થતી હતી તે પણ શુભ સ્ચક હતું.

સવારે ૮-૩૦ વાગે શિખિર પૃર્ણાહુતિ સમારાહ શરૂ થયો. સર્વ પ્રથમ શ્રી મરાંબહેને મંગળાચરણ કર્યું બજનતી પંક્તિઓ મધૃર સ્વરે ગાઇને.....

" ફૂલ કહે ધન્ય.....!"

વિધ્વાત્સસ્ય પ્રા. સંઘના મંત્રી શ્રી. ઉત્તમલાલ કીરચંદ ગાસિલયાએ કહ્યું: "આપ સૌ જાણા છે કે આજે સાધુ-સાધ્વા શિબિરની પૃર્ણાદૃતિના દિવસ છે. ચાર માસ પહેલાં આજ સ્થળે તેના મંગળાર ભ થયા હતા ત્યારે મે કહેલું કે આજ ગુર્જર વાડામાં લગભગ ૨૪ વર્ષ પહેલાં મહારાજશ્રીએ સમીન એકાંતવાસમાં જે વિચારેલું તેનું નિવેદન વાંચન તરીકે કર્યું હતું. તે વિચારાની ક્રાંતિ હતી. આ ચાતુમાંસમાં કરીયી

સામાજિક ફ્રાંતિના તબકકા સાધુસા<sup>દ</sup>વી **શિ**બિર નિમિત્તે આવ્યા તે એની પાછળ કુદરતના કંઇક સંકેત જ માનું છું. ચુર્જરવાડીના કાર્યંકરાએ ખધીજ અનુકૂળતા કરી દેવાની જે ઉદારતા ખતાવી છે તે ખદલ હ તેમને ધન્યવાદ આપું છું.

—-આજે આપણા મુખ્ય મહેમાન શ્રી. વૈકુંઠભાઇ છે. તેમનું શિબિર વ્યવસ્થાપક સમિતિ તરફથી હું હાર્દિક સ્વાગત કરું છું. આ સાધુસાધ્વી શ્ચિબિરમાં ચાર માસમાં શું થયું ? એનું મૂલ્યાંકન ભવિષ્યમાં જ થશે. આ શિબિરમાં જે પ્રવચના જુદા જુદા વિષયાે ઉપર થયાં છે. જે ચર્ચા-વિચારણા થઇ છે તેતું પુસ્તક થ<mark>ોડા જ સમયમાં બહાર પડશે. તેથી</mark> આપ સૌતે ખ્યાલ આવશે કે કેટલું ભગીરથ અને અદ્દસુત કામ શિબિરમાં થયું છે! શિબિરમાં થયેલ કાર્યવાહી અંગે સક્ષિપ્તમાં શ્રી. માટલિયાજી આપ સમક્ષ કહેશે જ. તેથી આપને સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવી શકશે.

અંતમાં શિબિરમાં ભાગ ક્ષેતાર દરેક શિબિરાર્થાના આભાર માતું છું. અને શિબિર પ્રબંધમાં કાઇ પણ જાતની ત્રુટી રહી હોય તો તે માટે ક્ષમાયાચના ચાહું છું."

# શિબિરનું દું કું સરવૈયું

શ્રી. દુલેરાય માટલિયાએ શિબિરતું અત્યાર સુધીનું સરવૈયું કાઢતાં કહ્યું :

'' શિબિરની શરૂઆતથી આજ સુધી મને શિબિર સાધકાના પ્રધાન તરી કેના લાભ મળ્યા તેને હું મારૂં સદ્ભાગ્ય ઘણું છું. સાથેસાથે હું એક શિબિરાર્થી તરીકે હેાવા છતાં સહેજ નિરાળા રહ્યો છું. એક ચિત્રકાર જેમ પાતે ચિત્ર દારીને ચિત્રની નજીક રહે છે તેમજ દૂર રહીને ચિત્રમાં કેટલી પૂર્ણતા અપૂર્ણતા રહી છે તેના કયાસ કાઢે છે; તેવી જ રીતે સાથે રહીને શિબિરનું ચિત્ર ધડવામાં હું મદદગાર બન્યાે છું. તેનું ચિત્ર કેવું છે તેમજ દૂર રહીને મારા ઉપર શિબિરની શું છાપ પડી છે તે પણ રજૂ કરીશ.

શિભિરના કાર્યની ગણના બે રીતે થઈ શકે. એક સ્થૂળ રીતે અને બીજી ક્રાંત મૂલ્યા સ્થાપવાની દૃષ્ટિએ. સ્થૂળ રીતે જોતાં શિબિરની પાછળ એક વર્ષ સુધી સતત અવિરત પ્રયાસ મહારાજબ્રી તથા બીજી સાધુએ.—સાધકોએ કર્યા, સાહિત્ય પ્રચાર પણ થયા, જેહાદ જગાડવા જેવું કામ થયું પણ પરિણામે ચાર જ સાધુએા શિબિરમાં આવ્યા. ભગીર પ્રયાસાને જોતાં પરિણામ અલ્પજ દેખાયું. બીજી બાજુ સાધક—સાધિકાએ ૧૧ આવ્યાં. તે પણ બાતભાતનાં અને જુદી જુદી પ્રકૃતિના અને કક્ષાનાં.

" તુલસી ઇસ સંસારમેં ભાંતિ ભાંતિ કે લાેગ, સંબંસ મિલકે ચાલિયે નદી–નાવ–સંયાેગ. "

—એ કહેવતના જેમ ભિન્ન ભિન્ન પ્રદેશના તથા ભૂમિકાનાં સાધક સાધિકાએ આવી શક્યાં. શિબિરાર્થીઓમાં ૧૫ સાધુ–સાધ્વી સન્યાસીઓ અને ૧૫ સાધક–સાધિકાઓ એમ કુલ્લે મળીને ૩૦ નેજ લેવાની મહારાજશીની કલ્પના વતી. એક ટીકાકારની દષ્ટિએ એ વસ્તુ કાંઇક હાસ્યજનક બની લેખાય, તો એ બનવાજોગ છે.

શિભિરમાં શું વસ્તુ અપાઈ ! શિભિરાર્થીઓતી કક્ષા ઊંચી હોત તો વિપુલ સાહિત્યમાંથી બહુ ઉચ્ચકેષિતી વસ્તુ પીરસી શકાત. પણ શિભિરાર્થીઓતી કક્ષા જોતાં જે વસ્તુ ૨૦-૨૧ દિવસમાં પતી શકત તેના માટે ચાર ચાર માસ જુદા જુદા વિષયો ઉપર લાંબાં વિવેચના દ્રારા, દરેક વસ્તુના સારી પેડે ખુલાસા કરીને કહેવાઈ. તેને દાખલા– દ્રષ્ટાંતા વડે વધારે સ્પષ્ટ કરવામાં આવી બપારતી ચર્ચામાં વિચાર– વિનિમય માટે જે વસ્તુ ચર્ચાઈ તેમાં પણ ક્યારેક ચર્ચાઓ વિષય સાથે સંબંધ વગર થતી હાય એવું લાગતું. પણ એક વસ્તુ સ્પષ્ટ હતી કે આ બધા ચર્ચા–વિચારણા વિધવાત્સલ્ય અને અનુબંધ–વિચારધારાની ધરી ઉપર જ ચાલી. જેથી બધાયને એનું મહત્વ સમજ્યયું.

યુ. મહારાજથી શિભિરાધિપતિ હોર્ધ વિશ્વવાત્સક્ય–સાધકની દર્ષ્ટિએ મધ્યસ્થ અને પ્રેરક રહ્યા. એમણે પાતાની ઉદારતા બતાવી અને જવાયદારી નભાવી; પણ શિયિરના જવાયદાર સાધક અધીક્ષક તરીકે મારે આપની નજીક આવવાનું હોઈ, જુદી જુદી પ્રવૃત્તિના શિયિરાર્થી એાની પ્રવૃત્તિનો સ્વાદ માણતો પડ્યો. મેં જેટલું એાછું ધ્યાન આપ્યું તેટલી મારી ઉણપ રહી. શિયિર પાંસેથી લોકો પહુ જ અપેક્ષા રાખતા હતા તેવું પરિણામ આપણે લાવી શકીશું કે નહીં તે ભવિષ્યના ગર્ભમાં છે. અત્યારે તે આપણી કક્ષા જોતાં આશાસ્પદ પરિણામ લાવી શકાશે, એવી અપેક્ષા છે.

કાંતમૃલ્યાની સ્થાપનાની દિષ્ટિએ જોતાં પરિણામ સારું દેખાય છે. વચમાં છાપામાં આવ્યું હતું કે તપગચ્છ અને અંચલગચ્છના એ આચાર્યાના અવસાન પછી બન્નેની નનામી-યાત્રા (પાલખીયાત્રા) ભેગી નીકળી હતી. તે ઉપરાંત જુદા જુદા ગચ્છના આચાર્યા-સાધુઓએ એક પાટે બેસીને વ્યાખ્યાના આપ્યાં. તેમને લાેકાએ બિરાદ્વાં છે. પછી માઇકમાં ભાષણો આપવાની પ્રથા ચાલુ થઈ; તેને જૈન સમાજે ક્રાંતિકારી પગલું ગણ્યું. પણ એ તા જૈનેનાા જુદા જુદા ગચ્છાના સાધુઓની વાત થઈ. પણ જે જૈન-સાંપ્રદાયિકતા, અન્ય જૈન-સંપ્રદાયના સાધુ ઉપાશ્રયમાં પગ મૂકે તાે મિથ્યાત્વ અડી જાય એમ-માને ત્યાં એક પૂ. અજરામરજી મહારાજની પરંપરાના અને બીજા પૂ. જવાહરલાલજી મહારાજની પરંપરાના સાધુઓ – શંકરાચાર્ય અને દશનામી પરંપરાના સન્યાસીઓની સાથે એક પાટ ઉપર બેસે-વૈદિક સન્યાસીઓ અને જૈન સાધુઓ એક સાથે ચામાસું કરે; પરસ્પર પાતપાના નિયમા અને કિયાઓમાં રહેવાની ઉદારતા બતાવે આ વસ્તુ કાંતમૃલ્યોની દૃષ્ટિએ બહુ મહાન કહેવાય.

મને યાદ છે ક લીંખડીનાં જ્યારે પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજે ઉપાશ્રયમાં મહાવીરના નામને બદલે રામનામની ધૂન બાલાવી, ત્યારે જૈન પ્રજા ખળબળી ઊઠી હતી. આજે તા રામચંદ્રસૃરિ જેવા રૂઢિચૂસ્ત આચાર્યા રામાયણ ઉપર અને માર્ગાનુસાહી ઉપર પ્રવચના કરે છે. પણ અહીં તા શૈવ, વૈષ્ણવ, જૈન અને ક્યારેક ઇસ્લામના ઉપાસકા પ્રાર્થનામાં સાથે બેસે, બધા ધર્મસ્થાપકાતી પ્રાર્થના બાલાવે સર્વધર્માના સમન્વયતી વાત કરે, આ એક નાતીસૂતી વાત ન થઇ. તેને લીધે શૈવ, વૈષ્ણવ, જૈન બધા સેગી ઉપાસના કરી શક્યા એ કાંતમૃશ્ધાતી દૃષ્ણિએ અપૂર્વ વસ્તુ ગણાય.

ભાપુએ તે આ દિશામાં સાધુ-સસ્થા શી રીતે આગળ જઈ શકે એના નમૃતા મૃક્યા. જૈન સાધુ સાથે વાત કરવી હોય તો તેના પાયા સમક્તિ હોય, સમક્તિની આજુબાજુમાં જ એ વિચરતા હશે; હિંદુ સાધુ સાથે વાત કરવી હોય તો એની વાતના પાયા લસ હશે; જગત મિથ્યા છે-અવિદાયી બચવું જોઇએ એમ લસ્તી આસપાસ જ આંડા મારશે: પણ, શિબિરમાં માનવતાના પાયા લપર જ વિચાર થયા. કોઇ ધર્મ, દેવ, ગુરુ કે શસ્ત્ર ખાડાં છે કે સાચાં એમાં નિર્ણાયક વિચારકની ભુદ્ધિ જોઇએ-તે દૃષ્ટિ આપવામાં આવી. પાતાનાં બધાં પૃર્ણ છે, બીજાનાં અપૃર્ણ છે એ સત્યત્રાહી દૃષ્ટિ નથી. સત્યત્રાહી દૃષ્ટિ તે મિથ્યા મણાતી વસ્તુમાંથી સત્ય તારવી શકે-તે દૃષ્ટિ છે. જૈના કહે કે અમારા મહાવીરમાં પૃર્ણતા કે-બીજા બધા અપૃર્ણ છે-એ દૃષ્ટિ સત્યને એલ્લખવાની નથી. પણ, અહીં જૈન તીર્થ કરાના સમકત્તરણ, સ્વધન એરની કથાઓ હિંદુ સત્યાસીઓએ સાંબળી અને ભગવત, પુરાણ, રામાયણની કથા જૈન સાધુએએ સાંબળી-એમાંથી બધાએ મળીને સત્યની તારવણી કરી.

સાર એ તીકજ્યો કે દેશ, કાળ અને પાલની દર્ષ્ટિએ કેલ્ડ વસ્તુમાં પરિવર્તન કરવું પડે તે કરવું પણ મૂળ સિદ્ધાંતનું સતત્ય જાળવીને સર્વત્ત કરવું પણ મૂળ સિદ્ધાંતનું સતત્ય જાળવીને સર્વત્ત રાણતા ક્ષેકોએ પાતાના દેશકાળ–પ્રમાણે સત્ય જોયુ, તે બતાવ્યું. અન્જે દેશકાળ કરી જવાયા કેટલીક વસ્તુએા સંશોધન માંગી લે છે. તે કવ્યક્ષેત્ર કાળ ભાવ પ્રમાણે ફેરફાર કરવાની ચાવી તે જ સર્વન્નો પાતાના અનુયાયીએ ને બતાવી ગયા છે. કિશારભાઇએ "સમૂળી ક્રાંતિ''માં ખાડી માન્યતા અને સુદ્દતાને તેહવાની અને સાચી વસ્તુઓ સ્થાપવાની

જે વાત ખતાવી છે તેના આધારે શિબિરનાં પ્રવચના થયાં. આ તેલ શિબિર પ્રવચના જે વાંચશે તેને જરૂર ખ્યાલમાં આવી જશે.

ત્રીજી વાત એ કે સંસારતે છેંાડનાર ત્યાગી સાધુઓ માટાભાગે પોતાના ધર્મ તથા તત્ત્વત્તાન વિષય સાહિત્ય સિવાય ખીજા વિષયોતો અભ્યાસ એમ માનીને નથી કરતા કે એ સિવાય ખધું ખાટું છે. જૈનો કહેં છે કે તે ખધું મિથ્યાત્ત્વ છે; વૈદિકા કહે છે કે એ ખધું બ્રમ છે! પણ ખરેખર જૈન કે વેદાંત સાહિત્યમાં જે કાઇ કથા—સાહિત્ય લખાયું તેમાં પોતાની માન્યતાને રંગ દેવા કે તે વર્તુળના મહિમા વધારવાની વાતાનું દર્શન તરત જણાઈ આવશે. એકાદશી—મહાત્મ્ય કે શ્રીપાળ રાજ્યના રાસમાં વત—મહાત્મ્ય કે ધર્મ ઉપર આંધળી બ્રહાના કાંમળા એહાવા માટે જ હાય તેમ જણાઈ રહે છે. અને તેથી વ્યાપક ધર્મને સાંપ્રદાયિકતાના કેદખાનામાં પૂરી દેવામાં આવ્યા. જ્યારે આ શિબિરમાં ધર્મને બધા ક્ષેત્રોમાં વ્યાપક કરવા માટે આજનાં ઇ તિહાસ, બૂગાળ, વિત્રાન, રાજકારણ, અર્થકારણ તથા વિત્રાનની વિવિધ શાખાઓ ઉપર સારી પેડે છણાવટ કરવામાં આવી. ધર્મની સાથે એ બધાના અનુખધ શી રીતે થઈ શકે એ વિચારાયું. જો કે સમય થોડા હોવાના કારણે આ બધા વિપયોની માહિતી બહુ જ ટ્રેકાણમા અપાઈ.

આમ પ્રાથમિક રીતે ક્રાંત મૂલ્યાની દર્ષ્ટિએ સાધુ–સાધ્વી શિબિરમાં બૌતિક વિષયા ઉપર ચર્ચા-વિચારણા થવી અને તે પણ આધ્યાત્મ વિષયતી સાથે સમન્વયતી દર્ષ્ટિએ થવી એ સ્વયં નવું ક્રાંત મૂલ્ય છે. એ ઉપરથી સાધુ–સંન્યાસીઓને એક વસ્તુની ખાતરી તો થઈ જ જશે કે આ બધા વિષયા ધર્મના ક્ષેત્રમાં આવી શકે છે અને બૌતિક વિષયોનું આધ્યાત્મિક વિષયા સાથે દર્ષ્ટિપૂર્વંક જોડાણ થવું જોઇએ એ સાધુ-કર્તવ્ય છે; એમ શિબિરે જગત આગળ તે જાહેર કર્યું છે; તેનું આગવું મૂલ્ય છે. એવી જ રીતે જૈન, વૈદિક, વૈષ્ણવ તેમજ અન્ય સંપ્રદાયના સાધુ–સંન્યાસીએા પાતપાતાની પરંપરા છોડયા વિના અને તે**મણે ઔદા**ર્યને ત્યાગ્યું નહીં તે સર્વધર્મ સમન્વયતે৷ આક્ર્શ નમૂના પૂરા પાડે છે.

કેટલાક સાધુ-સંન્યાસીઓ અને સાધ્વીઓના શિભિરની પ્રશંસા કરતા જે પત્રો આવ્યા છે તેના ઉપરથી તારવી શકાય છે કે તેઓ શિબિરની વાતા સમજવા મથે છે, કંઈક કરવા પણ વિચારે છે; પણ તેમના મનમાં ભયની શ્રંથી છે કે સમાજ ફેંકી દેતા! વર્તુળના લાેકા ન સહારે તાે!! સમાજથી ઉખડી જઇએ તાે! બીજે સ્થાન ન મળે તાે!!! આવી ખાેટી બાિતના વિકલ્પાે ઉપર શિબિરાર્થીઓએ સારી પેઠે છ્ણાવટ કરીને ભયમુકત થવાના કીમિયા શાધીને મૂકયાે છે. કામ આકરૂં તાે છે. કાંતિકારી સાધુઓને નવા ચીલા પાડવામાં પ્રથમ ખુબ જ વેકવું પડે છે. તે સ્વાભાવિક છે. પણ તેમ કર્યા સિવાય નવાં મૂક્યાં સ્થાપી શકાશે નહીં. આ શિબિર-કાર્યથી માેટા માેટા જણાતા સાધુઓને હળવા આંચકા તાે જરૂર લાગ્યાે હશે; પણ જે ઝડપે જમાતા બદલાઈ રહ્યો છે તે ઝડપે પરિવર્તન લાવવા સિવાય છટકા નથી.

આજે જમાના બદલાયા છે. સામેથી કહેવામાં આવે છે અને આવકારવામાં આવે છે કે સાધુ સંસ્થાઓ સંગઠિત અને સંકલિત બને! જો લોકશાહીને ટકાવી રાખવી હોય, લોકલદ્વમી બનાવવી હોય તે! તે માટે લોકોનું ધડતર ધર્મદિષ્ટિએ કરવું જોઈ એ અને તે માટે પ્રગતિશીલ સાધુએ એ આ બાબતમાં પહેલ કરવી પડશે. તેમણે રાજ્યાંથીત કે ધતાથીત થવાને બદલે ક્રાંતિપ્રિય બનવું પડશે. નહીંતર રાજ્યસત્તા, ધર્મ સંસ્થા ઉપર ચંઢી બેસશે. ધામિક ટ્રસ્ટ બિલની જેમ નવા નવા કાયદા ધર્મ સંસ્થા ઉપર ડેાકી બેસાડશે. ત્યારે રૂઢિસુસ્ત સાધુએ મહતા કે સ્થાપિતહિત ધરાવતા સાધુએ! ચોંકશે. મને તો બીતિ એ છે કે રાજ્યની કેટલીક માચી બાબતો અંગે સામે ચંઢીને જો રૂઢિસુસ્ત સાધૂએ! નીવેટો નહીં આણે તો તેમને કાયદાની સામે અથડામણમાં ઉતરવું પડશે અથવા ધાર્મિક કે કે!મી રમખાણોને તે બડકાવશે કારણકે હજુ માટા બાગના

ક્ષે!કામાં તેમજ ધર્મસંસ્થાએા અને સાધુએામાં એવી જડતા અને રૂઢિચુસ્તતા પડી છે. આવું ધર્મ ઝન્ન પ્રગટ થતાં તેની ઉપર કાનૂની સુધારણા આવશે. ટ્રસ્ટાના કાયદાથી ધાર્મિક સંપત્તિને સરકાર ખેંચી લેવા પ્રયત્ન કરશે. આવા સંક્રાંતિ અને કટાેકટીના સમયે પ્રગતિમાન મૂલ્યાેને ઝંખનઃર સાધુએોની જવાયદારી સવિશેષ ઊભી થાય છે. રાજકીય નેતાએો અને શિક્ષિત વર્ગનાે સાધુ સંસ્**થા** ઉપરથી વિશ્વાસ ડગના જાય છે. આજે લોકો ઉપર રાજ્યની એટલે કે રાજનીતિની અને સિનેમા સ્ટારાની પકડ વધતી જાય છે. એટલે લાેકશાહી તૂટી પડવાનું જો ખમ છે

આ વસ્તુને ચીમકી રૂપે આપીને સાધુ શિબિરે એને ટકાવવા માટે ૪ અનુભધ રૂપે ૪ સંદેશાએ આપ્યા છે:—

- (૧) લાેકશાહીને ટકાવવી હાેય તાે કાેંગ્રેસને સુદઢ બનાવી, આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રમાં તેને કામ કરતી કરવી જોઈએ.
- (૨) કોંગ્રેસ પાસેથી સામાજિક, આર્થિક, શિક્ષણ અને સંસ્કૃતિ વિષયક ક્ષેત્રા આંચકીને કોંગ્રેસના પૂરક છતાં કોંગ્રેસથી સ્વતંત્ર ૃસામાજિ–આર્થિક **ક્ષેત્રે પ**ક્ષ વગરના લાેકસંગઠના **ઊભાં કરવાં** જોઈ એ.
  - (૩) નૈતિક જીવન જીવનારાં અને પ્રેરક વળ તદીકે કામ કરનારા ત્રતભદ્ધ લાેકસેવકાેનું સંગઠન ઊભુ કરવું જાેઈએ.
  - (૪) પ્રગતિશીલ ક્રાંતદેષ્ટા સાધુએાએ આગળ આવી બધાં બળાને સાંધવાન કામ કરવું જોઈએ.

આ પાયાના ૪ સંદેશાએ છે. સાધુ સાધ્વી શિબિરનું ટ્રેકું મુહ્યાંકન મેં મારી દષ્ટિએ કર્યું છે. તે ઉપરથી સહેજે સ્પષ્ટ **થશે** કે તે વિશ્વનું આશા કિરણ બન્યો છે. "

ત્યારબાદ વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંઘના ઉપપ્રમુખ શ્રી. પ્રહલાદભાઇએ માતૃસમાજોની માહિતી આપતાં કહ્યું : "આજે વિ. વા. પ્રા. સંધ તરફથી ચાર ડેકાણે માતૃસમાજો ચાલે છે. માતાએા અને બહેનોમાં

જે વાત્સલ્ય શક્તિ પડી છે તેને ક્રાંતદેષ્ટા મુનિશ્રીએ બહાર લાવવા માટે અ: માર્ગદર્શન આપ્યું છે. એ સમાજો વડે હાલતા બહેતા સ્વાવલળી રીતે માનબેર છવી શકે એ દૃષ્ટિએ આર્થિક કાર્ય ચાલે છે. ભવિષ્યમાં શિક્ષણ, સંસ્કાર, આ**રાગ્ય, ત્યાય અ**તે અહિંસાના સામુકાયિક પ્રયોગો વગેરમાં બહેતા ધીમે ધીમે આગળ વધશે. અત્યારે માતસમાજોતું કામ ખહેતોજ માટાભાગે ચલાવે છે. ટાંચાં સાધતા **હે**લા છતાં ઉત્સાહથી બધીય નાતજાતની બહેના કામ કરે છે. આ વર્ષે સાધુ સાધ્વી શિબિરની અ:ખી વ્યવસ્થા વિશ્વવાત્સક્ય પ્રાયોગિક સુધે સંભાળી છે. પૂ. મહારાજશીના પ્રેરણાયી આ કામ આગળ વધ્યું છે. સાધુ સાધ્વીએામાંથી વિચારક સાધુએ**ા જાગૃત થશે તે**। ભવિ<mark>ષ્યમાં તેએા આવા માત્સમાજો</mark> સ્થાપવાની પ્રેરણા ચ્યાપી માતાએાની શક્તિને વિકસાવવામાં માટા કાળા આપી શકશે એવી આશા છે. '

### ભ્રવિષ્યની આશા

પ. ત્રઃ. નેમિમુનિએ શિબિર પછી બવિષ્યતી અશા વિષે બોલતાં કવાં : " કાર્કપણ ક્રાતિનું કાર્ય ધીમી ગતિએ ચાલતું હાય છે. એમાં પાવાર્તી છેંટ બતવું પડે છે. પાયાની છેંટ બતવા માટે માેટાભાગના સાધદે. અને સાધુએ! એટલા માટે તૈયાર થતા નથી. સામાન્ય લોકો ખુદારતું ચુણતર જૂએ છે; પાયાની ઇંટને જોતા નથી. એટલે શિખિરમાં સાધુ–સંત્યાસી અને સાધકા થાેડાજ આવ્યા. તેથી લાેકા જે આશા અને અપેક્ષા રાખે છે તે નફળતાં કંઈક નિરાશા આવી જાય છે.

માનવ જીવનનાં બે પાસાં છે. વિચાર અને આચાર. એમાં વિચારનું પાસુ તા જે શિબિરાર્થીઓ આવ્યા છે તેમનું ખુબ જ મજબૂત બન્યું છે. વિચારામાં જે ગૂચ હતી તે હવે સાક થઈ છે. તે ઉપરાંત શિબિરતી કાર્યવાહીતું મૂલ્યાક્ત કરતાં જે પત્રાે સાધુ–સંત્યાસી અને સાધ્વીએાનાં આવ્યા છે તેથી નિરાશાનું કારણ રહેતું નથી. બવિષ્યમાં એ વિચારા તેમના રીવનમાં આચારરૂપ બનશે એવી આશા આપી જાય છે.

હવે પ્રશ્ન એ રહે છે કે શિળિરાર્થીઓ એ વિચારાને આચારમાં કેટલી હદે મૂકશે? આ અંગે ગ-કાલની સાંજની ચર્ચા જે અગાઉ અપાઈ ગઈ છે; તે દરમ્યાન શિબિરાર્થીઓએ પાતપાતાની મર્યાદા પ્રમાણે જાહેર કર્યું છે. તે છતાં મહારાજશ્રીની ઈચ્છા છે કે દક્ષિણ ભારતમાં, ઉત્તરભારતમાં અને પૂર્વભારતમાં સાધુ–સાધ્વી, સંન્યાસી તેમજ થાડાક સાધક–સાધિકાઓની એક એક ડુકડી માકલવામાં આવે. મતલજ કે આખા હિંદમાં આ વિચારધારાને ફેલવવા માટે શિબિગર્થીઓએ વિચારવાનું રહે છે.

ખીજના ચંદ્રમા ક્ષેકિ જુએ અને તે સોળકળાએ કેમ ખીલીતે વિકસિત થાય તેની રાહ જુએ, એમ આ શિભિર માટે ક્ષેકિતાં મનમાં છે. તેના જવાજ શિભિરાર્થીઓએ પૂરા પાડવાના છે. તે માટે વિધ્વના પ્રવાહાના એક તરફ વિચાર-પ્રચાર કરવા; સાધુ-સાધ્વીઓને આ દિશામાં કામે લગાડયા દૂંક અને ટેકા આપવા, લાકસેવકા અને લાકસાંગઠનાના અનુખંધ કરવાના કાર્યમાં સિક્રય ભાગ લેવા. એ હવે પાતાની શક્તિ પ્રમાણે શિબિરાર્થીઓએ કરવાનું રહેશે. આશા છે કે આમાં નિસર્ગનૈયા બળ આપશે…!"

### ધર્મ મથ સમાજ રચના તરફ!

આજના મુખ્ય મહેમાન શ્રી. વૈકું ક્લાઈ મહેતાએ શિબિરની પૂર્ણા હુતિમાં રંગ પૂરતાં કહ્યું : "આ શિબિરની યોજના વિષે મેં વિગતવાર પહેલી જ વાર સાંઅલ્યું. શિબિરનાં પ્રવચના હું ઉપર ઉપરથી જોઈ ગયા છું. મને પૂ. મુનિશ્રી સંત્યાલજના પ્રયોગોની જાણકારી છે.

આ શિભિર વિષે શ્રી. દુલેરાય માટલિયાએ જે મૂલ્યાંકન કર્યું છે તેથી એતું સાનું ચિત્ર ખડું થાય છે. પૂ. મુનીશ્રીની પ્રેરણાથી આ શિભિરનું આયોજન થયું, કાર્ય થયું, અને મૂલ્યાંકન થયું. હવે મારે એ વિષે કશું કહેવાનું રહેતું નથી. મહારાજશ્રીને આ શિભિરમાં તેમના સાથી મુનિઓ અને સન્યાસીઓનો તથા સાધક–સાધીકાઓનો સહકાર

મજેયા છે; તે જોતા સામાજિક જીવનના વિકાસની દૃષ્ટિએ શિલિસ્તું મુલ્યાંકના સ્તુત્ય છે એમ મતે લાગે છે. આ શિબિરમાં જોડાયા છે તેના કરતાં બહારના માણસાં સારી પેડે એવું મૃલ્યાંકન ન કરી સકે. જેતે કરવા <mark>બેસે તેા શિભિરતે અન્યાય શાય. માટે આ શિભિરત</mark>ી ઘેડડીક વિશેષતઃએો, જે **દ**ે માટલિયા**જના મૃ**ક્યાંકન ઉપરથી સમ<sub>જ</sub>ે છું તે કહીશ.

આ શિખિર કાેઈ એક સંપ્રદાય કે ધર્મ વિશેષના પ્રચાર માટે નર્ધા. યોજાઈ તેમ જ માત્ર ધર્મ સંપ્રદાયાને પુષ્ટિ આપવા ખાતર યોજાયેલ નથી. મને લાગે છે કે ધર્મના વાણીથી જ પ્રચાર કરવા કરતાં ધર્મના સિદ્ધાંતા વ્યક્તિ કે સમાજના છવનમાં કેમ ઉતરી શકે એ વિષે પ્રયોગ કરવા. વિચાર કરવાે, વિતિમય કરવા અતે ક્ષાેકાેને સ્પષ્ટ દિશામાં દાેરવા એ જ ધર્મની સાચી સેવા છે. તે આ શિબિર વડે કરવામાં આવી છે. આ દુષ્ટિથીજ આ શિબિર યાજના ઘડાઈ હતી અને તે મુજબ જ પ્રવચતાની ગાેઠવણ થઈ છે.

શિબિરમાં ચાર સાધુઓ જ કેમ આવ્યા ! એ વસ્તુને હું ગૌણ ગહાં છું. આ શિબિરની દૂર–દૂર સુધી જે સાધુ–સાધ્વીએા, ભાઇ–જહેતા ઉપર છાપ પડી છે તેને જ હું મુખ્ય પરિણામ માનું છું. એટલે આવા શિખિરા અવશ્ય ગેડવાવા જોઈ એ. જેમાં સમગ્ર માનવ જીવનના આચાર અને વિચારના ધડતરની વિચારણા થાય છે. આવા શિબિરા ધર્મમય સમાજ રચનાને વેગ આપવા માટે ધ્યેયને પહેાંચવા માટે ઘણા લાબ-કારી **છે–મદ**દરૂપ છે.

હું સંપૂર્ણ ગૃહસ્થાત્રમી છું. એટલે મારા જેવા ગૃહસ્થ માટે કેવળ અધ્યાત્મ કે બ્રહ્મચર્યાની ચર્ચા હાય તા તેથી સંતાપ ન થાય. એટલા માટે જ શ્રી. માટલિયાજીએ કહ્યુ તેમ આ શિબિરમાં સમગ્ર માનવ-જીવતની દર્ષ્ટિએ આધ્યાત્મિક-ધાર્મિક વિષયોની સાથે સાથે બૌતિક વિષયોની જ્ઞ્રાવટ થઈ છે; તેમ, 🛫 પણ ભૌતિક વિષય પર બાેલું તા અજૂગતું નહીં ગણાય.

ભૌતિક વિષયાના વિચાર વખતે આપણે ત્રણ વસ્તુ લક્ષમાં રાખવા જેવી છે :-(૧) રાષ્ટ્રિયતા, (૨) વિશ્વશાંતિ, (૩) ધર્મ અને વિજ્ઞાન વચ્ચે અવિરાધ. એ બધામાં જો આપણે ધર્મભાવના, ધાર્મિક દષ્ટિ લાવવા પ્રયત્ન કરીશું નહીં તેા સમાજનું સ્વાસ્થ્ય અને વ્યક્તિનું સુખી જીવન જોઈ શકીશું નહિ. જે દેશાની સમાજરચના માત્ર ધન કે સત્તા ઉપર પ્રસ્થાપિત છે ત્યાં પ્રગતિશીલતા દેખાય છે પણ તે ઉપર છલ્લી છે. ત્યાં વ્યક્તિને મંતાપ થતા નથી; સમાજનું જીવન સ્થિરતા મેળવી શકતું નથી. એ ખંને માટે ધર્મમય સમાજ રચના પ્રસ્થાપિત કરવી જોઈએ. ભૌતિક દબ્ટિએ સમાજ-રચના અને ધર્મમય સમાજ રચનામાં પાયાના કેર છે.

મેં થાેડાક વર્ષા પહેલાં એક અંગ્રેજ લેખકનું પુસ્તક 'હવે કેમ વળલું ?" વાંચ્યું હતું. તેમાં નવી સમાજ રચના પ્રત્યે લખાણ હતું. તેમાં ક્ષેખકે ખતાવ્યું હતું કે આપણી સામે પાંચ માટા રાક્ષસા છે:– (૧) આલસ્ય, (૨) અશ્વચ્છતા, (૩) અજ્ઞાનતા, (૪) અસ્વસ્થતા અતે (પ) દરિદ્રતા. જ્યાં સુધી આપણે આ પાંચ ઉપર વિજય મેળવીશું નહીં. ત્યાંસધી વ્યક્તિ કે સમાજનું કલ્યાણ થવાનું નથી. આપણા દેશમાં આવા રાક્ષસો ઉપર તિજય મેળવવાનું કાર્ય બહુ મુશ્કેલ છે. સૈકાએાયી ભારતે રાજકીય આર્થિક ગુલામી ભાગવી છે. પણ મહાત્મા ગાંધીજીની સરદારી નીચે આ દેશની પ્રજા સ્વતંત્રતા માટે લડી હતી. તે સિદ્ધાંતાના ઉલ્લેખ અહીં પણ થયાે છે. એના માટે જે પ્રવચતાે થયાં છે તે પ્રેરણાદાયી થયાં. તે સિદ્ધાંતા છે સત્ય અને અહિંસાના.

**ક**કત આ વિચાર (સત્ય અને અહિંસાના) પ્રજા સમક્ષ રજુ કરવા માટે સંપૂર્ણ સમય અને તાકાત આજ બારતની પ્રજામાં ઓછાં છે. અત્યભાષામાં લખાયેલ પુસ્તકા આપણે વાંચીએ છીએ, સમાજ શાસ્ત્રીઓ અને તત્ત્વચિંતકાની ઊંચી ફિલસફીના અબ્યાસ કરીએ છીએ; પણ આ શિબિરમાં જે ત્રણ તત્ત્વેા વેદાંત જૈન તત્ત્વન્નાન વ.માં રજૂ કર્યા છે. (૧) સત્યનું અન્વેષણ (૨) પ્રેમથી સૌની સાથે સંખંધ

ભાંધવા, (૩) પછી સમાજ સાથે **જીવન જોડીને સમાજ જીવનને દાે**રલું જેથી ધર્મમય સમાજ સ્થાપિત કરી શકીએ. એ ત્રણે દ્વારા સુંદર સમાજ રચી શકીશું. તે ઉપર ખરેખર વિચાર કરીને તેને આચારમાં પરિણિત કરવા જેવું છે.

વ્યક્તિના <mark>જીવનમાં સમાજ ઘટનાના પાયા તરીકે છે વસ્ત</mark>ુ સ્વીકારવાની રહેશે. (૧) ક્ષેાભ અને લાલસાને પાેપણ વધારે મળે તેની ટકાર અપારિગ્રહની પ્રતિજ્ઞા લઈ તે કરવી, (૨) વ્યક્તિ માત્ર પાતાનાજ વિચાર ત કરે; સમાજતા પણ જરૂર વિચાર કરે. એટલેજ *ને* કલેશ, કલહ અતે કતલના માર્ગે જતા અટકે. સમાજ છવનમાં સમતા સમરસતા નથી આવતી. માટે એ બે વસ્તુ ઉપર સમાજપ્રેરકાે અને સમાજના માર્ગદર્શકાએ વધારે ભાર આપીને સમાજને સમતાની દિશામાં એકાગ્ર કરવા જોઈએ.

શિભિરે આ કામ બજાવ્યું છે. આજે અનેક **દે**શામા જે સમા**જ** શિક્ષણ આપવામાં આવે છે તેથી સંઘર્ષ, ક્ષેત્રન, ક્ષેત્ર, અદેખાઈ, ઘૃષ્ણા, ક્રૂરતા અને વૈરવૃત્તિ તેમજ વિલાસિતાને પાપણ મળે છે; કારણકે તે ગ્રામ ધર્મલક્ષા અને સત્ય પ્રેમલક્ષી શિક્ષણ હોતું નથી. એ દબ્ટિએ જોતાં શિબિર ધર્મદબ્ટિ રાખી, સત્ય-પ્રેમ—યાયના લહ્યબિદ્ધી જે સામાજિક શિક્ષણનું ભાતું આપ્યું છે તે નોંધપાત્ર છે.

આજે વિશ્વના પ્રવાહા એટલી ઝડપથી વ્યક્સાતા ગ્નય છે કે તે વખતે તા સમાજના માર્ગદર્શક યગાનકળ નહીં વિચારે, ધર્મની ગાેઠવણી યુગના પ્રવાહાની સાથે મેળ બેસાડીને નહીં કરે, તો આજે રડયું ખડ્યું ભારતનું સાંસ્કૃતિક જીવન જે ગામડાંમાં નજરે પડે છે તે પણ શહેરાની સાથે ક્સેડાઈને અનિષ્ટ સંસ્કૃતિ તરફ દાેટ મૂકતું થઈ જશે. માટે તત્ત્વચિતકા, સાધકા તેમ જ સાધુ સાધ્વીએાએ સંગઠના વડે યુગ-પ્રવાદન ધર્મની દિશામાં વાળવાનું ભગીરથ કાર્ય કરવું જોઈ શે! એ વાતના ચેતવણી શિનિરે ઉચ્ચારી છે. છેલ્લે સમય માનવજીવનને સુખી 21

કરવાની શિબિરની ભાવનાની હું કદર કર્યું છૂં અને આશા ર:ખું છું કે આ દિશામાં શિબિરાથીંઓ વહેલી તકે આગેકૂચ કરે. પરમાત્મા એમને એ કૂચ કરવામાં શક્તિ આપે!"

ત્યારભાદ પૂ. શ્રી દંડીસ્વામીજીએ જણાવ્યું હતું: "આ શિબિસનું આયોજન એક અને ખા મહત્વને લઈ ને છે. અહીંથી ઘડાયેલા સાધુ–સંન્યાસી અને સાધક–સાધિકાએ પાસે એક વિશિષ્ટ દષ્ટિ કેળવાઈ છે તેમાં શક નથી. આ યુગ ગાંધીયુગ ગણાય છે. તેમણે સર્વાંગી દષ્ટિ રાખીને લોકોને અને દેશને ઉન્નતિ ઉપર આણ્યા હતા. મને આશા છે કે ગાંધીયુગના ક્રાંતદ્રષ્ટા સાધુ–સંન્યાસીએ અને સાધક–સાધિકાએ આ શિબિસ વડે ગાંધીજીની જેમ સર્વાંગી દષ્ટિ રાખીને આગેકૂચ કરશે."

### **બધા પ્રયાેગાના ધર્મ દ્રષ્ટિએ સમન્વય ક્યારે**?

પછી શિબિરાધિપતિ પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજીએ દીક્ષાંત ભાષણ રૂપે કહ્યું :—

"આમ તા વૈકું દેલાઈએ મંચન મૂક્યું; માટલિયાજીએ શિબિરની કળશ્રુતિ રજી કરી અને નેમિયુનિએ એમાં પૂર્તિ કરી. આ બધી વાતાના સંદર્ભમાં એક વાત કહેવાનું મન થઈ જાય છે. આ દેશમાં જુદા જુદા હજારા પ્રયોગા થયા છે; થાય છે, પણ એ બધાના ધર્મદ્રષ્ટિએ સમન્વય શી રીતે થાય? મને લાગે છે કે એ કામ ધર્મ સિવાય કાઈ નહીં કરી શકે. ધર્મ માત્ર દેશ કે વેશમાંજ નથી પણ સમાજ, રાષ્ટ્ર અને વિશ્વની બધી પ્રવૃત્તિએ સાથે છે. તેવા ધર્મ વિદ્યાન, રાજકારણ, અર્થકારણ, સમાજકારણ બધાયની સાથે સમન્વિત થાય તાજ તે વ્યક્તિ અને સમાજના જીવનમાં આવી શકે છે અને સમાજના જીવનમાં આવી શકે છે.

આ શરૂઆત ગાંધીજીએ કરી. તે પહેલાં એ વસ્તુ ન હતી એમ નહીં. પણ જુદ્ધા જુદા દેશકાળમાં જુદી જુદી જે સમસ્યાએ ા ઊઠી તે પ્રમાણે તે યુગમાં ધર્મ દ્રષ્ટાએ એ ઉકેલ આપ્યે . રામના યુગમાં જે સમસ્યાએ હતી, કૃષ્ણ યુગમાં બીજીજ ઊ**બી થ**ઈ. મહાવીર અને પુદ્ધના યુગમાં વળી ત્રીજીજ સમસ્યાએ ઊબી થઈ. ગાંધીજીના યુગમાં વળી નવી સમસ્યાએ ઊબી થઈ. એમણે તેના ઉકેલ સત્ય અહિંસાતી દ્રષ્ટિએ શાધ્યા.

આ ઔદ્યોગિક યુગમાં ખે વસ્તુઓ વધારે વર્ચસ્વ ધરાવે છે; ધત અને સત્તા. એની પ્રવૃત્તિઓને અર્થકારણ અને રાજકારણ કહેવામાં આવે છે. એ બન્તેની સમતુલા જાળવવા માટે એક બાજુથી સંત વિનાબાજી અર્થકારણની સમતુલા માટે પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે, ત્યારે રાજકારણની સમતુલા માટે પંડિતજી (તેહર) પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. ત્યારે રહ્યા છે. તેઓ પંચશીલના ઝંડા લઈને આંતરરાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રમાં સસ્થાનવાદ અને અશાંતિને દૂર કરવા માટે ભગીરથ પુરુપાર્થ કરી રહ્યા છે. આ બન્ને સિવાય દેશ પ્રત્યે ત્રીજું માટું કામ છે તે નૈતિક અંકુશ અર્થ અને સત્તા ઉપર રાખવાનું. આ કાર્ય કરવાનું છે ક્રાંતિપ્રિય સાધુ સાધ્યાઓએ. તેમની જવાબદારી છે કે ધર્મદ્રષ્ટિએ લાકસંગઠના અને લાધુ સાધ્યાઓએ. તેમની જવાબદારી છે કે ધર્મદ્રષ્ટિએ લાકસંગઠના અને લાધુ સાધ્યાઓને તેમના વડે સત્તા અને ધન બન્ને ઉપર અંકુશ લાવે. તે દેખાડવા, બતાવવા, સમજાવવા અને પ્રેરવા માટે સાધુ—સાધ્યા શિબિરે અદ્દસુત કામ કર્યું છે.

ભગવાન મહાવીરે ચતુર્વિધ સંધની સ્થાપના કર્યા બાદ આર્થિક તેમજ સામાજિક પ્રસ્નો લીધા હતા. કેવળત્તાન પછી એમણે આ વિષે સતત પ્રયત્ના કર્યા હતા. તેમણે જોયું કે જ્યાં સુધી ધર્મ સમગ્ર સમાજ વ્યાપી ન બને, ત્યાં લગી માત્ર એક ક્ષેત્રમાંજ રહેશે અને એકાંગી તથા શુષ્ક બની જશે. એટલે એમણે ગ્રામધર્મ, નગરધર્મ, રાષ્ટ્રધર્મ વગેરેથી માંડીને સ્ત્ર–ચારિત્ર ધર્મ સુધી જુદા જુદા ક્ષેત્રે ધર્મના પ્રવેશ કરાવ્યા.

આ શિબિરના ઉપયાગ પણ દરેક ક્ષેત્રે ધર્મના પુટ લગાડવા માટેજ છે. ભલે તેમાં યાડાંક સાધુ-સંત્યાસી તેમજ સાધક-સાધિકાએક આવ્યાં પણ આ એક નવા ચીલા છે. છતાં જે શિબિરાર્થીએ આવ્યાં છે.

તેએા આ શિબિરમાંથી જે કંઈ શીખ્યાં છે તેને લઈ પાતપાતાના ક્ષેત્રમાં જઈ તે કાર્ય કરશે એવી આશા છે. ભાલનળકાંઠા પ્રયોગ એમને દિશા સચક જેવા બનશે અને ક્રાંતિપિય સાધુસાધ્વીઓમાં છેવટના માર્ગદર્શક બનશે.

મારે શિબિરાર્થાઓને એક વસ્તુ કહેવાની છે. તમે અહીંથી જે સારી વસ્તુઓ શીખ્યા તે લઈ જજો; બાકી જે ગંદવાડ હોય તેને મુંબઈના દરિયામાંજ નાખતા જજો. સાધુસાંન્યાસીએાને મારે એજ કહેવાનું છે કે તેઓ રાજ્ય, સમાજ (મહાજન) અને પ્રજાસેવક વગેરેને દાેરવણી આપવા માટે જાય, અગર તાે સર્વધર્મ સમન્વય કરવા જાય તે પહેલાં સેવાભાવના અને નમ્રતા, તથા ત્યાગ વૃત્તિ પાતાનામાં સવિશેષ કેળવે. અભિમાન લઇને જશે તેા કાઈ તેમની પ્રેરણા નહીં ઝીલે. માર્ગદર્શન નહીં લે.

ગાંધીજી પહેલા વહેલા કોંગ્રેસમાં આવ્યા ત્યારે પ્રમુખના કાટના ખટન ખીડતા. સફાર્ક કરતા એટલે જ તેઓ કોંગ્રેસના સામાન્ય સભ્યથી માંડીતે કેાંગ્રેસના પ્રમુખ સુધી પહેાંચી શકયા અને છેવટ લગી કેાંગ્રેસના સર્વે સર્વો રહી શકયા. આજે સાધુઓ નમ્રપણે પાતાની જવાબદારી નહીં નભાવે અને એનું ભાન ભૂલી જશે તેા એ આગળ નહીં વધી શકે. ગાંધીજીએ ભંગી લાકાતું દુઃખ અને પેલી ગરીબ બાઇની એક જ ચિંથરાની સાડીનું દુઃખ જોયું ત્યારે તેમનું હૃદય દ્રવી ઊઠયું અને પોતે. ઝાડુ હાથમાં લઈને સફાઇનું કામ કરવા અને કછોટા મારીને ફરવા માટે તૈયાર થયા, આટલી અહમીયતા સાધુએાએ કેળવવીજ પડશે. એમાં સ પ્રદાયની કાેઈ ક્રીયા કે પરંપરાને છાેડવાની જરૂર નથી. પાેેેેેતાના ધ્યેય પ્રતિ અવિચળ રહી, આગેક્ચ કરવાની છે.

વૈકું ક્લાઈએ શિબિરની પૂર્ણાહુતિ વખતે મહેમાન તરીકે આવીને શિખિરમાં રંગ પૂરણી કરી. તેમની સાથે ભાલનળકાંઠા પ્રયોગને લીધે મારા અને પ્રયાગના સારા સંબંધ છે. ગાંધીજીના આર્થિક ક્રાંતિમાં એમણે ખાદી ગ્રામાઘોત્ર બાર્ડના પ્રસુખ તરીકે કામ સંભાળ્યું છે. પહેલાં

રાજ્યપ્રધાન પણ તેઓ રહ્યા છે. તેમણે પાતાની નન્નતા દાખવી એ ઉત્તમ **ગુષ્યુ છે. નવા મહાજન તરીકે તેમ**ણે મુકત સાહસવાળા મૂડીવાદી અર્થતંત્રને ધર્મની સાથે અનુબુધ કરવાની વાત કરી છે; પણ આપણે મુકતના બદલે સંયુક્ત (સહકારી) સાહસ અને ધર્મ તથા પ્રજા સંગઠનાના અંક્શ નીચે અર્થતંત્રને રાખવા માગીએ છીએ તોજ તે ધર્મમય સમાજને અનુરૂપ બની શકશે. સદ્દભાગ્યે એમણે સહકારી મંડળી અને ગ્રામપંચાયતમાં ગ્રામસંગકેનાનું નૈતિક પ્રતિનિધિત્વ સ્વીકારીને આ વસ્તુને કાર્યાન્વિત કરી આપી છે. શિબિર પાસેથી એમણે જે અપેક્ષા રાખી છે તે માટે હૂં મારી જવાબદારી કેટલી પાર પાડી શકયે৷ છું તે તાે તમે જાણાજ છાે. એમાં જેટલી કચાશ રહી તે મારીજ નખળાઇ સમજજો. બાકી તા આ શિબિરની પ;છળ અનેક ભાઈ-બહેના તથા સાધુ–સા<sup>દ</sup>વીએોની સદભાવના પડી છે તે સમય આવ્યે જરૂર કૃળ**શે** એવી આશા છે. "

શ્રી. પુંજાબાઇના એક બાવમય કાવ્ય સાથે પૂર્ણાદૃતિ સમારોહ પ્ર**ર્જ થ**યેા હતા.

# શિબિરાથી એાનાં પ્રેરક વચના અને વિદાય

શિબિર બાદ શિબિરાર્થીએા કર્યા અને કેવી રીતે કામ લાગે તે પ્રશ્ન શિબિર અને શિબર બહાર ચર્ચાયા હતાે. એમાં ત્રણ ચાર સૂચનાે આગ્યાં હતાં :--

- (૧) ગામડાંના કે શહેરનાં દાંડ તત્વાે સામે, લાંચની ખદી સામે, સામુદ્રાયિક અહિંસાના પ્રયોગા કરે.
- (૨) દેશભરમાં સાધુ–સાધ્વીએો અને સાધક–સાધિકાએોની ત્રણેક ડુકડીએ ા બેએક વર્ષમાં કરી વળે.
- (૩) જો ચારેય અનુભધો જોડવાની વાત શિભિર પત્રિકાઓના વિશાળ વાચકવર્ગને ગળે ઉતરતી હેાય તેા તેએા આ અને પેલાં થયેલાં સૂચનામાં સાથે રહીને કે દુર રહીને સક્રિય સાથ આપે.
- (૪) વિશ્વના બધા ધર્માના ધર્મચુરૂએા દિલ્લી કે મુંબઈ જેવાં સ્થળે મળે અને સર્વમાન્ય કાર્યક્રમાે ધડી કાઢે અને જગતના રાષ્ટ્રો પાસે અમલ કરાવે.

શિબિર પૂર્ણાહુતિ સમયે દરેક શિબિરાર્થા પાતાના સક્રિય ફાળા કઈ રીતે નોંધાવે તે અગે પ્રેરક વચના રજૂ કરે એમ નક્કી કરવામાં આવ્યું હતું, પણ સમારાહ પછી સમય નહીં રહે એટલે એક દિવસ અગાઉ તા. ૨૧–૧૧–૬૪ના શિબિરાર્થીએાએ બપાેરની ચર્ચાના સમય પાતાના વિચારા વ્યક્ત કરવા માટે ઝડપી લીધા હતા.

સવારના પ્રવચનમાં શ્રી. માટલિયાજીએ પાતે શિભિરના કાર્યને કુઇ રીતે ઉપયો**ગી થઈ શ**કશે તે જણાવ્યું હતું. સવારનું તેમનું પ્રવચન સર્વાંગી ક્રાંતિમાં શિખિરાર્થીએા કર્ષ્ટ રીતે કાળા આપે તે ઉપર હતું. ( આ પ્રવચન પુ. નં. ૭ માં છેલ્લું છે) એટલે બપાેરની ચર્ચા વખતે. સંકુંજે દરેકને પાતાના વિચારા વ્યક્ત કરવાની અનાયાસે તક મળી ગર્જ હતી

**ત્રી. પૂંજાભાઇએ** કહ્યું : "આપણી પાસે માટામાં માટું કામ સંગઠતાનું છે. સંગઠના ચાપમાં અને તીતિનાં પાયાવાળાં કાઢવાં જોઇએ. સર્વાગી ક્રાંતિનું કામ આજના યુગે કાે**ઈ એ**કલ **દે**ાકલ સંસ્થા પણ નહીં કરી શકે. સુસંસ્થાએાના અનુખંધે વિરલ વિભ્રૃતિએા સંકલિત થર્કત જરૂર કરી શકશે. અલગ અલગ વ્યક્તિએ સંકલિત થયા વગર કરશે તો આપ્યું કામ બાંગી પડશે.

મારા નમ્ર મતે બાળકાના કાર્યક્રમ આ માટે લણા ઉપયાગી થઇ પડશે. નવી પેઢી તૈયાર થઈ સર્વાગી ક્રાંતિમાં ફાળા આપરો; એટલું જ નહોં બલકે સમાજમાં ચામેર આ વિચાર ફેલાવવામાં પણ વ્યાળા કે! લુણાં ઉપયોગી થઈ શકશે. આ કાર્યમાં મને રસ છે અને એ પાયાનું કામ & કરતા રહીશ.''

**ત્રી. દેવજભાઇ** : ''સર્વાંગી ક્રાંતિ એક સમુદ્ર છે• શિબિરા**ર્યાં** એાએ નાની નાની ઝરણીઓ અથવા સરિતા રૂપે એ સમુદ્રમાં એાગળી જવાનું છે. અનુબધ વિચારધારા તથા પ્રાયાગિક સંધની સંસ્થાએ દારા ગામડાના અને શહેરાના જનસંગઠના ઉપર એકત્ર રહીએ. જ્યારે-જ્યારે અનિષ્ટા સામે અહિંસક પ્રતિકાર કરવાના આવે ત્યારે એ કામમાં જોખમાં ખેડી, ભય, સ્વાર્થ અને લાલચ જીતી, પ્રાણ-પ્રતિષ્ઠા અને સર્વપ્રકારતા પરિગ્રહ છેાડી, ઝૂકી પડીએ. સર્વાગી ક્રાંતિના કામમાં દ્યાપલાને તા ચાલવામાં જ આનંદ લેવા પડશે. આરામ અને સખને સવંથા તિલાંજલિ આપવી પડશે. આજે ધર્મો અને સંપ્રદાયામાં સ્વર્ગ અને માક્ષની જે વાતા છે તે બક્ષે રહી; પણ ખરૂં સ્વર્ગ તા કર્તવ્ય માર્ગ શાધવાની મથામણમાં છે, અને માક્ષ કર્તવ્ય માર્ગ જવામાં છે. એ વિચારા દઢ બનાવીને આગે ઝકાવવાનું છે.'':

**શ્રી. માટલિયા** : ''આવતી કાલે પૂર્ણાહુતિ થવાની **હો**ઇ આજે છેલ્લાે દિવસ <mark>છે.</mark> મારે પણ થાેડુંક છેલ્લે છેલ્લે તાે કહેવું જ જોઈ એ. પૂ. મહારાજશ્રીના સાનિધ્યને સારૂં હું મુખ્યત્વે ખેંચાઇને આવ્યા અને તે મને મળી ચૃકયું, એટલું જ નહીં મારી તબિયતના કારણે અલગ અલગ રહેવાની મારી ઈચ્છા પણ ફળી. છતાં તેમણે અને આપ સૌએ શિખિરના જવાત્રકાર શિખિરાર્થી તરીકે જગ્યા આપી. મારાં પત્નીએ કહેલું કે ''હું તમારી સેવાઅર્થે જ આવું છું ?'' છતાં મારી ઇચ્છા હતી કે તે અ! વિચારધારા સમજવા પ્રયત્ન કરે. એ ઇચ્છા મૂજબ પ્રથમથી પત્રક નહીં ભરવા છતાં પૂ. મહારાજશ્રીએ છેલ્લા સમય લ**ગી** શિભિરમાં જોડાવાની સૌને તક આપેલી, તે મુજબ તે તક પણ મળી. *ભાળ* કાે **પણ દાેઢે**ક માસ આ સુંદર વાતાવરણના લાભ લઇ શક્યાં. એક ખાજુથી આ બધી બાબતાના મને આનંદ થાય છે અને બીજી બાજુ જવાબદાર સભ્ય તરીકેની **કરજ હુ**ં બજાવી શકયાે નથી એ વિચારથી થાેડા રંજ પણ થાય છે. આપ સૌને જે કંઇ તકલીફ પડી હાેય તેનાે જવાબદાર હું ગણાઉ. છતાં યે સૌ સંકલ્પ **મુ**જબ છેવટ લગી ટકી રહ્યા એથી ખૂબ સંતાેષ થાય છે.

ખીજું પુજ્ય મહારાજશ્રીએ તો બાસુદી જેવા ભારે પદાર્થ ખહ સરળ રીતે પીરસ્યાે છે. આપણી હાેજરીને પચે તેટલી અને તેવી રીતે આપણે લેવાના છે. દાેઠ–દાેઠ વર્ષના અથાક પુરૂષાર્થના પરિણામે આપણને તે મહ્યા છે. આપણે શિંબિરાધિપરિત મહારાજ શીને ન્યાય મળે અને સૌની શાભા વધે એ રીતે પાતાના ક્ષેત્રમાં યથાશકિત આ વિચારતું કાર્ય કરશું ! "

**પૂ. દંડીસ્વામી** : ''શિબિરમાંથી તેા ઘણું મૃત્યુ. સ્વભાવો જુદા જુદા અને વિધવિધ કક્ષાનાં અને ક્ષેત્રનાં ભાઇ બહેનનાં સત્સ ગમાંથી પણ ઠીક ઠીક ભાતું મહ્યું. વિધવિધ માનવોના કારણે સંધર્ષ **ય**યા અને છતાં વાત્સલ્યભાવે આપણે સૌ નજીક આવી ગયા એ લાભ નાના સના નથી. જૈન સાધુ–સાધ્વીએા બહુ નથી આવી શકયાં છતાં દૂર

રહીને તેા એ **સૌએ વધુમાં વધુ લા**બ કેવાની કેાશીશ કરી હોય એમ તેમના પત્રો ઉપર**થી લાગે છે.**"

%ાં. સું દરલાલ : "આપણા છવનમાં સાચા નિયંત્રણની જરૂર છે. મે: ટરને સ્થુળ બ્રેક જોઇએ તેમ આપણા ઉપર સ્ક્ષ્મ બ્રેક તો જોઇએ જ. એને માટે ક્રાંતિપ્રિય સાધુ–સાધ્વીઓ યોગ્ય નૈતિક અંકુશ રાખી શકે, એટલે આ શિબિરમાં તેમનું અને સાધક–સાધિકાઓના કર્તવ્યનું જ્ઞાનભાતું મૃત્યું છે.

શ્રી. માટલિયાજ: "એટલા માટે જ કહું છું કે જીવનમાં અને તેમાં યે આવા જિટલ સમયના સામાજિક ડાર્યક્રમામાં તા માર્ગદર્શક બળ જોઇએ જ. પૂ. મહારાજશ્રી કહે છે તેમ" ક્રાંતિ પ્રિય સાધુ- સાધ્વીઓનું માર્ગદર્શન અને રચનાત્મક કાર્યકરાની સંસ્થાની-પ્રેરણા લઇ જનસંગઠના રાજ્યપૂરક થઇને ચાલે તા આ બધા પ્રશ્નો પતે," એ વાત વહેવારૂં અને યથાર્થ છે.

પૂ. **દંડીસ્વામી** : ''સાધુ–સંત્યાસી તરીકે અમેાએ અમ∷રી **કરજ બજાવી છે.**''

31. મિણભાઇ: "શિબિરાધિપતિ તરીકે પૂ. મહારાજશ્રીનું તથા શિબિરનું નામ આપણી સાથે હવે જોડાઇ જતું હૈાઇ અડગપણે ટકી રહી અનુબંધ વિચાર ધારાનું કામ આપણે સૌએ પાતાના સ્થળે રહીને ચાલુ કરી દેવાનું છે. અને જ્યારે પ્રાયાગિક સંધા બાલાવે ત્યારે હાજર થવાનું છે.

શ્રી. માટલિયા: બાઇ સુંદરલાલ કહ્યું તેમ જીવનમાં અતે સામાજિક જીવનમાં સૂદ્ધમ બ્રેક લાવવા માટે આપણે બધાએ ગુજરાત પ્રાપાગિક સંઘના સબ્ય થઈ જવું અને તેના કાર્યક્રમા તથા આદેશાને અપનાવવા, એટલે એમાંથી સંસ્થાના સંબંધા અને મહારાજશીનું છેલ્લું માર્ગદર્શન એ બંને બાબતા આવી જશે!"

**ગાસ્વામીજી** : ''શું મારા**યી પણ** સબ્ય બની શકાય ?''

**પૂ. નેમિમુનિ :** સાધુ–સાધ્વી અને સન્યાસીએાને તા વગર સભાસદે અને છતાં નિકેપ રહીને, બધી જ પ્રવૃત્તિએ। તથા બધી જ સંસ્થાએોને માર્ગદર્શન આપવાનું છે. તેથી તેમણે કાેઇપણુ લાેકસંગઠન કે લાેક સેવક સ<sup>ં</sup>સ્થાના સભ્ય <mark>ખનવાતું નથી. પણ આ પહે</mark>લાં તેવા કાેે સબ્ય થયા હાેય તાે તે તજી **દે**વાનું છે. આજના સંયાેેગામાં સહુથી પહેલાં નિમિત્ત આ ''અનુખધ વિચારધારા"ના પૂ. મહારાજશ્રી હેાવાથી, તથા પ્રાયાગિક સં<mark>ધા એમના મુખ્ય વાહન</mark>રૂપ બન્યા હોઇને આ બન્ને વાતા કરવાની અનિવાર્ય છે. જેમાંથી બધી જ કાર્યવાહી અનુબંધ વિચારધારાને અનુરૂપ થતી જશે !"

ત્યારબાદ લગભગ બધા જ શિબિરાર્થાઓ—બળવંતભાઇ. ગાસ્વામી**છ,** સુંદરલાલભાઈ**, ડે**ાકટર સાહેબ–બધાયે **શિ**બિર અંગે હૃદય સ્પર્શી વાતો કરી પાતપાતાની થયેલ ક્ષતિ અંગે તેમણે દુઃખ પ્રગટ કર્યું. સૌએ આજ લગી જે પ્રેમ વાત્સલ્ય મેળવ્યું હતું તેના આનંદ પ્રગટ કર્યો હતા.

તે પ્રસંગથી પાતે એ નિમિત્તે તાકાત્મ્ય અને તટસ્થતાનું જ્ઞાન શીખ્યા એમ જણાવ્યું. અહીંથી ⁄ છૂટા પડવાનું વિચાર્યું પણ રાત્રે શું શું વિચારાે આવ્યા <mark>વગેરે વાતાે ઉપરથી અવ્યક્ત જગતનાં </mark> ખળ અને વાત્સલ્યો, ક્રોધ અને આવેશ પર વિજય લેખાવી સહને હસાવ્યા.

શ્રી માટલિયાજીએ કહ્યું : "ચાર માસના શિબિર તા હવે કયાંથી યાજ શકાય ? પૂ. મહારાજશ્રી સૌરાષ્ટ્ર લગી ન પહેાંચી શકે. એટલે પૂ. દડીસ્વામી જો દુંચોમાસામાં છેવટ સાતેક દિવસ આપે તો મારા વિચાર, આ અતૃબધ વિચારધારાના સંદર્ભમાં માલપરામાં શિબિર ભરવાના છે."

આ રીતે રસસભર વાયમંડળ અને ભાવિકાર્યની ચાેખવટ ખાદ શિબિર દરમ્યાન મણિબાર્ડ, મીરાંબેન વગેરે સવે એ પોતપોતાના વતી કાઈ તે દઃખ થયું હાય તે અંગે ક્ષમા માંગી.

યૂ. મુનિશ્રી સંતભાલજીએ કહ્યું: " ક્ષેત્રવિશુદ્ધિપૂર્વ કનું ધાર્યું હતું તેવું બીજ વવાઈ ચૂક્યું. એના મને અને નેમિમુનિને સંતાય છે. કુદરત અને તમારા પ્રત્યક્ષ તેમજ અનેકના પરાક્ષ પુરુષાર્થથી તે વૃક્ષ રૂપે કૃળશે એવી આશા છે."

આજની સભામાં શિબિરના વ્યવસ્થાપક શ્રી. છેાઢુભાઇનું વિદાય વક્તવ્ય પણ થયું.

# શ્રા. છાંદુસાઇનું વિદાય વખતનું વક્તવ્ય

પરમયુજ્ય ગુરુદેવ, યુ. નેમિચંદ્રજી મહારાજ, યૂ. દંડીસ્વામી, શ્રી. ગાસ્વામીજી, સાધકભાઇ એા તથા સાધિકા બહેના !

શિખિર આજે પૂરા થાય છે. આવતી કાલે પૂર્ણાં હુતિના સમારાહ પણ છે. પણ મારે આવતી કાલે મૌન થાય છે. જેથી મારે આપ બધાતી ક્ષમા આજે માંગી લેવાની છે.

જે મહાન કાર્યના ઉદ્દેશ માટે શિભિરતી યાજના થઈ એ મહાન કાર્યનું બી તો સુંદર રીતે ક્ષેત્રવિશુદ્ધિ સાથે વવાહું છે અને તે કાર્ય લણી જ ઉત્તમ રીતે પાર પશું છે. તેમાં આપ બધાના સાથ સાથે જે અથાગ પરિશ્રમ, પૃ. ગુરુદેવ તથા પૃ. નેમિચંદ્રજી મુનિએ કાર્ય કૌશલ્ય સાથે સમત્વયોગ જાળવીને લીધા છે અને કાર્યને એક દૃષ્ટિએ તો પરિપૃર્ણ રીતે નિર્વિદને પાર ઉતારેલ છે. હવે આ બીજના ચંદ્રને દિન પર દિન વિકસાવી સમાજના બધા પ્રશ્નોને સ્પર્શીને બધાને પાતપાતો ધર્મ સમજાવી, શીતળતા આપી આપ સૌ વિકસાવો એ જ પ્રભુ પ્રત્યે પ્રાથના. આ મહાન ભગીરથ કાર્ય છે. એ માટે સમય જોઈ શે, સાથે પ્રભુકૃષા અને ⁴બાપ બધાના પ્રામાણિક જાગૃતિ સાથેના પુરુષાર્થ જ આ કાર્યને વિકાસના પાયે લઈ જશે. પ્રભુ પાસે પ્રાર્થના કર્યું છું કે એ બળ આપા.

ઓ શિબિર અંગેનું બીજું કામ, વ્યવસ્થા અને બોજન અંગે, આ કાર્યની જવાળદારી શ્રી. માટલિયાભાઈ તથા ળહેન શ્રીમતી સવિતા- બહેન વ.એ સંભાળીને અમાને જે માેકળાશ આપી છે તે ખદલ તેમના ઋડણી છીએ.

શ્રી. માટલિયાજીએ પાતાની તબિયત અગે પૂ. ગુરુદેવ પાસે અમુક બાબતમાં પ્રથમથી જ છૂટછાટની મજૂરી મેળવી લીધી હતી. છતાં આવી નાદુરસ્ત સ્થિતિમાં પણ તેઓએ શક્ય તેટલું કાર્ય બજાવેલ છે, તથા માનસિક રીતે ઘણું સહ્યું પણ છે.

ગૃહમાતા તરીકે ખહેન શ્રીમતી સવિતાખહેને જે કરજ ખજાવી છે, જે સહનશીલતા દાખવી છે તેના માટે શખ્દા નથી જડતા. ધણીવાર તેમની સ્થિતિ સુડી વચ્ચે સાપારી જેવી કહીએ છતાં તેઓએ સુખેદુ:ખે માતાનું પદ સાચવી રાખ્યું—સાથે સાથે વર્ગની શિસ્ત, નિયમિતતા, સાધિકા તરીકેની સમયસરની હાજરી આપીને હસતે મુખે પાતાની ખેવડી જવાખદારીનું કાર્ય સુંદર રીતે પાર ઉતારેલ છે.

આમાં અમારી, ખાસ કરીને મારી અશુઆવડત, બેદરકારી, ઉદાસીનતા, વિગેરેએ ખૂબ જ ભાગ ભજવ્યો છે, એ મારા માટે દુઃખની વાત છે. છતાં યે તેઓએ બધાને સાચવીને ક્રરજ અદા કરી છે તે માટે તેમને ધન્યવાદ ઘટે છે. આ શિબિર એક માટી જવાબદારી સાથે જેખમી વાત હતી, પણ પ્રભુની અનંત દયાથી સાંગાપાંગ પાર ઊતરી ગયા છીએ. અમારી ક્ષતિ તથા ભૂલા માટે પૂ. ગુરુદેવની તથા માટલિયાજીની ક્ષમાયાચના ચાહીએ છીએ.

આપ બધાને પણ અમારી જે મુખ્ય જવાબદારી હતી તે પૂરી કરવામાં અસમર્થ નીવડ્યા હશું એથી નાની માેડી મુશ્કેલીઓ બધાને પડી છે, ઘણી વખત તમને દુઃખ પણ થયું છે; મુઝવણમાં પણ મૃકાવું પહ્યું છે, તકલીક ઊઠાવવી પડી છે. આ બધા માટે જવાબદારી અદા ન કરી શકવા બદલ તમારા બધાની ક્ષમા યાચું છું; અને સા અહીંના વાત્સલ્યમય વાતાવરણની ફારમને સાથે લઈ જાઓ એવી આશા રાખું છું."

ત્યારબાદ સહુએ એક-બીજા પાસે ક્ષમા-યાચના કરી હતી.

#### વિદ્વાય

વિદાય વેળા ખૂબ જ વસમી હેાય છે. જે શિબિરાર્થી, સાધક– સાધિકાએ<mark>ો અને સાધુસન્યાસી ચાર સા</mark>ડાચાર માસ એકજ <mark>સ્થળે</mark> શિબિરમાં રહ્યા અને જેએ। આચાર–વિચારની દેષ્ટિએ ધડાયા: તેમને જ્યારે છુટા પડવાનું આવે ત્યારે તેમનું હૃદય ભરાઈ આવે તે સ્વાભાવિક છે. તેના હૃદયમાં પાતાના શ્રધ્ધેય અને સાથીજના પ્રત્યે અનેરા ભાવ હાય છે.

શિબિરાર્ધીઓ પૈકી પ. શ્રી. દંડીસ્વામીજી અને ગાસ્વામી જીવણગરજી તેન પૂર્ણાહુતિ થયા પછી ખીજે જ દિવસે વિદાય થયા હતા. પુ . દંડીસ્વામીની સરળતા અને પ્રકૃતિભક્તા સાધુતાને દીપાવે એવી હતી. તેમણે કરી મળવાનું વચન આપ્યું અને પ્ર. મહારાજશીના અનુભવ વહે મળેલ અપર્વ લાભ માટે સંતાય વ્યક્ત કર્યો હતો. શ્રી. ગાસ્વામીજીએ પણ વિદાય વેળા પૂ. મહારાજધીને પાતાના જીવનમાં ધર ધાલી ગયેલા ધુમ્રપાનના વ્યસનને ધીમે ધીમે કાઢવાના પ્રયત્ન કરવાનું વચન આપેલ; તેમજ પત્રવહેવાર વડે સંપર્ક સાધવાની વાત કહી.

થ્રી. **ષ્રહ્મચારીજી**, સુદરલાલ શ્રોક્ર, ડાૅ. મણિભાઈ પણ પૂર્ણાહૃતિના ર્બાજે દિવસે ગયા. એમણે પુ. મહારાજ**શ્રી**તે તમન કરીને શિબિરના અનુભવનું ભાતું લીધું અને વિદાય થયા.

બા**કીનાં સાધક**–સાધિકાએ પાતપાતાની અનુકળતા પ્રમાણે વિદાય થયાં. વૃ. મહારાજીયીના વાત્સલ્ય અને સૌહાઈના રસ સૌએ ચાખ્યા હતા એટલ વિદાય વેળા સહુની આંખામાં હર્ષાશ્રુ હોય તે સ્વાભાવિક છે.

"સાધુ સા ચલતા બલા " એ ન્યાયે પ્ર. મહારાજશ્રીએ પણ પ . તેનિમૃતિ સાથે ત્યાંથી વિહાર કર્યો....

### િ ૧૪ો

# શિબિર પછી

### શિબિરાથીઓ સાથે સંપર્ક

શિબિર પછી ંશિબિરાર્થીઓ પૈકી ધણાની સાથે પત્ર વ્યવહાર દારા સંપર્ક રહ્યા કરતા હતા.

શ્રી. દેવજીભાઈ સાથે જે પત્રવ્યવહાર રહ્યો તેમાં તેઓ શિખિરની કાર્યવાહીના સારા પ્રત્યાધાતા કચ્છના ઉપર પડયા, એમ જણાવે છે. અને પાતાને પણ શિખિરમાંથી પરિપક્વ અનુભવ મળ્યાં, તેના અ ભાર પ્રદર્શિત કરે છે.

શ્રી. ડેાક્ટર મણિભાઈ શાહ સાથે પણ પત્રવ્યવહાર ચાલ રહો હતા. એમાં વચ્ચે-વચ્ચે તેઓ પાતાના વિચારામાં રહેલ શંકાઓ પૂછાવે છે. તેમજ એક વખત જ્યારે પ્ર. મહારાજશીના પ્રવાસ વડાદરા જિલ્લામાં થયા, ત્યારે પ્રત્યક્ષ પણ મળ્યા. તે વખતે તેમની માનસિક સ્થિતિ 'ૐમૈયા 'ની ધૂનમાં હેાવાથી ખરાખર ન હતી. મહારાજશ્રીએ તેમને મંતાષ આપ્યા. અને પાછી તેમની માનસિક સ્થિતિ ખરાબર ચાર્ક ગાર્ક હતી.

શ્રી. હ્રહ્મચારીજી, સુદરલાલ શ્રોક, અને શ્રી ગાેકવામીજી સાથે પત્રસંપર્ક ન રહ્યો. પાછળથી પણ મહારાજશ્રીને સુંદરલાલ શ્રોક્ક સુરત જિલ્લા પ્રવાસમાં મળેલા અને દ્રંક સમય સાથે રહેલા. શ્રી ખળવંતભાઈની તબિયત શિબિર વખતે જ બગડી હતી, તે સૌરાષ્ટ્ર ગયા પછી થાડી ડીક થઈ. અને પત્રસંપર્ક ચાલુ રહ્યો. તેમણે દંડીસ્વામી શ્રી. ગાપાળ **સ્વામીજ પાસે સંન્યાસ લેવાની ઇ**ચ્છા પત્રમાં જણાવેલ; પ**ણ** તેમના માતુશ્રી અત્યંતવૃદ્ધ હાેઈ, તેમની સેવાની જવાળદારી છે, ત્યાં સુધી સંન્યાસ કરતાં કર્મયાેગ સાધી પાેતાનું જીવનઘડતર કરવું સારું, એમ જવાબમાં લખાયું. સવિતાબહેન, ચંચળબહેન બદ, માટલિયાજી, હારમણિબહેન,

પુ જાભાઈ, સાથે પણ પત્રવ્યવહાર<mark>થી</mark> સંપર્કરહ્યો સવિતાયહેન તેા શિબિરના ૧ માસ પછી ધારકાપરમાં અમે હતા ત્યારે પાછા મળી ગયાં અને પાતાનાં ન**ર્ણદબહેન અને તેમના** દીકરાને દર્શનાથે<sup>\*</sup> લાગ્યાં હતાં. સવિતાષ્યહેનની પ્રેરણાથી શિષ્યિર દરમ્યાન ' ક્રહ્મચર્યનાં નવાં મૂલ્યા ' પુસ્તક એમના તરફથી છપાવાય હતું. તેમાં ઉલ્લિખિત વિચારાનાં સારામાઠા પ્રત્યાધાતા વિચારક વર્ગમાં જાણવા મહ્યા. ચંચળવહેન -ભટુના પત્રમાં શિભિરનાં મધુર સ્મરણોનો ચિતાર રહેતો. શ્રી દંડી સ્વામી સાથેના પત્રવ્યવદારમાં શિબિરનાં મધુર સંસ્મરણોનો જ સર્વિશેષે ઉલ્લેખ રહેતા. વચ્ચે જ્યારે શ્રી. અળવંતભાઈ એમની પાસે સંન્યાસ લેવાનું વિચારતા હતા ત્યારે એમણે પ્ર. મહારાજશ્રીને પ્રછાવેલ કે મારે આમાં શું કરવું ? પૂ. મહારાજશ્રીએ એ મતલભનું લખ્યું કે જ્યાં સુધી બળવંત-ભાઈના બા હૈયાત છે. ત્યાં સુધી કમમાંકમ તેમને સંન્યાસ ક્ષેતાં અટકાવો. ત્યાંસુધીમાં તેનું પાતાનું ઘડતર અને પ્રકૃતિ ઉપર કાળ્ય વગેરે સારી પેડે થઈ જાય. તે **હિ**તાવહ છે.

શ્રી. દડિયાજી સાથે તા મુખઈ, પરાંચા અને ચીચણામાં અવાર-નવાર સંપર્ક રહેતા.

### શિબિરાથીઓએ કરેલ પ્રગતિ

શિબિર પ્રેરક પૂ. મુનિશ્રી સંતળાલજી મ. શિબિરપૂર્શાદ્વતિ પછી ચાડા દિવસ સાયણ રહી ધાટકાપર પધાર્યા હતા. ત્યારે શિભિરમાં થયેલ ચર્ચા-વિચારણાને આગળ ધપાવવા, સાધુસાધ્વીઓને એ વિચાર ગળે ઊતરાવવા, તેમજ વિચારક સદ્દગૃહસ્થ-ભાઇ બહેનામાં અનુબંધ વિચારધારા સમજાવવા અને કયારેક અહિંસાનાે સામ્રદાયિક પ્રયાગ કરવાે પડે તાે તે માટે તપશક્તિ સંચિત કરવા માટે પુ. મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી વિ. વા. પ્રાયાગાક સંઘની હૈઠળ નીચે મુજબ ત્રથ સમિતિએા સ્થપાઈ:-

૧. સાધુસાધ્વી સંપર્ક સમિતિ (જે સાધુસાધ્વી≯ોને৷ સંપર્ક કરે અને આ વિચાર સમજવે. )

- ર. અનુબધ-વિચાર પ્રચાર સમિતિ
- **૩. તપકાળા સમિ**તિ

આ ત્રણે સમિતિએ!માં જુદી–જુદી શક્તિશાળી વ્યક્તિએ! નીમાર્ક હતી. દા. ત. સાધુ સા. સ. સમિતિમાં શ્રી. અમૃતલાલ દડિયા. શ્રી. મહેન્દ્રભાઈ પૂ. શ્રેરફ. શ્રીમતી પુષ્પાયહેન મહેતા ( પાલણપુરવાળા.) શ્રી. દેવજીનાઈ શાહ, શ્રી. સવિતામહેન પારેખ, શ્રી. લક્ષ્મીચંદ ઝવેરચંદ સંઘવી વગેરે અનુવ્યંધ-વિચારપ્રચાર સમિતિમાં શ્રી. અમૃતલાલભાઈ ડી. મહેતા શ્રી. શાંતિભાઈ કાનજી, શ્રી. દેવજીભાઈ, શ્રી. હરજીભાઈ, શ્રી. લખમશીભાઈ, શ્રી. સામનેકભાઈ, શ્રી. દિનકરભાઈ દેસાઈ, શ્રી. પૂંજાભાઈ કવિ: શ્રી. ડેા. મણિલાઈ વગેરે. તપકાળા સમિતિમાં કેટલાક ખહેના ત્યાર પછી પ્ર. મહ રાજશ્રી અને સ્વામી નેમિચંદ્રજીએ ધાટકાપર, ચેંખૂર શાન્તાકુઝ, ખાર, વિક્ષેપાર્કો, અંધેરી, ખારીવલ્લી, કાંદીવલી વગેરે **થ**ઈ તે ચીંચ**ણ** ( થાણા જિલ્લા ) ભણી વિહાર કર્યો. ધાટકાપર અને શાંતાકુઝ દેરાવાસી સાધુએનો સમાગમ થયો. ચીંચણમાં બે દેરાવાસી મુનિ રત્નસાગરજી અતે પ્રવીશસાગરજ મળવા આવેલા.

આ દિવસામાં સાધ્વીજી ઠા. ર. જેઓ શિબિરમાં ભાગ લેવાનું વચન આપવા છતાં ન આવી શકયાં. તેએા આજુબાજુના ગામમાં હતાં એ બક્ષે સંયાગ વશાત થઈ ગયું પણ હવે તેમને પાતાનું વચન નહિ પાળવાના પસ્તાવા થાય, અને પાતાની ભૂલ સમજીને જાહેર કરે, એ દ્રષ્ટિએ વિ. વા. પ્રા. સંધનાં બાઇ–બહેના ઘણીવાર તેમને મળવા અને સમજાવવા ગયાં પણ તેઓ હજુ પણ સંયાગાધીન રહી હિમ્મત ન ખતાવી શક્યાં. છેવટે પૂ. મહારાજશ્રીએ એમની નખળાઈમાં પાતાની બૂલ ગણી તેના પ્રાયશ્ચિત માટે પાેતે ૨૧ ઉપવાસ કરવાના કલ્પેલા, પણ સાથે કેટલાંક વિકલ્પાે એક પાના ઉપર લખીને મૂકેલા તેમાં એ મુખ્ય હતી કે— (૧) જો સાધ્વીજીને પસ્તાવા થાય અને પાતાની ભૂલ કળ્યૂલે તેા વચ્ચેથી પારણાં થાય, ( ર ) જો સાધ્વીજીનાં ગહસ્થપક્ષના

સગાવદાલાં અથવા લાગતા વળગતાં ભાઇબહેના જગૃત થાય અને આ નિમિત્તે પાતે તપ કરે તાે અમુક ઉપવાસે પારણાં થાય (૩) જો સમાજ જાગત થાય તો અસુક ઉપવાસે પારણાં થાય. કારણ કે આમાં સાધુ જવાબદારી વિશેષ ગણાય અને બાકીની ગૌણ ગણાય. પણ પહેલા વિકલ્પ તે**. પાર પડયે**! **નહિ. બીજા અને ત્રીજા વિકલ્પમાં સારી** એવી સફળતા મળી, પણ જાંગૃત થવામાં તે તે વ્યક્તિએા થાેડી માે<mark>ડી</mark> પડી, એટલે દસમે ઉપવાસે પારણા થયાં. આ પ્રસંગ ખૂબજ મંથન ભર્યો <mark>હતાે. જુદા−જુદા છાપાએામાં એના સારામાઠા પ્રત્યાધાતાે પણ પડયા</mark>. તકવાદી લોકોએ એને ખોટા લાભ લેવાના પણ પ્રયાસ કરેલા, પણ અંતે તે સત્ય જતે છે. જે સત્ય હતું તે બહાર આવીને રહ્યું.

ર્ચીચ**શ** ( થાણા જિલ્લા )માં **જૈ**નનાં તો માત્ર બે–ત્રસ જ ધર હતાં, બાકી ગુજરાતી વૈષ્ણવાેનાં જ માટે ભાગે ધર હતાં તેમાં શ્રી. મહેન્દ્રભાઇ પૂ. શાહનું કુટુંબ ખૂબ જ ભાવિક એટલે રાત્રે દરરાજ થતાં પ્રાર્થના-પ્રવચનામાં પ્રાય: બધાં બાંઇબહેના નિયમિત આવતાં. એ નિમિત્તે ચીંચ<mark>ણનાં મહા</mark>રાષ્ટ્રી કુટુંબાના પણ સારા પરિચય **થ**ઈ ગયેા. મહેન્દ્રભાઈ પૂ. શાહની સાથે આ જિલ્લામાં ખેડૂત મંડળ સ્થપાય, તેવા સંયાગા પણ ગભા થઇ ગયા હતા. પણ અનેક કાર્યરત હોઈ પાછળથી એ ભાઈ આને હાથ ધરી શક્યા નહિ. મહેન્દ્રભાઈના નાના ભાઈ રજતીભાઈ એ ત્યાં એક 'સેવાસંધ 'સ્થાપ્યા છે. તેમાં સારા સેવાબાવી ભાઇ બહેના તૈયાર થાય છે.

આ શ્રિબિર પત્યા પછી અનુભંધ વિચારધારાના પ્રચાર માટે અને દક્ષિણ ભારતની પરિસ્થિતિનાં દર્શન માટે પૂ. મુનિ નેમિચન્દ્રજીને મદ્રાસ માેકલવાનું આમ તાે ચાતુર્માસ પહેલાં જ વિચારાય હતું. પણ ચાતુર્માસ પછી નક્કી થર્ષ ગયું. આ રીતે ચીંચ**થ્**યી મદ્રાસ ભણી તેમણે વિઢાર કર્યા. સાથે શ્રી. મેઘજીબાઈ સેવામાં ગયા. ક્રક્ષ્પના તે એ હતી કે બે ચાર ભાઈ એ અનુબંધ વિચાર પ્રચાર માટે સાથે રહે, અને ક્ષાેકસંપર્ક કરે.

આ વિચાર સમજાવે; પણ એ ખતી શકયું નહિ. "અનુખધ વિચારધારા હી કર્યાં ?" નામતી એક નાની પ્રચારપુરિતકા ખહાર પાડવામાં આવી હતી, તેના દ્વારા અને મહારાષ્ટ્ર, કર્ણાટક તેમજ તામિલનાડમાં દેર–દેર પ્રચારસભાઓ અથવા વ્યાખ્યાના યાજીને શકય તેટલા પ્રચાર કર્યા. મદ્રાસ જેવા અજાણ્યા પ્રદેશમાં શ્રી. કપુરચંદભાઇ વગેરેના સહયાગથી તેમજ શ્રી. છાટુભાઇ અને કાશીખહેનના પ્રયત્નથી આ પ્રચારમાં સારી એવી સફળતા મળી. ચાતુર્માસ પછી પાંડીચેરી, તિરુવન્નામલ્લે, તિરૂપલિ વગેરે થઈને આંધ્ર, મહારાષ્ટ્ર, મધ્યપ્રદેશ, ઉત્તરપ્રદેશ અને પંજાબપ્રદેશના અમુક શ્રામનગરામાંથી પસાર થઈ મુનિ નેમિચન્દ્ર દિલ્હી આવ્યા. ત્યાં સુધીમાં પૂ. મહારાજશ્રી પણ એક ચામાસું ભાલમાં જવારજ કરીને યુજરાત, રાજસ્થાન, અને પંજાબપ્રદેશના અમુક શ્રામનગરા થઈને દિલ્હી પધાર્યા. અમદાવાદમાં પૂ. મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી માતુસમાજ સ્થપાયો.

દિલ્હીમાં ચાતુર્માસ બન્ને જણ સાથે જ હતા. અને ત્યાં નીચે મુજબ કાર્યો થયાં :—

- ૧. ખાઘ પદાર્થોમાં થતી બેળસેળ તથા વેપારમાં લાંચરૂયત વગેરે અનિષ્ટા અટકાવવા માટે ચારિત્ર્યશુદ્ધિ સમિતિ સ્થપાઈ.
  - ર. વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંધ દિલ્હી શાખા સ્થપાઇ.
  - 3. તેની હેઠળ માતૃસમાજની સ્થાપના **થ**ઈ.
- ૪. વિશ્વમાં ચીન, પાકિસ્તાન, શ્વિટન વ. તે લીધે થયેલ અશાન્તિને નિવારવા માટે મહાત્માગાંધીજી જેવા વિશ્વ શાન્તિકર્તા મહાપુરુષની જન્મતિથિ નિમિત્તે ત્રિદિવસી, પ્રાર્થના જપ-ધુન-સ્વાધ્યાય વગેરે સહિત તપસ્યાના કાર્યક્રમવાળા 'વિશ્વશાન્તિ યત્ત ' ગાંધીસમાધિ, રાજધાટ ઉપર કરવામાં આવ્યો હતો. જેમાં દિલ્હી અને દિલ્હી બહારનાં ઘણાં ભાઇબહેનાએ ભાગ લીધા હતો.
- પ. ચાતુર્માસમાં દિગ*ંખ*ર, <sup>ક</sup>ત્રેતાંબર મૂ. પૂ. તેરાપં<mark>થી અને</mark>

**ત્ર્યાનકવાસી અનેક સાધુસાધ્વીએાને**ા સંપર્ક થયેા હતો. સા**મુ**હિક ક્ષમાપના દિવસના રાજ જૈન-એકતા માટે ત્રિસત્રી કાર્યક્રમ મકચો હતો.

**દિલ્હી ચાતુર્માસ પછી કલકત્તા ભણી વિહાર કરેલ** તેમાં પંજાબ, યૂ. પી. બિહાર, અને *ભંગાલના અ*મુક ગામાે નગરા આવ્યાં. યૂ. પી.માં કેટલાક સાધુ શ્રાવકાના સં**પર્ક થયાે. જૈને**તર જનતાના ભાવ<del>ળ</del>ાના <mark>પ્રેમ સાંપશ્રો. અતેક અવનવા અનુ</mark>ભવો થયા. આગ્રામાં સર્વાદય કાર્યકર્તાએોના સંપર્ક થયેા અને શ્રી. ચિમનલાલજી જૈને ગ્રામસંગઠન માટે આગ્રા જિલ્લાનું ક્ષેત્ર પસંદ કરીને પ્રયોગ કરવાની વિનંતિ કરી. આમ તા દિલ્હી ચાતુર્માસમાં શ્રી. ત્રિલાકચંદજ ગાલેજા વ. રાજસ્થાનના કાર્યકરા પણ રાજસ્થાનમાં શ્રામસંગઠનના પ્રયોગ માટે વિનતિ કરી ગયા હતા.

પણ કલકત્તા જવાનું હતું એટલે તે તરફ વિહાર ચાલુ રહ્યા. કલકત્તા પ્રવેશ વખતે જ સ્વાગત ભાષણમાં પૂ. મહારાજશીએ ભગાલમાં ત્રણ વસ્તુઓને નિવારવાની વાત કરી, તેમાં પશુબલિનિષેધ કાર્ય સૌથી પહેલાં હાથ ધરવાતું વિચાર્યું. તેને માટે ચક્રો ગતિમાન થયાં. પશુપ્રલિનિષેધક સમિતિ સ્થપાઇ. જે વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયેાગિક સંઘની કલકત્તા શાખા **હે**દળ ચાલ**શે. અને હવે સધના નૈ**તિક સંચાલન તળે માનસમાજ સંસ્થા પણ સ્થપાઈ ગઈ છે. અને સંદર ચાલે છે.

આમ તા શિભિર પછીના ત્રણ વરસામાં શિભિર પ્રવચનાના હ ભાગ છપાયા, એનાં પ્રવચના વ્યવસ્થિત કરીને મકારવાનું, તેમજ સંપાદન કરેલ પ્રવચના જોવા તપાસવાનું કામ પણ તેમિસનિએ કર્ય જ છે. તે ઉપરાંત શિભિર પ્રવચતાેની ઝાંખી શુદ્ધિપ્રયાેગની પૂર્વપ્રભા, અને 'શુદ્ધિપ્રયોગક્રી ઝાંખી ' વગેરે પુસ્તકા પણ લખ્યાં છે. યુ. મહારાજશ્રીએ એ પ્રયોગ અને વિચારધારાની માહિતી માટે ૧૦ પત્રિકાએ બહાર પાડી છે. સર્વ-ધર્મ-સમન્વયના પણ પ્રાર્થના નિમિત્તે પ્રચાર-પ્રસાર શાયો છે.

#### શિબિરાથીંઓ વડે થયેલ કામ

શ્રી. દં**ડી** સ્વામીજીએ પાેતાના સંપર્કમાં આવતા ગૃહસ્થ ભાઈ– ખહેતા અને થાડાક સંત્યાસીઓને આ વિચારા સમજાવવાનું કામ કર્યું છે.

શ્રી. માટલિયાજએ સર્વેદિય વિચાર અને વિશ્વવાત્મલ્ય વિચારના કાર્યાત્મક રીતે સમન્વય સાધવાના પ્રયાસ કર્યો છે.

શ્રીમતી સવિતાયહેને તા દિલ્હી ચાતુર્માસના અપૂર્વ લાભ લીધા છે. આ પ્રમાણે પ્ર. મહારાજશ્રીના વિચારા પચાવીને પાતાના જીવનમાં વણવાના લ્હાવા લીધા છે. દિલ્હીમાં એમને હસ્તે 'માત્રસમાજ 'તું ઉદ્દ્વાટન થયું છે. એ કામમાં એમને રસ છે.

શ્રી. પૂજાભાઈ કવિએ નવસારીમાં સ્થાપેલ ગાપાલ મહિર સંસ્કાર કેન્દ્રમાં ગાપાલક વિદ્યાર્થીઓ અને વિદ્યાર્થિનીઓને અલગ-અલગ રહીતે. સારા સંસ્કારા આપવાની સુવ્યવસ્થા કરી છે. કેટલાંક સાધુ સંન્યાસી સાધ્વીઓના સંપર્ક સાધી તેમને આ વિચાર તરફ વાળવા માટે પ્રયાસા કર્યા છે. સૂરત જિલ્લામાં આદિવાસીઓની જેમ ગાપાલકાની સ્થિતિ પણ બહુ ખરાબ છે. તેમનામાં દારૂ, માંસાહાર, પશુબલિ આપવાની **બદીઓ ઘણા પ્રમાણમાં છે: પણ પૂંજાભાઈ એ તેમના અવારનવાર સંપ**ર્ક કરીને આ બદી છેાડાવવાના પ્રયાસ આદર્યો છે. તેમાં એમને થાેડેક અંશે સફળતા પણ મળી છે.

શ્રી. અમૃતલાલભાઈ દડિયા સાધુ સાધ્વી સંપર્ક સમિતિમાં છે. અતે પાતે નિવૃત્ત હાેઈ આ વિચારધારામાં રસ હાેવાને લીધે મું ભઇમાં વિરાજતાં સાધુ–સાધ્વીએાના અવારનવાર સંપર્ક કર્યા કરે છે. સાધુ– સાધ્વીએાતે ગળે આ વિચારધારા ઊતરે છે ખરી, પણ કાર્યરૂપમાં પરિણત કરવામાં હજૂ નૈતિક હિંમતના અભાવ દેખાય છે. ધીરે ધીરે તે આવતા જ જશે.

ડાે. મણિભાર્ધ શાહે શિબિરમાં વિચારભાતું મેળવીને આ વિચારાના શક્તિ પ્રમાણે પ્રચાર કર્યો છે. ખેડૂતાના પ્રશ્નો લેવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. સાહિત્ય પ્રચાર પણ કર્યો છે અને પાતાના કોટુંબિક જીવનમાં સંયમની ક્શિામાં પ્રગતિ કરી છે: તે તેમના ગજા પ્રમાણે પુરતી પ્રગતિ જ ગણાય.

શ્રી. **દેવજીબાઈ શાહે ખે**ડૂત મંડળ (ભચાઉ તાલુકામાં સ્થપાયેલ)ના કામામાં પ્રગતિ કરી અને ખેડૂતાના મૂંઝવતા પ્રક્ષોમાં ભાગ લીધા અને <mark>ક્ષે છે. તે ઉપરાંત કચ્છમાં પધારનાર સ્થા</mark>નકવાસી **દે**રાવાસી સાધુ– સાધ્વીએોના સંપર્ક સાધી તેમને આ વિચારધારા ગળે ઉતરાવવા પુરૂષાર્થ કર્યો. કેટલાંક સાધુ–સાધ્વીએા આ વિચારધારાને સમજવા અને આચરવા માટે ઉત્સક થયાં. એક ગરાસદાર ભાઈને કેન્સરના રાેગના ઉપચારમાં સેવા કરી તેથી તેના હૃદય પલટા થયાે અને તે ધુમ્ર<mark>પાન છોડવા તૈ</mark>યાર **થ**યા. એક સાધ્વીની છેડતી કરવા એક યુવકે પ્રયત્ન કરેલ, તે બાબતમાં જ્યારે સાધ્વી–બ્રાવકા મૌન ધારીને બેસી ગયા હતા, ત્યારે દેવજીબાર્કએ અકૃમ (ત્રણ ઉપવાસ )ની પહેલ કરી અને એ પ્રશ્નતા નૈતિક દૃષ્ટિએ ઉકેલ લાવ્યા. આમ શિબિર પછી શ્રી. **દેવજીભાઈમાં નિર્ભાકતા. કાર્યશ્રમતા અને** યાગ્યતા વધી છે.

શ્રી. બળવ તભાઈએ શિખિર પછી પાતાનું સ્વાસ્થ્ય સુધાયું, ત્યા<mark>રપછી કાેટડાપીઠા, બાબરા વગે</mark>રે ગામામાં ખેડૂતાેના પ્રક્ષો લઇ **ખેડૂત મ**ંડળ સ્**થાપવાના પ્રયત્ન કર્યો; પણ એકલવાયા હોઇ** તેમાં ફાવ્યા નહીં. પછી પાતે આર્થિક દૃષ્ટિએ સભર બનવા માટે અંબર ચરખાની તાલીમ લીધી. અને ત્યારપછી આ વિચારધારાના પ્રચાર અને આછવિ-કાની **દષ્ટિએ સાહિત્ય વેચાણનું કામ** લીધું પરંતુ વચ્ચે પાેતાના ગામના એક ગિરાસદારભાઈ વગેરેનાં અનિષ્ટા દૂર કરવા માટે એની વિરુદ્ધ આત્મારા**મભાઇ બદની પ્રેરધ્યાથી** નિવેદન બહાર પાડ્યું અને તેમાં એમના ઉપર પેલા ગિરાસદારભાઇએ બદનક્ષીના કેસ કર્યા. હજુ એ પ્રશ્નના સંતાપકારક નિકાલ આવ્યા નથી. પણ હાલમાં સાહિત્ય વેચાણનું કામ થંભી ગયું છે. પરંતુ વૈચારિક વાડતર શ્રી. મળવતભાર્ધનું એકંદરે સા**ર થ**ઈ ગયું છે.

#### પ્રવચન-પ્રકાશનની અસર

શિભિર વખતે સવારે અને બપારે પ્રવચના અને ચર્ચાના દૂં કૈક સાર પાર્ટિયા ઉપર લખવામાં આવતા હતા. એ લખાણ ઘણાંને ગમ્યું હતું અને કેટલાક ભાઈ એ અને બહેનાના પત્ર પણ શિભિર કાર્યવાહીના સાર જાણવા માટેના આવ્યા હતા. તે દ્રષ્ટિએ 'વિશ્વવાતસલ્ય' પાલિકના ભેટ પુસ્તક તરીકે "શિભિર પ્રવચનાની ઝાંખી" તૈયાર કરવામાં આવી. એ પુસ્તક વાંચકાને ગમ્યું. અને શિભિરની કાર્યવાહીના આછા ખ્યાલ લોકોને ખાસ તા વિશ્વવાતસલ્યના વાંચકાને આવી ગયા.

ગુર્જરવાડીના પ્રમુખ શ્રી. મિણભાઈ લાેખડવાળા શિબિરમાં થતાં પ્રવચતા અને ચર્ચાઓ અવારનવાર સાંભળતા હતા. તેમને એ વિચારા ખહુ પસંદ પડ્યા અને તેમણે પૂ. મહારાજશ્રી આગળ એ મતલખનું કર્યું કે "આ બધાં પ્રવચતા અને ચર્ચાઓ સાધુ સંસ્થા અને ધર્મ સરથાઓ માટે ખૂબ જ પ્રેરક, યુગાનુરૂપ અને જનહિતકારી થાય છે; જો આને સ્થાયી રાખવાં હાય અને ભારતમાં વિચરતા દરેક સાધુ—સાધ્વીઓ સુધી પહેાંચાડવાં હાય તો એને પુસ્તકરૂપે બહાર પાડવાં જોઈએ. અને એમાં જે કાંઇ ખર્ચ થાય તે હું અને મારા એક સાથી ભાગવાશ. આ પ્રવચનાના સંપાદન માટે પણ એક સુયાગ્ય ભાઈ મારા ધ્યાનમાં છે." પૂ. મહારાજશીએ કહ્યું કે "હું ઇચ્છું છું કે એ બાજો એક—એ પ્રકાશકા ઉપર જ ન પહે, એટલે એ ત્યારે જ થાય કે બે—એક માસમાં પ્રવચન પુસ્તકાના અગ્રિમ ગ્રાહક તરીકે પ૦૦ નામા તેાંધાઈ જાય."

શ્રી. મિણભાઇએ ઉદારતાપૂર્વક કહ્યું કે "એની આપ ચિંતા કરતા નહિ." બધું થઈ રહેશે. એનું સંપાદન કાર્ય કરવા માટે શ્રી. ગુલાભચંદ- ભાઇ, જે હાલમાં મદ્રાસમાં એસ. એસ. જૈન બાર્ડિંગ હામના ગૃહપતિ તરીકે કામ કરે છે; તે આપને અહીં મળવા આવશે. તે વખતે તેની સાથે બેસીને આપ સંપાદન કાર્ય તેમજ કેટલા ભાગામાં પુસ્તકા બહાર પાડવાં, એ બધી વાતા કરી લાે. અને નક્કી કરીને મને કામ સાંપી

દા. મને ખાતરી છે, કામ બહુ સંતાષકારક થશે; કારણકે તેમણે પહેલાં યતિશ્રા હેમચન્દ્રજીનાં પ્રવચના વગેરેનું સંપાદન પણ કર્યું છે.'

ત્યાર પછી શ્રી. યુલાબચંદભાઇ મદ્રાસથી જ્યારે મુંબઇ આવેલા, ત્યારે તેમને શિબિરનાં પ્રવચના અને ચર્ચાસારના સંપાદન માટે વાત કરીને સંપાદનનું કામ સાંપાયેલું. શિબિરનાં કુલ્લે ૧૦ મુદ્દાઓ હોઇ, ૧૦ ભાગામાં પ્રવચન પુસ્તક બહાર પાડવાનું નક્કી થયું. ત્યારપછી શ્રી. યુલાચંદભાઇ બીજી વખત બારીવલીમાં મળેલા તે વખતે પહેલા ભાગના કેટલાંક પ્રવચના તૈયાર કરીને લાવેલા. તે જોયાં અને તેમનું કાર્ય બહુ પસંદ પડ્યું. છેવટે સ્રુરતમાં 'પ્રતાપ' પ્રિન્ટીંગ પ્રેસમાં આ પ્રવચનાની છપામણીનું નક્કો થયું. કાગળા વ. લેવાયા અને એમ નક્કી થયું કે આના પ્રકાશક તરીકે 'મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર', અમદાવાદ જ રહે. દ્રવ્ય સહાયતા શ્રી. મણિબાઇ અને તેમના સ્તેહી કરે, તેમના નામની નોંધ લેવામાં આવે.

એટલે પ્રવચન પુસ્તકાના પ્રકાશનનું કામ શરૂ થયું અને અત્યાર સુધીમાં ૯ ભાગા બહાર પડી ગયા છે. દશમા ભાગનું પ્રકાશન ચાલુ છે, અને ટુંક સમયમાં બહાર પડશે. જો કે પ્રકાશનમાં માેડું બહું થયું છે, પણ કામ ખૂબ સરસ થયું છે.

અત્યાર સુધીમાં ૫ ભાગ સાધું સાધ્વીએા, રચનાત્મક કાર્યકરા, મૃત્યાસીએા, પત્રા, સાધક–સાધિકાએાને માકલવામાં આવ્યા છે. ૫૦–૬૦ જ**ણુ** અગ્રિમ ગ્રાહક બન્યા છે. બાકીના કેટલાક લોકોએ વેચાતાં **લી**ધાં છે.

હવે બીજી વખત બાકીના પ ભાગ માકલવાની યોજના છે.

કેટલાક સાધુસાધ્વીએાના આ ૫ ભાગ ઉપર સારા અભિપ્રાયેા આવ્યા છે; અને કેટલાક ગૃહસ્ય સાધક–સાધિકાએાના પણ આ સભધે મૌખિક અને લેખિત ઉત્તમ અભિપ્રાયા મત્યા છે. અહીં થાેડાક અભિપ્રાયા અંકિત કરીએ છીએ :-

"...મુનિશ્રી સંતબાલજીની વિચારધારા બહુ વ્યાપક છે. આજે વીસમી સદીમાં વિચરતા સમાજને સાળમા સદીની વિચારધારા સંક્રીર્જુતાના માર્ગે ધસડી રહી છે; એવા સમયે શિબિરની યોજના કરી જે વ્યાપક વિચારધારા ફેલાવી, જે સાહસિક પગ**હું ભ**ર્યું છે, તે કારા સાધુવાદને જ યાગ્ય નથી, પણ અનુકરણીય અને આચરણીય છે, એવી અમારી માત્ર ધારણા જ નથી, પણ સંપૂર્ણ વિશ્વાસ છે કે આવા શિખિરા અને આવી વ્યાપક વિચારસરણી સંસારમાં એકતા, સહિષ્ણુતા અને સર્વોદય લાવશે..''...પાંચે પ્રકાશના મત્યાં છે.

> —ખરતર ગચ્છીય વિદ્વાન મુનિશ્રી ક્રાંતિસાગરજી जयपुर (राजस्थान)

ધાટકાપર ( મુંબઈ)થી શ્રી. અમૃતલાલભાઈ દડિયા લખે છે---" માટુંગા શારદાળાર્ધ મહાસતીજી પાસે ૫ પુસ્તકા આપવા ગયા હતા. પુસ્તકની અંદર થાેડું ક વાંચ્યા પછી ઠીક લાગવાથી રાખી લીધાં છે."...ચીંચપાકલી મુનિશ્રી સમેર મલજીને સેટ ૧ આપ્યા. તેના કહેવા મુજબ તેને ત્યાં શિબિરમાં આવવું હતું, પણ કારણને લીધે સાદડી ચામાસું કર્યું. પુસ્તકા ગમ્યાં છે. વાતચીત કરી…કાઈ વિરાધ કરતા નથી. કાેટ સુમતિકુંવરજી ( મહાસતી ) પાસે ગયાે. તેના કહેવા મુજબ–"સાધ્વીજી કાેઈ આવ્યાં ન હતાં ?" તેના જવાબમાં મેં કહ્યું કે સા<sup>દ</sup>વીજી આવ્યાં નહોતાં, ખાકી સંન્યાસી–શ્રાવકશ્રાવિકા–સંત વગેરે હતા. પુસ્તકા રાખી લીધાં છે. વિલેપાર્લે વિનયમુનિજી પાસે ગયા હતા. પુસ્તકા માેકલાવ્યાં તેથી ખહુ ખુશી થયા. પહેલાં તાે વાંચવા માટે છે એમ સમજ્યા, પછી તો ભેટ તરીકે છે, એમ સમજ્યા. બહુ ખુશી થયા છે. ધાટકાેપર ડુંગરશા મહારાજને પ પુસ્તકા આપ્યાં, મેં કહ્યું ''પુસ્તકા વાંચ્યા પછી આપના અભિપાય જણાવશા.'' કાંદાવાડીમાં ઉજ્જવળકુમારીજી તથા પાયધુની ગાડીજી ઉપાશ્રયમાં ચિત્રભાતુજી પાસે

<mark>શ્રી. અમૃતલાલભાર્ધ મહેતા પુસ્તકા આપવા ગયા હતા. તેમણે</mark> કલકત્તામાં કાલી<mark>માતા પાસે થતા પશુવધને અ</mark>ટકાવવા માટે <mark>ધણી</mark> જ સારી લાગણી બતાવી.

**એવી જ રીતે શિબિર-પ્રવચના વાંચીને કેટલાક** .સનિએા ઉપર **ધણી સારી અસર થઈ છે. તેએ** હવે આ પ્રયોગને જોવા-જાણવા માટે પ્રયોગક્ષેત્રમાં જાય છે. એવી જ રીતે એક સ્થાનકવાસી મુનિ, જેમણે આ પ્રયોગ અને વિચારધારા વિષે ખ્યાન ચાતુર્માસમાં ત્યાના એક વિચારકભાઈના સંપર્કથી સાંભળેલ; એટલે તેમણે પૂ. મહારાજધા સાથે પત્રવ્યવહાર કર્યા. અને હવે તેએ સાથે રહેવા અને રાજસ્થાનમાં **ધર્મમય સમાજ રચનાના પ્રયોગમાં સહયોગી થ**વા **તૈ**યાર થયા છે. હાલમાં તેા તેએા બીજા એક તેમના વિચારતે મળતા સુનિજી સાથે વિચ**રવા માગે છે, અને તેમને પ**ણ સક્રિય રીતે તૈયાર **યા**ય તા કરવા માગે છે.

**શિભિર પ્રવચ**તાએ સાધુસા**ધ્વીએ**ા સિવાય કેટલાક રચતાત્મક કાર્યકર ભાઈભદ્વેતામાં સારી અસર ઉપજાવી છે અને તેઓ એ પ્રવચન પુસ્તકાને <mark>ધર્મ</mark>ત્રાંથ તરીકે વાંચે છે અને બીજા શ્રાવકા તેમ જ સાધુસાધ્વીઓને વચાવે છે; વાતાવરણ તૈયાર કરે છે.

## | ૧૫ ]

## ખદલાતી પરિસ્થિતિ અને શિબિરકાર્યવાહીનું મૂલ્યાંકન

આજે શિબિરને સંપૂર્ણ થયાને ત્રણ વરસ થયાં છે, પણ આ ત્રણ વરસોમાં જગતની પરિસ્થિતિએો બદલાઈ છે. ભારતની પરિસ્થિતિમાં પણ ધણા પલટા આવ્યા છે. દુનિયાના ઘટનાચક્રામાં અનેકગહાં પરિવર્તાન થયું છે. રશિયા અને અમેરિકા જેવાં મહાન રાષ્ટ્રા, જે પહેલાં અહ્યશસ્ત્રો માટે પ્રતિસ્પર્ધા કરતા હતા, તે એકર્બીજાના વિરોધી વિચારાના હોવા છતાં આજે નજીક આવ્યાં છે. દુર્ભાગ્યે છેલ્લાં ત્રણ વરસોમાં કેટલાય શક્તિશાળી અને ઉદાર રાષ્ટ્રનેતાએો ગયા. અમેરિકાના કેનેડી ગયા, ભારતના રાજેન્દ્રભાણુ ગયા, પંડિત જવાહરલાલ નેહરુ ગયા છતાં ભારતનાં સદ્દભાગ્ય છે કે તેને યોગ્ય રાષ્ટ્રનેતા મળ્યા છે. બીજી બાજુ દરેક ધર્મ સંપ્રદાયામાં સાધુ સંત્યાસી વર્ગ તેમ જ **ગ**હસ્થ વર્ગમાં ઉદારતાના પવન કૂં કાઈ રહ્યો છે. જૈનાના દરેક ફિરકાનાં સાધુ સાધ્વીએ। અને ગૃહસ્થા એકબીજાતી નજીક આવ્યાં છે; અને દિવસે-દિવસે સામુદાયિક કાર્યક્રમાે એક વ્યાસપીઠ ઉપરથી થવાના સંયાગા ઉભા થતા જાય છે. એ દૃષ્ટિએ આ સાધુ સાધ્વી–શિભિર નિમિત્તે પણ ઘણાં સ્થાનકવાસી અને દેરાવાસી સાધુસાધ્વીએામાં વિચારાની ઉદારતા આવી છે. શિબિરસાહિત્ય વ્યાપક અને વિશ્વવિશાળ દેષ્ટિકાેેેેેેેેેેે રચાયું છે કે એને વાંચ્યા પછી સંક્રીર્જુતાના બધાં શસ્ત્રો કુદરતી રીતે જ ખૂઠાં પડી ગયાં છે, અને ઉદારતાની ધારા જીવનમાં વહેવા માંડી છે. જ્યાં સુધી આ વિચારધારા જાણવા કે સમજવાની તક નઢાતી મળી, ત્યાં સુધી મગજમાં કેટલાક પૂર્વ ત્રહા દૂરદૂરથી સાંભળેલી વાતા ઉપરથી, અનુમાનથી બંધાયેલા હતા; પણ જ્યારે આ સુયાગ શિબિર સાહિત્યના માધ્યમથી સાંપડયા ત્યારે આ પૂર્વ ગ્રહાે ઘણાં શિથિલ

થઈ ગયા. કેટલાંક સાધુસાધ્વીએાએ શિબિર સાહિત્ય ઉપરયી પ્રેરણા લઈને પાતાના જીવનના ઢાળા બલ્લવાના યતિકંચિવ પુરુષાર્થ કર્યો છે, અને કરે છે, તેમ સ્પષ્ટ જણાઈ રહે છે.

જે સાધુસાધ્વી વર્ગ એક દિવસ રાષ્ટ્રીય સંકટ સમયે કાંઈ બાલતા નહાતા, તે જ સાધુ વર્ગ પૈકીના ઉચ્ચ કાેટિના ધર્મવીર સાધુસાધ્વીએા ચીનના આક્રમણ વખતે રાષ્ટ્રીય આક્તને નિવારવા પાતે (પાતાની સાધુ મર્યાદામાં) તૈયાર થયા અને પાતાના અનુયાયીએને પ્રેરણા આપીને પાતાના સાધુ ધર્મ દીપાવ્યા છે.

જે સાધુવર્ગ રાજકારણની વાતાથી ભડકતા હતા, તે જ સાધુવર્ગ રાજ્ય સરકાર દારા મુંબઈ પાસે દેવનારમાં ઊભા કરાતા કત્લખાનાના વિરાધ કરવા માટે સામુદાયિક તપત્યાગ અને બલિદાનરૂપ અહિંસક પ્રતિકાર કરવા માટે વિચારતા થઈ ગયા. તેમ જ પંજાબ સરકાર દ્વારા લડાયેલી નિશાળામાં બાળકાને અંડા વિતરણ કરવાની યાજનાની સામે અહિંસક પડકાર ફેંકવા પુરુષાર્થ કરતા થઈ ગયા. મુંબઇમાં વર્ષમાં ૮ દિવસ આદે મહાપુરુષોની પુષ્યતિથિઓ ટાણે, કત્લખાના બંધ કરાવા માટે પ્રબળ પુરુષાર્થ કરવા તત્પર થઈ ગયા. સામુદાયિક રીતે હવે તા સર્વધર્મીય પરિષદા અથવા જુદા જુદા ધર્મના લાકાના પર્વ દિવસામાં બાગ લેવા તૈયાર થઈ ગયા. પહેલાં આવી ઉદારતામાં કાઈ સાધુ કે સાધ્લી એકલવાયાં લાગતાં તેણે હવે સામુદાયિક રૂપ લીધું છે.

આ બધું બતાવી આપે છે કે જૈન સાધુ સાધ્વીએા ઉપર શિબિરના વાતાવર**ણ**ની સારી અસર થઈ છે.

મુંભ⊌ અને પરાંઓના મળીને ૧૩ સંધાના ફેડરેશ્વનને અત્યાર સુધી સ્થા. સાધુસાધ્વીએા દારા માઇકમાં નહિ બાલવાની રઢિને પકડી રાખી હતી, તે માટે પુનર્વિચાર કર્યો અને શ્રમણ સંઘના એ વખતના આચાર્ય (આણંદ ઋષિજી મ.) ઉપર દબાણ લાવીને માઇકમાં ખાલવાની અનિવાર્ય પ્રસંગામાં છૂટ આપવામાં આવી. તેમજ દેરાવાસી આચાર્યોએ પણ માઇક ઉપર ખાલવાનું શરૂ કર્યું. આ શિખિરના વાતાવરણની અસર હોય તેમ જણાય છે.

આ શિબિર પત્યા પછી કેટલાક સાધુઓ તરફથી એવી માગણી પ્ર. મહારાજીયી પાસે કરવામાં આવી હતી કે આવે શિબિર ફરીથી બરાય તે સાર્. કેટલાક વિચારક ગૃહસ્થા એમ પણ ઈચ્છતા હતા કે મુખઈની જેમ અમદાવાદ, પાલીતાણા વગેરે ક્ષેત્રા કે જ્યાં જૈન સાધુસાધ્વીઓ વધારે સંખ્યામાં રહે છે, આવે શિબિર એક અઠવાડિયાના રાખવામાં આવે અને એમાં આપના વિચારા મૂકવામાં આવે તો, સાધુ વર્ષના વિચારામાં ઘણા ફેર પડે.

રચનાત્મક કાર્યંકરાે, ખાસ કરીને સર્વોદય કાર્યંકરાેમાં શિખિર સાહિત્યના વાંચનથી પરિવર્તન દેખાતું નથી, એમ કેટલાક લાેકાનું કહેવું છે; પણ જે લાેકા નિષ્પક્ષ અને પૂર્વગ્રહ રહિત દષ્ટિથી વિચારે છે, સમાજમાં પરિસ્થિતિ પરિવર્તન લાવવા માગે છે, તેમને માટે શિખિર સાહિત્ય ઘણું જ માર્ગદર્શક ખન્યું છે.

મૈસર પ્રાંતના એક કાર્યકર મંડળ ઉપર શિભિર સાહિત્યમાં ચર્ચાયેલ સામુદાયિક અહિંસક પ્રયોગની એટલી સારી અસર થઈ કે તેમણે એ બધું સાહિત્ય મંગાવેલ અને 'શુદ્ધિપ્રયોગની ઝાંકી' તેમજ બીજા સાહિત્યનું ભાષાન્તર કન્નડ ભાષામાં કરેલું. અમારી સાથે લાંબા પત્રવ્યવહાર ચલાવેલ અને છેવટે ત્યાંનું કાર્યકર મંડળ પાતે ધર્મમય સમાજરચનાની આ બધી પ્રવૃત્તિએ પ્રત્યક્ષ જોવા–જાણવા માટે મુંબઈ,

અમદાવાદ, ગૂંદી વગેરે સ્થળામાં આવ્યું હતું; અને સારી છાપ લઇને વિદઃય થયું હતું.

શિભિર પહેલાં એક બહુ જ જિજ્ઞાસ અને દેરાવાસી સંપ્રદાયના સુવિદિત **મુનિજી શિબિરમાં પધારવાની ઇ**ચ્છા ધરાવતા હતા. પણ તેમના અમુક સંજોગાે લઈ ને તેએા નહાેતા આવી શકયા; પણ તેમના તરફથી એક વિદ્વાન, માસિક પત્રના સંપાદક ભાઈ ભાલનળ કાંઠા પ્રદેશના ધર્મમય સમાજરચનાના પ્રયાગ જોવા-જાણવા અને આ વિચારધારા તથા શિબિરની માહિતી મેળવવા પૂ. મુનિશ્રી નેમિચન્દ્રજી પાસે અમદાવાદ આવ્યા હતા, અને ત્યાંથી ગૂંદી વગેરે પ્રયોગ ક્ષેત્રે ગયા હતા. તેમના ઉપર એ પ્રયોગની સારી અસર **થઈ હતી. તેમણે પે**લા મુનિજીને બધી વાત કરી. અને છેલ્લાં ખે વર્ષથી તેઓ હવે બાલનળ કાંઠા-પ્રયોગની પેડ્રે પંજાબમાં ધર્મસમાજરચનાના પ્રયાગ કરવા વિચારી રહ્યા છે. આ વર્ષે તેમણે પંજાબમાં સરકારની નિશાળમાં બાળકાને ઇંડા (નાકતામાં) આપવાની યોજનાની સામે પંજાબમાં ડેર–ઠેર કરીને, ત્યાંના અહિંસાપ્રેમી જતાતે સમજાવીને સારું વાતાવરણ તૈયાર કર્યું અને છેવટે પંજાબ પદેશીય શાકાલાર સમ્મેલન પણ ગાઠવ્યું. પંજાબ સરકારે ઇંડા-યોજના તા પડતી મૂકી છે અને શાકાહારને આ સમ્મેલનને લીધે ખૂબ જ પ્રાત્સાહન મૃત્યું છે. તેમજ ચીનના ધાતકી દૂમલા ટાણે પણ તેમણે પાતાના સા**ધુ**તાના જવાબદારી સમજીને રાષ્ટ્ર નાગરિકાને પાતાનું રાષ્ટ્ર રક્ષણ કર્તવ્ય બતાવીને રાષ્ટ્રધર્મ સમજાવ્યા હતા. અને હવે તેમણે પંજાબ પ્રાન્તના એક જિલ્લા પસંદ કરી ત્યાં બા. ન. કાંઠા પ્રયાગતા જેમ જનસંગઠન, અને જનસેવક સંગઠના વહે; ધર્મમય સમાજરચનાના પ્રયાસ કરવા વિચાર કર્યો છે. શિભિર પ્રવચનાની તેમના ઉપર ધ**ણી સારી અસર થ**ઈ છે; એ આ

સમજી શકાય. એવી જ રીતે રાજસ્થાનમાં ક્લોદી તાલુકામાં શ્રી. ડુંગરસિંહજ મ. અને નેમિચન્દ્રજ મ.ને નિમિત્તે જે પ્રયોગ તેમના ક્લોદી ચાતર્માસ પછી શરૂ થવાના હતા. તે કેટલાંક કારણાસર અને મુખ્યત્વે તા ત્યાંના કાર્યકરાેને પૂરી ધડ ન ખેસવાને લીધે થંભી ગયા હતા, તે હવે છેલ્લા ખે વરસથી તેજ કાર્યકરાને, તે પ્રદેશમાં આ પ્રયોગ કરવાની તાલાવેલી **લાગી છે અને :મૃનિ** નેમિયન્દ્રજીને તે પ્રદેશમાં આમંત્રે છે. તેવી જ રીતે આગ્રામાં વિરાજતા કવિશ્રી ઉપાધ્યાય અમરચંદજ મ. અને તેમના શિષ્ય પં. વિજયમુનિજી, અને પૂ. નેમિમુનિના ગુરુભાઈ શ્રી. મુનિસમદર્શીજી વગેરેને શિખિર પ્રવચના વાંચ્યા પછી આ પ્રયોગ અંગે ઉત્સકતા પૂર્વક જાણવાની તાલાવેલી જણાતી હતી.



## સંપાદકની વિદાય

રક્ષી ડીસેંબર ૧૯૬૧ના હું સર્વપ્રથમ થોડાંક પ્રવચતા લક્તે મુંબઇ પહેંચ્યો હતો. પૂ. મુનિશ્રી સંતભાલજ અને પૂ. તેમિચંદ્રજી મહારાજ બારીવલી વિરાજતા હતા. ત્યાંથી તેમને પ્રસ્થાન કરવાનું હતું. **શિ**ભિર અંગેની પ્રવ**ચન** તે<mark>ાંધ ઉપરથી મારે કે</mark>ટલાક ખુલાસાએા જોઇતા હતા. ધણા શબ્દા મારે માટે નવા હતા–ધણાં વિચારા નવા હતા તે છતાં જ્યારે પારંભના બે ત્રણ પ્રવચનાનું વાંચન પૂ. મુનિશ્રીજી આગળ કર્યું ત્યારે તેમણે સંતાપજનક કાર્ય તરીકે ઓાળખાવ્યું –ત્યારે મનમાં થયું કે 🕵 તેમના આ નવી વિચારધારા અને સક્રિય કાર્યને કંઇક સમજી શકયા છું. એક પરીક્ષામાં પાસ થયા એવું મને લાગ્યું.

પૂ. મુનિશ્રીએ કહ્યું : " થેાડા દિવસમાં ( ચાર પાંચ દિવસ બાદ ) પ્રાયોગિક સંધની બેઠક ભરાશે ત્યારે તેમાં બધાં ભાઈઓને દેખાડી જોશં!"

મારા માટે આ બીજી પરીક્ષા હતી. કૃદિ પણ મારૂં સંપાદન કરેલું સાહિત્ય મારે ક્ષેાકાની સ્વીકૃતિ માટે વાંચવું પડે તેમ ન હેાતું બન્યું. પણ મારે તેના માટે **તૈ**યાર રહેવું જોઈ એ.

સંપાદન કરવા માટે સ્વીકૃતિ આપી ત્યારે મનમાં આનંદ હતા કે જે પૂ. મૂનિ વિદ્વાનાના સંપાદિત સાહિત્ય માટે, મૂળ વિચારા માટે મને કંઈક માન હતું-તેમના વિચારાને સંપાદન કરવાનું મને મળશે. અને તેમને સંપાદિત પ્રવચના દેખાડ્યા બાદ તેમની સંતાપજનક અભિવ્યકિત મારા માટે વધુ ઉત્સાહજનક હતી.

ચાર-પાંચ દિવસ બાદ જ્યારે પ્રાયોગિક સંઘની એઠક મળી અને ષ. મુનિશ્રીએ મારાે પરિચય આપીતે, પ્રવચન વાંચન અગે કહ્યું; ત્યારે મનમાં ગડમથલ ચાલતી હતી કે પ્રા. સંઘના ક્ષાેકા તેના અંગે શં કહેશે ? જ્યારે તેમણે પણ સતાપજનક લાગણી વ્યકત કરી ત્યારે મને થયું કે બીજી પરીક્ષામાં ઉત્તીર્થા થઇ ગયા છું.

પૂ. યુનિશ્રી માટે તો જે જીવનની વિચાર ધારા ખની છે તે મારા જેવા માટે તદ્દન નવી વસ્તુ હતી. વિશ્વવાત્સલ્ય, અનુખંધ, તાદાત્મ્ય, નાટસ્થ્ય, અનાયાસ—આયાસ, શુદ્ધિ પ્રયોગ, વગેરે ધણાં શબ્દો પોતાની અદર જ એક વિરાટ રૂપ લઈ ને ખેઠા છે તેના ખ્યાલ મને પ્રારંભમાં ન હતો. ખીની અદર વિશાળ વક્ષની કલ્પના કયાંથી થઈ શકે ? પણ જેમ જેમ હું સંપાદન કરતો ગયો તેમ તેમ મને લાગ્યું કે આ વિચારને સપષ્ટ સમજ્યા વગર તેમાં સંશોધન વગર ચાલુ પ્રવચના કે વ્યાખ્યાનાનું સંપાદન કરવું એમાં એક મોટા ફરક છે. આ માટે મને પરિચય—સંશોધન—સાહિત્ય (Reference Littrature) મળેલું અગાઉની શિખિરાની ઝાંખી કરાવતાં પુસ્તકા મળેલાં પણ એમાં પહેલી દષ્ટિએ આ વિચારને સામાન્ય લાકા સમજ શકે, તેવું સપષ્ટ લખાણ નહોતું. એટલે મને લાગ્યું કે જ્યાંસુધી આ બધી બાબતા બહુ જ સપષ્ટતાથી અને સરળતાથી રજૂ ન ચાય ત્યાંસુધી એના સંપાદનના કરોાય અર્થ નથી. આ માટે સમય જોઇએ—ચિંતન જોઇએ—મનન જોઈએ.

મારા ગૃહપતિપદ્દના કાર્યમાં આ કાર્ય કંઈક કઠેણ હતું. તે ઉપરાંત પહેલું પુસ્તક સંપાદિત થયું ત્યારે ખરેખર ખ્યાલ આવ્યા કે ધારેલ પૃષ્ઠ સંખ્યા કરતાં તે લહ્યું ત્યારે ખરેખર ખ્યાલ આવ્યા કે ધારેલ પૃષ્ઠ સંખ્યા કરતાં તે લહ્યું વધી ગયું છે. આ રીતે બધાં પુસ્તકા સંપાદિત થાય તેા બમણી પૃષ્ઠ સંખ્યા થવા જાય. પ્રકાશનના ખર્ચા અંગે તેા મને પ્રિય મણિલાલભાઈ લાેખંડવાળાએ વાંધા નથી એમ કહેલું પણ કામ લહ્યું લંખાંતું જશે એમ ધારી ચર્ચા–વિચારણમાં "આવશ્યક 'કે વિષયની બહારથી લણી વાતા છાડી દેવાનું નક્કી કરી પૂ. મહારાજબ્રીને જણાવ્યું. તેમના તરક્ષ્થી પણ સામેથી જ એવા જવાબ આવ્યો. તે છતાં પણ પૃષ્ઠ સંખ્યા લગભગ દાઢગણી તાે થઇ જ ગઇ.

આમાં સમય પણુ ધાર્યો તેના કરતાં દાહઘણા લાગ્યા. વિલંખમાં મુક્કેલીઓ અહીંના છાત્રાલયના કાર્યમાં આવી. આર્થિક–દાેટમાં સહયાગીએ છુટા થયા. નવા આવ્યાં–ગૌશાળાનું નવું કામ શરૂ થયું. આ

ખધાની વચ્ચે કામના અતિશ્વય માજ વચ્ચે તબિયત પણ કીકાઠીક રહેતી. આ બધું મારે કાેઈ માેડી પરીક્ષા આપવી હાેય તેમ પૂ. મહા-રાજશ્રીએ ધણી જ ઉદારતાથી ચલાવી લીધું અને હંમેશા ઉત્સાહ આપતા રહ્યા. અને આજે આ કાર્ય પૂર્ણ થાય છે.

આમાં એક વસ્તુના સંપાદન અંગે ઉલ્લેખ કરીશ. મૂખ પ્રવચન તાંધામાં કેટલીક વાતા નકારાત્મક કે પ્રશ્નાત્મક રીતે:રજૂ કરવામાં આવી છે. દા. ત. ''આમ થતું ન હતું!'' તેના ભદલે જેમ હું સમજતા ગયા અને સ્થિર કરતા ગયા મેં તેની જાલીમાં ''હકારાત્મક" ફકે કર્યો છે. આ નકારાત્મક (Negative) કરતાં હકારાત્મક (Positive) સંપાદન લખાણનું વલણ (approach) મારી કેટલીક ધારણા નક્કર બનતાં મેં લીધેવું. સમયના લંખાણ સાથે વિશ્વની બદલતી ઘટનાઓ વચ્ચે પણ વિષય–મુદ્દાઓની એટલી જ સચારેતા, અટલતા તેમ જ સ્થાયીપણું એ મેં અનુભવ્યું. દા. ત. અહિંસક પ્રયાગ કે ક્રાંતિકારા માટે એક સત્ર આપવામાં આવ્યું છે: '' ક્રાંતિકારે જાતિ, ધર્મ કે એવા બેદાવાળી કે હિંસા નીતિમાં માનનારી સંસ્થા સાથે સંબંધ ન બાંધવા જોઇએ.'' આ વાત મુળઇ–મહારાષ્ટ્રના ભાગલા વખતે કેાંગ્રેસનું પ્રાંતીય સમિતિ સાથે જોડાણ, કેરલમાં મુસ્લિમ લીગ સાથે જોડાણ અને છેલ્લે ચીન સાથે સંધિ છતાં આક્રમણના પ્રત્યાધાતામાં બહુ જ સ્પષ્ટપણે ઉપર આવી હતી.

આ અગે મારે એક વાતના જરૂર ઉલ્લેખ કરતા જોઇએ કે આ સાહિત્યનું સંપાદન હું સરળતાએ કરી શકું તે માટે પૂ. મુનિશ્રી તેમિચંદ્રજી તેને વ્યવસ્થિત કરીને માકલતા એટલું જ નહીં, સંપાદિત થયેલ લખાણાને પણ કરી જોઇ તપાસીને, કચાંક જે કંઇ રહી જતું હોય તેને મુધારી–વધારી લેતા.

એટલે સંપાદન કાર્ય સમાપ્ત <mark>થાય તે પહેલાં મારે મા</mark>રા ઉપકારક શુભેચ્છકાના આભાર માનવા જ રહ્યો. પૃ. સુનિશ્રી સંતળાલછ પાસેથી મને જ્ઞાનના અપૂર્વ ભંડાર મળ્યાે છે. પૂ. મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી મ. સા. પાસેથી પણ મને જ્ઞાન, ખાત અને ઉત્સાહ મળ્યાં છે. બન્તેના મારા પ્રતિ જે વાત્સલ્યભાવ છે; તેણે જ મને આ કાર્ય કરવામાં પ્રવૃત રાખ્યાે અને આજે મને લાગે છે કે મારાે જ્ઞાન આત્મા ઘણાે સમૃદ્ધ થયાે છે. મારૂં દર્શન ઘણી બાબતોમાં સ્પષ્ટ થયું છે અને ચારિત્યના ઉચ્ચ સસ્કારાની દિશા મળી છે. તે માટે તેમના ઋણી છું. પ્રિય મણિલાલભાઈ વાેરા લાેખાંડવાળા આ કાર્યમાં પરાેક્ષ રીતે મદદરૂપ થયા છે. કારણ કે તેમ**ણે જ મારા પ્ર**ત્યેની શુભ લાગણીયી પ્રેરાઇ ને મારૂં નામ સૂચવ્યું અને હું આ કાર્ય કરી શક્યો છું. તે માટે તેમના આભાર માત્ર છું.

પણ, મારી છેલ્લી પરીક્ષા આ અંગે બાકી છે તે એકે આ પુસ્તકા વાંચ્યા બાદ વાંચકાને પણ એ વિષયા એટલા સ્પષ્ટ લા<mark>ગે તેા મતે થ</mark>શે કે મારી એ પરીક્ષામાં હું ઉત્તીર્ણ થયેા છુ<sub>ં</sub> આ સાહિત્યના હિન્દીમાં વધારેમાં વધારે પ્રચાર થતા જોઈ એ એમ વારંવાર મેં પૂ. મુનિશ્રીએાને જણાવ્યું છે. આજના ન્યાયનીતિ તરફથી વિ**મુખ થ**તા તેમજ હિં<mark>સા અને</mark> વિનાશ તરફ આશા રાખીને વધતા ભારતના ઘણા લાકાને તેનાથી ખરૂં માર્ગદર્શન મળશે એમ લખું તે વધારે પડતું નહીં થાય; એટલું જ નહીં જેમના માટે લખાય છે તે લે કા પત્સે તે પહેાંચે તેમાં એની વધારે સાર્થકતા છે એવું મારૂ વિનમ્ર માનવ છું.

અ તે મારા સંપાદન કાર્યમાં જેમના પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ સહયાગ મળ્યા છે તેમના આભાર માનું છું અને વિલંખ માટે ક્ષમા યાસું છું.

ક્રિસમસ, ૨૫–૧૨–૬૪ **મદ્રાસ**•

ગુલાખચંદ જૈન

## નવાં માનવી

4

માનવ હૃદયમાં ઊઠતી નવી અભિલાષાઓ, નવી આકોર્કેટ, નવા વિચારાને વાર્તા, પ્રસંગચિત્રા, નિબંધા, નાટકાર્ય રજૂ કરતું માસિક.

वार्षिक संवाज्य : ३।. ४-००

公

vanbhandar-Umara, Surat www.umaragya<u>nbhandar.com</u>





公

કિંમત: 3-00



भुद्ध : सौराष्ट्र ट्रस्ट वती क्योतरनायहेन शुक्ष

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com