#### Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

ના• ૧ હો, માપલા બિલડિંગ.

મુંબઇ : સન ૧૮૮૧. સંવત ૧૯૩૮.

[सवाधिशर स्वाधीन शाम्याछे,]

**સુ' અ ઈ :** કોર્ટ પિંટિંગ પ્રેસ,

ખેહેરામજી મેરવાનજી મલખારી

## નવરાેજ મંચેરજ માખેદજના.

સુધારીવધારી પ્રસિદ્ધકત્તા

તથા

ખેહેશમજ મેરવાનજ મલખારી

ભાષાન્તરકર્ત્તા

ગુજરાતી

## भद्य मोक्ष मूलर कृत धर्भनी ઉत्पत्ति तथा वृद्धिविषेनां ભाषણ.

#### PROFESSOR MAX MULLER'S

HIBBERT LECTURES

#### THE ORIGIN AND GROWTH

OF

#### RELIGION.

TRANSLATED INTO GUJARATI

BY

BEHRAMJI M. MALABARI

AND

NAVROJI M. MOBEDJINA.

EDITED AND PUBLISHED, WITH SUPPLEMENTARY CHAPTERS.

BY

BEHRAMJI M. MALABARI.

------

Bombay:

PRINTED AT THE "FORT PRINTING PRESS."

#### 1881.

[ All Rights Reserved.]

# મહારાજાધિરાજ મહારાજ જામશ્રી વિભાજી,

#### - સ<sup>°</sup>સ્થાન નવાનગરના અદ્ધિષતિ.

શી કાર્ડિયાવાડના મારા પ્રવાસમાં આપ મહારાજ તર-ક્ર્યી મારા બહુ ઉત્તેજક સત્કાર થયા હતા. મહાવિદ્રાન્ 'મોક્ષમૂલરભદ''નાં આ અનુપમ ભાષણનું ભાષાન્તર કર-વાતા ઉદ્દેશ પણ મને પેહેલાં આપનાજ સંસ્યાનમાં થયા હતા; અને એ શભ કાર્ય ઉપાડી લેવાની આપે અપેક્ષા દર્શાવી હતી—એ સઘળાંનું આ સમયે સ્મરણ થાયછે. એવા પ્ર'ય વાંચવા-વંચાવવાના આપના તા પેહેલાંથી નિયમ છે. આપના પૂજય માતુશ્રીના વિયાગ અને એવાં બીજા કારણથી આ અબ્યાસ હાલ આપને અનુકૂળ લાગે એમ છે.

માટે આ લધુ ગ્રંથ આપને અર્પણ કર્યોછે તેના અંગીકાર કરી આપ મહારાજ સેવકનું પ્રયાજન પાવન કરરોા.

ઇયર આપના મનનું સમાધાન કરો; આપની એાદાર્થ આશા સકળ કરા; અને લિજયી **લિકતા રિયાના સામ-**રાજ્યને પ્રતાપે અને સુરા મ'ત્રી સમાજના આગ્રહથી પ્રજાની સંપત્તિના લિસ્તાર વધતા રહા !

> આપના આજ્ઞાદિત પ્રસિદ્ધકત્તી.

સું બઇ, ૧૮૮૧.

To

HIS HIGHNESS

VIBHAJEE, JAM SAHIB OF NAWANAGAR.

MAY IT PLEASE YOUR HIGHNESS,

I received a most encouraging welcome from your Highness during my travels in Kattywar. It was in your Highness's territory that the idea first suggested itself to me of translating these incomparable Lectures of Professor Max Müller. I am now reminded of this and of your Highness's desire to see the work taken in hand. Your Highness is accustomed to read such works and to have them read. Such studies are likely to prove congenial to your Highness just now owing to separation from your venerable Mother and such other causes.

Therefore, I beg your Highness to sanctify my labours by accepting this little work dedicated to you. May God restore you to peace and realise your generous expectations! May the extent of your people's prosperity be ever increasing under the protection of the universal sway of the Queen-Empress and the endeavours of an enlightened ministry.

#### THE PUBLISHER.

#### પ્રસ્તાવના.

ત્રણ વરસની વાતલ્પર મેં મારા ઇંગરેજી પુસ્તકની કેટલીક પ્રત લ ડનવાળી પરેષપકારી આઇ, મિસ મની ગની મારકતે ત્યાંના થાેડાક પ્રસુખ પર્ટ્ર વોઉપર માકલી. તેમાં એક મહાવિદ્વાન માકસ મચ્મલરઉપર. એ નાત્રી ભેટ માકલવાને મારે કાંઇ કારણ સરપ્યું નહાતું ; અને તેના સ્વીકાર કરવાને તેમને અવકાશ હાય એમ પણ નહાતું. તાપણ ઘણાખરાં સદ-ગૃહસ્થાેતરકથી થાેડાંક સપ્તવારિયાંમાં ઉત્તર કરીવળ્યા. એ સઘળા પંત્રામાં માકસ મગ્મલરના શુભ ઉપદેશથી મને ખહુજ સંતાષ થયેા, અને તે ઉપર આજસધી હું અમલ કરતા આવ્યા છું:—" આપણે ઇંગરેજમાં ગદ્ય લખ્પિયે કે પદ્ય ; પણ એટહ્યું તેં કદી ભુલવું નહિ કે ગ્યાપણા દેશની ઉત્તમ સેવા કરવી હાેય તાે તેના સારતમ વિચારા દર્શાવવાથીજ કરાશે." ગ્રફના ઉપદેશનું એ તાત્પર્ય. ઉપલા પત્રાજોડે કેટલાક વિદ્વા-નાઐ મારમાટે પાતાનાં પુસ્તકો માક<sup>ળ્યાં</sup>—તેમાં પ્રતાપી ઉલ્યમ ગ્લાડ-સ્તનના નિયાંધા, અર્લે આક શાકત્સખરીનાં ભાષણા, અને વિશેષે કરી માકસ મગ્મલરનાં હિૃષ્પર્ત લેકચર્સ, ઉપયોગી લાગ્યાં. આ તેજસ્વી ભા-ષણાવિષે મેં ઘણીવાર સાંભળ્યું હતું. એ ભાષણા કેવાં હશે તેની જાણે મને કાંઇક સહજ કલ્પના થઇ હતી. વાંગ્યાથી તા હું ધારતા તે કરતાં પણ વધારે ચિત્તવેધક લાગ્યાં. માકસ મ**ગ્મલર્**ના ઘણા મત મારા આનુકળ સમભાવને હરી લે તેવા—મહાપ્રતાપી આંધપ્રજાવિષે એમના પ્રાહ વિચાર, સકલગ્રણ, સંસ્કૃતવિષે એમના સુભાષિત અભિપ્રાય, એ પ્રજા તથા એ ભાષાના અનેક પરાક્રમવિષે એમના આનંદમિશ્રિત આશ્વ-ર્ચના હભરા, એ સંઘળાંનું સ્મરણ થતાંજ મારૂં મન લીન થઇગહું. એવા મહાભારત વિષય આ જગત્વિષે થાેડાજ સમજવા; અને એવા વિષયતું વિવરણ કરનાર મહાપુરૂષ પણ થાેડાજ. દુનિયાંમાં વિદ્વાનાતા ખહુ પડયા છે. આપણા ભરતખંડમાંએ તેમની સંખ્યા કાંઇ થાેડી નથી. યૂર-પના વિદ્વાનાની તાે ગણનાએ કેમ થઇ શકે ? તેમની વિદ્વત્તાના મહત્વને કાેણ

પોઢાંથી શકે ! તેમના કુશળ આગ્રહની આપણામાં તા ભ્યટકળ કરવાની પણ બ્રાઉશન ન મળે. તાપણ આ સઘળી વિદ્વત્તાના સંગ્યયમાં ઘણ્યું કરી ઈધરી અંશની ખૂટ રહી જાય છે. માકસ મચ્મલરની છાહિ તેના વિસ્તારથી કે તેના ગાંભીર્યથી તા એટલીખધી પ્રદીપ્ત થયેલી ન કેંદેવાય, પણ તેમાં જે જીવંત દેવત છે તેથી કરી. સઘળા વિદ્વાના દૈવિક ગ્રાનના બંડારો તા ખરા. પણ માકસ મચ્મલર ભદ તા જેવા અખૂટ બંડારો તેવા અખૂટ દાતા પણ છે. તેઓ પોત સમજી શકે છે એટલું જ નહિ, પણ ખીજાને સમજાવી શકે છે. એ વિરલ ગુણુ એમની છાહિનું પરિબળ છે. ભા વિદ્યના અદ્રશ્ય પણ સર્વદર્શી આત્મા-તેનું ગ્રાન મનુબ્ય આત્માને કેમ મળ્યું, એ સિદ્ધાંત જે છાહિને સફળ થયા તેમાં મનુબ્યકરતાં કાંઇક અધિક દેવત દાવું જાઇયે.

એવા એવા તરંગ, માકસ મ**અલર**નું પુસ્તક વાંચતાં, મારા મનમાં ઉછળવા લાગ્યા. ઉપકારના આવેશમાં કત્તાને એક પત્ર લખી પુછ્યું, કે તમારાં ભાષણે, જેની યુરપમાં એટલીખધી પ્રશંસા થઇ, તે મજસરખા અભ્યાસી કદાપી થાડાં ઘણાં સબજી શકે; પણ જે લાખા આર્યપુત્રા પરભા-ષાના અભ્યાસ આદરતાજ નથી તેમને તા એ ભાષણા અગમ્ય શાસ્ત્ર જેવાંજ કે ! કર્તાએ પ્રેમયુક્ત ઉત્તર વાળતાં જણાવ્યું:-- "એ ભાષણ રચતાં મારા ઇંગ્રેજી શ્રાેતાજનકરતાં તમારા સ્વદેશી વાંચનાર તેવિષે શું વિચારમાં હું વધારે હતા-" "એવું સંસ્કૃતમાં મહેશે તેના ભાષાન્તર થયલું જાવાને મને ખહુ અભિલાષા છે." મેં મારા મિત્રમંડળમાં એ વાત મમી જાઇ; પણ દાઈએ ખીડું ઝડપ્યું નહિ. ત્યારે મેં કરી પુછ્યું — "સંસ્કૃત તા માક કરશા, પણ હાલ ગુજરાતીમાં હાય તા કેમ ?" "એ પણ ઠીકછે; તમારાં કામવિષે મને અત્યંત કાળજી રેહેશે. મને આશા છે કે તમને સઘળી રીતે આશ્રય મળશે. મને ભરાસા છે કે સરકાર પહ્ય તારને સહાય કરશે," ઇત્યાદી લખી, કત્તાં એ સત્વર તેમ કરવાના મને સવા-ધિકાર આપ્યાં. એમની આવરતાથી ઉમંગ પામી મેં પણ મારા મનમા ગાંઠ વાળી કે તનમનધન અપીં આ કામ પાર પાડવું. ગુજરાતી તાે કરવું; પણ ગમ એમ કરી સંસ્કૃત ભાષાન્તરનીએ પેરવી કરવી ; એમ વિચારતાં મરેઠી, બંગાળી, હિંદી અને તામીલ ભાષાન્તરવિષે પણ ધાભ થયા. 4

આ સઘળું મારાસરખા વિદ્યાર્થીને એક સાહસ જેવું સાગ્યું. પર નિજમન વિચાર કરયા કે આ અલ્પ આયુષના એક ભાગ આવા શુભ કાર્યને અપેણુકરવાસમાન પુણ્ય, જીવડા, કશું નથી. હાલ તા મનની આશા મનમાં રાખી શુજરાતી ભાષાન્તરની ગાેઠવણુપાછળ મચ્યા. માઠી ખૂઢ આવકાશ અને ત્રાનની હતી. આથી કેટલીક વારતા ખહુ સુઝવણુ થઇ. આર'ભમાંજ કામ ઘણ્ણું વિકટ લાગ્યું. લેખણુ લેઇ ગેસવા ગમેજ એ કયાર થઇ રહેશ ?---એવા ભયભિત વિકલ્પ થવા લાગ્યા. નહિ. **ક્**વી વિચાર કરતાં એ કામ કાઇ ખીજાને સાંપવા ઇચ્છા થઇ—દામુંૈગ્માપી ભાષા-તર કરાવી, પછી છપાવી પ્રસિદ્ધ કરવું. પણ એવડી સંપતિ કાની પાસે? સારે ભાગ્યે એ વાત મારા મિત્ર, ભાઇ નવરાજજી મંચેરજી માંગેદજીના-ન કરી. તેઓએ ધીરજ મળે એવા માર્ગ દેખાડયા. ખંને મળી નક્ષી કર્ધું કે ભાષાન્તર કરી કાઇ માસિક ચાપાનિયામાં છપાવવાં—પછી પૈસા-ની જોગવાઇ થાય તાે પુસ્તકદ્વારે પ્રસિદ્ધ કરવાં. ભાઇ નવરાજજી પેઢેલાં એ ભાષણો લઇ એઠા. હવે માસિક ચાપાનિયાળી ખાળ કરવા નિકંબ્યા. એમાં કાંઇ ઊત્તેજનજેવું દેખાયું નહિ. એક મિત્રે સર્વથી માટી આશા એ આપી કે તમારા ભાષાન્તરમાંથી પ્રસન પડતા છુટા છવાયા ઉતારા છાપતા જઇશું. આ વાત અમારે ગળે કેમ ઉતરે શહેવે તા મજા માત્રને શ્વરણે જવું એમ નિશ્વય કર્યાે મુંબઇની પ્રજા એવાં કામ પાછળ ત્રાઝી ખાંતા નથી; તાપણ મને પાતાને અભિમાન હતું કે જે પ્રજાએ \* શરાસરખાના ગ્રંથોને આશ્રય આપ્યા હતા, તેઓ માકસ મઅલરના આ પ્રધાન પુસ્તકના અનાદર કેરશે નહિ. એમ ધારી પેહેલાં એ વાત કેટલાક સત્ત કાંગ્રેજ મિત્રાને કહી. મિ૦ મારતિન ઊડ, મિ૦ ઉમ્પર્ડેસવર્થ, મિટ ખરેઉડ, મિટ કેન્ડી, મિટ મેકનાટન, મિટ ગિખ્સ, સ્યાદિ વિદ્વજીનાએ એ કામ ઊપાડી લેવાની ભલામણ કરી. ધન્ય અમારા પારસી અને હિંદ બંધુએા₋ ને કે થાડાજ માસમાં પૈસાની ટેલછેલ થઇગઇ છપામણ ખંધામણ તા સહજ નિકળી આવ્યું. હવે જીવમાં જીવ આવ્યા, અને ઉમંગથી કામ આર્≮ બ્યુ. → પણ થાડીજ વારમાં શાસ્ત્રીખાવાના ભવ્ય વિગ્રાર આ પણી ગુરીખડો ગુજરાતીમાં ઉતારતાં ત્રાહિ ત્રાહિ પાકારવી પડી. ખંને ભાષાન્તર-કત્તા સરખા વિદ્વાન્ ! ઘણીવાર કર્તાના વિચાર તેની તેજસ્વી વાણીને

( 3)

## ( & )

લીધે **સમ**જી તે જાઇયે; પણ વ્યહભવવિના ગુજરાવીમાં એવા વિચારને ચાગ્ય આપ્રરંખ્યાપી દશાવવાની શક્તિજ ક્યાંથી ! વાણીની ઐવડી પ્રસાદાજ નહિ. પાતે સમજિયે; પણ વાંચનાર—સાધારણ ખુદ્ધિના વાંચનાર— એકજ વાર વાંચી સમજે એવી ભાષાદ્વારાએ આ વિચારા દારવા એ ખહુજ કઠિણુ થઇ પડકું. અપકેક વા*ક*યઉપર ખખે અને ત્રણ ત્રણુ કલાક વાંકાવળી વિમાસણ કરવી પડી. શખ્દકાશંમાં જાે⊌યે તા વારંવાર ભુલા યડિયે! શખદના અર્થ આપવાને ખદલે તેમાં તાે ઘણીવાર આનર્થ કરેલા માલમ પડે. એક શખ્દનેમાટે લખેઃ-- 'એક જાતનું પ્લ છે'. મીજામાંટે ''એવું એક કળ આવેછે." ત્રીજા માટે આવ્ધા ગજના નકામા પ્યુલાસા. ઘણાપ્યરા શબ્દ શાધ્યા મળેજ નહિ ! હવે કેમ કરવું ! પછ **મ્મા** પીડા ટળી નહિ એંટલામાં ખીજી સ્માવી ઊભી રહી. ભાષા-તર કરતાં શાસ્ત્રન ત્રાંધયે---ધર્મશાસ્ત્ર અને ભાષાશાસ્ત્ર ખંગેનું. અમારે તા અલેં જોડે આદિ વેર. આ સમયે મારા પરમ મિત્ર મનસખારામ સર્ય-રામનું દેમરણ થયું. આ સુત્ર વેદાન્તી અમારા શ્રમના છેલા આશ્રમ થયા અહિયાં અમારા મનતું સમાધાન થયું. પ્રસ્તકના વિષય મન-સુખુરામભાઇના મનમાં તાે રમી રહેલા. તાપણ ઘણા ઘણા વાતે એમને ખહુ પજવ્યા છે. અમારા શિબ્યગુરભાવના લાભ લઇ દિવસે તેમજ રાત્રિ સમે, ખેસતાં ઉડતાં જેમ ફાવ્યું તેમ, એ ક્ષાંત સ્નેહીને પકડયાકર્યા. ચાર ભાષણ ઉકલાવતાં મનસુખરામભાઇને ચાસડવાર પકડયા હશે. આ વાત લક્ષમાં લેતાં, પુસ્તકના ઘણાખરા ઝુણ ભાઇ મનસુખરામને પ્રતાપે સમજવા: દાષ સઘળા અમારા. થોડી સૂચનાસાર અમારા વિદ્વાન મિત્ર રા૦ રા૦ કાશીનાથ ત્રિયંખક લીલ ંગ, તથા રા. રા. મહિલાલ નભુલાલ દિવદા ને આભારી છિયે; તેમજ મૂળગ્રંથકત્તાએ પણ કુપા કરી ઘણાક શબ્દ વિષે ખુલાસા કર્યાઝે તે માટે તેમના આ આવસરે માનસહિત ઉપકાર માનિયે છિયે.

પુસ્તક વાંચી જોતાં, તેમાં ખહુ દૂષણુ રહી ગયાં છે એવું સ્પષ્ટ દીસે છે. એના કારણામાં મુખ્ય એકે એ કામના પાયા ચાર હાથે રચાયા છે; અને તેને પૂર્ણ કરતાં, ચાર શું, પણ આહ, કે સાળ હાથ કહાે તેા ચાલે. આજ કારણુથી એકાકારતા (uniformity) પણ ખરાખર સચ-

વાઇ નથી. જોડણામાં પણ કાંઇક વ્યશુદ્ધિ કે વિચિત્રતા<sup>ં</sup> સાગુરો. જેમ માનસ-એ શબ્દને મનુવ્યના ખને તેટલા થાડા અપલ શંકરવાના હેતુ હતા. કેટલીક વાર ભાષા સાંધારણ પારસીથી વાંચી શકાય એમ કરવાજતાં, અને ગુજગવી છાપાકળાની સામગ્રી હછ સંપૂર્ણ નહિ હેાવાથી, પણ દ્વણો દેખાશે. વાંચવે સમજાય એેલી કરવાના સઘળા યત્નછતાં—કેટલીકવાર કઠિણ અને કઠાર લાગશ. પણ એ સઘળાં દૂષણા દર્શાવતાં કારીગરને કપદા આપતાંપહેલાં પરીક્ષક કારીગરના સાધનને ધ્યાનમાં લેશ તે સારં. મારે પાતાને મન સર્વથા માટું દૂષણ તા એ કે ભાષા અ-ગુજરાતી લાગે. એમ ન થાય તેની યેગ્ય સંભાળ તાે લીધી છે; પરીક્ષક જાેશ કે એમાંના ઘણાખરા દાષ કેવળ અનિવાર્ય છે. ખર છે કે કાઇ વિદાનને હાથે આ કામ વધારસાર થાત; પણ તેવા કોઇ શાધ્યા મળ્યા નહિ. અને મળતે તા તે અમારા જેવા આગહ અને અમારા જેવા અત્ય સાહ તે ભાગ્યેજ વાપરતે. અમારે તે ઍ પ્રિય કર્મ (labour of 🚧 το) હવું---ભાડુતી લખનારને તેવું ન હોય.

ભાષા કઠિણ લાગે તા વાંચનાર જોશે કે ધર્મ અને શાસને લગતી ભાષા એધી બહુ સરળ નહિ થવાની. જે વિચારનેમાટે ગુજરાવામાં શખ્દજ ન મળે તેને માટે સંસ્કૃત માતાકને ગયાવિના છુટકાજ નહિ. અને દેટલીકવારતા અનાર્ય વિચારનેમાટે નવાજ શખ્દના ઉપયોગ કરવા પડપાછે. પુસ્તક અને એમ કરી વાંચવાયાગ્ય કરતાં આપ્યું વરસ વહિ ગયું; અકેક પાનાઉપર અઠવાડિયાં વીતા ગયાં; અકેક શખ્દને માટે વિદ્રાન મિત્રોને વિનવવા પડયા. માકસ મઅલરુઆવાના કામપાછળ રક્તવું પાણી કરવું પડયું છે.

મા*ક*સ મગ્મલર તા, રાસ્ત ગાક્તારના સુત્ર અને રસિક તંત્રીના કેહેવાપ્રમાણે, ત્રાધજેવા છે. ખરે ! આપણા અપવતારવિષેના જે ગોટા ભેદ છે તેને એમની લાવ દુષ્ટિયે જાણે વીંધી નાખ્યા છે. એમના વિચાર દેવદત્ત લાગેછે, પછી તેમાં સત્ય કેટલું છે તે તા પ્રત્યેક પરીક્ષક ત્રાત જોવાનું છે. કેટલાક મહાવિદ્વાના એમના વિચાર સ્વીકારતા નથીજ. તાપણ એમનો વાણી પ્રાસાદિક છે એ વાત તા એમના શત્રુ પણુ ના પાડી શકતા નથી. એમના વસનામૃતના કાંઇક પ્રસાદ આર્ય પ્રજાતે પ્રાપ્ત થાય એ મારે મૂળ હેતુ. આ વિષયમાં કર્ત્તાની સિદ્ધિ તો તેજસ્વી સૂર્ય જેવી છે : ભાષાન્તરકર્ત્તાની શક્તિ ઝાંખા દીવાસમાન છે. વાણીના વિસ્તારમાં કર્ત્તા તા વિશાળ સાગરસરખા છે : ભાષાન્તરકર્ત્તા એક નાના કૂપજેવા છે. મા*ડસ મગ્મ*લરના વિચાર અને તેની વાણીને ગુજરાતીમાં ઉતારવાં એ તા મહાસાગરના અપાર વિસ્તારને એક સાંક-ડી ખાડીમાં વહીજવાસરપ્ર છે. આ કામ એક પ્રકારન મિક સાંક-ડી ખાડીમાં વહીજવાસરપ્ર છે. આ કામ એક પ્રકારન નિચ્યાબિમાન છે—અને જા તે પ્રજાને કશા ઉપયોગમાં ન આવે તા મારા સાહસ માટે મને શાસન થયું કેહેવાશ. આખા પ્રયત્ન મારે મન જાણે એક પ્ર-ધિરાય પોતાના વિચાર એક બાળકને મોહે પ્રકટ કરતા હોય એવા છે.

ગમ તેમ હો—આ યત્વથી મેં તા કાંઇ પૂછ્યપ્રાપ્તિ કરી હાય એમ મને અભિમાન આવે છે. આ લઘુ ગ્રંથ, અને ઐની પાછળ જે સંસ્કૃત, મરેઠી. હિંદી અને તામીલ ભાષાન્તરા મારા હસ્તક ખહાર પડશે, એ મારે મન એક પ્રકારનું સમર્પણ છે. મનુષ્ય માત્રને કાંઇ લાબ તો છેજ; મારા લાબ-માંના આ એક છે. જો આ બાયાન્તરથી કાઇ ચિત્તભ્રમ આર્યજનને સંસારના સંતાપવચે કાંઇક શાંતિ મળશે--તેના પ્રતાપી પ્રવજ્યના પશ-ઢમતું તેને કાંઇ સ્મરણ થશે—અને આ ખાહ્ય∍ વિશ્વાત્માતું રૈઅવલાકન કરતાં તેના અંતરાત્માને તે સમજી શકશ---છેલે, પરમાત્મા જે સર્વાત્તમ સત્ છે, જે અનાદ, અનંત, અમર છે, જેની આંખના પલકારામાં આ વિશ્વના સઘળા વિસ્તાર વ્યાપી રહ્યા છે---તે પરમાનંદ પરમાત્માને પિછા-નવાનું જા ગ્યા ગ્યહ્ય યત્નથી મારા કાેઇ ગ્યાર્યબંધુને સાધન મળશે. આને (મારા મૂળ હેતુ પ્રમાણે) જે આનુપપ્ર આર્યજરમને મનુષ્ય ઇતિ-હાસના ચમહોરામાંના સુખ્ય બે, આર્યધર્મ અને આર્યભાષા, એ ખંતેને પાતાનું આપ્યું આયુષ અર્ધણ કર્યું છે, તે મહાપ્રતાપી મુનિ મા-ક્રસ મચ્મલરના વ્યતુભવના કાંઇક સ્પર્શ મારા સ્વદેશી ભાઇ ચોને થશે,---તા મારા પવિત્ર ગ્યાશયને હં પોંહાંચ્યા એમ માનીશ.

#### ખેહેરામજ મેરવાનજ મલખારીન

તા૰ ૩૧ મી દીસેમ્પર ૧૮૮૧.

# ( ૭ ) ધર્મ.

ધર્મ (Religion) એટલે શું? કાઇપણ વિષય સંખંધી વાદ ચલા-વતાંપેઙેલાં, તે વિષય તેમજ તે વાદના સંખંધમાં જે જે પરિભાષા (Terms) વાયરવામાં આવે તેના અર્થ ખંને પક્ષે સ્વીકારવાજો દાયે. આ 🕻 તા આવશ્ય છે. ત્યારે હવે ધર્મ એટલે શું ! ધર્મ શખ્દની વ્યુત્પત્તિ તપા-સતાં, તેના મૂળ સ્પર્ધ, જે કાઇનું ધારણ-ઉદ્દાર કરે તે-પડતાં ને ટેદ્દા આપે તે. ધર્મનેમાટે હંગરે જીમાં Religion શખ્દ છે, તે લાલીન Religio,  ${f R}$ eligere, ઍટલ ખાંધવું, ઍકઠું કરવું, વિચારવું, ઞનન કરવું, ઇત્યાદી હપરથી નિકળ્યા છે. ધર્મ (Religion)ના એ મૂળ અર્ધ થયા. પણ એ અર્થન આજે એ શખ્દની બ્યાખ્યાસાયે ભેળીનાંખવા એ તાે કાળદાષ કહે-વાય. કાેકાં પણ શખ્દ ઘણીવાર પાતાને મુળર્ગ્યથે રેહેતા નથા. જેમ મનુજ્ય-મંડળમાં સુધારા વધારા (પછી કહેા કુધારા ભિગાડા) ના સ્વાભાવિક પ્રવાહ છે. તેમજ શખ્દમં ડળમાં પણ જાણવું. તાપણ ધર્મ એટલે પેહેલાં ધરનાર, ગ્યને પછી પડતાંને હાથ-આપનાર એ ખેવચે કાંઇ આગમ્ય ભેદ નથી. એથી પણ વધારે સમજીશકાય તેવા ભેદ Religionના હાલના અર્થમાં અને Religere= વિચારવું, એમાં છે. ધારવું, વિચારવું, મનન કરવું, અને માનવું, એ સંઘળા એકજ માનસિક ક્રિયાના જુદા જીદા પ્રવાહ છે. ધારવું એ એક નાનકડું પ્યુણામાં વેહેતું નાળું હતું. વિચારવું એ એક ઉધરતી નદો થઇ. મ-નન કરવું અને માનવું એ ખંને નદીના વધતા જતા વિસ્તાર; તેઓએ આગળવધતાં સાગર વ્યને મહાસાગરનાં ૨૫ લીધાં. પણ એે મહાસાગરનું મૂળ જાવા તા પેલું નાનકડું પ્યુછેવેહેવું નાળું. આ ક્રિયાને વિદ્વાના પ્રસા-રણ (Development) કે પ્રકાશન (Evolution) કહેછે. કત્તા અને યરિણામ એવું બહ-અર્થી નામ આપેછે. ધર્મ શખ્દના મૂળઅર્થ તરક નજર કર્યા પછી, હવે ધર્મ એ હાલ શું દર્શાવેછે તેના વિચાર કરવા યાગ્ય છે. ધર્મ જેવા સ્પગાધ ભેદના ભંડારવિષે સઘળા મનુષ્ય એકજ વિચાર કરે, એ તા ખનેજ નહિ. તાપણ જેએના પાતાની ખુદ્ધ અને વિદ્વત્તાએ આપણાં માનને યાગ્ય થયાછે તેમાંના થાડાક એવિષે શું ધારછે તે જાણ-

## 12)

વાથી આપણા હેતુ કાંઇક સફળ થશે. ત્યારે એક દર હેતાં, ધર્મ એટલે બહા (અકીન) પૂજા, નીતિ, આનંદ પ્રદર્શન (Extatic Vision) આશ કિવા ભય, તર્ક (ગુમાન), અન્નાત (Unknown) ને ઍાળખવામાટે મા-શુસને તૃષ્ણા થાયછે તે. આ ખધા, અને એથીએ ખહુવધારે ધર્મ-ના અર્થ છે, અને તમાં ક્રાઇપણ મેવચે કાંઈક અર્થાંતર છેજ. કેટલીક પ-જામાં ધર્મ જેવા કાેઇ શખ્દજ નથી, તાેપણ તે પ્રજા પેલા <sup>ક્ર</sup>ેમ્પત્રાતનો પુજા તા કરેછેજ. જાન સ્તુઅર્ત મિલ કહેતા કે દેવ અને ઇંધર એ ખધાએ ફાકટના ફાંફાં છે; તાેપણ એ ઝુહિના ખળિયા એક સ્લીબે દેવી ખનાવી તેની છચાક પૂજા કરતા ! અને મન શ્રેષ્ઠ મનુષ્ય તેજ પૂજાને પાત્ર; દેવદેવતા જેવું તા કશુંએ નહિ; ઇલ્વરખીધર એ સહુ નામના ! તાપણ કેમ કહેવાય કે જાન સ્તુઅર્ત મિલ ધર્મ નહિમાનતા ? આપણે જા હિયે છેયે કે અને પણ એક ધર્મ હતાજ. એ પણ ધર્મ નહિતા શું? પ્રાહ્મણા દેવને માને છે; **સહધર્મ દેવના અનાદર કેરે છે. શું તે**ઉપરથી યુદ્ધવાકને ધર્મ નથી એમ કેહેવાય ? ખર જોતાં, ધર્મવિનાના તાે કરા-ડમાં એકપણુ મનુબ્ય નહિ હશે. એક ઝુદ્ધિયા પ્રદાપ્ત થયેલા અને શાસ્ત્ર માત્રમાં નિપૂણુ એવા પુરૂષ જે અનતંત શકિતનું મનન કરેછે, તે ધર્મ; તેમજ એક ખુદ્ધિહીણ અને અભણ જંગલી, જેની સ્થિતિ વાનરથી ચઢવી નથી, તે જે પચ્ચરના કકડાની પૂજા કરેછે, તે પણુ ધર્મજ છે.

કાત્ત નામના જર્મન સ્પર્થશાસ્ત્રી કહેછે કે ધર્મ એટલે માત્ર નીતિ; જે મનુષ્ય પોતાના સ્પાન્યારબ્યવહારને ઇધરાત્રા કરી સમજેછે તે ધર્મ માને છે. (આ મત સ્પાપણા ઘણાપ્પરા પારસી સુધારાવાળાને ખેસતે। સ્પાયછે.)

વળી ફિરતે નામના બીજાે વિદ્વાન એથી વિરદ્ધ મત આપેછે. તે ક્રોન્ડે કે ધર્મ છે તે કાંઇ વ્યવહારિક કામમાટે નથી; શુદ્ધ સુનીતિ એ આ-પણા અર્થ માટે ખસ છે; ખાકી ધર્મ એ તાે અત્રાની કિંવા બિગડી ગયલા પ્રજામંડળને છાજે. (આ વાત આપણા હાલના વૈબ્ણવ ખંધુઓને ગળે ઉતરશ નહિ) ફિરતે ક્રોડે કે ધર્મ એટલે જ્ઞાન (વિદ્યંતિયા, જય બાલા !) આ બે વિદ્વાનામાંજ મતમદતા ખાસા પડી સુડયા. ત્યારે હવે ખરા કાણ ! ક્રાન્ત કે ફિરતે ! કત્તા કહેછે બંને ખરા પણ અને

## ( )

1 N 1

ખાટા પણ જા પ્રત્યેક પક્ષવાળા કહે કે ધર્મ હું કહું છું તેવા હ<mark>ોવા</mark> જાેઇયે, તા ઠીક; ધર્મ તે સુનોતિ; સુનીતિને ઇવ્યરાત્રા સમજવી એ ધર્મ; એમજ હાેલું તા જાેઇયે; પણ એમ નથા એટહું યાદ રાપ્યલું.

(સ્લયરમેકર નામના ખીજો પ્રખ્યાત વિદ્વાન કહેછે કે ધર્મ એ-ટલ પૂર્ણ પરાધીનતા. તેમાં બીજો વિદ્વાન (કાઈરભાક) ઉમેરા કરો કહેછે કે પરાધીનતાજોડે લાભ પણ જોઇયે. અર્થાંત, માણુસ પોતાનું તનમન, મુખ્યત્વે કરી મન, જે શક્તિને તે માનેછે તેને આધીન રાખેછે; તેમજ પૂજાબ્યવહારમાં તે માત્ર સ્વાર્થ શોધછે. ઇશ્વર સ્તુતિ કર્યાપછી લાગલા તે દાન માગવા પડેછે; પૂજા કરવાના અર્થ એજ કે કાંઇ લાભ થાય. એ પણ ખરાંજ છે !

પણ હેગલ નામના બીજા વિદ્વાન્ ટેલ કરતાં લખે છે કે જા **રિલ**-ચરમેકર કહે જે તેમ ધર્મ એટલે પૂર્ણ પરાધીનતા, તા પછી આખી દુનિ-યામાં ચાનસમાન ધર્મિષ્ઠ કાઇ નમળે; કારણુ, કુતરા જેટલા પાતાના ધણીને આધીન છે તેટલા આધીન કર્યા માણસ પાતાના દેવને હશે ! પણ ના, હેગલ કહે છે, ધર્મ એટલે પૂર્ણ પરાધીનતા નહિ, "પણ સંપૂર્ણ સ્વાધી-નતા. ધર્મ તે કાંઇ પરતંત્રતા નહિ, પણ સ્વતંત્રતા. આ બે વિદ્વાનાના મતમાં કેવડા મોટા ભેદ ! તાપણ અંને તું કેહેવું તા વાજબીજ છે.

**ક્રાઇરખાક અને કેાન્ત લખ્તી ગયાછે કે માણસ મનુષ્ય સ્વભાવથી** કાંઇ ઉંચાને સપ્તજી શકવાના નહિ. ત્યારે ધર્મ એટબેતા બનુષ્યમાત્રની પૂજા; એટેક મનુષ્યની નહિ, પણુ આખા મનુષ્યવર્ગની. તે ખેને મનથી મનુષત્વની સપષ્ટી (The genius of humanity) એ યાત્રિક અને દેવ ખંને. **ક્રાઇરખાક આ**ગળ વધી કહેછે. કે અહંભાવ (self-love) વિના ધર્મ નહિ દેશ. એમ પણુ છેજ.

હુરદર કહેછે કે મતુષ્ય સ્વભાવની શ્રેષ્ઠ કેળવણીનું મૂળ ધર્મ સંખં-ધી દંતકથામાં છેઃ તા ફાઈરબ્ધાક કહેછેકે ધર્મ એ મૂળ રાગ છે; માણસતું રાગીષ્ટ આંતર તેના ધર્મનું, અપરે તેની સઘળી વિપત્તિનું મૂળ છે. હિરા-કલેતસ કહીગયા છે કે ધર્મ એ એક રાગ છે, જાે કે તે પવિત્ર રાગછે ! (શિલર કહીજાયએ કે હું તા કાે⊎ ધર્મ કબ્રુલ રાખતા નથી; અને

## ( १० )

તે મારા ધર્મનેજ લીધે ! એટલે, જે ખરા ધર્મ સમજે તેને લાૈકિક ધર્મ સ્વીકારવામાં માલ નથી. એ પણુ ખારંજ તાે.

એક કહેછે કે માણુસના અંતઃકરણુની ગુપ્ત પ્રાર્થના તે ધર્મ બીજો પ્રુછેછે તેથી શું વળ્યું ! કાંઇ ફિયાકર્મ તા જાેઇયે ! તેવિનાના ધર્મ કેવા ! ત્રીજાે કહેછે એ બંને વાત ખાટીછે----- અંતઃકરણની ગુપ્ત પ્રાર્થના કહા, કે બહારનાં ફિયાકર્મ કહા---એતા માત્ર વહેમ છે, ધર્મ તા નહિ

હવે ધર્મની બ્યાખ્યા શાધતાં આપણે થાક્યા. અને કશુંએ નક્કી તા થયું નહિ. ખરી વાત એ છે કે ધર્મ એટલે શું એ પ્રશ્ન પુછવા સરખા નથો, અને એના એકજ ઉત્તર મળ્યોએ નથી અને મળશ પણુ નહિ. ધર્મ એટલે આ, પેલું અને બધું એ—ધર્મ એટલે આએ નહિ, પેલું-એ નહિ. અને કશું એ નહિ! વાંચનાર પુછશે કે ત્યારે આટલોબધી પંચાતા શીદને કરી ! એ કાંઇ પંચાતો નહાય; એ તા પંચમતી વિચાર એકઠા કર્યા છે. એમાંબહુ શિપ્તવાનું અને સમજવાનું છે હા ! ધર્મ એટલે શું એતા બહુજ વિકટ પ્રશ્ન છે. પણુ નિજધર્મ કે અંતરધર્મ (Subjective Religion, Faith) ના આપણા કત્તા જે અર્થ કરે છે તે જાણવા જાઇયે. આંતર-ધર્મ એટલે મનુષ્ય માત્રમાં જે એવી સંભાબ્ય શક્ત (Potential Energy) છે કે જેથી અનંતને સમજીશકાય, તે શક્તિ મને લાગછે કે ખરા ધર્મની આ સંવેથી સ્પષ્ટ અને સમજીજવાય એવી બ્યાખ્યા છે.

હવે એ સંભાબ્ય શઉત અને એના અર્થવિષે વિચાર કર્યે. એમ કરતાં ધર્મના ખ્યાલ કેમ ઉભા થયા તે જણાશે. સઘળા પક્ષવાળા વિદ્વાન્ આટલું તા સ્વીકારશે કે માણુસને ઇન્દ્રિ (Sense) અને ઝુદ્ધિ (Reason)છે; અને એ ખે પાતપાતાની ક્રિયા કરી જાયછે. વળી સઘળાને એટલું પણ સ્વીકારવું પડશે કે ઇન્દ્રિ છે તે સહજ (આપણી સાથે જન્મેલી) છે. અને ઝુદ્ધિ તેવું પ્રસારણ છે; તેથો ઇન્દ્રિ જે ક્રિયા કરે છે તેના ફળને સાધન કરી ઝુદ્ધિ ક્રિયા કરે છે. બીજી રીતે ભેલતાં, આપણે કાંઇ જોઇયે છિયે કે સાંભળિયે છિયે, તે ક્રિયાના પાસ આપણા મનઉપર પડછે; તેથો દવે આપણે જોયેલી કે સાંભળેલી વસ્તુ અનુભવિયે છિ. પેહેલી ક્રિયાના ફળને ભાસના (percept) કહિયે બીજી ક્રિયાના ફળને ભાવના (concept) કફિયે. બીજી ને પેહેલીના પરિણામ કહેાતા ચાલે.

## ( ११ )

**મણ** એ તા આંતવાન વસ્તુની વાત થઇ; આનંતતું કેમ ! કર્ત્તા કહેશે કે દિયાં એક ત્રીજાે શણુ ત્રીજી કિયા કરે છે. એ ત્રીજો ગુણ સહા આયવા આંતરધર્મ (Subjective Religion) આને એ ત્રીજી કિયા તે આનંતને પિછાનવાની શકિત. એ ક્રિયાનું ફળ તે સર્વાત્તમ પરિણામ છે. પેઢલાં, ઇન્દ્રિયી કાેઇ આંતવાન્ વસ્તુની આપણુને જાણુ થાય છે, પછો હુદ્ધિને બળે તેને આનુભવી તે આંતવાન્ વસ્તુનું કલ્પાંન્તર ક-રતાં શિખ્યે છિયે; આને ત્રીજી આને છેલીવાર—એ બે ક્રિયા થયા પછી, ખંતેના આશ્રય અને સમ્મતીથી, શ્રદ્ધાનેલી પે, આંતવાન્ઉપરથી આનંતના વિચાર કરવા શિખ્યે છિયે. ૧. ઇન્દ્રિ, ૨, હુદ્ધિ, ૩, શ્રદ્ધા શ્રદ્ધા એ કાંઇ નહિ પણુ ઇન્દ્રિ આને છુદ્ધિ અને પક્રવ થયેલા ગુણુ છે.— આથવા તેને માત્ર પેઠેલા સહજ કરણુ (સાધન) ની હદ્ધિ કહેા તા તેમ.

એ અત્વર ધર્મ (કે શ્રદ્ધા) કેહેવા વિલક્ષણ ભેદ છે! એ ભેદ મા-ણસયો કેમ સમજાય 1 કત્તા કહે છે કે એમાં ભેદ છે તા ખરા, પણ વિ-લક્ષણ શેના ! અમાં નવાઇ જેવું કાંઇ નથી. ભેદ તા સઘળામાં છે. અ શ્રહાકરતાં હાહિમાં કે ઇન્દ્રિમાં થોડા ભેદ છે ! આંખે જાઇયે છિયે અને કાને સાંભળ્યે છિયે, એ કેમ અને સાથી અને સામાટે, એ બેદ કેવા ભયંકર છે? એ દ્વિયા કેમ ખને છે તે તા સર્વ ભેદમાં મોટા ભેદ છે તાપણ એ ભેદવિષે કાણ વિચાર કરવા ખેસેછે ? એ તા રાજન લાગ્લ'-વળો આંખ છે તા જાઇયે અને કાન છે તા સાંભળો છિયે-તેમાં નવાઇ કેવી ? સહ સ્વાભાવિકજ છે તાે ! ગ્યાવા વિશ્વાર કરી મન મનાવવું 43 છે. અને જયારે એમજ છે, વ્યારે ધર્મત્રાન, (શ્વद्धा) के ઇન્દ્રિત્રાન આને બુદ્ધિત્રાનના માત્ર પરિણામ છે, તે મસ માટા ભેદ છે એમ કહી વિસ્મય પામવાથી શું વળ્યું ? ઘણાક વિદ્વાના સુદ્ધિ છે તે ઇન્દ્રિના પરિ-ાગ છે એ વાત સ્વીકારે છે, તાપણ તેમને એ ખુદ્ધ ગુણ સમજાય નહિ એવા લાગે છે ! એ સુદિ (વિચારવાની શકિત) ને નિયમિત રીતે alyરિયે તા તે ઇન્દ્રિએાર્ડે નિકટના સંખંધમાંજ રેહેશે. નહિ તા તે હાથમ રોડનાર નહિ. તેમજ શ્રહા કે ધર્મમાનવિષે પણ સમજવું.

હવે આંતવાન અને આનંત એરિલ શું તે જોઇયે. આંતવાન વસ્તુ તે એવી કે જે ઇન્દ્રિ¤ાનથી પારખી શકાય કે ઝીહિ¤ાનથી ગણી

## (१२)

શકાય. તે માટે અનંત એટલે આંતવિનાનું એમ નહિ સમજવું પણ આંતઅહારનું. આ અગત્યના બેદ કદી ભુલવા ન જાેઇયે. શખ્દના ચા કસ અર્થ સ્વીકાર્યા પેહેલાં આવા માટા વિષય કદિયે સમજાશ નહિ.

જેઓ એમ કહે છે કે ધર્મ જેવું કશું છેજ નહિ અને હાેવું પણ ન જો-ધ્યે તેઓના સુખ્ય વાદ એ છે કે આપણામાં ⊌ન્દ્રિત્રાન અને ત્યુદ્ધિ-ત્રાન પાતપાતાની ક્રિયા કર્યા જાયછે ; અને એ ખંનેથી મનુષ્યશક્તિ સઘ-ળાં કાર્યને પુરી પડેછે ; તેમજ, એ ખંનેને લીધે ધર્મત્રાન (ચહા) જેવા ગુણની મનુષ્યને કશી સ્મગત્ય પણ નથો. સ્મને વળી ઇન્દ્રિત્રાન સ્મને યુદ્ધિત્રાન એ બેથોજ મનુષ્યને ધર્મત્રાન જેવા ગુણ મળવાના કશા સંભવ પણ નથી. એના ઉત્તરમાં કત્તા કહે છે કે તમારાજ વચન સ્વીકારી હું સિંહ કરી આપીશકે જાે ઇન્દ્રિ પાતાની ક્રિયા કરતીરહે અને તેને આ-ધારે ખુદ્ધિ પાતાની ક્રિયા કરતારહે, તાે એ ખંને ક્રિયાના પરિણામ દા-ખલ શ્રદ્ધાને આવવાના સંભવ છે એટલુંજ નહિ, પણ એ શ્રદ્ધા આપ-શને આવશ્ય થઇ પડશે !- જાે ઇન્દ્રિતાન અને અહિત્તાન આપણામાં છે, તાે ધર્મમાન હાવુંજ જાે⊌યે ; હાેવાવિના રહેજ નહિ, તમારે જાેધયે ઐંગ અટકાવાને. ધર્મત્રાન (ચઢા) જેવી કેાઇ શકિત મનુબ્યમાં છે એવુ' સિદ્ધ કરવાને આપણને એકજ વાતની અગત્ય છે-તે ઇન્દ્રિત્રાન, જેને મોટે આપણી સામેવાળ્યા પોતેજ હા કહે છે. ઇન્દ્રિમાન મળ્યું તા ધર્મ-માન પાતાની મેળેજ આવશે-બીજી પેહેલાનું પરિણામ છે. એ ધર્મમા-નનું મૂળ શાધતાં કાઇ નવી શકિત કે છુપા ભેદની કશો જરૂર નથી. તે-મજ કાંઇ જૃતિ (પ્રકટિકરણ) ની પણ જરૂર નથી. ઇન્દ્રિમાન મળ્યું કે માત્ર धतिहासनेज आधारे धर्ममान सिद्ध थशे.

આગળ વધતાં શુરરાય કહેવા માગેછે કે મનુબ્યમાં ધર્મની કાંઇ જુદી પ્રેરણા નથી—અથવા ધર્મ કાંઇ એક મનુબ્ય કે એક પ્રજાને ઇ ધરે સઘળા તાજા અને તૈયાર કરેલા, ઉંચકાને આપા દીધા ન હાેય, કે લા ભાઇ આ ધર્મ ધર્મ તા માત્ર ઇન્દ્રિ અને સુદ્ધિની (ક્રયાના પરિણામ છેન્ અને એ ગુણ અથવા ત્રાન આપણને શું શિખ્યવે છે ? આંતવાન્ જે વિષે ઇન્દ્રિ અને સુદ્ધિ સમજાવવાને પૂર્ણ સામર્થવાન્ છે, તે આંતવાન્ની પેલીમેર જે અપનંત છે, તેને પિછાનવા શિખવે છે. એનુજ નામ ધર્મ; એજ ધર્મનું મૂળ.

શું આપણે જાેઇયેછિયે, સાંભળ્યેછિયે, ઇત્યાદી, તે સઘળી વસ્તુ અં-તવાનજ છે ! ના, નેત્રથી જીવા કે ઉપનેત્રથી, પણ કાેઇ પણ અંતવાનની પેલીમેર કાંઇ અનંતછે. પ્રત્યેક બિંદુની પેલીમેર અક બીજી બિંદુ છેજ. ખરે ! જેને આપણે હુદ અથવા અંત કરી કહિયે છિયે, તે શબ્દ અને તે કલ્પના પાતેજ દશાયછે કે તે હુદ અથવા અંતની પેલીમેર કાંઇ હુદવિનાનું કે આંતવિનાનું છેજ-નહિતા એ શબ્દ અને એ ક-લ્પના ક્યાંથો !

તમે પુછશાં કે મનુષ્યને તેની પાંચે ઇન્દ્રિવતી આંતવાન્ વસ્તુનું ત્રાન મળેછે, ત્યારે અનંતનું ત્રાન તે ક્યાંથી લાવ્યા ? પણ અમાં પૂછ-વાજેવું શું છે? જે ⊌ન્દ્રિવડે ઍવે આંતવાનની જાણ થ⊌, તેજ વેળા, તે તેને અનંતનું પણ ભાન કરેછે. પ્રત્યેક વસ્તુ, જેના અંત હછ બને નથી જણાતા એવું માનસ સમજે,તે વસ્તુ તેને મન વ્યનંત. અને જા કે આ અનંતને જાતાંકરતાં આપણે કશાને ગણી, સરખાવી, માયી કે નામ આપી શકતા નથી, તાેપણ, આનંત સરપ્ય કાંઇકછે એનેતા આપણે જાણ્યેછિયે. તે આનંત આપણે જાણ્યેછિયે એટલુંજ નહિ, પણ તે આપણુને લાગેછે, કારણ આપણે ખધી બાજી,એ તેની અડેાઅડ ઉભાછિયે. ખારૂં કહાે તા આપણે અહશ્ય (જે અનંતનું ખીજાું નામ છે) ને જાઇપેછિપે. તમે પુછશા, ભાઇ અપદશ્ય (નહિ દુખાય તેવાં) ને જોવાય કેમ ! પણ એમ ખને છે. તથાપિ, જાે આદરય ને જાેક્યેછિયે <sup>ખે</sup>ાલવું ગ્ર્યયુક્તાભાસ (paradox) કે શખ્દરસેષ જેવૂ. એમ લાગે, તા કહેા કેતે અહશ્ય આપણી આંખમાં, કાનમાં આદિ, ડાકી ડાકી કહેછે કે, લા ગ્યા રહ્યો હું વ્યટશ્ય. આંખ, કાનાદિ જે ઘડીયે અંતવાન ને જીવછે, સાંભળેછે કત્યાદા, તેજ ઘડિયે તે અનંતને પણ જીવે છે, સાંભળે ig = 241 [E.

અને એટલુંજ નહિ. ધારા કે એક માણુસ એક ઉંચા પર્વત ઉપર, કે એક વિસ્લાર્શ મેદાનમાં, કે એક દ્વિપઉપર ઉભા છે, જે દ્વિપ એક અપપાર સમુદ્રની માંહે છે અને જેને માથે આસમાનના ધેરાવ ફરી વહ્યો

## ( १४ )

છે— આવે નક્ષી માનજો કે આવી જગ્યાએ ઉનિકા માણસને તે આનં-તનું ત્રાન પેઢેલું થશે, પછી આંતવાનનું ! તેની કંટાળા આવે એવી એક-રંગી જીંદગીના ઝાંખાં દિષકાંવાળા ચિત્ર (આંતવાનના આનુભવ) ની પા-છળ જે પૂર્વગ વિસ્તાર છે, તે પેલા આનંત દરશાવે છે. આવું નામ અ-નંત મોટા (The Infinitely Great).

હવાં અનંત નાના (The Infinitely Small) નીવાત. અનંત આ પણને આંતવાનની પેલીમેર મળેછે એટલુંજ નહિ, પણ આંતવાનની માંહે પણ મળેછે. એવો નાનામાં નાની વસ્તુ સુષ્ટિમાં કાે નથી કે જે તેથી એ નાની નહિ થઇ શકે. આપણે જાણ્યે તાં છિયે કે કાળા, ધાળા આદિ રંગ આવે છે. કાળા તે આ, અને ધાળા તે પેલા એ પણ આપણે સમ-જયે છિયે. પણ કાળાના કાળાસ ઉતરતા ઉતરતા કયાં તે ધેરા થયેા : અને ઘેરાના ઘેરાસ હતરતા હતરતા ક્યાં આગળ તે ધાળા થઇગયા ; એ વાત કોની આંખયો કે કયાં યંત્રથી જણાશે ! જાત જાતના રંગ પણ કાંઇ પેઠેલાંથી ન હાેતા. પેઠેલાં તાે મે હશે. એ તાે વધતાં વધતાં—એક માં ખીજો નાખ્યાથી, એકમાંથી ખીજો કઠાડયાથી—આટલાબધા થયા. આટલું તાે નક્કી, કે બલુ (આસમાની) રંગ જે આપણે આટલા સાધા-રણ જાણ્યે છિયે, તેવિષે વેદમાં કે અવસ્તામાં કે ગુનાની ધર્મશાસ્ત્રમાં કરો શબ્દ પણ નથી-તા જા કે ગ્યાસમાન તરક તા એ પૂર્વ પ્રજાની નજર વગર થાકવે ટિકયા કરતા ! દિયાં પણ ત્યારે પ્રસારણ (Development) અને પ્રકાશન (Evolution) ની વાત આવી.

ત્યારે હવે આપણને કેહેવામાં કશી અડચણ નહિ કે અનતંતવિના અતંવાનૂ ન હાેય : અને આ અનતંતની ભાવનામાં આપણને મનુષ્ય ધ. ર્મના આખા ઐતિહાસિક પરિણામનું પૂળ મળીઆવેછે.

ઘણા વાર આપણે સારા વિદ્વાનાને ભાલતા સાંભળ્યે છિયે, કે આં-તવાત હુલુ અનંત વસ્તુના વિચાર કરી ન શકે; પ્રાટે આપણું ધર્મપુ-સ્તકઉપરજ આસ્થા રાખી મનમનાવવું એ ઠીકછે. પણ ખરે, આવા મત આપણા શાસ્ત્રને કે આપણી પાતાની હુદ્ધિને શાભા આપનાર નથી-શાધ કરવા જેવું ખીજાું લાભકારી શું છે !

## (१५)

મ્બાપણા શાધમાં દવે આપણે આ આશયે આવ્યા કે મનુષ્યમાં જે ઇન્દ્રિત્રાન છે તેથી કરીનેજ ધર્મત્રાન તેને અવશ્ય છે; અને એ ધ મત્રાન (કિંવા શ્રહ્યા, એકીન) એટલે, અનંત, જે સઘળા અંતવાન્માં અને તેની પેલીમેર પ્રસરી રહ્યોછે, તે અનંતને પિછાનવાની સંભાવ્ય શક્તિ.

આ અનંતને આપણા પેઢેલા વડીલાએ ધારવામેળે અંતવાન્તી પેહેલાં જોયોહશે. એ અનંત પેઠેલાંતા તેમને પહાડ કે નદી કે ઝાડમાં, સૂર્વ, વરસાદ, વિજળી કે ગર્જનામાં જણાયા હશે. તે અનંતનું તેમની પાસે કાંઇ નામ નહાતું. એ નામ આપતાંપેહેલાં તા તેઓએ તેને ગર્જના કરનાર, વરસાવનાર, પ્રદાશલાવનાર, આયુખ્ય લાવનાર, ઇત્યાદી કરી કહ્યાહશે. પાછળથી તેનો જોડે વધારેનિકટના સંખંધ પડવાથી, તેને કર્ત્વા, રાજયકર્ત્તા, આશ્રયદાતા, રાજા, પિતા, પતિ, અધિપતિ, દ્વ, દ-વાનુદેવ, કારણ, કારણુનું કારણુ; અને જેમ જેમ જોનાર અને અજીભવનારની છાહિ ખીલતી ગઈ, તેમ તેમ આગળવધી, તે અન-તને અવિનારી, અન્નાત અને છેલે અરોય એવાં નામ આશ્યાં.

આ સઘળું શું દેખાડે છે? કે માણસમાં ઇન્દ્રિ, ભ્રુદ્ધિ અને શ્રદ્ધા નામના જે ગુણુ છે, તેને આધારે એક પછી એક ક્રિયાદ્વારાએ તે અ-નંતને પિછાનવા શિખ્યા—જે અનંતને પિછાનવાની શકિત કાંઇ અકસ્માત્ નથી, પણુ ઉત્તરાત્તર ક્રિયાઓનો માત્ર પરિણામ છે : કે વિશ્વમાં જેમ સઘળી વરતુ ઉગેછે અને વધેછે, તેમ ધર્મ પણુ ઉગ્યોછે અને વધ્યોછે ; કે સર્વ પ્રજાના ધર્મનું મૂળતા એકજ—પેક્ષા અનંતને પિછાનવાની તૃષ્ણા– પણુ ધર્મની વદ્ધિ જીદી પ્રજામાં જીદી રીતે થઇ હતી. એ વદ્ધિ આપંધ્રજા માં કેવી રીતે થઇ તે કત્તા પાતે આ પુસ્તકમાં સમજાવશે. આપણને જાણવું હતું તે જાણ્યું—કે ધર્મ છે, ધર્મ સંભવિત છે, ધર્મ અવશ્ય છે. કે એ ધર્મ એક કામળ ખીજ (અનંતની ભાવના) માંથી પ્રટી, હજારા વરસ વદ્ધિ પામી, હાલ એક ભવ્ય વક્ષ થઇ ઉમા છે. એ સઘળું કાંઇ-એક આણત્રિત્તો બનાવ નથો. ઇબરે ધર્મ રસીકરી વેદકાળ પૂર્વના આર્ય પિતાને, કે જગતપ્રસિદ્ધ જરથોરત સ્પિતમાનને કે હજરત મુસાને પે-હેલવેહેલા આખ્યા—એ તો મનુષ્ય જીદ્ધ રચેલી અતિશ્યાદિત છે એવું કર્ત્તાના મતનું લક્ષણ લાગે છે. એ રચનાની પણુ અગત્ય હતી. અગત્ય તિના કશું બંનતું નથી. માટે એ મહાસુખદ રચનાને તુચ્છકારી કહા-ડવી ત જાે ઇયે. એ રચનાને મનુષ્ય અવતાર અને મનુષ્યના ઉદ્ધાર ગણુવા કે ત**દિ,** એનાજ ઉપર આ ચારયાસીના ફેરામાંથી મુ-કત થવાની આશા બાંધી ખેસવું કે નહિ, અમારા ધર્મ ખરા અને ત-મારા ખોટા એવા અભિમાનથી મનુષ્ય બંધુત્વ તાેડી નાખવું કે નહિ, એ પ્રશ્ના જીદાજ છે, અને તેના વાંચનારે પાતાની જીદ્ધ અને પાતાના અનુભવ આધારે ઉત્તર વાળવાના છે.

ખેહેરામજ મેરવાનજી મલખારી.

## ( १७ )

# મોક્ષમૂલર મત સારાંશ.

-00-

ભાષા તથા ધર્મનાં મૂળ અને વૃદ્ધિવિષે કત્તા અતિવિક્ષક્ષણ વિચાર-રચના રચેછે. એમના મત વાસ્તવિક હેાય કે નહિ એ વાંચનારે તપાસ-વાનું છે. પણ એમના સુચુક્ત વિચારમાઠે કાેઇથી ખાધ ન લેવાય. આપણે જાણુંચે હિંચે કે એક દુક્ષના બીજમાં તેની છંદગીનું મૂળ હાય છે; એ નાનકડાં બીજમાંથી માટું ઝાડ થાયછે, અને તેઉપર ફળ પાનાદિ ઉગેછે. આતા આપણે પાતાના અનુભવથી જાણિયે છિયે. વળી સિદ્ધપદાર્થશાસથી આપણે એટલું પણ શિખ્યાછિયે, કે પદાર્થ માત્ર પરમાણુ (atoms) ના અનેલા છે. તેજ પ્રમાણુ, ગુરરાજ કહેછે કે ભાષા પણ આસરે ૪૦૦-૫૦૦ (કે પછી વધારે) ધાતુ કે મૂળતત્વની ખનેલી છે. એટલે મનુષ્ય માત્ર હાલ જે જે ભાષા વાપરેછે તે સ-ઘળી, અને જે જે વિચાર દર્શાવવાને એ ભાષા કામ આવેછે તે બ નેનાં મૂળ જાેશા તા મુઠીભર નાના ધાતુ, જેમાંના પ્રત્યક કાઇ પૃથક વિચાર દર્શાવતા નહિ, પણ સામાન્ય એટલે એક વર્ગના ઘણા ઘણા વિચાર દશાવતા. આ પ્રથમમૂળઉપર ભાષા માત્રના પાચે રચાયા છે. કત્તા ઇ ગરેજી શબ્દ Man અને આપણા મનુ પ્યન મૂળ મનુમાં કાઢાડેછે. મનુ એટલે વિચાર કરનાર. મનુષ્યજ વિન ચાર કરી શકેછે, પશુથી એમ થતું નથી. હિયાં આપણા કત્તા દાર-**લિન** મતથી વિરદ્ધ જાયછે. મહાવિદાન **દારવિન** કેહેછે કે પશુ-સ્થિતિમાંથી માનસ ખન્યા---કે વાનર સુધરી મનુષ્ય થયા--એ મ-તનું **માકસ મસ્મલર**ના મતથી ખંડણ થાયછે.

હુવે ઉપલા ૪૦૦-૫૦૦ ધાતુ ઝ્યાંથી આવ્યા તેનેમાટે કત્તા ધારેછે કે એતા મનુષ્ય જન્મથી લાવ્યાછે. પશુકરતાં મનુષ્યમાં જે જન્મથી વધારે જાતિ ગુણુછે તેમાંના એ પણુ એક. આ ધાતુ-આના ધીરે ધીરે, જેમ જેમ મનુષ્યવાણી વિસ્તાર પામતી ગઇ તેમ તેમ, સાંપ થતા ગયા. પ્રથમજ માત્ર તેની અગત્ય હતી. વળી કર્તાના ધારવાપ્રમાણે સઘળી ભાષા એકજ મૂળમાંથી નિકળી દાય એ અસંભવિત નથી; કારણ કે આર્યન, તુરાની અને સેમ્નેતિક એ ત્રણ મેત્ટા વર્ગમાં પણ કેટલાક મૂળ ધાતુ તા સામાન્ય છે. ઉપલા ધાતુ પ્રથમ મનુ (વિચાર કરનાર) ના ઉપયાગમાં આ-વ્યા હશે; પણ એ ધાતુઉપરથી મહાનુ ભાષા—સંસ્કૃત, ઝંદ, હિ-ખ્રી, લાતિન, ઇત્યર્યદિ, રૂપારે થઇ, એ કેહવું કડિણ છે. પૂર્વ અને પશ્ચિ-મની ઘણીક અર્વાચીન ભાષા ઉપલી મહાનુ ભાષામાંથી નિકળો છે; પણ તે મૂળભાષાના જન્મકાળની કશો નદ્ધી ખબર પડતી નથી.

જેમ ભાષાનાં મૂળ અને વૃદ્ધિવિષે કત્તા તર્ક ખાંધછે તેમજ ધર્મવિષે પણ. ધર્મ માત્ર એક નાનકડા મૂળમાંથી હત્પન્ન થયાછે—તે મૂળ પેલા અનંતને પિછાનવાની મનુષ્યમાં જે સંભાવિક શક્તિછે તે એવિષે આપણે વિસ્તારથી લખ્યું છે.

વાંચનારને જાણુવું અગત્વનું છે કે પદાર્થપૂજા (Fetishism) એ ધર્મનું આદિ સ્વરૂપ છે એવા મતસામે કત્તા લંખાણથી વાદ ચ-લાવેછે (જીવા એમનું પુસ્તક પૃષ્ટ પર થી ૧૨૮ સુધી).

કત્તા પાતાનું નામ સંસ્કૃતમાં ''માક્ષ મૂલર ભટ્ટ" એમ લખેછે. આપણુ તાે એમને એમનાં મૂળ નામ ''માક્સમઅલર"થી બાલાવ્ય છિય ''માક્ષ મૂલર" એ સંસકૃત શબ્દરચનામાં સ્વાભાવિક લાગે છે, અને તેમાં સાર્ક ચાતુર્ય વાપરૈલું દીસેછે. ''માક્ષ મૂલર' ના અર્થ જીવા તેમાં સાર્ક ચાતુર્ય વાપરૈલું દીસેછે. ''માક્ષ મૂલર' ના અર્થ જીવા તેમાં સાર્ક હેલાં આત્માનું છુટાપછું–અને **મૂલર** તેના મૂળમાં વસ-નાર–જાણુ આપણુ **પ્રક્ષાન દ**નામની નકલ કરી હાેયને ! ખે. મે. મ.

## ( ૧૯ ) છવનચારેત્ર સાર.

મહાવિદ્વાન્ માકસ મસ્મલર સને ૧૯૨ ૩માં જરમનીતા દેસએ તા-મના રોહરમાં જનમ્યા હતા. એમના પિતાતું નામ ઉલ્હેમ મસ્મલર. તેઓ મખ્યાત કવિ થઇ ગયાછે. એમની માતાતરક્ષ્યી પણુ એએ સારા સં-બંધ ધરાવેછે. માકસ મસ્મલર બસપણ્યીજ ઉદ્યોગી તથા સપળ હતા, અને એમને ગાયનઉપર સ્વાભાવિક અભિરૂચી હતી. સન ૧૮૪૩ માં, એ-ટવે વીસ વરસને વયે, એમણે લીપઝીકની પાઠશાળામાં 'દાકતર આક્ દ્લિસૉક્ટી' નો પદવી સંપાદન કરી; અને ત્યાં હિબ્રી, અરખ્બી, અને સં-સ્કૃતના અભ્યાસ આદર્યા. બીજે વરસે રાેલિંગ અને બાપણ સાં-ભળવા બને તે માટે આપણા યુવાન પંડિત જરમનીની રાજધાની બાર્ગ્ (લિન ગયા. બરલિનમાં એમને પ્રતાપી વિદ્વાન હુમબોહડ તથા બીક જારે પરિચય પડયા, અને ત્યાંજ રૂકટે નામના વિદ્વાન્ પાસે ક્વરની બાધા શિપ્યવામાંડી.

સન ૧૮૪૫માં ફ્રાન્સની પાઠશાળાના પ્રખ્યાત શિક્ષાશર ચુ છન **ઘરનુ**ક્ની કીર્ત્તિ સાંભળી માકસમચ્યલર પાટ્ટીસ વ્યાબ્યા. બરનુષ્ટે એમની ચુદ્ધિ ઋહજ સમજી લીધી, અને જાગવેદસંહિતા છપાવી પ્રસિદ્ધ કરવાને એમને આગ્રહ કર્યો. આ કામ સિદ્ધ કરવાના હેલુથી માક્સ મચ્યલર ૧૮૪૬માં ઈગ્લંડ વ્યાબ્યા. આબ્યાકેડે એવી માક્સ માટ્સ મચ્યલર ઇસ્ટ ઈન્ડિયા કંપનીને ખરચે જાગવેદસંહિતા આકસપ્રર્ડમાં છાપવી, અને એ કામની દેખરેખ કરવા આપણા કત્તાએ આકસર્ફડમાં છાપવી, અને એ કામની દેખરેખ કરવા આપણા કત્તાએ આકસર્ફડમાં થય ગેમ નહેાવું. ધન્ય એવા વિદ્યાઉત્તેજક દેશને !

સન ૧૮૫૪ માં માકસ મસ્મલર આકસપ્રેની મહાન પાઢશાળામાં આવાચીન યુરાવીયન ભાષાના શિક્ષાગ્ર થયા. ૧૮૬૮ માં એ પાઢશાળાએ કપ્પરૅટિવ ફિલૉલૉજી (Comparative Philology) ના જે નવા વર્ગ સ્યાપ્યા તેના પાઢક થયા. ( २०)

આપણા કત્તાના પેહલા સ'ય, હિતાપદેશના ભાષાન્તરના, ૧૮૪૦ માં પ્રસિદ્ધ થયા. ૧૮૪૩ માં એમણે કાળિદાસકૃત 'મેધદૂત'નું જરમન ભાષામાં ભાષાન્તર કર્યું; તેમાં મૂળ સંસ્કૃત છંદ જરમન છંદમાં ખહુજ મતુરાધથા હતાયા. આથા એમની બુદ્ધિવિષે ઊંચ મત થોઢા એટહું જ નહિ, પણ સંસ્કૃત અને જરમન વચે કેટલા સંખંધ છે તે પણ જાેવાને બની આવ્યું. સન ૧૮૫૯ માં 'પ્રાચીન સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસ' એ નામતું પુસ્તક કર્ત્તાએને સ્થી બહારપાડ્યું.

૧૮૬૧ માં એં મણે "ભાષાશાસ્ત્રવિષેનાં ભાષણુ" એવા નામના ગ્રંથ અમારં બ્યા. આ પુરતકમાળામાં નવ ભાષણુ સમાયલાં છે. ૧૮૬૪ માં ખીજાં ખાર ભાષણુ પ્રસિદ્ધ કરી વિષય સમાપ્ત કાધા. એ ગ્રંથની બહુ આહતિ નિકળી સુકી છે; તેમજ ફેંચ, જરમન, ઇતાલિયન, રૂશિ-યન આદિ ભાષામાં એનાં ભાષાન્તર પણુ થયાં છે. એસિવાય આપણા કત્તાએ ખીજાં ઘણાંક પુસ્તકા રચ્યાં છે જેવિષે આ લઘુ નિગધમાં લ-ખવા ખનવું નથી.

માક્રસ, મઅલરના જન્મારાવું સાર્થક કર્મ, ત્રગવેદસંહિતા, તેનાં છ માટાં પુસ્તક થયાંછે. એ છ અંક ૧૮૪૯ થી ૧૮૭૫ સુધીમાં પ્રસિદ્ધ થયા. આ સ્થૂલ પુસ્તક વિષે વિદ્વાત દાકતર મારતિન હાઉગ લખી ગયા છે કે ૧૮૬૨ માં પુના શેહરમાં ૭૦૦ વિદ્વાન પ્રાદ્ધણોની એક સભા મળી એ પુસ્તક તપાસી ગયા, અને તે સાતસા પ્રાદ્ધણોએ અભિપ્રાય આપ્યો કે અમારા હસ્તલિખિત ગંથોકરતાં આ પુસ્તકનું સૂળ લખાણ વધારે સંપૂર્ય છે; એમ કહી તેઓએ આ નવા ગ્રંથને આધારે પોતાવું શાસ્ત્ર સુધારી લીધું!

એજ ઋગવેદસંહિતાના સંબંધમાં કત્તાએ થાેડા વખ્યતમાં Chips from a German Workshop નામનું ૨૦૦૦ માટાં પૃષ્ટતું પુ-સ્તક છપાબ્યું.

આવા અતાગ શ્રમને વિચાર કરતાંજ સાધારણુ વાંચનાર તે છક્ષ થઇ જાય !

## ( २१ )

હાલ શરૂ છ "પૂર્વ દેશનાં ધર્મપુસ્તક" એવા નામના ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ કર-વામાં ગુવાયલા છે. એમાં ખ્રાહ્મણુ, હુદ્દ, જરયોસ્તી, ચીનાઇ વ્યને મહ-મદી ધર્મનાં પુસ્તકા વ્યાવી જાય છે. પ્રત્યેક પુસ્તક એક કે વધારે પ્રખ્યાત વિદ્વાન લખે છે, તેને માકસ મગ્મલર સુધારી કરી છપાવી પ્રસિદ્ધ કરેછે. આના ૨૪ થી વધુ ગ્રંથ થશે.

આપણે વાંચી ગયા કે મહાગ્ર**ર માકસ મ**ગ્મલર એક કવિ પિતાના પુત્ર છે. એમઓ પોતે પણ કવિ છે. કવિતાનાં ખાસ પુસ્તદેશ નથા લખ્યાં; પણ એમના પ્રત્યેક ગ્રંથ કે નિર્ભાધમાં કવિત્વશકિતની સુવાસના પ્રસરી રહીછે. ગમે એવા અગમ્ય વિષયવિષે વિવેચન કરતાં પણ એમનો ભાષા સદા સરળ, સુશાભિત, અને કવિત્વસમતકૃત્તિથી ભરપૂર લાગેછે. અને આવી સુલકત ભાષા બીજાઓ પેંડે, કાંઇ ન્યાય કે સત્યવિષેના પોતાના અત્રા-નને ઠાંકવા માટે પોતે વાવરતા નથી. કત્તાને સંવાદ કરવાની રૂસી નથી; કારણ એમની પ્રકૃત્તિ અત્યંત દ્યાર્થીળ અને અનિષેધક છે. એએ કહેછે કે ગમે એવા ધર્મ હાય તેમાં કાંઇપણ સત્યના આંશતા છેજ. એ એમના સ્વભાવનું લક્ષણ છે. તાપણ જ્યારે વાદવિવાદમાં ઉતરવું પડે ત્યારે તે કા-ધ્યા ડરતા નથી, અને સામી પક્ષવાળાના હુમલાને હઠાવવામાં કાંઇ ખાઝી રાખતા નથી.

આપણા ગુરૂ યૂરપનાં સઘળા વિદ્વાન મંડળના એક માંડળિક (સભા સદ) છે. પ્રશિયા દેશના નાઇટ છે. ઇંગ્લંડના તા તેઓ એક પ્રિય પુત્ર થઇ રહ્યાછે. ત્યાંના વિદ્વાના એને છેાડતા નથી; ત્યાંના પરાક્રમી પુરૂષાના એ પ્રમુખ્ય મંડળમાં છે. વિલાયતના મહાત્મા એમને મિત્ર કેહવામાં માન અને શાબા માને છે. એઓ જન્મે કાંઇ અંગરેજ નથી. તાય આંગરેજી ભાષા એવી તા લ્ટ્કુષ્ટ વાપરેછે કે ભલા ભલા આંગરેજા પણ ખાજી રહે. હજારા વિદ્વાન અને લાખા અભ્યાસી એમના પ્રશંસી થઇ રહ્યાછે.

શખ્દશાસ્ત્રવિદ્યાના તા એમને સ્થંભ કહિયે તા ચાલ; એ નવાં પણુ અતિઉપયોગી શાસ્ત્રમાં એમના ખરાખરિયાજ નયા. ધર્મશાસ્ત્ર અને ભાષા-શાસ્ત્રના ત્રાનવિષે એમની સુદ્ધિ ક્રેવળ અનુપત્ર છે.

#### ( २२ )

હિબર્ત લેકચર્સ નામનાં એમનાં ભાષણુ, જેના ગ્યા પુસ્તકમાં વિ-સ્તારયા અર્થ કરવામાં ગ્યા•્યા છે, તેમાં એમની ખ્રુદ્ધિ તથા વિદ્વત્તા બન્ હુજ પ્રકટી રહી છે. એ ભાષણા કત્તા પાતાની મરહુમ દીકરીને નિચલી કરૂણાજનક વાણીથી અર્પેછેઃ---

> "જેના પ્રિય સ્મરણથી આ ભાષણ લખતાં મને ઉત્તેજત, ઉદેશ અને આધાર મળ્યાં તેને એ ભાષણ પિતાની પ્રીતિના સ્મરણ, ચિન્હ દાખલ અર્પણ કધાં છે."

#### બેદ્ધેરામજ મેરવાનજ મલખારી.

The Publisher's grateful acknowledgments are due to the Director of Public Instruction for his grant of Rs. 500 which he looks upon as a very encouraging moral support. No less encouraging has been the support accorded by other enlightened subscribers.

મેહેરખાન ડાઇરેક્ટર ઍાક પબ્લિક ઈન્સત્રકશન સાહેણે ૧૫૦૦) ના જે અત્યુત્તેજક આશ્રય પ્રસિદ્ધકર્ત્તાને આપ્યા છે તેનેમાટે તે તેમના બહુ આભાર માને છે ; તેમજ બીજા સુરા ગ્રાહકોએ જે આશ્રય આપ્યા છે તે પણ કાઇ પ્રકારે ધાેડા ઉત્તેજક નથી.

#### INTRODUCTION.

#### (Translated literally from Gujarati.)

About three years ago I sent a few copies of my book of English verse to some prominent Englishmen through the benevolent Miss Manning of London; among them one to Professor Max-Müller. I had no particular object in sending these little presents so far; nor had I any hope of acknowledgments, which, however, I received from most of the gentlemen a few weeks after. Of all these Max-Müller's enlightened advice gave me much satisfaction, and I have to this time acted up to it ..... Whether we write English verse or English prose, let us never forget that the best service we can render is to express our truest Indian or German thoughts in English." This was the substance of the Guru's admonition. Some of these scholars sent me copies of their works along with letters-of these the Essays of the renowned William Gladstone, the Speeches of the Earl of Shaftesbury, and especially the Hibbert Lectures of Prof. Max-Müller promised to prove useful. L had often heard before of these luminous Lectures. I had an idea, by instinct, as it were, as to their value. On a perusal I found them more attractive than I had expected. Many of Max-Müller's views were such as to at once win my yielding sympathies-his sublime theories about the most-noble Aryan race. his eloquent opinions about the all-gifted Sanskrit, his outbursts of admiration for the achievements of that race and that language-the remembrance of all this fascinated my

mind. The world (of literature) can boast of few such grand old themes; and few such great men may the world hold to treat of such great topics. We certainly know of many learned men. Our own Bharta Khanda possesses not a few. How can we even enumerate the scholars of Europe? Who can realise the magnitude of their learning? We lack the power of even conceiving their consummate perseverance. Still, in all this wealth of erudition we generally miss the divine spark. Max-Müller's intellect does not shine so much by reason of its. extent or altitude as owing to the living spark which illumines it. Philosophers areall, of course, so many custodians of knowledge. But Max-Müller Bhatta is as exhaustless a donor as he is a custodian. He not only understands a thing himself, but has the power of making others understand it. This rare quality is the crowning trait of his genius. There must be something more than human in the intellect that seems successfully to grapple with the problem-How came the human soul to have a knowledge of the unseen but all-seeing Soul Universal!

Such wavelets of thought began to float over my mind on going through the Hibbert Lectures. In the impulse of gratitude I wrote to the author:-Your Lectures, which have acquired such celebrity throughout Europe, may perhaps be studied to some purpose by students like myself; but are they to remain a sealed book for the millions of Aryans who never study a foreign language?" In reply the author lovingly said, When writing them I was often thinking of my friends in your country more than of my audience at Westminster . . . I am anxious to see them translated into Sanskrit . . . . I am deeply interested in the effect they may produce in India .... I mentioned the matter to friends, but none would take it up. I wrote again :--- Excuse me for Sanskrit now; but what say you to a Guiarati translation to begin with?" The author approved of the proposal, again expressing his anxiety and the hope that the Government and the public would assist me, as

they do in all such cases. He also made over to me the copyright. Impelled by his zeal, I resolved at any sacrifice to carry the enterprise through. Gujarati would I certainly do; but I must have Sanskrit too done anyhow. At this time I also felt a desire for Marathi, Bengali, Hindi and Tamil translations.

To a mere student all this appeared to be a great enterprise. But I said to myself, my soul, no merit so great as of devoting a part of this brief life to such an enterprise. Hiding this hope within mine own heart for the time, I set about arranging for the Gujarati translation. My great want was of leisure and of knowledge. This frightened me a good deal for a time. It felt to be a very hard task in the beginning. I had not the courage to take up pen and paper-oh, when will it all be over ?--- I kept repeating to myself full of misgivings. On second thoughts it struck me that the best course would be to hand over the work to another for a consideration, and to publish it afterwards. But where were the funds to come from? Fortunately, I opened my heart to my friend. Mr. Navroji Mancherji Mobedjiná. He suggested reassuring means. We two arranged to have our translations published in some periodical by instalments, which we might collect for final publication when I had the means. Mr. Navroii took up the first two Lectures (IV & V.) I now sallied forth in search of a periodical, but could find no encouragement in any quarter. The best hope a friend could hold out was "we shall try to give select extracts from your translations". This concession was not sweet enough to be swallowed.

It now remained to us to fall back upon the tender mercies of the public. The Bombay public do not care much for this sort of work.; but I felt assured that the public, who had supported an author like myself, would not despise these noble dessertations of Max-Müller's. I therefore first put the matter before a few sympathising European friends; and it soon met. with the approval of lovers of literature like the Hon. Mr. James Gibbs, Messrs. Martin Wood, William Wordsworth, Herbert Birdwood, Edward Candy, Chester Macnagten and others. To the credit of my Parsi and Hindu brethren I may say that in a few months we had a liberal supply of money. We could easily meet the printing and binding charges at any rate. Confidence was now restored, and work was resumed with renewed interest.

But soon after we began to cry out against the all-but-hopeless task of rendering the Shastri-Bawa's transcendant thoughts into such a meagre vernacular as Gujarati. Both translators were about equally learned ! Very often, owing to his luminous expression, we could understand the author's meaning; but whence to bring the power, without experience, to clothe his thoughts in suitable vernacular? We had no such command of language. We could ourselves understand his thoughts-but we found it extremely difficult to lead these thoughts through such language as would strike the readerof ordinary intelligence-at the very first perusal. We have often had to pass two and three hours in brown study in rendering one word. If we entered into the verbiage of Dictionaries, we often lost our way. Instead of giving a meaning to words, they often seemed to make words more unmeaning. For one word a Dictionary would say:---" It is a sort of flower". Another word it would define as "a kind of fruit;" for a third word it would offer a worthless explanation two feet long. Most of the more difficult words would be conspicuous by their absence. What to do now? But before one trouble was over, we had to confront another. We needed a knowledge of the Shastras in translating-of the Shastra (Science) of Religion and the Shastra of Language.

In this trouble I thought of my best friend, Mansukhram Suryaram Tripathi. This enlightened Vedantin was my final *áshrama* (asylum.) In him I found rest from my distractions. Mr. Mansukhram was quite familiar with the subject. Still, I do believe, I have worried him a good deal. Taking advantage of our relations as pupil and teacher, I besieged this most patient friend night and day, busy or at leisure, just as it suited me. I must have troubled Mr. Mansukhram at least sixty four times in reading four lectures with him. With these facts before me, I must say that most of the merits of the work are to be attributed to Mr. Mansukhram; the faults are all mine. I have to thank my friends Messrs. Manilal Nabhulal Dwivedi and Kashinath Trimbak Telang for a few suggestions, corrections, &c. My respectful thanks are also due to the author for his kindness in having supplied me with a list of technical terms.

On opening the volume I find many faults reproaching me. In excuse I may urge that the foundation of the work was laid by four hands, and that in the work of superstruction were required not four nor eight, but I might say To this cause again may be assigned want sixteen hands. of uniformity here and there. There are some blemishes due to my anxiety to make the language accessible to Parsee readers, also to the imperfect state of the art of printing Besides this the language may sound harsh or unintelligible in a few places-in spite of all our efforts to make it natural and intelligible at a glance. But it would be well if the critic considered the nature of his materials before blaming the workman for his faults. The worst fault to me is that the language should anywhere read non-Gujarati. I have taken all care to avoid this blemish: if any still remains, the critic will see that it was inevitable. Possibly a scholar might have produced better execution. But I found none willing to undertake the first trial. Even if I had found someone, I doubt if he would have given the work the enthusiastic and persevering attention which we have bestowed upon it. To us it was a labour of love-no hireling could take it so.

If the language is found difficult, the reader will see that the discussion of such subjects as Religion and Science could not be couched in simpler language. When we found no word in Gujarati to express a thought, we could not help seeking help from mother Sanskrit. Sometimes we had to use strange words for non-Gujarati thoughts. To be brief, a whole year has been devoted to making the book as readable as possible; a single page has taken weeks to be done; for a single word we have often had to seek aid from learned friends. Indeed, we have had to turn our blood into water in interpreting father Max-Müller to our people.

In the words of the intelligent and appreciating Editor of Rast Goftar, Max-Müller is 'like a Prophet.' Indeed, his keen vision seems to have penetrated, as if it were, the great mystery of our life. His words feel like inspired,-it is for individual critics to ascertain what truth underlies them. We know that some great thinkers do not accept his theory; still, none of them has denied that his powers of expression are divine. My first object is to give my Aryan countrymen the benefit of his lucidly argued theory. In this connection the author's genius is like the brilliant Sun-the translators' minds are like a flickering lamp. In the field of expression the author's thoughts flow into the Ocean-the translators' into a small well. To render Max-Müller's thoughts and words into Gujarati is like diverting the vast expanse of the ocean into a narrow The idea may appear an empty boast; and if the channel. realisation of it so far is found of no use to the public, I shall feel the result as punishment for my rash enterprise. The whole effort seems to me to be like that of a sage speaking his thoughts by the mouth of an infant.

Be this what it may—I, for my part, feel as if I had acquired some merit even by this indifferent performance. This little volume, and the Sanskrit, Marathi, Bengali, Hindi and Tamil that will follow, are to my mind, a Samarpana (a pious dedication). Every man has some ambition; this is part of my

life's ambition. If this translation bring peace to any Aryan brother in the midst of the world's distractions; if it remind him of the exploits of his illustrious ancestors; if in contemplating, the Objective Self he is led, by it, to a study of the Subjective Self-finally, if an Aryan brother find my feeble attempt a means of comprehending the Parmanada (the Highest Happiness) Parmatma (the Highest Self) who is the superlative Sata (Essence), the Unborn, the Infinite, the Immortal, in the glance of whose eye is reflected the whole extent of the Universe-and (according to my original design) if the attempt give my countrymen, by contact, some insight into the experiences of the incomparable Arya-German, the Muni (Sage) Max-Müller, who has consecrated his whole life to the interpretation of the two principal phenomena of human history, namely, the Aryan Faith and the Aryan Speech, then I may well feel satisfied that I have reached my sacred goal.

#### BEHRAMJI M. MALABARI.

Bombay, December 31st 1881.

# સ્પરર્યંં, અર્ધસ્પર્શ્ય તથા અસ્પર્શ્વ પદાર્થોની પૂજા∙

-00

આપણુ જે જગ્યાએથી નિકળી, જે ઠેકાણુ અને જે માર્ગે જવા માગિયે છિયે, તે જગ્યાની, તે ઠેકાણાની તથા તે માર્ગની ખરા-ખર તપાસ કરિયે. ધર્મવિષયક વિચારનાં અસલ મૂળ જે ઠેકાણુ નિકળે છે તે ઠેકાણુ આપણુ જવા માગિયે છિયે; પણ આપણુ આશચે (મંજલે) પાંડુાંચવામાટે આપણુ એક હાથહપર **ઘદાર્થયૂજા**વિષે તથા બીજા હાથલપર માલિક& (ત<sup>+</sup> વિષે જે જે વિચારા જણાયલા છે તેના હાયલપર માલિક& (ત<sup>+</sup> વિષે જે જે વિચારા જણાયલા છે તેના હપચાગ નથી કરવા. આપણી પાંચે ઇન્દ્રિયાથી જે જ્ઞાન મળે છે, અને જેના હપચાગ કરવાને દરેક માનસ છુટ મુકેછે, તે જ્ઞાનથી પેહેલા આરંભ કરીને આપણુ એક એવા માર્ગનો ખાળ કરિચે, કે જે માર્ગે સોધા, જોકે કદાચ ધીરે જતાં, આપણી ઇન્દ્રિયાથી નહિ મળેલા, અથવા કાંઈ નહિતા સંપૂર્ણ રીતે નહિ મળેલા ભાવ, એટલે પેલા અનન્ત, અદ્ભૂત અને દિવ્ય (ઇલ્લર)નાં વિવિધ રપાનાં જ્ઞાન વિષે ભાવ લાવવાને બની આવે.

\* ૨૫૧ ચેંના મૂળ અર્થ લાગણીથી જણાય તે. પણ કર્તા એ શબ્દને પાંચે ઇન્દ્રિથી પરખાય અવે અર્થે વાપરે છે, જેમ કરવામાં કશી અડચણ જણાતી નથી. સંસ્તકૃતમાં ઇન્દ્રિયગાચર શબ્દ છે તેના આ જગ્યાએ ઉપયોગ કરવા સુગમ પડતું નથી. ભાષાન્તર કત્તા.

<sup>†</sup> માલિક મુત્તિ= ઇશ્વરે માનસને મૂળથી જે વાણી કહી છે તે. ભાષાત્તર કર્તા.

#### (२)

### ધર્મનું પ્રમાણ સઘળીજ રીતે કદિયે ઇાન્દ્રેય ગમ્ય હેાતું નથી.

સઘળા ધર્મા, પછી તેઓ બીજી બાબદામાં ગર્મે એવા જીદા પડતા હેાય, પણ આ એક વાતમાં સદા મળતાજ છે, તે એકે તેઓનાં પ્રમાણુ કદી ઇન્દ્રિને બળે સઘલીજ રીતે પરખાય એવાં નથી હેાતાં. આ નિયમ **યદાર્થ પૂજા**ને પણુ લાગુ પડે છે; કેમકે જયારે એક જંગલી પાતાના ભક્તિપદાર્થ (Fetish)ની પૂજા કરેછે, ત્યારે એક જંગલી પાતાના ભક્તિપદાર્થ (Fetish)ની પૂજા કરેછે, ત્યારે તે એક સાધારણુ પથ્થરનેજ પૂજે છે એમ નથી, પણુ તે પથ્થર, કે જેના સ્પર્શ કરી શકાય અથવા જેને પકડી શકાય, તે ઉપરાંત કાંઇ બીજી વસ્તુને પણુ પૂજે છે, કે જે વસ્તુ આપણા હાથ, કાન, અને આંખની શક્તિથી જણાતી નથી.

આવું શાથો બને છે? એવી કઇ ઐતિહાસિક કિ. યાથી આપણી ખાતરી થાય છે કે જે કાંઇ આપણી ઇન્દ્રિ-ચાથી માલમ પડેછેતે સિવાય તેમાં બીજી પણ કાંઇ અદૃશ્ચ છે કે હોય, જેને ટુંક વખતમાં આપણે અનન્ત, અદ્ભૂત કે દિવ્ચ કહેવા શિખ્યા? એશક કદાપિ એમ પણ હેાય કે જે વસ્તુઓને આપણે અણદીઠ, અનન્ત અને દિવ્ય ગણિયે છિયે, તેમાં કેવળ આપણે ભૂલ અથવા કેવળ વેહમ હાેય. પણ જો એમ હાેય તા આપણે ભૂલ અથવા કેવળ વેહમ હાેય. પણ જો એમ હાેય તા આપણને જાણવાની વધારે જરૂર છે કે દુનિયાંના આરંભથી તે આબણવી જે માનસા બીજી સર્વ વાતે દેખીતી રીતે સાવધ જણાય છે, તેઓ આ એકજ બાબદમાં મૂઢ કેમ બન્યા? એના આપણને જવાબ મળવા જોઇય છે; જો નહિ મળે તા ધર્મને ચથા-શાસ પ્રતિપાદન માટે કેવળ અયાગ્ય ઠરાવવા પડશે.

### (3)

#### બાહ્ય પ્રકાર્ટકરણ.\*

જો માત્ર શબ્દાથીજ આપણા વિચાર જણાવી શકાચ એવું આપ ગે ધારતા હેાત, તા આપણને કેહવું પડત કે સઘળા ધર્મવિષચક વિચારા જે ઇન્દ્રિય જ્ઞાનની હુદ બહાર જાય છે, તેઓ કોઇ બાહ્ય પ્રકડિ-કરણને આધારે હાેવા જોઇએ. આ પ્રમાણે ખાલવું ઠીક લાગેછે, અને આ દુનિયાંમાં એવા ધર્મતા કાઇ ભાગ્યેજ હાેય જેવિષે આમ સમજાવવામાં ન આવતું હાેય. પણ આ તકરાર જયાં જયાં આપણને નડતો આવે ત્યાં ત્યાં તેને પદાર્થપૂજનારની ભાષામાં માત્ર સુકવી જોઇયે, એટલા માટે કે ધર્મવિષયક વિચારાનાં મૂળ તથા વૃદ્ધિને ા ઐતિહાસિક અભ્યાસ કરવામાં આપણને જે જે અડચણા નડે છે, તે તે કાઢી નાખવામાં એ તકરાર કેટલી થાડી કામે લાગે છે, તે જણાય. ધારાકે આપણે **આશાન્તી** લાકના એક ધર્મ-ગુરૂને પુછ્યું હાૈય કે "તંમે કેમ જાણ્યું કે તમારાે ભક્તિપદાર્થ સાધારણ પથ્થર નથી પણ કાેઈ બીજી વસ્તુ છે ; પછી તેને જે તમારે ગમે તે સમજાે ": અને ધારા કે તે એવા જવાખ ૨ કે '' એતા ભક્તિ-પદાર્થે પોતે મને એવું કહ્યું છે"––તા તેવે પ્રસંગે આપણે શું જવાબ દઇચે ? અને તાપણ પ્રથમ પ્રકૃદિકરણના વિચાર, પછી તમારે ગમે તે આકારમાં તેને મુકા તાય, સદા એક્લી સ્મા તકરાર ઉપરજ આધાર રાખે છે. માનસના જાણવામાં કેમ આવ્યું કે સુષ્ટમાં દેવા છે કાંકે એતા દેવાએ પોતેજ માનસોને કહ્યુ છે. આ એક એવા વિચાર છે કે જે અતિકનિષ્ટ તેમજ અતિ-શ્રેષ્ઠ સુધરેલા જાતામાં જાવામાં આવે છે. **ટમાફિકાના** લાકામાં આ એક ચાલ કેહવત છે કે '' હુમણાકરતાં આગળ આકાશ માન-સની વધારે પાસે હતું, તથા સર્વથી માટા દેવ, જગતકર્તા પોતેજ

\* મકટિકરણ અટલે ખુલ્લુ કરવું તે. માનસને કાંઈ ગેબી અથવા કુદરતી ખશારત થાય છે તે. માનસ જાતને ડહાપણના પાઠ શિખવતા હતા ; પણ ત્યાર પછી તે તેઓ પાસેથી જતા રહ્યા, અને હમણા તેઓથી ઘણા દૂર આકાશમાં નિવાસ કરે છે." હિં**દુએમાં** પણ એમજ કહે છે; અને તેઓ તથા **ચુનાનિયા** આપણને જણાવે છે કે દેવા વિષે તેઓ જે કાંઈ માને છે તે તેઓના પૂર્વજાની સત્તાં ઉપરથી છે, કે જેઓ દેવાજોડે વધુ નિક્ટ સંબંધમાં રહેતા હતા.

પણ સવાલ એ છે કે દેવા વિષે વિચાર, અથવા જે કાંઇ આપણા જાેવામાં આવતી નથી તેવી વસ્તુના વિચાર, પેહલવેહલા માન-સના ખનમાં, વળી ઘણાજ પુરાતન વખતના આપણા વડીલાના મનમાં પણ, શી રીતે આવ્યા ' 'શ્વિર' એવા વાચ્ય માનસને કેમ મળ્યા એ ખરં સિદ્ધાંત છે : કારણકે દેખીતા અથવા અણદીઠ કાંઇ પણ પદાર્થને તે વિચાર લાગુ પાડે તે આગળ માનસે પાતે તે વાચ્ય સારી પેઠે સમજેલા જાેઇચ.

#### અંતર પ્રકટિકરણ.

જ્યારે એવું માલમ પડ્યું કે ખહારની (ઇન્દ્રિચાની) શા-ક્ષિથી અનન્ત, અણદીડ અથવા દિવ્ય એની ભાવના આપણા મનવિશે કસાવી શકાતી નથી, ત્યારે એવું ધારવામાં આવ્યું કે એ અગવડ કોઇ બીજા શબ્દથી મટાડી શકાશે. કેટલીક બાજીથી આપ-ણને જણાવવામાં આવ્યું છે કે માનસમાં કાઇ ધર્મસૂચક અથવા વેહેમરૂપી પ્રેરણા છે, જેથી બીજાં સર્વ પ્રાણિયા કરતાં એકહ્યું માન-સજ અનન્ત, અણદીઠ તથા દિવ્યવિષે વિચાર ખાંધવાને શકિતવાન થયું છે.

હવે આ જવાખને પણ **યદાર્થપૂજા**ને અનુસરતી સાદી ભાષામાં <u>કે</u>રવી નાખિયે તા, હું ધારૂં છું કે આપણી ભાળાઇથી આપણુ પાતે અજાયબ થઇશું.

### (૫)

જે આપણને એક આશાન્તી એમ કહે કે, મારા ભક્તિ-પદાર્થમાં સાધારણ પથ્થર ઉપરાંત હું કાંઇ બીન્તું જાેઈ શકું છું, કારણકે તે બીન્તું જાેવાની મારામાં પ્રેરણાપ્યુદ્ધિ છે, તા તે યુરેાપીયન કેળવણીની અસરથી ઠાલા શબ્દ-જ્ઞાનમાં કેટલા બધા આગળ વધ્યા છે, તે જાેઈ આપણે ઘણું કરી અજ્તયબ થઇશું ; પણ મનુષ્યવિષે અભ્યાસ કરવામાં ભટાઇ કરી નહિ જાણે એવા જંગલિયા-ની મદદથી આપણને ઘણા લાભ થાય એ માનવું કઠીણ પડે. ધર્મ-વિષયક વિચારાનું મૂળ સમજાવવા આપણી સાધારણ મનશકિત કરતાં ધર્મ-પ્રેરણા વધારે ચઢતી છે, એમ કપ્યુલ કરવું તે, ભાષાનું મૂળ સમજાવવામાટે આપણામાં ભાષાજ્ઞાનની કાંઇક પ્રેરણા છે, અથવા આપણી ગણવાની શકિત કચાંથી આવી તે સમજાવવા આપણામાં ગણિતશક્તિ જન્મથીજ છે, એમ કપ્યુલ કરવા બરાબર છે. એવા પ્રુલાસા આપવા એ તા પેલી જીુની વાત જેવું થાય, કે ફ્લાણા ફ્લાણા કરિયાણાથી હંઘ આવે છે, કારણુ તા કે' ભાઇ તે કરિયાણામાં હંઘ લાવવાનો ગુણ છે !

આ બ'ને જવાએામાં સત્યના કાંઇક અંશ છે તે હું ના નથી પાડતા ; પણ અસત્યના આખા ઢગલામાંથી સત્યના તે દાણાને પેઢલાં ચુંટી કાઢવા જાેઇચે. ડુંકમાં પતાવવાસાર, તેમજ પ્ર**થમ** પ્રક**િકરણુ** એટલે આ **યણે** શું સમજિયે છિયે, તથા ધર્મની પ્રેરણા એટલે આ **યણે** શું સમજિયે છિયે, તેના સારીપેઠે ખુલાસા કીધા પછી, એ શબ્દાના આગળ ચાલતાં ઉપયોગ કરવામાં કદાચ અડચણ નથી ; પણ એ શબ્દા એટલી બધી વાર ખાેઠે અર્થે વપ-રાયલા છે, કે હવે પછી એઓના ઉપયોગ નહિજ કરવા વધારે ડહા-પણ ભરેલું ગણાય.

આ પ્રમાણે ઘણીક અડચણા, જે આપણા માંહસાંમે હભી છે,તેમાંથી આટલી સેહલાઇથી જે માર્ગે અત્યાર સુધા છટકી શકાતું હતું તે માર્ગ તજી દેવા પછી, જયારે આપણુ ધર્મવિષયક વિચારાનાં મૂળ જાણવા માગિચે, ત્યારે આપણને માત્ર એટલુંજ કરવાનું વાકી રહે છે, કે પ્રથમ પ્રકડિકરણ અથવા ધર્મપ્રેરણા એ બે માંહેના એકની પણ મદદવગર, તે ધર્મવિષયક વિચારનાં મૂળનુ કારણ શાેધીકાઢ-વામાં આપણી મેહનત કેટલી પાર પડશે. આપણી પાસે આપણી પાંચે ઇન્દ્રિયા છે, તથા આપણી સન્યુપ્ય આખી દુનિયાં જેવી છે તેવી પડેલી છે, જે વાતની સાબેતી આપણી ઇન્દ્રિયા આપે છે. સવાલ એ છે કે, આપણે પેલીમેરની (બીજી) દુનિયાંવિષે કેમ જાણ્યું ! અથવા ખરંકહિય તા આપણા આર્ય વડીલાએ કેમ જાણ્યું હશે !

### ઇાન્દ્રેયા તથા તેઓનું પ્રમાણ.

હવે આપણે પેહેલાથીજ આરંભિચે. આપણી પાંચે ઇન્દ્રિયાથી જે કાંઇ જણાય તેને આપણે **લાસ્તવિક** અથવા સ્પષ્ટ કરીને કહિય છિયે. કાંઇ નહિ તાે અસલી માનસ તાે એમ કહે, અને આપણી ઇન્દ્રિયા જે કાંઇ સત્ય જ્ઞાન છે તેજ વાસ્તવિક રીતે જણાવે છે કે નહિ, એવા સવાલ એની વચે એંચી લાવવા જાઇતા નથી. આપણે હાલ કાંઇ **છારક લે**\* અને હ્યૂમ<sup>+</sup> કે વળી એન્પીડાકલીસ<sup>‡</sup> અથવા ઝેનોરેનીસ§ સરખા માટે પણ લખતા નથી, પણ ચાથી કે કદાપિ ત્રીજી ઉત્પત્તિકાળના કાેઇ ગુફામાં રેહનારવિષે લખિય છિયે. તેને મનશુ એક હાડકું, જેને તે હાથ લગાડી શકે, જાેઈ શકે,

<sup>\*</sup> ઐક મહા વિદ્રાન ખ્રિસ્તિ ધર્મગુર જેણે ચાર્વાક મતનું બહુ શારી રીતે ખંડણ કર્યું છે.

<sup>🕇</sup> એક મહાન ઈતિહાસ લખનાર.

<sup>1</sup> અનેક પ્રાચિન કાળના મહા વિદ્રાન જે પ્રનર્જન્મવિષે સારાં લખાણ કરા ગયાછ.

<sup>§</sup> એક યુનાની વિકાન જે અદ્વૈત મતના સ્થાપનાર કહેવાયછે.

## ( ७ )

ચાખી શકે, સુંઘી શકે અને જરૂર પડી તેા ભાંગીને સાંભળી શકે, તેજ બહુ વાસ્તવ, જેટલું ખની શકે એટલું વાસ્તવ છે.

તાપણ એટલી પેહલી મંજલેજ ઇન્દ્રિના એ વર્ગાવચે બેદ રાખવા જાઇચ, જેમકે એક વર્ગમાં લાગવાની, સુંઘવાની તથા આખવાની, કે જેઓ કાઇ વાર જીની (palaioteric) ઇન્દ્રિચા કેહવાય છે તે ; તથા બીજા વર્ગમાં જાવાની તથા સાંભળવાની ઇન્દ્રિચા, જેઓ નવી (Neoteric) ગણાય છે તે. પેહલી ત્રણ ઇન્દ્રિચા આપણને સાથી ઘણી ભાતિક ખાતરી આપે છે, અને પાછલી અમાં કાઈ વેળા શક રહી જાય છે, કે જેઓનું કામ (કાંઈ જાેચેલું કે સાંભળેલું) આગલી ઇન્દ્રિચાની મદદથી વારંવાર ખર્ચ પાડવું પડેછે.

**૨૫**ર્શે ઈન્દ્રિ કાઇ પણ વાસ્તવત્વ\*ની ઘણીજ ચાક્સ સાએતી આપતી દેખાય છે. એ ઈન્દ્રિ સર્વથી ઉતરતી છે, અને અમુક ઉપચાગમાટે સર્વથી થાડીજ વપરાય છે તથા સર્વથી થાડીજ ખીલવવામાં આવેલી છે, અને પરિણામ વાદને આધારે જેાતાં સર્વથી જીની તરીકે ગણાયલી છે. એની પછી અમુક ઉપચાગસર વધારે વપરાતી ઇન્દ્રિયા **લાસ** તથા **૨વાદ્દ**ની છે. એમાંની પેહલી પ્રાણિયાના તથા બીજી બાળકોના વપરાસમાં વધારે ખાતરી કરવા માછિયાના તથા બીજી બાળકોના વપરાસમાં વધારે ખાતરી કરવા માટે આવેછે. ચઢતા વર્ગનાં પ્રાણિયામાંનાં ઘણાંકને બાહ્ય વાસ્તવત્વાં પારખવામાટે **વાસ** ઈન્દ્રિ સર્વથી અગત્યની જણાઇ છે; અને એથી ઉલટું, માનસની બાબદમાં, અને મુખ્ય કરીને સુધરેલાં માનસની બાબદમાં, એના કાંઇયે કામસર ઉપયાગ થતા ઘણું કરીને બંધ પડયા છે. એક બાળક કાઈ પદાર્થના વાસ્તવત્વવિષે ખાતરી કર-વાના કામ સિવાય **વાસ**ના થોડોજ ઉપયાગ કરે છે. તે પેહલાં તેને હાથ લગાડે છે, અને બની શકેતા પછી તેને માંહમાં ઘાલે છે. જેમ જેમ આપણે માટા થઇયે છિયે તેમ તેમ આ છેલા રીત છેાડી

<sup>🕌 \*</sup> વસ્તુપણ્

<sup>†</sup> ખાહ્ય વાસ્તવત્વ એટલે બહારથી જણાય એવું વસ્તુપછું.

દઇચે છિચે, પણ ખાતરી કરવા માટે હાથ લગાડી પારખવાની પેંહેલી રીત ચાલુ રહી છે. ઘણાંક માનસાે હાલ પણ એમ કેંહ્રેશે કે, જે આપણા હાથને લાગી નહિ શકે તે વાસ્તવ નથી, તાે જોકે એટલીજ ખાતરોથી તેઓ એમ કેંહવાની બેહિંસ નહિ કરશે કે, સર્વ વસ્તુઓ જે વાસ્તવ છે તેને **વાસ** કે **સ્વાદ** હોવાજ જાેઇચે.

# સ્પષ્ટ શબ્દના અર્થ.

ભાષાથી પણ ઉપલી વાત ખહાલ રહેલી માલમ પડેછે. જ્યારે કશાના વાસ્તવત્વમાટે વાજખી રીતે શક રાખી શકાતા નથી, એવું આપણુ કેહવા માગિય છિયે, ત્યારે આપણુ તે વસ્તુને સ્**ય**ષ્ટ અથવા **દેખીતી** કહિયે છિયે. જ્યારે **રેામન** લોકોએ એ વિશેષણુ ખનાવ્યું, ત્યારે એના અર્થ શું, અને તેઓ તેથી શું કેહવા માગતા હતા, તે તેઓ સારીપેઠે જાણતા હતા. તેઓ સ્**ય**ષ્ટ (Manifest) શબ્દના અર્થ હાથથી અડકી શકાય અથવા ઠાકી શકાય, એવી વસ્તુના કરતા હતા. '**પ્રેન્ડા'** (Fendo) શબ્દ એ એક જીતું **લાતિન** ક્રિયાપદ છે, જેના અર્થ 'ઠાકવું' 'મારવું' એવા થાયછે, કેજે offendo અથવા defendo એટલે 'દાઇપાસેથી ધક્કો મારીને દુર કરવું' અથવા 'મારવું' શબ્દામાં જળવાઇ રહેલું છે. જેમ Fustis એટલે લાકડી, એ શબ્દ Fos-tis, Fons-tis, Fond-tis માટે વપરાયછે, તેમ Festus એક જીનું અનિયમિત કૃદંત fend અને tus ન માટે વપરાયછે. \*

જે મૂળમાંથો Fendo, Fustis, અને Festus શબ્દા નિક-ભ્યાછે તે કેવળ જાદું છે, અને તે 'ધન' (dhan) અથવા 'હન' (han) છે જેના અર્થ 'તાડો પાડવું' થાયછે, અને જે ગ્રીક શબ્દ 'થોનીન' મારવું 'થીનાર' હાથેલી, સંસ્કૃત 'હન' મારી નાખવું, 'નિધન' માત, ઈં શબ્દામાં જણાયછે.

### ( ५ )

આ પૃથ્વી ઉપરના અસલી વસનારા જે પદાર્થાને સ્પષ્ટ અથવા વાસ્તવ ગણે તે લિષય ઉપર હવે આપણે પાછા જઇયે. એક પથ્થર, હાઠકું અથવા સીપ કે ઝાડ, પહાડ અથવા નદી, કે વળી જાનવર અથવા માનસ, એ સર્વ વાસ્તવ પદાર્થા ગણાય, કેમકે એ સર્વે હાથથી અડકો શકાયછે. ખરં જાતાં, જે સાધારણ પદાર્થા તેઓના લાગણી ગ્રાનથી જણાય તે સર્વ તેઓને મનશુ તા વાસ્તવ થાય.

લાગણી-પદાર્થોના સ્પર્શ્ય અને અર્ધ-સ્પર્શ્ય વિભાગ.

તાપણ મૂળજ્ઞાનના આ જીના સંગ્રહને આપણુ એ વર્ડામાં વેંહચી શકશુંઃ---

(૧) કેટલાક પદાર્થા, જેવાકે પથ્થર, હાઠકાં, સીપ, કુલ, ફળ, ઝાઠનાં ઠાંખળાં, પાણીનાં ટીપાં, માટીના ઢગલા, જાનવરાનાં ચામડાં, અને જાનવરા પાતે, એ સઘળાં સઘળી બાજીએથી જાણે હાથ-વતે અડકી શકાય છે. એ પદાર્થા પાતાની સંપૂર્ણતામાં આપણી સમક્ષ છે, તેઓ આપણા હાથમાંથી છટકી શકરો નહિ. એએામાં નહિ જણાયલું આથવા નહિ જાણી શકાય એવું કાંઇએ નથી. એ પદાર્થા પ્રથમ મંડળીના ઘણાજ જાણીતા ઘેરગતુ વપરાસના શબ્દા છે. (૨) પણ જ્યારે આપણે ઝાડ, પર્વત, નદી, આથવા પૃથ્વી વિષે છેાલિયે, ત્યારે વાત જીકી છે.

------00------એક ઝાડ, કાંઇ નહિ તા પ્રાચિન જંગલમાંનું એક જીનું રા-ક્ષસી ઝાડ,જોનારને છક્ક કરી નાખે અને ઘેરી લિઘે એવા કાંઇક અંશ ર

ઝાડેા.

ધરાવે છે. તેનાં ઘણાં હંડાં ગયલાં મુળિયાં આપણને માલમ પડે એવાં નથી, તથા તેનું મથાળં આ પણે માથે ઘણું ઉંચે ગયેલું હાયછે. એવાં ઝાઠનીચે આપણે હભા રહી તેને હાથ લગાડી શકિચે, ઉંચું ડાેકું કરીને એઈ શકિય: છતાં એકજ પલકારે તે સામદું આપણા ધ્યાનમાં આવી શકશે નહિ. એ સિવાય આપણા પોતાનાજ કેંહવા પ્રમાણે ઝાડમાં છવ છે : એકે ભારવડિયું તાં નિર્છવ છે. અસલી લોકો પણ એમજ સમજતાં હતાં, અને આ વિચાર જણાવવા માટે 'ઝાડ છવેછે' કરીને નહિતા બીછ કઈ રીતે તેએા એાલી શકે રે એ પ્રમાણે ભાલ્યાથી તેએ એટલ બધું નહિ કેઢવા માગતા હતા, કે ઝાડમાં કાંઈ ઉંફાળા, દમ, તથા ધડકતી નાડ ચાલેછે. પણ આટલું તા તેએન ચાકસ માનતા હતા, કે જે ઝાડ તેઓની નજર આગળ ઉછરી આવત તથા હગતું હતું, અને જે ઉપર ઠાંખળાં, પાંદડાં, કુલ તથા ફળ ઉગ-તાં હતાં, જે પોતાના પાંદડાં શિયાળામાં ખેરવતું, અને જેને છેલે સરવાળે ક્રાપી અથવા મારી નાખવામાં આવતું, તેમાં તેઓનાં ઇન્દ્રિ જ્ઞાનથી નહિ માલમ પડે એવું, નહિ જણાયલું અને વિલક્ષણ, પણ જેનાં અસ્તિત્વ માટે ના કેહવાય નહિં એવું કાંઈ વાસ્તવ છે; અને આ નહિ જણાયલી, નહિ જાણી શકાય એવી, તાેપણ ના નહિ પાડી શકાય એવી કાેઈ વસ્તુ તેઓમાંના વધારે વિચારવંત માન-સોને સદા આશ્ચર્યનું મૂળ થઇ પડી. એક હાથઉપર તેઓની ઇન્દ્રિથી તે સમજાતી હતી, પણ બીજા હાથઉપર તે તેઓ પાસેથી છટકી જતી, 'પડી જતી, અને અલાેપ થઇજતી હતો.'

#### પહાડો.

ં એજ પ્રમાણેની અજાયબી પહાડ, નદી, સમૂદ્ર અને પૃથ્વીના અવ-લાકન સાથે લેળાઇ ગઈ. જાે આપણે એક પહાડને તળિચે હભા રહીને તેની વાદળાંમાં ગુમ થતી ટેાંચતરક હંચે નજર કરિયે, તાે જેમ

### ( ११ )

મ્બેક રાક્ષસની સામે વેંદ્રેંતિયાં ઉભાં હૈાય તેમ સ્પાપણે સ્પાપણા મનથી લાગિયે છિયે. વળી એવા પણ પહાડો છે કે જે તદન પસાર નહિ થઇ શકાય એવા છે, કે જેની ખીણમાં વસનારા લાકા તેઓને પાતાની નાની સરખો દુનિયાંના છેડાે સમજે છે. અરણાદય,\* સૂર્ય, 🖕 ચંદ્ર તથા તારા એ પહાડામાંથી ઉગતા દેખાયછે ; આકાશ તેઓની ઉપર ઠેકાે દઇ પડેલું દેખાય છે ; અને જ્યારે આપણી નજર તેએાની છેક ઉંચામાં ઉંચી દેખીતી ટોંચ સુધી જાય છે, ત્યારે ભણે આપણે પેલી ગમની બીજી દુનિયાંના હંબર સુધી જઇ પહેાંચ્યા હેાઇએ એમ લાગે છે હિંઆં આપણા પાતાના સપાટ અને ગીચ વસ્તી વાળા યૂરપખંડના તથા બરકથી ઢંકાયલા સઘળા મહીમાવાળા **આલ્યસ** પર્વતના પણ આપણે વિચાર કરવાના નથી ; પણ તે દેશ કે જ્યાં પેહુલવેહુલાં વેદની ઋચાએા ગવાઈ હુતી. અને જ્યાં દાકતર હુકરે એક ઠેકાણે હભા રહીને વીમ બરફથી ઢંકાયલી ટાંચ જાઇ હતી, કે જે દરેક ૨૦,૦૦૦ ફીટ ઉંચી હતી, અને જેએા ઉપર ૧૬૦ અંશ કરતાં વધારે લંખાયલા દ્રષ્ટિમર્યાદાના આસમાની ગુંબજ ઠેકા દઇ ઉભેલા હાય એવા જણાતા હતા, તે વિષે વિચાર કરિયે---- અને ત્યારેજ આવાં મંદીરનાં દેખાવ એક મહાદુર દોલને પણ અનન્ત (ઇશ્વિર) ની ખરી હાજરી હુન્તુર કેવું યુજાવી નાખે તે આપણે સમજવા માંડીશું.

## નદિયો.

પદ્ધાડા પછી પાણીના ધાલ તથા નદિયા આવે છે. જ્યારે આપણે એક નદીવિષે બાલિચ છિચ ત્યારે (જાણવું કે) એવા નામને મળતું ખરેખરં કાંઈ નથી. ખરી વાત છે કે આપણે રાજ આપણા રેહુઠાણુ પાસેથી પસાર થતા એક પાણીના જથ્થા જાછ્ય \* અત્રણાદય, સહવારવં ધાઢાર.

#### ( १२ )

છિયે. પણ કદિયે આખી કે તેની તેજ નદી આપણા દીઠામાં આવતી નથી. તે નદી આપણને ગમે એવી જાણીતી હોય, તાેપણ તેના એમાલુમ મૂળ અને એમાલુમ મુખ એખને આગળ આપણી પાંચે ઇન્દ્રિયાની નજર\* તે છટકાવી જાય છે.

**સેનેકા** પાતાના એક પત્રમાં લખે છે કેઃ 'આપણે માટી ન**દિ**-ચાનાં મથાળાં અથવા મૂળ વિષે ત્રાસથી વિચાર કરિચે છિચે. જે નાળું અણ-થીતુ અથવા ધસારાબંધ અંધારામાંથી નિકળી આવે છે તેને માટે આપણે વેદી બાંધિચે છિચે. ગરમ પાણીના ઝરાની આપણે પૂજા કરિચે છિચે, અને અમુક સરાવરને તેમનાં, અંધારાંને લીધે તથા અગાધ ઉંડાણનેલીધે પવિત્ર સમજિચે છિચે.'

જે સર્વ લાભ, નદીના કિનારા ઉપર વસ્તાં લોકોને તેઓનાં ખેતર ફળવંત થયાથી, ઢારોને ચારા મત્યાથી, અથવા શત્રુની સાંમે કાંઇ પણુ ફીલ્લા કરતાં સરસ બચાવ થયાથી મળે છે, તેના વિચાર કર્ચા વિના, તથા વળી એક ગુસ્સે થયલી<sup>+</sup> નદીથી જે ભય-કર નુકસાન થાય છે, અથવા તેના માજમાં કુબી ગયાથી જેઓનું એકાએક માંત નિપજે છે, તેના પણ વિચાર કર્યા વિના, જેમ એક પરદેશી ક્રયાંથી આવે છે અને કર્યા જ્ય છે, તેની ખબર પડતી નથી, તેમ તેના રાંહ અથવા ઝરાના દેખાવજ માત્ર આ દુનિયાંના અસલી રેહવાસીઓના દીલમાં એક એવી લાગણી ઉત્પન્ન કરવાને પુરતા હતા, કે પૃથ્વીની જે નાની રજકણને તેઓ પોતાની, અથવા પાતાનાં ઘર તરીકે ગણતા હતા, તેની પેલી પાર ચહારે બાજી અથી આણદીઠ, અનન્ત અથવા દિવ્ય શક્તિઓથી તેઓ ઘેરાયલા છે.

\* નાણવાની શકિત.

🕇 નુકસાનકારક પ્રેર આવેલી.

( ૧૩ ) પૃથ્વી.

વળી પૃથ્વી જેની ઉપર આપણે ઉભેલા છિયે તે કરતાં બીન્તું વધારે વાસ્તવ આપણને કશું જણાતું નથી. પણ જે આપણે, એક આખા પથ્થર અથવા આપલફળને જેવું ગણિયે છિયે તેમજ આખી પૃથ્વીને પણ ગણીને તે માટે છેાલિયે, તા તેના ખરાખર ખ્યાલ ઉપજાવવાને આપણી જ્ઞાન શક્તિયા અશક્ત છે, અથવાતા અસલી ભાષા ખનાવનારાઓની જ્ઞાનશક્તિયા અશક્ત હતી. તેઓ પાસે એક નામ તા હતું, પણ તે નામથી જે જ-ણાતું હતું તે હદવાળું, અથવા દેખીતી દ્રષ્ટિમર્યાદાથી જે ચહારે બાજીએ ધેરાયલું છે તે નહિ, પણ તેની પેલીમેર જે ફેલાયલું છે, જે થાડુંક દેખીતું અને ખુલ્લું પણ ઘણું વધારે અણુદીઢ અને અસ્પષ્ટ છે, તે હતું.

અસલી માનસે આ પેંહેલા વિચારાે ઘણા પ્રાચિત કાળમાં દાઠાવેલા હાેવા જાેઇચે કે જે આપણને વગર વિસાતના જણાય, પણ એ હપરથી કઇ તરફ આપણને જવાનું ખની આવે, તેના જા વિચાર કરિચે, તાે તે ઘણા નિર્ણયકાર માલમ પડે છે.

ઇન્દ્રિથી અથવા તર્કશક્તિથી જ્ણાય એવા અંતવંત (finite) પદાર્થેા જેમને હાથ લગાડી શકાય, તેઓની સમજ (ધ્યાનમાં આ-વ્યા) ઉપરથી આ વિચારા, માનસને ગમે કે ન ગમે તાપણ, જે પદાર્થા વહેતથી આપી શકાતા નથી, અથવા દ્રષ્ટિનાં માટામાં માટાં કંડાળાંથી જાઇ શકાતા નથી, આથવા દ્રષ્ટિનાં માટામાં માટાં કંડાળાંથી જાઇ શકાતા નથી, આ વિચારરપી પંગલાં પેહલાં ગમે એવાં નાનાં હાેય, તાપણ અનન્ત અને એમાલુમ શક્તિ સાથના ઇન્દ્રિથી જણાય એવા સંબંધ જે દિશા માર્ગે માનસ ઉંચામાં ઉંચી ટોંચ ઉપર પોંહોંચી શકવાને, એટલે કે અનન્ત અને ઇન્ધરી શક્તિના ખ્યાલ કરવાને, સરજેલું છે, તે માર્ગે તેને પેહલવેહલા વગ અને સદા નીએ એવી સૂચના એજ પગલાંથી મન્યાં.

## ( ૧૪ ) અર્ધસ્પર્શ્વ પદોર્થી.

ઇન્દ્રિપ્રાપ્ય પદાર્થના આ બીજા વર્ગને હું અર્ધસ્પર્શ્વ કહું છું; એટલા માટે કે પેહલા વર્ગ જેને આપણે આપણા કારણસર સ્પર્શ્વ ઇન્દ્રિપ્રાપ્ય તરીકે ગણ્યા છે, તેથા એ બીજા વર્ગને નિ-રાળા રાખી શકાય.

આ બીજો વર્ગ બહુ માટા છે; અને એ વર્ગને લગતા તરે-હવાર ઇન્દ્રિપ્રાપ્ય પદાર્થા વચ જાણવાજાગ ભેદ છે. દાખલા તરી છે, એક કુલ અથવા નાનું ઝાડ, એ વર્ગને લગતું ભાગ્યેજ જ-ણાય, કારણકે તેઓમાં એવું યાકુંજ છે કે જે ઇન્દ્રિજ્ઞાનથી નહિ જણાય. અને વળી એવી પણ વસ્તુઓ છે કે જેમાં ખુલ્લાં અથવા ₹ખીતાં કરતાં ગુપ્ત અંશ વધારે રહેલાે છે. દાખલાતરીકે, આપણે પૃથ્વી લઇઘે, તા એ ખર છે કે તેને આપણે ઇન્દ્રિયાથી પારખી શક્ચિ છિચે, એટલે સુધી, ચાખી, હાથ લગાડી, જાેઇ, તથા સાં-ભળી શક્ચિ હિચ. પણ તેના એક ઘણા નાના ભાગથી વધુ કદિએ શ્માપણા જાણવામાં આવશે નહિ, અને પ્રથમ જમાનાનું માનસ તા આખી પૃથ્વી વિષે સામટાે વિચાર કદિ ભાગ્યેજ કરી શક્યું હેાય. તેના જોવામાં માત્ર તેના ઘરઆગળની જમીન, કે ખેતર-માંતું ઘાસ, કદાપિ એકાદ જંગલ અને દ્રષ્ટિમધાદા ઉપરના એકાદ પહાડ આવે---માત્ર એટલુંજ. જે બેડુદ વિસ્તાર તેની દ્રષ્ટિમર્યા-દાની પેલીમેર પડેલા છે તે, જા આપણે એમ કહી શાક્રિય તા, ત માત્ર નહિ જાેવાથીજ ન્તુવે છે, એટલે માત્ર પાતાની મનાદ્ર ષ્ટિથી જાવે છે.

એમ એાલતાં આપણે કાંઇ **શામદ^લે**ષ\* કરતા નથી. એ વાત એવી છે કે જે આપણે પાતજ ખરી પાડી શકશું. જયારે પણ આપણે એક ઉંચા પહાડના મથાળા પર ચઢીને આસપાસ જાઇચ છિચ

<sup>\*</sup> म्लेस, शण्ह साथे रभत.

ત્યારે આપણી નજર એક ટોંચ ઉપરથી બીજી ઉપર અને એક વાદળ ઉપરથી બીજાં ઉપર જાય છે. આપણે હવે થેાબિચે છિચે તેનું કારણ એમ નહિ કે બીજું વધારે કાંઇ જાેવાનું રહ્યું નથી, પણ એ કે, આપણી નજર વધારે આગળ જવા ના પાડેછે. જેમ ઘણાંક લાકો ધારે છે તેમ પેલી પાર જે અનન્ત ૨ ખાવ છે તે કાંઇ માત્ર આક્રકલ રેાડાવ્યા-થીજ આપણે જાણિચે છિચે એમ નથી; પણ આપણે તેની સાયે ખરેખરા સંબંધમાં આવિચે છિચે, તેને જાેઇએ છિચે તથા જાણિચે છિચે. આપણો ઇન્દ્રિ અથવા જાણવાની શક્તિની હદ છે, એવુ જાણ્યાથીજ પેલી પાર એક બીજી દુનિયાંછે એમ આપણી ખાતરી થાંય છે; એ હદ જાણ્યાથી એ હદની બહાર શું છે તે પણ આપણે જાણિચે છિચે.

આ ખરી વાતા જે આપણી સન્મુખ છે તેના યથાર્થ ખુલાસા જે એકજ રીત કરી શકાશે, તે રીતે કરતાં આપણે અચકાલું જાે છેતું નથી. આપણી આગળ, એટલે આપણી ઇન્દ્રિયા આગળ, દેખીતી અને સ્પર્શ્ય અનન્ત શક્તિ છે. કારણ કે અનન્ત એટલે જેના છેડા અથવા અંત નથી તેજ માત્ર નહિ, પણ જેની હદ આપણાથી તેમજ વળી આપણા સાથી પેહલા પૂર્વજાથી પણ ખરે કળી શકાઇ નહિ હોય, તે પણ આપણે મનશુ અનંત છે.

## અસ્પર્શ્ય પદાર્થો.

પણ હવે આપણે આગળ ચાલિયે. આ સર્ધ અર્ધસ્પર્શ્ય કેઢ-વાતા લાગણી પદાર્થેા જો જરૂર પડી તેા હજી આપણી કાઇક ઇન્દ્રિચાથી સાંખેત કરી શકાશે. એ દરેક પદાર્થના કાંઇ નહિ તા થાડો ભાગ પણ આપણા હાથથી અડકી શકાય છે.

પણ હવે આપણે એક ત્રિજી જાતના પદાર્થા ભણી ગ્યાવિચ છિચ, કે જેમાં એટલું પણ ખની શકતું નથી. જોકે આ પદાર્થા જોઇ

### (१९)

ઋથવા સાંભળી શકાય છે, તાે પણ હાથથી ઠાેકી શકાતા નથી. એએ. માટે આપણે શું વિચાર ધરાવિચે છિચે ?

આપણને નવાઇ જેવું લાગશે કે જોવાઇ શકાય તાપણ મ ઠકી નહિ શકાય એવા પદાર્થા કેમ હાેય; પણ દુનિયાં એવા પદા-થોથી ખરેખર ભરપૂરછે. અને વધારે નવાઇ જેવું એ છે કે પ્રાચિન કાળના જંગલીને તેઓને લીધે ઘણી અગવડ પડો હાેય એમ લાગતું નથી. ઘણાં ખરાં માનસને વાદળાં માત્ર દેખાયછે, પણ તે કાંઇ પકડાતાં નથી. પણ જો કદી વાદળાંને અર્ધસ્પર્શ્ય પદાર્થામાં ગણિચે,— મને મુખ્ય કરીને પહાડી દેશામાં—તાપણ આકાશ, સૂર્ય, ચંદ્ર, અને તારા તાે એવાછે કે જેઓમાંના કાઇને કદિચ હાથ લગાડી શકાતા નથી. આ ત્રિજા વર્ગને હું **લહિ સ્પર્શ્ય**, અથવા જો મને એક સાંકેતિક શબ્દ ઘડી કહાડવાનો રજા હાેય તા, આસ્પર્શ્ય કેહવા માગુ છું.

આ પ્રમાણે એક સાદા આત્મિક પૃથક્કરણ<sup>†</sup> થી **પદા**-**થાંતા ત્રણ વર્ગ આ**પણે શાધી કહાડયાછે, કે નેઓ આપણી ઇન્દ્રિચાથી જ્ણાયછે, પણ નેઓ પાતાનાં વાસ્તવત્વના ત્રણ ઘણી જીદીજ જાતના છાપ આપણાં મનઉપર ડસાવે છે.

(વં) સ્પર્શ્ય પદાર્થા, જેવાકે, પથ્થર, સીપ, હાડકાં, ઇત્યાદિ. વિદ્વાન મંડળના પેલા માટા ભાગ જે એવું ધારે છે કે પદાર્થપૂજા સર્વ ધર્માના પેહલા આરંભ હતા, અને જેઓ એમ ખાતરી આપેછે કે ધર્મ વિષે પેહલવેહેલા વેગ અંતવંત (ઇન્દ્રિ તથા કલ્પનાથી જણાય એવા) પદાર્થાથીજ મળ્યા હતા, તેઓ આ પદાર્થાને ઘણા પ્રાચિન કાળમાં ધર્મપૂજા માટે વપરાતા ધારેછે.

(૨) અર્ધસ્પર્શ્ય પદાર્થે જેવાકે ઝાડ, પહાડ, નદી, સમૂદ્ર, પૃથ્વી ; જે વર્ગને હુ' આર્થ દેવતા કેહવા માગું છું તે આ પદાર્થાથી ભરાયછે.

(૩) અસ્પર્શ્ય પદાર્થેા, જેવાકે, આંકાશ, તારા, ચંદ્ર, સૂર્ય તથા અરૂણાિદય; આપણને જે પદાર્થાને આગળ ચાલતાં **દેવના** કેહેવા પડશે, તેનું મૂળ આ પદાર્થામાં જણાય છે.

† **યુથક્કરણ** = જીક માડવું તે.

<sup>\*</sup> आत्मिड = आत्मा ज्ञानने क्षेत्रतुं.

### ( १७ )

### પ્રાચિન કાળના માનસોની તેઓના દેવતાનાં સ્વરૂપ વિષે સાક્ષી.

----*00*----

અસલી ગ્રંથકર્તાઓ તેઓના દેવાનાં સ્વરૂપવિષે શું ધારતા હતા તેના વિચાર તેઓની લખેલી કેટલીક હકીકત ઉપરથી પેંહલાં કરિચે. એ પિકારમસ જાણાવે છે કે, પવન, પાણી, પૃથ્વી, સૂર્ય, વસ્તેવ અને તારા એ દેવા છે. પ્રાદિકસ કહે કે સૂર્ય, ચંદ્ર, નદી, નાળાં અને સાધારણ રીતે ખાલતાં, જે સર્વ પદાર્થા આપ-ણને ઉપયાગી છે, તે સર્વને અસલી લોકો દેવા તરીકે ગણતા હતા; જેમકે મીસર દેશના લોકા નાઇલ નદીને એક દેવ ગણતા હતા; અને એટલા માટે રાટલીને દેમેલર, વાઇન દારને દાયાની સાસ, પાણીને પાસીદાન, અને વસ્ત્રવને હેંડ્રી સંતેાસ તરીકે પૂજતા હતા. જર્મન લોકોના ધર્મ વિષે સીઝર પોતાના એવા વિચાર જણાવતાં કહી જાયછે કે, તેઓ સૂર્ય, ચંદ્ર તથા અબ્નિની પૂજા કરતા હતા. હીરોદાલસ‡ ઇરાનિયાવિષે ખાલતાં એમ કહી જાય છે કે, સૂર્ય, ચંદ્ર, પૃથ્વી, આતશ, પાણી તથા પવનને તેઓ ભાગ આપતા હતા.

સેલસસર્ક ઇરાનિયા માટે ખાલતાં એમ જણાવે છે કે, તેઓ કીસ એટલે આકાશનાં ચક્રને ડુંગરાની ટાંચહપર ભાગ આષતા હતા. તે વળી વધુ એમ કહે છે કે, એ દીસ પ્રાણીન દીસ અથવા 'ઘણાજ પુલ દ,' અથવા ઝેયસ, અથવા એદાનાઈ, અથવા સેણાએપાથ, અથવા એમન અથવા સિધિ આન લાકા જેને પાય કહે છે, તેમાંનું ગમે તે કહિય તા તેની આઝી ચિંતા નહિ.

- 🕇 એક ચુનાની સૂકી.
- ‡ અક ગાટા ચુનાની ઇતિહાસ કર્તા જેને ઇતિહાસના પિતા કરી કહેછે.
- § એક રમી વૈદ અને વિદ્રાન.

3

<sup>\*</sup> એક ચુનાની કવી અને વિદ્રાન.

#### ( १८ )

**કિવનતસ કરશિયસ\*** હિંદુઓના ધર્મતુ' તિચે પ્રમાણે વર્ણન કર છે :---

જે પણ પદાર્થને તેએ માન આપવા લાગ્યા તેને તેએ દિવ કેહતા, મુખ્ય કરીને ઝાડો, કે જેને નુકસાન કરવું પાતકી ગણાય છે.

#### વેદની શાક્ષી. 👘

હિંદુઓના ધર્મ કે જેનુ વર્ણન સિક દરના સાથી તથા અનુ-થાયીએ આપ્યું છે, તે ખરેખર શું હતું તે તપાસવા માટે હવે આપણે વેદનાં પુરાતન મંત્રાભણી નજર કરિયે. આ મંત્રા, કે જે આર્થખંડમાં મનુષ્ય કવિતાના સર્વથી જીનાં શેષ તરીકે આપણી પાસે જળવાઈ રહેલાં છે, તે કાેણની સ્તુતિ માટે છે ? એ નથી ઝાડના થડ કે પથ્થરને માટે, પણ નદિયા, પહાડા, વાદળાં, પૃથ્વી, આકાશ, અરૂણાદય, તથા સૂર્યને માટે, એટલે કે સ્પર્શ્ય અથવા એવા કેહવાતા પૂજાપદાર્થા (Fetishes) માટે નહિ, પણ જે જે પદા-ર્થાને આપણે અર્ધસ્પર્શ્ય અથવા અસ્પર્શ્ય ગણ્યા, તેજ પદાર્થાને માટે છે.

ખરેખર આ એક અગત્યનું પ્રતિપ્રમાણુ છે, અને વળી તે એવું છે કે જેને માટે સા વરસની વાત ઉપર કાઇ આશા નહિ રાખત. કાંકે તે વેળા એમ કાેણુ ધાર્સ્યું હાેત કે સિક'દ્દરના ઇતિ-હારા લખનારાઓનું હિંદુસ્થાન અને ત્યાંના લાેકા વિષેનું વર્ણુન સમકાળિક સાક્ષીથીજ માત્ર નહિ, પણુ સિક**ંદરની હિંદુ**સ્થાન ઉપ-રની ચઢાઇની ઓછામાં આછી ૧૦૦૦ વરસ પૂર્વનાં ભણુ-તરની સાક્ષીથી કાેઇ દીવરો આપણુ ખાટું પાડવાને સામર્થવાન થઇશું ?

† અનુયાયો=પછી આવતાર.

<sup>\*</sup> એક રૂમી ઇતિહાસ કર્તા.

### ( ૧૯ )

પણ આપણે એથીએ આગળ વધી શકશું; કાંકે હિંદુ-મ્યાનના આર્ય લોકોની ભાષા સાથે પ્રીસ, ઈલલિ, અને યૂરપના બાકીના ભાગના આર્થ લોકોની ભાષાના મુકાબલા કર્યાથી આર્થ બજા જીદા જીદા ટોળામાં વેંહચાઇ ગઇ તેની આગમચ જે ભાષા એાલાતી હતી તેના કેટલાક ભાગ પાછે ઉત્પન્ન કરી શકાશે.

#### -અખંડિત આર્ય ભાષાની સાક્ષી.

-00-----

અસલી આપ્યું લોક નદી તથા પહાડાવિષે, પૃથ્વિ તથા આકાસ વિષે, અરણાદય તથા સૂર્ય વિષે શું ધારતા હતા તથા એ પદાર્થા માંથી જે કાંઈ તેઓના ઇન્દ્રિયજ્ઞાનથી જાણવામાં આવતું તે વિષે શું વિચારતા હતા, તે હ્રજી પણ આપણ થાડીક હદ સુધી નક્કી કરો શકશું, કેમકે તેઓએ આ પદાર્થાને કેવી રીતે નામ આપેલાં છે તે આપણે જાણિય છિયે. આ પદાર્થાનાં નામ તેઓએ તેમની ક્રિયાશક્તિની કાંઇક રીત જેવા ઉપરથી આપ્યાં છે, કે જે શક્તિવિષે તેઓ પોતે સારી પેઠે જાણીતા હતા; જેમકે મારવું, ધંક્તા મારવા, ઘરાવું, માપવું, જાહવું અને જેની સાયે પેહલાંથીજ અમુક આવાજો અવશ (બેતાકાદ\*) થતા હતા ; આ અવાજો ભાષાવિદ્યામાં જેને **મૂળા** કહેછે તે સ્પે હળવે હળવે બદલાઇ ગયા.

હાલ જેટલું મારા સમજવામાં આવેછે તે પ્રમાણુ તાે સઘળી ભાષા તથા સઘળા વિચારાનું આ મૂળછે, અને અનુમાન તથા મહા-ભારત ગ્રંથકત્તાઓના વિધવિધ વાંધાઓથી ગુચવાયા વગર પ્રાફેસર નાયરે આ વાત ખુલી રીતે આપણીઆગળ મુકી તેમાં તેની ફીલસુફીની ખરેખરી ખુબીછે એમ હું ધારાંછું.

\* બેતાકાદ --- મવશ--- પાતાની મેળે થઇ જતા.

### ( २० )

## ભાષાનું મૂળ.

ભાષા પેહલવેહલી કાંઇ પણ ક્રિયામાં પ્રકટી નિકળે છે. કેટલાંક સાદાંમાં સાદાં કામા, જેવાંકે મારવું, ઘસવું, આંચકા મારવા, નાખવું, કાપવું, જાેડવું, માપવું, ખેડવું, વણવું, ઇત્યાદિ, તે કરતી વેળા અમુક ઐતાકાદ અવાજો, જેમ ઘણીંવાર હુમણાં, તેમ ત્યારે પણ થતા હતા : કે જે અવાજો પેહલાં માગમમાં અને ખદલાતા રેહતા હતા, પણ આસ્તે આસ્તે વધારેને વધારે થતા ગયા. પેહુલવેહુલેઆ અવાજોના સંબંધ માત્ર ક્રિયા સાથે જોડી શકાય. દાખલા તરી કે **પ્રર** શબ્દ ઘસવાના. પથ્થર ઘુંટવાના, હથિઆરેા તિક્ષણ કરવાના કામા સાથે, ખાલનાર ધણી કે બીજા કાેઇને પણ હુછ યાદ આપવાના કાંઇ પણ ઇરાદા વિના, ને ડાયલા માલમ પડશે. તાેપણ થાેડા વખતપછી આ **પ્રર્**અવાજથી જાણે એક ખાપ પાતે કામે જવાના છે, એટલે કાંઇ પથ્થરના આજરા ઘસવા અથવા ઘુંટવા પાતે જવાનાછે, તે કામ જણાવી શકચા હાેય એટલું જ નહિ. અમુક અને સમજ્યા વિનાન રેહવાય એવા ભાર મૂકીને તથા અ-સુક ચાળા કરીને એ શબ્દના ઉચ્ચાર કર્યાથી, તે ખાપ પાતાનાં છેાકરાંને તથા ચાકરોને જ્યારે પાતે કામ કરતાે હાેય ત્યારે આળસ નહિ રેહવાને સમજાવી શકે. **મર !** શબ્દ ત્યારે જેને આપણે 'આગાર્થ' કહિય છિય તે થશે. તે તદન સમજ પડે એવા થશે, કાંકે આપણા ધાર્યા પ્રમાણે માત્ર એક નહિ પણ ઘણાક શખરોા, જેઓ એક સામાન્ય ધંધામાં ગુંતાયલા હાય, તે સર્વ પેહલેથી તેના ઉપયાગ કરતા આવેલાછે

ચાડા વખત રહીને વળી એક નવું પગલું ભરવામાં આવે. પાતાને તથા બીજાઓને આજ્ઞાર્થ કેહવાને માત્ર **મર** ઉપચાગી થઈ પડે એમ નહિ (**મર**, ચાલા અપણે કામ કરિયે!) પણ જે પથ્યરા સાફ કરવાના હાય તેઓને એક ઠેકાણેથી બોજે ઠેકાણે—સમુદ્ર કિનારેથી એક ગુફાઆગળ, કે ચાકની ખાણથી તેએક મધપ્રડાનાં ઝુપડાં આગળ--લઇ જવાની જરૂર જણાય તા **મર** શબ્દથી દર્શાવાય એટલું નહિ, પણ જે પથ્થરાે સાક કરવા માટે તથા ઘસવા માટે આણેલા હાેય, તે તથા જે પથ્થરાે કાપવાના, ઘસવાના, તથા સાક કરવાના કામમાં વપરાયા હાેય, તે પણ દર્શાવાય. આ પ્રમાણે **મર** એક આજ્ઞાર્થ ચિન્હ થાય, કે જે કામનેજ માટે વધુ વપરાય નહિ, પણ તે કામને લગતાં જીદાં જીદાં કર્માને સ્પષ્ટ રોતે દેખાડવામાં પણ વપરાય.

તાે પણ **મરૂ** સરખા એક અવાજના આ પ્રમાણે અર્થ લંખાવ્યાથી તુરત ગુંચવાડા ઉડ્યા વગર રહે નહિ ; અને એ ગુંચવાડાની કળણા મટાડવાને કાેઇ ચુક્તિ કરવાની મરજી સ્વાભાવિક રીતે ઉત્પન્ન થાય.

જા **મરૂ** એટલે વ્યાલાે આપણે પથ્થર ધસિયે' અને **મરૂ** એટલે 'હવે ત્યારે ઘસવાના પથ્થર', એ બેની વચે બેદ રાખવાની જરૂર જણાય, તા તે જુદી જુદી રીતે થઈ શકે. સાથી સેહલી અને પેહલી રોતતા એ હતી કે બાલતાં સ્વર બદલવા અને જુદા અવાજ કાઢવા. આ આપણે **ચીનાઈ** અને બીજી એકાક્ષર ભાષાઓ, જેમાં એકજ શબ્દને જુદી જુદી રીતે બાલ્યાથી જુદા જુદા અર્થ થાય છે, તેમાં ઘણી સરસ રીતે જાેઇચ છિયે.

બીજ એવીજ જાતની સાદી યૂક્તિદર્શક અથવા આંગળીથી દેખાડવાની નિશાની હતી, કે જેને સાધારણ રીતે સંવેલાસ મૂળેશ કહે છે; તથા તેઓને મર જેવા અવાજા સાથે જાહયાથી એ વચેના બેદ જણાતા હતા. દાખલા તરીકે 'અંહી ઘસવું' તેના અર્થ 'માનસ ઘસે છે' કરીને થાય; અને 'ત્યાં ઘસવું' તેના અર્થ 'જે પથ્થરને ઘસ-વામાં આવે છે' તે થાય.

આ ક્રિયા ઘણી સેહ<mark>લી ૨</mark>ખાય, પણ તે ઐજ ક્રિયા હતી કે જેથી માનસ પેહલવેહલે કત્તા અને કર્મ વચેના બેદ સમજ્યું, એટલુંજ નહિ પણ ક્રિયાના કરનાર અને થયેલી ક્રિયાની સમજ ઉપરાંત એક કામ, કે જેથી ક્રિયાના કરનાર અને તેના કર્બ સ્થયવા પરિણામવચે ભેદ જાણી શકાય, તે વિચાર તેના મનમાં ઉત્પન્ન થયા.

ંભાસના દર્શક અવાજ ઉપરથી અસલી માનસે યાદેષમ અને એકી રકમે ભાવના દર્શક અવાજ ઉભા કીધા તે આજ રસ્તે, કે જેને માટે આજ સુધી કાેઈ ખુલાસા કરી શક્યું નથી, પણ જે **નાયસ્તી** ફીલસુફી મારફત સંપૂર્ણ રીતે સમજી શકાય છે.

જે અવાજો વારંવાર ખનતાં કામા સાથે સ્વાભાવિક રીતે થાય છે, તેઓ પ્રથમથીજ ઉપક્રમી ભાવનાના ચિન્હ છે, એટલે કે વારંવાર ઉત્પન્ન થયલી લાગણિયા કે જે સામટી એક તરીકે આપણા જાણ્યામાં આવે તેનાં ચિન્હ છે. જેવા આ અવાજો સ્વરથી અથવા બીજી બહારની કાેઇ નીશાનીથી જીદાં રૂપમાં બદલાઈ જાય, કે જેથી કાેઈ ક્રિયાના કત્તા, કારણ, સ્થળ, કાળ અથવા તેના કર્મ જણાવી શકાય, તેવુંજ આ સઘળા શબ્દાનું સામાન્ચ તત્વ, જેને આપણને મૂળ કરીને કેહવાની ટેવ છે, તે બની જાય છે; વધતું એ નહિ અને ઘ-ટતું એ નહિ, પણ સ્વરસંબંધી મૂળ કે જે અમુક રૂપ ધરાવનાર તથા સાધારણ કામ દર્શાવનાર, અને તેટલામાટે ભાવનાદર્શક, તેજ થાય છે.

મ્મા વિચારવાનું કામ બરાબર જાેતાં ભાષાશાસ્ત્રને લગતુ છે ; તાપણ અહીં ધર્મશાસ્ત્રવિષે ઞાેલતાં આપણુ તેને સમૂલુ છાેડી દઇ શકતા નથી.

# પ્રથમ ભાવના.

દાખલા તરીકે, એક નદીવિષે એાલતાં પ્રાચિન કાળના લાેકા તેને માટે શું વિચારતા હતા, તે જાે આપણું જાણવા માગિયે તા, તેના જવાબ એ છે કે તેઓ તેને માટે જેવું વિચારતા હતા તેવેજ નામે તેને એાલાવતા હતા, અને આપણા જાણવાપ્રમાણુ તેઓએ તેને જીદાં જીદાં નામ આપ્યાં હતાં ; જેમકે દાે**કનાર** (સરીત) ;

## ( २३ )

**ધાંઘાટ કરેનાર** (નદી અથવા ધુની); અથવા જા તે સીધીન સીધીજ વેહતો હોય તા ખેડનાર અથવા હળ (સીરા=નદી, સીરા=હળ અથવા તીર); અથવા ખેતરાને જાે તેથી પુષ્ટિ મળતી જણાય તા મા (માતર); અથવા જા તે એક દેશને બીજા દેશથી <u>છટાં પાઠતી અને બચાવ આપતી હાેય તાે</u> **ઝાચાવનાર** (સંધ. સિંધ, સિંધતિ=દુર રાખવું તે હપરથી). આ સઘળાં નામામાં તમ જે શા કે નદી જાણે કામ કરતી હેાય એમ ગણાયલી છે. જેમ માનસ ટાડે છે, તેમ નદી પણ ટાડે છે : જેમ માનસ ણુમ પાડે છે, તેમ તે પણ હામ પાડે છે; જેમ માનસ એડે છે, તેમ તે પણ એડે છે; જેમ માનસ ચાકી કરે છે, તેમ તે પણ કરે છે. પેડ્લ વેઢલે નદીને હળ કહેલી નથી, પણ એડનાર કહેલી છે : એટલંજ નહિ પણ હળને પાતાને પણ લાંબા વખત સુધી એક સાધન તરો-કેજ માત્ર નહિ પણ એક કત્તા તરીકે ગણેલું છે. હળ છે તે જાદ પાડનાર, કે ચીરનાર, કે વર છે, અને તેથી દરમાં રેહનાર ડુકર અથવા ચીરી નાખનાર વર્તું જે નામ તેજ ઘણીક વેળા હુળને આપ્યામાં આવે છે.\*

### દરેક પદાર્થને ક્રિયાશક્ત તરીકે ઓળખવામાં આવ્યો તે વિષે.

no

આ પ્રમાણે હવે આપણે સમજવા માંડિયે છિયે કે, અસલી માન-સની આસપાસ જે આખી સૃષ્ટિ હતી તે તેણે કેવી રીતે જેરવી અથવા પચાવી, એટલે કે દરેક જગ્યાએ તે જે કિયા કરતા હતા તેને મળતી કિયા શાધી કહાડી, અને જે અવાજો આગળ તેની પાતાની કિયાસાથે કરવામાં આવતા હતા તે અવાજો તેની આસપાસના કિયાકારાન લાગુ પાડ્યા.

\* વેદમાં વિક્રેના અર્થ વરૂ અને હળ બંને થાય છે.

### ( २४ )

આંહી ભાષાનાં અત્ય ત ઉંડાણમાં પછવાડેથી જણાયક્ષાં રેપા જેને આપણે (Figurism) (Animism) આરમાજ જીવ અને શારીરની વૃદ્ધિનું ખરૂં સત્વ છે એ (વચાર, (Anthropopathism) ઇશ્વરમાં મનુખ્યતાજ વિકારા છે એ વિચાર, (Anthropomorphism) ઇશ્વરનું રૂપ મનુષ્ય જેવું છે એ વિચાર કહિંચેહિંચ, તેનાં ખરાં મૂળ રહેલાં છે. તેઓને અંહી આપણે અગત્યની વસ્તુ તરીકે--ભાષા તથા વિચારને લગતી અગત્યની વસ્તુ તરીકે પિછા-નિયે છિચે, નહિકે પાછળથી જે સ્વતંત્ર કાવ્ચરૂપી ભાવના જેવા તે દેખાય છે તે તરીકે. જે વખતે એક પથ્થરને તેણે પોતે અણિ-યાળાે કીધા હુતા તે પચ્થરને પણ પાતાના પ્રતિનિધી તરીકે **ત** ગણતા હતા, અને તેને કા**યનાર**, નહિ કે એક કાયવાની **લર તુ** કેહતા હતા ; જ્યારે તેના માપ ભરવાના સળિયા, માયનાર તરી કે, તેના હળ, શાડનાર તરી કે, તથા તેનું વહાણ ઉડનાર, અયવા **યક્ષી** કેહવાતું હતું, ત્યારે નદો **છુત્ર યાડનાર**, પહાડ **મચાવનાર**, ચંદ્ર **માયનાર** કરીને નહિંકેહવાય તા બીજી કઈ રીતે કેહવાય ! ચંદ્ર તેણીની, અથવા ખરી રાતે તેની દરરોજની ચાલમાં આકાશ માપતા હોય એમ દેખાતા, અને એમ કરતાં દરેક ચંદ્ર માસના પરિવરતન એટલે વખત ગણવામાં માનસને ઉપયોગી થઇ પડેયા. માનસ તથા ચંદ્ર સાથે કામ કરતા હતા. સાથે માપણી કરતા હતા, અને જેમ એક માનસ ખેતર અથવા માટું લાકડું ભરવામાં મદદ કરે તે માપનાર, કહેાકે **મા—સ** (' મા '= માપવું, ખનાવવું ઉપરથી) કેહવાયો તેમ ચંદ્ર પણ **માસ**= માપનાર કેહવાયો. સંસક્તમાં ચંદ્રનું આ ખરેખરૂં નામ છે કે જે ગ્રીક **મીઇસ**, લાતિન **મૈનસિસ**, આંગ્રેજી મૂન સાથે લગભગ એક મળતું આવે છે.

ભાષામાં આ પગલાં સર્વથી સેહલાં અને જે સ્વિકાર્યાવિના આપણને નહિ ચાલે એવાં છે. આગળ તેએા ગમે એવાં ઉલટાં સમ-જવામાં આવ્યાં હોય, તાેપણ હાલતા આપણને પુર્ણ સમજ પડે

### ( २५ )

એવાં છે. માનસની ભાષા તથા વિચારના વધારા પાછળ માત્ર સંભાળ અને ધીરજથી આપણે જવું જાઇચેછે એટલુંજ.

ક્રિયાશકત∗ તે માનુષ⁺ નાહે. -00-

ચંદ્રને માયનાર અથવા સુથાર પણ કહ્યોછે, તેટ-લાજ ઉપરથી એમ નથી ઠરતું કે અસલો ભાષાશાસિયાન ચંદ્ર અને માનસ વચે કશા બેદ માલમ પડ્યો નહિ. ખરી વાત છે કે અસલી માનસાના પાતાના વિચારા આપણા પાતાના વિચારા કરતાં ઘણા જીદા હતા; પણ તેઓ મુર્ખ હતા એવું આપણે એક સણવાર પણ માનવું ન જોઇય. તેઓએ પાતાની ક્રિયા, અને નદિ, મહાડ, ચંદ્ર, સૂર્ય અને આકાશનો ક્રિયા વચે કાંઇક મળતાપણું જોય માટે, તથા જે નામથી તે ક્રિયા જણાય તે નામા તેમને આપ્યાં માટે તેઓ માનસને તેમજ ચંદ્રને માયનાર કેહતા તથા એક ખરે-ખરી માને તથા નદીને પણ મા કેહતા તે ઉપરથી તેઓ માનસ અને ચંદ્ર, મા અને નદી વચે કાંઇજ બેદ સમજતા ન હતા એમ વિચારવું નહિ જોઇય.

ભયારે દરેક જણાયલી અને નામવાળી વસ્તુને ફ્રિયાશકત તરીકે ગણવી પડતી હતી, અને જો ક્રિયાશકત, તા આકારવાળી ગણવી પડતી હતી, બયારે એક પથ્થર કાપનાર (ગણાતા) હતા, દાંત દળનાર, અથવા ખાનાર, અને ગીમલેટ, નાકું પાડવાર, કેહવાતા હતા, ત્યારે એક માપનાર અને ચંદ્ર વચેના ફેર પારખ-વામાં તથા શબ્દાના અસલ ગુણ કાઢી નાખવામાં, એટલે ખરેખરૂં જોતાં નાન્યતર ખનાવવામાં, હથિયાર અને હાથ વચે અને હાથ અને માનસ વચે ખુલ્લા ફેર સમજવામાં, તથા વળી એક પથ્થરને આપણા પગ તળે ચંપાનાર વસ્તુ તરોકેજ માત્ર ગણવામાં, એશક ભારે સુશ્કેલી પડી હશે. ૨૫, પાણરૂપ, અથવા મનુષ્યરૂપ આપ-વામાં કશી સુશ્કેલી પડી નહતી.

Y

<sup>\*</sup> Guilisa muai sizugeisa=Active. † nigu=Human.

#### ( २५ )

આ પ્રમાણે ચેતનધર્મારોપ (personification) નું સિદ્ધાંત જેણે ધર્મ અને પુરાણેાડત ઇતિહાસના આગલા વિદ્યાર્થીઓને આટલા બધા શ્રમ આપ્યા હતા, તે આપણા કામસર કેવીરીતે ઉલટાઈ ગયું છે તે આપણે જોઇયે છિયે આપણું સિદ્ધાંત ભાષા કેવી રીતે ચેતન-ધર્મારોપ આપવા લાગી તે નહિ, પણ કેવીરીતે એ ૨૫ કાઢી નાખવાને શક્તિમાનુ થઈ, તે છે.

### વ્યાકરણની જાતિ.

\_\_\_\_00\_\_\_

સાધારણ રીતે એવું ધારવામાં આવેછે કે વ્યાકરણને લગતી જાતિ, નિર્જીવ વસ્તુને જીવંત રૂપ આપવાનું કારણ હતું. પણ એ કારણ તા નહિ પણ પરિણામ છે. છેશક જે ભાષામાં વ્યાકરણ સંબંધી બેદ પૂર્ણરીતે નક્કી થચલા છે તેમાં, અને મુખ્યકરીન એવી ભાષાના પાછલા વખતમાં, નિર્જીવ પદાર્થને જીવંત રૂપ આ-પવું કવિચાને સુગમ પડેછે. પણ આપણે અહિં તા ઘણા આગલા જમાના વિષે છાલિય છિચ. વળી લિંગદર્શક ભાષાઓમાં પણ એક વખત એવા હતા કે લિંગનાં આ ચિન્હ તેઓમાં હતાં નહિ. આર્ય ભાષા કે જેમણે પાછળથી બ્યાકરણની જાતિની રીત આટલીબધી પૂર્ણપણે ખીલવી, તેઓમાં સર્વથી જીના શબ્દામાંના કેટલાક જાતિ-રહિત છે. જેમ **પે તર** (pater) નરજાતિ, તેમ **મેતર** (mater) નારોજાતિ નથી, તેમજ નદી, પહાર, ઝાર, અથવા આકાશનાં સ-વંથી જીનાં નામા વ્યાકરણની જાતિનાં કાેઇપણ ખહારનાં ચિન્હ રખાઠતાં નથી. પણ સર્વ જીનાં નામા જાેકે જાતિ ચિન્હ વગરનાં હતાં તાપણ તેઓ કિયાશકત હતાં.

ભાષાંનો આવી સ્થિતિમાં ક્રિયાશક્ત અથવા પુરૂષવાચક નહિ એવી વસ્તુવિષે ઞાલવું લગભગ અશક્ય હતું. પ્રત્યેક નામ કાેઈ પણ ક્રિયાશક્ત વસ્તુ દેખાડતું હતું. જાે કલ્કસ (calx)=અડીના અર્થ **લાત મારનાર** થાય તાે કલકસના અર્થ **પછ્યર** એવા પણ

#### ( २७ )

યાય. નામ આપવાની આ સિવાય બીજી રીત હતી નહિ. એઠી જો પથ્થરને લાત મારે તાે પથ્થર એડીને મારે; તેઓ અંને કલ્કસ હતાં. વેદમાં વિ એટલે એક પક્ષી અથવા ઉડનાર યાય છે, પણ એજ શબ્દના અર્થ વળી તીર પણ થાય છે. 'શુદ્ધ' ના અર્થ લડનાર, હથિયાર અને લડાઇ એમ થતા.

તાપણ જ્યારે 'હિયાં—લાત' અને 'ત્યાં—લાત,' એટલે લાત મારનાર, અને લાત ખાનાર, અને છેલે છવંત અને નિર્છવ નામા વચે બહારની નીશાનિચાથી બેદ સમજવાનું ખની શક્યું ત્યારે ભાષાની વૃદ્ધિમાં તે એક માટું પગલું ભરેલું જણાયછે. ઘણીક ભાષા એ હૃદથી આગળ વધી શકી નથી. આર્ય ભાષામાં આ કરતાં પણ એક વધુ પગલું ભરવામાં આવ્યું હતું, તે એ કે છવ-વાળી વસ્તુમાં નર અને નારીજાતિ વચે બેદ રાખવામાં આવ્યા. એ ભેદ પુરૂષવાચક નામા દાખલ કર્યાથી નહિ પણ સીજાતિનાં નામ દાખલ કર્યાથી, એટલે કે સીઓને માટે અમુક સાધિત પ્રત્યય જીદા રાખ્યાથી શરૂ થયા. એમ થયાથી બાકીના સઘળા શબ્દા નરજાતિના થયા. હુછ વધારે પાછળના વખતમાં જે વસ્તુ નાન્ય-તર હતી, એટલે નર કે નારી નહિ પણ જે પ્રયમ અને દ્વિત્યા વિભક્તિમાં માત્ર ઘણું કરીને હોય તેમને માટે અમુક રૂપા જીદા રાખવામાં આવ્યાં.

એટલામાટે વ્યાકરણની જતિ જોકે પાછલા વખતમાં પુરાણે કત ઇતિહાસ કાવ્યમાં રચવામાં બહુ મજબુતપણે સાહ્ય કરેછે, તાપણ તે કાં**ઇ ખરી ગતિ** આપનાર શક્તિ નથી. આ ગતિ આપનાર શક્તિ તા ભાષા અને વિચારની જતિમાં સ્વાભાવિક રીતે ભેળાયલી છે. માનસ પાસે પાતાના કામ માટે વાચાની નિશાનિયા છે. તે આસપાસ દુનિયાંમાં પાતાનાં કામને મળતાં કામા જાયછે; અને વાચાનાં પેલાંજ ચિન્હોંથી દુનિયાંની તરેહવાર વસ્તુઓને મ-નમાં લઇ સમજે છે. કારાણકે નદી **મચાવનાર** કેહવાય, તેટલાજ માટે નદી પાસે હાથ, પગ અને ખચાવ કરવાનાં હથિયાર છે; અથવા તા ચંદ્ર જે આકાશને જીદું થાડે છે અને માપે છે તેટલા માટે તે સુથાર છે એમ તે વિચારતા નથી. આ ભુલભરેલા વિચાર-ના ઘણા ભાગ પાછલા વખતના છે. હજી તા આપણુ વિચારની ઘણા હતરતી હૃદ આગળ છિયે.

#### સહાયકારક ક્રિયાપદેા.

આપણુ ધાર્ચે છિચે કે વાર્ડ્યા વગર ભાષા, અને સંચાગો શબ્દવિના વાર્ડ્ય બની શકે નહિ. આ વિચાર ખરા પણ છે અને ખોટા પણ છે. જાે આપણુ એમ સમજતા હાેઇચે કે વાર્ક્ય એટલે જેના કાંઈ અર્થ ઉઠે તે, એટલે કે એક એવું ઉચ્ચારણુ કે જેથી કાંઇ મતલબ જણાતી હાેય તાે તે સમજ ખરી છે.

પણ જો આપણે એવું સમજતા હાઇય કે વાક્ય એક એવુ ઉચ્ચારણ છે કેજે ઘણા શબ્દા, તથા એક વિશેષક, વિશેષ્ય, અને સંબંધક મળીને બનેલું છે, તા તે ખાંદું છે. એકલા એક આજ્ઞાર્થ શબ્દ એક વાક્ય છે; કિયાપદનું પ્રત્યેક રૂપ એવું વાક્ય થાય. જેને આપણે હમણાં **નામ** કહિયે છિયે તે અસલ એક જાતનું વાક્ય હતું, કે જેમાં એક તા તેનું મૂળ અને બીજી પ્રત્યય દાખલ ગણા-યલા કાઇ શબ્દ આવતા હતા, કેજે શબ્દ પેલાં મૂળથી જણાયલી વસ્તુ દેખાડતા હતા. એમજ વળી જ્યારે એક વિશેષ્ય અને વિશે-ષક સાથે આવયા હાય ત્યારે આપણે કહી શક્ય કે હિંયા રોબં-ધકના અલાપ થયોછે, પણ ખરી વાત તા એ છે કે પેહલવેહલાં તે ખાલવામાં વપરાતા નહતા; તેની ગરજ નહતી એટલુંજ નહિ, પણ પ્રથમ ભાષામાં સંબંધક વાપરવા કેવળ અશક્ય હતું. 'વર આનસ' (vir bonus=માનસ સાર્ગ) ને બદલે 'વર ઍસ્ત છેનનસ' (vir est bonus = માનસ સાર છે) બાલવાને શક્તિવાન્ થવું એ મનુષ્ય વાચાના સાૈથી પાછલા વખતનાં પરાક્રમા માંહેનું એક છે. આપણે જાેચું કે આગલા આર્યેાને કાેઇ પણ વસ્તુ છે એ સિવાય કાેઇ બીજી રીતે છેાલવાને, એટલે કે વિચારવાને, ભારી પડતું હતું. એક વસ્તુ માત્ર છે અથવા હતી એમ બાલવામાં પણ તેમને એવીજ અડચણા નડતી હતી. કાેઈ કિયા જે તેઓએ પાત કીધી હાેય તે ફ્લાણી વસ્તુએ પણ કીધી એમ બાલીનેજ તે વિચાર તેઓ પ્રથમ જણાવી શકતા હતા. હવે મનુષ્ય માત્રની સામાન્ય ક્રિયા **દમલેવાની** છે, માટે જ્યારે કાેઇ વસ્તુ છે કરીને આપણે બાલ્ય છિયે ત્યારે તેને બદલે તેઓ એમ બાલતા હતા કે ફ્લાણી વસ્તુ **દમ લે છે**.

અસ્=દમ લેવો.

આસ્ ધાતુ જે હુછ he is (તે છે) શબ્દામાં જાવામાં આ-વેછે, તે ઘણાે જીને ધાતુછે. આર્ય ઠાળાના છુઠા પડયા અગાઉ એ શબ્દ ભાવાર્થ વપરાતા હતા. તાપણ આપણુ જાણ્ય છિચ કે (as) અસ્ના અર્થ **ધલુ** કરીને થાય તે આગળ **દમ લેવા** કરીને થતા હતા.

અસ્ ઉપરથી નિકળતા સાથી સાદા સાધિત, સંસ્કૃત અસ-ઉ (as—u)=દમ હતું ; અને એ ઉપરથી ઘર્ણ્યકરાને અસુ-ર (asu-ra) એટલે જેઓ દમ લે છે, જેઓ છવેછે, જેઓ છે, તેઓ; તથા છેલે સરવાલે હયાત દેવા (તથા વેદ માંહેના અસુરનું અતિ જીનું નામ થયું હોય.\*

\*સંસ્કૃત અમસુ શખ્દ ઝ'દના અધુ છે જેના અધે અવસ્તામાં અ'તઃકરણ, દાનથાં અવા થાયછે. (જીઆ દારગેસતેતરલ પુસ્તક, 'આરમઝદ આટ આહેરીમન' પા૦ ૪૭). જે ા ઝંદમાં અહુ શખ્દ ખાવંદ, સાહેબ એવા અર્થે વપરાતા હોય તા તે ઉપરથી અહુર---સઝદ શખ્દમાંના અહુરના અર્થ પણ સાહેબ, ખાવંદ અવા થયા,

( 30 ) ભૂ=ઉગવું.

જ્યારે આ ધાતુ **અસ્** = દમલેવા, આગવડભરેલાે જણાયા, દાખલા તરીકે જ્યારે ઝાડપાન તથા બીજી ચીજાે જે ખુલ્લી રીતે દમ લેતી નથી તેમને લાગુ પાડતાં આગવડભર્યેા જણાયા, ત્યારે એક બીજો ધાતુ **લ**, જેના અસલ અર્થ ઉગલું થતા હતા, ગ્રીક **યુ એવા** જે આપણા (To be) 'તુ–બી' માં હજી જોવામાં આવેછે, તે લેવામાં આવ્યા. આ શબ્દ પ્રાણીમાત્રને માટેજ નહિ પણ સર્વ વનસ્પતી તથા દરેક ઉગતી વસ્તુ તથા પૃથ્વોને પોતાને પણ લાગુ પાડવામાં આ-વતા, કે જે **ભ**ૂસ્ એટલે ઉગતી કેહવાતી હતી.

વસ્=વસવું.

છેલે જ્યારે આથી પણ વધારે ઞાહાેળી ભાવનાની જરૂર જ ણાઇ, ત્યારે **વસ્** ધાતુ, કેજેના અર્થ વસવું, રેહુવું એવા થતા હતા, તે લેવામાં આવ્યા. આ શબ્દ સંસ્કૃત **વસ-તુ**=ઘર તથા ત્રીક **અસતુ** = શેહરમાં માલમ પડેછે, અને અંગ્રેજીમાં 'આઇ વાંઝ' (I was) માં પણ તેની કાંઇકે નિશાની હજી દેખાયછે. જે સઘળા પદાર્થાને ઉગવાને અથવા દમ લેવાના વિચાર લાગુ પાડી શકાતા ન હાેય તેમને માટે આ શબ્દ વાપરી શકાય. આકારરહિત

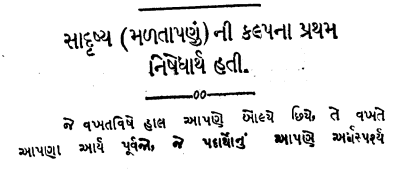
તથા એક ઉપપ્રત્યય 627 ની મેળવણીથી બન્ચા, એમ કરતું નથી. ઝંદમાં આ હુને અર્થ દમ તથા સાહિબ એવા બે કદાચ થતા હોય, જેવીશેતે રતુને આર્ય આનુકુમ અને આનુકુમ રચનાર થાયછે. ઝંદમાં આહુ શબ્દના અર્થ સાહિબ થાયછે. તેટલામાટે સંસ્કૃતમાં આસુરને પણ તેજ અર્થ આપવા એવી તકરાર કબુલ રાખવાજાેગ નથી. અથવા જડ આત્માના વિચાર કહી દેખાડવાને આ શબ્દથી પેઢલ-વેઢલી જાેગવાઇ મળી હતી. ખરૂં જાેતાં નર, નારી અને નાન્યતર નામની ઉત્પત્તિ વચે તથા આ ત્રણ સહાયકારક ક્રિયાપદાના દાખલ થવા વચે કાંઇક અમુક એકમળતાપછું જણાય છે.

### માૈલિક વ્યાક્તિકરણ.

-00-

અસલી આર્ય લોકોને સૂર્ય, ચંદ્ર, આકાશ, પૃથ્વી, પહાડો અને નદિચાવિષે કાંઇ પણ બાલવું કેવી રીતે બની શડ્યું હતું તે રીત ઉપર આ ટીકા લાગુ પાડિચે. જ્યારે આપણું બાલ્ચે છિચે કે ચંદ્ર છે, પવન વાયછે, વરસાદ વરસેછે, ત્યારે તેને ખદલે તેઓ માત્ર એમ વિચારી તથા બાલી શક્તા હતા કે સૂર્ય દુસ લેછે, (સૂર્યા અસ્તિ) ચંદ્ર ઉગેછે, (મા ભવતિ), પૃથ્વી વસેછે, (ભૂર્ વસ્તિ) **પવન** અથવા **સુકનાર સુંકેછે**, (વાયુર્ વાતિ) **વરસાદ વરસે છે** (ઇંદ્ર ઉનત્તિ, અથવા વૃશા વર્શત અથવા સામ: સુનાતિ.)

માનસની નજર આગળ સૃષ્ટિના જે જે ખેલ થતા હતા તે મનમાં સમજવાને અને માહથી બાલવાને સાથી પેહલાં કેવા પ્રયત્ના કરવામાં આવ્યા હતા તેવિષે આપણે અહિં બાલ્ય છિય. સંસ્કૃત તનો બહુ પૂર્વે ભાષાએ કેવી કેવી રીતે વળાણ લીધી હતી તે દેખાડવાને માટે માત્ર આપણે સંસ્કૃત વાપર્ચે છિયે. સમજ્યા પછી માઢેથી બાલવું કેવી રીતે નક્કી થયું, અને તરેહવાર બાલવું દંત-કયાનું રૂપ લેતાં કેવી રીતે નક્કી થયું, અને તરેહવાર બાલવું દંત-કયાનું રૂપ લેતાં કેવી રીતે સમજશક્તિ ઉપર પાછી અસર કરતું ગયું, અને એ ફિયા અને પ્રતિફ્રિયાથી અસલી પુરાણાક્ત ઇતિહાસ જરૂર પડતાં કેમ ઉત્પન્ન થયા, એ સર્વ સવાલા પાછલા વખતના વિચારને લગતા છે, જેને વાસ્તે હમણાં આપણે હિયાં ખાટી થવું જોઇતું નથી. આ સંબંધમાં એકજ એવી બાબદ છે જેને માટે જેટલું ઞાહ્ય એટલું એાહું. કારણુકે આગલા આર્યા તરેહવાર ક્રિયાનાં નામાથી સૂર્થને પીછાનતા હેતા, કારણુકે સૂર્થને પ્રકાશ આપનાર, ગરમી આપનાર, અનાવનાર અથવા ષાળનાર કેહતા હતા, કારણકે ચંદ્રને **માયનાર** તથા અરૂણાિદય (ઉષા)ને ભગત કરનાર, ગર્જનાને ગગડાટ કરનાર, વરસાદને વર-સાવનાર, તથા દેવતાને ઝડપથી દાકનાર કેહતા હતા, તેટલા માટે આ સઘળા પદાર્થાને તેઓ હાથ અને પગવાળાં માનસ સમ-જતા હતા એમ આપણે વિચારવું નહિ જાેઇચે. 'સૂર્ય દમ લેછે' એમ વળી જ્યારે તેએા છેાલતા ત્યારે પણ તેમની એમ કેહવાની મતલખ નહિ હતી કે સૂધ, ફેફસાં અને માહથી દમ લેનારૂં એક માનસ અથવા પ્રાણી છે. ગુફામાં રેહનાર આપણા પૂર્વનો જેમ મૂર્ખ નહિ હતા તેમ કવિપણ ન હતા. 'સૂર્ય અથવા પોળનાર દમ લે છે,' એમ કેહવાથી, સૂધ ગતિ ધરાવેછે, આપણી માક્ક હાલચાલ કરી શકેછે, એવું ખતાવાં સિવાય તેમના બીજો કાંઇએ હેતુ ન હેતા. અસલી આર્યાને ચંદ્રમાં છે આંખ, એક નાક, અથવા એક માંહ ૨૨ખાતું નહિ હતું, અથવા વારેઘડીએ કુંકતા પવનને આકા-શનાં ચહારે ખુણામાંથી ભરેલા ગાલનાં આળકો પવન કુંકત સમજતા નહિ હતાં આ સઘળું અતાર પછી આવશે. પણ મનુષ્ય વિચારની આ પેહુલી સ્થિતિમાં એમ ન હતું.



#### (33)

અથવા અસ્પર્શ્ય તરીકે વર્ણન કીધું છે તેઓને છવરૂપ, કે મનુષ્ય ૨૫ કે મનુષ્યગુણરૂપ આપવાને બદલે, તેઓની અને પોતાની વચે કાેઇ પણ કલ્પિત મળતાપણું જાેયા કરતાં બેદ જાેયાથી બહુ વધારે અજાયબ થયા હતા, એમ હું ધારાં છું.

આ મતને મળતી એક અજયબ જેવી સાબીતી વેદમાં જળ-વાઇ રહેલી આપણને મળી આવેછે, તેની યાદ આ ઠેકાણે તમને આપું છું. જેને આપણે **તુલવા** (મુકાબલેા) કહિયે છિયે તે આજે પણ વેદનાં ઘણાંક મંત્રોમાં **નકાર** છે. આપણે બ્બડક જેવું મક્કમ' બાલિયે છિયે તેને બદલે વેદના કવિયા 'મક્કમ એક ખડક નહિ' કરી બાલેછે, એટલે કે સરખાપાણું બતાવવાને બીનસરખાપણા ઉપર ભાર મૂકેછે. તેઓ દેવને સ્તુતિમય ભજન (Hymn) અર્પે છે તે 'કાંઈ મિષ્ટાન નહિ,' એટલે જાણે મિષ્ટાનજ હાેય. નદી બરાડતી પાસે આવેછે, 'ગોધા નહિ', એટલે ગોધાની પેઠે; અને **મરૂત** અ-યવા તુફાન-દેવતાઓ તેઓના પૂજારિયાને પોતાના હાયમાં લેતા હાય એમ કહવાય છે, જેમ એક બાપ દીકરાને નહિ,' એટલે જેમ એક બાપ પાતાના દીકરાને પાતાના હાથમાં લેછે તેમ.

આ પ્રમાણે એશક સૂર્ય અને ચંદ્ર હાલચાલ કરતા કેહવાતાં હતા, પણ પ્રાણી તરીકે નહિ; નદિયા ખરાડ મારતી તથા મરાતી હતી, પણ તેઓ માનસ **નહિ** હતા; પહાડા તાડી પડાય તેવા નહિ હતા, પણ તેઓ લડવૈયા **નહિ** હતા; વસ્તેવ જંગલને ખાઇ જેતા હતા, તાપણ તે કાંઈ સિંહ **ન** હતા.

આવા વચનાનું વેદમાંથી ભાષાંતર કરતાં 'ન? = નથી ના અર્થ આપણે "સરખું" કરીને હુંમેશાં કરિયે છિયે. પણ આટલું કેહવું અગત્યનું છે કે કવિયા પાતે સરખાપણાં કરતાં બીનસરખાપણાંથી, જો વધારે નહિ તા, તેટલાજ પ્રથમ અજાયબ થયા હતા.

## ( ૩૪ ) સ્થાઇ ગુણ નામા.

----- 00 ------

સૃષ્ટિવિષેના આ વિવિધ પદાર્થા, કે જેઓએ ઘણા પ્રરાતન વખતથી કવિચાનું ધ્યાન હસ્કેર્યું હતું, તેઓવિષે છેાલતાં સ્વાભા-વિક રીતે કવિચાએ બીજાં નામા કરતાં અમુક ગુણનામાના હપ-ચાગ વધારે કર્યા હાય. આ મૃષ્ટિના પદાર્થા અકેકથી નુદા હતા; તાપણ તેઓમાં કેટલાક ગુણા સામાન્ય હતા; તેને લીધે તેઓ અ-મુક સામાન્ય નામથી જણાતા હતા, અને પાછળથી દરેક ગુણ નામ-નાં મથાળાં નીચે અકેક વર્ગમાં વેંહચાઇ જતા ; અને એ રીતે એક નવી ભાવના હભી થતી. આ સઘળું બની શકે એવું હતું — ખર્ ખર્શ શું બન્યું તે આપણે તપાસિયે.

વેદ્વતરફ નજર કરતાં આપણને જણાયછે કે જે મંત્રા જળ-વાઇ રહેલાંછે તે સઘળાં આગલા હિંદુ વેદાંતિચાના વિચાર પ્રમાણે અમુક દેવતાઓને અર્પણ કીધેલાં છે. આ 'દવતા' શબ્દ આપણા **દીઈતી** (Deity) શબ્દને બરાબર મળતાે આવે છે, પણ તેઓમાં દેવતા રાબ્દ આ અર્થમાં કદી પણ વપરાયલા નથી. દેવતા દે-વના જે હાલ અર્થ થાય છે એ અર્થમાં સમજવાના વિચાર હુછ સુધી ઉત્પન્ન થયા ન હતા. આગલા હિંદુ ઠીકાકારા પણ જણાવી ભયછે કે **દેવતા** એટલે મંત્રામાં જે પુરૂષની અથવા જે કાઇ પદા-ર્થની સ્તુતિ કરવામાં આવતી તે, એટલે કે તે મંત્રનું કર્મ; તથા મંત્રના બાલનાર અથવા ગાનાર, એટલે સ્તુતિગાયનના કત્તા તે ઋષિ અથવા સિદ્ધ કેહવાતા. એ પ્રમાણે જેના ભાગ આપવાના હાય તેનેવિષે પણ મંત્રામાં બાલવામાં આવે ત્યારે તે ભાગ દે-લતા કેહવાયછે; અથવા ભાગ આપવાનાં કામમાં આવતું વાસણ, કે એક રથ, લડાઇના કુહાડો, અથવા ઢાલ માટે છેાલવામાં આવે. ત્યારે પણ એ પદાર્થા **દેવલા**જ કેહવાય છે. વેદસૂક્તામાં મળી આવતા કેટલાક સંવાદ ઉપરથી માલમ પડે છે કે ખાલનાર ધણીને

ઋષિ અને જેને વિષે એાલાતું હાય તેને દેવતા કહેલા છે. ખર જાતાં દેવતા એક પારિભાષિક શબ્દ થયા, જેના અર્થ દેશી વેદાં-તિયાના મત પ્રમાણે જે વસ્તુવિષે કવિ એાલ્યા હેાય તે સિવાય બીજીં કાંઇજ નડિ. જેકે ઋગવેદના સુકેતામાં આ ભાવવાચક શબ્દ દેવતા 'દીઇતી' જણાતા નથી, તાપણ હિંદુસ્થાનના આગલા કવિ-ચાએ પોતાનાં મંત્રા જે સર્વ પ્રાણીવેષે ગાયાં છે, તેમાંના ઘણા ખરા દેલ કેહવાતા હતા. જે ગ્રુનોની લોકને આ દેલ શબ્દના પાતાની ભાષામાં અર્થ કરવા પડ્યા હાેત. તા જે પ્રમાણે આપણે ગ્રીક શબ્દ થીઑસ ના તરજાનો દેવ શબ્દથી, આપણે શું ધારિય છિયે તેના ઘણા વિચાર કર્યા વિના, દેવે કરીને કરિયે, તેમ તેઓ **ઘ**ણું કરીને **થીઑાઇ** શબ્દ વાવસ્ત. પણ જ્યારે આપણા મનશુ પુછિયે કે, વેદકાળના કવિયા દેવ શબ્દના ઉપયોગથી શા વિ-ચાર જણાવતા હતા, ત્યારે આપણને માલમ પડેછે કે **ઝીક**, **થીઑાસ** અથવા અંગ્રેજી ગાંહ God શબ્દથી જે વિચાર જણાયછે તેથી તે ઘણા જુરા હતા; અને વેદ, પ્રાક્ષણ, આર(ણેચક, અને સૂત્રમાં પણ વળી આ શબ્દ 'દેવતા'ના અર્ધ સદા વધતા અને અદલાતા જણાશે. દેવતાના ખરા અર્થ જાશે તા અના મૂળ ધાતથી શરૂ થઇ છેક હાલની એ શબ્દની જે વ્યાખ્યા થાયછે તેના માત્ર ઇતિહાસ છે. સ્વના અસલ અર્થ **દીવ** ધાતુ, **પ્રકાશલુ** ઉપરથી પ્રકાશનું એવા થતા હતા. શબ્દકાશામાં તેના અર્ધ **ઈલર** અથવા **ઈલરી** એવા આપેલા છે. પણ વેદનાં સૂકોાનું ભાષાંતર કરતાં જે આપણે સદા દેવના અર્થ Deus અ-થવા 💘 દા કરીને કરિયે, તા જાણું કાળગણત્રીમાં ૧૦૦૦ વર્ષની આપણે ભુલ કર્યા ખરાખર કેટલીક વાર થાય, જે વખતનો હાલ આપણુ વાત કરિયે છિયે તે વખતે દેવતા, જે અર્થ હાલ આ-પણે કરિય છિયે તેવા અર્થ ધરાવનારા હતાજ નહિ. તેઓ. ધીમે ધોમે વપરાસમાં ઘુસતા જતા, એટલે કે દેવનું નામ અને તે વિષેના ખ્યાલ પસાર થતાં હતાં. 'પેદા કીઘેલી વસ્તુઐાને। વિચાર

કરતાં કરતાં માનસમાં ઇશ્વરવિષે વિચાર હળવે હળવે ઉત્પન્ન થતા હતા '\* વેદનાં સૂકેતાનો ખરી કિંમત આજ છે. જયારે હિસિ ચડા આપણને દેવતાઓાના વંશની ગયલા વખતની જાણે તવા-રીખ આપે છે, ત્યારે વેદમાં આપણને દેવતાઓની વંશાવળીજ---તેઓાનાં જન્મ અને વૃદ્ધી---માલમ પડે છે; અને વળી આપ-ણને પાછલા વખતનાં સૂકેતામાં---જાે વખતમાં પાછલાં નહિ તા રીતમાં પાછલાં---આ ઇશ્વરી ભાવનાની વૃદ્ધિની પાછલા વખતની રચના જણાય છે.

પણ વેદમાં દેવ શબ્દ માત્ર એકલા એકજ નથી, કે જે ઋ(પચાએ સંબોધેલી સર્વ વસ્તુમાં જે સામાન્ય ગુણ છે તે પેદે લાંથી દેખાડતાં, છેલે સરવાળે દેવનાં એક સામાન્ય નામ તરીકે વપ રાવા લાગ્યા. વસુ જે વેદમાં અમુક દેવતાએાનું ઘણું સાધારણ નામ છે, તેના પણ પ્રથમ અર્થ પ્રકાશનું થતા હતા.

આગલા કવિયાને જયારે ખીજી સંઘળું મરી જતું અને ખાક થઇ જતું જણાયું, ત્યારે તેઓને આ પદાર્થામાંના કેટલાક અવિકારી અને અવિનાશો લાગ્યા. તેથી એ વસ્તુને **અમરત**, નહિ મરી જાય તેવા, **આગર,** નહિ ઘરડા થાચ એવા અથવા નહિ નાશ પાત્રે એવા કહ્યા.

જ્યારે સર્વ વસ્તુઓ, માનસ તથા પ્રાણી પણ, ખદલાતી, નાશ પામતી, અને મરી જતી હતી, અને એવા વિચાર જ્યારે જણાવવાની જરૂર પડતો કે સૂર્ય અથવા આકાશ જેવી વસ્તુઓ કેવળ અવિકારી, અવિનાશી અને અમરજ નથી, પણ પોતાની ખાસ જીંદગી ધરાવે છે, ત્યારે **અસ્યુર** શબ્દ વપરાચા, જેને માટે મને કાંઈજ શક નથી કે તે **અસ્યુ** = શ્વાસ ઉપરથો નિકળેલા છે. જયારે દેવ શબ્દ સૃષ્ટિના ચકચકીત અને સમશીલ દેખાવાનેજ માટે વપરાતા હતા, ત્યારે **આસ્યુર**ના વપરાસ કરવામાં એવા કશા અટકાવ ન હતા, અને તેટલા માટે ઘણા અસલી વખતથી સૃષ્ટિની

र क्येंड आयीन युनानी डवि

<sup>•</sup> gill Brown, 'Dionysiak Myth' 1, P. 50.

શુભ તેમજ દુષ્ટ શક્તિયાને લાગુ પાડવામાં આવ્યા હતા. આ અસૂર શબ્દના અસલ અર્થ સાસ ધરાવતું, અને પાછળથી દેવ એવા થયા, તેમાં પાછલા વખતના ધર્મામાં જે મતને 'એ-નિમિસમ' (એટલે પાણી માત્રના સઘળા ચમત્કાર પાણ શક્તિથી થાય છે એવું મત) કહે છે તેનાં કાંઇક પ્રથમ ચોન્હા દેખાય છે. બીજીં વિશેષણ ઈશીર છે, જેના પ્રથમ અર્થ ઘણા ખરેા આસૂરના જેવાજ હતા. છરા એટલે ચીક, કૈાવત, ઝડપ, તેજ, તે ઉપરથી ઉત્પન્ન થયલા ઈશીર શબ્દ વેદ માંહેના કેટલાક દેવતાને મુખ્ય કરીને ઈલ, આઉન, આશ્વિન, મફત, આદિત્ય, તે-મજ પવન, રથ, અને મન સરખી વસ્તુઓને પણ લાગુ પાડવામાં આવ્યા. તેના અસલઅર્થ ઝડપવાળું, તેજદાર, ગ્રીક શબ્દા એર્ટાસ, ઈક્યસ અને આર્ટાન મીનાસમાં દેખાઇ આવેછે, અને એના ગ્રીક ભાષામાં સાધારણ અર્થ ઈલ્ટરી અથવા પવિત્ર થાયછે, તેનું કારણ, સંસકૃતના આસૂર==દેવના અર્થનું જેવું કારણ અપાથું તેવુંજ સમજવું.

# વેદના દેવતાઓમાં સ્પર્શ્ય પદાર્થો.

પદાર્થાના જે ત્રણ વર્ગા સ્પર્શ્ય, અધ સ્પર્શ્વ, અને અસ્પર્શ્વ, આપણે કીધાછે, તે તરફ પાછા આવતાં આપણને જણાય છે કે પે. હેલા વર્ગ ઋગ વેદમાં કેહવાતા દેલતાએમામાં કવચિતજ માલમ પ-ડેછે. પચ્યર, હાડકાં, સીપ, વનસ્પતી અને બીજી સઘળી પદાર્થ:પૂજ-માં ગણાતી વસ્તુઓ જીના સૂકતામાં બીલકલ જણાતી નથી, જોકે વધારે પાછલા વખતનાં મંત્રામાં, મુખ્ય કરીને આથવેલે દમાં તેઓ માલમ પડે છે. મનુખ્ય કળાથી ખનેલી જે વસ્તુઓની ઋગ-વેદમાં સ્તુતિ ગાવામાં આવે છે તે એવી છે કે ઉચ્મર્ડ સ્વર્થ આથવા તેનિસન પણ તેવી સ્તુતિ ગાઇ શકે—જેવીકે રથ, કમાન, તીરના ભાષા, કહાદી, પદઘમ, યજ્ઞદ્વિપાના વારાણા તથા એવીજ બીજી વસ્તુએા છે. એ વસ્તુઓએ કાેઈપણ વખતે પાતાનું જી૬ં જી૬ં રૂપ–લક્ષણ લીધેલું જણાતું નથી. પણ માત્ર **ઉપ ચાેગી**, અયવ⊧ કિંમતી તરીકે ગણાયલી છે, અને ક્લાચિત ઘણું થયું તાે પવિત્ર તરીકે ગણાયલી હાેય<sup>\*</sup>

વેદના દેવતાઓમાં અર્ધ-સ્પર્શ્ય પદાર્થો.

પણ જયારે આપણે બીજા વર્ગ તરફ આવિચ છિય ત્યારે વાત ઘણી જીદીજ છે. જે વસ્તુઓનું આપણે અર્ધ સ્પર્શ્ય પદાર્થ તરોકે વર્ણન કીધું છે તેમાંની ઘણી ખારી દ્વરેક વસ્તુ વેદના કેહવાતા દ્વતાઓમાં જણાય છે. આપણે ઋગવેદ ૧. ૯૦, ૬–૮ માં આ પ્રમાણે વાંચિષ છિયે:---

'સત્ચવંત મનુષ્ય ઉપર પવત મધ નામે છે, નદિયા મધ તામે છે : આપણા રાપા મીઠા થાએા,' ૬ .

'રાત્રિ અને પરાઢિયું એ મધ થાએા; પૃથ્વી ઉપરનું આ-કાશ મધથી ભરેલું રહા ; આકાશ આપણા બાપ મધ થાએા'; ૭.

\* દ્યુવ' ફેહવાય છે કે વાસણા અપયવા હથિયારા કઠી પણ પૂજા પદાર્ચ થતાં નથી Mapp 'Grundlinien der philosophic der Technidk' 1878. P. 104. 9idi-નાં લખાણના ટેકામાં તે Caspari 'Urgeschichte der Menschheit' I 309 ટાંકે છે. II. Spencer on Principles of Sociology at 46et ભાગને 373 માને ઐયી ઉલટું જ પ્રમાયે® વાંચિચ છિચ. '(હેં ક્રસ્યાનમાં એપક સિ, જે દાપક્ષોમાં તેણીની જફર જેામી વસ્તુ રહે છે અપયા આવે છે, તેની પૂજા કરે છે; અને તેને ભાગ આપે છે;તેમજ માખાની પટી તવા બીજાં હથિયાર જે તેણીને ઘરસ સારી કામમાં મદદ કરે છે તેને એજ રીતે ગણે છે. દ્મક સુતાર તેના વાંસલા, કુહાડા, તયા બીજાં હથિયારોની એજ પ્રમાણે પૂજા કરે છે, અને તેની આગળ ભાગ આપે છે. એક પ્રાક્ષણ જે કલમથી તે લખતા હોય તે કલમની; એક સિયાહ જ હવિયારા તે સડાઇમાં વાપરતા હાય તે હવિયારની; એક કડિયા તેની થાપોની ચ્ચેન પ્રેમાણે પૂજા કરે છે. ડુબાઇ (Dubois) ન કેંહવા ઊપર ઘણા ભરોસાે રખાય નહિન પણ એના કરતાં વધારે કાબેલ મીo દ્વેયલ (Lyall) ની સાક્ષી અગાપણી પાસે છે, કે જેદ વાતાના પ્રસ્તા Religion of an Indian Province માં આલ પ્રમાણ કહે છે. 'ખેડૂત તેના હળની, માછી તેની નળની, વાણકર તેની સાલની પૂજા કરે છે. એટલું જ નહિ, પણ એક મેહતા તેની કલમની અને નાણાવટી તેના ચાપડાની પૂજા કરે છે.' હવે અ'હી સવાલ એ છે 🕽 પૂજા કરવી અટસ યું *1* 

આપણાં ઝાડાે મધથી ભરપુર રહાે ; સૂર્યમધથી ભરપુર રહાે ; આપણી ગાચા મીઠી થાએા': ૮ .

મેં શબ્દ શબ્દનુ ભાષાંતર કર્યું છે, અને **મધુ** જેના અર્થ મધ થાય છે તેને તેવાને તેવા રેહવા દીધા છે, પણ તેના અર્થ સંસકૃતમાં એ કરતાં ઘણા વધારે છે. મધના અર્થ ખારાક અને પાન (પીવાનું), મોઠા ખારાક અને મોઠું પાન થતા હતા. અને તેથી તાજગી આપતા વરસાદ, પાણી, દુધ અને કાઇપણ છવ ખુશ કરનારી વસ્તુ **મધ** કેહવાઇ; આવા અસલી શબ્દાના આપણે કદિયે સંપૂર્ણ અર્થ કરી શકશું નહિ; માત્ર લાંબા વખત સુધી અને સંભાળથી કીધેલા અભ્યાસથીજ આગળા કવિયાનાં અને વક્તાઓનાં મનમાં આ શબ્દાએ કેવા કેવા તરંગ હભા કીધા હોય તેનો અટકળ કરવાને સામર્થવાન થઇય છિય.

વળી ઋગવેદ ૧૦, ૬૪, ૮ માં આ પ્રમાણે છે :---

'અમે અમારી મદઢ ત્રણ-સાત (એકવીસ) દાહતી નદિયા, તે માટું પાણી, ઝાડા, પહાડા, અને અગ્નિને છેાલા-વિષે હિથે'.

ઋગવેદ છ, ૩૪, ૨૩. 'પહાડો, પાણી, રસાળ રાેપા, અને આકાશ તથા પૃથ્વી, તેનાં ઝાડપાન સાથે અને બંને દુ-નિયા (રાેદસી) અમારી દાલત બચાવા'.

ત્રગવેદ છ, ૩૫, ૮ 'દીર્ઘ દ્રષ્ટિવાન સૂર્ય શુભ શુકન ભરેલે। 6ગા; ચારે દિશા શુભ શુકન ભરેલી થાએા; મજબુત પહાડા શુભ શુકન ભરેલા થાએા, તેમજ નદિયા તથા પાણી'.

ત્રગવે**ક ઉ, ૫૪, ૨૦. 'મ**જણુત પહાડાે અમાર સાંભળાે.' ત્રગવેદ **ધ, ૪૬, ૬. 'ઘણા વખાણેલા પહાડા અને ચળકતી** નદિયા અમારા ખચાવ કરા '.

ત્રાગવેદ ૬, પર, ૪ 'ઉગતા સહવારના પ્રહાર મારાે બચાવ કરાે ! ઉભરાતી નદિયા મારા બચાવ કરાે !

ુ જ્યારે દેવાને અમે ઞાલાવિચ ત્યારે પેલા પિતાએા મારા બચાવ કરેહ!' ઋગવેદ ૧૦, ૩૫, ૨. 'અમે આકાશ અને પૃથ્વીનું સંરક્ષણૂ માગિયે છિયે; અમને પાયથી દુર રાખવા માટે નદિયા, પેલી માવતરાે અને ઘાસવાળા પહાડાે, મૂર્ય, તથા સહવારના પ્રહારની અમે પ્રાર્થના કરિયે છિયે. સામરસ આજ અમને આરાગ્યતા અને સ-પતિ આપાર.

છેલે નદિયા, અને મુખ્ય કરોને પંજાબની નદિયા, જેની હદ આગળ વેદકાળ ઇતિહાસના જે યાડાક બનાવા આપણુને ખ મર છે તે બનાવા બન્યા હતા, તેઓનું એક બીજીં સંસકારિત સંબોધન આ છે.

ઋગવેદ ૧૦, હપ, 'એ નદિયા અંહી **લીવસ્વત**ના સ્થ-બમાં તમારી અતિ ઘણી માટાઈ કવિ જાહેર કરે એમ કરા. સાત સાતના ઝીમખામાં તેઓ ત્રણ માર્ગે આવ્યાં છે. પણ સઘળા મુસા-ફરામાં (નદિયામાં) સિંધુ તેના ખળથી ચઢતી છે :' ૧

બ્ન્યારે તું ઈનામને માટે ઢાડી ત્યારે તને ચાલવા માટે **લ**-**ફેણે** એક રસ્તા ખનાવ્યા. સઘળા વેહતા ઝરાઓમાં તું સરદાર છે, તેથી તું પૃથ્વીની એક ઉભી ટેકડીપર આગળ વધે છે;' ર

'અવાજ પૃથ્વીની ઉપર આકાશ તરફ જાય છે, પૈલી ચક-ચકીત દમામ સાથે અપાર બરાડ મારે છે, જેમ વાદળમાંથી ઝાપટાં ગગડાટ સાથે તુટી પડે છે, જ્યારે સિંધુ ગાધાની માફક બરાડતી આવે છે;' 3

'જેમ પાતાના ખાળકની પાસે મા જાય છે તેમ બરાડતી ગાયા (નદિચા) તારી પાસે પાતાનાં દુધ સાથે આવેછે. જેંમ એક રાજા લડાઇમાં લશ્કરની બંને બાજીઓને લઇ જાયછે તેમ, જ્યારે તું આ નીચે ધસીજતી નદિચાની સન્મુખ આવી પાંહુચેછે, ત્યારે તેઓને તું ચલાવી લઇ જાયછે.' ૪

<sup>ા</sup>એા ગંગા, યમુના, સરસવતી, સુતુદ્રી, પુરશણી, હું તમારી સ્તુતિ કર છું તે કળુલ રાખાે ! અસિકની (અકેસીનસ) સાથે સાંભળાે એા મરદવ્રિધા અને વીતસ્તા (હાઇદાસપીસ, બેહત) સાથે સાંભળાે, આ, અર્જિકીયા, સુરાામ સાથે !' પ

### ( ४१ )

્ 'તારી ગ્રુસાક્રીમાટે ત્રિશતામા સાથે પેહલે જાેડાઇને, એા સિંધુ, તું સુસરતુ, રાસા, અને સ્વેતી સાથે જાયછે. કેભા (કાેપહેન, કાબ્રુલ નદી) સાથે ગાેમતો (ગાેમલ) સુધી, મેહત્નુ સાથે કુમુ (કુરમ) સુધી, કે તેઓની સાથે તેજ રસ્તે તું જાય;' ૬

•ચકચકીત, પ્રકાશતી, માેટા દબદબા સાથે તેણી વાદળાંને મેદા-નમાંથી લઇ જાયછે, પેલી અજીત સિંધુ, ઝડપવાળીઓમાં સર્વથી ઝડપવાળી, ખુબસુરત ઘેાડીના જેવી, એક જાેવાલાયક દેખાવ;' ૭.

'ઘાડા, રથ, પાશાક, સાૅનુ, ચારાે, ઉન તથા ઘાસથી ભરપૂર, પેલી સિંધુ પ્લબસુરત અને જીવાન, જે દેશમાં મધ વહેછે ત્યાં પથરાય છે;' ૮

'સિંધુએ પાતાના હલકા રથને <sup>દ્યા</sup>ડા જાેડયા છે; આ ચુહમાં આપણે માટે તેણી લુટ જીતા ! કારણકે પેલ• અટકાવી નહિ શ-કાય એવા પ્રખ્યાત અને પ્રતાપિ રથની કીર્તિ મહાન શાભાને પામીછે;' હ

હજારાે આરાધનામાંથી આ મેં ચુંઠી કાઢીછે, કારણુ કે એએા પૂર્ણ રીતે સમજી શકાય તેવા અર્ધસ્પર્શ્ય પદાર્થા, અર્ધ-દ્વ-તાએાને માટે છે.

જે સવાલનાં હવે આપણને જવાબ આપવાનાં છેતે આ છે:---

શું આ પ્રાણિયા ને સ્વતા કે સ્વી કેહવાં જાેઇચે ? કેટલાક ફક-રાંઆમાં તા ખચીત આપણાથી સાંમેલ થઈ શકાશે નહોજ, પણ જાેકે આપણે અનેકેશ્વરવાદી નથી, તાેપણ આવા ખાલવામાં વાજબીપણે સાંમેલ થઈ શાંકેચે કે ઝાડો, પહાડો, નદિચા, પૃથ્વી, આકાશ, અરૂણોદય, અને સૂર્ય આપણા ઉપર કૃપાશીળ અને ખુશ રહો. જ્યારે પહાડો, નદિચા અને બાકીનાં સઘળાંની આરાધના માનસનું રક્ષણ કરવાસાર કરવામાં આવી, ત્યારે એક અગત્યનુ પગલું આગળ ભરવામાં આવ્યું એમ સમજવું. એ પણ હછ સમજ પડે એવું છે. નેલ નદીને માટે અસલી **મિસર** દેશના લોકો દ શું વિચારતા હતા તે આપણે જાણિયે છિયે, અને હાલના વખ-તમાં પણ કોઈ **રિવસ** દેશહીતકારી, પાતાને અને પાતાના ઘરને પારકા દુશમનાથી બચાવવાને પાતાના પહાડા અને નદિયાની સહા-યતા માગે એમાં કાંઇ ખાદું નથી.

પણ એક ષગલાં પછી બીજું પગલું ભરાય છે. પહાડોને સાંભળવા માટે વિનંતી કરવામાં આવી. એ પણ અમુક હદ સુધી સમજ પડે એવું છે. કારણ કે જાે તેઓ સાંભળવાના નહિ હાેય તાે તેઓને એાલાવિચજ શું કરવા કે

સૂર્યને લણા દુર જાનાર કહ્યાછે—કાં નહિ ? ઉગતા સૂર્યનાં પેહલાં કીરણ અધકારમાંથી આરપાર પસાર થતાં અને દર સહ-વારે આપણાં છાપડાં આગળ નજરે પડતાં શું આપણું જાતા નથી ? શું આ કીરણા આપણને જાવાને શક્તિમાન્ કરતાં નથી ? ત્યારે સૂર્ય દૂર રાેશનીઆપનાર, દૂર નજરકરનાર, દૂર જાેનાર, કાં નહિ કહવાય ?

નદિયાને મા કેહવામાં આવી છે—નહિ કાં ? શું તેએ મેદાન અને તે ઉપરનાં ઢારોને ખારાક પાંહચાહતી નથી ? શુ આપણી છંદગી પોતેજ નદિયા, જેનાં પાણી બરાબર ઋતુસર મેળ વવામાં આપણે નિરાશ થતા નથી, તેઓ ઉપર આધાર રાખતી નથી ? અને જાે આકાશ બ્યાપ નહિ' એટલે બ્યાપ જેવા' અથવા છેલે સરવાળે બાપ કેહવાય તાે—શું તે આપણું સંરક્ષણ, આપ-ણા બચાવ, અને આખી પૃથ્વીના બચાવ કરતું નથી ? આકાશ જેવું ઘરડું, ઉંચું, દાઈ વખત તેટલું માયાળુ અને કાેઈ વખત તેટલું બયંકાર, બીજું કાંઇ છે<sup>\*</sup> ? આપણી ભાષામાં જેને આપણુ

\* કુદરતની શક્તિઓ ઉપર ભાવ રાખનાર ગ્રંથકર્ત્તા આપણને કવચિતજ મળે, કે જેઓ પાતાના બચાવ એક દેવને માનનારાઓના હુમલાસામે કરતા હોય; એટલુંજ નહિ પણ એકજ દેવને ખરા તરીકે માન્યા પછી કેવે પ્રકારે જીદા જીદા સ્વતંત્ર દેવતાઓ વિષેતા ભાવ સાચવી રખાય, તે વિચારવું આપણને કઠણ છે. તાપણ એવા કુકરાઓ આપણી પાસેછે. સેલ-સસ (પછી તે ગમે તે હતા) જે True Story નામની ચાપડીના ગ્રંથકર્તા, જેના રદીઓ આપિજેને આપેલા આપણે બણિયે છિયે, તે પુક્ષી રીતે ચુનાની લોકોના અનેકેશ્વરમતનો,

#### (83)

શક્તિઓ (beings) ક્રહિયે છિયે, તથા જેને આપણા પૂર્વજોની ભાષામાં દેવ<sup>+</sup> અથવા ચકચકીત લાેકા કરોને વારવાર કહ્યા છે, તેઓની આરાધના આપણને મધ આપવાને એટલે પુશી, ખાેરાક, સુપ્ત આપવાને માટે, જાે કરવામાં આવી હાેય, તાે તેથી આપણે અજાયબ થતા નથી; કારણ કે આપણે પણ જાણિયે છિયે કે તેઓ સર્વેથી આપણું કલ્યાણ થાય છે.

જે પેહલી વિનતી આપણને અજયબ જેવો લાગે છે તે એ. છે કે, જ્યારે દેાષથી આપણને દૂર રાખવાને માટે તેઓને અરજ કરવામાં આવે છે. આ વિચાર પાછલા વખતના છે એમ પુલ્લી રીતે માલમ પડે છે; અને વેદમાંથી એ મળી આવે છે, તેટલા માટે આપણુ એમ નહિ વિચારવું કે વેદમાં જે છે તે સઘળું એકજ વખતનું લખેલું છે. જાે કે વેદનાં સૂક્તા આસરે ઇ૦ સ૦ પૂ૦ ૧૦૦૦) વરસ ઉપર એકડાં કરવામાં આવેલાં છે, તાપણ તેઓને એકડાં કરવામાં આવ્યાં તેની ઘણી આગમજનાં તેઓ હાેવાં જાેઇચે. શ્રેષ્ઠ વૃધ્ધિને માટે તે સૂક્તાને વખત પુગ્કળ મળ્યા હતા. વળી આપણે ભુલવું ન જાેઇએ કે પ્રત્યેક બ્યુક્ટિ (માન પુરૂષના વિચાર) જે આ સૂક્તામાં બહાર પડેછે, તે કેટલીકવાર સદિયા આગળથી સત્ય છતવા માટે જતાં લક્ષ્કરના સુખ્ય ભાગના ધીમા

**યાહુદી** અથવા પ્રેશે **સ્** તીઓના એક સરમતની સાપ્રે બચાવ કરેછે, તે લખેછે કે 'યાહુ-દોઓ આકાશ તયા આકાશવાસી લેં!કને માન આપેછે, પણ તે ઉ<sup>\*</sup>વા આકાશમાંના સર્વથી પ્રોઠા, સર્વથી પ્રોઢ ચપ્રત્કારને તેઓ માન આપવાના નહિ. તેઓ અધારાની છાયાની તથા ઊધના ખોટા દેખાવાની આરાધના કરેછે; પણ ભલાઇના પેલા ચકચકીત અને પ્રેકાશીત દૂતો, પેલા અધિકારિવા જેઓથી શિઆળામાં વરસાદ વરસે છે, હુનાળામાં ગરમી પડે છે, વાદળાં વિ-જળી, તથા ગ્ગડાટ, તથા પૃથ્લી ઉપરનાં કળ અને સર્ક જીવતાં પ્રાણિયા ઉત્પત્ન થયાં છે તથા રક્ષણ પાત્રે છે, પેલી શક્તિથા કે જેઓ મારકત ઇલ્ધર પોતાને બહેર કરે છે, પેલા ભગ્ય આકાશો કાસદા, પેલા ક્રેરેસ્તા, જેઓ ખરાજ ક્રેરેસ્તા છે, તેઓને માટે કશી દરકાર કરતા નથો, તથા કાઇજ ધ્યાન આપતા નથી'. Froude, 'On Origen and Celsus' in Fraser's 'Magazire,' 1878 P. 157.

+ ઉપનીશદામાં દેવ શબ્દ શાંકિત મથવા પ્યુચ્ધિ અર્થ વપરાયંલાછે; ઈંદ્રિચાને પણ વાર'વાર દેવ કેહવામાં આવેછે, તેમન વળી તેઓને પ્રાણુ પણ કેહવામાં આવેછે. દેવતાના પણ કેઇ વખત શકિત તરીકે અર્થ કરવા જાઇચ.

#### ( ४४ )

પણ ચાલુ વધારાની પેહેલાંથી ખબર આપેછે. (બુધ્ધિમાન પુરૂષે સાધારણ લોકોની સેંકડો વરસ આગમજ સત્યની શાધમાં ફાવી નિકળે છે.)

આપણે ઘણા અપાગળ વધી ગયા છિયે. જો કે જે પગલાં આપણે ભર્યાછે તે સાદાં અને સેહલાં હતાં, પણ હવે આપણે એમ ધારિયે કે આપણે વેદના કવિયાની સન્મુખ ઉભા રહ્યા છિયે, તથા વળી જે કવિચાએ નદીને આ અને આકાશને છાથ કહ્યાં છે, તથા જેઓ પોતાને પાપમાંથી માકળા કરવા તથા પોતાનું સાંભળવાને તેઓને અરજ કરતા હતા, તેઓની પણ સન્મુખ ઉભા રહ્યા છિયે. અને જા આપણા તેઓને પુછિય કે નદિયા, પહાડા અને 241-કાશ શું તેઓના ઈશ્વર હતા, તેા તેઓ શું જવાબ દે? હું ધારું છું કે આપણે શ' પુછિય છિય તે તેઓ સમજીએ શકશે નહિ. કેમકે એવું પુછવું તા જેમ આપણે નાનાં બાળકને પુછિયે કે માનસ, ઘાડા, માખ, અને માછલીને તમે પ્રાણી ગણાછો, કે **એ**પાકઝાડને તથા **લાચાલે**ટરોપાને વનસ્પતી ગણોછો, તે પ્રમાણે થાય. તેઓ જરૂર જવાબ આપશે કે 'નહિ'. કારણકે હછ તેઓમાં ઉંચી તર્કશક્તિ આવી નથી કે જેથી તેઓને પાછલા વખતમાં ઘણી ન્તુકી નુકી વસ્તુઓને એકજ દેખાવે પારખવાને ખની. આવે છે. જેમ જેમ માનસા અર્ધ-સ્પર્શ્વ તથા અસ્પર્શ્વ પદાર્થા તરફ વધારેને વધારે ચાકસ વલાણ ધરાવતા ગયા, તેમ તેમ દેવતા વિષેના ખ્યાલ એશક તેઓના મનવિશે ઉભા થતા ગયા. અસ્પર્સ્ય અને અજાણ વસ્તુ, જે આ સઘળી અર્ધ સ્પર્શ્ય વસ્તુઓમાં ગુપ્ત હતી, તેમના શાધ જયારથી આપણી એક અથવા વધુ ઇંદ્રિયામાં તેમને મ-ળતી કાઇ વસ્ત શાધી કાઢવામાં આપણે તિષ્ફળ થયા, ત્યારથી શર થયા. લાગણીજ્ઞાનની સંપૂર્ણ હાલતમાં, એઠલે કે આપણી પાંચે ઈદ્રિયાની જાણમાં જે કાંઇ આવે તેમાં, જે જે જણાતું નહિં હતું તે છે એમ માની લેવામાં આવતું હતું, અથવા તેની ખાળ બીજે ઠેકાણે થતી હતી. આ પ્રમાણુ જયાં સુધી કોઇપણ ઇ દ્રિથી માલમ નહિ પડે એવી, તા પણ વાસ્તવ

તરી કે કહ્યુલ રખાયલી, એટલું જ નહિ પણ જે પ્રમાણે ઝાડો, નદિવ્રા. અને પહાડો માનસજાતને લાભ કરે છે તેજ પ્રમાણેના લાભકારી વસ્તુના વર્ગ આગળ આપણે આવી પહેંચ્યા ત્યાં સુધી, એ અથવા માત્ર એકજ ઈ દ્રિથો માલમ પડતી વસ્તુની એક દુનિયાં આપણી આગળ હભી થતી ગઈ.

જે પગથિયાં મારક્ત આપણે અર્ધ સ્પર્શ્ય ઉપરથી મ્બસ્પ**ર્શ્ય** પદાર્થા તરફ અને લાકિક ઉપરથી અલાકિક પદાર્થા ઉપર જઇચ છિચ તેની વચગાળેનાં પગથિયાં ઉપર આપણે વધારે બારીકીથી ધ્યાન પાંહચાડિચુઃ---અને પેહેલા **૨મ૦િન** આવે છે.

#### આર્ગને (આતશ)

હવે અગ્નિ તદન દેખીતા હાય, એટલંજ નહિ, પણ સ્પર્શ્ય દોય એમ લાગે છે; અને ખરેખર તેમ છેજ. પણ અગ્નિને હાલ આપણે જેવી રીતે જાણિય છિયે તે ભુલી જઇને પૃથ્વી ઉપરંનાં અસલી માનસાને મનશ તે કેવા હતા તેના વિચાર કરી જોઇયે. એમ પણ ખન્યું હોય કે અગ્નિ સળગાવવાના હુનર જાણ્યા વિના માનસ ભાષા અને વિચારા ગાંડવવા લાગ્યા હોય, અને એવી હા-લતમાં કેટલાક વખત સુધી પૃથ્વી ઉપર તે વસ્ચા હોય. તાપણ અગ્નિ સળગાવવાના શાધ, જેથી તેની જીંદગીમાં એક પૂર્ણ ફેરફાર થઇ ગયા જાઇય, તેની આગળ તેણે વિજળીના ચમક્રી જોયલા હતા, સૂર્યના પ્રકાશ અને તેની હુંફ તેને જણાયલાં હતાં તથા વિ-જળીથી અથવા ઝાહેના ઘસારાથી ઉન્હાળામાં જંગલા સળગી ઉઠીને નાશ પામતાં પણ કદાચ તેણે ભારે ઘભરાટથી જોયલાં હોય. આ દેખાવામાં તથા તેઓના અલાપ થવામાં કંઇક અત્યંત ગુચવાડા ઉપજાવે એવું હતું. એક પળે અગ્નિ અહીં હતા, તા બીજ પળે જતા રહેલા જણાતા. તે આવ્યા કયાંથો કે અને ગયા ક્યાં ? જો

### ( ४९ )

આપણે જેને ભૂત કહિચે છિયે તે કદીપણ દુનિયાંમાં હતું, તા તે આ આગલા વખતમાં માનસને મનશુ અગ્નિ હતા. શું તે વાદળાં ઉપરથી નહિ આવતાે ? શું તે દરિયામાં ગુમ નહિ થતાે ? શું તે સૂર્યમાં નહિ વસ્તા ? શું તે તારાએામાંથો પસાર થતાે નહિ ? આ સઘળા સવાલા આપણને નજીવા લાગે ખરા, પણ માનસ અગ્નિન પાતાના તાબામાં રાખવા શિખ્યા તે આગળ એ સવાલા કેવળ સ્વાભા-વિક હતા: અને ઘસારાથી અગિન હત્પન્ન કરવા શિખ્યા પછીએ તેનું કારણ અને પરિણામ માનસ સમજી નહિ શક્યા હતા. જેન આપણે અજવાળું અને ગરમી (હુંફ) કહિય છિય તેના ૨૫૫વા એકાએક તેઓની નજરે પડતા હતા આ દેખાવથી તેઓ માહિત થઇ જતા, અને જેમ છેાકરાં હમણાં પણ અગ્તિથી માહિત થઇ આ-પણુ ગમે એટલાં વારિચ તાેપણ તેની સાથે રમવાનાં, તેમ તેની સાથે આગળ માનસાે રમતાં હતાં, અને જ્યારે તેઓ તેને વિષે ખાલવા તથા વિચારવા લાગ્યાં. ત્યારે તેએ શું કરી શક્યાં વારૂ ? અગિન જે કાંઇ કરે તે ઉપરથી માત્ર તેને નામ આપી શકે; અને આ પ્રમાણે તેએાએ તેતું નામ અજવાળુંઆપનાર અથવા બાળનાર એવું પા-ડયું, કારણ તે વિજળીના ઝળાંમાંના બાળનાર અથવા સૂર્ચમાંના અજવાળું આપનારછે. એમ તેએાને લાગ્યું. તેની ઉતાવળી હીલચાલ, તથા તેનું અણચીંત દેખાવું અને અલેાપ થવું માનસને ઘણાંજ આ-શ્ચર્ય પમાડતાં હતાં, અને તેથી તેને ઉતાવળા અથવા આળાક (Ag-nis) સંસકૃતમાં આ ગિનસ અને લાતિનમાં ઇંગિનસ એ નામ આપ્યાં

એટલી ખધી વાતા અગ્નિવિષે તા કેઢવાઇ શકાય, જેવીકે લાકડાંના બે કકડાના તે શી રીતે છેાકરા થતા; જનમતાં સાથ પાતાના માખાપને, એટલે કે જે બે લાકડાંના કકડામાંથી તે ઉત્પન્ન થયા તે-આને, કેવી રીતે ખાઇ જતા ; પાણી લાગતાં કેવા ગુમ થતા અથવા ધુજાઇ જતા ; એક મિત્ર તરીકે પૃથ્વી ઉપર કેવી રીતે રે-હતા; આખાં જંગલા કેવી રીતે કાપી નાખતા; પાછલા વખતમાં આપાતા ભાગને પૃથ્વી ઉપરથી આકાશ ઉપર કેવી રીતે લઇ જતા; અને દેવા અને માનસાની વચે દુત તથા વચેપડનાર શી રીતે થતા, એ સઘળું જાણ્યે તા આપણને તેનાં સંખ્યાવ્યંધ નામાથી, પ્રતિષ્ઠાનામાથી તથા આ ગિન વિષેની અતિઘણી જીની વાતા અથવા કથાથી અજાયબ થવા જે'વું કાંઈ નથી. અને સર્વ કથાઓ-માંની જીની કથા, કે અગ્નિમાં અણદીઢ અને છેમાલુમ તાપણ ના નહિ પહાય એવું કાંઇક હતું ----કદાપિ ઇવ્ધિર પાતે---તા તેથી પણ આપણે અજાયબ થવાની કાંઇ જરૂર નથી.

અગ્નિ પછી સૂર્ય આવેછે, જેને કેટલીક વેળા અગ્નિ તરી કેજ આજ-ખવામાં આવ્યાછે. માત્ર જાવાની ઇ દ્રિ સિવાય સૂર્ય બીજી સઘળી ઇ દ્રિ-યાની શક્તિ બહાર હાેવાથી હજી સુધી આપણે ઉપર કહેલી સઘળી વસ્તુ-આેથી જુદા પડે છે. પૃથ્વીના પ્રથમરેહવાસીના મનમાં સૂર્યને માટે કેવા વિચાર ઉત્પન્ન થયા હશે તે બરાબર જાણવાને આપણે કદી પણ સામર્થવાન થઈ શકશું નહિ. સૂર્યમાં આપણે કેવી રીતે વસિચે છિચે, રૂરહર કરિયે છિચે, તેમાં આપણી સત્તા (હયાતી) કેવી રીતે સમાય-લી છે, તેને કેવી રીતે આપણે બાળિયે છિયે, શ્વાસ સાથે શરીરમાં લઇચે છિયે તથા તેની ઉપર ગુજરાન કરિયે છિયે, તેનું વર્ણન **તિન**-**દાલે\*** ખરી છટાદાર ભાષામાં છેલામાં છેલી શોધોને આધારે કીધું છે, તે શોધા પણ આ પ્રકાશ અને જીંદગીનાં મૂળ, આ માન (મૂગા) મુસાફર, આ પ્રતાપી હાકેમ, આ રૉજીંદી અથવા વાર્ષિક ગતિમાં વિદાય થતા મિત્ર અથવા મરણપામતા વીરવિષે, માનસ-જાતનો પેહલો સમજમાં શું આવ્યું હશે, તેના ખ્યાલ આપણને આપી શકતા નથી. પ્રાચીન પુરાણોકતઇતિહાસ, જે આર્યપ્રજાની

\* અક મહા વિદ્વાન ઈંગરેજ શાસવા.

## ( ४८ )

રાે છેદી વાતચીતના સંગ્રહ હતા, તે આટલા બધા સૂર્યને લગતાજ કાં હતાે એમ લાકાે અજાયબ થાય છે; પણ એને લગતાે નહિ તા બીજાં શાને લગતાે હાેય વારૂ ? સૂર્યનાં નામાં જેમ અગણિત છે. તેમ તેવિષેની વાર્તા પણ અગણિત છે : પણ સૂર્ધ કેાણ હેતા, કચાંચી આવ્યા અને કુંચાં ગયા, એ પેહલેથી તે છેલે સુધી એક ભેદ રહી ગયા. જાે કે બીજા કાેઇપણ પદાર્થ કરતાં વધારે સારી રીતે તે જણાયલા છે, તાપણ તેમાં સદા કાંઇક ગુદ્ય સમી રહેલુ છે. જેમ એક માનસ બીજાની આંખમાં જાેઇને તેના અંત:કરણની હુંી એોહ માપવાની પેરવી કરે. અને તેના છેક ગુદ્ધ આરમાને પાંહચવાની આશા રાખે---અને જાેકે તે આત્મા તેને જડતા નથી, દેખાતા નથી, અથવા હાથ લગાડચાથી માલમ પડતા નથી, તાેપણ તેનો સત્તા તે માને છે, અને તેવિયે કદી શક લાવતા નથી, બલકે તેનેમાઠે માન તથા પ્યાય પણ ધરાવતાે હોય,—તેમ માનસ કોઇ ખીજા આત્માના સંભાવને માટે આતુરતાથી સૂધ તરફ ઉંચે જોતા, અને જાેકે તે સંભાવવચન તેને કદી મળતાં નહાેતાં, અને જાે કે ખમી નહિ શકાય એવા માટા ઝળકાટથી તેની ઇદ્રિયા ઝાંખવી મારી જઇ અથવા આંધળી થઇ પાછી હઠી જતી, તાપણ પેલું અદ્રષ્ય ત્યાં છે તે વાતના તેને શક નહિજ હતા, તેમજ જ્યાં તેની ઇંદ્રિચા ફાવી ન શકતી, જ્યાં તેની સમજમાં અથવા ધ્યાનમાં તે **હતરી નહિ શકતું, ત્યાં પણ માનસ આંખ** બંધ કરીને તેઉપર વિશ્વાસ રાખે, નોચે પડીને તેની પૂજા કરે, એ બની શકે એમ છે.

હિંદુસ્થાનમાં સં**થલ** જાતના ઘણા કનિષ્ટ લાેક સૂર્યની પૂજા કરેછે એવું કેહવાયછે. તેઓ સૂર્યને **અંદા**, એટલે ચળકતા, કહેછે, કે જે નામ વળી ચંદ્રનું પણ છે. આ નામ ઘણું કરીને સંસકૃત કંદ્ હશે. તેઓ સાથે જે ખ્રિસ્તિ ધર્મકથકદૂત (Missionaries) રહ્યા હતા તેઓને તે લાેકાએ જણાવ્યું કે અંદાએ દુનિયાં પેદા કીધી છે; અને જ્યારે તેઓને કેહવામાં આબ્યું કે એ **અંદા** દુનિયાં પેદા

#### ( ४૯ )

કીધી એમ કેહવું મૂર્ખાઇભર્યું છે, ત્યારે તેઓએ જવાબ વાળ્યા કે 'અમે કંઇ દે**ખીતા ચ'દા**ને માટે નથી કેઢતા પણુ **ટમણુદીઠ ચ'દા**ને માટે કહિય હિચ.'

#### પ્રભાત.

પ્રભાત, પૂર્વે ઉગતા સૂધ, ઝઝકળું, તથા અસ્તપામતા સૂધને માટે કેહવાતું હતું. પણ કેટલાક વખતકેડે આ એ દેખાવ જુદા જુદા થઈ ગયા, અને એમ થતાં પુષ્કળ વાતા તથા કથાના સંગ્રહ થયા. પ્રભાત અને સાંજની સાથેજ થાડા વખતમાં દિવસ અને રાત તથા તેમના જુદા જુદા બેવડા પ્રતિનિધિયા **દિયાસકારો ટ્રેટ્ટ** સંસકૃતના બેઉ જાેડ **અશિવનો**, તથા વળી આકાશ અને પૃથ્વી અને તેઓનાં બહુરપી વંશ આવેછે. ખરેખર હિયાં આપણે ધર્મ અને પ્રા-ચીન કથાના મધ્ય ભાગમાં આવી લાગ્યા છિયે.

## વેદના દેવતાઓમાં સંભળાય એવા પદાર્થો.

-00-----

અત્યાર સુધી આપણે જે જે અસ્પર્શ્ય પદાર્થેાવિષે વિચાર કર્યા છે તે સર્વ આપણી પાસે લાવેલા હતા, અને જેવાની ઇદ્રિથી પારખી શકાતા હતા હવે જે બીજા પદાર્થા, જ્યારે બોજી સર્વ ઇદ્રિથીથી દૂર વસે છે, ત્યારે માત્ર આપણી સાંભળવાની ઇદ્રિથીજ આપણી પાસે લાવી શકાચછે, તેએાવિષે આપણને વિચાર કરવાના છે.\*

<sup>\*</sup> ઝેનોડ્રોન આ પ્રમાણે કહેછે (જુઓ (Mem. IV. 3. 14) 'સૂર્શ જ સધળાંન દેખાય છે તે પોતાની સામુ માનસને જાવા દેતા નથી. પણ જાે કાંઇ તેની સામુ ટીકી ટીકીને જાવાતું કરે તો તેની આંખ આંધળી કરી નાખે છે. વળો તમને માલમ પડશે કે દેવના કાર-ભારિયા આણદીક છે, કેમકે આતા દેખીતું છે કે વિજળી ઉપરથી આવે છે અને તેને માર્ગમાં જેકાંઇ મળે છે તેમાંથી પસાર થઈ બચછે. પણ તે આવતી, જતી રહેતી, અથવા કાેઇ ઉ-પર પડતી દેખાતી નથી; તેમજ પવન પણ દેખાતા નથી. તો પણ તે જે કાંઇ કરે છે તે તો આપણે સારી પેઠે બાણિયે છિયે, તથા આપણો પાસે આવેલા જણાય છે.'

( ५० ) अर्જना.

આપણે ગગડાટ સાંભળિય છિય, પણ જાેઇ શકતા નથી, . અથવા હાથ લગાડી, સુંઘી, કે ચાખી શકતા,નથી. એક આકાર-રહિત ઘેંઘાટ અથવા ગગડાટ, જે આપણે ખાતરીપૂર્વક સમજી શક્ચિછિચ, તે અસલી આર્યાની કલ્પનામાં સમી શકચા નહિ. જ્યારે તેઓના સાંભળવામાં ગગડાટ આવેતા, ત્યારે જેમ જંગલમાંથી એક બરાડતા અવાજ સાંભળીને તેએા કોઈ બરાડનાર અથવા સિંહ કે કોઇ બીજાં પ્રાણી (પછી ગમે તે હૈા) ને માટે તરતજ વિચાર લાવે, તેમ ગગહાટ કરનાર વિષે એાલતા હતા. એક આકાર-રહિત ખરાડની સમજ તેઓને નહિ હતી. હવે ત્યારે ગગડાટકરનાર અથવા બરાડમારતારતાં તામમાં આપણને ક્રશાંતું પેહલવેહલું તામ મળી આવે છે કે જે કદી પણ જાેવામાં આવતું ન હતું, પણ જેની સત્તા કે સારં નરસું કરવાની શક્તિ માટે કશાએ શક ન હતા. વેદમાં ગગડાટ કરનારને 🕃દ્ર કહે છે. અને એક વખત એવું નામ પ્રકટ થયા પછી 3, અર્થવા બરાડમારનારને, વિજ ઘુમાવતા, તીરકામઠાં લઇ ફરતા, પાપીને મારતા, તથા પૂન્યવાનને અચાવતા, અને અધકાર પછી પ્રકાશ, ગરમી પછી તાજગી, અને માંદગી પછી આરોગ્યતા <mark>લાવતા, કાં</mark> કેહવામાં આવેછે, તે આપણે સારી પેઠે સમજી શ-કિચ. ખરેખરૂં જાતાં, એક ઝાડની પેહલી પાંદડી કુટચા પછી તે ગમે એવી ઝડપે વધવા માંડે તાે તે જાેઇને આપણને અજાયબી લાગવી નહિ જાેઇચે.

www.umaragyanbhandar.com

#### ( ૫૧ )

વાયૂ.

ખીજાે લાગણી પદાર્થ, જે મૂખ્ય કરીને આપણી લાગવાની ઇંદ્રિથોજ માલમ પડે છે, અને જાે કે તે વારવાર આપણા કાનની મદદથી તથા આડકતરી રીતે આંખથી જણાય છે, તે લાચૂ છે. જેવા બેદ આપણે કુંકનાર અને કુંક વચે રાખિયે છિયે તેવા બેદ અસલી વિચાર અને ભાષામાં એને માટે પણ નહિ હતા. બંને એકજ છે, અને યાડાં ઘણાં આપણુને પોતાને મળતાં આવે છે. વાચૂ એટલે કુંકનાર, તથા વાત એટલે કુંક અથવા પવનના ઝપાટાની વેદમાં સ્તુતિ કરેલી આપણુને મળી આવે છે, પણ તેમાંએ નર તરીકે, નાન્યતર તરીકે નહિ. જાેકે વાયૂની ઝાઝી વાર સ્તુતિ ગાવામાં આવી નથી, તાપણ જ્યારે પણ ગાવામાં આવી છે ત્યારે તે તે ચેક આતપા બાય છે. જાેકે વાયૂની ઝાઝી વાર સ્તુતિ ગાવામાં આવી નથી, તાપણ જ્યારે પણ ગાવામાં આવી છે ત્યારે તે તે આપળી માં છે. જાેકે આપણે આપણે સાંભળિયે છિયે, કેહવામાં આવેલા છે, કે જેના અવાજા આપણે સાંભળિયે છિયે, જાે કે તેને કદી જાેઈ શકતા નથી.

### મરૂતાે, તુકાન-દેવતા.

-00-

વાયૂ સિવાય બીજા તુકાન-દેવતા અથવા જેને વેદમાં **પ્રફત** એટલે છું દલારા અથવા ઠાકનારા કહ્યા છે, કે જેઓ ઘેલાં માનસની પેઠે વિજળી અને ગગડાઠ સાથે ધુળ ઉડાવતા, ઝાડોને મરડી નાખતા કે ભાંગી નાખતા, ઘરાના નાશ કરતા, અને માનસા તથા જાનવરોના જીવ લેતા, પહાડોને કાડી નાખતા અને ખડકાના ટુકડા કરતા, ઘસી આવે છે, તેઓ છે. એઓ પણ આવે છે અને જાય છે,

#### ( ५२ )

પણ કાેઇથી પકડાતા નથી, અને કચાંથી આવ્યા અને કચાં ગયા, તે પણ કાેઇ કહી શકતું નથી. તેાપણ આ તુફાન-દવતાઓની હયાતીવિષે કાેણ શક લાવશે ? કાેણ તેઓની આગળ વાંકા વળી નમશે નહિ ? અથવા તાે સુવેણ, સુવિચારા અથવા સુ-કર્માથી તેઓને પ્રસન કરશે નહિ ? 'તેઓ આપણા ભુકા કરી નાખશે, આપણે તેઓના નહિ કરી શકશું,' આ કળનામાં પણ ધર્મવિચારને લગતું કાંઇક મૂળ જણાય છે ; એટલુંજ નહિ પણ એ એક ધડાે છે જે **રિલયરમેકરના** મત કરતાં ઘણા જના આપણા વખતમાં પણ વધારે સારી રીતે સમજી શકશો, કે જે ઘણીના મત પ્રમાણે આપણા આધાર કેવળ એક એવી વસ્તુઉપર છે કે જે આપણું જાે કે માપ કરી શકે છે તાપણ આપણે તેનું કરી શકતા નથો. હવે ત્યારે એક બીજી અસલી કથા, કે જેમ અગ્નિમાં તેમ પવનમાં પણ કાંઇ અણુદીઠ, અજાણ્ય, તા પણ ના નહિ પડાય એવું —કદાચ ઇશ્વર પાતે—છે, તા તેથી આપણુને શું અજાયબ થવું ઘટે છે ?

### વરસાદ અને વરસાવનાર.

-00-

છેલે આપણને વરસાદના વિચાર કરવાના રહ્યાછે. અસ્પર્શ્ય પદાર્થાના વર્ગમાં એ ખરે ભાગ્યેજ આવી શકે; અને જાે એને માત્ર પાણી તરીકે ગણવામાં આવે તથા તે નામ આપવામાં આવે, તાે એ સ્પર્શ્ય શબ્દના દરેક અર્થ પ્રમાણે સ્પર્શ્ય પદાર્થ ગણાય. પણ અસલી વિચારાની વળાણ મળતાપણાં કરતાં જીદાપણાં ઉપર વધારે ગયલી જણાયછે. પ્રાચીનકાળના માનસને મનશુ વરસાદ માત્ર પાણી નહિ, પણ એવું પાણી કે જે ક્યાંથો આવેછે તે હજી તેને પ્યબર ન હોતી ; એવું

<sup>\*</sup> એક મખ્યાત જરમન ધર્મજ્ઞાની તથા ભાષાજ્ઞાની.

### ( 43 )

પાણી કે જે જો ઘણા વખત સુધી આવે નહિ તા ઝાડપાન, પાણી, તથા માનસનું માત નિપજવે છે; અને જ્યારે પણ પાછું આવે છે ત્યારે સૃષ્ટિમાં આનંદાસ્તવ કરી નાખે છે. કેટલાક દેશમાં બરાડ મારનાર (ગર્જના કરનાર) અથવા કુંકનાર (વાયૂ) ને વરસાદ આપ-નાર સમજ્યામાં આવ્યા હતા. પણ બીજા દેશા, જ્યાં વરસાદનું વાર્ષિક આવવું માનસને મનશુ મરણ જીવનની વાત હતી, ત્યાં ગર્જના કરનાર તથા કુંકનાર સાથે એક વરસાવનાર અથવા સીપનાર ઉત્પન્ન કર્યામાં આવ્યા હોય, તા તેથી આપણે આશ્ચર્ય પામવુ ન જાે છયે. સંસકૃતમાં વરસાદનાં ટીપાંને **ઈંદ-ઉ** કહે છે, કે જેઓ પાતેજ નર જાતીનાં છે; અને જે તેમને માકલે છે તે **ઇન્દ-૨**, **વરસાવનાર, સીયનાર** કેહવાય છે. આ નામ વેદમાં મુખ્ય દેવતાનું નામ છે, જેનો પૂજા હિંદુસ્થાન અથવા સાત નદિયાની ભૂમીમાં આવી વસેલા આર્યા કરતા હતા.

### વેદનું સર્વદેવમંડળ.

nn

આપણે એ પ્રમાણે જાઈ ચુકયા કે આકાશ, જે અસલ પ્રકાશ આપનાર, દુનિયાંને પ્રકાશિત કરનાર અને તેટલા માટે **દિયાસ** અથવા **ઝિયસ** અથવા **જીપિતર** કેહવાતું, તેને ખદલે તરેહવાર દવતાએા, જેઓ આકાશમાંની કેટલીક મુખ્ય શક્તિયા, જે ગગ-ડાટ, વરસાદ અને તુફાન દેખાડે છે, તેમને કેવી રીતે ગણ્યામાં આવ્યા. એ દેવતાઓસિવાય આખાં જગતને ઢાંકવાની અને તેતું રક્ષણ કરવાની જા ક્રિયા નહિ તાપણ, શક્તિ હતી કે જે આકાશને માત્ર આસમાન તરીકેજ સમજ્યાને ખદલે એક ઢાંકનાર અથવા સર્વસમાવસકરનાર દેવની કલ્પના ઉભી કરવામાં વળી મદદ કરે. 'ઢાંકનાર દેવ' તરીકેની પદ્દિ ઉપરથી તે સહજ રાતના દેવમાં ખદલાઇ જાય, કે જે વળી દિવસના દેવથી નિરાળા છે. અને આ પ્રમાણે રાત અને દિવસ, સહવાર અને સાંજ, આકાશ અને પૃથ્વીદર્શક પરસ્પર સંખંધ ધરાવતા દેવાની કલ્પના હભી થાય. હવે આ દેરફારોમાં હેલા દરેક આપણી આંખ આગળ વેદમાં મા-લમ પડે છે. અને એ દેરફારાથી જાહિયા દેવા હત્પન્ન થયા છે, જેવા કે **લટ્ણ**, સર્વસમાવસ કરનાર દેવ, ગ્રીક યુરેનાસ તથા (મન્ન, દિવસના પ્રકાશિત સૂર્ય; આદિવના, સહવાર અને સાંજ; **દ્યાવા-પૃથિવી**, આકાશ અને પૃથ્વી, ઈ૦.

આ પ્રમાણે વેદના કવિયાનું લગભગ આ ખું સર્વદેવમંડળ, અને આર્યવૃતનું સર્વથી પુરાનું સર્વદેવમંડળ આપણી નજર સામે જાણે ઉલું થતું આપણે જાેયું. આપણે તા માત્ર મૂળ તપાસ્યાં છે, પણ જા કવિતાનાં કીરણ અને તર્કવિદ્યાની ગરમી આગળ આ મૂળા મુકવામાં આવે તા તેની વૃદ્ધિ કેટલી બધી થાય તે આપણે સહજ વિચારી શકિય. દવતા તથા દવાના આપણે ત્રણ વર્ગ આળખવા શિખ્યા છિયે; હું દવતા (Gods) શબ્દ વાપરૂં છું, દે-મંદે બીજા દાઈ મળતા નથી; પ્રાણી (Beings), શકિત (Powers), ગતિશકિત (Forces), અસુર (Spirits) એ સઘળા શબ્દા વાપરી નહિ શકાય એટલા ભાવવાચક અથવા મનાગત છે.

(૧) **અ**ે-**દેવતા,** જેવા કે ઝાડો, પહાડો, નદિયા, પૃથ્વી અને સમુદ્ર (અર્ધ સ્પર્શ્ય પદાર્થા.)

(ર) દેવતા જેવા કે આકાશ, સૂર્ય, ચંદ્ર, અરૂણેાદય, અ ગ્નિ, (અસ્પર્શ્ય પદાર્થેા); વળી ગગડાઠ, વિજળી, વાયૂ અને વર-સાદ ; જાે કે આ છેલા ચાર તેઓના અનિયમિત દેખાવાને લીધે એક જીદા વર્ગમાં મુકા શકાય, અને જેઓ અત્યંત ક્રિયાશક્ત અને ક્રિયાદર્શક (Dramatic) દેવાના ગુણ ધરાવે છે. ( ૫૫ ) દેવૉ.

આ સર્વ પદાર્થા માટે દેવા અને દેવતા શબ્દા કરતાં બીજા વધારે વિજાડ (કઢંગા) શબ્દ જણાતા નથી. એક વર્ત્લનાં એ મધ્યબીંદ વિષે બોલિવું જેવું અચાગ્ય છે તેવું ઇશ્વરને માટેના આપણા શબ્દ બહુવચનમાં વાપરવા તર્કશાસ પ્રમાણ *છે.* પણ એ વાત એક કોરે મુક્તાં **દેવતા** શબ્દ અથવા ગ્રીક **દીઑાઇ** કે લાતિન **દ્રીસ્માઈ** વાપરવેા એ વખતની ગણત્રીમાં ગાળે৷ મુક્વા જેવું છે. સર્વથી સરસ રીત તે৷ એ છે કે સંસક્ત શબ્દ દેવ જાળવી રાખવા. જેમ આપણે આગળ જાઈ ગયા તેમ દેવાના અસલ અર્ધ પ્રકાશતું થાય છે, અને તે આકાશ, અગ્નિ, અરૂણા-દય, મૂર્ય, તથા વળી નદિયા, ઝાડાે, પહાડાેને લાગ પાડવા માટે એક વેશેષણ હતા. આ પ્રમાણે તે શબ્દ એક સાધારણ નામ થર્યું અને વેદમાં પણ એવું જાનું કાેઇ મંત્ર નથી કે જેમાં **દેવ** શબ્દ રાત અને શિયાળાનો અંધકાર શક્તિયા વિરૂદ્ધ આકાશવાસી અને પ્રકાશતા પ્રાણી વિષેનો પારંભની સામાન્ય કલ્પના નહિ રપ્પાડતા હાય. તેના મળાર્થ જેમ જેમ ભુલાતા ગયા, તેમ તેમ દેવ શબ્દ સર્વ પ્રકાશતી શક્તિયાનું નામ થયું, અને એજ શબ્દ લાતિન દીયસ અને આપણા દીઇતી શબ્દમાં હમણાં મળી. આવે છે. વેદના દેવ અને આપણા દિવી નિતિ (ઇશ્વરી અધ-વા આકાશી શકિત) કે જે આપણા અર્થ સારે છે તે ખેની વચે જેવું ધ્વનીનું તેવુંજ વિચારનું પણ નૈરંતર્ધ\* છે.

\* ચાલુપણું

## ( પ૬ ) દેખીતું અને અણદીઠ.

-00-----

હું જે તમને દેખાડવા માંગતા હતા, એટલે કે દેખીતા પદાર્થ ઉપરથી અણદીડ ઉપર તથા ચળકતાં પ્રાણી, દેવા, જેમને નદીની પેઠે હાથ લગાડી શકાય, ગગડાટની પેઠે સાંભળી શકાય, સૂર્યની પેઠે જોઇ શકાય, તેઓ ઉપરથી જે દેવા અથવા દેવતાઓ હાથ લગાડી, સાંભળી કે જાઈ શકાય નહી, તેઓ ઉપર કેવી રીતે આવવું થયું, તે આપણે જોયું છે. આપણા વડીલા ઇંદ્રિયાથી માલમ પડે તેવી વસ્તુના મંડળમાંથી, ઇંદ્રિયાથી માલમ નહી પડે એવી વસ્તુના મંડળ તરફ વધ્યા તેના ખરેખરા પત્તા દેવ અથવા દિયુસ શ-બદમાં દેખાય છે. સૃષ્ટિએ પોતેજ તે માર્ગ દર્શાવ્યા હતા; અથવા જા સૃષ્ટિ પોતે પણ વેશધારણ કરેલ એક દેવીજ હાેય, તા તેના કરતાં કે:ઇ વધારે મોટી અને ચઢિયાતી શક્તિએ માર્ગ દેખાડયા હોય. એ જીને માર્ગ હાલ જેમ આપણે જઇય છિય, તેમ આગલા આર્યા પણ જાણીતા ઉપરથી અજાણ, અને સૃષ્ટિ ઉપરથી સૃષ્ટિના કત્તા આગળ પોંદુા-ચ્યા હતા.

પણ તમે કેંદ્રશા કે ' એ પ્રવાસ અઘટિત હતા. એ આપ-ણને અનેકેશ્વરમત, અને એકેશ્વરમત ઉપર લઇ જઇને, છેલે સર-વાલે સઘળા સત્યવાન વિચારનારાને નાસ્તિક બનાવે. માનસને કર્ત્તા અથવા કર્મ માટે નહિ પણ કાર્ય અને ખરાજ બનાવા માટે બાલ-વાની સત્તા છે'.

મારાે ઉત્તર આ છે: 'ખર છે કે તે રસ્તા વેદના આર્યાને, અનેકેશ્વરી, એકેશ્વરી, અને નાસ્તિક મત તરફ લઇ ગયા ; પણ અસલી દેવાે અથવા દેવતાને નાકણ્યુલ રાખ્યા પછી તેઓ કરતાં જે વધારે ચઢતું હતું, એટલે જગતના ખરેખરાે આત્મા, તેમજ તેઓના પાતાના ખરા આત્મા જ્યાં સુધી જડયા નહિ ત્યાં સુધી તેઓ મુગા એઠા નહિ. આપણે પાંતે પણ અસલી આર્યાથી આ વિષયમાં જીદા નથી. આપણે પણ જયારે એક કામ જાઇચ ત્યારે તેના કત્તાને, અને એક ખરાે બનાવ જાઇચ ત્યારે તેના બનાવનારને કપ્યુલ રાખવા જાઇચ. તે કત્તા અથવા બનાવનારને કાઢી નાખા, અને પછી ખરી વાત ખરી તરીકે રેહશે નહિ, અને કાર્ય, કાર્ય તરીકે રેહશે નહિ. આપણી સઘળી ભાષા, એટલે આપણા આખા વિચાર, આપણી સત્તા, તે ઉપર આધાર રાખે છે. તે કાઢી નાખા તે આપણા બિત્રની આંખા સ્વાભાવિક શકિત ખાહી દેશે, તે આંખા તો આપણા બિત્રની આંખા સ્વાભાવિક શકિત ખાહી દેશે, તે આંખા તો આપણા બિત્રની આંખા સ્વાભાવિક શકિત ખાહી દેશે, તે આંખા આતમા અલાપ થઈ જશે. આપણે પણ પછી કત્તા નહિ, પણ માત્ર કાર્ય બની જઇશું, કાર્યશક્તિ વિનાનાં યંત્રા, આત્માવિનાનાં પ્રાણિયા બનશું.

ના, પેલાે જીના માર્ગ, જ્યાંથી આર્ય લાેકાે દેખીતાં ઉપરથી અણુ-દીઠ, અને અંતવાન ઉપરથી અનંતભણી ગયા, તે માર્ગ લાંગા અને ઉભા ચઢાવવાળાે હતા ; પણ તે ખરા માર્ગ હતા, અને જાેકે તેના છેઠા સુધી આપણે અંહી પૃથ્વી ઉપરથી પાંહથી નહિ શક્ચિ, તાપણ આપણે તે ઉપર વિશ્વાશ રાખશું, કારણ કે આપણે માટે બીજાે કાેઈ માર્ગ છેજ નહિ. ઠેકાણે ઠેકાણેથી માનસ તે માર્ગ આગળ અને આગળ વધ્યા છે. જેમ જેમ આપણે ઉંચ જતા જઇય છિયે, તેમ તેમ આ જગત નાનું થતું જાયછે, અને આકાશ આગળ આવતું જાયછે. પ્રત્યક નવી દ્રષ્ટિમયાદા નજરે પડતાં આ-પણી નજર વધારે બાહળી થતી જાયછે, આપણું હૃદય વધારે માટું થતું જાયછે, અને આપણા શબ્દના અર્થ વધારે ઉંડા થતા જાયછે.

મારા પરમ મિત્રામાંના એક, કે જેના અવાજ થાેડુંકની વાત ઉપર **ઉવેસ્તમિન્ર્તરન**ા મઠમાં સભળાતાે હતા, અને જેની તાદશ (આબેહુબ) છબી, જે એક સ્તેહિને હાથે ચિતરાયલી હાેવાથી મારા શ્રાેતાજના (સાંભળનારા)નાં મનવિશે ઉભી રેહશે, તેના ૮ શબ્દા હું ટાંકં આલેસ કિંગ્સલે કહી અપછે કે—''પેલા ભાળાદીલના આપણા પૂર્વજો પૃથ્વીલપર આસપાસ નજર ફેરવી જાઇને પાતાનાં મનસાયે ભાલતા કે, તે સવૈપિતા, જા સર્વ-પિતા કહીં હાય, તા કચાં છે? આ પૃથ્વીમાં તા નહિ; કારણ કે તેના તા નાશ થશે. તેમજ સૂર્ય, ચંદ્ર, તારામાં નહિ; કેમકે તે-ઓના પણ નાશ થનાર છે; તે, કે જે સર્વદા છવે છે, તે કચાં છે?"

''પછી તેઓએ ઉંચે તજર કીધી અને સૂર્ય, ચંદ્ર, તારા, અને જે પણ સઘળું વિકારી છે અને રેહશે તેની પેલી પાર, જેમ તેઓએ ધાર્યું હતું તેમ ખુલ્લું, આસમાની આકારા, આકાશતું અપાર મંડળ તેઓએ દીડ્રું."

"તે કદિચ બદલાયું નહિ. તે સદા જેમ હતું તેમજ રહ્યું. વાદળાં અને તુફાન તથા ગાજી રહેલી દુનિયાંના સર્વ ઘોંઘાટ, તેની ઘણુ નીચે થતા રહ્યા. પણ તે આકાશ સદાના જેવું ખુલ્લું અને . શાંત રહ્યું. પેલેય નહિ બદલાય એવા સર્વ-પિતા અવિકારી આકાશમાં હાેવા જાેઇચે; આકાશના જેવા ચળકતા, પવિત્ર અને અનંત; વળી આકાશના જેવાજ માૈન અને અત્યંત દૂર."

અને તે સર્વ-પિતાને કચે નામે બાલાવતા હતા ? પાંચ હજાર વરસની વાલઉપર, અથવા કદાચ તેની પણ પૂર્વે, આર્યપ્રજા, જે હજી સંસકૃત, ગ્રીક કે લાતિન ભાષા એાલતી ન હતી, તે તેને દિગ્રુ-પતર, આકાશ-પિતા કેહતી હતી. ચાર હજાર વરસની વાતઉપર, અથવા કદાચ તેની પણ પૂર્વે, જે આર્યેા પંજાબની નદિચાની દક્ષિણે આવી વસ્યા હતા, તેઓ તેને દિચાબ-પિતા, આકાશ-પિતા કેડુતા હતા.

ત્રણ હુજાર વરસનો વાતહપર, અથવા કદાચ તેની પણ પૂર્વે, **હિલેસપાન્ત**ના કોનારાઉપર વસતા આર્યેા તેને ઝિ-**યસ-પેતર** આકાશ-પિતા કેહતા હતા.

એ હજાર વરસ ઉપર, ઈતલીના આર્યેા પેલાં ચળકતાં

#### ( पेट )

આકાશ, પેલા પ્રાેઢ પ્રકાશ તરફ નેવું અને તેને જી-પિતર, આકાશ-પિતા કરી કેહતા.

અને એક હુજાર વરસ ઉપર એજ આકાશ-પિતા અને સર્વ-પિતાની પ્રાર્થના જંબનીનાં ઘેય જંગલામાં આપણા પાતા-ના પૂર્વજા, ત્યુંતાનિક આર્યાએ કીધી હતી, કે જ્યારે તેનું અસલી નામ તિગ્રુ અથવા ઝિટેશ કદાચ છેલીજ વાર સાંભળ-વામાં આવ્યું હશે.

પણ કાંઈ પણ વિચાર અથવા કાંઇ પણ નામ સમૂળું ભુલી જવાતું નથી. અને અંહી આ અસલી મઠ, કે જે એક વધારે જીના વખતના રામન મંદ્રીરનાં ખંડેર ઉપર બાંધવામાં આ-વેલા છે, તેમાં પણ પેલા અદશ્ય, અનંત, જે આપણી સર્વ બાજીએ હાજર છે, પેલા નહિ જણાયલા, પેલા સૃષ્ટિના ખરા આત્મા અને જે આપણા પોતાના પણ પરા આત્મા છે, તેનું નામ આત્મા અને જે આપણા પોતાના પણ પરા આત્મા છે, તેનું નામ જા આપણને જાઇતું હાય તા, આપણે પોતે પણ કરી એક વાર બાળકપેરે એક નાની અધારી આરડીમાં ગુઠણ મહિય પડી, આ કરતાં વધારે સાર નામ હચ્ચારી નહિ શકવાના કે: 'આપણા (પિતા જે આકાશમાં વસે છે.'

# અનંતતા તથા નિયમના વિચાર

#### શ્રદ્ધા એ કાંઇજ નથી કે જેનુ' જ્ઞાન પ્રથમ ઇંદ્રિચા∙ ની જાણમાં ન આવતુ' હેાય.

દરરાેજ, દૈંર અડવાડિયે, દર માસે, અને દર ત્રણ માસે **લાેકામાં ઘણાં આે**હાેળાં વંચાતાં વર્ત્તમાનપત્રા હાલ આપણન એવું સમજાવાની અકેક સાથે સરસાઇ કરેછે કે, ઇર્મના વખત વહી ગયા છે; કે ધર્મભાવ માત્ર આપણી સમજશક્તિની ભૂલ છે અથવા તાે બાહવાવસ્થામાં લાગુ પડેલાે કાંઇ રાેગ છે : કે દેવતાઓ અંતે સપડાઇ ગયા છે અને ખાટા કરી ચુક્યા છે; કે ઇંદ્રિયા મારકતે જે જ્ઞાન મળે છે તે સિવાય બીજુનું કાંઇ સંભવિત નથી : કે આપણે તથત્વ (ખરેખરી વાત) તથા અંતવાન (Finite, એટલે **ઇંદ્રિયો જણાય એવા) પદાર્થાથી સ**ંતાષ પામવું જેા**ઇઘ**, અને અન નંત, અદ્ભૂત, અથવા ઇશ્વરી એવા શબ્દોને બવિષ્ચના શબ્દકોશ માંહેથી કાઢી નાખવા જાેઇચે. આ ભાષાણામાં કાેઈ પણ પ્રકારના ધર્મના ખચાવ કે તે ઉપર હુમલા કરવાના મારા હેતુ નથીઃ આ એ કામમાંના એક અથવા ખોજા માટે માનસનાે કાંઇ ટાેટાે નથી. માર્ક કામ, જે મેં પાતેજ ગાતી કાઢ્યું છે, અને જે મને લાગ્યું કે આ ભાષાણાના સ્થાપનાર\*ના આત્માએ મારે માટે ગોતેલું છે, તે કેવળ જાદું છે. તે કામ ઇતિહાસ તથા માનસિકશાસને લગતું છે. અમુક ધારેલા ધર્મ, સંપૂર્ણ, અસંપૂર્ણ, અથવા ખરા કે ખાેઠા છે તે, પર-માર્થજ્ઞાની, પછી તેએ, ખ્રાહ્મણ કે શ્રમણ, માએદ્ર કે મુલ્લાં, રાખી

\* મીર રાબર્ટ હિબરે.

### ( ૬१ )

કે 'દાકતર ઑફ દ્રિવીનિતી' ની પદિ ધરાવનાર ધર્મગુર હાે, તેમને ગુકરર કરવા દા. જે આપણે જાણવા માગિયે હિયે તે એ છે કે, ધર્મ શો રીતે સંભવિત છે; આપણા સરખાં મનુષ્યાને ધર્મ પ્રથમ કેમ મળ્યા હશે? ધર્મ શું છે? અને હાલ જેવા છે તેવા શાથી ખન્યા ?

જ્યારે આપણે ભાષાવિદ્યા શિખતા હૈાઇચે ત્યારે આપણે સર્વથી પેંદ્દેલા ઉદ્દેશ એક ભાષા બીજી કરતાં વધારે સંપૂર્ણ છે, અથવા એક ભાષામાં બીજી કરતાં વિલક્ષણ નાંમાં કે અદભૂત ક્રિયા-પદા વધારે છે, તે શાધી કાઢવાના નથી. આપણે એવી ખાતરીથી કાંઇ આરંભ કરતા નથી કે પ્રથમમાં માત્ર એકજા ભાષા હતી--કે જે ભાષા એવાં નામને યાગ્ય હાેય---હાલ છે, કે ભવિષ્યમાં થશે. ના, આપણે તા માત્ર ખરી બીનાઓને એકઠી કરિયે છિયે; તેઓને જીદા-જીદા વર્ગામાં ગાઠવિયે છિયે, તેઓના અર્થ સમજવાની પેરવી ક-રિયે છિયે, અને એવે પ્રકારે સઘળી ભાષાની ખરેખરી પૂર્વગ સ્થીતિ, મનુષ્ય વાચાની વૃદ્ધિ તથા નાશ જે નિયમાં ઉપર આધાર રાખેછે તે નિયમા, અને ભાષા માત્ર જે સ્થળ (Goal) તરફ જવાની વ-લાણ ધરાવે છે તે સ્થળ, વધારે અને વધારે શાધી કાઢવાની આશા રાખ્યે છિયે.

ધર્મવિદ્યામાં પણુ એજ પ્રમાણુ છે. આપણામાંના દરેક જન પોતાની સ્વદેશી ભાષા અથવા પોતાના સ્વદેશી ધર્મને માટે પોતાના જીવેં ભાવ ધરાવતા હશે; પણુ ઇતિહાસકર્ત્તા તરીકે આપણુ સર્વ તરફ એકજ સરખી વર્ત્તણુક રાખવી જોઇચે ધર્મના ઇતિહાસની જે જે સાબીતિચા આખી દુનિયાં ઉપર મળી આવે તે સઘળીન એકઠી કરવાનું, બારીકીથી તપાસવાનું, અને જીદાજીદા વર્ગોમાં ગાઠ-વવાનું માત્ર આપણું કામ છે, અને આ પ્રમાણુ ધર્મ માત્રની અ-વશ્ય પૂર્વગ સ્થીતિ, મનુષ્યધર્મની વૃદ્ધિ અને વિનાશ જે નિયમા ઉપર આધાર રાખેછે તે નિયમા, તેમજ જે ઇશ્વરને પીછાનવાની ધર્મ માત્ર વક્ષાણુ રાખેછે તે ઇશ્વરને શાધી કાઢવાના ચત્ન કરિચ છિચે. સંસારમાં માત્ર એકજ સાવજનિક ભાષા થઇ શકે કે નહિ એ પ્રશ્નના હત્તર આપવા જેટલા ભારી છે, તેટલાજ ભારી એકજ સંપૂર્ણ સાવજનિક ધર્મ થઇ શકે કે નહિ એ પ્રશ્ન છે. જાે આપણે એટલુંજ જાણવા સાર્મથવાન થયા કે, એક અત્યંત અસંપૂર્ણ ભા-ષાની પેઠે એક અત્યંત અસંપૂર્ણ ધર્મ પણ આપણી સઘળી કલ્પના શક્તિથી સમજી નહિ શકાય એવા કાંઇક વિચિત્ર છે, તા, એ ઢડાે, જીદી જીદી વેદાંતશાળાઓમાં ઘણાક ઢડા શિખ્યા બરાબર છે.

આતે એક ઘણી જીતી કેહવત છે કે, કાેઇપણ વસ્તુની ઉત્પ-ત્તિ જાણ્યા સિવાય આપણે તેને કદી પોછાની શકતા નથી. આ-પણુ ધર્મ વિષે ઘણું જાણતા હાેઇચે, આપણુ દુનિયાંની ઘણી ખરી ધર્મપોથિયા, પંથપોથિયા, પ્રશ્નાત્તરાવળિયા, અને પ્રાર્થના વિધિયા વાંચી ગયા હેાઇચે, તાપણ ખુદ ધર્મ કાંઈ એવું હાેય કે તેને સમ-જવું આપણી કલ્પનાની કેવળ ખાહાર હાૅય, સિવાય કે તે જ્યાંથી પેઢેલા નિકળ્યા ત્યાંથી તેનાં ઉંડાંમાં ઉંડાં મૂળ સુધી આપણે પાંહ-ચવાને શક્તિવાન થઇચે. એ કરતાં, એટલે ધર્મનાં સજીવ અને આદિ મૂળા શાધવાના ચત્ન કરતાં, સઘળા વિદ્વાનાએ જે કાંઈ લે-વાની છુટ આપેલી છે, પછી તે વિધિવાદી (Positive) કે નિષેધવાદી, (Negative) હાય, તે સિવાય કાંઈ પણ બીજી આપણે આગળથી સ્વિકારવું નહિ જાેઇચ. મારાં પેઢલાં ભાષાણુમાં મેં ખુલાસાે કીધા છે કે, વિદ્વાનાની કણુલાતા પ્રમાણુ ચાલવાને હુ<sup>ં</sup> કેવા તૈયાર છું, અને મારા કામના છેક છેડા સુધી એ કહ્યુલાતાને વળગી રેહવા માગું છું. આપણને કેહવામાં આવ્યું હતું કે સઘળું જ્ઞાન, જ્ઞાન તરીકે ગ-ણાય તેઢલા માટે, બે અને માંત્ર બેજ દારાએ પસાર થવું જો-ઇય, ઇંદ્રિદ્વારા અને તર્કદ્વારા. ધર્મજ્ઞાન, ખર કે એાટું, આ એ દરવાજામાંથી પસાર થયલું હાેવું જોઇચે. એઠલા માટે આપણો આ છેઉ દરવાજા આગળ આપણું મથક કરિયે છિયે. કેાઈ પણ વસ્તુ જે આ એ સિવાય બીજે દ્વારે દાખલ થચલી છે એવાે દાવો કરે, પછી તે દ્વાર 'પ્રથમ પ્રકટિકરણ' કેહવાય, કે 'ધર્મ પ્રેરણા' કેહેવાચ, તાેપણ તેને વિચારથી ઉલટા ગણીને નાકમ્પ્રલ કરવા જાે-ઇચે; અને જે પણ કાંઈ પેંહલે ઇ દ્રિયાના દરવાજામાંથી પસાર થયાવિના તર્કશાક્તિને દરવાજે દાખલ થયલ છે એવા દાવા કરે, તેને પણ પુરતી સત્તા વગરનું ગણી નાકપ્રલ રાખવું જાેઇચે, અથવા કાંઇ નહિ તાે પેંહલે દરવાજે જઇને પાતાની ચાગ્યતાની પૂર્ણ સાબીતી દેખાડવા ત્યાં પાછા જવા તેને આજ્ઞા કરવી જોઇચે.

આ સરતા ખહાલ રાખ્યાપછી મેં મારાં ભાષણાના મુખ્ય હેતુ એવાજ રાખ્યા કે, ધર્મને લગતા વિચારાને પેહલવેહેલા આ-પણી ઈદ્રિયાના દરવાજામાંથી પસાર થતી વેળાએ પકડવા એટલે કે જે કલ્પનાથી ધર્મ વિચારનું મુખ્ય સત્વ બનેલું છે તે કલ્પનાનાં લાગણી કે ઈદ્રિથી માલમ પડે એવાં ભાતિક (Matorial) મૂળા શાધી કાઢવાં.

મેં પેહુલવેહુલાં એવું દેખાડવાના યત્ન કીધા કે, અનંત વિષેના વિચાર, કે જે સઘળા ધર્મવિચારોનું મૂળછે, તે માત્ર તર્ક શક્તિએ શુન્યતામાંથી ઉત્પન્ન કર્યા નથી, પણ તેને આપણી ઇ દ્રિ-ચાએ તેનાં મૂળરૂપમાં આપેલા છે. જો અનંત વિષેના વિચારને ઇંદ્રિથી જણાય એવા પદાર્થના ઠેકાે ન હાેચ તા, આપણને આ-પણી સરત પ્રમાણે તેને નાકબુલ કરવા પડે સર દાયલ્યૂ હિંમિ-લતનની સાથે જાે એકમળતા થઇને આપણે કહિયે કે, અનંત વિષેના ખ્યાલ તકેશાસ પ્રમાણે અવશ્ય છે: તથા આંપણને (ઇશ્વરે) એવા ખનાવેલાછે કે જ્યાં પણ સ્થળ અને કાળની હુદ ડરાવિચે તાપણ તે હુદની પેલીમેર સ્થળ અને કાળ છે એમ આપણી સમ. જમાં આવે છે, તેા એમ છેોલવું પૂર્ણ કેહવાય નહિ હું ના નથી પાડતા કે એ સર્વમાં સચ્ચાઈ છે; પણ હું માનું છું કે હું 'પાત એમ કહ્યુલ કરવાને બંધાચલાે છું કે આપણી સામીપક્ષવાળાએ એવા વાદ કલુલ રાખવાજ જાેઇચે એમ નથી. એટલા માટે મેં એવું દેખાડવાના યત્ન કર્યા કે આંતવાન (Finite) ની પેલીમેર, પાછળ, નીચે અને અંદર, અનંત સદા આપણી ઇદ્રિયોથી દેખાય છે. તે આપણી

ઉપર ધસ્યા આવેછે, આપણી ઉપર દરેક બાજીએથી વધતા જાયછે જેને આપણે સ્થળમાં અને કાળમાં, આકારમાં અને ભાષામાં અંત-વાન (Finite) કહિયે છિયે, તે એક છુરપા અથવા જાળ, જે આ-પણે પાતેજ અનંત (Infinite) ઉપર નાખીછે, તે સિવાય બીજાં કાંઈ નથો. જેટલું અંતવાનવિના અનંત કલ્પનામાં નહિ આવી શકે, તેટલુંજ અનંતવિના અંતવાન છુદ એકલુંજ આપણી કલ્પ-નામાં નહિ આવી. શકે એવું છે. જે અંતવંત પદાર્થા આપણને ઇંદ્રિયા, શ્રહા કે બીજાં ગમે તે કહા, તેથી જણાય છે, તેઓ સાથે જેવે પ્રકારે તર્ક-શાઉત વર્તે છે, તેવેજ પ્રકારે અનંત, કે જે અંત-વાનને તળિયે માલમ પડે છે, તેની સાથે પણ વર્તે છે. જેને આ-પણે ઇંદ્રિ, તર્ક અને શ્રહા કહિયે છિયે, તે માત્ર એકજ દષ્ટા નાં ત્રણ કાર્યા છે: પણ ઇંદ્રિવિના આપણા સરખાં મનુષ્યને તેા સમજશાઉત અને શ્રહા ખંતે અશક્ય છે.

હિંદુસ્થાનના પ્રાંચીન ધર્મના ઇતિહાસ જેટલા આજ સુધીમાં આપણે શાધવા શાંતવાન થયા છિચે તેટલા આપણને જાણે અંત-વાનના પડદા પછવાડે સંતાયલા અનંતને નામ આપવાના તરેહવાર ય-ત્નાના વર્ણન સરખા છે. હિંદુસ્થાનના અસલી આર્યાને, વેદના કવિચાને, પહેલવેહલાં તે અદશ્ય, તે ખેમાલુમ અથવા અનંત, ઝાડા, પહાડા અને નદિચામાં; અરૂણાદય અને સૂર્યમાં; અગ્નિ, તુ-ફાન-વાયુ અને ગર્જનામાં કેવી રીતે દેખાચા; અને આ સઘળામાં એક આત્મા, એક સત્વ, એક ઇશ્વરી ટેકા, અથવા ગમે તે બીજી નામ તેને આપા, તેછે, એમ કેવી રીતે તેઓએ માની લીધું; અને એમ માન નતાં દેખીતા પદાર્થોની પછવાડે અણદીઠની, તથા લાકિક પા-છળ અલાકિક અને અંતવંત પાછળ અથવા માંહે અનંદની સમ-ક્ષતા (હાજરી) તેઓને સદા કેવી રીતે જણાતી હતી, તે આપણે જાયું છે. તેઓએ આપેલાં નામ (the nomina) ખાટાં હાય, પણ જે નામ આપ્યું (the numina) તેની પાછળ કીધેલા શાધ વાસ્તવિક હતા. ગમે તેમ હોય, પણ આપણામાંના ઘણાખરાઓને

#### ( ६५ )

એ શાધ જેટલે દૂર લઇ ગયાછે, તેટલેજ દૂર અસલી આર્યાને પણ તે કેવા રીત લઇ ગયા હતા, એટલેકે **પિતા અાકાશમાં છે** તેની પીછાન કેવી રીત થઇહેતી, તે આપણે જાેચું છે.

એટલુંજ નહિ, પણ આપણે જાેઇશું કે એ શાધ તેઓને એ કરતાં પણ વધારે આગળ લઈ ગયા ઇશ્વર પિતા નથી, એટલે પિતાસમાન છે, અને પાછળથી પિતા છે, એવા ખ્યાલ વેદમાં ઘણા ત્રાચીન કાળના માલમપડેછે. ઋગવેદનું પેઢલુંજ સુકત, જે અગ્નિવિષે છે, તેમાં આ પ્રમાણે છે: 'જેમ એક પિતા પાતાના યુત્રઉપર કૃષા રાખેછે તેમ તું અમારીઉપર રાખજે'. ઐજ વિચાર કરી કરી વેદનાં મંત્રામાં આવ્યા કરેછે. ઋગવેદ ૧,૧૦૪,૯માં આપણે આ પ્રમાણે વાંચિત્ર છિયે. 'અમને સાંભળ, ઇંદ્ર, પિતા સમાન.' 3,૪૯.૩ માં કવિ કહેછે કે ઇદ્ર એક પિતા પ્રમાણે ખેા-(ાક આપેછે: અને આપણી ઉપર માયા રાપેછે. ૭,૫૪,૨ માં એક પિતા તેના પુત્રાતરક જેવી માયા રાખેછે તેવાજ માયાળુ થવાને ત્તેને વિનતો કરવામાં આવેલીછે. વળી ઋગવેદ, ૮,૨૧,૧૪ માં આ-પણ વાંચિચે છિચે કે 'જ્યારે તું ગર્જના કરેછે, અને વાદળાંને એ-કઠાં કરેછે, ત્યારે તું પિતાસમાન કેહવાયછે'. ઋગવેદ ૧૦,૩૩,૩ 'જેમ ઉંદરેા પોતાની પ્રછડી કરડી ખાયછે, તેમ હં જેવું સર્વશક્તિમાન દાશ્વરના પુજારી છું, તેને દુ:ખ ખાઈ જાયછે. એ સર્વશક્તિમાન ઇંદ્ર, એક વખત અમારી ઉપર કૃપાળુ થા ! અમારી ઉપર પિતા સમાન થા !' ઋગવેદ ૧૦,૬૯,૧૦ 'જેમ એક પિતા પોતાના Ч-ત્રને ખાળામાં બેસાડેછે, તેમ તેને તેં બેસાડઘા.' ઋગવેદ રૂ,પરુ,ર **બ્જેમ એક પુત્ર તેના વસ્તની કારથી** પાતાના પિતાને પકડેછે, તેમ આ અતિમધુર ગાયનથી હું તને પકડું છુ.' ખરેખર એવી અપેડીજ પ્રજાઓ છે કે જેઓ પાતાના દશ્વિર, અથવા દશ્વિરાને (પતાનું નામ આપતી ન હોય.

e

# ( 55 )

પણ જેમ આપણી બાબ્યાવસ્થાના ભાવમાં\* ઇશ્વરને પિતા કેહવાથી દીલાસા મળે*છે*, તેમ જોકે અસલી આર્યાને પાેતાના **ભા**-વનો બાબ્યાવસ્થા† માં દીલાસાે મળ્યાે હતાે, તાેપણુ તેઓને થાેડા વખતમાં માલમ પડ્યું કે **પિતા** પણ મનુબ્યનામ હતું, અને સઘળાં મનુષ્યનામાપેઠે એ નામ પણ જેટલું જણાવવું જોઇય ત જાતાં ઘણુંજ ચાકું જણાવી શક્યું. એક બાળક જે પૂર ભાવથી છવેછે અને મરી જાયછે, કે તે એક ઘરથી બીજે ઘર અને એક પિતાપાસથી બીજા પિતાપાસે જાયછે, તેના જેવી સ્થીતિ જેમ આપણે માગ્યે છિચે, તેમ આપણા અસલી વડીલાેની સ્થીતિ પણ આપણું માગ્ય. જેમ દરેક બાળક માટું થતાં જાણુછે કે તેના પિતા માત્ર એક બાળકસમાન છે તથા બીજા પિતાઓના પુત્ર છે; જેમ ઘણાંક બાળકોને જે વિચારોથી તેમના મનમાં વિતાગુણનું કે-વળ સત્વ હત્પન્ન થયું હતું, તેવિષેના વિચાર માેટપણમાં આવતાં એક પછી એક તછ દવા પડેયા, તેમ આપણા પૂર્વને એવું જાણવા શિખ્યા અને આપણને શિખવાનું છે કે, જો પિતા શબ્દ હંછ આપણે ઇશ્વરને લગાડવા માંગતાહાઇયે, તેા તેમાંથી એક પછી એક સઘળા વાચ્ચા, ખરે તેમાં જે પણ કલ્પિ શકાય, તે સઘળું કાઢી નાખવું જોઇચે. એ શબ્દ (પિતા) જેટલા માનસને લાગુપડી શકેછે તેટલા ઇજારને લાગુ પડતા નથી: જેટલા ઈશ્વરને લાગુ પડી શકેછે તેટલા માનસને લાગુ પડતા નથી. 'પૃથ્વી ઉપર કેાઇ પણ માનસને તારા પિતા કેહતા ના : કારણ કે તારા પિતા તા એકજ છે જે આકાશમાં છે.' ઉપમા જેમ પ્રથમમાં તિહુધાર્થથી થઈ, તેમ ઘણીક વેબા તેના અંત પણ નિષેધાર્થથી આ-વછે. પેલા અનંત, કે જેની સમક્ષતા માનસને સર્વ ઠેકાણે જણાઈ છે, તેને અપાચલાં અગ્નિ, તુફાની વાયુ, આકાશ, ધણી અથવા એવાંજ ઓજાં નામા કરતાં એશક પિતા નામ વધારે સાર છે. પણ વળી પિતા પણ એક અબળ (અધુરં) મનુષ્ય નામછે, કે જે

<sup>\*</sup> બચપણમાં જે વિશ્વાસ રાખ્યે છિયે તે.

<sup>🕈</sup> માનસ વિશ્વાસ (ઍકીન) રાખવા શિખ્યા તે વખત.

#### ( ९७ )

કદાચ વેદના કવિચાન મળેલાં નામામાં શ્રેષ્ટ હોય. પણ જેટલે દૂર પૂર્વથી પશ્ચિમછે, તેટલું દૂર જેને તેએા ગાેતતા હતા, તે એ નામથી દૂર હતા.

આગલા આર્યોએ સૃષ્ટિના દરેક ભાગમાં અનંત વિષે જે જે શાધા કીધા તે તપાસ્યાપછી, અને ઝાડા, નદિચા, અને પદ્ધાડાથી આરંભીને આકાશ-પિતાના નામ સાથે સમાપ્ત થતાં જે સઘળાં નામા તેને તેઓએ આપ્યાં તે સમજવાને ચત્ન કીધાપછી, આપણને હવે બીજ કેટલાક ખ્યાલાની ઉત્પતિમાટે વિચાર કરવાના છે, કે જેઓ, જોકે પેહલવેહેલે આપણી ઇંદ્રિયાની બીલકલ હદ બહાર ગયલા જણાય, તાપણ તેઆનાં ઉંડામાંઉંડાં મૂળ અને ખરા પ્રારંભ પેલી અંતવાન એટલે દશ્ય સૃષ્ટિમાં દેખાડી શકાશે, અને જ્યારે હુજ એ દુનિયાંજ એકલા એકજ ધારી માર્ગ સઘળે હતા અને જ્યારે હુજ એ દુનિયાંજ એકલા એકજ ધારી માર્ગ સઘળે હતા અને હજીસુધી છે, કે જ્યાંથી આપણે અંતવાન ઉપરથી અનંત, લાકિક ઉપરથી અલાકિક અને સૃષ્ટિ ઉપરથી સૃષ્ટિના ઇશ્વર પાસે પિંહચી શકિય છિયે, ત્યારે તે અંતવાન સૃષ્ટિને આપણે એટલીબધી ધિક્કારવાને શામાટે તત્પર છિયે તે કેહવું કઠણ છે.

### વેદમાં આવતો દેવ-વંશ (વંશાવળી).

-00-

આ વિચીત્ર સંસારમાં આપણું એકાએક આવવું થયું એમ ધારીને આ વાત ભાણવાના યત્ન કીધા કે કિયા પદાર્થાએ ઘણું-કરીને આપણા અતિ પુરાતન વખતના વડવાઓને ચાંકાવ્યા હાય, છક્ક કીધા હાય, અથવા ભયભિત કીધા હાય; તથા કિયા પદાર્થાએ મૂઢ પેઠે ખાલી નિહાળીને અજાયબીથી જોવાને બદલે તેઓમાં જાણ-વાની છજ્ઞાસા ઉત્પન્ન કીધી હાય; અને જે જે દેખાવા તેઓની નજરઆગળથી પસાર થતા તે ઉપર ચિત્ત લગાડી પેહુલવેહલાં

## ( ९८ )

મનન કરતા શાથી બેઠા હોય. આ કીધાપછી વેદના કવિચાના વિ-ચારાે સાથે આપણી અટકળાને સરખાવી જોઇ, ખરી ખાટી સા-બીત કરવાના યત્ન કીધા: કે જે કવિચાના ગાયનામાં ઘણા પ્રા-ચીન કાળના ધર્મ વિચારોની નાંધા. જાે સઘળાવિષે નહિતા મન નુષ્ય જાતની જે શાખામાં આપણે આવેલા છિયે તેને વિષે, જળ-વાઇ રહેલીછે. એશક મનુષ્ય વિચારના પ્રારંભની વચે, અને **અ**તિ સ પૂર્ણ છંદમાં અને અતિ સ સ્કૃત (સ સ્કારેલી) ભાષામાં પેહલાં સ્તુતિ ભન જના રચાયાં તેની વચે કેટલાક વંશના ગાળા પડ્યા હશે, જે ગાળા રેવંકડો, બલકે હજારાે વરશાથીજ ગણી શકાય એવા હશે, અને નિધ્યે. તાપણ ના એક વખત પણ ભાષાની સત્તા ยีเติเพ તળે મનુષ્ય વિચાર આવ્યા હાેય (ભાષાથી બરાબર જણાવી શકાયા હાેય) તેા તેનુ નૈરંતર્ય એવું છે કે, વેદનાં મંત્રા સંભાળથી તપા-સતાં, આપણી ઘણીખરી અટકળા જેટલી ખરી પડેલી જણાઇછે તે આપણાને જેટલાંને માટે આશા રાખવાને સત્તા હતી તે કરતાં અતિ વધારે છે. જે પદાર્થાને આપણે એમ ગણોને જીદા કાઢયા હતા, કે તેએ આપણા મનલપર એવા વિચાર ડસાવવાને શક્તિ-માન છે, કે જે કાંઈ જાેઇ શકાય, સાંભળી શકાય, અથવા લાગ-ણીથી પારખી શકાય, તે હપરાંત તેઓમાં કાંઇક વિશેષ છે, તેજ પદાર્થા જો આપણે વેદઉપર વિશ્વાસ રાખ્યે તાે 'જે બારીમાંથી અસલી મ્પાર્ચાએ અનંતતા માંહે પેહલવેહલે ડાેકાવી જાેયું હતું' તે ખારિચા તરીકે કામે લાગ્યા હતા.

### અનંત વિષે સર્વથી પ્રાચીન ભાવના,

-00-

જ્યારે હું 'અનંતતા' કરી કહું છું ત્યારે અનંતને તેના પ્રમા ણાર્થેજ, એટલે કે અતિશય નાના અથવા અતિશય માટા તરીકે આપણે કોવા નહિ. જોકે અનંતની આ ભાવના ઘણી સાધારણ છે, તાપણ

# ( ९८ )

તે અર્થમાં ઘણીજ કંગાલ અને ખાલી (અયરહિત)છે. પ્રાચીન આર્યેા અનંતના આકાર પ્રત્યેક અંતવાન પદાર્થની જીદી જીદી આકૃતિ પ્ર-માણે જ્વરા માનતા હતા, કે જે અતવંત પદાર્થાની પાછળ તે અનંત સર્વ-**બ્યાપક આધાર અથવા ભરતિયું છે. જેટલું વધારે દેખીતું, સંભ**ળાય એવું, સ્પર્શ્વ અથવા અંતવાન, તેટલું એાછું અણદીઠ, ન સંભળાય એવું, અસ્પર્શ્વ અથવા અનંત માનસના ધ્યાનમાં આવતું હુતું. જેમ જેમ ઈદ્રિયાનો પારખવાની શક્તિની હદ ≹રવાતીગઇ, તેમ તેમ તેઓની હુદબહાર શું હશે તેની શંકા બદલાતી ચાલી. દાપ્યલા તરીકે, પરેાઢિયાં અથવા તુકાન-વાચુકરતાં એક <mark>નદી</mark> અ-**થવા પહા**ડના ખ્યાલ મનમાં ઉત્પન્ન કરવામાટે તેનીપાછળ **અ**ણ-દીઠ (વસ્તુ) જે છે તે ઘણીજ યાેડી છે એમ ધારવું પડે. પરાેઢિયું દર સહવારે આવેછે; પણ તેશું છે અને ક્યાંથી આવે છે તે કાેઈ કહી શક્તું નથી. 'વાયું પાતાને ગામે ત્યાં કુંકે છે, અને તું તેના અવાજ માંભળે છે, પણ તે કયાંથી આવે છે તે તું કહી શકતા નથી.' નદીમાં પૂર ઓળ્યાથી, અથવા પહાડ તુટોપડચાથી, જે ખરાબી થાય તે સમજવું સેહલું હતું ; પણ પવનનાં સખત તુફાન આવી પાંહચતાં ઝાઢા શાથી મરકાઇ જાયછે, તથા અંધકાર થઇરહે તેવાં ગાજવીજ સાથેનાં તુકાનમાં પહાડાના કકડા કરીનાખનાર. અને તએલા તથા ઝુપડાં ઉખેડીનાખનાર કેાણ છે, તે સમજવું વધારે કડણ હતું.

માટે અર્ધ-દેવતા તરીકે જણાયલા દેવતાએા, જેએા ઘણુંકરી ઇ દ્રિયાની પારખવાની શહિતની હદમાંહે હંમેશાં રહેછે, તેઓને જે અભિનેય રૂપથી બીજા દેવતાઓ પરખાયછે, તે ભાગ્યેજ મળ્યું હાૈય- અને વળી આવાં રૂપલેનાર દેવતાઓમાં જેઓ તદન અણુદીડ હતા, અને જેઓના પ્રતિનિધી (બદલી) તરીકે સૃષ્ટિમાં કાંઇજ હતું નહિ, જેવાકે **ઇ'**દ્ર વરસાવનાર, **રૂદ્ર** બરાડનાર, **મરૂતા** છુંદ-નાર (Pounders) અથવા તુફાન-દેવતા અને વળી **લરૂણુ** સર્વ-સમાવનાર, તેઓ પ્રકાશીત આકાશ, પરાહિયાં અથવા સૂર્યકરતાં ઘણું વધારે સાકાર અને પુરાણાકત રૂપ થાેડા વખતમાં પકડે. વળી આ સઘળી શક્તિયાનું જે કાંઇ અનંત અથવા અદભૂત લક્ષ-ણુછે, તે તરતજ મનુષ્યરૂપમાં કેરવાઈ જાય. તેઓને **અલવા શે કેહ-**વામાં નહિ આવે, પણ ઘણું કરીને અજેય, અવિનાશી, અક્ષય, અમર, અજાત, સર્વવ્યાપક, સર્વજ્ઞ, સત્યસંકલ્પ, અને છેલ્લે, **અલવ**ા જેવી કેવળ ભાવ સંજ્ઞા અપાય એવી આશા રાખવી જોઇચે.

આપણે આશા રાખવી જોઇચ એમ હું કહું છું, પણ તેજ વેળાએ હું એમ પણ કહું છું કે આવો આશા બાંધવાની ઠેવ ઘણી વેળા અતિ જાખમભરી છે. વિચારનાં નવાં પડાેને તપાસી વળતાં કાંઇ પણ આશા નહિ રાખવી, તેમજ માત્ર ખરી બીના એકઠી કરવી, જે મળે તે સ્વિકારવું, અને તે મનમાં પચાવવાને ચરન કરવા, એજ રીત સદા ઉત્તમ છે.

ૃ અદિતિ=અનંત.

જ્યારે પેંદુલવેદુલે મારા જાણવામાં આવ્યું કે, વેદમાં ખરેખર એક દેવતા છે કે જેને માત્ર અપાર અથવા અનંત અને સંસકૃતમાં અ——દિ્તા કેદુવામાં આવે છે, ત્યારે જેમ હું ખરેજ આશ્ચર્ય પામ્ચા હતા, તેમ તમે પણ જાણીને આશ્ચર્ય પામશા.

આ દિતિ શબ્દ નકારવાચક પ્રત્યય અ અને દિતિ ઉપરથી નિકળ્યોછે. દિતિ વળી દા (દીતી)= આંધલું, એ ધાતુ ઉપરથી નિયમ પ્રમાણે નિકળેલા છે; કે જે ધાતુ ઉપરથી કૃદંત દિલ, ખાંધેલું, અને નામ દિતિ એટલે આંધલું, તથા અંધ, નિકળેલાંછે. એટલામાટે આદિતિના અસલ અર્થ વગરખધનું, નહિ ખાંધેલું, અથવા નહિ ઘેરીલીધેલું, અપાર, અનંત, અનંતતા, એવા હાવા જાઇયે. એજ ધાતુ ગ્રીક શબ્દા દિગ્રુ એટલે હું **માંધુ', દિઆદનુઅ** તાજ, એટલે માથાની આસપાસ જે બાંધેલું, તેમાં જણાયછે. **દિતિ** નામ ગ્રીકમાં **દિસિસ** શબ્દથી અને અ-દિતિ, આ-દિસિસથી જણાવી શકાય.

આદિતા એટલે આતંત નામ ધરાવનાર કાંઇ દેવી પાછલા વખતની હેાવી જાઇચે એમ કેહવું સેહલું છે. પછુ શું હેાવું જે-ઘચે તેની અટકળ કર્યાના કરતાં શું છે તે જાણવાની પેરવી કરવી એ વધારે ડહાપણભરેલું છે. આનંતની શુદ્ધ માનસિક ભાવના અવાચીન વખતની લાગી માટેજ વેદના આપણા માટા વિદ્યાન અવાચીન વખતની લાગી માટેજ વેદના આપણા માટા વિદ્યાન અભ્યાસિયામાંના કેટલાકોએ આદિતા પાછલા વખતની કલ્પના છે એમ કરાવ્યું; કેળેથી તેના પ્રેત્રા, પેલા વિખ્યાત આદિર ચા છ એમ કરાવ્યું; કેળેથી તેના પ્રેત્રા, પેલા વિખ્યાત આદિર ચા અ-યવા સૂર્ય-દેવતાઓના નામા સમજાવવાને ખનો આવે. કાઇ પણ મંત્રમાં આદિતાને એકલીજ સંધ્યોધેલી નથી, તેથી તેઓએ એવુ-અનુમાન કર્યું કે વેદ-કાવ્યની બનાવટની છેલી ઘડીએ તેને એક દેવી તરીકે દાખલ કરેલી છે.

ગ્રીક શબ્દ ઝીચુસસાયે એકમળતા વાર્ષે નામ વિષે પણ એમજ કેહવાય. વેદમાં જે દ્વતાઓમાટે લાંબાં મંત્રા ગાવામાં આવે છે તેમાં આદિતિકરતાં પણ વાર્સનામ આછી વાર જોવામાં આવે છે. પણ એટલામાટે વાસ્તની હત્પત્તિ અર્ધાચીન કાળની હાયાને બદલે હિંદુસ્થાનમાં સંસકૃતના કે ગ્રીસમાં ગ્રીકના એક પણ શબ્દ બાલાયા તેની પૂર્વે તે હતા એમ આપણે જાણ્ય હિય. ખરેખર સર્વથી પ્રાચીન-કાળના દેવતાઓમાં હેના એ એક છે કે જેને ઇંદ્ર, રૂદ્ર, અગ્નિ, ઇંગ્ હિંદિ દેવતાઓએ દબાણ કરી જાણે કહાડી મુકચા હોય.

### આદેતિ અર્વાચીન દેવી નથી.

હું ધાર્ચ છું કે અદિતિની પણ એજ ગતિ થઇછે. દ્વાસ આકાશ, **ધૃથિવી** ભૂમી, સિંધુ નદિયા, આદિ, ખરેખરા પ્રથમ દેવતાઓનાં સ્મરણમાં તેનું નામ આવેછે. અને આદિ **લ્ચાની** માત્ર આનુમાનિક માતા હેાવાનેબદલે તે સઘળા દેવતા-ઓની માતા ગણાયલી છે.

આ વાત સમજવામાઠે તેની પોતાની જન્મભૂમી કઇ હતી, આ દ્વતિ એટલે અપાર, અનંત એવું નામ કોણે સૂચવ્યું હશે, અને જગતમાં એવા કચા દેખીતા ભાગ હતા, કે જેને પ્રથમ આવું નામ લગાડવામાં આવ્યું હાૈય, તે જાણવાને આપણે યત્ન કરવા તેઇચ.

# આદિતિનું સ્વાભાવિક મૂળ.

હું ધાર હું, અને તેમાં થાડા જ શક છે કે, અદિતિ એટલે આપાર નામ અરૂણાદયના સર્વથી જીના નામામાંહેનું એક હતું, અથવા વધારે ખરૂં બાેલિંચ તા આકાશના તે ભાગ કે જ્યાંથી રાજ સહવારે પૃથ્વીને જાેઇતા પ્રકાશ અને જીવ બહાર પ્રકટી નિક-છતા હતા, તેનું નામ હતું. અવરણાદય તરફ જરી નજર કરા, અને એક ક્ષણવાર તમારં જ્યાતિષશાસા ભુલી જાએંગ, અને હું તંમને પુછું કે રાત્રિના અધકારને ા પડદા જ્યારે ધીમે ધીમે ઉચકારો જાયછે, જ્યારે હવા પારદર્શક અને સંચેત થતી જાયછે, અને અજ-વાળું કચોથી આવેછે તેની તમને ખબર પડેયાવગર પ્રકાશ થવા માંડેછે, ત્યારે તમારી નજર લાંબે ફેંકતાં, જેટલે દૂર જઈ શકે તેટલે દૂર પણ ≹ાકટ તાણી તાણીને જોયા પછી, શુંતમને ઐમ નહિ લાગશે કે તમે જાણે અનંતની આંખ ભણીજ જોતા દાય ? આગલા વખતના ઋષિયાના મનમાં અરૂણાિકય બીજે દુનિયાંના સા-નેરી દરવાજા ખાલતા હાય એમ લાગતા હતા. અને જ્યારે આ દરવાજા મુર્યને પાતાના જયવંત માર્ગ આપવાને માટે ઉંઘાડા રેહતા હતા, ત્યારે તેઓનું ચિત્ત અને તેઓની દષ્ટિ બચ્ચાંપેરે આ અંતવાન જગતની મર્યાદાની પેલીમેર નિકળી જવાની પેરવી કરતાં હતાં. અરૂણોદય તા આવતા જતા, પણ તેની પાછળ પેલા પ્રકાશ અથવા અગ્નિના ઉછળતા સમુદ્રમાંથી તે અરૂણોદય ઉત્પન્ન થાયછે, તે પાછળ રહી જતા. શું આ દેખીતા અનંત નહિ ? અને વેદિક કવિ-યાએ એને આદિતિ એટલે અપાર, પેલે પારના, એકેએક અને સર્વની પેલેપારના, એવું જે નામ આપ્યું તે કરતાં બીજીં વધારે સારૂં નામ શું આપી શકાય ?

હું ધારં છું કે એક દ્વતા જે પ્રથમ એટલી બધી મનેાગત જણાતી હતી, કે તેનો જન્મભૂમી પણ જગત્માં કાંઈ ઠેકાણે જહતી નહિ હતી, તથા એટલી બધી અવાચીન કાળની, કે વેદમાં તે છે એમ પણ માન્યામાં કદાચજ આવી શકે, તે કેવે પ્રકારે હિંદુ મનનું જી-નામાં જીનું સહજજ્ઞાન અને નવી ઉત્પત્તિ થઈ હશે તે આ પ્ર-માણે આપણે સમજી શકિયે છિયે. વધારે પાછલા વખતમાં આ અપાર આદિતિ આકાશ અને વળી પૃથ્વી લેખેજ ગણાઇ હશે, પણ અસ-લતા તે આકાશ તેમજ પૃથ્વીકરતાં બહુજ વધારે હતી. જે મંત્ર દિ-વસ અને રાતના પ્રતિનિધિ મિત્ર અને વરૂણ્યુને અર્પેલું છે તેમાં આપણે એમ વાંચિયે છિયે: 'આ મિત્ર તથા વરણ, તમે તમારા રથ, જે પાતઃકાળે સાેનરી રંગના છે, અને જેને સૂર્યાસ્ત થતાં લાહાની દાંડી હાયછે, તે ઉપર એસાછે!' 'ત્યાંથી તમા આદિતિ અને દિત જીઓછો,' એટલે કે જેકાંઈ પેલોમેર અને જેકાંઈ અહીં છે, જેકાંઈ અનત અને જેકાંઈ અતવાન છે, જેકાંઇ મત્યે અને જેકાંઈ અમરછે, તે જીઓછો.

<sup>\*</sup> ઋષ્યવેદ સંહિતાના મારાં ભાષાંતરમાં ઋગવેદમાંની અદિતિવિષે પૂર્ણ વર્ણન કર્ફુછે. (પુ.૧લું• પૃષ્ટ ૨૩૦-૨૫૧) એ વિષયઉપર દાકતર આલર્ફ્રેદ હોલેબ્રેન્દે એક ઉત્કૃષ્ટ નિબંધ "Ubar dio Göttin Aditi" નામના ૧૮૭૬ માં બહાર પાડેલાછે. 'દા' એટલે આંધવુ ધાતુ ઉપરથી અદિતિ નિકળ્યા એમ તે કહેછે. પણ તેના અર્થ અવિનારા એવા કરેછે અને સર્વવ્યાપક એવા નહિ થઈ જાય તેની સંભાળ લેતા જણાયછે.

<sup>⁺</sup> સહવારના અને સાંજનાં અજવાળાં વચેનાે કેર સાેનાં અને લાેઢાંની ધાતુના ૨′ગ વચેના કેરથા દેખાડવામાં આવેલાેછે.

#### ( ৬४ )

યોજો કવિ અરૂણાદચને **અદિતિનું** મુખ કહેછે, તે એવું દર્શાવવા કે **અદિતિ** અંહી પાતે અરૂણાદયજ માત્ર નથી, પણ તેની પેલીમેર તેનેથી કાંઇક વધારે છે.

સૂર્ય અને સૂર્યમ ડળના બીજા દેવતા પૂર્વ દિશા તરફથી ઉ-ગેછે એટલા ઉપરથી આપણને સારો પેઠે સમજ પડેછે કે **અદિતિ** તેજસ્વી દેવાની મા કેહવાઇ હશે, તથા મુખ્યકરીને **તિત્ર** અને **વરૂણ્**ની (ઋગવેદ ૧૦,૩૬,૩), અપર્ય મન્ અને ભાગનો અને છેલે પેલા સાત, બલકે આઠ આદિત્ચાની, એટલે પૂર્વ તરફથી ઉગતા સૂર્યમ ડળના દેવાની મા કેમ કેહવાઇ હશે તે પણ આપણે સમછ શડયે. સૂર્યને માત્ર આદિત્ય કહ્યા નથી (ઋગ-વેદ ૯,૧૦૧,૧૧ અટ્ મહાનસી સૂર્ય; અટાદિત્ય મહાનસી; સૂર્ય, ખરેજ તું માટા છે; આદિત્ય, ખરેજ તું માટા છે); પણ વળી આદિતેય પણ લેખ્યા છે. (ઋગ-વેદ, ૧૦,૮૮,૧૧)

એશક લગભગ પ્રથમથીજ **અદિતિ**ને કેવળ નારી રૂપ મળ-વાનું કારણ, આ તેના પ્રેત્રોવિષે વારંવાર ઍાલવામાં આવ્યું તે છે. તે જાેરાવર, ભયાનક, અને રાજકીય પ્રેત્રાની મા છે. પણ કેટલાં-એક વાક્ય એવાંછે કે જેમાં **આદિતિ** નર દેવતા હેાય, અથવા કાં-ઇજ નહિતા જાતિરહિત શક્તિ હાેચ, એમ ગણાયલી છે.

જો કે અદિતિ અરૂણોદયજોડે નિક્ટ સંબંધ ધરાવેછે, તાય તેનું સ્મરણ સહવારમાંજ નહિ પણ મધ્યાન તેમજ સંધ્યાકાળે પણ થાડા વખતમાં થવા લાગ્યું, જ્યારે આપણે આથર્વ-વેદ (૧૦.૮,૧૬)માં વાંચિચેછિયે કે 'જ્યાંથી સૂર્ય ઉગેછે અને જ્યાં અસ્ત પામેછે તેને હું સર્વથી પ્રાચીન ગાણું છું, અને તેની પેલેપાર કાઇ જતું નથી,' ત્યારે આપણે 'સર્વથી પ્રાચીન'ના અર્થ ઘણું કરીને આદિતિ કરી શકિય. આ પછી તરતજ આદિતિનો સર્વ ઘટતા પૂંજા અને ભક્તિ કરવામાં આવેછે, અને અધકાર અને અધારામાં ભટકતા શત્રુઓને હાંકી કાઢવાનેજ નહિ, પણ વળી માનસને તેના પાયથી મુક્ત કરવાને પણ તેને વિનવવામાં આવીછે.

### ( ૭૫ ) અંધકાર અને પાપ.

-00-----

આ બંને વિચારા — અંધકાર અને પાપ — જે આપણને ઘણા જીદા લાગે છે, તેને આગલા આર્યા અપ્રેક સાથે અતલગના સંબં-ધમાં જોડાયલા ગણતા હતા. એક વિચાર, જેવાકે શત્રુના ભય, તે કેટલીક વખત, બોજો વિચાર, જેવા કે પાપના ભય, — જે પાપને આ-પણે સર્વથી દુષ્ટ શત્રુ ગણવા જાઇય — તેને લેતા આવેછે, તે દેખા-ડવાને હું તમારી આગળ થાડાંક વાડ્ય વાંચી સંભળાવું છું. 'આ આદિત્યા, વરૂઓના માહુમાંથી અમને છેાડવા, જેવા એક બાંધી મુ-કેલા ચાર હાય, આ અદિતિ !' 'દિવસની વેળા અમારાં ઢારનું ર-ક્ષણ અદિતિથી થાઓ, તે અદિતિ જે કદી ઠગાતી નથી, તે રાતની વેળા તેઓનું રક્ષણ કરે; તે અચળ વૃદ્ધિવડે સંકટમાંથી અમારૂં રક્ષણ કરે;' (આ હુસ: શબ્દ જે સંસકૃતમાં આવેછે તેના મૂળ શબ્દ પ્રમાણે અર્થ, ફીકરથી, પાપની જાણથી નિપજતા શંગળાટથી એવા થાયછે.) 'અને પેલી ડાહી અદિતિ દિવસે અમારી પાસે મદદ લઇ આવે !' 'અમને અદિતિ કૃપા કરી સુખ આણો આપે અને સંક-ટમાં શત્રુને હાંકી કહાડે !'

અથવા વળી: 'અદિતિ, મિત્ર અને વરૂણુ અમે તમારીસાંમે કાંઈ પાપ કર્યું હોચ તા તે માક કરાે. એા ઇંદ્ર મને વિશાળ નિર્ભય પ્રકાશ મળા ! અમારે માથે લાંગા અંધકાર ન આવશા !' 'અદ્વિ, અમને નિષ્પાપ સ્થિતિ આપા !'

અદિતિવિષેના ખ્યાલઉપરથી એક બીજાે વિચાર સ્વાભાવિક રીતે નિકળેલાે જણાચછે. જ્યાં જ્યાં આપણુ જઇએ છિયે ત્યાં આપણુને માલમ પડેછે કે બીજા જન્મવિષેની કલ્પના સર્વથી પ્રરાની કલ્પનાઓમાંની એક છે, જે સૂર્ય અને બીજા આકાશી પ્રહાના નિત્ય આવવા અને જવાઉપર વિચાર કર્યાથી ઉત્પન્ન થ-યેલી છે. જેમ આપણું હાલ પણુ બાલિયે છિયે કે 'તેના સૂર્ય અસ્ત પામ્ચા છે,' તેમ તેઓ (આપણા પૂર્વજાે) એાલતા તથા માન્ તતા હતા, કે જેઓ આ ભવ પસાર કરી ગયાછે તેઓ પશ્ચિમ તરક જ્યાં સૂર્ય અસ્ત પામેછે તે તરક જશે. સૂર્ય સહવારે જન્મી-ને સાંજે મરણ પામેછે, એવું ધારવામાં આવતું હતું; અથવા જાે કોઇ પણ વધારે લાંબી હયાતી તેને આપવામાં આવી હાેય, તાે તે એક વર્ષની ટુંકી મુદ્દત હતી. આ મુદતને છેડે સૂર્ય મરણ પામતા હતા, જેમ આપણે હજી પણુ કહિયે છિયે કે જીનું વર્ષ મરણુ પામેછે.

#### અમરપશું (અમૃત.)

-00-

આ કલ્પનાજોડે બીજી ઉભી થાય. જેમ અજવાળું અને જંદગી પૂર્વતરફથી આવેછે, તેમ પૂર્વદિશા પ્રાચિનકાળની ઘણીક પ્રજામાં પ્રકાશીત દેવાનું રેહુડાણ તથા અમર આત્માં આનુ સદાકા-ળનું ઘર ગણાતી હતી. અને જ્યારે એક વખત એવા વિચાર ઉ-ત્પન્ન થયા કે મનુષ્ય દેહુમાંથી મુક્ત થયેલા અથવા સુગતિને પામેલા લોકો દેવમાંડળમાં જઇ મળેછે, ત્યારે વળી તેઓને પૂર્વ દિશા તરફ ગયેલા વિચારવામાં આવીશકે.

આવા કાઇક અર્થમાં અદિતિ 'અમર આત્માઓની જન્મ-ભૂમી' કેહવાયલી આપણને જણાયછે; અને એવેજ અર્થે વેદના કવિચામાંહેના એક ગાયછે કે 'કાણ અમને પેલી મહાન અદિતિન પાછા હવાલે કરશે; કે હું પિતા અને માતાને જાહ ં?' જે પ્રમાણુ અમરપણાનું આ જ્ઞાન છંદગીના રાજીંદા સાધારણ ખનાવાએ ચાજ્યું, અને મનુષ્યઅંતઃકરણના ડહાપણ ખળે, કાઇનો મદદ લીધાવિના સમજાવ્યું, તેઉપર જાે કરો વિચાર કરિચે, તા આપણન શું અમરપણાવિષે આ એક સુંદર, સાદી અને પુર્ણ સ્વાભાવિક સૂચના લાગે નહી ?

### ( 00 )

જે માેઠી શિક્ષા વેદ આપણને આપેછે તે આ છે! આપણા સઘળા અને વળી દેખીતી રીતે ઘણાજ માનસિક વિચારાનાં પણ આદિ મૂળો, આપણી ઇંદ્રિયા સન્મુખ બનતા નિત્ય બનાવામાં છે. શ્રિદ્ધા એ કાંઇજ નથી કે જેનું જ્ઞાન પ્રથમ ઇંદ્રિયાની જાણમાં ન આવતું હાેય. માનસ કદાચ સૃષ્ટિના આ અવા-જોના થાડોવાર અનાદર કરે; પણ જ્યાંસુધી તેઓ હપર ધ્યાન આપવામાં નહિ આવે, ત્યાં સુધી તેઓ ફરી ફરી દિવસે અને રાતે આવેછે; અને એકવાર ધ્યાન આપ્યાપછી, આ અવાજોના ભાવાર્થ વધારે અને સ્પષ્ટ થાયછે, અને જે પ્રથમ માત્ર સૂર્યાદય હતું તે અતે અનંતનું દેખીતું રૂપ થયું. બીજા હાથઉપર સૂર્યાસ્ત, અમર-પણાની પેહલી જંખના (છાયા)ના રૂપમાં ફેરવાઈ ગયા.

#### વેદમાંના બીજા ધર્મ વિચારો.

જે વિચારા આપણને આટલા બધા માનસિક અને આટલા બધા કૃતિમ જણાયછે કે મનુષ્ય વિચારની અતિપ્રાચીન સ્થિ-તિને લગતા તેએાને ઠરાવવા ઘણા કઠણ દેખાય છે; પણ જેએા વિષે જો વેદને અનુસરી અભિપ્રાય આપિયે તાે એમ કહી શકાય, કે બુદ્ધિના ઉધાનના પેહલાજ ઉછાળામાં માનસના દીલમાં તેએા જઇ વસ્યાહતા, તેએામાંના એક વધારેની તપાસ લઇયે. વેદ જે-ટલું પુરાતન છે તે કરતાં તેને વધારે પુરાતન ઠરાવવાના મારા હેતુ નથી. તેની પૂર્વગ સ્થિતિના અપાર દેખાવ હું સારીપેઠે જાણું છું. તેમાં અકેકમાં અકેક ભેરવાયલી કડી એટલી છે, કે આપણેથી ગણાતી પણ નથી. અને મનુષ્યવિચારનો આ લાંબી, ધીમી વૃદ્ધિ થતી જોઇને આપણે આશ્ચર્યમાં ગરક થઇયે છિયે. પણ આપણને તેમાં જે ઘણુંક અર્વાચીન જેવું લાગેછે તેનીજ પાસે ઘણુંક પ્રાચન ચીન અને પ્રથમજેવું પણ લાગેછે. અને હું ધારું છું કે પ્રાચીન પદાર્થવિજ્ઞાનવિદ્યા (Archœology) ઉપરથી આપણે ઢડાે લેવા જાહ્ય અને પ્રથમથીજ વિચારના જાદા જાદા યુગ ઠરાવવાના યતન કરવા ન જોઇચ. ઘણા લાંબા વખતસુધી પ્રાચીન પદાર્થવિજ્ઞાન-વિદ્યા જાણનારાએ એવું શિખવતા હતા કે પ્રથમ ચુગ પથ્યરના હતા, કે જ્યારે કાંસાંનાં કે લાહાનાં હથિયાર કે આજારા દ્વનિચાંમાં હાેવાં નહિ જોઇચે. પથ્થરના યુગપછી કાંસાંના યુગ આવ્યા કે જ્યારે ઘારમાંથી પણ કાંસાં તથા પથ્થરનાં એાજારા પુષ્કળ મળી આવતાં, પણ લાેઢાંની તાે કેવળ નીશાન પણ માલમ પડતી નહિ. છેલે, આપણને જણાવવામાં આવતું હુતું કે, ત્રિજો ચુગ આવ્યા તમાં લાઢાંનાં આજેરાના પ્રસાર સાફ જણાઇ આવતા હતા, ને એકવેળા લાહાંનાં આજરા વપરાસમાં આવ્યાં કે તેઓએ તરતજ ખંને પથ્થર અને કાંસાં કારીગરીઉપર સરસાઈ મેળવી. આ ત્રણ ચગ અને તેએાને લગતા બીજા નાના વિભાગાેની મન:કલ્પનામાં એશક કાંઇ સચ્ચાઇ હતી, પણ તેને પ્રાચીન પદાર્થવિજ્ઞાનવિદ્યાના એક જાતનાં મત તરીકે કપ્યુલ રાખ્યાથી જેમ,દરેક જાકારના મતથી સ્વતંત્ર તપાસના માર્ગમાં અટકાવ થઇ પડેછે,તેમ લાંબા વખતસુધી, આ મતે પણ હચાંસધી હરકત કર્યા કીધી હતી; કે જ્યારે એવું માલમ પડ્યું કે આ ધાતુઓના હપચાગ એક પછી એક અથવા એકજ વખતે થવાના આધાર ત્યાંની સ્થાનિક હાલત ઉપર રેહેતા હતા; du and rai dig vifror (Palustric) & Gless (meteoric) સ્થિતિમાં સેહલાઇથી મળી આવતું હતું, ત્યાં લોઢાંના આજતા પથ્થ. રનાં હથિયારાના વખતમાંજ અને કાંસાંબનાવટ પૂર્વે મળી શકે અને મળ્યાં હતાં.

આ ઉપરથી આપણે ચેતવણી લેવી કે બુદ્ધિના જમાના એક પછી એક થયા એમ આગળથી ધારી મુકવું નહી જાેઇચે કોઇ પણ paleolithic શસ્ત્રા માફક અણઘડ અને કાચા વિચારા વેદમાં જાેવામાં આવે છે, પણ તેઆનીજ અડાેઅડ અને પડાેશમાં લાઠાં જેવા તેજી અને કાંસાં જેવા ચળકતા વિચારા જાેવામાં આવે છે. શું આપણાથી એમ કેહવાય કે આ તેજસ્વી અને પ્રતાપી વિ-ચારા, જેઓની વચે અંહિ તંહિ અણઘડ રીતે કાપેલા ચકમકના કકડા (અજ્ઞાનપર્ણાનાં ચિન્હ) જણાય છે, તેમનાથી તેઓ વધારે અર્ધાચીન કાળના છે ! તેઓ કદાપી હોય, પણ તેઓના કર્ત્તા કાણ છે, તથા સઘળા કાળમાં જન્મબ્રહિમાન પુરૂષે થયલાછે, અને જન્મબ્રહિમાન પુરૂષેનું વરશાથી થોડું જ બંધન થાયછે, તેની આપણે યાદ રાખવી જોઇચે. એક માનસ, જેને પોતાવિષે અને પોતાની આસપાસની દુનિયાંવિષે વિશ્વાશ છે, તેને મનથી એક વાર નજર કરવી અને એક હજાર વખત તપાસ કરવી બરાબર છે; વિદ્દાનના મનમાં સૃષ્ટિના દેખાવા, તેઓના નામ, અને જે દેવા તેમના પ્રતિનિધિછે, એ સઘળું સહવારના ઘુમસપેરે એકજ વિ-ચારે ગુમ થઇ જાયછે. અને વેદની કાવ્યરૂપી ભાષામાં આ પ્રમાણે તે જાહેર કરેછે કે 'છે તા એકજ, જોકે કવિચા ઘણેક નામે તેને ખાલાવે છે,' એમક' સદ્દ્ વિપ્રા અહુધા વદન્તી.

એશક આપણે કહિ શકિંચ કે, કવિચાનાં આપેલાં ઘણાંક ના-માના વિદ્વાના ત્યાગ કરે તેની પૂર્વે તે નામા વપરાસમાં હૈાવાં જાઇચ. એમ ખર, પણ જ્યારે કવિચાએ ઇંદ્ર, મિત્ર, વરૂણ કે અગ્નિનું સ્મ-રણ કરવાનું કાંઇક સુદતસુધી આલુ રાખ્યું હશે, ત્યારે બીજા હાથ ઉપર હિંદુસ્થાનના વિદ્વાનોએ દેવાનાં ઘણાં નામા, ઘણાં મંદીરા, અને ઘણી કથાની સામે હિરેકલીતાસની પેઠે, ફાકટમાં વાદ કર્યા કીધા હશે.

નિયમની કલ્પના.

એલું વાર વાર કેહવામાં આવ્યું છે કે પ્રથમ કાળના લાેકામાં જે એક વિચાર શાધ્ધા મળતાે નથી, તે વિચાર **નિયમ**ના છે. **ડચુક અાર્ટ આરગાઈલે** "નિયમનું રાજ્ય" એલું નામ એક પાેતાનાં અગત્યનાં પુસ્તકમાટે એકવેળા પસંદ કીધું હતું,

# ( <u>८</u>० )

તેનું શુદ્ધ ભાષાંતર ગ્રીક મ્બને લાતિન ભાષામાં પણ કરવું કડણ જણાશે: અને તાપણ તે વિચાર પોતાની અર્ધમાવધ હાલતમાં વેદમાં ઘણું કરીને જેપણ કાંઇ પ્રાચીન હશે તેના જેટલાજ પ્રાચીન છે. ધાડું ક થયું અન્યકત સંકલ્પ unconscious cerebration વિષે યુષ્કળ લખાચું છે તથા બહુ અતિશ્યાક્ત હેવાલાે આપવામાં આવ્યાછે. તથાપિ હુછ ઘણીક માનસિક ક્રિયા, એટલે કે જે મનાકૃત્ય હુજી ભાષામાર્ગે એાલી શકાયાં નથી, તે ચાલુ છે, કે જેને આપણે અવ્યક્ત ગણી શકિયે. આપણી ઇંદ્રિયેાઉપર હુજારો છાપ પડ્યા જાયછે, જેમાંના માેઠા ભાગ એમાલમ ચાલ્યા જાયછે, અને આપણી સ્મરણશક્તિની સપાટીઉપરથી સદાના ભુસાઈ ગયલા જણાયછે; પણ કાંઇ પણ ખરેખરૂં કદી જતું રેહતું નથી, કારણકે ગતિરક્ષક નિયમ એમ ખનવાદેજ નહિ. દરેક છાપ તેની નિશાની મુકી જાયછે, અને વારંવાર એમ ચાલુ રહ્યાથી આ નિશાનિયાનાં ઝાંખાં ટીપકાં એકત્ર થઇને સ્પષ્ટ લીટી ખનેછે, કે જે લીઠીઓથી છેલે આપણા મનના નકશાની સપાઠી તથા તેહપરના ખુલા અને ઘેરા વર્ણ (કસ) અને તેના આખા સા-માન્ય ચિતાર ખનેછે.

આ પ્રમાણે આપણે સમજી શકિયે છિયે કે, જ્યારે સૃષ્ટિના પેલા મહાન અને પેહલે દેખાવે પોતાના મહત્વથી દાખી નાએ એવા ચમત્કારાે માનભેગા ત્રાસ, ભય, આશ્ચર્ય અને આનંદ, મનુષ્યનાં દિલમાં ઉતપન્ન કરતા હતા, ત્યારે તેજ ચમત્કારાે નિત્ય ફરી ફરી ન જરે પડયાથી, દિવસ અને રાતના અચૂક પાછાં ફર્યાથી, વદ તથા શુદ ચંદ્રની અડવાડિયાંની ઘટ–વધથી ઋતુના એક પછી એક આવ-વાથી, અને તારાઓની ગાયનસમાન એકસરખી ગતિ (Rythmic dances) થી તેનામાં વિશ્રાંતિ, વિસામા અને સલામતી આપનાર એક લાગણી ઉભી થઇ–કે જે પેહેલાં તાે ત્યાત્ર એક લાગણીજ હતી અને જે ભાષામારકૃતે સમજાવવી પ્રથમ એઢલી કઠણ હતી કે, જેમ હજીપણ ફેંચ અથવા ઇતાલિયન ભાષાઓમાં our feeling at home વાકયતા બરાબર અર્થ ઉતરવા કઠણ છે. આ લાગણીને તમારે ગમે તે৷ એક જાતનુ અવ્યરત સંકલ્પ Unconscious cerebration સમજો; પણુ એ લાગણી એવીછે કે જે અનેક પ્રકારની ભાસનાથી તે બનેલીછે તે ભાસના આપણા ધ્યાનમાં જેવી ઉતરી અને ધ્યાનમાં ઉતર્ધા પછી સમજ પડે એવા શબ્દાથી જણાવી શકાઈ, કે તરત તેના ખ્યાલ આપણા મનમાં ઉભાથઈ શકેછે.

ગ્રીસ અને રામના આગલા વિદ્યાનાએ આ લાગણી અ-નેક પ્રકારે શબ્દાથી બહારપાડેલી જણાયછે. જ્યારે હેરેકલીતાસ\* આ પ્રમાણે એાસે કે 'સૂર્ય અથવા હેલિએપાસ પોતાની હદ ગ્રીક તા મેત્રા આળંગી જશે નહિ' એટલે જે માર્ગ તેને માટે ડરાવી સુ-કેલાછે તે આળંગી જશે નહિ, ત્યારે તે શું કેહવા માગતા હતા ? અને જો તે વળી આ પ્રમાણે કહે કે ' સૂર્ય તેની હદબહાર કદી જયતા અને જો તે વળી આ પ્રમાણે કહે કે ' સૂર્ય તેની હદબહાર કદી જયતા એપરિનિસ એટલે સત્યના સહાયકાર એ વાત જાણી લેશે,' તા તેના અર્થ શા ? કોઇ પણ વસ્તુ આથી વધારે સ્પષ્ટ રીતે જણાવી શકનાર નથી, કે તેના (એટલે હેરેકલીતાસના) જાણવામાં સૃષ્ટિનાં દરેક કામ માંહે માલમ પડતા ફાઇ નિયમ આવ્યા હતા, કે જે નિય-મને તાએ હેલિએપાસને પણ થવું જ પડે, પછી ગમેતા તે સૂર્ય કે સૂર્યમંડળને લગતા દવ હાચ. આ વિચાર ગ્રીક તત્વવિદ્યામાં બહુ કેલાચલા જણાયા; અને ધર્મ વિષે એપલતાં હું ધારાં છું કે તે ગ્રીક માંઇરા અથવા નસીમની હત્પત્તિનું પ્રથમ મૂળ હશે.

જોકે આપણે **રામના** વિદ્વાના તરફથી કાઇ ઘણા પ્રાચીન તથા અસલ વિચારો જાેવાની આશા રાખતા નથી, તાપણ **સીસરે** ા<sup>+</sup> નું એક જાણીતું કેહણુ, કે જેમાં **હેરેકલીતા સે** જણાવેલા વિચારના ઘણાખરા ઉપયાગ કી ધેલાછે, તે આ ઠેકાણે આપું છું. સીસરેા કહેછે કે અંતરીક્ષના પદાર્થાના અનુક્રમ ઉપર મનન કરવાનેજ માટે માનસને સરજેલાં નથી, પણ પાતાની જીંદગીમાં તે અનુક્રમ અને સ્થીરતાની નકલ કરવા માટે સરજેલાં છે; આગળ ચાલતાં આપણા

† એક બાણીતા ૨ મી વિદ્રાન્ અને સુવક્તા.

<sup>\*</sup> એક યુનાની વિદ્રાન્ જે આ જગલ્ દેવતાવું બનેલું છે એમ માનતા અને દેવતાને પાતાના ઇશ્વર ગણતા.

જોવામાં આવશે કે જે વિચારા વેદના કવિયોએ સાદી ભાષામાં દર્શાવાના ચત્ન કર્યાછે, તેને આ વિચાર બરાબર મળતાેછે.

જેમ **અન'ત**ના ખ્યાલનો પ્રથમ ઉત્પત્તિ વિષે ક્રોધ ચલા-વતાં આપણે જે પ્રશ્ન કીધા હતા, તેમ હવે તેજ પ્રશ્ન અહીં કરિવે, કે મૃષ્ટિમાં જણાતા અનુક્રમ, માપ તથા નિચમના વિચારને જન્મ આપનાર શું ભૂમી હશે <sup>?</sup> તેનું પ્રથમ નામ શું, અને તે વિષે પ્રથમ સમજીશકાય એવા શબ્દ શા હશે **?** 

હું ધારં છું કે તે શબ્દ સંસકૃત ઋત હતા, કે જે શબ્દ જાણે હિંદુસ્થાનની ધર્મસંબ ધી કવિતાના તારના મુખ્ય સ્વર જેવા લાગેછે, જાેકે બ્રાહ્મણાના પુરાતન ધર્મ વિષે લખાણ કરનારાઓ તેને માટે કશું એાલતા નથી.

#### સંસકૃત ૠત.

ઘણાખરા સઘળા દેવને ઋત શબ્દ ઉપરથી નિકળેલાં ગુણ-વાચક વિશેષણુ આપવામાં આવેલાંછે, કે જેથી એ વિચારા દર્શાવ-વાના હેતુ રાખેલાંછે. પેહુલા એકે દ્વાએ વિશ્વ-નિયમ સ્થાપ્યા તથા વિશ્વ તેઓની આજ્ઞા માનેછે; બીજો એ કે સૃષ્ઠિમાં એક વ્યવહારિક નિયમછે, જેને માનસે માન્ય કરવા જાઇએ, અને જેનું ઉલ્લંઘન કરવાથી દેવા તેઓને શિક્ષા કરેછે. આવાં ગુણવાચક વિશેષણુ પ્રા-ચીન ધર્મ વિષે પરિજ્ઞાન આપવા કાજે, દેવાના ખાલી નામા, અને સૃષ્ઠિના અમુક દેખાવા સાથે તે નામાના સંબંધ જાણવા કરતાં, અતિશય વધારે અગત્યનાં છે, પણ તેઓના ખરા અર્થ સમજવા એ બહુ ગુચવણ ભરેલું છે.

ઋકત જેવા શબ્દાના પ્રથમ, દ્વિતિયા અને તૃતિયા પ્રકારના અર્થ કેટલીક વેળા એકજ મંત્રમાં જેવામાં આવેછે; મંત્રકર્તા કવિ પાત પણ તે અર્થા વચેના બેદ ઘણી સ્પષ્ઠ રીતે હંમેશ જાણી શક્યા

### (23)

નહિ હશે; અને જે કામ કવિએ પોતેજ કીધું નથી, તે કરવાને થેં ડાજ વિવરણકર્ત્તા હામ ભીડશે. જ્યારે આપણું નિયમ વિષે બા-લિયે છિયે ત્યારે **નિયમ** શબ્દથી આપણું જે અર્થ જાણવા માં-ગિયે છિયે તેશું આપણું પોતેજ હંમેશાં સ્પષ્ટ રીતે સમજી શકિયે છિયે ! અને શું આપણું આશા રાખી શકિયે કે હાલના વિદ્વાના કરતાં પ્રાચીનકાળના કવિયા વધારે ચાકરાાઇથી બાલનારા અને વિ-ચાર કરનારા હતા !

ખરેખર, ઘણેક ઠેકાણે, જ્યાં ઋતા શબ્દ વપરાયલા છે, ત્યાં તેના અર્થનું કાઇ અનિશ્ચિત તથા સાધારણ ભાષાંતર, જેવું કે નિયમ, અનુક્રમ, પવિત્ર રૂઢી તથા યજ્ઞ, વગર પુછવે પસાર થાય; પણ જો આપણે વેદનાં મંત્રાનાં કાઇપણ ભાષાંતર જોચા પછી આ માટા આપણે વેદનાં મંત્રાનાં કાઇપણ ભાષાંતર જોચા પછી આ માટા અવાજ કરતા શબ્દાને કિચા ચાકસ અર્થ આપી શક્ચિ, તે વિષે આ-પણે પોતાને પ્રશ્ન કરિચે તા, નિરાશ થઇ ચાપડી બંધ કરવાની આપણને ઘણીક વેળા મનસા થશે. જો અગ્નિદ્દવ વિષે અથવા સૂર્યમંડળના કાઇ બીજા દેવવિષે એમ કેહવામાં આવે કે તે 'ઇચ્વિરી સત્યનું પેહલું અવતરેલું બાળક' છે, તા એવાં ભાષાંતરથી કિચા સમજીશકાય એવા વિચાર નિકળે ' સારા ભાગ્યે જે ફકરાઓમાં શબ્દની ધીમી વૃદ્ધિ અને તેના અર્થ તપાસવાને બની આવે તેમ છે.

આવી જીતી ઇમારતાને ફરીથી ઉભી કરવામાં એશક ઘ-ણીક અટકળા ચલાવવી જરૂરનીછે, અને ઋત શબ્દના મૂળ પાયા વિષે અને પાછલા વખતની તે પાયાઉપર ઉઠાવેલી ઇમારત વિષે જે થાેડાક વિચારા હું આપું છું, તેઓને માત્ર અટકળ તથા પેહુલા ચત્ન કરતાં વધારે અગત્યના નહિ સમજવા.

( 28 ) ૠતનો પ્રથમ (મૂળ) અર્થ.

-00-----

સૂર્ય અને બીજા આકાશી પદાર્થાની નિયમિત ગતિ દર્શા-વવાને હું ધારૂં છું કે ઋત શબ્દ અસલ વપરાતા હેતા. ઋ કિયા-પદ જેના અર્થ જોડેલું, ખેસાડેલું, જડેલું; અથવા ગયેલું, જવું, જતી વેળા પકડેલા માર્ગ, એવા થઇ શકે, તેના ઋત શબ્દ કૃદતંછે. મને પાતાને તો એમાંની બીજી વ્યુત્પત્તિ રૂચછે, અને એજ ધાતું મને બીજા શબ્દ **નિર-ઋતી**માં જણાયછે, કે જેના અર્થ જતુ રેહતું, પછી ક્ષય, વિનાશ, મૃત્યુ; તેમજ વળી વિનાશસ્થળ, આતલ અને વધારે પાછલા વખતમાં (અનઋતની પેઠે) નર્ક અથવા ટાજખની માતા, એવા થયા હતા.

આ ઉપર જણાવેલું ગમન, સ્વારી, રાેજીદા માટા પ્રવાસ અથવા ઉદચથી તે અસ્ત પામતાં સુધી મૂર્યે પકડેલા માર્ગ, કે જે માર્ગ વળી પરાઢિયું, દિવસ તથા રાત અને તેઓના વિવિધ રૂપાન્તરે પકડેલા માર્ગ છે, અને જે માર્ગમાં આડે આવવાને રાત અને અધકારમાં શક્તિ નથી, તેને થાડા વખતપછી સત્ય ગતિ, શુભ કામ અને સીધા માર્ગ ગણવામાં આવે.

તાપણ ઋતુ વધે એાલતાં વેદના કવિચાના વિચારમાં સૂર્યની રા છ દી ગતિ અથવા સૂર્યના માર્ગ કરતાં જે મૂળ સ્થળથી એ માર્ગ નક્કી થયા હતા, એટલે જે ચાકસ બીંદુ આગળથી સૂર્ય નિકળીને ત્યાં પાછેા આવેછે, તે હતું એ સ્પષ્ટ રીતે માલમ પડી આવેછે. આ માટે તેઓ તેને ઋતાના માર્ગ કરી કહેછે; જેનું ભાષાંતર માત્ર ખરેા માર્ગ એવું જ આપણે કરી શકશું; પણ તેઓના મનમાં, જે એમાલુમ શક્તિને તેઓએ ઋતાના નામથી મનમાં સમજવાના યત્ન કર્યા હતા, તે શક્તિએ સુકરર કીઘેલા માર્ગ હતા. જે આકા-શમાં સૂર્ય તેની રાજીંદી ગતિ માટે નિકળતા હતા, તેની પેલી મેરેના પાર વિનાના તફાવત જે પૂર્વદિશા દર સહવારે ખુલા સુકતી હતા,

## ( ८५ )

તે દિશા, **અદિતિ** એટલે અપાર દાખલ પેહલાં કેમ ગણાઈહતી, તેની જો તમને યાદ હાેયતા, તમે જાણીને વિસ્મય નહિ થશા કે 🗶 ત. કે જે સૂર્યના માર્ગ નક્કી કરનાર શક્તિ અથવા સ્થળછે, તે કાેઇ કાેઈ વેળા વેદમાં **આદિતિ**ની જગ્યા લેછે. જેમ પ્રાતઃકાલને આદિતિન મુખ કેહવામાં આવ્યું, તેમ સર્યને ઋતનું તેજસ્વી મુખ કહ્યું છે: એટલુંજ નહિ, પણ આપણને એવાં પણ નામસ્મરણ મળી આવેછે કે, જેમાં આ મહાનુ 🛪 ત અદિતિ તથા આકાશ અને પ્રથ્વીથી માત્ર બીજીજ પદ્ધિ ધરાવેછે. દેખીતી રીતે 🗰તું રેહુડાણ પૂર્વદિશા છે, કે જ્યાં એક અતિપાચીન કથાપ્રમાણે પ્રકાશ લાવનાર દેવતાએા દર સહુવારે ચાેરાેની સંતાવાની અધારી ગુફા ભાંગીને ખુલી મુક્તા હતા, અને તેમાંથી ગાયા\* એટલે દિવ-સાેને બહાર લાવતા હતા ; જેમ અંધારા તએલામાંથી એક ગાય ધીમે ધોમે હીંડતી પૃથ્વી તથા આકાશનાં પ્રકાશિત બીડતરક ચરવા જતો હેાય, તેમ પ્રત્યેક દિવસ નિકળેછે એમ કલ્પના કરેલી છે. જ્યારે આ કલ્પનારૂપ બદલાયું, અને જ્યારે સૂર્ય સહુવારમાં પોતાના ઘેાડા જાેડીને સૃષ્ટિક્રમણુ માટે પાતાના રાેજ દા માર્ગ કાપેછે એમ ગણાયું, ત્યારે જે સ્થળે ધાેડાને છેાડવામાં આવતા હતા તે સ્થળ κ ૧ કેહેવાયું. કેટલીક વેળા એવું કેહેવાયલું છે કે પરાઢિયાં 🛪-લના ઉંડા ગારમાં વરીછે, અને પરાહિયાં કેવે પ્રકારે પાછાં મળ્યાં તેવિષે તેમજ રાત્રિના અધારા કાેઠારમાં સંતાડેલા ખજાના પાછા મેળવવામાં પરાઢિયું (અરૂણાેક્ય) પોતે ઇંદ્રને તથા બીજા દેવાને કેવે પ્રકારે મદદ કરતું તેવિષે ઘણીક વાતા કરવામાં આવેછે.

\* દેખીતા આકાશમાંથી દ્રષ્ટિમધાલંનો પેલીમેરના ઉડા તથા અ'ધારા ગારતરક ધસ∙ ડાઇ જતાં વાદળાંના અર્હ આ ગાચા કેટલીકવેળા દર્શાવેછે,

### ( ८९ )

# સરમાની વાર્તા.

ઘણી સારીપેઠે જણાયલી વાતામાંની એક એવી છે કે, સરમા, એટલે દિવસનું ઝઝકળું (peep), તેને ઈંદ્રે ગાચા ક્યાં સંતાડેલી છે તે શાધવા માકલી. જ્યારે સરમાએ ગાયાનું બરાડવું સાંભળ્યું, ત્યારે તે વાત ઇંદ્રને કેહવામાટે પાછી કરી, અને પછી ઇંદ્ર ચારોસાથે ચુદ્ધ ચલાવીને, તે પ્રકાશિત ગાચાને ખહાર લઇ આવ્યા. પાછળથી સરમા ઇંદ્રના કુતરાતરીકે લેખાયલી છે, અને તેના પુત્રોને સારમેય એવું લાક્ષણિક (Metronymic) નામ જે મળેલું છે, તે મારેસર કુહનના જણાવ્યા પ્રમાણે હરમીયસ અથવા હરમીસને મળતું છે. આ નામ પ્રાચીન પ્રરાષ્ટ્રાકત ઇતિ-હાસના અંધારા આરડામાં દાખલ થવાના ખરા માર્ગ (પન્થાઋ-તસ્ય), તેના વિદ્યાર્થીઓને ૨ેખાડવાના સાધનમાંનું એક પ્રથમ સાધન હતું. હવે આ **સરમા**, પરાઢિયાંની પ્રવૃત્તિ લાવનાર વૃદ્ધને 'ઋતા એટલે ખરે માર્ગે જવાથી અથવા 🛪 તે એટલે ખરે સ્થળે જવા-થી' ગાચા મળેલી કહેછે. એક કવિ કહેછે કે ' જયારે **સરમા**એ ખડકમાં કાટ જાેઈ, ત્યારે તેણે પેલા માટા જીવા માર્ગને એક બીંદુ તરફ લઇજાય એવા કોધા, પેલી ઝડપથી ચાલતી, રસ્તે આગળ ચાલી ; અને તે અમર (ગાચા અથવા દહાડા) ના ઘેાંઘાટ જાણતી હતી, તેથી પેહલવેહલી તેમની તરક ગઇ'. (ઋગવેદ 3, ૩૧, ૬) ઉપલા શ્લાેકમાં દેવા અને તેએાના સાથિયા, તે પેલા પ્રાચીન કાળના કવિયાએ, જે માર્ગ ગાયા પાછી મેળવવાના, એટલે દિવસનુ અજવાળું શાધવાના પેહલા યત્નમાં પકડ્યા હતા, તેને ઋતના માર્ગ કહેછે ; પણ વળી બીજે ઠેકાણુ એવું જણાવેલું છે કે ઇંદ્ર અને તેના ' મિત્રાએ ખરા માર્ગ ઋતને ખાળી કાઢીને વલા ના-મતા ચાર અથવા ગુફાને ચીરીને ડુકડા કરી નાખ્યા.

જે સ્થીર માર્ગ, ગ્રીક **પાનર તા**, હપરથી દેવા મ્બાકાશ અને પૃથ્વીને ઘણેજ મક્કમપણે સ્થાપી શકે તે આવશે એવી જ્યારે આ*શ*ા

# ( ८७ )

ભાગી ત્યારે પણ પેલાં ખરાં, અચળ તથા સનાતન સ્થળને તેઓ સંભા-રેછે. **લરૂણ**ને આ પ્રમાણે ખાલતા જણાવેલાછે કે ઋતની બેઠકમાં હું આકાશને ટેકા આપ્રંછું; અને આગળ ચાલતાં **સત્ય**, સાચાંની પેઠે, ઋતને જે સઘળું હયાતછે તેનાં મૂળ તરીકે સમજવામાં આવેલી છે.

ઋડ્રવાના જે મર્શ્ગ પ્રમાણે પરાઢિયું, મૂર્ય, દિવસ, અને રાત ચાલેછે તે કરી કરી આવ્યા કરેછે, અને તેનું સાધારણ ભાષાંતર જે એકજ રીતે થઇ શકેછે તે સત્યમાર્ગ છે. આ પ્રમાણે આપણે પરાઢિયાંવિષે વાંચિચે છિચે:

ઋતાને માર્ગે, ખરે માર્ગે જાયછે; જાણે આગમજથી ત માર્ગ જાણતી હાેય તેમ હુદ બહાર જતી નથી.'

તે પ્રાતઃકાલરૂપ સી જે આકાશ ઉપર જન્મેલી છે તે ખરા માર્ગ ઉપર ઉગી ; પાતાની માટાઇ દેખાડતી તે પાસે આવી. તેણુ દુષ્ટ આત્માઓને તથા નિર્દય અંધકારને હાંકી કાઢચાં.'

સૂર્ય વિષે આ પ્રમાણે કહેલું છે :

સવિત્ દેવ, ખરા માર્ગ ઉપર મેહેનત કરે છે. ઋતનું (રણ)-શીંગડું અતીશય માહેાટાઇએ પાંચ્યું છે ; જેઓ સારી રાતે લડે છે તેને પણ ૠત અઠકાવી શકેછે.

જ્યારે સૂર્ય ઉગે છે ત્યારે ઋતના માર્ગ કીરણથી ચામેર વી ટ-ળાયલા કેહવાચછે, અને હિશીકલીતા સે જણાવેલા પેલા વિચાર કે 'હેલિએાસ પાતાની હદ આળંગી જશે નહિ'તે ઋગ-વેદની એક ઋક્માં આ પ્રપાણે જણાય છે. 'સૂર્ય ઠેરવેલાં સ્થળાને નુકસાન પાંહચાડતા નથી.' આ માર્ગ જેને ઋતના માર્ગ કેહવામાં આવ્યા છે, તેને ખોજે ઠેકાણે ગાનુ એટલે પાહળી ગતિ કેહવામાં આવી છે અને વળી ઋતની પેઠે આ ગાનુ એટલે ગતિ પણ સહવારને લગતા પ્રાચીન દેવતાઓની સાથે ગણેલી જાવામાં આવેછે\*. દેખીતી રીતે જે માર્ગે દિવસ અને રાત મુસાફરી કરતાં કેહવાયછે તેજ

ંઋગ-વેદ ૩,૩૧,૧૫ ઈંદ્રએ સૂર્યતે, પરોઢિયાંને, ગતિને, તથા અગ્નિને સાથે ઊત્યક્ષ કોધાં.

### ( 22 )

આ માર્ઝ છે. અને દહાડે દહાડે આ માર્ગ જેમ ફ્રેરવાતાે જાયછે તેમ આપણે અશ્વિના, દિવસ, રાત તથા એવાજ પ્રકારના દેવતા-ઓએ પસાર કીધેલા ઘણાક માર્ગાવિષે સાંભળિચે છિચ.

એમાં બીજી અગત્યતું લક્ષણ એછે કે, આ માર્ગ જે સાધા-રણ ૠતના માર્ગ કરી કેહવાયછે તેને કેટલીક વેળા વેદના પ્રા-ચીન દેવતાઓમાંહેના એક, રાજા **વરૂણે** સૂર્યને માટે બનાવેલા માર્ગ તરીકે ચણવામાં આવે છે. (૧,૨૪,૮); કાંકે એ ઉપરથી આપણને સમજ પડેછે કે જે નિયમને કેટલેક ઠેકા**ણે વરૂણુ**ના નિયમ કહ્યાછે તેને બીજે ઠેકાણે ૠલનો નિયમ શા માટે કહ્યાછે; તથા જેને બીજે ઠેકાણે ૠલ કહી છે તેને, સંવેના સમાવશકરનાર આકાશના દેવ **વરૂણે** કેવી રીતે એક સ્વતંત્ર શકિત દાખલ નક્કી કી-ધેલી અથવા ઠેરવેલી કાંઇવેળા ધારવામાં આવીછે, તેની પણ સ-મજ પડેછે.

જ્યારે એક વખત એવું જાણવામાં આવ્યું કે સીધાે માર્ગ અથવા સત્યમાર્ગ પકડયાથી દેવા અંધકારના ખળ ઉપર ફાવી ગ-યાછે, ત્યારે તેઓના પૂજારિયા પણ તેજ સત્યમાર્ગે પોતાને પણ ચાલવાદેવા માટે અર્જ કરે તા તેમાં કાંઇ માટી વાત નહિ. આ પ્ર-માણે આપણા વાંચવામાં આવેછે: 'ઓ ઇંદ્ર ૠવતા માર્ગ ઉપર અપને દોરી લઇ જા, સઘળાં સંકટ ઉપરથી સત્યના માર્ગ ઉપર.' અથવા, 'આ મિત્ર અને વરૂણ, જેમ કોઈ વહાણમાં છે-સાને સમુદ્ર આળંગી જયછે, તેમ અમે તમારા સત્ય માર્ગ ચઢી સર્વ પાપ આળંગી જઇયે' વળી એજ દેવા, મિત્ર અને વરૂણ, પેલી મહાન ૠતાની સ્તુતિ કરતા કેહવાયછે. બીજા કવિ કહે છે. 'હું ૠતને માર્ગે સારી પેકે ચાલું છું' બીજા હાથ ઉપર કેહવામાં આવેછે કે દુષ્ટા ૠતાને માર્ગે આડા ઉતરતા નથી.

## ( ૮૯ ) ઋત એટલે યજ્ઞ.

જા આપણે યાદ રાખિયે કે હિંદુસ્થાનમાં પ્રાચીન કાળમાં કેટલા બધા યજ્ઞો સૂર્યની ગતિઉપર આધાર રાખતા હતા તથા , સૂર્યાદય, મધ્યાન્હ તથા સૂર્યાસ્ત વેળા નિત્ય યસાે કેમ થતા હતા ; પૂર્ણિમા (પુનમ) અને ચાંદરાત ઉપર ખલિદાન કેમ થતાં હતાં : અને ત્રણે ઋતુઓ તથા સૂર્યના અર્ધ–વાર્ષિક અથવા વાર્ષિક વેગ (ગમન) પછી ભેાગે৷ કેમ આપવામાં આવતા હતા, તાે યજ્ઞ પાતે વખત જતાં 🛠 વના માર્ગ કાં કેહેવાચા તે આપણે સારી પેઠે સમજી શકશું. છેલે 🛪 તાના સામાન્ય અર્થ નિયમ થયાે નદિયા, જેમને કેટલેક ઠેકાણે 🛠 તેને માર્ગે જતી કહેલી છે, તેઓને બીજાં મંત્રામાં **લટ્ટ ણ**ના નિયમ અથવા રીતિપ્રમાણે ચાલતી જણાવીછે. એ સિવાય 🛠 તના બીજા ઘણા અર્થા, અથવા અર્થના પ્રકારછે, પણ તે આ-પણા કામનેમાટે થાેડાજ અગત્યનાછે. મારે બીજાં એટલંજ ઉમેન રવું છે કે, જે પ્રમાણે ઋદ્રવાના અર્થ જે કાંઇ સીધું, સારૂં અને સત્ય છે, તે દર્શાવનાર થયા, તેમજ આનુત શબ્દ જે કાંઈ નુકું, દુષ્ટ અથવા અસત્યછે તે દર્શાવવાને માટે વપસતા હતા.

### ઋતનો વિસ્તાર (ખીલવું).

aa

વેદમાંના આ ઋુતાવિષે, તમને કાંઇ સ્પષ્ટ વિચાર આપવામાં, એટલે કે આ જગત્ની, **સૂર્યની, સહવાર અને સાંજની, દિવસ** અને રાતની, સ્થાર સ્થાપેલી ગતિના પ્રથમ અર્થ કેમ થયા; તે ગતિનું મૂળ છેક દૂર પૂર્વ દિશામાં કેમ ડસી બેડું; તેનાં સ્વરૂપ આકાશી પદાર્થાના માર્ગમાં, એટલે આપણે કેહુલું જોઇચ કે દિ-વસ તથા રાતમાં કેમ માલમ પડયાં હતાં; અને જે સત્ય માર્ગ **૧**૨ ભાણી દેવા અધંકારમાંથી પ્રકાશ લાવ્યા તે માર્ગ માનસને થોડોક ખ-લિદાન ક્રિયાને પ્રતાપે, અને થોડોક તેના સાધારણ નિતિ પ્રકારથી પકડવાને પાછળથી કેમ ચાગ્ય થયા<sup>\*</sup>--એ સઘળાંના કાંઈ સ્પષ્ટ વિચાર આપવામાં હું સફળ.થયાછું કે નહિ તે હું જાણતા નથી. આ પ્રા-ચીન ભાવનાને વિસ્તારી વર્ણન કરવામાં તમારે કાંઇ વિચારની અતિ ઘણી ચાકસાઇ કે સ્પષ્ટતાની આશા રાખવી ન જોઇયે. એમ-નામાં તેવું કાંઇ હતું નહિ અને તેવું કાંઈ હાેય નહિ. અને આ-પણે જો આ કાવ્યરૂપી કલ્પનાઓને કરડા વિચારના તરેહવાર વ-ગોંમાં તાણી તાેડીને મુકવાના યત્ન કરિયે, તા આપણે હાથે તે-આતી પાંખા તુટી જશે અને તેઓમાં જે છવ (સત્ય) છે તે ભચડા-ઇને નિકળી જશે. આપણી પાસે તેઓ માત્ર માંસ, લાેહી, અને છવ વગરનાં, ખાલી હાડકાં રહી જશે.

#### ભાષાંતર કરતાં નડતી અડચણો.

- 00-

આ જાતના સઘળા વાદવિવાદામાં નડતી અડચણાનું કારણ એ છે કે, વિચારને પ્રાચીન રૂપામાંથી અર્વાચીન રૂપામાં બદલવા પડેછે, અને તેમ કરતાં કેટલાક બળાત્કાર અવશ્ય થઈ પડેછે. વેદના **ઋત** શબ્દ જેટલા લવચીક તથા કાર્યક્ષમતામાં પુરા, અને વિચા-રનાં નવાં નવાં રૂપ ઉભાંકરવામાં સમર્થ આપણી પાસે કાઈ શબ્દ નથી. જે કાંઈ આપણે કરી શકિયે તે એજ કે, ખની શકેતા વિચારનું મધ્યબિંદુ શાધી કાઢવું, અને પછી તે બિંદુથી જીદ્દીજીદ્દી દિશાતરક્ જતાં કીરણા પાછળ જવું. મેં જે યત્ન કર્યા છે તે એવાજ, અને તેમ કરતાં જો હું 'જીનાઉપર નવું વસ્ત ઘાલવા' જેવું કરતા દેખાતા

\* હિલુ શખ્દ **યારાાર, કેજ અપારાર** એટલે આગળજલુ ઉપરથી નિકળેછે તેની વૃિધ પણ એજ પ્રપાણે થયલી જાેવામાં આવેછે. હિલુમાં કેટલીક કલ્પિત કથાઓલું મૂળ આ અ**પારાર**્ ધાવુમાંથી જન્મ પામેલું છે.

### ( ७१ )

હેાઊં, તા હું એટલુંજ કહી શકું છું કે, મને બીજા માર્ગ સુઝતા નથી, સિવાય કે આપણે સઘળા સંસકૃત ભાષા, અને તે પણ વળી વેદનીજ સંસ્કૃત ભાષા, ખાલવાનું કબ્યુલ રાખિચે.

ચાડુંક થયું એક માટા અંગ્રેજ કવિ અને વિદ્વાને (Personal Jehova) શારીરિક સ્વરૂપવાન્ ઇશ્વરવાળાં જીનાં હિપ્યુ મતનું ભાષાં-તર 'એક નિરંતર શકિત, આપણે પોતે નહિ, જે સત્યતા તરફ જા-યછે' એવાં અર્થના શબ્દામાં કરવાથી તેને ઘણાક દાષ દેવામાં આ-વ્યા હતા- એવા વાંધો લેવાયોછે કે આવા અર્વાચીન, અને આવા કેવળ અંગ્રેજી વિચાર દર્શાવનાર કાઇ શબ્દ હિપ્યુમાં મળી આવે એ અસંભવિત છે. એ ખરં પણ હાય, પણ વેદના પ્રાચીનકાળના કવિયા જો આજ હયાત હાત, તથા તેઓ અવાચીન વિચાર પ્રમાણે વિચાર કરતા હાત, અને અવાચીન ભાષા બાલતા હાત, તા મારે કેહવું જાે છેયે કે તેઓ પોતાના પ્રાચીન જારૂતનું ભાષાંતર 'એક નિરંતર શક્તિ, આપણે પોતે નહિ, જે સત્યતા તરફ જાયછે' એમ કરવાનું મન કરત; જે વાત કાંઇ ઘણી અસંભવિત નહિ ગણાય.

#### શું ઋત સામાન્ય આર્ય ભાવના હતી ?

એક બીજી વાત હુજી નક્કી કરવાની રહેલીછે. આપણુ જાયું કે વેદમાં ઋત શબ્દ વિચારના સર્વથી જીના પડને લગતા છે : હવે સવાલ એ છેકે ઋત કેવળ વેદને લગતાજછે કે, દેશાસ, ઝિયુસ અને જીપિતરની પેઠે આર્યપ્રજાની કાેઈ સામાન્ય ભાવના હતી ? એ વિષે ખાતરીથી બાલવું કડિણ છે. આપણા જાવામાં આ-વશે કે એકજ ધાતુ અર્ (ar) ઉપરથી નિકળેલા લાતિન તથા જરમન શબ્દામાં સહજાત વિચારા હતા ખરા, પણ એવું દેખાડવાની પુરતી સાખીતી નથી કે વેદના કવિયાના ઋદતની પેઠે આ શબ્દા, આકાશી પદાર્થાની રાજીંદી, આડવાડીયાંની, માસિક અને વાર્થિક

### 

ગતિની કલ્પના ઉપરથીજ, અને બીજાં કશાં ઉપરથી, નિકબ્યા નથી. સંસકૃતમાં ઋતુવસિવાય આષણને ઋતુઓને માટે સાધારણ શબ્દ ઋંડુનુ મળેછે; કે જેના અર્થ પ્રથમ વર્ષના નિયમસરનાં પ-ગલાં અથવા હાલચાલના થતા હતા. ઝંદમાં જે **૨નુ** શબ્દ છે, તે પણ એજ 'ઋતુ' શબ્દ છે, પણ તેના અર્થ એકલા અનુક્રમ થતા નથી, પણ વળી અનુક્રમ રાખનાર એવા પણ થાયછે.

સંસકૃત ઋતુ એટલે ઋતુ અને ઋત એટલે નકી થયલું, નિયમસરનું, તેઓને, મુખ્યત્વે કરીને જ્યારે આકાશી પદાર્થાની ગતિ તથા પ્રાચીન યજ્ઞાનાં અનુક્રમના અર્થમાં લાગુ પાડેલા હેાય, ત્યારે તેઓને લાતિન ટેંગત એટલે ધર્મ સંખંધી રેવાએ પ્રમાણે અને **ેતરા** એટલે ક્રિયા અથવા ધર્મ સંબંધી ક્રિયાની રૂઠી તથા 🛪દ્**ત** સાથે એકમળતા દેખાડવાને વારંવાર યત્ન કર્યામાં આવ્યા છે. પણ લાતિન 😧 સંસકૃત 🛪 સાથે કદી એકમળતી થતી નથી, કારણ કેં ૠ, આર્ અથવા ૨નું હુંકું ૨૫છે, અને તેટલામાટે તે લાતિનમાં **ટેમે**ાર્ (or) ઑર્ (er) આર્ (ur) અને કવચીતજ રે (re) થાયછે. તાપણ આપણા ધાતુ સાર અથવા 🛪 સાથે લાતિન ઑા-રદેદાના સંબંધ દેખાડવામાં કાંઈ અડચણ દેખાતી નથી; અને **બેનરી**એ દેખાડી આપ્યું છે કે ઑાર્ટ્દા તથા ઑાર્ટ્દાનિસ સંસકૃતના એક ૨૫ ઋુ-**લ્લન** સાથે એક મળતાં આવશે**. ઑાર્દિ**-ચાર એટલે વણવું, તેના પ્રથમ અર્થ એવા જણાચછે કે, કાઇપણ પદાર્થની સંભાળયી અને અનુક્રમથી કીધેલો ગાેડવણુ, સુખ્ય કરીને દારાના તારની ગાેઠવણ.

ઋત શબ્દની સાથે લગભગ મળતાેઆવતા શબ્દ લાતિનમાં રાતસ્ (ratus)છે, વિશેષ કરીને જ્યારે અપણે ધ્યાનમાં લઇચે કે આ રાતસ્ શબ્દ લાતિનમાં તારાઓની નિરંતર ગતિને પણ આગળ લાગુપાડયામાં આવતા હતા. મને એવા વિચાર જા-યછે કે લાતિનના આ રાતસ્ શબ્દ ઉત્પત્તિમાં અને વળી અર્થમાં સંસકૃત ઋત સાથે એકમળતાે છે, એટલુંજ કે વેદના

ઋલની પેઠે તે લાતિનમાં કદી પણ એક ધર્મસંબંધી ભાવ-નાના રૂપમાં ખીલ્યા અથવા ઠર્યાજ નથી પણ જો કે હું આ વિચાર ધરાવું છું, તાેપણ હું તેથી જે અગવડા હભી ચાયછે તે છુપી રાખવા માંગતા નથી. જે ઋલ લાતિનમાં જળવાઈ રેહલા હત, તા તે અરતસ્, એરતસ્, ઑરતસ્, અથવા ઉરતસ્ થાત; પણ રાતેસ્, કે વળી રીતસ્ કે જે ઈરી-તસ, એટલે વ્યર્થ અથવા અસ્થીર, શબ્દમાં જોવામાં આવેછે, તે થાત નહિ. હું સાક કપ્યુલ કરં છું કે ધ્વનિ (અવાજ) ઉપરથી મુકાબલા કરવા પ્રમાણે (Phonetically) પ્રાફેસર કહુને લાતિન રાતસ્ત સંસકૃત રાત સાથે એકમળતા દખાડયાછે, તે વધારે નિયમસર છે. પ્રાફેસર **કાહન** તેને **૨ા** એટલે આપવું, ધાતુ ઉપરથી નિકળેલા જ-ણાવેછે, અને જેમ, દા ધા<u>ત</u> ઉપરથી લાતિનમાં દા**તમ** તથા રેદ્વીતમ નિકળેલાછે, તેમ રા ધાતુ હપરથી થયાનિયમ ખરાબર રાતમ તથા ઇરિતમ આપણને મળવા જોઇચે. પણ પ્રાે કાઢનની વ્યુત્પત્તિમાં જે અડચણ નડેછે તે તેના અર્થનીછે. રાતના અર્થ આ પેલું એવા થાયછે. અને જાે કે તેના અર્ધ મહેલું, આપી દીઘેલુ, દેરવેલું એવા પણ થાયછે, તથા એકે ઝંદમાં પણ વળી દાર્ત એટલે નિયમ, દા (ઘા) બ'ને આ પવુ' અને નકઠી કરવું એ ધાતું હપરથી નિકળેલાછે, તાેપણ કેોરસેનના જણાવ્યા પ્રસાણ લાતિન રાતમના અસલ અર્થ કદીપણ એવા થયા હોય તેનાં કાંઇ પણ ચિન્હા જણાતાં નથી.

વળી લાતિન **રાત સ્**ને સંસકૃત ઋત સાથે અવાજમાં એક-મળતા દેખાડવામાં નડતી અડચણ નડિ એાલગાય એવી નથી. લાતિન શબ્દ **રાતી સ્**, એટલે તરાપા (તર), તેના સંબંધ ઘણુ કરીને સંસકૃત ધાતુ અર્, એટલે હેલેસાં મારવાં, તેની સાથે તથા લાતિન પ્રેસિલિસના સંબંધ સંસકૃત કૃષ્પ સાથે દેખાડવામાં આવેછે. હવે ત્યારે જો લાતિન **રાત**સ્ શબ્દ સંસકૃત **ઝેડત** શબ્દજ હાેચ, તા તેપણ અસલ આકાશી પદાર્થાની નિચમિત અને ઠરેલી ગતિને માટે લાગુ

#### 

પડયા હતા; તેમજ કાેલસિકરેરે કોલામ પ્લેર તથા એવા બીજ ઘણા શબ્દાની પેઠે તે પાછળથી એક વિશેષાર્થે વપરાતા ખંધ પ-ડ્યા હતા, એમ માનવાને દરેક કારણ છે. એમ જો હોયતા, આ વાત જાણવી મનારંજક લાગશે કે, જયારે સંસકૃતમાં ઋતુનના અર્થ આ-કાશી પદાર્થાના અનુક્રમ હપરથી, વપ્પત જતાં, નીતિના માર્ગ તથા સત્યતા થયા, ત્યારે **રાતસ્** જો કે તેજ મૂળા હપરથી નિકળેલાછે તાપણ લાતિન અને જરમનમાં તેના અર્થ ધ્રદ્ધિને લગતા નિયમ તથા વિવેક દર્શાવનાર થયા. કારણકે **રાતસ્** શબ્દનાજ ધાતુ હપ-રથી નિકળેલા, તથા તેની સાથે ઘણા નિકટ સંબંધ ધરાવનાર શબ્દ લાતિન રેશિયો છે; કે જેના અર્થ કરાવવું, ગણવું, હમેરવું તથા બાદ કરવું, અને તર્કશક્તિ થાયછે, તથા વળી ગાધિક **રાય્જો** એટલે સંખ્યા, **રાય્જન** ગણવું, તથા હત્તર જરમનીની જીની ભાષાના **રદ્વ એટલે ભાષા, અને રેદ્વેગાન** એટલે ગાલવું, તે છે.

#### ઋત ઝંદમાં અશ (થાય) છે.

પણ જોકે આપણને બીજી આર્ય ભાષાઓમાં વેદના ૠત ગ ખરાબર મળતા કાંઈ શબ્દ જરુતા નથી, અને તેટલામાટે તેને દીાસ તથા ઝિયુસની પેઠે આર્ય પ્રજાઓના પ્રથમ જીશ પડ-વાની આગમજના જેટલા પ્રરાતન ન ગણી શકાય, તાપણ આપણે દેખાડી શકશું કે તે શબ્દ અને તેથી ઉભીથતી ભાવના બંને, ઇ-રાનિયા, જેઓના ધર્મ ઝંદઅવસ્તામાં આપણને જણાયલાછે, તથા હિંદુઓ જેઓના ધર્મ ઝંદઅવસ્તામાં આપણને જણાયલાછે, તથા હિંદુઓ જેઓના ધર્મ ઝંદઅવસ્તામાં આપણને જણાયલાછે, તથા હિંદુઓ જેઓના ધર્મ ઝંદઅવસ્તામાં આપણને જણાયલાછે, તથા બીજાથી છેલ્લા છુટાપડયા તે આગળનાં હયાત હતાં. ઘણા લાંબા વખત થયા એવું જણાયલાછે કે આર્ય ભાષાની આ બંને શાખા, જે અગ્નિકોણ તરક ફેલાયલી હતી, તેઓ બીજી સઘળી શાખાઓ,

### 

જેઓએ વાવ્યકોણના માર્ગ લીધા હતા, તેઓથી જીદા પડયા પછી ઘણા લાંખા વખત સુધી સાયેરહેલી હાેવીજાેઇચે. આ બે શાખાઓમાં જે કેટલાક શબ્દા અને વિચારા સામાન્યછે તેમને મળતું કાંઇપણ બીજે કાેઇ ઠેકાણે આપણા જેવામાં આવતું નથી. વિશેષ કરીને તેઓ-ના ધર્મ અને સંસ્કારકર્મમાં વપરાતાં કેટલાંક નાંમા ખાસ ગણાઇ શકાય એમછે, તાેપણ તેઓ બંને સંસકૃત અને ઝંદમાં મળી આવેછે. ઝંદમાં જે શબ્દ સંસકૃત ઋતને મળતાેછે, તે અશછે. અવાજ ઉપરથી સરખાવી જાતાં આશ શબ્દ ઋતથી ઘણા જીદા દેખાયછે, પણ ઋત શબ્દ ખરેખરા તાે આવે છે અને સંસકૃત વર્ષ (rt) ના ઝંદમાં શ (sh) થઈ શકેછે.

અત્યારસુધી ઝંદમાં તા **અશ**તું ભાષાંતર પવિત્રાઇ કરવામાં આવ્યું છે. અને હાલના પારસીઓ હંમેશ તેના આ અર્થ ક્લ્લ્લ રાખેછે. પણ એક ઘણા કાળેલ રૂંચ વિદ્યાર્થિ માં૦ ડાર્મેસ્તેતરે જેમ થાડું કથ્યાં દેખાડી આપ્યું છે તેમ, તે શબ્દની આતા બીજી ઉત્પત્તિ છે; તથા જે અર્થ ઋંડલના વેદમાં થાયછે તે અર્થ અશન લાગુ પા-ડચાથી અવસ્તામાં નાં ઘણાંક વાડ્યા પેહલીજ વખતે પોતાનું ખરૂં લક્ષણ લેછે. (તેના અર્થ બંધ એસતા થાયછે.) આ વાત ના પાડી નહિ શ્કાચ કે જેમ વેદમાં તેમ અવસ્તામાં આશનું ભાષાંતર કેટ-લીકવેળા પવિત્રાઇ કરી શકાય; અને જ્યાં યત્તા બરાબર કરવા માટે જણાવે લું છે, ત્યાં તે ઘણીવેળા વપરાયલા છે. એવે ઠેકાણે આશ

<sup>\*</sup> અતે તયા અમરા અંતે એકજ છે એવું પ્રયમ દેખાડીઆપનાર દી લગરડે de Lagarde ('Gesammele Abhandlungen' p. 152) તયા આપાર્ટ ('Inscriptions des Achemenides' p. 105) હતા. હોગે તે કબુલ રાખ્યું હતું ('Das 18 Capitel des Vendidad Sitzungsberichte der Kgl. Bayer Akad der Wissenschaften' 1868. p. 526) અને શુઅશામને તેને દેદા આપયા હતા. ('Ein Zoroasterisches Lied.' p.76) આ પ્રમાણ, સંસકૃત મત્ય=અંદ મશ્ય; સંગ્ પ્રતના=અંગ પેશના; સંગ્બત્ર અંગ આશર; સંગ્મત=અંગ મેશ; સંગ્ પેરેવ=અંગપેશ. સ્પીગલ ('Arische Studien' p. 33) આ માહેના કેટલાએકનું મળતાપાયું ખાંદું છે અમ જણારે અને તેઓના બુદા રોતે પુલાસા આપેછે. તેાપણ સંસકૃત ત્ અંદ રીમાં બદલાઇ શકે અમ તેપણ કબુલ કરે છે.

ના અર્થ જેન 'સારા વિચારો, સારા શબ્દા, સારાં કામાં' કરી કેહ-વામાં આવેછે, તેમાં સમાઇ જાયછે. સારૂં એટલેકે ક્રિયાકામામાં જે સારું અથવા ખરૂં, યજ્ઞ કરવામાં એક પણ ચૂક કે ખાટા ઉચ્ચાર વિનાનંત છે. પણ કેટલાક વાક્યા ઉપરથી એવું માલમ પડેછે કે જરથારતને પણ કોઇએક અનુક્રમ અથવા ઋતની હયાતી જણાઈ હતી. સહવાર, બપાર, અને રાત કેમ જાયછે, તથા જે નિયમ તે-આને માટે ઘડીકાઢેલાછે તેને અનુસરોને તેઓ કેવી રીતે ચાલેછે, તે વિષે વળી તે એાલેછે; સુર્ય અને ચંદ્રવચે ચાલતા પુર્ણ સ્નેહથી, તયા જીવંત વિશ્વમાં જે એકત્વછે તેથી, દરેક જન્મના ચમત્કારાથી, અને માતાપાસે પોતાના બાળકનેમાટે ખારાક કેવી રીતે વેલાસર મળી આવેછે, તેથી તેપણ સાનંદાશ્ચર્ય પામેછે. જેમ વેદમાં તેમ સુવસ્તામાં પણ જગત્ આશને અનુસ રીને ચાલેછે, તથા સુષ્ટિ આશની ઉત્પત્તિછે એમ જણાવેલું છે. દીનદારા (ધર્મભક્તા) આ દુનિયાંમાં પાતાની હયાતોમાં આશાના રસણ માટે પ્રાર્થના કરેછે, અને મરણ બાદ સર્વથી ઉત્તમ આકાશ, જે આશાનું રેહઠાણછે, ત્યાં એરારમઝદને જઈ મળશે. જે ખરાે સુભક્તછે તે અશનાં બચાવ કરેછે, અને 2મશથી દ્વિયાંમાં વૃદ્ધિ અને આખાદી થાયછે. દ્વિયાંના માટામાં ગ્નાટા નિયમ અશછે, અને દીનદાર (ધર્મભાડત)ની માટામાં માટી મનની ા આ સાથવા એટલે આ શાધરાવનાર, એટલે આ શા થવાની છે. આ હપરથી એવું દેખાડવું બસ થશે કે ડિંદ્રઓ તથા ઇરા-નિચા છુટાપડયા તે આગળ વિશ્વને લગતા કાઇ અનુક્રમની હયાતી લ્પે માનવામાં આવતું હતું, તથા તે અનુક્રમ તેઓના પ્રાચીન સામાન્ય ધર્મના એક ભાગ હતા, અને તેટલામાટે અવસ્તાના સ-**ક્યા** પુરાતન ગાથા કરતાં વધુ પુરાતન, અને વેદના સર્વથી પુરાતન મંત્ર કરતાં વધુ પુરાતન તે હતા. તે પાછલા વખતની અટકળનં પરિણામ ન હતું, તેમજ જીદા જીદા દેવાને માન્યા પછીજ અને આ મુષ્ટિયર તેએાના વધતા એાછા સ્વતંત્ર (આપપુદ) અમલ આખર થયા પછીજ, તે માત્ર બહાર પડચા નહતા. નહિ, તે (અનુક્રમ) દક્ષિણ

( ८७ )

તરફ વસનારા આર્યલેાકના પ્રાચીન ધર્મમાં સઘળે વ્યાપી રહેલું એક આંતર્જ્ઞાન હતું, અને તેેઓના ધર્મનું ખરૂં તાેલ કરવામાટે પરાઢિચાંની, અગ્નિની, ઇંદ્રની તથા રૂદ્રની સઘળી વાર્તાઓ કરતાં તે આત્યંત આગત્યનું છે.

ઋત એટલે દુનિયાંનેલગતા એક અનુક્રમવિષે માતવું તે 'સૂર્ય પોતાની હુદવ્યાહુર જશે નહિ,' ઐવાં મત કરતાં પ્રથમ કાંઇ વધારે નહેાત તાપણ એ મત ધરાવવા એટલે શું ? તેના સહજ વિશ્વાર કરાે. જેટલા બેદ જુના વ્યવસ્થા અને અનુક્રમવચે છે તથા જેટલા ભેદ દૈવના આંધળા ખેલવચે તથા સમજપડે ઐવા અને તેટલા માટે જ્ઞાની દેવાનુસંધાન વચે છે, તેટલા બેદ એમાં છે. આજેપણ કેટલાં બધાં મનુષ્યા, જ્યારે બીજી સર્વ પદાર્થાથી પોતાની ખાતરી કરવામાં નિરાશ થયાં છે, જ્યારે તેઓ પોતાની ખાળ્યાવસ્થામાં મજ-લુત કસેલા અને ખાતરજમા કરનારા વિચારા તજી બેઠાછે, જ્યારે માનસવિષેના તેમના ભાવ બગડી ગયાછે. જ્યારે જે સઘળું આપ-સ્વાર્થિ, નીચ, તથા અધેારછે, તેના બહારના દેખાતા જયથી તેઓએ સત્યતા, સદાચાર તથા નિષ્કપટના પક્ષનેમાટે વધારેવાર લડવાનું, કર્યા નહિતા આ દુનિયામાં નકામું ગણોને છેાડી દીધુંછે, ત્યારે હં કહું છું કે કેટલાં બધાંઓને પાતાનું છેલું સુખ અને છેલી શાંતી 💥 🖪 ઊપર-આ દુનિયાના અનુક્રમ ઊપર-મનન કરવાથી મળ્યાં છે? પછી તે અનુક્રમ તારાઓની અવિકારી ગતિમાં જણાચા હોય, કે નાનામાં નાના forget-me not એ નામનાં કુલની પાંખડી, દાેરા, અને પુષ્પ ગર્ભતંતુઓની એકની એક અમુક સંખ્યામાં માલમ પડયા હોય. કેટ-લા ખધાઓને એમ લાગ્યું છે કે, આ વ્યવસ્થાને લગતા–સૃષ્ટિના આ સશા-ભિત અનુક્રમને લગતા હાેવું એ, જ્યારે બોજી દરેક વસ્તુ નિષ્ફળ ઉતરીછે, ત્યારે **તે**ઓનેમાટે કાંઈ આધાર લેવાજોગ, વિશ્વાસ રાખવા જોગ માનવા જોગ છે. આપણને ઋતના, એટલે દુનિયામાંના નિયમ અને અનુક્રમના આ આભાસ ઘણે થોડો લાગે; પણ પૃથ્વિઉપ-રના આગલા રેહવાસિયા, જેએાને બીજાં કશાંના ઠેકા નડુતા. 93

#### ( )

તેઓને મનતે સર્વજ હતાઃ—તેઓના તેજસ્વિ આત્માઓકરતાં, તેઓના દેવાકરતાં વધારેસરસ, અગ્નિ અને ઈદ્રકરતાં વધારે સરસ હતા; કારણકે જો તે એક વખત તેમનાં જાણવામાંઆવ્યા, એક વખત સમજવામાંઆવ્યા, તાે પછી તેને તેમનાં મનમાંથી કદી કાઢીશકાય એમ નહેાતું.

હવે ત્યારે આપણે વેદ ઉપરથી જે શિખ્યા છિયે તે આ છે, કે હિંદુસ્થાનમાં આપણો ગ્રાતના પૂર્વનો પોતાની ઇ દ્રિચાથી, નદિયા, અને પહાડામાં, આકાશ અને સૂર્ધમાં, ગર્જના અને વરસાદમાં, વધતી આછી જણાતી ઇચરી શક્તિચાને માત્ર માનના હતા. એટલું જ નહિ, પણ વળી તેઓની ઇ દ્રિચાએ સઘળા ધર્માનાં છે આતિઆવશ્યક તત્વા સૂચવ્યાં હતાં, એટલેકે અનંતની ભાવના અને નિયમ તથા અનુક્રમની ભાસના, કે જેમાંની એક અરૂણિદયની પછવા ડે સાનેરી વર્ણના સમુદ્રમાં અને બીલ્ટ સૂર્થની રાજીંદી ચાલમાં પ્રકેટી નિક-ળતી, તેઓને જણાતી હતી. આ છે ઇ દ્રિયગ્ન પદાર્થા, જેને માડે વેઢેલે દરેક માનસે મનમાં ઉતારવા નોઇલે, તેઓ પ્રથમ એક પ્રેરણા સિવાય કાંઈક વધારે નહતા, પણ તેઓનું ચાલક બળ જ્યાંસુધી આપણી જાતિના વડી લાના મનઉપર 'સઘળું સીધું છે' એવી મજબુત અને જતીનરહે તેવી અસર કીધી તથા 'સઘળું સીધું થશે' એવી આશા અને આશા કરતાં કાંઇક વધારે તેઓના દિલમાં ઉપ્તન કીધું, ત્યાં સુધી સ્વસ્થ થયું નહિ.

# ઈષ્ટે<sup>શ્</sup>વરમત, એનેકે<sup>શ્</sup>વરમત, એકે-<sup>શ્</sup>વરમત, નિરી<sup>શ્</sup>વરમત

#### શુ એકેસરમત ધર્મનું એક પ્રથમ ફય છે?

વેદમાં આવેલા સુખ્ય દ્વતાઓનાં મૂજ અને વૃદ્ધિ કેટલાં રીતાનુસાર, કેટલાં સમછ્શકાય તેવાં અને કેટલાં અનિ-વાર્ય છે, તેવિષે જો તમે વિચાસ્કરશા તા તમે કદાપિ માસ વિચારને મળતા થશા કે, મનુષ્યજાહિના પેહુલા ધર્મ એકેશ્વરમત કે અનેકેશ્વરમતના હતા, એવા આખા વિવાદ વિષે કાંઇ નહિતા જેટલું હિંદુ પ્રજાને કે વળી હિંદુસ્તાનથી યૂર૫માં જઇવેસેલી પ્રજાઓને લાગતું વળગતું છે, તે જોતાં ભારે તકરાર ચલાવવી યાગ્ય નથી.\*

આ સવાક્ષ કાઇપણ દિવસે ઉભા થયા હાત એવિષે મને શક છે. સિવાય તે કાઇ બીજા મતના પરિણામ દાખલ આપણે હાથઆવ્યોહાત નહિં, કે જે મત યૂરપના મધ્યયુગમાં ઘણું સાધારણ હતું, અને તે એકે. ધર્મના આરંભ પેહલે પ્રથમપ્રકટિ-કરણથી થયાછે, જે પ્રથમ પ્રકટિકરણ વિષે કાઇ બીજી રીતે તર્ક બાંધી ન શકાય, પણ એકજ રીતે, અને તે એકે એ પ્રકટિકરણ એક સત્ય અને પૂર્ણ ધર્મનું, અને તેટલાજમાટે એકે ચિરમતનું હતું. એ પ્રથમ ઉતપત્તિના એકેશ્વરમતવિષે એમ ધારવામાં આવે છે કે તેને યાહુધી લોકેજ માત્ર જાળવી રાખ્યું હતું, અને બીજી

<sup>\*</sup> અસલ એકેશ્વરમતને હું સ્વિકારનાર હોઉં એમ કેટલીકવેળા ટાંકી દેખાડવામાં આવ્યુ છે. પણ એ મતહું કેવા અર્ધમાં લઉં છું તે આગળ આવતા ટીકાઓ ઊપૂરથી અને મુખ્ય કરીને પ્રષ્ટ ૨૭૩ ની હ માં આેળ ઊપરથી જણાશે.

#### ( 900 )

સઘળી પ્રજા તે મતના ત્યાગ કરી અનેકેશ્વરમત અને મૂર્તિપૂજા સ્વિકારી છેડી, જે હાલતમાંથી પાછલા વખતમાં તે પ્રજાએ પાછી ફરી ધર્મને અનુસરતાં અથવા તત્વશાસને અનુસરતાં એકેશ્વરમતના વધારે સ્વચ્છ અને પ્રકાશિત માર્ગ પકડ્યા.

આ કેવળ આધારર હિત તર્કે ામાંના કાઇએક નિરાધાર તર્કનું પણ ખંડણ કરતાં કેટલા વખત વહી જાય છે તે જાતાં, આપણન આશ્ચર્ય લાગે છે. એ મતાનું વારવાર ખંડણુ થયું હાેય; ઉત્તમ ધર્મ-શાસિયા અને પંડિતાએ કાંઇક મુદ્દતથી કપ્યુલ રાખ્યું હાેય, કે એ મતાના કાઈપણ જાતના ૮ઢ પાયા ઉપર આધાર નથી; તાપણ એ મતા, જ્યાં આપણે તેમની મળી આવવાની વકી રાખતા નથી, ત્યાં, જેમકે પ્રમાણનેમાટે વપરાતાં પુસ્તકામાં અને વધારે દુ-ભીંગ્યે, નિશાળામાં વપરાતાં સાધારણ પુસ્તકામાં, નિકળી આવે છે, અને એ રીતે આ નકામાં ઝાડવાં ચામેર રોપી દેવામાં આવ્યાંછે, જે સઘળે સ્થળે ઉગીનિકળે છે, અને જે ખરા ઘઠુંના ક્યારા છે તેને જાણે ઢાંકી નાખે છે.

### ભાષા વિદ્યા અને ધર્મ વિદ્યા.

આ બાબદયાં ભાષા વિદ્યા ધર્મ-વિદ્યા સાથે ઘણી વાતે મળતી આવે છે. છેમેછાલ અથવા કાઈ પણ એવાં બોજાં મૂળ લખાણ તરફની કાંઇપણ સત્તાવિના, અને એટલુંજ નહિ પણુ, આવા અનુદ્યાનથી શું સમજવું તેના કાંઇપણ સાફ પ્રિલાસા કર-વાની શક્તિવિના ઘણા પ્રાચીનકાળના અને વળી અર્ધાચીન કાળના ગ્રંથકર્ત્તા પણ એવું ખાતરીપૂર્વક મત આપી ગયાછે, કે ભાષાનું મૂળ પણ (ધર્મ પેઠે) પ્રથમપ્રકટિકરણમાંથી નિકળ્યું છે. એટલું કહ્યાપછી હપલા લખનારનું બીજાં કેહવું એ હતું, કે આ પ્રથમકાળની ભાષા તા હિપ્દ્યીજ હાેવી જાેઇચે; તથા

### ( १०१ )

બીજાં એ છે, બીજી સઘળી ભાષાઓ હિપ્યીમાંથીજ નિકળેલી જોઇચ. ગ્રીક અને લાતિન, કેન્ચ અને ઈંગ્રેજી એ સઘળી ભાષાઓ હિપ્યીમાંથી નિકળી છે એવું સિદ્ધ કરવા સ્થૂલ પુસ્તકો રચવામાં જે વિદ્વતા અને ચતુરાઇ વપરાઇ છે, તે કાંઇ વિલક્ષણ વાત છે. તા પણ જ્યારે એવું જણાયું કે ગમે તેમ તાણીતથીને હિપ્યી પારી એવું મનાવી ન શકાયું કે 'હું આ સઘળી ગુણુક્ષીણ પુત્રીની માતા છું,' ત્યારે આ કરીકરી કરેલા યત્નાનું પરિણામ તિષ્ક-ળતામાંજ આવવાથી મનુષ્ય ભાષાનાં મૂળ અને વૃદ્ધિના સંખંધમાં સઘળીમળી આવતી સાક્ષીના નિ:પક્ષપાત સંગ્રહ કરી, એકવાર કુરી તપાસ લંખાવવો અવશ્યની લાગી. આ સંગ્રહ, જેને આપણે ભાષાના ઇતિહાસમાર્ગે ચલાવેલાે વ્યભ્યાસ કહિયે છિયે, તે ઉપરથી તરત દ્વનિયાંનો મુખ્ય ભાષાની જોતા પ્રમાણે વર્ગ કીધામાં આવ્યા. જેમ કરતાં દિણ્યીને તેની ખરી જગ્યા બીજ સેમિતિક ભાષાઓની ખાજીએ મળી; અને ભાષાના મુળના સવાલે તેા એક કેવળ નવાજ સવાલનું રૂપ લીધું, તે એકે, મનુષ્ય ભાષાની માેટી શાખાઓમાંની પ્રત્યકર્માં જે ધાતું અને અસલ વિચારાે આવેલા છે તેમનાં મૂળ શું ? ભાષાવિદ્યાના દાખલા લઈ તપાસતાં ધર્મવિદ્યાના અભ્યામિયા પણ એને ઘણેએક મળતે પરિણામે પોંહોચ્યા. દુનિયાંના ધર્મા કાંતા યાહુદી ધર્મના અપભ્રંશ છે, કાંતા યાહુદી ધર્મનીસાથે કાઇ પૂર્ણે પ્રથમપ્રકટિકરણમાંથી નિકબ્યાછે, (ધર્મગ્રાન ઇવ્યિસ્તરફથી પ્રથમ કોઇ માર્ગ પ્રકુટથયું) એવા તેએા વિષે આગળથીજ વિચાર ખાંધીને તે ધર્માના અભ્યાસ આરંભવાને બદલે, ઉપલા અભ્યાસિયાએ દીર્ડ કે એ તા અમારા ધર્મ છે કે દુનિયાંનાં ધર્મપુસ્તકામાં, અથવા જાદી જાદી મનુષ્યજાતિનાં પુરાણાકત ઇતિહાસ, રોતભાત અથવા વળી ભાષામાં પણ ધર્મવિચારના અસલ ઇતિહાસ જે કાંઈ આજ સુધી મળી આવે, તેસંબંધી સઘળી સાક્ષી એકઠી કરવી. ત્યાર-પછો જેટલા સાહિત્ય આજ સુધી એકઠા થયા છે તેના તેઓએ એક જાતિપ્રમાણાર્થે કાઠા કર્યા, અને ત્યારપછીજ તેઓએ જીદા

#### ( १०२ )

ભુદા ધર્માનાં મૂળ, એટલે જે અસલ ખ્યાલાથી તેમના પાથા રચાચા છે, અને તે સઘળાંની પૂર્વે જે અનંત છે, તે વિષેના ખ્યાલ કેવી રીતે ખીલવવાને શક્તિમાન થયા હશે, તે શાધી કાઢવાની પે-રવી કરી, ધર્મના મૂળ સંખંધી સવાલ ઉપર લક્ષ આપ્યું; જેમ કસ્-વામાં એક કોરે ઇદ્રિયજ્ઞાન અને બીજી કોરે સૃષ્ટિ આપણી આસપાસ ઊભીછે તે છે સિવાય કાંઈ ત્રીજી વાત આઝળથી સ્વિકારી નહિ.

આ એ વિદ્યાઓમાં એક બીજી મળતાપણું છે. એતા સાસી પેઠે જાણીતું છે કે ભાષામાં સદા વધવાના અને વિસ્તાર પામવાના ગુણુ છે, અને વિસ્તાર પામતી વેળા જે વાત અવશ્ય છે, કે જેજે વપરાઇ રહેલું અને અપલ્રંશ થયલું, તે સઘળું કાઢીનાખવું, તેજ પ્રમાણે ધર્મના ઇતિહાસ પણુ સદાના વધારા અને વિસ્તાર દેખા-ઢતા આવ્યા છે, અને તેનો આખી હુયાતીજ લ્રષ્ટ થયલાં તત્વાને તજી દેવામાંજ સમાયલી છે, જેમ થવું અવશ્યનું છે; કારણ, જે કાંઈ હુજી નીરાગ અને સજીવ છે, તે વધારે સારી રીતે જળવાઈ રહે, અને તેજ વખતે વળી જે અખુટ ભંડારમાંથી સઘળા ધર્મ નિકળે છે તેમાંથી નવી વળાણાને આવવાને માઈ, મળે. જે ધર્મ અવિકારી, તે જાણે કોઈ બાલાતી બંધ પડેલી ભાષા જેવા છે, જે ભાષા થોડોક વખત પોતાના પૂર્ણ અમલ ચલાવેછે, પણ છેલે સર-વાળે લાકિક ભાષાના બેમાલુમ સંબંધથી તથા લાકમત, જેને વારંવાર ઇશ્વરનું પોતાનું મત કેહવામાં આવ્યું છે, તેથી તે ભાષાને બળા-ત્કારે હાંકી કાઢવામાં આવે છે.

વળી કાંઈપણ ''સહજન્મ-ભાષા'' એવું નામ હવે વધારે વાર આલતું નથી—કારણ એ વાક્યના શા અર્થ કરવા તે આપણુ ભાગ્યેજ જાણ્યિ.—તેજ પ્રમાણે એવા પણ વખત આવશે જ્યારે ''સહજન્મ-ધર્મ'' એમ એાલવું તે પણ આવીજ રીતે નહિ સમ-જાય તેવું પ્રમાણ થઈ પડશે. આપણે હવે જાણિય છિયે કે એક મનુષ્ય પાતાના માંડુલપરના પરસેવથી (શ્રમથી) દરેક વસ્તુ ઝીતવાની છે, તાપણ આપણે એ પણ જાણિય છિયે કે જ્યાં જ્યાં

### ( १०3 )

તેણે થથાર્થ મેહુનત કરી હાેય, તે તે જગ્યાએ તેને માત્ર કાંઠો કચરાજ માત્ર મળ્યા નહિ હાેય, પણ તેના નિર્વાહ ચાલે એટલે ખાેરાક મળ્યા હશે, જો કે તેણે આખા જન્મારાસુધી ઉદાસીવચેજ ભાજન કરેલું કેહવાય.

એ તા સમજવું સેહલું છે કે, ને એક સંપૂર્ણ વ્યાકરણ અને શબ્દકોશ એકાએક સ્વર્ગમાંથી ઉતરી આવ્યાં હાેય, તાેપણ જે પ્રાણિયા પાતાની ભાસનાનુ વધારી ભાવના બનાવવાને અશકત હતા. અને જેઓને એક ભાવના સાથ બીજીને શા સંબંધ છે તેની ખબર નહાેતી, તેવા પ્રાણિયાને ઉપલાં દેવદત્ત વ્યાકરણ અને શબ્દકાેશ નિરઉપ્ચાગી થઇ પડત. એ તા માત્ર કોઇ પારકી ભાષા જેવું થાત, અને જેને પાતાની ભાષા સમજવાનું ઠેકાર્ણ્યું નહિ, તે પારકી ભાષા શું સમજવાના? આપણે ખહારની સહાયતાથી પારકી ભાષા સમજી શકચે. પણ ભાષા અને ભાષા એટલે શું તે તા નિજ-અંતરથી સમજવું જોઇચે. એજ પ્રમાણે ધર્મ સમજવેા. કોઇ ખ્રિસ્તિ-ધર્મ-કથાદૂતને પુછેા, કે જે લાેકોને ધર્મ શું તેના વિચાર નથી તેમની આગળ ખ્રિસ્તિ ધર્મના ભેદ પૂર્ણ રીતે સમજાવી શકશા ? તે ઘણું કરે તે એટલુંજ કે તુચ્છમાં તુચ્છ જંગલિયામાં પણ જે થાડાં ઘણાં ધર્મનાં મૂળ છે તે શાધી કાઢે, જાે કે એ મૂળ કદાપિ <mark>ધ્રવતા ઉડા ષડોમાં છ</mark>ુપાયલાં હાેય. આ મૂળિયાં જે ઝારવાંથી સકાઇ ગયાં હાેચ તેને તાેડી નાખી તેમને કરી ઉગાડે, અને પછી જે જમીનમાંજ માત્ર ધર્મનાં સ્વાભાવિક ખીજના પોલા ઉગે તે જમીન કરી એક ચઢતા પ્રકારના ધર્મનાં બીજની વાવણીમાટે તથા એ બીજને પુષ્ટિ આપવાને માટે ચાગ્ય થાય, ત્યાંસુધી ધીર-જયી ઉભાે રહે.

# ( 208 )

#### **ઇ^વરવિષેની ભાવના**.

આ વત્તિથી આપણે ધર્મના અભ્યાસ માંડિયે તા ધર્મ પેઢુલાં એકેશ્વરમતનાં કે અનેકેશ્વરમતના હતા, એ સવાલ આપણને કદી નડનાર નથી. જ્યારે માનસ એક વેળા વિચારના કોઇ આવાં સ્થળસુધી આવી લાગ્યાછે, કે જ્યાં તે કાઇક વસ્ત, પછી તે એક હાય કે વધારે, તેને ઇશ્વ કહી શકે, ત્યારે સમજવું કે તે અર-ધાથી વધારે માર્ગ કાપી ચુકચા છે. તેને ઇ′શ્વર્ એ ભાવ તા મળ્યા છે, અને હુવે માત્ર જે વિષયોને તે હવે પછી યથાર્થ લાગ પડે તે માત્ર શાધી કાઢવું રહ્યું છે. આપણે બાણવાનું એ છે કે, માનસ પેહલવેડ્લાે ઇશ્વરી અંશનાે વિચારકરવા કેમ શિખ્યા. અને એ વિચાર કર્યા મૂળ તત્વાને આધારે એણે બાંધ્યા. આ પછીનાે સવાલ તાે એ આવશે કે, માનસ આ અથવા પેલી વસ્તુ, જે એક છે અથવા અનેક છે. તેમાંના ઇશ્વરી અંશ નિશ્વયે બાલવાને કેમ શક્તિમાન થયા. ધર્મ વિષે\* લખાણ કરનાર ગ્રંથકારા કહે છે કે ''અસલના માનસાે સૃષ્ટિના જે મહાન પદાર્થાે તેમની આસપાસ પથરાયલા છે તેમને ઇશ્વર કરી માનતા." ઉપલા લપ્પનારા ભલે એમ પણ ક્રહે કે, અસલના લાેકા સુગંધો મસાલા ભરવા માટે (મ-મઇ કરવા) તેઓ પાસે મમ અથવા મીણ હતું તે પેઢલાં તેઓ પોતાનાં મરદાંને મીણ–મશાલાથી જાળવી રાખતા હતા.

\* પ્રાચીન કાળના આર્ધોની ધર્મવિષયક લાયણિયા ગમે એવી મજબુત હોય, અધ્યૂત વિષેની તેઓની સમજ ગમે એવી તીક્ષ્ણુ હોય, અને એટલા માટે જે મહાન કુદરતી પર્ધાર્ધ તેઓની આસપાસ પયરાયલા તથા પાતાના મહત્વથી ઘુજવી નાખતા હતા તેમને ઈવ્યવ્ કરી માનવાને ગમે એવી ભારે ઉત્ક'ઠા તેઓને થઇ હોય, એમ આપણે વિચારિય, તાપણ આ તા સ્પષ્ટ છે કે આ પર્ધાર્થી તેઓની લાગણી ઊપર જે જે એન્ડિય (physical) અસર થઇ હતી, તે જેમ પેલા પર્ધાર્થી વધારે વધારે નજર પડતા અને હરકત કરતા તેના પ્રમાણમાં હજી વધારે હોત; એને માટેજ આકાશ, પૃથ્વી, સૂર્ય, ઠં૦ જાે કે દેવતા ગણાતાં હતાં, તાપણ સ્વાભાવિક રીતે ઈવ્યવી શુ તેમનામાં છે એવું મનાતું હતું, તે રાયણ મા કરતાં કારતી રીતે તેમનાં બહારનાં વિલક્ષણ નામા તેમને આપવામાં આવ

#### ( ૧૦૫ )

#### ેવદથી મળતાં નવાં સાધન.

્<mark>હું કાેઇ એવા</mark> લખનારમાંના એક <mark>નથી</mark> કે જેઓ માનેછે કે ધર્મવિદ્યાસંબંધી આ અને બોજાં સઘળાં સિદ્ધાંતને**ા ખુ**લાસા વેદથી મળેછે.

ધર્મ જેવી રીતે હિંદુસ્થાનમાં વિસ્તાર પામ્યા, તેવીજ ચાકસ રીતે સઘળી પ્રજાના ધર્મના પ્રસાર થયા એમ માનવું, તેનાં કરતાં બીછ વધારે માટી ભુલ કાંઇ ન હાેય. એથી ઊલટું, ધર્મશાસ્ત્રમાં આ અન્યા-અન્ય તુલનારૂપ અભ્યાસ કરવાના મુખ્ય લાભ તા એ છે કે, એમ કરવે આપણે જોઇશાય કે કેટલે જીવેજીદે માર્ગ એકજ આશય પેં-હચી શકાય, અને પોંહચી શકાય છે. હું જે ખાતરીથી કેહવા મા-ગું છું તે એટલુંજ કે, ધર્મ માત્રના પ્રસારણના વેદ એક પ્રવાહ છે, અને તે એક ઘણા અગત્યના પ્રવાહ છે; અને કાઇ પણ આગળથી સ્વિકારેલા વિચાર મનમાં રાખ્યાવિના જો આ વિષયના આપણે અ-ભ્યાસ કરિયે, તા હિંદુસ્થાનના આર્યલાકોનો પેહલા ધર્મ સાધારણાર્થે એ-કેશ્વર મતના હતા, એવા સવાલ મારા મનને કેવળ અર્થરહિત દીસેછે.

#### ઇષ્ટે<sup>શ</sup>વર મત.

વેદકાળના હિંદુઓમાં વેદકાળની જે સાૈથી પ્રાચીન રઢી હતી તેને માટે જો આપણને એક સાધારણ નામ જોઇતું હોય તાે, તે નામ એકેશ્વર મત નહિ, કે વળી અનેકેશ્વર મત નહિ, પણ માત્ર ઇબ્ટેશ્વર મત જાણવું, એટલે કે એકલ વસ્તુઓ, પછી તેઓ અર્ધ-સ્પર્શ્ય હોય કે અસ્પર્શ્ય હોય, તેનાઉપરના ભાવ અને તેની પૂજા ; જે વસ્તુઓમાં માનરી પેહેલવેહેલાં અદબ્ય અને અનંત (ઇશ્વર)ની સમક્ષતા કલ્પી; અને જે વસ્તુઓમાંહેલી દરેક આપણુ આગળ જોઈ ગયાછિયે તેમ અંતવાન, સ્વાભાવિક અને કલ્પિશકાય એવો ૧૪ નહિ, ષણ એથી કાંઇક વિશેષ ગુણવાળી ગણાઇ; અને એ પ્ર-માણે સરવાળે કાઈ વસ્તુ આસૂર, એટલે જીવતી પ્રણાઇ, તો કોઈ દેવ અથવા પ્રકાશિત આત્મા થયા, અને કાંઇ આમત્થે, એટલે નમેરે તેવી, અને પાછલથી એક અમર અને અનાદ આત્મ થયા. ખરૂં જેતાં દરેક પદાર્થ એક ઇશ્વર થયા, જેમાં મનુષ્યબુદ્ધિ પા-તાની વૃદ્ધિનાં તરેહવાર રૂપમાં જે પ્રાહમાં પ્રાહ ગુણા કલ્પિશકે તે સઘળા સમાયલા હતા.

ધર્મવિષયક વિચારના આ **૨૫નું જેટલું વેદથી અ**વ-લેષકન થાય છે, તેટલું બીજા કશાથી નહિ થાય; ખરૂં પુછેા તે**।** વેદ્દવિના બીજે કેાઈ ઠેકાણે એની સત્તાની પણ આષણુને ભાગ્યેજ ખબર પડત

સૂર્ય, તેનો સ્વાભાવિક વર્ણ.

વિશ્વના પદાર્થા આ રીતે બદલાઈ અલૈાકિક કેમ થયા, અને છેલે વળી તે બદલાઇ દવતાઈ શકિતએા કેમ થઇ ગયા, તેના દાખલા માટે આપણે સૂર્ય લઇચે. સૂર્યનાં નામ ઘણાં છે, જેવાંકે સૂર્ય ? સવિત, મિત્ર, યૂશન, આદિત્ય, આદિ. આમાંનું હુરેક નામ સચેતન વ્યક્તિરૂપ પોતાની મેળે કેવું ધારણ કરેછે, તે તપાસી જોવું મને રંજક છે; અને વેદધર્મના અભ્યાસ કરતાં બને તેમ દરેક નામને બીજાંથી નિરાળું રાખવું એ ઘણું અગવશ્યનું તેમ દરેક નામને બીજાંથી નિરાળું રાખવું એ ઘણું અગવશ્યનું છે. એમછતાં પણ આપણી મતલબનેસાર વધારે અગત્યનું તેા એ છે કે, એ સઘળાં નાંગા એક સામાન્ય મૂળમાંથી કેમ કૂટી નિકળી ડાંખળાં પેરે પથરાય છે; કે જેઓ પેહલાં તા એકજ વસ્તુની માત્ર જી દે જી દે સ્થળેથી દેખાતી આકૃતિ દેખાડવાને માટે હતાં

્રે સૂર્ધને તમે સૂર્ય, સવિૃૃ, મિત્ર, પૂશન, કે અદિત્યને નામે એાલાવા, પણ તેનું સાધારણ વર્ણન એવુંછે કે જે માનસમાં મૃષ્ટિવિષે કોઈ કવિસરૂખી તિક્ષણ લાગણી ઉત્પન્ન થતી હાેય તે તા તે વર્ણન સહજ સમજી શકશે. સૂર્યને આકાશના પુત્ર કેહવામાં આવ્યા છે; અરૂણાદયને તેની સી તેમજ પુત્રી કેહવામાં આવી છે; અને વર્ભા એ અરૂણાદય આકાશની પુત્રી છે તેથી તે સૂર્યની બેહન પણ કેહવાય. વળી કાેઇ કાેઇ વેળા એવું પણ દેખાડવામાં આવ્યું છે કે ઇંદ્રે સૂર્ય તેમજ અરૂણાદય ખંતેને જન્મ આપેલા\* છે એમ છતાં બીજી રીતે જોતાં એજ અરૂણાદય સૂર્યને જન્મ આપેલા\* છે અમ કહવાય છે. હિયાં પુરાણાદ્ય ઇતિહાસ અને કરણારસ નાટક એ ખંતેની વૃદ્ધિને માટે જોઇય તેટલી સામગ્રી છે. પણ હાલ એ વિષય જોડે આપણને કામ નથી.

જેમ ગ્રીક કવિતામાં તેમજ વેદમાં પણ મૂર્ય પાસ એક રથ છે, જેને એક આયવા સાત ધોડા ઘસડે છે. પેલા સાત હરિત, એટલે પ્રકાશિત અન્યો જેમાં સઘળા બેદા છતાં પણ ગ્રીક શબ્દ ''ચારિ-તિઝ" ના મૂળરૂપ-પૃક્તિ જણાય છે, એમ આપણને કણલ કરલ પડશે. એ સૂર્યને દેવાનું મુખ કરી કહેછે; અને બીજ પ્રકૃષ્ટ શરીરવાન્ દેવ, જેવાકે મિત્ર, વરૂણુ અને આઉન, તેઓની એ આંખ છે, એમ ગણાયલ છે. જ્યારે સૂર્ય પાતાના ધોડાને રથથી છેાડેછે ત્યારે રાત્રિ પાતાનાં વસ્ત પેહરેછે, એમ કેઠુવામાં આવેછે. આ સઘળ મૂર્યનું વૃત્તાન્ત છે, જે આપણે લગ્ભગ સઘળે જોઇયછિય અર્ક સૂર્યને પોતાને પ્રસાવત, એટલે પેદાકરનાર કેઠુવામાં

\* ઋગેવેદ ૧૦,૩૭,૧, દિવ: પ્રત્રાય સૂધ્ય શ'સત, સ્પૂર્ય જે શાસ (આકાશ)ના પ્રત્ર છે તેઆગળ ગા. તપ્ર-વેદ, ૭,૭૫,૫, સૂર્યત્ય ચાશા સ્પૂર્યની પત્નિ. તપ્ર-વેદ, ૪,૪૩,૨, સૂર્યત્ય દ્દિતા સ્પૂર્યની પ્રત્રી. તપ્ર-વેદ, ૫,૭૯,૮, દ્દિતા દિવ: સ્આકાશની પ્રત્રી. તપ્ર-વેદ, ૨,૧૨,૭, ય: સૂર્યમ્ ય: ઉષસમ્ જળન રેજે સૂર્યને જન્મ આખ્યા, જેણે આશ્ણાદયને જન્મ આખ્યા. તપ્રવેદ, ૭,૭૮,૩, આજીજનન સૂર્યમ્ યજ્ઞ ઉનમ્ તેઓએ સૂર્ય, યજ્ઞ તથા અગ્નિને ઉત્પન્ન કીર્યા. યલ્ ઐતશ: વહતિ અન્ધ હરિત: સૂર્યાસ્ય અયુક્ત સપ્ત હરિત:

#### ( lol )

આવે છે, પણ ખ્રિસ્તિ ધર્મમાં પેદાકરતાર એ શબ્દ જે પ્રતિ-ખંધક અર્થે વપરાય છે, તેજ અર્થમાં માત્ર નહિ તાપણ સવિત્-ન નામે તે એક વધારે સ્વાધીન અને અભિનેય રૂપ ધારણ કરે છે. સવિત્ દાખલ તેને એક સાનાના રથઉપર ઉબેલા દેખાડ-વામાં આવ્યા છે, અને તેના વાળ પીળા અને બાહુ, હાયા અને આંખા, તેમજ વળો જીભ પણ સાનેરી છે, અને તેનાં જડ-બાં લાહડાંનાં જણાવેલાં છે. તે એક કવચ અથવા ચળકતા ક-પીલા રંગના જલ્બા ઘાલેછે, અને ધુળરહિત રસ્તે ગમન કરેછે. વળી મિત્ર તે પેઠુલાં સૂધ પોતેજ હતા, માત્ર તેનું રપજ નવું હતું, અને તેથી તેનું નામે જીદું હતું. તે મુખ્યકરી સહવાર અથવા દિવસના પ્રકાશિત અને આનંદી સૂર્ય છે કારણ કે સૂર્ય અને દિવસ એ બંને શબ્દા અર્ધાચીન ભાષામાં પણ એકાર્થે વપરાયલા છે, જેમકે અંગ્રેજીમાં yesterday ને માટે yester sun પણ વપરાયછે. કાઇ કાઈ વેળા કાઇ કવિ કહેછેકે સ(વત, જે કામ મિત્ર કરેછે, તેજ કરેછે. આ પ્રિત્રનું બહુ કરી

**લરૂણ્યુ** જાેડે સ્મરણ કરવામાં આવેછે. આ બંન દેવતા એકજ રથ ઉપર ઉભારહેછે, જે પહાર ફાટતાં સાેનેરી રંગની હોયછે, અને જેના સ્તંભ સૂર્યાસ્તે લોઢાનાં દીસેછે.

વળી સૂર્યનું બીજાં નામ **વિશ્ણુ** છે. **વિશ્ણુ** પણ પોતે પૂર્વેને સૂર્યમંડળના રેહવાસી હ**તા,** એતા તેના ત્રણ વિક્રમથી વહુજ પ્લુલી રીતે દેખાયછે, એટલે તેનાં સહવાર, બપાર, અને સાંજનાં સ્થળથી દેખાયછે. પણ એનું આ લક્ષણ એના પાછલા દૈવિક કૃત્**યાના** પ્રકાશપાછળ જલદીથી અલેાપ થઇ જાયછે.

<sup>\*</sup> બિત્ર એરટલે સ્તેહી, બિત-લને બદલે વપરાયછે, અને આ બિત-લ, દેશી વૈયાકર-ણિચેએ અત્યારસુધી સૂચવ્યા પ્રપાણે મિદ્ધાતુ ઉપરથી ઉત્પત્ર થયા હશે, જેતા અર્ધ પ્રષ્ટ થવું પ્રષ્ટ કરવું, ચળકતું કરવું, ખુશી થવું, ચાહાવું, થાયછે. એવીજ રીતતા અર્થતા સૈરકાર 'સ્તિહ્' ધાતુમાં જણાયછે. મિદ્દ ઉપરથી, ત્રેદા=ચરબી તથા મેદીન્= ખુશી કર-નાર, બિત્ર, જાહિયા, નિકળ્યાં છે.આધર્ક-વેદ ૧૦, ૧, ૩૩-- સૂર્યેન પ્રેદિના.

એથી ઉલટા, **પૂરાન** સદા એક હલકી પદ્દિ ધરાવેછે. **પૂ**-**રાન** એ પૂર્વે ભરવાડને દેખાતા સૂર્યનું નામ હતું. તેના ધાડા, જાે વેદ કવિચાના દાખલા પકડી આપણુ તેમનીજ રીત પ્રમાણુ બાલિથ તા, બકરા છે. એક પરાણા તે પાતાના રાજદંડ દાખલ હાથમાં રાખેછે, અને વળી એક સાનાની **વાપી** (ખંજર) રાખેછે. સૂર્ય, જે સહવારના સૂર્ય અથવા અરૂણાદયનું એક દેવી તરીકે ગણેલું નામછે, તે **પૂરાન**્ની બેહન અથવા પ્રિયા છે; અને બીજા સૂર્યમંડળના દેવતા પેઠે તે પણ આખા વિશ્વને જીવેછે.

આદિત્ય, જે પાછલા વખતમાં મૂર્યનું એક ઘણું સાધારણ નામ થઇ પડ્યું છે, તે વેદમાં મુખ્યકરો ઘણાક મૂર્ય દેવતાઓનાં એક સામાન્ય નામદાખલ વપરાતું હતું. હું તેમને સૂર્યમંડળને લગતા કરી કહું છું, કારણ, જોકે પ્રાે ફેસર **રાથ** ધારે છે કે તેઓ માત્ર નીતિવિદ્યાની કલ્પના છે, તાપણ કેટલાંક વેદના સૂર્ડતામાં તેઓ પોતા-ના સૂર્યસાથના આગલા સંખંધ સ્પષ્ટ રીતે દેખાડે છે. એમ જોતાં મૂર્ય એ આદિત્ય છે, સવિત એ આદિત્ય છે, અને મિત્ર એ પણ આદિત્ય છે. અને આદિત્ય એ શબ્દ જ્યારે એકલા આવે, મુખ્ય-ત્વે કરી ત્રગ વેદના પાછલા ભાગમાં, ત્યારે ઘણું કરી તેના અર્થ માત્ર સૂર્ય કરી થઇ શકે. આ સઘળું સમજી શકાય તેવું છે, અને બીજા ધર્મા અને તેમની પૂરાણાક્ત કથાના અભ્યાસને લીધે એ સઘળું આપણા મનમાં રમી રહેલું છે.

# સૂર્ય એક અદ્ભૂત શાકેત દાખલ.

તાપણ ખીજી જગ્યાએ વેદના કવિયાની ઢપ ખદલાયછે. સૂર્ય માત્ર એક પ્રકાશિત દેવ, જે આકાશવિશે પાતાનું નિત્ય રાેજનું કામ કર્યા જાયછે, એટલુંજ નહિ, પણ એથી બહુ વધારે કામ કરતાે

# ( ११० )

ધારવામાં આવ્યાછે; ખરૂં જાતાં તેા એને આ દુનિયાંના હાઉમક સ્થાપનાર, તથા કત્તા તરીકે લેખવામાં આવ્યાછે.

જે વૃદ્ધિ પ્રકારથી સૂર્ય માત્ર એક પ્રકાશમાન ગેાળામાંથી ખદ-લાઇને દુનિયાંના પેદાકરનાર, રક્ષણ કરનાર, અમલ કરનાર અને સુક્લ આપનાર થાયછે, ટુકમાં, એક દૈવિક અને શ્રેષ્ઠ આત્મા થાય છે. એ સઘળું આપણે વેદમાં ક્રમાનુક્રમ જોઇ શકિયે.

પેઢુલે પગલે આપણે માત્ર અજવાળાંમાંથી ઐવા પ્રકાશતરક્ જઇચેઠિચે કે, જે પ્રકાશ સહવારમાં માનસને ઉંઘર્માથી જાગૃત કરે છે, અને જે માનસોનેજ નહિ પણ આખી સૃષ્ટિને નવા જન્મ આપતા જણાયછે. જે આપણને સહવારમાં જગાડેછે, જે આખી સૃષ્ટિને નવી જુંદગી આપેછે, તે થાડા વખતમાં 'નિત્યના જીવ-દાતા' કેઢવાયછે.

બીજીં, એક બીજી અને વધારે સાહસિક વિચારસંકલનાથી નિત્ય-ના પ્રકાશ અને જંદગીના આપનારને, સઘળો જાતના પ્રકાશ અને જંદગીના આપનાર કેહવામાં આવ્યા. જે ઘણો આજે પ્રકાશ અને જંદગી આણે છે, તે સૌથી પ્રથમ દિવસે પ્રકાશ અને જંદગી લઇ આવ્યા તેજ છે. જેમ દિવસના આરંભ પ્રકાશથી છે, તેજ પ્રમાણે પ્રકાશ સૃષ્ટિના પણ આરંભ હતા; અને સૂર્ય જે પેહલાં માત્ર પ્રકાશ લાવનાર અથવા જંદગી આપનાર હતા, તે હવે જગતના સૃષ્ટા, અને સૃષ્ટા, તા વળી યાઠા વખતમાં તેના હાકેમ પણ થયા. ત્રીજીં, રાતનું અંધારં હાંકી કહાડતા તેમજ પૃષ્ટિવને ફળદ્રપ કરતા હાવાથી, સૂર્ય સઘળી જીવતી વસ્તુઓના રક્ષણ કત્તા અને સંભાળ લેનાર વિચારવામાં આવ્યા.

ચાથું, મૂર્ય દરેક વસ્તુ જીવેછે, પછી તે ભલી હેાય, કે ભુંડી; અને આમ જાેતાં તાે આ કેવું સ્વાભાવિક છે કે કુકર્મિને આપણે કહિચ કે, જે માનસની આંખે દીઠું નથી તે સૂર્ય તાે જીવેછે, અને તેમજ કોઇ નિર્દાષ માનસ, જેને બીજી કોઇ બાજીથી આશ્રયની

#### ( 111 )

મ્ળાશા નથી, તેણું પાતાના નિર્દાષતાવિષે સાક્ષી આપવાને સૂર્ય (દેવતા)ને અપજ કરવી. 'જેએ સહુવારની રાહુ જાેઇ બેસેછે તેમનાં કરતાં પણ વધારે આયુરતાથી મારા આરમા તેને માટે વાટ જાેઇ બેઠાછે.' (બેબલમાંનું ભજન ૧૩૦ સું).

આ પૂર્ણ સ્વાભાવિક વિકારોમાંના દરેકવિષે પુલાસા કરે તેવાં પાડાંક વાડયા હવે આપણે તપાસો જોઇચ. સૂર્યને જે **સવિત્**ર કરી નામ આપ્યું છે, તે નામના અર્થજ છવંતકરનાર થાયછે, તથા સૂર્યનું '**પ્રસવિતા જનાનામ્**', એઢલે મનુષ્યને સછવનકરનાર, એવું નામ પડ્યું છે.

ઋગવેદના ૮૭, ૬૩, ૧ માં આપણે વાંચિચે છિચે :---સૂર્થ ઉગેછે, સુખદાતા, સર્વજોનાર, મનુષ્ય માત્રને માટે એકજ; જે મિન્ન અને **લટ્ટાણુની** આંખ છે, અને તે દેવ જેણે અંધકારને જેમ ચા-મડાના વીટા વાળે તેમ વાળી સુક્યું છે.

વળી ઋગવેદ્વ (હ, ૬૩, ૪) માં લખ્યું છે :--તે તેજસ્વી (મૂર્ય) બેહિાળા પ્રકાશ આપતા આકાશવિશે ઉગેછે; અને પ્રકાશ ભર્યા પોતાના દૂરના કામલપર જાયછે. હવે માનસે પણ એ સૂર્ય-થી હુશિયારી પકડીને પોતાને સ્થાને અને પોતાને કામે જવું જાેઇચ. વળી બીજાં મંત્રમાં (૭, ૬૦, ૨,) સૂર્યની આ ઉપમાથી આરા-ધના કરવામાં આવેછે એમ જણાય છે :---દરેક વસ્તુ, જે ગમન કરેછે અથવા સ્થીર ઉભી રહેછે, જે સઘળું હયાતછે, તેના એ રક્ષણુકર્તા છે. વાર વાર સૂર્યની સઘળું જાેવાની શક્તિવિષે પણ ઇસારા કર-વામાં આવ્યાછે. સર્વવ્યાપક સૂર્યને દેખી તારાઓ તા ચાર પેઠે નાસી જાયછે. તે મનુષ્ય વસ્તીમાં ભલાં તેમજ ભુંડાંને જાેયછે. જે વિશ્વ માત્ર જીવેછે, તે વળી મનુષ્યના મનવિશે જે જે વિચારા હાય તે પણ જાણેછે.

સૂર્ય પ્રત્યેક વસ્તુ જીવેછે અને જાણેછે, તેથી જે તેણે એક-લાએજ માત્ર જાેયુંછે અને જાણેછે, તે ક્ષમા કરવા તથા ભુલી જવા-ને માટે તેને વિનવવામાં આવેછે. આ પ્રમાણે આપણે ૪, ૫૪, ૩ મંત્રમાં વાંચિચે છિયે કે :--'ઇશ્વરી મંડળસામે અવિચાર, નબળાઇ, ગવે તથા અમારા મનુબ્ય સ્વભા-વને લોધે અમે જે કાંઈ ઉલટા ચાલ્યા હાેઇયે, તે (પાપના પરિ-ણામા) થી, હે સલિતર, તું અમને દેવ તેમજ મનુબ્યજાત આગળ માેકળા કર.'

મંદવાડ અને દુષ્ટ સ્વપનાં દૂર કરવાને સૂર્યજોગ અરજ કર-વામાં આવેછે. સૂર્યાસ્તે મનુષ્યને પાપ તેમજ અવદ્યથી માકળા કરવાને બીજા દેવાને પણ વિનવવામાં આવેછે.

છવન-લાવનાર તરીકે એકવાર અને એકથી વધુવાર સૂર્યને આરાધ્યાથી વબી તેને સઘળી વસ્તુ, જે ગમન કરેછે અથવા સ્થીર રહેછે, તેના વ્યાસ અથવા છવ કરીને પણ કેહવામાં આવેછે; અને છેલે તે વિશ્વક્રમેન, એટલે સઘળી વસ્તુના કર્ત્તા, અને પ્રજાપતિ, એટલે મનુષ્ય તેમજ સઘળા છવજંતુ માત્રના ઘણી, થાયછે. એક કવિ કહી જાયછે કે 'સવિતૃએ આ પૃથ્વીને દારડેવતી બાંધી છે, અને આકાશને વગર સ્તંભે હભું રાખ્યું છે.' તેને આકાશને ટેકો આપનાર, સૃષ્ટીના પ્રજાપતિ કહેલાછે, અને આ રૂપમાં પણ તે બદામી રંગનું કવચ અથવા જલ્ભા પેહરેછે, જે પેહરણ વધારે ચાગ્ય રીતે તા સાનેરી વાળવાળા સૂર્ય દેવનું હોય એવું દીસતું હતું.

બીજો કવિ કહી જાયછે કે ખ્ઞાકાશ સૂર્યને આધારે હલું છે, અને આ પૃથ્વી સચાઇને એટલે પેલું **સલ્ય** જેને ગ્રીકમાં તે**ા** ઑાન્ કહેછે, તેને આધારે રહેલીછે. અંતે જે શબ્દા સૂર્યને લાગુ પાડવામાં આવતા હતા તે અતિશ્યાક્ત થઈ જાયછે. તે દેવાના દેવછે : તે દેવતાઓના દૈવિક અગ્રસર (મુખી) છે.'

**સવિત્** (ના અવતાર) માં આ શારીરિક અને ઇશ્વરી અંશ વધુ દઢરીતે પ્રદીપિત થાયછે. ઉપર ઠાંકેલાં કેઠલાંક વાકચાે ઉપરથી આતાે આપણુને અત્યારમાં જણાઈ ગયુંછે. પણ બીજાં વાર્ડ્યામાં એ વાત આપણે હુજી વધારે સ્પષ્ટ રીતે જોઇશું. **સવિત્** એકલાજ આખી મૃષ્ટિ ઊપર રાજય કરેછે. જે નિયમાે એણે રચ્યા છે તે સ્થીર એડાછે; બીજા સ્વા એનાં વખાણ કરેછે એટલુંજ નહિ પણ તેઓના અગ્રસરતરીકે તેમને એનીપાછળ ચાલવું પડેછે. એક વાક્યમાં તા કહેલું છે કે સવિત્તૃએ બીજા સ્વાંને અમરતા આપીછે; અને માનસ જે એક પછી એક આવેછે તેમના પાણ પણ સવિત્તૃનીજ બખરોસથી છે. આ સઘળાંના અર્થ તા એજ થઇ શકે, કે સ્વાની અમરતા તેમજ માનસની છંદગી એ બંને સવિતૃ, જે ઝળઝળાટ કરી મુકનાર સૂર્યનું નામછે, તેની ઉપર આધાર રાખેછે.\* છેલે આપણે એ વાત ભુલી જવી નહિ જાઇયે, કે આખા વેદમાં સર્વથી પવિત્ર પદ ગાયતિ સૂક્તનું છે, જે સવિ-તૃની આરાધના કરવા માટેછે :---'સવિતૃના પૂજ્ય પ્રકાશ આપણે મેળવ્યે (અથવા હિંદુઓની કથાપ્રમાણે 'તેવિષે આપણે મનન કરિયે'.) 'તે આપણાં મનને બુદ્ધિથી પ્રદીપ્ત કરો.'

સૂર્ચને લગતાે દેવ **યૂપાન**્ પણુ કેટલીકવાર માત્ર એક ફ્રેત્ર દેવની શક્તિથી કાંઇક વધુ શક્તિ ધરાવતા દીસેછે. જાેકે એક જગ્યાએ તેને મૃત્યુલાકથી ચઢિયાતા અને દેવલાકના બરાબરિયા કહ્યા છે, તાપણ બીજી જગ્યાએ તાે જે પણુ અચળ છે, અથવા ગતિ-યુક્ત છે, તે સઘળાંના એને પતિ કહ્યાછે. સઘળા સૂર્યમંડળના દેવતાની પેઠે તે દરેક વસ્તુ જીવેછે અને **સવિત્**ૃની પેઠે મરણ પામેલાંના આત્માન સ્વર્ગવાસિયાને ધામે લઇ જાયછે, એવી કલ્પ-ના કરવામાં આવેછે.

(મત્ર અને વિષ્ણુવિષે આ તા સારી પેઠે જણાચલું છે, કે તેઓ પૂર્ણ શ્રેષ્ઠતાને પોંહોંચ્યા હતા. મિત્ર, પૃથ્વી અને આકાશ કરતાં ચઢિયાતા છે, અને વળી દેવા માત્રના પણ આધાર છે. વિષ્ણુ સર્વ ગ્રહાના આધાર છે. ઇદ્રના ચુદ્ધામાં વિષ્ણુ તેના સાથી છે, અને તેના મહત્વની મર્યાદાને કાેઇથી પોંહાેચાયજ નહિં.

\* જયારે આપણે વાંચિયે કે સુધન્વનના પ્રેરા જાભુઓને સવિતૃએ અમરતા બક્ષી, ત્યારે તે જીદું જાણવું, કારણ કે આ જાભુઓ અસલ માનસ હતા, અને માત્ર પાછળથીજ દૈવિક થયા એમ સદા દર્શાવેલું જણાયછે.

૧પ

( ११४ ) સૂર્યનું ગૈોણત્વ.

-00-

વેદમાંની ધર્મવિષયક કવિતાવિષે આપણને જો આસિવાય બીજી કશી ખબર નહાત, તા સૂર્યની આવી સ્તુતિ કરેલી વાંચી આપણું એવું કેહવાનું મન થાત, કે અસલી પ્યાક્ષણો મૂર્યને જારે જોદે નામે પાતાના શ્રેષ્ઠ દેવ કરી પૂજતા હતા ; અને વળી એવું પણ કેહવાને આપણું મન થાત, કે આ ઉપર કહેલા અર્થ પ્રમાણે તા તેઓ માત્ર એકજ ઈશ્વરને માનનાર, ખરૂં કેહતાં, એકેશ્વરમતી હતા. તાપણ અના વિચાર સચ્ચાઇથી જેઢલા વેગળા છે તેટલું બીજી કર્યું નથી. ખૂર કે આ પ્રસારણુમાં મૂર્યે એક શ્રેષ્ઠ દેવનું ૨૫ ધારણુ કર્યું, પણ જે વાર્ડયા આ-પણ ટાંકી અતાવ્યાંછે તેમાં પણ મૂર્ચની શ્રેષ્ઠતાવિષે એવું ખાતરી પૂર્વક કહેલું નથી, કે જે બીજા દેવાનાં મંત્રમાં પણ નહિ કહેલું હાેય. એ વાતમાં (ગ્રીક લાકના) ઝીચસ અને (રામન લાકના) જીવિત-⊋થી સુધ કેવળ નુદાજ છે. અને વેદ-કત્તા કવિચા પણ સૂર્ય દેવ જેને એકવાર સંઘળી વસ્તુના કત્તા તથા આધારતરીકે ગણેલા, તેને બીજી વાર સમુદ્રાનું બાળક પ્રહારના પેદા કરેલા, બીજા દેવા-માંતા એક, નહિ સરસ કે નહિ નરસ, એવા દર્શાવવાને એક પળ વાર પણ આંચકાે ખાતા નથી.

પ્રાચીન વેદ ધર્મના આ એક ખાસ ગુણ છે જેનું નામ મે 'હેનાથીઇઝમ' અથવા 'કેથેનાથીઇઝમ' (ઇબ્ટેબ્વરમત) કરી આેળખવા કર્યું છે, એટલે એક પછી એક માનવામાં આવેલા શ્રેષ્ઠ દેવા માંહેલા અકેકનેજ એકી વખતે શ્રેષ્ઠ ગણવા તે. આ નામ પાડવાના મારા હૈતુ એ છે કે, જે ધર્મવિચારનો સ્થિતિને સાધારણરોતે અનેકેવ્વરમત કેહ-વામાં આવેછે, કે જેમાં ઘણાક દેવા એક શ્રેષ્ઠ ઇવ્વિરના હાથ હેઠળ આવી ચુકેલાછે, કે જેથી કરી એક, જેના જેવા બીજો કેાઇ નહિ એવા ઇવ્વર મેળવવાની આપણો અતિ ઇચ્છા વધારે પૂર્ણ ( ११५ )

રીતે તૃપ્ત થાયછે, તે મતથી ઊપલું મત નિરાળું રહે. વેદમાં એક દેવ પછી બીજાની આરાધના થાયછે. એવી વેળા એક દેવતઈ આ-તમાને માટે જે કેહવાઈ શકે તે સઘળું એ દેવને માટે કેહવાયછે. કવિ જે વેળા કાઇ દેવની આરાધના કરેછે ત્યારે બીજા કોઈ દેવે છેજ નહિ એવું સમજતા દીસેછે. પણ એકજ મંત્ર સંગ્રહમાં, કોઇક વેળાતા વળી તેજ મંત્રમાં બીજા દેવાનાં પણ નામ દેવામાં આવેછે, અને તેઓ પણ ખરાજ દૈવિક, ખરાજ સ્વતંત્ર છે, અને કદાપિ શ્રેષ્ઠ પણ હાેય. પૂજારીની ભાસના (ચૈતન્ય) એકાએક બદલાતી દીસેછે, અને જે કવિ એક પળે આકાશ અને પૃથ્વીના હાકમદાખલ સૂર્ય સિવાય બીજા કોઇને જેતા ન હતા, તેજ કવિ હમણા તેજ આકાશ અને પૃથ્વીને સૂર્ય તેમજ બીજા સઘળા દેવાનાં પિતા તથા માતા તરીકે જાવેછે.

ધર્મ સંખંધો વિચારતું આ ૨૫ સમજી શકલું આપણને અ-ઘરું લાગે, પણ જો આપણે આટલું ચાદ રાખ્યે કે ઇશ્વર વિષેતી કલ્પના, જેવી આપણે કલ્પિયે છિયે તેવી હુછ નક્કી અન્ થવા ચાકસ થયલી ન હતી, પણ માત્ર હળવે હળવે પૂર્ણ થતી ગઇ, તા એ રૂપ સર્વ પ્રકારે સમજી શકાય તેવું, અને ખરં કહિયે તા, અનિવાર્ચ માલમ પડશે. કવિચા મૂર્યને ઉંચામાં ઉંચી શક્તિચા આરોપો ગયાછે. પણ વળી સુષ્ટીમાંના બીજા દેખાવાને પણ તેઓ એટલીજ માટી શારત આરોપી ગચાછે. પર્વત, ઝાડ, નદી, પૃથ્વી, આકાશ, તુકાન, અગ્નિ એ સઘળાંનાં જેમ ખને તેમ વધુ વખાણ કરવાં એ તેમના હેતુ હતા. આ શ્રેષ્ઠ સ્તુતિ પામી આમાંના દરેક વારાકરતી શ્રેષ્ઠ અથવા ઉત્કૃષ્ટ સર્વશક્તિમાન દેવ થઈ ખેઠા : પણ એમ કેહવું કે તે કવિચા આમાંના દરેકને ઇશ્વિર અથવા દેવ કરીને પણ કહી ગયાછે, એતા કાળગણત્રી કરવામાં આપણી સ-મજની લુલ સરપ્યું છે; કારણકે જ્યારે તેઓએ આ પેકુલવેઢુલી સ્તુતિ ગાઇ તે વખતે તેએાની જાણમાં ઇશ્વિર અથવા દેવ એવેા શબ્દ અથવા એવી કલ્પના જેવું કાંઇયે નહેાતું. બેશક, આ સઘળા

### ( ११९ )

ચમત્કારામાં કાંઇક એવું તેઓ શાધતા હતા કે જેને તેઓએ પાછ-ળથી દૈવિક ગણ્યું. પણ પેહલાંતા જે જીદી જીદી વસ્તુઓની તેઓ સ્તુતિ ગાતા તેઐાના ગુણ ઉચામાં ઉચા જેઠક્ષા જણાવીશકાય તેજ જણાવી તેઓ સંતાષ પાંમતા હતા. આટલું કર્યાપછી, અને કદાચ એ કરતાં કરતાંજ, એમાંનાં કેટલાંક વિશેષણ જે આ સ્તુત્ય વસ્તુ-ઐામાંની ઘણીખરી અથવા સઘળીને લોગપડતાં, તે વિશેષણો એક સ્વતંત્ર રૂપ લઇએસવાલાગ્યાં ; અને એ પ્રમાણે જેને આ-પણે દૈવિક કહિયે છિયે તેનાં પ્રથમ નામ અને તે વિષેનાં કલ્પાંતર ઊભાં થયાં. પર્વત, નદિચા, આકાશ અને સૂર્ય જો જીવતાં અને કાર્યશક્ત (અસૂર), નાશ ન પામે એવાં (અજર), ન મરે એવાં (અમત્ર્ય), અથવા પ્રકાશિત (દેવ) એવે નામે આળખાવા લાગ્યાં, તા આમાંનું દરેક વિશેષણ થાડા વખતપછી એવા આત્માએાના વર્ગન નામ થઇ પડ્યું હોય, કે જે તેઓની અવિકારો જીવનશક્તિ, તે-આનું ક્ષયમાંથી માકળાપણું અથવા તેઓના પ્રકાશ દેખાડે એટ-લંજ નહિ. પણ એ શબ્દોથી બીજો જે પણ વિચાર જણાવી શકાય તેપણ દેખાડે. માટે અગ્નિ અથવા દેવતા, દેવ અથવા પ્રકાશિત આત્માના વર્ગમાં છે, એમ કેઢલ તે દેવતા પ્રકાશતા છે એમ કેહવુ તથી ઘણી નુદી વાત છે. વળી દાસ્ આકાશ, કે સૂર્ય સુરજ, એક અસૂર, છવતું પ્રાણી છે અથવા અમર્ત્ય, અમર પ્રાણી છે, એમ કેહવાથી જે અર્થ ઉઠે, તે, આકાશ નાશ નથી પામતું અથ-વા સૂર્ધ ક્રિયાશક્ત અને હાલતાે ચાલતા છે, તે કરતાં બહુ એોહાેળા છે. અસ્ટ એટલે શરીર સંપત્તિયુક્ત, અજર એટલે નાશનહિપામે એવું, અને દેવ એટલે ચળકતું, એવાં જે સાધારણ વિશેષણ છે તેઓ સદા ઘણી વસ્તુઓના તેના તેજ ગુણ દેખાડવા માટે વપરા-યછે : પણ પ્રથંમ ઍકેશ્વરમતના પક્ષકારોંને આ કરતાં વધારે કે-હવા માંગતા ન હાેચ કે, ઈશ્વર જેવા વિશાબ્ય, જેના શાધ કરવામાં આ ગ્યાછે અને જે હળવે હળવે સમજવામાં આ વ્યાછે, તથા ઐશ્વર્યના વિશેષણાર્થ (ઇશ્વરની ધારણા) મૂળ જાતેજ એકછે, તેા આવા મત વિષે કાંઈ કેહવું પડે.

## ( ११७ )

પણ જે સવાલસાથે હાલ આપણને કામછે તેતા આ છે, કે આ ધારણા કેમ સફળ થઈ; કેટલાં પગલાં ભર્યા પછી અને કેટલે નામે, અનંત વિષેનું કલ્પાંતર ગ્રહણ થયું, અજાણને નામ અપાયું, અને છેલે સરવાળે દૈવિક રૂપને પાંહુચાયું. વેદમાં જે આત્માઓને **દેવ** કહેલાછે તેઓ ઘણી જગ્યાએ હુછ ગ્રીકમાં જેને **દીઓાઇ** કહેછે તેની ખરાબર પણ નથી ; કારણકે **ગ્રીક** લાકો છેક **હિામર**ના વખતથીજ સંદેહ રાખતા આવ્યાછે કે દેવને નામે ઓળખાતા આ-ત્માં આની સંખ્યા અને તેમના સ્વભાવ ગંમે તેવા હોય, તાપણ કોઇએક પણ શ્રેષ્ઠ તેા હેાવેા જોઇચે, પછી તે દેવ હેાય કે દૈવ હેાય, તથા દેવ અને મનુષ્યના કાંઈ નહિતા એમક પિતા હાેવા જોઇચે. વળી વેદના કેટલાક ભાગામાં પણ ઉપલા વિચાર નિકળી આવેછે ખરેા, અને આપણે એમ વિચારકરિયે કે જેમ ગ્રીસ, ઇતલી, જ-ર્મની અને બીજા દેશામાં તેમજ હિંદુસ્થાનમાં પણ એક દેવ મે. ળવવાની જે ધર્મ સંબંધી અભિલાષા છે, તે એક અધિરાજાની સત્તા માનનાર અનેક દેવને માનવાના મતથી પુરી પડે. પણ હિંદુનું મત થોડી વારમાં એથી પણ આગળ વધ્યું, અને સરવાળે સઘળા રેવેાને અમાન્યુ કરવાની તેને કેવી રીતે ગરજ પડી અને સઘળા ટવા, તેમાંથી **લોસ્** પાતે અથવા **વરૂણ**, અથવા **ઈ'**દ્ર અથવા પ્ર-**જાયતિ** પણ ખ<sup>ર્</sup>યા નથી. એ સઘળાં કરતાં કેાઇ વધુ ચઢિયાતા રવતા શાધમાં નિકળવાની એને કેવી જરૂર પડી તે આપણે જોઈશું. હાલતા વેદમાં આવતા દેવાની ઊપ્તત્તિવિષે વિચાર કરતાં, મારે જે મુખ્ય કરીને દેખાડવું છે તેતા એ કે, એ સઘળા દેવા જાુદાં જાુદાં મૂળથો નિકળવાને લીધે એક બીજા સાથે કાંઇ પણ સંખંધ ધરાવ્યા વિના, પેહલાં તાે અકેકની એડેએડ નિકળી આવે. કે જે દરેક દેવ પાતાના મંડળમાં પૂર્ણ હાેય, અને આ દરેક મંડળ થાેડાક વખત તા તેના પૂજારિયાની દ્રષ્ટિનો આખી મર્યાદા ભરી નાંખે, એ સઘળું કાંઇજ નહિ પણ સ્વાભાવિકછે.

વેદનાં મંત્રાનાં મુખ્ય મહત્વ અને રસ આ વાતમાં સમાઇ

રહેલાંછે, પણ તે સઘળા વિચારાને પૂર્ણ રીતે અર્વાચીન ભાષામાં કડી ખતાવવા એ લગભગ અશક્ય છે. જ્યારે વેદ કાળના કવિયા, પર્વતાને પાતાનું રક્ષણ કરવા આરાધછે, અથવા નદિચાને પાતાનું નીર આપવા અરજ કરેછે, ત્યારે નદી અને પર્વતને તેઓ દેવ ત-રીકે ગણતા હૈાય: પણ એમ ગણ્યા છતાં પણ દેવના અર્થ પ્રકાશિત કરતાં કાંઇક વધારે થાય-જેને આપણે દૈવિક કહિયે છિયે, તથીતા વળી દેવના અર્થ બહુ દર હાવા જોઇઘે. ત્યારે તે પ્રાચીન ભા-ષાના અને તેનો ખરી અસ્પષ્ટતાના ચાકસ અર્ધવાળા અર્ધાચીન શબ્દા વડે ભાષાંતર કરીને યથાર્થ ભાવ કેમ જણાવી શકાય ? વેદ કાળના ક-વિચાન મનથી નદિચા અને પર્વતા એશક જેમ આપણે ગણિચ છિયે તેમજ હતાં; પણ તેઓ તેમને વિષે જે વિચાર ખાંધતા તે વિશેષ કરીને ક્રિયાશક્ત પદાર્થ પેઠે ધારીને આંધતા, કારણકે તેએાની ભા-ષામાં એક પદાર્થના નામથી જે સમજવામાં આવતું હતું તે માત્ર એટલુંજ કે, જે કાર્યશક્તિ માનસ પોતામાં છે એમ જાણતા હતા તે કાર્યશક્તિ તે દર્શાવતું સમજવામાં આવતું. કાેઇપણ વસ્તું જયાંસુધી ક્રિયાશક્ત દાખલ ધારવામાં નહિ આવતી ત્યાંસુધી વેદ-કાળના કવિચાના મનમાં તાે તેવિષે કશાએ માલ જણાતાે નહિ, અને તે-ની હયાતી પણ તેમની સમજમાં આવતી નહિ. પણ સૃષ્ટિના અ-મુક ભાગા ગતિશકત છે એવા તર્કવચે, અને જે ક્રિયાને આપણે **સછ**વારે**ાપણ અથવા ૨વપદધા**રણ કહિયે છિયે એનીવચે હજી માટા ગાળા છે. જયારે તે કવિચા મૂર્યવિષે એમ પણ આલતા કે તે એક રથઙપર હભાછે, તેણે સાનેરી કવચ સજયું છે, તેણે પાતાના હાથ પાહળા કીધાછે, ત્યારે પણ એ સઘળું બાલવાના અર્થતા જે કાર્યા તેઓ પોતે કરતા હતા તેનું સ્મરણ કરાવે એવી સુબ્ટિમાંની કાેઈ વસ્તુવિષે કાવ્યરૂપી કલ્પના કરતાં કાંઇચે વધારે ન હતાે. આપણુ મનથી જે અતિશ્યાકત ભાષા (કાવ્ય) છે તે તેઓને મ-નથી સાદી ભાષા હતી. જે આપણને એક કઢંગું રપાંતર દેખાયછે, તે સાંભળનારાએાને પ્યુશી કરવા અથવા વિસ્મય પ્માડવાના હેતુથી

# ( ११८ )

કરવા કરતાં, ઘણીક વાર આસપાસની સૃષ્ટિને સમજી લેવાની અશ-કિત અને તેને આપવાનું નામ ન મળી આવવાથી થયું. જો આપ-છે **વસ્તિષ્ઠ અથવા વિદ્યાભિત્ર**, કે કાેઇ બીજા પ્રાચીન આર્ય કવિચાને પુછિચે, કે શું તંમે સાેનેરી રંગના દડા જેવા જે સૂર્ય જીવેાછે! તે હાથ અને પગ, હૃદય અને ફેફ્સાંવાળા કાેઈ માનસ છે, એવું ખરેખરું માનાછે! તા તેઓ ખરે આપણને હુસી કાઢશે, અને કેહશે કે તમે અમારી ભાષા તા સમજ્યાછે! પણ અમારા વિચાર કળીશકયા નથી.

સવિત્ એટલે સૂર્ય, એ શબ્દના જે પૈઢુલાં અર્થ થતા, તે તેની મતલળથી વધારે નહતા. તે સૂ ધાતુઉપરથી નિકળ્યા હતા, જે-ના અર્થ લાગુલું અથવા છવ આપવા. થતા હતા, અને તેથી કરીને જયારે એ શબ્દ સૂર્યને લાગુપાડવામાં આવતા, ત્યારે તેના અર્થ માત્ર એટલાજ થતા હતા કે, છંદગી આપવાનાં અને કળદ્રપ કરવાના કામમાં સૂર્યની શક્તિ જેટલી દેખાતી હતી તેટલીજ અને તેથી વધારે કાંઇ નહિ. ત્યારપછોજ સવિત્ એક હાથ ઊપર એક કથાયુક્ત આત્માનું નામ પડયું, કે જેનેવિષે છવનઆપનાર સુરજને લાગુ પડે એવી કેટલીક વાતા કેહવામાં આવે; અને ખીજા હાથ ઉપર સવિત્ શબ્દના અર્થ દતકથાન લગતા અને અર્થરહિત સૂર્યને માટેના એક ખાલી નજીવા શબ્દ બનીગયા.

સૂર્યના સંબંધમાં જે ક્રિયા આપણે તપાસતા આવ્યા છિયત ક્રિયા વળી ફરી ફરીને ઘણા ખરા વેદમાંના દેવતાઓમાં આપણે જોઈ શકિય, તાપણ સઘળાજ દેવતાઓની બાબદમાં નહિ. અર્ધ-દેવને નામે આળખાતા, જેવાકે નદિયા, પર્વતા, વાદળાં, સમુદ્ર, વળી પરા-હિયું, રાત્રિ, વાયુ અથવા તુરાન, એમાંના કાઇય ગ્રેષ્ઠ દેવની પ-દવીએ પોંહચતા નથી; પણ આઉત્ર, એટલે દેવતા, વરૂણ એટલે ઢાંકણરાકું આકશ, ઈ'દ્ર, વિષ્ણું, રૂદ્ર, સામ, પર્જન્ય આદિ સઘળાને માટે તા એવી સંજ્ઞા આપવામાં આવીછે, અને એવાં આખાં

# ( १२० )

આખાં વર્ણના આપવામાં આવ્યાંછે, કે જે આપણા વિચારપ્રમાણે તા માત્ર એક શ્રેષ્ઠ દેવતાનેજ ચાગ્ય રીતે આપી શકાય,

# ઘૌસ્ એટલે પ્રકાશ આપનાર આકાશ.

**હવે આપણે એક બીજા દેવની ઉત્તપ્તિ અને પ્ર**વૃત્તિ તરફ નજર કરિયે, જે દેવ વેદકાળના માત્ર આર્ય લાેકાનાજ નહિ પણ સઘળી આર્યપ્રજાતા દેવામાંના એક અતિ પ્રાચીન છે, એટલે વેદ-માંતા **દ્યાર** અને ગ્રીક ધર્મના ઝિઘુસ વિષે હું બાલું છું. કેટલાક વિદ્વાના વેદમાં આવા કોઈ દેવ હતા એવું માનવાને હુછ સંદેહ રાખેછે : અને ખરેખર હિંદુસ્થાનના પાછલા વખતના શાસમાં **હૈાસ** નામના કોઇ દવ તા નહિજ, પણ એવું કોઇ પુરૂષવાચક નામ પણ શાધ્યું મળતું નથી. એ સંબંધમાં દાસ તા એક નારી જાતિ નામ થયું છે, અને તેના અર્થ માત્ર **આકાશ** થાયછે. હવે વેદ શિખનારા વિદ્યાર્થિયોએ કરેલા શાેધામાં આ શાધ મને સદા ઘણાજ અજાયબ જેવા લાગતા આવ્યાછે કે, એક દેવ જે ચુનાન દેશમાં ઝિયૂસ પેતર નામે હતા, જે ઇતલીમાં જી-પીતર નામે હતા, "એદા" માં **૮૫૨** નામે હતા, જર્મનીમાં ઝિ**ચેા** નામે હતા, અને જે દેવ આપણે જાણિયે છિયે કે વળી સંસકૃતમાં પણ હાેવા જોઇય, તાપણ તેમાં નહિ હતા, તે દેવ એકાએક વેદનાં આ પ્રાચીન મંત્રામાં મળી આવ્યા! વેદમાં દ્યારા શબ્દ આવેછે તે માત્ર નર જાતિ રૂપેજ નહિ, પણ **પિતા** એટલે ખાપ એ શબ્દ સાથે નિકટ સંખંધ ધરાવતા આવેછે, જેમકે દ્વાર્સ્વિતા જે વળી પાછા લા-તિનમાં આપણને **જીવીતેર** દાખલ મળેછે. આ **દ્યાસાયતા**ના જે શાધ થયોછે તે જાણે અંતે એક માટા દરદર્શક યંત્રથી આકા-શમાં જે તારાની જગ્યા આપણે પેઢલાં ગણત્રીથી નક્કી કરી હોય તેજ જગ્યામાં તેને શાધી કાઢયા હાય એમ દીસછે.

પરંતુ વેદમાં પણ હૈાસ્ અત્યારથીજ એક ઝાંખા તારા જેવે. થઇ પડચા. એ શબ્દના સાધારણ અર્થ તા આકાશ કરી આપ-વામાં આવ્યાછે; પણ એના વધારે ખરા અર્થ તા પ્રકાશિત અથવા ચળકતા' એવા થાય ; કેમકે એ દિવ્ અથવા 🤩 ધાતુ ઊપરથી નિકળ્યોછે, જેના અર્થ પ્રકાશવું અથવા પ્રકાશવું કરવું એવા થાયછે; અને આ ચળકવાની અને જગતૂને પ્રકાશ આપવાની શક્તિ દેશસ નામ સાથે મળી ગઇછે. પ્રકાશિત તે કેાણ એ વાત એ-કલા તે શબ્દથીજ જાણી શકાલી નહતી. તે એક અસુર અથવા જીવતું પ્રાણી હતું : ખેસ એટલુંજ અને ત્યાર પછીજ **લે ાસ્** એ શબ્દ કથા કહાણીનું મધ્યભિંદુ થઇ પડયા, અને વળી સાધારણ ભાષામાં જેમ **સલિન** એટલે જીવ આપતારતા સંખં-ધમાં થયું હતું, તેમજ એ દ્યાસ્ શબ્દ આકાશના ઘણાક દંતકથા મુંબંધી અને અર્થરહિત શંબ્દામાંના એક થચા. ત્યારે હવે દ્યાંસ એટલે પ્રકાશ અથવા આકાશને પ્રકાશિત કરનાર બેશક પેહલાંથીજ દેવ અથવા પ્રકાશતાં (નુરી) પ્રાણિયામાં કાં**છક જા**તની શ્રેષ્ડતા ધરાવાને અતિયોગ્ય હતા : અને આપણે જાણિયે છિયે કે એ શ્રેષ્ઠતા ગ્રીક ઝિઘુસ અને લાતિન વ્યુપતિર શબ્દામાં કેવી પૂર્ણ રીતે મળી. વેદમાંતા 🕘 સૂ શબ્દમાં પણ આપણે એક એવીજ વલાણ જોઇ શકિય ; પણ તેમાં એ વલાણનીસામે દરેક રેવમાં સર્વથી ઉત્તમ લક્ષણ ધારણ કરવાની જે જાતિ વલાણ છે, ત વલાણે પ્રતિકાર કર્યા.

ું **દ્યાેસ**, આકાશ, ની આરાધના પૃથવી અને દેવતા જોડે વારંવાર કરવામાં આવેછે.

ઉદાહરણ (ઋગવેદ છ, પ૧, ૫) : 'ઘૈાસ્ (આકાશ) પિતા, અને પૃથિવી (ભૂમી) માતા, અગ્નિ (૨ેવતા) ખંધુ, અને, રે તમે વસુઓ; હે પ્રકાશિત ૨ેવતાઓ, અમારી્ઉપર દયા કરા ! '

હિયાં આપણે જોઇયે છિયે કે **લે**ાસ પેહલી જગ્યા લે છે, અને આ અસલી આરાધનાએામાં તે ઘણુંકરીને પેહલીજ જગ્યા **૧**૬ લે છે. તેને સદા પિતાને નામે એાલાવવામાં આવેછે. ઉદાહરણ (૧, ૧૯૧, ૬.): 'દ્યાૈમ્ પિતા છે અને પૃથિવી, ભૂમી તમારી માતા છે, સામ તમારા ખંધુ છે. અદિતિ તમારી બેહેન છે.' અથવા વળી (ઋગવેદ ૪, ૧, ૧૦માં) દ્યાૈસ્ પિતા, સૃષ્ટા; દ્યાેસ્ પિતા જનિતા, ઝિયુસ્ પિતર જીપિતર.

તાપણ દ્યાસ (આકાશ)ને જેટલા એકલા ને છુટાજ આરાધ-વામાં આવે છે તે કરતાં વધારે વાર **યૃથિવિ** એટલે ભૂમી સાથે આરાધવામાં આવેછે ; અને એ એ શબ્દ સંયુક્ત થચાથી વેદમાં એક જાતના યુગ્મ ૨વ થાય છે, જેને દ્યાવાયૃથિવી, એટલે આકાશ અને પૃથ્વી કરીને કહેછે.

હવે વેદમાં એવાં તા ઘણાંક વાડ્યા આવેછે કે જેમાં આકાશ અને પૃથ્વીની શ્રેષ્ઠ દેવતા દાખક્ષ આરાધના થાય છે. વળી દેવા તેમના પુત્ર કેહવાય છે, મુખત્વે કરીને વેદના ખે ઘણાજ લાેકપ્રિય દેવા, ઇંદ્ર અને અગ્નિ, ખંને તેમના સંતાન ગણાચલા છે. આ ખે માત પિતાએજ આખું જગત્ ખનાવ્યું છે, તેઓજ તેનું રક્ષણ કરે છે, અને પાતાની શક્તિથી જે પણ વસ્તુ હયાત છે તેને ટેકવી રાખે છે.

તાપણ આકાશ અને પૃથ્વોને તેઓનું અપરપછું, તેઓની સર્વકાર્ય શકિત, અને તેઓનું આનંત્ય (હમેશગી) દર્શાવાને જેટલી ઉત્પન્ન કરી શકાય તેટલી ઉપમા મળ્યા પછી, આપણુ એકાએક સાંભળિચે છિચે કે, કાઇ એવા હુશિયાર કારોગર દ્વામાંથી નિકળી આવ્યા, કે જેણે આકાશ અને પૃથ્વી એ બાંનને પેદા કીધાં, પછી તેમને **દ્વાવાયૃથિવી** કહેા કે **રેાદ્વસી.** કેટલીક જગ્યાએ એમ કહેલું છે કે આકાશ અને પૃથ્વીને પેદા કરનાર અને આધાર આપનાર ઇંદ્ર છે, તેજ ઈંદ્ર કેજેને બીજી જગ્યાએ ઘૈામ્ના પુત્ર અથવા આકાશ અને પૃથ્વીના પુત્ર ગણેલા છે.

## ( १२३ )

## ઘૌસ્ અને ઇંદ્ર વચે શ્રેષ્ઠતા માટે કસાકસી.

-00

ખરે. આપણે હિંયા છે પ્રમુખ દેવતાએ વચે કાઇ જાતની હરીકાઇ ઉઠેલી પેહલવેહલી જોઇયે છિયે; જે ઝગડાે પેલા પ્રાચીન અને પ્રથમ કાળના દેવ અને દેવી આકાશ તથા પૃથ્વી અને વધારે અર્વાચીન અને વધારે શારીરિક દેવ ઇંદ્ર, જે પેહલાં વર-સાદ આપનાર જીપીતેર પ્લુવિયસ હતા, અને જેને અંધકાર, રાત્રિ તથા શિયાળાની શક્તિ સાથે, અને વિશેષકરીને જે ચારે વરસાદનાં વાદળાંઐાને જ્યાંસધી તે ગગડાટ અને વિજળીથી કરી તેમની હપર છત મેળવે ત્યાંસુધી એંચી જતા, તેમની સામે રાેજીંદ્ર અને વાર્ષિક ચુદ્ધ ચલાવ્યાથી, એક પરાક્રમી લક્ષણ મળ્યું હતું, તેવા ઇંદ્ર વચે માલમ પડેછે. આ ઇંદ્ર જોકે પ્રથમતાં આ-કાશ તથા પૃથ્વીના પુત્ર હતા, તાપણ તેનેવિષે વગરવ્યડચણે કહી શકાય, કે તેના જન્મ વેળા આકાશ તથા પૃથ્વી ઘુજ્યાં. વળી આ-પણે ઋગવેદ 😮 ૧૩૧, ૧ માં વાંચિયે છિયે કે 'ઇંદ્ર અપગળ પેલા દૈવિક દ્યાસે (આકાશ) નમસ્કાર કર્યા, ઇંદ્ર સન્મુખ પેલી મહાન **યથિવી** (ભૂમી)એ નમસ્કાર કર્યા. તું, આ ઇંદ્ર, આકાશનું શિખર હીલવેછે.' ગાજવીજના દેવ જેની આગળ 'પૃથ્વી ઘુજશે. આકાશ કાંપશે, સૂર્ય અને ચંદ્ર ઝાંખા પડી જશે, અને તારા પાે-તાના પ્રકાશ પાછા એ ચી લેશ,' એવાં વચના જે મુષ્ટિમાં વિશ્વ-નિયમાનુસાર વાસ્તવિકછે, અને જે તેને લાગુ પાડવામાં આવ્યાંછે, તેના થાહા વખતમાં વિવેકને અનુસરતાે અર્થ કરવામાં આવે. અને પછી ઇંદ્રનાં મહત્વ અને શ્રેષ્ઠતાના ખ્યાલ આવે. એક કવિ એ પ્રમાણે કહી જાયછે કે 'ઇંદ્રનું મહત્વ તા ખરેખર ગગત (એટલે દ્યાેેસ) થી ચઢતું છે, પૃથ્વીથી ચઢતું છે, અને આકાશથી ચઢતું છે, બીને કવિ કહેછેકે 'ઇંદ્ર આકાશ અને પૃથ્વીથી ચઢતાછે. એની માથે મરખાવતાં તેઓ એનાં અરધાં છે.'

## ( १२४)

આ પછી આ દેવાના પિતા અને પુત્રની અન્યાન્યસાપેક્ષ પદવી વિષે મનન કરવું બની આવે, અને છેલે એવું કહ્યુલ કરવું પડે કે તે પત્ર, પેલાે શાધવાન ઇંદ્ર, તેના વિજ અને વિજ-ખાનથી તેના પિતા, એટલે પેલાં સ્થીર આકાશ કરતાં માટે હતા, તેની મા, એટલે પેલી અચળ પૃથ્વીથી માેટા, અને બીજા દેવેા કરતાં પણ માેટા હતા. એક કવિ કહી જાયછે કે : 'બીજા દેવાને લેવાઈ (સુકાઇ) ગયેલા ઘરડા ડાેસા પેઠે હાંકી કાઢવામાં આવ્યા હતા. પણ, આ ઈદ્ર, તું તા રાજા થયા.' આ રીતે આપણે જાેઇય દિય કે ઈદ્ર પણ કેવી રીત ખીજો શ્રેષ્ઠ દેવ થઈ એઠો. એક કવિ કહી જાયછે કે: 'તારી પેલીમેર કોઇ નથી, તારાથી ચઢિયાતેા કાેઈનિથી. તારા સમાન પણ કોઇ નથી.' વેદના મંત્રાના માટા ભાગમાં ઇંદ્ર મુખ્યકરીને બ્રેબ્ડ ટ્રવ છે: તાપણ એટલી હુદ સુધી નહિ કે જેથી ઝિચુસની પદવી સાથે એની પંદવી સરખાવી શક્યે. તેમજ ખીજા દેવા કાંઈ સદા તેથી હતરતા નથી, અને વળી એમ પણ નહિ કેહવાય કે તે સ-ઘળા સરખી પદવીના છે. જાેકે કેટલીક જગ્યાએ કેટલાક દેવા સ-રખી પદ્દવીએ જોડાયલાજ આવેછે, અને કેટલાક, તેમાં સુખ્ય-કરીને ઇંદ્ર, બીજાએ કરતાં માટા ગણાયલાછે, તાપણ આ બીજા ર્ટવાના પણ એક દિવસ આવેછે, કે જ્યારે તેઓને આશીસ દેવાને માટે અરજ કરવામાં આવેછે, અને ત્યારે એ દેવતાઓનાં શક્તિ અને ડહાપણના મહિમા એવી તેા જળવરી ભાષાથી દર્શાવવામાં આ-વેછે. કે તેથી વધારે જબરી ભાષા મળે નહિ.

# એક શ્રેષ્ઠ દેવ દાખલ ઇંદ્રની સ્તુતિ.

હું તમને એક મંત્ર, જે ઇંદ્રને અર્પેલું\* છે, તેનું, અને બીઝ્તું મંત્ર જે વરણુને માટે છે, તેનું ભાષાંતર કરી ખતાવું છું, તે એવા હેતુથી કે ઇબ્ટેવ્યરમત, એટલે એક ધર્મ કે જેમાં પ્રત્યેક દેવની

\* સ'સકૃતમાં મ'ત્ર નરજાતિમાં વપરાયછે.

જે વેળા આરાધના થાય છે તે વેળા સર્વથી શ્રેષ્ઠ દેવના સ-ઘળા ગુણ તે ભાગવેછે, એવા ધર્મ તે શાને કહેછે. જે અર્થે આપણે તે શબ્દ લઇચે દિચ તેમાં કાંઇ તમારે કાવ્યચાતુર્ય જો-વાનું નથી. તે પ્રાચીન કવિચા પાસે કાવ્યરચનાની ટાપટીપ અથવા માત્ર ખાલી ભપકાદાર શબ્દાને માટે વખત નહતા. તેઓ તો જે કાંઇ કેહવા માગતા તેને માટે જોઇતાં ખરાં વચન શ્રોધવા ભારે મેહનત લેતા. ખરાખર બંધએસતાં વચનથી તેમનાં મનને જાણે વિસામા મલતા હતા. દરેક મંત્ર, પછી તે આપણને ગમે એવું નિર્છવ કે નિરસ લાગે, તાપણ તેઓનાં મનને તા તે એક શૂરવીર પરાક્રમ, એક ખરા યજ્ઞ હતા. તેમના દરેક શબ્દ અર્થમાં વજનદાર જણાય છે, અને તેની ચાક્સ અસર થાય છે. પણ જ્યારે આપણે અર્ધાચીન ભાષામાં તેનું ભાષાંતર કરવા જઇચે છિચ, ત્યારે તા આપણને એ કામ નિરાશ થઇને મુકી દેવાને વારંવાર મન થાય છે.

ઋગવેદ ૪, ૧૭:— 'એા ઇંદ્ર, તું માેઠો છે. તને એકલાને પૃથ્વીએ અને આકાશે, તનેજ ખુશીથી પોતાનું રાજ સાંપ્યું છે. જ્યારે તેં શૂરભેર **વૃત્ર**ને માર્યા, ત્યારે એ અસુર જે પાણીના ઝરા ગળી ગયા હતા, તેમને તે છેાડી મુક્યા.'

'તારા પ્રકાશના જન્મકાળે આકાશ ધ્રુજ્યુ'. પૃથ્વી પણ તેના પાતાના પુત્રના ફ્રોધના ભયથી ધ્રુજી. મજબુત પહાડો હાલ્યા, જંગલા ભીનાશવાળાં થયાં, અને પાણી (નાં નાળાં) વેહવા લાગ્યાં.

'શૂરભેર વજ ફેંકતાં અને એકસરખી રીતે પાતાની શકિત દેખાડતાં તેણે પહાડોને ચીરી નાખ્યા. પાતાની વીજવતે તેણે વૃત્રને મારી નાખ્યા, અને પાણી તેમના મજબ્રુત રખેવાળના મરવા પછી ઝડપથી વેહતાં ચાલ્યાં.

'તારાે પિતા ઘાૈસ્ (તારે લીધે) પરાક્રમી ગણાતા; જેણે ઇંદ્રને ખનાવ્યા તે હુશિયારમાં હુશિયાર કારીગર હતા; કારણ કે તેણે એક એવા દેવને જન્મ દીધા, કે જે પ્રકાશિત છે, જાેના વજ્ર સખત છે, અને જે પૃથ્વીની પેઠે તેની જગ્યાએથી હીલવાને નથી.

# ( १२९)

'ઇંદ્ર, જેની ઘણાએ આરાધના કરેછે, જે એકલાજ પૃથ્વીને હીલવી શકે, તે પ્રજાના રાજા છે. સઘળી પ્રાણીના આનંદ એજ છે, કે જે એકલા સત્યવાન છે. સઘળાં પ્રાણી એ પરાક્રમી દેવની ઉદારતા વખાણેછે.

'સઘળા સામ સદા એનાજ હતા; સર્વથી પ્રભલ આનંદ સદા એ મહાન્ ્રેવને માટે હતા; તું સદા ભંડારના ભંડારી હતા. આ ઈદ્ર, તું સઘળાં માનસને પાતપાતાના ભાગ્યનું નિર્માણ કરી આપેછે.

'આ ઇંદ્ર, જેવા તું જનઞ્યા કે તેવાજ સઘળાં મનુષ્યા તા-રેથી બીહવા લાગ્યાં. આ વીર, તેં તારી વીજથી નિચે ધસારાબંધ ડુટી પડતાં પાણીને આડે જે સર્પ બેઠા હતાે તેને કાપી નાખ્યા-

'ઇંદ્ર સદા-મારનાર, દૈયવાન, વિક્રાળ, મહાન્, અપાર અને ભલી વીજવાના શૂરવીર ચોદ્ધા, તેનાં વખાણ કરા. તે વૃત્રને મારી નાખેછે, લુટ છતી લેછે, દાલત આપેછે, તે દાલતમાન્ છે, તે હદાર્થછે.

'જે શત્રુએં એકઠા થયાછે તેને તે વિખેરી નાખેછે, તે માત્ર પાતેજ લડાઈમાં શૂરા તરીકે પ્રખ્યાત છે. જે લુટ તેણે મેળવીછે, તે ઘર લાવેછે; તેની મિત્રતામાં આપણે તેના વહાલા થઇચે.

'તે વિજયી અને ઠારકરનાર દાખલ પ્રખ્યાત છે, વળી તે લઠાઇમાં ઢારાને લાવેછે. જ્યારે ઇંદ્ર ખરેખરા ક્રોધાયમાન થાયછે, ત્યારે જે કાંઇ દ્રઢ હાેયછે તે ઘુજેછે અને તેનાથી બીહેછે.

'ઇ'દ્રે ઢારાને જીત્યાં, તેણે સાતું અને અશ્વ છત્યાં, તે બ-ળવાન જે સઘળા કિલાંચ્યા તાડી પાડેછે. પુષ્કળ મનુષ્યાના તે ધણી આ ખળવાન માનસાથી ભંડારના વેહિંચનારછે અને દાલતના સં-ગ્રહ કરનાર છે.

'જે માત પિતાએ તેને જન્મ દીધાે તેની ઇંદ્ર કેટલી દરકાર રાએછે ! ઇંદ્ર, જે એક ક્ષણમાં પાતાનું જેમ, જેમ વંટાેળિયા ગ-જેના કરતાં વાદળાં સાથે ધસી જતાે હોય, તેમ જગાડેછે.

### ( १२७ )

'જેનું ઘર હોય તેને એ ઘરરહીત કરી ઝુકેછે, તે સખળ ૨૧ ધુળને ઉડાવી વાદળ પેરે કરી ૨ છે. તે દરેક ચીજને દાૈ (આ-કાશ), વીજના ઘુમાવનાર પેઠે ભાંજી નાંએછે. શું તે પાતાના મંત્ર ગાનારને (કવિને) ટાલતની વચે બેસાડશે !

'તેણે સૂર્યવું ચક્ર આગળ હાંકી કહાડયું, પછી તેણે **એે તશ**ન તેની ગતિમાં અટકાવી દીધા. પાછેા ફરી તેણે તેને રાતના અંધારા ડાેહમાં નાખી દીધા, આ આકાશની જન્મભૂમીમાં.

'જે પ્રમાણે એક કવામાંથી આપણે એક કળસિયા કહાહિય છિયે, તેમ અમે કવિયા, જેમને ગાયા જાઇય છે, અશ્વ જોઇય છે, લૂટ જોઇય છે, સ્ત્રીઓ જોઇય છે, તેમને જે શાહિતમાન્ દેવ સ્તીઓ આપેછે અને જેની સાહેતા કદી નિષ્ફળ જતી નથી, એવા ઇંદ્રને મિત્ર તરીકે પાસે લાવ્ય છિય.

'અમારા મિત્ર તરીકે આવી તું અમારા રક્ષણ કર્તા થા ! તું જે થજ્ઞ-દાન કરનારને શાંતી આપનાર છે, મિત્ર છે, પિતા છે, સાથી સરસ પિતા છે, તું જે સ્વતંત્રતા આપેછે, અને જે કાઇ માગે તેને છંદગી બખરોછે, તે અમારીબણી જે.

' જેઓ તારી મિત્રતા માગે તે સઘળાના તું મિત્ર અને રક્ષ-ં ણુકર્ત્તા થા. આ ઇંદ્ર ! જ્યારે તારી સ્તુતિ થઇ હાેય ત્યારે જેણુ તારી કીર્તિ ગાઇ હાેય તેને જીવતદાન આપ; અમે સઘળા બેગા મળી તને વ્યળિદાન આપ્યાં છે, અને આ ઇંદ્ર ! એ કર્મથી કરી અમે તારં મહત્વ વધાર્યું છે.

'ઇદ્રને ખળવાન્ દાખલ વખાણવામાં આવ્યા છે, કારણ, જો કે તે એક છે તાપણ ઘણા અનુપમ શત્રુઓને મારે છે. જેની સંભાળતળે તેના આ મિત્ર અને કવિ ઉભા છે તેની સામે મનુષ્ય કે દેવ કોઇ થઇ શકે નહિ.

'ઇંદ્ર જે સર્વશક્તિમાન્, ખળવાન્, મનુષ્યના પાળનાર, વજરેહી અનેધ્ય છે, તે આ સઘળું ખરે આપણુમાટે વાસ્તવિક કરા. તું, જે સઘળા વંશાના રાજા છે, તે કવિની જે મુખ્ય કીર્તિ છે તે અમને આપ.'

•

## (१२८)

# ંશ્રેષ્ઠ દેવ દાખલ વરૂણનું સ્તાેત્ર.

-00-----

આ નિચલું ભજન વરૂ અને માટે છે. (ઋગવેદ ૨, ૨૮):— 'આ (મૃષ્ટિ) ડાહ્યા રાજા આદિત્યની છે. તે પોતાની શક્તિથી મઘળાં પ્રાણો ઉપર ફાવી નિકળો ! હું તે દેવને માટે એક સ્તુ-તિમય ભજન શાધું છું, જે યજ્ઞ ઉપર બહુ ભાવ દેખાડે છે એટલે તે ઔદાર્ય વરૂ આટે.

' એ વરૂણ, અમે જેએ સદા તારં મનન કરિયે બ્રિયે અને તારી સ્તુતિ ગાઇયે બ્રિયે ; જેએ દિનપ્રતિદિન યજ્ઞકંડ ઉપર જેમ આંગારા હાેય તેમ સુંદર ઉષાના આગમનસમે તને નમસ્કાર કરિયે બ્રિયે, તેમને તારી નાકરોમાં દાખલ કરી તારા આશીસથી સુખી કરી દે.

'એા વર્રણ, અમારા ભામિયા, અમને તારા રક્ષણતળે રેહવા દિ, તું કે જેની પાસે પુષ્કળ શૂરવીરા છે, અને જેનાં ચાખંડ ધરતી ઉપર વખાણ થાય છે! અને એા દેવા ! તમે અદિતિના અજીત પુત્રા, અમને તમારા મિત્ર દાખલ કૃષા કરી ક્રિઝુલ રાખા. 'રાજ્યક્તા અદિત્યે આ નદિઓ માકલી છે. તેઓ વરણના નિયમ પ્રમાણું ચાલે છે. તેઓ થાકતી નથી, તેઓ અટકતી નથી; પક્ષીપેરે તેઓ દરેક બાજાએ ત્વરાથી ઉડે છે.

' મારૂ' પાપ જે સાંકળ જેવું છે તે મારી પાસથી લઇ લે, અને આ વરૂણ, અમે તારા નિયમના પ્રવાહ વધારશું. હું મારં ગાયન ગુંતું છું, તેટલાં તારને તુટવા દેતાે નહિ. વખત આવ્યા આગળ એ ઋચાઓ રચનાર કવિના સ્થૂલદેહના ભંગ થવા દેતા નહિ.

' એ વરૂણ, તું પુન્યવાન્ રાજા, મારી પાસેથી આ ત્રાસ છેક દૂર કર, મારી ઉપર દયા કર. જેમ એક વાછરડાને દારડાંથી (બાંધેલેા) છાડવે તેમ મને મારાં પાપથી છેાડવ; કારણ કે તારેથી દૂર હાેઉં છું, ત્યારે હું એક આંખના પલકારાને પણુ મારે વશ રાખી શકતા નથી.

' એ વર્ણ, જે હથિયારોથી તું થથામરજી કુકર્મિને મારે છે, તે હથિયારોવતી અમને ના મારતાે. જ્યાંથી પ્રકાશ અલેાપ થચા છે ત્યાં અમને ના .જવારે. અમારા શત્રુઓને વિખેરી નાખ, કે અમે જીવિચે.

'એ વરણ, બળવાન્ દેવ, અમે પૂર્વે તારાં વખાણ ગાયાં હતાં, હાલ ગાઇયે છિય અને ભવિષ્યમાં પણ ગાઇશું. કારણ કે હે અજેય વીર, તારાઉપર સઘળા અચળ કાયદા જાણે એક ખડકઉપર જડીલીધા હાય તેમ રહેલાછે.

સઘળાં આત્મકૃત પાપથી મને ખહુ દૂર કર, અને આ રાજા ! તું એવું કર કે બીજાઓનાં કરેલાં પાપને માટે મને ખામવું ન પડે. ઘણી ઉષા હજી તા મારા ઉપર ગઈ નથી, માટે, હે વરણ, અમને તે રહે ત્યાંસુધી જીવવા દે.

'એ વરણ, કાઇ મારાે સખાે અથવા મિત્ર હાેય, જેણે હું સુતાે અને કાંપતા હાેલ તે વેળા મારી સામે ભયંકર મારણમંત્ર સાધ્યા હાેય, અથવા કાઈ ચાર અથવા વરૂ મને ઇજા કરવાને ઇચ્છતા હાેય, તા એવાએાથી અમારાે બચાવ કર.'

કાેઇ ગ્રીક કવિ ઝીયુસની સ્તુતિ ગાતાં આથી કાંઇ વધારે ખાલી શકે નહી ; તાેપણ હું તમને ખીજાં ભજનામાંથી સહજ ચુંઠી કહા-ડેલાં વારૂચા ખતાવી આપું કે જેમાં અગ્નિ, મિત્ર, સાેમ, અને બીજા દેવાવિષે એવીજ અને એથી પણ વધારે મજબ્યુત ભાષા વાપરવામાં આવીછે.

## ઇષ્ટે<sup>શ</sup>્વરમત, ધર્મનો વાકકાળ.

ત્યારે ઇગ્ટિશ્વરમતના અર્થ તે આ છે, કે ધર્મ વિષયક વિચા-રના એક એવા પ્રકાર, કે જેની એાળખ આપણ્ને પેઢુલીજ વખત ૧૭

# ( 930 )

વૈદમારકત થઇછે, તા જાેકે બીજા ધર્માને પણ એ પ્રકારમાંથી થઇને જવું પડ્યું હતું એમાં તાે થાેડોજ શકછે. ઇ૦ સ૦ ૧૮૫૯ માં મેં પ્રાચીન સંસકૃત ભણતરના ઇતિહાસ પ્રગટ કર્યા તેમાં પેહ-સાંથોજ મેં ધર્મના આ ઇબ્ટિલ્વર રૂપતરક ધ્યાન એંચ્યું હતું. પૃબ્દ પરૂર માં મેં લખ્યું છે કે 'જ્યારે આ પ્રત્યેક દેવની આરાધના કર-વામાં આવતો હતી ત્યારે તેઓ બીજા દેવા કરતાં ચઢિયાતા કે ઉત-રતા છે, એમ ગણીને તેમની શક્તિનો સિમા આવેલી હોય એમ નહિ વિચારવું. દરેક દેવ પ્રાર્થકને મન બીજા સઘળા દેવા જેવાજ યાગ્ય છે. જોકે આપણાં મનમાં દેવાના બહુત્વને લીધે પ્રત્યેક જીદા દેવની શક્તિની અવશ્ય જોઇથ એમ ધારયાછતાં જે વેળા તેની આરાધના થાયછે તે વેળા તે એક ખરાજ ઇલ્વર લાગેછે; અને વળી ઇન્વિર જેટલાજ ગ્રેષ્ઠ અને સ્વતંત્ર લાગેછે. કવિની નજરઆગળથી બીજા સઘળા દેવા અલાપ થઈ જાયછે, અને માત્ર તેજ દેવ જે પુજારિયાની સઘળી કામના પુરી પાડનાર છે તે તેમની આંખ આગળ પાતાના પૂર્ણ પ્રકાશસહીત આવી હતા રહેછે.

"એ દેવા તમારામાં કોઇ નાનાએ નથી અને કેાઇ જીવાન પણ નથી; ખરે તમે તાે સઘળા માટા છાે"—આ વિચાર જેકે કવિ **મન્દ્ર વેવસ્વતો** જેટલાે સ્પષ્ટ રીતે જાહેર કર્યો છે તેટલાે સ્પષ્ટ કદાચ ન હાેય, તાેપણ તે વેદમાં આવતી સઘળી કવિતામાં પ્રસરેલા છે. જોકે કાંઇ કાંઇ વખત દેવાનો સ્પષ્ટ રીતે માટા દેવ અને નાના દેવ, તરણ દેવ અને વૃદ્ધ દેવ તરીકે આરાધના કરવામાં આવી છે, (ઋગવેદ ૧, ૨૭, ૧૩,) તાેપણ દૈવિક શક્તિયાને માટે સર્વથી વિ-સ્તીર્ણ વચન શાંધી કહાડવાના એતા માત્ર એક યત્ન છે, અને કાંઈ પણ જગ્યાએ દેવામાંના કાંઇને પણ ખીજ દેવના દાસ તરીકે લે-ખેલા નથી.

તાેપણ અનેકેશ્વરમતના સાધારણ અર્થથી જીવેા રાખવાને માટે જે મતને મેં ુિયાં ઇબ્ટેશ્વરમત એવું નામ આપ્યું છે તે ઉપરથી કોઇએ એમ નહિ માનવું કે એ ઇબ્ટિશ્વરમત માત્ર હિંદુસ્થાનમાંજ

### ( ૧૩૧ )

હતુ. એ મતના પત્તા ગ્રીસમાં, ઇતલીમાં, અને જર્મનીમાં મળી આવેછે. જે કાળમાં સ્વતંત્ર જાતીમાંથી પ્રજાએન સ્થાપન થાયછે તેના પૂર્વના કાળમાં એ પત્તા આપણને ઘણા સ્પષ્ટ દેખાયછે. એ વિષે જો હું કહી શકું તા એમકે જણે એક રાજસત્તાના રાજની પુર્વતા અરાજ સત્તા જેવું, જાણે ધર્મના સામરાજિક પ્રકારથી અલગ લાકા-ભિપ્રાયાનુસાર રાજ્ય પ્રકાર હાેય તેમ છે. એનું સાથી સરસ વર્ણન કરવું હોય તા એ ધર્મના ભાષાકાળ કેહવાય. કારણકે જેમ કાઇ-પણ ભાષાનો પૂર્વે એક ભાષા જે પાછળથી પ્રજાની સાધારણ ભાષા કેહવાચછે, તેની પૂર્વ તેને ઉત્પત્તિ આપનાર બાેલીએા આવેછે, તેજ પ્રમાણે ધર્મની બાબદમાં પણ છે. તેએા (દેવા) દરેક ઘરને ચુલે ચુલે હતી થાયછે. જેમ કટુંએા એકડાં થયાથી એક જાત ખનેછે, અને ત્યારે જે માત્ર એકલા ચુલા હતા તે આખા ગામના યજ્ઞવેદ્ધ થઈ પડેછે : અને જેમ જીદી જીદી જોતા એકત્ર થવાથી એક રાજય થાયછે. તેમ પેલા જીદા જાદા યજ્ઞ કંડતું એક રહેકું બની જાવછે, અથવા તે આખી પ્રજાતું પવિત્ર સ્થાન થઇ જાયછે. આ ક્રિયા સ્વાભાવિક છે અને તેથી તે સામાન્ય છે. માત્ર વેદમાં જેમ એ દ્વિયાને તેની ઠેઠ ઉત્પત્તિથો જ જેટલી સ્પષ્ટ આપણે જાે દાયે છિયે તેટલી બીજે કાે છ ઠેકાણે જોતા નથી.

# **બુ**દા બુદા દેવાેની **શ્રેષ્ઠતા**.

00-

થોડાક ઉદાહરણથી આ વાત હજીપણ વધારે સ્પષ્ટ થશે. બોજા મંડળના પેંહલા મંત્રમાં અગ્નિને સર્વ જગતના પતિ, મનુષ્ય માત્ર-ના ધણી, ડાહ્યા રાજા અને મનુષ્યના પિતા, ખંધુ, પુત્ર અને મિત્ર કહ્યોછે, એટલુંજ નહિ પણ બીજા સઘળા દેવાની શહિત અને સં-કા સ્પષ્ટ રીતે અગ્નિને લાગુ પાડવામાં આવીછે. ખરૂં કે એ મંત્ર વધારે અર્વાચીન કાળના કાવ્યોને લગતુંછે; તાપણ જોકે અગ્નિને

## ( १उर )

તેમા આવી શ્રેષ્ઠ પદવિએ ચઢાવ્યાછે, તાપણ બીજા દેવાના ઇશ્વરી લક્ષણતે હલક દેખાડે એવું કાંઇજ તેમાં કહેલું નથી.

ઇંદ્ર વિષે શું શું કહી શકાય તે આપણે હમણાંજ તેને અન્ પેંલાં ભજનમાં જોવું. એ ભજનામાં તેમજ પાછલા ખ્રાક્ષણામાં એ સઘળા દેવામાં સ્વધી શક્તિમાન અને બહુજ શરવીર દાખલ પ્રખ્યાત થયલાછે; અને દશમાં પુસ્તકના એક ભજનના મુખ્ય વિષયતા અધ છે: 'વિશ્મસ્માદ્, ઇંદ્ર ઉત્તર:' એટલે ઇંદ્ર સઘળાંથો વધારે ચઢિ-યાતા છે.

એક બીંજા દેવ **સામ**વિષે એવું કેંહવાયલું છે કે એ જન્મેજ માટે ાહતા અને સર્ધને છતી લેછે. એને વિશ્વના રાજા કહ્યોછે, મનુષ્યાના આયુશ લંબાવવાની એનામાં શહિત છે, એટલું જ નહિ, પણ એક લેખે તા દેવા પણ પાતાની છંદગી અને અમરતાને માટે એને આભારી છે, એને (સામને) આકાશ અને પૃથ્વિ, મનુષ્યા અને દ-વાના રાજા કહ્યોછે. જો આપણે **વરૂણ**ની (ઑરિનૉસ) આરાધના માટે જે ભજના છે તે વાંચિય તા આપણે ફરી જોઇશું કે એ દેવનું હિયાં સ્મરણ કરતાં કવિના મનમાં તે શ્રેષ્ઠ અને સર્વ શક્તિમાન્ છે.

આપણા કવિ **વરૂણુ**ને માટે જે કહેછે તેના કરતાં એક દૈવિક અને શ્રેષ્ઠ શ**િતના ખ્યાલ દર્શાવવાના યત્ન કરતાં મનુ** ખ્યભાષા બીજા વધારે શું કરી શકે ! કવિ આમ કહેછે : 'તું સઘળાંના પતિછે, આ-કાશના અને પૃથ્વીના' (૧. ૨૫, ૨૦); અથવા વળી જેમ બીજાં મંત્ર (૧૧, ૨૭, ૧૦)માં કહ્યુંછે તેમ 'સર્વના રાજા છે, જેઓ દેવછે તેમના તેમજ જેઓ મનુષ્ય છે તેમના પણ.' અને **વરૂણ્વન માત્ર** મૃષ્ટિનાજ પતિ કરી લેખ્યા નથી; તે મૃષ્ટિના નિયમ જાણે છે અને તેને નિભાવેછે, કારણકે **ધૃતવત એ**વી જે એની ઉપમા છે તેના અર્થજ ઉપર પ્રમાણે થાયછે. **વૃતા** એટલે સૃષ્ટિના નિયમા, કાંઇ ડગડગાવી શકાય એવા નથી. તેઓ જેમ એક ખડક ઉપર ચાંટી એઠા હોય તેમ વરણ ઉપર સ્થાપિત થઇ રહ્યાછે. માટે વરણ ખારે મહિના જાણે છે અને વળી તેરમા મહિના પણ જાણે ; વાયુની ગતિ અને પવનમાં ઉડતાં પક્ષીઓ અને સમુદ્રમાં ફરતાં વહાણો વિષે પણ તે જાણે છે. સૃષ્ટિનાં સઘળાં ચમતકારિક કાર્યોને જાણે છે, અને તે ભૂતકાળ કળીશ કે છે એટલું જ નહિ પણ ભવિષ્ય પણ તે રામજી શકે છે. પણ આ સઘળાંથી વધારે તા આ છે કે વરૂણ સત્ય-સામાજિક નિયમ ઉપર ચાકી રાખે છે. જેમકે કવિ એક મંત્રમાં એવું કળુલ કરી ભજન શરૂ કરે છે કે હું વરૂણનાં કાર્મા ભુલી ગયા છુ અને તેના નિયમાનું મેં અપમાન કર્યું છે. કવિ વરૂણથી ક્ષમા માગે છે અને પોતાના બચાવમાં મનુષ્ત્ર સ્વભાવની નખળાઇ દેખાડી અ-રજ કરે છે. પાપના બદલો માતથી લેવા સામે તે પોતાની નારાજી દેખાડે છે. જેમ એક ઘાડાને માયાળ શબ્દાથી નસ્મ પાડવામાં આવે છે તેમ કવિ વરૂણને પોતાની પ્રાર્થનાથી સમાધાન કરવાની આશા રાખે છે. કવિ છેલે કહે છે કે 'કૃપાયમાન થા અને ફરી મારી જોડે પાલ.' આ વાંચ્યા પછી પ્રિસ્તિધર્મ સ્તાત્રનાં વચના 'તે આપ છું શરીર જાણે છે, માટે તેને ખબરછે કે આપણે માટીના બનેલા છિયે' એ કોને યાદ નહિ આવશે <sup>?</sup>

તાય આ વરૂણ પણ કાંઇ શ્રેષ્ઠ નથી. તે કાંઇ એવા પણ નથો કે જેતા સરખા કાંઈ બીજો હાેય નહિ. લગભગ સદા તે એક બોજા દેવ **મિત્ર** જોડે જોડિયા થઇને આવેછે, પણ કાંઇય જ ણાતું નથી કે **વરૂણુ મિત્રથી મા**ટા કે **મિત્ર વરૂણ્**યથી માટા છે. આતું નામ હું ઇષ્ટદેવમત કરી રાખ્યું છું, એટલે છુટા છુટા અને અકેકા દેવની પૂજા; જેમાં બીજા સઘળાવિષે સ્પષ્ટ રીતે ઇનકાર કરેલા હાેચ તેથી અને અનેકેશ્વરમત, એટલે ઘણા દેવા જેઓ એકત્ર થઇ એક શ્રેષ્ઠ દેવની સત્તાતળે એક દૈવિક મંડળી થાયછે, તેથી ઉપલું ઇષ્ટેશ્વરમત સંભાળી જાવું ગણવું જોઇયે.

# ( ૧૩૪ ) ઇષ્ટે<sup>\*</sup>વરમતની ચાલુ વૃષ્દિ઼િ.

હવે વેદના આ ઇબ્ટેશ્વરમતની વધુ વૃદ્ધિ થતાં તેનું શું થયું તે આપણુ જાેઇચ.

00-----

સાથી પેહલાં આપણે જોઇચે છિચેકે આમાંના કેટલાક પૃથક દેવોને એકજ મૂળમાંથી નિકલ્પા પછી ઘણે થોડો વખત પોતાના જુદા ક્રમ ચલાવીને પાછા એકત્ર થઈ જવાનો વૃતિ છે. દેવે સ્વૃત્તે અર્થ આકાશ, એટલે સદા નજર આગળ રેહતા પ્રકાશ હતા. **લરૂણ**ના અર્થ પણ આકાશ, એટલે સર્વ-સમાવસ કરનાર હતા. **લરૂણ**ના અર્થ પણ આકાશ, એટલે પ્રહારના પ્રકાશથી પ્રકાશિત હતા. **લિત્ર** એ પણ આકાશ, એટલે પ્રહારના પ્રકાશથી પ્રકાશિત થયલો તે. મૂર્ય તે આકાશમાં પ્રકાશતો સુરજ. **સવિત્** એટલે પ્રકાશ અને છંદગી લાવતા સૂર્ય. **વિષ્ણુ** એટલે ત્રણ પગલામાં ખધું આ-કાશ ફરી વળતા સૂર્ય. **ઉ**દ્ધ આકાશમાં વરસાદ આપનાર દાખલ જણાયા. **ટ્ર** અને **મરૂતા** આકાશવિશે ગર્જના-તાફાન સાથે જતા; **લાત** અને **લાગ્રુ** વાતાવરણના પવન હતા; **આઉન** એ વસ્તેવ અને પ્રકાશ હતા, પછી તે કયાંએ જાેવામાં આવે; જે સહવાર અંધ-કારમાંથી નિકળતા અથવા સાંજે અંધકારમાં અલેાપ થતા. એજ ક્રિયા કેટલાક બીજા નાના દેવાને પણ લાગુ પડેછે.

આથી કરી સદા એવું ખનતું કે એક દેવવિષે જે કેહવામાં આવતું તેજ બીજા દેવવિષે પણ કહી શકાતું; એકની એકજ ઉ-પમા ઘણાઓને માટે વપરાયછે. જીુદા જીુદા દેવાવિષે તેની તેજ વાત કેહેવામાં આવીછે.

અને સૂધમંડળના દેવેષ્ઠ જેવાકે, સૂધજ માત્ર નર્હિ પણ ઈંદ્ર, એટલે વરસાદના દેવ, **સરૂતેા**, એટલે તુફાન દેવેા, એ સ-ઘળા **દ્યાસ**, એટલે આકાશના પુત્રા કહેવાતા; અને આકાશને પૃ-થ્વીના પતિ તરીકે કલ્પવામાં આવ્યા, તેથી પૃથ્વી એ સઘળા દેવાની માતા થઈ શકે.

#### ( १३५ )

જયારે સૂર્ય ઉગતા ત્યારે તે કાંઇ માત્ર પ્રકાશ આપવાને માટેજ નહિ, પણ આકાશ અને પૃથ્વીને આપણી સમક્ષ જાણે પાથરીને પુલ્લાં મુકવા સારૂ હોય, એમ ધારવામાં આવતું ; અને જયારે એવું ધારવામાં આવતું, ત્યારે મૂર્ય, આકાશ અને પૃથ્વીને આ-પણીપાસે પાછા લાવતા અથવા આપણે માટે તેમને ખનાવતા, એવું દર્શાવવું એ એક પગલું સેહેજ આગળ વધવા જેવું છે.

તાેપણ એજ પરાક્રમ વળી **ઇ**ંદ્ર, **વરૂણ**, અને **અ૦િન**, જે સૂર્યના પ્રકાશ છે, તેને તેમજ **વિષ્ણુ** જે આખી સૃષ્ટિ પાતાને ત્રણ પગલે આેળંગેછે તેને પણ લાગુ પાડવામાં આવ્યું.

બીજી રીતે જાતાં અબ્તિ સૂર્ધને પાછે৷ લાવેછે એમ ધારવામાં આવ્યું છે, અને બીજા કવિયા એજ પરાક્રમ **ઇ**ંદ્રને, **વરૂણુને** અને વિષ્ણુને લાગુ પાડેછે.

નેકે અંધકાર તથા વાદળાંસામેનું ભારે ચુદ્ધ મુખ્યકરીને **ઇંદ્ર** ચલાવેછે, તાપણ એ ચુદ્ધમાં **વૈાસ** પણ પાતાની વીજ ઘુમાવી રેકેછે, આઉન અંધકારના દેવાના સંહાર કરેછે, અને વિષ્ણુ, મરૂતે અને **પરજન્ય** એ સઘળા પેલાંજ નિત્યનાં અથવા વાર્ષિક ચુદ્ધમાં ભાગ લેછે.

અસલી કવિચાને, જેમ આ સઘળું આપણે જોઇચે છિચે તેજ પ્રમાણે ખરાબર દેખાયું, અને વારંવાર તેએા એટલો હદ સુધી ગયલા જણાયછે કે જે એક દેવ તેજ બીજા દેવેાછે એમ જાહેર કરેછે. જેમકે આઉન જે ખરેખરા વસ્તેવના દેવછે તે વળો ઈંદ્ર અને વિષ્ણુ, સવિત, પુરાન, રૂદ્ર, અને આદિતિ પણ છે; એટ હુંજ નહિ પણ એને વિષે તા કહેછે કે એ પોતેજ એ સઘળા દેવ છે. અર્થવવેદના એક શ્લાકમાં (૧૩, ૩, ૧૩.) આપણે વાંચિચે છિચ કે:— સાંજે આઉન વરૂણ થઈ જાયછે; જયારે સહવારે ઉગેછે ત્યારે તે મિત્ર થાયછે; સવિતૃ થયા પછી તે આકાશમાં થઇને જાયછે; ઇંદ્ર થયા પછી તે આકાશને વચમાંથી ગરમ કરેછે.' સૂર્થ એટલે સુરજ તેજ **ઇંદ્ર અને અગિન** છે એમ જાણવામાં આવ્યું છે; **સવિવૃ** તેજ સિત્ર અને **પુશન; ઇંદ્ર** તેજ **વરૂણ;** વૈષસ્ એટલે આકાશ તેજ **પરજન્ય** અથવા વરસાદના દેવ છે એમ જાણવામાં આવ્યું છે. આ સઘળું સ્વતંત્ર દેવાનો સંખ્યા આછી કરવામાં પ્રાક્ષણાને સહાય કરવા બેસક ઘણું અગત્યનું હતું; તાે પણ હ્રજી એએા એકેશ્વરમતથી તાે બહુ આઘા પડેલા હતા.

પાચીન કવિયાએ વળી જે એક ખીછુ ચુડિત કરી હતી, અને જે માત્ર વેદમાંજ ખાસ દેખાયછે, તે એકે, તેઓએ સંચુક્ત દેવા બનાવ્યા. એ દેવા જેઓ અમુક કાર્યા કરવાની શડિત ધરાવતા તે-ઓનાં નામને એક સંધોશબ્દ જેના પ્રત્યય દિવચની હાેય તેથી સંચુક્ત કરતા, અને આ સંધી-શબ્દ એક નવા દેવનું નામ થયું. આ પ્રમાણે આપણી પાસે **ત્રિત્ર અને વરૂણ** વિષેનાંજ ભજન છે એટલુંજ નહિ પણ **ત્રિત્રાવરૂણ્યા** એવે નામના એક દેવવિષે પણ છે; એટલું છતાં વળી કેટલીકવાર તાે એમને છે **ત્રિત્ર** અને એ **વરૂણ** કહેછે.

એક ત્રીજી ચુડિત એ હતી કે સઘળા દેવાને એક સામાન્ય નામમાં સમાયલા સમજવા, જેમકે તેઓને વિશ્વદેવ એટલે સર્વ-દેવ કરી કેહવા અને તેમની એકત્ર પદવિમાં આરાધના કરવી અને ખલી-દાન આપવાં

છેલે સરવાળે તેઓએ પેલી ચુડિત રચી કે જે યુડિત આપણને સૈાથી વધારે સ્વાભાવિક દેખાયછે; એ ચુડિત શ્રીક અને રામન લાંકોએ પણ રચી હતી, અને તે એ હતી કે, સઘળા દેવાનેમાથે એક શ્રેષ્ઠ દેવ ઠરાવવા કે જેથી કરી ઘણાક દેવાની હયાતીસાથે એક દેવ વિષેની મનકામના (તૃપ્ત થાય) ખંધખેસતી આવે. એ પ્રમાણે એક શ્રેષ્ઠ શાંડિત જેને ગ્રીકમાં ઑાઇસ કેાઇરેનૉસ ઑપૅલન કહેછે તેવિષે આપણી મનકામના પુરી પડે, તેમજ આગલા વખતની દંતકથાથી અને સૃષ્ટિમાં જે દૈવિક છે તેનાં જીદાં જીદાં સ્વરૂપ, જેવાંકે ઍપોલૉન, અને ઍથિના અથવા પાસિદાન અને હેદીસ, જે ઝિચુસની લગાલગ બાજીએ આવેછે, તેમની જે પૂજા થતી તેથી કેવળ વિરદ્ધ ચાલવું ન પડે. જેમ કાઇ કાઇવાર સૂચવ્યામાં આવ્યું છે તે કેહવું જે ખરૂં હોય, કે દેવમંડળમાં એક રાજા – ત્રજા સરખી વ્યવસ્થાની સ્થાપના માત્ર એવીજ ત્રજામાં થઇ હતી કે જેમના રાજની વ્યવસ્થા એકાધિપત્ય હતી, તાે પ્રાચીન હિંદુસ્થાનમાંના દેવામાં કાઇ રાજા નહતાે તે ઉપ-રથી આપણે એવા વાદ કરી શકિય કે તે દેશમાં એક રાજાથી આલતું રાજ્ય પણ નહતું.

#### એકે વરમત તરફ પ્રવાહ.

-00---

તાપણુ વળી વેદકાળના આર્યેાએ પોતાના દેવામાં કાઇક જાતની શ્રેષ્ઠતા સ્થાપવાને યત્ના કર્યા હતા, એકે એ યત્ના ગ્રીસ અને બીજા દેશામાં જેટલા પાર પડ્યા તેટલા હિંદુસ્થાનમાં પાર પડ્યા નહિ.

આપણે આગળ જેઈગયા છિચે કે, કેટલાક દેવા, જેવાકે સવિતૃ, એટલે સૂર્ય, વરૂણ અને બીજાઓએ પોતાના પ્રકાશથી મૃષ્ટિને પ્રકટ કરી હતી એટલુંજ કલ્પવામાં આવ્યુંન હતું, પણ તેઓએ આકાશ અને પૃષ્ધ્વિ, ખંનેને જાણે પાથરીને ખુલાં કીધાં, માપ્યાં, અને છેલે તેઓને બનાવ્યાં એમ પણ કલ્પવામાં આવ્યું છે. એથી તેઓને વિશ્વચક્ષસ્ય એટલે સર્વજોનાર, વિશ્વવ્યચસ્ એટલે સર્વસમાવિશકનાર, વિશ્વ-વેદસ્ એટલે સર્વજ્ઞ, એટલીજ ઉ-પમા ન મળી, પણ વળી વિશ્વકર્મન એટલે સર્વવસ્તુનોપેદા કરનાર, પ્રજાયતિ એટલે મનુષ્ય માત્રના ધણી, એવી પણ ઉપ-મા મળી; અને એ ખંને ઉપમા, કેટલોક વખત ગયા કેડે દેખીતી રીતે નવા દેવાના નામા દાખલ ગણાઇ. વિશ્વકર્મન્ એટલે સૃજ-નાર અને પ્રજાયતિ એટલે સાહેબ, એ ખંનેના સ્મરણ અર્થ વપરાતાં કેટલાંક એવાં મંત્રાછે કે જેમાં એ દેવાનું મૂળ સૂર્ય ૧૮ માંથી નિકળ્યું છે તેના કાંઇ સેહેજ પત્તા લાગેછે. આમાંનાં કેટલાંક ભજના આપણને પ્રિસ્તિ ધર્મ ભજનાની ભાષાની યાદ આપેછે, અને તે ઉપરથી એક માનસ એમ વિચાર કરે કે પ્રજાયતિ અથવા વિશ્વકર્મન્ જેવા એક દવે એકેશ્વરમતમાટે હિંદુસ્થાનના પ્રાચીન કાળના આર્યાની અભિલાશા ખરેખર તૃપ્ત કરી હાત, અને તેમના કર્મવિચારની વૃદ્ધિમાં તે છેલેછેલું આશય સ્થળ અનીરહયા હાત. પણ આપણુ આગળ જોઇશું કે આવું તા કાંઇ અનનાર ન હતું.

વિ<sup>\*</sup>વકર્મન, સર્વ પદાર્થનો કર્ત્તા.

કું તમારી આગળ ઋગવેદમાંથી કેટલાંક વાકચા વાંચી જાઉં છું, જે પાછલા વખતનાં કરી કેંદ્રવાતાં મંત્રામાંથી ચુટી કાઢેલાંછે, જેમાં **એપેક** ઇશ્વર તે આ સૃષ્ટિના સૃજનાર અને રાજ્યકર્તા વિ-ષેની કલ્પના ઘણી સ્પષ્ટ રીતે દર્શાવેલીછે.

અને પેડુલાં વિશ્વક્રમન્ અર્પેલાં કેટલાંક પદાછે તે વાંચું :-'સર્વવ્યાપક વિશ્વક્રમને આ પૃષ્ટિવ પેદા કરતી વેળા પાતાના બળથી આકાશને પ્રકટ કર્યું ત્યારે તેની જગ્યા ક્યાં હતી, તેના ટેકા શું હતા અને કિચે ઠેકાણે !

ં તે **એવક** ઇશ્વર જેની નજર સર્વ જગ્યાએ અને જેનાં માંહ, હાથ અને પગ સઘળી જગ્યાએ છે; તે આકાશ અને પૃથ્વિ પેદા કરતી વેળા પોતાના હાથથી અને પાંખાથી તેમને સાથે સાંધી લેછે.'

'કિયાં વનમાંથી અને કિયાં ઝાડ ઉપરથી તેઓએ આકાશ અને પૃષ્ટિવને કાપી કાઢયાં ; હે તમે જ્ઞાનિયા, જે જગ્યાએ સૃષ્ટિને આ-ધાર દેતા તે ઉભા હતા, તે તમારા મનમાં શાધા.

'વાચાના ધણી, **વિશ્વકર્મન**્ સર્વ વસ્તુના પેદા કરનાર જે આપણા મનમાં ઇશ્વરીજ્ઞાન ઉતારેછે, તેને ચુદ્ધમાં આપણાં રક્ષણ

### ( १३८ )

ઋર્થે આપણે આજે આરાધિચ. તે જે સર્વને મન એક માેઠા આને શીવાદ છે અને જે આપણાં રક્ષણને અર્થે રૂડાં કામ કરેછે, તે આપણાં સઘળાં બલિદાન સ્વિકારા !'

બીજી મંત્ર જે **વિશ્વકર્મન્**ને એજ પ્રમાણે અપેંલુંછે તેમાં આપણે એવું વાંચિયે હિયે કે :---

' જે પિતાએ આપણને પેદા કીધાછે, જે હાકેમને નિયમા અને સઘળી સૃષ્ટિઓનું જ્ઞાન છે, જેણે એકલાએજ દેવાને નામ ' આપ્યાં, તેની પાસે માંગવા થકી, બીજાં સઘળાં પ્રાણિયા જાયછે.'

'આકાશની પેલીગેર, પૃથ્વિની પેલીગેર, દેવે અને અસુરાની પેલીગેર એવું શું બીજ હતું જે જળમાંથી જન્મ પામ્યું અને જેમાં સર્વ દેવા દિઠામાં આવ્યા !'

'જળપ્રવાહાએ તે પેહલું બીજ પેદા કર્યું જેમાં સઘળા દેવે એકઠા મળ્યા. જે એક વસ્તુમાં સઘળાં પ્રાંણિયાએ વિસામે લીધા તેન અજાતના ખાળાઉપર મુકવામાં આવી હતી.'

'આ વસ્તુએ જેણે પેદા કરી તેને તમે કદી અણશા નહિ તમારી અને તેની વચે કાેઈ બીજી વસ્તુ આડી ઉભીછે. ધુમસમાં જાણે ઢંકાયલા હાેય તેમ અને લથડતે અવાજે કવિચા પાતાની છંદગીથી પુશી થતા આગળ વધેછે.'

## પ્રજાપતિ, પ્રાણિયોનો ધણી.

બીજો દેવ જેને વિષે આપણે વિચાર કરવાછે તે પ્રજાપતિ એટલે સઘળા પ્રાણીના ધણીછે, જે ઘણીવાતે વિશ્વક્રમેન્ એટલે સર્વવસ્તુના કત્તાસાથે એકમળતા છે, તાપણ વિશ્વક્રમેન્ કરતાં તે વધારે સ્વસત્તા બાગવેછે, વિશેષ્ય કરીને ખ્રાહ્મણમાં. વદનાં કેટ-લાંક મંત્રામાં પ્રજાપતિ હુછ પણ સલ્વિત્ એટલે સૂર્યના માત્ર ઉપમાનાર્થે આવેછે; જેમકે: 'આકાશને આધાર આપનાર, વિશ્વના

# ( 180 )

બજાપતિ, સાતા, પાતાનું પ્રકાશિત કવચ સજેછે; પાતે પ્રકાશી નિક-ળીને, બાહળા વિસ્તારમાં પ્રસરીને, અને તેને ભરી નાંખીને સવિત ગાટામાં ગાટું સુખ ઉત્પન્ન કરેછે'

વળી તેને સંતાનદાતા ગણીને આરાધવામાં આવ્યાછે, અને એક અંત્ર (ઋગવેદ ૧૦, ૧૨૧) માં તેને સૃષ્ટિના કર્તા, સર્વ દેવામાં પે હેલા, એવા શબ્દાથી સ્તુતિ કરીછે, તથા વળી તેને હિર્ણ્યગર્ભ એટલે સાનેરી બીજ અથવા સાનેરી છંડું કરી કહેલાછે.

'પ્રથમમાં હિરુહ્**યગર્ભ** પેદા થયેા; આ સઘળાંના તે જન્મ • થીજ પેદા થયલા ધણી હતા. તેણે પૃથ્વિ અને આકાશ સ્થાપ્યાં:— તે દ્વ કિચા છે જેને આપણે આપણાં બલિદાન આપિયે <sup>?</sup>

'તે જે શ્વાસ દછે, જે જેર દછે, જેની આજ્ઞા સઘળા તેજસ્વી દેવા માનપૂર્વક પાળેછે; જેના છાચા અમરતા છે, જેના છાચા મૃત્ય છે:—

તે દેવ કિયા છે જેને આપણે આપણાં ખલિકાન આપિયે ! 'તે કે જે પોતાની શક્તિથી જીવતી અને ઉંઘતી કુનિયાંના એ-કલા રાજા થયા, જે શું માનસ કે શું જનવર સર્વની ઉપર અમલ કરેછે:—તે દેવ કિયા છે જેને આપણે આપણાં બલિદાન આપિયે !

'તે જેની શક્તિથી આ બરફવાળા પહાડા તથા કહેછે કે સ-મુદ્ર પણ દૂરની નદી (રસા) સાથે હવાત છે. તે, જેના આ મુલકો અંત બાહુછે:—તે દેવ કિચા છે જેને આપણે આપણાં બલિદાન આપિયે<sup>?</sup>

'તે કે જેનાથી આકાશ તેજસ્વી છે અને પૃષ્ટિવ સુદ્રઢ છે, તે કે જેથી આકાશ, ખરે વળી ઉંચામાં ઉંચુ આકાશ પણ સ્થાપવામાં આ-વ્યું; તે કે જેણે આકાશવિશેના વિસ્તાર માખ્યાઃ—તે દેવ કિયા છે જેને આપણે આપણાં બલિદાન આપિયે!

'તે કે જેની તરફ, આકાશ અને પૃષ્ટિવ તેની મરજીથી દ્રઢ હભાં રહીને પાતાના મનમાં ધુજતાં ધુજતાં જીવેછે; તે, જેની ઉપર ઉગતા સૂર્ય પ્રકાશી નિકળેછે:—તે દ્વ કિયા છે જેને આપણું આપણું ખલિદાન અપિય <sup>ક</sup>

# ( 181 )

'જ્યારે માેઠા જળપ્રવાહ હાથમાં ભીજ મકડતા અને ૨ેવ-તાને પેદા કરતા, દરેક બાજીએ ગયા, ત્યારે ત્યાંથી તે પેદા થયા, જે ૨ેવાના એકલા પ્રાણ છે:---તે ૨ેવ કિચા છે જેને આપણુ આ-પણાં બલિદાન આપિચ?

'તે જેણે પોતાની શક્તિથી જળપ્રવાહમાં જે શક્તિ હતી, અને જેઓએ યજ્ઞદાનના આંગાર સળગાવ્યા, તેનીલપર વડીક જોયું, તે જે સર્વ દેવાઉષર એકલાજ દેવ છેઃ—તે દેવ કિયાછે જેને આપણે આપણાં બલિદાન આપિય !

'તે, જે પૃથ્વિનેા કત્તા છે, અથવા તે સત્ચવાદી જેણે આકાશ પેદા કીધું, તે કે જેણે વળી પ્રકાશતા અને બળવાન્ જળપ્રવાઢ પેદા કીધા, તે અમને ઇજિત ન કરે:---તે દેવ કિંચા છે જેને આપણુ આપણાં બલિદાન આપિયે?

'પ્રજાયતિ ! તું શિવાય બીજો કાેઇ આ સધળો પૈદા થ-યલી વસ્તુઓને સમાવી શકેતા નથી. જયારે અમે તને યજ્ઞદાન દ-ઇચે છિચે ત્યારે જે અમે માંગિચે તે અમને મળો. અમે દ્રવ્યના ધણી થઇચે.'

આ જેવા વિચારા વેદ-કાળના કવિચાના મનમાં ઉત્પન્ન થતા જોઇ આપણુ એવા વિચાર લાવતે કે તેઓના પુરાના ધર્મની સ્વાભાવિક વૃદ્ધિ માત્ર એકેશ્વરમત તરફજ, એક શારીરિક દેવની પૂજાતરફ વધી શકી હોય; અને હિંદુસ્થાનમાં પણ આ પ્રમાણુ બીજાં સઘળાં રૂપ અને નામ નિષ્ફળ જવા પછી આંજનલ (ઇશ્વર) ને જે રૂપ આપવા માનસ ઇચ્છેછે તે રૂપ આગળ આવી પાંહ-ચ્યાં હોત. પણ એમ નહિ બન્યું. જે મંત્રા મેં ટાંકી બતાવ્યાંછે તેની સંખ્યા ઋગ-વેદમાં થાડી છે, અને ત્યાર પછીના વખતમાં એટલે બ્રાક્ષાણુના વખતમાં તેઓથો કાંઇ ઘણા વધારે ચાકસ અથવા સંગીન લાભ થતા નથી. પ્રજાપતિ જે જીવતાં પ્રાણિયાના ધણી, દેવા અને અમુરોના પિતા, તેને ખરે આ મંત્રા કરતાં પ્રાક્ષાણુાના માં વિરોધ ચઢતી પદ્ધવે આપવામાં આવીછે, પણ એ પ્રાક્ષાણુામાં પણ એનું કથામૂચક લક્ષણ વખતે વખત ઘણા જેરથી પ્રકેટી નિકળ્યું છે, ઉદાહરણ : જ્યારે આગ્રિત, વાયુ, આદિત્ય (મૂર્ય), ચેદ્ર-મસ, ચંદ્ર અને ઉભસ્ (સહવારનું પ્રહાર)ના પિતા દાખલ તે દખાયછે ત્યારે ; તથા એની પ્રત્રિ, કે જે પ્રત્રિ પેહલાં સહવારનું પ્ર-હાર (હષા) ગણાતી, જેની પાછળ સૂર્ય લાગ્યા હતા તે પ્રતિ તરફની એની પ્રોતિવિષે જે વાર્તા આવેછે—જે વાર્તાથી પ્રજાપ-તિના પૂજારિયાને પાછળથી એક માટી અઠચણ નડવા લાગી, તેમાં પ્રકટી નિકળેછે.

કાઇ કાઇ વાર ખ્રાક્ષણુના કેટલાંક પ્રકાણ વાંચવાથી વાંચ-નારના નનમાં એવા વિચાર આવે છે કે એક શ્રેષ્ઠ આવચવિક ઇશ્વર મેળવવાની જે માનસની અતિ ઇચ્છા તે આખરે પ્રજાપતિ એટલે સર્વજીવતીવસ્તુના ઘણી, તેને પામીને તૃપ્ત થઇ હતી; અને આ નવા પ્રકાશના ઝળકાટ આગળ બીજા સઘળા દેવા અ-લાપ થઇ જશે. આ પ્રમાણે આપણે વાંચિય છિયે :—

'પ્રયમમાં તા પ્રજાપતિજ આ સર્વે હતા. પ્રજાપતિએ ભરત અથવા દેકા આપનાર છે, કારણકે તે આ સર્વને દેકા આપેછે. પ્રજાપતિએ પાતાના (vital breath) પ્રાણથી સ-ઘળાં છવતાં પ્રાણી પેદા કર્યાં. પાતાના ઉદાનપ્રાણથી તેણે દ-વાને પેદા કીધા અને પાતાના અપાનપ્રાણથી મનુષ્યા પેદા કીધાં. ત્યાર પછી તેણે મરણ પેદા કર્યું, કે જે સર્વ છવતાં પ્રાણિ ચાને ભક્ષ કરનાર થાય. આ પ્રજાપતિના અરધા ભાગ મૂર્ત્ય હતા અને અરધા ભાગ અમર્ત્ય હતા, અને જે અરધા ભાગ મુર્ત્ય હતા અને અરધા ભાગ અમર્ત્ય હતા, અને જે અરધા ભાગ મ-રંધ હતા તેમાદે તે માતથી ખીહતા હતા.'

#### નિરી<sup>\*</sup>વરમત તરફ પ્રવાહ.

હિયાં આપણું ને હેચ છેચ કે પ્યાલાણુના રચનારોને પણ પ્રજાપતિમાં કંઇક મૃત્યપાત્ર જણાયું હતું, અને એક વાક્યમાં

#### ( १४३ )

તા તેઓ એટલેસુધી લખી ગયાછે કે **પ્રજાપતિના** આખરે કું કડા થઇ ગયા અને એક દેવ **મન્યુ** શિવાય બીજા સઘળા દેવા એની પાસેથી જતા રહ્યા.

અને ખરેખર એવુંજ ખન્યું, જોકે તેના પૂજારિયા ધારતા હતા તેથી જુદી રીતે બન્યું. હિંદુ પ્રજાની પુહિ વધારે અને વધારે દ્રઢ થઇ અને થતી ગઇ. અનંતની પાછળની પાતાની શાધમાં થા-હોક વખત તા પર્વત અને નદિયાઉપર આધાર રાખી, તેઓ પાસે પાતામાટે રક્ષણુ માગી, અને તેઓના અનંત પ્રતાપની સ્તુતિ કરી, તે બુદિ સંતાષ પામી, જોકે એ સઘળા વખત પૂજારિયાને એમ લાગતું હતું કે એ સઘળા પદાર્થા કાઈ બીજી વસ્તુ, જેના શાધ કરવામાં આવતા, તેનાં માત્ર ચિન્હા છે. આપણા આર્ય પૂર્વજો તે વેળા આકાશ, સૂર્ય અને પ્રહારભણી જોવા શિખ્યા હતા, અને એ સઘળામાં તેમને એક જીવતી શક્તિની સમક્ષતા દેખાતી, જે શક્તિ તેઓની ઈદ્રિથી અર્ધ-પ્રગટ (સ્પષ્ટ) અને અર્ધ-ગુહ્ય હતી, અને તેજ ઈદ્રિયા જે કાંઇ ગ્રહણ કરી શક્તી તેની પેલીમેર પણ કાંઇ છે, એવું સદા નિર્માણ કરતી.

તેઓ હુછપણ આગળ વધ્યા. પ્રકાશિત આકાશ તે એક પ્રકાશ આપનાર છે એમ તેઓને જણાયું; સઘળે ફરીવળેલું ગગન એક ઘેરી લેનાર છે, એમ તેઓને જણાયું. ગર્જનાના કડાકામાં અને તુકાનના જેરમાં તેઓને કેાઇ પાકારકરનાર અને વિક્રાળ મારનાર હાય એમ લાગ્યું; અને વરસાદમાંથી તેઓએ ઇંદ્ર અથવા વરસાદ આપનાર ઉત્પન્ન કર્યા.

તાપણ આ છેલી ચુડિત જે તેએાએ રચી તેમાં પેહલા પ્રત્યાઘાત એટલે સંશય પણ આવ્યા. જ્યાંસુધી પ્રાચીન આર્ય પૂજારિ-ચાને પાતાના વિચારા ટેકાવવાને માટે કાેઇ સ્પષ્ટ અથવા સ્પર્શ્ય વસ્તુના આધાર હતા, ત્યાંસુધી એશક તેએાની ધર્મસંબંધી તૃષ્ણા, જેટલું ખરેખરૂં અવલાકન તેએા કરતા હતા તેથી બહુ આગળ ગઇ હાેય; તાેપણ જેમને તેઓ પાતાના દેવ અથવા ઇશ્વર કેહવા ડીક

# ( १४४ )

ધારતા હતા તેમની સત્તા અથવા નજરે પડતી સાબીતી (ઈ'ડિય-જન્ય આધાર) ઉપર કાઇથો શક લવાચ નહિ. પવેતા અને નદિયા પાતાની હયાતી પાતે જાહેર કરવાને સદા હાજર હતાં: અને જો તેમનાં જે વર્ખાણ થતાં હતાં તે જાેઇચે તે કરતાં અત્યંત વધારે દેખાતાં, તાેપણ આ આત્માઓની સત્તાજવિષે કાંઇપણ શંકા લાવ્યા વિના એ વખાણાને નરમ પાડી શકાય. આજ નિયમ આકાશ, સુધ અને પ્રહાર સર્વને લાગુ પડતા. તેઓ પણ સદા હાજર હતાં; અને જોકે તેઓ માત્ર જંખના (પ્રતિમા) અથવા દેખાવજ કેહુવાઈ શકાય, તાપણ મનુષ્ય છુદ્ધિ એવી વ્યનેલોછે કે જયાંસુધી વસ્તુ તેને દેખાચછે, એટલે કાંઇક વાસતિત્વ અથવા પદાર્થ છે એમ તેજ વેળા તે કુલુલ રાખે નહિ, ત્યાં સુધી કાઇપણ દેખાવ તે સ્વિકારતી નથી. પણ જયારે આપણે દેવાના ત્રિજા વર્ગલપર આવ્યે છિંચ, એટલે જે દ્વા માત્ર સ્પર્શ્વજ નથી પણ અદ્રશ્વે પણ છે, ત્યારે વાત જીદીજ છે. ઈંદ્રને વરસાદ આપનાર દાખલ અને રદ્રને ગગ-કાટ કરનાર દાપ્પલ ગણવા, એ બંને કલ્પાન્તર બધી રીતે મનુષ્ય બુદ્ધિની ઉત્પત્તિ હતી જે સઘળું હતું તેતા માત્ર વરસાદ અને ગ-ગડાટ, પણ મૃષ્ટિમાં એવું કાંઇ ન હતું કે જેને ઇશ્વરના પોતાના ૨ેખાવ કહી શકાય. ગગડાટ અને વરસાદ કાંઈ દૈવિક ગણાતા ન હતા, પણ માત્ર એવા આત્માએાના કૃત્ય ગણાતા કે જેએા પાતે કદી ટરય સ્વરૂપ લેતા ન હતા.

માનસ તેમાનું કામ જોતા, પણ માત્ર એટલુંજ; પણ ઇદ્ર અને રદ્રની હયાતી તેમના અસલ અર્થ અને ૨ પમાં સાખીત કરવાને કાંઇથી પણ આકાશ અથવા સૂર્ય અથવા પ્રહારતરફ, કે વળી બીછ દ્રશ્ય વસ્તુતરફ આંગળી કરી ખતાવી શકાતું ન હતું. ઇતિહાસના પૂર્વકાળમાં મનુખ્યની છંદગી અને મનુખ્યની વ્યાવહારિક ચંચલતા હતાં, એવું સાખીત કરવાને માનસનાં માથાંની ખાપરી અથવા માત્ર એક ચક્રમકના ભાંગેલા કકડા વાપરવાને શકિતમાન્ થવું, એ બેની વચે જેટલા તફાવત છે, તેવાજ કાંઇ તફાવત ઉપલી ખાખદમાં છે. આ

#### (१४५)

પણે આગળ જોઈ ગયા છિચે કે ઇ દ્ર બીજા દેવાકરતાં વધારે શા રીરિક, રૂપવાન અને કથારૂપી દેવ થચા, તે એટલાજ કારણુમાટે કે સૃષ્ટિમાં કાેઇ એવી વસ્તુ ન હતી કે જેને એ વળગે, અથવા એવી કાંઇ દ્રશ્ય વસ્તુ ન હતી કે જેથી કરીને એના પૂજારિયાના મનમાં એની વૃદ્ધિ અટકી શકે. વેદમાં આવેલા કાેઇપણ બીજા દેવવિષે જેટલાં ચુદ્ધો અને જેટલી વાત્તા લખાયલાંછે, તે કરતાં ઇ દ્ર વિષે વધારે લખાયલાંછે, અને એથીકરીને પૂર્વકાળના ફવિયાને પણ જે એવું લાગતું હતું કે ઇ દ્રે દીસને, એટલે હિંદુસ્થાનના ઝિચુસને તેની શ્રેષ્ઠ પદવિએથી ઉડાડી મુકયા, તે કેમ થચું હતું તે સમજવું આપણને બની આવેછે. પણ વૈરદેવી એની પાછળજ આવતી હતી.

આ દેવ પાેતે, જે થાેડોક વખત સુધી બીજા સઘળા દેવાેને ઝાંખમાં નાખતા જણાયા હતા, અને જેને ઘણાંઆ વેદના જાે શ્રેષ્ઠ દેવ નહિતા, આછામાં આછા સર્વના પ્રિય દેવ ગણતા હતા, તે દેવની સત્તાજવિષે પેહલવેહલાં શક લાવવામાં આવ્યા.

# ઇંદ્ર ઉપરની શ્રહ્યા અને ઇંદ્રવિષે શંકા.

આ વાત નવાઈ જેવી લાગેછે, કે વેદનાં મંત્રામાં બીજા કાેઈ પણ દેવકરતાં ઇંદ્ર માટેજ વધારે શ્રદ્ધાની જરૂર છે. આપણુ વાંચ્ચ છિચે કે 'જ્યારે તામસી (વિકાળ) ઇંદ્ર તેના વીજ જાેરથી નીચે ફેંકેછે, ત્યારે લોકો તેનેવિષે શ્રદ્ધા આણુછે.' વળી આપણુ વાંચ્ચ છિચ કે 'ઇંદ્રના આ મહાન અને બળવાન પરાક્રમ જીવા અને એની શક્તિ કહ્યુલ રાખા.' 'આ ઇંદ્ર અમારાં સાથી અતલગનાં સગાંને ઈજા ન કર, કારણુકે અમે તારી માટો શક્તિ કહ્યુલ રાખ્યછિચ.' 'આ ઇંદ્ર, અમારા મનવિશે શ્રદ્ધા આવે તે માટે સૂર્ય અને ચંદ્ર નિય-મિત ફરેછે.' આવી વિનતી લગભગ જાણુ ધર્મસંબંધી વિવાદ જેવી વુલ્

# ( १४९ )

લાંગેછે, અને આટલા પૂર્વકાળમાં એવી અરજ આપણા જાેવામાં આવે એવી આશા આપણે કવચિતજ રાખવી જાેઇચે. પણ મનુષ્યના ઈ તિહાસમાં પણ આપણને એ બાેધ શિખવા પડે કે દરેક વસ્તુ જે નવી છે તે જાતી છે અને જાતી છે તે નવી છે. આ દુનિયાં અને મા-નસના વિચાર કેટલા લગાલગ સાથે ટંગાઇ રહેછે તેવિષે વિચાર કરા. આસ્થા (યકીન) શબ્દને માટે %સદ્ધા કરીને જે શબ્દ હિયાં પેઢલીજવાર વપરાયોછે, તે તેજ શબ્દછે જે આપણને વળી લાતિનમાં credo કરીને મળેછે, કે જે શબ્દ હજીસુધી અંગ્રેજી creed માં દેખાય છે. જેને રામન લાકા šદિ (credidi) કેડ-તા તેને બાહ્મણા %દ્રાધા કેઠુતા; અને જેને રાેમન લોકો ર્ટ્રેદિ-તમ્ કેહતા તેને ખાદ્મણ લોકો % હિતમ્ કેહતા. માટે તે શબ્દ અને તે વિચાર આર્ય કહુંબ જીદું પડ્યું અને સંસકૃત, સંસકૃત જેવી થઇ અને લાતિન લાતિન જેવી થઈ, ત્યારપેહેલાં હયાત હોવા જોઇચે. તે પૂર્વ કાળમાં પણ લળી માનસાે, જે કાંઇ તેઓની ઇ દ્રિથી સમજાય નહિ (ગ્રહણ થાય નહિ) અથવા તેઓના તર્કથી કલ્પી શકાય નહિ તેને પણ તેઓ માનતા; તેઓ માનતા, અને તેઓ માત્ર એક સત્ય તરીકે માનતા એટલુંજ નહિ, પણ એ ભાવને માટે તેઓએ એક શબ્દ બનાવ્યા હતા. એટલેકે આ પ્રમાણે મા નવાથી તેઓ શું કરતા હતા તેની તેમને ખબર હતી, અને તે મન કિયાન ೫ ૬- ધાનું નામ આપીને અભિરોક કરી. આ મળ-તાપણાંથી શું અર્થ નિપંજે તે સઘછું સમજાવાને મને ખની શકતું નથી; હું તા માત્ર હિયાં તે અપાર દેખાવ તરફ તમારું ધ્યાન એ ચી શકું, જે દુખાવ આપણને એકલા પેલા શબ્દ આપણી આંખ આગળ આલ્પસ અને કાંકેસસની પેલીગમ અલિ દૂર હિમાલય પર્વત સધી લાવી હવે રાખેછે.

તાપણ આ દેવ ઇંદ્ર, જેને બીજા સર્વ દેવા પેહેલાં ક્લ્યુલ રાખ-વામાં આવનાર હતા, જયારે બીજા ઘણાખરા દેવા તા માત્ર વગર સાબીતોએ ક્લુલ રખાયલા હતા, ત્યારે તેજ ઇંદ્ર તેના પૂજારિયાના

# ( 189)

અભાવ (સંશય) પેદા કરવાને પણુ પેહેલા હતા. આપણુ આ પ્રમાણુ વાંચ્ચ છિચ :—

'એ તમને લુંટ એઇતી હોય તેા ઇદ્રની સ્તુતિ કરા ; ન તે ખરેજ છ્વતો હોય તેા તેની ખરી સ્તુતિ કરા. કોઇ કોઈ તા કહેછે કે ઇદ્ર છેજ નહિ. તેને કોણે એચાછે ! આપણે કોનાં વપ્પાણ કર્યે ! ' આ મંત્રમાં કવિ પાછેા ફરીને ઇદ્રને પાતાને દાખલ કરી તેની પાસે આમ છેાલાવેછે :---

•ંએા પૂન્નરી, હું આ રહ્યા : મને દ્વિયાં નિહાળ. મારી શક્તિયો મેં સઘળાં પ્રાણીને હરાવ્યાંછે.'

પણ એક બીજાં મંત્રમાં વળી આપણે વાંચ્ચ છિઘ :---

'તે ભયાનક દેવ, જેનેવિષે તેઓ પુછેછે કે એ ક્યાં છે, અને જેનેવિષે તેઓ કહેછે કે તે નથી : જેમ ચાપટની ભાજીમાંથી પ્યાદાં ઉંચકી લઇચે, તેમ તે તેના શત્રુ પાસથી દાલત લઇ સુકેછે. હે મનુષ્યા, તમે એને ક્છુલ રાખા (એની ઉપર વિશ્વાસ લાવેા) કારણુકે ખરેજ એ ઇદ્ર છે.'

આ પ્રમાણે જ્યારે આપણે જાઇપે છિપે કે પેલા વૃદ્ધ દેવ દૈા-સ્તે ઇદ્રે પાછળ નાખ્યા, ઇદ્રને પાતાને લોકોએ નાકબુલ કર્યા, અને પ્રજાપતિ જાણે કકડાબુકલા થઇ પડ્યા, તથા વળી જ્યારે ખોજો કવિ આ પ્રમાણે સાફ જાહેર કરેછે કે સઘળા દેવા માત્ર નામનાજ છે, જ્યારે આપણે વિચારી શરૂપે કે ધર્મસંબંધી વિચા-રાના પ્રવાહ, જે પર્ધતા અને નદિયાવિષેના ભાવમાંથી નિકળ્યા, વળતી આકાશ અને સૂર્યની આરાધના તરફ વધ્યા, અને પછી ગાજવીજ માંકલનાર અને વરસાદ આપનાર સરખા અદશ્ય દેવાની પૂજાનું રૂપ જેણે પકડશું, તે પ્રવાહે પોતાના માર્ગ લગભગ પુરા કર્યા હતા. અપેડા ના કવિયા આઇસલાંન્ડમાં જે વિનાશવિષે સદા આગમચેતી કરતા—એટલે સૃષ્ટિના સંહારપેહલાં દેવતાએાના ઝળઝળાટ દેખાવાવિષે આગમચેતી કરતા, તે વિનાશની આપણે હિંદુસ્થાનમાં પણ આશા રાખ્યે. આપણે હવે ઇલ્ટેબર મતની

# ( १४८ )

આ સ્થિતિએ આવી પાંહુચ્યા એમ દીસેછે, કે જ્યારે એ મત એક હાથઉપર એક ચાકસ વ્યવસ્થિત અનેકેશ્વરમત થવાને, અથવા બીજા હાથઉપર એક નિરપવાદી એકેશ્વરમત થવાને ફ્રોક્ટ યત્ન કર્યાપછી, અગતનું માર્યું નિરીશ્વરમત, એટલે ઇશ્વર અથવા દેવતાઓ જેવું કાંઇ નથી, એવાં મતમાં તેના છેડાે આવે.

> પારમાર્થિક (ખરાં) અને લાૈકિક (હલકાં) નિરી<sup>શ</sup>વરમત વચે ભેદ.

અને એમજ થયું. તાેપણ નિરીશ્વરમત હિંદ્ર ધર્મના કાંઇ છેલાે શબ્દ નથી, જાેકે થાેડાેક વખતસુધી બુધધર્મના કેટલાક પ્ર-કારમાં એમ લાગતું હતું. નિરોશ્વરમત એ શબ્દજ હિંદુસ્થાનના ધર્મને લાગુપાડતાં કદાચ ખંધએસતાે આવે નહિ. પ્રાચીન હિંદ-એામાં **હાે મર**ના વર્ગના ગવૈયાએાના ''દીએાઇ" શબ્દ નાહોતા, ત-મજ ઈલીયાતિક વિદ્વાનાના "દિયાસ" પણ નોહોતો. તેઓનું જે નિ-રીશ્વરમત તેવિષે વધારે શુદ્ધરીતે ખાલ્ચેતા તેને **અન-દેવ**મત, એટલે જાતા દેવાના ઈનકાર એમ કેહવાય. તાેપણ જેને એક વેળા માનવામાં આવતું, છતાં જેને પરમાર્થતઃ હુવે વધારેવાર માની ન શકાય, તેના અનાદર કરવા એ ધર્મ માત્રના નાશને અદલે ખરૂ નેતાં તેની સત્તાના અંશ છે. પ્રાચીન આર્યાને પ્રથમથીજ લાગ્યું, હા. કદાપી પાછળકરતાં પ્રથમજ વધારે લાગ્યું હોય કે (સષ્ટિમાં) કેાઇ પેલી-**મેરના.** કોઈ **અન'ત**, કોઇ દેવ્ય, કે પછી જે ગમે તે નામે હાલ આપણે તેને બાલાવતા હાે**ઇયે,** તે છે; અને હાલ જેમ આપણે સઘળા કરિયેછિયે, તેમ તેઓએ એક પછી એક નામ આપી તેને ગ્રહણ કરવાને અને સમજવાને યત્ન કર્યા. તેઓએ વિ-ચાર્ઘું કે પર્વતા અને નદિચામાં, પ્રહારમાં, સૂર્યમાં, આકાશમાં, સ્વર્ગમાં, અને સ્વર્ગ-પિતામાં તેમને તે જડ્યા. પણ પ્રત્યેક

# ( १४૯ )

નામ પાછળ 'ના તે નહિ' એવા હત્તર આવ્યા. તેએ જેન શાધતા હતા, તે પર્ધતા જેવા, નદિચા જેવા, પ્રહાર જેવા, આકાશ જેવા, પિતા જેવા હતા ખરા; પણ તે કાંઈ પર્ધતા નહિ, નદિચા નહિ, પ્રહાર નહિ, આકાશ નહિ, તેમ પિતા નહિ, હતા. આ સઘળામાંતું તે કાંઈક હતું, પણ વળી એ સઘળાંથી તે વધારે હતું, એ સઘળાંની હદળાહાર પેલો મેરે હતું. આ સુર અ-થવા દેવ જેવાં સામાન્ય નામ પણ વધારેવાર તેઓને તૃપ્ત કરી શડ્યાં નહિ. તેઓ ખાલતા કે દેવ અને અપુર તા હરો; પણ અ-મને તા એથો અધિક જાે ઘચે દિચે, અમને તા એક વધારે ચઢતા શખ્દ, એક વધારે સ્વચ્છ વિચાર જોઇ ચે છે. તેઓએ તેજસ્તી દેવા તછ દોધા તે કાંઈ તે દેવામાં તેમને થાડી આસ્થા હતી અથવા તેઓનો થાડી ઈચ્છા હતી તેથી નહિ, પણ તેઓતો તેજસ્વી દેવા કરતાં પણ કોઈક મોટા દેવવિષે આસ્થા રાખતા હતા અને ઈચ્છા ધરાવતા હતા.

એક નવા ખ્યાલ તેઓના મનમાં ઘુમ્યા કરતા હતા; અને તેઓ નિરાશી થઇ જે લુમા મારતા હતા તે માત્ર જાણું નવા જન્મના કાસ-દિયા હતા સદા એમજ થતું આવ્યું છે અને એમજ થશે. એક જાતનું નિરીશ્વરમત એવું છે જે સત્યભાવના માત સમાન છે, બીજીં નિરીશ્વર મતવળી સઘળા સત્ય ભાવ (ધર્મ)નું કેવળ આયુષ્યરક્ત છે. એ (આ બી છ જાતનું નિરીશ્વરમત) તા જે સમયે આપણાં અંતઃકરણ બહુજ પ્રમાણિક હાય તેવે શ્રેષ્ઠ સમયે જે વાત વધારેવાર સત્ય નથી એમ જાણતાંજ તેન તજી દેવાની આપણી શક્તિછે. એ નિરિશ્વરમત તે એક જે કાંઇ ઓાછુપૂર્શ છે, જે આપણે મન એક વેળા ગમે તેવું પ્રિય અને ગમે તેવુ પવિત્ર હતું, તેને બદલે જે કાંઇક વધારે પૂર્ણ, પછી તે ગમે તે-ટલું ધિક્કારમાં આવેલું હોય, જેમ હજી પણ જગતમાં દીઠામાં આ-વેછે, તે લાવવાની તત્પરતા છે. એ નિરીશ્વરમતતા ખરેશ આત્મત્યાગ (Self surrender) ખરાે સ્વભાગ, સત્યમાં સત્ય વિશવાસ, સાથી સત્ય શ્રહા છે. આ નિરીશ્વરમત વિનાતા ધર્મ ઘણું કેના પથરસમાન નિર્જ્ય ઢાંગ થઇ પડયા હોત; એ નિરીશ્વરમતવિના કાઇ નવા ધર્મ, કોઇ

# ( १५० )

સુધારા, કાેઈ ધર્મ≹રફાર અથવા સછવનતા કાંઇચે કદી સંભવિત ન હતાં; એ નિરીશ્વરમતવિના આપણામાંના કાેઇનેમાટે નવા અવતાર સંભવિત નથી.

આપણુ ધર્મના ઇતિહાસ તરફ જોઇચ. સઘળા દેશા અને સઘળા કાળામાં કેટલાં બધાં મનુષ્યાને નિરીશ્વરમતી કેહવામાં આ-વ્યાંછે, કારણુ દ્રશ્ય અને અંતવાનની પેલીમેર કાંઇપણ છે એવું તેઓ ના કેહતા હતા, તે માટે નહિ, આધવા જે મૃષ્ટિ તેઓને દેખાતી હતી તેવિષે કાંઇપણુ કારણુવિના, કાંઇપણુ હેતુવિના, કે કાઇપણુ ઇશ્વરવિના, સમજાવી શકાય એવું કેહતા, તેનેમાટે નહિ, પણુ ઘણીવાર તેા એટલામાટે કે જે દેવ તે વેળા પ્રજા-પ્રિય હતા તેની ચાલતી આવેલી દંતુકથાવિષેના મતર્ફરને લીધે, અત્ર વળી તેમના બાળપણમાં ઇશ્વરના જે ખ્યાલ બાંધવા તેઓ શિખ્યા હતા તે કરતાં કાંઇ વધારે ચઢતા અને વધારે સ્વચ્છ ખ્યાલ સિળવવાને તેઓ આતુર હતા, તેને લીધે ગણાયા હતા.

ખ્રાझણાની નજરમાં શુદ્ધ નિરીશ્વરમતી હતા. હવે પ્રહમત વિદ્યા-શાળાઓમાંનો કેટલીક ખરે નિરીશ્વરમતી હતી. ગેાતમ, શાકયમુની, એટલે શુદ્ધ પાતે નિરીશ્વર મતી હતા એ વાત કાંઇ નહિતા શકભરેલી છે અને લાકપ્રિય દેવાના એણે ને અનાદર કર્યેા તેથી કરી નિશ્ચય તે કાંઇ નિરોશ્વરમતી ઠહતા નથી.

સાંક્રેલીસ, તેના એપિનિયન ન્યાયાધીશાની નજરમાં નિરી-મ્વરમતી હતા; તા જોકે તેણુ શ્રીસના દેવાતા અનાદર પણ કર્યા નથી, પણ માત્ર હિરિસતાસ, અને એરેકાદાઇલ સરખા દેવતા કરતાં કાંઇક વધારે ચઢિયાતા, અને વધારે ખરા દૈવિક આત્માઉપર ભાવ રાખવાને પોતાના હુકથી દાવા કર્યો.

યાહુધી લોકોની નજરમાં જે કોઇ પોતાવિષે એમ કહે કે હું ઈશ્વરના યુત્રહું તા તે ઘ્રશ્વર-નિંદા કરનાર ઠઠતા; અને જે કોઇ 'તે નવી રીતે' તેના પૂર્વજોના ઇશ્વરની પૂજા કરતા તે પાખંડો ગણાતા. ગ્રીક અને રામન લોકોમાં ખ્રિસ્તિ લાકતું નામજ નિરીધ્વરમતી હતું.

# (१५१)

અને વળી ખ્રિસ્તિયામાં પાતાનામાં પણ ભાષાના આ ગેર-ઉપચાબ કાંઇ સમૂળા અઠકચા નહિ. એમ થે નેશ્યસની નજરમાં એ-ધંસ-મતવાદીઓ 'દૈત્ય, ખ્રિસ્ત વિરૂદ્ધિ, ઉન્મત, યાહુધી, અનેકે ધરમતી અને નિરી ધરમતી હતા'; અને એમ થેસ એપ નેશ્યસ-મતવાદીઓ વિષે આથી કાંઇ વધારે માટા મનના સખ્યી વિચાર નહિ ધરાવતા, તેને માટે કાંઇ અજબ થવાનું કારણ નથો. તાપણ એમ થેને-શ્યસ અને એમ પંસ એ બંને માત્ર ઇધ્વરવિષેના સર્વાત્તમ વિ-ચાર મેળવવાને પાતપાતાને જુદ માર્ગે ફાંફાં મારતા હતા; એમ પંસ બીહતા હતા કે ચાહુધી લોકાની ભુલાથી, એ વિચારનાં સત્યતા અને પ્રતાપ કાંઇક ઓછાં થશે.

એટલુંજ નહિ, પણ હ્ર્છ પાછલા વખતમાં ધર્મસંખંધી (ઇધ્વરજ્ઞાન વિષેના) વિવાદમાં એવુંજ અવિચારી વિવેચન ચાલુ રહ્યું. સાળમી સદીમાં **સર્વેતરે કાલવિન**ને એક ત્રિ-દેવમતી અને નિરીધ્વરમતી કહેચા ત્યારે **કાલવિન સર્વેતસ**ને ફાંસોના માંચરાપાત્ર ગણતા (ઇ૦ સ૦ ૧૫૫૩) કારણકે ઇધ્વરવિરૂ પાતાના વિચારથી તે વિરદ્ધ હેતા.

એની પછીની સદીમાં એક ખનાવ, જે હાલ વધારે સંભાળથી ફરી તપાસવામાં આવ્યાછે, તેના દાખલા લઇચ : વેનિનિન (ઇ૦ સ૦ ૧૬૧૯) તેની જીલ એ ચી કાહાડવાની અને જીવતા ખાળી મારવાની સિક્ષા કરવામાં આવી, કારણકે તેના પાતાના ન્યાયાધીશના જણાવ્યાપ્રમાણુ જેકે ઘણાઓ માત્ર તેને પાખંડીના સરદાર ગ-ણતા, તાપણ તેણુ વેનિનિને એક નિરીશ્વરીમતી દાખલ અપરા-ધી ઠરાવ્યા. કેટલાક પાડુંકના લખનારાઓ, જેઓના અનુભવ વધારે સારા હાેવા જોઇય, તેઓએ પ્રામેન્ટ ભેળા વેનિનિના ટાય કહાડવામાં ભાગ લીધાછે, તેથી આ નિરીધરમતી ઇચર વિધે શુ કહેવા હતા તે સાંભળવું માત્ર યથાયાગ્યજ છે.

તે લખી જાયછે કે 'તમે મને પુછેાછેા કે ઇશ્વર શું છે. જો

એ વાત હું જાણતે તે હું ઇશ્વર હતે, કારણકે એકલા ઇશ્વર શિ-વાય ઇશ્વરને બીજાં કોઈ જાણતું નથી. જેમ વાદળાંમાંથી આપણે સૂર્યને શાધી કહાડયે છિયે, તેમ જોકે થાડા ઘણા તેના કાર્યાથી આ-પણે ઇશ્વરને શાહધી કહાડયે, તાપણ તેમ કરી તેને આપણે વધારે સ્પષ્ટરીતે સમજી શકવાના નહિ. એમ છતાં પણ આપણે કહિયે કે ઇશ્વર સંવાત્તમ ભલું છે, તે પ્રથમ પ્રાણ, અપ્યંડ, ન્યાયી, દયાળુ, સુખી, શાંત છે; ને સૃષ્ટા, રક્ષક, નિયામક, સર્વજ્ઞાની અને સર્વ-શક્તિમાન છે; તે પિતા, રાજા, ધણી, બદલાવાળનાર અને હાકેમ છે; તે આરંભ, અંત, મધ્યસ્થ અનાદિ છે, તે કર્તા, આયુથ્ આપનાર, જાેનાર (દ્રષ્ટા), કારીગર, સર્વનું શુભચિતક (Providence) પરમાર્થી છે. એજ સર્વ સુષ્ટિના સાર છે.

જે માનસ આ પ્રમાણે લખી ગયોછે તેને નિરીવ્યરમતી ગણી બાળી નાંખવામાં આવ્યા હતા ! ખરૂં જાતાં સતરમી સદીમાં નિરીવ્યરમતના ખરા અર્થવિષેના વિચાર એટલા ગુચવાડાબર્યા થઈ ગયા હતા, કે છેક ૧૬૯૬માં એ દીનભ રેાની પારલામેન્ટે 'ઇવ્યર-મતી લોકોના નિરીવ્યરમતી વિચાર સાંમે' એક કાયદા પસાર કર્યો અને સ્થિનાઝા અને આર્ચ- બિશાય તિલાતસન જેવાં માન-સાને, જોકે હવે બાળી નાખવાનું તા નહિ બાનતું, તાપણ વગર વિચારે નિરીધ્વરમતીના કલંક લગાડવામાં આવ્યા હતા.

વળી અહારમો સદીપણ આવા દાષથી તદન માકળી નથી રહી. ઘણાં માનસાેને એ કાળમાં પણ નિરીયરમતી કેહવામાં આ-વતા હતા, તે એટલામાટે નહિ કે ઇયરની સત્તાના અનાદર કર-વાનું તેઓએ સ્વપને પણ વિચાર્યું હતું, પણ એટલાજમાટે કે ઐશ્વર્યના વિચારમાં મનુષ્ય જે અતિશચારતી અને ભૂલ કરેછે એવું લાગતું તેથી તેને સ્વચ્છ કરવાની તેઓની ઈચ્છા હતી.

આપણા પોતાના વખતમાં નિરીધરમત તે શુછે એ આપણે એટલુંતા સારીપેઠે શિખ્યા છિયે, કે એ શબ્દ એટલા તાછડાઇથી કે અવિચારથી આપણે વાપરિયે નહિ. તા પણ જે કોઈ પણ પોતા તરક બીજીતરક ન્યાયી થવાની હિંમત કરે, પછી તે સંસારી મનુષ્ય (શિષ્ય) હોચ, કે (ધર્મ)ગુર હોય, તેાપણ તેણુ તેની પૂર્વે જે માનસાે થઇ ગયાંછે, અને જેઓને ઇશ્વર-નિંદક, પાખંડી, કે નિ-રીશ્વરમતી કહેલાછે, તેઓ કેવા હતા તે સદા યાદ રાખવું સારં છે. આપણી જીંદગીમાં એવા એક વખત આવેછે કે જ્યારે આપણે ઇશ્વરને ભારે ઉત્કંડાથી શાધિયે છિયે ત્યારે જાણે ઇશ્વરે આપણેને તજીદીધા હોય એમ લાગેછે; જ્યારે આપણને પોતાનેજ આ પ્રક્ર પુછવાની ભાગ્યે હિંમત રહેછે કે: 'ત્યારે શું હું ઇશ્વરને સ્વિકારું છું કે નથી સ્વિકારતા.'

એવાં માનસાેએ નિરાશ થવું નહિ, અને એવાંવિષે આ-પણુ કરડાે વિચાર લાવવાે નહિ; તેઓની નિરાશતા કદાપી ઘણુી આસ્થા કરતાં વધારે ઉપયોગી હાેય

આ વિષય સમાપ્ત કર્યા આગળ એક મહાન લર્મગુર જે થાડુંકની વાતઉપર દેવક્ષાક થયાછે, અને જેનાં પ્રમાણિકપણા અને ભક્તિભાવઉપર કદીએ શક લાવવામાં આવ્યા નથી, તેનાં વચના હું ઠાંકી દેખાડું છું

તે કહેછે કે '**ઈશ્વર** એક પ્યદુ માટેા શબ્દ છે. જે કાઇ તે શબ્દ અનુભવે છે અને સમજે છે તે જેએા કપ્યુલ ક-રેછે કે ઇશ્વરઉપર અમારા ભાવ છે એમ ક્રેહવાને અમારી હિંમત ચાલતી નથી, તેએાવિષે વધારે નરમાસથી અને વધારે વાજબીપણે વિચાર કરશે.'

હવે, હું બહુ સારીપેઠે બાણું છું કે હું જે અપઘડી કહી ગયાછું તેને કેઠલાકો ભુલથી ઉલડું સમજશે, અને કદાપિ તેના ઉલટા સાર કાઢશે. હું બાણું છું કે મેં નિરીશ્વરમતના બચાવ કર્યા અને તેની કિર્તિ ગાઇ તથા માનસ ધર્મસંબંધી વિચારના પ્રસારણમાં જે ઉંચામાં ઉંચાં સ્થળે પાંહુચે તે એ મતથી છે એવું સમજાવવાના આરોપ મારી ઉપર મુકવામાં આવશે. એમ બને તે ચિંતા નહિ. જો યોડાક એવા હાજર હોય કે જેઓ, જેન ૨૦

# ં ( ૧૫૪ં )

હું પાર્સાયક નિરીધ્વરમત કહું છું તે સમજી શકે, અને એ મત સાધારણ નિરીધ્વમતથી, અને વળી અપ્રમાણિક ઇધ્વરમતથી કેટલું જીવું પકેછે એ બાણે, તા હું સંતાશ પામીશ, કારણકે હું બાછું છું કે એ ભેદ સમજવાથી વારંવાર આપણી અત્યંત ગરજના વખતમાં આપણને મદદમળશે. એ બેદ આપણને સમજાવશે કે જે જીના પાંદડાં એક પ્રકાશિત અને મનહર વસંતના પાંદડાં છે તે સ-ઘળાં જ્યારે ખરી પડેછે, અને જ્યારે સઘળું આપણા નિજઅત રમાં અને આસપાસ શિયાળાના વખત જેવું હીમાઇ ગયલું અને સુન (નીર્જીવ) મારી ગયલું લાગેછે, તે વખતે દરેક ઉત્સાહભરેલાં અને પ્રમાણિક અંત:કરણ માટે એક નવા પ્રવાહ તૈયાર છે અને હોવો નોઇયે. એ બેદ આપણને સિખવશે કે ન્યાયી શંકા તે ન્યાયી આસ્થાના અતિ ઉડા પ્રવાહ છે, કે જેણે કાંઇ ગુમાવ્યું હશે તેજ તે ત્રેળવશે.

હિંદુની બુદ્ધિએ આ મંજલે આવ્યા પછી ધર્મસબંધી સિદ્ધાં-તામાંના આ છેલા અને માટા સિદ્ધાંતને ગ્રહણ કરવાને કેવી રીતે યત્ન કર્યા, અને એક બીજા **લાચ્યાકુન**પેઠે નિરીશ્વરમતના આંટા કેવી રીતે આગાળી નાંખ્યા, તે આપણે આવતા અને છેલા ભાષણમાં જોઇશું.

# તત્વત્તાન અને ધર્મ.

#### દેવ ઉપરની આરધાના લ'ઞ.

જયારે હિંદુસ્થાનમાં આવી વસેલા આર્યાની ખાતરી થઇ ક શ્વેમના સઘળા દેવાં તો માત્ર નામ હતા, ત્યારે તેઓએ જેમને શ્રંગના યુંગ લગણ આરાધ્યા અને પૂજ્યા હતા તેમનાથી નિરાશ થઇ અને કંટાળી જઇને, માંહ કરવ્યું હશે એવું આપણે વિચાર્ધે ખરા. આમાં તેઓને કોઇએ ઠગ્યા હતા, અથવા તેઓ પાતાનેજ હાથે ડગાયા હતા, એ વાત એક ઠોરે રાખ્યા છતાં, આટલું તા ખર કે જ્યારે તેમના અસલ વખતના રવેહ તેમના ઇંદ્ર, અગ્નિ **અને વરણ એ માત્ર કાંઇજ નહિ પણ ખાલી નામજ હતાં એવું** જ્યારે તેઓએ શાધી કાઢવું, ત્યારે એવા શાધથી તેમના હપર જે અસર ઘર્ચકરીને થઇ હશે તે, જેવી ત્રીક લોકોને પોતાનાં દેહડાં અને દેવાના નાશ થતા દેખીન, અને જર્મન લોકોને પોતાના પ-વિત્ર એશિક કાપી નખાયા છતાં, જયારે એ અધાર કર્મને માટે વેર હેવા **ઔપોલા કે એોદીન** કોઇને પણ માવતો નહિ દીઠો. ત્યારે જેવી તેમની ઉપર અસર થઇ હતી, તેવીજ અસર હિંદુઓ ઉપર પણ થઇ હશે. પણ એતું પરિણામ તા આપણે વકી સ-ખવી જોઇયે તેથી કેવળ જાવું જ નિકળ્યું. ગ્રીક, રોંમન અને જર્મ-ન લોકોવિષે તો આપણે અહ્ય છિયે કે જયારે તેમના પુરાતન રેવા પાતાના માર્ગ પુરા કરી રહ્યાપછી (વખતવહી ગયા પછી) કાંતા અલાપ થઇ ગયા, કાર્તા તેઓની હુપાતીના અંત જો સમૃળાજ લાવી ન શકાયા તા તેઓને દુષ્ટ અને દુઃખ દેનાર આત્મા દાખ-લ ગણીને ઉતારી પાઠવામાં આવ્યા; ત્યારે તેજ વખતે એક નવા ધર્મ, એટલે ખ્રિસ્તિ ધર્મ તૈયારજ હતા, કે જે મનુષ્સની તૃષ્ણા, જે કદી પણ સમૂળી દાબી શકાતી નથી, તે પુરી માડવાને શક્તિમાનું હેતા.

# ( १५९ )

હિંદુસ્થાનમાં તેા બાણે બહારથી આવતા એવા કાઇપણ ધર્મ ન હતા કે જે ધર્મમાં જ્યારે પ્રાક્ષણો પોતાના જીના દેવા અને રક્ષાર્કત્તાને ખાહી બેઠા ત્યારે આશ્રય લે : એટલામાટે ગ્રીક અને રામન લોકોની પેઠે એક બાજીએ મેંહ મરડીને ફરી નવેસ-સ્થી આરંભ કરવાને બદલે, તેઓ પોતાને જાણીતે માર્ગે બ્રમ ખેંચતાજ ચાલ્યા, તે એવે ભરાસે કે તેઓની ઇ'દ્રિયા જ્યારથી પેહલવેહલે સચેતન થઇ ત્યારથીજ જે તેમના મનમાં સદય હાજર હતું, પણ જેને કદીએ મક્કમપણે ગ્રહણ કરવાને, સમજવાને કે નામ આપવાને તેઓ શક્તિમાન્ ન હતા, તેના શાધમાં જા તેઓ થાક્યા નહિ તા ખરે માર્ગે જઈ પોંદોંચ.

તેઓએ પેલાં જુનાં નામા તજી મુક્યાં, પણ જેને નામ આ-પવાના તેઓએ પ્રયત્ન કર્યા હતા તે ઉપરની પોતાની આસ્યાના કાંઈ તેઓએ ત્યાગ ન કર્યા. તેઓના જુના દેવાના યજ્ઞ-વેદી ભાં જી નાંખ્યા પછી તે અહિં તહિં વિખેશાઇ પડેલી ઇ ટાંથી પેલા નહિ જણાયલા ઇશ્વર માટે એક નવી યજ્ઞ-વેદી બાંધી—જે ઇ-શ્વર નહિ જણાયલા, નહિ નામવાળા અને તાપણ સર્વ-વ્યા પક છે; જે હવે વધારેવાર પહાડા અને નદિયામાં, આકાશ અને સૂર્યમાં, વરસાદ અને ગર્જનામાં જણાતા ન હતા, પણ જે તે વેળા હાજર તા હતા અને કદાપિ તેમની પડાશમાંજ, તેમની ચામેર ફરી વળેલા હાય; તે કાંઇ વરૂણનીપેઠે સર્વને ઘેરી લેતા અને સર્વવ્યા-પી હવાઇ પદાર્થ નહતા, પણ વધારે નિકઠ સંખધમાં અને વધારે આતરના ભાગમાં હાજર હતા, એટલે તેઓના પોતાનાજ કેહવા પ્રમાણે તેઓના અંતઃકરણમાંના હવાઇ પ્રવાહ હતા, કદાપિ તેજ તેઓનું આંતઃકરણ હતું.

# ( ૧૫૭ ) <sup>\*</sup>દૈવિક સંજ્ઞા આપવાનાે હેતુ.

\_\_\_\_ 00\_\_\_\_\_

પેઢ્લાં આપણે યાદ રાખવું કે વેદના પ્રાચીન કવિચા કાંઇ એમ નથી કહી ગયા કે મિત્ર, વરૂણ અને અગ્નિ કાંઇજ નહિ પણ માત્ર ખાલી નામજ હતા. તેઓ લખી ગયાછે કે 'તેઓ મિત્ર, વરૂણ અને અગ્નિવિષે બાલેછે; એ વેળા તે આકાશવાસી પક્ષી ગુફ્રત્મત્ થાયછે; જે છે અને જે એક છે તેને કવિચા તહરેવાર નામે બાલાવેછે; તેઓ **યમ, આઉન, માતરિશ્વન્**વિષે બાલેછે.' હવે અહિં આપણે ત્રણ વસ્તુ જોઇ ચે છિચે. પેઢલું એકે ક-વિચાને કદી કાંઈજ શકન હતા કે કાંઇક વાસ્તવિક (સત) આ સૃષ્ટિ-માંછે, જેનાં આગિત, ઈંદ્ર અને વરૂણ અને બાકીનાં બીજાં સર્વ માત્ર નામ છે.

બીજી એકે, એ સત્ તેઓને મન એક અને માત્ર એકજ હતું. ત્રીજી એક એ એરીકન જેમ પ્રજાપતિ અને બોજા દેવેા નરજાતિના ગણાતા તેમ નહિ, પણ નાન્યતરજાતિ દાખલ ગણવું.

# નાન્યતર નામો નરજાતિ અને નાારેજાતિનાં નામોથી વધોરે ચઢિયાતાં.

હવે, ખરેખર આ વાત આપણા કાનને કઠાર લાગેછે. ઇશ્વર નામ નાન્યતરજાતિમાં વાપરવું આપણાથી તા બની શકે નહિ-આપણુ મન તા નાન્યતરજાતિ કાંઇ એવા વિચાર દેખાડેછે કે એક વસ્તુ માત્ર સ્થૂલ, નિર્જીવ, અને અકર્તૃક છે. પણ પ્રાચીન ભાષામાં એટલે પ્રાચીન વિચાર પ્રમાણે, એમ નહતું; આજે પણ આપણી કેટલીક અર્વાચીન ભાષાએામાં એમ નથી. એથી હલટું નાન્યતરનામ પસંદ કરવામાં પ્રાચીન મનુષ્યાએ એવું કાંઇ દેખાડવાના યત્ન કીધા

# ( ૧૫૮ )

હતા, કે જે નરપણ નહિ અને નારે પણ નહિ હાેવું જોઈપ, અને જે ખરૂં જાેતાં મનુષ્યની અપૂર્ણુ ભાષાથી જેટલું અવર્ણ્યછે, તેટલું તેની નિર્ભળ (ડામાડાેળ) પ્રકૃતિથી અગમ્ય છે. એવું કાંઈ જે નર અને નારિ કરતાં ચઢતું, પણ હતરતું નહિ તે. તેઓને એક જાતિ-રહિત<sup>\*</sup> દવ જાેઇતા હતા, પણ એટલાજમાટે ગતિરહિત કે વળી કેટલાકો શબ્દામાં વિરૂઢ બેદ જોયા વિના જેને અકર્તુક ઇશ્વર કહેછે તેવા, જોઈતા હતા એમ કોઇ પણ રીતે ઠડતું નથી.

બીજાં વાંડયા એવાં છે કે જેમાં, જોકે કવિચા એકજ ઇશ્વર વિષે લાણુ નામ આ લો છે, તાેપણ તેઓ તેનવિષે નરબતી ના મેજ આ લો છે. જેમકે સૂર્યને અર્પણ કરેલું એક બજન, કે જેમાં સૂર્યને એક પક્ષીનો ઉપમા આપી છે તેમાં, આપણે આ પ્રમાણુ વાંચ્ચ છિચ કે: 'હાજ્ઞા કવિચા પોતાના વચનાથો જે પક્ષી એક કજી છે તેને લાણી રીતે આ લાવે છે.' આ આપણે મન તા કાંઇજ નહિ પણ માત્ર પુરાણે કત કથા છે. આ નીચલી કવિતામાં શ્રેષ્ઠ આ તમા એથી આછે પુરાણે કત કથા થયે, તાેપણ ઇશ્વરને મનુષ્ય ધર્મનું આરાેપણ કરી દેખાડવામાં આવ્યો છે.

' જયારે જેને હાડકાં નથી તેણે હાડકાંવાળાને જન્મ દીધા, ત્યારે તે પ્રથમ જનમ્યા **તેને** કાણુ જાયા<sup>°</sup> સૃષ્ટિના શ્વાસ, રક્ત, અને આત્મા ક્યાં હતાં <sup>?</sup> એ સઘળું જે જાણતા હતા તેની-કને કાણ પુછવા ગયું <sup>?</sup>

આમાંના દરેક શબ્દ વિચારથી ભરપુરછે. 'જેને કાંઈ હાડકાં નથી' એ વાડ્યના અર્થ એ કે, એ વિચાર આપણે એમ કહિ દર્શાવ્ય કે 'જેને કાંઇ આકાર નથી'; અને 'જેને હાડકાંછે' તેના અર્થ એવા કે જેણે ઘટપણું અને આકાર પકડયાંછે તે. વળી 'સ્-ષ્ટિના શ્વાસ અને રક્ત' તે આ સૃષ્ટિ જેને આધારે છે તે અજાણ અથવા અદ્રશ્ય શક્તિ દેખાડવાના યત્ના દેખાડેછે. ખરં જેતાં 'ધાસ' શબ્દ જેને આપણે હમણાં આ સૃષ્ટિના અંશ અથવા વાસ્તવિક તત્વ કહિ્ચ, તે સર્વથી વધારે મળતા આવેછે.

# ( ૧૫૯ ) આત્મન્ એટલે અંતર્ગત ઇ<sup>શ્</sup>વરાંશ.

આ શબ્દ, એટલે ચારા, જે સંસકૃતમાં આજમાજ છે, અને જેનું અંગ્રેછમાં Self કરી ભાષાંતર થાયછે તે શબ્દ આપણે જા-<mark>હ</mark>શું કે આગળ ચાલતાં અતિઅગત્યના થઇ પડશે. મૂળમાં આ-ત્મન્ શબદના અર્થ શ્વાસ થતા, પાછળથી છંદગી થયા અને કોઇક વખત શરીર એવા પણ થયા; પણ આ કરતાં ઘણીકવાર આત્મન ના અર્થ અંશ અથવા સતૂ કરી થતા. ખરૂં જાતાં એ શબ્દ ગ્રીક ના ઑા તાસ ipse અથવા self જેવું એક તત્પદાપેક્ષક સર્વનામ થયું, તે છતાં પણ એ શબ્દ વ્યાકરણના આ વર્ગમાંજ માત્ર આવી અટડાયા ન હતા, પણ હિંદુસ્થાનમાં અથવા કાેઈ પણ બીજા દેશમાં એ તત્વ ગાનને લગતા એક સર્વથી ચઢતા પ્રકારના મનનની સંગ્રા દા-ખલ નવે રૂપે વપરાવા લાગ્યા. તે કાંઇ માત્ર અહંપદ અથવા હું-પછું દર્શાવવા માત્ર વાપરવામાં આવતા નહતા, કારણકે એ આહુમ: કે હું માં તા આ છંદગીના જલદી વહીજતા અંશના ઘણાજ મોટો ભાગ આવ્યા હતા. ના, એ **ચાહમ**ઃ એનો પેલીમેર જે હતું અને જે એને થોડોકવાર આશ્રય દેવું તે દર્શાવતા હતા; પણ થા-ડાેક વખત ગયાકેડે મનુષ્ય **ચમહુ મ**ઃની બેડી અને સંકેતમાંથી એટલે હંપણાના અર્થમાંથી) માકળા થયા અને કરી એક સ્વચ્છ સ્વાત્મા થયા. બીજી ભાષાચ્યામાં જે શબ્દા પેહલાં શ્વાસને માટે વપરાંઇ પાછળથી છવ, આત્મા અથવા પ્રાણ એવા અર્થ દેખાડવા લાગ્યા. તે શબ્દ્ધથી **આલ્મન** જુદા છે. ઘણા પ્રાચીનકાળમાંજ એના અર્થ જે ધાસ થતા હતા તે જતારહ્યા, અને તેના વેહવારીક અર્થમાંથી માકળા થયા પછી, તથા માત્ર એક સર્વનામ દાપ્પલ વપરાચા પછી તે ગ્રીકના શુંકે અથવા ન્યુમા, લાતિનના anima અથવા animus અથવા સંસર્કૃતના **આસ્ અથવા પ્રાણ** સરખાં ભાવવાચક નામા કરતાં વધારે ભાવાય દેખાડનાર શબ્દ થયા. ઉપનિષદ્માં મનુષ્ય

# ( १९० )

છંદગીના ખરા સાર દાખલ પ્રાણ, ધાસ અથવા દમ હપર જે ભાવ રાખવામાં આવતા હતા તે આ ત્મન અથવા સત્વિષેના ભાવકરતાં સાધારણે કછાલ રાખ્યા પ્રમાણે તત્વજ્ઞાનની એક વધારે હતરતી સ્થિતિ **૨પ્પાડે**છે. જે પ્રમાણે આપણામાં (અગ્રેજોમાં) self શબ્દ I કરતાં વધારે ચઢિયાતા છે, તે પ્રમાણે હિંદુઓમાં પ્રાણ ક-રતાં આ ( મળ્ય વધારે શ્રેષ્ઠ લેખાચા, અને છેલે સરવાળે પ્રાણના અર્થ તેમાં સમાઇ ગયા.

આ પ્રમાણે પાછલા વખતમાં હિંદુસ્થાનના પ્રાચીનકાળના તત્વવેત્તાઓએ પેલે અંનત શાધી કાઢચા જે તેમનો પોતાની હયાતીને આધાર હતા, એટલેજે અંતરને આત્મા, કે જે આહમ:તી હુદબહાર ઘણા દૂર હતા.

# આત્મન્ એટલે વિ<sup>શ્</sup>વાત્મા.

-00-

હવે તેઓએ ખહારની, એટલે કર્મક સબ્ટિમાંથી તે અનંતને શાધો કાઢવાને કેવી રીતે યતન કર્યા તે આપણે જોઈય.

કવિયાએ કેટલોક વખત પેલા એક કે જેને એકલા એક દેવ દાખલ તેઓએ કલ્પ્યા, પણ જે હુછ નરજાતિના, ગતિવાન અને કાંઇક કથાસૂચક હતાં, તેનાઉપર ભાવ રાખ્યા; જે દેવ ખર જાતાં અહંપદરૂપે વ્યાપ્ત હતા, પણ સ્વાત્મા અને સ્વરૂપ પ્રહ્નજ ત હતા. એમ છતાં પણ આપણને એક જીદીજ જાતનાં વાગ્યા એકાએક મળી આવેછે. આપણે એક નવો દુનિયાંમાં જાણે કુ-રતા (ગમન કરતા) હેાઇચે એવું લાગેછે. જે સઘળું અભિનેય અન કથાયુક્ત છે તે, તેમજ દરેક રપાંતર અને દરેક સંજ્ઞા, તજી દવામાં આવ્યાં, અને 'પેલાે એક' અથવા તે, જે નાન્યતર રૂપે હયાત છે, તેજ માત્ર અનંતને ગ્રહણ કરવાના છેલા યત્ન દાખલ રહી જાયછે.

:

# ( ૧૬૧ )

વેદકાળના કવિયા હવે વધારેવાર આકાશ અથવા અરૂણેાદય-નાં કિર્તન ગાતા નથી. તેઓ ઇદ્રનું ચાતુર્ય તથા વિશ્વકર્મન્ અને પ્રજાપતિના ડહાપણવિષે કાંઇ સ્તુતિભજન કરતા નથી. જેમતેઓ પાતેજ કહેછે તેમ જાણે 'ઘુમસથી ઢંકાઈ અને ખાલી નિરર્થ વચ-નાથી જાણે વિંટળાઇ ગયાછે.' બીજો કવિ કહેછે કે 'મારા કાન, મારી આંખા, અને વળી મારા હૃદયવિશે જે પ્રકાશ રહેછે તે પણ અલાપ થાયછે; મારૂં મન પાતાની અતિ છેટે જતી આતુરતા સહિત મને છાડી જાયછે; હું શું કહું અને શું વિચારૂં ?'

અથવા વળી 'હું' પોત કાંઈ જાણતા નથી તથી હિંયાં ઋ-ષિચા જાણે છે તેમને હું પુછું છું; હું પોતે અજ્ઞાન હાવાથી શિ-ખવામાટે; જેણે છ દુનિયાં સ્થાપી છે તેજ શું તે એક છે કે જે અજાત આત્માર્રપે હવાત છે ?'

આ સઘળાં તુકાના એક વધારે પ્રકાશિત આકાશ અને એક ન વી વસંતઋતુવિષે ખબર આપેછે. એટલે આ સંશયી વિચારા છે તે ઇન્કરવિષે વધારે શ્રેષ્ઠ ખ્યાલ ઉત્પન્ન થવાનાં ચિન્હાે છે.

છેલે તે એક, તે આત્માની હયાતી હીંમતથી જાહેર કરવામાં આ-વેછે, કે જે પોતાની મેળે જીવતા જણાયાછે, જે સઘળી પેદા થયલી વસ્તુ આગળના જીવતા જણાયાછે, અને જે દેવા કરતાંપણ એટલા બધા આગળના જીવતા જણાયાછે કે, તે દેવા પાતે પણ એની ઉત્પત્તિ ક્યાંથી થઇ તે જાણતા નથી.

આપણને જણાવવામાં આવ્યું છે કે 'મૃબ્ટિમાં કાંઇ પણ હતુ ત્યારપેહલાં, માત અથવા અમરતા હતાં ત્યારપેહલાં, દિવસ અને રાત્રિનીવચે કાંઇએ બેદ થયા ત્યારપેહલાં, તે એક હયાત હતા. તે, જે ધાસરહિત છે, તે પાતાનીમેળે ધાસ લેતા. તેસિવાય કાંઇ બીજી તેના જેવું થયું નથી. તે વેળા સઘળું અંધકાર હતું, પ્રથમમાં દ-રેક વસ્તુ ઘુમસપેરે કાળાશથી ઢંકાઇ ગયલી હતી—સઘળું જાણુ પ્રકાશવિનાના મહાસાગર જેવું હતું. ત્યારપછી તે બીયું, જે છાલાં થી ઢંકાયલું હતું, એટલે પેલા એક ગરમીની શક્તિથી પેદા થયા.' રવ એપ્રમાણે કવિ સઘળી વસ્તુના પ્રાયંભના સિદ્ધાંતવિષે, તથા તે અક્રિના અનેક દુમ થયા, તે અજાણ્ય, જાણીતા અથવા નામવાળા દેમ થચા, અનંત તે અંતવાન્ કેમ થચા, એ સઘળાંવિષે ચિંતન કર્યા જાયછે, અને છેલે સરવાળે આ લીઠીઓ તેના મુખ્યમાંથી નિક-ળી પડે છે: 'તે એદ કાણ જાણે છે? હિચાં તેને કાણે પ્રગટ કર્યા? આ ભાતભાતની ઉત્પત્તિ ક્યાંથી, અરે ક્યાંથી નિપજ્ટ? દેવા પોતે પણ પાછળથી હસ્તિમાં આવ્યા. આ માટી પેદાયશ ક્યાંથી ઉત્પન્ન થઇ તે કાણ જાણે છે? જેની આ જ્ઞાથી આ સઘળી માટી પેદાયશ નિપજી—પછી તેણે તેની મરજ્યો સરજ્યું અથવા મરજીવિના— એ સઘળું જે સાથી મોટા જાણનાર છે (ત્રુબિ છે), જે સાથી ઉચા (પ્રેષ્ઠ) આકાશમાં રહેછે, તે જાણે છે, કદાપિ તે પણ જાણતા ન હોય.'

આ વિચારો, જે ઋગ-વેદના મંત્રામાં માત્ર પેઢલાં નજરે પડતા ઝાંખા તારા જેવા રેખાયછે, તે જેમ જેમ વખત વહેછે તેમ સંખ્યામાં અને પ્રકાશમાં વધતાં ભાષ છે; અને છેલે એટલે-સુધી, કે જેને **ઉપનિષદ્** કહે છે તેમાં તેઓ એક પૂર્ણ આકાશ-ગંગાના પ્રકાશપેઠે ખુલા રેખાયછે; આ **ઉપનિષદ્ વિદાને** લગતા છેલાજ ગ્રંથ છે કે જે હુજી વેદ-કાળને લગતા ગણાયછે, જા કે તેની અસર તે કાળની હુદ બાહેર બહુ લાંબે પાંડુએછે.

# ઉપનિષદ્ માંહેનું તત્ત્વજ્ઞાન.

તમને યાદ હશે કે જેને આપણે મંત્ર-કાળ કહિચે છિયે તેની પુરુ તરતજ **પ્લાલા છુ** એટલે પ્રાચીન કાળના યજ્ઞાવિષે વર્ણન અને દ્રષ્ટાંત આપવાની ધારણાથી રચાયલાં ગદ્યાનાં પ્રાચીન પુસ્તકોના કાળ આવેછે.

આ ખાલાણાને છેકે ઘણું કરીને આપણને એક આરણ્યક

# ( १९3 ) ·

મળેછે, એટલે એક વન-પેહિ, એટલે જેએ એ પોતાનું ઘરવ્યાય તછ જંગલમાં એકાંતવાસમાં વસવું કર્યું દાય તેઓને માટે લખાયલું પુસ્તક છે.

વળી એ આરહ્યકોને છેડે અથવા તેમાંજ મળીગયલાં આપ-ાગુને જીનામાં જીના ઉપનિષદ્ મળીઆવેછે; એ ઉપનિષદ્ના શ-બદ શબ્દના અર્થ છે 85, એટલે નિશાળિયાઓનું પાતાના શિક્ષક આ-ગળ ભેગા મળીને એડેલું મંડળ, એવા થાયછે. અને આ ઉપનિ-ષદ્માં વેદ-કાળનાં સઘળાં ધર્મસંબંધી તત્ત્વજ્ઞાન (ફીલસુફી)ના સં-ગ્રહ થઇ રહેલાછે.

આ ઉપનિષદામાં જે વિચારના માટે ા બંડાર એકઠા થયલા છે તેના તમને કાંઇક ખ્યાલ આપવા માટે હું તમને કહું કે પ્ર-થમ મારી ધારણા એવી હતી કે મારાં આ સઘળાં ભાષણા ઉપ-નિષદ્ માંદેના મતનું વિવેચન કરવા ઉપયાગમાં લેવાં. મને તેમાં પુષ્કળ સાધન મળતે; પણ હાલતા જે થાેડા વખત હુછ મારી પાસે બાકી રહેલાછે તેમાં હું તમને માત્ર કાંઇ સેહજ વર્ણન આપી શકંછું. આ ઉપનિષદાને તત્ત્વજ્ઞાનશાસ માને છે તેમતા છે કે છે નહિ.

તે શબ્દના ખરા અર્થપ્રમાણુ તો તેઓ સત્યવિષેની અટકળા છે, જે વારં-વાર એકબીજાન ખાટી પાંડે છે, તાપણ સઘળી એકજદિશા ભણી ઢળતી જણાય છે. એ જીના ઉપનિષદાની કુંચી 'તું તારા આત્માને પિ-છાન' એ છે, પણ ડૅલાર્ટ્રીના ભવિષ્ય વર્તનારના જ્ઞાંથી (સચુતાન શબ્દા કરતાં આમાં અર્થ ખહુ ઉંડા છે. ઉપનિષદાનાં 'તું તારા આત્માને પિછાન'ના એવા અર્થ થાયછે કે તું તારા ખરા આત્માં જે તારા અહમપદમાંહે ગુપ્ત છે તેને જાણ, અને જે એક શ્રેષ્ઠમાં શ્રેષ્ઠ તથા અચળ આત્મા છે, કે જેના જેવા બીજા કાઇએ નથી, અને જે સારા જગતમાં ગુદ્ધ છે, તેની માંહે તારા આહ માન્માન શ્રોધ અને પિછાન.

મ્મનંત, અદ્રશ્ય, અજાણ, દૈવિક એ સઘળું, પાછળના શાધના છેલા પુલારો હતા, કે જે શાધના આરંભ સાદામાં સાદાં મંત્રા થી થઇન ઉપનિષદા, અથવા જેને પાછળથી વેદાંત કહેવામાં આવ્યા તેમાં, એટલે કે જેમાં વેદના માટામાં માટા હેતુ અ-થવા અર્થ પાર પડચા હતા, તેમાં તેના છેડાે આવ્યા.

આ પુસ્તકો, જેની બરાખરી કરી શકે એવાં પુસ્તકો હિંદુસ્થાન-ના સાહિત્યમાંજ નહિ, પણુ આખી દુનિયાંના સાહિત્યમાં નથી, તેમાંથી થાેડાંક વાર્ડુયા ટાળવીને વાંચી સંભળાવવા કરતાં કાંઇ વધારે મારાથી બનશે નહિ.

પ્રજાપતિ અને ઇંદ્ર.

-00----

પેઢલું વારૂય **ખાંડેાગ્ય** ઉપનિષદ્માંથી (૮, ૭, ૧૨) કાઢે-લુંછે. એ વાક્ય એક વાર્તા છે, જેમાં **ઇ°દ્ર**, જે સઘળા દેવાના સર-દાર છે, અને **વિરોચન**, જે અસુરાના સરદાર છે, તેમને પ્રજા-પતિપાસથી જ્ઞાન સંપાદન કરતા દશાબ્યા છે.

ઋગવેદનાં મંત્રા સાથે સરખાવતાં નિશ્ચચ આ અર્ધાચીન કા-ળનું લાગે છે, અને એમ છતાં હિંદુસ્થાનના બીજા સઘળા ગ્રંથા સાથે સરખાવતાં તે જરાએ અર્ધાચીન જેવું નથી લાગતું. દેવ અને અસુરવચે જે વિરૂક્તા છે તે બેશક એાછી અગત્યની છે, પણ તેનાં ચિન્હાે ઋગવેદમાં, અને મુખ્ય કરીને છેલાં પુસ્તકમાં દેખાવા માંડેછે. 'અસુર' એટલે જીવતું (જીવ<sup>°</sup>ત) એ પેઢુલાં સૃષ્ટિની કેટ-લીક શક્તિયાને, અને મુખ્યકરીને આકાશની શક્તિને આપેલી સંગ્રા હતી. કેટલાંક વાંકચામાં 'દેવા અસુરા:' શબ્દના આપેલી સંગ્રા હતી. કેટલાંક વાંકચામાં 'દેવા આસુરા:' શબ્દના આપેલી સાસાર શબ્દ વળી કેટલાક અમુક દુબ્ટ આતમા (દૈત્યા)ની સંગ્રા દાખલ વાપરવામાં આવ્યાછે, અને છેલેસરવાળે બહુવચનમાં દુબ્ટ આતમાઓ, જેઓ, દેવ એટલે તેજસ્વી, માયાળ, અને ભલાઆતમા-આથો ઉલટાછે, તેમનાં નામદાખલ આવેછે. પ્રાદ્દોણામાં એ

# ( ૧૬૫ )

ભેદ સ્પષ્ટપણે સ્થાપવામાં આવ્યાછે, અને તેમાં ઘણાંખરાં સઘળાં-ના ચુકારા દેવ અને આસુરનો વચેનાં ચુદ્ધાર્થી થયલાછે.

**ઇ** દ્ર દ્વાતરક્ષી આવે એ તા સ્વાભાવિક છે. તાપણ વિરેા-ચાન તા પાછલા વખતના છે; મંત્રોમાં એ નામ વષરાયલું નથી. વિરાચન પેંહલા તેત્વરીય ખ્રાક્ષણુમાં (૧,૫,૯,૧) આવેછે, જયાં એને પ્રહરાદ અને કથાધુના પુત્ર દાખલ આળખવામાં આ-વ્યાછે. આ કથામાં પ્રભૂપતિયે એક જાતના શ્રેષ્ઠ ઇશ્વર દાખલ પાતાનું લક્ષણ લીધું છે; તેત્વિરીય ખ્રાક્ષણુમાં (૧,૫,૯,૧) તા વળો તેને ઇદ્રના પણ પિતા દાખલ દેખાડવામાં આવ્યાછે.

આ આપણી કથાના હેતુ ૨ખીતી રીતે આપણે જે જુદ જી દે પંચકે થઇને મનુબ્યમાં જે ખરાે આત્મા છે તેનું જ્ઞાન મેળ-વવાના છે. પ્રજાપતિ પેહલાં કાંઇક ભરમભરેલી શતે છે સેછે, અને કહેછે કે આત્મા એટલે જે પુરૂષ આંખમાં દેખાયછે તે. એમ કેઢ-વાના એના અર્થ આંખથી કેવળ નિરાળાજ કાઇ જાનારમાટે છે. પણ ઐના શિષ્યા એ અર્થ ઉધા સમનેછે; અસુરાે એમ ધારેછે કે જેમ આરસીમાં તેમ આંખની કીકીમાં જે નાનું શરીર દેખાયછે તેજ આતમા છે, અને દેવા ધારેછે કે આરસીમાં અથવા પાણીમાં જે છાચા અથવા છબી પડેછે તે આત્મા છે. પણ જો **વિરોચન** આથી સંતાષ પામેછે, તા ઈંદ્ર સંતાષ પામતા નથી, અને ત્યારે તે આત્માની શાધમાં નિકળેછે. પેઢલાંતા ઇંદ્રિયાના સ્પર્શયજ્ઞાનથી માકળા થયલા કાઇ સ્વપ્નવત્ હાલતમાં પડેલા પુરૂષમાં તે આત્માને શાધછે; પછી એક પુરૂષ, જેને સ્વપ્ત આવતાં નથી અને કેવળ બેભાન (અચેતન) હાલતમાં હાેય, તેમાં મ્બાત્માને શાધછે. તાપણ આ સઘળું, જે તેન કેવળ ક્ષચ જેવું દેખાયું, તેથી નારાજી થઇને ઇદ્રને છેલે સરવાળે જાણવાનું ખની આવ્યું કે self આત્મા તે તે પુરૂષ જે પોતાની ઇ દ્રિયાના ઉપયાગ કરેછે, તાપણ તેઆથી નિરાળાછે. ખરૂં જાતાં તે તે પુરૂષ જે આંખમાં દેખાયછે, એટલે જાનાર ધણી દાખલ આં-ખમાં માલમ પડેછે તે : અથવા વળી એમ પણ કે જે કેાઇ પોતાન

મન, કે જેને દૈવિક દ્રષ્ટિ કરી કેહવામાં આવ્યું છે, તે માત્ર કાંઇજ નહિ પણ એક સાધનછે, એવું જાણે તે છતાં પોતાને જાણનાર સમજે તે. હિંયાં આપણે વનમાં વસનાર લોકોએ જે સત્ય જોયલું તેને વિષે બાલવામાટે સરસમાં સરસ વચના, અને અનંત પાછળની પાતાની શાધમાં તેઓ જે ઉંચામાં ઉંચે સ્થળે પાંહુચ્યા તે જોઇ-ચે છિચ.

#### ખંડ સાતમો.

-00-

પ્રભાપતિયે કહ્યું 'જે આત્મા પાપથી માકળોછે, ઘડપણથી, માંત આને ઉદાસીથો, ભુપ્ય અને તરસથી જે માકળોછે, જે તેને ઘટેછે તેજ માત્ર માઝેછે, જે કલ્પવું ઘટેછે તેજ માત્ર કલ્પેછે, તે આત્મા આપણુ શાધી કાઢવા ભઇય, અને તે સમજવાને આપણુ ચત્ન કરવા જાઇય. જેણુ એ આત્મા શાધ્યાછે અને સમજે છે તે સઘળી દુનિયાં અને સઘળી ઇચ્છા મેળવેછે.' (ઉભય લાકને પ્રાપ્ત થાયછે.) 'દવા (ઇશ્વરા) અને અસુરા (દૈત્યા) બંનેએ આ શબ્દા સાંભળ્યા અને બાલ્યા ''વારૂ ચાલા આપણુ તે શાધ્ય જે જે!

કાઇન મળે તા તેને સઘળી દુનિયાં અને સઘળી ઇચ્છા મળેછે' આ પ્રમાણે ખાલી દેવામાંથી ઇંદ્ર નિકળી ગયા, અને અ-સુરામાંથી લિરોચન નિકળો ગયા, અને ખ'ને એક બીજા સાથે કાંઇ પણ વેહવાર ચલાવ્યાવિના 'જે પ્રમાણે શિષ્યાના પાતાના સુરઆગળ જતી વેળા સમિધ (બળતણ) લઇ જવાના ચાલ છે, તે પ્રમાણે પાતાના હાયમાં સમિધ લઇને પ્રજાપતિ આગળ આવ્યા. ત્યાં તેઓ ભત્રીશ વર્ષ સુધી શિષ્યદાપ્પલ રહ્યા. ત્યારે પ્રજા

યતિચ તેઓને પુછ્યું 'તમે બંને અહિં શા માટે રહ્યાછે !'' 'તેઓએ હત્તર દીધા ''તમાર એક કેહેણુ લોકો ફરીફરી એા-લેછે કે 'જે પાપથી માકળોછે, ઘઠપણથી, માંત અને ઉદાસીથી, ભુખ અને તરસથી જે માકળાછે, જે તેને માંગવું ઘટેછે તેજ માત્ર માંગે છે, જે કલ્પવું ઘટે તેજ માત્ર કલ્પેછે, તે આપણે શાધી કાઢવા જો-ઇયે અને તે સમજવાને આપણે ચત્ન કરવા જોઇયે. જેણે એ આત્મા શાધ્યાછે અને સમજેછે, તે સઘળી દુનિયાં અને સઘળી ઈવ્છા મેળવેછે, હવે અમે ખંને અહિં રહ્યા છિયે તેનું કારણ એકે અ-મારે તે જોઇયછે."

'પ્રજાપતિયે તેમને કહ્યું ''જે પુરૂષ આંખમાં દેખાયછે તે આત્મા છે<sup>\*</sup> એમ મેં કહ્યું છે. એજ અમરછે, નિર્ભયછે, એજ પ્રાક્ષણ છે."

'તેઓએ પુછ્યું ''મહારાજ, જે પાણીમાં દેખાયછે અને જે આરસીમાં દેખાયછે તે કાણ ?''<sup>†</sup>

્ તેણે ઉત્તરદીધા કે 'તે પાતેજ માત્ર આ સઘળાંમાં દેખાયછે."

#### ખંડ આઠમો.

'એક પાણીના પેણામાં તમારા આત્મા તરફ જીવા અને તમારા આત્મા વિષે તમે જે કાંઇ નહિ સમજો તે મને આવીને કહેા.'

'તેએાએ તે પાણીના પેણામાં જેવું. પછી પ્રજાપતિથે તેમને કહ્યું "તમને શું દેખાયછે ?"

'તેઓએ ઉત્તર દીધો ''અમે બ'ને આત્માને આ પ્રમાણે સ્પષ્ટ

\* ડિકાકાર આને ખરા ખુલાસા કરેછે. પ્રબપતિના કેહવાના અર્ઘ એક આંખમાં કે-ખાતા, મ્પેટલે કે જાેવાના કામના ખરા કર્તા (ખરા જાેનાર પાતે) જેને ઋષિયા પાતાના મા ચેલા આંખોથી પણ જાેઇ શકેછે તે. તાય તેના (પ્રબપતિના) શિષ્યા તેવું કહેલું ઉલટી રાતે સમજેછે. તેઓ જે માનસ દેખાથછે તેને વિષે વિચાર સાવછે, અને જે માનસ જાેથછે તેને માટે નહિ. તેમને મન જે નાના આકૃતિ આંખમાં પડેલી દેખાયછે તે આંખમાં દેખાથલા પુરૂષ છે, અને એટલા માટે તેઓ પુછયાબયછે કે પાણીમાં અથવા આરસીમાં પ્ હેલા પડળથો શું આત્મા નહિ હોય !

† ટિકાકારો થણા શ્રમ લઇને સમજાવેછે કે પ્રજાપતિયે કાંઇએ ખેાટુ' કહ્યુ' નથી. પુરૂષ ક્રેહવાના તેના હેતુ એટલાંજકે પુરુષવાચક તત્વને તેના સર્વથી ચઢતા અર્ધમાં લેવુ', અને તેના શિષ્યોએ પુરૂષના અર્દ્ધાંબાનસ અથવા શરીર કીધા તેમાં તેના કાંઇ વાંક નથી. જાઇચ છિંચ, તે એડલેસુધી કે તેની છબીમાં વાળ અને નખ પણ જણાય છે.''

ંપ્રજાપતિચે તેમને કહ્યું ''તમાર્ચ શરીર શણુગાર્યાપછી, સર. સમાં સરસ વસ્ત પેંદેધાપછી, અને સ્વચ્છ થયાપછી એક વાર કરી એ પાણીના પેણામાં જીવે."

'તેઓએ શણગાર ક્યાપછી, સરસમાં સરસ વસ્ત્ર પેદેશાપછી અને સ્વચ્છ થયાપછી પાણીના પેણામાં જાેર્યું.'

'પ્રજાપતિ ઞાલ્યા ''તમને શું દીરો છે ?''

'તેએાએ ઉત્તર વાળ્યા ''જેવા અમે છિયે તેવા સારી રીતે શણ-ગારાયલા, સરસમાં સરસ વસ્ત્ર પેહુરેલા અને સ્વચ્છ, એવા અમે હિંયાં ખંને છિયે ; માહુરાજ, સારી રીતે શણુગારાયલા, અમારાં સરસમાં સરસ વસ્ત્ર સાથે, અને સ્વચ્છ."

'પ્રજાપતિ આલ્યા''તેજ આત્માછે, એજ અમર છે, નિર્ભય છે, એજ પ્રાક્ષણ છે."

'પછી બંને પાેતાના દિલમાં સંતાેષ પામી ચાલ્યા ગયા.'

'અને પ્રજાપતિ તેઓની પાછળ જાેઇને છાેલ્યા ''આ બ'ને જણુ જાણ્યાવિના અને જોયાવિના જતા રહેછે, અને એ ખંને-માંતા કાેઇઘ, પછી તે દેવ હાેય કે અસુર, જે એ મત (ઉપનિષદ્) પ્રમાણુ ચાલશો, તે મરણ પામશે."

'હવે વિરાચાન પોતાના દિલમાં સંતાબ પામી અમુરા આ-ગળ ગયા, અને તેઓ આગળ એ મતના ઉપદેશ કર્યા કે માત્ર આત્માનીજ (શરીરનીજ) પૂજા કરવી એઇય, અને આત્માનીજ (શરી-રનીજ) સેવા કરવો એઇય, અને જે એ આત્માનો પૂજા કરેછે, અને એ આત્માની સેવા કરેછે, તે બંને દુનિયાં, આ અને આવતી, પામશે.' 'માટે હાલ પણ જે માનસ આ જગળમાં દાન નથી દેતા, જેને શ્રહ્યા નથી, જે બળીદાન નથી કરતા, તેને અમુર કહેછે, કા-રણ કે એજ અમુરાના મત (ઉપનિષદ્) છે. તેઓ મરણ પામે-લાંનાં શરીરને સુઘંધ, પુષ્પ અને સુંદર વસથી શાણગારછે અને ધારછે કે એમ કરવે પેલી દુનિયાં ઉપર દોઓ જય પામશે.

( १९८ ) ખંડ નવમો.

' પણુ ઇંદ્ર દેવાને પાછેા જઇ મળ્યા ત્યાર પેંહલાં તેને આ અડચણ જણાઈ. આ આત્મા, (પાંણીમાંના પડછાયા)\* જ્યારે શરીર સારોપેઠ શણુગારાયલું હાેયછે, ત્યારે તે પણુ શણુગારાયલા હાેયછે, જ્યારે શરીર ઉપર સારાં વસ્ત્ર હાેયછે, ત્યારે તેણુ પણુ સારાં વસ્ત્ર પેહરેલાં હાેયછે, જ્યારે શરીર સારી રીતે સ્વચ્છ કરેલું હાેયછે, ત્યારે તે પણુ સારી રીતે સ્વચ્છ થયલા હાેયછે, તા જે શરીર આંધળુ હશે તા આત્મા પણુ આંધળા હાેવા જોઇચ, જે શરીર લંગડું હશે, તા તે પણ લગડા હાેવા જોઇચ, જે શરીર લંગડું હશે, તા તે પણ લગડા હાેવા જોઇચ, જે શરીર નાશ પાગ્યું કે તેવા આત્મા પણુ નાશ પામશે. માટે આ (મત)માં મને તા કાંઇ માલ દેખાતા નથો.'

ંતે પાતાના હાથમાં સમિધ લઇ શિબ્યદાખલ ફરી પ્રજા પતિ પારો આવ્યા. પ્રજાપતિય તેને કહ્યું "મઘવત્ (ઇંદ્ર) તું વિરા-ચન જાેડે તારાં દિલમાં સંતાષ પામી ગયા હતા, તે પાછા શા કા-રગે આવ્યા ?"

'તેણુ ઉત્તર વાળ્યા ''મહારાજ, આ (છાયા) જ્યારે શરીર સારી પેઠે શણગારાયલું હાયછે ત્યારે તે પણ શણગારાયલા હાયછે, જ્યારે શરીરઉપર સારાં વસ્ત્ર હાયછે, ત્યારે તે ઉપર પણ સારાં વસ્ત્ર હાય છે, જ્યારે શરીર સારી રીતે સ્વચ્છ કરેલું હાયછે, ત્યારે તે પણ સારી રીતે સ્વચ્છ હાયછે, તા જાે શરીર આંધળું હશે તા તે પણ આંધળા હાવા જાઇય, જા શરીર લંગડું હશે તા તે પણ લંગડા હાવા જાઇય, જા શરીર લુલું હશે તા તે પણ લુલા હાવા જાઇય, અને ખરૂં જાતાં શરીર નાશ પામતાંજ તે પણ નાશ પામશે, માટે આ (મત) માં તા મને કાંઇ માલ દેખાતા નથી".'

<sup>\*</sup> ટોકાકાર જણાવેછે કે જાેકે ઈ'દ્ર અને વિરાચન, બ'નેએ પ્રજાપતિથે જે કહ્યું' તેને। ખરા ભાવાર્થ સમજવામાં ભુલ કરી હતી, તાેપણ જયારે વિરાચન શરીરને આત્મા સમજતાે ત્યારે ઈ'દ્ર એમ સપ્રજયા કે શરીરના છાય્યન્તે આત્મા હતા.

# ( १७० )

પ્રજાપતિથે ઉત્તર વાત્ર્યા 'પઘવત, ખરે એમજ છે; પણ હું તને એ ખરા આત્માવિષે વધારે સમજાવીશ બીજાં બત્રીશ વધ તું મારી જાેકે રહે."

'તે તેની જાેડે બીજાં બત્રીશ વર્ષ રહ્યાે અને પછી પ્રજા-પતિચે તેને કહ્યું:

#### ખંડ દશમો.

' '' જે સ્વપનામાં સુએ ફરેહરે છે તે આત્મા છે, એ અમર છે નિર્ભય છે, એ બ્રાહ્મણ છે."

પછી ઇંદ્ર પાતાના દિલમાં સંતાેષ પામી ચાલ્ચા. પણુ તે પાછા દેવાંઆગળ ગયા ત્યાર પેહલાં આ અડચણુ તેને જણાઇ: હવે જાેકે આ તા ખરૂં છે કે કદાપિ શરીર આંધળુ હાેય તાપણ આત્મા કાંઇ આંધળા નથી, અથવા શરીર લંગડું હાેય તા તે કાંઈ લંગડા દાંતા નથી, જાેકે શરીરના દાષને લીધે આત્મા કાંઈ દાષિત થતા નથી, અથવા જયારે શરીરને વાગેછે ત્યારે આત્માને વાગતું નથી, અથવા શ-રીર લુલું થાયછે ત્યારે આત્મા કાંઈ લુલા નથી થતા, તાપણ ફવપ-નામાં એ આત્માને તેઓએ માર્યા દાય, જાણે તેઓએ તેને હાંકી કહાડયા હાય એવું લાગેછે. વળી જાણે તેને દુ:ખની પીડા પણ જણાતી દાય એવું લાગેછે. અને તે જાણે આંશુ પાડેછે. તે માટે આ (મત) માં મને કાંઇ માલ લાગતા નથી.'

•પોતાના હાથમાં સમિધ લઇ તે ફરી પ્રજાપતિપાસે શિ-•યદાખલ આવ્યા. પ્રજાપતિયે તેને કહ્યું "મઘવત્ તું, તારા દિલ માં સંતાષ પામી ગયા હતા. તા વળી પાછા શા માટે આવ્યા?" 'તેણે જવાબ દીધા ''મહારાજ, જાે કે આતા ખરૂં છે કે ક-દાપિ શરીર આંધળું હાેય, તાેપણ આત્મા કાંઈ આંધળા હાેતા નથી, કે શરીર લંગડું હાેય તાે તે કાંઇ લંગડાે હોતા નથી, તેમજ જાેકે શ- રીરના દાષને લીધે આત્મા કાંઈ દાષિત થતા નથી, અથવા શરીરને માર્યું હોય તાેય આત્માને વાગતું નથી, અથવા શરીર લુલું થયાથી કાંઇ આત્મા લુલા થતા નથી, તાે પણ સ્વપનામાં તેને કાેઇએ જાણે માર્યા હાેય, જાણે તેને તેઓએ હાંકી કહાડયા હાેય એવું લાગેછે. વળી જાણે તેને દુઃખની પીઠા જાણ્યતી હાય એમ લાગેછે અને તે આંશુ પાડેછે. માટે આ (મત)માં મને કાંઈ સાર લાગતા નથી."

' પ્રજાપતિચે ઉત્તર દીધા, '' મઘવત્, ખરેખર એમજ છે; પણ એ ખરા આત્માવિષે હું તને વધારે સમજાવીશ. તું ખીજાં ખત્રીશ વર્ષ મારી જોડે રહે.''

' તે તેની જોડે બીજાં બત્રીશ વર્ષ રહ્યા. ત્યારે પ્રજા-પતિષ કહ્યું:

#### ખંડ અગિયારમાે.

- 00-----

'''જયારે એક માનસ નિંદ્રામાં પડચા વિસામા લેતા તથા સંપૂર્ણ શાંતિમાં હાયછે, અને કાંઇએ સ્વપ્તું જેતા નથી, ત્યારે ત આતમા છે, એ અમર છે, નિર્ભયછે, પ્રાક્ષણ છે.''

' પછી ઇંદ્ર પાતાના દિલમાં સંતાષ પામી ચાલી ગયા. પણ તે દેવાને પાછેા જઈમળ્યા તેપેહલાં તેણું આ અડચણ જોઈ: ખરંજોતાં તા આત્મા આ પ્રમાણે પાતાનેજ (પાતાનાં આત્માને) જાણેતા નથા કે તે છે તે હુંજ છું, તેમજ કાંઇપણ હયાત વસ્તુ તે જ ણતા નથી. તે તા સમૂળા નાશ પામ્યાછે. આ (મત)માં મને કાંઇ સાર દેખાતા નથી.'

'પોતાના હાથમાં સમિધ લઈ શિષ્યદાપ્પલ તે ફરી પ્રજા પતિ આગળ ગયા. પ્રજાપતિયે તેને કહ્યું કે '' મઘવત, તું તારા દિલમાં સંતાષ પામી ગયે৷ હતા, વળી શા કારણથી પાછે৷ આવ્યા '''

# ( १७२ )

'તે આલ્યા "મહારાજ, પેલી રીતે તા તે પાતા નજ (પાતાના આત્માન) ચાળખતા નથી, કે તે છે તેજ હું છું, તેમજ કાંઇપણ હયાત વસ્તુ વિષે તે નાણતા નથી. તે તા સમૂળા નાશ પાગ્યાછે. આ (મત)માં મને કાંઇ સારે દેખાતા નથી."

' 'પ્રજાપતિથે ઉત્તર દીધા ''મઘવત, ખરે એ એમજ છે. હ તને ખરા આત્માવિષે વધારે સમજાવીશ, અને એથી વધારે કાંઇએ નહિ. હિયાં બીજાં પાંચ વર્ષ રેહ."

'તે બીજાં પાંચ વર્ષ ત્યાં રહ્યા. એ સાથે બધાંમળી એક-રીોને એક વર્ષ થયાં, અને તેથી એમ કેહવાયછે કે ઇંદ્ર મઘવત્ પ્રજાપતિ પાસે (શબ્યદાખલ એક્સાએક વર્ષ રહ્યેા. પ્રજાપતિચે તેને કહ્યું ;

#### ખંડ બારમા.

'" મઘવતૂ ! આ દહ મુત્ય છે, અને સદા માંતના હાથમાં છે. એ રહુ તેઆત્માનું રેહુકાણ છે કેજે આત્મા અમર અને રહુરહિત છે. જ્યારે આત્મા દેહમાં હાયછે (આ દેહતે હું છું, અને હું તે આ દે-હ છે એમ ગણતાં) ત્યારે તે સુખ અને દુ:ખને વશ હાેયછે. જ્યાં સુધો એ આત્મા આ દેહમાં હાયછે ત્યાંસુધી સુખ દુઃખથી તે માકળા નથી. પણ જ્યારે તે આ દેહથી માકળા થાયછે (જ્યારે દેહથી તે પોતાને ન્તુરા સમજેછે) ત્યારે સુખ કે દુઃખ કાંઇ તેને લાગતું નથી." "વાયુ રહારહિત છે, વાદળાં, વિજળી, ગર્જના પણ રહરહિ-ત છે. (હાથ, પગ ઇત્યાદી વિનાનાં) હવે એએ! આ આકાશી વાતા-

વરણ (ખાલી જગા)માંથી નિકળીને જેવાં ઉંચામાં ઉંચા પ્રકાશ આગળ જઇ પાંહચેછે. તેવાંજ તેઓ પાતાના ૨૫માં જે પ્રમાણે ન-જરે પડેછે+

<sup>\*</sup> ડેટલાકોના કે દેવા પ્રમાણે આત્માતું પરિણામ દેહ છે; એ દેહનાં તત્વા, અજવાળું, પાણી અને માટી, આત્માથી ઉત્પંત્ર થયાં છે, જેમાં પાછ છાયી આત્મા દાખલ થયો. † આ પ્રાચીન ઉપપ્રાચ્ચામાંની ઘણાંખરી જેવી બાધબેસતી આવે છે તેવી આ ઉપપા નથી. વાયુને આત્મા સાથે એટલામાટે સરખાવ્યો છે, કે જેમ દેહમાં આત્મા અલાપ થઇ જાયછે તેમ વાયુ વાતાવરણમાં થોડોક વખત અલાપ થઇને વાતાવરણમાંથી પાછા નિકળીને પોતાતુ વાયુરૂપ પકડે છે. અહિં જે મુખ્ય ભાર મુકચો છે તે સર્વથી મોટા પ્રકાશ ઉપર છે, કે જે એક વાતે ઉનાહળાના સૂર્થ છે અને બીજી વાતે જ્ઞાનના પ્રકાશ છે.

'' તે પ્રમાણુ તે શાંત આત્મા આ દેહમાંથી નિકળી જેવા ઉંચામાં ઉંચા પ્રકાશને પોંહચેછે (એટલે આત્માના જ્ઞાનને) તેવાજ તે પાતાના રૂપમાં દેખાયછે. (એ સ્થિતિમાં) તે સર્વથી ચઢતા પુરૂષ (ઉત્તમ પુરૂષ) છે. તે ત્યાં હસ્તા, (અથવા ખાતા) રમતા, અને (પા તાના મનમાં) આનંદમાં કરતા કરેછે, પછી તે સિચા સાથે, ગાડી સાથે અથવા જ્ઞાતી સાથે કરેંહરે, પણ જે દેહમાં તેણે જન્મ લીધા હતા તેની કશીએ દરકાર કરતા નથી.\*

ં ' ''જેમ એક ગાડી સાથે ધાેડો જાેડેલા હાેયછે તેમ પ્રાણુ (પ્ર-જ્ઞાત્મા) આ દેહ સાથે જાેડાયલાેછે.

'હવે જ્યાં આકાશમાં (ખુલ્લી જગ્યા અથવા આંખની કી-કીમાં) દ્રષ્ટિ દાખલ થઇ ત્યાં આંખના પુરૂષ છે, જે આંખ પોતે તા જાવાનુ સાધન છે. જે સુંઘવા માગેછે તે નાક નહિ પણુ આત્મા છે, નાકતા માત્ર સુંઘવાનું સાધનછે. જે બાલવા માંગેછે તે જીભ નહિ પણ આત્મા છે; જીભતા માત્ર બાલવાનું સાધન છે. જે સાંભળવા માગેછે તે કાન નહિ પણુ આત્માછે; કાન તા માત્ર સાંભળવાનું સાધન છે.

' ''જે વિચારવા માગેછે તે કાંઇ મન નહિ પણ આત્મા છે, મન તાે તેની દૈવિક આંખછે.<sup>‡</sup> તે આત્મા આ આંનંદ (જે એક સાંતેલા સાેનાના ખજાનાની પેઠે બીજાઓાની આંખ આગળથો છુપાઇ છે-ઠેલાછે) પાેતાની દૈવિક આંખથી, એટલે પાેતાના મનથી, જાેઇને આ-નંદ પામે છે.

<sup>\*</sup> જે સંપૂર્ણ શાંતસ્થિતિ આત્માંઓ મેળવેલી ધારવામાં આવેલી છે તે સ્થિતિને આ આનંદ ભાગ્યેજ અનુકુળ જણાય છે. આ વાકય નવું ઠસાવી દીધેલું હોય, કે બણીજોઇને મુકેલું પણ હોય, તે એવું દેખાડવા થકી કે આતમાં સુંખ અથવા દુ:ખ સાથે સંબંધ રાખ્યા વિના આંતરના એક જોનાર (તમાસગીર) દાખલ આવા આનંદ ભાગવે છે. તેના પાછળથી જણા વ્યા પ્રમાણિ તે પોતાની દૈવિક દ્રષ્ટિથી તેમને જાય છે. સઘળી વસ્તુમાં આતમાં પોતા સિવાય બીન્હું કાંઈ દેખતા નથી. તેત્તિરીય ઉપનિષદ (પૃ૦૪૫) ઉપર પોતાના ટીકા-પુસ્તક માં શંકર આ વાકથવિ લખતાં કારણ પ્રસંતો ઇશારો કરતા નથી પણ ફાઇ બ્રહ્મનો કરે છે.

<sup>‡</sup> કારણ કે દ્વેવિક આંખ માત્ર વર્તમાન કાળવું જ નહિ પણ વળી ભૂત અને ભવિષ્ય વિષેવું પણ જેાયછે.

#### 

' "જે દ્વા પ્ર<sub>દ્યા</sub> નો સૃષ્ટિમાં છે તેઓ એ આત્માની પૂજા ક-રેછે (જે આત્માવિધેનું જ્ઞાન પ્રજાપતિયે ઇંદ્રને અને ઇંદ્રે દ્વાને આપ્યું.) ત્યાં સઘળી પ્રજા અને સઘળી ક્રિડા તેમને હાથ છે. જે તે આત્માને જાણેછે અને સમજી શકેછે, તે સઘળી દુનિયાં અને સઘળી ઈચ્છા મેળવેછે." આમ પ્રજાપતિ એાલ્યા, આમ પ્રજાપતિ બાલ્યા.

યાજ્ઞવલક્ય અને મૈત્રેયી.

આ નીચે ટાંકેલું વાક્ય **બહુદારણ્યક**માંથી લીધેલુંછે, જેમાં તે કાંઇ સહેજ ફેરફારસાયે એ વખત આવેછે—પેહલી વેળા બીજા અધ્યાયમાં અને બીજી વેળા **ચાયા અ**ધ્યાયમાં આવેછે.

'યાગ્નવલ કચને એ વહુ હતી, એક મૈત્રેથી અને બીછેંકા-•યાયનિ. આમાં મૈત્રેથી બાહ્મણમાં નિપૂણ હતી, પણ કાન્યાય-નિમાં માત્ર એટલું ગ્રાન હતું કે જે સિએામાં સાધારણે હૈાયછે.

'હવે જ્યારે યાજ્ઞ વલેકય બીજી સ્થિતિમાં દાખલ થવા જતા હતા ત્યારે તે બાલ્યા ''મૈત્રે ચી, સાચ હુ' આ મારા ઘરમાંથી (વનમાં) જાઉં છું; માટે ખરે હવે તા તારી અને કાલ્યાયનિ (મારી બીજ વહુ) વચે મારે કાંઇ ગાડવણ કરવી છે."

**'મે**ત્રેથી એાલી ''મારા નાથ, આ આ ખું જગત્ દ્રવ્યથી ભ-રૅલું જે મારૂં હાેત, તાેપણ મને કહાે, શું હું તેથી અમર થાત ?" "યાગ્ગ લલ કેચે જવાબ દીધા ''ના, તેથી ધનવાન્ લાેકાની જેવી છંદગી તારી થશે. પણ ધન્યથી કાંઇ અમરતાની આ-શા નથી!'

'અને **મૈત્રેથી ઝાલી ''જેથી હુ**' અમર નથી થતી તેને હુ' શું કરૂં **' મારા નાથ, તમે જે અમરતાવિષે જાણા**છા તે મને કહા.'' '**યા ગવલકર્યે** જવાબ વાળ્યા ''તુ' જે મને ખરેજ પ્રિય છે

#### ( १७५ )

તે પ્રિય શબ્દા ધ્યાલેછે. આવ અહિં બેસન્ હું તને તે સમજાઉં, અને જે હું કહં તે ઉપર બરાબર લક્ષ દેજે."

અને તે આ દ્યા ''ખરુ પતિ જે પ્રિય છે તે માત્ર તેને પતિ દાખલ ચાહવા માટે નહિ; પણુ એટલા માટે પ્રિય છે કે તેથી તું આત્માને ચાહે.

' ''ખચિત, પ્રિયા કાંઇ એટલાજ માટે પ્યારી નથી કે તેને પ્રિયા દાખલ ચાહવી, પણુ આત્માને ચાહવામાં આવે માટે પ્રિયા વા-હલી લાગેછે.

' ''ખરે, પ્રત્રો પિતાને પ્યારા છે તે એટલામાટે નહિ કે પિતા પુત્રાને ચાહે; પણ આત્માને ચાહવામાં આવે માટે પુત્રા પ્યારા છે.

' ''ખરે, દ્રવ્ય એટલા માટે પ્યારાે નથી કે તમે દ્રવ્યને ચાડેો પણ તમે આત્માને ચાહાે માટે દ્રવ્ય પ્યારાે છે.

' ''ખરે, બ્રાદ્મણ વર્ગ પ્યારેા છે તે કાંઇ એટલા માટે નહિ કે બ્રાહ્મણ-વર્ગને ચાહવામાં આવે; પણ તમે આત્માને ચાહેા માટે ક્રાહ્મણ વર્ગ પ્યારો છે.

' "ખરે, તમને ક્ષત્રિ વર્ગ પ્યારાે છે તે એટલા માટે નહિ કે ક્ષ-ત્રિ-વર્ગને ચાહવામાં આવે; પણુ તમે આત્માને ચાહાે માટે ક્ષત્રિ-વર્ગ પ્યારાે છે.

' "ખરે, આ સૃષ્ટિ (સર્વલાક) તમને પ્યા**રી છે તે એટલા** માટે નહિ કે સૃષ્ટિને તમે ચાહેા; પણ તમે આત્માને ચાહેા માટે સૃષ્ટિ પ્યારી છે.

' "ખરે, દેવા પ્યારા છે, તે તમે દેવાને ચાહાે તેઠેલા માટે નહિ; પણ તમે આત્માને ચાહાે માટે દેવા પ્યારા છે.

'''ખરે, તમને પ્રાણિયા પ્રિય છે તે એટલા માટે નંફિ કે તમે પ્રાણિયાને ચાહા; પણ તમે આત્માને ચાહા માટે પ્રાણિયા પ્રિય છે. '''ખરે, પ્રત્યક વસ્તુ તમને પ્રિય છે, તે એટલામાટે નહિ કે તમે તેને ચાહા; પણ તમે આત્માને ચાહા માટે પ્રત્યક વસ્તુ પ્રિય છે.

#### ( १७६ )

' "અચિત, હે **મેત્રે યી**, આત્માને જેવા જોઇચ, સાંભ-ળવા જોઇચ, જાણવા જોઇચ, પિછાનવા જોઇચ ! જ્યારે આપણે આત્માને જોઇચ, સાંભળિચ, પિછાનિચ અને જાણિચ, ત્યારે આપણા જાણવામાં આ સઘછું આવેછે.

' "જે દાઇપણ પ્રાુક્ષણ-વર્ગને આત્માસિવાય કાઈ બીજે કે-કાણે શાયે તેને પ્રાક્ષણ-વર્ગ તા દરવા જાઇય. જે કાઈ ક્ષત્રિ-વ-ગંને આત્માસિવાય બીજે ઠેકાણે શાયે તેને ક્ષત્રિ-વર્ગ તા દરવા ઘટે. જે કાઇપણ સર્વલા કરે. જે કાઇપણ દવાને આત્માસિવાય બીજે ઠેકાણે શાયે તેને દવાએ તા દરવા ઘટે. જે કાઇ પણ પ્રા-ણિચાને આત્માસિવાય બીજે કાઇ ફિકાણે શાયે તેને પ્રાણિયાએ તા દવા ઘટે. જે કાઇપણ પ્રત્યક વસ્તુને આત્માસિવાય બીજે ઠેકાણે શાયે તેને પ્રત્યક વસ્તુએ તા દવા ઘટે. આ પ્રાક્ષિણ-વર્ગ, આ ક્ષત્રિ-વર્ગ, આ લાક, આ દવા, આ પ્રત્યક વસ્તુ સર્વ આત્મા છે."

' ''હવે જયારે એક પડઘમ વગાડવામાં આવેછે ત્યારે જેમ તે-ના નાદને એકલાને બહારથી પકડી શકાતા નથી, પણ જયારે પડ-ઘમને અથવા પડઘમના વગાડનારને પકડવામાં આવેછે, ત્યારે તે નાદ પકડી શકાયછે;

' "અને એક શંખ જ્યારે વજાઢવામાં આવેછે ત્યારે જેમ તેના નાદ બહારથી એકલા ગ્રહણ કરી શકાતા નથી, પણ જ્યારે તે શં-ખને અથવા તેશંખ વજાડનારને પકડવામાં આવેછે, ત્યારે જેમ તેના નાદ પણ ગ્રહણ થઈ શકેછે તેમ;" '

' 'અને જેમ જ્યારે વાંસળી વાગતી દાેષ ત્યારે તેના એકલા નાદને બહારથી પકડી શકાતા નથી, પણ જાે તે વાંસળી અથવા વાંસળીના વજાડનારને પકડવામાં આવે, તાે તે નાદ પણ પક-ડાયછે તેમ."

# ( ૧૭૭ )

''' અને જેમ હવાયલાં બળતાથી સળગાવેલા વસ્તેવમાંથી ધુમાડાના ગોટેગાટા પાતાની મેળે નિંકળે છે, તેજ પ્રમાણે, દે મેનેથી, આપણી પાસે જે ઝુગવદ, યજી રવેદ, સામવેદ, આયરવાં ગિરસ: ઇતિહાસ (કથા) પૂરાણુ (વિદ્યાત્તપત્તિ) વિ-દ્યા (જ્ઞાન) ઉપનિષદ્દ, રેલાક (પધ) સૂત્ર (ગધનિયમ) આવુ-ગ્યાખ્યાન (ટીકા), ગ્યાખ્યાન (ભાષ્ય), એ સઘળાં જે છે તે આ મહાન્ આત્માના ધાસમાંથી બાહેર નિકળેલાં છે. આ સર્વ માત્ર તે-નાજ ધાસમાંથી નિકળ્યાં છે."

'" જેમ સઘળા જળનું મધ્યબિંદુ સમુદ્ર છે, જેમ સ્પર્શ માત્રનું મધ્યબિંદુ ુમામડી છે, જેમ સઘળા સ્વાદનું મ-ધ્યબિંદુ જીભ છે, જેમ સઘળા વાસનું મધ્યબિંદુ નાક છે, જેમ સ-ઘળા રંગનું મધ્યબિંદુ આંખ છે, જેમ સઘળા નાદનું મધ્યબિંદુ કાન છે, જેમ સઘળા ઇદ્રિયજ્ઞ પદાર્થાના છાપનું મધ્યબિંદુ મન છે, જેમ સઘળા જ્ઞાનનું મધ્યબિંદુ હૃદય છે, જેમ સઘળાં કાર્યોનું મધ્યબિંદુ હાથ છે, જેમ સઘળી ગતિનું મધ્યબિંદુ પગ છે, અને જેમ સઘ-ળા વેદનું મધ્યબિંદુ વાચા છે. "'

''જેમ એક મીઠાંના ગાંગડા પાણીમાં નાખ્યાપછી તે પા-ણીમાં પિગળી જાયછે, અને પાછે તેમાંથી ખહાર કાઢી શકાતા નથી, પણ તે પાણીને કાઇપણ ઠેકાણેથી ચાપ્પિયે તાે તે ખાર લા-ગેછે, તેજપ્રમાણે, હે મૈત્રેથી, આ મહાન આત્મા જે અનંત અને અપાર છે અને જે જ્ઞાનસિવાચ બીજા કશાંના બનેલા નથી, તે આ તત્વામાંથી નિકળેછે અને પાછા તેમાં લાપ થઇ જાય છે. હે મૈત્રેથી, હું તને કહું છું કે જેવા તે અહિંથી ચાલ્ચા ગ-ચા, કે પછી કાંઈ જ્ઞાન રેહતું નથી." આમ થાજ્ઞવલાકથ બાલ્ચા.' ' ત્યારે મૈત્રેથી બાલી "મહારાજ, જ્યારે તમે કહેાછા કે તે ગયા પછી કાંઇ પણ જ્ઞાન રેહતું નથી, ત્યારે તમે મને આમ બા-લી ગુચવણમાં નાઓછા."'

२२

# ( 192 )

' પણ **યાજ્ઞવલકર્ચ જ**વાબ દીધા ''**હ**ેં **મેત્રે ચી**, ગુચવ-ણમાં નાખવા જેવું તા મેં કશુંએ કહ્યું નથી. હે પ્રિયા, રહાપણુને માટે આટલું પુરતું છે." '

''' કારણકે જાણુ એક દૈત્યતા જા હાય, તા એક પેલા બી-જાને જીવે છે, એક પેલા બીજાને સુંધછે, એક બીજાને સાંભળે છે, એક બીજાને પ્રણામ કરેછે, એક બીજાને જાણે છે, એક બીજા-તે આળે બેછે; પણ જ્યારે આ સર્વ આતમાં પાતેજ છે, ત્યારે બીજાને કેમ જાણે, બીજાને કેમ સાંભળે, બીજાને કેમ પ્રણામ કરે, બીજાને કેમ જાણે, બીજાને કેમ આળે જે શે આ સર્વને એ જાણે છે તેને એ કેમ જાણે ? હે પ્રિયા, તે જાણનારને (પાતાનેજ) કેમ જાણે ?"

# યમ અને નાચેકેત.

ઉપનિષદ્ના એક ઘણા સારીપેઠે જણાયલા ભાગ તે **કઠ**-ઉપનિષદ્ છે. એ પેહલવેહલા ચુરાપિયન વિદાનાની જાણમાં રામ માહનરાયથી આવ્યા હતા, કે જે ઘણી તેના પાતાના દેશના સવે સુધરેલા હિતચ્છ માંદેના એક હતા; અને જે વળી મનુષ્ય મા-ત્રના સર્વથી સુધરેલા હિતેચ્છુમાંના એક દાખલ કદી હવે પછી ગ-ણાય. એ કઠઉપનિષદ્વું ત્યારપછો વારંવાર ભાષાંતર થયું છે, અને તે ઉપર વારંવાર વિવાદ ચાલ્યાછે ; અને જેઓ ધર્મ અને શાસને લગતી કલ્પનાની વૃદ્ધિવિષે કાંઇક હૈાં થયા ભાગ લેતા હાય તેમનું ઘણું કાળજીભર્યું ધ્યાન ખેગ્યવા માટે તે ખરે ચાગ્ય છે. આ-મણી પાસે એ કઠઉપનિષદ્ તેની અસલ હાલતમાં છે એમ ધા-રવું સંભવિત નથી, કારણકે તેમાં પાછળથી થયલા કેટલાક વધારાનાં દેખીતાં ચિન્હા છે. ખરેખર એજ વાત તૈત્તિ રીય પ્રાક્ષણના

#### ( १७८ )

8. ૧૧, ૮ માં પણ કહેલી છે, પણ તેમાં માત્ર એટલે.જ તફાવત છે કે જયારે પ્રાક્ષણુમાં મરણ અને જન્મમાંથી મુક્તિ એક અ-મુક બલિદાન કરવાથી મળેછે, ત્યારે ઉપનિષદ્મમાં આ મુક્તિ માત્ર જ્ઞાનથી મળેછે.

એ ઉપનિષદ્માં એક નાનું બાળક, જેનું નામ **નચિકેત** છે, અને **ચમ**, જે મૃત્યુલેાકના રાજા છે, તેમની વચેના સંવાદ મ્યાવે-લા છે. **નચિકેત**ના પિતાએ જેને સર્વ-યજ્ઞ કેહવામાં આવેછે તે કરવાની, એટલે પાતાનું જે સર્વસ્વહાય તે આપી દવાની ખાધા લીધી હતી. તેના પુત્ર પાતાના પિતાનો ખાધાવિષે સાંભળીને તેને પુછે છે કે તમે તમારી બાધા કાંઇ પણ રાખ્યાવિના પુરી પાડવા મા-ગાછા કે નહિ <sup>?</sup> પેહલાં તા પેલા બાપ આનાકાની કરેછે; છેલે તે રોસ ચઢાવીને બાલેછે કે. 'હા, હું તેને પણ **ચમ**ને અર્પણ કરીશ. '

તે પિતા એક વખત આમ બેહિયા તેથી પોતાની ખાધા પુરી પાડવાને અને પોતાના પુત્રને **ચમ**ને ભાગ આપવાને ખંધાઇ ગયા. પેલા પુત્ર મરી જવાને માટે કેવળ રાજી છે, કે જેથી પાતાના પિ-તાનું અવિચારી વચન પાળવામાં આવે.

તે કહેછે કે 'હું બોજા ઘણાઓ (જેમને હજી મરવું છે) ની આગળ જાઉં છું; હું બીજા ઘણાઓની સાથે (જેઓ હમ-ણાં મરેછે) જાઉં છું. **યમ** (જે મૃત્યુલાકના રાજા છે તે) મારી જોડે જે કરવું હશે તે આજે કરશે.

'જેઓ પેઢુલાં આવ્યા તેમની શી દશા થઇ તે પાછળ માંઢ **1**રવી જાે ; જેઓ હવે પછી આવશો તેમની શી દશા થશે તે આગળ નજર કરી જાે. એક મનુષ્ય અનાજ પેરે પાકેછે ; અને અનાજ પેરે કરો ઉગી નિકળેછે.

જયારે **નચિકેલ** મૃત્યુલાકનાં રેહઠાણમાં દાપ્પલ થચા ત્યારે તેમના રાજા **યમ** ગેરહાજર હતા, અને ત્રણ દહાડાસુધી તા તેના આ નવા પસેણા કાંઇપણ ઘટતી પરાણાગતવિના ત્યાં રહ્યા.

# ( १८० )

જ્યારે ચ**મ** પાછે કર્યો ત્યારે આ ચૂકના ખંગ વાળવા માટેતે તેને ત્રણ અક્ષિશ માંગી લેવા કહેછે.

**નચિકેતે** જે પેહલી બક્ષિશ માંગી લીધી તે એ હતી કે, મારા બાપ મારીસાયે વધારેવાર રોબિત ન રહે.

બીછ એ હુતી કે, **યુપ્ત મ**ને કાંઇ અમુક પ્રકારના યજ્ઞ કરતાં શિપ્તવે.

વળતો, ત્રીજી આ પ્રમાણે હતી : નચિકેલ આહ્યા :

" કે જયારે માનસ મરણુ પામેછે ત્યારે કેઠલાક કહેછે કે તે છે, અને બીજા કહેછે કે તે નથી, એવા સંશય ચાલુછે : આ તારીપાસેથી શિખી મને જાણવા ગમેછે. મારાં માગી લીધેલાં દાનમાં આ ત્રીજા છે.''

' યુમે ઉત્તર વાળ્યા '' આ વિષયવિષે તા પૂર્વે દ્વાને પણ શક હતા ; એ સમજવું સેહુલું નથી. એ વિષચ બારીક છે. હે નચિકેત, કાઇ બીજી દાન માગ. આ ઇચ્છા પૂરી પાડવાની મને જરૂર ના પાડ. એમાંથી તા મને જવાદ." '

' " જે ઇચ્છા મનુષ્યને પુરણ થવી કઠણ છે તેમાંની જાઇચે તે તું માગ. આ સરખી સુંદર કમારીકાઓ તેમનાં રથ અને વાજિંત્રા સહિત ખરેખર માનસાથી તા મેળવી શકાય નહિ ; અને જેકમારીકાઓની સેવામાં માનસા રહે તેવી કમારીકાઓ હું તને સોંપું છું. પણ મને મરણવિષે કોઇ પુછ ના." '

' તા દ્યકે તા આ લ્યા " હે યુપ્ત, એ સઘળાં તા કાલ સુધી ટકશે. તેઓ સઘળી ઈ દ્રિયાનું જાર ઘસી ના ખેછે. આખી છંદગા પણ વળી ડુંકી છે. તારા ઘાડા અને તારાં નાચરંગ, ગાનતાન, એ સઘળું તારીજ કને રાખ. કાઈપણ માનસને દ્રવ્યથી સુખી કરી શકાય નહિ. અરે **યુપ્ત**, જયારે અને તને જાેઇચે ત્યારે અને શું દ્રવ્ય રાખીશું ! નહિ, અરે **યુપ્ત**, જેવિષે અમને શક છે, તે મહા ભવિષ્યમાં શું છે, તેવિષે અમને કહે. આ ગુદ્ય સૃષ્ટિમાં જે આવે

# ( 121 )

છે તે જાણવા સિવાય બીજી કાંઇ ઇચ્છા **લચિકે ત** રાખતા નથી." છેલ્લે, પાતાની અતિ મરજી વિરૂદ્ધ **યમને આ**તમાવિષેનું જ્ઞાન તેની આગળ કહી દેવાની કુરજ પઠી :

તેણે કહ્યું કે 'જે મૂઢે અજ્ઞાનસ્થિતિમાં રહેછે, જેઓ પોતા-ની નજરમાંજ ડાહ્યા છે અને નિરઅર્થ જ્ઞાનથી છલકાઈ ગયા છે, તેઓ જેમ આંધળાને આંધળા દારો લઇ જાય તેમ અહિંથી તહિ અને તહિથી અહિં ભયેડા ખાતા ગાળ ચકરાવામાં ફરતા ફરેછે.

'દ્રવ્યતી ખાટી માયાથી ઠગાયલાં એદરકાર ભાળકની આંખ આગળ ભવિષ્ય કદી બાહાર નિકળતું દેખાતું નથી. તે વિચારે કે આ તેજ દુનિયાં છે; બીજી કાેઇ નથી; આ પ્રમાણુ તે ફરી ફરીથી મારા કબજામાં આવેછે.'

' જે ડાહ્યા માનસ પાતાના આત્માવિષે મનન કર્યાથી પેઢા વૃદ્ધ જેને દેખવા ખહુ કડણ કામ છે, જે અધકારમાં પ્રવેશ પા-ગ્યાછે, જે ગુફામાં છુપાયાછે, જે અગાધ ઉંડાણમાં ઈલર દાખલ વસેછે, તેને જાણી લેછે, તેજ ખરેખર સુખ અને દુ:ખને પાતાથી બહુ પાછળ સુકી આવેછે.'

'જ્ઞાની આતમા જનમતા નથી, તેમજ તે મરતાએ નથી; તે કશાંમાંથી નિકળ્યા નથો, અને તે કશુએ થતા નથી. તે વૃદ્ધ. અ-જાત છે; નિરંતર અને સદાકાળસુધી, જાેકે દેહ નાશ પામેછે, તા-પણ તે નાશ પામતા નથી.'

આતમા નાનાકરતાં નાના છે, માટાકરતાં માટા છે, અને તે પ્રાણીના આંતરમાં છુપાયલાે છે. જે માનસને કાંઇપણ ઇચ્છા કે કાંઇપણ સંતાપ નથી તે તેના કત્તાની મેહરબાનીથી આત્માના પ્રતાપ જીવે છે.'

'જોકે તે સ્થિર એસી રહેછે, તાેપણ ખહુ દૂર ચાલી જાય-છે; જાેકે તે સુઇ રહેછે, તાેપણુ તે સઘળી જગ્યાએ જાય છે. જે ઇશ્વર હર્ષ પામેછે અને હર્ષ પામતાે નથી તેને જાણુવાને મારા સિવાય બીજાે ફ્રાણુ શકિતમાન્ છે?' આતમા કાંઇ વેદથી કે છુદ્ધિથી કે ઘંણી વિદ્યાર્થી મળતે। નથી જેને આત્મા પસંદ કરેછે તેજ માત્ર આત્માને મેળવી શકે છે. તેને આત્મા તેના પોતાના દાખલ પસંદ કરેછે."

' પણ જે પાતાની દુરવાસનાથી પ્રથમ ક્યેં નથી, જે શાંત અને નમ્ન નથી, અથવા જેવું મન નિરાંત નથી, તે સાનથી પણ કદી આતમાને પામવાના નથી. '

' જે આ સ આ પણે ઉપર એ ચિર્ય હિય અને જે પાછે નિચે બહાર કાઢી નાખિયે છિયે, તે આ સથી કાઇપણ માનસ છવતા નથી. આ પણે તા બીજા આ સથી છવ્યે છિયે, દુ જેમાં આ બંને આ સા

' વારૂં, ત્યારે હું તને આ છુપાેબેદ, એટલે આ નિરંતર જાહ્યન્વિષે અને માંતને પાંહચ્યા પછી આત્માનું શું થાય છે તે વિષે કહીશ.'

કેટલાંકો તેમનાં કાર્યો અને તેમનાં જ્ઞાન પ્રમાણે જીવતાં પ્રાણી દાખલ કરી જન્મ લેછે, અને કેટલાંકો લાકડાં અને પથરમાં દા-ખલ થાયછે.'

' પણ તે જે સર્વેાત્તમ પુરુષ છે, જે જ્યારે આપણુ સુતેલા હાેઇચે ત્યારે આપણામાં જાગૃત રહેછે, જે એક સુંદર દેખાવ પછી બીજા બનાવે છે, તેજ ખરેખર **તેજસ્વી** કેહવાય છે. તે યહ્યન્ કેહવાય છે, તેજ માત્ર **આમેર** કેહવાય છે. સઘળા લાેકા એમાં વસે છે, એની પેલીમેર કાેઈ જતું નથી. એતે છે.'

' જે પ્રમાણે અગ્તિ, જાે કે પ્રથમ એક, તાપણ આ દુનિ-યામાં આવ્યા પછી જે જે વસ્તુને તે ખાળે છે, તે પ્રમાણે તે જીરા જીરા થાયછે ; તે પ્રમાણે સઘળી વસ્તુઓમાં જે એક આત્મા છે તે જે જે વસ્તુમાં દાખલ થાયછે તેમાં જીરા થાયછે અને વળી જીરા વસે છે.'

' જે પ્રમાણુ મૂર્ય, જે આ મૃષ્ટિતી આંખ છે, તે બહારની અસ્વચ્છતા જાેયાથી કાંઇ લ્રષ્ટ થતા નથી, તેમજ સઘળી વસ્તુઓ-

# ( १८३ )

માં જે એક આત્મા છે તે પાતે જીદા હાેવાથી, સૃષ્ટિમાંના દુઃખયી કાંઇ ભ્રષ્ટ થતા નથી.'

' નિત્ય વિચાર કર્ત્તા એક છે જે અનિત્ય વિચાર વિષે મ-નન કરેછે; જાે કે તે એક છે, તાેપણુ તે ઘણાની ઇચ્છા પુરી પાડે છે. જે ડાહ્યા પુરૂષા પાતાના આત્મામાંહે તેને જીવેછે તેઓને નિત્ય શાંતી છે.'

'જે કાંઈ છે તે, આખી દુનિયાં જાે એક વખત (પ્રદ્મન્ આ-ગળથી) બહાર નિકળો તાે તેના શ્વાસથી ધુજે છે, તે પ્રદ્ધન્ એક નાગી તલવાર પેરે એક ભારી ત્રાસ છે. જેએ તે જાણેઠે તેઓ અમર થાય છે.'

'તે ખુલન્ વાચાયો, મનથી, અથવા આંખથી મળી શકતા નથી. જે એમ કહે કે તે છે તે સિવાય\_ખીજા કાઈથી સમજાતા નથી.'

'જ્યારે અંતરમાં સલળી ઇચ્છા જે રહેછે તે નાશ પામેછે ત્યારે મનુષ્ય અમર થાયછે અને ખ્રહ્મને પામેછે.'

' જયારે અહિં આ પૃથ્વિઉપર આપણા અંતરની સઘળી બેડીઓ તુટી જાયછે ત્યારે મૃત્ય છે તે અમૃત્ય થાયછે. અહિં મારી શિક્ષા સમાપ્ત થાયછે.'

# ઉપનિષદ્ માંહેનો ધર્મ.

ઘણું કરીને એમ કેહુવામાં આવે કે ઉપનિષદ્નું આ શિખ-વવું હવે વધારેવાર ધર્મ દાખલ ગણાય નહિ, પણ શાસ્ત્ર કરી કેહુ-વાય, જાે કે એ શાસ્ત્ર પણ અમુક વ્યવસ્થિત રૂઢીની હાલતમાં આ-વ્યું નથી. આથી પણ વળી માલમ પડેછે કે આપણે ભાષાને કેં-ટલા વશ છિચે. આપણેમાટે ધર્મ અને તત્વજ્ઞાન વચે એક ભેદ ઉપજાવવામાં આવ્યાછે, અને રૂઢી અને નેમ તરફ જાેતાં તાે આવાે

#### ( १८४ )

ભેદ ઉપયોગી થઇ પડે એ મારાથી ના કહેવાય નહિ. પણ જે વિ-ષયા ધર્મસાથે સંબંધ રાખેછે, તેતરક જયારે આપણે નાઇય, ત્યારે આપણને માલમ પડેછે કે એ વિષયા તે તેજ સદા હતા અને હાલ પણ છે, કે જેમના ઉપર તત્વજ્ઞાનનું ખંધન ખંધાયું છે, એટલું જ નહિ. પણ તેમાંથી તત્વજ્ઞાન નિકળ્યુ છે. આંતવાનની પેલી મેર અને આંતવાનની આંદર જે અનંત છે તેવિષેના વિચાર અને સમજ ઉપર જે ધર્મપાતાની સત્તામાટે આધાર રાખે તા તે વિચાર અથવા તે સમજની ચાગ્યતા જાે શાસ નહિ નકી કરે તાે બીજીં કાેણ કરે ? માનસ પોતાની ઇંદ્રિયાથી અંતવાનને સમજવાની જે શક્તિ ધરાવેછે અને પાતાના મન ઉપર પડતા એકલા અને તેટલામાટે અતવાન છાપને પોતાની બુદ્ધિથી માનસિક ખ્યાલામાં કેરવી નાખ-વાની તે જે શક્તિ ધરાવેછે તે શક્તિ જા તત્વજ્ઞાતિયા નકી નહિ કરે તાે કાણ કરે ? અને ઇંદ્રિ અને બુદ્ધિ એ શબ્દાને તેમના સાધા-રણ અર્થેામાં લઇએ તેા એ ખંનેની સદાની વિરૂદ્ધતા છતાં માનસ અનંતનો હયાતી ખાતરીપૂર્વક જણાવવાને હુક ધરાવેછે કે નહિ એ જા તત્વજ્ઞાનિચા નહિ તાં કાેણુ શાંધી કાઢશે ? જા આપણે ધર્મ-ને તત્વજ્ઞાનથી જીવદા પાડ્યે તા તેને દાવિત કર્યા જેવું છે; અને જા તત્વજ્ઞાનને ધર્મથી જાદુ પાડ્યે તા તેના નાશ કર્યા જેવું છે. પ્રાચીન કાળના પ્રાહ્મણા જેઓ લાકિક અને ધાર્મિક લખા-ણાનીવચે અતિ બારીક બેદ રાખવામાં અને પોતાના ધર્મશાસનું પવિત્ર અને ઇશ્વરે પ્રગટ કરેલું લક્ષણ સાબીત કરવામાં આપણા **ઝિસ્તી ધર્મના મુખ્ય ઉપાધ્યાએા કરતાં પ**ણ વધારે ચતુરાઈ દેખાડી ગયાછે, તેઓ ઉપનિષદ્ને સદા પોતાના પવિત્ર પુસ્તકોમાહેનું એક ગણતા. ઉપનિષદ શ્રિતિ એટલે પ્રકટીકરણાને લગતા છે જેઓથી નિરાળા સ્થતિ વગેરે તેઓના વિદ્યાને લગતા ગ્રંથાના સઘળા ભાગા આવ્યાછે. જેમાં તેઓના પવિત્ર ધારા, વીરરસ કવિતા અને તેઓ-નાં અર્વાચીન પુરાણ પણ સમાયલાં છે. પ્રાચીન કાળના ઋષિયોને મન તેમતું તત્વજ્ઞાનં તે ચંજ્ઞ અથવા સ્તુતિભજનના સ્થળ જેવુંજ पवित्र स्थण हुतुं.

#### ( १८५ )

ઉપનિષદ્માં જોકે એક મત બીજા મતનું ખંડણ કરતા જ-ણાયછે, તાપણ તમાં જે જે આવેછે તે તેઓ તે મન પાતાના અતિ-ધર્માગ્રહી ઇ ધરગ્નાનના નિયમ પ્રમાણે માત્ર સંપૂર્ણ સેત્ય છે; અને પાછલા વખતના સંપ્રદાય, જેઓ ઘણી અગત્યનો ભાખદમાં એક બીજાથી વિરૂદ્ધ છે, તેઓ પાતાના મતના ટેકામાટે ઉપનિષદ્-ના એકાદ વાક્યમાં સદા કાંઇક જાતની સાબેતી શાધવાના કેવા ચત્ન કરતા રહેછે એ જાઇ નવાઇ લાગેછે.

# વેદ ધર્મમાંનું પ્રસારણ.

પણ પ્રાચીન હિંદુ ધર્મને એક છેલી વાર સાબેત કરવામાઠે એક બીજી બાળદ છે જે ઉપર આપણે સંભાળથી ધ્યાન આપવું ચાગ્ય છે.

એમાં તાે કાંઇ સંદેહ નહિ કે સ' હિલા એટલે પવિત્ર મં-તેાના સંગ્રહમાં પણ આપણે ઇતિહાસ પ્રકાશન્નાં દેખીતાં ચિન્હાે જાે છશક્યે. મેં મારાં આગળાં ભાષણુમાંનાં કેટલાંકમાં આ ચિન્હાે દેખાડવાના થત્ન કર્યો છે, જાે કે મેં તેજ વખતે ટીકા કરી હતી કે વિચારનાં આ રૂપાના કાળમા પથી તાેલ કરવા એતા મને લગ-ભગ વ્યર્થ લાગે છે. માનસની ખુદ્ધિ જે વર્ષ અને સદીસાથે કાંઇ સંબંધ ધરાવતી નથી, તેને માટે કાંઇક છુટ રાખવી જાે ઇચે, અને આપણે એટલું પણ ભુલી જવું નહિ જાે ઇચે કે **પ્રસ્કલે**, જે આ-પણને વારંવાર ફાઈ ઘણાજ વિદ્યતામાં આગળ વધેલા હિંદુ તત્વ-વેત્તાની યાદ આપે છે, તે તથા ધાર્મિક કવિ વાટસ એકજ વખતમાં થઈ ગયા છે.

તાપણ આપણને એમ કેહવાની સત્તાછે કે, સાધારણ રીતે છેાલતાં પ્રાચીન કાળમાં, અને વેદકાળ સરખા વિદ્યાશાસના પ્રારંભ કાળ-માં, ઉષા તથા મૂર્યની સ્તુતિ વિષેના મંત્રાે અદિતિને અર્પેલા મંત્રા ૨૪

# ( १८६ )

કરતાં વધારે પૂર્વકાળના હતાં; કે વળી આ (અદિતિ વિષેના) મંત્રો સર્વ જીવંત પદાર્થના ઘણી પ્રજાપતિની સ્તુતિવિષે રચાયલા મંત્રા કરતાં વધારે પૂર્વકાળના હતા ; અને જે થાડાંક કાવ્યાના મેં હમણાં-જ ભાષાંતર કરવાના યત્ન કીધા, કે જેમાં કવિ 'તે એકલા એકજ જે શ્વાસરહિત છતાં શ્વાસ લેછે' તેવિષે છેાલેછે, તે હજી પાછળા કાળમાં રચાયા હતા.

વેદના સઘળા મંત્રામાં એક ઐતિહાસિક (દીર્ઘકાળાનુરોધન) અનુક્રમ, અથવા જેને હમણાં પ્રસારણને લગતાે અનુક્રમ કહેછે, તે જોવામાં આવેછે; અને એ અનુક્રમ, માત્ર કોઇ કાળાનુક્રમ કરતાં ઘણા વધારે અગત્યના અને વધારે ઉપદેશકારક છે. આ સ-ઘળા અતિપ્રાચીન તથા અતિઅર્ધાચીન મંત્રા, જેને આપણે હમણાં વેદના મંત્રોના સંગ્રહ (સંહિતા) કરી કહિચ છિચ, તેની સમાપ્તિ પેહલાં હયાત હતાં, અને આ સંગ્રહના કાળ ઇ૦ સ૦ પૂ૦ ૧૦૦૦ વર્ષના જો આપણે ગણિય, તાે હું ધારું છું કે આપણી હપર બહ ખાડું લાગે એવા દાષ મુકવામાં આવશે નહિ.

ઉપર બહુ ખોટું લાગે એવા દાષ મુકવામાં આવશે નહિ. પ્રાહ્મણ ગ્રંથો રચાયા તેની પૂર્વે આ મંત્રોના છેલા સગ્રહ થયલા હાેવા જાઇચ. આ મંત્રામાં અને એથી પણ વધારે પ્રાહ્મ ણ કે જે એની પછીના કાળને લગતા ઇલ્વિરજ્ઞાનવિષેના નિબંધા છે, તેમાં જેએા રાઘળા પ્રમાણિકપણે પ્રાચીન યશે કરે તેમને ગ્રેષ્ઠ પ્રતિફળની કળીલાત આપેલીછે. જે દવતાઓને યશે કરે તેમને ગ્રેષ્ઠ પ્રતિફળની કળીલાત આપેલીછે. જે દવતાઓને યશે કરે તેમને ગ્રેષ્ઠ પ્રતિફળની કળીલાત આપેલીછે. જે દવતાઓને યશે કરે તેમને ગ્રેષ્ઠ પ્રતિફળની કળીલાત આપેલીછે. જે દવતાઓને યશે કરે તેમને ગ્રેષ્ઠ પ્રતિફળની કળીલાત આપેલીછે. જે દવતાઓને યશે કરે તેમને ગ્રેષ્ઠ પ્રધ્ય કરીને કરે છે કે દવતાઓ, ઉદાહરણ દાખલ, પ્રજાપતિ જે ઇલ્વરના ઘણા વધારે મનાગત સંકલ્પ દર્શાવેછે તેના સરખા દવતાઓ પાછલા વખતના પ્રાહ્મણમાં વધારે અને વધારે સ્પષ્ટ રીતે આવતા કેમ જણાયછે તે આપણે ખુલ્લું જોઇ શરાધે શરાધે છે.

આ પછી આરહ્યક ગ્રંથેા આવેછે, કે જે ખ્રાહ્મણુને છેડે આ-વ્યાને લીધેજ માત્ર નહિ, પણુ વળી તેમનાં લક્ષણુ (રચના) ઉપરથી હુજી વધારે પાછલા વખતના જણાયછે. એ આરહ્યયકના હેતુ એ

# ( १८७ )

છે કે વનમાં વસનાર મનુષ્યા, પ્રાહ્મણુ તથા તે પછીનાં સૂત્રેામાં વર્ણવેલા કાંઇપિણુ ઠાઠમાઠ અને દમામવિના કેવે પ્રકારે યગ્ના કરી શકે તે દેખાડવું; માત્ર મનના યત્નથીજ. પૂજારીને પોતાના મનમાં યગ્નના માત્ર વિચારજ લાવવાના હતા, અને મનમાં તેને લગતાં સઘળાં ક્રિયાર્ક્મ કરવાનાં હતાં, અને તેથી કરી કંટાળાભરી ક્રિયા કરવાના જેટલાજ તેને લાભ પ્રાપ્ત થતા હતા.

છેલ્લે ઉપનિષદ્ આવ્યા; અને તેમના હેતુ શું છે ? સઘળાં ક્રિયાર્ક્મ વ્યર્થ છે, એટલુંજ નહિ પણુ નુકશાનકારક છે, એ દર્શા-વવું; લાભની આશા કે ઈચ્છાથી યજ્ઞ સાથે જે દરેક કામ કરવામાં આવે તેને ધીક્કારી કાઢવું; દેવાની જો હયાતા નહિ તા તેમનું નિરાળું અને ઉત્તમ લક્ષણુ તા ના પાડવું, તથા એવું શિપ્યવવું કે મનુષ્યને પાતપાતાના આત્માએ પેલા સત્ય અને વિશ્વવ્યાપક આત્માને પિછાનવાસિવાય, અને જયાં શાંતિ મળી શકેછે ત્યાંજ શાંતિ શાધવાસિવાય મુદ્ધિ અને છુટકારાની કાંઇએ આશા નથી.

કેવી રીતે આ જીદા જીદા વિચારાે ઉપર તેઓ આવ્યા, કેવી રીતે એક પાછળ બીજો સ્વાભાવિક રીતે આવ્યા, કેવી રીતે જેઓ-એ તેમને શાેધી કાઢયા તેએા માત્ર સત્યના પ્યારથી દારવાયા હતા, અને સત્યઆગળ પાંહાંચવામાટે મનુષ્યથી થઇ શકે એવા કાંઇ પણ પ્રયત્ન બાકી રાખ્યા નહિ—આ સઘળું, થાેડાંક ભાષણોાની હદમાં જેટલું સારી પેઠે સમજાવી શકાય તેટલું સમજાવવાના મે યત્ન કર્યાંછે.

અને જેમ બીજાએ આગળ પુછી ગયાછે તેમ હવે તમે પણ ખચીત પુછશાે કે એક ધર્મ કે જે વિચારના ભિનભિન નાના ભેદાથી ભરપૂર હતા, એટલુંજ માત્ર નહિ, પણ જેમાં નિશ્ચચ અકેકથી બહુજ વિરૂદ્ધ તત્વા આવેલાં હતાં, તે ધર્મને નિ-ભાવી રાખવાનું કેમ બન્યું હતું ? જે પ્રજામાં કેટલાકા દ્વતા અથવા ઇશ્વિરા છે એવું માને, અને બીજાઓ માને કે દ્વતા અથવા ઇશ્વરા નથી ; કેટલાકા પાતાની માયાપુંજી યજ્ઞા કરવામાં સઘળી

# ( १८८ )

ગુમાવી દે અને બીજાએ દરેક યજ્ઞ એક ઢગાઈ, એક જાળ છે, એમ જણાવે, તે પ્રજાના લોકો એકજ ધર્મવાળી પ્રજા દાખલ કેમ સાથે રહી શકે? જે પુસ્તકામાં અકેકનું ખંડન કરનારા મત આ વેલા હેાય તે પુસ્તકા આખાંને આખાંજ પવિત્ર, તથા ઇપરે પ્રગટ કરેલાં, એટલે પ્રગટ કરવાના ઉંડામાં ઉંડા અર્થમાં ગણેલાં, એટ-લુંજ નહિ પણ સત્યની બીજી ક્રોઇપણ પરિસાની હદબાહેર પોંદોચેલાં કેમ ગણીશકાય ?

તાપણ હજારા વર્ષ થયાં એમજ હતું, અને એ અંતરમાં આજ સુધી જે જે સઘળા ≩રફાર થયાછે તેછતાં હજી જયાં જયાં પ્રાચીન વેદ ધર્મ ચાલુ છે ત્યાં એમજ છે. ખરી વાત એમાં છે; જે કાંઈ આપણને કરવાનું છે તે એજ કે એ ધર્મ સમજવા અને કદા-ચિત એ ઉપરથી કાંઇ શિક્ષા પણ લેવી.

### ચાર જ્ઞાતિ.

-----

હિંદુસ્થાનનાં પ્રાચીન ભાષા અને શાસ ચુરપના વિદાનાના હાથમાં આવવા લાગ્યાં તેની પૂર્વે પ્રાહ્મણોને, બીજી સર્વ શાતિના લોકોથી પોતાના ધર્મજ્ઞાનને ભંડોળ આગ્રહક કાળજીથી સાચવી રા-ખનાર ધર્મગુરૂઓના એક નાનો મંડળદાખલ, અને એ પ્રમાણે એક અજ્ઞાન પ્રજાઉપર પોતાની શ્રેષ્ઠતા નિભાવી રાખનાર દાખલ દશાવવાના ચાલ હતા. આવા આરોપ કેવળ નિરાધાર છે તે જા-ણવામાટે સંસ્કૃત શાસનું માત્ર સેંહેજ જ્ઞાન જાઇચેછે. માત્ર એક. જ જ્ઞાત, શૂદ્રને, વેદ શિખવાની બંધી કરીછે. બીજી જ્ઞાતા, લશ્કરી અને શહરી વર્ગાને, કાઈ અટકાવને બદ્ધલે, વેદનું જ્ઞાન મેળવવાની ધર્માજ્ઞા હતી. સઘળાંને વેદ શિખવા પડતા હતા, માત્ર વેદ શિખ-વવાના અધિકાર પ્યાહ્મણાનેજ ભાગવવા રેવામાં આવતા હતા. ધર્મની વંશપર પરા ઉતરતી આવેલી રૂઢિયા તથા માત્ર સંસ્કાર રીતિયાજ ઉતરતી જાતાને શિખવવામાં આવે, અને પ્યાહ્મણાનેમાટે એક પ્ર-

### ( १८९ )

કારના ગુપ્તધર્મ, એટલે ઉપનિષદ્ના ધર્મ, ન્તુરા રાખવામાં આવે, એવા ખ્રાહ્મણુાના પણ હેતુ ન હતા. એથી હલટું, આ બીજાઓથી છાનું રાખવાનાં મત, પેહલી ગ્રાતિનાકરતાં બીજી ગ્રાતિથી નિક-ળેલા રેખાડવાને કેટલાંક ચિન્હાે રેખાયછે.

ખરૂં જેતાં જ્ઞાતિની રીત, જ્ઞાતિશબ્દના સાધારણ અર્થ પ્ર-માણે લેતાં, વેદ કાળમાં ન હતી. વેદમાં જેને આપણે જ્ઞાત કહિયતે વળી મન્નુના કાયદામાં આપણને જે માલમ પડેછે તેનાંકરતાં, અને આજે જે રીત ચાલુ છે તેથી ઘણી વધારે ન્નદી છે. પ્રાચીન હિંદુ મંડળીને આપણે પ્રથમ આયોં, એટલે હંચ કળના જન્મેલા, તથા શૂર્વે એટલે ચાકરા અથવા ગુલામ, એવા છે વર્ગોમાં વેંદુ-ચાયલી જોઇચછિય. બીન્દ્રાં આપણને એ માલમ પડેછે કે આ આર્યામાં પ્યાદ્યણા, એટલે ધર્મને લગતા કલીન લાકો, ક્ષત્રિયા અ-થવા રાજન્યા, એટલે લશ્કરને લગતા કલીન લોકો, અને વૈશ્યા અ-યવા રાજન્યા, એટલે લશ્કરને લગતા કલીન લોકો, અને વૈશ્યા અ-ધકાર લગભગ બીજા દેશામાંના જેવાંજ છે, અને તેને માટે આપણે હાલ ખાટી થવું જાે કતું નથી.

#### ચાર આશ્રમ.

તાયપણ પ્રાચીન વેદકાળની પ્રજાનું આ ચાર જ્ઞાંતા કરતાં એક વધારે અગત્યનું લક્ષણ જે છે તે ચાર તબક્કા અથવા આશ્રમા છે. એક પ્રાક્ષણુ, સાધારણ રીતે આમાંહેના ચાર આશ્રમ, એક ક્ષ-ત્રિય ત્રણુ, એક વૈશ્ય બે, એક શૂદ્ર એક આશ્રમ અનુભવેછે. આ દુનિયાંમાં જન્મલીધેલાં દરેક બાળકનેમાટે હિંદુસ્થાનમાં તેના આખા ભવના માર્ગ ચિતરાયલા હતા; અને મનુષ્ય પ્રકૃતિ જે કદી પણ કાયદાના અંકશતળે પૂર્ણરીતે રહેતી નથી, તેનેમાટે દરેક છુટ મુક્યા પછી, આપણને સંશય રાખવાનું કશું કારણ નથી કે હિંદુસ્થાનના ઇતિહાસના પ્રાચીન કાળમાં હિંદુએ પોતાના ધર્મ પુ-સ્તકા તથા કાયદાથી જુંદગી ગુજારવાની જે રીત [ખાહલ રાખવામાં આવી હતી તે રીતને વિશેષકરીને વળગીરહ્યાહતા.

એક આર્ય બાળક જનમતાંને વાર, એટલુંજ નહિ પણ વળી તેના જન્મઓગળ તેનાં માબાધને અમુક સંસ્કાર કરવા પડેછે, કે જે ક્રિયાવિના પેલું બાળક મંડળીના એક સભાસદ થવાને અ-થવા અસલી બ્રાહ્મણામાં એનેજ મળતું જે હતું તે પ્રમાણે, એક મંદીરના પૂજારી થવાને અચાગ્ય થાય. લગભગ પચિશેક અને કાઈક વેળા એથી પણ વધારે સંસ્કારા જણાવેલાછે. માત્ર શૂદ્રાનેજ એ ક્રિયા-માંથી બાતલ રાખેલા હતા;\* જાેકે જે આર્યા એ ક્રિયા કરવાનું ભુ-લતા તેમને શૂદ્રા કરતાં કાંઈ વધારે ચઢતા ગણુવામાં નહિ આ-વતા હતા.

> પેહલો આશ્રમ, શિષ્યાવસ્થા. (વિદ્યાર્થોની સ્થિતિ)

આર્ય, એટલે ખ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, કે વૈશ્યના પ્રત્રની છ'દગી-ના પેહુલા આશ્રમ જયારે તે આસરે સાતથી તે અગ્યાર વર્ષની વયના હાેયછે ત્યારથી શરૂ થાયછે<sup>†</sup>. એ વયમાં તેને ઘરમાંથી કાઢીને કેળવણી આપવામાટે એક શિક્ષકને સ્વાધીન કરવામાં આવેછે. એ કેળવણીના મુખ્ય હેતુ એટલાજ કે તે વેદ અથવા સઘળા વેદા શિ-ખીને માહુડે કરે. વેદ ખ્રાહ્મણુ કેહુવાયછે. તેથી તે ખ્રહ્નચારી એ-

\* યમ પ્રમાણે શડેરા પણ ઉપન્ય એંગ્ટલે સિખાઉ દાખલનો ઉમેદવારીની હદસુધી, અ સ'સ્કારો વેદના મંત્રા વગર કરે.

# ( ૧૯૧)

ટલે વેદના અભ્યાસી કેહેવાયછે. એના ગુણકારી (કાર્યસાધક) અન ભ્યાસમાટે ઠેડવેલા વખત આછામાં આછાં ૧૨ વર્ષના છે અને ઘણામાં ઘણા ૪૮ વર્ષના છે જ્યાંસુધી એક તરણ વિદ્યાર્થી તેના ગુરૂના ઘરમાં રહેછે, ત્યાંસુધી તેને અત્યંત કરડી કેળવણી તળે રેહવું પડેછે. તેને નિત્ય છે વાર, સૂર્યાદચ અને સૂયાસ્તે (સંધ્યા પાસત) પ્રાર્થતા કરવી પડેછે. રાજ સહવારે અને સંધ્યાકાળે આખે ગામ કરી ભિક્ષા માગવી પડેછે, અને જે કાંઇ મળ્યું હોય તે પેા-તાના ગુરૂજને આપવું પડેછે. જે કાંઇ ગુરૂ આપે તેસિવાય તેનાથી બી જાં કાંઇએ ખવાય નહિં. તેને પાણી લાવવું પડેછે ; વેદીને માટે ખળતણ વીગ્રી એકઠું કરવું પડેછે, ચુહુલાની આસપાસની જગ્યા વાળી સાક કેરવી પડેછે, અને દઢાડો રાત ગરૂની સેવામાં તેને રહેવું પડેછે. એના બદલામાં તેના શિક્ષક તેને વેદ શિખવેછે. કે જેથી તે માહુડે ભણી શકે ; અને એસિવાય જે કાંઈ પણ તેને ખીજા આશ્રમમાં દાખલ થવાને માટે ચાગ્ય કરવા જરૂરનું હાેય, તથા એક પરણેલા પુરૂષ અને ઘરઘણી (ગૃહસ્થ) થવાને ચાગ્ય કરે. તે સઘળું શિખવેછે. વિદ્યાર્થીને ગમે તા એઉપરાંત બીજા શિક્ષકોના પાઠે (ઉપાધ્યાચા) પણ શિખે, પણ તેનું ('કલચારી પંથમાં) દાખલ થવં, અથવા જે તેના બીજો જન્મ કહેવાયછે, તે તા તેના ધર્મગુર એટલે આચાર્યથીજ માત્ર તેને મળેછે.

જચારે વિદ્યાર્થીની શિષ્યાવસ્થા પુરી થાયછે, ત્યારે તેને પો-તાના ગુરૂને વાજબી દક્ષણા આપ્યાપછી, પોતાના પિતાને ઘેર જવા દેવામાં આવેછે. તે ત્યારપછી **૨નાતક**, એટલે જેણે સ્નાન કીધેલું હાેય તે, અથવા **સમાવૃત** એટલે પાછે આવેલા, એમ કેહ-વાયછે. તેણે તેની સનદ મેળવી એમ આપણે કેહુવું જોઇચે. કેટલાક વિદ્યાર્થીઓ (નૈષ્ઠિક) પરણ્યાવિના પોતાના ગુરૂને ઘેર પે.તાની આખી જીંદગીસુધી રહેછે. બીજાઓ જાે તેમને એવી પેરણા થાય તાે પોતાની ઉનેદવારીના વખત પુરા થયા પછી તર-તજ વનવાસીની જીંદગી પકડેછે પણ સાધારણ નિયમ તા એ છે કે

### ( १७२ )

એક તરણ આર્ચ જે હવે આછામાં આછા, ૧૯) કે ૨૦) વર્ષની વધે પોંહચછે, તેણુ પરણુલું જાઇર.\*

# ખીએ આશ્રમ, ગૃહસ્થાશ્રમ (પરણેલી છંદગી.)

છંદગીના આ બીજો આયમ છે, કે જે વેળા તેને ગૃહસ્થ, અથવા ગૃહુમેધિન્ ઐટલે ઘરધણી કેહવામાં આવેછે. પ્રિયા પસંદ કરવાવિષે અને લગ્નક્રિયાવિષે ઘણા ખારીક નિયમા આપેલાછે. પણ જે સાથે આપણને ઘણું લાગેવળગે છે તે તેના ધર્મ છે. એ વખત સધીમાં વેદના મંત્રા તેને માહડે આવડેછે, અને એટલા માટે આપણુ ધાર્ય કેતે અગ્નિ, ઇંદ્ર, વરૂણ, પ્રજાપતિ અને વેદના ખીજન દેવતાઓને માનેછે. તે વળી પ્રાહ્મણું પણ શિખેલાછે, અને એ ધર્મ નિયમના ઢરાવ્યાપ્રમાણે અથવા કંઇજ નહિતા મંજાર રાખ્યા પ્રમાણે ચાલુ યરો કરવાને બંધાયલાછે. વળી તેને કેટલાક આરહ્યક અને ઉપનિષદા પણ માહડે આવડેછે, અને જે તે તેમના અર્થ સમજતા હાેય તાે આપણે ધાર્યે કે તેની બુદ્ધિ ખીલીછે, અને તેની સંસારી છંદગીને આ બીજો આશ્રમ માત્ર એની પછીના ત્રીજા અને ચઢતા આશ્રમ**ની** તૈયારીછે એવું તે જાણુછે. તાેપણ જે કેાઇ પેહલા અને ખીજા આશ્રમમાંથી નિકળ્યા નહિ હોય તેને એ ચઢતા આશ્રમમાં દાખલ થવા દેતા નથી. આ માત્ર સામાન્ય નિયમ છે, જો કે એમાં પણ ફેર પડતા† એમ આપણને સારી પેઢે ખ-ખર છે. જયારે એક પુરૂષ પરણેલા હાેયછે ત્યારે એ ઘરધણીને નિ-<ય પાંચ યજ્ઞ કરવા પડેછે: તે આ છે :

(૧) વેદના વિદ્યાલ્યાસ કરવા અથવા કાઇને કરાવવા.

(ર) તેના પૂર્વને અથવા પિતૃલાકને ભાગ આપવા.

(૩) દેવતાઓને ભાગ આપવા.

<sup>\*</sup> મનુ કહે છે કે એક પુરૂષને માટે લગ્ન કરવાના ખરા વખત ૩૦ વર્ષ છે, સાને મા<sup>ટે</sup> ૧૨ વર્ષછે; પણ પુરૂષને ૨૪ વર્ષની વચે અને સાને ૮ વર્ષની વચે લગ્ન કરવાની કાયદામાં છુટ છે<sup>.</sup>

### ( १८३ )

(૪) છવતાં પ્રાણિયાને ખારાક આપવા.

(પ) પરાહ્યાના આદરસત્કાર કરવા.

**ઘરસંસારી** કરી કેહવાતા કાયદા (ગૃદ્યસ્ત્રેગ)માં ઘરધણીએ નિતરાજ કેમ વર્તવું તે જે વર્ણવ્યું છે તેના કરતાં બીજી કાંઈ વધારે પૂર્ણ હાેય નહિ. આ માત્ર કલ્પિત વર્ણન હાેય, તાપણ એક ક-સ્પનાદાખલ પણ જીવતરના એક એવા દખાવ તે નજરે પાડેછે કે તેવા બીજે કહિંએ જેવામાં ન આવે.

ઉદાહરણ :--હિંદુસ્થાનમાં સંસારવ્યવહારવિષે એક બહુ પ્રા-ચીન વિચાર એ હતા કે દરેક માનસ દેવાદાર જન્મેછે, કે ઋષિયા (પંડીતા) જેઓ તેના ધર્મના સ્થાપનારા અને પિતા છે તેમને તે પ્રથમમાં દેવાદાર છે; બીજીં, દેવતાઓને ; ત્રીજીં, તેના મા-તપિતાને તે દેવાદાર છે. જે કરજનેમાટે તે ઋષિયાને દેવાદાર છે તે વેદના કાળજી રાખી અભ્યાસ કરીને તે ફીટાડેછે. જેનમાટે દેવતાઓને તે દેવાદાર છે તે એક ઘેરધણીદાખલ, નાના માટા ભાગ આપી વાળી આપેછે. પાતાનાં માતપિતાને જેનમાટે તે દેવાદાર છે તે પિતૃલાકને ભાગ આપવાથી તથા પાતે છેાકરાંછેયાંના પિતા થવાથી વાળી આપેછે.

આ ત્રણે ઋણ કીટાડયા પછી, એક માનસ આ દુનિયાંથી માકળા થયલા ગણાયછે.

પણ આ સઘળા ધર્મ, જે દરેક પ્રમાણિક આર્ચ બજા-વવાને બંધાયલેછે, તેઉપરાંત, જો તેની શઉત હોય તા બોજા ઘણાક યુસા કરવાની તેનાથી આશા રખાયછે. એમાંના કેટલાક યત્તા રાજીંદા, કેટલાક પખવાડિયાંના, અને બીજા ત્રણ ઋતુઓના સંબંધમાં, પાક કાપવાની માસમના સંબંધમાં, કે દર અર્ધ-વર્ષ કે વર્ષે કરી આ વે તેના સંબંધમાં કરવાના હોયછે. આ યત્તા કરવામાં એ કામથી જા-

† ચારે આશ્રમવિયે વદાંત સૂરાે 3, ૪ માં પૂર્જી વિવાદ ચલાવેલા છે. સાધારાથુ નિયમ એ છે કે: 'વિદ્યાર્થી દાખલની સુદત પુરી કર્યા પછી એક પુરૂષે ઘરધાણી ઘવું, ઘરધાણી થયાપછી તેણે વનવાસી થવું, અને વનમાં વસ્થાપછી તેને ગમે ત્યાં નિ-કળી જય.' પણ વળી એમ વધારેલું છે કે: 'એમ નહિતા વિદ્યાર્થી હાય ત્યારથી, ઘરમાંથી કે વનમાંથી તેને ગમેતા બાહર નિકળી જાય.

રપ

ણીતા ધર્મગુરૂની સહાયતા એઇચેછે, અને ઘણાકપાછળ તા માટા ખરચ થાઇ પડે. એમને એ યસા ત્રણ ઉંચ વર્ગેા, એટલે માત્ર અપર્થાનાજ લાભમાટે કરવા પડતા હતા, અને એ માટા યસા વેળા એક ક્ષત્રિય તથા એક વૈશ્ય અંને, તેટલા વખત એક પ્રાક્ષણ સરખાજ પવિત્ર ગણાતા હતા. પણુ એ યજ્ઞ કિયાઓથી નિપજતા લાભ તા સર્વે એકલા પ્રાક્ષણોનેજ સાત્ર સફળ સમજાતા. એમાંના કેટલાક યસા, જેવાકે અશ્વ-યજ્ઞ, તથા રાજસૂચ, માત્ર ક્ષત્રિયાનાજ લાભ માટે કરી શકાતા. શૂદ્રાને પેહલાં તા યસા કરવાથી કેવળ ખાતલ રા-પ્રેલા હતા, પરંતુ જો તેઓ યસા કરતી વેળા વેદ મંત્રોને ઉપયોગમાં ન લાવે, તા તેમને પાછલા વખતમાં ચાકસ છુટ મળેલી આપણે જાણ્ય છિય.

આપણા ઇસવી સનનો ધુર્વે આસરે ૧૦૦૦ અને ૫૦૦ વર્ષની વચેના હિંદુસ્થાનના પ્રાચીન કાળવિષે આપણું જે કાંઇ જાણ્ય છિયે, તે ઉપરથી આપણું જે જાણાય છે કે એક પ્રાહ્મણુની છેદગી દિવ-સના અને વળી રાત્રિના લગભગ દરેક કલાક, વર્ષના એક છેડાથી તે બીજા સુધી, બહુ કરડી કેળવણીતળે ગુજરતી હતી. પાતાની ધર્મક્રિયા કરવામાં એક નાની સરખી ચૂકથી, બીજા ભવમાં થનારી શિક્ષા વિષે કાંઇએ ન ખાલતાં, ભારી પ્રાયશ્ચિત અને ન્યાતબહાર સુકાવાના ખાજો તે પાતાને માથે ખેચી લેતા, તેમ વળી પ્રાર્થના અને યસા કાળજીથી કરવાથી તેને આ દુનિયાંમાં લાંબી અને યશવાન્ જીંદગી મળવાની આશા હતી, એટલું જ નહિ, પણ સ્વર્ગમાં પણ પરમ સુખ મળવાની તેને આશા હતી.

# ત્રીજો આશ્રમ, એકાંતવાસ.

પણ હવે પ્રાચીન હિંદુઓની જીંદગીનાં એક અતિ અગ ત્યના અને અતિ ઉપદેશક વિભાગ ઉપર આ પણે આવ્યે છિયે. જ્યારે કોઇ કટંળ્યનાે પિતા પાતાના વાળ ધાેળા થતા જોતો, અથવા પાતાના સં-

### (१९५)

તાનને ઘેર સંતાન થયલું જેતા, ત્યારે તે જાણતા કે આ સંસારના તેને ત્યાગ કરવા જાઇય. જે સઘળું તેનું પાતાનું હાય તે પાતાના પ્રેત્રોને આપી, પોતાનું ઘર તજી વનમાં વાસ કરવાે જોઇયે. આ પ્રસંગે તે વાનપ્રસ્થ કેહવાતા. તેની એડે જવું કે નહિ એ તેની સ્તીની મરજીઉપર હતું. આ અને વનવાસને લગતી કેટલીક બી-છ ખાબરોવિષે પ્રાચીન સત્તાવાર વિદ્વાનામાં ઘણા મતકર જે ક્રીડામાં આવેછે તેઉપર જેટલું ધ્યાન હુછસુધી આપ્યામાં આવ્યુંછે તે કરતાં ઘણું વધારે આપવું ચાગ્ય છે. જે મુખ્ય અહચણ નડેછે તે એ છે કે હિંદુ મંડળીની વૃદ્ધિ થતી ગઈ તેમાં આ જીદાજીદાસત્તાદાર ગ્રંથેા અમુક સ્થાનિક અને સમક્રાળિક રીવાજ દેખાડેછે, કે એકપછીએક હ-ત્પન્ન થયલા ઐતિહાસિક આગ્રમ દેખાડેછે, તે કેમ મુકરર કરવું. દાખલા લઇચે કે, જ્યાં જ્યાં આ સંસાર તજી એકાંતવાસમાં જવાનું દ્રઢપણે અમલમાં લાવવામાં આવ્યું હશે ત્યાં ત્યાં દેખીતુંછે કે વા-રસાને લગતા કાયદા એ ગાેઠવણઉપર ખહુ આધાર રાખતા હશે; અને પાતાના પતિની પાછળ સ્તી ગમે તા જાય કે નહિ, એ તેની મરજીઉપર રહ્યાથી હિંદુ કુટંબાની ઘરસંસારી ગાઠવણાઉપર પણ ઘણી અસર થઇ હશે. પણ આ સઘળા બેઠ છતાં, આ વાત તા કેવળ ચાકસ છે કે જ્યારથી એક માનસ વનમાં દાખલ થયે ત્યાસ્થી તે વિચાર અને કાર્યની બાબદમાં પૂર્ણ છુટ બાગવતા. થોડો વખત તે અમુક ક્રિચા કરે, પણ એ ક્રિયા ઘણુંકરોને માત્ર મનમાંજ થતી. જેમ આપણે આપણા મનમાં એક મધુરસ્વર ગાઇ જઇચે, તેમ આખા યશે તે પાતાના મનમાં વિચારી જતા, અને આ પ્રમાણે, જેતેને કરવું ઘટે તે સઘળું કરતા. પણ થાડા વખતપછી એ કામના પણ અંત આવ્યા. આપણે વાંચ્યે બિચે કે વાનપ્રસ્થા પોતાઉપર કેટલીક જાતની કષ્ટિ ખેંચતા, કે જે **લય**ના સામાન્ય ના-મથી જણાયછે: પણ સ્વાર્થને માટે થતું દરેક કામ, અને વિશેષકરીને આવતા ભવમાં ખદ્દલા મળવાની આશાથી કી ઘેલું દરેક કામ, માત્ર ત-કામું છે, એટલુંજ નહિ, પણ વળી નુકશાનકારક છે, એવે વિચાર

( १८५ )

વધારે અને વધારે પ્રસરતાે ગયા, અને જે કામ એકલું રહી ગયુ તે આત્મ-પરિક્ષા હતું—આત્મ પરીક્ષાના ખરા અર્થમાં—એટલેપોતાના નિરાળા આત્માં તથા અમર આત્માં વચે જે સત્ય અને નિકટ સંબંધ છે તે જાણવામાં હતું.

આ વનવાસવિષેની ખરી સમજ પડવાથી હિંદુસ્થાનના ઇ-તિહાસના અભ્યાસીને બીજા ઘણા અત્યંત અગત્યના વિષયા સમ-જવાનું બની આવશે. પણ એવવા વિષયાઉપર હાલ વિસ્તારીને લ-ખવાનું આપણાથી બને નહિ.

માત્ર ખેજ બાબદની હિયાં નોંધ લેવી જોઇચે છે. પેઢલું એ છે કે, ત્રીજા આશ્રમપછો એક ચોથા અને છેલે**ા સન્વયાસીના** આશ્રમ હતા, કે જે સન્નયાસી સઘળી મનુષ્ય મંડળીથી દૂર થઇ, એકાંતવાસે વનમાં ભઢડયાપછી, મૃત્યને શરણું જતા. સન્નયાસી, જેન વળી જીદા જીદા સત્તાવાન્ લખનારા ભિક્ષુ, યતિ, પરિનાજ્ તથા મુનિ કહેછે, તે અને વાનપ્રસ્થ વચેના બેદ શાધી કાઢવા કાંઇ સેહલું નથી, જાે કે પેહલાં તેમના વચે આ એક બહુ અગત્યના બેદ હતા, કે પેહલા ત્રણ આશ્રમાના પથી બીજા ભવમાં કાંઈ બદલા મેળવ-વાનો ઉમેદ રાખતા (ત્રય : પુણ્યલાક ભાજ :), ત્યારે સન્નવાસી સઘળાં કામા તજી છેસતા, તે પ્રધમાં ખરી અબરતાને પોંદોચ-વાની આશા રાખતા (એકા' મૃતત્વભાક્, પ્રધાસસ્થ :) તથા વનમાં રહેનારને પરિષદ્ અથવા સંસારમંડળ સાથે સંબંધ ચાલુ રેહતા હતા, ત્યારે સન્નયાસી આ સંસારસાથે કાંઇપણ વ્યવહવાર રાખવાથી દૂર રેહેતા.

ે બીજી બાબદ એ કે, આપણે યાદ રાખવું જાઇયે કે ત્રીતા આશ્રમ, એટલે વન-વાસ, જે હિંદુસ્થાનની પ્રાચીન વિદ્યાનું વિશે-ષ લક્ષણ છે, તથા જેના મનુસ્મૃતિ અને વીરરસકાવ્યનાં સ-રખાં પાછળા વખતનાં પુસ્તકામાં પણ પૂર્ણપણે સ્વિકાર કરેલાછે, તને પાછળથી કાઢી નાખવામાં આવ્યા, ઘણું કરીને એવા વિચારથી કે એ વનવાસથી જે મતને આપણે બુદ્ધ ધર્મ કેહેતા આવ્યા છિયે, પણ

# ( १८७)

જેતેમાટે ઘણીક ખાબદમાં કહી શકાય કે વનવાસની નેમ પૂર્ણ રીત સિદ્ધ કરાવનાર અને પ્રસાર કરાવનાર તથા પ્રાચીન ખ્રાક્ષણાના ધારાઓથી ખાહુલ રખાયા પ્રમાણે દ્વનિયાં તજી છેલે એકાંતવાસ કરવાનું શિખવનાર તે છે, તે બુદ્ધમતને અઘઠીત આધાર મળી જાય. જયાંસુધી પ્રાદ્મણા આ પોતાની જૂની ચુક્તિમાંથી અનુક્રમે પસાર થવાને, તથા પ્રથમ વિદ્યાર્થી અને ઘરધણી દાખલના ધર્મ બજાવ્યાવિના વનની સ્વતંત્ર સ્થિતિ અથવા પૂર્ણ એકાંતવાસના સુખવિષે આગળથી વિચાર નહિ કરવાને માનસાને સમજાવી શાચા, ત્યાંસુધી એ ચુકિત ખરે રોહલો હતી. મહાભારતમાં (શંતિપર્વ, અધ્યાય ૧૭૫) એક પિતા અને તેના પુત્રવચે ચાલેલા સંવાદથી એ અડચણ સારીપેઠે દર્શા-**વીછે. તે પિતા પે**ાતાના પુત્રને તેના પૂર્વજોને પગલે ચાલવાની શિખામણ ૨ છે, એટલે પેહલે શિષ્યાવસ્થાના સર્વ કાયદાપ્રમા-ણુ ચાલીને વેદ શિખવાની, ત્યારપછી લગ્ન કરી છેયાં છેાકરાંવાળાે થવાની, યજ્ઞ-વેદી આંધવાની, તથા ઘટતાં વ્યલિદાન કરવાની, પછી જંગલમાં વાસ કરવાની, અને છેલે મુનિ થવાના ચરન કરવાની શિખામણ આપેછે. પણ પુત્ર તેની શિખામણ માન્ય કરતા નથી, અને જણાવેછે કે ઘરધણીની છંદગી, એટલે વહુ, છેયાં છેાકરાં, ચરા વગેરે બીજાં સઘળું વ્યર્થ કરતાં પણ વિશેષ ખરાબ છે. તે કહેછે કે 'જે માનસ ગામમાં વસેછે તેના ઉપભાગ સાતનાં જ-ડખાં છે ; વન દેવતાએાનું રેહઠાણ છે એમ શાસ શિખવે છે. જે માનસ ગાસમાં વસે છે તેના ઉપભાગ તેને ખાંધવાનું દારકું છે : ભલાં માનસા એ દારડું કાપી નાંખીને છુટા થાયછે. લુંડા માનસા કદી તેને કાપતા નથી. એકાંતવાસ સમાનવૃતિ, સત્યતા, નીતિ સ-દ્રહતા. માયા, સદાચાર અને કામકાજના ત્યાગ સરખાે માલ પ્રા-ક્રાણનેમાટે (બીજો) નથી. રે પ્રાદ્ધણ ! જયારે તું મરવા પડેછે, ત્યારે દ્રવ્ય, કે સગાવહાલાં કે વહુ એ શા લાભ કરેછે ? અંતઃક-રણમાં ગુહ્ય થઈ રહેલા આત્માને શાધ. તારા પૂર્વજા અને તારા પિતા ક્યાં ગયા છે?'

### ( १५८ )

આ સઘળું ખાલી તરંગભર્યું, કાવ્યાલંકારી, કે કલ્પિત લાગે, પણ એ હિંદુસ્થાનમાં પ્રાચીન કાળની ખરી છંદગી દર્શાવેછે. દિ-દુસ્થાનના પ્રાચીન ઇતિહાસમાં આ વનવાસની વાત કાંઇ માત્ર ખા-ટી ખનાવઢ નહિ હતી, એ આપણે હિંદુસ્થાનના વિદ્યાશાસ્ત્રાથીજ માત્ર નહિ, પણ વળી ગ્રીક ગ્રાંયકર્તાઓથી પણ જાણ્યે છિયે, કે જે ગ્રંથકર્તાને હિંદુસ્થાનના શેહરાે અને ગામડાંએામાં ઉદ્યાગથી જે લાેકા જીંદગી ગુજારતાં તેમની પડાેસમાં અડાેઅડ આ મનન કત્તા-જ્ઞા-નિચા જેમને તેઓ **ઉલેા બિચ્માઇ** કેહતા તેમના માટાં સંસ્થાન જં-ગલામાં વસેલાં જાણ્યા કરતાં બીજી કશું વધારે આશ્ચર્યકારક ન હતું આષણને આ વતવાસ મુખ્ય કરીને પૃથ્વિઉપર મનુષ્યની હયાતીવિષેની એક નવી કલ્પના દાખલ અગત્યના છે. ચાથી સ-દીના ખ્રિસ્તી સાધુઓની છેદગીસાથે આ વનવાસ થાેડીક બાબ-દમાં ખચીત કાંઇ મળતા આવેછે; માત્ર એટલાેજ બેદ કે હિંદૂ મ-ઠેામાં ખ્રિસ્તી જ્ઞાનિચાએ પસંદ કરેલા ગુફા અને શાંતિ સ્થળાે ક-રતાં તન મન એ ખંનાના સુપ્ય માટે ઘણો વધારે સ્વચ્છ હવા જા-ણે પ્રસરેલી લાગેછે. દુનિયાં છેાડી એકાંતપણે વનમાં જઈ વસવાના વિચાર ખ્રિસ્તી સાધુઓને પ્રથમ બુદ્ધ જાત્રાળુઓ, કે જેઓ પોતે હિં-<u>કુ</u>સ્થાનના વનવાસી જ્ઞાનિયા અથવા વાનપ્રસ્થાથી પરંપરા હતરી આવેલા વંશજા હતા, તેમનાથી કેટલી હદસુધી સૂચવાચા હશે;

ઉદ્ધ ધર્મના વ્યવહાર અને ક્રિયાકમાં તથા ઝિસ્તી રામનર્ડ્યાલિક મતના વ્યવહાર અને ક્રિયાકમાં (જેવાં કે મુડણ, જપ-માળા, મઠ, જોગનગૃહ, પાપ પ્રકાશન (જોકે જાહેર), અને ધર્મગુરૂની પ્રક્ષચારી સ્થિતિ, એટલાજ માત્ર હું જણાવું છું) વચે જે અજયબ જેવું વિ-રાષ મળતાપણું દેખાયછે તેમાંના કેટલાંક સમકાળિક ઉત્તપ્તિના હશે કે નહિ—એ પ્રશ્ન એવાછે કેજેના હુજી ખાતરીપૂર્વક જવાબ આપી શકાતા નથી, પણ એ ખિસ્તી સાધુઓસિવાય સુધરેલી પ્રજામાં માત્ર હિંદુઓજ એકલા હાય એવું જણાયછે, કે જેમને માલમ પડ્યું કે માનસનો જીંદગીમાં એક વખત એવા આ

### ( १८७ )

વતા હતા, કે જ્યારે તેણે પાતાનાકરતાં વધારે જીવાન માનસને માટે જગ્યા કરવી, અને હાલની તથા હવે પછીની હયાતી વિષેના માટા સિધ્ધાંતાનું એકચિત્તથી મનન કરીને મરણ માટે તૈયાર થવું એ તેનેમાઠે સારૂંછે. છવતર રચનાનાં આવા ડહાપણની કદર ધુજવા માટે આપણે ભુલવું જેઇતું નથી કે આ પણે યૂરપ નહિ પણ હિંદ્રસ્થાન વિષે એાલ્ચે છિચે. હિંદુસ્થાન-માં છંદગીની વેઢ બહુ હુલકી હતી; ઘણી મેહનત વગર જે સ-ઘળું નાઇચ તે ત્યાંની ભૂમીમાંથી મળતું હતું, અને ત્યાંની હવા એવી હતી કે વનમાં વસવું સંભવિત હતું એટલુંજ માત્ર નહિપણ્ આનંદકારક હતું. વનને માટે આયેંાએજ આપેલાં કેટલાંક નામા ના અસલ અર્થ આનંદ કે આશિર્વાદ એવા થાયછે. જ્યારે યૂરપ ખંડના દેશામાં પ્રાચીન કાળના લાેકા મહામહનતે કાળગમન કરતા, અને રોનેતસ દાખલ મંડળીમાં તેમની પદવિ જાળવી રાખતા, એટલે વદ્ધ ગુહુરથાનું એક મંઠળ, જેએા ઉધરતાં વંશની ઉદાર પ્રે-રણાને સીધે રસ્તે ચલાવતા, મધ્યમસર રાખતા, અને વળી કોઇ વેળા વિનાકારણે દાબી પણ દેતા હતા, ત્યારે હિંદુસ્થાનમાં વૃદ્ધ માનસા પોલે પિતા થયા પછી પાતાનાં છેાકરાં માટે ખુશીથી જ-ગ્યા કરતા, અને પાતાના ખાકીના જન્મારા શાંતિ અને એકાંતમાં ગુજારવાના ચતન કરતા.

### વનમાંની જીંદગી (આરણ્યવાસ.)

આપણાકરતાં પેલા પ્રાચીન આર્યા એાછા ઠાદ્યા હતા એમ આપણે વિચારવું નહિ. આપણે જેટલું સારીપેઠે સમજયે છિયે તેટલું સારીપેઠે તેઓ પણ જાણતા હતા કે એક માનસ વનમાં વસે તે છતાં તેનું અંતઃકરણ કામ ક્રોધથી કાળું હાેય; તેમજ વળી તેઓ આપણી પેઠે એમ પણ સારીપેઠે જાણતા હતા કે એક મા-

### ( २०० )

નસ પાતાના જન્મારો જે વેળા ખહુ ઉદ્યાગથી કામકાજમાં મચી રહીને કાઢતા હાેય તે વેળા પણ તેનું અંત:કરણ એક આશ્રમ પેરે શાંત હાેય કે જયાં તે પાતે તેના સત્યતમ આત્મા સાથે સદા એ-કાંત હાેય.

**યાજ્ઞવલકથ**ના કાયદા (૩, ૬૫) માં આપણુ આ પ્રમાણુ **વાંચ્ચ** ષ્ઠિચ :

' સદ્ગુણનું કારણ મઢ નથી. સદ્ગુણ વર્તવાથીજ માત્ર સ-દ્ગુણ નિપજેછે. માટે જેથી પાતાને દુઃખ થતું હૈાય તે કાઇ મા-નસે બીજાને કરવું નહિ' એને એકમળતા વિચાર **પ્રત્યુ**ના પુસ્ત-કના ૬. ૬૬ માં (સર. ઉલ્યમ જાેન્સનું ભાષાંતર) મળી આવે**છે :** 

' ગમે તે વર્ગમાં મનુષ્યને મુકવામાં આવ્યા હાેય, જા કે તે વર્ગની દ્રશ્ય ધર્મમુદ્રા તે રાખતા ન હાેય, તાેપણ તેણે સર્વ પ્રાણી તરફ સરપ્ય મન રાખી પાતાના ધર્મ પૂર્ણરીતે પાળવા. તેના વર્ગની દ્રશ્ય મુદ્રા કાેઇપણ પ્રકારે તેના ધર્મ પાળવાના અસરકારક ઉપાય નથી.'

મહાભારતમાં વારંવાર એજ વિચારા આવ્યા કરેછે:

'દે ભારત, પોતાઉપર અંક્શ ધરાવનાર માનસને વતની શો જરૂર અને નિરંકુશ માનસને વન શા ઉપયોગનું ! કયાં પણ નિજ અંકુશ ધરાવનાર માનસ રહે તે વન છે, તે મઠ છે. એક જ્ઞાની, સારાં વસ્ત પેંદુરી એાઢીને કદાપિ પોતાનાં ઘરમાં પણ રહે, પણ તે જયાંસુધી જીવે ત્યાંસુધી જો સદા પવિત્ર અને પ્રેમથી ભરપુર માત્ર રહે તા સઘળાં દુષ્ટ કર્માથી માંકળા થાયછે.

ત્રણ દંડ લઇ ફરવું, સુગા થઇ બેસવું, જેટા શખવી, માથું સુડાવવું, ઝાડની છાલથી કે ચામડાંથી શરીર ઢાંકવું, બાધા પાળવી અને સ્નાન કરવું, અગ્નિહાત્ર યજ્ઞ કરવા, વનમાં વસવું, તથા શ-રીર તાવી નાંખવું, એ સઘળું, જાે અંતઃકરણ સ્વચ્છ ન હાેય તાે મધ્યા છે.'

# (२०१)

આવા વિચાર વખત જતાં વધારે વધારે પ્રસરતા ચાલ્યા, અને બુદ્ધ ધર્મ, કે જેમાં બાહરનાં સર્વ કર્મેા અને ચિન્હાે કાંઇપણ માલ વિનાનાં ગણાતાં હતાં તેને જય પામવામાં નિશ્ચે એ વિચારાેથી મદદ મળી હતી. **ધેમ્મયદ**ના બુદ્ધમતના ૧૪૧-૧૪૨ સૂત્રામાં આપણે આ પ્રમાણે વાંચ્ચે છિચે :

'જે માનસે કામાદિ ઇચ્છાને વશ કીધી ન હાેયતેને નગ્તા-વસ્થા, જટાભધા વાળ, ઘૂળ, અપવાસ, ભાંયહપર સુવું, ધૂળ શ-રીરે ચાળવી, કે સ્થિર હાલ્યા વગર એસો રહેવું, એમાંતું કશુંએ પવિત્ર કરી શકરો નહિ.

'જાે સારાં વસ્ત પેહરીને પણ જે કેાઇ શાંતિ રાખે, ચુપ રહે, મનમારેલાે હાેય, અંકશ રાખનાર, નિયમી હાેય, અને બીજાં સર્વ પ્રાણિચામાં તે દાષ જાેતા બંધ પડચા હાેય, તે ખરેખર પ્રાદ્મણ, શ્રમણ, વેરાગી, ભિક્ષુ છે.'

આ સઘળા વિચાર, જેમ આપણા મનમાંથી પસાર થાયછે તેમ હિંદુ ઋષિયા (વિચારક)નાં મનમાંથી ફરી ફરી પસાર થયા હતા, અને તેમનાં ધર્મનેલગતાં તથા વીરરસ કાવ્યમાં એ વિચાર સાદા અને સુંદર શબ્દામાં દર્શાવ્યા હતા. મહાસારતમાંથી રાજા જનક અને સુંદર શબ્દામાં સુંદ્રભા એક મનમાહન નારીને વેશે રાજા જનકનો ખાતરી કરી આપેછે કે એકીજ વેળાએ તે રાજા તથા જાનો થઇ શકે, અને વિશ્વમાં રહે તાપણ વિશ્વને લગતા ન હોય, એમ વિચારવામાં તે પોતાને ઠગેછે.

આ જનક તેજ **વિદેહ**ુંના જનક રાજા છે કે જે આમ કેહ-વામાં કીર્તિ લેતા કે તેનું રાજધાની શેહર મિ**થિલા** આગથી ખ-ળી જાય તાપણ તેનું પાતાનું તા કશુંએ ખળે નહિ.

તાપણ પ્રાચીન કાળના યાક્ષણા ખાતરીથી માનતા કે માનસ પાતાની જીંદગીના પેઢુલા અને બીજાે આશ્રમ પુરા કર્યા પછી, કેજ્યારે તે પચાસ વર્ષની વચે પાંડુાંચતાે——જે વયને આપણી શ્દ

# ( २०२ )

પ્રવૃતિને લીધે આપણે માનસની છંદગીના સર્વથી સરસ કાળ કહિ-ચે છિચે—તે વખતે ઘણું માકું થયા પેહલાં વિસામા લેવાના, તેની અંદર, પાછળ અને આગળ જાેવાના તેને અધિકાર હતાે.

મતુષ્ય માત્રની જીંદગીની ખરી વૃદ્ધી, તેમાં થતા ખરાે સુધારાે, અને ખરી નેમ સંપાદન કરવામાં કાંઇ અટકાવ નાખવા અથવા વેગ આપવા આ બે માર્ગથી શા લાભ થયા તે વિષે ઐતિહાસિક વિ-વાદ ખુલાસા અર્થે ચલાવવા આ જગ્યાએ અઘટિત કેહેવાય. જે આ• પણને વિચિત્ર લાગે તેને ધિક્કારી કાઢવું અથવા જે પરિચિત હોય તેને શ્રેષ્ઠ કરી એસાડવું, જેમ આપણેથી ખનો જવાના સંભવ છે, તેમ માત્ર આપણે કરવું નહિ. ખચિત, આપણા વડવાએાએ ખહુ અગત્યની સેવા બજાવેલી છે. પણ સંસારમાં તેમના અધિકાર અને સત્તા, તેમનાથી તરૂણ મનુષ્યાના અંતઃકરણ-માંની સ્વતંત્ર અને લાગણીને અઠકાવવા અને મંદ કરો નાંખવા માટે ઘણીક વેળા વાપરવામાં આવ્યાં છે. પેલી કેહેવત છે તે ખરી પણ હાેચ કે તરૂણ માનેછે કે વૃદ્ધ મૂર્ખ હશે અને વૃદ્ધ તા જાણ છે જે કે તરણ મૂર્ખ છે. પણ ઘણાકે ધર્મા ધિકારી અને રાજયાધિકારીવિષે આ પ્રમાણે કેહેલું શું તેઠલુંજ યથાર્થ ન-થી કે તેમનાં મનની શક્તિ અને વિચારની નવિનતા જે પ્રમાણમાં ઘટેછે તેજ પ્રમાણમાં ખરાખર તેમના અધિકારનું વજ-ન અને સત્તા સુકર્મ કરતાં કુકર્મ માટે વધછે ? અને એટલું સ્મ-રણમાં રાખજાે કે આ વનવાસ કાંઇ દેશનિકાળ ન હેતા ; એ એક અધિકાર ગણાતા અને જેણે સત્યનિષ્ઠાથી શિષ્યાશ્રમ તથા ગૃહસ્થાગ્રુમના સર્વે ધર્મ પાબ્યા ન હોય, તેને એમાં દાપ્પલ કરવામાં આવતા નહિ. મનુષ્યના અંતરના નિરંકુશ વિકારોને વશ કરવા માટે ત પ્રથમની કેળવણીને અવશ્ચ ગણયામાં આવતી હતી. પૂ-ર્વાશ્રમ અને પાવતાના આ વખતે, એટલે મનુષ્ય છવતર-ના સર્વથી શ્રેષ્ઠ કાળે વિચાર અને કાર્યની બાબદમાં તેને ભાગ્યે-જ છુટ હતી. જેમ શિષ્યને શિખવવામાં આવે તેમ તેને માનવું

### ( २०३ )

' પડે, તેમ તેને પાર્થના કરવી પડે, તેમ તેને દેવતાને ભાગ આ-પવા પડે. વેદ તેનું ધર્મપુસ્તક હુતું અને વેદની અપુરૂષેય ઉત્ત્પતિ એટલે પ્રકડિકરણુ ગણાવાના દાવા ધર્મશાસ્ત્રના ઠાઇપણુ ગ્રંથો જે મારા જાણ્યામાં આવ્યાછે તેના કરતાં હિંદુસ્થાનના પ્રતિપાદક ગ્રંથોમાં વધારે કાળજીથી અને ચાકસાઇથી સંભાળ્યામાં આવ્યાછે.

અને તાપણ એકાએક, જેવા કાઇ માનસ ત્રીજા આશ્રમમાં અથવા વનવાસમાં દાખલ થાય કે તરતજ તે આ સઘળાં ખંધનમાંથી માકળા થતા. થાડાક વખત સુધી તે બાહ્ય (દેખીતાં) ક્રિયા કર્મ કર્યા જાય, પાતાની પૂજા પ્રાર્થના કરે, તથા શિષ્યાવસ્થામાં જે ધર્મ-શાસ્ત્ર શિખ્યા હૈાય તેનું પુનરાવર્તણ કરે (ભણુ) પણ ઉપનિષદ્માં જેવા અમરાત્મા પ્રગટ કર્યામાં આવેલાછે તેવા આત્માનું મનન કરવા ઉપર પાતાનું ચિત્ત લગાડવાના તેના મુખ્ય હેતુ હતા. જેમ જેમ વનવાસમાં તેને પાતાનું ખરૂં ધામ મળતું, જેમ જેમ જે સઘળાંને પૂર્વે તે પાતાનું કરી દેહેતા, પાતાના અંહતાના ત્યાગ કરતા તથા જે સ-ઘળું શારીરિક અને ક્ષણિક હતું તેને તજી દેતા અને પોતાના સ-ત્યાતમાં તેને અમરાત્મામાં મળ્યા જતા, તેમ તેમ નિયમ, વ્યવ-હાર અને જ્ઞાતિબંધનના તથા દંતકથા અને બહારથી પાળવામાં આવતા ધર્મ, એ સઘળાં ખંધના તેની આગળ છુટી જતા. હવે વેદ તેને મન માત્ર અપરાવિદ્યા થઈ જતા; યત્તા વચમાં નડતી અડ-ચણ સરખા ગણાતા ; જીના દેવતા, અગ્નિ, ઇંદ્ર, મિત્ર, અને વ-રૂણ, વળી વિશ્વકર્મન અને પ્રજાપતિ સઘળા માત્ર પાલી નામ પેરે અલાપ થઇ જતા માત્ર આત્મા અને પ્રદ્ય તેની પાસે રહ્યા અને સર્વેાત્તમ જ્ઞાન આ શબ્દાથી દર્શા-વવામાં આવવા લાગ્યું, **તત્ત્વમ⊸તે તુ' (છે)** ; (એટલે) જ-યારે બીજીં સઘળું, જે થોડાક વખત તારં હાેય એમ લાગતું, તે શ્પલાપ થઈ જાયછે ત્યારે તું પાતેજ તારા પાતાના સત્યાત્મા છે, જેને કદી પણ તારી કનેથી લઈ શકાતા નથી; જયારે જે સઘળું પે-દા થયલું હતું તે એક સ્વપ્તાપેરે ફરી અલાેપ થઈ જાયછે, ત્યારે

# ( २०४ )

તારા પાતાના સત્યાત્મા નિરંતર આત્માને લગતા રહેછે; આત્મન્ ૈ એટલે તારા આંતરના આત્મા ખરા ખુજ્ઞન્\* છે, કે જેનથી તું જન્મ

\* આ અનુ શાબ્દને બદલે '4 અન્ શાબ્દ મે' વાયર્દ્ધા નથી, કારણકે એ કે તેની પાછળના અર્થ સ્પષ્ટ માલમ પડેછે, તાપણ મારે કબુલ કરવું એાઇયે કે હજી સુધી તેના ખરા ધાતુની સ્પષ્ટ કલ્પના મારા મનમાં હું ઉપજાવો શક્યો નથી. જેમ બીજા સઘળા માનસિક સંક-દ્રપની વ્યુત્પતિ માટે કાંઇ સ્પર્શ્ય વસ્તુ હોયછે તેમ પ્રસન્ માટે પણ કાંઇ હોવી એાઇયે, પણ તે વસ્તુ તે શું હતી કે એ ઉપરથી એ શાબ્દ ઉત્પન્ન થયા હોય તેવિયે હજી મને બહુ શ'કા રહેલો છે.

જે ધાતુઉપરથી બ્રહ્મન શખ્દ નિકળ્યા છેતે છુ: અથવા વૃ: છે એવિષે થાડોજ શક છે. આ ધાતુના અર્થ જે દેશો વૈયાકરણીએ અપપા છે તે ઉભું કરવું, યત્ન કરવા, ઉપવું છે. આ ત્રણે શખ્દના અર્થ એકમાં લાવી શકાય, એરલે કે ધર્કુા મારવા, કે જે જાે અકર્ફક દાખલ વપરાય તા તેના અર્થ કુટીનિકળવું, ઉપવું, એરવા થાય; જાે સકન્નક દા-ખલ વપરાય તા કુટીનિકળે એમ કરવું, ઉભું કરવું કરીને થાય.

પરંતુ આ ઓપા અને જે ઓપા સવથી પાચીન ભાષ્યમાં આપ્યા છે તેમની વચે કાંઇ સ'-બ'ધ દેખાતા નથી. બ્રહ્મન્ના જે અર્થ યારેક સમજાવે છે તે ખારાક અથવા ૮૦૫ છે. સાયણ આ ઓન કબુલ રાખીને બીજા કેટલાક, જેવા કે મંત્ર, સ્વુત્મિંત્ર, ચજ્ઞ, વળી મ-હાન (બુહત) તેમાં વધારે છે. (જીંગ્યા ૧૮૬૮ માં નિકળેલાં હાેગનાં Uber die ursprüngt ich Bedeutung des Wortes Brahma, પ્રતકનું ૪૦ ૪) પ્રેક્સર રીય બ્રહ્મના મથમ અર્થ આ પ્રમાણ આપે છે:-દેવવું મુનન કરતાં નિકળતા બુદ્ધિનાં વેગ અને પૂ. છતા અને ઇશ્વરભક્તિવેળા દરેક પવિત્ર દર્શન, દેવતાના ચતન (૨) પવિત્ર વિધિ, (૩) પવિત્ર-રાંખ્ક, ઇશ્વર વાણી, પવિત્ર બુદ્ધિ, ઇશ્વરજ્ઞાનવિધા, ઇશ્વરજ્ઞાન, (૫) પવિત્ર શુદ્ધતા (૬) ઇશ્વર ગ્નાનના સંવેંગતમ હેતુ, નિરાકાર ઇશ્વર, પરબ્રહ્મ (૭) ધંત્રેયુર. એવા ઉલદું, માકુસર હાગ એવું ધારેછે કે બ્રહ્મન્ના પ્રથમ અર્થ એવા થતા હતા કે, ક્રશ ધાસની બનાવેલી નાનો ઝાકુ, ફ્રેજે યજ્ઞ કરતી વેળા આસપાસ એકના હાથમાંથી બીજાના હાથમાં આપવામાં આવેછે, જેને વળી વેદ, એટલે સાથે બાંધેલું, એક પુરી (પોટલી) પણ કહે છે. જેમ બેન્કી પ્રાેગ હાગની આગળ કહી ગયે છે તેમ છે તેા કહે છે કે એ ઝાડુ અથવા વદ તે ઝ'દ ખરેરમન (अरसम) के हमेश ईअराने किया वेणा वपराय छे तेक छे, डेके किया बेहना साम-यज्ञनी ત્રતિમાછે . તે ધારેછે કે બ્રહ્મન, બરેસ્મનના અસલ અર્થ પીલા અથવા ક્રણગા (લાતીન Virga) અને પાછળથી વૃદ્ધિ, આબાદી, કરીને થયા હશે. એક યજ્ઞની સફળતા મંત્રી અને પ્રાઈના ઉપર આધાર રાખતી હતી, માટે એ મંત્ર અને પ્રાર્થના પણ પ્રહ્મન્ કેહવાયાં, યજ્ઞ બ્રહ્મન્ કેહેવાયા, અને હેલે આ સફળતાને સઘળા પદાઈના પ્રયમ કારણ દાખલ કલ્પવામાં આવી.

આ બ'નેમાંતુ' એકે બ્યુડ્પત્તિવૃતાંત મને કેવળ સ'તાયકારક લાગતું નથી. બ્રહ્મ-નની બ્યુડ્પત્તિ અને વૃદ્ધિ વિષે મારા અભિપાય શા છે તે સમજાવવાના યડન કર્યાવિના હુ માત્ર એટલુંજ જણાવું છું કે બુ: ધાતુના એક ત્રીજા અર્ય, અવાજ કરવા, બાલવું, એવા થાય છે. વાચાના સર્વથી સાધારણ અર્ધ જે કાંઇ કુટી અને ઉગી નિકળે છે એવા કલ્પવામાં આબાગો હાય, ત્યારપછી જે પાતાની વૃદ્ધિ કરે છે એટલુંજ નહિ, પણ વળી તેના પરાધા, ગુ-પ્ય કરીને દેવતા, કે જેમને શખ્દા મારકતે નામ આપવામાં અને વખાણવામાં આવે છે, તે-મની પણ વૃદ્ધિ કરે એવા કલ્પવામાં આગો હોય. આ પ્રમાણે વૃદ્ધિ થયલી ઠરાવતા, હું માવ

### ं ( २०५ )

અને મરણને લીધે થાેડીક વાર વિખુટા પડચા હતા, પણ જેવા તુ તેને પાછા જઈ મળેછે તેવાજ તે તારા પાછા સ્વિકાર કરેછે.

#### સમાપ્તિ.

જે લાંબા પ્રવાસના ઠેઢ મૂળ સુધીના માર્ગ વર્ણવવાનું આ-પણુ માથે ઉઠાવ્યું હતું તેના હિયાં અંત આવ્યા. હિયાં પેલા અ-નંત જે જેમ પરદાપાછળ કાંઇ દેખાય, તેમ પહાડા અને નદિયા-માં, સૂર્ય અને આકાશમાં, અમર્યાદ ઉષામાં, આકાશ-પિતામાં, સર્વ પદાર્થના કર્ત્તા વિશ્વકર્મન્માં, સર્વ જીવંત પાણિયાના પતિ પ્રજ્તપ-તિમાં જણાયા હતા, તે અંતે જે સર્વથી શ્રેષ્ઠ અને સર્વથી પવિત્ર રૂપાંતરને હિંદુ હાદિ પોંદાચવાને શક્તિમાન્ થઇ, તેમાં જણાયા. તે-આ પૂછતા કે આપણે તેને વર્ણવવાને અથવા સમજવાને શું શક્તિ-માન્ છિયે ? તેઓ જવાબ દેતા કે ના, નહિ; જે કાંઇ આપણે તેન વિષે કહી શરૂયે તે માત્ર **નહિ, નહિ** છે ! તે આ નથો; તે પેલું નથી; તે કર્તા નથી, પિતા નથી, આકાશ કે સૂર્ય નથી, નદિ કે

છું કે વૃ: ધાતુ ઉપરથી સાતિન વર્બ- અને ઑપિક વારડ, એ શખ્દા આપણને મ-ળયા છે. (જીએ Ascoli in Kuhn's Zeitschrift XVII, રૂ૩૪). પ્રું: તથા પ્રક્ષના મૂળ અર્થવં ગ્ઞાન હિંદુઓએ કેટલું રાખ્યું હોય તે કેહલું કઠણ છે, પણ તેઓ એકજ દેવના પર્ધાય (Synonym) દાખલ પ્રૃંહસ-પતિ અને વાચસ-પતિને કેમ વાયરે છે તે જણવા જોગ છે. પ્રહાર્થ્યક, ૧, ૩, રુંમાં વાક એટલે વાચા, પ્રહતિ (કે બુ:) અને બ્રહ્મન સાથે એકમળતા છે તે સ્પષ્ટ દેખાય છે. વૃ: ધાતુના ઉગવાના અર્થ ઉપરર્થા સંસ્કૃત પર હિસ એટલે ક્ષણગા, ઘાસ, ધાસની પ્રેરી અને સાતિન Virga આપણને મળ્યા છે. વળો સાતિન Verbenae, એટલે fetiales લોકા જે પવિત્ર ઠાળીઓ સાથે લઇ કરે છે તે તથા કદાચ Verbera પણ એજ ધાતુ ઉપરથી નિકળ્યા હોય. બ્રહ્મનના અન્ય અર્થા જેવાકે શ-ખદ, સ્વુતિભજન, પ્રાર્થના, અને યજ્ઞની ઉપરથી નિકળ્યા હોય. બ્રહ્મનના અન્ય અર્થા જેવાકે શ-ખદ, સ્વુતિભજન, પ્રાર્થના, અને યજ્ઞની ઉપરથી નિકળ્યા હોય. બ્રહ્મનના અન્ય અર્થા જેવાકે શ-ખદ, સ્વુતિભજન, પ્રાર્થના, અને યજ્ઞની ઉપરથી નિકળ્યા હોય. બ્રહ્મનના અન્ય અર્થા જેવાકે શ-ખદ, સ્વુતિભજન, પ્રાર્થના, અને યજ્ઞની ઉપરથી નિકળ્યા હોય. બ્રહ્મનના અન્ય અર્થા જેવાકે શ-લાજ સંભાળ માત્ર લઇશ કે બ્રહ્મન્ રાખ્દમાં એક જાતના Logos (શખ્દ) છે એવા વિચાર નહિ આવે. જા કે છેલે બ્રહ્મન્ તો અર્થ બુધ્વ કે સપ્ટ કા અત્રનો પછુ અને વાર વાય તે ત્ર બાત્ર માત્મા સાથે એકમળતા દર્શાવવામાં આવ્યો છે, તાપણ અને વર્ષ્વ અહેક ઝાન્ડિયન Logos ના વૃદ્ધિથી જાલા પ્રકારની હતો અને ઇતિહાસ પ્રમાણે ગમે તે રોતે જોતાં વિચારના આ બંને સવાહ કેવળ જાલા છે.

#### ( २०६ )

પહાડ નથી. જેજે આપણે તેને વિષે કહ્યું છે તે તે નથી. આ-પણે તેને સમજી શકતા કે નામ આપી શકતા નથી, તાપણ તે આપણને જણાયછે; તેને જાણવાને આપણે શકિતમાન્ નથી, તા-પણ તેની આપણે કલ્પના કરી શરૂચે છિચે; અને જાે એકાદવેળા તે આપણને જડ્યા તા તે આપણાથી છટકી જવાના નથી. આપણે ડરીઠામ પડીશ, સુરત થૈશું, સુખી ઘૈશું. માંત તેમના છુટકારા કરે તે આગળનાં થાડાંક વધ તેઓ ધીરજથી વાટજેતા. તેઓ પાતાના ઘડપણના દહાડા લંખાવવાને કશુંએ કરતા નહિ, પ-રંતુ, પાતાની હયાતીના અંત પાતાને હાથે લાવી સુકવામાં તેઓ ખાટું સમજતા\*. તેમને મન આ પૃથ્વીઉપર જે છંદગી નિરંતર હતી તેને તેઓ પોંદોંચ્યા હતા, અને તેઓને ખાતરીભરેલું લા-ગતું કે જે નિશ્તર આત્મા તેમને જડ્યા છે, તેનાથી કાઇપણ નવા જન્મ કે મરણ તેમને કરી જીલા પાડી શકશે નહિ.

અને તાેપણ આત્માના ક્ષય થશે એમ તેઓ માનતા નહિ. જે સંવાદમાં આત્માવિષેનું જ્ઞાન સંપાદન કરતા ઇંદ્રને દર્શાવ્યા હતા તે સંવાદ તમે સંભારા. પેહલાંતા ઇંદ્ર પાણીમાંના પડછાયામાં આત્મા છે, એમ માનેછે; ત્યાર પછી સ્વપ્ન જેતીવળા પ્રાણ તે આ-ત્મા છે એમ માનેછે; વળતી, ભરનિદ્રામાં હોય ત્યારે પ્રાણ તે આત્મા છે એમ માનેછે, પણ ત્યારેપણ તે અસંતાશી થઇને છાેલેછે: 'ના, આમ દાય નહિ, કારણકે તે, એટલે ઉંઘનાર, પાતાનેજ (પાતાના આ-ત્માને) જાણતા નથી કે તે તે હુંજ છું, તેમજ જે કાંઇ હયાત છે તે તે જાણતા નથી. તેના કેવળ નાશ થયાછે. આમાં હુ કાંઇ સાર જાેતા નથી.'

પણ તેના શિક્ષક શા ઉત્તર વાળેછે ? આ દેહ મૃત્ય છે અન સદા માતન હાથ છે, પણ આત્મા જે અમર અને દેહરહિત છે તેનું

<sup>\*</sup> મતુ ૬, ૪૫ ૮. મરવાની ઇચ્છા તેણે રાખવી નહિ; છવવાની ઇચ્છા તેણે રાખવી નહિ. જેમ એક ભાડુતી મન્હુર યોતાની મન્હુરોનો આશા રાખે તેમ તેણે નીમેલા વખતમાટે આશા રાખવી.

( २०७ )

એ રહેઠાણુ છે. જ્યારે આત્મા ઉપાધિમાં અથવા દેહસ્થ હાેયછે (જ્યારે આ દેહ તે હું, અને હું તે આ દેહ છે એમ વિચારવામાં આવે) ત્યારે તે સુખ અને દુ:ખને વશ હાેયછે. જ્યાં સુધી તે આ પ્રમાણે દેહવાન્ હાેયછે ત્યાં સુધી સુખ અને દુ:ખથી તે માંકળા થઈ શક્તા નથી. પણ જ્યારે આત્મા દેહથી જુદા પડેછે (જ્યારે દેહથી તે પાતાને જીદા સમજે) ત્યારે તેને સુખ અને દુ:ખ વધારેવાર લાગી શકે નહિ, તાેય આ આત્મા, શાંત જીવ, અથવા પુરશાત્તમ મરણ પામતા નથી, તે માત્ર પાછે પાતાની શુદ્ધિમાં આવેછે, પાતે જન્મ લીધેલા દેહને કદિવે સંભાધાવિના તે માત્ર એક સાક્ષી દષ્ટિ દાખલ બહુ આનંદીય થાયછે, હેરોછે તથા રમેછે.

આંખના તે આત્મા છે, આંખ પોતે તેા માત્ર એક સાધનછે; જે ખાલેછે, સાંભળેછે, વિચારેછે તે આત્મા છે; જીલ, કાન, મન એતા માત્ર સાધન છે. મન તેની દૈવિક દ્રષ્ટિ છે, અને એક દૈવિક દ્રષ્ટિથી જે કાંઇ મનમાહન છે તે જાઇ આત્મા આનંદ માનેછે.

હિયાં આપણે જાઇચછિચ કે વનમાં વસનાર હિંદુઓના ધર્મ અથવા તત્વજ્ઞાને જે છેલા તથા શ્રેષ્ઠસ્થળે પોંહોંચવાની નેમ રાખી હતી તે ખચિત ક્ષયનેમાટે નહિ. ખરાે આત્મા પોતાને પાછેા મબ્યા પછી તે અચળ રહેનાર હતા. જેવા આપણે દેખાતા હતા તેવા દેખાતા બંધ પડયા; જેવા આપણે પોતાને દાતા જાણ્ય છિચે તેવા આપણે થઇચે છિચે. જે રાજના ખાળકને એક નાતખહાર પુરુષના પુત્ર દાખલ જાહેર કરવામાં આવે અને ઉછેરવામાં આવે, તા તે બાળક એક નાતખહાર માનસ છે. પણ તે કાેણ છે તેવિષે જે પળે કાેઇ મિત્ર તેને જણાવે, કે તેજ પળે પોતે સંજક્વર છે એટલુંજ માત્ર તે જાણેછે, એમ નહિ, પણ તે રાજકવર થાયછે અને તેના પિતા પાછળ રાજગાદીએ આ-વેછે આપણે માટે પણ એમજ છે. આપણે જેવા દેખાઇચે છિચ તવાજ રહિય છિચે, પણ જ્યારે કાંઇ દયાળુ મિત્ર આપણે ખરે-ખર કાેણ છિચે તેવિષે આપણી કેને આવી કહેછે, ત્યારે આપણે આંખના એક ચમકારામાં ખદલાઇ જઇચે છિચે; (જેમ પેલા તરૂણ

# (२०८)

કુવર તેના પિતાને આળખવાથી પોતે રાજા થયા તેમજ) આપણે આપણા આત્મરૂપમાં દેખાઇઘ છિચે.

# ધર્મ વિષયક વિચારનાં રૂપ.

હિંયા એક ધર્મને સર્વથી સાદી અને ખાળપ્યુદ્ધિ સરખી લાગતી પ્રાર્થનાથી વધતાે જતાે સર્વથી ચઢતા પ્રકારની મીં માસાસુધી હળવે હળવે ગયલા આપણુ જાયાછે. વેદના મંત્રાના માટા ભાગમાં આપણને વેદધર્મની ખાબ્યાવસ્થા જણાય; ખ્રાહ્મણમાં તથા તેઓના સંસ્કાર, સં-સાર, અને નિતિસ ખંધી નિયમમાં ગૃહ્યસૂત્ર, ઉદ્યાગી તરૂણાવસ્થા જણાય; અને ઉપનિષદ્માં વુદ્ધાવસ્થા જણાય. ડિંદ્દઓએ, પાતાની શુદ્ધિની ઐતિહાસિક વૃદ્ધિ સાથે જેવા તેઓ ખ્રાહ્મણ ગ્રંથોને પૂર્ણ હાલતમાં લાવી શાયા, તેવાજ જો માત્ર ભાળિશ પ્રાર્થનાઓને તજી દોધી હોત, તથા યત્તાના ખાલી ગર્વ અને પ્રાચીન દેવતાનાં ખરાં લક્ષણ એકવાર તેમના જાણવામાં આવ્યા પછી જાે ઉપનિષદ્ના વધારે શ્રેષ્ઠ ધર્મને એમને ખંદલે ચલાવ્યા હેાત, તા આપણને સારી પેઠે સન મજવાને ખની આવત. પણ આમ બન્યું ન હતું. જે દરેક ધર્મ વિષયક વિચાર હિંદુસ્થાનમાં એકવાર શબ્દાથી પ્રગટ કરી શ-કાચા, તથા એકવાર પવિત્ર વારસા દાખલ ઉતરતા આવ્યા તે સા-ચવી રાખવામાં આવ્યા, અને હિંદપ્રજાની બાબ્યાવસ્થા, તરૂ-ણાવસ્થા અને વૃદ્ધાવસ્થા એ ત્રણ ઐતિહાસિક કાળના વિચાર, મનુષ્ય માત્રની છંદગોની ત્રણ અવસ્થામાં સદા કામે લગાડવામાં આવતા હતા. માત્ર આ પ્રમાણેજ આપણે સમજાવી શરૂચે કે એકજ ઘર્મ-શાસ, એટલે વેદમાં ધર્મ વિચારનાં ભિન્ન પ્રકારનાં રૂપા હેુાય, એ-૮લુંજ નહિ, પણ જેને આપણે અકેકથી ઘણુંકરી કેવળ વિ**ર**હ મત કહિય તેઓ પણ હાેઈ શકે વેદનાં સાદાં મંત્રોમાં જેઓ ૨-વતા છે તેઓ, જ્યારે પ્રાદ્મણમાં સઘળાં જીવંત પ્રાણિયાના ઘણી

### ( २०४ )

દાખલ પ્રજાપતિને દાખલ કરવામાં આવ્યા, ત્યારે જેને આપણે દે-વતા કહિયે તેવા છે; અને જેમ ઉપનિષદ્માં છે તેમ જ્યારે યદ્ધાને સર્ધ વસ્તુના કારણદાખલ જાણવામાં આવ્યા તથા મનુષ્યાત્મા અમરાત્માની માત્ર એક ચાંણગારી જેટલાછે એમ માલમ પડ્યું, ત્યારે તેઓ દેવતા ગણાતા સમૂળા ખંધ પડ્યા.

રોંકડોજ નહિંપણ હજારા વર્ષ થયાં આ પ્રાચીન ધર્મ નીભી રહ્યોછે. અને જે કદી તેણું પાતાની સત્તા થોડોક વખતસુધી ખાહી દીધી હાય, તા તે પાછી પણ મેળવેલીછે. જીદા કાળ અને જીદા પ્રસંગને એ ધર્મ અનુસરી ટકી રહ્યાછે, અને ઘણાંક વિચિત્ર અને કઢંગાં તત્વા એમાં પ્રવેશ કરી બેઠાંછે. પણ આજદિવસસુધી હજી એવાં પ્રાહ્મણ કૂળ છે, કે જેઓ પાતાની જીંદગી શ્રૃતિ, એ-ટલે પ્રાચીન વેદનાં પ્રકટિકરણના સત્વ પ્રમાણે, અને સ્બૃતિના નિયમ, એટલે તેમની પરંપરા હતરતી આવેલી કથાના નિયમ પ્ર-માણે, જેટલી બની શકે એટલી સારી રીતે ગુજારે છે.

હુજી પણ એવાં ધાલ્લણુ કૂળછે, કે જેમાં જ્યારે પુત્ર પ્રાચીન મંત્રા માહડે શિએછે, પિતા નિત્ય પોતાની ધર્મક્રિયા તથા યસા કરેછે, ત્યારે પિતામહ (દાદા) ગામમાં વસવા છતાં, સર્વ ક્રિયા કર્મ તથા યજ્ઞ સા મિથ્યા સમજેછે; વળી, તે જાણેછે કે વેદના દેવતા પણ કંઇજ નડિ પણ સઘળાં નામની હદ બાહેર જે કાંઇછે (જેમને નામ આપી ન શકાય) તેનાં માત્ર નામ છે, અને માત્ર સર્વા-ત્તમ જ્ઞાનમાંજ તે શાંતિ શાધછે, જે જ્ઞાન તેને મન હવે સર્વથી શ્રેષ્ઠ ધર્મ થયાછે, અને એ ધર્મ તે જે વેદાંત કહેવાયછે, એટલે જેમાં આખા વેદના હેત અને સકલ ગુણ ફળ આવેછે, તે છે.

આ ત્રણે વંશ સલાહ સંપજથી સાથે રહેવા શિખ્યાછે. (પ-તામહ વધારે સુજ્ઞ હેાવા છતાં પાતાના પુત્ર કે પાત્રતરફ ધિક્રારથી જાતા નથી, અને તેઓ ઢેાંગ કરેછે એવા સંશય તે જરી લા વતાજ નથી. તે જાણેછે કે તેમના મુક્તિના વખા આ વરી, અને એ વાતની તેઓ આગળથી ગિંતા કરે એવું તે ઈ-રહ ચ્છેતા નથી. તેમજ પુત્ર, જોકે પાતાના ધર્મની પદ્ધતિના ભધનમાં મજણુત બધાયલાછે, અને પ્રાચીન સંસ્કારકર્મના નાનામાં નાના નિયમ અંતિ સંભાળથી પાળેછે, તાેપણુ પાતાના પિતાવિષે અઘદિત શબ્દા એાચરતા નથી. તે જાણેછે કે મારા પિતા વધારે સાંકડા (શ્રમવાળા) માર્ગમાં થઇ આવ્યાછે, અને તેથી મારે તેની સ્વતંત્ર સ્થિતિ તથા વધારે માેકળા અને છુટા વિચાર માટે બડબડવું ન નેઇયે.

હિંયા પણ, જે ઘણીક શિક્ષા ધર્મના ઐતિહાસિક વિદ્યાભ્યા-સથી આપણને મળેછે, તેમાંની શું આ એક નથી ?

ભયારે આપણે એઇચે છિયે કે હિંદુસ્થાનમાં જેએ અતિમા-ચીન કાળમાં અગ્નિની પૂજા કરતા તેએ વરસાદ આપના ઇદ્રની પૂજા કરનારાસાયે અકેકની પડાસમાં કેવી રીતે રેહુતા હતા ; જ્યારે આપણે એઇચે છિયે કે જેઓ સર્વ છવંત પ્રાણીના એક પતિ પ્રજાપતિની આરાધના કરતા, તેઓ એટલામાટે જે બીજા લાકો હજી નાના સ્વતાને ભાગ આ-પતા તેમની તરફ તુચ્છકાર ન સ્પાડતા; જ્યારે આપણે જોઇચે છિયે કે જે લોકો એવું શિખ્યા હતા કે સ્વતા માત્ર એક અને સંવાત્તમ આ-ત્માનું નામછે અને એટલામાટે જે સ્વતાની તેઓ પૂર્વે પ્રાર્થના કરી હતી તેમને માટે ઉબી કીધેલી વેદીને ભાંજી નાખતા ન હતા કે તેમના નામાને શાપ સ્તા ન હતા; ત્યારે, જાકે વેદકાળના પ્રા ચીન હિંદુઓ જેટલા રડા, ડાહ્યા તથા જ્ઞાની હતા અથવા કદી થઇ શાતે તેમના કરતાં આપણે કેટલીક બાખદમાં બહુ વધારે રડા, ડાહ્યા તથા જ્ઞાની હઈશું, તાપણ તેમનાથી શું આપણુને કશું એ શિખવાનું નથી !

હું કાંઇ એમ કેહવા માગતા નથી કે આપણે 'યાદ્યણાના દાખલા તાબેદારીથી પકડી ચાલવું જાેઇચે, અને છદંગીના એક પછી એક આવતા ચાર આશ્રમ તથા ધર્મની એક પછી એક ચ-ઢતી પંકતી નવેસરથી દાખલકરવાના ચત્ન કરવાેજાેઇચે. આ અવાચીન કાળમાં આપણી છંદગી એવા કઢણુ અંકશ તળે રહે

# ( ૨૧૧ )

નહિ. થાડાક વખત માત્ર અનુષ્ઠાની (Ritualist) દાખલ રહેવાને અને ત્યાર પછીજ સત્યધર્મિ થવાને કોઈપણ કપ્યુલ કરે નહિ. હિંદુસ્થાનમાં જેટલી એક્સરખી કેળવણી હતી તેટલી આપણી તથી, અને અર્વાચીત મંડળીનું માટામાં માટું અભિન માન જે દરેક માનસનાં સ્વતંત્રપણાંના નિયમ છે, તે જે પ્રકારના ધર્મસંખંધી નિયમ હિંદુસ્થાને તેના પ્રાચીન નિયમશાસ્ત્રિયાના હાથથી ક્ષ્યુલ કર્યા હતા, તેવા નિયમ આપણેમાટે કેવળ અસંભ-વિત છે. હિંદુસ્થાનમાં પણ આપણુ તાે નિયમવિષેજ જાણ્યે છિયે, પણ એ નિયમાને અનુસરીને કેમ ચાલવામાં આવતું હતું તેવિષે આ-મછે ના બાતા નથી; વળી ઇતિહાસ આપણ ને શિખવેછે કે હિંદુસ્થાનમાં પણ પ્રાચીન યાદ્યણાના કાયદાની પીડાકારી બેડી છેલે સરવાલે તાડવામાં આવી હતી, કાંકે આમ કેહવામાં આપણને કરોા શક નથી કે છુઢ મત દરેક માનસની સ્વતંત્રતાના હુક જણાવનાર છે અને મુખ્ય કરીને મંડળીના બંધનથી નિકળી ચઢતીસ્થિતિએ પોહોંચવાના અધિકાર જણાવનાર, જાણેકે, વનવાસ કરવાના અને જ્યારે પણ ધર્મ સંખંધી સ્વતંત્રતા મેળવવાની ઈચ્છા ઉત્પન્ન થાય ત્યારે એવી પૂર્ણ સ્વતંત્રતા ભરી છંદગી ગુજારવાના અધિકાર જણાવનાર છે, એમે આપણને સમજવાનું છે- અસલ મતના (Orthodox ) ખ્રાક્ષણાે હાહના શાખ્યા સામે જેએક મુખ્ય દાષ આણતા તે એ હતાં કે તેઓ 'ખ-હાર જતા' (પ્રવર્જૂ), કે નિમેલા વખત પેહલાં અને કથા વિદ્યા તથા સંસ્કાર કર્મમાં પુરતા વખતસુધી પ્રથમ કેળવણીના નિયમા જાળવ્યાવિના વિધિના ખંધથી છુટા થતા. પણ હિંદુસ્થાનના પ્રા-ચીન આર્યાની સંકલ્પિક છંદગીની આપણને નકલ કરવાની જાેકે ગરજ નથી, તથા જાેકે અવાચીન કાળની છંદગીની હાલત જાેતાં જ્યારે આપણે આ છ દગીનો વેઠથી કટાળી ગયા હેાઇચે ત્યારે વનમાં એકાંતવાસ કરવાનું આપણાથી બને નહિ એવું છે, એટલુંજ નહિ પણ વળી આપણા સંસાર મંડળની સ્થિતિમાં માનસનેમારે, સોકના એાલવા પ્રમાણે, કેટલીક વખત 'ખાંધે જીસરી સાથે મરલું'

માન ભરેલુંછે, નાપણ હિંદુસ્થાનના પ્રાચીન વનવાસિચા હપરથી હુજી કાંઈ શિક્ષા લેઇયે; એ શિક્ષા મંદ નિરપેક્ષાની નડિ પણ ભરવસ્તીમાં રહેતાં જેવી છંદગી આપણુને ગુજારવી પડે તેને ખાહરથી, અંદરથી, તેમજ ઉપરની ખાજીથો તપાસવાવિષેની શિક્ષા છે; તથા ધર્મભેદ સાંખીરેહેવાની, મનુષ્યમાત્રનેમાટે સગ્ભાવ ધરાવવાની, સંસ્કૃતમાં જેને દયા કેહતાં અને અંગ્રેજમાં જેને આપણે પ્રીતિ કહિ્ચ છિચ, તે। જાેકે એ પવિત્ર શબ્દના અગાધ ઉંડા અર્થતું આપણને કદાચજ ભાન થાયછે, તે વિષેની શિક્ષા છે. જાે આપણું વનમાં નહિ, ને ભરવસ્તીના ચાકમાં રહેતા હાઇચે, તાપણ આપણા પડાસીસાયે એકમળતા થવા કે જીવા **પડવાને લીધે તથા આપણાં આતરજમા કરનાર ધર્મસંબંધી મત**ન લીધે જે લાકો આપણને ધિક્કારતા હોય તેમને ચાહવા શિખ્ચ, અ-**થવા કંઇ નહિતા** જેમનાં મત, આશા, ભય તથા વળી નીતિના તત્વા પણ આપણાથી ન્ત્રદાં પડતાં હેાય તેમની પા-છળ મંડી તેમને હેરાન કરવા તથા ધિક્કારવાનું છાડી દેતાં શિષ્ચે એમ કરવું એ પણ વનવાસ છે, એક ખરા વનવાસી ઋષિને લાયકની તથા જે માનસ મનુષ્ય શું છે તે જાણેછે, અને પેલા અમર અને અનંતની હુજીરમાં ચુપકીદી રાખવા શિષ્યો છે, તેને લાયકની છંદગી છે.

એશક, મનની આવી સ્થિતિને કંઇને કંઇ નામે ધિક્કારી કાઢવું સેહલું છે. કેટલાકા એને અલ્પબુદ્ધિની નિરપેક્ષા કહેછે, ત્યારે બીજા કહેછે કે જીદા જીદા આશ્રમ, એટલે આપણી છંદગીની બાળ્યાવસ્થા, તરૂણાવસ્થા અને વૃદ્ધાવસ્થાની જીદી જીદી પંકતીમાટે જીદા ધર્મ-ભેદ રાખવા એ અપ્રમાણિક છે; તથા આપણી મંડળીના વિદ્દાન અને અભણ વર્ગામાટે એવા બેદ ચાલવા દેવા એ તેથી પણ વધારે અપ્રમાણિક છે.

પણ આપણી આસપાસ અને આપણા અંતરમાં જે-વીછે તેવા ખરેખરી બાબદા, હમણાં છે અને સદા હેાવી

# ( ૨૧૩ )

જાેઇચે એવી ખરેખરી બાખરાતરફ જરા નજર કરચે. (ેમશ-ય બાર્કલે અથવા વળી જ્યુટનના ધર્મ, શું એક ખેડુત છાંકરાના ધર્મ જેવાજ હતા ? કેટલીક બાબદમાં હા, હતા; સઘળી બાબદમાં ન હતા. જે લોકો તે, મુખ્યકરીને આ ઇંગ્લાંન્ડના લોકો તે, હજી ખબર ન હાેય કે ધર્મસાચે, વળી ધર્મના જીવ પ્રાણસાચે, કેળવણીને કાંઇ લાગતું વળગતું છે તા ખચિત મેરચ્યુ આરરનાલડે ફાકટ વાદ ક્યા એમ સમજવું. (ગિશય બાર્કલેએ ઠાંઠમાં ઠાંઠ અને અભણમાં અભણ ખેડુત છાકરા સાચે એકજ ઠેકાણે પ્રાર્થના કરવા ના પાડી નહોત, પણ 'ઇશ્વર, તે પિતા, ઇશ્વર તે પુત્ર, ઇશ્વર તે પવિત્ર આતમાં એવા શબ્દાવિષે એ મહાનવિદ્વાન જે વિચાર ધરાવતા તે ખચિત તેની પારોના ખેડુત છાકરાના વિચારથી એટલા જીદા હતા, કે એકનાએકજ શબ્દાથી દર્શાવેલા કાઇ બે વિચાર એથી વધારે જાદા ન હોય.

અને આપણે માત્ર બીજાઓવિષેજ નહિ પણ આપણે પાન તાનેવિષે પણ વિચાર કર્યે. મંડળીના જીદા જીદા પ્રકારવિયેજ નહિ પણ આપણી બાબ્યાવસ્થાથી તે વૃદ્ધાવસ્થાસુધીના પ્રવાસમાં જે જીદી જીદી સ્થિતિમાંથી આપણે પસાર થઇથે હિથે તેવિષે વિચાર કર્ય. ઐવા કાેણ છે કે જે પોતાના અંત:કરણને અનુસરીને એમ કહી શકે કે બાબ્યાવસ્થામાં જેવા ધર્મ હં પાળતા હેતા તેવાજ ધર્મ હું તરૂણાવસ્થામાં પણ પાળું છું, અથવા તરૂણા-વસ્થામાં જેવા ધર્મ હું પાળતા તેવાજ વૃદ્ધાવસ્થામાં પણ પાળું છું ? આ પણે પાતાને હાથે એમ ઠગાવું કે સર્વથી પૂર્ણ આસ્થા તે ભાળક-પેરે રાખેલી આસ્થા છે, એ સેહુલું છે. એના કરતાં બીજાું વધારે સાચું કશું હોચ નહિ: અને જેમ જેમ આપણે વૃદ્ધ થતાં જઇય તેમ તેમ બાળકપેરે ં આસ્થા રાખવાનાં ડહાપણની સમજ આપણે વધારે વધારે શિખતા જઇચે છિચે. પણ એમ કરતાં શિખવા પેઢેલાં આપણને એક બીજ શિક્ષા લેવાની છે તે એકે આપણી બાળિશ રીતભાત છેાડી દેવી. અસ્ત પામતા અને ઉગતા મૂર્યના એકજ પ્રકારના ઝળકાટ છે; પણ એ ખંને વચે એક આખી દુનિયાં, આખી પૃથ્વી હપરના આપ્યા આકાશમાંથી થતા પ્રવાસ આંતર રહે છે.

### ( २१४ )

એટલામાટે દરેક (માનસની) છદંગીની બ્લુદી બુદી પંકતીમાં તથા મંડળીની જુદી જુદી પદવિમાં ધર્મના આ માટા મતભેદ છે કે નહિ એ પ્રશ્ન નથી, પણ પ્રશ્નતા એ છે કે પ્રાચીન કાળના પ્રાદ્દાણોએ જેમ - ખરી વાત પિછાની લીધી હતી, તેમ આપણે પણ નિષ્કપટપણે પિછાન્ય, અને એ પ્રમાણે જે શબ્દાના ધર્મમાં આપણે ઉપયોગ કરવે છિયે તેજ શબ્દા, જોકે ખહુ જીદા અર્થમાં, જેઓ વાપરે તે એ વચેજ માત્ર નહિ પણ વળી જેઓ તે શબ્દા વાવરતા ન **હાે**ય તેમના વચે પણ આપણાં પક્ષ નક્કી કરવાના યત્ન કરવા કે નહિ? પણ ત્યારે આ પ્રશ્ન કરવામાં આવેછે કે ઇશ્વરને માટે તેજ શબ્દા આ-પણે વાપર્ય કેનહિવાપર્ય અને તેનેમાટે એક કે અનેક નામ વાપર્ય એ સઘળું શું ખરેખર વિસાતવગરનું છે? શું આ ગિનનામ પ્રજા-યતિ જેટલુંજ સારંછે, શું જે દુાવા જેવાજ આચ્મલ છે અથવા આરમઝદ જેવાજ આલ્લા હું છે? ઇશ્વરના ખરેખરા ગણાથી આ-પણે ગમે એવા અજ્ઞાન હાઇય, તાય કંઇજ નહિતા શ' થાડાક ગુણ એવા નથી કે જે કેવળ એાટા છે એમ આપણે જાણ્યે છિયે! **કાબરને ચા**ગ્ચ રીતે કેમ પુજવા તેવિષે આપણે ગમે એવા અશક્ત દેખાતા હાઇચે, તાેપણ પૂજાની ચાક્સ રઢીવિષે શું આપણે એમ નથી જાણતા કે તેમને રદ કરવી જે ડુંચ ?

આ પ્ર<sup>^</sup>નાના કેટલાક ઉત્તર છે, જે ઉત્તર દરેક જણ જાેકે સ્વિકારવાને તૈયાર થશે, તાય દરેક જણ તેમના અર્થ પર્ણપણે સજવાને શક્તિમાન્ ન થાય:—'ખરે મને એમ જણાયછે કે ઇશ્વર માનસનું કાંઇચે માં રાખતા નથી; પણ દરેક પ્રજામાં જે કાઇ તેના ડર રાખી ચાલે છે તથા સદાચારથી વર્તેછે તેના ઇશ્વર સ્વિકાર કરેછે'.

'જે દરેક જણ પતિ, પતિ કરોને મને કડ્ડે છે તે સઘળાજ સ્વર્ગસ્થા-નમાં દાખલ થઇ શકશે નહિં; પણ મારા પિતા જે સ્વર્ગમાં છે તેની ઇચ્છા પ્રમાણે જે ચાલશે તે (સ્વર્ગ જશે)' (સેન્ટ મેચ્યુ હ, ૨૧) પણ આવી સાબીતીથી જાે ખાતરી ન થાયતા એક ઉપમા કે જે ઇશ્વરને લાગુપાઠવામાં આવેલી છે અને જેથી જેમ આપણી પૂર્વે બીજાઓને તેમ આપણુને ઘણીક અડથણા મટાડવાને કાઇ પણ બીજી ઉપમા કરતાં વધારે સારીર્સાંતે સહાયતા મળીછે, તે આપણુ તપાસી જાઇચે ઇશ્વિરને પિતાપેરે અને મનુષ્યાને, સવે મનુષ્યાને, તેનાં બાળકપેરે સમજો. જ્યારે એક બાળક પાતાના પિતાને કાઇ નામે છાલાવવાના પ્રથમ વેળા યત્ન કરે ત્યારે તે બાળક તેને કાઇ વિશેષ (ખાસ) અને ભાગ્યેજ સમજી શકાય એવે નામે છાલાવે તેા પિતા શું તે નામની પરવા કર-વાના છે ! જો આપણુ જાણ્યે કે આપણા બાળકના બહુ ધોમા અને તાતડા છાબડા ઉચ્ચાર આપણે માટે છે તા શું આપણે તે ભારે હરખથી માન્ય કરતા નથી ! એવુ કાઇ નામ અથવા ખેતાબ છે, પછી તે ગમે એવું મહાન અને માનપૂર્વક હાેય, કે જે આપણુને પેલા બાળકના ઉચ્ચારકરતાં વધારે સાંભળવા ગમે !

અને જાે એક ખાળક આપણને એક નામે અને બીજાં બોજે નામે છેાલાવે, તાે શું આપણે તેમને દાષ દઇચે છિચે ! શુ આપણે એકસર ખાપણું રાખવાની તેમને જરૂર પાડ્યે છિચે ! તેથી ઉલટું દરેક બાળકને પાતપાતાની વિશેષ બાળિશ રીતે આપણને છાલાવતાં સાંભળવું શું આપણને ગમતું નથી !

આટલું તા નામ વર્ષે થયું. પણ વિચારવિષે શું સમજવું ! જ્યારે બાળકા વિચાર કરવા અને માતપિતા વિષે પાતપાતાની ક-૯૫ના મનમાં ઉપજાવા માંડેછે, ત્યારે જો તેઓ એમ માને કે તેમનાં માબાપ કાંઇપણ કરવાને, કાંઈ પણ આપવાને, આકાશમાંથી તારા પણ લાવી આપવાને શક્તિમાન્ છે, તયા તેમની નાના પ્રકારની પીડા ટાળવાને, તેમના નાના વાંક માફ કરવાને શડિતમાન છે, તા કાંઇ પિતા એવા વિચારમાટે કાંઇએ દરકાર કરેછે ! તે શું સઘળી વેળા તેમનો ચૂક સુધારે છે ! જો બાળકો પોતાના પિતાને વળી બહુ કરડા પણ ધારે, તા તે પિતા શું તેથી રીશે ભરાયછે ! જો પાતાની માતાને બાળકો તે જેટલી ખરેખરી હોય તેના કરતાં વધારે કથાળુ, વધારે લાડ લડાવતી, ખરે જાણે તેને સીકરતાં બાળકી વ-ધારે સમજે, તા તે માતા શું તેથી નારાજી થાયછે ! ખરં, કે નાનાં ખાળક પોતાના માખાપના હેતુ સમછ શકે નહિ, તથા વળી તે-મની મતલખ પામી શકે નહી; પણ જ્યાંસુધી તેઓ પોતાનાં મા-ભાપઉપર પોતાની વિશેષ ખાળિશ રીને વિશ્વાસ તથા હેત રાખેછે, ત્યાંસુધી આપણે બીજીં શું માગ્યે છિયે ? અને પૂજાકર્મની બા-બદમાં, એક બળદના ભાગ આપી તે **અમમર**ને રાજી કરવાના વિચર્ફ રજ ખરેખર આપણને ત્રાસજનક લાગે છે. પણ એવી કોઈ માતા હશે કે જેને તેનું બાળક પોતાના મોંમાના સ્વાદિષ્ટ કોળિયા (બ્રુક) કાઢીઆપે, અને વળી કદાચ ગમેતેવે ખરડેલે હાથે કાઢીઆપે તેા તે લેવાને નાપાડે ?---પછી જાેનારને મન તે ગમે એવું કુવડ લાગે. વળી જાે તે બ્રુક તે કદી ખાય નહિ તાેપણ મેં ખાયા તથા તે મને બહુ ભાવ્યા એવું બાળકને મનાવવા શું ઈચ્છવાની નહિં? ના, આપણાં બાળકની સમજની ભુક્ષથી માયામેંમ-તાનાં ખાટાં નામ, ખાટા વિચાર કે ખાટાં કામ નિપજે; પણ જયાં સુધી તેમનું અંતઃકરણ સ્વચ્છ અને નિષ્કપટ હાયછે, ત્યાંસુધી તે ખાટાં છે તેની આપણે દરકાર કરતા નથી.

ખાળ દે!માં, નાનાં બાળ કે!માં પણ, જે ચીજવિષે આપણે ફિ-કર રાખ્યે છિયે તે જે શબ્દાના અર્થ તેઓ પૂણ રીતે સમજે નહિ તે વાપરવાવિષે છે; જે સઘળું કેહવાનો તેમની મતલબ ન હાૈય તેવા શબ્દા બાલવાવિષે છે; અને એ સર્વઉપરાંત એકબીજમાટે કડવાં વચન આચરવાવિષે છે. આ સઘળું માત્ર ઉપમા દાખલ ચાલી શકે, કેમકે આપણે સઘળા જાણ્યે છિયે કે બાળકાે પાતાના માબા-પથી જે અંતરને લીધે જીદાં છે તે અંતરસાયે સરખાવતાં જે અંતર આપણને ઇશ્વરથી છુટાં પાડેછે તે ન્યુનપરિમાણુ છે. એ અંતરના વિસ્તારવિષે આપણે ગમે એવા તર્ક કર્યે તે ઓછા. પણ તેવિષે આ-પણને કાંઈક સમજ આવ્યાપછી, અને માત્ર સમજ આવ્યા **પ**-છો જ, હું માનું છું કે ઇશ્વરસાથના આપણા સંબંધમાટે અને બોજ ભવની આપણી આશામાટે આપણે હમણાં જેવા છિયે એ વાજ રેહેવાના જેટલા યત્ન કશુરોં તેટલા આછા, આપણે આપણા આત્માતરક જેટલા સાત્વિક રહિયે તેટલા ઓછા, આપણા વિચા-રમાં જેટલા બાળકસમાન રહિયે તેટલા ઓછા, જેટલા મનુષ્ય-વૃતિ-વાન્ અથવા જેને હાલ માનુષ કરી કેહેછે તેવા ગમેએટલા રહિયે તેટલા ઓછા. આપણાથી બનીઆવતી સઘળી રીતે આ-પણે ભલે જાણ્યે કે ઇશ્વરની આકૃતિનું પ્રતિબિંબ પાડવાને માટે મનુ-ષ્ય સ્વભાવ બહુ અપૂર્ણ (આદર્શ) આરસી છે, પણ એ આરસીના કાળા કાચને ભાંજીનાંખવાને બદલે ઉલટું આપણાથી બનીશકે એટલા તેને ચળકતા રાખવાના ચત્ન કરવાજોઇયે. એ આરસી ગમે એવી અપૂર્ણ છે, પણ આપણા અર્થસારૂ એ સર્વથીપૂર્ણ છે, અને યાડાક વખતસુધી તેનાઉપર આપણે વિશ્વાસ રાખ્યે તે કાઈ બહુ એાટું છે એમ નહિ સમજવું.

અને જ્યાંસુધી આપણુ સંભવવિષેજ માત્ર ભાલ્ય ત્યાંસુધી આપણુ યાદરાખવું કે જે સ્વરૂપ અને સંભવીતગુણ આપણુ તે અદ્રશ્ય અને અજ્ઞાતને કલ્પવામાં વાપરિયે છિયે તે, જેને આપણુ આપણી અશકિત તથા અલ્પદ્રષ્ટિ કરી કહિયે છિયે તે સઘળાંછતાં ખરાં હાેય એ કેવળ બનવાજોગ અને સમજીશકાય એવું છે. પ્રાચીન ખ્રાદ્ભણુા માનતા કે મનુષ્યનું અત:કરણ ભવિષ્ય સ્થિતિને જેવી પૂર્ણુ કે અપૂર્ણુ કલ્પે અને ઇચ્છે તેવી થાય. એમ માનવું એ તેમને મન તેમના ધર્મને અનુસરતુંજ હતું. તેઓ વિચારતા કે જેમની સઘળી ઇચ્છાજ સંસારી વસ્તુઓહપર અટકેલોછે તેઓ સંસારી વસ્તુજ પામશે ; જેમનાં અંત:કરણ વધારે ઊચ અને વિચાર વધારે ઊચ ઇચ્છાભણી પ્રેરાય તેઓ એ પ્રમાણુ વધારે ઊચ અવતાર પાતાના મનમાં ઉભા કરશે.

પણ વળી જેા આપણને એવા વિચાર પકડીએસવા પડે કે જે સ્વરૂપ અને સંભવિત ગુણ આપણે અદ્રશ્ય અને અજ્ઞાતવિષે કલ્પ્ચે છિચે, તેજ નહિ પણ વળી આ પૃથ્વીઉપર જેમ એક વેળા આપણા મેળાપ થયોછે તેમ આપણા કરી મેળાપ થાય એ વિચા રવિષે આપણે પાતે મનમાં જે આશા ઉપજાવ્યે દિચેતે આશાપણ સઘળી રીતે બરાબર પૂર્ણ થાય એવું તથી, તાેપણ એમ કાેણ (સ ર૮

## ( ૨૧૮ )

૬ કરી શકશે કે નિર્ખળ મનુષ્ય**બુદ્ધિ આ આશા પા**રપડવાવિષે જે ચાજના મનમાં લાવેછે અને તેવિષે જે ઇચ્છા રાખેછે તેના ક-રતાં તે આશા ખરેખરી ઓછી પારપડશે **!** 

જે કાંઈ છે તે આપણે અર્યે શ્રેષ્ઠ નિપજરો એવા વિશ્વાસ આસ્થાથી મળેછે, જે આસ્થા સત્ય છે, કારણુકે તે અનિવાર્ય છે. ઘણુક ઠેકાણુ અને ઘણાક ધર્મોમાં આપણુને એ આસ્થાનાં ચિન્હા દેખાયછે, પણ જીની અને નવી તારાત ('Testaments )માં જેવી સરળ તથા સુદ્રઢ ભાષામાં એ આસ્થા દર્શાવીછે તેથી વધારે સરળ અને સુદ્રઢ બીજે કહિંએ દશાવવામાં આવી હાય તેવિષે મને સંશય છે.

હે પરમેશ્વર ! વિશ્વના ઉત્પતિકાળથી તારાસિવાય મા-નસે પોતાનેમાટે જેની તે વાટ જાેઇ બેઠા છે તેણુ જે તૈયાર કર્યું છે તે કાને સાંભળ્યું નથી કે આંખે જાેયું નથો'. (ઇસાયાહ ૬૪, ૪) પણ જેમ શાસ્ત્રમાં લખી ગયાછે તેમ જે લાક ઇલ્વિરઉપર પ્રીતિ રાખેછે તેમનેમાટે તેણુ જે જે સઘળું તૈયાર કરો રાખ્યું છે તે તેઓએ નથી આંખે જાેયું કે કાને સાંભળ્યું, તેમજ મનુષ્યના અંતઃકરણમાં પણ તે દાખલ થયું નથી' (કારીનથિયન.)

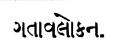
તમારે ગમેતેવા યત્ન કરો, પણ જે માનસ ઉત્તમ શાઉત સ-મજી શકશે તે માનસજ. માત્ર એકજ પગલું આગળ ભરી તે એની પેલીમેર જાય અને કહે કે જે કાંઈ પેલીમેર છે તે જુદું હોય, પણ હાલનાકરતાં આ છું પૂર્ણ હાય નહિ ; કે <sup>(4</sup>તકાળકરતાં ભ-વિષ્ય વધારેખરાખ હાય નડિ, માનસ અતિ દાષદ્રષ્ઠિ (pessimism) ધરાવ-તે આવ્યા છે, પણ કાઇ દિવસે પણ ભાગ્યેજ કેવળ દાષદ્રષ્ઠિ (pejorism) તેણે વાપરી હાય; અને પ્રસારણ (Evolution) નામનું પેલું અતિદાષપા મે-લું શાસ, જાે આપણને કાંઇએ શિખવતું હોય, તા તે એજ કે વધારે સારાં ભવિષ્ય લિષે તથા જે વધારે અહિયાતી સંપૂર્ણતાએ પોંહા-ચવાની માનસની સરજત છે તે ખાતરીથી માનવા તિખવે છે. જાે ઇ ધર કદીએ આપણીઆગળ પ્રગટ થવાનાજ હશે તો તે આપણાં પોતાનાં મનુષ્યરૂપમાં સર્વથી સરસરીતે પ્રગટી નિક-ળશે. દૈવિક સ્થિતિથી ગમેએટલી દૂર મનુષ્યસ્થિતિ હાેય, તાેય સુષ્ટિવિશે માનસકરતાં બીજુન કશુંએ ઇધિરનીએકે વધારે નિક્ટ સંખંધ ધરાવતું નથી, માનસ કરતાં ખીજી કશુંએ વધારે ઇશ્વર સરપ્યું નથી. અને જેમ માનસ બાળ્યાવસ્થાથી વૃદ્ધાવસ્થાસુધા વ-ધતા જાયછે, તેમ ઇશ્વિરવિષેની કલ્પના પણ ઞ્ઞાપણા પાળણા (જન્મ)થી તે ઘાર (મરણ)સધી, એક આશ્રમથી ખોજા આશ્રમસુધી, એક સંસ્કારથી બીજા સંસ્કારસુધી, વધવી જાેઇચે. જેમ દહાડે દહાડે આપણુ માટા થતા ચાલ્ય અને છવ્ય, તેમ આપણીસાય જે ધર્મ વધવાને અને જીવવાને અશકત છે, તે ત્યાર આગળના મ-રણ પાંમેલા સમજવા. ચાક્કસ અને બદલાયનહિ એવી એકાકા-રતા એ પ્રમાણિકપણા તથા સત્તા (હયાતી)નું ચિન્દુ દેાવાને બ-દલે હલડું સદા અપ્રમાણિકપણા તથા મૃત્યનું ચિન્હ છે. ડાહ્યા અને સૂર્ખવચે, વૃદ્ધ અને તરૂણવર્ચ દરેક ઘર્મ જાે મિત્રતાની એક ગાંઠ શવાની હોય તા તે લવચિક હાવા જાઇચ, જાણે ઉંચા, ઉંડા, અને પોહાેળા હાેવા જાેઇચ ; સઘળું સહુન કરતા, સઘળું માનતા, સઘળાંની આશા રાખતા, સઘળું વેઠીજતા જાઇય. ધર્મ જેટલા વધારે એ-વા હાય તેટલા તેમાં દમ વધારે હાય. તથા તે સ્વીકારવાથી તેટલું વધારે ખળ અને તેટલી વધારે ઉંક આપણાને મળશે.

બીજા કાેઇપિણ ધર્મ સ્થાપનારાઓનાં ધર્મમતકરતાં ઇસાના ધર્મમતે દુનિયાંના સર્વથી સરસ ભાગને વશકરીલીધો છે તે માત્ર એજ કારણને લીધે, કે પ્રથમમાં તેમાં એવા પ્રકારના ઉત્તમ સત્યનાં વ-ચન સમાયલાં હતાં કે જેવિષે યાહુદી સુથાર, રૂમી કલાલ તથા ચુનાની તત્વજ્ઞાની કાંઇએ અપ્રમાણીકપણાં વિના એકમત થઇ શકે.

ઘણા પૂર્વ કાળથીજ આપણા ધર્મની ખાહરની (દ્રશ્ય) મૂદ્રા તથા વાણીને ભણે સંકડાવી નાંખવા તથા જડ કરી સુકવાના અને વિશ્વાસ તથા પ્રીતિને ઠેકાણે સાંકડા મનના ધર્મ-મત ચલાવવા-ના યત્ન થયા હતા, તેથી જે લાેકા ખ્રિસ્તિ પંથના સર્વથીસરસ

# ( २२० )

રક્ષણુકર્ત્તા થઇ પિડયા હોત તેમને તે જ્યાર ત્યાર ખાેહો એઠો, અ-ને ઇસુપ્ત્રિસ્તના ધર્મ, જેનો બીજા સઘળા ગુણોમાં વિશ્વમય પ્રીતિ તથા ક્યા-થી ભરપુર થવાના જે અસલ હેતુહતા તેવા થતા લગભગ સઘ-ળા બંધ પડચાછે.



જે માર્ગે આપણે સાથે પ્રવાસ કરીઆવ્યા છિયે, અને જે જીને માર્ગે આપણા આર્ધ પૂર્વજો, જેએા સપ્તસિંધુવાળી ભૂમીમાં આવીવસ્યા હુતા, કે જે વાત આજ કદાચ થાડાંક હુજાર વર્ષથી વધારે પ્રાચીન કા-ળની ન હાેય, તેએા અનંત, અદ્રશ્ય અને દૈવિકપાછળના પા-તાના શાધમાં પ્રવાસ કરી વબ્યા હુતા, તે માર્ગઉપર ક્રી એક વાર પાછાકરી નજર કરિયે.

જેમ ધારવામાં આવ્યું હતું તેમ તેઓએ પદાર્થ-પૂજાથી ઇ-ધ્વર ભક્તિના આરંભ કર્યા નહતા. પદાર્થ-પૂજા પાછળા કાળની છે જે વેળા તે ઉભી થવાના સંભવ રહેછે; હિંદુસ્થાનમાં ધર્મ, વિષચક વિચારના સર્વથી પ્વકાળના લેખામાં તેનું કશુંએ ચિન્દુ દ-ખાતું નથી, એટલુંજ નહિં, પણુ આપણુ આગળ વધીને કહીશક્ય કે તેનેમાટે કશી જગ્યાજ નથી; ગ્રંનિટ પથ્થર ખનવા પછી કે તેના ખનવા પૂર્વે માટી-ચૂના(lias) ની જેટલી થાડી ગરજ હાેય તેટલી ધર્મ ખતવા પેહેલાં પદાર્થ-પૂજાની ગરજ જાણવી.

વળી તેમનાં ધર્મપુસ્તકોમાં પણ પ્રથમ પ્રકટિકરણ (માૈલિક<sup>ગ્</sup>રતિ) થી સાધારણ રીતે જે કાંઇ સમજવામાં આવેછે તેને મળતું કાંઇએ હાય તેનાં કશાં ચિન્હ આપણને જણાતાં નથી. સઘળુ સ્વાભાવિક છે, સઘળું સમજીશકાય એવું છે, અને માત્ર એજ અર્થમાં તેને ખરેખરૂં પ્રકટ કરવામાં આવેલું કહિયે તા ચાયે. ઈદ્રિ અને બ્રુદ્ધિથી અ-લગ એક છુટી ધર્મવિષયક પ્રેરણાશક્તિકબ્રુલ રાખવાની આપણે કાંઇ-

# ( २२१ )

એ ગરજ જોતા નથી, અને જો વળી કદી આપણે એમ કરવા ઇચ્છ્યું હાેત, તાેય આપણા સામેવાળિયા, જેએા, જેમ બીજે ઠેકાણે તેમ હિંયાં પણ આપણા સર્વથીસરસ મિત્રા થઇપડેછે, તેઓ તેમ કરવા ૨ત નહિ. ધર્મ તે એક ધર્મવિષયક બુદ્ધિ અથવા બુદ્ધિ-શક્તિ (faculty) શી હોના થયાછે એવં સમજાવવું, તે એક સારીરીતે બાણેલી વસ્તુને માત્ર <mark>ય</mark>ાડી બાણેલી વસ્તુ મારફ્તે સમજાવ્યા જેવું થાય. ખરેખરી ધર્મવિષયક પ્રદુ અથવા ધર્મ-વેગ છે તે અનંતન સમજવાની શક્તિ છે. માટે આપણે પાતે જે માગ્યે છિયે, અને જે વિષે કાેઇપણ વિરક્ષ મતવાદિ વાંધા ઉઠાવી નહિ શકે તે—એટલે આ-પણી ઇંદ્રિ અને છુદ્ધિ---અથવા બીજા શબ્દામાં બાલ્ચ તા એમ કે ઇંદ્રિચામાં જણાતી ગ્રહણ કરવાની આપણી શકિત, અને શબ્દામાં જણાતી આપણી સમજવાની શક્તિ, તેસિવાય કાંઇએ વધારે મુદ્દાની વાત પ્રાચીન આર્યામાટે આપણે માગી નથી. મનુષ્યપાસે એ કરતાં વિશેષ કાંઇએ નથી, અને વિશેષ છે એમ વિચાર્યાથી તેને કશા લાભ થતા નથી. તાેયપણ આપણે જાેઠગયા કે આપણી ઇદ્રિયા જે વેળા આંતવંત વસ્તુઓનું જ્ઞાન આપણને કરાવે છે, તેજ વેળા તેઓ જાયુક જે કાંઇ આંતવાનુ નથી, આયવા કાંઇ નહિતા જે હુછ આંતવાનુ થયું નથી, તેના સંબંધમાં આવ્યા કરેછે; કે ખરૂં જાતાં એ ઇદિયોના મુખ્ય હેતુ એ છે કે અનંતમાંથો અંતવાનને, અદ્રશ્ય-માંથી દ્રશ્યને, લાંકિકમાંથી અલાકિકને, અને જે સુષ્ટ્રિ હુજ રચ-નાદર્શક નથી તેમાંથી દર્શક દુનિયાંને ઉપજાવી, લંભાવી, ઘડીકહાડવી.

અનંતજોડેના ઈદ્રિયાના આ જાયુકના સંખંધથી ધર્મવિષેની કલ્પનાને પ્રથમ વેગ મળ્યા; પ્રથમ કાંઈ સંશય ઉભાયયા કે જે કાંઇ ઇદ્રિયા ગ્રહણ કરીશકે, તથા જે કાંઇ આપણી હ્યુદ્ધિ અને વાચાશક્તિ પકડી શકે, તેની પેલીમેર કાંઇ હયાત છે.

સઘળાધર્મનું ઉંડાંમાં ઉંડું મૂળ હિયાં હતું, અને સર્વની આગળ, પદા-ર્થ-પૂજા આગળ જેના ખુલાસા કરવા ઘટેછે તે ખુલાસા પણ એજ હતા. અંતવંત ઇંદ્રિયજ્ઞ પદાર્થાના જ્ઞાનથી માનસ કાં નહિ સંતાશ પામ્યા દાય; તેના મનમાં કદી પણ એવી કલ્પના કેમ દાપ્પક્ષ થવા પામી કે દુનિયાંમાં જે કાંઇ તે સ્પર્શથી જાણી શકે, સાંભળી અથવા જાેઇશકે, તેસિવાય બોજી કાંઇ છે અથવા હાેઈ શકે '—પછી તેને તમારે ગમ ેતા શકિત, આત્મા અથવા દેવતા કહેા.

વેદવિદ્યાના ખંડેરમાં ખાદકામ ચલાવતાં જ્યારે આપણુ પેલા નક્કર ખડકઆગળ આવી પોંહોંચ્યા, ત્યારે આપણુ ખાદવાનું કામ એટલામાટેજ ચાલુ રાખ્યું કે તે ખડકઉપર ઉબાકરેલા સર્વથી પ્રાચીન સ્તંભા માંહેના સઘળા નહિતા કેટલાક પણ આપણને હજી મળી આવેછે કે નહિ, તથા હિંદુસ્થાનના ધર્મના પાછલા વ-ખતનાં દેવાલયાને જે ઘૂમટ અને આરકાંથી ટેકા મળ્યાહતા તે છુટાંપાડીશકાયછે કે નહિ, તે જાવું.

અંતવાનની પેલીમેર કાંઇ છે, એ કલ્પના માનસના મનમાં એકવાર પેઠાપછી, તેને ગ્રહણકરવા અને તેને નામઆષવાના યત્ન કરતાં વિશ્વમાં સઘળે ઠેકાણે, પ્રથમ અર્ધ સ્પર્શ્વ, ત્યારપછી અસ્પર્શ્વ, અને છેલે અદ્રશ્ય પદાર્થામાં હિંદુએ તેને કેવી રીતે શાધ્ધા એ આ-પણે જોયુંછે.

એક અર્ધ સ્પર્શ્ય પદાર્થનું ગ્રહણ કરતાં માનસની ઇ દ્રિચા જાણે તેને કેહતા કે તે પદાર્થ તેના કબજામાં થાેડોકજ આવી શકે છે:– તાેપણ તે હિયાં છે એમતા તેને લાગવું. એક અસ્પર્શ્ય, અને છેલે એક અદ્રશ્ય પદાર્થનુ ગ્રહણ કરતીવેળા તેની ઇ દ્વિચા તેને કે હતી કે તે પદાર્થ તેના કબજામાં ભાગ્યેજ આવેછે, અથવા સમૂળા આવતા નથી:—અને તાેય તે હિંયા છે એમતા તેને લાગવું.

આ પ્રમાણે, અર્ધસ્પર્શ્ય, અસ્પર્શ્ય અને અદ્રશ્ય પદાર્થાથી વસાયલી એક નવી દુનિયાં ઉત્પન્ન થઇ, કે જે સઘળા પદાર્થા એવી કાઈ અમુક શક્તિ દર્શાવતા કે જેમને મનુષ્યની શક્તિસાથે સરખાવી શકાય, અને એ મનુષ્ય શક્તિનાં જે નામ હતાં તે નામ તેમને પણ આ-પી શકાય. આ નામામાંહેનાં કેટલાંક નામ, પેલા એક કરતાં વ-ધારે અદ્રશ્ય પદાર્થાને લગાડવામાં આવ્યાં હતાં; ખરેખર તે નામ સામાન્ય સંજ્ઞા થઇ પડ્યાં, જેમકે **અસુર**, જીવતી વસ્તુ, દેલ, પ્રકાશિત આત્મા, દેવ અસુર જીવતા દેવતા, અમર્તર્ચ, અમરા-ત્મા, જેવિષે આપણે ગ્રીક થોર્ટ્માઈ આથાનેલાઈથી, ઇતાલિ-યન દીઆઈ ઈન્માર્તેલસથી, અને પાચીન જર્મન અમર દેવ-તાથી બહુ સારીપેઠે જાણ્યછિયે.

વળી આપણે જાેશું કે બીજાં ક્લ્પાંતરાે, જેકે ખરાંજ ધર્મ-વિષયક છે અને માનસથી ઘણામાં ઘણી માનસિક કલ્પના જે-ટલી ઉપજાવીશકાય એટલાં માનસિક આપણુને લાગેછે, તાે-પણ સઘળાં માનસિક કલ્પાંતરાેપેઠે, તેમને ઇંદ્રિયજ્ઞ છાપ ઉપરથી કેવી રીતે નિપજાવી કાઢયાં, અનુમાન કરી ઉપ-જાવ્યાં, અને ઉત્પન્ન કર્યા—એજ ક્રિયા મારફતે નિયમ, સદગુણ, અનંતતા અને અમરતાની કલ્પના પણ નિકળી હશે. માંતસાથે મનુષ્ય પાતાની સાવધ સ્થિતિમાં જ્યારે પ્રથમ સંબંધમાં આવ્યા ત્યારે તેના મનઉપર જે અસર થઇ હતી તેજ માત્ર દેખા-ડવાને, તથા વળી જે કલ્પનાને આપણે હાલ બ્રહ્ય અને શ્રૃતિને નામે સમજ્યછિયે તે કલ્પનાં બીજાં થોડાંક વધારે ભાષણા કરવાનાં હાત, તાં હું બહુ પુશી થાત.

ગમેં તેટલું આ વાતથી ઉલટું કહેવામાં આવ્યું દેાય, તાેય એમ જણાય છે કે હિંદુસ્થાનમાં પણ વળી જેમને માંતે થોડોક વ ખત આપણાથી જીદા પાડચા હતા તેઓવિષેનાં વિચાર અને લાગણીથી ધર્મના ઘણા પૂર્વકાળનાં અને ઘણા અગત્યનાં કેટલાંક તત્વા ઉત્પન્ન થયાં હતાં, અને આપણા ભવિષ્યના અવતાર તથા ક્રરીના મેળાપવિષે જે તર્ક અને આશા પોતાની સત્યતાવિષે પા-તાનાં અનિવાયપણાંથીજ જેમ હજી આપણી ખાતરી કરો આપે છે, તેમ આપણી જ્ઞાતિના વડીલાની ખાતરીકીધીહતી, તે તર્ક અને આશાઉપરથી શ્રહાને પણ પ્રથમ ટેકા મળ્યા હતા. છેલે, એક કેવળ સ્વાભાવિક અને સમજપડે એવી રીતથી

# ( २२४ )

અકેકા છુઠા શ્રેષ્ઠ આત્મા અથવા ૨ વતાઉપરની આસ્થા— ઇશ્ઠે ધર મત કેમ થચા; જે બીજા ૨ વતા હવે વધારે વાર શ્રષ્ઠ રહ્યા ન હતા તેમની ઉપર પ્રમુખ **ટેંગેક** ઇશ્વરની આસ્થા— અનેકેશ્વર મત કેમ થચા; અથવા બીજા ૨ વતા હાય એવા સંભવજ મળમાં કાઢી નાંખીને એક ઇશ્વર ઉપરની આસ્થા— એકેશ્વરમત કેમ થચા— તે આપણે જાેશું છે.

તથા વળી, આપણુ જાેચું કે સઘળા પ્રાચીન દ્વતા માત્ર ખાલી નામ હતાં એમ જણાઈ આવ્યું. પણ જાે કે આ શાધ, કે-ઢલીક બાબદમાં નિરીશ્વરમત અને કાેઈ પ્રકારના છુદ્ધમત તરફ આ-પણને લઈ ગયા, તાય બીજી બાબદમાં એ એક નવા આર'ભ ભણી લેઇ ગયા, અને જે એક આત્મા દરેક વસ્તુના આત્મા છે, તથા જે આપણી ઇદ્રિયાથો ગ્રહણ થાય એવા સઘળા આંતવંત પદાર્થાની પેલીમેર અને હેઠળજ માત્ર નથી, પણ વળી આપણા પોતાના આંતવાન અહંકારની (Ego) પેલીમેર અને હેઠળ છે, તેવિષે, એટલે પરમાત્માઉપરની એક નવી આસ્થાભણી આપણને દારી ગયા.

હિંદુસ્થાનમાં જે સઘળાં મંદીર પાછળા વખતમાં પૂજા અને યજ્ઞ અર્થે ઉભાં કરવામાં આવ્યાં હતાં તે મંદીરો જે નક્કર ખડક ઉપર ટેકાે લઈ ઉભાંછે તે ખડકનું સર્વથી હેડળનું પડ આપણુ ખણીને ખુલ્લું મુક્વામાંજ હાલતરત સંતાશપામી આપણું ખાદ-કામ આપણને બંધ કરવું પડ્યું.

હિંદુસ્થાનનાં સર્વથી પ્રાચીન મંદીરાેની ચે જેવા પાયા આપ-ણુને મળ્યાછે તેવાજ મનુષ્યને હાથે ઉભાં થયલાં સઘળાં મંદીરાેના પાયા પણ હાેવા જાેઇયે એમ વિચારવા સામે મેં તમને ફરી ફ-**રો ઘો ચે**તવવાને ચથાર્થ વિચાર્ધ હતું. સમાપ્ત કરતાં, મારે ફરી એક વધારેવાર તમને એવિષે ચેતવવા જાેઇયે.

ખરેખર, તે નક્કર ખડક, એટલે મનુષ્ચનું અંતઃકરણ, સઘળે ઠેકાણુ જેનાતેજ હાેવા જાેઇચે ; તથા વળી કેટલાક સ્તંભ તથા પ્રાચીન ઘૂંમટ પણ જે સઘળે ઠેકાણું ધર્મ, શ્રદ્ધા કે પૂજા છે, ત્યાં જેના તેજ હાેય,

## ( २२४ )

પણ એની હૃદભાહેર આપણે જવું નહિ, ગમે તેમ દાચ પણ હૈ-મણા તા નહિંજ જવું જાઇયે. મને આશા છે કે એક વખત એવેા આવશે કે જ્યારે મનુષ્ય ધર્મના સર્વથી પેહેલાંના વિસ્તાર આવજાવ માટે વધારે અને વધારે સેહેલા કરવામાં આવશે. મને વિશ્વાસ છે કે આ ભાષણા આરંભવાના જે મને માટેા અધિકાર મ-ડ્યાછે, તે એ કામને માટે ભવિષ્યમાં મારા કરતાં વધારે પ્રવિણ અને વધારે દ્રઢપણે શ્રમ ખેંચી કામ કરનારા ઉભા કરશે; અને ધર્મવિદ્યા, જે હમણા તા માત્ર એક મનેચ્છાજેવી તથા એક બીજસરખી છે, તે વખત જતાં એ ઇચ્છાનું સફળ કાર્ય તથા એ બીજમાંથો હત્પન્ન થયલા પુશ્કળ પાક સરખી થશે.

જ્યારે એ પાક ઉતારવાના વખત આવશે, કે જે વેળા દુનિયાંના સઘળા ધર્મના ઉંડામાં ઉંડા પાયા ખુલા કરીને તેમની અસલ જ-ગ્યાએ પાછા ગ્રાઠવવામાં આવશે, ત્યારે કાણુ જાણું કે તેજ પાયા, ભાયરાંપેઠે અથવા આપણાં પ્રાચીન કાળનાં દેવલાનીચેની ઝુડદા દાટવાની ગુફાપેઠે, ગમે તે ધર્મનાં હાેચાછતાં, જે લાેકાની આ પૃથ્વી ઉપર આજના વખતના વિધિસ્થાપિત યગ્ના, પાર્થના અને ધર્મકથનવિશ સરજત લખાઇછે, તેમાં જે કાંઈ તેમને મળી શકે તેકરતાં કાંઇ વધારે-સારૂં, વધારેસ્વરૂ, વધારે પ્રાચીન તથા વધારેસત્ય મેળવવાને જેઓ અતિ-આતુર હાેય, તેમને એક આશ્રય સ્થળપેરે ફરી એકવાર કામ આવે; તથા કેટલાંક લોકો જે બાળકને છાજતા વસ્તુ, જેને તમારે જોઇ યે તા વંશાવળી, દંતકથા, ચમત્કાર (માજેજ) કે આકાશવાણી કહા, તે છેાડી દેવાનું શિખ્યાં છે, તાેપણ પોતાના અતઃકરણની બાળકપેરની શ્રહાથી છુટાપડી શહતા નથી, તેમને પણ કામ આવે.

હિંદુના મંદીરમાં, હ્યુહના વિહારમાં, મુસલમાનની મસજી-દમાં, યાહુદીના સિનગાગમાં અને ખ્રિસ્તિ લાકના ૨૧લમાં જેની પૂજા થતી હોય તથા જેઉપરથી ધર્માપદેશ થતા હાેય તેના માટા ભાગ જોકે પાછળ મુકી દેવામાં આવે, તાેય દરેક ધર્મવાળા પેલી શાંત ગુફામાં, જે તેને મન ખહું કિમતી વસ્તુ દ્વાય, જે તેને મન મુ-લવાન માતી---તે ભલે સાથે હોતા આવે.

હિંદુ (ખ્રાક્ષણુ), જેને આ જન્મવિષે સ્વાભાવિક અવિશ્વાસ છે, અને જેને બીજા ભવવિષે નિશ્શંક આસ્થા છે, તે પાતાની આસ્થા સાથે લેતા આવે.

**છુદ્ધ મતવા**ળા એક આના**ધ**ંત નિયમવિષે તેને જે ઇન્દ્રિય-જ્ઞાન થાયછે તે; એ નિયમને અનુસરતી વર્ત્તાણુક, અને તેની શાંત-વૃત્તિ લેતાે આવે.

**ુ સલમાન જા કાંઈ ન**િંદુ તા તેના મકાભાવ સાથે લેતા આવે

**યા હુદી, જે** એકઇશ્વરને સદાચાર ગમે છે, અને જેનુ. નામ ''હું હું'' કરી છે, તેને સુખમાં તેમજ દુ:ખમાં વળગી રેહે-વાની પાતાની શક્તિ **લેતા આવે**.

પ્રિ**રિત** આ સઘળાંકેરતાં જે વધારેસાર છે તે—એ વિષે જેમને શંકા હોય તેઓએ માત્ર પોતાની મેળે તે જાઇલેવા તું છે—એટલે ઇશ્વરઉપરની આપણી પ્રીતિ, પછી એ ઇશ્વરને તમારે ગંમે તા અનંત, અદ્રશ્ય, અમર, પિતા, પરમાત્મા કહેા, જે સર્વ વસ્તુનીઉપર, સર્વની ભિતર, સર્વની અંદર રહે છે,——જે પ્રીતિ મનુખ્યઉપરના આપણા ભાવમાં, જીવતાંઉપરના આપણા ભાવમાં, મુવાંઉપરના આપણા ભાવમાં, આપણા જીવંત અને અમર ભાવમાં, પ્રકટી નિકળે છે. તે પ્રીતિભાવ સાથે લેતા આવે

જે કે તે ગુફા હુછ નાની અને અધારી છે, તાેપણ કેટલાક મનુષ્ય, જેઓ બહુ મોંહે થતા ધાંઘાટ, બહુ દીપકથી થતા ઝળઝળાટ, બહુ મત વચે થતા વિવાદથી કંટાળી દૂર નહાસ છે, તેઓ આજે પણ તે ગુફાના દર્શન કરવા આવેછે. કાેણ જાણે એજ ગુફા વ ખતજતે વધારેપાહાળી અને વધારેપ્રકાશિત થશે, અને ભત-કાળનો ગુફા તે ભવિષ્યકાળનું મંદીર બની રેહેશે !

સ મા પ્ર•

| ૈષ્ટ                | ઓળ         | અશુદ્ધ              | શુદ્ધ                        |
|---------------------|------------|---------------------|------------------------------|
| 118                 | ٩८.        | મે                  | ગં                           |
| 116                 | ૨૭         | ગ્યાકશ              | ગ્નાકાશ                      |
| 79                  | ",         | વિષ્ણા              | વિષ્ણુ                       |
| ૧૨૩                 | U          | ચાર                 | ચારા                         |
| ૧૨૫                 | २८         | ન્ગેના              | नेने।                        |
| ,,                  | ૨૯         | હીલવાને             | હીલવાના                      |
| <b>१</b> २ <b>६</b> | 3          | પ્રાંણી             | પ્રાણી                       |
| ૧૨૯                 | <b>૧</b> ૯ | ઝીયુસ               | ઝિયમ્                        |
| 931                 | ່າ         | મત હતુ              | મત હતા                       |
| १३२                 | ч          | શુરવીર              | શૂરવીર                       |
| 236                 | પ          | ગ્યભિલાશા           | સ્પબિલાષા                    |
| १४२                 | ૧૭ મા      | 11-11(vital breath) | પ્રાણ્યી (એ શખ્દા વાંચવા નહિ |
| १४३                 | Ę          | માછળની              | માછળના                       |
| १४४                 | २१         | તેમાર્ગ             | તેમનું                       |
| 185                 |            | <b>ગ્ય</b> ભિશેક    | <b>ગ્ય</b> ભિષેક             |
| 986                 | २६         | વિશવાસ              | વિસ્વાસ                      |
| 141                 | २५         | ભેળા                | ભેળા                         |
| ٩43                 | 1          | ખીજી તરફ            | તથા ખીજાતરક                  |
| ૧ ૫૫                | २४         | મહુષ્સ .            | મનુષ્ય                       |
| 1 49                | હેડીંગ     | નારિ                | નારી                         |
| ૧ ૫૯                | ર          | સંસકૃત              | સંસ્કૃત                      |
| "                   | ٤          | થયું,               | થયું                         |
| ,,                  | ٩3         | અન્દમ:              | અહમ્                         |
| <b>٩٤</b> 3         | ٩          | केयेग               | નેઓએ                         |
| 156                 | २६         | ષ્યળીદ્યન 🦂         | ખલિદાન                       |
| 118                 | ૧૫         | ખાતરીપર્વક          | ખાતરીપૂર્વક                  |
| ૧૯૬                 | ર૧         | વ્યવહવાર            | ન્યવહાર છે.                  |
|                     | રહ         | મથ્યા               | ખઘ્યા                        |
| २००                 |            |                     |                              |

# શુધ્દિપત્ર.

e #91/97

| યૃષ્ટ | ઓળ           | ઞ્મશહ્દ                  | શુદ્ધ                      |
|-------|--------------|--------------------------|----------------------------|
| ç     | ૧            | બાકી                     | હવે બાકી                   |
| "     | ۲            | <b>પડશે</b>              | ષડશે તે આગળ વધીને<br>જોવું |
| "     | १६           | ચાયા                     | ચાયા                       |
| "     | ` <b>१</b> ७ | ત્રીજી                   | ત્રીજ્ય                    |
| ٢     | ૨૧           | ધન હન                    | ધન્ હન્                    |
| ٩٩    | ૧૨           | ઋચા                      | મ'ત્ર                      |
| १२    | રર           | શકિતચ્યા                 | શકિતયેા                    |
| ۶ ع   | १२           | ષ્રાચિન                  | પ્રાચીન                    |
| १८    | २२           | દીવસે                    | દિવસે                      |
| રર    | 12           | સમૂહ                     | સમુળું                     |
| ,22   | રપ           | સરીત                     | सरित्                      |
| ર૩    | ę            | સિંધ                     | સિધ                        |
| ૩૫    | ૧૯           | દીવ                      | દિવ                        |
| 35    | પ            | રહી                      | વૃદ્ધિ                     |
| ,,,   | ٩٠٩          | ઝ્મગર્                   | અજર                        |
| 39    | પ            | <b>ચો</b> ન્હા           | ચિન્હા                     |
| ,,    | k            | <b>ગ્ય</b> દિત્ય         | ગ્માદિત્યેા                |
| 80    | ٩٥           | વીવસ્વત                  | વિવસ્વત                    |
| "     | २६           | સુતુદ્રી                 | સુતુદ્રિ                   |
| "     | ૨૮           | ુ.<br>મરૂદવિધા, વીવસ્તા. | મરૂદદ્ધા વિતસ્તા           |
| "     | 26           | સુશામ                    | સુરોામા                    |

| ષ્ષ્ષ્ટ     | ઓળ     | અશુદ્ધ          | શુહ                      |
|-------------|--------|-----------------|--------------------------|
| 81          | २०     | નહીજ            | નહિજ                     |
| 83          | નાટ    | <b>ઉપનીશ</b> દ  | <b>ઉપનિષદ્</b>           |
| ४७          | ૧૫     | સ્ર્યમાં        | (ઍ શબ્દ નહિ વાંચવા.)     |
| <b>39</b>   | 15     | તેમાં           | સૂર્યમાં                 |
| 86          | 16     | ગ્મદ્રષ્ય       | <b>અ</b> મદ્રશ્ <b>ય</b> |
| 59          | ২৩     | એયંદા           | ર્ચ દાગ્મે               |
| પ૩          | Ŀ      | r.e-B           | ⊌ં દ્–ઉ                  |
| ",          | ٩٥     | ન્નતી           | અતિ                      |
| 19          | ૧૬     | દિયે <b>! સ</b> | વાસ્                     |
| ዣረ          | J.O    | દિયુ            | ų,                       |
| <b>ξ</b> 0  | ٦      | નિયમના          | નિયમવિષેના               |
| "           | ૧૫     | ભાષાણા          | ભાષણે                    |
| ६२          | 18     | સ્યોતિ          | સ્થિતિ                   |
| ,,          | ٩٤     | સ્વિકારલું      | <b>સ્</b> વીકારવું       |
| 14          | ₹4     | પ્રકાશીત        | મકાશિત                   |
| და          | 16     | વાતી            | હતિ                      |
| 96          | 13     | <b>व</b> हन्दी  | वद्दन्ति                 |
| د٦          | ٤      | ગ્રીક           | (श्रीક                   |
| ور          | k      | મેત્રા          | મેત્રા)                  |
| 18          | ٩      | ધાતું           | ધાતુ                     |
| 79          | ٩٢     | બીંદુ           | ભિંદુ                    |
| ده          | ર૧     | わき              | જાગ્યા                   |
| 66          | હેડીંગ | વિષ્તાર         | <u> પ્રસારણ</u>          |
| 60          | ২      | નિતિ            | નીતિ                     |
| <b>૧</b> ∞∙ | ş      | તવ્વશાસ્ત્ર     | તલમાનશાસ્ત્ર             |
| 305         | ર      | ઞસૂર            | ઞ્મસુર                   |
| "           | 15     | પૂશન અફિત્ય.    | પૂષનું આદિત્ય            |

## શાહજાદી ગ્ઞાલીસના ઞરણવિષે ત્રણ ઇંગરેજી ખેતો, ધી ઈનડિયન મ્યૂઝ ઈન ઇંગલિશ ગાર્બ, વિલ્સનવિરહ, નીતિવિનોદ, ઈત્યાદી વિષેના મતનો ટુંક સાર.

જેનરલ સર કેડરિક યોનસોનબી મહારાણી તરકથી લખેછેઃ-નામ-દાર મહારાણીને મેં ખેતા અને કાગળ આપ્યાં; તે ખેતાથી તે બાનુ ઘણાં પ્યુશી થયાં અને હુકમ કરમાવ્યો કે સંબઇવાળા મી∘ બેહેરામજી મલબારીને મારા ઉપકાર લખી વાળે.

•••••••કાગળ અને ખેતા નામદાર **રોહેનશાહબાનુ**આગળ ધરવામાં આવ્યાંછે. તે નામદાર કેઠેછે કે ''તમારા પત્રમાં લખેલાં આ ઘણી મેઠેરપાની ભરેલાં સંભાવના વચનાની હું દીધાજાનથી કદર યુજાુંછું, અને મારી વાહાલી દીકરી, પરીનસેસ આલીસ, હેસીની વડી ઉમરાવજાદીના મરણની દલગીરીમાં તમારા દીલાસાને વાસ્તે હું તમારા ઉપકાર માનુંછું."

દાર્મસતદના નવા મેહેલ, તાબ ૧૯ મી મે ૧૮૭૮.

હેસીની નામધાર ગ્રાંડ ડચેસથી મને લખ્યવાને હુકમ થયોછે કે તમારી "ઈનડિયન મ્યુઝ" તો એક નકલને વાસ્તે તે નામધાર તમારા ઘણાજ દીલા-જાનથી ઉપકાર માને છે. એ કવિતાના કેટલાક ભાગ નામધાર સાહાજદીએ અત્યંત દીલસા છથી વાંચ્યોછે, અને તમે એક પારકા દેશના રહેવાસી અંગરેજી કવિતા આટલા બધા રસ અને જોરા સાથ, તથા રાજશેવાના આવા વિચાર સાથ લખોછો, તે જોઈ તે નામધાર યહુ ખુશી થઇછે. તમાએ કેવી મતલ-ખથી નિસ કારપેનટરને એ પુસ્તક અપણ કીધુંછે, તે પણ તે નામધાર સાઠા વીતે સમજી રોકેછે, અને એ પુસ્તકની સાગાધ કબ્યુલ રાખતાં નામધાર સાઠા-જાદીને એઠદ ખુશી ઉપજે છે.

માનજો મને, પ્યારા સાહેબ, તમારા ઘણા ખરાદીલના બેરન નેસેબેક.

નામદાર **અર્લ નાર્થયુક** લખેછેઃ—મને નિસ મેનિંગની મારફતે તમારં પુસ્તક પોંહાેંચ્યુંછે, તેને વારતે હું ઘણે। આભારી થયાેહું. હું ઠીંદુસ્તાનના દેશી વિદ્વાનામાં સુધારેા થતાે જોઇને ઠમેરા ઘણે। ખુશી રહીરા ; અને મને જોતાં મોટા સંતાષ થાયછે કે મરનાર દાકતર વિલસન સુંખઇમાં જે બલાઇનાં ૧ કામને સારૂ વગ ધરાવતાે હતા તે હજીસુધી કાયમ છે, અને તેના માહાત પછી તેનાં આવાં સારાં કળ નિપજેછે. હું આપની ભવિષ્યની કારકીરદીમાં દરેક પ્રકારની કલેહ ચાહુંછું.

લંડન તા૰ ૨૩ મી કેખરવારી ૧૮૭૯.

તમે આટલી મેહેરખાની કરી મારી સાગાદ માટે તમારં પુસ્તક અને તેની સાથે મમતાજી કાગળ માકલ્યા તેને માટે મારા બહુ દીલાજાનના ઉપકાર કસ્કુલ રાખજો. તમારા પુસ્તકના ઉત્તમપણાવિષે, કવિતા અને વિચારની લચ્ચી શાક્તિવિષે, એક પારકા દેરાના રેહેવાસી થઈ ઈગરજી ભાષા ઉપર આવા કાસ્કુ રાખવે જે તમારી અસાધારણ રાક્તિ દેખાયછે એ ખધા વિષે, તમને એટલી ખધીતા સહાદત મળી છે કે, મારા કાંઇપણ સારા વિચારતા દરીઆમાં એક ટીપું પાણી સરખા થઈ પડે..... દાકતર વિલ્સનના રહા વિચારથી તમે ખુશી છેા એ વાજખી છે: કારણ, હિંદુસ્તાનના લોકોનો અને તેના લાભના એથી વધારે ખરા અને ઉમરાવ મિત્ર ખીજો થયા નથી.....

ું છું, પ્યારા સાહેબ, તમારા આત્રાકિત ચેવક, શાક્ત્સબરી.

પીક ડેલી, લંડન તા• ૧૦ મી માર્ચ ૧૮૭૯. તમારી માેક લેલી કવિતાની ચાપડી સાર હું તમારા ઉપકાર માનું છું. ચે ચાપડી મેં ઉલટભર વાંચી છે. જોકે તમે અમારી ભાષામાં લખાછા, તાેપણ હું જોજા છું કે તમે ઉગમણની સાચ્ચેરીમાં ભરપુર છેા. તમે મારે માટે જે ફડા વિચાર રાખાછા તેને સાર પણ હું તમારા ઉપકાર માનું છું. ..... હું છું, તમારા ખરા દીલના, જાન પ્રાઇટ.

તમારા તા• ૧૪ મી આગસ્ટના કાગળ અને તમારી "ઈનડિયન ગ્યુઝ" ની મેહેરખાનીબરી સાગાદથી હું ખુશી થઇછું અને મારા દીલઉપર અસર થઇછે. તમારી સાગાદસાર મારા દીલાજાનના ઉપકાર કપ્યુલ રાખજ્ય. ત-મારી પાને ૪૮ વાળી કવિતા અને તે સાથની નાંધ, અને પાને ૯૪ મે તમે જરતોસ્તવિષે આપેલી નાંધ મેં આવંત ઉલટથી વાંચીછે..... પાને ૮૦ વાળી કવિતા ઘણી તાજીખી પેદા કરનારી છે, તેમજ પાને ૨૫ વાળી. બીજાં, સિસ કારપેનટરને ચાપડી અર્પણ કરતાં તમારં લખાણ, અને દાકતર વિલસન, જે તમારા અને અમારા ખંને દેશે અને તેની જાતાને આવી રીતે ચાહાતા હતા, તેવિષે એસારા ઘણા દીલપીગળાવે તેવા છે; અને એવી બીજી ઘણી કવિતા હું તમને દેખાકું જે હું વખાછું છું...... અને હું એટલું પણ માગવાની હીંમત કરછું કે જરતોસ્તની પેલી પવિત્ર વા-છુીઓ, કે જે કદી જીની થતી નથી, તે થોડી થોડી અમારે માટે તથા હાં દુસ્તાનને માટે પણ જાહેર કરતા રહો. ..... પુદા તમારી મેઠેન- તને જરા વ્યાયજો. તે હમેરાના પિતા હીંદુસતાનને આશીરા દેજો, **ઈંગલંડન** આશીરા દેજો, અને એકેકનું બલું કરનાર એકજ કુટુંબ તરીકે આપણને સા-ચેજ ઉછેરજો. તે દાદગરના પ્યારના વ્યાતશ અને તેના સ્વરૂપના વ્યાક્તાવ્ય આપણા રાહાનુમા થજો. ક્લારન્સ નાઇટીંગેલ.

• તેક નામધાર મી૦ વિલિયમ ગલાડસ્ટન મિસ મેર્નિગને લખેછે. "હું તમાને મારી સલામસાય કહુંછું કે જે મેહેરપાનીથી તે કેતામ માકળી હતી તે મેં ઘણી પ્પુશી અને હાંસથી તપાસી જોઇછે. ફકત કામના દ્રપાણને લીધે વખતસર ઉપકાર વાળવાની મારી ફરજ મારેથી અદા થઈ ન-થી. જો તમા તમારા દાસ્તથી મારે વાસ્તે દરગુજર ચાહાશા, અને તમારી મારફતે મે ચાપાનિયાં માકલવાની રજા લઊછું તે જો તેમને પોંઢચાડશા તા તમારી મારાપર મેહેરખાની થશે."

આઇલ આવ વાઈટ, તા૦ ૧૬ મી મે ૧૮૭૮.

#### ઞારા પ્યારા સાહેબ,

તમારી "ઈનડિયન મ્યુઝ" ની સાગાદને વાસ્તે મારા ભઢુ ભઢુ ઉપકાર વાળુંછું. તમે આંગરેજી લખાસમાં તમારી કવિતાને કેઠેવી દીપાવાછા તે જોઈ મારું મન રંજન યાય છે, આને એપ્ટલુંજ નહી, તમારી પોતાની જખાનમાં તમે કવિતા લખીછે તે વાંચવાનું મને ખહુ મન થાયછે, કારણ મને કચા રાક નથી કે વત્તમાનપત્રોએ જે જે તમારી તારીક કરીછે તે તમાને ઘટેછે.

માનજો મને, તમારા દુરદરાજના પણ દીધાજાન દાસ્ત, આલકૃરેડ ટેનિસન.

નારહામ ગારડન્સ, આકસક્રર્ડ.

તમારી મેહેરખાનીબરી સાગાદને વાસ્તે હું ઘણા આબારી થયાછું. તમ આંગરેજી ભાષામાં કવિતા અનાવી રાકોછો એ વાત બેરાક તમાને ઘણીજ શા-ખાશી આપનારી છે.....જે જે કવિતામાં તમે એક ખરા દીદી તરીકે ધારોછો અને લખોછો, તે તે કવિતામાં હું તમાને એક ખરા કવિ તરીકે ઘ-ણાજ પીછાનું છું—મારા માટામાં મોટા ઉપકાર તથા તમા તરફની બલી મન-સની કટ્યુલ રાખજો; અને માનજો મને,

તમારા ખરા દીલના, એફ. મેકસ મચ્યલર.

લંડનની પાકરાાળા, તાબ્દ ઠી મે ૧૮૭૮.

..... તે ઉપરથી જણાયછે કે અમારી ભાષા અને વિદ્યાને તમાએ અજએખ જેવી હુદ સુધી અભ્યાસ કરી લાભ લીધાછે, અને અંગ-રેજ લોકા હીંદુસ્તાનના પોતાના તાખાના માલકની ગંજાવર વસતાને સુખી ક-રવાને ખાહેરા રાખેછે, એવું તમા સારી રીતે સમજોછા. મારી મરહૂમ ગે- દેનને તમા માન અને મહાખતથી યાદ કરાછા, તૈયી અમારા કુટુંબને ઘણે। દીલાસાે મળેછે, જેઓ એવા વિચારથી પોતાનું મન મનાવેછે કે, તે મરનારે હીંદુસ્તાનતરક જે જેહમત ખેંચીછે તેનાં જમાના જતાં વધારે ને વધારે સારાં ફળ નીપજશે, અને હીંદુસ્તાનની ઓારતાે ખશુરા કરીને **મેરી કારપેન** ટરે તેઓને વાસ્તે શું શું કીધુંછે તે લાંખા વખત યાદ રાખશે.

હું છું, પ્યારા સાહેબ, તમારા ખરા દીલના, વિલિચ્યમ બી. કારપેનટર.

લંડન તાબ્ ૭ મી મે ૧૮૭૮.

....કવિતાસંબંધી લખાણ કરતાં જે મેઢદ અને ગુચવણ ભરેલી ખારીકી જોઇએ છે તે પુરી પાડવાની તમારાંમાં અજાય જેવી શાકત છે એવું જણાય છે. વરડ જીવરથ કવિવિષે જે તમાએ કવિતા લખી છે તે ઉપરથી એવું સાયત થાય છે કે ચાલુ સદીમાં આ દેશમાં જે ઊંડામાં ઊંડી કવિતાની અસર છે તેના ભેદ તમે પાંત્રી ચુક્યા છેા, અને મને જોઇને હર પ ઉપજે છે કે તે કવિતી ગં-ભીર શિખામણ ભેદી નાખતા સંભાવથી તદન નવી જાતના વિચાર અને જો સ્સાના મારગ લીય છે. તમારી સઘળી કવિતાઓમાં હું તમારા દીખાચામાં જે ઉમદા ઉમદા આપો છે તે જોઇ રાકું છું, અને આ નાજી ક ઉમરે તમે આવી કવિતાની ચતુરાઈ દેખાડી છે તેને વાસ્તે દીલાજા નથી તમને મુખારક ખાદી આપું છું.

મંબઈના પ્રસિદ્ધ કવિ અને જાહેર લખનાર મીવ ખેઠરામજી મેરવાન નજી મલભારીએ થોડુંકની વાતઉપર અમને ત્રણ ઈંગરેજી ખેતા માકલ્યા હતા. આ ખેતાે મરહમ શાહજાદી આલીસની યાદમાં લખેલા છે. જે બા-⊌ંચ્ચ મી∘ મલખારીની "ઈનડિયન મ્યુઝ" નામની ચાેપડીની ભેટના ખદલામાં જે જોસ્સાદાર જવાય કર્તા ઉપર માકળ્યો હતા તેથી આ મીઠી મેહેનત માથ **લેવાનું એને મન થયું. કત્તાં સ્થાભીત ઈગરે** છે કવીતામાં ઈંગલંડનો માનીતી શાહાજાદીનું ઘણું સરસ ચિત્ર રંગવામાં કતેઠ પામ્યોછે. મી. મલત્યારી જન્મ કવિછે, કારણ તેણે ડુંક વયમાં ગુજરાતી ભાષામાં એક પુસ્તક લખ્યં હતું જેવું પુસ્તક કાંઈ પણ પારસીએ હિજ્સુધી લખ્યં નથી. વળી તે ઈ. ગરજી વર્ત્તમાન પત્રો અને ચાપાનીયામાં હમેરા લખાણા કરેછે. અને એવાં લ ખાણાનું લક્ષણ ત્ર્યછે કે તેની ભાષા ઘણી સરળ અને તેના વિચાર મહ દમદાર છે. એમના સ્વદેશીઓાના સંસારી અને નીતિ સંબંધી સુધારા વિષે એને મહજ કાળજી છે; અને એ વિષયો ઉપર જેવાં જોસ અને હીમતથી એ લ-ખાણા ચલાવે છે, તેમજ હીંદુસ્તાનના ઈંગલંડ સાથે શા સંભંધોછે તે ખરી વીતે સમજાવામાં જે મેહેનત લીએછે, તેને માટે ખંને દેશામાં એ કત્તાની ક-દર બુજાવી જોઇએ. આ દેરામાં આવા માણસાે મળવાજ મુરાકેલ છે.

> ઇંગલિશમન, તા∘ પ મી ઍપરેલ ૧૮૭૯**.** ----

નીચે અમે એક અતિસંદર ખેત છાપોયે છીયે. જે મીબ ખેડેરામજ મેં-રવાન જી મલખારી નામના એક યુદ્ધિમાન જવાન પારસીની કલમથી લખા-યલાછે. એ ખેત મરહમ શાહાજાદી આલીસની યાદદાસ્ત માટે લખેલાછે. તેમાં જે કરણારસ અને સંભાવ છે તે ઘણા ઊંડા તેમજ અંતઃકરણના છે. સ્ત્રીજાતની એંષ્ટતાની જે લખનારને મન પ્રતિમા છે તેના એણે જે ઉમરાવ ચિતાર કઠાડયોછે તે વખ્યાપ્યાવિના આપણને ચાલે નહી. મીગ બેહેરામ છુએ એ અને કેટલાક બીજા યેતા નામદાર શેહેનશાહબાનને માકલ્યા, જેઓ તર-કથી તેમને ખેઘણા કુદરદાન ઊત્તર મળ્યા ..... એક જીવાન પારસી લખનારને એ ખહુ માટું માન છે, અને ખેરાક જે માટી ઝુકિ તે ધરાવેછે તે ખીલવવામાં અને ઔથી પણ માઠી કતેહ મેળવવામાં સુંભાઈ ગેઝેટ, તા• પમી માર્ચ ૧૮૭૯. એથી એને ઉત્તેજન મળશે.

..... આથી કરી કર્તાની સુદ્ધિ અને લાયકીને ઘણા જેન્મ મળેછે. આ જીવાન શાહેર અને જાહેર લખનારની કારકીરદી વિષે અમે સૌથી સરસ આરા માંધીય છીએ. કલકતા સ્ટેટસમેન.

.....જે વિચારમાં ઉમદા અને ઈભારતમાં સાક અને સાહામણાછે. આ ખેતાની એક નકલ મીગ્ મેહેરામજીએ નામદાર શેહેનરાહભાન ઉપર माइली. लेगोगो ल्यारे जोयं के दिहरतानना गोक देशी आ रीते शुरू अने ही. લપજર ઈંગરજી કવિતામાં પાતાના જીગરથી તેમ્પાને દીલાસા આપેછે, ત્યારે તે નવાઇ જેવા વનાવથી નામદાર શેઠેનશાહભાનના દીલ ઉપર ભઢ અસર થઈ \* \* માં બહેરામજીમાં યુદ્ધિ અને લાયકોનું માટું અસલપણ છે, અને કદરતે તેમાં કવિતાની જન્મથીજ ઘણી તિક્ષણ યુદ્ધિ મુકેલીછે. અંગરે છ ભાષા ઉપર ઐમના કાબ્રુ ઘણા અજાયબ જેવા છે. અમારા જાણવામાં છે કે મા • બેઠેરામ છ પશ્ચિમ હિંદુસ્તાનના જાહેર લખાણ સાથે નાસખત ધરાવછે: આને જો મીગ ગ્લાડસ્ટન, પ્રેાર્કેસર મેકસમઆલર, ડાકટર કારપેનટર, મીગ્ટ-નીસન અને એવા બીજાઓની સહાદતની કાંઇ પણ કિંમત હાય. તા તે પ્રમાણ સારી સલાહથી મીબ્ ખેઠેરામજી દુનીઆમાં એક દીવસ નામ કરશે. દેશી-ચાર્ચ ખરખર ચેચાથાં મગર્ રહેવું જોઇએ.

મદરાસ એથીનીયુમ, તાબ ૧૫ મી માર્ચ ૧૮૭૯.

મી૰ મલભારીને વિલાયતના કેટલાક કેળવણીખાતાના તથા વિદ્રાનમંડળના મહાન પુરૂષો તરફથી માનપત્રો મળ્યાં છે: પણ ખરં જોતાં એમને એવાં માન યત્રોની કરી જરૂર નથી: કારણ એમનામાં જતી યુદ્ધ ઘણી જોવામાં આવેછે. ભયારે આપણો એ વાત યાદ રાખ્યે કે, મીબ મલભારી એક પારકા દેશના લ-ખનાર છે, અને હુછ એ કુકત છેાકરવાદી વયમાં છે, ત્યારે આપણે એની કલ-2

ભાષા સ્વચ્છ છે, ઉપમાંગ્યા ઘટલી છે, અને ઝમક અચ્છી કતે-ઢમંદ છે. આ રીતે જોતાં મીબ્ મલખારીની કવિતા બીજા સંઘળા હોંદી કવિગ્રાના લખાણથી સરસછે ચ્ચેટલંજ નહી, પણ ઘણાક અંગરેજ ક-વિગ્રા, જેચ્યા સહરાવી મુકેલી અને કઢંગી ઇબારતમાં લખેછે, અને જેચ્યાને પ્રજાતરકથી બહુમાન મળેછે, તેમના કરતાં પણ સારી છે. આ દેશના લખનારને અંગરેજી જોહેર લખાણ કરતાં જે સ્વાભાવિક મુસીબતા નરેછે તે મીબ્ મલખારીચ્ચે આજાયબ જેટલે દરજજે પસાર કરીછે.

ટાઇન્સ આફ ઈનડિયા, તા∙ ૨૭ મી માર્ચ ૧૮૭૯.

મી૰ મલખારીની ઉમરદરાજ અને ખાલખાલા!

હીંદુ પેટરિયટ.

સરકારી મેહેલ, સીમલા, તા• ૧૮ મી જીન ૧૮૭૮.

નામદાર શૈહેનરાહિત્યાનુના કરમાનની રૂહે, નામદાર ગવરનર જેતરલ મને લખ્યવાને કરમાવે છે કે, તમાંગ્ય નામદાર શૈહેનરાહભાનુની સુભારક કબ્રુ-લાતને વાસ્તે તમારી "ઈનિડિયન મ્યુઝ" તી ગ્યેક નકલ માકળી હતી, તે ક-બ્રુલ રાખી નામદાર શૈહેનરાહભાનુ તમારા ઉપકાર માને છે.

-0-

હું છું, સાહેખ, તમારા તાખેઘર, છ. પો**મરોઈ કોલી,** કરનલ.

ગવરનર જેનરલની કાંપ, પરેલ તાબ ૨૦ મી ડીસેમખર ૧૮૭૬. તમારા સાલમીના કાગજની પાંહાંચ ઉપકાર સાથે કહ્યુલ રાખવાને મને નામદાર ગવરનર જેનરલે કરમાવ્યું છે, અને તેના જવાબમાં જણાવવાને મને તે નામદારે કરમાવ્યું કે તમારી કવિતાની કીતાબ કહ્યુલ રાખતાં તે નામદારને મોહોઠી ખુશી ઉપજે છે.

હું છું, સાહેબ, તમારા તાખેદાર, ચ્યો. ટી. બર્ન, કરતલ.

નામદાર શેહેનરાહભાનુની વડી દીકરી અને જરમનીના શેહેનશાહની વડી વહુના ખાનગી સેકરેટરી લખેછેઃ--- " … … … … ખીજાું એજે, નામદાર શેહેનશાહજાદી તમારી ઘણી મેહેરબાની બરી એના-યતને વાસ્તે તમારા દીલાજાનથી ઉપકાર માનેછે." આરગિલ લાજ, કેનર્સિગટન તા∘ ૨૫ મી ને ૧૮૭૯. ત**ઞાગ્ય** મારા ઉપર આટલી મેહેરખાની કરી તમારી અંગરેજી કવિતાની એક નકલ માકલી તેને વાસ્તે હું તમારા ઘણા આભારી થયા છું.

હું છું તમારા હેશાનમંદ શેવક, આશ્ગીલ.

મને ઠાલ કહેતાં પરમસંતોષ થાયછે કે હું અને ઘણીજ ઉત્ર પ્ર સુદ્ધિ અને ચાલચલણુના તથા અસાધારણ વિદ્યાસંબંધી લક્ષણ ધરાવતા જાવાન સમજી છું. મીગ્ મલખારીએ ઠાલ મને પાતાની ઈગરજી કવિતાના થાડાક નસુના વાંચવા આપ્યાછે. આ કવિતા ઉપરથી દેખાયછે કે આ સુદ્ધિમાન જીવાન કત્તાને ઈગરજી ભાષાનું અસાધારણ રીતે ખારીક સાન છે, અને મને લાગે છે કે એ કવિતા એક જાતિ સુદ્ધિમાન મગજ, કે જેને ઊંડા વિચાર કરવાની અને નવિન તેમજ સુધુક્ત ભાષા વાવરવાની ટેવ હાેય, તેવા મગ-જની પેદાસ છે.

ર ક મી અકટેાબર ૧૮૭૫.

ળન વિલ્સન, ડી. ડી.

..... એ કવિતા ઉપરથી જણાયછે કે કર્તામાં એક અસાધારણ સ્વતઃકૃષ્પના તથા કવિલ્વભાવ છે; અને એણે ઈંગરેજી કાવ્યરચના અતિ સ્તુતીપાત્ર રીતે વસ કરી છે.....હું ધારંછું કે મી૦ મલખારીને પોતાની કવિલ્વખુદ્ધિ ખીલવવાને દરેક જાતના આરારા ઘટેછે. ૧૫ મી જાનેવારી ૧૮૭૬. ટી. બી. કર્કેહમ.

.....એક પારકી ભાષાની કવિતા ખનાવવામાં તમે જે ચતુરાઇ દે-ખાડી છે તે તમારી સુદ્ધિની માઠી સાખીતી છે; અને તમારી કવિતામાં જે જે વિચારા સમાવ્યા છે તે તમને ઘણા જસ આપનાર છે. તા• ૧૬ મી ડીસેમ્બર ૧૮૭૭. વિલિયમ વર્ડઝવર્થ.

.....હું તમારી ઈગરેજી કવિતા વાંચી ગયેલ્હું, અને દેશી કર્તાની કલમયી ઇંગરેજી કવિતા જે જે મારા વાંચવામાં આજ દીન સુધી આવી છે. તેમાં તમારી શ્રેષ્ઠ છે એમોટે તમને દિલાજાનથી સુખારકળ્યાદી આપુંછું.

તાબ બની જાનેવારી ૧૮૭૭. જેમસ ગિખ્સ.

.... મને કશા શક નથી કે તમને જેઓાએ માનપત્ર આપ્યાંબ્રે તે-આએ તમારી પિછાન ખરાખર કરી છે. તમારી ભાષા સુધારવામાં તમે જે શુભ દાખલા તમારા સ્વદેશિઓાને આપ્યાેછે તેને માટે તમને માટી સાખાશી ઘટેછે એવું હું માનુછું. ગોનવિર વિલિચ્યમ્ઝ. •••••• ગ્રેપ પુસ્તક ઉપરથી જણાયછે કે તમને ઈંગરે છ ભાષાની કવિતા ઉપર જાતિભાવ ઘણે। છે. ••••• જીવાનીના પ્રયત્ના જે સ્પારાા આપેછે તે પાર પડશે એટલુંજ નહિ, પણ તેથી પણ વધારે સારાં કળ નિપજશે.

રેમન્ડ વેસ્ટ.

ખેરામજી મેરવાનજી મલખારી એ નામ આજકાલ પારસી આલમમાં મરાહર થઇ રહ્યું છે. હીંદુઓ એ નામને પોતાની જાતના જેવું ગણે છે. પાર-સીંગ્યો ગેમ નામથી મગરખછે, અને ઈંગ્રેજોખી ગેમ નામના અવાજથી મગન છે. ઐવા માણસની તવારીખ જાણવા જોગ દાેવી જોઇએ. . . . . . . . થાડાક વખત પછી સરતના લાગ્મેકોવાલા અને વીદવાન પાદરી તેલરને હાથ ઐપ કવીતા ગ્યાવી. તેને એપટલી તાે તે પસંદ પડી કે મરહુમ ડાકટર વીલસ નને ચીઠી લખી. ડાકટર વીલસનની દસતગીરીથી કવીતાનું પુસ્તક છપાયું. તેના ઉમદા વીચારા અને લખવાની છટાને લીધે એક જવાન પારસી આવું લખે એ મનાએ તેવું લાગી ગ નહોં. પણ પાછલથી એના કરતાં વલી સારાં પુસ્તકા નીકથ્યાં તારે સંઉતી ખાત્રી થઈ. ડાકટર વીલસને મી૰ ખેરામજીની પારસી. હીંદ્ર અને અંગરેજ ત્તાતમાં આગેવાંનાની આેળખાણ કરાવી. આ સઘલા-ઔામાં ઔયોને માટું માનછે. તેમજ વીલાગ્યતના શનશાહાયનુથી તે માટામાં માટા ઉમરાવા અને વીદ્રાનાથી એ ગગઠસ્યને કેવાં માના મલીયાંછે. તે આએ કટારામાં બે વખત લખી જણાવીયું છે. એવાં માના મેળવવામાં દેશીઓ શું પણ અંગરેજો ઘણાં કાંકાં મારેછે. એવાં માના ૨૫-૨૬ વરસની નાજીક જ-વાનીમાં મેળવીઓ છતાં શેઢ ખેરાંમજીમાં જરાબી તંકાબરી આવી નથી. તે-ઔા ખરી રીતે ઘણા રાંક, એકમારગી અને દયાલછે. ⊳જીસધો પોતાની સા-દાઈ છેાડી નથી. તેઓ માટા અભયાસીછે, અને કેટલીક ભાષાઓનું અછું સાન ધરાવેછે. પોતાની ઝુદ્ધિને વાસ્તે તેઓ જરા મગરૂરી રાખતા નથી .... એએાની મારકતે ઘણાઓાના કાંમ યાએછે. પણ તે ખધાંથી પાતાનું નામ અન લગ રાખેછે. પોતાની હલાલ મેહેનતની કમાઇના મોટા ભાગ તેઓ ગરીબ ગુરબાંગ્યા અને અભીઆસીંગ્યાપર ખરચેછે ..... તેગ્યા ઘણાંગ્યક માટા અને વગવાળા ગરહસ્થા સાથે કાગજ પતરના વેઠવાર રાખેછે અને પાતાના વખતના મોટા ભાગ પારકાનાં ભલા ખાતર રાકેછે. એવી છંદગી ખરે નકલ કરવા જોગછે ..... . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

ળામે જમરોદ.

તા• ૫ મી એપ્રીલ ૧૮૭૯.

…… એક ઉધરતા પારસી લખનાર તરફ યુરાપ અને હીંદુસ્તાનના નામીચા નરા કદરદાની ખતાવે એ એક નવાઈ સરખા ખનાવછે. એ કાગ-જોમાંના કેટલાક વીચારા જાણવા જોગછે, અને જેઓાનાં તે કાગજો લખેલાં છે તે મહાપુરશાના નામથી એ વીચારા વધારે જાણવા જોગ થઈ પરેછે…

0-

જે મહાપુરૂશોના મત ઉપર ટાંકયાછે તે મત ફકત મેળવવા ઐજ એક મગરૂરી ભરેલા હક છે. એ હક પક્સાથી મળતા નથી. એ હક ધનવાંના જાણતાખી નથી. એતા વીદ્યાના હક છે. એ વીદ્યાનંદ વીદ્વાંનાજ સમજે છે. ધનવાનાના વારસા કરતાં વીદ્વાનાની પ્રસંનતા વધારે કીમતી વારસોછે.

તા ર૭ મી અકટાેખર ૧૮૭૮. રાસ્ત ગોકતાર.

એક પારસી ગૃહસ્ય જેની કવિ અને ગદ્ય લખનાર તરીકે રાક્તિ ઘણા વખતથી અને ઘણી મોહાળી પીછાન પામીછે.

માર્ચ ૧૮૮૦.

એક ઘણાજ રાક્તિમાન અને જનુની જાહેર લખનાર જેની ઝુદ્ધિએ અન્ તારથીજ વિદ્વાન મંડળમાં નામ કાધું છે. જાહેર લખનાર વરીકે એણે ખહુ લાભકારક અનુભવ મેળવ્યોછે, અને એપનાં જાવી ઝુદ્ધિ, ખુરામીજાજ અને હાસ્યરસની રાક્તિને સંપૃશે વીતે વાપરવાને મનુષ્ય સ્વભાવની એની પ્રેરણા-થીજ તપાસ કરી લવાની રાક્તિથી સારી તક મળેછે.

રૂખરવારી ૧૮૮૦.

રોોર્ષ અને ઉમંગથી ભરેષા એક જવાન જાહેર લખનાર જેને અમે ઘણી માઠી વિદ્યા સંબંધી ચુદ્ધિ ધરાવતા જાણીએ છીએ ………પશ્ચિમ દાંદુ-સ્તાનના જીદા જીદા વર્ગો અને જાતા વિષે એનું ત્તાન પૂર્ણ અને ચાકસ છે ; અને સંસાધી સવાલા વિષે તકરાર કરવાની ચતરાઇમાં મનમાહક ચિતાર રાઠિત અને રસુછ સ્વભાવ સાથ તે જે વિવેક અને યાગ્યતા દેખાઉછે તે ઘણાજ થાડા લખનારમાં મળી આવે.

ર્ફુખરવારી ૧૮૮•.

મી૰ યેહેરામજી મેરવાનજી મલખારી, જેઓ પેહેલા પારસી કવિ તરીકે પ્રખ્યાત છે, તેમણે થાડા વખત ઉપર "ધો ઘનડિયન ગ્યુઝ" નામનું ઇગ્રેજી પુસ્તક છપાવ્યું હતું • • • • • • એ કવિતા બહુ રસીક છે અને લખાણ સરળ અને મધુરં છે. સંબાઇ ગેઝેટ.

અમે મીબ્ મલખાવીને ''ઇનડિયન મ્યુઝ" ના કર્ત્તા અને ''ઇનડિયન સ્પેકટેટર" ના અધિપતિ તવીકે એપની કિત્તિથી એાળખતા આવ્યા છીથે. એપની કવિતા એક અજાયબ જેવી પેદાસ છે, ભ્યારે આપણે જોઇએ છીએ કે તે એક પારસીની અને ફકત એકવીસ વરસના પારસીની લખેલીછે. ઈ-ગ્રેજી બાષા ઉપર જે એપના કાલ્ય છે તે નહી મનાય તેટલા ખોરોળોછે, અને

www.umaragyanbhandar.com

ખોઞ્ગ્બે રિવયુ.

થીઓસોફીસ્ટ.

## દખણ હેરલડ.

ચામની લાચી સુદ્ધિ, પરમાર્થ દેશાબિમાન અને એકનિષ્ઠા વિષે અમારી એન મની જોડુ ખાસ આળખાણથી સાક્ષી આપોએ છીએ. અમને લાગેછે કે જે ચ્ચેમને બરાબર ઉત્તેજન મળેતા ચ્યેક દાઠાડે સંબઇમાં ચ્યેક આગેવાન થઇ પડશે.

| <b>ગ્ય મરત</b> ં | ખઝાર | યત્રિકા. |
|------------------|------|----------|
|------------------|------|----------|

1200.

ચ્ચેની કવિતા સાખેત કરે છે કે ચ્યેનું મન ઉમરાવ વિચારાયી ઉસકેરાયલં છે. અને આ દુનિયામાં શું યાગ્ય છે અને શું અયોગ્ય છે તે સારી પેડે સમજતો દેખાય છે, અને મિત્રોચાર અને સાનંદાર્શ્વર્યની એમાં બહુજ જોસદાર શકિત છે. આ સંઘળા ગુણા કવિના કામ માટે સારો પાયો છે. અમેની કલ્પના વળી સંભાવિક અને ચેંપળછે. અને કવિતા અનાવામાં એને સલભતા છે. \* \* \* ચાના લખાછા સઘળાં અસલ છે. ઇંગ્રેજી ભાષા ઉપર ઐના કાલ્ય અજાયભ જેવા છે.

٩८७८.

## જરનલ નેશનલ ઇનડિયન એસોસીએશન.

મા૰ મલબારી દેખીતી રીતે માઠી ઝુદ્ધિ ધરાવછે; ઈંગ્રેજી.બાષાનું એને પરિપર્ણ સાનછે, અને ઈંગ્રેજી બાષા સાથે એણે ઇંગ્રેજ લોકામાંના સોથા એપ્ટ સદગુણા અને જાસ્સાના અનુભવ મેળવ્યો છે.

9606

દખણ હેરલ્ડ.

ઐક પારકા દેરાના રેહેવાસી ઈંગ્રેજી, અને વળી ઈંગ્રેજી કવિતા, આવા स्वय्छ रस आने एंडा वियाराथी लर्फे को लोध धंग्रेलोने सह संतेष यते। હશે. એ કવિતા યહુ આસાજનુક છે, ભાષા શુક્ષ છે, અને વિચાર પેહે-લાંયા છેલાં સુધા ઉમદા છે. કર્તા મોટી ઝીલની આશા આપેછે.

1676

પુના ગ્યાયઝરવર.

ખાખદ છે તેના ખહુજ ઊંડા સંભાવ દરરાવિછે. એના વિચાર મૂનને ઊંચા કરે તેવાછે. અને અને વાણી સ્વતઃકહિયત છે. \* \* \* કર્તાએ મહાન દાકતર વિષ્સનની મિત્રતાના મોટા લાભ ભાગવેલા દેખાયછે. પોતાના કાં-ઈક લખાણસમે તે અસર કારક રીતે કહેછે કે "મારે જે છે તે સઘણં તેને પ્રતાપે". ંઆવા મિત્રના ગુણ ગાતાં કવિના હૃદયના સૌથી સરસમાં સરસ જોરસા ઉભરાઈ આવવા જોઈએ ; અને કેટલાંક ભાષાંતર આપણા આગળ છે તે ઉપરથી જોતાં દેખાયછે કે એ પુસ્તક દેશી ભાષાનું એક ભૂષણ છે. પાર-સીચાર્ચ પોતાના જાવાણ કવિથી મગરૂખ રહેવું જોઇએ. ખીકન,

-0-

9296

"વિષ્સન વિરહ" નામનું રચેલું શુજરાતી કવિતાનું પુસ્તક તમે મારા આભિપ્રાય શાર માકળ્યું તે પોહાંચ્યું. આ કવિતારપ પુસ્તકની ભાષા ઘણી સરળ, શહ અને રસીકછે. આ પુસ્તકમાં "સતિ શિરામણા" એ મથાલા નીચેની લાવણા અને એમાંનાં બીજાં કવિતા એકથી વધારે વાર વાંચવાને મન લલ-ચાવે એવાં છે. વિનાયક વાસુદેવ.

9696

ચ્ચેવા મહા વિદ્વાનનું ચરિત્ર ટુંકમાં આપે જે લખ્યું છે, તેમાં હીદુસ્તાનની ખધી રેયત તરકથી એક જરૂરનું કામ કર્યું છે. એ કવિતાની ભાષા શુદ્ધ ગુજ-રાતી છે. ચાપડી ઘણી વખાણવા લાયક છે, માટે હું આશા રાખ્યું છું કે ઐના એાહોળા કેલાવ થશે.

#### દલપતરામ ડાહ્યાભાઇની ગ્યાશીષ.

🕰 પસ્તક વાંચી હ પ્રસન થયે છું; કારણ, દાકતર ઉલસનનું નામ તેના ખહ શભ ગુણોને લીધે ખહુ માનને યાગ્ય છે. તેની કીર્તિ ગાઈ તેમે કૃતસતા ખતાવા છે, તેથા તમને પણ ધન્ય છે. તમારી ગુજરાતી અને ઈંગ્રેજી લખ-વાની શકિત તા હવે પ્રસિદ્ધ છે. તમારા પ્રયમ પુસ્તક "નીતિ વિનાદ" ય-છીના પુસ્તકમાં સંવૃદ્ધિનાં સારાં ચિન્દ દૃષ્ટિચ્ચે પડેછે. સારા વિચાર, સારી રચતા, અને સારી કલ્પના ચે સર્વમાં વરિ જોઈ સંતાષ થાયછે. દેશ કલ્યા-શના શુભ કામામાં તમારી સંવૃદ્ધિ અધિકાધિક થાવા એવી ઇસરને પ્રાર્થના છે. મનસુખરામ સુર્યરામ.

•**મી• મલખારીનું** ત્રીજી પુસ્તક મરનાર દાકતર વિલસનની યાદદસ્તમાં ગુજરાતી કવિતામાં કરેલું છે. ઐ જાતનું એક અજાયય જેવું પુસ્તકછે; અને અમને આશા રાખ્યે છીએ કે કત્તાંએ પોતાનીજ ભાષામાં એ મહાન પુરૂષની જુંદગીના હેવાલ મનમાહક આકારમાં આપ્યોછે તેથી વાંચનાર ઉપર વ્યસર ચયા વિના રહેથે નહી.

-0-

મુંબઇ ગેંજ્રેઠ.

9603

, મુંભાઈ હુજી પોતાના પ્રખ્યાત પાદરી, જે ગયા જમાનામાં તેના એક મા-રામાં મોટા ભલું ઇચ્છનાર ગ્યને મહા પ્રવાપી ભુષણ હતા, તેને ભુલી ગઈ નથા. ધર્મોપદરાક, વિદ્યાન, ગ્યને જગતપ્રેમી તરીકે આ કવિએ પાતાના નાયકને સ્તુત્ય પણ સુશાભિત ભાષામાં ત્યિતાર્યોછે. ઐના કવિતામાં દેખા-યછે કે કર્તાઓ ભાષાને વસ કરી છે. ભાષા મધુરી છે, અને વર્ણન, ઉપમા, રૂપક, આદી કવિલ્ય સાધનાથી પુસ્તક પ્રષ્ટુલિત કર્યું છે. આ પ્રૈદેરના દેશી ગૃહર્યો જેઓ ખુદ્ધિમાન જવાનાને ઉત્તેજન આપવામાં મગરૂબી માને છે, તેઓ મી• મલખારીના ગ્રંથાની કદર હાજશેજ; અને જેઓ બાષાવત્તાછે

## ૧૮૭૮

વી રહીછે એમ નથી. તેના પુસ્તકે હમને કેટલાંક બીજાં કારણસર વૃષ્ઠ કીન ધાછે. ..... અમે ખરેખર કહીયેછ કે કાવ્ય જેવી તાજીક વસ્તુતાં ખરી વલના કરવાને પણ ઇચરી અંરાની આગત્ય રહેછે; અને કાવ્ય રચના જેમ સેઠેલી નેયા તેમ કાવ્ય રચનાની સમજણ પડવા એ હાંસીએલ નેથી. વળી કવીતાનં પ્રયાજન માત્રા મેળવવામાં કે રાગડા ખેસાડવામાં નથી રહ્યું, અને ખરી કર્યો-તાનાં લક્ષણમાં કાનની મીઠારા એ મુદાની વાત નથી. પણ કેવીતા નામ તેનેજ આપવું ઘટારત છે કે જે મનને તથા ત્રાનેદ્રીઓને હીલવે, વીચાર તીવ કરી સુષ્ટીનો ઐાળખ, કુદરતનું ભાન, ઇલરી મહતા અને સંસારી વાતાને પ્યુરા-નુમાં આકારથી આંખ આંગળ ધરે, અને જેથી કે ટુંકમાં માણસ જાત શ્રષ્ટ અંને ઉત્તમ દરાાને પહેાંચે. આવી એક કવીતા ખેરાક મીબ્ મલેબારી રચતે જણાયછે, અને પારસી કાેમના સઉ સુત્ત માણસાેને એ ખુશી પેદા કરવા સ-રખું છે. .... મણ તેના વીચાર ભ્યારે હને ઘણા ઉમદા દીઠા અને કદરતને તેણે સારી રીતે પોછાનેલી જોઈ, ત્યારે ખેચીત અમને તેને વાસતે ેંગેગા વીચાર પેદા થયે. મી∘ મલખારીનું તેા ગદ્ય પણ કાવ્ય પ્રકારમાં ભળતું દેખાયછે, અને ''વીલસન વારહ" ગ્રંથના જે તેએ અરપણપત્રીકા લખીછે તે એક નમુનોછે. ૩ છ ફેબરવારી ૧૮૭૮.

------

..... અને તેના વાંચનારાઓ માત્ર આનંદ પામતા પારસીજ નહીં.

પણ સાનંદાદ્ધર્ય પામતા હીંદુ ગ્યા પણ હાય તેમાં કંઈ નવાઇ નહીં. મી∘ મલત્યાન રીની ગુજરાતી ભાષા કુકત શુધજ નહીં, પણ શુધમાં શુધ કહીયે તા ચાલે, જેના નમુના બીજો કાઈજ નહીં પણ એક ઊંચી જાતના બરાહમણ અથવા સંસકરત શીએલા બીજા હીંદુની કુલ મથી આરાા રાખી રાકાય. પણ " વીલસન વીરહ" ના કતા મીબ ખેહેરામજી મેરવાનજી મલભારી-ની ગ્રંથકર્તા તરીકેની સંઘળી પ્યુખી એકલી શધ ગુજરાતી ભાષામાંજ આ-

તા૦ ૨૭ મી જાનેવારી ૧૮૮૦.

..... ચ્યેમનુ ''લીલસન લીરહ" ચ્યેમના માનમાં લખનાર તરીકેજ નહીં પણ શાઐર તગોંકે વધારા કરનારંછે. પીંગલને ખાસીક કાયદે કવીતાએ। કરવી મુરોકેલ છે, પણ તેમાં રાગ્મેરી અથવા સહરાગત અને અલંકારના રસ ઉતારવા વધારે કડણ કામ છે. વીલસન વીરહમાં મીબ ખેહેરામ જીએ આ ખંને મરાકેલા સાંમે હાંમ ભીડીછે અને તેમાં એવી ઝીત મેલવીછે કે આ ગ્રંથની થાડીક નાહાની ખાંમીએ ાઉપર નજર ન કરતાં પ્રજાના કદરદાન આસરાને માટે એ પુસ્તકની ભલામણ કરતાં વ્યમને પ્યુથી ઉપજે છે.

તેઓ જોઇને આનંદ પામશે કે આ જરતારતા કવિએ ગુજરાતા ભાષાના ખરા હીંદ્ ગુણને કેવા પીછાવ્યા છે અને તેને માન આપ્યું છે. ઈનડિયન ડેલી ન્યુસ. 9200

www.umaragyanbhandar.com

ગુજરાત મિત્ર.

રાસ્ત ગોકતાર.

www.umaragyanbhandar.com

મી૰ બેહેરામજી મેરવાનજી મલખારીએ થેાડુંકની વાત ઉપર એક સુંદર **ગુજરાતી કવિતાનું પુસ્તક છ**પાવી બહાર પાડ્યું છે. હૃને સાંભળ્યુંછે કે કેવા પાતાના દેરાની ભાષામાં એક વિદ્યાન અને રસીકે જાવાન ગ્રંથકાર છે. એ કવિ-તાંગ્યા ત્રણ ભાગમાં વેંહેચીએ, ઉપદેશરૂપી, કરૂણારૂપી અને વિનાદરૂપી; અને ચ્ચ દરેક જાતની કવિતામાં કર્તા પવિણ છે. ચ્ચે પુસ્તકમાં ચ્ચેક ચિજ ધ્યાનમાં રાખવા જોગ છે, અને તે એ કે આ જીવાન કવિએ દેશી કર્તાઓના પુસ્તકમાં આવલાકન રાકિત જે ઘણા જીજ જોવામાં આવેછે, તે પાતામાં પુરાકલ બતાવી ગ્માપીછે.

તા૰ ૧ લી માર્ચ ૧૮૭૬.

નીતિવિનાદ સાનંદાશ્વર્ય ઉપજાવનારં પુસ્તક છે. આ પુસ્તકમાં જેવું ગુજરાતી લખાયુંછે તેવું લખાણ કરવાને મુઠીભર પારસીયા પણ શાધી કઠાડવા મુંરાકેલ પડશે. ં ભાર ખાર સદી સુધી ફાેકેટ ફાંફાં મારી જે ભાષા શિખવાને તેમને કુદરતે શકિત નથી આપી, કાંતા તેઓ આલસુ રહ્યા છે. તેવી ભાષામાં પણ આવી મવિણતા મેળવી રાકાય; અને કુકત અભ્યાસ અને આગૃહથી શું **રડો પરિણામ નિય**∾, તેના દાખલા તરીકે હેમા **નીતિવિનાદ** પુસ્તર્ક શિક્ષકો અને સુઘળી પ્રજાની હજાુર નિર્ભયપણે મુકિયે છિએ, તેમજ એ પુસ્તક વિષે વિદ્યાર્થીઓને અને કુટું બાને બલામણ કરિયે છિયે.

તા૦ ૧૨ મીં જોન ૧૮૭૫.

ગૂજરાતી ભાષામાં શુદ્ધ અને મનને ઊંચું કરે એવાં પુસ્તકની માઠી અન છત તરફ જોતાં, ગુજરાતી કવિતાના આ સંદર પુસ્તકને ૨૩ માર્ગે ચલાવેલા ચ્ચેક સ્તુતિયાત્ર યત્ન સમજવા જોઇએ. યુરપખંડના ઘણાજ પસંદ પડતા વિ-દ્વાનાના પુસ્તકમાં જે પ્રાેઢ વિચારશીલતા તથા કરણા આવે છે. તેમાંનું કંઇક આ દેરાના લાકના મનમાં પેદા કરવું એ કામ આ કાંબેલ જીવાન ગ્રંથકર્ત્તાએ આ ચાપડીમાં માયે લીધુંછે. \* એક પારસી વિદ્યાર્થીએ બનાવેલા છે એ જોતાં, એ ગ્રંથકર્તાને ગુજરાતી ભાષામાં તાજી મારે એટલી પ્રવિણતા છે, એમ ખતલાવી આપેછે.

તા૰ ૨૨ મી મે ૧૮૭૫.

મી• ખેઢેરામજી મેરવાનજી મલખારીની ખનાવેલી 'નીતિવિનાદ' નામની ઉતરૂષ્ટ ગ્રજરાતી કવિતાની ખીજી આવૃત્તિ ખઠાર પડી ચુકીછે. શુદ્ધ ઠિંદુ ગુજ-રાતોમાં કર્તાને કેટલી અજાયબ જેવા પ્રવિણતાછે તે આ કવિતાઓ ઘણી અચ્છી રીતે દેખાડી આપેછે. પણ આટલામાંજ એ કવિતાના વખાણ પૂરા ચતા નથી. એ કવિતાએ કત્તાની માઠી સ્વતઃકહ્યના દેખાડે છે. અને પોઢ નીતિમાન શિખામણ આપેછે, જે વાત કત્તોનાં મગજ તેમજ દિલ ખંતેને

0.

ઈનડિયન સ્ટેટસમન.

ટાઇન્સ ગ્યાક ઇનડિયા.

ભાગ્મે ગેઝેટ.

માન આપતી છે. જે જાતના આભ્યાસ મા૦ મલખારીએ માડયોછે તેમાં તેના કતેઠ જોઈ આપણને સાનંદાબર્ધ ઉપજચા વગર રેહેતા નથી. તા ર ર માં મે ૧૮૭૬.

ટાઇન્સ ચ્યાક ઇનડિયા.

અમે જોઇને ખુશી છેએ કે કત્તાં એક પારસી હાેવાછતાં તે શુદ્ધ ગુજરા-પારસી ગ્રંથકર્તા નાના નાના મિઠા રાબ્દાથી લખાણ કરે એ સ્વૃતિયાત્ર છે. \* મ્મનુપ્રાસપર વધારે ધ્યાન આપવાથી લખ્યાણ ચમકવાળું ખન્યું છે. જાદા જાદા છંદા તેમની જોડણીમાં પૂર્ણ હોય ઐમ લાગે છે, તથા ઘણી ખેરી લીઠોંગ્રા સ-રળ કે ચડકતી ખનીછે. ચાડાક ભાગ ખરેખર ઉત્તમ પ્રકારના છે. ચાડાક વિષય ઘણાજ અસરકારક લખાયાછે, અને કેાઈ કવિતામાં તા એક ચોતારાની રાક્તિ જણાયછે.—વિદ્યા મિત્ર.

મી૰ મલખારીએ ઘણી ઘણી જાતના છંદા વાવર્યાછે. અને દરેક્રમાં તે કતેઠમંદ યયોછે. જે જે વિષયે ઉપર લખાણ ચલાવ્યું છે તે સઘળા ઉપયોગી છે. તેઐગમાંથી નિકળતાે ભાવાર્ય ઘણા ખરા સારા છે. આખાં પુસ્તકમાં એક પાનું પણ ઐપવું નથી કે જેમાં ઘણીજ સરસ અને યરાદાયક લીઠી નહિ હોય. કવિતાનું બંધાણ તાે હમે કહ્યું છે તેમ સંપૂર્ણ છે.

તાવ્ ૩૦ મી મે ૧૮૭૫.

"નીતિ વિનોદ" ન ખનાવનાર મી૰ યેહેરામજી મલખારીએ પોતાની કવિતાના ઐે ગ્રંથની ખીજી આવતા બાહેર પાડી છે. કાલીયરાષ્ટ્રામાં ખરાં જરા અને કતેહ પારસી લેખે પેહેલીજવાર મી∘ વેહેરામજીને મળ્યાંછે.

તાગ ૧૪ મોં મેં ૧૮૭૬. રાસ્ત ગોકતાર.

**પારસીઓમાં** કવિતા અનાવનારાે ખરાે કવિ આજસુધી કાેઇ થયાે નથી, માટે એ માન મી∘ મેહેરામજી મેરવાનજી મલખારીએ પાતાના ''નીતિવિ-નાદ" નામના કવિવાના ગ્રંથથી મેળવ્યું છે. 🜸 🗰 🗰 🗰 સરસ કવિતામાં કતેહ પામવાનું માન મી∘ બેંહેરામછને છે, \* \* શુદ્ધ ગુજરાતીમાં આ ઉધરતો પારસી કવિંચ્ચે કલમ ચલાવીછે, જેમાં પીંગલના કાયદા પ્રમાણે તરેઢવાર પરચુરણ વીરાયાે ઉપર નાઠાની પણ સુંદર અને રસીક કવિતાઓના આ રે૧૫ સકાના ગ્રંથ પારસીઓમાં પેહેલવેહેલાજ બાહાર પડયોછે. તાગ્ ૩૧ મી મે ૧૮૭૫. રાસ્ત ગોકતાર.

તમારા 'નીતિવિનાદ' પુસ્તકની ભેટ ઉપકાર સહિત કચુલ રાખુંલું.... .... પણ આગણીસ વરરાના એક ગ્રંથકર્તા એટલી ખધી ભાષાની માહેત-ગારી અને કવિતાની ચતરાઈ મેળવે, કે જેથી તે સંખ્યાબંધ નિરાળી અને

ગુજરાત નિત્ર.

ચુહ ગુજરાતી કવિતા ખનાવી શકે, એ ઘણુંજ સ્તુતિપાત્ર છે, અને મારા વિચારમાં એવું કદી અન્હું નથી.

માં એવુ કધા બન્હ વયા. તાબ ૨૦ મી સયટેમ્બર ૧૮૭૬, તમારે શુભેચ્છ, પેસોતન દસ્તુર બેહેરામજી સંજાના.

રાઠ રણછોડભાઇ ઉદયરામ કહેછે કે \* \* તમારી કવિતા વાંચી મને ઘણા સંતોષ થયોછે—વધાર એટલામાટે કે પારસીને હાયે આવી કવિતાની મેં આશા રાખી ન હાેલી \* પણ તમારં લખ્યાણ તા સરળ અને સ્વાભાવિક થયેલું છે. તમારા લખાણમાં અમારામાં ચાલતા કેટલાક સેહેલા પણ મીઠા શબ્દા વાવયાછે, તે ઉપરથી તમે ગુજરાતી ભાષા પછવાડે કેટલું બધું રટણ કહું હાથ તે તરતજ જણાઈ આવશે. તાબ ૨૫ મી ડીસેમ્બર ૧૮૭૩.

શેઠ સારાખજી શાપુરજી ખંગાલી કહે છે કે—મને કહેતાં કચેા સંદેહ નથી કે ગુજરાતી ભાષામાં કર્તાનું ત્તાન ઘર્ચું અજાયબ જેવું છે, જેવું પારસી લખનારમાં તા ભાગ્યેજ મળે. એ પુસ્તક સઘળી રીતે આશ્રયને ચાગ્ય છે, અને તેને પ્રસિદ્ધ થયેલું જોઈ મને સંતાષ થથે. ૧૮૭૮.

રેવરંડ જે. વિ. એસ. ટેલર કહેછે કે,—\* \* કર્તા ગુજરાતી કવિતાના નિયમા સારી પેઠે સમજે છે, અને તે નિયમાને અજાયબ જેવા અનુસરણથી વળગી રહ્યોછે. બીજા ઘણાકોએ ગુજરાતી કવિતા લખવાને યત્ન કર્યોછે, તેમાં એ વધારે પાર પડ્યો છે. એની ભાષા શુદ્ધ છે, અને એનું લખાણ સરળ અને કેામળ છે. ૧૬ મી આગસટ ૧૮૭૪.

ર **ગરહુસ દાકતર જાન** વિલસન કહેછે કે—મને કેહેતાં ખહુ દર્ષ યા-યછે કે કત્તાની કાવ્યરચના **ઘણા લ**ચ્યી જાતિની છે, અને પુસ્તકમાં સમાવેલા વિચારા દેખાડી આપેછે કે કર્ત્તા એક કવિની કથ્પના તથા તે કથ્પનાને **૨૫** આપવાની શક્તિ ધરાવેછે.

૧૮૭૪.



### સુંબઈ મધે,

#### ંયનિયન પ્રેસમાં ન્હાનાભાઈ રૂસ્તમજી ત્રણીનાએ છાપ્યું.

#### 1221.

į