



छेखक—पं० सुखलालजी अजु॰—पं० शोभाचन्द्रजी भारिस न्यायतीर्थ



श्चात्मजागृति अन्थभाला पुष्प ३८



लेखक-श्री पं॰ सुखलालजी

अनुवादक-पं० शोभाचन्द्र भारिछ न्यायतीर्थ

प्रकाशक—

आत्मजागृति कार्यालय, ब्यावर (राजप्तानाः)

•द्रव्यसहायक—

श्रीनथमलजी सा० वैद, फलौदी.

पं० राधावल्लभ शर्मा के प्रवन्ध से श्री अजमेर प्रिटिंग वर्क्स, अजमेर में मुद्रित ।

प्रथम संस्करण

५९३४

[ मूल्य -)॥

### दो शब्द ।

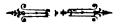
प्रस्तुत पुस्तिका 'उल्यान' में प्रकाशित एक गुर राती निबन्ध का अनुवाद है। विद्वान लेखक ने इसमें जो सक्ष्म और विद्वत्तापूर्ण विचार प्रकट किये हैं, वे अवस्य बहुमूल्य हैं। साहित्य पर समाज की तत्कालीन परिस्थित का प्रभःव पड़े बिना नहीं रहता. यही कारण है कि एक ही संस्कृति का प्रतिपादन करने वाला साहित्य सामयिक परिवर्त्तन के कारण अनेक रूपों में पाया जाता है। जैनसाहित्य के विभिन्न रूपों का भी यही बारण है। ऐसा सदा से होता रहा है और होता रहेगा। प्रथकारों का इसमें ग्रुभागय ही होता है।

आज साम्प्रदायिकता का जो नम्न ताण्डव होरहा है उसने वास्तविक धर्म का गला घोंट डाला है और धर्मसाध्य आत्मिक विकास को रोक कर एक प्रकार की नारितकता को जन्म दिया है। जैनों का अनेकान्तवाद त्रारम्भ से ही इस प्रकार की साम्प्रदायिकता का घोर शत्रु रहा है और उसने उसे रोकने का भरसक प्रयास किया है। प्रस्तुत रचना ऐसी ही एक रचना है जो धर्म और कर्म की वास्तविकता की व्याख्या करके दोनोंके बीच जबदंस्ती खडी कीजाने वाली दीवाल को तोड़ गिराती है। आशा है पाठक इससे लाभ उठायँगे।

इस पुस्तक के प्रकाशन का व्यय फलौदी निवासी श्रीमान नथमलजी सा० वैद ने सहन किया है, अतएव हम उनके आभारी हैं। मूल लेखक विद्वद्वर्थ पं असलालजी, प्रोफेसर हिन्द् विश्वविद्यालय, के भी हम ऋणी हैं जिन्होंने अनुवाद करने की आज्ञा देकर हमें कृतार्थ किया है।

## धर्मवीर महावीर और कर्मवीर कृष्ण।

## दैवीपृजामें से मनुष्यपूजाका क्रामिक विकास ।



श्रान्य देशों श्रीर श्रान्य प्रजाकी भाँति इस देश में श्रीर श्रार्य-प्रजामें भी प्राचीनकालसे क्रियाकाएड श्रीर वहमोंके राज्यके साथ ही साथ थोड़ा बहुत आध्यात्मिक भाव मौजूद था। वैदिक मंत्र-युग श्रीर त्राह्मणयुगके विस्तृत और जटिल क्रियाकाग्रह जब यहाँ होते थे तब भी आध्यात्मिक चिन्तन,तपका श्रनुष्टान श्रौर भूत-दयाकी भावना, ये बत्त्व मौजूद थे, यद्यपि थे वे श्रल्प मात्रामें । धीरे धीरे सद्गुणोंका महत्व बढ़ता गया और क्रियाकाएड तथा वहमोंका राज्य घटता गया । प्रजाके मानसमें, ज्यों ज्यों सद्गुणोंकी प्रतिष्ठा स्थान प्राप्त करती गई, त्यों-त्यों उसके मानससे क्रियाकाएड श्रीर वहम हटते गये । क्रियाकाएड और वहमांकी प्रतिष्ठाके साथ, हमेशा अद-श्य शक्तिका सम्बन्ध जुड़ा रहता है। जवतक कोई श्रदृश्य शिष्ठ मानी या मनाई न जावे (फिर भले ही वह देव, दानव, दैत्य, भूठ, पिशाच या किसी भी नामसे कही जाय) तब तक कियाकाएड श्रौर वहम न चल सकते हैं ऋौर न जावित ही रह सकते हैं । ऋतएद क्रियाकाराड श्रौर वहमोंके साम्राज्यके समय, उनके साथ देवपूजा चित्रवार्य रूपसे जुड़ी हुई हो, यह स्वाभाविक है। इसके विपरीत सद् गुर्णोकी उपासना श्रौर प्रतिष्ठाके साथ किंसी श्रदृश्य शक्तिका नहीं बरन् प्रत्यच्च दिखाई देनेवाली मनुष्य व्यक्तिका सम्बन्ध होता है। सद्गुणोंकी उपासना करनेवाला या दूसरोंके समन्न उस आदर्शको उपस्थित करनेवाला व्यक्ति, किसी विशिष्ट मनुष्यको ही अपना आ-दर्श मानकर उसका अनुकरण करनेका प्रयक्ष करता है। इस प्रकार सद्गुणोंकी प्रतिष्ठा की वृद्धिके साथही साथ अदृश्य देवपूजाका स्थान दृश्य मनुष्यपूजाको प्राप्त होता है।

#### मनुष्य पूजाकी प्रतिष्ठा।

यद्यपि सद्गुणोंकी उपासना और मनुष्यपूजाका पहलेसे ही विकास होता जारहा था, तथापि भगवान महाबीर और बुद्ध इन दोनोंके समयमें इस विकास को असाधारण विशेषता प्राप्त हुई, जिसके कारण कियाकाण्ड और वहमोंके किलोंके साथ साथ उसके अधिष्ठायक अदृश्य देवोंकी पूजाको भी तीन्न श्राधात पहुँचा। भगवान महावीर और बुद्ध का युग अर्थात् सचमुच मनुष्य पूजाका युग। इस युगमें सैकड़ों हजारों स्त्री पुरुष क्षमा, सन्तोष, तप, ध्यान आदि सद्गुणों के संस्कार प्राप्त करनेके लिये अपने जीवन को अपण करते हैं और इन गुणोंकी पराकाष्ठाको पहुँचे हुए अपने श्रद्धास्पद्द महावीर और बुद्ध जैसे मनुष्य-व्यक्तियोंकी ध्यान या मूर्त्ति द्वारा पूजा करते हैं। इस प्रकार मानव पूजाके भावकी बढ़तांके साथ ही देवमूर्त्तिका स्थान विशेषतः मनुष्यमूर्त्तिको प्राप्त होता है।

महावीर श्रीर बुद्ध जैसे तपस्वी, त्यागी श्रीर ज्ञानी पुरुषों द्वारा सृद्धगुणोंकी उपासनाको वेग मिला श्रीर उसका स्पष्ट प्रभाव क्रिया-काएडप्रधान बाह्यण संस्कृति पर पड़ा। वह यह कि जो:बाह्यण संस्कृति एक बार देव दानव श्रीर दैत्योंकी भावना एवं उपासनामें मुख्य रूपसे मश्गूल थी, उसने भी मनुष्यपूजाको स्थान दिया। श्रव जनता श्रद्ध-रय देवके बदले किसी महान् विमृति रूप मनुष्यको पूजने, मानने

श्रीर उसका श्रादर्श श्रपने जीवनमें उतारने के लिए तत्पर हुई। इस तत्परताका उपशमन करने के लिए ब्राह्मण संस्कृतिने भी राम श्रीर कृष्ण के मानवीय श्रादर्शकी कल्पना की श्रीर एक मनुष्यके रूपमें उनकी पूजा प्रचलित हो गई। महावोर-बुद्ध युगसे पहले राम श्रीर कृष्ण की, श्रादर्श मनुष्यके रूपमें पूजा होनेका को ईभी चिह्न शासों में नहीं दिखाई देता। इसके विपरीत महावीर-बुद्ध युगके पश्चात् या उस युगके साथही साथ राम श्रीर कृष्ण की मनुष्यके रूपमें पूजा होनेके हमें स्पष्ट प्रमाण मिलते हैं। इससे तथा श्रन्य साधनों से यह मानने के लिये पर्याप्त कारण हैं कि मानवीय पूजाकी मजबूत नीं व महावीर-बुद्ध युगमें डाली गई श्रीर देवपूजकवर्गमें भी मनुष्यपूजा के विविध प्रकार श्रीर सम्प्रदाय इसी युगमें प्रारम्भ हुए।

### मनुष्यपूजामें दैवीभावका मिश्रण।

. लाखों करोड़ों मनुष्योंके मनमें सैकड़ों श्रीर हजारों वर्षोंसे जो संस्कार रूढ़ हो चुके हों, उन्हें एकाध प्रयत्नसे, थोड़ेसे समयमें बदल देना संभव नहीं। इस प्रकार अलोकिक देवमहिमा, देवी चमत्कार श्रीर देवपूजाकी भावनाके संस्कार प्रजाके मानसमें से एकदम न निकल सके थे। इन्हीं संस्कारों के कारण ब्राह्मण मंस्कृतिने यद्यपि राम श्रीर कृष्ण जैसे मनुष्योंको श्रादर्शके रूपमें उपस्थित करके उनकी पूजा प्रतिष्ठा शुरूकी, तथापि प्रजाकी मनोवृत्ति ऐसी न बन सकीथी कि वह दैवीभावके सिवाय श्रीर कहीं संतुष्ट होसके। इस कारण ब्राह्मण संस्कृति के तत्कालीन अगुवा विद्वानोंने, यद्यपि राम श्रीर कृष्णको एक मनुष्यके रूपमें चित्रित किया, वर्णित किया, तो भी उनके सान्तरिक श्रीर वाह्म जीवनके साथ श्रदृश्य देवी श्रंश श्रीर सद्द्रय देवी कार्यका सम्बन्ध भी जोड़ दिया। इसी प्रकार महावीर

और बुद्ध त्रादिके उपासकोंने उन्हें शुद्ध मनुष्यके स्वरूपमें ही चित्रित किया, फिरभी उनके जीवनके किसी न किसी भागके साथ अलौकिक दैवी सम्बन्ध भी जोड़ दिया। ब्राह्मण्-संस्कृति श्रात्मतत्त्वको एक श्रौर श्राखण्ड मानती है त्रातः उसने राम श्रीर कृष्णके जीवनका ऐसा चित्रण किया जो अपने मन्तवंयसे मेल रखनेवाला श्रौर साथही स्थूल लोगोंकी दैवा पूजाकी भावनाको भी सन्तुष्ट करनेवाला हो। उसने परमात्मा विष्णुके ही राम और कृष्णके रूपमें श्रवतार लेनेका वर्णन किया। परन्तु अमण संस्कृति आत्मभेदको स्वीकार करती है श्रीर कर्मवादी है, श्रतः उसने श्रपने तत्त्वज्ञानके श्रनुरूपही श्रपने उपास्य देवोंका वर्णन किया ऋौर जनताकी दैवीपूजाकी हवस मिटानेके लिए श्रनुचर और भक्तोंके रूपमें देवोंका सम्बन्ध महावीर और बुद्ध श्राद् के साथ जोड़ दिया। इस प्रकार दोनों संस्कृतियोंका श्रन्तर स्पष्ट है। एक में मनुष्यपूजाका प्रवेश हो जाने पर भी दिव्य ऋंशही मनुष्यके रूपमें अवतरित होता है अर्थात् आदर्श मनुष्य अलौकिक दिव्य शक्तिका प्रतिनिधि बनता है श्रौर दूसरी संस्कृतिमें मनुष्य श्रपने सद्-गुण प्राप्तिके लिए किए गये प्रयत्नसं स्वयमेव देव बनता है स्त्रीर जनतामें माने जाने वाले देव उस आदर्श मनुष्यके सेवक मात्र हैं, श्रीर उसके भक्त या श्रनुचर बनकर उसके पीछे पीछे फिरते हैं।

#### चार महान् आर्य-पुरुष ।

महावीर श्रीर बुद्धकी ऐतिहासिकता निर्विवाद है-उसमें सन्देह को जरा भी श्रवकाश नहीं है, जब कि राम श्रीर कृष्णके विषयमें इससे उलटी ही बात है। इनकी ऐतिहासिकताके विषयमें जैसे प्र-माणोंकी श्रावश्यकता है वैसे प्रमाण उपलब्ध नहीं हैं। श्रतः इनके सम्बन्धमें परस्पर विरोधी अनेक कल्पनाएँ फैल रही हैं। इतना होने पर भी प्रजाके मानसमें राम और कृष्णका व्यक्तित्व इतना अधिक व्यापक और गहरा अंकित है कि प्रजाके विचारसे तो ये दोनों महान पुरुष सम्ने ऐतिहासिक ही हैं। विद्वान और संशोधक लोग उनकी ऐतिहासिकताके विषयमें भले ही वादविवाद और उहापोह किया करें, उसका परिणाम भले ही कुछ भी हो, फिर भी जनताके हृदय पर इनके व्यक्तित्वकी जो छाप बैठी हुई है, उसे देखते हुए तो यह कहना ही पड़ता है कि ये दोनों महापुरुष जनताके हृदयके हार हैं। इस प्रकार विचार करनेसे प्रतीत होता है कि आर्यप्रजामें मनुष्य के रूपमें पुजने वाले चार ही पुरुष हमारे सामने उपस्थित होते हैं और आर्यधर्मकी वैदिक, जैन और बौद्ध तीनों शास्ताओं एखा पुरुष उक्त चार ही हैं। यही चारों पुरुष मिन्नमिन्न प्रान्तोंमें, भिन्नभन्न रूपसे पूजे जाते हैं।

### चारोंकी संक्षिप्त तुलना।

राम श्रीर कृष्ण एवं महावीर श्रीर बुद्ध ये दोनों युगल किस्के या चारों महान पुरुष किहए, चित्रय जातीय हैं। चारोंके जन्मस्थान उत्तर-भारतमें हैं श्रीर सिवाय रामचन्द्रजीके, किसीका भी प्रवृक्ति-चेत्र दिच्छा भारत नहीं बना।

राम और कृष्णका आदर्श एक प्रकारका है, और महावीर तथा बुद्धका दूसरे प्रकारका । वैदिकसूत्र और स्मृतियोंमें वर्णित वर्णाश्रम धर्मके अनुसार राज्यशासन करना, गोत्राह्मणका प्रतिपालन करना उसीके अनुसार न्याय अन्यायका निर्णय करना और इसी प्रकार न्यायका राज्य स्थापित करना यह राम और कृष्णके उपलब्धे जीवन- वृत्तान्तोंका त्रादर्श है। इसमें भोग है, युद्ध है श्रीर तमाम दुनियावी प्रवृत्तियाँ हैं । परन्तु यह प्रवृत्तिचक्र जनसाधारगुको तित्यके जीवन-क्रममें पदार्थपाठ देनेके लिए है। महावीर श्रीर बुद्धके जीवनवृत्तान्त इससे बिलकुल भिन्न प्रकारके हैं। इनमें न भोगकी धमाचीकड़ी है श्रीर न युद्धकी तैयारी ही। इनमें तो सबसे पहले श्रपने जीवनके शोधनका ही प्रश्न उपस्थित होता है श्रौर उनके श्रपने जीवनकी शुद्धि होनेके पश्चातृही, उसके फलस्वरूप प्रजाको उपयोगी होनेकी बात है। राम श्रीर कृष्णके जीवनमें सत्वसंश्चद्धि होने पर भी रजोगुण मुख्यरूपसे काम करता है श्रीर महावीर तथा बुद्धके जीवनमें राजस अंश होनेपर भी मुख्य रूपसे सत्वसंशुद्धि काम करती है। अतएव पहले आदर्शमें अन्तर्भुखता होने पर भी मुख्यरूपसे वहिर्मुखता प्रतीत होती है और दूसरेमें विहर्भुखता होने पर भी मुख्यरूपसे अन्तर्भुखताका प्रतिभास होता है। इसी बातको यदि दूसरे शब्दोंमें कहें तो यह कह सकते हैं कि एक आदर्श कर्मचक्रका है और दूसरा धर्मचक्रका है। इन दोनों विभिन्न श्रादशींके श्रनुसार ही इन महा-पुरुषोंके संप्रदाय स्थापित हुए हैं। उनका साहित्य भी उसी प्रकार निर्मित हुआ है, पुष्ट हुआ है और प्रचारमें आया है। उनके अनु-यायी वर्गकी भावनाएँ भी इस चादरीके चनुसार गढ़ी गई हैं चौर रनके अपने तत्त्वज्ञानमें तथा रनके मत्थे मढ़े हुए तत्त्वज्ञानमें इसी प्रवृत्तिनिवृत्तिके चक्रको लक्ष्य करके सारा तंत्र संगठित किया गया है। उक्त चारों ही महान् पुरुषोंकी मूर्तियाँ देखिए, उनकी पूजाकं प्रकारों पर नजर डालिए या उनके मंदिरोंकी रचना तथा स्थापत्य का विचार कीजिए, तो भी उनमें इस प्रवृत्तिचक स्पीर निवृत्तिचक की भिन्नता साफ दिखाई देगी। उक्त चार महान पुरुषोंमें से यदि

बुद्धको श्रालग करदें तो सामान्यतया यह कह सकते हैं कि बाक़ीके तीनों पुरुषोंकी पूजा, उनके सम्प्रदाय तथा उनका अनुयायीवर्ग भारतवर्षमें ही विद्यमान है; जन कि बुद्धकी पूजा,सम्प्रदाय तथा उनका श्रनुयायीवर्ग एशिया-व्यापी बना है। राम श्रौर कृष्णके श्रादशौंका प्रचारकवर्ग पुरोहित होनेके कारण गृहस्थ है जब कि महाबीर श्रीर बुद्धके श्रादशाँका प्रचारकवर्ग गृहस्थ नहीं, त्यागी है । राम और कृष्णके उपासकोंमें हजारों सन्यासी हैं, फिर भी वह संस्था महावीर एवं बुद्धके भिक्षुसंवकी भाँति तन्त्रबद्ध या व्यवस्थित नहीं है। गुरु परवीको धारण करनेवाली हजारों क्वियाँ त्राजभी महावीर श्रीर मुद्धके भिक्षुसंघमें मौजूद हैं, जब कि राम और कृष्णके उपासक सन्यासीवर्गमें वह वस्तु नहीं है। राम श्रीर कृष्णके मुखसे साज्ञात् . उपदेश किये हुए किसी शास्त्रके होनेके प्रमाख नहीं हैं जब कि महा-बीर श्रीर बुद्धके मुखसे साज्ञान् उपदिष्ट थोड़े बहुत श्रंश श्रव भी निर्विवाद रूपसे मौजूद हैं। राम श्रीर कृष्णके मत्थे मदे हुए शास्त संस्कृत भाषामें हैं, जब कि महावीर खीर बुद्धके उपदेश तत्कालीन प्रचलित लोकभाषामें हैं।

### तुलनाकी मर्यादा और उसके दृष्टिबिन्दु ।

हिन्दुस्थानमें सार्वजनिक पूजा पाये हुए ऊपरके चार महापुरुषों में से किसी भी एकके जीवनके विषयमें विचार करना हो या उनके सम्प्रदाय, तत्त्वज्ञान अथवा कार्यचेत्रका विचार करना हो तो अव-शेष तीनोंके साथ सम्बन्ध रखनेवाली उस उस बस्तुका विचार भी साथ ही करना चाहिए। क्योंकि इस समझ भारतमें एक ही जाति और एक ही कुटुम्बमें अक्सर चारों पुरुषोंकी या उनमें से अनेक पुरुषोंकी पूजा या मान्यता प्रचलित थी और अब भी है। अतएव इन पूज्य पुरुषों के आदर्श मूलतः भिन्न भिन्न होने पर भी बादमें उनमें आपसमें बहुतसा लेनदेन हुआ है और एक दूसरेका एक दूसरे पर बहुत प्रभाव पड़ा है। वस्तुस्थिति इस प्रकारकी होनेपर भी यहाँ पर सिर्फ धर्मवीर महावीरके जीवनके साथ कर्मवीर कृष्णके जीवन की तुलना करनेका ही विचार किया गया है। इन दोनों महान पुरुषों के जीवन-प्रसंगोंकी तुलना भी उपयुक्त मर्योदाके भीतर रहकर ही करनेका विचार है। समन्न जीवनव्यापी तुलना एवं और चारों पुरुषों की एक साथ विस्तृत तुलना करनेके लिये जिस समय और स्वास्थ्य की आवश्यकता है, उसका इस समय अभाव है। अतएव यहाँ बहुत ही संचेपमें तुलना की जायगी। महावीरके जन्मच्हणसे लेकर केवल-झानकी प्राप्ति तकके प्रसंगोंको कृष्णके जन्मसे लेकर कंसवध तक की कुछ घटनाओं के साथ मिलान किया जायगा।

यह तुलना मुख्य रूपसे तीन दृष्टि-बिन्दु श्रोंको लक्ष्य करके की जायगी—

- (१) प्रथम तो यह फलित करना कि दोनोंके जीवनकी घट-नाश्रोंमें क्या संस्कृतिभेद हैं ?
- (२) दूसरे, इस बातकी परीचा करना कि इस घटनावर्णन का एक दूसरे पर कुछ प्रभाव पड़ा है या नहीं ? और इससे कितना परिवर्त्तन श्रीर विकास सिद्ध हुआ है ?
- (३) तीसरे, यह कि जनतामें धर्मभावना जागृत रखने श्रौर सम्प्रदायका श्राधार सुदृढ़ बनानेके लिए कथाप्रंथों एवं जीवन-वृत्तान्तोंमें प्रधान रूपसे किन साधनोंका उपयोग किया जाता था, इसका पृथकरण करना श्रौर उसके श्रीचित्यका विचार करना।

### पर सम्प्रदायोंके शास्त्रोंमें उपलब्ध निर्देश एवं वर्षन।

ऊपर कहे हुए दृष्टिविन्दुच्चोंसे कितपय घटनात्रोंका उहेख करने से पूर्व एक बात यहाँ खास उद्घेखनीय है । वह विचारकोंके लिये कौतृहलवर्द्धक है, इतना ही नहीं वरन् अनेक ऐतिहासिक रहस्योंके उद्घाटन और विश्लेषणके लिए उनसे सतत् श्रीर अवलोकनपूर्ण मध्यस्थ प्रयत्नकी ऋषेत्ता भी रखती है। वह यह है-बौद्धपिटकोंमें ज्ञातपुत्रके रूपमें भगवान महावीरका अनेकों बार स्पष्ट निर्देश पाया जाता है परन्तु राम श्रीर कृष्णमें से किसीका भी निर्देश नहीं है। पीछेकी बौद्ध जातकोंमें (देखिए दशरथ जातक नं० ४६१) राम श्रीर सीताकी कुछ कथा श्राई है परन्तु वह वाल्मीकिके वर्णनसे ्र एकदम भिन्न प्रकारकी है। उसमें सीताको रामकी बहिन कहा गया है। कृष्णकी कथा तो किसी भी बौद्धप्रन्थमें आज तक मेरे देखनेमें नहीं आई। किन्तु जैनशास्त्रोंमें राम और कृष्ण-इन दोनोंकी जी-बन कथात्रोंने काफी स्थान घेरा है। त्रागम माने जाने त्रौर अन्य श्रागम प्रंथोंकी श्रपेचा प्राचीन गिने जानेवाल श्रंग साहित्यमें, राम-चन्द्रजीकी कथा तो नहीं है फिर भी कृष्णकी कथा दो श्रंगों-बाता श्रीर श्रंतगह—में स्पष्ट श्रीर विस्तृत रूपसे आती है। श्रागम श्रंथों में स्थान न पान वाली रामचन्द्रजीकी कथा भी पिछले श्वेताम्बर, दिगम्बर दोनोंके प्राकृत संस्कृतके कथासाहित्यमें विशिष्ट स्थान प्राप्त करती है। जैनसाहित्यमें वार्त्माकि-रामायणकी जगह जैनरामायए तक बन जार्ता है। यह तो स्पष्ट है कि श्वेताम्बर, दिगम्बर—दोनों के साहित्यमें राम और कृष्णकी कथा ब्राह्मण-साहित्य जैसी हो ही नहीं सकर्ता, फिर भी इन कथात्रों ऋौर इनके वर्णनकी जैनशैली को देखते हुए यह स्पष्ट प्रतीत हो जाता है कि ये कथाएँ मूलतः जा- झणसाहित्यकी ही होनी चाहिए श्रीर लोकप्रिय होनेपर उन्हें जैन-साहित्यमें जैनदृष्टिसे स्थान दिया गया होना चाहिए। इस विषयको हम श्रागे चलकर स्पष्ट करेंगे।

माश्चर्यकी बात तो यह है कि जैनसंस्कृतिसे श्रपेन्नाकृत अधिक भिन्न ब्राह्मण संस्कृतिके माननीय राम श्रीर कृष्णने जैनसाहित्यमें जितना स्थान रोका है, उससे हजारवें भाग भी स्थान भगवान् महा-वीरके समकालीन श्रीर उनकी संस्कृतिसे श्रपेत्ताकृत श्रधिक नज्-वीक तथागत बुद्धके वर्णनको प्राप्त नहीं हुन्ना ! बुद्धका स्पष्ट या अ-स्पष्ट नामनिर्देश केवंल श्रागम प्रन्थोंमें एकाध जगह श्राता है (यद्यपि उनके तत्त्वझानकी सूचनाएँ विशेष प्रमाणमें मिलती हैं) । यह तो हुआ बौद्ध और जैनकथाप्रन्थोंमें राम श्रीर कृष्णकी कथाके विषय में; अब हमें यह भी देखना चाहिए कि ब्राह्मण्-शास्त्रमें महाबीर श्रीर बुद्धका निर्देश कैसा क्या है ? पुराणोंसे पहलेके किसी ब्राह्मण प्रनथमें तथा विशेष प्राचीन माने जाने वाले पुराणोंमें यहाँ तक कि महाभारतमें भी, ऐसा कोई निर्देश या श्रन्य वर्णन नहीं है जो ध्यान त्राकर्षित करे। फिर भी इसी ब्राह्मणसंस्कृतिके अत्यंत प्रसिद्ध और श्रतिशय माननीय भागवतमें बुद्ध, विष्णुके एक श्रवतारके रूपमें ब्राह्मणमान्य स्थान प्राप्त करते हैं, ठीक इसी प्रकार जैसे जैनप्रन्थोंमें कृष्ण एक भावी तीर्थकरके रूपमें स्थान पाते हैं। इस प्रकार पहले के बाह्यसाहित्यमें स्थान प्राप्त न कर सकनेवाले बुद्ध धीमे धीमे इस साहित्यमें एक श्रवतारके रूपमें प्रतिष्ठा प्राप्त करते हैं, जब कि स्वयं बुद्ध भगवानके समकालीन और बुद्धके साथ ही साथ बाह्मण-सं-स्कृतिके प्रतिस्पर्द्धी, तेजस्वी पुरुषके रूपमें एक विशिष्ट सम्प्रदायके नायक पदको धारण करनेवाल, इतिहास प्रसिद्ध भगवान महावीर

को किसी भी प्राचीन या श्रवीचीन ब्राह्मण प्रन्थमें स्थान प्राप्त नहीं होता । यहाँ विशेषरूपसे ध्यान आकर्षित करनेवाली बात तो यह है कि महावीरके नाम या जीवनवृत्तान्तका कुछ भी निर्देश ब्राह्मण्-साहित्यमें नहीं है, फिर भी भागवत जैसे लोकिशय प्रन्थमें जैनसम्प्र-इ।यके पुज्य श्रीर द्यति प्राचीन माने जानेवाले प्रथम तीर्थकर ऋषभ-देवकी कथाने संचिप्त होने पर भी मार्मिक स्रौर स्वादरणीय स्थान पाया है।

### तुलना ।

( इस तुरुनामें, जिन शब्दोंको मोटे टाइपमें दिया गया है, उन पर भाषा और मावकी समानता देखनेके लिये पाठकोंको खास लक्ष्य देना धा-दिये । देसा करनेसे आगेका विवेचन स्पष्ट रूपमें समझा जा सकेगा । )

(1)

### गर्भहरण-घटना®।

#### महावीर।

जम्बद्वीपके भरतक्षेत्रमें बाह्यणक्ड नामक प्राप्त था। उसमें बसने वाले ऋषभद्रत मामक बाद्यजकी देवानन्दा नामकी खाके गर्भमें नन्दन मुनिका जीव दक्ष**ें देवलोक्से च्युत** होकर<sup>्|</sup> उसको संबोधन करके विष्णुने कहा —

#### क्रव्या।

असुरोंका उपद्रव मिटानेके लिये देवोंकी प्रार्थनासे विष्णुने अवहार लेनेडा निष्चय करके योगमाया नामक अपनी शक्तिको बुलाया।

किसी मी दिगम्बर सम्प्रदायके प्रथमें, महाबीरके जीवनमें इस घटनाका उद्यक्त नहीं है।

अवतरित हुआ । तेरासीवें दिन इन्द्रकी आज्ञासे उसके सेनापित नैग-मेपी देवने इस गर्भ को क्षत्रिय-कुण्ड नामक ग्रामके निवासी सिन्द्रार्थ क्षत्रियकी धर्मपत्नी त्रिशला रानीके गर्भमें बदल कर उस रानीके पुत्री रूप गर्भको देवानन्दाकी कोंखमें रख दिया। उस समय उस देवने इन दोनों माताओंको अपनी शक्तिसे खास निद्रावश करके बेभान-सी बना दिया था। नौ मास पूर्ण होने पर त्रिशलाकी कोंखसे जन्म पानेवाला, वही जीव, भगवान् मह। वीर हुआ। गर्भहरण करानेसे पूर्व इसकी सूचना इन्द्रको आसनके काँपनेसे मिली थी। इन्द्रने आसनके काँपनेके कारणका विचार किथा तो उसे मालूम हुआ कि तीर्थंकर सिफं उच्च और शुद्ध क्षत्रिय कुलमें ही जन्म लेसकते हैं, अत: तुच्छ निखारी और नीच इस ब्राह्मणकुरुमें महावीरके जीवका अवतरित होना यांग्य नहीं है।ऐपा विचार कर इन्द्र ने अपने करूपके अनुसार,अपने अनु-चर देवोंके द्वारा याग्य गर्भ-परिवर्त्तन कराकर कर्त्तव्य पालन किया । महा बीरके जीवने पूर्व भवमें बहुत दीर्घ-

तू जा और देवकीके गर्भमें मेरा जो शेष अंश आया हुआ है, उसे वहाँ से संकर्षण (हरण) करके वसुदेवकी ही दूसरी खी रोहिणीके गर्भेमें प्रवेश कर, जो बलभद्र रामके रूपमें अवतार लेगा और तू नन्दपत्नी य-शोदाके घर पुत्री रूपमें अवतार पायेगी । जब सैं देवकीके आठवें गर्भ के रूपमें जन्मूंगा तब तेरा भी यशोदा के घर जन्म होगा। एक साथ जन्मे हुए हम दोनों का, एक दूसरेके यहाँ परिवर्त्तन होगा। विष्णुकी भाजा शिरोधार्य करके उस योगमाया शक्ति ने देवकीको योग निद्वावदा करके सातवें महीने उसकी कोंखमें से शेष गर्भका रोहिणीकी कुक्षिमें संह-रण किया। इस गर्भसंहरण करने का विष्णुका हेतु यह था कि कंसको, जो देवकीसे जनमे हुए बालकोंकी गि-नमा करता था और आठवें बालकको अपना पूर्ण शत्रु मानकर उसका नाश करनेके लिए तत्पर था, गिनती करने में शिकस्त देना । जब कृष्णका जन्म हुआ तब देवता आदि सबने पुष्प आदिकी घृष्टि करके उत्सव म-नाया । जन्म होते ही वस्दिव तत्काक

काल पूर्व कुल मद करके जो भीच गोत्र उपाजन किया था, उसके स्निन्न चार्य फलके रूपमें नीच या तुच्छ गिने जाने वाले बाह्मण कुलमें थोड़े समयके लिये ही सही, परन्तु जन्म लेना ही पड़ा। भगवार्क जन्म-समय विविध देवदेवियोंने अमृत, गन्ध, पुष्प, सुवर्ण, चाँदी आदि की वर्षा की। जन्मके पश्चात् स्नात्रके लिये इन्द्र बब मेरुपर लेमया तब उसने त्रिशला माताको अवस्वापनी निद्रासे बे-

---- त्रिषष्ठिशळाकापुरुषचरित्र, पर्व १०, सर्ग २, पृ० १६-१९। अन्मे हुए बालक कृष्णको उठाकर यशोदाके यहाँ पहुँचाने ले गये। तब द्वारपाल तथा अन्य रक्षक लोग योग-मायाकी शक्तिसे निद्रावश हो अ-चेत हो गए।

—भागवत दशमस्कन्ध अ॰ २, १-१३ तथा अ॰ ३ छां॰ ४६-५०

#### (१) पर्वत—कम्पन

जब देव-देवियाँ महावीरका जन्माभिषेक करनेके लिये लेगए तब उन्हें
अपनी शक्तिका परिचय देनेके लिए
और उनकी दांकाका निवारण
करनेके लिये इस तत्काल प्रसूत
बालकने केवल अपने पैरके अँगूठेसे
दबाकर एक लाख योजनके सुमैक
पर्वत्को कॅपा दिया।

—त्रिपष्टिशसाकापुरुषचंतित्र, पर्व १०, सर्ग २, पृ० १९ इन्द्रके द्वारा किये हुए उपद्रवींसे रत्त्रण करने के लिए तरुण कृष्ण ने योजन प्रमाण गोवर्धन पर्वतको सात दिन तक ऊपर उठाए रखा।

—भागवत, दशमस्कम्ब, अ॰ ४३ रको॰ २६-२७

#### ्र*)* बाल—क्रीड़ा

(१) करीब आठ वर्षकी उन्नमें बीर जब बालक राजपुत्रों के साथ खेल रहे थे, सब स्वर्गमें इन्द्रके द्वारा की हुई उनकी प्रशंसा सुनकर, यहाँका एक मत्सरी देव भगवानके पराक्रमकी परीक्षा करने आया। पहले उसने एक विकराल सर्पका रूप धारण किया। यह देख कर दूसरे राजकुमार तो हरकर भाग गये, परन्तु कुमार महावीरने ज़राओं भयभीत न हीते हुए उस साँपको रस्ती की भाँति नठाकर दूर फेंक दिया।
— त्रिषष्टिशकाकापुरुषचिरित्र, पर्व १०, सर्ग २, पृष्ठ २१

- (२) फिर इसी देवने महावीर को विचलित करनेके लिए दूसरा मार्ग किया। जब सब बालक आपस में घोड़ा बनकर, एक दूसरेको वहन करनेका खेल खेल रहे थे तब
- (१) कृष्ण जब अन्य ग्यास्ट-बालकोंके साथ खेळ रहे थे. तब उनके शत्र कंस द्वारा म।रनेके लिए भेजे हुए श्रध नामक श्र-सुरने एक योजन जितना लम्बा सर्प रूप धारण किया और बीच > रास्तेमें पड़ रहा । वह कृष्णके साथ समस्त बालकोंको निगल गथा। यह देखकर कृष्णने इस सर्पका गला इस तरह दबा लिया कि जिससे उस सर्प भघासुरका मस्तक फट गया, उसका दम निकल गया और वह मर गया। सब बाहक उसके मुखर्मे से सकुशल बाहर निकल आये। यह वृत्तान्स सुनकर कंस निरादा हुआ और देवता तथा ग्वाळ प्रसञ्ज हुए।
- —भागवत दशमस्कन्ध, अ॰ १२, श्लो॰ १२-३५ पृष्ठ ८३८
- (२) आपसमें एक तूसरेको घो हा बनाकर उस पर चढ़नेका खेल कृष्ण और बलभद्र ग्याल बालकोंके साथ खेल रहे थे। उस समय कंस द्वारा भेजा हुआ प्रलम्ब नामक अ-

बह देव बालक का रूप धरकर महा-बीरका घोड़ा बन गया। उसने देवी शक्तिसे पद्दाड़सा विकराल रूप बनाया, फिर भी महावीर इससे तनिक भी न डरे और घोड़ा बनकर खेलने के लिए आए हुए उस देवको सिर्फ़ एक मुट्टी मार कर सुका दिया। भन्तमें यह परीक्षक मरसरी देव भग-बान्के पराक्रमसे प्रसन्न होकर, उन्हें प्रणाम करके अपने रास्ते चला गया।

— त्रिपष्टिशलाकापुरुषचरित्र, पर्व १०, सर्ग २, पृ० २१-२२ सुर उस खेळमें सम्मिखित होगया।
वह कृष्ण और वलमद्रको उदा हे
जाना चाइता था। वह बलभद्रका
घोड़ा बनाकर उन्हें दूरले गया और
एक प्रचंड एवं विकराल रूप उसने
प्रगट किया। अन्तमें बलभद्रने भय-भीत न होते हुए सब्त मुिष्टप्रहार
किया जिससे उसके मुँहसे खून गिरने
लगा और उसे मार डाला। अन्तमें
सब सकुशल वापिस होटे।

—मागवत दशम स्कन्ध, अ• २०, स्तो० १८-३०, पृ० ८६८

(8)

#### साधक-अवस्था

(१) एकबार दीर्घ तबस्वी बर्डमान ध्यानमें छीन थे। उस समय चूछपाणि नामक यक्षने पहछे-पहछ तो इन सपस्वीको हाथीका रूप घारण करके कष्ट पहुँचाया, परन्तु जब इस कार्यमें वह एफड न हुआ तो उसने एक विचित्र सर्पका रूप घारण करके भगवान्को छंक मारा तथा मर्मस्थानों में असबा वेदना उत्पन्न की। यह सब होने पर भी जब वे अच्छ सपस्वी बरा भी

(१) कालिय नामक नाम पमुनाके जलको नहरीला कर दालता था। इस उपद्रवको मिटानेके किए रूज्णने, जहाँ काल्यि नाग रहता या वहाँ जा कर उसे मारा। कालिय नागने इस साहसी तथा पराक्रमी बालकका सामना किया। उसने उंक मारा। मसं स्थानोंमें उंक मारा और अपने अनेक फर्जोसे कृष्णको सतानेका प्रयत्न किया। परन्तु इस दुर्दान्त चप्रस्त विवा। शुरुध न हुए तो उस यक्ष का रोष शान्त हो गया। उसने अपने दुष्कमंके लिए पश्चात्ताप किया और अन्तमें भगवान्से क्षमा माँग-कर उनका भक्त बनगया।

-- त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र. पर्व १०, सर्ग ३, पृ० ३२-३३ (२)दीर्घ तपस्वी एकबार विचरते विचरते मार्गमें ग्वाल-बालकोंके मना करने पर भी जानबुझ कर एक ऐसे स्थानमें ध्यान धरकर खड़े हो गए जहाँ पूर्व जन्म के सुनिपद के ममय क्रोध करके मरजाने के कारण सर्प रूपमें जन्म लेकर एक दृष्टिविष चण्डकौश्चिक साप रहता था और अपने विषसे सबको भस्मसात् कर देता था। इस साँप ने इन तपस्वीको भी अपने दृष्टिविष से भस्म करनेका प्रयत्न किया। इस प्रयक्षमें निष्फल होने पर उसने अनेक इंक मारे। जब इंक मारने में भी उसे सफलता न मिली तो \delta चण्डकौशिक सर्पका क्रोध कुछ

नागको हाय तोबाइ कराया और अन्तमें उसके फणों पर नृत्य किया। नाग अपने शोषको शान्त करके तेजस्वी कृष्णकी आज्ञाके अनुसार वहाँ से चला गया और समुद्रमेंजा बसा।

---भागवत, दशम स्कन्ध, अ०१६ श्लोक ३-३०, पृ० ८५८-५९

(२) एकबार किसी वनमें नदीके किनारे नन्द घगैरह गोप सो रहे थे। उस समय एक प्रचण्ड अजगर आया जो विद्याधरके पूर्व जन्ममें अपने रूपका श्रासिमान करने है. कारण मुनिका शाप मिलनेसे अ-भिमानके फलस्वरूप सर्पकी इस नीच योनिमें जन्मा था। उसने नन्द का पैर ग्रस लिया। जब दूसरे ग्वाल बालक नन्दका पैर छुड़ानेमें असफल हुए तो अन्तमें कृष्णने भाकर अपने पैरसे साँपका स्पर्श किया। स्पर्श होनेके साथ ही सर्प भपना रूप छं। इकर मूल विद्याधर के सुन्दर रूपमें पलट गया। कृष्णके चरणस्पर्शसे भक्तवर**स**ल

<sup>§</sup> जातकनिदान में बुद्धके विषयमें भी एक ऐसी ही बात लिखी है। उद्ध-बेलामें बुद्धने एकबार उद्घवेलकाश्य नामक पाँच स्मै शिष्यकाले जटिककी

शान्त हुआ । इन तपस्त्रीका सौम्य-रूप देखकर, चित्तवृत्ति शान्त होने पर उसे जातिसमरण ज्ञान प्राप्त हुआ । अन्तमें धर्मकी आराधना करके वह देवलोकमें गया।

— त्रिपष्टिशलाकापुरूपचरित्र, पर्व १०, सर्ग ३, पृ० ३८–४०

(३) दीर्घ तपस्ती एक बार गंगा पार करने के लिये ना वमें बैठकर परले पार जारहे थे। उस समय इन त-पर्म्ताको नावमें बैठा जानकर पूर्वभव के वैरी सुदंग्ट्र नामक देवने उस नावको उलट देने के लिये प्रवल प्यनकी सृष्टिकी और गंगा तथा नाव को इचमचा डाला। यह तपस्त्री तो भान्त और ध्यानस्थ थे परन्तु दूसरे दो सेवक देवोंने इस घटनाका पता लगतेही आफर उस उपसर्गकारक देवको हराकर भगादिया। इस प्रकार प्रचंड प्रवका उपसर्ग भान्त

उद्धार पाबा हुआ यह सुदर्शन नामक त्रिद्याधर कृष्णकी स्तुति करके विद्या-धर लोक्में अपनी जगह चला गया। — भागवत दशमस्कन्ध, अ० ३४, स्लो० ५-१५, ए० ९१७-१८

(३) एकबार कृष्णका बध करने के लिये कंसने तृष्णासुर नामक असुरको बजमें भेजा । वह प्रचंड आंधी और पवनके रूपमें आया। कृष्णको उड़:कर उपर लेगपा परन्तु इस पराक्रमी वालकने उस असुरका गला ऐसा द्वाया कि उसकी आँखें निकल पड़ीं और अन्तमें प्राणहीन होकर मर गया। कुमार कृष्ण सकुर्ग राल बजमें उत्तर आए। भागवत, दशम स्कन्ध, ब॰ ११, क्लो॰ २४-३०

श्रिप्तिशालामें रात्रिवास किया । वहाँ एक उद्य श्राशांविष प्रचंड सर्प रहता था । बुद्धने उस सर्प को जरा भी चोट पहुँचाये विना ही निस्तेज कर डालने के लिए ध्यान समाधि की । सर्पने भी श्रपना तेज प्रकट किया । श्रन्तमें बुद्धके तेजने सर्प के नेजका पराभव कर दिया । प्रातःकाल बुद्धने जटिल को निस्तेज किया हुआ। सर्प बनाया । यह देखकर जटिल श्रपने शिष्यंकि साथ बुद्धका शिष्य बन गया । यह ऋदिपाद या बुद्धका प्रानिहायं श्रिष्टिंग कहा गया है । होजाने पर उस नावमें भगवानके साथ बैठे हुए अन्य यात्री भी सकुः शाल अपनी अपनी जगह पहुँचे।

- त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र, पर्व १०, स∙ ३, ए० ४१–४२
- (४) एक बार दीर्घ तपस्वी एक मुक्षके नीचे ध्यानस्थ थे। वहीं पास में वनमें किसीके द्वारा सुलगाई हुई अग्नि फैलते फैलते इन तपस्वीके पैर में आकर छुई। सइचरके रूपमें जो गोशालक था वह तो अग्निका उपन्त ये दीर्घ तपस्वी तो ध्यानस्थ एवं स्थिर ही बने रहे। अग्निका उपन्त ये स्वयं शान्त होगया।
- त्रिषष्टिशकाकापुरुषचरित्र, पर्व १∙, सर्ग ३, पृ० ५३।
- (५) एकबार दीर्घ तपस्ती ध्यान में थे। उस समय किसी पूर्व जन्म की अपमानित उनकी पत्नी और इस समय व्यन्तरीके रूपमें मौजूद कटपूतना (दिम्बराचार्य जिनसेनकृत हरिवंश पुराणके अनुसार कुपूतना— सर्ग ३५ श्लो ४२ पृ० ३६७) आई। अत्यन्त ठण्ड होने पर भी इस वैरिणी क्यन्तरीने दीर्घ तपस्ती पर खुब ही

- (४) एक बार यमुनाके किनारे अजमें आग छग गई। उस भयंकर अग्निसे तमाम ब्रजवासी धवरा उठे परन्तु कुमार कृष्णने उससे न धवराकर ऋग्निपान कर उसे शांति कर दिया।
- —भागवत. स्क० १०, अ० १७, क्लो० २१–२५ पृ० ८६६–६७

(५) कृष्णके नाश के लिये कंस
द्वारा भेजी हुई पूतना राक्षसी बज
में आई। इसने बाल कृष्णको विषमय स्तनपान कराया परन्तु कृष्णने
इस षद्यंत्रको ताड़ लिया और उसके
स्तनका ऐसी उम्रता से पान किया
कि जिससे वह पूतना पीडित
होकर फट पड़ी और मर गई।
—भागवत दशमस्कन्ध, अ० ६

जलके बूँद उछाले और कष्ट देनेका प्रयत्न किया । कटपूतना के उप्र परिषद्दसे यह तपस्त्री जब ध्यानसे चिन्चलित न हुए तब अन्तमें वह शान्त हुई, पेरोंमें गिरी और तपस्त्री की पूजा करके चली गई।

— त्रिपष्ठिशसाकापुरुपचरित्र, पर्व १० सर्ग ३, पृ॰ ५८

(६) दीर्घ तपस्वीके उग्र तपकी इन्द्र द्वाराकी हुई प्रशंसा सुनकर उसे सहन न करने वाला संगम नामक देव परीक्षा करने आया। तपस्वीको उसने अनेक परिषद्व दिये। उसने एक बार उन्मत्त हाश्री और हथिनी का रूप धरकर तपस्त्रीको दन्तशूलसे अपर उछाल कर नीचे पटक दिया। इसमें असफल होने पर उसने भयंकर बवण्डर रचकर इन तपस्वीको उदाया। इन प्रतिकृष्ठ परिषद्दोंसे तपस्त्री जब ध्यानचितित न हुए तब संगमने अनेक सुन्दरी क्षियाँ रचीं। उन्होंने अपने हाव-भाव, गीत नृत्य, वादन, द्वारा स-पत्तीको चलित करने का प्रयक्त किया परन्तु जब इसमें भी उसे सफ-क्या न मिकी तो अन्तर्मे उसने स-

इलो० १–९ पृ० ८१४

(६) एक बार मधुरामें मल्लकी ड़ा के प्रसंग की योजना कर कंसने तरूण कृष्णको श्रामंत्रण दिया और कुवलयापीड हाथी के द्वारा कृष्ण को कुवलवाने की योजना की परन्तु चकोर कृष्णने कंस द्वारा नियुत्त कुवल-यापी डुको मर्दन करके मार डाला।

—भागवत दशमस्कन्ध, अ० ४३, इस्रो० १–२५ पृ० ६४७–४४

जब कोई अवसर आता है तो आसपास बसनेवाली गोपियाँ इ-कट्ठी होजाती हैं, रास खेलती हैं और रसिक कृष्णके साथ कीड़ा क-रती हैं। यह रसिया भी तन्मय होकर पूरा भाग लेता है और भक्त गोपी जनोंकी रसकृत्तिको विशेष उ-हीस करता है।

पस्वीको नमन किया और भक्त — भागवत, दशमस्कन्ध, अ० होकर उनकी पृजन करके चलता | ३०, इलो॰ १-४०, पृ० ९०४-७ बना ।

—त्रिषष्ठिशलाकापुरुषचरित्र, पर्व १०, सर्ग ४, पृ० ६७–७२



# दृष्टिविनदु ।

### (१) संस्कृति भेद---

ऊपर नमूनके तौरपर जो थोड़ीसी घटनाएँ दी गई हैं, वे आर्या-वर्तकी संस्कृतिके दो प्रसिद्ध श्रवतारी पुरुषोंके जीवनमें की हैं। उनमें से एक तो जैनसम्प्रदायके प्राग्एखरूप दीर्घतपखी महावीर हैं श्रीर दूसरे वैदिक सम्प्रदायके तेजोरूप योगीश्वर कृष्ण हैं। ये घटनाएँ सचमुच घटित हुई हैं, ऋर्धकल्पित हैं या एकदम कल्पित हैं, इस विचारको थोड़ी देरके लिए एक ऋोर रखकर यहाँ यह विचार करना है कि उक्त दोनों महापुरुषोंकी जीवनघटनाश्रोंका ऊपरी ढाँचा एक सरीखा होनेपर भी उनके अन्तरंगमें जो अत्यंत भेद दिखाई दे रहा है, वह किस तत्त्वपर, किस सिद्धान्त पर ऋौर किस दृष्टि-विन्दु पर श्चवलम्बित है ?

उक्त घटनात्र्योंकी साधारणरूपसे किन्तु ध्यानपूर्वक जाँच करने वाले पाठकपर तुरन्तर्हा यह छाप पड़ेगी कि एक प्रकारकी घटनाओं में तप, सहिष्णुता त्रौर त्रहिंसाधर्म मलक रहा है, जब कि दूसरी

प्रकारकी घटनात्रोंमें रात्रुशासन, युद्धकौशल और दुष्टदमनकर्मका कौशल मलक रहा है। यह भेद जैन ऋौर वैदिक संस्कृतिके तात्त्विक भेदपर अवलम्बित है। जैन संस्कृतिका मृल तत्त्व या मूलसिद्धान्त श्रहिंसा है। जो श्रहिंसाकी पूर्णरूपसे साघना करे या उसकी परा-काष्ठाको प्राप्त हो गया हो, वही जैनसंस्कृतिमें अवतार बनता है। उसीकी ऋवतारके रूपमें ५जा होती है। वैदिक संस्कृतिमें यह बात नहीं । उसमें तो जो पूर्णरूपसे लोकसंग्रह करे, सामाजिक नियमकी रज्ञाके लिये जो खमान्य सामाजिक नियमोंके अनुसार सर्वस्व अन र्पण करके भी शिष्टका पालन श्रौर दुष्टका दमन करे, वही श्रवतार बनना है ऋौर अवतारके रूपमें उसीकी पृजा हे:ती है। तत्त्वका यह भेद कोई मामूली भेद नहीं है। क्योंकि एकमें उत्तोजनाके चाहे जैसे प्रवल कारण विद्यमान हों, हिंसाके प्रसंग मौजूद हों, तो भी पूर्ण-रूपसे ऋहिंसक रहना पड़ता हैं; जब कि दूसरी संस्कृतिमें अन्त:-. करणकी वृत्ति तटस्थ श्रौर सम होनेपर भी, विकट प्रसंग उपस्थित होनेपर प्राणीकी बाजी लगाकर ऋन्यायकत्तीको प्राणदग्ड तक देकर, हिंसा के द्वारा भी ऋन्याय का प्रतीकार करना पड़ता है। जब इन दोनों संस्कृतियों में मूलतत्त्व श्रीर मूलभावना में ही भिन्नता है तो दोनों संस्कृतियों के प्रतिनिधि माने जाने वाले श्रवतारी पुरुषों की जीवन-घटनाएँ इस तत्त्व-भेदके श्रनुसार योजित की जाएँ, यह जैसे स्वाभाविक है उसी प्रकार मानसशास्त्रकी दृष्टिस भी उचित है। यही कारण है कि इम एक ही प्रकार की घटनात्रोंको उक्त दोनों महा-पुरुषोंके जीवनमें भिन्न भिन्न रूपमें योजित की हुई देखते हैं।

अधर्म या अन्यायका प्रतीकार करना और धर्म या न्यायकी प्रतिष्ठा करना, यह तो प्रत्येक महापुरुषका लच्चण होता ही है। इसके

बिना कोई महापुरुष नहीं बन सकता। महान् पुरुषके रूपमें उसकी पूजा भी नहीं हो सकती। फिर भी उसकी पद्धतिमें भेद होता है। एक महान् पुरुष किसी भी अकारके, किसी भी अन्याय या श्रधर्म को अपनो सारी शक्ति लगाकर बुद्धिपूर्वक तथा उदारतापूर्वक सहन करके उस श्रधर्म या श्रन्यायको करनेवाले व्यक्तिका श्रन्तःकरण श्रपने तप द्वारा पलटकर उसमें धर्म एवं न्यायके राज्यकी स्थापना करनेका प्रयत्न करता है। दूसरे महापुरुषको व्यक्तिगत रूपसे धर्म-स्थापनकी यह पद्धति यद्यपि इष्ट होती है, तो भी वह लोकसमूहकी ष्टष्टिसे इस पद्धतिको विशेष फलप्रद न समभकर किसी और ही प-द्धतिको स्वीकार करता है। वह अन्यायी या अधर्मीका अन्तःकरण समता या सिहब्णुताके द्वारा नहीं पलटता। वह तो " विषकी दवा विष" इस नीतिको स्वीकार कर ऋथवा 'शठके प्रति शठ' होनेवाली नीतिको स्वीकार कर उस श्रन्यायी या श्रधमीको मटियामेट करके ही लोकमें धर्म ऋौर नीतिकी स्थापना करने पर विश्वास करता है। विचारसरणीका यह भेद हम इस युगमें भी स्पष्ट रूपसे गाँधीजी तथा लोकमान्यकी विचार एवं कार्यशैलीमें देख सकते हैं।

किसी प्रकारकी रालतफहमी न हो। इस उद्देश्यसे यहाँ दोनों संस्कृतियोंके सम्बन्धमें कुछ विशेष जता देना उचित है। कोई यह न समक्त ले कि इन दोनों संस्कृतियोंमें प्रारम्भसे ही मौलिक भेद है और दोनों एक दूसरीसे अलग रहकर ही पली-पुसी हैं। सचाई तो यह है कि एक अब्बंड आर्य संस्कृतिके दोनों अंश प्राचीन हैं। अहिंसा या आध्यात्मिक संस्कृतिका विकास होते होते एक ऐसा समय आया जब कुछ पुरुषोंने उसे अपने जीवनमें पराकाष्ठा तक पहुँचा दिया। इस कारण इन महापुरुषोंके सिद्धान्त और जीवन-

महिमाकी श्रोर श्रमुक लोकसमूह भुका जो धीरे धीरे एक समाज के रूपमें संगठित हो गया। सम्प्रदायकी भावना तथा श्रन्य कई कारगोंसे यह श्रहिंसक समाज श्रवने श्रापको ऐसा समभने लगा मानो वह एकदम ऋलग ही है ! दूसरी श्रोर सामान्य प्रजामें जो समाजनियामक या लोकसंत्राहिका संस्कृति पहलेसे ही मौजूद थी, वह चालू रही श्रौर श्रपना काम करती चली गई। जब जब किसी ने श्राहिंसाके सिद्धान्त पर अत्यन्त जोर दिया तब तत्र इस लोक-संप्रद्वाली संस्कृतिने उसे प्रायः श्रपना तो लिया, किन्तु उसकी श्रात्य-न्तिकताके कारण उसका विरोध जारी रखा। इस प्रकार इस संस्कृति का श्रनुयायीवर्ग यह समभने श्रीर दूसरोंको समभाने लगा मानी . वह प्रारम्भसे ही जुदा था। जैन संस्कृतिमें ऋहिंसाका जो स्थान है, वहीं स्थान वैदिक-संस्कृतिमें भी है। भेद है तो इतना ही कि वैदिक ्संस्कृति अहिंसाके सिद्धान्तको व्यक्तिगत रूपसे पूर्ण श्राध्यात्मिकता का साधन मानकर उसका उपयोग व्यक्तिगत ही प्रतिपादन करती है चौर समष्टिकी दृष्टिसे ऋहिंसा-सिद्धान्तको सीमित कर देती है। इस सिद्धान्तको स्वीकार करके भी समष्टिमें जीवन-व्यवहार तथा श्रापत्तिके प्रसंगोंमें हिंसाको अपवाद रूप न मानकर अनिवार्य उत्सर्ग क्रप मानती है एवं वर्णन करती है। यही कारण है कि वैदिक-साहित्यमें जहाँ हम उपनिषद् तथा योगदर्शन जैसे ऋत्यन्त तप और अहिंसाके समर्थक मंथ देखते हैं वहाँ साथ ही साथ 'शाट्य' कुर्यात शठं प्रति' की भावनाके समर्थक तथा जीवन व्यवहार किस प्रकार चलाना चाहिए, यह बताने वाले पौराणिक एवं स्मृति-प्रन्थोंको भी प्रतिष्ठाप्राप्त देखते हैं । त्राहिंसा संस्कृतिकी उपासना करनेवाला एक वर्ग जुदा स्थापित होगया और समाजके रूपमें उसका संगठन भी

हो गया, पर कुछ श्रन्शोंमें हिंसात्मक प्रवृत्तिके बिना जीवित रहना तथा ऋपना तन्त्र चलाना तो उसके लिए भी सम्भव न था। क्योंकि किसी भी छोटे या बड़े समप्र समाजमें पूर्ण ऋहिंसाकी पालना होना च्यसम्भव है। इसीसे जैनसमाजके इतिहासमें भी हमें प्रवृत्तिके वि-धान तथा विशेष प्रसंग उपस्थित होनेपर त्यागी भिक्षके हाथसे हुए हिंसाप्रधान युद्ध देखनेको मिलते हैं। इतना सब कुछ होने पर भी जैनसंस्कृतिका बैदिक संस्कृतिसे भिन्न स्वरूप स्थिर ही रहा है और वह यह कि जैन संस्कृति प्रत्येक प्रकारकी व्यक्तिगत या समष्टिगत हिंसाको निर्वलताका चिह्न मानेती है और इसलिए इस प्रकारकी प्रवृत्तिको श्रन्तमें वह प्रायश्चित्तके योग्य समभतो है । वैदिक संस्कृति ऐसा नहीं मानतो । व्यक्तिगतरूपसे ऋहिंसातत्त्वके विषयमें उसकी मान्यता जैनसंस्कृतिके समान ही है, परन्तु समष्टिकी दृष्टिसे वह स्पष्ट घोषणा करती है कि हिंसा निर्बलताका ही चिह्न है, यह ठीक नहीं, बल्कि विशेष त्र्यवस्थामें तो वह बलवान्का चिह्न है, त्र्यावश्यक है, विधेय है, ऋतएव विशेष प्रसंग पर वह प्रायश्चित्तके योग्य नहीं है। लोकसंग्रहकी यही वैदिक-भावना सर्वत्र पुराणोंके अवतारोंमें श्रौर स्मृति प्रन्थोंके लोकशासनमें हमें दिखलाई देती है।

इसी भेदके कारण उपर वर्णन किये हुए दोनों महापुरुषों के जीवनकी घटनाओं का ढाँचा एक होने पर भी उसका रूप और मुकाव भिन्न भिन्न है। जैनसमाजमें गृहस्थों की अपेता त्यागीवर्गकी संख्या बहुत कम है। किर भी समस्त समाज पर (योग्य या अन्योग्य, विकृत या अविकृत) अहिं साकी जो छाप लगी हुई है, और वैदिक समाजमें परित्राजक वर्ग अच्छी संख्यामें होने पर भी उस समाज पर पुरोहित गृहस्थवर्गकी चातुर्विणिक लोकसंमहवाली बृत्ति

का जो प्रवल श्रौर गहरा श्रसर है, उसका स्पष्टीकरण उपर्युक्त सं-स्कृतिभेद्में से श्रासानीके साथ प्राप्त किया जा सकता है।

#### (२) घटनाके वर्षनकी परीक्षा।

श्रव दूसरे दृष्टिविन्दुके संबंधमें विचार करना है। वह दृष्टिविन्दु, जैसा कि पहले कहा जा चुका है, यह है कि इन वर्णनोंका श्रापसमें एक दूसरेपर कुछ प्रभाव पड़ा है या नहीं, और इससे क्या परिवर्त्तन या विकास सिद्ध हुआ है, इस बातकी परीक्षा करना। सामान्यरूप से इस सम्बन्धमें चार पक्ष हो सकते हैं—

- (१) वैदिक तथा जैन दोनों सम्प्रदायोंके प्रन्थोंका वर्णन एक दूसरेसे बिलकुल श्रलग है। किसी का किसी पर कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ा है।
- (२) उक्त वर्णन श्रत्यन्त समान एवं विम्वप्रतिविम्व जैसा है श्रातः वह बिलकुल स्वतंत्र न होकर किसी एक ही भूमिकामें से उत्तरम्ब हुश्रा है।
- (३) किसी भी एक सम्प्रदायकी घटनात्रोंका वर्णन दूसरी सम्प्रदायके वैसे वर्णन पर आश्रित है अथवा उसका उसपर प्रभाव पड़ा है।
- (४) यदि एक सम्प्रदायके वर्णनका प्रभाव दूसरे सम्प्रदायके वर्णन पर पड़ा ही हो तो किसका वर्णन किस पर अवलिन्वत है ? उसने मूल कल्पना या मूल वर्णनकी अपेत्ता कितना परिवर्त्तन किया है और अपनी दृष्टिसे कितना विकास सिद्ध किया है ?
- (१) उक्त चार प्रचोंमें से प्रथम पत्त संभव नहीं है। एक ही देश, एक ही प्रान्त, एक ही प्राम, एक ही समाज और एक ही कु-दुम्बमें जब दोनों सम्प्रदाय साथ ही साथ प्रवर्त्तमान हों तथा दोनों

सम्प्रदायों के विद्वानों तथा धर्मगुरुश्रों में शास्त्र, आचार और भाषा का ज्ञान एवं रीतिरिवाज एक ही हों, वहाँ भाषा और भावमें इतनी अधिक समानता रखने वाली घटनाओं का वर्णन, एक दूसरेसे सविधा भिन्न या एक दूसरेके प्रभावसे रहित मान लेना लोकस्वभाव की अनिभज्ञताको स्वीकार करना होगा।

( २-३ ) दूसरे पत्तके अनुसार यह कल्पना की जा सकती है कि दोनों सम्प्रदायोंका उक्त वर्णन पूर्णहरूपमें न सही, श्रल्पांशमें ही किसी सामान्य भूमिकामें से त्राया है। इस संभावनाका कारण यह है कि इस देशमें भिन्न-भिन्न समयोंमें अनेक जातियाँ आई हैं और वे यहीं त्र्याबाद होगई हैं। संभव है वैदिक त्र्यौर जैन संस्कृतिके त्रं-कुर पैदा होनेसे पहले गोप या ऋाहीर जैसी बाहरसे ऋाई हुई या मूलसे इसी देशमें रहनेवाली किसी विशेष जातिमें, कृष्ण ऋौर कंस के संघर्षणके समान या महावीर ऋौर देवोंके प्रसंगोंके समान, अच्छी श्राच्छी बातें वर्णित हों, श्रीर जब उस जातिमें वैदिक श्रीर जैन संस्कृतिका प्रवेश हुन्त्रा या इन संस्कृतियोंके त्र्यनुयायियोंमें उसका सम्मिश्रण हुआ तो उस जातिमें प्रचलित श्रीर लोकप्रिय हुई उन बातोंको वैदिक एवं जैन संस्कृतिके प्रन्थकारोंने ऋपने अपने ढंगसे श्चपने श्चपने साहित्यमें स्थान दिया हो । जब वैदिक तथा जैनसंस्कृति के वर्णनोंमें कृष्णका संबंध ग्वालों त्रौर त्र्याहीरोंके साथ समान रूप से देखा जाता है ऋार महावीरके जीवन-प्रसंगमें भी ग्वालोंका बार म्बार जिक पाया जाता है, तब तो दूसरे पत्तको और भी ऋधिक सहारा मिलता है । परन्तु वर्त्तमानमें दोनों संस्कृतियोंका जो साहित्य हमें उपलब्ध है और जिस साहित्यमें महावीर तथा कृष्णकी उद्धि-खित घटनायें संनेपमें या विस्तारसे, समान रूपमें या असमानरूप

में चित्रित की गई नजर श्राती हैं, उन्हें देखते हुए दूसरे पत्तकी संभावनाको छोड़कर तीसरे पत्तकी निश्चितताकी श्रोर हमारा ध्यान श्राकित होता है। हमें निश्चितरूपसे प्रतीत होने लगता है कि मूल में चाहे जो हो, परन्तु इस समयके उपलब्ध साहित्यमें जो दोनों वर्णन पाये जाते हैं उनमें से एक दूसरे पर श्रवश्य श्रवलम्बित है या एकका दूसरे पर प्रभाव पड़ा है; फिर भले ही वह पूर्णरूपमें न हो, कुछ श्रंशोंमें ही हो।

- (४) ऐसी अवस्थामें अब चौथे पत्तके विषयमें विचार करना रोष रहता है। वैदिक विद्वानोंने जैन वर्णनको अपनाकर अपने ढंग से अपने साहित्यमें उसे स्थान दिया है या जैन लेखकोंने वैदिक-. पौराणिक वर्णनको अपनाकर अपने ढंगसे अपने यंथोंमें स्थान दिया है ? बस, यही विचारणीय प्रश्न है।
  - जैनसंस्कृतिकी आत्मा क्या है और मूल जैनमंथकारोंकी विचार-धारा कैसी होनी चाहिये ? इन दो दृष्टियोंसे यदि विचार किया जाय तो यह कहे विना नहीं रहा जासकता कि जैन साहित्यका उिश्वित वर्णन पौराणिक वर्णन पर अवलिन्वत है। पूर्ण त्याग, अहिंसा और बोतरागताका आदर्श, यह जैन संस्कृतिकी आत्मा है और मूल जैन प्रन्थकारोंका मानस इसी आदर्शके अनुसार गढ़ा होना चाहिये। यदि उनका मानस इसी आदर्शके अनुसार गढ़ा हुआ हो तभी जैन संस्कृतिके साथ उसका मेल बैठ सकता है। जैन संस्कृतिमें वहमों, चमत्कारों, किएत आडम्बरों तथा काल्पनिक आकर्षणोंको जराभी स्थान नहीं है। जितने अंशोंमें इस प्रकारकी कृतिम और बाहिरी बातोंका प्रवेश होता है, उतने ही अंशोंमें जैनसंस्कृतिका आदर्श वि-कृत एवं विनष्ट होता है। यदि यह सच है तो आचार्ष समन्तभद्रके

राव्दोंमें, अंधश्रद्धालु मक्तोंकी अप्रीतिको अंगीकार करके और उनकी परवाह न करते हुए यह स्पष्ट कर देना उचित है कि भगवान महा-वीरकी प्रतिष्ठा न तो इन घटनाओं में है और न बालकहाना ऐसे दिखाई देनेवाले वर्णनों में ही। कारण स्पष्ट है। इस प्रकारकी दैवी घटनाएँ और अद्भुत चमत्कारी प्रसंग तो चाहे जिसके जीवनमें लिखे हुए पाये जासकत हैं। अतएव जब धर्मवीर दीर्घ तपस्त्रीके जीवनमें पग पग पर देवोंका आना देखा जाता है, दैवी उपद्रवोंको बाँचा जाता है, और असंभव प्रतीत होनेवाली करूपनाओं का रंग चढ़ा हुआ नजर आता है तो ऐसा माल्यम होने लगता है कि भगवान महाबीर के जीवन-युत्तान्तमें मिली हुई ये घटनाएँ वास्तविक नहीं हैं। ये घटनाएँ समीपवर्ती वैदिक-पौराणिक वर्णनमें से बादमें लेली गई हैं।

इस विधानको स्पष्ट करनेके लिए यहाँ दो प्रकारके प्रमाण उप-स्थित किये जाते हैं:—

- (१) प्रथम यह कि स्वयं जैन प्रन्थोंमें महावीर जीवन संबंधी उक्त घटनाएँ किस क्रमसे मिलती हैं, श्रौर
- (२) दूसरे यह िक जैन प्रन्थोंमें विर्णित कृष्णके जीवन-प्रसंगों की पौराणिक कृष्ण-जीवनके साथ तुलना करना ऋौर इन जैन तथा पौराणिक प्रन्थोंके समयका निर्धारण करना ।
- (१) जैन सम्प्रदायमें मुख्य दो फिरके हैं, दिगरबर और श्वेता-म्बर । दिगम्बर फिरकेके साहित्यमें महावीरका जीवन बिलकुल खंडित है और साथ ही इसी फिरकेके अलग अलग प्रन्थोंमें कहीं कहीं कुछ कुछ विसंवादी भी है। अतएव यहाँ श्वेताम्बर फिरकेके प्रंथोंको ही सामने रखकर विचार किया जाता है। सबसे प्राचीन माने जानेवाले अंग साहित्यमें सिर्फ दो अंग ही ऐसे हैं कि जिनमें

महावीरके जीवनके साथ उद्घिखित घटनात्रोंमें से जिसी किसी की भालक नजर त्राती है। त्राचारांग सूत्रके—जो पहला ऋंग है ऋष्रे जिसकी प्राचीनता निर्विवाद सिद्ध है—पहले श्रतस्कन्य ( उपधान सूत्र ऋ०९) में भगवान् महावीरकी साधक ऋवस्थाका वर्णन है। परन्तु इसमें किसी भी दैवी, चमत्कारी या ऋखाभाविक उपसर्गका नाम निशान तक नहीं है। इसमें तो कठोर साधकके लिये सुलभ बिलकुल स्वाभाविक मनुष्यकृत तथा पशुपत्तीकृत उपसर्गौका वर्णन है, ओ श्रज्ञरशः सत्य प्रतीत होता है. श्रीर एक वीतराग संस्कृति के निर्देशक शास्त्रके साथ सामंजस्य रखने वाला माळूम होता है । बादमें मिलाये हुये माने जाने वाले इसी आचारांगके द्विताय श्रत-स्कन्धमें ऋत्यन्त संचेपमें भगवान्की सारी जीवनकथा ऋाती है। इसमें गर्भके संहरणकी घटनाका निर्देश त्राता है, त्रीर किसी प्रकार का व्योरा दिये विना—िकसी विशेष घटनाका निरूपण न करते हुए-ैसिर्फ भयंकर उपसर्गोंको सहन करनेकी दात कही गई है । भगवती नामक पाँचवें ऋंगमें महावीरके गर्भसंहरणकी घटनाका वर्णन विशेष पहिंवित रूपमें मिलता है। उसमें यह कथन है कि यह घटना इन्द्रने देवके द्वारा कराई । फिर इसी ऋंगमें दूसरी जगह महावीर ऋपने को देवानन्द।का पुत्र बताते हुए गौतमको कहते हैं कि (भगवती श० ९ उद्देश ३३ पृ० ४५६) यह देवानन्दा मेरी माता है। (इनका जन्म त्रिशलाकी कोखसे होनेके कारण सब लोग इन्हें त्रिशलापुत्रके रूपमें तवतक जानते होंगे, ऐसी कल्पना दिखाई देती है )।

यद्यपि श्रंग विक्रमकी पाँचवीं शताब्दीके श्रास पास संकलित हुए हैं तथापि इस रूपमें या कहीं कहीं कुछ भिन्न रूपमें इन श्रंगों का श्रस्तित्व पाँचवीं शताब्दीस प्राचीन है । इसमें भी श्राचारांगके

प्रथम अतस्कंधका रूप श्रीर भी प्राचीन है। यह बात हमें ध्यानमें रखनी चाहिये। त्रांगके बादके साहित्यमें त्रावश्यक निर्युक्ति स्त्रीर उसका भाष्य गिना जाता है, जिनमें महावीरके जीवनसे सम्बन्ध रखनेवाली उपर्युक्त घटनात्रों का वर्णन है। यहाँ यह स्मरण रखना चाहिये कि यद्यपि निर्युक्ति एवं भाष्यमें इन घटनाओंका वर्णन है तथापि वह बहुत संचिप्त है और प्रमाणमें कम है। इनके बाद इस निर्युक्ति और भाष्यकी चूर्णिका समय आता है। चूर्णिमें इन घट-नात्र्योंका वर्णन विस्तारसे और प्रमाणमें श्रधिक पाया जाता है। चूर्णिका रचना काल सातवीं या श्राठवीं सदी माना जाता है। मूल निर्युक्ति ई० सं० से पूर्वकी होने पर भी इसका श्रन्तिम समय ईसा की पाँचवीं शताब्दीसे और भाष्यका समय सातवीं शताब्दीसे अवी-चीन नहीं है। चूर्णिकारके पश्चात् महावीर के जीवन की अधिक से . श्र्यधिक और परिपूर्ण वृत्तान्तकी पूर्ति करनेवाले त्र्याचार्य हेमचन्द्र ेहैं । हेमचन्द्रने त्रिषष्ठिशलाका पुरुषचरित्रके दशम पर्वमें तमाम पूर्व-वर्त्ती महावीर-जीवन सम्बन्धी प्रन्थोंका दोहन करके अपनी कवित्व की कल्पनात्रोंके रंगमें रँगकर महावीरका सारा जीवन वर्णन किया है। इस वर्णनमें से ऊपर जिन घटनात्रोंका उहेख किया गया है वे .समस्त घटनाएँ यद्यपि चूर्णिमें विद्यमान हैं, तथापि यदि हेमचन्द्रके वर्णनको और भागवतके कृष्ण-वर्णनको सामने रखकर एक साथ पढ़ा जाय तो ज़रूर ही मालूम पड़ने लगेगा कि हेमचन्द्रने भागवत-कारकी कवित्व शक्तिके संस्कारोंको अपनाया है।

द्यंग साहित्यसे लेकर हेमचन्द्रके काव्यमय महावीर-चरित तक, हम ज्यों ज्यों उत्तरोत्तार त्रागे बढ़ते-बाँचते-हैं, त्यों त्यों महावीरके जीवनकी सहज घटनाएँ कायम तो रहती हैं मगर उनपर दैवी श्रौर चमत्कारी घटनाश्रोंका रंग श्रधिकाधिक भरता जाता है। श्रतएव जान पड़ता है कि जो घटनाएँ अस्ताभाविक प्रतीत होती हैं और जिनके बिना भी मूल जैनभावना अबाधित रह सकती है, वे घटन नाएँ किसी न किसी कारणसे जैन साहित्यमें—महाबीर जीवनमें—बाहरसे आ घुसी हैं।

इस वातको सिद्ध करनेके लिए यहाँ एक घटना पर विशेष वि-चार करना त्रप्रासंगिक न होगा। श्रावश्यकनिर्युक्ति, उसके भाष्य श्रीर चूर्णिमें महावीरके जीवनकी तमाम घटनाएँ संद्येप या विस्तार से वर्णित हैं । छोटी बड़ी तमाम घटनात्र्योंका संप्रह करके उन्हें सुर-चित रस्वने वाली निर्युक्ति, भाष्य तथा चूर्णिके लेखकोंने महावीरके द्वारा सुमेर कॅंपानके आकर्षक वृत्तान्तका उहेख नहीं किया, जब कि **उक्त प्रंथोंके आधारपर महावीरजीवन लिखने वाले हेमचन्द्रने मेह**-कम्पनका उहेल किया है। श्राचार्य हेमचन्द्रके द्वारा किया हुआ। यह उद्घेख यद्यपि उसके आधारभूत निर्युक्ति, भाष्य या चूर्णिमें नहीं है, फिर भी त्राठवीं शतार्ब्धके दिगम्बर कवि रविषेणकृत पद्मपुराण में है 🕆 । रविषेणने यह वर्णन प्राकृतके 'पडमचिरय' से लिया है क्योंकि रविषेणका पद्मपुराण प्राकृत पडमचरियका श्रनुकरण मात्र है, श्रीर पउमचरियमें (द्वि० पर्व श्लो० २५-२६ पृ० ५) यह वर्णन उह्मिस्तित **है** । पद्मचरित दिगम्बर सम्प्रदायका प्रंथ है, इसमें जरा भी विवाद नहीं है। पडमचरियके विषयमें ऋभी मतभेद है। पडमचरिय चाहे दिगम्बरीय हो, चाहे श्वेताम्बरीय हो, श्वथवा इन दोनों रूढ़ सम्प्रदायोंसे भिन्न तीसरे किसी गच्छके श्राचार्यकी कृति हो, कुछ भी हो, यहाँ तो सिर्फ यही विचारणीय है कि पउमचरियमें निर्दिष्ट मेरुकम्पन की घटनाका मूल क्या है ?

<sup>†</sup> द्वितीय पर्व छोक ७५-७६ पृष्ठ १५।

श्रागम प्रंथों एवं निर्युक्तिमें इस घटनाका कुछ भी उल्लेख नहीं है, श्रतएव यह तो कहा ही नहीं जा सकता कि पउमचरियके कर्ता ने वहाँ से इसे लिया है। तब यह घटना आई कहाँ से ? यद्यपि पउमचरियका रचना-समय पहली शताब्दी निर्देश किया गया है, फिर भी कुछ कारणोंसे इस समयमें भ्रम जान पड़ता है। ऐसा माल्ह्म होता है कि पउमचरिय ब्राह्मण पद्मपुराणके बादकी कृति है। पाँचवीं शताब्दीसे पूर्वके होनेकी बहुत ही कम संभावना है। चाहे जो हो, परन्तु अंग और निर्युक्ति आदिमें सूचित न की हुई मेरु-कम्पनकी घटना पउमचरियमें कहाँ से आई ? यह प्रश्न तो क़ायम ही रहता है।

यदि पउमचरियके कत्तीके पास इस घटनाका उद्धेस करनेवाला अधिक प्राचीन कोई प्रंथ होता और उसीके आधारपर उसने इसका उद्धेस किया होता तो शायद ही निर्युक्ति और भाष्यमें इसका उद्धेस होनेसे रह सकता था। अतएव कहना चाहिए कि यह घटना कहीं वाहरसे पउमचरियमें आधुसी है। दूसरी ओर हरिवंश आदि ब्राह्मणपुराणों फलदूप पौराणिक कल्पनामेंसे जन्मी हुई गोवर्धनको लोलनेकी घटनाका उद्धेस प्राचीनकालसे मिलता है।

पौराणिक अवतार कृष्ण द्वारा गोवर्धन पर्वतका तोलन और जैन तीर्थंकर महावीर द्वारा सुमेरु पर्वतका कम्पन, इन दोनोंमें इतनी अ-धिक समानता है कि कोई भी एक कल्पना, दूसरीपर अवलिबत है।

हम देख चुके हैं कि आगम-निर्युक्ति प्रंथोंमें, जिनमें कि गर्भ-संक्रमण सरीखे असंभव प्रतीत होने होने वाले वर्णनोंका उद्घेख है, जनमें भी सुमेहकस्पनका संकेत तक नहीं है। किसी प्राचीन जैन परम्परामें से प्रमचरियमें इस घटनाके लिए जानेकी बहुत कम संभावना है । ऋौर ब्राह्मणपुराणोंमें पर्वतके उठानेका उद्घेख है । तर्ब हमें यह माननेके लिए त्राधार मिलता है कि कवित्वमय कल्पना और ऋदुभुत वर्णनोंमें ब्राह्मण मस्तिष्कका ऋनुकरण करनेवाले जैन मस्तिष्कने, ब्राह्मण पुराणके गोवर्घन पर्वतको तोलने की कल्पनाके सहारे इस कल्पनाकी सृष्टि करली है।

पड़ौसी श्रौर विरोधी सम्प्रदाय वाला अपने भगवान्का महत्व गाते हुए कहता है कि पुरुषोत्तम कृष्णने तो अपनी अँगुलीसे गीव-र्धन जैसे पहाड़को उठा लिया; तब साम्प्रदायिक मनोवृत्तिको संतुष्ट्र करनेके ऋर्ण जैनपुराएंकार यदि यह कहें तो सर्वथा उचित जान पड़ता है कि-कृष्णने जवानीमें सिर्फ एक योजनके गोवर्धनको ह्वी उठाया पर हमारे प्रभु महावीरने तो, जन्म होते ही, केवल पैरके 'श्रॅंगूठेसे, एक लाख योअनके सुमेरु पर्वतको दिगा दिया ! कुछ दिनों बाद यह करूपना इतनी मजबूत हो गई, इतनी अधिक प्रचलित हो नाई कि अन्तमें हेमचन्द्रने भी अपने प्रंथमें इसे स्थान दिया। अब श्राज कलकी जैनजनता तो यही मानने लगी है कि महावीरक़े जीवनमें त्राने वाली मेरुकम्पनकी घटना त्रागमिक त्रौर प्राचीन प्रंथगत है।

यहाँ उलटा तर्क करके एक प्रश्न किया जा सकता है। वह यह कि प्राचीन जैनशंथोंमें उद्घिखित मेरुकम्पनकी घटनाकी ब्राह्मर्गा-पुराणकारोंने गोवर्धनको उठानेके रूपमें नकल क्यों न की हो ? पै-रन्तु इस प्रश्नका उत्तर एक स्थल पर पहले ही दे दिया गया है। वह स्पष्ट है। जैन प्रन्थों का मूल स्वरूप कान्यकल्पनाका नहीं है श्रीर यह कथन इसी प्रकारकी काव्यकल्पनाका परिणाम है। पौरा-णिक कवियोंका मानस मुख्य रूपसे काव्यकल्पनांके संस्कारसें ही गढ़ा हुत्रा नजर त्राता है। त्रतएव यही मानना उचित प्रतीव होत। है कि यह कल्पना पुराण द्वारा ही जैनकाव्योंमें, रूपान्तरित होंकर घुस गयी है।

(२) कृष्णके गर्भावतरणसे लेकर जन्म, बाललीला और आगे के जीवन-वृत्तान्तोंका निरूपण करनेवाले प्रधान वैदिक पुराण हरिनंशा, विष्णु, पद्म, ब्रह्मवैवर्त और भागवत हैं। भागवत लगभग आठवीं-नौवीं शताब्दीका माना जाता है। शेष पुराण किसी एकही हाथसे और एक ही समयमें नहीं लिखे गए हैं, फिर भी हरिवंश, विष्णु और पद्म ये पुराण पाँचवीं शताब्दीसे पहले भी किसी निर्मी रूपमें अवश्य विद्यमान थे। इसके अतिरिक्त इन पुराणों के पहले भी मूल पुराणों के अस्तत्वके प्रमाण मिलते हैं। हरिवंशपुराण से लेकर भागवतपुराण तकके उपर्युक्त पुराणोंमें आनेवाली कृष्णके जीवनकी घटनाओं को देखनेसे भी मालूम होता है कि इन घटनाओं में केवल कवित्वकी ही दृष्टिसे नहीं किन्तु वस्तुकी दृष्टिसे भी बहुत कुछ विकास हुआ है। हरिवंशपुराण और भागवतपुराणकी कृष्ण के जीवनकी कथा सामने रखकर पढ़नेसे यह विकास स्पष्ट प्रतीत होने लगता है।

दूसरी श्रोर जैन साहित्यमें कृष्णजीवनकी कथाका निरूपण क-रनेवाले मुख्य प्रंथ दोनों—दिगम्बर श्रीर श्वेताम्बर—सम्प्रदायमें हैं। श्वेताम्बरीय श्रंग प्रन्थोंमेंसे छट्ठे ज्ञाता श्रीर श्राठवें श्रंतगढ़में भी कृष्णका प्रसंग श्राता है। वसुदेव हिन्डी (लगभग सातवीं शताब्दी, देखों ए० ३६८, ३६९) जैसे प्राकृत प्रन्थोंमें कृष्णके जीवनकी विस्तृत कथा मिलती है। दिगम्बरीय साहित्यमें कृष्ण-जीवनका विस्तृत श्रीर मनोरंजक गृत्तान्त बतानेवाला प्रन्थ जिनसेनकृत (विक्रमीय ९ वीं शताब्दी) हरिवंशपुराण है श्रीर गुणभद्रकृत (विक्रमीय ९ वीं शताब्दी) उत्तरपुराणमें भी कृष्णकी जीवनकथा है । दिगम्बरीय इरिवंशपुराण ऋौर उत्तरपुराण ये दोनों विक्रमकी नौवीं शतार्व्याके यंथ हैं।

कृष्णके जीवनके कुछ प्रसंगोंको लेकर देखिए कि वे ब्राह्मण-पुराणोंमें किस प्रकार वर्णन किए गये हैं ऋौर जैनप्रन्थोंमें उनका उहेख किस प्रकारका है ?

### तुलना ।

#### ब्राह्मणपुराण

- (१) विष्णुके आदेशसे योग--मायाशक्तिके हाथों बलभद्रका देवकी के गर्भमें से रोहिणीके गर्भमें संहरण होता है।
- —भागवत, स्कन्ध १०, अ०२ श्रो. ६-२३ पु० ७९९
- (२) देवकीके जनमे हुए बलभद से पहलेके छह सजीव बालकोंको कंस पटक-पटक कर मार डालता है।
- —भागवत, रकन्ध १०, अ० २ स्रो. ५

### जैनग्रंध

- (१) इसमें संहरणकी बात नहीं है, बल्कि रोहिणीके गर्भमें सहज जन्म हेने ≆ी बात है।
- -- हरिवंश, सर्ग ३२ श्लो॰ १-१०, पृ० ३२१
- (२) बसुदेव हिन्डी (पृ०३६ 🗷 ३६९) में देवकीके छः पुत्रोंको कंसने मार डाला. ऐसा स्पष्ट निर्देश है। परन्तु जिनसेन एवं हेमचन्द्रके वर्णन के अनुसार देवकी के गर्भजात छह सजीव बालकोंको एक देव, अन्य शहरमें, जैन कुदुम्बमें सुरक्षित पहुँचा देता है और उस बाईके मृतक जन्मे हुए छह बालकोंको क्रमशः देवकीके पास काकर रखता है। कंस रोषके मारे जन्मसे ही दन सूतक बालकों

(३) विष्णुकी योगमाया यशोदाके यहाँ जन्म लेकर वसुदेवके हाथों दे-वकीके पास पहुँचती है और उसी समय देवकीके गर्भसे उत्पन्न हुए कृष्ण वसुदेवके हाथों यशोदाके यहाँ ्सुरक्षित पहुँचते हैं। आई हुई पुन्नी को मार डालनेके लिए कंस पटकता है। पर. वह योगामाया होने के कारण निकल भागती है और काली-दुर्गा आदि शक्तिके रूपमें पुजती है। —भागवत, द्शमस्कन्ध, अ० ४ श्रो, २-१० पृ० ८०९

को पछाड़ता है और उस जैन गृहस्थ के घर पले हुए छह सजीव देवकी-बालक आगे जाकर नेमिनाथ तीर्थ-करके समीप दीक्षा लेकर मोक्ष जाते हैं। --हरिवंश, सर्ग ३५, श्लो० १-

३५ पृ० ३६३-३६४

(३) यशोदाकी तत्काल जन्मी हुई पुत्री कृष्णके बद्छे देवकीके पास लाई जाती है। कंस उस जीवित बालिकाको मारता नहीं है। वसुदेव-हिन्डीके अनुसार नाक काटकर और जिनसेनके कथनानुसार नाक सिर्फं चपटा करके छोड़ देता है। यह बा-लिका आगे चलकर तरण अवस्थामें एक साध्वीसे जैनदीक्षा ग्रहण करती है और जिनसेनके हरिवंशके अनुसार तो यह साध्वी ध्यान अवस्थामें मर कर सद्गति पाती है लेकिन उसकी अँगुलीके लोहू भरे हुए तीन दुकड़ों से, वह बादमें त्रिशूलधारिणी काली के रूपमें विनध्याचलमें प्रतिष्ठा पाती है। इस कालीके समक्ष होने वाले भैंसोंके बधको जिनसेनने खूत आड़े हाथों लिया है जो आजतकमी विन्ध्या-चलमें होता है।

हरिवंश सर्ग ३९, श्लो, १-

(४) कृष्णकी बाललीला और कुमारलीलामें जितने भी असुर कंस के द्वारा भेजे हुए आये और उन्होंने कृष्णको, बलभद्रको या गोपगोपियों को सताया है, करीब करीब वे त-माम असुर, कृष्णके द्वारा या कभी-कभी बलभद्रके द्वारा मार डाले गए हैं।

— मागवत स्कंघ १०, २० ५-४, पृ० ८१४

(५) नृसिंह विष्णुका एक भव-तार है और कृष्ण तथा बलमद्र दोनों विष्णुके अंश होनेके कारण सदामुक्त हैं और विष्णुधाम स्वर्गमें विद्यमान ५१, पृ० ४५८−४६१

(४) ब्राह्मण पुराणोंमें कंस द्वारा भेजे हुए जो असुर आते हैं वे असुर, जिनसेनके हरिवंशपुराणके अनुसार कंस द्वारा पूर्व जन्म में साधी हुई देवियाँ हैं। ये देवियाँ जब कृष्ण, बलभद्र या वजवासियोंको सताती हैं तब वे कृष्णके द्वारा मारी नहीं जातीं वरन् कृष्ण उन्हें हराकर जीती ही भगा दैते हैं। हेमचन्द्रके (त्रिषष्टि॰ सर्ग ५ श्लो, १२३-१२४) वर्णनके अनुसार कृष्ण, बलभद्र और वजवा-सियोंको सतानेवाली देवियाँ नहीं वरन् कंसके पाले हुए उन्मत्त प्राणी हैं। कृष्ण उनकाभी बध नहीं करते किन्तु दयालु जैनकी भाँति पराक्रमी होने परभी कोमल हाथसे इन कंस-प्रेरित उपद्रवी प्राणियोंको हराकर भगा देते हैं।

—हरिवंश, सर्ग ३५ श्लो, ३५-५० पृ० ३६६–३६७

(५) कृष्ण यद्यपि भविष्यकालीन तीर्थकर होनेके कारण मोक्षगामी हैं किन्तु इस समय युद्धके फलस्वरूप वे नरकमें निवास करते हैं और बल-भद्र जैनदीक्षा छेनेके कारण स्वर्ग गए ्र — भागवत, प्रथम स्कंघ, अ० ३ श्लो, १–२४ पु० १०—११

(६) द्रौपदी पाँच पांडवोंकी पत्नी है और कृष्ण पांडवोंके परम सखा हैं। द्रौपदी कृष्णभक्त है और कृष्ण स्वयं पूर्णावतार हैं।

—महाभारत

हैं। जिनसेनने बलभद्रको ही नृसिंह रूपमें घटानेकी मनोरं जक कल्पना की है और लोकमें कृष्ण और बल-भद्रकी सार्वत्रिक पूजा कैसे हुई, इसकी युक्ति कृष्णने नरकमें रहते रहते बल-भद्रको बताई ऐसा अति साम्प्रदा-यिक और काल्पनिक वर्णन किया है।

—हरिवंशपुराण सर्ग ३५, श्लो, १-५५, पु० ६१८–६२५

(६) श्वेताम्बरोंके अनुसार द्रौ-पदीके पाँच पति हैं। ज्ञाता १६ वाँ अध्ययन) किन्तु जिनसेनने अर्जुन को ही द्रौपदीका पति बताया है और उसे एक पतिवालीही चित्रित किया है (हरिवंश सर्ग ५४ श्लो, १२-२५) द्रौपदी तथा पाण्डव सभी जैनदीक्षा लेते हैं। कोई मोक्ष और कोई स्वर्ग जाते हैं। सिर्फ़ कृष्ण कर्मोदयके कोरण जैनदीक्षा नहीं ले सकते फिर भी बाईसवें तीर्थंकर अश्विनमिके अनन्य उपासक बनकर भावी तीर्थंकर पदकी योग्यता प्राप्त करते हैं।

—हरिवंश, सर्ग ६५ श्लो० १६ पृ० ६१९-६२०

(७) कृष्ण रास और गोपी कीड़ा करते हैं पर वे गोपियोंके हावभावमें

(७) कृष्णकी रासलीला एवं गोपीक्रीडा उत्तरोत्तर अधिक श्रंगार- सय बनती जाती है और वह भी मोगका रूप धारण करके बल्लभ सम्प्रदायकी भावनाके अनुसार महादेवके मुखसे उसे समर्थन मिलता है।

—पद्मपुराण म० २४५ स्रोक १७५–१७६ प्०८८६–८९०

(८) इन्द्रने ब्रजवासियों पर बो उपद्रव किए उन्हें शान्त करनेके लिए कृष्ण गोवर्धन पर्वतको सात दिन तक हाथसे उठाए रखते हैं। लुब्ब न होकर एकदम अलिस ब्रह्म-चारी रहते हैं।

— हरिवंश, सर्ग ३५, श्लो, ६५-६६ पृ० ३६९

(८) जिनसेनके कथनानुसार इन्द्र द्वारा किए हुए उपद्रवोंको शांत करनेके लिए नहीं, वरन् कंसके द्वारा भेजी हुई देवीके उपद्रवोंको शान्त करनेके लिए कृष्णने गोवर्धनपर्वत को उठाया।

—हरिवंश सर्ग ३५, श्लो, ४८-५०, पृ० ३६७

पुराणों श्रीर जैनग्रन्थोंमें वर्णित कृष्णके जीवनकी कथाके, ऊपर जो थोड़ेस नमूने दिये गये हैं उन्हें देखते हुए इस सम्बन्धमें शायद ही यह संदेह रहे कि कृष्ण वास्तवमें वैदिक या पौराणिक पात्र हैं श्रीर जैनग्रन्थोंमें उन्हें पीछेसे स्थान मिला है। पौराणिक कृष्ण जीवनकी कथामें मार-फाड़, श्रमुर संहार श्रीर शृंगारी लीलाएँ हैं। जैन ग्रन्थकारोंने श्रपनी श्रिहंसा श्रीर त्यागकी भावनाके श्रनुसार उन लीलाश्रोंको बदलकर श्रपने साहित्यमें एक भिन्न ही रूप दिया है। यही कारण है कि पुराणोंकी भाँति जैनग्रन्थोंमें न तो कंसके द्वारा बालकोंकी हत्या दिखाई देती है श्रीर न कंसके मैजे हुए उप-

द्रवियोंका कृष्णके द्वारा प्राणनाश ही दिखाई पड़ता है। जैसे पृथ्वी-राजने शाहबुद्दीनको छोड़ दिया उसी प्रकार कंसके भेजे हुए उप-द्रवियोंको कृष्ण द्वारा जीते छोड़नेकी बात जैनप्रन्थोंमें पढ़नेको मि॰ लती है। यही नहीं बल्कि सिवाय कुष्णके और सब पात्रोंके जैन-दीचा स्वीकार करनेका वर्णन भी हम देखते हैं।

हाँ, यहाँ एक प्रश्न हो सकता है : वह यह कि मूलमें वसुदेव, कृष्ण आदिको कथा जैनप्रन्थोंमें हो और बादमें वह ब्राह्मण प्रन्थों में भिन्न रूपमें क्यों न ढाल दी गई हो ? परन्तु जैन आगमों तथा अन्य कथाप्रन्थोंमें कृष्ण-पाएडव आदिका जो वर्णन किया गया है उसका स्वरूप, शैली आदिको देखते हुए इस तर्कके लिए गुंज।इश नहीं रहती। अतएव विचार करने पर यही ठीक मालूम होता है. कि जब जनतामें कृष्णकी पूजा प्रतिष्ठा हुई, ऋौर इस संबंधका द-हुतसा साहित्य रचा गया श्रीर वह लोकप्रिय होता गया तब समय• सुचक जैन लेखकोंने रामचन्द्र की भाँति कृष्णको भी श्रपनालिया त्रौर पुराणगत कृष्ण-वर्णनमें, जैन दृष्टिसे प्रतीत होनेवाले हिंसाके विषको उतार कर उसका जैन संस्कृतिके साथ सम्बन्ध स्थापित कर दिया। इससे ऋहिंसाकी दृष्टिसे लिखे जाने वाले कथासाहित्यका विकास सिद्ध हुआ।

जब कृष्ण-जीवनके ऊधम त्रौर शृंगारसे परिपूर्ण प्रसंग जनता में लोकप्रिय होते गए तब यही प्रसंग एक स्रोर तो जैनसाहित्यमें परिवर्तनके साथ स्थान पाते गए और दूसरी स्रोर उन पराक्रम-प्रधान श्रद्भुत प्रसंगोंका प्रभाव महावीरके जीवन-वर्णन पर होता गया, यह विशेष संभव है। इसी कारण हम देखते हैं कि छुष्णके जन्म, बालक्रीड़ा श्रीर यौवनविद्दार श्रादि प्रसंग, मनुष्य या श्र- मनुष्य रूप असुरों द्वारा किए हुए उपद्रव एवं उत्पातोंका पुराणोंमें जो अस्वाभाविक वर्णन है और उन उत्पातोंका कृष्ण द्वारा किया हुआ जो अस्वाभाविक किन्तु मनोरं जक वर्णन है वही अस्वाभाविक होने पर भी जनताके मानसमें गहरा उतरा हुआ वर्णन, श्राहंसा और त्यागकी भावनावाले जैनयन्थकारोंके हाथों योग्य संस्कार पाकर महावीरके जन्म, बालकीड़ा और यौवनकी साधनावस्थाके समय देवकृत विविध घटनाओं के रूपमें स्थान पाता है। पौराणिक वर्णन की विशेष अस्वाभाविकता और असंगतिको हटानके लिए जैन-प्रन्थकारोंका यह प्रयास था किन्तु महावीर जीवनमें स्थान पाए हुए पौराणिक घटनाओं के वर्णनमें कुछ अंशों में एक प्रकारकी अस्वाभाविकता एवं असंगति रह ही जाती है और इसका कारण तत्कालीन जनताकी रुचि है।

### , ३-कथाग्रन्थोंके साधनोंका पृथक्करण और उनका औचित्य।

श्चव हम तीसरे दृष्टिविन्दु पर आते हैं। इसमें विचारणीय यह है कि ''जनतामें धर्मभावना जागृत रखने तथा सम्प्रदायका श्चाधार मजबूत करनेके लिए उस समय कथाप्रन्थों या जीवनवृत्तान्तोंमें मुख्य रूपसे किस प्रकारके साधनोंका उपयोग किया जाता था ? उन साधनोंका पृथक्करण करना श्रीर उनके श्रीचित्यका विचार करना।"

उत्तर जो विवेचना की गई है, वह प्रारम्भमें किसी भी अति-श्रद्धालु साम्त्रदायिक भक्तको आघात पहुँचा सकती है, यह स्पष्ट है क्योंकि साधारण उपासक चौर भक्त जनताकी अपने पूच्य पुरुषके प्रति जो श्रद्धा होती है वह बुद्धिशोधित या तर्कपरिमार्जित नहीं होती। ऐसी जनताके खयालसे शास्त्रमें लिखा हुआ प्रत्येक अन्तर त्रैकालिक सत्यस्वरूप होता है। इसके त्रातिरक्त जब उस शास्त्रको त्यागी गुरु या विद्वान् पंडित बाँचता है तब तो इस भोली जनताके मन पर शास्त्रके अत्तरार्थकी यथार्थताकी छाप वजलेप सरीखी हो जाती है। ऐसी अवस्थामें शास्त्रीय वर्णनोंकी परीचा करनेका और परीचापूर्वक उसे समभानेका कार्य त्रात्यन्त कठिन होजाता है, त्रीर विशिष्ट वर्गके लोगोंके गले उतरनेमें भी बहुत समय लगता है श्रौर वह बहुतसा बलिदान माँगता है। ऐसी स्थिति सिर्फ जैनसम्प्रदाय की ही नहीं किन्तु संसारमें जितने भी सम्प्रदाय हैं सबकी यही दशा है स्त्रीर इस बातका समर्थक इतिहास हमारे सामने मौजूद है।

यह युग विज्ञानयुग है। इसमें दैवी चमत्कार या श्रसंगत कल्प-नाएँ टिक नहीं सकतीं। अतएव इस समयके दृष्टिकोणसे प्राचीन महापुरुषोंके चमत्कारप्रधान जीवनचरितोंको पढ़ें तो उनमें बहुतसी श्रसम्बद्धता श्रीर काल्पनिकता नजर श्रावे, यह स्वाभाविक है। परन्तु जिस युगमें ये वृत्तान्त लिखे गए, जिन लोगोंके लिए लिखे गए और जिस उद्देश्यसे लिखे गए, उस युगमें प्रवेश करके, लेखक श्रीर पाठकके मानसकी जाँच करके, उसके लिखनेके उद्देश्यकां विचार करके, गम्भीरतापूर्वक देखें तो हमें अवश्य माऌ्स होगा कि इस प्राचीन या मध्ययुगमें महान् पुरुषोंके जीवनवृत्तान्त जिस ढंग से चित्रित किए गए हैं वही ढंग उस समय उपयोगी था। त्रादर्श चाहे जितना उच्च हो, उसे किसी श्रसाधारण व्यक्तिने बुद्धि शुद्ध करके भले ही जीवनगम्य कर लिया हो, फिर भी साधारण लोग इस ऋति सूक्ष्म श्रौर श्रति उच्च आदर्शको बुद्धिगम्य नहीं कर स-कते। तो भी उस त्रादर्शकी त्रोर सबकी भक्ति होती है, सब उसे चाहते हैं, पूजते हैं।

ऐसी अवस्था होनेके कारण लोगोंकी इस आदर्श सम्बन्धी भक्ति श्रौर धर्मभावनाको जागृत रखनेके लिए स्थूल मार्ग स्वीकार करना पड़ता है। जनताकी मनोवृत्तिके श्रनुसार ही कल्पना करके उसके समन्न यह आदर्श रखना पड़ता है। जनताका मन यदि स्थूल होनेके कारण चमत्कारप्रिय और देवदानवोंके प्रतापकी वासना वाला हुआ तो उसके सामने सूक्ष्म और शुद्धतर आदर्शको भी चम-त्कार एवं दैवी बाना पहनाकर रखा जाता है । तभी सर्वसाधारण लोग उसे सुनते हैं त्र्यौर तभी वह उनके गले उतरता है। यही वजह है, कि उस यूगमें धर्मभावनाको जागृत रखनेके लिए उस समयके शास्त्रकारोंने मुख्य रूपसे चमत्कारों श्रौर श्रद्भुतताश्रोंके वर्णनका श्राश्रय लिया है। इसके श्रतिरिक्त दूसरी बात यह है कि जब अपने पड़ौसमें प्रचलित अन्य सम्प्रदायोंमें देवताई बातों और चमत्कारी ' प्रसंगोंका बाजार गर्म हो तब श्रपने सम्प्रदायके श्रनुयायियोंको उस श्रोर जानेसे रोकनेका एकहीं मार्ग होता है श्रीर वह यही कि श्रपने सम्प्रदायको टिक।ए रखनेके लिए वह भी विरोधी और पड़ौसी सम्प्रदायमें प्रचलित आकर्षक बातोंके समान या उससे ऋधिक श्रच्छी बाते लिखकर जनताके सामने उपस्थित करे। इस प्रकार प्राचीन श्रीर मध्ययुगमें धर्मभावनाको जागृत रखने तथा सम्प्रदाय को मजबूत करनेके लिए भी मुख्य रूपसे मंत्र-तंत्र, जड़ी-बूटी, दैवी चमत्कार श्रादि श्रसंगत प्रतीत होने वाले साधनोंका उपयोग होता था।

गाँधीजी उपवास या श्रनशन करते हैं। संसारके बड़ेसे बड़े साम्राज्यके सूत्रधार व्याकुल हो उठते हैं। गाँधीजीको जेलसे मुक्त करते हैं; फिर पकड़ लेते हैं और दुवारा उपवास प्रारम्भ होने पर फिर छोड़ देते हैं। देशभरमें जहाँ जहाँ गाँधीजी जाते हैं वहाँ वहाँ जनसमुद्रमें ज्वारसा उमड़ ऋाता है। कोई उनका ऋत्यन्त विरोधी भी जब उनके सामने जाता है तो एक बार तो मनोमुग्ध हो गर्ब-गलित हो ही जाता है। वह एक वास्तविक वात है, स्वाभाविक है श्रीर मनुष्यबुद्धिगम्य है। किन्तु यदि इसी बातको कोई दैवी घटन। के रूपमें वर्णन करे तो न तो कोई बुद्धिमान् मनुष्य उसे सुनने या स्वीकार करनेको तैयार होगा श्रीर न उसका श्रमली मूल्य जो श्रभी आँका जाता है, क़ायम रह सकता है। यह युगवल अर्थात् वैज्ञानिक युगका प्रभाव है । यह बल प्राचीन या मध्ययुगमें नहीं था श्चतएव उस समय इसी प्रकारकी स्वाभाविक घटनाको जबतक दैवी या चमत्कारिक लिबास न पहनाया जाता तबतक लोगोंमें उ-सका प्रचार न हो पाता था । यह दोनों युगोंका अन्तर है, इसे समभकर ही हमें प्राचीन श्रीर मध्ययुगकी बातोंका तथा जीवन-वृत्तान्तोंका विचार करना चाहिए।

ऋब ऋन्तमें यह प्रश्न उपस्थित होना है कि शास्त्रमें उहिंखित चमत्कारपूर्ण और दैवी घटनाश्रोंको श्राज कल किस अर्थमें सम-भना श्रीर पढ़ना चाहिए ? इसका उत्तर स्पष्ट है। वह यह कि किसी भी महान् पुरुषके जीवनमें 'शुद्ध बुद्धियुक्त पुरुषार्थ ' ही सचा श्रीर मानने योग्य तत्त्व होता है। इस तत्त्वको जनताके समन्न उपस्थित करनेके लिए शास्त्रकार विविध कल्पनात्र्योंकी भी योजना करते हैं । धर्मबीर महावीर हों या कर्मवीर कृष्ण हों, किन्तु इन दोनोंके जी-वनमें से सीखने योग्य तत्त्व तो एकही होता है। धर्मवीर महावीर के जीवनमें यह पुरुपार्थ अन्तर्मुख होकर आत्मशोधनका मार्ग प्र-हुगा करता है श्रौर श्रात्मशोधनके समय श्राने वाले श्रान्तरिक या बाह्य-प्राकृतिक-समस्त उपसर्गोंको यह महान् पुरुष अपने आत्मबल और दृढ़ निश्चयके द्वारा जीत लेते हैं और अपने ध्येयमें आगे बढ़ते हैं! यह विजय कोई ऐसा वैसा साधारण मनुष्य नहीं प्राप्त कर स-कता, अतः इस विजयको दैवीविजय कहनेमें जरा भी अतिशयोक्ति नहीं है। कर्मवीर कृष्णके जीवनमें यह पुरुषार्थ बहिर्मुख होकर लोक संप्रह और सामाजिक नियमनका रास्ता लेता है। इस ध्येयको स-फल बनानेमें शत्रुओं या विरोधियोंकी ओरसे जो अङ्चनें डाली जाती हैं, उन सक्को कर्मवीर कृष्ण अपने धैर्य, बल तथा चतुराई से हटाकर अपना कार्य सिद्ध करते हैं। यह लौकिक सिद्धि साधारण जनताके लिए अलौकिक या दैवी मानी जाय तो कुछ असंभव नहीं। इस प्रकार हम इन दोनों महान् पुरुषोंके जीवनको, यदि कलई दूर करके पढें तो उलटी अधिक स्वाभाविकता और संगतता नजर आती है और उनका व्यक्तित्व अधिकतर माननीय, विशेषतया इस • यगमें, बन जाता है।

### उग्संहार।

कर्मवीर कृष्णके सम्प्रदायके भक्तोंको धर्मवीर महावीरके आ-दर्शकी विशेषताएँ चाहे जितनी दलीलोंसे सममाई जाँय, किन्तु वे शायद'ही पूरी तरह उन्हें समम सकेंगे। इसी प्रकार धर्मवीर महा-वीरके संप्रदायके अनुयायी भी शायद ही कर्मवीर कृष्णके जीवना-दर्शकी खूबियों समम सकें। जब हम इस साम्प्रदायिक मनोवृत्ति को देखते हैं तो यह विचार करना आवश्यक हो जाता है कि क्या वास्तवमें धर्म और कर्मके आदशोंके बीच ऐसा कोई विरोध है जिससे एक आदश्के अनुयायी दूसरे आदर्शको एक दम अप्राध्य कर देते हैं या उन्हें वह अप्राध्य प्रतीत होता है ?

विचार करनेसे माऌम होता है कि शुद्धधर्म श्रौर शुद्धकर्म, ये दोनों एक ही आचरणगत सत्यके जुदा जुदा बाजू हैं। इनमें भेद है किन्तु विरोध नहीं है।

सांसारिक प्रवृत्तियोंको त्यागना श्रीर भोगवासनाश्रोंसे वित्तको निवृत्त करना, तथा इसी निवृत्तिके द्वारा लोककल्याणके लिए प्रयत्न करना ऋथीत जीवन धारणके लिए आवश्यक प्रवृत्तियोंकी व्यवस्था का भार भी लोकोंपर ही छोड़कर सिर्फ उन प्रवृत्तियोंमें के क्वेश-कलहकारक ऋसंयम रूप विषको दूर करना, जनताके सामने ऋपने तमाम जीवनके द्वारा पदार्थपाठ उपस्थित करना, यही शुद्धधर्म है।

श्रीर संसार सम्बन्धी तमाम प्रवृत्तियोंमें रहते हुए भी उनमें निष्कामता या निर्लेपताका अभ्यास करके, उन प्रवृत्तियोंके साम-अस्य द्वारा जनताको उचित मार्गपर लेजानेका प्रयास करना ऋर्थात् जीवनके लिए ऋति ऋावश्यक प्रवृत्तियोंमें पग-पग पर आने वाली अड्चनोंका निवारण करनेके लिए, जनताके समन्न अपने समम जीवन द्वारा लौकिक प्रवृत्तियोंका भी निर्विष रूपसे पदार्थपाठ उप-स्थित करना, यह शुद्धकर्म है।

यहाँ लोककल्यागाकी वृत्ति यह एक सत्य है। उसे सिद्ध करने के लिये जो दो मार्ग हैं वे एक ही सत्यके धर्म श्रीर कर्मरूप दो बाजू हैं। सच्चे धर्ममें सिर्फ़ निवृत्तिही नहीं किन्तु प्रवृत्ति भी होती है। सच्चे कर्ममें केवल प्रवृत्ति ही नहीं मगर निवृत्ति भी होती है। दोनोंमें दोनों ही तत्त्व विद्यमान हैं, फिर भी गौगता त्रौर मुख्यताका तथा प्रकृति भेदका अन्तर है। अतः इन दोनों तरीकोंसे स्व तथा पर-कल्याणरूप श्रखंड सत्यको साधा जा सकता है। ऐसा होने पर भी धर्म श्रीर कर्मके नामसे त्रलग त्रलग सम्प्रदायोंकी स्थापना क्यों

हुई, यह एक रहस्य है। किन्तु यदि साम्प्रदायिक मनोवृत्तिका विश्ले-षण किया जाय तो इस अनुद्घाट्य प्रतीत होने वाले रहस्यका उद्घाटन स्वयमेव हो जाता है।

स्थूल या साधारण लोग जब किसी आदर्शकी उपासना करते हैं तो साधारणतया वे उस आदर्शके एकाध अंशको अथवा उसके ऊपरी स्रोसलेसे ही चिपट कर उसीको सम्पूर्ण आदर्श मान बैठते हैं। ऐसी मनोदशाके कारण धर्मवीरके उपासक, धर्मका ऋर्थ ऋर केली निवृत्ति समभकर उसीकी उपासनामें लग गए त्रौर त्र्यपने चित्तामें प्रवृत्तिके संस्कारोंका पोषण करते हुए भी प्रवृत्ति ऋंशका विरोधी सममंकर श्रपने धर्मरूप श्रादर्शसे उसे जुदा रखनेकी भा-वना करने लगे। दूसरी ओर कर्मवीरके भक्त कर्मका अर्थ सिर्फ प्र- वृत्ति करके, उसीको श्रपना परिपूर्ण श्रादर्श मान बैठे श्रीर प्रवृत्तिके साथ जुड़ने योग्य निवृत्तिके तत्त्वको एक किनारे करके प्रवृत्तिको ही ृकर्म समभने बगे। इस प्रकार धर्म श्रीर कर्म दोनोंके उपासक एक दूसरेसे विलकुल विपरीत आमने सामनेके किनारों पर जा बैठे। उसके पश्चात् एक दूसरेके श्वादर्शको अधूरा, श्रव्यवहार्य श्रथवा हानिकारक बताने लगे । परिगाम यह हुआ कि साम्प्रदायिक मानस ऐसे विरुद्ध संस्कारोंसे गढ़ा जा चुका है कि यह बात समभना भी अब कठिन हो गया है कि धर्म और कर्म ये दोनों एक ही सत्यके दो बाजू हैं। यही कारण है कि धर्मवीर महावीर श्रौर कर्मवीर कृष्ण के पंथमें परस्पर विरोध, श्रान्यमनस्कता श्रीर उदासीनता दिखाई पड़ती है।

यदि विश्वमें सत्य एक ही हो श्रीर उस सत्यकी प्राप्तिका मार्ग एक ही न हो तो भिन्न भिन्न मार्गोंसे उस सत्यके समीप किस प्रकार पहुँच सकते हैं, इस बातको समफनेके लिए विरोधी श्रीर भिन्न- भिन्न दिखाई देनेवाले मार्गोंका उदार और व्यापक दृष्टिसे समन्वय करना प्रत्येक धर्मात्मा और प्रतिभाशाली पुरुषका आवश्यक कर्त्तव्य है। अनेकान्तवादकी उत्पत्ति वास्तवमें ऐसी ही विश्वव्यापी भावना और दृष्टिसे हुई है तथा उसे घटाया जा सकता है।

इस जगह एक धर्मवीर श्रीर एक कर्मवीरके जीवनकी कुछ घटनाओं की तुलना करने के विचारमें से यदि हम धर्म श्रीर कर्मके व्यापक श्रथंका विचार कर सकें तो यह चर्चा शब्दपटु पंडितों का कोरा विवाद न बनकर राष्ट्र श्रीर विश्वकी एकतामें उपयोगी होगी।



## यदि आप

व्यावहारिक, धार्मिक एवं श्रौद्यौगिक शिक्षा के द्वारा श्रपने पुत्र को सशक्त एवं स्वाश्रयी बनाना चाहते हैं तो अपने बच्चों को जैन गुरुकुल व्यावर में भेजिये।

प्रवेश की योग्यता—हिन्दी ३ या गुजराती ४ किताब पढ़े हुए, ८ से ११ वर्ष की उम्र के, निरोग, खुद्धिमान् बचे किसी प्रान्त या जाति के हों वे गुरुकुल में ७ वर्ष के वास्ते प्रविष्ट हो सकेंगे। मासिक रु० १०), ७) ४) यथाशिक भोजन खर्च देकर या फ्री भर्ती करा सकेंगे।

### आपका कर्त्तव्य

गुरुकुल को हर प्रकार सहायता देना, मकान बनवा देना, स्थाया कोष बढ़ाना, अमुक मितियों का खर्च देना और अपने बचों को गुरुकुल में मेजना आपका कर्त्तव्य है। यदि आपकी सर्व प्रकार से सहानुमूति व सहायता होती रही तो थोड़े अर्से में ही जैन-गुरुकुल, ब्यावर जैन विद्यापीठ बन सकेगा।

पत्र-व्यवहार का पताः--मंत्री, जैन-गुरुकुल, व्यावर.

## शिक्षादाची मुन्दर सस्ती

# उपयोगी पुस्तकें।

| THE RESIDENCE OF THE PERSON NAMED IN THE PERSO |                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| १—जैन शिक्षा-भाग १ -)॥।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १८—मोक्ष की कुक्षी २ माग =)।।    |
| २—जैन शिक्षा-भाग २ =)॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १९—आत्मबोध भाग १ २ ३ ।-)         |
| ३—जैन शिक्षा∙भाग ३ ≡)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०—आत्मबोध भाग २-३ ≡)            |
| ४—जैन शिक्षा-भाग ४ (सचित्र)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २१ — काव्य विलास -)॥             |
| <b>≥</b> )11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २२परमात्मा प्रकाश =)             |
| ५—जैन शिक्षा-माग ५ ।-)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २३—भाव अनुपूर्वि -)              |
| ६—बालगीत )॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २४ — मोक्षनी कुंची बेभाग ।)      |
| ७आदर्श जैन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २५-सामायिकप्रति प्रश्नोत्तर)ध    |
| ८-आदर्श साधु ।)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २६ — तत्त्वार्थाधिगमसूत्रम् =)   |
| ९—विद्यार्थी व युवकों से =)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २७—आत्मसिद्धि 🕍                  |
| १०—विद्यार्थी की भावना -)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २८-आत्मसिद्धि और सम्यकत्व)॥      |
| ११—सुखी कैसे बनें ? -)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २९—धमी में भिन्नना )॥            |
| १२—धन का दुरुपयोग )॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३० - जैनधर्मपर अन्यधर्मीकाप्रभाव |
| 13 - रेशम व चर्बी के वख )।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ३१ — समिकत के चिह्न १ भाग)।।     |
| १४-पञ्जबध कैसे रुके ? =)॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ३२ -समिकत के चिह्न २ भाग)॥       |
| १५ आत्म जागृति-भावना ।)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३३—सम्यक्त के आठ अंग =)          |
| १६ समिकत स्वरूप भावना -)।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३४ धर्मवीर महावीर और कर्मवीर     |
| १७—मोक्ष की कुञ्जी १ भाग =)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | कृष्ण -)॥                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                  |

#### व्यवस्थापकः---

आत्म.जागृति-कार्यालय, हि॰ जैन-गुरुकुल, न्यावर