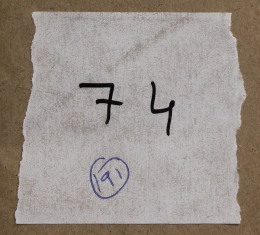
100 Charas Charas Tags 50



5703

## औं श्रीपंच परमेष्टि नमः इनियाने। सौथी प्राचिन धर्भ. ખંડ પહેલો.

# **હુનિયાનો** સૌથી **પ્રાચિન ધર્મ**.

જૈન ધર્મની પ્રાચિનતા તથા તેનું શ્રેષ્ટપહ્યું – ઇતિહાસ, વિદ્યા, શાસ્ત્ર, તથા શાધા આધારે તેના પુરાવા.

## ખંડ પહેલો

#### પ્રવેશ.

' સત્ય જાણવાની જિગ્રાસા સર્વને છે; સત્યને પાતાનું જ કરી ખેસ-વાના અધિકાર કાઇને નથી. સર્વ સ્થળે, સર્વ પ્રસંગે, સત્ય જાણવાની ઉત્કંઠા સર્વને હાય છે. પણ જાણનારની કલ્પના ધણીવાર પટંતરે આવી કાંઇકને બદલે કાંઇકથી સંતાષ પમાં છે છે. ધર્મવાળા જાણે છે કે અમે સત્ય પામ્યા છીએ, તત્વ ગ્રાનવાળા જાણે છે કે અમે સત્યને વર્ધા છીએ, વિદ્યા કળાના શાધકા જાણે છે કે અમે સત્યને પકડયું છે, પણ સત્યનું નામ ગમે તે હા, તેના વેશ સમયાનુસાર હા, પણ તે સત્ય હાય એટલે પૂર્ણ છે. આધુનિક કાળમાં જૈનધર્મી તથા અન્ય ધર્મીઓ અન્ય અન્યની સાથે વાદવિવાદ કરે છે. 'પ્રાચિન ધર્મ કયા ? એ ઉપર તકરાર કરે છે. પણ નામ માત્રથી કાંઇ બાધ આવતા નથી. સત્યને જ્યાં હાય ત્યાંથી, ને જેવું હાય તેવું લેવું, એ ગ્રાનીઓનું સુખ્ય કર્મ છે. આપણામાં સાધારણ રીતે એવી રીતે મનાય છે કે કાંઇ પણ ન માનવું એજ ડહા-પણનું લક્ષણ છે, પણ એ ભુલવું નથી જોઇતું કે બધી વાતમાં ના, ના, કરવામાં જેટલું ભૂષણ છે, તે કરતાં અનેક ધણી ખુદ્ધિ કાઇ વાતની હા કહેવામાં પણ સમાયલી છે. સત્યને જાણવાના પ્રયાસમાં આપવાના ભાગ શાહા નથી, તેમ સત્ય પણ પ્રત્યક્ષ આવી ઉભું રહેનાર નથી. સત્યનું સ્વર્પજ એવું છે કે તેને મુર્તિમાન કરીએ, તેને અમુક સીમા બાંધી પરિચ્છેદવાળું કરીએ કે તુરત તે અસત્ય થઈ જાય છે; છતાં સર્વ માન્ય સત્ય તાે એકજ હાેવું જોઇએ, ને છેઃ તેને ગ્રહણ કરી શકાય તાે સર્વ વિરાધના અંત આવે.

ઉપર જણાવેલા વિચારા જૈનધર્મને પણ લાગુ પડે છે. આજથી કેટલાક વર્ષ ઉપર કેટલાકાેતું માનવું એમ હતું કે જૈનધર્મ એ એક આધુનિક નવા ધર્મ છે. ત્યારપછી કેટલાક હિંદના તથા વિદેશીય વિદ્વાના એવુ કહેવા બહાર પડયા હતા કે જૈનધર્મ આશરે ૨૫૦૦ (પચીસ સાે) વર્ષ લપર બાૈધ ધર્મમાં<mark>થી નીકળ્યાે હતાે અને તેથા</mark> તે ભાષધર્મના શાખા છે. આવા વિચારા નાના નાના વિદ્વાનાએજ બલાવ્યા હતા એટલુંજ નહિ પણ પાશ્વાસ મહા વિદ્વાન કીલસુક્ર મરહૂમ મી મેક્ષમુંલરે પણ બતા<mark>ંવ્યા હતા, ને તેને મરહુમ પ્રોફેસર</mark> મણિલાલ નસુ– ભાઈએ ટેકા આપ્યા હતા. વળી નાના તથા માટા ઇતિહાસ કત્તાઓએ પણ કાંઇ પણ તપાસ વગર આ વિચારા સ્વમેય સ્વિકાર્યા હતા. ને નાના બાળકાને જે ઇતિહાસ તથા પુસ્તકા શ્રીખવવામાં આવે છે તેમા પણ ખેધડક પ્રગઢ કર્યા હતા. પણ વખતના વહેવા સાથે દરેક વિદ્વાને યાતાની ભુલ જોઇ, તેના સ્વીકાર કરી પાતાના અભિપ્રાય ફેરવ્યાે છે. ત્રો. મેક્ષમુલર જેણે સને ૧૮૮૪ના વર્ષમાં એમ જણાવ્યું હતું કે જૈન ધર્મ ળાધની શાખા છે. તેને સને ૧૮૯૫ ના વર્ષમાં એ વિચાર કેરવવા પડયા છે; અને પ્રખ્યાત યુરાપિયન વિદ્વાના ડાેંગ્લુઇરાઈસ, ડાૅંગ્ પ્યુર, મીંગ પુર્ણુ પ્રખ્યાત હિંદી વિદ્વાન મણિલાલ નભુભાઇ પણ પાતાના મહા ઉપ-ચાર્ગી પુસ્તક 'સિદ્ધાન્ત સાર 'માં જણાવે છે કે 'પણ એટલી વાત તાે ડાેંગ્ ખુલ્હર વગેરેના શાધ ઉપરથા સિંહ થઈ છે કે જેન મત ને બાધ મત ખે એક એક સાથે સંબંધ ધરાવતા નથી, ને છેલ્લા તીર્યકર મહા વીર, તે ખુદ્દનુંજ બીજાં નામ છે, એમ નથી. જૈન મતના ગ્રાંથામાંથી પણ કાંઇક એવાજ પુરાવા મળે છે, કે (જીએા સિદ્ધાન્ત સાર પાતુ ૧૦૬) " જૈના પૃથ્વીને અનાદી માને છે, ને તેજ રીતે તેમના તીર્ધંકરે। યણ એક થે નહી, સા ખસા નહી, હજાર છે હજાર નહી, લાખ ખે લાખ નહી, પૃણુ કરાડા વરસા સુધી આ દુનિયા ઉપર રહી અનાદિ જન ધર્મના ઉપદેશ કરતા હતા એવું જૈન શાસ્ત્રા ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે." અગાડી ચાલતાં એજ પુસ્તકના પૃષ્ટ ૧૧૦ માં પ્રોફેસર મણિલાલ નભુ-ભાઇ જણાવે છે કે "જૈન મત પ્રાચિન હાવા જોઇએ, તથા મહાવીરને થઇ ગયાને લગભગ ૨૩–૨૪ સા વર્ષ થયાં હાવા જોઇએ, એટલું નકકૃદ્ધ અટકળી શકાય છે. મહાવીર પહેલાં ખીજ ત્રેવીશ તીઈકર થઇ ગયા છે, ને પ્રથમ તીર્થકરનું આયુષ્માન્ આપ્યું છે, તે હિસાએ પ્રથમ તીર્થકર રૂપલદેવ જિન કયારે થયા તેના આંકડા મુકવા કઠિન પડે એમ છે" એ શીવાય 'થીએ સોરીકલ સાસાઇટી'ની મહાન વકતા મીસીસ એની ખીસેન્ટ પણ પાતાના પ્રખ્યાત પુસ્તક 'Religous Problems in India'માં જૈન ધર્મ પ્રાચિન છે એવું સ્વીકાર્યું છે.

પણ તે છતાં હજી કેટલાક દાંબીકા એ વાતના સ્વિકાર કરતાં ડરે છે; જૈન ધર્મ-અહિંસાના ધર્મ-જીના પ્રાચિન હાય તે છતાં તે કેમ ક્યુલાય એવું તેઓ ધારે છે. વખતે તેવા સ્વિકાર કર્યાથી પાતાના મતને નુકશાન પહાચશે એવું ધારી સત્યના તેઓ સ્વિકાર કરતાં ડરે છે: એ પણ આ કાળના મહિમા છે. પણ એ બાબતમાં વાસ્તિવિક રીતે વિચાર કરતાં પ્રકત તેઓનીજ ભૂલ હાય એમ નથી. જેનાએ પણ પાતાના ધર્મ વિષે, જે જે બાબતા બહાર પાડવી જોઇએ તે તે બાબતા બહાર પાડા કાંઇ પણ પ્રયાસ કે મહેનત નહીં લેવાને સબબે અન્ય ધર્મીઓએ એ ધર્મ સામે વગર બીકે પત્થર ફેંકી પાતાની બહાદ્દરી બતાવી છે તેમાં શું નવાઇ? Fools rush in where angels fear to tread '

પણ તે છતાં જૈના આ બાયતમાં આળસુ રહ્યા છે, એ તેમને સાર શાભાકારક નથી. તીર્થંકરા જેવા મહાત્માની ઉત્પત્તિના વખત હવે નથી એ તેઓએ ભુલવું નથી એ છતું. વિદ્રાન જૈનાએ, વિદ્રાન સાધુઓએ તથા જૈન પંડીતાએ હવે ખેસી રહી જૈન શાસનની પડતી એક રહેવી એ કાંઇ એ છું ખેદકારક નથી. આજ કાલ દુનિયાની દરેક મુખ્ય પ્રજાએ મુધારામાં, કળા કાશલ્યમાં, ગ્રાનમાં, દેશશ્રેવા ને ધર્મમાં વધારા કરવા માંડયા છે, ત્યારે આપણે તા મુંગે માહાડે એયાજ કરીએ છીએ. બીજ અગાડી ચાલ્યા જાય છે, આપણે તા જ્યાંના ત્યાંજ-નહિ પણ-પછાડી જઇએ

છઇએ. આપણું આપણું સાચવી રાખતા નથી એટલુંજ નહીં પેલુ, આપણું ચારાઇ જાય છે, લુંટાઇ જાય છે, ધાળે દિવસે જતું રહે છે તેને આંખે દેખતા હતાં, નહીં દેખતા હાય તેમ અધ થઇ એયાં કરીએ છીએ.

દુનિયામાં સાૈથી સારામાં સારી અને ધ્યારામાં પ્યારી ચીજ વિષે વિચાર કરતાં દરેકને જણાશે કે તે પૈસા નથી, માન નથી, સ્ત્રી નથી, પુત્ર નથી, પણ ધર્મ છે. ધર્મ સાર હજારાએ પાતાના પ્યારા પ્રાણ ખાયા છે, ધર્મ સાર હજારા વીરાએ કેશરીઆં કરી અબ્નિને પ્રાણાપેણ કરવા પાતાની સ્ત્રીઓને સમજાવી પાતે પણ પ્રાણાપેણ કર્યા છે. ધર્મ સાર લાખાએ સ્વતંત્રતા છાડી દાસત્વ ક્ષ્યુલ કર્યું છે. ત્યારે આપણે આળસુ થઈ પ્રમાદમાં રહી, આપણી હાંસી થતી જોઇએ છીએ, એ કેટલું શાચનિય

અસલના વખતથા જૈનધર્મ ચાલતા આવ્યા છે, પણ પ્રાચિન જૈના ધર્મ જે વખતે અસંખ્યાતા જૈન અનુયાયીઓ, ચક્રવર્તિઓ, રાજ્યો. સાધુએા તથા પંડિતા ધરાવતા હતા, તે વખતના વિચાર જે જૈની શાસ્ત્રતું અધ્યયન કરતા હશે તેઓને આવતાં તરતજ શાકમાં હુળશે. નેમ-નાય ભગવાનના ભાઇ કૃષ્ણ વાસુદેવ, રામ, રાવણ, પાંડવ, કૈારવ વગેરે રાજાએા, વીર **લગવાનના સંધા**ડાના હજારાે સાધુએા તથા ૩૯ રાજાએ**ા** તથા સર્વે તીર્થેકરા, જૈનધર્મા હતા. છેલ્લામાં છેલ્લા રાજ્ય કુમારપાળના વખતમાં પ્રખ્યાત હેમચંદ્રાચાર્યે, જે રીતે જિનશાસન દીપાવ્યું હતું તે પણ હમણાંના સાધુએાએ દાખલા લેવા જેગ બાબત છે. હમણાંના કેટલાક જૈનાએ આ બાબતમાં કેટલાક પ્રયાસ લીધા છે ને ખીજા લેવા જાય છે. તે સ્ત્રાતિ-યાત્ર છે, છતાં કેટલાક અપવાદ શિવાય જૈન સાધુઓએ જે ચુપ<sup>ક</sup>ીદી અખત્યાર કરી છે તે કાેઈ પણ રીતે પ્રસંશાપાત્ર તાે નથીજ. શ્રી શ્રી ૧૦૦૮ સુની શ્રી મરહુમ આત્મારામ**ે મહારાજે જે પ્રયાસ જૈ**નશાસનની ઉત્રતિ સારૂ કર્યા છે. તેવાજ પ્રયાસ. તેમની ગાદી શાભાવતા આચાર્ય મહારાજે જના શિષ્યા, તથા અન્ય પંડિત સાધુ એ તથા જૈનાએ લેવા ઘટે છે.

હું જ્યારે મુંખઇની પાઠશાળા વિલસન કાલેજમાં અબ્યાસ કરતા હતા ત્યારે મુંખઇના મુપ્રસિદ્ધ મીશનરી તથા મુંખઇની યુનિવરસીટીના એક વખતના વાઇસ ચેન્સેલર રેવરંડ ડેા એકાકન એડ જૈનધર્મ ભાષત મારે કેટલીક ચર્ચા થઇ હતી, તે વખતે તેમના કેટલાક વિચારાનું મારે ખતાવવાની અસત્યતા પડી હતી તે વખતથીજ મારા મનમાં જૈન ધર્મની પ્રાચિનતા બાબત કંઇક યથાશક્તિ શાધી કરી, તેના લાભ સર્વને આપવા વિચાર આવ્યે! હતા, ને તેનું આ પરિણામ છે આશા છે કે તે વાંચક વર્ગને ઉપયોગી મડશે. અસ્તુ.

'જૈન' એ શબ્દના અર્થ 'જૈનના સેવક અર્યાત જિન મહારાજના વચનરપા અમૃતનું માન કરનાર' એવા થાય છે. જૈન ધર્મ પ્રમાણે 'રાગ, દેષ, ક્રોધ, માન, માયા, કામ, લાભ, અન્નાન, વગેરે ભાવ શતુઃ ઓને જીતનાર તે 'જિન' કહેવાય છે. હવે 'ધર્મ' એટલે શું તેના વિચાર કરીએ. 'ધર્મ નથી વાતમાં સમાતા, નથી ભક્તિમાં સમાતા, નથી તક- રારમાં સમાતા, એ તા કેવળ ન્નારપજ છે. મનુષ્યના સ્વભાવમાં રહેલી પરમાનંદ પામવાની ઈ-છાના આવિષ્તાવ છે. તેને સંતાષવાના માર્ગ છે.' જીવ માત્રે પરમાનંદ શેમાં માનવો, પાતાના સ્વભાવને કેમ સમજવો, દુંકામાં મનુષ્યનું મનુષ્યત્વ, મનુષ્યર્થ જીવવાનું સાર્થક શામાં માનવું એ નિશ્ચય થાય, તેનું નામ ધર્મ ' એટલે કે 'જિને' પ્રવત્તાવેલા જે ધર્મ તે જૈન ધર્મ.

#### જૈન મત સારૂ અન્ય મતવાળાઓની શંકા.

હુનિયામાં ઘણાક ધર્મા હાલમાં પ્રવર્તે છે, પણ તે દરેક ધર્મ સાર, ઘણું ખરૂં, લોકા થાહું થાહું પણ જાણે છે. તેમાંના ઘણા ધર્માની ઉત્પ- તિના સમય નક્કી થયા છે. પણ જૈન ધર્મ સાર હજી લોકાને શંકા રહે છે કેમકે તેની ઉત્પત્તિ ક્યારે થઇ, તે તે ઓના ધ્યાનમાં આવતું નથી. દાખલા તરીકે વેદ ધર્મ પ્રાચિન છે, એમ ઘણાક લાકા માને છે, તથ! ખિરતી ધર્મ આશરે એ હજાર વર્ષ ઉપર, માહમેદન ધર્મ આશરે ૧૩•૦ વર્ષ ઊપર, તથા જરચાસ્તી ધર્મ આશરે ચાર હજાર વર્ષ ઉપર ફેલાવવામાં આવ્યા હતા એવું હાલના વિદ્વાના કખ્યલ રાખે છે: પણ જૈન મત સાર તેઓ કંઈ પણ નક્કી કરી શકયા નથી. (૧) કેટલાક ધારે છે કે ભાદ મત

જૈનધર્મમાંથી નીકળ્યો છે, વળી (૩) કેટલાક કહે છે કે સંવત ૫૦૦ ના લગભગ જૈન મત ઉત્પન્ન થયેલ છે, (૪) ત્યારે બીજા કહે છે કે વિષ્ણુ ભગવાને દૈત્યોને ધર્મ દ્રષ્ટ કરવા અર્હતના અવતાર ધારણ કર્યો, (૫) પાંચમા પક્ષ કહે છે કે શાર મચ્છં દરનાથે જૈન મત ચલાવ્યા છે. આવી આવી અનેક શંકાઓ તથા વિધ વિધ વિચારા, જૈન ધર્મ વિષે માહિતિ નહી ધરાવનારાઓ દેખાડે છે, ત્યારે ખરૂં શું છે તે આપણે તપાસીએ.

#### જૈન ધર્મ વિષે અન્ય ધર્મીઓની અજ્ઞાનતા–તેના કારણા અનેતેસુધારવાના ઉપાયા

જૈન ધર્મના સ્થાપનાર શ્રી આદીશ્વર યાને રૂપભદેવ એક ક્ષત્રી હતા અને તે પાતે રાજ હતા તે વિષે પ્રથમ ધણાકા જાણતા નથી, પહ્યુ તે વિષેના પુરાવા આ સાથેના મુખ્ટામાં જણાશે.

જૈન ધર્મ અસંખ્યાતા વરસા ઉપર આ ભારત વર્ષમાં બ્રાહ્મણાંથી નહીં, વેશ્યાેથી નહીં, પણ ક્ષત્રી રાજાઓથી ફેલાવવામાં આવ્યા હતા. એ ક્ષત્રીઓ શિકાર કરી પ્રાણીઓને હણનારા કે યત્રમાં જીવહિંસા કરનારા કે માંસ ભક્ષણ કરનારા નહિ હતા પણ તેઓતા સાર્વજિનિક લાભ માટે આખી પ્રજામાં ઉપદેશ કરતા હતા કે ' અહિંસા એજ સાથી માટા ધર્મ છે; કાઇ પણ જીવવાળા પ્રાણીના કદી નાશ ન કરા; કાઇ પણ પ્રાણીને ઇજા ન કરા અને એ દયામય ધર્મ જેવા ખીજો કાઇ પણ ધર્મ નથી. " આ બાલવાના કારણમાં તેઓ જણાવતા હતા કે " જેવી રીતે અમને મારવાથી, ધમકાવવાથી, કાઇ ચીજ સાથે અપ્રળાવવાથી, દઝાડવાથી, કાઇ રીતના જેર જીલમથી અથવા અમારા જીવ લેવાથી, અમને દુ:ખ યાય છે; અને જેવી રીતે અમારા શરીરના શુક્ષ્મમાં શુક્ષ્મ ભાગને ઇજા કરવાથી અથવા અમારા વાળ તાડવાથી અમને દુ:ખ થાય છે, તેમજ એ તમે કદી શુલતાના કે જેવી રીતે અમને પોતાને

કુંખ થાય છે, તેમજ દરેક જીવને પણ દુઃખ થાય છે. આ કારણથી કાઈ પણ પ્રાણીને કદી ઇજા કરતા ના, કાઇ પણ જીવને દુઃખ દેતા ના, કાઇ પણ જીવને દુઃખી જોઇ આન'દ પામતા ના, અને કદીપણ તેના જીવ લેતા ના. ''

આ ધર્મની કીર્તિ ગાવામાં, આ ધર્મના ગુણ ગાવામાં અને એ ધર્મના ઉપકાર તળે દુખાવામાં ઉંચ પંચેદ્રિ મનુષ્યાજ એકલા સામેલ થયા છે એમ નથી, પણ મનુષ્યા સાથે મુગા પ્રાણીઓ જેવા કે ગાયા, ઘેટાંઓ, બકરાંઓ, મેં ઢાંઓ, મરધીઓ, કખુતરા અને દરેક જીવતાં પ્રાણીઓ પાતાની મુંગી જીલવડે સામેલ થાય છ; દુનિયામાં જૈન ધર્મજ પક્ત એવા ધર્મ છે કે જેણે લાખા ને કરાડા વર્ષા મુધી વાચા વગરનાં મુગાં પ્રાણીઓ તરપ્રથી કમર બાંધી તેમના બચાવ માટે બનતું કર્યું છે, એ ધર્મજ પકત એવા ધર્મ છે કે જેણે ગમે તેવા કાર્યમાં પછી તે શિકાર માટે, યન્નમાટે, કે ખાવા માટે હાય તા પણ પ્રાણીઓના વધ સામા મજબુત અવાજ ઉઠાવ્યા છે! એ ધર્મજ પકત એવા છે કે જેણે

## आहेंसा परमो धर्मः

એ સિદ્ધાંત ખરાખર પાળ્યા છે અને હજારા જીવાને ખચાવવામાં એ સિદ્ધાંતના ઉપયાગ નિમક હલાલીથી કર્યા છે; અને એજ ધર્મના કારણે માણુસખાઉ દુનિયાં થઇ જવાને બદલે દયામયી દુનિયાં થાં કે અશે પણ દેખવામાં આવે છે. એજ કારણે યત્ર અથવા તા એવા બીજા કાઇ પ્રસંગે પણ પાતાના સિદ્ધાંતમાં જરાપણ ડગ્યા વગર જૈના તરપ્રથી કરોડા વરસ સુધી એ સિદ્ધાંત બીન દેહશતે પાળવામાં આવ્યા છે. આવે દ્યામયી ધર્મના ઉપદેશ બ્રાહ્મણો, વૈશ્યો કે શદ્રો તરપ્રયી નહીં પણ ક્ષત્રીએ તરપ્રથી આપવામાં આવ્યો હતા. કેટલાક અત્રાના એવી રીતે જણાવે છે કે જૈનધર્મ વાણીઆ અથવા શ્રાવકાના અથવા વૈષ્ણવેાના ધર્મ છે; આવું બાલનારાઓ સાથે કેટલાક મૂર્ખ લાકો જોડાઇ એ ધર્મની નિંદા કરવામાં ઉત્સાહ લેછે. પણ તેઓને ખબર નથી કે, એવું કહેવામાં તેઓની મોઢી ભૂલ છે, કારણ કે તેઓએ પાતે એ ધર્મની પ્રાચિનતા અથવા સિદ્ધાંતા જાણવા દરકાર કરી નથી એટલું જ નહીં પણ મળેલી

2

ખાેટી ખબર 6પરથી રેતીના પાયા ઉપર બાંધેલા ધર માર્યક ખાેટા વિચારા ભાંધ્યા છે. ખરા તા એજ છે કે જૈનધર્મ ક્ષત્રીઓના છે. પ્રથમ જૈન તીર્થકર **શ્રી રૂપભદેવથી તે ચાેવીસમા તીર્ઘકર શ્રી મહાવીરસ્વામાં સુધી**ના દરેક જૈનધર્મના મહાત્મા અથવા તીર્થ સ્થાપન કરનારાઓ ક્ષત્રીઓ હતા અને તેઓના જન્મ ઇહ્લાકુ વંશ, હરિ વંશ વગેરે હંચા વંશામાંજ થયેા હતા.

#### જૈનધર્મ માટે લાકાના ભુલ ભર્યા વિચારા.

-----

જૈનધર્મની ક્રીતિ મનુષ્યા સિવાય એક દ્રિ, ખેએ દ્રિ, તેએ દ્રિ. ૈચાૈરે'દ્રિ અને પંચેદ્રિ જીવાે પણ મુંગે માંઢે ગાય છે કારણ કે દુનિયામાં ચેવા કાઇ પણ ખીએ ધર્મ નથી કે જેમાં ગમે તેવા જરૂરના કાર્ય માટે પણ હિંસા કરવાની મતા કરવામાં આવી હાય અને દરેક જીવતી રક્ષા માટે જૈનધર્મ માપ્રક **સખ્ત આત્રાએ** અને હુકમા સિદ્ધાંતરૂપે કરવામાં આવ્યા દ્વાય ! આજ કારણથી એ ધર્મ ખીજા જે ધર્મા ' અહિંસા યરમા ધર્મ 'ના સિદ્ધાંતને માન શ્ર્માપનારા ગણાય છે તેમાં પ્રથમ મંક્તિએ મુકવાને લાયક ગણાય.

આ પ્રાચિન ધર્મને અજાણતાં, અને જાણતાં વિદાના અને મુર્ખા ખ'ને તરપથી માટું નુકસાન થયું છે. એ ધર્મની પ્રાચિનતા સંખંધમાં, એ ધર્મના તત્વા સમજવા સંબંધમાં, એ ધર્મની પીલસુપી સમજવ<sup>ા</sup> સંબંધમાં અને એ ધર્મ કાનાથી ઉત્પન્ન થયા તે સંબંધમાં ભૂલ ભરેલા વિચારા કેટલાકા તરપ્રથી દેખાડવામાં આવ્યા છે. એ ધર્મ કાનાથી ઉત્પન્ન થયે**ા અને એ ધર્મ** કેટલા પ્રાચિ**ન છે તે** સંબંધમાં આ ખંડમાં કેટલુંક બાલવામાં આવશે અને હવે પછાના ખંડમાં પણ તે સંબંધમાં કેટલાક મજણત પુરાવાએ જણાવવામાં આવશે.

મુ ત્યાર પહેલાં 🗃 ધર્મને સમજવામાં જે જે ભૂલા કરવામાં

વ્યાવી છે તે તપાસીશું. એ સંવધમાં એમ પણ કહી શકાય કે એ ધર્મ સંબંધમાં પ્રકૃત ભૂલાજ કરવામાં આવી છે એમ નથી પણ તેની નિંદા પણ કરવામાં આવી છે અને તેના સારા તત્વાને ખાટા રૂપમાં ખતાવવાને કાેશેશ કરવામાં આવી છે. સારું શું છે, તેની શાધ કરવાને ખદલે ધરાક વિદ્વાનાએ પકત અંગત લાગણીયો, અને પાતાના ધર્મ તરપૂતા પ્રેમથી અને બીજા ધર્મ તરપૂતા દેવના કારણથી એ ધર્મના શહ તત્વાને ખાટા રૂપમાં મુકવાને તજવીજ કરી છે. કેટલાકાએ 'એ ધર્મ શ્રાવક વાણીઆના છે 'એમ કહેવામાં ડહાપણ જોયું છે. ખીજા-એ એ ધર્મને બાહ ધર્મતા પાંટા ગણાવવા કારોશ કરી છે. કેટલાકાએ એમ જણાવવા કાશેશ કરી છે કે એ ધર્મને, જે વખતે શંકરાચાર્યના વખતમાં બ્રાહ્મણાનું જોર વધ્યું તે વખતે ઉભા થયા હતા; વળા બ્રાહ્મ-શામાંના પણ કેટલાકા એમ જણાવવા હિંમત કરે છે કે બ્રાહ્મણ ધર્મમાં**યા** એ ધર્મનાં તત્વા લેવામાં આવ્યાં છે; કેટલાક એ ધર્મના સ્થાપનાર તરીકે મહાવીર છે એમ જણાવે છે; બીજાઓએ પાર્શ્વનાયને એ ધર્મના મૂલ સ્થાપક તરીકે દેખાડવા પ્રયત્ન કર્વા છે; કેટલાકાએ એ ધર્મને ગંદા રીત રીવાજોને અનુમાદન આપનાર તરીકે ગણાવવામાં લાભ જોયા છે કેટલાક કહે છે કે જેના કદા નહાતા નથી અને કદા દાંત પણ સાપ્ર કરતા નથી; કેટલાક કહે છે કે જૈના નગ્ન મૂર્તીને પૂજે છે અને અનીતિને ઉત્તેજન આપે છે. કેટલાક નિંદાખારાએ તા એથી વધી એમ કહેવા હિંમત કરી છે કે " જો તમારી સામેથી એક ગાંડા હાયો મ્યાવતા હાય અને તમાને છું દાઈ જવાના ભય હાય તાપણ તમા તમાન જીંદગી ખચાવવા જૈને દેરાસર કે મંદિરમાં દાખલ થતા ના. " આવા આવા માણુસાના વિચારા અનાનતાને અંગે કે અંગત લાગણીને લીધે ક્રે ખીજા કાઈ પણ કારણસર હાય તાપણ એ તા નક્ષ્મી છે, ક્ર म वियाराथी केत धर्मने भादुं तुक्शान थयुं छे.

#### ભૂલ ભરેલા વિચારાનાં કેટલાંક કારણા, અને તે સુધારવાના ઉપાયા

----

પણ આવા વિચારાને ટેકા મળવામાં કેટલાંક કારણાએ મુખ્ય મદદ આપી છે; જેમાંના મુખ્ય કારણા નીચે પ્રમાણે છે:—

- (૧) જૈનામાં કુસ'પ,
- ( ર ) જૈનાની પાતાના ધર્મ માટે બેદરકારી.
- (૩) જૈનાનું માયાળુપણું અને બીજાઓના દાષ માટે તેમના કર્મના ક્રળતેઓ ચાખશે પણ આપણે તેમને કંઇ નહીં કરવું, એવા જૈનામાં ચાલતા સામાન્ય વિચાર.
- ( ૪ ) પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાની અધુરી શાધા,
- (૫) અસલ માગધી ભાષામાં લખાયલાં જૈન શાસાની ભાષા સમજવામાં અન્ય ધર્મી એાની અકુશળતા.
- ( ૬ ) જીર્ણ થયેલાં અને થતાં પુસ્તકા.

હપલા ૧ કારણા સિવાય ખીજાં પણ ધર્ણાંક કારણા છે પણ હપલાં મુખ્ય દ્વાવાથી તે ઉપરજ ધ્યાન ખેંચવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યા છે. પહેલા કારણના સંબંધમાં આ પ્રસંગે વધુ નહિ જણાવતાં એટલુંજ જણાવીશું કે જૈનામાં મુખ્ય કરીને ખે વિભાગા નજરે પડે છે:—

- (૧) શ્વેતાંબર
- ં(૨) **દિગ**'બર

એ બે પંચ જો કે ચાવીશ તીર્થકરાને માન આપે છે તાપણ તે-**એ** ગામા સ્થાય વિચારા અને ધર્મ શાસ્ત્રામાં ધણા પ્રક પડતા હોવાથી એ બંને પક્ષા વચ્ચે ધરાજ માટા ઝગડાએ વાર વાર થયા છે ને તેમાં ખંને પક્ષને ભારી તુકસાન થઇ, બીજાઓને લાભ થયા છે. વળી શ્વે-તાં ખરામાં પણ સ્થાનક વાસી આએ તવા પંચ કેટલાક વરસા ઉપર ચલાવી, મજબુત ધરને નખળ ખનાવવા જેવા માર્ગ અખત્યાર કર્યા છે. સ્થાનકવાસીએ। મુર્તીને પૂજતા નથી, જ્યારે શ્વેતાંબર અને દીગ'બર જૈના મુર્તી પૂજા ક**રે છે**. એ સિવાય શ્વેતાંખર સંધમાં ૮૪ જીદા જીદા આચારના પક્ષા છે, જેને ગચ્છ કહેવામાં આવે છે અને જેઓ દરેકમાં પણ ભાઇચારાની લાગણીના અભાવ જોવામાં આવે છે. એ સાથે આશરે ત્રીસ વરસ ઉપર એક નવા પંચ નામે 'ત્રણ શુર્ધવાળા ના પંચ, જૈનામાંથી નિકળ્યા છે અને તે પંચ નીકળવાથી પણ એક સંપીને બદલે જુદાઈમાં વધારા થયા છે. એ ઉપરથી જણાશક જૈનામાં પાતા **પાતામાં ધણા પક્ષા હાેવાયા માેટાકુસંપ યવાયા, એ ધર્મને માનનાર ચ્યાખા સમુહને માેટું નુકશાન થયું છે. ધણાક વિદ્વાનાએ વાર** વાર જણા વ્યું છે કે જે ધરની દિવાલામાં પાટ પડે છે. તે ધરને માર્ટ તુકશાન થવાના સંભવ રહે છે અને ખેતા લડાઇમાં ત્રીજાને પ્રાયદા થવાના સંભવ રહે છે. કસંપના કારણે માેટા માેટા રાજ્યા અને કુઢં બાેના નાશ થતા જોવામાં આવ્યા છે તેમજ ધર્મને માનનારાઐાના સંબ'ધમાં પણ કહી શકાયઃ આ કુસ'પ નાયુદ કરવા માટે એ ધર્મના અતુયાયીઓએ માટા પ્રયન તો અને સંગીત ઉપાયા યોજવા ઘટે છે. તેઓએ એટલું નથી ભુલ-વું જાઈતું કે તેઓ સધળા જીતે વરાતા અને દ્યામથી ધર્મના અનુયાયી એ છે. એક તેએ એ પાતપાતાને માટે જાદા જાદા રસ્તાએ શાધી શીધા છે, તાપણ તેઓ દરેક આદિશ્વર અને મહાવિરને નમનારા છે અને તેથી તેઓએ, બીજા કાઇ કારણુથી નહીં તા પ્રકૃત એજ કારણુ કુસંપ કહાડી, સંપ વધારવા પ્રયત્ન કરવા ઘટે છે.

એટલું આવકારદાયક છે કે, ગયા વરસથી જેપુરના શરવીર એાશવાલ કુંદું ખના એક નખીરા મી૦ ગુલાખચંદજી હઢા. તરપથી જેને કાન્પરન્સ મેળવવાની ગાંઠવણ ચાલુ કરવામાં આવી છે કે જેથી હિંદુસ્તાનના જેતામાં માટા સંપ થવાની વકી રખાય છે; એજ ગૃહસ્થની મહેનતથી મું ખઈમાં પણ એક જેન કાન્પરન્સ બાલાવવામાં આવી છે અને તેના પરિણામા પણ ઘણાજ ઉત્તમ આવવાના દરેક સંભવ છે, આપણે એટલું જ ઈચ્છીશું કે ભવિશ્યમાં એ કુસંપ તુરી સંપની વૃષ્દિ થાય અને પ્રાચિન જેનધર્મના પ્રાચિન અનુયાયીએ પાતાના પવિત્ર ધર્મના પવિત્ર પરમાનાના પ્રકાશ દુનિયાના જુદા જુદા ભાગમાં ફેલાવી શકે.

#### જૈનાની ધર્મમાટે બેદરકારી

જૈનાની પાતાના ધર્મ માટે ખેદરકારીના સબબે જૈનધર્મને કેટલીક રીતે ખમવું પડયું છે એમ અગાડી જણાવતામાં આવ્યુ**ં છે.** તે**એ**! માતાના ધર્મના *પ*રમાના શું છે તે સંબંધમાં ખંતથી કાં**ઈ** પણ તજવીજ ન કરતાં બાપદાદાયી ચાલી આવતા ખાટા અથવા રીવાને અને ધર્મ વિરદ્ધના કેટલાક કામાને પણ અનુમાદન આપતા રહયા છે એ તેઓને માટે હિલ કરનારું તેા નહીંજ ગણી શકાશે. જૈનધર્મ ઘણાજ ઉત્તમ છે, તેને માનનારાઓ દયાના સાગર કહેવાય છે, તેને માનનારાએા રાત્રિભાજન કરી શકતા નથી, અને અમક્ષ વરતુઓ વાપરી શકતા નથી, તે છતાં જૈનાની દયા કેટલીક વખત જેવી જોઈએ તેવી ઉપયોગમાં નથી આવતી. પંચે'દ્રિ જીવેા માટે આ સુધારા વધારાના વખતમાં જૈના તરપથી યાગ્ય ગાહવણા કરવામાં આવી નથી: રાત્રીભાજન કરવામાં પણ કેટલાકા આનંદ માને છે, કેટલાક જાણતાં અજાહાતાં અભક્ષ વસ્તુઓનું ભક્ષણ કરે છે: આવા કારણથી કેટલાક નહીં ઈચ્છવા યોગ્ય નામધારી જૈનાના સભખે, ' એકને પાંપે વહાણ કુએ ' તેમ તેઓ આખી જૈન કામનું અને જૈનધર્મનું અહિત કરનારા થઈ પડે છે. તેવાઓને સુધારવા માટે જૈન કામે, જૈનધર્મ શું જણાવે છે તેના શાસ્ત્ર આધારે ખુલાશા મેળવી, ઉપાયા લેવા ઘટે છે. જૈન

ક્રામે વળી પાત પાતામાં પણ ભાઈચારા વધારવા માટે ધર્મશાસ્ત્રા શું કહે છે, તે શાધી કહાડી તેવા ઉપાયા વહેવારીક રીતે હેવા ઘટે છે કે. જેથી સંપના વધારા થાય. જૈનકામ આ સંબંધમાં બહુજ બેદરકાર રહી છે એ બહુજ સાચિતિય છે. ધર્મતા પવિત્ર પરમાતાને માન આપવાથી, દરેક કામની સાંસારિક અને આત્મિક સ્થિતી સુધરે છે એ ભુલવું નથી જોઈવું. જે કાઈ એ પવિત્ર પ્રમાના તાડે છે તેએ! જૈનધર્મ અને તેના અનુયાયાઓને માઢા નુકસાન કરતા હાવાથી તેઓને સારે રસ્તે દાેરી, જૈના, ધર્મ તરપ્ર ખેદરકાર નથી એમ પ્રત્યક્ષ દેખાડવા માટે આખી કાેમે પ્રયાસ લેવાે ઘટે છે. નહિ કરવાના ધંધા કરવાથી, નહી કરવાના કાર્યાને અનુમાદન આપવાયી, કરવાના કાર્યા તરપ્ર **ખેદરકાર રહેવાથી. અને નહી કરવાના કાર્યોમાં યાહ્રામ** ઝીંપલાવવાથી, જૈનભાઇએ પાતાના પવિત્ર પ્રમાના તરપ ખેદરકાર રહી નિતીના રાહ છાડે 🚱 અને પરિણામે તેઓના ધર્મ વગાવાય છે. આવા કામા માટે જૈનકામે જાગૃત થઈ, એક ઉમંગથી અને ખંતથી, ઐક્ષ્યતા અને સંપથી, માટા પાયાપર ધર્માનુસાર સુધારા કરી તેઐાના ધર્મના તત્વા કેવા ઉત્તમ છે તે સાખીત કરવામાં કારણભૂત થવું ઘટે છે.

## જૈનાનું માયાળુપહ્યું

જૈના સ્વભાવિક રીતેજ જન્મથીજ માયાળ હાય છે. નાના નાના જીવ જંતું એ જેવા કે ચાંચડ, માકડ, મચ્છરથી તે માટામાં માટા હિંસક પ્રાણીઓ, દરેકને માટે તેઓને નાનપણથીજ શીખવવામાં આવે છે કે '' દરેક જીવ ઉપર સમભાવે જેવું: જેવી રીતે આપણી જંદગી આપણને વાહલી હાય છે તેવીજ તેમને પણ પાતાનીજ જંદગી વાહલી હાય છે; જેવી રીતે આપણને કાંઇ પણ છજા થતાં દુ:ખ થાય છે, તેવીજ રીતે નાનામાં નાની ક્રીડીથી તે માટામાં માટા હિંસક પ્રાણી સુધી દરેકને કાંઇપણ કજા કરવાથી દુ:ખ ઉત્પન્ન થાય છે; જે પ્રાણી અથવા જનને

મ્માપણું પેદા કરવા શકિતવાન નથી તેને આપણું મારવાને તત્પર થવું ન ને ક્રિક્રો માં સવલાવિક રીતેજ માયાળું હોય છે; વધુમાં તેઓને એમ પણું શિખવનામાં આવે છે કે " દુનિયા અસાર છે; સા સાના કર્મ પ્રમાણું જન્મે છે, સુખ ભાગવે છે, દુ:ખ ભાગવે છે ને જ્યાં સુધી તેના કર્મ ખપી જતાં નથી ત્યાં સુધી તેને આ સંસારમાં ભમવું જ પડે છે; ભવ સંસારમાં ભમવું ન પડે તે માટે દરેકે શુભ, સારા, પરાપકારી, ને દ્યાળું કામ કરવાં. ખનતા સુધી દરેકને ઉપયાગી થઇ પડી પાતાના અને ખીતા વચ્ચેના આંતર ન ગણતાં, ખધા સરખાજ છે એમ ગણી રાગ, દ્રેશ, ત્યાય કરી, સંસારનાં કાર્યાયર વધુ ધ્યાન ન આપતાં તે પરમ સચ્ચિદાન દ્વું જ ધ્યાન ધરવું, કે જેથી મોલ માર્ગ સુજે અને આ સંસારમાં વધુ અટવાવું નહિ પડે."

**વ્યાવી કેળવા**થી સામાન્ય રીતે જૈતોને મળતી હોવાથી તેઓ કરેક ત્રમ માયાળ રહે છે, અને કાઇ ગ્રુન્હેગાર હાય તા તેના તરપ મહા દયાની લાગણીયીજ જોઇ ' હતી ! તે પાતાનાં કર્મનાં ૪૫ માગવશ ! એમ કહી છાડી દેછે. આ કારખુરી પણ દુનિયાના કેટલાક જવા તેમનાં માયાળુપણાના લાલ લે છે. દુનિયામાં એકજ જાતનાં માણસ નથી: ક્રેટલાક સારા, **કેટલા**ક ખરાબ, કેટ<del>લાક થ</del>ોડા ખરાબ, કેટલાક થોડા સારા વિગેરે સ્વભાવના માણસા તજેરે પડે છે. એમાંથી ઘણાક તા. ખીજાને દ્ર:ખ દેવામાં. અથવા રંજાડવામાં કે પાતાના સ્વાર્થ સાધવામાંજ ઢુંંશિયારી માને છે. એવા મનુષ્યા જૈનધર્મ માટે ગમે તેવું બાલે, અમે તેવું લખે, છાયે કે છપાવે તેા તે સંખંધમાં જેના કાંઇ ખબર કલાડતા નથી અને જો કવસ્થિત ખૂબર કહાડે છે અને તેઓ તરપથી પાતાને માને પોતાના ધર્મને હાતિ થવા જેવું થયું છે, એવી જે કે ખાત્રી પહ્યુ શાય છે તાપણ તે સંબંધમાં તેએ કાંઇ પણ ઉપાય નહિ યાજતાં શાંત રહે છે અને કહે છે કે " હશે ! જે કરશે તે ભરશે ! આપણા ધર્મ જાાવા ઉત્તામ છે હતાં નેને તેઓ અને ગમે તેમ વગાવે તા તેયા શ શ્રમું! સર્યું સામે ધૂળ નાખનારનીજ આંખા ધૂળથી ભરાય છે, તેથી क्षंध सूर्व ढं अता नथी, तेम अंभा यता नशी तेल रीते तेमा पाताना કર્મનાં ૪૫ માગવશે !!"

એ સંમ ધમાં જે વિચારા શાંતિથી ખતાવવામાં આવે છે તે પાયદાકારક નથી. શાંતિ, શાંતિની રીતે શામ છે; લગ્નનાં મીત લગ્ન पणतेल शामे छे. डलारे। धतिहासीमां कैनधर्भ विषे नहीं भानव! લાયક ખાબતા લખવામાં આવી છે. નાના ભાળકાને સિખવવામાં આવ્યાં છે. કેટલાંક **ઉપયોગી ગણાતાં પુરતકા જેવાંકે વ**તરાજ ચાવડા, કરણું મેલા વગેરે, કે જેના લેખકા અન્યધર્મી વિદ્વાન હતા, તેમણે મમે તેમ મન પાવલી નિ દારૂપ બામતા જૈનધર્મ માટે પાલાના પ્રસ્તાકામાં લખી છે; મરહુમ પ્રોફેસર મણીલાલ નશુસાધથી મહારાજા સમાજરાવ તરપથી જેન મંડારામાંનાં કેટલાંક જેન પુસ્તકાનાં કરેલાં ભાષાંતરામાં અર્થના અનર્થ કરવામાં આવ્યા છે; અને કેટલાક લેખકાએ જેત પુરતકાને ખાટાં મુખાવવામાંજ શાલા માની છે. ત્યારે અની રીતત યતું હાય ત્યારે જેનાએ, એવા લખનારાએને વધુ ભૂતા કરતાં અહ-કાવવા ઘરે છે. કર્મના પૂળ કરનારજ ભાગવે છે, એ 🔊 કે ખરૂં 🐌 તાપણ ખાડામાં પડતા આંધળાને બચાવના માટે જેમ તેને દેારવામાં મુત્ય છે તેમ અન્નાનતાથી કે અજાજુષ્ણમાં ભુક્ષા કરતાર માન્યકોને પણ રસ્તા ખતાવવામાં પુન્ય છે-લક્ષે તેમાં આપણને ધર્ણા દઃખ પડે તા પણ શં-એ ભુલવું નહીં એઇએ,

#### પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાની અધુરી શાધા,

પાશ્વાત્ય વિદ્વાનામાં એક વખાણવા લાયક ગ્રુશ એક કે, તેએક ક્રામ એક કરવામાં મહેતત કરવામાં ને પૈસા ખરચવામાં પણ હમેંશા તત્પર રહેછે. આ અમુક્ય ગ્રુશ માટે પાશ્વાત્ય વિદ્વાના ધણાજ ધન્યવાદને પાત્રછે એમ કેમ્ક્રિપણ ક્રુણ કરશે. મરહુમ વિદ્વાન પ્રોફાસર મેક્ષ્યુલરે એ સંબંધમાં એટલી મધી પ્રખ્યાતી મેળવીએ કે તેમને વિષે વધુ ન બાલતાં એટલે કહે

લુંજ ખસ થશેક પૂર્વ તરપના ધર્મા વિષેના તૈમના જ્ઞાન માટે. અત્રૈનો વિદ્વાના તેમને ભટ મેક્ષમુલર કહેતા હતા. એ સિવાય ખીજા ઘણાક વિદ્વા ના. જેવાકે મી• હરમન જેકાંખી. દાક્ટર હોર્નલ, મી૦ એાલ્ડન ખર્ગ. મી૦ વેખર, ડૉ૦ લેમેન, ડૉ૦ લુઈ રાઈસ, ડૉ૦ પ્ર**યુર, ડૉ૦** ખુલર વગે**રે** પાશ્વાત્ય વિદ્વાનાએ પૂર્વ તરપ્રના ધર્મના જ્ઞાનમાટે પ્રખ્યાતી મેળવી છે. ત્રેમના તરપથી હિંદીએાને ધણા પાયદા થયાએ અને બાધ પુસ્તકા અને વૈદાંતનાં પુસ્તકા સંબંધમાં ઘણીક જાણવા જોગ ખાખતા તેઓ ત રપૂર્યી અજવાળામાં લાવવામાં આવી છે. એ સધળા માટે હિંદીઓ તેમ ના આભારી છે. પણ જૈનધર્મ માટે તેઓની શાધખાવા યાગ્ય રીતે થઈ ન હાવાથી તેમને માટે જૈના દિલગીરીજ જણાવશે. તેઓમાંના એક જ્યારે જણાવ્યું છે કે જૈનધર્મ ૧૨૦૦ વર્ષના જાતા છે. ત્યારે ખીજા એ જણાવ્યું કેએ પ્રક્ત માધ ધર્મના એક પાંટા છે, અને ત્રીજાએ જણાવ્યું છેકે એ બ્રાહ્મણ ધર્મમાંથી ઉત્પન્ન થયા છે. આવી રીતે પરસ્પર વિરુદ્ધ વિચારા અધુરી શાધાના પરિષ્ણામે જણાવી તેઓએ લાખા મા ણક્ષાને અને તેમના ધર્મને ગેરઈનસાર કર્યા છે એટલુંજ નહિ પણ કેટ લાંકાના મનમાં તેઓની વિદ્વતામાટે શંકા ઉત્પન્ન કરવાતું કારણ ઉત્પન્ન કરાવ્યું છે.

પણ જૈનાએ એ સંખંધમાં જે ચુપકીદી ખતાવી છે તે પણ વખા ખુવા પાત્ર તો નથીજ. તેઓએ તે વિદ્વાનાની ભૂલા ખતાવી આપવાની જરરછે. જૈના અહીંયા પણ " હશે! કરશે તે ભરશે!' એ વિચારા મનમાં લાવી, કાઇ પણ જવાબ આપવાને તસ્દી લેતાજ નથી. સત્યને પ્રગઢ કરવા માટે કેટલીક મહેનત તા પડવીજ જોઇએ, તેમજ પૈસા અને વિદ્વા પણ જોઇએજ. અને તેલું ખનવું કાઇપણ રીતે મુશ્કેલ નથી. જૈનામાં પણ ઘણા વિદ્વાના વિઘમાન છે; તેઓએ પાતાના વિદ્વા ખતાવી, જે કાંઇ ખાટાર બીજાઓ તરપથી કરવામાં આવ્યું હોય તે ખુલ્લું પાડી સત્ય બાબત પ્રગઢ કરવાની જરૂર છે. પાશ્વાત્ય વિદ્વાના શિધા અપૂર્ણ હોવાના ઘણા કારણા છે. તેઓની પાસે આપણા જેટલાં પુસ્તકા હોવાના સંભવ એહિં છે; તેઓને આપણી ભાષાનું ત્રાન બહુજ હત્તમ રીતે મળવામાં પણ ઘણીજ આપણી ભાષાનું ત્રાન બહુજ હત્તમ રીતે મળવામાં પણ ઘણીજ

મ્મડચચ્ચા નડે છે, વળા કેટલાક શબ્દાના ઘણા જીદી જીદી રીતના જુદા જુદા અર્થા થાયછે, જે સધળા અર્થા તેઓ જાણે એવા સંભવ પણ ધણો હાતા નથી. આવા આવા કારણાથી તેઓ ભૂલ કરવાને પાત્રજ છે અને તેથી તેઓ ભૂલ કરેતા તેમાં તેઓના માટા દાષ નહીં જ ગણાશે, પણ જૈના જેઓ પાતાના પુસ્તકાને જર્ણ થવા દેષ્ઠે અને તેમના ઉપયોગ કરતાં નથી અને જ્ઞાનના લામ ખીજાઓને આપતા પણ નથી, તે વધુ દેહપાત્ર ગણાશે.

#### માગધી ભાષામાં લખાયલાં પુસ્તકાે.

જૈન ગ્રંથામાંના ઘણા ખરા ગ્રંથા અસલ માત્રધી ભાષામાં લખાયલા દ્વાવાથી. અને તે પુસ્તકા સમજી ન શકવાયી, અન્ય ધર્મી વિદ્વાનાએ જૈત ધર્મના સિદ્ધાંતા અને ક્રિયાએ સમજવામાં માટી ભ્રુલા કરી છે, અને તેથી પણ જૈનાને માટા ગેરઇનસાર થયે છે. સંસ્કૃત, મરાઠી, ત્રીક, સેટીન, વગેરે ભાષામા, ઘણી ખેડાયલી હાવાયો એ ભાષામાં લખાયલાં પુસ્તકા સમજવામાં સમજ ફેર થવાના ધણાજ થાડા સંભવ રહેછે. પણ તેથી ઉલડું, માત્રધી ભાષાના સંબંધમાં જાવામાં આવે છે. કેટલાક જૈન વિદ્વાના અને ખીજા કાઇકજ અન્યધર્મી એ સિવાય, બીજાઐાને આ ભાષા સમજવી બહુજ કઠણ પડેછે. કેમ કે એ સાષા હમણા કાઇ ભ્રમીપર બાલાતી નથી, અને જ્યારે ખીજા ધર્મના શાસ્ત્રા સંસ્કૃત, ગ્રીક, લેટીન, અરેબીક, હાધ્યુ વગેરે ભાષાઓ કુ જેમાંની ધણી ખરી દરેક ખાલવામાં વપરાય છે, ત્યારે માગધી માયાના ખરા જાણકારા તા પક્ત જૈનાજ છે. આ કારણથી બીજા વિદ્વાના, પુસ્તકા સમજ શકતા નથી અને તેથી અર્ધના અનર્ધ થાય છે.

किन होने अ संयाधमां भागधी लाषा भीवववा अपाय बेवाती જૂર છે. જૈન પાઠશાળાઓમાં માગધી ભાષાએાનું ત્રાન મળે એવી

•યવસ્થા કરવાથી, માગધી ભાષાના જૈન વિદ્વાનોને એ ભાષાની ખીલવણી માટે વ્યાકરણ વગેરેનાં પુસ્તકા પ્રગટ કરવા જણાવ્યાથી અને ખને તા યુનીવર્સીટીઓમાં ખીજી ભાષા તરીકે એ ભાષાને પણ દાખલ કરવા ઉપાયા લેવાથી, એ ભાષા ખીલવવાનું ખની શકે એમ છે.

#### જી થતાં પુસ્તકા !

અન્યધર્મી વિદ્વાનાએ જૈનધર્મ માટે ખાટા વિચારા જણાવવામાં જે કેટલીક ભૂલા કરી છે, તેમાં જીર્ણ થતાં પુસ્તકા પણ કેટલાક ભાગ આપે છે. જૈના પાતાના પુસ્તકા પાતે તપાસતા નથી, ખીજાને તપાસવ' દેતા નથી, અને જે કાે તપાસી પ્રગટ કરે છે તેને તે શાદ્ધ ને ઉત્તમ રીતે પ્રગટ કરવામાં મદદ આપતા નથી. લાખા પુરતકા આ કારણ નાશ પામ્યાં છે અને ભવિષ્યમાં હજારાતા નાશ થવા સંભવ રહે છે ल्यारे की पुस्तिकानी नाश यह लय त्यारे ते पुस्तिकामां के के उत्तम ત્રાન સમાયું હોય તે પણ તેની સાથે નાશ પામે, અને **તેથી** તેઓના ધર્મનાતને માેટું તુકશાન થાય, હજારા શંકાએ। ઉત્પન્ન થાય, વગેરે ખનાવા ખને એમાં શું નવાઇ ! એ શંકાઓના કારણે જૈનધર્મ**ની** નિંદા થાય એમાં શું નવાઇ! એ કારણથી જૈનાએ છર્ણ <mark>થતાં પુસ્ત</mark>કાના ઉદ્ધાર કરવાની જરૂર છે. શ્રીમદ્ મુનીરાજ શ્રી ૧૦૦૮ ચ્યાત્મારામછ માહારાજ એક ઢેકાણે જણાવે છે કે " હિંદુસ્તાની, દક્ષણી, મુસલમાની, ખંગાલી, વગેરે સર્વ લાક અંગ્રેજી, પારસી, વગેરે અનેક તરેહની વિઘા શીખે છે, પણ જૈન મતના શાસ્ત્રોના કાઇ પણ બીજા મતવાળાઓએ અભ્યાસ કર્યા નથી. વેદ, પુરાણ, કુરાન, વગેરેના અબ્યાસ ધણા અંગ્રેજોએ કર્યા છે પણ જૈન શાસ્ત્રાના અબ્યાસ કરેલા અંગ્રેજો કવચિતજ નજરે પડશે. આનાં કેટલાંક કારણા છે અને તેમાં મુખ્ય કારણ એ છે કે જૈનધર્મનાં ધર્ણા પુરતકા જર્ણ થઇ ગયાં છે અને ખીજા જર્ણ **યતાં** જાય છે તેવાં જીર્બુ પુરતકાના ઉદ્ઘાર નહીં થાય તા, તેઓના અસા ત્રણસા વર્ષમાં તદન નાશ થવા સંભવ છે. જૈન સાકા જે રીતે અન્ય કામામાં લાખા રૂપીયા ખરચે છે, તેવી રીતે જીર્લુ પુસ્તાકાના ઉદ્ધાર માટે ખરચતા નથી, એ શાકજનક છે.

वणी कैन साधुकामां पण धणा थाउ। विदान है।वाथी तेका तरप्थी पण के जाजतमां सारा प्रयास बेवामां नथी आवता. डेटबाइ रसेंदिमां बांबुप्त यवाथी विद्या संपादन इरवामां जेदरझर रहेछे, वणी डेटबाइ नामधारी यतिका ईदिकाना जेगमां आसझ्त यह जवाथी बांडा तेमने नास्तिक इहे छे. सर्व देशना कैन बांडाका साथ भणी पाटण, केसबमेर, णंभात वगेरे स्थणाना लंडारमांनां पुस्तहाने। छांडाहार इरवे। कोईके अने आगम सीवायना जीक अधा अधा सणावी प्रगट इरवा कोईके, हे केथी कैनधर्मनी वृद्धि थाय. 27

મહાત્માં આત્મારામજ માહરાજના આ શબ્દોના ઉપયોગ દરેક જૈને કરવા ઘટે છે. જે મહાત્માને આખા હિંદુસ્યાનના સમગ્ર જૈનાદિ-યાડાં વરસ ઉપર માન આપતા હતા,—જે મહાત્માનું નામ સાંભળતાં હજી પણ દરેક જૈનનું હુદય પ્રપ્રક્ષિત થાય છે—જે મહાત્માની પ્રખ્યાતિ પ્રકૃત હિંદુસ્યાનમાં નહીં પણ યુરાપ અને અમેરિકામાં પણ થઇ હતી,—અને જે મહાત્માનાં કેટલાંક ઉપયોગી પુસ્તકા જેવાં કે તત્વનિર્ણય પાસાદ, જૈન તત્વાદર્શ, અજ્ઞાનતિમિરભાસ્કર, વગેરે તેમની વિદ્ગતાની સાક્ષી પૂરે છે, તે મહાત્માના આવા ઉત્તમ શબ્દોના ઉપયોગ હજી સુધી જૈનાએ યથાર્ય રીતે નથી કર્યા, એ ખરેખર શાચિતય છે.

#### प्रकृर्थ १.

#### 

#### વિશ્વ તથા ધર્મના અનાદિ કાળ.

જૈનધર્મની પ્રાચિનતાની સાથી જીની નોંધા કયા વખતે થયેલી ધારવામાં આવે છે, તે બાબતની તપાસમાં ઉતરતાં પહેલાં દુનિયાની ઉત્પત્તિ કાંઇ વખતે થઈ કે કેમ ? તે જો થઈ. તેો તે કયારે થઇ અથવા તો આપણી જાણું પ્રમાણે તેને કેટલાં વર્ષા થયાં હોવાં જોઈએ એ તપાસવાની પહેલી જરર છે.

હમણાના સુધારા વધારાના કાળને શાધ ખાળના કાળ અથવા વિચારકાળ કહેવામાં આવે છે. 'પાતાની મેળે પાતાને માટે નિશ્વય કરવા, પર**ં**પરાગત સિદ્ધાન્તનું બન<mark>તે</mark> પ્રયાસે શાસ્ત્રીય અને તાત્વિક રીતિએ પરીક્ષણ કરવું, અને ન્યાયસિદ્ધ પ્રમાણાની ક્રેસોટીએ કસાયલી વાર્તા માત્ર સ્વિકારવી, એ વર્તમાન ખુદ્ધિનું વિશેષ લક્ષણ છે. પાશ્ચાત્ય કેળવણીના ગ્રતાપે હમણાના મનુષ્યાની ખુહિ એટલી તાે તીવ થઇ છે કે ગમે તેવી ખાયત હો-સામાજીક, રાજકાય, નૈતિક, ક્રે ધર્મ વિષેતી, ગમે તેવી ભાગત હેા-તે ઉપર સ્વતંત્ર વિચાર કરી. તેના પૂર્વ તથા €ત્તર પક્ષની સાબીલીએ જેયા તથા સાંભાવ્યા વગર તેએ કાંષ્ઠ પણ અનુમાન ઉપર આવી શકતા નથી વધારે ખુલ્લા શ્રષ્ટોમાં કહીએ તા હમણાના વિચાર-શીલ મનુષ્યાની પ્રકૃતિ, વિચાર—સ્વતંત્ર વિચાર—કરવાની પદ્ધતિ ઉપર વધુ દેારાષ્ટ્ર છે, અને તે માટે તેઓ ધર્મની શ્રહ્યા ને પૂજ્ય ખુદ્ધિને ન ગણકારતાં સ્વતંત્ર વિચારના હકને વધુ માન આપે છે. આવા મતુષ્યાે સમાજ કે કુટુંબ કબીલાની નિંદાયી, કે રાજ્ય તરપૂના દંડયી, કે લાક લાગણીયી નહી ડરતાં એ વિચારા તેઓના હ્રદ્ધને માન્ય ન હાય તે સ્વિકારતા નથી, અને તેમ કરવામાંજ પાતાનું માહું ડહાપણ, તથા ધર્માસિમાનીપર્ણ માને છે.

આવા વિચારા પહેલાં પાશ્ચાત્ય પ્રજામાં ઉત્પન્ન થઇ આ દેશમાં અપાતી કુળવણીના પ્રતાપે હિંદુસ્તાનમાં અનુકરણુર્પે પ્રસાર પામ્યા છે તે છતાં વાસ્તિવિક રીતે જોઇશું તો તે કાઇ પણ રીતે ખેતું નથી. સત્યને શાધવા માટે દરેક મતુષ્યે પ્રયત્ન કરવા જરૂરના છે તે છતાં, અમે અગાડી જણાવી ગયા છીએ તેમ, એ નથી શુલવું જોઇતું કે " સત્યને જાણવાના પ્રયાસમાં આપવાના ભાગ થાડા નથી. સત્યનું સ્વરૂપજ એવું છે કે તેને મૂર્તિમાન કરીએ, અથવા તેને અમુક સીમા બાંધી પરિચ્છેદવાળું કરીએ કે તુરત તે અસત્ય થઈ જાય છે. " સત્ય સર્વને અબીપ્ટ હાવાથી તે બાબતમાં પૂર્ણ શાધ ખાળ કરવી, એ દરેક માણસનું કર્તિવ્યજ છે. એજ કારણથી આ મૃષ્ટિમાંથી નવી નવી બાબતા, શાસ્ત્ર, વિદ્યા કે શાધ ખાળના આધારે શાધી કહાડી, તેમની જીદી જીદી રચના કે વ્યવસ્થા કરીને તેમને અપૂર્વ રૂપમાં મુકવી, એ પણ મતુષ્યાનું એક કર્તવ્ય મણી શકાય.

હમણાજ વિચાર કરવાની સ્વતંત્ર ખુદ્દિ, ગ્રાની મનુષ્યોમાં પ્રવર્તે છે એમ નથી, પણ અગાઉના વખતમાં પણ એ રીત હસ્તિમાં હતી, અને તેની સાખીતીમાં ભાષ, સાંખ્ય, વલ્લભાચાર્ય, સ્વામીનારાયણ વગેરે પંચે આપણી દૃષ્ટિ આગળ તેના પુરાવા આપે છે. કાળક્રમે પરદેશીઓ તથા પરધર્મીઓ આ દુ:ખી ભૂમિ ઉપર આવવાથી આપણે આપણા ધર્મ તથા શરીરની સ્વતંત્રતા ખાઇ અને તે સાથે વિચાર સ્વતંત્રતાની સત્તા પણ ધરી. પરીથી કાળના પ્રભાવે, એજ સત્તા હમણાના વખતમાં પ્રવર્તે છે!

વિચાર સ્વતંત્રતાના આ પ્રભાવને લીધેજ અમે પણુ તેને માન આપી મનના તરંગાની બાબતા નહીં પણ પુસ્તકા–પ્રાચિન પુસ્તકા તથા શાધ ખાળના આધારે–દુનિયાની ઉત્પત્તિ કયારે થઇ તે બાબતને. વિચાર કરીશું.

દુનિયાની ઉત્પત્તિ વિષે જીકા જીકા શાસ્ત્રોના અભિપ્રાય એક જ આખતને ટેકા આપતા જણાય છે. તે એ છે કે " વિશ્વ આના દિ છે. ' માહાત્મા યુદ્ધ તો એ બાબતમાં એટલે સુધી જણાવે છે કે વિશ્વમાં રહેલી ઘણીક બાબતામાં કેટલીક એવી બાબતા છે કે જે વિષે વિચાર કરતાં તેની ઉત્પત્તિના સમય, રીતિ, ક્રમ વગેરે મનુષ્યા જાણી શકતાં નથી. જેન સિદ્ધાંત પણ સૃષ્ટિ બાબતમાં એજ રીતે જણાવે છે કે દુનિયા છે છે તે છે. એ કદી ઉત્તપત્ર થઇ નથી પણ હસ્તિમાંજ છે. એતે મ અંત પણ કદી નથી તે કરાડા વર્ષો જેમ ભ્રુતકાળમાં ગયાં, તેમ મિલિ-ષ્યકાળમાં પણ જશે. જીદા જીદા જ્ઞાનીઓએ તથા વિદ્વાનોએ સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ વિષે જીદા જીદા તકા કર્યા છે, પણ તે સર્વે અંતે ઉપર જણાવ્યું છે તેમ, સૃષ્ટિ અનાદિ છે એ સિદ્ધાંતને ટેકા આપનાદજ જણાશે.

મનુના રચેલા શાસ્ત્રમાં અનાદિપણું, ધણી જીદી જીદી રીતે પ્રતિ– પાદન કરેલું છે. તેમાં એવી રીતની ગણત્રો ખતાવવામાં આવી છે કે. ધ્યદ્માના રાત દિવસ થઇ એક કલ્પ થાય છે, ને તે કલ્પ દેવતાના બે હજાર યુગના, એટલે મનુષ્યના કરાડા વર્ષના થાય છે; અને એવા કલ્પ એક નહીં પણુ અનંત છે.

જસ્થાસ્તી ધર્મ પ્રમાણુ મૃષ્ટિ ઉત્પતિના સમય 'દિસાતીર' ના જણાવ્યા પ્રમાણુ એટલા થધા લાંબા છે કે, તે વિષે બાલવાના આપણી ભાષામાં શબ્દ નથી. યાદુદી અને પ્ર્યાસતી ધર્મ પ્રમાણે દુનિયાની ઉત્પત્તિને કાળ આજથી પ૦૦૭ વર્ષના ગણવામાં આવે છે, પણ તેઓના પ્રખ્યાત મહાન પેગં ખર મુસાના (Genesis) જેનેસીસ નામના પુસ્તકમાં જે પહેલું વાક્ય લખેલું છે તે એ બાબનપર જીદુજ અજવાળું નાંખે છે; તેમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે:-

In the beginning God created the heaven and earth.

અર્થ-" સાથી પહેલાં પરમેશ્વરે આકાશ અને પૃથ્વી ઉત્પન્ત કર્યો." આ ઉપરથી જણાશ કે પ્રશ્વર ઘણા વર્ષે અગાઉ હસ્તીમાં હતે! એમ તેએ માને છે; અને તેએ એજ—પ્રાસ્તીએ એજ—કરેલી શાધાના આધારે, હવે તેઓ એમ નક્ક્રી માને છે કે સ્ષ્ટિની ઉત્પતિને ૫૦૦૭ વર્ષોથી વધુ વર્ષા થયાં છે.

માસર, આસિરિયા, બાબીલિન એ સર્વે પુરાતન માટા રાજ્યોના

ખેતિહાસમાં પણ, વિશ્વની રચના વિષે, આ સૃષ્ટિ અનાદિ છે એ સિદ્ધાંતને ટેકા મળે એવી વાતા છે અને મી. ખાનીક તથા હમણાના શાધકાએ એથી વધીને એમ પણ સિદ્ધ કર્યું છે કે ઈલ્સ પૂર્વે ૧૦૦૦ વર્ષ પહેલાં એ સર્વે દેશામાં મનુષ્યાની વસ્તી હતી.

- ' ધ્રાઉન 'ના ' દરવીશીશ ' નામના પુસ્તકમાં જણાગ્યા પ્રમાણે મુસલમાના પણ વિશ્વ આતાદિ છે, એવું માનતા હાય એમ જણાય છે.
- " મી. હોર્નર " નામના વિદ્વાન પાતે કરેલી શાધાના આધારે જણાવે છે કે, દુનિયાને ઉત્પન્ન થયાને વીસ હન્નરથી વધુ વર્ષો થયાં હોવાં એક્રિકે કે છામમાં ૧૭૦૦૦ વર્ષો ઉપર વસ્તી હતી.

મી. કેપર નામના વિદ્વાન પાતાના ' Intellectual Developement of Europe " નામના પુસ્તકમાં જણાવે છે કે પૃથ્વી ઉપર વસ્તી થવા માંડયાને અનંત યુગા વહી ગયા હાતા ત્રિઈએ.

મી. તીલક, જેઓ હિંદુસ્થાનના એક બાહાશ વિદ્વાન ગણાય છે તેમણે વેદના કેટલાક મંત્રાને આધારે તથા ભૂસ્તર વિદ્યા અને ખત્રાળ વિદ્વાને આધારે એમ જણાવ્યું છે કે કમમાં કમ ૧૦૦૦ વર્ષ અગાઉ આપણા પૂર્વે જો ઉતર ધ્રુવમાં અથવા તા નારવે, સ્વીડન અને લેપલેન્ડ તરપ્ર આવેલા દેશામાં રહેતા હતા ને સાર પછી માટા ખંડ ને દીપ તદન નાશ પામી સ્થળને સ્થાને જળ તથા જળને સ્થાને સ્થળ થયાં હતાં. એજ ખાખતને મી. હેકેલ નામના વિદ્વાન " History of creation" ના પુસ્તકમાં ટેકા આપી દુનિયાને કમમાં કમ ૨૦૦૦ વર્ષ થયાં હાય, એમ માને છે.

' ટાઇલર ' નામના પાશ્વાત્ય વિદ્વાન પાતાના ' Primitive Culture' ( પ્રીમીટીવ કલચર ) નામના પુસ્તકમાં એટલે સુધી જણાવે છે કે હમણાના આટલાન્ટીક માહાસાગરને સ્થળ પહેલાં એટલે! માટાજ ખંડ હતા, અને તે ખંડના ડુળવાથી ' ક્રેનેરી આક્રલેન્ડસ ં ( કેનેરી ટાપુઓ ) થયા છે. વળી હમણાના Indian ocean તથા Pacific ocean-હીંદી મહાસાગર તથા પાસીરીક, મહાસાગરને સ્થળ આગળ માટા ખંડ પૃથ્તીકપે હતા, એટલુંજ નહી પણ સહરાતું માઢું રણ સમુદ્ર-ક્ષે હતું.

આ બધાર્યા વધાને જૈન સાસ્ત્રા દુનિયાની ઉત્પત્તિના સમય અબજો વર્ષાથી પણ વધુ લાંમા જણાવે છે. જૈનશાસ્ત્રા કાળના ખે વિશાગ પાડે છે. (૧) અવસાંપણી, (૨) ઉત્સાપણી. પહેલા કાળમાં દીન દીન પ્રતિ આયુષ્ય ઘટે છે તે તેજ પ્રમાણમાં ખળ, લંખાઇ, ચાડાઈ વગેરે પણ ઘટે છે; ખીજા કાળમાં તેથી ઉલટું ખને છે, એટલે કે સર્વ ચીજો, આયુષ્ય, ખળ વગેરે વધે છે. પ્રત્યેક સાર્પણીમાં છ છ યુગ હાય છે. અવસાંપણીના છ યુગ આ પ્રમાણ છે. (૧) સુષમ સુષમ, (૨) સુષમ, (૩) સુષમ દુષમ, (૪) દુષમ દુષમ. ત્યારે અવસાંપણી કાળ પૂરા થાય છે ત્યારે ઉત્સાપણી કાળ શરૂ થાય છે. આ સચ્ચિતા વ્યવહાર ઉત્પન્ન થયાને એક કાેડી સાગરાપમને અલ્લો જેટલા સાગરાપમ આવે તેટલા કાળ લગભગ, એટલે કાળની ગણના અસંખ્ય છે તેટલા કાળ થયા છે.

આને ઉપર આપેલી બાંમોતાથી ટેકા મળે છે, એટલુંજ નહી પણ આ બાબતને વેદાંતીઓ, વૈષ્ણવા, તથા શાવપંથીઓ તરપથી ટેકા મળે છે. તેઓના શાસ્ત્રોમાં યુગ તથા કલ્પ વગેરે જે ખતાવ્યા છે તે ગપ નહીં હાય પણ ખરં હાય એમ જૈનશાસ્ત્રામાં પણ તે બાબતા જણાવવામાં આવેલી હાવાથી સિદ્ધ થાય છે.

વિદ્યા અને શોધના પરિણામાં દુનીયાના અનાદિપણા માટે શું શાિક્ષ આપે છે તે આગળ જણાવવામાં આવ્યું છે. હવે તે બાયતમાં કેટલાએક શાસ્ત્રો શું પુરાવા આપે છે તે તપાસીશું. જગત એટલે દુનિયા અને તેની અંદર રહેલી સર્વ ચીજો તથા મનુષ્ય, એજ અર્થ આપણે આગળ લીધા છે: હવે પછી પણ એજ અર્થ ધ્યાનમાં સખવાયી આ વિષય સમજવામાં મુશ્કેલી નહેશે નહીં.

(૧) જો કાં એમ જણાવે કે ઇશ્વરે યા જગત્ ઉત્પન્ત કર્યું, અને

જેને ઇશ્વરે ઉત્પત્ને કર્ય એમ સિદ્ધ થાય. તા પછા પૃથ્વી અનાદિ છે એમ કદી કહેવાય મહીં. કારણ કે જ્યારે ઈશ્વરે જગત પેદા કર્ય ત્યારે તેના શરૂઆત થઇ એમ નક્કી થયું અને તેથી તે અનાદિ કહેવાય નહીં.

હવે દરેક કાર્ય થવાને માટે કાઇ પણ કારણ-ઊપાદાન કારણ દ્યાવું જોઇએ. એ ઉપાદાન કારણ ન હાય તા, કાઇ પણ કાર્ય કદિ યાય નહીં. જંગતની ઉત્પત્તિ માટે કાેઇ પણ ઉપાદાન કારણ ન હાેવાથી જગત કદાપિ ઉત્પન્ન થઇ શકતું નથી, અને જ્યારે ઉત્પત્તિ સિદ્ધ ન થાય એટલે તે અનાદિ છે. એમ સિદ્ધ થાય છે.

(૨) ક્રોઇ કહેશે કે જેમ નાનામાં નાની વસ્તુ વ્યનાવવા માટે કાઇ પણ માણસની જરૂર પડે છે, તેમ આ જગત જેવી માટી વસ્તુ માટે કાઈ કત્તાની જરૂર કેમ નહીં પડે ? જો એક ધર બાંધવામાં પણ ઢડીયા જોઈએ છે, તા આવી માટી સૃષ્ટિ માટે કાર્ક કર્તા કેમ ન હાય ? અને જ્યારે તે કત્તા સિદ્ધ થાય, તા પાધું જગત અનાદિ નહીં પણ આદિ સિદ્ધ થાય.

આ સંબંધમાં નીચલી છે બાબતા બહુ વિચારવા જેવી છે. આગળ જણાવ્યા પ્રમાણે જગતમાં તેની અંદરના સર્વે છવા આવી ન્યય છે; હવે ने धश्वरे अ छवे। पेदा अर्था तारे ते-

- (૧) નિર્મળ હતા કે કેમ ?
- (२) प्रन्यवान छता है हेभ !
- (૩) પાપવાળા હતા કે કેમ !
- (૪) મિશ્રિત અડધા અડધ પાય પુત્યવાળા હતા કે ક્રેમ!
- (૫) પુન્ય અલ્પ. પાપ વધુવાળા હતા કે કેમ?
- ( ६ ) પાપ અલ્પ, પુત્ય વધુવાળા હતા કે કેમ ?

એ છ પ્રશ્ના ઉત્પન્ન યાય છે. આપણુ તે દરેક પ્રશ્નની તપાસ ફુંકમાં કરી, જોઇશું કે તેઓ દુનિયાના અનાદિપણા ઉપર શું અજવાળુ માંખે છે.

Y

- (૧) જો સર્વ છવ ઉત્પન્ન થયા ત્યારેનિર્મળ હતા, તા હમણાં પહા ત્તેવાજ હાવા જોઇએ. જો તેમ હાય તા પછી કાઈ પણ શાસ્ત્રાની જરૂર પરહે નહીં; ધર્મની તથા કાયદાની જરૂર પડે નહીં, અને સા નિર્મળતામાંજ પ્રવર્તે. વાસ્તવિક રીતે જેતાં તેમ નથી. કાઈ એમ શંકા કરે કે ઈશ્વરે તા સર્વને નિર્મળજ ભનાવ્યા હતા પણ જીવાએ પાતાની ઈ<sup>ં</sup> છાથીજ **પાપ** કર્યાં તેમાં **ઇશ્વરનાે શા દાષ** ? આવી શંકા કરના**રે** એમ ભૂલી જવું ન જોઈએ, કે ઈશ્વરેજ સર્વ છવામાં પાપ કે પુન્ય કરવાની શક્તિ મુકેલી દ્વાવી જોઇએ, કારણ કે જો તેમ ન દ્વાય તા પછી જીવામાં પાપ કે પુન્ય કરવાની ભુદ્ધિ હાયજ કયાંથી ? આના જવાળ કાે એમ આપશે કે ઈશ્વરેજ સર્વ શક્તિએ રચી છે, પરંતુ છવાને પાપ કરવા પ્રવર્તાવ્યા નથી: જીવ પાતેજ પાપમાં પ્રવર્તે તેમાં ઇશ્વરને શા દેાષ ? આના જવાયમાં આ વાત યાદ રાખવાની છે. કે ઇશ્વરે સર્વ જુવા જ્યારે પેદા કર્યા ત્યારે, તેમને ખુબર હાવીજ જોઇએ કે આ જુવા પાપ કરશે. જો એમ હતું તાે એવા છવાે શું કારણ પેદા કર્યાં? જો કાઇ એમ કહે કે ઈશ્વરને ખબર નહેાલી કે જીવા પાપ કરશે, ત્યારે તા વળી ઈશ્વર ગ્રાની નહિ પણ અગ્રાની કહેવાય. જો ઈશ્વર જાણતા હતા તા ઈશ્વરે મતુષ્યતે પેદા કરવામાં ભ્રલ કરી એમ સિંહ થયું, અ**તે** એ પણ સિદ્ધ થયું કે ધશ્વરે નિર્મળ જીવ રચ્યા નથી.
  - ( ર ) જો કાઈ એમ કહેશે કે ઇશ્વરે પુ-યવાળાજ છવ રચ્યા છે, તા તે આંધળાં, લુલાં, લંગડાંને નીચ લાેકાના પ્રત્યક્ષ પુરાવાથી ખાેડું પડે છે. આચી પણ એમ સિદ્ધ થાય છે, કે સર્વ જીવ પુણ્યવાળા નથા.
- (3) જો ઉપલાં પ્રમાણાથી ખચવા માટે કાઇ એમ કહે કે ઇશ્વરે પાપી જીવ પેદા કર્યા હતા, તો તે પણ ખાટું પડે છે, કેમકે ઇશ્વરે વગર વાંકે જીવાને પાપ સાથે કેમ પેદા કર્યા ? જો એમ પેદા કર્યા હાય તા ઇશ્વર અન્યાયી ગણાય, અને જો પ્રક્ત પાપી જીવાને પેદા કર્યા હાય તા રાજ, પ્રધાન, તવંગર ગૃહસ્થા વીગેરે માટે શું ધારવું, અને રૂપ, સુંદર કાયા વગેરે પાપથી કેમ મળે ? તે તા કહી પણ મળે નહીં, તેથી સર્વ જીવા પાપમાંજ ઉત્પન્ન થયા નથી એ સિદ્ધ થાય છે.

- ( ૪ ) જો કેાઇ એમ કહેશે કે અડધા અડધ પાપ પુન્યવાળા છવ ઈશ્વરે પેદા કર્યા તા તે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી ખાટું પડે છે.
- ( પ ) તથા (૬) પ્રશ્નાના ઉત્તર ચાથા પ્રશ્ન જેવાજ છે. આ છે ભાબત ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે ઇશ્વરે કે કાઇ બીજાએ જગત પૈદા કર્યું નથી, અને જો એ સિદ્ધ થયું તા આ વિશ્વ અનાદિ છે એ પણ સિદ્ધ થાય છે.

વળી કાઇ એમ કહેશ કે પૃથ્વીના જુદા જુદા પદાર્થોની જુદી જુદી શક્તિઓજ ઈશ્વર છે, પણ એમ નથી. સર્વ પદાર્થો છે, અને તેથી તેઓ પાત પાતાતું કામ કરે છે. પદાર્થાના સંયાગમાં નીચનાં નિમિત્ત છે:—

૧ કાળ.

ર સ્વભાવ.

**३ भ**वित**्य**ताः

૪ છવનાં કર્મ,

પ જીવના ઉદ્યમ

પ્રત્યક્ષ રીતે પણ એજ રીતે છે. ઉપર જણાવેલાં પાંચ નિમિત્ત વગર કાંઇ પણ ઉત્પન્ન થતું નથી. એજ પાંચ વસ્તુ અનાદિ છે, કાઇએ રચેલ નથી, કારણ કે વસ્તુના જે જે સ્વભાવ છે તે સર્વ અનાદિથી છે. જો વસ્તુમાં પાતાના સ્વભાવ નહિ હાય તા કાઇ પણ વસ્તુ સતરપે રહેજ નહીં, અને સર્વ સશશૃંગવૃત અસત થઈ જશે. વળી પૃથ્વી, આકાશ, સર્ય, શહા, તારા વીગેરે એજ રીતે અનાદિ રૂપે સિદ્ધ છે. જગતના જે જે નિયમો છે, તે સર્વ આ નિમિત્તાથીજ થાય છે. વળી સૂર્યના કિરણા વાદળાંમાં પડવાથી ઇદ્રધનુષ્ય બને છે, સૂર્ય ચંદ્રની આસપાસ કુંડાળાં થાય છે; આકાશમાં પવનના મેળાપથી જળ તથા અગ્રિ ઉત્પન્ન થાય છે, તેમાં તથા ખીજ દરેક કાર્યમાં આ પાંચે નિમિત્ત જણાય છે, અને તેથી આ પાંચ નિમિત્ત અનાદિ હોવાંજ એ તેથી પ્રથ્વી પણ અનાદિ સિદ્ધ થાય છે.

વળી કેટલાએક કહે છે કે ઇશ્વર અનાદિ છે, અને તેનું પ્રમાસુ કાઇ પસ્તુ રીતે આપતા નથી. હશે ! જેમ ઇશ્વર અનાદિ છે, તેમજ જગત પસ્તુ અનાદિ છે. જો ઇશ્વર અનાદિ માનીયે તે જગતને પસ્તુ તેમજ માનવામાં કાંઇ પસ્તુ દેષ આવતા નથી.

દુનિયા અનાદિ છે તે માબતમાં આપણે તપાસ કરી. હવે ચાડા એક અન્ય પુરાવા તપાસી આ વિષય સમાપ્ત કરીશું.

પુરાણામાં દુનિયા અનાદિ છે એવા પ્રમાણ મળે છે. મુક્ત શાસ્ત્રના પૃષ્ટ ૧૦૩ માં આ રીતે લખાણ મળે છે. "પ્રથમ આ સૃષ્ટિમાં જે કાંઇ હતું, તે ન કહેવાય અને ન વર્ણવાય એવું એક અદશ આનંદમય નિરાકાર અચંચળ તત્વ હતું વીગેરે," કાળા ટાઇપના શબ્દો એમ મુચવેછે કે સ્ષ્ટિ અનાદિ છે.

#### મહાન ફીલસુષ્ટ ડારવીનના મત

એ છે કે "પ્રકૃતિ અનાદિ છે, પ્રકૃતિની દરેક રજકરણમાંથી જગત ઉત્પત્તિ ખને છે, તેથી પ્રકૃતિનું સ્વરૂપ ચૈતન્યવાળું છે, અને તેથી આ પંચ ભૂત અને જગત પણ અનાદિ છે. એ પંચલૂતાની અંદર કાળાંતરે જુદા જુદા અનેક જાતના ફેરપારા થયા કરે છે. એ ફેરપારાથી વિધ વિધ પ્રકારના ખ્રદ્ધાંડાની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને પ્રલય ખન્યા કરે છે. કાઈ સમયે એ ફેરપારથી આ ખ્રદ્ધાંડ અગ્નિરૂપ ભાસે છે, કાઈ સમયે પવનાકાર દર્શાય- છે, કાઇ પ્રસંગે જુદાજ રૂપમાં હાજર થાયછે, એવી તરેહથી પંચલૂત માંદ્રામાંદ્રે ચકાકારે પૂર્યો કરે છે. જેથી કરીને સ્થિતી રચનામાં ફેર પડતા જય છે. આ ઉલઢ સુલટપણાથી સ્થિતી ભાષણીના કૃમની અંદર ચિત્ર વિચિત્રતા દર્શાયા કરેછે. "આટલું જણાવી વળી તે કહે છે કે, "આ મનુષ્ય વર્ગની પેદારા પૂર્વે, આ સૃષ્ટિમાં સર્વત્ર પાણીજ હતું, અને તેને વિષે મહાન મોહાટાં અનેક જાતનાં જળચર પ્રાણીઓની ઉત્પત્તિ થઈ હતી."

ખા ૧૬૫૨થી જહ્યાશે કે, પહેલાં આ સૃષ્ટિ હતી એવું ડારવીન પણ ક્રમુલ કરે છે.

સર રાેખર્ટ ખાલ નામના એક વિદ્વાને એવી ગણત્રી કરી છે, કે 'સ્પં નારાયણ કે જેની ઉપર તમામ દુનિયાની હસ્તિના આધાર છે, અને જે પાતાના તેજસ્વી પ્રકાશના પ્રતાપથી માણસ જાતને અપાર સુખ આપે છે, તેની ઉપર ચાલુ વર્ષમાં દસ કરાડ વર્ષની થશે."

પાશ્વાત્ય પ્રજા ચાલુ જમાનામાં શાધ ખાળ કરે છે, અને તેમની શાધા ઉપર જેટલા વિશ્વાસ મુકવામાં આવે છે તેટલા બીજા કાઇના ઉપર જવલેજ મુકાતા હશે; તેઓએજ કેટલીએક શાધા કરી સાબીત કર્યું છે, કે સૂર્યનું કદ પૃથ્વી કરતાં ૧૨૫૦૦૦૦ ધર્મું માટું છે. પૃથ્વીથી સુર્ય ૨૦૦૦૦૦ માઈલ ઊપર આવેલા છે; સુર્યનું વજન પાંચ ખર્વ અને છ પરાર્ધ બંગાળી મણ છે." જે આવા વિચારા—પાશ્વાત્ય રીલસુક્રાના વિચારા—માનતાં આપણે અચકાતા નથી તે જે તેઓ ઉપર આપણે વિશ્વાસ મુક્ષીએ છીએ. તા પૃથ્વી અનાદિ છે, એવા જૈન તથા હીંદુ શાસ્ત્રોના મત—દાખલા દલીલાથી પૂરવાર થયેલા મત—આપણે શા કારણ નહિ સ્વિકારવા જોઇએ?

હપર આપેલા પુરાવાથી સૃષ્ટિ અનાદિ છે તે સિદ્ધ થાય છે, તે છતાં પણ કેટલાક અન્નાન મતુષ્યા એ વાત નહિ માને, એ પણ સ્વાભાવિક છે. પણ તેઓ માટે એટલું જ કહેવું ખસ થશે કે હમણાના વખતની જે હથલપાયલા આ દુનિયામાં થતી આપણે જોઈએ છીએ, તે હપરથી મહાન અબ્યાસીઓ તથા વિદ્વાના પણ એવા નિર્ણય પર આવ્યા છે કે, દુનિયામાં જે જે વસ્તુઓ આપણે અશક્ય માનીએ છીએ, અને જે વિષે આપણાં શાસ્ત્રામાં લખાણ છે, તે અશક્ય નહીં પણ શક્યજ છે અને તે તે વખતમાં બનેલી હાવીજ જોઇએ.

આજથી બસા વર્ષ ઉપર, કેટલાક વિદ્વાના શિવાય આયાવર્તના બધા ક્ષેકો કદી પણ એમ નહોતા ધારતા, કે હજારા ગાઉ દુર વગર તારથી કાંઇ પણ માણસ વાત કરી શકશે અથવા તા દર મીની એક ગાઉ જવાય એવા એક વખત આવશે, અથવા તા ધણે દૂર વસ્તી

પ્રભ, પાતાનાથી ધણીજ માટી સંખ્યા ધરાવલી પ્રજા ઉપર હજારા ગાઉ ઉપરથી રાજ્ય ચલાવશે; અથવા તા વિમાનમાં બેસી, પાતાના મનમાં આવે ત્યાં મતુષ્ય ઉડી જશે. જ્યારે આવી ન બનવા જેવી બાયતા આપણું બનતી <u>જોઇ</u> છે, ત્યારે આપણાં શાસ્ત્રામાં જણાવેલી વાતા, કે જે શાસ્ત્રો ખાટાં છે, એવું કાંઇ પણ કઢી શકે એમ નથી-જે શાસ્ત્રા આપ મતલખ માટે રચાયાં હતાં. એમ કાઈ પણ દેખાડી શકે એમ નથી–જે શાસ્ત્રાે હમણાં જે શાધ ખાળ થાય છે તેથી પણ **ખાટાં પડે એમ નથી-તેવાં પ**વિત્ર શાસ્ત્રામાં જણાવેલી વાતા અસંભવીત કેમ હાે⊌ શકે ! નાજ હાેય. છતાં પણ આપણી અત્રાનતા એટલેથીજ અટકતી નથી. પૂર્વે માટી ઉમરના તથા લાંત્રા આયુષ્યવાન માણસા થય! હાય, તે માટે પણ ઘણા લાકા શંકા ધરાવે છે, અને શાસ્ત્રામાં જણાવેલા માેટા તપેશ્વરીનાં તપ તથા આયુષ્ય બાળત, ધણીજ શંકા રાખી, સત્યને માતાની આગળથી નસાડી મુકે છે, તેવાએાને એટલુંજ જણાવવું બસ **થશે કે, દુનિયાની ઉપર હમર્ણા પણ** કેટલાએક મનુષ્યા હસ્તી ધરાવે છે કે જેઓની ઉમર ૧૫૦ દેષ્દ્રાહેસા વર્ષથી પણ વધુ છે. રશીઆમાં એક ર૦૫ વર્ષના 3ાસા છે. અમેરીકામાં તથા બીજા દેશામાં પણ ઘણી માટી ઉમરના માણુસા છે એવું આવરદાર વર્તમાન પત્રામાં ઘણી વખત આપણે વાંચીએ છીયે. જે આવા દાખલા પ્રત્યક્ષ આપણા નાણવામાં આવે તા પછી મયા વખતમાં માણસા લાંબી ઉમરના હતાજ નહીં, એમ કહેવામાં કેટલી ભૂલ છે, તે આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમૃત્રાશે.

વળા મનુષ્યા આગલા વખતમાં માટાં શરીરના હતા નહીં, એવું ધણા માણસા માને છે ને શાસ્ત્રામાં દેખાડેલા મનુષ્યા કલ્પીત હાેય એમ ધારે છે. તેઓ માટે હિંદુસ્થાનમાં આવેલા ઇડર સ્ટેટના માહારાજા પ્રતાપસીંગના દાખલા તથા કાશ્મીરના રાજાના એક ચાળદાર કે જેની હંચાઇ સાત શેટ છે, તેમના દાખલા ઉપયાગી જણાશે. વધુમાં અમેરીકામાં પણ એવા દાખલા જણાયા છે. આ સર્વ ભાળતા ઉપરથી એટલું તા સિદ્ધજ થાયછે કે જો હમણાંના વખતમાં સાધારણ ઉંચાઇથી વધુ ઉચાઇ ધરાવનાર મનુષ્યા વસેછે તાે ભૂત કાળમાં, લાંળા આયુષ્યવાન તથા લાંયાં શરીરવાળા મનુષ્યા જ્યા જ્યા હાય, એમ ધારવામાં ભૂલ

નથી. વળી પાશ્વાત્ય વિદ્વાના પણ એવું મત ધરાવે છે કે-' આગળનાં મતુષ્યા તથા પ્રાણીએા હમણાંના પ્રાણીએા કરતાં કદમાં માટાં હતાં, અને ભવિષ્યનાં પ્રાણીએા હમણાંનાં હૈયાત પ્રાણીએા કરતાં કદમાં ધટશે. "

ઇતિહાસ લખવાની ચાલ આપણા પૂર્વજોમાં માટા પ્રમા ણમાં પ્રચલિત ન હાવાના સબબે, એલેક્ઝેન્ડ્રીયામાં ક્લિયાપે ડ્રાના રાજ્યમાં પુસ્તકાની માેડી સ'ખ્યા –લાખાેની સ'ખ્યામાં− નાશ થવાના સંખે<mark>ળે, મહાન સીકંદરની</mark> ચડાઇ વખતે <mark>તથા</mark> ત્યાર પછી સુસલમાન ધર્મના ફેલાવા સમયે, ઇરાનનાં પુસ્તકાના માટી સંખ્યામાં નાશ થવાના સળખે, હિંદુસ્તાન અથવા ભરતખંડના લાકાની પ્રવૃત્તિ અસલના વખતથીજ, દેહિક સુખ તરફ નહિ પણ આત્મિક સુખ તરફ હાવાના સબબે, માટા પ્રમાણમાં લખવાની છાપવાની કળા, તે વખતે નહિ ફેલાયલી હાૈવાના સબળે, શાસ્ત્રાે તથા ઇતિહાસીક માખતાે તે વખતના પંડિતા તથા વિદ્વાના માહે રાખી, તેનું વર્ણન મુખથીજ કર વામાં વિદ્વતા માનતા હાેવાના સબબે, પુસ્તકા ઘણાંજ શાડાં પ્રમાણમાં હાવાથી તથા યવનાના હુમલા વખતે, તે થાડા પુસ્તકાના પણ નાશ થવાના સબબે, પ્રાચિનકાળની માહિતી આપનાર, આપણા ઘણા સાક્ષીએા નાશ પામ્યા છે. તે છતાં જૈન પુસ્તકાના ભંડારા-જે પુસ્તકાની સ'ખ્યા લાખાનીછે-એમ બ્રીટીશ સરકાર પણ કબુલ કરે છે-જેશલમેર, પાટણ, વગે રે સ્થળાના પ્રાચિન જૈન ભ'ડારા, તથા જૈનધર્મનાં કેટલાંક પુસ્તકા કે જે દુનિયામાં માટા પ્રમાણમાં ફેલાયાં નથી તે, દુનિયા ઘણા કાળની-ઘણી જુની-લાખા કરાઉા વર્ષની છે, એ બાબત પૂરી પાડે છે.

આટલું છતાં–આટલી સાખીતીએા છતાં વિશ્વની સાયેજ મનુષ્ય તથા ધર્મ-કાર્ગ્ણ કે વિશ્વની સાથે મનુષ્ય તથા ધર્મ પણ હોય છેજ*⇒* સર્વ અના(દ છે તે અગાડીના મનુષ્યોનાં આયુષ્ય ઘણાં લાંળાં તથા સારીર ઘણાં માટાં હતાં એમ જ્યારે કાઇ નહીં માને, શાસ્ત્રમાં આવેલી ખાયતાથી તે બાયતા સાબીત થયાં છતાં જ્યારે તેઓ નહિ માને,— વિદ્યાકળાની શાધ ખાળાના પુરાવા, તેઓ જોવાના દરકાર નહિ કરે-ત્યારે તેમને માટે એટલું જ કહેવું ખેસ થશે, કે અગાડીના વખતમાં પણ "જ્યાં દેવતાઓ પણ જતાં ડરે, તેવા વિકટ વિચારના ગહનમાં ઘણાક મૂર્ખાઓએ માથાં માર્યા છે, ને લડી મુવા છે," તો હમણાં પણ તેવા કેટલાક હાયજ. કાઇ વસ્તુને અનાદિ કહેવાથી કાંઇ હાનિ થતી નથી. તે વસ્તુ કેમ થઇ એ લલે ન સમજ્ય-કારણ કે વિશ્વમાં ઘણાક વસ્તુઓ મનુષ્ય સમજની ખહાર છે; પણ તે હાલ કેમ ચાલે છે, અર્થાત તેનાં પૂર્વાપર સ્વરૂપ વિચારતાં, તેના સ્વભાવના નિયમ કેવા છે એ, અને તેમાંથી શું પૂળ પમાય તેમ છે, એ વાત સમજ શકાય તો બહુ છે.

આટલી બાળત જણાવ્યા પછી વિધ અનાદિ છે, એ સિદ્ધાંત સિદ્ધ થયા છે, એમ કાઇ પણ સ્વિકારશે.

અગાડી જણાવ્યા પ્રમાણેના અવસાર્પણીકાળ જે હમણાં ચાલે છે, તેના પહેલાના ઉત્સર્પણીકાળમાં પણ મનુષ્યો હતાં; તે વખતના ઇતિ હાસ કાઇ પણ રીતે મળી શકે એમ નહિ હોવાથી, જેન શાસ્ત્રો એ બાબતમાં જે કાંઇ જણાવે છે તે ખાડું છે, એમ કાઇ નહિ કહી શકશે. તે વખતમાં પણ જેનાના ચાવીશ તીર્ચંકરા આ પૃથ્વીપર ઉત્પન્ન થઇ જેન ધર્મ ફેલાવી રહ્યા હતા. કાલના ક્રમે અવસાર્પણીના સમય શરૂ થયા. અવસાર્પણીના પહેલા ત્રણ ફેરામાં ધ્યાન, ધર્મ, ચાલ્યાં હતાં એવું જેન શાસ્ત્રા ઉપરથી જણાય છે. ત્યાર પછી બીજા ત્રણ ફેરા પરવાની અગાઉ, જેનાથી પ્રથમ તીર્ચંકર આજથી કરાડેલી પણ વધુ વર્ષો અગાઉ ઉત્પન્ન થયા તે જેન ધર્મ ફેલાવ્યા, તે કેવી રીતે બન્યું તે આપણે હવે પછી જોઇશાં.

#### प्रकरेण रेलुं.

#### 

#### રૂષભદ્દેવ યાને આદિનાથ,

અવસર્પિણી કાળના પ્રથમ અારા ચાર કાટાકાટિ સાંગરાપમ પ્રમાણ 👸; તેં વખતે સરતક્ષેત્રની ભૂમિ બહુજ સુંદર રમણિય, અને શાસાયમાન <mark>હતી, તે કાળનાં મતુષ્ય ભ</mark>દ્રિક, સરળ સ્વભાવિ, થાેડા રાગ દેષવાળા, ને થોડા માહ, કામ, ક્રોધાદિ યુક્રત હતા; તેગ્રાનું સ્વરૂપ સુંદર શરીર નિરાગી હતાં; તેઓને ખાવા પીવાની રીત આ કાળના મ**તુ**ષ્ય**ી** તદન જુદીજ હતી; તે લાેકા રસાેઇ કેમ કરવી, અનાજ કેમ ઉગાડવુ, ભાજીપાલા કેમ ખેડવા વગેરે કાંઇ પણ જાણતા નહતા, પણ વૃક્ષથી પાતાનાં સુવા, પહેરવા, ખાવા, વગેરે સર્વ વ્યવહારીક કાર્ય કરી લેતા; તે વખતે હમણાની માયક મૃષ્ટિક્રમ ચાલતા નહાતા; હમણાં જેમ કાે કાે કાે સ્ત્રીને જોડ બચ્ચાં ઉત્પન્ન થાય **છે** તેમ તે વખતમાં એક પ્રત્ર ને એક પુત્રી, ખેતું યુગલ -- જોડું, જન્મતું હતું. જ્યારે ખંતે ભાઈ ખંડેન જે બનમાં આવતાં, ત્યારે હંમણાની દુનિયાથી ઉલટી રીતે તે ખે<sup>ર</sup>ને ભાઇ **બહેન સંસાર સુખ લોગવતાં, અને તેઓને પણ તેજ માર્ક યુગલ પ્રસવતા.** તેઓના શરીરની ઉંચાઇ ઘણીજ માટી હતી, ને તેજ પ્રમાણમાં તેઓની શક્તિ તથા આયુષ્ય હતાં; તેઓને ધર્મના ભાવ નહાતા: જીવહિસા, ચોરી, જાું કું એાલવું, વગેરે પાપ પણ બહુજ થાડાં બનતાં. હમણાની મારક ધર, બંગલા, કે વાડી બાંધી તેમાં નહિ રહેતાં, પણ વૃક્ષામાંજ રહેતાં. દરેક વનસ્પતિ સ્વયમેવ ઉત્પન્ન થતી હતી, તે કાઇ પણ તેને ખાવામાં કેતું નહિ, કેમકે ખાવા પીવાની દરેક વરતુ કલ્પ વ્રક્ષાથી મળતી હતી.

( જીઓ જ સુદ્વીપ પ્રજ્ઞિસ. )

એજ રીતે બીજો આરા ત્રણ કાટાકાંદિ સાગરાપમના **હ**તા; **તે** પ

વખતના માણસાની ઉંચાઈ, શકિત તથા આયુષ્ય પહેલા આરાત! પ્રમાણમાં એાછી હતી. તેમના વ્યવહાર વિશેષ કરીને પ્રથમ આરાના મતુષ્યા માપકજ હતા.

અગાડીના બે આરાયી એાછા, ખે કાટાકારિ સાગરાયમ પ્રમાણના ત્રીજો આરા હતા; પહેલા ખે આરાયી, તે ધખતનાં મનુષ્યા કદમાં એ છાં હતાં, તથા તેજ પ્રમાણમાં શકિતમાં પણ કમ હતાં,

ત્રીજા આરાને છેડે, એક વંશમાં-એક કુળમાં-સાત કુળકર અથવા સાત અનુ ઉત્પન્ન થયા. એ સાત કુલકરાનાં નામ નીચે મમાણે હતાં:—

- ૧ વિમળ વાહન.
- ર ચક્ષષ્માન
- ૩ યશસ્વાન
- ૪ અભિચ'દ્ર
  - પ પ્રશ્નેશિ
    - ६ भ३हेव
    - છ તાલિ

આ સાતેની સ્ત્રીનાં નામ અનુક્રમે નીચે પ્રમાણે **હ**તાં:-

- ૧ ચંદ્રયશા
- ર ચંદ્રકાન્તા
- 3 સુરૂપા
- ૪ પ્રતિરૂપા
- ય ચક્ષુઃકાન્તા
- **૬ શ્રી** કાવ્તા
- ૭ મરૂદેવી

અર્ધ સર્વ કુલકરના જન્મ ગંગા અને સિધુ નદીના મધ્યમાં આવેલા દેશમાં થયા હતા,

## ન્યાયાધિશની ઉત્પત્તિ

આ વખતે યુગલીઆ, જેઓને સંસારની સર્વ જરૂરીયાતની ચીએ કૃષ્પદ્રક્ષ તરપ્રથી મળતી હતી, તેઓને મમત્વની કેટલીક લાગણીઓ હત્યન્ન થવાની માંહામાંહે કલેશ, લડાઇ તથા ટંટા કરવા લાગ્યા. દિવસે દિવસે તેઓની લડાઈઓ વધતી ગઈ અને તેઓને એવા વિચાર આવ્યો કે, જો તેઓમાંથીજ કાઇ પુર્ષને તેઓના ટંટા તથા કજીઆના નિવેડા લાવવા માટે નીમવામાં આવે, તા તેઓને પ્રાયદા થાય અને કજીઆ કંકાસ ઓછા થાય.

આવા વિચારામાં તેઓએ કેટલાંક વર્ષ ગાળી નાખ્યાં, પણ એક દિવસે એક કૈાતુક થયું. કેટલાક યુગલીઆઓ પરતા હતા, તેવામાં તેઓમાંના એકને એક હાથીએ પોતાની સુંહથી ઉંચડી પોતાની પીઠ ઉપર ખેસાડયા; તે વખતના સરળ સ્વભાવી માણુસાએ જ્યારે આ જોયું, ત્યારે તેઓને વિચાર આવ્યા કે આપણા સામાં તે માટાં ગણાવા જોઈએ કેમકે જ્યારે આપણુ પગે ચાલીએ છીએ ત્યારે એ હાથીપર પરે છે, તે તેથી તેમાં આપણા બધા કરતાં વધારે ચુણુ હાવા જોઈએ. આ વિચાર કરી તેઓએ તેને પાતાના ન્યાયાધીશ બનાવ્યા.

( જુઓ આવશ્યક સૂત્ર, )

# કાયદાની ઉત્પત્તિ

આ ત્યાયાધીશનું નામ વિમળવાહન હતું; તેમણે સર્વ યુગલીયાને ક્રદ્યવૃક્ષા વહેંચી આપ્યાં; જો તેઓમાં કાંઇ તકરાર થતી તાે તેના ઇન્સાષ્ટ્ર કરવાનું કામ તેમનેજ સાંપવામાં આવતું. ગુન્હેગાર યુગલીયાએ!ને વિમળવાહન પાસે લાવવામાં આવતા, અને તેમને તે કહેતા કે ' હા ' તમે આ શું કર્યું ? ત્યારથી ' હા ' કારની દંડ નીતિ પ્રવર્તી, અને અહીં યીજ ' હા ' શખ્દથી કાયદાની ઉત્પત્તિ થઇ. આ વખતે એટલાજ કાયદા હતા કે " ' હા ' તમે આ શું કર્યું ? " જે કહેવાથી ગુન્હેગારા પ્રશિયી કદીપણ ગુન્હા કરતા નહાતા.

વિમળવાહને કેટલાક કાળ ન્યાયાધીશ પદવી ભાગવ્યા પછી તેમના ધુત્ર ચક્ષુષ્માનને એ પદ આપવામાં આવ્યું. તેમના વખતમાં પણ પકત હાં કારનાજ દંડ હતા.

તેમના પછી તેમના પુત્ર ચરાસ્વાન્ અને **ઘરાસ્વાન્ પછી** અભિચાંદ્ર થયા. આ વખતમાં થોડો ફેરપાર થયો. આગલા કુલક્રરોના વખતમાં પકત 'હા' કારની દંડનીતિ હતી. હવેના મનુષ્યની પ્રકૃતિમાં ફેરપાર થવાથી, એ રીતના દંડની પ્રવૃત્તિ ચાલી.

- (૧) આગલનાજ 'હા' કાર દંડ એટલે કે 'તે' આ શું કર્યું ?''
- (ર) ત્વા 'મ' કાર દંડ એટલે કે તારે આ કામ ન કરવું.

આ દંડ જે માબુસના ગુન્હા માટા હાય તેને કરવામાં આવતા, ત્યાર પછી છેલ્લા ત્રણ કુલકરા, પ્રશ્નેણી, મર્દેવ, તથા નાભિ થયા તેમના વખતમાં ઉપલી ખે દંડનીતિ શીવાય એક ત્રી છતાં વધારા થયા એ વખતે થાડા અપરાધીને હાકાર, મધ્યમ અપરાધીને મકાર, તથા માટા અપરાધીને ધિકાર દંડ કરવામાં આવતા, એટલે કે માટા અપરાધીને સર્વેથી વધારે શિક્ષા થતી. આ બાબતનું સ્પષ્ટિકરણ નીચેના ટેબલ ઉપરથી વધુ સારી રીતે સમજાશે.

```
⊸ વિમળવાહુન.
            ચંદ્રયશા જોડે પરણ્યા.
               (હા<sup>3</sup>કારના કાયદા)
               ચક્ષુષ્માન.
         ĸ
             ચદ્રકાત્તા જોડે પરણ્યા.
                (હા'કારના કાયદા)
                યશસ્વાન સુરૂપા એક પરણ્યા.
         ટ
             (હા'કાર તથા મ'કારના કાયદા)
                અભિચંદ્ર પ્રતિરૂપા જોકે પરણ્યા.
         X
             (હા'કાર તથા મ'કારના કાયદા)
                પ્રશ્રેણી, ચક્ષઃકાન્તા સ્ત્રી.
             (હા'કાર, મ'કાર તથા ધિક્કારના કાયદા)
                મર્કદેવ શ્રીકાન્તા સ્ત્રી.
             (હા'કાર, મ'કાર તથા ધિક્કારને કાયદા)
                નાભિરાજા. શ્રી મરૂદેવી સ્ત્રી.
         19
             (હા'કાર, મ'કાર તથા ધિકકારના કાયદા)
              રૂષભદેવ અથવા આદિનાથ.
          જૈનાના પેહેલા તીર્થ'કર તથા છનેશ્વર.
         ભરતરાજા
                                બાહુબળીરાજા.
( જેનાથી આ દેશનું નામ
```

ભરત ખંડ પાડયું. )

**બીજા ૯૮ પ્રત્રાે.** 

# એ સાત કુલકરાની રાજધાની,

#### ——~**\*:••**—

ઉપર જણાવેલા સાત કુલકરા–ને અવશ્ય કરીને છેલ્લા કુલકર–નાભિઃ રાજા- ઇક્લાકુભૂમિ અથવા વિનિતાનગરી કે જેની પૂર્વ દિશામાં કૈલાશ પર્વત, દક્ષિણમાં મહાશેલ્ય પર્વત, પશ્ચિમમાં સુરશેલ્ય તથા ઉત્તરમાં **ઉદ્દયાચલ પર્વત હતા–તે** નગરીમાં રહેતા હતા. કરાેડા વર્ષોની આ ભૂમિ નક્કી કરવાનું કામ સહેલું નથી. ત્યાર પછી દુનિયામાં એટલા ભધા ફેરપ્રાર થઇ ગયા છે, કે તે વિષે કાઇ પણ નિર્ણય ઉપર આવી શકાય એમ નથી, પહેલા પ્રકરણમાં જણાવ્યા પ્રમાણે જળ ત્યાં સ્થળ તથા સ્થળ ત્યાં જળ, વિશ્વના વિક્રષ્ટ કાયદાએાને સંબંબે થઈ જવા**યી**. પ્રકૃત થાડા હુજાર વર્ષ ઉપર બનેલી બાબત તથા જગ્યાના નિર્ણય થઇ શકતાે **નથી તાે કરાે**ડા વર્ષની ખાયતમાં નક્કી શું કહી શકાય ? તે છતાં તેમ ખન્<mark>યુંજ નથી, એમ નહીં કહી</mark> શકાશે. પ્રખ્યાત **ખે**બી**લાનના** ખંડીયેરા. **લેપલેન્ડમાં ય**યલી **શા**ધખાળા **મીશ**ર દેશમાંથી મળા આવેલી તખ્તીએ વગેર જેમ આપણને ખાત્રી આપે છે, કે આગળ તે દેશા હમણાના કરતાં તદનજ જીદા હતા, તેમજ જૈન શાસ્ત્રા આ વાય-તમાં ખાત્રી આપે છે કે આગળની વિનિતાનગરી હમણાના કાશમીર **દેશની** ઊપર આવેલી હતી.

# રૂપભદેવના જન્મ

સાતમા નાભિ કુલકરની મરૂદવી નામની સ્રીથી ચૈત્ર વદ્દ આઠમને દિવસે, શ્રી રૂપભદેવજી-જૈનાના પ્રથમ હીર્યકર જેમને કેટલાક આદિનાથ કહે છે, બોજાઓ આદિવાર, (સાથી પહેલા ઈશ્વર) કહે છે, વળા કેટલાક રીખવદેવ કહે છે ને યાડાક વૃષભદેવ પણ કહે છે, તેમના જન્મ થયા. આ વખતે નાભિ કુલકરના રાજ્યમાં માટા મહાત્સવ કરવામાં આવ્યા; ઘણાં દાત દેવામાં આવ્યાં, અને બીછ પણ કેટલીક ધામધુમ કરવામાં આવી.

# રૂષભદેવ નામનું કારણ.

રૂષભાદેવની માતા મટ્ટેવીએ, પાતાના પુત્રના જન્મ પહેલાં સ્વ-પ્નમાં વૃષભા—બળદ, જોવાથી તથા રૂષભાદેવ ની બે સાવળા ઉપર વૃષભાનું ચિન્હ હાવાથી, તે પુત્રનું નામ રૂષભાદેવ અથવા રીશભાદેવ પાડવામાં આવ્યું.

ઇફ્લાકુવંરા તથા કાશ્યપ ગાત્રનું કારણ.

ક્રમે ક્રમે **રીશભ**દેવ માટા થયા, તેમના નાની ઉમરમાં, તે એક વખત પાતાના પિતાના ખાળામાં ખેઠા હતા, તે વખતે મંદ્ર ઇક્ષુદંડ લઇ રાજ્ય સભામાં આવ્યા તે **રીશભ**દેવે જોયું. ઈંદ્રે તેમને પુછ્યું "નાય, તમે મક્ષુ ભક્ષણુ કરશા <sup>ક</sup>" **રીશભ**દેવે મરજી બતાવી હાય પ્રસાર્યો, કે ઈંદ્રે તે દંડ તેમને આપ્યા ને ત્યારથી રીયભદેવજીના ઇક્ષ્વાકુ વંશ . સ્થાપન થયા. વળા તે વખતે તેમના બધા સગાઓએ કાશકાર પીધા, તેથી તેમના ગાત્રને કાશ્યપ ગાત્રનું નામ આપવામાં આવ્યું.

# લગ્રની ઉત્પત્તિ.

--\*--

**દુ**નિયાપર સાથી પહેલાં **લપ્ન**.

### **一條\*\*沙一**

નાભિકુલકરના કાળમાં, એક વખત એક છોકરા તથા છોકરી, ખંતે યુગલીઆ ભાઈ બહેત, રમતા હતા; તેમના ઉપર એક તાડ વૃક્ષની છાયા આવી રહી હતી ને તેઓ રમવામાં એટલા બધા મશ્ગુલ થઇ ગયા હતા કે, તાડના ઉપરથી એક માેઢું ૪ળ પડતું તેઓએ જોર્યું નહિ. તે પૂળ ખરાબર, પેલા છોકરાના ઉપર પડવાથી તે મરી ગયા. હવે પેલી છોકરી કે જેનું નામ સુન દા હતું, તેને નાભિકુલક**રે રીષભ**દેવની પહિન કરવા માટે રાખીઃ **રીષભ**દેવની સાથે જન્મેલી એક તેમની ખહેન નામે સુ**મ**ંગલા પણ હતી.

આ વખત મુધી લગ્ન વિધિ કામ પણ જાણતું ન હતું, પણ ઇદ્રે, રીષભદેવની સાથે મુમંગલા તથા મુનંદાનાં લગ્ન કરવાનું મનમાં લઈ, તેમને લગ્ન વિધિયી પરણાવ્યા. આ વખતથી દુનિયામાં લગ્ન વિધિ ચાલુ થઇ, અને જો કે દુનિયામાં જુદી જુદી રીતીઓ લગ્ન માટે, જુદે જુદે સ્થાને ચાલે છે તાેપણ મૂળ લગ્ન વિધિ તા આ વખતેજ શરૂ થઇ, અને પછી વખત તથા ક્ષેત્રના કેરપારથી લાેકાએ પાતાને સવળ પડતી જુદી જુદી લગ્ન વિધિઓ ચલાવી.

રીષભદેવજીના લગ્ન પછી ઘણાં વરસે સુમંગલા રાણીથી ભારત (પુત્ર) તથા ધ્રાહ્મી (પુત્રી) યુગલ જન્મ્યાં, અને સુનંદા રાણીથી બાહુનલ તથા સુંદરી યુગલ જન્મ્યાં, ત્યાર પછી સુમંગલાને બીજા ૯૮ પુત્રા થયા, એટલે કે રીષભદેવજીને ૧૦૦ પુત્ર તથા ૨ પુત્રી બધાં મળીને થયા.



### રાજાની ઉત્પત્તિ.

ब्रियतना प्रमावे केम केम झाण व्यतीत थता गये। तेम तेम ક્ષાકા પણ વધુ પાપ તરપ્ર દેારાવા લાગ્યા. અને જે ત્રણ પ્રકારના દંડ અત્યાર સુધી ગુનેહગારાને કરવામાં આવતા હા, તેથી ખરાખર વ્યવસ્થા રહેતી નહાતી. તેથી હવે વધુ ફેરપાર કરવાની જરૂર જણાઇ: આ કારણથી લે કાએ આવી, રીષભદેવ છતે કહ્યું કે 'હમણાંના લાક જે ત્રણ ખયદ ડ છે તેથી ખીહતા નથી, તેથી હવે તમારી સત્તામાં કેરપાર કરવા એં એએ. ' રીષભદેવે કહ્યું કે 'એ રાજ થાયછે તે ખી**જ લાે** કાપર સર્વાપરી સત્તા ભાગવેછે ને લોકાને તેમના કાર્યમાં દારી શકેછે, તથા દંડ કરી ગુનેહગારાને શિક્ષા પણ આપી શકે છે. એવા જે રાજ્ય હોય તૈની આત્રા કોઈ પણ તાેડી શકતું નથી, તથા એવા રાજને પ્રધાન સોનાપતિ તથા લશ્કર પણ હોયછે. જો તમા એવા રાજા કાઇને નામે તા પછી હમર્ણાના ગુન્હામાં ધટાડા થાય. " યુગલી-બાએ એ કહ્યું કે " અમા એવા રાજા ળનાવવા ઉત્સક છીએ, એવા અમારા રાજા થાંએા." રીષમદેવજીએ કહ્યું કે ' જો તમે બધા એમ કરવા ⊌ચ્છતા હો. તા તમે નાભિકલકર પાસે જઇ એ બાબતની વિનંધી કરા ' તેઓએ તેમ કર્યું નાસિકલકરે તેના જવાયમાં કહ્યું. "જાએ તમારા રાજ રીયસદેવજી થયા." આથી યુગલીયાએ ખુશી થયા અને રીષભદેવના રાજ્યાનિષેક - કરવા માટે પદ્મિતી સરાવરમાં તૈયારી કરવા માંડી, ⊌ંદ્રને જ્ઞાનથી અા **બાબતની ખબર થતાં, તે પણ ત્યાં આવ્યા ને રાજ્યાભિષેકની ક્રિયા ઘણી** ધામધુમથી કરીને રાજાને યાગ્ય ધરેણાં, મુકુટ, વગેરે રીયભદેવજીને મહેરાવ્યાં; વળી તેમને રાજ્યના કાર્ય માટે, હાથી, ધાડા, ગાય, બળદ્વ પગેરે જનાવરા પણ આપવામાં આવ્યાં.

## **અગ્નિ તથા રસાે** કરવાની કળાની ઉત્પત્તિ.

અત્યાર સુધી ક્ષાેકા કલ્પવૃક્ષનાં ૪ળના આહાર કરતા હતા. કાળના પ્રભાવયી કલ્પવૃક્ષ ૪ળ આપતાં બધ્ધ થયાં, જેથી લાેકા કંદ, મૂળ, પત્ર, ધ ડુલ ખાવા લાગ્યા; વળી કેટલાક કાર્યું અનાજ, જે પાતાની મેળે. ખેડયા વગર ઉગતું હતું, તે ખાવા લાગ્યા, પણ કાર્યું અનાજ ખાવાથી તેઓની સુધા તૃપ્ત ન થવાથી તથા તેઓને ઘણી પીડા થવા લાગ્યાથી, તેઓ શ્રી રીયભદેવ પાસે એ ભાખતની પ્રીઆદ લાવ્યા. રીયભદેવે, તેમને કહ્યું કે તમે અનાજને હાથમાં મસળી તેનાં ફાતરાં કાઢીને ખાઓ. તેમ કરવાથી ને તેવું અનાજ ખાવાથી પણ તેઓને પેટમાં દરદ થવા માંડયું, ત્યારે પ્રીથી યુગલીઆએ રીયમદેવ પાસે પ્રીઆદ કરવા ગયા; તેવખતે કાર્યું અનાજ ખાવાની રીત રીયમદેવ બતાવી.

આજ વખતે જંગલામાં વાંસ તથા લાકડાંઓના ધસાવાથી અગ્નિ ઉત્પન્ન થયા. અગ્નિ ઉત્પન્ન થવાયા. આસપાસ આવેલું ધાસ બળવા લાગ્યું, પણ લાકોએ તા અગ્નિ કાઇ પણ દિવસ નહિ જોયા હાવાથી, ને રપમાં તેજસ્વી જોયાથી, રત્ન હશે એમ ધારી તેને પકડવા પ્રયત્ન કરવા માંડયા. તેમ કરતાં તેઓ દાઝ્યા અને તેની પ્રશિસાદ રીષસદેવજને કરવામાં આવી. તેમણે તેઓને કેવી રીતે અગ્નિ લાવવા તે શાખવ્યું. પછી તેઓએ દેવને પુછ્યું, કે અમે અગ્નિને શું કરીએ? રીષસદેવે તેમને માટીનું એક કુંડું બનાવી આપી. તેવાં બીજાં બનાવતાં શાખવા, તે કુંડામાં અનાજ પાણી નાખી, અગ્નિ ઉપર પકાવી, રાંધીખાવાની વિધિ ખતાવી; જેણે તે કુંડું પહેલાં બનાવ્યું તે કુંસાર કહેવાયા ને તે રાજા હાવાથી કુંલાર એટલે પ્રજાપતિ –રાજ્ય એમ પણ કહેવાયું.

એજ રીતે રૂષભદેવે જાદા જાદા કારીગરાની વિદા જાદા જાદા માણસાને શાખની, અને તેથી પાંચ મૂળ જાતના કારીગર બન્યા. (૧) કુંસકાર, (૨) લાહાર, (૩) ચિત્રકાર, (૪) વણનાર અને (૫) હજામ.

લપલા દરેકના વીશ **બેદ છે, એટલે કે બધા મળી એક્સા જાતન**્ ક્રારીગર થયા

વળી શ્રી રૂપલદેવે કેટલાક મનુષ્યાને ખેતી કરવા**તું કામ, અને** ખીજાઓને વ્યાપાર કરવાનું કામ વગેરે શીખવ્યાં.

વળી એમતીજ સુચતાથી પ્રથમ, એરણ, હથાડા તથા સાંણસી વગેરે વતાવવામાં આવ્યાં, કે જેતાથી ખીજી વસ્તુઓ ઉપયાગમાં લેવા લાયક ખનાવવામાં આવી. તેજ વખતે ઍજ અાદિનાયે પુર્ધાને બહેા~ તેર કળા શીખવી, જે નીચે પ્રમાણે છે:—

૧ લખવાનીકળા.

૩ ગણિતકળા.

૫ નૃત્યકળા.

૭ પડહ વગાડવાની કળા.

૯ વીણા વગાડવાની કળા.

૧૧ વર્ષદ્યાન.

૧૩ ભૂતમર્દન.

૧૫ ગારડવિઘા.

૧૭ વાગ્યુદ્ધ.

₹૯ દંદયુ૬.

ર૧ બાહુયુદ્ધ.

ર૩ બેરી પરિક્ષા.

૨૫ ખલિવિનાશ.

૨૭ તર્કજલ્પન.

ર૯ વૈદકગ્રાન.

૩૧ અઢાર પ્રકારની લિપિ.

૩૩ ઇંદ્રેજાળ.

૩૫ અગ્નિસ્તં ભન.

૩૭ મર્દનવિધિ.

૩૯ મર્મભેદન

૪૧ લાકરંજન.

૪૩ છરી ખંધન.

૪૫ લાહનાન

૪૭ કાળકળા.

૪૯ **ધા**તુર્વાદ.

૫૧ મંત્રવાદ.

भा नारी परिक्षाः

મુપ તાતિ વિચાર.

ર વાંચવાની કળા.

૪ ગીતકળા.

ધ તાલ વગાડવાનીકળા.

૮ મૃદંગ વગાડવાનીકળા.

૧૦ નામમાળા.

૧૨ યેાગ.

૧૪ સર્પદમન

૧૬ ખડ્ગયુદ્ધ.

૧૮ દ્વિટ્યુદ્ધ.

૨૯ મુહ્ટિયુદ્ધ.

૨૨ વ શપરિક્ષા.

૨૪ તુરંગપરિક્ષા.

ર્ છંદમ ધન.

२८ ज्ये।तिषद्यान.

૩૦ યેાગ્યાભ્યાસ.

૩**૨ સ્વ<sup>ા</sup>નલક્ષ**ણ. ૩૪ વાયુસ્ત**ં**ભન.

30 Mg/M

**૩**૬ ક્ષેપનવિધિ.

૩૮ ઉ<sup>દ</sup>ર્વગમન.

૪૦ લાેકાચાર.

૪૨ ખડુગળંધત.

૪૪ મુદ્રાવિધિ.

૪૬ દંતસમારવાની**કળ**ક

४८ यित्रक्षणाः

૫૦ દ્રષ્ટિવાદ.

પર રત્નપરિક્ષા.

प४ नरपरिक्षा.

મુક તત્વવિચાર.

૫૭ કવિશકિત.

**પ**૯ રસાયણવિધિ.

૬૧ ખેતિ.

६૩ રાજ્યસેવા.

૬૫ મેધવૃષ્ટિ.

**૬૭ પત્રછે**દન,

**૧૯ ૪**ળાક**ર્વે**શ.

૫૮ ષડ્ભાષા.

**૬૦ અ'**જનવિધિ.

६૨ વ્યાપાર.

**૧૪ શકુનવિચાર,** 

**૧**૬ ઘટબંધન,

**૬૮ ધ**ઢભ્રમણ,

૭૦ જળાકર્વચુ.

૭૨ વ્યાકરણ.

# શ્રી રૂષ્લદ્વે અભિને પણ ચાસડ કળા શીખવી. તેનાં નામઃ—

૧ તૃક્યકળા.

૩ મંત્ર.

૫ દંસ.

૭ મેધવૃષ્ટિ,

૯ ધર્મ(વચાર્.

૧૧ યુસાદ્રનીતિ.

૧૩ તૈલસુરભિકરણુ,

૧૫ કામક્રિયા.

૧૭ વૈદકક્રિયા.

૧૯ અંજનયાેગ.

૨૧ ભાજ્યવિધિ.

ર૩ શાલિખંડન.

२५ वरवेष.

૨૭ ભૃત્યાેપચાર.

ર૯ ધાન્યરંધન.

૩૧ વાંજીંત્રકળા,

રૂ૩ વિજ્ઞાન,

૩૫ તાલમાન.

૭૭ આકારગાપન,

३८ सं रहत्वरभन,

ર ચિત્રકળા.

४ ग्रान.

६ ગીતજ્ઞાન.

૮ આરામઆરાપમ,

૧૦ ક્રિયાક્લ્પન,

૧૨ વર્ણિકાવૃદ્ધિ,

૧૪ ગજતુર ગપરિક્ષા,

૧૬ તત્કાળયુદ્ધિ.

१८ ध८ श्रम.

२० ६२त बाधव.

૨૨ કાવ્યશક્તિ.

२४ इयाइयन,

રક અસિધાનપરિ**ત્રાન,** 

૨૮ શાહ્યકરણ,

૩૦ એાચિત્યકળા.

३२ तंत्र.

૩૪ જળસ્થંસ.

૩૬ પ્રળવૃષ્ટિ.

૩૮ શુકનવિચાર,

૪૦ ધર્મનીતિ.

| 81 | <b>સુ</b> વર્ણું}સિદ્ધિ. |
|----|--------------------------|
|----|--------------------------|

૪૩ સ્ત્રીપુર્ધનાંલક્ષણુ.

૪૫ વસ્તુશુદ્ધિ.

૪૭ સારપરિશ્રમ,

૪૯ વચનપાટવ.

૫૧ વ્યાકરણ.

૫૩ કુસુમગુંઠન.

૫૫ આભરણપ્રવેશ.

૫૭ પરનિરાકરણુ.

૫૯ વીણાદિતાદ.

**૬૧** અંત્યાક્ષરિકા.

६૩ લાેકવ્યવ્હાર.

૪૨ લીલાસંચારણ.

૪૪ અઢારતિથિયરિ-છેદ.

૪૬ સુવર્ણરત્વભેદ.

૪૮ ચુર્ણયાંગ.

૫૦ વાણિજયવિધિ.

પર મુખમંડન.

**પ**૪ સકળભાષાનિશેષ.

૫૬ ગુડાચાર.

૫૮ કેશબંધન.

**૬૦ અ**ંકવિચાર.

**૬૨** વિન દાવાદ.

६४ પ્રશ્નપ્રહેલિકા.

અન સમયે ચાલ**ા દરેક સં**સારિક કળા, આગળ જણાવેલી **સર્વે** કળામાં સમાઈ જાયછે.

રૂષભદેવે પાતાની ધ્રાદ્મી પુત્રીને જમણા હાથથી લિપિના અઢાર એદ શ્રીખવ્યા. તેનાં નામઃ—

૧ હંસ લિપિ.

રૂ પક્ષ લિપિ.

ય યાવની લિપિ.

**૭**  કોરી લિપિ.

હ સૈંધવી લિપિ,

૧૧ નડી લિપિ.

૧૩ લાટિ લિપિ.

૧૫ અનિમિતિ લિપિ.

૧૭ મૂળદેવી લિપિ.

ર ભૂતલિપિ.

૪ રાક્ષસ લિપિ.

**६ તુરક્ષી લિપિ.** 

८ द्रापिउ क्षिपि.

૧૦ માલવી લિપિ.

૧૩ નાગરી લિપિ. ૧૪ પારસી લિપિ.

૧૬ ચાણકિક લિપિ.

૧૮ હેડ્ડી લિપિ.

આ અઢાર પ્રકારની લિપિ, દેશ પ્રદેશના ભેદથી અનેક તરેહની થયેલો છે, જેમકે લાડી, ચાડી, ડાહળી, કાનડી, ગુર્જરી વગેરે.

રૂષભદેવે સુંદરી પુત્રોને ડાળા હાયથી ગણિત વિદ્યા ્શાખવી. 🏖

વિવાતી અનેક કાર્યા સિદ્ધ થાયછે.

કેટલીક વખત કેટલીક કળા તથા લિપિ લુપ્ત થઈ જાયછે. અને પાછી પ્રગટ થાયછે. પરંતુ નવી કળા કે લિપિ કદી ઉત્પન્ન થતી નથી.

ધ્રાદ્મીતું લગ્ન ખાહુખળી સાથે રૂવભદેવે તથા તેમની ભાર્યાએ કર્યું. તેજ પ્રમાણે સુંદરી ભરત જોડે પરણાવવામાં આવી. આ વખતથી માત પિતાએકને કન્યા પરણાવવાના વ્યવહાર ચાલુ થયો.

ર્ષશ્વર-જગતકર્તા વગેરે શબ્દાની ઉત્પત્તિ-સચ્ટિતા ક્રમ જે રીતે હમણાં ચાલે છે. સંસારના જે કાઈ રીતરીવાને ચાલે છે. જેવા કે લગ્ત કરવાં,–જેમાં ભાષ્ટ બહેત અકેક સાથે પરણી નહિ શકે તે,–ખાવાની અનેક તરેહની વિધિ અનેક તરેહનાં સુખનાં સાધના. અનેક તરેહની કુળા, અનેક તરેહતા હુત્તર, વગેરે સર્વે રૂપમદેવે બનાવ્યા. જે કારણથી રૂષમદેવને **લે**ાકા ઈશ્વર, જગ્તકર્તા, આદીશ્વર (જે નામથી તે**ા જેના રૂપભદ્દેવને પૂજે છે), યાેગીશ્વર, જગદીશ્વર, બ્રહ્મા, યાેગી, ભ**ગવાન, અહિત, ખુદ્દ, સર્વથી માટા, પરમાત્મા ભીર્થકર, ઇત્યાદિ નામ આપી માન આપતા: અને હમણાં જેમ નાના દેશી રાજ્યામાં કે માટી શહેનશાહતમાં. પાતાના રાજા કે શહેનશાહને અનેક તરેહનાં નામા જેવાં કે**. કરણ જેવ**ત દાતાર, ભીમ જેવા જોરવાન, અનેક શક્તિવાના ધણી. પિતાતુલ્ય, વગેરે વિશેષણા લગાડવામાં આવે છે, તેમજ તે કાળમાં-રૂપલજીનના કાળમાં-જે કાળને લાખા વરષા થઇ ગયાં છે-તે વખતે રૂપભદેવને એવાં નામા આપી ક્ષેષ્ઠા માન આપતા, અને તે કમ્ળના રીવાજ હજી સુધી ચાલુ રહ્યા રાજાઓમાં તથા શહેનશાહાને જે માન આપવામાં આવે છે તેમાં તજરે પડે છે. તેજ કાળમાં રૂપસદેવને લાકા પ્રલ વગેરે ખુશાલીમાં આવીને આપતા, અને તેતું ચાલુ રૂપ, માટા માણુસાને માન વખતે જે પુલતારા, કલગી, વગેરે અપાતાં જોઇએ છીએ, તેમાં દેખાવ આપે છે.

જાુદા જીદા દેશાનાં નામ કેવી રીતે પડ્યાં?

શ્રા રુષસદેવજીએ ઘણાજ લાંબેન વખત રાજ્ય કરી, નિદાન

સર્વ જગતના વ્યવહાર ચલાવી, ભરતને વિનિતાનગરીનું તથા બહુ બળીને તિક્ષલાનું રાજ્ય આપ્યું. એ સિવાયના બીજ પુત્રાને બીજન દેશાનાં રાજ્ય વહેં ચી આપ્યાં અને જેમને જે રાજ્ય મૃત્યું, તેમના નામ ઉપરથી તે રાજ્યને તે નામ આપવામાં આવ્યું. હમણાંની પ્રચલિત રીત્રિ પણ એજ છે; જો કાઇ રાજા નવું શહેર વસાવે છે તેા તેને માતાનું નામ આપે છે, એારંગાબાદ, એારંગજબના વખતમાં સ્થાપવામાં આવ્યું હતું; અહમદનગર, વિજયનગર, જલાલાબાદ, દાલતાબાદ, વીકાં ટારિયા, ન્યુપાર્ક, વગેરે શહેરાનાં નામા કાઇ માટા માણસ અથવા રાજનનામ ઉપરથી જેમ પહેલાં છે, તેમજ ભરતખંડ એ નામ ભરત જે સ્વભદેવના પુત્ર હતા, તેના નામ ઉપરથી પડ્યું, અંગદેશ, મગધદેશ, ખંગદેષ, વગેરે જેઓ શ્રી રૂપલદેવના પુત્રા હતા તેમના નામ ઉપરથી પડ્યું અને જેમાંનાં કેટલાંક નામ તો હછ પણ આપણે સાંભળીએ છીએ.

રાજ્યની વહેંચણી કર્યા પછી રૂષમદેવે, વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી દિક્ષા લીધી, અને તેમની સાથે ખીજા ચાર હજાર પુરૂષોએ પણ દિક્ષા લાધી, અતે રાજ્યસુખ છોડી, આત્મિક સુખપર ધ્યાન દાેડાવ્યું.



## તાપસાની ઉત્પત્તિ.

#### --\*--

રૂપલાદેવે દિક્ષા ગ્રહણ કરી સાધુઓના જેવા આચાર પાળવા માંડય હતા, તેમાંના કેટલાક હમણાનાં જેન સાધુઓમાં જોવામાં આવે છે, "દશ વૈકાલિક સૂત્ર" માં જેન સાધુઓના આચારિવચાર વિષે ધણીજ સારી રીતે માહિતી આપેલી છે, અને તેના ઉપરથી જણાય છે કે જેન સાધુઓના ધર્મ ઘણાજ સખ્ત, ક્રિયાઓ ઘણીજ મજ્યુત તથા આચાર વિચારા, ક્રાંદ્રયદમન કરવામાં તથા સત્ય રીતે વર્તવામાં સમાયલા છે. એ સૂત્રના દશમા અધ્યત્મમાં જણાવ્યું છે કે " જે સાધુ લાવસહિત દિક્ષા લઈ સંસારમાંથી મુક્ત થાય કે થયા હાય, તેમણે સદાકાળ ચિત્તની સમાધિ રાખી વાતરાગના ઉપદેશ પ્રમાણે સંયમ પાળવા જોઈએ " પ્રથમ વાતરાગી રૂપલદેવ (આ કાળમાં) હાવાથી તેમણે જે આચારા ઘડી કહાડયા, તેજ પાતે પાળવા અને હમણાંના સાધુઓ પહ્યુ તેજ આચારા

ધણું દરજ્જે પાળે છે. એ આચારામાં અને અન્ય દર્શનીય સાધું. એના આચારામાં ઘણું જ પરક પડો જાયછે. વૈંગ્ણુવાના મહારાજે—જે મણું જૈનાના સાધુંઓ જેવોજ દરજ્જો ભાગવે છે,—પ્રાસ્તીઓના 'પ્રોસ્ટ' (પાદરીઓ), જેઓ પણું જૈન સાધુંઓની માપ્રક ધર્મ ઉપદેશ કરે છે,—મુસલમાનાના મુલ્લાં, જેઓ જમાત આગળ કુરાન વાંચી અલ્લાના ખરા ધર્મ, તથા મહમદ નખીના સંદેશા, વાંચી સંભળાવી ઊપર 'શરે અ' કરે છે,—પારસીઓના દસ્તુરજી,-જેઓ અવસ્તા તથા ખાદાઅ જરયાસ્ત ઉપર વાયજો આપે છે,—તેમના અને જેન સાધુંઓના આચારમાં અસ—માન જમીનના પરક પડી જાય છે; જૈન સાધુંઓ અની પરણી શકતા નથી એટલું જ નહિ, પણું સીને અડકી પણ શકતા નથી, જેવું ખીજા કાંઈ પણું ધર્મના સાધું કે માહરાજોમાં જવલ્લેજ દેખાયછે. અન્ય ઉપદેશકા જ્યારે ગાડીમાં ખેશી શકે છે, ઠંડુ પાણી પી શકે છે, ત્યારે જૈન સાધુંઓ તાના લાભની કાંઇ પણું ચીજ પર બનતા સુધી કંઈ પણું વિચાર નથી કરતા, તો તેના ઉપયોગ કરવાની તા વાતજ શી?

"તેઓએ સચેત પૃથ્વી ખણવી નહિ; સચેત પાણી વાપરવાં નહિ કે સચેત પાણીમાં ચાલવું નહિ, અગ્તિ સળગાવવા નહિ કે અગ્તિને હિપોગ કરવા નહિ. વાસને વસ્ત્રથી કે પંખાથી કે બીજ કશાથી પણ વીંજવા નહિ. વનસ્પતિને છેદવી નહિ તે સચેત વનસ્પતિના ઉપમાગ કરવા નહિ. બીજ માત્રને પાતાના ઉપભાગમાં આણવાં નહિ, પ્રસ અને સ્થાવર જવાની હિંસા થાય એવા આહાર કરવા નહિ; રસાઇ રાંધવી નહિ. છકાયના જવાને પાતાના આત્મા માપકજ ગણવા; ધ્રદ્ધાર્ય પાળવું; જુઠું ન બાલવુ; હિંસા કરવા નહિ; પસા રાખવા નિદ; કાઇના આપ્યા વગર કંઇ લેવું નહિ; પાંચ આશ્રયને રંધવા; કાઇ આદિક ચાર કપાયને તજવા; ગ્રાન તપ કરવું; મન, વચન, તથા કાયાને કબજે રાખવાં; અસ, પાણી કે મેવા, કે મુખ વાસ, રાત વાસી રાખવાં નહિ; કાઇને કલેશ થાય એવું બાલવું નહિ; સુખ દુ:ખને સમાન ભાવે સહન કરવા; શરીરપર માહ નહિ કરવા; પાતે કાંઇ પણ વેચવું નહિ, કે કાઇ પાસેથી કંઇપણ વેચાતું લેવું નહિ; આહાર થાડો કરવા; માનની ઇચ્છા ન રાખવી; લાલચ તજવી; કાઇની નિંદા ન કરવી; કોઇનું છુરં ન

ખાલવું અહંકાર ન કરવા; અને જે કૃત્યા પાતે કરે નહિ, તે બીજા પાસે કરાવવા નહિ કે તેને અનુમાદન પણ નહિ આપવું. "

હપર પ્રમાણેના આચારા જૈન સાધુઓ માટે હમણાં પણ પ્રચલિત હાનાથી, તેના ઉપદેશકર્તા, તેના પહેલા અનુયાયી—જે રૂપભદેવ હતા, તેમણે એ આચારા ઘણીજ દ્રહતાથી પાળ્યા હશે એમાં શું નવાઇ છે! રૂપભદેવ પણ સાધુ થયા પછી એવા આચારા પાળવા લાગ્યા; તેમની સાથેના ચાર હજાર સાધુઓએ પણ તેજ આચાર કેઢલાક વખત સુધી પાળ્યા; એક વખત એમ બન્યું કે રૂપઅદેવજીને એક વર્ષ સુધી સિક્ષા ન મળી; તે વખતે પેલા ચાર હજાર પુરૂષોએ, પાતે ભૂખે મરવાયી જૈનસાધુધમેં છાડી, જટાધારી બની, કંદ, મૂળ, પુલ, પત્ર, આહાર કર્યા અને ગંગા કિનારે તાપસા બની રહેવા લાગ્યા, અને રૂપ-અદેવજીનું ધ્યાન તથા જપ, બ્રહ્મા, ઈશ્વર, આદીશ્વર વગેરે શબ્દાયી કરવા લાગ્યા.

સાધુએ ાથી કાઇ પાસે કંઇ ચીજ ન મગાય, અને જ્યારે કાઇને ખબર ન હાય, કે એ માગશે નહિ તેથી એને જરૂરની ચીજ આપવી નોઈએ, ત્યારે કેવાં પરિણામ આવે તે આપણને ઉપલા તાપસાના ઉત્પ-(ત્તમાં માલમ પડે છે. પેટની વેઠ અસલ**યીજ એવી ચાલી આ**વેલી**છે** કે માણસા ખાવાનું નહિ મળ ત્યારે એ પેટ માટે, પાતાના ધર્મે, પરજા આખર અને પ્રેમ ખધુ ભૂલી જઇ મેટને મેહલાંજ યાદ કરે છે, જે પેડ કરતાં પ્રરજ કે ધર્મને પહેલાં યાદ કરે છે, તેવા તા કાઈ કવચિત-અપ-વાદ રૂપેજ હૈાય છે, રૂષભદેવજીના શિષ્યા તાપસ ભન્યા ને રૂપભદેવજીને એક વર્ષ મિક્ષા ન મળી, તે હતાં પણ તે વખતની કાયા અને આયુ-ષ્ય આ વખત કરતાં હજારા ઘણી વધારે હાવાયી એ બન્યું દ્વાય, એમ માનવામાં કાંઇ પણ ખાદું તથા. છ છ મહિના સુધી કાંઇ પણ ખાધા પીધા વગર ઉધમાં પડી રહેતાં માણસા છવતાં રહે છે, એ આ મામસે આજે નવાઇ તરીકે જાણતા નથી; ક છ મહિનાના અપવાસા વિષે આપણે કેટલેક દેકાણેથા હમણાં પણ સાંભળીએ છીએ, તા તે વખ-તમાં-કરાડા વર્ષ ઉપર-એક વર્ષ સુધી રૂપસદેવ આહાર પાસી વગર રહ્યા હાય, એમાં કાંઇ અસંભવિત નથી; ઇસુપ્રિસ્ત-ખિત્તીઓનો મહાન

પેગ ખર-માઉન્ટ સીનાઇ ઉપર ચાળાસ દિવસ સુધી ભૂખ્યા રહેયા હતા, જે વખત પછી શેતાન તેને લલચાવવા આવતાં પણ, જ્યારે તે આવાને માટે લલચાયા હતા નહિ, એમ અંગ્રેજ વિદ્વાના પણ ક્યુલ કરી જણાવે છે, તા રૂપભદેવ એથી વધુ લાંબી સુદત સુધી ભૂખ્યા રહી શક્યા હાય એમ માનવામાં કંઇ દાષ નથી.

इषलहेवळ, क्रेंड वर्ष वीत्या लाह, वैशाभ शुद उना हीवसे हिस्तनापुर-हालना हिस्सी-पासे आव्या, ते वणतना लेखि साधुकाने हेण्या नहाता, अने लिक्षा आपवानी विधि लाखता नहाता, ते डारख्यी लेखि तेमने हायी, धाडा, धरेखां, स्त्री वजेरेनी लेटा अर्पख् डरवा लावता, पख् इपलहेवळ साधु हे।वाथी-त्याणी हे।वाथी,-डांर्ड पख् शिक्ष किता नहि. क्रेंड वणते श्रेयांसड्डमारे, इपलहेवळने क्रेंड वर्ष सुधी आहार मध्या नथी क्रेंबुं ज्ञान लगे लाखतां, शरडी रसनुं पारख्ं डरा-व्या. श्रेयांसड्डमार इपलहेवळना पात्र थता हता, तेखे ल्यारे इपलहेवळने लिक्षा आपी अने ते हेवे श्रह्ख डरी त्यारे लेखिको ते लेखं, ने ते वणत्यी लिक्षामां शुं आपवुं ते शाज्या. हमख्यं साधुकाने आहारनील लिक्षा मने छे, ने ते विधि असलना वणत्यी क्रे रीते याली आवे छे, क्रे रपण्ट छे,

# રાવણના પૂર્વજો.

\_\_\_<0x>\_\_\_

ત્રી રૂપલદેવજી છદમસ્ય અવસ્થામાં એક હજાર વર્ષો મુધી અનેક દેશામાં વિયરતા હતા, તે અવસ્થામાં ક²છ અને મહાક²છના પુત્ર નમી અને વિનમા એ પ્રભુતી બહુજ સેવા લક્તિ કરવાયી, ધરહોંદ્રે તેમને ૪૮૦૦૦ (વધાએ આપી અને વૈતાઢયગીરિની દક્ષિણ તથા ઉત્તર ખાજીતું દરેકને રાજ્ય આપ્યું. તેમને ૪૮૦૦૦ જીદી જીદી જાતની વિઘા મળ∽ વાયી તેઓ વિદ્યાધર કહેવાયા. આ વિદ્યાધરાતા વંશમાં રાવણ, કુંલકરણ, વાલી વિગેરે સર્વ વિદ્યાધરા હત્યન્ત થયા હતા જે અગાડી જાણાશ.

# મ્લેચ્છ કહેવાનું કારણ.

**-->**:0:**<**---

રૂપભદેવજી ભગવાન, વાલ્હીક, જેનક, અડંખ, ઈલ્લાક, સુવર્ણ ભૂમિ, પલ્લાક વગેરે દેશા,—કે જેનાં નામા અસંખ્યાતાં વર્ષો વહી જવાથી કેટલીક રીતે કેરવાઈ ગયાં છે—ને જે દેશામાં પણ તેજ કારણે કેરપાર થઇ જવાથી,—જળ ત્યાં સ્થળ અને સ્થળ ત્યાં જળ થઇ જવાથી,—હમણા અમુક જગ્યા મુકરર કરવી મુશ્કેલ છે,—તે દેશામાં વિહાર કરવા લાગ્યા રૂપભદેવજીને જે જે માણસોએ જોયા તેઓ સઘળા ભંદ્રક સ્વ—ભાવવાળા થવાથી ઉત્તમ માણસો થયા, અને જેઓએ રૂપમદેવનું માં ન જેવું કે વાણી ન સાંભળી તેઓ નિર્દય થયાઃ તેમની મલીન ઈચ્છાઓના સળએ આ માણસો મ્લેચ્છ કહેવાયા અને તેઓના સ્વભાવમાં પણ મલીન કચ્છાઓના સળએ કેરપાર થવાથી અનેક કલ્પનિક મતા માની, અનેક તરેહના વિપરીત વહેવાર કરવા લાગ્યા.

# રૂષભદેવ એજ વ્રહ્મા,

## **一條※※**

શ્રી રૂપભદેવજીને એક હજાર વર્ષ વ્યતીત થયા બાદ વિહાર કરતા વિનીતાનગરીના પુરિગતાલ નામના બાગમાં ગયા. બગીચામાં વડ વૃક્ષ નીચે પાગણ વદી એકાદશીને દિવસે ત્રણ દિવસના ઉપવાસ છતાં પ્રથમ પહારમાં કેવળ જ્ઞાન અને કેવળ દર્શન—એટલે કે સચરાચર જગતમાં સર્વ જવાજવ વસ્તુ માત્રની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય, જે ભૂત, ભવિષ્ય કે વર્તમાન કાળને લગતું હોય તે જાણવું તથા દેખવું—થયું. આ સમયે ચાસઠ ઇંદ્રો ત્યાં આવ્યા અને તેવાએ રૂપભદેવ માટે સમાસરણના સ્થના કરી ને તેમાં ત્રણ ગઢ અને બાર દરવાજા બનાવ્યા; મધ્ય ભાગમાં મણિપિઠિકા બનાવી, તેના મધ્ય ભાગમાં અલાક શ્રાસની રચના કરી; તેમાં પૂર્વના સિંહાસન ઉપર શ્રી રૂપભદેવ ભગવાન વિરાજમાન થયા અને

ખાકીના ત્રણ સિંહાસના ઉપર શ્રી રયભદેવ ભગવાનના ત્રણ સફળબિં-ખાની સ્થાપના કરી, જે બિંખાને દેખવાથી તે દરવાજેથી આવતારા સર્વ માણસા શ્રી આદિદેવને તેમની બાજુએ દેખતા;આ કારણથી ચાર મુખવાળા શ્રી રૂપભદેવજ જગતમાં ખ્રહ્માને નામે પ્રસિદ્ધ થયા, ધનંજમ ક્રાશમાં શ્રી રૂપભદેવજીનું નામ પ્રદ્યા આપવામાં આવ્યું છે.

# શાતુંજય અને પુંડ્રીકગીરિ.

#### 

ભ્યારે શ્રી રૂપભદેવ ભગવાનને કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું ત્યારે શ્રી ભરતરાજા તે વાત સાંભળી, ભગવાનને વંદન કરવા માટે અને તેમને ઉપદેશ શ્વવણ કરવા માટે ગયા. ભગવાનની વાણી ઘણીજ સરળ અને રસવાળી હતી. જેથી લોકો ઉપર ઘણીજ સારી અસર થઇ. ભગવાનને ઉપદેશ દુનિયાં કેવી અસાર હતી તે ખતાવનારા હતો. શ્રી રૂપભદેવ ભગવાનના ઉપદેશ સાંભળીને ભરતના પાંચસા પુત્રા અને સાતસા પાત્રાને અને ખ્રાહ્મી તથા ખીછ અનેક સ્ત્રીઓને દુનિયાં અસાર લાગતાં, તેઓએ રૂપભદેવ પાસે દિક્ષા લીધી. ભરતના સાથી માટા પુત્રનું નામ પુંડરીક હતું તે સારઢ દેશમાં શત્રું જય તીર્થના ડુંગર ઉપર આ દુનિયાંની માયાને ત્યાંગ કરી અણુસણ કરી મોક્ષ પામ્યા અને તે કારણથી શત્રું જયના દુંગરનું ખીજાં નામ પુંડરીકગીરિ પડયું.

# મું દરીની હિક્ષા.

#### --\*--

ભરત મહારાજને રાજ્ય કરતાં સાઠ હજાર વરસ થઈ ગયાં, તે કરમ્યાનમાં તેમણે પૃથ્વીપરના છ ખેડ સાંધ્યા અને પાતાનું રાજ્ય વધાર્યું. તેમની નજર એક વખત બાહુળળા સાથે જન્મેલી સુંદરી કુંવરી

હપર પડી. તેણીનું શરીર કૃશ થઇ ગયું હતું.—તેણીની જીવાની કરમાઇ ગઇ હતી –તેણીનું રૂપ લાવણ્ય નાશ પામ્યું હતું.—અને ગાલ શિકા પડી ગયા હતા. આવી સુંદરીની હાલત જોઇ ભરત મહારાજ ગુરસે થયા અને અધિકારીઓને સુંદરીની આવી હાલતનું કારણ પુછ્યું. તેઓએ કહ્યું, "મહારાજ! આમાં અમે ઠપકાને પાત્ર નથી; આપનાં બહેન કેટલાક વખત થયાં આંખીલ તપ કરે છે અને તેથી તેમનું શરીર આવું થયું છે એમને દિક્ષા લેવાની મરજી છે ને તમારી આદ્યાની રાહ જીએ છે."

આ સાંભળી ભરતરાજા બાલ્યા, ''મારા પિતાજીએ દિક્ષા ક્ષષ્ઠ આ ભવને પરભવ તરવાના રસ્તા લીધા પણ હું તા દુનિયાં અને રાજના માહમાં લપટાઇ રહયા છું. આયુષ્ય સમુદ્રના પરપાટા જેવું નાશવંત છે એમ છતાં વિષય લુબ્ધ પુરૂષા તે સમજતા નથી. માંસ, વિષ્ટા, મળ-મૂત્રને પરસેવાવા**ળું** આ **રાગી શરીર શ**હ્યુગારવું, તે ધરના ખાળને શણુગારવા જેવું છે." એમ કહી મહારાજાએ મુંદરીને દિક્ષા લેવા આગ્રા આપી. તેણીએ ઉજવળ વસ્ત્ર અને ઉત્તમ રત્નાલ'કાર ધારણ કર્યાં અને પ્રભુ હતા ત્યાં ગઈ; અને પ્રભુને જોઈ તેણી ખુશા થઇ, પછી હર્ય અને વિનયવડે પાતાના શરીરને સંકાચી પ્રભુને ત્રણ પ્રદક્ષણા ૬ઇ, પંચાગે ભૂમિને સ્પર્શ કરી નમસ્કાર કરતાં ખાલી, " હે જગતપતિ! આ મૃગ તૃષ્ણા જેવા (મધ્યા મુખવાળા સંસારફપી મર દેશમાં અમૃતના દ્રહ જેવા તમે મહાપુન્યે પ્રાપ્ત થયા છા ! હે પ્રભુ ! મારી ખેન બ્રાહ્મી અને મારા ભત્રીજાઓ વગેરે સર્વેએ દિક્ષા લઈ માક્ષ મેળવવાના. રસ્તા યહણ કર્યા છે! હવે મને પણ તે રસ્તાે દેખાડાે! હે વિશ્વ તારક! મને પણ તારા, અને સંસાર સમુદ્રમાંથી તરવા ૨૫ દિક્ષા મને આયા" પ્રભુ સું કે-દીનાં વચનથી આનંદ પામ્યા અને તેણીને દિક્ષા આપી. ભરત તે વખતે ત્યાં હતા પણ સુંદરીની દિક્ષા પછી અયાધ્યા ગયા.

# પ્રકરણ ત્રોજું.



# ભારત રાજા અને બાહુબળી,

**──**;0;◆──

અગાડી જણાવવામાં આવ્યું છે કે રયસદેવને ૧૦૦ પુત્રા હતા. ને તેમાં ભરત અને બાહુબળી એ બે મુખ્ય હતા. રયસદેવે દરેક પુત્રને જીદા જીદા દેશા વહેંચી આપ્યા હતા, જ્યાં તેઓ સલાહ સંપમાં રાજ્ય કરતા હતા.

ભરત મહારાજાના દેખાવ આંખને આનંદ આયનાર ચંદ્ર જેવા હતા. જયારે તેમના પ્રતાપથી સૂર્યનુ તેજ પણ ઝાંખુ દેખાતું હતું; તેમના હૃદયના વિચારા જાણવા એ કામ અતિ મુશ્કેલ હતું. લાખા માણસા ઉપર તેમના હૃકમ ચાલતા હતા; તેમની આયુધશાળામાં ચક્ર, છત્ર, ખડ્ય, દંડ, કાંકીણી રતન, ચર્મરતન, મિણરતન, અને નવ નિધિઓ હતાં. તેમની રક્ષા માટે સાળ હજાર પારિપાર્શ્વક દેવતાએ તેમની આસપાસ રહેતા; તેમના હાથ નીચે ૩૨૦૦૦ રાજાઓ હાય જેડી લગા રહી તેમની આજ્ઞા માથે ચઢાવતા; તેમના સૈન્યમાં ૮૪ લાખ ધાડા, ૮૪ લાખ રથ અને ૯૬ કાેટી પાયદળ લશ્કર હતું, તેમના હાથ નીચે જીદા જીદા જાદા ૩૨૦૦૦ દેશ હતા, અને તેમાં બધાં મળી ૭૨૦૦૦ માટા શહેરા હતાં અને તેમાંથી ૪૮૦૦૦ શહેરા કિલ્લા પંધી હતાં. ભરત રાજાની જાહાજલાલી અને એશ્વર્ય હદ વિનાનાં હતાં અને તેમની આટલી બધી માટાઈના સબબે સા કાેઈ તેમના તાબેદાર હતા.

# **૯૮ ભાઈએાની દિક્ષા**

પાતાની બહેન સુંદરીને દિક્ષા આપી ભરત મહારાજ અયોધ્યક પધાર્યા, તે વખતે જુદા જીદા સામંતાએ, અમીરાએ, રાજસોએ, પ્રધાનોએ, સેનાપતિએ વગેરેએ તેમને આવકાર આપ્યા એ આવકા-રથી ભરતમહારાજ આનંદ પામ્યા, પણ પાતાના ૯૮ ભાઈઓમાંથી કાઈ તેમને આવકાર આપવા નહીં આવ્યા તેથી તે ખેદ પામ્યા અને તે ભાઈઓને કહેવડાયું કે, " ભરત રાજ્યની સેવા કરવા તમે કેમ આવતા નથી. ભરતના ૯૮ ભાઇઓને આથી ઘણું ખાટું લાગ્યું ને કહ્યું કે અમે તેમની સેવા કરવા શા કારણે આવીએ તે અમે સમજ સકતા નથી. હમારા પિતાજીએ દરેકને જીદાં જીદાં રાજ્ય વેઢું ચા આપ્યાં છે ને અમે સા સ્વતંત્ર છઇએ, તેમ છતાં ભરત મહારાજ અમારા રાજ્યાને ખંડીયાં બનાવવા ઇ છે છે તો અમે એ વાત રાષ્ટ્રદેવને નિવેદન કરીશું!!

આમ કહી અંધ્રાપદ પર્વત ઉપર જ્યાં રૂપભદેવ ખીરાજેલા હતા, ત્યાં ૯૮ નાઈએ ગયા અને પ્રભુતી પ્રદક્ષિણા કરી, પગે પડી સ્તુતિ કરી કહ્યું, '' સ્વામી !ુંઆપે અમા દરેક નાઈને જીદાજીદા દેશા વહેં ચી આપ્યા છે, તે છતાં વડીલનાઈ, અમારા દેશ લઈ લેવા અથવા અમને તેના સેવક થવા જણાવે છે; એ ખેમાંથી એક ખને એવું નથી, ત્યારે યુદ્ધ કર્યા વગર ખીજો રસ્તા નથી, પણ વડીલની આજ્ઞા વગર ખીજો કાંધ્ર પણ કરવા અમે યાગ્ય ધારતા, તેથી શું કરવું તે વિષે આજ્ઞા કરા "

# રાગ દ્રેષ વગેરે સાથે યુદ્ધ કરો.

#### --- \* ---

મહાન કૃપાળુ ભગવાને એના જવાળમાં જ્ણાવ્યું, જે " જગતની જીઠી માયા તરપ્ર તમે દારાઓ છો. દુનિયામાં સાથી વધુ દુઃખ દૈનાર અને માટા વેરી રાગ, દેષ, માહ, માયા, વગેરે છે તેમની સામે લડવા ને બદલે તમે તમારા લાધ સાથે લડવા શા કારણ તૈયાર થયા છા ? તમે જે રાજ્ય રૂપી લક્ષ્મી ભાગવાછા તે અનેક ભવસાગરમાં ફેરવનારી, અતિ પીડા આપનારી અને નાશવંત છે, તેથી એ રાજ્ય લક્ષ્મી ઉપર મેન દાડાવા. આવાં ભગવાનનાં વચન સાંમળી ૯૮ ભાઇઓની દુનિયાં ઉપરની તૃષ્ણા

જલી રહી; તેઓને આ સંસાર નિધ્યા લાગ્યા — દુનિયાંની માયા રસ્ય વિનાની લાગી — અને રાજ્ય લક્ષ્મી ત્યાગ કરવાનું મન થયું.

દુનિયાં! દુનિયાં! તારી માયા—તારા રસ્તા—અને તારા ક્ષેત્ર કેવા વિચિત્ર છે! ધડીકમાં જે મુખપાલમાં ખેસતા હોય—જે ગાડી ઘાડે પરતા હોય,—સ્ત્રી રત્નથી મુખ ભાગવતા હોય,—લાખા રૂપીઆને! ઉપયોગ કરતા હોય,—તેજ મતુષ્ય, બીજી ઘડીએ ફેરવાઇ જાય છે; મુખપાલને ગાડી ઘોડાને બદલે પગે ચાલવા માટે પણ તેની પાસે શકિત નથી રહેતી; મુખપાલ વીગેરે જતાં રહે છે; લાખા રૂપીઆમાંથી પ્રદી બદામ પણ રહેતી નથી; અને તેથી ઉલદું એ પ્રદી બદામ માટે પણ ઠામે ઠામ રખડવું પડે છે! સંસારની એજ માટી વિચિત્રતા છે! એજ સંસારની માયા ખાટી છે તેના માટે પુરાવા છે! અને શાધ્યા, મમજુ અને દયાળુ માધ્યુસા એજ કારણે એ સંસારપર કાંઇ પણ મન ન લગાડતાં, એની માયા ખાટી ગણી, પાતાના આત્માની આસપાસ વિટળાયલા કર્મરપી મળને ત્યાગ કરવાના ઉપાયા યાજ મેાક્ષરપી લદ્ધમીને વરે છે.

૯૮ ભાઇએ ઉપર દુનિયાંની અસારતાની અસર થતાંજ તેઓએ રાજ્યલક્ષ્મી ત્યાંગ કરી અને પાતાના પિતાજીની પાસે હવાતુર હુદયે દિક્ષા. લીધી અરતેશ્વરને પાતાના ભાઈઓએ દિક્ષા પ્રહણ કરાઇ અમ ખબર મળતાંજ, જેમ તારાઓના પ્રકાશને ચંદ્ર પ્રહણ કરે છે,—જેમ અગ્નિના તેજના સૂર્ય સ્વીકાર કરે છે તેમ—ભરત મહારાજે, પાતાના ૯૮ ભાઇઓનાં રાજ્ય લઈ પાતાના રાજ્ય જોડે જોડી નાખ્યાં; હતું તે નહતું થઇ ગયું; જ્યાં ૯૮ જુદા જુદા રાજાઓ હતા ત્યાં એકજ ભરત મહારાજની આણુ પ્રવા લાગી.

ભરતરાજાએ પાતાના ૯૮ ભાઇઓનાં રાજ્યા પાતાના રાજ્ય સાથે જેડી નાંખ્યા છતાં, તેની તૃષ્ણાના અંત આવ્યા નહીં. તેને ચક્રવર્તી થવાનું મન હતું. અને તેથી દુનિયાંમાં હવે કાેણુ જીતવાનું ભાઇ હતું તેના વિચાર કરવા લાગ્યા.

બાહું બળી, ભરતરાજાના નાનાભાઈ અને રૂપભદેવના પુત્ર હતા. અન્ રૂાહ્યું ભાઈઓએ દિક્ષા મહાયું કરી હતી પણ બાહું બળીતું એર ધર્યું જ હેલાથી, ભરતરાજાએ તેના ઉપર ચઢાઈ કરવાતું અત્યાર મુધી ઠીક વિચાર્યું નહોતું. બાહુ ખળી પાતાના નામ પ્રમાણે મહા બળવાન અને પુરષાના ખળના નાશ કરનાર હતો. તેની શક્તિ એવી ગણાતી હતી કે, જો એક ભરપ ભરતક્ષેત્રના સર્વે રાજાઓ હોય ને બીજી તરપ બાહુ ખળી હોય, તો તે સર્વેને બાહુ ખળી એકલા હરાવી શકે. આવા બાહુ ખળી રાજાને જીતવાનું કામ ધર્ણું મુશકેલ હતું, પણ લાસ અને તૃષ્ણા શું નથી કરાવતાં ?

### ભાત પ્રેમ અને રાજ્ય પ્રેમ.

ભરતરાજાને ચક્રવર્તી થવાની લેહ લાગી રહી હતી, એ કારણે તેણે મુવેગ નામના એક દૂતને બાહુબળીની રાજ્યધાની તક્ષશિલા નગરીએ માંકલ્યો. બાહુબળીએ મુવેગને જોઈ પુછ્યું, "મુવેગ! મારા ભાઇ ભરતરાજા કુશળ તા છેની ! રૂપભદેવ જેવા પિતાએ મુખી કરેલી વિનિતાનગરીની પ્રજા કુશળ તા છે !" મુવેગે જવાબ આપ્યા, "મહારાજા ભરત જેવા આપ્પી પૃથ્વીને જીતનાર કુશળ હાય તેમાં શું નવાઇ છે! હવે તે પ્રક્ત એટલુંજ ઇચ્છે કે તમે તેમને નમા, કારણ કે તે તમારૂં રક્ષણ કરનાર વડીલ ભાઇ છે! તમે વિનિતાનગરીએ પધારી તેમને નમીને હર્ય પમાડા તાજ તમે ભાઇપણાને યાગ્ય છા, નહીં તા તમે કડાર દુદયના છા એમ હું ગણીશ! ઇદ્ર જેવા તેમની સેવા કરે છે. એટલે તમેતેમનીસેવા કરશા તા તે ખાડું નહીં કહેવાશ ! જો તમે એમ નહીં કરશા તા ભરત મહારાજ તમારા નાશ કરશે."

# બાહુુથળીના જવાય.

——~**\***----

ભાદુખળાએ જવાભમાં કહ્યું " માટાભાઇ ભરત મારા પિતા તુલ્ય

છે ને તેથી તે મને મળવા દ એ એ તેમની યાંગ્યતા ખતાવેછે, પણ તે મોટા અને હું તુંચ્છ, તે તેમની પાસે આવું તે તે શરમાય એમ હું ધારતો હતો, ને તેથી તેમને મળવા આવ્યા નહોતો. વળી અહંકારી, કાર્ય અકાર્યને નહીં જાણનારા—પાતાના ભાઈ એકના રાજ્યને ત્રહણ કરનારા અને ઉન્માર્ગગામી એવા ભાઇ પાસે આવવામાં શું લાભ ? મારૂં રાજ્ય હું પેકતે ચલાવું છું એટલે તે મારા રક્ષણ કર્તા નથી ! મારા રક્ષણ કર નાર રંપભભગવાન શિવાય ખીજ કાંઇ નથી ! સૂર્યના તેજમાં જેમ ખીજાં તેજ લય થઇ જાય છે, તેમ ભરતરાજ પાતાના હસ્તિ, અશ્વ અને સેના સુદ્ધાં મારામાં લય થઇ જાય એટલી મારી શક્તિ છે ! દૂત, તું અહીં થી જઇ મારા આ શબ્દો કહે જે ! ભલે તે મારૂં રાજ્ય છતવા આવે. '' સુવેગ આવા શબ્દો સાંભળી દુ:ખી થયા. તેણે જોયું તો તેણે જોયું કે દરેક માણુસ પાતાના દેશ અને સ્વામી માટે લડવાની ઇંગ્ઇા કરેતા હતા, અને પાતાના સ્વામી માટે પાતાના માણુ અર્પવા તૈયાર હતા.

### સુવેગ અને ભરતરાજા.

## - 海外米代第一

સુવેગ વિચારના વમળમાં વિંદાયલા, - શું કહેવું ને શું નહીં કહેવું – તે વિચાર કરતા ભરત રાજની દરભારમાં આવી પહેાં ચ્યા. તેણે વર્ણન કરવાની ઢંગે કહ્યું, "દેવ! આપના નાનાભાઈ અતિ મગફર થઇ ત્રશું લોકને તૃષ્ણું તુલ્ય ગણી પાતે સિંહરય સર્વેના રાજા હાય ને ખીજા ભધા તેમના સેવક હાય એમ સર્વેને ગણે છે. આપની સેનાનું વર્ષન કરતાં તેણે એવું કહ્યું કે તે શું ગણુતીમાં છે. આપની સેવા કરવાના વિચાર તા તેને મનમાં જરાપણ રડ્યાં નથી, પણ તેથી ઉલદું તે એવી ઈ છા કરે છે કે મારા સાથે લડવાને ભરતરાજા ભલે આવે. આપના ભાઇ લણાજ પરાક્રમી, માની અને બળવાન છે એમાં જરા પણ શક નથી. તેમના સભામાં જેજે સામત રાજાઓ છે તે પણ ઇંદ્ર જેવા પરાક્રમી છે. તેમના

કરભારના રાજ્યકુમારા પણ રાજ્ય તેજના અત્યંત અભિમાની છે અને લડાઇના મેદાનમાં પડવાને માટે હમેશાં તત્પર રહે છે. જેવા બાહુળળી અભિમાની છે તેવાજ તેમના મંત્રીઓ પણ છે. સતી સ્ત્રી જેમ એકજ પતિને ઓળખે છે તેમ તેઓ પણ પ્રકૃત બાહુળળીનેજ રાજ્ય તરીકે જાણે છે અને બીજો રાજ્ય હાય એમ તેમના ખ્યાલમાં પણ નથી. કર ભરનારા, અને મેહનત મજીરી કરી પેટ ભરનારા અને ગર્ભશ્રીમંતા પણ સેવક માપ્રક, બાહુળળી રાજ્યની સેવામાં રહી તેમનું સારૂં કરવા પ્રચ્છા ધરાવે છે. હે અન્નદાતા! તમારા પરાક્રમી ભાઇ રણુસંગ્રામમાંજ આપને મળા આપનાં દર્શન કરવા આપને તેક છે,"

### સત્યની કદર.

#### - 徐米特 -

ભરત રાજા આ સાંભળા અજાયળ થયા નહિ પણ વિચારમાં પડી ગયા. નાનપણમાં બાહુબળાનું જોર અને પરાક્રમ કેવાં હતાં તે તેમને યાદ આવ્યાં. હવે શું ભાલવું તેના તે વિચારમાં પડયા. જે વાત તેને સુવેગે સંભળાવી હતી તે તદન સત્યજ હતી. ત્યારે શું કરવું ! પાતાની રાજ સભામાંજ પાતાના નાનાભાઇના પ્રસંશા સાંભળીને પાતાની આળર એાછી થવા દેવી ! ખીજા રાજાઓની માપ્કન વર્તતાં ભરતરાજાએ આ વખતે જે વર્તન કર્યું, તે ઘણું જ ઉંચ અને પ્રસંશનીય હતું. તેમણે માન અહંકાર અને અસત્યને છાડી સત્ય શું હતું તેજ બાલવાનું નક્કો કર્યું. તે બાલ્યા " મારાબાઈ વિષે જે મુવેગે જણાવ્યું, તે સત્ય છે. નાન-પણમાં રમતાં રમતાં મેં તેના અનુસવ પાતેજ કર્યો હતા. આખી પૃથ્વી ત્રેના બળથી ધુને એવા તે પરાક્રમી છે. તમે ને કંઇ જણાવ્યું છે તે તદન ખરં અને આમેહુળ છે, ને મારાસાઈ તેથી પણ અધિક છે એવે! મતે અનુભવ છે. એવા નાનાભાષ્ટ્ર પરાક્રમી હાવાથી હું વધુ અનનંદ મામું છું, કેમકે જેમ એક હાથ નાના અને ખીજે માટા હાય તાતે શરી રને શાલા નહીં આપતાં શરીરને બદસુરત કરે છે, તેમજ મારા લાઇ મારા જેવાજ છેએ જાણી હું ખુશીલું! અને તેથી તે**લું જે અપ**માન કર્યું છે તે હું સહન કરીશ ! ભલે લાેકા મને તે કારણે અશક્ત અને તપળા કહાે, પણ મને ખાત્રી છે કે દુનિયામાં સર્વે વસ્તુએા ધનયી મેળવી શકાય એમ છે, પણ આવા પરાક્રમી ભાઇ કદી પણ મળી શકશે નહીં. "

ભરત રાજાનાં વચન એક ભાઇને છાજતાં અને એક પ્રાકૃષી નરને માન આપનાર અને સત્યની કદર ખુજનાર હતા. તેમનું દરેકે દરેક વચન સત્યની કદર ખુજનાર હતું. તેમનું દરેકે દરેક વચન સત્યથી ભરપૂર ચ્યને કાંઇ પણ માણસને સારા દાખલા બેસાડનાફ હતું. પણ <u>દ</u>નિયાં જાદીજ રીતે ચાલે છે-દુનિયાંમાં હંમેશાં સત્ય કરતાં અસત્યજ જ્યાં ત્યાં વધુ જોવામાં આવે છે-સસલાને કચડી નાખનાર હાથી બહુજ બહાદુર કહેવાય છે–દુનિયામાં હત્તરાની લાંચ ખાનાર, ગરીબાને કનડનાર, રાંડી-રાંડાના પૈસા ખાનાર, આપણે માન પામતા જોઇએ છીએ–સત્યતાથી વર્તનાર આપણે ધણી વખત દુઃખી યતા જોઇએ છીએ, -સત્યતાનું જોર કેટલીક વખત અસત્યતાના હુમલા આગળ ટકતું નથીજ, તે આપણે અનુભવીએ છી. એ-અત્ર અને દાંતને વેર છતાં પાતાનું સત્ય જાળવનાર માઅસની આપણે હાંસી થતી જોઇએ છીએ-સારે કે માં**કે રસ્તે પાતાની જો**હો-જલાલી અને ઐશ્વર્યતામાં વધારા કરનાર પૂજાયછે-ગરીય પણ સત્યવાન કરતાં પૈસાદાર અને અનીતિવાન હજારા દાસ્ત અને કળીલા મેળવવા શક્તિવાન યાયછે-સાધારણ માણસામાં જ્યારે આમ માલમ પડે છે, ત્યારે રાખગ્રાની દરભારમાં પણ એવાજ માણત્રા નજરે પડે એમાં શું નવાઇ? દુનિયાની માયા હમેશાં ટકશે ને કદી નાશ નહીં થશે એવું તેઓ માનીને ખાટાં કર્મા કરે તેમાં શું નવાઇ ? આજની ચડલીમાં કાલની પડલીના વિચાર ન આવે તેમાં શું નવાઇ! ભરતરાજા જેવા બળવાન રાજાના મિત્રો, પ્રધાના અને સેનાયતિઓ પણ પાતાના રાજયલાભમાં વધારા કરે ને ગમે તે ભાગે પાતાના લાભના પણ વધારા કરે, તેમાં શું નવાઇ ? ભરત રાજાએ છ ખંડ સાંધ્યા પણ પાતાના લાઇને નમાવ્યા નહિ, તા રાજાની સાથે પ્રજની પણ આખર જાય એમ ધારી તેઓ રાજાને ચઢાવી, ભાઇએ ભાઇને લડાવી, પાતાના લાભ સાચવે, તેમાં શું નવાઇ?

ભાહુબળાએ ભરત રાજાનું અપમાન કર્યું હતું, તે માેટું અપમાન હતું એમ કહી, ભરત રાજાના સેનાપતિ સુષેણે તેમને સમજાવ્યા ને "રાજા, વાજાં ને વાંદરાં" એ કહેવત થાડા વખતમાં ખરી પડી.

# ભાઇ વહાલા કે આળરૂ ?

### ·一》\*\*

મુષે અમાં પતિએ ભરત રાજ્યને કહ્યું, "મહારાજ! ક્ષમા એ એક ઉત્તમ વસ્તુ છે! તે છતાં તે તેના યાગ્ય સ્થાનેજ શાબે છે! જવના ક્ષેતાર છતાં પ્રતાપના વધારનાર એક દુશ્મન હાય, તો તે ઉત્તમ છે. પહ્યુ પાતાના ભાઈના પ્રતાપના નાશ કરનાર દુશ્મન દુનિયામાં રહે, તે પહ્યુ પાતાના ભાઈના પ્રતાપના નાશ કરનાર દુશ્મન દુનિયામાં રહે, તે પહ્યુ યાગ્ય નથી. દુનિયામાં સાથી કીમતી વસ્તુ આબરૂ છે. આબરૂ વગરનું જીવીત નકામું છે. રાજ્યઓ પાતાની આબરની રક્ષા પૈસાયી, સેન્યથી, ભેદથી ને દંડથી કરે છે! આપે એ આબરૂ માટેજ દુનિયા જીતવા પ્રયત્ન કર્યો! એક વખત જે સતીએ પાતાનું સ્થીયળ ગુમાવ્યું, તે સતી નથી કહેવાતી, તેમ એક વખત જે રાજા માનરહીત થયા. તેણે હમેશ માટે પાતાનું માન ગુમાવ્યું છે એમાં સંદેહ નથી! પર્ખંતને! આપે વિજય કર્યો છતાં આપ એ તમારા ભાઇ સામે વિજય નહિ મેળવા, તેન સમુદ્ર તરી ખાખાસીયામાં દુખી મર્યા જેવું થાય! કદી એવી વાત સાંભળી છે કે અવિનયી માણુસનું અપમાન એક ચક્રવર્તી સાંભળી શકે?"

ભરતરાજાની વૃત્તિ સુષેણું સેનાપતિના શબ્દાયી પરી ગઇ! દરેક શબ્દે શબ્દ તેને કાંઠાના ધા જેવા તિક્ષ્ણુ લાગ્યા! એક તરપ લાઇ અને બીજી તરપ આબર એ બેમાં આબરની રક્ષા કરવી એમ તેને વિચાર આવ્યા! સુષેણુ સેનાપતિને બીજા મંત્રીઓએ ટેકા આપ્યા! એવા કાણ હાય, કે જે પાતાના રાજાનું માન વધારવા નહિ ઇચ્છે?

ભરત રાજ્યને જયારે આવી સલાહ મળી, ત્યારે તેણે લડાયક તૈયા-રીએા માટા પાયાપર કરી અને બાહુબળી રાજ્યને જીતવા માટા લશકર સાથે નીકળ્યા.

સારા સલાહકારાની રાજાઓને કેટલી બધી જરૂર છે, તે આ વાત ઉપરથી સમજાશે. સુલેહ સંપ કરનારા સલાહકારા જેટલું ઉત્તમ કાર્ય કરી શકે છે, તેવું કામ કદી પણુ લડાઇને ક્ર-છનારા કરી શકતા નથી ઋ નિશ'સય છે.

# ભરત રાજ્યએ કરેલી રૂપભદેવની સ્તાત:

### 一彩米低

લશ્કર લઇ ભરત રાજ્ય ખાહુળળીના દેશ સમીપે આવ્યા પછી? ખંને રાજ્યઓ લડાઇ માટે તૈયાર થયા અને સામ સામા ખંને ભાઈએ!-નાં લશ્કર પડયાં. બાહુબળીએ લડાઇ શરૂ કર્યા પહેલાં અતિ ઉતમ રાષ્ટ્રામાં દેરા**સરમાં જ**ઇ રૂ<del>ષભ</del>ભગવાનની સ્તુતિ કરી **ભ**રત રાજાએ પણ કેવરહમાં જઇ જુદી જુદી રીતે ભગવાનની પૂજા કર્યા પછી ભગવાનની સ્તુતિ કરતાં કહ્યું, " હે ત્રૈલાકય નાય !' હું થણાજ ચ્યાગાન છું, તે છતાં મારા વિષે∶હું યુક્ત પણું માનતાં આપની સ્તૃતિઃ કરે હું કારણ કે ભાળકાની વાણી ગુરૂજનની પાસી યુક્તજ મણાયછે. હે દેવ ? આપના આશ્રય લેનાર પ્રાણી ગમે તેવા ભારે કર્મી છતાં ઉત્તમ પદ માર્યા શકે છે, જેવી રીતે કે સિદ્ધ રસના સ્પર્શથી લાહે પણ મુવર્ણ યાય છે ! હે ત્રૈલેક્ક્ય પતિ ! કુનિયાના માહમાં લમટાયલા અને અંધ બનેલા સંસારી પ્રાણીએને ક્ષેત્ર્યન આપી તારવાને સમર્થ આપ: એક્જ **છે: જે**મ તમને લાખા માકના મેર પણ દુર નથી તેમ આપની <del>સ</del>ેવા કરનારા**ચા**ને મોહ્લ દર નથી. જંબુકુક્ષનાં **પળ જેમ વરસાદ** પડવાથી ગળા જાય છે તેમ આપની દેશના રૂપીવાણીથી અને અમૃત રૂપી દેશનાથી પ્રાણીએાના કર્મપાશ ગળા જાય છે! હે પ્રસા મારી પક્ત એટલીજ યાચના છે કે, આપને વિષે મારી ભક્તિ સમુદ્રના જળ માયક અક્ષય રહ્યા. "

આ વખતે યુદ્ધને યાેડા વિલંગ હતા. યુદ્ધની સર્વે તૈયારીએહ થઇ એટલે દેવતાએ આ લડાઇમાં ત્રૈલાકયના નાશ થશે, એવી શંક થી. ભરતરાજા પાસે આવ્યા ને ખાલ્યાઃ—

" હે તર શિરામણી રૂપ, રાજા માતા રાજા કર્યા ખંડતા જયા કરી આપે આપના શક્તિ કેટલી બધી છે તે બરાબર જણાવી આપ્યું છે~ છે ! હે રાજે દ્ર ! આપના બળ સામે ચવાની હવે કાઇનામાં તાકાત નથી; તે છતાં હવે આપે આપના બાતુ જોડે યુહના આરંમ કર્યો છે. તે આપના ચાલાનાજ બળના નાશ કરવા કર્ય, આપના પાલાનાજ હાયતું છેદનં કરવા રૂપ, આપના પાલાનાજ લાહીને વહેવડાવવા રૂપ અને આપના પાલાના કુંદું ખના નાશ રૂપ છે! પ્રકલ યુદ્ધ કરવામાં લખને આનંદ મળે છે તેજ કારણે, દુનિયામાં હવે બીજો શત્રુ નહિ હોવાથી આપ પાલાના ભાઇ સામે લડવા નીકળા, તે ઠીક નથી. અમલાતું મહ્મણ કરનાર નર પીશાચા જેમ થાડા કાળના રસ પીલીને માટે, પિક્ષ સમુહના નાશ કરે, તેમ લમે કીડા કરવા માટે આ દુનિયાના નાશ કરવાનું કામ આરબ્યું છે તે ઠીક નથી! શીલળ ચંદ્રથા જેમ અગ્રિના વરસાદ થવા અનુચિલ છે તેમ જગત્રાલા રૂપમદેવના પુત્ર ભરતરાજાથી ખ્રાત સાથે લડવાનું કામ અનુચિલજ છે! હે નરદેવ! લમે આ યુદ્ધના ત્યાગજ કરા! લમે યુદ્ધથી હાથ ખેંચી પાછા વળા એટલે બાહુબળા પણ પાછા જશે. લમે આ લડાઇના કારણ રૂપે છો. દુનિયાના નાશ કરવાના પાપના પરિહાર કરવાથી લમાર્ક સારંજ થશે! રખ્યના ત્યાગ કરવાથી બંને સેનાઓનુ કુશળ થશે!"

દેવતાઓની શીખામણુથી અને સત્યથી ભરપુર વશ્વના સાંભળા ભરતે વર્ષ વિચારમાં પડયા; શું કહેવું તેના લાંબો વિચાર કર્યા પછી દેવતાઓના વચનના જવાબમાં દિગ્રિવજય કરી આવેલા અને ચકવર્તી થવાની ઇ આવાળા ભરતે વર બાલ્યા હઠયા "દેવતાઓ! મારાં હિતનાં વચન સાંભળી મને આનંદ થાય છે, પણ તમે જે કારણુ આ સંગ્રામ થવા વિષે જણાવ્યાં છે તે વાસ્તિવિક નથી; 'હું બળવંત છું", એ કચ્છાથી આ લડાઈ કરવા મેં ઈ આ નથી કરી; મેં. ૭ ખંડ ભરત સ્ત્રમના રાજાઓને હસવી વિજય કર્યો, તે છતાં મારા ભાઇજ મારે 'વશ એમ નહિં એમાં વિધિએજ કાંઇ બેદ અમારા વચ્ચે રાખ્યો છે. પૂર્વે એજ મારા નાના ભાઇ નિંદાના દુશ્મન, શરમાળ, વિનયી, વિવેધ, અને વિદાન હતા ને મને વડીલ તરી કે મણતા હતા; પણ સાઢ હજાર વર્ષો સુધી હું દિગ્વજય કરવા ગયા તે પછી હમણાં જોઉં છું. તો તે તદન ફેરવાઈ ગયા છે. આટલાં વર્ષ હમે છુટા થયા તેથીજ આમ થયું હશે! મેં તેને બાલાવવા દૂત માકલ્યા પણ આવ્યા નહિં હું તેને કાંધ્ર પણ ક્ષાસના કારણે બાલાવવા દૂત માકલ્યા પણ તેના નમ્યા વગર ચક્ર નમુ-

રમાં પ્રવેશ નથી કરતું એટલે કાંઇ બીજો ઉપાયજ નહાતો! ચક્રુ નગ-રમાં નહીં પેસે ને બાહુળળી સામે થાય એ કારણે હું સંકટમાં આવી પડયો છું! એ ભાઇ જો મારી પાસે આવે તે બીજી કાઈ પૃથ્વી માર્ગે તા તે હું તેની ઇચ્છાપૂર્વક આપું. આ લડાઇનું કારણુ એ નથી કે હું તેનાથી માન મેળવું, પણુ એ છે કે ચક્ર નગરમાં પ્રવેશ કરે તે હું સક્રવર્તી થાઉં!"

# **બાહુબળી અને દેવતાઓ**!

## 一海外朱代宗一

ભરત રાજ્યએ દેવતાએનું કહ્યું નહિ માન્યું એટલે તેએ બાહુબળા પાસે ગયા અને લડાઇ જેવા માટા પાપના કારણથી હાથ ઉઠાવવા અને શક્તિવાન છતાં માટામાઈના વિનય કરવા જણાવ્યું. બાહુબળા રાજાએ જવાયમાં જણાવ્યું, " દેવતાએ ! અમારા વિગ્રહ અટકાવા માટે તમારા સ્વચ્છ દીલની સ્પષ્ટ સલાહ ઉત્તમ છે. પણ આ લડાઈનું કારણ જુદંજ છે! તમે રૂપભદેવના ભક્ત છા ને અમે તેમના ભક્ત સાથે પત્ર છીએ. એ પિતાએ અમને દેશ આપ્યા, ને હું તેનાથી સંતાય પામા બીજાઓના ઢેવ્યની ઈ<sup>≥</sup>છા કરતાે નથી; પણ મારાે માટેા ભા<del>ઇ</del> સમુદ્રમાંનાે માટેા મગરમચ્છ્ર બીજા નાના મચ્છાને ગળી જાય તેમ મારા દેશ ગળી જવાના મુચ્છા રાખી. બધા રાજાએાના દેશ ગળી ગયો-અસંતાષી ભુખાળવાની પેટ્રે તેણે મારા બીજા ભાઇએમનાં રાજ્ય પણ લઇ લીધાં તે તેઓએ દિક્ષા લીધી, પિતાજીના આપેલાં રાજ્યા નાના સાઇએ પાસેથી ખુંચવી લીધાના કારણે તેણે પાતાની માટાઈ ખાવાયી, તે હવે માનને લાયક નથી: ગુરૂપહું વયમાં નહિ પણ આચારથી છે; અત્યાર સુધી હું તેને માટા ગણતા હતા, પણ તેણે કાંઇ પણ ગુન્હા વગર બીજાઓનાં રાજ્યા હ્યી લીધાં ત્યારથી મેં તેને માટા ગણવા છાડી દાધા છે. બીજા ભાઇ-આનાં રાજ્ય ક્ષેવાથી તેને શરમ નહીં આવી તા, તે મારૂં રાજ્ય ક્ષેવા કુમ્મા કરે તેમાં શું નવાઈ ? લુબ્ધ, મર્યાદારહિત અને રાક્ષસ જેવા

ભરતને હું કૃમ ભજું? હે દેવતાએ ! તમે બરાબર ન્યાયથી વિચારા ને કહા કે મારા શું વાંક છે ! ક્ષત્રીઓ તે પરાક્રમથી વશ કરવા જોઇએ અને તેમજ ભરત કરેતા હું કરવા તૈયારછું! જો તેમ ન બને તા તે કુશળ પણ ચાલ્યા જશે તા હું તેને હરકત કરીશ નહીં! શું હું એને આપેલું રાજ્ય લઉં? શું કેસરીસિંહ કદી પણ બીખ માત્રે કે? તેણે સાઠહજાર વર્ષમાં ૬ ખંડ જીત્યા પણ હુંતા એક પલકમાં તે જીતી શકું એમ છું, તે છતાં મને બીજાનું કાંઇ પણ જોઇતુંજ નથી. દેવતાએ ! આમાં મારા વાંક નથી માટે તમે જઇને ભરતને વારા!"

લડાઇને બદલે સલાહના સંભવ નહીં હાેવાથી અંતે એમ નક્કી કરવામાં આવ્યું, કે સાથી ઉત્તમ યુદ્ધ કરવું કે જેથી માણસાની માડી સંખ્યા અકાળે મૃત્યુ પામે નહીં. બંન્ને ભાઈએ એ તેમ કરવા કપ્યુલ કરતાં બંને તરપ્રનાં લશ્કરને પાર્છા વાળવામાં આવ્યાં ને બન્ને ભાઇએ પાત પાતાની શક્તિ બતાવવા બહાર પડયા.

#### ઉત્તમ યુદ્ધ.

**————** 

પ્રથમ એમ નક્કી કરવામાં આવ્યું કે આંખાયી યુદ્ધ કરવું! ખંતે ભાઇઓ ઉધાડી આંખે એકી તજરે એક ખીજાને જેવા લાગ્યા! આ ષખત બંને ભાઇઓ સાંજના સમયે સૂર્ય ચંદ્ર માદ્રક શાભતા હતા! ધ્યાન કરનાર યાગીઓ માદ્રક નિશ્વળ આંખાએ બંને વીરાએ સ્થિર નજરે જોયું. પણ અંતે ભરત રાજાની આંખા મીંચાઇ જવા લાગી, ને આંખામાંથી પાણીની ધારા વહેવી શરૂ થઇ. ૬૦ હજાર વર્ષ સુધી પૃથ્વી જીતનાર ભરત રાજા દૃષ્ટિ યુદ્ધમાં હાર્યા અને બાહુબળીને બધાઓએ વધાવી લીધા.

આ પછી ખીજા વાણી યુદ્ધ કરવાનું નક્કી થયું. ભરત રાજ્યએ સિંહ નાદ કર્યા; પણ બાહુબળીએ તેથી વધારે માટા સિંહનાદ કર્યા; બાહુબળીના સિંહનાદ સાંભળીને ભરત રાજ્યએ પ્રદીને વધુ માટા સિંહન નાદ કર્યો; એમ બંને ભાઇઓએ અનુક્રમે સિંહનાદ કર્યો, તેમાં બાહું જળીના અવાજ મોટોજ રહ્યા પણ ભરત રાજાના અવાજ ન્યુન થતેક ગયા અને વાદી જેમ પ્રતિવાદીને શાસ્ત્ર સંખંધી વાગ્યુદ્ધમાં જીતે, તેન બાહુબળીએ ભરત રાજાને જીવી લીધા.

ત્રોજું બાહુયુદ્ધ કરવાને નક્કી થયું. બંને મહામલ્લાએ પરસ્પર એ યુદ્ધમાં માતાનું જોર અજમાવવા માંડયું. તેમના યુદ્ધી મૃથ્વી કંપના માંડી અને પ્રેલકો તે યુદ્ધ જોઈને કાેણ જીવશે તેના વિચારમાં પડયા લશ્કરીઓ અને પ્રધાના પાતાના રાજાને કંઇ નુકશાન ન થાય એવું ઇચ્છવા લાગ્યા, અને આતુરતાથી તેઓના યુદ્ધના શું અંત આવે છે તે તે જોવા લાગ્યા. વારંવાર પૃથ્વી ઉપર તેઓ પડવાથી તેઓનાં શરીર ધુળથી ભરાઇ ગયાં હાેય એવા દેખાવા લાગ્યા. બાહુબળીના જોરને જાણુનારાઓને તાે ખાત્રીજ હતી કે બાહુબળીજ જીતશે, પણ છ ખંડ પૃથ્વીને જીતનાર ભરતરાજા વખતે જીતે એવી શંકા કરવા લાગ્યા. પણ અંતે બાહુબળીએ શરભ એમ હાથીને ચહણુ કરે, તેમ પાતાના હાથથી ચક્રોને અલણુ કર્યા અને હાથી સુંઢવડે પાણીને ઉડાડે તેમ આકાશમાં ચક્રોને ઉડાડયા. ધનુષથી છોડેલા બાણના માપક ચક્રી ગગન માર્ગે ધણુ દુર પહેાંચ્યા બંને સેનામાં હાહાકાર થઇ રહયા! ભરતરાજા વખતે આકાશમાં શક્ષાને શાયો પડતાં પોતાને દાળી નાખશે, એમ ધારી સર્વે ખેચરા નાન્સી ગયાં.

ખાહુળળી જેમ એક શરવીર યોધ્ધો હતો તેમ એક ખરા ભાઇ અને દયાના સાગર હતો. પૃથ્વીપર પડતાં ભરતરાજના શું હાલ યશે એમ વિચાર આવતાંજ તેમને ચિતા થઈ કે "અરે! મારા બળને ધિક્કાર છે! મારા જેવા માન માહમાં લપટાઈ રહેનારને અને આવા કૃત્યમાં અડીમાદન આપનાર બંને રાજ્યના પ્રધાનોને પણ શિટકાર છે! મારા સાઈ પૃથ્વી ઉપર પડશે તા તેના પ્રાણ તેને છોડી ચાલ્યા જશે અને હું સદાને માટે ભાઇ વગરના થઈશ ! દુનિયામાં રાજ્યપાટ, માન, સુખ, ઉપનાગની ચીજો અને બીજી અસં- ખ્ય ચીજો મળશે પણ આવા ભાઇ કયાં મળશે? અરે! મારા બાહુબળના સદમાં મેં જે કર્મ કર્યું છે તેમાં હું તેના મરણના અને ભાઈને ખેડાઇ

દુનિયાંની ગાળ ખાવાના કારણ રૂપ થઇ પડીશ! એયી વધુ મારા રતન-રૂપ લાઇ હંમેશને માટે જશે! હવે શું કરંં? પૃથ્વીપર પડતાં જે તેને હું ઝીલી લઉં તોજ તેના જન બચે અને તાજ મારા લાઇનું મુખ પ્રરીથી હસતું હું જોઇ શકીશ." આવા વિચાર કરતાંજ બાહુબળીએ પાતાની બંને બાહુઓ શબ્યા માપક પ્રસારી અને ઉંચે જોવા લાગ્યા, જાણે ઉડવાને આતુર હાય તેમ પગના અગ્ર ભાગ ઉપર ઉભા રહી તેણે પાતાના પ્રિય લાઇ ભરતરાજાને ઝીલી લીધા. બંને સેનામાં હર્ષ થઇ રહેયા અને લાઇનું રક્ષણ કરવાના બાહુબળી રાજ્યના વિવેકથી, ઉભા રહેલા લાકામાંથી તેના શાલગુણ અને પરાક્રમ માટે 'વાદ વાદ' ના પાકારા સંભળાયા.

### વીરત્વ !

#### ---\*---

આટલું છતાં પણ પાતાના ઉપકારથી મદાંધ ન થતાં ખાદુખળી નમ્ન મુખે ભરતરાજાને કહેવા લાગ્યા, "હે ભાઈ! હે જગતપતિ! હે મહાવીર! તમે દુઃખી ન થાએા, તમે ખેદ ન કરાઃ કદાચિત દૈવયોએ મેં તમને ખાદુયુદ્ધમાં જીત્યા હાય, એમ હું નથી ધારતા. હજા તમા એક વીરજ હો કેમકે દેવતાએ એ મંચન કર્યા છતાં પણ સમુદ્ર તે સમુદ્રજ કહેવાય છે ને તે કાંઇ વાપિકા નથી થઇ જતા. હજી આપણા વિરત્વની વધુ તપાસ કરવાની જરૂર છે અને તે માટે તૈયાર થાએ. "

બાહુબળાના વીરત્વ માટે તેની જેટલી પ્રશંસા કરીએ તેટલી થાડી છે. પાતાના બળ માટે તેને જરા પણ અહકાર વ્યાપ્યા નહીં, અને પાતાના ભાઇપર વિજય કર્યા છતાં તેને જરા પણ મદ ઉપન્યા નહિ, એ માટે તેને જેટલા ધન્યવાદ આપીએ તેટલા થાડા છે. દુનિયામાં ઠેર ઠેર એવા માણસા નજરે પડે છે, કે જેઓ બીજાના દુ:ખર્યા પાતાને આનંદ થતા માના, તેના દુ:ખની મજાક કરે છે અને પાતે સુખમાં છે તેથી પાતા સાતા કર્મના ભાગી છે એમ ગણી, બીજાને પાપા મણી તેની મશ-

કરી કરે છે; એથી વધી તેઓ તે માણસને વધુ દુ:ખી કરવા પ્રયતનો કરે છે, અને જ્યારે પાતાના પ્રયતનાના પરિણામે તેઓ વધુ દુ:ખી થાય- છે, સારે પાતે કેવી માટી બહાદુરી મારી હાય, તેમ પાતાના બળની પ્રશંસા પાતાનાજ મુખે બીજા આગળ કરેછે; પણ વીર બાહુબળી તે એક ખરા વીરજ-વીરત્વથી ભરપુર-એક શુરવીર મરદ હતા. પાતાના હાથથી હારેલા શત્રુરમ પાતાના લાઈને ઝોલી લઈ, છવતદાન આપ્યા છતાં તેને જરા પણ મદ હમ-યોજ નહિ અને તેથી ઉલદું તેનાપર પ્રેમ બતાવી તેને બીજા યુદ્ધ સારૂ તૈયાર થવા જણાવ્યું. એ માટે બાહુબળી રાજાના બાહુા બળ અને વીર્યબળને કાઇ પણ માણસ વખાણ્યા વગર રહેશેજ નહીં!

દુનિયાંમાં આવા રાજાઓની.-આવા ભાઈઓની,-આવા પિતા-ઓની,-અને આવા માણુસાની-જરૂર છે. હમણાની દુનિયામાં આવ ધણાજ યાડા દાખલાઓ નજરે પડશે અને તે માટે આપણે જેટલા શાક કરીએ તેટલા યાડા છે.

# મુહ્ટિ યુદ્ધ.

#### **一條\*\*沙**一

વિતયવાન બાહુબળીના વેશુના સારા અર્થ ન ક્ષેતાં, માન લંગ થયેલા ભરતરાજાએ, પાતાના કનિષ્ટ ભ્રાતા ઉપર વેર લેવાના વિચાર કરી, તેની સામે દાેડી પાતાની મુષ્ટિ વડે તેની છાતીમાં પ્રહાર કર્યાં. અસત્ પાત્રમાં દાનની માપક, ચાડીયાના સત્કાર કરવા માપક, અને ખારી જમીનમાં મેધવૃષ્ટિ માપક, તે મુષ્ટિ પ્રહાર વ્યર્થ ગયા.

તરતજ બાહુબળા પણ તૈયાર થયા અને મહાવત જેમ હસ્તીના કું ભરથળમાં અંકુશ વડે પ્રહાર કરે તેમ, પાતાના મુશ્યિ ચક્રોના જીરસ્થળમાં પ્રહાર કર્યાે. આ વખતે પણુ બાદુબળીનું જોર વિશેષ હતું, એમ સાબિત થયું કેમકે ભરતરાજા બાદુબળીના મુબ્ડિ પ્રહારથી વિબ્હળ થઇ મુર્છા પામી પૃથ્વી ઉપર દળી પડયા.

# **ચ્યાખરે ખંધુ તે ખંધુજ** છે.

-----

વડીલ ભાંધવને ભાન રહિત પૃથ્વી ઉપર પડેલા જોઇ લઘુ ભાંધવને મનમાં ચિંતા થઇ અને વિચારવા લાગ્યા કે " ક્ષત્રોઓને વીરત્વના આવેશમાં શું એટલું પણ ભાન નહીં રહેલું હાય કે પાતાના ભાઈ ભાડુંને પણ મૃત્યુ પમાડવા સુધી વિચાર નહીં આવે? આ મારા જ્યેષ્ઠ ભાંધવ મરણ પામશે તા—"આમ વિચારતાંજ બાહુળળાના આંખામાંથી નદીપ્રવાહ માપ્રક અશ્રુજળ વહેવા માંડયું, અને રડતાં રડતાં તેમણે ભરતરાજને પાતાના વસ્ત્રથી પવન નાખવા માંડયા ખરે! આખરે બધુ તે બધુજ છે.

### દંડ યુદ્ધ.

### **一海\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\***一

કેટલાક વખત પછી ભરતરાજા મુર્છામાંથી સજાગૃત થયા અને બ'ને ભાઇઓની આંખો મળતાંજ તેઓએ લજ્જાયમાત થઈ ભાંય તરફ જોયું. પણ ભરતરાજાના મદ હજી ઉતર્યા નહાતા! પાતાના પરાજય થવાથી, માનના લ'ગ થવાથી, એક વખત હજી પણ બાહુબળીના પરાજય કરવા તેમણે દંડ શ્રહણ કર્યા ને બાહુબળીના મસ્તક ઉપર પ્રહાર કર્યા. એરણુ— ઉપર રહેલા લોઢાને જેમ લાખડના ધાણ કણ કણ કરી નાખે તેમ એ પ્રહારથી બાહુબળીના મસ્તકના મુગટ કણ કણ થઇ ગયા અને મુગટમાં રહેલા સ્તોનાં કટકા પ્રથ્વી ઉપર પડયા. આ પ્રહાર કાંઇ જેવા તેવા નહાતા; ક્ષણવાર બાહુબળીનાં નેત્રા મીંચાઇ ગયાં અને બાહુબળી મુર્છા પામશે એમ પળવાર લાગ્યું.

પણ તરતજ બાહુબળીએ સાવધ થઇ લાેખંડને ઉગ્ર દંડ ત્રહણ કર્યા અને ચક્રવર્તીના હુદય ઉપર ધા કર્યા; ચક્રોનું બખતર જો કે ધણું મજબુત હતું તાેપણ આ પ્રહારયી સુરેસુરા થઇ ગયું અને બખ- તર વગરના ભરતરાજા વાદળારહિત સૂર્યની માઇક શાલવા લાગ્યા-ચાંડીવારે તેમણે ધરીથી દંડ ઉગામ્યા અને બાહુળળા તરધ દાડયા. દાંત પીસીને અને ભમર ચઢાવીને, ભયંકર મુદ્રાવાળા ભરતરાજાએ દંડને ઘણા ભમાવી બાહુળળાના મરતકપર એક એવા ધા કર્યા કે તે પૃથ્વીમાં જાનુ સુધી ખુંચી ગયા. આ ધાની વેદનાથી બાહુળળા લણવાર તા તદન ભાનરહિત થઇ પાતાની વેદનાથી માસું ધુણાવવા લાગ્યા અને આત્મારામ યાગીના જેમ કાંઇ પણ સાંભળવાને અશકત થયા. પણ તરતજ તે પૃથ્વીમાંથી પાછા નીકળ્યા અને પાતાના દંડ એક હાથે દેરવી અતિવેગથી ભરતસજ્ત તરધ દાડયા. સર્વ સીપાઇઓએ શંકા કરી કે જો બાહુબળાના હાથમાંના દંડ છુટીને ઉડશે, તા સૂર્યને કાંસાના પાત્રની માધક દ્રાંડી નાખશે, અથવા ચંદ્ર મંડળને ભારંડ પક્ષીના ઇડાની માધક ચુર્ણ કરી નાખશે અને માનિક દેવતાનાં વિમાનાને પક્ષીના માળાની પેઠે ઉડાડી દેશે. આવી રીતે ઉગામેલા દંડ બાહુબળીએ એટલા જેરથી ભરતરાજાને માર્યા, કે તે કંઢ સુધી પૃથ્વીમાં દરાઈ ગયા અને તેમના લશ્કરમાં હાહાકાર થઇ રહયા.

કેટલીક વારે ભરતરાજા પૃથ્વીમાંથી ખહાર નીકળ્યા અને હઝ પણ ખાહુબળીએ તેના પરાજય કર્યા તેનું વેર કેમ લેવું, તેના વિચાર કરવા લાગ્યા. રાજ્યલાએ તેમને આંધળા બનાવ્યા હતા ને તેમની આંખમાં વેર, વેર, ને વેરજ વસો રહ્યું હતું. વિચાર કરી ભરતરા- જાએ ચક્ર પ્રહણ કરી તેને આકાશમાં લમાવ્યું અને તે ચક્ર જાણે અક્સાલ કળાં કાળાંગિ હાય—જાણે બીજો વડવાનળ હાય.—જાણે અકસ્માત વજા-નળ હાય,—જાણે પડતું રવિબિંબ હાય—અને જાણે વિજળીના ગાળા હાય—એમ જણાવા લાગ્યું.

## ચક્રતું પરાક્રમ

#### **३**♦♦:0:**﴿﴿**

ભરતેશ્વરે ચક્ર ગુકુષ્ણું કરેલું જોઇ, બાહુબળી વિચારમાં પડી મનમાં ભાલ્યા " અહા ! આ ક્ષત્રિવડને ધિક્કાર છે, મેં લડવા માટે દંડ ધારણુ કર્યો છતાં, મારા ભ્રાત ચક્ર લઇ મારી સામે લડવા આવે છે. ત્યારે તેમની દેવતાઓ સમક્ષ ઉત્તમ યુદ્ધ કરવાની લીધેલી પ્રતિજ્ઞા નષ્ટ યાય તેમાં શું નવાઇ! " એટલામાં તા ભરતરાજાએ પાતાના સર્વ બળયા તે ચક્ર બાહુબળી તરપ્ર છેાડયું, પણ બાહુબળીરાન્ન તેને અટકાવે. તે પહેલાંજ તે ચક્રે શિષ્ય જેમ મુરની પ્રદક્ષિણા કરે તેમ બાહુબળીની પ્રદ-ક્ષિણા કરી. ચક્રીનું ચક્ર સામાન્ય સગાત્રી ઉપર ચાલી રાકતું તથી, અને તે કારણે તે, પક્ષા જેમ પાધું માળામાં આવે અને અશ્વ જેમ તખે-લામાં આવે, તેમ ભરત રાજ્યના હાથ ઉપર જઈ બેડ્રું. વિચારમાં પડલા ખાહુળળીએ તે પછી પાતાની સાથે અન્યાય યુદ્ધ કરનાર પાતાના ભાઇ '6પર પાતાની મુખ્ટિના પ્રહાર કરી પાતાના હાથની શક્તિ **બતાવવાના** વિચાર કર્યા. અને તે વિચારથી પાતાની ભયંકર મુખ્ટિ ઉગામી ભરત તરપ્ર દેાડયા. પણ ભરત સમક્ષ પહેાચતાંજ એ મહાસત્વ, સમુદ્ર જેમ મર્યાદામાં રહે તેમ સ્થિર થઈ ગયા, અને વિચાર કરવા લાગ્યા કે, ·" અહેા ! અન્યાયથી યુદ્ધ કરનાર અને પાેતાના ભાઈઓનાં રાજ્ય પચાવી પડનાર રાજ્યલુબ્ધ ભરતની માપક, રાજ્યમાં લુબ્ધ થઈ હું માટા ભાઇના વધ કરૂં તા તે માટે હું કેટલા પાપી થઈશ ! શિકારી માતાના શિકા-રને મારી નાખે છે તે તેને પાતાના કરતાં જીદું પ્રાણી જાણીને, પણ હું મારા સગાત્રી ભાઇનેજ મારી નાખીશ તે**ં હું** શિકારી કરતાં પણ વધુ ગાપી થઇ શ. "

#### **અસા**ર સંસાર.

" અસાર સંસારમાં સાર માતનારા, રાજ્ય માટે ભાઇભાંડુનાં ખુન કરનારા અથવા જાન લેનાન, મનુષ્યા નહીં પણ અધમાધમ નરપિશા-ચજ છે. લાેબી માણસ કદી પણ ધરાતા નથી તેમ, અને મદિરાયી તૃપ્તિ ન પામનારા મદિરાપાની માણસ માપક રાજ્યથી પ્રાપ્ત થશે. તાેપણ શું તેથી સંતાેષ યશે ખરા કે! એ રાજ્યલક્ષ્મી અમાવાસ્યાની રાત્રિ માપક અંધકારથી ભરપૂર હાવી જોઈએ, નહીં તા પિતાશ્રી આદી વર છ એના લાગ કરી દિક્ષા ત્રહણ કરે તેતું શું કારણ ! તેજ પિતાના હું પણ એક પુત્ર છતાં, જો આ રાજ્યલક્ષ્મીપર માહ રાખીશ તા મારા જેવા બીજો કાણુ મૂર્ખ ! એ રાજ્યલક્ષ્મી મારી સાથે ક્યાં સુધી રહેશે ! જે વખતે માત આવી ઉશું રહેશે ત્યારે હજારા પાપ કરી, હજારાને રંજાડી, એકઠી કરેલી એ રાજ્યલક્ષ્મી મારી સાથે ક્યાં આવશે ! મૃગજળની માપક ખાટી તરણાવૃત એ રાજ્યલક્ષ્મી શું મને હમેશાં નિમકહલાલીથી મદદ કરશે ! જન્મ્યા તે વખતે હું હાથાની મુઠીએ વાળી જનમ્યા હતા, પણ તે મુઠીએ ખાલી હતી, અને જઇશ ત્યારે એ મુઠીએ ખાલીને ખાલીજ રહેશે, તા હજારા પાયા કરી, હજારાનાં લાહી વહેવડાવી, પાના ભાઈમાં કુઓને મારી, અગાડી સાથે નહિ આવનાર આ લક્ષ્મીને મેળવવા હું તત્પર થાઉં તા તેમાં માર્ક શું ડહાપણ !"

સંસારની અસાર માયાને ઓળખી તેનાથી દુર રહેનારા બાહુળળી રાજાના વિચાર દરેક મનુષ્યને વિચારવા અને મનન કરવા યાગ્ય છે. દુનિયાની વિચિત્ર માયામાં સપડાયલા, જગતના માેહ પાશમાં બંધાયલા, આ, વાડી, ગાડી, અને લક્ષ્મીમાંજ સર્વસ્વ માનનારા, હજારા અને લાખા મનુષ્યા, અસારતામાં સાર માની પાતાનું જે બગાડવામાં પાતેજ કારણુભૂત થાય છે તે ઉપર જો સામાન્ય-ટુંક-વિચાર કરવામાં આવે, તો કાળના કાળ વહી જાય તે છતાં તે પૂર્ણ થાય નહિ એટલી એ બાખત મહન છે, તે છતાં ન્રાનીઓએ જે કાંઇ જણાવ્યું છે તેજ માન્ય કરીએ તો, ને આપણે તે પર વિચાર કરીયે તાે, આ દુનિયા તદન જીઠી છે એ તરત સમજાશે.

# **બાહુખળી**ના વૈરાગ્ય!

<del>---</del>\*---

હપર જણાવ્યા પ્રમાણે બાહુબળા રાજાને વિચાર આવર્તાજ દુનિ-મામાં ક્રવચિતજ બનતા એક વિચિત્ર બનાવ બન્યા! અહંકાર, મમત્વ અને રાજ્યલક્ષ્મીને ત્યાગ કરનારા બાહુબળીએ તરત ભરતેધ્વરને કહ્યું. " & બ્રાતા ! હે ક્ષમાનાથ ! હે ભરતેશ્વર ! પ્રકૃત રાજ્યને માટેજ આપના શત્રુરપે આપની સામે થઈ, આપને ખેદ કરાવ્યા તે માટે હું આપની ક્ષમા યાચું છું. આ સંસારની માયા મને હવે કાંઈ કામની નથી. હું તા હવે ત્રિક્ષાકના નાથ. અને આખા જગતઉપર દયાભાવથી જોઇ તેને અભયદાન આપનારા પવિત્ર પિતાજીના મેાક્ષમાર્ગમાં પાંથરપે પ્રવર્શિયા."

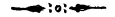
અાટલું કહેતાંજ બાહુ મળી રાજાએ પાતાના વડીલ ભાઈ તરપ્ ઉગામેલી મુખ્ટિ, પાતાના શિર તરપ્ર વાળી, તૃણની જેમ પાતાના મસ્તકના વાળના ક્ષાચ કર્યો, અને ત્યાંજ કાર્યાત્સર્ગ કરીને રહ્યા.



#### પશ્ચાતાપ.

આવા મામલા ફેરવાઈ ગયેલા જોઇ, હજારા માણસાની આંખામાંથી અનુધારા વહેવા લાગી. લશ્કરમાં હાહાકાર થઇ રહયા, જ્યારે દેવતાઓએ બાહુબળાને 'સાધુ 'કહી તેમના ઉપર પુલની વૃષ્ટિ કરી. પણ સાથી વધુ દયાજનક હાલત તા ભરતરાજાની થઇ પડી. પૃથ્વી માર્ગ આપે તા તેમાં પેસી જવાની તેમની ઇચ્છા થઇ, અને તે વિચારે, તે નીચા બ્રીવા કરી ઉભા રહ્યા, અને થાડી વારે પાતાના શાંત ભાઇને પ્રણામ કર્યા, અને પશ્ચાતાપમાં ડુબી જઇ બાલ્યા, "દુનિયામાં આવા ભાઇએ ધરાવનાર મનુષ્યોજ સખના ભાગી છે! પણ તે છતાં રાજ્યલાભમાં અંધ થઈ તમારા જેવા ઉત્તમ માઇના પાણુ લેવા તત્પર થનાર, મારા જેવા પાપી ભાઈએ દુનિયામાં જેમ નહિ હાય તેમ દુનિયામાંથી પાપ ઓછું થશે. અહાં! બાહુબળી મુનિ! તમને ધન્ય છેં, કે તમે મારી તરપ્રની અનુ-કંપાના કારણુ રાજ્યના પણ ત્યાગ કર્યા! મારા જેવા પાપીએ દુર્મિતથી અસંતાષી થઇ તમને ઉપદ્રવ કર્યા તે માટે મને ધિકકાર છે! જેઓ પાતાની શક્તિથી અજાણ છતાં મદમાં અધ્ય બને છે, જેઓ અન્યાય

કરવામાંજ સુખ માને છે, અને જેએ દોલથી છાતાએલા છે, તેઓમાં ધુર ધર હું છું. આ રાજ્યને મંસારરપી વૃક્ષના બીજરૂપ જેએ જાણતા નથી તેઓ અધમ છે, અને હું તા તેઓ કરતાં પણ વિશેષ છું, કે તેવું જાણતાં હતાં હજી રાજ્યલક્ષ્મીના ત્યાગ કરતા નથી."



## ચંદ્રવંશની ઉત્પત્તિ.

ખાહું ખળી રાજ્ય દુનિયા ત્યાંગ કરી, વૈરાગ્ય ગ્રહણ કરવાથી, અને ભરતે વરતે પશ્ચાતાપ થવાયી ભરતરાજ્યો, હવે બાહુ ખળીના રાજ્યની ગાદી ઉપર બાહુ ખળીના પુત્ર ચંદ્રયશાને ખેસાંહયો. ઇતિહાસમાં સૂર્યવંશી અને એમાંના કેટલાક રાજ્યોના વંશજો હમણાં પણ પાતાને એ ખે વંશમાંથી એકના ગણાવવામાં માન સમજે છે, તેમાંના ચંદ્રવંશની સ્થાપના કરનાર અને ચંદ્રવંશના ગ્રૂળ પુરૂષ આ ચંદ્રયશા છે. એટલે કે ચંદ્રવંશની શરૂઆત રૂપલદેવના પુત્ર બાહુ ખળીના પુત્ર ચંદ્રયશાથી થઈ, અને ચંદ્રયશા ગાદી એ આવ્યાથી આરંભીને જગતમાં સે કડા શાખાવાષા ચંદ્રવંશ પ્રવર્તો.

રૂષભદ્રવ | બાહુળળી | ચંદ્રયશા (ચંદ્રવંશના સ્થાપનાર )



કાર્યાતાર્ગ અને ક્રેલળજ્ઞાન

#### 一灣等條件

પાંચ મહાજત ધારે**ણ કરી, કાર્ત્યોસર્ગમાં ઉસારહેનાર વાકુવળી** રામ્ત, જે ઠેકાણે ભરતરાજાની સાથે યુદ્ધ થયું હતું ત્યાંજ કાર્યાત્સર્ગમાં 6મા, અને રૂપભદેવ ભગવાન પાસે ન ગયા, તેમાં એક કારણ હતું. ભાહુખળી મુનિને એવા વિચાર આવ્યા કે " હું હમણાં પિતાજીના ચરણ કમળ પાસે નહીં જાઉં, કેમછે હમણા જે હું જઇશ તા, મારાથી પૂર્વે દિક્ષા લેનાર મારા નાના ભાઇઓમાં હું લઘુપણું પામીશ."

ભાહુબળા આવા વિચારે માનના તદન ત્યાગ ન કરતાં, પૃથ્વીમાંથી નીકત્ત્વા હાય અથવા આકાશમાંથી ઉતર્વા હાય, તેમ એકલાજ કાર્યા-ત્સર્ગ ધ્યાને ઉભા. અબ્તિના તહુખા જેવી ઉખ્હ્યેલુને ફે કનારા શ્રોષ્મ-**રતુના વ**ેટાળાઆને, અગ્નિકુંડ જેવા મધ્યાન્ક કાળના રવિના તાપને, અને વર્ષા રતુમાં વરસાદનો વૃષ્ટિધારાને પર્વતની માધક, ચલાયમાન **થ**યા વગર, તે મહાત્મા સહન કરતા હતા; હિમર્તુમાં હિમ**યી** ઉત્પન્ન થયેલી, મતુષ્યોને**ા વિનાશ કરનારી નદીને નિધે પણ, ધ્યાન**ફપી અબ્નિથી કર્મરૂપી ઈન્ધનને દગ્ધ કરવામાં તત્પર થઈ, તેએ ત્યાં સુખેથી રહયા-વાધવાધણનાં ટાળાંએ પાતાનાં શરીરને પર્વતની તળારીનેવા તેમના શરીર સાથે ટેકાવતા. રાત્રે નિંદ્રા ભાગવતા વન હસ્તીએ તેમના હાય-પગને ખેંચતા. ચમરી ગાયેા પાતાની કાંટાવાળા જીમવડે તેમને ચાટ**તા** અને ખીજાં પ્રાણીએ તેમને હજારા રીતના ઉપસર્ગ કરતાં, પણ તે છતાં તે મહાત્મા ચલાયમાન થતા નહેાતા. વર્ષારતના કાદવમાં નિમગ્ન થયેલા તેમના ચરણુને વીંધીને દર્ભની શ્રુણા ઉગો નીકળા હતી, અને <mark>વેલાથી ભરાયલા તેમના દેહમાં ચકલાએાએ માળા બાધ્યા હતા. વનના</mark> મારતા અવાજથી ભય પામીને હજારા સર્પા, વલ્લીઓથી ગહત અને નહી ચએલા તે મહાત્માના શરીરહેપર ચઢી રહયા હતા. બાહળળી રાજાના સેંકડા હાથા હાય તેવા જણાતા હતા.

આ રીતે કાર્યાત્સર્ગમાં ખાહુળળી મુનીને એક વર્ષ વીતી ગયું, અને તેજ સમયે ત્રિકાળગ્રાની રૂપમદેવે વ્યાહ્મી અને સુંદરીને આગ્રા કરીકે, " ખાહુળળીએ પાતાનાં કર્મને ખપાવતાને દિક્ષા ત્રહણુ કર્યા છતાં, અને એક વર્ષ સુધી કાર્યાત્સર્ગમાં નિમગ્ન રહયા છતાં, માહનીય કર્મના અંશ-રૂપી માનથી તેમને કેવળગ્રાન પ્રાપ્ત થતું નથી, પણ હમગુાં તે વિધે તેને તમે ઉપદેશ કરવા ભાગા અને તમારા ઉપદેશયી તે માન છોડી દેશ, ક્રેમકે હમણાં ઉપદેશના સમય પ્રવર્તે છે, અને એ માન છોડી દેવાયી તેને કેવળગ્રાન પ્રાપ્ત થશે."

પ્રભુની તે આત્રા મસ્તકે ચઢાવી, બ્રાહ્મી અને સુંદરી, બાહુપળીને ઉપદેશ કરવા નીકત્યાં અને મહામહેનતે તેમને શાધી કહાડી કહ્યું ' હે જયેષ્ઠ બ્રાતા! ભગવાન એવા પિતાજી અમારે મુખે તમને કહેત્રડાવેજે કે, હાચીની સુંઢ ઉપર આરઢ થયેલા પુરષેતને કેવળત્રાન પ્રાપ્ત થતું નથી. આટલું કહીને બ્રાહ્મી અને સુંદરી તા ચાલી ગયાં, પણ બાહુબળીને 'વિચાર આવતાંજ તેમને સમજ પડીકે વ્રતથી માટા અને વયથી નાના મારા ભાઈઓને નમસ્કાર કેમ કરેં, એવું જે મને માન થયું છે, તે રૂપી હાથી ઉપર હું નિર્ભયપણે આરઢ થયા, અને તે કારણે ત્રણ જગતના સ્વામીની ઘણા કાળ સેવા કર્યા છતાં પણ મને વિવેક નહીં થવાથી એ બ્રાતાઓને વંદવાની મને ઈચ્છા થઇ નહીં પણ ઉલટી માનદશા થઇ હતી, તે ટાળવાને માટેજ આ ઉપદેશ કરનારાઓને મારા પિતાજીએ માકલ્યાં હોવાં જોઈએ."

ઐવા વિચાર થતાંજ માનને ત્યાગ કરી, પૂર્વે વતને પ્રાપ્ત થયેલા માતાના મહાત્મા ભ્રાતાઓને વંદવા માટે બાહુબળી મુનીએ પાતાના ચરણ ઉપાડયા; અને તેજ વખતે તેમનાંધાતી કર્મ ત્રુટી તેમને કેવ-ળગ્રાન પ્રાપ્ત થયેલા તે મહાત્મા, ચંદ્ર જેમ સૂર્યની પાસે જાય તેમ, રૂપભસ્વામીની પાસે ગયા, અને તીર્યકરની પ્રદક્ષિણા કરી અને તીર્યને નમસ્કાર કરી, આદીશ્વર ભગવાનની પર્યદામાં જઇ બીરાજ્યા.

## પરિવાજકાની ઉત્પત્તિ ?

#### **一》\*\*\*\*\***一

કપિલ, સાંખ્ય, વગેરે મતા.

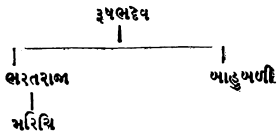
\*\*\*\*

ભરત રાજના પાંચસા પુત્રાએ દિક્ષા લીધી હતી, તે વિષે અમે અગાડી જણાવી ગયા છીએ. એ પાંચસા પુત્રામાં એક પુત્ર નામે મરીચિ હતા. તે એકાદશ અંગને ભણનારા, સાધુ ગુણ સહિત. અને સ્વભાવથી સુકુમાર છતાં, એક વખતે બ્રીષ્મ રતુમાં રૂપબદેવ સ્વામીની સાથે વિહાર કરતા હતા. તે દિવસે મધ્યાન્હ સમયે લુહારાએ ધમેલી હાય તેમ, ચા-તરપ્ર માર્ગની રજ સૂર્યના કિરણથી તપી ગઇ હતી, તે સમયે તેના દેહ માથાથી તે પગ સુધી પરશેવાની ધારાથી ભરપૂર થઇ ગયા. આ વખતે દુષ્કર્મના અંગે, મરીચિને ખરાય વિચારા ઉત્પન્ન થયા. તે બાલ્યા "ત્રણ જગતના ગુરૂ રૂપભદેવસ્વામીના હું પાત્ર છતાં, અને મહા બળવાન ચક્ર-વર્તી ભરતરાજાના હું પુત્ર છતાં, અને પંચ મહાવતના ઉચ્ચારણ પૂર્વક મેં દિક્ષા લીધા છતાં, મને ખરાબ વિચારા કેમ ઉત્પન્ન થાય છે ? ખરૂ છે કે ચારિત્ર લીધા પછી દુનિયાની માજ મજા અને મુખ ભાગવવાન મને નથી મળતું, અને ઉનાળાના આવા અસાલ તાપમાં અને શિયા-ળાની અસહ ઠંડીમાં મારે વિહાર કરવા પડે છે, એ દુઃખ મારાથી નથી ખમાતં, અને તેમાંથી નીકળવાના મને કાંઇ પણ રસ્તા સુઝતા નથી ! મારાથી ચારિત્ર વર્ત પળવું મુશ્કેલ છે, અને તે છાડીને ઘેર જતાં મારા કુળને કલક લાગશે! ત્યારે મારે શું કરવું? હા! મને એક રસ્તા મું જે એ અને તે એ છે કે, સાધુએા મનદંડ, વચનદંડ, અને કાયદંડથી રહિત છે, અને હું તા એ ત્રણે દંડ સંયુક્ત છું, માટે હું એક ત્રિદંડ . રાખીશ **અ**ને

ત્રીકંડી

થઇશ. સાધુઓ તા દ્રવ્ય અને ભાવથી મુંડિત છે, તેથી ક્ષેત્ર કરે છે, અને હું તા દ્રવ્ય મુંડિત છું, તેથી અસ્ત્રાથી મસ્તક મુંડાવીશ, અને

શીખા પણ રાખીશ ! સાધુએા તાે પાંચ મહાવત ધારણ કરવા શક્તિવાન છે, પણ મારાથી તે બની શકે એમ ન હાેવાયી, હું પ્રક્ત સ્થુલ જીવની હિંસાના ત્યાગ કરીશાં સાધુએા કંચન કે લક્ષ્મી રાખી શકતા નથી, કેમ્ કે તેએ**ા પ**રિગ્રહ રહિવ છે, પણ મારાથી તે રીતે બનવું અશક્ય છે. તેથી હું સુવર્ણ મુદ્રાદિક રાખીશ ! સાધુએ ઉપાનના ત્યાંગકરી શકે છે. પણ મારાથી તેમ ખતી નથી શકતું, તે માટે હું ઉપાનને ધારણ કરીશ 🎚 સાધુએા શીલયી સુગંધીત છે, પણ હું તે કરવા અશકત હોવાયી મારી દર્ગંધ ઢાળવા માટે ચંદનાદિકની સુગંધી રાખીશ ! સાધુઓએ તાે મા-હતે ત્યામ કરવા જોઈએ, પુણ મારાયી માહ ત્યાગ થતા નહીં હ્રાવાયી માેહના ચિન્હરમ છત્રને મસ્તક ઉપર ધારણુ કરીશ ! સાધુ⊅ા⊅ તેા. નિર્નળ મનવાળા થવું જોઈએ, પસ્યુ હું તાં તેથી ઉલટા ક્રોધ, માન, માયા, લાેબ, આ ચારે કષાયા સંયુક્ત છું, અને તેથી ક્યાય વસ્ત્ર અ-ર્યાત ગેરૂર'ગવાળાં વસ્ત્રા હું પહેરીશ <sup>!</sup> સાધુઝા તા પાપથી <del>ભય</del> પામા ધણા છવવાળા સચેત જળતા ત્યાગ કરે છે, પણ મારાથી તેમ નથી બની શકતું મા2ે હું તે**! પ**રિમિત જળથી સ્નાન કરીશ અને તેજ જળ પીશ ! " આ રીતે મરીચિએ વિચાર કર્યો અને સ્વમાત કલ્પનાય **ત્રોક તવા મત ઉત્પન્ત કર્યા, અને તે મત** ચલાવ્યા, અને આ મતા પરિવાજકાના થયા.



( પરિવાજક મતના સ્થાપક )

હપર જણાવેલા વિચાર પૂર્વક પાતાની સુદ્ધિયા પાતાનું લિંગકક્પી: તેવા વેષ ધારણ કરી, મરીચિ શ્પભદેવ ભગવાન સાથે વિહાર કરતા અને ખ≃ચર જેમ ધાડા કે અધેડા એમાંથો એક નથી તેમ, સુની કે ગૃહસ્ય એમાંથી એક પણ નહીં, પરંતુ બંનેના અંશવાળા વેષ ધારણ કર્યોક, પણ જે કાઈ તેને ધર્મ વિષે પુછે, તેને સાધુના યથાર્થ ધર્મ કહેતા, ખાને વખતે કાે તેને "પાતે એ સાધુ ધર્મ પ્રમાણે કેમ ચાલતા મથી ?" એમ પુછલું તા તેમાં પાતાની અશક્તિ દેખાડતા, અને જે કાે દિક્ષા લેવાની કચ્છા જણાવતું તાે તેને ક્ષમદેવ ભગવાનના સાધુએ માગળ માેકલી તેમની પાસે દિક્ષા લેવડાવતા,

કપિલ, સાંખ્ય, વગેરે મતાની ઉત્પત્તિ.

#### **一≫\*\*◆\***

મરીચ એક વખતે પ્રભુની સાથે વિહાર કરતા હતા ત્યારે તેને એક મહા રાગ ઉત્પન્ન થયા, પણુ તે વ્રતભંગ હાવાથી સાધુઓએ તેની પ્રતિ-પાલના કરી નહીં. મરીચિના રાગ ઉપચાર વિના અધિક પીડાકારી થયા, અને તેને વિચાર આવ્યા કે "અશુભ કર્મના પ્રમાવે સાધુઓ પણ પરની એટલે મારી ઉપેક્ષા કરે છે! પણુ તેમાં તેમના શા દોષ ? સૂર્યને પ્રકાશ જેમ ઘુવડ એઈ શકતું નથી, અને એમ તેમાં સૂર્યના દોષ નથી તેમજ મારે વિષે પણુ એ પ્રતિચારી સાધુઓના કાંઇ દોષ નથી; કારણુ કે એમ ઉત્તમ કુળવાળા, મ્લેચ્છની સેવા કરે નહીં, તેમ સાવઘ કર્મથી વિરમેલા સાધુઓ, સાવધ કરનારા મારા એવા પાપીની વૈયાવત્ય કેમ કરે ! પણુ મારા રાગના ઉપચાર માટે મારે મારી સુદ્ધિ એવાજ મંદ્ર સુદ્ધિ ધરાવનારને શાધી કહાડી, મારા શિષ્ય બનાવવા અઈયે. "

હવે એમ બન્યું કે રૂષભદેવ જે વખતે દેશના આપતા હતા, તે વખતે કાં મુખત કાં મુખ્ય રાજ્યપુત્ર નામે કપિલે પણ તે દેશના દુરથી સાંભળી હતી. રૂપભદેવ નિર્વાણ પામ્યા ત્યાં સુધી તેને દિક્ષા લેવા મન થયું નહીં. કાળ પ્રભાવે તેને દિક્ષા લેવા મન થયું પણ ચક્રવાકને ચાંદનીની જેમ, શુવડને દિવસની જેમ, ક્ષીણુ ભાગ્યવાળા રાગીને આષધની જેમ, તેને રૂપમદેવના ધર્મ ન રૂચ્યા અને તેથી તે મરીચિ પાસે ધર્મ સાંભળવા ગયા. મરીચિએ તેને જણાવ્યું કે '' મારી પાસે ખરા ધર્મ નથી, અને ઓ ધર્મના અર્થી હો તો તમે રૂપભદેવના ધર્મના આશ્રય લો.''

પણ કપિલે તે છતાં પુછયું. "જો એમ છે, તા તમે આ લિ'મ બીજા સાધુઓથી તદન જાુદી રીતે કેમ ધારણ કર્યું છે ?' મરિચિએ કહ્યું. "સાધુ ધર્મ પાળવા હું અશક્ત હાેવાથી આ સ્વકપાલ કલ્પિત લિંગ મેં ધારણ કચ્યું છે."

કપિલે એ સાંભળી કહ્યું, "મને પણ શ્રી રયમદેવના ધર્મ રચતા નથી, માટે તમે કહાે કે તમારી પાસે ધમ છે કે નહી ?"

મરીચિને તેરા થયાં હાવાયી, અને સાધુઓ તેની વૈયાવૃત્ત ન કરતા હાવાયી, પાતાને માટે પણ શિષ્ય જોઇએ, કે જે તેની વૈયાવૃત્ત કરે, એવા વિચારયી બાલ્યા, "ત્યાં પણું ધર્મ છે! અને મારી પાસે પણુ કાંઈક ધર્મ છે!"

આ સાંમળી જેના મત વિષે ધણા પ્ર'થા લખાયલા છે તે કપિલ મુની મરીચિના શિષ્ય થયા.

મરીચિના કાળ પછી ત્રંથાર્થ જ્ઞાનશન્ય કપિલ, મરીચિની બતા-વેલી રીતિ ઉપરજ આચાર પાળતા હતા. કપિલના આસુરી નામે મુખ્ય શિષ્ય થયા, અને તે શિવાય બીજા અનેકને પણ તેમણે પાતાના પંચમાં ખેંચ્યા. કપિલ મરીને પાંચમા દેવલાકમાં દેવતાપણે ઉપન્યા! ત્યાં પણ તેમને પાતાના મતવાળાઓને તત્વજ્ઞાન સંભળાવવા વિચાર આવ્યા, અને તેથી કપિલ દેવતાએ આકાશમાં પંચ વર્ણના મંડળમાં રહી આસુરીને તલ્લાનાનો ઉપદેશ કર્યા, જેયો ષષ્ટીતંત્ર શાસ્ત્ર આસુરીએ રવ્યું.

એ આસુરીના સંપ્રદાયમાં નામીસંખ નામે આચાર્ય થયા, અને ત્યારથી એ મતનું નામ સાંખ્ય મત પ્રસિદ્ધ થયું. એ સાંખ્ય મતના તત્વા હાલ પણ સગવદ્ ગીતા, શ્રીમદ શાગવત અને સાંખ્ય મતના શાસ્તામાં પ્રચલિત છે.

## સાંખ્ય મતના મરીચિ સાથે સંબંધ દેખાડનારૂં વૃક્ષ.

મી રૂપભદવ (સરતરાજા મરીચિ (પરિત્રાજક મતના સ્થાપક.) કપિલ મુની આસુરી નામી સંખ. (સાંખ્ય મતના સ્થાપક.)



## પ્રકરણ ચાેેેેે!

#### **一條※※>>>ー**

શ્રી રૂપલદેવ અને ભરતરાજાનું માક્ષ ગમન.

#### ----- Look # indo-----

મરીચિએ જે વખતે પાતાના નવા મત સ્થાપ્યા તે પછી કેટલાક વખત રહી, મહાત્મા શ્રી રયુક લેવ દરેક ગામ અને દરેક શહેરમાં લવ્ય જનાને પ્રતિએષિતા, એક વખત અદ્યાપદ પર્વત ઉપર આવ્યા. દેવતાઓએ ભગવાનના પધારવાથી ત્યાં સમવસરણ રચ્યું, જેમાં પ્રભુએ પૂર્વદારથી પ્રવેશ કર્યા પછી સાધુ, સાધવી, અને વૈમાનિક દેવતાઓની ઓએએ પૂર્વ દારથી પેશા, પ્રદક્ષિણા કરી લક્તિપૂર્વક જીનેશ્વર અને તીર્થન તમસ્કાર કર્યો. સાધુઓ, પૂર્વ અને દક્ષિણ દિશાના મધ્યમાં બેઠા, અને તેમના પાછલા લાગમાં વૈમાનિક દેવતાઓની ઓએ ઉભારહી, અને તેમના પાછલા લાગમાં વૈમાનિક દેવતાઓની ઓએ ઉભારહી, અને તેની પાછળ તેવીજ રીતે સાધ્યીઓના સમૃદ્ધ ઉભા રહ્યો. ભુવનપતિ, જયાતિથી અને વ્યાંતરાની ઓએ દક્ષિણ દારથી પ્રવેશ કરી પૂર્વ વિધિવત્ પ્રદક્ષિણા નમસ્કાર કરીને, નેકત્ય દિશામાં બેઠી અને ત્રણે નિકાયના દેવો પશ્ચિમ દારથી પ્રવેશ કરી તેવીજ રીતે નમસ્કાર કરી આવુકમે વાયવ્ય દિશામાં બેઠા. આવી રીતે પ્રભુને સમાસર્થા જાણી, ઇંદરમાન ત્યાં સત્વર પધાર્યા, ને ઉત્તર દારથી સમવસરણમાં પ્રવેશ કરી સ્વામ્યોને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દર્શ નમસ્કાર કરી નીચે પ્રમાણે પ્રભુની સ્તુતિ કરી:—

# શ્રી રૂષભદ્દવની કંદ્રે કરેલી સ્તુતિ.

## **~%6\*}%~**

હે પરમાત્મા ! આપના ગુણા સર્વ પ્રકારે જાણવાને ઉત્તમ ગુ**ણે**!-વાળા યાેગીએ પણ સમર્થ નથી, તેા મારા જેવા મમાદી **છવથી તાે**  એ મુણેલું વર્ણન કયાંથીજ થાય! હે નાય! હે ભગવાન! અન સંસારર મી. આતપના કલેશથી પરવશ થયેલાં પ્રાણીઓને જેના ચરણની છાયા છત્રની છાયાનું આચરણ કરે છે, તેવા આપ અમારી રક્ષા કરા! હે ત્રિલવન પતિ! સૂર્ય જેમ બીજાઓના ઉપકારને માટેજ છતે તેન જે આપ પરાપકાર માટેજ જાદે જાદે રેકાણુ વિહાર કરાેછા, તેવા આપને ધન્ય છે! જે તમારાં દર્શન તિર્યંચા પણ કરે તા, તેઓ મહા ભાગ્યશાળી છે અને સ્વર્ગમાં રહેતાર પણ જો તમારાં દર્શન કરી નથી શકતા, તા તે તિર્યંચ જેટલા પણ ભાગ્યશાળી નથી. હું આપ પાસે એટલું જ યાચું છું કે ગામે ગામ અને નગરે નગર વિહાર કરતાં, આપ કદાપિ મારા હુંદયને છાેડશા નહીં.

## ભારત મહારાજાનું પ્રસુ પાસે જવું.

#### **一净\*\*\*\*\***—

ભરત રાજ્યને શ્રી રૂપમદેવ અગ્ટાપદ પર્વતપર સમાસર્યાની ખબર મળતાંજ, અસંખ્ય સેના સહિત થાડીવારમાં અગ્ટાપદે આવી પહેાંવ્યા, અને ગીરિજીપર ચઢી ઉત્તર દિશાના દ્વારથી સમવસરણમાં પ્રવેશ કરી, પ્રજીને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દર્છ, તેમના ચરણમાં નમન કરી, પ્રજીની સ્તુતિ કરી. પ્રજીએ તે પછી દેશના દીધી. તે સાંભળ્યા પછી ભરતરાજાને, પંચ મહાત્રતને પાળનારા પોતાના ભાઈએ કે જેનાં રાજ્ય તેમણે લઇ લીધાં હતાં, તેમને જેઈ પશ્વાતાપ થયા, અને તેમને ભેંગસંપતિ પાછી પ્રહણ કરવા વિનંતી કરી. પ્રભુએ જવાળમાં કહ્યું, "હે સરળ અંતઃ કરણવાળા રાજ્ય! આ તારા ભાઇએ મહા સત્વવાળા હોવાયી તેઓએ મહાનવા પાળવાની પ્રતિના લીધી છે, અને તેઓ વમન કરેલા અન્તની માપક એ ભાગસંપત્તિ પરીથી પ્રહણ કરશે નહીં." આવા જવાળ મળવાયી પશ્વાતાપ યુક્ત ચક્રોએ પાચસે ગાડાં ભરી આહાર મંગાવી, પોતાના અનુજ ભાઇએને તે લેવા નિમંત્રણ કર્યું. તે વખતે પ્રભુએ કહ્યું, "હે ભારતપતિ! મુનિએ! માટે બન્મવીને લાવેલ એ આડાર, સાધુ- ઓને કૃષ્ણે નહીં." એ પછી ભરતરાજાએ મુનિને અર્થે નહીં કરેલ અને

કરાવેલ પણ નહીં, તે અન્ન માટે સાધુએને નિમંત્રણ કર્યું, તે વખતે પણ પ્રસુએ કહ્યું. " હે રાજન! મુનિઓને રાજ્યપિંડ કલ્પે નહીં." આથી ભરતરાજા ઘણાજ દુલાવા લાગ્યા.

થાડા વખત પછી ભગવાને ભવ્ય જેતાને એાધ કરવા માટે, અધ્યાપદ પર્વત ઉપરથી અન્યત્ર વિહાર કર્યે અને ભરત રાજા અયાધ્યા પધાર્યા અને સર્વ શ્રાવકાને પાતાને ત્યાં જેમવા સારૂ પધારવા આજ્ઞા કરી.

#### કાળની ગહન ગતિ.

કાળની ગતિ વિચિત્ર છે, એ કાેચુના પાડી શકશે ? કાળના મન હિમા અલાકિક નથી, એમ કાણ કહી શકશે ? કરાડા વર્ષપર જે ંદુનિયા હતી, તેમાં કેટલા ખધા ફેરપ્રારા થઈ ગયાછે, તે જાણવાને કલ્પના સિવાય આપણી પાસે ખીજું કાંઇ પણ સાધન નથી ! પણ તે દુનિયા જાદી હતી, ને તેમાં અસંખ્યાતા કેરપારા થયાછે, એ તા કાઇ પંચ તા પાડી શકશે નહીં ! થેાડાં વર્ષમાં જળ ત્યાં સ્થળ તે સ્થળ ત્યાં જળ થઈ જાયછે, તાે હજારા ને કરાેડા વર્ષમાં ધણા ફેરપ્રારા ચવા નોઇએ, એમાં શું નવાઇ છે! યાડાં વર્ષમાં માટાં માટાં મકાના અને **ઇમારતામાં પણ માટા કેર**પારા થતા જેવામાં આવે છે અને તેમાં આ મહેલું કે તે પહેલું, એ સમજવું કેટલાંક વર્ષો પછી મુશ્કેલ થઇ પડેછે; તા હુર્જારા ને લાખા વર્ષપર ખનેલાં કાર્યામાં કેરપારા થાય, એમાં શું આ-શ્રર્ધ ? જંગલ હોય ત્યાં શહેર વસતાં ને શહેરા વેરાન થઇ જંગલમાં ક્રેરવાઇ જતાં આપણે જોયાં છે. ડેરા ગાઝીખાનના ઇતિહાસ એ સંબ'-ધમાં બરાબર સાધ્યીતી આવે છે. વક્ષભીપુરતે ધામ**પી**આ**ઇનાં** ખ'ડેરા ⇒ સંખ°ધમાં છવતી જાગતી માહિતી આપે છે! જમીનમાંથી નીક-ળતી માર્તિએ પણ દેખાડે છે'કે, અગાડી માટાં મંદીરામાં શામતી મૂર્તિએ હમણાં ભૂમિની અંદર પડી રહી છે અને જે અગાડી પૂજાતી

હતી, તેજ હમણાં અયૂજ્ય રહેછે. દૂગલી પાસે આવેલાં જૈત દેવાલ-યાનાં ખંડેરા, કે જેને વિષે એમ કહેવામાં આવે છે કે, સાં ૧૦૧ જેન મંદીરા અગાડીના વખેતમાં હતાં, ત્યાં આ વખતે હજારા જીવજંતુ અને પ્રાણીએાના રહેઠાણ તરીકે એ મંદીરા વપરાયછે. સામનાથ મહા-દેવની જાહાજલાલી કાેણે નથી સાંભળી ? એ જાહાજલાલી ધરાવનારાં મંદિરની મીલ્કલ હજારા ગામાની હલી અને હજારા રજપૂત રાજાએ! એ મંદિર ઉપર મરી પીટતા હતા, પણ એજ મંદિર ઉપર યવનાની તજર પડતાં, મહમદ ગીજનીને તે વિષે ખબર મળી અને 🕏 મંદ્રીરની <del>જે</del>વી ચડતી દશા હતી, તેવીજ પડ**તી થ**ઈ ! બાહ ધર્મ અગાડી હિંદુસ્તાનમાંજ જન્મ પામ્યા ને સર્વત્ર ફેલાયા, પણ હમણાં જે ભ્રમિમાં એ ધર્મ ઉત્પન્ન થયા, ત્યાં એનું નામ નિશાન પણ જણાતું તથી, અને તેને બદલે બરમા, સીલાન, ચીન, જાપાન વગેરે ઢેકાણું તે મૂર ઝળકમાં ફેલાયાછે! ઇસુ ખીસ્તે જે ભૂમિમાં જન્મ લીધા અને ધર્મના **ઉપદેશ કર્યાે**, ત્યાંજ પ્રીસ્તી પ્રજાની એાછામાં એાછી સંખ્યા જોવામાં ચ્યાવે છે, ને જે ધર્મના સ્થાપકને વધ સ્તાંભ ઉપર જડવામાં આવ્યો. તેને માનનારાઓની દુનિયામાં માટી સંખ્યા નજરે પડેછે. જૈન ધર્મન, મહાન મહાત્મા મહાવીરસ્વામી કે જેને નમન કરનારા સંખ્યાખંધ રાજાએ હતા, તેમને માનનારા જૈનામાં કાઈ રાજ્ય તેા શું, પણ પ્રધાન પણ જેવામાં નથી આવતા: અને તેમજ દુનિયાની બીજી દરેક **ચી**જ સાર છે.

## फ्राह्मध्रानी उत्पत्ति.

#### --\*--

બ્રાહ્મણાના ઇતિહાસિક સમય ધણાકાએ દસ હજાર વર્ષ ઉપરને! જણાવ્યા છે. વળી એ બ્રાહ્મણા બ્રહ્માના મુખમાંથી ઉત્પન્ન થવાથી 'બ્રાહ્મણા' કહેવાયા, એમ કેટલાક ઇતિહાસ કર્તાએ અને પુરાણા પણ જણાવેછે: એવી હસવા જેગ ઉત્પત્તિ કયે વખતે થઇ, તે નથી જણાવવામાં આવતી, પણ બ્રહ્માના મુખમાંથી બ્રાહ્મણા ઉત્પન્ન થયા, એમ તા જણાવવામાં આવે છે. પણ બ્રાહ્મણા પહેલાં કાણ હતા, તે જણા

વવામાં આવતું જ નથી. એ જ આવવું ધણું જ મુશ્કેલ હાવાથી તૈના હપર ઢાંક પીછાડા કરવામાં આવે છે, પણ જેન શાસા તેમના સંબંધમાં ઘણીજ ભરાસાદાર વિગતા પુરી પાડે છે. જેન શાસા જો કે મહાવોર તિથે કર પછી ૯૮૦ વર્ષ પછી લખાયાંછે, તાપણ ત્યાર પહેલાં એ ધર્મના માટા માટા આવાર્યા જે યાદદાસ્તની શક્તિ ધરાવતા હતા, તે ઘણીજ ઉત્તમ હતી. હજી પણ તેવા દાખલા જણાય છે, ને કેટલાક પંડિતા પુસ્તકાનાં પુસ્તકા કડકડાઢ ખાલી જતા જોઇ, આપણે અજ્યયથ થઇએ છીએ, પણ મહાવીરના વખતમાં ને તે પછી ૯૮૦ વર્ષ મુધી જેન સાધુઓ અને વિદ્વાના ભાષાં શાસો મોઢેજ રાખતા હતા. એવા ઉત્તમ વિદ્વાનાના મોઢે રાખેલાં શાસો જે વખતે લખાયાં, તે વખતે પણ તેમાં કાંઇ પણ અસત્ય વચન આવી નહિ જય, તે માટે મહાન સાધુઓએ સખત તજવીજ રાખી હતી, અને તેથીજ તે શાસોમાં ખીજાં શાસો માપક એાટાળા નહીં થવાથી, તેઓ વધુ ભરાંસાદાર છે એમાં કાંઇ પણ શક નથી. એવા ઉત્તમ પુરતકના એક લખનાર કળીકાળ મર્ચન્ન શ્રી

#### હેમચં દ્રાચાર્ય

હતા, જેઓએ કુમારપાળ રાજાને જૈન ધર્મનાં ઉચ તત્વાયી ભરપૂર ઉત્તમ સ્થિતિ ખતલાવી, જૈન ખનાવ્યા હતા. એ આચાર્યે ષ્ટ્રાદ્ધ-ગ્રાની ઉત્પત્તિ વિષે જે જણાવ્યું છે, તે ઉપરથીજ જણાય છે કે જો કે દુનિયાંની શરૂઆતથી બ્રાદ્ધાણા નહાતા, તાપણ તેઓ આજકાલના કે સેંકડા, હજારા વર્ષાના નહિ, પણ લાખા વર્ષના છે અને જે તદન માનવા જેગ છે. તેઓ જણાવે છે કેઃ—

## **ષ્રાહ્મણા અને જના**ઇની ઉત્પત્તિ

ભરતરાજાએ જ્યારે સર્વે શ્રાવકાને પાતાને ત્યાં જમવા સારૂ આગ્રા કરી. ત્યારે ભાજન કરનારાએાનીસંખ્યા વધી જવાથી રસાડાના ઉપરીએ આવી ભરતરાજાને જણાવ્યું કે, જમનારાએ! ધણા આવતા હાવાથી, તેમાં શ્રાવક કેરણ છે, અને શ્રાવક કેરણ નથી તે નથી સમજાતું; આથી ભરતરાજાએ, રસાડાના ઉપરીને આગ્રા રહેરી કે દરેક જમવા આવનારને એવા પ્રશ્ન પુછવા કે તમા શ્રાવકએ કે કેમ? ને તમા કેટલાં વત પાળાએ ? જેઓ પાંચ અહ્યુવત અને સાત શિક્ષાવત પાળતા, તેઓ તેમ જહ્યાવતા અને તેઓને ભરતરાજા પાસે લાવવામાં આવતા, જે તેમના શુદ્ધિને માટે જ્ઞાન, દર્શન, અને ચારિત્રનાં ત્રહ્યું ચિન્હવાળા ત્રહ્યું રેખાઓ કાંકિણી રત્નથી તેઓ ઉપર નીશાની કરતા, તેવા ચિન્હથી તેઓ ભાજન મેળવી

## " जितो भवान वर्ध्य ते भयं तस्मा न्माइन माइनेति "

ઇત્યાદિ પઠન માટે સ્વરે કરવા લાગ્યા, આ કારણે તેઓ 'માહના' એ નામયી પ્રસિદ્ધ થયા. તેઓ પાતાનાં બાળકા સાધુઓને આપવા લાગ્યા, જેમાંથી કેટલાક સ્વેચ્છાયી વિરક્ત થઇ વત ગ્રહણ કરવા લાગ્યા, અને પરિષદ સહન કરવાને અશકત એવા કેટલાક શ્રાવકા થયા. કાંકિણી રત્નથી લાંછીત એવા તેઓને પણ નિરંતર જમવાનું મળતું. અનુક્રમે તેઓ " માહના " ને ખદલે ' ધ્રાદ્મણા ' એવા નામથી પ્રખ્યાત થયા, અને કાંકિણી રત્નની રેખાઓ, તે યત્રાપવિત—જનાઇ—રૂપે થઇ. ભરત રાજ્યની પછી તેના પુત્ર સૂર્યયશાએ, કાંકિણી રત્નના અભાવથી સાનાની, અને તે પછી મહાયશા વગેરે રાજાઓએ રૂપાની, અને પછી બીજા-ઓએ સુતરની યત્રાપવિત—જનાઇ-કરી.

ખાદ્માણાની અને તેઓ જે જનાઇ પહેરે છે તેની ઉત્પત્તિ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે કે. કાળક્રમે, જે શ્રાવકામાંથી તેઓ ખાદ્માણ થયા તેઓ પ્રથમ શ્રાવક હતા, એમ ભૂલાઈ ગયું અને બ્રાદ્મણાં પાતાને સાથી પ્રથમ ઉત્પત્ર થયેલા ગણવા લાગ્યા. ખર્ક જેતાં તે વાસ્તવિક નથી, પણ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે શ્રાવકા પ્રથમ હતા અને તેમાંથી બ્રાદ્મણા નીકન્યા. જેન શાસ્ત્રામાં પ્રાકૃત ભાષામાં હાલ પણ બ્રાદ્મણોને 'માહન ' શબ્દથી લખેલછે. 'બ્રાદ્મણ' સંસ્કૃત શબ્દ છે તે પ્રાકૃત વ્યાક્સણમાં બંભણ, તેમજ માહુણના સ્વરૂપથી સિદ્ધ થાયછે. બ્રાકૃત વ્યાકસ્ણમાં બંભણ, તેમજ માહુણના સ્વરૂપથી સિદ્ધ થાયછે. બ્રાકૃત અનુચાગદ્વાર સ્ત્રુપમાં બ્રાદ્મણોને " વૃદ્ધસાવયા " એટફ્રો 'મોડા શ્રાવક " તરીકે લખેલ છે.

## સૂર્યવ'શની ઉત્પત્તિ.

#### - 供 \* \* \* -

ચંદ્રવંશની ઉત્પત્તિ વિષે અગાડી જણાવવામાં આવ્યું છે. અને તેજ રીતે સૂર્યવંશની ઉત્પત્તિ છે. ભરત રાજ્યને સૂર્યયશા નામે પુત્ર થયો, તેનાયી તેના પછી થનારા રાજાઓ સૂર્યવ શ કહેવાયા.

**૩**ષભદેવ

ભરતરાજ-જેનાથી આ દેશનું નામ ભરત-ખ'ડ પડ્યું, અને જેણે સારવેદ **ળનાવ્યા ને ખ્રાક્ષણોની સ'ન્ના** દ્રાખલ કરી.

સર્યયશા-સૂર્યવ'શ સ્થાપક અને સુવર્ણની જેનાઇ કરનાર.

મહાયશા–રૂપાની જનાઇ કરનાર.

અતિણલ

**ખલ**લહ

કીતિવીર્ય

જળવીર્થ–સુતરની જનાઇ કરનાર.

થાર વેદાની ઉત્પત્તિ ને તેમાં થયલા ફેરફાર,

ક્યારે ભરત રાજાએ બ્રાહ્મણાને **બાજન આપવા માંડ**યું માંડયું, હારે ભરતરાજાની પ્રજાએ આપવા માન

ધાઇ હોને મોજન કરાવવા માંડયું અને તેથી, સર્વ સ્થળ ધ્રાઇ હો પૂજનીય મહાવા, લાગ્યા અને પ્રજ્ઞના આપેલા દાનથી તેઓ સમૃદ્ધિત્રાન થવા લાગ્યા. તે પ્રસંગથી ભરત ચક્રવર્તીએ શ્રીરયભદેવ ભગવાનના ઉપદેશ અનુસાર, ધ્રાઇ હોને નિરંતર સ્વાધ્યાય કરવા માટે શ્રીરપભદેવ ભગવાનની સ્તુતિ તથા શ્રાવક ધર્મ સ્વરૂપ ગર્ભિત ચાર આર્ય વેદની રચના કરી. એ ચાર આર્ય વેદના નામ નીચે પ્રમાણે હતાં:—

સ'સારદર્શન વેદ સ'સ્થાનપરામદર્શન વેદ. તત્વાવખાધ વેદ વિદાપ્રખાધ વેદ

ચારે વેદામાં સર્વ નય સંયુક્ત વરતુ સ્વરૂપનું કથન આપવામાં આવ્યું હતું, જે બ્રાહ્મણા શીખતા. રૂપભદેવ ભગવાનથી આઠમા તીર્થકર મુધી, એ ચારે વેદા યથાર્થ પ્રવર્તતા રહયા અને બ્રાહ્મણા પણ તેજ પ્રમાણે વર્તતા હતા. આઠમા તીર્થકરનું તીર્થ વિ≈છેદ થતાં બ્રાહ્મણાએ બ્રુષ્ટ થઇ ધનના લાભથી તે વેદામાં જીવાહિંસા દાખલ કરી, અને વેદ ઉલટપાલટ કરી નાખ્યા અને જેન ધર્મનું નામ ચારે વેદમાંથી કાઢી નાખ્યું, એટલુંજ નહિ પણ સાધુઓની નિંદા કરનારા ચાર નવા વેદ બનાવ્યા, જેનાં નામ:—

રૂગ્ વેદ યજીર્ વેદ સામ વેદ અથવે વેદ

ખરા વેદ ત્રીચલા લીર્ધકરાના વખતમાં હતા:-

રૂષભદેવ અછતનાથ સંભવનાથ

અભિવ'દન સુમતિનાથ પદ્દમ પ્રભૂ સુપાર્શ્વનાથ ચંદ્ર પ્રભ

ખાટા વેદ અથવા તા ફેરપાર કરેલા વેદ આઢમા તાર્થકર ચંદ્રપ્રભ અને નવમા **તી**ર્થકર શ્રી સુવિધિનાયના વખતની વચ્ચે બનાવવામાં આવ્યા છે, જે હજા સુધી પ્રચલિત છે. જે બ્રાહ્મણોએ તીર્ધકરાતા ઉપદેશ અંગીકાર કર્યા, તેઓએ પૂર્વ વેદાના મંત્રાના ત્યાગ કર્યા નહિ, અને તે મત્રા આજ સુધી દક્ષિણમાં, કર્ણાટક દેશમાં વીગેરે બીજે દેકાણું જૈન વ્યાલણા ખાલે છે. પણ બીજા વ્યાલણાએ ચંદ્ર પ્રભું ભગવાનની પછી કેટલાેએક કાળ ગયા બાદ, અગાડી જણાવ્યા પ્રમાણુ ભરતખંડમાં, સંઘ તથા જૈન શાસ્ત્રા તદ્દન વિચ્છેદ્દ થયા પછી, સ્વમતિ કલ્પનાથી પાતાના લાભવાળા ધર્મ બનાવ્યા અને તે શ્રંથામાં પાતાને લાભ મળે એવી ક્રિયાએ ને વચના, દાખલ કર્યા. વેદોની રચના અગાડી જે રીતે દયામય ધર્મ જ્વાર કરવામાં આવી હતી, તેમાં ફેરપારા કરો હિંસાસ યુક્ત કરવામાં યાત્રવલ્કય રૂપિ, પિપલાદ ને પર્વત વગેરે\* એ શું શું ભાગ લીધા, તે વિષે આપ**ણે** અગાડી જો ક<u>શું;</u> પણ હમણાં આપણે શ્રી રૂપભદેવના વિચાર કરીએ.

હવે ભગવાન આદીશ્વર અષ્ટાપદ પર્વત ઉષર પધાર્યા અને ત્યાં આગળ ભરતરાજાએ આવી તેમને વંદન કર્યું. ત્યાંથી નીકળી ભગવાન શ્રીશેતું જય ગીરિ તરપ જવા માટે પુંડરીક ગણધર વિગેરે સાથે ચાલી નાકત્યા. વિહારમાં તેમણે કાશળ દેશના લોકોને ધર્મમાં ક્રેશળ કર્યા મગધ દેશના ક્ષાકાને તપમાં પ્રવીણ કર્યા, કાશીના ક્ષાકાને પ્રત્રોધ્યા, ચેટી દેશને સચેત ગ્રાનવાળા કર્યાે, ગુર્જૈર દેશને પાપ રહિત આશાવાના કર્યાે 🕯 અને છેલ્લે શ્રીશત્રંજય ગીરિપર પધાર્યાે.

<sup>\*</sup> એ માટે જીખાં 'દુનિયાના પ્રાચિન ધર્સ ' સાગ બીજો,

## પુંડરીક મુનિનું માક્ષગમન

#### **一海\*\*\*\*\*\***一

શ્રી રૂપલદેવની સાથે શેત્રું જેય ગીરિપર પુંડરીક ગણધર પણ પધાર્યાં હતા, ને દેશના આપતા હતા. કેટલાક કાળ વીત્યા પછી પુંડરીક ગણધરે કાંડી શ્રમણાની સાથે પ્રથમ સર્વ પ્રકારના સૃક્ષ્મ અને બાદર અતિચારની આલાચના કરી, અને પછી અતિ શુદ્ધિને માટે પરીથી મહાવતનું આ-રાપણ કર્શે. તે પછી તેમણે કહ્યું કે, " સર્વ છેવા મને ક્ષમા કરા, દું સર્વના અપરાધ ક્ષમાલું છુ, મારે સર્વ છેવાની સાથે મિત્ર તા છે. અને ઢાઇ સાથે મારે વેર નથી." એ રીતે કહી તેમણે સર્વ શ્રમણા સાથે મવચરિમ અણુસણ વત ચહેલુ કરી, એક માસની સંક્ષેપણાને અને ચૈત્રમાસની પૂર્ણમાને દિવસે કેવળજ્ઞાન પામી, બાધી રહેલા અધાતિ કર્મના ક્ષય કરી માલપદ પામ્યા.

એ શેત્રું જયગીરિ ઉપર ભરતરાજાએ રત્નશિલામય એક ચૈત્ય કરાવ્યું અને તે મધ્યે પુંડરીકજીની પ્રતિમા સહિત ભગવાન થી રૂપભદેવની પ્રતિમા સ્થાપન કરી.

## શ્રી રૂષભદેવના પરિવાર-

#### 

ભગવાન શ્રી રૂષભદેવને કેવળત્તાન ઉત્પન્ન થયું, ત્યારથી તેમને။ મુસ્લાર નીચે પ્રમાણે હતે।;--

| પરિવાર                        | સંખ્યા.           |
|-------------------------------|-------------------|
| સાધુએા                        | <b>(</b> 8000     |
| સા <sup>દ</sup> વી <b>એ</b> । | 30000             |
| શ્રાવકા                       | 340000            |
| ક્ષાવિ <u>કા</u> એા           | <b>भृ</b> ५४० ० ० |

| ४७५०   |
|--------|
| ८०००   |
| ₹०००•. |
| २०५००  |
| १२५५०  |
| १२५५०  |
| २२०००  |
|        |

ભગવાન શ્રી રૂષમદેવે જે રીતે વ્યવહારમાં પ્રજાનું સ્થાપન કર્યું, તેમજ ધર્મ માર્ગમાં ઉપર પ્રમાણે ચતુર્વિધ સંધને સ્થાપન કર્યો. દિક્ષા સમયથી એક લક્ષ પૂર્વ વિત્યાપછી ભગવાને અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર દશહજાર મુનિઓસાથે પધારી, ૬ ઉપવાસ કરી પાદપાપ ગમન અણસણ કર્યું.

ભરતરાજાને આ ખખર મળતાં તે દુ:ખી થયા અને અંત:પુર પરિવાર સાથે પત્રે ચાલીને અષ્ટાપદ તરપ જવા નીકન્યા: પગે ચાલવામાં તેમને ધહ્યું દુ:ખ થયું, તે છતાં તે તેમણે ગણકાર્યું નહીં અને તડકો તામ પણ ગણકાર્યા નહિ અને થાડા વખતમાં અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર પ્રભુ સમક્ષ આવી, પ્રદક્ષિણા દર્ષ વંદન કરી, પાસે ખેસી તેમના ઉપાસના કરવા લાગ્યા

## શ્રી રૂષભદેવતું માેક્ષગમન

#### — <del>---</del>0\*\*<del>---</del>-

આ અવસપિંશીના ત્રીજા આરાનાં ન'વાશું પક્ષ બાકી રહ્યાં ત્યારે માધમાસના કૃષ્ણપક્ષની ૧૩ ના પૂર્વ હહે અભિચિ નક્ષત્રમાં ચંદ્રને! યાત્ર આવ્યો તે સમયે, રૂપભદેવ ભગવાને બાદર કાયયાગમાં રહી, બાદર મનયાગ અને વચન યાગને રેધી લીધા, પછી સૂક્ષ્મ કાયયાગના અસ્તકરી સૂક્ષ્મક્રિયા નામના શુકલ ધ્યાનના ચાથાપાયા ઉચ્છન્નક્રિયના આશ્રયકરી, શ્રી રૂપભદેવ ભગવાન માક્ષ પદને પામ્યા; અને તેમની સાથે દસ હજાર શ્રમણા પણ પરમ પદને પામ્યા

## રૂદન કરવાની અથવા મરણ સમયે રડવાની શરૂઆત-

પ્રભુના નિર્વાણ કલ્યાણક સમયે ભરતરાજા બહુજ દુ: ખી થયા અને પ્રૂચ્છાયામાં જમીન ઉપર પડયા. ભરતરાજાને પ્રભુના વિરહ ધણાજ લાગવાથી આમ થયું, પણ તે સમયે તે દુ: ખમાં ધટાડા કરવાના કારણ- રૂપ રદનને જાણતા ન હાવાથી, ઈંદ્ર મહારાજે ચક્કીની પાસે ખેસી મોટા પાકાર કરો રદન કર્યું. ઇંદ્ર પછવાડે સર્વે દેવતાઓએ પણ રદન કર્યું. સર્વને રદન કરતા જોઇ ભરતરાજાએ પણ માટે સ્વરે રદન કર્યું. મોટા પ્રવાહના વેગથી જેમ બાંધેલી પાળ તુડી જાય, તેમજ રદનથી ભરતરાજાનો શાક એ છો થયા આ સમયથી જગતમાં સર્વ પ્રાણીઓને શાકના સમયે, શાકશલ્યને વિશલ્ય કરનાર રદનના પ્રચાર પ્રવાર્યા ભરતરાજાએ આ સમયે બહુજ રદન કર્યું હતું ને તે રદન હૃદયને

### અગ્નિ દેવતા.

---:0:

જ્યારે ભગવાન રૂપભદેવ નિર્વાણ પામ્યા ત્યારે સર્વ દેવતાએ। નિર્વાણ મહાત્સવ કરવા આવ્યા. એ વખતે અગ્નિકુમાર દેવતાએ શ્રા ક્ષ્યભદેવની ચિતામાં અગ્નિ લગાવી, અને તે વખતથી

# अग्नि मुखावेदेवाः

એટલે કે અગ્નિકુમાર દેવતા સર્વ દેવામાં મુખ્ય છે એ શ્રુતિ ક્ષાંકામાં પ્રસિદ્ધ થઇ. કેટલાક અજ્ઞાના આશ્રુતિના એવા અર્થ કરે છે, કે અગ્નિ દેવતા તે ત્રીસ કરાડ દેવતાએમાં મુખ્ય છે.

વીંધી નાખે એવું હતું.

## અગ્નિ હોત્રી બાહ્મણ-બાહ્મણા યાચક કેમ કેહવાયા ?

શ્રી રાભદેવના દેલને ઇંદ્ર દેવતાએ પૂર્વ દિશાની ચિતામાં મુકરો અને દેવલા દેવતાઓએ ઇદ્વાકુ કુળના મુનિઓનાં શરીરને દક્ષિણું દિશાની ચિતામાં મુકયાં; અને અન્ય દેવાએ બીજા સાધુઓનાં શરીરને પશ્ચિમ દિશાની ચિતામાં સ્થાપન કર્યા. અગ્નિકુમારે તે ચિતામાં અગ્નિ પ્રગટ કરતાંજ વાસુકુમારે વાયુ વિદુર્વ્યા અને ચાતરપથી અગ્નિ પ્રગટ થઇને બળવા લાગ્યા. દેવતાઓએ પુષ્કળ કર્પુર, ઘી તથા મધ ચિતામાં નાખ્યાં. પછી ચિતાન્તિ શાંત થતાં, ધર્મેંદ્રે પૂજા કરવા માટે પ્રભુની ઉપલી જમહી દાઢ મહાલુ કરી, ચમરેંદ્રે નીચલી જમણી દાઢ મહાલુ કરી, બલેંદ્રે નીચેની ડાંમી દાઢ મહાલુ કરી, બીજા ઇંદ્રાએ પ્રભુના બાહીના દાંત મહાલુ કર્યાં અને દેવતાઓએ બીજાં અસ્થિ ગ્રહલુ કર્યાં

આ વખતે કેટલાક શાવકાએ અગ્તિ માગવાયી, દેવતાઓએ તેમને ત્રણ કુંડના અગ્તિ આપ્યા. એ અગ્તિ લેનારા અગ્નિ હોત્રો બ્રાહ્મણો કહેવાયા. તેઓ પાતાને ઘેર પ્રભુના ચિતાગ્નિને લઇ ગયા અને તેનું પૂજન કરવા લાગ્યા. ઇક્ષ્વાકુ કુળના સુનિઓના ચિતાગ્તિ શાંત થઇ જતા, તો તેને રૂપભદેવના ચિતાગ્તિયી તેઓ જાગૃત કરતા, અને બીજા સુનિઓના શાંત થયેલા ચિતાગ્તિને ઇક્ષ્વાકુ કુળના સુનિઓના ચિતાગ્તિયી પ્રગઢ કરતા હતા; પરંતુ બીજા સાધુઓના ચિતાગ્રિને બીજા એ ચિતાગ્તિ સાથે તેઓ સંક્રમણ કરતા નહીં. તે વિધિ અધાપિ બ્રાહ્મણામાં પ્રચલિત છે.

જ્યારે દેવતાએ શ્રી રૂપમદેવજની દાઢ વીગેરે લીધાં, ત્યારે શ્રાવક બાદ્મણુ મળી દેવતાઓની અતિ ભક્તિથી યાચના કરતા હતા. દેવતાએ! તેઓને યાચના કરતા એઇ બાલ્યા "અહેં યાચકા ! અહેં યાચકા!" અને ત્યારથી બાદ્મણા યાચકા કેહેવાયા.

અગ્નિ અને દાઢો, કેટલાક ધ્રાહ્મણા અને દેવતાએ લઇ ગયા, પણ જે ભરમ રહી તે ધ્રાહ્મણાએ પાતે લીધી અને થાડી થાડી લાકોને આપી, લાકોએ તે ભરમ પાતાના મસ્તકપર ત્રિપુંડાકારે લગાવી, અને યારથી ત્રિપુંડ કરવુંશર થયું.

## મહાદ્વ કાણ ?

## **一》》\*《《《一**

ભરતરાજાએ કૈલાસ પર્વત ઉપર સિંહ નિષધા નામનું મંદિર બનાવ્યું, તેમાં ભવિષ્યમાં થનાર ર૩ તીર્થકરાતી અને શ્રી રૂષભદેવજીની મળા બધી મળાને ર૪ પ્રતિમાઓની સ્થાપના કરી, અને દંડરત્નથા પર્વતને એવી રીતે છે! લ્યા કે તે ઉપર પગેથી કાંઇ ચઢી શકે નહિ. વળી ભરતરાજાએ એ પર્વતમાં આઢ પગથી આં રાખ્યાં અને તે કારણુથી કૈલાસ પર્વત અખ્ડા-પદ કહેવાના લાગ્યા. આ પર્વત ઉપર પ્રથમ તીર્થકર શ્રી રૂષભદેવ, કે જેની શક્તિ અપાર હતી, અને જેને બધા દેવતાએ પણ પૂજતા હતા, તેની મૃતિ ભરતે સ્થાપન કરી, અને તેને મહાદેવ નામ આપ્યું, અને તેથી રૂષભદેવ એજ મહાદેવ ગણાયા, અને કૈલાસ પર્વતપર તેમનો મૃતિની સ્થાપના કરવામાં આવ્યાયા મહાદેવ—માટા દેવ—શ્રી રૂષભદેવનું સ્થાન કૈલાસ પર્વત ગણાયા.

ભરત રાજાએ સિંહ નિષધા ચૈસમાં ૨૪ તીર્ધંકરાની મૂર્તિ સ્થાપીને, ૨૪ તીર્ધંકરાની રતુતિ કરી અને મહા શાકાગ્નિમાં બળતા વાંકા વળી પાછી નજરે જેતા જેતા અધ્યાપદ પર્વત ઉપરથી નીચે ઉતર્યા, અને મંદ મંદ ગતિએ અયાધ્યા તરપ્ર ચાલ્યા. વિનિતા નગરી સમીપે આવી પહોંચતાંજ, નગરજનાએ તેમને આવકાર આપ્યા, પણ તે છતાં તેમને ભગવાન સાંભરી આવ્યા અને તેમને સંભારતાં સંભારતાં મેઘની પેઢે આંસ વરસાવતા, ભરતરાજા રાજ મહેલમાં પેઠા. દ્રવ્યના લાભી પુરૂષ જેમ દ્રવ્યનું જ ધ્યાન ઘરે, તેમ તેમણે સુતાં, ખેસતાં, ઉઠતાં, ઉસા રેહતાં, જાગતાં, બહાર ને અંદર, રાત્રિ, દીવસ, પ્રસુતું જ ધ્યાન ઘરવા માંડયું, અને તેમના ધ્યાનમાં લીન ચવા લાગ્યા.

#### ભરત ચક્રીના નિર્વાણ.

#### **—%**\*\$\%\

કાળની ગતિ જેમ અકળ છે તેમ એનાં કામ પણ અકળ છે. જે ચક્રી પાતાના પિતા અને દેવના દુઃખે દુઃખી થઈ, આંસું પાડતાં મેહ-લમાં દાખલ થયા હતા, તેજ ચક્રી મેહલમાં જઇ ક્રોડા સુખમાં લીન થયા અને તે સુખમાં રૂપભદેવના માેક્ષ પછી પાંચ લાખ પૂર્વ નિર્ગમન કર્યા.

એક દિવસ ભરતરાજા રનાન કરી, શરીરને આભૂષણાથી શણગારી એક માટા આરસામાં પાતાના શરીરનું રૂપ જોતા હતા. એ વખતે અન્ જાણતાં મહારાજાના હાયની એક આંગળામાંથી મુદ્રિકા ભૂમિપર પડી ગઈ. કેટલીક વખતે મહારાજાની નજર તે આંગળા ઉપર પડતાં તેમણે મૃથ્વી ઉપર પડેલી મુદ્રિકા શાધી કહાડી અને પછી વિચાર કરવા લાગ્યા કે, જો આ એક મુદ્રિકા વગર શરીર શાધા વગરનું દેખાતું હતું, તા મારા શરીરના બીજાં બધાં આભૂષણા કહાડી લેવામાં આવે તા શરીર કેવું દેખાશે ? એ વિચારથી ભરતરાજાએ પાતાનાં બધાં આભૂષણા હતારવા માંક્યાં.

મસ્તક ઉપરથી મુગટ ઉતારતાં મસ્તક, રત્ન વિનાની વીંટી જેવુ દેખાવા લાગ્યું. કાન ઉપરથી કુંડળ ઉતારતાં ખંને કાના, મૂર્ય ચંદ્ર વિનાની જેવી પૂર્વ અને પશ્ચિમ દિશા લાગે, તેવા દેખાવા લાગ્યાઃ હાર ઉતારતાં વક્ષસ્થળ તારા વિનાના આકાશ જેવું શુન્ય લાગવા માંડયું; અને એજ રીતે જીદા જીદા અવયવા ઉપરથી આભૂષણ ઉતારતાં, તે અવયવાના દેખાવમાં પરક પડી ગયા. પાતાનું આભૂષણ વગરનું શરીર જોતાંજ ભરતરાજા બાલી ઉઠયા; " અહા! આભૂષણ વગર આ શરીર પત્ર રહિત વૃક્ષની માપક કેવું દેખાય છે? અહા! આ શરીરને ધિકકાર છે! સીંત ઉપર જેમ ચિત્રા ચિતરવાયો કૃત્રિમ શાલા થાય છે, તેમજ શરીરની પણ આભૂષણોથીજ કૃત્રિમ શાલા થાય છે. જે શરીર ઉપર

કરતાં વધુ ગહ્યું છે-જે શરીર માટે હજારા માણસા પાતાના ધર્મ ખાતા તૈયાર થાય છે-જે શરીરને બચાવવા માટે હજારા માણસા પાતાનાં માત, પિતા, ભાઇ ભાકું કે સ્ત્રીની પણ દરકાર કરતા નથી-જે શરીર માટે દરેક જાહ્યું છે કે, તેના નાશ થનાર છે-જે શરીરની અંદર વિષ્ટા અને બહાર પણ મલીનતા રહી છે, તે શરીરને શાભાવાળું કરવા માટે આ આભૂષ્ણો શું કામનાં છે ! આભૂષ્ણોથી શું આ શરીર અમર રહી શકે ! આભૂષ્ણો શું આત્માનું તારસ્યુ કરશે ! ના! ના! આ માયા ખાટી છે, તેનાપર પ્રેમ રાખવામાં પાપ છે, તેનું માન કરવામાં નાશ છે, અને તેને અહંકારી કરવામાં સંસારની બ્રમણતા છે! "

ભરતરાજાને આવા વિચારા આવતાંજ તેમના ધાલી કમના ક્ષય થયા, અને તેમને કેવળત્તાન પ્રગટ થયું: કેવળત્તાન પ્રગટ થતાંજ ઈંદ્રનું આસન કંપાયમાન થયું, અને તરત ઈંદ્રમાહારાજ ભરતરાજા પાસે પધાર્યા અને કહ્યું; " હે કેવળત્તાની ! તમે દ્રવ્ય લિંગના સ્વીકાર કરા, એટલે હું તમને વંદન કરં, અને તમારા નિષ્ક્રમણ માટે ઉત્સવ કરં!" ભરતરાજાએ તરત તેજ વખતે પાતાના મસ્તકના કેશના પંચ મુષ્ટિ લાચ કર્યા, દેવતાઓએ આપેલા ઉપકરણા ધારણ કર્યા, અને તે પછી કદ્દે તેમને વંદન કર્યું. એજ સમયે ભરતરાજાના તાળામાં રહેલા ૧૦૦૦૦ રાજાઓએ પણ દિક્ષા લીધી.

થાડા સમય પધ્9ી ઈંદ્ર રાજાએ **લ**રત ચક્રીના પુત્ર આદિત્<mark>યયસાના</mark> રાજ્યાભિષેકના ઉત્સવ કર્યા.

રૂપભદેવના પુત્ર ભરતરાજના આ ફેરપાર અત્યંત અચંબા ભરેલા છે! જે રાજ્ય સમસ્ત પૃથ્વી જીતવા ६૦ હજાર વર્ષા ગળી તેને તાએ કરી, જે રાજ્ય પાતાના રાજ્યો ન ધરાતાં પાતાના ૯૮ ભાઈઓનાં રાજ્ય છતવા લામ કર્યા, જે રાજ્ય પાતાના ૯૮ ભાઈઓનાં રાજ્ય લઇ લીધાં અને તેમને દુનિયા ત્યાગ કરવામાં કારણભૂત થઇ પડયા, જે રાજ્ય તેથી પણ ન ધરાતાં પાતાયી વધુ બળવાન બાહુબળીની પણ દરકાર ન કરનાં, તેને નમાવવા કમર કશી, જે રાજ્ય ભાહુબળીથી ધણી વખત હારવા છતાં નાસીપાસ ન યનાં પાતાના સ્વાર્થ જે દશ

જીતવાને હતા તેજ સાધવા માટે છેવટ સુધી ધેર્ય રાખ્યું, જે રાજાએ ધાતાથી વધુ બળવાન બાહુબળીને પણ પાતા તરપ્રના પ્રેમ અંગે અસાર સંસારપર વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરાવ્યા, અને જે રાજાએ પાતાના પ્રભુ અને પિતાને માટે ઘણાજ શાક કર્યા, તે રાજાને જ્યારે આભૂષણ વગરની એક આંગળી જોવાથી આ સંસારના ત્યાગ કરતાં આપણે જોઇએ છીએ ત્યારે આપણે અજયબીમાં બરકાવ થઇ જઈએ છીએ, અને કર્મની અને દુનિયાની વિચિત્રતા ઉપર વિચારમાં પડી જઇ તેજ વિચારના દરિયામાં હુબી જઇએ છઇએ!

દરેક માનવે આ ઉપરથી ધડા લેવાના છે! દરેક માનવીએ આ ઉપરથી વિચાર કરવાના છે! જે માનવી અસાર સંસારમાં અસાર માની તેની માયામાંજ લીન થઇ રહે છે, તેને આ ઉપરથી ઘણાજ વિચાર લેવાના છે! પણ અપ્રસાસ; હરરાજ આવા સેંકડા દાખલાઓ નજરે જોવા છતાં, જ્યારે માનવી સુધરે નહિ ત્યારે તેમાં પણ કાંઇ કારણ-સંસારના વિચિત્રતાનું કારણ-સમાયેલું છે એમ માના સંતાષ લેવા જોઈએ.

રૂપભસ્વામીની માયક મહાત્મા ભરત સુનિએ, કેવળગ્રાન ઉત્તપન્ન થયા પછી ગામ, નગર, અરણ્ય, પહાડ, વગેરેમાં સેકડા પ્રાણીએાને પ્રતિબોધ કર્યા, અને પરિવાર રહિત પૂર્વ હક્ષ પર્યત વિહાર કર્યા, અને છેલ્લે અષ્ટાયદ પર્વત પર નિર્વાણ પામી સિદ્ધિ પદને પામ્યા.

ભરતરાજાએ ૭૭ પૂર્વલક્ષ કુમાર પણામાં ગાળ્યાં, એક હજાર વર્ષે માંડળિક પણામાં ગાળ્યાં, છ લાખ પૂર્વમાં એક હજાર એપછાં વર્ષે ચક્રવર્તિ પણામાં ગાળ્યાં અને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી, એક લક્ષ પૂર્વ સુધી પૃથ્વી ઉપર વિહાર કર્યો. ભરતરાજાએ બધુ મળી ચોરાશી પૂર્વ લક્ષ વરસનું આયુષ્ય ભાગવ્યું હતું, એમ આ ઉપરથી સહેજ જણાશે ?

જૈત ધર્મના, આ કાળના પ્રથમ તીર્ધકર-પ્રથમ સર્વડા-તું અને તેના પુત્રાતું ટુંક વિવેચન આ રીતે પૂર્ણ થાયછે. એ મહાત્માએાતુ કુત્તાંત જૈત શાસ્ત્રે માં ઘણાજ વિસ્તારથી આપવામાં આવ્યું છે, ને તે ઉપરથી જણાયછે, કે એ મહાત્માઓએ માક્ષ મેળવવા માટે અતિ ઉત્તમ રીતે સર્વ જીવા તરપ્ર દયાની લાગણીથી જોઈ, અંતે રાગદેષરહિત એક, નિર્વાણ પદ મેળવ્યું હતું જેના જેને ઈશ્વર માને છે તેમાં ને અન્ય ધર્મીઓ જેને ઈશ્વર માનેછે તેમાં ધણાજ પરક માલમ પડેછે, જ્યારે પહેલાના ઈશ્વર રાગદેષરહિત જણાયછે ત્યારે ખીજાના રાગદેષ-સહિત જણાય છે, એવા ખીજા જૈન મહાત્માઓએ જૈન ધર્મ કેવી રીતે કરોડા વર્ષો સુધી પ્રવર્તાવ્યા, તે તપારયા પહેલાં કશ્વરતા કેવા ગુણામાં સહેલી છે, તે વિષે જૈના શું માનેછે તે તપાસીશું.



# दुनियानो सौथी प्राचिन धर्भ.

\_\_**\_\_%;\*}%**\_\_\_\_

ખંડ બાજે

------

પ્રાચિન ધર્મનાં પ્રાચિન સિહ્ધાંતા અને જૈન ધર્મની શ્રેષ્ટતાનાં કારણા

## પ્રવેશ.

<del>---</del>00

પ્રથમ ખંડમાં દુનિયાના સાથી પ્રાચિત ધર્મના સ્થાપકનું ડુંક વૃ-ત્તાંત આપવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યા છે. એ દત્તાંત ઘણીજ સારી રીતે લંબાણથી જૈન શાસ્ત્રામાં આપવામાં આવ્યું છે, અને તેને વિ**ષે** દરેક જૈન તા શું, પરંતુ અન્ય ધર્મીઓને પણ ન્યાય દૃષ્ટિએ જેતાં જરા પણ શંકા લાવવાતું કારણ રહેતું નથી. પ્રથમ ખંડના પ્રથમ પ્રકરણમાં અને પ્રવેશમાં એ વિષે કાંઇ પણ શંકા ન લાવવાનાં કારણા ખતાવવામાં આવ્યાં છે, તે છતાં અહીંઆં પણ કહેવાની જરૂર છે કે, એ વૃત્તાંત ેકાઇ પણ રીતે સ્વક્રમાલ કલ્પિત નથી, પણ જૈનાના ચાવીસમાં તીશ્વકર શ્રી મહાવીરસ્વામી,-કે જે એક મહાત્મા અને સર્વન્ન હતા તેના તરપૂરી આપવામાં આવ્યું છે. બાહ ધર્મીઓ ગાતમ બુદ્ધને ৮ 4 તરીકે માને છે- મુસલમાના મહમદને ઈશ્વરના ખાસ દૂત-પેગંબર તરીકે ભ્યતે તેણે કહેલા દરેક શબ્દને ઈશ્વરના વચન જેટલું મા**ન આ**પે છે, ેપીસ્તીઓ ઇસુ પેગંબરને ઇશ્વરના પુત્ર તરીકે મા**ને છે અ**ને તેના કરેક શબ્દ ઉપર માનતી નજરે ધ્યાન આપે છે. એજ રીતે જૈતા પણ મહાવીરને પાતાના ઇશ્વરરૂપ માને છે, કે જે પાતાનાં સારાં કર્માથી ∘ઈ×વરીપદ મેળવવા ભાગ્યશાળી હતા–જેનાના મહાત્મા અને અન્ય ધર્મી-એાના મહાત્માઓમાં. એક ધરક ખાસ રીતે નોધી લેવા જેવા છે. જૈન મહાત્માઓ પાતાના ઉત્તમ કાર્યાથી ઈશ્વર થયા છે. ને ઇશ્વરીપદ મેળ-વવા માટે તેઓએ ઘણાં દુ:ખા ખમ્યાં છે-ઘણી કહિન ક્રિયાએ કરી છે. અને નીતિના અને દયાના ઉતામ અને ક્રહિનમાં કહિન નિયમા પાળ્યા છે. એવા ઉત્તમ નિયમા પાળ્યા પછીજ તેઓ દશ્વર થવા પામ્યા છે. એથી ઉલડ બીજા ધર્મના પેગંખરા છ×વર નહીં પણ છ×વરના દ્વ-પે-ગ ભરા અથ્વા અવતારરૂમે છે. પકત ગાતમ ભુલ-ભાજ ધર્મના સ્થાપક કાંઇક રીતે જૈનાના મહાવીરને મળતા આવે છે. તે પણ પાતે હજારા કું કું વેઠી ઇશ્વરફપ થયા છે, એમ બાહ લાકા માને છે, મહમદ પેગબર, ઈસુ, ખ્રીરત, મુસા વગેરે ઇશ્વર તસ્પ્યા માકલવામાં આવ્યા હતા, એમ તે ધર્મતા ઉપાસકા માને છે. કૃષ્ણ, સમ, પરશુરામ, હસિંહ વગેરને એ**યા** 

જુદીજ રીતે ધશ્વરના અવતાર માનવામાં આવ્યા છે. પણ જૈના તા કાઇને પણ ધશ્વરનું પદ જુદીજ રીતે આપે છે. તેઓ તે માટે તેના ગુણા ઉપર, તેના મન ઉપર, અને તેના વચન ઉપર નજર રાખે છે, અને જ્યારે તેમાં રામ કે દેષ નથી જોતા ત્યારેજ તેને ધશ્વર તરીકે ગણે છે, એ વિષે આપણે હવે જલદીજ જો⊌શું, અને જૈન ધર્મના સ્થા-પકે શું ધર્મ ચલાવ્યા, તેમાં ઇશ્વર કાણ છે, ઇશ્વર શું છે, ઇશ્વર કેવા હાય, કર્મ શું છે, દુનિયાનાં તત્વ કેટલાં છે, એ વગેરે ખીજ બાળતાની તપાસ કરીશું.

આ વખતે, હમણાંના સમયે આ અર્થ દેશમાં ઘણા મતમતાંતરા ચાલી રહ્યા છે. જૈન ધર્મને માનનારા જૈના સિવાય, સર્વે હિંદુઓ વેદને માતે છે અને ધર્ણું ખરૂં ષ્રાદ્માણને માન આપે છે. અત્યાર સુધીમાં ગાૈતમ ખુદ્દ, કપિલ, પતંજલિ, ક્ણાદ, કથીર, નાનક સાહેબ, દાદુછ, ગરીષ્પદાસ, વગેરે નવા મત ચલાવનારાઓએ વેદથી જુદા પડીને, પા-તાના મતના પુસ્તકા બનાવ્યાં હતાં એમ જાણવામાં આવ્યું છે. પણ તેઓને માનનારાએ થાેડાં વર્ષ વેદથી અલગ રહી પાછન તેનેજ શરણે જતા જેવામાં આવ્યા છે. નાનક સાહેળે ચલાવેલા પંચના ઉદાસી સાધુએ હવે નાનક સાહેબના ચ્રાંથને ન માનતાં વેદને માન આપે છે: ગુરૂ ગાેવિંદના મતના સાધુએાએ પાેતાના ગુરૂના વેસને છાેડી અન્ય મતના સાધુએાનાં ચિન્હ ધારણ કરી ધાતુર'ગનાં વસ્ત્ર, કમંડળ વગેરે રાખવા માંડયાં છે, અને વેદને માનવાનું શરૂ કર્યુંછે; એજ રીતે દાદ-પંચી નિશ્વલદાસે શાદુ પંચ છાડી વેદાંત મત ગ્રહ્યું કર્યા ! એજ રીતે દાદષેંથી સુંદરદાસે સાંખ્ય મત શ્રહણ કર્યોં ! ગરીત્રદાસે એજ રીતે અદ્ભેલ ભ્રહ્મવાદી મત ગ્રહણ કર્યો! આના કારણામાં એક મુખ્ય કારણ એ છે કે. બ્રાહ્મણો, જે પંચવાળા વેદને માનતા ન<mark>થ</mark>ી તેને નાસ્તિક ગણાવે છે અને એ કારણે જીદા જીદા પંચવાળા-એાને પણ બ્રાહ્મણાં તરપ્રથી ઘણું ખમવાની ધારતી રહે છે. જ્યાં જ્યાં આપણે જોઈએ, ત્યાં ત્યાં બાહ્મણાનું જોર વિશેષ નજરે ૫૩ છે. બાહ્મન શાએ પાતાની આજીવિકા પ્રમુખ માટે સેંકડાે રસ્તાએ એવી રીતના દાખલ કરી દીધા છે કે, તેમાંથી બીજાએ। નીકળી નથી શકલા, અને તેવાએાની વસ્તી વધુ હોવાયા બીજા પંચના સાધુઓને અતે વેદને

માત આપવાની જરૂર પડે છે બ્રાહ્મણોતું જોર હમણાંથીજ છે એમ નથી; હર્જારા વર્ષ ઉપર પણ તેમનું જોર ઘણુંજ હતું, અને બે હજાર વર્ષ ઉપર બાહ મતને હિંદુસ્તાનમાંથી હાંકી કહાડવામાં તેઓએ જે પ્રતેહ મેળવી હતી, તેતું કારણ પણ તેએાનું જોરજ ગણી શકાય. એ લાેકાના જેરના બીજો દાખલા તુકારામ સાધુના સ<sup>\*</sup>ત્ર'ધમાં જોવામાં આવે *છે.* તુકારામ સાધુ દક્ષિણમાં ઘણાજ પ્રખ્યાત ગણાય છે. એ સાધુતા ભજના હુછ પણ ધર્ણાંજ વખણાય છે, પણ વેદાંતી ખ્રાદ્મણાથી તેમનું જેર નહીં ખેમી શકાવાથી, તેમનાં પુસ્તકા રામેશ્વર **ભ**ટે બીમાનદીમાં કુળાવી દીધાં હતાં, એ વાત સુપ્રસિદ્ધ છે. તુકારામ સાધુ ભક્તિમાર્ગ ફ્રેલાવામાં મુખ્ય હતા, અને પાતે લખેલાં પુસ્તકામાં <mark>ય</mark>ત્રાતી અને બ્રાહ્મ-ણાતી નિ'દારૂપ લખવાયી તેમના આવા અંત આવ્યો હતા. આ **ઉપર**યી જણાશે કે ષ્રાદ્મણા નવા પંયને ટકવા નથી દેતા, અને તેને ગમે તે રીતે તાડી નાંખે છે. બાહ મતને માનનારા, ભાળકથી તે વૃદ્ધની કતલ એજ વ્યાપ્તણાના પુર ખળતા વખતમાં, ઉત્તરમાં હિમાલય સુધી અને દક્ષિ-ણુમાં શ્વેતિમિંદુ રામેશ્વર સુધી થઇ હતી. એજ રીતે **પ્રાં**ક્ષણાએ જૈન મતને તાડી નાંખવાને હરેક વખતે પ્રયાસ કર્યાે છે. પણ એ ધર્મ નવા ન હાવાથી, તેના સિદ્ધાંતા ઉત્તમ હાવાયી, અને ધણા વર્ષાને પ્રાચિન હોવાયી, એ ધર્મ ટકી રહેવા છે. એટલુંજ નહિ પણ ઘણી વખત તાે એ ધર્મતે માનનારાઓએ ભરતખંડના નાશ થતા બચાવવા, મુખ્ય ભાગ પણ લીધા છે.

## શું જૈન ધર્મ નાસ્તિક છે?

#### - 徐米安-

कैन धर्मने। नाशं કरवा माटे के मुण्य तहामत कैन धर्मपर मुक्तामां આવ્યું છે ते એ છે કે, केन धर्म नास्तिक छे! भीयारा भाणा. अज्ञान क्षेत्रा खाद्माणाना आ कहेवाने तपास क्षेत्र वगर मानी ६७, तेक रीते तेने नास्तिक गणे છે, अने तेने अंगे हेटलाक धितहास क्षेत्राओ पण कैनेने नास्तिक गण्या छे, अने पातानां पुस्तकामां पण् तेक रीते लण्युं छे. पणु सत्य वात तेथी तहन खुढीक छे.

નાસ્તિક તેને કહેવાય કે જે, ઇશ્વર, પાપ, પુન્ય, સ્વર્ગ, નર્કે, પુનર્જન્મ, આત્મા વગેરેને નહીં માને ! વળી જે શાસ્ત્રામાં છવહિંસા, અને માંસ ભદ્ધણ કરવાથી, દારૂ પીવાથી, અને પર સ્ત્રી સેવવા**થી** પુત્ય થાય છે ને મોક્ષ મળે છે વગેરે લખવામાં આવ્યું હોય, તે નારિતક શાસ્ત્રા છે અને તેને બનાવનારાએ પણ નાસ્તિકજ કહેવાય; પણ જે ધર્મમાં ઉપર લખેલાં અપલક્ષણા ન હાય તે કેવીરીતે નાસ્તિક કહેતાય તે નથી સમજાતું. એ ઉપરથી જણાશે કે સત્યતાને કારે મુકી, માત્ર પક્ષાપ્ક્ષીથીજ જૈતાને નાસ્તિક કહેવામાં આપે છે. ખરં જોતાં અહીંઆં પણ વેદાંતીઓનું બળ કામે લાગેલું છે. તેઓ, જેઓ વેદને નહીં માને તેમને નાસ્તિક ગણાવી નીચા પાડવા યત્ન કરે છે. જૈન અને બાહ, એ બે વેદને નથી માનતા, તેથી, તેઓને નાસ્તિક કહેવામાં આવે છે: પણ વારતવિક રીતે તેમ નથી, સોનાને પીતળ કહેવાયી જ્યાં સુધી તેની પરિક્ષા થઇ નથી, ત્યાં સુધી તે ભલે પીતળ ગણાય પણ પરિક્ષા થયા પછી, તે પીતળ નથી ગણાતું. એમ તા મુસ લમાના અન્ય ધર્મીએાને કુપર (કાપર) કહેછે, પણ તે**યી શુ**ં તેઓ કાપર છે ? ના તેમ નથી.

માંસ મિદરાનું પાન કરનારા, ઠગાઇથી લોકોને ઠગનારા, શાસ્ત્રોમાં પણ ફેરપ્રાર કરનારા, દુરાચારી, બીજાઓના મરણ સમયે જમનારા, અસલ ભાષણ કરનારા, વૃત્ત પ્રત્યાખ્યાન નહીં ધારનારા, મહાલાબી, સ્વાર્થી, પોતાના લાભ સાર અન્યોને ખાટે રસ્તે દારનારા, દ્યાદાન ને પરાપકાર નહિ કરનારા, અભિમાની, મુણવંત સાધુઓનો દ્રેષ કરનારા, બીજાઓની ચડલી જોઇ તેમની પડલી ઇચ્છનારા, અગ્રાન, મૃદમતને ચલાવનારા, પારકી વસ્તુને ઇચ્છનારા, પરસ્ત્રી ભાગવનારા, દ્રદ કદાયહી વગેરે દુરાચારવાળા જે કાઇ હોય, તેને નાસ્તિક કહેવામાં જરા દાષ નથી; પણ જે મનુષ્યો એથી ઉલદી રીતે દયાદાનવાળા, મદ્યમાંસના ત્યાગી, પરએશ્વરની સકિત પૂજા કરનારા, સંસારની માયાના અપ્રેમી, અને ૧૮ દુષણો રહિત પરમેશ્વરને પૂજનાર હોય, તેને આસ્તિક નહીં કહેવામાં મોટા દાય છે, એ કાઇપણ સમજી સમજી શકે એમ છે. અહીંઓ 'આપણી લાપસીને પરાઇ કુસકી' એ વાત નથી, પણ એક ધર્મવાળા બીજા ધર્મવાળાને નાસ્તિક કહે, એમાં કટલા માટા દોય છે

क्येल केवानुं छे. कैनधर्मना ज्ञान भंडाराना, भ्नेश्व क्षेष्ठाना हुमला चणते, मुसलमाना अने खाहाणानी यडती वणते अने धणीं वणते ये। पानां पुरति । पील्लोने केवा निह हेवानी केने। तालाया यथे। हेावायी, तेमनुं मेादुं साहित्य अने तेमना हित्हासने लगती धणीं । पीना सहाने माटे गुमथर्छ गयेशी हेावायी, अने अन्य लेडि। तरप्रयी प्रायिन केन साहित्यनी भाण माटे प्रयास लेवामां निह आव्यायी, केनेने लगती धणीं पीना क्षेप्रसा लेवामां निह आव्यायी, केनेने लगती धणीं पीना क्षेप्रसा क्षेप्रमां निश्च आवीं, अने ते कारणे केने हिपर अने तेमना धर्म हिपर धणांक सुंहणां पड्यां छे; पण आपणे ते हपर वध् वियार न करतां, कैनधर्मनां तत्वा केवां छे अने कनधर्मना स्थापक की अधलहेवने। धर्म केवा हता, ते विधेना हवे लक्दी वियार करीशुं.

## જ્ઞાનમાં પૈસા વાપરી જ્ઞાનાદ્વાર કરવાની જૈનાની કરજ.

#### **一》\*\*\*\*\*\*\*\*\*\***—

જૈનધર્મનું મૂળ સ્વર્ય જાણવા માટે, જે માણસને ત્રાન ઉપર લક્ષ થાય, તે માણસ થાડા વખતમાં આ ભવસમુદ્ર તરી જશે, એવું શાસોમાં વાંચવામાં આવે છે તેનાં કારણમાં મુખ્ય કારણ એ છે કે, કેવળત્રાન પ્રગટ કરવા માટે મુખ્ય સાધન શ્રુનત્રાન હોવાયી, તે તરપ્ર ભવીજીવનું લક્ષ ખેંચાવું જોઈએ ''ત્રાન ભણવાથી, ત્રાન ભણાવવાથી, ત્રાન જાણવાથી, ત્રાનના પાઠ કરવાથી, ત્રાનનાં ઉપગરણે અથવા પુસ્તકાના વિનય કરવાથી, પુસ્તકા લખાવવાથી, વિદ્યાશાળાઓ કાઢવાથી, શ્રાવકાને ભણાવવાથી, અને તન, મન, અને ધનની જે પ્રકારની શક્તિ હાય તે પ્રમાણે ત્રાનની વૃદ્ધિ થાય, એવા પ્રવર્તના કરવાથી, ત્રાનાવણી કર્મના ક્ષયાન્ય પસમ થાય , તે ત્રાન પ્રગટ થાય છે."

એ ઉપરથી જણાશે કે જૈનાએ જ્ઞાન માટે કેટલું બધું કરવાતુઃ કે. જ્ઞાન વગરના મતુષ્યાને આખા છતાં અંધા કહેવામાં આવેછે. તેઓએ ઉપલા શખ્દાપર વિચાર ચલાવી, ધનથી શક્તિ હાય તા ધનથી, જ્ઞાનના કામને મદદ કરવી એઇએ; એને શરીરની શક્તિ હાય તેણે શરીરથી જ્ઞાનની સંભાળ રાખવી એઇએ, મન શક્તિવાળાએ બીઅએને ભણાવ-વામાં અથવા જ્ઞાન સમજાવવામાં ઉદ્યમ કરવા એઇએ.

વળી શાસનના કેટલાક કારભારીઓ પાતાના તાખામાં રહેતા પૈસા, વધાયા જાયછે, પણ તે પૈસા જ્ઞાનના કામમાં ખર્ચતા નથી, તેઓ જ્ઞાનાવરણી કર્મ બાંધે છે. સાત ક્ષેત્રમાં ખીજા છ ક્ષેત્રને ઓળખનાર જ્ઞાન છે, અને તેથી એ તરત સમજાશે કે જ્ઞાન જેવું, બીજાં કાઇ પહ્યુ ક્ષેત્ર નથી. મરણુ પછાડી, વિવાહ આદિ ખરચા વગેરમાં જ્યારે હજારા રૂપીઆ ખરચવામાં આવે છે, ત્યારે જ્ઞાન ફેલાવા માટે જૈના કાંઇ ન કરે, એ કેટલું બધું શાચનીય! ધણાક શેઠીયાઓ તથા સાધુઓ પાસે જ્ઞાનના ભંડારા છે, પણ તેઓ તેમાંથી એક પણુ પાતું કાંઇને વાંચવા આપવા ના પાડે છે, એ દીલગીરી ભર્યું છે.

ખીજા કેટલાક ભાગ્યશાળી ગ્રહ્સથા એવા ભંડારામાંથી પુસ્તકા કહાડી, બીજાઓના ઉપયાગ માટે આપેછે. પણ કાળના પ્રભાવે તેઓના પણ નાશ થવાના સંભવ હોવાથી, નવાં પુસ્તકા લખાવવાનુ ચાલું રાખ્યું ઘટે છે; કેમકે જ્યારે તે પુસ્તકા નાશ પામે ત્યારે આપણી પાસે બીજાં પુસ્તકા ન હોવાથી, તે પુસ્તકામાં રહેલા ગ્રાનના નાશ થવા માટે સંભવ રહે છે. હાલમાં પણ કેટલાંક શાસ્ત્રા, કે જેનાં નામ આપણે જાણીએ છીએ તે મળતાં નથી; કેટલાંક પુસ્તકા અધુરાં છે, ને કેટ-લાંકના તદન નાશ થયા છે. આ ઉપરથી જેનાએ ચેતીને ગ્રાન ઉદ્વાર કરવા ઘટે છે.

જૈન ધર્મ માટે અન્ય ધર્મીઓ ભૂલ ભરેલા વિચારા કેમ ધરાવે છે, તેનાં કારણા ડુંકમાં ઉપર જણાવવામાં આવ્યાં અને તે માટેના ઉપાયા પણ ડુંકમાં ખતાવવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યો છે. એ જૈન ધર્મ માટેના અન્ય વિદ્વાનાના ભૂલ ભરેલા વિચારાની આટલી ડુંક તપાસ પછી આપણે હવે દુનિયાના સાથી પ્રાચિન ધર્મના મુખ્ય સિદ્ધાં- તાના ડુંક તપાસ લઈશું.

## પ્રકરણ ૧ લું.

#### **一溪≯\*≪胀一**

જૈન શાસ્ત્રા આધારે પરમેધારતું સ્વરૂપ અને જૈનાના 🧦 આસ્તિકપણાના પુરાવા,

---\*---

જગતની માયાના અને કરેલાં કર્મના પ્રસાવે જન્મ લેનાર દરેક માણસ આ દુનિયામાં જન્મ લીધા પછી ઘણી વખત એવા વિચારમાં પડેછે કે, મારા જન્મ શું કારણે થયા ? જીદા જીદા ધર્મા એ સંખંધ-માં જીદા જીદા મત ખતાવેછે. એક કહેછે કે ઈશ્વરે આપણને પેદા કર્યા, કારણકે તેને જગતની માયા જેવાનું મન થયું. ખીજો કહેછે કે દુનિયામાં પહેલાં એક બિંદુ હતું ને તેમાંથી આખી દુનિયાનાં પ્રાણીએ અને પદાર્થા ઉત્પન્ન થયાં; ત્રીજો કહેછે કે પહેલાં ઈશ્વર હતા અને તેનામાંથી સ્વયમેવ બધું ઉત્પન્ન થયું; અવા આવા અનેક મતા અનેક ધર્મ તરપ્રથી જણાવવામાં આજ્યા છે. દુનિયાની ઉત્પત્તિ અને અના-દિકાળ વિષે પ્રથમ ખંડના પ્રથમ પ્રકરણમાં કેટલીક બાબતા જણાવવામાં આવીછે, પણ આ ઢેકાણે આપણે, જે મતા પરમેશ્વરને માતે છે અને આસ્તિક છે, તે મતા પરમેશ્વરને કયા રૂપમાં માતે છે તે વિષે વિચાર ન કરતાં દુનિયાના પ્રાચિન ધર્મના સ્થાપક શ્રી રૂપમદેવે પરમેશ્વરનું કેવું સ્વરૂપ દેખાડયું છે, તે વિષે બાલી શું.

' પરમેશ્વર ' એ શબ્દ ખાલતાંજ, તેનું ગાંભીર્ય આપણા મનમાં વસી જાય છે; પણ યથાર્થ રીતે પરમેશ્વર કોને કહેવા, એ વિષેના નિર્ણય પૂર્ણ રીતે કર્યા હાય તા તે પકત એકજ ધર્મ કર્યા છે, અને તે ધર્મ દુનિયામાં સાથી પ્રાચિત હાવા સાથે દયાના સિદ્ધાંતાને ફેલાવનાર ને પરમેશ્વરમાં સાથી ઉત્તમ શુણા માનનાર, જૈન ધર્મ છે. જૈન મતમાં જેને પરમેશ્વર તરી કે માનવામાં આવે છે, તે અઢાર દાષર હિતના પરમેશ્વર છે.

| એ      | અઢાર દાષા નીચે પ્રમાણે છે:—    |
|--------|--------------------------------|
| ( ° )  | <b>દાન દે</b> વામાં અતાય.      |
| (२)    | લાભગત અંતરાય.                  |
| (3)    | વીર્યગત અ તરાય.                |
| ( 8 )  | <b>ભે</b> ાગાંતરાય.            |
| (Y)    | <b>હપભાગાંતરાય.</b>            |
| ( )    | <b>61</b> <del>24</del> .      |
| (७)    | રતિ-                           |
| (()    | ≃મુરતિ.                        |
| ( )    | સાત પ્રકારના ભય                |
| ( ૧૦ ) | જ <u>ુ</u> ગુ <sup>ા</sup> સા. |
| (११)   | શાક.                           |
| ( १२ ) | કામ.                           |
| (93)   | મિથ્યાત્વ.                     |
| ( १४ ) | સ્પર્ગાત.                      |
| ( ૧૫ ) | નિદ્રા.                        |
| ( १५)  | અપ્રત્યા ખ્યાન.                |
| ( ૧૭)  | રાગ.                           |
| ( १८ ) | દ્વેષ.                         |

## પહેલા પાંચ અંતરાયા.

#### **—ॐ{\*}**ॐ—

દાન દેવામાં, લાભ લેવામાં, શક્તિ ફારવવામાં, અને ભાગ ઉપભાગા કરવામાં જે જે અંતરાયા હાય છે, તે કદિ પણ કાઈ પણ પરમેશ્વરમાં હાતા નથી. પરમેશ્વરમાં એ અંતરાયા નહિ હાવાથી પાંચ જતાની શક્તિઓ પ્રગટ થાય છે, અને તેથી તે પરવેશ્વર–સર્વ શક્તિમાન ઇશ્વર કહી શકાયછે. જેમાં એ પાંચે અને ખીજા ૧૩ માંના એક પણ દાષ હોય છે, તે પરમેશ્વર કહી શકાય નહિ કેમકે, પરમેશ્વરમાં કાઇ પણ વાલની ન્યૂનલા કે દાેષ્ નહિ હોવા જોઇએ, એ વાલ સ્વયમેવ સિદ્ધ છે. પરમેશ્વર તેને જ કહેવાય કે જે, સર્વ રીતે પરિપૂર્ણ હાય, પછી તે પાતાની શક્તિ મરજીમાં આવે તા વાપરે, ને મરજીમાં આવે તા નહિ વાપરે. કહેવાનું લાતપર્ય એ છે, કે પરમેશ્વરમાં સર્વ શક્તિ વિધ-માન હાય છે.

#### ( ६ ) हास्य--

હાસ્ય એટલે હસવું તે. પરમેશ્વરને કદી પણ હસવું આવતું નથી અથવા હાસ્ય થતું નથી. હાસ્ય થવાનાં કેટલાંક કારણા નાચે પ્રમાણેએ:-

- (૧) અપૂર્વ વસ્તુ જોવાથી હાસ્ય ઉત્પન્ન થાય—
- (૨) અપૂર્વ વસ્તુ વિષે સાંભળવાથી હાસ્ય થાય —
- ( ૩ ) અપૂર્વ આશ્વર્ય અનુભવના સ્મરણથી હાસ્ય ઉપ્તત્ન થાય --
- (૪) માેહ કર્મના સબબે હાસ્ય ઉપ્તત્ર થાય-

પહેલાં ત્રણ કારણાના સંભવ પરમેશ્વરમાં હાઇ ત શકે તેતું કારણ એ છે કે, પરમેશ્વર સર્વત્ર અને સર્વ શક્તિમાન હાવાથી, દુનિયામાં એવી કાઇ પણ વસ્તુ નથી કે જેનાથી તેમને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થાય, અને તેથી હાસ્યનું નિમિત્તકારણ નહિ હાેવાથી પરમેશ્વરને કદી પણ હાસ્ય શાય નહીં.

ચાયા કારણના સંખંધમાં એટલું જ કહેવું જોઇએ કે, પ્રશ્વરને કાપ્યુ પણ ચીજપર મોહ હોતોજ નથી, કેમકે જો તેનેજ કાઈ પણ ચીજ તરપ્ર માહ હોય તો તે પરમેશ્વર કેવી રીતે કહેવાય-પરમેશ્વર સર્વ શક્તિમાન હોવાથી તેને માહ હોવોજ જોઈએ નહિ, અને જ્યારે તેનામાં માહ હોય ત્યારે તેનામાં માહનાં દૂષણના સંભવ રહે અને તેથી તે પરમેશ્વર નહિ કહેવાય. હવે જ્યારે પરમેશ્વરમાં માહના ઉપાદાન કારણના સંભવ નથી, ત્યારે તેનામાં હાસ્યના સંભવ પણ નહીંજ રહે, અને તેથી એ સિદ્ધ યાય છે ક પરમેશ્વરમાં હાસ્ય નથી.

#### ( ૭ ) રતિ.

રંતિ એટલે પદાર્થા ઉપર પ્રોતિ. પરમેશ્વર પદાર્થા ઉપર પ્રીતિ કરતા નથી અને તે પ્રીતિરહિત છે-પરમેશ્વરને સુંદર ચીએ ઉપર, સુંદર રસ ઉપર, સુંદર અંધ ઉપર. સુંદર ઓ વગેરે પદાર્થા ઉપર પ્રીતિ ઉપજતી નથી, કેમકે, જેને જે પદાર્થા પર પ્રોતિ ઉપજતી નથી, કેમકે, જેને જે પદાર્થા પર પ્રોતિ ઉપજે તેને તે પદાર્થા એ નહિ મળે, તા દુ:ખ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેથી પરમેશ્વરને પણ દુ:ખ થવાના સંભવ રહે છે. પણ પરમેશ્વરને તા બધું સરખું જ છે; તેને કાઈ તરપ્ર પ્રીતિ કે અ-પ્રોતિ નથી ને તે કારણે તેને પાતાને દુ:ખ પણ થતું નથી કેસુખ પણ થતું નથી.

## (૮) અરતિ.

અરતિ એટલે પદાર્યા તરપ અપ્રીતિ. પરમેશ્વરને કાઇ પણ પદાર્થ તરપ અપ્રીતિ સંભવતી નથી કેમકે, જે કાઇને કાઇ પણ પદાર્થ પર અપ્રીતિ હોય તે, તે કારણે દુ:ખી પણ થાય છે. હવે પરમેશ્વરને જો કાઇ પદાર્થ તરપ અપ્રીતિ હોય, તે તે તેના કારણે દુ:ખી થાય એ નક્કી થયું. જો પરમેશ્વર દુ:ખી થાય તે તે પરમેશ્વર, કે સર્વદ્ય કે હવે શક્તિમાન, કેવી રીતે હોઇ શકે? જે સર્વદ્ય ને સર્વ શક્તિમાન હાય, તેને કાઇ પણ દુ:ખ હાયજ નહીં અને તે કારણે પરમેશ્વરને અરતિ–અથવા અપીતિના સંભવ નથી.

#### ( ૯ ) ભય.

ભય એટલે બીક. બીકનાં કારણા અનેક છે. પરમેશ્વરમાં બીક નહિ હોઇ શકે કેમકે, તે સર્વ શકિતમાન ત્યારેજ કહેવાય કે જ્યારે તેનામાં બીક નહિ હોય. જો તેનેજ બીક હોયતો તે પરમેશ્વર કેમ કહી શકાય ? કેમકે તેને જે ચીજની બીક લાગતી હોય. તે તેનાથી પણ વધુ શકિતવાન હોય ત્યારેજ તેનામાં બીક ઉત્પન્ન કરવા શકિતવાન થઇ શકે. જો એ રીતે બને તે પરમેશ્વર કહેવાય નહિ, અને એ કારણે પરમેશ્વરમાં ભય નથી એ સિંહ થાય છે.

#### ( ૧૦ ) જીગુપ્સા.

જીગુષ્લા એટલે ખરાષ્ય વસ્તુ દેખીને દુઃખી યર્ઇ નાક ચઢાવવું તેં.

પરમે મેવર સર્વત્ર હોવાથી તેના ત્રાનથી તેને સર્વ વસ્તુના ભાસ યાયછે. હવે જો પરમેશ્વરમાં જાગુષ્યા હોય, તેા તેમને દુઃખ થાય અને તેથી પરમેશ્વર દુઃખી થાયછે એમ સિદ્ધ થાયછે. પણ જેને દુઃખ હોય તે પરમેશ્વર હેાઇ શકે નહિ, એ અગાડી સાખીત કરવામાં આવ્યું છે, જેથી એ પણ સિદ્ધ થયું કે પરમેશ્વરને જાગુષ્સા નથી.

#### ( ૧૧ ) શાક.

શાક તેને થાયછે કે જેને દુઃખ હાયછે; પરમેશ્વરને દુઃખ થઇ ક્ષક નહિ. એ અગાડી જણાવવામાં આવ્યું છે; જો દુઃખ ન હાયતા શાક પણ નહિ હાય, અને તે કારણે પરમેશ્વરને શાક નથી એ સિદ્ધ થાય છે.

#### 🕻 ૧૨ ) કામ.

કામ એટલે સ્ત્રી, પુરૂષ અને નપું સક એ ત્રણેના વેદ વિકાર. પરમેશ્વરમાં કામ હોયતા તેને પરમેશ્વર કેમ કહેવાય ? કાઇપણ બુદ્ધિ-ખાન પુરૂષ, કામ વિકાર જેમાં હાય તેને કદીપણ પરમેશ્વર કહેશે નહિ, કેમકે જો તેનામાં કામ હાય, તા હજી તેણે પણ બધું સુખ મેળવ્યું નથી એ નક્ષી થયું, અને જેને બધું સુખ મળ્યું તે ઇશ્વર કેમ કહે-વાય ? એ પરથી એ સિદ્ધ થાયછે કે પરમેશ્વરમાં કામ નથી.

#### ( ૧૩ ) મિથ્યાત્વ.

મિથ્યાત્વ એટલે દર્શનના માહ. જે ઇશ્વરને કાઇપણ જાતના માહ હાય તે કદી ઇશ્વરજ કહેવાય નહિ, એ અગાડી જણાવવામાં આવ્યું છે. પરમેશ્વરમાં માહ નહિ હાવાથી તેનામાં મિથ્યાત્વ પણ હાયજ નહિ, એ આ ઉપરથી સિદ્ધ થાયછે.

#### ( ૧૪ ) અજ્ઞાન.

અજ્ઞાન એટલે જ્ઞાન નહિ તે. જે મૂઢ અથવા જ્ઞાનરહિત હેાય તે કદી ઈશ્વર કહેવાય નહિ અને તેથી, ઈશ્વર અદ્યાનરહિત અથવા જ્ઞાનસહિત છે.

14

## ( ૧૫ ) નિકા

જેને નિદ્રા હોય તે ઉધમાં ઘણી બાખતા જાણતા નથી. એ કાર-શુથી પરમેશ્વરને નિદ્રા હોઈ શકે નહિ અને તેથી, પરમેશ્વર નિદ્રા વગ-રના હોવા જોઈએ, એ સાબીત થાય છે.

#### ( १६ ) અપ્રત્યાખ્યાન

પરમેશ્વરને કાઇ પણ જાતની તૃષ્ણા નહિ હાવાથી, તે હંમેશાં મત્યાખ્યાન સહિતજ છે, પણ જે પ્રત્યાખ્યાનરહિત હાય તેને તા તૃ-ષ્ણા હાયજ, અને તેથી તે પરમેશ્વર કહેવાય નહિ, તેથી પરમેશ્વર અપ્રત્યાખ્યાનવાળા હાઇ શકે નહિ—

#### (૧૭–૧૮) રાગ દેષ.

જો કાઇને કાઇ ચીજ તરપ રાગ અથવા દ્વેષ હોય છે તો તે, રાગ-વાળી ચીજતું સારું અને દેષવાળી ચીજનું ખુરું ઇચ્છે અરમેશ્વર જો એકનું સારું ઇશ્છે ને ખીજાનું ખરાબ ઇશ્છે, તો તે દેષવાન કહેવાય અને તેથી તે પરમેશ્વર કહી શકાય નહિ વળા રાગદ્વેશવાળા મધ્યસ્થ દ્વેષ્ઠ શકતા નથી. વળી રાગદ્વેષવાળામાં કાંધ, માન, માયા વગેરેના સંભવ રહેછે. પરમેશ્વરને કાંધ, માન, કે માયા હોતાં નથી, પણ સર્વ જીવપર સમ દબ્ટિજ હોયછે, અને એ કારણથી પરમેશ્વર રાગદ્વેષરહિત છે. એમ સિદ્ધ થાય છે.

જૈનધર્મમાં પરમેશ્વરમાં આટલાં દૂષણા નહિ જોઇએ, એમ જણ-વવામાં આવ્યું છે અને તે સાથે તેનામાં નીચલા ચાર ગુણા મુખ્ય જોઇએ, એમ જણાવવામાં આવ્યું છે;--

(૧) ગાનાતિશય—એટલે કે કેવળતાન અને કેવળ દર્શને કરી, ભૂત, ભાવષ્ય અને વર્તમાન કાળમાં જેજે વસ્તુ છે, તેતું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણવું તે. પરમેશ્વર કેવળતાને કરી લાકાલાકનું સ્વરૂપ સર્વ પ્રકારે જાણે છે, સર્વ પ્રકારે કેપે એ, અને કાઈ પણ પ્રકારે કાઈ પણ ચીજ ભગવાનથી અજાણ નથી, તેથી ભગવાનને ત્રાનાતિશય છે-

## (૨) વચનાતિશય.

વચનાતિશયની ખુખી એ છે કે, ભગવાન જે કાંઇ બાેલે તે સં-સારાદિક ગુણકરી સહિત હાયછે; એ કારણથી પરમેશ્વર જે કાંઇ બાેલે તે મનુષ્ય, તિર્યંચ, અને દેવતા વગેરે પાતપાતાની ભાષામાં સમજી જાયછે. એ સંખ્યામાં એક દૃષ્ટાંત છે કે, એક બાલને ત્રણુ બાઇડીઓ હતી. એક વખતે તે તેમને લઇ વનમાં ગયા. વનમાં એક સ્ત્રોએ કહ્યું, " સ્વામી! મને હરણના શિકાર કરીને આણી આપા "

ખીજી સ્ત્રીએ કહ્યું "સ્વામીઃ મિતે બહુ તરસ લાગીછે, માટેઃ પાણી લાવી આપે৷ "

ત્રોજી સ્ત્રીએ કહ્યું, " નાથ ! મને ગાયન સાંભળવાની ઈવ્છા. થઇ એ, માટે આપ ગાયન ગાએા. "

બીલે જવાય દીધા " સરા નથી. "

ભીતે આપેલા આટલા દુંકા જવાળથી એ ત્રણે સ્ત્રીએં સમજ ગામ અને કાંમ ખાલી નહિ પહેલી સ્ત્રી એમ સમજ કે, સરા એટલે ખાણુ નથી, એટલે શિકાર થઇ શકે એમ નયી-ખીજ સ્ત્રી એમ સમજ કે, સરા એટલે સરાવર નથી,-પાણી મળી શકે એમ નથી ત્રોજી સ્ત્રી એમ સમજ કે, સરા એટલે સર-મધર સ્વર નથી, એટલે ગાઇ શકાય નહિ. આ રીતે જેમ એકજ જવાળમાં ત્રણ સ્ત્રોઓ સમજ ગામ, તેજ રીતે ભગવાન અથવા પરમેશ્વરના વચનાતિશય માટે સમજવું તેમની વાણી એવી હોયછે કે જે સર્વ જવા સમજ શકે છે. એ વચનાતિશયના જેન શાસ્ત્રકારોએ ૩૫ બેદા પાડ્યા છે, જે નીચે પ્રમાણે:—

- (૧) ઐતદાત્ય શબ્દામાં ઉંચાપણું એટલે કે પરમેશ્વરના શબ્દા ઉંચા પ્રકારના હોય છે.
- (૨) સ**ંસ્કારવત્વં—એટલે કે ભગવાનની વાણી સંસ્કૃત** આ**દિ મ**ક્ષણુ યુક્ત હે!યછે.

- (૩) અગ્રાસ્યત્વં—એટલે કે ભગવાનનાં વચન ગામડાના રહેનાર પુરુષનાં વચન જેવાં નથી હોતાં.
- (૪) **મેધગ ભી**રધોષત્વં—ભગવાનનાં વચન મેધની સમાન મ'બીર હેાયછે.
- (૫) પ્રતિનાદ વિધાયિતા—એટલે કે પરમેશ્વરની વાણી સર્વ ભાવનાં વાર્જી ત્રા કરતાં પણ મધુર હોય છે.
  - ( ६ ) દક્ષિણાતવ'- પરમેરવરની વાણી સરળ હાય છે.
- ( ૭ ) ઉ**પનીતરાગત્વ'--**પરમેરશ્વનાં વચન માલકાશાદિ રામ સુક્ત દેાય છે.
- (૮) **મહાર્થતા**—પરમેશ્વરના એક વચનમાં ધણા માટા અ**ર્થ** સમાએકા છે.
- ( ૯ ) <mark>અન્યાહુતત્વ'—પરમે</mark> ધરનાં વચન એવાં હેાયછે કે **તેમાં** પરસ્પર વિરાધ આવતા નથી.
- (૧૦) રાષ્ટરવં—પરમેશ્વરના વચનમાં સિફ્રાંત**યુ**ક્ત અર્થ સમાયલા દ્વાયછે
- (૧૧) **સંશય નામ** સં**ભ**વઃ–-પરમેશ્વરના કહેવામાં સાંભળનારને ક્યાંકા ઉત્પન્ત થ**તી** નર્થા.
- (૧૨) નિરાકૃતા અન્ધાત્તરત્વં—પરમેશ્વરના ખાલવામાં કાઇ પણ દૂષણ હાતું નથા,
- (૧૩) હુદય ગમતા—પરમેશ્વરતું વચન એવું ઉત્તમ હેાયછે કે, તે હુદયમાં ગ્રહણ કરવા યાગ્ય છે.
- (૧૪) ભિથ: સાકાંક્ષતા--પરમેશ્વરના બાલેલા વચનનાં પદ્દ-વાક્યા વગેરે સાપેક્ષ હાયછે.
- (१५) प्रस्तावी थित्यं—५२भेधरना वयन देशकाण युक्त देश के ने तेना विदेद होता नथी.

- (૧૬) તત્વ નિષ્ટતા—ભગવાનાં વચન વિવક્ષીત વસ્તુના સ્વરૂપને મનુસરવાલાળાં હાય છે.
- (૧૭) અપ્ર**કી**ર્ણ પ્રસૃતત્વં—પરમેશ્વરના વચનમાં સુસંખધના વિસ્તાર દ્વાયછે અને અસંબંધના વિસ્તાર દ્વાતા નથી,
- (૧૮) અસ્વરલાધાઅન્યનિંદતા-- પરમેશ્વરનાં વચન આત્માન ત્રર્યવાળાં તથા કાઇની પણ નિંદારહિત હાયછે.
- (૧૯) અભિજાત્યં—પરમેશ્વરનાં વચન પ્રતિપાદ વસ્તુની ભૂમિકાને અનુસરવારૂપ હાયછે.
- ( २० ) સ્મિતિસ્તિગ્ધ મધુરત્વ'-- પરમેશ્વનાં વચન અતિ સુખા-કારી દ્વાય છે.
  - (૨૧) પ્રશસ્યતા—પરમેશ્વરનાં વચન પ્રશસ્યતાવાળાં હેાયછે.
- ( ૨૨ ) અમર્મવેધિતા--પરને ધરતા વચતમાં પારકાના મર્મ હ્યાડેલા હોતા નથી.
- (૨૩) ઐાદાર્ય--પ્રજ્ઞુના વચનના અર્થમાં તુવ્છપણું નહિ પણ ઐાદાર્ય હાય છે.
- (૨૪) ધર્માર્થ પ્રતિષ્મહતા-પરમેશ્વરનાં વચન ધર્મ તેમજ અર્થસંયુક્ત ઢાેયછે,
- (૨૫) ફારકાધ વિપર્યા--પરમેશ્વરના વચનમાં કારક, કાલ, વચન વગેરે વિપર્યય હોતા નથી.
- ( ૨૬ ) વિભ્રમાદિ વિશુકતા—પરમેશ્વરના વચનમાં ભ્રાંતિ, વિક્ષેપ વગેરે દેષ્ય હોતા નથી.
- ( ૨૭ ) ચિત્રકૃત્વ'--પરમેશ્વરનાં વચન કુતુલલપણાના અભાવ-નાળા હાયછે,

- (૨૮) અદ્ભુતત્વ ૫૨મેશ્વરનાં વચન અદ્ભુત હાયછે.
- ( २७ ) अने sm तिवै चित्य' परमेश्वरनां वयन लति आहिः વર્ણન કરવા યાગ્ય વસ્તુ સ્વરૂપના આશ્રય યુક્ત હોયછે.
- ( ૩૦ ) અનિત વિલંખિતા—પરમેશ્વરનાં વચત અતિ વિલંખર-હિત હાયછે.
- (૩૧) આરોપિતા વિશેષતા—પરમેશ્વરના વચનમાં વચનાંતરનીઃ અપેક્ષાથી વિશેષપહું સ્થાપન થયેલ હાયછે.
- ૩૨ સત્**વ પ્રધાનતા**—પરમેશ્વનાં વચન∴ સાહસ. કરી સંયુક્તા હાેયછે.
- ( 33 ) વર્ષ્યુપદવાક્ય વિવિકતતા—પરમેશ્વરના વચનમાં વર્ષા-**દિ**નું વિછિત્રપર્છ હાયછે.
- ( ૩૪ ) અબ્યુચ્છિતિ—પરમેશ્ર્તા વચનમાં, જ્યાં સુધી વિવક્ષીત અર્થની સમ્યક પ્રકારે સિદ્ધિ ન થાય ત્યાં સુધી, અવ્યવછિત્ર, વચનનું પ્રમેયપર્હ હાયછે.
  - ( ૩૫ ) અખેદિત્વ'—પરમેશ્વરનાં વચન શ્રમરહિત બાલાય છે.

ખીજા વચનાતિશયના ઉપર પ્રમાણે પાંત્રીશ બેદ છે.

- 3. અપાયા પગમાતિશય—આ અતિશય છે પ્રકારેછું:--
- (૧) સ્વાશ્રયી (૨) પરાશ્રયી. (૧) સ્વાશ્રયી એટલા માર્ટ્રેટ કે ભગવાનના સર્વ રાગાના દ્રવ્યથી ક્ષય થઈ ગયા હાયછે. અને ભાવથી અંતરાયાદિક અઢાર દેાષથી રહિત થયા હાયછે. પરમેશ્વર આ અતિશય સહિત હાેવા જોઈએ. (૨) પરાશ્વયી એટલા માટે કે લગવાન જ્યાં જ્યાં જાય અથવા વિહાર કરે, ત્યાં અસમ તાત ભાગે સવાસા યાજનમાં રાેગ, દુકાળ, મરકી, લડાઇ વગેરે થાય નહિ.

જ યુજાતિશય.—પરમેશ્વર સર્વ યુજ્ય હેાયછે અને તેમને રાજા, ખળદેવ, વાસુદેવ, ચક્રવર્તી, ભવન પતિદેવ, વ્યંતરદેવ વગેરે ત્રણ જગતના ભવ્યજીવા યુજવાની ઈચ્છા રાખેછે. પરમેશ્વરમાં આ કારણે એ અતિ-શય હોવા જોકએ.

એ સિવાય પરમેશ્વરમાં આઠ પ્રાતિહાર્ય ગુણા પણ **હા**યછે જેના વિસ્તાર જૈન શાસ્ત્રામાં આપવામાં આવેલા**છે**.

જૈના જે પરમેશ્વરને માને છે તેનામાં શું શું ગુણા હોવા જો કરે, તે દુંકમાં ઉપર જણાવવામાં આવ્યા છે. પણ તે છતાં વેદાંતીઓ જૈનાને નાસ્તિક કહેછે, તે શું કારણથી તે નયી સમજાતું. જૈના પરમેશ્વરને કેવા રૂપમાં ભજે છે તે માટે જૈન પંડિતાની બનાવેલી પરમેશ્વરની સ્તુતિઓના કેટલાક દાખલા અત્રે ટાંકવા ઠીક થઇ પડશે. આ ખંડના પ્રવેશમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે, વેદાંતીઓ જેઓ વેદને ન માને તેને નાસ્તિક કહે છે, પગ વાસ્તિવક રીતે જેતાં તેઓના તેમાં માટી સ્ત્રુલ છે. જૈનાના પરમેશ્વરમાં જેવા સદ્ભુણો છે તેવા સદ્યુણા કાઇ મણ અન્ય ધર્મીઓના પરમેશ્વરમાં જણાતા નથી જૈનાના પરમેશ્વરમાં કેવા ઉત્તમ ગુણ છે તે નીચેના શ્લાક ઉપરથી જણાશે:—

नमः अईन् जिनः पारगतिस्त्रकालित्, क्षीणाष्टकमा परमेष्टयऽधीश्वरः ॥ शंभुः स्वयंभूर्भगवान् जगत्मभु स्तीर्थकरस्तीर्थकरो जीनेश्वरः ॥ १ ॥ नमः स्याद्वाद्य ऽभयदसर्वाः सर्वज्ञः सर्वदार्शकेवालिनौ ॥ देवाधिदेव बोधिद, पुरुषोत्तम वीतरागाप्ताः ॥ २ ॥

અર્થ ચાત્રીશ અતિશય કરી સર્વથી અધિક હાવાથી, સુરેંદ્ર આ•

દિએ કરેલી અષ્ટ મહાપાતિહાર્ય તથા જન્મસ્નાત્રાદિ પૂજાને જે પાત્ર છે તે અર્હન્, રાગ, દ્વેષ, માહ, માયા, લામ આદિ અઢાર દૂવણાને જીતનાર, જીન, સંસારમાં જેને કાઇ પણ પ્રયોજન રહયું નથી તે પારગત, ભૂત, ભવિષ્ય, અને વર્તમાન એ ત્રણે કાળને જાણનાર ત્રિકાલવિત, આઠ કર્મના ક્ષય કરનાર ક્ષીણાષ્ટકર્મા, પરમ ઉત્કૃષ્ટ પદમાં રહેનાર પરમેષ્ટી, જગતના ઇશ્વર ૨૫ આદીશ્વર, શાશ્વત સુખમાં રહેતાર શંભુ, પોતાના આત્માથી અને ખીજાના ઉપદેશ વિના હોય તે રવયંભૂ, જ્ઞાનવંત, મહાત્મ્યવંત યશરવી, વૈરાગ્યવંત, ભક્તિવંત, રૂપવંત, અનંત વીર્યવંત, તપ કરવામાં પ્રયત્નવંત. સંસારના છવાના ઉદ્ઘાર કરવાને ઇછાવંત, ચેઃત્રીશ અતિશય ૨૫ લક્ષ્મીએ બિરાજમાન હોવાયી શ્રીમંત, ધર્મવંત, અને અનેક કાટી દેવાથી સેવ્યમાન હોવાથી ઐશ્વ-ર્યવત ભગવાન, જગતના પરમેશ્વર, તીર્થને સ્થાપનાર તીર્થેકર, રાગાદિને જીતનારા જીનેશ્વર, વસ્તુઓને અનેકાંતપણે કહેવાનું શીલ ધરાવનાર સ્યાદ્વાદિ, સર્વ પ્રકારે અભય આપનાર અભય. સર્વ પ્રાણીએાતું હિત ચાહાનાર સર્વાઃ સર્વને જાણનાર, સર્વંદ્ય, સર્વને જેનાર સર્વેદર્શી, કેવળ ગ્રાનતું ગ્રાન ધરાવનાર કેવલી, દેવતાએાના અધિપતિ દેવાધિદેવ, છન પ્રણીત ધર્મની પ્રાપ્તિ કરાવનાર બાેધિ**દ**. પુરૂષામાં ઉત્તમ હાેવા**યા** પુરુષાત્તમ, રાગદ્વેષરહિત હાેવા**યા** વીતરાંગ, હિત **ઉપદે**શ કર-નાર દેાવાથી આપ્ત એવા પરમેશ્વરને નમસ્કાર હો. વિક્ર-માદિત્ય રાખ્તના સમયમાં થયલા મહાન જૈન મુનિ શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરે, એક સ્તુતિ આશરે એ હજાર વર્ષોપર બનાવી હતી, જે સ્તુતિ પણ જૈન કેવા ઉચ મુણવાળા પરમેશ્વરને ભજેછે, તેની સાખીતી આપે છે તે વખતે ષ્રાદ્મણા<u>નું</u> જેર હિંદુસ્તાનમાં વધી પડેલું હેાવાયી, **તેઓએ** શ્રી ઉજ્જયની નગરીમાં મહાકાળના મંદિરમાં મહાકાળેશ્વરની નીચે જીને-શ્વર મગવાનની જૈન મૂર્તિ દાટી દીધી હતી. એ જીનબિંબ પ્રગટ કરવા માટે શ્રી સિદ્ધસેને ખત્રીશ શ્લેાકમય શ્રી મહાવીર ભગવ'તની સ્તુતિ કરતાં, મહાકાળે ધર નીચેથી જીનબિંબ પ્રગટ થયું હતું. એ શ્લાેકામાંના કેટલાક તીચે આપ્યાછે:--

## ( भुजगंप्रयातम्. )

सदा योगसात्म्यात्समुद्भृतसाम्यः प्रभोत्पादितप्राणिपुण्यप्रकाशः त्रिलोकीशवंदास्त्रिकालज्ञनेता स एकः परात्मा गतिमें जिनेंद्रः॥ १॥

ભાવાર્થ:— ક્ષાયિક ભાવથી ઉત્પન્ન થયેલા ગ્રાન દર્શન ચારિત્રરૂપ ધાંગના તાદાત્મ્યપણાના અનુસવથી જેમનામાં હંમેશા સમપણું રહેલું છે, અને જેઓએ કેવળગ્રાન અને કેવળ દર્શનની પ્રસાથી પાતાના શાસનમાં રહેલા પ્રાણીઓને ધર્મના ઉદ્યાંત કરેલાં છે, જે ત્રણ ક્ષાકના સ્વામી એવા દેવંદ્ર, ભૂમીંદ્ર અને ચમરેંદ્રાને પણુ વંદવા યાગ્ય છે અને જે મિતિ, શ્રુત, અવિધ તથા મન:પર્યાય ગ્રાનવાળા પુરૂષોના સ્વામી છે એવા સામાન્ય કેવલીઓના કંદ્ર પરમાતમા શ્રી વધ્ર્યમાન સ્વામી એકજ મારી ગતિ—શ- રણુ થાઓ. ૧.

शिवोडधादिसंख्योडय बुद्धः पुराणः । पुमानप्यलक्ष्योडप्यनेकोडप्यथैकः । प्रकृत्यात्मवृत्याप्युपाधिस्वभावः स एकः परात्मा गतिमे जिनेद्रः ॥ २ ॥

ભાવાર્થ:— ઉપદ્રવ રહિત, પાતાના તીર્થની આદિના કરનાર, તત્વ-ના જાણુનાર, વૃદ્ધ, સર્વ જીવાનું રક્ષણ કરનાર, ઈ દ્રિયજન્ય નાનથી અલસ્ય, અનંત પર્યાયાત્મક વસ્તુના નાતા હાવાથી અનેક, નિશ્ચયનયથી એક, કર્મ પ્રકૃતિ વિગેરના પરિણામથી ઉપાધિરૂપ છતાં આત્મ વૃત્તિવકે સ્વભાવમય એવા તે જીને દ્ર મારી ગતિ રૂપ હો. ॥ ર ॥

> जुगुप्साभयाज्ञाननिद्राविरत्यंग भू**हास्य**जुग्द्वेषमिथ्यात्वरागैः । <sub>१६</sub>

न यो रत्यरत्यंतरायैः सिषेवे, स एकः परात्मा गतिमै जिनेंद्रः॥ ३॥

ભાવાર્થ:—નિંદા, ભય, અજ્ઞાન, નિદ્રા, અવિરતિ, કામાભિલાધ, હાસ્ય, શાક, દેષ. મિથ્યાત્વ, રાગ, રતિ, અરતિ, દાનાંતરાય, લાભાંતરાય, ભાગાંતરાય, ઉપભાગાંતરાય, અને વીર્યાતરાય—એ પ્રાંચ અંતરાય—એ પ્રમાણેના અઢાર દાષા જેને સેવતા નથી, તેવા એકજ પરમાત્મા છને દ્ર મારી ગતિરૂપ હો. ૩.

> न यो बाह्यसत्वेन मैत्रीं प्रपन्न स्तमोभिन नो वा रजोभिः प्रणुन्नः। त्रिलोकीपरित्राण निस्तंद्रमुद्रः सःएकः परात्मा गतिमें जिनेंद्रः॥ ४॥

ભાવાર્થ: – જે પ્રભુ બાહાસત્વ એટલે લાકિક સત્વ ગુણની સાથે મૈત્રીને પ્રાપ્ત થયા નથી, જે અજ્ઞાનરૂપ અધ્કારથી પ્રેરાયેલા નથી, તેમજ રજોગુણથી પણ પ્રેરાયેલા નથી અને ત્રણ લાકની રક્ષા કરવામાં જેની માર્તિ આલસ્ય રહિત છે, તે એકજ શ્રી જિનેંદ્ર મારી ગતિરૂપ થાએા. જ

> ह्विकेश विष्णो जगन्नाथ जिष्णो मुकुंदाच्युत श्रीपते विश्वरूप । अनंतित संबोधितो यो निराशैः स एकः परात्मा गतिमें जिनेंद्रः ॥ ५ ॥

ભાવાર્થ:— હે ઈંદ્રિયોના નિય તા, હે લાકાલાકમાં વ્યાપ્ત ગાન-વાળા, હે જગતમાં રહેલા ભવ્ય પ્રાણીઓના નાય, હે રાગ દ્રેશને જીતનાર, હે પાપથી મુકાવનાર, હે રખલના રહિત, હે કેવળત્તાનરપ લક્ષ્મીના પતિ, હે અસંખ્યાત પ્રદેશે અનાવૃત્ત સ્વરૂપવાળા, હે અનંત — આ પ્રમાણે સંબોધન આપી, આશારહિત (નિષ્કામ) એવા પુરૂષોએ **ब्रेने** जाधिक करेंबा छे ज्ञवा ते श्रीक्षनेंद्र प्रशु, अकल भारी गति है। प

पुरानंगकालारिराकाशकेशः कपाली महेशो महाव्रत्युमेशः । मतो योऽष्टमूर्तिः शिवो भूतनाथः सः एकः परात्मा गतिर्मे जिनेद्रः॥ ६॥

ભાવાર્થ: — પૂર્વે ક્ષપક શ્રેષ્ણીમાં આરહ થયા ત્યારથી જે કામદેવર પી મિલન શત્રુના વૈરી છે, જે લોકાકાશરૂપી પુર્યાકારના મસ્તકે રહેલી સિદ્ધ શિલા ઉપર સ્થાન કરનારા છે, જે બ્રહ્મચર્યને પાલનારા છે, જે મહત ઐશ્વર્યના બોક્તા છે, જે મહા વ્રતને ધરનારા છે, જે કેવલન્નાન કેવલ દર્શનરૂપ પાર્વતીના પતિ છે, જે અપ્ટકર્મના ક્ષયથી અપ્ટગુષ્ણરપી મૂર્તિઓવાળા છે, જે કલ્યાણરૂપ છે અને જે સર્વ પ્રાણીઓના નાય છે તે પરાત્મા જિને દ્ર એકજ મારી ગતિ હેર દ્ર

विधिब्रह्मलोकेशशंभु स्वयंभू चतुर्ववक्त्रमुख्याभिधानां विधानम्। ध्रुवोऽथो य ऊचे जगत्सर्गहेतुः सः एकः परात्मा गतिर्मे जिनेंद्रः॥ ७॥

ભાવાર્થ:—જગતના ભવ્ય પ્રાણીઓને મેાક્ષ માર્ગ આપવામાં નિશ્વળ હેતુરૂપ એવા જે પ્રભુ, વિધિ, બ્રહ્મા, ક્ષેકિશ, શંભુ, સ્વયંભૂ અને ચતુર્મુખ, વિગેરે નામાના કરણુરૂપ છે તે જિનંદ્ર એકજ મારી ચલિ-રૂપ થાએ!. હ.

> न भूलं न चापं न चक्रादि इस्ते न इस्यं न लास्यं न गति।दि यस्य। न नेत्रे न गात्रे न वक्त्रे विकारः स एकः परात्मा गतिमें जिनेंद्रः॥८॥

ભાવાર્થ: —જેના હાથમાં ત્રિશ્લ, ધતુષ્ય, અને ચક્રાદિ આયુષે નથી. જેને હાસ્ય. તૃત્ય, અને ગીતાદિતું કરવાપણું નથી અને જેના નેત્રમાં, ગાત્રમાં અને મુખમાં વિકાર નથી, તે પરાત્મા જીનેંદ્ર એકજ મારી ગતિ થાએ. ૮

> न पक्षी न सिंहो वृषो नापि चापं न रोषप्रसादादिजन्मा विडंबः। न निद्यैश्वरित्रैर्जने यस्य कंपः स एकः परात्मा गतिमें जिनेंद्रः॥९॥

ભાવાર્ય:--જે ભગવ'તને પક્ષા, સિંહ તથા વૃષભના વાહન નથી, તેમ પુષ્પનું પણ ધનુષ્ય નથી, જેમને રાષ તથા પ્રસન્નતાથી થયેલી વિડંપના નથી અને નિંદવા યાગ્ય ચરિત્રાથી જેમના લાકમાં ભય નથી, તે શ્રી જીનેંદ્ર પ્રભુ એકજ મારી ગતિ હાે. ૯

> न गौरी न गंगा न लक्ष्मीर्यदीयं वपूर्वा शिरोवाप्युरोवा जगाहे। यमिच्छाविमुक्तं शिवश्रीस्तु भेजे स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेंद्रः॥ १०॥

ભાવાર્થ:—જેના શરીર ઉપર ગારી (પાર્વતી) ખેઠાં નથી, જેના મસ્તકમાં ગંગા રહ્યાં નથી અને જેના વક્ષસ્થલમાં લક્ષ્મી રહેલાં નથી, તેમજ ઇચ્છાએશ્યી મુક્ત એવા જે પ્રભુને માક્ષ લક્ષ્મા ભજે છે, તે શ્રી જિનેદ્ર પ્રભુ એક જ મારી ગતિ થાએ. ૧૦.

> जगत्संभवस्थेमविध्वंसरूपै रहींकेंद्रजालैर्नयो जीव लोकम्। महामोहकूपे निचिक्षेप नाथः स एकः परात्मा गतिमें जिनेंद्रः॥ ११॥

ભાવાર્શ:—જે પ્રભુએ જગતની ઉત્પત્તિ, સ્થિરતા અને નાશ રૂપ ખાટા ઇંદ્ર જાલાવડે આ લાકને મહા માહ રૂપી કુવામાં નાંખ્યા નથી, તે એક જ પરમાતમા શ્રી જિનેંદ્ર મારી ગતિ થાએા. ૧૧

> त्रिकालत्रिलोकत्रिशक्तित्रसंध्य त्रिवर्गात्रिदेवात्रिरत्नादिभावैः । यदुक्ता त्रिपद्येव विश्वानि ववे स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेद्रः ॥ १२ ॥

ભાવાર્થ—જે ભગવંતે પ્રતિપાદન કરેલી ત્રિપદી, ત્રિકાલ, ત્રિ<mark>લોક,</mark> ત્રિશકિત, ત્રિસ<sup>પ્</sup>યા, ત્રિવર્ગ, ત્રિદેવ અને ત્રિસ્તન વિગેરે ભાવાથી **સર્વ** વિશ્વને વરેલી છે, તે શ્રી જિનેંદ્ર પ્રભુ એકજ મારી ગતિ <mark>યાએ</mark> ૧૨.

> न शब्दो न रूपं रसो नापि गंधो नवा स्पर्शलेशो न वर्णो न लिंगम् । न पूर्वापरत्वं न यस्यास्ति संज्ञा स एकः परात्मा गतिमें जिनेंद्र ॥ १३ ॥

ભાવાર્થ — જે જિને દ્ર પ્રભુતે શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, રપર્શ — એ પાંચ વિષયા નથી, જે પ્રભુતે શ્વેતાદિ વર્ણ નથી. જેમતે સ્ત્રી, પુરૂષ, કે નપું-સક લિંગ નથી અન આ પહેલા, આ બીજો એવા સંજ્ઞા નથી, તે શ્રી જિને દ્ર પ્રભુ એક જ મારી ગતિ હો. ૧૩.

> छिदा नो भिदा नो न क्रेदो न खेदो न शोषो न दाहो न तापादिरापत्। न सौल्यं न दुःखं न यस्यास्ति वांछा स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेंद्रः॥ १४॥

ભાવાર્થ—એ ભગવંતને શસ્ત્રાદિકથી છેદ નથી, કરવત વિગેરેથી બેદ નથી, જલાદિકથી કલેદ નથી, ખેદ નથી, શેષ નથી, દાહ નથી,

તાપ વિગેરે આપત્તિ નથી, સુખ નથી, દુઃખ નથી અને વાંછા નથી, તેઃ એકજ શ્રી જિનેંદ્ર મારી ગતિ યાએા ૧૪

> न योगा न रोगा नचोद्वेगवेगाः स्थितिनो गितिनो न मृत्युर्न जन्म । न पुण्यं न पापं न यस्यास्ति वंधः स एकः परात्मा गितमें जिनेंद्रः ॥ १५ ॥

ભાવાર્થ—જે પ્રભુતે મન વચન કાયાના યાેગ નથી, જ્વરાદિઃ રાેગા થતા નથી અને ચિત્તમાં ઉદ્વેંગના વેગ થતા નથી. વળી જે ભગવં⊹ તને આશુષ્યની સ્થિતિ ( મર્યાદા ) નથી, પરભવમાં ગતિ ( ગમન ) નથો, મૃત્યુ નથી, ચાેરાશિ લાખ જીવચાેનિમાં જન્મ નથી, અને પુષ્ય,, પાપ તથા બંધ નથી તે શ્રી જિનેંદ્ર મારી ગતિ થાએા, ૧૫

> तपः संयमः सूनृतं ब्रह्म शौचं
> मृदुत्वार्जवाकिचनत्वानि मुक्तिः। क्षमैवं यदुक्तो जयत्येव धर्मः स एकःपरात्या गतिमें जिनेंद्रं :॥१६॥

ભાવાર્થ: — જેમના કહેલા તપ, સંયમ, સત્ય વચન, ષ્રદ્મચર્ય અ-ચાર્યતા, નિરિભમાનીપર્ણ, અહજવ ( સરલતા ), અપરિશ્રદ્ધ, મુક્તિષ્ ( નિર્લાેભતા ) અને ક્ષમા—આ દશ પ્રકારના ધર્મ જયવંત વર્તે છે તે શ્રી જીનેંદ્ર પ્રભુ એકજ મારી ગતિ થાએ. ૧૬

> कलिन्यालविद्वगहन्याधिचौर न्यथावारणन्याघ्रवीध्यादिविध्नाः। यदाज्ञाजुषां युग्मिनां जातु नस्युः स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेंद्रः॥ १७॥

ભાવાર્થ:—જે ભગવંતની આત્રાને સેવન કરનારા યુગલિકાને અર્થાત સ્ત્રી પુરુષાના કલેશ, સર્પભય, અત્રિભય, ગ્રહપીડા, રાેગ, ચાેરના ઊદ્રપવ હરતીના ભય, અને વ્યાઘની શ્રેણીના ભય ઇત્યાદિ વિધ્ના કદિપણ થતા નથી, તે શ્રીજીને કે પરમાત્મા એકજ મારી ગતિ હાે. ૨૭

> अबंधस्तथैकः स्थितोवाक्षयीवा प्य सद्वा मतो यैर्जडैः सर्वभात्मा । न तेषां विमृदात्मनां गोचरो यः स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेंद्रः ॥ १८ ॥

ભાવાર્થ:—જે જડા માતમાને સર્વથા કર્મના બંધ રહિત, એક, રિયર, વિનાશી અને અસત માને છે, તેવા મૂઢ પુરૂષાને જે ભગવંત ગાવ્યર ( જ્ઞાન વિષયી ) થતા નથી, તે શ્રીજિને ધ પરાત્મા મારી ગતિ ચાએા. ૧૮.

> नवा दुःखगर्भे नवा मोहगर्भे स्थिता ज्ञानगर्भे तु वैराग्यतत्त्वे । यदाज्ञानिस्रीना ययुर्जन्मपारं स एकः परात्मा गतिर्भे जिनेंद्रः॥ १९॥॥

્ભાવાર્થ:—જે ભગવંતની આત્રા દું:ખગર્ભ વૈરાગ્યમાં કે મોહ, ગર્ભ વૈરાગ્યમાં રહી નથી પણ તે ત્રાનગર્ભ એવા વૈરાગ્ય તત્વમાં રહેલી છે. વળા જેમની આત્રામાં લીન થયેલા પ્રશ્યા જનમમરણરૂપ સંસાર સમુર્પના પારને પામી ગયા છે, તે શ્રી જિનેંદ્ર ભગવંત મારી ગતિ હો. ૧૯

> महाब्रह्मयोनिर्महासत्वमूर्ति महाइंसराजो महादेवदेवः।

## महामोइजेता महावीरनेता स एकः परात्मा गतिमें जिनेंद्रः ॥ २० ॥

ભાવાર્થ:-જે ભગવંત પરષ્ટદ્ધના ઉત્પત્તિ સ્થાનછે, જે મહાન ધૈર્યની મૂર્તિ છે, જે મહાન ચૈતન્યના રાજ્ય છે, જે ચાર ધકારના કર્માપાધિવાળા મહાન દેવાના પણ દેવછે, જે મહામાહતે જિતનારા છે અને જે મહા-વીર ( કર્મને હણવામાં સુસ્ર ) ના પણ સ્વામા છે, તે શ્રીજિને પ્રંભગવાન એકજ મારી ગતિ યાએ. ર્.

આવી આવી અનેક સ્તુતિએ જૈન ધર્મના પુસ્તકામાં જેવામાં આવે છે, પણ તે સધળો આ પુસ્તકમાં દાખલ કરવાનું બની શકે એમ ન હોાવાથી આપણે હવે વધુ દાખલા ન આપતાં અગાડી ચાલીશું.

# અન્ય ધર્મીઓના અને જૈન ધર્મીઓના પરમેધમાં શં પ્રશક છે?

#### **一》\*\*\*\*\*\*\*\***一

જૈન ધર્મમાં પરમેશ્વરતું જે સ્વરૂપ ખતાવવામાં આવ્યું છે, તેમાં અને અન્ય ધર્મીયાના ઇરશ્વમાં મોઢા પરક છે, કારણ કે, અન્ય ધર્મીઓ જેને ઇશ્વર તરીકે માને છે તેમાં અગાડી જણાવેલાં અઢાર દૂષણામાંથી કેટલાંક પ્રસક્ષ નજરે પડે છે અને તેથી તેઓ પરમેશ્વરના પદને લાયક નથી.

માગશાસ્ત્રમાં જણાવવામાં આવ્યું છે, કે 'જે દેવની પાસે સ્ત્રી હોય, તથા જે દેવની પ્રતિમા પાસે સ્ત્રી હોય, તથા જે દેવ અવશ્ય સગી, દ્વેષી નેમજ કામી છે.' એવા દેવને પરમેશ્વર કેમ કહેવાય ? વળા અક. શાસ્ત્ર, ધનુષ્ય, ત્રિશળ, જપમાળા, અને કમંડળ વગેરે જેની પાસે હોય તે દેવ કેવા હોય ? તેને દુનિયા સાથે કાંઇપણુ કામ બાઠી હોવું જોઇયે, અને તેને કેટલાક તરપ્ર દ્વેષ પણ હોવા જોઇએ, અને આપણે અગાડી જણાવી ગયા છઇએ એવા ગુણા જે કાઇ ધરાવે છે તે પરમેશ્વર નથી.

## પરસ્તીગમન કરનાર પરમેશ્વર હાઇ શકે નહિ!

#### 一灣》\*《熊一

હમણાની વ્યવહાર પદ્ધતિમાં એક એવી બાળત નજરે પડેછે કે, પરસ્ત્રીગમન કરનાર તરપ્ર કોઇને પણ શુદ્ધ પ્રેમ ઉત્પન્ન થતા નથી. ભૂતકાળમાં પણ પરસ્ત્રીના સેવન કરનાર તરપ્ર ધિકકારની લાગણીમાં જોવામાં આવતું હતું, એવું શાસ્ત્ર ઉપરથી જણાયછે. હવે કેટલાક ધર્મવાળા જે પરમેશ્વરને માને છે, તેઓ પરસ્ત્રીગમન કરનારા કામ કુચેષ્ટા કરનારા હોયછે તે ઈશ્વર કેમ કહી શકાય? જે પુરૂષ પરસ્ત્રીનો ત્યાગ કરી પાતાની સ્ત્રીનું સેવન કરેછે, તેને પણ દુનિયામાં ગૃહસ્યધર્મી કહેવામાં આવે છે; પરંતુ તેને મુનિ રૂપિ કે ઇશ્વર કહેવામાં નથી આવતા. આનું કારણ એછે કે જેને કામાંત્રિની બળતરા દરરોજ ચાલુ છે, તેનામાં કદી પણ ઇશ્વરતાના સંભવ પણ થતા નથી. આ કારણથી જે પરમેશ્વરમાં એ દૂષણ છે, તે પરમેશ્વર નથી પણ કુદેવ છે.

## દ્વેષવાન પરમેશ્વર હોઈ શકતા નથી.

#### **一类》\*《《**》一

કેટલાકા એવા પરમેશ્વરને માને છે કે, જેને દ્વેષનાં ચિન્હા હાયન્ છે અને અમુક માણુસા તરપ્ર દેષની લાગણી હાય છે. દેષના ચિન્હ શસ્ત્ર, ધનુષ, ચક્ર, ત્રિશ્લળ વગેરે રાખવાં તે છે, કારણું કા કો વેરીને મારવા માટેજ તે રાખવામાં આવે છે. હવે જે છે પાતાના સલળા વેરી જિલ્યા નહિ હાય, તે સર્વ શક્તિમાન કેમ કહેવાય? અને જો તે સર્વશક્તિમાન નહિ ગણાય, તા પરમેશ્વર કેમ હાઇ શકે? આ કારણુંથી જણાશે કે પરમેશ્વરને દ્વેષ નથી અને તેથી ધનુષ્ય, ચક્ર, ત્રિશ્લળ વગેરે ધારણ કરનાર ક્રિશ્વર નથી.

## ે**પરમે**શ્વરને જપમાળાનું કારણ નથી.

#### 一海外米候院一

જપમાળા જે દેવા હાથમાં રાખે છે તે પણ પરમેશ્વર કહી શકાય નહિ, કેમકે જપમાળા એ અસર્વન્નતાનું ચિન્હ છે. સર્વન્નતા માળાના મણકા વગર પણ જાપની સંખ્યા ગણી શકે છે. વળી જે જાપ કરે છે તે પણ પાતાના કરતાં જે વધુ ઉતમ હાય, તેનાજ જાપ કરે ત્યારે પરમેશ્વર કરતાં ખીજું કાણ વધું ઉચું છે, કે જેના તે જાપ કરે છે. આ ઉપરથી એ સાખીત થાય છે કે, જાપ કરનાર દેવ ઇશ્વર નથી.

એ સિવાય શરીરે ભક્ષ્મ લગાડનાર, ધુણી તામ કરનાર, નગ્ન થઇ કુચેષ્ટ્રા કરનાર, લાંગ અપ્રીણ, મદિરા વગેરે પીનાર, માંસને ખાનાર પણ પરમેશ્વર હેાઇ શકે નહિ, કારણકે તેને તૃષ્ણા છે. જયારે પરમેશ્વરને તે કાઇ પણ ઇચ્છા હોતીજ નથી.

#### સ્વારી કરતાર ઈશ્વર નથી.

#### - 徐米粉-

હાયી, ઉંટ, ખળદ વગેરે ઉપર સ્વારી કરનાર પણ મુશ્વર હાે શકે મહિ, કેમકે સ્વારી તાે પરજીવને પીડા કરનારી છે, ને પરમેશ્વર તેષ દ્યાળુ હાેવાથો તે કાેં કોને પીડા કરેજ નહિ, તેથી મૃશ્વર સ્વારી કરતા નથી એ સિદ્ધ થાયછે. અન્યધર્મીઓ જેને પરમેશ્વર તરીકે માને છે, તેમાંના કેટલાક નાદ, નાટક, હાસ્ય, સંગીત ક્રત્યાદી રસમાં લીન રહે છે, વાજીંત્ર વગાડે છે, પાતે નાચે છે, બીજાને નચાવે છે, હસે છે, કુદે છે વગેરે કર્મા, માહમાં લીન થઇ કરે છે, પણ જે પાતેજ આવા અસ્યિર સ્વભાવના હોય, તે બીજાને શાંતિ કેવી રીતે કરી શકે કે આ કારણથી

ઉપલા દાેષ ધરાવનારા પરમેશ્વર નથી, પણ કુદેવ <mark>છે એમ જણાયછે,</mark> જ્યારે પરમેશ્વર તા અગાડી જણાવેલા દૂષણા વગરનાજ **છે.** 

( પ્રકરણુ પહેલું સમાપ્ત.)

# જાહેર ખબર.

સસ્તુ અને સુંદર બજાર

મું ભઇની શાખીન પ્રજ્યમાં ટુંક મુદતમાં વિશ્વાસ તથા માન ધરાવતી ચાંદી સાના તથા ઝવેરાતની દુકાન.

કાેેેડારી અન્ડ કંપનો.

નં ૧૮૩ કાલખાદેવી, ભાટીયા મહાજન વાડીની સામે કેવ્છ, કાશ્મીર, ડાકા, શીકાર, મદ્રાસ, લક્ના, કટક, માલ્ટા વર્કની સુંદર દીલ પત્રીર નક્સીની તથા સાદી ચાંદીની તરેહવાર ખનાવટા જેવી કે

માનપત્રના દાભડા, ચાહા દાનનાસટ, પલાવરવાઝીસ, દેમ્સ ઇત્યાદિ

## —અનેક માહિનીએ**ા**—

ચીનાઇ ગુલાબદાની, અત્તરદાની, તપખીરની દાખડીએા ચાખી ચાંદીના વિધવિધ પ્રકારના છેડા, બટન, રમકડાં, ચાર્મેસ, લાેકેટસઇ

સાના તથા ઝવેરાતના દાગીના.

જેવા કે

છેડા, સાંકળાઓ, ખુટીઓ, વીંટીઓ, કાનની કડીઓ, ખટન્સ વિગેરે વિગેરે ઉત્તમ પાલીસ સફાઇદાર પ્રીનીશ

#### મધ્યમ ભાવ

દેશાવરના એારડરાેપર તાકીદે પુરતુ ધ્યાન આપવામાં આવે છે, ( છત્તર, છર્ડાએા, આંગીએા, ચમર, સિ'ઢાસનઇ ) એકવાર મુલાકાત તથા અજમાયશ લેવા માનપૂર્વક વિન'તી કરીએ છીએ.

## પ્રેકરણ ર જાં.

#### **─%%\*}%~~**

પરમેવાર સુષ્ટીના કર્તા નથી.

#### --\*--

જૈતા કેવા પરમેશ્વરતે પૂજેછે તે આપણે આગલા પ્રકરણમાં જોયું. **પણ તે છતાં એક માટી બાબત** ર**હી** ગઇછે તે વિષે જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા શું કહે છે તે તપાસીશં.

જૈના ઈશ્વરને માનતા નથી એવું તહામત અન્ય ધર્મીઓ તરપ્રથી સુકવામાં આવ્યું હતું. તેથો તેઓ જ્યાં બને ત્યાં જૈનોને નાસ્તિક કહેતા મુણુ જયારે તેઓએ જોયું, કે તેઓ ઇશ્વરને માનેછે. ત્યારે તેઓએ એક ખીજું કારણ શાધી કહાઢયું. એ કારણ એ હતું કે જૈના પર-મે<sup>શ્વ</sup>રને પૃથ્વીના કર્તા નથી માનતા,' અને તેથી તેઓ ∗નાસ્તિક છે. <del>ચ્યાવા વિચારા તેએાએ પુર</del>તકાદ્વારા, <del>ભાષણાદ્વારા, પત્રદ્વારા અને બન</del>તી દરેક રીતે બહાર પાડ્યા અને તેઓની સંખ્યા વધુ હોવાથી. તેઓ તેવા વિચાર બીજાઓમાં ઉત્પન્ત કરવા શક્તિવાન થયા.

નવીન વેદાંતા, નૈયાયિક, વૈશેષિક, પાંત જલ, નવીન સાંખ્ય, ઈસાઇ, **મુસલમાન વગેરે અ**નેક મતાવલંબી પુરૂષ ઇશ્વરને જગતકર્તા અથવા સર્વ વસ્તુના કર્તા માનેછે: એથા ઉલડું જૈન, બાહ, પ્રાચિન સાંખ્ય, યૂર્વ મીમાંસાકારક જૈમિનિ મુનિના સંપ્રદાયી ભટ્ટ પ્રભાકર વગેરે મતવાળા ઈશ્વરને જગતકર્તા માનતા નથી.

ઈશ્વરે જગતને ખનાવ્યું છે. તે માટે પુરાણામાં ઘણીજ હસવા યાગ્ય ખાયતા નજરે પડેછે, તે લંબાણ થવાના ભયથી અહીં આંદ્રાખલ

<sup>\*</sup> નારિતક શબ્દ બે ૨૫માં વપરાયછે. ચાલુ સંપ્રદાયને નુમાનતાં શ્રીજ નવા મત સ્થાપનાર નાસ્તિક કહેવાય છે: તેમ જે કંઈ પણ માનતા નથી તે પણ નાસ્તિક કહેવાયછે.

કરી તથી. પ્રાસ્તિઓ અને યાહુદીઓ તે એવી રીતેજ માનેએ, કું આશરે પ૦૦૭ વર્ષા ઉપર આ પૃથ્વી ઇશ્વરે પેદા કીધી: 'જેને સીસ' નામનું પુસ્તક કે જે મુસા પેગંબરના પવિત્ર પુસ્તકામાં પહેલું ગણાય— છે, તેમાં તે સારી રીતે જેવામાં આવે છે:–

In the beginning God created the heaven and the earth. And the earth was without form and void, and darkness was upon the face of the deep. And the Spirit of God meved upon the face of the waters. And God said, 'Let there be light,' and there was light.

And God said, Let the waters under the heavenbe gathered together unto one place and let the dry land appear: and it was so.............

And God said, Let the earth bring forth grass, the herb yielding seed and the fruit tree yielding fruit after its Kind, whose seed is in itself upon the earth, and it was so......

......And the evening and the morning were the third day.

And God made two great lights: the greater light to rule the day and the lesser light to rule the night...

And the evening and the morning were the fourth day.....

And God created great whales and every living creature that moveth, which the water brought forth abundantly, after their Kind and every winged fowl after his Kind.....

And the evening and the morning were the fifth day.

And God said 'Let the earth bring forth the living creature after his kind, cattle and creeping thing, and beast of the earth after his Kind: and it was so

And God said, Let us make man in our image, after our likness'.

So God created man in his own image, in the image of God created He him: male and female created He them.

And the evening and the morning were the sixth day.

And He rested on the seventh day from all His work which He had made.

હું કમાં ઉપર લખેલી બાબતના સારાંશ એ છે કે, આસરે ૫૦૦૭ વર્ષે ઉપર ઇશ્વરે સૃષ્ટિ બનાવી હતી, અને તેમાં પહેલે દીવસે અજવાળું બનાવી તેમાંથી દિવસ અને રાત્રિ બનાવ્યાં, બીજે દીવસે આક્ષશ બનાવ્યું, ત્રીએ દિવસે સુધી જમીન અને દિવસને જુદા પાડી, જમીનપર ધાસ, અને વનસ્પતિ વગેરે બનાવ્યાં, ચોથે દીવસે સૂર્ય, ચંદ્ર અને તારા બનાવ્યા, પાંચમે દિવસે દરિયામાંનાં અને હવામાં ઉડતાં સઘળાં પ્રાણીએ ખનાવ્યાં, છે દેવસે ઢાર, પેટ ચાલતાં પ્રાણી અને માણસ બનાવ્યાં,

અને છેલ્છે દિવસે ઈશ્વરે વિશ્વામ લીધા.

આ રીતે આઇ ભલમાં જણાવવામાં આવ્યું છે. આવીજ રીતના વિચારા આપણાં બાળકા જે પુસ્તકા શીખે છે તેમાં પણ શીખવવામાં આવ્યા છે: ચાથી ચાપડીમાં એક પાઠમાં નીચે પ્રમાણે લખવામાં આવ્યું છે:—

એ ઇશ્વર તું એક છે, સર્જ્યા તે સંસાર, પૃથ્વી, પાણી, પર્વતા, તે કીધાં તૈયાર. તારા સારા શાભિતા, સૂરજને વળી સામ, તે તા સઘળા તે રચ્યા, જખર્ તારૂ નેમ

છઠ્ઠી ચાપડીમાં એક પાઠમાં નીચે પ્રમાણે છે:— જેની શક્તિથી થયાં, ભૂમિ, જળ, ગીરિ, આકાશ, જશ જેના અહુ અહુ વળી, વ'દ તે અવિનાશ.

વળા સાતમા ચાપડીમાં તા પરમેશ્વરે કેટલાંક ત્રાસદાયક પ્રાણીએ! પૈદા કર્ધાછે, એમ જણાવી તેનાં કારણા વ્યાપવામાં વ્યાવ્યાંછે:—

નિત નિત જન નિરમળ રહે, વસે હળી મળી વાસ, એ ઇચ્છાથી ઇશ્વરે, તે શિર મુકયા ત્રાસ. સાતમી ચાપડીના એક બીજા પાઠમાં નાચે પ્રમાણે નજરે પડેછે:- ખા નરવાસી વિશ્વના, ઉંચું જો આકાશ, ત્યાં ગાળા જો તેજના, જળહળ જોત પ્રકાશ. પૂરું અચરજ પામીને, વળી વળી ખુબ વિચાર, તું તેના કરનારને, પૂજ પૂરા ધરી પ્યાર. સર્વ શક્તિના સ્વામિનાં, અદભૂત કામ અપાર, એ એમાંનું એક છે, અમત્કાર કરનાર.

પરમેશ્વર જગતના અને તે અંદર રહેલી દરેકે દરેક ચીજના, સુખ અને દુઃખના, આંધળા અને લૂલાના અને સર્વે સારી કે ખરાબ દરેક ચીજના બનાવનાર છે, એવું અન્ય ધર્મીઓ કે જેમનાં નામ અગાડી આપવામાં આવ્યાંછે તેમનું માનવું છે, એ આ ઉપરથી જણાય છે; પણ જૈનો તે રીતે નથી માનતા અને તેનાં ધર્ણા કારણા છે.

એ કારણા પર વિચાર કરતા પહેલાં જગતમાં જે બે મત મનાયછે તે તપાસીશું.

વેદાંત ધર્મને માનનારા, ઇસુ પ્ર્યીસ્તના ધર્મને અંગીકાર કરનારા, યાહુદી ધર્મને ઇશ્વર પ્રણીત ધર્મ તરીકે ઓળખાવનારા, અને મહમદ્દ પેગળરે ઉપદેશેલા મુસલમાન ધર્મવાળાઓ એમ માનેછે કે, જગત ઉત્પત્તિ પહેલાં એકજ ઇશ્વર હતા, અને જગતનાં ઉપાદાનાદિ કાઈ પણ કારણ અથવા બીજી વસ્તુ નહાતી.

હુમણાંના વેદ વગેરે શાસ્ત્રામાં એ સંબ'ધમાં ધણાં વાકયા નજરે પડેછે, તેમાના કેટલાંક નીચે આપ્યાં છે,—

एतस्मादात्मन आकाशः संभूतः आकाशाद्वायुः वायोर-ग्निरग्नेरापः अभ्द्यः पृथिव्या ओषधयः आषिभ्यास्नमन्नाद्रेतः रेतसः पुरुषः सवाएष पुरुषोन्नरसमयः

( તૈત્તિરિય શાખાની શ્રુતિ )

વળી

सदेव सौम्यदमप्रशासीदेक मेवाऽद्वितयं तदेशत बहुः स्यां प्रजायेयेति.

( છાંદાગ્ય ઉપનિષદ્ )

वणी

नासदासिको सदासीतदानीका सीद्रजोन व्योम परो-यत् किमावरीव :कुइकस्य शर्मण्यभ्यः किमासीङ्गइन गंभीरं

(३ग्वे६)

યાહુદીઓ અને પ્રીસ્તીએ પણ એમજ માતેછે અને તેમની શાહદત આજ પ્રકરણની શરૂઆતમાં ટાંકવામાં આવીછે.

'In the beginning God created the heaven and the earth' वनेरे.

જ્યારે એકમતવાળા શરૂઆતમાં પકત ક્રમ્વરજ હતા એમ માને છે, ત્યારે ખીજા મતવાળા એમ માનેછે કે શરૂઆતમાં ક્રમ્વર સાથે— જીવ, પરમાણું, આકાશ, કાળ આફિ—જગત રચવાની સામગ્રી પ્રણ હતી.

હવે આપણે પહેલા મતને માનનારાઓની શું ભૂલ છે, તે તપાસી-શું-એમ માનવામાં નીચલી ભૂલા નજરે પડેછે;-

(૧) કાઇ પણ ચીજ ઉપાદાન કારણ વગર થઇ શકતી નથી જગતનું ઉપાદાન કારણ ન હાવાથી જગત કરાપિ ઉત્પન્ન થઇ શકતું નથી.

## **ઉપાદાન કારણ વિના જગત બની શકે નહિ.**

#### **一》》\*《《《\***一

( ર ) કાેઇ એમ કહેશે કે ઇશ્વરે પાતાની શકિતથી જગત રચ્યું છે, તે તેની શકિતજ ઉપાદાન કારણ છે, તાે તેમાં પણ ઘણા કેમ્ય નજરે પડેછે:—

એ ઇશ્વરની શકિતથી જગત ઉત્પત્ર થયું, તેા એ સવાલ ઉડેછે કે, ઇશ્વરની શકિત. ઇશ્વરથી ભિન્ન છે તેા પછી. તે જડ કે ચેતન ખેમાંથી એક હાેવી જોઇએ. જો જડ હાેયતા તે નિત્ય કે અનિત્ય ખેમાંથી એક હાેવી જોઇએ.

તે નિજ્ય હાયતા મૃષ્ટિની પહેલાં એ શક્તિ પણ હતી, એ સિદ્ધ થાયછે અને તેથી ઇશ્વર એક્લાજ પ્રથમ હતા, તે ખાટું થાયછે.

જે એમ ધારવામાં આવે કે એ શક્તિ અનિત્ય, ઉભાનન અને જડ છે, તા પછી તેના ઉપાદાન કારણ રૂપ બીજી કશ્વરની શક્તિ થઈ તે શક્તિને ઉત્પન્ન કરનારી ત્રીજી શક્તિ થઈ અને એ રીતે અનવસ્થા દૂષણ આવે છે.

જો એમ ધારીએ કે એ શક્તિ ચેતન છે, તે તે પણ નિસ્ન કે અનિત્ય હેાવી જેઇએ. આમાં પણ ઉપલાંજ દૂષણું ઉત્પન્ન થાયછે.

જે એમ ધારીએ કે ઇશ્વરતી શાક્તિ ઇશ્વરથી અધિનન છે, તે તા સર્વ વસ્તુને ઇશ્વરજ કહેવી જો⊌એ, જે તદન અશક્ય છે; કેમકે એમ ધારવાથી સારું કે નરસું, પુષ્ય કે પાપ, નર્ક કે સ્વર્ગ, ધર્મ કે અધર્મ, સુખી તેમજ દુઃખી વગેરે સર્વે ઇશ્વરજ ગણવાં પડશે. આથી ઈશ્વર જગત પેદા કર્યું નથી, એ સિદ્ધ થાય છે.

(૩) પ્રત્યમ પ્રમાણથી ઇશ્વર સૃષ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી. દરેક ચીજ જે પ્રત્યક્ષ નજરે પડેછે, તેમાં તેા કાઇ પણ માણુસ વિરુદ્ધ પડી શકે એમ નથી, કેમકે તે તે આપણે જોઇ શકીએ કે ઇશ્વરે આ કર્યું, તે કર્યું, અને હજ બીજાં કરેછે. પણ તે નજરે પડતું નથી, અને વેદમાં પણ જણાવવામાં આવ્યું છે કે ઇશ્વરને જણ-નાર કાઇ છે નહીં.

अपाणिपादो जवनो यहिता, पश्यत्यचक्षुस्सशृणोत्यकर्णः ॥ संवेति विश्वं न च तस्यास्ति वेत्ता, तमाहुरायं पुरुषं पुराणम् ॥

# (૪) અનુમાન પ્રમાણથી ઇશ્વર સૃષ્ટિ કર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

કાઇ એમ કહેઈ કે કતા વિના કાઇ પણ ચીજ બની શકતી નથી, તો આવું મેાટું જગત કાઇ બનાવનાર વગર કેમ બની શકે ? જો આ અનુમાન ખરં માનીએ તે એમ સવાલ ઉઠશે કે, તે છવા પેદા થયા ત્યારે સારા હતા કે ભુંડા ? આ માટે વખતે એમ કહેવામાં આવશે, કે તેઓ તા સારાજ હતા ! ત્યારે એ સવાલ ઉઠશે કે ભુંડા જીવા કેમ નજરે પડે ? કેમકે સારા જીવામાંથી ખરાબ કામ કરવાની શકિત કેમ ઉત્પન્ન થઇ શકે ? આ ઉપરથી ઇશ્વરે કાંઇ પેદા કર્યું નથી એમ દેખાયછે.

જો એમ કહેવામાં આવે, કે ઇશ્વરે સારાં અથવા ભૂંડાં કામ કર-વાની શકિત રચી હતી, પણ ઇશ્વરે જીવોને ભુંડાં કામ કરવા તરપ્ર પ્રવર્તાવ્યા નથી, અને ભુંડાં કામ કરવામાં જીવ પોતેજ પ્રવર્તે છે, અને તેમાં ઇશ્વરના દેષ નથી, તા એ સવાલા ઉત્પન્ન થાયછે કે (૧) સર્વ શકિતમાન ઇશ્વર, સર્વ વાતના જાણ છતાં એવી શકિતઓ કેમ પેદા કરે ? જો જાણતા છતાં ઇશ્વર એવી શકિતએ પેદા કરે, તા ઇશ્વર માણસના શત્રુરપ ગણાય! (૨) જો ઇશ્વર તે વાત જાણતા નહાતા એમ કહેવામાં આવે, તા ઇશ્વર સર્વન્ન નહિ પણ અસર્વન્ન કહેવાય! આ રીતે ઇશ્વર સારા જીવ ઉત્પન્ન કર્તા સિદ્ધ થતા નથી, કેમકે ઈશ્વરે સારી અને ભુંડો બે જતાની શકિતએ પેદા કરી, અને જ્યારે તેઓ તે ખંને શકિતઓનો ઉપયોગ કરી સ્વર્ગમાં જાય અને નર્કમાં પણ જાય, ત્યારે પાછલા અન્યાય માટે જીવાને નહિ પણ ઈશ્વરનેજ દાષ ઘટે. પણ વાસ્તવિક રીતે તેમ નથી. પરમેશ્વર દાષરહિતજ છે અને તે સર્વે શકિતમાન છે.

## (૫) ઇશ્વરે પુષ્ટયવાન જીવ રચ્યા<mark>છે એમ માનવાથી</mark> પણ ઈશ્વર સૃષ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

જો આપણું એમ ધારીએ કે ઈશ્વરે પુષ્યવાન છવા રચ્યાછે, તા તે પણ ખાટું છે કેમકે જો તેમ દ્વાય તા ગર્ભમાંજ અને જન્મ્યા પછી અધા, લંગડા, લૂલા, ખહેરા, મૂંગા હાવાપણું, (ભુંહુ રૂપ, નીચ કુળમાં જન્મવાપણું, જાવજીવ દુ:ખી રહેવું, ખાવા પીવાનું મૃત્યા વગર ભૂખે મરવું, વગેરે જે દુનિયામાં જોવામાં આવેછે, તે કેમ હાઇ શકે ? પુષ્યવાન જીવને તા દુ:ખ હાયજ ક્યાંથી !

વળી પુષ્ય કર્યા વગરજ ઇશ્વરે જીવાને પુન્યશાળી કેમ ખનાવ્યા ? જો કદી ઇશ્વરે પુષ્ય કર્યા વગરજ જીવાને પુષ્યશાળી બનાવ્યા એમ ધારીએ, તો હવે તે સર્વ જીવાને તેજ રીતે મોક્ષમાં કેમ નથી મોકલતા, અને સર્વ સુખ કેમ નથી આપતા ? જીવાને જે દુઃખ પડે છે, તે જોઇને વિચાર કરીએ તો તો ઈશ્વરના કાર્ય ઉપર ધિક્કાર છુટે. સારાં કર્મા કરાવીને, શાસ્ત્રાપદેશ કરાવીને, ભૂખે મરાવીને, રાગ દ્રેષ છોડાવીન ધરભાર તજાવીને, સાધુ બનાવીને, તપશ્વર્યાનાં દુઃખ પાડીને, બીખ મંગાવીને, દયાનાં, દાનનાં અને સત્યનાં કાર્યો કરાવીને, વગેરે અનેક સાધનેજ તે શું કારણુ મોક્ષ આપે છે ? પણ વાસ્તિવિક રીતે એમ નથી-જ, કારણુકે ઇશ્વર અણસમજી નથી કે આવા જીવા પેદા કરે; તેથી તે સ્રિપ્ટિના કર્તા પણ સિદ્ધ થઇ શકતા નથી.

(ફ) ઇશ્વરેજ પાપી જીવા પેદા કર્યા હતા, એમ માનવાથી પણ ઇશ્વર સૃષ્ટિકરતા સિદ્ધ થતા નથી.

જો કદી એમ માનીએ કે ઇશ્વરે યાપીજ જીવા પેદા કર્યા હતા, તા તેમાં પણ ઇશ્વરને દૂષણ લાગે છે, કેમકે જીવે પાપ કર્યા વગર શું કારણ તેને પાપી બનાવ્યા ? આવું ધારવાથી તા ઈશ્વર અન્યાયી ઠરે, જે વાસ્તિવિક નથી∗ અને તેથી પણ ⊌શ્વર સૃષ્ટિકતા નથી એ સિદ્ધ થાય છે.

(૭) ઈશ્વરે પાતાનું એશ્વર્ય સૃષ્ટિમાં પ્રગટ કરવા સૃષ્ટિ <mark>રચી</mark> **છે, એમ માનવાથી પ**ણ ઇલર સૃષ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

જો એમ માનીએ કે ઇશ્વરે પાતાનું એશ્વર્ધ પ્રગટ કરવા માટે સૃષ્ટિ રચી છે, તો ઈશ્વર દુઃખી હતા એમ માનવું પડશે, કેમકે સૃષ્ટિ તો તેમણે પાતાનું એશ્વર્ધ પ્રગટ કરવાને રચી અને તે પહેલાં સૃષ્ટિ હતીજ નહિ. હવે જ્યારે સૃષ્ટિ હતી નહિ સારે એશ્વર્ધા પ્રગટ કર્યા વગર ઈશ્વર દુઃખી હોવા જોઇએ, કેમકે દુઃખ વગર તેને સૃષ્ટિ રચવા કેમ મન થાય ? વળી જો એમ હતું તો સૃષ્ટિ રચવા પહેલાં ઇશ્વર શું કરતા હતા, એ સવાલ પણ ઉત્પન્ન થાય છે. પણ ઇશ્વર તો દુઃખી હોઇ શકે નહિ‡ અને તેથી ઇશ્વર સૃષ્ટિકર્તા નથી.

(૮) ઇશ્વરે પરાપકાર વાસ્તે સૃષ્ટિ રચી છે, એમ માનવાથી. પણ કશ્વર સષ્ટિકર્તા સિર્દ્ધ થતા નથી.

જો કાઇ એમ માને કે કથરે સર્વ છવાને પુન્ય કરાવી અનંત સુખ દેવા માટેજ સૃષ્ટિ રચી છે, તેા તેમાં પણ દાન જણાશે, કેમકે જેઓએ પાપ કર્યો હશે તેઓ નર્કમાં ગયા હોવા જોઈએજ. હવે તેઓ

<sup>\*</sup> જુઓ પ્રકરણ પહેલું, ‡ જુઓ ખંડ ર જો પ્રકરણ ૧ લું.

નર્કમાં ગયા તેમાં પરમેશ્વરે શું ઉપકાર કર્યો ? વળી તે સર્વ શક્તિમાન છતાં આવા જીવા કેમ પેદા કરતા હશે ? (૯) ઇશ્વર સર્વ પાપ પુન્ય પાતે ચાહે તેમ કરાવે છે એમ માનવાથી પણ ઇશ્વર સૃષ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

જો એમ માનીએ કે સર્વ શક્તિમાન **ક**શ્વરજ, બાજીગર જે રીતે લાકડાની પુતળીને પાતાની મરજ માયક નચાવે છે તેમ, સર્વ જીવા પાસ માપ પુત્ય કરાવે છે, તા પછી છવ માતે કાંક્ર કરી શકતા નથી પણ ધ્રશ્વર કરાવે છે તેમ કરે છે એમ માનવું પડશે. જો એમ માનીએ તે જીવને સારા નરસાના નતીએ મળવા ન એઇએ, કારણ કે તેણે જે કાંઇ કર્સું તે તા ઈશ્વરની મરજ માધક કર્સું છે. જે દરેક છવ ઈશ્વરના મરજ માયક કરે છે, તા પછી ઇશ્વર તેમને સ્વર્ગ કે નર્ક કાેઇ ડેકાહા માકલી શકે નહિ, અને નર્ક, તિર્યક, સ્વર્ગ અને મૃતુષ્ય એ ચાર ગતિમાં જીવોને રઝળવું પણ ન પડે. જો એ ચાર ગતિ ન હોય તા આ સંસાર પણ ન હોય. જો સંસાર ન હોય તો વેદા, પુરાણ, બાઇબલ, કુરાન અવસ્તા, વગેરે શાસ્ત્રા પણ ન હાય. જો શાસ્ત્રા ન હાય તા શાસ્ત્રાના ઉપદેશક પણ નહિ હાય. જો ઉપદેશકા ન હાયતા ઇશ્વર પણ નહિ હાય. જો મુધર ન હાય તા પછી સર્વ શત્યતા હાવી જોમએ. પણ વાસ્તાવક. રાતે એમ નથી અને તેથી જે આપણે માન્યું કે મશ્વર પાપ પુન્ય કરાવે છે. તે ખાડું ઠર્સું અને તેથી ઇશ્વર સચ્ટિ કર્તા નથા એ સિદ્ધ થયું.

(૧૦) ઈશ્વરે સંસારની ક્રીડા માટે સૃષ્ટિ રચી છે અને પાપ પુન્ય સ્વર્ગ અને નર્ક જેવું કાંઇ નથો, એમ માનવાથી પણ ઇશ્વર સૃષ્ટિ કર્તા સિર્દ્ધ થતા નથી,

જો એમ માનીએ કે ઇશ્વર ક્રીડા માટે સૃષ્ટિ રચી છે, તેા તેનું મરિણામ પણ ક્રીડામાંજ આવવું જોઇએ, પણ જગતમાં જોઇએ છીએ તેા તથા ઉલકું નજરે પડે છે. સેંકડા રાગી, દુઃખી, ગરીય, ભૂખે મરતા,

પ્રેમમાં બળતા વગેરે નજરે પડે છે, જેને જોઇ આપણને દયા આવે, તેા ઇશ્વર જે દયાળુ છે તેને દયા કેમ ન આવે ? પણ તેવી દયા તેા દેખવામાં નથી આવતી ત્યારે ઇશ્વર નિર્દેય ઠરે, પણ તેમ નથી× અને તેથી ઇશ્વર સૃષ્ટિ કર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

વળા જે ક્રીડા માટે સૃષ્ટિ રચે તેને રાગ, દેશ વગેરે દ્વાવા જોઇ-એ, પણ ઈશ્વરમાં તા તે દ્વાયજ નહિ× અને તેથી ઇશ્વર જગત કર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

# ( ૧૧ ) પરમાત્મા જગતના ઉપાદાન કારણ છે એમ માનવાથી પણ ઇશ્વર જગત કર્તા સિર્દ્ધ થતા નથી.

પરમાત્મા જગતના ઉપાદાન કારણુ છે એમ માનવામાં પણ દૂષણુ આવે છે, ક્રેમકે એમ માનવાથી તો જે કાંઇ જગતમાં હોય તે સર્વ કાંઇ પરમાત્માજ વ્યની જાય. જો તેમ વ્યને તે જગતમાં નથી કાેઇ પરમાત્માજ વ્યની જાય. જો તેમ વ્યને તે જગતમાં નથી કાેઇ ધર્મી કે અધર્મી, નથી નર્ક કે સ્વર્ગ અને જેવા ચંડાલ તેવાજ બ્રાહ્મણ એમ માનવું પડે; પણ તેમ છેજ નહિ, અને તેથી ઇશ્વર સૃષ્ટિ કર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

# ( ૧૨ ) ષ્ઠશ્વર સામગ્રીએાથી પણ જગત રચી શક્તા નથી,

ઉપરની બાબોતોમાં એમ માનવામાં આવ્યું છે, કે પ્રકત છશ્વરજ પહેલા હતા અને તેણે પોતે સૃષ્ટિ રચી; એ માનવું કેટલું ભૂલ ભરેલું છે તે આપણે તપારયું. હવે જગતના ઉપાદાન કારણવાળા એક ઇશ્વર અને તે સાથે જગત પેદા કરવાની બીજી સામગ્રી પહેલાં હતી અને તે સામગ્રીથી ઈશ્વર જગત પેદા કર્યું એમ માનવાયી ઈશ્વર જગતકર્તા સિદ્ધ યાય છે કે નહિ તે તપાસીએ.

<sup>× (</sup>જીએ પ્રક્ષ્ય ૧લું – ખંડ બીજો)

જંગલ પૈદા કરવા માટે ઇશ્વરને શું શું ચીજોની જરૂર હ**લી. એમ** પ્રેપ્ત્ર ઉઠલાં, સામમીથી ઇશ્વરે સૃષ્ટિ રચીછે એમ માનનારાઓ નીચલી સ્ક્ષમમી જણાવે છે;—

- ૧ પૃ<sup>હે</sup>વીનાં પરમા**ણું એ**૧
- ર જળનાં પરમાણું એન
- ક અગ્તિનાં પરમા**સું** એા
- ૪ વાયુનાં પરમાણું એા
- પ આકાશ.
- ૧ દિશા.
- ૭ આત્મા
- **૮ મત.**
- ં ૯ માળ-

ઉપલી સામગ્રીથી ઇ ધરે જગત રચ્યું છે, અને એ નવે વસ્તું એક નિત્ય અને અનાદિ છે, અને તે કાંઇની બનાવેલી નથી, એમ તેઓ માને છે. તે સાથે તેઓ એમ પણ માને છે, કે આ જગત પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણથી લક્ષ્ય છે, અને સર્વ જગતના રચનારનું સ્વરૂપ એવું છે, કે તે વર્ણવી શકાતું નથી; અને જગતમાં ખુદ્ધિવાન ચીજો નજરે પડે છે, તેથી તેને રચનાર પણ ખુદ્ધિવાન હોવો જોઈએ. વળી ઇશ્વર અનેક નહિ પણ એક છે કેમકે, ઘણા ઇશ્વર હોય તો એક કાર્ય કરવામાં જીદા જીદા ઇશ્વર તેની જીદી જીદી ખુદ્ધિ થઇ જાય, અને પછી એક ઇશ્વર બે પગવાળા માણસ અનાવે, તો ખીજો ઇશ્વર ચાર પગવાળા માણસ અનાવે. વળી ઇશ્વર સર્વ વ્યાપક છે, કેમકે તે ત્રણે ભુવનમાં એક સાથે થનાર્ય કાર્ય એક કાળમાં કરી શકે છે; વળી તે સર્વન છે કેમકે. તેજ કારણ્યી તે જગત વિચિત્ર સ્ત્રી શકે છે. વળી તે સર્વન છે કેમકે. તેજ કારણ્યી તે જગત વિચિત્ર સ્ત્રી શકે છે. વળી તે સર્વન છે કેમકે, તેજ કારણ્યી તે જગત વિચિત્ર સ્ત્રી શકે છે. વળી તે સર્વન છે કેમકે, તે તે તેમ ન હોય તો તેને પેદા કરનાર કાઇ હોવું જોઇએ. અને આ સંઘળા ગુણવાળા ઇશ્વરે ઉપલી સામગ્રોઓથી જગત રચ્યું છે.

આમાં પહેલાં તો એ સવાલ ઉદે છે કે, જે ઇશ્વર જ અત રચે છે તે ઇશ્વર શરીર વાળા છે, કે શરીરવગરના છે, કે જો એમ માની એ કે ઇશ્વર શરીર વાળા છે ત્યારે એ સવાલ ઉત્તો થાય છે કે, તે શરીર દૃશ્ય છે કે ભૂત પિશાચના શરીર માયક અદશ્ય છે. ઇશ્વર શરીરવાળા નથી એતો પ્રત્યક્ષજ છે, કેમ કે દુનિયામાં દરેક ચીજ તે ઇશ્વરને દેખ્યા વગર ખનતી, આપણી નજરે પડે છે.

હવે જો એમ માનીએ કે ઈશ્વરનું શરીર દેખી નહિ શકાય એવું છે, તો એ પ્રશ્ન ઉદે કે નહિ દેખાવાનું કારણ શું ? જો એમ માનીએ કે ઈશ્વરની મહાન શકિલના સભ્યમે ઇશ્વરનું શરીર નજરે પડતું નથી, તો તો પણ દૂધણ આવે છે, કેમ કે ઇશ્વરના મહાત્મ્યને સિદ્ધ કરનારું કોઈ પણ પ્રમાણ નથી. વળી એમાં ઇતરેતર આશ્વય દૂધણ આવે છે. જો ઇશ્વર મહાત્મ્ય વિશેષ સિદ્ધ થાય, તો ઇશ્વર અદશ્ય શરીરવાળા સિદ્ધ થાય અને જો અદશ્ય શરીરવાળા સિદ્ધ થાય, તે મહાત્મ્ય વિશેષ સિદ્ધ થાય.

જો એમ માનીએ કે ભૂત પિશાય મારક ઇશ્વરનું શરીર અદસ્ય છે? તા તેથી કાંઇ પણ સિદ્ધ થતું નથી, કેમકે એવી શંકા દર વખતે ઉઠશે કે 'શું ઇશ્વર નથી કે જેથી તેતું શરીર નજરે પડતું નથી ? 'આ શંકાનું સમાધાન નહિ થાય અને તેથી, ઇશ્વર જગતકર્તા પણ સિદ્ધ નહિ થાય.

જો એમ માનીએ કે ઇશ્વર શરીર વગરના છે, તા તે પણ નહિ મનાશે, કેમકે ઘરના બાંધનાર કડીયા, ઘડાના બનાવનાર કુંસાર વગેરે જે આપણુ જોઇએ છીએ, તે તા શરીરવાળા છે, અને જો ઈશ્વરને શરીર વગરના માનીએ તાે તાે તે કાંઈ પણ કાર્ય કરવા સમર્ય નહિ ચાય, કેમકે જે આકાશ માપક નિત્યવ્યાપક અક્રિય છે તે અકર્તા છે.

આ ઉપરથી જણાશે કે, શરીરવાળા કે શરીર વગરના કથર બને-આંથી એક સિદ્ધ થતું નથી. અને તેથી ઇશ્વર જગતકર્તા છે, એ પણ સિદ્ધ થતું નથી.

# ( ૧૩ ) જવં સર્વે અજ્ઞાની હોઇ, સર્વજ્ઞ ઇશ્વરની પ્રેરણાથી પાત પાતાના કામમાં પ્રવર્તેછે એમ માનવાથી પણ કથર

સબ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

જો આપણે એમ માનીએ, કે દુનિયામાંના સર્વે છવા અનાનીએ અને તેઓ સર્વત્ત ઇશ્વરની આનાનુસાર દરેક કાર્યમાં પ્રવર્તેએ, તેમ તેમાં પણ દાષ આવેએ કેમકે, (૧) જો ઇશ્વર સર્વ પદાર્થના નાતા સિદ્ધ થાય, તા પાતે પાતાની મરજીયીજ દરેક કાર્યમાં પ્રવર્તેએ એમ સિદ્ધ થાય અને (૨) જો અન્યની પ્રેરણા લગર ઇશ્વર પાતેજ દરેક કાર્ય કરેએ એમ સિદ્ધ થાય તા ઇશ્વર સર્વ પદાર્થના જાણનારા સર્વત્ત સિદ્ધ થાય, અને તેથી આ ખેમાંથી એક સિદ્ધ થાય નહિ ત્યાં સુધી; ખીજની પણ સિદ્ધ થાય નહિ અને તેમાં ઇતરેતર દૂષણ આવે.

વળી જો ઇશ્વરને સર્વજ્ઞ માનીએ તે તરત સવાલ ઉઠશે, કે શા માટે તે સર્વજ્ઞ ઇશ્વર જીવાને અસત વહેવારમાં પ્રવર્તાવેછે ? ઇશ્વર અને સર્વજ્ઞ તો વિવેશીજ હોય, તેથી તે અસત વહેવારમાં કાઇને પ્રવર્તાવેજ નહિ- આથી જે અસત વહેવારમાં જીવાને પ્રવર્તાવે, તે અજ્ઞાન સિધ્ધ થયા અને તેથી ઇશ્વર સૃષ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

જો એમ માનીએ, કે ઇશ્વર તા સર્વ જીવાને સારાં કર્મ કરવામાંજ પ્રવર્તાવેછે, અને તેથી ઈશ્વર સર્વન્ન છે અને સર્વ અધર્મી જીવાને તે નર્કમાં નાંખી શિક્ષા કરેછે, તેથી તે વિવેકી છે, તા તેમાં પણ દ્વાયુ આવે છે કેમકે, પાપમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર ઇશ્વર વગર ખીજો કાે સહાય, કેમકે જીવ તા અન્નાની હાેવાથી પાતે કાેઇ પણ ચીજ નથી કરી શકતા, એમ આપણે પહેલાંથીજ ધાર્યું છે. જો ઇશ્વર પાપમાં પ્રવર્તાવી પછી જીવાને નર્કમાં નાખે, તા ઇશ્વરને મહા નિર્દય માનવા જોઇએ, પણ ઇશ્વર નિર્દય તા છેજ નહિ, અને તેથી ઇશ્વર મૃષ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

જો એમ માનીએ કે, કથર જીવતે પાપમાં પ્રવર્તેએ અને તેથી કથર તેના કર્ન પ્રમાણે તેને શિક્ષા કરેછે, તો તે પણ પ્રમાણ વગરનુ

છે કેમકે, ઇશ્વર સર્વન્ન અને સર્વશક્તિમાન છતાં શા કારણથી એ જેવાને માપ કરવાથી પાછા ફેરવતા નથી ? જો તે પાછા ફેરવતા નથી તે તેજ પાપ કરાવેછે, એમ સિદ્ધ થયું અને જો તે તેમાટે શિક્ષા કરે તા, તે નિર્દય ગણાય. આથી પણ ઇશ્વર મૃષ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

(૧૪) જેવી રીતે ચારી કરનાર ચાર પાતાને શિક્ષા કરી શકતા નથી, પણ તેને માટે કેાઇ રાજા કે ન્યાયાધીશ જોઇએ છે, તેજ રીતે ધર્મ અધર્મ કરનાર જીવ જે કર્મ પાતે કરે તેને માટે ઇશ્વર શિક્ષા કરે છે એમ માનવાયી પણ ઇશ્વર સૃષ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

જો એમ માનીએ કે. છવ પાતેજ અધર્મને ધર્મકરે છે અતે ન્યાયાધીશ તરીકે ઇશ્વર તેને માટે શિક્ષા કરેછે, તા તે પણ સત્ય નથી ક્રેમકે, જો જીવ, ધર્મ અધર્મ કરવા શક્તિવાન હાય તા તેનું ૪ળ ભાગવવા પુરણ તે શક્તિવાત કેમ નહિ હેાય? એ માટે એ યાદ રાખવાનું છે કે. આ સંસારમાં જે છવ જેવાં કર્મ કરે છે, તેવાં તેવાં કર્મનાં પૂળ ભાગ-વવામાં પણ તે નિમિત્ત બની જાય છે. અને જે રીતે ચાેરી કરનારને રાજા શિક્ષા આપેછે. તેમજ તે ચાેરો કરનાર ખીજા નિમિત્તથી પણ ઘણા દુઃખા પામેછે. જેવાં કે તે અગ્નિમાં બળા જાયછે, પાણીમાં ડુખી જાયછે, સાપદંષથી મરણ પામેછે. તાપ ખંદુકથી ધાયલ થાયછે, ધર પડી જવાથી નીચે દ્રબાઇ જ્યયછે વગેરે નિ(મ-તાથી પાતાનાં કર્મનાં ૪ળ ભાગવે છે. અહીં માં મુણ નિમિત્ત વગર ખીજો કશ્વર પુળદાતા કાઇ દેખાતા નથી, તેવીજ રીતે નર્કે. અને સ્વર્ગ વગેરેમાં પણ સારાં નરસાં કર્મનાં પળ ભાગવવામાં અસંખ્ય નિમિત્ત છે. અને નિમિત્ત વગર કાંઇ પણ પળ ભાગવી શકાતું નથી, તા પ્રશ્વર શિક્ષા આપેછે એમ માનવું પણ વ્યર્થ છે. જે માણસ રસાઇ કરી શકે છે તે તે રસાઇ ખાઇ પણ શકે છે. તેમજ જે કર્મ કરે છે તેજ તે બાેગવી પણ શકે છે.

વળી જો કાઇનું ખૂન એક માણસ કરે છે તે સંબંધમાં વિચાર કરીએ, તા પ્રશ્ન લડે છે કે એ ખૂન કરનારે કાની પ્રેરણાયી ખુન કર્યું? જો એમ માનીએ કે, તેણે પાતાના ખુદ્ધિના પ્રેરણાયી ખુન કર્યું, તા નિમિ-ત્ત્યીજ એ પરિણામ આવ્યું અને તેયા ઇશ્વર શિક્ષા કરેછે, એમ માનવું ભૂલ ભરેલું સમજ્ય છે.

વળી એમ માનીએ કે, ઇશ્વરની પ્રેરણાથી એક માણસે બીજાનું ખુન કર્યું, તા તેમાં પણ દાવ આવેછે કેમકે, તેથી તા ઇશ્વરે જે કામ કરાવ્યું તે માટે તેજ અન્યાયી ઠરે, અને તેથી તે કાઇને શિક્ષા કરી શકે નહિ.

આયી પણ ઈશ્વર મૃષ્ટિકર્તા સિ**દ્ધ થ**તા ન**યા**.

(૧૫) ઇશ્વર સ્વભાવથીજ રાગી, દેષી અને સર્વત્ર છે, એમ મા-

નવાયી પણ ઇશ્વર જગતકર્તા સિ<sup>દ્</sup>ધ <mark>યતા નથ</mark>ી.

સ્વભાવમાં કે છ તર્ક થઇ શકતા ન હો તાથી, જો કોઈ એમ કહે કે ઈશ્વર સ્વભાવથીજ રાગી, દેષી અને સર્વન્ન છે અને તેથી, તે સર્વ જગ- તાની માયા રચી કોઈને નર્કમાં નાંખેછે, કોઇને તિર્યચયોનીમાં નાખેછે, કોઈને મનુષ્ય બનાવેછે, કોઇને સ્વ<sup>ગ</sup>માં ઉત્પન્ન કરેછે, અને જ્યારે તે જીવ નાચેછે કુદેછે રહેછે વગેરે કામ કરેછે ત્યારે ઈશ્વર પાતાની રચેલી માયાના તમાશા જીવેછે, તા તેમાં પણ દુષણ આવેછે કેમકે પેહલા તા તથી ઇશ્વર નિર્દય સાળીત થાયછે.

વળા ઈશ્વર સ્વભાવયીજ રાગી અને દેષી છે એમ માનીએ, તો કે કોઇ એમ પણ કહેશે કે, આપણી પાસે આ વાધ છે તે જગતના રચ-નાર છે અને તેના સ્વભાવજ એવા છે, કે જગત રચીને રાગ દેષવાળા થઇ વાધ બની થાયછે. આ રીતે માનવાયી દરેક ચીજ જગતની કર્તા ગણાવી શકાશે, અને તેમાં ખરા ઈશ્વર કરો તે માલમ પડશે નહિ.

વળા ઇશ્વરજ જો જગલકર્તા ક્રાયતા તેના અંદરની સર્વ વસ્તુર્તા કર્તા પણ તેજ હાય! આમ માનવાયી એમ માનવું પડે કે, સર્વ પાખેડી ધર્મના કરનાર પણ ઇશ્વરજ હાવા જોઈએ. હવે એ ધર્મા તેષ્ટ અકેકથી વિરુદ્ધ છે, તા તેમાં કેર્યા સાચા અને કાઈ માર્ચા અને કાઈ ખાટા પણ હાવા જોઇએ. ત્યારે તા સાચા અને ખાટા ખંને ધર્મના ઉપદેશક ઇશ્વરજ સાખીત થયા. જો એમ સાખીત થયું, તા ઇશ્વરજ ધર્મના ઝગડા જગા- હનાર સાખીત થયા. જો આવા કાઈ ઇશ્વર હાય તા તે ઇશ્વર નહિ પણ કાઇ મહાપાપી હાવા જોઈએ, પણ વાસ્તિવક રીતે તેમ નથી. ઇશ્વર તા સાચોજ છે અને તેથી ઇશ્વર સ્િક્ટર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

વળી એમ માનીએ કે ઇશ્વરે તે સાચા ધર્મજ ચલાવ્યાએ અને ખાટા ધર્મા ચલાવ્યાજ નથી, ને તેવા ધર્મા તે જેવાએ પાતેજ ખનાવી લીધાએ, તે એમ પણ માનવું પડશે, કે ઈશ્વરે જગત ખનાવ્યું નહિ હાય, પણ જીવાએ જમત ખનાવ્યું હશે, કેમ કે ઇશ્વર સર્વ વસ્તુના કર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

(૧૬) દેહધારી ષ્ટશ્વરે સૃષ્ટિ રચીછે અને તે ઈશ્વર સર્વજ્ઞ, સર્વે શકિતમાન સ્વતંત્ર, અને નિત્ય છે એમ માનવાથો પણ ઈશ્વર સૃષ્ટિ કર્તા સિદ્દ થતા નથી.

ખીરતીઓ, વૈષ્ણુવા, શીવમાર્ગીઓ વગેરે એમ માને છે કે, ઇ શ્વર દેહધારી છે અને સર્વ શક્તિમાન છે. એ કારણુથી ખ્રાંસ્ત્રીઓ ઇસુ મિરતને પર મેશ્વરતો અવતાર માને છે. વૈશ્ણુવા એજ કારણુથી પર મેશ્વરતા અવ-તાર માને છે અને તેજ રીતે શીવપ થીઓ ઇશ્વરને દેહધારી માની શીવને સ્ત્રીપુત્રવાળા જણાવે છે. જો આવા દેકધારી ઇશ્વરને સૃષ્ટિ કર્તા, માનીએ, તો તેમાં પણ દુષણ આવે છે કેમ કે, જો ઇશ્વર દેહધારી હાય તે આ જગતમાં સર્વત્ર ઇશ્વરજ વ્યાપી રહેશે અને બીજ જવા માટે રહેવાની જગ્યા રહેશે નહિ. વળી એ ઇશ્વર સર્વદ્ય પણ હાઇ શકે નહિ, કેમ કે જો તેમ હાય તો ઇશ્વરની સાથે દુશ્મનાવટ રાખનારા જવાને તે શા કારણે પેદા કરે ? જો એમ માનીએ કે ઇશ્વર તો કર્માનુસાર સર્વ

જીવાને પ્રળ ત્યાપે છે, તો ઇ શ્વર સ્વતંત્ર નથી એમ સિદ્દ થયું, કારણુ કે તે તો કમાનુસાર પ્રળ આપે છે અને નહિ કે પોતે ધારે તેમ-વળી એવા ઇ શ્વર નિત્ય પણ નહિ હોઇ શકે કેમ કે જે નિત્ય હોય તે ત્રણે કાળમાં એક રૂપજ રહે! હવે જો નિત્ય હોય તો તેના સ્વભાવ જગત રચવાના છે એવું જણાવવામાં આવશે. પણ તેમ તો ઇ શ્વર નિરંતર જગત બનાવ્યાં કરશે કેમ કે, એ તેના સ્વભાવ છે. પણ એ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી વાસ્તિવિક નથી. જો એમ કહેવામાં આવે કે ઇશ્વરમાં જગત રચવાના સ્વભાવજ નથી, તો પછી ઇશ્વર જગત કતા નથો એમજ સિદ્દ થયું. આ ઉપરથી એમ થાય છે કે જગત કાઇએ અનાવ્યું નથી, તેમ તેના કદી પણ નાશ થનાર નથી અને તેથી જગત અનાદિ અનંત સિધ્ધ થયું, જેમ જૈન લોકો માને છે.

જો એમ કહેવામાં આવે કે, ઇશ્વરમાં જગત રચવાની અને જગત નાશ કરવાની બે શક્તિએ છે, તો તે પણ ખાડું છે, કેમકે પરસ્પર વિરુદ્ધ બે શક્તિએ એકજ કાળે એક સ્થાનમાં રહી શક**તી નથી,** અને તેથી જગત રચાશે પણ નહિ અને તેના પ્રક્ષય પણ થઈ શકશે નહિ.

જે એમ માનવામાં આવે, કે ઇશ્વરમાં જગત પેદા કરવાની અને જગત પ્રક્ષય કરવાની અને શક્તિએ નથી, તે પછી એમ પણ સિધ્ધ થયું કે જગત રચાશે પણ નહિ અને તેના પ્રક્ષય પણ થશે નહિ, એથી પણ જગત અનાદિ અનંત સિધ્ધ થાય છે.

જો એમ માનવામાં આવે, કે ઇશ્વરમાં જગત ઉત્પન્ન કરવાની અને તેના પ્રલય કરવાની બંને શક્તિએ છે, પણ જ્યારે તેને તે માટે ઇશ્કૃ યાયછે ત્યારેજ તે જાદે જાદે વખતે તે શક્તિએ તો ઉપયાગ કરે છે તે ઇશ્વરની શક્તિએ અનિત્ય માનવી પડશે જો ઇશ્વરની શક્તિએ અનિત્ય હોય, તો ઇશ્વર પણ અનિત્ય થશે કેમકે, ઇશ્વર પોતાની શક્તિએ થી અબેધ છે; જો એમ માનીએ કે શક્તિએ ઇશ્વરથી બેદ રૂપ છે, તા પછી સૃષ્ટિ રચાશે નહિ અથવા તેના પ્રદ્ભય પણ થશે નહિ; કેમકે શક્તિએ નિત્યછે. આથી પણ ઇશ્વર સૃષ્ટિકર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

( ૧૭ ) કાઇ પહ્યુ ચીજ જે આપણુ દુનિયામાં જોઇએ છીઐ, તેના કર્તા જેમ કાઇ માણુસ હાયછે, તેમ આ મૃબ્દિના કર્તા ઇશ્વર હાવાજ જોઇએ, એમ માનવાથી પણ ઇશ્વર સુબ્દિ કર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

જો કાઇ એમ કહે કે, દુનિયામાં જણાતી દરેક ચીજના જેમ કાઇ કર્તા હાયછે, તેમ ચંદ્ર, સૂર્ય, આકાશ, વાયુ વગેરેના પણ કર્તા હાવોજ જોઈએ, તા તેમાં પણ દોષ આવે છે, કેમકે જેમ ચંદ્ર, સૂર્યના કાઇ કર્તા હાય તેમ, તે કર્તાના પણ કર્તા હાવોજ જોઇએ, તેથી ઇશ્વરને કાણે બનાવ્યા, એ સવાલ ઉત્પન્ન થશે. જો એ પ્રશ્નના એમ જવાબ આપવામાં આવશે, કે ઇશ્વરને તા કાઇએ પણ બનાવ્યા નથી, અને તેતા અનાદિ છે, તા કોઇ પણ વગેરે કેટલાક પદાર્થા પણ અનાદિ છે, તા તેમાં કાઇ પણ દોષ નજરે પડતા નથી. આથી પણ ઇશ્વર સૃષ્ટિ કર્તા સિદ્ધ થતા નથી.

જો કાઇ એમ માને કે ઇશ્વરે પ્રથમ સૃષ્ટિ રચી, સ્ત્રી પુર્લોને માતા પિતા વગર પેદા કર્યા, અને તે પછી મતુષ્યા ગર્ભથી ઉત્પન્ન થવા લાગ્યાં, તા તે પણ પ્રમાણરહિત છે, કેમકે માતા પિતા વગર કદાપિ પુત્ર ઉત્પન્ન થતા નથી એ પ્રત્યક્ષ છે. જો એમ ધારીએ કે, ઇશ્વરે પ્રથમ માતા પિતા વગર સ્ત્રી, પુર્લ ઉત્પન્ન કર્યા હતાં, તા ઇશ્વર હમણાં પણ સર્વ શક્તિમાન હોવાથી એવાંજ સ્ત્રી પુર્લો કેમ ઉત્પન્ન કરતા નથી ? શામા તે સ્ત્રી પુર્લને મેશુન કરાવે છે, સ્ત્રીને ગર્લે ધારણ કરાવે છે અને સ્ત્રીને ગર્લવાસનાં દુ:ખ દે છે ? ઇશ્વરને કદીપણ થાક લાગતા નથી કેમકે તે સર્વ શક્તિમાન છે, તો હમણા પણ તે એમને એમ સ્ત્રી પુર્લો દુનિયામાં કેમ ન મોકલે ? આ ઉપરથા સિદ્ધ થાય છે કે ઇશ્વર કર્તા નથી અને તેથી, તે મૃષ્ટિકર્તા પણ સિદ્ધ થઈ શકતા નથી.

ઉપલાં પ્રમાણાયો, એ બાયત સિદ્ધ થાયછે કે સૃષ્ટિ કર્તા છશ્વર નથી, એ છતાં પણ જે અત્તાન છવા, કદાયહથી, અહંકારથી, અસત્ય

¥કડ્યું ઢાય તે છાડવાથી માત ભંગ થઈશું એમ ધારીને, ગધા પુચ્છ પકંડયું તે પક્રડયુંજ, એ કહેવત પ્રમાણુ પાતાના વિચારને સુધારવા પ્ર-યત્ન કરે નહિ, અને ઍવા વિચારાને સુધારીને સત્ય વિચારા ગ્રહણ કરે નાંહ, તેમને માટે શું કહેવું તે કલ્પી શકાતું નથી. ઇશ્વરને સૃષ્ટિના કર્તા કહેવામાં તેના ઉપર માટા માટા દાષા, જેવા કે અન્નાન, અતિત્ય. સર્વશક્તિ વગરના, પાપી, નિર્દૃય, ક્રોડા ને તમાશામાં મગ્ન રહેનાર વગેરે દેષ્યા, (પરમેશ્વરતે) આરામણ કરવામાં આપણે કારણભૂત થઇએ છીએ, એ ભુલવું નથી જોઇતું. પરમેશ્વર છે એ જૈના ના નથી પાડતા અને પરમેશ્વરમાં સર્વશક્તિએ**ા છે એ પણ ના નથી પાડ**તા, પણ **ઈશ્વરને દોષવાન** ગણાવવામાં જૈના ના પાડેછે. તેઓ તો ઇશ્વરને સર્વેદ્ય, **દ**યાળ, વીર્યવાન, સર્વત્રકિતમાન, હાસ્યર્રાહત, રતિ અને અરતિ બ'ને<mark>ય</mark>ા રહિત, નિદ્રા, શાક, કામ, મિથ્યાત્વ અને રાગ, દ્વેષ ઈત્યાદિ રહિત માને-છે. જેને પરમેશ્વર કહીએ, જેને સર્વથી માટે કહાએ, અને જેને આપણે માન આપીએ, તે રાગદ્વેષવાળા કેમ હાંઇ શકે ?

આ વિચારાને પ્રખ્યાત વેદાં**તી મરહૂમ પ્રો**ાફેસર મણીલાલ નલુસાઇ પણ ટેકા આપેછે. તે જણાવે છે કે∗:-

" વિશ્વાત્પતિ, મનુષ્યાત્પતિ, ધર્માત્પતિ, એ સન અનાદિ છે, વિચારમાં ઉતરે તેવાં નથી, છતાં, જ્યાં દેવતાએા પણ જતાં ડરે, તેવા, એ વિકંદ વિચારના ગૃહણમાં, ઘણા મૂર્ખાએ માથાં માર્યાછે, ને લડી મુવાછે. કેાઇ વસ્તુને , અનાદિ કહેવાથી કાંઇ હાની થતી નથી. તે વસ્તુ કેમ થઇ એ સાલે ન સમજાય, પણ તે હાલ કેમ ચાલેછે, અર્થાત્ તેનાં પૂર્વાપર સ્વરૂપ વિચારતાં, તેના સ્વભાવના નિયમ કેવા છે, એ, અને તેમાંથી શું પૂળ પમાય તેમ છે એ, આ બે વાત સમછ શકાય તા ખહુ છે......જે નદી, પર્વત, સમદ્ર, આકાશ, ગ્રહ, ઉપગ્રહ, તારા, આદિએ

<sup>\*</sup> જુઓ સિદ્ધાંન્તસાર પાતું ૧•.

માણુસનાં મનને અસર કરેલી, તે અનેક યુગ પર હતાં તેવાંને તેવાંજ પ્રાયશ: આજ પણ છે; જે નિયમાથી વિશ્વ રચના, અને મનુષ્ય બુદ્ધિની પ્રવૃતિ થાયછે, તે નિયમા પણ અનાદિ સિદ્ધ, તેના તેજ, અદ્યાપિ પણ છે; અને એ સર્વની વચમાં રમનારા માણુસનાં મન અને આત્મા, તે પણ અસંખ્ય યુગા, ઉપર જે સ્વરૂપ સ્વભાવવાળાં હશે, તેજ સ્વરૂપ સ્વભાવવાળાં સ્થાજે પણ છેજ-"‡



<sup>‡</sup> એ સંખંધમાં નીચલાં પુસ્તકા વાંચવાથી વધુ અજવાળું પડ-વાના સંભવ છે:—(૧) શ્રી સંમતિ તર્ક, (૨) દ્રાદશસાર નયચક્ર, (૩) સ્યાદાદરત્નાકર, (૪) અનેકાંતજયપતાકા, (૫) શાસ્ત્ર સમુચ્ચયસ્યાદાદ કલ્પલતા, (૬) સ્ત્રકૃતાંગ, (૭) નંદીસિદ્ધાંત, (૮) સ્યાદાદ મંજરી (૯) પ્રમાણુસમુચ્ચય (૧૦) પ્રમાણુપરી-ક્ષા, (૧૧) પ્રમાણુ મીમાંસા, (૧૨) આપ્તમીમાંસા, (૧૩) ત્યા-યાવતાર, (૧૪) ધર્મ સંગ્રહણી, અને (૧૫) યડુ દર્શન સમુચ્ચય.

# પ્રકરણ ત્રીજું.

# **一沙\*\*\*\*\***一

દુનિયાના સાથા પ્રાચિન ધર્મ અને છવ‡ તત્વ

#### ----\*----

જગતની સર્વે રચનાના મુખ્ય આધાર છવા ઉપર છે એ સર્વ કાઇ જાણે છે, પણ તે જીવ કાને માનવા તે સંબંધમાં ઘણાજ મત એક દુનિયાના જીકા જીકા ભાગમાં ચાલે છે. હિંદુઓના માટે ભાગ એમ માને છે કે, હાલના ચાલતા દરેક જીવવાળા પ્રાણીઓમાં જીવ છે; જેના તેથી વધીને પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, ધાતુ, વાયુ, સર્વેમાં જીવ માને છે અને તે સિંદ પણ કરે છે. અંગ્રે જો તેથી ઉલટી રીતે એમ કહે છે કે માણસજ જીવવાળું પાણી છે અને બીજાં પ્રાણીઓમાં જીવ અથવા આતમા જેવું કાઈ નથી, એજ કારણે તેઓનાં પુસ્તકામાં આપણે, 'A cow has no soul' વગેરે વાકયા જેઈએ છીએ.

# यः कर्ता कर्मभेदानां । भोक्ताकर्मफलस्यच ॥ संस-तो परिनिर्वाता । सहात्मा नान्य लक्षणः ॥

( નંદીસૂત્ર ).

વળા આત્મા સર્વવ્યાપી નથી, એકાંત તિસ, કુટસ્ય, પણ નથો, એકાંત અતિત્ય ક્ષણિક પણ નથી, પરંતુ શરીર માત્ર વ્યાપી કર્યાંચતા તિજ્યાનિત્ય રૂપ છે.

જીઓ (૧) સ્યાદ્વાદરત્નાકર, (૨) રત્નાકરાવતારિકા, (૩) અત્રેકાંતજયપતાકા વગેરે,

<sup>‡</sup> જીવ અને આત્મા એ ખંને એકજ વસ્તુનાં નામ છે, અને તેનું લક્ષણ ચેતન્ય છે. નિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ અને યાગથી, મલીના પ્રકાને વેદની આદિ કર્મના કર્તા, અને તે કર્મના પ્રગતા ભાકતા, તથા નક તિર્યય વગેરે ગતિએકમાં કર્મના ઉદયથી ભ્રમણ કરનાર, તેમજ નિર્વાણ પદને પ્રાપ્ત કરનાર જે છે, તેજ આત્મા છે, તેજ પ્રાણી છે, તેજ જીવ છે.

પણ અંગ્રેજોની મહા વિદ્વા છતાં,—અંગ્રેજો સુધારાવધારામાં ધણા આગળ વધ્યા છતાં—અને અંગ્રેજો માટી શાધખાળા કરવામાં મહા દુંાશીયાર છતાં, એટલું તો કહીજ શકાશે કે, સંસારના સુખ માટે તેઓની શાધો જેટલી ઉપયોગી જણાઈ છે, તેટલીજ તે આત્મિક સુખ માટે ઉપયોગી જણાઈ નથી. જે પિલસુરી હજારા વર્ષ થયાં જેનામાં અને હિંદુઓમાં જણીતી છે તે સંબંધમાં તેઓ તદન અજાણ છે. પ્રોફેસર ખાસ નામના કલકત્તાના એક પ્રોફેસરે હમણાં થાડાક માસ ઉપરજ એવું સાખીત કરી આપ્યું છે કે ધાતુમાં પણ જીવ છે. આ બાબત સુધરેલી દુનિયામાં એક નવીન શાધ તરીકે ગણાઇ છે પણ જૈના તેજ વાત હજારા વર્ષ થયાં માનતા આવ્યાછે. સ્યાવર જીવામાં જૈન શાસ્ત્રોએ સોતુ, રૂપું, ત્રાંખું, કથીર, જસત, સીસું અને લેહું ગણયું છે, અને તે બાબત દરેક જૈન બાળકને નાનપણથી શીખવવામાં પણ આવે છે. તે શ્લોક આ રીતે છે:—

फिलिइ मिण रयण विदुम, हिंगुल इंरियाल मणिसल रसिंदा॥ कणगाई घाउ सेढी, विश्वअ अरणे दृय पलेना॥

( જીવ વિચાર—શ્લેાક ત્રીજો )

વળી વનસ્પતિમાં પણ જીવ છે એમ જૈન શાસ્ત્રાકારા સાષ્ટ્રીત કરે છે. તેઓ જણાવે છે કે જેમ માણુસનું શરીર, બાલ્યાવસ્થા, તરૂણાવસ્થા અને વૃધ્ધાવસ્થા, એ ત્રણ અવસ્થામાં પસાર થાય છે, તેમજ વનસ્પતિને પણ જોવામાં આવે છે. વળી જેમ હાથ, પગ વગેરેથી મનુષ્યના દેહ વૃધ્ધિ પામે છે, તેમ શાખા વગેરે અવયવાથી ઝાડની પણ વૃધ્ધિ થાય છે, જેમ મનુષ્યાદિક પ્રાણીઓમાં જાગ્રતિ અને નિદ્રાવસ્થા નજરે પડે છે તેમ પુઆડ, તથા આંમલી વગેરે વૃક્ષ, ચંદ્રવિકાસિક અને સૂર્યવિકાસિકાદિક કમળ, અને આંબાડી પુષ્પાદિકમાં નદ્રા તથા જાગૃતિ આદિક અવસ્થા દાઠામાં આવે છે. વળી લોલ

હયં, લાજ, ભય, મૈયુન, ક્રોધ, માન, માયા, આહાર વગેરે સર્વ વિકાર વૃક્ષને પણ, મનુષ્યની માપક થતા જોવામાં આવે છે. સફેદ આંકડાનું ઝાડ અને બીલપલશાદિક વૃક્ષ, ભ્રુમિગત નિધાનને પાતાના મૂળની જડ કરી વીંટી લે છે, તેથી તે લોભ ભાવવાળું છે એમ દેખાય છે. વર્ષા રતુમાં મેધના ગર્જના સાંભળીને શીતળ વાયુના પરસે કરી અંકર ઉત્પન્ન યાય છે, તે હર્ષનો ભાવ જણાય છે: લજકાલે વી, મનુષ્યના હાથ વગેરેના સ્પર્શથો સંકાચાઈ જાય છે એ લજ્જા તથા ભયના ભાવ કહેવાય. અશાક-વૃક્ષ, બકુલવૃક્ષ તથા તિલકવૃક્ષાદિક નવયાવન સ્વરૂપ સાલંકાર કામિનીના પગના પ્રહારે કરી, તેના મુખના તાંખુલ રસ છાંટવાથી, તેના કરેલા સ્નેહાલિંગન વડે તથા તેના કરેલા હાવભાવે કરી તતકાળ પળતાં જણાય-છે, એ મૈયુન સંગ્રાને ભાવ કહેવાય—કોકનદ વૃક્ષના કંદ, મનુષ્યના પગ લાગવાથી હું કારા કરે છે એ ફ્રોધના સાવ જાણવા.

રદંતી વેલ, અહેા! હું છતાં આ લાકા દુ:ખા છે, એમ વિચાર કરી હમેશાં રહેછે તે અશ્રુપાત કરેછે, કેમકે તેના યામથી સુવર્ણ સિદ્ધિ થાયછે, એ માનના ભાવ જાણવા. ધર્ણું ખરંદરેક વેલી પાતાનાં પ્રળાતે પાંદડાંએ કરી ઢાંકાદેછે, એ માયાના ભાવ જાણવા વળા જમીન અને પ્રાણી વગેરેના આહારના યાગે વૃક્ષાના વૃદ્ધિ થાયછે, અને તે વગર દિવસે દિવસે કુમલાઇ જાયછે. વળી નાગર વેલિ પ્રમુખને તિલવટી ગામય તથા દુઃધાદિકના દાહલા ઉપજેછે, જે પરિપૂર્ણ થવા પછી પત્ર, પળ, પુલ, પાન, તથા રસના વૃધ્ધિ થાયછે, એ આહાર સંત્રાના ભાવ જાણવા. ઝાડને પાઠું, ગાંઠ, હદર વૃધ્ધિ, સોજો, દુર્ભળપણું, વગેરેના રાગોથી પુલ, પળ, પાન, ત્વચાને વિકાર દાસે છે.

વખતે કાઇ શંકા કરે કે વનસ્પતિના છેદન ભેદન વખતે, તે કેમ રદન કરતી નથી ? અથવા તે કેમ નાશી જતી નથી ? એના જવાબ એછે કે, મનુષ્યના માપ્રક વનસ્પતિને મુખ, પગ તથા હાથ વગેરે અવ-યવા ન હોવાથી અને સ્થાવર કર્મના ઉદયથી તે નાસી શકતી નથી, તાપણ તેને અવ્યક્ત વેદના તા હાયછેજ: જેમ કાઇ એક આંધળા, બહેરા, બાબડા, હું કા, પાગળા અને વિષમ વાયુના વિકારે કરી માંદા થયેલેક, સર્વ અંગાપાંગના વ્યાપાર રહિત, એવો પુરુષ હેલ્ય તેને કાઇ તાડનક પ્રમુખ કરે, તે તેથી સહન થાય નહિ પણ મુખાદિકના અસાવે કરી, રડી અથવા નાશી શકે નહિ, તાપણ તેને વેદના તો થાયછેજ, તેમજ વનસ્પતિ પણ મુખાદિકના અસાવે કરી રડી અથવા નાશી શકતી નથો

વનસ્યતિને માટે જેમ ઉપર જણાવવામાં આવેછે, તેમ દરેક જીવવાળી વસ્તુ માટે જેન શાસ્ત્રમાં જણાવવામાં આવ્યું છે, જીવાના જૈન શાસ્ત્રામાં એ મેદ પાડવામાં આવ્યાછે:-

- ૧ મુકતર્ય.
  - ર સંસારી.

ખંતે પ્રકારના છવ અતાદિ અનંતછે મુક્ત સ્વરૂપ આત્મા સર્વે. એક સ્વભાવ છે, કહેશ વગેરેથી વરજીત છે; તે અનંતનાન, અનંતદર્શન, અનંતવીર્ય, અનંત આનંદમય સ્વરૂપમાં સ્થિત છે, અને નિર્વાકાર, નિરંજન જયોતિ સ્વરૂપ છે.

સંસારી જીવ ખે પ્રકારના છે;-

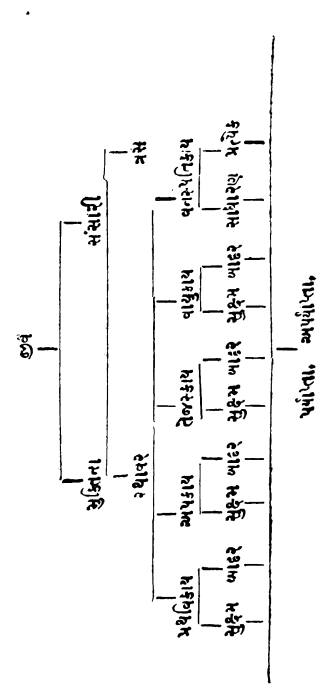
- (૧) સ્થાવર
- ( ૨ ) ત્રસ.

સ્યાવરના પાંચ બેક છે:--

- ૧ પૃથ્લીકાય.
- ર અપ્કાય.
- तेकरझय.
- ૪ વાયુકાય.
- भ वनस्पतिश**य**ू

વળા ત્રસના ચાર ભેદ છે:---

- (૧) દ્વીદ્રિય.
- (૨) ત્રીંદ્રિય
- ( 3 ) यतुरिं द्रिया
- (૪) પંચેંદ્રિય



ખંડ બીજો-પ્રકરણ ૩ જું.

#### સ્થાવર જીવના બેદ

# **~%%%\*}∞}~~**

મિથિવિકાય સંસારી જીવાના કેટલાક ભેદનાં નામ :-

સ્કાર્ટિક, મહ્યુ, રત્ન, પરવાળાં, હિંગમાક, હડતાળ, પારા, સાનું, કેયું, ત્રાંભું, કથીર, જસત, સીંસું, લાખંડ, ચાક, ખડી, લાલ માટી, પાષાભુ સાથે નીકળતી ધાળા માટી, અબરખ, તુરી નામની માટી, ખારા, ખધી જાતના પાષાભુ, સુરમા, સિંધવ, સાજ ખાર, વગેરે.

અપકાય અથવા પાણીના જવાના કેટલાક ભેદનાં નામ :-

ભૂમિ જળ, સરાવરતું પાણી, ઝાકલતું પાણી, હિમતું પાણી, કરા' સરિતાતું, મહિકાતું પાણી વગેરે.

તેઉકાય અથવા અગ્નિના જ્વાના કેટલાક બેદનાં નામ :---

અંગારતા અગ્નિ, જવાળાના અગ્નિ, ઉલ્કાપાતના‡ અગ્નિ, વિજળાના અગ્નિ વગેરે.

વાયુકાય જીવાના કેટલાક બેકનાં નામઃ—તૃણાદિકને ભ્રમાવનારા વાયુ, રહીને વાતા વાયુ, વંટાળીએા, મુખશુદ્ધ વાયુ, ગુંજરવ કેરતા વાયુ, ધનવાયુ, તનવાયુ વગેરે.

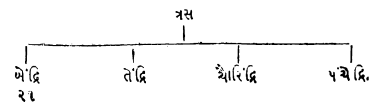
<sup>‡</sup> આકાશમાંથી પડતા અગ્નિ.

## વનસ્પત્તિકાય છવાના કેટલાક બેદનાં નામઃ--

સાધારણ વનસ્પતિકાયને અનંતકાય પણ કહે છે, ને તેનાં ક્ષક્ષણો-માનાં કેટલાંક આ પ્રમાણે છે:—જે ઝાડમાં પ્રમુખશિર સાંધાઓ અથવા નસા અને ગાંઠા દીઠામાં આવે નહિ, જે ઝાડમાં તાંતણા હાય નહિ, જેને ભાગ્યાથી સરખી બેપ્રાડ થઇ શકતી હાય, અને જેનું છેદન કરીને વાવ્યાથી પ્રીથી ઉગે, તે વનસ્પતિઓ સાધારણુ અથવા અનંતકાય કહેવાયછે.

હપલાં લક્ષણુયી વિરુદ્ધ લક્ષણુવાળી વતસ્પતિ પ્રત્યેક વતસ્પતિકાય કહેવાયછે, તે તેતા સાત પ્રકાર છે:–સર્વ જાતનાં (૧) ૪ળ (૨) ૪ુલ (૩) છાલ (૪) લાકડાં (૫) બેાંય તળીયાનાં થડ (૬) પાંદડાં (૭) ખી.

## ત્રસ છવના લેક.

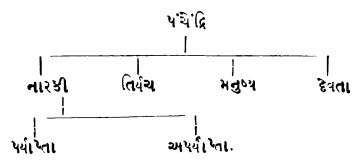


એ દિ ત્રસ જીવના કેટલાક ભેદ:-સંખ, કાડા, પેટમાં થતા કરમ, જળા, આરિયા, અળશીયાં, લાલિયા છવ, લાંકડામાં ઘતા કીડા, ગુમડામાં ઉત્પન્ન થતા કીડા, પુંરા, વાલા, વગેરે. આ જીવા જળ અને સ્થળ ખતે દેકાણું ઉત્પન્ન થાયછે, અને એને સ્પરોં દ્રિય (Sense of touch) અને રસે દ્રિય (Sense of taste) ઇંદ્રિઓ હોય છે.

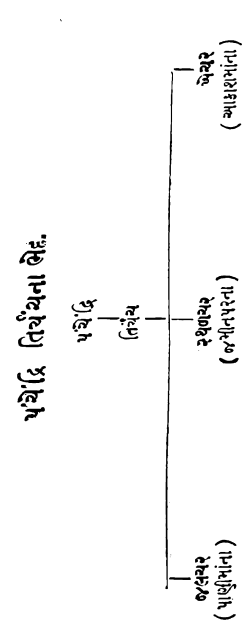
તે દિ ત્રસ જીવના કેટલાક ભેદ:-કાન ખજીરા, માકણ, જીઆ, લીખ, પિપીલીકા, વાલ્મિક જીવ, મંકાડા, યેળ, ધીમેલ, સાવા, ત્રેગીડા, ઉત્તિંગા, વિષ્ટામાં ઉત્પન્ન થતા જીવા, છાણમાં ઉત્પન્ન થતા જીવા, ધાન્યમાં ઉત્પન્ન થતા જીવા, આથવા ધતેરિયા, કુંચુઆ, ઇલિકા, ઇંદ્રગાપ દિ જીવા, જે વર્ષા રતુમાં થાયછે, તે વગેરે એ જીવાને રસોંદ્રય, સ્પર્શેંદ્રિય, અને દ્વાણે દ્રિય, એ ત્રણ ઇંદ્રિયો હાયછે.

ચારે દ્વિ ત્રસ જીવના કેટલાક ભેદ:—વિચ્છુ, ખગાઇ, ભમરા, ભમરિયા, તીડ, માખી, મધમાખ, ખડ માંકડી, કસારી, પતાંગ વગેરે. એ જીવાને સ્પરાં દ્વિય, રસે દ્વિય, ઘારો દ્વિય અને નેત્રે દ્વિય (sense of sight) હોય છે.

# પંચેં દ્રિત્રસ જવાના બેદઃ—

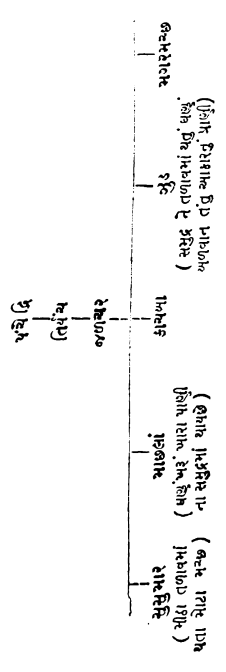


નારકીના ભેક: સાત પ્રકારની પૃથ્વી જેવી કે રત્નપ્રભા, શકેરાપ્રભા, વાલુકાપ્રભા, પંકપ્રશા, ધ્રુમપ્રમા, તમ પ્રભા, તમસ્તમઃપ્રભા, આ સાત કેકાણે ઉત્પન્ન થતા જવાને નારકી કહેછે. એ દેરેકના બે ભેદ-પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા ગણતાં, નારકી જવાના ચાદ ભેદ થાયછે,

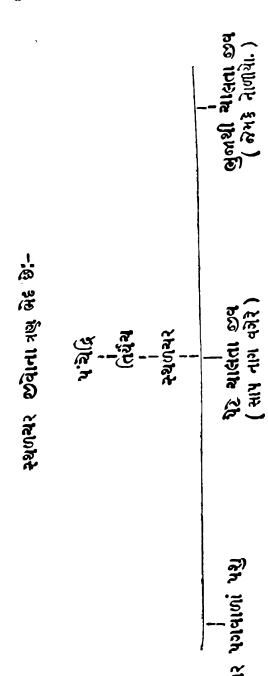


# रुषयर

हिन कणमर छिवाना पण भुष्य पांम मह छः-



આ વગર પણ ખીત્ર ઘણા ભેદ છે.





ઉપર કહેલા જળચર, સ્થળચર, અને ખેચર, દરેકના વળા બીજા એ ભેદ છે! (૧) સંમૂછિમ-માતા પિતાની અપેક્ષા વગર ઉત્પન્ન થતા જીવા; એક દ્રિય, દ્રોદ્રિય, ત્રોદ્રિય, અને ચતુરિ દ્રિયજીવા એ જાતના છે. (૨) ગર્ભના જીવા–ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થતા જીવા.

#### મનુષ્ય.

મનુષ્યના ૩૦૩ બેંદ છે: એ દરેક બેંદ બહુ લંબાણથી જણાવતાં લંબાણ થવાના ભયથી, વધુ ન જણાવતાં એટલું જણાવવું બસ થશે કે, મનુષ્યનાં ૩૦ ક્ષેત્ર અકર્મભૂમિમાં, ૧૫ ક્ષેત્ર કર્મ ભૂમિમાં, ૫૬ બેંદ અંતરદ્વિગના, અને દરેકના ખે બેંદ પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા ગણતાં ૨૦૨ બેંદ થાયછે, અને ગર્ભજ મનુષ્યમાં અધુરી પર્યાપ્તિએ મરણ પામતાં મનુષ્યના ૧૦૧ બેંદ ઉમેરતાં બધા મળી ૩૦૩ બેંદ થાયછે.

### દેવતા.

દેવતા ચાર પ્રકારના છે, (૧) ભવનપતિ, (૨) વ્યંતર, (૩), ખ્યાતિષ્ક અને (૪) વૈમાનીક.

ભવનપતિના દસ ભેદ છે:- અસરકુમાર, નાગકુંમાર, સુવર્ણકુમાર વિદ્યુતકુમાર, અિતકુમાર, દ્વીપકુમાર, હદધિકુમાર, દિશિકુમાર, વાયુકુમાર, અને સ્તનિતકુમાર.

વ્યાંતરના આઠ ભેદછે:— પિશાચ, ભૂત, યક્ષ, રાક્ષસ, કિત્રર, કિંપુરૂષ, મહારગ, અને ગંધર્વ, વળા વાલુવ્યંતર દેવાના પણ આઠ ભેદછે.

જરાતિષ્ક દેવાના પાંચ બેદછે ચંદ્ર, સુર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર ને તારા. વળા એ દરકેના ળે બેદ (૧) ચર, અને (૨) સ્થિર, મતુષ્ય ક્ષેત્રની અંદરના જ્યાતિષ્ક દેવા ચર એટલે હંમેશાં પરતા હાેયછે. અને તે સિવાયના મનુષ્ય ક્ષેત્રની બાહેરના દેવા હંમેશ કરતા રહેછે.

વૈમા નિક દેવાના ો બેંદછે:- (૧) કલ્પાપપત્ર દેવા જે દેવા

શ્રી તીર્થ કરાદિકના પાંચ કલ્યાણકને વિષે આવે છે તે. ( ર ) કલ્યાપિત દેવા-જેઓ આવવા જવાના આચાર વગરતા છે. કલ્યાપિતના વળી બે ભેદ છે. ખધા મળીને દેવતાના ૧૯૮ ભેદ થાય છે.

આ વિષય લંબાણ થવાના ભયથી, અત્રે આ દરેક ભેદ જણવ-વામાં નથી આવ્યા, પણ તે માટે વિદ્વાનાએ જૈન શાસ્ત્રા જોવાં.

સામટા સરવાળા કરતાં જૈન શાસ્ત્રા અનુસારે જીવાના ૫૬૩ **બેદ** થાયછે:—

| તિર્ય વા       | ४८                  |
|----------------|---------------------|
| નારકીના        | ૧૪                  |
| મનુષ્યના       | 303                 |
| <b>દેવતાના</b> | <b>૧</b> ૯ <b>૮</b> |
|                | કુલે ૫૬૩            |

અગાડી છવાના બે બેદ કરવામાં આવ્યા હતા, (૧) સંસારી અને (૨) મુક્તિના.

સંસારી જીવાના પડ્ક ભેંદ આપણે અગાડી જોઇ ગયા ઇીએ. બાકીના મુક્તિના જીવાના બે બેંદછે; (૧) તીર્થંકરાદિ (૨) અતીર્થકરાદિ. એના સિધ્વાના બેંદે કરી પંદર બેંદ થાયછે, જે લંબાણ થવાના ભયથી લખ્યા નથી.

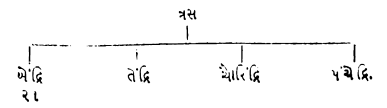
ઉપર જણાવવામાં આવેલા એક દિયાદિક જીવાના શરીરનું પ્રમાણુ આયુષ્યનું પ્રમાણ, સ્વકાય રિયતિનું પ્રમાણ, દશ પ્રાણનું પ્રમાણ અને ચારાથી લક્ષ યાનીનું પ્રમાણ, એટલા તા ખુલાસાથી જૈન શાસ્ત્રામાં જેવામાં આવે છે, કે તે ખુલાસા આપનારા સર્વન્ન હતા. એવું જે જૈના માને છે તેમાં જરા પણ શંકા ઉપજતી નથી. શાધખાળાના આ જમાનામાં જે જેનવી શાધા થઇ છે, તે તરતજ આપણા મનમાં એવું ઠસાવે છે કે, દુનિયામાં જે બીનાઓ સમજવા માટે ઉંચી ખુદ્ધિ અને મગજ શક્તિની જરૂરછે, તે ખીતાઓ દુંક ખુદ્ધિના સખબે જે કે મગજમાં

# वन स्पति अय छवे।ना हेटलाइ लेहनां नामः--

સાધારણ વનસ્પતિકાયને અનંતકાય પણ કહેછે. ને તેનાં લક્ષણો-માનાં કેટલાંક આ પ્રમાણે છે:—જે ઝાડમાં પ્રમુખશિર સાંધાઓ અથવા નસા અને ગાંઠા દીઠામાં આવે નહિ, જે ઝાડમાં તાંતણા હાય નહિ, જેને ભાગ્યાથી સરખી ખેપાડ થઇ શકતી હાય, અને જેનું છેટન કરીને વાવ્યાથી પ્રીથી ઉગે, તે વનસ્પતિઓ સાધારણ અથવા અનંતકાય કહેવાયછે.

હપલાં લક્ષણથી વિરુદ્ધ લક્ષણવાળી વનસ્પતિ પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય કહેવાયછે, ને તેના સાત પ્રકાર છેઃ–સર્વ જાતનાં (૧) ૪ળ (૨) ૪લ (૩) છાલ (૪) લાકડાં (૫) ભેાંય તળીયાનાં થડ (૬) પાંદડાં ( ા ે ખી.

### ત્રસ જીવના ભેર

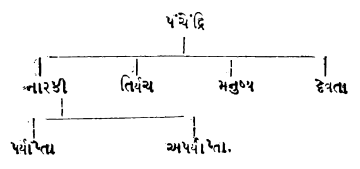


ખેંદિ ત્રસ જીવના કેટલાક બેદઃ-સંખ, ક્રાડા, પેટમાં થતા કરમ, જળા, આરિયા, અળશીયાં, લાલિયાજીવ, લાંકડામાં થતા કીડા, ગુમડામાં ઉત્પત્ન થતા કીડા, પુરા, વાલા, વગેરે. આ જીવા જળ અને સ્થળ ખને દેકાણું ઉત્પત્ન થાયછે, અને એને સ્પર્શે દ્વિય (Sense of touch) અને સ્સે દ્વિય (Sense of taste) ઇદ્રિઓ હોય છે.

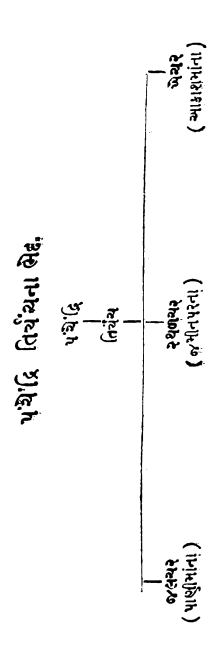
તે દિ ત્રસ છવના કેટલાક ભેદ:-કાન ખજીરા, માકજી, જીઆ, લીખ, પિપીલીકા, વાલ્મિક છવ, મંકાડા, યેળ, ધીમેલ, સાવા, ગાગીડા, ઉત્તિંગા, વિષ્ટામાં ઉત્પન્ન થતા છવા, કાંચુઆ, કિલકા, કાંદ્રગાપ દિ છવા, જે વર્ષા કતુમાં થાયછે, તે વગેરે એ છવાને રસો દિય, સ્પરોં દિય, અને કાંચું દિય, એ ત્રજુ કંદિયો હાયછે.

ચારે દ્વિ ત્રસ જીવના કેટલાક ભેદ:—વિચ્છુ, બગાઇ, ભમરા, ભમરિયા, તીડ, માખી, મધમાખ, ખડ માંકડી, કસારી, પતાંગ વગેરે. એ જીવાને સ્પરોં દ્વિય, રસે દ્વિય, ઘાણે દ્વિય અને નેત્રે દ્વિય (sense of sight) હાયછે.

## પ<sup>ર્</sup>ચંદ્રિત્રસ જુવાના બેદઃ—

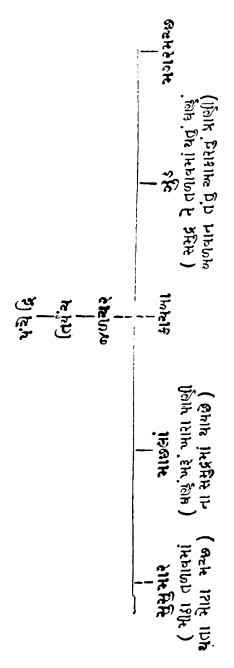


નારકીના ભેદ: સાત પ્રકારની પૃથ્વી જેવી કે સ્ત્યપ્રભા, શર્કરાપ્રભા, વાલુકાપ્રભા, પંકપ્રમા, ધ્રુમપ્રભા, તમ પ્રભા, તમસ્તમઃપ્રભા, આ સાત ઢેકાણું ઉત્પન્ન થતા જીવાને નારકી કહેછે. એ દરેકના બે બેદ-પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા ગણતાં, નારકી જીવાના ચાદ બેદ થાયછે,

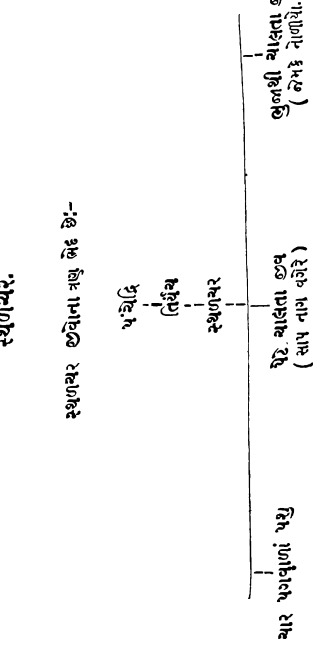


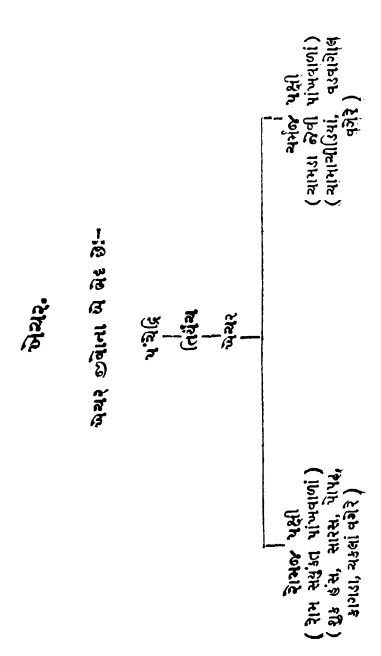
# % ताथर

हिन कणयर छिवाना पण भुष्य पांत्र तह छः-



આ વગર પણ ખીત્ર ઘણા ભેદ છે.





ઉપર કહેલા જળચર, સ્થળચર, અને ખેચર, દરેકના વળી બીજા 'બ ભેદ છે!-(૧) સંમૂર્ણિમ-માતા પિતાની અપેક્ષા વગર ઉત્પન્ન થતા જીવા; એકે દ્રિય, દ્રોદ્રિય, ત્રીદ્રિય, અને ચતુરિ દ્રિયજીવા એ જાતના છે. (૨) ગર્ભના જીવા–ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થતા જીવા.

#### મનુષ્ય.

મનુષ્યના ૩૦૩ બેંદ છે: એ દરેક બેંદ ખહુ લંબાળુથી જણા-વતાં લંબાળુ થવાના ભયથો, વધુ ન જણાવતાં એટલું જણાવવું બસ થશે કે, મનુષ્યનાં ૩૦ ક્ષેત્ર અકર્મભૂમિમાં, ૧૫ ક્ષેત્ર કર્મ ભૂમિમાં, ૫૬ બેંદ અંતરિદ્વગના, અને દરેકના બે બેંદ પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા ગણતાં ૨૦૨ બેંદ થાયછે, અને ગર્ભજ મનુષ્યમાં અધુરી પર્યાપ્તિએ અરણ પામતાં મનુષ્યના ૧૦૧ બેંદ ઉમેરતાં બધા મળી ૩૦૩ બેંદ થાયછે.

### દેવતા.

દેવતા ચાર પ્રકારના છે, (૧) ભવનપતિ, (૨) વ્યંતર, (૩), જ્યોતિષ્ક અને (૪) વૈમાનીક.

ભવનપતિના દસ ભેદ છે:- અસરકુમાર, નાગકુમાર, સુવર્ણકુમાર વિદ્યુતકુમાર, અગ્નિકુમાર, દ્રીપકુમાર, હદધિકુમાર, દિશિકુમાર, વાયુકુમાર, અને સ્તિનિદુમાર.

્ટ્યાંતરના આઠ બેદછે:— પિશાચ, ભૂત, યક્ષ, ાક્ષમ, કિન્નર, કિંપુરૂષ, મહારગ, અને ગંધર્વ, વળી વાહ્યુવ્યંતર દેવાના પણ આઠ બેદછે.

જ્**ંાતિષ્ક દેવાના પાંચ બેદછે ચંદ્ર, સુર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર ને તારા.** चળી એ દરકેના બે બેદ (૧) ચર, અને (૨) સ્થિ, મનુષ્ય ક્ષેત્રની અંદરના જ્યોતિષ્ક દેવા ચર એટલે હંમેશાં પરલા હાેયછે, અને તે સિવાયના મનુષ્ય ક્ષેત્રની બાહેરના દેવા હંમેશ કરતા **ર**હેછે.

વૈમા(નક દેવાના ખે બેદછે:- ( ૧ ) કલ્પાપપત્ર દેવા જે દેતા

શ્રી તીર્થ કરાદિકના પાંચ કલ્યાણકને વિષે આવે છે તે. ( ર ) કલ્યાપિત દેવા જેઓ આવવા જવાના આચાર વગરતા છે. કલ્યાપિતના વળા ખે ભેદ છે. ખધા મળીને દેવતાના ૧૯૮ ભેદ થાય છે.

આ વિષય લંબાણ થવાના ભયથી, અત્રે આ દરેક ભેંદ જણવ-વામાં નથી આવ્યા, પણ તે માટે વિદ્વાનાએ જૈન શાસ્ત્રા જોવાં.

સામટા સરવાળા કરતાં જૈત શાસ્ત્રા અતુસારે જીવાના ૫૬૩ વેહ થાયછે :—

| તિર્ધ ચના        | ४८          |
|------------------|-------------|
| નારકીના          | ૧૪          |
| મનુ <b>ષ્યના</b> | 303         |
| દેવતાના          | ૧૯ <b>૮</b> |
|                  | *           |
|                  | કુલે ૫૬૩    |

અગાડી જીવાના બે ભેદ કરવામાં આવ્યા હતા, (૧) સંસારી અને (૨) મુક્તિના.

સંસારી જીવાના પડ્ર ભેદ આપણે અગાડી જોઇ ગયા છીએ. બાકીના મુક્તિના જીવાના બે ભેદછે; (૧) તીર્ધ કરાદિ (૨) અતીર્ધ કરાદિ. એના સિધ્વાના ભેદે કરી પંદર ભેદ થાયછે, જે લંબાણ થવાના ભયથી લખ્યા નથી.

ઉપર જણાવવામાં આવેલા એકંદિયાદિક છવાના શરીરનું પ્રમાણ આયુષ્યનું પ્રમાણ, સ્વકાય સ્થિતિનું પ્રમાણ, દશ પ્રાણનું પ્રમાણ અને ચારાથી લક્ષ યાનીનું પ્રમાણ, એટલા તા ખુલાસાયી જૈન શાસ્ત્રામાં જોવામાં આવે છે, કે તે ખુલાસા આપનારા સર્વન્ન હતા. એવું જે જૈના માને છે તેમાં જરા પણ શંકા ઉપજત્તી નથી. શાધખાળાના આ જમાનામાં જે જે નવી શાધા થઇ છે, તે તરતજ આપણા મનમાં એવું ઠસાવે છે કે, દુનિયામાં જે ખીતાએ સમજવા માટે ઉંચી ખુદ્ધિ અને મગજ શક્તિની જરૂરછે, તે ખીતાઓ હુંક ખુદ્ધિના સળખે જે કે મગજમાં

ને ઉત્તરે તાપણ તંદન બનવા જાગ છે. મારકાનીએ શાધી કહાડેલા નવા તારતા યંત્રથી તારતા સંદેશા માકલી શકાયછે, તે બાબત નવી જાણવાતી નથી : પાણીતા એક ડીપામાં કરાેડા જીવાે હાેયછે, એ વાત પણ સિદ્ધ થઈ છે : શાંકરત! દરેક રાગા જ તુઓથી ઉત્પન્ત થાય**છે અને** શરીરમાં પણ અસંખ્યાતા જીવેા છે, એમ વૈદકશાસ્ત્ર કુમુલ કરે છે. પૂર્લામાં પુરા નર અને **બાદા હોય**છે, એમ અંગ્રેજોએ સિદ્ધ કરી આપ્યું છે. 'એક<mark>સરેઝ'ના</mark> કિરણાધી શરીરના અંદરની દરેક વસ્ત જોઈ શકાયછે: એક ખીજા સંચાતા મદદથી ધરતી અંદરતી દીવાલામાંથી પણ આરપાર જોઇ શકાયછે: તાર અને ટેલીફાને સંદેશા મામલવાની રીતમાં ઉપલપાયલ કરી મુકી છે. અને તે પણ તદન ખરં છે. એમ આપણે હમેશાં જોઈએ છીએ : ચંદ્ર ઉપર અને મંગળના ત્રહ ઉપર વસ્તી છે, એમ યુરાપીઅન વિદ્વાના પણ કબુલ કરેછેઃ ઉડવાના સંચા અને બલુન ( વિમાના ) **યા** હવામાં ઉડીને પૂરી શકાયએ: હિપનાેટીઝમ અને મેસમેરીઝમ નામતી વિઘાયી માણસના રાંગ સારા કરી શકાયછે, અને તેમના મનની વાતા પણ જાણી શકાયછે: થીએાસાેશિસ્ટા આત્માને ધણે દૂરથી જોઇ શકવાનું સાળીત કરી આપેછે. વગેરે અસંખ્ય બાળતાએ આ સુધારાવધારાના ષખતમાં માટી ઉયલપાથલ કરી નાખીછે, અને જે વાતા આપણે <mark>થાેડા</mark>ં થયોં ઉપર માનવા ના પાડતા હતા, તે હમણાં આપણી નજર આગળ ખનતી હરહંમેશ જોઇએ છીએ, જો એમ છે તાં આપણા શાસ્ત્રાની વાતા ખાડી છે એમ કાેેે કહી શકશે. શાસ્ત્રામાં જે ઉમદા ચીજો ભરેલી છે, તે આપણે આંખ છતાં શેષી કહાડતા નથી, અને કાન છતાં સાંભ-ળવા તરદી લેતા નથી. ધરના માણુસા હંમેશ એદરકાર રહે તેમ, આપણે આપણી દેાલતની રખેવાળી કરતા નથી, અને તે દેાલત પાશ્ચાત્ય પ્રજા મેળવી તેતું રહસ્ય જાણી, જીતી ખાખતા તવા રૂપમાં ખહાર પાડી, એવી વડાઇ લેછે, કે તે બાબતા તદન નવી શાધા છે. ખરેખર હિંદને માટે એ શાકજનકજ ગણાશા આપણાં શાસ્ત્રાની બાળતા ખાટી છે એમ નહીં માની ક્ષેતાં, તે સત્ય હાય એ ખનવા જોગછે, અવવા સત્ય<sup>છે</sup>, એમ માની, તેની સત્યતા સાખીત કરવા માટે ઉંચું જ્ઞાન ક્ષેવા આપણને પ્રયતન કરવા ઘટેછે.

> માણુસ, વનસ્પતિ, અિન, વાયુ, જનાવર વગેર દરેક ચીજમાં ૨૨ -

છવ છે, ને તેમાં આત્મા છે ને કર્મ યાંગે તે દરેક, એક અથવા ખીં જા રૂપમાં આ દુનિયામાં નજરે પડેછે, એમ જૈનશાસ્ત્ર માને છે. માણસમાં છવ છે એ બાબત તો સર્વ કાઇ માને છે, વનસ્પતિમાં છવ છે એ વિષે આજ પ્રકરણમાં બાલવામાં આવ્યું છે. વાયુમાં છવા રહેલા છે એ વાવ હમણાંના સર્વે વિદ્વાના કપ્યુલ કરે છે. જનાવરામાં છવ છે તે સંબંધમાં કાઇ પણ ધર્મ ના પાડતા નથી, પણ અગ્નિ સંબંધમાં પૂર્વ તરપ્રના ધર્મા કાઇ જાદા વિચાર જણાવતા માલુમ પડે છે. અગ્નિમાં છવ છે તે તેના ભેઢ કેટલા છે, તે અગાડી જણાવવામાં આવ્યું છે. એ સંબંધમાં જનશાસ્ત્રો કેટલીક અચુક સાક્ષીએ પુરી પાડે છે અને તેયી, એ બાબતમાં મણ કાઇ શક રહેતા નથી.

પણ માણસ સિવાય ખીજા જવેંં માં આત્મા નથી એમ કેટલાક માનતા જણાય છે. એ માં સુધા જવ અને આત્મા એ ખેને જુદા ગણે છે અને જનાવર વનસ્તિ વગેરે જે ચીજ માણસ સિવાયની છે તેમાં આત્મા નથી, એમ જણાવે છે. એટલું સાર્ફ છે, કે તેઓ માણસમાં આત્મા છે એમ માને છે. ખરં જોઈએ તો આ પ્રકરણની શરૂઆતમાં જીવના જે અર્થ જણાવવામાં આવ્યા છે, તે અર્થપર વિચાર કરતાં તેજ અર્ય વાસ્તિવિક જણાય છે. \*

" જીવ અને આત્મા જીદા નથી પણ એક જ છે અને મિથ્યાત્વ અિવઃ તિ, પ્રમાદ અને યાગથી મલીન થમને વેદનાઆદિ કર્મના કર્તા અને તે કર્મના કોહાતા તથા નર્ક, તિર્યં ચ વગેરે ગતિઓમાં કર્મના ઉદયયી અમણ કરનાર, તેમજ નિર્વાણ પદને પ્રાપ્ત કરરનારછે" એજ કાત્યી જે હવે છે તેમાં છવ અથવા આત્મા છે, અને જેમપૂર્વ તરપ્તી પીલસપી શિખવે છે, કે " A cow has no soul," તે વારતિવક નથી, જનાવર માત્રમાં આત્મા છે. એજ આત્માના કારણથી તેઓમાં એટલે જનાવર રામાં પણ જે ઉત્તમ ખુદ્ધિ નજરે પડેછે, તે તેા એમજ સાખીત કરતી જણાયછે, કે તેઓમાં આત્મા હોવોજ જોઇએ અને હવ અને આત્મા જીદા નથી, પોતાના ઘરનાં પાળેલાં કુતરા કુતરીનું કાઇ જો અવલોકન

<sup>\*</sup>જાુએ। પા**તુ**ં ૧૫૫

કરશે તા તરત જણાશે કે, તેએામાંથી કેટલાક, અઠવાડિયાના બાેકસ દિવસે અપવાસ કરેજી. બકરાં કુતરાં, વાંદરાં, બળદ વગેરે જનાવરાને જો કાઈ પણ રાગ થાય છે, તેા તેઓ ખનતી રીતે અમુક જાતના પાલા ખાઈ જુલાય લાવે છે, કે વામિટ કરે છે અને પાતાના વેદ થની પાતાના રાેગ કાઢી નાખેછે. ધણાં પક્ષીએા પાેતાનાં વહાલાંઓના મરણનાે શાક રાખેછે, લગ્તના હર્ષ બતાવી પાતપાતામાં ટાળાબંધ જમેછે, અને મરણ સમયે અથવા દુઃખ વખતે રદત કરેછે. એક કુતરા માટે એવું જોવામાં અાવ્યુ<sup>\*</sup> હતું કે પાતાના શેઠના મરણ પછી તેણે ખાવાપીવાના ત્યાગ કર્યા હતા અને કેટલેક દિવસે, પાતે પણ ભૂખમરાયી મરણ પામ્યા હતા જો કે તેને માટે જાત જાતનાં ખાવાનાં લાવવામાં આવ્યાં હતાં. એક ખીજો કુતરા પાતાના શેડને ડૂખી જતા જોઈ તેને ખચાવવા ગયા હતા. અમને તેને બચાવતાં પાતાના પણ પ્રાણ ખાયા હતા. કુબુતરાના સુદ્ધિ ષણીજ ખીલેલી હેાયછે તે, તેએા સેંકડા માઇલ જે સંદેશા લઇ જયછે તે હપરથી જણાયછે. આત્માની શક્તિથીજ અને કર્મના પ્રભાવથીજ તેઓ આ રીતે કરી શકેછે. એમ એ ઉપાયી જણાયછે. રીંછ, સિંહ, વાધ વગેરે હિંસક પ્રાણીએા પણ, પાતાનાં બચ્ચાંએા અને કેટલાક માણસા તરપ્ર જે ધ્યાર રાખેજી, તે પણ તેમનામાં આત્મા હાવાજ જોઇએ એમ સાખીત કરેછે. ધાતુમાં પણ ચતન્ય છે એવું સાખીત થઇ સુક્યું છે' કલકત્તાના પ્રસિદ્ધ જગદીશ ચંદ્ર બાેસે પાતાના હિંદુ શાસ્ત્રમાં જે બાબતે આપેલી છે, તેમાંની એ એક માટી બાખત સત્ય છે, એમ સાખીત કરી **દુ**તિયાની માેટી સેવા બજાવીછે. ધાતુમાં એ ચૈતન્ય**છે ને એ ચૈ**ત**ન્યયી** ધાતુમાં પણ આત્મા છે એ સાખીત થાયછે, કેમકે જીવ અને આત્મા એ એકજ વસ્તુછે, અને તેનું લક્ષણ ચતન્ય છે, એમ આપણે અગાડી ઋદ્યુએ પાનું ૧૫૫ જણાવી ગયા છઇએ. \*

દરેક છવ આત્મા યુક્ત છે, એમ આપણે ઉપર જણાવ્યા પછી, છવાના પ્રાણ કેટલા પ્રકારના છે, તે વિષે જૈન શાસ્ત્રા શું કહેછે તે તપાસીશું. જૈન શાસ્ત્રામાં જણાવ્યા પ્રમાણે

## દરા પ્રકારના પ્રાણ છે.

#### --\*--

દ્દશ પ્રકારના પ્રાણનાં નામ નીચે પ્રમાણેછે:--

- ૧ સ્પર્શેં દ્રિંય
- ૨ રસે દ્રિય
- ૩ ઘાણું દ્રિય
- ૪ ચક્ષુરિ દ્રિય
- મ શ્રવણે દિય
- ૬ €ચ્છવાસ નિઃધાસ
- ૭ આયુ
- ૮ મનખળ
- હ તનખળ
- ૧૦ કાયબળ

એ'કેંદ્રિ જીવાેતા ચાર પ્રકારના પ્રાણ હાેયછેઃ- (૧) સ્પર્શે દ્રિય, (૨) ઢાસો ઘાસ (૩) આયુ અને (૪) કાયબળ.

દ્વીદ્રિ'ય જીવાને ઉપલા ચાર સિવાય ખીજા (૫ ) રસે'દ્રિય અને ( ૬ ) વચનબળ મળી છ પ્રાણ હાયછે.

ત્રીંદ્રિય જીવાને ઉપલા છ પ્રાણ સિવાય ( ૭ ) ઘાણે દ્રિયના પ્રાણ મળા સાત પ્રાણ હાયછે. ચતુરિંદ્રિય જીવાને ઉપલા સાત પ્રાણુ સિવાય ( ૮ ) નેત્રેંદ્રિય નામના પ્રાણુ મળા આઠ પ્રાણુ હાયછે.

અસંત્રી x પંચેદિય છુવેાને મનાેેબળ સિવાયના નવ માણ હેાય**ે.** 

સંત્રી પંચે દ્રિય છવાને દશે જાતના પ્રાણ હાયછે. એ પ્રાણ જેને જેટલા કહ્યાછે તે છવને તે પ્રાણાના, જે વિયાગ થાયછે તે છવને મરણુ કહેવાયછે. વળા તે છવ જયાં ઉપજે ત્યાં એક આયુષ્ય તાે કર્મના યોગે પૂર્વના લવતું બાંધેલું હાયછે, અને બાક બીજા સર્વ નવા પ્રાણ અને નવી પર્યાપ્તિ જન્મતી વખતે બાંધેછે.

વળી જૈન શાસ્ત્રામાં એમ જણાવવામાં આવ્યું છે કે, જે જીવાને ધર્મની પ્રાપ્તિ થઇ નથી એવા જીવાને, આ સંસારમાં અન'તવાર પ્રાણ-વિયાગરૂપ મરણ પ્રાપ્ત થાયછે.

## 

## (૪) લાખ યાનીઓ. ‡

જૈન શાસ્ત્રાનું ગ્રાન જીવાે સબ'ધમાં એટલું બધું તાે ઉંડુ જણાયછે કે, એ ધર્મની ઉંડાણમાં ઉતરનાર આશ્ચર્યમાં ગરકાવ થયા વગર રહેજ નહિ. જીવાેની યાેનીએ બધી મળાને ૮૪ લાખ છે, એમ જૈન શાસ્ત્રા જણાવે છે ને તે આ રીતે છે:—

| નામ.                       | યાેતીનીસ'ખ્યા |
|----------------------------|---------------|
| પ્ર <sup>થ્</sup> વીકાય    | 990000        |
| અપકાય                      | 600000        |
| तेखिशय                     | 90000         |
| વાઉકાય                     | 900000        |
| પ્રત્યેકવનસ્પતિકા <b>ય</b> | 9.00000       |
| સાધારણ વનસ્પતિકાય          | १४००००        |
| <b>બે</b> (દ્રયજીવે)       | ₹0000         |
| તે દ્રિયજીવેા              | 200000        |

× અમાં ત્રી-સભ્રાર્હિમ તિર્ધાંચ તથા મનુષ્ય અસાં ત્રી પાંચે કિય કહેવાય છે. અને દેવ, નારકો, ગર્ભજ, તિર્ધાંચ અને મનુષ્ય સંત્રા પાંચે કિય કહેવાય છે. ‡ જે સ્થાતમા ઘણા જીવાને એક વર્ષ્યું, એક ગંધ, એક રસ, એક સ્પર્શ, એટલાં વાના સરખાં ને ખરાખર હાય, તે સર્વ જીવાની એક યાની કહીએ. યાની એટલે જીવાની ઉત્પત્તિનું સ્થાન.

ચતુરિ દ્વિયજીવા ૨૦૦૦૦૦ પંચે દ્વિર્ધિ ચ જીવા ૪૦૦૦૦૦ નારકીના જીવા ૪૦૦૦૦૦ દેવાની ૪૦૦૦૦૦ મનુષ્ય ૧૪૦૦૦૦૦

**ક્**લે. ૮૪૦૦૦૦

છવ વિષે જો કાઇ પણ શાસ્ત્રમાં ધણીજ ઉંડી સગજ આપી હાય, તેા તે મુખ્ય કરીને જન શાસ્ત્રજ છે, એમ આ ઉપરથી જણાશે છવ વિષે જૈન શાસ્ત્રામાં ધણાજ ઉમદા વિચારા નજરે પડે છે ને તે દરેક વિદ્વાને વાંચવા અને અબ્યાસ કરવા યાગ્ય છે.

## **~%%\*}%~~**

પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિમાં જીવ છે, એમા માનવાનાં કારણા

એ ઉંડા વિચારાના યાગેજ જવ વિષેતા જૈન શાસ્ત્રના વિચારા અતિ મનન કરવા યાગ્ય છે. ધણાકા ખેએ દ્રિ, તે એ દિ, આદિ જવામાં જવ માનવા હા પાડે છે, પણ પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ વગેરેમાં જવ માનવા ના પાડે છે, અને તેનું કારણ એ જણાવે છે, કે જવનું કાઇ પણ ચિન્હ તેમાં જેવામાં નથી આવતું, તેથી પૃથ્વી આદિમાં જવ છે એમ માની શકાતું નથી. એ સંભંધમાં વધુ લખાણ નહિ કરતાં જૈન શાસ્ત્રા શું કહે છે, તે દું કમાં તપાસી શું.

(૧) પૃથ્વી-અગર જો કે પૃથ્વી વગેરમાં પ્રગટ રીતે એવું કે કોઇ પણ ચિન્હ નથી, કે જેથી છત્ર સિદ્ધ થાય, પણ અવ્યક્ત રૂપે તો એવું ચિન્હ છેજ. જેમ નિશાયી મુર્હીત થયેલા જીવમાં અવ્યક્ત લિંગ થઇ જવા હતાં જીવપણં છે, તેમજ પૃથ્વી આદિમાં પણજીવ પણં છે.

વળી પૃથ્વી વગેરેમાં મતુષ્યતા જેવું ચેતના લિંગ નથી, તે છતાં તેઓ-માં રહેલાં લવણ, વિદુષ પાયાણ વગેરેમાં અર્ધ, માંસ અંકુરતી જેમ સમાન જાતિય અંકુર ઉપત્તિપશું છે, અને તેથી અવ્યક્ત ઉપયોગાદિ લક્ષણ હેાવાથી પૃથ્વી સચેડન છે એમ સિદ્ધ થાયએ.

વળી કાઇ એમ કહેશે કે, વિશ્વેષ પાષાણાદિ પૃથ્વી કઠણુ ક્યે છે તે તેથી તે સચેતત હોવાતો સંભવ તથી, પણ તે વાત પણ ખરાખર તથી. જેમ શરીરમાં રહેલાં હાડ અનુગત ને કઠણુ છે તે છતાં સચેતત છે, તેમ જવાનુગત પૃથ્વીનું શરીર પણ સચેતન છે. વળા પૃથ્વી, અપ, તેજ, વાયુ અને વનસ્પતિનાં શરીર જવસહિત છે, કારણુંકે તેમાં છેદ્દ, ભેદા, ઉત્ક્ષેપ્ય, ભોગ્ય, દ્વેય વગેરે છે. બળદની 'ગલધી' (ગળાની નીચેની ઝુલ) તથા શોંગડાની માધક સંધાતવત પૃથ્વી વગેરમાં છેદ વગેરે જે જોવામાં આવેછે; તેને કાર્ષ પણ ગાપવી શકતું નથી વળા પૃથ્વી વગેરેનાં શરીર અતિષ્ઠ છે કારણુંકે, સર્વ પુદ્દગલ દ્રવ્યને દ્રવ્ય સ્વીર છે એમ પણ જૈત સિદ્ધાંતામાં જણાવવામાં આવ્યું જ્ય સિદ્ધાંતામાં જણાવવામાં આવ્યું જ્ય સિદ્ધાંત અને જીવ રહિત જે વિશેષ છે તે આ પ્રમાણે છે:– શસ્ત્રયી અન્નુપરત જે પૃથ્વી આદિ છે, તે હાથ પગના સંધાતવત સંધાત ન હોવાથી કદાયિત સચેતન છે, તેજ રીતે શસ્ત્રથી ઉપહત થવાથી હાથ આદિ માધક અચેતન પણ છે, તે અચેતનજ છે.

- (ર) પાણી--ધણાકા એમ માને છે કે પાણીમાં છવ નથી કારણુંકે, તેમાં પ્રણવત એટલે મૂત્રનો પેડે છવતું લક્ષણ નથી આ શંકા ખરાખર નથી. જેમ હાયીતું શરીર તરત ઉત્પન્ન થયેલી સ્થિતિમાં દ્રવ્ય ક્રમ તેમજ સચેતન ક્રમ દેખાય છે, તેજ રીતે પાણી વિષે છે. વળી જેમ હેડામાં પ્રકત રસ હાય છે અને કાઈ પણ અત્યવ હાતા નથી, તે છતાં સચેતન ક્રમ છે, તેજ રીતે પાણીમાં પણ ચૈતન્ય છે.
- (3) અગ્નિ--આગિયા કોડાનું શરીર જેમ જીવની શક્તિયી પકાશ-વાન છે, તેમજ અગ્નિ આદિ પણ પ્રકાશવાન હોવાથી સચેતન છે, એમ જૈન સિદ્ધાંતા જણાવેછે. વળી જેમ શરીરમાં જીવ વગર તાવની ગરમી

હત્યન્ત થતી નથી તેમજ, અગ્નિમાં પણ છવ વગર ગરમી થતી નથી; કદિપણ મરણ પામેલા શરીરમાં તાવની ગરમી ઉત્પન્ન થતી નથી, તેનું કારણ પણ એજ છે. આથી અગ્નિ સથેતન છે એમ સહજ જણારો.

- (૪) વાયુ--જેમ દેવતાઓનાં શરીર શકિત પ્રભાવથી, અને મનુષ્યા-નાં શરીર વિદ્યા બળધી, અદસ્ય રહે છે અને ચઢાયી નજરે પડતાં નથી, તેમ વાયુકાય સુક્ષ્મ પરિણામ હાેવાથી પરમાણુંની જેમ, આંખાયી દેખા-તા નથી તે છતાં વિદ્યમાન ચેતનાવાળાં છે.
- (પ) વનસ્પતિ--એ વિષે આ પ્રકરણની શરૂઆતમાં લંબાણુથી ભાલવામાં આવ્યું છે.



## મકરણ ૪ શું.

## **一¾≯\***≪底一

ધર્મ.

જૈન સિહાંતા ધણાજ ઉત્તમ હાવાના કારણમાં, જૈના જે રીતે ધર્મ ભાવનું સ્વરૂપ માનેછે, તે ઘણીજ પુષ્ટિ આપે છે. 'ધર્મ' એ શબ્દના અર્થ પ્રથમ ખંડના પ્રવેશમાં જણાવવામાં આવેલા હાવાથી અત્રે તે વિષે લંખાણુ ન કરતાં, ધર્મના 'ભેદ' વિષે જૈન સિદ્ધાંતા શું જણાવેછે તે જોઇશાં

જૈન સિદ્ધાંતા પ્રમાણે ધર્મના ત્રણ બેદ છે:-

- ૧ સમ્યક જ્ઞાન.
- ર સમ્યક દર્શન.
- સમ્યક ચારિત્રય.

નય પ્રમાણયુક્ત જીવે, અજીવ, પુણ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, નિર્જરા, બંધ અને માલનું સ્વરય જાણવું, તે સ્મયક ગ્રાન છે. અ ત્રાન કાઇને સંક્ષેપથી અને કાઇને વિસ્તારપૂર્વક થાયછે. છવ વિ**ષે** આગલા પ્રકરણમાં વિસ્તારપૂર્વક ખાલવામાં આવ્યું છે. હવે અજીવ વિગેરે ખીજા તત્વાની બાબતમાં જૈન સિલાંતા શું જણાવેછે. તે મા-ક્ષેપથી તપાસીએ.

#### અજીવ તત્વ.

---- **\*** ----

જ્ઞાન વગરના, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શવાળા નર, અમરાદિ અતિમાં ગમન નહિ કરનારા, ज्ञाना वरस्थीयादि કર્મ નહિ કરનારા ને નહિ ભાગવનારા, ₹3

જડ સ્વરૂપી, અને ડુંકમાં, જીવનાં લક્ષણોથી જેમાં ઉલટાં લક્ષણા છે, તે અજીવ છે. અજીવના પાંચ પ્રકાર છે:- (૧) ધર્મરિતકાય (૨) અધર્માસ્તિ-કાય (૩) આકાશાસ્તિકાય (૪) પુદ્દગલાસ્તિકાય અને (૫) કાળ

એ સંખંધમાં પ્રખ્યાત જેન મહાતમા શ્રીમદ વિજયાનંદ સુરી પાતાના " જેન તત્વાદર્શ " માં નીચે પ્રમાણે જણાવેછે:~

- (૧) ધર્માસ્તિકાય—જેમ માછલીના સંચારનું અપેક્ષા કારણ પાણી છે, તેમ જીવ તથા પુદ્દમલને ગતિપણે પરિણમતાં જે અપેક્ષા કારણ હોય, તે ધર્માસ્તિકાય છે. જો કે જીવ તથા પુદ્દમલ પાતાની શક્તિથી ચાલેછે, તાપણ તેઓને ગતિસહાયક ગુણપ્રદાતા ધર્માસ્તિકાય પદાર્થ છે. એ લાકવ્યાપી, નિત્ય, અવસ્થિત, અરૂપી અને અસંખ્ય પ્રદેશી છે. જ્યાંસુધી આ ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય છે, ત્યાંસુધી લાકની મર્યાદા છે, અને જ્યાંસુધી ધરમાસ્તિકાય દ્રવ્ય વર્તેછે, ત્યાંસુધી જીવ, પુદ્દગ ગતિ કરેછે, (એ સંખંધમાં જૈન સિદ્ધાન્તામાં ઘણુજ વિસ્તારપૂર્વક વર્ણન છે.)
- (ર) અધર્માસ્તિકાય--આ દ્રવ્યનું સ્વરૂપ ધર્માસ્તિકાય સદશ જાણવું, પરંતુ તપાવત એ છે કે, આ દ્રવ્ય જીવ, પુદગલને સ્થિતિ સહાયક છે. જે રીતે રસ્તે ચાલતા મુસાપર થાકી જવાથી, વૃક્ષાદિની છાયાના આશ્રય લેછે, અને તે પ્રસંગે સ્થિતિતો પાતેજ કરેછે, પરંતુ આશ્રય વિના સ્થિતિ થઈ શકતી નથી, તેમ જીવ પુદગલ ગતિ કરતાં સ્થિતિ કરવા પ્રસંગે, સ્થિતિ તો પાતેજ કરેછે, પરંતુ અપેક્ષા કારણુરૂપ વૃક્ષની છાયા માપક અધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય છે.
- (૩) આકાશાસ્તિકાય--આ દ્રવ્યતું સ્વરૂપ ધરમાસ્તિકાય **સદશ** છે, પણ એમાં વિશેષ આ પ્રમાણે છે. આદ્રવ્ય લાકાલાક વ્યાપી <mark>છે અને</mark> અવકાશ દાન લક્ષણ છે. જીવ, પુદ્ગલને રહેવામાં અવકાશ આપેછે.

ઉપરનાં ત્રણે દ્રવ્ય એકએકમાં મળી ગયેલાંછે. જ્યાંસુધી આકા--શાસ્તિકાય અધર્માસ્તિકાય અને ધર્માસ્તિકાય છે, ત્યાં**સુધી આ લાેક છે,** -અને જ્યાં કેવળ આકાશાસ્તિકાય છે અને ખીજીં કાઈ નથી, તે અલાેક છે. ('૪) પુદ્રાલાસ્તિકાય–પુદ્રગલ શબ્દ બે અર્થમાં વપરાયછે. ઋક પરમાણુંઓના અર્થમાં અને ખીજો પરમાણુંઓના સમૂહનાં ઘટ પટાદિ કાર્યના અર્થમાં.

ઐક પરમાણું માં, એક વર્ણ, એક રસ, એક ગંધ, અને બે સ્પર્શ છે, અને કાર્ય લિંગ છે. વર્ણથી વર્ણાંતર, રસથી રસાંતર, ગંધથી ગંધાંતર, અને સ્પર્શથી સ્પર્શાંતર થઇ જાયછે. દ્રવ્યરૂપે પરમાણું અનાદિ અનંત છે અને પર્યાયરૂપે સાદિસાંત છે. પરમાણું એનાં કાર્યમાં કાઈ પ્રવાહથી અનાદિ અનંત અને કાઇ સાદિસાંત છે. જે જડરૂપ દેખાયછે, તે સર્વ પરમાણું એનાં કાર્ય છે. સુકાઈ ગયેલી વતસ્પતિ અને અગ્તિ પ્રમુખ શસ્ત્રાથી પરિણામાંતર પ્રાપ્ત થયેલી પૃથ્વી વગેરે સર્વ પુદ્ગલ છે. સમુચ્ચય પુદ્ગલ દ્રવ્યમાં પાચ વર્ણ, પાંચ રસ, બે ગંધ, આઠ સ્પર્શ અને પાચ સંસ્થાન છે. પાંચ વર્ણ આ પ્રમાણે છે:—

(૧) કાળા, (૨) લીલા, (૩) રાતા, (૪) પીજા, (૫) ધાળા.

પાંચ રસ આ પ્રમાણે છે:—

(૧) લીખા, (૨) કડવા, (૩) ક્યાયેલા, (૪:) ખાટા

(૫) મીઠેા.

મે ગંધ આ પ્રમાણે છે:—

( ૧ ) સુગંધ, ( ૨ ) દુર્ગંધ⊷ આઠ સ્પર્શ આ પ્રમાણે છેઃ—

(૧) ખરખરા, (૨) સુવાળા, (૩) હલકા, (૪) ભા-

રે, (૫) ઠંડા, (६) ગરમ, (૭) ચીક્રણા, (૮) લૂખા. પુદ્દગક્ષામાં અનંત શકિતએ છે ને અનંત સ્વસાવ છે, અને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ વગેરે નિમિત્તાના મળવાથી, તેનાં વિચિત્ર પહિણામ માયછે.

(૫) કાળદ્રવ્ય-કાળને આસ્તિકાય કહેવામાં નથી આવતે। પણ દ્રવ્ય કહેવામાં આવે છે. કાળ એ કાંઇ પદાર્થ નથી, પણ સવે દ્રવ્યને નવાંજીનાં કરનાર હોવાથી એને દ્રવ્ય કહેવામાં આવે છે, અને પ્રથમ સમયના નાશ થાય અને ખીજો સમય આવે, તે માટે કાળને દ્રવ્ય કહે- વામાં આવે છે. વળી કાળ દ્રવ્યમાં એક સમયથી ખીજો સમય ન હોવાથી પણ, એને આસ્તિકાય કહેવામાં નથી આવતા. એ અરૂપી છે.

## <u>પુ</u>હ્યતત્વ

### **--%€\*}%**--

પુણ્ય એટલે શુભ પ્રકૃતિથી જે પાતે કરેલાં કર્મ, જીવાને સુખ આપેછે તે. પુણ્યતું ઉપાર્જન નીચલાં નવ કારણાથી થાયછેઃ—

- ( ૧ ) પાત્રને અન્નદાન આપવાથી,
- ( ર ) પાત્રને પીવાને જળ આપવાથી,
- ( ૩ ) પાત્રને પહેરવાને વસ્ત્ર આપવાયી,
- ( ૪ ) પાત્રને રહેવાને સ્થાન આપવાથી,
- (૫) પાત્રને સુવા બેસવાને આસન આપવાથી,
- ( ધ ) ગુણી જનને દેખી મનમાં આનંદ પામવાથી,
- ( ૭ ) ગુણી જનાતા વચતની પ્રસંશા કરવાયી,
- (૮) ગુણી જનાતી કાયાથી સેવા કરવાયી,
- ( ૯ ) ગુણી જનાને નમવાથી.

જૈન મતમાં પુણ્ય ઉપાર્જન કરવા માટે દાન આપવાનું જણાવ-વામાં આવ્યું છે એ, પુણ્યના ૯ પ્રકારમાંના પહેલા પાંચ પ્રકારથી સહજ સમજાશે. વળી એ દાન પ્રકત જૈનાનેજ કરવું, એમ જૈન શાસ્ત્રમાં જ-ણાવવામાં નથી આવ્યું, પણ દરેક દાન દેવા યાગ્ય પ્રાણીને–મધી તે ગમે તે મતના હાય તાપણ શું ?–આપવા જણાવવામાં આવ્યું છે. તે છતાં એ દાન જો પાત્રને દેવામાં આવે, તો તે પુષ્ય તથા મોક્ષ ખંતના કારણ ૧ થશે, અને અનુકંપાયી આપેલું દાન પકત પુષ્ય ઉપાર્જન કર-વાના કારણ ૧ થશે, એમ જણાવવામાં આવ્યું છે. જૈન શાસ્ત્રામાં કાઇ પણ ઠેક છે પુષ્યના નિષેધ કરવામાં આવ્યા નથી અને એ ધર્મના દરેકે દરેક લીર્થકરે દિક્ષા લેતા પહેલાં એક કરાડ અને આઠ લાખ સાનૈયા એક વર્ષ સુધી દરરાજ દાનમાં આપ્યા હતા, એમ જ્યારે આપણે વાં-ચીએ છીએ, ત્યારે જૈના મહા દયાળું છે અને દયાના સાગર કહેવાય છે, તેના કારણ ૧ એ ૨૪ મહાત્માઓનું વર્તન અને ઉપદેશ, દરેકના હુદ-યમાં માનની લાગણીજ ઉત્પન્ન કરે છે.

પુષ્ય કરનારને તેનાં **પળ મળે છે અને તે પળ ખે**તાળીશ પ્રકા**રે** 

**બે**ાગવાયછે:--

૧. જેના ઉદયથી જીવ શાતા ભાગવે, તે <mark>શાતા</mark>વેદની.

- ર. જેના ઉદયથી જીવ ઉંચ કુળમાં ઉત્પન્ન થાય, તે ઉંચ ગ્રાત્ર.
- 3. જેના ઉદયથી જીવ મનુષ્ય ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય, તે મનુષ્યગતિ.
- ૪. જેના ઉદયથી જીવ દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થાય, તે દેવગતિ.
- ૫. ઋતુષ્યગતિમાં જીવને લાવવાને ઉદયમાં આવે, તે મતુષ્ય પૂર્વી.\*
- દેવની ગતિમાં જીવને લાવવાને ઉદયમાં આવે, તે દેવાનુ પૂર્ગી.
- છ. જેના ઉદયથી જીવ પ્'ચે' દ્રિયપણું પામેછે, તે પ'એ દ્રિની જાત.
- ૮. જેના ઉદયથી છવ એંદારિક શરીરપણ પરિણુમાવેછે, તે એા-દારિક શરીર•
  - ૯. ઉપલીજ રીતે.....વેક્રિય રારીર્.
  - ૧૦. ,, .....ક રારીર.

  - ૧૨. " .....કાર્મણ રાસીર.

જેતા <mark>ઉદયયી જીવતે પ્ર</mark>થમનાં ત્રણુ શરીરનાં અંગાેપાંગ∗તી ઉત્પત્તિ થાયછે તે.

૧૩. એાદારિક અંગાયાંગ.

અનુપૂર્વી એટલે ઉપજવાને ઠેકાણે જીવને પહોંચાડે તે. \* અંગે,-પાંગ ત્રણ છે (૧) અંગ, (૨) ઉપાંગ (૩) ને અંગાપાંગ અંગ ૮ છે:-માયુ છાતી, પેટ, પીઠ, ખે હાથ, ખે સાયળ, આંગળી વગેરે ઉપાંમ છે, અને નખ વીગેરે અંગાપાંગ છે.

- ર×. વૈક્ષિય અંગાપાંગ:
- ૧૫. આહારક અગાયાંગ
- ૧૬. વજરૂપભ નારાય સંહનત. ≱૧
- ૧૭. સમયતુરસ્ત્ર સંસ્થાન:\*
- ૧૮. શુભ વર્ષ.
- ૧૯. શાભ ગંધ.
- ર૦. શુભ રસ.
- રેર્, શુભ સ્પર્શ.
- રર. સ્પગુર લધુ નામ કર્મ. ‡
- ર3. પરાધાત નામ કર્મ—જેના ઉદયથી બીજાના પરાજયા થઈ શકે તે.
- ર૪. ઉચ્છ**વાસ નામ** કર્મ—જેના ઉદયથી શ્વાસોશ્વાસ લેવાની શક્તિ જીવને થાય છે તે.
- રપ. આતાય નામ કર્મ—જેના ઉદયથી સૂર્યના જેવા તેજયક્ત: શરીરના પ્રાપ્તિ થાય છે તે.
- રક, સુવિડાયાગતિ નામ કર્મ—જેના ઉદયથી જીવતે આકાશની ગતિ પ્રાપ્ત થાય તે.
- રહ. ઉધાત નામ કર્મ—જેના ઉદયયી ચંદ્ર જેવું શાતળ કરનારું તેજસુક્ત શરીર પ્રાપ્ત થાય તે.

<sup>•</sup>૧ વજા એટલે ખાલી અને ફષભ એટલે પરિવેષ્ટન અને નારાચ-તે મર્કટ**ળ'ધ–આ ત્રણે રૂપયી જે ઉપ**ક્ષિત**છે તે. હા**ડના **સંચય સા**ં મર્થ્યનું નામ સંહનન છે. \* સમ એટલે તુલ્ય—જેનું શરીર ચારે બાજા, એથી તુલ્ય લક્ષણયુક્ત, પ્રમાણમહિત, ને સુંદર આકારવાળું હાય તે. 🛨 જેના ઉદયથા શરીર મધ્યમ વજતનું. એટલે અતિ ભારી નહિ તે અતિ હલક નહિ તે.

- ેર ૮. નિર્માણ નામ કર્મ જેના ઉદયથી જીવને નસો, ખાપરી, જ્હાડ, આંખ, કાન, કેશ, નેખાદિ શરીરના સર્વ અવયવા યોગ્ય સ્થાને સ્ચનાર નામ કર્મની પ્રાપ્તિ થાય તે.
- ર૯. ત્રસ નામ કર્મ—જેના ઉદયથી જવને ત્રસપણાની પ્રાપ્તિ થાય તે.
  - ૩ ખાદર નામ કર્મ-જેના ઉદયથી જવસ્યૂળ શરીરવાળા થાય તે.
- ક૧. પર્ચાપ્ત નામ કર્મ-જેના ઉદયથી જીવ છ પર્યાપ્તિ પૂર્ણ ઃકરે છે તે.
- 3ર. પ્રત્યેક નામ કર્મ—જેના ઉદયથી એક એક છવને એક એક શરીર પ્રાપ્ત થાયછે તે.
- 3૩. **સ્થિર નામ કર્મ—જે**તા ઉદયથી જીવને હાડ, વગેરે અવય<sup>ે</sup>। ઃતિશ્વળ હોયછે તે.
- av. શુભ નામ કર્મ—જેના ઉદયથી છવને મસ્તક વગેરે અવ-યવા શુદ્ધ હાયછે તે.
  - ૩૫. શુભગ નામ કર્મ-જેના ઉદયથી છવ સર્વેને પ્રીય થાય તે.
  - ૩૬. **સુસ્વર નામ કર્મે**—જેના ઉદયથી સ્વર મીઠાશવાળા થાય તે
- ૩૭. **આદેય નામ કર્મ—**જેના ઉદયથી છવતું વચત સર્વેતે મા-·નનીય થાય તે.
- ૩૮. યરાઃ કીર્તી નામ કર્મે.—જેના ઉદયથી જીવ જગતમાં યશ પામે તે.
- ૩૯. **તી યુંકર નામ ક**ર્મ—જેના ઉદયથી જીવની ચાસઠ ઇંદ્રિ પણ પૂજા કરે અને ધર્મ તીર્થની પ્રવર્તના યાય તે.
  - ૪૦. તિર્ધેચાતું આવખું.
  - ૪૧. મનુષ્યનું આવે ખું.
  - ૪ર. દેવતાનું આવખું.

#### પાપ∗તત્વ.

#### <del>----</del>\*\*

પુષ્ય અને પાપ એ ખે તત્વા િષે જીદા જીદા ધર્મમાં ધણાજ મવલે જાણાયછે. કાઇ એમ કહેછે કે, કેવળ એક પુષ્યજ છે અને પાપ નથી; બીજા એમ કહેછે કે, એક પાપછે ને પુષ્ય નથી, વળી ત્રીજા એમ કહેછે કે, એક પાપછે ને પુષ્ય નથી, વળી ત્રીજા એમ કહેછે કે, પુષ્ય પાપ એકજ વસ્તુ છે. વળી કેટલાક એમ કહેછે કે, મૂળથી કર્મજ નથી અને જગતમાં થતી સર્વ વસ્તુ સ્વભાવથીજ સિદ્ધ છે. પણ તે વાસ્તવિક નથી. સુખ દુ:ખ પૃથક્ પૃથક્ ભાગવવામાં આવતાં હોવાથી, તેઓના કારણભૂત પુષ્ય પાપ પણ સ્વતંત્ર છે, અને એકલું પાપ કે એકલું પુષ્ય, કે પુન્ય પાપ મિશ્ર, એમ માનવું ઠીક નથી.

## પાપ બંધવાનાં કારણા.



પાપ બંધાવાના અઢાર કારણા છે:—

- ૧ પ્રાણાતિપાત—જીવહિંસા
- ર મૃષાવાદ—જીઠું ખાલવું
- ૩ <mark>અદત્તાદાન</mark>—નહિ આપેલું લેવું તે, ચાેરી
- ४ मैथुन-स्त्रीसेवन वगेरे
- પ પરિગ્રહ —પૈસા રાખવા તે

<sup>\*</sup> અશુલ કર્મથી પાતે કરેલાં કર્મ જીવાને દુઃખ આપે તે, તથા આત્માના આનંદ રસને બાળી નાખનાર, પાપ કહેવાયછે; વળી પુષ્યથી જે ઉલ્લુટું તે પણ પાપ કહેવાયછે.

```
૧ ક્રોધ—ગુસ્સા કરવા તે
```

૭ માન

€ માયા--કપટ

૯ લાભ

१० साग

૧૧ દેવ

વર કલેશ

૧૩ અભ્યાખ્યાન—ખાદું આળ ચઢાવવું તે

૧૪ પૈશુન્ય—કાઇની ચાડી ખાવી તે

૧૫ રતિઅરતિ—સુખદુ:ખે હર્ષ શાય કરવા તે

**૧૬ પરપરિવાદ—પારકી નિ**'દા કરવીતે

૧૭ માયામુષાવાદ —મનમાં કાંઈ હાય ને બાલવું બીજાં તે

૧૮ નિશ્યાત્વશાલ્ય—મિથ્યાત્વ સેવવા રૂપ પરિણામ.

### પાપ ભાગવવાના ૮૨ પ્રકાર છે:—

પ જ્ઞાનાવરણ

પ અંતરાય

૯ દર્શનાવરણુ

२६ भे। बनी यप्रभृति

७४ नामक्रभेप्रकृति

૧ આશાતાવેદની

૧ નરકાયુ

૧ નીચગાત્ર

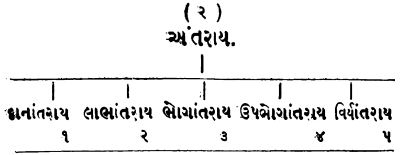
## કુલે ૮૨



## (૧) જ્ઞાનમવરણ

ય સ્થાતજ્ઞાનાવરણ અવધિજ્ઞાના મન:પર્યંવ કેવળજ્ઞાન વરણ જ્ઞાનાવરણ આવધિજ્ઞાના મન:પર્યંવ કેવળજ્ઞાન

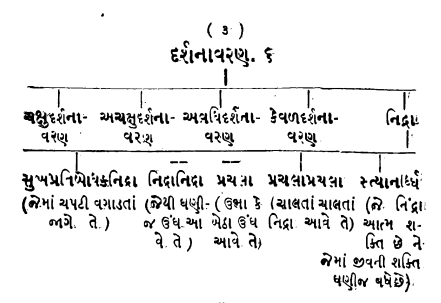
- ૧. જેના ઉદ્દયથી છવ મતિહીન યાય તે
- ર. જેના ઉદયથી જીવને મણતાં ન આવડે તે
- ક. જેના ઉદયથી જીવને ઇ દ્રિયાની અપેક્ષા વગર આત્માને સાક્ષાલ ગાન ન થાય તે
- ૪. જેના ઉદયથી મનમાં ચિંતિત અર્થે ને સાક્ષાત અર્થે ત્રહણ કરનારું ગ્રાન ન થાયતે
- પ. જેના ઉદયથી લાકાલાકના સકળ પદાર્થના સ્વરપતું ગ્રાન ન થાય તે.



૧. જેના ઉદયથી દાન ન અપાય તે.

- જેના ઉદયથી એકવાર ભાગવવા યાગ્ય વસ્તુ ન ભાગવાય તે.
- જ. જેના ઉદયવી વારંવાર ભાગવવા યાેગ્ય વરતુ નહિ ભાગવી શકાય તે.
- ઋ.ુજેના ઉદયથી શક્તિ છતાં પણ શક્તિ નહિ ફ્રાેરવી શકાય 🖦

ર. જેના ઉદયથી માગનારને કાંઇ નહિ મળે તે.

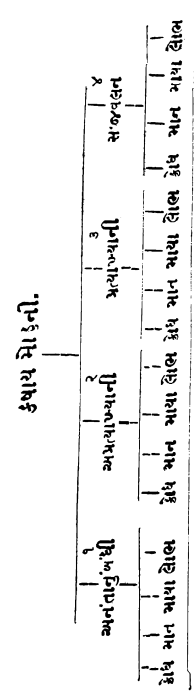


જ માહુનીકર્મે.

તત્વાર્ય શ્રહાને જે વીપરીત કરે તે માહની કર્મ કહેવાયછે. નિશા કરેલા માણસને જેમ સારા નરસાનું આન રહેતું નથી, તેમ માહની કર્મના જેરથી જીવને પાતાના આત્માને શું સારું છે, આત્માને શું પ્રવૃત્તિ કરવાની છે; વગેરે બાળતાનું ભાન નથી રહેતું, અને સંસારી વાસનામાં લુબ્ધ થઇ શરીર, ધન, કુટુંબ, પુત્ર, આં, પરિવાર વગેરમાં આશક્ત થઇ, તેમાંજ સુખ માને છે, અન્યાય, લુચ્ચાઇ, ઠગાઇ, ચારી, પારકાને કલંક દેવું, પારકાની નિંદા કરવી, પરને પીડા કરવી, જવ-હિંસા કરવી, અહંકાર મમકાર કરવા, મદે કરી મદાન્મત બનવુ, જુડું ખાલવું તે ખાલાવતું, વિષયમાં લુબ્ધ રહેવું, વગેરે માહની કર્મના પ્રમાન્વે થાય છે.

મિથ્યાત્વના માેહ મિથ્યાત્વ માેહની કહેવાયએ તેના અનેક ભેદ છે અને ક્ષાય માેહનીના સાેળ ભેદ છે:–

૬, સામાન્ય બાધનું આવરણુ.



જીવ સમકીત પામે નહિ જે માન પથરના થાંભલા માપ્રક વળે નહિ, જે માયાથી પુરૂષ અતિ કપડી થાયછે અને વિશ્વાસઘાત કરેછે, અને જે લાભ ઇરિમછ રંગ એવા કદાપિ દૂર ન થાય અવા છે, તેનું નામ અને: ૧. જે કોધાદિ અનંત સંસારનાં મળ કારણ છે, તથા જેતું અનંતભવાતું ખંધીશીલ છે, તેમાં એતા સ્વભાવ એવા છે કે મરતા સુધી પણ એ કોધના કારણે વેર છોડે નહિ. જ્યાં સુધી એ કોધ આદિ હોય લાં તાનુંબ'ધી કર્માદિ પ્રકૃતિ છે.

ર. અપ્રત્યાખ્યાની ક્રોધ, માન, માયા, અને લાભ એ ચાર અનેતાનુંખ'ધી ક્રોધ, માત, માયા તે ક્ષાભ કરતાં તરમ હાયછે.

**૩. જેના ઉદયથી છવને સર્વ વિરતી**પ**્યું પ્રાપ્ત ન થા**ય તે<u>.</u> જ. એના ઉદયથી છવને કેવળદ્યાન પ્રાપ્ત ન થાય તે.

## **美沙米**候族

#### નવ નાકપાય

નાકષાય શબ્દ દેશ નિષેધ વાંચી છે. નાકષાય એટલે નહિ કષાય, કેમકે કષાય નથી પણ કષાય ઉત્પન્ન થવાનાં કારણ છે. એ કારણાથી કૃષાય ઉત્પન્ન થાય છે. આ વેદ, પુરૂષ વેદ, નપુંસક વેદ, હારય, રતિ, અરતિ, શાક, ભય, એને જાગુપ્સા એ નવ નાકષાય માહની પ્રકૃતિ છે.

નવ નાકષાય અને સાળ કષાય મળા માહની કર્મના ૨૫ ભેદ છે જે વિષે વિસ્તારના ભયથી ધર્ણું જ ડુંકમાં અત્રે જણાવવામાં આવ્યું છે. એ કષાય જ્યાં સુધી હોય, ત્યાં સુધી કેવળ જ્ઞાન કદી પણ ઉત્પન્ન યાય નહિ. એ પ્રકૃતિ જેટલી જેટલી ઓછી થાય, તેટલા તેટલાજ આત્મા શુદ્ધ થતા જાય, અને તેજ ધર્મ છે. જેમ જેમ એ કષાયમાં વૃદ્ધિ થતી જાય, તેમ તેમ કર્મેળ ધમાં વૃદ્ધિ થતી જશે, ને જીવને દુર્ગતિનાં અને જન્મ મરણનાં દુ:ખ ભાગવવાં પડશે.

## **-%%**\*\$%-

નામ કત્રીની ચાત્રીસ પ્રકૃતિ.

#### 

નામ કર્મની ચાત્રીશ પ્રકૃતિ નીચે પ્રમાણે છે:--

- ૧. નર્ક ગતિ જેના ઉદયથી જવ નર્કમાં જાય.
- ર. તિર્યાં ચ ગતિ—જેના ઉદયથી જીવ તિર્ય ચમાં જાય.
- 3. નર્કાનુ પૂર્વી જેના ઉદયથી નરક ગતિમાં જતાં જીવને એ સમયાદિ વિગ્રહ ગતિથી અનુદ્રેષ્ણીમાં નિયત ગમન પરિણતિ થાય.

- ૪ તિર્ય ચાનુ પૂર્વી..
- ય એક દ્રિય જાતિ.
- ધ હીંદ્રિય જાતિ.
- **૭. દ્વીંદ્રિય જાતિ**.
- ૮. ચતુરિ દ્વિયા જાતિ.
- ૯. રૂપ**લ નારાચ સંહનન--જે**માં ખંતે પાસે બે હાડાને મર્કેટ-ખંધથી બાંધીને પદની આકૃતિ સમાન હાડની પદ્દી ઉપર વિ ટેલી હાય તે.
- ૧૦ **નારાચ સંહનન—જેમાં વજ રૂ**ષભ હીન છે પાસે મર્કેટબંધર હોય તે.
- ૧૧. અર્ધ નારાચ સંહનન--જેમાં એક પાસે મર્કેટબંધ અને ખીજે પાસે ખીલીથી વીંધેલું હાડ હેાય.
- ૧૨. **કલિકાિ સહનન**—જેમાં રૂષભનારાચ, ખં<mark>નેથી વહિં</mark>ત, માત્ર કિલિકાથી વીધેલા ખંને હાડનાે સંચય તે
- ૧૩. સે**વાર્ત સ**ંહનન—જેમાં બંને હાડકાં સ્પર્શમાત્ર લક્ષણ યુક્તઃ **છે, ને જે**ને દબાવવાયી પીડા થાય તે
- ૧૪. ન્યગ્રાધ પરિમાંડળ સંસ્થાન—જેના નાભિ ઉપરતા વિસ્તાર સંપૂર્ણ લક્ષણવાળા અને નીચેના તેવા લક્ષણ યુક્ત નહિ.
- ૧૫. સાદિ **સંસ્થાન**--નાભિ નીચેના શરીરના ભાગ **સુંદર આકા**--રવાળા પણ ઉપરના ભાગ તેવા નહાં.
- ૧૬. વામન સંસ્થાન--હાય, પગ, મસ્તક શ્રોવા લક્ષણાર્દે યુક્તા અને ઉદર વગેરેના ભાગ લક્ષણાદિ રહિત.
- ૧૭. કુઝ્ઝ સંસ્થાન--ઉદરાદિ લક્ષણ સંયુક્ત અને **હાથ પ**ગઃ વગેરે લક્ષણા રહિત.

- ૧૮. હું'ડ સંરથાન--જેમાં કાઈ પણ અવયવ લક્ષણ યુકત નહિ તે.
- ૧૯. અપ્રશસ્ત વર્ષે-જેમા ઉદયથી પાણીનું દર્શન તેના વર્ષ્યથી પ્યાણીનું દર્શન તેના વર્ષ્યથી પ્યાણીનું દર્શન તેના વર્ષ્યથી પ્યાણીનું દર્શન તેના વર્ષ્યથી
- ર . અપ્રશસ્ત ગાંધ—જેના ઉદયથી જેના શરીરમાં અતિ દુર્ગંધ હાય તે.
  - -૨૧. અપ્રશસ્ત રસ—જેના ઉદયથી પ્રાણીઓભા શરીરમાં અસાર - રસ હાય.
- રર. અપ્રશસ્ત સ્પર્શ--જેના ઉદયથી સ્પર્શ દ્રિયને દુઃખના હેતુર્પ ઐવા કર્કશાદિ સ્પર્શ વિશેષ જીવાના દેહમાં હાય.
- ર૩. ઉપધાત—જેના ઉદયથી પાતાના શરીરના અવયકાયી પીડા પામલી.
- ર૪. અશુભ વિહાયાગતિ—જેના ઉદયથી ચાલવાની ગતિ ઉંટ અને ગધડા જેવા હાય.
  - રપ. સ્થાવર-જેના ઉદયથી સ્થાવરમાં જન્મ થાય.
  - ર૬. મુક્ષ્મ-જેના ઉદયથી પૃથ્વી કાયાદિમાં છવ ઉત્પન્ન થાય.
- ૨૭. અપર્યાપ્ત—જેના ઉદયથી આહાર વગેરે પૂર્વાકત પર્યાપ્તિ પૂરી ન થાય.
- ૨૮. સાધારણુ-જેના ઉદયથી અનંત છવાતું એક સાધારણ ઃશરીર હાય.
  - **૨૯. અસ્થિર—જેના ઉદયયી શરીરના અવયવા અસ્થિર દ્વાય.**
  - ૩**૦. અશુભ–**જેના ઉદયથી નાભિની નીચેના અવયવા **અશુભ હાેય**•
  - 31. અમુભગ—જેના ઉદ્દયથી જીવને જે કાઈ દેખે, તેને તે

છવ અનિષ્ટ લાગે.

૩૨. **દુ:સ્વર**−જેના ઉદયથી સ્વર ક્રોર હોય.

33. અનાદેય-જેના ઉદયથી જીવ સપ્રાણ બાલે તાપણ, તેને કાઈ ન માને

૩૪. અયરા:કીર્લિ-જેના ઉદયથી છવ, ગ્રાન, વિગ્રાન, વિનય' વગેરે યુક્ત હોય, તાપણ તેની કીર્લિન વધે.

નામ કર્મની ૩૪ પ્રકૃતિ ઉપર પ્રમાણે છે. હવે આપણે અશાતા-વેદની વગેરેના પાપનું સ્વરૂપ જોઇશું.

અશાતાવેદની પાપ એટલે જે પાપતા ઉદયથી છવ દુ:ખ પામેછે તે.

નકાયુ પાપથી જીવ નર્ક આયુ ભાગવે છે.

નીચગાત્રના પાપથી છવ નીચ ગાત્રમાં જન્મેછે અને દુ:ખ ખમેછે.

આ રીતે જૈન શાસ્ત્રામાં પાપના બધા મળીને ૮૨ પ્રકાર બતાવ્યા છે.

#### આ શ્રવતત્વ.

જીવ રૂપ તળાવમાં કર્મરૂપ પાણી આવે તે, અને જેનાથી જીવાને કર્મની પ્રાપ્તિ થાય તે આશ્રવ કહેવાયછે.

જૈન મતમાં મિધ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કધાય, અને યોગ ને જ્ઞાના વરણીય વગેરે, કર્મના ખંધના હેતુ તરીકે ગણવામાં આવ્યા છે, તે તેનેજ આશ્રવ કહેવામાં આવે છે.

૧ અસત દેવ, ગુરૂ અને ધર્મમાં રૂચી કરવીતે.

ર હિંસાદિથી નવર્તવું નહિતે.

૩ મદ વગેરે.

૪ ક્રોધ વગેરે.

મ મત, વચત અને કાયાના વ્યાપાર

અાંશ્રવ યુણ્ય અને પાંપના ખંધ હેતું હેાવાથી એ પ્રકારેછે, અને એ પ્રકારના મિલ્યાત્વ વગેરે ઉત્તર ભેદાના અધિક ન્યુનપણાથી, અનેક પ્રકારે છે.

## **આમ**વના ઉત્તર ભેદ ખેતાલીસછે:--

પ ઇંદ્રિ

જ કંપાય

५ स्मनत

रेप (इया

**૩ યાે**ગ

४२

પાંચ ઇ દિયોનાં નામ સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ છે ને તે અગાડી જીવતત્વમાં જણા-ષવામાં આવ્યાં હેાવાર્યા અત્રે જણાવ્યાં નથી. એ પાંચ ઇ દિયા આશ્વનાં પાંચ કારણ છે.

ચાર કર્ષાય પણ સ્મામવનાં ચાર કારણ છે; ક્રોધ, માન, માયા ને ભાલ, એ ક્ષાય કહેવાયછે. માન અને મદમાં કંઇક તપાવત છે; પ્રાપ્ત થયેલી વસ્તુથી જે અંહકાર થાય તે મદ, અને જે વસ્તુ પ્રાપ્ત થયા સિવાય જે અહંકાર થાયછે તે માન કહેવાયછે.

મદના ૮ ભેકછે:- (૧) શાતિમદ, (૨) કુલમદ, (૩) લલમદ, (૪) રૂપમદ, (૫) ગ્રાનમદ, (૬) ઐશ્વર્યમદ, (૭) લાભમદ અને (૮) તપમદ.

પાંચ અવત પણ આશ્રવનાં કારણુએ. પાંચ ઈંદ્રિ, ત્રણુ બ**લ-**મનખલ, વચનબલ અને કાયબલ, તથા ધાસોધાસ અને આયુ, એ દશ પ્રાણ–જીવ છે; એ પ્રાણાના નાશ તે ( ૧ ) જીવહિંસા, વળી ( ૨ )

44

જાતું ખાલવું, (૩) ચારીકરવી, (૪) મૈશુન સેવવું, અને (૫) પરિગ્રહ, એ પાંચ અત્રત કહેવાયછે. આ પાંચ અત્રતના ચાર ચાર ભાગાછે, તે નીચે પ્રમાણે:—

(૧) જીવ હિંસાના ચાર ભાગા—(૧) ભાગવગર દ્રબો હિંસા કરવી તે, જેમકે જીત મંદીર ભાંધતાં, (૨) દ્રબ્યે નહિ પણ ભાવે હિંસા કરવી તે, જેમકે મતથી ત્રુર કેમ્છવું, (૩) ભાવ અને દ્રબ્ય એથી હિંસા કરવી તે, જેમકે કસાઇ થવું, (૪) દ્રબ્ય અને ભાવ બંને વગર હિંસા કરવીતે. આ ભગ શ્રત્યછે આ ભંગવાળા જીવ સસારમાં હાંક નહિ.

ઉપર લખેલા ચાર ભંગમાં પહેલાનું ૪ળ, અલ્પ પાપ અને બહુ પુન્ય છે, બીજાનું ૪ળ, અનંતાનુકાળ સુધી સંસારમાં પરિભ્રમણ છે, તે ત્રીજાનું ૪ળ, સસાર પરિભ્રમણ અને દુર્ગતિ છે.

મૃલાવાદના ચાર ભાંગા-(૧) ભાવ વગર જીઠું બાલવું તે, જેમ-કે દયાના કારણે જીવ ખચાવવા જીઠું બાલવું. આ વાસ્તવિક રીતે જીઠું નથી. (૨) દ્રવ્યે નહિ પણ ભાવે જીઠું બાલવું તે, જેમકે માઢે બાલ્યા વગર મનમાં ખીજાને ઠગવા અનેક વિચારા કરવા આ દ્રવ્યે નહિ, પણ ભાવે તા જીઠું છેજ. (૩) દ્રવ્ય અને ભાવ બેથી જીઠું બાલવું તે, જેમકે મુખયી અસત્ય વચન બાલવું અને મનમાં પણ છળકપટના વિચાર કરવા (૪) ચાયા ભંગ શત્ય છે.

ચારીના ચાર ભાંગા-(૧) ભાવ વગર દ્રવ્યથી ચારી કરવી તે-જેમકે બદદાનત વગર એક માણસની દાલત બચાવવા માટે, તે દાલત લઇ જઇ સંતાડી રાખવી. (૨) દ્રવ્યે નહિ પણ ભાવે ચારી કરવી તે-જેમકે કાંઇ માણસ ચારી કરતા નથી પણ તેના વિચાર કર્યા કરેછે. (૩) ભાવે અને દ્રવ્યે ચારી કરવી તે-જેમકે ચારી પણ કરવી અને મનમાં પણ તેજ વિચાર રાખવા. (૪) ભાવે અને દ્રવ્યે કાંઇ પણ રીલે ચારી નહિ-એ ભંગા અગાડી મારકજ શત્ય છે. મેં શુનનાં ચાર ભંગ—(૧) દ્રગ્યે મેંશુન પણ ભાવે મેંશુન નહિ તેં, જેમકે કાઇ સાધુ ડુખતી સ્ત્રીને ખચાવવા તેને પકડે. (૨) દ્રવ્ય મેંશુન નહિ પણ ભાવે મેંશુન, જેમકે સ્ત્રી બાગવવી નહિ પણ તે બાગવવા ઈ-જી કરવી તે. (૩) દ્રવ્ય તથા ભાવે મેંશુન કરવું તે, જેમકે મનથી સ્ત્રી સેવન કરવું તે (૪) ચાયા ભાગ શક્ય છે.

પસ્થિહના ચાર ભાંગ-(૧) દ્રવ્યે પરિગ્રહ પણ ભાવે નહીં તે, જે-મકે મુનિની મરજી ન છતાં કાઇ તેમને પ્રુલના હાર પહેરાવે, ને તેમણે હાર પહેરેલા જોઇ કાઇ તેમને પરિગ્રહવાળા ધારે, એ દ્રવ્યે પરિગ્રહ કહેલાય પણ ભાવે નહિ. (૨) દ્રવ્યે પરિગ્રહ નહિ પન ભાવે પરિગ્રહ, જેમકે કાઇ અરીખ મનુષ્ય ધન મેળવવા ખહુજ વિચાર કરે તે. (૩) ધનવાન હોવા છતાં વધુ ધન મેળવવા વિચાર કરવા, એ દ્રવ્ય અને ભાવે ખે રીતે પરિગ્રહી કહેવાય. (૪) ચાયા ભંગ શત્ય છે.

## **\*\***: o: **((!**)

## પચીસ ફ્રિયાનું સ્વરૂપ:

પચીસ ક્રિયા નીચે પ્રમાણેકઃ—

૧ કાર્યિક ક્રિયા અર્થાત્ શરીરની ક્રિયા–એ ક્રિયાના બે બેંદ છે. ૨ અધિકરણ ક્રિયા—શસ્ત્રયો ખીજાના વધ કરી પાતાના આત્માને નર્કમાં માકલનારી ક્રિયા. એ ક્રિયાના બે બેંદ છે.

પ્રાદ્ધિષ્ઠિ ક્રિયા-જીવને અજીવ ઉપર મનમાં દેવ કરવાના ક્રિયા-

૪ પરિતાપનિક્રી ક્રિયાઃ--પાતાને અને પરતે પરિતામ કરનાશી ક્રિયા. એના બે બેદ છે.

પ પ્રાણાતિપાતિકો ક્રિયાઃ—જીવ હિંસા કરનારી અને કરાવના&ક્રિયા. ∌ના બે બેદ છે.

ક અક્ષરંભ ક્રિયા--પૃથ્વિકાય વગેરે જીવના ઉપયાત કરનારી અને કરાવનારી ક્રિયા. ૭ પ્રારિગ્રહિકી ક્રિયા—ધર્ન, ધાન્ય વગેરે પરિગ્રહ મેળવતાં તથા તૈને રાખવા માટે જે ક્રિયા કરવી પડે તે.

૮ **પ્રાયા પ્રત્ય**યિ**કી** ક્રિયા—મીજાને ઠગવા માટેની ક્રિયા.

૯ મિથ્<mark>યા દર્શન પ્રત્યયિકી ક્રિયા—</mark>જીન વચનથી વિપરિત પ્રફ્ર-પણાથી જે ક્રિયા લાગે તે.

૧૦ અમૃત્યાપ્યાનિકી ફિયા—પચ્ચખાણ કર્યા વગર કવાયોના ઉદ-મથી જે ફિયા લાગે તે.

૧૧ દિષ્ટિકી ક્રિયા – કાૈતુક માટે અને રાગાદિ કલુપિત ચિત**યા** છવ, અજવને જોવાની ક્રિયા.

૧૨ સ્પૃષ્ટિકી કિયા—મોહ વગેરેલી સ્ત્રી વગેરેને સ્પર્શ કરતારી સ્પને કરાવનારી કિયા.

૧૩ પ્રાતિત્યકી ક્રિયા—બીજાનું સુખ દેખી દેષ કરનારી અને કરાવનારી ક્રિયા

૧૪ સામ'તાપનિ પાતિકી કિયા—સ્ત્રી પુરષને જમવા આવતાં 🔐 કિયા લાગે તે.

૧૫ તૈસૃષ્ટિકી કિયા—પાપના ભાવથી અતુમાદન કરનારી અને કરાવનારી કિયા.

૧૬ સ્વહસ્તિકી કિયા-ક્રોધથી ખીજા પાસે કરાવવાની સીજ વાતેજ કરે, તે કિયા.

૧૭ અાગાપનિકી ક્રિયા—લગવાનની આત્રા લંગ કરી પાતાની મુસ્લિયી, જીવ અજીવની પ્રરૂપણા કરનાની ક્રિયા.

૧૮ વૈદ્વારિષ્યુકી ક્રિયા—ખીજાનાં ગુપ્ત આચરણા પ્રમટ કર-તારી ક્રિયા. ૧૯ અનાભાગ ક્રિયા.--ઉપયાગ વગરની ક્રિયા.

ર૦ અનવકાંક્ષા પ્રત્યયિકી ક્રિયા—પાતાને તથા પરતે પાયદેશ કરનારી ક્રિયાના અનાદર કરનારી ક્રિયા.

ર૧ પ્રયામિકિયા—ચાલવું, દાેડવું વગેરેની, તથા હિંસા કરવી, જીઢું ખાલવું વગેરે કાયાની કિયા,

રર સસુદાન કિયા.—મોટા પાપના યોગે આઢે કર્મનું સાથે શ્રુહણુ થાય તે.

રૂ ત્રેમપ્રત્યયિકી ફ્રિયા—લોભ અને માયાથી યંતી ક્રિયા.

૨૪ દ્વેષપ્રત્યવિકી કિયા—ક્રોધ અને માનથી થતી ક્રિયા.

**૨૫ ઇયો પથિકી** કિયા—ચાલવાથી જે ક્રિયા લાગ તે.

## વ્રણ યાગ.

યાગ ત્રણું (૧) મનના, (૨) વચનનાં, અને (૩) કાયાના. મનના વ્યાપાર તે મનાયાગ, વચનના વ્યાપાર તે વચનયાગ અને કાયાના વ્યાપાર તે કાયયાગ છે.

આશ્રવના ૪૨ મેદ આ રીતે સંક્ષેપમાં જૈનધર્મ શાસ્ત્રોના આધારે જણાવવામાં આવ્યાછે, અને એ જુદા જુદા આશ્રવથી જીવને શુભા-શુભ કર્મની આમદાની થાયછે.

## 

#### સંવર તત્વ.

આશ્રવથી જીવનેં આવતાં કર્મને રોકનાર સંવર કહેવાયછે. ઐો સંવરતત્વના ૫૭ બેદ છે:−

ષ સમિત્તિ.

3 ગ્રુપિત.

૧૦ યતિધર્મત

૧૨ ભાવના.

રર પરિસહ.

ય ચારિત્ર.

YO.

પાંચ સમિત્તિ—( ૧ ) ઇર્યાસમિત્તિ એટલે કે સમ્પક્ આગમને! અનુસરીને ચાલવાની ક્રિયા કરવી તે. ( ૨ ) ભાષાસમિત્તિ, એટલે કેઃ બીજાને સુખદાયક અને પ્રયોજનને સાધનાર વચન બાલવાં તે. ( ઢ ) એષણા સમિત્તિ ૪૨ દાષ રહિત આહાર વગેરે લેવાં તે. ( ૪ ) આ- દાન નિશ્લેષ સમિત્તિ—આસન વગેરે તપાસીને ઉપયાગપૂર્વક લેવાં તે. ( ૫ ) પરિસ્થાપના સમિત્તિ—મળ, વસ્ત્ર, અત્ર વગેરે છવ. રહિત. ભૂમિમાં સ્થાપન કરવાં તે.

ત્રણ ગુપ્તિ—(૧) મનાગુપ્તિ (૨) વચનગુપ્તિ અને (૩) કાયાગુપ્તિ, એટલે કે અશુભ મન, વચન, કાયાના નિરાધ કરી, શુભ મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ કરવી તે.

દશ યતિધર્મ—યતિ ધર્મ દશ પ્રકારે છે, અને તે આ પ્રમાણે છે: – (૧) ક્ષમા, (૨)અહંકાશરહિતપહ્યું, (૩) મન, વચન અને કાયાથી કુટિલતાના અભાવ, (૪) લાભના ત્યાગ, (૫) ભાર પ્રકારનાં તપ, (૬) સંયમ, (૭) જૂઠના ત્યાગ, (૮) શાચ ૧૯૧ જરા પણ દ્રવ્ય રાખવાના અભાવ અને (૧૦) બ્રહ્મચર્ય. ળારે ભાવના—(૧) અનિત્ય ભાવના—સંસાર અનિત્ય છે એમ જે ભાવવું તે. (૨) અરારણ ભાવના—પ્રાણિઓએએ કાઇનું સરણ નથી એવું ભાવવું તે. (૩) સંસાર ભાવના—સંસારમાં અનેક રેપે બ્રમણ કરવું પડેછે એવું ભાવવું તે. (૪) એકત્વ ભાવના— જવ એકલોજ ઉત્પન્ન થઇ, એકલોજ કર્મકરી, એકલોજ પળ બાગની, એક લોજ મરે છે એવું ભાવવું તે. (૫) અન્યત્વ ભાવના—આ સંસારમાં છું કાઇના નથી અને કાઇ મારં નથી, એવું ભાવવું તે. (६) અ-શુચિ ભાવના—આ દેહ મળ મૂત્રથો ભરપુર અને અપવિત્ર છે એવું ભાવવું તે. (૭) આદ્મવ ભાવના—મત, વચન અને કાયાયા જવને થતાં શુભાશુભ કર્મની ભાવના ભાવની તે. (૮) સંવર ભાવના—કર્મની સંતિતિના નાશ કરનારી ભાવના (૧૦) લાક સ્વભાવ ભાવના—કર્મની સંતિતિના નાશ કરનારી ભાવના (૧૦) લાક સ્વભાવ ભાવના—કર્મની સંતિતિના નાશ કરનારી ભાવના (૧૦) લાક સ્વભાવ ભાવના હોકના સ્વરૂપની ભાવના ભાવની તે. (૧૧) એાધિ દુર્લભ ભાવના. (૧૨) ધર્મનાં કથન કરનારા અરિહંત છે, એવી ભાવના ભાવની તે

આવીસપરિસહ—(૧) ક્ષુધા પરિસહ, ભ્રૂખ સહન કરતીતે. (૨) તૃષા પરિસહ. (૩) શીત (ઢાઢ) પરિસહ. (૪) ઉષ્ણું (તાપ) પરિસહ. (૫) દંશમશક પરિસહ--મ-છર માકડના ડંખના વેદના સહન કરવી તે (६) અંચલા પરિસહ-વસ્ત્ર પ્રાટેલાં હાય તાપણ અકલ્પનિક વસ્ત્ર નહિ લેવાતે. (૭) અરતિ પરિસહ-સંયમ પાળતા ઉત્પન્ન થતી અરતિ સન કરવી તે. (૮) સ્ત્રી પરિસહ-સંચો તેર લેવાતે. (૧૦) સ્તિલા પરિસહ-સંચો વગેરે વગરની જગ્યામાં રહેવાથી દુ:ખ થાય તે સહન કરવું તે. (૧૧) શબ્યા પરિસહ-સંચા વગર સુવાના દુ:ખ સહન કરવાં તે (૧૧) આકોશ પરિસહ-અનિષ્ટ વચન ખાલનાર પર કાપ-ન કરવા તે. (૧૩) વધ પરિસહ વધ થવા સુધી દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૧) ચાંચના પરિસહ નમાગવા માટે દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૪) યાચના પરિસહ-માગવા માટે દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૪) ચાંચના પરિસહ નમાગવા માટે દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૫) અલાલ પરિસહ નમાગવા માટે દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૫) અલાલ પરિસહ નમાગવા માટે દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૫) અલાલ પરિસહ નમાગવા માટે દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૫) અલાલ પરિસહ નમાગવા માટે દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૫) અલાલ પરિસહ નમાગવા માટે દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૫) અલાલ પરિસહ નમાગવા માટે દુ:ખ સહન કરવું તે. (૧૫)

(૧૭) તૃષ્ણુરપર્શ પરિસહ, કઠોર તૃષ્ણુના સ્પર્શ સહન કરવા તે. (૧૯) મળ પરિસહ, મલીનતાથી ઉદ્દેગ થવા છતાં તે સહન કરે તે. (૧૯) સતકાર પરિસહ-બીજાના સતકાર થાય ને પોતાના સતકાર નથી થતા- અમ જાણવા છતાં મનમાં વિષાદ ન કરે તે. (૨૦) પ્રજ્ઞા પરિસહ-અત્યંત ખુધ્ધિશાળા છતાં અભિમાન ન કરવું તે (૨૧) અગ્રાન પરિ-સહ-અગ્રાનતાનું દુ:ખ સહન કરવું તે (૨૨) દર્શન પરિસહ, ઇંદ્રિવગેરે દેખાતા નથી તે છતાં, વિષે તે શંકા ન લાવવી તે.

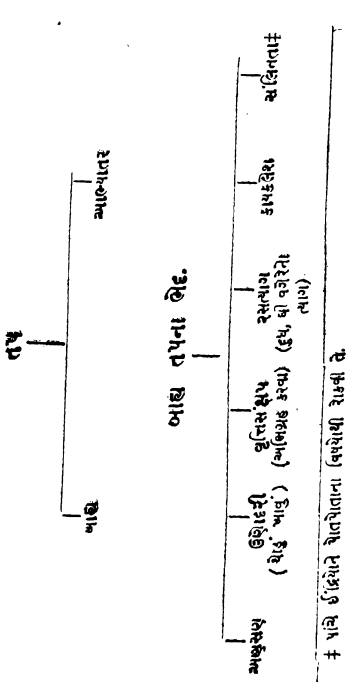
પાંચ ચારિત્ર—ચારિત્રના પાંચ બેલ્છે:— (૧) સામાયિક (૨) દાપસ્થાપૃતિય (૩) પરિહાર વિશુદ્ધિ (૪) સુક્ષ્મસંપરાય. (૫) યથાખ્યાત. આ ચારિત્રનું વિવેચન કરતાં ધર્ણું લંભાણ થવાના ભય હાવાયી, એ સમજવાની ઇચ્છા રાખનાર મુમુક્ષુએ શ્રી દેવાચાર્ય કૃત નવતત્વ પ્રકરણની ટીકા જોવી.

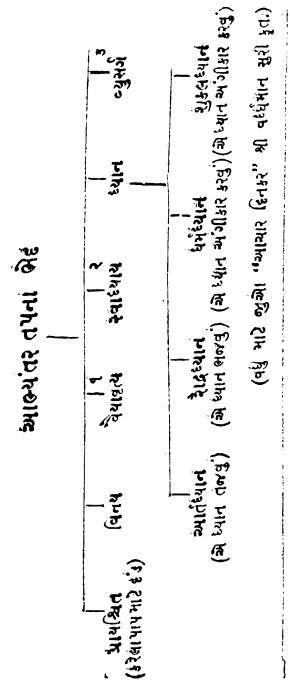
આશ્રવતે રાેકનાર સંવરતત્વના ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે ૫૭ ભેદ યાય**ે**.

**-%€**₩**}**%}c **-**

निर्जश तत्व,

એનાથી જીવની સાથે બંધાયલા કર્મ દેશથી તેમજ સર્વથી ક્ષય યાય તેને નિર્જરા કહેછે, અને એ નિર્જરા કરવાનું સાધન તપ, કે એના બે પ્રકાર છે, અને જે એના પણ જુદા જુદા બેદો છે:—





પાતે ભચલું તે ભણાવલું, સંશય ગુરતે પુષ્ઠવા, ભણેલું યાદ કરલું અતે ધર્મકથા કરવી તે. સર્વ ઉપાધિયોતા ત્યાગ કરવા તે. ૧. માતાથી વધુ ગુણવાનની ભક્તિ કરવી તે.

#### બંધઃ તત્વઃ

ખંધ એટલે ખંધન, એટલે કે જીવ અને કર્મ પુરૂગલના દુધ અને પાણી જેવા જે સંખંધ, તે ખંધ કહેવાય**છે. ખંધ શબ્દ** બંધીવાત વા-ચક છે. જેમ કેદી કેદખાનામાં પરતંત્ર છે અને સ્વતંત્ર નથી, તેમ આ-તમા ગ્રાનાવરણીયાદિ કર્મની ખેડીમાં ભ'ધીવાન થવાથી પરતંત્ર છે અને स्वतंत्र नथी.

**ખંધના મૂળ ચાર હેતુ છૈં:**—

૧ પ્રકૃતિ બંધ, ૨ સ્થિતિ બંધ, ૩ અનુભાગ બંધ, ૪ પ્રદેશઃ બંધઃ પ્રકૃતિ વધ.

મૂળ પ્રકૃતિ આઠછે (૧) નાનાવરણ નાનનું આવ્છાદન, (૨) દર્શના વરણી-સામાન્ય માધ, ચક્ષુ વર્ગેરેતું આચ્છાદાન (3) વેદની કર્મ-સુખ દ્રાપ્ય ભાગવર્વું તે. (૪*)* માહ (૫) આયુર્ક્મ (૬) નામ કર્મ **શુભ અશુ**ભ ગતિમાં આત્માને નમાવે તે. (૭) ગાત્ર-જેથી ઉદ્ધ**ાન આત્મા ઉચ** નીચ ગાત્રમાં ઉપને તે (૮) અ તરાય. દાન, લાભ, વગેરે છવને નહિ મળવા દે તે આઠ કર્મ આત્મા સાથે દુધને પાણી મારક બ ધાય, તેને પ્રકૃતિ ખંધ કહે છે ર સ્થિતિ બંધ

પ્રકૃતિની સ્થિતિ આત્માર સાથે, આટલા વખત સુધી રહી, પછા નહિ રહે, એવું જે યાય તે સ્થિતિબંધ કહેવાયછે ૩ **્સ**ભધ

આઠ પ્રકૃતિઓમાં જીદા જીદા રસ જે કરે, તે રસભ ધ કહેવાય છે. ૪ પ્રદેશબંધ

કર્મ પ્રદેશતું પ્રમાણને, જેમકે આ પ્રકૃતિમાં આટલાં પરમાણું છે. **ખી**જી પ્રકૃતિમાં આટલા પરમાહ્યું છે, વગેરે પરમાહ્યું ગાના જે આત્મા સાથે સંબંધ તે પ્રદેશમાં ક હેવાયછે

ખ'ધના હેતુએ મુખ્ય કરીને ચાર અને વિસ્તારથી ૫૭ છે. મુખ્ય માર હેતુઓ આપ્રમાણે છે:—

- १ भिथ्यात्य--तत्वपर अधा न राभवी ते
- ર અવિરતિ—પાપથી રહિત થવાના પરિણામના ભાવ નહિ નહિ રાખવા તે
- ક ક્ષાય—ક્રોધ, માન માયા ને લાેભ
- ૪ યાેગ—મન, વચન અને કાયાના વ્યાપાર

લંખાણ થવાના ભયથી ખંધહેતુના સત્તાવન ભેદ અતે જણાવ્યા નથી પણ જાણુવાની કચ્છા ધરાવનારે તે માટે જૈન શાસ્ત્રા જોવાં.

## માક્ષતત્વ.

----

સકળ કર્મનું સર્વયા ક્ષય લક્ષણ તે માક્ષ છે. એટલે કે જીવનાં દ્યાનાવરણાદિ સર્વ કર્મના ક્ષય થવાયી, જે સ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાયછે તે મોક્ષ છે; વધુ વિસ્તારથી, ઈંદ્રિ, શરીર, આયુષ્ય વગેરે બાલ પ્રાણ, પુષ્ય, પાપ, વર્ણ, ગ'ધારસ, અદ્યાન અસિદ્ધત્વ વગેરે સમેત દેહાદિના જે આત્યં- તિક વિયાગ, તે માક્ષ છે.

"મોલએ જીવના ધર્મ છે, અને ધર્મ, ધર્મી કંથચિત અભેદ હાતાથી ધર્મી જે સિદ્ધ, તેની જે પ્રરૂપણા, તે મેલ પ્રરૂપણા છે; કારણકે જીવ પર્યાય છે અને જીવના પર્યાય સર્વયા જીવથી ભિન્ન થઇ શકતા નથી. "

સિલ્ધાતું સ્વરૂપ નવ પ્રકારે જૈન સૂત્રકારા કહેછે:- ૧ સત્પદ્ધ પ્રરૂ પણા, ૨ દ્રવ્ય પ્રમાણ, ૩ ક્ષેત્ર, ૪ સ્પર્શના, ૫ કાળ, ૬ અંતર, ૭ ભાગ. ૮ ભાવ, ૯ અલ્પબદ્ધાવ. ૧ સત્પદત્રરૂપણા દ્વાર—મોક્ષપદ વિદ્યમાન, છતું અને સત્ય પદ
 એ. આમાં પકત જેના કર્મ ક્ષય થયા હોય તેનેજ સિદ્ધ ગણવામાં આવે એ, અને તેઓનેજ પ્રકત મોક્ષછે.

એક દિય આદિ ઇ દિએ વાળા સિદ્ધ નથી કારણ કે શરીરના સર્વથા નાશ થયા વગર સિદ્ધ થવાય નહિ. જ્યાં શરીરછે, ત્યાં સિદ્ધપાયું નથી. સિધ્ધને શરીર છેજ નહિ.

જુદી જુદી છ કાય, (પૃથ્વીકાય, અપકાય વગેરે)માં સિધ્ધપણુ**ં નથી** ફ્રેમફ્રે સિ<sup>દ</sup>ધ કાયા વગરના છે.

મન, વચન અને કાય યાગમાં પણ સિધ્ધપણું નથી, કારણુકે મન, વચન અને કાયાના અભાવ થવા પછીજ સિદ્ધ થવાયછે.

વળા સિદ્ધ અવેદા, અકલાયા, કેવળગ્રાના, કેવળદર્શના, અ**લેશા,** ના ભવ્ય, તા અભવ્ય, ના સંગ્રા ના અસંગ્રા, અને અણાહા**રા છે.** 

વળા દ્રવ્ય પ્રમાણથી સિધ્ધના છવ અનંત છે; ક્ષેત્રદ્વારથી સિદ્ધના છવોનું સ્થાન આકાશના એક દેશમાં છે; સ્પર્શના દ્વારથી, જેટલા આકાશ ભાગમાં સિદ્ધ રહેછે, તેનાથી સ્પર્શના ભાગ કં છક વધારે છે: કાળ દ્વારથી એક સિદ્ધ આશ્રી, સાદિ અનંતકાળ અને સર્વ સિધ્ધ આશ્રી, અનાદિ અનંતકાળ સમજવો; અંતરદ્વારથી સિદ્ધમાં અંતર નથી, એમ સમજવું; ભાગ દ્વારથી સર્વ સિદ્ધ, સર્વ છવરાશીને અનંતમે ભાગે છે; ભાવદ્વારથી સિધ્ધાના ભાવ ક્ષાયિક પરિણામિક છે અને તેમને બીજા ભાવ નથી; અને અલ્પયહુત્વદ્વારથી સર્વથી થોડા અનંતર છે, (જેને સિદ્ધ થતાં એક સમય થયા હોય તે અનંતર સિધ્ધ કહેવાયછે, અને પરંપર સિદ્ધ અનંતમણા થયાછે.

( વધુ માટે જુએા " નવતત્વ પ્રકરણ વૃત્તિ " દેવાચાર્યકૃત

દુનિયાના સાથી પ્રાચિન ધર્મના પ્રાચિન સિદ્ધાંતા આ ખંડમાં ટુંકમાં જણાવવામાં આવ્યાછે એ સિદ્ધાંતા આ રીતે ટુંકમાં દેખાડવામાં આવ્યાયી, આંદરની ઘણીક બાબતા સમજવાનું સુશ્કેલ થઇ પડે, એ બનવા જેગછે, પણ તેથી સુમુક્ષુએ। એ સંબંધમાં કોઇ પણ વિચાર ન ખાંધી શેતાં જૈન શાસા જોઈ, તેમનાં તત્વા કેવાં તે તપાસવાની જરૂર છે. તે છતાં એ આ પ્રસંગે કહેવાની જરૂર છે કે જૈનધર્મનાં તત્વા, ખીજ ધર્મનાં તત્વા કરતાં ધણાંજ ઉંચાં માલમ પડે છે, અને દરેક વિદ્વાને તે મનન કરવા યાગ્ય છે.

ત્રીન ખંડમાં જૈનધર્મની પ્રવૃત્તિ, રૂપભદેવ પછી કાશુ કેવી રીતે કરી, રામ, સવશુ, નારદ, કૃષ્ણુ પાંડવા, કારવા, પર્વત, શંકરાચાર્યનાં વૃત્તાંત, વેદમાં થયલા ફેરપારા, વેદમાં છવિહંસા કયારે દાખલ થઈ, નેમનાય અને કૃષ્ણુના સંખધ, પાર્શ્વનાયના વખતમાં જૈન ધર્મ, અક્ષાક રાન્ન અને શ્રેણીક રાન્નના વખતમાં જૈનધર્મની રિયતિ, મહાવીર સ્વામીના વખતમાં જૈનોની નહોનલાલી, શંકરાચાર્ય વગેરેએ જૈન ધર્મીઓ સાથે કરેલા વાદ, પ્રોફેસર મેંકસમુલરે, ડાંકટર હોર્નલા ડાંકટર હર્મન જેકાળી વગેરેના જૈન ધર્મની પ્રાચિનતા સંબંધમાં મતા, મીસીસ એની બીસેન્ટ અને પ્રોફેસર મધ્યીલાલ નલુલાઇ વગેરેના જૈન ધર્મ પ્રાચિન છે, એવધ્ય મત, પ્રાચિન શીલા લેખા, શોધ ખાળા, દેહેરાંએ વગેરે ઉપરથી જૈના ધર્મની પ્રાચિનતા વગેરે વિષે આપશે બોલીશું.



## શ્રાહ્ય વખતમાં બહાર પડેશે દુનિયાનો સૌથી પ્રાચિન ધર્મ ભાગ-૨ ને

' દુનિયાના સાથી પ્રાચિનધર્મ ' ના બીજો ભાગ શાહા વ્યખતમાં ખહાર પડશે, તેથી જૈનધર્મ નુરાગી ભાઇઓને જણા-વ્યવાતું કે, તેમણે સત્વર નામ નેાંધાવવાં, કેમકે એ બીજા ભાગની નકલ, જેટલાં નામ અગાઉથી નાંધાશે, તેટલીજ છપા વામાં આવનાર છે.

ચ્યા **ઝીના ભાગમાં જૈન પ્રવૃત્તિ શ્રી રૂ**ષભદેવ પછી ેકાેેે કરી, તે કેવી રીતે કરી, બુદાબુદા તીર્થ કરાેનાં તોર્થની ્રપ્રવૃત્તિ માટે પ્રયાસ, રામ, રાવણ, નારદ, કૃષ્ણ, પાંડવા, કાૈરવા વગેરેના ઇતિહાસ, વેદમાં થયલા ફેરફારના સમય અને જવ-ાહિ'સાનું' દાખલ થવુ', નેમનાથ અને કુષ્ણ રાજાના વૃત્તાંત, પાર્શ્વનાથના વખતમાં જૈનધર્મના ફેલાવા, અશાક રાજા અને શ્રેણીક રાજાઓના વખતમાં જૈનધર્મની સ્થિતિ, મહાવીર સ્વામી-ના વખતમાં જૈનાની જાહાજલાલી, શ'કરાચાર્યે, વેદાંતી અને પ્રાહ્મણા સાથે જૈન વિદ્વાનાના વાદ, રાજા વિક્રમમાદિત્ય ઃ<sub>સિદ્ધ</sub>સેન (દવાકર, કુમા**ર**પાળ, શ્રીમદ્દ હેમચ'દ્રાચાર્ય વગેરે-છો કરેલા જન ધર્મના ફૈલાવા, પાત્રાત્ય વિદાના પ્રાફેસર ઋકસમુલર, ડાંક્ટર હાર્નલ, ડાંકટર હર્મન જેકાળી વગેરેના જન ઘર્મની પ્રાચિનતા વિષેના મત, મીસીસ અની ખીસેન્ટ, ૈંગ્રોફેસર મણીલાલ ન**સુભાઇ, વગેરેના અસિપાયા, પ્રાચિ**ન શી-લા લેખા દેવાલયા, વેદામનુસ્મૃત્તિ વગેરે ઉપરથી જૈનધર્મ પ્રાચિન છે એવા નીકળતા સાર વગેરે ઘણી વિગતા સમાવવામાં આવીછે.

ંએાછામાં એાછાં ૫૦૦ પાનાના માટા ગ્રાથ,

કી'મત અગાડીથી રૂ સુ પછાડીથી રૂ પુ લખા. સાકરચંદ માણેકચંદ ધડીયાલી જવેરી બજાર. મુંબઇ. नवी हुडान ! नवी हुडान !! नवी हुडान :!

## ડાહ્યાભાઇ ર ણછોડદાસની કંપની નવી કેશનની વેલાતી તથા બીછ

ફેન્સી અત અતની

## ડોપીઓના <sup>વેપારી</sup>.

ન'• ૯૬, કાલબાદેવી રાેડ ( મેશર્સ યાણાવાળાની કું ાં•ની સામે ) મુંબઇ પ્ ખાસ ઑરડરથી **કીસ્ટીની** બનાવેલી નીચે મુજબની ટાેપી-ઐાના માટા જયા હમારી દુકાનેથી મળશે.

# ટોપીઓ! ટોપીઓ!

## KALKADEVI ROAD

BOMBAY.

એ ગક્ષાર, કંગ્લીશ માગલ, હંગેરીઅન, સાઇકલ, મહારાજ, લેગાર્સ, ધારવાર, કંનડસ, મીરઝાપુર, ઍવરેસ્ટ (ફેંટાકૅપ), સીંધીયા, ઑસ્ટ્રાખાનું તથા જાત જાતના ફેન્સી અને ઉંચા બાલની ટાપીએ।

**રોાખીન ગ્રહસ્થાને** એક વાર હમારો દુકાનની ભેટ લેવા વીતંતો કરવામાં આવે છે.

ભાવ ઘણાજ કીફાયત છે.