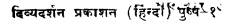
Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

www.kobatirth.org

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



For Private and Personal Use Only



# मणधरवाद

( ग्रात्मा-कर्म-बन्ध-पंचभूत-स्वर्ग-मोक्षादि तत्त्व-चर्चा )

#### लेखकः

स्व० पू० सिद्धान्तमहोदघि श्राचार्यं भगवन्त श्रीमद् विजयप्रेमसूरीश्वरजी महाराज के शिष्य पंन्यासजी थी भानुविजयजी महाराज



प्रकाशकः धो जैन साहित्य प्रकाशन मण्डल (दिव्यदर्शन प्रकाशन विभाग) श्रात्मानन्द जैन सभा भवन घी वालों का रास्ता, जयपुर--३

For Private and Personal Use Only

प्राप्तिस्थानः **ग्रात्मानन्द जैन सभा भवन** घी वालों का रास्ता जयपुर--३

प्रूफ संशोधनादिकर्ताः यू० मुनिराज श्री पद्मसेनविजयजी महाराज

मूल्य : ६० १.५० न० पै०

मुद्रकः मजन्ताप्रिण्टर्स घीवालों कारास्ता जयपुर–३

## प्रस्तावना

ग्रायंसंस्क्रुति की नींव ग्रात्मा व कर्म के सिद्धान्त पर आधारित है, परन्तु पाश्चात्य संस्कृति एवं भौतिकवाद से प्रभा-वित कई मानव, ग्रात्मा के पुनर्जन्म के ग्रनेक दृष्टांत प्राप्त होने पर भी. ग्रात्मा व कर्म को मानने से इनकार करते है । इसके फलस्वरूप में ग्रात्महित-साधना, पापत्याग, एवं हृदय की शान्ति से वे मानव वंचित रहते हैं ।

त्रतः ग्रात्मा एवं कर्म के सिद्धान्त को श्रद्धेय कराने हेतु एवं ग्रात्मोन्नति के लक्ष्य से यह पुस्तक प्रकाशित की गई है। इसमें ग्रात्मा कर्म, पंचभूत, स्वर्ग, नरक, मोक्ष ग्रादि पर ठोस युक्ति पूर्वक चितन. परामर्श, विश्लेषरा किया गया है। पर-मात्मा श्री महावीर प्रभु के ११ गराधरों ने दीक्षा स्वीकार के पहले जो प्रभु के साथ ग्रात्मा कर्म ग्रादि पर बाद प्रतिवाद किया था उस पर ग्राधारित होने से इसका नाम 'गराधरवाद' रक्खा गया है।

विद्वान् लेखक पूज्य पन्यास श्री भानुविजय जी महा-राज साहव ने इस पुस्तिका में मानों गागर में सागर भर दिया है। इन्द्रभूति एक-महान् विद्वान ब्राह्मएा किस ग्रभिमान से प्रभु के पास ग्राते है कैमे तर्क से ग्रात्मा को इन्कार करते हैं; इसके उत्तर में ग्रात्मा एक स्वतन्त्र द्रव्य है उस पर प्रभु कौन कौन ग्रकाट्य तर्क प्रस्तुत करते हैं. इसो तरह ग्रग्नि भूति ग्रादि ग्रन्य विद्वानों के साथ हुई चर्चा में ग्रतीन्द्रिय कर्म की सिद्धि, राग-द्वेष-हिंसा से कर्म-निष्पत्ति, 'ग्रकस्मात्' का विश्लेषएा, पुण्या-नुबंधी ग्रादि चतुर्मगी, ग्रमूर्त जीव पर मूर्त कर्म का कैसे सम्बंध, शरीर यही ग्रात्मा क्यों नहीं, बौढों के क्षणिकवाद की न्यूनता, ईश्वर जगत्कर्ता नहीं, सर्वशून्यता व 'ब्रह्म सत्यं जगन्मिथ्या' यह ग्रसंगत कैसे; अनेकान्तवाद क्या; पुनर्जन्म समान ही क्यों नहीं, संसार का अन्त क्यों नहीं, स्वर्ग-नरक कैसे वास्तविक है, पुण्य व पाप क्यों स्वतन्त्र, परलोक क्यों, उत्पाद-व्यय-ध्रौव्य व मोक्ष क्या, मोक्ष से पुनरागमन क्यों नहीं, विषयसुख दुःख-रूप क्यों ?....इत्यादि विषयों का तर्कपूर्ण विवेचन इस पुस्तिका में किया गया है।

जिनागम-शास्त्र 'श्री विशेषावश्यक भाष्य', 'श्री नंदीसूत्र टीका', 'श्री रत्नाकरावतारिका' ग्रादि शास्त्रों से इस पुस्तक की रचना की गई है। ग्रीष्मावकाश में बम्बई समिति द्वारा जगह-जगह ग्रायोजित 'श्री जैन धार्मिक शिक्षरण शिविर' में उच्च शिक्षा-प्राप्त विद्यार्थियों को पढ़ाने हेतु इसका गुजराती संस्कररण तो हो चुका किंतु इसकी हिन्दो-भाषो देशों में कमी महसूस की जा रही थी ग्रतः इस कमी की पूर्ति हेतु इसका हिन्दी भाषा में रूपान्तर किया गया है।

गुर्जर भाषा में जैन धर्म का विपुल साहित्य है परन्तु हिंदी भाषा में इसका ग्रभाव सा है। इसकी पूर्ति हेतु 'जैनसाहित्य प्रकाशन मण्डल' की स्थापना की गई है। इसका उद्देश्य जैन धर्म के तत्वज्ञान, नैतिक-धार्मिक जीवन, मोक्ष-मार्ग, कहा-वियां, रंगोन चित्रावलि ग्रादि प्रकाशित करना है। इसकी एक शाखा 'श्री दिव्य दर्शन प्रकाशन' है जिसका यह पहला पुष्प ग्रापके हाथ में ग्रा रहा है। ग्राशा है कि इसके सौरभ से ग्राप सुवासित होंगे ग्रौर इसकी पंच वर्षीय योजना से लाभ उठायेंगे।

निवेदक

मात्मानन्व सभा भवन, धनरूपमल नागोरी एम. ए. साहित्य रान जयपुर । प्रकाशन मंत्री ः विजयादशमी वि.सं.२०२६ जैन साहित्य प्रकाशन मंडल, जयपुर

## पंच-वर्षीय-योजना

जैन दर्शन रत्नाकर की तरह ग्रथाह है, पर हिन्दी भाषा में इसकी दुर्बल सलिला ही प्राप्त होती है। आज ग्रशान्ति की धधकती ज्वाला में जलने वाले मानव को परम पुनित जैन संस्कृति का पियूष शान्ति प्रदान कर, आर्मोन्नति के मार्ग पर म्रग्रसर करने में सक्षम है। इसके अमूल्य ग्रन्थ रत्नों का मुद्रा-पए कर जनता के सामने प्रस्तुत करने का हमारा मुख्य लक्ष्य है। इसी उद्देश्य से प्रेरित होकर 'जैन साहित्य प्रकाशन मंडल' की स्थापना की गई है। जिसके अन्तर्गत 'दिव्य-दर्शन-प्रकाशन भाग में तत्वज्ञान, नैतिक-धार्मिक जीवन, मोक्षमार्ग, रसपूर्ण बोध-कथायें, मनोरम चित्रावलियां ग्रादि साहित्य-प्रकाशित करेंगी।साहित्य के ज्यादा से ज्यादा प्रचार हेतु पंचवर्षीय योजना का ग्रायोजन किया गया है। जो निम्न प्रकार है।

जो महानुभाव रु. ३१) संस्था को प्रदान करेगा उन्हें पांच साल तक कुल ४०) के मूल्य की पुस्तकें दी जायेंगी । पुस्तक का वितरएा संस्था के कई केन्द्रों से होगा। मानव जीवन की सफलता सम्यक्ज्ञान का निर्मल प्रकाश प्राप्त कर ग्रात्मोन्नति करने में है । ग्राज की नई पीढ़ी धर्म-संस्कृति से प्रायः वंचित ही रहती है, क्योंकि स्कूल कालेज ग्रादि में यह शिक्षरा नहीं मिलता है । ग्राज को इस दुःखद परिस्थिति को देखते हुए धार्मिक तत्त्वज्ञान की पुस्तकों का प्रकाशन करना ग्रत्यावश्यक हो रहा है, जिससे भारत की भावी पीढ़ी ग्रात्मिक ज्ञान के ग्रालोक से बंचित न रहे ग्रीर चरित्रवान एव ग्रात्मोन्नति में ग्रग्रसर हो ।

श्रतः ग्राप सब महानुभावों से हमारा नम्न निवेदन है कि पंच वर्षीय योजना के सदस्य बन कर हमारे उत्साह में अभि-वृद्धि करें ।

• द्यात्मानन्व भवन जितनमल लुग्गावत, उदयचन्द मेहता, जयपुर धनरूपमल नागोरी, रणजीतसिंह भंडारी जिजयादशमी वि.सं. २०२६ सुशीलकुमार छजलानी, मन्त्रीगण, जैनसाहित्य प्रकाशन, भण्डार जयपुर ।

.

# विषय-क्रम

|            | महावीर प्रभु | के पास           | इन्द्रभूति का         | श्रागमन                                 | ۲                  |
|------------|--------------|------------------|-----------------------|-----------------------------------------|--------------------|
| गए         | )घर-१.       | इन्द्रभूति       | गत्मा है ?            | इसकी चर्चा                              | 80.                |
| . ,,       | २.           | ग्रनिमभूति       | कर्म है ?             | <b>,,</b> ,;                            | સુદ્ધ.             |
| *1         | २.           | वायुभूति         | शरीर यही श्रात्मा ?   | . , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | <u> </u>           |
| ,,         | , ¥.         | व्यक्त           | पंचभूत सत् ?          | 19 99                                   | <b>&amp; &amp;</b> |
| <b>1</b> ) | X.           | सुधर्मा          | समान ही पुनर्जन्म     | ? ,, ,,                                 | 50                 |
| •,         | ઘ.           | मंडित            | बंध-मोक्ष हैं ?       | <b>99</b> : <b>7</b>                    | 58.                |
| <b>,</b> 1 | , ७.         | मौर्यपुत्र       | देवता (स्वर्ग) है ?   | ,, ,,                                   | <b>و ہ</b>         |
| ,,         | , <b>5</b> . | <b>ग्र</b> कंपित | नारक हैं ?            | 23 73                                   | €₹                 |
| ,,         | ٤.           | ग्रचलभ्राता      | पुण्य-पाप भिन्न २ हैं | ? ,, ,,                                 | EL.                |
| ••         | १०,          | मेतार्य          | परलोक है ?            | 19 I,                                   | १०२                |
| 1,         |              | प्रभास           | मोक्ष है ?            | 12 25                                   | १०१                |

# गणधरवाद : त्रानुकर्मणिके

| विषय                                                                                                                                                                                                                                               | पृ० सं०                                       | विषय पृ०                                                                                                                                                                             | सं∘                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| महावीर प्रभु की साधनाः<br>में क्या ?<br>११ बाह्यएा श्रीर उनके संद<br>इन्द्रभूति का ग्रभिमानः द<br>प्रभुप्रशंसा<br>वादार्थ इन्द्रभूति प्रभु के पा<br>प्रभु-दर्शने ग्राश्चर्य ग्रीर<br>निरूपमता का भान<br>प्रभु को वेद-ब्वनि समफार्य<br>-मुन्दर रीति | १<br>देह ३<br>नोगों की<br>४<br>स ४<br>प्रभुकी | शरीर ममत्व की वस्तु, मानसिक<br>सुख–दुःख का भोक्ता<br>माता से विलक्षएा गुएा–स्वभाव<br>पुत्र में स्तत–पान संस्कार<br>युगल पुत्र में रुचि ग्रादि का भेद<br>उपयोग कषाय लेख्यादि का धर्मी |                                 |
| गर्णघर-१ इन्द्रभु<br>- ग्रात्मा प्रत्यक्ष से सिद्ध नहीं<br>- व म्रन्य सब प्रमार्गों से ग्रा                                                                                                                                                        | र्ति<br>, अनुमान<br>सिद्ध १२                  | ज्ञानादि गुएा के ब्रनुरूप गुुग्तीःसत्<br>ही का संदेह-भ्रम-प्रतिपक्ष-निषेध<br>निषेध ४ का<br>'जीव' व्युत्पत्तिमान शुद्ध पदः जोव                                                        | २४<br>के                        |
| मात्मा ६ प्रकार से प्रत्यक्ष<br>स्त्रात्म-साधक म्रनुमान,<br>का प्रवर्त्तक म्रश्व म्रात्मा<br>स्त-वाणी-देहप्रवृत्ति को रो                                                                                                                           | देहगाड़ी<br>१८                                | स्वतन्त्र पर्याय शब्द : ग्रन्तिम प्रिय<br>पूर्व जन्म स्मरुएा : ग्रात्मा<br>मर्थात् क्या ?<br>उपमान प्रर्थापत्ति श्रीर संमव                                                           | २ <b>६</b><br>२७                |
| वाली मात्मा                                                                                                                                                                                                                                        | •                                             | • • • • •                                                                                                                                                                            | -                               |
| ग्रन्वयव्यतिरेक व्याप्ति, ।<br>•एक यन्त्र<br>महल, कारखाना, भोग्य भे                                                                                                                                                                                | . ?E                                          | प्रमार्गो से ग्रात्मसिद्धि<br>ग्रात्मा के सम्बन्ध में वेदान्त<br>सांख्य योग दर्शा<br>स्याय-वैशेषिक-बौद्ध दर्शन                                                                       | २ <b>०</b><br>२ <b>२</b><br>२ २ |

(ख)

| विषय                                  | पृ० सं०       | विषय पृ०                            | सं ०        |
|---------------------------------------|---------------|-------------------------------------|-------------|
| 'विज्ञान घन एव'का                     | प्रर्थ,       | गएाधर ३-( वायुभूति)                 |             |
| इन्द्रभूति को दीक्षा                  | ३४            | शरीर ही जीव है या क्या              | ?           |
| गएाधर २ः ग्राग्नि                     | गमूति         | संदेह का कारएाः जीव भिन्न           |             |
| कर्म विषयक शंब                        |               | इसके तर्क                           | ५द          |
|                                       |               | प्रत्येक में हो तभी समुदाय में हो,  | ,           |
| श्रद्धा का भावश्यकता                  | ३७            | ग्रावारक व्यंजक नहीं, ज्ञान         |             |
| न दिखने के ११ कारए।                   | ४०            | नियामक ? ग्रथवा प्राएा ?            | ٤٤          |
| कर्म की सिद्धिः परलोकी                | 10 :          | मृत्यु होने पर वातपित्तादि सम-      |             |
| कर्म विचार संगत है                    | ४१            | विकार : साध्य ग्रथवा ग्रसाध्य ?     |             |
| कर्म यह हिंसा, राग, द्वेष             | ग्रीर         | वस्तू में दीखता धर्म ग्रन्य का      | •           |
| कर्मं से जन्य हैं। .                  | ४२            | कैसे ?                              | ६०          |
| 'ग्रकस्मात्' जन्म लेते हैं' के        | चार ग्रर्थ ४३ | ग्रात्मा इन्द्रिय से भिन्न वयों ? श | री <b>र</b> |
| पुण्यानुबग्धी ग्रादि ४                | <b>አ</b> ጸ    | कर्ता नहीं परन्तु कर्म कर्ताः क्षरि |             |
| कर्म-सिद्धि के ग्रनुमान               | 88            | वादी की त्रुटियां, : योग-उपयोग      | т—          |
| दान-हिंसादि का फल                     | ४७            | लेश्या ग्रादिका देह के साथ          |             |
| सामग्री समान होने पर ः                | भी भेद        | मेल नहीं                            | ६२          |
| कर्म से : मूतं का कारण                | मूर्त ५०      | गरगधर ४ (व्यक्त)                    |             |
| <b>भा</b> काशीय विकार प्रनिय          | त, जब कि      | पंच भूत सत् या ग्रसत्               | ६४          |
| <b>सूख</b> दुःखादि नियत               | ५२            | सर्वशून्यता के पांच तर्क            | ६६          |
| ्र<br>भ्रमूर्त ग्रात्मा को मूर्त कर्म | नयों          | सर्वशून्यता का खंडन                 | ६द          |
| लगता है ?                             | ४२            | ग्रसूत् का संदेह नहों, संदेह हो     |             |
| <b>ई्</b> श्वर कर्ता क्यों नहीं ?     | XZ            | वह ज्ञानपर्याय : स्वप्न स्वयं       |             |
| 'पुरुषेवेद गिन' का मर्थ               | 28            | ग्रसत् नहीं                         | ٤٤          |
| विधिवाद, ग्रर्थवाद, घनुव              | ाद ४४         | स्वप्न ग्रस्वप्न सत्य ग्रसत्य गादि  |             |
| ग्राग्नभूति की दीक्षा                 | ¥Ę            | भेद क्यों ?                         | 38          |

| विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | पृ० सं०                                                                                                                                                                                                                     | विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | पृ० सं०                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| मृगजल का ज्ञान स्वयं<br>(१) वस्तु परस्पर<br>किन्तु स्वतः सिद्ध है ।<br>स्वरूप:सापेक्ष-तिरपेक्ष<br>भेद सर्वंशून्यता में घटि<br>वस्तु १. स्वतः सिद्ध २<br>३. उभय सिद्ध,<br>(२) वस्तु ग्रौर ग्री<br>का सम्बन्ध<br>शून्यवादी का ज्ञान, व<br>सत् या ग्रसत्<br>(३) कौन जन्मे ?<br>(१) उत्पन्न, (२) ग्र<br>(३) उभय, (४) उत्प<br>(३) उत्पादक साम<br>हो सकती है ।<br>शून्यता का वचन सत्य<br>तिलमें से ही तेल,वालू<br>(४) ग्रयुग्रभाग व | श्रसत् हहीं ७०<br>द सापेक्ष नहीं<br>वस्तु के दो<br>। स्वपर का<br>दत नहीं:<br>. परतः सिद्ध,<br>४. नित्यसिद्ध<br>स्तत्व<br>७२<br>चन<br>७३<br>पुत्पन्न,<br>।द्यमान ७३<br>रग्री घटित<br>७४<br>या मिथ्या ?<br>मे से क्यों नहीं ? | विषय<br>प्रोर पांच स्थावर कार्य के<br>हिंसा ग्रहिंसा कहां ?<br>गएाघर ५ [सुघर<br>परभव समान हैंया ग्रस<br>परभव समान हैंया ग्रस<br>परभव नहीं<br>हिंसादानादि के फलभेद<br>से भवान्तर' वहां स्वभाव<br>वस्तु के समानासमान पर<br>गराघर-६ ( मी<br>प्रात्माके बन्ध मोध<br>जीव ग्रीर कर्म में प्रथम व<br>साथ तो ग्रनादि का नाश<br>भव्यत्व क्या ? ससार खा<br>न हो ? ग्रात्मा सर्वंगत<br>किया ग्रघटित<br>ग्रलोक-धर्माधर्म की सिदि<br>गराधर-७ ( मौर्य-<br>देवता हैं क्या ?<br>समवसरएा में ही प्रत्यक्ष<br>ज्योतिष्क विमान : माया | ी सिद्धि।<br>नी सिद्धि।<br>नान ५०<br>से भी सर्प |
| परमाणास<br>सर्वं शून्य में प्रग्न-पर<br>सत्काया मसत्का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ग्या ? संशय                                                                                                                                                                                                                 | पातिका विमान माथा<br>वाले ही देव: उत्कृष्ट पुण<br>जातिस्मरएग वाले का कथ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | य का फल,                                        |
| মন্ধ। পা পায়ব্য।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ्रम-भूत                                                                                                                                                                                                                     | जा। रारम ररग वाल का कथ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ान १०                                           |

www.kobatirth.org

(ग)

विषय

विद्यामंत्र : भूताविष्टः देव के ग्राने

११ को त्रिपदी ग्रौर गएाधर-पद

विषय

गराधर १० (मेतार्य)

पू० सं०

न भ्राने के कारएा। 83 परलोक है क्या ? गराधर-८ (ग्रकंपित) परलोक की यूक्तिया, घड़े में नित्या-नित्यताः जो उत्पत्तिमान हो वह नारक है क्या ? 83 नित्य नहीं होता, इन्द्रिय-प्रत्यक्ष वस्तूतः प्रत्यक्ष नहीं 83 उत्पाद-व्यय-भ्रौब्य । उत्कष्ट पाप का फल कहां? 83 गराधर ११ (प्रभास) मोक्ष १०४ दीपक के पीछे ग्रंधकारःपूद्गल-गराधर-६ [ग्रचल भ्राता] प्रयोग से स्वर्एं मिट्टी का वियोगः क्या पुण्य पाप है ? 88 नारक तिर्यंचादि ये जीब के १. ग्रकेला पूण्य, २. ग्रकेला पाप, पर्यायमात्र ३. मिश्र, ४. स्वतन्त्र उभय, ४. एक जीव कर्म से सर्जित नहीं । धर्म,-१ भी नहीं मात्र स्वभाव कारएा । सहभू, २-उपाधि-प्रयोज्य । १,२,३,४, ये चार विकल्प गलत ६४, ग्रनादिभी रागद्वेष का नाश कारगानमान-कार्यानुमान । विकार, १,-निवर्त्य, २-ग्रनिवर्त्यं ·पूण्य पाप ग्ररूपी क्यों नहीं ? कारएा 'ग्रशरोरं वावसंत' का प्रर्थ, के समानासमान स्वपर पर्याय 33 मोक्ष में ज्ञान की सत्ता मुर्त बाह्यी का अमूर्त ज्ञान ज्ञान सर्व विषयक क्यों ? मोक्ष में १८ सूख कैसे ? विषय सूख-रति ग्ररति ग्रकेले पुण्य के प्रति हास से का प्रतिकार मात्र 25 संयोग तक सूख क्यों नहीं ? निइचय से मिश्रयोग नहीं होताः, संसारसुख सांयोगिक-सापेक्ष-संक्रम में मिश्रित योग नहीं : विपाककट्र

·पूण्य की ४६ प्रकृतियां 33

पर प्रभाव

दुःखोत्कर्षं न बने

पु० सं०

१०२

803

803

202

2019

205

220

222

222

282

#### ॐ श्री महावीराय नमः

## गणधरवाद

## प्रथम गणधर : 'त्रात्म-संशय'

त्रिलोकनाथ भगवान श्री महावीर परमात्मा ग्राज से २५०० वर्ष पूर्व हुए थे। वे ग्राजन्म महाविरागी थे तथा यह भी निश्चित् रूप से जानते थे कि इसी भव में मोक्ष-प्राप्ति होगी, फिर भी ३० वर्ष की वय में मार्गशीर्ष (गु० कार्तिक) कृष्णा १० को ग्रहस्थावास छोड़कर प्रतिज्ञापूर्वंक ग्राणगार बने, चारित्र ग्रहण कर ग्रप्रभत्त मुनि बने ! पर कारण क्या था ? चारित्र ही जीवन का कर्तंव्य है; इसी से मोक्ष प्राप्त होता है। चारित्र ग्रहण करते ही जनमें चौथा मन: प्र्याय ज्ञान उत्पन्न हुग्रा। प्रत्येक तीर्थ कर देव के लिए ऐसा नियम है कि वे गर्भ में से ही तीन ज्ञान वाले होते हैं ग्रोर दीक्षा ग्रंगीकार करते समय चौथा ज्ञान उत्पन्न हो ही जाता है। दोक्षा लेने के पश्चात्त प्रभू श्री महावीर देव ने १२।। वर्ष तक घोर तपस्याएं की तथा प्राय: सदा कार्योत्सर्ग में ही रहे। इस काल में दैविक तथा मनुष्य-तियं चादि के भयंकर उपसर्ग ग्रीर शीत-तापादि के घोर परिषह सहन किये। १२।। वर्ष में निद्रा का समय कितना ? एक मुहूर्त-मात्र ! ग्रहा ! कैसी जागृति ! कैसी लगन ! कवि कहते हैं :---

'साडा बार वरस जिन उत्तम वीरजी भूमि न ठाया हो,

घोर तपे केवल लह्या तेहना पद्मविजय नमे पाया' — नवपदजी पूजा

१

निरालम्ब, ग्राश्रयरहित, निर्मल निर्लेप, गुप्तेन्द्रिय, रागद्वेष-विहीन, निर्मम, ग्रप्रमत्त.....इत्यादि विशुद्ध भ्रात्मस्वरूप वाले प्रभु ने ऋजुवालुका नदी के तीर पर वैशाख शुक्ला १० की सायं केवलज्ञान प्राप्त किया श्रोर वे लोकालोक के ज्ञाता बने ।

केवलज्ञान में क्या ? ग्रब तो सर्वज्ञ बने हुए प्रभु सभी जीवों तथा सारे पुद्गलों के ग्रनंतानंत काल के पर्याय (ग्रवस्थाएं) दृष्टि सम्मुख हथेली में पड़े हुए ग्रावेंले को मांति स्पष्ट देखते ग्रौर जानते हैं। ग्रनादि काल से ग्राज तक जो ग्रनंत जोव सिद्ध हो चुके हैं ग्रौर भविष्य में सिद्ध होंगे उनकी ग्रपेक्षा प्रनंतगुर्गो जीव एक एक निगोद में (साधारण वनस्पतिकाय के शरीर में) हैं। इनमें से प्रत्येक जीव के ग्रसंख्य ग्रात्म-प्रदेश पर ग्रनंत कर्म-स्कंध हैं। इन स्कंधों में से प्रत्येक में ग्रनंत ग्रराषु हैं। इन ग्रराषुग्रों में भी प्रत्येक के ग्रनंत भाव हैं (माव-सावंकालिक ग्रवस्थाएं) इस प्रकार सभी जीवों-ग्रजीवों के ग्रनन्त भाव हैं (साव-सावंकालिक ग्रवस्थाएं) इस प्रकार सभी जीवों-ग्रजीवों के ग्रनन्त भाव हैं । सर्वंज्ञ श्री महावीर प्रभु यह सब प्रत्यक्ष देखते ग्रौर जानते हैं। ऐसे सूक्ष्म कर्म के विलक्षण स्वरूप मौर शुद्ध ग्राल्पी ग्रात्मा का स्वरूप तथा सूक्ष्म कर्म से ग्रावृत ग्ररूपी जीव का विचित्र मलिन स्वरूप जैसा केवलज्ञानियों ने देखा वैसा जिसके चित्त में जच जाय वह सचमुच इन केवलज्ञानी जिनेन्द्र देव की ग्राज्ञा-सेवा में सच्चा रसिक बन सकता है। कवि का कथन उचित ही है:---

'केवली-निरखित सूक्ष्म ग्ररूपी, ते जेहने चित्त वसियो रे,

जिन उत्तम पद पद्मनी सेवा, करवामां घर्गा रसियो रे' ।

श्री महावीर प्रभु ग्रपापा नगरी के महासेन वन में पधारे । देवताग्रों ने रजत, स्वर्एां ग्रौर रत्नमय तीन गढ़्युक्त समवसरएा की रचना की । देव, मानव एवं तिर्यंच ग्राये । इन्द्र प्रभु से देशना देने के लिए प्रार्थना करते हैं ।

''सूरपति श्राया वंदनकाज, भगते भराएाा रे हो;

करे जिन पूजना रे।

जिनजी तूं भवजल तार, प्रभुजी तूं पार उतार, सरस सुधा-शी रे हो, देई ग्रम देशना रे\*\*\*\*\*\*\*

ş

कल्पना करें इस दृश्य की ! भावपूर्वक कल्पना करके मानो हम उस स्थल पर पहुँच गये हैं, ग्रोर यह दृश्य, ये देवाधिदेव, ग्रोर यह देशना देखकर-सुनकर ग्रानन्द ग्रनुमोदन के महासागर में स्नान कर रहे हैं। ऐसा भाव हृदय में स्फुरित हो तो साक्षात् जैसा लाभ हो; ग्रपूर्व कर्म निर्जरा हो तथा ग्रात्म-विघुद्धि हो।

११ बाह्मएग— भावी गणधर :— इस घ्रपापा में सोमिल नामक एक धनी बाह्मएा यज्ञ करवाता था। इसमें उसने वेद शास्त्र के पंडित, चौडह विद्या के निष्णात ऐसे मुख्य ११ बाह्मएगों को धामंत्रित किया था। इनमें प्रत्येक के साथ संकड़ों विद्यार्थियों का परिवार था। ग्यारह में से प्रत्येक ग्रयने ग्राप को सर्वज्ञ मानता था, परन्तु कनी यह थी कि वेदों के ग्रन्दर विरुद्ध दिखाई देने वाले वचनों से प्रत्येक को भिन्न २ तत्वों पर संदेह होता था। फिर भी स्वयं को सर्वज्ञ मानने की मूर्खता किस ग्राघार पर ? भारी परिश्रम से विद्योपार्जन किया, ग्रनेक शास्त्रों में विजय प्राप्ति की, इससे गहन ग्रात्मविश्वास था, ग्रौर सर्वज्ञ शब्द का बारीक व्युत्पत्ति-ग्रर्थ उनके घ्यान में नहीं था ग्रथवा उसका मोटा मोटा ग्रर्थ जानते थे, इसीलिये न ?

११ सदेह :-- ११ ब्राह्म गों में (१) इन्द्र भूति गौतम को जीव का संदेह था। 'जगत में स्वतन्त्र सनातन धात्मा जैसी वस्तु है या क्या ?' ऐसी शका इनके मन में थी। (२) ब्राह्म गा पडित ध्रानिभूति गौतम को कर्म का संदेह था, अर्थात् जीव ही का किया हुआ काम होता है या कर्म का किया हुआ ? कर्म-सत्ता जैसी भी कोई वस्तु होती है क्या ?' ऐसी शंका थी। (३) बायुभूति गातम के मन में तज्जीव तत् शरीर ध्रर्थात् यह देह ही जीव है ध्रयवा जीव देह से भिन्न है?'-- ऐसी शंका थी। ये तीनों ब्राह्म गा भाई थे ग्रीर प्रत्येक के साथ ५००-५०० विद्यार्थियों का परिवार था। (४) व्यक्त पंडित को यांच भूत के विषय में संदेह था, ग्रर्थात् 'पृथ्वी, पानी ग्रादि जो पांच भूत जगत में माने जाते हैं वे सत्य हैं ध्रयवा स्वप्नवत्त् ?' ऐसी शंका थी। (५) सुधर्माविद्वान् को

संदेह था कि 'जीव यहां जैसा होता है वैसा ही दूसरे भव में भी होता है ग्रथवा भिन्न होता है ?' । इन दोनों के पास भी ५००-५०० विद्यार्थी थे । (६) मंडित ब्राह्म एग को बंध के विषय में शंका थी । इन्हें होता था 'क्या जीव सदा शुद्ध बुद्ध तथा मुक्त रहता है ग्रथवा इस पर किसी प्रकार का बंधन लगता है ? ग्रीर फिर उपाय से मुक्त बनता है ?' (७) मौर्यपुत्र को देव का संगय था । 'स्वर्ग जैसी कोई वस्तु भी होती है क्या ?' दोनों के पास ३५०-३५० विद्यार्थी पढ़ते थे । (६) इसी प्रकार आकंपित के मन में नरक के विषय में शंका थी । (१) ग्रचल भ्राता को पुण्य के विषय में शंका थी । 'पुण्य कोई स्वतंत्र वस्तु है ग्रथवा पाप के क्षय को ही पुण्य कहते हैं ?' (१०) मेतार्य को परलोक के विषय में शंका थी । ग्रीर (११) प्रभास नामक विद्वान को मोक्ष के विषय में शंका थी । 'क्या मोक्ष जैसी कोई निश्चित्त स्थिति है ? क्या ग्रनंत्र शाश्वत ग्रात्म मुख है ? या संसार पूर्ए होने पर जीव का क्या सर्वथा नाश हो जाता है ?' ग्रादि इनकी शंकाएं थीं । इनमें से प्रत्येक के पास ३००-३०० विद्यार्थी थे ।

११ गराधर झौर उनके संदेह

| 2           | २        | ર             | ۲      | X             | Ę    | છ                       | 5       | 3        | 80      | 88     |
|-------------|----------|---------------|--------|---------------|------|-------------------------|---------|----------|---------|--------|
| इन्द्र भूति | ध्राम्ति | वायुभूति      | ड्यक्त | सुधर्माः सह्य | माहत | मौर्यपु <del>त्</del> र | झकैंपित | ম'ৰলসানা | मेतार्थ | प्रभास |
| घ्रात्मा    | कर्म     | ग्नरीर हं जीव | पंचभूत | जन्मान्तर     | बैंध | देव                     | नरक     | দৃথ্য    | परलोक   | मोक्ष  |

ये मुख्य ११ ब्राह्मण श्रीर इनके ४४०० विद्यार्थी यज्ञ समारंभ में भाग ले रहे थे। वहां लोगों के गमनागमन श्रीर बातचीत से उन्हें पता चला कि कोई सर्वज्ञ श्राये हैं।

इन्द्रभूति का श्रभिमान---दूसरी योर ग्राकाश में से देवताओं को नीचे उतरते देखते हैं। ब्राह्मरण प्रसन्नता से फूले नहीं समाते हैं। 'ग्रहा! देखो,

ų

अपने यज्ञ की कैसी अद्भुत महिमा है कि देवता भी खिंचे चले आ रहे हैं।' परन्तु जब ये देवता यज्ञ मंडप छोड़कर आगे बढ़ गए तब निराश इन्द्रभूति गौतम सोचते हैं 'प्ररे! ये अज्ञानी देवता! किस भ्रम में पड़ गए ? महान् गंगा-सीर्थ के पानी को छोड़कर कौए की भांति गड्ढे व गंदे पानी में ये कहां लीन हो रहे हैं। यह नया सर्वंज्ञ फिर और कौन हुआ है?' यहां विशेषता तो देखो; 'कौन नया सर्वंज्ञ हुआ है ?' इतना भी जिसे पता नहीं, वह इन्द्रभूति गौतम अपने आप को सर्वंज्ञ मानता है! इतना ही नहीं, परन्तु अच्छी वस्तु भी जब अपने लिए लाभकारी न हुई अतः अंगूर को खट्टे बताने वाली लोमड़ी की भांति वह इनकी निन्दा तक करने को तैयार होता है। ईर्व्या कैसी भयंकर वस्तु है। इन्द्रभूति सोचते हैं 'अहो ! पाखंडियों से मूर्ख तो छलित होते ही हैं, परन्तु ये तो देवता भी, जो विद्रुघ कहलाते हैं ठगे गए हैं। पर नहीं, जैसा यह सर्वंज्ञ हैं वैसे ही ये देव भी होंगे। ठीक ही कहा है 'बाज कबूतर उड़त हैं बाज कबूतर संग'। ऐसा कहकर मन को समभाते तो हैं परन्तु नये सर्वज्ञ को भूल नहीं सकते। अपने सिवाय अन्य कोई सर्वज्ञ कहलाये यह सहन नहीं होता।

हूदयस्थ विद्या का यह युग था। परिश्रम से ऐसी २ विद्याएं इन्होंने प्राप्त की थीं कि ग्रच्छे ग्रच्छे विद्वानों को इन्होंने पराजित किया था। इतना होते हुए भी मिथ्यात्व की विडंबना ऐसी है कि ये ग्रागबबूला होकर सोच रहे हैं—'जगत में सूर्य एक ही होता है, म्यान में तलवार एक ही रहती है, गुफा में एक ही सिंह रहता है; इसी प्रकार जगत में सर्वंज्ञ भी एक ही होता है; दूसरे सर्वंज्ञ को में चलाने वाला नहीं'। वाह ग्रमर्थ ! वाह ग्रसहिष्ण्युता ! ऐसा नहीं होता कि भले वही सर्वंज्ञ रहे, मै नहीं। इसी प्रकार इनके साथो ग्रन्थ दस बाह्यण ग्रपने ग्राप को सर्वंज्ञ मानते हैं इसका भी कुछ नहीं ! क्यों ऐसा ? ये दसों इन्द्रभूति को बडा मानते थे, पूज्य गिनते थे, उन्हें ग्रागे रखकर चलते थे । तो मनुष्य को मान की ही पिपासा है न ? मान-सम्मान के परवश होने के परचात् मान न मिलने पर सामने वाले में ग्रनंत गुएा हो तब भी ग्रानंद नहीं, मित्रता नहीं, परन्तु ईर्थ्या ग्रीर द्वेष ! દ્

प्रभुकी लोक प्रशंसाः इंद्रभूति द्वारा वाद की तैयारी :--- लोग सर्वज श्री महावीर देव को नमन-वंदन कर लौट रहे हैं। इन्द्रभूति उनसे पूछते हैं, 'क्यों देख ग्राए उन सर्वंज्ञ को ? कैसा है वह ?' परन्तू यहां तो ग्रति-शय सुन्दर अनुत्तरवासी देवताओं की अपेक्षा भी प्रभु का अनंतानंत-गुना सुन्दर रूप, देव-दूंदुभि, पृष्पवृष्टि, छत्र, भामंडल ग्रादि ग्राठ प्रतिहार्य, वागी के ३५ गुगा, यह सब भव्य शोभा लोग देख आए हैं, ग्रतः हृदय में उनके प्रति मुग्धता, आ कर्षण और प्रमोद अपरंपार है, फिर उत्तर में अभाव किस बात का हो ? लोग कहते हैं 'यदि तीनों लोक इन सर्वज्ञ प्रभू के गूएा गिनने बैठ जाएं, परार्ढ से भी परे गए।नाचली जाय ग्रौर ग्रायू का ग्रन्त ही न हो तभी प्रभू के सभी गुरगों की गराना हो सकती है।' इन्द्रभूति यह कैसे सून सकते हैं? वे चौंक उठे ग्रौर बोले-वाह ! इसने तो लोगों को भी ठग लिया है ! ग्रब तो मैं एक पल भर भी नहीं रुक सकता। अभी ही जाता है श्रीर उसे वाद में परास्त कर उसके मद ग्रीर छल को चूर कर देता हूँ। जिस वायु ने बड़े बड़े हाथियों को उछाल फेंका, उसके लिए एक रुई के फाये को उडाना कौन सी बडी बात है ? पता नहीं सारे तिलों का तेल निकालते यह एक तिल कहां से शेष रह गया ? वादियों को जीत कर मैंने वादियों का दुष्काल कर दिया तब फिर यह वादी किस ग्राम में छिपा रह गया ? कुछ भी हो, मुझे जाना ही पड़ेगा'।

इस प्रकार सोच कर चलने की तैयारी करते हैं, पर इस बात का पता ग्राग्निभूति को चल जाता है, ग्रोर वे कहते हैं, 'भाई, ग्राज लुम्हारे जाने की क्या ग्रावश्यकता है ? एक कमल को उखाड़ने के लिए क्या ऐरावत हाथी की ग्रावश्यकता होती है ? ग्राप बैठिये, में जाकर जीत ग्राता हूँ । इन्द्रभूति कहते हैं— 'ग्ररे तू तो क्या, पर यह मेरा एक विद्यार्थी भी उसे जीत सकता है, परन्तु मुफ से यह दूसरे सर्वज्ञ का नाम सहन नहीं होता, इसीलिए में जाता हूं । उसे पराजित किये बिना ग्रव रहा नहीं जा सकता । सती सौ वर्ष शील पालन करे परन्तु एक बार भी शील भंग करे तो वह सती नहीं । इस प्रकार यदि एक ग्राधा भी वादी मुफ से पराजित हुए बिना रह जाय तो मेरी मान हानि हो जाय।'

बस इन्द्रभूति तैयार हुए । बारह तिलक किये, सुन्दर पीताम्बर तथा स्वर्ण की जनेऊ घारण की । पीछे पांच सौ विद्यार्थी-परिवार चल रहा है । किसी के हाथ में कमंडल है, कोई दूर्वाघास लिये है तो किसी के पास पुस्तकें । इन्द्रभूति के मन में उथल पुथल मच रही है कि 'मैंने कौन सी विद्या प्राप्त नहीं की है ? व्याकरण, साहित्य, न्याय, वेद, ज्योतिष—सभी में मैंने पर्याप्त परि-श्रम किया है । लाट देश के वादी तो बिचारे पता नही कहाँ भागे, द्राविड़ के वादी तो लज्जित ही हो गए । तिलंग वाले तो संकुचित होकर तिल जैसे हो गए तथा गुर्जर देश वाले तो जर्जरित ही हो गए ।' यह सब क्या है ? अपनी स्थिति की ग्रालोचना ग्रौर कोई ऐसी पूर्व भूमिका, कि इतना होते हुए भी यदि सामने वाले सर्वंज्ञ के पास कोई नई एवं ग्राइचर्यपूर्ण वस्तु मिले तो वहां भुक पड़ना । सोचते ही सोचते मार्ग पूरा हो गया ग्रौर यकायक प्रभु के दिव्य समवसरएग के सामने आ खड़े हुए ।

प्रभू को देखकर इन्द्रभूति चौंकते हैं :--- ऊपर देखते हैं तो क्या दीखता है ? अनुपम, अदितीय, अवर्एानींय, कल्पनातीत सोन्दयंशाली रूप धारएा करने वाले, इन्द्रों ढारा जिनके चंवर डुलाये जा रहे थे, और देवांगनाएं जिन्हें एकटक से निरख रही थीं, ऐसे त्रिभुवनगुरु चरम तीर्थंपति श्री महावीर परमात्मा को देखते ही इन्द्रभूति सोच में पड़ जाते हैं कि ये कौन होंगे ? पहिचानने का प्रयत्न करते हैं । 'क्या ये विष्पुा हैं ? नहीं, विष्णु तो ध्याम हैं और ये तो सुवर्ण वर्ण की काया वाले हैं । तो ब्रह्मा होंगे ? ब्रह्मा तो वृढ हैं और ये तो युवा लगते हैं । तो क्या इन्हें शंकर कहूं ? शंकर तो शरीर पर राख मलते है और हाथ तथा गले में सर्प रखते हैं जब कि इनमें ऐसी एक भी बात नहीं है । तो क्या मेरु होंगे ? नहीं, मेरु तो कठिन है जब कि इनकीं काया तो मक्खनपुञ्ज के समान कोमल एवं सुकुमार है । तब तो ये सूर्य भी नहीं हो सकते क्योंकि सूर्य तो देखने वाले को प्रखर ताप से तप्त कर देता है और इन्हें तो जैसे जैसे देखते हैं वैसे वैसे प्रधिक शीतलता का अनुभव करते हैं । बस, तब तो ये चंद्र होंगे । चंद्र का तेज सौम्य कान्तिमय होता है । परन्तु

नहीं, चंद्रमा तो कलंकयुक्त होता है, जब कि इनमें तो एक भी दोष नहीं दिखता। तो फिर ये कौन होंगे ?' इन्द्रभूति इन्हें पहिचानने की पूरी कोशिश करते हैं। इस हेतु वे ग्रपने पढ़े हुए दर्शन शास्त्रों का मन में पुनरावर्तन करते हैं। उनमें से तुरन्त खोज निकाला कि 'हां, ये तो जैनों द्वारा मान्य सर्व दोषों से रहित ग्रनंत गुरगों से संपन्न चौबीसवें तीर्थं कर होने चाहियें।' ढूँढ तो निकाला परन्तु ग्रब घबराए। 'ग्ररे! इनके साथ मुक्ते वाद करना है ?'

इन्द्रभूति ग्रभी तक मिथ्यात्व में फंसे हुए होने से ग्रनंत गुएा-निधान परमात्मा के सामने होते हुए भी ग्रभी तक इनकी शरएा का स्वीकार नहीं करते ग्रौर मन ही मन घबरा रहे हैं, पश्चाताप कर रहे हैं, कि ग्ररे ! में यहां कहां से ग्रा फैंसा ? रत्नजडित सुवर्एां के सिंहासन पर विराजमान ये सर्वज्ञ, कोटि-कोटि देवताग्रों से सेवित ये जिन, ग्रौर इनके सामने में वादी बनकर ग्राया हूं ? यह एक वादी न जीता गया होता तो क्या बिगड़ने वाला था ? यह तो मेरी मूर्खंता है कि मैंने एक कील के लिए ग्रपने चारों ग्रोर व्याप्त कीर्ति रूपी प्रासाद

e

को तोड़ने की तैयारी की' । सोचें, इन्द्रभूति को ग्रभिमान होते हुए भी सामने वाले की शक्ति-योग्यता का कैंसा उचित भान है ? यही कहते हैं कि 'ये तो सकल दोष रहित ग्रंतिम तीर्थं कर हैं । ग्रोह ! ईश्वर के ग्रवतार तुल्य ग्राप को जीतने की इच्छा करने की मैंने कैंसी मूर्खंता की ?' ग्रभी तो जिनशासन प्राप्त किया नहीं है, जैन तत्त्वों को यथास्थित समभा नहीं, जैन धर्म पर श्रद्धालु बना नहीं, फिर भी वस्तुस्थिति को ठीक समभ कर ग्रपनी मूर्खता का ग्रात्मनिरीक्षरण करते हैं । क्यों ? वस्तु का विवेक है । फिर भी ग्रब ऐसे प्रभु की शरण लरते नहीं, यह हृदय कैंसा ? सोचते हैं -- 'क्या हो, कहाँ जाऊँ ? शिव मेरी कीर्ति को रक्षा करे !' यह है मिध्यात्व का प्रभाव कि सामने जगद्गुष् ईशावतार हैं, ऐसा समभते हुए भी रक्षण की याचना शिव के पास की जा रही है।

पुनः शेखचिल्ली की तरंगों में चढ़ते हैं। कहावत है न---'हिम्मते मर्दा तो मददे खुदा' इसलिए सोचते हैं कि 'मेरे सम्पूर्एा शास्त्र-ज्ञान से यदि इन एक को जोत लूंतब तो मेरी कीर्ति तीनों लोकों में प्रसारित हो जाय। ग्रहाहा! फिर तो मेरा महत्त्व, मेरा स्थान, कैसा ? वर्णनातीत !' यह कैसी तरंग है ?

बात सही है, प्रभु के हाथों ये मोह और अज्ञानता पर ऐसी प्रबल विजय प्राप्त करने वाले हैं कि ये तीनों लोकों में यशस्वीं होने वाले हैं। पर यह सब प्रभु के हाथों से एक बार तो हार खा कर ही होना है। गुरु से हम हारे इसमें हमारी जीत ? ग्रथवा गुरु को जीतने में हमारी जीत ? प्रभु के पास आ कर भी, व प्रभु से सुन कर भी यदि मन में मान लिया होता कि 'में कुछ भी हारा नहीं। यह तो इनके दुर्ग में इन्हीं के मंडल के बीच इन्होंने हमें मूढ (पराजित) बताया, इससे क्या ?' इस प्रकार लोचे डाले होते तो मोह पर सच्वी जीत नहीं होती। इसलिए इस कलिकाल में तो विशेषकर गुरुजनों के सम्मुख ग्रपना बाह्य रूप दिखाना छोड़कर ग्रपने दोषों को स्वीकार लेने में तथा दोष न हो तो भी 'क्षमा करो, प्रभु ! मैं भूला' इस प्रकार नम्र बनने में ही इस महा मूल्यवान मानव जीवन की सफलता है।

इतने में सर्वज्ञ श्री वर्धमान स्वामी सागर-गंभीर श्रौर श्रमृत-तुल्य मघुर वाएगि में कहते हैं, 'हे इन्द्रभूति गौतम ! श्राप सुखपूर्वक श्राये है ? प्रभु झनत ज्ञानी होने से जानते हैं कि 'वचन रूपी प्रथम श्रौषधि की यह पुड़िया इन्द्रभूति की ग्रात्मा में क्या रंग लाएगी श्रौर इस पर दूसरी कैसी पुडि़या की ग्रावश्यकता होगी ?' इन्द्रभूति सोचते हैं 'ग्रहा ! मेरा नाम तक ये जानते हैं ? क्यों न जाने ? त्रिलोक में ग्राबालवृद्ध मेरे विख्यात नाम को कौन नहीं जानता ? मेरे नाम से पुकारे, इसमें कोई ग्राश्चर्य जैसी बात नहीं है, मेरे हृदय के संदेह को कह दें तो इन्हें सच्चे सर्वज्ञ मानू" ।'

परमात्मा श्रमण भगवान श्री महावीर देव तो ग्रनतज्ञानी हैं। उनसे यह संदेह कहां छिपा है ? तत्क्षण प्रभू कहते हें--- 'हे इन्द्रभूति गौतम ! जोव के म्रस्तित्व के विषय में क्या तुम्हारा संदेह है कि जगत में जीव जैसी वस्तू होगी या नहीं ? परन्तू तूम वेद की पंक्तियों का ग्रर्थ ठीक ठीक क्यों नहीं समझते ? ऐसा कह कर प्रभू ''विज्ञानधन एव एतेम्यो भूतेम्यः समूत्थाय, तान्येवानू-विनश्यति, न प्रेत्यसंज्ञाऽस्तीति'' इन वेद पंक्तियों का उच्चारएा करते हैं। ग्रहा ! प्रभू के इस उच्चारए। को क्या भव्य ध्वनि थी ? मानो वह महासागर के संथन की ब्वनि थी, ग्रथवा गंगा की महान् बाढ़ की ब्वनि थी या आदि ब्रह्मध्वनि थी। कैसा गंभीर घोषपूर्ण यह हृदयभेदी स्वर था ? इन्द्रभूति को तो मानों ऐसाही लग रहाथा 'ग्रहा! क्या मैं किसी ग्रन्य जगत में तो नहीं चला ग्राया हूँ ? ग्रथवा यह क्या है ? कैसा यह समवसररण ! कैसे प्रभू के दास बने हए ये देव ! कैंसा जिनेन्द्र का ग्रनूपम रूप ! कैसा यह ग्रलौकिक, ग्रहश्यपूर्ण ग्रीर ग्रनुपम कंठ का नाद ! मात्र यह घ्वनि सूनते ही त्रिविध ताप शान्त होता लगता है; मानो दु:खों का ग्रन्त ग्रा रहा है ऐसा लग रहा है कि मानो जीवन भर ऐसा ही सुनते रहें। ऐसी दिब्यवासी द्वारा किया जाने वाला तत्त्वों का प्रकाश तो फिर न जाने कितना ग्रद्भुत होगा' । बात भी सही है त्रिभुवन गुरु श्री ग्ररिहंत देव का ग्रनंतज्ञान, ग्रद्भुत रूप ग्रनुपम वाणी, ग्रद्वितीय सम्मान ग्रौर ग्रप्रतिभ तत्त्वोंका प्रकाश ग्रवर्गानीय ही होता है ग्रतः जीव स्वाभिमान क्या कर सकता है ? कवि कहते

हैं कि जगत में झाज तक बहुत घ्यान लगाया परन्तु सब व्यर्थ । ग्रब तो एक मात्र श्री ग्ररिहंत पद का घ्यान धरो—

> ''श्री ग्ररिहंत पद घ्याईये, चोत्रीश ग्रतिशयवंता रे, पांत्रीस वाग्गी गुर्ग्रो भर्या, बार गुर्ग्रो गुरगवंता रे....''

जिनेश्वर देव को प्राप्त कर के भी यदि भारी ग्रनुमोदन ग्रोर तीव तत्त्व-जिज्ञासा न हो तो सब व्यर्थ । इन्द्रभूति के पास तो यह है ग्रतः प्रभु इन्हें समफाते हैं कि तुमने वेद वाक्य का ग्रर्थ इस प्रकार समभा है—'विज्ञानघन'— चेतनग, 'एतेम्यो भूतेभ्य एव' = इन पृथ्वी ग्रादि पंचभूत में से ही, 'समुत्याय' = प्रकट-उत्पन्न होकर 'तान्येवानु-विनग्र्यति --इन भूतों के बिखरने के साथ ही बह चेतना भी नष्ट हो जाती है । 'न प्रेत्यसंज्ञा ग्रस्तीति=ग्रन्यत्र जाना होता नहीं'। दूसरी ग्रोर तुम्हें इन्हीं वेद में से 'स्वर्ग कामोऽग्नि होत्रं जुहुयात् = स्वर्ग चाहने वाले को ग्रग्निहोत्र यज्ञ करना चाहिए' ऐसा कथन मिला, जिससे तुम्हें संदेह हुग्रा कि 'यहां से चेतना का ग्रन्यत्र जाना न हो तो ग्रग्निहोत्र करके स्वर्ग जाना जैसी वस्तु क्या है ? इस जीवन में तो कुछ है नहीं, ग्रन्यत्र हो सकती है कि जहां जीव जाये । तो फिर क्या जीव जैसी कोई वस्तु होगी ?'

समभाने की सुन्दर रीति ।—विरोधी को भी तत्व समभाने की जगत् कृपालु की यह कैसी सुन्दर पद्धति ! पहले तो ग्राप विपक्षी के हूदय के भाव तथा उसकी शंकापूर्ण ग्रांतरिक परिस्थिति का ग्रनावरणा कर देते हैं, ग्रर्थात् स्पष्ट कर के बताते हैं । इसके लिए भी ग्रत्यन्त वात्सल्यपूर्ण शब्दों का प्रयोग करते हैं । शत्रु के गले में भी ग्रपनी बात उतारने का यह ग्रपूर्व मार्ग है । इससे विपक्षी स्नेही बन कर ग्रार्कीयत होता है तथा इससे उसका कदाग्रह मिट जाता है कि जिससे वह ग्रब सही तर्कों पर सोचता है; ग्रन्यथा जब तक कदाग्रही बना रहता है तब तक ग्रच्छी से ग्रच्छी युक्ति को भी नहीं गिनता ।

श्री विशेषावश्यक-भाष्य नामक महान् ग्रंथ में पूज्यपाद श्री श्रुतमहोदधि जिनभद्रगणी क्षमाश्रमण, महाराज ने विस्तार पूर्वक गणधर वाद का ग्रालेखन किया है। इसमें ११ गणधरों के जीव कर्म ग्रादि के संबंधित संदेहों का भगवान

श्री महावीरदेव ने तर्क, युक्ति, प्रमाएा से जो निवारएा किया है उसका ग्रालेखन है । 'जीव नहीं है' इसकी पुष्टि की दलीलें ग्रोर 'जीव है' इसके प्रमारण की दलीलें संक्षिप्त में यहां दी जाती हैं ।

## 'जीव नहीं है' इसकी सिद्धि

प्रमाण बिना 'जीव' ग्रसिद्ध :---भगवान ग्रव जीव को ग्रलए न मानने वालों की युक्ति बताते हैं;---पृथ्वी ग्रादि तत्त्वों से जीव जैसा भिन्न तत्त्व (भिन्न पदार्थ) सिद्ध करने में कोई प्रमाण होना चाहिए जो मिलता नहीं; ग्रौर प्रमाण के बिना कोई भी वस्तु मान्य हो नहीं सकती । बड़े बड़े वादी प्रमाण पर जूफते हैं । किसी के द्वारा प्रस्तुत प्रमाण यदि गलत सिद्ध हो जाय तो उस प्रमाण पर ग्राधारित प्रतिपादन ग्रौर उस प्रमाण का विषय टिक नहीं सकता । प्रमाण ग्रनेक हैं जैसे प्रत्यक्ष, ग्रनुमान, उपमान, ग्रर्थापत्ति, संभव, ग्रागम ग्रादि । इनमें से किसी एक प्रमाण से भी भिन्न जीव सिद्ध होता हो तो 'जीव है'---ऐसा प्रामाणिक निर्णय लिया जा सकता है; परन्तु सिद्ध करने वाला प्रमाण ही तो मिलता नहीं । वह इस प्रकार :---

प्रत्यक्ष प्रमाण से आत्मा सिद्ध नहीं होती :-- क्योंकि प्रत्यक्ष करने के लिए पांच इन्द्रियाँ है, इनमें से एक भी आत्मा का अनुभव नहीं कर पाती । आत्मा घड़े की भाँति दृष्टिगम्य नहीं है, शब्द की भांति कान से श्रव्य नहीं है, तथा रस की भांति जीभ इसे चख भी नहीं सकती । इस प्रकार आत्मा देखी या जानी नहीं जा सकती ।

प्रश्न—जीव प्रत्यक्ष दिखाई नहीं देता फिर इसे कैसे मानें ? यद्यपि परमाग्गु स्वतन्त्र रूप से प्रत्यक्ष दिखाई नहीं देते, फिर भी इनके कार्य घड़े के रूप में दिखाई देते हैं. इसलिए इनका तो निषेध नहों किया जा सकता, परन्तु आत्मा तो स्वतंत्र तो क्या, पर किसी कार्यरूप में भी दृष्टिगोचर नहीं होती, तब इसका ग्रस्तित्व कैसे मान्य हो ?

उत्तर—जगत में प्रत्यक्ष नहीं होते हुए भी किसी वस्तु की भांति ग्रात्मा ग्रनुमान से मानी जाय, जैसे—भौंपड़ी के ग्रन्दर रही हुई ग्रग्नि बाहर प्रत्यक्ष

नहीं होने पर भी छप्पर से पार निकलते हुए घुएं को देखकर ग्रनुमान से मानी जाती है, इस प्रकार शास्त्रादि प्रमाणों से ग्रात्मा भी मान्य है।

ऐसा भ्रगर भ्राप श्रनुमान प्रमारा दें, किन्तु

श्रनुमान प्रमाण से भी म्रात्मा का ज्ञान नहीं होता । श्रनुमान तीन प्रकार से होता है :---

(१) कारए — कार्य अनुमान: — जैसे चोंटी के पैर, धूल में चकवी की कीड़ा आदि लक्ष एयुक्त घनघोर काले बादल वर्षा के सूचक हैं। इन पर कृषक वर्षा रूपी कार्य का अनुमान करते हैं। इसी प्रकार सुलगते हुए चूल्हे पर उबलते हुए पानी में डाले हुए चावल को देखकर मात तैयार होने का अनुमान होता है। युद्ध भूमि पर श्रामने सामने दो शत्रुओं की सेनाएं देखकर युद्ध का अनुमान होता है, और पश्चिम की आरेर सूर्य को ग्रधिक ढला हुआ देखकर श्रस्त होने की तैयारी का अनुमान होता है।

(२) काय — कारण अनुमानः — जैसे घुंग्रा ग्रग्नि से उत्पन्न होने वाला कार्य है। ग्रग्नि इसका कारण है जिससे कार्य — घुंग्रा देखकर कारण — ग्रग्नि का ग्रनुमान होता है। इसी प्रकार पुत्र को देख कर कारणभूत पिता का ग्रनुमान होता है।

(३) सामन्यतो ह्ण्ट ग्रनुमानः — पहले दो ग्रनुमान 'पूर्ववत्' व 'शेषवत्' हुए । ग्रत्र सामन्यतो ट्र्ण्ट ; — जहां दो वस्तुएं एक दूसरी की कार्य कारएा नहीं होती परन्तु साथ साथ रही हुई होती हैं; एक दूसरी में व्याप्त होती हैं, वहां एक को देख कर दूसरी का ग्रनुमान होता है जैसे रस रूप (वर्ण) के साथ ही रहता है तो घास में पकने के लिए डाली हुई केरो का ग्रंधेरे में मधुर मधु जैसा रस चख कर ग्रनुमान होता है कि केरी पक गई होगी । इसी प्रकार कुत्ते के भौंकने ग्रादि के ग्रावाज से गांव का ग्रनुमान लगाया जाता है ।

यह सब लिङ्ग पर लिङ्गो का, ग्रथवा हेतु पर साध्य का ग्रनुमान गिना जाता है । धुँए ग्रादि को देखकर जो ग्रनुमान लगाया जाता है उसे 'हेतू'

For Private and Personal Use Only

कहते हैं। ग्राग्नि ग्रादि का नो ग्रनुमान लगाया जाता है उसे 'साध्य' कहते हैं। जहां जहां हेतु हो वहां वहां साध्य ग्रवश्य हो तो वह सच्चा हेतु है। इसमें हेतु व्याप्य कहलाता है, साध्य व्यापक कहलाता है। हेतु में साध्य की व्याप्ति होती है; दोनों के बीच व्याप्ति संबंध कहलाता है। कोंपड़ी में ग्राग्न के ग्रनु-मान में 'हेतु' घुंए का 'साध्य' ग्राग्न के साथ व्याप्ति संबंध पहिले निश्चित होना चाहिए। यह व्याप्ति-संबंध रसोईघर में देखा हुग्रा है ग्रतः ग्रन्यत्र कोंपड़ी पर धुंग्रा देखकर ग्रन्दर की ग्राग्नि का ग्रनुमान होता है। जब कि प्रस्तुत में श्रात्मा के साथ कहां किसी का संबंध पहिले प्रत्यक्ष देखा है कि जिस पर ग्रनु-मान लग सके ? ग्रात्मा के संबंध में इन तीनों में से एक भी ग्रनुमान नहीं मिलता, क्योंकि ग्रात्मा का कोई कारएा, कोई कार्य ग्रथवा कोई साथी नहीं दीखता जिस पर से ग्रात्मा का ग्रनुमान लगाया जाए।

उपमान ग्रोर अर्थापत्ति प्रमाण से भी आत्मा सिद्ध नहीं — उपमान में "कोई बिना जानी हुई वस्तु ग्रन्य जानी हुई वस्तु जैसी होती है' ऐता जानने पर फिर कभी जब ग्रनजानी वस्तु पर दृष्टि पड़ती है तो पहिचान ली जातीं है कि यह ग्रमुक वस्तु है। ग्रात्मा के संबंध में ऐसी किसी ज्ञात वस्तु की उपमा श्वटित नहीं होती ग्रतः उपमान प्रमारा ग्रात्म सिद्धि के लिए ग्रनुपयुक्त है।

म्रथांपत्ति में कोई टण्ट-श्रुत (देखी-सुनी) वस्तु अमुक वस्तु के बिना घटित न हो सके ऐसी होती है तब इस टण्ट-श्रुत वस्तु के आधार पर वह वस्तु सिद्ध होती है जैसे किसी हुष्ट पुष्ट व्यक्ति के विषय में कोई कहे कि यह दिन में बिल्कृल खाता ही नहीं तो इस पर सिद्ध होता है कि रात को यह अवश्य खाता होगा । आत्मा की इस प्रकार सिद्धि करने के लिए देखें कि कौनसी टण्ट-श्रुत वस्तु इसके बिना घटित नहीं हो सकती तो पाते हैं कि कोई वस्तु ऐसी नहीं है ।

संभव--ऐतिहा प्रमाण से भी ग्रात्मा सिद्ध नहीं-

संभव प्रमाग उसे कहते हैं जो एक वस्तु में दूसरी वस्तु ग्रा जाय उसकी सिद्धि करें । जैसे—किसी के पास लाख रुपये होने का पता चला तो

इससे निध्चित् है कि उसके पास हजार रुपये तो हैं ही। वृद्ध ने युवावस्था देखी ही है ऐसा कहा जाता है क्योंकि इतनी लम्बी ग्रायु में युवावस्था की ग्रायु समा जाती है। परन्तु ग्रास्मा किस में समा जाती हैं जिससे कह सकें कि यह वस्तु है ग्रतः ग्रात्मा तो है ही। ऐसी एक भीं वस्तु नहीं है।

ऐतिह्य प्रमाएः --- ऐतिहासिक प्रमाएा में दंतकथादि ग्राती हैं जैसे किसी जीर्ए मकान में वर्षों से भूत का निवास है इस प्रकार परंपरा से लोग जानते चले ग्रा रहे हैं। ऐतिह्य प्रमाएा से वंश परंपरा तक यह बात चली ग्राती है, परन्तु ग्रात्मा के संबंध में ऐसी कोई कहावत प्रचलित नहीं है, क्योंकि कोई ऐसा ग्रमर शरीर दिखाई नहीं देता जिसमें ग्रात्मा का निवास होने की कहावत वंश परंपरा से चलती हुई ग्राज मिलती हो।

प्रश्न—-ग्रात्मा को मानने वाले ग्रमुक वर्ग में तो परम्परागत ऐसी कहावत चली ग्रा रही हैं कि शरीर में भिन्न ग्रात्मा होतो है—-ऐसा क्यों ?

उत्तर—यह प्रचार सर्वलोक में सिद्ध न होने से प्रमाणभूत नहीं माना जा सकता। साथ ही ग्रमुक वर्ग में ही प्रचलित कितनी ही दन्तकथाएँ ग्रप्रामा-रिएक ग्रर्थात् मिथ्या भी होती हैं। ग्रतः ऐतिह्य प्रमाण से ग्रात्मा की सिद्धि नहीं होती।

तो ग्रब रहा---

प्रागम प्रमाण--- शब्द प्रमाण :---- उपरोक्त प्रमेक प्रमाणों में से एक भी प्रमाण जिसमें घटित न होता हो ऐसे भी पदार्थ की सिद्धि में ग्रागम ग्रर्थात् ग्राप्त (विश्वसनीय) पुरुष के वचन रूपी शब्द प्रमाण घटित हो सकते हैं। जैसे पिता के वचनमात्र से पुत्र ने जाना कि उसके दादा अमुक हैं। इसी प्रकार चन्द्र-प्रहण, चन्द्र-उदय, सूर्यग्रहण ग्रादि ज्योतिष शास्त्र से सिद्ध होते हैं। इनमें पहिले से प्रत्यक्ष, ग्रनुमान ग्रादि प्रमाण घटित नहीं हो सकते। ग्रब ग्रात्मा के संबंध में चाहिए तो इसकी पुष्टि में शास्त्र तो मिलते हैं, परन्तु शास्त्र ग्रात्मा के संबंध में ग्रन्कानेक परस्पर विरोधी बातें करते हैं; जैसे :---

कोई कहता हैं कि 'म्रात्मा एक ही है' तो कोई कहता है 'म्रात्मा म्रानंत हैं' फिर कोई म्रात्मा को क्षणिक ही मानता है तो कोई, नित्य ही मानता हैं। ऐसी स्थिति में कौन सा शास्त्र मानें ग्रौर कैसी ग्रात्मा सिढ हो ?

यहां तक 'ग्रात्मा नहीं' यह सिद्ध करने का प्रयत्न हुग्रा ग्रब आत्म तत्त्व सिद्ध करने को विचारणा की जाती है ।

## 'आत्मा है' इसके प्रमागः

ग्रात्मसिद्धि में प्रत्यक्ष प्रमाएगः ----(१) सर्वंज ग्रात्मा को प्रत्यक्ष देखते हैं। जिस प्रकार किसी मनुष्य के ग्रांतरिक सदेह विकल्प इन्हें प्रत्यक्ष होते हैं ग्रीर ग्रवसर पर व्यक्त किये जाते हैं ग्रीर वे मान्य होते हैं, इसी प्रकार इन्हें प्रत्यक्ष होने वाली ग्रात्मा मान्य होनी चाहिये।

(२) अपने प्रत्यक्ष प्रमारा से भी आत्मा इस प्रकार सिद्ध होती है कि हमें संदेह, निर्एाय, तर्क, सुख, दुःख आदि जो प्रत्यक्ष सिद्ध अनुभूत होते हैं यह आत्मा का ही प्रत्यक्ष अनुभव है क्योंकि आत्मा ही तन्मय है, जब कि देह तन्मय नहीं है।

(३) 'में करता हूँ' मैंने किया, मैं करूंगा, मैं बोलती हूं. मैं बोला, मैं बोलूंगा ग्रादि त्रैकालिक ग्रनुभव में 'मैं' का ग्रनुभव ग्रात्मा का ही प्रत्यक्ष ग्रनुभव है, क्यों कि तीनों ही काल में ग्रात्मा तदवस्थ हैं जब कि शरीर परिवर्तित होता है। 'खाऊं तो मैं बिगडू', नहीं, किन्तु 'खाऊं तो मेरा शरीर यिगड़े,' — ऐसा ग्रनुभव होता है; इससे 'मैं' कर के ग्रात्मा ही सिद्ध होती है।

(४) स्वप्न में ग्रनुभव कौन करता है ? ग्रात्मा ही ? गहन अधकार में जहां ग्रपना शरीर भी दिखाई नहीं देता, वहां 'मैं हूं' ऐसा ग्रबाधित प्रत्यक्ष ग्रनुभव ग्रात्मा का ही है, सरीर का नहीं।

(४) इारीर का कभी ग्रकस्मात् रंग पलट जाने पर या यकायक निर्बलता बढ़ जाने पर संदेह होता है 'क्या यह मेरा इारीर' परन्तु कभी भी 'मैं' के संबंध

में ग्रंधकार में भी संदेह नहीं होता कि 'मैं हूं ग्रथवा नहीं'। 'मैं' का तो सदा निर्एय ही रहता है। यह 'मैं' का निर्एय ग्रात्मा का ही निर्एय है।

(६) गुएग के प्रत्यक्ष से गुएगी भी प्रत्यक्ष कहलाता है। जैसे—पर्दे के छेद में से घड़े का रूप दीखने पर घड़ा दिखाई देता है ऐसा व्यवहार है। इसी प्रकार स्मरएग, जिज्ञासा, बोध, सुख ग्रादि ग्रात्मा के गुएगों के प्रत्यक्ष से ग्रात्मा ही मानी जाती है क्योंकि गुएग गुएगीस्वरूप है।

प्रश्न — स्मरएगादि गुएग तो शरीर के ही कहे जा सकते हैं न ? ग्रात्मा मानने की क्या ग्रावश्यकता है।

इस प्रकार भात्मा म्रांशिक रूप से प्रत्यक्ष है। शेष म्रात्मा का सर्वांगोएा प्रत्यक्ष तो सर्वज्ञ ही कर सकते हैं और सर्वज्ञ बनने के लिए तपस्यादि विधियों का म्राचरएा करना चाहिये। दूध में निहित घी भी, दूघ का दही, मक्खन, तावनादि विधियां करने से ही प्रत्यक्ष होता है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि (१) सर्वज्ञ के केवलज्ञान-प्रत्यक्ष से, (२) संदेहादि स्फुरएा के स्वप्रत्यक्ष से, (२) त्रैकालिक प्रत्यक्ष में 'मैं' के प्रत्यक्ष भास से, (४) स्वष्न में 'मैं हूं' के ब्रनुभव से, (५) 'मैं' के संदेह के ग्रभाव से, तथा (६) गुएा के प्रत्यक्ष से ग्रारमा प्रत्यक्ष सिद्ध होती है।

### ञात्मसिद्धि के अनुमान प्रमाग

उत्तर—जो शून्यवादी जैसा कहते हैं कि ये सब संशय, निर्णय यादि स्फुरित होने वाले संवेदन सिथ्या है, ग्रसल् है, तो इस हिसाब से तो ग्रात्मा भी ग्रसत् सिद्ध हौती है । ग्रतः ग्रनुमान से ग्रात्मा की सिद्धि करना ग्रावण्यक है । ये ग्रनुमान इस प्रकार हैं :---

(१) किसी भी शरीर में भिन्न प्रात्मा है यह सिद्ध करने के लिए प्रपनी तरह दूसरों की प्रवृत्ति निवृत्ति पर से ऐसा ग्रनुमान होता हैं कि इनके शरीर को प्रवृत्त निवृत्त बनाने वाली ग्रात्मा इसके ग्रन्दर हैं। जिस प्रकार घोड़े से गाड़ी चलती है, उसी प्रकार शरीर भी हलन-चलन-माषएगादि में प्रवृत्ति ग्रोर उनसे निवृत्ति ग्रात्मा से ही करता है ग्रोर मृत्यु होने पर शरीर में से ग्रात्मा तिकल जाने पर ग्रश्व विहीन गाड़ी जैसे शरीर में स्वतः जरा भी इष्ट प्रवृत्ति द्वारा संचा या ग्रनिष्ट निवृत्ति नहीं होती। यह है ग्रनुमान प्रयोग—शरीर ऐसे किसी के लित है जो कि शरीर में विद्यमान होने तक ही शरीर प्रवृत्त-निवृत्त होता रहताहै। जैसे,—ग्रश्व-संचालित रथ।

यहां पहिले बताया गया है कि अनुमान करना हो तो साध्य हेतु का

व्याप्ति-संबंध कभी पृर्व में ग्रुहीत-ज्ञात किया हुग्रा होना चाहिए--परन्तु यहां रूपष्ट करना ग्रावश्यक है कि व्याप्ति-संबंध दो प्रकार से होता है,---(१) ग्रन्वय व्याप्ति, व (२) व्यतिरेक व्याप्ति :---

म्रान्वय व्याप्ति – यह वहां गिनी जाती है जहां ऐसा संबंध मिले, \*जहां जहां हेतु वहां वहां साध्य' जैसे धुँग्रा ग्रीर ग्राग्नि ।

व्यतिरेक व्याप्ति— वहां गिनी जाती है जहां ग्रन्वय से विपरीत संबंध हो,— 'जहां जहां साध्य नहीं, वहां वहां हेतु नहीं।' जैसे— सरोवर में ग्रग्नि नहीं तो धुँग्रा भी नहीं। इतर दर्शनों में जिनेन्द्र देव की इष्टदेव मानने का नहीं, तो जैनत्व नहीं।

ग्रब देखो कि ऐसे भी ग्रनुमान होते हैं जहां ग्रन्वय-व्याप्ति नहीं किन्तु भात्र व्यतिरेक-व्याप्ति संबंध ही मिलता है तो उससे ग्रनुमान नहीं होता है; जैसे,—मनुब्य की विलक्षरण चेब्ा से उसे भूत लगने का ग्रनुमान होता है; वहां बहां ग्रन्वय व्याप्ति संबंध कहां मिलता है, कि 'जहां जहां विलक्षरण चेब्टा, बहां वहां भूत का लगना ?' ऐसा पूर्व में प्रत्यक्ष कहीं नहीं देखा है; क्योंकि भूत दिखाई देने वाली वस्तु ही नहीं है। फिर भी 'जहां भूत का लगना न हो बहां विलक्षरण चेब्टा नहीं,'—ऐसा व्यतिरेक-व्याप्ति संबंध मिलता है; तो इस पर भूत-प्रवेश का ग्रनुमान हो सकता है।

ठीक इसी प्रकार मृत शरीर में नहीं, पर ज वित शरीर में चेष्टा प्रवृत्ति-निवृत्ति दिखाई देती है इस पर उपरोक्त उदाहरएा में भूत-संबंध की भांति-इसमें ग्रात्स-संबंध का ग्रनुमान होता हैं। कह सकते हैं कि जहां जहां ग्रात्म-संबंध नहीं वहां वहां स्वतन्त्र चेष्टा नहीं।'

(२) यंत्र तो नियत-नियमित प्रवृत्ति वाला होता है. परन्तु झरीर तो यंत्र की ग्रपेक्षा विचित्र विचित्र प्रवृत्ति वाला है ग्रतः इसका कारण है किसी का अग्रंतःप्रवेश; जैसे---भूत-प्रवेश वाला शरीर ।

(२) काया एक सुन्दर दो स्तम्भमय महल जैसा है, तो इसका बनाने

तथा संचालन करने वाला कोई चाहिये; जैसे-वन में दिखाई देता कोई मकान ग्रथवा कूटिया। काया में मशीनरी है। मस्तक में संदेश कार्यालय, संदेशवाहक ज्ञानतंत्र म्रर्थात् तार, कार्यालय के नीचे ग्रात्माराम को सुष्टि का मजा चखाने के लिए ग्रांख, कान, नाक, जोभ ग्रीर स्पर्शेन्द्रिय रूपी पांच भरोखे हैं। वहां इन प्रत्येक के माध्यम से ग्राह्य वस्तूएं नाटक, संगीत, बाग-बगीचे, मिठाइयां तथा सूकोमल वस्तुएं स्रादि जब उपस्थित हो जाती हैं तब इनका श्रनुभव कर राजा **प्रात्माराम ग्रानंदविभोर होता है।** इसी प्रकार शरीर-महल में गले में वाद्य यन्त्र, हृदय में जीवन शक्तियां, उसके नीचे भंडार श्रीर रसोईघर तथा नीचे पेशाबघर ग्रौर पाखाना है । ऐसा विचित्र कारखाना किसने बनाया ? ग्रीर सबका संचालक कौन ? तो उत्तर में ग्रात्मा ही कहना पढ़ेगा । ईश्वर को ग्रगर कर्ता कहें तो वह ग्रपूर्ण इञ्जिनियर सिद्ध होगा ! क्योंकि खाने पीने की लिप्सा हो, ग्रौर मल मूत्र का बोफ उठा कर फिरना पड़े, ऐसा शरीर क्यों बनाया ? चलता हुग्रा व्यक्ति ग्रागे देख सके पर पीछे न देख सके, ऐसी ग्रधूरी ग्रांख क्यों रक्खी? किसो का रूपवान, ग्रीर किसी का बेडौल, किसी का स्वस्थ ग्रौर विसी का ग्रस्वस्थ, किसी का देखने में समर्थ ग्रौर किसी का ग्रंघा ऐसा शरीर क्यों बनाया? यदि कहें कि 'ग्रपने ग्रपने कर्मानुसार', तो प्रश्न उठता है कि यह 'ग्रपने' ग्रर्थात् किस के ? श्रगर जीव का कहते हो तो जीव सिद्ध हो गया !

(४) शरीर, इन्द्रियां ग्रोर ग.त्र भोग्य हैं, तो कोई भोक्ता भी च हिए। सुन्दर वस्त्र की भांति सुन्दर देह पर प्रसन्न होने वाला कौन ? दो हाथ ग्रौर दो पांव नोकर जैसे हैं। इनके पास काम कौन लेता हैं? उत्तर मिलता है राजा ग्रात्माराम । महल में राजा होता है वहीं तक सभी स्थान ताजे हैं. राजा चले ग्रौर स्वामी के बिना घर सूना। जीव रूपी माली के बिना देह बगीचा खड़ा खड़ा सूख कर एक दिन उजाड़ हो जाता है। ग्रात्मा के बिना कौन सम्हाले ग्रौर कौन भोगे ?

(५) इन्द्रियां करण हैं ग्रत: इनका ग्रधिष्ठाता यानी इनसे काम लेने

वाला कौन ? तो कहते हैं भ्रात्मा । चिमटा-संडासी स्वयं काम नहीं करती, उससे काम लेने वाला व्यक्ति होता है ।

(६) इन्द्रियां ग्रोर गात्रादि किसी के ग्रादेश के ग्रनुसार काम करते हैं, तो स्वतन्त्र ग्रादेशक कौन ? उत्तर स्पष्ट है—ग्रात्मा। यही स्वेच्छा से आंख की पुतली को नचाती है, हाथ पांव चलाती है, फिर इच्छानुसार स्थिर भी रहती है ग्रादि। शरीर को ग्रादेशक नहीं मान सकते, क्योंकि शरीर स्वयं तो इन सब का संयुक्त रूप है, कोई एक स्वतन्त्र व्यक्ति नहीं। ग्रादेशक के रूप में हम मन को भी नहीं कह सकते; क्यों कि वह भी परतंत्र है। उसे कड़वी आषधि रुचिकर नहीं लगती फिर भी पीनी पड़ती है। कौन पिलाता है ? बोमारी में भी मिठाई—कुपथ्य खाने की ग्रोर मन लालायित होता है, परन्तु उसे रोकता कौन है ? बस यही श्रात्मा। श्रात्मा स्वयं स्वामी—प्रोप्राइटर है, मन मैंनेजर है। स्वामी की प्रगाढ़ रुचि के ग्रनुसार मन तरंग करता है इग्द्रियों को प्रेरित करता है; हिंसा-ग्रहिंसादि में प्रवृत्त करता है । ग्रात्मा के इस महा मूल्यवान स्वातंत्र्य के शुद्ध मोड़ ग्रीर इन्द्रिय-मन के शुभ प्रवर्तन में जो सदुपयोग करता है वही भवसागर से पार उतरता है।

(७) शरीर तथा गात्रादि प्रवृत्ति का नियामक--निरोधक कौन ? जैसे श्राती हुई छोंक को रोकना, देखने में लीन ग्रांख को बन्द करना, चलते चलते बीच में पांवों का रुकना, कहीं लघुशंका से निवृत्त होते विशेष भय में ग्रटका देना, इसी प्रकार क्रोध से जो ग्राक्रोश वचन बोले जाते उनसे बचाना, ग्रादि सब का नियन्त्रएा करने वाला कौन ? तो मिलता हैं ग्रात्मा ही ।

(5) इन्द्रियों के बीच फगड़ा पड़ जाए तब न्यायाधीश कौन ? जैसे आंख देखती है कि चांदी है और स्पर्श कहता है कि कलई । दोनों को सोच कर निश्चित निर्ग्य देने वाली ग्रात्मा है; हाथ या बुद्धि नहीं; क्यों कि ये तो साधन हैं । ग्रांख ग्राम का हरा रंग देख कर खट्टेपन की कल्पना करती है, परन्तु ग्रात्मा जीभ के पास परीक्षा कराती है, और मीठा स्वाद लगते ही ग्रांख की कल्पना को असत्य सिद्ध करती है । बिना ग्रात्मा के बिल्कूल भिन्न

भिन्न ग्रौर ग्रपने २ स्वतन्त्र विषय वाली ग्रांख ग्रौर जीभ दोनों परस्पर किस प्रकार समफौता कर सके ? दोनों में से कौन माने कि 'ग्राम को मैंने रंग से खट्टा माना परन्तु रस से मीठी ग्रनुभूत किया ?' यहां 'मैं के रूप में ग्रात्मा को माने ही छुटकारा मिल सकता है।

(१) शरीर यह घर और पैसे की भाति ममत्व करने की वस्तु है, तो शरीर का ममत्व करने वाला कौन है ? घर, पैसे, तिजोरी, फर्नोचर ग्रादि वस्तुए स्वयं ही श्रपने पर ममत्व नहीं करते । ममत्व करने वाला कोई भानहीन पागल है । इस प्रकार 'मेरा शरीर थका हुआ है, अभी तुम्हारा य दिष्ट चक्कर खा नहीं सकता' ऐसा देह पर ममत्व रखने वाली ग्रात्मा है । ग्रब ममत्व ग्रम्यास से ग्राता है तो नवजात शिशु को स्वशरीर का ममत्व कैसे हुआ ? यहां तो इसका ग्रभी जन्म होने से कोई ग्रम्यास नहीं । तब फिर मानना ही पड़ता है कि पूर्व जन्म के अभ्यास से यहां जन्म से ही ममत्व होता है । इस प्रकार दो जन्मों के बीच संलग्न एक स्वतन्त्र आत्मा सिद्ध होती है ।

(१०) मानसिक सुख-दुःख का अनुभव करने वाला कौन ? पक्वान्न जीमने बैठे और वहाँ हजारों रुपयों की हानि का तार प्राप्त हुआ; तब फौरन दुःखी कौन हुआ ? बेचैनी का अनुभव किसने किया ? शरीर में तो मीठें पक्वान्न की मस्ती कायम है, और शरीर पर कोई आधात हुआ नहीं । मानना होगा आत्मा बेचैन हुई । इसी तरह सड़ी हुई पीड़ाकारों अंगुली कटवाई; वहां शरीर सुखी हुआ ऐसा लगता हैं; क्यों कि आगे सड़न और पीड़ा होने से बचे । परन्तु जीवन भर 'हाय ! मेरी अंगुली गई' इस प्रकार दुःखी कौन होता है तो उत्तर यही करना होगा कि आत्मा ।

(११) माता पिता से बच्चे का शरीर बना; फिर भी जहां बच्चे में उनकी ग्रपेक्षा विलक्षएा गुएा ग्रोर स्वभाव दिखाई पड़ते है, वहां ऐसा क्यों ? स्वभाव से माता क्रोधिनी ग्रोर पुत्र शान्त ! ऐसा क्यों ? तो मानना पड़ता है कि दोनों के शरीर में पूर्वभव के संस्कार लेकर ग्राई हुई दो स्वतन्त्र ग्रारमाग्रों

ने ये शरीर धारएा किये हैं, जिससे दोनों के खाते (हिसाब-किताब) ग्रलग ग्रलग चलते हैं।

(१२) कुम्हार जानता है कि कोमल मिट्री से घड़ा ग्रच्छा बनता है. तभी स्व-इष्ट घड़े के लिए वह मिट्टी में प्रवृत्ति करता हैं। यह सूचित करता है कि इष्टानिष्ट की प्रवृत्ति-निवृत्ति के लिए इष्टानिष्ट का साधनस्वरूप ज्ञान तो **हो**नाही चाहिये । नवजात शिञ्च को इष्टतृष्ति के लिए स्तनपान में प्रवृत्त बनाने के लिए ग्रावश्यक 'यह स्तनपान इष्ट साथन है' ऐसा ज्ञान कहां से हुग्रा ? कहेंगे 'माता करवाती हैं', पर नहीं, वह तो बालक के मुँह में मात्र स्तनमूख रखती है, बस इतना ही; पर चूसने की किया किसने सिखाई ? मुख स्याही-सोख ग्रथवा लोहच्रुम्बक जैसा नहीं है जो स्वभावतः चूसे । यदि ऐसा हो तो बालक तृप्त होने के पश्चात् उसे स्वत: कैसे छोड़ देता है ? इससे ग्राप को कहना ही पड़ेगा कि स्वभावत: नहीं किन्तु ज्ञान व इच्छा होने पर स्तनपान में प्रवृत्त होता है। यह स्तनपान तृष्ति का साधन होने का ज्ञान पूर्व जन्म के संस्कार से होता है । इस संस्कार के लिए ग्रनुभवकर्ता के रूप में इसकी ग्रात्मा को ही मानना चाहिये। अन्यथा संस्कार का ग्राधार कौन ? शरीर तो जड़ है, व नया जन्मा हुन्ना हैं। इसे पूर्व संस्कार से क्या लेना देना ? श्रीर इसे इष्टानिष्ट का भी भान क्या ? शरीर को यदि भान हो तो पहिले खीर खाए ग्रौर फिर कढ़ी पीए ग्रौर इस प्रकार दोनों को पेट में इकट्रे करे क्या ? पेट में ग्रलग म्रालगभाग हैं क्या ? नहीं, परन्तु वहां म्रात्मा का बस चलता नहीं, म्रतः उसे यह सब सहन करना पड़ता है, ग्रौर मुँह में उसका चलता है ग्रत: दों डाढों में भिन्न भिन्न वस्तुएं चबा सकता है। यह जड़ देह की नहीं पर चेतन ग्रात्मा की कार्यवाही है।

(१३) इसीं प्रकार एक ही माता-पिता के दो पुत्रों में — युगल में भिन्न भिन्न स्वभाव, यादत, सोक, रुचि, रागादि पाये जाते हैं; पर ऐसा क्यों, जब कि जनक-जननी वे ही हैं ?इसी तरह एक थोड़ी शिक्षा से सीखता है, थोड़े उपदेश से समभ जाता है, और दूसरा नहीं, ऐसा क्यों ? एक देवदर्शनादि में ग्रसीम

म्राह्लाद का म्रनुभव करता है जब कि दूसरे को उसमें मन्द रुचि होती है ऐसा क्यों ? वहां का वातावरएा तो एकसा है फिर यह भेद क्यों ? स्पष्ट है कि पूर्व जन्म के तदनुकूल विचित्र संस्कार ग्रौर उनको न्यूनाधिकता के कारएा ऐसा होता है।

(१४) जीवन में दिखाई देने वाले मन-वचन-काया के योग, पुरुषायं, इच्छा, प्राण, ज्ञान-दर्शन का उपयोग, क्रोघ, मान, माया, लोम, कषाय, कृष्ण लेभ्यादि लेश्याएं, ग्राहार-विषय-परिग्रह-भय की संज्ञाएं, राग-द्वेष-हर्षं, उद्वेग, शोक, व्याकुलतादि ग्रज्ञुभ भाव, क्षमा, मृदुतादि ग्रौर ग्राहिंसा, सत्य, संयमादि शुभ माव, — ये सब किस के धर्म हैं ? जड़ शरीर के नहीं, क्यों कि शरीर एकसी स्थिति में रहने पर भी उनमें परिवर्तन होते रहते हैं, घड़ी भर प्रत्यक्ष, तो घड़ी भर ग्रनुमान, ग्रभी राग, तो थोड़ी देर में द्वेष, ग्रभी ग्रभी व्यापार का लोभ, परन्तु जरा सी उथलपुथल सुनते ही शांति, — यह सब परिवर्तन कौन लाता है कि ये सब चेतन ग्रात्मा के धर्म हैं, ये ग्रात्मा के कार्य हैं।

(१९) ज्ञान, सुख, दुःख ग्रादि गुर्गों के ग्राधार स्वरूप उनके ग्रनुरूप (मिलते जुलते) ही द्रव्य चाहिए; संभव हैं कि द्रव्य स्पष्ट न भी दीखता हो। जैसे भीगी राख में पानी स्पष्ट नहीं दिखाई देता, परन्तु उसमें भीगापन निश्चित पानी का ही हैं, क्यों कि राख उसका ग्रनुरूप द्रव्य नहीं है। इसी प्रकार शरीर में ग्रात्मा प्रत्यक्ष नहीं, फिर भी ज्ञान सुखादि गुर्गों के ग्रनुरूप द्रव्य ग्रात्मा ही हैं, जड़ शरीर के ग्रनुरूप गुरा तो रूप, रस, स्थूलता, भारीपन ग्रादि हैं।

(१६) जगत में सत् (सिद्ध) वस्तु का ही संदेह होता है, आकाश कुसुम-वत् असत् वस्तु का नहीं। 'टोकरी में आकाशकुसुम है या नहीं ?' ऐसी शंका नहीं होती। शरीर में ग्रात्मा है कि नहीं, ऐसा संदेह होता है। वही ग्रात्मा जैसी सत् वस्तु सिद्ध करता है।

રષ્

(१७) कहीं कहीं भ्रम यानी विपरीतज्ञान भी किसी सत् वस्तु का ही होता है। जगत में चांदी जैसी वस्तु है तो दूर कलई के पतरे का टुकड़ा देख कर भ्रम होता है कि यह चांदी ही है। इसी प्रकार म्रात्मा जैसी वस्तु है इसी लिए नास्तिक को शरीर पर भ्रम होता है कि यह म्रात्मा ही है।

(१८) प्रतिपक्ष भी किसी सत् सिद्ध वस्तु का ही होता है। ग्रायं है तभी म्लेच्छ को ग्रनायं कहते हैं। इसी प्रकार कहीं दया, सत्य, नीति जैसी वस्तु है तभी निर्दयता--ग्रसत्य---ग्रनीति होने की बातें होती है। इसी तरह लकड़ी, मुर्दा ग्रादि का ग्रजीव के रूप में तभी व्यवहार हो सकता है यदि जीव जैसी कोई बस्तु हो।

(१९) निषेध भी किसी सत् वस्तु का ही होता है। यद्यपि यह सत् अन्यत्र हो परन्तु जहां निषेध हो वहां नहीं, जैसे—हरिलाल कहीं जीवित हो तभी कहा जाता है कि हरिलाल घर में नहीं है। कहीं डित्थ जैसी कोई सत् वस्तु ही नहीं, तो इस पर 'यहां डित्थ नहीं' ऐसा नहीं कहा जाता। इसी प्रकार 'देह में जीव नहीं,' 'देह जीव नहीं' ऐसा, अगर जगत में जीव जैसी वस्तु हो, तभी कह सकते हैं। सारांश यह है कि 'जसके सदेह-अम-प्रतिपक्ष-निषेघ हो, वह सत् सिद्ध वस्तु होती है।

प्रश्न—ऐसे तो जैन कहते हैं कि 'जगत्कर्ता ईश्वर नहीं' तो क्या इस निषेध से जगत्कर्ता ईश्वर सिद्ध नहीं होता ?

उत्तर — नहीं, यहां निषेध किसका है यह समफने योग्य है। निषेध संयोग, समवाय, सामान्य और विशेष इन चार का होता है; जैसे — (१) घर में देवदत्त नहीं है' — यह देवदत्त के संयोग का निषेध है। (२) 'गर्दभ-न्ध्रुंग नहीं' — इसमें गर्दभ में न्ध्रुंग के समवाय का निषेध है, परन्तु पूरे गर्दभ-न्ध्रुंग का नहीं। (३) 'दूसरा चन्द्र नहीं', इसमें एक चन्द्र के समान ग्रन्य चन्द्र का निषेध है। विद्यमून चून्द्र में ग्रन्य की समान स्म ग्रर्थात सामाय्य नहीं। (४) 'घड़े

जितने मोती नहीं'---इसमें प्रमाराविशेष का निषेध है ग्रर्थात् पूरे घटप्रमारा मोती का नही, किन्तु सिद्ध मोती में मात्र घट-प्रमारात्व का निषेध है। ठीक इसी प्रकार यहां पूरे जगत्कर्ता ईश्वर का नहीं किन्तु सिद्ध वीतराग ईश्वर में जगत्कर्तृ त्व का निषेध, जो कर्तृ त्व कर्म ग्रादि कारराों में प्रसिद्ध है।

प्रश्न----खैर, फिर भी 'ईश्वर नहीं' इस निषेध से तो ईश्वर सिद्ध होता है न ?

उत्तर—भले हो, ईश्वर के नाम से श्रीमन्त, राजादिऐश्वर्य वाले सिद्ध ही हैं श्रीर परम ऐश्वर्यशाली परमात्मा भी सिद्ध है ।

(२०) जो व्युत्पत्तिमान शुद्ध पद है उसका वाच्य होता ही है; जैसे म्नश्व, 'म्राशु' शीघ्र जाए वह म्नश्व । वैसे यह जीव पद है तो इसका वाच्य जीव सिद्ध होता है 'जीता है' यही जीव । 'म्रतति इति' विभिन्न पदार्थों में जाता है, यह म्रात्मा ।

(२१) जिसके स्वतन्त्र पर्याय होते हैं उसका वाच्य स्वतन्त्र होता है, जैसे शरीर-देह-काया-कलेवर ग्रादि शरीर के पर्यायों (other words) का वाच्य शरीर स्वतन्त्र है, इसी तरह जीव-चेतन-ग्रात्मा-ज्ञानवान् ग्रादि जीव के स्वतन्त्र पर्याय होने से स्वतन्त्र जीवद्रव्य सिद्ध होता है। काल्पनिक शब्दों पर यह बात घटित नहीं होती, जैसे-पटेलभाई के 'टररर' शब्द पर कोई ग्रनुरूप पर्याव नहीं मिलती हैं।

(२२) ग्रांतिम प्रिय—जगत में ऐसा पाया जाता है कि कोई ग्रवसर आने पर अधिक प्रिय के खातिर कम प्रिय वस्तु का त्याग किया जाता है, जैसे व्यापार के खातिर इतने ऐराग्राराम का परित्याग किया जाता है, क्यों कि व्यापार ग्रधिक प्रिय है। परन्तु पैसे के लिए हानिप्रद व्यापार बंद किया जाता है क्यों कि उसकी ग्रपेक्षा पैसा ग्रधिक प्रिय होता है। किन्तु ऐसे प्रिय भी

पैसे रोगी के पुत्र के लिए खर्चे जाते हैं, क्यों कि पैसों की अप्रेक्षा पुत्र अधिक प्रिय है। परन्तु पुत्र की अप्रेक्षा पत्नी अधिक प्रिय होने से यदि उसे पुत्र अथवा पुत्र वधु की श्रोर से क्लेश हो तो पुत्र को तुरन्त अलग किया जाता है। पर सोचो यदि मकान में भयंकर श्रग्नि लग जाए, पति पहली मंजिल पर हो, पत्नी चौथी मंजिल पर हो श्रौर पति जरा भी रुके तो जलकर भस्म होने का भय हो, तो क्या पति पत्नी को लेने के लिए ऊपर जाएगा ? नहीं, बाहर कूद पड़ेगा, क्यों कि पत्नी श्रति प्रिय तो हैं परन्तु उसकी अपेक्षा अपना शरीर अधिक प्रिय है। इससे भी श्रागे बढ़ते हैं। बहू सास की यातनाओं से उकता कर वह अपने शरीर को भी जला कर भस्म कर देती है, तब वह अपना शरीर भी जाने देना किसके लिये ? शरीर से भी प्रियतर कौन है ? उत्तर मिलता है— आत्मा। 'अपने न यह देखना न दुःखी होना; चलो मरें (अर्थात् शरीर त्याग दें)' ऐसा जो बहू सोचती है इसमें 'अपने' अर्थात् कौन ? आत्मा ही न, जो नित्य प्रति के क्लेश से बचने के लिए शरीर को जाने दे ?

(२३) दूसरे का स्नेह भाव---ग्रादर, सद्भाव प्रिय लगता है, भगड़े टंटे, क्लेश, ऊंचा मन ग्रादि प्रिय नहीं लगते। किसे ? ग्रात्मा को। शरीर का तो कोई लाभालाभ होता नहीं। किसी का शरीर यानी मुंह हंसता हुग्रा देखते हैं फिर भी कहते हैं, 'यह दंभी है, भीतर से ग्रप्रसन्न है' यह कैसे ? शरीर में 'भींतर से' ग्रर्थात् क्या ? 'ग्रात्मा के' तभी कहा जाय कि वस्तुतः यह ग्रप्रसन्न है, मुंह हंसता हुग्रा बताता है इतना ही।

(२४) वर्तमान काल में किसी जीव को पूर्व जन्म का स्मरएा हुग्रा मालूम पड़ता है। वह जेव कहता है कि पूर्व भव में मैं उस स्थान पर था, मेरी यह दुकान ग्रोर मेरे ये पुत्रादि थे। उनमें से ग्राभी भी ये मौजूद हैं। इसमें मैंने पहिले ऐसा ऐसा व्यवहार किया'—यह सब मिलता भी ग्राता है तो यह 'मै' 'मेरे' 'मेंने' ग्रादि कौन ? ग्रात्मा ही कहना पड़ेगा कि जो यहां पूर्व भव से ग्राया उसका स्मरएा करता है। यहां का शरीर पूर्व भव का नहीं। उपसंहार :

## श्रात्म साधक अनुमान का संक्षिप्त वर्गीकरण

| १. प्रवृत्ति-निवृत्ति                  | १३. युगल-पुत्र की विचित्र रुचि श्रादि |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| २. भूत-प्रवेश                          | १४. योग-उपयोग लेक्या संज्ञादि भाव     |
| ४. काया-महल का कर्ता                   | १५. ज्ञानादि गुएााधार                 |
| ४. देह संचालक-भोक्ता                   | १६. संदेह                             |
| <b>५</b> . इन्द्रिय-करएा प्रयोक्ता     | १७. ञ्रम                              |
| ६. गात्र-म्रादेशक                      | १८. प्रतिपक्ष                         |
| ७. गात्र प्रवृत्ति-नियंत्रक            | १९. निषेध                             |
| <ul> <li>इन्द्रिय-विवाद पंच</li> </ul> | २०. शुद्ध पद                          |
| ९. काय-ममत्व                           | २१. पर्याय                            |
| १०. मानसिक सुख दुःख वेत्ता             | २२. ग्रंतिम प्रिय                     |
| ११. माता पिता से विलक्षरा गुरा         | २३. प्रिय-ग्रप्रिय                    |
| <b>१</b> २. इष्टानिष्ट हेतु-ज्ञान      | २४. जाति स्मरएा                       |
|                                        | 1                                     |

'में ग्रथति, शरीर नहीं, परन्तू ग्रनादि ग्रनंत काल से कर्मो से दलित ग्रात्मा'' इत्यादि याद रख कर निराश होने की ग्रावश्यकता नहीं। यह याद तो सिर्फ ईसीलिये रखनी है कि देह के धामों में लुब्ध हो कर ग्रथवा फंस कर अपनी प्यारी ग्रात्गा को भूल कर भयंकर कर्म-बंधन में उसे जकड़वाने की भूल न कर बैठें। शरीर को ग्रावश्यकता है ग्रच्छे जड़ पदार्थों की, विषयों, मान पान, सूख, वैमव ग्रीर सत्ता की । ऐसी इस देह की लालसा में ग्रात्मा मिथ्या-मति, पापाचार, रागद्वेष, मद माया तथा ग्रसद बर्ताव वाशी-व्यवहार ग्रोर विचारणा कर कर घोर कर्म बंधन से ग्रपने ग्राप को जकड़ती है। काया का तो क्या जकड़ा जाय ? यह तो उठ कर चल पड़ेगी। ग्ररे ! यह तो ग्रभी खडी रह कर ग्रात्मा का निष्कासन करेगी। ग्रात्मा के साथ संबंध रखने के लिये तनिक तैयार नहीं। आत्मा को दूसरी काया के जेल में बद होना पडेगा। **वहां** इन कर्म बंधनों के करू विपाक रूप घोर दुःख सहन करने पड़ेंगे। इन से मुक्ति दिलवाने में सगा पिता ग्रथवा प्रारण वल्तभा भी ग्रसमर्थ है। फिर पुनः ऐसे कर्मों के फल भोगने के लिए प्राप्त दूर्गति के हल्के भव में धर्म की जरा भी समभ, श्रद्धा या प्रवृत्ति भी नहीं होती। फलतः कर्म की भयंकरता बढती है। परिसामस्वरूप ग्रनेकानेक हल्के भवों में दूःख ग्रीर पीड़ा की भट्टी में सेकाना पडता है, यह सब किसे ? ग्रपने ही 'ग्रपने' ग्रर्थात् आत्मा को । तो बताग्रो कि उन दुः खों में से थोड़ा भीं लेने वाले कौन हैं ? कोई भी नहीं। वैसे भले-बरे कमों का फल कौन करता है ? शरीर नहीं, परन्त्र भवचक्र में ग्रनंतानंत काल से भ्रमएा करती व ठोकरें खाती हुई अपनी तो आत्मा।

फिर भी हताश होने या घवराने की श्रावश्यकता नहीं है क्यों कि ग्रपना दूमरा स्वरूप ग्रति सुन्दर है जिस पर आप जरा दृष्टिपात करें । अपने अर्थात् में कौन ? (१) मैं अर्थात् देह और इन्द्रियों पर तप और त्याग से विजय प्राप्त करने वाली झात्मा। (२) में अर्थात् पूर्वोक्त निथ्यामति झादि के बदले सम्यग्-दर्शन, पाप के पच्चक्खान, वैराग्य, प्रशांतता और सद्विचारणा आदि गुणों की अधिकारिणी आत्मा। (३) में अर्थात् काया की कैसी भी स्थिति होने पर भी

For Private and Personal Use Only

नव नव शुभ भावना ग्रीर घ्यान के योग्य ग्रात्मा । (४) में ग्रर्थात् संपूर्ण जगत के जोवों को महान् ग्रभयदान दे सके ऐसी सहासत्व, महानीति, न्याय-संपन्नता, महा ब्रह्मचर्य, ग्रीर महान् त्यागसेवन की ग्रधिकारिएगी ग्रात्मा । (५) में ग्रर्थात् विनय विवेक, विराग, विरति, विश्वास ग्रादि 'वि',—(V for Victory) विजय के 'वि',—की ग्रधिकारिएगी ग्रात्मा । (६) में ग्रर्थात् शांति, क्षमा, सहिष्णुता, सद् ग्राशय, सद् विचार ग्रादि ग्रनेकानेक गुर्गो ग्रीर उत्तम धर्म की ग्रधिकारिएगी ग्रात्मा । (७) यावत् उत्तरोत्तर सुखमय सद्दगति ग्रीर परमपद के ग्रतंतानंत सुख की ग्रधिकारिएगी ग्रात्मा में',—इत्यादि इत्यादि । क्यों सुन्दर है न ? ऐसे सुन्दर स्वरूप वाले हमें कहां संकुचित होने या भूलने का है । इस विचारएगा में विशेष विषयान्तर तो नहीं हुग्रा, परन्तु ग्रव ग्रन्य प्तमागों के साथ विशेषतः ग्रागम-प्रमाण में दर्शनों के मंतव्य ग्रीर उनकी समा-लोचना देखें ।

प्रात्म-सिद्धि के लिए उपमान प्रमारण — उपमान प्रमारण से भी ग्रात्मा प्रमाणित होती है क्यों कि इसमें किसी के साथ तुलना करनी पड़ती है और ग्रात्मा की तुलना वायु ग्रादि के साथ हो सकती है। ग्रात्मा वायु जैसी है। शारीर में सुस्ती, पेट का फूलना, तगारे जैसी ग्रावाज वायु छूटना ग्रादि पर से भीतर के ग्रहश्य वायु का भी बल निश्चित होता है; इसी प्रकार शरीर में होती इष्ट-ग्रनिष्ट के प्रति प्रवृत्ति-निवृत्ति, चेहरे पर दिखाई देती क्रोध-घमंड की मुद्रा, रक्त संचार, नसों का कंपन ग्रादि से शरीर के भीतर ग्रहश्य ग्रात्म-द्रव्य निश्चित होता है। वायु को हम ग्रांख से देख नहीं सकते, परन्तु कहों कपड़ा या कागज उड़ा हो तो कहते हैं कि वायु से उडा, इसी प्रकार इन्द्रियों व ग्रंगो-पांग की हलचल, मन की विचारणा, ग्रादि हुई तो कहा जाता है कि यह ग्रात्मा के कारण हुई; भले हम ग्रात्मा को ग्रांख से न देख सकें। यदि कोई कहता **है** कि 'ग्रात्मा वायु जैसी हो तो उसका स्पर्श से ग्रनुभव होना चाहिए ग्रीर यह प्राण, ग्रयान उदान ग्रादि की भांति ग्रंगोपांग में भिन्न भिन्न होनी चाहिये'; तो उसका कथन ठीक नहीं है, क्यों कि हण्डान्त सर्वदेशीय नहीं परन्तु एक-

देशोय होता है । यहां ग्रांख से भ्रदृश्य तत्त्व की एकदेशीय तुलना है ।

प्रयौपति प्रमाएग से भी ग्रात्मा सिद्ध होती है क्योंकि जैसे महीनों तक दिन में बिल्कुल न खाने वाले देवदत्त का शरीर पुष्ट दीखता है वहां रात्रि भोजन के बिनां शारीरिक पुष्टता घट नहीं सकती; इसी प्रकार मृत्यु के पश्चात् तुरन्त ही जरा भी हलचल करने से ग्रसमर्थ शरीर में मृत्यु से पूर्व जो हलचल दिखाई देनी है वह जोव की स्थिति के बिना ग्रर्थात् शरीर में गुप्त ग्रात्मा की मौजूदगी के बिना नहीं हो सकती । इस प्रकार ग्रर्थापत्ति से ग्रात्मा सिद्ध हैं।

संभव प्रमाएग— से भी ग्रात्मा सिद्ध है ऐसा कह सकते हैं, क्योंकि संभव-प्रमाए एक प्रकार का ग्रनुमान है। जैसे १०० में ४०-४० का योग है। इससे किसी के पास सौ हैं ऐसा जानने के पश्चात् यह ग्रनुमान होता है कि उसके पास पचास तो हैं ही। इस प्रकार बालक की जन्म-समय दिखाई देती इष्ट वृत्ति, चैतन्य-स्फुरएग ग्रादि कार्यों के पीछे कुछ ग्रहश्य हेतु सिद्ध होते हैं। ग्रात्मा इन ग्रहश्य वस्तुयों में से एक हैं, इस प्रकार संभव प्रमाएग से कहा जाता है कि बहां ग्रात्मा हेतुरूप तो है ही।

ऐतिह्य प्रमारण—में विद्वान लोगों से तो ग्रात्मा को मान्यता चलो ही आ रही है परन्तु पामर जनता में भी परापूर्व से कहा जाता है कि 'ग्रभी तक जीव गया नही, शरीर में जीव है'—ग्रादि । यह कथन ऐतिह्य प्रमारा है ।

## ग्रागम-प्रमाणः दर्शनों के मत

श्रव ग्रागम प्रमाए पर विचार करें। ग्रागम ग्रथति शास्त्र न्याय-दर्शन, वैशेषिक दर्शन, बौद्ध दर्शन, वेदान्त दर्शन, सांख्य दर्शन, योग दर्शन, मोमांसक दर्शन इस प्रकार षट्दर्शनों के भी मिलते हैं। जैन दर्शन के शास्त्र इस पर क्या मत ग्रौर निर्एाय देते हैं इसे देखें।

श्रागम प्रमारा में भिन्न २ दर्शन-शास्त्र का कैसा २ स्वरूप मानते हैं इस पर विस्तृत विचार तो ग्रागे किया जायगा, परन्तु संक्षिप्त में इतना -समफना है कि—-

वेदान्त दर्शन वाले — ग्रात्मा को शुद्ध ब्रह्म के रूप में एक ही मानते हैं, परन्तु यह उपयुक्त नहीं है, क्योंकि जगत के जीवों में जो भिन्नता-विचित्रता पाई जाती है, जैसे कि कोई सुखी--कोई दुःखी, कोई ज्ञानी--कोई मूर्ख. कोई पशु--कोई मनुष्य, कोई धर्मात्मा ग्रास्तिक--कोई पापी नास्तिक, कोई हिंसक--कोई दयालु, इस प्रकार ग्रात्मा यदि एक ही हो तो कैसे हो सकता हैं ? एवं इससे बन्ध--मोक्ष भी घटित नहीं हो सकता ।

सांख्य थ्रौर योग दर्शन वाले थ्रात्मा-चेतन-पुरुष श्रनेक तो मानते हैं फिर भो उसे कूटस्थ नित्य--तीनों कालो में परिवर्तन के लिए ग्रयोग्य श्रौर उसी से ज्ञानादि गुएा विहोन कहते हैं। इसमें तो फिर श्रात्मा में चैतन्य ही क्या ? ग्रात्मा में मनुष्य देव ग्रादि भव के परिवर्तन क्यों ? बंधन श्रौर मोक्ष का क्या ? मोक्ष ही नहीं, तो मोक्षार्थं प्रयत्न फिर किस बात का ?

स्याय वैशेषिक वर्शन वालेः — आत्मा में ज्ञानादि गुएग तो मानते हैं परन्तु. ज्ञान को सहज गुएग नहीं, किन्तु आगन्तुक प्रथति कारएगवश नवीन उत्पन्न होने वाले गुएग स्वरूप मानते हैं, कारएग न हो तो कोई ज्ञानादि नहीं। वहां प्रश्न पैदा होता है कि यदि ज्ञान चेतन का स्वभाव न हो तो ज्ञान रहित काल में चेतन का चैतन्य स्वरूप क्या ? मोक्ष में तो सदा ज्ञान हीनता ही आयगा प्रर्थात् जड़ पत्थर जैसी मुक्ति बनेगी। न्याय दर्शन साथ ही ग्रात्मा को एकान्त से नित्य और विश्वव्यापी कहते हैं, परन्तु यह यदि नित्य ही ग्रर्थात् अपरिवर्त-नीय ही हो तो समय-समय पर भिन्न २ ग्रवस्थायें कैसे हो सकती हैं ? मोक्षमार्ग किसलिए ? क्योंकि इससे उसमें कोई परिवर्तन तो होगा नहीं। वैसे विश्वव्यापी प्रर्थात् भवांतर या देशांतर में गमनागमन किस प्रकार ? और सुख-दु:ख का ज्ञान शरीर में ही क्यों ?

बौद्ध दार्शनिक कहते हैं कि ग्रात्मा विज्ञान स्वरूप ग्रीर क्षणिक है। इसमें क्षणिक होने से परिवर्तन तो होता है परन्तु मूल ही गायब हो जाता हो, क्षण में सर्वथा मूलतः नष्ट हो जाता हो तो पूर्वकृत कर्मों का भोक्ता कौन ?

यदि कर्म भोगता है, तो क्षणिक होने से पूर्व में स्वयं तो था ही नहों फिर ये कर्म किसने किये ? स्मरण भी कैसे हो सकता है ? पहिले जाने, फिर इच्छा करे, फिर प्रवृत्ति करे, पहिले तत्त्वज्ञान, फिर चिंतन, फिर मनन-ध्यान, ये क्रमिक क्रियाएं क्षणिक यानी एकक्षण-स्थायी ग्रात्मा में संगत कैसे हों ? यदि ग्रात्मा विज्ञान स्वरूप ही हो तो ग्रात्मा 'गुएग' वस्तु हुई, 'द्रब्य' नहीं। फिर गुएग का ग्राघार कौन ? यदि कहें कि 'यही गुएग ग्रौर यही द्रव्य,' तो फिर किया क्या ? इसो प्रकार ग्रन्थ गुएग भी कैसे घटित हों ? क्यों कि गुएग में तो गुएग रहेगा नहीं !

यह सब देखते हुए निष्कर्ष निकलता है कि म्रात्मा म्रानेक हैं; देह परिमारणमय हैं; नित्य भी हैं, साथ क्षरिएक म्रार्थात् म्रानित्य भी हैं, कमों के कर्ता म्रीर भोक्ता दोनों हैं, कर्मबद्ध होती हैं ग्रीर मुक्त भी होती हैं, ज्ञान स्वरूप भी है ग्रीर ज्ञान से भिन्न द्रव्य स्वरूप भी हैं। जैन दर्शन म्रानेकान्त दृष्टि से म्रात्मा के ये सभी स्वरूप मानता है। इससे जैन ग्रागम वैसी म्रात्मा के सम्बन्ध में प्रमाण स्वरूप मानता है।

## दया-दान-दमन से आत्म-सिद्धि

इस प्रकार म्रारमा जैसी वस्तु नहीं, — ऐसे नास्तिकवाद का खंडन कर के प्रत्यक्ष, म्रनुमान भौर म्रागम प्रमाएगों से म्रात्मा सिद्ध की गई। यहां प्रमु श्री महावीरदेव गौतम गोत्रीय इन्द्रभूति से कहते हैं 'हे गौतम इन्द्रभूति ! यदि ग्रात्मा स्वत्तन्त्र तत्त्व हें, तो हो तेरे वेदशास्त्र में कथित ध्रग्निहोत्राद यज्ञ के स्वर्गफल म्रादि घोटत हो सकते हैं। यदि म्रात्मा ही न हो तो यहां से मर कर स्वर्ग में किसका जाना ? इसी तरह 'द द द' दया, दान म्रौर दया, — इन तीन की भी क्या म्रावश्यकता ? निसर्ग का नियम है कि जैसा दो वैसा लो, जैसा बोवो वैसा फल पाग्रो। श्रब जैसे दुःख प्रपनी म्रात्मा को प्रिय नहीं होता, वैसे ही दूसरे को भी प्रिय नहीं होता; तब दूसरों को दुःख देने पर स्वयं को भी दुःख मिलता ही है; भले इस जीवन में नहीं तो यहां से बाद के जीवन में; किन्तु दुःख तो म्रवश्य मिलता है। यतः दूसरों को दुःख न पहुँचाते दया करनी चाहिए ऐसा सिद्ध होता है। दान देना भी कर्त्तव्य है; क्यों कि यहां

दिया हो तो परभव में मिलता है। इस प्रकार इन्द्रियों का दमन भी करना ही चाहिये; जिससे ये उच्र्छुंखल बन कर ग्रात्मा को तामस माव में दुबो, पाप कर्मों से बांध कर भवांतर में निम्न कौटि के कीट ग्रादि भवों के, या नरक के दुःखों में तंग नहीं करे। इस प्रकार 'द द द' का पालन तभी सार्थक माना जा सकता है कि यदि ग्रात्मा जैसी देह से फिन्न वस्तु जगत में हो।''

ग्रब जगद्गुरु प्रभु महावीर देव ग्रागे फरमाते हैं,—'हे गौतम इन्द्र-भूति ! 'विज्ञानघन एव एतेभ्यो भूतेम्यः समुत्थाय तान्येवानु विनश्यति न प्रोत्यसंज्ञाऽस्ति !' इस वेद पंक्ति का ग्रर्थं तू इस प्रकार गलत बताता था कि 'विज्ञानघन' पद के साथ जो 'एव' पद लगा हुग्रा है, उसे तूने 'भूतेम्यः' के साथ लगाकर 'पंचभूत से ही ग्रात्मा उत्पन्न होती हैं' ऐसा ग्रर्थ लगाया; परन्तु सही तरह से वेदपंक्ति में 'एव' पद जहां रक्खा हुग्रा है वहीं लगाने का है जिससे सही ग्रर्थ इस प्रकार निकलेगा :---

'विज्ञानघन एव' अर्थात् विज्ञान का घन ही, विज्ञान अर्थात् विशेष ज्ञान, उपयोगरूप यानी स्फुरएारूप ज्ञान; परन्तु मात्र ज्ञानशक्ति, ज्ञानलब्धि नहीं । यह ज्ञान गुएा ग्रात्मा के स्वभाव रूप है, ग्रतः वह ग्रात्मा के ग्रभेद भाव से होता है ग्रीर इसीलिए ग्रात्मा उन उन के ज्ञान उपयोगमय बनती है, ग्रर्थात् ज्ञान का एक घन ही ग्रात्मा बना । विज्ञान के साथ गाढ़ सम्बन्ध ग्रात्मा का बनता है, इससे भी ग्रात्मा विज्ञानघन कहलाती है ।

यहां विज्ञान पृथ्वी, पानी ग्रादि भूतों को लेकर उत्पन्न होता है, ग्रर्थात् ज्ञान घड़े का होता है, वस्त्र का होता है, जल का होता है; ग्रतः कहा जाता है कि ज्ञान पृथ्वी ग्रादि विषयों से उत्पन्न हुग्रा; ग्रीर ग्रात्मा में ग्रभेद भाव से ज्ञान उत्पन्न हुग्रा। इसका ग्रर्थ यह हुग्रा कि नये नये ज्ञानस्वरूप ग्रात्मा का उन उन जानों को ले कर जन्म हुग्रा; क्यों कि ज्ञान-ग्रात्मा का ग्रभेदभाव है जैसे ग्रंगुली सीधी हो उसे यदि टेढ़ी की जाए तो उसमें टेढ़ेपन की उत्पत्ति हुई; परन्तु टेढ़ापन ग्रंगुली में ग्रभेदभाव से है। टेढ़ापन ग्रंगुली से बिल्कुल भिन्न ही नहीं, परन्तु ग्रंगुली स्वरूप भी है। इससे ऐसा कहा जाता है कि ग्रंगुली

ЗX

स्वयं टेढ़ी हो गई। यहां 'हो गई' ग्रर्थात् जन्मी, जन्म पाई, जिससे 'टेढ़ेपन वाली ऋंगुली हुई' ग्रर्थात् टेढ़ी ग्रंगुली का जन्म हुग्रा ऐसा कहा जाता है। इसी प्रकार 'ज्ञान उत्पन्न हुग्रा' श्रर्थात् 'विज्ञानघन ग्रात्मा का जन्म हुग्रा, ऐसा' कह सकते हैं। तो इससे यह हुग्रा कि पृथ्वी ग्रादि भूतों से विज्ञानघन का ही जन्म इरोता है। यहां 'विज्ञानघन ही' इसमें 'ही' कहने से ग्रात्मा के ग्रन्य सुखादि स्वरूपों का निषेध किया; ग्रर्थात् भूत से ग्रात्मा में ज्ञान स्वरूप प्रकट होता है परन्तु सुख स्वरूप नहीं, ऐसा सिद्ध हुग्रा।

इस प्रकार इन्द्रभूति गौतम का संदेह निवारए। हो जाने से उन्होंने देखा कि इस जगत में ऐसे सर्वज्ञ जैसा शरए। श्रौर कहां मिले ? साथ ही श्रकिचित्कर दूसरों का ग्राधार लेने से भी ग्रंत में वे क्या काम ग्राए ? फिर मेरी ग्रात्मा का ऐसा स्पष्ट दोषरहित स्वरूप है, तो ग्रब यह पता चलते ही इसकी रक्षा सर्वप्रथम कर लेनी चाहिये ग्रतः 'मुभे वीर प्रभु का शरए। हो,' ऐसा निश्चित करके ग्रपने ५०० विद्यार्थियों के साथ प्रभु के पास वहीं का वहीं उन्होंने चारित्र ग्रंगीकार किया, ग्रौर ग्रहवास का त्याग कर वे ग्रए।गार भूति बने ।

3

# द्वितीय गणधर-'कर्म संशय'

श्रव दूसरे गएाधर की चर्चा धारम्भ होती है। इन्द्रभूति की दीक्षा के समाचार सुनते ही श्रग्निभूति चौंक उठे,—'हैं ? यह क्या ? मेरा भाई जो कभी किसी से हारता नहीं. वही विपक्षी वादी के ग्राजन्म शरएागत हो गया !! जरूर कुछ छल हुग्रा है; तो मैं ग्रव पहिले से ही समभ बूभ कर वहां जाऊँ, श्रौर वादी की जाल में न फंस कर उसको निरुत्तर कर के भाई को छुड़वा लाऊँँ;—ऐसा सोच कर ग्रपने ५०० विद्यार्थी-समुदाय के साथ ग्राप प्रभु के पास ग्राए।

इन्हें कहां पता था कि 'ग्रकेले भाई ही क्या, यहां तो बड़े ग्रवधिज्ञानी इन्द्र भी मोहित हो जाते हैं ऐसे विश्व-श्रोष्ठ तीर्थं करपद पर ऐसे वीतराग-सर्वज्ञता पद पर भगवान ग्रारूढ़ है ग्राप भी यहां ग्राएं, इतनी ही देर है। प्रभु ग्रापको नहीं, ग्रापके शत्रु मोह को ठगने के लिए यहां पधारे हैं'। ग्रान्भूति प्रभु के समवसरएए में ग्राए ग्रोर इन्द्रभूति जी की भांति प्रभु ने इन्हें संबोधित किया ग्रोर मन का संशय कहा कि 'तुम्हें इस बात की शंका है कि कर्म जैसी वस्तु जगत में होगी क्या ? परन्तु वेद वाक्य का श्रर्थं तुमने बराबर समफा सोचा नहीं ?'

बस भाई की भांति ग्रग्निभूति भी ठंडे हो गए। सही लगा कि 'ये सर्वज्ञ हैं, ग्रतः ग्रब तो बराबर समफ लूं।' विनयपूर्वक प्रभु के सम्मुख श्रंजलि बांध कर खड़े रहे।

ग्रग्निभूति को प्रभु ने इस प्रकार समभाना शुरु किया।

३६

# कर्म की शंका क्यों ?

'हे ग्रग्निभूति ! तुम्हें भिन्न भिन्न दो वाक्य मिले इससे तुम भ्रम में पड़े । 'पुरुष एवेदं हि गिंन यद्भूतं यच्च भाव्यम् ।' इसका ग्रथं तुमने ऐसा किया कि 'जो कुछ भी घटित होने वाला है वह पुरुष ग्रर्थात् ग्रात्मा ही है । ग्रर्थात् जगत की सभी घटनाएं ग्रात्मा के ही प्रभाव से हैं, कर्मसत्ता जैसी कोई चीज ही नहीं । कर्म जैसी वस्तु जगत में यदि होती तो यहां वेद वाक्य में ग्रात्मा के साथ 'ही' नहीं जोड़ा जाता; परन्तु इसमें तो 'ग्रात्मा ही' ऐसा कह कर ग्रात्मा को छोड़ कर ग्रन्थ कर्म, काल ग्रादि का निषेघ किया है ।

परन्तु दूसरी ग्रोर तुम्हें 'स्वर्गकामोऽग्निहोत्रं जुहुयात्' ग्रादि वाक्य मिले जिससे तुम्हें ऐसा लगा कि 'वेद में स्वर्ग के इच्छुक व्यक्ति को ग्रग्निहोत्र यज्ञ करने का तो कहा है, श्रौर ग्रग्निहोत्र यज्ञ तो जब किया तभी समाप्त हो गया, इसके पश्चात् तो ग्रात्मा ने दीर्घ जीवनयापन किया । ग्रतः कई समय बाद में उसका गमन स्वर्ग में हुग्रा । तब उस ग्रग्निहोत्र से स्वर्गगमन पुण्य कर्म के माध्यम के बिना कैसे हो सकता है ? क्यों कि यदि पुण्य नहीं परन्तु मात्र ग्रग्निहोत्र के पुरुषार्थ वाली ग्रात्मा ही स्वर्ग में कारएा हो, तब तो ग्रात्मा को ग्रग्निहोत्र करते ही तुरन्त स्वर्ग मिलना चाहिए ! परन्तु स्वर्ग विलंब से होता है, ग्रौर उस समय तो ग्रात्मा ग्रग्निहोत्र की पुरुषार्थी नहीं होती । ग्रत: मानना चाहिये कि ग्रग्निहोत्र से शुभ कर्म उत्पन्न होता है । इसे पुण्य कहो ग्रथवा सौभाग्य सद्भाग्य कुछ भी कहो, इसके विपाक से स्वर्ग की प्राप्ति होती है । इस प्रकार वेद की पंक्ति का ग्रर्थ लगाना चाहिए । इससे कर्म है, यह प्रमाणित हुग्रा ।'

'इस प्रकार परस्पर विरोधी बातें मिलने से, हे ग्रग्निभूति ! तुम्हें सदेह हो गया कि कर्म जैसा पदार्थ जगत में होगा या नहीं ?' ग्रब इसमें एक प्रकार से सोचने पर हे ग्रग्निभूति ! तुम्हें ऐसा लगता होगा कि—

(१) कर्म दीखते ही नहीं तो ऐसी ग्रदृश्य वस्तु को कैसे मानें।

(२) ग्रगर मार्ने तब भी कर्मवस्तु घटित नहीं हो सकती; ग्रतः मान्य नहीं ।

### ग्रहश्य का इन्कार क्यों नहीं कर सके ? :---

पर हे गौतम श्रग्निभूति ! इस पर दो प्रश्न हैं :

- (ग्र) एक तो यह, कि जो वस्तु दिखाई नहों देती क्या वह जगत में होती ही नहीं ? ग्रौर
- (ब) दूसरा यह कि वह वस्तु तुम्हें दिखाई नहीं देती ग्रतः नहीं माननी ? या कि तो को भी दिखाई नहीं देती ग्रतः नहीं माननी ?

(१-ग्र) प्रथम प्रश्न के उत्तर में यह समफना है कि ऐसे ग्रनेकानेक बाधक हैं जिनके कारएा विद्यमान वस्तु भी हमें दिखाई न दे, फिर भी वह वस्तु हमें माननी तो पड़ती ही है। ग्रपनी ग्रांख ग्रतिनैकट्य वश हमें दिखाई नहीं देती फिर भी क्या हम कहते हैं कि ग्रांख नहीं है? न देख सकने में ऐसे ग्रनेक बाधक हैं यह ग्रागे सोचेंगे; किन्तु—

प्रदृश्य कर्म से डरो:—ग्रग्निभूति को भगवान द्वारा कथित ये वचन हमें भी विचारणीय हैं । वस्तु हम देख नहीं सकते, इतने ही से उसका निषेध कैसे किया जा सकता है ? ग्राधुनिक युग में तार में विद्युत शक्ति, लोहचुम्बक में चुम्बक शक्ति, परमासु ग्रादि में ग्रहश्य तत्त्व भी ग्रवश्य माने जाते हैं तो ग्राश्चर्य है कि जब शास्त्र की बात ग्राती है या धर्म ग्रीर तत्त्व की बात ग्राती है तो 'कहां दीखती है ? कहां दीखती है ? दीखे तो बताग्रो' ऐसा कह कर उस पर ग्रश्नद्धा की जाती है ! श्रीर उसे ग्रस्वीकार किया जाता है । ऐसी ग्रहश्य कर्मसत्ता की उपेक्षा कर उत्तम मानव भव ग्रज्ञानतावश ग्रायल्प-कालिक ग्रायु में तुच्छ विकल्पों, मताग्रहों ग्रीर विषय सुखों की खातिर ऋष्ट किया जाता है श्रीर भावी ग्रति दीर्घ काल के लिए भयंकर दुःख उत्पन्न किये जाते हैं; परन्तु समभ लेना चाहिए कि ऐसे ग्रनेकानेक कारण हैं कि जिनके जरिए वस्तु नहीं भी दीखतो या जानने में नहीं भी ग्राती, इससे उस वस्तु की सत्ता में ग्रश्नद्धा करने का कारण नहीं होता । ग्रश्नद्धा करने वाला पुरुष कर्म-सत्ता को नहीं मानता हुग्रा भी इतना तो देखता ही है कि,—(१) ग्रपनी इच्छा के विरुद्ध बहुत कुछ हो रहा है, श्रीर (२) बहुत इच्छा होने पर भी तद्नुसार

होता नहीं ।' अश्रद्धा करे, पर भी आयुष्य के ह्रास और इच्छाओं की निष्फलता जो जारी है, उसमें तो कोई अन्तर नहीं पड़ता; तो क्यों कर्मतत्त्व पर श्रद्धा न की जाए ? क्यों भवभीरु, पवित्र संयमजीवन यापन करने वाले, सत्यवादी और एकान्त परमार्थ बुद्धि वाले शास्त्रकार जो लिखते हैं, जिस पर श्रद्धा करने के लिए यह दुर्लभ किंमती भव प्राप्त हुआ है, उस पर और उसे बताने वाले शास्त्रकारों पर श्रद्धा करके इस जीवन को धन्य न बनाया जाय ? श्रद्धा की जाएगी तो भविष्य में तदनुकूल पवित्र संयम और त्याग तपस्यादि से जीवन को अलंकृत बनाया जायेगा; परन्तु यदि मूल में श्रद्धा ही नहीं तो खान-पान, ऐश-आराम, गीत नृत्य, भोग विलाम, आदि पूर्ण पाशविक वृत्ति वाला जीव कीड़े मकोड़ों में तो क्या, हाथी-हथिनी, कोयल, मोर, गघे आदि पशुओं के अवतार में तो मिल ही जाता है । अतः ज्ञानियों के वचन पर श्रद्धा करनी चाहिये। अस्तु ।

ग्रव किन कारणों से वस्तु होते हुए भी ज्ञान में नहीं ग्राती ? इस पर विचार करें। (१) ग्रांख के बहुत नजदीक हो तो न दीखे; जैसे :—ग्रांख में में लगायी हुई काजल, व ग्रांख की पलक। (२) ग्रति दूर जैसे रेल्वे पर दूरस्थ तार के स्तम्भ ग्रांखों के सामने होते हुए भी दिखाई नहीं देते। (३) ग्रति सूक्ष्स, जैसे—परमाग्रु या रोशनदाने की किरणा में उड़ती हुई रज इतनी ग्रधिक सूक्ष्म होती है कि किरण न हो तो उड़ती हुई भी नहीं दीखती। (४) इस तरह मन स्थिर न हो तो दर्शन के समय 'मूर्ति पर मुकुट है या नहीं ? चक्षु बराबर संतुलित हैं या नहीं ? पूजा लाल केसर की ? या पीले की है ?……' ग्रादि बातों का ध्यान रहता नहीं। ऐसे ग्रन्य भी कारण हैं कि वस्तु होते हुए भी दिखाई नहीं देती, वे ये,—

(सारिगो पृष्ठ ४० पर)

किन कार गों से वस्तु होने पर भी ध्यान में नहीं ग्राती

| काररण                    | न दिखाई देती वस्तु                        |
|--------------------------|-------------------------------------------|
| ग्रति निकट               | पलक, श्रांखों में काजल                    |
| म्रति दूर                | रेलवे लाइन पर खड़े तार के स्तम्भ          |
| म्रति सूक्ष्म            | रोशनदान की किरए। में दिखाई दे <b>ने</b>   |
| •                        | वाली रज किरएा बिना                        |
| मन की म्रस्थिरता         | दर्शन समय मूर्ति पर मुकुट था या नहीं ?    |
| भ्रश्वय                  | स्व कान सिर                               |
| इन्द्रियमंदता            | चश्मे के बिना ग्रक्षरादि                  |
| मतिमंदता                 | सोने के टंच, मोती का पानी                 |
| म्रावरण                  | ढंकी हुई वस्तु                            |
| पराभव                    | सूर्य के तेज में तारे                     |
| स्वभाव                   | ग्राकाश, पिशाच                            |
| समान वस्तु में मिलना     | मूंग ग्रौर राई में फेंके हुए इन्हों के दो |
|                          | चार दाने                                  |
| ग्रन्य लक्ष्य            | रूप देखते रस                              |
| विस्मरण                  | १० वर्ष पूर्व देखी हुई                    |
| दर्शन-लब्धि के नाश से    | ग्रंघेको कुछ मी                           |
| गलत समफ या व्युद्ग्रह    | पटेल के सोने के जेवर देखने के बाद         |
| 313                      | ऐसे ही                                    |
| मोह मिथ्यात्व            | जीवादि तत्त्व                             |
| वृद्धावस्था, सन्निपातादि | पूर्व में कई बार परिचय होने पर भी         |
| 20                       | वैसी बीमारी ग्रादि में वही वस्तु          |
| क्रिया किये बिना         | छाछ में मक्खन                             |
| संयुक्त द्रव्य           | दूध में पानी                              |
| ग्रशिक्षरण               | जौहर ग्रादि पहिचान में न श्राए            |
| देवमाया                  | कोयले के रूप में परिवर्तित सुवर्एं        |

ग्रतः कर्मनहीं दिखाई देते इसी पर से कर्महै ही नहीं ऐसा नहीं कह सकते।

(१-व) ग्रब दूसरा प्रश्न— 'कर्म हमें दिखाई नहीं देते ग्रतः कर्म नहीं हैं', ऐसा नहीं कह सकते; क्यों कि भले हमें न दिखाई दें परन्तु दूसरे की हष्टि में हों ऐसी भी कई चीजें हैं। ग्रतः 'नहीं, किसी को भी दिखाई नहीं देते, ग्रतः कर्म नहीं' ऐसा कहना गलत है; क्यों कि प्रथम तो कहां हमें सभी जीव ही दिखाई देते हैं कि कोई भी कर्म को देखने वाला नहीं है इसका पता चले ? दिखाई पड़ने वाले जीवों में भी कैसा ग्रौर कितना ज्ञान है यह हम कहां देख सकते हैं ? भविष्य में कोई भी देखने वाला नहीं होगा ऐसा भी कैसे कह सकते हैं ? ग्रतएव इस प्रकार कर्म को स्वीकार न करना उचित नहीं है। तो,

'कमं घटमान नहीं' इसके ३ कारएा :----

(२) 'कर्म जैसी चीज घटित नहीं हो सकती' ऐसा जो कहा इसमें क्या

- (i) कर्म को ले जाने वाला कोई परलोकी नहीं ग्रतः ? या
- (ii) भले परलोकगामी कोई हो, तो भी कर्म विचार-संगत नहीं, विचार की कसौटी पर टिक सकती नहीं ग्रत: ? ग्रथवा
- (iii) क्या ऐसा कहें कि वस्तु के स्वभाव से ही जगत में सब कुछ होता है, ग्रतः कर्म मानने की क्या ग्रावश्यकता है ?

(२-i) 'परलोकगामी कोई चीज ही लो नहीं, फिर कर्म को कौन साथ जाए ? श्रौर इस जीवन के लिए तो कर्म कुछ भी उपयोगी नहीं',----इस प्रकार नहीं कहा जा सकता, क्यों कि परलोकगामी श्रात्मा सिद्ध हो चुकी है। इसी लिए 'स्वर्ग' की इच्छा वाले के लिए 'श्रग्निहोत्र यज्ञ करना' श्रादि वेदवाक्य घटित हो सकते हैं; श्रन्यथा यदि श्रात्मा ही नहीं तो यज्ञ करके किस का स्वर्ग-नरक में जाना ?

(२-ii) कर्म विचार-संगत नहीं; क्यों कि कर्मो को ग्रनिमित्तक मार्ने ? ग्रथवा सनिमित्तक ? ग्रनिमित्तक प्रर्थात् कारण सामग्री बिना जन्म लेने वाले ।

सनिमित्तक ग्रर्थात् निमित्त हेतु से उत्पन्न होने वाले । दोनों विकल्पों में से प्रथम विकल्प मानने में नहीं ग्राता, क्यों कि कर्म यदि हेतु बिना सहज भाव से ही जन्म लेते हों, तब तो मोक्ष में गए हुग्रों को भी ग्रतिमित्तक कर्म क्यों न जन्में ? ग्रथवा कर्म सदा ही जन्म लिया करें ! जिससे कभी किसी का मोक्ष ही न हो । ग्रन्य विकल्प,—

# कर्म को जन्म देने वाले ३ निमित्तः

यातो कर्म (१) हिंसा से जन्में, (२) रागद्वेष से जन्में, ग्रथवा (२)। कर्म से जन्में ।

प्रत्यक्ष में कई खंजर, कटार, कृपाए ग्रादि से करूरता पूर्वक पशुग्रों के टोले के टोले काटने कटवाने वाले सुखी क्यों दिखाई देते हैं ? हिसा से ये तो भयंकर पाप बंधन में फंसते है, तो ये महादुःखी होने चाहिएं । इसके विपरीत, जो लोग जिनेश्वरदेव के पद पंकज की पूजा में परायएा रहते हैं ग्रौर चोंटी की भी हिंसा नहीं करते, वे क्यों दरिंद्रता के उपद्रव से पीडि़त दिखाई देते हैं ? ग्रहिंसा से तो सुख होना चाहिये। कर्म हिंसा से जन्म लेते हों, — ऐसी बात यहां ठीक नहीं बैठती।

यदि कहें कि 'राग-द्वेष से जन्म लेते हैं' तो राग-द्वेष किससे उत्पन्न होते हैं ? यदि कर्म से, तो इसी कर्म से नहीं कह सकते । पूर्व कर्म से कहें तो मोक्ष ही उड़ जायगा, क्योंकि राग-द्वेष से कर्म, ग्रौर कर्म से राग-द्वेष....इस प्रकार परम्परा चलती ही रहेगी, ग्रौर मोक्ष नहीं, तो बास्त्र निरर्थक !

प्रगर कर्म से कर्म उत्पन्न कहें, तो कर्म से कर्म-परम्परा जैसे ग्रनादि से चली ग्राई, वैसी ही भविष्य में भी चलती ही रहेगी, व मोक्ष घटित नहीं हो सकेगा। विचार की परीक्षा में कर्म जैसी वस्तु नहीं ऐसा लगता है। कहिये 'यदि जगत में कर्म जैसी वस्तु न हो तो विचित्र कार्य किससे होते हैं ? कोई नवजात शिशु सोने की चम्मच से दूध पीता है तो किसी को माता का दूध भी पूरा मिलता नहों, ऐसी भिन्नता क्यों ?' ग्रकस्मात् हो ऐसा होता है। उलटा कर्म मानने पर विडंबना का सामना करना पड़ता है।

8\$

## 'ग्रकस्मात् कार्योत्पत्ति' इसका खण्डन

कार्य ग्रकस्म।त् उत्पन्न होता हैं, इससे ग्रकस्मात् ग्रर्थात् क्या ?

(१) बिना कारए ही उत्पन्न होता है।

(२) स्वभाव से उत्पन्न होता है।

(३) बाह्य ग्रन्य साधन द्वारा नहीं परन्तु स्वयं से ही उत्पन्न होता है। यह 'स्वात्महेतुक' है।

(४) किसी कारण से नहीं परन्तु ग्रसत् पदार्थ से उत्पन्न होता है।

(१) 'कारए बिना कार्य' यह कहना गलत है । स्थान स्थान पर अनुभव होता हैं कि कार्य के लिए कारएा को ढूंढना या प्राप्त करना पड़ता है । अगिन हो तभी धुग्रां, दूध में से ही दही, दही हो तभी मक्खन ।

(२) स्वभाव के ४ अर्थ----(i) यदि सब स्वभाव से हो जैसे ग्रग्नि की ज्वाला ऊंची ही, वायु तिरछी ही, ग्रग्नि उष्णता दे, पानी शीतलता प्रदान करे, कांटा तीक्ष्ण ही है, तो स्वभाव का अर्थं क्या ? 'स्वभाव'=स्व का भाव, यह (i) वस्तु का कोई धर्म (ii) वस्तु की सत्ता, (iii) वस्तु विशेष, ग्रथवा (iv) स्व का भाव ग्रथत्त् काल-पर्याय हो सके । ग्रब

(i) स्वभाव से यानी अपने धर्म से उत्पन्न होता है, कहो; परन्तु ग्रभी तक जिस वस्तु का ही जन्म नहीं हुग्रा तो उसका धर्म ही कहां है ? बिना धर्म के यह वस्तु उत्पन्न हुई कैसे ? धर्म को भिन्न मानना हो तो वह कर्म का ही भाई हुग्रा न ?

(ii) 'वस्तु की सत्ता' यह स्वभाव मानने में कार्य के सिवाय बाहर सें तो कुछ भी लाना नहीं, कार्य ही वस्तु गिना जायगा, इसकी सत्ता ग्रभी तक श्राई नही तो स्वयं स्वयं को किस प्रकार जन्म दे ?

(iii) वस्तु विशेष क्या है—द्रव्य, गुरा या किया ? यदि यह भिन्न वस्तु है तब तो वस्तु भिन्न कारणा से बनी ! स्वभाव से होने का क्या रहा ?

(iv) स्वभाव कर के स्व का काल पर्याय लेकर काल में से कार्यं वस्तु

\*\*

जन्म लेती है ऐसा यदि कहें, तो एक ही काल में तो ग्रनेक वस्तुएं उत्पन्न होती हैं, फिर कार्यों में भिन्नता क्यों ? कारएा-भेद बिना कार्य-भेद नहीं ।

(३) स्वात्महेतुक—स्वयं स्वयं से ही उत्पन्न होता है यह बात बुद्धिसंगत नहीं है। ग्रपने स्वयं से उत्पन्न होने के लिये स्वयं ग्रपनी प्रथम उपस्थिति होनी चाहिये। यदि उपस्थिति है, तो फिर उत्पन्न होना क्या शेष रहा ? यदि शेष है ग्रर्थात् ग्रभी उपस्थिति ही नहीं, तो 'ग्रपने स्वयं से' सम्भव ही कहां से ?

(४) 'ग्रसत् से उत्पत्ति' यह भी गलत । ग्रसत् कोई चीज ही नहीं है, तो इससे उत्पन्न होना क्या ? एवं खरश्र्यंग-सम से उत्पन्न होने वाला इसके समान ग्रसत् ही हो न ? ग्रथवा चाहे जो यदि उत्पन्न हो सके. तब तो फिर किसी को गरीब, किसी को भूखा, व किसी को रोगी रहने की क्या ग्राव-श्यकता ? क्यों कि पैसा, ग्रन्न, ग्रारोग्य ग्रसत् से उत्पन्न हो जाएंगे । ग्रथवा ग्रसत् से उत्पन्न होता हो तो कार्य समान रूप के हो, किंतु कभी बाल्यकाल, कभी युवावस्था, ऐसे विषम कार्यं क्यों ? ग्रथवा सम-विषम कार्यं सब साथ होने लगे, ---सर्दी-गर्मी, रोग-ग्रारोग्य, जीवन-मृत्यु ग्रादि !

इसलिए कार्यं ग्रकस्मात् उत्पन्न होता है, यह बात सर्वथा गलत सिद्ध होती है।

कर्म की उत्पत्ति (i) हिंसा से, (ii) राग द्वेष से, (iii) कर्म से, इन तीनों प्रकार से बराबर है।

(i) कर्म दो प्रकार के होते हैं:--पुण्यानुबन्धी धौर पापानुबन्धी। पुण्यानुबन्धी कर्म वे हैं जिनके उदित होने पर पुण्योपार्जन की परिस्थिति उप-स्थित होती है। पापानुबन्धी कर्म वे है जिनके उदित होने पर पापोपार्जन की प्रवृत्ति होती है। भोग्य कर्म भी कोई शुभ होते हैं तो कोई प्रशुभ। इस प्रकार इनके कुल चार भेद होते हैं:---

(२) पुण्यानुबन्धी पुण्य, (२) पापानुबन्धी पुण्य, (३) पुण्यानुबन्धी पाप, (४) पापानुबन्धी पाप ।

इनमें से वर्तमान में जो लोग हिंसक, निर्दयी, दुराचारी म्रादि होते हुए भी सुखी हैं, उनको पापानुबन्धी पुण्य का उदय गिना जाता है। कर्म-बन्धन म्रमी ही किया ग्रोर तरकाल उनका उदय हुग्रा,—बहुधा ऐसा नहों होता है। जिन जीवों ने पूर्व भव में दान, शील, तप, प्रभु-भक्ति से पुण्योपार्जन किया तो है किंतु सांसारिक ग्राकांक्षा से, उन्हें इस जन्म में लक्ष्मी ग्रादि के सुख जरूर मिलते हैं परन्तु दूसरी ग्रोर हिंसादि पाप कार्यों में ये लीन होते हैं। पूर्व भव में दुध्ट ग्राकांक्षा की, ग्रतः इसके कुसंस्कार यहां चले ग्राने से मोहमूढ राग व लालसाएं होती है। इसके विपरीत जिसने पूर्व में पापाचार किये हैं, परन्तु पीछे पश्चात्ताप ग्रौर धर्म–कार्य किए हैं, उन्हें यहाँ पाप के फल दुःख तो वहन करने ही पड़ते हैं परन्तु साथ ही पूर्व के पाप—-धृणा के सुसंस्कारवश सद्गुरू,का समा-गमन, सद्वाचन, सद्विचार ग्रादि के द्वारा धर्माराधन व सद्गुर्णाभ्यास करने को भी मिलता है। स्वगुर्गों को वह ग्रहण करता है। इससे नवीन सम्पत्ति में पुण्य इकट्ठा होता जाता है; इसे पुण्यानुबंधी ग्रजुभ कर्म का उदय कहते हैं। इसमें जिनेश्वर देव के चरण कमल की पूजा में परायणता, दया, व सदाचार होते हैं। इन सब का फल भावी भव में प्राप्त होगा।

व्यवहार में भी दीखता है कि लग्नादि प्रसंगों में भारी पदार्थ सीमा से परे खाए पीए हों, तो फिर शरीर रुग्एा होता है ग्रोर भूखा रहना पड़ता है। ग्रब भूखा रहते समय यदि कोई कहे कि ये भाई साहब ने तो ग्राज कुछ भी नहीं खाया फिर भी ये बीमार क्यों ? बस इस पर 'कम खाने से बीमारी होती है' ऐसा नियम बना लें तो गलत हैं। इसी तरह एक व्यक्ति के शरीर में शक्ति (Vitality) का प्रचार ग्रच्छा हो उन दिनों में वह कदाचित् कुपथ्य सेवन कर ले, ग्रावश्यकता से ग्रधिक खा ले ग्रीर फिर भी हुष्ट-पुष्ट होता दिखाई दे, ग्रौर इस पर यदि कोई नियम बना ले कि 'ग्रत्यधिक खाने से ग्रौर भारी पदार्थ खाने से सुखी बनते हैं' तो यह नियम भी गलत। यहां जो रोग या ग्रारोग्यता है, वह पूर्वाचरएा का फल है, ग्रौर वर्तमान में जो ग्राचरएा हो रहा है उसका फल तो भविष्य में मिलेगा। इसी प्रकार धर्म ग्रधर्म ग्रौर पुण्य पाय के -૪૬

विषय में भी समर्भे । श्रतः हिंसासे कर्मका जन्म होता है, ऐसा कहने में कोई ग्रापत्ति नहीं है ।

ध्यब दूसरी बात लें कि 'राग-द्रोप से कर्म का जन्म होता है।' इसमें इतना तो सत्य है कि पूर्व क्रुत कर्मों से यहां रागद्वेष होता है, परन्तु यदि इस रागद्वेष को सफल नहीं बनाया जाय तो नवीन कर्म-त्रंघन से बच सकते हैं; जैसे किसी पर द्वेष जाग्रुत हुग्रा हो, परन्तु इसका फल न बैठने दे; यानी स्वयं को विकसी पर द्वेष जाग्रुत हुग्रा हो, परन्तु इसका फल न बैठने दे; यानी स्वयं को विकसी पर द्वेष जाग्रुत हुग्रा हो, परन्तु इसका फल न बैठने दे; यानी स्वयं को विकसी पर द्वेष जाग्रुत हुग्रा हो, परन्तु इसका फल न बैठने दे; यानी स्वयं को विकसी पर द्वेष जाग्रुत हुग्रा हो, परन्तु इसका फल न बैठने दे; यानी स्वयं को विकसी पर द्वेष जाग्रुत हुग्रा हो, परन्तु इसका फल न बैठने दे; यानी स्वयं को वि्रा में रख कर मुंह बिगाड़ना, कठोर शब्द कहना, मारने के लिए तत्पर होना ग्रादि न करें, तो नवीन कर्मों का बंधन नहीं लगता । नीतिमान को धन पर राग होता है परन्तु कभी भी पराये पैसे चोरी करने या लूटने की बात नहीं। :उल्टा ग्रपने राग की निन्दा करता है जिगसे भारी कर्म-बंधन नहीं लगता ।

'समरादित्य केवली महर्षि चरित्र', 'उपमिति' ग्रादि ग्रन्थ पढ़ कर समफ कर वैराग्य भावना का पोषएा करें, तत्त्व बुद्धि जाग्रत् करें, दीर्घातिदीर्घ बच्टा बने, जहां तक बने रागद्वेष करें नहीं, तो कमं परम्परा नहीं चलती ।

(iii) तीसरी बात है 'कर्म से कर्म बंधन'----ग्रात्मा पर जहां तक -पूर्वकृत कर्मों का दल बैठा हुग्रा होता है वहीं तक नये कर्मों का बंधन होता है; क्यों कि (१) इन कर्मों के उदय से ही हिंसादि भाव ग्रौर रागादि दोषों का जन्म होता है। (२) ऐसे कर्मों को हटाने के बाद भी कर्मदत्त मन वचन काया की प्रवृत्ति रहती है वहीं तक नये कर्मों का बंधन होता है। इसी प्रकार (३) ग्रकेली शुद्ध ग्ररूपी ग्रात्मा पर नहीं किन्तु ग्रात्मा पर लगे हुए पुराने कर्मों के लेप पर ही नए कर्म चिपक सकते हैं। बाकी ये जो हिंसादि ग्रीर रागादि वे कर्म-बन्ध के हेनु मिथ्यात्व, ग्रविरति, कषाय, प्रमाद ग्रीर योग में समा जाते हैं। ग्राइये, ग्रब कर्म-सिद्धि के ग्रनुमानों पर विचार करें।

# कर्म-सिद्धि के अनुमान

(१) बात यह है कि 'जो तुल्ल साहणाणां फले विसेसो न सो विणा हेउं '। ग्रन्य बाह्य कारण सामग्री समान हीने पर भी यदि दो कार्यो में ग्रन्तर दिखाई देता हो तो वह ग्रंतरंग किसी ग्रसमान कारण के बिना नहीं हो सकता।

- जैसे एक ही व्यक्ति से निर्मित दो रचनाएं, सामग्री समान होते हुए भी, ग्रंतरंग उत्साह में ग्रन्तर होने से ग्रसमान बनती हैं। इस प्रकार सुख दुख के मुख्य ग्रव्यभिचारी ग्रंतरंग कारएा रूप में कर्म मानने चाहियें। पक्वान्न, चंदन, स्त्री ग्रादि,....तथा कांटा सर्दी, गर्मी, विष, ग्रादि बाह्य कारएा ग्रनुक्रम से सुख ग्रौर दु:ख ग्रवश्य देते ही हैं, — ऐसा नियम नहीं है। इसी से किसी को सुख के बदले - दु:ख ग्रौर दु:ख के बदले सुख मिलता है। इससे सूचित होता है कि मुख दु:ख का नियमन करने वाला कोई कारएा ग्रवश्य है ग्रौर वह है कर्म।

(२) वर्तमान बारीर ग्रीर पूर्वभव के बारीर के बीच कर्म बारीर (कार्मेण बारीर) न हो तो इसका ग्रर्थयह है कि ग्रात्मा बीच में शुद्ध थी। तो फिर इसे इस जीवन में ग्रमूक बारीर ग्रादि ही क्यों मिले ?

प्रश्न----पूर्व शरीर के सुकृत दुष्कृत के हिसाब से ऐसा हो सकता है न ?

उतर — नहीं, क्यों कि कार्य शरोरादि ग्रब होते हैं ग्रौर कारएाभूत सुक्रुत-दुष्कृतकिया तो पूर्व भव में की थी तभी नष्ट हो गई । ग्रब कार्य के लिए नियम तो ऐसा है कि कारएा कार्य के पूर्व क्षरा में रहना ही चाहिए । उदाहरएा के लिए भोजन की किया तो की, परन्तु फिर तुरन्त कुछ ऐसा खा लेने से वमन हुग्रा तो शरीर की पुष्टि क्यों नहीं होती ? भोजन क्रिया से शरीर की पुष्टि होती है ? वह क्रिया तो पहिले की गई है इससे पुष्टि होनी चाहिए । परन्तु कहना चाहिए कि इस क्रिया से रस, रुधिर ग्रादि बने हों तो पुष्टि हो न ? लेकिन वमन से बने ही नहीं। इसो प्रकार सुक्रुत दुष्क्रुत से शुभाशुभ कर्म बने हों, जो कि ग्रात्मा के साथ चले ग्राए, तभी यह वर्तमान गरीर बनता है ।

(३) जीव दानादि क्रिया करता है इसका फल क्या ? जैसे कृषि का फल फसल होता है, तो दान का भी कुछ फल होना चाहिए, वही कर्म है।

प्रश्न----ऐसे तो कृषि निष्फल जाती हैं न ?

उत्तर---जाती तो है यदि ग्रन्य सामग्री में कमी हो; परन्तू फिर भी

सफल समफ कर को जाती है ग्रीर ग्रन्थ सामग्री पूरी हो तो फल निःसन्देह ग्राते ही हैं। तो दोनादि का फल क्या ?

प्रश्न— मन की प्रसन्नता को फल कह सकते हैं न ? जैसे—सुपात्रदान से चित्त ग्राह्लादित मालूम होता है ।

उत्तर— ठीक है, परन्तु यह भी एक क्रियाहै तो इसका भी फल क्या?

उत्तर—परन्तु ग्रन्तिम मन को प्रसन्नता जिसके पीछे दानादि क्रिया नहीं हई उसका फल क्या ? तो कहेंगे कर्मं।

प्रश्न—फल तो जैसे हिंसा का दृश्य फल मांस-प्राप्ति, ऐसे ही दानादि का दृश्यफल प्रशसा, कीर्ति ग्रादि मान सकते हैं,-फिर ग्रदृश्यफल मानने की क्या ग्रावश्यकता है ? संसार में भी दिखाई देता है कि प्रायः जीव यहां प्रत्यक्ष फल मिले ऐसी कियाग्रों में प्रवर्तमान रहते हैं। ग्रापने खेती का दृष्टांत दिया उसके ग्राधार पर भी दानादि का दृश्य फल मानना चाहिये। दृश्य फल जहां हो वहां ग्रदृश्य फल की कल्पना क्यों ? मोजन का दृश्य फल तृष्ति है, या कृषि का दृश्य फल फसल है, तो ग्रदृश्य फल कहां मानने में ग्राता है ?

उत्तर— प्रत्येक किया का दृश्य फल तो कदाचित् न भी हो, फिर भी ग्राद्दय फल तो होता ही है । ग्रतः दृश्य फल के साथ ग्राद्दश्य फल का भी होना मानना चाहिए । हिंसादि कियाग्रों के मांस-प्राप्ति ग्रादि दृश्य फल भले हों, फिर भी इनका ग्राद्दश्य फल पाप मानना ही चाहिए । ग्रान्यथा इस संसार में जीव धनंत काल से क्यों भटकते रहते हैं ? हिंसादि ग्रानुभ किया करने वाले बहुत हैं ग्रतः दुःखी ग्रीर संसार में भटकने वाले भी बहुत; इसके विपरीत दानादि शुभ किया करने वाले थोड़े ! ग्रीर सुखी तथा मोक्ष प्राप्त करने वाले भी थोड़े ! इस पर शुभाशुभ किया का सुख-दुःख के साथ मेल मिलता है कि शुभ किया से सुख, व ग्रशुभ क्रिया से दुःख, किन्तु यह बौच को कर्मरूपी सांकल से ही बन सकता है ।

प्रश्न—दानादि कियाएं तो पुण्य की ग्रमिलाषा से होती हैं ग्रतः इतका फल पुण्य भले मिले, परन्तु हिंसादि किया करने वालों को कहां पाप की यानी श्रगुभ कर्म–लाभ की ग्रभिलाषा होती है ? फिर उसे ऐसा फल क्यों मिले ?

उत्तर---फलजनन में ग्रभिलाषा का नियम नहीं कि यह हो तभी फल मिले । खेती में बिना इच्छा के ग्रनजान में भी कहों बीज पड़ गए हों तो उनमें से फसल पैदा होती ही हैं । ग्रतः नियम इतना ही कि ग्रभिलाषा हो या न हो, परन्तु कारण सामग्री जहां हो वहां कार्य ग्रवश्य होता है । व्यवहार में स्पष्ट दिखाई देता है कि ग्राशंसा-ग्राकांक्षा-बिहीन कृत सेवा ऊंचा फल देती है; तो मशुभ कर्म की इच्छा न होने पर भी हिंसादि किया ये देती ही है, ऐसा क्यों न माना जाय ?

शूभ-ग्रशुभ कियाका ग्रदृश्य फल ही न हो तो सभी जीवों को जीवन का ग्रन्त होने पर मोक्ष ही मिल जाय । क्योंकि जब ग्रहश्य फल कर्म है ही नहीं, तब इस जीवन के बाद कर्म बिना जीवों का भावी विचित्र संसार किस प्रकार चले ? ग्रव यदि 'दानादि ग्रूभ कियाग्रों का तो दृश्य फल नहीं होने से ग्रदृश्य फल ग्रुभ कर्म होता है, परन्तु हिंसादि कियाग्रों का दृश्य फल मांस प्राप्ति ग्रादि ही है' ऐसा मानकर मन मना लो, ग्रौर हिंसादि का ग्रदृश्य फल ही न मानो. तब तो ग्रकेली हिंसादि ग्रशुभ किया वाले का तो मोक्ष ही होगा ! ग्रौर दानादि धाभ किया करने वाले को इसका ग्रहश्य फल शुभ कर्मभोगने के लिए संसार में रहना पड़ेगा ! स्रौर फिर भवान्तर में भी पूनः दानादि करेगा, तो उससे नये श्वभ कमं, नया भव,....इस प्रकार संसार में जकड़ा ही रहेगा। किंतू यह कल्पना मात्र है; हकीकत में यों तो हिंसकादि सब के सब मुक्त हो जाने से ग्रब इतने हिंसक ग्रसत्यभाषी आदि क्यों दिखाई पड़ते ? ग्रीर दानी ग्रादि ही रह जाने से दूनिया में मात्र सुखी ही सुखी दिखाई पड़ते ! किंतु ऐसा है नहीं, दुनिया में दूःखी ही बहत दीखते है। इससे पता चलता है कि हिंसादि प्रत्येक किया का हृ**श्य** फल होने पर भी ग्रदृश्य फल कर्मतो होताही है। इसीलिये ऐसे पाप करने वाले बहत सों के हिसाब से दुःखी भी बहत होते हैं।

प्रश्न—हिंसादि किया करने वाला ग्रहश्य फल ग्रशुभ कर्म का इच्छुक तो नहीं होता. फिर भी उसे वह मिलता है, ग्रीर दृश्य फल की इच्छा होने पर भी कई बार नहीं भी मिलता, ऐसा क्यों ?

उत्तर — यह बात कर्म का ग्रोर ग्रधिक प्रमाश है। क्याय और योग (किया) से ग्रहश्य फल कर्म की उत्पत्ति होती है। ग्रतः हिंसादि किया मे ग्रहश्य कर्म की उत्पत्ति तो ग्रवश्य होती है, जब कि दृश्य फल तो पूर्वकृत तदनुकूल कर्मो का उदय होने पर ही प्राप्त होता है, ग्रन्थथा नहीं। इसीलिए तो समान सामग्री लेकर व्यापार करने पर कितने ही जनों को वांछित धन नहीं मिलता, ग्रथवा धन-लाभ में ग्रंतर पड़ता है। दृष्ट सामग्री समान होने पर भी सुख दुःखादि फल में भेद होता है, उस भेद का कारएा ग्रहश्य कर्म का भेद ही मानना पड़ता है। 'ग्रटश्य कैसे काम करे ?' यह मत कहना, कार्य-घट के पीछे परमाश्यु काम करते ही हैं भले वे ग्रदृश्य क्यों न हो ?

प्रश्न—ठीक हैं, तो भी ये ग्रदृश्य तत्त्व कर्म यह ग्रमूर्त ग्रात्मा की वस्तु से ग्रमूर्त गूए। रूप ही सिद्ध होते है न ?

उत्तर — नहीं, ऐसा नियम नहीं कि झात्मा की वस्तु अमूर्त अरूपी ही हो, बारीर म्रात्मा का ही होने पर भी म्रमूर्त कहां है ?

'कर्म मूर्त है'--- यह इन पांच हेतुश्रों से सिद्ध होता है,----

(१) जो जो कार्यं मूर्तं होते हैं उनके कारएा भी मूर्त होते हैं; जैसे घड़े के कारएा परमारणु मूर्त हैं। कार्यं ग्रमूर्त हो वहां यह नियम नहीं । उदाहर-गार्थ---ज्ञान यह ग्रमूर्तं कार्य है, परन्तु उसका कारएा ग्रात्मा मूर्तं नहीं। बाकी कर्म का कार्यं शरीरादि मूर्तं होने से, ये कारएाभूत कर्म मूर्त सिद्ध होते हैं।

(२) जिसके सम्बन्घ से सुख होता है वह मूर्त होता है । जैसे—-ग्राहार के सम्बन्घ से सुख का ग्रनुभव होता है, तो ग्राहार मूर्त है । इसी प्रकार कर्म के सम्बन्ध से सुख होता है ग्रतः कर्म मूर्त हैं ।

(३) जिसके सम्बन्ध से वेदना हो वह भी मूर्त होता है; जैसे—ग्रग्नि के सम्बन्ध से । इस प्रकार उदित (उदय-प्राप्त) कर्म के सम्बन्ध से वेदना होती है ग्रतः कर्म मूर्त होते हैं ।

प्रश्न—ग्रच्छे बुरे ज्ञानमय विचारों का तन्दुरस्ती पर ग्रसर पड़ता है बहां यह नियम कहां रहा ? ज्ञान तो ग्रम्तुं है ।

उत्तर—वहां भी प्रभाव डालने वाले विचार जिनके सम्बन्ध से सुख-दु:ख होता है, वे मूर्त हैं; क्योंकि वे मूर्त मानसवर्गणा से निर्मित मनरूप हैं ।

(४) जो वस्तु आत्मा भ्रोर आत्मगुर्ए ज्ञानादि से भिन्न हो श्रोर बाह्य कारगों से पुष्ट होती हो वह मूर्त हैं; जैसे—तेल से घड़ा पुष्ट हढ़ बनता हैं, इसी प्रकार सुक्रतों से पुण्य श्रोर दुष्क्रतों से पाप पुष्ट होते हैं। ग्रत: ये पुण्य श्रौर पाप मूर्त हैं। ज्ञानादि से भिन्न इसलिए कहा क्योंकि यह ज्ञान बाह्य वस्तु गुरू, पुस्तक, ब्राह्मी ग्रादि से पुष्ट होने पर भी मूर्त नहीं हैं।

(५) जिसका कार्य परिएगामी होता है वह स्वयं परिएगामी होता हैं। एवं ग्रात्माहि से भिन्न तथा परिएगामी वस्तु मूर्त होती है; जैसे--दूध का कार्य दही परिएगामी है, छाछ ग्रादि परिएगाम में परिएगमित होने वाली दही वस्तु है तो दूध स्वयं परिएगामी ग्रीर मूर्त वस्तु है; इस प्रकार कर्म का कार्य शरीरादि परिएगामी वस्तु है, ग्रतः स्वयं कर्म भी परिएगामी होने चाहिएं ग्रीर इसीलिए मूर्त ही होते हैं। 'कर्म भी ग्रात्मा का कार्य होता हुग्रा परिएगामी है सो कारएग-भूत ग्रात्मा भी परिएगामी ही होनी चाहिए' ऐसा मत कहिए, चू कि कर्म ग्रकेली शुद्ध ग्रात्मा का कार्य होती हुग्री परिएगामी है सो कारएग-पर लगे पूर्व कर्मों के विपाक का कार्य है ग्रीर पूर्व कर्म तो मूर्त परिएगामी है ही, तो कर्मयुक्त ग्रात्मा भी कदाचित् मूर्त परिएगामी हैं।

प्रश्न—सुख दुःखादि की विचित्रता के लिए कर्मों को मानते हो, परन्तु ग्राकाश के बादल, इन्द्र धतुष, संध्या ग्रादि विचित्र विकारों को भांति ये सुख, दुःखादि स्वाभाविक क्यों नहीं हो सकते ? कर्म की क्या ग्रावश्यकता है ?

उत्तर --- ग्राकाश के विकार नियत है। संध्या प्रात: व सायं ही होती है। बादल विशेष कर वर्षा ऋतु में ही ग्राते हैं। इन्द्र-धनुष भी प्रातः व सायं ही पानी के बादलों में से सूर्यरदिम पार हो तभी बनता है; जब कि सुख-दु:ख ग्रानियमित रूप से भी होते दिखाई देते हैं, ग्रतः उन्हें सहज नहीं कह सकते। इतना ही नहीं ग्राकाशीय विकार भी निश्चित काल ग्रौर निस्चित संयोगों में ही होते है, इससे पता चलता है कि ये सब भो मात्र स्वभाव से नहीं परन्तु कर्मरूपी कारएा मिलें, तभी होते हैं।

प्रश्न---ठीक हो, तो फिर आत्मा में कर्म के विकार स्वाभाविक मानो ।

उत्तर—कारए बिना कभी कार्य नहीं बनता । स्वभाव भी एक ग्राव-इयक कारएा है किंतु उसके साथ काल, पुरुषार्थ, निमित्त-साधनादि कारएा भी ग्रावश्यक हैं ।

प्रश्त—ग्राकाश में सीधे सीधे विचित्र विकार होते है, वैसे ही शरीर में सीधे सीधे सुख-दुःखादि विकार हों। ग्रर्थात् सुख-दुखादि का कारण सीधा शरीर ही कहो, बीच में कमं को लाने की क्या ग्रावश्यकता है ?

> प्रश्न-----मूर्त कर्म का ग्रमूर्त कर्म के साथ सम्बन्ध कैसे हो सकता है ? उत्तर---- (१) धर्मास्तिकाय, ग्रधर्मास्तिकाय ग्रमूर्त होने पर भी उनका

मूर्त पुद्गल के साथ संबंध हो। सकता है तभी तो वह गति स्थिति में उपकारक बनता है। संबंध बिना कैसे बन सकता है ?

(२) स्थूल शरीर भी म्रात्मा के साथ संबद्ध हुम्रा हैं ऐसा म्रनुभव है; अन्यथा जीवित ग्रौर मृत शरीर के बीच भेद कैसे हो ? इसी प्रकार मूर्त कर्म का म्रात्मा के साथ संबंध हो सकता है । ग्रथवा संसारी ग्रात्मा सर्वथा ग्रमूर्त नहीं, किंतु ग्रनादि कर्मप्रवाह के परिएाम में पतित म्रात्मा पूर्व कर्म के क्षीरनीरवत् संबंध में हो कथंचित मूर्त भी है, इससे उस पर नये मूर्त कर्म का संबंध हो सकता है । इसीलिए तो सर्वथा कर्मरहित बनी हुई मुक्त ग्रात्मा ग्रब सर्वथा ग्ररूपी होने से उस पर कर्म संबंध होता नहीं ।

प्रश्त — चंदन के विलेपन श्रौर तलवार के प्रहार से ग्ररूपी ग्राकाश पर जैसे कोई ग्रनुग्रह-उपघात नहीं होता, उसी तरह ग्ररूपी ग्रात्मा पर शुभाशुभ - यूर्त कर्म के ग्रनुग्रह-उपग्रह कैसे हो ?

उत्तर (१) इष्टांत विषम है; क्यों कि ग्राकाश में उन वस्तुग्रों का, ग्रात्मा में कर्म की भांति, संबध नहीं है। (२) ग्रात्मा में भले बुरे ग्राहारादि के ग्रनुग्रह-उपघात प्रत्यक्ष सिद्ध हैं। (३) ग्रमूर्त बुद्धि पर ब्राह्मी-मदिरा के ग्रनु-ग्रह-उपघात होते ही है। वैसे ही ग्रात्मा पर कर्म के ग्रनुग्रह-उपघात हो सकते हैं।

प्रश्न—(१) शरीरादि का कर्ता कर्म क्यों ? शुद्ध ग्रात्मा (ब्रह्म) ग्रथवा ईश्वर कर्ता क्यों नहीं ?

उत्तर—(१) कुम्हार या लोहार की भांति उपकरएा के बिना यह शुद्ध ग्रात्मा या ईश्वर क्या कर सकता है ? गर्भावस्था में कर्म बिना ग्रन्य कोई उप-करएा संभवित नहीं हैं। रजोवीर्यंग्रहएा भी कर्म बिना नहीं होता, ग्रन्यथा शुद्ध ग्रुक्त ग्रात्मा को भी होना चाहिए।

(२) बिना कर्म के शुद्धात्मा अथवा ईश्वर कर्ता नहीं बन सकते, क्योंकि नष्क्रिय है, अमूर्त है, अशरीरी है, व्यापक है, जैसे—आकाश; अथवा एक है, जैसे एक परमागु।

प्रश्न----ईश्वर ग्रपने सर्वव्यापक शरीर से कर्ताबन सकता हैन ?

को भी शरीर चाहिए,' तब तो प्रश्न यह है कि ग्रपना शरीर भी एक कार्य हैं; इसे बनाने के लिए ईश्वर के पास कौन सा शरीर ? यदि कहते हो कि वह तो ऐसे ही बनता है, तब तो जीवों के शरीरादि भी क्यों ऐसे ही नहीं बना लेता ? यदि कहते हो-- 'हां बनाता ही है' तब तो बिना निमित्त उपादान कार्य की ग्रापत्ति ! एवं इसका प्रयोजन क्या ? यदि वह निष्प्रयोजन बनाता रहता है, तब उसे उन्मत्त ही कहें न ? फिर मान लो कभी ऐसे ही करता है तो फिर सबको समान ही बना ले, विचित्र क्यों ? कहिये प्रयोजन दया है, दया से करता है, तो सबको ग्रच्छा ही ग्रीर सूखकारी करे, बूरा ग्रीर दुःखकारी वयों बनाता है? यदि जीवों के कर्मानुसार करता है, तब तो कर्मवस्तू सिद्ध हो गई ! खैर, लेकिन फिर भी ग्रज्ञानी-मूढ व्यक्तियों के निष्फल कार्यों में ग्रथवा उल्टे कार्यों में तथा खूनी-बदमाशों के खून-बदमाशी के कार्यों में ईश्वर का हाथ मानना पड़ेगा, तब इसमें ईश्वर की म्रापनी सज्ञान दशा म्राथवा सज्जनता कहां रही ? यदि जीव के **ग्र**पराध रोकने की ग्रपनी शक्ति न हो तो वह सर्वशक्तिमान् कहां से ? यदि ऐसा नहीं तो दण्ड देने की झक्ति किस प्रकार ? यदि कहें कि दण्ड तो जीव के ग्रपने कर्म ही देते हैं तब तो कर्ता के रूप में कर्म हीं ग्रीर कर्मयुक्त जीव ही सिद्ध होता है. ईश्वर नहीं । तो ग्रब मूल प्रश्न ग्रा कर उपस्थित होता हैं,---

## 'पुरुषेवेदं ग्निं'---इस वेद-पंक्ति का क्या ?

वेद पंक्ति यह है,—'पुरुषेवेदं गिनं सर्वं यद् भूतं यच्च भाव्यम् उतामृत-त्वस्येशानः, यदन्तेनाधिरोहति, यदेजति, यन्नैजति, यद् दूरे, यदु ग्रन्तिके, यदन्तः सर्वस्यास्य बाह्यतः । ग्रर्थात् 'जो कुछ हुग्रा, ग्रौर जो होगा, जो ग्रमुतपन का भी प्रभु है, जो ग्रम्न से ग्रत्शिय बढ़ता है, जो चलता कंपता है (पशु ग्रादि), जो नहीं चलता कंपता (पर्वतादि), जो दूर है (मेरू ग्रादि), जो समीप है, जो मध्य है, जो इस (चेतनाचेतन) सर्व में ग्रन्तर्गत हैं व सर्व से बाहर है, वह सब पूरुष ही है।'

XX

इससे ग्रवेले पुरुष की ही सत्ता का पता चलता है, कर्म का नहीं । इसी प्रकार 'विज्ञानधन एव....' पंक्ति से विज्ञान समूह ही, ग्रर्थात् कर्म नहों ऐसा लगता है।

परन्तु यह ठीक नहीं है क्योंकि ये वेद-पंक्तियां पुरुष मात्र की स्तुति करती हैं। ऐसा करने का उद्देश्य 'में ब्राह्मएए जाति का, मैं क्षत्रिय जाति का' ऐसा जातिमद छुड़वाने के लिए नीच जाति वाले के साथ भी ग्रद्धत की--एक रूपता की भावना करवाना हैं कि--'में ग्रीर यह पुरुष ग्रात्मरूप से एक हैं, फिर ऊंच-नीच किस बात की ?' शास्त्रों के वाक्यों का विवेक करना चाहिये कि यह किस प्रकार का वाक्य हैं ? व्यवहार में भी कोई जोश देने वाला वाक्य होता है, तो कोई मजाक का, तो कोई वस्तुस्थिति का सूचक होगा, भले शब्द फिर एक से हों। निराश होते हुए विद्यार्थी को कहा जाता है,-- 'तू तो होशियार है', ग्रर्थात् परिश्रम कर, सफलता पाएगा । बुद्धिहीन परन्तु ग्रधिक समऋदारी के दिखाऊ को भी 'भाई, तू होशियार है' ऐसा कहा जाता है परन्तु मजाक में। ग्रज्छे बुद्धिमान परिश्रमी को जब कहते हैं कि 'तू तो होशियार है' तो इसका ग्रर्थ है तुभे परीक्षा सरल लगती है।

इस प्रकार वेद के तीन प्रकार के वाक्य मिलते हैं --- १. विधिवाक्य, २. ग्रर्थवाद, और ३. ग्रनुवाद वाक्य. । (१) विधिवाद ग्रर्थात कुछ करने या न करने का निर्देश करने वाले वचन, जैसे कहा,--ग्रग्निहोत्र जुहुयात् स्वर्गंकामः स्वर्गेच्छु ग्रग्निहोत्र यज्ञ करे । 'मा हिंस्यात्' हिंसा नहीं करनी । (२) ग्रर्थवाद ग्रर्थात् स्तुति या निन्दा के भाववाले वाक्य; जैसे-'एकया पूर्यांयाहुत्या सर्वान् कामान् ग्रवाप्नोति'--एक पूर्यां ग्राहुति से सर्वइच्छित की प्राप्ति होती है' । यह पूर्यां ग्राहुति की स्तुति है, परन्तु विधिवाद नहीं; क्यों कि तब तो फिर इतना ही कर के बैठ जाए ग्रग्निहोत्रादि यज्ञ क्यों करे ? वे व्यर्थं ठहरते हैं ! फिर भी स्तुति करके यह सूचित करता है कि इतना तो ग्रवस्य करें व यह ठीक प्रकार से करना ।

For Private and Personal Use Only

પ્રદ્

#### वेद वाक्य का समाधानः----

इस प्रकार 'एष वः प्रथमो यज्ञो योऽग्निष्टोमः' यानी 'ग्रग्निष्टोम तुम्हारा प्रथम यज्ञ है' यह वैसा न करने वाले की निंदा का वचन है। इसे सूचित करते है कि 'यह प्रथम किये बिना ग्रन्य अप्रथमेधादि यज्ञ करने से नरकगामो बनना पड़ता है'। जिससे सम्हाल रखने की सूचना है। 'द्वादशामासाः संवत्सरः' बारह महीनों का एक वर्ष होता है यह ग्रनुवाद वचन है; यह मात्र वस्तुस्थिति प्रस्तुत करता है। प्रस्तुतमें 'पुरुषवेदं ग्निं सर्व''हूँयह वचन उपर कहा वैसे पुरुष-ग्रात्मा की स्तुति का सूचक है, परन्तु कर्म की वस्तुस्थिति का निषेधक नहीं। ग्रन्यथा कर्म 'प्रतिपादक 'पुण्यं पुण्येन कर्म गा, पापः पापेन' ग्रादि ग्रन्य वेद-वाक्य गलत सिद्ध होंगे। इसी तरह जैसा पूर्व में कहा गया वैसे बिना कर्म ग्रकेला पुरुष-तत्त्व कहने से पदार्थ-संगति नहीं होती।

महावीर प्रभु की इस समफाइश से श्रग्निभूति गौतम भी प्रतिबोधित हुये श्रौर उन्होंने २०० विद्यार्थियों के साथ प्रभु की शरएा में दीक्षा ग्रहएा की ।

⊕

# तीसरे गणधर : वायुभूति शरीर ही जीव है ?

दो बड़े भाई इन्द्रभूति ग्रौर ग्रग्निभूति भगवान के शिष्य वनें, ऐसा समाचार सुन कर तीसरे भाई वायुभूति ग्रौर ग्रन्य विद्वान ब्राह्मएग तो ऐसा ही सोचने लगे कि 'महावीर भगवान वस्तुतः सर्वंज हैं; तो हम ग्रपनी विद्वता का गर्व क्या रक्षें ? हम भी जाएँ महावीर प्रभु के पास, ग्रौर उनको वदन कर उनकी उपासना करें। इन्द्रभूति ग्रौर ग्रग्निभूति जैसे समर्थं विद्वान् भी जिनके चरएा-सेवक बने ऐसे इन त्रिभुवन जन से वंदित महापुरुष के विनय-वंदना से हम भी पापरहित बनें ग्रौर ग्रपने संशय का निवारएग करें।' बस चलें ६ प्रमुख विद्वान ग्रपने ग्रपने परिवार के साथ प्रभु के प्रति । कैसे श्रद्धालु व तत्त्वरसिक ? 'ग्रपने दो प्रधान ग्रग्रएगिने ग्रगर प्रभु का शरएग ले लिया, तो चलो हम भी यही करें,' यह श्रद्धा; व 'यदि सत्यतत्त्व का जीवन मिलता है' तो छोडो यह मिथ्या जीवन',-यह तत्त्वरसिकता ।

सब से ग्रागे ग्रपने ५०० विद्यार्थियों के साथ वायुभूति प्रभु के पास जा खड़े हुए। उस काल में ग्रात्मविद्या का, धर्म-शास्त्रों की विद्या का कितना प्रोम होगा कि एक एक के पास सैंकड़ों विद्यार्थी विद्याम्यास कर रहे थे। इन ग्यारह में से प्रत्येक के पास सैंकड़ों विद्यार्थी थे, घर परिवार छोड़ कर वे लोग विद्यागुरू के साथ घूमते थे। वे विनीत ग्रीर विवेकी भी ऐसे थे कि गुरू यदि

४७

ጀፍ

किसी महान् की शरए। में जीवन श्रपित कर दें तों वे भी उसी का श्रनुसरण करते थे। मानव जीवन का पराग क्या ? उसका पशुजीवन से ऊंचा श्राचरण कौन सा ?

## संशय का कारणः—

वायुभूति भगवान के पास ग्राये । प्रभु ने उसी प्रकार नाम–गोत्र के संबोधन से बुलाया ग्रोर संशय कहा, 'हे गौतम वायुभूति ! तुम्हारे मन में संशय है कि 'यह शरीर ही जीव है ? ग्रथवा जीव जैसी कोई भिन्न वस्तु है ?'

'विज्ञानघन एव' इस वेद पंक्ति से तुम्हें लगा कि चैतन्य तो पृथ्वी ग्रादि पाँच भूत में से उठता है ग्रोर इनके नाश से पुनः नष्ट हो जाता है। इससे सूचित होता है कि 'चैतन्य' वस्तु तो है परन्तु इन पाँच भूत का ही धर्म, यानी देह ही चेतन ग्रात्मा है।

दूसरी म्रोर "न ह वै सशरीरस्य प्रियाऽप्रिययोरपहतिरस्ति; ग्रशरीरं वा वसन्तं प्रियाप्रिये न स्पृशतः" ऐसी वेद पंक्ति मिली ! इससे तो यह जानने को मिला कि शरीरधारी को प्रियाप्रिय यानी सुख-दुःख का ग्रन्त नहीं, ग्रीर शरीर रहित बने हुग्रों को सुख दुःख स्पर्श नहीं करते '। यह तो स्पष्ट शरीर-वासी किसी भिन्न ग्रात्मा का विधान करती है,-ऐसा लगा । ग्रतः ग्रामने सामने विरोधी वस्तू मिलने से शंका उत्पन्न हुई !

शरीर-भूतसमुदाय यही जीव है इसके समर्थन में बहार देखने को मिला कि दूब के फूल, गुड़, पानी श्रादि मदिरा बनाने की प्रत्येक वस्तु में मद्यशक्ति दिखाई नहीं देता श्रौर इन सबके समुदाय में दिखती है, इससे पता चलता है कि मद्यशक्ति किसी भिन्न व्यक्ति की नहीं परन्तु एक समुदाय का धर्ममात्र है, कोई भिन्नवस्तु नहीं है । इस प्रकार चेतन-चैतन्य भूत-समुदाय का धर्ममात्र है, किन्तु भिन्न वस्तु नहीं ।

# 'देह से जीव भिन्न'- इसके तर्क ;---

(१) परन्तु यहाँ समझने योग्य यह है कि जो प्रत्येक का धर्म नहीं वह

समुदाय का धर्म कैसे बन सकता है ? रेती के एक एक करण में तेल नहीं, तो रेती एक लाख मन भी पीसने से एक तोला मात्र भी तेल निकलता है क्या ? जब कि प्रत्येक तिल में तेल है तो तिल समूह में से भी तेल निकलता है । इसी तरह मदिरा में जिस आन्ति, मधुरता, एवं शीतलता का ग्रनुभव होता है वह किसी न किसी ग्रंश में दूब के फूल, गुड़ ग्रौर पानी में क्रमशः विद्यमान है तभी इनका स्पष्ट ग्रनुभव इनके मिश्रित समुदाय में दीखता है । ग्रन्यथा चाहे जो बस्तुएँ मिश्रित करने से मदिरा बननी चाहिये । ग्रतः कहो कि प्रत्येक में हो वही समुदाय में ग्राती है ।

प्र० - तो प्रत्येक भूत में चैतन्य का ग्रंश मानेंगे।

उ०- ऐसा हा तो फिर प्रत्येक में चैतन्य दीखता क्यो नही ?

प्र० – ग्रावृत है ग्रतः नहीं दीखता। पंच भूत एकत्रित होने पर यह व्यक्त होता है।

उ०- इसका ग्रर्थ तो यह हुग्रा कि 'भूत ग्रकेला हो तब, चैतन्य का ग्रन्य कोई ग्रावरएा तो है नहीं, ग्रर्थात् स्वयं ही ग्रावरएा का रूप है, जिससे चैतन्य दीखता नहीं; ग्रोर समूह में पुनः वही भूत व्यक्ति स्वयं व्यंजक ग्रर्थात् प्रकट करने वाला बनता है।' किन्तु यह तो विरुद्ध है। जो ग्रावरएा, वही ग्रभिव्यंजक (प्रकट करने वाला)! यह कैसे हो सकता है ?

प्र०- नहीं, ऐसा नहीं है, ग्रसंयुक्त भूतव्यक्ति तो ग्रावरसरूप है, ग्रौर ग्रभिव्यंजक के रूप में भूतों का विशिष्ट संयोग है।

उ०- भूतों का विशिष्ट संयोग तो शव में भी विद्यमान है, पर इनमें चैतन्य प्रकट नहीं है; इसका कारएा ? यदि वायु या गर्मी के कारएा कहो, तो ये तो इसमें भरी जा सकती हैं।

प्र०- नहीं, प्रास, उदान ग्रादि वायु कहां से पैदा करोगे ? शव में ये नहीं ग्रतः चैतन्य नहीं ।

उ०- इसका ग्रर्थं तो यह है कि 'प्राएगदि वायु को चैतन्य-ज्ञानादि के

नियामक कहते हो ।' जब कि वस्तुस्थिति विपरीत है। चैतन्य स्वयं प्राणादि का नियमन करता है। हम देखते हैं कि प्राणायाम करने वाले स्वेच्छानुसार प्राणों की पूर्ति व रेचनादि करते हैं। सारांश यह है कि मुर्दे में चैतन्य नहीं, यह सूचित करता है कि भूत का यह सहज गुएग नहीं है।

प्रश्न — तो चैतन्य को माता के चैतन्य से उत्पन्न कहें, वह भी ऐसा कि मृत्यु तक ही पहुँचे । ग्रब क्या हानि है ?

उत्तर — इसमे बड़ी आपत्ति यह है कि मातृ-चैतन्य के संस्कार-वासनाएँ पुत्र-चैतन्य में क्यों नही ग्राते ? माता क्रोधिनो ग्रोर पुत्र शांत, या इससे विपरीत क्यों होता हैं ? शायद कहें कि थोड़ी विरासत मिलती है तो माता के शरीर में उत्पन्न होने वाली जूं-लीख में यह क्यों नहीं ? यदि कहें शुक्र-रुधिर के संयोग से उत्पन्न हो उसी से चैतन्य उत्पन्न होता है, तो फिर उसमें अल्पांश-स्थायी ही चैतन्य कहां से ग्राया ?

यदि कहें कि 'मृत्यु तक पहुँचे ऐसा ही चैतन्य माता उत्पन्न करती है' तो प्रश्न यह है कि मृत्यु ही क्या वस्तु है ? अगर चैतन्य का नाश कहते हों, इसका मतलब यह ग्राया कि 'चैतन्य ऐसा पैदा हुग्रा है कि जो नाश तक रहे।' लेकिन प्रश्न तो यह है कि चैतन्य का नाश किस कारएा से ? वात-पित्तादि की विषमता से कहो, तो वह ठीक नहीं, क्योंकि मृत्यु के पश्चात् विषमता हट जाने से पुनर्जीवन की ग्रापत्ति लगेगी ! क्यों कि विषमता के विकारभूत ज्वर, खाँसी आदि एक भी विकार मृत्यु के बाद नहीं दीखते, इससे तो मानना चाहिये कि वात-पित्तादि विषम से सम हो गए ! और 'तेषां समत्वमारोग्ये' 'ग्रारोग्य में उसका समत्व' कहा है, तो ग्रब तो उल्टा पुनर्जीवन होना चाहिये ! तुम ही कहते हो वातादि सम हों तो चैतन्थ हो ।

प्रश्न— सम वातादि वहां है ही नहीं, क्यों कि विकारों में रक्त श्रादि की विक्वति मिटी ही नहीं, फिर पुनः चैतन्य कहां से श्राए ?

उत्तर— तो फिर यह कहो कि विकार क्यों न मिटे? ये साध्य थे श्राथवा असाध्य ? साध्य हो तो उपचार से मिटने चाहिये। यदि कहिये ग्रसाध्य

है तो यह कैसे ? क्या ग्रसाध्यता (१) वैद्य के ग्रभाव में ? (२) या ग्रौषधि के ग्रभाव में ? ग्रथवा (३) ग्रायु के क्षय के कारएा ?

(१) वैद्य के अभाव में नहीं, वर्गो कि वैद्य होते हुए भी कई मरते हैं । (२) इसी प्रकार औषधि की कमी से भी नही, वयों कि इसी औषधि से पूर्व में नीरोगिता की प्राप्ति हो चुकी है । (३) आपु के क्षय से कहो, तो यह आयुख्य-कर्म कहां से आया ? एक ही माता के दो पुत्रों की मृत्यु में अन्तर होता है, दूसरा पता चलता है कि आयुख्य चैतन्यात्मक देह का धर्म नहीं । तो कहना चाहिये कि आत्मा ही पूर्व भव से ऐसा कर्म लेकर आई है, जो पूर्ण होते ही आत्मा का संबंध छूट गया, जिससे मुदें में चैतन्य नही दीखता । तात्पर्य यह है कि चैतन्य भूत का धर्म नहीं है । 'धड़े आदि भूत सभूह में अथवा मुदें के भूत-पंचक में विशिष्ट संयोग नहीं, अगर निकल गई है, आतः चैतन्य नहीं ' -ऐसा यदि कहते हो तो इसमें भी 'विशिष्ट' का प्रर्थ तो यही कि आत्मा निकल चुकी है ।

प्रश्न— चैतन्य शरीर का धर्म दोखता है इसे इसका धर्म नहीं ग्रौर ग्रन्य का कहना यह 'घड़े का दीखता लाल वर्एां घड़े का नहीं पर ग्रन्य का' —ऐसी मान्यता जैसा क्या प्रत्यक्ष-विरुद्ध नहीं लगता ?

उत्तर— मात्र प्रत्यक्ष को क्या करे? भूमि में से निकलता हुग्रा ग्रंकुर भूमि का दिखाई पड़ने पर भी थोड़े ही भूमि का घर्ममाना जाता है? यह तो बीज का घर्म है, ग्रन्यथा बिना बीज के यह क्यों नहीं निकलता दीखता?

(१) वैसे ही बिना जीव उसी शरीर में चैतन्य न होने से, चंतन्य शरीर का नहीं किन्तु जीव का ही धर्म है । जहां प्रस्यक्ष का बाधक अनुमान प्रमास मिलता है वहां प्रत्यक्ष-विरोध नगएय बन जाता है । आज प्रातः से खाया नहीं, श्रौर दुपहर को पेट में दर्द हुआ, फिर भी यह दर्द आज के प्रस्यक्ष भूखे रहने से नहीं हुआ परन्तु अगले दिन अधिक ठूंस कर खाने से हुआ है । यहां आत्मा का साधक अनुमान मिलता है जो प्रत्यक्ष विरोध को अर्जिचित्कर सिद्ध करता है।

(२) इन्द्रिय भिन्न थ्रात्मा का साधक ग्रनुमान यह, कि जो जिसकी प्रवृत्ति बंद होने के पश्चात भी स्मरएा-प्रवृत्ति करे, वह उससे भिन्न वस्तु होती है। जैसे – मकान के पांच भरोंखों में से देखने के पश्चात् भरोखे बंद होने पर भी, स्मरएा-कर्ता भिन्न व्यक्ति है। जैसे भरोखा स्वयं द्रष्टा नहीं है उसी तरह इन्द्रियां भी स्वयं द्रष्टा नहीं हैं; क्यों कि

(३) इन्द्रियां स्वयं कार्यव्यस्त न होने पर भी, कभी मन अन्यत्र जाने पर ग्रथवा शन्य होने पर, नहीं दीखतीं।

(४) इन्दिय व्यापार बन्द होने पर भी देखी हुई वस्तु का स्मरण होता है ।

(५) इन्द्रियों के द्वारा देखे जाने के पश्चात् चितन, विकार, स्रातुरता स्रथवा ग्रस्वीकृति ग्रादि संवेदनों का स्रनुभव करने वाला स्रन्दर बैठा हुस्रा कोई स्रौर ही हैं।

इससे सूचित होता है कि गवाक्ष की मांति भूतमय इन्द्रियां ही ग्रात्मा नहीं हैं, ग्रात्मा तो इन सब साधतभूत पदार्थों का उपयोग करने वाली एक भिन्न व्यक्ति है ।

(६) जिस तरह किसी को कोई एक गवाक्ष से देख कर दूसरे गवाक्ष में बुलाए, वहां इन दोनों गवाक्षों के पास एकीकरएा का सामर्थ्य नहीं। ग्रतः एकीकरएाकर्ता भिन्न व्यक्ति माना जाता है, ठीक इसी तरह ग्रांख से किसी को खट्टा ग्राम खाते देखकर जीभ ग्रथवा दांत खट्टे होने का ग्रनुभव होता है, तो उन दोनों इन्द्रियों का सम्मीलित ग्रनुभव करने वाला कोई भिन्न व्यक्ति ही होता है।

(७) जैसे किन्ही पांच व्यक्तियों में प्रत्येक को एक एक ग्रलग ग्रलग विषय का ज्ञान हुग्रा, एक का जो ज्ञान हो वह दूसरे को न हो, फिर भी छठा कोई ऐसा हो कि जिसे इन पांचों का ज्ञान हो, तो वह उन पांचों से भिन्न है, बस इसी तरह पांचों इन्द्रियों से टब्ट पांचों विषयों का स्मरएा कर सकने वाली ग्रात्मा कोई भिन्न ही व्यक्ति होनी चाहिये। ब्यान में रहे कि 'तब क्या यहां

इन्द्रिय को एक एक ज्ञान भी हो सकता है ? ऐसा प्रश्न उठे, किन्तु ऐसी ग्रापत्ति बहीं, क्यों कि स्वेच्छा से वे इन्द्रियां कुछ भीं नहीं कर सकती । ग्रात्मा इसमें मन लगावे तभी इससे ज्ञान होता है ।

(५-१-१०-११) ज्ञान ज्ञानपूर्वक होता है यह नियम है तो इस शरीर में होने वाला प्रथम ज्ञान ज्ञानपूर्वक होना चाहिये। इस पूर्वज्ञान का स्वामी ग्रात्मा। वैसे इच्छा में, ऐसे ही देह में; इस प्रकार सुख-दुःख, राग द्वेष, भय-शोकादि में; कि यह किसी भी इच्छा-देह-सुखदुःखादि इच्छा-देह-सुखदुःखादि-पूर्वक ही है। उन पूर्व का ग्रनुभव करने वाला जोव ही हो सकता है।

(१२) देह ग्रीर कर्म का वीजांकुर की भांति ग्रनादि प्रवाह चला ग्रा रहा है; यह कर्ता (भिन्न जीव) के बिना नहीं हो सकता।

(१३) दंड से बनने वाले घड़े के लिये दंड कर्तानही, करएा है, वैसे शारीर से हीने वालो किया के लिये शारीर स्वयं कर्ता नहीं परन्तु करएा है, साधन है। घड़े के कर्ता कुम्हार की भाँति यहाँ कर्ता ग्रात्मा है।

(१४-१८) प्रथम गएाधर में जैसा कहा गया है, वैसे (i) घर की भाँति तिहिचत (ग्रमुक हो) ग्राकार वाले शरीर का कर्ता चाहिये। (ii) गंदे वस्त्र को उज्जवल वनाना, रंगना, उस पर प्रसन्न होना, ग्रादि की भाँति शरीर को उज्जवल करना, सुशोभित करना इत्यादि शरीर का भोक्ता ग्रीर ममत्व-कर्ता खुद शरीर नहीं, कोई ग्रीर होना चाहिये। (iii) खंभे, खिड़की, दरवाजे की भाँति हाथ पांव सिर ग्रादि की सुरक्षा चाहने वाला कौन ? शरीर नहीं, क्यों कि यह तो समूचे घर की भांति ग्रांगों का समूह मात्र है। (iv) लोहे ग्रीर संडासी को भांति विषयों ग्रीर इन्द्रियों के बीच ग्राह्य - ग्राहक भाव होने के लिये स्वतंत्रेच्छ कुम्हार की भांति ग्रात्मा चाहिये। (v) जो ग्रन्य देश-काल का ग्रनुभव किया हुग्रा याद करे, वह ग्रविनष्ट होता है। इसी तरह ग्रन्य द्वारा ग्रनुभूत ग्रन्य को याद नहीं आता। ग्रतः पूर्व देह नष्ट होते हुए भी नये शरीर से जो पूर्व देह में ग्रनुभूत का स्मरए करने में समर्थ है वह शरीर से भिन्न ग्रात्मा ही है।

### चणिकवाद उचित कैसे नहीं ?

प्रश्न — क्षरण-परम्परा में संस्कार उतर आने से स्मररण होता है न ? एक नित्य आत्मा की क्या आवश्यकता ?

उत्तर—परम्परा में भी एक श्रोतप्रोत व्यक्ति चाहिये, जो संस्कार को टिकाने के लिये श्राधार हो, अन्यथा ज्ञान श्रोर संस्कार सर्वथा नष्ट होने के परचात् ठीक वैसा ही स्मरग नहीं हो सकता । इसके श्रतिरिक्त—

(१९) जगत के सभी पदार्थों को क्षणिक रूप में देखे बिना 'जो कुछ सत् है वह क्षणिक है' ऐसा कौन जान सकता हैं ? इसी तरह स्वयं ही ग्रगर क्षण मात्र रह कर पश्चात् नष्ट हो, तो स्वयं को, ग्रतीत-भावी का, स्वयं के साथ कोई सम्बन्ध न होने से, 'ग्रतीत काल में क्या हुग्रा था भविष्य में क्या होग। इसका कैसे पता चले ? तात्पर्य यह है कि द्रष्टा ज्ञाता एक ग्रविनाशी झात्मा होनी चाहिये ।

प्रश्न— 'ग्रापने जैसे सब', इस प्रकार सब को क्षणिक रूप से जान सकेन ?

उत्तर इस प्रकार भी जानने के लिये, पहिले सब में ग्रपने जैसा सत्पन जानना चाहिये। (ग्रन्थया ग्रसत् भी क्षणिक सिद्ध होगा ! 'भले हो,' कहना नहीं, क्षणिक यानी क्षण में नाश; ग्रसत् का फिर नाश क्या ?) तभी 'वे सब सत् होने से क्षणिक है' ऐसा जाना जाए न ? किंतु यह सत्पन पहिले जानने जाए इतने में तो स्वयं नष्ट है, तो इस पर से सर्वं क्षणिक कौन जाने ? वास्तव में तो 'क्षण बाद में नष्ट हैं' ऐसा स्वयं ग्रपना भी कैसे जाने यदि स्वयं ही क्षण भर बाद टिकता नही ? 'संस्कार से संस्कारित जान सकता है,' पर तब भी (i) संस्कार ग्रीर संस्कारित एक साथ विद्यमान होने चाहिये, तथा (ii) संस्कार स्थायी ग्रर्थात् ग्रक्षणिक होने चाहिये। तात्पर्यं यह है कि एक ग्रविनाशी: ग्रात्मा मानो तो ही यह सब घटित हो सकता है।

(२०) वेद में कथित दानादि के फल भी, देह से ग्रगर भिन्न ग्रात्मा हो, तभी घटित हो सकते है । 'तब देह में प्रविष्ट होती ग्रथवा देह से

निकली हुई यह क्यों नहीं दिखाई देती ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि पूर्व-कथित सूक्ष्मतादि के कारएा वस्तु होती हुई भी ग्रहश्य रहती है।

(२१) इस प्रकार पूर्व-कथित योग-उपयोग-इच्छा-रागादि व ग्रांतरिक सुख-दुःखादि संवेदन ये सब देह की हानि वृद्धि से घटते बढ़ते हों-ऐसा नियम नहीं है। इससे पता चलता है कि ये धर्म देह के नहीं है, परन्तु भिन्न ग्रात्मा के है। पूर्व जन्म का स्मरएा, देह की ग्रपेक्षा ग्रात्मा के भिन्न शब्द पर्याय, प्रसंग-वश सबसे ग्रधिक प्रिय ग्रात्मा के लिए देह का भी त्याग, इत्यादि हेतु भी भिन्न ग्रात्मा को सिद्ध करते हैं।

भगवान के इस प्रकार संमफाने से वायुभूति की शंका नष्ट हो गई, ग्रीर उन्होंने भी श्रपने ५०० विद्यार्थियों सहित प्रभु के पास चारित्र—ग्रहण किया।

0

## चौथे गएधर-व्यक्त पंचभूत सत् हें ?

ग्रब चौषे व्यक्त नामक ब्राह्म प्रभु के पास ग्राए। प्रभु ने इनके मन का संदेह कहा कि 'स्वप्नोषमं वै जगत्' इत्यादि बेद पंक्ति से तुम्हें हुआ कि जगत्-मान्य पंचभूत स्वप्नवत् मिथ्या हैं, ग्रर्थात् सत् नहीं; ग्रौर दूसरी ग्रोर 'पृथ्वी देवता, ग्रापो देवता....' ग्रादि वचन से देवतारूप भूत सत् होने का लगा, इससे शंका हुई कि 'पंचभूत सत् होंगे ग्रथवा ग्रसत् ?' दृश्य भूत में भी संदेह होता है तो फिर ग्रात्मा का तो पूछना ही क्या ? ग्रर्थात् क्या सभी शून्य ही है ?

> सब ग्रसत् होने में यह तर्क प्राप्त हुग्राः— 'सर्व ग्रून्यं' का तर्क; – वस्तु ग्रसत् है; क्योंकि— (१) वस्तु परस्पर सापेक्ष है। (२) इसमें सत्व का संबंध ग्रघटित है।

- (३) इसकी उत्पत्ति ग्रघटित है।
- (४) इसकी उत्पादक सामग्री अघटित है।
- (१) इसका प्रत्यक्ष ग्रघटित है।

(१) वस्तु की सिद्धि सापेक्ष हैं; क्योंकि सत् वस्तु स्वतः या परतः श्रयवा स्व पर उभयतः सिद्ध होती है। ग्रब वस्तु चाहे कारएारूप हो भ्रथवा

૬૬

**Ę**19

कार्यं रूप हो सकती है। इसका कोई कार्य हो तो वह कारण कहलाये; परन्तु प्रथम यह कारण स्वरूप सिद्ध हो, तभी उसे कार्य कहें न ? कारण स्वयं सिद्ध नहीं होता, तो इस पर ग्रवलम्बित कार्य भी कहां से सिद्ध हों ? इसी तरह कार्य भी स्वतः सिद्ध नहीं, ग्रतः उस पर प्राधारित कारण भी कैसे सिद्ध हो ? इस प्रकार ह्रस्व-दीर्घ, दूर-नजदीक, पिता-पुत्र ग्रादि भी परस्पर सिद्ध होने पर सिद्ध होते हैं। बोच की ग्रंगुली बड़ी सिद्ध हो तो पहली ग्रंगुली छोटी सिद्ध होती है ग्रीर यदि पहली ग्रंगुली छोटी सिद्ध हो तो बीच की ग्रंगुली बड़ी सिद्ध होती है। तात्पर्य यह है कि पदार्थ परस्पर सापेक्ष होने से स्वतः सिद्ध नहीं तो परतः भो सिद्ध नहीं। इसीलिए स्वतः परतः उभय से सिद्ध कैसे हो ?

(२) घटादि वस्तु में सत्-सत्व--ग्रस्तिस्व वस्तु से ग्रभिन्न ग्रथवा भिन्न ? (i) यदि ग्रभिन्न, तो 'जो जो ग्रस्ति वह वह घट' ऐसा ग्राया ग्रर्थात् सभी पदार्थं घटरूप बनेंगे । परन्तु फिर घड़ा भी सिद्ध नहीं । क्योंकि कोई ग्रघट हो तो इसे घट कहें न ? ग्रर्थात् सभी ग्रसत् है ।(ii) यदि सत् वस्तुसे भिन्न, तो वस्तु स्वयं सत् स्वरूप नहीं रहो ! ग्रसत् हो बनी । इस प्रकार ग्रघट सिद्ध हुए बिना 'घट' शब्द से ग्रभिलाप्य (ग्रनिधेय) भी कैंसे बन सकता है ? ग्रर्थात् सत् की भांति ग्रभिलाप्य भी कुछ नहीं । तात्पर्य यह है कि बत्त्तु ग्रौर सत्व का सम्बन्ध घटित न होने से सब गून्य है ।

(३) इसी तरह (i) उत्पन्न वस्तु उत्पन्न होती है ? ग्रथवा (ii) ग्रनुत्पन्न वस्तु उत्पन्न होती है ? या (iii) उभय श्रर्थात् उत्पन्न-ग्रनुत्पन्न उत्पन्न होती है ?

(i) प्रथम नहीं, क्योंकि उत्पन्न को पुनः उत्पन्न करने का परिश्रम व्यर्थ होता है । उत्पन्न तो है ही, फिर भी उत्पन्न होता हो तो अनवस्था, अर्थात् उत्पन्न होता ही रहे ! (ii) जब कि अनुत्पन्न, तो अक्ष्वश्रुग जैसे कहलाता है; यह उत्पन्न हो ही नहीं सकता। (iii) तीसरा भी नहीं, क्योंकि प्रत्येक पक्ष का दोष उभय पक्ष में लगता है । फिर उभय भी कोई वस्तु है या नही ? यदि है, तो उत्पन्न ही हो, उभय कैसे ? यदि नहीं तो अनुत्पन्न ही हो, उभय कैसे ? (iv) 'उत्पद्यमान जन्म लेती है' एसा कहते हो तो उत्पद्यमान भी है कि नहीं ? इसमें

तृतीय विकल्प जैसा दोष है। सारांश यह है कि उल्पत्ति ग्रसंभवित, ग्रतः वस्तुः ग्रसत् ।

(४) वस्तु उपादान ग्रौर निमित्त कारगों की सामग्री से बनती दिखाई देती है, ग्रर्थात् सब सामग्रीमय दिखाई देता है। परन्तु जहां 'सवं' जैसा कुछ है ही नहीं, तो सामग्री कैसी? एवं यदि इन प्रत्येक में जनन-सामर्थ्य नहीं, तो समस्त सामग्री में कैसे हो ? ग्रर्थात् जनन-सामर्थ्य-विहीनों के समूह में भी कारग-सामग्रीपन कैसे घटित हो सकता है ? समूह में इस हष्टान्त से जनन-सामर्थ्य नहीं है कि बालू के प्रत्येक करण में तेल नहीं तो समूह में भी नहीं। ग्रौर ग्रगर प्रत्येक कारग में सामर्थ्य हो तो एक एक से भी कार्य होना चाहिए। इस प्रकार उत्यादक सकल सामग्री के ग्रसंभव से वस्तु ग्रसत्।

(५) एवं कोई वस्तु ग्रदृश्य तो है ही नहीं, क्योंकि दिखाई नहीं देती । तो दृश्य भी नहीं, क्योंकि जो दिखाई देता है वह वस्तु का पिछला नहीं परन्तु. ऊपर का ही ग्रथवा ग्रगला ही भाग होता है । यह भाग भी सावयव होने से इसमें भी ऊपरी ग्रथवा ग्रग्रभाग ही दिखाई देता है । इसमें भी इसी प्रकार... यावत् बिल्कुल ऊपरी ग्रथवा ग्रग्रिम परमाग्यु-पहलु ग्राता है और परमाग्यु तो ग्राहश्य कहते हो । इस प्रकार सर्व ग्रदृश्य ! ग्रातः सर्व ग्रून्य है ।

ग्रब इसका उत्तर देते हैं।

### 'सर्वं शून्यं' का खंडन

(१) प्रथम तो, ग्रगर सभी वस्तुएं ग्रमत ही होती हों तो पचभूत हैं या क्या ?' ऐसा संदेह ही क्यों होता है ? क्योंकि ग्रसत् ग्रस्वश्वांगाद में संदेह नहीं होता कि 'यह ग्रस्वश्वांग है ग्रथवा गर्दभश्वांग ?' ग्रौर संदेह सत् ही में होता है, जैसे 'यह ठूंठ है ग्रथवा मानव ?' किन्तु ग्रसत् में नहीं, ऐसा भेद क्यों ? ग्रतः कहो कि जिसमें संदेह होता है, वह सत् सिद्ध होती है । ग्रन्था विपरांत क्यों नहीं ? जैसे कि ग्रसत् में ही सदेह की ग्रनुभूति होती है, सत् में नहीं ! ऐसा क्यों नहीं ?

ĘĒ

(२) यदि सभी शून्य हों, तो संदेह स्वयं भी ग्रसत् सिद्ध होता है।

(३) संदेह भ्रमादि ज्ञान के पर्याय हैं, वे ज्ञेय से ही संबद्ध होता है । सर्व-ब्यून्य में तो ज्ञेय क्या श्रीर ग्रज्ञेय क्या ?

प्र०-स्वप्न में वस्तु कुछ भी नहीं फिर भी संदेह होता है न ?

(४) उ० – स्वप्न में भी पूर्वदृष्ट ग्रनुभूत ग्रथला श्रृत पर ही संदेह इगेता है । ग्रतः स्वप्न में भी संदेह का निमित्त सत् है । स्वप्न स्वयं भी ज्ञानरूप इगेने से सनिमित्तक ही होता है । सर्व बून्य में तो स्वप्न भी किस पर ?

(४) सर्व शून्य में निम्नलिखित भेद क्यों होते हैं ?:---

१. एक स्वप्न, दूसरा ग्रस्वप्न २. एक सत्य दूसरा ग्रसत्य ३. एक सच्चा नगर, दूसरा मायानगर ४. एक मुख्य दूसरा ग्रोपचारिक ४. एक कार्य दूसरा कारए। व कर्ता ६. एक साध्य, दूसरा साधन ७. एक वक्ता, वाच्य, दूसरा वचन ५. एक स्वपक्ष, दूसरा परपक्ष ६. एक गुरु, ग्रन्य शिष्य १०. एक इन्द्रियां ग्राहक, दूसरा शब्दादि ग्राह्य ११. एक ऊष्ण दूसरा शीत १२. एक मधुर दूसरा कड़वा १३. पृथ्वी स्थिर, पानी प्रवाही, ग्रान्न उष्ण, वायु-चल आद नियत स्वभाव क्यों १

सभी समान, जैसे कि सभी स्वप्न ही या सभी सत्य ही क्यों नहीं? •यवहार से विपरीत ही क्यों नहीं ? या यदि सभी ग्रसत् तो भिन्न भिन्न रूप से ज्ञान ही कैसे हो ?

प्र०—मृगजल की भांति इसका ज्ञान तो हो सकता है, परन्तु वह सच्चा नहीं । एक स्वप्न दूसरा ग्रस्वप्न, ग्रादि ज्ञान भ्रम रूप है ।

उ०-निश्चित ग्रमुक प्रकार के ही देश-काल-स्वभावादि के साथ संबद्ध रूप में विषय का ज्ञान होने से इसे अम नहीं कह सकते, जैसे कि, यहां तो चांदी है ग्रीर वहां चांदी नहीं कलई है। कल वाला घड़ा ग्रभी नहीं है।... इत्यादि सच्चे ज्ञान।

(६) अम भी स्वयं सत् है ग्रायवा ग्रसत् ? यदि अम सत् है तो उतना सत् होने से 'सब शून्य असत्' इस सिद्धान्त का भंग हो गया ! ग्रगर अम ग्रसत् है तो 'यह स्वप्न, यह ग्रस्वप्न' इसका विषय सत् ही हुग्रा ! आन्ति को ग्रसत् स्वरूप जानने वाला ज्ञान सत् सिद्ध होगा । इस प्रकार शून्यता सत् ग्रथवा ग्रसत् ? यहां भी यही ग्रापत्ति ।

(७) शून्यता प्रमाण से सिद्ध करनी होती है । ग्रब वहां लगाया प्रमाण यदि सत् तो उतना सत् रहने से सर्व–शून्यता नहीं; प्रमाण यदि ग्रसत् तो वैसे प्रमाण से शून्यता सिद्ध नहीं होगी ।

श्रब पूर्व पक्ष के प्रथम पांच विकल्पों की समीक्षा करें :----

(१) पहिले मानना कि 'वस्तु की सिद्धि सापेक्ष है' ग्रौर फिर कहना कि 'सिद्धि किसी से नहीं', तो यह तो परस्पर विरोधी भाषएा है। ग्रगर कहें 'यह तो परमत की ग्रपेक्षा सापेक्ष हैं' तो पर ग्रौर परमत तो मान ही लिया ! वे हो सत् ठहरेंगे, जून्य नहीं।

(२) 'बीच की ग्रंगुली बड़ी, पहलो छोटो' इस प्रकार एक साथ प्रथम तो ह्रस्व--दीर्घ की बुद्धि करना, ग्रोर फिर कहना कि 'बड़ी छोटी वस्तु सापेक्ष होने से ग्रसिद्ध है, ग्रसत् है,' यह ग्रसंगत है।

(३) दरग्रसल वस्तु में सत्त्व सापेक्ष ही नहीं; क्योंकि सत्त्व ग्रर्थक्रिया-कारित्व रूप है। अर्थ-क्रिया≃पदार्थ की उत्पत्ति-क्रिया, ग्रर्थात् कार्योत्पत्ति। यदि ह्रस्व दीर्घ ग्रादि पदार्थ स्वकीय ज्ञानरूप कार्य कराते हैं तो वे ग्रर्थक्रिया-कारी होने से सत् हैं। यदि सर्वथा ग्रसत् हों तो ज्ञानात्मक कार्य नहीं करवा सकते।

(४) छोटो ग्रंगुली पहलो कही जाती है वह मध्य की अपेक्षा, ग्रसत् आकाशकुसुम की ग्रपेक्षा से नहीं। ग्रथबा दीर्घ की ग्रपेक्षा से पहली ग्रंगुली हरूव है, किन्तु ग्राकाशकुसुम हरूव नहीं। इससे सूचित होता है कि मध्य व प्रथम ग्रंगुली सत है। इतना ही नहीं, परन्त—

(५) वस्तु अनंत धर्मात्मक होने से उसमें ह्रस्वत्वादि भी सत् हैं, जो मात्र तदनुकूल सहकारी मिलने पर ग्रभिव्यक्त होते हैं। यदि ह्रस्वत्व सत् न हो

UR

कर भो अपेक्षामात्र से ऐसा ज्ञान होता हो तो बीच की दीर्घ में ही स्वापेक्षया हिस्पत्म का ज्ञान क्यों नहीं होता है ? सब यही कहना पड़ता है कि इसमें स्वा-पेक्षया हस्वत्व है ही नहीं, तो उत्सका क्रान कहां से हो ?' अर्थात् हरूवस्व सत् है क्रीर बह स्वापेक्षया से नहीं किन्तु ग्रम्य दीर्घ वस्तु की ग्रपेक्षा से यह सिद्ध होगा।

(६) कहते हो 'ह्रस्व-दीर्घ का सापेक्ष ज्ञान होता है'; तो छम दोनों का झान क्या एक साथ होता है ? ग्रथवा क्रमिक ? एक साथ कहते हो तो परस्पर प्रपेक्षा कहाँ रही ? ग्रपेक्षा का मतलब तो यह है कि जिसकी ग्रपेक्षा हो वह पहले ग्राना चाहिये । यहां तो एक साथ ज्ञान होने की बात है तो ग्रपेक्षा कहाँ रही ? यहि कहते हो कि क्रमशः होता है, तो दो में प्रथम जो ह्रस्व का ग्रथवा दीर्घ का ज्ञान होगा वह तो ग्रन्य दीर्घ की ग्रथवा ह्रस्व की ग्रपेक्षा बिना ही हुग्रा गिना जायगा । इससे तो यह वस्तु ग्रपेक्षा से नहीं किन्तु स्वतः सिद्ध रही ! श्रमुं-भव भी ऐसा है कि चक्षु-संयोगादि सामग्री रहने पर घड़े ग्रादि वस्तु का वैय-क्तिक रूप से स्वतः ज्ञान होता है । यह ज्ञान पर कौ ग्रपेक्षा बिना ही होने मनुभव सिद्ध है । बालक को जन्म लेते ही प्रथम ज्ञान ऐसा बिना ग्रपेक्षा के ही होगा । ग्रतः सिद्धि ग्रर्थात् ज्ञान, यह सापेक्ष ही होने का नियम गलत है । ग्रन्यथा परस्पर ह्रस्व-दीर्घ न हो, परन्तु तुल्य ही हो उन बिचारे का तो ज्ञान ही कैसे बने ? दो ग्राखों की भांति इन दो में परस्पर क्या श्रपेक्षा ?

(७) ग्रतः कहो कि बस्तु में सापेक्ष निरपेक्ष दो प्रकार के स्वरूप हैं; इन में सत्ता-सत्व, रूप, रस ग्रादि निरपेक्ष स्वरूप हैं। इस प्रकार वस्तु स्वतः सिद्ध, स्वतन्त्र ज्ञेय है, इसका परनिरपेक्ष स्वतः ज्ञान होता है। फिर जिज्ञासा वश प्रतिपक्ष के स्मरएा से ह्रस्व दीर्घादि सापेक्ष रूप में जाने जाते हैं। इस प्रकार जहां वैसे निरपेक्ष ज्ञान से ग्रीर निरपेक्ष व्यवहार से सत्तादि स्वरूप स्वतः सिद्ध हों वहां सर्व शून्य कहां रहा ?

(८) ग्रगर सत्ता स्वतः सिद्ध न हो तो ह्रस्व वस्तु की सत्ता भी परसा-पेक्ष ही होगी। इससे तो जब ज्ञान में पर दीर्घ की ग्रपेक्षा न रही जैसे कि 'यह ग्रंगुली है' इतना ही ज्ञान किया तब ह्रस्वसत्ता नष्ट ! यह नष्ट, तो दीर्घसत्ता

भो तत्सापेक्ष होने से नष्ट ! ग्रर्थात् सर्वं नष्ट ! परन्तु ऐसा दीखता नहीं है । ग्रपेक्षा रहित काल में भी ह्रस्व ग्रथवा दीर्घ वस्तु तो यथावत् विद्यमान ही है ग्रौर दीखती ही है । इससे स्वतः सिद्ध सत्ता की सिद्धि होती है ।

(१) सब ग्रसत् हो तो ह्रस्व दीर्घ की ग्रपेक्षा भी ग्रसत् ठहरेगी ! तो व्यवहार कैंसे चले ?

प्र०--ऐसा स्वभाव है कि 'ग्रपेक्षा से ह्रस्व दीर्घं व्यवहार होता है' स्वभाव में प्रग्न नहीं हो सकता ।

उ०-ग्रच्छा। तब तो यह स्वभाव ग्रर्थात् 'स्व का भाव पर का नहीं' इससे स्वभाव, स्व, पर, ऐसा ग्रलग ग्रलग स्वीकार करने से वे सत् होंगे ! फलतः सर्व शून्यता का भंग !

(१०) ग्रपेक्षा रखने की किया, ग्रपेक्षा करने वाला पुरुष, ग्रौर ग्रपेक्ष-गोय कर्म, ग्रपेक्षगीय विषय, ये यदि ग्रसत् हों तो प्रति व्यक्ति नियत विशेष ही न रहें कि 'यह तो पुरुष है, विषय नहीं'। ग्रगर सत् हो तो सर्वशून्यता का भंग।

सारांश, जगत में वस्तु ४ प्रकार की होती है :--- १. स्वतः सिद्ध, बिना कर्ता के बनने वाले मेघादि विशिष्ट परिणाम । २. परतः सिद्ध,-कुम्हार ग्रादि से बनने वाला घड़ा ग्रादि । ३. उभयतः सिद्ध,-माता पिता ग्रीर स्वकर्म से होने वाले पुत्रादि; तथा ४. नित्य सिद्ध, ग्राकाशादि । यह 'सिद्ध' ग्रर्थात् उत्पत्ति की दृष्टि से । ज्ञान की दृष्टि से सिद्ध जैसे कि घड़ा स्वतः सिद्ध है; व ह्रस्व-दीर्घत्वादि परतः सिद्ध ग्रर्थात् परत: ज्ञात है । सर्व शून्य में यह व्यवस्था घटित नहीं होती ।

(२)वस्तु और ग्रस्तित्व का सम्बन्ध----

(१) प्रथम तो 'घड़ा है, ग्रस्ति,' पर 'नहीं ऐसा नहीं' इस प्रकार घड़े को ग्रस्ति रूप में स्वीकार कर फिर पूछते हों कि 'घड़े ग्रौर ग्रस्तित्व का सम्बन्ध क्या ? इससे दोनों की शून्यता ग्रसत्पन की सिद्धि नहीं होती । ग्रन्यथा ग्रसत् खर-न्ध्रंगादि में यह प्रश्न क्यों नहीं ?

(२) घट को शून्य (प्रसत्) कहते हो इसमें भी ऐसा ही प्रश्न होगा। घड़ा ग्रौर ग्रसत्त्व यदि (१) एक हो तो घड़ा ही ग्राया, भिन्न ग्रसत्ता-शून्यता जैसी कोई चीज सिद्ध नहीं हुई; (२) भिन्न कहो तो भिन्न ग्रसत्ता जैसी कोई वस्तु दिखाई नहीं देती ग्रतः ग्रसिद्ध ।

(२) तुम शून्यतावादी हो, तो शून्यता को जानते-बोलते हुए तुम्हारा ज्ञान ग्रौर वचन तुम से भिन्न है ? ग्रथवा ग्रभिन्न ! ग्रभिन्न कहते हो तो ग्रभिन्न वृक्षत्व ग्राग्रत्व की भांति तुमसे ग्रभिन्न ज्ञान-वचन का ग्रस्तित्व सिद्ध हुग्रा । भिन्न कहते हो तो तुम्हारे से ज्ञान भिन्न होने से तुम ग्रज्ञानो ग्रौर वचन भिन्न होने से तूम गूंगे शून्यता को क्या सिद्ध कर सकोगे ?

(४) घड़ा ग्रोर ग्रस्तित्व में ग्रस्तित्व घड़े का धर्म है, यह घड़े से ग्रभिन्न ग्रोर वस्त्रादि से भिन्न है। वस्त्रादि का ग्रस्तित्व ग्रलग ग्रलग है वहां सब के एकत्व की कहां ग्रापत्ति है ? वस्तु की सत्ता भिन्न-भिन्न है, ग्रतः 'जो जो ग्रस्ति वह-वह घड़ा' यह नियम गलत है। ग्रगर पूछिये--'क्या है ? घट या ग्रघट?' तो कहेंगे 'घट'। 'घड़ा क्या ?' तो 'ग्रस्ति'। जैसे 'क्या है ? ग्राम्र या ग्रन्य' तो कहेंगे ग्राम्र । 'ग्राम्र क्या ? वृक्ष या ग्रन्य ? तो 'व्रक्ष'। भिन्न भिन्न ग्रस्तित्व ग्राया।

(३) उत्पन्न ग्रादि चार विकल्पों से उत्पन्न में ग्र-नियम ---

(१) प्रथम तो 'उत्पन्न, ग्रनुत्पन्न, उभय ग्रथवा उत्पद्यमान जन्म लेता है ?' ये जो चार विकल्प तुम उठाते हो वे उत्पन्न वस्तु को लेकर ? ग्रथवा ग्रनुत्पन्न को ? प्रथम ग्रवस्था में, विकल्प निरर्थंक है । उत्पन्न को लेकर ग्रब क्या पूछना कि यदि उत्पन्न हो तो ग्रब कैंसे बने ? तब यदि कहते हो कि ग्रनुत्पन्न को लेकर विकल्प करते हैं तो ग्रनुत्पन्न गगनपुष्प में विकल्प क्यों नहीं उठाते ?

(२) घड़ा ग्रादि वस्तु यदि सर्वथा उत्पन्न ही न होती हो, तो यह कुम्हा-रादि निमित्त मिलने से पहिले नहीं, ग्रौर पीछे क्यों दिखाई देती है ? इसी तरह कालान्तर में दंड-प्रहारादि के बाद में क्यों नहीं दिखाई देती ? ग्राकाशकुसुम-वत् ग्रनुत्पन्न ही हो तो सदा ग्रदर्शन ग्रदर्शन ही रहे ।

(३) शून्यता का विज्ञान व वचन सर्वचा मनुत्यन्म हो तो शूम्यता किसने प्रकाशित की ?

(४) वस्तु स्थिति यह है कि—(i) नया होने वाला घड़ा विवक्षा से कुछ उत्पन्न, कुछ प्रनुत्पन्न, उभय भी ग्रीर कुछ उत्पद्यमान जन्म लेता है। घड़ा मिट्टी के रूप में पहिले उत्पन्न रह कर जन्मता है ग्रीर विशिष्ट ग्राकृति के रूप में पहिले अनुत्पन्न रह कर जन्म लेता है; क्योंकि मिट्टी रूप व तुम्बाकार ग्राकृति से घड़ा ग्रभिन्न है। मिट्टी रूप से पहिले है ग्रतः घड़ा है ही। वहां ग्राकृति नहों सो इस रूप में तब घड़ा नहीं। रूप, ग्राकृति उभय ग्रपेक्षा से उत्पन्न ग्रनुत्पन्न है; ग्रीर वर्तमान समय की ग्रपेक्षा से उत्पद्यमान उत्पन्न है; ग्रन्यथा क्रिया निष्फल जाए।

(ii) जब कि पूर्व उत्पन्न हो चुका घड़ा अब घटरूप में चारों विकल्पों से अर्थात् उत्पन्न, अनुत्पन्न, उभय अथवा उत्पद्यमान नहीं होता, क्योंकि स्व द्रव्य घटरूप से या स्वपर्याय लाल, बड़ा, हल्का इत्यादि रूप से तो हो हो चुका है, तो बनने का क्या ? अरेर परद्रव्य पटादि स्वरूप से या पर पर्याय से कभी भी नहीं हो सकता; अन्यथा पररूप ही हो जाये । सारांश, उत्पन्न हो चुके घडे आदि के संबंध में ग्रब उत्पन्न का प्रश्न कजूल है । वैसे यह पूछना भी फजूल है कि उत्पन्न बस्तु, अनुत्पन्न, उभय अथया वर्तमान समय में उत्पद्यमान है या नहीं ? और उत्पन्न नके लिए वे ही चार प्रश्न यदि करें तो हम कहेंगे कि वह पर-रूप में उत्पन्न नहीं होता । इस प्रकार सदा विद्यमान आकाश तो प्राकाश रूप में चारों में से एक भी विकल्प से उत्पन्न नहीं होता । इस प्रकार ग्रनुत्पन्न भी घट स्व द्रव्यरूप में सदा ग्रवस्थित है । इसलिए वह उस रूप में नया उत्पन्न होने का नहीं ।

यह तो मूल स्व द्रव्यरूप में घट -- ग्राकाश की बात हुई। पर्याय-चिन्ता में, परपर्याय-रूप में चारों विकल्पों से कभी उत्पन्न नहीं हो सकता। स्वपर्याय में भी जो उत्पन्न हो चुका है वह उसी स्व--पर्याय रूप में भी ग्रब नया उत्पन्न नहीं होता है; ग्रीर ग्रनुत्पन्न स्व पर्यायरूप में उत्पन्न हो सकता है।

#### (४) उत्पादक सामग्री घटित हो सकती है:---

(१) 'सर्व ही नहीं होने से सामग्री जैसा कुछ भी है नहीं' यह आपका कथन बाधित है, क्यों कि पहले लो यह कथन स्वयं ही कठ--ग्रोष्ठ-तालु आदि सामग्री से हुआ प्रत्यक्ष दीखता है: तब सामग्री जैसा कुछ नहीं है यह कहां रहा ?

प्र०-यह तो भ्रविद्यावशात् दोखता है क्योंकि कहा है----

काम-स्वप्न-भयोन्मादैरविद्योपप्लवात् तथा ।

पश्यन्त्यसम्तमप्थर्थं जनः कैशेन्दुकादिवत् ।।

काम-प्राबल्य, स्वप्न, भय, उन्माद ग्रोर ग्रविद्या (मतिभ्रम) से लोग ग्रांख के ग्रागे केश तंतू की भांति ग्रसत् भी वस्तु देखते है।

उ०-यदि सभी सामग्री ग्रसत् होकर ही दोखती हो, तो कछुए के रोम की, गघे के सींग इत्यादि की, सामग्री क्यों नहीं दीखती ? ग्रसत् है वास्ते न ? ग्रतः कहिये जो सामग्री दिखती है यह सत् है।

(२) छाती, मस्तक, कंठ ग्रादि सामग्रीमय वक्ताव शब्दमय वचन और प्रतिपाद्य विषय है या नहीं ? यदि है, तो सर्व शून्य कहां रहा ? यदि नही तो 'सर्व शून्य' किसने सुना ? इसी तरह प्रतिपाद्य विषय बिना का कथन बंध्या माता जैसा है । माता का ग्रर्थ ही है पुत्रवती; वह बंध्या कैसी ? कथन ग्रर्थात् जो कुछ कहना है, यह कथनीय रहित ?

(३) प्र०-वक्ता, वचन, कुछ भी सत् है ही नहीं, इसीलिए वाच्यवस्तु नहीं। यही सर्व शून्यता बन सके न ?

उ०-कुछ नहीं । यह बताइये कि ऐसा कहने वाला वचन सत्य या मिथ्या ? यदि सस्य, तो यही सत् ! यदि मिथ्या तो वह ग्रप्रमारा होने से इससे कथित सर्व-शून्यता ग्रसिद्ध ठहरती है ।

(४) यदि कहते हो 'चाहे जैसे हमने यह वचन स्वीकार कर लिया है' तो यह स्वीकार सत्य थ्रथवा मिथ्या ? अपरंच सर्व शून्यता में तो स्वीकारकर्ता स्वीकार, स्वीकार्यं तत्त्व इत्यादि भी क्या ? 19Ę

(५) यदि सभी ग्रसत् है, तो नियत व्यवहार का उच्छेद हो जायेगा या अनुपपत्ति, ग्रघटमानता होगी। तेल यह तिल ग्रादि सामग्री में से ही क्यों ? बालू में से क्यों नहीं ? गगनारविंद में से कार्य क्यों न हों ? श्रमुक ग्रमुक के ही कार्य-कारएा भाव दीखते हैं, दूसरों के नही, यह कार्य शून्य सामग्री में से नहीं, किन्तु वैसे वैसे स्वभाव वाली सत् सामग्री में से ही होते हैं तभी बन सकता है।

(४) तथा सभी सामग्रीमय है सामग्रीजन्य है-ऐसा भी कहना ग्रनुपयुक्त है; क्योंकि परमाग्तु किसी से उत्पाद्य नहीं, फिर भी दृश्यमान स्थूल कार्य पर से यह सिद्ध है ऐसी वस्तु स्थिति है, ग्रन्यथा 'सभी सामग्रीजन्य' कह कर ग्रौर 'ग्रग्तु है ही नहीं' कहना यह तो 'सवं वचन ग्रसत्य है' कहने जैसा स्व वचन से ही बाध्य है, क्योंकि सामग्री की ग्रन्तर्गत तो परम्परा से ग्रग्तु ग्राएंगे हो । मूल में ग्रग्तु ही न हों तो सामग्री बिना द्रयग्तुकादि कैसे बनेंगे ? यदि ग्रग्तु को भी बनता मानो, तो किस सामग्री में से ? शून्य में से सुष्टि होती नहीं, ग्रन्यथा कोई नियम ही न रहे ।

(४) वस्तु का पिछला भाग नहीं दीखताः---

(१) 'पर भाग नहीं दीखता ग्रतः ग्रग्न भाग नहीं'--यह कैसा ग्रनुमान ? उल्टा ग्रग्न भाग दीखने से परभाग सिद्ध होता है।

पिछला भाग है ग्रतएव ग्रमुक 'ग्रग्र भाग' कहलाते है। यदि पिछला नहीं तो ग्रगला क्या ? ग्रतः ग्रनुमान से निश्चित सिद्ध ऐसे पिछले भाग का श्रपलाप करने से ग्रगले भाग का प्रतिपादन स्ववचन–विरुद्ध होगा।

(२) कहा कि 'वस्तु का ग्रगला ही भाग दीखता है ग्रत: वस्तु नहीं' इसमें दोखता है ग्रौर नहीं, ऐसा कहना विरुद्ध है। भ्रान्ति से दीखना कहते हो तो गगनपुष्प का ग्रग्नभाग क्यों नहीं दीखता ?

(३) सर्व शून्य तो ग्रवांग्-पर, ग्रगला-पिछला इत्यादि भेद कैसे ? यदि कहते हो कि 'पर मत की ग्रपेक्षा से, तो' सर्वशून्य' मत में स्वमत-परमत का भी भेद है क्या ? इसी तरह भी यदि यह भेद सत् होना स्वीकार्य, तो सर्व शून्यता का भंग ! यदि ग्रस्वीकार्य हो फिर भी व्यवहार मानो, तो ग्राकाशकुमुम में व्यवहार मयों नहीं ?

(४) यदि सब ग्रसत् हो तो अगला भाग भी क्यों दीखता है ? सभी ग्रहश्य क्यों नहीं ? ग्रथवा सभी हश्य क्यों नहीं ? ग्रथवा पिछला दीखे और ग्रगला नहीं, ऐसा क्यों ?

(१) स्फटिकादि में पिछला भाग भी दीखता है, ग्रतः इतना तो सिद्ध होने से सबं ग्रसत् तो नहीं रहा ! यदि इसे भी ग्रसत् कहते हो, तो सर्व शून्य की सिद्धि के लिए 'परभाग ग्रदर्शन' हेतु रक्खा है वह गलत सिद्ध होगा; 'सर्वादर्शन' हेतु ही कहना चाहिये । परन्तु वह तो विरुद्ध है, नहीं तो 'सम्पूर्णं नहीं दीखता, ग्रतः सम्पूर्णं ग्रसत् है' ऐसा करके दीवार ग्रथवा कुएं की ग्रोर ग्रांख बन्द कर चलने लगा, तो कुएं में गिरोगे, ग्रथवा दीवार से टकराग्रोगे ।

(६) 'पिछला भाग अप्रत्यक्ष होने से नहीं है'-ऐसा कहने पर अगला प्रत्यक्ष है ग्रतः कम से कम प्रत्यक्ष साधन इन्द्रिय श्रीर विषय की सत्ता प्राप्त होती है ! ये भी यदि ग्रसत् हों, तो प्रत्यक्ष-ग्रप्रत्यक्ष का विभाग ही घटित नहीं हो सकता ।

(७) बाकी ग्रप्रत्यक्ष भी वस्तु होती है, जैसे कि 'सभी ग्रसत् है क्या ?' ऐसा संशय यह कोई वस्तु है। ग्रगर यह संशय भी ग्रसत् हो तो इसका विषय (सर्व-शून्यता) क्या ? संशय ग्रसत् ग्रर्थात् भूतों का संशय ही नहीं, तो भूत सत् सिद्ध होंगे ! श्रब यह देखिये कि पिछला भाग ग्रप्रत्यक्ष होने पर भी ग्रनुमान से सिद्ध है। जगत में कई वस्तु ग्रनुमान से मान्य होती है, जैसे कि---

#### ग्रप्रत्यक्ष वस्तु ग्रनुमान से सिद्ध होने के उदाहरएाः —

वायु यह स्पर्श, शब्द, स्वास्थ्य, कंपन म्रादि गुएा के म्राश्रय गुएाी के रूप में गम्य है। ठंडी पवन लहरी के स्पर्श से कहते हैं 'वायु ठंडा बह रहा है।' पवन की दिशा में शब्द सुना जाता है विरुद्ध दिशा में नहीं; इससे सूचित होता है कि उस शब्द का ग्राश्रय वायु उस दिशा में बह रहा है।

श्राकाश यह पृथ्वी-पानी ग्रादि के ग्राधार रूप में सिद्ध है। पृथ्वी साधार है, मूर्त होने से; जैसे पानी का ग्राधार पृथ्वी, वैसे पृथ्वी का ग्राधार ग्राकाश । 19 FC

#### पंचमूल जीव-शरीर के ग्राधार से ग्रीर उपयोग से सिद्ध हैं।

वनस्पतिकाय यह मानव शरीर के भांति जन्म, जरा, जीवन, मरए, वृद्धि, छेदने के बाद भी समान ग्रंकुरोत्पत्ति, ग्राहार, दोहद(कुष्मांड-बीजोरा ग्रादि) रोग-चिकित्सा ग्रादि से जीव रूप सिद्ध होता है। वनस्पतिकाय में विशेष जीव इस प्रकार सिद्ध है:---

| लजवन्ती    | स्पृष्ट संकोच से सिद्ध      | बकुल      | शब्दाकर्षगा से सिद्ध |
|------------|-----------------------------|-----------|----------------------|
| बेल        | स्वरक्षार्थ बाड़, दीवार     | ग्रशोक    | रूपाकर्षगा से "      |
|            | ग्रादि के ग्राश्रय से सिद्ध | कुरुबरु   | गंधाकर्षं ए। से "    |
| शमी ग्रादि | निद्रा–जागरग् <b>–</b>      | विरहक     | रसाकर्षण से ,,       |
| ×          | संकोचादि से सिद्ध           | चंपा तिलक | स्पर्शाकर्षग से "    |

पृथ्वीकाय जीव मांसाकुर की भांति समान जाति के श्रंकुर की वृद्धि से सिद्ध हैं । खोदे हुए पर्वंत, खान, कई वर्ष बीतने पर तद्रूप भर जाते हैं । बिना जीव के यह कैसे हो ?

ग्राप्काय जीव खोदी हुई भूमि में से मेंढक की भांति सजातीय स्वाभा-विक प्रकट होने से सिद्ध होते हैं। मत्स्य की भांति ग्राकाश में से मेघादि के विकार वश होने से सिद्ध हैं।

वायुकाय जीव बैल की भांति पर-प्रेरण के बिना तिर्छी ग्रनियमित गति से सिद्ध हैं।

ग्रानिकाय जीव ग्राहार पर जीने से, ग्रीर ग्राहार वृद्धि से विशेष विकासमय-विकारमय बनने से सिद्ध हैं।

इस प्रकार पृथ्वी आदि थे, ग्राकाशीय बिकार संघ्या ग्रादि से, भिन्न ग्रौर मूर्त हैं, ग्रतः जीवकाय हैं। इतना ही नहीं परन्तु यदि एकेन्द्रिय जीव ही न हों, तो संसार का उच्छेद ही हो जाय। क्योंकि ग्रनादि ग्रनन्त काल से मोक्ष--गमन चालू है, फिर भी यहां जीवों का पार नहीं। तो इतने जीव कहां ठहरे ? एकेन्द्रिय शरीर में ठहरना मानना होगा।

૭શ

### हिंसा ग्रहिंसा कहां ?

प्र०-तो फिर जीव-व्याप्त संसार में ग्रहिंसा का पालन कैसे हो ?

उ०-- शस्त्रोपहत बनी हुई पृथ्वी ग्रादि ग्रचेतन है; इसके उपभोग में हिंसा नहीं। वैसे यह भी समभने योग्य है कि निश्चय नय से नियम नहीं कि 'जीव मरे वहां हिंसा ही हो, न मरे वहां ग्रहिसा ही हो।' यह भी नियम नहीं कि 'जीव कम हों वहां ग्रहिसक हों, ग्रीर ग्रधिक हों वहां हिंसक ही बना जाय।' क्योंकि राजादि को मारने के दुष्ट ग्रघ्यवसाय वाला पुरुष न मारते हुए भी हिंसक ही है। वेंद्य रोगी को कष्ट देते हुए भी ग्रहिसक ही है। पांच समिति-तीन गुप्ति-वाला ज्ञानी मुनि जीव के स्वरूप का ग्रीर जीवरक्षा की क्रिया का जाता हो व सर्वथा जीव रक्षा का जाग्रत् परिग्राम वाला ग्रीर उसमें यतनाशील हो, ग्रीर कक्षाचित् ग्रनिवार्य हिंसा हो भी गई हो, तब भी वह हिंसक नहीं। इसके विपरीत दशा में जीव न भी मरे तो भी हिंसा है, क्योंकि उसके प्रमाद परिग्रामग्रशुभ हैं। ग्रतः ग्रशुभ परिग्राम यह हिंसा है; जैसे तंदुल-मच्छादि को हिंसा

सोचते रहने से हिंसा लगती है।

प्र०-तो क्या बाह्य जीव की हत्या हिंसा नहीं ?

उ०-हिंसा श्रीर श्रहिंसा दोनों में ऐसा है कि——जो बाह्य जोवहत्या श्रदाभ परिएाम का कार्य हो या कारएा हो, वह तो हिंसा है; श्रौर ऐसा न हो बहु हिंसा नहों। जैसे निर्मोही को भावशुद्धि के कारएा इष्ट शब्दादि विषयों का संपर्करति के लिए नहीं होता, इसी तरह विशुद्ध मन वाले का ग्रनिवार्य बाह्य जीवनाश हिंसा के लिए नहीं।

इस प्रकार पांच भूत सत् सिद्ध होते हैं। इनमें प्रथम चार चेतन हैं, ग्राकाश चेतन नहीं । शास्त्र में 'स्वप्नोपमं वै सकलम्' कहा, वह तो भव्य जीवों को धन, विषय, स्त्री, पुत्रादि जगत की ग्रसारता बतानेवाला कथन है, जिससे इसकी ग्रास्था छोड़कर भवमय से उद्दिग्न बनकर मोक्ष के लिए प्रयत्न करें। प्रभु के इस प्रकार समफाने से व्यक्त ब्राह्मएा भी ग्रब निःसंदेह होकर अपने ५०० विद्यार्थी के परिवार सहित प्रभु के पास दीक्षित बने।

## भ वे गणधर-सुधर्मा जैसा यहां वैसा ही जन्म परभव में ?

पांचवे ब्राह्मएग सुधर्मा को शका थी कि जीव यहां जैसा होता है क्या वैसा ही परभव में भी होता है ?' प्रभु महावीर ने उसे कहा कि 'पुरुषो वै पुरु-षत्वमश्नुते, पशवः पशुत्वम्' इस वेद-पंक्ति से 'मनुष्य मनुष्य होता है, पशु पशु होता है' ऐसा जानने को मिला स्रोर 'श्रुगालो वै एष जायते यः सपुरीषो दह्यते' इस वेद-पंक्ति से जिसे विष्ठा सहित जलाया जाता है वह सियार होता है, इस प्रकार मनुष्य में से सियार भी हो सकने का पता चला, इससे तुभे शंका उत्पन्न हुई ।

#### —-ग्रसमान परभव के तर्क—-

(१) जीव जैसा इस भव में, वैसा परभव में होता है इसके समर्थन में यह तर्क लगा कि 'गेहूँ में से गेहूं, बाजरी में से बाजरी, ग्राम में से ग्राम..... इस प्रकार काररण के अनुरूप कार्य होता है।' परन्तु ऐसी मान्यता युक्ति-संगत नहीं है, क्योंकि शृंग में से बाएा, ग्रीर यदि सरसों से लेप कर बोया जाए तो घास भी होती है। योनि-प्रामृत नाम के शास्त्र में ग्रसमान ग्रनेक द्रव्यों के संयोग से सर्प-सिंहादि ग्रीर मणि स्वर्णादि उत्पन्न होना बताया है। चालू व्यवहार में बीछी में से ग्रीर गोबर में से भो वींछी होती दिखाई देती है।

(२) 'बीज के अनुरूप ही कार्य होता है तो इसे नियम के अनुसार भी ग्रसमान भवांतर हो सकता है। वह इस प्रकार कि संसार में भव का बीज कर्म

50

है ग्रौर वह कर्म मिथ्यात्व-ग्रविरति ग्रादि हेतुग्रों की विचित्रता से विचित्र विचित्र रूप में उत्पन्न होता है, तो उसमें से होने वाला भवांकुर भी गति, जाति, कुल, बल ऐर्व्वर्य, रूपादि विचित्र परिगाम वाला ही बने इसमें क्या ग्राश्चर्य ? प्रनुमानतः— 'जीव की सांसारिकता नारकादि के रूप में भिन्न भिन्न होती है; क्योंकि यह विचित्र कर्म का कार्य है, जैसे कृषि-व्यापारादि विचित्र कर्म से उत्पन्न 'लोक-विचित्रता' । तात्पर्यं भव ग्राकस्मिक नहीं किन्तु पूर्व कर्म का फल है, ग्रतः जैसा वर्म वैसा भव होगा; समान कर्म से समान भव, ग्रसमान कर्म से ग्रसमान ।

(३) कर्म परिएाति विचित्र है क्योंकि यह पुद्गल-परिएाति रूप है, समान दृष्टान्त मेघ स्रादि । विरुद्ध दृष्टान्त स्राकाश । कर्म में स्रावरएगादि की भिन्न भिन्नता से विशेष विचित्रता होती है । हेतु विचित्रता को ले कर कार्य-विचित्रता हो, यही युक्तियुक्त है ।

(४) यहां के जैसा भवांतर ऐसा कहते हो, परन्तु भवांतर के लिए झकेला यह भव ही बीज नहीं है, परन्तु शुभाशुभ किया सहित भव यह बीज है। मनुष्य विचित्र क्रियाएं करते हैं वे निष्फल न जाएं ग्रतः उनके फल रूप में विचित्र भवांतर मानने ही पड़े।

(४) प्र०-खेती ग्रादि क्रियाएं तो प्रत्यक्ष फल देती है, परन्तु हिंसा-ज्ञानादि क्रियाएं तो मनोरुचि के ग्रनुसार ही होने से निष्फल ही हैं। फिर ग्रस-मान मवांतर कैंसे ?

उ० — यदि हिंसा – ज्ञानादि कियाएं निष्फल हों तो (i) कृतनाज – प्रकृत-आगम को ग्रापत्ति, ग्रर्थात् को गईं किया तो बिना फल यों ही नष्ट होने की आपत्ति; ग्रीर ग्रागे जो भला – बुरा फल मिलता है वह ऐसे ही ग्रर्थात् पूर्वमें ग्र – कृत यानी कुछ किए बिना ग्राकस्मिक ग्रागमन रूप होगा !

(ii) भवांतर ही न होगा! क्योंकि जगत में भव का कारएग कर्म है ग्रीर इस किया से कर्म होना तो तुम्हें मान्य नहीं। फिर भव ही नहीं तो समान भवांतर की भी बात कहां रही ? फ़िर भी हो तो क्वत का ग्रागमन हमा। इस ि द २`

प्रकार भव से भव, भव से भव, भव...इस तरह चलता ही रहेगा, ग्रौर मोक्ष कभीं नहीं होगा। क्योंकि ग्राप को तो भव के प्रति पूर्व भव हो कारए है।

(६) प्र०—मिट्टी में से स्व स्वभाव से ग्रनुरूप कार्य धड़ा होता है, इसी प्रकार इस भव में से स्व स्वभाव से ग्रनुरूप समान भवांतर होना चाहिये ।

उ०—घड़ा भी कर्ता, करण आदि की अपेक्षा रखता है, इस प्रकार यहां भवांतर भी जीव कर्म ग्रादि की ग्रपेक्षा रखता है। 'बिना कर्म के स्वभाव से होता हो,' तो भवांतरीय शरीर यह मेघ ग्रादि की मांति ग्रनिष्चित ग्राकार-वाला होगा, निश्चित ग्राकारवाला कैसे ?

(७) 'यह भव वैसे स्वभाव से ही समान भवांतर करता है' ऐसा ग्रगर कहो, तो यह बताइये 'स्वभाव' क्या वस्तु है ? क्या वस्तु का स्वभाव यह (१) वस्तु रूप है ? ग्राथवा (२) निष्कारएाता रूप है ? या (३) वस्तुधर्म रूप वह होता है ?

प्रस्तुत में (१) 'बस्तु' रूप में यह भव लो, तो भवांतर के पहले ही वह तो नष्ट हो चुका, फिर भवांतर में स्वभाव रूप से वह कारण कैसे ? वस्तु-रूप में यदि कारण पकड़ो तो वह प्रपने प्रति कारण कैसे हो सकता है । (२) निष्का-एता कहते हो तो उसमें तो यह ग्राया, कि 'भवांतर निष्कारणता से इस भव के समान होता है'। यों जब निष्कारणता ही भवांतर में प्रयोजक है, तब तो ये प्रश्त होते हैं कि (i) भवांतर सहश ही हों, ग्रसदश नहीं, यह कैसे ? (ii) भवो-च्छेद क्यों नहीं ? (iii) निश्चित ग्राकार क्यों (iv) एवं भव नित्य सत् हो या नित्य ग्रसत् हो, पर कदाचित् सत् क्यों ? (३) स्वभावरूप से बस्तु-धर्म कहते हो तो यह ग्राया कि 'भव वस्तुधर्म से भवांतर समान करता है तब इस भव का ऐसा कौन सा धर्म है जो भवांतर में कारण भूत हो ? मूर्त ग्रथवा ग्रमूर्त ? ग्रमूर्त नहीं कह सकते, क्योंकि ऐसे ग्रमूर्त का कार्य मूर्त शरीर सुख-दु:खादि नहीं बन सकता। मूर्त धर्म कहते हो तो 'वह सदा समान ही हो', यह नियम क्यों, कि जिससे यह समान ही भवांतर करे ऐसा कह सकें ?

(८) वस्तु–स्थिति यह है कि मात्र ग्रात्मा का परभव ही क्या, त्रिभुवन में वस्तुमात्र कई पूर्व पर्याय से तदवस्थ रहती हैं तों कई पूर्व पर्याय छोड़कर

न ३

उत्तरोत्तर पर्याय रूप से उत्पन्न होती हैं। ये उत्तर पर्याय समान ही हों ऐसा कहाँ है ? तो समान परभव का श्रग्ग्रह क्यों ? वैसे तो इसी भव में भी कई सत्त्व-श्रात्मत्वादि समान पर्याय होते हैं, वैसे बचपन, जवानी ग्रादि ग्रसमान भी बनते हैं, तो वहां भी ग्रकेले समान का ही ग्राग्रह क्यों नहीं ?

प्र० — हम समानता मनुष्यत्व, पशुत्व ग्रादि ही समान पर्याय तक कहते हैं ?

उ०--- ध्यान में रहे कि पर्याय का बनना कार ए-- सापेक्ष है, ग्रौर प्रस्तुत में कार एाभूत कर्म- विचित्र भी है, ग्रतः तज्जन्य पर्याय ग्रसमान भी होगा। ग्रन्थथा मात्र मनुष्य ही क्यों ? यहां जो दरिद्र वह परभव में दरिद्र ही होगा । ग्रीर श्रीमन्त श्रीमन्त ही; जो रोगी हो वह रोगी ही, ग्रौर नीच कुल वाला नीच कुल में ही हो। 'हां, ऐसा ही है' ऐसा नहीं कह सकते; ग्रन्थथा तप-दानादि क्रिया निष्फल जाय ! प्रत्यक्ष भव में भी रोगी निरोगी बनता है, दरिद्र श्रीमंत भी बनत। है, यहां भी यदि ग्रसमान हो तो परभव में क्यों ग्रस-मान न हो ?

(६) परभव समान ही हो तो 'शृगालो वै एष.......' 'ग्रग्निहोत्र .... स्वर्गकामः.... ।' ग्रादि वेदवचन निरर्थक सिद्ध होंगे । ग्रतः 'पुरुषो वै पुरुषत्वम्....' का भाव यह है कि जो व्यक्ति स्वभाव से भद्र, विनीत, दयालु हो, वह पुनः मनुष्याय को बांध कर मनुष्य हो सकता है ।

भगवान की इस समभाइश से सुधर्माभी निःशंक हो कर ग्रपने ५०० विद्यार्थियों के परिवार के साथ प्रभु के शिष्य बनें।

٢

### छठे गएधर-मंडित बंध-मोच हैं ?

छठे मंडित बाह्मएा थाए । इन्हें प्रभु कहते हैं, 'तुम्हें दो प्रकार की वेद-पंक्ति मिलों, 'स एष विगुरागे विभुनं बच्यते, न संसरति वा, न मुच्यते मोचयति वा.......' 'न ह वै सशरी रस्य प्रियाप्रिययो रपहतिरस्ति......' इनमें से एक में मिला कि 'यह व्यापक सत्व--रजो नमोगुरा से रहित ग्रात्मा न तो बन्धन में प्राती ग्रीर न संसार के परिवर्तन से परिवर्तित होती, न मोक्ष प्राप्त करती ग्रीर न मुक्त करवाती ।' जब कि दूसरी ग्रोर यह मिला कि 'शरीरधारी ग्रात्मा को सुख दुःख का नाश नहीं, ग्रर्थात् ग्रात्मा शरीर में बद्ध होती है, सुख दुःख के परिबर्तन भी पाती है ग्रीर शरीर से जब मुक्त होती है तब यह जंजाल नहीं रहता ।' इससे तुम्हें संशय हुग्रा कि जीव के बंध ग्रीर मोक्ष इोते होंगे या नहीं ?

### पूर्व पक्षः- बंध-मोक्ष नहीं :----

जीव के बंध नहीं होता इसके समर्थन में यह विचारणा ग्राती है कि 'बंध ग्रर्थात् जीव का कर्म के साथ योग । परन्तु ये जीव व कर्म दोनों एक दूसरे के साथ ही होते हैं ग्रथवा ग्रागे पीछे ?

(१) 'पहिले जीव, पोछे कर्म' यह घटित नहीं होता, क्यों कि तब तो जीव या तो (i) कारएा बिना जन्मा हो, या (ii) प्रतादि का हो। परन्तु (i) पहले विकल्प में, कारएा बिना कार्यं की उत्पत्ति नहीं होती। जो उत्पन्न होतक

58

ፍሂ

है वह कारएापूर्वक ही होता है; ग्रोर ग्रकारएा उत्पन्न होता हो तब तो अकारएा ही नष्ट हो जाय । उत्पन्न होने के पक्ष्वात् दीखे क्यों ? (ii) ग्रनादि हो, तो फिर बिना कारएा के कर्म कसे खड़े हुए ग्रौर जीव को कैस चिपके ? ऐसे ही चिपकते हों तो मुक्त का भी चिपक जाएं ।

(२) 'तब पहिले कर्म, फिर जीव' यह भी नहीं हो सकता, क्यों कि बिना कर्ता के कर्म उत्पन्न होगे ही कैसे ? यदि उत्पन्न हों तो ग्रकारएा नष्ट भी हो जाएं ।

(३) तो कर्म ग्रौर जीव दोनों की साथ उत्पत्ति कहने में तो दोनों पक्षों के दोष हैं; ग्रौर दोनों के बोच कर्नृ –कर्मभाव भी घटित नहीं हो सकता, जैसे बाएं–दाहिने सींग के बीच यह कर्नु –कर्म भाव नहीं है ।

इस प्रकार जीव ग्रोर कर्म का बंध घटित ही नहों होता; यतः बढ ही नहीं तो मोक्ष क्या होगा ? तब यदि कर्म-जीव का ग्रानादि संयोग हो, तो ग्रानादि का नाश नहीं होता, इसलिए भी मोक्ष घटित नहीं है । जीव ग्राकाश का ग्रानादि संयोग सर्वथा कहां नष्ट होता है ? कहने का सार यह है कि जीव का बंध या मोक्ष है ही नहीं ।

उत्तर पक्षः — बंध — मोक्ष हैं : —

(१) शरीर श्रीर कम की परम्परा ग्रनादि हैं, जैसे बीज श्रीर फल की परम्परा । बिना कारएा कार्य नहीं होता, ग्रतः मानना होगा कि कर्म किसी पूर्व शरीर से बने हुए हैं । वह शरीर इसके पूर्वकृत कर्मों से बना हुश्रा था ।......इस प्रकार श्रनादि प्रवाह चला श्रा रहा है । परन्तु घ्यान में रहे कि कर्म श्रीर शरीर ये दोनों तो कररा रूप हैं, साधनरूप हैं, जब कि कर्ता जीव है । जीव के कर्म करने में शरीर साधन है श्रीर शरीर बनाने में कर्म साधन है । इस प्रकार कर्म जीव के साथ संबद्ध होते हैं श्रतः जीव का बंध सिद्ध होता है ।

उ०----कर्म भले ही ग्रतीन्द्रिय ग्रप्रत्यक्ष हों, परन्तु कार्य के ग्राधार पर इनका ग्रनुमान होता है। वैसे तो तुम्हारी बुद्धि--ग्रक्ल भी दीखती नहीं, तो क्या यह नहीं है ? क्या तुम बुद्धिहीन हो ? 'न दिखे वह चीज नहीं यह नियम नहीं।

(२) अनादि का नाश होता ही नहीं --- ऐसा एकान्त नहीं है। मनादि कर्म-संयोग--परम्परा का अन्त हो सकता है, जैसे बीज सेका गया, प्रथवा फल जल गया, तो इसकी अनादि से चली आ रही परम्परा का अन्त आता है। पुत्र ने ग्राजीवन ब्रह्मचर्य का पालन किया तो उसके पूर्व की, पिता--पुत्र पिता--पुत्र इत्यादि चली ग्रा रही, अनादि परम्परा का अन्त आता है। मुर्गी अण्डा देने से पहले मर गई, ग्रथवा ग्रडा फूट गया, तो उसके आगे परम्परा न चलने से उसकी अनादि परम्परा ग्रब आगे नहीं बढ़ेगी। अतः जैसे स्वर्ण-मिट्टी का सम्बन्ध प्रारम्भ से ही होने पर भी ग्राग्नि--तापादि उपाय से टूटता है, उसी प्रकार तप-संयसादि उपाय से जीव-कर्म का सम्बन्ध भी नष्ट हो कर मोक्ष हो सकता है । इतना अवश्य है कि मोक्ष भव्य का होता है, अभव्य का नहीं।

### भव्यत्व क्या ? कैसा ?

उ० — नहीं यह स्वभावकृत भेद है। सत् रूप से समान होने पर भी जैसे स्वभाव से कोई चेतन, कोई ग्रचेतन, ऐसे भेद होते हैं, इसी तरह जीव रूप से समान होते हुए भी कोई भव्य क्रोर कोई प्रभव्य ऐसे भेद सहज ग्रतादिसिद्ध हैं। प्रo — भव्यत्व यदि जीवत्व की भांति सहज ग्रर्थात् ग्रनादि हो तो नष्ट क्यों हो ? जीवत्व का नाश कहां होता है ? वैसे भव्यत्व का नाश क्यों ?

उ०—घट-प्रागभाव ग्रनादि होते हुए भी इसका कार्य जो घट वह पैदा होते ही प्रागभाव नष्ट होता है, इसी भाँति भव्यत्व का कार्य 'मोक्ष' होने के साथ ही भव्यता का नष्ट होना युक्तिसंगत है। 'प्रागभाव तो ग्रभाव रूप है, इसका साम्य भावात्मक भव्यत्व से कैसा हो ?'—ऐसा मत कहिये; प्रागभाव भी घटानु-त्पत्ति से विशिष्ट पुद्गल समूहरूप होने से कथांचित् भावात्मक है। यह उस रूप में नष्ट हो सकता है, भले मनादि हो। भव्यत्व भी मोक्षयोग्यता रूप होने से मोक्ष सिद्ध होते ही नष्ट हो जाता है।

#### संसार रिक्त क्यों न हो ?

प्र०—-ग्रगर भव्यों का मोक्ष हो जाता है तो संसार में से कभी सर्वथा भव्योच्छेद हो जाना चाहिये ! जैसे भंडार में से एक एक भी दाना निकालते-निकालते वह खाली हो जाता है ।

उ०—नहीं, काल की भाति भव्य-राशि ग्रनन्त है। समय समय व्य-तीत होते हुए भी काल का उच्छेद नहीं, ऐसे ही भव्य जीवों का भी नहीं, भले प्रति छः माह में कम से कम एक तो मोक्ष गमन करे ही।

प्र० — काल सीमित नहीं, भव्य तो सीमित हैं। जगत में जितने भव्य हैं, उतने ही हैं, नए बढ़ने के नहीं, फिर ग्रनन्तानंत व्यतीत होने पर तो इनका ग्रभाव हो न ?

उ० — नहीं, आज से लगाकर भावी चाहो जितना अनन्तानन्त काल लो, वह तो परिमित ही है, जब कि ग्रतीत काल की तो ग्रादि ही न होने से अप-रिमित है। ग्रब सोचो कि ग्रपरिमित काल में जो रिक्त होना था वह नहीं हुग्रा, वह इस परिमित काल में कैंसे रिक्त होगा ? यह तो भविष्य में भी जब पूछा जाएगा तब यही उत्तर रहेगा कि 'एक निगोद (ग्रनन्त जीवों के शरीर) में रही हुई जीव राशि की ग्रपेक्षा ग्रनन्तवें भाग की संख्या में ही जीव मोक्ष गए हैं। सर्वंज्ञ के ग्रन्य कथन की भांति यह कथन भी सत्य ही मानना चाहिए।

प्र०---मोक्ष न पाने वाले सभी ग्रभव्य क्यों नहीं ?

उ० — 'भव्य' का ग्रर्थ मोक्ष पाने वाले ऐसा नहीं, किन्तु पाने की योग्यता वाले ऐसा है। ग्रर्थात् तपसंयमादि सामग्री मिले तो प्राप्त कर सकें ऐसे जोव भव्य है। जिन्हें वे सामग्री नहीं मिली इतने मात्र से वे जीव ग्रभव्य नहीं। जैसे प्रतिमा के योग्य काष्ठ को सामग्री न मिली तो प्रतिमा नहीं बनेगी, परन्तु इससे इसे ग्रयोग्य नहीं गिन सकते।

प्र०--- 'मोक्ष 'उत्पन्न' हुग्रा तो फिर 'नष्ट' क्यों न हो ?'

उ० --- जैसे व्वंस उत्पन्न होने के पश्चात् नष्ट नहीं होता, वैसे ही मोक्ष भी नष्ट नहीं होता है। ग्राथवा मोक्ष उत्पन्न होने जैसाक्या है? ग्रात्माका

शुद्ध स्वरूप प्रगट हुआ, यही मोक्ष है। घड़ा फूटने से घटावाश नष्ट हुआ, परन्तु उससे ग्राकाश में कोई नयी वृद्धि नहीं हुई। इस प्रकार इस कर्मक्षय से शरीरी आत्मा न रही, बाकी प्रात्मा में कोई नई वृद्धि नहीं होती कि जो बाद में नष्ट हो।

मोक्ष होने के पश्चात् ये जीव ग्रौर कर्म-पुद्गल लोक में ही रहते हुए भी मुक्त हुई ग्रात्मा पर कर्म बन्ध होने के कारण भूत मन---वचन--काय--योगादि ग्रब कभी न मिलने से कर्म---बन्ध नहीं होता । वैसे जब कर्म बीज ही नहीं, तो भवांकुर भी नहीं । ग्रात्मा द्रव्य रूप से नित्य ग्रौर संसार-पर्याय रूप से ग्रनि-त्य एवं उन संसार पर्यायों के नष्ट होते ही ग्रविनाशी मोक्षपर्याय रूप में उत्पन्न होती है ।

इस प्रकार ग्रात्मा नित्यानित्य होने से ग्राप ऐसा नहीं कह सकते कि 'नित्य ग्रोर ग्रमूर्त होने से ग्रात्मा ग्राकाश की मांति सर्वगत है।' क्यों कि ग्रात्मा एकांतनित्य है हो नहीं; इस प्रकार कर्तृत्व-भोक्ततृत्व-द्रष्टृत्वादि से भी सर्वगतता बाधित है। इसीलिए सर्व कर्मक्षय होने पर ग्रपूर्व सिढत्व परिएगाम की भांति उर्ध्व्वगति परिएगाम प्राप्त होने से ऊंची लोकान्त में जा सकती है। स्वंगत में तो 'जाना' क्या ? लोकान्त में जाने के पश्चात् पतन के कारएग कर्म, प्रयत्न, ग्राक-र्षए-विकर्षएग-गुरुत्वादि वहां नहीं, ग्रतः कभी भी पतन नहीं।

उ० - - ग्राकाश की ग्रपेक्षा ग्रात्मा में जैसे चेतनत्व कर्तृत्वादि विशेष धर्म है, इसी तरह सक्रियत्व भी एक विशेष धर्म है। यद्यपि देह-क्रिया में कर्मविशिष्ट ग्रात्मा कारएा है ग्रौर इस देह-क्रिया के साथ ग्रात्मा सक्रिय होती है। सर्वकर्म क्षय होने पर पूर्व प्रयोग से ग्रात्मा, पानी के नीचे रही तुम्बी, उसे लगी हुई मिट्टी घुल जाने पर जैसे स्वयं ही सक्रिय होती ऊंचे ग्राती है, उसी तरह जीव कर्म-रूपी बोभ नष्ट होते ही उध्वगतिक बनता है, किन्तु वह सिद्धशिला तक ही। ग्रागे ग्रलोक में गति-- सहायक धर्मास्तिकाय पदार्थं न होने से गति नहीं होती। लोकान्ते जहां रहा वहां कर्म देह व देह-क्रिया नहीं, ग्रतः ग्रात्मा में गमनादि किया नहीं।

#### प्र--ग्रलोक, धर्मां०, ग्रधर्मा० ग्रादि होने के प्रमास क्या ?

उ०— 'लोक' व्युत्पत्ति वाला शुद्ध पद होने से, इसका जो प्रतिपक्ष हो, बही ग्रलोक: जैसे कि चेतन का प्रतिपक्ष ग्रचेतन ।

प्र०-- घड़ा, वस्त्र ग्रादि ही ग्रलोक है ऐसा मानतें हो न ?

उ० — नहीं, प्रतिपक्ष इसके अनुरूप अर्थात् मेलवाला होना चाहिए । जैसे 'अपंडित' किसी चेतन पुरुष व्यक्ति को कहते हैं, जड़ घड़े को नहीं । इस प्रकार अलोक यह ग्राकाशरूप लोक के अनुरूप अलग ग्राकाशरूप से सिद्ध है इसलिए लोकस्वरूप ग्राकाश को अलोक ग्राकाश से भिन्न करनेवाला धर्मास्तिकाय ग्रधर्मा-स्तिकाय द्रव्य सिद्ध होता है । यह यदि न हो, तो जीव-पुद्गल-ग्रनंत ग्राकाश में तितर बितर हो जाय । फिर ग्रौदारिकादि-पुद्गलवर्गणा वश जींव में बंध मोक्ष, सुख, दु:ख, भव-संसरण ग्रादि कैसे हो ? तथा जीव का जीव पर अनुग्रह भी कैसे ? ग्रतः धर्मास्तिकाय जैसे पानी मछली को, वैसे जीव-पुद्गल को लोक में ही गति में सहायक होता है । गति किसी से अनुग्रहीत होती है जैसे-जल से मत्स्य की गति; इससे धर्मास्तिकाय; ग्रौर स्थिति भी किसी से अनुग्रहीत होती है, जैसे कि कोई वृद्ध रास्ते में लकड़ी के ग्राधार पर खड़ा रह सकता है; इससे ग्रधर्मास्तिकाय सिद्ध होता है ।

#### मोक्ष की ग्रादि नहीं; मोक्ष में ग्रनन्त समा जाते हैं :-

शरीरयुक्तता, काल ग्रादि कब से शुरू हुए ? इसका प्रारम्भ है ही नहीं, अनादि से चले ग्रा रहे हैं। सिढता की ग्रर्थात् सिढ होना कब से प्रारम्भ हुन्ना, इसकी ग्रादि नहीं। परिमित देश में भी हजारों मूर्तं दीप प्रभाएँ समा जाती हैं, तो इसी सिढ क्षेत्र में ग्ररूपी ग्रनन्त सिढ समाए, इसमें क्या ग्राश्चर्य है।

'स एष विगुएगो विभुर्नबध्यते ......' यह वचन सिद्ध के सम्बन्ध में कहा है।

इस प्रकार समभाने से मंडित विप्र भी समभर गए ग्रौर ३५० विद्यार्थी-गए। के साथ प्रभु के शिष्य बने ।

٩

# सातवें गएधर-मौर्यपुत्र क्या देवता हैं १

सातवें मौर्यपुत्र नामक ब्राह्मए थ्राए । उन्हें शंका थी कि देव स्वर्ग है या नहीं ? उनसे प्रभु कहते हैं— 'को जानाति मायोपमान् गीर्वाएगन्' 'स एष यज्ञा-युधी यजमानोऽञ्जसा स्वर्गलोकम् गच्छति' इस प्रकार दो तरह की वेद-पंक्ति मिलने से तुम्हें देव के होने के विषय में शंका हुई कि 'माया—इन्द्रजाल जैसें देव किसने देखें ?'-इससे ग्रर्थात् देव नहीं, ऐसा प्रतीत होता है; व 'पापवारएग के लिए शस्त्रसमान यज्ञवाला यजमान स्वर्ग लोक जाता है' इस वचन से देव हैं ऐसा ज्ञात होता है ।

देव का न होना इसलिए लगा कि नारकीय जीव तो परतन्त्र होने से यहां नहीं ग्रा सकते, परन्तु स्वेच्छाचारी ग्रोर दिव्य प्रभाव वाले माने गए देव यदि हों, तो क्यों न ग्राएं ? ग्राते नहीं हैं यह देव का ग्रभाव सूचित करता है ।

परन्तु देव सत्ता के ये प्रमारण हैं :---

(१) समवसरणा में देव प्रत्यक्ष दीखते हैं।

(२) ज्योतिष विमान ये स्थानरूप होने से महल की भांति किसी का उसमें निवास होना चाहिये; यही निवासी देवताग्रों का एक वर्ग है। इन्हें विमान इसलिए कहते हैं कि ये रत्नमय हैं, ग्रौर ग्राकाश में नियतरूप से विचरए करते हैं। पवन, भेष, ग्रग्नि का गोला रत्नमय नहीं इसलिए किसी का निवास नहीं।

60

#### प्र०-----इसे तो माया---रचना क्यों न कहें ?

उ०— तो भी ऐसी रचना करने वाले देव सिद्ध होंगे । मनुष्य की यह रचना–सामर्थ्य नहीं ।

(३) जैसे उत्कृष्ट पाप का फल नारक हो कर भोगते हैं वैसे उत्कृष्ट पुण्य फल का भोक्ता कौन ? देव ही । दुर्गन्धपूर्या धातु से युक्त शरीर, रोग, जरा ग्रादि विडम्बएा बाला मनुष्य उत्कृष्ट सुख–भोगी नहीं कहलाता ।

(४) पूर्वजन्म के स्मरएा वाले के कथन से भी देव सिद्ध होते हैं, जैसे कि-कई देशों में भ्रमएा करके ब्राए हुए के कथन से तथाकथित देशों श्रौर उनकी बस्तुश्रों का परिचय होता है।

(५) विद्या--मन्त्र की साधना से इष्टसिद्धि होती है वह देवप्रसाद से ही होती है, जैसे कि राजा की कृपा से इष्टसिद्धि होती है ।

(६) किसो व्यक्ति में कभी-कभी विचित्र बकवाद ग्रादि विकृत चेष्टाएं दिख ई देती हैं जो उसमें साधारण परिस्थिति में नहीं होती हैं। ऐसे ग्रसंभवित विकार किसी देव के प्रवेश से ही होते हैं; जैसे कि सीधी गति से चलता हुग्रा यांत्रिक वाहन जब विचित्र गति धारण करता है तब ग्रनुमान होता है कि उसमें बैठा हुग्रा व्यक्ति उसमें परिवर्तन लाता है। इस प्रकार शरीर में प्रविष्ट देव ग्रसाधारण चेष्टा कराता है।

(७) देव-मन्दिर में कभी चमत्कार, मनुष्य के विशिष्ट स्वप्न, व उसे विशिष्ट दर्शनादि भी देवसत्ता सिद्ध करते हैं।

(८) 'देव' यह व्युत्पत्तिमत् शुद्ध पद है जो सार्थक ही होता है । ग्रतः इससे वाच्य देव होने चाहिये ।

प्र० — वह तो बड़े ऐक्वर्यवान् व्यक्ति पर घटित होता है न ? कहते हैं, 'भाई ! यह तो देव-तूल्य है ।'

उ०—प्रथम कोई मुख्य वाच्य–ग्रर्थ होता है, फिर उपचरित ग्रर्थ दूसरे स्यान में बिठाया जाता है । मूल ही की प्रतिलिपि होती है । यदि मूल ही नहीं

तो प्रतिलिपि कैसी ? मुख्य सिंह होता है तभी शूरवीर व्यक्ति को ले कर कहते हैं कि यह नरसिंह है ।

(१) 'देव' 'ग्रमर' 'गीर्वार्गा', 'दिवौकस' ग्रादि सब स्वतन्त्र पर्याय मनुष्य पर नहीं किन्तु देव वस्तु पर ही घटित होते हैं ।

(१०) देव सत्ता न हो तो उच्च तप व दानादि किया निष्फल होनी चाहिये । तब ग्रगर देव ही नहीं, तो सोम, यम, सूर्य, सुरगुरु ग्रादि का प्रतिपा-दक तथा इन्द्रादि का ग्राह्वान करने वाला वेदवचन भी निरर्थक सिढ होगा ।

यहां देवों के न ग्राने के कारणः--१. दिव्य प्रेम की संक्रांति, २. दिव्य विषयासक्ति ३. ग्रसीम दिव्य कर्तंव्यता (ग्रति कर्तव्य-साधन में नियुक्त विनीत पुरुष की भाँति) ४. ग्रनधीन मनुष्य-कार्यता (ग्रह त्यागी यति की भांति) ४. ग्रशूभ मृत्युलोक-गन्ध ।

फिर भी देवताग्रों के ग्राने के कारएा:- १. जिन-कल्याएाक-समारोह २. संजय-विच्छेद ३. किसी पर तीव्र राग ४. प्रतिबोधादि संकेत-पालन, ४. वैर, ६. कौतुक, ७, महात्मा के सत्व का ग्राकर्षण या महिमाकरएा, ८. मित्र-पुत्रादि ग्रनुग्रह, ६. साघ्वादि-परीक्षा.....ग्रादि हैं। इन कारएगों से देव यहां ग्राते हैं।

देव को मायातुल्य कह कर सूचित किया कि ऐसी दिव्य समृद्धि भी ग्रानित्य है, तो मानवीय सम्पत्ति का तो पूछना ही क्या ? फिर क्यों इसमें रक्त ।

इस समफाइश से शंकारहित बने हुए मौर्य पुत्र ने ३४० के परिवार सहित प्रभु के पास दीक्षा ली ।

**(**}

## ञ्चाठवें गणधर-ञ्चकंपित नारक हैं क्या ?

ग्रब ग्राठवें ग्रकंपित नामक बाह्मएा ग्राएं । उनसे प्रभु कहते हैं--- 'न ह वै प्रेस्य नारकाः सन्ति ।' 'नारको वै एष जायते यः शुद्रान्नमक्ताति ।' ऐसे दो प्रकार के विरोधी वेद वचन तुम्हें मिलने से कि 'परलोक में नारक हैं नहीं' तथा 'शूद्र का श्रन्न जो खाता है, वह नरकगामी होता है' यह जान कर तुम्हें शंका हुई कि नारक होंगे या क्या ?

नारकों का न होना इसलिए लगा कि चंद्रादि तथा ग्रन्य भी देव तो ग्रब भो प्रत्यक्ष हो, परन्तु नारक कहां दीखते हैं ? देव, मनुष्य, तियं च से सर्वथा विलक्षएा नारक जैसे कोई हों ऐसा ग्रनुमान भी कैंसे हो ? परन्तु

नारक सत्ता के ये प्रमाण हैं:-

(१) तुम्हें ग्रकेले को नहीं दीखते, ग्रतः नारक नहीं, ऐसा है ? ऐसी तो सिंह बाघ ग्रादि जैसी भी तो वस्तुएं होती हैं न ? फिर **' ग्रकेली बाह्य इन्द्रिय** से दीखे, वही प्रत्यक्ष'-ऐसा नहीं है, ग्रात्म-प्रत्यक्ष से सर्वज्ञ को दीखता है। इस प्रकार,

#### इन्द्रिय व्यापार से जो ज्ञात हो वह वास्तव में प्रत्यक्ष ही नहीं

क्यों कि इन्द्रिय-व्यापार बन्द होते हुए भी वस्तु होती है । इसी तरह इन्द्रिय-प्रत्यक्ष तो ग्रनन्तधर्मात्मक वस्तु में से ग्रति ग्रल्प धर्म को देखता है,

€₹

#### ٤¥

इसमें वस्तु प्रत्यक्ष कैंसा ? यह तो हेतु से होने वाले एक प्रकार के वस्तुसाषक अनुमान जैसा है, 'यह घड़ा है, क्योंकि पूर्व संकेत काल में ऐसे ही पदार्थ में मुफे आपत पुरुष ने घट-संकेत करवाया था। भले अधिक ग्रम्यास में इसका पता न चले। इतना जीव को छोड़कर ग्रन्य बा ह्य निमित्त से होने वाला ज्ञान वस्तुतः परोक्ष ही है। केवलज्ञानी आत्मा से नारकों का वास्तव प्रत्यक्ष होता है।

(२) उत्कृष्ट पापों की सजा कहां ? ऐसे पाप का फल-भोग कहां ? पशु कोट ग्रादि ग्रवतार में नहीं, क्योंकि पशु ग्रादि को भी ग्रच्छी हवा, पानी, प्रकाश वृक्षादि छाया व ग्राहारादि सुख मिलते हैं। इनमें से जरा भी सुख न हो वैसे ग्रीर सतन छेदन, भेदन, दहन, पाचन, शिलास्फालनादि दुःख ही भोगते हों ऐसे कौन ? तो कहेंगे नारक ही ।

(३) व्यवहार में एक खून की एक बार फांसी मिलती है तो सहस्त्रों खून करने के ग्रपराधों के फल कहां ? कहना होगा,--एक नरक ही ऐसा स्थल है जहां गए पापी को कटा जाने पर भी मृत्यु नहीं होती है, ग्रतः फिर फिर वह शरीर ग्रखंड होता हुग्रा बार बार छेदन--भेदन सहता है।

(४) ग्रसत्य भाषएा के हेतु भूत भय, राग, द्वेष, मोह, अज्ञान जिन्हें नहीं ऐसे सर्वज्ञ प्रभु नारक विद्यमान होने का कहते है, यह ग्रसत्य कैसे हो सकता है ?

तब 'परलोक में नारक नहों' इस वेद वचन का ग्रर्थं क्या ? इतना ही कि नारक मर कर तत्काल दूसरे हो भव में नारक नहीं होते ।

इस समभाइश से ग्रकांपित मान गए, ग्रौर ग्रपने ३०० के परिवार के साथ प्रभु के शिष्य बने ।

## नौवें गएधर-अचलभ्राता क्या पुण्य-पाप हैं ?

श्रव नवें ग्रचल भ्राता ब्राह्मएग से प्रभु कहते हैं, — 'पुरुषेवेदं ग्नि' सर्व'' जो कुछ है वह पुरुष ही है इत्यादि वेद वचच से तुम्हें पुण्य-पाप जैसी वस्तु होने के विषय में शंका हुई । इसमें —

पुण्य पाप के सम्बन्ध में पांच विकल्प, पांच मत उपस्थित हुए:- (१) अपकेला पुण्य ही होता है, पाप नहीं, (२) अर्केला पाप ही होता है, पुण्य नहीं, (३) पुण्य-पाप विविध रंगमय मर्गि की भांति मिश्रित ही रहकर संमिश्र सुख-दु:ख देते हैं, (४) पुण्य-पाप स्वतन्त्र रहकर भिन्न भिन्न फल सुख और दु:ख देते हैं, (४) पुण्य प्रथवा पाप कुछ भी नहीं, स्वभाव से सुख या दु:ख मिलता है।

इसमें (१) प्रथम विकल्प में प्रश्न हो कि ग्रकेले पुण्य में, दु:ख कैंसे मिले? इसका उत्तर यह है कि पथ्य थ्राहार की भांति पुण्योदय की वृद्धि में सुख बढ़ता है और हानि में दु:ख बढ़ता है, जब कि (२) द्वितीय विकल्प में कुपय्य ग्राहार की भांति जैसे पापोदय बढ़ता है वैसे दु:ख भी बढ़ता है, पापोदय के घटते ही दु:ख का क्षय हो जाता है, श्रोर उसका स्थान सुख ले लेता है। दोनों विकल्पों में पुण्य-पाप का ग्रत्यन्त क्षय होने पर मोक्ष हो जाता है। (३) तीसरे विकल्प में पुण्य की मात्रा बढ़ जाय तो ग्रकेली 'पुण्य' की संज्ञा से पहिचान होती है। इसी तरह ग्राधक पाप-मात्रा में इससे विपरात। (४) चौथा विकल्प इसलिए

कि सुख दुःख का एक साथ ग्रनुभव नहों, इससे स्वतन्त्र ग्रनुभव रूप कार्य के लिए काररणभूत भिन्न भिन्न पुण्य ग्रौर पाप की ग्रावश्यकता रहती है। (१) पांचवे विकल्प में वायु तिरछी बहे, ग्रग्नि ऊंची ही जाय, कांटे वक्र-टेढ़े तिरछे हों यह जैसा उनका स्वभाव है, वैसे ही पुण्य पाप के बिना ही सुख दुःख भव-वैचिच्न्य के स्वभाव से ही होते हैं।

#### १,-२,-३,-तथा ४-ये चारों विकल्प गलतः----

इनमें चौथा विकल्प ही युक्ति–संगत है, शेष युक्ति–विरुद्ध है । यह इस प्रकारः---

यदि स्वभाव से ही जगत् वैचित्र्य होता कहते हो, तो स्वभाव का अर्थ क्या ? (१) वस्तु ? (२) निर्हेतुकता ? अथवा (३) वस्तुधर्म ?(इस सम्बन्ध में पूर्व में दूसरे गराधर में कहा गया है तदनुसार ।) सारांश, कारराभूत मूर्त वस्तुधर्म पूण्य-पाप मानने चाहिये।

#### दो प्रकार के म्रनुमान से स्वतन्त्र पुण्य व पाप की सिद्धिः

काररणानुमानः 'दानादि क्रिया ग्रौर हिसादि क्रिया रूप विचित्र कारणों के कार्य विचित्र होने ही चाहिये, जैसे गेहूँ ग्रौर डांग के बीज के कार्य । तथा

कार्यानुमानः 'जनक माता पिता स्ट्रश होने पर भी दो पुत्रों में सुरूपता ग्रादि विचित्र कार्य के पीछे विचित्र कारएा होने ही चाहियें,—इन दो प्रकार के ग्रनुमानों से पुण्य–पाप सिद्ध होते हैं ।

(३) प्रधान कारएा भी कार्य के म्रनुरूप होता है, सोने के कलश का कारएा सोना ही म्रोर तांबे के कलश का कारएा तांबा ही होता है । इसी तरह मुख का कारएा पुण्य कर्म म्रोर दुःख का कारएा पाप कर्म, – ऐसे दो विलक्षएा कार्यो के कारएा भी विलक्षएा मानने ही पड़े।

#### पुण्य-पाप ग्ररूपी क्यों नहीं:

प्र०- ऐसे तो सुख दुःख श्रात्मपरिएााम स्वरूप होने से घ्ररूपी हैं तक इनके कारएाभूत पुण्य-पाप घ्ररूपी ठहरेंगे ? उ० --- कारएा सर्वथा सर्वं धर्मों से कार्यानुरूप ग्रथवा सर्वथा कार्य से विलक्षएा होते नहीं, क्योंकि तब तो पहिले में काररा कार्यरूप ही हुग्रा, ग्रथवा कार्य काररारूप ही हुग्रा। यदि सर्वं धर्मों से अनुरूप ही काररात्व--कार्यत्व दो भिन्न धर्म होते, फिर एक काररा ग्रौर ग्रन्य कार्य यह क्या ? एवं सर्वथा सर्व धर्मों से विलक्षरा कहने में यह ग्रापत्ति है कि एक में यदि वस्तुत्व धर्म है तो इससे सर्वथा विलक्षरा ग्रपवस्तुत्व धर्म ही ग्रन्य में ग्रा गिरेगा, ग्रर्थात् वह ग्रवस्तु ही सिद्ध होगी ! तब तो फिर वस्तु-ग्रवस्तु का कार्य-कारणभाव ही क्या ?

मात्र कार्य कारण ही क्या, जगत को बस्तुमात्र परस्पर समान-ग्रसमान ग्रनुरूप-विलक्षएा होती हैं। किर भी विशेष कर प्रधान कारण कार्य के ग्रनुरूप कहलाता है इसका ग्रर्थ यह है कि यह कार्य कारण का स्वपर्याय है। ग्रोर ग्रन्य कार्य कारण का पर-पर्याय है। कारण के ये स्व-पर्याय पर-पर्याय इसी कारण के ग्रनुरूप-ग्रननुरूप, समान-ग्रसमान होते हैं। प्रस्तुत में जीव-पुण्य का संयोग यह कारण है, इसका कार्य सुख यह इसका स्व-पर्याय है। सुख जैसे शुभ, शिव कहलाता है वैसे ही पुण्य भी; ग्रतः इस प्रकार ग्रनुरूपता है। बाकी सुख ग्रमूर्त है तो इसका कारण ग्रमूर्त ही हो ऐसा नियम नहीं; क्योंकि ग्रनुरूपता सर्वथा नहीं किन्तु ग्रश से होती है।

(ग्र) ग्रन्नादि यह सुख के कारए। होते हुए भी ग्रमूर्त कहां हैं ? मूर्त ही हैं। इसी तरह कर्म भी मूर्त हैं।

प्र०— तो फिर प्रकेले श्रन्न-पुष्पहार-चंदनादि को ही सुख का कारण मानो, कर्म की क्या ग्रावश्यकता है ?

उ०—ठीक है, तो प्रश्न है कि कहीं या कभी सन्नादि बाह्य सांघन तुल्य होने पर भी सुख में स्रन्तर होता है, यह क्यों ? कहना होगा कि विलक्षएा कर्म के कारएा ही ऐसा होता है ।

(ग्रा) तथा, कर्म मूर्त है, क्योंकि कर्म मूर्त देह का और देहबलाधान का कारण है; जैसे,--मूर्त तेल मूर्त घड़े को टढ़ करता है ।

(इ) कर्म मूर्त है, क्यों कि मूर्त पुष्प-चंदनादि विषयों से पुष्ट होते हैं।

६न

#### सूख ग्ररूपी, देह रूपी, इसके कारए। कर्म का स्वरूप कैसा ?:-

प्र०—कर्म का कार्य, (१) देहादि तो मूर्त है, ग्रोर (२) सुख दुःख, क्रोध-मानादि ये ग्रमूर्त हैं; तो कारएा मूर्त ही ग्रथवा ग्रमूर्त ही ऐसा नियम कैसे बने ?

उ० — कार्यं सुखादि का समवायी कारण तो कमं नहीं परन्तु जीव है । यह तो ग्रमूर्त है ही । ग्रर्थात् ग्रमूर्त कार्य का ग्रमूर्त कारण मिल के रहा । ग्रब कर्म की बात,-कर्म को ग्रसमवायी कारण होने से बाह्मी ग्रादि की भांति मूर्त होने में बाधा नहीं है । इस प्रकार स्वभाववाद का निराकरण ग्रीर कर्मवाद सिद्ध हुग्रा ।

म्रब म्रकेले पुण्य म्रयवा पाप की मान्यता का निराकररण इस प्रकार,

(३) पुण्य के उत्कर्ष से सुख का उत्कर्ष तो ठीक है; परन्तु पुण्य के अपकर्ष (हानि) से सुख का अपकर्ष हो, किन्तु दुःख बहुलता कैसे ? यह तो पाप के उत्कर्ष से ही होना चाहिये । पथ्य थ्राहार घटने पर शरीर की पुष्टि कम हो, यह घट सकता है; परन्तु उससे रोगवेदना का जन्म या वृद्धि थोड़े ही हो सकती है ? यह तो कुपथ्य थ्राहार की वृद्धि हो तभी होती है ।

(४) पुण्य घटने से छोटी ग्रौर कम शुभ देह मिले यह तो ठीक है, परन्तु स्थूल ग्रौर ग्रशुभ हाथी⊶मत्स्य ग्रादि की ग्रथवा नरक की देह कैसे मिले ? ग्रल्प सुवर्ग्ं से छोटा ही सही, पर कलश सोने का ही बनता है, मिट्टी का नहीं ।

(१) इस प्रकार श्रकेला पाप मानने वाले को भी यह श्रापत्ति है कि पाप के उत्कर्ष से दुःख-वृद्धि तथा पाप के ग्रपकर्ष से दुःख का ह्रास हो, परन्तु सुख वृद्धि कैसे हो सकती है? पाप ग्रल्प भी दुःख का कारएा हो सकता है, पर सुख का नहीं। विष ग्रल्प ही मात्रा में हो तब भी वह ग्रारोग्य वर्धक नहीं हो सकता।

#### संमिश्र पुण्य-पाप का मत मिथ्या :----

(६) संमिश्र पुण्य पाप जैसा तो कोई कर्म ही नहीं है, क्योंकि ऐसे कर्म का उत्पादक कोई कारए नहीं है । कर्म के कारएा रूप में शुभाशुभ मन, वचन,

काय योग गिना जा सकता है, (मिथ्यात्वादि कारएग को तो ग्रज्ञुभ योग में ग्रंत-भूंत कह सकते हैं), परन्तु एक समय में या तो ज़ुभ, ग्रथवा ग्रज्ञुभ, एक ही प्रकार का योग चलता है, ग्रौर इससे तो या तो पुण्य, ग्रथवा पाप एक का ही बन्ध होता है।

#### द्रव्य योग-भाव योग : भाव योग ग्रमिश्र ही :---

प्र०— शुभाशुभ मिश्रित योग दीखता है न ? उदाहरएा के लिए ग्रविधि से दान देने का विचार या उपदेश, या ग्रविधि से जिन पूजा; यह ग्रनुक्रम से शुभाशुभ मनोयोग–वाग्योग–काययोग है ।

उ० -- नहीं; योग दिविध है, -- द्रव्य ग्रौर भाव। इसमें योग-प्रवर्तक द्रव्य ग्रौर मन--वचन-काय क्रिया, यह है द्रव्य योग, ग्रौर उभय का हेतुभूत अध्यवसाय यह है भावयोग। द्रव्य योग में शुभाशुभ मिश्र भाव व्यवहार नय से होता है, परन्तु निश्चय नय से नहीं, वैसे ही भावयोग में मिश्रभाव नहीं। इसमें तो ग्रकेला शुभ या ग्रकेला ग्रशुभ श्रध्यवसाय ही होता है। शुभाशुभ कोई ग्रध्य-बसाय नहीं होता। ग्रागम में दो शुभ ध्यान, तीन शुभ लेश्याए दो ग्रशुभ ध्यान तथा तीन ग्रशुभ लेश्याए कथित हैं, परन्तु मिश्र कोई ध्यान लेश्या कथित नहीं है। (ध्यान के ग्रन्त में लेश्या प्रवर्तित रहती है)। भावयोग लेश्या-ध्यानात्मक होता है। यह शुभाशुभ नहीं, ग्रतः पुण्य पाप मिश्रित कोई बन्धन नहीं होना।

संक्रम में मिश्रित कर्म नहीं :----

प्र०—- शुभाशुभ कर्म में प्रशुभ–शुभ कर्म का परस्पर में संक्रम (ग्रंतः-भ्रवेश, ग्रंतमिलन) होता है, वह मिश्रित कर्म ट्रुग्रा न ?

उ० — जैसे शुभ भाव से शुभ कर्म का बन्ध होता है, वैसे पूर्व बद्ध अशुभ कर्म का इस शुभ कर्म में संक्रमण होता है; वैसा ही झशुभ भाव से शुम बन्ध, व प्रशुभ का शुभ में संक्रमण होता है। मिथ्यात्व का बन्ध होने के पश्चात् यदि विशुद्ध परिएाम हो, तो उसमें से समकित – मोहनीय का शुद्ध पुंज तैयार होता है, उसका जीव पुन: मिथ्यात्व ज ते ही मिथ्यात्व में संक्रमण (प्रवेश) कर लेता है। इसी तरह संक्रमण मूल कर्म – प्रकृतिग्रो का नहीं, परन्तु ग्रायुध्य कर्म

श्रीर दर्शनमोह —चारित्र मोह को छोड़कर उत्तर प्रकृतियों का ही संक्रमण होता है। ग्रब देखो कि बद्ध होते शुभ शातावेदनीयादि कर्म में पूर्वबद्ध ग्रशातावेद-नीयादि ग्रशुभ कर्म का अथवा बद्ध होते ग्रशुभ में पूर्व बद्ध शुभ कर्म का संक्रमण होता है, वह शुभाशुभ मिश्रकर्म जैसा दीखता है; किन्तु वहां तो संक्रमण होने के पश्चात् एक ही शुभ अथवा ग्रशुभ स्वरूप रहता है। संक्रमित होने वाले का स्व-रूप तो नष्ट हो जाता है श्रीर संक्रमण जिसमें हुग्रा उसी कर्म का संकर्ष्य रहता है। जैसे-शाता में ग्रशाता का संक्रमण होता है, ग्रतमिलन होता है, वहाँ ग्रशाता का स्वरूप मिट कर शातारूप ही हो जाता है, ग्रतः मिश्रित पुण्य-पाप जेसा कोई कर्म नहीं।

सारांश, पुण्य श्रोर पाप दोनों स्वतन्त्र कर्म हैं । मिश्रित होते तो देवताश्रों को केवल सुख-बहुलता श्रोर नारकीय जीवों को केवल दुःखातिशय नहीं होता । श्रतः ये दोनों बहुलता के भिन्न निमित्त स्वतन्त्र पुण्य श्रोर स्वतन्त्र पाप सिद्ध होते हैं ।

(७) तथा जगत में ग्रच्छी, बुरी ग्रौर इसके ग्रभावरूप स्वतन्त्र राशियाँ दिखाई देती हैं, जैसे — मीठा, कडुग्रा व फीका रस, परन्तु शुभ का ग्रभाव ही ग्रशुभ, या ग्रशुभ का ग्रभाव ही शुभ इतना ही नहीं । मीठा के ग्रभाव में फीका होता है, कडुग्रा नहीं; कडुग्रा स्वतन्त्र रस है । रोग मिटा तो ग्रारोग्य तो ग्राया, परन्तु ग्रतिरिक्त शक्ति नहीं ग्राई । यह लाने के लिए ग्रलग दवाई लेनी पड़ती है । दुर्जनता के ग्रभाव में सज्जनता तो कहलाती है, परन्तु महासुक्रुतकारिता नहीं । ग्रति घोर दुष्कृतकारी तो केवल पाप का भागी होता है परन्तु पुण्य के लेश का भागी नहीं । इस प्रकार महा सुकृतकारी भी महापुण्योपार्जन ग्रवहय करता है, परन्तु पाप का लेश भीउ पार्जन करता है ऐसा नहीं । सुकृत-दुष्कृत्य, शुभभाव-ग्रशुभभाव, ग्रादि एक दूधरे के ग्रभावरूप नहीं, किन्तु स्वतन्त्र हैं; ग्रत: इनके कार्य पुण्य ग्रौर पाप भी स्वतन्त्र ही होते हैं ।

#### पुण्य-पाप सम्बन्धी कुछ ग्रावश्यक निर्देश :---

ग्रच्छे वर्ग्-रस-गध-स्पर्शं ग्रादि फल देवह पुण्य कर्म ग्रौर बुरे देवह पाप कर्म। ये कर्म सूक्ष्म कार्माएग वर्गगा नामक पुद्गल में से बनते हैं ग्रतः ये

भी सूक्ष्म होते हैं स्थूल नहीं होते, इसी प्रकार परमाराषु स्वरूप भी नहीं होते । ये जैसे तेल चुपड़े हुए शरीर पर रज चिपकती है, उस तरह राग ढेष से चिकनी बनो हुई ग्रात्मा पर मध्य के शुद्ध स्वच्छ ग्राठ रूचक-प्रदेश के ग्रतिरिक्त सवें आत्म-प्रदेश के साथ इसी के प्रवगाहित ग्राकाश में रहे हुए कर्म-पुद्गल चिप-कते हैं । ग्रात्मा ग्रौर कर्म दोनों की ऐसी परस्पर योग्यता है कि चिपकते हुए कर्म को ग्राश्रयभूत ग्रात्मा ग्रपने शुभ या ग्रशुभ परिएााम के ग्रनुसार शुभ या ग्रशुभ कर देती है । (साथ ही कर्म की प्रकृति-स्थिति-रस-प्रदेश भी निश्चित कर देती है ।) ग्राश्रय भेद से कार्य-भेद होता है । उदाहरएाार्थ वही पानी गाय में दूध के रूप में, ग्रौर सर्प में विष के रूप में परिएात होता दिखाई देता है । ग्रथवा एक ही प्रकार का भी ग्राहार पाचन-शक्ति के ग्रनुसार रस रुघिर ग्रादि धातुग्रों ग्रौर मलमूत्र कफादि में परिएात होता है । वैसे ही कर्म पुद्गलों को शुभ भाव शुभरूप में व ग्रशुभ भाव स्वतन्त्र ग्रशुभ रूप में बना देता है ।

शुभ पुण्यकर्म तत्त्वार्थ शास्त्र के ग्रनुसार समकितमोहनीय-हास्य रति-पु वेद तथा शाता वेदनीय, शुभ ग्रायुध्य-नाम-गोत्र की कुल ४६ कर्म प्रकृतियां हैं। शेष सभी पाप कर्म रूप हैं। कर्मग्रन्थमतानुसार समकितमोहनीय-हास्य-रति-पु वेद ये चार पाप कर्मरूप हैं, क्यों कि ये जीव को विपर्यास करवाते हैं। इनमें समकित-मोह शंकादि ग्रतिचार लगाता है ग्रौर मूल में तो मिथ्यात्व कर्म के दलिक [पुद्गलस्कन्ध] हैं ग्रतः ग्रशुभकर्म रूप हैं।

इस प्रकार समफाने से ग्रचलभ्राता को सच्चा ज्ञान हुग्रा, ग्रौर उन्होंने भी प्रभु के पास ग्रपने ३०० के परिवार के साथ दीक्षा ली।

## दसवें गणधर-मेतार्य क्या परलोक है ?

श्रब दसवें मेतार्यं नाम वाले बाह्म एा से प्रभु कहते हैः---

'विज्ञानघन एव....न प्रेत्यसंज्ञास्ति,' 'ग्रग्नि होत्रं....स्वर्ग कामः' ग्रादि परस्पर विरुद्ध वेद–वचनों से तुम्हें शंका हई कि परलोक जैसी कोई वस्तू है क्या ?

#### परलोक का न होना इसलिए लगा कि---

(१) वस्तु की शुक्लता की भांति चैतन्य भूतपिंड का है। वस्त्र-नाश पर शुक्लता के नाश की भांति भूतपिंड के नाश पर चैतन्य स्वयं नष्ट हो जाता है; तो परलोक गमन क्या ?

(२) चैतन्य भूत से भिन्न हो, तो भी काष्ठ में से प्रकटित ज्वाला की भांति विनश्वर हो सकता है, नित्य नहीं, इसीलिए भी परलोक नहीं।

(३) नित्य भी वस्तु यदि सर्वव्यापी हो तो इसे कहीं जाना नहीं होता, ग्रतः परलोक गमन नहीं ।

(४) परलोक के रूप में नरक-स्वर्ग दीखते ही नहीं हैं, तब क्या परलोक ?

#### षरन्तु परलोक है इसकी पुष्टि देखिये—

(१) पूर्व कथित ग्रनुमानों से चैतन्य भिन्न स्वतन्त्र ग्रात्मा का ही धर्म सिद्ध होता है भूतों का नहीं । जाति-स्मरुणादि कारुणों से सिद्ध होता है कि परलोक १०२ से आगत आत्मा है। यह द्रव्य से नित्य और पर्याय से अनित्य चेतन आत्मा है।

(२) एक<sup>9</sup> सर्वगत<sup>२</sup> निष्किय<sup>3</sup> ग्रात्मा नहीं हो सकती, क्योंकि (i) राग-द्वेष विषयकषायाध्यवसाय-शुभाशुभ भावना-नारकत्वादि कार्य भेद से भिन्न ग्रात्माएं हैं; (ii) शरीर में ही वे गुरा दृष्टिगोचर होने से शरीरमात्र व्यापी है, (iii)ग्रीर वह भोक्ता व गति-संचरएाकर्ता होने से सक्रिय ग्रात्मा मिद्ध होती है।

(३) प्र०— (ग्र) ग्रात्मा यदि विज्ञानमय है, तो विज्ञान उत्पत्तिशीलता से ग्रनित्य है जिससे ग्रात्मा भी ग्रनित्य रही, फिर परलोक किसका ?

(ग्रा) यदि विज्ञान ग्रात्मा से भिन्न हो तो ग्रात्मा नित्य रह सकती है, परन्तु इसमें तो विज्ञान से भिन्न शुद्ध ग्रात्मा का शुद्ध गगनवत् ग्रथवा ग्रज्ञान काष्ठवत् परलोक कैंसा ? नित्य में यदि कर्मकर्तृत्व-भोक्तृत्व हो, तो सदा कर्तृ-त्वादि चलते ही रहें ! परन्तु ऐसा तो है नहीं । इसलिए ग्रात्मा ग्रनित्य है । ऐसे ग्रनित्य में परलोक कैंसे घटित हो ?

उ० --- विज्ञान में उत्पत्तिशीलता से नित्यता भी सिद्ध कैसे न होगी ? आइचर्य होगा उत्पत्तिमान और नित्य ? हां, घड़े में भी ग्रकेली ग्रानित्यता नहीं है, परन्तु नित्यता भी है, क्योंकि घड़ा क्या है ? ग्रकेला ग्राकृतिरूप नहीं, परन्तु रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, एकत्व, तूम्बाकार ग्राकृति, जलाहरएगादि शक्ति ग्रादि का घन है। पूर्व के मिट्टी के पिड में भी यह रूपादि था, मात्र ग्राकृति ग्रीर शक्ति नहीं थी। इसका ग्रथं यह कि घड़ा रूपादि रूप से नवनिर्मित नहीं परन्तु छ्रु है, ग्रीर नवीन ग्राकृति शक्ति रूप में उत्पन्न है। ग्रब मिट्टी का पिड ग्रपनी ग्राकृतिशक्ति के रूप में नष्ट है। यही घड़ा भी ग्र्याम ग्रादि पूर्व पर्यायरूप से नष्ट भी होता है। इस प्रकार घड़ा ध्रुव ग्रीर उत्पन्न -विनष्ट ग्रर्थात् ग्राह्युव, यानी नित्यानित्य सिद्ध होता है। इसी प्रकार घड़ा ध्रुव ग्रीर उत्पन्न -विनष्ट ग्रर्थात् ग्राह्युव, यानी नित्यानित्य सिद्ध होता है। इसी प्रकार सभी द्रव्य ग्रीर ग्रात्मा भी नित्यानित्य सिद्ध होते हैं। इसमें ग्रात्मा घट के पश्चात् पट देखती है, वही घटविज्ञानरूप पर्याय से नष्ट, पटविज्ञानरूप पर्याय से उत्पन्न ग्रीर जीवत्व रूप से झ्रुव होती है। इस तरह मनुष्य मर कर देवता हुग्रा वहीं मनुष्यत्व रूप से नष्ट, देवत्व रूप से नवोत्पन्न ग्रीर जीवत्व रूप से तदवस्थ है। इसलिए परलोक घटित हो सकता है।

सत् वस्तु मात्र उत्पाद-व्यय-ध्रौव्य त्रिस्वभाव है, क्योंकि सर्वथा ग्रसत् उत्पन्न होता नहीं, ग्रन्थथा ग्रसत् ग्रस्वश्युंगादि की उत्पत्ति हो ! सत् सर्वथा ही नष्ट नहीं होता, ग्रन्थथा ऋमशः सर्वं प्रलय हो जाय ! ग्रतः वस्तु ग्रमुक रूप में सत् यानी ग्रवस्थित रह कर ग्रमुक रूप में उत्पन्न ग्रौर ग्रमुक रूप में नष्ट हुग्रा करती है । राजकुमार का त्रिय स्वर्ण् कलश तुड़वा कर राजकुमारी का त्रिय स्वर्णं तूपुर बनवाया गया, तो इसमें वस्तु एक ही है परन्तु इसके रूपक तीन हैं । यही वस्तु पर कलश-रूप नष्ट होने से राजकुमार को शोक, व तूपुर-रूप उत्पन्न होने से राजकुमारी को हर्ष होता है, ग्रौर स्वर्ण-रूप में वैसा ही कायम रहने से राजा मध्यस्थ भाव में रहता है ।

(४) परलोक न हो तो स्वर्गहेतुक ग्रग्निहोत्रादि के विधायक वेदवाक्य निरर्थक सिद्ध होंगे ।

प्रभु के इस प्रकार समभाने से मेतार्य निःशंक बने, ग्रीर ३०० परिवार के साथ प्रभु के पास दीक्षित हुए।

# ग्यारहवें गणधर-प्रभास

## क्या मोच है ?

ग्यारहवें प्रभास नामक ब्राह्मएा से प्रभु कहते हैं---

'हे प्रायुष्मन प्रभास ! तुम्हें जरामयं वैतत सर्वं यदग्निहोत्रम्' 'द्वे ब्रह्मग्री, परमपरं च'----ऐसी दो विरुद्ध प्रकार की वेद-पंक्तियां मिलीं, इनमें यावज्जीव ग्रग्निहोत्र करने का विधान होने से ग्रौर इसका फल तो स्वगंही होने से ऐसा लगा कि मोक्ष जैसी वस्तु ही नहीं होती, ग्रन्यथा वेदशास्त्र ऐसा उपदेश क्यों दें ? परन्तु ब्रह्म ग्रात्मा के 'पर', 'ग्रपर' ऐसे दो स्वरूप कहें, उसमें तो 'पर' ग्रर्थात् शुद्ध-बुद्ध-मुक्त, इससे तो मोक्ष का प्रतिपादन मिला । ग्रतः शंका हई कि मोक्ष-वस्तु होगी या क्या ?

मोक्ष न होने का विश्वास इसलिये हुग्रा कि (१) दीपक ग्रन्त में बुफ जाता है, इस प्रकार ग्रात्मा सर्वथा नष्ट हो जाती है फिर मोक्ष किसका ? (२) कर्म, संयोग ग्रनादि होने से नष्ट नहीं हो सकते, इसलिए संसाराभाव कैंसे ? (३) जीव-क्या है ? नारक, तियंच ग्रादि ये हो जीव । इनके नाश पर तो जोवनाश ही माना जाय, फिर मोक्ष क्या ?

### परन्तु 'मोक्ष है' इसके प्रमारण ये हैं—

(१) दोपक बुभ गया फिर भी उसकी कज्जल के सूक्ष्म तामस पुद्गल

१०४

वातावरएा में विद्यमान हैं झौर वे झाएोन्द्रिय से झनुभूत होते हैं, झतः सर्वनाश नहीं । इसी तरह जीव का संसार समाप्त होने के पश्चात् सर्वनाश नहीं । पवन से कज्जल उड़ गई या बादल बिखर गए, इससे इसके पुद्गल थोड़े ही सर्वथा नष्ट हो जाते हैं ? पुद्गल के परिएाम विचित्र होते हैं । अभी एक इन्द्रिय से ग्राह्य हो, वही थोड़ी देर में रूपान्तरित होते ही झन्य इन्द्रिय द्वारा ग्राह्य बन जाता है । नमक आंख द्वारा दिखाई देने वाला होते हुए भी पानी में घुलने के पश्चात् झांख से नहीं दिखता है; फिर भी इसका यह परिएामान्तर रसना द्वारा ग्राह्य बन जाता है । इस प्रकार मोक्ष होने पर जोव का मात्र परिएामान्तर होता है, सर्वथा नाश नहीं, और वह केवलज्ञान से दिखाई देता है ।

(२) स्वर्एा श्रौर मिट्टी का पूर्व सम्बन्ध होते हुए भी क्षार–पाकादि उपाय से वियोग हो कर शुद्ध स्वर्एा बनता है, इसी प्रकार सम्यग्दर्शनादि उपायों से जीव शुद्ध मुक्त हो सकता है ।

(३) नारक तिर्यंच ग्रादि तो जीव के पर्यायमात्र हैं; जैसे सुवर्ग्स के ग्रंगूठी, कंगन ग्रादि; क्योंकि जीव वे वे ग्रवस्थाएं धारएा करता है। ग्रंगूठी, कंगन ग्रादि नष्ट होने पर सुवर्ग्स नष्ट नहीं होता, इसी प्रकार नारकादि पर्याक नष्ट होने से जीव भी नष्ट नहीं होता।

प्र० — कर्म से तो संसारो जीव था, कर्मनाश होने पर उस का नाश क्यों नहीं ? कारगानाश में कार्यनाश भी होता है, जैसे कि पत्र पर रेखाएं नष्ट होने पर चित्र नष्ट हो जाता है ।

उ० - जोव कर्म से सजित नहीं है जिससे कि कर्मनाश होने से इसका नाश हो। कर्म तो ग्रावरण रूप है, उपाधिरूप है। इसलिए जैसे बादल का नाश होने पर सूर्य का नाश नहीं होता; एवं घट के नाश के साथ ग्राकाश का नाश नहीं होता, इसो प्रकार कर्म के नाश से जीव का भी नाश नहीं होता। इतना ग्रावश्य है कि कर्म का नाश होने पर कर्मजन्य नारकत्व, तिर्यक्त्व ग्रादि संसार पर्याय का नाश होता है, परन्तु जीव तो जीवत्व रूप मे विद्यमान रहता है, ग्रौर बह ग्रब मुक्ति--पर्याय वाला बन जाता है।

(४) मुक्त जीव विनाशी नहीं है, क्योंकि विकार-रहित है, जैसे ग्राकाश ।

प्र॰—तत्काल नहीं, परन्तु कालान्तर में नष्ट हो ऐसा बन सके न ?

(१) उ० — नहीं, झात्मा झाकाश की भाँति झमूर्त द्रव्य होने से नित्य है। फिर भी झाकाश की भांति सर्वंगत नहीं। क्योंकि ज्ञान सुखादि गुएगों शरीर में ही उपलब्ध है, तो ग्रात्मा शरीर व्यापी ही होनी चाहिए यह सिद्ध किया हुआ है। इसी तरह वह सदा झबद्ध-झमुक्त नहीं, क्योंकि पुण्य पाप कर्म से बद्ध होती है; झन्यथा दान--हिंसादि किया का फल क्या ? इसी प्रकार कर्म वियोग से मुक्त भी होता है। बाकी झात्मा मोक्ष में भी एकान्त नित्य ही क्यों ? कथंचिद् नित्य है, क्योंकि इसका ज्ञान परिएगाम ज्ञेय-परिवर्तन के झनुसार परिवर्तित होते रहने से वह उस रूप में झनित्य भी है।

(६) प्र०—संसार के कारएाभूत राग–द्वेष तो ग्रनादि हैं इनका संपूर्एा नाश किस प्रकार हो सके ? जैसे ज्ञान–चैतन्य ग्रनादि है तो इसका सम्पूर्एा नाश नहीं हो सकता, ऐसा तो तुम भी कहते हो ।

उ० -- जगत में धर्म दो प्रकार के होते हैं --- १. सहमू (स्वभावभूत) व २. उपाधि(निमित्त) प्रयोज्य । (१) सूर्य में प्रकाश सहभू है, तो इसका नाश कभी नहीं होता । बादल के बढ़ने से यह आवृत हो इतना ही, बाकी अत्यन्त गाढ़ बादल म्रा जाय तो भी थोड़ी-बहुत प्रभा तो खुली रहती ही है, जिससे रात के मपेक्षा विशेषता लगने से दिन होने का पता चलता है । आत्मा में ज्ञान-च तन्य ऐसा स्वभावभूत धर्म है । (२) स्फटिक में कभी कभी लाल-पीलापन दिखाई देता है वह उपाधि-प्रयोज्य है, व उसके पीछे लगी हुई लाल पीली वस्तुस्वरूप उपाधि के कारएा हैं । निमित्त हटते ही लेशमात्र लाल-पीलापन नहीं रहता । मात्मा में राग-द्रेष इस प्रकार के उपाधि-प्रयोज्य धर्म हैं । कमंरूपी उपाधि के कारएा ही वे भलकते हैं । इसलिए कर्म खिसकते ही उनका लवलेश भी न रहे, यह युक्ति-युक्त है । तब फिर विराग ग्रोर उपशम भावना बढते बढते यदि राग-द्रेष घट जाए, तो विराग-उपशम की पराकाष्ठा पर पहुंचने पर राग-द्वेष का सम्पूर्ण ग्रभाव क्यों न हो ?

(७) प्र०—एक बार रागादि का ग्रभाव तो हो गया, परन्तु पुनः रागादि विकार न हों, इसमें <del>व</del>या प्रमा**एा** ?

[-) 'ग्रशरीर वा वसन्त प्रियाप्रिये न स्पृशतः ।' यह वेद-पंक्ति भी कह रही हैं कि ग्रशरीरो जैसा कोई व्यक्ति हैं जिसको प्रिय-ग्रप्रिय सांयोगिक सुख-दुःख स्पर्श नहीं करते । ऐसा व्यक्ति शरीररहित मुक्तात्मा है । इससे भी मोक्ष सिद्ध है । यहां घ्यान रहे कि 'ग्रशरीरं...' इस पंक्ति का 'शरीरसर्वंनाश से ग्रात्मा भी सर्वथा नष्ट, ग्रतः ग्रब प्रियाप्रिय का स्पर्श नहीं ऐसा ग्रथं नहीं किया जा सकता, क्योंकि 'ग्रशरीरी' पद मात्र ग्रभाव का बोधक नहीं, परन्तु मत्राह्मरा-ग्रगोरस ग्रादि पद जैसे ब्राह्मरोतर मनुष्य, गोरसभिन्न ग्रन्नादि को लागू होते हैं, वैसे ग्रशरीरी पद किसी विद्यमान भावपदार्थ पर लागू होता है । नहीं तो 'शरीरनाश' जैसा कुछ कहते । 'ग्रबाह्मरा' जैसा नञ् तत्युरुष समास पद भी यदि मात्र ग्रभावार्थक नहीं, किन्तु क्षत्रियादि-बोधक होता है, तो 'ग्रश-रीर' जैसे बहुव्रीहि समास पद का तो पूछना ही क्या ? फिर 'वसन्तं' पद तो स्पष्ट रूप से किसी के रहने का कह रहा है । मात्र ग्रभाव ही लेना होता तो साथ में 'सन्त' पद से काम चल जाता, किन्तु 'वसन्त' कहा इसलिए 'ग्रशरीर' पद से लोकोपरि-स्थित ग्रात्मा हो लेनी चाहिये । 'वा वसन्त' में 'वा' ग्रर्थात् 'ग्रथवा' कह कर यह सूचित किया है कि सशरीर भी वीतराग को प्रियाप्रिय

स्पर्श नहीं करते । यहां कोई 'वाऽवसन्त' इस प्रकार 'वा' के बाद यदि 'ग्र'कार मान कर 'कहीं भी न रहने वाला' अर्थात् 'सर्वथा नष्ट' ऐसा भाव लें, तो गलत है; क्योंकि ऊपर जैसा कहा गया है, प्रशरीर कोई भाव–पदार्थ ही है, उसके साथ यह घटित नहीं होता।

#### मोक्ष में ज्ञान की सत्ताः----

(१) प्रवन्तो भले ही मोक्ष हो, परन्तु इसमें ग्रब इन्द्रियादि साधन क होने से ज्ञान नहीं होता, ग्रत: वह ग्रजीव के समान होगा।

उ०—ज्ञान यह ग्रात्मा का करएासाध्य ग्रागन्तुक धर्म नहीं, किन्तु सहज स्वभावभूत धर्म है। यह ग्रावरएों से ग्रावृत है। इन्द्रियादि साधन इन ग्राव-रएगों को ग्रांशिक हटा कर ज्ञान प्रकट करते हैं। तप-संयमादि द्वारा सर्व ग्राव-रएग दूर होते ही संपूर्एा ज्ञान सदा के लिए प्रकट हो जाता है। इसलिए मोक्ष में सर्वदा ज्ञान होता है।

तान क्यों आत्मस्वभाव ? :- ज्ञान यदि आत्मा का स्वभावभूत धर्म न हो तो फिर आत्मा का चैतन्य स्वरूप ही क्या ? कुछ नहीं, प्रथम से ही अजीव काष्ठादि जैसा ! ऐसा हो तो (i) 'ज्ञान आत्मा में ही प्रकट हो, परन्तु अजीव कार्डाद जैसा ! ऐसा हो तो (i) 'ज्ञान आत्मा में ही प्रकट हो, परन्तु अजीव कार्डाद जैसा ! ऐसा हो तो (i) 'ज्ञान आत्मा में ही प्रकट हो, परन्तु अजीव कार्डाद जैसा ! ऐसा हो तो (i) 'ज्ञान आत्मा में ही प्रकट हो, परन्तु अजीव कार्डाद जैसा ! ऐसा हो तो (i) 'ज्ञान आत्मा में ही प्रकट हो, परन्तु अजीव कार्डाद जैसा ! ऐसा हो तो (i) 'ज्ञान आत्मा में हो प्रकट हो, परन्तु अजीव कार्डाद जैसा ! ऐसा हो तो (i) 'ज्ञान आत्मा में हो प्रकट हो ता क्यां निष्क्रिय होते हुए भी स्मरएगादि ज्ञान क्यें हो सके ? (iii) व्याख्यानादि में आहल्ट अश्वुतार्थ का स्फुरएग कैसे व किसे होता है ? (iv) देखने वाली आंख वही होते हुए भी अम्यास बढने के साथ जवाहरात पर फटिति पहिचान व सूक्ष्म दर्शन चिन्तन होता है यह कैसे ? अतः कहिये कि ज्ञान आत्मा का मूल स्वरूप है । सर्व आवरएग हटते ही स्वच्छ आकाश के सूर्य की भांति आत्मा पूर्एा ज्ञान प्रकाश से प्रकाशित होती है । यदि मोक्ष होने पर ज्ञानवत् सभी धर्म नष्ट ही हो बाते हों तो सत्व-द्रव्यत्वादि मी नष्ट हो जाने चाह्निये, और ये यदि मौजूद रहते है तो ज्ञान मौजूद क्यों न रहे ?

## ज्ञान सर्वं-विषयक क्यों ? प्र०---ज्ञान हो, सर्वज्ञता कैसे ?

(१०) उ० — यह सम्पूर्ण ज्ञान भी त्रिकाल के समस्त लोकालोक के भाव जानता है। ग्रतीत यदि नष्ट है तो. उसे ग्रतीत के रूप में देखता है ग्रीर ग्रनागत यानी भावी भावों को भावी रूप मे देखता है। ज्ञान का स्वमाव ज्ञेय को जानना है, मात्र ग्रावरण जितना हटता है उतना ही जानता है। समस्त ग्रावरण नष्ट होने पर समस्त ज्ञेय को जानने में कौन बाधक है? ग्रतीत भी ग्रतीत के रूप में ज्ञेय है ही, ग्रन्थथा ग्रतीत का स्मरण भी न हो। दर्पण छोटा होते हुए भी सामने जितना ग्राता है उसको प्रतिबम्बित करता है, इसी प्रकार ज्ञान के लिए जितने ज्ञेय हैं, उन सब को वह जान सकता है। ग्रन्थथा मर्यादा बांधने पर तो इतना ही जाने, ग्रधिक नहीं इसमें 'इतना' ग्रर्थात् कितना ? उसका नियामक कौन कि ग्रमुक संख्या के ही ज्ञेय जाने ? ग्रतः ज्ञेय मात्र जार्ने । इस प्रकार मुक्तात्मा सर्वज्ञ होती है, वह भी ज्ञानस्वरूप से प्रति समय परिवर्तित ज्ञेयों के म्रनुसार, परिवर्तित रहती है ग्रन्थथा यदि एक ही स्थिर ज्ञान हो, तो वह मिथ्या हो जाय ।

#### मोक्ष में सुख कैसे ?

(११) प्र॰—खैर, मोक्ष में दु:ख-साधन पापादि नहीं तो दु:ख नहीं। किन्तु इसी तरह सुख के साधन पुण्य, और सुख के ग्राधार देह-इन्द्रिय-विषय नहीं होने से सुख भी नहीं न ?

उ० — नहीं, वहां सुख तो ग्रनन्त ग्रव्याबाघ है। संसार में भी सुख का आधार देह-इन्द्रिय-विषयों नहीं, क्योंकि सुख का ग्रनुभव देह-इन्द्रियों को नहीं किन्तु ग्रात्मा को होता है, ग्रतः सुख का ग्राधार ग्रात्मा है। सुख ग्रात्मा का धर्म है। देह ग्रादि तो सुख के साधन मात्र हैं ग्रौर वे भी सांयोगिक सुख के साधन । ग्रसांयोगिक सुख में साधन की ग्रावश्यकता नहीं होती। मोक्ष में सर्व-कर्म-रहित ग्रात्मा ग्रगर विद्यमान है, तो इसे ज्ञान की भांति सुख क्यों न हो ? आरे वास्तव में सुख, किती विनश्वर वस्तु की ग्रपेक्षा न रखता हुग्रा सहज स्व-

भावभूत हो, वही है । विनश्वर की ग्रपेक्षा रखने वाला सुख तो, उस विनश्वर के नष्ट होते ही दुःख रूप में पलट जायगा । इसीलिए पुण्य-सापेक्ष शाता का सुख वास्तव में दुःख ही है; क्योंकि शुभकर्मोदयजन्य होने से कर्मोदय खत्म होने पर शाता नष्ट, इससे भारी दुःख होता हे ।

प्र० -- ऐसा तो उल्टा क्यों नहीं कि पापोदयजन्य दुःख सुख ही हैं क्योंकि कर्मोदय जन्य है ?

उ०— ऐसा इसलिए नहीं कि किसी भी ग्रभ्रान्त व्यक्ति को दुःख का - युख रूप से ग्रनुभव नहीं होता है।

प्र०—तब तो फिर इष्ट विषय-संयोग में सुख का भी ग्रभ्रान्त ग्रनु-भव है।

उ० --- नहीं, यह तो दु:खरूप होते हुए भी मोहमूढ़ता के कारण सुखरुप लगता है। यह विषयसुख दु:खरूप इसलिए कि (१) जैसे खुजालादि की उठी हुई चल रूपी दु:ख के प्रतिकार मात्र रूप से ही खुजाल में सुख लगता है, इस प्रकार विषय की उत्सुकता से प्रज्वलित अरतिरूप दु:ख के प्रतिकार रूप में ही सुख लगता है। इसी लिए तो उत्सुकता मिटते ही यही विषयसंयोग सुखरूप नहीं, बल्कि दु:खरूप लगता है। मिठाई प्रधिक खाने के पश्चात् इसे देखते ही अरुचि होती है। इसका अर्थ यह, कि पेट मर जाने से उत्सुकता की अरति मिटी और कामचलाऊ दु:ख-प्रतिकार हो गया, जिससे सुख लुप्त।

प्र०—बाद में कुछ भी हो, परन्तु ग्रारम्भ में ग्रमुक संयोग-परिस्थिति रहे वहां तक सुख का ग्रनुभव सच्चा न ?

उ० — ऐसे सुख के उपासक ने तो भून्ड मलेच्छ का मुंह ग्रौर नरक का अवतार मांग लेना पड़ेगा। क्योंकि भूंड के मुख की ग्रमुक प्रकार के रस की स्थिति है, ग्रतः उसे विष्ठा में बढ़िया ग्रानन्द ग्राता है। इसी प्रकार म्लेच्छ को परम ग्रानन्द का ग्रनुभव शराब ग्रौर मांस में होता है। जब कि नरक के जीव को वहां से छूटने की परिस्थिति में प्रतिशय सुख का ग्रनुभव होता है। यदि यह ग्राह्य हो, तो ऐसी परिस्थिति में जाना चाहिये। वहां यदि कहते हो

कि यह तो भूंड का मतिविपर्यास है, अथवा नारक को महा दुःख से मोक्षमात्र है, सुख कुछ नहीं, तो यहां भी विषयसंयोग में भासित सुख में अरतिनिवारएा मात्र को छोड़कर और क्या है ? कहो, विषयसुख उत्सुकता अरति का प्रतिकार मात्र है। जीमने के लिए बैठते ही महान् आपत्ति के समाचार आते ही पक्वाक्ष खाने की उत्सुकता-अरति उड़ जाती है, तो बहां पक्वाक्ष भी सुखरूप नहीं लगता। और

(२) दुःख प्रतिकार भी कामचलाऊ होने से थोड़े समय के पद्यात् पुनः नवीन उत्सुकता-श्ररति जाग्रत् होती है। उसे मिटाने के लिए फिर नई बेगार करनी पड़ती है.......ग्रीर इस प्रकार बेगार चलती रहती है। एवं

(३) संसार-सुख सांयोगिक है, देह-इन्द्रिय-विषयादि पर के सापेक्ष है, पर का संयोग बना रहे तो सुख; श्रोर संयोगमात्र विनश्वर हैं, इसलिए इसके संयोग की चिन्ता बनी रहती है। श्रतः ऐसा चिंता-मिश्रित सुख यह दुःखरूप ही है।

ग्रन्य प्रकार से भी (४) संसार-सुख इसलिए दुःख रूप है कि इसका परिग्णाम ग्रशुभ कर्मबंध, दुर्गति-भ्रमण, ग्रोर महात्रास विडम्बना है ! सुख के भ्रम में जैसे जैसे जीव विषयसंग करता रहता है, वैसे वैसे उसकी क्षुधा बढ़ती जाती है, ग्रोर इसके पीछे वह महाग्रुद्धि ग्रोर पापारंम करके भावी महा दुःखों ग्रीर पाप भवों को निमंत्रित करता है । ऐसे सुख को सुख कहना विषमिश्रित लडडू को सुखरूप मानने के तुल्य है ।

(१२) इस प्रकार संसार—सुख उपचरित—ग्रोपचारिक होने से कहीं भी निरुपचरित सुख का ग्रस्तित्व होना चाहिये । संसार सुख सांयोगिक पराधीन होने से ग्रसांयोगिक—स्वाधीन सुख भी कहीं होना चाहिये । मूल के बिना प्रतिकृति नहीं; मुख्य वस्तु के बिना गोएा ग्रोपचारिक वस्तु नहीं । सच्चा सिंह है तो किसी व्यक्ति को उपचार से सिंह कहते हैं ।

> प्र०—मोक्ष में किसी प्रकार के बिषयसंयोग नहीं, तो सुख क्या ? उ०—मिठाई, लड्डू दो की ही भूख होने पर भी चार खा लिए तो

इष्ट विषयसंयोग बढ़ने पर भी सुखनहीं बढता, उल्टा दु.ख का अनुमव होता है, ग्रतः विषयसंयोग ग्रौर सुख की व्याप्ति कहां रही ? इसके विपरीत, संयोगों से मुक्त मुनि यहां भी महान सुख का अनुभव करता है। तो सर्व कर्म-संयोग नष्ट होने पर ग्रनन्त सुख का योग क्यों न बने ?

(१३) सुख जान को भांति ग्रात्म-स्वभाव है, ग्रतः ज्ञानावरण का क्षय होने पर ग्रनन्त ज्ञान प्रगट होता है। इसी तरह वेदनीय कर्म का क्षय होने पर -ग्रनन्त सुख प्रकट हो सकता है। वह सुख शातादि की भांति नया–उत्पन्न नहीं -किन्तु प्रकटीकृत ग्रात्म-स्वभावरूप है, ग्रतः नित्य है।

'ग्रशरीरं' 'वा वसन्तं......' वेद-पंक्ति में प्रियाप्रिय का स्पर्श न करने का कहा बह निषेध पुण्य-पापाधीन सुख-दु:ख के सम्बन्ध में है । ग्रर्थात् नौसे सुख-दु:ख मोक्ष में नहीं होते हैं; किन्तु यह निषेध नित्य सहज सुख के सम्बन्ध में नहीं। 'जरामय वा ग्रग्निहोत्रं' का हउसमें 'वा' शब्द सूचित करता है कि स्वर्गार्थी वैसा करे ग्रथवा मोक्षार्थी वैसा न करे। सभी के लिए विधान होता तो 'वा' नहीं कहते।

सारांश, मोक्ष है, और वह ग्रनन्त ज्ञानमय, ग्रनन्त सुखमय है । मुक्तात्मा सदा के लिए ऊपर लोकान्त में स्थिर होती हैं ।

प्रभु के इस प्रकार समफाने से प्रभास ब्राह्मएा शंका रहित बने, ग्रौर ग्रपने ३०० विद्यार्थियों के साथ दीक्षा लेकर प्रभू के शिष्य बने ।

ग्यारहों हो दोक्षित विप्र मुनि फिर वही भगवान को वंदना कर विनय पूर्वक भयव ! कि तत्तां ? — 'भगवत ! तत्त्व क्या है ?' ऐसा प्रश्न तोन बार पूछते हैं, ग्रीर सुरासुरेन्द्र पूजित जगद्गुरू श्री महावीर परमात्मा ने एक एक बार के प्रश्न के उत्तर में क्रमशः 'उप्पन्ने इ वा' 'विगमे इ वा' 'ध्रुवे इ वा' 'जगत उत्पन्न होता है, नष्ट होता है, ध्रुव रहता है' ऐसे उत्तर दिये । इन पर चितन करने में (i) प्रभु के श्रीमुख से उच्चारित ये उत्तर (ii) ग्रपने पूर्वभव में उपा-'जित गएाधर नाम कर्म के पुण्य का उदय, (iii) ग्रौत्पात्तिकी ग्रादि बुद्धि, इत्यादि

विशिष्ट कारएए ग्रा मिलने से ज्ञानावरएा कर्म का भारो क्षयोपशम हुग्रा, ग्रौर वहीं द्वादशांगी ग्रागम तथा तदन्तर्गत चौदह पूर्वों की रचना की । प्रभु ने इस पर सत्यता की ग्रौर ग्रन्थ को पढाने की मुद्रिका ग्रक्तित करते हुए वासक्षेप कियां। इस प्रकार ये ग्यारहों ही गएाधर महर्षि बनें।

ग्रात्मा–कर्म–पंचभूत–परलोक–बंध–मोक्ष ग्रादि तत्व समफ कर इनका ज्ञान ग्रात्मसात् करें व निजी अविनाशी ग्रात्मा को बंधन–मुक्त करने का ही मुख्य पुरुषार्थ सभी करे–इसी शुभेच्छा के साथ इस लेख में मतिमंदतादि कारणों से जिनाज्ञा–विरुद्ध कुछ भी लिखा गया हो तो उसके लिए मिच्छा मि दुक्कडं।

-पू० गुरुदेव सिद्धान्तमहोदधि ग्राचार्यदेव श्री विजयप्रेमसूरोश्वरजी के शिष्यासाु

भानुविजय

⊕

## श्री जैन साहित्य मंडल-दिव्यदर्शन प्रकाशन विमाग के सदस्यों की सूची

## ग्दाजीवन सदस्य

| <b>१. जैन श्वेताम्बर तपाग</b> क्छ संघ | जयपुर  |
|---------------------------------------|--------|
| २. चोपाटी जैन संघ                     | बम्बई  |
| ३. सोभा भाई पुनमचन्द दोशी             | कपडवंज |

## मानद सदस्य

- १. हीराचन्द एम. शाह मंडार वाले
- २. ग्रचलमल जी मोदी सिरोही वाले

### पंचवर्षीय सामान्य सदस्य

| १. रएाजीत सिंह जी भंडारी                  | जयपुर |
|-------------------------------------------|-------|
| २. जतनमल जी लुनावत                        | ,,    |
| ३. कपील भाई केशवलाल शाह                   | 1,    |
| ४. मगनमल जी लुनावत                        | **    |
| <b>५</b> . सरदारमल जो <sup>ँ</sup> लुनावत | ,,    |
| ६. मनोहरमल जी लुनावत                      | **    |
| ७. केसरीमल जी पालेचा                      | ,,    |
| प्र. बुद्धसिंह जी हिराचन्द जी वैद         | ,,    |
| १. गोडी दास जी ढड्ढा                      | **    |
| १०. हीराचन्द जी कोचर                      | ,,    |
| ११. गुरगवन्तराज जी सिंघवी (ACA)           | बम्बई |
| १२. उदयचन्द जी महता सोजत वाले             | जयपुर |

|      | प्रतापचन्द जी हीराचन्द जी ढड्ढा | \$ 7             |
|------|---------------------------------|------------------|
| १४.  | बाबूलाल जी तरसेम कुमार जी जैन   | 19               |
| १५.  | सुरेशचन्द जी महता               | पाली             |
| १६.  | फतेहसिंह जी कर्नावट             | जयपुर            |
| १७.  | दोलतराज जी सिंघवो एडवोकेट       | ग्रहमदाबाद       |
| १ ज. | शिखरचन्द जी पालावत              | जयपुर            |
| 98,  | पारसमल जी कटारिया               | **               |
|      | धनरूपमल जी नागोरी               | >3               |
| २१.  | सुनील कुमार जी संचेती           | 58               |
| २२.  | श्रीपाल कुमार संचेती            |                  |
| २३.  | दीपक शाह                        | ور               |
| 28.  | श्री मदनलाल जी सज्जनसिंह जी     | सारंगपुर (M. P.) |
| ૨૪.  | पारसमल जी भंशाली                | पाली             |
| २६.  | कनकराज ज्वेरीलाल                | ब्यावर           |
|      |                                 |                  |

# पंच वर्षीय योजना में प्राप्य तच्च व अध्यात्म पूर्श साहित्य

(४० रु के मूल्य के प्रकाशन मात्र रु ३१ में प्राप्त करें)

प्रकाशित किये जाने वाली पुस्तकों में से कतिपय १. ग<mark>राधरवाद</mark> (ग्रात्मा–कर्म-पुण्य पाप-परलोक–पंचभूत ग्रादि विषयों पर तर्कपुर्शा विवेचन)

२. जैनघर्म का संक्षिप्त परिचय (ग्रनेकानेक विषयों से सभर जैनघर्म क्या है यह समफाने वाला एनसाइक्लो-पीडिया, जैसे कि ६ तत्त्व, मोक्षमार्ग, १० चिंतन, घ्यान, स्यादवाद.)

 मार्गानुसारी जोवन (रोचक ग्राधुनिक-प्राचीन दृष्टान्तों से युक्त मानवीय जीवन-उत्थान के ३५ उपन्यास

४. जीवन कला (जीवन जीने की कला प्राप्त करने हेतु बाधक म मनोमलिनतादि का रमगीय दृष्टान्त सह परिचय



gyanmandir@kobatirth.org

जैन साहित्य प्रकाशन मंडल–दिव्यदर्शन प्रकाशन घ्रात्मानन्द सभा भवन, घी वालों का रास्ता, जयपुर-३