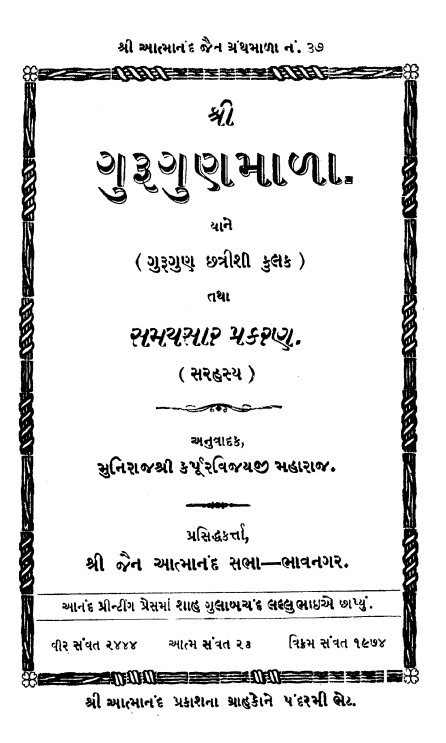


EEEEE.3333335EE.333335EEEEEEEEEEEE શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશ માસિકે આપેલી ભેટા. ්රුපු කර්ත්ත් කර්ත්ත් කරන්න කරන්න කරන්න කරන්නේ ૧-૨ શ્રી નવતત્ત્વના સુંદર બાેધ. .... ( ભાષાંતર સાથે ) ૩ શ્રી જીવવિચાર વૃત્તિ. .... 99 × श्री केन धर्म विषयिक अ8नेतात्तर. પ શ્રી દંડકવિચારવૃત્તિ. .... ( ભાષાંતર સાથે ) ૬ શ્રી નયમાર્ગદર્શક..... (સાત નયનું સ્વરૂપ) ૭ શ્રી માક્ષપદ સાપાન. ( ચાદ ગુણુસ્થાનનું સ્વરૂપ ) 山山山、空泉市の改成の ८ श्री कैन तत्त्वसार .... (तत्त्वज्ञानने। ग्रंथ) ૯ શ્રી શ્રાવક કલ્પતરૂ.... ( શ્રાવકના આર વતનું સ્વરૂપ ) ૧૦ શ્રી ધ્યાનવિચાર. .... ( ચાર ધ્યાનનું સ્વરૂપ ) ૧૧ શ્રી જંબુસ્વામિ ચરીત્ર. ( ભાષાંતર ) ૧૨ શ્રી જેન ગ્રંથગાઇડ ( શ્રી જેન માર્ગદર્શક ભાેમીઓ ) ૧૩ શ્રી ચંપકમાળા ચરિત્ર. .... .... (સતી ચરિત્ર) ૧૪ શ્રી અનુચાગદ્વાર સૂત્ર. .... .... ( ભાષાંતર ) ૧૫ શ્રી ગુરૂગુણમાળા અને સમયસાર પ્રકરણ. (ભાષાંતર)





સર્વદર્શનશિરામાં જેન દર્શનના અનુયાગમાં દ્રબ્યાનુયાગના વિષય અતિ ગઢન અને તત્ત્વજ્ઞાનના અભિલાધિઓને અવશ્ય જાણવા યાગ્ય છે. જૈન મઢા-ત્માઓએ ભબ્ય પ્રાણીઓના ઉપકાર માટે કેવા કેવા અપ્ર્લ્ય ગ્રંથાની રચના કરેલી છે, તે તેના પરિક્ષકને માલુમ પડે તેવું છે. જૈન દર્શનના પ્રાકૃત અને સંસ્કૃત ભાષામાં એવા એવા ઉત્તમ ગ્રંથા છે કે ઢજી ધણા ગ્રંથાના નામ પણ સાંભળવામાં આવ્યા ન હાય! તેવા ગ્રંથા પૈકીના આ બે ગ્રંથા ગુરૂગુજી-માળા યાને (ગુરૂગુણુછત્રીશી) અને સમયસાર પ્રકરણ છે. આ બંને ત્રંથા પૂર્વાચાર્યાની કૃતિના છે અને તે ગ્રંથની છેવટ આપેલી પ્રશસ્તિમાં તેના કત્તાં કયા મહાપુરૂષો છે તથા તે કઇ સાલમાં બનેલ છે તે બતાવવામાં આવેલ છે.

૧ પ્રાતઃસ્મરણીય નવકારમંત્ર જેના ભાવપૂર્વ કે સ્મરણુથી કાંઇ પણ આત્માનું કલ્યાણ થઇ શકે છે. તેનું ત્રીજું પદ આચાર્ય ભગવાનનું છે. કલી-કાલ પંચમ આરામાં આ ભૂમિમાં તિર્થકર મહારાજના અવિદ્યમાનપણાને લઇને ચંદ્ર સમાન આચાર્ય મહારાજને ભગવાનનું બિરૂદ આપવામાં આવેલ છે, કે જેઓ છત્રીશ ગુણે કરી બીરાજમાન છે. શાસ્ત્રકારે તેવી છત્રીશ છત્રીશી એટલે ૧૨૯૬ ગુણોએ કરી આચાર્ય ભગવાન બિરાજમાન છે તેમ કહેલું છે. આ ૧૧૯૬ ગુણોએ કરી આચાર્ય ભગવાન બિરાજમાન છે તેમ કહેલું છે. આ ૧૧૯૬ ગુણોએ કરી આચાર્ય ભગવાન બિરાજમાન છે તેમ કહેલું છે. આ ૧૧૯૬ ગુણોએ કરી આચાર્ય ભગવાન બિરાજમાન છે તેમ કહેલું છે. આ ૧૧૯૬ ગુણોનું વર્ણ ન આ ગ્રંથમાં આપવામાં આવેલું છે કે જે ગંભીરાર્થ છે. આ પ્રધના કર્તા મહાપુરૂષ સરિવરાના જે આ ૧૨૯૬ ગુણો ગાવાને પ્રવૃત્ત થયા છે, તે કામ પ્લહસ્પતિ જેવાને પણુ આ ગથાની પ્રશસ્તિમાં એટલા માટે અશક્ય જણાવેલ છે કે વસ્તુતઃ સરિવરાના ગુણ અનંતા પાર ન પમાય તેટલા છે, છતાં તેમાં પ્રવૃત્તિ કરવાનો હેતુ પ્રબળ ભક્તિ જણાવે છે. આવા મહાન પુરૂષોના તેવા ગુણો જાણી ગુણગ્રામ કરવા તે પણુ એક ભક્તિ છે. આપ્ત પુરૂષો કહે છે 'ક " ભક્તિ એ એક અજબ વશીકરણ છે કે જે મુક્તિને પણ નજીક ખેગી લાવે છે.' આવા પ્રભાવશાળી સરિવરાના આવા ઉત્તમ ગુણે વાંગી કે સાંભળીને આપણું હદય તેવા ઉત્તમ ગુણ ગ્રહ્ય કરવા લાયક અને અને પ્રતિ તેવાજ સદ્દ- ગુણુસંપત્ર બનીએ તેવો હેતુ જેમ કર્તા મહાશયનો છે તેમ ભાષાંતરકાર અને પ્રસિદ્ધકર્તા પણુ પાતાના પ્રયાસ કળીભૃત થયા ત્યારેજ માનશે. છેવટે તેમ નહીં તા આવા ગ્રંથના પઠનપાઠનથી આપણામાં કિ ચિત માત્ર પણ સદગુણાનુ-રાગીપણું પ્રાપ્ત થાય અને રત્નચિંતામણિ તુલ્ય મળેલ માનવદેહના બીજી રીતે ગેરઉપયાગ ન થતાં આવા મહાન પુરૂષોની ઉત્તમ કૃતિના અધ્યયનથી અલ્પ પણુ સદ્દગુણાનુરાગીપણું મેળવી શકાયે–સદ્દગુણુ પ્રાપ્ત કરી શકોયે તા તેના વાંચન મનન વિગેરેનું પરિણામ છે. સર્વ મનુષ્ય તેનું પઠનપાઠન કરી સદ્દ-ગુણવાન બને તેમ પ્રાર્થના કરીયે છીયે.

આ ગ્રંથ મૂળ ટીકા સાથે અમારા તરકથી પ્રસિદ્ધ થયેલ છે, જેનું મૂળ સાથે ભાષતિર આ ગ્રંથમાં આપવામાં આવ્યું છે.

ર બીજો પ્રાંથ સમયસાર પ્રકરણ—નામે છે. જેનું ભાષાંતર આ પ્રાંથમાં આપવામાં આવેલ છે. આ પ્રાંથમાં પ્રથમ ચાર પુરૂષાર્થમાં મેહ્રિપુરૂષા-થૈની મુખ્યતા જણાવી સમ્યગ્રતાન-દર્શન અને ચારિત્રનું બહુજ ટુંક અને સરલ સ્વરૂપ આપવામાં આવ્યું છે, જેમાં સમ્યગ્રદર્શનના સ્વરૂપમાં નવતત્ત્વનું વિવેચન સંક્ષિપ્તમાં જે આપવામાં આવ્યું છે તે એટલું બધું સુંદર અને સુબા-ધક છે કે તેના અભ્યાસીઓને અવસ્ય ઉપયોગી છે. છેવટે આ રત્નત્રયીનું મોક્ષ-લક્ષણ કૂળ છે તેમ બતાવી એક એક નહીં પણ ત્રણે રત્ના (સમ્યગ્નાન, દર્શન અને ચારિત્ર સંગાતેજ રહેલા શાભા પામે છે અને મોક્ષ જવા માટે માર્ગરૂપ છે તેમ સિદ્ધ કરી બતાવ્યું છે.

આ બંને ગ્રંથાનું ભાષાંતર સરલ અને શુદ્ધ ભવ્ય પ્રાણીના ઉપકાર નિ-મિત્તે શાંત મૂર્તિ શ્રીમાન કર્પૂ **રવિજય**જી મહારાજ કે જેએાશ્રીએ આવા અ-નેક પ્રયત્ના કરી બહાળા પ્રમાણુમાં વાંચન જૈન પ્રજાને પુરૂ પાડ્યું છે તેએાશ્રી-એ કરી આપવા કૃપા કરી છે, જેથી તેએાશ્રીના અમા અંતઃકરણુપૂર્વંક ઉપકાર માનીએ છીએ.

આ સિવાય આ ગ્રંથમાં આ બે ગ્રંથાની પાછળ સર્વધર્મમાન્ય એવા ક્રેટલાક ઉપયોગી <sup>શ્ર</sup>લાક ભાષાંતર સાથે આપવામાં આવેલા છે.

આવી રીતે આવા આ બે ઉપયોગી ગ્રંથાેનું સરલ ભાષાંતર કરાવી જૈન-સમાજ પાસે સુકતા મહાન લાભ થયા વગર રહેશે નહીં તેમ ધારી આવું ઉત્તમ પુસ્તક રૂપ અમુલ્ય રત્વશ્રી આત્માનંદ પ્રકાશના કૃતન્ન પ્રાહકાને અમા આનંદ પૂર્વંક આ વર્ષે ભેટ આપવા પ્રયત્નશીલ થયા છીયે. ન્યાયાંભાેતિધિ શ્રીમદ્દ વિજયાન દસરિના પ્રશિષ્ય મુનિરાજશ્રી અમૃત-વિજયજીના શિષ્ય મુનિરાજશ્રી ઝીત્તિ<sup>6</sup> વિચજ્ર મહારાજશ્રીના ઉપદેશદ્વારા આ પ્રાંથમાં વડનગર નિવાસી સદ્દગત જેઠીબાઇના સ્મરણા<sup>થ</sup> પ્રથમ અમાન્દ્ર માર્થિક સહાય આપેલ છે જેથી એ મહાત્માના ઉપકાર માનવામાં આવે છે અને સહાય આપનારને ધન્યવાદ આપવામાં આવે છે. અત્યારે યુરાપની લડાઇને લીધે કાગ-ળની લણી મોંધવારી છતાં ભેટની છુક આ વખતે પણ આપવામાં આવં છે. દર વધે<sup>6</sup> નિયમિત ભેટ આપવાના ક્રમ માત્ર અમારાજ હોવાથી આ વરસે આ ઉત્તમ ગ્રંથ છપાવતાં ઉપરના કારણે વધારે ખર્ચ થયા છતાં તેના બાહ્ય અને આંતર સ્વરૂપની સુંદરતા કરવામાં ઉદારતાથી દ્રવ્યના વધાવી લેશે.

સદરહુ ગ્રંથની શુદ્ધિને માટે યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યા છે છતાં પ્રમાદ દષ્ટિદાષથી, ક્રાઇ સ્થળે સ્ખલના જણાય તાે ક્ષમા યાચીએ છીએ.

શ્રી આત્માનંદ ભવન; આત્મ સંવત. ૨૩ સંવત ૧૯૭૪ પ્રકાશક.

#### - LEGATIL

*ઉપોદ્ધાત*.

આ અતિ ઉપયોગી ગ્રંથ-રહસ્ય લખવામાં તદ્દગત ભક્તિ ઉપ-રાન્ત 'અમારા નમ્ર આશય' આ પ્રકરણ ગ્રંથના છેડે લખવામાં આવેલી ' પ્રશસ્તિ ' ઉપરથી ગ્રંથકારના તથા દીકાકારના સામાન્ય રીતે પરિચય થઈ શકે એમ છે. દરેક વસ્તુના આછામાં આછા ચાર નિક્ષેપા **હા**ઇ શકે છે. તેમાં જેના ભાવ ( જિનેશ્વર દેવની પેરે ) પવિત્ર હાેય છે તેનાં બાકીનાં નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્ય ( નિક્ષેપા ) પણ પવિત્ર જ કદ્યા છે. પરંતુ જેના ભાવ મલિન હાય છે તેના શેષ નામાદિક પણ **અંગારમર્દકની પેરે અપવિત્ર જ સમજવા. સર્વ દર્શને** કરતાં જૈન દર્શનની શ્રેષ્ઠતા તેમના પરમ પવિત્ર નેતાએા, તેમના અવિરૂદ્ધ ઉપદેશ, અને તેમના ઉત્તમ પ્રકારના ચારિત્ર ( વર્ત્ત ) ને આભારી <mark>છે. સૂર્ય સમાન શા</mark>સન ઉદ્યોતક તીથે કર દેવના વિરહે ચંદ્ર સમાન <mark>ભાવાચાર્ય</mark> જૈનશાસનને દીપાવે-શાેભાવે છે. સાધુ-નિર્ગ્રન્થ યાેગ્ય ૨૭ ગુણાે અને ઉપા<sup>ક્</sup>યાય યાેગ્ય ૨૫ ગુણાે ઉપરાંત આચાર્ય <mark>ચેાગ્ય ૩૬ અથવા ૩૬–૩૬ ગુહ</mark>ેા જેનામાં પ્રગટી તીક<mark>ળ્યા હ</mark>ાેય તે ભાવાચાર્ચી લેખાય છે. શ્રી ઇન્દ્રભૂતિ પ્રમુખ અનેક ભાવાચાર્ચી જેન શાસનને પુર્વે શાેભાવી ગયા છે. વર્તમાન કાળે એવા ઉત્તમ ગુણાવડે અલંકૃતે હાેય એવા ભાવાચાર્ય વડેજ જૈનશાસનનું ખરૂં હિત થઇ શકે એમ છે. બાકી તેવા ઉત્તમ ગુણ વગર પાતાની મેળે ખેંચી લીધેલી અથવા દ્રષ્ટિરાગી જનાએ વળગાડી દીધેલી આચાર્ય-ઉપાધિ ( પદ્ધી ) ખરેખર ઉપાધિ ( વિટંબના ) રૂપજ નીવડે છે. કેમકે એવી ઉપાધિથી કંઇ સ્વપરનું દાલિંદ્ર પ્રીટતું નથી, ભવભ્રમથ મટતું નથી અને આત્માની ખરી ઉન્નતિ સધાતી નથી પણુ મિચ્ચા આચરણુથી સ્વપરને હાનિજ થાય છે, ભવભ્રમણુ વધે છે અને દાંસિક ક્રિયાવડે મલીનતા પામી અનેક આત્માએા અધાગતિજ પામે છે. આવી મિથ્યા આચરણ કરનાર, કરાવનાર અને અનુમાદનાર સહુ દેાષના ભાગી થાય છે અને તીર્થ કર પ્રભુની પવિત્ર આજ્ઞા આમ્નાય લાેંપી બાપડા પવિત્ર ધર્મના શરણ વગર દુર્ગતિમાં ચાલ્યા **લાય છે**. પ્રાણીચાની આવી દુઈશા થવા ન પામે-થતી અટકે એટલું જ નહિ

ŧ

પણ વસ્તુ સ્થિતિ સમજી શાસ્ત્રની અવિચ્છિન્ન આમ્નાયને સારી રીતે લક્ષમાં રાખી સ્વપર હિતકારી માર્ગનેજ સરલપણું આદરે એવા ઉદાર આશયથી મહાનુભાવ ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં જે ૩૬×૩૬ ગુણાલંકૃત ભાવાચાર્યનાજ ગુણ ગાયા છે તેવા ભાવાચાર્ચ ચેાગ્ય ગુણાની પ્રાપ્તિ માટે, રક્ષા માટે અને પુષ્ટિ માટે અનુક્રમે સ્વવીર્યને છુપાવ્યા વગર અધિકારી જના 'ઉદ્યમ કરે એજ ઇષ્ટ અને હિતકર છે. કહેવાય છે કે,

' સહજ સીલ્યા **રે**હ્ય છે સાંભર, માગ લીયા સા પાણી; ખેંચ લીયા સાે રક્ત બરાબર, ગાેરખ બાલે વાહ્યુ.' <sup>એ</sup> વાત સાચે સાચી છે. વગર**્પાકેલી કેરીમાં મધુર**તાદિકને અદલે ખટાશ હેાવાથી તે ઉલટી હાનિકારક નીવડે છે, તેંમ તથા-પ્રકારના સદ્દગુણા વડે યાગ્યતા પ્રાપ્ત કર્યા વુગર પદ્દીના લાેલ હાનિ-કારકજ નીવડે છે. સમર્થ તત્ત્વજ્ઞાનાદિવડે અલ કૃત અને નિર્મળ શ્રદ્ધા તથા ચારિવવડે ભૂષિત ભાવાચાર્જ સ્વપરને અન ત ાલ ઉપજાવી શકે છે. કેમકે તેનામાં જે ઉત્તમ ગુણાએ નિવાસ કરેલ હાય છે તે અનંત અપાર હાય છે, તેની કંઇક ઝાંખી આ ઉત્તમ ગ્રંથને આશય સમજતાં આવી શકે અને તેમ થતાં જો તથાપ્રકારની ચાેગ્યતા પ્રાપ્ત કરવા આત્મા ઉજમાળ થાય તા તેવા એક એક આત્માથી અનેક ભબ્ય આત્માએાનું અનેકધા હિત-શ્રેય-કલ્યાણ થવા પામે એ સત્ય છે. અત્યારની જૈન લેહકની પરિસ્થિતિ તપાસતાં આ બ્રંથમાં ભાવાચાય ચેગ્ય વર્ણવેલા ગુણા પ્રાપ્ત કરેલા અથવા પ્રાપ્ત કરવાના ખાસ ખપી આચાર્યોનીજ જરૂર છે. સિંહપુત્ર એક હાય તાપણ બસ છે. ઘણા શિયાળાતું શું પ્રયાજન છે ? શાસનતું હિત હૈચે ઘરનાર પાંચ મહાવતાના દુર્ધર ભાર ધારીની જેમ ધારી શાસન અનુયાયી બંધુએ। અને બ્હેનોને તેમનું સઘળી રીતે હિત થાય એવા વ્યવહાર ( જમાનાને અંધળેસતા ) ઉપદેશ આપી તેમને સન્માગે ચઢાવનાર એવા ઉત્તમ સારથીરૂપ ભાવાચાર્યનીજ અત્યારે આપણને જરૂર છે. એવી લાયકતા મેળવવા અધિકારી જનાને સદ્ધબુદ્ધ જાગૃત થાઓ.

સુનિરાજશ્રી કર્પૂરવિજયજી મહારાજ,

ટા ઉદયવાળું અને મહા ઉજવલ એવું શ્રીમત અર્હત પદ જયવંત વતે<sup>૬</sup> છે. ત્રણ જગતનું સામ્રાજ્ય તે અરિદ્ધંત પદની ઝદિદની વાનકી રૂપ છે. ૧





### ।। न्यायाम्भोनिधिश्रीमाद्वेजयानन्दसूरीश्वरपाद्पद्येभ्यो नमः ॥

# रुगुणमाला.

## યાને

## ગુરુગુણુષટ્ત્રિંશત્ષટ્ત્રિંશિકાકુલક

સરહસ્ય.

しままのう

श्रीमदईंपदं जीयान्, महोदयमहोज्ज्वलम् । जगरित्रतयसाम्राज्यं, यत्प्रसादर्द्धिवर्णिका ॥ १ ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

æ

શ્રી ગુરૂગુણમાલા.

कल्लाकुल्लनयज्ञान-संपद्विस्तारकारकः । श्रीयुगादिजिनो भूयाद्, भविनां भूरिभूतये ॥ २ ॥ કળાં, કુળ, નય, ज्ञान અને સંપત્તિના વિસ્તાર કરનાર શ્રી યુ-ગાદીશ જિનેશ્વર લબ્ય પ્રાહીઓની માટી સમૃદ્ધિને માટે થાઓ. ૨

भूर्श्ववः स्वस्त्रयीशाच्येः, कल्याणार्णवचन्द्रमाः ।

निरस्ताशेषदोषः श्री–शान्तिः शान्तिः तनोतु वः ॥ ३ ॥

પાતાલ, મૃત્યુ અને સ્વર્ગલાેકના ઇંદ્રોને પૂજવા ચાેચ, કલ્યાણુરૂપી સમુદ્રનાે ઉદ્વાસ કરવામાં ચંદ્ર સમાન તથા સમગ્ર દાેષનાે નાશ કરનાર શ્રી શાંતિનાથ સ્વામી તમારી શાંતિને વિસ્તારાે. ૩

## स श्रीनेमिजिनो जीयात्, क्यामलाऽपि यदङ्गरुक् । सुधाश्चनशलाकेव, सुदर्शा दुग्विशुद्धये ॥ ४ ॥

જેના શરીરની શ્યામ કાંતિ પણ જાણે અમૃતના અંજનની શલાકા હાેય તેમ સમક્તિદષ્ટિવાળા જનાેની દષ્ટિને શુદ્ધ કરનારી છે એવા <mark>શ્રી નેમિનાથ જિને</mark>શ્વર જયવંત વર્તી. ૪

यन्नामस्मृतिमात्रेण, मनोऽभीष्टार्थसिद्धयः ।

माणिनां स्युः सदा स श्री--पार्श्वनाथोऽस्तु वः श्रिये ॥५॥

જેના નામ સ્મરણુ માત્રથી પણુ પ્રાણીઓના મનવાંછિત અર્થ**ની** સિદ્ધિ થાય છે, તે <mark>શ્રી પાર્જ્વનાથ સ્વામી</mark> નિરંતર તમારી લક્ષ્મીને માટે થાએા. પ

## सर्वज्ञोऽतिशयश्रीमान्, मातिहार्येरलंकृतः ।

वर्धमानो जिनो भूयौद्, वर्द्धमानसमृद्धये ॥ ६ ॥

અતિશયની લક્ષ્મીવાળા, અષ્ટ પ્રાતિહાર્યવડે અલંકૃત સર્વત્ત શ્રી વર્ધ**ેમાન સ્વામી** સમૃદ્ધિની વૃદ્ધિ માટે થાએા. ૬

१ क-पुस्तके " जीयात् "

श्रीमन्तोऽजितनाथाद्याः, सर्वेऽन्येऽपि जिनेश्वराः । सन्तु श्रेयः श्रियः सिख्यै, दृद्ध्यै च सुखसंपदाम् ॥ ७ ॥ भील પણ સર્વ શ્રીभान અજિતનાથ વિગેર જિનેશ્વરા મેશ્લક્ષ્મીની સિદ્ધિ માટે તથા સુખસંપદાની વૃદ્ધિ માટે થાએા. ७ अद्दंपूर्विकया सर्वा, यं सेवन्ते सुळब्ध्यः । स गुरुगौँतमो मे स्ताद्, अन्दुताभीष्टळब्धये ॥ ८ ॥ સર્व ઉत्तभ લબ્ધિએા અહંપૂર્વિકાએ કરીને જેને નિત્ય સેવે છે તે શ્રી ગૌતમસ્વામી ગુરૂ અદ્દભुत વાંછિતની પ્રાપ્તિ માટે થાએા. ૮ अर्हद्रिः सरसीभवं गणधरादित्यमभोद्धासितं, त्रेलोक्ये श्वरषट्पदैरविरतं चाद्रातसारं मुदा इस्ताद् दृष्टिपथान्ग्रुखाच मुनिर्भिर्नित्यं न यन्ग्रुच्यते, तज्जैनागमपङ्कजं मम मनोइंसस्य भूयान्ग्रुद्दे ॥ ९ ॥ અરિહ तनी वाखीइपी सरावरमां ઉत्पन्न थयेक्षं, जाधुधरइपी सूर्यनी ક्रांतिवर्ड विधास पामेक्षं, त्रख्र क्षेष्ठना धश्विराइपी लभरा-

ઓએ હર્ષથી સુંઘેલું, તથા મુનિઓએ હાથથી, દષ્ટિ પથથી કે મુખથી કદાપિ નહીં મૂકેલું એવું જૈનાગમ રૂપી કમળ મારા મનરૂપી હંસના આનંદને માટે થાએા. હ

श्रीशारदा शारदशर्वरीश–विभाभिरामोज्ज्वलकायकान्तिः । ममोज्ज्वल्रध्यानपथावतीर्णा, वर्णानुपूर्वी विमलां तनोतु ॥१०॥ શરદ ઝાતુના પૂર્ણચંદ્રની કાંતિ જેવી મનાહર ઉજવળ દેહ-કાંતિવાળી, મારા ઉજવળ ધ્યાન માર્ગમાં ઉતરેલી શ્રી સરસ્વતી દેવી મારી અક્ષરાની આનુપૂર્વીંને નિર્મળ કરાે. ૧૦

श्रीवज्रसेनाभिधसुरिराजैः, सुसूत्रधारैरिव यैर्व्यधायि । अयं जनोऽप्यइमसमोऽभिवन्द्य-स्तेभ्यो गुरुभ्योऽस्तु मम प्रणामः॥११॥ ७त्तम सूत्रधार जेवा जे श्री वर्જसेन नामना सूरीश्वर

#### શ્રી ગુરૂગુષ્ટ્રમાળા.

પથ્થર જેવા પણુ આ જનને (મને ) વધા અનાવ્યાે છે, તે સદ્દ-શરૂને મારા નમસ્કાર હાે. ૧૧

## एवं देवगुरुभ्यः, क्रुतप्रणामोऽइमल्प्बुद्धिरपि । विद्टणोमि सुगुरुगुणषट्–त्रिंशत्षट्त्रिंशिकाकुल्लकम् ॥ १२ ॥

આ પ્રમાણે દેવ–ગુરૂને નમસ્કાર કરીને હું મંદમતિવાળા છતાં પણ સદ્દગુરૂની છત્રીશ છત્રીશી કુલક નામના આ ગ્રંથની ટીકા કર હું. ૧૨.

અહીં શિષ્ટ પુરૂષેાના આચારને અનુસરીને બ્રાથકાર મંગળ કરવા માટે અભીષ્ટ દેવતાના નમસ્કારને પ્રગટ કરનારી સંબંધાદિક ગર્ભવાળી સૂત્રની પ્રથમ ગાથાને કહે છે.---

वीरस्स पए पर्णामय, सिरिगोयमपमुहगरणहराएं च।

गुरुगुणछत्तीसीत्र्यो, छत्तीसं कित्तइस्सामि ॥ १ ॥

શ્રી વીરસ્વામીના તથા શ્રો ગાૈતમાદિક ગણુધરાેના ચરણુકમળને પ્રણામ કરી ગુરૂગુણુની છત્રીશ છત્રીશીઓને હું કહીશ. ૧

શ્રી વીરપરમાત્માના પદપંકજને તેમજ શ્રી ગૈાતમપ્રમુખ ગણુધરાના ચરણુ કમલાને પ્રણામ કરી વિશુદ્ધ સમ્યક્તત્ત્વદેશક ગુરૂમહારાજના કતિપય ગુણુાને વર્ણુવનારી છત્રીશ છત્રીશીઓ ગ્ર'થ-કર્તા મહારાજ કહે છે.

અથ પ્રથમ છત્રીશી ગુણવર્ણુંન. चॅंडविद्ददेसग्रर्कंदर्ध-म्मर्भावग्रासारग्राइकुसलमई ।

चडविह्दचर्डमांगविऊ, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ २ ॥

ર ચાર પ્રકારની દેશના, ચાર પ્રકારની કથા, ચાર પ્રકારના ધર્મ, ચાર પ્રકારની ભાવના અને ચાર પ્રકારની સારણાદિક કરવામાં જેની મતિ કુશળ છે તેમજ ચાર ચાર પ્રકારના ચારે ધ્યાનને જાણુ-નારા એવા ૩૬ ગુણેાવડે સુક્ત ગુરૂમહારાજા જયવંતા વર્તી ! ૨

#### સરહસ્ય.

વિવેચન--૧ આક્ષેપણી, ૨ વિક્ષેપણી, ૩ સ વેગિની અને ૪ નિવેદની એ ચાર પ્રકારની ધર્મદેશના કહી છે. જેમાં હેતુ દષ્ટા-ન્તાદિક સપ્રમાણ બતાવીને સ્વધર્મ તરફ આક્ષેપાય-આકર્ષાય તે આક્ષેપણી; પરમતના જાણપણાવડે પરમતના વચન અતાવી પર-મતમાંથી વિક્ષેપાય-વિરક્ત કરાય તે વિક્ષેપણી; સમતા સ તોષ-થી ઉત્પન્ન થતું સ્વાભાવિક સુખ જેમાં વર્ણવાય તે સ વેગિની; અને જેમાં જન્મ, મરણ, રાગ શાકાદિકવડે અતિ ભયંકર ભવસ્વરૂપ પ્રગટ કરાય તે નિવેદની ધર્મદેશના કહેવાય છે.

૧ અર્થકથા, ૨ કર્મકથા, ૩ ધર્મકથા અને ૪ સંકીર્જુ (ધર્મ અર્થ અને કામચુક્ત) કથા એ ચાર પ્રકારની કથા કહી છે. દાન,<sup>૧</sup> શીલ,<sup>૨</sup> તપ,<sup>3</sup> અને ભાવ<sup>૪</sup> એ ચાર પ્રકારના **ધર્મ** કદ્યો છે. ૧ જ્ઞાનભા-વના, ૨ દર્શનભાવના, ૩ ચારિત્રભાવના અને ૪ વૈરાગ્યભાવના એ ચાર પ્રકારની ભાવના કહી છે. તેમાં વાચના, પ્રૃચ્છના, પરિવર્તના, અનું પ્રેક્ષા અને સહર્મ દેશનારૂપ જ્ઞાનભાવના જાણવી; 'શમ, સંવેગ, સ્થૈર્ય, અસંમૃદ્તા, અસ્મય આસ્તિક્ય અને અનુક પા એ સમ્યકત્વ ભાવના જાણવી; ઇર્યાદિ સમિતિ, મન, વચન, કાયગ્રુપ્તિ અને પરીસહ--ઉપસર્ગમાં અડગપણું એ ચારિત્રભાવના જાણવી; તથા પંચ વિષયમાં અનાસક્તિ, કાયાદિકની અનિત્યતા--અશુચિતાદિકનું ચિન્તવન અને ચાદ રાજ્યલાકના સ્વરૂપનું ચિન્તવન એ વૈરાગ્ય સ્ચૈર્ય ભાવના જાણવી.

સારણાદિક ચાર પ્રકારમાં જે ભૂલતાને યાદ કરાવી દેવું તે સ્મારણા ૧, અનાચાર થતાં વારવું તે વારણા ૨, ફરી સ્ખલિત થયેલાને નાદના-ચાયણા ૩, અને નિષ્ઠુર-નિર્દય પરિ-ણામીને પઠિચાયણા ૪, કઠણ વચન સાથે નિબ્રંછના. ચાર ચાર પ્રકારના ચારે ધ્યાનમાં ૧ અનિષ્ટ યાગાર્ત, ૨ ઇષ્ટ નાશાર્ત, ૩ રાગાર્ત અને નિદાનાર્ત એ ચાર પ્રકારનું આત્ત'ધ્યાન સમજવું.

૧ ગ્રાન, અભય અને ધર્મ ઉપષ્ટંબદાન. ૨ સદાચારાદિ. ૩ અનેકવિધ. ૪ શુભલેશ્યા, આનંદમય સ્વભાવિક ચિતસમુક્ષાસ.

#### શ્રી <mark>ગુરગુણમા</mark>લા.

હિંસાનંદ રાૈદ્ર, મુષાનંદ રાદ્ર, ચાર્યાનંદ રાદ્ર અને સંરક્ષણાનંદ રાદ્ર એ ચાર પ્રકારે રાદ્ર ધ્યાન જાણવું. મૈત્રી, મુદિતા, કરૂણા અને મા-ધ્યસ્થ્ય એ ચાર પ્રકારે અથવા પિણ્ડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ અને રૂપા-તીત એ ચાર પ્રકારે અથવા આજ્ઞા વિચય, અપાય વિચય, વિપાક વિચય અને સંસ્થાન વિચય એ ચાર પ્રકારે ધર્મ ધ્યાન જાણવું, તે-મજ પૃથકત્વ વિતર્ક સપ્રવીચાર, એકત્વ વિતર્ક અપ્રવીચાર, સૂક્ષ્મ ક્રિયા પ્રતિપાતિ અને ઉચ્છિન્ન ક્રિયા અપ્રતિપાતિ એ ચાર પ્રકારે શુકલાધ્યાન સમજવું. એ સંબંધી વિશેષ અધિકાર સ્વાપજ્ઞ (સ્વકૃત) ટીકામાં ગ્રંથકારે કહેલાે છે. વિસ્તાર રૂચિજનાએ તેનું અવલાકન કરી રહસ્ય મેળવવા પ્રયત્ન કરવા. ઉક્ત ધ્યાનના સ્વરૂ-પને સારી રીતે જાણી આર્તરાદ્ર ધ્યાનના ત્યાગ અને ધર્મ શુકલધ્યા-ન (તેનાં સાધના) ના આદર કરનાર ગુરૂમહારાજ જયવતા વર્તા ! એ **રીતે પ્રથમ ગુરૂગુણ છત્રીશીના ભાવાર્થ સંક્ષે પે કહ્યો**. ર

અથ ક્રિતીય ષડ્ત્રિંશત્ ગુરૂવર્ણુન.

पेंग्रविहसम्मचेरग्रवय–वेवहारायारसॅमिइसेज्फाए | ईंगसंवेगे त्र रत्रो, छत्तीसगुग्रो गुरू जयउ ॥ ३ ॥

પાંચ પ્રકારનાં સમ્યક્ત્વ, ચારિવ, વત, વ્યવહાર, આચાર, સમિતિ અને સઝાય (સ્વાધ્યાય) તથ એકવિધ સંવેગમાં રક્ત, એ રીતે છત્રીશ ગુણુયુક્ત ગુરૂમહારાજ જયવ'તા વતાે! (૩)

**ભાવાર્થ** —ઔપશમિક, ક્ષાચેાપશમિક, વેદક, ક્ષાયક અને સાસ્વાદન એ પાંચ પ્રકારનાં સમકિત; સામાયક, છેદેાપસ્થાપનીય, પરિહાર વિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મ સંપરાય અને યથાખ્યાત એ પાંચ ચારિત્ર; અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, ધ્રદ્મચર્ય અને અપશ્વિહ એ પાંચ મહા-વ્રત; આગમ વ્યવહાર, શ્રુત વ્યવહાર, આજ્ઞા વ્યવહાર, ધારણા વ્યવ-

હાર અને જીત વ્યવહાર એ પાંચ વ્યવહાર;**∗** ઇર્યા, ભાષા, એષણા, આદાનનિક્ષેપણા અને મળ પરિષ્ઠાપન એ પાંચ સ-મિતિ; તથા વાચના, પૃચ્છના, પરિવર્ત્તના, અનુપ્રેક્ષા અને ધર્મ કથા એ પંચવિધ સ્વાધ્યાય; અને જ્ઞાન ધ્યાન ચારિત્રમાં તલ્લીનતા રૂપ સંવેગ એ રીતે ૩૬ ગુરૂગુણુચુકત ગુરૂ મહારાજા જય-વંતા વર્તો. (૩)

અથ નૃતીય ગુરૂગુણુષટ ત્રિંશિકા વર્ણુંન.

इंदियंविसेयपमांया-सेवनिद्देकुभावर्णे।पणगछके । छसु काँऐसु सजयणो, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ ४ ॥ પાંચ પાંચ ઇન્દ્રિય,વિષય, પ્રમાદ, આશ્રવ,નિદ્રા અને કુલા-વના સંબંધી વિકારથી દૂર રહેવા તથા છકાય જીવની રક્ષા ક-રવાને સાવધાન એ છેત્રીશ ગુણુચુકત ગુરૂમહારાજ જય-વંતા વતેર્ષ. ( ४ )

ભાવાર્થ — શ્રોત્રાદિક લાક પ્રસિદ્ધ પાંચ ઇ ન્દ્રિયા, શબ્દ, રૂપ રસ, ગંધ અને સ્પર્શ એ પાંચ વિષય, મઘાદિક પાંચ પ્રમાદ, હિં-સાદિક પાંચ આશ્રવ; નિદ્રા, નિદ્રા નિદ્રા, પ્રચલા, પ્રચલા પ્રચલા, અને સ્ત્યાનર્ધિ એ પાંચ નિદ્રા. કાન્દર્પિક,કિલ્બિષિક, આભિયાગિક આસુરી અને સંમાહની એ પાંચ કુભાવનાના દાષથી અચવા, તથા પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાય અને ત્રસકાય એ છ કાયની રક્ષા કરવા તત્પર એવા ૩૬ ગુણ્યુયુક્ત ગુરૂ મહારાજા સદા જયવંતા વર્તા. (૪)

અથ ચતુર્થ ગુરૂ ગુણષર્ ત્રિંશિકા વર્ણુન. छव्वयणदोर्सलेर्सां-वस्सयर्संइव्वर्तंकर्भासाण । परमत्थजाणणेणं, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ ५ ॥

\* ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ અને વીર્યએ પાંચ સંબંધી આચાર:

l

શ્રી ગુરૂગુ**ણમા**લા.

છ છ વચન દેાષ, લેશ્યા, આવશ્યક, સદ્દ્રવ્ય તર્કઅને ભાષાને৷ પરમાર્થ જાણુવાવડે છેત્રીશ ગુરૂગુણુયુકત ગુરૂ જયવ`તા વતેໂ. ( પ )

ભાવાર્થ — અસત્ય, હીલિત, ખિંસિત, કર્કસ, ઘરખારી જેવાં વચન અને અધિકરણ ( કષાય-વિરાધ ) ઉદીરક વચન એ છ પ્રકા-રનાં વચન, કૃષ્ણ નીલાદિ છ લેશ્યા; સામાયકાદિ ષડ આવશ્યક, ધર્મા સ્તિ કાયાદિ ષડદ્રવ્ય; જૈન, મીમાંસક, ખાહ, નૈયાયિક વૈશેષિક અને સાંખ્ય એ છ દર્શનવાદ લક્ષણ છ તર્ક, તથા સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, શારસેની માગધી, પૈશાચિકી અને અપભ્રંશ એ છ પ્રકારની ભાષા એ સર્વ સંબંધી પરમાર્થના જાણ એવા ૩૬ ગુણાલ કૃત ગુરૂમહા-રાજા જ્યવંતા વર્તી ( પ )

અથ પંચમા ષટત્રિંશિકા વર્ણુન.

सगॅंभयरहित्रो सगपिं-डॅपाँणएसण्सुँहेहिं संजुत्तो । अट्टमयर्ठाणरहित्रो, छत्तीसगुणो गुरू जयउ ॥ ६ ॥

સપ્ત ભય રહિત,સાત પિંહેષણા સાત પાનેષણા, અને સપ્ત વિધ સુખ ચુકત તથા આઠમદ રહિત એવા છગીશ ગુરૂગુણુ સંચુકત ગુરૂ મહારાજ જયવંતા વતો<sup>૬</sup> ( ૬ )

ભાવાર્થ — આ લાક, પરલાક, આદાન (ચાર્ય) અકસ્માત આજીવિકા, મરણ તથા અપયશ. ભય એ સાત પ્રકારના ભય રહિત <sup>1</sup> સંસ્ટા, <sup>ર</sup>અસંસ્ટા, <sup>3</sup> ઉદ્દઘૃતા, <sup>8</sup>અલ્પલેપા, <sup>પ</sup>અવગૃહિતા, ૬ પ્રગૃ-હિતા અને ઉજિઝત ધર્મા એ સાત પિંડેષણા એજ પ્રકારે સાત પાનિચેષણા, ૧ સંતાષ, ૨ ઈન્દ્રિય જય, ૩ પ્રસન્નચિત ૪ દયાળુ સ્વભાવ પ સત્ય, ૬ શાચ અને ૭ દુર્જન પરિહાર એ સાત પ્રકાર-નાં સુખવડે સંચુકત, તથા જાતિમદ, કુળમદ, રૂપમદ, અળમદ, શ્રુતમદ, તપમદ, લાભમદ અને ઐશ્વર્ય મદ એ આઠે મદથી સુકત એ ૩૬ ગુણે બિરાજમાન ગુરૂ જયવંતા વર્તા. ( ૬ )

e

#### સરહસ્ય.

## અથ ષષ્ઠી ગુરૂગુણષટત્રિંશિકા વર્ણુન.

चटविहर्नाणदंसँग्र−र्चारित्तायारर्वाइगुग्रकलिस्रो । चडविहर्नुँद्विसमिद्रो, छत्तीसगुग्गो गुरू जयउ ।। ७ ।।

અષ્ટવિધ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રાચાર તથા તદાદિ ગુણે કરી ચુક્ત અને ચાર પ્રકારની સુદ્ધિ વડે સમદ્ધ એવા ૩૬ ગુણુ ચુક્ત ગુરૂશ્રી જયવ'તા વર્તો (૭)

**ભાવાર્થ** –--કાળ, વિનય, બહુ માનાદિક અષ્ટવિધ જ્ઞાનાચાર નિ:શંકિતાદિક અષ્ટવિધ દર્શનાચાર, પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુપ્તિ રૂપ ચારિત્રાચાર અને તદાદિ ગુણુા, ૧ આચારવાન, ૨ અવધારણાવાન ૩ વ્યવહારવાન, ૪ અપ્રવીડક, (લજ્જા ટળાવી છુપી વાતને પ્રકાશિત કરાવનાર) પ કારક, ( શુદ્ધિકારક) ૬ અપરિશ્રાવી, ( પરગુદ્ધ અન્ય-ને નહિ કહેનાર) ૭ નિર્યાપક ( નિર્વાહક-નિર્યામક) અને ૮ અપા યદર્શી ( આ લાક પરલાકમાંના દુ:ખ બતાવી સ્થિર કરનાર ) વળી ૧ ઔત્પાતિકી, ૨ વૈનેયિકી, ૩ કાર્મિકી અને ૪ પારિણામિકી એ ચાર પ્રકારની બુદ્ધિથી પૂર્ણ એવા છત્રીશ ગુણાવડે સુશાભિત ગુરૂમહા-રાજા સદાય જયવંતા વર્તા (છ)

અથ સપ્તમા ( ગુરૂગુણ ) છત્રીશી વર્ણુન.

भ्रहविहकर्म्मग्रहं-गजोगमहँसिद्धिजोगँदिहिविऊ। चडविहऽग्रिम्रोगनिउणो, छत्तीसगुणो गुरू जयउ ॥ ८ ॥

અષ્ટવિધ કર્મ, અષ્ટાંગ ચાેગ,અષ્ટાંગ મહાસિદ્ધિ અને અષ્ટાંગ ચાેગ દપ્ટિના જાણુ તથા ચાર પ્રકારના અનુચાેગમાં નિપુણુ એવા ૩૬ ગુણુાવડે ચુક્ત ગુરૂ મહારાજ જયવ તા વર્તા! (૮)

**ભાવાર્થ** — ગ્રાનાવરણ, દર્શનાવરણાદિ આઠ પ્રકારનાં કર્મ; ર to

#### શ્રી ગુ**રગુણમા**લા.

યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ એ અષ્ટાંગ ચાેગ; તેમાં અહિંસાદિક પાંચ યમ (મહાવત); શાેચ, સંતાેષ, સ્વાધ્યાય, તપ અને ઇશ્વર પ્રણિધાન એ પાંચ નિ-<mark>યમ.</mark> પદ્માસન, વીરાસન પ્રમુખ આસન, ને ચિત્તની ચપળતા ટાળી સ્થિર આસન એક પ્રહર પર્યંત રહે તા આસન જય લેખાય ; રેચક, પુરક, કુંભક વડે શ્વાસપ્રશ્વાસનું રાધન તે દ્રવ્ય પ્રાણાયામ અને મલીન વિચારા કાઢી નાંખી શહ્ર સાત્વિક વિચારા અંતરમાં દાખલ કરી તેમને સ્થિર કરવા તે <mark>ભાવ પ્રાણાયામ</mark>; ઇન્દ્રિયેાને તે તે વિષયેામાં દેાડતી નિયમવી તે **પ્રત્યાહાર**, ધ્યેયમાં એક સ્થળે ચિત્તને ૮કાવી રાખવું તે ધારણા; તે વિષયમાં એકાકારતા વધારે વખત સુધી ટકી રહે તે ધ્યાન અને ધ્યાતા, ધ્યેય અને ધ્યાનની એકતા થવી ( પાતાપણું બૂલી જઇ ધ્યેયરૂપ અની જવું ) તે સમાધિ. અષ્ટ મહા સિદ્ધિઓમાં આકડાના તુલ કરતાં પણ હળવા થવાય તે **લ(ઘમા**. (૧), ક્રર પ્રાણીઓને વશ કરી શકે તે વશિત્વ (૨), ઇન્દ્ર થકી પણ મહર્ધિક થઇ શકે તે ઇશિત્વ (૩), જળમાં સ્થળની પેરે અને સ્થળ-માં જળની પેરે ગતિ કરે તે ગાકામ્ય (૪), મેરૂથી પથુ માટું શરીર કરે તે મહિમા (૫), અને નાનામાં નાનું શરીર બનાવે તે અણિમા (૬), ઇચ્છા સુજબ જઇ આવી શકે તે કામાવસાચિત્વ (૭), અને ભૂમિ ઉપર રહ્યા છતા સૂર્યાદિકને ( અનાયાસે જોતજોતામાં ) સ્પર્શ તે પાસિ નામની સિદ્ધિ જાણવી. આઢ ચાેગદષ્ટિમાં ૧ મિન્ના, ૨ તારા, ૩ બલા, ૪ દીપા, ૫ સ્થિરા, ૬ કાન્તા, ૭ પ્રભા અને ૮ પરાનાં લક્ષણ તેના બાધ ઉપરથી જાણવા. તે દરેકમાં બાધ અ-નુક્રમે તૃણુ, છાણુ, કાષ્ટઅગ્નિ, દીપક પ્રભા, રત્ન, તારા, સૂર્ય અને ચંદ્રની પ્રભા સમાન સમજવેા. **ચાર અનુ ચાેગમાં**-ચરથુકર**છ**ાનુયાેગ (૧), ધર્મકથાનુયાેગ (૨), ગણિતાનુયાેગ (૩), અને દ્રવ્યાનુયાેગ (૪) તેમાં કુશળ; એવા ૩૬ ગુણુયુક્ત ગુરૂમહારાજા જયવંતા વર્તી ! (૮)

#### સરહરય.

## અથ અષ્ટમા ( ગુરૂ ગુણ ) છત્રીશી વર્ણુન.

नवतैत्तरुएा नवैबं-भगुत्तिगुत्तो नियारण नवरहिन्त्रो । नवर्कंप्पकयविद्वारो, छत्तीसगुर्णो गुरू जयड || ९ ||

નવતત્ત્વના જાણુ, નવ ધ્રક્ષચર્ય ગુપ્તિવહે ગુપ્ત, નવ નિયાણારહિત અને નવ કલ્પ વિહારી એ ૩૬ ગુણુચુક્ત ગુરૂશ્રી જયવંતા વર્તો! (૯)

ભાવાર્થ — જીવ, અજીવાદિક નવ તત્ત્વના જાણ(તેનેા વિસ્તાર નવતત્ત્વ પ્રકરણથી જાણવા); નવ પ્રદ્રાચર્યની વાડાનું સવિસ્તર સ્વરૂપ શ્રી ઉદય રત્નકૃત નવવાહની સઝાય ઉપરથી જાણવા.

રાજત્વાદિ અભિલાષરૂપ (આ તપ સંયમાદિકના પ્રભાવથી ભવિષ્યમાં હું <mark>રાજા પ્ર</mark>મુખ થાઉં એવી અભિલાષા પૂર્વક કૃત નિશ્ચય-રૂપ) **નવ નિયાણાં** આ રીતે કહ્યાં છે–૧ ચક્રવતી<sup>°</sup> પ્રમુખ રાજપણું. ર ઉગ્ર–ભાેગાદિક પુત્રપણું, ૩ સ્ત્રીપણું, ૪ પુરૂષપણું, ૫ દેવપણું, < આત્મપ્રચાર ( કામાસક્તિવર્ડ દેવ ઘણાંરૂપ વિકુવે<sup>c</sup> તેવું, ૭ અવિ-કાર જેમાં ભેાગ વિકાર જ હાેય નહિ એવા દેવપણું ) ૮ શ્રાવકપણું અને ૯ ચારિત્ર અર્થી પણે દરિદ્ર-નિર્ધન પુત્રપણ ઇચ્છવું તે પાતાના અમૂલ્ય તપ, જપ, સંયમને હારી, નજીવા જેવા દસ્ય ફળને માટે ભવ વધારવા માટે થાય છે, તેથી તેવા નિયાણાથી નિવતેવુંજ ઉચિત છે. ભવભીરૂ ગીતાર્થ ગુરૂ મહારાજ ઉક્ત (નયાણાથી દૂર જ રહે છે. **નવકલ્પ વિહારમાં** એક એક જાૂદા જાૂદા સ્થળે એક એક માસકલ્પ કરે અને એક સ્થળે ચતુર્માસ કરે એટલે નવકલ્પ પૂરા થાય. એ ઉપરથી અપ્રતિ**અંધીપણે વિ**હાર કરતા રહેવું, ક્ષેત્ર મમતાન રાખવી એ રીતે સ્વપર હિત સાધનમાં ઉજમાળ રહેવું એજ સદ્ગુરતું લક્ષણ જાણવું. ઉપર કહ્યાં સુજબ છત્રીશ ગુણેાથી અલકૃત ગુરૂ મ-हाराज जयवांता वतीं. (८)

#### શ્રી ગુરુગુ**ણમા**લા.

## હવે નવમી છત્રીશીનું વર્ણુંન ગ્રંથકાર કહે છે—

दसभेयश्रसंवर्रंसं–किलेसँउवैंघायविरहिश्रो निषं | हार्साइछकरहिश्रो, छत्तीसगुणो गुरू जयउ || १० ||

દરા દરા પ્રકારના અસંવર, સંકલેશ અને ઉપઘાતથી રહિત તેમજ હાસ્યાદિક ષટ્કથી રહિત, એવા ૩૬ગુણુયુક્ત ગુરૂ જયવાંતા વર્તા! (૧૦)

સાવાર્થ --- દશ પ્રકારના અસ વર, પાંચ ઇન્દ્રિયા, મન, વ-ચન, કાયા, તથા ઔધિક અને ઔપગ્રહિક ઉપધિમાં મુત્કળ (માંકળા) પણું રાખવાથી થાય છે. દશ પ્રકારના સંકલેશ તા ૧ ઉપધિ, ૨--ઉપાશ્રય, ૩ કષાય, ૪ આહાર, ૫ મન, ૬ વચન ૭ કાયા, ૮--અજ્ઞા-ન, ૯ મિચ્યાત્વ અને ૧૦ અસ ચમરૂપ સમજવા. (આ દશવિધ સંક-લેશ ચારિત્ર વિષયિક જાણવા.) દશ પ્રકારના સંચમ +ઉપઘાત આ રીતે કહ્યા છે-૧ ઉદ્દગમ ઉપઘાત, ૨ ઉત્પાદના ઉપઘાત, ૩ એ. ષણા ઉપઘાત, ૪ પરિકર્મણા ઉપઘાત, ૫ પરિહરણા ઉપઘાત, ૬ જ્ઞાન ઉપઘાત, ૭ દર્શન ઉપઘાત. ૮ ચારિત્ર ઉપઘાત, ૯ અપ્રી-તિકઉપઘાત અને ૧૦ સંરક્ષણ ઉપઘાત. તેમજ હાસ્ય, રતિ, અ-રતિ, ભય, શાક અને દુગછા એ છ દાષથી પણ રહિત એવા છત્રીશ ગુણુ વિભૂષિત ગુરૂ મહારાજા જયવ તા વર્તા ! (૧૦)

હવે ગ્રંથકાર દશમી છત્રીશીનું વર્ણુન કરે છે. दसविइसामार्यांरी, दसचित्तसैंमाहिठाणलीणमणो। सोलसकर्सैंग्यचाई, छत्तीसगुणो गुरू जयउ॥ ११॥ દશ પ્રકારની સામાચારી અને દશ ચિત્ત સમાધિ-સ્થાનકમાં લીન મનવાળા, તથા સાેળ કષાયના ત્યાગી, એવા ૩૬ ગુણુ ચુક્ત ગુરૂ જયવતા વતો (૧૧)

#### સરહસ્ય.

ભાવાર્થ----નીસરતાં આવસ્સહી ૧. પેસતાં નિસ્સહી ૨. સ્વયંકરણે આપ્ટ્ર**ચ્છના** ૩, પરકરણે પ્રતિપ્ર<sup>2</sup>છના ૪, અસુક પદાર્થ સ્વીકારી અનુગ્રહ કરાે એવી પ્રાર્થના કરવી તે છંદના પ, સ્મરણ કરા-વતાં ઇચ્છાકાર ૬, અતિચારાદિ દેાષને નિંદતાં–આલેાચતાં મિચ્છા-કાર ૭, આજ્ઞાવચન સ્વીકારતાં તથાકાર ૮, ગુરૂ પૂજા ભક્તિ બહુ-માન કરતાં **અલ્સુત્થાન** ૯ અને આશ્રય લઇ રહેતાં ઉ**પસ પદા ૧**૦, એ રીતે દશવિધ સામાચારી કહી છે. ૧ સ્ત્રી પશુ પંડગ (નપુંસક) વાળા સ્થાન ન સેવવાં, ૨ સ્ત્રી સંબંધી અથવા (કેવળ) સ્ત્રી સમીપે કથા ન કરવી, ૩ રસકસવાળું ભાેજન ન કરવું, ૪ અમિત (જરૂ**રથી** વધારે) આહારપાણી ન કરવા, પ પૂર્વકૃત વિષયકીડાનું સ્મરણ ન કરવું, ૬ સ્ત્રીનાં આસન ઉપર ન બેસવું, ૭ સ્ત્રીનાં અંગાપાંગાદિ નીરખી નીરખીને ન જોવાં, ૮ શબ્દ, રૂપ, ગંધમાં સુંઝાવું નહિ, ૯ આત્મ<sup>^</sup>લાઘા ( સ્વપ્રશંસા ) કરવી નહિ, અને ૧૦ સુખ શીલ બની જવું નહિ. એ દશચિત્તસમાધિ સ્થાનક સમજવાં. તેમાં તલ્લીન હાેય અને અનંતાનુબંધી, અપ્રત્યાખ્યાની, પ્રત્યાખ્યાની અને સં-**લવલન એ ચાર ચાર પ્રકારના ક્રોધ, માન, માયા** અને લાેભ (કષાય)થી રહિત હાેય એવા ૩૬ ગુણુ યુક્ત ગુરૂ મહારાજા સદાય જયવાંતા વતો (૧૧)

હવે અગીયારમી છત્રીશી ગ્રંથકાર વર્ણુવે છે.

पडिसेवैंसोहिदोसे, दस दस विखयाइचडसमाहीत्रो । चर्डभेयाड मुखंतो, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ १२ ॥

દશ દશ પ્રતિસેવા અને શાેધિ દાેષાને, અને આર ચાર પ્રકારની વિનયાદિ ચાર ચાર સમાધિને બણુતા એવા ૩૬ ગુણુચુક્ત ગુરૂ જયવ તા વતો<sup>૬</sup> !

ભાવાર્થ –૧ દર્પ, ૨ પ્રમાદ, ૩ અનાભાગ, ૪ આતુર, ૫ આપત્તિ, ૬ શંકિત, ૭ સહસાકાર, ૮ ભય, ૯ પ્રદ્વેષ અને ૧૦

#### શ્રી ગુરૂગુણમાલા.

વિમ સા (વિમર્ષ !) એ દશ પ્રસ ગે પ્રતિસેવા થવા પામે છે. તેમાં વલ્ગનાદિ પ્રસંગે દર્પ, કંદર્પ પ્ર<u>સ</u>ુખ પ્રસાદ, વિસ્મરણરૂપ **અના**-**લોાગ**, રાગ ક્ષુધાદિક વડે આતુર, દ્રવ્યાદિકની અપ્રાપ્તિ વખતે ચાર પ્રકારની આપત્તિ, શહમાન વસ્તુમાં પણ શંકા થતાં તે શંકાવાળી વસ્તુને લેતાં શાંકિત, પ્રથમ જોયા વગર પગ મૂકયા પછી કંઈ (જીવજંતુ) દેખાય પ**ણુ પગ પાછે**ા નિવર્તાવી ન શકાય તે સહ-સાકરણ, રાજા, સિંહાદિક સંબંધી ભયથી અસત્ય કથનાદિ અને વૃક્ષ ચઢનાદિ, ક્રેાધાદિક પ્રદ્રેષ, અને શિષ્યાદિકના સંબંધમાં વિમંસા-ચાેગે પ્રતિ સેવા દાષ સેવાય છે, તે તથા દશ શાધિ (આલાેચના) દાેષા તે આ રીતે–૧ ગુરૂ થાેડું પ્રાયશ્ચિત્ત આપે એવી બુદ્ધિથી વૈયા-વચ્ચાદિકવડે તેમને વશ કરીને આલેાયણા માગે, ૨ મારામાં (વધારે) તપ કરવાની શક્તિ નથી એમ ગુરૂને સમજાવી-ફાેસલાવી આલાયથ માગે, ૩ જે અપરાધ કરતાં બીજાએ જોયા હેાય તેજ આલેાવે પ્રાય-શ્ચિતના ભયથી અણદીઠા અપરાધ ન આલેાવે, ૪ માટા દેાષ આલેાવે, નાના ન આલેાવે, પ નાના નાના આલેાવે માટા દેાષા ન આલાવે, (એથી આચાર્યને એમ સમજાવવા કે જે માટા દાષ આલાવે છે તે સક્ષમ દેાષ પણ લાગ્યા હાય તા આલાવેજ અથવા જે સૂક્ષ્મ દાષા આલાવે છે તે માટા દોષોને કેમ છુપાવે ? ) નજ છુપાવે, ૬ આચાર્યજ જાણે કે સાંભળે તેમ છાનું આલાેવે-પ્રગટપણે આલાેવે નહિ, ૭ પખ્બી, ચઉમાસી કે સંવત્સરી પ્રસંગે માટે શબ્દે દોષ આલેાવે, ૮ ગુરૂ પાસે આલાેવી, પ્રાયશ્ચિત લહી તેની પ્રતીતિ (વિશ્વાસ) નહિ કરતાે બીજા બીજાને પૂછતાે રહે, ૯ અગીતાર્થ-પાસે આલાેવે,અને ૧૦ પાતાની જેવા દાષને સેવનારની પાસે આલેાવે, એવી બુદ્ધિથી કે તે અલ્પ માત્ર પ્રાયશ્ચિત આપે, એ દશ પ્રકારે પ્રાયશ્ચિત દોષ <mark>જાણવા. ઉક્ત સર્વ દેાષેાથી આચાર્ય મહારાજા મુક્ત રહેતા હેાય,</mark> ચાર ચાર પ્રકારના ( વિનય, શ્રુત, તપ અને આચાર સંબંધી ) સમા(ધસ્થાનકોનું સ્વરૂપ દશવૈકાલિક સૂત્રના નવમા અધ્યયનમાં કહેલ છે. તે આ રીતે-હિતશિક્ષાને ( સવિનય ) સાંભળવા ઇચ્છે, તે

વિનયસહિત સાંભળે-અંગીકાર કરે, તે પ્રમાણે તેના આદર કરે અને મદમાન ન કરે. એ ચાર વિનય સંબંધી સમાધિ સ્થાનક ભાણવાં; શ્રુત સંબંધી ૪ સમાધિ સ્થાનકા મને શ્રુતજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થશે માટે ભાણવું-ભાણાવવું, મ્હારૂં ચિત્ત એકાગ્ર થશે માટે ભાણવું-ભાણાવવું, એથી આત્માને સ્થિર કરીશ માટે ભાણવું-ભાણા-વવું, તેમજ પાતે સ્થિર થઇને ચીજાને સ્થિર કરીશ માટે ભાણવું-ભાણાવવું એ ચાર શ્રુતસમાધિ સ્થાનકા જાણવાં.

તપ સંબંધી સમાધિ સ્થાનક-નહિ આ લાકના સુખને માટે તપ કરવા, નહિ પરલાકના સુખ માટે તપ કરવા, નહિ યશ કીર્તિ કે પ્રશંસા માટે તપ કરવા, ફકત કર્મક્ષય નિમિત્તેજ તપ કરવા એ ચાર **તપસમાધિ સ્થાનક** જાણવાં. આ ચાર સમાધિ સ્થાનક-નહિ આ લાકના માટે, નહિ પરલાકના માટે, નહિ યશ કીર્તિ કે પ્રશંસા માટે આચાર પાળવા, ફક્ત અરિહ ત દેવે ભાખેલા કે હેતુ માટેજ આચાર પાળવા. એરીતે ચાર પ્રકારના આચારસમાધિ સ્થાનક જાણવાં. ઉક્ત ૧૬ સમાધિ સ્થાનકના જાણ એવા ૩૬ ગુણ-ચુક્ત શ્રી ગુરૂમહારાજા જયવ તા વર્તા ! (૧૨)

> હવે બારમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વખાણતા છતા ગ્રંથકાર કહે છે.

दसविहवेर्त्यावचं, विर्णंयं धॅन्मं च पडु पयासंतो । वज्जियत्रकर्ण्ंछक्को, छत्तीसगुणो गुरू जयउ ॥ १३ ॥

દશ પ્રકારનું વૈયાવચ્ચ, દશ પ્રકારના વિનય અને દશ પ્રકારના ધર્મ સારી રીતે પ્રકાશતા અને અકલ્પનિકાદિ ષટ્ક જેમણે વજે લ છે એવા ૩૬ ગુણુ ચુક્ત ગુરૂમહારાજા જયવ તા વર્તા. ( ૧૩ )

દશવિધ વૈયાવચ્ચ-આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, તપસ્વી, બાળ, ગ્લાન, સાધુ, સાધર્મિક, ચતુર્વિધ સંઘ, એક પુરૂષ સંતતિરૂપ કુળ

#### શ્રી ગુરૂગુણમાળા.

અને તત્સસુદાયરૂપ ગણ એ દશની યથાચિત સેવા ચાકરી કરવી તે. દશવિધ વિનય-અરિહંત, સિદ્ધ, ચૈત્ય (જિન પ્રતિમા), સૂત્ર ( સિદ્ધાન્ત ), ક્ષમાદિક ધર્મ, સાધુવર્ગ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવચન ( સંઘ ) અને દર્શન ( સમકિત ), એ દશ પ્રત્યે ૧ લકિત, ૨ બહુ-માન, ૩ ગુણસ્તુતિ, ૪ અવગુણ આચ્છાદન અને આશાતના ત્યાગ-**રૂપ પાંચ પ્રકારનાે વિનય સાચવવાે કહ્યો છે** તે તથા દશવિધ **ધર્મ**-ક્ષમા, માર્દવ, આજ<sup>ુ</sup>વ, સંતાષ, તપ, સંયમ, સત્ય, શાૈચ, આ· કિંચન્ય અને પ્રદ્રાચર્ય. તેમાં ક્રોધનાે નિગ્રહ તે ક્ષમા, માનનાે નિગ્રહ તે માદવ, અમાચીપણું તે આજવ, લાેભનિગ્રહ તે સંતાેષ, ઇચ્છા-નિરાધ તે તપ, પ્રાણીકયા તે સંજમ, હિતમિત ( પ્રિય ) વાકય તે સત્ય, અંતરશહિ તે શાચ, અપરિબ્રહ તે અકિંચિનતા અને મૈથુન-વર્જન તે પ્રદ્યચર્ય એ દશવિધ યતિધર્મ કહ્યો છે, તેને જે સારી રીતે પ્રકાશે છે. **અકલ્પનીયા**દિક**ષ**ટ્ક-૧ સંજમમાર્ગમાં બાધક-કારી એવાં આહારપાણી વસ્ત પાત્ર શંચ્યા-વસતિ પ્રસુખ સાધુને **અકલ્પનિક લેખાય, ૨ ગૃહસ્થના લાજનમાં જમવુ ન ક**લ્પે ( ખાસ કારણુસર કંઇ લીધું હાેય તાે તે પાછું સાંપી દેવું ) ૩ માચા–પલંગ ખાટ, ખાટલાે વાપરવાે સાધુને ન કલ્પે, ૪ નિસિજ્જન-સંથારાે તથા ઉત્તરપટ્ટાથી અધિક રાખવું ન કલ્પે, પ સ્નાન કરવું ન કલ્પે તથા શરીરશાેભા ( વિબૂષા ) કરવી ન ઘટે. એવા છત્રીશ ગુણાવડે અલંકુત ગુરૂમહારાજા જયવંતા વર્તો ! ( ૧૩ ).

### હવે ગ્રંથકાર તેરમી ગુરૂગુણ છત્રીશી કહે છે.

दसभेयाइ रुईएँ, दुवालसंगेसुँ बैरिवंगेसु । दुविहसिक्खाइनिउग्गो, छत्तीसगुग्गो गुरू जयउ ॥ १४ ॥

દરા પ્રકારની રૂચિ, ૧૨ અંગ અને ૧૨ ઉપાંગ તથા બે પ્રકારની શિક્ષાને વિષે નિપુણુ એવા છત્રીશ ગુણે ચુક્ત ગુરૂમહારાજા જયવ તા વર્તા ! (૧૪).

ભાવાર્થ: દશવિધરૂચિ ૧ નિસર્ગરૂચિ ( પ્રભુએ કહેલા ભાવ સ્વયમેવ સદ્દહેતે ) ર ઉપદેશરૂચિ, ૩ આજ્ઞારૂચિ, ૪ સ્ત્રરૂચિ, ૫ બીજરૂચિ, ૬ અભિગમરૂચિ, ૭ વિસ્તારરૂચિ, ૮ ક્રિયા-રૂચિ, ૯ સંક્ષેપરૂચિ, અને ૧૦ ધર્મરૂચિ. દ્વાદશઅંગ આચા-રાંગ, સ્વગડાંગ, ઠાણાંગ, સમવાયાંગ, વિવાહપન્નત્તી (ભગવતી સ્ત્ર), જ્ઞાતાધર્મકથાંગ, ઉવાસગદશાંગ, અંતગડદશાંગ, અનુત્તરાવવાઇદશાંગ, પ્રક્ષબ્યાકરણ, વિપાકસ્ત્ર અને દ્રષ્ટિવાદ એ બાર અંગ. તથા બાર ઉપાંગ-ઉવાઇયં, રાયપસેણીયં, જીવાભિગમ, પન્નવણા, જંબ્ર્-પન્નત્તી, ચંદ-સ્રરપન્નત્તી, નિરયાવલી, કપ્પાવયંસ, પુપ્પીય, પુપ્ક-ચૂલીય, વણ્હીદસાઉ, એ દ્વાદશ ઉપાંગ. દ્વિધિ શિક્ષા–૧ ગ્રહણ શિક્ષા અને ૨ આસેવના શિક્ષા. તેમાં . ગ્રહણુશિક્ષા તે સ્થવીરાદિક જ્ઞાની પાસેથી તે તે વસ્તુ હેય ઉપાદેયપણે જાણવી અને આસેવના (શક્ષા તે ચથાક્રત વિવેકાચરણ કરવું. એ રીતે છત્રીશ ગુણેવડે અલંકૃત ગુરૂમહારાજા સદા જયવંતા વર્તી ! ( ૧૪ ).

હुवे **ચૈाहभी ગુ**રૂગુણ છત્રીશી अंथકार वर्ણु वे છે. एगार सड्हूपडिमीं, वारसवैथे तेरकिरियंठाैेेेेेेेेेेेेेे । सम्मं उवएसंतो, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ १५ ॥

શ્રાવકની અગીયાર પ્રતિમા (પડિમા) બાર વત અને ૧૩ ક્રિયા સ્થાનાને સમ્યગ્ રીતે ઉપદેશતા એવા ૩૬ ગુણુ વડે ચુકત ગુરૂમહારાજ જયવ'તા વર્તો. (૧૫)

**ભાવાર્થ** — શ્રાવક યાેગ્ય અગીચાર પ**હિમા**-૧ શુદ્ધ નિર-તિચાર સમકિત પાલન રૂપ દર્શન પડિમા, ૨ શુદ્ધ અણુવ્રત પાલન રૂપ વ્રત પડિમા, ૩ શુદ્ધ સામાયક સેવનરૂપ **સામાયક** પડિમા ૪ અષ્ટમિપ્રમુખ પવે નિરતિચાર પાેષધ પાલન રૂપ **પાેષધ** પડિમા, ૫ પૂર્વાકત પાેષધ સહિત પર્વ રાત્રીમાં અડગ કાઉસ્સગ્ગ ૩

For Private and Personal Use Only

#### શ્રી ગુરૂગુણુમાળા.

સુદ્રાએ સ્થિત રહેવા રૂપ કાઉસ્સગ્ગ પડિમા, ૬ શુદ્ધ પ્રદ્યાચર્ય પાલનરૂપ, ૭ સચિત્ત આહાર ત્યાગ રૂપ, ૮ સાવધ ( સદેાષ ) આરંભ ત્યાગ રૂપ, ૯ અન્યકૃત પણ આરંભત્યાગ રૂપ, ૧૦ ઉદ્દિષ્ટ ( સ્વનિમિત્ત કૃત પ્રાસુક પણ આહાર ) ત્યાગ રૂપ અને ૧૧ પૂર્વેાકત ગુણુ ચુકત નિ:સંગપણે સાધુ લિંગ, પાત્રા ધારી સુસા ધુની પેરે લેાચ કરી વિચરવા રૂપ **શ્રમણભૂત** પડિમા એ રીતે ૧૧ પડિમાકહી તેમાં પહેલી એક માસની, બીજી બે માસની યાવત્ ૧૧ મી ૧૧ માસની પૂર્વલી પડિમામાં પાલન કરવા ચાેગ્ય સર્વ કર-ણીય શુકત જાણવી. શ્રાવક ચાેગ્ય બાર વત∽પાંચ અહ વત, ત્રણ ગુણ વત અને ચાર શિક્ષાવત ( આના સવિસ્તર ખુલાસા શ્રાવક કલ્પતરૂ પ્રમુખ થકી જાણી લેવા ચાેગ્ય છે.) તથા તેર કિયા સ્થાનાે−૧ અર્થદંડ રૂપ અર્થાક્રિયા ૨ અનર્થદંડ રૂપ અનર્થ કિયા, ૩ પ્રાણીવધ રૂપ હિંસા કિયા, ૪ સહસાકાર રૂપ આક સ્મિકી ક્રિયા, ૫ દ્રષ્ટિ બ્રમ થકી દ્રષ્ટિકી ક્રિયા ૬ મિથ્યા ભાષ-ણુ રૂપ **મૃષા** ક્રિયા, ૭ ચારી રૂપ **અદત્ત** ક્રિયા ૮ ચિત્ત ઉ-પાધિ ( સંકલ્પ વિકલ્પ ) રૂપ **અધ્યાત્મ** ક્રિયા ૯ અહુંકૃતિ રૂપ **માન** ક્રિયા, ૧૦ દ્વેષ રૂપ **અભિત્ર** ક્રિયા, ૧૧ મનની કુટીલતા રૂપ **માયા** ક્રિયા ૧૨ ગૃદ્ધિ આસકિત રૂપ **લાેભ** ક્રિયા અને ૧૩ કેવળી ભગવાનને એક સમયના (શાતા) બંધ રૂપ ઇર્યાપ**િયકી** ક્રિયા એ ૧૩ ક્રિયા સ્થાન કહ્યાં. તે સર્વ સારી રીતે સમજાવતા એવા ૩૬ ગુણ સુકત ગુરૂ શ્રી જયવંતા વતેો. (૧૫)

હવે ગ્રંથકાર પભરમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વર્ણુવે છે. बारसउँवैत्रोगविऊ, दसविहपच्छिँत्तदार्णानेउर्णमई । चउदसउँवैंगरणधरो, छत्तीसगुग्गो गुरू जयउ ॥ १६ ॥

બાર ઉપયાગના જાણુ, દશ વિધ પ્રાયશ્ચિત્ત દેવામાં કુશળ અને ચૌદ ઉપકરણાે ધારનારા એવા ૩૬ ગુણુ વિભુ-ષિત ગુરૂમહારાજા સદા જયવ'તા વર્તા.(૧૬)

ભાવાર્થ — દ્વાદશ ઊપચાેગ – મતિ, શ્રુત, અવધિ, મન: પર્યવ અને કેવળ એ પાંચ જ્ઞાન; મતિ અજ્ઞાન શ્રુત અજ્ઞાન અને વિભંગ જ્ઞાન એ ત્રણુ અજ્ઞાન; ચક્ષુ દર્શન, અચક્ષુ દર્શન, અવધિદર્શન અને કેવળ દર્શન એ ચાર દર્શન એવું દ્વાદશ ઉપયાેગ જાણવા. દશ-વિધ પ્રાથશ્ચિત ૧ આલાેચના, ૨ પ્રતિક્રમણ, ૩ ત૬ઉભય, ૪ વિવે-ક, ૫ કાઉત્સગ્ગ, ૬ ત૫, ૭ અમુક દિક્ષા યયાય એટ, ૮ મૂળ (સર્વ) પયાય ચ્છેદ; ૯ અનવસ્થિત, અને ૧૦ પારંચિત તેમાં કુશળ અને ચૌદ ઉપકરણા-૧ મુહપુત્તિ, ૨ રજોહરણ, ૩-૫ કલ્પત્રિક ૫-૧૨ પાત્ર ઉપગરણ ૧૩ માત્રક અને ચાલપટ્ટ તેમાં બે કપડા સ્ત્રાઉ અને એક ઉનના એ રીતે કલ્પત્રિક, અને પાત્રાનાં સાત ઉપ-ગરણા-પાત્રાં, ઝાળી, પાત્ર સ્થાપન, પાત્ર કેસરીયા ( પાત્રાં પ્રમાર્જ-વાનું વસ્ત્ર ) પડલાં, રજસ્ત્રાણ (અંતર પટ્ટ) અને ગુચ્છા એ ૧૪ ઉપ-ગરણા જાણવા. એ ઉપગરણાના ધારક, એવા ૩૬ ગ્રણ્યુક્ત ગુરમહા-રાજ જયવંતા વર્તી. (૧૬)

હવે ગ્રંથકાર સાેળમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વર્ણવે છે. बारसभेयंमि 'तैवे, भिक्खूर्पेडिमासु भावैँणासुं च । निच्चं च उज्जमतो, छत्तीसगुर्णेो गुरू जयड ॥ १० ॥

ખાર પ્રકારના તપ, ૧૨ પ્રકારની ભિક્ષુ પ્રતિમા (પડિ મા) અને ખાર પ્રકારની ભાવનાનું સેવન કરવા સાવધાન એવા ૩૬ ગુણુચુક્ત ગુરૂ જયવંતા વર્તો. (૧૭)

ભાવાર્થ – અનશનાદિક છ પ્રકારનાે ભાદ્યાત પ અને પ્રાયશ્ચિત વિનયાદિ છ પ્રકારનાે અભ્ય તર તપ કરવા સદા ઉજમાળ. ભિક્ષુ પ્રતિ મા (૧૨) કંઇક ન્યૂન દશ પૂર્વધર, જે દ્રઢ સંઘયણુ, ધૈર્ય અને સત્વશાલી હાેય તેજ ગુરૂની આજ્ઞા પામી, જ્ઞરીરની સાવ મમતા તજી પહેલી પડિમા એક માસની એમ અનુક્રમે સાત માસની સાતમી પડિમા આદરી જીનકલ્પીની પેરે ગ્રાજ્ઝમાંથી નીકળી પ્રતિબંધ રહિત

#### શ્રી ગુરૂગુણમાળા.

વિચરે પછી ૮-૯-૧૦ મી પડિમાએા સાત સાત દિવસની પાણી રહિત, ચાેથ ચાેથ ભકતની ઉપર પારણે આયંબિલ કરી રાત્રે કાઉ-સ્સગ્ગ ધ્યાને અડગ રહી દેવાદિકૃત ઘાેર ઉપસર્ગને સહે, ૧૧ મી એક અહાેરાત્રીની જળ રહિત છઠ્ઠ કરીને અને ૧૨ મી એક રાત્રિની અ ઠ્રમ કરીને કાઉસ્સગ્ગ મુદ્રાએ રહે; તેમાં સિદ્ધસિદ્ધા ઉપર અનિમેષ દ્રષ્ટિ સ્થાપીને રહેતાં અવધિ, મન: પર્યવ કે કેવળજ્ઞાન ઉપજે તે તથા અનિત્યતાદિક ૧૨ ભાવના ( વિસ્તાર માટે જીઓ શાંત સુધારસ ) નું સેવન કરવા સદા સાવધાન એવા ૩૬ ગુણ્યુકત ગુરૂ મહારાજા જયવંતા વર્તો! (૧૭)

હવે ગ્રંથકાર સત્તરમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વર્ણવે છે.

चउदगुँँगठागानिउगो, चउदसपडिर्स्त्वपमुह्गुगकलित्रो ।

त्रटसुहुमोर्वेएसी, छत्तीस गुएो गुरू जयउ || १८ ॥

ચૌદ ગુણુસ્થાનકમાં નિપુણુ, ચૌદ પ્રતિરૂપ પ્રમુખ ગુણુથી લરેલા અને આઠ સૂક્ષ્મ ( જીવરક્ષા ) ના ઉપદેશક એવા ૩૬ ગુણુ ચુક્ત ગુરૂ જયવ તા વતો ! ૧૮

ભાવાર્થ — મિચ્યાત્વ, સાસ્વાદન પ્રમુખ ૧૪ ગુણુસ્થાન્કનું સવિસ્તર સ્વરૂપ ગુણુસ્થાનક ક્રમારાહ અને કમંગ્ર થાદિકથી જાણવા ચાગ્ય છે, તેમાં નિપુણુ; પ્રતિરૂપાદિ ગુણેા-૧ આદર્શ જીવનમાળા ( જેને જોતાંજ ગૌતમાદિ ગુરૂ સાંભરે એવા સ્વરૂપવંત તે પ્રતિરૂપ ) ર સર્યની જેવા તેજસ્વી-પ્રતાપવંત, ૩ અદ્ધિતીય જ્ઞા-નવાન, ૪ મધુર ભાષી, પ ગંભીર, ૬ ધૈર્યવાન, ૭ ઉપદેશદાન દેવા ઉજમાળ, ૮ જેમને નિવેદિત કરેલી ગુદ્ધ વાત હાેઠ બહાર જાય નહિ એવા અપરિશ્રાવી, ૬ સામ્ય-શીતળ સ્વભાવી, ૧૦ ગચ્છ હિત માટે સંગ્રહશીલ, ૧૧ દ્રબ્યાદિક ચતુર્વિધ અભિગ્રહધારી, ૧૨ અનાત્મપ્ર-શંસી ( આત્મ<sup>&</sup>લાધા રહિત ), ૧૩ અચપલ-સ્થિરતાવંત અને ૧૪-પ્રશાન્ત-વૈરાગ્યભીના હુદયવાળા. એ વિષ્ઠ ગુણુવડે અલંકૃત તથા

#### સરહસ્ય.

આઠ સૂક્ષ્મ-૧ ઓસહિમપ્રમુખસ્નેહ સૂક્ષ્મ, ૨ પંચવર્ણપુષ્પ સૂક્ષ્મ, ૩ કુંચુપ્રમુખપ્રાણ સૂક્ષ્મ, ૪ ઉત્તિંગ સૂક્ષ્મ, ૫ પણગ સૂક્ષ્મ, ૬ બીજ સૂક્ષ્મ, ૭ હરિત સૂક્ષ્મ અને ૮ અંડ સૂક્ષ્મ એ આઠ સૂક્ષ્મ ( જીવરક્ષા ) ના ઉપદેશક એવા ૩૬ ગુણુચુક્ત ગુરૂશ્રી જયવંતા વર્તા ! ( ૧૮ )

અષ્ટસૂક્ષ્મનેા અધિક વિસ્તાર કલ્પસૂત્ર મધ્યે **સાધુસામા**ન્ **ચારી**માંથી જેવેા.

હવે ગ્રંથકાર અઢારમી ગુરૂગુણછત્રીશી વર્ણવે છે.

पंचदसजोगेंसंज्ञी-कहरोए तिगारँवाए चाएए ।

सङ्ग्रितिगवज्ञणेणं, छत्तीसगुणो गुरू जयउ ॥ १९ ॥

૧પ ચેાગ અને ૧પ સંજ્ઞા સંબંધી ઉપદેશવડે, ત્રણુ ગારવના ત્યાગવડે અને ત્રણુ શલ્ય તજવાવડે છત્રીશ ગુણુ ચુક્ત ગુરૂમહારાજ જયવંતા વર્તો ! ૧૯

ભાવાર્થ — સત્ય, અસત્ય, મિશ્ર અને વ્યવહાર ( અસત્યા-મુષા ) મન તથા વચનપોગ-૧ દેહ માત્ર વ્યાપક જીવ સદસદ રૂપ છે, ઇત્યાદિક યથાસ્થિત વસ્તુ ચિન્તવનરૂપ સત્ય મન અને જ-લ્પનરૂપ સત્ય વચન; ર તેથી વિપરીત ચિન્તવન અને જલ્પન અ-સત્ય મન અને વચન; ર તેથી વિપરીત ચિન્તવન અને જલ્પન અ-સત્ય મન અને વચન; ર આંખાદિ અનેક પ્રકારનાં વૃક્ષવાળા વનને આંખાનું જ વન માનવું ને કહેવું તે મિશ્ર મન અને વચન; તથા આમંત્રણ, આજ્ઞા, ઉપદેશચિન્તન અને કથનરૂપ મન અને વચન ( જેમ-હે દેવદત્ત ! ઘડા લાવ, ધર્મ કર ઇત્યાદિ, ) અસત્યામૃષા– વ્યવહાર મન અને વચનયાગ સમજવા. વળી ઔદારિક, ઔદારિક મિશ્ર, વૈક્રિય, વૈક્રિય મિશ્ર, આહારક, આહારક મિશ્ર, અને કાર્મણ એ સાત પ્રકારના કાયયાગ એ રીતે ૧પ યાગ કહ્યા. ૧૫ સંજ્ઞા– આહાર, ભય, મૈથુન અને પરિગ્રહ એ ચાર સંજ્ઞા; ક્રોધાદિક ચાર કષાય, આઘ અને લાકસંજ્ઞા યુક્ત દસ સંજ્ઞા તથા સુખ, દુ:ખ, માહ, દુગછા અને શાકયુક્ત ૧૫ સંજ્ઞા જાણવી. તેમાં જળાદિ આહાર

#### રર

#### શ્રી ગુરૂગુણમાણા.

ગ્રહણ કરનાર તૃણ-વૃક્ષાદિકની પેરે આહાર સંજ્ઞા ૧, ભય માહની-યના ઉદયથી લજામણી વેલની પેરે ભય સંજ્ઞા ર, વેદ માહનીયના ઉદયથી ચમ્પક, તિલક અને અશાેકવૃક્ષની પેરે મૈથુન સંજ્ઞા ૩, લાેભ માહનીયના ઉદયથી તંતુઓવડે વાડ સાથે વોંટાતી વેલની પેરે અથવા નિધાનને મૂળવડે આચ્છાદિત કરતા વૃક્ષની પેરે પરિગ્રહ સંજ્ઞા ૪, ક્રોધના ઉદયથી કૂવામાંથી આક્રેાશક ભણી દેાડનારા પારાની પેરે ક્રોધ સંજ્ઞા પ, માનના ઉદયથી હુંકારા મૂકતા કેાકનદકન્દાદિકની પેરે મા-ન સંજ્ઞા ૬, માયાના ઉદયથકી પાંદડાવઉ કળને ઢાંકતી ચીભડાની વેલની પેરે માયા સંજ્ઞા છ, લાેેલના ઉદયથકી નિધાનને પ્રરાહવડે વીંટતા ખિલ્વ અને પલાશવૃક્ષની પેરે લાેભ સંજ્ઞા ૮, ચાલતા માર્ગને મૂકી વાડ ઉપર ચઢતી લતાની પેરે જ્ઞાનઉપયાગરૂપ આઘસંજ્ઞા ૯, સૂચેાદયથી વિકાસ પામતા-ખીલતા કમળની પેરે દર્શનઉપયાેગરૂપ લેાકસંજ્ઞા ૧૦, શાતા અને અશાતારૂપ સુખ–દુ:ખ સંજ્ઞા સર્વ જીવ પ્રસિદ્ધ છે ૧૧-૧૨, સૂર્ય સન્મુખ હ્રસ્ત યાેજ રહેનારી ઔષધીની પેરે મિથ્યાદર્શનરૂપ માહ સંજ્ઞા ૧૩, અશુચિ સ્પર્શથી કે દ્રષ્ટિદાષથી મ્લાનિ પામતી તથાપ્રકારની વેલીની પેરે વિપ્લુતિરૂપ વિચિકિત્સા ( દુગંછા ) સંજ્ઞા ૧૪, અને શાેકમાેહનીયના ઉદયથી આંસુ પાડતી રૂદન્તી વેલીની પેરે શાક સંજ્ઞા. એ રીતે ૧૫ સંજ્ઞા શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ છે. રસગારવ, ઋદ્ધિ ગારવ અને શાતા ગારવ **એ વ્ર**ણ **ગારવ** તથા માયા શલ્ય, નિદાન શલ્ય અને મિથ્પાદર્શન શલ્ય એ ત્રણ શલ્યનં સવિસ્તર ખ્યાન ઉપદેશમાળા થકી અવધારવું, એ સર્વ દોષથી રહિત એવા ૩૬ શુષ્ટુ; યુક્ત શુરૂ જયવંતા વર્તો ! ( ૧૯ )

હવે ગ્રંથકાર એાગણીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વર્ણુવે છે.

सोलससोलसउग्गर्मं–उप्पै<sup>ष्</sup>यणदोसविरहियाहारो । चडविहभिग्गैंहनिरच्चो, छत्तीसगुणो गुरू जयउ ॥ २० ॥

સાેળ સાેળ ઉદગમ અને ઉત્પાદના દાેષ રહિન

આહાર લેનારા, અને ચાર પ્રકારના અભિગ્રહ કરવામાં ઉજમાળ એવા છત્રીશ ગુણુવડે ચુક્ત ગુરૂ મહારાજ જય-વંતા વર્તા. ૨૦

**ભાવાર્થ – ઉદગમ દાેષા**-૧ આધાકર્મ, ૨ ઔદેશિક, ૩ પૂર્તિક્રમે ૪ મિશ્રજાત, ૫ સ્થાપના, ૬ પ્રાભૃતિકા, ૭ પ્રાદુષ્કરણ્ ૮ ક્રીત. ૯ પ્રામિત્ય. ૧૦ પરાવર્તિત, ૧૧ અભ્યાઆહત, ૧૨ ઉદ્દભિન્ન, ૧૩ માલાપહુત, ૧૪ આચ્છેઘ, ૧૫ અનિસષ્ટ, અને ૧૬ અધ્યવપુરક એ ૧૬ ઉદ્દગમ દાેષ કહ્યા છે. તેમાં સાધુ માટે સંકલ્પીને કરેલ આંહારાદિક આધાકમિક, સાધુનેજ ઉદ્દેશી કરેલ ઓદૃશિક, ઉક્તદેષ સંગથી શહ આહારાદિ પણ અશુદ્ધ થાય તે **પૂતિકર્મ**, પાેતાના માટે તથા સાધુ માટે સાથે મેળવી કરેલ**િમશ્ર**, સાધુ અથે<sup>ર</sup>ે સ્થાપી મૂકેલ તે લેતાં સ્થાપના, સ્વનિમિત્ત છતાં સાધુઓને આવ-વાના કે જવાના જાણીને આગળ કે પાછળ તદર્થ આરંભ કરવા તે પ્રાભુતિકા, અંધારામાં રહેલી વસ્તુ સાધુમાટે દીપાદિકવડે જોઇ કાઢવો અથવા બાહેર પ્રકાશમાં આણવી તે <mark>પ્રાદ્વષ્કરણ</mark>, પાતાના કે પારકા મુલ્યવડે વેચાતી લીધેલ ક્રીત, ઉચ્છીતું માંગી લાવી ગૃહસ્થ આપે તે ગ્રામિત્ય, ફેર બદલ કરીને આપે તે પરાવતિ ત, ગ્રામાન્ત-રથી કે ઘરમાંથી સાધુ નિમિત્તે સામું આણેલું અભ્યાહુત, બંધ કરેલ કાેઠી વિગેરેનું માં સાધુ માટે ઉઘાડીને ઘી વિગેરે આપે તે ઉદ્વ**ભિન્ન, હા**થ ન પહેાંચે એવી વસ્તુ માળાદિકથી ઉતારી આપે તે માલા પહુત, કેાઇ પાસેથી ખુંચી લઇ જ્યાપે તે આચ્છાદ્ય, સાધારણ વસ્તુ બીજ બધાની સંમતિ વગર આપે તે અનિસૃષ્ટ, અને પાતાના માટે રસાેઇ કરાતી હાેય તેમાં સાધુ નિમિતે ઉમેરી નાંખવું તે **અધ્ય**-વપૂરક દેાષ. એ રીતે ૧૬ ઉદ્દગમ દેાષ વર્ણવ્યા. હવે ઉત્**પાદના દાષ** વર્ણવે છે. આહાર માટે ગૃહસ્થના બાળકોને ખાેળામાં રાખી રમાડવાં તે **ધાત્રી**દેાષ, સ<sup>:</sup>દેશેા લઇ જવા લાવવા તે દુતિ દેાષ, ભવિષ્ય ફળ-લાભ હાનિ ભાખતાં નિમિત્ત દેાષ, ગૃહસ્થ પાસે સ્વ-જાતિ પ્રમુખ પ્રકાશતાં આછવના દેાષ, જે દાતા જેના ભક્ત હાય

ર૩

#### શ્રી ગુરૂગુણુમાળા.

તેની પાસે પાતે પણ તેનેજ ભકત છે એમ કહેતાં વનીપકદોષ. આહાર માટે ઔષધ ઉપચાર બતાવતાં ચિકિત્સા દોષ, કંઇપણ ડર બતાવવાથી મળે તે કાેપપિષ્ઠ, પ્રશંસા કે અપમાન પામી દાતાને અભિમાને ચઢાવી જે પ્રાપ્ત થાય તે માનપિંડ, અધિક ઈ<sup>2</sup>છાથી માયાવશ થઇ મેળવાય તે માયાપિંડ, કાેઇપણ વસ્તુની ગૃદ્ધિથી અતિ ઘણું ફરતાં **લાેભપિંડ**,દાન લીધા પછીકે પહેલાં દાતાના વખાણ કરતાં સંસ્તવદોષ, આહાર અર્થે આ દેવતા અધિષ્ઠિત પ્રભાવવાળા વર્ણ આમ્નાયને પ્રયુંજતાં વિદ્યાપિંડ, દેવાધિષ્ઠિત પ્રભાવવાળા દ્યું આમ્નાયને પ્રયુંજતાં વિદ્યાપિંડ, દેવાધિષ્ઠિત પ્રભાવવાળા વર્ણ આમ્નાયને પ્રયુંજતાં વિદ્યાપિંડ, દેવાધિષ્ઠિત પ્રભાવવાળા વર્ણ આમ્બાવવાળા વર્ણ આમ્નાયને પ્રયુંજતા યોગપિંડ, સાભાગ્ય દાર્ભાગ્ય ફળદાયી પાદલેપાદિક યાેગને પ્રયુંજતા યાગપિંડ, સૌભાગ્ય દાર્ભાગ્ય ફળદાયી પાદલેપાદિક યાેગને પ્રયુંજતા યાગપિંડ, અને વશીકરણાદિ કરતાં મૂળકર્મ, એ સાળ ઉત્પાદના દોષોથી જે સુકત રહે તથા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ એ ચાર પ્રકારના અભિ બ્રહ ( શ્રી વીર પ્રભુની પેરે ) જે ધારતા હોય તે ૩૬ ગુણ્યુક્ત ગુરૂ જયવતા વર્તા.

હવે ગ્રંથકાર વીશમી છત્રીશી વર્ણવે છે.

सोलसवयर्थैंविहिन्नू, सतरसविहसंअँमंमि उज्जुत्तो । तिविराइँग्राविरहित्रो, छत्तीसगुग्गे गुरू जयउ ॥ २१ ॥

સાળ વચનના જાણુ, સત્તર પ્રકારના સંયમમાં ઉજ-માળ અને ત્રણુ પ્રકારની વિરાધના સુકત એવા ૩૬ ગુણુ ચુકત ગુરૂશ્રી જયવતા વર્તા. ૨૧

**ભાવાર્થ** — બુત ભવિષ્ય અને વર્તમાન એ ત્રણુ કાળ, એક, દ્વિ અને બહુ એ ત્રણુ વચન, સ્ત્રી, પુરૂષ અને નપુંસક એ ત્રણુ લિંગ, પ**રાેક્ષ** એ (દેવદત્ત) પ્રત્યક્ષ આ ( દેવદત્ત ), ઉપનીત ઉપનીત વચન (આ ઉદાર અને ઝદિવાન્ ( પુરૂષ ), ઉપનીત અપનીત વચન ( આ ઝદિવંત પણુ કૃપણુ ) અપનીત ઉપનીત

વચન ( આ દરિદ્ર પણ ઉદાર ), અપનીત અપનીત (આ દરિદ્ર અને કૃપણ) અથવા ( ૧ સુરૂપ અને સુશીલ સ્ત્રી, ૨ સુરૂપ અને કુ-શીલ, ૩ કુરૂપ અને સુશીલ તથા ૪ કુરૂપ અને કુશીલ સ્ત્રી)એ ચાર ઉદાહરણે પણ ઘટી શકે છે ) અને જ્ઞાનવિરાધના, દર્શનવિરાધના તથા ચારિત્ર વિરાધના એ ત્રણુ વિરાધનાથી સુકત એવા છત્રીશ ગુણ્યુકત ગુરૂ જયવંતા વર્તી. ૨૧

હવે ગ્રંથકાર એકવીશમી છત્રીશી વર્ણુવે છે. नरदिक्खदोर्थ अद्वा-रसेव अद्वार पैविठाणाइं। दूरेण परिहरंतो, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ २२ ॥

અહાર પુરૂષ દીક્ષા દોષને તથા અહાર પાપસ્થાનકાેને દૂરથી પરિહરતા એવા છત્રીશ ગુણેાચુકત શ્રી ગુરૂમહારાજ જયવ તા વર્તા ! ૨૨.

ભાવાર્થ:--પુરૂષ દીક્ષા દોષા-(સાત આઠ વર્ષના) આળ, વૃદ્ધ, નપુંસક, (પુરૂષ સ્ત્રી ઉભયની વિષયાભિલાષાવાળા), કલીબ (અત્યંત કાયર, પુરૂષાર્થ રહિત ), જડ, બ્યાધિત (ભગન્દર, અતિસારાદિ રાગગ્રસ્ત ), સ્તેન (ચૌર), રાજઅપકારી (રાજદ્રોહી) ઉન્મત્ત (ભૂતગૃહીત ), અદર્શન (કાણા આંધળા અથવા સ્ત્યાનધિં નિદ્રાવાન), દાસ-દાસ પુત્ર, દુષ્ટ (વિષય-કષાય દુષ્ટ), મૂઢ ( મૂર્ખ અથવા બ્યામૂઢ), ઝાણાર્ત (કરજવાન), જીંગિત (જાતિ, કર્મ અને શરીરાદિ વડે દ્રધિત હાય તે, ) ઉપસ્થિત (ભાગલાહિક), ભૃતક ( વૃત્તિ કિંકર ), શિષ્ય નિષ્ફેટક ( માતપિતાદિક વડીલ પ્રસુખની સંમતિ વગર ભગાડીને દીક્ષા દેવાય તે ) ઉક્ત ૧૮ પુરૂષ દીક્ષા દેષ સમજવા. તે તથા પ્રાણાતિપાત, મુષાવાદાદિ ૧૮ પાપસ્થાનકોને દ્રરથીજ પરીહરતા એ રીતે છત્રીશ ગુણવડે અલંકૃત ગુરૂમહારાજા સદા જયવંતા વર્તા ! ૨૨.

¥

#### શ્રી ગુરૂગુણુમાળા.

## હવે ગ્રંથકાર આવીશમી છત્રીશી વર્ણુવે છે.

सीलंगसईस्साणं, धारंतो तह य बंभभेयाणं । श्रद्वारसगमुर्थारं, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ २३ ॥

૧૮ હજાર શીલાંગને તથા ૧૮ પ્રકારના ઉદાર શીલને ધારણુ કરતા એવા છત્રીશ ગુણુવડે સુશાેલિત ગુરૂમહારાજા જયવ'તા વર્તા! રરૂ.

ભાવાર્થ: — પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવેાને તથા અજીવને જીવબુદ્ધિથી મન વચન કાયાવડે હણુ નહિ, હણુાવે નહિ તેમજ હણુતા પ્રત્યે અનુમાદે નહિ એ રીતે પાંચ ઇન્દ્રિયેાને કાબુમાં રાખતાં, આહાર, ભય, મૈથુન અને પરિગ્નહરૂપ ચાર સંગ્રાથી નહિ દેારાતાં, ક્ષમાદિક દશ પ્રકારના શ્રમણુધર્મ પાળતાં ૧૮ હજાર શીલાંગ થાય છે. વળી દિવ્ય (વૈક્રિય) અને ઔદારિક વિષયભાગ મન વચન કાયાથી ભાગવે નહિ, ભાગવાવે નહિ, તેમજ ભાગવનારને અનુમાદે નહિ એ રીતે ૧૮ પ્રકારના ઉદાર શીલને જે સારી રીતે ધારણ કરે તે છત્રીશ ગુરૂગુણુવડે વિબ્લુષિત ગુરૂમહારાજા સદાય જથવંતા વર્તા ! ૨૩.

હવે ગ્રંથકાર ત્રેવીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વર્ણવે છે. उस्सग्गदोसगुर्थंवी–सवज्जश्रो सर्तरॅंभेयमरणविहिं । भवियज**ણे पयडंतो, छत्तीसगुर्णो गुरू जय**ड ॥ २४ ॥

એાગણીશ ઉત્સર્ગ (કાઉસ્સગ્ગ) દોષાને વર્જતા અને સત્તર પ્રકારની મરણુવિધિ ભવ્ય જનાને સમજાવતા એવા ૩૬ ગુણુંચુક્ત ગુરૂ જયવંતા વતે ! ૨૪

<mark>ભાવાથ</mark>ઽે—-કાઉસ્સગ્ગ ના ૧૮ દેાષો-વાેડાની જેમ પહાેળા પગ રાખીને લતાની જેમ કમ્પતાે, થાંભલે કે ભીંતે ઓઠીંગણુ દઇને, માલે મસ્તક ટેકાવીને, ગાડાની ઉધની પેરે અંગુઠા કે પાની મેળ-

સરહસ્ય.

વીને, નગ્ન ભીલડીની જેમ ગુહ્ય સ્થળે હાથ રાખીને, કેદીની જેમ પગ પહાળા કે સાંકડા કરીને, ચાકડાની જેમ રજોહરથ ઝાલીને, ન્હાની વહુની જેમ મસ્તક નમાવીને, ઠીંચણુ હેઠે વસ્ત્ર લટકતું રાખીને, ડાંસ મચ્છર કરડે નહિ તે માટે અથવા અજ્ઞાનતાથી સાધ્વીની પેરે છાતી ઢાંકીને, આલાવા ગણવા માટે આંગળી કે ભવાને ચલાવતા, કાગડા-ની જેમ આંખના ગાળા કેરવતા, કાઠાંની જેમ વસ્તને સંકાચી-સ કેલી રાખતા, યક્ષ વળગેલ (વળગાડ) ની જેમ મસ્તક કપાવતા, મૂંગાની જેમ હૂહૂ કરતા, દારૂ પીધાની જેમ અડઅડતા, અને વાન-રની જેમ આમતેમ જોતાે તથા હાેઠ હલાવતાે કાઉસ્સગ કરે તે ૧૮ દેાષ કહ્યા. ઉક્ત દોષોને ગુરૂમહારાજ વર્જતા હોય. વળી ૧૭ પ્રકા-રનાં મરણ-૧ સમયે સમયે આવખાનાં દલીયાં તૂટે તે આવીચી મરણ, ૨ જેટલાં આવખાનાં દળીયાં એક વાર અનુભવી અનુભવી છેહ્યાં તે **અવધિ** મરણ, ૩ એ અનુભવ્યા વગર જ મરે તે **અન્તિક** મરહા, ૪ સંયમ ચાેગ બ્રષ્ટ (?) ને અલાકામરહા, ૫ ઇન્દ્રિય-અર્થ (વિષય) માં અંધને વશાત મરા, ૬ પ્રાયશ્ચિત્તહીનને સશહય મરણ, ૭ સંખ્યાતા વર્ષના આવખાવાળા તિર્થચા **અ**ને મ<u>ન</u>ખ્યાે તથા દેવતાંઓ અને નારકાે વગર ખાકીના કેટલાકને **તદ્ભવ** મરથુ, ૮ વિરતિરહિતને **આલ** મરણ, ૯ વિરતિવંતને વિરત મરણ, ૧૦ દેશ વિરતિવંતને મિશ્ર મર**ણ, ૧૧ ચાર જ્ઞાનવંત ( મન:પર્યવ ) સુધી** છદ્મસ્ય મરથ, ૧૨ કેવળજ્ઞાનીઓને કેવળી મરથ, ૧૩ ગૃદ્ધાદિક-વડે ભક્ષણ થકી ગાર્ધ પૃષ્ઠ મરણ, ૧૪ ઉંચે બાંધી લટકાવા વડે વૈહાનસ મરણ, ૧૫ સર્વ આહારત્યાગથી, નિ:સંગ પણ પ્રતિ-કર્મથુા સહિતને **ભક્તપરિજ્ઞા** મરથુ, ૧૬ તેજ પ્રતિકર્મથુા રહિતને ઇંગિત મરણ, અને ૧૭ છેદેલા વક્ષની પેરે નિશ્ચળ રહેલને પાદપાગમ મરહા. એ રીતે ૧૭ પ્રકારનાં મરહા કહ્યાં તે સર્વમાં છેલાં ત્રથ મરથ ઉત્તમ છે. અગ્નિ પ્રમુખ ઉપઘાત વડે વિવે-કવંતે મરણ ન કરવં. એ સર્વ વિધિને સારી રીતે સમજાવનાર એવા ૩૬ ગુણુયુકત ગુરૂ જયવંતા વતેરા. ( ૨૪ )

શ્રી ગુરૂગુણુમાળા.

## હવે ગ્ર'થકાર ચાેવીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વખાણે છે.

वीसमसमेाँहिठाणे, दसेंसँणा पंच गासंदोसे य । मिच्छत्तं च चयंतो, छत्तीसगुणो गुरू जयउ ॥ २५ ॥

વીસ અસમાધિ સ્થાન,દશ એષણા દોષ, પાંચ ગ્રાશેષણા ( માંડલી ) દોષ અને મિથ્યાત્વ દોષને તજતા એવા ૩૬ ગુણુચુકત ગુરૂશ્રી જયવંતા વર્તા. ૨પ

<mark>ભાવાર્થ—વીશ અસમાધિ સ્થાન</mark>-૧ દ્રુતદ્રુતચારી ( અતિ ઉતાવળા ચાલનાર ), ૨ અપ્રમાજિત સ્થાયી ( પૂંજયા પ્ર-માજ્યો વગર રહેનાર ) ૩ દુષ્પ્રમાર્જિત સ્થાયી ( અસ્તવ્યસ્ત પુંજના પ્રમાર્જના કરી રહેનાર), ૪ રિકત વસતિ સેવી, ૫ અતિરિકત (અધિક) શયનાદિ સેવી, ૬ રત્નાધિક પરિભાષી, ૭ સ્થવિરેાપઘાતી, ૮ ભૂતાેપ-ધાતી ૯ સંજલનાપઘાતી ૧૦ (અતી) દીર્ઘ કાેપી, ૧૧ પરાહસુખ અવર્ણુવાદી (Bach-Biter) ૧૨ વાર વાર ' તું ચાર છે ' ઇત્યાદિ વદનાર, ૧૩ ઉપશાન્ત થયેલ ક્લેશને ઉદીરી ઉભેા કરનાર, ૧૪ અકા-લ સ્વાધ્યાયકારી, ૧૫ રજેેગું ડિત હસ્ત ચરણ સુકત, ૧૬ રાત્રે ઉંચે શબ્દ બાલનાર, ૧૭ કલહકારી, ૧૮ ગચ્છલેદકારી ખટપટ પેદા કર-નાર, ૧૯ સૂર્યોદયથી સૂર્યાસ્ત સુધી ખાખા કરનાર અને ૨૦ નિર્દોષ આહારાદિક ગવેષવામાં ઉપયાગ શૂન્ય એ સઘળાં અસમાધિસ્થાન કહ્યા. તેમજ વળી **દરા એ**ષણાદો**ષે**ા–૧ શુદ્ધ હેાય તેમ છતાં અશુદ્ધ છે એવી શંકાવાળું શંકિત અકલ્પ્ય લેખાય, ૨ સચિત્ત વસ્તુ અથવા શાસ્ત્રાજ્ઞા વિરૂદ્ધ વસ્તુથી ખરડેલું હાેયતે મૃક્ષિત, ૩ સચિત્ત પૃથ્વી પ્રસુખ ઉપર સ્થાપેલ હાેય તે નિક્ષિપ્ત, ૪ સચિત્ત ફળ પ્રસુખ વડે ઢાંકેલ હાય તે પિહિત, પ અયેાગ્ય સચિત્તાદિકમાં થઇને જે આપેતે સંદુત ૬ ગર્લિ બી નાના અચ્ચાવાળી, આરંભ પ્રવૃત્ત અપં-ગ, **અંધ** ઉન્મત્તાદિ જે દે તે દાયક દોષ, ચાેગ્ય અચાેગ્યને એકઠું કરી આપે તે મિશ્ર, ૮ કાર્યું અચિત્ત નહિ થયેલું અથવા ભાવ વગરતું **આપે તે અપ**રિણાત, ૯ દહીં પ્રમુખ લેપ કૃત ખરડેલા હાથ તથા

૨૮

ભાજન વડે અને અચેલા દ્રબ્ય વડે લેપાયેલ આપે તે લિપ્ત, તથા જે દેતાં ઢાળાય તે છદિંત એ દશએષણા દેાષ, પાંચ માંડલી (ગ્રાસ-એષણા ) દોષ-૧ રસલેાલુપતાથી દ્રધ સાકર મેળવી વાપરવા તે સંચાજન, ર પ્રમાણથી અધિક વાપરવું તેઅપ્રમાણુ, ૩ ઇષ્ટ-અનુકૂળ હાેઇને રાગ સહિત તેને પ્રશંસવું તે ઇંગાલ, ૪ અનિષ્ટ-પ્રતિ-કૂળ હાેવાથી દ્રેષ સહિત તેની નિંદા કરવી તે ધૂમ, પ ક્ષુધા વેદનાદિ છ કારણ વગર વાપરવું તે અકારણુ દાેષ એ રીતે ગ્રાસેષણા યા માંડલીના પાંચ દાેષ કહ્યા. તેમજ અદેવમાં દેવબુદ્ધિ, અગુરૂમાં ગુરૂ-બુદ્ધિ તથા ધર્મમાં અધર્મબુદ્ધિ ) એ પરમ રાેગ-અંધકાર-શત્રુ-વિષરૂપ મીથ્યાત્વદાેષ જાણવા. એ રીતે કહેલા સમસ્ત દાેષોને તજતા એવા ૩૬ ગુણ્યુક્ત ગુરૂ જયવંતા વર્તો ! ૨૫.

# હવે ગ્રંથકાર પચીશામી છત્રીશી વર્ણુવે છે.

इगवीससबेलैचाया, सिक्खासलिँरेंस पनरठाणाएं । त्रंगीकरणेण सया, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ २६ ॥

એકવીશ શખલતા સ્થાનના ત્યાગ કરવા વડે અને શિક્ષાશીલના પન્નર સ્થાન આદરવા વડે ૩૬ ગુણુચુક્ત ગુરૂ મહારાજા જયવંતા વતી. ૨૬.

ભાવાર્થ:—-રાબળતા સ્થાન-એક વર્ષમાં આકુટીવડે ( જલાશય-નદી પ્રમુખ ) ઉતરવા રૂપ દશ લેપ કરનાર સાધુને પ્રથમ શબલ સ્થાન, એકમાસમાં ત્રણ લેપ કરનાર ( સાધુ ) ને બીજીં, ( અનાકુટી વડે ) વધ કરનારને ત્રીજીં, અસત્ય બાલનારને ચાથું, અદત્ત લેનારને પાંચમું, મૈથુન સેવનારને છકું, રાત્રે ખાનારને સાતમું, આધાકર્મિક ખાનારને આઠમું, રાજપિંડ ખાનારને નવસું, વેચાતું આણેલું લેનારને દશમું, ઉચ્છીતું આણેલું લેનારને અગી-યારમું, સામું આણેલું લેનારને બારમું, બીજા પાસેથી ખુંચી લીધેલું

#### શ્રી ગુરૂગુણમાળા.

થ્રહણુ કરનારને તેરસું, વારંવાર માેકળાશ ( અસંવર ) અને અનિ-યમ ( અપ્રત્યાખ્યાન ) સેવનારને ચાૈદસું, કંદ પ્રસુખ ખાનારને પન્નરસું, જળ ભીનાં હાથ થકી ગ્રહણુ કરનારને સાેળસું, સચિત્ત શિલાપટ ( પથ્થર ) અને ઘુણુવાળા ( પાલા ) કાષ્ટ ઉપર ઉભનારને સત્તરસું, અનાચ્છાદિત ( ખુલ્લી ) ભૂમિ ઉપર બેસનારને અઢારસું, જળ ભીનું કે રજગું ડિત શરીર છતાં ભાેજન કરનારને આગણીશસું, છ માસની અંદર એક ગચ્છ-સસુદાયમાંથી અન્યગચ્છ-સસુદાયમાં જનારને વીશસું, અને હુસ્તકર્મ તથા અનંગકીડા કરનારને એક-વીશસું શખલ સ્થાન: જાણુવું. એ એકવીશ શખલતા સ્થાન કહ્યાં. તેનાથી ગુરૂશ્રી દ્વર રહેનાર હાેય તથા શિક્ષાશીલનાં પન્નર સ્થાન -અચપલ, અમાયી, અકૌતકી, સ્વાત્મ નિંદક, પ્રપંચ રહિત, મૈત્રી ભાવિત, શ્રુત મદ રહિત, ન પાપ-પરિક્ષેપી, ન મિત્રે કાેપન-શીલ, કલહ ડમર રહિત, પ્રતિસંલીન ( સુનિગ્રહીત ) અને સુવિનીત પ્રસુખ પંનર સ્થાના વડે શિક્ષાશીલ લેખાય છે. તેમાં આદરવંત એવા છત્રીશ ગુણ્યુયુક્ત ગુરૂમહારાજા જયવંતા વર્તો ! ૨૬.

હવે ગ્રંથકાર ૨૬ મી ગુરૂગુણ છત્રીશી વર્ણવે છે.

बावीसपरीसेंहहियासऐोए चाएए चर्डदेसएहं च । श्राब्भितरगंथाएं, छत्तीसगुएो गुरू जयउ ॥ २७ ॥

બાવીશ પરીષહ સહન કરવા વડે અને ચઉદ અભ્ય-ન્તર ગ્રંથ ( પરિગ્રહ ) ના ત્યાગ કરવા વડે ૩૬ ગુણુચુક્ત ગુરૂમહારાજ જયવ તા<sup>\*</sup>ુવતો ! ૨૭,

**ભાવાર્થ**:---ક્ષુધા, તૃષા, શીત, ઉષ્ણુ, દંશ, અચેલ, સ્ત્રી, ચર્યા પ્રમુખ બાવીશ પરીસંહાેને જીંતનારા અને પુરૂષ, સ્ત્રી, નપુસંક વેદાદયરૂપ વ્રણુવેદ, હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શાેક, દુગંછા રૂપ હાસ્ચ ષટ્રક, મિથ્યાત્વ તથા ચાર કષાય એ ચાૈદ પ્રકારના અભ્યં

તર પ્રંથ કહ્યા છે તેના ત્યાગ કરનારા એવા ૩૬ ગુણુચુક્ત ગુરૂમહા-રાજા જયવંતા વર્તા ! ૨૭.

હવે છવીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશી ગ્રંથકાર વખાણે છે.

पणवेईयाविसुद्धं, छद्दोसैविमुक पंचवीसविहं । पडिलेहेंग्रं कुणंतो, छत्तीसगुग्णे गुरू जयउ ।। २८ ||

પંચવિધ વેદિકા વિશુદ્ધ તથા ષડ્ દેાષ વર્જિત પચવીશ પ્રકારની પ્રતિલેખના કરતા એવા છત્રીશ ગુરૂગુણુ-ચુક્ત ગુરૂમહારાજા જયવ તા વર્તો ! ૨૮.

ભાવાર્થ:---પગ પ્રસારી ( પહેાળા કરી ), ઢીંચણુની બહાર હાથ રાખી ઇત્યાદિ પાંચ વેદિકાદેાષને ટાળી, પ્રસ્ફેાટન ( વસ્રને પુબ અફાળવા-ફટાકા મારવા ), વ્યાક્ષિપ્તતા અને નચાવવું પ્રસુખ છ દેાષ તજી, ૧ દ્રષ્ટિ પ્રતિલેખના, ૬ ઊર્ષ્વ પખ્ખાહા અને નવનવ અખ્ખહા અને પ્રમાર્જન મળીને ૨૫ પ્રતિલેખના કરે એવી રીતે ૩૬ ગુણુચુક્રત ગુરૂમહારાજા સદાય જયવંતા વર્તી ! ૨૮.

હવે ગ્રંથકાર અઠ્ઠાવીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વર્ણુવે છે.

सत्तावीसविहेहिं, त्र्र्णेंगारगुणेहिं भूसियसरीरो । नवकोडिसुंद्रगाही, छत्तीसगुणो गुरू जयउ ॥ २९ ॥

સત્તાવીશ પ્રકારે સાધુગુણુ વડે ભૂષિત ગાત્ર અને નવકોડિ શુદ્ધ આહાર ગ્રહણુ કરનારા એવા છત્રીશ ગુણુ શુક્ત ગુરૂ જયવ'તા વર્તો ! ૨૯.

**ભાવાર્થ** — પાંચ મહાવત અને રાત્રીભાેજનના સર્વથા ત્યાગ એ છ વત, પાંચ ઇન્દ્રિયાના નિગ્રહ, ભાવકરણ, સત્ય, ક્ષમા (સમતા) વિરાગતા, મન વચન કાયાના નિરાધ, છ કાયની રક્ષા, સંયમયાે-

### શ્રી ગુરૂગુણુમાણુ.

ગમાં ઉપયોગ, વેદના–કષ્ટ સહિષ્ણુતા, અને મરણાન્તિક ઉપસર્ગ અધિસહન એ સાધુ યાંગ્ય ૨૭ ગુણેાવડે અલંકૃત હાેય અને 'ન હણે, ન હણાવે, હણતાને ન અનુમાદે; ન રાંધે, ન રાંધવે, રાંધતાને ન અનુમાદે; ન ખરીદે, ન ખરીદાવે, ન ખરીદનારને અનુમાદે એ રીતે નવકાેટિ શુદ્ધ આહાર ગ્રહણ કરે એવા ૩૬ ગુણ્યુક્ત ગુરૂ જયવતા વર્તા. ૨૯

હવે ગ્રંથકાર એાગણત્રીશમા ગુરૂગુણ છત્રીશા વખાણે છે.

त्रडवीसलद्धिपयडरण−पडर्णो लोए तहा पयासंतो । श्रडविद्दपभावगत्तं, छत्तीसगुर्णो गुरू जयड ॥ ३० ॥

અઠાવીશ લબ્ધિ પ્રગટ કરવા ઉજમાળ તથા અષ્ટ-વિધ પ્રભાવકતા જગતમાં પ્રકાશતા એવા ૩૬ ગુણુયુક્ત ગુરૂ મહારાજ જયવ તા વર્તો. ૩૦

ભાવાર્થ — આમાસહી, વિપ્પાસહી, ખેલાસહા, જલ્લા-સહી, સબ્વાસહા, સંભિન્નશ્રાત, અવધિ, ઝાજીમતિ, વિપુલમતિ, ચારણ, આસીવિસ, કેવલી, ગણધર, પૂર્વધર, અરિહંત, ચક્રવતીં, બલદેવ, વાસુદેવ, ક્ષીર–મધુ–ઘૃતાશ્રવ, કાષ્ટકછુહિ, પદાનુસારી, બીજછુહિ, તેનેલેક્ષ્યા, આહારક, શીતલેક્ષ્યા, વૈક્રિય, અક્ષીણ મહા-નસી અને પુલાકલબ્ધિ એ ૨૮ લબ્ધિઓના સવિસ્તર અધિકાર ( ગુરૂગમ્ય ) ટીકાદિકના આધારે જાણવા યાગ્ય છે, તે પ્રગટ કરવા– પ્રાપ્ત કરી લેવા સાવધાન હાય અને ૧ પ્રાવચની, ૨ ધર્મકથી, ૩ વાદી, ૪ નૈમિત્તિક, ૫ તપસ્વી, ૬ વિદ્યા–મંત્રસિદ્ધ, ૭ અંજનયા-ગાદિ સિદ્ધ અને ૮ પ્રધાન કવિ એ આઠ પ્રકારના પ્રભાવક કહેવાય છે, તેવા ૩૬ ગુણુયુક્ત ગુરૂ જયવંતા વર્તી ! ૩૦

## હવે ચંચકાર ત્રીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વર્ણુ વે છે.

एगूएतीसभेए, पावसुए दूरस्रो विवर्ज्ञतो । सगविहसोहिगुंगएरए, छत्तीसगुर्एो गुरू जयड ॥ ३१ ॥

ર૯ પ્રકારના પાપશ્રુતને દૂરથી પરીહરતા અને સાત શાધિગુણેાને ( સારી રીતે ) જાણુનારા એવા ૩૬ ગુણુચુક્ત ગુરૂ મહારાજ જયવ'તા વર્તો. ૩૧

ભાવાર્થ — અષ્ટાંગ નિમિત્ત પ્રમુખ ૨૯ પ્રકારના પાપશ્રુતને દૂર તજતા, અને (પ્રાયશ્ચિત યથાર્થ ભાવે લેતાં દેતાં) લઘુતા (કર્મ-હાનિ, નિર્જરા) ૧, નવ નવ સંવેગ શ્રહાવડે ચિત્તની પ્રસન્નતા ૨, સ્વપર પાપ નિવૃત્તિ ૩, આર્જવશુદ્ધિ-સરળતા ૪, અભિમાનાદિકના ત્યાગથી દુષ્કર કરણ પ્રત્વિર્ધકરોદી આનાનું પાલન અને શરૂજ-નાના વિનય ૬, અને નિર્વાયલા એ સાંત પ્રકારના શુધ્ધ માલાચના વડે પ્રાપ્ત થાય છે તેમાં ભૂધ્યુ સેવ્ય ટ૬ સાધુ ચુક્ત શરૂ ત્યવતા વર્તા. ૩૧

હવે ગ્રંથકાર એકત્રીશમી ગુરૂગુર્ણ છત્રીશી વખાણે છે.

महमोहवंधेंठाणे, तीसं तह त्रंतर्रारिझकं च । लोए निवारयंतो, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ ३२ /

ત્રીશ મહામાહબ'ધ સ્થાનાને તથા છ અંતરંગ શ ત્રુને નિવારતા એવા છેત્રીશ ગુણુચુક્ત ગુરૂમહારાજ જગ-તમાં જયવંતા વર્તા ! ૩૨

**ભાવાથ**°—-અતિ સંક્લિષ્ટ પરિણામવડે પ્રાણીધાતાદિક અનેક પ

#### શ્રી ગુરૂગુણુમાળા.

દુષ્ટ\* કર્મકરવારૂપ ત્રીશ મહા માહ બંધ સ્થાનકા આગમમાં કહ્યાં છે તે તથા કામ, ક્રોધ, લાેભ, હર્ષ, માન અને મદરૂપ છ પાપ– શત્રુઓને નિવારવા સદાય સાવધાન એવા ૩૬ ગુણુયુક્ત ગુરૂ જ્ય-વંતા વતી. ૩૨

હવે ગ્રંથકાર અત્રીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વખાણે છે.

इगहियतीसविहार्ग, सिद्ध्युँगागं च पंच नाणाँगं । त्रगुकित्तगोग सम्मं, छत्तीसगुगो गुरू जयउ ॥ ३३ ॥

સિદ્ધ ભગવાનના એકત્રીશ ગુણેાને તથા મતિ પ્ર સુખ પાંચ જ્ઞાનોને વખાણુવા વડે છત્રીશ ગુણુ સુક્રત ગુરૂ અહારાજ જયવ તા વતો ! ૩૩

ભાવાર્થ — સિદ્ધના ૩૧ ગુણેા-૧ અશરીર, ૨ અસંગ, ૩ અજન્મા, ૪ ન દીર્ઘ, ન વૃત્ત, ન ત્રસ, ન ચતુરસ્ર, ન પરિમંડલ, ન કૃષ્ણુ-નીલ-રક્ત-હાલિદ્ર (પીત)-શુકલ વર્ણ, ન સુરભિ-દુરભિગંધ, ન તિક્ત-કટુક-કાષાયિક-આમ્લ-મધુર રસ, ન કર્કશ-મૃદુ-ગુરૂ-લઘુ શીત-હષ્ણુ-સ્નિગ્ધ-હુક્ષસ્પર્શ, ન સ્ત્રી, ન પુરૂષ અને ન નપુંશક એવા ૩૧ સિદ્ધના ગુણેા તથા મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મન:-પર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન, એ પાંચ જ્ઞાનને (વિસ્તારથી) વખાછુતા એવા છત્રોશ ગુણવડે અલંકૃત ગુરૂ મહારાજા સદા જયવતા વર્તા.૩૦

∗ પાેતે અબહુઝુત છતાં હું બહુઝુત, અતપસ્વી છતાં તપસ્વી, અહ્યસ-ચારી છતાં હ્યલચારી છું એમ દાંભિકતા આદરે-માયા મૃષાવાદ સેવે, વારં-વાર કલેશ કરે, અન્યને સાધુ ધર્મથી ચૂકાવે, સર્વગ્ર-વીતરાગના અવર્ણુવાદ બાલે, આચાર્થ-ઉપાધ્યાયની હેલના-નિંદા-આશ્વાતના કરે-અધર્મિંક યોગને જાણી વારંવાર પ્રયુંજે, વમેલા કામને કુરી ⊎ચ્છે વિગેરે.

#### સરહસ્ય.

# હવે ગ્રંથકાર તેત્રીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશીનું વર્ણુંન કરે છે.

तह बत्तीसविहार्ग, जीवार्ग रक्वेंग्वणंमि कयचित्तो । जियचडव्विहोवसग्गो, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ ३४ ‼

<mark>ખત્રીશ પ્રકારની જીવરક્ષા કરવામાં સાવધાન</mark> અને ચાર પ્રકારના ઉપસર્ગ<sup>દ</sup>ને જિતનારા એવા છત્રીશ ગુણુ યુક્ત ગુરૂ મહારાજ જ્યવ**ંતા વતે**િ. ૩૪

વાયુ, સાધારણુ વનસ્પતિ એ પાંચે સૂક્ષ્મ અને બાદર મળી દશ, પ્રત્યેક વનસ્પતિ, બેઇન્દ્રિય, ત્રિઇન્દ્રિય, ચઉઇન્દ્રિય તથા સંજ્ઞી, અસંજ્ઞી (પંચ ઇન્દ્રિય) મળીને ૧૬ તે બધા પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત મળીને . ૩૨ લેદે જીવે**ા જાણવા, તેમની રક્ષા કરવા સદાય સાવધાન** રહે; **અને ચાર પ્રકારના** ઉપસર્ગ-૧ દેવકૃત, ૨ માનવકત. ૩ તિ-ર્ય ચક્રત અને ૪ આત્મસ વેદન (કૃત). તેમાં દેવકૃત અને માનવકૃ<mark>ત</mark> ઉપસર્ગ ચાર ચાર પ્રકારે-૧ હાસ્યથી, ૨ રાગથી, ૩ દ્વેષથી અથવા ૪ વિમર્શથી. તિર્ય ચકૃત ઉપસર્ગ પણ ચાર પ્રકારે-૧ ભયથી, ૨ પ્રદ્વેષથી, ૩ આહાર નિમિત્તે અથવા ૪ પાેતાનાં આળ-સંતાન કે રહેઠાણનું રક્ષણ કરવા માટે. તેમજ આત્મસંવેદન ઉપ-સર્ગ પણુ ચાર પ્રકારે-૧ સંઘટન (આંખમાં પડેલું કહ્યું ચા-ળવા વિગેરે)થી, ૨ પ્રયતન ( પગ લપસી પડવાથી એકદમ ઘણું વાગી જાય તે)થી, ૩ સ્તમ્ભન (મૂર્ઝિત થવાથી કે વાયુ ચાગે થાડા વખત હાથ પગ થંભાઇ જાય તે)થી, અને લેશન ( ગાઢ રાગવડે કાેઇ અંગ સાગ કશિત થાય તે )થી ઉપસર્ગ ચાર પ્રકારે થાય છે. દેવ, માનવ કૃત ઉપસર્ગ પ્રકારાન્તરે પણ કહેલ છે તે સર્વ ઉપસર્ગા સહન કરવામાં નિશ્વળ રહે એવા છત્રીશ ગુણચુક્ત ગુરૂમહારાજ જ-યવંતા વર્તી! ૩૪

શ્રી ગુરૂગુણુમાળા.

# હવે ગ્રંથકાર ચાેત્રીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશી <mark>લર્ણ</mark>વે છે–

बत्तीसदोसविरहिय-वंदखदार्थस्स निच्चमहिगारी ! चडविहविगहैंविरत्तो, छत्तीसगुणो गुरू जयड ॥ ३५ ॥

<mark>અત્રીશ દેાષ રહિત વ'દન (કૃતિકર્મ) કરવાને સદાય</mark> લાયક અને ચાર પ્રકારની વિકથા રહિત એવા ૩૬ ગુણુયુ ક્ર્તા ગુરૂ જયવ`તા વર્તો ! ૩પ

ભાવાર્થ — અનાદરપણે, સ્તબ્ધપણે ઇત્યાદિ ૩૨ દોષ રહિ-તપણે જે સદાય વંદન કરવા યાગ્ય છે (તે દોષાનું સવિસ્તર સ્વરૂપ ભાષ્યત્રય પૈકી ગુરૂવંદન ભાષ્યથી જાણવું). તથા સ્ત્રી કથા, ભક્ત (ભાજન)કથા, દેશકથા અને રાજકથા એ ચાર પ્રકારની વિકથાથી વિરક્ત–દૂર રહેનાર એવા છત્રીશ ગુણુચુક્ત ગુરૂમહારાજ જયવંતા વર્તા! ૩૫

હવે ગ્રંથકા<mark>ર પાં</mark>ત્રીશમી ગુરૂગુણ છત્રીશી વખાણે છે.

तित्तीसविहासाय<sup>33</sup>-वज्जणजुग्गो य वीरित्रायारं । तिविहं त्राणिगृहंतो, छत्तीसगुणो गुरू जयउ ॥ ३६ ॥

ગુરૂની આગળ ચાલવા પ્રસુખ ૩૩ આશાતના વર્જન યાેગ્ય અને ત્રણુ પ્રકારે વીયોચારને સારી રીતે પાળતા એવા ૩૬ ગુણુચુક્ત ગુરૂ જયવ તા વર્તો ! ૩૬

**ભાવાર્થ — ગુરૂ આશાતના** –ગુરૂની આગળ, પડખે તેમજ નજદીક બેસતાં, ઊભતાં, કે હીંડતાં; ગુરૂ પહેલાં આચમન કરતાં, ગમનાગમન આલેાવતાં, રાત્રે જાગતા છતાં ગુરૂ પૂછે તે ઉપર લક્ષ નહિ આપતાં, આવેલા સાધુને ગુરૂ પહેલાં બાલાવતાં, કાઇક શિષ્ય પાસે પ્રથમ ભિક્ષાની આલેાચના કરી પછી ગુરૂ પાસે આલેા-ચતાં, એજ પ્રમાણે ગુરૂ પહેલાં બીજાને ભિક્ષા બતાવતાં, બીજાને

પ્રથમ નિમંત્રણ કરતાં; ગુરૂને પુછયા વગર સાધુઓ પ્રત્યે યથારૂચિ ઘદ્ધ દેતાં, ગુરૂને યત્કિંચિત આપી સ્વયં સ્નિગ્ધ મધુરાદિકના ઉપ<mark>લે</mark>ાગ કરતાં, રાત્રીની પેરે બીજે વખતે પણ ગુરૂ વચનના આદર નહિ કરતાં, ગુરૂ પ્રત્યે કઠાેર વચન કહેતાં, આસન ઉપર બેઠાં બેઠાંજ ગુરૂને ઉત્તર આપતાં, શું છે એમ ગુરૂ પ્રત્યે (તાછડાઇથી) પૂછતાં કે બાેલતાં, તુંકાર કરવાથી, ગુરૂએ કંઇ કરવા કહ્યે છતે ' તમેજ કેમ કરતા નથી ' એમ સામું બાલતાં, ગુરૂ ધર્મકથા કરતા હાેય તેમાં કંટાળાે લાવતાં-ખિન્ન મન થતાં, ' તમને યાદ નથી, તેના એવા અર્થ સંભવતાે નથી' એમ કહેતાં, ચાલતી કથામાં ભંગ પાડી વચમાં પાેતેજ કથા કરવા માંડતાં, ' હવે ગાેચરી વખત થયેલ છે ઇત્યાદિક **બાના કાઢી પર્ષદા ભેદ કરતાં, પર્ષદા બેઠી હાેય તે** વખતે (ગુરૂ છતાં) સવિશેષ કહેતાં, ગુરૂ શચ્યાદિકને પગથી સંઘટ્ટ કરતાં, ગુરૂ શય્યા-દિકમાં બેસતાં–સૂતાં, ગુરૂથી ઉંચા આસને કે સમાન આસને બેસતાં આશાતના લાગે છે. ઉક્ત સકળ આશાતના વર્જીનેજ સુવિનીત શિષ્યાે ગુરૂની સેવા–ભક્તિના યથાર્થ લાભ લેવા પ્રયત્ન કરે છે તેવા છવેા પવિત્ર ધર્મની યેાગ્યતા મેળવી શકે છે. વળી મન, વચન અને કાય નું છતું અળવીર્થ ગાેપવ્યા વગર ફાેરવવું તે ત્રણ પ્રકારના વીર્યા-ચાર પાળનાર એવા ૩૬ ગુણુયુક્ત ગુરૂ જયવંતા વર્તા ! ૩૬

# હવે ગ્રંથકાર છત્રીશમા ગુરૂગુણ છત્રીશી વર્ણવે છે—

गणिसंपयट्टेंचेडविह, बत्तीसं तेसु निचमाडत्तो । चडविहविखयपवित्तो छत्तीसगुगो गुरू जयउ ॥ ३७ ॥

ચાર ચાર પ્રકારની આઠગણી સ'પદામાં સદાય સા-વધાન અને ચાર પ્રકારના વિનય વડે પવિત્ર એવા ૩૬ગુણુ-ચુક્ત ગુરૂ શ્રી જયવ'તા વર્તો ! ૩૭

ભાવાર્થ – ૧ આચારસ પત્, ૨ શ્રુતસ પત્, ૩ શરીરસ પત્, ૪ વચનસ પત્, ૫ વાચનાસ પત્, ૬ મતિસ પત્, ૭ પ્રયોગમતિ

સંપત્ અને ૮ સંબ્રહપરિજ્ઞાસંપત્ એ અષ્ટગણી સંપદા તે દરેકના ચાર ચાર લેદ નીચે મુજબ જાણુવા યાેગ્ય છે.

<mark>આચાર સ'પદા-૧</mark> ચરણ સિત્તરી સહિતતા, ૨ નિ-મૈદતા-સદુતા યા કાેમળતા, ૩ અનિયત ( અપ્રતિબદ્ધ ) વિહારિતા અને ૪જિતેન્દ્રિયતા.

**શુત સંપદા**-૧ યુગ પ્રધાના ગમજ્ઞતા ( સવેત્કિષ્ટ વિદ્વત્તા ), ૨ પરિચિત સ્ત્રાર્થતા, ૩ ઉત્સર્ગ અપપાદવેદિત્વ, અને ૪ ઉદાત્તા-દિપટુવણેાચ્ચારિત્વ.

**શરીર સંપદા**–૧ સમચતુરસ્ન સંસ્થાનતા, ૨ સંપૂર્ણ અંગાેપાંગતા, ૩ સંપૂર્ણુ પંચેન્દ્રિયતા, અને ૪ તપ પરીષઢાદિક સ-હિષ્ણુતા ( સહનશીલતા ).

<mark>વચન સંપદા</mark>-૧ અસ્ખલિત પ્રતિભા ( શાલિ ) ત્વ, ૨ મધુર વાકયતા, ૩ નિવિ<sup>°</sup>કાર વચનતા અને ૪ સ્કુટ વચનતા.

**વાચના સંપદા-૧** ચાેગ્યાયાેગ્ય પાત્રજ્ઞતા, ૨ પૂર્વસ્ત્રાર્થ પરિ**ણ**મ્યે છતે અપર સ્ત્રાર્થદાન, ૩ સ્ત્ર પ્રત્યે ઉત્સાહન, અને ૪ અર્થ પ્રત્યે નિર્વાહિત્વ અથવા નિર્વાહકત્વ.

મતિ સંપદા−૧ અવગ્રહ–અવ્યકત ગ્રહણ, ૨ ઇહા-વિમર્શ, ૩ અપાય-નિશ્ચય અને ૪ ધારણા–અવિસ્મરણ.

<mark>પ્રયોગ મતિવાદ છુદ્દિ</mark> -૧ શકિત પરિજ્ઞાન, ૨ પર પુરૂષ પરિજ્ઞાન, ૩ સ્વપર અનુકૂળ ક્ષેત્ર પરિજ્ઞાન અને ૪ સ્વપર અનુકૂલ રાજ્યાદિવસ્તુ વિજ્ઞાન.

સ'ગ્રહ પરિજ્ઞા સ'પદા-૧ ગણ ( સાધુ સમુદાય ) વિહાર-ચાેગ્ય ક્ષેત્રાદિ પરિક્ષણ ૨ ભદ્રકાદિકને ઉપદેશ દઇ ગણચિન્તા-દિમાં સ્થિરી કરણ, ૩ સ્વાધ્યાય ચાેગ્ય પુસ્તકાદિકનું સંબ્રહણ, અને ૪ તપાનુષ્ઠાનાદિકમાં શિષ્યાદિકની ચથાચાેગ્ય કૃત્યત્તતા. એ રીતે ગણી સંપદાના બત્રીશ ભેદા કદ્યા છે તેમાં સાવધાન અને આચાર

વિનય, શ્રુત વિનય, વિશ્વેપ વિનય, તથા તદ્દોષ પ્રતિઘાત વિન ય એ ચાર પ્રકારના વિનયમાં સ્વપરના સંયમ તપાંગણ પ્રતિમા વિ-હારાદિ સામાચારી સાધન લક્ષણ, આચાર વિનય, સૂત્ર અર્થ તદુ-ભય ભાવરહસ્યાનું દાન-ગ્રહણ કરવા માટે પ્રેરણા અને સહાયાદિવડે શ્રુત આચાર, મિચ્યાત્વમાંથી, ગૃહસ્થપણામાંથી કે પ્રમાદમાંથી ખ-સેડીને સારા ચઢતાભાવમાં સ્થાપવું તે વિક્ષેપ વિનય અને વિષય કષાયાદિક દોષના પ્રતિધાત કરવા વડે તદ્દાપપ્રતિઘાત વિનય એમ ચાર પ્રકારના વિનય વખાષ્ટ્યા છે, તેવા વિનય વડે નિર્મળ ગાત્ર એવા ૩૬ ગુણ્યુકત ગુરૂમહારાજ જયવતા વર્તી. (૩૭)

હવે ગ્રંથકાર ગ્રંથ સમાપ્તિ કરતાં સૂરિવરાેના ગુણેાની અનંતતા અને તેનુ<sup>'</sup> વર્ણુંન કરવા પાેતાની અત્યંત

અસમર્થતા દર્શાવતા કહે છે.

जइवि हु सूरिवराएं, सम्मं गुराकित्तएं करेडं जे । सक्कोवि नेव सकइ, को उहं पुरा गाढमूढमई ॥ ३८ ॥ तहवि हु जहासुत्रात्रो, गुरूगुरासंगहमयाउ भत्तीए । इय छत्तीसं छत्तीसियाउ भाियाउ इह कुलए ॥ ३९ ॥ सिरिवयरसेएसुहगुरू–सीसेएं विरइयं कुलगमेयं । पढिऊर्एमसढभावा, भव्वा पावंतु कल्लाएं ॥ ४० ॥

યદ્યપિ સુરિવરાેના સદ્ગુણેાને યથાર્થ રીતે વર્ણુવવાને ઇન્દ્ર પણ સમર્થ નથી તા પછી અત્યંત મૂઠમતિ એવા હું શી રીતે સમર્થ હાઇ શકુ<sup>:</sup> ? ૩૮.

તાેપણુ યથાશ્રુત ( શાસ્ત્ર–સંપ્રદાય અનુસારે ) ગુરૂ-ગુણેાના સંગ્રહવાળી છત્રીશ છત્રીશીઓ આ કુલકમાં બક્તિવડે કહી છે. ૩૯. શ્રી ગુરૂગુણમાલા.

શ્રી વજીસેન સુગુરૂના શિષ્ય શ્રી રત્નરો ખર સૂરિવરે આ કુલકની રચના કરી છે, તેનું સરલ ભાવે પઠન પાઠન કરીને સવ્યાત્માએા કલ્યાણુના ભાગી થાએા ! (૪૦).

## ગ્રંથ પ્રશસ્<mark>ત</mark>િ−

શ્રીમત **બૃહત્ ગચ્છરૂ પ** કમળમાં હંસ સમાન અને <mark>ખુહિ-</mark> અળવરે બૃહસ્પતિથી ચઢીયાતા તેમજ સમસ્ત વાદીન્દ્રોમાં સુકટ સમાન એવા શ્રી **દેવસૂરિગુરૂ જ**ગતમાં જયવ<sup>ં</sup>તા વર્તો ! ૧

ઉક્ત ગચ્છમાં સ્વચ્છ અંતઃકરણુવાળા શ્રી જય**રો** ખર નામના ગુરૂ.થયા તેમના પટ રૂપ ગગનને દીપાવવા સૂર્ય સમાત શ્રી **વજોસેન** નામના સૂરિ થયા. ૨

તેમના પટ નાયક ( પટેાધર ) શ્રી **હેમતિલકસ્**રિ થયા, તેમના આદેશથી શ્રી રત્ન**રો ખ**ર નામના શિષ્**યે** આ વિવરણ લખ્યું છે. ૩

ઉક્રત વિવરંણુના આધારે ચથામતિ અને ચથાશક્તિ શ્રી ગુરૂ-ગુણુ ષઠ્રત્રિંશત્ ષઠ્રત્રિંશિકા કુલકતી સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યા સ્વપર હિત માટે લખવા પ્રચત્ન કર્યો છે તેની સફળતા થાએા ! અને અનેક ઉત્તમાત્તમ સદ્દગુણુ રૂપ રત્નરાહુણાચલ સમાન, શ્રી જિનશાસન ગગન દિનમણિ રૂપ ઉત્તમ સૂરિવરાના શ્રેષ્ટ જ્ઞાન, દર્શન, ગારિત્રા-દિક ગુણા પ્રગટ–પ્રાપ્ત કરવાની ઉમદા બુદ્ધિથી આ કુલકનું સરહસ્ય પઠન પાઠનાદિ કરી સદ્દગુણાનુરાગી સજ્જના સુખ સંપદા પામા !

( રહસ્યકાર. )



## \*समयसार प्रकरण-भाषा अनुवाद.

ગ્રંથપ્રવેશ યા પીઠિકા.

્૧ ચાર વર્ગ--ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષમાં સર્વજ્ઞ ભગવાન માેક્ષનેજ ઉત્તમ કહે છે, કેમકે માેક્ષ સિવાયના ત્રણ વર્ગમાં એકાન્તિક (અક્ષય-અવિનાશી અને અખાધિત) સુખ નિ<sup>શ્</sup>ચે તેમણે જોયું નથી.

૨ દાનાદિક ધર્મથકી સાેનાની બેડી સમાન પુન્ય ઉપાર્જન કરી-ને સુખાભાસ (કલ્પિત સુખ) વડે માતેલા જીવાે સંસારમાં ભટકે છે.

૩ પૈસા મેળવવા, સાચવવા અને ખાેવા થકી પ્રગટ વધ બંધ-નાદિક દુ:ખ પામતા જીવેા ખરેખર નજરે પડે છે.

૪ લેશ માત્ર સુખનેા ભાસ આપી (વિનેાદ ૫માડી)૫રિ-થુામે શાેચ (શાેક) ઉપજાવનાર અને દુર્ગતિદાયક એવા કામ–ભાે-ગને કાેથ પ્રશંસે ?

પ તેથી અનંત ( અવધિ રહિત ) સુખપૂર્ણ, સમસ્ત દુઃખ પરંપરા રહિત અને જન્મ, જરા, મર**ણ**થી સુક્ત એવા માેક્ષ (વર્ગ) નેજ સમયજ્ઞ ( શાસ્ત્રકારા ) પ્રશંસે છે.

૬ તેવાે માક્ષ તાે સમ્યગ્જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રને સંપૂર્ણ સેવી (આરાધી), સકળ કર્મ−મળનાે ક્ષય કરીને મહાશયાે મેળવી શકે છે.

\* આ મૂળ પ્રંથ (સંસ્કૃત) અમારા તરક્ષ્થી પ્રસિદ્ધ થયેલ છે, સંસ્કૃતના અભ્યાસીઓને પઠનપાઠનમાં બહુ ઉપયોગો છે. (કિં. આઠ આના પેક્ટેજ જીદુ.) ૬

શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

## એ સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રમાં પ્રથમ જ્ઞાન સ્વરૂપ કહે છે.

સર્વજ્ઞ કથિત ચથાસ્થિત તત્ત્વ ( વસ્તુ સ્વરૂપ ) ના જે અવ-બાધ થવા તેને સમ્યગ્ ( ચથાર્થ ) જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. તત્ત્વ પદાર્થી તીર્થંકર દેવાએ સાત કહેલા છે, તે આ રીતે– જીવ, અજીવ, આશ્રવ, આધ્ર, સંવર, બનિજરા, આને માક્ષ.

( જીવ તત્વ નિરૂપણુ નામા ) પ્રથમ અધ્યાય.

તેમાં જીવ બે પ્રકારના છે. ૧ **સિદ્ધ+**અને ૨ **સ સારી**.

તેમાં **સિદ્ધ અનંત જ્ઞાન, દર્શન, વીર્ય અને સુખ લક્ષણ** એક સ્વભાવથી એક જ પ્રકારના છતાં છેલ્લા ભવરૂપ ઉપાધિ બેેદ(સંબંધ) થકી ÷પંદર પ્રકારના કહ્યા છે. તે આ પ્રમાણે–૧ તીર્થ સિદ્ધ, ૨ અ-

૧ સુખ દુઃખ ઉપયોગ લક્ષણવંત જીવ. ૨ તેથી વિપરીત લક્ષણવંત અજીવ. ૩ જેવડે કર્મ આવે તે શુભાશુભ કર્મ ઉપાદાન હેતુક હિંસા, અસત્યા-દિક આશ્રવ, ૪ જીવ કર્મનો અત્યંત સંખંધ તે બંધ. ૫ સમિતિ શુપ્તિ વડે આશ્રવનિરોધ તે સંવર. ૬ સ્થિતિ પરિપાકથી કે તપ થકી કર્મોનું અંશતઃ ખપવું તે નિર્જરા. ૭ સકળ કર્મ ક્ષયથકી સ્વ આત્મામાં અવસ્થાન તે માક્ષ. (ડીકા ઉપરથી.)

+ કૃતકૃત્ય થયેલા અથવા અપુનર્ભાવે લાેકાગ્ર પદ પામેલા અથવા બાંધેલા આઠે કર્મના સર્વાથા ક્ષય જેમણે કરેલા છે તે સિદ્ધ-પરમાત્મા કહેવાય છે. ÷૧ ચતુર્વિધ શ્રમણુ સંધ ઉત્પન્ન થયે છતે જે સિદ્ધ થયા તે તીર્થસિદ્ધ અને

ર તેના અભાવે સુવિધિનાથ પ્રમુખ તીર્થકરાના આંતરે ધર્મ વ્યવચ્છેદ થયે છતે જાતિરમરણાદિવડે જેમને માેક્ષ માર્ગ પ્રાપ્ત થયેા તે આતીર્થ સિદ્ધ.

૩ તીર્થ ંકર પદવી પામીને સિદ્ધ થયા તે તીર્થ ંકર સિદ્ધ અને ૪ તે પદવી પામ્યા વગર સામાન્ય કેવળી થઇને માેક્ષપદ પામ્યા તે અતીર્થ ંકર સિદ્ધ.

પ ગુરૂના ઉપદેશ વગર સ્વયં બાધ પામીને સિદ્ધ થયા તે સ્વયં છુહ્ સિદ્ધ.

૬ એકાદ વસ્તુ–સંખ્યારંગાદિક દેખો બાેધ પામી સિદ્ધ થયા તે પ્રત્યેકણુદ્ધ સિદ્ધ.

૭ આચાર્યાદિકના ઉપદેશથી બાેધ પામાં સિદ્ધિ પામ્યા તે છુદ્ધ બાેધિતસિદ્ધ. ૮ ઉપરાકત પ્રત્યેકછુદ્ધ સિવાય જે ક્રાઇ સ્રી લિંગે સિદ્ધ થયા તે સ્રીસિદ્ધ

#### સરહસ્ય.

તીર્થ સિંહ, ૩ તીર્થકર સિંહ, ૪ અતીર્થકર સિંહ, ૫ સ્વયંબુહ સિંહ ૬ પ્રત્યેક બુદ્ધ સિંહ, ૭ બુદ્ધોગાધિત સિંહ, ૮ સ્ત્રી લિંગ સિંહ, ૯ પુરૂષ લિંગ સિંહ, ૧૦ નપુંસક લિંગ સિંહ, ૧૧ સ્વલિંગ સિંહ, ૧૨ અન્યલિંગ સિંહ, ૧૩ ગૃહસ્થલિંગ સિંહ, ૧૪ એક સિંહ અને ૧૫ અનેક સિંહ.

સંસારી છવા તા એકવિધ, દ્વિવિધાદિક લેદે અનેક પ્રકા રના કહ્યા છે. તે આ પ્રમાણે-સવે જીવાને સામાન્ય રીતે ઉપ-યાંગ લક્ષણ હોવાથી તે એક પ્રકારનાં (લેખાય). બે પ્રકારના-ત્રસ અને સ્થાવર અથવા સંવ્યવહારિક અને અસંવ્યવહારિક. તેમાં જેઓ અનાદિકાળથી સૂક્ષ્મ નિગાદમાંજ રહેલા છે, કદાપિ ત્રસાદિક ભાવને પામ્યાજ નથી તે અસંવ્યવહારિક જાણવા અને જે જીવા સૂક્ષ્મનિગાદમાંથી નીકળી શેષ જીવામાં (જીવયાનિમાં) ઉત્પન્ન થયા તે સંવ્યવહારિક. તે સંવ્યવહારિક જવા કરી પણ સૂક્ષ્મ નિગા-દપણાને પામે તા પણ તે સંવ્યવહારિક જ કહેવાય છે. ત્રણ પ્રકારના જીવા સી, પુરૂષ અને નપુંસક લેદે કરી અથવા વિરતિ, અવિરતિ અને દેશવિરતિ ભેદે કરી અથવા ભવ્ય, અભવ્ય અને જાતિભ-વ્ય ભેદે કરીને જાણવા. તેમાં માડા વહેલા સિદ્ધિ ગતિ પામવા યાગ્ય હાય તે ભવ્ય, તેથી વિપરીત હાય તે અભવ્ય અને જાતિ વડ

૯ જે કાઇ પુરૂષલિંગે સિદ્ધ થયા તે પુ૦ સિદ્ધ. ૧૦ તીર્થં કર અને પ્રત્યે-ક્ષુદ્ધ સિવાય જે કાઇ ( કૃત્રિમ) નપું સક લિંગે સિદ્ધ થયા તે નપું સક૦ સિદ્ધ. ૧૧ રજોહરણાદિક દ્રવ્યલિંગ આદરી જે સિદ્ધ થયા તે સ્વલિંગ સિદ્ધ અને ૧૨ અન્ય પરિવાજકાદિક લિંગેજ ( સમકિત પ્રમુખ પામી, કેવળજ્ઞાન ૧૨ અન્ય પરિવાજકાદિક લિંગેજ ( સમકિત પ્રમુખ પામી, કેવળજ્ઞાન ૧૨ અન્ય પરિવાજકાદિક લિંગેજ ( સમકિત પ્રમુખ પામી, કેવળજ્ઞાન ૧૨ અન્ય પરિવાજકાદિક લિંગેજ ( સમકિત પ્રમુખ પામી, કેવળજ્ઞાન ૧૨ અન્ય પરિવાજકાદિક લિંગેજ ( સમકિત પ્રમુખ પામી, કેવળજ્ઞાન ૧૨ અન્ય પરિવાજકાદિક લિંગેજ ( સમકિત પ્રમુખ પામી, કેવળજ્ઞાન ૬પાર્જ તત્કાળ ) નિર્વાણ પામે તે અન્ય લિંગસિદ્ધ. ( કેવળજ્ઞાન પામ્યા પછી દીર્ધ આયુષ્ય હોય તા તે પણ સાધુ લિંગ જ આદરે છે. ) ૧૩ મરદેવા માતાની પેરે ગૃહસ્થ લિંગે આંતકૃત કેવળા થઇ માક્ષ પામ્યા તે ગૃહસ્થ લિંગ સિદ્ધ. ૧૪ એક એક સમયે એક એક માક્ષ જાય તે એક સિદ્ધ અને ૧૫ એક સમ-યમાં બેથી માંડીને ૧૦૮ પર્યન્ત માક્ષ જાય તે અનેક સિદ્ધ જાણવા. ( ટીકા હપરથી )

## શ્રી સમયસાર પ્રકરણ,

ભવ્ય છતાં કદાપિ સિદ્ધ થશે નહિ તેમને જાતિભવ્ય જાણવા. કહ્યું છે કે-'સામગ્રીના અભાવથી, વ્યવહાર રાશિમાં નહિ પ્રવેશવાથી જે સિદ્ધિસુખ પામશે નહિ એવા ભવ્ય (જાતિભવ્ય) પણ અનંતા છે.' નારક, દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યચગતિ ભેદ થકી ચાર પ્રકારના; એક, બે, ત્રણ ચાર અને પાંચ ઇન્દ્રિયાવાળા હાવાથી પાંચ પ્રકારના; પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ અને ત્રસ ભેદની કલ્પનાથી છ પ્રકા-રના; કૃષ્ણાદિ છ લેશ્યા\* પરિણામવાળા અને અયાગી કેવળીપણે લેશ્યા રહિત (અલેશી) એમ સાત પ્રકારના જીવા જાણવા.

આઠ પ્રકારના જીવે આ પ્રમાણે -૧ અંડજા ઇંડાથી ઉત્પન્ન થયેલા (પક્ષી, ઘરાેળી, મચ્છ, સર્પાદિક); ૨ પાેતજા (જરાયુ રહિ-ત ગર્ભ થકી જન્મે તે હાથી, ઘાડા, શશ, સારિકાદિક); ૩ જરાયુ-કા (ગર્ભવેષ્ટનથી વિંટાયેલા – મનુષ્ય, ગા, ભેંશ પ્રમુખ); ૪ રસજા (મદિરા, છાશ પ્રમુખ રસમાં ઉત્પન્ન થતા કીડા); ૫ સંસ્વેદજા (મદિરા, છાશ પ્રમુખ રસમાં ઉત્પન્ન થતા કીડા); ૫ સંસ્વેદજા (પરસેવાથી ઉત્પન્ન થતા જી, માંકણ પ્રમુખ); ૬ સંમૂચ્છિંમા (તીડ, માખી, કીડી પ્રમુખ); ૭ ઉદ્ભેદજા (ભૂમિલેદથી ઉત્પન્ન થતા પતંગાદિક) અને ૮ ઉપપાતજા (દેવશચ્યાદિકમાં ઉત્પન્ન થતા દેવતાઓ અને નારકા) અથવા દેવ, નર, તિર્થય અને નારકના પ-ર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્તપણાવડે કરીને પણ જીવા આઠ પ્રકારના સમજ-

\* જેનાવડે જીવા કર્મ જોડે બંધાય છે તે લેસ્યા જાણવી-કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત, તેજસ, પદ્મ અને શુકલવર્ણ (વાળા અતિ સદ્ધમ પુદ્દગલ) દ્રવ્ય સદ્ધા-ય થડી જીવના જે અશુભ-શુભ પરિણામ વિશેષ થાય છે તે લેસ્યાષટ્કનું પ-રિણામ જાણવું. કૃષ્ણાદિક દ્રવ્યના સંબંધથી સ્કૃટિક રત્નની પેરે આત્માના જે શુભાશુભ પરિણામ થાય છે તે લેસ્યા સમજવી. તે કૃષ્ણાદિક દ્રવ્ય, સકળ કર્મ પ્રકૃતિના નિચાળરૂપ સમજવા; અને તે લેસ્યાએાનું અધિક સ્વરૂપ જ છુવૃ-ક્ષના દર્ષ્ટાંતે જાંબ્રુ માટે સમૂળ, શાખા, પ્રશાખા, ગુચ્છ, કળ અને પડેલાં જાંબ્રુ માત્રથી સંતાષ પકડનાર, તેમજ દ્રવ્ય લેભથી સર્વ નગર, મનુષ્ય, પુરૂષ, હથી-યાર્ત્ય ધ તથા લડનારાના ખ્વંસ કરનાર અને ધન માત્ર હરનારતા દષ્ટ્રાન્તથી સુરપષ્ટ થવા યોગ્ય છે. (ટીકા ઉપરથી).

વા. નવ પ્રકારના–પૃથ્વી, અપ્ , તેઉ, વાઉ, વનસ્પતિ ( સ્થાવર-એ-કેન્દ્રિય) અને ૨-૩-૪-૫ ઇન્દ્રિયાેવાળા જીવા; એમાં પંચેન્દ્રિય જીવાના સંગ્રી, અસંગ્રી બે લેદ ગણતાં દશ પ્રકારના જાણવા; અગી-યાર પ્રકારના-સૂક્ષ્મ બાદર એકેન્દ્રિય (૨) ત્રણ વિકલેન્દ્રિય (૫) જ-લચર, સ્થલચર, ખેચર (૮), મનુષ્ય, દેવ અને નારક (૧૧); બાર પ્રકારના જીવેા-પ્રથમ દર્શાવેલા ષટ્રકાય જીવેા પર્યાપ્તાપર્યાપ્ત લેદે જા-**ણવા: તેર પ્રકારના જીવેા–સુક્ષ્મ નિગાે**દ રૂપ એક અસંવ્યવહારિક (૧), પૃથ્વી, અપ્, તેઉ, વાયુ અને નિગાેદ એ પાંચે સૂક્ષ્મ બાદરપહ્યે અબે ભેદે ૧૦ કુલ (૧૧), પ્રત્યેક વનસ્પતિ (૧૨) અને ત્રસ (૧૩). ચાૈદ પ્રકારના જીવા-સૂક્ષ્મ અને બાદર એકેન્દ્રિય (૨) ત્રણુ વિકલે-ન્દ્રિય (૫) અસંગ્રી અને સંગ્રી (૭) એ સાતે પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત લેટે; અથવા મિથ્યા દષ્ટિ (૧), સાસ્વાદન (૨), મિશ્ર (૩), અવિરત સમ્યગ્રદ્દષ્ટિ (૪), દેશવિરત (૫), પ્રમત્તસંયત (૬), અપ્રમત્તસંયત (૭), નિવૃત્તિ આદર સંપરાય (૮), અનિવૃત્તિ આદર સંપરાય (૯), સૂક્ષ્મસંપરાય (૧૦), ઉપશાન્ત કષાય વીતરાગ છદ્મસ્થ (૧૧), ક્ષીશુ-કષાય વીતરાગ છ્લ્રસ્થ (૧૨), સયેાગીકેવળી (૧૩) અને અયેાગીકે-વળી (૧૪); એમ ચાૈદ ગુણસ્થાનકવતી પણાવડે જીવા ચાૈદ પ્રકારના **લા**ણવા. એવી રીતે બુદ્ધિવંતાએ સિદ્ધાન્તાનુસારે અનેક પ્રકારે છ-વલેદાે પ્રરૂપવા ચાેગ્ય છે.

હવે ઉક્ત છવેાની સંક્ષેપે ભવસ્થિતિ પ્રરૂપવામાં આવે છે—

પૃથ્વીકાયની ૨૨ હજાર વર્ષની, અપ્કાયની ૭ હજાર વર્ષની, અગ્નિકાયની ત્રણુ અહાેરાત્રિની, વાચુકાયની ૩ હજાર વર્ષની અને પ્ર-ત્યેક વનસ્પતિકાયની દશ હજાર વર્ષની–આ સવે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાદર પર્યાપ્તા આશ્રી સમજવી.

હવે પર્યાપ્તા બેઇન્દ્રિયાદિકની ભવસ્થિતિ કહે છે.

એઇન્દ્રિયની ખાર વર્ષની; ત્રિઇન્દ્રિયની ૪૯ દિવસની; ચઉરિ ન્દ્રિયની છ માસની; અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ જળચરની પૂર્વ ફ્રોડીની; શ્રી સમયસાર પ્રકરશુ.

સ્થલચરની ૮૪ હજાર અને ખેચરની ૭૨ હજાર વર્ષની, સંગ્રીપંચે-ન્દ્રિય તિર્યંચ જળચર, થલચર અને ખેચરની અનુક્રમે પૂર્વક્રોડ, ત્રણ્ પલ્યાેપમ અને પલ્યાેપમના અસંખ્યાતમા ભાગની; ગર્ભ જ મનુ-ખ્યની ત્રણુ પલ્યાેપમની ઉત્કૃષ્ટ ભવસ્થિતિ જાણુવી અને જઘન્ય ભવ-સ્થિતિ સર્વેની અંતર્ક્રહૂર્તની (પર્યાપ્રઆશ્રી જાણુવી). સર્વે અપ-ર્યાપ્ત છેવાની તાે ઉત્કૃષ્ટ પણુ અંતર્ક્રહૂર્તની સમજવી. સર્વે અપ-ર્યાપ્ત છેવાની તાે ઉત્કૃષ્ટ પણુ અંતર્ક્રહૂર્તની સમજવી. સર્વે સ્પ્રસ્મ નિગાેદની તેમજ બાદર પર્યાપ્ત નિગાદની પણુ તેટલી જ જાણુવી. દેવ, નારકીની ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરાેપમની અને જઘન્ય ૧૦ હજાર વ-ર્ષની ભવસ્થિતિ સમજવી.

## " અવગાહના યા દેહમાન."

પ્રત્યેક વનસ્પતિ સિવાય સવે એકેન્દ્રિયની અવગાહના આંગળના અસંખ્યાતમા ભાગની હાેય છે અને પ્રત્યેક વનસ્પ-તિની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના સાધિક એક હજાર જોજનની હાેય છે. બેઇન્દ્રિયની બાર જોજનની, ત્રિઇન્દ્રિયની ત્રણુ કાેસની, ચઉ-રિન્દ્રિયની ચાર કાેસની, અસંગ્રી અને સંગ્રી પંચેન્દ્રિય તિર્યંચની એક હજાર જોજનની અને સંગ્રી મનુષ્યાની ત્રણુ કાેસની. આ સવે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના પર્યાપ્તાઆશ્રી સમજવી.

પયોપ્<mark>તાની જઘન્ય અવગાહના અને અપર્યાપ્તની જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ</mark> બંને પ્રકારની અવગાહના આંગળના અસંખ્યાતમા ભાગની જાણવી.

દેવતાની સ્વાભાવિક ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના સાત હાથની અને નારકાેની પાંચસાે ધનુષ્યની સમજવી. ( જઘન્ય અવગાહના તાે ઉત્પાદ કાળે આંગળના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણેજ સમજવી ).

પૂર્વોક્ત ભવસ્થિતિ અને અવગાહના આશ્રી વિશેષ હકીકત, કાયસ્થિતિ, પ્રાણ, પર્યાપ્તિઓ અને લેસ્યાએા ઇત્યાદિક સંબંધી વિશેષ અધિકાર શ્રુતસાગર ( વિશાળ આગમા )થી જાણવા ચાેગ્ય છે. હવે મિથ્યાદ્ધ પ્રસુખ ચાૈદ ગુણુસ્થાનકાેના સ્થિતિકાળ બતાવે છે. તેમાં (મથ્યાત્વના ત્રણુ પ્રકારે સ્થિતિકાળ શાસ્ત્રકારે બતાવ્યાે છે તે

આ પ્રમાણે--- ૧ અનાદિ અનંત, ૨ અનાદિ સાન્ત અને ૩ સાદિ સાન્ત. તેમાં અભવ્યા પહેલા ભાંગે. અને ભવ્યા બીજા ત્રીજા ભાંગે જાણવા. અભબ્યાેને મિથ્યાત્વની આદિ તેમજ અંત નથી માટે અનાદિ અનંત ભાંગાે તેમને લાગ પડે છે અને અનાદિ મિથ્યાદષ્ટિ ભવ્યને સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે મિચ્યાત્વના અંત થવાથી અનાદિ સાન્ત (બીજો) ભાંગા, તેમજ સમકિત પામેલા જે સબ્યાે મિથ્યાત્વ પામે અને જઘન્યથી અંતર્મહર્ત અને ઉત્કુષ્ટ કંઇક ન્યુન અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્લ પર્યંત મિથ્યાત્વમાં રહીને કરી સમકિત પામે તેમને આશ્રી **સાદિ સાન્ત** ભાંગાે જાહવા. સાસ્વાદન ( સમકિત ) નાે છ આવળી પ્રમાણુ સ્થિતિકાળ ઉત્કૃષ્ટ જાણુવા. તે ( સાસ્વાદન ) અનન્તાનુઅંધી કષાયના હૃદય થયે છતે ઉપશમ સમકિતને વમતાે મિચ્ચાત્વ નહિ પ્રાપ્ત થયેલાને હાઇ શકે છે. અવિરત સમકિત દ્રષ્ટિના ( ઉત્કષ્ટ ) સ્થિતિકાળ સાધિક તેત્રીશ સાગરાપમ કહ્યો છે. **દેશવિરતિ અને સચેાગી કેવળી**નાે સ્થિતિકાળ કંઇક ન્યુન પૂર્વ-ક્રોડ, **અચેાગી કેવળીન**ેા સ્થિતિકાળ અ, ઇ, ઉ, ઝ, લુ લક્ષણ પાંચ હુસ્વ સ્વર ઉચ્ચાર પ્રમાણ, મિશ્ર અને પ્રમત્તાદિક સાત ગુણુસ્થાનકના સ્થતિકાળ અંતમુદ્ધિત પ્રમાણ જાણવા. ઉપર કહેલા સ્થિતિકાળ ઉત્કુષ્ટથી સમજવા. જઘન્યથી તાે સાસ્વાદન અને **પ્રમત્તાદિક** છ ગુણ સ્થાનકોના સ્થિતિકાળ એક સમયનાજ જાણવા. ં અચાેગી કેવળીના અજઘન્ય અનુહુષ્ટ સ્થિતિકાળ પૂર્વોક્ત પંચ હુસ્વ સ્વર ઉચ્ચાર પ્રમાણજ સમજવા, અને બાકીના છ ગુણ સ્થાનકાે મિચ્યાત્વ, મિશ્ર, અવિરત, દેશવિરત, ક્ષીણમાહ અને સચાેગી કેવળીનાે જઘન્ય સ્થિતિકાળ અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ જાણુવાે.

### ાા **પ્રથમ અ**ધ્યાય સ**મા**પ્ત ા

Xa

#### શ્રી સમયસાર પ્રકરણ

# અજીવ તત્ત્વ નિરૂપણુનામાં દિતીય અધ્યાય.

તીર્થંકર દેવે અજીવ પાંચ પ્રકારના કહ્યા છે તે આ રીતે—

૧ ધર્માસ્તિકાય, ૨ અધર્માસ્તિકાય, ૩ આકાશાસ્તિકાય, ૪ પુદ્દગલાસ્તિકાય, અને ૫ કાળ. એ પાંચેને જીવાસ્તિકાય સાથે જોડતાં છ દ્રબ્યાે કહેવાય છે.

એ સવે<sup>°</sup> દ્રબ્યાે ઉત્પાદ ( નવા પર્યાયપણે ઉપજવું ), નાશ ( વર્તામાન પર્યાયનું નાશ પામવું ) અને સ્થિતિ ( મૂળ દ્રબ્યપણે બન્યું રહેવું તે ) સ્વભાવવાળા છે.

કાળ શિવાયના પાંચ દ્રબ્યાે ઘણા પ્રદેશવાળા હાેવાથી અસ્તિકાય કહેવાય છે. પુદ્દગલ શિવાયના પાંચ દ્રબ્યાે અરૂપી છે. જીવ શિવાયના પાંચ દ્રબ્યાે અચેતન જડ અને અકર્તા છે. તે છએ દ્રવ્ય મધ્યે ગતિ– પરિણામ પામેલા જીવ અને પુદ્દગલાેને ગતિસહાયક ધર્માસ્તિકાય છે. સ્થિતિ પરિણામ પામેલા જીવ પુદ્દગલાેને સ્થિતિસહાયક અધ-માસ્તિકાય છે. સ્થાન–અવકાશ આપનાર આકાશ છે. વૃદ્ધિ હાનિ પામનારા પુદ્દગલાે છે. તે પુદ્દગલાે સ્પર્શ, રસ, ગધ, વર્ણુ, શબ્દ, બંધ, લેદ, સંસ્થાન, અંધકાર, આતપ, ઉદ્યોત, છાયા, સૂક્ષ્મતા અને સ્થૂલતારૂપ હાેતા સતા કર્મ, શરીર, મન, ભાષા, <sup>વ</sup>વાસા<sup>વ</sup>્રાસ, સુખ, દુ:ખ અને જીવિત મરણ પ્રસંગે જીવને ઉપકારક હેતુ જાણવા.

વર્ત<sup>°</sup>ના પરિણામાદિ લક્ષણ કાળ; અને જ્ઞાનદર્શન લક્ષણવાળા જીવ જાણુવા.

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, અને આકાશ એ ત્રણુ દ્રવ્યા-ર્થતાએ ( દ્રવ્યપણુ ) એક એક દ્રવ્ય છે. પુદ્દગલા, કાળના સમયા અને જીવા અનંત છે. પ્રદેશાર્થતાએ ( પ્રદેશપણુ ) ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને એક જીવના પ્રદેશ લાકાકાશના પ્રદેશતુલ્ય અસંખ્યાત છે. ( લાક અને અલાક ) આકાશના પ્રદેશ અનંતા છે.

પરમાણુ સિવાયના પુદ્દગલ<sup>૧</sup> ( સ્કંધો ) ના પ્રદેશ સંખ્યાતા. અસં-ખ્યાતા, અને અનંતા હાય છે. ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય આખા લાકમાં (લાકાકાશ પ્રમાણુ) છે. અને આકાશ લાકમાં તેમ જ અલાકમાં પણુ છે.

સૂર્યચંદ્રાદિકની ગતિક્રિયાવડે થયેલ સમય, આવળી, સુહુર્તાદિક કાળ<sup>ર</sup> મનુષ્યલેાકમાંજ પ્રવતે<sup>6</sup> છે ( કેમકે તેથી આગળ સૂર્ય ચંદ્રાદિક સ્થિર–નિશ્ચળ છે ). પુદ્દગલાે+ અને જીવા સમસ્ત લાકાકાશમાં વર્તે છે. પુદ્દગલા એકાદિ ( લાકાકાશ ) પ્રદેશાને અવગાહી રહે છે; અને જીવા લાકાકાશના અસંખ્યાતમા ભાગાદિકને અવગાહીને રહે છે. એ સર્વ ધર્માસ્તિકાયાદિક પાંચે અજીવના ભેદ ચાદ થાય છે, તે આ રીતે–ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય એ ત્રણેના ૧ દ્રવ્ય, ર દેશ<sup>ર</sup> અને ૩ પ્રદેશની<sup>3</sup> કલ્પનાવડે ત્રણ ત્રણ ભેદ ગણ-

૧ આ લેાકમાં અનંતા પુદ્દગલાની ચાર રાશિ છે. ૧ છૂટા પરમાણુઓની, ૨–૩–૪ સંખ્યાત–અસંખ્યાત અને અનંતા પરમાણુવાળા સ્કંધાની એક એક રાશિ છે. (ટીકા ઉપરથી)

ર ઉક્ત કથનવડે વ્યવહારિક કાળાવગાહ શાસ્ત્રકારે કહેલેા છે. અને ભાવ–પદાર્થોના તે તે પર્યાયનેા પ્રવર્તક મુખ્ય કાળ તાે લાેકવ્યાપી જાણવાે.

(ટીકા ઉપરથી)

+ પૂર્વોક્ત ચારે રાશિવાળા (૧ છુટા છુટા અન ત પરમાર્થુ એા, (ર-૩-૪ સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત પરમાથ્યુ નિષ્પન્ન રકધો ) અનંતા પુદ-ગલાે તેમજ અનંતા જીવેા સંપૂર્શું લાેકાકાશમાં સમજવા. લાેકાકાશના એક અસંખ્યાતમા ભાગમાં એક જીવ રહે છે, એ રીતે ખે, ત્રથુ, ચાર (અસંખ્યા-તમા ) ભાગમાં યાવત્ સર્વ લાેકને વ્યાપી રહે છે, કેમકે કેવળા સમુદધાતના ચાેથા સમયે સમસ્ત લાેકાકાશને વ્યાપી રહે છે. (ટીકા ઉપરથી)

૧ અખંડ વસ્તુ–ધર્માસ્તિકાયાદિક.

ર કલ્પનાવડે કલ્પેલા તેના ખે ચાર વિભાગ તે દેશ.

૩ જેનેા ખીજો વિભાગ કલ્પિ શકાય નહિ એવો પરમ સક્ષ્મ અવિભક્ત વિભાગ તે પ્રદેશ.

U

#### શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

તાં ૯ ભેદ થાય છે; દશમા કાળ અને પુદ્દગલાના ૧ સ્કંધ, ૨ દેશ, ૩ પ્રદેશ અને ૪ પરમાણુ<sup>\*</sup> રૂપ ચાર ભેદા છે. એ સર્વે ને એકત્ર ગણુ-તાં ૧૪ ભેદ થાય છે.

## ઇતિ અજીવ તત્વનિરૂપણુ નામા દ્વિતીય અધ્યાય:

# અથ આશ્રવતત્ત્વ નિરૂપણુનામા ત્રીઝે અધ્યાય.

શુભાશુભ કર્મ ( પુન્ય-પાપ ) ઉપાર્જન કરવામાં નિદાન ( કારણુ ) રૂપ આશ્રવ કહેવાય છે. તે આશ્રવ ૪૨ પ્રકારના ( જ્ઞા નીઓએ ) કહ્યા છે. તે આ રીતે પ ઇન્દ્રિયેા, ૪ કષાય, પ અવતો, ૩ ચેાગ (મન, વચન તથા કાયા) અને ૨૫ ક્રિયાઓ. તેમાં ઇન્દ્રિયેા– સ્પર્શન, રસનાદિક; કષાય-ક્રોધાદિક; અવત-હિંસા, અસત્યાદિક; જોગ-મન, વચન, કાયાના વ્યાપારરૂપ; ક્રિયાઓ-૧ કાચિકી, ૨ અ-ધિકરણુકી, ૩ પ્રદ્લેષકી, ૪ પારિતાપનિકી, ૫ પ્રાણાતિપાતિકી, ૬ આરંભિકી, ૭ પારિગ્રહિકી, ૮ માયાપ્રત્યથકી, ૯ મિચ્યાદર્શન પ્રત્ય-યકી, ૧૦ અપ્રત્યાખ્યાનકી, ૧૧ દષ્ટિકી, ૧૨ પૃષ્ટિકી અથવા સ્પૃષ્ટિકી, ૧૩ પ્રાતીત્થિકી, ૧૪ સામંતાપનિપાતિકી, ૧૫ નૈસષ્ટિકી, ૧૬ સ્વા-હસ્તિકી, ૧૭ આજ્ઞાપનિકી, ૧૮ વૈદારણિકી અથવા વૈતારણિકી, ૧૯ અનાભાગપ્રત્યચિકી, ૨૦ અનવકાંક્ષપ્રત્યચિકી, ૨૧ પ્રાયાગિકી, ૨૨ સમાદાનિકી, ૨૩ પ્રેમિકી, ૨૪ દ્વેષિકી, ૨૫ ઐર્યાપથિકી.\*

¥ પુદગલ−સ્કંધથકી છુટા નહિ પડેલા પરમાહ્યુ તે પ્રદેશ અને એજ છુટા પડી ગયેલા તે પરમાહ્યુઓ કહેવાય છે

\* આ ૨૫ ક્રિયાનાે સંક્ષિપ્તાર્થ આ પ્રમાણે-કાયાને અજયણાએ પ્રવર્તા-વર્તા લાગે તે કાયિડી ૧, ખડ્ગાદિક શસ્ત્રોને વિષે મુષ્ટિ વિગેરેનું જોડવું તે અધિ-કરણિડી ૨, જીવાજીવ વિષય દ્વેષ કરવાથી પ્રાદ્વેષિડી ૩, પુત્ર, કલત્રાદિના વિયાેગ દુ:ખથી હદયતાડન શારસ્ફાટનાદિ કરવું, અથવા પરને પરિતાપ ઉપજાવવાે તે પાગ્તિાપનિડી ૪, સ્વર્ગાદિ નિમિત્તે પાતાના અથવા ક્રોધ લાભાદિવડે પરના પ્રાણુના વિયાેગ કરાવવા તે પ્રાણાતિપાતિડી ૫, જીવાજીવ સંબંધી આરંભ કરવા તે આરંભિડી ૬, જીવાજીવ વિષય પરિગ્રહથી થાય તે પારિગ્રહિડી ૭,

એમ સામાન્ય રીતે કર્મ આગમન નિદાનરૂપ આશ્રવા પ્રરૂપ્યા. હવે વિશેષે જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મ સંબંધી–આશ્રવા સંબંધી વર્ણુન કરે છે. ( જ્ઞાન–જ્ઞાની પ્રત્યે ) પ્રદ્વેષ, અપલાપ,× મચ્છર,+ ( ભાત-પાણીના ) અંતરાય, અવિનયાદિ આશાતના અને ઉપઘાત ( માર-ણાદિ) એ જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મના આશ્રવ સમજવા. ( અર્થાત્ જ્ઞાનીના પ્રદ્વેષ, અપલાપાદિ કરવાથી ઉક્ત બંને કર્મ બં-ધાય છે. ) દેવપૂજા, ગુરૂભક્તિ, સરાગ સંજમ, દેશવિરતિ સંજમ, પાત્રદાન, દયા, ક્ષમા, બાળ ( અજ્ઞાન ) તપ અને અકામ નિર્જરાથી<sup>૧</sup> શાતા વેદનીય કર્મ બંધાય છે, તેથી ઉક્ત દેવપૂજાદિક શાતા વેદની-

પરને ડગવાથી માયા પ્રત્યયિકી ૮, જિતવચતમાં અશ્રદ્ધા કરવાથી મિથ્યાદર્શન પ્રત્યયિકો ૯, સંયમાદિનાે વિધાત કરનારા કષાયાદિને ન તજવાથી અપ્રત્યાખ્યા• નિક્રી ૧૦, જીવાજીવાદિ પદાથોંને કુતુહળવડે જેવાથી દષ્ટિકો ૧૧, રાગદ્વેષાદિવડે છવાછવ સ્વરૂપ પૂછવાયી પ્રષ્ટિકી અથવા રાગાદિવડે સ્ત્રીયાદિકને સ્પર્શ કરવાથી રપ્રષ્ટિકી ૧૨. જીવાજીવને આશ્રીને કર્મ બંધ થાય તે પ્રાતિત્યકી ૧૩, પાતાના ગાય, અશ્વાદિકની ક્રાઇ પ્રશંસા કરે તેથી રાજી થવું તે સામ'તાપનિપાતિકી ૧૪. રાજાદિકના આદેશથી મતુષ્યાદિ જીવેાનું અચવા પાષાણાદિ અજીવેાનું યંત્રાવડે નિસર્જન કરવું તે નૈસૃષ્ટિકી ૧૫, પાતાને હાથે જીવાજીવને તાડના કરવાથી સ્વાહસ્તિકો ૧૬. છવાછવને આગ્રા કરવાથી આગ્રાપનિકી ૧૭, છત્રાજવતું વિદારણ કરવાયી વૈદારણિકી અથવા જીવાજીવના વિક્રયમાં પરને ડગવાથી વૈતાન રશિકી ૧૮, અપ્રમાજિત પ્રદેશમાં શરીર ઉપકરણાદિ મૂકવાથી અનાભાગ પ્રત્યયિકી ૧૯, ઇહ, પરલેાક વિરૂદ્ધ કાર્યના સેવનથી અનવકાંક્ષ પ્રત્યયિકી ૨૦. મન-વચન-કાયાવડે સાવદ્ય કાર્ય કરવાથી પ્રાયેાગિકી ૨૧, આઠે પ્રકારના કર્મ સમકાળે ખાંધવાથી સમાદાનિકી ૨૨, માયાલેાભનિશ્રિત અથવા રાગેાત્પાદક વચન બાેલવાથી પ્રેમિકી ૨૩, ક્રોધમાનનિશ્રિત અથવા ક્રાઇની ઉપર દ્વેષ કરવાથી દ્રેષિકી ૨૪, અકષાયી એવા ઉપશાંતમેહાદિકને માત્ર બે સમયની સ્થિતિના કર્મ માત્ર કાયયાગવડે જે ભંધાય તે ઐર્યાપથિકી ૨૫.

× ત્રાની ગુરૂ વિગેરેનું નામ ગાપવવું-ઢાંકવું-પ્રકાશવું નહિં તે.

+ તેમનાે ગુણુગૌરવ સહી ન શકાય તે, તેમની પૂજા–બક્તિ થતી જોઇને મનર્મા ખેદ ધરી બળવું તે. પર

#### શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

યના આશ્રવ લેખાય. દુ:ખ, શાેક, સંતાપ, આક્રંદન, વધ અને અફ-સાેસ ( સ્વપર ઉભય સંબંધી ) એ બધાય અશાતા વેદનીય કર્મના આશ્રવ જાણવા.

કેવળી, શ્રુત, સંઘ, તીર્થકર અને ધર્મસંબંધી અવર્ણવાદ ( નિંદા ), ઉન્માર્ગદેશના અને સન્માર્ગ લેાપન એ દર્શન માહનીય કર્મના આશ્રવ છે. ક્રોધાદિક કષાયના ઉદયથી સંક્લિષ્ટ પરિણામ થાય તે ચારિત્ર માહનીય કર્મના આશ્રવ જાણુવા.

પંચેન્દ્રિય વધ, માંસાહાર અને બહુ આરંભ પરિગ્રહ **એ ન**ાર કીના આયુષ્ય સંબંધી ુંઆશ્રવ જાશુવા.

આર્ત્ત<sup>દ</sup>યાન, સશલ્યપણુ<sup>ંર</sup> અને ગૂઠ ચિત્તપણુ<sup>ં૩</sup> એ તિર્યચ આયુષ્યના આશ્રવ છે.

અલ્પ આરંભ-પરિગ્રહપણું, મૃદુતા ( નરમાશ ), સરલતા અને અતિ ઉત્કૃષ્ટ કે નિકૃષ્ટ નહિ એવા મધ્યમ પરિણામ એ મનુષ્ય આયુષ્યના આશ્રવ છે.

સરાગ સંજમ,<sup>૪</sup> દેશવિરતિ સંજમ, અકામ નિર્જરા, આળ મિથ્યાત્વ ચુક્ત ) તપ, ઉત્તમ સંત સાધુના સમાગમ અને સમ્યક્ત્વ રત્નની પ્રાપ્તિ એ દેવ આયુષ્યના આશ્રવ જાણુવા.

સરલપણું, ભવભીરૂપણું, સાધર્મિક ભક્તિ અને ક્ષમા શુભ નામકર્મના આશ્રવ છે, તેથી વિપરીત⊸માયાવીપણું વિગેરે અશુભ નામકર્મના આશ્રવ છે. અરિહુંત વાત્સલ્ય ( દેવભક્તિ ) પ્રમુખ વીશ સ્થાનકાે તીર્થંકર નામકર્મના આશ્રવ છે.

૧ ક્ષુધા, તૃષા, વધ, બંધનાદિકવડે ઇચ્છા વગર જે કર્મ નિજરા થાય તે.

ર મૂળ ઉત્તર ગુજીમાં લાગેલા અતિચારાદિ દેાષની આલેાચના નિંદા ન કરવી તે.

૩ ઉદાયી રાજાતું ખુન કરનારતી પેરે જેના મનનાે ગૂઢ અભિપ્રાય કળાય નહિ તે.

૪ સંજ્વલન કથાયના જેમાં ઉદય વર્તે છે તે. ( વીતરાગ સંયમ નહિ. )

મદ-અભિમાન રહિતપણં, વિનીતપણં નમ્રતા, અને ગુણવંતની પ્રશંસાવડે ઉચ્ચ ગાત્ર અને એથી વિપરીત વર્તનથી નીચ ગાત્રકર્મ બંધાય છે, તેથી તે તે ઉચ્ચ⊸નીચ ગાેત્રકર્મના આશ્રવ છે. જિન-પૂજામાં અંતરાય કરવા, જીવહિંસાદિકમાં તત્પર રહેવું એ અંતરાય કર્મના આશ્રવ જાણવા. પૂર્વીકત પ્રતિકર્મ ( એક એક કર્મ આશ્રી ) પ્રતિનિયત ( ચાક્કસ ) આશ્રવા સ્થિતિઅંધ અને રસબંધની અપે-ક્ષાએ સમજવા; પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશબંધની અપેક્ષાએ તેા સામાન્ય રીતે પૂર્વોક્ત સવે સર્વ કર્મના આશ્રવ હાેઇ શકે છે, કેમકે સિદ્ધા-ન્તમાં આઠ પ્રકારના, સાત પ્રકારના, છ પ્રકારના અથવા એક પ્રકા-રના બંધ કહેલા છે. પરંત પ્રતિનિયત કર્મના બંધ કહેલા નથી. તેમાં મિશ્રગુણસ્થાનક વર્જિત મિ**ચ્યા**ત્વગુણસ્થાનકથી માંડી અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનક પર્યત આયુષ્ય બંધ હાેય તે સમયે અષ્ટવિધ ( આઠે) કર્મનાે બંધ અને આયુબ્ય બંધ સિવાયનાે સપ્તવિધ (સાત) કર્મના **બંધ કહ્યો છે. મિ**શ્ર, નિવૃત્તિ ખાદર અને ગનિવૃત્તિ ખાદર એ ત્ર**ણ** ગુણસ્થાનકે સાત પ્રકારના કર્મબંધ; સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણસ્થાનકે માહનીયકર્મ અને આયુષ્યકર્મ સિવાય છ પ્રકારના કર્મઅંધ: ઉપ-શાન્તમાહ, ક્ષીણ માહ અને સયોગી ગુણસ્થાનકે કેવળ એક સાતા વેદનીયનાજ ખંધ હાેવાથી એક કર્મનાજ બંધ અને અયાગી કેવ-ળીને કાેઈપથ કર્મના બંધના અભાવ હાેવાથી અબંધક કહેલા છે.

## એ રીતે આશ્રવતત્ત્વ નિરૂપણુનામા સમયસાર પ્રકરણુ**ને**ા ત્રીજો અધ્યાય સંપૂર્ણુ થયેા.

હવે બ'ધતત્ત્વ નિરૂપણનામા ચાેથા અધ્યાય કહે છે.

મિચ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને મન વચન કાયાના યાેગરૂપ બંધ હેતુઓવડે જીવનાે કર્મપુદ્દગલાે સંગાતે સંબંધ થાય તે બંધ કહેવાયછે. તે બંધ ચાર પ્રકારના છે.૧ પ્ર-કૃતિબંધ, ૨ સ્થિતિબંધ, ૩ રસબંધ, ૪ પ્રદેશબંધ, તેમાં જ્ઞા-

## શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

નાવરણી, દર્શનાવરણી, વેદનીય, મેાહનીય, આયુ, નામ, ગેાત્ર અને અંતરાય કર્મોને જે જ્ઞાન-આચ્છાદનાદિક સ્વભાવ તે પ્રકૃતિબંધ; કર્મનાં દળીયા સંબંધી કાળ નિર્માણુ તે સ્થિતિબંધ; તે આવી રીતે જ્ઞાનાવરણુ; દર્શનાવરણ, વેદનીય અને અંતરાય એ ચારે કર્મની પ્રત્યેકે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ત્રીશ ક્રોડાક્રોડ સાગરાપમની, મેાહનીય કર્મની બગ્ ક્રોડાક્રોડ સાગરાપમની, નામ અને ગેાત્રકર્મની ૨૦ ક્રોડાક્રોડ સા-ગરાપમની અને આયુષ્ય કર્મની તેત્રીશ સાગરાપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ભાણવી. જઘન્ય સ્થિતિ વેદનીયકર્મની ખાર સુહુર્તની, નામ ગેાત્રની આઠ આઠ સુહૂર્તની અને બાકીનાં કર્મોની આંતસુંહૂર્ત પ્રમાણ જ-ઘન્ય સ્થિતિ ભાણવી. દેવ મનુષ્ય અને તિર્યંચ આયુ વર્જને શુભા શુભ સર્વ કર્મ પ્રકૃતિની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અતી સંકલેશવડે બંધાય છે અને જઘન્ય સ્થિતિ ( પરિણામની ) વિશુદ્ધિવડે બંધાય છે.

અનુભાગ, અનુભાવ, વિષાક અને રસ એ બધાય એક અર્થ-વાળા પર્યાય શબ્દો છે. તે રસ-વિષાક અશુભ કર્મ-પ્રકૃતિઓનેા લીમડાની જેવા અશુભ અને શુભ પ્રકૃતિઓના શેલડીની જેવા શુભ છે. તેથી શાસ્ત્રકાર કર્મપ્રકૃતિઓના શુભાશુભ વિભાગ બતાવે છે-૧ શાતાવેદનીય, ૩ દેવ મનુષ્ય અને તિર્યંચનાં આશુષ્ય, ૧ ઉગ્ચ ગાત તથા નામકર્મની ૩૭ પ્રકૃતિઓ-મનુષ્યગતિ અને આનુપૂવીં (૨), દેવગતિ અને આનુપૂવીં (૪), પંચેન્દ્રિય જાતિ (૫), આદા-રિકાદિક પાંચ+ શરીર (૧૦), પ્રથમના ત્રણ શરીરના÷ ત્રણ અંગા-પાંગ (૧૩), પ્રથમ સંધ્યણ્ર (૧૪), પ્રથમ સંસ્થાન<sup>છ</sup> (૧૫), શુભ વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ (૧૯), શુભ વિહાયોગતિ (૨૦), અગુરૂલઘુ (૨૧), પરાઘાત (૨૨ ), ઉ<sup>°</sup>વાસ (૨૩), આતપ (૨૪),

+ ઔદ્યરિક, વૈક્રિય, આહારક, તેજસ અને કાર્મણ.

∻ ઔદારિક, વૈક્રિય અને આહારકના અનુક્રમે ઔદારિક અંગાેપાંગ, વૈક્રિય અંગાેપાંગ અને આહારક અંગાેપાંગ જાણવા.

## 🔹 વજ્રૠષભનારાચ. ઉસમચતુરસ.

ઉદ્યોત ( ૨૫ ), નિર્માણુ (૨૬), તીર્થકર (૨૭), અને ત્રસદશકા+ ( ૩૭ )એ ૪૨ પુન્ય(શુભ) પ્રકૃતિઓ પ્રસિદ્ધ છે. હવે ૮૨ (અશુભ) પાપ પ્રકૃતિઓ વર્ણવે છે.

પાંચ જ્ઞાનાવરણુ, નવ દર્શનાવરણુ, મિશ્રમાહનીય અને સમ કિત માહનીયના બંધના અભાવ હાેવાથી બાકીની ૨૬ માહનીય પ્રકૃતિ, પાંચ અંતરાય એ રીતે ૪૫ પ્રકૃતિએા ચાર ઘાતિકર્મની કહી; અને અસાતાવેદનીય, નારકીનું આયુષ્ય, નીચ ગાેત્ર અને ૩૪ નામ-કર્મની પ્રકૃતિ, તિર્યચગતિ અને આનુપૂર્વી (૨), નરકગતિ અને આનુપૂર્વી (૪), એકેન્દ્રિયાદિ, ચાર જાતિ (૮); પ્રથમ સિવાયનાંપાંચ સંઘયણુ (૧૩), પાંચ સંસ્થાન (૧૮), અશુભ વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ (૨૨), અશુભ વિદ્વાયોગતિ (૨૩) ઉપઘાત (૨૪), અને સ્થા-વરદશકાે (૩૪) એ રીતે સવે મળીને ૮૨ અશુભ (પાપ) પ્રકૃતિઓ કહેવાય છે.

લીમડાના તથા શેલડી પ્રમુખના સ્વાભાવિક રસ એક ઠા-ણીઓ લેખાય અને તે રસ બે, ત્રણ, ચાર ભાગ પ્રમાણ કઢાયે છતે એક ભાગ અવશેષ રહ્યે છતે બે ઠાણીઓ વિગેરે કહેવાય. એ ઉપમા<sup>†</sup> પ્રકૃતિના રસ**ની જા**ણ્વી.

પર્વત અને ભૂમિની ફાટ, વેળુ અને જળમાંની રેખા સમાન કષાયેષ્વડે અશુભ કર્મોના અનુક્રમે ચાર,ત્રણ, બે અને એક ઠાણીઓ રસ બંધાય છે, ત્યારે શુભ કર્મોના રસ વેળુ અને જળરેખા સમાન

+ ત્રસ, બાદર, પર્યાપ્ત, પ્રત્યેક, સ્થિર, શુક્ષ, સુલગ (સૌભાગ્ય), સુસ્વર, આદેય, અને ્યશનામકર્મ.

∗ સ્થાવર, સક્ષ્મ, અપર્યાપ્ત,સાધારણ, અસ્થિર, અશુલ,દુર્ભગ (દૌર્સાગ્ય) દુઃસ્વર, અનાદેય અને અપયશ<sup>ં</sup>નામકર્મએ સ્થાવરદશકા જાણ્વો.

† સહજ રસ (કઢયા વગરનાે મોઠાે કે કડવાે) એક ઠાણીયાે, તેનેજ કઢતાં અધીં બાકી રહે તે બે ઠાણીયાં, બે ભાગ બળા જાય ત્રીજો ભાગ શેષ ( બાકી રહે ) એવાે રસ ત્રણુ ઠાણીયાે અને ત્રણુ ભાગ બળા જાય ચાેથા ભાગ બાકી રહે તે ચાેઠાણીયાે જાબ્રુવાે.

### શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

કષાયવડે (વિશુદ્ધ પરિણામે) ચઉઠાણીયેા, ભૂમિકાટ સમાન કષાય વડે ( મધ્યમ પરિણામે ) ત્રણ ઠાણીયાે અને પર્વતની ફાટ સમાન કષાયવડે બે ઠાણીયાે બંધાય છે. એક ઠાણીયાે શુભ રસ બંધાતાે નથી; ૨–૩–૪ ઠાણીયાેજ બંધાય છે.

ચાર સંજવલન (કષાય). પાંચ અંતરાય ( દાન-લાસ-ભાેગ-ઉપભાેગ-વીર્થ અંતરાય), પુરૂષવેદ, મતિ-શ્રુત-અવધિ-મન:પર્યવ-જ્ઞાનના આવરણુ, ચક્ષુ-અચક્ષુ-અવધિદર્શનના આવરણુરૂપ ૧૭ પ્રકૃતિઓ ૧-૨-૩-૪ સ્થાનિક રસવાળી અને બાકીની શુભ તેમજ અશુભ પ્રકૃતિઓ ૨-૩-૪ સ્થાનિક રસવાળી કહી છે.

સંકલેશ ( મલીન અધ્યવસાય ) વડે અશુભ પ્રકૃતિઓનેા તીવ ( આકરો ) રસ થાય છે અને અધ્યવસાયની શુદ્ધિ થતાં મંદ રસ થાય છે. શુભ પ્રકૃતિઓના તેા અધ્યવસાયની શુદ્ધિવડે તીવ રસ થાય છે અને અધ્યવસાયની મલીનતા થતાં તે રસ મંદ પડી જાય છે.

પ્રદેશ અંધ તે કર્મવર્ગણાનાં દળીયાં (મેળવવા) રૂપ સમજવા.

આ પારાવાર સંસારમાં ભમતાં છવ પાતાના સર્વ ( લાેકા-કાશ પ્રમાણ અસંખ્ય ) પ્રદેશાવડે, અભગ્યાથી અનંતગુણા પ્રદેશ– દળથી બનેલા અને સર્વ છવથી અનંતગુણા રસચ્છેદે કરી શુક્રત, સ્વપ્રદેશમાંજ રહેલા ( બહારના નહિ ), અભગ્યાથી અનંતગુણા (અને સિદ્ધથી અનંતમા ભાગના) કર્મ વર્ગણાના સ્કંધા પ્રતિસમય ગ્રહણ કરે છે. ગ્રહણ કરીને તેમાંથી થાડાં દળીયાં આશુકર્મને, તેથી વિશેષાધિક અને પરસ્પર તુલ્ય દળીયાં નામ અને ગાંત્રકર્મને, તેથી વિશેષાધિક અને પરસ્પર તુલ્ય દળીયાં ગ્રાનાવરણ, દર્શના-વરણ અને અંતરાય કર્મને, તેથી વિશેષાધિક મોહનીય કર્મને અને તેથી વિશેષાધિક વેદનીય કર્મને વહેંચી આપી નિજ આત્મપ્રદેશમાં ક્ષીર નીરની પેરે અથવા લાહ અગ્નિની પેરે તે કર્મવર્ગણાના સ્કંધા સાથે મળી જાય છે.

કર્મદળીયાંની આ આઠ ભાગની કલ્પના અષ્ટવિધ કર્મઅંધકાે આશ્રી સમજવી. સાત, છ અને એકવિધ બંધકાેને વિધે તેટલાજ ભાગની કલ્પના કરવી. પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશબંધના હેતુ ( મન, વચન અને કાયાના ) યાેગ જાણવા. સ્થિતિબંધ અને રસ-બંધના હેતુ ક્રોધાદિક કષાયાે જાણવા. તેમજ વળી\* સ્પૃષ્ટ, બહ, નિધત્ત અને નિકાચિત એ રીતે પણ ચાર પ્રકારના બંધ શાસ્ત્રમાં કહેલાે છે. ઇતિ બંધવિચાર.

એ રીતે બંધત્ત્વ નિરૂપણુનામા સમયસારનેા ચાેથા અધ્યાય પૂર્ણ થયેા. ———

હવે સંવરતત્ત્વ નિરૂપણનામા પંચમ અધ્યાય વખાણે છે.

અશ્રવાેના નિરાધ કરવા તે સ**ંવર** કહ્યો છે. સમિતિ, ગુપ્તિ, પરીસહ, ચતિધર્મ, ભાવનાએા અને ચારિત્રવડે કર્મપુદ્દગલ ગ્રહ્ણ કરવાના નિરાધ (અટકાવ) થવાથી તે સ**ંવર સત્તાવન પ્રકારના** થાય છે. તેમાં ઇર્થાદિક સમિતિ<sup>૧</sup> પાંચ; મન, વચન, કાયાના ચાેગ ( વ્યાપાર ) નિગ્રહરૂપ ગુપ્તિએાર ત્રણુ, ક્ષુધાદિક પરીસહા બાવીશ; ક્ષમા પ્રમુખ ચતિધર્મ દશવિધ; અનિત્યાદિક ભાવનાએા બાર; અને સામાયકાદિ<sup>3</sup> ચારિત્ર પાંચ, એ રીતે સ**ંવરતત્ત્વ નિરૂપણુનામા** સમયસારના પાંચમા અધ્યાય કહ્યો.

હવે નિર્જરાતત્ત્વ નિરૂપણનામા સમયસારનેા છઠ્ઠા અધ્યાય કહે છે.

લાગવાઇ ગયેલા કર્મ પુદ્દગલાેનું પરિશાટન થવું ( ખરી જવું ) તે નિર્જરા કહેવાય છે. તે એ પ્રકારની ૧ સકામ, ૨ અકામ લેદે

∗ છુટી સાેયા, સ્વથી બાંધેલી સાેયા, લાેઢાના બાંધનથી બાંધેલી સાેયા અને હથાેડે ટીપી નાંખેલી સાેયાતી પેરે.

૧ ઇર્યા–ગમનાગમન, ભાષા, એષણા, આદાન, નિક્ષેપ અને મળાત્સર્ગ પ્રસંગે ઉપયોગ સહિત પ્રવર્તન. ૨ અસત્ યાગના નિશ્રહ અને સત્ ( કુશળ ) યાગનું ઉદીરણ. ૩ સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય, પરિહાર વિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મ સંપ-રાય અને યથાખ્યાત.

٢

## શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

કરીને જાણ્વી. તેમાં અકામ<sup>૧</sup> નિર્જરા સર્વ છવાને હાય તે આ રીતે-એકેન્દ્રિયાદિક તિર્ચચા યથાસ ભવ છેદનભેદન, શીત, તાપ, વર્ષાજળ, અગ્નિ, ક્ષુધા, તૃષા, ચાબુક અને અંકુશાદિવડે; નારકી ( નરકના ) જીવા ત્રણુ પ્રકારની<sup>ર</sup> વેદનાવડે; મનુષ્યા ક્ષુધા, તૃષા, આધિ, દારિદ્ર અને બંધીખાનાદિકવડે; અને દેવતાએા પરવશતા અને કિલ્ખિષપણાદિકવડે અશાતા વેદનીય કર્મને અનુભવી (ભાેગવી) ખપાવે છે. તેથી તેમને અકામનિર્જરા જાણવી. સકામનિર્જરા તાે અનશન<sup>3</sup>, ઉણાદરી<sup>8</sup>, ભિક્ષાચર્યા ( વૃત્તિ સંક્ષેપ ), રસત્યાગ, કાયકલેશ (લાચાદિકવડે દેહદમન) અને પ્રતિસંલીનતા ( કાચબાની પેરે અંગાપાંગને સંકાચી રાખવા ) એ છ પ્રકારના બાહાતપ તથા પ્રાયચ્છિત્ત<sup>પ</sup>, વિનય, વૈયાવચ્ચ, સઝાય, ધ્યાન અને બ્યુત્સર્ગ<sup>૬</sup> એ છ પ્રકારના અભ્યંતર તપને તપતાં નિર્જરાભિલાષીને થવા પામે. એ રીતે નિર્જરાતત્ત્વ નિરૂપણુનામા સમયસાર પ્રકરણના છઠ્ઠો અધ્યાય થયેા.

# અથ માક્ષતત્ત્વ નિરૂપણનામા સપ્તમ અધ્યાય.

( જ્ઞાનાવરણાદિ ) ચાર ઘાતિકર્મના ( સર્વ'થા ) ક્ષયવડે કેવ-ળજ્ઞાન-દર્શન પ્રાપ્તને સમસ્ત કર્મના ક્ષય થયે માક્ષ કહ્યા છે. ક્ષીણ-કર્માઓ ગૌરવ ( ભારેપણા ) ના અભાવે નીચા જતા નથી; યાગ પ્રયોગના અભાવથી તીચ્છાં જતા નથી, પરંતુ નિ:સંગતાથી મળ-લેપ વગરના તુંબડાની પેરે, કર્મ-બંધનના છેદાવાથી એરંડના ફળની પેરે, પૂર્વ પ્રયોગથી ધનુષ્યમાંથી છૂટેલા બાણની પેરે તથા ગતિ પરિણામથી ધૂમાડાની પેરે ઉંચા ( ઉર્ધ્વગતિએ ) જ જાય છે અને લાક ( આકાશ ) ના અંતે રહે છે. ધર્માસ્તિકાયના અભાવથી આગળ ( અલાકમાં ) ગતિ ( ગમન) થવા પામે નહિ. ( તેથી ) ત્યાંજ ( લાકના અગ્રભાગેજ ) રહ્યા છતા, શા<sup>8</sup>વત-નિરૂપમ-સ્વાભાવિક

૧ અક્રામ–ઇચ્છા વગર ક્રષ્ટાદિ સહન કરતાં. ૨ નરકક્ષેત્રજન્ય, અન્ય ઉદારિત અને પરમાધામી કૃત. ૩ છઠ્ઠ અઠ્ઠમાદિ. ૪ જરૂર કરતાં એાછા આહાર કરવા તે. ૫ પાપ આલેાચના ( આલાેયણ ) ૬ દેહાદિક મમત્વ ત્યાગ

#### પહ

#### સરહસ્ય.

સુખને અનુભવે છે. સુર, અસુર અને મનુષ્યસ બંધી સર્વ કાળનાં એકઠાં કરેલાં સુખા સિદ્ધ ભગવાનના સુખના અનંતમા ભાગે આવતાં નથી. (સિદ્ધ ભગવાનનું સુખ અનંત છે–વચન અગાચર છે.) સંત-પદ પ્રરૂપણાદિક નવ અનુયાગદ્વારાવડે તે સિદ્ધોની વ્યાખ્યા કરવી. એ રીતે માક્ષતત્ત્વ નિરૂપણનામા સમયસાર સાતમા અધ્યાય થયા.

અથ સમ્યગ્જ્ઞાન, દર્શન પ્રરૂપણનામા અષ્ટમ અધ્યાય. બંધતત્ત્વમાં સમાવેશિત ક**રે**લાં પુન્ય અને પાપને જૂદાં ગણીએ તાે ઉક્રત સાત તત્ત્વા (ને બદલે) નવ તત્ત્વાે પણ કહેવાય છે. સંક્ષેપે કે વિસ્તારે તે તત્ત્વાેના અવબાેધ થવા તે સમ્યગુજ્ઞાન કહેવાય છે. તે જ્ઞાન આભિનિષેાધિક (મતિ), શ્રુત, અવધિ, મન:પર્યવ અને કેવળલેદ કરીને પાંચ પ્રકારનું જાણવું. તે સર્વ તત્ત્વાની શ્રહા-પ્રતીતિ તે સમ્યગ્દર્શન–સમ્યગ્જ્ઞાનની ઉત્પત્તિના કારણરૂપ છે. તે સમ્યગદર્શન કાેઇ જીવને ગુરૂ ઉપદેશાદિક વગરજ કર્મના ઉપશમાદિકવડે સ્વભાવે જ ઉપજે છે અને કાેઇક જીવને કર્મ ઉપશમાદિ સદ્ભાવે ગુરૂ-ઉપ-<mark>દેશ અથવા જિનપ્ર</mark>તિમા દર્શનાદિ ખાદ્ય આલંખનની પ્રાપ્તિ વડેજ **ઉપજે છે. તે સમ્યગદર્શનના ત્રણ ભેદ કહ્યા છે−૧** ઐાપશમિક, ૨ ક્ષાયાપશમિક અને ૩ ક્ષાયિક. તેમાં ઔપશમિક સમકિત, ઉપશમ-શ્રેણીએ ચઢતાં અનંતાનુબંધી કષાયેા અને સમકિતમાહની, મિશ્ર-માહની તથા મિચ્યાત્વમાહની એ ત્રણે દર્શનમાહનીય ઉપશાન્ત થયે છતે ઉપજે છે. અથવા જે અનાદિ મિથ્યાદ્વષ્ટિ જીવ અધ્યવસાય વિ-**શેષરૂપ યથાપ્રવૃત્તિ** કરણવડે આયુવર્જિત શેષ સાતે કર્મની સ્થિતિ પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગે હીન એક ક્રોડાક્રોડ સાગરાેપમ પ્રમાણ કરીને, અપૂર્વકરણવડે દુલે ઘ રાગાદિજનિત ગ્રંથીને લેઠા નાંખી, અનિવૃત્તિ કરણવડે અંતર્મુહર્ત કાળપ્રમાણ-જેમાં મિથ્યાત્વ માહનીયનાં દળીયા વેદવાના નથી એવું અંતરકરણ કરે, તે કરે<sup>°</sup> છતે મિચ્ચાત્વ માહનીયની એ સ્થિતિ થાય-પહેલી અંતર્મુહર્ત પ્રમાણ વેદાતી સ્થિતિ અને બીજી અંતરકરણથી ઉપરની બાકીની સ્થિતિ.

## શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાશુ કાળે કરી પ્રથમ સ્થિતિ વેદાઇ રહ્યે છતે અંતર-કરશુના પહેલા સમયેજ મિથ્યાત્વ માહનીયના દળીયાંના ઉદયના અ-ભાવ હાેવાથી તે જીવને એાપશમિક સમજ્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમજ જે સમકિતથી ચ્યવી–પડી મિથ્યાત્વ પામેલાે સાદિ મિથ્યાદષ્ટિ જીવ સમકિત માહની અને મિશ્રમાહની બંને પુંજોને મિથ્યાત્વમાં ક્ષેપ-વ્યા પછી પાછા શુભ પરિશામવંત બને છે તે શુભાશય જીવ પશુ ઉદ્ધત સમકિતને પામી શકે છે.

એ રીતે આષધ વિશેષ સમાન પ્રાપ્ત થયેલા ઉપશમ સમ્યકત્વ-વડે મદન કેાદ્રવ સમાન મિથ્યાત્વ માેહનીય શાેધાતું છતું ત્રણુ પ્રકા-રતું થાય છે–૧ શુદ્ધ, ૨ અર્ધવિશુદ્ધ અને ૩ અવિશુદ્ધ. ઉક્ત શુ-દ્ધાદિક પુંજો અનુક્રમે તત્વશ્રદ્ધાન, ઉદાસીનતા અને વિપરીત શ્રદ્ધા ઉપજાવવાથી ૧ સમ્યક્ત્વ, ૨ મિશ્ર અને ૩ મિથ્યાત્વરૂપ કહેવાય છે. જ્યારે શુદ્ધ પુંજના ઉદય થાય ત્યારે ક્ષાયાપશમિક સમક્તિ કહેવાય છે. કેમકે તેમાં ઉદયાગત મિથ્યાત્વના ( સમક્તિ માંહનીરૂપે વિપા-કાદય વડે વેદીને ) ક્ષય કરાય છે અને જે સત્તાગત ( મિથ્યાત્વ ) છે તેને ઉપશાન્ત કરાય છે. ક્ષાયાપશમિક સમક્તિમાં મિથ્યાત્વના વિપા-કશી અનુસવ ન હાય, પ્રદેશથી ઉદય તાે હાય; જ્યારે ઉપશમ સમ-ક્રિતમાં કાઇ પણ રીતે મિથ્યાત્વના ઉદય નજ હાેય. ક્ષાયક સમક્તિ તા અનંતાનુબંધી કષાયની ચાકડી અને દર્શનમાંહનીય ત્રિકનાે ક્ષ-ય થયે છતે જ પ્રગટે છે.

ક્ષાયિક સમકિતની પ્રથમ પ્રાપ્તિ કરનારા સંખ્યાતા વર્ષના આ ઉખાવાળા મનુષ્યાજ જાણવા; અને એ ત્રણે પ્રકારનાં સમકિત વૈમા-નિક દેવામાં પ્રથમની ત્રણ નરકામાં સંખ્યાત–અસંખ્યાત વર્ષાયુ મ-નુષ્યામાં, અને અસંખ્યાત વર્ષાયુ તિર્યયામાં હાઇ શકે છે. આકીના દેવામાં, નારકામાં અને સંખ્યાત વર્ષાયુ સંગ્ની પંચેન્દ્રિ તિર્થ ચામાં ઔપશમિક અને ક્ષાયાપશમિક એ બે સમકિત હાઇ શકે છે. એક બે ત્રણ અને ચાર ઇન્દ્રિયવાળાને તેમજ અસંગ્ની પંચેન્દ્ર્યિજીવાને ઉક્ત ત્રણે સમકિતમાંથી એક પણ પ્રકારનું સમકિત લાભતું નથી. એ રીતે સમ્યગ જ્ઞાન, દર્શન પ્રરૂપણુ નામા સમયસારનાે આઠમાે અ-ધ્યાય થયેા.

હવે સમ્યક્ ચારિત્ર પ્રરૂપણુ નામા નવમાે અધ્યાય કહે છે. ં ( નવમાે અધ્યાય. )

સદેાષ વ્યાપારથી વિરમવું તેને સમ્યક્રચારિત્ર કહ્યું છે. ૧ સ-ર્વથી અને ૨ દેશથી એમ તે બે પ્રકારનું છે, તેમાં સર્વથી ભરત, ઐ-રવત ક્ષેત્રમાં પહેલા છેલા તીર્થકરાેના શાસનમાં પાંચ મહાવત ૩૫ છે, અને મધ્યના ૨૨ તીર્થ કરાના તેમજ મહાવિદેહ ક્ષેત્રવતી તી. <sup>શ</sup>ંકરાેના શાસનમાં પરિગ્રહનાે ત્યાગ કર્યે<sup>૬</sup> છતે મૈથુનનાે ત્યાગ <mark>થ</mark>ઇ ચુકયેા એ **બુ**દ્ધિથી ચાર મહાવત રૂપ છે. તે ચારિત્ર--ધર્મની, પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ માતારૂપ છે. કેમકે એ 'પ્રવચન માતા' થકી ચારિત્રધર્મની ઉત્પત્તિ, પાલન અને વિશુદ્ધિ થવા પામે છે. ૧ સા-માચિક, ૨ છેદાેપસ્થાપનીય, ૩ પરિહારવિશુદ્ધિ, ૪ સૂક્ષ્મસંપરાય અને ૫ યથાખ્યાત એ પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર જાણવા. બીજા અને ત્રીજા પ્રકારના ચારિત્ર ભરત, ઐરવત ક્ષેત્રમાં પહેલા છેલા તીર્થ ક રાેના શાસનમાંજ હાેય છે. (બાકીના તીર્થ કરાેના શાસનમાં એ એ ચારિત્ર હાેતાં નથી, તે સિવાયનાં ચારિત્ર હાેય છે, ત્યારે પહેલા છેલ્લા તી<sup>શ</sup>ંકરાેના શાસનમાં સવે<sup>૬</sup> ચાસ્ત્રિ હાેય છે ). આસર્વ વિરતિ ચારિત્ર ગૃહત્યાગી સાધુજનાને હાેય છે. તે પાળવામાં અસમર્થ ગૃહસ્થાને દેશવિરતિ ચારિત્ર હોય છે. તેને માટે પાંચ અણવત, ત્રથ ગુણવત અને ચાર શિક્ષાવત, સવે<sup>લ</sup> મળીને ખાર વત કહ્યાં છે. ૧ એ કરણ ત્રણ જોગ, ૨ એ કરણ બે જોગ. ૩ બે કરણ એક∶જોગ, ૪ એક કરણ ત્રણ જોગ, ૫ **એક કર**ણુ બે જોગ અને ૬ એક કરણ એક જોગ એમ શ્રાવકને એક એક વતને અંગી-કાર કરવાની અપેક્ષાએ છ છ ભાંગા થાય છે. બે ત્રણ આદિ વ્રત અંગીકાર કરતાં દ્વિક ત્રિક આદિ સંચોગેા આશ્રી અપર અપર વ્રત સંબંધી છ છ ભાંગાના સંવેધવડે યધાત્તર છ ગુણા થાય છે. ( એક

શ્રી સમયસાર પ્રકરશ.

એક વૃતમાં દ્વિક સ'યાંગે છત્રીશ છત્રીશ ભાંગા થાય છે. ) આ પ્રમા શુેની ભંગ સંખ્યા અને તે કેવી રીતે થાય છે તેની સવિસ્તર હકીકત આ પ્રકરણુની ટીકા, શ્રાવકવતભંગ પ્રકરણ, ધર્મસંગ્રહાદિથી જાણ-વી. અહીં વિસ્તાર વધવાના કારણથી અને સામાન્ય બુદ્ધિવાળા વાં-ચનારને લેખ સુશ્કેલ લાગે તેવા થઇ જવાના કારણથી લખેલ નથી. પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગે ન્યૂન એક કાટાકાટી સાગ-રાપમ પ્રમાણ સાત કર્મની સ્થિતિ:થાય ત્યારે જીવ સમકિત પામે છે. તે સ્થિતિમાંથી પલ્યાપમ પ્રથક્ત્વ જેટલી સ્થિતિ ઘટે ત્યારે જીવ દેશવિરતિપણું પામે છે અને તેમાંથી પશુ સંખ્યાતા સાગરાપમ જેટલી સ્થિતિ ક્ષય થાય ત્યારે જીવ સર્વવિરતિપણું પામે છે.

ઇતિ નવમ અધ્યાય.

( દશમા અધ્યાય. )

મરકત રત્ન અને પદ્મરાગ રત્નાદિક લાેક પ્રસિદ્ધ રત્નાે કરતાં વિશિષ્ટ ગુણુવાળાં સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ ત્રણુ રત્નાે કહેવાય છે.

પરસ્પર સાપેક્ષતાએ એ ત્રણુ રત્નાનું માક્ષ લક્ષણુ ફળ કહ્યું છે, પણ એક બીજાની નિરપેક્ષતાએ તેવું ફળ કહ્યું નથી. (તદાશ્રચી દષ્ટાંત કહે છે.) જ્ઞાન ચારિત્ર ચુક્ત છતાં દર્શન-સમક્તિ રહિત આંગારમર્દક અભબ્ય હતા એમ સંભળાય છે, અને જ્ઞાન દર્શન ચુક્ત છતાં પણુ ચારિત્ર રહિત કૃષ્ણુ, શ્રેણિક તથા સત્યકી (વિદ્યાધર) પ્રમુખ અધાગતિને પામ્યા છે, તેથી એ ત્રણુ રત્ના સંગાતેજ રહ્યા છતાં શાભા પામે છે. આગમ-સિદ્ધાન્તમાં કહ્યું છે કે 'કરણી વગરનું એકલું જ્ઞાન નકામું છે. તેમજ જ્ઞાન વગરની ક્રિયા પણ નકામી છે. ( અગ્નિથી બચવા ઇચ્છતાં છતાં ) આંખે દેખતા પાંગળા અને દાટ મારી જનારે આંધળા એ બંને બળી મૂવા'.

'જ્ઞાન અને ક્રિયા ઉભયના મેળાપથી કાર્યસિદ્ધિ થઇ શકે છે. એક ચક્રવડે રથ ચાલીશકતાેજ નથી. આંધળાે અને પાંગળાે વનમાં એકઠાં મળી એક બીજાની સહાયથી બચી ક્ષેમકુશળ નગરમાં પેસી શક્યા.'

આ રત્નત્રયીની ઉત્કૃષ્ટપણે આરાધના કરનારા મહાનુભાવા તેજ ભવે, મધ્યમ રીતે આરાધના કરનારા ત્રણ ભવે અને જઘન્યપણે આરાધના કરનારા આઠ ભવે સીઝે, ખુઝે, કર્મ–મુક્ત થાય, પરિનિ-ર્વાણ પામે યાવત સર્વ દુ:ખાેના અંત કરે. (પરંતુ) તેની વિરાધના કરનારા રત્નત્રયીને વિરાધી ચાર ગતિરૂપ સંસાર અટવીમાંજ રખડે. તે માટે અનંત ( અવ્યાબાધ–માેક્ષ) સુખના અભિલાષી– આકાંક્ષાવાળા મહાનુભાવાએ આ રત્નત્રયીની આરાધના કરવાનાેજ ( ખાસ ) ઉદ્યમ કરવા. એજ સાચા અર્થ–પરમાર્થ છે.

## " ગ્રંથ ઉપસંહાર. "

શ્રી લીર્થકર મહારાજના પ્રવચનમાં જે કુશળતા તે જ્ઞાન કહે-વાય છે, અને તેમાંજ જે અતિ નિર્મળરૂચિ તે શ્રદ્ધા-સમકિત કહે-વાય છે, તેમજ સદાષ (પાપ)વ્યાપારથી જે વિરમવું તે ચારિત્ર કહે-વાય છે. હે ભગ્યજના ! માક્ષફળદાયક આ રત્નત્રયીને તમે સહુ ગ્રહણ કરા !

સ્વપર ઉપકારને માટે સંગ્રહિત કરેલ આ સમયસાર (પ્રવચન-રહસ્ય) ને જે મહાશય જાણે-સદ્દે (માને) અને પાળે-તેના યથાર્થ આદર કરે તે મહાનુભાવને માક્ષપ્રાપ્તિ સુલભ જાણુવી.

મેઘ અને ચંદ્રની જેમ લાેકાને હિતકારી (સમૃદ્ધિ અને શીત-ળતા આપનારા), અને દેવતાઓને ઉલ્લાસ તથા ઉન્નતિદાયક પદ્મ-કમળની જેવી કાન્તિવાળા શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુનાં ચરણ સદાય (ભવ્ય-જનાેને) માક્ષ સુખ અપે ! વ્યંગમાં ગ્રંથકારે દેવચાંદ્ર ( દેવાનંદ-સ્વશિષ્યની ઉન્નતિ કરનાર ) એવું સ્વનામ પણ પ્રદર્શિત કર્યુ. (છેલ્લી ગાથામાં અંતિમ મંગલાચરણ રૂપે ગ્રંથકારે અહુ સારૂં રહસ્ય બ-તાવ્યું છે તે વિસ્તારરૂચિજનાએ ટીકા ઉપરથી અવધારવું )ારીવમસ્તુ સર્વ શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

એ રીતે આરાધના વિરાધના ફળ નિરૂપણ નામા સમયસારનેા દશમા અધ્યાય પૂર્ણુ થયેા; અને સમયસાર બ્રંથ પણ પૂર્ણુ થયેા. ઇતિશમ્.

( આ ગ્રંથ શ્રી દેવાનંદસૂરિએ માગધી ગઘબંધ રચેલાે છે.

**તેનાપર તેમણે '.પાતે**જ સંસ્કૃત ટીકા રચી છે. ( `સંવત્ ૧૪૬૯ )

**તેની ઉપરથી આ** ભાષાંતર ટુંકામાં સારરૂપે કરવામાં આવ્યું છે. )

# " શ્રી આત્માનંદ મકાશ માસિક."

બહાેળા ફેલાવા સાથે પ્રખ્યાતિ પામેલું, ધાર્મિક અને નૈતિક વિષયાથી ચર્ચાતું '' શ્રી આત્માન દ પ્રકાશ માસિ-ક " દર મહિનાની પૂર્ણિમાએ પ્રસિદ્ધ થાય છે. દર વર્ષે સુંદર ઉપયાગી પુસ્તકની લેટ આપવા છતાં દરેક જૈન ૦યક્તિ તેના લાલ લઇ શકે તે ખાતર વાર્ષિક લવાજમ માત્ર રૂા. ૧-૪-૦ રાખવામાં આવેલ છે. ગ્રાહક થઈ અવ-શ્ય જ્ઞાનની અભિવૃદ્ધિ કરશા.

જૈનધર્મના તમામ જાતના મળતા પુસ્તકા.

જૈન ધર્મના સર્વ જાતના પુસ્તકો, સુનિરાજોના ફેા-ટાગ્રાફસ (છબીચા) વ્યાજબી કિંમતે અમારે ત્યાંથી મળી શકે છે. નડ્રા જ્ઞાનખાતામાં જાય છે. જેથી અત્રેથી મંગાવવા સૂચના કરવામાં આવે છે.

શ્રી જૈન આત્માનંદ્વ સભા,

**ભાવનગર**—( કાઠિયાવાડ ).



# श्री सर्वधर्म अधिकार ग्रंथ.

# प्रथम जीवदया अधिकार.

अहिंसा सत्यमस्तेयं, त्यागो मैथुनवर्जनम् । पञ्चस्वेतेषु धर्मेषु, सर्वे धर्माः प्रतिष्ठिताः १ ॥

ભાવાર્થ—જીવદયા, ૧, સત્યવચન, ૨, અદત્તાદાન, ૩, મૈથુન સેવન ટાળવું, ૪, પરિગ્રહના સંવર, ૫, એ પાંચ વસ્તુ સમાચરતાં સર્વ ધર્મ પ્રમાણ ચઢે.

| Ê | Ę |
|---|---|
|   | _ |

શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

### यूकामत्कुणदंशादीन्, ये जन्तून तुदतस्तनुम् । पुत्रावत् परिरक्षान्ति, ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ ४ ॥

ભાવાર્થ—જાૂ, માંકણુ, ડંસ, મસા, મચ્છર પ્રમુખ જે શરીરને પીડા ઉપજાવે છે તેની પણુ હિંસા ન કરનાર તે પુરૂષેા સ્વર્ગમાં જાય. ાા ૪ાા

અન્ય શાસ્ત્રો શું કહે છે ?

### सुवर्णदानं गौदानं, भूमिदानाद्यनेकशः । नोत्तमं प्राणदानानामित्युवाच पराशरः ॥ ५ ॥

ભાવાર્થ---સાેનાનું દાન, ગાયનું દાન, પૃથ્વીનું દાન વિગેરે ઘણું દાન છે પરંતુ જીવિતદાન સરખું દાન નથી એમ પારાશર રૂષિ કહે છે. ાા પ ા

### यो दद्यात् काञ्चनं मेरुं, क्रत्स्नां चापि वसुन्धराम् ।

एकस्य जीवितं दद्यात्, न च तुल्यं युधिष्ठिर ? ॥ ६ ॥

કુષ્ણ કહે છે કે—હે ચુધિષ્ઠિર ! જે પુરૂષ સાેનાના મેરૂ પર્વત-નું દાન કરે, સમગ્ર પૃથ્વીનું દાન કરે અને એક જીવને જવિતદાન આપે પરંતુ ઉપરનું દાન જીવિતદાન સરપ્યું થઇ શકતું નથી. ાદાા

### मातृवत्परदाराणि, परद्रव्याणि लोष्ठत्रत् । आत्मवत् सर्वभूतानि, यः पश्यति स पश्यति ॥ ७ ॥

ભાવાર્થ—પરસ્ત્રી માતા સમાન, પરદ્રવ્ય પત્થર સમાન, સર્વ જીવેા પાેતાના આત્મા સમાન; આ પ્રમાણે જે જીવે છે તે પુરૂષ દેખતાે છે બાકીના બધા અન્ધ છે. ા ૭ ાા

ŧ٩

#### સરહસ્ય.

# बीजो-त्रीजो मद्य-मांस भक्षण निषेध अधिकार.

न गंगा न च केदारो, न प्रयागो न पुष्करम् । न च ज्ञानं न च ध्यानं, न तपो न जपक्रिया ॥ ८ ॥ न दानं न च होमश्र, न पूजा न गुरोनेतिः । यदि खादाति मांसानि, सर्वमेतन्निरर्थकम् ॥ ९ ॥

ભાવાર્થ—જે પુરૂષાે માંસ ભક્ષણ કરે છે તેમને ગંગા, ઠેદાર, પ્રયાગ કે પુષ્કર વિગેરે યાત્રા નિરર્થક છે, તેમજ જ્ઞાન, ધ્યાન, તપ, જપ કે ક્રિયા દાન, હાેમ, પૂજા, ગુરૂવન્દન સર્વ નિરર્થક છે તેમ મહાભારતમાં કહ્યું છે. ા ૮ ા ૯ ા

उक्तंच—

क्व मांसं ? क्व शिवभक्तिः ?, क्व मद्यं ? क्व भवार्चनम् ?। मद्यमांसानुरक्तानां, दूरे तिष्ठति ञङ्करः ॥ १० ॥

અર્થ--કયાં માંસ ને ક્યાં શિવની ભક્તિ ? ક્યાં મઘપાન અને ક્યાં શિવપૂજન ? જે પુરૂષેા માંસ તથા મઘમાં પ્રીતિવાળા છે તેમના-થી શંકર દ્રર રહે છે. ા ૧૦ ા

किं जापहोमनियमैस्तीर्थस्नानैश्व भारत ! । यदि खादान्ति मांसानि, सर्वेमेतन्निरर्थकम् ॥ ११ ॥

અર્થ—જે પુરૂષા માંસ ખાય છે તેને જપ હાેમ કરવાને। નિયમ, તીર્થમાં જઇને કરેલ સ્નાન એ અધું નિરર્થક છે. એમ ગુધિષ્ઠિરને કૃષ્ણુ કહે છે. ા વતા

### अल्पायुषो दरिद्राश्च, परकम्मोंपजीविनः । कुकुळेष्वेव जायन्ते, ये नरा मांसभक्षकाः ॥ १२ ॥

#### શ્રી સમયસાર પ્રકરજા.

અર્થ-—જે પુરૂષાે માંસ ભક્ષણ કરનારા છે, તેએા થાડા આ-યુષ્યવાળા, નિધ'ન, બીજાનાં કામ કરી જીવનારા, તથા ખરાબ કુળ-માં ઉત્પન્ન થાય છે. ા ૧૨ ા

### तिळसर्षपमात्रं तु, यो मांसं भक्षते नरः । स याति नरकं घोरं, यावचन्द्रदिवाकरौ ॥ १३ ॥

અર્થ —જે પુરૂષ તલના દાણા જેટલું અથવા સર્ષવના દા**ણા** જેટલું પણુ માંસ ખાય, તે સૂર્ય ચન્દ્રની સ્થિતિ સુધી નરકમાં **રહે છે**. ા ૧૩ ા

### आस्थिवासी सदा रुद्रो, मांसवासी जनाईनः। छुक्रे च बसति ब्रह्मा, तस्मान्मांसं न मक्षयेत् ॥ १४ ॥

અર્થ —હાડકામાં મહાદેવ રહે છે, માંસમાં શ્રીહરિ રહે છે, તથા વીર્યમાં પ્રદ્યા વસે છે, તે કારણુથી માંસનેા આહાર ન કરવા. ા૧૪ાા

### न ग्राह्याणि न देयानि, वस्तूनि षड् विवेकिना । अग्निर्मधु विषं जस्त्रं, मद्यं मांसं तथैव च ॥ १५ ॥

અર્થ — દેવતા, મધ, ઝેર, શસ્ત્ર, દારૂ અને માંસ એ છ વસ્તુ વિવેકી પુરૂષે આપવી નહિ અને લેવી પણ નહિ. ા ૧૫ ા

मद्यपानान्मतिभ्रंशो, नराणां जायते खछ । न धर्मो न दया तेषां, न ध्यानं न च सत्क्रिया ॥ १६ ॥

અર્થ — મઘપાન કરવાથી ખરેખર માણસાેની બુદ્ધિ નાશ પામે છે, તેઓના ધર્મ, દયા, ધ્યાન કે સત્કિયા સર્વનાશ પામે છે. ા૧૬ા

se.

#### સરહસ્ય.

જાણી શકતા નથી, શત્રુ છે કે મિત્ર છે તે પણ નથી જાણતા, તેમ જ્રી અગર માતાને પણ એાળખી શકતા નથી. ાા ૧૭ ા

### देवताराधनं चैव, गुरूणां चैव सेवनम् । शिष्टसङ्गोऽपि नैवास्य, न धर्मो न च साधनम् ॥ १८ ॥

અર્થ —જે પુરૂષેા મલપાન કરે છે તેને દેવતાનું આરાધન, ગુ-રૂએાની પૂજા, તેમ સારા પુરૂષેાની સાેબત નથી હાેતી, તથા ધર્મ અને સાધન ( અર્થ-કામ ) હાેતાં નથી. ાા ૧૮ ાા

આવાં કારણેાથી મઘપાનનાે નિષેધ કર્યો છે.

## ॥ चोथो रात्रिभोजन निषेध अधिकार ॥

पद्मपुराणे प्रभासखण्डे---

અર્થ--નરકનાં ચાર દ્વાર છે. પ્રથમ રાત્રે ખાવું તે ૧, પર-સ્ત્રીનાે સમાગમ ૨, પાણીનાે ભાગ હાેય તેવા પદાર્થનું ( બાેળ ) અથાણું ૩, તથા અનન્તકાય (કંદમૂળ) નું ભક્ષણુ છે. ૪ ાા ૧૯ ાા

### पयोदपटलाच्छन्ने, नाश्नन्ति रविमण्डले । अस्तङ्गते तु धुझाना, अहो ! भानोः सुसेवकाः ॥ २० ॥

અર્થ — રાહુથી ઢંકાએલું રવિમ ડળ હેાય ત્યારે <mark>લાેજન નથી</mark> કરતા, અને સૂર્ય અસ્ત થયા પછી લાેજન કરે છે તાે અરે આ ! સૂર્યના સેવકાે કેવા ી ા ૨૦ ા

#### શ્રી સમયસાર પ્રકારણ.

### ये रात्रौ सर्वदाऽऽहारं, वर्जयन्ति सुमेधसः । तेषां पक्षोपवासस्य, फल्ठं मासेन जायते ॥ २१ ॥

અર્થ — જે બુદ્ધિમાન પુરૂષેા રાત્રે કઠીપણુ ભાજન કરતાં નથી તે પુરૂષા એક માસે પંદર દિવસના ઉપવાસનું ફળ મેળવે છે. ારવાા

नोदकमपि पातव्यं, रात्रावत्र युधिष्ठिर ?। तपस्विनां विशेषेण, गृहिंणां च विवेकिनाम् ॥ २२ ॥

અર્થ—કૃષ્ણુ સુધિષ્ઠિરને કહે છે કે∽હે સુધિષ્ઠિર, રાત્રે ખાસ કરીને તપસ્વિપુરૂષાએ અને વિવેકી ગ્રહસ્થાએ પાણી પણુ પીવું ન જોઇએ. ા ૨૨ ા

मृते स्वजनमात्रेऽपि सूतकं जायते किल । अस्तङ्गते दिवानाथे, भोजनं क्रियते कथं १ ।। २३ ॥

॥ इति प्रभासपुराखे प्रोक्तम् ॥

અર્થ —જ્યારે પાેતાનાે કુઠુંબી કાેઇપણુ મરણુ પામે છે ત્યારે સૂતકને લીધે ભાેજન કરતા નથી, તાે પછી સૂર્ય અસ્ત થયા પછી ભાેજન કેમ કરી શકાય ?ાા ૨૩ ાા

अथ मार्कण्डेय उवाच—

### अस्तङ्गते दिवानाथे, आपो रुधिरमुच्यते । अत्रं मांससमं प्राक्तं, मार्कण्डेन महर्षिणा ॥ २४ ॥

અર્થ માર્કડેયે <mark>મુનિ કહે</mark> છે કે–દિવસનાે સ્વામી <mark>સૂ</mark>ર્ય આ<mark>થમ્યા</mark> પછી પાણી પીવું તે લાેહી સમાન છે અને અન્ન તે માંસ ભક્ષણ સમાન છે ા ૨૪ ા

સરહસ્ય.

# ॥ पांचमो कंदमूल भक्षण निषेध आधिकार ॥

पद्मपुराणे—मद्यमांसाज्ञनं रात्रौ, भोजनं कन्दभक्षणम् , ये कुर्वन्ति दृथा तेषां, तीर्थयात्रा जपस्तपः ॥२५॥

અર્થ:—જે પુરૂષેા રાત્રે ભાેજન કરે છે, અથવા કંદમૂળ ખાય છે તેઓની તીર્થયાત્રા, જપ, તપ, નિર્થક થાય છે. ાા ૨૫ ાા

टथा एकादशी मोक्ता, टथा जागरणं हरेः । ट्रथा च पौष्करी यात्रा, ट्रथा चान्द्रायणं तपः ॥ २६ ॥ અર્થ:—-ભાેજન કરનારને એકાદશીનું વૃત, હરિની ઉપાસના માટે કરેલું જાગરણુ, પુષ્કરની યાત્રા, અને ચાન્દ્રાયણુ તપનું ફળ, આ સર્વ નિષ્કૃલ છે. ॥ ૨૭ ॥

इति पद्मपुराणे कथितम् ॥ इति रात्रिभोजनाधिकारः ॥

उक्तं शिवपुराणे-यस्मिन्गेहे सदाऽन्नार्थं, मूल्ठकं पच्यते जनैः । इमशानतुल्यं तद्वेश्म, पितृभिः परिवर्जितम् ॥ २७ ॥ मूलकेन समं चान्नं, यस्तु स्रुंक्ते नराधमः । तस्य शुद्धिर्न विद्येत, चान्द्रायणशतैरपि ॥ २८ ॥ पुत्रमांसं वरं मोक्तं, न तु मूलकभक्षणम् । भक्षणान्नरकं याति, वर्जनात् स्वर्गमामुयात् ॥ २९ ॥ प्रभासपुराणे गोविन्दकीर्तिना महाभारते—

> कन्दमूलांश्व ये मूढाः, सूर्यदेवे जनाईने । भक्षयन्ति नराः पार्थ ? , ते वै नरकगामिनः ॥ ३० ॥

શ્રી સમયસાર પ્રકરણ.

www.kobatirth.org

# ॥ छठो द्विदल भक्षण तथा मधुभक्षण निषेध अधिकार ॥

अथ महाभारते प्रभासपुराणे गोविन्दकीर्त्ति----

गोरसं माषमध्ये त. मुद्रादिषु तथैव च । भक्ष्यमाणं भवेन्नूनं, मांसतुल्यं युधिष्ठिर ! ॥ ३१ ॥ અર્થ:--હે ગ્રુધિષ્ઠિર ! અડદ, મગ, ઇત્યાદિ દ્વિદલ કઠાળને વિષે ભક્ષણ કરાતું ગારસ ( કાચું દ્રધ, દહીં, છાશ, વગેરે ) જરૂર માંસ તુલ્ય થાય છે. ાા ૩૧ ાા

मद्ये मांसे च मधुनि, नवनीते बहिष्कुते ।

उत्पद्यन्ते विछीयन्ते, तद्वर्णास्तत्र जन्तवः ॥ ३२ ॥

અર્થ:---દારૂ, માંસ, મધ, માખણુમાં ક્ષણે ક્ષણે તેજ રંગના જંતુઓ ઉત્પન્ન થાય છે, અને.

मनस्मतौ---सप्तमाध्याये-

> सप्तग्रामे च यत्पाव--मग्निना भस्मसात्कृते । तत्पापं जायते जन्तोर्भधुबिन्द्रमभक्षणात ॥ ३३ ॥

महाभारते----

अभ्रद्वाराणि चत्वारि, द्विदछं सामगोरसम् । मधुजालमपूताम्बु, कन्दसन्धानभक्षणम् ॥ ३४ ॥ उत्पद्यन्ते विपद्यन्ते. यत्र जीवा अनेकशः । अपवित्रं च तेषां सन्धानं परिवर्जयेत् ॥ ३५ ॥

इदं प्रभासप्रुराणे कथितम् ॥

श्वस्मृतौ---

11 30 11

11 32 11

11 39 11

1 80 11

# सातमो दन्तधावना अने आठमो दन्त-पीडनो अधिकार.

प्रतिपद-दश्वमी-षष्ठी-मध्यान्हे नवमीतियौ ।

उपवासे तथा श्राद्धे, न कुर्यादन्तधावनम् ।

वत्रस्पतिं गते सौंगे, न कुर्याइन्तधावनम् ।

शाला ब्रह्मगृहं मोक्तं शाला च जिनमन्दिरम् ।

ते कीदशा महाराज ।, कर्म कुर्वन्ति कीदृशम् ? ।

अवतारकथां तेषां. महादेव ? निगद्यताम्

दण्डकम्बलसंयुक्ता, अजलोमप्रमार्जनीः ।

खेताम्बरेापदेशेन, आवकैस्तद्विधीयते

पार्वती महादेवं प्रच्छति-

ን •

दन्तानां काष्ठसंयोगे, इन्ता सप्तकुलानि च

चन्द्रमाभक्ति ततस्वेत. पित्रवंशस्य घातके

श्री नवमो जिनशासन सर्वज्ञ आधिकार.

संक्रान्तावर्कवारे च, न कुर्याद् दन्तधावनम् ॥ ३६ ॥

સવ'ધર્મ અધિકાર.

GG

### गृह्वन्ति शुद्धमाहारं शास्त्रदृष्टयाऽऽचरन्ति च 11 88 11 तम्बीफलकरा भिक्षाभोजनाः श्वेतवाससः न क्र्चनित कदा कोपं, दयां क्र्वान्ते जन्तुषु 11 82 11

For Private and Personal Use Only

સર્વ ધર્મ અધિકાર,

# म्रक्तिकारणधर्माय, पापनिक्रन्तनाय च । अवतःरः क्रुतोअमीर्षां, महादेव युगे युगे ॥ ४३ ॥

### इति पद्मपुराखे कथितम् ।।

અર્થે — દંડ, કામલ ચુક્ત – ઉનના રજોહરણુને જે ધારણુ કરે છે. અને શુદ્ધ આહારને ગ્રહણ કરે છે. વલી જેએા શાસ્ત્રના કથન મુજબ ચાલે છે, હાથમાં તુંબ પાત્રને રાખે છે, <sup>૧</sup>વેત વસ્ત્રને ધારણુ કરનારા ભિક્ષા માગી ભાજન કરનારા તેએા કયારે પણુ કાેપ કરતા નથી. સદા સર્વ પ્રાણી ઉપર દયા કરે છે. મુક્તિના કારણુભૂત ધર્મને માટે અને પાપના નાશ કરવામાટે એવાઓનો ચુગે ચુગમાં અવતાર કરેલાે છે. ાા ૪૧ ાા ૪૨ ાા ૪૩ ા

વલી યજ્ઞને વિષે મૂળ મંત્ર વેદની ધ્વનિને ન્યાસે કરી કહ્યું છે કે-

ॐ लोके श्री प्रतिष्ठान् चतुर्विंशतितीर्थं करान् ऋषभादिवर्द्ध-मानान्तान् सिद्धान् शरणं प्रपद्यामहे ॥ ॐ पवित्रमग्निमुपस्पृशा-महे । येषां जातां शुभजातं येषां द्वारं सुद्वारये नग्तं सूग्नं ब्रह्म-शूद्रं ब्रह्मचारिणां उदितेन मनसा अनुदितेन मनसा देवस्य महर्ष-यो महिषी सीक्षु जूहे ये जं तस्य सा एषा रक्षा भवतु शांति-भवतु तुष्टिर्भवतु द्वद्धिर्भवतु स्वस्ति भवतु श्रद्धा भवतु निर्व्याजं भवतु ए यज्ञनो मंत्र वलि ब्रह्मपुराणमां कह्युं छे .

नाभिस्तु जनयेत्पुत्रं, मरुदेव्यां महाद्युतिम् । ऋषभं क्षत्रियज्येष्ठं, सर्वक्षत्रियपूर्वजम् ॥ ४४ ॥

અર્થ — નાભિરાજાએ મરૂદેવીને વિષે સર્વ ક્ષત્રિએાના પૂર્વજ ક્ષત્રિયામાં મુખ્ય મહા કાન્તિવાળા ઝાષભપુત્રને ઉપ્તન્ન કર્યા. ૪૪

ऋषभाद् भरतो जज्ञे, वीरपुत्रः शताय्रजः । अभिषिच्य भरतं राज्ये, महाप्रत्रज्यामाश्रितः ॥ ४५ ॥ સર્વધર્મ અધિકાર.

40

ब्रह्माएड पुराणमां कह्युं छे.

उह इक्ष्वाकुकुलवंशोद्भवेन नाभिस्रुतेन मरुदेव्या नन्दनेन महा-देवेन ऋषभेण दशप्रकारो धर्मः स्वयमेव विचार्य केवलज्ञानं ऌाभश्च प्रवर्त्तित इति तथा आरण्यकपुराणे कथितम्—

युगे युगे महापुण्या, दृक्यन्ते द्वारिकापुरी । अवन्तिकापुरी अवतीर्णो हरियत्रप्रभासससिभूषणम् ॥४६॥

रैवताद्रौ जिनो नेमी, युगादिर्विंमलाचले ।

ऋषीणामाश्रमा देवा, ग्रक्तिमार्गस्य कारणम् ॥ ४७ ॥ स्कन्धपुराणे कथितम्—

।। प्रसिद्धनगरस्थापनाधिकारे ईक्ष्वावताररहस्य <mark>प्र</mark>न्थमांहे छ हजार श्ठाके करी ऋषभदेवनुं चरित्र वखाण्युं छे । त्यां श्री जिनज्ञासननो घणो महिमा वखाण्यो छे ।।

वळी नागपुराणे कथितम्---

दर्श्यन् वर्त्म वीराणां, सुरासुरनमस्कृतः । छत्रत्रयीभिराषूज्यो, मुक्तियुक्तिमसौ वदन् ॥ ४८ ॥ आदित्यप्रमुखाः सर्वे, सर्वे बद्धाञ्जलिभरि । ध्यायन्ति भावतो नित्यं, यदंहिंयुगनीरजं ॥ ४९ ॥

અર્થ-–સૂર્ય વગેરે સઘળા દેવેા અંજલિ <mark>ન</mark>ેડીને જેના ચરણ-કમળને હુમેશાં ભાવથી ધ્યાવે છે. ાા ૪૯ ા तथा शिवपुराणे—

કરવાે પડતાે નથી. ા પર ા

यधाभारते उक्तं---

95

સવધ્વમાં અધિકાર

અર્થ--જે વૃષભ જિનેશ્વરે મનાહર અને નિર્મલ એવા

અર્થ --- અડસક તીર્થાની યાત્ર। કરવાથી જે કળ થાય તે આ-

અર્થ-શત્રંજય લીર્થની સ્પર્શ કરીને, ગિરનાર ગિરિને

નમ્યા પછી તથા ગજપદ કુંડમાં નાહ્યા પછી કરીવાર જન્મ ધારણ

नादबिन्दुकलाकान्तं, चन्द्रमण्डलसाम्निभम् ॥ ५३ ॥

संसारबन्धनं छित्त्वा, स याति परमं पदम् ॥ ५४ ॥

કૈલાસ ઉપર અવતાર કર્યો. તેજ સર્વજ્ઞ સર્વવ્યાપી શિવ છે. ાાપગા

आदिनाथस्य देवस्य, स्मरणेनापि तज्जवेत् ॥ ५१ ॥

દિનાથ ( પ્રથમ લીર્થકર ) ના સ્મરણ વડે પણ થાય છે. ા પ૧ ા

स्नात्वा गजपदे कुण्डे, प्रनर्जन्म न विद्यते ॥ ५२ ॥

कैलासे विमले रम्ये, वृषभोऽयं जिनेश्वरः । चकार स्वावतारं यः सर्वज्ञः सर्वगः शिवः ॥ ५० ॥

अष्टपष्टिषु तीर्थेषु, यात्रायां यत्फलं भवेत ।

स्प्रधा शत्रुंझयं तीर्थ, नत्वा रैवतकाचलं ।

अकारादिइकारान्तं, मुर्द्धनिरेफसंयुतम् ।

एतदेव परं नत्वा, यो विजानाति तत्त्ववित् ।

وي

#### સર્વધર્મ અધિકાર.

### दशमो श्री ऋषिकुलकानामा अधिकार.

અર્થ —<sup>34</sup>કાર છે આદિ જેમાં, અને ₹કાર છે અન્તે જેમાં રેફવડે સહિત ચન્દ્રમંડળના સરખું બિન્દુ ⊍ કલાયુક્ત એવા પદને જે તત્ત્વજ્ઞ નમસ્કાર કરી વિશેષ સ્વરૂપે જાણુે છે તે સંસારના ળન્ધ-નને છેદીને પરમપદને પામે છે. ાા પલ-પ૪ાા

### महाभारते उक्तम्-

कैवर्तीगर्भसंभूतो, व्यासो नाम महाम्रुनिः । तपसा ब्राह्मगो जात-स्तस्माज्जातिरकारणम् ॥ ५५ ॥ स्वपाकीगर्भसंम्भूतः, पाराशरमहाम्रुनिः ।

तपसा बाह्मणो जात-स्तस्माज्जातिर कारणम् ॥ ५६ ॥

અર્થ — કૈવર્ત્તિના ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થએલા વ્યાસનામના મહા-સુનિ તપવડે કરીને બ્રાહ્મણુ થયા તેથી બ્રાહ્મણુપણું મેળવવામાં જાતિ કારણુ નથી. ચ ડાલણીના ગર્ભથી ઉત્પન્ન થએલા પારાશર મહાસુનિ તપવડે કરીને બ્રાહ્મણુ થયા, માટે જાતિ કારણુ નથી. ા ્પ-પ૬ ા चाण्डार्ऌागर्भसंभूतो, विश्वामित्रे। महामुनिः ।

तपसा ब्राह्मगो जात-स्तस्माज्जातिरकारणम् ॥ ५९ ॥ અર્થ---હરણીના ગર્ભથી ઉત્પન્ન થએલા શુંગી મહામુનિ તપવડે કરીને ખ્રાહ્મણ થયા, વાસ્તે જાતિ કારલુ નથી. ॥ પદ્મ ॥

#### શુદ્ધ પત્રક.

### 



| પ્રષ્ટ            |       |     | લાઈન | t     |     | અશુદ્ધ         |      |     | શુહ                 |  |
|-------------------|-------|-----|------|-------|-----|----------------|------|-----|---------------------|--|
| ૧૧                |       |     | Ŀ    | • • • |     | <b>ઝાણુ</b> વા | ••,  | ••• | <u> ભણવુ</u> ં      |  |
| ૧૯                | •••   |     | २१   | •••   | ••• | યાહ્ય          | •••  | ••• | બાહ્ય               |  |
| २०                |       |     | ૧૯   |       |     | જીવનમાળા       |      | ••• | જીવનવાળા            |  |
| ર૩                |       | ••• | ş    |       |     | અભ્યાઆહ        | d    | ••• | અભ્યાહત             |  |
| ર૩                |       | ••• | २१   | •••   |     | આચ્છદ          |      |     | આચ્છેદ              |  |
| ર૩                | •••   |     | રક   |       | ••• | દુતિ           | •••  | ••• | દુતી                |  |
| ર૩                | •••   | ••• | २०   | •••   | ••• | અવા            | •••  | ••• | એવા                 |  |
| ર૪                | ••    |     | २०   |       | ••• | અવા            | •••, |     | એવા                 |  |
| રક                | •••   | ••• | રઢ   |       | ••• | 12             | •••  | ••• | ૧૯                  |  |
| ૨૮                | • • • | ••• | ٩3   | •••   | ••• | Bach           | •••  | ••• | Back                |  |
| <b>ર</b> <u>/</u> | • • • | ••• | રષ   | •••   |     | ઉન્મત્તાદિ     | •••  | ••• | ઉન્મત્તાદિષ્ઠતાં    |  |
| <b>9</b> 5        | • • • | ••• | ٩3   | •••   | ••• | અખ્ખડાે        | •••  |     | અખ્ભાડા             |  |
| પછ                |       |     | ٢    | • • • | ••• | <b>બ</b> ંધત્વ | •••  | ••• | <b>ગ્ય ધ</b> તત્ત્વ |  |
|                   |       |     |      |       |     |                |      |     |                     |  |

AP 32 52

# ञ्चात्मानन्दु प्रकारा.

श्री

जैन कोममां अति फेळावा साथे प्रख्याति पामैछं आ मासिक आ सभा तरफर्था सोछ वर्ष थया प्रतिमासे प्रगट कर-वामां आवे छे. तेमां आवता धार्मिक, व्यवहारिक, अने नै-तिक संबंधी उत्तम लेखोथी आपणी कोममां नीकलता मासि-कोमां ते प्रथम पंक्ति घरावे छे. दर वर्षे तेना प्राहकोने वांच-ननो बहोळो लाभ आपवा साथे वर्ष पूर्ण थतां पहेलां नवीन द्रव्यानुयोग वगेरेना विषयथी भरपूर एक उत्तम ग्रंथ सुंदर वाइन्डीगथी अलंक्रत करी दर वर्षे भेट आपवामां आवे छे. एकज पदातिए आवी भेटनो लाभ पण आ मासिकज आपे छे. गुरुभाक्ते, निमित्ते नीकळता आ मासिकनी लघुवय छतां ग्राहकोनी बहोळी संख्या तेज तेनी उत्तम-तानो पुराबो छे. तेनुं कद् केटलाक वखतथी मोटुं करवामां आव्युं छे. छतां वार्षिक मुख्य हा. १-०-० पोस्टेज चार आना राखवामां आवेल छे. तेना प्रमाणमां लाभ विशेष छे. नफो ज्ञानखातामां वपराय छे. जेथी दरेक जैन बंधओए तेना ग्राहक थड अवश्य लाभ लेवा चुकवं नहि.