

\*\*\*\*\* 

🖝 (दिवाचा.)

<mark>推动的外外外的外的外外的中外的外外的外部的外部的外的外的外部外的外部外的中心的外的外外的外的外的外部的小的外部的外的外的的一种外外外的外的中心的中的。</mark> किताब-हिदायत बुतपरस्तियेजैन-बहुत अर्सेसे बनाई गइ थी, मगर बसबब कम्फ़ुरंसतके छपवाकर जाहिर करना नही बनाथा, अब जाहिर किई गई है. जैनमुनियाने जैन-समाजके छिये कई ग्रंथ बनाये है, में यह चार फार्मका एक छोटासा ग्रंथ बनाकर जैनोके सामने रखताहुं, इसको पढिये और अगर मूर्त्तिपूजाके बारेमे बक हो तो इसे बगौर देखिये ! इसमें मुनि कुंदनमलजीके लेखका जवाव और मूर्त्तिपूजाके बारेमें जमदा दलिले दर्ज है. मार्त्त-उसदेवकी यादि दिलानेमें एक सहारा है, जैसे धर्मशास्त्र-सर्वज्ञके फरमानकी मूर्ति है, वैसे प्रतिमा सर्वज्ञके ज्ञरीरके आकारकी मूर्त्ति है. निरा-कारका शरीर नही होता और विना शरीरके निराकार आत्मा उपदेशभी नही देसकता, क्यौंकि बोलनाचलना साकारकाही होसकता है, मूर्त्ति-मतिमा-मतिक्रति-चेत्य-अ़क्स और तस्वीर ये सब मूर्त्तिहीके तरीके हैं. मूर्त्तिको नहीं माननेवाळे कई हुवे, मगर मूर्त्तिका मानना हमेशांसे जला आया, धर्मसाधन करनेके लिये मकान बनाना, दीक्षा दिलानेका जलसा करना, और अपने धर्मगुरूवोके दर्शनोंको जाना, अगर धर्मका काम है, तो तीर्थयात्रा जाना, मंदिरमूर्त्ति मानना, पूजना, धर्मका काम क्यौं नही. इसीके बारेमें जमदा दछिछे इस किताबमें देखोगे.

( ग्रंथकत्ता. )

2222222222222222222

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



(जिसकों,)

जैनश्वेतांवर धर्मोपदेष्टा विद्यासागर न्यायरत महाराज शांतिविजयजीने मुरतिब किया.

इसमे मुनि कुंदनमलजीके लेखका जवाब और मूर्सिपूजाके बारेमें उमदा दलिले दर्ज है.

( ग्रुरुआत किताब. )

[ शेयर. ]

रौनके महताबभी देखो, गर्मीये आफताबभी देखो; शैर हासिलहै मुफ्त घरबैठे, लो! हमारी किताबभी देखो. ?

जैनमजहबमें जिनमंदिर और जिनमूर्त्तिका मानना कदीमसे चला आया, भरतराजाने तीर्थअष्टापदपर चौईसतीर्थकरोके मंदिर तामीर करवाये, और जमाने तीर्थकर महावीरस्वामीके गौतमगणधर ऊनकी जियारतकों गये, अमर जैनमजहबमें मंदिरमूर्त्तिका मानना मना होतातो ऐसापाठ क्यों होता? जब गौतमस्वामी जैसे जैनम्रुनि जिनको गणधरपदवीथी-तीर्थकी जियारतकों गये तो, दुसरे जैन-म्रुनि क्यौं न जावे ? मूर्त्तिपूजासे एक नागकेतु महाशयकों केवल्ल झान पैदा हुवा, और जिनमूर्त्तिके दर्शनसे आर्द्रक्रमारको जाति-स्मर्ण ज्ञान हुवा. तीर्थ शंखेश्वरपार्श्वनाथ, तीर्थ केशरीयाजी और तीर्थ अंतरिक्षजीमें निहायत पुरानी जैनमूर्त्ति मौजद है, अगर जैन

#### हिदायत बुतपरस्तिये जैन.

मजहबमें मूर्त्तिका मानना कदीमसे न होतातो ये पुरानी मूर्त्तियें क्यों होती ? और पुराने जैनतीर्थभी क्यों होते ?

वाद निर्वाण तीर्थंकर महावीरस्वामीके (२९०) वर्स पीछे एक संप्रतिराजा जैममजहबमें कामील्रएतकात हुवा, जिसके तामीर करवाये हुवे जैनमंदिर हिंदमें कइजगह अवतक मौजूद है, तीर्थ-शत्रुंजय, गिरनारपर इसीराजासंप्रतिके बनाये हुवे पुराने जैनमंदिर अबतक खडे है, आबुके जैनमंदिर मुल्कोमें मशहूर है, शेठ विमल-शाह, दिवान वस्तुपाल, तेजपाल और शेठ भेसाशाहके बनवाये हुवे जैनमंदिर आचुपहाडपर क्याही! ऊमदा कारिगिरीके नमुने खडे है, जिसका बयान लिखना कलमसे बहार है, बडे वडे शिल्प-कार इनमंदिरोकों देखकर ताज्जुव करते है, राजाकुमारपालका वनाया हुवा जैनमंदिर तीर्थतारंगापर किसकदर मजबूत और पावंद बना है जिसकी तारीफ वेंमीशाल है. जैनागमज्ञातासूत्रमें सतरांहतरहकी पूजाका वयान है, खयाल करो कि अगर जैन-मजहवर्मे मूर्त्तिपूजा न होतीतो अैसा वयान क्यों होता? जैसे इफोंकों देखकर ज्ञान पैदा होता है, मूर्त्तिको देखकरभी ज्ञान होता है. जिसने पुस्तककी इज्जत किइ ऊसने मूर्त्तिकीभी इज्जत किइ समजो, चाहे वो मूर्त्तिपूजासें अेतराज करे मगर ऊसके दिलसे मूर्त्तिकी इज्जत साबीत होचुकी.

इसकितावके वनानेका सवव यह हुवा कि जब मेने संवत् (१९७१) का चौमासा वम्रुकाम शहरधुलिया, जिले खानदेशमें किया, म्रुकाम वरोरा, जिले चांदासे भेजा हुवा एक ''मिथ्या-भर्मनास्ति '' नामका इस्तिहार बजरीये डाकके म्रुजकों मिला, इसके लेखक म्रुनि कुंदनमलजी है और प्रसिद्धकर्त्ता जौनी गटुलाला कस्तुरचंदजी खानदेश है. इसमें मेरी वनाइ हुइ किताब सनम पर-स्तिये जैनपर कुछ विवेचन दिया है. इसमे न किसीस्रूत्रका पाठ

#### हिदायत वुतपरस्तिये जैन.

£

दिया न किसीम्रत्रका हवाला दिया, सिर्फ ! थोडासा लिखाण लिखकर चैत्यशब्दके वारेमें कुछ पुछा है.

विवेचनपत्रकी शुरूआतमें मुनि कुंदनमल्लजी लिखते है कि-देखिये ! पितांवरी मृत्तिंपूजक शांतिविजयजीको हमारे स्वधर्मी सुश्रावक बंव खूवचंदजी साकीन ऊन्हेल-मुल्क मालवेवालेने जैन-पत्र तारिख २९-५-११के अंकद्वारा (२२) सवाल पुछेथे; और उत्तर जैनसिद्धांतोंके मूलपाठसें मागेथे, ऊक्त प्रश्नोके जवावमें शांति-विजयजीने सनम परस्तिये जैन-इस नामकी किताव छापके जाहीर किइ है.

(जवाब.) वेशक ! किताब सनम परस्तियेजैन मेरी तर्फसें बनाइ गइ है, जोकि जैनश्वेतांवरश्रावक धुलजी गणेश-साकीन महेंदपुर मुल्क मालवेने फायदेआमके छपवाकर जाहिर किइ है, इसमें मेने जो बाइससवालोके जवाब दिये है, कइजगह जैनसि-द्धांतोके मूलपाटभी दिये है, जिनको शकहो मजक्कर किताव मंग-वाकर देखे, जैनसिद्धांतोके मूलपाठही मानना या वतीससूत्रही मानना औसा किसी जैनसिद्धांतमें नही लिखा, अगर लिखा है तो कोई पाठ वतलावे, मेरेसे कोई महाशय जैनसिद्धांतोके मुलपाठ लेना चाहे, तो वे अपने लेखमे मूलसूत्रके पाठदेकर पेंश आवे, आप पाठ देना नहीं, और दूसरोसें पाठ मांगना, यह कौन इन्साफ है ? जैनसिद्धांतोमें सूत्र, भाष्य, टीका, निर्युक्ति और चूणि ये पंचांगी मंजुर रखना फरमाया, मूळसूत्रोपर जो वाळाववोध यानी टवा वना है, टीकाके आधारसे बना है, टीकाकों मंजुर नही रखना फिर टवाकों मंजुर क्यों रखना? कइजगह मूलमुत्रमें जो बात नही है और टबेमे है, बतलाइये ! वे बाते कहांसे लाइ गई? अगर कहा जाय टीकासे लाइ गई है, तो फिर टीकाकों मंजुर क्यौं न किई जाय ? नंदीसूत्रमे पेंतालीस जैनागमके नाम लिखे है, और एवमादि

#### हिदायत बुतपरस्तिये जैन.

श्रब्दसे (१४०००) प्रकीर्णकशास्त्र मंजुर रखना लिखा है, अगर वतीससूत्रका मूल्पाठही मंजुर रखा जाय तो वतलाइये! महावीर-स्वामीके सताईसभव किस सूत्रके मूलपाठमें लिखे है ? महावीर स्वामीके शाथ गौतमखामीका धर्मचर्चाके वारेमे वाद हुवा कहां लिखा है ? ब्रह्मदत्तचकवतींकी कथा, ढंढणरिषिका अधिकार, अरिहंतोके वारांगुण, आठ दिनके पर्यूषण, तीर्थंकरमहावीरस्वामी की जन्मराशिपर भस्मग्रह आया, चंद्रगुप्तराजाने सोलहस्वम देखे और सीमंधरस्वामीवगेरा वीशवहेरमानका अधिकार ये बातें बत्तीस-सूत्रके मूल्पाठमें किसजगह लिखी है कोई वतलावे.

अव भीतांवरीके बारेमें जवाव सुनिये ! जैनागम निशीयसूत्रमें छिखा है कि-जैनमुनिकों अगर नयाकपडा मीले तो तीन पसली जितना रंग देना, पीलेकपडे पहननेवालेकों कोई पीतांवरी कहे तो इससे क्या हुवा ? भीलेकपडे पहनना जैनमुनिकों खिलाफ जैन-शास्त्रके नही, अल्वते ! जैनमुनिकों मुखपर मुखवस्त्रिका बांधना किसी जैनशास्त्रमें नही लिखा-अगर लिखा है, तो कोई पाठ बत-लावे, अगर कोई इससवालकों पेंश करे कि-मूर्त्तिपूजा अछी चीज है, तो जैनमुनि खुद क्यों नही करते, जवाबमे मालुम हो वंदन नमनस्तवनरूप भावपूजा जैनमुनि भी करते है, पेस्तर लिखनुकाहुं कि-गणधर गौतमस्वामी-तीर्थ अष्टापदकी जियारतकों गयेथे, साबीत हुवा वंदन नमनरूप भावपूजा जैनमुनि भी करते है.

आगे मुनि क्वंदनमलजी अपने विवेचनपत्रमें वयान करते है कि-ऊक्त किताबमें कितनेक जैनके असली सिद्धांतोके मूलपाठ दाखल किये है, वह सर्व पाठ अधुरे दाखल किये है, संपूर्ण पाठ श्वांतिविजयजीने दाखल नही किये है, सौचो ! अधुरी बात अक लमंद हुशियार आदमी कोई वजहसे अंगीकार नही करते है.

(जवाब.) अगर शांतिविजयजीने अधुरे पाठ दाखळ कियेथे

## हिदायत बुतपरस्तिये जैन.

तां आपने पुरे पाट दाखल करके क्यों नहीं बतलाये ? आपका फर्जथा पुरे पाट दाखल करके बतलाते, याते बांचनेवालोकों मालुम होजाता कि यह अधुरा पाट है, और यह पुरा है

फिर मुनिकुंदनमलजीने अपने विवेचन पत्रमें तेहरीर किया है, जैसा स्थान होवे वैसा शब्दका अर्थ कियाजाता है, मसलन ! चरण-भूषण यहांपर मुकुट, ताज, पघडी, फेटा, टोपी वगैरा अर्थ कदापि नही होसकते, कर-कंकण यहांपे बुट, जुते, पगरखी, चपल, खडाऊ औसे अर्थ कदापि नही होसकते, इसी वजह चैत्य शब्दके श्री जैनके पाचीन असली सिद्धांतोमें अनेक अर्थ किये है.

(जवाव) अगर चैत्य शब्दके अनेक अर्थ किये है तो उनमेसे एक दो अर्थ जरुर कर वतलानाथा, चैत्य शब्दके माइने जिनमंदिर और जिनमूर्त्ति है, इसमें कोई शक नही, मेने चरणभूषणकी जगह मुकुटताज और करकंकणकी जगह बुट, पगरखी वगेरा अयोग्य अर्थ नही किये, योग्य किये है; अगर किसीजगह अयोग्य अर्थ किये हो, तो बतलाइये.

आगे मुनि क्वंदनमल्ल्जी अपने विवेचनपत्रमें इस मजमूनको पेंश करते हैं कि तीर्थकरोके वचनोको शांतिविजयजी धका पहुचा-के अपनी मतरूढसे एकपक्ष पकडके चैत्य इस शब्दका प्रतिमा एसा एक अर्थ करके अपना मत सिद्ध करना चाहते है, मगर श्री जैनके पाचीन असली सिद्धांतोके वर्खिलाफबात अकल्लमंद दुशियार आदमी कोई वजहसे अंगीकार नही करते है, देखो ! चैत्य शब्दकी पुष्टिके वारेमें शांतिविजयजीने हैमकोशका दाखला दिया है, मगर हैंमकोशका कर्च्ता मूर्त्तिंप्रूजक है, इसलिये यह साक्षी मंजुर कदापि नही होसकती.

(जवाब.) अगर हैमकोशके कर्त्ता मूर्त्तिपूजक होनेसे उनकी साक्षी मंजुर नहीं, तो मूर्त्तिनिषेधक जैनाचार्यकी साक्षी दिजिये, દ્

#### हिदायत बुतपरस्तिये जैन.

जिनोने जैनकोश बनाया हो। मुर्त्तिपूजक जैनाचार्यकी साक्षी मंजुर नही, मूर्त्तिनिषेधक जैनाचार्यकी साक्षी दिइ नही, फिर जवाब क्या हुवा ? शांतिविजयजीने सनमपरस्तिये जैनमें ऐसा कोई छिखाण नहीं किया जिससे तीर्थंकरोंके फरमानको धका पहुचे, अगर ऐसा कोई लिखाण था तो बतलाना था, एकांतपक्ष भी नहीं पकडा, बल्कि ! चैत्य शब्दका माइना जिनमंदिर और जिनप्रतिमा है, ऐसा जैनशास्त्रोके पाठसे वतला दिया है, अगर कोई कहे कि चैत्यशब्दका माइना ज्ञान या साधु है तो उसका सबुत बतलावे, जैनागममें साधुकी जगह निग्गंथाण वा निग्गं-थीणवा साहवा साहणीवा भिखवा भिखणीवा ऐसा पाठ छिखा है, मगर चैत्यं वा चैत्यानि वा एसा पाठ नही लिखा, तीर्थंकर रिषभदेव महाराजके चौराशी इजार साधुथे ऐसा छिखा मगर चौराशी हजार चैत्यथे ऐसा नही लिखा, इसीतरह तीर्थंकर महावीर स्वामीके चौदह हजार साधु कहे,मगर चौदह हजार चैत्यथे ऐसा नही कहा, अगर चैत्यशब्दका माइना ज्ञान है ऐसा कहे तो नंदीसत्रमें ज्ञानकी जगह चैन्यग्रब्द क्यों नही कहा ? नंदीसत्रमे नाणं पंचविहं पन्नतं, ऐसा पाठ कहा, मगर चेइयं पंचविहं पन्नत्तं ऐसा पाठ नही कहा, जहांजहां ज्ञानी मुनियोका लेख आता है महनाणी सुपनाणी ओहिनाणी मणगज्जवनाणी केवल-नाणी ऐसा पाठ है, मगर किसीजगह मतिचैत्यी श्रुतचैत्यी अवधि-चैत्यी ऐसा पाठ नहीं आता, जैनशास्त्रोमें कइ जगह वयान है अमुक जैनम्रनिर्को अवधि ज्ञान पैदा हुवा, अम्रुक जैनमुनिर्को केवलज्ञान पैदा हुवा, मगर ऐसा पाठ नही आता कि∽अवधिचैत्य या केवल-चैन्य पैंदा हुवा, इसलिये कहाजाता है चैत्यश्रब्दका माइना ज्ञान नही.

[ भगवतीसूत्रमें पाठ है, ] किं निस्साएणं भंते असुरकुमारा देवा उढं उपायंति,

## हिदायत अुतपरस्तिये जैन,

# जाव सोहम्मोकप्पो गोयमा! असुरकुमारा देवा इत्यादि नणध्थ अरिहंतेवा अरिहंत चेइयाणिवा अणगारे भावि-अप्पणो निस्साए डढं डप्पयांति जावसोहम्मो कप्पो.

तीर्थंकर महावीरस्वामीसे गौतमगणधरने सवाल किया कि-असुरकुमारदेवता आस्मानमें जावे तो कहांतक जावे ? जवावमें तीर्थंकर महावीरस्वामीने करमाया कि असुरकुमारदेवता आस्मानमें सौधर्म देवल्लोकतक जावे, और जाते वख्त अरिहंतका सरणा लेकर जासकता है, अरिहंतकी प्रतिमाका या भावितआत्मा अणगारका सरणा लेकर जासकता है, देखिये ! यहां चैत्यज्ञब्दका माईना अरिहंतकी प्रतिमा है या नही ? माबीत हुवा चैत्यज्ञब्दका माईना जिनप्रतिमा है.

फिर मुनि कुंदनमलजी अपने विवेचनपत्रमें लिखते है-जैसे घरके घोडे घरके चौकमें कुदाये तो इसमें क्या बडी वात करी, हम शांतिविजयजीकी वहादुरी जब समजते कि-जैसी चैत्यशब्दके बारेमें हैमकोशकी साक्षी दिइ वैसे चैत्यशब्दके वारेमें श्रीजैनके प्राचीन असली सिद्धांतोकी साक्षी देते.

(जवाव.) शांतिविजयजीने जैनके प्राचीन और असली-सिद्धांत भगवतीस्त्रके मूलपाठकी साक्षी ऊपर देदिइ, ऊसमे देखलो ! चैन्यशब्दका माईना जिनमतिमा है या नही ? किताव सनम परस्तिये जैनमेंभी जंघाचारणमुनिके बयानमें भगवतीस्त्रत्रका पाठ देकर चैत्यशब्दका माईना जिनमतिमा बतलाचुका हुं, शांति-विजयजीने घरके योडे घरम नही कुदाये हैं. बल्कि ! किताब सनम परस्तिये जैन बनाकर छपवा दिइ हैं, जिसकों आज करीब चार वर्स होगय, और छपवानेवालोने शहर बशहर भेज दिइ है, पढनेवालोने पढी होगी. Ć

#### हिदायत वृतपरस्तिये जैन.

आगे मुनि कुंदनमलजी अपने विवेचनपत्रमें वयान करते है, शयंभवसूरिका बनाया हुवा दशवैकालिकसूत्र और शामाचार्यका बनाया हुवा पंनवणासूत्र क्यों मंजुर रखा गया ? यहांपे सहज सवाल पैदा होनेका वख्त है कि-अगर ऊक्त दोनो सूत्रोके नाम श्रीजैनके माचीन असली सिद्धांतोमें दर्ज होवेगे तो शांतिविजय-जीका कथन साफ खोटा है ऐसा निश्वय होगा.

(जवाब.) शांतिविजयजीका कथन खोटा जव ठहरसकता है कि-अगर ग्रुनि कुंदनमल्लजी दशवैकालिकसूत्रको और प्रज्ञापना सूत्रकों गणधररचित सावीत करदेवे, आचार्योंके बनाये हुवे दश-वैकालिक और प्रज्ञापनासूत्रको मंजुर रखते हो तो फिर आचार्योंकी बनाइ हुई टीका, भाष्य, निर्युक्ति और चूणि क्यौं नहीं मंजुर रखना ? इसका कोई जवाब देवे, अगर कहाजाय नंदीसूत्रमें द्श-वैकालिक और प्रज्ञापनासूत्रके नाम लिखे है इसलिये हम मानते है, तो जवाबमें मालुम हो, नंदीसूत्रमें पेतालिसआगम वगेराके नाम भी लिखे है जनकोभी मानना चाहिये.

फिर मुनि कुंदनमल्लजी अपने विवेचनपत्रमें तेहरीर करते हैं, इसके अलावा शांतिविजयजी निर्युक्ति माननके वास्ते कोशीश करते हैं, मगर निर्युक्तिमें जो जो अधिकार सावद्याचायोंने दर्ज किये हैं वह सर्व अधिकार श्रीजैनके एकादशांगाटि ताडपत्रोंके लिखित प्राचीन असली सिद्धांत अंगीकार करेगे, वह निर्युक्ति माननेमें आवेगी.

(जवाब.) ताडपत्रपर लिखित जैनके एकादशांगादि पाचीन सिद्धांत मंगवाकर देख लिजिये, ऊनमें निर्युक्तिका मानना लिखा है या नही ? ताडपत्रपर लिखित जैनके प्राचीन सिद्धांतके वारेंमें इकीकत सुनिये ! तीर्थंकर महावीर निर्वाणके वाद (९८०) वर्स पीछे जमाने देवर्डिंगणिक्षमाश्रमणके वल्लभी नगरीमें ताडपत्रोपर

### हिदायत बुतपरस्तिये जैन,

जैनपुस्तक लिखे गये, इतनैवर्सके लिखित जैनपुस्तक अगर आप-लोगोके पास हो तो उनमे देखलिजिये, दुसरी दलील यह है कि जिस जिस पाचीन और असली सिद्धांतमें निर्युक्तिका मानना मना किया हो, उसउस जैनसिद्धांतके नाम जाहिर कीजिये, तीसरी दलील यह है कि जिसजिस निर्युक्तिमें सावद्याचार्योंने अपनी तर्फसे अधिकार नही दर्जकिये हो ऐसी निर्युक्ति कौनसी है बतलाइये याते उसपर अमल कियाजाय.

आगे मुनि क़ुंदनमलर्जी अपने विवेचनपत्रमें इस मजमूनको पेश करते है कि-निर्धुक्ति मंजुर करनेके वारेमें शांतिविजयजीने भगवर्तासूत्र, अनुयोगद्वारसूत्र, समवायांगजीसूत्र, नंदीजीसूत्र, यह चारो सूत्रोके जो उक्त कितावमें पाठ दाखल किये है, वह सर्व पाठ मूर्त्तिपूजकोवेः आचार्योने अपने वनाये हुवे ग्रंथोको पूर्ण सहा-यताके वास्ते श्री जैनके असली सिद्धांतोमें नवीन बनाकर दाखल किये है, ऐसा निश्चय होगा, फिर निर्युक्ति, निर्युक्तिके कर्त्ता और निर्युक्तिकी साक्षी देनेवाला सर्व खोटे ठहरेगें.

(जवाव.) निर्युक्ति-निर्युक्तिके वनानेवाले और निर्युक्तिकी साक्षी देनेवाले खोटे जव टहर सकते है अगर कोई जैनकी द्वादशां गवानीके पुस्तकोसे निर्युक्तिकों गलन सावीत करदेवे, निर्युक्ति बनानेवाले चौदह पूर्वधारी जैनाचार्य भद्रवाहुस्वामी तीर्थंकर महा-वीरनिर्वाणके वाद (१७०) वर्स पीछे मौजूद थे, जिनको आज (२२७०) वर्स हुवे, चौदह पूर्वधारीके वचन प्रमाणीक होते है इससे सावीत हुवा-निर्युक्ति और निर्युक्ति बनानेवाले अप्रमाणिक नही, निर्युक्तिकी साक्षी देनेवाले भी अप्रमाणिक इसलिये नही कि-जैनके एकादशादि अंगशास्त्र भगवती और समवायांग वगेरा मुत्रोमें निर्युक्तिका मानना मंजुर रखा है. मूर्त्तिपूजक जैनाचार्योने अगर नवीनपाठ वनाकर दाखल किये है तो ऐसे प्राचीन सूत्र-

## हिदायत वुतपरस्तिये जैन,

सिद्धांत निकालो कि−जो देवर्द्धिगणिक्षमाश्रमणके वख्तके लिखे हुवे हो और उसमें देखो कि−निर्युक्तिका मानना लिखा है या नही ? अगर लिखा है तो निर्युक्तिकी साक्षी देनेवालेभी अप्र-माणीक नही ठहर सकते.

फिर मुनि क़ुंदनमऌजी अपने विवेचनपत्रमें लिखते है कि– अतएव शांतिविजयजीने निर्युक्तिके सर्व अधिकार श्रीजैनके एका-दशांगादि ताडपत्रपर लिखित प्राचीन असली सिद्धांतोंसें रजु– आमसभामें करके दिखलाना चाहिये.

(जवाव.) शांतिविजयजीने निर्युक्ति माननेके पाठ-किताब सनम परस्तिये जैनमें छपवाकर दिखळा दिये है. छपवानेवाळोने मजक्कर किताव छपवाकर शहर वशहर भेज दिइ है, जिसको आज करीव चारवर्स होगये और पढनेवाळोने पढीभी होगी, जिनको शक हो-ताडपत्रपर लिखे हुवे पुराने जैनसिद्धांत हिंदके जिस जिस शहरमें मौजूद हो-मंगवाकर देखे, ताडपत्रपर लिखे हुवे पुराने जैनपुस्तक इस वख्त जेशळमेर, पाटन, अहमदावाद वगेरा शहरोमें मौजूद है, जिस महाशयको जिस वातका शक हो अपना शक मिटानेकी कोशिश करे, अगर कहा जाय. जेशलमेर, पाटन और अहमदावाद वगेरा शहरोमें जो ताडपत्रपर लिखे हुवे जैनके प्राचीन पुस्तक होगें वे मूर्त्तिं पूजक जैनोके होगें. जवावमें मालुम हो अगर मूर्त्तिपूजकजैनोके लिखीत पाचीन जैनपुस्तक मंजुर नही तो मूर्त्ति-निषेधक जैनोके लिखीत पाचीन जैनपुस्तक देखिये, मगर देवर्द्धि-गणि क्षमाश्रमणके वख्तके लिखे हुवे देखना चाहिये; क्यौंकि ऊनहीके वख्तमें कंटाग्रज्ञान पुस्तकाकार लिखा गया है.

कइ शिलालेख जमीनसे निकले हुवे ऐसे है, जिसके देखनेसें जिनमंदिर और जिनमूर्त्तिकी सावीती मिलती है, अगर कहा जाय तीर्थंकर देव मुक्त हुवेबाद अरूपी है, फिर मूर्त्ति क्यौं वनाना ?

हिदायत बुतपरस्तिये जैनः

जवाबमें मालुम हो-मूर्त्ति उस हालतकी है जब वे केवलज्ञानी देह-धारी थे, मूर्त्तिपूजा जैनमें अवलसे है, जो महाशय फरमाते है वारह-वर्षी दुकाल पडाथा. मूर्त्तिपूजा ऊस वख्तसे चली है, यह वात गलत है, अगर कोई इस दलीलकों पेश करे कि-भगवानतो अन-मोल थे, ऊनकी मूर्त्ति थोडे मूल्यमें क्यां विकती है ? जवावमें मालुम हो जिनवानी अनमोल है, फिर जैनपुस्तक थोडे मूल्यमें क्यों विकते है ?

अगर कोई सवाल करे मूचिं जड है या चेतन ? सूक्ष्म है या बादर ? मूचिंमें गुणस्थान कितने पाइये ? जवावमें मालुम हो, धर्म-शास्त्र जड है या चेतन ? सूक्ष्म है या वादर ? अर्मशासमें गुणस्थान कितने पाईये ? किसी जैनमुनिकी फोटोमें ऊतारी हुई तस्वीर हो ऊसमें गुणस्थान कितने कहना ? जड कहना या चेतन ? सूक्ष्म कहना या वादर ? इस वातपर गौर कीजिये. अगर कोई इस दलि-लकों पेंश करे कि-जिनेंद्रोकी मूचिंमें चौतीस अतिशय और पेतीसवाणीके गुण कहां है ? जवावमें मालुम हो कागज, स्याहीके बने हुवे आचारांग वगेरा सूत्रोमें जिनवानीके पेतीसगुण कहां है ? अगर कहा जाय उसके पढनेसे ज्ञान होता है तो इसीतरह जिनेंद्रोंकी मूर्त्तिकों देखकरर्भा ज्ञान होता है, स्थानांगस्त्रमें दशतरहके सत्य कहे उसमें स्थापनाभी सत्य कही, फिर जिनमूर्त्ति जो जिनेंद्रोंकी स्थापना है, सत्य क्यों नही ?

ज्ञातामुत्रमें जहां द्रौपदीजीका अध्ययन चला है, ऊसमें द्रौपदीजीकों स्वयंधरमंडपमें जानेकी तयारी हुई ऊस वरूत ऊनोने जिनमतिमाकी पूजा किई लिखा है और ऐसाभी पाठ है कि-''जेणेव जिणघरे तेणेव ज्वागछइ.'' जहां जिनमंदिर था वहां द्रौपदीजी गई, सौचो ! ऊसवरूत ऊसमंदिरमें खुद तीर्थकरदेव तो बेठे नहीथे, तीर्थकरदेवकी मूर्त्ति वेठी थी, ऊसी सववसे ऊसकों

For Private And Personal Use Only

हिदायत वुतपरस्तिये जैन.

जिनघर कहा, अगर जैनमजहवर्षे जिनमंदिरका मानना न होता तो जिनघर ऐसा पाठ क्यों होता ? सबुत हुवा, उसमें जिनमूत्ति मौजूद थी ऊसी सववसे जिनघर कहा, देखलिजिये ! ज्ञाताम्रुत्रके मूलपाठसे जिनमंदिर और जिनमूर्त्तिका होना साबीत होचुका, रायपसेणीसूत्रमें लिखा है कि−सुर्याभदेवताने जिनप्रतिमाकी पूजा किई, अगर अविरति समद्रष्टिकी धर्मकिया गिनतिम नही छेते तो अविरति समद्रष्टि देवेंद्रका कहा हुवा पाठ गिनतिमें क्यों लेते हो? श्रेणिकराजा अविरतिसमद्रष्टि श्रावक थे जिनोने विनाव्रतनियमके तीर्थंकरगोत्र हासिल करलिया, जोकि-एक आलादर्जेकी चीजथी अगर कहा जाय मृत्तिं कुछ बोलती नहीं इसलिये ऊसे क्यों मानना ? जवाबमें माल्लम हो धर्मपुस्तक भी खुद वोलते नही ऊनकोभी नही मानना चाहिये, अगर कोई कहे मुर्ति त्यागी है या भोगी १ एकें-द्रिय या पंचेंद्रिय ? जवावमें मालुम हो धर्मशास्त्र त्यागी या भोगी ? एकेंद्रिय या पंचेंद्रिय ? अगर कोई तेहरीर करे जिनप्रतिमामें गति-जाति इंद्रिय कौनसी ? योग ऊषयोग कितने ? लेक्या कितनी ? जवाबमें मालुम हो आचारांग वगेरा धर्मपुस्तकोमें गतिजातिइंद्रिय योगऊपयोग और लेक्या कितनी ? जैसे जैनमृत्तिं पाषाणकी बनी हुई है, आचारांग वगरा धर्मपुस्तक कागज-स्योहीके बने हुवे है.

कोई आवक किसी जैनमुनिकों अपने शहरमें या गेरमुल्कमें बंदना करने जावे तो ऊसको पुन्य होगा या पाप ? अगर कहा जाय पुन्य होगा तो शत्रुंजय गिरनार वगरा जैनतीर्थके दर्शनकों जानेमें पुन्य क्यों नही ? कोई जैनमुनि अपने शहरमें तशरीफ ळावे और आवकळोग गुरुभक्तिसे कोस दो कोस सामने जावे तो पुन्य होगा या पाप ? अगर कहा जाय पुन्य होगा तो वतळाइये ! रास्तेमें जो वायुकाय वगेरा जीवोकी हिंसा हुई जसका पाप किसकों छगा ? अगर कहा जाय मनःपरिणाम गरभक्तिके थे. इसलिये

#### हिदायत वुतपरस्तिये जैन.

भावहिंसा नही और विना भावहिंसाके पाप नही, तो यही मिशाल मंदिर मूर्त्तिके लिये क्यौं न समजी जाय ?

जैनागम ज्ञातामुत्रमें छिखा है कि-यावछापुत्रमुनि और शुक-देवजीम्रुनि हजार हजार जैनम्रुनियोके साथ और शैलकराजरिषि पांचको जैनमुनियोके साथ पुंडरीकपर्वतपर मुक्ति गये, पुंडरीक-पर्वतका दुसरा नाम शत्रुंजयतीर्थं है, रायपसेणीस्त्रमें वयान है कि सूर्याभदेवताने तीर्थंकर महावीरस्वामीके सामने वत्तीस तरहका नाटक किया, नाटक करनेमें वायुकायके जीवोकी हिंसा हुई, वत-लाइये ! ऊस हिंसाका पाप किसकों लगेगा ? अगर कहा जाय सूर्याभदेवताका इरादा धर्मका था इसलिये पाप नही तो फिर कोई श्रावक जिनप्रतिमाके सामने ईरादे धर्मके नाटक करे तो ऊसको पाप कैसे लगेगा ? तीर्थंकरदेव जवजव विहारकरके एकगांवसे दुसरेगांव जाते थे, ऊसगांव नगरके राजेमहाराजे हाथी, घोडे, डंके निशान, रथ वगेरा जुलुसके सामन आते थे, रास्तेमें वायुकायके जीवोकी हिंसा होती थी. वतलाइये ! ऊसका पाप किसको लगता था? अगर कहा जाय ऊनराजे महाराजेकों छगता था तो वें ऐसा क्यों करते थे ? तीर्थंकरदेवोने ऊनको मना क्यों नही किया ? अगर कहा जाय ऊनके मनःपरिणाम धर्मकेथे, इसलिये पापनही लगता था, तो फिर इसीतरह तीर्थयात्रा वगेरामेंभी पाप नही, यह साबीत हुवा, जैनमुनि दिनमें दोदफे अपने कपडोंकी प्रतिलेखना करते है. इसमें वायुकायके जीवोंकी हिंसा होती है, बतछाइये ! इसका पाप किसको लगेगा ? पतिक्रमण करते वख्त ऊठना वेठना पडता है, ऊसमेंभी वायुकायके जीवोकी हिंसा होगी, व्याख्यान वाचते वख्त, गौचरी जाते वख्त, और गुरुओकी खिदमतमें वायु-कायके जीवोंकी हिंसा होगी, खयाल करनेकी जगह है इसका पाप किसकों समजना ? आग कहा जाय यतनामे ये कार्य किये

## हिदायत वुतपरस्तिये जैन

जाते है, इसलिये भावहिंसा नही, और विना भावहिंसाके पाप नही, तो यही मिशाल दुसरे धर्मकार्यमें क्यौं नही लाना?

किसी श्रावकने दुसरे श्रावककों अपने घर बुलाकर ऊसके तपका पारना करवाया, रसोइ बनाई, रसोई बनानेमें पानी और अग्निके जीवोकी हिंसा हुई, बतलाइये ! ऊसका पाप किसको लगा ? अगर कहा जाय रसोइ बनानेमें जो पानी और अग्निके जीवोकी हिंसा हुई ऊतना पाप लगा, और तपस्वीकों जिमानेका पुन्य हुवा. जवाबमें मालुम हो रसोई वनानेमें ईरादा क्या पांच इंद्रियोकी प्रुष्टिके लिये था जो पाप लगे? अगर कहा जाय ईरादा तो धर्मकी पुष्टिके लिये था तो फिर पाप कैसे लगा ? जैनमुनि एक गांवसे इसरे गांव जावे और रास्तेमें नदी आजाय तो म्रुताविक फरमान आचारांगसत्रके एगं पायं जुले किचा एगं भाषं थले किचा. इसतरह नदी ऊतरे और सामने किनारे जावे; खयाल करनेकी जगह है कि−नदीके पार जानेमें कितने अपकायके जीवोंकी हिंसा होगी ? तीर्थंकर गणधरोने नदी ऊतरनेका हुकम क्यौं दिया ? अगर कहा जाय जैनम्रुनि यतनासे नदी ऊतरते है, और बाद ऊसके नदी ऊतरनेका दंड लेते है, जवाबमें मालुम हो इरादे धर्मके जैन-मुनियोंको नदी ऊतरनेका हुकम है और हुकममें दंड नही होता, अगर कहा जाय यतनासें देखभालकर जैनमुनि नदी ऊतरते है, जवाबमें मालुम हो त्रसजीवोको यानी हिळतेचळते जीवोकों यतनासें बचायगें मगर पानीके जीवोकों कैसे वचासकेगे ? ऊसकी हिंसा तो होगा या नही ? अगर कहा जाय मनःपरिणाम हिंसा करनेके नही इसलिये द्रव्यहिंसा हुई-भावहिंसा नही हुई, और विना भाव-हिंसाके पाप नहीं, तो फिर यही दलिल मंदिरमूर्त्तिके वारेमें क्यौं नही छाते?

दो श्रख्श एकरास्तेसे जारहेथे और उसवरुत ऊस रास्तेमें

## हिदायत बुतपरस्तिये जैनः

बहुतसे कीडे-मकोडे फिर रहे थे, एकशख्श जीवोको बचानेके इरादेसे देखभाळकर चलता था, दुसरा बिनादेखे वेंरहेम होकर चलताथा. जीवोको बचानेका इरादा ऊसका नही था, योगानुयोग ऐसा बना कि देखकर चलनेवालेके पांवसे एककीडा दबकर मर-गया, विनादेखे चलनेवालेके पांवसे एकभी कीडा नही मरा, बतल्लाइये ! पापी कौन ? और पुन्यवान कौन ? अगर कहा जाय देखकर चलनेवाला पुन्यवान है, दशवैकालिकसूत्रमें पाठ है कि-

जयं चरे जयं चिठे-जयं आसे जयं सये,

जयं भासंतो भुंजंतो-पावकम्मं न बद्धह.

यतनासे देखभालकर चलनेवालेको भावहिंसा नही लगती. इसलिये पाप नहीं, जो शख्श विनादेखे वेंरहेम होकर चलता था. चुनाचे ! ऊसके पांवसें कोईभी जीव नही मरा, तोभी ऊसका ईरादा जीव वचानेका नही था इसलिये ऊसको पाप है, ज्ञाताम्रत्रमें बयान है कि एक सुबुद्धिनामके दिवानने जित शत्रुराजाकों धर्म-पावंद बनानेके छिये एक मोरीका पानी मंगवाकर ऊसकों कईदके एक घडेसे दुसरे घडेमें डाला और साफ किया, खुशब्दार चीजोसे छज्जतदार बनाया, इसतरह करनेंसे वायुकाय वगेरा जीवोंकी हिंसा हुई. बतलाइये ! ऊसका पाप सुबुद्धिदिवानकों लगा या किसको ? अगर कहा जाय सुबुद्धिदिवानका ईरादा पापका नही था, धर्मका था, इसछिये पाप नही, तो इसीतरह दुसरे कार्यके छियेभी खयाळ करलेना चाहिये. तीर्थंकर मल्लिनाथजीने गृह-स्थापनमें छह राजोको प्रतिबोध देनेके लिये. सुवर्णकी पुतली भीतरसे पोकल बनाइथी, और उसमें हमेशां भोजनका एकएक कवल डालतेथे, ऊसमें जो जीव पैदा हुवे और चवे बतलाइये ! जसका पाप किसकों लगा ? अगर कहा जाय तीर्थंकर मल्लिनाथ-जीका इरादा पापका नही था, छह राजोकों धर्मपावंद बनानेका

## हिदायत वुतपरस्तिये जैन,

था, इसलिये पाप नही तो इसीतरह मूर्चिंपूजाके बारेमें भी इरादेपर खयाल किजिये, एक कचे पानीके थालमें एक मखी गिरपडी ऊसकों बचानेके इरादेसें तुर्त एक श्रावकने निकाली, वतलाइये! कचे पानीमे अंगुलि डालनेसें जो पानीके जीवोंकी हिंसा हुई ऊसका पाप किसको लगा? अगर कहा जाय मखी निकालनेवाले श्रावकका इरादा जीव वचानेका था, इसलिये पानीके जीवोकी जो द्रव्यहिंसा हुइ ऊसका पाप नही, क्यॉंकि-पाप या पुन्य बांधना मनः परिणामके ताल्लुक है, जब मनः परिणाम अग्रुभ नही तो पाप कैसे बंधे ? इसीतरह मूर्चिंपूजाके लिये भी मनः परिणाम-पर बात है.

अगर कोई कहे श्राद्धविधि ग्रंथमें लिखा है जिनमंदिरकी धजाकी छाया जिसके घरपर दिनके अवछ और अखीरप्रहरमें पडे ऊस घरवालेका अछा नही, जिनमंदिर तो अछा है, फिर ऊसकी धजाकी छाया अछी क्यों नही? जवाबमें मालुम हो, अछी चीज भी विधिसे सेवन करो तभी फायदेमंद होती है, श्रावकोंका फर्ज है, जिनमंदिरकी आशातनासे वचे, और इसीलिये कुछ फासले पर बसे, नजीक जिनमंदिरके अपना घर होनेपर आशातना होनेका सवव है, बात आशातना मिटानेके लियेथी, इसको दुसरे रास्ते ऊतारना मुनासिव नही.

जैनशास्तोमें तीर्थ दो तरहके फरमाये, एक स्थावरतीर्थ दुसरा जंगमतीर्थ, स्थावरतीर्थ, अष्टापद, समेतशिखर, शत्रुंजयगिरनार, चंपापुरी, अयोध्या, पावापुरी वगेरा, और जंगमतीर्थ, साधु-साधवी, आवक-आविका, जैनागममें दोंनों तरहके तीर्थ मंजुर रखना फरमाये, तीर्थकर रिपभदेव महाराज अष्टापदपर मुक्त हुवे, वीस तीर्थंकर समेताशिखरपर मुक्त हुवे, तीर्थंकर वासुपूज्य महा-राज चंपापुरीमे नेमिनाथ महाराज गिरनार पर्वतपर तीर्थंकर

### हिदायत बुतपरस्तिये जैन,

महावीर स्वामी पावापुरीमें मुक्त हुवे, तीर्थ अष्टापदकी जियारतकों गौतमस्वामी गये. इसीतरह दुसरे जैनमुनि अगर तीर्थकरोकी निर्वाणभूमिपर जियारतकों जावे तो क्या हर्ज है ? साबीत हुवा जैनग्नास्तोमें जैनतीर्थोंकी जियारत जाना लिखा है.

जीवाभिगमसूत्रमें वयान है कि-सुवनपति, वाणव्यंतर, ज्यो-तिषी और वैमानिकदेव ते नंदी श्वरद्वीपके जिनमंदिरोंकी जिया-रतको जाते है, और जल्सा करते हैं, भगवतीसूत्रमें लिखा है, देवलोकमें जहां सुधर्मासभाके माणवक चैत्यस्तंभोमें जिनोंद्रोकी डाढा रखी हुई है, देवतेलोग ऊनका विनय करते है, देखिये ! यह जडवस्तुकी इज्जत हुई या नही ? मूर्त्तिपूजाकी पुख्तगीकी यहभी एक ऊमदा दलिल है, सूत्रऊपाञकदर्शांगमें आनंद और कामदेव वगेरा श्रावकोंने जिनमतिमाका वंदन नमन करना मंजुर रखा, ज्ञातासूत्रमें द्रौपदीजीने जिनमतिमाकी पूजा किइ, और नम्रुध्थुणंका पाठ पढकर भावस्तव किया, रायपसेणीसूत्रमें सूर्याभ देवताने और जीवाभिगमसूत्रमें दिजयदेवताने जिनमतिमाकी पूजा किई लिखा है, अगर जैनमजहवमें मूर्त्तिपूजा कदीमसें न होती तो जैनज्ञास्तोंमें ये पाठ क्यों होता ?

ज्ञातासूत्रमें और अंतगडसूत्रमें कहा है, शत्रुंजय पर्वतपर अम्रुक जैनमुनि सिद्ध हुवे, मानुष्योत्तर पर्वतपर और नंदीश्वरद्वीपमें जो जैनमंदिर मौजूद है, जंघाचरण जैनमुनि ऊनकी जियारतकों जाते है, सावीत हुवा तीर्थभूमि अछे इरादे पैदा होनेकी जगह है, अगर कहा जाय अढाइद्वीपमें सबजगह सिद्ध हुवे है, फिर तीर्थभूमिकी बात ज्यादा क्या हुई ? जवावमें मालुम हो ज्यादा बात यह हुई कि-अवभी वहां जैनमंदिर और मोक्षगामी जैनमुनियोके चरण बने हुवे है, इसीलिये कहाजाताहे, तीर्थभूमि ज्यादा धर्मपुख्तगीका सवव है, जैनकास्त्रोमें लिखा है, भरतराजा-चतुर्विधसंघकों छेकर

#### हिदायत युतपरस्तिये जैन.

तीर्थ शत्रुंजयकी जियारतकों गयेथे. कई आवक जैनमुनिकों वंदन करनेके लिये एक शहरसे दुसरे शहर जावे यह गुरुयात्रा हुई. जब गुरुयात्रामें पुन्य है तो देवयात्रामें पुन्य क्यों नही? देवलोगोके चित्र--नरकावासोके चित्र-जंबूद्वीप वगेराके नकशे. देखकर जैसे ऊन ऊन चीजोका ज्ञान होता है मूर्त्ति देखकर ऊस देवका ज्ञान क्यों न होगा ?

तीर्थकरोके समवसरणमें पूर्व टि्शाके सामने खुद तीर्थकरदेव तख्तनशीन होते हैं, और तीनदिशामें तीर्थंकरदेवकी मूर्त्ति वनाकर देवतेल्रोग जायेन्झीन करते हैं. सबुत हुवा खास तीर्थकरोके होते हुवे भी मुर्त्ति मानी जातीथी, खयाल करो ! यह किसकदर मजबूत और पावंद दल्लिल है कि-जिसपर कोई किसी तरहका ऊज नही करसकता. जव तीर्थंकरोकी इयातीमें भी मृत्तिं मानी जातीथी तो फिर इसके माननेमें कौन जैन इनकार करसकता है? दश वैका-<mark>लिकसूत्रकी निर्युक्तिमें</mark> वयान है. जैनाचार्य शयंभवसूरिने जिनमूर्ति देखकर प्रतिवोध पाया. जैनमजटकों जिनमंदिर मूर्त्ति-जैनपुस्तक साधू-साधवी, आवक-आविका वे सात धर्मक्षेत्र वयान फरमाये, अगर मंदिरमूर्त्तिका इनकार करे तो पांच धर्मक्षेत्र रहजाते हैं, और रखना चाहिये सात समजसको तो समज लो ! मंदिरमूर्ति जैनमें कदीमसे है या नही ? कई शिलालेख जमीनसे निकले हुवे ऐसे है, जिनोमे जैनमंदीर और जिनमूर्चिके लेख मीलते है, सौचों! अगर जैनमजडवर्डे मूर्सिंपूजत व होती के उत्सके छेख क्यौं होते? अगर किया करनेसे हुकि होती हो तो जमालिजीने गौतमगणधर जैसी क्रिया किई फिर ऊनकी मुक्ति क्यौं नही हुई ? दरअसल ! विनाश्रद्धाके किया कारआमद नही होती, कइबल्झ विना क्रिया किये अकेली श्रद्धापूर्वक भावनासे केवल ज्ञान पाये है, इसीलिये कहा है श्रद्धा बडी दर्छभ है.

## हिदायत वृतपरस्तिये जैन.

जिनमतिमाकी पूजामें अगर आरंभ मानाजाय तो फिर वत-ळाइये ! जैनमुनिकी दीक्षाके जलसेमें आरंभ वयों नही ? अगर कहा जाय दीक्षाके जलसेमें इरादा धर्मका है, इसलिये भावहिंसा नही तो फिर जिनमतिमाके जलसेमें रथयात्रामें अष्टान्हिका महोछवमें भी इरादा धर्मका है ऊसमें पाप कैसे लगेगा ? अगर कहा जाय हम भावनिक्षेपा मंजुर रखते है, तो फिर जैनमुनिका वेप देखकर बंदन क्यों करना ? क्योंकि ऊनके दिलका भाव कैसा है यह शिवाय अतिशयज्ञानीके दुसरा कौन जानसकता है? गुरूमहाराजके आसनकों या तख्तको अपना पांव लगजाय तो गुनाह हुवा सम-जते हो सौचो ! यह एक तरहकी जडवस्तुकी इज्जत हुई या नही? जड बस्तुकी इज्जत किइ या ऊसकों मंजुंररखी वात एकही हुई.

किसी जैनमुनिकों कोई आवक एक गांवले दुसरे गांव वंदना करनेको जावे ऊसवख्त ऊसगांवके आवक उनकों भोजन जिमावे तो वतळाइये ! जिमानेवालेको पुन्य होगा या पाप ? अगर कहा जाय ईरादा स्वधर्मीकी भक्तिका था इसलिये आवहिंसा नही तो फिर इसीतरह इरादेपर वात रखीये, किसी जैनमुनिका इंतकाल होजाय और ऊनके शरीरका अग्निसंस्कार किया जाय ऊसमें पुन्य समजना या पाप ? कईजगह देखागया है ऊस जैनमुनिके मृतकलेवरके विमानकों जव इमशानमें लेजाते है ऊसवख्त ऊस विमानके आगे रुपये पैसे ऊलालते हुवे मयजलसेके लेजाते है, और खुशबृदार चिजाके साथ आग्नेसंस्कार करते है, कहिये ! अग्निसंस्कार करनेवाले आवकोकों पुन्य हुवा या पाप ? अगर कहा जाय ईरादा गुरुभक्तिका है इसलिये भावहिंसा नही और विना भावहिंसाके पाप नही तो यही वात दुसरे धर्मकार्यके लिये क्यों न समजी जाय ? मृतकलंवर तो जड है, जड वस्तुकी भक्ति क्यों करना ? कई आवक इसवातका अनुमोदन अरते है कि अमुक

### हिदायत बुतपरस्तिये जैन-

जैनम्रनिके कलेवरका अग्निसंस्कार अछा किया गया. विमान अछा बना था. कहिये ! यह अमुमोदन पुन्यका सवव है या नही ? <mark>प्रकरण संग्रहका</mark> थोकडा जोकि पंडितराज प्रज्यश्री (७) देवजीस्वामीके शिष्य प्रज्यश्री लाधाजीस्वामीके पास शुद्ध करवाके श्रावक भगवानदासजी केवछदासजी साकीन सुरतने गुजराती मिंटिंग प्रेस वंबईमें छपवाया है, ऊसके पृष्ट (११७)पर लिखा है, मेरुके चारबन है. १ भट्रआलवन, २ नंदनवन, ३ सौमनसबन, ४ पांडुकबन, भद्रशालबन मेरुके चौतर्फ जमीनपर है, वह पूर्वपश्चिम बाइस बाइसहजार योजन रुंबा और ऊत्तरदखन अढाइसो अढाइसो योजन चौडा है, ऊसमै एक पदमवेदिका जोकि चौतर्फ एकवन-खंडसे घीरी हुई है. मेरुसे पूर्वकी तर्फ पचासयोजन वनमें जावे तो वहां एक सिद्धायतन है, वह पचास योजन लंबा, पचीसयोजन चौडा और छतीस योजन ऊंचा है, और उसमें अनेकथंभे छगे हुवे है. ऊस सिद्धायतनके तीनदरवजे पूरव दखन ऊत्तरमें बने हुवे है. वे दरवजे आठआठ योजनके ऊंचे और चारचार योजनके चौडे है. ऊस सिद्धायतनके बीचले विभागमें एक मणिमय पीठिका जोकि चार योजन छंबी चौडी और चार योजन महोटी रत्नमय बनी हुई है, ऊसपर एक देवछंदा आठ योजन लंबा चौडा और आठ योजनसे क्रुछ ज्यादद ऊंचा वना हुवा है, ऊसमे जिनमतिमा है, ऊसका बर्नन, देवछंदा, यावत्, धूपके कडछे वगेरा मौजूद है, इसीतरह चारो दिशामें चार सिद्धायतन जानना.

देखिये ! इसमे सिद्धायतन, देवछंदा और जिनपतिमाका बयान मौजूद है, जैनमजहवमें अगर जिनपतिमा मंजुर न होती तो ऐसा बयान क्यों होता ? इससे साबीत हुवा जिनपतिमा जैनधर्ममें कदीमसे मानी जाती है, जिनपतिमाकी पूजा करना आवकोका कर्तव्य है, ऐसा ऊपदेश जैनमुनि देते है. जैनशास्त्रोमें जो बात

For Private And Personal Use Only

#### हिदायत वृतपरस्तिये जैन.

लिखी हो, ऊसका ऊपदेश करना जैनम्रुनिका फर्ज है. तीर्थंकरोके समवसरणमें सचित फुल वीछाये जाते थे. खुद तीर्थंकर महाराज रत्नसिंहासनपर बेठते थे, अपने ज्ञानसे वे जानते थे कि समव-सरणमें बैठते वख्त फुलोका स्पर्श्व जैनमुनियोकों होगा, फिर फुल विछानेकी मनाइ तीर्थंकरोने क्यों नही किई ? अगर कहा जाय वे फ़ुल अचित थे तो ऐसा पाठ किसी जैनआगमका कोई जाहिर करे. अगर कोई इस सवालकों पेंश करे कि-जैनम्रुनिकों म्रुहपति

हाथमें रखना किस जैनशास्त्रमें लिखा है.

(जवाव.) ओघनियुक्तिशास्त्रमें लिखा है कि मुह्रपति हाथमें रखना. मुखपर गांधना किसी जैनशास्त्रमें नही छिखा, अगर कहा है तो कोई पाठ वतलावे, मुहपत्ति मुखपर बांधना वायुकायके जीवोकी हिफाजतके लिये नहीं होसकता. मुखमेसे निकलते हुवे भाषा वर्गणाके पुदगछ चारस्पर्शी होते है और वायुकायके जीवोंका शरीर आठस्पर्शी होता है. चारस्पर्शी आठस्पर्शीकी घात नही करसकते. अगर कहा जाय भाषावर्गणाके पुदगळ मुखसे बहार निकले बाद आठस्पर्शी होजायगे और फिर वायुकायके जीवोंकी घात करेगें, जवाबमें माऌम हो मुहपत्ति वांधनेसेभी भाषावर्गणाके पुदगल मुखसे बहार निकले बाद आठस्पर्शी होजायमें और बायु-कायके जीवोकी हिंसा करेंगे तो फिर बतलाइये ! मुहपत्ति मुखपर वांघनेसें क्या ! फायदा हुवा ? आचारांगसूत्रके दुसरे श्रुतस्कंधर्मे दुसरे अध्ययनके तीसरे ऊदेशेमें पाठ है कि–

से भिख्या भिखणीवा उसासमाणेवा निसास-माणेवा कासमाणेवा छीयशाणेवा जंभायमाणेवा उढ-वाएवा वार्यालेसग्गेवा करेमाणे पूटवामेव आसयंवा पोसयंवा पाणिणा परिपेहिता ततो संजयामेव ओसा-सेजा जाव वायणिसगोवा करेजा.

#### हिदायत बुतपरस्तिये जैन.

स्वासोत्स्वास लेतेवच्त खांसी, आतेवच्त लींक, लेतेवच्त जवासी, लेतेवच्त और डकार लेतेवच्त जैनमुनि अपने मुखकों अपने हाथसे ढांके. खयाल किजिये ! अगर मुहपत्ति मुखपर बांधनेका हुकम होता तो मुखको हाथसे ढांकनां क्यों फरमाते ? इसका कोई जवाब देवे.

अगर कोई तेहरीर करे कि जैनमुनिकों पीले कपडे रखना किस जैनशास्त्रमें कहा है, जवावमें मालुम हो निशीथमूत्रके अठा-रहमें ऊदेशेमें लिखा है कि जैनमुनि नये कपडेकों तीनपसली जितना रंगदेवे, जिनकों शकहो वे महाशय ऊसशास्त्रकों देखे, और अपना शक रफाकरे, वत्तीससूत्रमें नंदीसूत्र सामील है, ऊसमें निशीथसूत्र मंजुर रखना फरमाया, इसलिये जैनमुनिकों कपडे रंगनेकी बातकों कौन जैन ईनकार करसकता है ?

अगर कोई इस दल्लीलकों पेंश करे कि रात्रीकों पानी रखना जैनम्रुनिकों म्रुनासिव है ? जवावमें मालुम हो. वेशक ! म्रुनासिव है, क्यौंकि रात्रीके वरूत फर्ज करो ! किसी जैनम्रुनिकों मलोत्सर्ग करनेकी हाजत हुई तो वतलाइये ! ऊस वरूत अशूचि दुर करनेके लिये पानीकी जरुरत होगी या नही ? इसलिये चुना डालकर जैनम्रुनि रात्रीकों पानी रखे तो कोई हर्ज नही.

अगर कोई बयान करे कि जैनमुनिकों रात्रीके वरूत विहार करना किस जैनशास्त्रमें छिखा है ? जवावमें माछम हो, रात्रीके वरूत विहार करना जैनमुनिकों मना है, मगर कोई कारण बनजाय तो औधनिर्युक्तिशास्त्रमें कहाभी है, रात्रीकों जैनमुनि विहार करे, ऊत्तराध्यनसूत्रमें बयान है कि एक चंडरुद्रनामके जैनाचार्य और ऊत्तके शिष्य कारणसे रात्रीको विहार करगयेथे. पहले जमानेमें जैनमुनि बनसंडमें बागवगिचेमें या ऊद्यानमें रहतेथे. आजकल गांवमें और फिर अर्छ अर्छ मकानमें रहते है, कहिये ! यह रवाज

## हिदायत वुतपरस्तिये जैन

कबसे चला ? ऊत्तराध्ययनसूत्रमें जैनमुनिकों तीसरे प्रहर गौचरी जाना कहा, आजकल पहले दुसरे प्रहरमें जानेका रवाज चलता है. यह रवाजभी कबसे जारी हुवा ? पहलेके जमानेमें जैनमुनि लुखासुका आहार लेते थे, अगर कोई पंचमहाव्रतधारी ऊत्कुष्ट संयमी पूर्ण कियापात्र वनना चाहे तो ऊद्यान या वनखंडमें रहे. और लुखासुका आहार लेवे, पहले जमानेमें कई जैनमुनि ऐसे थे जो राग होते हुवेभी औषध नहीं करवाते थे, अगर कहा जाय कि द्रव्यक्षेत्र काल्यमाव देखकर ऐसा वर्ताव करना पडता है तो इसी बातपर खयाल किजिये, महत्वता किस वातकी करना. जैसा द्रव्यक्षेत्रकाल्यमाव है और जैसा सत्व संहनन और योग्यता है, मुताबिक ऊसके बर्ताव किया जाता है ऐसा कहना चाहिये.

[बत्तीससूत्रके नाम यहां वतलाये जाते है जोकि स्थानकवासी मजहवमें मंजुर रखे गये है.]

- १ आचारांग. १७ सूर्यप्रइप्तिसूत्र.
  - १८ जंबुद्वीप मज्ञप्तिसूत्र.
    - १९ निर्यावलीस्त्र.
    - २० कल्पावतंसिकासूत्र.
    - २१ पुष्पिकासूत्र.
    - २२ पुष्पचुलिकासूत्र.
    - २३ वन्हीदशांगस्त्र.
    - २४ ऊत्तराध्ययनसूत्र.
    - २५ दशवैकालिकसूत्र,
    - २६ नंदीस्त्र.
    - २७ अनुयोगद्वारसूत्र.

२८ निशीथसूत्र.

११ विपाकसूत्र. १२ ऊवाइसूत्र.

२ सत्रकृतांग.

३ स्थानांग.

४ समवायांग.

५ भगवतीस्रत्र.

८ अंतकृतसूत्र.

७ ऊपाश्चक दर्शांगसुत्र.

९ अनुत्तरोववाइसूत्र

१० प्रश्नव्याकरणसूत्र.

६ ज्ञातासूत्र.

हिदायत बुतपरस्तिये जैन,

| १३   | रायपसेणीसूत्र | રઙ         | दशाश्चतस्कंधसूत्र.  |
|------|---------------|------------|---------------------|
| - ९२ | रायपसणासूत्र, | <b>K</b> S | ્દ્રસાઝુતસ્બયસૂત્ર, |

- १४ जीवाभिगमस्त्र
- १५ प्रज्ञापनासुत्र.
- १६ चंद्रप्रज्ञप्तिसत्र.

३१ व्यवहारसूत्र. ३२ आवश्यकसूत्र.

३० ब्ररत्कल्पस्नत्र.

ए वतीससूत्र स्थानकवासी मजहवर्क छोग मानते हैं, इनमें जो छविशमें नंवरपर नंदीसूत्र कहा है, ऊसमे पेतालिस आगम बगेरा चौदह हजार प्रकीर्णकशास्त्र मानना लिखे, ऊनको नही मानना इसकी क्या वजह है ? स्थानकवासी मजहवके लोग कहा करते है, हम तीर्थंकर गणधरोके वचनको पंज्र रखते है. बतलावे ! फिर प्रज्ञापनासूत्र और दश्वैकालिकसूत्र जो ऊपर बतीससूत्रोकी गिनतीमें (१५) और (२५)में नंवरपर गिनाये गये है, तीर्थंकर गणधरोके बनाये हुवे नही, आचायोंके बनाये हुवे है, इनकों क्यौं मंजुर रखे गये. मुनि कुंदनमलजी इसका जवाव देवे, अगर कहा जाय नंदीसूत्रमें इनके नाम दर्ज है, उनको क्यौं नही मानते ? तीर्थंकर महावीरस्वामीके वाद (९८०) वर्सके पीछे जब देवर्द्धि-गणिक्षमाश्रमण जैनाचार्यने सब जैनाचायोंकी सलाहसे जैनपुस्तक ताडपत्रपर लिखे, तब दश्यवैकालिक और प्रज्ञापनासूत्रके नाम दर्ज किये है.

मूर्त्तिंपूजा धर्मी शख्शोकों एतकात वढानेवाळी चीज है, जहां जिनमंदिर बने रहेंगें वहां तरकी धर्भकी वनी रहेगी, जिनमंदिर बनवानेवाळा श्रावक वारहमे देवळोककी गति हासिल करे, ऐसा महा निशीयसूत्रमें पाठ है, अगर कोई इस दल्लिलों पेंश करे कि बतीससूत्रकी गिनतीमें महा निशीयसूत्र नही गिना है, जवाबमें मालुम हो, बतीससूत्रकी गिनतीमें नंदीसूत्र माना गया है, और ऊस नंदीसूत्रमें महा निशीथसूत्रका नाम दर्ज है, इससे सावीत हुवा

#### हिदायत वृतपरस्तिये जैन.

महानिशीथसूत्र काविल मंजुर करनेके हैं**. वत्तीससूत्रही मानना** और दूसरे नही मानना यह किसी जैनागममें नही लिखा, स्था-नकवासी मजहवके श्रावकलोग अपने धर्मगुरुवोकों वंदना करने आनेवाले श्रावकोकों रसोई जिमावे और स्वथर्मी जानकर भक्ति करे तो वतलाइंगे ! पुन्य होगा या पाप ? अगर कहा जाय पुन्य होगा, तो फिर स्वधर्मीं वात्सल्य करनेमें पुन्य क्यौं नही ? अगर कहा जाय दया सुखकी वेलडी है, और हिंसा दुखकी वेलडी है, तो जवाबमें मालुम हो, जैनम्राने विहार करते वख्त जव नदी ऊत-रेगे और ऊनके पांवोसें जो पानीके जीव मरेगें यह दयामें सम-जना या हिंसामे ? अगर कहा जाय ! नदी ऊतरना ईरादे धर्मके तीर्थंकरोका हुकम है, तो फिर जिनमंदिर बनाना तीर्थयात्रा जाना यह ईरादे धर्मके हकम नहीं है क्या ? देखिये ! ईरादेकी सडक कैसी मजवूत है कि−विना इसके काम नही चळता, जैनमुनि जब आहार लेनेकों प्रहस्थोके घर जायगें तो ऊनके शरीरसे जो वायु-काय बगेरा जीवोकी हिंसा होगी, यह दयामें समजना या किसमे ? टीक्षके जलसेमं वाजे वजवाना, जुलुस निकालना यह दयामे सपजना या किस4े ? स्थानक वनानेमे पृथवी, पानी और अप्ति-कायके जीवोंकी हिंसा होगी यह दयामें समजना या किसमे ? इसका कोई महाशय जवाब देवे. दरअसल ! जहां इरादा शुभ है वहां भावहिंसा नहीं, और विना भावहिंसाके पाप नहीं, यह मिश्री सडक है.

अगर कोई इस दलिलकों पेंश करे कि-पथरकी गौ जैसे दुध नही देती, वैसे पथरकी मुत्ति मुक्ति कैसे देयगी ?

(जवाव.) जैसे कागज स्याहीके बने हुवे जडपुस्तक बोऌते नही तो मुक्ति कैसे देयगे ? अगर कहा जाय पुस्तकके बांचनेसे ज्ञान होगा तो जवावर्मे माखुम हो, इसीतरह मूर्त्तिके दर्शन करनेसे ર૬

### हिदायत वुतपरस्तिये जैन.

भी ज्ञान होगा, जैसे जंबूद्वीपका नकशा देखकर जंबूद्वीपका ज्ञान होता है, जिनेंद्रकी मूर्त्ति देखनेसे जिनेंद्रोके गुणोका ज्ञान होगा, ज्ञातासूत्रमें बयान है कि-मछिनाथजीकी मूर्त्ति देखकर छह राजा-ओको जातिस्मर्ण ज्ञान हुवा, जैसे किसी शख्शकी मूर्त्ति देखकर वो याद आजाता है, जिनेंद्रोकी मूर्त्ति देखकर जिनेंद्रदेव क्यों न याद आयगें ? कई शहरोमें राजेमहाराजोकी मूर्त्ति वतौर याद-दास्तीके खडी किई जाती है, हुंडी एकतरहकी स्थापना है, और ऊससे रूपये मील्लमकते है, देखिये ! स्थापना कितनी आलादर्जेकी चीज है, इस बातपर गौर करो.

रजोहरण–मुखवस्तिका जैनमुनिका वेश है, ऊनकों धारण करनेवाळे जव दिखाई दिये कि-तुर्त दुसरोके दिलमें मुनि याद आजाते है, इसी तरह जिनेंद्रोकी मूर्त्ति देखकर जिनेंद्र याद आ-जाते है, अगर कोई कहे सिंहकी मूर्चि किसीकों मारती नही, वैसे जिनेंद्रकी मूर्चि किसीकों तारती नही, जवावमें माछम हो, सिंहकी मूर्ति देखनेसे जैसे सिंह याद आजाता है, और दिलमें एक तरहका खोफ भी दरपेश होजाता है, वैसे जिनेंद्रकी मार्ची देखनेसे जिनेंद्र याद आजाते है, और दिलमें वैराग्य भावना पैदा होजाती है, सबुत हुवा मूर्त्ति ऊस चीजकी यादी दिलानेमें एक फायदेमंद चीज है, नरकके जीवोके और स्वर्गके जीवोके चित्र देखकर आदमी ताज्जुब करने लगता है, देखिये ! चित्रोने फितना असर पह-चाया, जिसके देखनेसे स्वर्ग-नरक याद आगये, चित्रभी एक तरहकी स्थापना है. सौचो ! स्थापनामें कितनी वडी ताकात रही है, गेरग्रुल्कर्से आई हुई चीठीके वांचनेसें घर वेठे सवहाल मालुम होसकते है, कहिये ! हर्फोंमें कितनी ताकात रही हुई है ? ऊसपर खयाल किजिये ! दरअसल ! हर्फ ज्ञानकी स्थापना है, और वो स्थापना प्ररा काम देती है.

રંક

## हिदायत धुतपरस्तिये जैन.

जैनरामायणमें वयान है कि–रामचंद्रजीकी भेजी हुई अंगुठीसे सीताजीकों लंकामें खुशी पैदा हुई और सीताजीके भेजे हुवे कंकणसे किष्कंधामें वेठे हुवे रामचंद्रजीकोंभी खुशी हासिल हुई, समजसको तो समजलो ! जडवीजने चेतनकों कितनी खुशी पैदा किई ?

ता समजला गणडपाजन पतनका कितना खुशा पदा किइः पांडवचरितमें वयान है,--एक भीलने द्रोणाचार्यजीकी मूर्त्ति बनाकर ऊस मूर्त्तिके सामने अदव किया, ऊस मूर्त्तिकों गुरू-समान मानी और ऊससे धनुर्विद्याका ईल्म हासिल किया? देखलो! बदौलत ऊस मूर्त्तिके ऊस भीलकों कितना फायदा हुवा ?

अगर कोई इस मजमूनकों पेंश करे कि-निराकार परमा-त्माकी साकार मूर्चि कैसे वनाते हो ? जवावमें मालुम हो, निरा-कारकी मूर्त्ति नही वनाई जाती, साकारकी मूर्त्ति बनाई जाती है. तीर्थंकरदेव जव देहधारी थे ऊस हालतकी मूर्त्ति बनाई जाती है, निराकार हालतकी नही वनाई जाती, जिसने कागज स्याहीके बने हुवे धर्मपुस्तक माने ऊसने मृत्तिं एकदफे नहीं इजारदफे मानी समजो, काई पुस्तकको मानते हैं, कोई किसी पहाडको, कोई चरनको और कोई मंदिरमूर्त्तिकों मानते है, देखलो ! विना स्थाप-नाके किसीका काम नहीं चला, सबुत हुवा नाम स्थापना, द्रव्य और भाव ये चारो निक्षेपे काविल माननेकें है, गुरुके आसनपर अगर अपना पांच लगजाय तो कहते हो, वेअदवी हुई, कहिये ! आसन एक जडवस्तु थी, जडकी वेअदवीसे ग्रुहकी वेंअदवी कैसे हुई १ अगर कहाजाय जडमें चेतनकी स्थापना मानी गई है तो फिर मर्चिमेंभी परमात्माकी स्थापना मानी गई है ऐसा कहना कौन वेंइन्साफ हुया ? जव तीर्थंकरोका जन्म होता है इंद्रदेवते भीलकर ऊनका जन्म अत्सव करते हैं, खयाल करो ! ऊस वरूत **वे भावतीर्थकर तो हुवे नही थे. ट्रव्यतीर्थकरका अ**त्सव उरनोने किया या नहीं ? अगर द्रव्यतीर्थंकरका ऊत्मव करना वेंफायदे

ર૮

## हिदायत वुतपरस्तिये जैन.

था तो इंद्रदेवते ऐसा क्यों करते ? अगर कोई कहे हम तीर्थंकर-देवका ध्यान मनमेंही करलेयगें हमको मृत्तिं माननेसे कोई जरूरत नही.

(जवाव.) फिर गुरुमहाराजका ध्यानभी मनमेंही करलिया करो, गुरुमहाराजके दर्शनोकों एक गांवसे दुसरेगांव जाना क्या ! फायदा ? गाडीघोडेपर सवार होना, रास्तेमें खानेपीनेका आरंभ करना, क्या जरुरत ? घरवेठेही गुरुका ध्यान करलेना अछा है, गुरुके दर्शनोकों जाना और तीर्थकरोके दर्शनोकों नहीं जाना कौन ईन्साफ है ?

अगर कोई इस दलिलकों पैंश करे कि-तीर्थंकरदेव त्यागी होते थे, ऊनकी मूर्त्तिको गेहने पहनाना क्या जरुरत ?

(जवाब.) तथिंकरदेव खुद जव समवसरणमें रत्नसिंहासनपर बिराजमान होते थे, दोनों तर्फ देवते चवर करते थे, उनके पीछे भामंडल रखा जाता था, विहार करते वरुत देवताओके वनाये हुवे सुवर्णके कमलोपर पांव देकर चलते थे, इन वातोसे जनका त्यागीपना नहीं गया था, तो जनकी मूर्चिंकों गहने पहनानेसें त्यागीपना नहीं गया था, तो जनकी मूर्चिंकों गहने पहनानेसें त्यागीपना कैसे चला जायगा ? स्थानांगमूत्रमें वयान है कि-१ सावद्यव्यापार और सावद्यपरिणाम, २ सावद्यव्यापार और निर-वद्यपरिणाम, ३ निरवद्यव्यापार और सावद्यपरिणाम, ४ निरवद्य व्यापार और निरवद्यव्यापार और सावद्यपरिणाम, ४ निरवद्य व्यापार और निरवद्यव्यापार और सावद्यपरिणाम, १ निरवद्य मौंके मनपरिणाम पापमय और कर्तव्यभी पापमय होते है. दुसरा भेद सावद्यव्यापार और निरवद्यपरिणाम यह श्रद्धावान श्रावककी अपेक्षासे कहा गया है, ऐसा जानना. दंवपूजा, गुरुवंदन वगेरा धार्मिक कामोमें सावद्यव्यापाग दिखाई देना है. मगर मनःपरिणाम

## हिदायत बुतपरस्तिये जैन.

पापमय नही, इसलिये पाप नही, बल्कि ! पुन्यानुबंधिपुन्य और अग्रुभ अनिकाचितकर्भकी निर्जराका हेतु है, तिसरा भेद निरवद्य व्यापार और सावद्यपरिणाम यह प्रसन्नचंद्र राजरिषिकी अपेक्षासे जानना, प्रसन्नचंद्रजी राजरिपि काजोत्सर्गध्यानमे खडे थे, ऊनका व्यापार ऊसवरूत निरवद्य था, मगर मनःपरिणाम हिंसात्मक होनेसे ऊनकों अग्रुभ कर्मके दल्तिये संचय होगये थे, चौथा भेद निरवद्यव्यापार और निरवद्यपरिणाम यह भेद सर्व विरतिसाधुकी अपेक्षासे जानना, क्यों सर्वविरति साधुमहाराजका व्यापार (यानी) कर्तव्यभी निरवद्य और मनःपरिणामभी निरवद्य होते है, इन चारो भेदोको अछीतरह समज छिये जाय तो सब तरहके क्षक रफा हो सकेंगे.

दरअसल ! मनके शुभाशुभ परिणाम पुन्यपापके हेतु है, देखलो ! एल्लाचिक्रुमार एक नटिनीपर मोहित होकर अपने घरसे निकला था, और चाहताथा कि-किसी तरह इस नटिनीकों अपनी औरत बनाछं. मगर एकदफे जब एकशहरमें वांसपर चढकर नाटक करता था, एक जैनमुनिकों भिक्षाद्यत्ति करते देखे और मनःपरि-णाम सुधरे, फौरन ! ऊनकों केवल्ल्जान पैदा होगया. देखलो ! निरवद्य मनःपरिणामके सामने सावद्यव्यापार यानी हिंसात्मक कर्तव्य मा दे होगया इसी लिये कहाजाता है, मनःपरिणाम यानी इरादा वडी चीज है, तीर्थोंकी जियारत जानेसे जीवके इरादे पाक और साफ होते हैं, धर्मपर एतकात नढता है और दुनियाके कारो-वार भूल्जाते है, अगर तीर्थोंकी जियारत जानेसे जीवके इरादे पाक और साफ होते हैं, धर्मपर एतकात नढता है और दुनियाके कारो-वार भूल्जाते है, अगर तीर्थोंकी जियारत जानेसे जीवके इरादे पाक श्रि साफ होते हैं, धर्मपर एतकात नढता है और दुनियाके कारो-वार भूल्जाते है, अगर तीर्थोंकी जियारत जानेसे जीवके इरादे पाक श्रे साफ होते हैं, धर्मपर एतकात नढता है और दुनियाके कारो-वाह्य सुननेकार्भा फायदा मीलता है, जोजो तीर्थंकर और मुनि-महाराज ऊस तीर्थंसे मुक्ति पाये है वे याद आयगें. पुन्यवान पुरुषोके निर्मल पुदगल परमाणुओका स्पर्श होनेसे चुद्धि निर्मल होगी. तीर्थोंमें फिरनेसे भवभ्रमण कम होगा. तीर्थभूभिकी रज Зo

## हिदायत बुतपरस्तिये जैन.

अपने शरीरपर लगनेसें पापरुपीरज दुर होगी, इन इन सबबोसे तीथोंकी जियारत और मूर्चिंपूजा फायदेमंद चीज सावीत होती है. अगर कोई इस दलिलकों पेश करे कि-तीथोंमें गये और मनःपरिणाम नही सुधरे तो क्या फायदा हुवा ?

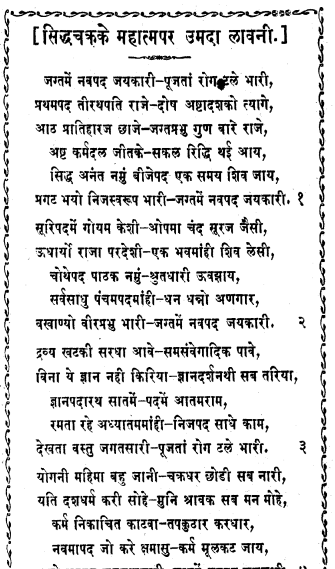
(जवाव.) गुरुमहाराजको वंदना करने गये और मनःपरि-णाम नही सुधरे तो बतलाइये! क्या! फायदा हुवा? दरअसल ! देवगुरुधर्मकी जगह मनःपरिणाम सुधरनेका स्थान है, इतनेपरभी किसीके मनःपरिणाम नही सुधरे तो ऊस जीवके कर्मोका दोष है, यूंतो दीक्षा लेनेपरभी किसीके मनःपरिणाम नही सुधरे तो इसमे कोई क्या करे, उस जीवके पापकर्मका ऊदय जानना, तीर्थकर-देवकी वानी सुनकर अभव्यजीवके मनःपरिणाम नही सुधरे तो इसमें तीर्थंकरकी वानीका क्या दोष ? ऊस जीवके अग्रुभकर्मका दोष है, ऐसा जानना.

किताब—हिदायत बुतपरस्तिये जैनका लिखान खतम होता है, ग्रुनि क्वंदनमल्जीके विवेचनपत्रका जवाबभी इसमें देदिया है, आपल्लोग पढे, और अपने दोस्तोकोंभी दिखलावे, में ऊमेद करता हुं-सबकों यह किताब पसंद होगी और मूर्त्तिषूजाकी सिंबुतीपर ऊमदा दलिले मीलेगी.

कल्म-जैनश्वेतांबर धर्मोपदेष्टा विद्यासागर न्यायरत्न महाराज शांतिविजयजी, मुकाम-पाचोरा-खानदेश.

-----

À



जग्तमें नवपद जयकारी-पूजतां रोगटले भारी, प्रथमपद तीरथपति राजे-दोष अष्टादशको त्यागे, आठ प्रातिहारज छाने-जग्तमधु गुण बारे राने, अष्ट कर्मदल जीतके-सकल रिद्धि थई आय,

सिद्ध अनंत नम्रुं बीजेपद एक समय शिव जाय, भगट भयो निजस्वरूप भारी-जग्तमें नवपद जयकारी, १ सुरिपदमें गोयम केशी-ओपमा चंद सुरज जैसी, ऊधार्यो राजा परदेशी-एक भवमांही शिव लेसी,

चोथेपद पाठक नम्नं-श्रुतधारी ऊवझाय,

सर्वसाधु पंचमपदमांही-धन धन्नो अणगार, वखाण्यो वीरमधु भारी-जग्तमें नवपद जयकारी. द्रव्य खटकी सरधा आवे-समसंवेगादिक पावे, विना ये ज्ञान नही किरिया-ज्ञानदर्शनथी सब तरिया,

ज्ञानपदारथ सातमें-पदमें आतमराम,

रमता रहे अध्यातममांही-निजपद साथे काम, देखता वस्तु जगतसारी-पूजतां रोग टले भारी। योगनी महिमा बहु जानी-चक्रधर छोडी सब नारी, यति दशधर्म करी सोहे-ग्रुनि आवक सब मन मोहे,

कर्म निकाचित काटवा-तपकुटार करधार,

नवमापद जो करे क्षमासु-कर्म मूलकट जाय, भजो नवपद जगसुखकारी-जग्तमें नवपद जयकारी. ४

