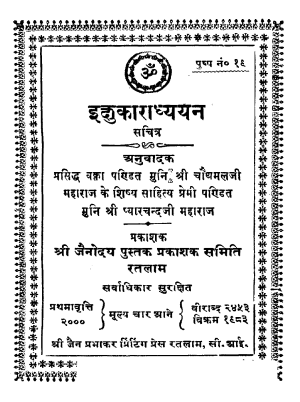


For Private And Personal Use Only



## प्रकाश्वक~ मास्टर मिश्रीमल श्रीजैनोदय पुस्तक प्रकाशक समिति रत्तलाम



## 

निवेदन ।

मिय महोदय ! आज वह विषय आपके सामने रख रहा हूँ। जिसका जैनमात्र को अध्ययन एवम वोध करना आवश्यकीय है। यह विषय श्रीमदुत्तराध्ययन सूत्र का १४ वाँ श्रध्याय है। जिस का मूल अर्ध मागधी भाषा में श्रीभगवान महाशीर स्वामीने फरमाया । उस में यह प्रकाश डाला गया है कि, इच्चकार राजा और कमलावती गनी एवम भुगु पुरोहित और उसकी पतित्रता पत्नी और दोनों युग्म कुँमारों ने किस मकार मुक्ति प्राप्त की । उन्हीं मूल श्लोकों पर शास्त्रविशारद् श्रीवज्जै-नाचार्य पूज्यवर श्री १००८ श्री मन्नालालजी महाराज की संप्रदाय के जगत् बल्लभ प्रसिद्धवक्रा-पण्डित मुनि श्री १००० श्रीचौथमल्लर्जी महाराज के शिष्य साहित्य प्रेभी पस्टित मुनि श्रीप्यारचन्दजी महाराज ने संस्कृत छाया, अन्व-यार्थ और सरल भावार्थ किया है। अतः इस अध्ययन को पाठक पाठिकाओं के लाभार्थ इस संस्था की ओर से प्रका-शित कर मात्र लागत मूल्य में दिया जाता हैं।

इस में कही मुफ संशोधक की असावधानी से अशुद्धि रह

#### (२)

# गई हो तो पाठक सुधार कर पढ़े झौर उस झशुद्धि से इमे परिचित करें, जिससे द्वितीयावृत्ति में उसका विशेष ध्यान रखा जाय ।





For Private And Personal Use Only

# वीतरागाय नमः । संकिप्त विवर्ण-

\*\*\*\*

स प्रासिद भारतभूमि में सन् ईसा के अनेक वर्ष 🗱 💥 पूर्व '' इच्चुकार '' नाम की एक प्रसिद्ध नगरी थी। उसके चारों द्योर खाई युक्त कोट था। कोटकी रुत्ता के लिये छोटे २ किले बने हुए थे। खाई बडी गहरी और चौडी थी, जो क स्वच्छ जल से सदैव पूर्ण भरी रहती थी। नगरी में प्रवेश करने के लिये चार दरवाजे थे, उन दरवाजें। पर रत्तक लोग सदैव रद्दाके लियं नियत रहते थे। नगरी के मध्य चौक में राजा के बंड २ विशाल महल बने इए थे। उन महलों से कुछ श्रागे श्रास पास धनिक लोगों के रंग रंगीले सुन्दर गृह और दुकाने श्रेणी बद्ध बनी हुई थीं, जिनकी अद्भुत सुन्दरता देख दर्शक का मन सहसा उनकी स्रोर स्नाकर्षित हो जाता था। दुकानों के बाहर चौड़ी २ सड़के बनी हुई थीं। सड़कों के दोनों और हरे भरे पेड़ लगे थे जिन की सधन छाया में मनूष्य बंड आराम से आते जाते थे। नगर के ब्यापारी लोग अनेक प्रकार की चीजें रत्न आदि देश विदेशों से मंगाकर विकय करते थे। अनेक चीजें अपने देश के शिल्पियों से बनवा कर बाहर अन्य देशों को भेजते थे। व्यापारी लोग ब्यापार में सस्यता का पालन करते थे जिस से उनका व्यापार बढ़ा चढ़ा था। राज्यकी श्रोर से कोई भी ऐसा कर (महसूल) नहीं लगा था जो प्रजाको अ-स्त हो। सारी प्रजाराम राज्यकी तरह सुख चैन से निवास

#### ( २)

करती थीं ! राज्यकी झोर से शारीरिक झौर मानासिक उन्नति के लिये उचित प्रवन्ध किया गया था । किसी जन को किसी भी प्रकार का भय न था । कोई किसी को किसी प्रकार से त्रसित न कर सक्का था । अनेक धर्मस्थान वने हुए थे, जिन में लोग अपनी २ इच्छानुकूल उन धर्मस्थानों में जाजा कर नियमित समय पर धर्मानुसार आराधना करते थे । इस प्रकार तमाम मनुष्यों का समय बडे आनन्द के साथ व्यतीत होता था ।

नगर के बाहर अनेक बाग बगीचे लगाये गये थे जिन में अनेकों प्रकार के चुत्त अपनी हरी भरी छटा दिखा रहे थे। चारों क्योर फलों की महक वाय में संचरित हो रही थी। सन न्ध्या समय नगर निवासी जन श्रेपने काम काज से निवट कर उन बाटिकाओं में आ आकर सारे दिन की थकावट को दूर कर श्चपने मस्तिष्क को विश्वाम देते थे। मध्यान्ह समय में जब **प्रीष्म ऋतू अपना प्रचएड रूप धार**ए करती थी और सूर्य देव के द्वारा सारी भूमि अग्निकी तरह तप्त हो जातीथी तब उस समय में पथिक लोग प्रीष्म के प्रचएड शासन से बचने के लिये उन वाटिकाओं में वृत्तों की सघन ठएडी छाया का आधय लेते थे और वे वृत्तभी परोपकारी संत की तरह स्वयं हवा, धुप और वर्षा सहन करते इप आये हुये पथिक लोगों को आश्रय देते थे ! पशुभी ग्रीष्म की कड़ाई से व्याकुल हो। कर छाया में बैठने के लिये इधर उभर घूम फिर कर बृतौं का श्रासरा ले रहे थे। पत्ती गएमी उड़ना छोड़ पानी से प्यासे होकर कठिन ध्रपसे घबड़ा कर बुत्तों की डालियों में मुँद्द छिपाये बेठे थे।

ग्रीष्म ऋतु के ऐसे ही प्रचरड मध्यान्ह समय में उसी ''ईचुकार '' नगरीके वाहर जन-ग्रस्य राह में दो साधु जो कि

#### ( ३ )

सुँह पर सुँहपत्ति, हाथमें पात्र, कुत्ति में रजोहरण, नंगे नंगे पैर, नियामेत श्वेत कपड़े धारण किये हुए थे जा रहे थे। रास्ते में उन साधु जनों को अत्यन्त प्यास लगी । पर उन के पास पीने को पानी नहीं था ग्रीरन वे कुआा, तालाब, नदी आदिका पानी पी सक्ने; इस से उनका कएठ शुष्क होता जा रहा था,-अग्निक प्यास के सताने से वे बोल न सक्नों थे और न चल सक्ते थे। कुछ आगे चलते चलते मूर्चिंछत हो एक पेड़के नीचे गिर पड़े। कुछ समय के बीतने पर चार गोपालक (ग्वालिये) गौ, मैंसौं को चराते हुए वहां आ निकले । उन्हों ने उन साधुओं को मूर्चिंछत अवस्था में पड़े हुए देख कर विचार किया कि, ये श्वास तो कुछ २ ले रहे हैं पर मृत्यु के तुल्य क्यों पड़े हुए हैं ? निदान इनको किसी एक दुख से पाइन हो मुच्छी आगई है, इस लिये इनको सावधान करने के लिये श्रपने पास में तक मिश्रित जल भरा हुआ है उसे इनके मुँह पर छिड़कें "। निदान उन्हों ने पेसा ही किया और वे दोनों साधू कुछ सावचेत हुए। तब उन्हों ने ग्वालियों को ऐसा करने से मना किया कि, ''ऐसा मत करो। हमारा कल्प नहीं, हमको प्यास बहुत जोर से लग रही है यदि तुम्हारे पास तक वगैरः कुछ हो तो हमे थोड़ा दे दो जिसे इम पी कर चित्त को शाल्यना करें'' यह सुन कर उन ग्वालियोने कहा कि-'' हाँ हमारे पास तक मिश्रित जल भरा हुआ है आप कृपा कर ग्रहण कीजिये "। उन चारों ही ग्वालियों ने उच्च भाव से उन्हें जल का दान दिया पर उनमें से दो ग्वालियों के दिल में फिर से कुछ कपटता आ गई जिससे उन दो ग्वातियों के स्तीत्व वेद का बन्धन पड गया जिससे पक तो। कमलावती रानी श्रौर दूसरा यशा स्ती हुई, पर चारों ही ने दान देते समय पडत संसार

## (8)

अवश्य कर लिया। तदनन्तर उन दोनों साधुर्आं ने उन चारों ही गोपालकों को सब से श्रेष्ठ अहिंसा परमोधर्मः और दान के महात्म्य का दिग्दर्शन कराया।

मुनि लोग वहां से विद्वार कर डागे दूसरे नगर को गये और यां धर्मापदेश देते हुए अपना कालचंप करते रहे। इधर वे चारों ही गोपालक दया और दान पर विरोप लज्ञ देते हुए समय ध्यतीत कर रहे थे। ये छः आं व्यक्ति अपना र आयुष्य पुरायानुसार भव करते करते जो कि आगे कहेंगे, इस के अगले भव में एक ही स्वर्भ के ही ''नलनी गुल्म '' नाम के विमान में जन्म ले देवता हुए। वहां उन छः ओं में से एक देव अपना आयुष्य पूर्श कर ईच्छिकार नामकी नगरी में ईच्छकार नाम का राजा हुआ। द्सरा देव वहां से मर कर इसी राजा के कमलावती नाम की रानी बनी। तीसरा देव इसी नगरी में 'भूगु' नाम का राजा पुरोहित हुआ। और चौथा देव इसी पुरोहित की पत्नी ' यशा ' हुई। शेष दो देव उस स्वर्भ के विमान में सुख मय समय बिता रहे थे।

भृगु पुरोहित धन, सम्पति से परिपूर्ण श्रौर सब ही तरह के सुखें। से अपना जीवन व्यतीत करते थे । स्त्री श्राज्ञाकारोणी श्रौर सुन्दरता में मनोद्दारिणी थी। नौकर चाकर ग्रादि की कोई कभी न थी। सब सुखों से भरपूर होने पर भी संतान सुख का अभाव था। बस इसी दुःख की चिन्ता राज्ञसी रात दिन सताये रहती थी। रुत्र कामना चित्त को व्याकुल किये डालती थी। खाते, पीते, सोते, जागते; उठते, बैठते यही चिन्ता चित्त पर चढी रहती थी। इससे श्राधिक दुःख भ्रुगु पुरोहित की पत्नी को संतान न होने का था। सब है दुःख होना ही चाहिये क्योंकि

#### ( )

जिस घर में संतान नहीं वह घर सूना सा दिखाई पड़ता है। ग्रहस्थी को चाहे जितना कष्ठ द्वो पर संतान हों तो उसे कष्ट नहीं सताता । वह दुःखों को संतान के सामने तुच्छ समभता है। बेचारी भृगु पत्नी इस वात से और भी अधिक दुःखों थी कि उसे सव वन्ध्या कह कर पुकारते थे और पात काल में उस का मुँह तक नहीं देखते । इसी चिन्ता में उन दोनों प्राणियों के रात दिन बीतने लगे ।

इधर उन दोनों देवों का ग्रायुष्य पूर्ण होने को था. उन्हों ने परस्पर विचार किया कि श्रापन लोग यहां देव हुए इस का मुख्य कारण यह है कि पिछले भव में मोच के लिये संयम धारण किया था, अत एव अपन लोगों को भविष्य भव में भी संयम लेना उचित है, पर यह तो विचार करो कि यहां से मर कर कहां जन्म लेंगे। उन्हों ने अवधि झान के द्वारा जाना कि ईचुकार नाम की नगरी में भूगु नाम के राज्य पुरोहित के घर जन्म लेंगे । पुत्र की तालसा में आकर माता पिता सड़में के कटटर विरोधी बन अपने को धर्म से विमुख करेंगे। इस से नी यह अब्छा होगा कि पहिले बहां जाकर उन्हें स्पष्ट कह दें कि तुम्हारे पुत्र तो होंगे पर वे संयम लेंगे. श्रतः उन्हें रोकना मत। ऐसा उनसे बचन ले आवें। ऐसा बिचार कर दोनों देव मृत्यु लोक में उतरे और साधु वेष धारण कर भूगु पुरोहित के यहाँ आहार पानी लेने के बहाने से आये। इन आते हुए साधुओं को देख पुरोहित मन में बड़ा प्रसन्न हुआ श्रीर अपने को घन्य समझने लगा कि आज ऐसे महापुरुषों का मेरे घर पर आगमन हुआ। पुरोहित ने साधुओं के चरण स्पर्श किये और वोला-'' स्वामी पधारिये, आप ने बड़ी छपा करी, मेरा घर पवित्र कियां, आज आप इस सेवक के हाथ से भोजन ब्रहण करें ''। ऐसा कह कर उन दोनों साधुओं को भोजनालय में

#### ( ६ )

लाया। वहां पुरोहितानी पुत्र न होने की चिन्ता में उदास मुख वैठी हुई दुखित हो रही थी। उसको चिन्ता से दुखि देख पुरोहित की आंखों में भी आंसू भर आये। वहां की पेसी घटना देख देव भिद्यु बोलेः---

" साधु आया न हार्षया, गया न दीधा रोय ।

कविरा ऐसे निगुर की, कभी न मुक्ती होय "॥

हे ! पुरोहित तेरे घर साधु आये तौभी हर्षित न होता हुआ प्रत्युत रोता है ! यह क्या कारे है ? क्या तेरे घर में भोजन नहीं है ? क्या कोई मृत्यु को प्राप्त हुआ है ? क्या धन सम्पति की हानि हो गई है जिसके कारण तू और तेरी स्त्री दोनों ही रोते दिखाई पड़ते हो, कोई भी कारण हो हमें स्पष्ट वोलो। तब पुरोहित मन को शान्त कर बोला:-" महाराज ! इन में से कोई बात नहीं. कौन ऐसा इतभागी है जो कि आप जैसे साधुओं के आने से व्यम्र चित्त होये. चिन्ता की बात तो और ही है, स्वामिन आप तो भोजन ग्रहण करिये "। तब भिन्न बोलेः-" फिर तुम्हें ऐसी कौन सी चिन्ता है जिस से तुम लोग इतने श्रधीर हो रो रहे हो "। तब भिज्जुओं के बार २ आग्रह करने पर पूरोहित बोलाः-महाराज ! क्या कहें, कह कह कर हार गये, बहुत उपाय किये पर हमारी चिन्ता किसी से मेटी न गई, श्रीर प्रारब्ध की चिन्ता को मेट भी कौन सक्ता है, हां आप जैसे साधु लोग हमारी चिन्ता को मेट सके हैं और आशा होती है कि उस चिन्ता को आप जैसे ही महापुरुष मेटेंगे "।

इस प्रकार पुरोहित के बचन सुनकर साधु वोलेः-'' भाई, इम जैन साधु हैं। मंत्र, यंत्र, तंत्र, ग्रोषध श्रौर भेखज्य श्रादि इम कुछ भी नहीं करते हैं फिर तुम कैसे कहते हो कि श्राप चिन्ता

#### ( 9 )

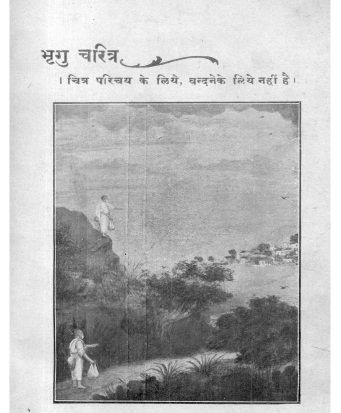
मेटेंगे " : पुरोहित बोलाः- " नहीं २ ! महाराज आप के झान व सुदृष्टि से ही चिन्ता मिट सक्री है। आपके वाक्यों द्वारा ही चित्त को शान्त्वना हो जाती है। महाराज ! श्राप जैसे पुरुषों के दर्शन हो गये, श्रय भी फिर श्राप के भक्त की चिन्ता क्या दूर न हो सकेगी ? तब और किससे आशा की जावेगी "। ऐसा कह कर चरेणों पर शिर कुका दोनें। पैर पकड़ लिये । साधु बोलेः-''सुना, सुना अपना सब हाल सुना, क्या पेसी तुफे चिन्ता है '' । पुरोहित बोलाः-" स्वामिन् ! इस घर अपार सम्पति है, खाने पीने आदि कोई किसी बात की कमी नहीं। स्वामिन ! इस घर में अभी तक एक पुत्र रत्न पैदा नहीं हुन्छा । पुत्र बिन पत्नी की गोद सुनी है। स्वामिन् ! पुत्र विन घर की शोभा नहीं, विन पुत्र घर समशान तुख्य माना जाता है ! इन सब बातों से भी अधिक बात यह है कि आप की इस आधिका को लोग बांक बांक कह कर मुंद तक नहीं देखते हैं। मुझे भी लोग नियुत्री कह कर पुकारते हैं। बस इसी की चिन्ता हमें रात दिन सताये रहती है। जो खाते पीते हैं यह यथा योग्य रुचता नहीं है " । साधु बाल-हमें बतलाना तो अकल्पनीय है तथापि दया लाकर तेरी चिन्ता दूर कर दें तो जैसा इम कहें वैसा करने को तैयार हो क्या " ? पुरोहित बोला:-" स्वामिन् ! यह आपने क्या कहा ! हम तो आप के दास हैं, जैसी आप आहा करेंगे वैसा ही करने को तैयार हैं, यह बात प्रतिज्ञा के साथ कहते हैं ''। साधु बोलेः-'' अच्छा, जब तो एक प्रतिश के साथ कहत हूं। साधु वालः- अच्छा, जव ता एक पुत्र क्या है जाक्रो दो पुत्र होंगे. पर प्रतिज्ञा का स्मरण रखना कि वे तुम्हारे दोनों पुत्र संसार परित्याग कर साधु बनेंगे अतः उन्हें रोकना मत "। पुरोहित बोलाः-स्वामिन् ! आप के बचन मुके फलें, मेरे दो पुत्र हों, क्या स्वामिन् , आप को हमारा विश्वास नहीं ? कौन ऐसा दुष्ट है जो प्रभु उपासक बनने वाले को रोके,

#### ( = )

हमारे ऐसे भाग्य कहां है जो कि मेरे कुल में से प्रभु भक्त हो ! स्वामिन् ! हम उन्हें कभी भी न रोकेंग, भले ही व गर्भ में से निकलते ही साधु हो जावे. यह उन की इच्छा। यह बात आप को पतिहा के साथ कहते हैं कि हम उन्हें कदापि नहीं रोकेंगे। हम तो केवल वांभ के कलंक को दूर होना ही पर्याप्त समभते हैं। इस प्रकार कथनोपकथन के बाद दोनों देव जंगल में आ स्वर्ग में जा विराजे।

कुछ समय के पश्चात् वे दोनों ही देव अपना आयुष्य पूर्ण कर उस भृग्रु पुरोहित का पत्नी " यशा " के गर्भ में आयं। जब मासिक आवर्तन के समय रजोदेशन न हुआ तथ उस को निश्चय हो गया कि मैं गर्भवती हूं। देसा निश्चय होने पर अपने आराध्य पतिदेव को कहने लगी कि " जो वे साधु कह गये थे वही मुफे निश्चय हो चुका, इससे आजही से ऐसी चातों पर पूरा ध्यन रखना अपना ध्येय समभूंगी, जिनका जानना और पालन करना प्रत्येक स्त्री का कर्तव्य है "। पुरोहित अपनी पत्नी क आशा पूरित बचन सुन कर बड़ा प्रसन्न हुआ और कहने लगाः-" प्रिये ! प्रथम तो जैन साधु कहते ही नहीं, यदि हमारे भाग्य से उन्हों ने कह ही दिया है तो वैसा अवश्य ही होगा "।

यशा का गर्भ दिन २ वढता गया और नव महीने साड़े सात आहो रात्रि पुर्ण होने पर गुग्म सन्तान का शुम मुहूर्त्त में जन्म हुआ दो पुत्रों का जन्म होना सुन कर माता पिता और कुटुम्वी जनों का हृदय सहज ही में आनन्द सागर में हिलोरें मारने लगा। पिता और समस्त पारिवारिक लोगों ने बड़ा उत्सव मनःया। उन्होंने अद्धा और प्रेम से दीन अनाथ लोगों को अनेक प्रकार के दान दिये। पुरोहितजी के सब मित्र स्नेही और बन्धु वान्धवों ने भी पुत्र जन्म के इस आनन्द में उनको बधाई दी। सब ने मिल



दो साधु रास्ता भूळने पर एक छोटा साधु पहाडी पर चढ कर समीप गाँव का मार्ग और गांव दिखा रहा है।

Lakshmi Art Bombay, 8.

#### ( 3 )

कर आशीर्वाद दिया कि ' इश्वर कृपा से यह संतान चिरायुः हो और भविष्य में ये बालक दीर्घायुद्दो कर खूब यश और मान प्राप्त करें " | यद्यांप यह आशीर्वांद केवल यर्तमान समय के विचारों पर इष्टि रख कर साधारण रीति से ही दिया गया धा। जैसा कि प्रायः होता हैं; तथापि समय पाकर वह सार्थक हुग्रा। पहिले दिन ''जात कर्म '' किया, दूसरे दिन जांग्रेण हुआ, तीसरे दिन बालकों को चन्द्र सूर्य के दर्शन कराये गये। इस प्रकार एक के बाद एक संस्कार को करते हुए दस दिन पूरे हुए । ग्यारहवें दिन अशौचकर्म से निवर्तन हो बारहवे दिन सम्बन्धियों को भोजन खिला पिला कर दोनों युग्मपुत्रों के नाम देवभद्र और यशोभद्र रखे गये ∤ अब वे दोनों पुत्र द्वितीय चन्द्रवत् अवस्था में बढ़ते गये।यों बढते २ जव पांच छः वर्षक होने आये तब माता पिता को पिछली वात का ख्याल आगया कि जो साधु अपने को पुत्र होने का कह गये थे वे पुत्र तो हो गये पर साथ में यह भी कह गये थे कि वे दोनों पुत्र संसार परित्याग कर साधु वर्नेगे। त्रतः कहीं एता न हो कि ये पुत्र अपन को छोड़ साधु वन जावें । इस लिये इसका उपाय अभी से ही दूंद्रना अनुपयुक्त न होगा। अन्नतपव प्रथम तो यह उपाय है कि यह शहर छोड़ कर किसी एक घने जंगल में जाकर नि• वास करें क्योंकि उन जैसे साधु तो इस शहर में हर समय आते ही रहते हैं और उनकी संगति भी ऐसी है कि चुएमात्र में ही संसारी को वैरागी बना देती हैं। इस लिये अपन इन पुत्रों को लेकर उस घने जंगल में चल बसे जहां कोईमी साध पैसान द्यासके।

पेसा विचार कर चारों व्यक्ति ने घने विपिन में जाकर

#### ( १० )

भोलों की भौंपड़ियों के बीच एक मकान बन्धा लिया। वे उस जं• गल के मकान में निर्विधता के साथ त्रानन्द में पुत्रों के साथ जीवन व्यतीत करने लगे। पुरोहितजी पुत्रों को शिद्वा स्वतः देने लगे। पुरोहित के ह्रदय में कभी १ यह भी तरंग उठती रहती थी कि कदाचित् वैसे साधु भूले भटके इधर न चले आंवे, उन साधुलोगों को देखते हाँ कही ये बालक साथ न चले जावे इस लिये उन साधुक्री का भयंकर विपरीत परि-चय पुत्रौं को दिखा देना अनुचित न होगा। ऐसा विचार कर यह पुरोहित सत्थ्या समय उन दोनों पुत्रों को समफाने लगाः-'' पुत्रों ! मेरी एक बात जरूर ध्यान में रखना नहीं तो कभी मार जाग्रोगे '' पुत्रोंने कहाः—'' पिताजी ! वह कौनसी ऐसी भयानक बात है हमें ब्रवश्य उस बातसे परिचय करादीजिये " तब पिताने कहाः-'' पुत्रों ! तुम लड़कों के साथ श्राश्रो, जाश्रा, खेलो, कूदो, कोई हानि नहीं, परन्तु उन लोगों का संग मत क रला करने नार बात गढा करातु उन पाना का लग करा कर रला जो कि मुँह पर एक कपड़ा पांहने हुए होते हैं. हाथ में एक कपड़े की मोली होती है उस में पात्र रखते हैं. पात्रों में चाकू, छुरीं, कतरनी, तमचे रखते हैं। जब वे चलते हैं तो नीची नि-शाह करते हुए चलते हैं। यदि कोई बालक उनके निगाइमें आता हैं तो पहिले वे उस बचे से बडे प्यार से मधुर स्वरसे वो-स्रते हैं। और मिष्ट पदार्थ आदि के खानेका प्रलोभ मी दिखाते हैं इस से वही बचा उन के पास चला जाता है फिर वे नामधारी साधु उन्हें घोखा देकर जंगल में ले जाते हैं और वहां उन वाल-कोंके शरीर परका पहना हुआ आभूषण उतार कर उन्हें मार डालते हैं। सो तुम सावधान रहना। पुत्रों ! हमने तो तुम्हें चता दिया है यदि इस उपरान्त भी तुम उन लोगों के पास चले ही गये तो अवश्य ही मारे जाओगे, इस में हमारा कुछ दोप नहीं,

#### ( ११ )

इम तुमको समभा चुके।" ऐसी बात सुनते ही डरसे दोनों पुत्र लपक कर माता पिता की छाती से चिपट गये और थर थर कां-पते हुए रोते रोते बोले कि," हे पिताजी ! गांव बाहरतो दूर रहा पर घरसे बाहर तक भी हम नहीं निकलेंगे।" पिताने सम-भाषा-" नहीं २ पुत्रों, इतने अधीर नहीं होना चाहिये अथम तो एस विपिन में वैसे साधु आवेंगे ही नहीं यदि आवें तो ध्यान रखना उनके पास जाना मत और दौड़कर अपने घरकं भीतर चले आना। और इस बातका पूरा ध्यान रखना। पिताकी इस शिज्ञा को मानक- दोनों बालक घर के आस पास ही खेलते थे और दूर न जाते थे।

कुछ दिंग वीतने पर उसी जंगल में होकर दो साध किसी नगर का जा रहे थे, परन्तु वे वहां रास्ता भूल कर विपथ में इधर उधर भटकने लगे । शिध्य ने कहा-'' गुरुजी ! मध्यान्द का समय आ रहा है. प्वास बहुत जोर से सता रही है, अतःप्रेसा कोई उपाय करें जिस से गांव पास आने पर तक आदिकी 'या चना कर चित्तको शाल्यना दे '' गुरुने कहा-'' क्या करें, अपन रास्ता भूलगये. अब ऐसा करो कि उस टेकरी पर चढ कर आस पास देखो कोई गांव निगाह पड़े तो वहां चलें ।'' ऐसाही किया कुछ दूरी पर एक छोटासा गांव दिखा पड़ा । उसी गांव में मगु पुरोहितभी रहता था । वे दोनों साध वहां से चलकर उसी गांव में आये और उत्तम घरकी शोध करते २ पुरोहित के घर के पास ही आ निकलं । उन आये हुए साधुओं को देखते ही पुरोहितकी आंखे चढ़ (गई और मनही मन कहने लगा-आरे इस छोटेसे गांव में भी यह लोग आ गये ! इसको भी इन्होंने नहीं छोड़ा इनके तुःख से तो शहर छोड़कर यहां आये । यहां पर भी ये यम आ खड़े हुए । खेर आ गये तो इनके पात्र आ

#### (१२)

हार, पानीसे यहीं भरदो ताकि पर्याप्त आहार पाने से और घरों में नहीं मठकेंगे. नहीं तो आहार पानी के लिये इघर उघर अन्य घरों में भठकते हुए कहीं पुत्र न मिल जाँय । बस इसी अभिपाय से पुरोहित बोला-" महाराज ! यहां पधारो, यह बाह्यण का घर हैं "। तब वे दोलों साधु वहां गये। दही, हूध, रोटी और धोवन पर्याप्त उन्हें बहरा कर पुरोहित बोला-" महा-राज ! अब और घरों में मत फिरिये यदि कुछ कमी हो तो यहां से और ले लीजिये क्योंकि गेरे दो पुत्र बड़े कुपात्र और कोधी हैं, साधु, सन्तों को देख कर उनके कपड़े फाड़ डालते हैं । उन पर पत्थर फेकते हैं । यदि उनके पास लकड़ी हो तो उसने मारते हैं । गालियां देते हैं । यसे अनेक तरह से कुछ पहुंचाते हैं अतः आम रास्ता छोड़ कर किसी एक गली के रास्ते से निकल आप जंगल में जाकर वहां मोजन करना। गांव में कहीं न टहरना "।

ुए रोहित के कहने से वे दोनों साधु गली के रास्ते से जंगल की छोर प्रस्तान कर रहे थे तो जिस गली से जा रहे थे उसी में आगे दोनों बालक खेल रहे थे। यकायक उन साधुयों पर बालकों की दृष्टि पड़ी तो चमक कर एक ने कहा-" अरे झाता ! यशोभद्र ! दौड़ों २ भागो भागो ! आज मौत की निशानी आ गई ढें। पिता ने जो चिन्द बताये थे उन्हीं चिन्हों से चिन्द्वित बाल घातक आ रहे हैं। दोनों लड़कें रास्ता दूसरा न होने से अपनी जान ले जंगल की और भागे जा रहे थे। साधु स्वाभाविक ही उनके पीछे पीछे जा रहे थे। लड़कों ने भागते हुए पीछे की ओर देखा तो जान पड़ा कि वे साधु उन्हीं की ओर जस्दी ? आ रहे हैं। इस से लड़कों ने सचमुव ही जान लिया कि ये साधु अपनी तरफ ही अपने को पकड़ने के लिये आ रहे हैं। उन्यें उन्हें पास आते देखते स्यों २ बच्चों की जान अधिक हैरान होने लगती थे।

#### (१३)

इधर दौड़ते २ थक गये तब एक चड़ के माङ्पर जो समीप ही था उस पर जल्दी से चढ़ गये और पत्तों की आड़ में अपने को छिपा कर बैठ गये और एक दूसरे से कहने लगे "भाई! सांसना मत. चुपचाप यहां छिपे रहो, जब ये बाल घातक यहां से आगे चलेँ जावेंगे तब अपन यहां से नीचे उतर कर चले चलेंगे। उभर दोनों साधु नीची दुष्टि से देखते हुए उसी वट वृत्त के नीचे आकर आपस में कहने लगे कि यह जगह ठीक है, अतः आहार पानी यहीं खा, पी लो। उन लडकों ने यह सना कि इन को यहीं मार कर आगे चलो । यस फिर क्या था, वे बच्चे और भी अधिक धर २ कांपने लगे। उन साधुओं ने पात्र खोलने की चेष्टा की तो लडकों ने जाना कि इन्हों ने श्रापन को देख लिया है जिस से ये पात्री में से मारने के लिये चाझ, छरी श्रादि निकाल रहे हैं। आगे पात्र खोलने पर दूध, दही, रोटी आदि नजर आई तब बच्चों ने विचार किया कि पात्रों में से चाकू छुरी तो निकली नहीं इनके बजाय दूध, दही, रोटी निकली जो कि ऐसी अपने घर साकर आये हैं हो न हो ये चीजें सब अपने घर की ही मालूम होती है।

इतने ही में गुरू ने शिष्य से कहा-" बेटा, ध्यान रखना. यहां कीड़ियां बहुत हैं "। कुछ ही देर पीछे बोले-" देख २ यह कीड़ी पांव नीचे न आ जावे. इसे बहुत आसानी से पूंजनी से दूर करों "। इस प्रकार का टश्य उन दोनों लड़कों ने ऊपर से देख कर हृदय पर हाथ धर विचार किया कि ये साधु कीड़ी तक को तो मारते ही नहीं तो फिर ये बालहत्या कैसे करेंगे । इस से स्पष्ट मालूम होता है कि जो पिता ने हम को कहा था यह आसंभव सा अतीत होता है । ऐसा विचारांश करते ही उन लड़कों को जाति समरण झान हो आया । उस समय झान के द्वारा अपने पिता ही

#### ( १४ )

की करत्ति का परिचय मिला धारे सब पिछले भर्वो की बात से परिचित हो कर फाड़ से नीच उतरे। तद्नु साध्ध्यों के पास आकर बोले-'' स्वामिन आप के भय से इतनी देर छिपे हुए थे। अब हमें झान हो चुका कि आप छः ही काया के जीवों के रत्तक हैं और साथ मोत्त दाता भी हैं। संसार असार है। कोई किसी ब जार राज्य ने प्रविश्वानी हो एससार असार हो। कार किसा का नहीं। कौटुम्बिक जन सब स्वार्थी हैं। किये हुए कमों का फल आप ही अकेला भोगता है दूसरा कोई भी नहीं मोगता। अत एव हे स्वामिन् ! माता पिता को पूछ कर आप के पास मौनद्दीत्त साधुवृत्ति प्रहुए करेंगे; ऐसा कह कर घर की ओर श्राने लगे। उधर बच्चों के मा बाप इन को ढूंढने के लिये इधर अगर समा रेवर पंचा के मां वाय इस का कुल्म का लव इवर उधर गुकारते हुए फिर रहे थे। इतने ही में आते हुए दोनें। वर्चे को देख जोर से गुकारा-'' अरे ओ गुत्रो ! दौड़ कर जल्ही आओ आज गांव में बला आ गई थी ''। पुत्रों। ने कहा '' क्यों, कैसी बला ''। पिता ने कहा-'' जो में तुम्हे हमेशा सार्यकाल को उन बाल घातकों का चिन्ह बताता था, वे झाज इस गांव में भी आ निकले, क्या तुम्हें वे मिले तो नहीं "? पुत्रों ने कहा-" वे तो मिल गये "। "पिताने पूछा " अरे! उनकी बात कुछ मानी तो नदीं। पुत्रों ने कहा-" मान ली "।पिता ने पूछा-" अरे! क्या मानी "। पुत्रों ने कहा-" साधु बतने की बात ठान ली "। पिता ने कहा-" अपरे पुत्रों ! तुम्दें उन साधुआंने मधुर शब्दों से तुम्हें जाल में फँसा लिया है, पर ये लोग पहले तो पेसाही करते हैं फिर समय पाकर उनका गला घोट देते हैं "लड़कोंने कहा-"बल, बस, पिता रहने दो अब आपकी इन मिथ्या वातों को रहने दीजिये, हम आपकी बात अब न मानेगे ; आपने साधुआंके विषय में जो बातें बताई हैं व इन साधुओं में नहीं है ; हमने आखों से देखा इन साधुओं के

#### ( 22 )

कार्यों को देखा है. वे तो प्रत्यक्त मोच्च दाता ह; पिताजी. यह संसार तो स्वार्थी है; अब हम इस संसार के स्वार्थी जनों में रहना नहीं चाहते ; श्रव आप हमें तो साधु बनने की आज्ञा प्र-दान करिये । " पुरोहित बोलाः -'' पुत्रों ! कुछ सोचो , विचारो; बालने में इतनी जल्दी मत करो । तुम अभी अबोध बालक हो, कोमल अवस्था है, बुद्धि परिपक्ष नहीं, संसार सुख देखा नहीं, अभी तुम गृहस्थाश्रम में प्रवेश हुए नहीं. संसार के सुखों का अनुभव किया नहीं। तुम्हारी अवस्था अभी विद्या प्राप्त करने की है इस के पीछे युवावस्था हो जाने पर गृहस्थी बनकर विषय सुखको भोगों फिर सन्तानादि हो जाने पर यदि साधु बनना चाहो तो साधु बन जाना। " लड़कों ने कहाः-" पिताजी ! पौद्गलिक सुख तो चलमात्र के हैं. इस के बाद वही व्यवस्था है । जैसे किसी तलवार की धारा पर शहद बिन्दु चाटने का कुछ थोड़ासा सुख है पर फिर झन्त में जीम कट जाने का महा भयंग कर दुख होता है; इस लिये ऐसे सुखों पर हमारी इच्छा कदापि नहीं, हम तो उसी सुखकी चाहना कर रहे हैं जिस में लवलेश ,मात्र भी दुखकी संमावना न हो ! " निदान भुगु पुराहित न अपने पुत्रों को मोगोपमोगों के नाना प्रकारके सुख् और संयम की कठिनता दिखाई पर पूत्रों ने एक न मानी और साधु बन ने की इढ प्रतिज्ञा करली।

भुगुपुरोहितने अपने पुत्रों की इड़ प्रतिज्ञा साधु बन ने की देखी तो उसे मोह के कारण सारा संसार अन्धकार मय दिखाई पड़ने लगा और सोचने लगा कि इतनी भारी धन सम्पति होने परभी संतान सुख प्राप्त नहीं होगा तो यह धन किस काम का होगा और हद्दय दुख से जलता रहेगा। इन पुत्रों को सव तरह से समभाया पर ये साधु हुये बिना न

#### (१६)

रहेंगे। जब येही घर में न रहेंगे तब संसार में गृहस्थाश्रम में रहने से लाभ ही क्या ? इस से तो इन के साथही मुनि वृत्ति प्रहण करना उत्तम होगा। अतपत्र उसने भी मुनिवृत्ति प्रहण करने की ठान ली।

त्रृगु पुरोहित अपनी पतिभक्ता पत्नी के पास जाकर इस प्रकार कहने लगाः-'' प्राराधिये ! दोनों पुत्रों के भविश्य में जो साधुओं ने कहाथा और हमें जिल बातका मयथा, जिस भय से हम नगरी छोड़कर इस बन में रहे थे, वही बात आज साधुओं के आजाने से टोगई। ये अपने दोनों पुत्र साधु बनने को जा रहे हैं, कहो तुम्हारी क्या इच्छा है ? " पुरोहितानी कुछ देरतो च कितसी रह गई पर यह साच कर कि भविश्य में उन पुत्रोंका पेसा ही होनाथा। घरिज घर कर स्वामी से बोलीः-" स्वामी ! पुत्र संसार परित्याग करें तो उन्हें करने दो । यह अपार सम्पति जिस के लिये मनुष्य रात दिन परिश्रम करते हैं और अनेक छल कपट से घन इकट्टा करते हैं उस अतुल धन राशिको क्यों खोवे. आत्रो पुत्रों का सोच छोड़ अपन दोनों ही संसार के सुख और ऐश्वर्यका भोग भोगे। " पुरोहित बोलाः-" प्रिये ! नहीं नहीं ! सुख मे।गते २ श्रंतिम ऋवस्था छागई है फिर भी भोगने की उत्त्र प्रस्तु नुम्हें हो रही है। देखो तो सही जो अभुक्र भोगी है वे तो संयम ले रहे हैं और हम मुक्लमोगी और भी सांसा-रिक सुखों के भोगने के लिये संसार में बैठे रहे। क्या हमारी मुद्धि इन बालकों से भी हीन है? कभी नहीं, ऐसा न होगा। में भी इन बालकों के साथ संसार परित्यान कर मुनित्रत लूंगा, यदि तेरी इच्छा हो तो तू भी संसार परित्याग कर। "जब "यशा" ने देखा कि स्वामी रहने के नहीं, पुत्र रहने के नहीं जिन से सारे संलारका सुख था तव में ही अकेली सं-

#### ( १७ )

सारमें क्या करूंगी ? इनकी तरद से मैं भी झपनी झाल्मा का कल्याण क्योंन करूं।" ऐसा पका विचार कर चारो द्वी व्यक्ति नगरी में झाकर अपनी अतुल धन राशि को छोड़ साधु बन ने को घर से चल निकले।

यह समाचार सारी नगरी में विजली की भाँति फैल कर राजा तक पहुंचा । राजा ने उस समय के नियंमांनुसार ' जिस घन का कोई स्वामी न रह जाय वह कोष में मंगा लिया जाय, पुरोहित के सांर धन सम्पतिको राज-कोष में डालने के लिये अनुचरों को आहा देदी। वे लोग पुरोहित की सारी थन सम्पति को ला लाकर राज्य कोष में डालने लगे। यह समा-चार रानी कमलावती को मालुम हुआ तो उस ने रोजी से निवेदन कियाः- ' प्राणनाथ ! दान में जो इव्य आप दे चुके हो उसे पछि। लौटाना बुद्धिमानों का काम नहीं है, दिये दान को तो छनेका भी विचार न करना चाहिये। राजा बोलाध-"रानी ! लेभलकर बोला राज्य भंडार में ते। ऐसे डी आज आता जाता है, यदि तुम्हारे को पसन्द न हो तो संसार में क्यों बैठी हुई इसी धन से मौज उड़ा रही हो ? रानी बाली-" प्राणनाथ! में इस मौज को मौज नहीं समझती वरन् बाला- प्राणनाथा मइस माज का माज नहा समकता वरन् बन्धन समझता हूं। जैले सोने के पिंजरे में तोता भी बन्धन रूप दुख अनुभव करता है। इसी प्रकार हे राजन् नें भी इन पोइलिक सुखों के बन्धन में दुख समझती हूँ। मेरा मन इन सुखों से उपरति हो रहा है। आप आज्ञा प्रदान करें तो में भी साध्वी बनूंगी और इसकी मुझे उत्कट इच्छा हो रही है सो हे स्वामी, इस विनय को स्वीकार कीजिये और अमिहा-राज, आपसे भी विनय करती हूं कि आपमी सोचिये क्या

#### ( १= )

साप अमर होकर आये हैं ? आप जैसे अनेक राजा इस भू मएडल पर चकवर्त्ता होकर अन्त इस नइवर शरीर को छोड़ कर चल बसे ! यह पृथ्वी, यह बैभव, यद्द हक्नुमत, यद राज भएडार, यह हाथी-घोड आदि सब बैभव यहां का यहीं रह गया के'ई भी प्यारा बन्धव, स्तेही, मित्र, सेना, शत्रु साथ में न चला ! यदि आपने इन सब ठाट पाट. सुख-चैन, वैभव को न छोड़ा तो एक दिन ऐसा आवेगा कि जब ये सब स्वयं ही झाप को छोड़ देंगे ' तब आप स्वयं ही राज्य छाखों को छोड़ मोच जानेका प्रयत्न क्यों न करें। '' इतना सुनते ही राजाको भी वैराग्य हो आया और वैराग्य अवस्था में आकर अपने पुत्र को राज्य भार सौंप दिया और आप स्वयं रानीको वैराग्य की आहा दे कर संयमी बनाई। तदनु राजा और रानी पुरोहित और पुरोहितानी, दोनों वालक ये छाओं ही ब्यक्ति संयम धारण कर अनेक जन्म जन्मातर के किये हुए पार्पी को तपवत से भरम कर मोच्च चले गये। इति यम्



जिणिन्दमग्गंसरणंपवन्ना ॥ २ ॥ छाया-देवा भूत्वा पूर्वस्मिन् भवे,केविचच्युता एकविमानवासिनः। पुरे पुराण इच्चकारनाम्नि, ख्याते समृद्धे सुरलोकरम्ये ॥ १ ॥ स्वकर्मशेषेण पुरा कृतेन, कुलेषूटग्रेषु ते प्रस्ताः । निर्विषाः संसारभयाद्वित्वा, जिनन्द्रमार्गं शरगं प्रपन्नाः ॥ २ ॥

पुरे पुराणे उसुयारनामे, खाए समिद्वे सुरलोगरम्मे ॥ १ ॥ सकम्मसेसेण पुराकएणं, कुलेसु दग्गेसु य ते पसूया । निव्विणसंसारभया जहाय,

मङ्गलं भगवान् वीरो, मङ्गलं गौतमः प्रसुः । मङ्गलं स्थूल भद्राद्यो, जैन धर्म्मोस्तुमङ्गलम् ॥१॥

# मङ्गलाचरणम्

#### त्रसित्राउसाय नमः

मूल-पुमत्तमागम्भ कुमार दोऽवि, पुरोहित्रो तस्स जसा य पत्ती ।

भावार्थ-कई एक जीव पहले जन्म में एक ही पदागुल्म नाम के विमान में अपनी आयुः पूर्ण कर पूर्व भव के संचित शुभ कर्म के रहे हुए शेथ भाग से सुरलोक के सदृश मनोहर प्रसिद्ध धन धान्य आदि ऋत्वे युक्त इत्तुकार नामक नगर में प्रधान कुल में उत्पन्न हुए। तदनु कुछ समय के बाद सहुरु के सद्वीध द्वारा संसार के जन्म मरण आदि दुःखों से भयभीत हो कर जिनेन्द्र भगवान के प्ररूपित मार्ग के शरण को प्राप्त इए ॥ १ ॥ २ ॥

(देवाः) देव (भूत्वा) हो कर 'तदनु वहां से' (च्युताः) पतन को प्राप्त हो (पुरा) पूर्व जन्म में (कृतेन) किये हुए (स्वकर्म-रोषेष) अपने कर्म के अवशिष्ट अंश से (ख्याते) सुपसिद (सम्दुद्धे) समुद्धिशाली (सुरलोकरम्पे) स्वर्भ के समान रम-यीथ (इत्तुकारनाम्नि) इत्तुकार नामक (पुराषे) प्राचीन (पुरे) नगर में (ते) वे (उदय्रेषु) ऊंचे कुलेषु) कुलों में (प्रस्ताः) उत्पन्न हुवे (संसार भयात्) संसार के भय स (निर्ट्विषाः) उद्देग पा कर (हित्वा) ' संसार का ' परित्याग कर (जिनेन्द्रमार्ग) जिनेन्द्र के मार्ग की (शर्ष) श्ररण (प्रवज्ञाः) प्राप्त हुए ॥ १ ॥ २ ॥

# ( २० ) अन्वयार्थ-(केचित्) कई एक (पूर्वस्मिन्) पहिले (भवे)

जन्म में ( एकविमानवासिनः ) एक विमान में रहने वाले

# 

# विसालकित्ती य तहे सुयारो, रायऽत्थ देवी कमलावई य ॥ ३ ॥

छाया-पुंस्त्वमागम्य कुपारौ ट्रापि, पुरोहितस्तस्य यशाश्च पत्नी । विशालकीर्त्तिश्च तथेज्जुकारा-राजाऽत्र देवी कमलावती च ।।३॥ अन्वयार्थ-(अच्च) यहां पर (पुँस्त्वम्) पैरुष्य पने (अाग-म्य) पाप्त हुए (द्वौ) दोनों (अपि) प्रधानता सूचक (कुमारौ) कुमार (पुरोहितः) ' तीसरा ' पुरोहित (च) और ' चौथा ' (तस्य) उसकी (पत्नी) औरत (यशाः) यशा नाम वाली (तथा) तैसे ही 'पांचवां' (विशालकीर्त्तिः) विस्तीर्थकीर्त्ति वाला (इच्चुकारः) इजुकार नामक (राजा) नरंश (च) और 'छट्टा' (देवी) राखी (कमलावती) कमलावती नाम की हुई ॥ ३ ॥ भावार्थ-छः पुरुष यथा राक्ति धर्म किया कर एक ही स्वर्ग के

भावाथ-छः पुरुष यथा राक्त धम किया कर पके हा स्वग क एक ही विमान में छः ही देवता हुए थे। वहां वे अपना २ आयुः पूर्ण कर उन छुओं में से एक देव यहां इजुकार नाम के नगर में इजुकार नामक नरेश हुवा। और दुसरा एक देव इसी राजा के कमलावती राखी हुई। तीसरा एक देव इसी नगर में भूगु नामक राज्य पुरोहित हुआ। और चौथा एक देव इसी पुरोहित के यशा नाम वाली औरत हुई। आरे दो देव राज्य पुरोहित के पुत्र पने आकर हुए॥ ३ ।

# मूल-जाईजरामच्चुभयाभिभूया, बहिंविहारामिनिविद्वचित्ता ।

#### ( २२ )

## संसारच इस्स विमोक्खणहा, दृड्ण ते कामगुणे विरत्ता ॥ ४ ॥

छाया∽जातिजरामृत्युभयाभिभूतौ, बहिर्विद्दाराभिनिविष्टचित्तौ । संसारचकस्य विमोत्तर्खार्थं, टष्ट्वा तौ कामगुर्खेषु विरक्नौ ।।४॥

अन्वयार्थ-(जातिजराम्टत्युभयाभिभूतौ) जन्म, वृद्धा-बस्था, मृत्यु भय से भयभीत होने वाले (बहिर्विहाराभिनि-बिष्टचित्तौ) संसार से बहारका स्थान में आशक्त चित्रवाले ( तौ ) वे दोनों कुमार ( दृष्ट्वा ) ' उन साधुको ' देख कर ( संसारचक्रस्य ) संसारचक्र को (विमोच्चणार्थ ) दूरकरने के लिये ( कार्मगुणेषु ) विषय वासना से ( विरक्तौ ) विरक्ष दुवे ॥ ४ ॥

भावार्थ-संसार में जन्म जरामृत्यु त्रादि भयों से भयभौत होने वाले ग्रीर संसार से बहार का जो स्थान (मोत्त) उस स्थान को प्राप्त करने के लिये ग्रासक चित्त वाल वे दोनो राज्य पुरोहितके पुत्र सहुरु को देख कर संसार के संपूर्ण विषय वासनाग्रों से विरक्त हुए ॥४॥

मूल-पियपुत्तगा दोन्निवि महाणस्स, सकम्मसीलस्स पुरोहियस्स । सरिनु पोराणिय तत्थ जाइँ, तहा सुचिण्णं तव संजमं च ॥ ४ ॥

१-पंचमी विनक्ति के स्थान में सतमी हुई।

## ( २३ )

छाया-पियपुत्रको द्वावपि ब्राह्मखस्य, स्वकर्भशीखस्य पुरोहितस्य। स्मृत्वा पौराखिकीन्तत्र जाति, तथा सुचीर्थं तपः संयमं च॥ ४॥ ब्राह्म पार्थ (स्वकर्मशीलस्य) व्यपने कर्म काएडों में नि-पुष (ब्राह्म प्रस्य) ब्राह्म (पुरोहितस्य) पुरोहित के (द्वावपि) दोनों ही (प्रियपुत्रको) प्रिय पुत्र (तन्न) वहाँ, (पौराष्ट्रिकीं) पूर्व (जातिं) जन्मको (तथा) तथा प्रकार का (सुचीर्ष) ब्राङ्गकार किया हुआ (तपः) तपव्रत (च) और (संयमं) संयमको (स्म्हत्वा) स्मरण कर ॥ ४॥

भावार्थ-अपने किया काएड में निपुण पेसा जो वह पुरो-हित ब्राह्मण उसके उन दोनों पिय पुत्रों ने जाति स्मरण झान हारा विचार किया कि अपन ने अगले जन्म में किस प्रकार का तपवत और संयम अझीकार किया था वह सव उनको भाषित होने पर फिरभी वैसा ही करने के लिये उत्तेजित हुए॥४॥

मूल-ते कामभोगेसु असज्जमाणा, माणुस्सएसु जे यावि दिव्वा । मोक्खाभिकंखी अभिजायसड्ढा, तायं उवागम्म इमं उदाहु ॥ ६॥ छाया-तो कामभोगेष्डसंसजतो. माडुष्पकेषु ये चापि दिव्याः। बाद्याप्रिकांक्षिणावभिजातश्रद्धौ तातप्रपागम्यदध्रदाहरताम् ॥६॥

#### ( २४ )

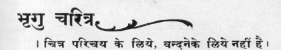
अन्वयार्थ (मानुष्यकेषु) मनुष्य सम्बन्धी (ये चापि) जो और भी (दिव्याः) देवता सम्बन्धी (कामभोगेषु) काम भोगोंमें ( असंसजतौ ) संसर्ग नहीं करते हुए ( आभजात-अद्धौ) उत्पन्न हु<sup>5</sup> है तत्व रुची ऐसे (मौचाभिकांचिणौ) मोचकी इच्छा करने वाले (तौ) वे दोनों पुत्र (तातसुपाग-म्य) पिता के पास आकर (इदं) इस प्रकार (उदाहरताम) कहते हुए ॥ ६ ॥

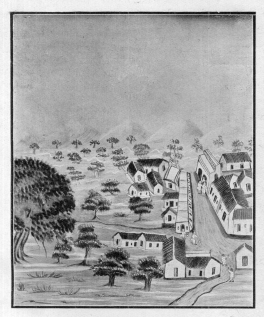
भावार्थ-उत्पन्न हुई है तच्च रुची जिनको ऐसे वेंदोनें। पुत्र मोज्ञाभिलाघो मनुष्य सम्बन्धी और देवता सम्बन्धी काम भोगों का संसर्ग नहीं करते हुवे श्रपने पिता के पास श्राकर इस प्रकार कहने लगे॥ ६॥

मूल-चसासयं दुडु इमं विहारं, बहुचंतरायं न य दीहमाउं। तम्हा गिहंसि न रहं लभामो, त्रामंतयामा चरिस्सामु मोएं॥ ७ ॥

छाया--त्र्रशाश्वतं दृष्ट्वेवं विहारं, वहन्तरायं न च दीर्घमायुः । तस्माद्ग्रुहे न रतिं लभग्वहे, आमंत्रयावहे चरिष्यामो मौनं ।।७।।

अन्वयार्ध-(इमं) यह ( विहारं ) मनुष्य भव अशाश्वतं ) हमेशा का नहीं है ' तदपि ' ( बहुन्तरायं ) बहुत अन्तराए है, (च) और (आयु: ) उम्र ( दीर्घम् ) लम्बी ( न ) नहीं है 'ऐसा' (हप्ट्वा) देख कर (तस्मात्) इस कारण से (ग्रहे) घर में (रतिं)





दोनों साधु ग। ब में प्रवेश हो रहे हैं आगे उन्हे भ्टगु पुराहित और उसकी स्त्रा दोनो आहार बहरा रहे हैं दो बालक गेंद खेल रहे हैं।

अन्वयार्थ-(अथ) इस के बाद (तातकः ) पिता ( तन्नः ) तहाँ ( सुन्योः ) ' भाव ' मुनि ( तयोः) उन्ह के (तपसः) तपसा को ( व्याघातकरं ) बाधा पहुंचाने को 4 अवाद्ति ) कहने लगा ( वेदविदः ) वेद के जानने वाले ( इमां ) यह (वाचं ) यचन (बदन्ति ) कहते (यथा) जैसे (असुतानं) विना पत्र (लोकः)परलोक (न)नहीं (भवति) होता है ॥ द ॥

छाया-अथ तातंकस्तत्र मुन्योस्तयोस्तपसोव्याघातकरमवादीत्। इमां वाचं वेदविदो वदान्त, यथा न भवत्यसतानं लोकः ॥ = ॥

जहा न होई चस्त्रयाण लोगो ॥ द ॥

एव हम मुनिवात्ति ग्रहण करेंगे i आप हमें आह्ना प्रदान करें ॥ ७॥ मूल-ग्रह तायगो तत्थ मुखीए तेसिं. तवस्स वाघायकरं वयासी। इमं वयं वेयवित्रो वयन्ति,

भावार्ध-हे पिता श्री ! यह मनुष्य भव अल्प आय बाला सदैव रहने का नहीं हैं, नश्वर है। क्रौर इस खल्प क्रायु में भी भोगोपभोग भोगने के लिये खांसी धासी बखार निदा शोक आदि अनेक प्रकार की बाधाएं आ खडी होती हैं। ऐसी अनित्य श्रवस्था में उस परम शाश्वत सुखों को छांड कर गृहस्थाश्रम के पौद्रलिक चाणिक सुखों में हमें आनन्द नहीं प्राप्त होता है । अत

आनन्द को (न)नहीं (लभावहे) प्राप्त कर सके (आमन्त्रया-वहे) हम पूछते है आपको (मौनं) दीचा (चरिष्यामः) अर्झा-कार करेंगे ॥ ७ ॥

( २४)

#### ( २६ )

भावार्थ-इस प्रकार दोनें। पुत्रों के दीचा की आज्ञा याचने के बाद इन्हों के पिता भूगु-पुरोहित उन्ह दांनों भाव मुनियों के तप, संयम को व्याघात पहुंचाते के लिये इस प्रकार कहते लगा कि हे पुर्चे! इस लंसार में वदक जानने वाले तथब यह कहते हैं कि बिना सन्तान हुए उसकी सद्गति नहीं होती ॥ ज ॥

मूल-चहिज्ञ वेए परिविस्स विप्पे, पुत्ते परिट्टप्प गिहंसि जाया । भोचाण भोए सह इत्थियाहिं, चारर्ण्णगा होह मुणी पसत्था ॥ ६ ॥

छापा∽ऋधीत्य वेदःन्ररिवेष्य विमान्धुत्रान् परिष्टाप्य गृहे जातौ । धुक्त्वा भोगान् सडस्त्रीभिरारष्यको भवतं मुनी प्रशस्तौ ॥ ६ ॥

भन्त्रयार्थ-(जातौ) हे पुत्रो (वेदान्) वेदों को (अधीत्य) पड़ कर (विप्रान्) बाह्य कों को (परिवेष्य) भोजन करा कर (खीभिः) ख़ियों के (सह) साथ (भोगान्) भोगों को (खत्त्वा) भोग कर (ग्रहे) घर्ष्म (पुत्रान्) पुत्रों को (परिष्टाप्य) स्थापन कर (आरएयकौ) वान प्रस्य (सुनी) साधू (भवतम्) होना (मरास्तौ) प्रसंशनीय है ॥ ६ ॥

भावार्य-दे पुत्रों दिमारा तुम से यद्द कदना है कि पहले वेद शास्त्र पढों। साह्य गों को खुरा खिलात्रों। पिलात्रों। सित्रयों के साथ भोग मोगो, दो चार पुत्र होने के बाद उन पुत्रों को होशियार कर गृहम्थाश्रम में प्रवर्त कर दे फिर तुम को मुनिवृत्ति ब्रह्य करना प्रसंग्रानीय है ॥ ६ ॥

#### ( २७ )

मूल-सोयग्गिएा श्रायगुर्एिंधऐएं, मोहाणिला पज्जलणाहिएएं । संतत्तभावं परितप्पमाएं, लालप्पमाएं बहुहा बढुं च ॥ १० ॥ पुरोहियं तं कमसोऽणुएंतं, निमंतयंतं च सुए धऐएं । जहक्रमं कामगुऐहि चेब, कुमारगा ते पसमिक्ख वक्षं ॥ ११ ॥

छाया- श्रोकाग्रिनात्षगु खेन्धनेन, मोहानिलादधिकप्रज्वलेन । संतप्तभावं परिवप्यमानं, लालप्यमानं बहुधा बहु च ॥ १० ॥ पुरोहितं तं कमशोऽनुनयन्तं, निमंत्रयन्तं च सुतौ धनेन । यथाक्रमं कामगु खेर्थव,कुनाग्कौ तौ पसमीच्च वाक्यं(जचतुः)? १ अन्वयार्थ-(खात्मगु खेन्धमेन) आत्मा के गु ख रूप इन्धन ( मोहानिलात् ) माह रूप इवा (अधिकप्रज्वले) ' द्वारा ' प्रज्वलित ( शोकाग्निना) शोक रूप अपि से ( संतप्तभावं ) सन्ताप्तभाव हुए हे ऐसा ( परितप्यमानं ) परिवास पाता हुआ (बहुधा) बहुत प्रकार के (बहु) बहुत से (लालप्यमानं) सालच (क्रमशः) कम से (सुतौ ) पुत्रों को (अनुनयन्तं) जिताता हुआ ( यथाक्रमं ) यथाक्रम ( धनेन ) धन कर के (च) और (कामगु खेः) सी भाग कर के ( एव ) निथवार्थ ( निमन्त्र-

### ( २५ )

यन्तं ) निमंत्रण करते हुवे (तं) उस (पुरोहितं) पुरोहित को (प्रसमीच्य) देखकर ( तौ) वे दोनों (कुमारकौ) कुमार ( वाक्र्य)' उचतुः ' कइते हुए ॥ १० ॥ ११ ॥

भावार्थ-दोनों पुत्रों को पिताने बहुत समभाया पर वे दोनों पुत्र अपने प्रणु से एक पेरभी पीछे न हुटे तब शोक रूप अग्नि. आत्मा के गुणु रूप इत्थन, मोह रूप हवा से प्रज्व-लित हुआ हृदय जिसका ऐसा वह पुरोहित संताप और परिवाप पाता हुआ औरभी अपने पुत्रों के वैराग्य पथ से पृथद्द करने के लिये नाना प्रकार के बहुत से धन, धान्य, स्त्रीभोग आदि कमवार भोगोपमोगों को विनम्र भावोंके साथ निमंत्र यु करता हुवा। पिताको अज्ञान से आछादित देखकर वे दोनों कुमार यो बोले। १०॥ ११॥

मूल-वेया अहीया न भवन्ति ताएं, सुत्ता दिया निंति तमं तमेएं । जायाय पुत्ता न हवन्ति ताएं, को एाम ते ऋणुमझेजएयं ॥ १२॥ छाया-वेदा आधीता न भवन्ति त्राएं, सुका द्वित्रा नयंति तमस्तमसा। जाताश्च पुत्रा न भवन्ति त्राणं, को नाम देऽनुम न्येतैतत् ॥ १२ ॥ छन्वयार्थ-(वेदाः) वेदों को (ऋधीताः) पढने से ही वेद (त्राएं) शरणभूत (न) नहीं (भवन्ति) होते है द्विजाः) प्रथ

#### ( २६ )

च्युत' बाझगों को (सुक्ता) जिमाने से (तमसा) अज्ञान कर के (तमः) अयोगति को (नयंति) प्राप्त होते हैं (च) और (पुचाः) पुत्र (जाताः) होने से (ज्ञाणं) शरग (न) नहीं (भवन्ति) होते हैं तब (कः) कौन (नाम) ऐसा (ते) तुम्हारे (एतत्) ये 'वाक्य' (ज्ञानुमन्येत्) मान सकता है ॥१२॥

भावार्थ हे पिता थी ! केवल वेद शास्त्रों ( झानशा-स्त्रों ) को पढने से वेद शरण भूत नहीं होते हैं । क्योंकि केवल पढने मात्र ही से क्या ! वेद पढने के बाद सत्य कर्मों में प्रवर्शों करें । उसी के वेद पढना इस भव परभव में शरण भूत हो सकता है । इसी प्रकार थीमझागवत के ७ वे स्कन्ध के ग्यारहवें अध्याय के २१ वे स्ठोक और थी-मद्दीता के अठारवें अध्याय के २१ वे स्ठोक और थी-मद्दीता के अठारवें अध्याय के ४२ वे स्ठोक से विसुख आगुओं को धारण करने वाले, ब्रह्म पथ से पतित, व्यभिचारी, अ-सत्यवादी, अनेक असद्गुणों का भएडारी, केवल नाम मात्र के झाझणों को भोजन खिलाने से परलोक में त्राण (शरण ) तो दूर रदे पर अज्ञान कर के अन्धकार के स्थानको प्राप्त होते हैं । और न कोई पुत्र परलोक में त्राण शरण हो सकते हैं । तब कौन एसा मूख है जो भोगोपभोग के लिये आप के ये वाक्य माने ॥ १२ ॥

## मूल-खणमेत्तसोकखा बहुकालदुक्खा, पगामदुक्खा त्रणिगामसोक्खा । संसारमोक्खस्स विपक्खभूया, खाणी त्रणत्थाण उ कामभोगा ॥ १३॥

## ( 30 )

# छाया-क्षणमात्रसौरूया बहुकालदुःखाः, प्रकामदुःखा अनिकामसौरूयाः । संसारमोत्त्रस्य विपत्तीभूता, खानिरनर्थानां तु कामभागाः ॥ १३ ॥

अन्वयार्थ-(कामभोगाः) काम भोग (तु) पद पूर्गार्थ (च्रणमात्रसौख्याः) क्वाग्विक सुख वाले (बहुकालदुःग्वा) बहुकाल तक दुःख देने वाल हैं (प्रकामतुःग्वाः) 'भोगों में' बत्कुष्ट दुःख है (अनिकामसौख्याः) किंचिन्मात्र सुख (संसारमोच्चस्य) संसार से निवर्तन होने को (विपच्ची-भूताः) 'ये भोग' वैरी के समान (अनर्थानां) अनर्थों की (खानिः) खदान है ॥ १३॥

भावार्थ-दे पिता श्री ! ये काम भोग चल मात्र के सुख देने वाले हैं। फिर उन के परिणाम अन्त में बहुन ही। दुखरायी होते हैं। इन में किसी प्रकार का मुख न समफ्रे, जैसे कहां तो पर्वत के समान दुःख ग्रीर कहां विचारा कंकर के समान पौद्रलिक सुख हैं। हम तो दे पिता देस सुखों पर न रीफेंगे। क्योंकि वह थोड़ा सा सुख भी सम्पूर्ण मोच के सुखों का वैरी है। श्रीर संसार में जितने भी परिश्रमण करने के कारण हैं वे सभी इसी काम भोग रूप खान ही में से निकलते हैं॥ १३॥

# मूल−परिव्वयंते ऋषियत्तकामे, ऋहो य रात्रो परितप्पमाषे ∤

### ( 38 )

## अन्नप्पमत्ते धणमेसमाणे, पप्पोति मच्चुं पुरिसे जरं च ॥ १४॥

ह्राया-परिवजन्ननिष्टत्तकामोऽउनि च रात्रौ परितप्पमानः । अन्नयपर्थ-(अन्नप्रमत्त्त) भोजन की प्राप्ति में आशक, (धनम्) धन को, (एषयन्) हूंढने के लिये, (परिवजन्) परि-भ्रेषण करता हुआ, (अहनि) दिन, (च और (रात्रौ)) रात्रि भर, (परितप्यमानः) चिन्ता प्राप्ति, (पुरुषः) मनुष्य, (अ-निवृत्तकामः) अतृप्त इच्छा वाला, जरां) अवस्या को 'पास हो कर ' (च) और, (मृत्युं) मृत्यु को, (प्राप्नोति) माप्त हो नाता है ॥ १४ ॥

भावार्थ-हे पिता थ्री ! जा मोगों से दूर नहीं हुआ है बह आतृप्त इच्छावाला मनुष्य विषय वास्तना और खान पान धन आदि इकट्ठे करने के लिये रात दिन जिल्ता में पड़ा. दुआ इघर उघर भटकना फिरता है यें। भटकते र कुद्धाव स्थाको प्राप्त होकर आखिर मृत्यु की प्राप्त होजाता है॥ १४॥.

मूल-इमं च मे ऋत्थि इमं च नत्थि, इमं च मे किञ्च इमं अकिबं ! तं एवमेयं लालप्पमाएं, हरा हरंति सि कहं पमाए ॥ १४ ॥ झाया-इदअ मेऽस्तीदव्य नास्तीदव्य मे क्रुत्सपिद्रमकत्यम् ।

मूल−धर्षं पभूयं सह इत्थियाहिं, सयणा तहा कामगुणा पगामा । तवं क़ए तप्पइ जस्स लोगो, तं सब्वसाहीणमिहेव तुब्भं ॥ १६ ॥

हे पिता थीं ! इस संसार में मनुष्थ मात्र इस ध्यान में चैठे हुए हैं कि इतना तो मेरे पास है, इतने धनकी और आवश्यकता है । मेरे अमुक व्यापारतो करने योग्य है । और अमुक व्यापार नहीं करने योग्य है । इसी फिक में रात दिन लगा रहता है, पर यह नहीं जानता है कि रात दिन समय रूप चौर जभ्म जन्मान्तरों को प्राप्त करने के लिय प्रयत्न करता है । ऐसी अवस्था में हमें धर्म कार्थ्य में प्रमाद करना ठीक नहीं है ॥ १४ ॥

तमवमव लालप्यश्वन, इरा इरन्तात कय त्रमादः त रवा। (इदम्) यह 'स्वर्थे' (मे) मेरे (खस्ति) है (च) और (इदम्) यह 'हीरे पन्ने' (न) नहीं (खस्ति) है (च) और (इदम्) यह ' मकान ' (मे) मेरेको ( क्वत्य्यम्) करने योग्य ( च) और (इदम्) यह ' व्यापार ' (खख्द्वत्यम्) नहीं करने योग्य है (एवमेच) इस मकार ( लालप्यमानं) ' दिल' ललचाता है ( हराः) रात ' दिन रूप समयका ' चौर (तं) उस पुरुषको (हरन्ति) 'जन्म जन्मान्तरको ' प्राप्त करता है (इति) संपूर्णार्थ (प्रमादः) 'तव' आलस्य (कथं) क्यों 'किया जावे ' ॥ १ था।

तमेवमेव लालप्यणनं, हरा हरन्तीति कथं प्रमादः ॥ १४ ॥

## ( ३२ )

### (३३)

छाया-धनं मभूतं मह स्रीभिः स्वजनास्तथा कामगुणाः प्रकामाः। तपःकुते तप्यते यस्य लंकस्तरसर्वस्वाधीनमिद्दैव युत्रयोः ॥१६॥ अन्वयार्थ-( प्रभूतं ) बहुत (घन)द्रव्य (सह स्वीभिः) साथ स्त्री (स्वजनाः) परिवार (तथा) तैसे ही ( प्रकामाः ) स्तुव (कामगुणाः) काम भोग (तपः) कष्ठ (क्रुते) इत्यादिको प्राप्त करने के' निमित्त (यस्य) जिसके (लोकः) मनुष्य (तप्यते) परिश्रम उठाते हैं ( तत्) वे (सर्वम्) मव (युवयोः ) तुमको ( इहैव ) यहाँ पर ही ( स्वाधीनम् ) स्वाधीन है ॥ १६ ॥

भावार्थ-हे पुत्रों ! संसार में तो धन , स्त्रो , परिवार, भोगोपभोग आदिको प्राप्त करने के लिये मनुष्य अनेक प्रकारका कप्ट. और भाँति २ का पश्चिम उठाते हैं पर तुम्हें तो विना द्वी परिश्रम किये हुए यहाँ सब सुख प्राप्त हो रहे हैं। फिर तुम इन सुर्खों को भागने के लिये शिर क्यों हिला रहे हो ॥ १६ ॥

मूल-धणेण किं धम्मधुराहिगारे, सयणेण वा कामगुणेहिं चेव । समणा भविस्सामु गुणोहधारी, बहिंविहारा त्राभिगम्म भिक्खं ॥ १७॥ छाया-धनेन किं धर्म्पधुराधिकार, स्वजनेन वा कामगुर्खेश्वेव । अपगौ भविष्यावागुर्खोधधारियौ, बहिर्विहारावभिगम्य भिक्ठाम् ॥ १७ ॥

٦

### ( ३४ )

अन्वयार्थ-('धर्म्मधुराधिकारे) धर्म है अग्रसर जिसके ऐसे अधिकार में उसके ( धनेन) धन कर के ( किं)क्या (वा)अधवा (स्वजनेन) परिवार कर के ' क्या ' (च)और (कामगुएँरे:) काममोगों कर के ( एव) ही ' क्या ' ( गुएँगे-घधारिएँगे) गुए समूहको धारण करने वाले (अमएँगे) साधु (भाविष्यावः) होंगें ( भित्ताम् ) भिज्ञाको ( अभिगम्य ) ' निर्दोष , जानकर (बहिर्विहारौ) ' प्राम से , बहार गमन करेंगें ॥ १७ ॥

हे पिता श्री ! जिस के हृइय में धर्म प्रविष्ट कर गया है, उसे न धन, न स्वजन, न काम भोगों की ही आवश्य कता है और न वह उनकी प्राप्ति के लिये इच्छा करता है। इसी प्रकार हमको भी जो आप कह रहे हैं उन में से किसी भी वातकी आवश्यकना नहीं है। हाँ, जिसे चाह रहे हैं उसी लिये शान्त, दान्त गुर्णों को धारण कर अप्रतिवद्ध पत्निक जैसे भूमएडल में विचरेंगे। और निर्दोष आहार पानी को जान कर उसे भित्ता रूप में प्रहुण करते हुये संयम का निर्वाह करेंगे ॥ १७ ॥

मूल-जहा य अग़्गी अरणीअसंतो, चीरे घयं तेह्वमहा तिलेसु । एमेव जाया सरीरंसि सत्ता, समुच्छई नासइ नावचिट्टे ॥ १८ ॥ छाया-यथा चाथ्रिः अरणितोऽसन् चीरे घृतं तैलमथ तिलेषु ।

### ( 32 )

एवमेव जातौ शरीरे सत्ता, सम्मूर्च्छति नश्यति नावतिष्टते ॥१०॥ अन्वयार्थ-(जातौ) हे पुत्रों ! ( यथा ) जैसे ( अग्निः ) आग ( अरणितः ) आग्निकाष्टमथन से (असन्) नहीं होने पर भी ( सम्मूर्च्छुति ) उत्पन्न होती है ( त्त्तीरे•) दुग्ध में ( छृतं) घी ( अथ ) शब्द की भिन्नता ( तिलेषु ) तिलों में ( तैलं ) तेल ' यों ही उत्पन्न होजाते हैं ' ( एवमेव ) एसे ही ( शरीरे ) श-रीर में ( सत्ता ) जीव ' उत्पन्न हो जाते हैं '( नश्यति ) ' शरीर ' नाश होता है ' उस समय जीव भी ' ( न ) नहीं ( अवतिष्टते ) ठहरता है ॥ १० ॥

भावार्थ-हे पुत्रों ! जैसे अराणि के काछ मधन से आझि, दुध में घी, तिलों में तेल यों ही उत्पन्न हो जाते हैं। वास्तविक रूप से उन में आझि, दुग्ध, घी, नहीं हैं। ऐसे ही इस शरीर में भी यह जीव जो तुम कहते हो वह यों ही पांच तखों का संयोग मिसने पर उत्पन्न हो जाता है। जब पाँच तखा (शरीर) नष्ट होते हैं तब जीव (आत्मा) भी समूल नष्ट हो जाता है न स्वर्ग है, न नर्क है, न मोच, केवल यह तो इन्द्र-जाल है। किस के लिये तुम व्यर्थ ही साधु बनकर इस शरीरको कष्ट पहुँचाने का सहास कर रहे हो॥ १८ ॥

# 

## ( 38 )

## त्रज़्भत्थहेउं निययऽस्स बंधो, संसारहेउं च वयंति बंधं ॥ १६ ॥

छाया-नेन्द्रियग्राह्योऽमूर्तभावादमूर्तभावादपि च भवति नित्य । अध्यात्महेतुं निवतोऽस्य बन्धः, संसारहेतुं च वदन्ति बन्धम्॥१६॥ अन्वयार्थ-( अमूर्तभावात् ) ' आत्मा कौ ' अरूप भाव होने से ( इन्द्रियग्राह्यः ) इन्द्रियों द्वारा प्रहण ( न ) नहीं हो मकता ( च ) और ( अपि ) भी ( अमूर्त भावात् ) अरूप होने से ( नित्यः ) हमेशाका (भवति ) होता है ( अध्यात्महेतुं ) आन्तरिक दुर्गुर्गों का हेतु ( अस्य ) उसके ( नियतः ) निश्चय ( बन्धः ) बन्धन है ( च ) और ( संसारहेतुं ) संसार में ' परिभ्रमण रूप ' हेतु ( बन्धम् ) बन्धन ( वदन्ति ) ' तत्त्वज्ञ ' कहते हैं ॥ १६ ॥

भावार्थ-हे पित। श्री ! शरीर नाश होने पर आत्मा भी नाश हो जाती है यह बस्त आपकी तच्छा तो नहीं मान सकते हैं । क्या यह अरूपी आत्मा इन्द्रियों द्वारा पकड़ी जाती है ! कथी भी नहीं, अमूतिंमान आत्मा कभी नाश महीं होती । यदि तुम कहोगे कि इस रूपी शरीरने अरूपी आत्मा का बन्धन कैसे कर रखा है । उत्तर-जैसे आकाश अत्मा का बन्धन कैसे कर रखा है । उत्तर-जैसे आकाश अरूपी है पर घट के आधित रहे हुवे आकाश का बन्धन हो ही जाता है उसे घटाकाश कहेंगे । परन्तु घटका नाश हो ही जाता है उसे घटाकाश कहेंगे । परन्तु घटका नाश

#### से शरीर का नाश होने पर आत्मा का नाश नहीं होता है वह तो निन्य. अजर, अमर है। आन्तरिक दुर्गुर्णों ने आत्मा को बन्धन में कर रखी है घट आकाशवत् । और ये ही दुर्गुण आत्मा के लिये संसार का हेतु बन रहे हैं। जब ये दुर्गुण आत्मा से दूर होतायगें तव वह आत्मा परम सुख में प्राप्त होजायगी । अत पव स्वर्ग है. नर्क है, मोच है, स्वय कुछ है जो जिसकी इच्छा होगा वह प्राप्त करंगा॥ १६॥

## मूल--जहा वयं धम्ममजाणमाणा, पावं पुरा कम्ममकासि मोहा।

उरुव्भमाणा परिरक्षिखयंता,

तं नेव सुज्जोऽवि समायरामो ॥ २० ॥ छाया-यण वयं धर्म्भमजानानाः पापं पुरा कर्म्म अकार्ष्म मोहात्। अवरुध्यमानाः परिरद्यमाणाः, तत्रैव भूयोऽपि समाचरामः॥२०॥ अन्वयार्थ-(यथा) जैसे (धर्म्मम्) धर्मको (अजानानाः) नहीं जानते हुए (वयं) हम (पुरा) पहिले (पापं) पाप (कर्म) क्रिया (मोहात्) मोहसे (अकार्ष्म) किया (परिरच्चमाणाः) चौतरफ से रचा के साथ (अवरुध्यमानाः) रोके हुवे इम (तत्) वह पाप (भूयोऽपि) फिरभी (नैव) नहीं (समा-चरामः) करेंगे ॥ २० ॥

हे पिता श्री ! इम धर्मनहीं जानते थे तव पहिले ब्राह्वात क्रावस्था में मोहके बशा अनेक पाप किये थे । और

### (३०)

त्रापने भी कई प्रकार का भूठा ढकेसिला दिखाकर त्राभी तक संसार में रज्ञाके साथ फुसला रखे थे पर ग्राव इम उन दुष्छतों को पुनरपि जान बुफ कर नहीं करेंगे । जो त्राप इमे समभा रहे हैं यह त्रापका स्वार्ध है॥ २०॥

मूल-अञ्भाहयंमि लोयंग्म्मि, सव्वउ परिवारिए। अमोहाहिं पडतीहिं, गिहंसि न रहं लभे॥२१॥ छाया--अभ्याहते लोके, सर्वांधु परिवारिते

अगोधाभिः पतंतीभिः, गृहे न रतिं लभावहे ॥२१॥ अन्वयार्थ-( लोके ) लोक ( अभ्याहते ) पीड़ित ( सर्वास्तु ) सर्वे ' दिशा ' ( परिवारिते ) विंटा हुआ ( अमोधाभिः ) अविश्रामधारा ( पतंतीभिः ) गिरती हुई ( गृहे ) घर में ( रतिं ) आनन्द ( न ) नहीं ( लभावहे ) प्राप्त होता है ॥ २१ ॥

भावार्थ-हे पिता ! इस संसार में प्राणिमात्र पीड़ित और सर्व दिशाओं में परिवेधित हो रहे हैं । सदैव अमोघ घारा पड़ रही है । इस लिये हम पेसे संसार में ज्ञानन्द कैसे पा सकते हैं ॥२१॥ मूल-केए अब्भाहत्रो लोखो, केए वा परिवारित्रो । का वा अमोहा बुत्ता, जाया चिंतावरो हुमि ॥२२॥ छाया-केनाभ्याहतालोकः, केन वा परिवारितः । का वाऽमोघोका, जातौ चिन्तापरो भवामि ॥२२॥

अप्रन्वयार्थ-(जातौ) हे पुत्रों ! (ंकेन) किस तरइ

### (35)

( लोक:) जन ( अभ्याहत:) पीड़ित ( वा ) अथवा ( केन ) किस तरह ( परिवारित: ) परिवेष्टित है ( वा ) अथवा ( का ) कौनसी ( अमोघा ) अविश्राम धारा ( उक्ता ) कही ( चिन्तापर: ) चिन्ता प्रसित ( भवामि ) होता हूं ॥२२॥ भावार्थ-हे पुत्रों ! किस प्रकार इस संसार में प्राणिमात्र पीड़ित और वेष्टित हो रहे हैं। और कौनसी अमोघ धारा पड़ रही है । तुमारी बार्ते सुन कर चिन्ताप्रसित हो रहा हूं। इस का स्पर्धाकरण किये विना मेरे चित्त को शान्ति नहीं होगा ॥२२॥ मूल-मच्चुणाऽब्भाहओ लोगो, जराए परिवारिओ । अमोहा रयणी युत्ता, एवं ताय वियाणह ॥२३॥ छाया-मृत्युनाभ्याहतो लोको, जरया परिवारितः ।

अमोघा रजनी उक्ता, एवं तात विजानीयात् ॥२३॥ अन्वयार्थ-(तात) हे पिता ! (लोकः) पाखी ( सृत्युना ) मृत्यु से ( अभ्याहतः ) पीड़ित और ( जरया ) हदावस्था कर के ( परिवारितः ) घिरे हुए हैं । ( रजनी ) रात 'उप-लच्च से दिन रूप' ( अमोहा ) अविरल धारा ' पड़ रही हे ऐसा तत्वज्ञों ने' ( उक्ता ) कहा है ( एवं ) इस प्रकार ( विजानीयात् ) समभद्दे ॥ २३ ॥

भावार्थ-हे पिता ! इस संसार में प्राणिमात्र मृत्यु के दुःख से पीड़ित और वृद्धा अवस्था कर के घिरे हुए हैं सदैव रात दिन समय रूप विश्राम रहित घारा पड़ रही है इस प्रकार आप अपने हृदय में प्रश्नों का उत्तर समफ लीजियेगा ॥ २३ ॥

#### ( 80)

मूल-जा जा वचइ रयणी, न सा पडिनियत्तई । अहम्मं कुणमाणस्स, अफला जन्ति राइश्रो॥२४॥

छाया-या या त्रजति रजनी, न सा प्रतिनिवर्तते । अधर्म क्वर्वतोस्तस्यत्व, यान्ति रात्रयः ॥ २४॥

अवम कुवतास्तस्यत्व, सान्त रात्रयः ॥ २४॥ अन्वयार्थ-(या या) जो जो ( रजनी )रात्रि (ञ्रजती) जाती है (सा) वह (न) नहीं (प्रतिनिवर्तते ) पीछी लौट कर नहीं आती है ( अधर्म ) पाप को (कुर्वतस्तस्य ) करने वाले की (हि) निश्वय (रात्रयः ) रात्रि (अफला) निष्फल (यान्ति) जा रही है ॥ २४ ॥

हे पिता थी ! जो जो रात्रि और दिन जा रहे हैं। वे पीछे लौट कर कभी नहीं आने के हैं। ऐसा अपूर्व समय पाकर मनुष्य पाप कर रहे हैं उन के लिये वह समय निष्फ-बासा जा रहा है॥ २४॥

मूल-जा जा वचइ रयणी, न सा पडिनियत्तई ।

्धम्मं च कुएमाएस्स, सफला जन्ति राइत्रो॥२५॥ भाया–या या त्रजति रजनी, न सा प्रतिनिवर्तने ।

धर्म्पञ्च कुर्वतस्तस्य सफत्ता यान्ति रात्रयः ॥ २४ ॥ ( या या ) जो जो (रजनी) रात्री (ब्रजति ) जाती

है ( सा ) वह ( न ) नहीं ( प्रतिनिचतते ) पीछी लौट कर आती है ' ऐसा समक्ष कर ' ( धर्म्म ) धर्मको ( च ) पद पूर्शार्थ ( कुर्चतस्तस्य ) करने वाले ही ( रात्रयः ) रात्रि ( सकला ) सफल ( यान्ति ) जा रही है ॥ २४ ॥

भृगु चरित्र चित्र परिचय के लिये, बंदने के लिये नहीं है।



दोनों छड़के साधुओं को देखकर भयभीत होते हुएँ गाँव से जंगळकी और भागें जा रहे हैं। आगे वें दोनों वट वृक्ष पर चढ कर पत्ते की आड़ में छिप रहे हैं। मुनि आहार पानी करने को बैठे त्यों ही दोनों छड्के वट से उतर कर नमस्कार कर रहे हैं।

#### ( 88 )

भावार्थ हे पिता थीं ! रात दिन रूप जो अपूर्व समय जा रहा है, वह लौट कर कमी भी पीछा आतेका नहीं है। रेसा समक्ष कर ज्ञानी जन धार्मिक कार्व्योंमें समय विता रहे है उन का जन्म व समय सार्थक है । अत पव ५ेसा अपूर्व समय जान कर ग्राव हम हमारा समय निष्फल नहीं जाने देंगे. आप हमे धर्म करते हुव न रोकें॥ २४ ।

मुल-एगञ्रो संवसित्ता एं. दुहत्रो सम्मतसंजुया । पच्छा जाया गमिस्सामो, भिक्खमाणा कुले कुले ॥२६॥ ह्याया-एकतः सम्रज्य द्वये सम्यक्त्रसंयुताः ।

पश्चाज्ञातौ गमिण्यामो, भिद्यमाणाः कुले कुले ॥२६॥ अन्ययार्थ-(जातौ) हे पुत्रों ! (द्वये). तुम दोनों इम दोनों (एकतः) एक जगट (सञ्चष्यः ) निवास कर (सम्यक्त्वसंयुताः) सम्यक्त्व सहित होवे पश्चात् ) फिर (कुले कुले) घर घर में (भिच्चमाणाः) भिद्या करते हुए (गसिष्यामः) पर्यटन करेंगे ॥ २६ ॥

भावार्थ-हे पुत्रों ! तुम दोनों आताओं और हम दोनों तुम्हारे मात पिताओं एवं चारों ही। अभी ढाल एक ही स्थान में सम्प्रकल सहित गृहस्थावास में निवास कर यथा-शक्ति अपन धर्मोपार्जन करें । किर बुद्धावस्था आने पर मुनिबति ग्रहण कर उच्च कुलोंमें निर्दोष आहार पानी की मित्ता करते हुए देशाटन करेंगे । २६॥

मूल-जस्सऽत्थि मच्चुणा सङ्गलं,जस्स वात्थि पलायणं । को जाणइ न मरिस्सामि, सो हु कंखे सुए सिया ॥२९॥

## ( 8२ )

छाया-यस्यास्ति मृत्युना सख्यं, यस्य चास्ति पलायनम्। यो जानीते न मरिष्यापि, स एव (खलु) कांचते श्वः स्यात् ॥२७॥ भ्रान्वयार्थ-(यस्य) जिसके ( स्टत्युना) मृत्यु के साथ ( सख्यम् ) मित्रता ( त्रास्ति ) है ( च ) और ( यस्य ) जिसके ' मृत्युसे ' ( पलायनं ) भागने का साहस ( अ-स्ति ) है ( यो ) जो ( जानाति ) जानता है ' कि मैं <sup>क</sup> ( न ) नहीं ( मरिष्यामि ) मरूंगा ( स ) वह ( एव ) ही ( श्वः ) आगामी दिन ' जीने की ' ( स्यात् ) कदा-चित् ( कांच्यते ) इच्छा करता है ॥ २९ ॥

भावार्थ-द्दे पिता श्री ! ग्राप कहते हैं कि वृद्धावस्था होने पर दीचा लेंगे इसका निश्चय किस को है । वृद्धाव-स्था न होने पहिले ही सृत्यु प्राप्त हो जाय तो इसकी कौन जान सकता है हाँ जिसको इस प्रकार का झान है कि मैं अमुक दिन ही मऊँगा श्रोर दिन नहीं । अथवा जिसके यमराज के साथ मित्रता हो । यद्या यमराज से बच कर भगजाने का सहास हो और जो जानता हो कि मैं मऊँगा ही नहीं वही ग्रूर वीर मनुष्य धर्म करने में मले ही परहेज करता होगा । इमारी न तो यमराज के साथ मित्रता है श्रोर न इमारे में उस से भगजाने की धीरता है । इम नहीं मरेंगे पेसा हमे विश्वास भी नहीं तब ग्राप के बचन कैसे मानेंगे ॥ २७ ॥

## ( ४३ )

मूल-अजेव धम्मं पडिवज्जयामी, जहिं पवन्ना न पुणव्भवामी। अणागयं नेव य अत्थि किंची, सद्धाखमं णो विणइतु रागं ॥ २८ ॥ छाया-अधैव धर्म्भ प्रतिपद्यामहे, यं पपन्ना न पुनर्भविष्यामः । अनागतं नैव चास्ति किञ्चिन्, अद्धाचमं नो विनीय रागम् ॥२८॥ अन्वयार्थ-( किंचित्) किंचिन्मात्र ' भी विषयादि सुख ऐसे ' (नैव) नहीं ( अस्ति ) है कि ग्रुक्षे, (अना गतम् ) गये काल में प्राप्त नहीं हुए हो अतः ( रागं ) रागको (विनीय) दूरकर ( अचैव ) आजही (नो) हम (अद्धाच्चमं ) अद्धापूर्वक ( घर्म्म ) धर्म्भ को (प्र-तिपद्यामहे ) अङ्गीकार करेंगे ( यं ) जिस ( प्रपन्नाः ) आश्रित ( न ) नहीं ( पुनः ) फिर ( भविष्यामः )

जान्यत ( में ) महा ( पुमः ) ( जन्मान्तरों में , होंगे || २८ ||

भावार्थ-हे पिता ! इस संसार में विषयादि सुख पेसा कोई भी नहीं है जो कि हमे गये काल में नहीं मिला हो। अत एव राग भाव को दूर कर ब्राज ही हम अद्धापूर्वक धर्म अ-द्वीकार करेंगे । जिस के धारण करने से संसार में हमारा फिर से बन्म नहीं होगा॥ २५॥

#### ( 88 )

इस प्रकार पिता पुत्र के परस्पर वार्तालाप होने पर पिताने जान लिया कि यें अब संसार में रहने के नहीं हैं। जितने भी मैं ने इनको रोकने के प्रयत्न किये वे सब योंही गये। जब ये दोनों पुत्र संसार परित्याग कर रहे हैं तो मेरा संसार में रहना अप्रयोग्य है। पेसा विचार कर भृगु पुराहित इप्रपनी प्रियपरिन से यो कहने लगा॥

मूल-पहीणपुत्तस्स हु नतिथ वासो, वासिट्टि भिक्खायरियाइ कालो । सहाहि रुक्लो लहई समाहिं, छिन्नाहिं साहाहि तमेव खाणुं ॥ २६ ॥ छाया-जिहीरापुत्रस्य खलु नास्ति वासो, वाशिषि भित्ताचर्यायाः कालः । शाखाभिवेको लभते समाधिव्छित्रवाभिः शाखाभिः स एव स्थाग्राः ।। २६ ।। अन्वयार्ध-( वाशिष्टि ) हे वशिष्ट गोत्रवाली ( प्रही-णपुत्रस्य ) विना पुत्र वालेको ( खलु ) निश्चय ( वासः ) ' संसार में ' निवास करना ' योग्य ' ( न ) नहीं ( अ-स्ति ) है ' उसका तो ' ( भिच्चाचर्यायाः ) भिझावृत्ति का (कालः) समय है 'जैसे ' (वृत्ताः) पेड़ (शा-खाभिः) शाखाओं कर के (समाधिं) आनन्द को ( जभते ) प्राप्त होता है ( शाखाभिः ) शाखाओं कर के

## ( 32 )

## (छिन्नाभिः) रहित (स एव) वही वृत्त (सथाणुः) स्तम्भ 'के समान है'।।२६।।

भावार्थ-हे वशिए गांत्र में उत्पन्न होने वाली पाएवझमा ! होनी पुत्रों को मैं ने बहुत समभाया पर वे मेरे कथन को नहीं मानते हुए संसार का परित्याग कर रहे हैं। इस लिये विना पुत्र मेरा भी संसार में रहना योग्य नहीं है। क्योंकि आभोगी दोनों पुत्र तो दीत्ता ले रहे हैं। आ रमैं फिर भी विषयों की लालसा में बैठा रहूं यह कभी होने का नहीं. मेरा भी भित्तान्तुत्ति करने का समय हे। जैसे वृत्त शाखाओं से आनन्द का प्राप्त होता है। और वही वृत्त शाखा करके रहित सुश्रोभित नहीं होता हुआ थंभे के समान दिखाई देता है ॥ २६ ॥

मूल-पंखाविहूणो व जहेव पक्स्वी, भिचाविहूणो व रणे नरिन्दो । विवन्नसारो वणिउच्च पोए, पहीणपुत्तोमि तहा झहंपि ॥ ३० ॥ झाया-पद्यविहीनो वा यथैव पद्वी, भृत्यविहीनो वा रखे नरेन्द्रः । विपन्नसारांवणिग् वा पोतं, प्रहीणपुत्रोऽस्मि तथाऽहमपि ॥३०॥ अन्वयार्थ-(यथैव ) जैसे (पत्त्वविहीनः ) पर विना (पत्त्वी ) पक्षी जानवर ( चा ) अथवा ( रखे ) संग्राम में

### ( 38 )

( भृत्यविह्रीनः ) नोकर विना (नरेन्द्रः ) राजा ( वा ) अथवा ( पोते ) जदाज में ( विपन्नसारः ) द्रव्य विना (वणिग् ) व्यापारी 'असमर्थ ' है ( वा ) अथवा ( तथा ) तैसे ही ( प्रहीणपुत्रः ) पुत्र विना ( अहमपि ) मैं भी ( अस्मि ) हूं॥ ३०॥

भावार्थ-हे पुत्र जननि ! जैसे इस संसार में पर विना पत्ती उड़ने को अशक है। संप्राम में सेना विना वैरी को जीतने में राजा त्रसमर्थ है। श्रीर जहाज में द्रव्य रहित व्यापारी वर्ग अस-मर्थ है। पेसे ही विना पुत्र संसार में रहने के लिये मैं भी अस-मर्थ हूं॥ ३०॥

मूल-सुसंभिया कामगुणा इमे ते, सपिंडिया अग्गरसा पभुया । सुंजामु ता कामगुणे पगामं, पच्छा गमिस्सामु पहाणमग्गं ॥ ३१ ॥ छाया-सुसंभृताः कामगुणा इमे ते, संपिषिडता अग्ररसाः प्रभूताः । स्रुंजावस्तस्मात्कामगुणं प्रकामं, पश्चाक्तमिष्यावः प्रधानमार्गम् ॥३१॥ अन्वयार्थ-(इमे) ये (संपिषिडताः) इकट्ठे किये हुए (सुसंभूताः ) भक्ते प्रकार के (अग्ररसाः) प्रधान रसवाले

### ( 89 )

( प्रभूताः) बहुत से ( ते ) तुम्हारे (कामगुणाः ) कामभो-गों की 'सामग्री ' हैं ( तस्मात् ) इस लिये (प्रकामं) बहुत (कामगुणं) काम भोगों को ( सुंजावः ) भोगे ( पश्चात् ) फिर ( प्रधानमार्गम् ) दीह्रा मार्ग को ( गमिष्यावः) जा-वेंगे ॥ ३१ ॥

भादार्थ-दे प्राणपते ! दोनों पुत्र संसार स्याग रदे हैं तो त्या-गने दो. श्राप ने बहुत समभाया पर वे नहीं मानते हैं तो उनकी इच्छा. जिसका श्रव झाप क्या करें ! दुनिया में कहते भी हैं कि 'जब दाखे पकन लगी. तो काग कएउ हुआ रोग'। खैर जाने दो ! हे नाय ! आप के तो यह प्रसूर काम भोग सुसज्जित ऋतु अनु-कुल मनोहर इकट्ठे हो रहे हैं ! भोगोपभोग भोगने के लिये एक भी पेसा साधन न रहा है, जो कि आप के पास न हो ! अवस्था भी प्रभी दाल है अन पव अभी तो सांसारिक सुखों का अपन दोनों ग्रनुभव करें ! फिर वुद्धावस्था होने पर संयम मार्ग ग्रहस कर लेंगे ॥ ३१ ॥

मूल-भूत्ता रसा भोई ! जहाइ ऐ वत्रो, न जीवियटा पजहामि भोए। लाभं श्रलाभं च सुहं च दुक्खं, संचिक्खमाएो चरिस्सामि मोएं ॥ ३२ ॥ छाया-धुका रसा भोगिनि जहाति नोवयोन, जीवितार्थं मजहामि मोगान्।

### (8=)

# लाभमलाभञ्च सुखञ्च दुःखं, संत्यच्यमाग्रश्वरिष्यामि मौनम् ॥ ३२ ॥

अन्वयार्थ (भोगिनि) हे भोगेच्छुका (रसाः) भोगों को (भुक्ताः) भोग लिय 'इन को नहीं छोड़ेंगे तो ' (बयः) अवस्था (नः) मुभ को (जहाति) त्याग जायगा (जीवि-तार्थ) 'स्वर्ग में विशेष ' जिनके लिये (भोगान्) भोगों को (न) नहीं (प्रजहाभि) त्यागता हूं (लाभं) प्राप्ति (च) और (अलाभम्) अप्राप्ति (च) और (सुखम्) सुख (दुःखम्) दुखको (संत्यच्यमाणः) समभाव से देखता हुआ (मौनम्) साधुदृत्तिको (चरिष्याक्षिं) प्राप्त करूंगा॥३२॥

भावार्थ-हे भागेच्छुका प्राएपिये ! संसार के पौद्दलिक सुखों का अनुभव अच्छी तरह से मैं ने कर लिया है। यदि मैं इन भोगों को नहीं छोडूंगा तो योवन अवस्था मुफ्त को परित्याग कर जावगा। इस लिये पहले ही से भोगों का परित्याग करना श्रेष्ठ है। दांत गिरने पर इंचु चूसने का त्याग करना अज्ञानता है। और पेसा भी मत सम्भना कि उपलब्ध भोगोपभाग से अधिक भोगों की प्राप्ति के लिये संसार छोड़ रहा हूं. मैं तो केवल आत्मिक सुखों के लिये ही संसार परित्याग कर रहा हूं। मुफ्ते स्वर्गादि की प्राप्ति अप्राप्ति पौद्रलिक सुख दुःख ले कोई प्रयोजन नहीं है। सम भाव से देख-ता हुआ साधुत्रुत्ति प्राप्त करूंगा॥ ३२ ॥

# मूल-मा हू तुमं सोयरियाण संभरे,

### ( 38 )

जुरुष्णे व हंसो पडिसोयगामी । भुंजाहि भोगाई मए समार्षः; दुक्खं खु भिक्खाययिरा विहारो ॥३३॥ छाया—मा खलु खं सौदर्याणामस्पार्धी, र्जीर्था इव हंसः प्रतिस्नोतोगामी । भुंच्व भोगान् मया समं, दुःखं खलु भिक्ताचर्या विहारो ॥ ३३ ॥

अन्वयार्थ—(प्रतिस्रोतोगामी) प्रतिक्र्ल स्रोतको जानेवाला (जीर्षः) पुराने (हंस) इंस ( एव ) जैसे (त्वम्) तुम (सौदर्याणाम्) एक उदरसे उत्पन्न होने वाले आताओं का (मा) कही (खलु) निश्वय (अ-स्मार्षी) स्परण करोगे 'इस लिये (मया) मेरे (समं) साथ (भोगान्) भोगों को (भुंच्च) भोगो (भिच्चा-चर्याः) भिक्ठा दृत्तिका (विहारः) गमन ( दुःग्वम् ) दुःखमयी (खलु) निश्चय है ॥ ३३ ॥

भावार्थ---हे प्राखेश्वर ! दीला लेने के बाद कुटुस्चियों के भोगों की तरफ तुमारा कही ध्यान तो ड्याकर्षित न होजाय ! जैसे नदी के किनारे पर हँसों के टोलों में से पक व्रद्ध हँस अपनी सद्दचारिणी व कुटुस्वियों की बात पर तनिक भी ध्यान ४

### ( x0 )

नहीं देकर पहले किनारे होने के लिये नहीं के प्रतिकूल प्रवाह में पड़गया । जब मध्यभाग में उसे कष्ट पहुँचा तब उसने अपनी सहचारिखी व कुटुम्वियों की याद किये कि मेरी सहचारिखी ने मुर्भे बहुत रोका था पर में न नहीं माना। ऐस ही हे पतिराज तुम भी दीत्ता रूप प्रवाह में याद करते हुवे फिर एश्चाताप करोगे कि अरे मेरी स्त्री ने मुर्भे संयम लेत बहुत रोका था। परन्तु मैंने उसका कथन नहीं माना। ऐसी अवस्था में बहाँ आप न धर्मके रहोगे, न कर्म के। साधुवृत्ति सहल नहीं है महान कठिन है। इस से तो यह अच्छा है कि, संसार में रहकर सुख भोगों। इस के सिवाय और क्या है ॥ ३३ ॥

### ( 22 )

छोड़कर ( मुक्तः ) मुक्त होने पर ( पर्येति ) भागजाता हैं ( एवम् ) इस प्रकार ( एतौ ) ये ( ते ) तुम्हारे ( जातौ ) पुत्र ( भोगान् ) भोगों को ( प्रजहीतः ) त्यागन कर दिये हैं ( एकः ) एकेला ( द्यहं ) मैं ( कथं ) कैसे ( न ) नहीं ( त्यनुगमिष्यामि ) साथ जाऊँगा ।। ३४ ॥

भावार्थ— हे भोगेच्छुका प्रिय परिन ! जैसे सर्प, तनसे उ त्पन्न होनेवाली कंचुकाको छोड़कर भाग जाता है । पुनः उसी कंचुकाको लेना तो दूर रहा पर उसकी तरफ आँख उठाकर भी नहीं देखता है । पेसे ही तेरे दोनों पुत्र शरीर सं उत्पन्न होने वाले भोगोपभोगों के सुखों का परित्याग कर साधु बनने को जा रहे हैं । तो भीमें पकेला उनके साथ सा-धुवुत्ति प्रहण करने को नहीं जाऊँगा क्या ? ॥ ३४॥

मूल—छिंदितु जालं अवलं व रोहिया, मच्छा जहा कामगुर्णे पहाय । धोरेयसीला तवसा उदारा, धीराहु भिक्स्लायरियं चरन्ति ॥ ३५ ॥ छाया—छित्वा जालमवलमिव रोहिता, मत्स्या यथा कामगुर्णान् प्रहाय । धौरेयशीला तपमा उदारा, धीरा यस्माद् भिक्काचर्यां चरन्ति ॥ ३५ ॥

### ( १२ )

अन्वयार्थ—( यथा ) जैसे ( रोहिताः ) रोहित जा-ति का ( मत्स्या ) मच्छ ( ऋवलम् ) जीर्थ ( जालम् ) जालको ( छित्वा ) नाश करके ' स्वेच्छा मे विचरता है ' ( इव ) पैसे ही ( घौरेयशीलाः ) प्रवल है भर्म क्रिया में स्वभाव जिनका ( तपसा ) तपस्या ( उदाराः ) प्रधान (धीराः) बुद्धिमान ( कामगुणान् ) कामभोगों को (प्रहाय) त्याग कर ( यस्मात् ) ' मोक्ष ' जाने के लिये ( भित्ता-चर्यां ) भिक्ठा ब्रत्तिको ( चरन्ति ) प्राप्त करते हैं ॥ ३४ ॥

भावार्थ — है प्रियपस्नि ! जैसे रोहिन जातिका मच्छ जीएँ जाल को अपनी तीद्दिण पूछ से काटकर जल में स्वेच्छा से विचरता है। पेसे ही प्रधान तप के धारी किया में उत्छष्ट भाव है जिनके ऐसे वेभोग रूप जाल को नष्ट कर संयम मार्ग को जा रहे हैं। २४॥

मूल—नहेव कुंचा समइक्षमंता, तयाणि जालाणि दलिनु हंसा । पर्लेति पुत्ता य पई य मर्फ़्स, ते हं कहं नाणुगमिस्समेका ॥ ३६ ॥ छाया—नभसीव कौंचाः समतिकामन्त, स्ततानि जालानि दलयित्वा हंसाः । परियन्ति पुत्रौ च पतिश्र मम, तानहं कथं नानुगमिष्याम्येका ॥ ३६ ॥

#### ( 보ર )

अन्वयार्थ-(नभसि) बाकाश में (कौचाः) केंचि पद्दी (इव) जैसे (समातिकामन्तः) एक देश को उलं-घन करनाते है (च) और (हंसाः) इंस पक्दी (तता-नि) विस्तीर्थ (जालानि) जालको (दलयित्वा) काट कर 'स्वेच्छा से विचरते है ऐसे ही' (पुत्रौ) दोनों पुत्र (च) और (मभ) मेरे (पतिः) प्राखनाथ (तान्) उन भोर्गो को त्यागकर संयम खेने को '(परियन्ति) जा रहे है (एका) एकेली (कथं) कैसे (न) नहीं (श्वनुगमिष्यामि) साथ जाऊँगा॥ ३६ ॥

भावार्ध---हे प्राणपते ! ग्रापका सद्वोध मेरे कलेजे को पार कर गया है । अढा ढा खूवही अच्छा टप्टान्त दिया। जैसे कौंच पत्ती पक देश को उलंघन कर टूसरे देश को चला जाता है । ढंस लम्बी चौडी जालको काटकर स्वच्छा से विचरता है । पंसे ढी दोनों पुत्र और आप मोह माया रूप जालको काटकर संयम मार्गको प्राप्त करने के लिये जा रहे हैं तब मै पकेली क्या संयम मार्गको प्राप्त करने के लिये साथ नहीं आऊँगा॥ ३६॥

# मूल—पुरोहियं तं ससुपं सदारं, सोचाभिनिक्खम्म पहाय भोए। कुडुंबसारं विउतुत्तमं तं, रायं त्रभिक्खं समुवाय देवी ॥ ३७ ॥

### ( 28)

छाया—पुरोहितं तं ससुतं सदारं, अ्रुत्ताऽभिनिष्कम्य प्रहाय भोगान् । कुटुंवसारं विपुलोत्तमं तं, राजानमभीच्स्यं सम्रुवाच देवी ॥ ३७ ॥

अन्यरार्थ—( ससुतम् ) पुत्र सहित ( सदारम् ) सी सहित (तम्) वह ( पुरोहितम् ) पुरोहित ( भोगान् ) भोगों को ( प्रह्राय ) परित्याग कर ( अभिनिष्कम्य ) संसार से निकलते हें ' ऐसा ' (श्रुत्वा) सुनकर ( वियुत्तोत्तमम् ) प्रचूर प्रधान ( कुटुम्वसारं ) धन धान्यादि ' ग्रहण करने वाले ' ( तम् ) उस ( राजानम् ) राजा को ( देवी ) पटराणी ( अभीदणम् ) वार वार ( समुवाच ) कहने लगी ॥३७॥

भावार्थ-पुरोहित और उस की स्त्री ये दोनों पुत्रों के वैराग्य-मयी वाक्यों को अवग कर पुरोहित व स्त्री और दोनों पुत्र चारों ही व्यक्ति भोगों को परित्याग कर रहे हैं। और कोड़ों रूपयों की सम्पत्ति को ज्यों की त्यों घर पर छोड़ कर संवम मार्ग को प्रहण करने के लिये जा रहे हैं। यह खबर सुनते ही गजा उसकी सब सम्पत्ति राज्य भएडार में डलवान का अनुचरों को हुक्म दे दिया तदनु यह सूचना दासी द्वारा राणी को मालूम होने ही अपने प्राण पति नरेश के पास आ कर यों कहने लगी॥ ३७॥

मूल—वंतासी पुरिसो रायं, न सो होइ पसंसिञ्चो । माहणेष परिचत्तं, धर्ष त्रादाउमिच्छसि ॥ ३८॥

### ( XX )

छाया----वान्ताशी पुरुषाराजन् न सोभवति प्रशंसितः । ब्राह्मखेन परित्यकं धनमादातुमिच्छसि ॥३८॥

भन्वयार्थ—[राजन्] हे राजन् [वान्ताशी] वमन किये हुवे पदार्थ को खाने वाला [पुरुषः] मनुष्य [सः] वह [प्रशंसितः] प्रशंसा पात्र [न] नहीं [भवति] होता हे [ब्राह्मपोन] ब्राह्मखने (परित्यक्तं] त्यागा हुम्रा [धनम्] धन [म्रादातुम्] लेने को [इच्छसि] इच्छा करते हो ॥ ३८ ॥

भावार्थ—हे प्राखनाथ नृपते ! जैले किसी पुरुष को उग्री हुई उसी ही उग्री को कुत्ते काग के सिवाय वही पुरुष पुनः मचल करना चाहे तो वह क्या प्रशंसनीय हो सकता है ! कभी मी नहीं। ऐसे ही हे नाथ आप जो धन ब्राह्मण को संकल्प कर चुके। उसी को आप लना स्वीकार कर रहे हैं। यह कड़ा तक योग्य और उचित है। आप स्वयं हृदय पर हाथ धर कर इस बात को कुछ देर के लिये सोर्चे॥ ३६॥

मूल—सब्वं जगं जइ तुहं, सब्वं वापि धएं भवे। सब्वंपि ते ऋपज्जत्तं, नेव ताएाय तं तवं ॥३६॥

छाया----सर्वेख़गद्यदि तत्र, सर्वं वाषि धनं भवेत् । सर्वमपि तवापर्याप्तन्नेत्र त्राणाय तत्त्तव ।।३६॥

= म्रन्वयार्थ—[ यदि सर्वम् ] यदि सर्व [ जगत् ] लोक [ चापि ] और भी [ सर्वम् ] सर्व [ घनम् ] धन [ तच ]

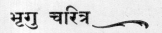
### ( 28 )

तुम्हारे [ भवेत् ] हो जावे 'तदपि' [तव ] तुम्हारे [ सर्व-मपि ] सर्व भी [ अपर्याप्तम् ] अपूर्थ है [ तत् ] वह 'सव जगत् व धन' [ तव ] तुम्हारे [ त्राणाय ] रत्ता के लिये [ नैव ] नहीं है ॥ ३६ ॥

भावार्थ-दे पाखेश्वर ! यदि स्राप को खारा जगत् का राज्य मिल जावे और पृथ्वी भर का सब धन इस्तगत हो जावे । तदपि श्राप की इच्छा कमी भी परिपूर्ध नहीं होगी । ज्यों ज्यों घन व राज्य बड़ता जायगा त्यों त्यों इच्छा बड़ती ही जायगी फिर वही राज्य और घन प्रन्त समय में कुछ भी काम श्राने वाले नहीं हैं । श्रीर न वे यमराज की दी हुई यातना में रज्ञा कर सर्केंगे ॥३६॥

मूल—मरिहिसि रायं जया तया वा, मणोरमे कामगुणे पहाय । एको हु धम्मो नरदेव ताणं, न विज्जइ अज्जमिहेह किंचि ॥४०॥ छाया—मरिष्यसि राजन् यदा तदा वा, मनोरमान् कामगुणान् विद्याय । एक एव धम्मों नरदेव त्राणं, न विद्यतेऽन्यदिहेह किञ्चित् ॥४०॥ न्यरार्थ—[ राजन ] हे तरेश [ यदा तदा वा]

 अन्वयार्थ—[राजन् ] ढे नरेश [ यदा तदा वा ] जब तब [मत्रोरमान् ] मनोहर [ कामगुणान् ] कामभोगों को [ विहाय ] डोड़ कर [ मरिष्यसि ] मरोगे [ नरदेव ] Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra





दोनों ऌडकों को ढूंढने के ऌिए भट्रगु पुरोहित और उनकी स्त्री दोनो गाँवसे निकल कर जँगल की और जा रहे हैं । और ऌड्फ्रे दोनों सामने आरहे हैं ।

Lakshmi Art, Bombay, 8.

#### ( ४७

हे मनुष्यों के देव [एक एच] एक ही [धर्मः]धर्म [ञाणम्] शरग भूत 'होगा'[अन्यत्] दूसरा [इहेह] यहाँ पर [किश्चित्] कोई भी [न]नहीं [विद्यते] हैं।।४०॥

भावार्थ- हे राजन् ! इन प्रधान काम भोगों को छोड़ कर किसी एक समय में आखिर मरना पड़ेगा अमर हो कर कोई नहीं आया है । देखिये कैसे २ चक्रवर्ति राजा, जो कि मरना जानते ही न ये वे भी दुनिया से चल बसे, सब उन के पेश आराम की चीज़ें यहीं घरी रह गई हैं । पर भव में माता, पिता, मगिनी, औरत पुत्र, धन, राज, कोट, किला कोई, भी चीज़ शरणभूत नहीं हो सकेंगे । केवल एक धर्म ही अवश्य आप की यातना में हाथ बटायेगा ॥ ४० ॥

राजा श्रापनी प्रियपत्नि के मार्मिक वचनों को सुनते ही चमक कर बोला, रानी ठेर कुछ ठेर, बोलने में इतनी जल्दी मत कर । क्या तेरा चित्त व्याकुल तो नहीं हो गया है। राज्य में धन श्राता है वह सब ऐसा ही है । ये तेरे सब रत्न जड़ित चन्द्रहार ग्रादि आभूपण इसी धन के बने हुए हैं। जैसा तू मुभे उपदेश कर रही है तो क्या तू अमर हो कर आई है यह तो पक वह बात हुई जैसे किसी कवि ने कहा कि '' पर उपदेश कुशल बहुतेरे...... दे राजी पहिले तो राज्य छोड़ साध्वी बन जा फिर मुभे उपदेश करना । इस प्रकार अपने प्राणेश्वर के वचन सुनते ही राजा से राणी यो बोली ॥

## मूल—नाहं रमे पक्खिणि पंजरे वा, संताणछिन्ना चरिस्सामि मोर्ण ।

### ( 노드 )

# ञ्चकिंचणा उज्जुकडा निरामिसा, परिग्गहारम्भनियत्तदोसा ॥ ४१ ॥

छाया—नाहं रमे पत्तिथि पंजरे इत, छित्रसन्ताना चरिष्यामि मौनम् । अर्किचना ऋजुक्रता निरामिषा, परिग्रहारम्भदोषनिद्वता ॥ ४१ ॥

अन्ययार्थ---[पंजरे] पिंजरे में [पचिएगिव] पद्तिणी के जैसे [अहम्] में [न] नहीं [रमे] आनन्द पाती हूँ अत एव' [अकिंचना] द्रव्य रहित [ऋजुकृता] सरल [निरामिषा] विषय रहित [आरम्भपरिग्रहदोषनिवृत्ता] आरम्भ परिग्रह दोषों से विरक्त हो [मै।नम्] साधुवृत्ति को [चरिष्यामि] अर्ज्जीकार करूंगा ॥ ४१ ॥

भादार्थ-दे प्राखनाथ ! जैसे पत्तिखी पिंतरे में खान पान आदि सब सुविधाएं होते हुए भी दुःख अनुभव करती हैं। ऐसे ही इस राउव और भव रूप पिंतरे में में भी आनन्द नहीं पा रही हूँ। यदि आप मुफे आज्ञा देदे तो मैं स्नेद रूप सन्तति को छोड़ कर, विषय वासना से मुँद मौड़ दूँ। सब ये हीरे पन्ने से मड़ित गहने शरीर से उतार कर सरल स्वभाविका वनूँ। और आरम्भ परिष्रद से उत्पन्न होने वाले दोपों का परित्याग कर शायिका अर्थात् साध्वी बनुंगी ॥ ४:॥

मूल-द्वाग्गिणा जहा रण्णे,

### ( 22 )

# दज्फमाणेसु जंतुसु । अन्ने सत्ता पमोयंति, रागद्दोसवसं गया ॥ ४२ ॥

## छाया—दवाग्निना यथाऽरएये, दह्यमानेषु जन्तुषु । श्रन्ये सत्त्वाः प्रमोदयन्ते, रागद्वेषवश्ंगताः ॥४२॥

अन्वयार्थ—[यथा] जैसे [दवाग्निना] दावानल कर के [जन्तुषु] पाणि [दखमानेषु] जलते हुवे [अरएयेषु] बन में [रागद्वेषवशंगताः] रागद्वेष के वशीभूत हुए [अन्ये] दूसरे [सत्त्वाः] प्राणि [प्रमोद्यन्ते] आनन्दित होत हे ॥ ४२ ॥

भावार्थ-हे नाथ! जैसे किसी एक जंगल में दावानल कर के हिरन खरगोश आदि मूक प्राणी जल रहे थे, उस समय दावानल के निकटवर्सि दूसरे हिरन खरगोश आदि जानवर जिन के समीप अभी तक वहाँ आग्ने पहुँची नहीं, वे सभी प्राणी उस घटना को देख कर वड़े खुरीी मनाते हैं। पर वे मूद यो नहीं जानते हैं कि जो घटना वहाँ हो रही है वही घटना हमारे पर भी चुण मात्र में घटने वाली है ॥ ४२॥

> मूल—एवमेव वयं मूढा, कामभोगेसु मुच्छिया । डज्फमार्ष न बुज्फामो, रागद्दोसग्गिषा जगं ॥ ४३ ॥

### ( 宅。 )

छाया—एवमंव वयं मूटा, कामभागेषु मूच्छिताः । द्खमानच बुध्यामहे, रागद्वेपाप्रिना जगत् ॥४३॥ अन्वयार्थ – ( एवमेव ) इसी तरह से ( वयम् ) अपन भी (मूटाः) मूट हो रहे हैं ' नो कि' (कामभोगेषु) कामभोगों में (मूच्छिंद्वता) मूच्छित होते हुए (रागद्वेषाग्निना) राग, द्वेष रूप अप्रि कर के (दद्यमानं) जलते हुए (जगत् ) संसार को न नहीं ( बुध्यामहे ) जानते हैं ॥ ४३ ॥

भावार्थ-हे प्रागेश्वर ! जैले वे प्रागी थ्रोरों को जलते हुए देख कर ग्रानन्दित होते हैं। इसी प्रकार अपन भी कैसे मूर्ख हैं जो कि काम मोगों में मूर्च्छित हो कर राग हेप रूप अग्नि कर के सारे जगत को जलते हुए देख कर अपन ब्रान प्राप्त नहीं करते हैं। जैसे वे मर रहे हैं और उनके लिये जो घटना हो रही है वह एक रोज अपने पर भी होगी ॥ ४३ ॥

> मूल—भोगे भोचा वमित्ता य, लहुभूयविहारिणो । आमोयमाणा गच्छंति, दिया कामकमा इव ॥ ४४ ॥ छाया—भोगान् श्रुक्त्वा वान्त्वा च, लघुभूतविहारिग्राः । आपोदमाना गच्छन्ति, द्विज्ञाः कामक्रमा इव ॥ ४४ ॥

### ( ६१ )

अन्वयार्थ-~(भोगान्) भोगों को (सुक्त्वा) भोग कर (च) और 'उत्तकाल में'(वान्त्वा) त्याग कर (लघुभूतविहारिएः) इलका विहार (कामकमाः) यथेच्छा पूर्वक (द्विजा इव) यक्षि के जैसे यद्वा बाह्मण के जैसे (आमोद्मानाः) आन-न्दित होते हुए (गच्छन्ति) विचरते है ॥ ४४ ॥

भावार्थ-हे प्राखेश्वर ! अपन संसार में सब पेश आराम कर चुके हैं कोई भी वात की कमी नहीं रही है। अन एव अब इन्द भोगों को परित्याग कर द्रव्य से भाव से हलके वायु के समान यथेच्छा पूर्वक आनन्दित होते हुवे संयम मार्ग में विचरें। जैसे पत्ति यद्वा न्नगुपुरोहित और उसकी स्त्री व दोनों पुत्र संसार को परित्याग कर संयम मार्ग में विचरते हैं॥ ४८॥

मूल—इमे य बद्धा फंदंति, मम हत्थऽज्जमागया । वयं च सत्ता कामेसु, भविस्सामो जहा इमे ॥ ४५ ॥ छाया—इमे च बद्धाः स्पन्दंते, मम हस्तमार्थ्य त्रागताः । वयञ्च सक्ताः कामेषु, भविष्यामोयथेमे ॥ ४५ ॥ द्यन्त्रयार्थ—(त्र्यार्थ्य) हे आर्थ (बद्धाः) सुरिच्चत (इमे) ये भोग ( मम ) मेरे (च) और 'उपलक्तणसे तुमोरे' ( हस्तम् )

### ( ६२ )

इस्तगत ( आगताः ) हो रहे हैं ' वे कैंस है '(स्पन्दन्ते ) आस्थिर है ' तद्यि ( वयं ) अपन ( कामेषु ) काम भोगों में ( सक्ताः ) आसक्त हो रहे है ' इसलिये ' ( इमे ) पुरो-हितादिके ( यथा ) जैसे ( भविष्यामः ) होवे ॥ ४४ ॥

भावार्थ- हे आर्यपते ! भोगोपभोग की सामग्री आपको और मेरे को जो मिली है उसको अनेक उपाय करके सुरत्तित रखने का प्रयन्न करते हैं , पर वे आखिर अस्थिर है । तदपि उन भोगों में आसक होते हुए तनिक भी विचार नहीं करते हैं कि मोगों को आपन नहीं छोड़ेंगे तो मोग अपने को उत्तर देदेंगे । इस से तो यही अच्छा है कि पहले ही उन्ह भोगों को छोड़ कर पुरो-हितादि के लैसे अपन भी साधुवृत्ति प्रहण करे ॥ ४४ ॥

मूल-सामिसं कुललं दिस्स, बङ्फमाएं निरामिसं । आमिसं सव्वमुज्भित्ता, विहरिस्सामो निरामिसा ॥ ४६ ॥ छाया--सामिष कुललं द्रष्ट्वा, बाध्यमानं निरामिषम् । श्रामिषं सर्वमुज्भित्त्वा, विहरिष्यामि निरामिषम् । श्रामिषं सर्वमुज्भित्त्वा, विहरिष्यामि निरामिषम् । श्रन्वयार्थ--(सामिषम्) मांस सहित (बाध्यमानं) पीडि्त (कुललम् ) ग्रुथ पक्षिकों ' और '(निरामिषम् ) मांस रहित ग्रुथ पत्तिको ' सुल अवस्था में '( ट्यट्वा ) देख कर (सर्वम् ) सम्पूर्ण (आमिषम् ) ' धन धान्य रूप '

## ( 83 )

श्रामिष ( डाडिकस्वा ) त्याग कर ( निरामिषाः ) आ~ मिष रहित होती हुई ( विहरिष्यामि ) गमन कर्छनी ॥४६॥

हे प्राणेश्वर ! किसी एक गुऊ पत्ति के पत्स मांस की बांटी इंख कर अन्य पत्ति उसे पीड़ित कर देते हैं। और जिस के पास मांस वगैरा कुछ भी नहीं होता है वह आतन्द में निर्भयता के साथ रहता है। इन दोनों ही अवस्था में उस पत्तिको देख कर मुफ बड़ा विचार जाता है कि अपने पास भी धन, भएडार, राज्य, भोग रूप मांस की बोटी है। उसकी रत्ता के लिये रात और दिन चिन्ता बनी रहती है। कोई धन चार कर न लेजावे, कोई राज्य के उपर भमला न करले। इत्यादि अनक दुःखों से पीड़ित हो रहे हैं। इस से यह अच्छा है कि जिस गुप्र पत्ति के पान मांस की बोटी नहीं है बह निर्भयता से रहता है। ऐसे ही हे प्राण-पते में भी राज्य भोग रूप मांस बोटी को परित्याग कर संयम मार्ग में विचरूर्गी ॥ ४६॥

मूल-गिद्धोवमे उ नचाणं, कामे संसारवड्ढणं।

उरगो सुवरुणपासेव्व, संकमाणो तणुं चरे ॥४९॥ छाया—गृद्धोपमास्तु ज्ञात्वा, कामान समारवर्द्धनान् । उरगः सौपर्थेयपार्श्व इव, शङ्कपानस्तनुञ्चरेत् ॥४७॥ अन्वयार्थ -- ( संसारवर्द्धनान् ) संसार वर्धक ( कामान् ) काम भागों को (गृद्धोपमास्तु) गृथ पत्ति के समान (ज्ञात्वा) जानकर ( सौपर्खेयपार्श्वे ) गहढ के पास में ( उरगः ) सर्प के ( इच ) जैसे (शङ्कमानः ) संकुचित होता हुग्रा (तनुम्) मन्दगति से ( चरेत् ) जाता है ॥ ४७ ॥

#### ( 88 )

भावार्थ-हे नाथ ! गुध पत्ति के समान काम मोगों को संसार धर्धक जानकर परित्याग कर दें । जैसे सर्प गरुड़ से भयभीत होता हुआ उसके पास से कैसा चंपत हो जाता है । पेसे ही अपन भी इन्द काम मोगों से चंपत हो कर संयम स्थान में विचरे॥ ४७॥

मूल --नागोब्व बंधणं छित्ता, अप्पणो वसहिं वए। एयं पत्थं महारायं, उसुयारित्ति मे सुयं ॥४८॥

छाया--नाग इव बन्धनब्दिक्स्वास्मनो वसतिं व्रजेत् ।

एतत्पथ्यं महाराज, इच्चुकार इति मे अुतम् ॥ ४⊂ ॥

अन्वयार्थ--(इत्तुकार) इत्तुकार नाम के (महाराज) हे महाराज (नाग इव) हाथी के जैसे (बंधनम्) बन्धन को (छित्वा) तोड़ कर (व्यात्मनः) आत्मा के (वसतिम्) ानेवास स्थान को (व्रजेत्) जावे (एतत्) यह (पथ्यम्) हितकारी 'मार्ग को ' (इति मे) मै ने (श्रुतम्) अवग्य किया था ॥ ४८ ॥

भावार्थ-हे इचुकार नाम से सुशोभित महाराज ! जैसे हाथी अपना मजबूत बंधन भी जैसे तैसे तोड़ कर बंध्या श्रटवी को चला जाता है। पेसे ही श्रात्मा भी जन्म जन्मान्तर में किये हुए कर्म रूप बंधन को संयम रूप कैंचे से तोड़ कर शुद्ध श्रात्मा के स्थान पर पहुँच जाती हैं। उपरोक्त मार्ग में ने सुगुरु द्वारा श्रवण किया है इस लिये श्रपन भी जन्म जन्मान्तर में किये हुए कर्म

### ( 52 )

बन्धन को तोड़ कर मोच्च स्थान को प्राप्त करें। इस प्रकार वैराग्य भरी बाते राखी की सुन कर राजा को भी वैराग्य हो गया। अव्या मूल—चइत्ता विउलं रज्जं, कामभोगे य दुचए । निव्विसया निरामिसा, निन्नेहा निप्परिग्गहा ॥ ४६ ॥ छाया— त्यक्त्वा विपुल्तं राज्यं, कामभोगांश्व दुस्त्यजान् । निर्विषयी निरामिषी, निःस्नेही निष्परिग्रहौ ॥ ४६ ॥ श्रन्वयार्थ—(विषुल्तम्) सम्बा चौड़ा (राज्यम्) राज्यको (च) और (दुस्त्यजान्) त्यागना कठिन ऐसे (कामभोगान्) कामभोगों को (त्यक्त्वा) छोड़कर (निर्विषयी) विषयवासनादि रूप (निरामिषी) आभिष करके रहित (निःस्नेही) स्नेह (निष्परिग्रही) परिग्रह राह्त ' होवे ' ४६ ॥

भावार्थ-राजा और रानी दोनों लम्बी चौड़ी सीमावाला राज्य और दुस्त्याज्य काम मोगों को छोड़कर विषयवासना, धन धान्य रूप आमिष, स्नेह रूप प्रतिवन्ध आरम्म परिप्रह आदि से रहित हुए॥ ४६॥

मूल—सम्मं धम्मं वियाणिता, चेचा कामगुऐ वरे । तवं पगिज्फाहक्खायं, घोरं घोरपरक्षमा ॥ ५० ॥

### ( ६६ )

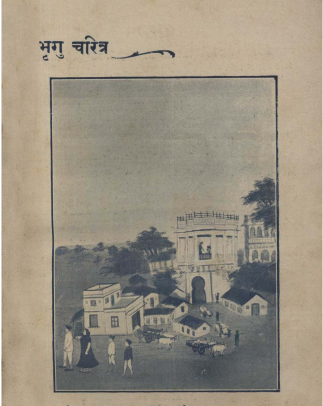
छाया—सम्यक् धर्म्भ विज्ञाय, त्यक्त्वा कामगुणान् वरान् । तपःप्रगृह्य यथाख्यातं घोरं घोरपराक्रमा ॥ ४० ॥ अन्वयार्थ—( सम्चक् ) शुद्ध ( धर्म्मम् ) धर्म्भ को ( विज्ञाय ) जान कर ( वरान् ) प्रधान ( कामगुणान् ) काम भोगों को ( त्यक्त्वा ) छोड़कर ( यथाख्यातम् ) जिस प्रकार का प्ररूपित ( घोरम् ) दुष्कर ( तपः ) तप को ( प्रगृह्य ) अङ्गीकार कर ( घोरपराकमा ) ' कर्मों का नाशा करने में ' अत्यन्त पराक्रम करें ॥ ४० ॥

भावार्ध-अव्याप्त, अतिव्याप्त, असंभव तीनों दोषों कर के रहित शुद्ध धर्म को राजा और रानी दोनों ने पहिचान कर इ-स्तगत प्रधान काम नोगों का परित्यागन कर दिया। और अर्दत् भगवतोंने जिल प्रकार प्रतिपादन किया है उसी प्रकार दुष्कर तप व्रत को ब्रङ्गीकार कर रौद्र कर्मोंका नाश करने में व्रात्यन्त पराक्रम करने को प्रवर्त हुए ॥ ४० ॥

मूल—एवं ते कमसो वुद्धा, सव्वे धम्मपरायणा । जम्ममच्चुभउव्विग्गा, दुक्खस्संतगवेषिणो ५१ छाया—एवं ते क्रमशो बुद्धाः, सर्वे धर्म्परायणाः ।

जन्ममृत्युभयोद्विया, दुःखस्यान्तगवेषिर्याः ॥ ५१ ॥

त्रन्वयार्थ -- ( एवम् ) इस प्रकार ( ते ) वे ( सब्वे ) सब छःत्र्यों ( जन्ममृत्युभयोद्धिग्राः ) जन्ममृत्यु के भय से उद्देग पाते हुए ( क्रमशः ) त्रनुकम से ( बुद्धाः ) तत्वज्ञ हुए



वैराग्य पाकर स्टागु पुरोहित और उनकी स्त्री एवस् दोनो छड्के कोडों की सम्पति को ज्यां की स्यों छाड़ कर सुनि वृत्ति प्रहण करने के लिये जा रहे हैं। और आई हुई धन की गाडियोंको देखकर रानी अपने राजा को कह रही है कि धन सम्पति नश्वर है।



For Private And Personal Use Only