

## 2721288. 41407 8646



## नाथुराम डांगरीय जैन,

''अवनीन्द्र'' न्यायतीर्थ, पूर्व सम्पादक 'प्रकाश'

कचौरा (त्र्यागरा) निवासी श्रीमान ला० शिखर चन्द्र मुरलीधर जी रईस की त्र्योर से १४०० प्रतियां "जैनिमत्र" के प्राहकों व त्र्यन्य महानुभावों केा सप्रेम भेंट।

प्रथमावृत्ति २०००

वीर संवत् २४६७

उपहार

प्रकाशकः— नाथूराम डोंगरीय जैन, जैन शिज्ञा-मंदिर, विजनौर।

सर्वाधिकार लेखक के आधीन

मुद्रकः— शिव**शङ्कर शर्मा,** टाइम्स प्रेस, विजनौर

## दो शब्द !

जैन धर्म क्या है, संसार का व हमारा इसके द्वारा क्या क्या हित हो सकता है तथा इसके सत्यतापूर्ण बहुमूल्य विचार कहां तक मानने व अमल करने योग्य हैं और उन पर अमल करने से हमारे दुःखों एवं वर्तमान भीषण अशान्ति का नाश होकर विश्वशान्ति का विशाल साम्राज्य कैसे स्थापित हो सकता है ? इन बातें से जनता का अधिकांश भाग आज विलकुल अनभिज्ञ जान पड़ता है।

प्रस्तुत पुस्तक इन्हीं बातों के। लदय कर लिखी गई है, ताकि संसार के प्रत्येक व्यक्ति का हित हो, ख्रौर वह अपना व दूसरें। का जीवन शान्ति पूर्वक व्यतीत कर त्रात्मा के। उन्नति की त्र्योर ले जाता हुआ परमात्म पद प्राप्त कर पूर्ण सुखी बन सके। जैन धर्म क्या है ? इस प्रश्न का खुलासा उत्तर यद्यपि जैन साहित्य के प्राचीन प्रन्थों में विस्तार के साथ दिया गया है, किन्तु उनके संस्कृत व प्राकृत भाषा में होने के कारण अववल तो वे जन साधारण के लिये सुगम्य नहीं हैं। दूसरे जिन प्रन्थों का हिन्दी त्रादि भाषात्रों में ऋनुददि भी होगया है या जो हिन्दी में स्वतंत्र रूप से लिखे गये हैं, उनके विस्तार श्रीर गहनता के कारण वे संज्ञिप्त-रुचि रखने वाले पाठकां द्वारा पढ़े नहीं जाते। इसके सिवाय जैनधर्म के प्रचार श्रौर प्रचारकां के प्रायः श्रभाव होजाने से इसके सम्बन्ध में लोगों में बहुत कुछ भ्रमपूर्ण धारणाएँ भी दृद् हो गई हैं। अतः हमारी समाज में एक ऐसी पुस्तक की आवश्यकता भी अनुभव की जा रही थी जो आसानी से जैनधर्म के सिद्धान्तों की महत्ता और वास्तविकता जनता के। बता सके। फलतः जैनधर्म के सर्वोपयोगी मोटे २ सिद्धान्तों का सार लेकर राष्ट्रभाषा द्वारा नवीन ढंग से प्रस्तुत करने का यह प्रयास किया गया है। अल्पज्ञता व प्रकाशन की शीघूता में जो बुटियां रह गई हों, उनके लिये ज्ञमा चाहते हुये हम अपने प्रेमी पाठकों से सानुरोध निवेदन करते हैं कि वे कृपा कर निष्पज्ञ भाव से इस पुस्तक का पढ़ने का कष्ट उठावें। इससे यदि उन्हें तिनक भी लाभ पहुंचा तो लेखक अपने परिश्रम को सफल समझेगा।

"जैनधर्म की प्राचीनता" शीर्षक के अन्तर्गत विरोध परिहार, जैनधर्मप्रकाश, अनेकांत, माधुरी आदि पुस्तकों व पत्रिकाओं से जो उद्धरण दिये गये हैं उनके लेखकों का मैं हृदय से आभार मानता हुआ प्रस्तावना लेखक श्रीमान माननीय भा० राजेन्द्रकुमार जी, कह्वर के व्लाक बनवाने में यथेष्ट सहायक श्रीमान भाई शांतिचन्द्र जी, एवं वितरणकर्ता बन्धु के। अनेकशः धन्यवाद देता हूँ। साथ ही विद्वानों से प्रार्थना करता हूँ कि वे इस पुस्तक पर अपनी शुभ सम्मति शीघ्र ही प्रदान करने की कृपा करें, तािक अगले संस्करण में उसका सदुपयोग हो सके।

विजनौर १ दिसम्बर, ४० ∫

नाथूराम डोंगरीय जैन

## जैन-धर्म१४०



श्राप श्रीमान बा॰ राजेन्द्र कुमार जी जगत्प्रकाश जी जैन रईस, बिजनौर की पूज्य धर्मानिष्ट माता हैं। श्रापने श्रभी हाज ही में इस पुस्तक के प्रचारार्थ (१००) की स्वीकारता प्रदान की है।

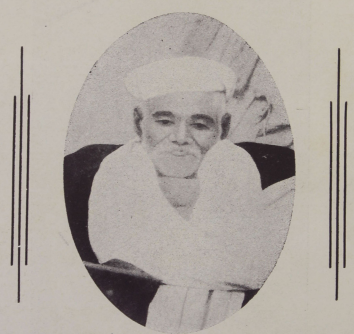
## जैन-धर्म १४००



आप श्रीमान वा० राजेन्द्र कुमार जी जगत्प्रकाश जी जैन रईस, विजनौर की पृज्य धर्मानिष्ठ माता हैं। आपने अभी हाज ही में इस पुस्तक के प्रचारार्थ (००) की स्वीकारता प्रदान की है।

## जैन-धर्म

### स्वर्गीय ला० शिखर चन्द्र जी, कचौरा



जन्म सं० १६२८

स्वर्गवास सं० १६६६

श्रापने मृत्यु समय १०००) का दान किया था, उसमें से श्रापके सुयोग्य पुत्र श्रीमान ला० मुरलीधर जी, द्रवारीलाल जी ने २००) में इस पुस्तक की १५०० कापियां धर्म-प्रचारार्थ विना मृल्य वितरण की हैं।

## स्वर्गीय श्री० लाला शिखरचन्द्र जी!

(इस पुस्तक के प्रकाशन का ऋधिकांश श्रेय श्रीमान् लाला शिखरचन्द्जी का है। उनके जीवन का संचिप्त परिचय नीचे दिया जाता है)

श्रापका जन्म भटावर शांत के श्रन्तर्गत कचौरा ग्राम में सं० १६२८ माघ कृष्णा ११ के। हुऋा था (यह ब्राम ऋागरा, इटावा सङ्क पर यमुना किनारे बसा हुन्ना है। किसी समय यह एक सम्पन्न स्थान था ) त्राप जैनियों की लमेचू जाति के एक रत्न थे। त्रापके पिता स्वर्गीय लाला प्यारेलाल जी एक धर्मानिष्ठ, प्रतिष्ठित एवं कर्त्तत्र्यपरायण कार्यकुशल व्यापारी थे। तत्कालीन महाराजाधिराज श्री महेन्द्रसिंहजूदेव सी॰ त्राई० ई० भदावर नरेश त्रापका बहुत मान करते थे। त्राप त्रपने पीछे त्राठ वर्षीय त्रपनी इकलौती संतान ला० शिखरचन्द्रजी ( चरित्र नायक) को छोड़कर युवावस्था में ही स्वर्गवासी हो गए थे, अत-एव ला॰ शिखरचन्द्रजी की शिचा दीचा किसी विद्यालय में न होकर घर पर ही त्र्यापकी कार्यकुशल त्र्यौर विदुषी माता की देखरेख में हुई। त्राप प्रारम्भ से ही पिता के त्रमुहूप सदाचारी श्रौर धर्मनिष्ठ थे। श्रापका धार्मिक प्रन्थों के खाध्याय का बड़ा प्रेम था। ज्येां २ त्र्रापकी अवस्था बढ़ती गई, त्र्राप अपने पिता जी के व्यापार के। शनैः २ संभालने लगे। उस समय सब यही कहते थे कि यह एक होनहार बालक है। १२ वर्ष की अवस्था

में आपने अपने व्यापार (कपड़े की दृकान) को पूर्णरूप से अपने हाथ में ले लिया था। उसी समय (समाज की प्रथानुसार ) त्रापका विवाह हो गया। त्रापका दाम्पत्य जीवन अन्त तक बड़ा प्रेम और आनन्द्मय रहा। जहां अनेक युवक अपने यौवन के उन्माद में पथश्रष्ट हो जाते हैं वहां हमारे चरित्रनायक और भी अधिक दृढ़ता के साथ कर्त्तव्य मार्ग पर श्रयसर हुए। सौभाग्य से श्रापकी धर्मपत्नी सर्वदा श्रापको धार्मिक त्र्यौर त्र्यापारिक कार्य में उत्साहित करती रहीं, त्र्यौर **त्रापका व्यापार दिन प्रतिदिन उन्नति करने** लगा। <mark>परन्</mark>तु त्र्याप व्यापार ही में अन्य लोगों की भांति लिप्त नहीं हो गये और अपने जीवन के सच्चे साथी धर्म की ओर हमेशा श्रद्धा भक्ति श्रीर प्रेम प्रदर्शित करते रहे। श्राप गृहस्थी में सैकड़े। फंफटों के लगे रहने पर भी स्वाध्याय पूजा त्रादि नित्य कर्म के लिए यथेष्ट त्रवकाश निकाल ही लिया करते थे। त्रापने ऋपनी ११ वर्ष की ऋवस्था में ही श्री गिरनारजी की यात्रा (माता जी के साथ में ) त्रौर सं० १६४६ में सक़द्रम्ब श्री सम्मेदशिखर जी की बन्दना भक्ति पूर्वेक करके अपनी धार्मिक रुचि का प्रारंभ में ही परिचय देदिया था, तथा श्रापने श्री सोनागिरजी, सौरीपुर ऋौर महावीरजी की भी कई बार वंदना की थी। ऋाप एक संयमी त्रीर सदाचारी पुरुष थे त्रीर त्रपने धन का सदुपयोग यदा कदा जैन संस्थात्रों में दान व परोपकार के कार्य कर किया करते थे।

श्रापके चार पुत्र श्रौर दो कन्याएँ इस भांति ६ सन्तानें हुई। यद्यपि श्रापकी संतान की शिक्षा सामान्यरूप में ही हुई थी, परन्तु श्रापके चरित्र श्रौर शिक्षाश्रों का प्रभाव उस पर ऐसा पड़ा कि ज्येष्ठ पुत्र लाला मुरलीधर जी की गणना श्रपने श्रध्यवसाय से श्राज विद्वानों में है। श्रापके कनिष्ठ पुत्र लाला बनवारीलाल व दरवारीलाल जी भी एक कुशल व्यापारी हैं। श्रापकी संतान में लाला वाबूरामजी एक बड़े होनहार युवक थे; परन्तु दुर्भाग्यवश श्राप श्रसमय में ही श्रपने पीछे एक पुत्री व एक पुत्र चि० धर्मप्रकाश को छोड़ संसार से चल बसे।

ला० शिखरचन्द्र जी की मधुर वाणी बड़ी त्रोजपूर्ण थी। त्राप जिससे एक बार बात कर लेते थे वह त्रापका होकर सर्वदा त्रापसे मिलने की इच्छा रखता रहा। त्रापकी वाणी में जादू का सा असर था। मुक्ते भली भांति ज्ञात है जब आप जैनधर्म की व्याख्या करते थे तो एक समा बँध जाता था। मैं प्रारम्भ से ही आर्यसमाजी हूँ, और मुझे प्रायः धार्मिक विषयों पर आपसे बात करने का अवकाश मिला करता था। मैंने आपसे जब २ ईश्वर कर्तृ त्व पर बात की तो आप इस सुन्दरता के साथ "ईश्वर सृष्टिकर्ता नहीं है", साबित कर देते थे कि मैं अवाक् रह जाया करता था, और मुझे पूर्ण विश्वास हो गया था कि ईश्वर जगतकर्ता नहीं है।

त्राप एक दीर्घ काय सुदृद् महानुभाव थे, जहां त्राप में प्रेम, ऋध्यवसाय, व्यापार कुशलता ऋादि गुण थे वहां ऋाप एक वीर पुरुष भी थे। एक बार जब आप चित्राहाट से रात्रि के समय लौट रहे थे उस समय आपके साथ आपके भतीजे लाला अयोध्या-प्रसाद जी व लाला ख्यालीराम जी ही थे। आप पर अकस्मात् १४-२० लुटेरों ने मार्ग में आक्रमण किया। आपने उस समय डटकर बदमाशों का सामना किया और अपनो व अपने माल की रहा की। इसके अतिरिक्त आप सर्वदा निःसहाय और दुखियों की सहायता करते रहते थे।

श्राप श्रन्त समय तक पूर्ण स्वस्थ रहे श्रीर मृत्यु के पहिले तक पूजादि सब नित्यकर्म नियमपूर्णक करते रहे। इतना ही नहीं, श्राप दूकान के काम में भी पूर्ण सहयोग देते रहे। श्राप केवल ६ दिन साधारण रोगमस्त रहकर श्रीर श्रन्त समय १०००) दान देकर कार्तिक सु० ७ सं० १६६६ के। समाधिमरणपूर्वक इस श्रसार संसार के। छोड़कर स्वर्गवासी हुए।

श्रापके निधन से केवल कचौरा प्रामवासियों को ही धक्का नहीं लगा; किन्तु यहां के श्रास पास के बीसियों प्रामों का एक जबर्दस्त ठेस पहुंची। मनुष्य कर्तव्यशील होकर किस प्रकार लौकिक श्रौर पारलौकिक उन्नति कर सकता है ? यह शिचा श्रापके जीवन से भलीभांति मिल जाती है।

—( कु वर ) महावीरसिंह, सेनेटरी इन्सपेक्टर I

## विषय। नुक्रमणिका

| विषय पृष्ठ सं                 | ख्या       |
|-------------------------------|------------|
| मंगलाचरण                      | १०         |
| प्रस्तावना                    | <b>१</b> १ |
| प्राक्कथन (संसार किधर?)       | ) १३       |
| दुनियां क्या चाहती है ?       | १४         |
| जैनधर्म संदेश                 | १७         |
| विश्व प्रेम                   | 39         |
| स्याद्वाद                     | २४         |
| जैनधर्म क्या है ?             | 38         |
| सुख का प्रशस्त मार्ग          |            |
| (सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र)३३ |            |
| सच्चा देव                     | ३८         |
| सच्चा गुरु                    | 3€         |
| सच्चा शास्त्र                 | ३६         |
| सच्चा धर्म                    | ४०         |
| तत्व क्या है ?                | हर         |

विषय पृष्ठ संख्या सम्यग्दर्शन की विशेषताएँ ४३ हिंसा और ऋहिंसा हिंसा के भेद गृहस्य और साधु की श्रहिंसा में श्रन्तर गृहस्थ श्रौर विरोधी हिंसा ५७ ऋहिंसा की रत्ता और बसका ठीक २ निर्वाह ६४ अध्याय द्मरा जैनदर्शन तथा अन्य-दर्शनों के दृष्टिकोण-में मौलिक अन्तर जैनधर्म सिद्धान्त **5**3 जैनधर्म श्रोर ईश्वरवाद ६१ जैनधर्म की प्राचीनता ६६



# 🟶 मंगलाचरणम् 🏶

कर्म दहन कर शुक्ल ध्यान से, पाया श्रनुपम सौख्य महान । दर्शन वीर्य अनन्त प्रकट कर, प्राप्त किया विज्ञान महान् ॥ दिव्य ध्वनि से भविक जनों— को करवाया धर्मामृत पान । वन्दुँ वीर, जिन्होंने-दिखलाया शिव पथ श्रम्लान ॥

—वीर प्रतिभा



बीसवीं सदी का यह युग कई बातें। में अपनी विशेषता रखता है। एक त्रोर तो मनुष्य के ज्ञान त्रौर विज्ञान की परिधि बढ़कर उसे जीवन का निष्पत्त भाव से पहिचानने की प्रेरणा कर रही है श्रौर दूसरी श्रोर विज्ञान की श्रजेयशक्ति, भौतिक वाद का सहारा पाकर मनुष्य को मनुष्य के प्रति विद्रोही बना रही हैं। कभी तो ऐसा प्रतीत होता है कि मनुष्य की सभ्यता और संस्कृति विकास की त्रोर उन्मुख है, त्रौर कभी ऐसा माऌूम होता है कि मानव, सभ्यता और संस्कृति के प्रशस्त राजमार्ग के। ब्रोड़कर स्वार्थ की संकुचित पग-डंडियों पर पड़कर, पतन की त्रोर त्रप्रसर हो रहा है। कोई कहता है कि मनुष्य का भविष्य उज्ज्वल है, त्र्रौर केाई कहता है कि उसके जीवन का श्रन्धकार प्रति दिन गहरा होता जाता हैं।

श्रमल बात यह है कि संसार श्राज मानवीय श्रौर दानवीय सभ्यता के सङ्गम पर खड़ा हुश्रा है। उसकी जिस भावना के श्रिक प्रेरणा मिलेगी, संसार का श्रागामी रूप उसी के श्रनुकूल होगा।

इस युग में भारतवर्ष का उत्तरदायित्व सब देशों की अपेता अधिक हैं; और भारतवर्ष में भी उस धर्म का उत्तर-दायित्व अन्य सब धर्मों से अधिक है, जिस की बुन्याद विश्व-प्रेम, विश्वसंवेदना और विश्वहित के अटल सिद्धांतों पर खड़ी है। निश्चय ही जैनधर्म सदा से इन सिद्धांतों का हामी रहा है और जो अन्य धर्म, या व्यक्ति अथवा वर्ग इन सिद्धांतों को अपनाते हैं, उनके साथ सदा सहयोग के लिए तत्पर है।

विश्वप्रेम, स्याद्वाद और विश्वहित के जिन सिद्धांतों के।
तथा जीवन की जिस चर्या के। जैनधर्म ने अपने मूल में लेकर
अपने आपके। विश्वधर्म बनाया है, उनका प्रचार करना हम
सब का कर्त्तव्य है। हमारी समाज के उदीयमान विद्वान श्री
पंडित नाथूराम डोंगरीय जैन, 'अवनीन्द्र', न्यायतीर्थ ने इसी लच्य
को लेकर यह पुस्तक लिखी है। इस दिशा में जो भी कार्य्य किया
जाये वह सदा ही सराहनीय है। मुझे आशा है कि पंडित जी
की इस उपयोगी रचना का समुचित आदर होगा, और वह
समय २ पर इस प्रकार की रचनाएँ जनता के सामने लाते रहेंगे
जिससे सच्चे सुख और सची शान्ति की खोज का मार्ग आसान
बन जाये।

लाहौर, े ३ सितम्बर १६४० ∫

- राजेन्द्र कुमार जैन ।

#### प्राक्कथन 🦳

#### संसार किघर ?

श्राज मानव जीवन की प्रत्येक दिशा में भीषण श्रशांति का नग्न तांडव हो रहा है। चारेां ऋोर पाप, पाखण्ड, ऋन्याय त्रौर त्रत्याचारों का ही शैतानी साम्राज्य छाया हुत्रा है । बलवान निर्वलों केा, धनवान निर्धनेंा का, इच जाति नीच जातियें। केा, राजा-प्रजा के। त्रौर भाई भाई के। भी सता कर, धेाखा देकर यहां तक कि उसका सर्वस्व हरण कर भी अपनी आसुरी लालसा के। तृत करने में स्वार्थान्ध होकर जुटा हुआ है। न केवल सामाजिक श्रिपितु राजनैतिक दोत्र में भी युद्ध जैसे निर्दयता पूर्ण कार्यों द्वारा नर-संहार का भयानक दृश्य उपस्थित होता रहता है, तथा साम्राज्य लोलुपी वर्ग दुनियां के छेाटे त्र्यौर त्र्यस्त्र शस्त्र हीन देशों के लोगों की स्वतन्त्रता का अपहरण कर उनके धन, जन सर्वस्व को हड़पने पर तुले रहते हैं, जिनमें मनुष्य श्रपनी मानवता का कुचल कर एक ख्रंख्वार जङ्गली पशु से भी भयङ्कर रूप में दिस्वाई देता, श्रौर मार काट, ऌट-खसोट का बाजार गर्म कर विश्व शांति का गला घेांटता रहता है।

श्रातमा क्या है, धर्म किसे कहते हैं, तत्व किस चिड़िया का नाम है, श्रात्म कल्याण कैसे हो सकता है, सन्ना सुख श्रीर

शान्ति किस भांति मिल सकती है, व हमारा क्या कर्त्तव्य है ? **त्र्यादि बातों पर केाई विचार तक नहीं करना चाहता। प्रत्युत्** दूसरें। को उल्लू बना कर अपना स्वार्थ कैसे साधा जाय, संसार की सारी सम्पत्ति पर किस भांति मैं ही ऋधिकार करके बैठ जाऊं, श्रौर मन व इन्द्रियों का तृत करने के लिए सम्पूर्ण उत्तमोत्तम भागोपभाग सम्बन्धी वस्तुत्रों की कैसे पूर्ति कर डालूं १ त्रादि त्रादि त्रशांति, त्राकुलता, वासना त्रोर हाय २ मय विचारां में ही सम्पूर्ण मानव समाज निमग्न हो रहा है। धर्म श्रौर श्रात्म-ज्ञान से शून्य युवितयां व युवक मद ऋौर मदन मस्त वन कर खाने पीने मौज उड़ाने केा ही **त्र्रपना त्रन्तिम लद्द्य बना**ं विला-सिता मय जीवन व्यतीत करने में ही अपने का कृत "कृत्य समभ रहे हैं, तथा धर्म कर्म के नाम का सुनते ही विदकते, नाक भेां सिकोड़ते और मुंह मराइते हुए कोई २ तो उन्हें निरा ढेांग श्रीर पाखण्ड तक कह देने का साहस करने लगे हैं। "कोई मरता है, तो मरे, जीता है-तो जिये, हमें किसीसे क्या मतलब ?हमें तो श्रपने काम से काम" ये हैं स्वार्थान्धता पूर्ण नीच विचार, जो मनुष्यों के अन्तःकरण में घर करते जा रहे हैं, और पारस्परिक प्रेम, निःस्वार्थ सेवा, सुख दुख में सहातुभूति व सहायता के भाव हवा में उड़ते चले जा रहे हैं। जब मनुष्य का मनुष्य और भाई का भाई के साथ यह व्यवहार है तो पशु त्रादि प्राणियों के साथ उसके बर्ताव का अनुमान मर लेना कोई कठिन बात नहीं। मनुष्य जाति का तीन चौथाई भाग निर्दयता पूर्वक पशु पित्रयों के। मार काट कर गले उतारता हुआ आज इस बात के। निर्ल्जिता के साथ कहने का साहस करने लगा है कि पशु पत्ती आदि सब प्राणी ईश्वर ने हमारे खाने पीने और मौज उड़ाने के लिये ही बनाए हैं। जैसे उनके जान हो नहीं!

## दुनियाँ क्या चाहती है ?

यदि इस प्रश्न पर गंभीरता के साथ विचार किया जाय तो इन सब दुर्वासनात्रों, कुविचारां त्रौर काले कारनामां के अन्दर केवल एक ही उद्देश्य कार्य करता हुआ दिखाई देता है-वह उद्देश्य है 'सुख की प्राप्ति'। मनुष्य चाहता है कि चाहे पुण्य के स्थान पर पाप त्रोर धर्म की जगह त्रधर्म या कुत्र त्रौर ही क्यों न करना पड़े, किन्तु आनन्द मिलना चाहिये हु:ख है कि ज्यां २ मनुष्य पापादि पतित कार्यों की त्रोर बढ़ता जाता है त्यें। २ - उसे सुख और शांति के स्थान पर ऋशांति, व्याकुलता, व संकटेां का ही सामना करना पड़ रहा है। यही कारण है जो दुनियां में पहिले से त्राज कहीं ज्यादा दुःखां की काली और निराशा पूरा वनघोर घटाएँ छाई हुई हैं। राज-प्रासाद से लेकर दीन दुःखियां के झोंपड़ों तक एक अजीव बेचैनी अनुभव की जा रही है। यद्यपि भौतिक विज्ञान की चमत्कार पूर्ण खेाजें मनुष्य के लिए भोगोपभोग की सामिष्रयों में यथेष्ट वृद्धि और जीवन में सुवि-धात्रों की नित नई सृष्टि करती चेली जा रही हैं किन्तु सुविधात्रों के बढ़ जाने पर भी सुख नहीं बढ़ा, सामिष्रयों की वृद्धि हो जाने

पर भी शांति नहीं मित्री। उल्डे मनुष्य की चिन्ताएं ज्यादा होगईं, दुःख बढ़ गये त्रोर मानवता का सर्वनारा हो गया।

यदि वास्तविक दृष्टि से देखा जाय तो यह सब लोगों के भौतिकवाद के कुचक्र में फँस कर दुनियां के भोग विज्ञासों के। ही जीवन सर्वस्व समफते या खाने, पीने मोज उड़ाने को अपना लक्य बना लेने का ही दुष्मरिए।म है जो संसार का संकट के सागर में ढके जता चला जा रहा है। बाहरो भोगोपभोग को इन नाना सामप्रियों की चकाचौंध ने मनुष्य को बुद्धि को अपन्धा बना दिया है, जिससे वह अन्तरात्मा के प्रकाश के। न देख कर स्वार्थान्य होकर दुनियां की सम्पूर्ण सामग्रियों पर एकाधिकार करने के लिए भीषण दानवीय रूप में प्रकट हो रहा है। हम संसारी जीव त्राज से नहीं, त्रानादि से हो इन्द्रियों के दास, पाप वासनात्रों में लिप्त विषयो व कषायो हो रहे हैं और इनके वश होकर अपने आपको भूल कर न जाने क्या २ दुःऋत्य करते श्रा रहे हैं। यह सब इस लिये कि हमने पर वश्तुश्रों के भोगने में सुख समभ रक्ला है, श्रोर सबा सुख कहां है व कैसे वह मिल सकता है, इस बात पर भ्रमवश विचार ही नहीं किया। यही कारण है जो हम अब तक न तो स्वयं हो सुखी बन सके और न संसार में ही शांति स्थापित कर सके। सुख का सवा मार्ग न जानने तथा उसे कहीं का कहीं प्राप्त करने को मूर्खतापूर्ण केाशिशों के करते रहने के कारण होनाधिक रूप में त्रशांति त्रौर क्लेशों का अनुभव करते हुए हम अपने बहुमूल्य जीवन के। अपने हाथों ही बर्बाद करते रहते हैं।

विता किसी भेदभाव के प्राणीमात्र के सम्पूर्ण क्लेशों का अन्त कर उसे सच्चा सुख प्रदान करने तथा हाहाकारमय अशांत विश्व में शांति का शानदार साम्राज्य स्थापित करने के लिये जोरेंा के साथ घोषणा करता हुआ—

### जैन धर्म संदेश-

देता है कि सांसारिक विलासिता एवं ऐश परस्ती में सुख ढूंढने वाले भोले भाले मनुब्यो ! तुम जो संसार के विषय भोगों त्रीर धनादिक संपदात्रों को ही त्रपने जीवन का सर्वस्व बनाए हुए हो, तथा भाई भाई से, पुत्र पिता से, एक जाति दूसरी जाति से त्रोर एक देश दूसरे देश से कुत्तों की तरह लड़कर तथा निर्वलों पर अत्याचार करते हुए उनका खून चूस कर सुखी बनने की कोशिश कर रहे हो, वह तुम्हारा भ्रम है। वासना, पाप, ऋत्याचार, ऋन्याय, ऋनीति, पाखण्ड श्रौर स्त्रार्थान्यता जैसी शैतानियत भरी शरारतों से दुनियां में कभी भी ऋौर किसी भी बलवान से बलवान मनुष्य को सुख ऋौर शान्ति नहीं मिल सकती, बल्कि तुम जितने ऋंशों में पापों, बढ़ात्रोगे, उतने ही ऋंशों में ऋपने को भयानक ऋशान्ति व दःख-सागर के भँवर के चक्कर में फँसे हुए पात्रोगे। त्रांखें स्रोल कर देखो, दुनियां में जो लोग स्वार्थान्ध हो कर पाप श्रोर दूसरेां पर अत्याचार करते हुए वासनात्रों को तृप्त करने

की कोशिश कर रहे हैं, क्या उनका जीवन सुखी है ? कदापि नहीं। जो जितना चालाक, मकार, दशावाज, बेईमान, बदमाश, ऐशपरस्त त्रौर स्वार्थान्ध है वह उतना ही व्याकुत्त, त्राशांत, दुःखी, चिन्तित, पतित झौर कायर है। हो सकता कि कोई चालाको से दूसरेां को घोखा देकर या पाप कर मन सममाने के लिये सुखी जैसा दिखाई देने लगे, किन्तु उसकी अन्तरात्मा . ऐसा करके निराकुल कदापि नहीं बन सकती, ऋौर इसका बह चिंगिक सुख भी चकनाचूर हुए बिना नहीं रह सकता। इसलिये संसार के प्राणियों में सब से समभदार बनने का दम भरने वाले श्रौर इन्सान कहलाने का दाना रखने वाले मनुष्यो! जरा अक्ल से काम लो, कलेजे पर हाथ रख कर ठंडे दिल से विचार करो कि दुनियां में तुम्हारा क्या कर्ज है ? तुम हो कौन ? सुख नामक वस्तु, जिसके लिए तुम इतने व्याकुल हो श्रोर शैतान से बाजी लगा कर ऋँधाधुन्ध पाप वासनाऋों के जाल में फँस कर ्रदूसरें। का गला दबोचने में लगे हुए हो, कहां रहती है, कैसे मिल सकती है, श्रीर इन्सान व हैवान में क्या अन्तर है, तथा तुम में इन्सानियत की कौन २ सी खूबियां हैं कि जिनसे तुम इन्सान ही कहलात्रो ? धन व त्रात्मा का त्रौर त्रात्मा व शरीर का क्या सम्बन्ध है, तथा संसार में सुख व शान्ति कैसे क्रायम हो सकती है, श्रौर प्रत्येक प्राणी वास्तविक सुख को कैसे प्राप्त कर सकता है ?

यदि तुम स्वयं इन बातें को नहीं जानते, तो सुनो श्रौर श्रच्छी तरह समभ लो कि शैतान की भांति पाप श्रौर श्रत्याचार करने से तथा विषय वासनाओं में लिप्त होते जाने से तुम्हें रख्न मात्र भी सुख नहीं मिल सकता। यदि ऐसा करने से सुख मिलता तो आज तक किसी न किसी मनुष्य को अवश्य मिल जाता, क्यों कि ऐसे कौन से पाप और अत्याचार हैं जो मनुष्य द्वारा नहीं किये गये और नहीं किये जा रहे ? इतिहास के पन्नों को पलट कर देखों और अपनी दृष्टि दुनियां में होने वाले वर्तमात दुष्कर्मों पर भी दौड़ाओं, फिर तुम स्वयं ही जान जाओं गे कि सचमुच प्रत्येक बड़े से बड़ा पाप भी करने से शेष नहीं रहा। तो भी उससे पाप करने वाले को सुख न मिल सका; प्रत्युन् पायों और अत्याचारी मनुष्य को आज नहीं तो कल और कज नहीं तो फिर, एक न एक दिन उनका दुष्परिणाम ही भोगना पड़ा और अत्याचारों को करते हुए दूसरेंा के। कष्टपहुँ चा सो अलग।

इस लिये यदि तुम सुखी बनना चाहते हो श्रौर दूसरें। को सुखी बनाते हुए संसार में शान्ति स्थापित करना चाहते हो तो सर्व प्रथम—

### विश्वप्रम--

के पिवत्र सूत्र में बँध जात्रो, और श्रपने से भिन्न किसी भी सम्प्रदाय, जाति, वर्ग, या देश के मनुष्यां से घृणा व द्वेष मत करो तथा उनसे समानता व प्रेम का मित्रतापूर्ण व्यवहार करो, इतना ही नहीं; किन्तु पशु पित्तयों एवं कीड़े मकोड़ों को भी श्रपनी ही तरह जानदार समकते हुए बेरहमी से कभी मत

सतात्रो, त्रौर उनके प्राणों की रत्ता का यथाशक्ति ध्यान रक्खो । जब तक एक मनुष्य या प्राणी दूसरे मनुष्यों और प्राणियों को हृद्य से प्यार नहीं करता श्रौर उनके दुख को श्रपने दुःख के समान अनुभव नहीं करता; बल्कि उनको सताता रहता है व उनके सुख की कुछ भी परवाह नहीं करता तब तक संसार में शान्ति का होना कठिन ही नहीं, ऋसंभव है; क्योंकि जब तुम दूसरों को स्वार्थवश सतात्रोगे श्रौर उनके सुख में बाधा डालोगे तो यह स्वाभाविक है कि वे इसका बदला तुम्हें सता कर या तुम्हारे सुख साधनों को नष्ट भ्रष्ट करके लें। यह सोच कर मत इतरात्रो कि त्राज हम धनवान त्रौर बलवान हैं, कोई हमारा क्या कर सकता है ? क्योंकि बड़े २ अभिमानियों का वमंड, जो आस्मान से बातें करते थे; कभी न कभी मिट्टी में मिल चुका है। इसलिए इस तथ्य को समभ लो कि जिस धनादिक सम्पत्ति को प्राप्त करने के लिए और उससे सुखी बनने के लिए मनुष्य मदांध होकर पाप पुग्य की परवाह करना नहीं चाहता ऋौर उसके प्राप्त हो जाने पर इतराता व फूला नहीं समाता है; एवं सम्पत्तिहीन मनुष्यों को तुच्छ समभ कर उनका तिरस्कार करता श्रौर पैरों से रौंधने तक की कोशिश करने लगता है, वह सम्पत्ति स्थायी चीज नहीं है ऋौर न उससे श्रात्मा का कल्याग्। या सच्चे सुख की प्राप्ति ही हो सकती। बड़े २ चक्रवर्तियों ने जो एड़ी से चोटी तक महान परिश्रम कर श्रपने शानदार साम्राज्य स्थापित किये थे श्रौर श्रसंख्य संपत्तियों का स्वामित्व प्राप्त किया था, उनमें से एक को भी स्थायित्व प्राप्त न हो सका, और उन्हें अन्त समय हाथ मल २ कर पश्चाताप करते हुए ही खाली हाथ जाना पड़ा । अतः मदमत्त बनकर यह भूल न जाओ कि इन दीन हीन दीखने वाले प्राणियों में भी तुम्हारी ही तरह आत्मा मौजूद है, और प्रत्येक तुम जैसी ही सुख दुःख अनुभव करनेकी शक्ति रखता है। इसलिए तुम सब प्राणियों का यह कर्त्तव्य हो जाता है कि एक दूसरे को अपने ही समान समकते हुए आपस में प्रेम से मिलकर रहो, और किसी भी कार्य को करते समय इस बात का ध्यान रक्खो कि उसके द्वारा किसी को कष्ट न होने पावे; किन्तु जहां तक हो उससे दूसरों का हित ही हो।

वास्तविक दृष्टि से संसार का प्रत्येक प्राणी परमात्मस्वरूप है। परमात्मा उसे कहते हैं जो राग द्वेष रहित, सर्वज्ञ, पूर्ण सुखी, अनन्त शिक्तिसम्पन्न, जन्म मरण से रहित, निद्धिष और निष्कलंक हो। ऐसे परमात्मा बनने की शक्ति सम्पूर्ण संसारी भव्य आत्माओं में विद्यमान हैं, और वही आत्मा का असली स्वरूप है। भेद यह है कि संसारी आत्माएँ राग, द्वेष, मोह, काम, कोधादि विकारों और पापवासनाओं में फँसी हुई हैं, व जन्म मरणादि के कष्टों को भोग रही हैं; किन्तु परमात्मा इन सब मंभटों से मुक्त है। सांसारिक आत्माएँ चूंकि नाना प्रकार के पाप पुष्यादि कर्मों को करतो रहती हैं, अतः उनके फलस्वरूप उनको अवस्थाएँ भी विचित्र होती रहती हैं; किन्तु यह निश्चित

है कि प्रत्येक आत्मा का स्वभाव आतन्द्रमय है। इसलिए प्रत्येक आत्मा सुख चाहती और दुःखों से डरती है, एवं अपने को सुखी बनाने के लिए ही वह भ्रमवश नाना प्रकार के भले बुरे कार्यों को करती रहतो है; किन्तु सुख पाने का सच्चा मार्ग माळूम न होने से वह वास्तविक सुख तो पा ही नहीं पातो; वरन् संसार में भी शांति से नहीं जीने पाती।

सम्पूर्ण प्राणियों में एकसा आत्मा मौजूद रहने और उनके सुख पाने के इच्छुक होने से समस्त आत्माएँ एक ही मर्ज की मरीज हैं तथा परस्पर में एक दूसरे से भाई भाई की तरह प्यार व सहानुभूति पाने की हक़दार हैं। उपर यह बताया जा चुका है कि आनन्द या सुख आत्मा का ही स्वभाव या गुण है। वह सुख संसारी आत्माएँ अपनी ही काजी करतृतों के द्वारा नष्ट अष्ट करके दूसरी चीजों में सुख दूंडती किरती हैं। इसलिये जैनधर्म कहता है कि ए प्राणियों! जबिक सुख अपनी आत्मा का ही गुण है, और वह स्वतंत्रतापूर्व का आत्मा में ही प्राप्त हो सकता है, तो किर सांसारिक वस्तुओं से सुखी बनने और उन्हें प्राप्त करने के लिये आपस में कुतों की भांति स्वार्थान्ध होकर लड़ने भगड़ने, और पापादि नीचतापूर्ण कार्यों के करने की क्यों मूर्खता करते हो ?

तुम्हें यह जान लेना चाहिये कि संसार में जीव श्रनंतानंत हैं श्रोर उनकी तृष्णा उनकी संख्या से भी कई गुणी एक २ प्राणी में विद्यमान रहा करती है। इधर संसार में विषय भोगों की

सामियां वसे ही परिमित हैं, जिनकी पूर्ति प्रत्येक प्राणी अञ्चल तो कर हो नहीं सकता, और यदि थोड़ी देर के लिये कर भी ले तो उन्हें एक साथ भोग कर उनसे सुखी नहीं बन सकता, जबिक मुख त्रात्मा का गुण है, न कि त्रात्मा से भिन्न किसी दसरी भोगपभोग की सामग्री का, जो कि उनके भोगने से प्राप्त हो जाय । प्रत्युत् जितनी २ भोग सामिष्ययों की वृद्धि होगी उतनी ही श्राकलता श्रीर श्रशांति की भी। श्रतः समभदारी इस बात पर जोर देती है कि दनियां के ए समभदार प्राणियो ! यदि तुम वास्तव में श्रपना हित चाहते हो त्रौर सम्पूर्ण दुःखों से छुटकारा पाकर शांतिपूर्ण जीवन व्यतीत करना चाहते हो तो संसार के इन विषेते विषय भोगों को आदर्श मान उनकी पूर्ति के लिये त्राकुल व्याकुल होकर त्रात्मशांति भंग करना, त्रौर साथ ही दूसरों पर ऋत्याचार कर उनकी शांति को नष्ट करना, जितने जल्द हो सके, छोड़ दो। इसके साथ ही अपना पारलौंकिक उद्देश्य, त्रात्मोन्नति करते हुए, परमात्मपद प्राप्त करना बनात्रो, एवं संसार में सुख शांति की वृद्धि के लिये दूसरों के उचित व अपने ही समान अधिकारों की रत्ता करना, अपने न्याय से प्राप्त भोगों को संतोष से भोगते हुए दूसरे दीन दुखी प्राणियां के दःखों पर तरस खाकर उनकी हर प्रकार रत्ता व प्रेमपूर्ण निःस्वार्थ सेवा करना ऋपना प्रथम कर्त्तव्य समभो।

जो व्यक्ति भ्रमवश या जान बूफ कर उपरोक्त बहुमूल्य संदेश को पागलेंा की बकवास कह कर दुकरावेगा और स्वार्थान्य होकर दूसरों पर जुल्म करते हुए खाने, पीने, मौज उड़ाने को ही अपने जीवन का आदर्श बना लेगा, तथा आत्मा परमात्मा आदि तत्वों पर कुछ लद्य न देगा; जेनधर्म की दृष्टि में वही नास्तिक है, और अपने साथ दूसरों के सुख व शांति को भी कुचलने का पूरा २ जिम्मेदार है। इसलिये जेनधर्म चाहता है कि प्रत्येक व्यक्ति, चाहे वह आस्तिक हो या नास्तिक, उपर्युक्त बातें को सर्व प्रथम ठंडे दिल से विचारे और उन पर अमल करे, ताकि संसार के सम्पूर्ण प्राणी शांति के साथ जीवन व्यतीत कर सुखी बन सकें।

इस विश्व प्रेम से त्रोत प्रोत सुखमय संदेश की घोषणा करने के अनन्तर ही मतुष्यों को सैद्धान्तिक भिन्नता एवं मतभेदों के कारण होने वाले आपमी विद्रेषों को जड़ मूल से उखाड़ फेंकने, अनेकता में एकता और समता स्थापित करने, तथा हठ व पत्तपातपूर्ण नीति का अन्त कर विचारों में उदारता और सहिष्णुता को पैदा करने, एवं मतुष्यों के एकांगिक वस्तु विज्ञान को पूर्णता की और ले जाने के लिये जैनधर्म—

### ''स्याद्वाद''

का चमत्कारपूर्ण आविष्कार कर दुनियां को दूसरी बहुमूल्य शिला भेंट करता है। स्याद्वाद का अर्थ अपनी दृष्टि, विचार और कथन को संकुचित, हठ व पत्तपातपूर्ण न बनाकर उदार, निष्पत्त एवं विशाल वनाना है। प्रायः देखा जाता है कि एक सम्प्रदाय दूसरे सम्प्रदाय से, एक जाति दूसरी जाति से, एक पार्टी दूसरी पार्टी से, त्र्यार यहां तक कि एक भाई दूसरे भाई से इसलिये लड़ता है कि उससे भिन्न सम्प्रदाय, जाति, पार्टी या भाई के विचार उसके विचारों से भिन्न हैं, उसके अनुकूल नहीं।

मतभेद और दृष्टिकोण की भिन्नतामात्र से धर्म के नाम पर प्राचीन समय में भी जो लोगों ने साम्प्रदायिकता के नशे में मत्त हो कर ऋपने से भिन्न सम्प्रदाय और विचार के निरपराध लोगों पर जो असंख्य और निर्मम अत्याचार किये हैं, एवं उन्हें जिंदा जजा कर, कोल्डू में पेल कर, तलवार के वाट उतार कर, दीवारों में चिनवा कर और खाल खींच भुस भरवा अपने इन रात्तसी कृत्येां द्वारा धर्म के पवित्र नाम को कलंकित कर इति-हास के पृष्ठों को रक्तरंजित किया है वह सभी विज्ञ पाठकों से ब्रिंपा नहीं है। ईसाइयों के रोमन कैथलिक और प्रोटेस्टेंग्ट सम्प्रदायों में परस्पर जो खूनख़राबियां हुईं श्रौर हिन्दुश्रों में बुद्धदेव के। चौबीसवां त्रवतार स्वीकार कर लिये जाने पर भी जो शङ्कराचार्य के जमाने में बौद्ध श्रौर जैन लोगों पर भीषण श्रत्याचार किये गये, एवं मुसलमानेां ने जो इस्लाम का प्रचार प्रेम से करने की ऋपेज्ञा तलवार के जोर से करने का दुष्प्रयत्न कर अपने से भिन्न मतानुयायियों पर श्रसंख्य श्रत्याचार किये, तथा उन्हें काफ़िर बता कर मौत के घाट उतारा, यह सब साम्प्र-दायिकता का दुष्फल नहीं तो त्रौर क्या था ? जिसकी केाई भी निष्पन्न व्यक्ति भर्त्सना किये बिना नहीं रह सकता।

श्राज भी कट्टर मुसलमान हिन्दुत्रों या ईसाइयें को अपना महान् शत्र सिर्फ इस लिए समभते हैं कि उनके विचार उनके मान्य कुरान शरीक, खुदा श्रौर रीति रिवाजें। के श्रनुकूल नहीं हैं। इसी तरह ऋनुदार हिन्दू—जैनियां, मुसरु मानेां या ईसाइयों को भी मतभेद होने से ऋपना पक्का शत्रु समभते श्रौर लड़ते भगड़ते रहते हैं। यद्यपि संसार के श्रधिकतर धर्म ऋपने २ शास्त्रों में मान्य एक ही ईश्वर, खुदा या God को सारी दुनियां का सृष्टा तथा इसका भाग्य-विधाता मानते हैं, श्रौर इस लिये उनके मतानुसार जिस परम पिता, खुदाया God ने हिन्दू को बनाया उसी ने मुसलमान या ईसाई को भी पैदा किया, यह बात सिद्ध होती है। फिर भी कट्टर मुसलमान हिन्दुत्रों की हस्ती मिटा देने और कट्टर हिन्दु मुसलमानां आदि को नेस्तोनावृद कर देने की दिली ख्वाहिश ( इच्छा ) रखता है, श्रौर श्रपने संकुचित व अनुदार दृष्टिकोण के द्वारा मजे में अपने ही मान्य धर्म शास्त्रों का गला घोंटता रहता है। "क्योंकि इसके विचार मेरे विचारों से भिन्न हैं" प्रायः यही सोच कर मानव समाज का **अधिकांश भाग कभी २ एक दृसरे के प्राणों** तक का अपह**र**ण करने पर तुल जाता है। अर्केले भारत में ही धर्म के पवित्र नाम पर लोग कितने भीषण दंगे कर डालते हैं!

इस मत भिन्नता से होने वाले भगड़ों श्रौर विरोध को दूर करने के लिये जैंन धर्म कहता है कि श्रनादि काल से ही संसार में प्रत्येक प्राणी के विचार एक दूसरे से भिन्न रहे हैं, व

रहेंगे; क्येंकि हर एक के विचार उसकी ऋपनी परिस्थिति, समभ एवं मानसिक इच्छात्रों तथा त्रावश्यकतात्रों के भिन्न होने से एक से हो जाना नानुमिकन सा है। सबका ज्ञान त्र्यौर उसके साधन भी परिमित व भिन्न हैं। यह बात दूसरी है कि किसी विषय या बात के सम्बन्ध में एक से ऋधिक भो म रुत्य सहमत हो गये हेा या है। जायें, किन्तु यह ऋसम्भव है कि सम्रूर्ण मुख्यों के विचार किसी भी समय एक से हो जायें। यही कारण है जो एक ही पिता के एक साथ पैदा होने वाले दो पुत्रों के विचारों में भी जमीन श्रौर श्रास्मान से भी अधिक अन्तर दिखाई देता है। प्रत्येक वस्तु में अनेक गुण या स्वभाव व अवस्थाएँ हुआ करतो हैं, कोई वस्तु को किसी रूप में देखता है त्र्यौर उस पर विचार करता है, दूसरा दूसरी दृष्टि से। जो दूसरी दृष्टि से देखता है वह किसी दृष्टि से ठीक हो सकता है, श्रीर तुम्हारा दूसरी दृष्टि से; किन्तु इसके यह मानी नहीं कि तुम्हारी एकांगिक दृष्टि ही ठीक है, तथा दूसरां की गलत, श्रीर इस लिये सब को तुम्हारी ही दृष्टि से देखना चाहिये व दूसरे पहलू से उस बात या वस्तु पर विचार ही नहीं करना चाहिये; क्योंकि अपनी २ दृष्टि से विचार करने में सब स्वतन्त्र हैं त्रौर सत्र ही का झान वस्तु के एक गुग या भाग पर दृष्टि रखने के कारण एक ऋंशात्मक ज्ञान है न कि पूर्ण ज्ञान। एक मनुष्य किसी को बाप होने से पिता कहता है तो दूसरा उसे ही भाई के नाते भाई, और बहनोई के नाते बहनोई भी कह सकता

है, और उस एक ही मनुष्य में भ्रातृत्व, पितृत्व (भाईपन या पितापन ) ऋादि सम्बन्धों के होने में कोई बाधा नहीं आती बात है भी ऐसी ही; किन्तु जो मनुज्य अपने पिता को अपना पिता होने से उसे दूसरां का भी पिता समभता फिरे, और उसके भाई कहने या बहनोई होने पर बहनोई कहने से लड़ता भगड़ता फिरे तो यह वया मूर्खता, हठप्राहिता श्रोर ५ इन-पात पूर्ण बात न होगी ? इस लिये जैन धर्म यह बतलाता है कि भाइया ! यदि तुम सचमुच ही शान्ति के इच्छुक हो तो दुनियां के प्रत्येक प्राणी को ऋपना मित्र समभते हुए उससे उदारता का व्यवहार करो त्रौर मतभेद होने मात्र से किसी को ऋपना दुश्मन समभ कर उससे द्वेष या भगड़ा मत करो; क्येांकि विभिन्न प्राणियों के नाना स्वभाव श्रौर बिचित्र दृष्टिकोणों के होने के कारण मतमेद होना स्वाभाविक है। अतः स्याद्राद मय सुनीति को ऋपना कर प्रत्येक बात या वस्तु के स्वरूप पर ऋपने दृष्टिकोगा को निष्पन्न ऋौर उदार बना कर हर पहलू से विचार करो। इसके अतिरिक्त संसार में सैकड़ों संप्रदाय अपने अपने ऋषि-महर्षियों की समभ व उनके ज्ञान और अनुभव के द्वारा स्थापित किये गये हैं। उन्हें देख कर भुँ भजात्रो या घृणा मत करो और न उनके अनुयायियों की पूजा पाठ आदि धार्मिक कियात्रों में ही विका डालो, क्यों कि जैसा जिसने समभा है वह उसके त्रनुसार त्रपना धार्मिक कर्त्तव्य करे तो इसमें तुम्हारी क्या हानि है १ उसे वैसा करने से रोकने के लिये जोर

जबर्दस्ती करना कदापि धर्म नहीं हो सकता। यदि तुम अपने विचारों के अनुकूल ही सब लोगों से धार्मिक कियाएँ करवाना चाहते हो तो अपने मान्य सिद्धांत का प्रेमपूर्वक प्रचार करो, इसमें यदि आंशिक सफलता भी मिल जाय तो उसे बहुत सममो; किन्तु जबर्दस्ती लड़ भगड़ कर अपने विचार दूसरेां पर लादने का दुष्प्रयत्न कभी न करो, जो कि कभी सफल नहीं हो सकता। हो सकता है कि कोई जानबूभ कर या बिना जाने गलती कर रहा हो या उसने वस्तु के स्वरूप व अन्य बातें को ग़लत समभ रक्खा हो, तो भी उससे द्वेष न कर यदि तुम से बन सके श्रौर तुम उसे समभाने का पात्र समभो तो उसे वास्तविकता समभा दो, वर्ना मध्यस्थ रहो ऋौर उसकी मूर्खता पर या ज्ञान की हीनता पर भुँभलात्रो नहीं, बल्कि दया करो। असहिष्णु बन कर लड़ने भगड़ने की कोशिश कदापि मत करो। ऐसे समय पर शान्ति से काम लो और जहां तक हो सके दूसरां के विचार भिन्नता सम्बन्धी भगड़ों के।, जो उनके पत्तपात त्रौर एकांतवाद की नीति पर डटे रहने के कारण पैदा होते हैं, स्याद्वाद के द्वारा वस्तु की खुवियों का दिखाते हुए उन्हें उनकी कमी समभा कर दूर करो तथा परस्पर में प्रेम के साथ वस्तु के स्वरूप पर विचार करो। इतने पर भी यदि कोई अपने मिथ्या विचारों पर ही पत्त-पात के कारण डटे रहना चाहता है तो उसे डटे रहने दो; क्योंकि वह ऋपने स्वभाव, मूर्खता, या कमजोरी के कार्ण ऐसा करने के लिये विवश है, किन्तु तुम्हें उससे लड़ने या उसे मारने पीटने

का केाई अधिकार नहीं है-जब कि तुम्हारी ही तरह अपने स्वतन्त्र विचार रखने के लिये वह पूर्ण स्वतन्त्र है।

अपने विचारों को उदार, सहिष्णु और पत्तपातहीन बनाने के साथ ही प्रत्येक व्यक्ति के हित की दृष्टि से यह उसका प्रथम कर्तव्य है कि वह अपनी नीति सत्य को प्रहण कर असत्य को त्यागने की बनावे। जो सत्य हो वही अपना है न कि जो अपना माना हुआ है वही सत्य। इस दृष्टिकोण के साथ ही वस्तु के प्रत्येक गुण को जानने की इच्छा रखने वाला, और एक वात या गुण को पकड़ कर शेष की ओर से आंखें बन्द न करने वाला मनुष्य ही वास्तविक विचारक और वस्तु तत्व का ज्ञाता व दृष्टा बन सकता है, तथा तभी संसार के मतभेद सम्बन्धी भगड़ों का सरलता के साथ अन्त हो सकता है।

इस प्रकार जैनधर्म दुनियां के प्रत्येक प्राणी को मतभेद रहते हुए भी परस्पर में मित्रता के साथ रहने, तथा फूट, कलह विसंवाद व विरोध को दूर कर—समता, स्वतंत्रता, निर्भयता और वात्सल्य का पूर्ण समर्थन करता हुआ जोरों से घोषणा करता है कि मतभेद मात्र से किसी से घृणा और द्रेष करना कदापि चित और धर्म नहीं हो सकता। धर्म का उद्देश्य और स्वरूप तो विषमता तथा द्रेष का अन्त कर संसार में समता और प्रेम को स्थापित करना है। अतः यदि कोई सम्प्रदाय या धर्म प्राणियों में परस्पर द्रेष, विषमता, हिंसा, कलह या फूट का बीज बोता है तो वह धर्म नहीं अधर्म है, और उसका प्रचारक धर्मात्मा नहीं, पापी है। ऐसे धर्म का तो जितने जल्द नाश हो जाय, प्राणियों के हित की दृष्टि से उतना ही अच्छा। सत्य और शांति के समर्थक प्रत्येक व्यक्ति का यह परम कर्तव्य है कि वह ऐसी घृणित, विषाक्त और नीचतापूर्ण बातों को मानने से साहस पूर्वक तुरन्त इन्कार कर दे।

विश्व प्रेम और स्याद्वाद इन उपर्युक्त दो संदेशों की जिस जैंनधर्म ने महत्वपूर्ण वैज्ञानिक रीति से दुनियां के अशांत और दुखो प्राणियां को विना किसो भेदभाव के उनका हित करने के लिए घोषणा की है वह—

### जैन-धर्म क्या है ?

इस प्रश्न का संदोप में उत्तर देना बड़ा कठिन है; क्योंकि इसके जिन विशाल, उदार और गम्भीर सिद्धान्तों की विषद व्याख्या जैनाचार्यों ने महान प्रन्थरत्नों द्वारा प्रकट की है उसे देखते हुए यह प्रयास हँसी का पात्र हुए बिना नहीं रह सकता। फिर भी 'अमृत थोड़ा सा भी सुखकर होता है' इस उक्ति को सामने रखकर मोटी २ थोड़ी सी हितकर बातों का कथन कर देना पाठकों को अवश्य लाभकर होगा।

जिस महापुरुष ने राग, द्वेष, मोह, काम, कोघ, मान आदि कर्म शत्रुश्रों पर पूर्ण विजय प्राप्त कर ली हो धौर आत्मा को पूर्ण सुखी व अनन्त ज्ञान का भंडार बना लिया हो, उसे 'जिन' कहते हैं (मोहादि कर्म रात्रून् जयतीति जिनः) श्रीर इस ही वीर एवं महापुरुष के द्वारा जो विश्व के दुखी श्राणियों को भेद-भाव के बिना कल्याणमय सच्चा मार्ग प्रकट किया जाता है, जिससे कि संसार की दुखी श्रात्माएँ उसके ही समान परमात्मा बन सकें, उस मार्ग को ही जैनधर्म कहते हैं। सारांश यह कि सांसारिक श्रात्माश्रों की दीनता को दूर कर वीरता के साथ पापवासनाश्रों व रागद्वेषादि विकारों पर उन्हें पूर्ण विजयी बनाकर वास्तविक श्रानन्द तथा शांति के प्रशस्त मार्ग पर लेजा परमात्मपद प्रदान करने वाले धर्म को जैनधर्म कहते हैं। यह जैनधर्म का संदिष्त शाब्दिक विवेचन है। श्रव जरा इसके श्रथं श्रीर श्रमिशाय पर भी गंभीरता के साथ विचार कीजिये।

जैनाचार्यों के कथनानुसार धर्म ही ऐसी वस्तु है जो प्राणीमात्र को संसार के दुःखों से छुड़ा कर उत्तम सुख (वास्तविक त्रानन्द) प्रदान कर सकती है। वह न केवल पर-लोक में सुख देने वाली चीज है; बल्कि सच्चा धर्म वह है जो जिस च्रण से पालन किया जाता है उसी च्रण से सर्वत्र और सर्वदा श्रात्म शांति प्रदान करता है और अपने साथ दूसरों को भी सुखी बनाता है। अ

नोट%—जैनसिद्धान्तानुसार धर्म, मंदिरों या मूर्तियों में, तोर्थक्तेत्रों या धर्मशास्त्रों में चिपकी रहने वाली वस्तु नहीं है, जिसे हम वहां पहुंच कर पकड़ सकते या श्राप्त कर सकते हों; बल्कि

# सुख का प्रशस्त मार्ग



#### सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र

यह पहिले ही बतलाया जा चुका है कि प्रत्येक आत्मा में वही गुए स्वभाव से विद्यमान हैं जो कि परमात्मा या उपरोक्त 'जिन' में। किन्तु परमात्मा में वे गुए विकास के। प्राप्त हो चुके हैं, और संसारी आत्माओं के वही गुए राग द्वेषादि विकारों के कारए दबे हुए हैं। जो आत्मा अपने में अनन्त ज्ञानादि गुऐएं की भलक पाकर अपने असली स्वरूप को समभ उसका अनुभव करने लगता है और यह अटल श्रद्धा कर लेता है कि मैं अपनी आत्मा के। सत्त्रयत्नों द्वारा कर्म कलंक से पवित्र कर परमात्मा बना सकता हूँ, उसे सम्यक्दिष्ट और उसकी उक्त श्रद्धा का सम्यक्दर्शन कहते हैं। यह सम्यक्दर्शन ही धर्म रूपी पेड़ की

धर्म तो अपने आत्मा के ही उत्तम और स्वाभाविक गुणों का नाम है। मंदिर, भगवान की मूर्तियां या तीर्थ स्थान तो इन गुणों का विकास करने के साधन हैं, और चूं कि साधनों से ही साध्य की सिद्धि हुआ करती है इसलिये इन धर्म स्थानों की भी यथा योग्य प्रतिष्ठा करते हुए उनसे आत्म-हित साधन करने का प्रयत्न करना चाहिये।

जड़ हैं। जिस मनुष्य या प्राणी को आत्मा व उसके पवित्र हो सकने पर विश्वास नहीं है, और जो पांच अजीव तत्वों के सिम्मिश्रण से (पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, आकाश के मिलाप से) आत्मा की उत्पत्ति, व मरने के बाद अपने का मिट्टी में मिल जाना समभता है, वह कुछ भी धर्म कर्म नहीं कर सकता, और करे भी तो किस लिये, जब कि मरने के बाद मिट्टी में मिल जाना है? किन्तु जो आत्मा का शरीरादि अजीव तत्व से भिन्न अनुभव कर उसके असली स्वरूप को प्राप्त करना चाहते हैं वही आत्म- उन्नति के पवित्र कार्यों को रूचि के साथ कर सकते हैं, और अहिंसा, सत्य आदि सदाचरण द्वारा अपने साथ दूसरां को सुखी बनाने का सत्प्रयत्न करते रह सकते हैं।

इस लिए सर्व प्रथम यह आवश्यक है कि हम अपने के।
समभलें कि हम हैं क्या ? जब तक हमें यह नहीं मालम, तब
तक अपने उद्धार या दूसरों की सेवा का पित्र कार्य करना
हमारे लिये असम्भव नहीं तो किठन अवश्य रहेगा। हम एक
शारीरादि अचेतन वर्अों से भिन्न-ज्ञान, दर्शन, सुखादि गुए
संयुक्त आत्मा नाम के सचेतन पदार्थ हैं। यह आत्मा न तो कभी
नष्ट होता और न कभी उत्पन्न। यह एक अमूर्तिक (आंखो से न
दीखने वाला) अखंड (दुकड़े न होने वाला) और अनादि काल
से अनन्त काल तक रहने वाला द्रव्य है। आत्माओं की संख्या
अनन्तानन्त है, और प्रत्येक का आकार अपने अपने शरीर के
वरावर है। इसके प्रदेशों में संकृचित होने (सिक्ट्रने) और

फैलने की शक्ति प्रकाश की भांति विद्यमान है। इसके प्रदेश यदि फैलने लगें तो एक ही ऋात्मा तीनों लोक में भी ऋपने प्रदेशों के। फैला सकता है। यह जातमा कर्मी से वँधा रहने और राग, द्वेप, मोहादि करने से संसार में नाना प्रकार कट्टों को भोगता फिरता है; यदि इन्हें न करे और कर्मों का नष्ट करदे तो अपनी स्वामा-विक परमात्मा रूप त्रवस्था का प्राप्त हो जाता है। ऐसा समभने वाले सम्यक्टिष्टि पुरुष ही संसार में पूर्ण निःशङ्क श्रोर निर्भय हो सकते हैं; क्योंकि वे समकते हैं कि ऋतमा शरीर के। बदल लेने के बाद भी मर नहीं सकता और न संसार की किसी वस्तु के संयोग वियोग से आत्मा का भला बुरा हो सकता। वे इन वस्तुत्रों के संयोग वियोग का कर्माश्रित समभते हैं व उससे श्रात्मा का हिताहित होना श्रनुभव नहीं करते । इसी लिए जिस ज्ञाण से किसी व्यक्ति के। सम्यक्दर्शन होता है उसी ज्ञाण से उसके मोह व विशेष चिन्ता, शोक और तीव्र कोध, मान, माया, लोभादि का अभाव हो जाने से मानसिक अशान्ति का बहुत कुछ नाश होजाता है, ऋौर वह पहिले की ऋपेन्ना बहुत सुखी बन जाता है।

सम्यक्दर्शन के साथ ही ऋात्मा में जो तत्वों का यथार्थ ज्ञान पैदा होता है उसे सम्यक्ज्ञान कहते हैं। हजारें। शास्त्रों के पढ़ लेने व लाखें। बातें। के जान लेने पर भी यदि किसी को ऋात्मज्ञान नहीं है तो वह व्यक्ति सम्यक्ज्ञानी बनने का दावा नहीं कर सकता; किन्तु ऋात्मज्ञानी पुरुष बिना हजारें। शास्त्रों के। पढ़े व अन्यान्य बातों के। जाने हुए भी सम्यक्कानी है। सम्यक्कान की प्राप्ति एवं वृद्धि करने के लिए सच्चे शास्त्रों का पढ़ना, सच्चे उपदेशों का सुनना व वीतराग देव के दर्शनादि करना विशेष लाभदायक साधन हैं। इस सम्यक्कान के बिना धर्म के मार्ग पर चलने की के।शिश करना ऐसे ही है जैसे कि रोग हो जाने पर बिना जानी दवा के। पी जाना।

उपरोक्त सम्यक्दर्शन व सम्यक्ज्ञान के साथ जो आत्मा को पवित्र करने की कोशिश में हिंसा, झूठ, चोरी, कुशील व परिम्रह इन पाप कार्यों का तथा कोध, मान, माया, लोभादि रूप खाटे भावों का त्याग किया जाता है, एवं ऋहिंसा, सत्य, ऋचौर्य, ब्रह्मचर्य, संतोष, संयम, तपश्चरणादि रूप क्रियात्रों का पालन किया जाता है उसे सम्यक्चारित्र कहते हैं। इस सम्यक्चारित्र के पालन से ही संसार में शान्ति और सुख की वृद्धि हो सकती है श्रौर त्रात्मा कर्म कलंक से पवित्र होकर परमात्मा बन सकतीहै। सम्यक्दर्शन और ज्ञान के हो जाने पर सम्यक्चारित्र का पालन न करना ऐसे ही है जैसे कि किसी रोग की ठीक २ श्रौषि जान लेने और उस पर विश्वास कर लेने के बाद भी उसका सेवन न करना श्रीर बदपरहेजी करना। जैसे श्रन्छी से श्रन्छी दवा भी बिना खाये रोग के। नष्ट करने में श्रमर्थ है वैसे ही यह जान लेने और विश्वास कर लेने पर भी कि मैं ऋत्मा से परमात्मा बन सकता हूँ ऋौर मुक्त में भी वही शक्तियां विद्यमान हैं जो परमात्मा में हैं, अपनी श्रात्मा का पवित्र करने वाले शील,

संयम, तपश्चरण, दया, ज्ञमा श्रादि भावों व कार्यों में प्रवृत्ति नहीं करता श्रौर हिंसा, शुठादि पाप व कोधादि कषायमय दुर्भावों के। करने रूप बदपरहेजी करता है, वह दुःखां से कैसे मुक्त हो सकता है ? श्रास्तु,

इस सम्यक्दर्शन, ज्ञान, चारित्र रूप रत्नत्रय के प्रभाव से महान् पापिष्ठ श्रौर पतित श्रात्माएँ भी परमात्मा बन सकती हैं। कल्याण ऋौर त्रात्मोन्नर्ति का इच्छुक प्रत्येक प्राणी, चाहे वह किसी भी त्रवस्था में क्यों न हो, उपरोक्त रत्नत्रय त्रर्थात् सम्यक्-दर्शन, ज्ञानचारित्र, रूप धर्म को धारण करने में पूर्ण स्वतन्त्र है । यह धर्म किसी व्यक्ति, जाति, या समाज विशेष की सम्पत्ति न हो कर प्राणी मात्र की सम्पत्ति है श्रौर प्रत्येक व्यक्ति उससे अपना व दूसरों का कल्याण कर सकता है। ऐसा होना ही चाहिये। यदि कोई धर्म किन्हीं विशेष व्यक्तियों, जातियें। ऋथवा वर्ग के लोगों तक ही सीमित रहना चाहता है और वह प्राणी मात्र का भला करने ऋथवा उनका सहारा देने से इन्कार कर देता है, या परस्पर में विद्वेष फैला कर संसार में त्रशान्ति उत्पन्न करता है तो वह धर्म सार्वधर्म, या सत्यधर्म ऋथवा विश्वधर्म या राष्ट्रधर्म कहलाने का ऋधिकारी कदापि नहीं हो सकता।

धर्म की उपर्यु क्त व्याख्या करके संसार के प्रत्येक प्राणी का भला चाहने और उसे सहारा देकर परमात्मा तक बना देने का दावा रखने के कारण जैनधर्म स्वभावतः राष्ट्रधर्म, और उस से भी बढ़कर सार्वधर्म या विश्वधर्म कहलाने का अधिकारी स्वतः सिद्ध हो जाता है। जैन श्राचार्यों का यह श्रादेश है कि प्रत्येक व्यक्ति का संसार में फैले हुए हर एक 'धर्म' नामक वस्तु पर या देवी, देव-ताश्रों, धर्म, शास्त्रों श्रोर गुरुश्रों पर श्रन्वे होकर विश्वास कभी न करना चाहिसे। जब हम पैसे को हांडी का भी ठोक बजा कर मोल लेते हैं तो जिस धर्म या देव, गुरु श्रादि के द्वारा हम संसार समुद्र से पार हो कर सच्चा सुख प्राप्त करना चाहते हैं, उसका श्रन्वे हो कर सहारा लेना, चाहे उससे हानि के बदने लाभ ही क्यों न हो, बुद्धिमत्ता नहीं हो सकती। इस लिये पूर्वेक समभनदार व्यक्ति का यह कर्तव्य है कि वह सत्य की कसोटी पर धर्म से सम्बन्धित पूर्वेक वस्तु के। कसे, श्रोर इसके बाद ही उस पर विश्वास करे। इसके परखने की कसोटी निन्न पूकार है—

### सच्चा देव-

वही हो सकता है जो सर्वज्ञ (विश्व के सम्पूर्ण पदार्थों श्रीर उनकी हालतों को स्पष्ट जानने वाला) वीतराग (निदेंष) श्रीर हितोपदेशी श्रर्थात् जो निःस्वार्थ होकर समस्त प्राणियों को उनके हित का सच्चा मार्ग दिखाता हो। इन गुणों से विशिष्ट चाहे कोई हो, वही सच्चा देव, साकार परमातमा, श्रर्हत, जिनेन्द्र या तीर्थंकर, भगवान, खुदा, God, विष्णु, शिव, ब्रह्म श्रादि कई नामों से पुकारा जा सकता है। ऐसे श्रादर्श देव के गुणों की उपासना, उसके नाम श्रादि का पच्चात छोड़कर, श्रद्धा श्रीर भक्ति-पूर्वक करना ही श्रात्मोन्नति में सहायक हो सकती है, श्रीर

इसलिए नाम पर न लड़कर गुणों की ही उपासना करना चाहिये। किन्तु जो इन गुणों में से किसी एक भी गुण से हीन है अर्थात जो सम्पूर्ण दोषों से रहित नहीं है, या सब बातों का जानकार नहीं है और मूर्ख है, अथवा जीवों के। कल्याण का रास्ता बता कर उन्हें अपने समान बनने का उपदेश नहीं देता, और सदा अपनी सेवा, पूजा, भिक्त व गुण गान करवाने एवं उन्हें अपना सेवक बनाये रखने का ही प्रयत्न करता है तो ऐसा मूर्ख, दोषी, वा स्वार्थान्ध व्यक्ति सच्चा देव कदापि नहीं हो सकता।

#### सच्चा गुरु-

वह है जो विषयवासना से रहित होकर आरम्भ, परिम्रह का व मोह ममता का त्याग कर पापों से सर्वथा दूर रहता है, तथा ज्ञान, ध्यान व तप में ही मग्न रहते हुए सब जीवें। और वस्तुओं से राग द्वेष छोड़ उनमें समता भाव धारण कर मोच पुरुषार्थ का साधन करता रहता है व उपदेश द्वारा दूसरे जीवें। को भी उसका साधन कराता है। इस के विपरीत जो आत्म ज्ञान से शून्य, रात दिन विषय कषायों में मस्त रहा करता है, वह रागी, द्वेषो, आडम्बरी और ढेंगी साधु कदापि सच्चा गुरु नहीं हो सकता।

#### सन्त्रा शास्त्र-

वह है जो सन्चे देव का कहा हुआ हो, जिसमें स्याद्वाद

की उदार नीति द्वारा वस्तु तत्व का यथार्थ विवेचन किया गया हो, जिसके सिद्धांतों या बातों का उनकी सत्यता के कारण काई खंडन न कर सके, तथा जिसकी बातें प्रत्यच या अनुमान आदि प्रमाणों से बाधित न हों, तथा जो पाप मार्ग से हटा कर सन्मार्ग पर लगाने वाला हो, और सब जीवें का समान रूप से हितकारक हो। और जिसमें इनमें से एक भी बात न पाई जावे तो समको कि वह सच्चा शास्त्र नहीं है। इसी प्रकार—

## सच्चा धर्म-

वह है, जैसा कि पहिले लिखा जा चुका है कि जो संसार के दुखों से छुड़ा कर जीवें को सच्चा सुख ख्रौर शांति प्रदान करे ख्रौर ख्रात्मा को कर्म कलंक से पवित्र कर परमात्मा बना देने की सामर्थ्य रखता हो। इसके विपरीत कोई धर्म वास्तविक धर्म नहीं कहला सकता।

इस प्रकार देव, गुरु, धर्म आदि को उपरोक्त लच्चों की कसौटी पर कस कर उनका श्रद्धान करने से ही मनुष्य सम्यक्दृष्टि बन सकता है और उनके द्वारा बताये हुए आत्मा आदि तत्वें के। ठीक २ कर आत्म कल्याण कर सकता है।

त्रात्म कल्याए। के इच्छुक प्रत्येक व्यक्ति को आत्मा के बन्धन व उससे मुक्त होने के कारएों को जानना तथा आत्मा आदि तत्वें। को समभ कर उन पर अटल विश्वास करना भी परम आवश्यक है।

# तत्व क्या है ?

उस वास्तविक वस्तु के स्वरूप का तत्व कहते हैं जिसे जानकर हम अपना कल्याग कर सकें। मूल तत्व दो हैं १–जीव (श्रात्मा), २-अजीव (प्रकृति )। ज्ञान, दर्शन, आनन्द अथवा चेतनामय पदार्थ को त्रात्मा कहते हैं, जो प्रत्येक प्राणी में विद्यमान है, एवं मुख दुःख का अनुभव करता है। यह शरीर व इन्द्रियों से भिन्न "मैं हूँ" शब्देां के द्वारा प्रत्येक व्यक्ति के द्वारा स्पष्ट जाना जा सकता है। त्रजीव वह तत्व है जिसमें उपरोक्त चेतना या जानने देखने की शक्ति नहीं है बिजान ४ प्रकार के हैं १-पद्गल (Matter) २-धर्म (गति तत्व) ३-अधर्म (स्थैर्य तत्व) ४-त्राकाश ४-काल, ये पांचां त्रजीव त्रौर जीव ये ६ नित्य द्रव्य हैं जो कभी उत्पन्न व नष्ट नहीं होते—सदा से हैं व सदा तक रहेंगे ]। संसारी जीव त्रोर त्रजीव के त्रम्तर्गत पुद्गल के परमाख़ ( कर्म ) त्रानादि काल से सम्बन्धित हैं, त्रीर इसी कारण त्रात्मा संसार में जन्म मरणादि के दुखें। को उठाता हुत्रा नवीन शरीरों के। धारण कर नाना योनियों में भटक रहा है। जब शरीर, मन या वचन में हलन चलन, विचार व बोलने की किया होती है तो शरीरादि से सम्बन्धित त्रात्मा में भी हलचल मच जाती है। त्रात्मा व शरीरादि की हलचल का त्राकाश में चारों त्रोर भरे हुए पुद्गल-परमाणुत्रों पर भी असर (प्रभाव) पर्वता है और त्रात्मा की हलचल जब राग, द्वेष, मोह, कोधादि विकारों

के साथ पैदा होतो है तब आहमा में एक प्रकार को विश्वत् जेसो त्राकर्षण शक्ति पैदा हो जाती है और उसके द्वारा वे पुद्गल के परमाखु चारों त्रोर से खिंच कर त्रात्मा की त्रोर त्राने व उससे बँधने लगते हैं। क्रोधादि भावों का उन परमाणुत्रों पर प्रभाव भी अवश्य पड़ता है और वे आत्मा को अपने २ तीव्र व मंद प्रभाव के द्वारा सुख दुखादि देने की शक्ति प्राप्त करके कालान्तर में सुख दुःख देने लगते हैं, इसोलिये उन्हें 'कर्म' इस नाम से कहा जाता है; क्योंकि उन्हें आत्मा ने अपने भावों द्वारा किया है व सुख दुखादि देने की शक्ति उनमें उसके भावों के ऋसर से उत्पन्न हुई है। इस कर्म को ही भाग्य, विधाता, दैव, तक़दीर, स्रष्टा त्रादि अनेक नामों से कहा जाता है। जब आज का 'कर्म' कल या अपने समय आने पर सुख दुख आदि फल प्रदान करता है तब त्रात्मा में फिर नवीन भाव पैदा होते हैं त्रौर उनसे फिर नवीन कर्म बँधते हैं, इस प्रकार अनादि काल से कर्म और उनके फल का क्रम बीज वृत्त की भांति चल रहा है। यदि त्रात्मा त्रपने पूर्व र्म के फलों में राग द्वेषादि न कर, समता भाव धारण करले श्रार मन वचन काय को, जिनके कि हलन चलन द्वारा ही कर्म-परमाण त्राने लगते हैं, वश में कर ले तो नवीन कर्म-परमाणु नहीं ऋविंगे और ऋत्मध्यान व तपश्चरणादि द्वारा प्राचीन बँधे हुए कर्मों को बिना फल दिये ही आत्मा से पृथक् करते २ जब परमाणुत्रों को सर्वथा पृथक् कर दिया जावेगा, तब त्रात्मा ऋपने शुद्ध चिदानन्दमय स्वभाव को प्राप्त होकर जीवन मुक्त श्रौर फिर सम्पूर्ण शरीरादि रहित मुक्त हो जावेगी। जिस भांति खान का सोना अनादि से कीट कालिमा आदि मलों से युक्त हुआ करता है और बुद्धिमान उसे भट्टी आदि में गला कर या दूसरी शुद्ध करने की कियाओं द्वारा कीट, कालिमा आदि मलों से दूर कर शुद्ध स्वर्ण निकाल लेते हैं उसी तरह संसारी आतमाएँ, जो कि अनादि से कर्म मल से लिप्त हैं, आतमध्यान आदि के द्वारा कर्म कलंक को धोकर व अपने सहज पवित्र स्वभाव को प्राप्त होकर पूर्ण सुखी बन जाती हैं।

श्रात्मा की श्रोर कर्म परमाणुश्रों का खिंच कर श्राना ही जीव श्रोर श्रजीव तत्व के श्रितिरक्त तीसरा श्राश्रव तत्व है व श्रात्मा के कर्मों से बँध जाने का नाम चौथा बंध तत्व है तथा शुद्ध भावों व कियाश्रों द्वारा नवीन कर्मों के श्राने से रोक देना पांचवा संवर तत्व है श्रोर पहिले बँधे हुए कर्मों को धीरे २ श्रपने से दूर करने की किया का नाम निर्जरा तत्व है श्रोर श्रात्मा का सम्पूर्ण कर्मों को दूर कर उनके बन्धन से मुक्त हो जाना ही सातवां मोत्त तत्व है। यही श्रात्मा की श्रसली श्रवस्था है श्रोर इसी श्रवस्था में सच्चा सुख शात्म होता है व इसी श्रवस्था को प्राप्त करना प्रत्येक सम्यक्टि का उद्देश्य रहना चाहिये।

## सम्यग्दर्शन की विशेषताएं

तत्व के इस उपरोक्त रहस्य को समफने वाला प्रत्येक व्यक्ति, जो श्रात्म शुद्धि करने की श्रोर श्रपनी रुचि रखता है

श्रीर तत्व के स्वरूप को भली भांति समभता है, इस बात पर कभी श्राशंका नहीं कर सकता कि श्रात्मा इन सब सांसारिक दुःखों से श्रवश्य ब्रुट सकता है, तथा उसके ब्रुटने का उपाय सम्यक्दर्शन ज्ञान व चारित्र है। इस श्रद्धा को निःशंकित श्रङ्ग कहते हैं।

सम्यक्द्रष्टि पुरुष धर्म सेवन के बदले में इन्द्रिय जन्य सांसारिक-सुखाभासों की भी चाह नहीं कर सकता; क्यांकि धर्म का सेवन संसार के मांभटों से छूटने के लिये किया जाता है. न कि उनमें फँसने के लिये। जबकि संसार में वास्तविक आत्मिक सुख है ही नहीं, तव जो व्यक्ति परवस्तुत्र्यों के भोग में सुख समभ कर उनके पाने की, धर्म सेवन के बदले में, चेष्टा करता है, तो समभना चाहिये कि अभी वह भ्रम में पड़ा हुआ है और उसे यह ज्ञान ही नहीं हुआ कि संसार सब प्रकार दुःखमय व पररूप है। प्रत्येक व्यक्ति को यह समभ लेना चाहिये कि त्रात्मा के सिवाय हमारा कुछ नहीं, त्रौर न सुख ही त्रात्मा के गुण के सिवाय कोई दूसरी वस्तु है जो इन्द्रियों के भोगों में प्राप्त हो जायगा। यदि संसार में या परवस्तुत्रों के भोग में सुख होता तो सांसारिक बड़ी से बड़ी विभूति को त्याग कर दुनियां के महान पुरुष जंगलों में जाकर तपश्चर्या करने का कष्ट न उठाते। ऐसी भावना को निःकांचित ऋक कहा गया है।

ऐसे ही सम्यक्दष्टि यह समभता है कि संसार में जीवों की जो दुख व रोगमय या नीच ऊँच आदि अवस्थाएँ देखने में श्राती हैं वह सब उनके किये हुए शुभाशुभ कर्मों के फल हैं। वास्तिवक दृष्टि से तो सम्पूर्ण प्राणियों में मेरी ही तरह श्रात्मा मौजूद है, जो न रोगी है, न कोढ़ी है, न नीच वा ऊँच, न निर्धन, न धनवान। फिर यदि किसी मनुष्य या जीवधारी की पापकर्म के उदय से नीच व खराब हालत हो रही है तो इस कारण उससे घृणा करने की मूर्खता वह कैसे कर सकता है? इस प्रकार जब वह मामूली प्राणियों से भी घृणा नहीं करता तो फिर धर्मात्मा पुरुषों के रोगी शरीर या उनकी हीनावस्था से तो कदापि भी घृणा नहीं करेगा; प्रत्युत् यथायोग्य सेवा, सुश्रूषा करता हुआ, उनके रोगादि को दूर करने की ही चेष्ट्रा करेगा, और ऐसा करना ही उसका कर्त्तव्य है। इसे ही निर्विचिकित्सा अङ्ग कहा गया है।

यह पहिले ही बताया जा चुका है कि समभदार व्यक्ति के। अन्धों की भांति गुए दोषों की परीचा किये बिना हर एक देव का सच्चा देव व प्रत्येक साधुवेषी का सच्चागुरु अथवा धर्म के नाम पर होने वाली प्रत्येक किया का धर्म न समभ लेना चाहिये; बल्कि उनके लच्चां द्वारा सत्यासत्य का निर्णय कर, उन पर श्रद्धा व उनकी पूजा, उपासना आदि करना चाहिये। इसी तरह धर्म के नाम पर कभी २ कई लोकरूढ़ियां भी प्रचलित हो जाती हैं। उन पर विचार कर इस प्रकार व्यवहार करना चाहिये कि जिसमें सम्यन्दर्शन व अपने व्रतादि में दोष न लगे। यदि किसी रूढ़ि के सेवन से हमारी धार्मिक श्रद्धा में दोष लगता

हो या हमारे त्राचरण में शिथिलता पैदा होने की संभावना हो, त्रिथवा जिसमें धर्म का लेश भी नहीं है और उसके सेवन से पाप बढ़ता हो, या हमारा जीवन कष्टमय होता हो तो उसे तुरन्त ही त्याग देना चाहिये, यही त्रमूढ़दृष्टि ऋङ्ग है।

मनुष्य में श्रज्ञानता, प्रमाद श्रौर कमजोरी के कारण दोषों का होना साधारण बात है। अतः जो लोग धार्मिक रूचि रखते हैं और धर्मानुकूल आचरण करते हैं उनसे भी कभी उप-र्युक्त कारणों से दोषों का बन जाना सम्भव है। जैसे कि स्वच्छ सकेद वस्त्र पर कालिख का जरासा धब्बा या मैल तुरन्त माळूम होने लगता है त्रोर काले व मैंले वस्त्र पर नहीं ; वैसे ही धर्मात्मा कहलाने वाले पुरुषों श्रीर साधारण पुरुषों में से दोनां के द्वारा एक सा दोष होने पर भी साधारण पुरुष के दोषों पर लोगों का उतना ध्यान नहीं जाता जितना कि धर्मात्मा के दोषों पर। दूसरे सदाचारी या धर्मात्मा कहलाने वाले पुरुषेां के दोष करने पर उन्हें बदनाम करने से उनकी ही बदनामी होती हो सो बात नहीं है; बल्कि अज्ञानी लोग उस धर्मात्मा के दोष का धर्म के साथ लपेटने की धृष्टता करने लगते हैं। यद्यपि किसी मनुज्य के पाप करने पर धर्म के बुरा कहना कदापि न्याय सङ्गत नहीं हो सकता; क्योंकि धर्म सदा ही पवित्र वस्तु है। यदि धर्मात्मा ग़ल्ती से या जान बूक्तकर कोई पाप करता है तो इसमें धर्म का क्या अपराध है ? फिर भी "न धर्मो धार्मिकैकिंना" अर्थात् धर्मात्मा पुरुषों के बिना धर्म नहीं होता ; इस उक्ति के अनुसार

धर्मात्मा के साथ उसका धर्म भी अवश्य बदनाम हो जाता है। अतः धर्म की निन्दा का रोकने और गुणों की वृद्धि करने के लिए यह आवश्यक है कि हमें यदि किसी व्यक्ति में कोई दोष दिखाई दे तो उसे दूसरों से न कहते फिरें; बल्कि दोषी मनुष्य के। ही सममा दें कि आपके ऐसा करने से आपके साथ धर्म भी बदनाम होता है, इससे आप ऐसा न करें। यदि वह सममदार होगा तो हमारे ऐसा करने से हमारा कृतज्ञ होगा और भविष्य में सचेत हो कर उस पाप से बचने की के।शिश करेगा; अन्यथा धर्म की निन्दा तो हकेगी ही। दूसरे, हमें गुणों की वृद्धि का लच्य रखते हुए सर्वदा अपनी दृष्टि गुणों की ओर ही रखनी चाहिये और दूसरों के दोषों पर दृष्टि न डालना चाहिये। यही उपगृह्न अङ्ग है।

इसके अतिरिक्त यदि केाई मनुष्य अपनी किसी कम-जोरी, मूर्खता, विपत्ति, और लालचवश या इन्द्रियों की त्तिएक वासनाओं के तृप्त करने के लिए सदाचार के पथ से अष्ट होरहा हो या धर्म सेवन करते रहने पर भी अपनी आर्थिक दशा न सुधरने, विपत्तियों पर विपत्तियों के आने अथवा किसी मनो-रथ के सिद्ध न होने से धर्म सेवन को ही व्यर्थ समक्ष, अपनी धार्मिक श्रद्धा से विमुख हो रहा हो तो उस समय तत्वज्ञाता पुरुषों का कर्त्तव्य है कि धर्म की रत्तार्थ जैसे भी हो सके, उसे सन्मार्ग से विचलित न होने दें और युक्ति से काम लेकर, उसे जिस तरह भी हो, धर्म मार्ग पर स्थिर रखकर उसकी व उसके धर्म की रत्ता करें। यह स्थितिकरण श्रङ्ग है।

जब कि मनुष्य के। मनुष्यता के नाते, जैसा कि पहिले कहा जा चुका है, मनुष्य ही नहीं, संसार के प्राणीमात्र के। ऋपना बन्धु समक्त उनसे प्रेम भाव रखना उसका प्रथम कर्तव्य है, तव धर्म सेवन करने वाले समस्त सहधर्मी भाइयों से विशुद्ध प्रेमभाव प्रकट करना तो त्र्रौर भी स्वाभाविक है। मुँह पर मित्रता पूर्ण चापॡसी से भरी हँस हँस कर बातें करना और पीछे से गले पर छुरियां चलाना या धोखा देना श्रथवा मन में रख्न मात्र भी कपट रखना त्रौर वह भी सहधर्मी भाई के प्रति, एक सम्यग्हिष्ट पुरुष के लिए कदापि शोभा नहीं देता। वात्सल्य में बनावटी प्रेम के लिए कोई गुञ्जायश नहीं है। यदि कोई श्रपने सहधर्मी भाई के साथ प्रेमहीन, निष्टुर या कपट पूर्ण व्यवहार करता है त्र्यथवा उनका यथायोग्य त्रादर, सत्कार सेवा, सुश्रुषा, विनय त्रादि करने के स्थान पर उनका जरा भी अपमान या तिरस्कार करता है तो समम्भना चाहिए कि उस व्यक्ति में धर्म का लेश भी नहीं है। यही वात्सल्य त्राङ्ग है।

इसी तरह संसार में छाये हुए अज्ञानरूपी अन्धकार के वश में हो कर और मोह, माया व मिध्यात्व के कुचक में फँस कर जो प्राणी अपने जीवन को बर्बाद कर रहे हैं उन्हें धर्म का सम्बा स्वरूप सममाना और सन्मार्ग पर लगाने का प्रयत्न करना भी सन्यग्दृष्टि का आवश्यक कर्त्तव्य है। जब कि वीर धर्म प्राणीमात्र का हितकारक होने से उनका सहारा देने की पूर्ण सामर्थ्य रखता है और वह प्राणीमात्र की सम्यत्ति है, तो न केवल दया; बल्कि न्याय की दृष्टि से भी धर्म का पिवत्र सन्देश प्राणीमात्र तक पहुँ चाना प्रत्येक धर्मात्मा का प्रथम कर्तव्य है। जो मनुष्य अपने जाति, कुल, धन, बल या विद्वत्ता के धमण्ड से दृसरें। को नीचा बनाये रखने के लिए उन्हें धर्म का पिवत्र मार्ग बतलाने से इन्कार करते हैं या दूसरें। के। धर्म-कार्य करने से विद्वत रखते हैं या बाधा डालते हैं वे उस मनुष्य का ही अहित नहीं; बल्कि अपने धर्म का भी नाश कर डालते हैं, इस लिए जैनधर्म के उपर्युक्त प्राणीमात्र के हितचिन्तक, सुख शान्ति-वर्द्ध क, पिवत्र, सत्य और वैज्ञानिक सन्देश के। दुनियां के प्राणीमात्र तक पहुँ चाने की यथासम्भव के।शिश करना भी धर्म का एक अङ्ग है। इसे ही प्रभावना अङ्ग कहते हैं।

जो मनुष्य तत्व के स्वरूप की भली भांति सममता है वह चाहे नीच से नीच चाण्डाल भी क्यों न हो, देवता के समान पूज्य और वंदनीय है, और जो व्यक्ति आत्म तत्व के पिवत्र हो सकने पर विश्वास नहीं करता, दुनियां के ऐश व भोगोपभोगों के ही सब कुछ सममता है, दीन दुखियों या धर्मात्मा पुरुषों की हीनावस्था देख कर उनसे घृणा करता है या जो मूढ्ताओं में फँसा रह कर कुरूढ़ि आदि के ही धर्म समम् उनके पालने में अपने के कुतकृत्य सममता है, अथवा रागी देषी देवताओं के। पूज कर उनसे अपना मतलब निका-

लने की ताक में रहता है या अपनी प्रशंसा के गीत गाता और दूसरों की निन्दा करता है, या दूसरे धर्मात्मा भाइयों के अपने ऐरवर्य आदि के अभिमान में आ कर नीचा दिखाना चाहता है, या धर्म से डिगते हुए पुरुषों का सहारा देने के स्थान पर उनसे ऐसा व्यवहार करता है कि जिससे वे धर्म कर्म छोड़ कर पतित हो जांय, अथवा आपस में निष्कपट प्रेम के स्थान पर द्वेष और सेवा करने के स्थान पर स्वार्थसाधन की भावना रखता है, वह मनुष्य चाहे कितना ही कुलीन, धनी, मानी या ज्ञानी क्यों न हो, कभी भी सच्चा धर्मात्मा और सभ्य नहीं कहला सकता।

त्रब जरा सम्यक्चारित्र की नीव और विश्व प्रेम की जड़, अहिंसा, जो जैनधर्म का एक महान् अङ्ग है, तथा जिसके विना कोई भी धर्म 'धर्म' नहीं कहला सकता, पर भी विचार कीजिये।

## हिंसा श्रीर श्रहिंसा

जैनधर्म कहता है कि यदि तुम अपने व दूसरें। के जीवन का सुखी बनाना चाहते हो तो तन, मन और वचन से अहिंसा का पालन करे।। इस अहिंसा का पालन हिंसा का समझे बिना नहीं होसकता, जब कि हिंसा का त्याग ही अहिंसा है।

जिन भावों, इरादेां, ऋथवा कार्यों से ऋात्मा का पतन होता है ऐसे राग, द्वेष, मोह, क्रोध, मान, माया, लोभ ऋादि भावों के करने या इनके वश होकर दूसरे के प्राणों का घात करने वा दिल दुस्राने को हिंसा कहते हैं। सारांश यह कि क्रोधादि विकारों के द्वारा अपनी शांति, श्रानन्द श्रौर निराक्कता के। भङ्ग करना श्रौर दूसरों की शांति व सुख को ठेस पहुँ चाना ही हिंसा, तथा दुर्भावों का त्याग कर आत्म शान्ति व आनन्द की ओर बढ़ते हुए उन्हें भक्न न करना एवं दूसरों की शान्ति व त्रानन्द के। त्रपने द्वारा ठेस न पहुँचना ही ऋहिंसा है। यदि कोई सावधानी के साथ दृसरें। की रत्ता व हित का ध्यान रखते हुए कुछ काम करता है श्रौर फिर भी उस कार्य के द्वारा किसी जीव के दिल को दुख पहँच जाता है या उसकी जान ही चली जाती है तो उस मनुष्य को, जो कि यत्नाचार पूर्वक काम कर रहा है, हिंसा का दोष जरा भी नहीं लगता। इसी तरह जो मनुष्य प्रकट रूप में किसी के। सताता या मारता नहीं **है**, किन्तु उसके भाव काम, कोध, राग, द्वेषादि से भरे रहते हैं तो समभना चाहिये कि वह पूरा २ हिंसक है।

उपरोक्त कथन से यह बात सहज में ही जानी जा सकती है कि जैन धर्म में किसी के बाहरी प्राणों के नष्ट होने या न होने मात्र पर हिंसा व ऋहिंसा निर्भर नहीं है; किन्तु दुर्भावों या दुर्भावना पूर्ण कार्यों में ही हिंसा और उनके कार्याव में ऋहिंसा निहित है। यही जैनधर्म का हिंसा व ऋहिंसा सम्बर्धी संचित्र रहस्य है। अब हिंसा के भेदें। और ऋहिंसा पालन के ज्यवहारिक रूप पर भी थोड़ा सा विचार किया जाता है—

## हिंसा के भेद-

संसार में हिंसा चार प्रकार की होती है—(१) संकल्पी, (२) त्रारम्भी, (३) उद्योगी, (४) विरोधी।

- (१) संकल्पी हिंसा वह है जो इरादे से की जाती है—
  जैसे किसी को जान बूफ कर सताना, देवी देवतात्रों के। प्रसन्न
  करने अथवा अपना अभीष्ट सिद्ध करने के लिये जीवें। के। मार
  कर विल चढ़ाना, मांस खाने की लेालुपता से प्राणियें। का बध
  करना, द्वेषवश किसी पर आक्रमण करना, मनोरज्जन के लिये
  शिकार खेलना, आदि। इन कार्यों के। स्वयं न करके दूसरें। से
  करवाना या किसी को करते हुए देख कर खुश होना भी संकल्पी
  हिंसा है।
- (२) त्रारम्भी हिंसा वह है जो घर गृहस्थी के कार्यों में प्राणियों का घात हुआ करता है जैसे चक्की पीसना, भाइ देना, मकान बनवाना, आग जलाना आदि कार्यों में सावधानी रखते हुए भी थोड़े बहुत जीव मर ही जाते हैं।
- (३) उद्योगी हिंसा वह है जो खेती, व्यापार करने, कल-कारखाने चलाने त्रादि जीविका सम्बन्धी कार्यों में होती है।
- (४) विरोधी हिसा वह है जो दुष्टों श्रौर त्राततायियों से अपनी जान, माल, कुटुम्ब, श्राश्रित, देश श्रौर धर्म की रज्ञा करने में होती है।

## गृहस्थ श्रीर साधु की श्रहिंसा में श्रन्तर



जैन धर्मानुसार इन चारें। प्रकार की हिंसा का पूर्ण रूप से त्याग गृहत्यागी साधु पुरुषों के लिये अत्यन्त आवश्यक और अनिवार्य है— बिना ऐसा किये कोई भी सन्त साधु नहीं कहला सकता। गृहत्यागी साधु पुरुष ही पूर्ण रूप से हिंसा का त्याग कर सकते हैं, जो कि संसार, शरीर व विषय भोगों से सर्वथा विरक्त रहते हुए अपने शरीर पर लँगोटी भी नहीं रखते और जिनकी चर्या सिवाय धर्म व मोन्न पुरुषार्थ का साधन करने के और कुछ नहीं है। साधु बनकर उसके अनुरूप पूर्ण पापें का त्याग कर महाव्रतों का पालन करना व तप तथा ध्यान के द्वारा आत्मशुद्धि करते हुए कर्मकलक्क का समूल नाश करना प्रत्येक मनुष्य का प्रथम आदर्श होना चाहिये और इन व्रतों के पालन करने की केशिश करना चाहिये।

श्रहिंसा की शक्ति श्रौर महिमा दोनों ही श्रनुपम व श्रिचिन्त्य हैं। जब साधु पुरुष मन वचन कर्म से श्रिहंसक श्रौर बीतराग बनकर श्रात्मशुद्धि करने का प्रयत्न करते हैं; उस समय उनमें जो श्रात्मतेज प्रकट होता है उसके प्रभाव से बड़े २ श्रिममानियों का मस्तक उनके चरणों में श्रपने श्राप मुक जाता है, जङ्गल के मृग श्रौर सिंहादि पशु पन्नी भी श्रपने

**त्र्यापसी स्वाभाविक बैर विरोध का त्याग कर शान्ति के साथ** उनके चरणों में जा बैठते हैं और उनकी दिव्य मूर्ति की श्रोर टकटकी लगाकर देखते रहते हैं। उनके दुश्मन, जो घर से अपने पूर्व बैर का बदला लेने के लिये नङ्गी तलवार लेकर सिर काटने उनके पास पहुँ चते हैं, उनकी शान्त और वीतराग मुद्रा केा देखकर काठ के पुतले की तरह हाथमें तलवार लिए।खड़े रहजाते हैं श्रौर उनका हाथ नहीं उठता। अन्तमें उन्हें उनकी सर्वतो मुखी अहिंसाके सामने नत मस्तक होकर शतमुख से उनकी स्तृति करना पड़ती है। क्यों ? इस लिए कि बहुगुण सम्पन्न वस्तु ऋल्प गुण वाली वस्तु पर ऋपना प्रभाव डाल कर उसे श्रपना जैसा बना लेती है, प्रकृति का यह अटल नियम है। जैसे समुद्र भर अमृत में दो चार बूँद विष भी श्रमृत रूप बन जाता है श्रीर उतने ही विष में थोड़ा सा अमृत विषमय बन जाता है; उसी प्रकार जिस महापुरुष की ऋन्तरात्मा में शुद्ध श्रहिंसा का श्रथाह समुद्र भरा हुत्रा है उसका प्रभाव यदि विद्वेषियों और विद्वोहियों की हिंसात्मक भावनात्रों का कुंठित त्रौर हतप्रभ बनाकर यदि उन्हें भी त्र्यहिंसक श्रौर नम्र बनादे तो इसमें आश्चर्य की क्या बात है ? किन्तु संसार के सब मनुष्य घर बार छोड़ कर ऐसे साधु बन जांयें और ऋहिंसा का पूर्ण रूप से पात्तन करने लगें यह सम्भव नहीं है; क्यों कि वैसा करना बड़ी धीरता, वीरता, गंभीरता श्रौर साहस का काम है। श्रतः जो लोग पूर्ण पापों श्रौर गृह श्रादि की ममता छोड़ने में असमर्थ हैं व गृह में रह कर ही श्रगुव्रत पालन करते हुए शान्ति

पूर्वक धार्मिक जीवन व्यतीत करना चाहते हैं उन्हें चार प्रकार की हिंसा में से कम से कम संकल्पी हिंसा अर्थात् जान बूक्त कर दो इन्द्रिय आदि त्रस जीवें का सताने या मारने का त्याग अवश्य कर देना चाहिये। और चूं कि प्रध्वी, जल, अग्नि, वायु तथा वनस्पति इन पांच स्थावर जीवें की गृहस्थ द्वारा संकल्पी हिंसा का त्याग होना कठिन है इस लिए आवश्यकता के बिना इनकी भी हिंसा न करना चाहिये और उनकी रक्षा का यथासंभव ध्यान रखना चाहिये।

उपर यह बताया जा चुका है कि घर के कार्यों तथा व्यापारादि के करने में भी त्रस हिंसा होती है; किन्तु उन कार्यों के करने में मनुष्य का सीधा उद्देश्य हिंसा करना नहीं, बल्कि उस कार्य के करना है। अतः वह हिंसा संकल्पी नहीं है और न उसका त्याग ही गृहस्थ घर में रह कर कर सकता है। चूंकि धर्म, अर्थ, काम और मोच्च इन चार पुरुषार्थों में भी गृहस्थ को मोच्च पुरुषार्थ का लच्च रखते हुए धर्म, अर्थ और काम इन तीन पुरुषार्थों का सेवन करना गृहस्थाश्रम की दृष्टि से उचित व आवश्यक है और इनके सेवन किये बिना उसका जीवन सुव्यवस्थित नहीं रह सकता, इस लिये भी वह। त्रस जीवों की संकल्पी हिंसा के सिवाय शेष हिंसाओं का त्यागी नहीं बन सकता।

कोई मनुष्य घर में रहना चाहता है श्रीर गृहस्थी का भार भी लादे हुए है; किन्तु प्रतिदिन अपने सारे समय को दूसरों की

सेवा, स्वाब्याय, देवपूजा ऋादि धर्म-कार्यों में हो व्यतीत कर धन कमाने ( अर्थ पुरुषार्थ ) की अरोर ध्यान नहीं देता, तो यह निश्चित है कि वह तथा उसके ऋाश्रित ऋन्य कुटुम्बीजन एक न एक दिन संकट में फँस जांयगे और फिर निराकुल होकर वह धर्म कार्य भी न कर सकेगा। (हां, यदि घर में पर्याप्त धन हो तो श्रवश्य संतोष के साथ श्रपना सारा समय धर्म व श्रात्मोन्नति में लगा देना चाहिये, न कि तृष्णा के कुचक्र में फँसे रह कर त्र्रसंतोष त्र्यौर त्र्रशान्तिपूर्वक त्र्रपने जीवन को हाय२ पूर्ण बनाकर बर्बाद करना चाहिये।) जो मनुष्य केवल धन कमाने में ही रात दिन एड़ी से चोटी तक पसीना वहाता रहेता है और धर्म कर्म को भूल जाता व उस धन का भी उचित रूप से खयं भोग नहीं करता तथा न दूसरों की सहायता व परोपकार करता है वह भोजन की परोसी हुई थाली को ठुकरा कर लंघन करने वाले मनुष्य के समान ही मूर्खता करता है, श्रौर केवल क्लेश का पात्र होता है। त्राखिर वह धन कमाता किस लिए है ? ऐसे ही जो मनुष्य केवल धन कमाने श्रौर खाने, पीने, मौज उड़ाने में ही मस्त होकर त्रात्मोन्नति के लिए धर्म साधन करना, व मोच पुरुषार्थ की श्रोर लदय रखना नहीं चाहता या श्रमवश उन्हें भूल जाता है तो निःसंदेह वह पशु से भी बदतर अपने जीवन को मनुष्यत्व व कर्त्तव्यहीन बनाकर बर्बाद करता हुन्ना कीए को उड़ाने के लिये क़ीमती रत्न को फेंक देने की मूर्खता करता है।

उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि गृहस्थाश्रम में रहते हुए मनुष्य का धर्म, अर्थ, काम इन तीन पुरुषार्थों का ठीक २ सेवन करते रहने तथा मोच्न पुरुषार्थ की त्रोर ऋपना लच्य रखने में ही कल्याए है और साथ ही यह भी निश्चित है कि अर्थ पुरुषार्थ (धनकमाना)व काम पुरुषार्थ (इन्द्रियों के न्यायोचित भोग भोगना) इन दोनों में त्रारम्भी व उद्यमी हिंसा भी उससे छूट नहीं सकती; किन्तु फिर भी त्राजीविका के जिन कार्यों में त्रौर भोगोपभोगों की जिन सामिपयों के भोग में हिंसा ऋधिक होती हो उनका त्याग भी उसे यथा संभव अवश्य करने का प्रयत्न करना चाहिये श्रीर धन कमाते व भोगों का भोग करते समय सदा न्याय तथा दूसरों के उचित ऋधिकारों व हितों की रत्ता को भी कदापि न भूल जाना चाहिये ; अन्यथा वे अर्थ पुरुषार्थ और काम पुरुषार्थ न कहला कर संकल्पी हिंसा का स्थान ले लेंगे, जो कि अपने श्रौर दूसरों के सुख शान्ति को नष्ट करने में छुरी का काम करती है।

## गृहस्थ ऋौर विरोधी हिंसा

गृही जीवन में मनुष्य को कभी २ ऐसी परिस्थिति का सामना भी करना पड़ता है जबिक उसके धनादि के अतिरिक्त देश, धर्म, कुटुम्ब, जाति व अपना भी अस्तित्व ख़तरे में पड़ जाता है। क्योंकि संसार में सब लोगों के लिये धर्म का ठीक २ उपदेश मिलना आसान नहीं है, और यदि मिल भी जाय तो हर

एक का धर्मानुकूल चलने लगना कठिन है-चाहे जितना सुन्दर, जोशीला, तर्कपूर्ण, सत्य और कल्याग्यकारक उपदेश दीजिये; सैकड़ों मनचलों, कामांधों, दुष्टों, ऋभिमानियों श्रोर दुनियां के मौज शौक को ही सब कुछ सममने वालों के कानों और हृदयों पर जूं तक नहीं रेंगती, और वे दूसरों को सताने, बर्बाद करने, बहिन बेटियों की बेइज्जती करने, धर्म श्रीर धर्मस्थानों पर हमला कर उन्हें नष्ट भ्रष्ट करने, धन माल हड़पने, स्वतन्त्रता का अपहरण कर अन्याय व अत्याचार करने आदि पर तुले बैठे रहते हैं। ऐसे समय जबिक कोई त्राततायी किसी सद्गृहस्थ के जान माल त्रादि के त्रपहरण करने की कोशिश करता है या उसके धर्म व धर्मस्थानों को नष्ट भ्रष्ट करके अपनी धर्मान्धता की पराकाष्ठा दिखाना चाहता है जैनधर्म कहता है कि उस समय गृहस्थ को कौरन युक्ति, बल, खजाना और तलवार आदि साधनों से अपने धर्म, देश, समाज, कुटुम्ब व अपनी और अपने **त्रा**श्रितों की रज्ञा करनी ही चाहिये। सम्भव है कि इस समय के संघर्ष में त्राततायी को चोट लग जाय या उसकी जान चली जाय; किन्तु त्र्यात्मरत्ता की भावना से लड़ने वाले गृहस्थ को संकल्पी हिंसा का दोष नहीं लगता; इसके अतिरिक्त आततायी को शिह्ना देने और उसका भविष्य सुधारने तथा अन्य लोगों को पाप से भयभीत करने के लिये उसे न्यायानुकूल यथायोग्य राज्य-दंड भी दिलाना चाहिये ताकि फिर किसी को वैसा कार्य करने का साहस न हो सके।

े वे पुरुष वीर कहलाते हैं जो किसी श्राततायी के द्वारा सताये जाने पर त्रात्मरत्ता करने में पूर्ण समर्थ होते हैं त्रीर उसे वश कर उस पर विजय प्राप्त कर लेते है; किन्तु जो प्रती-कार करने में पूर्ण समर्थ होते हुए भी दुश्मन की दुष्टता और मूर्खता का बदला लेने की अपेना उसे हृदय से न्नमा कर देते हैं वे वास्तव में महावीर श्रीर सच्चे श्रहिंसक हैं। श्रपराधी के। हृदय से चमा कर देना और उसका तनिक भी खयाल न लाना कितना कठिन त्रौर वीरता का कार्य है, इसे साधारण व्यक्ति नहीं समभ सकते। ऐसी नासमभी से जो लोग उक्त प्रकार के महावीर पुरुषों का 'कायर' कहने का साहस करते हैं वे वीरता श्रीर धर्म का ही श्रपमान करते हैं, जिसे प्रत्येक समभदार भली-भांति त्रासानी से समभ सकता है। यद्यपि प्रत्येक व्यक्ति का न्तमा धारण कर महावीरता दिखाना चाहिये ; किंतु यदि वह ऐसा न कर सके तब कायरता छोड़ कर त्रात्म रत्ता कर वीरता तो दिखानी ही चाहिए।

कायर वे हैं जो बलवान शत्रु का प्रतीकार करने में स्वयं असमर्थ होने पर या सामर्थ्य होने पर भी साहस के अभाव में हर के मारे मुँह छिपा कर बैठ जाते हैं और मन ही मन तो उसे के सते व द्वेष करते रहते हैं, किन्तु ऊपरसे दिखावटी 'चमा चमा' का राग अलापते रहते हैं। यह कायरता है और इसमें व हिंसा में नाम मात्र का ही अन्तर है। यह कायरता उस विरोधी हिंसा से कहीं अधिक पापपूर्ण व निंद्य है, जिसका कि ऊपर वर्णन किया गया है और जो गृहस्य के लिये चम्य है।

किन्तु गृहस्थाश्रम के। त्याग कर सच्चे हृद्य से साधु धर्म पालन करने वाले पुरुषों को, यह हम पहिले ही बता चुके हैं कि उन्हें सब तरह की हिंसा का त्याग करना ही चाहिये। यदि किसी साधु पर कोई दुष्ट श्राक्रमण करे, बांधे, मारे या प्राण तक लेने का षड़यन्त्र रचे तौ भी उसे शत्रु के प्रति रख्नमात्र बैर, द्वेष या कोध त्रादि का भाव न करते हुए प्रतीकार करने में समर्थ होते हुए भी उसे हृदय से चमा करना चाहिये, यही पूर्ण व सच्ची अहिंसा है; जिसकी महिमा का वर्णन लेखनी से होना असम्भव है। उपरोक्त कथन से स्पष्ट है कि गृहस्य श्रीर साधु दोनों ही अहिंसा का अपने २ पद के अनुसार एक देश व पूर्ण रूप से पालन करते हुए धर्मानुकूल भली भांति शान्ति पूर्वक जीवन बिता सकते हैं। गृहस्थ व साधु की ऋहिंसा में अन्तर तो प्रकट ही है। जो लोग बिना समझे जैनधर्म की अहिंसा के। अञ्यवहारिक कहा करते हैं, आशा है उनका भ्रम उक्त कथन से दूर हो जायेगा।

जैनधर्म के इतिहास श्रौर कथा प्रन्थों में जैन गृहस्थों श्रौर साधुश्रों की सैकड़ों वीरतापूर्ण श्रहिंसा पालन सम्बन्धी गौरव-गाथाएँ भरी पड़ी हैं, जिनसे स्पष्ट हो जाता है कि किस प्रकार उन जैन गृहस्थों व साधुश्रों ने श्रपने २ पद के श्रानुरूप श्रहिंसा धर्म का शानदार पालन करते हुए वीरता, धीरता, श्रौर गम्भीरता का परिचय दिया था। बहुत प्राचीन कथाश्रों को होड़ कर इतिहास के उज्वल रत्न, मौर्य साम्राज्य

शिरोमणि सम्राट् चन्द्रगुप्त, धर्मवीर सम्राट् एलखारवेल, वीर शिरोमणि चामुण्ड राय , श्रोर प्रतापी भामाशाह जैंसे नररत्ना का ही ले लीजिय कि जिन्हा ने गृहस्थ के योग्य ऋहिंसा धर्म का पालन करते हुए भी आततायियों से अपने देश, धर्म, समाज त्रादि की रज्ञा करने में कभी भी कायरता से काम नहीं लिया। जो लोग ऋहिसा के। भारत की परा-धीनता का कारण कहते हैं उन्हें चाहिय कि वे जरा भारत के पराधीनता सम्बन्धी इतिहास के अवलोकन का कष्ट स्वीकार करें जिससे उन्हें माॡम हो जायेगा कि जिस समय भारत पराधीन बना है उस समय ईसा की ग्यारहवीं शताब्दी से ले कर पन्द्रहवीं शताब्दी तक भारतीय नरेशों ने लगातार विदेशी त्राकमणकारियों का बीरता के साथ मुकाबिला किया त्रौर उन्हें पराजित करते हुए देश की पूर्ण रूप से रज्ञा की ; किन्तु अन्त में राजात्रों की त्रापसी फूट, स्वार्थपरता, व विखरी शक्ति के कारण ही भारत पराधीन बना। ऋस्तु, ( सच तो यह है कि यदि गृहस्थ राज्यादि कार्यों को करते हुए अथवा गृहस्थी की जिम्मेदारी का भार सम्भालते हुए विरोधी हिंसा का बिल्कुल त्याग कर दें तो दुनियां में ऋंधेर मच जाये-श्राततायी लोग ऌट, मार, हत्या, व्यभिचार, बलात्कार, अत्याचार आदि करने में निःशङ्क हो कमर कस कर जुट जायें त्रौर किसी भी गृहस्थ का धर्म, जान, माल, देश त्रादि खतरे से खाली न रहे । इस लिये गृहस्थां से श्रहिंसा का एक देश पालन ही हो सकता है और वही पालन

करने की उनसे प्रेरणा की गई है। [यदि कोई गृहस्थ गृहस्थाश्रम के कार्यों से उदास होकर अपना भार किसी योग्य उत्तराधिकारी को सौंप कर घर में रहता हुआ भी आरम्भी, उद्योगी व विरोधी आदि हिंसाओं के। त्यागना चाहे तो वह ऐसा भी कर सकता है और उसके लिये यह जरूरी नहीं है कि वह गृहस्थी में रहकर सब प्रकार की हिंसाएँ करे ही; बल्कि जितना २ इन अंभटों का त्याग किया जायगा और आत्म शुद्धि की और प्रवृत्ति की जायगी उतने हो अंशों में धर्म और सांसारिक फँसाब सम्बन्धी कार्यों के। आदर्श मानते हुए आत्मपतन करना ही अधर्म होगा। इस दृष्टि से वह जितना अशुभ-त्याग करेगा, उतना ही अच्छा।

जैन गृह्स्थां के सिवाय जैन साधुआं ने भी जो अपने योग्य पूर्णक्ष से श्रहिंसा का पालन करने के लिये हँसते २ अपने प्राणां तक का बलिदान किया है और वीरतापूर्ण कच्ट सिह्च्युता एवं धर्म प्रेम का परिचय दिया है वह भी वास्तव में शत मुख से प्रशंसनीय और अभिवंदनोय है। एक बार किसी साम्प्रदायिक धर्मान्ध राजा ने ४०० जैन साधुओं का उनके निरपराध रहते हुए भी जिन्दा कोल्ह्र में पिलवा दिया था किन्तु उनमें से एक ने भी भागने या उक् करने की कोशिश नहीं की। ऐसे ही राजा बलि ने हिस्तनापुर में ९०० जैन साधुओं के संघ का धर्म हे बवश नरमें यक्त रच कर जिन्दा जला डालने का दुष्प्रयत्न किया था; किन्तु साधुगण तिनक भी ध्यान से विचलित नहीं हुए। ध्यानस्थ सुकुमाल मुनि के अङ्ग प्रत्यंगां का एक स्थालिनी ३ दिन तक अपने

बच्चों सहित धोरे २ खाती रही ऋौर वे सुमेरूसे भी ऋधिक स्थिर रह कर उस भीषण कष्ट के। सहते रहे; किन्तु स्यालिनी के प्रति रंच मात्र भी कोध या होभ का भाव प्रकट नहीं किया और अन्त में प्राण तक गँवा दिये। कहां तक लिखा जाय, ऐसी २ हजारां कथाएँ सूचित करती हैं कि ऋहिंसा वीरां का धर्म है जिसमें कायरता का लेशमात्र भी स्थान नहीं है, श्रौर जैन-धर्मानुसार प्रत्येक गृहस्थ, राजा महाराजा से लेकर गरीब से गरीब तक व प्रत्येक साधु ऋपने २ पद व योग्यता एवं शक्ति के ऋनुसार पालन करते हुए संसार में शांति के साथ जीवन व्यतीत करते हुए त्रात्मा के। पवित्र कर पूर्ण स्वतन्त्र बन सकता है। त्र्रहिंसा का पालन बीर पुरुष ही कर सकते तथा ऋहिसा वीरों का धर्म है। यह बात सिद्ध करने के लिये हमें दूर जाने की आवश्यकता नहीं है: स्वयं जैनधर्म के सर्वेसर्वा २४ तीर्थंकर भगवान ऋषभदेव से लेकर भगवान् महावीर पर्यन्त सब ही वीर शिरामणि राज्य-वंशोत्पन्न चत्रिय राजकुमार थे और इनमें से ३ तो चक्रवर्ती सम्राट् के पद से भूषित थे, जिन्होंने ६ खण्ड पृथ्वी की रज्ञा का भार सँभाल रक्त्वा था। इन सब ही महापुरुषों ने राज्य का यथा-योग्य भार सँभाला श्रौर किसी २ ने श्राजन्म ब्रह्मचर्य पालन करते हुए व राज्य भार के। बिना सँभाल ही कुमार वय में कठेार तपश्चर्या कर परमात्म पद श्राप्त किया एवं दूसरें। को सन्मार्ग प्रदर्शन किया था। जिससे स्पष्ट है कि अहिंसा वीरां का ही धर्म है।

## अहिंसा की रचा-

करने के लिए भोजनादि की शुद्धि भी अत्यन्त आवश्यक है। रसना इन्द्रिय की लोलुपता में जीवें का मार कर या उन्हें जिन्हा ही खा जाना, त्रथवा स्वयं मरे हुए जीवें का कलेवर खाना. अन्डे चूस जाना, शराब या अन्य प्रमाद् बढ़ाने या काम विकार के। उत्पन्न करने वाली वस्तुत्रों का खाना पीना, तथा मक्खियां का वमन रूप शहद जैसे अभन्य पदार्थी का सेवन करना अथवा अन्य ऐसे पदार्थी का सेवन करना जिनसे जीवें का घात हुए बिना नहीं रहता, ऋहिंसक व्यक्ति के कटापि याग्य नहीं हो सकता त्रौर न इनके प्रथम त्याग किये बिना वह त्र्यहिंसा धर्म के पथ पर ही चल सकता है। इसी प्रकार प्राणियों की रचार्थ पानी छान कर पीना, रात्रि के। भोजन न करना, गले सड़े फल व मर्यादा से रहित अन्य भोज्य पदार्थ, जिनमें कीटाणु पैदा हो चुके हां, न खाना भी ऋहिंसा की दृष्टि से ऋावश्यक है। स्वास्थ्य की दृष्टि से भी इन पदार्थी का सेवन न करना लाभदायक है, जिसका वर्णन करना यहां श्रप्रासांगिक जान पड़ता है। श्रस्तु,

### अहिंसा की रचा और उसका ठीक २ निवाह-

करने के लिए ही ४ अन्य पापों का भी त्याग करना चाहिये; क्योंकि वे चार पाप भी आत्मा के गुणों का घात कर उसे पतन की ओर ले जाते हैं और दूसरों का भी कष्ट पहुँ चाते हैं; अतः वे भी हिंसा के अङ्ग हैं। वे चार पाप हैं— झूठ, चोरी, कुशील, परिग्रह। झूठ असत्य वचनों के। ही नहीं कहते हैं; बल्कि जो दूसरों को पीड़ाकारी हों, निद्य हों, पापमय हों या स्वार्थवश अन्यथा कहे गये हों, अथवा अपने और दूसरों के गुणों का नाश करने वाले हों, वे सब झूठ वचन ही हैं। ऐसे वचनों से क्योंकि संसार में अशान्ति उत्पन्न होती हैं, दूसरों के। कष्ट पहुँ चता है, और बोलने वाले के। उस समय मन में भयभीत होना व आगमी उसका दुष्परि-णाम भोगना पड़ता है। इसलिये यह सब वचन हिंसा और पाप हैं। धर्म तो सत्य ही हो सकता है।

वास्तिवक दृष्टि से देखा जाय तो संसार में मानव-जगत का सम्पूर्ण व्यवहार श्रायः वचनों के द्वारा चला करता है। वचन के द्वारा ही एक मनुष्य दूसरे की बुलाता, काम करने को कहता, उपदेश देता, व देनलेन का व्यवहार करता है। यहां तक कि अपने हृद्य के सम्पूर्ण विचारों का प्रकट करने का एक मात्र उपाय भी वचन ही है। यदि मानव जगत से वचन की प्रवृत्ति नष्ट हो जाय तो मनुष्य और पशु के व्यवहार में सम्भवतः कुछ भी अन्तर न रहे। वचन में बड़ी २ शक्तियां निहित हैं— एक वचन ऐसा होता है जो दुःखी, अशान्त और व्याकुल मनुष्यों के अन्तः करण में अमृत घोल देता, तथा मृत्यु के मुख में पड़े हुए लोगों का जीवन प्रदान करता है। इसके विपरीत एक वचन ऐसा होता है जो हृद्य में तीर सा चुभ जाता है और तलवार, खुरी व बन्दूक की गोली के आघात से भी अधिक पीड़ा व

सन्ताप का कारण बन कर स्वस्थ मनुष्य के। भी मृत्यू के घाट उतार देता है। वचनेां की सत्यता के बल पर ही दुनियां के संपूर्ण कारोबार ठीक२ चल सकते हैं और मनुष्य एक दूसरे पर विश्वास कर सकते हैं। इस समय जो दुनियां में कुद्व सोचने ऋौर कुद्व कहने, वचन देकर पूरा न करने, व विश्वासघात करने, एवं दूसरें की निन्दा व त्रात्म प्रशंसा के राग त्र्यलापने की प्रवृत्ति चल रही है वह सब हिंसा का ही एक अङ्ग है जिसे वाचनिक हिंसा कहना उपयुक्त होगा। ऋतः मनुष्य के। चाहिये कि वह वचन का ठीक २ व्यवहार करे, परनिन्दा एवं पीड़ाकारी वचन कटापि न कहे ऋौर न ऐसे वचन बोले जो दूसरों का हानि पहुँ चार्वे, ऋषिय या ऋसत्य हों, ऋथवा पापाचार या विश्वास-धात से भरे हों। यह याद रखना चाहिये कि जब तक अन्त:-करण पवित्र न होगा तब तक वचनों में यथार्थता और मधुरता नहीं ऋा सकती, ऋौर इनके ऋाये बिना संसार में न तो व्यवहार ही ठीक चल सकता है श्रीर न शान्ति ही क़ायम हो सकती है; क्योंकि मनुष्य का पारस्परिक प्रत्येक कार्य और व्यवहार वचन के द्वारा प्रारम्भ होता है। त्र्याज संसार में मनुष्य प्रायः झूठे श्रीर बेईमान बन गये हैं। वे पैसे २ के लिये झूठ बोलना पाप नहीं समभते । मनुष्य त्राज इतना पतित हो गया है कि वह न्याया-लयों में भी जाकर शान के साथ झूठी शपथ खाने में नहीं लजाता ! दो झूठे गवाह तैयार किये और मुकद्दमे में जीत का डङ्का बजा ! इससे न्याय का गला तो घुट ही रहा है साथ ही दुनियां में भी अशान्ति फैल रही है और पारस्परिक विश्वास तो प्रायः समाप्त ही हो गया है, इस भांति जब कि संसार की सामूहिक शान्ति भी असत्य भङ्ग कर डालता है और संसार के कार्य तक असत्य के द्वारा ठीक नहीं चल सकते तो आत्मकल्याण और आत्मोन्नित होना तो नितान्त ही असम्भव है। बिल्क आत्मा असद्भवनों के द्वारा पतित ही होता है और यह आत्मपतन ही आत्मवात है जो हिंसा का ही दृसरा नाम है।

चोरी में दूसरें। की धनादि वस्तुओं के। चुराने व हड़प जाने की बुरी नीयत रहा करती है। इससे आत्मा के पतन के साथ जिसकी चोज चुराई जाती है उसे भी कष्ट पहुँ चाता है; इसलिये यह भी हिंसा का एक अङ्ग है।

धन सम्पत्ति के। संसार में मनुष्य का ग्यारहवां प्राण् कहा जाता है। इसे प्राप्त करने में मनुष्य दिन रात परिश्रम करते हुए शारीरिक और मानसिक अनेक प्रकार के कष्ट सहन करते हैं, और अपने कमाये हुए धन को प्राणों से भी प्यारा समम्भते हुए उसे सुरक्तित रखने का प्रयत्न करते हैं। एक पैसा भी व्यर्थ खो जाय या छोटी से छोटी सुई जैसी वस्तु का पता न चले तो उसके प्राण् व्याकुल हो जाते हैं और उनकी आत्मा दुःख का अनुभव करती है। फिर भला इससे अधिक कीमती वस्तुओं को बिना उसकी आज्ञा के चुरा लेने में उसे कितना दुःख न होगा? अपनी किसी वस्तु के दूसरें द्वारा चुरा लिये जाने पर जो कष्ट हमें होता है उससे दूसरे की चीज चुराने पर उसके कष्ट का

अनुभव आसानी से हो सकता है। इसिलए दृसरों को कष्टप्रद होने के कारण चोरी में परिहसा भी पूर्ण रूप से होती है।

इस दोष के ऋतिरिक्त मनुष्य की सचाई की कसौटी और ईमानदारी का प्रमाण त्रार्थिक चेत्र में ही मिलता है। जो मनुष्य १ पैसा तो दूर, दूसरे की एक कौड़ी भी ऋपहरण नहीं करता, दूसरों की कीमती से कीमती चीजों पर मोहित नहीं होता श्रौर न बेईमानी से दृसरे के धर्नादिक की ही हड़पने की इच्छा रखता है वह सचमुच हिंसा के उपयुक्त दोषों से लिप्त न होकर अपने चरित्र बल से आतमा को उन्नत कर सकता है; किन्तु चोर श्रौर बेईमान जो निरन्तर दृसरों का माल हड़पने की ताक में लगा रहता है वह आत्मा को पतन की ओर ले जाता हुआ **त्रात्महिंसा ऋौर परहिंसा के दोषां से मुक्त नहीं हो सकता ऋौर** न ऐसे नीचतापूर्ण कार्यों से संसार में ही शान्ति स्थापित हो सकती है। त्रातः चोरी को हिंसा का त्राङ्ग जानकर त्याग करना ही चाहिये। इसके ऋतिरिक्त नैतिकदृष्टि से भी किसी के कमाये हुए धन को ऋपहरण करने का किसी को कोई ऋधिकार नहीं है।

दूसरों की स्त्रियों या मां, बहिन, बेटियों पर नीयत बद बना कर उनसे रमना, दुर्भावना या रमने की इच्छा करना ही कुशील है, आत्मा के। मोहित करके पतन की आर लेजाने व उसके चारित्रगुण का समूल नाश करने के कारण प्रकट है कि वह भी हिंसा का ही एक भेद है। इस लिये मनुष्य का यह कर्सव्य है कि वह उपर्युक्त हिंसा के कारण कुशील का भी श्रवश्य त्याग करे।

मोहवश शाणियों में जो विषय वासना जागृत होती है उसकी पूर्ति स्त्री पुरुष परस्पर में सम्भोग कर किया करते हैं। यह पहिले ही बताया जा चुका है कि परवस्तु के भोग में सच्चा सुख नहीं मिल सकता; इसी लिए मैथुन कर्म से भी सचा सुख नहीं मिल सकता; फिर भी विषयांध मनुष्य उसमें सुख की कल्पना करते हैं। चािएक किन्तु निःसार सुखाभास के लिए विषयांध होकर स्त्री सम्भोग करने के अनन्तर उनकी क्या दशा होती है ऋौर वे कितना सुख ऋनुभव करते हैं, इस प्रश्न का उत्तर प्रत्येक मनुष्य अपने अन्तःकरण से पूछ सकता है; अतः त्रात्मा केा विषय सेवन द्वारा सुखी बनाने के लिये मैथून सेवन करना और ब्रह्मचर्य का न पालना न केवल मूर्खता है बल्कि त्रपने पतन का भी कारण है, त्रौर इसीलिए हिंसा है। त्रातः वे पुरुष श्रौर महिलाएँ धन्य हैं जो इन्द्रियों पर क़ावू रखते हुए पूर्ण रूप से ब्रह्मचर्य का पालन करती हैं; किन्तु विषय वासना को पूर्णहरूप से जीतना प्रशंसा का कार्य होते हुए भी त्र्यासान काम नहीं। त्रातः जो पुरुष पूर्णरूपेण ब्रह्मचर्य का पालन करने में त्रास-मर्थ हैं उन्हें एक पत्नीव्रत त्रौर स्त्रियों का एक पतिव्रत का पालन कर विषय वासना के। सोमित बनाना ऋौर विवाहित स्त्री के सिवाय **ऋ**न्य स्त्रियों से काम-सेवन का त्याग करना ही चाहिए श्रौर श्रपनी स्त्री के साथ भी सन्तानोत्पत्ति के उद्देश्य के सिवाय विषय भोग

करने की विशेष लालसा नहीं रखनी चाहिए। एक पत्नीव्रत ( ब्रह्मचर्य ऋगुव्रत ) का पालन न केवल धार्मिक, बल्कि नैतिक दृष्टि से भी त्रावश्यक है त्रौर सामाजिक शान्ति एवं त्रात्म शान्ति के लिए तो अत्यन्त ही आवश्यक है। मनुष्य जिन कारगों से मनुष्य कहला सकता है उनमें केवल सुन्दर वस्त्रों से नंगे शरीर के। ढक लेना तथा मकान बना लेना श्रीर **त्र्यापस में बातचीत कर लेना हो मनुष्य कहलाने ॣके**ंलिए पर्याप्त नहीं हो सकता, बल्कि मनुष्य में मनुष्यता लाती है उसकी सचरित्रता और विवेक । इन दोनों गुऐां के अभाव में मनुष्य देहधारी केा ख़ुशी से पशु कहने में कोई हानि नहीं। श्राज संसार की दशा बड़ी विचित्र है। मनुष्य में मनुष्यता की अपेसा पशुता का अधिक बोलबाला है। मानव समाजका अधिकांश भाग त्र्यनाचार त्र्यौर व्यभिचार के नरककुण्ड में पड़ा हुत्रा सानन्द गधे पर चढ़कर बैंकुएठ देखने की कोशिश कर रहा है। सामने से किसी स्त्री के निकलने पर ललचाई हुई दृष्टि से सभ्य कहलाने वाले व्यक्तियों का घूरना एवं ित्रयों का निरन्तर पर-पुरुषों का अपनी ओर आकर्षित करने की कोशिश करते रहना श्रौर नित नये फ़ैशन बदलने में विलासिनी स्त्रियों को भी मात करने का उपक्रम रचना पतन के गह्वर की त्रोर क़द्म बढ़ाना नहीं तो त्रौर क्या है ? त्राख़िर वह कौनसा सद्विचार है जिसके वश होकर पुरुष श्रौर स्त्रियां उपरोक्त कार्यों में प्रवृत्त होते हैं ? यह ढोंग ऋौर ख़तरनाक सभ्यता मानव समाज का पतित ऋौर

वर्बाद करने के लिए ख़तरे की घंटी है, जिसे सुनकर समय रहते दुनियां के। तुरन्त सचेत हो जाना चाहिए।

यदि मनुष्य, मनुष्य ही बना रहना चाहता है और अपना जीवन शान्ति पूर्वक बिताने के साथ २ संसार में भी शान्ति कायम रखना चाहता है तो इस पाशविक वृत्ति का उसे त्याग करना ही चाहिये और यह याद रखना चाहिये कि स्वच्छन्दता एवं उच्छूङ्खलतापूर्वक प्रवृत्ति करना हिंसाशून्य कार्य नहीं कहला सकता और न इससे संस्कृति तथा सभ्यता का विकास व आत्मोन्न्नति ही हो सकती। व्यभिचार में प्रवृत्ति कर स्वयं पतित होना आत्महिंसा और परस्त्री का पतित करना परहिंसा स्पष्ट है।

त्रहिंसा की दृष्टि से संयम का पालन करना, अपनी इन्द्रियों व मन के। वश में रखना, तथा हर प्राणी की रचा व उसके हित का ध्यान रखना भी परम आवश्यक है। असंयमी पुरुषों की इच्छा कभी भी तृप्त नहीं होने पाती। आत्मसंयम के। न पालन करने वाला मनुष्य निरंतर ही असंतुष्ट रहा करता है और वह विषयों की पूर्ति के लिए न केवल स्वयं मारा मारा फिरता है, विल्क दूसरें। के। सताने, उनके अधिकार और मुँह में से राटी तक छीनने जैसे नीचता पूर्ण कार्यों के करने पर भी तुल जाता है, जिसमें हिंसा और अधर्म का होना अनिवार्य है, और जहां यह है वहां सुख व शांति की करणना ? निरर्थक!

इसिलए अहिंसक का यह कर्तव्य है कि वह इन्द्रिय संयम व प्राणिसंयम का यथाराक्ति पालन करे और उतनी ही चीजों का भोग करे जितनी जीवन के लिए आवश्यक हैं व न्यायपूर्वक उपार्जन की गई हैं दूसरों के सता कर नहीं।

श्रात्मसंयम का पालन न करने तथा इन्द्रियों के भोगोप-भोगों में त्रानन्द समभ कर उनके वश होकर त्रात्मा से भिन्न वस्तुत्रों में मग्न होकर धनादि वस्तुत्रों में जो ममता का भाव तथा उनके संब्रह करने की लालसा और तृष्णा का भाव पैदा होता है वही परिप्रह नामक पांचवां पाप है, जो कि संसार में भीषण अशान्ति, विषमता, और संघर्ष का कारण होने से हिंसा का ही एक श्रङ्ग है। धन, दौलत, जमीन, राज्य, ऐश्वर्य आदि भौतिक पदार्थीं की चाह के कुचक में फँसा हुआ और यह सोचता हुआ मनुष्य कि मैं ही सम्पूर्ण सम्पत्तियों का स्वामी बन जाऊँ, न जाने कितने ऋौर क्या २ पापेां के करने में जुट जाता है। यह वह पाप है जो मनुष्य के। न्याय-श्रन्याय, धर्म-त्रधर्म, पुण्य-पाप, यश-त्रपयश, कर्त्तव्याकर्त्तव्य के विचारेां से शुन्य बनाकर रात दिन हाय २ व मोह माया के जाल में फँसा कर श्रात्मा की शान्ति के। समूल नष्ट कर डालता है, श्रीर यही त्रात्मिहिंसा है तथा मनचाहा धन व साम्राज्यादि का खामी बनने के लिए जो दूसरां के साथ लूट, खसोट, बेईमानी,. विश्वासघात, छलक**पट, अ**त्याचार और आक्रमण आदि करने पर विवश होना पड़ता है, वह परहिंसा है।

साम्राज्य और धन दौलत की त्रासुरी लालसा ने त्राज तक न जाने कितने मनुष्यों का जीवन बर्बाद कर डाला श्रौर उनके द्वारा न जाने कितने निर्दोष तथा शांत प्राणियोंके धन, जन व सर्वस्व का नष्ट भ्रष्ट करवा डाला ! साम्राज्यशाही का त्राजकल जो दुनियां के अन्दर नग्न तांडव हो रहा है और तोपों, बन्द्रकों, वमों, मशीनगनों, टेङ्कों श्रादि के जोर से साम्राज्यवादी जिस निर्द्यता त्र्यौर पाशविकता का हृदयहीन प्रदर्शन करते हुए श्रसंख्य निरोह जनता पर राज्ञसों की भांति दूट कर निर्मम हत्यायें करके अपनी आसुरी वासनाओं के। तृप्त करने की कोशिश कर रहे हैं; तथा पहिले भी करते रहे हैं, वह सब परिप्रह नामक महापाप का ही दुष्परिएाम नहीं तो श्रौर क्या है ? इसी प्रकार एक काकी धनवान व्यक्ति, जो ऋसंख्य गरीबों पर **अत्याचार करता हुआ इतराता और उससे भी अधिक** धन सं<mark>ग्रह</mark> करने की लालसा में अत्यन्त कठोर और हृदयहीन बन जाता है, वह सब भी इस परियह रूप शैतान की करामात का ही निर्लज्ज प्रदर्शन है।

रूस के उद्घारक मौशिये लेनिन ने राजा और प्रजा, धनवान और निर्धन का भेद मिटाने के लिए तथा सांसारिक विषमता, अशान्ति और संघर्षों को दूर करने के लिए जो 'साम्य-वाद' नामक सुन्दर योजना का आविष्कार किया था; और दुनियां की धन सम्पत्ति व अनाज आदि की पैदायश पर सब का समान अधिकार स्वीकार करके सब को स्वतन्त्र रूप से त्र्यावश्यकतानुसार भोग करवाने का स्वप्न देखा था उसको भी 'परिग्रह' नामक सर्वभन्नी रान्नस ने नष्ट कर डाला।

इसलिए जैसा कि पहिले लिखा जा चुका है, जैनधर्म कहता है कि मनुष्यो ! जिस धनदौलत श्रौर राज्य की तृष्णा के वश होकर तुम स्वार्थान्ध होकर दूसरों पर ऋत्याचारादि ऋसंख्य पापों के करने में जुटे हुए हो और उन्हें प्राप्त कर जो तुम कल्पित सुखों का पाने के स्वप्न देख रहे हो, वह सब तुम्हारा केारा भ्रम त्रौर पागलपन के सिवाय त्रौर कुछ नहीं है। त्रपनी त्रात्मा से भिन्न त्रर्थात् परवस्तु, जिस धन या राज्य त्रादि की चाह मात्र से त्रात्मा में त्रशान्ति त्रौर त्राकुलता घटने के स्थान पर बढ़ने लगती है तथा जिसकी तृप्ति करने के लिए दूसरेां के ऋधिकारेां एवं सुखेां की निर्मम हत्या करनी पड़ती है, उसकी पूर्ति करके भी त्राज तक कोई भी तो सुखी न बन सका। बल्कि दूसरे मनुष्यां की भावनात्र्यों में परिप्रही मनुष्य की सर्वभन्नी नियत ने ईर्षा और द्वेष के। जन्म देकर अशान्ति ही उत्पन्न की है जिसका परिगाम परिग्रही मनुष्य का पतन और अन्त में विनाश हुआ है। सुख हमेशा ही सन्तोषी पुरुषेां का प्राप्त हुआ है और होगा।

अतः प्रत्येक मनुष्य का यह कर्तव्य है कि वह इस परि-प्रह रूप महापाप के जाल से जितनी शीघृता के साथ निकल सकता हो निकल जाये। और यदि वह पूर्णहूप से इसका त्याग करने में असमर्थ हो तो कम से कम अपनी आवश्यकता के अनुसार धन दौलत का परिमाण करके गृहस्थी में सन्तोष के साथ जीवन व्यतीत करे तथा परिमाण व आवश्यकता से अधिक धन के हो जाने पर दूसरे दीन, हीन मनुष्यों की सहा-यता कर उनके दुःखां का दूर करने की काशिश करे या अन्य सार्वजनिक कार्यों में खर्च करे, तथा यंह ख़याल रक्खे कि आत्मा से धन क़ीमती वस्तु नहीं है और न इससे सचा सुख ही मिल सकता है। फिर यदि दूसरें। का मेरे कमाये हुए धन द्वारा भला होता है, उनके भौतिक दुःखां का अन्त होता है, तो क्यों न ऐसा करके मैं दूसरें। के कष्टों के दूर करूँ, जब कि वे भी मेरी ही तरह दुःखां से खूटना और सुखी बनना चाहते हैं?

इस प्रकार पवित्र भावना रखने वाला मनुष्य मनुष्यत्व को पाकर सच्चा मनुष्य बन जायेगा और अपने साथ दूसरें। को सुखी बनाने में तथा संसार में शान्ति स्थापित करने में परम सहायक सिद्ध होगा। तथास्तु!

यही आदर्श आहिंसा सचा धर्म है और इसे ही जैन धर्म ने अपने मूल सिद्धान्त के रूप में अपना कर संसार के प्राणीमात्र के लिए सच्चे सुख और शान्ति के पवित्र मार्ग का सन्देश दिया है। जो लोग उपरेक्त वीरतापूर्ण आहिंसा के। कायरता और बुजदिली कह कर उसका मस्तौल उड़ाना चाहते हैं, उनका निःसन्देह आपस में कुत्तों की तरह लड़ २ कर अपना और अपने साथ दूसरों का जीवन वर्षाद करने के सिताय और कोई उद्देश्य व श्रादर्श नहीं हो सकता, जो संसार के। भीषण श्रशान्ति की ज्वाला में भस्म किये विना नहीं रहेगा। क्या दुनियां श्रशान्ति की भीषण ज्वाला में जल २ कर नष्ट होने के लिए तैयार है ? यदि नहीं तो प्राणीमात्र के। श्रपना बन्धु समभते हुए श्रहिंसा का हृदय से पालन कर एक नवीन विश्व का निर्माण करो, जिसमें सब लोग एक कुटुम्ब की तरह हिलमिल कर प्रेम के साथ जीवन व्यतीत करते हुए पूर्ण स्वतन्त्रता श्रीर सुख के मार्ग पर श्रमसर हों, इसी में प्राणीमात्र का हित श्रीर संसार का भला है

यह है जैन धर्म और उसका पवित्र संनिप्त उद्देश्य, जो मनुष्य ही नहीं, प्राणीमात्र के। सच्चा सुख प्रदान करने के वैज्ञानिक पवित्र आदर्श के। लेकर न जाने ितने युगों से भगवान महावीर जैसी विभूतियों द्वारा समय २ पर फूले और फले हैं, तथा आज भी विश्व कल्याण की उच्चतम भावना के साथ इस वर्तमान भीषण अशान्ति की गोद में खेलते हुए दुःखी संसार में स्थायी शान्ति स्थापित कर प्राणीमात्र के। सुख प्रदान करने की पूर्ण और अचूक शक्ति रखते हैं।

क्या दुनियां शान्त हृदय से निष्पत्त बन कर विवेक के साथ इसके उक्त पवित्र संदेश के। सुनने के लिए तैयार है ? यदि वह सुख व शान्ति के। दिल से चाहती है तो हमारा यह दृढ़ विश्वास है कि उसे आज या कल, उक्त संदेश के। सुनने और उस पर अमल करने के लिये तैयार होना ही पड़ेगा।

# जैन दर्शन तथा अन्य दर्शनों के दृष्टिकोण

में

## मौलिक अन्तर

#### **─シシミᡧ─**

वस्तु तत्व की यथार्थता की ठीक २ शोध या खोज को दर्शन कहते हैं तथा जगत और उसके पदार्थों की विवेचना करना ही दर्शन का कार्य है। विश्व के समस्त दर्शनों से जैनदर्शन के तत्व-विचार करने की प्रणाली सर्वथा भिन्न, मौलिक और महत्व पूर्ण है। संसार के सम्पूर्ण दार्शनिक जहां वस्तुओं और जगत के सम्बन्ध में सर्वथा एक दृष्टि से ही विचार करना चाहते हैं और अपने उस एक दृष्टिकोण के द्वारा देखे या जाने गये वस्तु के एक अंश को ही पूर्ण वस्तु समम्भना व समम्भाना चाहते हैं एवं अपने से भिन्न दृष्टिकोण द्वारा देखे गये वस्तु तत्व को जो कि दूसरी दृष्टि से यथार्थ है, मिथ्या कह कर वस्तु स्वरूप की पूर्णता का

ज्ञान प्राप्त करने से मुँह मोड़ कर हठवाद का त्राश्रय ले पत्तपात के गहन गहर की श्रोर जाने का प्रयत्न करते हैं, वहीं जैनदर्शन उदारतापूर्वक वस्तु के सम्बन्ध में प्रत्येक दृष्टि से उसके हर एक गुण और उसकी अवस्था का ठीक २ विचार कर वस्तु स्वरूप का वैज्ञानिक रीति से पूर्ण ऋौर यथार्थ ज्ञान कराने की कोशिश करता है। यही नहीं, जबिक दो दर्शन एक ही वस्तु के सम्बन्ध में उसके विभिन्न दृष्टियों द्वारा देखे गये भिन्न २ गुणों का त्राश्रय लेकर परस्पर विसंवाद करते हुए एक दूसरे को झुठा तक कहने का साहस करने लगते हैं- जैसे बुद्ध दर्शन जब केवल वस्तुत्रों की त्रवस्था पर ही दृष्टि रख कर उनके बदलते रहने के कारण वस्तु को सर्वथा त्र्यनित्य ( इंग्लिक ) मानता त्र्रौर नित्यवादी सांख्य को झुठा बताता है, तथा सांख्यदर्शन जबिक बस्तु के केवल गुर्गां पर विचार करता हुत्रा क्योंकि वे कभी नष्ट नहीं होते, त्रातः वस्तु का सर्वथा कूटस्थ नित्य सिद्ध करने का प्रयत्न करता है एवं उनकी बदलने वाली हालतेां पर तनिक भी विचार न कर इस **ऋोर दृष्टि के। संकुचित बना कर ऋनित्यवादी बुद्ध-दर्शन के। झुठा** साबित करने का प्रयत्न करने लगता है; तत्र जैन-दर्शन कहता है कि मित्रो ! तुम दोनों यथार्थवाद के। छोड़कर अपने संकुचित दृष्टिकोगा त्रौर पत्तपात के कारण व्यर्थ मात्सर्य न करो त्रौर न एक दूसरे केा भला-बुरा कहो, वस्तु सचमुच पर्याय (हालत) की दृष्टि से अनित्य (चिंगिक) और द्रव्य व गुणें। की दृष्टि

से नित्य (स्थिर) है। वस्तु का स्वभाव अनेकान्तात्मक (अनेक धर्म या स्वभाव वाला) है। एक ही वस्तु में नित्य गुण व अनित्य पर्यायें अविरोध से रहती हैं तथा गुणों और अनन्त पर्यायों के समुदाय का नाम ही द्रव्य है। एक ही द्रव्य अपने सम्पूर्ण गुणों के साथ अनन्त पर्यायों (हालतों) के। धारण करता रहता है और इसलिए कथंचित् नित्य व कथंचित् अनित्य है—गुण की दृष्टि से नित्य और पर्याय की दृष्टि से अनित्य।

इस भांति जैन दर्शन अपने उदार दृष्टिकाण द्वारा वस्तु तत्व का निष्पत्त त्रीर यथार्थ विवेचन करता त्रीर वस्तु के। त्रनन्त गुण पर्यायात्मक समभता है तथा उनका निर्बाध कथन करते हुए मनुष्य के ज्ञान का पूर्णता की त्रोर ले जाता हुत्रा उसकी झान पिपासा के। शान्त करने का प्रयत्न करता है। यह प्रत्येक बुद्धिमान. स्वीकार करेगा कि ऋधूरी, संकुचित एवं पत्तपातपूर्ण दृष्टि द्वारा किया गया कोई भी ज्ञान पूर्णज्ञान या यथार्थज्ञान कहलाने का दावा नहीं कर सकता त्रौर न उस झान के द्वारा केाई अपने के। पूर्णज्ञानी या सर्वज्ञ ही बना सकता; क्योंकि विश्व में विद्यमान अनन्त पदार्थ और उनके स्वभाव व कार्यक्रम स्पष्टतः विभिन्न ऋौर बहुसस्यक हैं, उन्हें एक ही दृष्टिकाए के अन्तर्गत पूर्णतः ले आना अल्पन्न पुरुषां द्वारा त्रसम्भव है, यह एक मोटी बात है। त्रतः विश्व के सम्पूर्ण द्रानों ने अपने एक ही दृष्टिकाण द्वारा जहां वस्तु के सम्बन्ध में विचार कर श्रन्य दृष्टिकाेेेंगों के द्वारा प्रतीत होने वाले वस्तु के

श्रन्य श्रंशों के सम्बन्ध में श्रांखें मीचने का प्रयत्न किया श्रीर उनके सम्बन्ध में विचार करने से इन्कार कर दिया या ऋपनी संकुचित दृष्टि से उसे मिथ्या या भ्रमहृप बताया और अपने त्र्यं शात्मक ज्ञान के। ही पूर्ण त्र्यौर सत्य कहा, वहीं जैन दर्शन ने तत्वज्ञान के सम्बन्ध में उदारता से काम लेते हुए वस्तु को विभिन्न दृष्टिकोेेेें से देखने त्र्यौर उसकी खूबियों के। हर पहलू से विचार करने के लिये प्रेरित करते हुए निष्पन्न हो कर वस्तु कां पूर्ण ज्ञान प्राप्त कराने का त्र्रायसर किया। यही जैन दर्शन की महती मौलिकता है जो उसे पूर्ण दर्शन कहने के लिये प्रेरित करती हुई सम्प्रदायवाद से उत्पन्न संघर्षों को दूर कर उन्हें एकता के सूत्र में पिरोने ऋौर सब ही के विचारों का त्र्यादर करती हुई (यदि वह निष्पत्त हों तो उन्हें सत्य घोषित कर ) एक सुन्दर ऋादर्श उपस्थित करती है, एवं विश्व के। सत्य के पवित्र मार्ग की स्रोर स्रमसर करती है। इसी उदार और निष्पत्त दृष्टिकोण द्वारा वस्तु तत्व को प्रकट करने की प्रणाली का जैनदर्शन में "स्याद्वाद" के नाम से प्रकट किया गया है जो कि वस्तु के सम्बन्ध में किसी एक गुण के। प्रकट करने की इच्छा होने पर उसे प्रकट करते समय मुख्य व शेष गुणों को गौण कर देता है स्रोर कहता है कि वस्तु का स्वरूप विवित्तित गुग् की ऋपेत्ता ऐसा भी है। वह यह नहीं कहता कि ऐसा ही है। इससे यह स्पष्ट हैकि एक ही वस्तु किसी दृष्टि से भेद रूप और किसी से अभेद रूप, एक रूप अनेक रूप, नित्य-

रूप, त्रानित्य रूप, सद्रूप त्रसद्रूप, त्रादि कही श्रौर मानी जा सकती है, वास्तव में वह है भी ऐसी ही।

प्रश्न—एक ही वस्तु को सन् श्रौर श्रसन् मानने में स्पष्टतया विरोध श्राता है—जो सन् है वही श्रसन् कैसे ?

उत्तर—यह विरोध ठीक होता, यदि जिस दृष्टि से सन् कहा गया है उसीसे असत् भी कहा जाता; किन्तु ऐसा नहीं है। वस्तु को स्वरूप की दृष्टि से सन् श्रौर पर रूप से श्रसन् कहने में कोई बाधा नहीं त्राती त्रौर वस्तु के सम्बन्ध में त्रनुभव भी ऐसा ही होता है-मिसाल के तौर पर जीव को ही ले लीजिये, जीव अपने गुणों और अवस्थाओं की दृष्टि से सन् रूप है और पर-अजीव के गुणादि की अपेचा असत् रूप है अर्थात् जीव, जीव है, श्रजीव नहीं। यदि जीव को जीवत्व की दृष्टि से ही श्रसत् माना या कहा जाता तो अवश्य विरोध आता; किन्तु ऐसा नहीं है। सोना, सोना है, चांदी नहीं इस भांति एक ही सोने में स्वरूप का त्रस्तित्व त्रौर पररूप का नास्तित्व दोनों बातें मौजूद हैं। यदि ऐसा न माना जायगा तो वस्तु के स्वरूप की न तो व्यवस्था बन सकेगी और न उसका ठीक २ ज्ञान ही हो सकेगा। उदाहरणार्थ यदि सोना सब दृष्टियों से सन् रूप ही माना जावे त्रौर पररूप से श्रसत् न माना जाये तो वह चांदी भी हुत्रा, तांबा भी हुआ और सब कुछ हुआ; क्योंकि सब दृष्टियों से सदरूपता ही स्वीकार की गई है, न कि स्वरूप से सद्-रूपता और परहृप से असद्हृपता। अतः अनेक दृष्टिकोणां की

अपेत्रा अनेक धर्म, वस्तु में जो कि वास्तविक रूप से विद्यमान हैं, त्र्यनेक या एक समय में भिन्न २ ह्रप में किसी एक की मुख्यता त्र्यौर शेष की गौएता से कहे त्र्यौर माने जाने चाहियें । यही स्याद्वाद प्रणाली है जो वस्तु के वास्तविक ज्ञान के होने में सहायक त्र्रौर तत्वज्ञान को पूर्णता की त्रोर ले जाने वाली है। एक दृष्टि से जानी गई वस्तु और उसका ज्ञान अधूरा व आंशिक है जब तक उस पर पूर्ण रूप से विचार न किया जाये; किन्तु विश्व के दार्शनिक त्रपने एकांगिक वस्तु विज्ञान को ही पूर्ण कहना और समफाना चाहते हैं एवं अपने उस एक ही दृष्टिकोण को पूर्ण सत्य तथा अन्यों के। असत्य कह कर हठ और पत्तपात का आश्रय लेकर, संकुचित व ऋनुदार बन कर ऋपना भिन्न सम्प्रदाय खड़ा कर त्रापस में द्वेष त्रौर मात्सर्य करने लगते हैं; जब कि जैन दर्शन सब दर्शनों का समन्वय कर उन्हें पत्तपात छोड़ कर वस्तु को अनेक धर्मात्मक स्वीकार करने और उनके अधूरे ज्ञान के। पूर्णता की त्र्योर लेजाने की पचपातहीन उदारता-पूर्ण घोषणा कर दुनियां के लिए युक्तिपूर्ण मौलिक और वास्त-विक शिचा प्रदान करता है। जैन दर्शन का यही दृष्टिकाए पर्याप्त ह्मप से सार्वभौम धर्म के निर्माण में वुन्याद का कार्य कर सकता है।

### जैनधर्म-सिद्धान्त

चराचर पदार्थों से भरा हुआ यह जगत अनादि अनन्त है। न तो यह कभी किसी के द्वारा बनाया गया था ऋौर न कभी इसका अन्त ही होगा। इसमें परमात्मा और आत्मा इस भांति चेतन तत्व दो विभागों में बँटा हुत्रा है—संसार में जो त्रात्माएँ जन्म मरण करती हुई शारीरिक और मानसिक सभी प्रकार के कष्टों को उठाया करतीं हैं, उनमें चाहे देवों का राजा इन्द्र हो या मनुष्यां का इन्द्र चक्रवर्ती, सब ही किसी न किसी प्रकार दुःख त्रौर त्राकुलता का त्रनुभव करते हैं त्रौर इस भांति सांसारिक सब ही प्राणी दुःखी व परतन्त्र हैं। सांसारिक प्राणियों को, जो कि भ्रमवश अचेतन या अपने से भिन्न चेतन पदार्थी के साथ भोगोपभोग कर सुखी बनने के स्वप्न देखा करते हैं, कर्म-बन्धन लगा हुत्रा है, त्रौर इस कर्म बन्धन के त्राधीन ये सब दुःख उठाया करते हैं। कर्म एक ऋचेतन द्रव्य के परमाखु हैं, जिसे पुद्गल या Matter कहा जाता है। इन श्रचेतन परमाणुत्रों में त्रात्माके विकार, भाव, रागद्वेषादि के द्वारा त्रात्मा के साथ बँधकर सांसारिक दुःख सुखादि देने की शक्ति हो जाती है और अचेतन मद्य ( शरात्र ), संखिया त्र्रादि चीजों की भांति समय समय पर फल देते रहते हैं। इस भांति ऋत्माएँ अपने २ भावों और कर्मी के द्वारा स्वयं ही सुख दुःख का अनुभव करती रहती हैं; इसमें किसी दूसरी शक्ति का कोई हाथ नहीं। दूसरे शब्दों में प्रत्येक श्रात्मा श्रपने भाग्य का स्वयं ही निर्माण करती है श्रौर उसका फल भी उसे स्वयं (कर्मों के परिपाक काल श्राने पर) मिलता रहता है। ईश्वर या परमात्मा इस सम्बन्ध में कुछ नहीं करता।

जो श्रात्मा मोह व राग द्वेष का त्याग कर नवीन कर्मी का बंध नहीं करती एवं पुराने कर्मी का तपश्चरण और आत्म-ध्यान के द्वारा आत्मा से पृथक् कर देती है, वही परमात्मा बन जाती है; फिर उसको जन्म, मरण, रोग, शोक आदि व्याधियां नहीं सतातीं और न उसमें फिर ऋज्ञानता ऋादि दोष ही रहने पाते । उसकी सम्पूर्ण इच्छात्रों का, जो कि मोह से पैदा होती हैं; त्रभाव हो जाता है त्रौर वह सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, कृतकृत्य, समदर्शी या वीतराग हो जाता है, कुछ दिनों तक, जब तक कि आयु कर्म शेष रहता है, वह सशरीर या साकार परमात्मा के रूप में भूमंडल पर भूली भटकी संसारी त्रात्मात्रों के। धर्म का सत्य मार्ग बताता है ऋौर फिर शरीर त्याग कर निराकार प्रमात्मा बन जाता है। साकार व निराकार दोनों ऋवस्थात्रों में परमात्मा अपने असली स्वरूप में मग्न रहता है। आत्मा का असली स्वरूप त्रानन्त ज्ञान, दर्शन, त्रानन्द, शक्तिमय है। चाहें तो इन गुणों के समुदाय के। भी त्रात्मा कह सकते हैं। गुण (ज्ञानदर्शन त्रादि) श्रीर गुणी (श्रात्मा) में नाम मात्र का भेद है जो कि गुण गुणी त्रादि का कथन कर दृसरों के। त्रात्मा का लच्चण सममाने के लिये करना पड़ता है। वास्तव में गुण के। छोड़ कर गुणी और

गुणी के। छोड़ कर गुण केाई वस्तु नहीं। अतः आत्मा के जो ज्ञान, दर्शन, सुख त्रादि स्वाभाविक गुण या स्वयं त्रात्माही संसार में विकारमय त्र्यवस्था के। प्राप्त हो रहा था, वह विकार के कारण राग, द्वेष, मोह आदि भाव कर्मी और पुद्गल परमाणु रूप द्रव्य कर्मों के दूर हो जाने पर अपने स्वभाव के। प्राप्त हो जाता है, श्रीर उसी श्रवस्था के। परमात्मा कहते हैं। यह परमात्मा न तो किसो से राग करता है न द्वेष, अपने अनन्त आनन्द में मग्न होकर अनन्त ज्ञानादि गुगों का स्वतन्त्रतापूर्वक अनन्त काल तक उपभोग करता रहता है, श्रौर फिर कभी संसार के जन्म मरण रूप संकट में नहीं फँसता। जिस भांति बीज वृत्त की सन्तान अनादि होते हुए भी बीज के एक बार भी अग्नि में भून लेने पर फिर उससे कोई वृत्त पैदा नहीं होता या धान ( छिलका सहित चावल ) से पौदा और पौदे से धान अनादि काल से उत्पन्न होते रहने पर भी चावल से उसका छिलका एक वार भी कूट कर भिन्न कर देने से शुद्ध चावल के द्वारा फिर पौदा उत्पन्न नहीं होता, उसो प्रकार त्रात्मा से त्रनादि काल से लगा हुत्रा कर्म मल जब त्रात्मध्यान से पृथक कर दिया जाता है तब फिर कभी भी उसके जन्ममरण रूप सन्तान में पड़ कर संसार में परिश्रमण करने की संभावना नहीं रहती। श्रात्मा के परमात्मा बन जाने पर फिर कभी संसार में पड़ने की संभावना तभी हो सकती थी जबिक उसमें कभी रागद्वेष, विकार उत्पन्नहोते श्रौर उससे नवीन कर्म बन्ध होकर उसका फल भूगतना पड़ताः किन्तु मुक्त जीवों

में, जो कि आतमा के अनन्त आनन्द का उपभोग कर रहे हैं, श्रीर राग द्वेष करने से जन्म मरण रूप संसार में फँस कर घोर संकटों का सामना करना पड़ता है, इस बात का भली भांति जानते हैं, अकारण राग द्वेष पैदा हरगिज नहीं हो सकता। श्रीर न वे जान वृक्ष कर मूर्खों की भांति राग द्वेष कर सकते हैं।

संसारमें जो जीवों की सुख दुःखमय त्रवस्थाएँ दृष्टिगोचर हो रही हैं वे केवल भ्रममात्र नहीं हैं; प्रत्युत् वे अवस्थाएँ वास्तविक हैं; किन्तु स्वाभाविक नहीं, वैभाविक हैं ऋर्थात् विकार से उत्पन्न होती हैं। यदि ये अवस्थाएँ अवास्तविक होतीं तो इनका गगन कुसुम ( त्राकाश के फूल ) के समान त्रानुभव भी न होता, त्रीर सब जीव परमात्म ऋवस्थामय होते; किन्तु ऐसा नहीं है। त्रात्माएँ त्रपने पुरुषार्थ त्रौर तपश्चरण द्वारा कर्मकलंक नष्ट करके परमात्मा बनती हैं। जब तक सांसारिक त्रात्माएँ परमात्मा नहीं बनतीं त्रौर परमात्मा होकर सुखी होने की इच्छा रखती हैं तब तक उन्हें परमात्मा को त्रादर्श मानकर उनके गुर्शा की पूजा करना, स्तवन करना वश्रद्धाभिक्त प्रकट करना चाहिये और उसके गुणों का चिंतवन कर अपनी आत्मा में उन गुणों के अनुभव करने का प्रयत्न करना चाहिये। परमात्मा राग द्वेष रहित है, इसलिए वह किसी के स्तुति करने पर प्रसन्न श्रौर गालियां देने पर अप्रसन्त नहीं होता। केवल अपने भावों की शुद्धि, भ्रम-निवारण, ऋत्मानुभव, ऋपने ऋदर्श पर श्रद्धा ऋौर भक्तिभाव

का प्रकटीकरण करने के लिये परमात्मा की उपासना और पूजा करना उचित है। जब साकार परमात्मा के साज्ञात दर्शन न मिलें तो उन्हीं की भांति उनकी मूर्ति (प्रतिमा) को प्रतिष्ठित कर, जिसपर वीतरागता भलक रही हो, परमात्मा की उपासना करना चाहिये; क्योंकि उनकी मूर्ति के दर्शन से भी सिवाय उपदेश के सम्पूर्ण लाभ लिए जा सकते हैं और अपने भावों में शान्ति एवं वीतरागता को प्राप्ति के अतिरिक्त सम्यग्दर्शन (आत्मानुभव) आदि की प्राप्ति तक हो सकती है।

संसार में त्रात्माएँ त्रनन्तानन्त हैं। यदि उनकी त्रवस्थात्रों पर विचार किया जाय तो वे मनुष्य, देव, नरक, तिर्यंच (पशु पत्ती ) चार प्रकार की हैं ऋौर इनमें भी ऋनेक भेद हैं। यहां चौरासी लाख योनियां द्वारा जीव जन्म मरण करते रहते हैं। सम्पूर्ण ये।नियों में मनुष्य योनि ही श्रेष्ठ योनि है; क्योंकि इसको पाकर त्रात्मा त्रपने भले बुरे का विचार कर सकता है, साथ ही तपश्चरण कर मुक्ति भी प्राप्त कर सकता है। मनुष्य होकर भी जो त्रपने जीवन को खाने पीने मौज उड़ाने में ही गँवा देता है और श्रात्मा की भलाई बुराई पर तनिक भी विचार नहीं करता, न अपनी उन्नति के लिये मानवोचित कर्म और धर्म का पालन करता है, वह मनुष्य नहीं पशु है, बल्कि उससे भी बुरा है। मनुष्य के। चाहिये कि वह धर्म के स्वरूप को श्रौर श्रपनी त्र्यात्मा के। भली भांति समभकर निम्न लिखित प्रारम्भिक नियमों का ऋवश्य पालन करे।

- १—जिन महान् ऋत्माऋों ने ऋपने का कर्म व संसार के बन्धन से मुक्त कर लिया है और दूसरें। का मुक्ति का सच्चा मार्ग दिखाया है तथा जो बीतराग व सर्वज्ञ हैं उनकी ऋत्म-जागृति के लिए उपासना (पूजा) करना और उनके गुर्शां का चिंतवन करना।
- २—सांसारिक विषय भोगों की चाह से रहित एवं ज्ञान, ध्यान, तप में अनुरक्त मुक्ति के प्रयत्न में लगे हुए सच्चे तपिस्वयें। का आदर व उनकी सङ्गति करना व उनके जैसे बनने की भावना रखना।
- ३—सन्मार्ग पर लेजाने वाले पूर्वोक्त गुण्सम्पन्न सच्चे शास्त्रों का स्वाध्याय करना और आत्मज्ञान की वृद्धि करना।
- ४—अपने चक्कत मन और इन्द्रियों पर कावृ रखना और इनके दास बनकर विषय भोगों के। आदर्श न समकना तथा प्रत्येक प्राणी की रचा का हर एक कार्य करते समय ध्यान रखना और अपने द्वारा किसी के। कष्ट न पहुँ चने देने की सदैव भावना रखना व प्रयत्न करना।
- ४—प्रति दिन प्रातः सायं एकांत में बैठ कर आत्मचितन करना और परमात्मा का ध्यान करते हुए वैसे बनने के लिए भावना बनाना एवं अपने अच्छे, बुरे कार्यों की समालोचना करना।
- ६—ऱूसरेां का जिस प्रकार भी हो, भला करना, ऋपने स्वार्थ का त्याग कर भोजन, वस्त्र, ऋौषधि, ऋादि चीजें बिना

बदले की इच्छा के, पात्रानुसार वितरण करना, दूसरेां केा दुःख व सङ्कट से निकालना व ज्ञान-वृद्धि के साधन जुटाना।

इन कर्त्तव्यों का पालन करने के अतिरिक्त कुछ कार्य ऐसे हैं जो आत्मोन्नित में बाधक हैं व संसार में और अपनी आत्मा में भी अशान्ति उत्पन्न कर पतन की ओर ले जाने वाले हैं। अतः उनसे शिक्त भर बचने का प्रयत्न करना और उनके पास न जाने की प्रतिज्ञा करनी भी आवश्यक है; क्योंकि इन दुर्व्यसनों का एक बार भी चसका लग जाने पर फिर उनका छूटना कठिन हो जाता है जैसे—जुआ खेलना, मांस खाना, शराब पीना, शिकार खेलना, वेश्या और परस्त्री सेवन करना, चोरी करना आदि ऐसे ही कार्य हैं, तथा झूठ बोलना, परनिंदा करना, घमंड करना, छल कपट या विश्वासघात करना, अन्याय करना, अत्याचार करना इन कार्यों का तो भूल कर भी न करना चाहिये।

प्रत्येक व्यक्ति अपने २ भाग्य का स्वयं ही निर्माता है, इसमें ईश्वर या अन्य किसी देवी शक्ति का कोई हाथ नहीं। अतः अपना सुधार हमें अपने आप हो करना पड़ेगा, इस बात का निरन्तर ध्यान रखते हुए हर एक मनुष्य को प्रति दिन और प्रति च्राण आत्म निरीच्नण करते रहना चाहिये कि मैं केाई ऐसा विचार या कार्य तो नहीं कर रहा हूँ जो मुझे पतन की ओर लेजाने वाला है। अपनी आत्मा और चरित्र की रच्चा मनुष्य अपने आप ही भले प्रकार कर सकता है। इसके अतिरिक्त

दूसरों के ऐबों पर दृष्टि न रख कर गुणों पर दृष्टि रखना और कुसङ्गित से यथाशिक्त बचने की केशिश करना भी मनुष्य का कर्त्तव्य होना चाहिये। यह भी न भूलना चाहिये कि संसार में शान्ति रखने की जिम्मेदारी, संसार के असंख्य मनुष्यों में से एक मनुष्य होने के कारण, प्रत्येक व्यक्ति पर लदी हुई है और इस जिम्मेदारी के। पूरा करना भी प्रत्येक मनुष्य का कर्तव्य है जिसे वह निम्नलिखित विश्वशान्ति के मूल मन्त्र की भावना द्वारा पूरा कर सकता है और उसे ऐसा करना चाहिये:—

सत्वेषु मैत्रीं गुणिषु प्रमोदं, क्लिष्टेषु जीवेषु कृपापरत्वम्। माध्यस्थ-भावं विपरीत-वृत्ती, सदा ममात्मा विद्धातु देव!

भगवन! संसार के सम्पूर्ण प्राणियों से मित्रता, गुणी पुरुषों के। देख कर प्रसन्नता, दुःखी जीवें। पर द्यार्द्रता और अकारण द्वेष करने वालों या दुष्ट जीवें। पर माध्यस्थता अर्थात् न राग, न द्वेष, मेरी आत्मा निरन्तर धारण करे। ऐसी पिवत्र भावना रखने और तद्दुकूल आचरण करने से ही संसार में विश्वशान्ति का विशाल साम्राज्य स्थापित हो सकता है। अतः प्रत्येक व्यक्ति का मनुष्यता के नाते यह परम कर्त्तव्य होना चाहिये कि वह जीवन की उपरोक्त चर्या और भावनाओं को अपने जीवन में अवश्य उतारे।

## जैनधर्म और ईश्वरवाद

<del>----</del>00----

यद्यपि जैनधर्म ने परमात्मतत्व, ऋध्यात्मवाद, परलोकवाद, श्रादि सिद्धान्तेां का प्रतिपादन कर उनकी जो वैज्ञानिक श्रौर विशद रूप में व्याख्या की है वह संसार के सम्पूर्ण दर्शनों में वेजोड़ है और इसीलिये यह एक आस्तिक दर्शन है; तौ भी कुञ्ज लोग इस पर "नास्तिकता" का आरोप लगाते रहते हैं त्रौर न जाने कब से लगाते त्रा रहे हैं। इसका मुख्य कारण वे जैनदर्शन का त्रकर्तृत्व वाद त्रर्थात् ईश्वर को जगतकर्ता न मानना ही बतलाते हैं। इसलिए जैनदर्शन, ईश्वर केा सृष्टि-कर्त्ता क्यों नहीं मानता, इस सम्बन्ध में पाठकां की जानकारी के लिए यहां पर तर्क व प्रमाण संगत थोड़े से विचार उपस्थित किये जाते हैं। जैनदर्शन कहता है कि ईश्वर के। जगत्कर्त्ता मानने में सिवाय कल्पना के कोई भी प्रमाण नहीं है कि जिस के बल पर उसे सृष्टिकर्त्ता माना जा सके, उल्टे पदार्थी के स्वभाव श्रोर उनकी परम्पराएँ यह सिद्ध करती हैं कि यह सब कुछ अनादि अनन्त है, अलबत्ता पदार्थों की अवस्थाओं में कभी समान त्रौर कभी त्रसमान परिवर्त्तन होते रहते हैं; किन्तु यह कभी भी सम्भव नहीं हो सकता कि सव पदार्थ कभी समूल नष्ट हो जायें या कभी बिना अपने उपादान कारण के पैदा हो जायें। यदि ईश्वर के। ही सबका उपादान स्वीकार किया जायेगा

तो सब पदार्थ सचेतन ही उससे पैदा हो सकेंगे, न कि असंख्य अचेतन पदार्थ, जबिक उपादान के अनुरूप ही कार्यों की उत्पत्ति होती है। यदि ईश्वर के सिवाय कोई अन्य उपादान माना जायेगा तो उसकी उत्पत्ति कैसे हुई ? श्रौर फिर जिससे उसकी उत्पत्ति हुई तो उसकी किससे हुई १ इस प्रकार प्रश्न उठते ही चले जायेंगे। त्र्यन्त में जिसे भी त्रमुत्पन्न माना जायेगा उसे नित्य स्वीकार करना पड़ेगा, फिर जगतृ के। ही जित्य स्वीकार करने में कौनसी बाधा है ? इसके ऋतिरिक्त न तो ईश्वर के। किसी ने जगत की रचना करते देखा है त्र्योर न बीज वृत्त या गर्भज मनुष्यादि प्राणियों की संतान परम्पराएँ ईश्वर के। सृष्टि का कर्त्ता सिद्ध करती हैं, क्योंकि सुद्धि के प्रारम्भ में पुरुष और स्त्री के संयोग बिना पुरुषों की उत्पत्ति या बीज बिना वृत्तों की उत्पत्ति का होना त्र्रौर वह भी निराकार ईश्वर से ? नितांत श्रसम्भव है।

ईश्वर के। जगन्कर्ता मानने और भी कई वाधाएँ आकर उपस्थित होती हैं। कर्तावादी ईश्वर के। निराकार, निर्विकार, पूर्ण सुखी, सिच्चदानन्द, पूर्णज्ञाता, दृष्टा, नित्य, व्यापकं और सर्वशक्तिसम्पन्न एक स्वर से स्वीकार करते हैं। यही नहीं, उसे परमद्यालु, अशरण-शरण और न्यायकर्ता भी माना जाता है। उक्त गुणविशिष्ट परमात्मा के एक २ गुण पर विचार करने मात्र से ईश कर्त त्व की कल्पना शतशः विदीर्ण हो जाती है। सर्व प्रथम निराकार ईश्वर से साकार जगत् की

रचना का होना ही असम्भव है, क्योंकि ईश्वर के। सर्वव्यापक श्रौर निर्विकार भी माना जाता है, श्रतः इसमें किसी प्रकार की किया श्रीर विकार भी पैदा नहीं हो सकते। यदि उसमें किया त्र्यौर विकार स्वीकार किया जायेगा, जैसा कि जगत जैसी वस्तु की रचना करने के लिए उनका मानना आवश्यक है, तो ईश्वर की सर्व व्यापकता श्रौर निर्विकारता भी समूल नष्ट हो जायेगी। यदि कहो कि विना किया और विकार के ही ईश्वर सर्वे शक्ति-मत्ता द्वारा जगत की रचना करता है, तो यह भी ठीक नहीं। ऐसा मानने पर इच्छा मात्र से जगत की उत्पत्ति माननी पड़ेगी, जिसका होना त्रसम्भव है। यदि इस त्रसंभव कल्पना के। भी थोड़ी देर के लिए स्वीकार कर लिया जाये, तो यह प्रश्न त्राकर गला दबोचता है कि निर्विकार ईश्वर में इच्छा पैदा ही क्यों हुई १ श्रज्ञानी,मोही, श्रकृतकृत्य, श्रसन्तुष्ट,दुःखी व श्रपूर्ण शक्तिसम्पन्न प्राणियों में ही दुःख या त्र्याकुलता दूर करने ने लिए इच्छाएँ पैदा हुआ करती हैं ; किन्तु ईश्वर जबकि निर्मोह, कृतकृत्य,|पूर्ण सुखी त्रौर वस्तुतत्व का ज्ञाता व सर्व शक्तिसम्पन्न है तो उसके इच्चा पैदा हो ही नहीं सकती। यदि फिर भी इच्छा की उत्पत्ति ईश्वर के मानी जायेगी तो उपर्य क्त विशेषेणों द्वारा उसका गुण-गान करने से क्या लाभ ?

यदि कहा जाय कि उपरोक्त गुणों के होते हुए भी उसके कार्य करने की भी इच्छा होती है जिसे वह जगत की रचना कर पूर्ण करता है थोड़ी देर के लिये इस कथन के। स्वीकार कर लेने पर जो २ बाधाएँ त्राकर उपस्थित होती हैं उनका कुछ भी संतोष-प्रद उत्तर नहीं मिल पाता।

सर्वशक्तिमान, दयाजु परमात्मा ने यदि यह दुनियां बनाई होती तो इसमें दीन दुःखी प्राणियों का ऋस्तित्व एवं ऋसंख्य श्रत्याचार, पाप, पाखंड, वासना, व्यभिचार, हिंसा त्रादि का नारकीय दृश्य कभी भी दिखाई नहीं देता। "ईश्वर की मर्जी के बिना एक पत्ता भी नहीं हिल सकता" इस सिद्धान्त के। विना किसी तर्क त्रौर प्रमाण के गले उतार लेना त्रासान है; किन्तु जब यह प्रश्न उठता है कि तो क्या दुनियां में होने वाले सम्पूर्ण पाप श्रौर ऋत्याचार भी ईश्वरेच्छा से ही हो रहे हैं १ यदि हां, तब तो पापकर्ता सांसारिक प्राणी निर्दोष श्रौर ईश्वर ही पूर्ण दोषी स्वयं सिद्ध हुआ ; फिर पुरुय और पाप का फल हम निरपराध प्राणियों के। क्येां मिलता है १ त्रौर पाप जिस ईश्वर की मर्जी से होते हैं वह चैन की वंशी क्यों बजाता है ? तथा हमें द्या, चमा, परोप-कार त्रादि के करने त्रौर हिंसा, झूठ, चोरी, कुशील त्रादि के न करने के उपदेश देने व सुनने की श्रावश्यकता ही क्या है, जबिक ईश्वरेच्छा से ही हम सब कुछ करते हैं और हमें कुछ भी स्व-तंत्रता नहीं है ? यदि कहा जाय कि कर्म करने में प्राणी स्वतन्त्र हैं; किन्तु उनका फल उन्हें ईश्वर द्वारा ही प्राप्त होता है, तो "ईश्वर की मर्जी के बिना पत्ता भी नहीं हिलता" इस सिद्धान्त पर स्वयं ही कुठाराघात हो गया; क्योंकि उसकी मर्जी के विना प्राणी कर्म करने में स्वतन्त्रहें ऋीर यदि ऐसा है तो प्राणियों के। कर्मफल

भोगना भी उन्हीं के आधीन मानने में क्या आपित है ? जो जैसे कर्म करता है उसका फल कर्म उन्हें स्वयं ही समयानुसार दिया करते हैं। जैसे कि खाया हुआ भोजन अपने आप ही पेटमें खून, मांस, वीर्य आदि क्रिप बनता और प्राकृतिक रूप से बल, रोग, तन्दुरूती या कामादिक विकारों को पैदा करता है, वैसे ही कर्मबन्धन भी समयानुसार फल देता है।

इसके सिवाय जबकि ईश्वर सर्वशक्तिमान, घट घट व्यापक, सर्वज्ञ, सर्वदर्शी और त्रादर्श न्यायकर्ता है तो उसका क्या यह कर्त्तव्य नहीं है कि इन श्रज्ञ किन्तु श्रपनी ही सन्तान सांसारिक शािंग्यों को पाप करने ही न दे। एक अल्पज्ञ, खल्प शक्तिसम्पन्न पिता भी जब श्रपनी सन्तान के। जहां तक उससे हो सकता है, ऐसी ही शिज्ञा देता है जो उसे कुमार्ग से हटाकर सन्मार्ग पर लगावे, ऋौर ऋपनी शक्त्यिनुसार इसका हित ही करता रहता है। तो क्या परमदयालु, त्रादर्श न्यायशील, सर्वशक्तिमान, परम पिता ईश्वर का यह कर्तव्य नहीं है कि वह श्रपनी सर्वे शक्ति लगा कर श्रपनी सम्पूर्ण सन्तान के। पाप करने ही न दे ? क्या यही ईश्वरीय न्याय है कि रोकने की शक्ति रखते हुए भी खेच्छा पूर्वक अञ्वल तो प्राणियों से हत्याकाण्ड, व्यभि-चार, बलात्कार, ऋत्याचार ऋादि भीषण कृत्यों के। जी खाल कर करवा लेना, और फिर बेचारों का सङ्कट के सागर में पटक कर अपनी सर्वे शक्तिमत्ता दिखाना!

"महमूद गजनवी अपने प्रत्येक आक्रमण के अवसर पर जो असंख्य, निरीह भारतीय नर नारियों का अति निर्देयता पूर्वक बध कर उनका धन, जन, सर्वस्व ले गया, उसमें उसका कुद्र भी कसूर नहीं; क्योंकि उसने तो केवल ईश्वरीय व्यवस्थानुसार उन लोगों के अपने अपने पूर्व जन्में के फल दिये (जब कि सुख, दुःख आदि कर्म फल का दाता ईश्वर है) यदि कहो कि वे नर नारी कर्म फल को दृष्टि से निर्दोष थे और ईश्वर के यहां से गजनवी के। इस अत्याचार का दण्ड अवश्य मिलेगा, तो जगत पिता, परमदयालु दीनबन्धु, अशरण शरण, सर्वशक्तिमान, घट घट व्यापी, न मालूम क्या २ कहलाने वाला तुम्हारा वह न्यायशील ईश्वर किस खरांटे की नींद सो रहा जो कि उसकी समक्त मुबारक में—

#### "Prevention is better than cure"

श्रथीत बीमार को श्राराम कर देने से तो यही श्रक्छा है कि बीमारी होने ही न दी जाए—यह उत्तम नीति न श्राई, श्रीर उन दीन दुिखयों की रहा का प्रबन्ध पहिले से ही नहीं किया? वाह रे जगित्रयन्ता! उसके देखते देखते २ इतने भारी कांड हो गये, पर उसने श्रपने कान भी नहीं फट फटाये!!"

इन देाषों के ऋतिरिक्त यदि हम ईश्वर के कर्म फल दाता स्वीकार भी करलें तो फिर यह प्रश्न उठता है कि सृष्टि की

क्ष श्री रजनीकान्त शास्त्री B. A. के एक लेख का कुछ अंश।

त्र्यादि में जो ईश्वर ने मनुष्यादि प्राणियों को उत्पन्न किया था उनका शरीर किस पूर्व जन्म के कर्म का फल था ? यदि कहा जाय कि प्रलय के पूर्व की सृष्टि का, तो प्रलय किस लिए किया गया १ प्रलय इसलिए किया गया माना जाता है कि दुनियां में जब पाप बहुत बढ़ जाते हैं श्रीर पापिष्ठ एवं दुष्ट श्रात्माश्रों के। सब सजात्रों से बड़ी सजा ईश्वर देता है तो वह उनका नाश कर डालता है यानी प्रलय कर देता है। इस भांति प्रलय कर देने पर सब प्राणियों के। उनकी दुष्टता का फल मिल गया। श्रव उनके श्रीर कौन से कर्म शेष रह गये, जिनका फल फिर से शरीर प्रदान कर ईश्वर भोगवाना चाहता है ? तथा दुष्टों के निम्रह के लिये प्रलय करने से तो दुष्टों के। पैदा न करना ही अच्छा था। इस सबके त्रतिरिक्त दुष्टों का निग्रह त्रौर सज्जनें का पालन बिना राग, द्वेष के नहीं हो सकता, जिनके करने से ईश्वर का भी उनका फल भोगने का प्रसङ्ग त्रावेगा। फिर जब कि कोई पदार्थ बिना कर्ता के यदि पैदा नहीं होता तो ईश्वर भी एक पदार्थ है, उसे किसने पैदा किया ? यदि कहो कि वह स्वयं सिद्ध है तो यह चराचर जगत श्रौर उसके पदार्थ भी श्रनादि निधन स्वयं सिद्ध हैं. यही क्यों न मान लिया जाय ?

कहां तक कहें, ईश्वर के जगत्कर्त्ता और कर्मफलदाता स्वीकार करने में अनेक बाधाएँ और दोष आते हैं, एवं 'जगत्-कर्त्ता ईश्वर हैं' इस बात का साधक-सिवाय कल्पना के, काई प्रमाण भी नहीं है। अत एव परमात्मा का ज्ञाता, दृष्टा, सिचदा- नन्द मय, वीतराग स्वीकार करने पर भी जैन दर्शन उसे जगत्-कर्त्ता स्वीकार नहीं करता। विज्ञान तो स्पष्टतः दुनियां श्रीर उसके पदार्थीं, के। श्रनादि श्रनन्त स्वीकार करता है। श्रस्तु,

यद्यपि, जैन धर्म परमात्मा की पूजा से उसका ख़ुश होना या न करनेसे नाराज होना, स्वीकार नहीं करता, क्येांकि परमात्मा स्पष्टतः वीतराग है; फिर भी वह परमात्मा की त्रादर्श के रूप में पूजा, भक्ति करने और त्रावश्यकतानुसार उसकी जीवन मुक्तावस्था की ध्यानाकार वीतराग शान्त मुद्रा-युक्त प्रतिमात्र्यो की प्रतिष्टा करनेकी त्रात्मध्यान त्रौर सम्यक्ज्ञान की प्राप्ति के लिये प्रेरणा करता है; क्यों कि परमात्मा बनने के लिए परमात्मा का ध्यान और उसको त्रादर्श मान कर प्रतिष्ठा करना त्रावश्यक है। इस भांति जैनदर्शन के परमात्मा, परलोक, कर्मवाद त्र्यादि के स्वीकार करने से उसकी श्रास्तिकता भी स्पष्टतः श्रक्षुएए हैं। ईश कर्त्तत्व की भ्रमपूर्ण कल्पना के। वह अवश्य ही स्वीकार नहीं करता, और उसकी इस मान्यता में युक्ति, तर्क व प्रमाण पूर्णतः इसके साथ हैं

#### जैनधर्म की प्राचीनता

यह तो मानना ही जाहिये कि समीचीनता का प्राचीनता के साथ केाई यनिष्ठ संबन्ध नहीं है, श्रौर न केाई यह नियम है कि जो कुछ प्राचीन है वह सब कुछ उपादेय ही है तथा नवीन सब हेय, क्योंकि ऐसा मान लेने पर पापवासना ऋादि दुष्कर्म भी केवल प्राचीनता बल पर उपादेय ठहर जावेंगे, जो कि त्र्यनादि काल से संसार में विद्यमान हैं, त्रौर त्रात्मात्रों के। सांसारिक जाल में फँसाए रख कर उन्हें जन्म मरणादि के सङ्कटेंा में घसीट रहे हैं। इस लिए समीचीनता (अच्छाई) यदि आज ही उत्पन्न हुई हो तो वह कल्याग की दृष्टि से तुरन्त प्रहण करने योग्य है, न कि बुराई, जो कि ऋसंख्य वर्षों से चली ऋा रही हो । इस भांति यदि जैन-धर्म का उदयकाल प्राचीन न भी माना जाय, किन्तु है वह सार्व श्रौर समीचीन धर्म, जिससे कि विश्व के न केवल मानव समाज का—बल्कि प्राणीमात्र का कल्याण होना उसके उपराक्त विवेचन से सुनिश्चित है, तो उसकी उपा-देयता में भी रख्न मात्र सन्देह नहीं होना चाहिये। फिर भी जैन धर्म कब श्रौर किसके द्वारा संस्थापित हुत्रा इस प्रश्न का इतिहास प्रेमी पाठकों के मन में उठने से रोका नहीं जा सकता। त्रातः इसका उत्तर भी सन्तोषप्रद एवं प्रमाण्-संगत मिलना चाहिये। साथ ही जैन धर्म के इतिहास के सम्बन्ध में लोक में भ्रम भी

फैला हुआ है— कोई इसे बौद्ध धर्म की शाखा या बौद्ध धर्म से इसकी उत्पत्ति मानता है, तो कोई हिन्दु धर्म की; कोई भगवान् महावीर को जैन धर्म का संस्थापक समभता है, तो दूसरा भ० पार्श्वनाथ को। इन भ्रमात्मक कल्पनाओं का निराकरण होना भी सत्यान्वेषण की दृष्टि से आवश्यक है। अतः अब तक समुपलन्ध हुई भारतीय पुरातत्व की सामग्री, प्राचीन साहित्यक प्रमाणों, एवं प्राच्य व पार्श्वात्य अजैन विद्वानों की निष्पच गवेषणात्मक ऐतिहासिक खोजों तथा युक्तियों द्वारा इस सम्बन्ध में भी संन्तेप में विचार किया जा रहा है।

प्रत्येक युद्धिमान यह भली भांति जानता है कि दुनियां में जबसे केाई रोग है तभी से उसकी श्रौषिध भी श्रवश्य है। यह बात दूसरी है कि किसी समय उस श्रौषिध का कोई जानकार समुपलब्ध न हो, किन्तु इतने मात्र से श्रौषिध का श्रभाव नहीं कहा जा सकता। इसी प्रकार श्रम्धकार जबसे संसार में श्रस्तित्व रखता है तभी से उसका प्रतिपत्ती प्रकाश भी। संभव है कभी प्रकाश पर श्रम्धकार की विजय हो जाय श्रौर प्रकाश की किरणें त्रीण या श्रस्तित्वहीन सी दिखाई देने लगें, किन्तु थोड़ी देर पश्चात् प्रकाश की विजय का डंका फिर से बजता हुश्रा सुनाई पड़ने लगता है। इसी तरह संसार श्रौर मुक्ति, जीव की ये दो श्रवस्थाएँ हैं—पहली दुःखमय श्रौर दूसरी सुखमय। दुःखमय श्रवस्था, जो कि संसार के नाम से पुकारी जाती है, जीव के श्रपने ही राग द्वेषादि विकारों एवं पापादि दुष्कार्यों के कारण

सन्तान क्रम से नाना रूप में प्रकट होती रहती है। दुःखमय अवस्था का बोध प्राप्त कर आत्मा का सुखमय बनाने और दुःखों से खूटने का प्रयत्न प्रारम्भ करने से वह संसार बंधन से मुक्त हो जाती है। इसिलए जबसे संसार बंधन है तभी से उससे छूटने का उपाय भी, और इस बन्धन से छूटने एवं दुःखों व रागादि विकारों पर विजय प्राप्त करने के वीरतापूर्ण—उपाय या साधन के। ही जैनधर्म कहते हैं। अतः सिद्ध है कि संसार से छूटने का उपाय (जैनधर्म) संसार की भांति ही अनादि होना चाहिये। यह बात दूसरी है कि उसके जानने, प्रकट करने या धारण करने वाले कभी कम कभी अधिक और कभी बिल्कुल ही न पाये जाते हों, किंतु इससे संसार के दुखों से छूटने के उपाय स्वरूप धर्म का अभाव नहीं माना जा सकता।

श्रव जरा इतिहास व वेद पुराणादि साहित्य में जैनधर्म के श्रस्तित्व श्रोर तत्संबन्धित प्राचीनता पर दृष्टिपात कीजिए। कहा जाता है कि दुनियां की सबसे प्राचीन पुस्तक वेद हैं। इन वेदों में ऋषियों द्वारा जैन तीर्थं करों ( मुख्य प्रचारकों ) के नामों का उल्लेख मिलता है। श्रतः कम से कम उन ऋषियों श्रीर वेदों की उत्पत्ति से भी पूर्व जैनधर्म का श्रास्तत्व स्वतः सिद्ध हो जाता है; क्योंकि जब वे तीर्थं कर हो गये थे श्रीर जैसे २ इन्होंने कार्य किए थे उनका तदनुसार वर्णन उनके हो जाने के परचात् ही हो सकता है। वेद के जिन मंत्रों में जन तीर्थं करों के नामों का या श्राह्त का उल्लेख है उनमें से कुझ यहां उद्धृत किए जाते हैं—

अर्हन विभिष् सायकानि धन्वार्हिनिष्कं यजतं विश्वरूपम्। अर्हिन्निदं दयसे विश्वमम्बं न वा ओ जीयो स्द्रत्वदस्ति॥ (ऋग्वेद अ०२ सुक्त ३३ वर्ग १७)

भावार्थ—हे अईन ! तुम वस्तु स्वरूप धर्मरूपी वासों का, उपदेश रूपी धनुष का, तथा आत्म चतुष्टय रूप आभूषरों का, धारण किए हो । हे अईन ! आप संसार के सब प्राणियों पर दया करते हो और हे कामादिक के। जलाने वाले आपके समान कोई रुद्र नहीं है।

निम्न लिखित मंत्रों में ऋहन्त या ऋहन शब्द का भी उल्लेख है—

इमंस्ताममईतेजातवेदसेरथिमव संमहेमामनीष्य। भद्वाहिनः प्रमतिरस्यसंसद्यग्रे सरयेमारिषामावयंतव।। ऋग्वेद मण्डल १ सुक्त ६४

श्रह्नतायेषदानवोनरोप्रसामिशवसः प्रमज्ञयिक्षयेम्योदि वो श्रर्चामहद्ग ।

ऋग्वेद मंडल ४ सूक्त ४२-४

श्रह्मत या श्रह्म शब्दें। के श्रातिरिक्त, जो कि "जिन" का ही पर्यायवाची है श्रीर जो जैनधर्म में मान्य पांच परमेष्ठियों में से प्रथम परमेष्ठी के लिए प्रयुक्त होता है, वेदों में जैनियों के प्रथम तीर्थं कर भगवान ऋषभदेव, ७ वें तीर्थं कर सुपार्श्वनाथ, २२ वें तीर्थं कर श्रारिष्टनेमि के नामों का उल्लेख व उनकी स्तुति भी पाई जाती है। जैसे—

ऋषभं मा समासानां सपत्नानां विषासहितम् । इन्तारं शत्रूणां ऋधि विराजं गोपितं गवाम् ॥ —ऋग्वेद

इस मंत्र में ऋषभ का देवता मानकर उनकी स्तुति की गई है श्रौर ये ऋषभ जैनियों के प्रथम तीर्थंकर हैं। " ॐ सुपार्श्वमिन्द्र हवे" —यजुर्वेद

इसमें ७ वें तीर्थं कर सुपार्श्वनाथ जी का नामोल्लेख करके उन्हें ऋाहुति दी गई है। इसी प्रकार २२ वें तीर्थं कर श्री नेमिनाथ जी की स्तुति व पूजा सूचक भी कई मंत्र हैं—

वाजस्य नु प्रसवऽत्रावभूवे मा च विश्वा भुवनानि सर्वतः स नेमि राजा परियाति विद्वान् प्रजां पुष्टि वद्धयमानो स्रमे स्वाहा। (यजुर्वेद अ०६ मंत्र २४)

ः इस मंत्र में नेमिनाथ जी की स्तुति करते हुए उन्हें त्राहुति प्रदान की गई है।

स्वस्ति न इन्द्रोवृद्धश्रवाः स्वस्ति नः पूषा विश्व वेदाः। स्वस्ति नस्ताद्त्यों त्र्यरिष्ट नेमिः स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु॥

इस मंत्र में इन्द्र, पूषा, ऋरिष्ट नेमि व बृहस्पति से मंगल-कामना की गई है।

वेदों के सिवाय भारत के पाणिनि आदि वैयाकरणों से भी बहुत प्राचीन वैयाकरण शाकटायन ने, जिनका समय आज से करीब ३००० हजार वर्ष से भी प्राचीन समका जाता है अपने उगादि, प्रकरण के एक सूत्र में "जिन" शब्द का प्रयोग किया है और ये "जिन" ही जैनधर्म के सर्वेसर्वा हैं।

इणसिञजिदीङ्कष्यविभ्योनक्। जिनोऽर्हन्।

—सिद्धांत सूत्र ३०३

इसके अतिरिक्त मोहनजीदारू (सिन्ध) की खुदाई में जो सीलें व सिक्के प्राप्त हुए हैं उनमें से कुछ पर 'नमो जिनेश्व-राय' लिखा है। अतथा सिक्कों पर ध्यानस्थ भगवान ऋषभदेव की मूर्तियां व उनके नीचे बैल का चिह्न मौजूद है, जो जैन शास्त्रों में वर्णित लक्तणों से पूर्ण रूप में मिलता है और जिसे अजैन विद्वान प्रोफेसर चन्दा ने ऋषभदेव की मूर्ति स्वीकार किया है। यह समरण रखना चाहिये कि इन उपलब्ध सीलों व सिक्कों आदि सामग्री के सम्बन्ध में, जो कि मोहनजीदारू की खुदाई में प्राप्त हुई है, सभी पुरातत्वज्ञों ने उसे ५००० वर्ष की पुरानी स्वीकार किया है। इसलिये यह बात निर्विवाद है कि अब से ४००० वर्ष से भी पूर्व जैनधर्म का प्रकाश यहां पर सविशेष रूप से फैला हुआ था।

It may also be noted that the Inscription on the Indus seal No 449 reads according to my decipherment Jineshwara Jinesh.

<sup>(</sup>Indian Historical quarterly Vol. VIII N. 2, sp. Dr. Prannath Vidyalankar).

जो लोग जैनधर्म के वर्तमान कालीन २४वें तीर्थंकर भगवान महावीर या २३वें तीर्थंकर भगवान पार्श्वनाथ के। ही जैन धर्म का संस्थापक मानते हैं आशा है उनका भ्रम उपर्युक्त प्रमाणों से दूर हो जायेगा। इसके अतिरिक्त जिन अन्य भ्रमाणों द्वारा जैनधर्म की प्राचीनता सिद्ध होती है उनमें से हिन्दू धर्म का पुराण साहित्य भी मुख्य है। भागवत पुराण में स्पष्टतया भगवान ऋषभदेव का, जिनका समय जैन शास्त्रानुसार अब से असंख्यात वर्ष पूर्व और इतिहास की आधुनिक खोज के बाहर है, जैनधर्म का प्रवर्तक लिखा है। पाठकां की सुविधा के लिए भागवत के हिन्दी भाष्य का नींचे उद्धृत किया जाता है—

"ऋषभ अवतार कहे हैं कि ईश्वर अगनीन्द्र के पुत्र नाभि से सुदेवी पुत्र ऋषभदेव जी भये। समान दृष्टा जड़ की नांई योगाभ्यास करते भये, जिनके परमहंस्य पद के। (दिगम्बरता के।) ऋषियों ने नमस्कार कीनो, स्वस्थ, शांत इन्द्रिय सब संघ त्यागे ऋषभदेव जी भये जिनसे जैनधर्म प्रकट भयो।"

—भागवतपुराण २-७-१-१० ज्वालाप्रसाद भाष्य।

भागवत के अध्ययन के पश्चात् विश्वविख्यात् दार्शनिक विद्वान् सर राधाकुष्ण ने अपने 'इण्डियन किलासकी' नामक प्रन्थ में लिखा है—

The Bhagwat Puran endorses the view that Rishabh was the founder of Jainism.»

—Indian Philosophy. 287

त्रश्रात् भागवत पुराण में स्वीकार किया गया है—िक जैनधर्म के संस्थापक ऋषभदेव थे। भागवत के त्रतिरिक्त विष्णु पुराण, वायु पुराण, लिङ्ग पुराण, कूर्म पुराण, मत्स्य पुराण, मार्कण्डेय पुराण, त्रानि पुराण, त्रादि में भी भगवान ऋषभदेव और उनके पिता आदि का वर्णन है जो जैन पुराणों से मिलता है।

जर्मनी के सुप्रसिद्ध विद्वान डा० जैंकाबी लिखते हैं—

"There is nothing to prove that Parshva was the founder of Jainism. Jain tradition is unanimous in making Rishabha the first Tirthanker (as its founder) there may be something historical in the tradition which makes him the first Tirthanker.

अर्थात—पार्श्वनाथ के। जैनधर्म का संस्थापक सिद्ध करने के लिए प्रमाण का अभाव है। जैन मान्यता ऋषभ देव के। अविरोध जैनधर्म का संस्थापक स्वीकार करती है। जैनियों की इस मान्यता में ऐतिहासिक सत्य की सम्भावना है।

इस सम्बन्ध में श्री वरदाकान्त मुख्योपाध्याय M. A. प्रसिद्ध बङ्ग विद्वान् लिखते हैं—

"लोगों का यह श्रमपूर्ण विश्वास है कि पार्श्वनाथ जैन धर्म के संस्थापक थे; किन्तु इसका प्रथम प्रचार ऋषभदेव ने किया था, इसकी पुष्टि में प्रमाणों का अभाव नहीं है।" आगे चलकर यही विद्वान प्रमाणों का उपस्थित करते हुए लिखते हैं—

- १—बौद्ध लोग महावीर के। निर्मन्थ अर्थात् जैनियों का नायक मात्र कहते हैं, स्थापक नहीं कहते।
- २—जर्मन डाक्टर जैकोबी भी इसी मत से सहमत हैं। (इनका मत ऊपर दिया जा चुका है)।
- ३—हिन्दू शास्त्रों ऋौर जैन शास्त्रों का भी इस विषय में एक मत है। भागवत के पांचवें स्कन्ध के ऋध्याय २-६ में ऋषभदेव का कथन है, जिसका भावार्थ यह है—

चौदह मनुत्रों में से पहिले मनु स्वयंभू के पौत्र नाभि का पुत्र ऋषभदेव हुत्रा, जो दिगम्बर जैन संप्रदाय का त्रादि प्रचा-रक था। इनके जन्मकाल में जगत् की बाल्यावस्था थी, इत्यादि।

४—डाक्टर फुहरर ने जो मथुरा के शिला लेखों से समस्त इतिवृत्त का खोज किया है उसके पढ़ने से जाना जाता है कि पूर्वकाल में जैनी ऋषभदेव की मूर्तियां बनाते थे। ये शिला-लेख कनिष्क, हुवष्क आदि राजाओं के राजत्वकाल में आज से दो हजार वर्ष पहिले खोदे गये हैं।

४—शङ्कराचार्य महाराज स्वयं स्वीकार करते हैं कि जैन धर्म त्राति प्राचीनकाल से हैं। वे 'वादरायण' व्यास के वेदांत सूत्र के भाष्य में कहते हैं कि दूसरे अध्याय के द्वितीय पाद के सूत्र ३३-३६ जैनधर्म ही के सम्बन्ध में हैं।

६—शारीरिक मीमान्सा के भाष्यकार रामानुज जी का भी यही मत है। ७—योगवशिष्ठ रामायण, वैराग्य प्रकरण ऋध्याय १५ श्लोक प्रमें श्रीरामचन्द्र जी जिनेन्द्र के सदृश शांत प्रकृति होने की इच्छा प्रकट करते हैं, यथाः—

नाहं रामो न मे वांछा भावेषु च न मे मनः। शान्तिमासितु-मिच्छामि स्वात्मन्येव जिनो यथा।।

(इससे प्रकट है कि रामचन्द्र जी के समय में जैनधर्म का प्रकाश फैल रहा था और रामचन्द्र जी ने जैनप्रम्थानुसार आत्मशान्ति प्राप्त करने की इच्छा पूकट की थी, जैनधर्मानुसार तो रामचन्द्र जी दिगम्बर दीज्ञा धारण कर तपस्वी हुए और अन्त में मोच्च के। पूाप्त हुए हैं।)

द—रामायण के बातकांड, सर्ग १४, श्लोक २२ में लिखा है कि राजा दशरथ ने श्रमण गर्णां ( ऋर्थात् दिगम्बर जैनसाधुऋों का ऋतिथि सत्कार किया—

> "तापसा भुञ्जते चापि श्रमणा भुञ्जते तथा।" ( बालकांड सर्ग १४ श्लोक २२ )

भूषण टीका में अमण शब्द का ऋर्थ दिगम्बर ऋर्थात् सर्व वस्त्ररहित जैनमुनि किया है यथा—

"श्रमणाः दिगम्बराः श्रमणा वात वसना इति।"

जैनधर्म को प्राचीनता के सम्बन्ध में भारत में स्वराज्य त्र्यान्दोलन के सुप्रसिद्ध नेता, हिन्दू धर्म के महान विद्वान एवं इतिहासज्ञ स्वर्गीय लोकमान्य पंडित बालगङ्गाधर तिलक ने तारीख़ ३० नवम्बर सन् १६०४ को श्वेताम्बर जैन कांफ्रोन्स बड़ौदा में जो भाषण दिया था उसमें ऋापने स्पष्टतया स्वीकार किया था कि—

"ग्रन्थों तथा सामाजिक व्याख्यानों से जाना जाता है कि जैनधर्म अनादि है। यह विषय निर्विवाद तथा मतभेद रहित है। सुतरां इस विषय में इतिहास के दृढ़ सबूत हैं।" अगो चलकर आप कर्माते हैं—

"गौतमबुद्ध महावीर स्वामी (जैन तीर्थं कर) का शिष्य था, जिससे स्पष्ट जाना जाता है कि बौद्ध धर्म की स्थापना के पूर्व जैन धर्म का प्रकाश फैल रहा था। चौबीस तीर्थं द्वरों में महावीर स्वामी अन्तिम तीर्थं द्वर थे इससे भी जैनधर्म की प्राचीनता जानी जाती है। बौद्ध धर्म पीछे से हुआ यह बात निश्चित है। बौद्ध धर्म के तत्व जैन धर्म के तत्वों के अनुकरण हैं।"

तिलक महाराज के उपर्युक्त कथन से जो लोग जैन धर्म को बौद्ध धर्म की शाखा या उससे उत्पन्न हुन्ना मानते हैं, त्राशा है उनका भ्रम भी दूर हो हो जायगा। त्रापने यह भी फरमाया था कि 'त्रहिंसा परमो धर्मः' के उदार सिद्धान्त की चिरस्मरणीय छाप जैन धर्म ने ही ब्राह्मण धर्म पर मारी है। भारत में यहां द्वारा जो त्रसंख्य पशुहिंसा धर्म के नाम पर की जाती थी उसका सदा के लिये विदा कर देने का श्रेय भी जैन धर्म के हिस्से में है। ब्राह्मण त्रौर हिन्दू धर्म में मांस भन्नण त्रौर मदिरा-पान बन्द हो गया, यह भी जैन धर्म का प्रताप है ब्राह्मण धर्म जैन धर्म से मिलता हुन्ना है इस कारण टिक रहा है, त्रादि। श्रीयुन् महामहोपाध्याय, सत्यसम्प्रदायाचार्य, परिष्ठत राम-मिश्र जी शास्त्री, प्रोफेसर संस्कृत कालेज बनारस ने पौष शुक्ला १ सं० १६६२ के। व्याख्यान देते हुए जो जैनधर्म के विषय में कहा था, उसका कुछ अंश नीचे दिया जाता है—

'ज्ञान, वैराग्य, शान्ति, चांति, अदम्भ, अनीर्ध्या, अकोध अमात्सर्य, अलोलुपता, शम, दम, अहिंसा, समदृष्टिता इत्यादि गुणों में एक २ गुण ऐसा है कि जहां वह पाया जाय वहां पर बुद्धिमान पूजा करने लगते हैं। तब तो जहां (जैनधर्म में) पूर्वोक्त सब गुण निर्रातशय सीम होकर विराजमान हैं, वहां उनकी पूजा न करना अथवा ऐसे गुण पूजकों की पूजा में बाधा डालना क्या इन्सानियत का कार्य है ?

में आपके कहां तक कहूँ बड़े २ नामी आचार्यों ने अपने प्रन्थें। में जो जैन मत का खण्डन किया है उसे सुन व देख कर हँसी आती है। स्याद्वाद का यह जैनधर्म अभेद्य किला है। उसके अन्दर वादी प्रतिवादियों के माया मय गोले नहीं प्रवेश कर सकते सज्जना ! एक वह दिन था कि जैन संप्रदाय के आचार्यों की हुङ्कार से दशों दिशायें गूँज उठती थीं। जैन मत तब से प्रचलित हुआ जब से संसार में सृष्टि का आरम्भ हुआ। इसमें मुझे किसी प्रकार का उन्न नहीं कि जैन दर्शन वेदांतादि दर्शनों से पूर्व का है।

स्व० प्रसिद्ध इतिहासज्ञ विद्वान् साहित्यरत्न लाला कन्नोमल एम• ए०, सेसन जज धौलपुर ने ऋपने एक लेख में लिखा था— "सभी लोग जानते हैं कि जैन धर्म के आदि तीर्थङ्कर श्री अध्यभदेव स्वामी हैं, जिनका काल इतिहास परिधि से कहीं परे है। इनका वर्णन सनातन धर्मी हिन्दुओं के श्री मद्भागवत पुराण में भी है। ऐतिहासिक गवेषणा से मालूम होता है कि जैनधर्म की उत्पत्ति का कोई निश्चित काल नहीं है। प्राचीन से प्राचीन प्रन्थों में जैनधर्म का हवाला मिलता है।

श्रव हम, जो लोग बिना किसी श्राधार के जैनधर्म को हिन्दू धर्म या बौद्ध धर्म की शाखा कहने लगते हैं या उनसे उसकी उत्पत्ति बताने लगते हैं, उनके श्रम की दूर करने के लिए श्रीर प्रमाण उपस्थित करते हैं—श्रीयुत् हरिसत्य मट्टाचार्य बी॰ ए॰, बी॰ एल॰ लिखते हैं—

जैन तथा बौद्ध धर्म के तत्वें की यदि ठीक २ श्रालोचना की जाय तो यह स्पष्ट रूप में प्रकट हो जायगा कि ये दोनें। धर्म एक दूसरे से पूर्णतया पृथक हैं। बौद्धों का कहना है कि शून्य ही एक मात्र तत्व है। जैनों के मतानुसार सत्पदार्थ है एवं उसकी संख्यायें श्राणित हैं। बौद्धमत के श्रनुसार श्रात्मा का कोई श्रस्तित्व नहीं हैं, परमाणु का भी कोई श्रस्तित्व नहीं। दिक्, काल, धर्म [गतितत्व] ये कुछ भी नहीं है, ईश्वर नहीं है, किन्तु जैनों के मत में इन सबों की सत्ता मानी जाती है। बौद्धों का कहना है कि निर्वाण लाभ होते ही जीव शून्य में विलीन हो जाता है, किन्तु जैनमत के श्रनुसार मुक्त जीव का श्रस्तित्व चिर-श्रानन्दमय है, श्रीर वही इसका सच्चा

अस्तित्व हुआ करता है। यहां तक कि बौद्ध दर्शन का कर्म भी जैनदर्शन के कर्म से भिन्नार्थवाचक हुआ करता है। उपर्युक्त कारणों से ही हम जैनधर्म के। बौद्धधर्म की एक शाखा मानने के। तैयार नहीं हैं।"

[ त्र्रानेकान्त वर्ष ३ किरण ७ ]

सुत्रसिद्ध इतिहासवेता प्रोफेसर मैक्समूलर कहते हैं—
"विशेषतः प्राचीन भारत में किसी धर्मान्तर से कुछ प्रहण्
करके एक नृतन धर्म प्रचार करने की प्रथा ही नहीं थी; जैनधर्म
हिन्दु धर्म से सर्वथा स्वतन्त्र है, इसकी शाखा या रूपान्तर नहीं।"

डाक्टर ए॰ गिरनाट [ Dr. A. Guernot ] नामक फ्रेंच विद्वान लिखते हैं---

"Concerning the antiquity of jainism Comparatively to Budhism, the former is truly more ancient than the latter. There is very great ethical value in jainism for men's improvement. Jainism is a very original, independent and systomatical doctrine."

श्रर्थात् जैनधर्म श्रीर बौद्धधर्म की प्राचीनता के सम्बन्ध में मुकाबला करने पर जैनधर्म बौद्धधर्म से वास्तव में बहुत प्राचीन है। मानव समाज की उन्नति के लिए जैनधर्म में सदाचार का वड़ा मूल्य है। जैनधर्म एक मौलिक, स्वतन्त्र श्रीर नियमित सिद्धान्त है।

इन विद्वानों के ऋतिरिक्त एक ऋौर पाश्चात्य विद्वान् मेजर जनरल जे॰ सी॰ श्रार॰ फर्लाङ्ग [Major General J. C. R. Furlong F. R. S. E. etc.] महोद्य श्रपनी 'The short study in Science of Comparative religion नामक पुस्तक में सिद्ध करते हुए लिखते हैं कि ईसा के श्रनगिनती वर्ष पहिले से जैनमत भारत में फैला हुआ था। श्रार्थ लोग जब मध्य भारत में आए, तब यहां जैन लोग मौजूद थे। उक्त पुस्तक के कुछ वाक्य ये हैं—

"Through what historical channels did Budhism influence early christianity, we must widen this enquiry by making it embrace Jainism, the undoubtedly prior faith of very many of millions through untold millennions. [Intro. P. 1]"

भावार्थ—िकन ऐतिहासिक मार्गों से बौद्ध धर्म ने पुराने ईसाई धर्म पर असर डाला, इसकी खोज करते हुए यह कहना होगा कि इसने जैनमत स्वीकार किया जो वास्तव में अकथनीय हजारों वर्षों से करोड़ों मनुष्यां का प्राचीन धर्म था। आगे चलकर इसी पुस्तक में आप लिखते हैं—

"It is impossible to find a beginning for Jainism." [Intro. P. 13]

"Jainism thus appears an earliest faith of India [ Intro P. 15 ]

त्रर्थात् जैनधर्म की शुरूत्र्यात (प्रारम्भिक काल) का पता पाना त्रसंभव है। इस तरह भारत का सबसे प्राचीन धर्म यह जैनधर्म ही माळूम होता है।

इस भांति प्राच्य और पाश्चात्य वर्तमान ऐतिहासिक विद्वान प्रायः एक स्वर से स्वीकार करते हैं कि जैनधर्म एक स्वतंत्र और मौलिक धर्म है और वह अत्यन्त प्राचीन है, जिसका प्रारम्भ ऐतिहासिक सीमा से परे है। इस सम्बन्ध में और भी प्रमाण उपिश्यत किए जा सकते हैं, किन्तु हम उनसे पुस्तक का कलेवर न बढ़ाकर एक निष्पन्न अजैन विद्वान् की जैनदर्शन के सम्बन्ध में सम्मति उद्धृत कर विराम लेंगे जिन्होंने कि तुलनात्मक रीति से संसार के धर्मों का अध्ययन किया है—

श्रीयुत् हरिसत्य भट्टाचार्य बी० ए०, बी० एल० अपने "भारतीय दर्शनों में जैनदर्शन का स्थान" शीर्षक निबन्ध में लिखते हैं—"यह तो मानना ही पड़ेगा कि भारतवर्ष के यावतीय दार्शनिक मतवादों में इसका (जैनदर्शन का) एक गौरवमय स्थान अवश्य रहा है, और आज भी है। तत्व विद्या के यावतीय (सम्पूर्ण) अङ्ग इसमें विद्यमान होने के कारण जैनदर्शन को एक सम्पूर्ण दर्शन मान लेने में कोई मतभेद नहीं होना चाहिये। वेदों में तर्क विद्या का उपदेश नहीं है, वेशेषिक कर्मांकर्म या धर्माधर्म की शिद्या नहीं देता; किंतु जैनदर्शन में न्याय, तत्विवचार,

धर्म विचार, धर्मनीति, परमात्म तत्व आदि सभी बातें विशद रूप में विद्यमान हैं। जैनदर्शन प्राचीन काल के तत्वानुशीलन का सचमुच एक अनमोल फल है, क्योंकि जैनदर्शन को यदि छोड़ दिया जाय तो सारे भारतीय दर्शनों की आजोचना अधूरी रह जायगी यह अकाट्य सत्य है।"

उपर्युक्त सम्पूर्ण प्रमाणां तथा अजैन विद्वानों की गवेष-णात्मक निष्पन्न सम्मतियों से सिद्ध है कि जैनधर्म दुनियां के सम्पूर्ण धर्मों से स्वतन्त्र, समीचीन एवं प्राचीन होने का पूरा पूरा दावा रखता है। जैन शास्त्रानुसार यह धर्म परंपरा रूप में अनादि अनंत है और इस युग की दृष्टि से देखा जाय तो वह कर्मभूमि के प्रारंभ में भगवान ऋषभदेव के द्वारा त्राज से त्र्रसंख्यात वर्ष पूर्व प्रचलित हुन्ना था। भगवान ऋषभदेव इस युग में जैन धर्म के प्रथम तीर्थंकर (धर्म प्रवर्तक या गुरु) थे। इनके हजारेां लाखों वर्षों के बाद दूसरे श्रौर इसी प्रकार तीसरे चौथे त्रादि चौबीस तक तीर्थं कर होते रहे व स्वपर कल्याण कर मुक्ति-लाभ करते रहे। २४वें त्रान्तिम तीर्थंकर भगवान् महाबीर हुए जिनके द्वारा उपदिष्ट यह धर्म संसार में इस समय विद्य-मान है।

## इति जैनं जयतु शासनम्

## हमारी पुस्तकें

सचित्र वीर प्रतिभा—यह भगवान महावीर स्वामी का राघेश्याम रामायण की तर्ज में गर्भ से लेकर निर्वाण तक का पूर्ण जीवनचरित्र है जो कि नवीन ढङ्ग से अपोजस्वी भाषा में लिखा गया है, और वीर जयन्ती पर तबला, हारमोनियम पर सुनाने व बांटने योग्य है। मूल्य >)।। व पोस्टेज )।।

सचित्र रत्ताबन्धन कथा—राधेश्याम रामायण की तर्ज में लेखक की यह वही प्रसिद्ध पुस्तक है जिसे आचार्य शान्तिसागर महाराज तक ने कई बार चाव के साथ मुना और सराहा है। वात्सल्य अङ्ग के पालन की समुचित शिचा इसी से मिलती है। मूल्य =) व पोस्टेज )।।

जैन-धर्म — म्स्तुत पुस्तक, न्यौद्धावर ।=) पोस्टेज 一) वितरण करने के लिये सब प्रतियां लेने वालों के। बहुत किकायत से दे देंगे, पत्र व्यवहार कीजिये।

नोटः-जो सज्जन सब पुस्तकें या सिर्फ "जैनधर्म" मँगावेंगे उन्हें भक्तामर काव्य, नवीन पद्यांनुवाद व अर्थ और मूल श्लोक सिहत उपहार में भेजा जायेगा। पुस्तकों का मूल्य व पोस्टेज खर्च मिनिआर्डर से ही आना चाहिये, वी० पी० नहीं की जायेगी। मिनिआर्डर आने पर बुकपोस्ट से पुस्तकें तुरन्त ही रवाना कर दी जायेंगी, पुस्तक विक्र ताओं को उचित कमीशन भी मिलेगा। हर प्रकार के पत्र व्यवहार का पता—

नाधूराम डोंगरीय जैन, जैन-शिज्ञा-मन्दिर विजनौर, ( यू॰ पी॰ )

## त्रिय महोदय !

श्रापने इस पुस्तक के। ध्यानपूर्वक पढ़ा है, श्राशा है
श्रापको यह पसन्द श्राई होगी श्रोर श्रापने ऐसी पुस्तको द्वारा
प्रत्येक जैन व श्रजैन बन्धुश्रों तक जैनधर्म के पवित्र संदेश को
श्राज के बर्बरता पूर्ण युग में पहुंचाने की श्रावश्यकता श्रनुभव
की होगी। श्रव इस पुस्तक का दूसरा संस्करण "एक लाख" की
विशाल संख्या में प्रकाशित करने का निश्चय किया गया है। यह
संस्करण केवल बिना मृत्य वितरण करने के लिये होगा।
इसलिये कृपया श्राप श्रपनी या श्रपनी संस्थाश्रों की श्रोर से
श्रिधक से श्रिधक जितनी भी प्रतियां लेकर वितरण करना चाहें
२५ जनवरी सन १६५१ तक उनकी स्वीकारता निस्न पते पर
श्रवश्य भिजवा दें; श्रन्यथा वीर जयंती के शुभ श्रवसर श्रापका
वितरण करने की सुविधा न मिल सकेगी। पुस्तकों का कुल व्यय
निस्न प्रकार होगा—

१०००० का १००० का १००० का १०० का १०० का

क्या ही अच्छा हो यदि कोई एक ही उदार सज्जन अपनी श्रोर से एक लाख प्रतियां छपवा कर वितरण करा दें! याद रिखये, धर्म प्रभावना का इससे अच्छा अन्य कोई कार्य नहीं ो सकता!

> नाथूराम डोंगरीय जैन, जैन शिचा-मन्दिर विजनौर, ( यृ० पी० )