

પ્રયેજક: મણિલાલ **પ્રાહનલાલ** હવેરી પ્રકાશક : **મિલુલાલ ગાહનલાલ ઝવેરી** ૨૬ રીજરાડ મલખાર **હી**લ, મુખાઇ ૬

> પ્રથમ આવૃત્તિ : ૧૦૦૦ કિ**ંમત રૂા. ર–૦**૦૦

> > મુદ્રક : ગુલાળચંદ લલ્લુલાઈ શ્રાહ મહાદય પ્રીન્ટીંગ પ્રેસ, ભાવનગર.

# પૂત્ય વડી**લ ળ'કુ** શ્રી હેમચ'દ માહનલાલ ઝવેરી–

ના કરકમલમાં સપ્રેમ **અર્પ** શ્

## પ્રસ્તાવના.

મારા યુરાપના રહેવાસ દરમિયાન **ધ**ણા કેળવાયેલા અને સંસ્કારી વૈપારીએાના સમાગમમાં આવવું પડતું અને તે વખતે અનેક જાતની ચર્ચાઓ ચાલતી. આવા પ્રસંગાએ ખાસ કરીને આપણી રાજ્યદ્વારી લડત વિષે અને આપણા ધર્મીની ચર્ચાઓમાં તેઓને બહુ રસ પડતાે.

હિંદુસ્તાન વિષે આખી દુનિયાના લોકા બહુ જ અજ્ઞાનતા ધરાવે છે. શ્વિટિશાએ તેમને એટલું જ જણાવેલ હતું કે હિંદુસ્તાન કક્ત હાથીઓ અને સપેથી ભરેલા દેશ છે. મહાત્મા ગાંધીજીના આગમન પછી આપણી કેંાંગ્રેસની, શ્વિટિશ રાજ્ય સાથેની લડત જેમ જેમ જોર પકડતી ગઇ તેમ તેમ દુનિયાના લોકા હિંદુસ્તાનની વાતામાં રસ લેતા થયા અને હિંદુસ્તાન વિષે કેટલુંક જાણુતા થયા. આપણી સત્યાગ્રહની અહિંસક લડત બધાને અજાયબીમાં ગરકાવ કરતી હતી.

આ ચર્ચાઓ દરમિયાન મને માલૂમ પડ્યું કે યુરાપની પ્રજા હિંદુ, મુસ્લિમ અને બૌહધર્મો વિષે સારી માહિતી ધરાવે છે. જ્યારે જૈનધર્મનું નામ સુદ્ધાં તેઓએ સાંભળ્યું નથી. હિંદુસ્તાનના બધા જ ધર્મોના સદિશા દુનિયામાં પહેાંચી શકે અને જૈનધર્મનું નામ સુદ્ધાં કાઇ ન જાણે એ સમાચાર જાણી કયા જૈનને આધાત ન થાય? આપણે જૈનો કેટલી નાની દુનિયામાં વસીએ છીએ તેના આ અચૂક પૂરાવા છે. યુરાપિયનાને જ્યારે દું જૈનધર્મમાં રહેલી ખૂખીઓ વિષે અને જૈનધર્મના સિદ્ધાંત વિષે વાતા કરતા ત્યારે વધુ જાણવા તેઓ કાઇ અંગ્રેજી લખાયેલા પુસ્તકની માગણી કરતા.

આપણા લોકાએ આવું ક્રાઈ પુસ્તક બહાર પાડેલું નથી કે જે હું તેઓને આપી શકું. હમ'ન યાકાેે અને તેમના શિષ્ય ગ્લાસેનાપે જમ'ન ભાષામાં આવાં પુસ્તકા લખેલ છે. પણ જૈનધમ વિષે તદ્દન અત્રાન મનુષ્ય માટે ટૂંકાચુમાં અને સરલ ભાષામાં તેઓ સમજ શકે તેવું પુસ્તક હજુ સુધી મને મૃત્યું નથી.

આવા પુસ્તકની જરૂરિયાત હિંદુસ્તાનમાં પણ છે. જો કે તે તરફ કાઈ અન્ય વ્યક્તિનું ધ્યાન ખેંચાયું દેખાતું નથી.

ઘણા યુરાપિયના, અમેરિકના અને અન્ય દેશના માણસા હિંદુસ્તાન જોવા દર વર્ષે આવે છે. આવા ડુરિસ્ટા અથવા તા મુંબાઇ જેવા બંદરે સ્ટીમરાના મુસાકરા શહેર જોવા આવે છે, ત્યારે તેમને આપણા મંદિરા—ખાસ કરીને વાલક ધરનું મંદિર—બતાવવામાં આવે છે. આ મુસાકરા આપણા મંદિરા તેમજ તેમાં રહેલી આપણી મૂર્તિઓ જોઈ આપણા જૈનધમ વિષે જાણવા અને સમજવા મંદિરના મહેતાછ અથવા ભૈયાને કે ભાડાની માટરના ડ્રાઇવરને સવાલા પૂછે છે. આવા ભાડુતી માણસા તેમને શું સમજવી શકે? આ મુસાકરા આપણા મહાન તીર્થો જેવા કે પાલીતાણા, આપ્યુ વિગરની મુલાકાત પણુ લે છે. આ બધાને અંગ્રેજમાં લખેલું જૈનધમંત્રું એક નાનું પુસ્તક ગાઇડ તરીક આપીએ તા તેઓ મારકતે જૈનધમંત્રા સંદેશા જરૂર દૂર દૂર સુધી પહોંચી શકે.

આ રીતે આવા પુસ્તકની જરૂરિયાત મને **ઘણા** જ અગત્યની લાગી અને આપણા કેટલાક સાધુઓને આ વાત મેં જણાવી. મારા વિચાર એ હતા કે જો કાઇ વિદ્વાન સાધુ આ જાતનું પુસ્તક ગુજરાતી ભાષામાં લખી આપે તા તેના અંગ્રેજીમાં તર**સ્તુ**મા કરાવી બન્ને ભાષામાં પુસ્તક છપાવી બહાર પાડવું, પરંતુ કાઈ સાધુએ આ કાર્ય કરવા તત્પરતા દર્શાવી નહિ. સાધુઓની આશા છાડી મેં અંગ્રેજી જાણનાર જૈન વિદ્વાના શાધવા માંક્યા કે જેઓની પાસે આ જાતનું પુસ્તક લખાવું. આવા

વિદ્વાના અન્ય રાકાણાને લીધે અથવા તેા મારા ઉપર જ્**યા**વેલા આદર્શ પ્રમાણે સરળ ભાષામાં લખી આપનાર મત્યા ન**હિ**.

આ વિષે ચર્ચા કરતાં પંડિત સુખલાલજીએ મને જ આ પ્રયત્ન કરવા સ્**ચના કરી. આપ**ણા સામાજિક રીતરિવાજો વિષે ચર્ચા થતાં ભાષ્ટ્રશ્રી પરમાણુંદ કુંવરજી કાપડિયાએ સામાજિક વિષયાને લગતું એક પુસ્તક લખવા મને સ્**ચના કરી હતી અને મેં** તેવું પુસ્તક 'રગશિયું ચાડું' સને ૧૯૩૫ માં **હપાવી બહાર પાડયું હતું.** એ જ રીતે આ પુસ્તક લખવાનું પંડિતજીની સ્**ચનાને આભારી છે.** 

હું કાંઇ સાક્ષર નથી એટલે 'રગશિયું ગાકું' પુસ્તકની માકક આ પુસ્તકમાં પણ મારી ભાષા એક વેપારીની ભાષા કરતાં વધુ સારી હું આપી શકતાે નથી. મારાે ઉદ્દેશ સરળ ભાષામાં અને બને તેટલું દ્વાંકાણુમાં કાેઇને વાંચતા કંટાળા ન આવે તે રીતે આ પુસ્તક લખવાનાે છે અને તે આદર્શને ધ્યાનમાં રાખી આ પુસ્તક લખેલ છે.

આ પુસ્તક જૈન તેમજ જૈનેતર બધાને ઉપયોગી થઇ પડશે એમ હું માનું છું. ખાસ કરી જૈન વિદ્યાર્થીઓને આ પુસ્તક માર્ગદર્શક થઈ પડશે. જૈન રકુલ સિવાયની રકુલા કે ક્રાલેજોમાં ભણુતા ઘણા વિદ્યાર્થીઓને ધર્મનું બહુ જ એાછું જ્ઞાન હાય છે. તેમને આ નાનકડા પુસ્તકમાંથી સહેલાઇથી જૈનધર્મ વિષે લગભગ બધું જ જાણુવાનું મળશે.

વળી જૈનધમ'ને લગતી લગભગ બધી જ બાબતાે ઉપર લખાયેલું હોવાથી રેફરન્સ માટે પછા કામ લાગશે તેમ હું માનું છું.

આ પુસ્તકના પહેલા ભાગમાં જૈનધર્મ વિષે સામાન્ય બધી હ્રુડીકતો આપવામાં આવી છે. આ વિષયા જૈન પુસ્તકામાંથી લેવામાં આવ્યા છે. જૈનધર્મની સામાન્ય હડીકતા આપવા મે' આ પુસ્તકમાં પ્રયત્ન કર્યો છે પણુ જૈનધર્મના સિદ્ધાંતા વિષે લખવું મારા માટે અશકય હતું. સદ્દભાગ્યે જૈનધર્મના સિદ્ધાંતા દર્શાવતું સરળ ભાષામાં મારા આદર્શ પ્રમાણે લખાયેલું વિદ્વાન્ મુનિમહારાજ શ્રી ન્યાયવિજયજીએ લખેલું ' જૈનદર્શન ' નામતું પુસ્તક બહાર પહેલું છે. આ પુસ્તક મને એટલું બધું ગમ્યું છે કે મેં તે આખા પુસ્તકને મુનિશ્રીની પરવાનગીથી આ પુસ્તકના બીજા ભાગ તરીકે છપાવ્યું છે,

ગુજરાતી ભાષામાં તૈયાર થયેલા આ પુસ્તકના અંગ્રેજી અનુવાદ બહાર પાડવા મારી ઇચ્છા છે, પણ જો ક્રાઇ મિત્ર ઉપર જણાવેલા ઉદ્દેશ પ્રમાણેતું પુસ્તક અંગ્રેજી ભાષામાં બહાર પડેલું મને જણાવવા કૃપા કરશે તાે મારી આ મહેનત બચી જશે.

ধী৹

## મણિલાલ માહનલાલ ઝવેરી

## --: મહત્વના સુધારા :--

પૃષ્ઠ ૪ થામાં પહેલી લીંટીમાં મુદ્ધ ૭૯ વર્ષની ઉમરે પાવાપુરીમાં નિર્વાણ પામ્યા હતા—ને બદલે કુશીનગર વાંચવું.



# અનુક્રમ

# પૂર્વાધ<sup>°</sup>

ષ્ ઉપક્રમ:—જૈન ધર્મની વ્યાખ્યા, પ્રાચીનતા, જૈન ધર્મ માટે ભ્રમ, મહાવીર અને બુદ્ધમાં સમાનતા અને અંતર, અહિંસા, કર્મ, જગતના કર્ત્તા, નવતત્ત્વ, કાળ, સંધ, પૃષ્ઠ ૧–૧૨

ર જૈન ધર્મના પ્રચારના ઇતિહાસઃ— શિલાલેખા, ચિત્રકળા, જૈન અને બૌદ્ધ ધર્મોએ હિંદુ ધર્મ વિરદ્ધ કરેલા પ્રચાર

**૩ જૈન ધર્મના મહારાજ્યામાં પ્રચાર:—** ચંદ્રગુપ્ત, બિંદુસાર, અશાક, સંપ્રતિ, ખારવેલ, વિક્રમાદિત્ય, મુજ–ભોજ, **ગૂ**જરાતમાં *જૈ*ન ધર્મ, **ગૂજ**રાતનાં રાજાએા અતે ધર્મ ૧૮–૩૧

૪ દક્ષિણમાં જૈન ધર્મ અને તેના પ્રભાવ:—

**3**२–3४

પ જૈન સાહિત્ય અને સાહિત્યકારા:— અગિયાર અંગ સત્રો, બાર જેપાંગ સત્રો, દશ પ્રક્રીર્ણ સત્રો, છ છેદ સત્રો, ચાર મૂળ સત્રો, બે ચૂલિકા સત્ર, ભદ્રબાહુ, ઉમાસ્વાતિ, પાદલિપ્તસરિ, સિહસેન દિવાકર, દેવહિ પણ, કુંદકુંદાચાર્ય, હરિભદ્રસરિ, હેમચંદ્રાચાર્ય, હીરવિજયસ્રિ, સમયસ્રુંદર, આનંદ્રધનજી, વિનયવિજય, આત્મારામજી, ૩૫–પર

'૬ આચાર ધર્મ---

સાધુ–ધર્મ, શ્રાવકધર્મ, શ્રાવક ધર્મના નિત્યકર્મ

**4&-54** 

## ૭ જૈના અને મૃતિ<sup>૧</sup>પૂજા—

પ્રાચીનતા. તીર્થી અને કળા-શત્રંજય, ગિરનાર, સમેતશિખર. આધુ, તારંગા, ક્રેશરિયાજી, રાહ્યકપુર, £ & -- 103

૮ ભગવાન ઋષભદેવ અને ભ૦ મહાવીર—

**67-89** 

## ઉત્તરાદ્ધ

ં લેખકઃ—મુનિ મહારાજશ્રી ન્યાયવિજયજી

#### ૧ નવતત્ત્વા:—

જીવ, જીવના વિભાગ, અજીવ ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્દમલ, કાળ. અસ્તિકાય. પુરુષ અને પાંપ. આશ્રવ, સંવર, અંધ. નિજ'રા. માક્ષ, ઇશ્વર, માક્ષતું શાશ્વતતત્ત્વ, સર્વ કમેનિ ક્ષય, કેવલગ્રાનની સિદ્ધિ, ઇશ્વર જગતના કર્તા નથી. ઇશ્વર પૂજનની **933. 48-993** 

## ર માર્લ્સ માર્બ:--

સમ્યગ્રાન, સમ્યફચારિત્ર, સાધુ ધર્મ સમ્યકત્વ, દેવતત્વ, ગુરુતત્વ, ધર્મ ની બ્યાખ્યા, ગુણશ્રેણી અથવા ગુણસ્થાન, અધ્યાત્મ, જૈન-જૈનેતર દ્રષ્ટિએ આત્મા, કર્મની વિશેષતા, પુરુયાનુઅધી પુરુષ, પુરુષાનુબધી પાપ. 998-983

## 3 જૈન આચાર—

સાધુએાના આચાર, ગૃહસ્થાના આચાર, રાત્રિભાજન નિષેધ, ન્યાયપરિભાષા. 988-946

#### ૪ સ્યાદ્વાદ—

સપ્તભંગી, નય, જૈન દર્શની મહત્તા.

950-965



# તુલનાત્મક જૈનધર્મ

ધર્મના તુલનાત્મક વિજ્ઞાનમાં જૈન ધર્મને માટું મહત્વ પ્રાપ્ત થયું છે. એટલું જ નહિ પણ જૈનોનું તત્ત્વન્નાન, નીતિશાસ્ત્ર તથા તર્કવિદ્યા સુદ્ધાં તેટલી જ મહત્ત્વની છે. આ સિવાય જૈન ધર્મનાં શ્રેષ્ઠત્વના બીજાં શાકોક લક્ષ્મણા વિચારવાં જોઇએ.

અનંત સંખ્યાની ઉપપત્તિ તેમના લાકપ્રકાશ નામના ગ્રાંથમાં કહેલી હાઇ તે બિલકુલ અાધુનિક ગબિતકારુની ઉપપત્તિની સાથે મળતી આવે છે. તેવી જ રીતે દિફ અને કાળના અભિનત્વના પ્રશ્ન આઇન્સ્ટીનની ઉપપત્તિને લીધે હમણાના શાસ્ત્રજ્ઞોમાં વાદના વિષય થઇ પક્ષો છે. તેનાએ ખુલાસા જૈન તત્વનાને કરેલા છે. અને તેના નિર્ણયની તૈયારી સહાં તેમાં કરી રાખેલી છે. જૈનાના નીતિશાસ્ત્રમાંની માત્ર એ જ બાબતા લઇએ તા તેમાં પણ બિલકુલ પૂર્ણતાથી વિચાર કરેલાે છે. એમાંની પહેલી બાળત જગતમાંના તમામ પ્રાણીએાથી સખ સમાધાનપૂર્વક એકત્ર કેવી રીતે રહી શકાય એ પ્રજા છે: આ પ્રજા આગળ અનેક નીતિવેત્તાઓને હાય જોડવા પ્રકા છે. નિદાન તેના પૂર્ષ નિર્ણય સુદ્ધાં ક્રાઇનાથી કરી શકાયા નથી. પણ એ પ્રશ્નને જૈન શાસ્ત્રામાં તદ્દન સુલભ રીતે અને તેટલી જ પૃર્યુ તાથી ઉકેલેલા છે. બીજાને દુ:ખ ન આપવું કિંવા અહિંસા. આ બાબતના જૈન શાસ્ત્રમાં કેવળ તાત્વિક વિધિ જ જણાવેલા નથી પણ ખિરતી ધર્મમાંની તત્સદશ્ચ આગ્રાના કરતાં વધારે નિશ્વયથી અને કક્રકપણાથી તેના આચાર ખતા-વેલા છે, એવા બીજો પ્રશ્ન તે, ઓપુરુષ પાવિત્યના છે. જૈન ધર્મમાં કરેલા આ પ્રશ્નના ખુલાસા સાદા પણ સંપૂર્ણ છે અને તે બ્રહ્મચર્યા.

સંક્ષેપમાં ઉચ્ચ ધર્મતત્ત્વો અને ત્રાનપદ્ધતિ, આ બને દરિયો જોતાં જૈન ધર્મ એ ધર્મોના તુલનાત્મક શાસ્ત્રમાં અતિશય આગળ ગએલો ધર્મ છે.

ડાં. પારાલ્ડ

અન્તમાં મને મારા નિશ્ચય જહાવવા દા કે-**છે**ન **ધર્મ**, એ મૂળ ધર્મ છે, બીજાં સર્વ દર્શનાથી તદ્દન બાદા છે અને સ્વતંત્ર છે. પ્રાચીન ભારતવર્ષના તત્ત્વનાન <sup>દ્યા</sup>ને ધાર્મિક જીવનના અભ્યાસ માટે તે ધણા અગત્યને≀ છે.

હમેલ જેકાળી

' જૈન દર્શન ' ધણી જ ઊંચી પક્તિનું છે. એનાં મુખ્ય તત્ત્વાે વિજ્ઞાન**શાસના** આધાર ઉપર રથાએલાં છે. એવું મારું અતુષાન જ નહિ પણ પૂર્ણ અનુભવ છે. જેમ क्रेम पहार्थ विज्ञान व्यागण वधत क्राय छ तेम तेम क्रीन ધર્મના સિદ્ધાન્તા સિદ્ધ થતા જાય છે.

## ડા. એલ. પી. દેસીદારી

'અહિંસાના સિદ્ધાંત અનેક ધર્મોમાં મળા આવે છે. પરન્દ્ર તીર્થ કરાની શિક્ષામાં જેટલી સ્પષ્ટતાથી તેનું પ્રતિ-માદન કરેલું છે તેટલી વ્યવસ્થિત રીતે કાઇ પણ ધર્મ માં નથી.

આજ પણ અહિંસાની શક્તિ પૃષ્ઠ કપે જામત છે. જ્યાં કહીં ભારતીય વિચારા યા ભારતીય સભ્યતાએ પ્રવેશ કર્યો છે. ત્યાં સદૈવ ભારતના આ જ સંદેશ રહ્યો છે. આ તા સાંસાર પ્રતિ ભારતના ગગનભેદા સંદેશ છે. મને આશા છે, અને મારા એ વિશ્વાસ છે કે પિતૃલામિ ભારતના ભાવી ભાગ્યમાં મમે તે **યા**એા, પણ ભારતવાસીઓના આ સિદ્ધાંત સદૈવ અખંડ રહેશે. "

ડાં. સ્ટીનક્રોતા

# જૈન ધર્મ દર્શન



# પૂર્વાધ<sup>¢</sup>

#### ઉપક્રમ:

ભારતવર્ષમાં આર્ય સંસ્કૃતિના ત્રશ્યુ ધર્મો હતા: વૈદિક, જૈન અતે ભૌદ્ધ. આ ત્રણે ધર્મોમાં થઇ ગયેલી મહાન્ વ્યક્તિઓનાં સમગ્ર જીવન, શક્તિ, ખુદ્ધિ અને વિજ્ઞાનના કાળા ભારતીય પ્રજાના જીવનઘડતરમાં મોટા છે. વૈદિક ધર્મના મહાન્ ઋષિમુનિઓએ હજારા વર્ષ પહેલાં રચેલા વેદા દ્વારા, બૌદ્ધધર્મના સ્થાપક ગૌતમામુદ્દે જગતને આપેલા ભૌદ્ધધર્મના સિદ્ધાંતા મારફત અને જૈન ધર્મના તીર્થ કરોએ હજારા વર્ષ પૂર્વે ગામેગામ કરીને પ્રવર્તાવેલા જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા વડે ભારતીય આર્ય સંસ્કૃતિની રચના થઇ છે.

## જૈનની વ્યાખ્યા:

જિન એટલે વિજિત. અર્થાત્ જેમણે મન, વાશી અને શરીરને સંપૂર્ણીતે જ્યાં હોય તે 'જિન ' અને તેમના અનુયાયી ' જૈન ' કહેવાય છે. જિનનાં તીર્થં કર, અર્હત, અરિહંત, સર્વદ્રા કે કેવળી વગેરે બીજાં નામા પણ છે. તેમણે અતાવેલા—ઉપદેશેલા મુખ્ય સિદ્ધાંત તે

'સ્યાદ્વાદ ' કહેવાય છે, તેને અનેકાંતવાદ, સાપેક્ષવાદ કે આહેંતદર્શન વગેરે નામાથી પણ એાળખે છે.

#### પ્રાચીનતા:

જૈના પાતાના ધર્મને અનાદિ, શાધત અને અવિચળ માને છે. જૈન ધર્મ પ્રાચીન છે. તે વિષે वेद, तैत्तिरीयसंहिता, ब्रह्मसूत्र, भागवत વગેરે વૈદિક ધર્મના પ્રાંથામાં અને બોલ્લોના મૂળ ત્રિપિકક પ્રાંથામાં પુષ્કળ સામગ્રી છે. તેમજ જૈના પરંપરાથી પણ તેમ માનતા આવ્યા છે.

જૈનાના સામાજિક રીતરિવાજો હિંદુએા જેવાજ હોવા છતાં ધર્મ તરીકે તેએા તદ્દન જીદા પડે છે. જૈનધર્મને બૌદ્ધધર્મ સાથે પણ કંઈ સંબંધ નથી.

જૈન ધર્મના પ્રારંભ જૈનાના છેલ્લા ચાવીશમા તીર્થંકર મહાવીર-રવામીથી થયા છે એવી કેટલાક પૌર્વાત્ય અને પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાની માન્યતા ભૂલભરેલી છે; કારણુંક ભ. મહાવીરથી ૨૫૦ વર્ષ પહેલાં જૈનાના ત્રેવીશમા તીર્થંકર ભ. પાર્શ્વનાથ થયા હતા. અને પાર્શ્વનાથને પ્રામાણિક વિદ્વાનાએ ઐતિહાસિક વ્યક્તિ તરીક સ્વીકાર્યા છે.

## જૈન ધર્મ માટે ભ્રમ:

વળી કેટલાક વિદ્વાનાએ જૈન ધર્મના ઉર્જુમ બાહ ધર્મમાંથી અને ભાહ ધર્મના ઉર્જુમ જૈન-ધર્મમાંથી થયાની કલ્પના કરેલી પશુ એ બધી ભૂલા છે એમ વિદ્વાન જર્મન પ્રોફેસર હર્મન યાકાબીએ સ્પષ્ટરૂપે સાબિત કરી બતાવ્યું છે. તેઓએ કહ્યું છે કે—

" જૈન ધર્મ અસંત પ્રાચીન અને અન્ય ધર્મોથી પૃથક એક સ્વતંત્ર ધર્મ છે. એટલા માટે હિંદુસ્તાનનાં પ્રાચીન તત્ત્વજ્ઞાન અને ધાર્મિક જીવન જાણવા માટે એ અસંત ઉપયોગી છે."

હિંદુ શાસ્ત્રાએ આવેા ગાઢાળા કદી ઊસા કર્યા નથી. હિંદુસ્તાનના

રહેવાસીઓને પરદેશીઓની આ જતની અજ્ઞાનતા નવાઈ જેવી લાગે છે, પરંતુ તેઓની આ માન્યતાના કારણા તરીકે તેઓ નીચે દર્શાવેલી મહા-વીર અને ગૌતમયુદ્ધ વચ્ચેની કેટલીક સમાનતાની વિગતા આગળ ધરે છે:

## મહાવીર અને યુદ્ધમાં સમાનતા અને અંતરઃ

મહાવીર અને ખુદ્દ, ખંતે એક જ દેશ બિહારમાં જન્મ્યા હતા, ખંતે સમકાલીન હતા. ખંતેના જન્મ રાજવંશીય ક્ષત્રિયકુળમાં થયા હતા. ખંતેનાં ઉપદેશાએ રાજ્યએ ઉપર પ્રભાવ પાઓ હતા. ખંતેના અહંત, ખુદ્દ, જિન વગેરે નામા એક સરખા છે. ખંતેનાં ધાર્મિક સ્થાના મદિર, સ્તૂપ, ચૈસ અને પૂજાવિધિ તેમજ કેટલાક બાલ આચારામાં મળતાપછું છે. ખંતે હિંદુ ધર્મમાં આવેલી શિથિલતા અને હિંસામય પ્રવૃત્તિની વિરુદ્ધ સખત પ્રચાર અને શ્રમણ માર્ગના ઉપદેશ કરતા હતા. ખંતેની પ્રવૃત્તિ એક જાતના સામાજિક (Social) ખળવારૂપે હતી, ખંતેનું નિર્વાસુ એક જ દેશમાં લગભગ સમકાળે થયું.

મહાવીર અને ખુદ્ધમાં ઉપયું કત સમાનતાએ હોવા છતાં તેઓ વચ્ચેના તફાવત એટલા બધા સ્પષ્ટ છે કે બંને એક બીજાથા ભિન્ન અને સ્વતંત્ર વ્યક્તિએા હતી; એ સહેલાઇથી નક્કાં કરી શકાય તેમ છે.

મહાવીર વૈશાલીમાં ક્ષત્રિયકુંડ ગ્રામ નગરમાં ઇ. સ. પૂર્વે પહેંદ વર્ષે જન્મ્યા હતા. જ્યારે ગૌતમભુદ્ધના જન્મ કપિલવસ્તુમાં ઇ. સ. પૂર્વે પક્ષ્ય માં થયા હતા. જ્યારે મહાવીરના માતા—પિતા લાંભું જીવ્યા હતા, જ્યારે મુદ્ધની માતા તેમને જન્મ આપ્યા પછી તરત મરશુ પામી હતી. મહાવીર, તેમનાં સગાંવહાલાંના મનનું સમાધાન કરી રજા લઇને સાધુ થયા હતા, જ્યારે ભુદ્ધે પિતાની ઇચ્છા વિરુદ્ધ સંસારસાગ કર્યો હતા. મહાવીરના માતા—પિતા વિ. પાર્શ્વનાથે ઉપદેશેલા ધર્મના આનુયાયી હતા અને મહાવીર એ ધર્મમાં સામયિક ફેરફાર કરીને તે પ્રાચીન ધર્મના જ પ્રચાર કર્યો, જ્યારે ભુદ્ધે નવા ધર્મ સ્થાપ્યા. મહાવીર ૭૨ વર્ષના ઉમરે

પાવાપુરીમાં નિર્વાણ પામ્યા હતા, જ્યારે ખુદ્ધ ૭૯ વર્ષની ઉંમરે પાવા-પુરીમાં નિર્વાણ પામ્યા હતા.

ગૌતમસ્વામી જેમનું બીજાં નામ ઇંદ્રભૂતિ હતું, તેએ મહાવીરના પ્રથમ શિષ્ય હતા. નામની સમાનતાથી એક પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનોને ગૌતમખુહને મહાવીરના શિષ્ય તરીકે નોંધ્યા છે, જ્યારે જેનોના ગૌતમ ગણધર શ્રાહ્મણ મહાપંડિત હતા.

કેટલાક ઇતિહાસકારા તા ખુદ્ધના જીવન ઉપર જૈન ધર્મની છાપ હોવાનું પણ માને છે. તેઓ એવું પ્રમાણુ આપે છે કે અશાકના એક ધર્મ લેખમાં નિર્ફેશ (જૈને) અને આજવેકાને માટે ધર્મમહામાતુકા નિયુક્ત કરવાના ઉલ્લેખ મળી આવે છે. ખુદ્ધ ભગવાન ગૃહસ્થાશ્રમ છોડીને આવા સાધુઓ સાથે રહ્યા હતા. આ સાધુઓ તપામય જીવન ગાળતા હતા. માટે ભાગે આ તપસ્વી જૈન સાધુઓના સંગમાં જ રહીને ખુદ્ધે પાતાના ધર્મમાં કેટલીક વાતાના સમાવેશ કર્યા હોય એમ લાગે છે. અને તેથી જ તેમના ' મધ્યમમાર્ગ' એ ઉત્કૃષ્ટ તપસ્વી માર્ગમાંથી સુધારેલું રૂપ જ છે.

ભાદોના મૂળ ત્રિપિટક મંથા ઉપરથી પણ જૈન ધર્મ સ્વતંત્ર હાવાનું પૂરવાર થાય છે. ભાદ મંથામાં મહાવીરને ખુદ્ધના સમાવડિયા અને જૈનાને ભાદોના પ્રતિસ્પર્દ્ધા તરીકે વર્ણવ્યા છે. વળી ખુદ્ધના કાળમાં જે સંધા અસ્તિત્વમાં હતા, તેમાં નિગંઠ—નિગંઠીઓ એટલે જૈન સાધુ તથા સાધ્વી-ઓના સંધ સૌથી મોટા હતા. તેમજ પાર્શ્વનાથથી ચાલ્યા આવેલા ચાતુર્યામ એટલે ચાર મહાવતા—અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય (અચૌર્ય) અને અપરિપ્રહરૂપ આચાર—ધર્મમાં લ. મહાવીરે ધ્રદ્ધચર્ય નામનું પાંચમું વ્રત ભામેરી જૈન ધર્મમાં નવીન જીવન ચૈતન્ય રેડયું હતું.

જૈન દર્શનના મુખ્ય આધાર તેના સ્યાદાદ, અહિંસા અને કર્મ સિદ્ધાંત ઉપર છે. સ્યાદાદનું વિવેચન આગળ કરવામાં આવશે.

## અહિંસા ઃ

જૈનોના આચાર ધર્મ મુખ્યતઃ અહિંસા છે; કારણ કે જૈના મન, વચન અને કાયાથી અહિંસા—ધર્મ પાળે છે. એકલા પશુ, પક્ષી કે જીવજંતુ જ નહિ પણ જીવ માત્રની હિંસા ન કરવી અને તેમને કાઈ પ્રકારે દુ:ખ ન દેવું: એવી જૈનાની અહિંસાની માન્યતા છે. અને એ દિષ્ટિએ જીવ શેમાં છે અને કેટલા છે એની બહુ ઝીણવટભરી મીમાંસા જૈન શાસ્ત્રમાં કરેલી છે. આ જ કારણથી જૈના માંસ, મચ્છી કે ઇંડાં વગેરે તા શું કંદમળ પણ ખાતા નથી, પણ શાકાહાર એટલે અને વનસ્પતિના જ આહાર કરે છે. સ્પષ્ટતઃ એમ કહી શકાય કે Jains are strict vegetarians એટલે જૈના ચૂસ્ત શાકાહારી છે.

ભ. મહાવીર અહિંસા ધર્મોના ફેલાવા એટલા જોરથી કર્યો કે તેની અસર અન્ય ધર્મો અને સમાજો ઉપર પણ પડ્યા વગર રહી નહિ. તેથી પૂર્વા કાળમાં યજ્ઞના બહાને અસંખ્ય નિર્દોષ પશુઓના જે વધ થતા હતા તે ધીમે ધીમે ઘટી જઇ અત્યારે લગભગ નાબૂદ થઇ ગયા, અર્થાત્ યજ્ઞમાં અપાતા પશુખલિ સર્વાયા ખંધ થઇ ગયા.

અત્યારે જૈનોની વસ્તી જો કે સરકારી ગણતરી મુજબ પંદર લાખની છે, છતાં એક રીતે જૈનધર્મની અસર તેની આર્થિક અને સામાજિક લાગવગથી માત્ર હિંદમાં જ નહિ પણ સમગ્ર ભૂમંડલમાં પથરાતી જાય છે. આજે આ અસરના મહત્વના ફાળા મ. ગાંધીજીના ભાગે જાય છે; કેમકે તેમની આખીયે સિદ્ધાંત સ્થના જૈન વિચાર—સરણીની આસપાસ છે. અર્થાત્ ગાંધીજીની અહિંસાની માન્યતાને જૈન-ધર્મ સાથે ઘણા સંબંધ છે. ગાંધીજી એક સ્થળે સ્વયં કહે, છે કે—'' જૈન દર્શનમાંથી હું ઘણું જાણવા જેવું શીખ્યા છું '' તેઓ જે શીખ્યા તેમાં અહિંસા સિદ્ધાંત મુખ્યપણે છે.

### કમે :

જૈના જન્મ અને મરણુને સૌથી માટાં દુ:ખા માને છે. જ્યાં સુધી

આત્મા ક્રમ'થી બંધાયેલા છે ત્યાં સુધી તેને સંસારમાં વારંવાર જન્મ લેવા પરેઃછે. આ જન્મ–સરખુની અવિરત દુઃખમય ધટમાળમાં કરી કુરી અવતસ્વું ન પડે એટલે કર્મ બંધનમાંથી મુક્તિ મેળવવા માટે પ્રત્યેક આત્માએ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. આ પ્રયત્ન શા હાવા જોઇએ તે, જેઓ માક્ષ પામેલા છે તેવા કેવળી ભગવાનાએ બતાવ્યા–ઉપદેશ્યા છે તે પ્રયત્ન-માર્ગ જેન ધર્મ છે.

હિંદ ધર્મની માકક જેમ ધર્મ પણ એમ માને છે કે આ આત્માએ અનાદિકાળથી ભવભ્રમણ કરેલું છે અને માક્ષ ન મળે ત્યાં સુધી જુદી જાદી યાનિમાં એટલે ભવમાં જન્મ લેવા પડે છે. આ રીતે ચાેરાશી લાખ યાનિમાં ભ્રમણ કરતાં કરતાં ધણા જ પ્રુપ્યાદયે મનુષ્યભવ મળે છે, એમ જૈતા માતે છે. આતમા પાતેજ પાતાના કર્તવ્યા પ્રમાણે કર્મ બાંધી શકે છે અને છાડી શકે છે. આમ જ્યાં સુધી આતમા કમે<sup>પ</sup>્યી **છ**ટા થાય નાંહ ત્યાં સુધી તેને જન્મ, જરા, મૃત્યુ તેમજ સંસારની યોનિ જેવા કે તિય'ંચ અને નારકીનાં દુઃખાે ધર્ણા વધારે અને ભયંકર દ્વાય છે. પાપના ઉદયથી આવી ઊતરતી યાેનિમાં જન્મ મળે છે. જ્યારે પણ્યના @દયથી સ્વર્ગમાં દેવતારૂપે જન્મ મળે છે; જ્યાં અનેક પ્રકારનાં પૌદ્દગલિક-ભૌતિક સુખા પ્રાપ્ત થાય છે. જીવ સ્વર્ગનાં સુખા બાગવીને પુરુષ ખપાવી દે છે તે તેને પાછા ઊતરતા ભવમાં જન્મ મળે છે. તેમ નરકમાં દુ:ખા ભાગવી પાપ કર્મ ખપાવતાં ઊંચા ભવમાં તેને જન્મ મળે છે. આમ પુરુષકર્મ અને પાપકર્મ અનુસાર જન્મ–મરણની ધટમાળ સતત ચાલુ રહે છે. ફક્ત મતુષ્ય ભવમાં જ જીવ બધાં કર્મોને ખપાવી શકવાના પ્રયત્ના કરી શકે છે. કેમકે કર્મ કેમ ખપાવી શકાય એતું ત્રાન તે મનુષ્ય ભવમાં જ મેળવી શકે છે. અને એ માટે પુરુષાર્થ કરવા ધારે તા સમગ્ર કર્મા ખપાવી દઇ મુક્તિ મેળવી શકે. આ કારણથી જ મનુષ્યભવને ખીજા બધા દેવતા વગેરેના ભવા કરતાં યે ઉત્તમ ગણ-વ્યાગાં આવેલા છે.

જૈનધર્મ મુજબ પ્રત્યેક ભવ્ય જીવ માક્ષતો અધિકારી ગણાય છે, અતે એ માટેના પુરુષાથંથી માક્ષ મેળવી શકે છે. જૈતા માને છે કે અસંખ્ય કાળથી અસંખ્ય જીવા માક્ષે ગયા છે.

## જગતના કર્તા:

જૈનાની માન્યતા પ્રમાણે જગત્ અનાદિ કાળથી ચાલતું આવ્યું છે અને ચાલ્યા જ કરશે. જગત્ના પ્રારંભ કે અંત નથી. અને તેના બનાવનાર પણ કાઇ નથી. કેટલાક દર્શનકારા આ દુનિયા અને તેની ઘટમાળનું ચક્ર ઇશ્વરે બનાવ્યું એમ માને છે. જૈનદર્શન પ્રમાણે તા જગતનું ચક્ર, કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, કર્મ અને પુરુષાર્થ: આ પાંચ કારણોના મેળથી અનાદિકાળથી ચાલ્યા કરે છે અને અનન્ત કાળ સુધી ચાલ્યા કરશે.

#### નવતત્ત્વ:

'જગત્ શી વસ્તુ છે?' એના વિચાર કરતાં એ માત્ર બેજ તત્ત્વરૂપ માલમ પડે છે. જડ અને ચેતન એટલે અજીવ અને જીવ. આ એ તત્ત્વેને વિસ્તારથી સમજાવવા માટે જૈન શાસ્ત્રકારાએ તેના નવ પ્રકારા કરી બતાવ્યા છે. ૧ જીવ, ૨ અજીવ, ૩ પુણ્ય, ૪ પાપ, પ આશ્રવ, ૬ સંવર, ૭ બંધ, ૮ નિર્જરા અને ૯ માક્ષ. આનું વિવરણ આગળ આપવામાં આવશે.

#### માળ :

કાળની ગણતરી માટે જૈન શાસ્ત્રોમાં ઉત્સર્પિંણી અને અવસર્પિંધી નામના બે મુખ્ય વિભાગા પાડવામાં આવેલા છે. ઉત્સર્પિંણી કાળમાં રૂપ, રસ, ગંધ, શરીર, આયુષ્ય, બળ આદિ વૈભવ સુખ ક્રમશઃ ચઢતા દ્વાય છે એટલે ઉત્તરાત્તર સુખ વધતું હોય છે. અને અવસર્પિંણી કાળમાં આ સુખ ઘટતું જાય છે. આ પ્રત્યેકને છ છ વિભાગામાં વહેંચવામાં આવ્યા છે. હિંદુ ધર્મમાં આના છ વિભાગામાં ચાર યુગા છે તેમ જૈન ધમ માં આના છ વિભાગાને 'આરા ' નામે ઓળખવામાં આવે છે. મ્યા છ આરાએોમાં સંખ્યા ન **થ**ઇ શકે એટલાં વર્ષો પસાર થઈ જાય છે.

આ બંને કાળમાં અસંખ્ય આત્માએ મોક્ષે જાય છે. આ માક્ષે જનારા કેવળીઓમાં તીર્થ કરા એટલે પયગ બરા નવા કર્મ સ્થાપતા **નથી પ**ણ તેઓ સમય જતાં ધમ<sup>દ</sup>માં પેસી ગયેલી શિથિલતાને દુર કરી નવું ચૈતન્ન રેડે છે અર્થાત્ દેશ–કાળ મુજબ મૂળ સિદ્ધાંતને બાધ ન આવે તેવા સુધારા કરી ઉપદેશ આપે છે. અને આચાર ધર્મ દ્વારા માક્ષ ક્રમ મેળવવા તેના ઉપાય ખતાવે છે. તીર્થ કર અને કુવળામાં તાત્ત્વિક અંતર નથી. તીથ' કરને કેવળી આ બંને તેજ ભવમાં માેક્ષે જાય છે ત્યારપછી તે બધા સિદ્ધ કહેવાય છે. પણ દેહધારી અવસ્થામાં કેવળી કરતાં તીર્થ કરમાં એટલીજ વિશેષતા છે કે તે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકારમ ચતુવિધ સંધ એટલે તીર્થની સ્થાપના કરે છે. તીર્થની રચના કરતા હેાવાથી જ તેઓ તીર્થ કર કહેવાય છે. છ આરાઓમાં ફક્ત ચાવીશ આત્માએ જ તેમના નામકર્મના પ્રભાવે તીર્થ કર પદ પ્રાપ્ત કરે છે. વર્તમાનકાળના ૨૪ તીર્થ<sup>"</sup>કરાેનાં નામાે નીચે પ્રમાણે છે.

| ૧ ઋષભદેવ ( આદિનાથ | ) |
|-------------------|---|
|-------------------|---|

૨ અજિતનાથ

**૩ સંભવના**થ

૪ અભિનંદન

પ સમતિનાથ

**૬ પદ્મપ્ર**ભુ

**૭ સુપાર્શ્વનાથ** 

૮ ચંદ્રપ્રભુ

૯ સુવિધિનાથ

૧૦ શીતલનાથ

૧૧ શ્રેયાંસનાથ

૧૨ વાસુપૂજ્ય

૧૩ વિમળનાથ ૧૪ અનં તનાથ ૧૫ ધર્મ નાથ ૧૬ શ્રાંતિનાથ ૧૯ કું શુનાથ ૧૯ અસ્તાથ ૧૯ મહ્લિનાથ ૨૦ મુનિસુત્રત ૨૧ નમિનાથ ૨૨ નેમનાથ ૨૩ પાર્શ્વનાથ ૨૪ મહાવીર

મહાવીરસ્વામીનું બીજું નામ વધંમાન છે. તીર્થં કરામાં પહેલા તીર્થં કર ઋષભદેવ, ત્રેવીશમા પાર્શ્વનાથ તેમજ ચાવીશમા મહાવીર-સ્વામીનાં જીવના અતિ મહત્ત્વનાં હાેવાથી તેમનાં જીવનવૃત્તાંતા આગળ આપવામાં આવેલાં છે. આ ચાવીશ તીર્થં કરા પૂજવાને યાંગ્ય મહાય છે. જેના તેમની મૂર્તિઓ બનાવી મંદિરામાં પ્રતિષ્ઠિત કરે છે. અને તેની પૂજા, સ્તવના કરીને પવિત્ર બને છે. મૂર્તિપૂજાની હકીકત પહ્યુ આગળ આપવામાં આવી છે.

જૈન એ ત્રાતિ નથી પણ ધર્મ છે, તેએ વૈદિકાની માન્યતા અનુસાર વર્ષ્ – ત્રાતિને માનતા નથી. પરંતુ તેમના સંસર્ગમાં રહેતા હોવાથી ત્રાતિના રીતરિવાજો જૈનામાં પણ ધૂસ્યા છે. જૈના હિંદુ પણ કહેવાય છે, છતાં હિંદુ ધર્મના ઘણા રીતરિવાજો જૈના માનતા નથી; છતાં જ્યારે વૈદિકાનું ખૂબ જોર હતું સારે તેમના કેટલાયે રીતરિવાજો જૈનાને મરજી વિરુદ્ધ અપનાવવા પછા હતા.

જેના મરણ પછીના શ્રાહ જેવા રિવાનોને બિલકુલ માનતા નથી, કેમકે જેના માને છે કે આત્મા પાતે જે ધર્મકરણી કરે તેનું ફળ તેને જ મળે છે. એક કરેલી ધર્મકરણીનું ફળ બીન્નોને કઇ રીતે મળે? મરણ પછી આત્મા માટે થતી ક્રિયાઓ કે ધર્મ, મૃત—આત્માને પહોંચી શકતા નથી, આ ક્રિયાના બહાના હેઠળ ધ્રાહ્મણોએ કમાણીના ધંધા શાધી કાઢ્યો હોય એમ જૈના માને છે.

જૈન ધર્મમાં કાઇપણ મનુષ્ય જોડાઈ શકે છે. તેમાં વર્ણ જાતિ લિંગ કે શ્રીમંતાઇના ભેદભાવા નથી. મહાવીરના મુખ્ય શિષ્યા વૈદાદિ શાસ્ત્રના પારમામી વ્યાહ્મણ પંડિતા હતા. અને તેમના ધણા અનુયાયી ક્ષત્રિયા હતા. મહાવીરના મુખ્ય શ્રાવકા તા કુંભાર અને ખેડૂતના ધંધા કરનારા વિણક્ષ કે ઊંચ જાતિના શકો હતા. એટલું જ નહિ મચ્છીમાર તેમજ કસાઇએ પણ જૈન થયાના દાખલાએ! જૈન કથામાં આવે છે.

હિંદુ ધર્માના સખત સામના હાવા છતાં જૈન-ધર્મ ટકી રવાનું

એક કારણ એ છે કે તેઓએ હિંદુઓના રીતરિવાનો અપનાવી લીધા, અને તેથી ખંતે ધર્મા વચ્ચેનું વૈમનસ્ય ઘટતું ગયું.

જેમ જગત્ના કર્તા કાઇ નથી તેમ આત્માને સુખ-દુ:ખ આપનાર કાઇ વ્યક્તિ નથી. આત્મા પાતે જ પોતાના પૂર્વભવના કરેલા કર્મોને અનુસારે સુખદુ:ખ ભાગવે છે. આત્માને અનાદિકાળથી શુભ અને અશુભ કર્મા વળગેલાં છે. જ્યારે આત્મા પુરુષાર્થ વડે આ કર્માથી છૂટે લારે તે તેના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં આવે છે. આ શુદ્ધ સ્વરૂપી આત્મા એ જ પરમાતમા કે ઇધિર છે. આત્મા પોતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પામે એનું નામ જ માક્ષ છે, કારણ કે શુદ્ધ સ્વરૂપી આત્માને કર્મો હોતાં નથી. એટલે તેને જન્મ મરણના ફેરા કરવા પડતા નથી. તેને સંસાર પ્રત્યે રાગ કે દ્રેષ હોતો નથી તેથી સુખ અને દુ:ખથી પૂર્ણ આ જગત્ની રચના કરતા નથી.

કર્મની ફિલ્સુપી એટલે કર્મના તત્ત્વત્તાન ઉપર જૈન શાસ્ત્રોએ જે ચર્ચા કરેલા છે અને તેના જે સમજણ આપેલા છે તે દુનિયાના ક્રાઇ ધર્મે આપા નથી. જૈનાએ જીવ વિજ્ઞાનનું આપ્યું ચણતર કર્મ ઉપર રચેલું છે. કર્મની ફિલ્સુપીના ચર્ચા આગળ આપવામાં આવી છે.

કર્મ'ની ફિલ્સુપી સમજતારને જણાશે કે આ દુનિયા પૃથ્વી, પાણી, સૂર્મ, ચંદ્ર, તારા વગેરેને કાઇ ઇશ્વરે ભનાવ્યા નથી પણ તેઓ શાશ્વતા એટલે અનાદિ છે. અન્ય ધર્મી કરતાં આ માન્યતા જુદી હોવાથી કેટલાકા જૈનોને 'નાસ્તિક ' તરીક ગણે છે. પણ આ માન્યતા ભૂલભરેલી છે; કારણુ કે જૈના ઇશ્વરને માને છે પણ ઉપર ખતાવ્યું તેમ તેને જગતના કર્તા તરીક નથી માનતા.

માક્ષગામી જીવ ઇધર કહેવાય છે. અને આત્મા ઇધરે બતાવેલા રસ્તે ચાલી માક્ષ મેળવી પરમાત્મા બની શકે છે. જેનાને ત્યાં ઇધર કે પરમા-ત્મામાં કશા બેદ નથી. એ બંને પર્યાયવાચી નામા છે.

આમ કર્મની માન્યતાને બંધ બેસે તેવી રીતે જૈનાએ મનુષ્ય માત્રને

સમાન હકવાળા ગણ્યા છે. હિંદુ ધર્મની માફક વર્ણ, તાતિ કે અદિ પુરુષના ભેદભાવા જૈન–ધર્મને માન્ય નથી. કાકપથુ આત્માને જન્મના કારણે ઊંચ કે નોચ જૈના ત્રણુતા નથી. આત્માનું ઊંચા કે નીચાપણું તેના કર્તવ્યા અને કર્મા પ્રમાણે મનાય છે. સ્ત્રીના આત્માને પુરુષના આત્મા કરતાં સ્ત્રી હેાવાના કારણે નીચા ગણવામાં આવેલ નથી. મનુષ્ય માત્રને માેક્ષ મેળવવાના સમાન હક અને સરખી જ તક કાેઇપણ પ્રકારની રકાવટ વિના જૈન **ધર્મે અાપેલી છે. જૈનાએ આના હકા પુરુ**ષા જેટલા જ ગણેલા છે. એાગણીસમા તીર્થ કર મલ્લિનાથ સ્ત્રીના ભવમાં મેાક્ષ પામ્યા હતા એવી જૈન પરંપરા છે. સ્ત્રીયાેનિમાં જન્મલું અથવા નીચ કુળમાં જન્મવું એ નીચ કર્માનું ફળ છે પણુ આત્માના હક તરીકે તાે જૈના દરેક્રને સરખા જ ગણે છે. પુરુષની માક્ક સ્ત્રીને જેમ તીર્થ કર થવાની તક છે તેમ નીચકુળ કે જાતિમાં જન્મનારને પણ માક્ષે જવાની સરખી જ તક છે.

#### સંધ:

**ઉપર કહેવામાં આવ્યું કે જે**ના મનુષ્યને તેના જન્મના કારણે **ઊંચ** કે નીચ માનતા નથી. તેમ તેને અનુસરીને હિંદુઓએ કલ્પેલી ધ્યાદ્મણ ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્રની વર્ણ બેદ-મવસ્થા પર્યું જૈનાએ કળૂલ રાખી નથી. તેના ખદલે જૈનાએ ગુણ–કર્માતુસારી સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકાઃ એમ ચાર વર્ગ પાછ્યા છે અને આ ચારના સમૂહને સંધ–ચતુ-વિધ સંધનું નામ આપ્યું છે.

સંધની સત્તા અને માેેે એટલા માેટા છે કે બધા 🕏ના સંધની મર્યાદા નીચે ચાલે છે. વ્યક્તિગત સત્તા કરતાં સંઘની સત્તા સર્વોપરિ હેાય છે, તેથી પર કેાઇની સત્તા હેાતી નથી. આ કારણેજ સંઘ તીર્થની માક્ક વંદનીય છે. તીર્થ કરા પણ દેશના આપતાં પહેલાં સંધને નમરકાર કરે છે.

ગામેગામ અને શહેર શહેર જ્યાં જૈનાની વસ્તી હાેય છે ત્યાં સંધની વ્યવસ્થા હાય છે. આ પ્રકારની સંધવ્યવસ્થા હનારા વર્ષોથી ચાલી આવે છે. દરેક શહેરના જૈન સમાજની ધાર્મિક પ્રવૃત્તિઓ સંધ કરે છે. આ વ્યવસ્થા મંદિરા, ત્રાનમંદિરા, ઉપાશ્રયા તેમજ સામાજિક નિયમા વગેરેના વહીવટ અંગેની હોય છે. જૈનધર્મની સંસ્થાઓની સર્વેા-પરી માલિકી તે શહેરના સંધની ગણાય છે.

કાઇપણુ જૈન ધર્મ વિરુદ્ધ કાર્ય કરે તે સંધ તેને પ્રાયશ્ચિત્તથી માંડીને સંઘળહાર કરવા સુધીની સજ કરે છે. અને સમગ્ર દેશમાં ધાર્મિક મુશ્કેલીવાળા પ્રશ્ન ઊભા થતાં તેના નિકાલ ગામેગામના સંધા ભેગા થઇને કરે છે.

આ જાતની સંધવ્યવસ્થાને લીધે જૈના પાતાના મંદિરા, મૂર્તિઓ અને ગ્રાનભંડારાને અનેક જાતના હુમલાએથી નાશ થતાં ખચાવી શકયા છે. આ હુમલાએમાં મુસલમાનાના આક્રમણ વખતે તેમની મંદિરા અને મૂર્તિઓની ખંડનપ્રવૃત્તિ, જૈનધર્માવરાધી રાજાઓના જીલમા, અન્ય હિંદુધર્મના જૈનધર્માવરુદ્ધના પ્રયત્ના અને તે અંગે થયેલા જીલમા વગેરેના સમાવેશ કરી શકાય.

આ બધા પ્રહારા સામે થઇ જૈનધર્મ તેના સંધાની કાળજી, વ્યવ-હારકુશળતા અને તેના આગેવાનાના પ્રયત્નામાંથી ભારતમાં એક અગ્રગણ્ય ધર્મ તરીકે ટેકી શકેયા છે,

ભારતીય સાહિત તથા કળામાં જૈનોના માટામાં માટા કાળા છે. સાહિત્યના કાળા સાધુસંસ્થાને આભારી છે. આ સાધુ—સંસ્થાએ દુનિયાને મહાન વિદ્વાન પાંડતા અને વિચારકા અર્પ્યા છે. કળાના યશ જૈન બ્રાવકાને આભારી છે. આ ધનાઢ્યોએ ધર્મની આરાધના કરવા માટે જગતને આશ્ચર્યમાં નાંખી દે તેવી કારીગરીવાળાં સુંદર માટાં માંદરા અંધાવ્યા છે. આયુ જેવાં કેટલાંક મંદિરાની સ્પર્ધા હિંદમાં બીજાં કાઈ મંદિરા કરી શક્યાં નથી. જૈન સાહિત્ય અને કળા માટે આગળ વિવેચન કરવામાં આવશે.

## જૈનધર્મના પ્રસારના ઇતિહાસ.

## (२)

જૈનધર્મના પ્રભાવ ઇ. સ. પૂર્વે આઠમા સૈકાથી હોવાના પૂરાવાએ. શિલાલેખા, ક્યિતિ સ્તંભા, સમકાલીન કે પ્રાચીન મંથાના ઉલ્લેખા ઉપરથી જાહ્યુવા મળે છે. જૈનાના ત્રેવીશમા તીર્થે કર પાર્શ્વનાથ અને ચાવીશમા તીર્થે કર મહાવીરસ્વામી ઇ. સં. પૂ. છઠ્ઠી સદીમાં જૈનધર્મના પ્રચાર કરતા હતા; એવું પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાએ પહ્યુ કપ્યૂલ રાખેલ છે.

પાર્શ્વનાથ હીલ કે જેને જેના સમેતશિખરના પહાર કહે છે તે પાર્શ્વનાથના નામ ઉપરથી પડેલ છે. પાર્શ્વનાથ હીલ ઉપર પાર્શ્વનાથનું નિર્વાણ થયું હતું, તેથી જ તે પહારને પાર્શ્વનાથના પહાર કહેવામાં આવે છે. પાર્શ્વનાથ મહાવીર પૂર્વે ૨૫૦ વર્ષ પહેલાં થઇ ગયા. અને મહાવીરને થયે ૨૪૦૧ વર્ષ થયાં એટલે પાર્શ્વનાથને થયે ૨૭૨૧ વર્ષ થયાં.

## શિલાલેખા

ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણના ૮૪ વર્ષના એટલે વિ. સં. પૂર્વે ૩૮૬ ના એક શિલાલેખ અજમેરના ખડલી ગામમાંથી મળી આવ્યેા છે. તે લેખ મળી આવેલા ભારતીય શિલાલેખામાં સૌથી પ્રાચીન છે.

ઈ. સ. પૂર્વે ૧૫૦ વર્ષના અરસામાં જેમ ધર્મ અત્યારે ઓરિસા તરીક્રે ઓળખાતા કલિંગ દેશમાં પ્રસર્ધી હતા, તેમ તે વખતે મહારાજા ખારવેલે કટક પાસે આવેલી ઉદયગિરિ અને ખંડગિરિની ટેકરીએ! ઉપ-રથી હાથી ગુકામાં કાતરાવેલા શિલાલેખા ઉપરથી જાણવા મળે છે.

આ ગુફાઓમાં જૈન તીર્થ કરાનાં ચિત્રા કાતરેલાં છે તથા જૈન તીર્થ કરા અને સાધુએાની પણ પ્રતિમાએા છે. વળી સાંના શિલાલેખામાં મંદિરના પુનરૃદ્ધાર તથા તીર્થ કરાની પ્રતિમાઓની પ્રતિષ્ઠા કર્યાના ઉદલેખ મળે છે. તેમજ નંદરાજાના સમય પહેલાંથી જૈન મૂર્તિઓના નિર્માણની હડીકત, જે ભારતીય મૃતિ કળાના ઇતિહાસમાં માેખરે મૂકી શકાય તેવી છે તે આ શિલાલેખમાં કરેલા ઉલ્લેખથી જાણી શકાય છે.

મથુરાથી એક માઇલ છેટે કંદ્રા છે અને ત્યાંથી અડધા માઇલ દ્વર કં કાલીટીલા ટેકરી ઉપરથી જૈન શિલાલેખા મળી આવ્યા છે. આ ટેકરી ઉપર નાના માેટ કદની અનેક જૈન પ્રતિમાએા છે, અને ત્યાં બે ભબ્ય મંદિરા હાય તેમ તેના ખંડિયેરા ઉપરથી જણાય છે. આ પ્રતિમાંઓની નીચે પાદપીઠ ઉપર ધણાખરા શિલાલેખામાં પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા કરનાર અતે કરાવનાર સાધુ-સાધ્વી અને શ્રાવક-શ્રાવિકાનાં નામ છે. સાધ્વીનાં નામા ઉપરથી જણાય છે કે જૈનાના સંધ ચતુર્વિધ હાય છે. તેના ઐતિહાસિક પૂરાવા મળે છે. ત્યાંથી મળી આવેલા આયાગપટાની શિલ્પકળાના બીજો નમૂના ભારતમાં ક્યાંયથી મળ્યા નથી; એવું ઇતિહાસ-વેતાઓનું માનવું છે.

#### ચિત્રકળા:

શિલ્પકળાની માકક ચિત્રકળામાં પણ જૈન ધર્મના કાળા અદિલીય છે. સરગુજા જિલ્લાની જેગીમારા ગુકામાં ઇ. સ. પૂ. પહેલી-ખીજ શતા-બ્રિકનાં ચિત્રામાં જૈન વિષય આલેખેલા મળા આવે છે: જેને ભારતીય ચિત્રકળાના પ્રાચીન નમૂનાએામાં પ્રથમ મૂકી શકાય તેમ છે. એવીજ રીતે ઋ'યસ્ય ચિત્રકળામાં પણ ગૂજરાતમાં સૌથી પ્રાચીન મળી આવેલી સાં. ૧૧૫૭ ની તાડપત્રની પ્રતિ છે, જે આજે પણ निशीय चूर्ष नी ગાટણના ભંડારમાં માેજીદ છે.

#### : १५ :

આ રીતે ખડલી, ખારવેલ અને મથુરાના શિલાલેખા અને ઉપયુંકતા ચિત્રકળા ઉપરથી તે સમયે જૈનધર્મના પ્રભાવ ઇ. સ. પદ્દેલાંથી રાજ-વંશા ઉપર હતા તેના અચૂક પૂરાવા આપે છે. એટલું જ નહિ એ સમાજ સંસ્કારસંપન્ન હતા એમ તેના શિલ્પ–સ્થાપત્યા ઉપરથી પણ જાણી શકાય છે.

જૈન મુનિઓ જે જે પ્રદેશામાં વિચર્યા તે તે પ્રદેશમાં તેમનાં ઉત્કૃષ્ટ તાન અને તપશ્ચર્યા જોઇને સામાન્ય લોકા જ માત્ર નહિ પણ રાજાઓ, મંત્રીઓ અને રાજ્યના અધિકારીઓ પણ આકર્ષાઈ ઉપદેશ સાંભળતા. મુનિઓ ખાસ કરીને લાેકજીવનને અનુકૂળ સાદી શૈલીમાં ધર્મોપદેશ કરતા. જેમને એ ઉપદેશની અસર થતી તેઓ જૈન ધર્મના સ્વીકાર કરતા. આમ ઘણા રાજ્યોમાં જૈન ધર્મના ફેલાવા થતા, કહેવાય છે કે એક સમયે ભારતમાં ચાલીશ લાખ જૈના હતા.

જૈન ધર્મના ફેલાવા હત્તરમાં કાશ્મીરથા માંડા દક્ષિષ્યુમાં મૈસુર રાજ્ય અને દેઠ સિલાન સુધા થયા હતા. વળા જૈના ધષ્યા નગરામાં રાજ્યના મંત્રીઓ અને ખાસ અધિકારી પદે નિયુક્ત થતા. વળા માટા કે નાના શહેરામાં માટા વેપારી કે શરાફા જૈન વિષ્યુક્ષ રહેતા. તે પરંપરા લગભગ આજે પણુ જોવાય છે. આમ ખુદિ, સત્તા અને વૈભવથી રાષ્ટ્રમાં જૈનાનું સ્થાન માખરે રહ્યું છે. અને અવારનવાર જૈન ધર્મના પ્રભાવનાં કાર્યા, કરતા રહે છે.

## જૈન અને બૌદ્ધ ધર્મોએ હિંદુ ધર્મ વિરુદ્ધ કરેલાે પ્રચારઃ—

મહાવીરસ્વામીના જન્મ સિદ્ધાર્થ નામના જૈન રાજાને ત્યાં થયે! અને તેઓ પાર્શ્વનાથના અનુયાયી હતા. મહાવીર અને ખુદ્ધ ભંને બિહા-રમાં જન્મ્યા હતા. તે સમયે બિહારના પ્રદેશ માટા રાજ્યની રાજધાનીના દેશ હતા. તે વખતે બિહારના ઇતિહાસ એટલે હિંદુસ્તાનના જ ઇતિહાસ અણાય. કારણકે બિહારમાં આવેલા મગધના રાજ્યાસન પર મહાન પરા-

ુકુમી રાજાઓ થઇ ગયા છે. આમાંના ધણાખરા રાજાઓ જેન હતા. અને જેઓ જૈન નહાતા તેઓ પણ જૈન ધર્મની પ્રગતિના માર્ગમાં આડા આવતા નહોતા.

આ સમયે દરેક ધર્મમાં ધર્મગુરુઓની શબ્ક કર્મકાંડી પ્રવૃત્તિના લીધે શિથિલતા આવી ગઈ હતી. વળી હિંદુ ધર્મમાં યત્રાદિ ક્રિયાઓમાં ધર્મના નામે ધણી જ પશુક્રિંસા થતી હતી. હિંદુ ધર્મગુરુએ અન્ય પ્રજાતે ઊતરતી ગણતા અને નિરંક્શ સત્તા ભાગવતા હતા. તે વખતની સામાજિક વ્યવસ્થામાં સ્ત્રીની કાંઇ જ ગણના નહોતી અને તેઓ શદ્રને તુચ્છ ગણતા હતા. આ જાતની પ્રવૃત્તિ અટકાવવા અને ધર્મ કેવા હાવા જોઇએ તે ખતાવવા મહાવીર અને ખુદ્ધે ખૂબ જોરથી પ્રચાર શરૂ કર્યો. મહાવીરે પાતાના જીવનમાં તપ અને સાગ આચરીને પ્રજાને ધર્મના શહ માર્ગ ખતાવ્યા.

ખુદ્ધ અને મહાવીરની ધર્મને શુદ્ધ સ્વરૂપમાં ખતાવવાની આ પ્રકારની પ્રવૃત્તિથી પ્રજા બાહધર્મ અતે જૈન ધર્મમાં ભળવા લાગી. પણ આનું એક પરિણામ એ આવ્યું કે જૈન અને બાહધમાને હિંદુ ધર્મ વચ્ચે લર્પાણ શરૂ થયું. દરેક ધર્મે રાજ્યાશ્રય મેળવવા પ્રયત્ન કર્યો, અને જે જે ધર્માને રાજ્યાશ્રય મળતા તેનું જોર વધતું હતું: બાહ ધર્માના ફેલાવા રાજ્યાશ્રય હેઠળ જ હિંદ અને પરદેશમાં પણ ધણા થયા. રાજ્યાશ્રય ખધ થતાં તેમજ હિંદુ-ધર્મનું જોર વધતાં બાહ ધર્મના ફેલાવા હિંદુ-સ્તાનમાં થતાં અટકી ગયાે. એટલું જ નહિ પણ આ દેશમાંથી લુપ્તપ્રાય: થયેા. અને ચીન, જાપાન તથા સીલાન વગેરે દેશાએ બાહ ધર્માને અપનાવી લીધા. આજે પણ તેના કરાડા અનુયાયીએ તે દેશામાં છે.

જૈન ધર્મમાં સંયમી જીવન માટે અનેક પ્રકારની મર્યાદાઓ હતી તેથી જૈન સાધુએ પરદેશમાં જઇ શકયા નહિ. અને જૈન ધર્મના ફેલાવા પરદેશમાં થઈ શકયા નહિ. ભારતમાં પણ તેણે રાજ્યાશ્રય મેળવવાના ખાસ પ્રયત્ન ન કર્યો.

#### : ৭৩ :

વળી જૈન ધર્મ તે હિંદુ અને બાહ ધર્મોના સામના હોવા છતાં તે અસાર સુધી હિંદમાં પણ સબળપણે ટકી રહ્યો. જૈન ધર્મના સિદ્ધાન્તાની અસર બીજા ધર્મો ઉપર પણ પડી હતી. અને મહાવીરના શુદ્ધ તપામય જીવનથી તેમજ તેમના ઉત્ર પ્રચારથી કેટલાયે ધ્રાહ્મણ પંડિતા મહાવીરના સુખ્ય શિષ્યો તરીકે દીક્ષિત થયા હતા.

જૈન ધર્મની અસર નીચે ધણા રાજાએ આવ્યા હતા. ધણાયે જૈન ધર્મના સ્વીકાર પણ કર્યો હતા. કેટલાક અન્યધર્મી રાજાએ પણ જૈન ધર્મના આદર્શ સિહાતા પ્રત્યે સહાનુભૂતિ ધરાવતા હતા. મહાવીર પછી સામાન્ય રીતે જૈન સાધુઓએ લાેકધર્મદારા સામાન્ય જનતામાં જૈન ધર્મના ફેલાવા કર્યે રાખ્યા જેથી તેની સંખ્યા આજે નાની હાેવા છતાં લારતના જીવંત ધર્મોમાં તે વ્યવસ્થિત સાધન–સામગ્રીદારા વિશિષ્ટ સ્થાન ધરાવે છે.

# જૈનધર્મના મહારાજ્યામાં પ્રચાર.

(3)

મહાવીરના સમયે બિં બિસાર જેમનું બીજાં નામ જૈન ગ્રંથામાં શ્રેણિક છે તેઓ બિહારમાં આવેલા મગધદેશના રાજ્ય હતા. તેમની રાજ-ધાની રાજગહીમાં હતી. કે જેમાં ભગવાન મહાવીરે સાધપણામાં ધણા ચામાસા ગાત્યાં હતાં. શિશુનાગવંશીય શ્રેણિક મહારાજ મહાવીરના પાકા અનુયાયી થયા તે પહેલાં તે બૌદ્ધધર્મ પાળતા. શ્રેષ્ટિક રાજાએ ધર્મનું પાલન ખૂબ સારી રીતે કર્યું જેથી આવતી ચાવીશીમાં તીર્થં કર **ચ**વાનું કુળ તેમણે મેળવ્યું. જૈનગ્રંથામાં એની વિગતા આપેલી છે. . ભિ'ભિસારની રાજગાદી તેના પુત્ર અજાતશત્રુએ (કૃષ્ણિક) લઇ લીધી અને પાતાના પિતાને એડીઓ નાખી કેદમાં પૂર્યો હતા, પાછળથી તેને પાતાના દુષ્કૃત્યના પશ્ચાત્તાપ થતાં તે જાતે જ પિતાની એડીઓ તાેડવા હથાડા લઇને બંદીખાને ગયા. પિતાએ તેને હથાડા લઇને આવતાં જોયા એટલે તેમને લાગ્યું કે મારા પુત્ર મારા વધ કરશે: તેથી કળને પિતવધ-ના કલંકમાંથી ઉગારી લેવા બિંબિસારે આત્મહત્યા કરી નાખી. આવી રીતે પિતાએ કરેલા આત્મધાતથો તેને ખૂબ પશ્ચાત્તાપ થયા. તેણે જૈન ધર્મના માર્ગે ચાલી <mark>આત્મશુદ્ધિ કરી.</mark> તેના પછી તેના પુત્ર ઉદાયિન રાજા થયો. તે પણ જૈન ધર્મતા પાકા અનુયાયી હતા. ઉદાયિતે પાતાની રાજધાની પાટલીપુત્રમાં રાખી હતી.

ઉદાયિન પછી નંદવંશના રાજાએો પાટલીપુત્રની ગાદીએ <mark>વી. નિ.</mark>

સં. ૬૧ થી ૨૧૫ સુધીમાં આવ્યાં. તેમાંનાં ધણાખરા અમાત્યાે જૈન હતાં. આ રાજાઓ પણ જૈનધર્મ પાળતા હતા. અને તેમના આશ્રયતળે જૈનધર્મ ખીલ્યાે હતાે. નંદવંશના છેલ્લા રાજા પાસેથી મૌર્યવંશના મહારાજા ચંદ્રગુપ્તે તેનું રાજ્ય પડાવી લીધું.

### ચંદ્રગુપ્ત:

છેલ્લા નંદે ચાણકચનું અપમાન કર્યું હતું, તેથી તેણે પર્વતક રાજાને સાથે લઇ નંદરાજાને હરાવ્યાે. આ પર્વતક રાજા અકસ્માત્થી મરણ પામ્યાે અને પરિણામે નંદ તેમજ પર્વતક અનેના રાજ્યાે ચંદ્રગુપ્તે લઇ લીધાં. આમ મહાવિદ્વાન ચાણકચની અહિથી તેણે રાજ્ય મેળવ્યું અને ઇ. સ. પૂ. ૩૨૨ની આસપાસ તે પાટલીપુત્રની ગાદીએ બેઠાે.

નંદવંશના સમયે મહાન્ શ્રીક રાજા એલેફઝાંડરે હિંદ ઉપર ચડાઇ કરી સિંધના પ્રદેશ જતી લીધા હતા. આ એલેફઝાંડરના પ્રતિનિધિ સેલ્યુક્સને પાછળથી ચંદ્રગુપ્તે હરાવ્યાે હતા, અને શ્રીકા ઉપર જીત મેળવી હતી.

ચંદ્રગુપ્તના સમયે જૈનાના મહાન્ આચાર્ય શ્રુતકેવળી ભદ્રભાહુ થયા. આ સમયે ઉત્તર હિંદમાં ભાર વર્ષના દુકાળ પત્રો હતા. દુકાળના લીધે જૈન સાધુઓને ધણી અગવડ પડવા માંડી, તેથી ધણા સાધુઓ દક્ષિણમાં પણ ગયા હતા. જૈન પરંપરા પ્રમાણે ચંદ્રગ્રપ્તને આ ભદ્રભાહુસ્વામીએ જૈન બનાવ્યા હતા.

## **બિ**'દુસાર:

ચંદ્રગુપ્ત પછી બિંદુસાર (ઇ. સ. ૨૯૮–૨૭૩) રાજગાદીએ આવ્યા. ઇતિહાસન્નો કહે છે કે મોર્યવંશી રાજાઓ બૌદ્ધ કે જૈન હતા, તેમાં બૌદ્ધ શ્રંથા બિંદુસારના બોદ્ધ હોવાના સાફ ઇન્કાર કરે છે, જ્યારે જૈન કથા તેને જૈન તરીકે ઉલ્લેખે છે, અને તેના મંત્રીઓ જૈન હતા–એ ઉપરથી તે જૈનધર્મી હતો; એમ માનવાનાં પૂરતાં પ્રમાણા છે.

#### અશાક:

બિંદુસાર પછી મહાન રાજા અશાકવર્ધન ઇ. સ. પૂ. રહરથીર કર ગાદીએ આવે છે. અશાક જન્મથી જૈનધર્મ પાળતા હતા. અશાક કાશ્મીરમાં જૈનધર્મના પ્રચાર કર્યાની હકીકત અબુલફઝલે પણ કાઇક પ્રામાણિક મંથ ઉપરથી નોંધેલી મળે છે. પણ પાછળથી તે બૌહધર્મી થયા હતા; એમ તેના શિલાલેખામાં કરાયેલાં કેટલાંક સચના ઉપરથી જણાય છે. તેણે જૈનધર્મ પ્રત્યે પણ પૂરતી સહાનુભૂતિ દર્શાવ્યાના ઉલ્લેખા પણ શિલાલેખમાં છે. તેણે બૌહધર્મના દેશ-વિદેશમાં પ્રચાર કરવા માટે ખાસ પ્રયત્ના કર્યો હતાં.

## સંપ્રતિ:

અશાકની ગાદીએ આવનાર સંપ્રતિ રાજાનું સ્થાન જૈનધર્મના ઇતિ-હાસમાં ઉજ્જ્વલ કારકીદિભાયું અને ગૌરવભાયું છે. તેણે આયંસુહ-સ્તિસ્રિના સમાગમ પછી જૈનધર્મની ઉન્નતિ માટે ખૂબ પ્રયત્ન કરેલા જણાય છે. તેણે અનેક જિનમંદિરા અને મૂર્તિઓ બનાવી, અનેક મંદિ-રાના જાર્ણો દ્વાર કરાવી પોતાના રાજ્યના જૈનધર્મના વાવટા નીચે વિસ્તાર કર્યો. તેણે જૈનધર્મના પ્રચાર કરવા માટે અનાર્ય દેશામાં પણ સાધુઓને વસ્ત્ર-પાત્ર અને ભાજન તેમના અધ્યાર પ્રમાણે મળે એવી સગવડ કરી આપી, જેથી દક્ષિણ હિંદ જેવા અનાર્ય દેશામાં પણ તેઓ પ્રચાર કરી શક્યા. આ સમયથી જ સાધુઓને વિહાર માટે નક્કી કરાયેલા સાડીપચીશ આર્યદેશોના વિસ્તાર થયા. આ પ્રકારની સગવડ પાછળના જૈન રાજાઓ કરી ન શક્યા. અને હિંદુધર્મના પુનરત્યાનથી જૈનધર્મના પ્રચાર બૌ હોની માક્ક હિંદ બહાર થઈ ન શક્યો.

સંપ્રતિ જેવા ધર્મ પરાયષ્યુ હતા તેવા યુદ્ધકળામાં પથ્યુ કુશળ હતા. કેટલાક શિલાલેખા ૄું ઉપરથી જણાય છે કે તેણે હિંદના ઘણાખરા રાજ્ય-એાને ખંડિયા બનાવ્યા હતા. તેણે સિંધુની પેલેપારના અક્ધાનિસ્તાન, ઇરાન, અરભસ્તાન, અને મીસર સુધી પાેતાની આશુ પ્રવર્તાવી હતી, અને સાં જૈન ધર્મના ફેલાવા કર્યા હતા.

તેણે પ્રજાની સગવડ માટે સત્તર હજાર ધર્મશાળાએ, કેટલીયે દાન-શાળાએ અને અનેક તળાવ, બગીચા તેમજ ઔષધાલયા તૈયાર કરાવી ખુલાં મૂક્યાં હતાં. કેટલાક ઇતિહાસકારા અશાકના કહેવાતા શિલાલેખાને અશાકના નથી માનતા. કેમકે તે ધર્માનુશાસના બૌદ્ધ કરતાં જૈનધર્મ સાથે વધુ બંધ બેસતાં આવે છે. અને તેથી 'તેમાં ઉલ્લેખાયેલા પ્રિય-દર્શી તે આ સંપ્રતિરાજ જ હતા,' એમ કહે છે. છતાં સંપ્રતિરાજ ધાર્મિકતા અને પ્રજાસેવામાં અશાક કરતાં જરાયે ઉતરતા નહોતા.

## ખારવેલ :

જૈન ઇતિહાસમાં મહારાજા ખારવેલનું સ્થાન અનાખું છે. ઓરિ-સાની ખંડગિરિની ગુફામાંથી મળી આવેલા તેના શિલાલેખ સિવાય બીજી ક્રાઈ રીતે તેમના ઇતિહાસ જાણી શકાતા નથી, શિલાલેખ ઉપરથી તેમની ધાર્મિકતા અને વીરતાની અનેક ઘટનાઓ જાણવા મળે છે.

મૌર્ય સામ્રાજ્ય નખળું પડતાં તેના છેલ્લા રાજવી ખૃહદ્રથતે મારીને તેના સેનાપતિ પુષ્યમિત્ર શુંગે ઇ. સ. પૂ. ૧૮૪ માં ગાદી પચાવી પાડી, તે ધર્માન્ધ હતા તેથી જૈન અને ખૌદ્ધ મુનિઓને ખૂખ રંજાડતા હતા. તેણે અશ્વમેધ યત્ર કરીને પાતાને 'સમ્રાદ્ધ ' તરીક જાહેર કર્યા. જૈના અને ખૌદ્ધો પરના તેના અલાચાર ચાલુ જ હતા. તેની ખખર કલિંગા-ધિપતિ જૈન સમ્રાદ ખારવેલને પડી તેથી તેના પર તેણે ચઢાઈ કરી. આથી પુષ્યમિત્ર મથુરા નાસી ગયા. ખારવેલને તા માત્ર શિક્ષા જ કરવી હતી, તેથી તે પાછા કર્યો. પણ પુષ્યમિત્રના વર્તનમાં કંઇ જ ફેર ન પક્ષો. એ પછી લગભગ ચાર વર્ષે ખારવેલે કરી તેના ઉપર ચડાઇ કરી પુષ્યમિત્રને કખજે કર્યો. આ સમયે નંદરાજા દ્વારા લઇ જવાયેલી ઋડષ્યલેની કલિંગ જિનમૃત્તિં પણ મગધની લૂંટમાં સાથે સાથે લેતા આવ્યો.

મહારાજા ખારવેલે દક્ષિણુના સાતકર્ણિ સાથે યુદ્ધ ખેલી આંધ્ર પ્રદેશ

પર વિજય મેળવ્યા હતા. અને સાથા સાથ તેની આસપાસનાં બધાં રાજ્યા પાતાને સ્વાધીન કર્યાં હતાં. તેણે યવન રાજા ડિમિતને પણ નસાડી મૂકયા હતા. અને બધા વિજિત પ્રદેશામાં જૈનધર્મના વાવટા કરકાવ્યા હતા.

ખંડગિરિ ઉપર ઢાથીગુફામાં જૈન ખારવેલનું જીવન અંકિત છે તેમ બીજી પણ ગુફાએ৷ મળી આવી છે જેમાંની સાચી ગુફા અને ગણેશ ગુફામાં પાર્શ્વનાથનું ચરિત્ર અંકિત છે.

મહારાજા ખારવેલની બીજી રાષ્ટ્રી સિંધુડાએ પાતાના પતિની ક્યીર્તિ માટે ખંડગિરિ ઉપર જ ગિરિગુઢાપ્રાસાદ બંધાવ્યા હતા. જેને 'રાનીગૌર 'પ**થુ** કહે છે, તેમાં તેના પિતાનું નામ આપ્યું છે અને પાતાના પતિને 'ચક્કવર્તી 'જથાવ્યા છે.

મહારાજા ખારવેલે આચાર્ય સુરિથતસૂરિની અધ્યક્ષતામાં કુમારગિરિ-પર એક જૈન સભા આમંત્રિત કરી હતી. આ સભા–સંમેલનમાં કેટલાંક શાસ્ત્રો સંકલિત કરાયાં હતાં. આથી ખારવેલને 'ધર્મ'રાજા, ખેમરાજા, ભિક્ષુરાજા, મહાવિજયી ' વગેરે ઉપાધિએશ્થી લોકા સંભાધતા.

ખારવેલે પ્રજાહિતના પણ અનેક કાર્યો કર્યો છે. કલિંગમાં પાણીની ખૂબ તંગી હતી, તે પ્રચૂર દ્રવ્યવ્યય કરીને મગધથી નહેર લાવવામાં આવી. સિવાય તળાવ, ઔષધાલય, બગીચા અને અનેક ધર્મશાળાએ તેણે ખાલાવી હતી.

મંચપુરીના શિલાલેખ ઉપરથી જણાય છે કે તેણે કહ વર્ષની ઉમર સુધી રાજ્ય કર્યું હશે. કેટલાક તેને ૩૩ વર્ષ જ સ્વર્ગસ્થ થયાનું માને છે. એટલું તા નક્કી છે કે તેણે પાતાના જીવનકાળ દરમ્યાન જૈનધર્મના ફેલાવા દૂર દેશા સુધી કર્યો હતા.

#### વિક્રમાદિત્ય :

રાજા વિક્રમાદિસ કે જેના નવા સંવત્ છી. સ. પૂર્વે પછ મા વર્ષમાં

થયા હતા, અને જે સંવત્ અત્યારે પણુ આખા હિંદુસ્તાનમાં ચાલે છે, તે પણુ જૈન હતા. વિક્રમાદિત્યની રાજધાની પણુ ઉજ્જયિની હતી. તે વખતે ત્યાં થયેલા જૈનાચાર્ય કાલિકાચાર્યતા વિક્રમ ઉપર પ્રભાવ હતા. તેમની પ્રેરણાથી વિક્રમે દુનિયાને દેવામાંથી મુક્ત કરી તેના નામના સંવત્ શરૂ થયા હતા.

## મુંજ-ભાજ:

માલવાના એ વિદ્યાપ્રિય રાજવીના સમયમાં કવિરાજ ધનપાલ પુરાહિત હતા. તેણે જૈનધર્મ સ્વીકારી તિલકમંજરી જેવા અદિલીય પ્રાંથાની રચના કરી એ રાજવીએા ઉપર જૈનધર્મના પ્રભાવ પાડ્યો હતા. એટલુંજ નહિ ધનપાલના કારણે માળવામાં અનેક વિદ્વાન જૈના-ચાર્યોએ મુંજ-ભોજની સભામાં પંડિતા સાથે વાદવિવાદ કરી જૈનધર્મ-ના યશ ફેલાવ્યા હતા.

આ જ અરસામાં ગૂજરાતમાં જૈનધર્મ તું જોર ધણું વધ્યું હતું, અને તેમાં મુખ્યત્વે મહારાજા 'કુમારપાલ અને હેમચંદ્રાચાર્યના પ્રતાપ હતો. આ બે વ્યક્તિઓના કારણે જૈનધર્મ ગૂજરાતમાં જે પ્રાધાન્ય પ્રાપ્ત કર્યું તેવું ભવ્ મહાવીરના સમય સિવાય ભારતવર્ષમાં બીજા કાઈ સમયે થયું નથી.

ખિહાર, ઓરિસા અને ઉજ્જૈનમાં જ્યાં માટા રાજ્યા થયાં હતાં, ત્યાં તે સમયે જૈનધર્મને રાજ્યાશ્રય મળવાથી ઘણા વેગ મળ્યા હતા. પણ આ રાજ્યાશ્રય બંધ થતાં જૈનાની માટી વસ્તી રાજપૂતાના, ગૂજ-રાત, કાઠિયાવાડમાં આવી વસી કે જ્યાં તેમને રાજ્યાશ્રય મળતા હતા.

જૈનામાં મહાવીર પછી લગભગ ૧૫૦ વર્ષે દિગં ખર, શ્વેતાં ખર જેવા ભેદા પડી ગયા હતા અને તે ખંને દળા હિંદના દક્ષિણ અને ઉત્તર પ્રદેશામાં વહેં ચાઇ જઇ પાતપાતાના વિકાસ સ્વતંત્રખળે સાધી રહ્યા હતા. ખંને દળાના ખાહ્યાચારમાં એટલે નગ્ન રહેવામાં અને વસ્ત્ર ધારણ કરવામાં

#### : 38':

તે તે પ્રદેશના હવામાને પણ અનુકૂળના આપી છે, એમ કહેવું જરાયે અધિટત નથી, અર્થાત્ ઉત્તરના જે ઠંડા પ્રદેશા છે તેમાં વસ્ત્રની જરૂરત અનિવાય° બને છે અને દક્ષિણુના ગરમ પ્રદેશામાં વસ્ત્રો ઉપયાગી થતાં નથી, આમ દિગંબર પંથીએાની સત્તા કર્ણાટક, મૈસુર વગેરે પ્રદેશમાં આજે **પણ** ઠીક ઠીક પ્રમાણમાં છે.

## ગૂજરાતમાં જૈનધમ<sup>°</sup> :

પ્રાચીન સમયથી જૈનધર્મે ગૂજરાતમાં મહત્ત્વભર્યું સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. બીજી રીતે કહીએ તે৷ જૈનધર્મનું કેન્દ્રપીઠ પ્રાચીન સમયથી **ચ્યાજ સુધી** ગૂજરાત રહ્યું છે. લ. નેમનાથનું ચરિત્ર દ્વારકા અને ગિર-નાર સાથે સંબંધ ધરાવે છે. શત્રુંજય તીર્થનું માહાત્મ્ય વિક્રમાદિસના સમયથી જ વધતું રહ્યું છે. અને દેવધિ ગણિ ક્ષેમાશ્રમણે વલભીમાં સાધુ-સાંધને એકઠા કરીને જૈન આગમ પ્રાંથાને પુસ્તકારઢ કર્યાં. એ બધા વિગતા પરથી જૈનધર્મના સૌરાષ્ટ્ર સાથેના સંબંધ બહુ જૂના હાેવાનું નક્સી થાય છે.

જાનાગઢમાં બાવાપ્યારાની ગુકામાંથી ક્ષત્રપવંશના એક લેખ મહયા છે; તેમાં જેનાના પારિભાષિક શબ્દોના ઉપયોગ થયેલા હાવાથા ક્ષત્રપા પણ જૈનધર્મી હતા એવાે કેટલાકાેના મત છે. છતાં એટલું તાે નક્કી જ છે કે ક્ષત્રપોએ જૈનધર્મના વિકાસમાં મદદ કરી હતી.

ગૂજરાતની પ્રજામાં આજે પણ બીજા દેશા કરતાં મથ, માંસ, **૦૫(ભ**ચાર કે શિકાર જેવા મહાદુર્ગુંણો એાછા પ્રમાણમાં જણાય છે. અને તેથી તેમના સ્વભાવમાં જણાતી અહિંસા, સંયમ અને તપની આદર્શ સંસ્કાર સંપત્તિ; એ જૈનધર્મના જૂના વારસાને આભારી છે.

ગૂજરાંતમાં ક્ષત્રપ, મૌર્ય, ગુપ્ત, મૈત્રક, ચાવડા, સાેલંકી, મુસલમાન, મરાઠા અને અંગ્રેજ જેવી અનેક રાજસત્તાએ આવીને ગઇ પણ જૈન મહાજનાની સત્તા વેપાર-વાશ્વિજય, રાજકારભાર, ગ્રાનસંવર્ધન, કળા-

કોશલ અને સદાચારની પ્રવૃત્તિમાં પ્રગતિશ<mark>ીલ અને એકધારી રહી</mark> છે; તેથી જ ગ્રજરાતના પ્રજાકીય જીવનની પ્ર<sub>ત્</sub>યેક રીતિનીતિ જૈનાની અસરથી મુક્ત નથી.

ગૂજરાતમાં પ્રાચીનકાળથી આજ સુધી નગરશેઠના માનવંતા દર-જે જૈનાએ જ ભાગવ્યા છે. ગૂજરાત શા માટે સમસ્ત ભારતમાં જગત્શેઠનું ગૌરવભયું બિરફ એક જૈન વિષ્કુક પુત્રે જ પ્રાપ્ત કર્યું છે. રાજકારભારમાં પણ ખુદ્ધિ અને વ્યવસ્થા શક્તિ ઉપરાંત લડાયક શૌર્ય પણ એમણે બતાવ્યું છે. કેટલીક વખત જે કુનેહભર્યા સંગ્રામનાં કામા ક્ષત્રિય પુત્રા નથી કરી શક્યા તે જૈન પુત્રાએ કરી બતાવ્યાં છે. આ યુદ્ધવીરાની નામાવિલ સેંકડાની નહિ પણ હજારાની છે; પણ તેમાંના કેટલાક મંત્રી જાંબ, નેઢ, વીર, વિમલ, મુંજલ, ઉદયન, આંબડ, બાહડ, શાંત્ર, આશુક, સજ્જન, વસ્તુપાલ, તેજપાલ, પેથડ, સમરાશાહ આદિ નામા આજે પણ સ્મરણીય બની રહ્યાં છે. આ જૈન કારભારીઓએ ગૂજેરરાષ્ટ્રને જીવંત બનાવી રાખવા પોતાનાં ખુદ્ધિ અને શૌર્યદ્વારા સર્વસ્વના ભાગ આપ્યાની ઇતિહાસ સાક્ષી પૂરે છે.

ત્રાન સંપત્તિમાં પણ સંરકૃત, પ્રાકૃત, અપભ્રંશ અને દેશ્યભાષા જેટલું વિપુલ સાહિત્ય ભારતના કાઇ પ્રાંતમાં નથી. ગૂજરાતની અસ્મિતાની ભાવનાએ તે સમયના જ્યાતિધારાએ વિવિધ વિષયના વાહ્મયથી ગૂજરાતના જ્ઞાનભાંડારને ભરી દીધા. આ વાહ્મયની સ્થનામાં ગૂજરાતમાં સૌથી મેાટા કાળા જેન મુનિઓના જ છે. તેમાં વિમલસરિ, પાદલિમ, સિહ્સસેન, હરિભદ્ર, ઉદ્યોતન, શીલાંક, સિદ્ધષિ, વાદિદેવ, રામચંદ્ર, વસ્તુપાલ, અમરચંદ્ર, પ્રભાચંદ્ર, મેરુતુંગ, જિનપ્રભ, રાજશેખર, દેવવિમલ, હેમવિજય, મેધવિજય, યશાવિજય વગેરે અનેક મહારથીઓ પાતાનાં ખુદ્ધિતેજ ઢાળા રહ્યાં છે. અને એ સૌમાં સહસ્રકિરણસમી ખુદ્ધ-પ્રભાથી સૌને આંજી નાખતા હેમચંદ્ર જેવા માત્રં ડ ઝગમગી રહ્યા છે.

જૈનાના શિલ્પ સ્થાપત્યે ગૂજરાતની શાભા વધારી છે અને એ

શિલ્પસ્થાપત્યને જીવંત ખનાવી રાખવા જૈનાએ જ કાશીશ કરી છે, અને એવું કારણુ એ છે કે જૈનાએ વાપરેલી શૈલીનું અનુકરણુ હિંદુઓના સામનાથ મંદિર જેવા મંદિરામાં અને મુસલમાનાનો અમદાવાદની નાની મસ્જીદામાં થયેલું આજે પણુ જોઇ શકાય છે. આયુ, રાષ્યુકપુર વગેરે સ્થળનાં જૈન મંદિરા તા ભારતની શિલ્પકળાના અદ્દસ્ત નમૂનાઓ છે.

## ગૂજરાતમાં રાજાઓ અને જૈન ધર્મ:

જ્યારથી વનરાજે ગૂજરાતનું પાટનગર અધ્યુહિલવાડ પાટણુ વસાવ્યું ત્યારથી ગૂજરાતની જાહાજલાલીની શરૂઆત ગણી શકાય. વનરાજ વનમાં જન્મેલા હતા અને તેને ચૈત્યવાસી જૈન યતિ શીલગુખુસ્રિજીએ મદદ કરી હતા. શીલગુખુસ્રિશના પ્રભાવથી વનરાજે જૈન ધર્મના સ્વીકાર કર્યો હતા. અને પાટખુમાં પાર્શ્વનાથનું માટું મંદિર બંધાવ્યું હતું, જે અત્યારે પણ પાટખુમાં વિદ્યમાન છે. આ મંદિરમાં વનરાજની મૃતિ પણ છે. વનરાજે ઈ. સ. ૭૨૦ થી ૭૮૦ સુધી રાજય કર્યું હતું.

તે પછી પાટચુની ગાદીએ આવનાર સાેલંકી વંશના રાજાએા ઉપર પછુ જૈન ધર્મના પ્રભાવ હતા પછુ તેમાં કુમારપાળ સિવાય બધા શૈવપંથી હતા. છતાં તેમાંના મૂળરાજે (ઇ. સ. ૯૬૧ થી ૯૯૬) જૈન મંદિર બંધાવ્યું હતું. ચાવડા અને સાેલંકી વંશના રાજાઓના મંત્રીએા અને મુખ્ય અધિકારીઓ માટે ભાગે જૈન હતા અને તેમના રાજ્યમાં ખૂબ પ્રભાવ હતા. બીમદેવ પહેલાના રાજ્યકાળ (ઇ. સ. ૧૦૨૨ થી ૧૦૬૪) માં જૈન મંત્રી વિમળશાહે આપ્યુ ઉપર (ઇ. સ. ૧૦૨૩) માં પ્રસિદ્ધ વિમળવસહી નામનું મંદિર બંધાવ્યું હતું. આ મંદિર ભારતના શિલ્પ—સ્થાપત્યના એક ઉત્કૃષ્ટ નમૃતા છે.

ગૂજરાતમાં જૈન ધર્મને પ્રાધાન્ય અને મહત્ત્વનું સ્થાન અપાવનાર તા પ્રસિદ્ધ કલિકાળસર્વત્ત શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય છે. એમનું જીવન આગળ આપવામાં આબ્યું છે.

ગૂજરાતના મહાન્ રાજ્ સિદ્ધરાજ જયસિંહ ( ઇ. સ. ૧૦૯૪ થી

૧૧૪૩ ) ના રાજ્યકાળ ગૂજરાતના સર્વ રાજાએા કરતાં વધારે યશસ્વી છે. સિદ્ધરાજ વિદ્યાપ્રિય રાજવી હતા. તેની રાજસભામાં વિદ્વાન પાંડિતા અને રાજકવિએા હતા. દેશ–વિદેશના ધ્રણા પંડિતા અને કવિએા તેની મુલાકાતે ં આવતા. એ સમયમાં એટલે સિહરાજ ગાદીએ આવ્યા તે પહેલાં માળવાની રાજધાની ઉજ્જૈન સાહિત્ય-વિદ્યા માટે ખૂબ પ્રસિદ્ધ હતી. મુંજ અને બાજ જેવા વિદ્યાપ્રિય રાજવીઓએ એ રાજસભાને ભારતના માટા પંડિતા અને કવિએાથી ભરી દીધી હતી. પણ સિહરાજ ગાદીએ આવતાં એ ખ્યાતિ ગુજરાતમાં લાવવા તેણે ખૂબ પ્રયત્ન કર્યો હતો. સિદ્ધરાજે જ્યારે વિ. સં. ૧૧૯૨ માં માલવપતિ યશાવમીને હરાવ્યા અને ત્યાંનું સાહિત્ય પણ તે પાટણ લઈ આવ્યા ત્યારે તેમાં એક બાજ વ્યાકરણ પણ હતું. તે જોઇને જ તેને થયું કે આવું સ્વતંત્ર વ્યાકરણ ગુજરાતી વિદ્વાનના હાથે રચાયેલું હોવું જોઇએ. એ વિચાર આવતાં તેણે આ વાત પાતાના રાજસભાના પંડિતા આગળ મૂકી, રાજસભાના તમામ પંડિતાની નજર તે વખતના પ્રસિદ્ધ જૈનાચાર્ય શ્રી હેમચંદ્ર ઉપર પડી " यशो मम, तव ख्यातिं पुण्यं च मुनिनायक ! " अ सिद्धराजनी વિનંતિથી વ્યાકરણ રચવાનું કામ તેમણે માથે લીધું. એ વખતે કાશ્મીર પંડિતાનું ધામ હતું. તેથી ત્યાંના તેમજ ખીજા દેશાના ભંડારામાંથી હેમચંદાચાર્યાને એ માટે જોઇલી બધી સાહિત્ય સામગ્રી મંગાવી પરી પાડી. હેમચંદ્રાચાર્યે થાડા સમયમાં જ સર્વાંગપૂર્થ વ્યાકરણની રચના કરી તેને સિદ્ધહેમ ( सिद्ध=सिद्धराज, हेम=हेभयंद्र ) व्याक्षरखनुं नाम આપી પાતાનું તથા ગુજ રેશ્વર સિહરાજનું નામ અમર કર્યું. એ પછી તા હેમચંદ્રાચાર્ય વ્યાકર**ણને** લગતાં ખી**જાં શાસ્ત્રો, કેાશ, છંદ, સાહિસ,** કાવ્ય, યાગ વગેરે વિષયામાં પાતાનું અગાધ પાંડિસ વહેતું મૂકી ગુજરાતના સાહિત્યભંડારને વિદ્યાની વિપુલ સમૃદ્ધિથી ભરી મુક્યો. એ પછી એ સાહિત્યના પ્રવાહ લગભગ પાંચસા વર્ષ સુધી અવિચ્છિત્રપણે શતધારાએ વહેતા થયા.

સિદ્ધરાજે જૈનધર્મ સ્વીકાર્યો નહોતા પણ હેમચંદ્ર જેવા ગુરુઓના

સાનિધ્યથી જૈનધમ પ્રત્યે તેમની ખૂબ જ સહાનુબૂતિ હતી; અને તેથી જ હેમચંદ્રની પ્રેરણાથી તેણે સિદ્ધપુરમાં જૈનમંદિર બંધાવી આપ્યું હતું, અને તેમની સાથે ગિરનારની યાત્રાએ પણુ ગયા હતા.

સિદ્ધરાજના દરભારમાં કર્ણાટકથી આવેલા દિગંબરીય આચાય શ્રી કુમુદ્ધ્યંદ્ર અને શ્વેતાંબરીય આચાર્ય શ્રી દેવસૃદિ વચ્ચે માટે શાસ્ત્રાર્થ થયા હતા. આ ઉપરથી પણ જણાય છે કે સિદ્ધરાજ જૈનધમ માં ખૂબ રસ લેતા હતા.

ગૂજરાતમાં જૈનધર્મની જાહાજલાલીના કાળ સિદ્ધરાજ પછી પાટણુની ગાદીએ આવનાર કુમારપાલના વખતમાં હતા. ટ્રું કમાં એમ કહી શકાય કે કુમારપાલે પાતાના આધીન દેશામાં રાષ્ટ્ર અને સમાજની ખિલવણી જૈનધર્મની છાયા હેઠળ કરી.

સિદ્ધરાજને પુત્ર નહાતા. એ માટે કેટકેટલાયે જેશીઓ અને આખરે પોતાના ખુદ ગુરુ હેમચંદ્રાચાર્યને પૂછતાં, તેમણે 'પુત્રના યાંગ નથી ' એમ જણાવ્યું અને વધુમાં કહ્યું કે, "તમારા પછી તમારા ભત્રીજ કુમારપાલને જ ગાદી મળશે." આ વાત સાંભળી રાજાને અસંત ખેદ થયા તેથી કુમારપાલ તથા તેમના પિતા ત્રિભુવનપાલ ખંતેને તે મારી નાખવાના ઉપાયા યોજવા લાગ્યા. ત્રિભુવનપાળને મારી નાખવાના તેના ઉપાય કૃત્યો અને કુમારપાળ માટે છૂપી રીતે મારાઓ માકલ્યા પણ તે દૈવયાગે ખચી ગયા, અને પોતાના ખનેવી કૃષ્ણદેવને ત્યાં પાટણમાં જ સંતાઈ રહ્યો. પણ પાટણમાં લાંભા વખત છૂપું રહેવું મુશ્કેલ હતું તેથી તેણે યોગીના વેષ ધારણ કરી લીધા. પણ તેમાં તે પકડાઈ ગયા. સૌને થાપ આપી આબાદ રીતે સાંથી તે છટકી નાઢા, અને ગામે ગામ ભટકતા બટકતા જયારે તે ખંભાત આવ્યા ત્યારે તેને હેમચંદ્રાચાર્યના બેટા થયા. કુમારપાળ હેમચંદ્રાચાર્યને સારી પેડે ઓળખતા હતા, તેણે પોતાની આપવીતી કહી અને છેવટે તેણે તેમને પૂછયું કે, 'આ કષ્ટાના અત્ર ક્યારે આવશે!' આચાર્યા શ્રીએ એ તરફ યાંગ આપતાં કહ્યું કે,

'હવે એ સમય બહુ દૂર નથી. એટલે સંવત્ ૧૧૮૯ ના માગશર વદ ૪ રવિવારે તને રાજ્ય મળશે. '

હેમચંદ્રાચાર્ય એ પણુ જોઈ લીધું કે કુમારપાળથી જૈનધર્મની માટી ઉન્નિત થશે તેથી તેમણે કુમારપાળને ઉદયન મંત્રીને ત્યાં આશરા અપાવ્યો. આ વાતની પણુ સિદ્ધરાજને ખબર પડી ગઈ તેથી તેણું તેને પકડવા કેટલાક માણુસા માક્કલા. ઉદયન પણુ માણુસાના આવવા પહેલાં ચેતી ગયા હતા તેથા તેણું તેને ઉપાશ્રયમાં ક્યાંઈ સંતાઇ જવાની યુક્તિ શાધી. હેમચંદ્રાચાર્ય તેને ઉપાશ્રયના ભાંચરામાં પુસ્તકાની એાઠે સંતાડી બચાવી લીધા. હવે આમ અહીં સંતાઈ રહેવામાં સલામતી નથી એમ સમજી તેના શુભ યાગ જાગે તાં સુધી પાછું વિદેશમાં ભમલું શરૂ કર્યું. પણુ સિદ્ધરાજ મૃત્યુ પામ્યા અને તેની ખબર તેને મળા. તેના શુભ યાગની ઘડી આવેલી જાણી તે તરત પાટણુ આવ્યા અને બરાબર આચાર્ય શ્રીના કથન મુજબ તે જ દિવસે મંત્રીઓએ તેને ગાદીએ બેસાક્યો.

હેમચંદ્રાચાર્ય પણ પાટણુ આવ્યા. કુમારપાલના રહેવાના મહેલ ઉપર વીજળી પડશે એવી આચાર્ય શ્રીની ભવિષ્ય વાણીથી રાજાને અક-સ્માત્થી બચાવી લીધા. કુમારપાળ આવા કેટલાયે પ્રસંગાથી પ્રભાવિત થયેલા હતા. જૈનધર્મના આચાર–વિચાર અને તેની વૈરાગ્ય શિક્ષાથી આકર્ષીયા પણ હતા તેથી તેણે સંધસમક્ષ આચાર્ય પાસેથી જૈનધર્મના સ્વીકાર કર્યો.

હેમાચાર્યના પ્રતિદિનના ઉપદેશથી તે ધીરે ધીરે શ્રાવક ધર્મ પાળવા લાગ્યા. એટલે તેણે બાર વ્રત અંગીકાર કર્યા. આમ તેણે પાતાના ક્ષાત્રધર્મની કુળરીતિમાં પલટા લાવી દીધા. એમ કહેવાય છે કે કુમાર-પાળ બધાં મળી ૧૪૦૦૦ નવાં જિનમંદિરા બંધાવ્યાં અને ૧૬૦૦૦ જિનમંદિરાના જીણેલાર કરાવ્યા. આમાંનાં ધણાંખરાં મંદિરા મુસલ-માનાના હાથે ધરાશાયા બન્યાં અને કેટલાંક કાળના ભાગ બન્યાં. કુમાર- પાલે ખંધાવેલાં એ મંદિરામાંથી કેટલાંક આજે પણ તારંગા, જાલાેર, શત્રું જય વગેરે સ્થળે વિદ્યામાન જણાય છે.

કુમારપાળને રાજ સ્વાધ્યાય કરવા માટે હેમચંદ્રાચાર્યે યાગશાસ્ત્ર નામના ગ્રંથ રચ્યાે. તેમાં તેમણે યાેગનાં આસના અને પ્રાણાયામ દ્વારા મનની ચિત્તશક્કિ કરી માેક્ષ મેળવવાની પદ્ધતિનું ક્રમપૂર્વક નિરૂપણ અને શ્રાવકધર્મ પાળવાની વિધિ અને નિયમા અતાવ્યા છે.

કમારપાળ જૈનધર્મને અનુસરતાં પ્રજાહિતનાં જે કાર્યો કર્યાં તેમાંનાં મુખ્ય મુખ્ય નીચે મુજબ ગણાવી શકાય.

- ૧. સમસ્ત રાજ્યમાં અમારિપટહ એટલે કાેઇ પણ જીવતે મારવા નહીં એવા ઢંઢારા પીટાવ્યા. આથી ધર્માનિમત્તે યત્તાદિ વગેરમાં થતા પશુવધ અને શાખ નિમિત્તે શિકાર વગેરમાં થતી પશ્રહિંસા બંધ થઈ. એટલું જ નહિ પણ માંસાહાર નિમિત્તે ખાટકીઓ જેઓ કેવળ ધંધા માટે પશુવધ કરતા તેમને ત્રણ વર્ષની તેમની કમાણીના **બદલા બીજા ધંધાના ઉત્તેજન માટે આપી લાકમાં માંસાહાર સદં**તર **બધ કરવા કરાવવાની વ્યવસ્થિત યાજના ધ**ડી.
- ર. મદ્યપાન અને ભૂગાર ખંધ કરાવ્યા. આ દ્વારા વેશ્યાગમન તા સુતરાં બંધ થઈ ગયં.
- બીનવારસ વિધવા સ્ત્રીનું ધન પ્રાચીનકાળથી જે રાજભંડારમાં જતું, તેના કટ્ર પરિષ્ણમના જાતઅનુભવ કરી, તેને બંધ કરાવ્યું. આથી રાજ્યને એક કરાડ રૂપિયાની ખાટ ભાગવવી પડી.

ક્રમારપાલના ભત્રોજા અજયપાળે તેને આપેલા ઝેરથી તેનું મરહા વિ. સં. ૧૨૩૦ માં થયું. અજયપાળ ચુસ્ત શૈવધર્મી હતાે. અને તેના ધર્માન્ધપણાથી તેણે જૈના ઉપર ખૂબ બુલમ કર્યો. જૈન સાધુએા, ગ્રાન-ભાંડારા અને માંદિરાને પછ તેણે પાતાથી બનતું તુકસાન પહેાંચાડવાની **ક્રાશીશ કરી.** 

કુમારપાળ પછી જૈનધર્મની ઉન્નતિમાં મહત્ત્વના ફાળા મંત્રી વસ્તુપાલ–તેજપાલ નામના એ ભાઇઓએ આપ્યા હતા. તેઓને વિદ્યા અને લહ્મીના અકસ્માત્ જેવા યાગ પ્રાપ્ત થયા હતા. અને એ બંનેના ઉપયાગ તેમણે કરેલા. આજે પણ લોકાના હદયમાં એમની મહત્તાનું સમરણુ તાનું કરે છે. તેમણે આયુ ઉપર આરસમાં ભવ્ય કાતરકામનું શિલ્પ જે ઊભું કર્યું છે તે સૌને આશ્ચર્યમાં ગરકાવ કરી નાખે છે, તેમણે પાતાની ખુહિના ઉપયાગ પણ છિન્નભિન્ન થતા ગૂજરાતના સામ્રાજ્યને દઢ મૂળ બનાવવા અને જૈનધર્મની ઉન્નતિ થાય એવાં અનેક કાર્યામાં કર્યો છે એની ઇતિહાસ સાક્ષા પૂરે છે.

# **દ**ક્ષિણમાં જૈનધમ<sup>°</sup> અને તેના પ્રભાવ.

## (8)

જૈનાના મુખ્ય બે બેદમાંના શ્વેતાંબર પંથના ઇતિહાસ ઉત્તર હિંદ અને ગૂજરાત સાથે સંકળાયેલા છે; જ્યારે દિગંબરાના ઇતિહાસ દક્ષિણુ સાથે છે. દિગંબરાએ દક્ષિણુમાં જૈનધર્મના વિકાસ કરવા ખૂબ મહેનત કરી છે. આજે પણુ દિગંબરાની માટી સંખ્યા દક્ષિણુમાં મૈસુર કર્ણાટક વગેરે પ્રદેશામાં છે. અતારે દક્ષિણુમાં મેાટે લાગે દિગંબરીય મંદિરા છે, અને જૈનધર્મનું જે વિપુલ સાહિલ છે તે ઉપરથી તેમની એક વખનની પ્રબળતા હાેવાની ઝાંખી થાય છે.

ગંગ રાજાઓએ ઇ સ ના બીજાથી અગિયારમા સૈકા સુધી મૈસુરના માટા ભાગ ઉપર રાજ્ય કર્યું હતું, અને આ રાજાઓના આશ્રય હેઠળ જૈનધર્મ ખૂબ ઉન્નતિ પામ્યા હતા. ઇ. સ. ૯૮૦ માં ચામુંડરાય નામે જૈન અમાસ થયા તેણે શ્રવશુ બેલ્ગાલામાં અરિષ્ટનેમિનનું એક ભવ્યમંદિર બંધાવ્યું. તેમજ ગામટેશ્વરની પ્રચંડ પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠિત કરી હતી.

છર્લું મંદિરા, શિલાલેખા તથા પ્રંથા ઉપરથી વિદ્વાનાએ પૂરવાર કર્યું છે કે મહારાષ્ટ્રમાં, મૃદ્રાસ ઇલાકાના પૂર્વ ભાગમાં, કુર્ગમાં તથા હૈદ્રાભાદ અને મૈસુર રાજ્યમાં અનેક જૈનધર્મીઓ હતા. નાસિક પાસે આવેલા મારખંડમાં રાષ્ટ્રકૂટ રાજાઓ રાજ્ય કરતા હતા, તેઓએ પણ જૈનધર્મને આશરા આપ્યા હતા. ચૌલુકયવંશના રાજાઓ, હાય- સલવંશના રાજ્યએ પણ જૈનધર્મી હતા. અથવા જૈનોને આશરા આપતા હતા. કાનડી લોકા ઉપર જૈનધર્મની અસર પડી છે અને તેમના પ્રાચીન સાહિત્યના માટા ભાગ તા જૈનધર્મના સાહિત્યથીજ ભરેલા છે.

મદુરાના પાંડચવંશના રાજાઓએ પણ જૈનધર્મને આશરા આપેલા. સાતમા સૈકામાં જ્યારે હ્યુએનત્સાંગ પલ્લવ રાજાએાની રાજધાની કાંચી, જે પૂર્વ કિનારે આવેલું છે ત્યાં ગયેલા સારે સાં તેણે અનેક જૈનાને જોયેલા એમ તેણે પાતાના પ્રવાસવર્શનમાં લખ્યું છે.

મુસલમાનાેએ ભારત ઉપર આક્રમણાે શરૂ કર્યાં ત્યારથી તેમ**ણે** હિંદઓની સાથે જૈના ઉપર પણ <u>બ</u>ાલમ કરવા માંક્યો હતા. તેમ**ણ** અનેક મંદિરા અને મૂર્તિઓને તાડી નાખી તેમજ ગ્રાનભંડારાને બાળી નાંખ્યા કે જલશરણ કર્યાં. પણ જૈનાએ જ્યારે આ અત્યાચા**ર** થતા જોયા કે તરતજ જ્યાં જે સગવડ મળી ત્યાં તે રીતે તેને ખચાવ-વાના પ્રયત્ના કરવા લાગ્યા. મૂર્તિઓ અને ગ્રંથાને માટા ભાંયરાઓમાં સુરક્ષિત સ્થળે છૂપાવી દેવામાં આવ્યા. જ્યારે મુગલરાજાઓના **સમય** આવ્યો ત્યારે, તેમાંયે અકભર બાદશાહના વખતથી મૂર્તિઓ અને ભંડારા કંઇક ભયમકત બન્યા. કેમકે અકબર ધર્મજિજ્ઞાસ હતા અને જે જે ધર્મમાં સારું તત્ત્વ જોતા તેને અપનાવતા. તેણે માટે ભાગે **હિં**દના પ્રત્યેક ધર્મ'ના ગુરુઓના પરિચય સાધવા પ્રયત્ન કરેલા. જૈનાના આચાય' શ્રીહીરવિજયસરિને મળીતે તેણે જૈનદર્શન જાણી લીધું અને તેનાં સારાં તત્ત્વાથી તે આકર્ષીયા તેથી તેણે સંબ ૧૫૯૭ માં જૈનતીર્થીને કરસુકત કરવાનું કરમાનપત્ર લખી આપ્યું.

આ પછીના બાદશાહા જહાંગીર અને શાહજહાંએ પણ પિતાના પગલે ચાલીતે જૈનાચાર્યોના પરિચય મેળવ્યા હતા અને જૈનધર્મ પ્રત્યે સહાનુભૃતિ કેળવી હતી.

અકબરના સમયમાં જ મારવાડના ઉદયપુરના રાષ્ટ્રા પ્રતાપના મંત્રી 3

#### : 38 :

**વીર ભામાશાહે** પાતાની સર્વે સંપત્તિ મુગલસેનાથી રાષ્ટ્રને ખચાવી સખવા રાષ્ટ્રા પ્રતાપના ચરણે ધરો દીધી હતી.

આ સમય પછી રાજ્યા ઉપર જૈનધર્મનો અસર અગાઉની માફક રહી નહિ. તેમ જૈતાને ધર્મમાં ખાસ કનડગતા પણ ઊબી થઇ નહિ. **અ**ત્યારે જો કે જૈતાની વસ્તી પંદર લાખની છે તાેપણ તેઓ હિંદની એક માલાદાર, સંરકારી અને ધનાહ્ય પ્રજા તરીકે આગળ પડતી ગણાય છે.

# જૈન સાહિત્ય અને સાહિત્યકારા

## ( 4)

હિંદના સાહિસસજે નમાં જૈનાએ અગ્રસ્થાન મેળવ્યું છે. અને આ યશ જૈનસંધની મુખ્ય અંગરૂપ ગણાતી સાધુ—સંસ્થાને આભારી છે. સાધુએ સંસારથી વૈરાગ્ય પામીને દુનિયાની ઉપાધિઓથી મુક્ત અને છે અને તેમની ઉદરનિર્વાહ, રહેવાની અને પહેરવાની તમામ જરૂરિયાતા શ્રાવદા તરફથી પૂરી પાડવામાં આવતી હાેવાથી તેઓ પાતાના ખધા સમય શાસ્ત્રો ભણવા—ભણાવવામાં અને અનેક વિષયાના ગ્રંથાની રચનામાં ગાળ છે.

જૈનાની સાધુ સંસ્થાનું અસ્તિત્વ દરેક કાળમાં હાેય છે. તેથી સાહિત્યસજેન દરેક કાળે થતું રહ્યું છે. થાેકું સાહિત્ય શ્રાવકા તરફથી પણ સરજાયું છે.

જૈનાનું સાહિત્ય ધાર્મિક ઉદ્દેશથી ધડાયું છે. ધર્મના મૂળ સિદ્ધાંતાના પ્રચાર પ્રત્યેક સમયે તીર્થ કરેતા હતા, તેવી રીતે જ મહાવીરે પછ્યુ જે ધાર્મિક ઉપદેશ કર્યો એ બધા આગમ શાસ્ત્રમાં સંગ્રહી લેવામાં આવ્યા.

મહાવીરના સમયમાં ધાર્મિ'ક શાસ્ત્રોની ભાષા સંરકૃત હતી તેથી તેના ઉપયોગ માત્ર વિદ્વાના જ કરી શકતા; લાેક સુધી એવા શાસ્ત્રોના બાેધ પહાેંચતા નહિ. મહાવીરે તેમાં ફેરફાર કરી તે વખતની લાૈકિક ભાષા પ્રાકૃત એટલે માગધીમાં જ ઉપદેશ આપવા શરૂ કર્યા. તેવા જ રીતે ખુદ્ધે પણ પ્રાકૃત એટલે પાલી ભાષાદ્વારા પોતાના વિચારા રજૂ કર્યા. મહાવીરના બધા ઉપદેશ આચાર્યા અને સાધુએા કંઠેસ્થ રાખતા, અને શિષ્યા પરંપરાથી શીખી લઇ યાદ રાખતા. ધીમે ધીમે કાળના પ્રવાહે યાદશક્તિ ઘસાવા લાગી અને તેથી કેટલુંયે જ્ઞાન બ્રુલાવા લાગ્યું.

મહાવીરે પ્રગટ કરેલું ત્રાન એટલું બધું હતું કે તેની ગણતા થઇ શકે તેમ નથી. આ ત્રાન ચૌદ પૂર્વને નામે આંળખાય છે. અને એ ચૌદ પૂર્વના છેલા જાણકાર ભદ્રભા હુરવામી ઇ. સ. પૂર્વે ૩૦૦ ની આસપાસ થયા. આ સમયમાં એટલે મહાવીર નિર્વાણ ૧૭૦ વર્ષમાં હિંદમાં પ્રથમ મહાભયં કર ભારવર્ષી દુષ્કાળ પદ્યો અને સાધુઓનું કંઠેસ્થ સાહિત્ય વીસરાવા લાગ્યું તેથી તે વખતે સમય આગમ શાસ્ત્રો એકઠાં કરવા પાટલીપુત્રના સંધ એકઠા થયા. સધે શાસ્ત્રના અગિયાર અંગા એકઠાં કરવા પાટલીપુત્રના સંધ એકઠા થયા. સધે શાસ્ત્રના અગિયાર અંગા એકઠાં કર્યાં અને બારમું અંગ ભ્રષ્ણવા માટે ૫૦૦ સાધુઓ સાથે સ્થૂલ-ભદ્રને ભદ્રભાહુ, જેઓ તે વખતે તેપાળમાં બારવર્ષી તપ કરવા ગયા હતા, તેમની પાસે માકત્યા. આ રીતે એ સમયે લગભગ બધું સાહિત્ય એકઠું કરાયું. ભદ્રભાહુએ નિર્યું ક્તિએા અને ' ઉવસગ્ગહર સ્તાત્ર 'ની રચના કરી છે. ભદ્રભાહુ વી. ની. ૧૭૦ વર્ષ પછી ગમે ત્યારે સ્વર્યસ્થ થયા.

ઉત્તર હિંદમાં મહાવીર નિર્વાણ પછી ૩૦૦ વર્ષે બીજો દુકાળ મહારાજા સંપ્રતિના સમયમાં પદ્યો. અને ત્રીજો દુકાળ વી. નિ. ના છઠ્ઠા સૈકામાં પદ્યો હતો. ત્રીજા દુકાળ વખતે રકંદિલાચાર્યે મશુરામાં સંઘ એકઠો કર્યો અને તે સમયે જેટલું યાદ હોય તે બધું શાસ્ત્ર વ્યવસ્થિત કર્યું. વળી પાછા એક મહાદુકાળ વી. નિ. સં. ૯૮૦ ની આસપ્તાસ પદ્યો. આ સમયે દેવહિંગણ ક્ષમાશ્રમણના પ્રમુખપદે વલ્લબીપુરમાં સંઘ એકઠો મળ્યો અને તે સમયે જે બચ્યું હતું તે નવેસરથી શાસ્ત્રમાં વ્યવસ્થિત કરી તે બધું સાહિત્ય પુરતકારઢ કર્યું. આ પુરતકારઢ કરાયેલું સિદ્ધાંત સાહિત્ય અત્યારે પીરતાલીશ આગમાને નામે એાળખાય છે. આગમોના મૂળ શ્લોકા ભગવાનની વાણીના છે એમ કહેવાય છે. મૂળને

સમજાવવા તેના ઉપર ટીકા–ટીપ્પણરૂપે ધહ્યું વિવેચન કરવામાં આબ્યું છે. આ વિવેચન નિયુંક્તિ, ચૂર્ણિ, લાખ્ય, સંત્રહણી અને ટીકા : એમ પંચાંગી પ્રકારોથી ઓળખાય છે.

પુસ્તકારઢ થયેલ સાહિત્ય શરૂઆતમાં તાડપત્ર ઉપર લખવામાં આવ્યું હતું. વિ. સં. ૧૧૦૯ નું જૂનામાં જૂનું તાડપત્રીય પુસ્તક 'નાશુપંચમી-કહા ' નામનું જેસલમેરના ભંડારમાં છે. અને લગભગ ૧૬ મી શતાબ્દિ સુધીનાં તાડપત્રીય શ્રંથા મળા આવે છે. પાછળથા ચૌદમા–પંદરમી સદીમાં જ્યારે કાગળના વપરાશ શરૂ થયા ત્યારે તે કાગળ ઉપર પુષ્કળ લખાશું હતું. આ શ્રંથા લખવામાં અનેક પ્રકારની શાહીના ઉપયાગ કરવામાં આવેલા જોવાય છે. તેમજ શ્રંથમાં આવતા વિષયને લગતાં લિજ્ઞલિજ્ઞ પ્રકારનાં રંગીન, સોનેરી, રૂપેરી ચિત્રા પશુ દારવામાં આવેલાં હોય છે. તેમાં ખાસ કરીને 'કલ્પસ્ત્ર ' જેમાં ભ. મહાવીર ચરિત વર્શુ વાયેલું છે તેની સચિત્ર પોથીઓ તા સેંકડા નહિ બલ્ક હજારાની સંખ્યામાં વિવિધ ચિત્રામણાથી આલેખાયેલી મળી આવે છે. આમાંની કેટલીએ પ્રતિઓ વિદેશના મ્યુઝિયમાને શાભાવી રહી છે.

તાડપત્ર ઉપર લખાયેલા સેંકડા શ્રંથા અને કાગળ ઉપર લખાયેલા હજારા પુસ્તકા અત્યારે પણ ગૂજરાતમાં મુખ્યતઃ પાટણુ, અમદાવાદ, ખંભાત, છાણી, વડાદરા, સુરત, મુંબઇ વગેરે સ્થળે, કાઠિયાવાડમાં ભાવનગર, પાલીતાણા, લીંબડી તેમજ કચ્છમાં કાડાય ગામમાં, મારવાડમાં બિકાનેર, જેસલમેર, પાલી, જાલાર, આહાર તેમજ માળવાના રતલામમાં અને મેવાડના ઉદેપુરમાં, પંજાબના ગુજરાનવાલા, હાશિયારપુર વગેરમાં, યુક્તપ્રાંતના આગરા, કાશી તેમજ બંગાળના કલકત્તા તેમજ બાલુચરમાં અને દિશંબરીય ભંડારા ઉત્તરમાં આરા વગેરે અને દક્ષિણમાં મુડબિદ્રી વગેરેમાં માટા માટા ત્રાનભંડારા છે. અને નષ્ટ થતું ઘણું પુસ્તક આમ બચાવી લેવામાં આવ્યું છે. આ ગ્રાનભંડારા જૈનાચાર્યાના ઉપદેશથી માટા જૈન મંત્રીઓ અને ધનાદ્ય શ્રાવકાએ કરાવ્યા હતા; એમ તે તે

ત્રંથાને અંતે લખનાર તેમજ લખાવનારની પ્રશસ્તિથી જાણી શકાય છે. આ સંભંધી વધુ વિઝતવાર નેાંધ વિદ્વ-માન્ય મુનિરાજ શ્રી પુણ્ય-વિજયજીએ લખેલા "ભારતીય જૈન શ્રમણ સંસ્કૃતિ અને લેખનકલા નામના વિસિષ્ટ નિભંધરૂપ ગ્રંથમાં કરેલી છે.

પિસ્તાલીશ આગમામાં મૂળ શ્લોકા ૮૧૮૩૧ છે. અને તે ઉપર ટીકાઓ અને ચૂર્શ્યુંઓ મળીને કુલ શ્લોકા સંખ્યા ૭૦૨૫૮૨ આશરે છે. આગમ ગ્રંથાની પ્રતિઓ તા હજારાની સંખ્યામાં ઉપરાક્ત જ્ઞાનભ-ડારમાં આજે પણ વિદ્યમાન છે.

ભગવાન્ મહાવીરે પાતાની ઉપદેશવાણી દ્વારા જે જ્ઞાન લાેકાને આપ્યું, તે ગણુંધરાએ અવધારણુ કર્યું. અને પાછળની પ્રજા માટે શ્રી સુધર્મારવામાંએ એને આગમામાં વ્યવસ્થિત કર્યું. ભદ્રભાહુરવામાં છેલા ચાંદ પૂર્વધર હતા તેમણે આગમ સત્રા ઉપર નિર્યુક્તઓ બનાવી મૂળના અર્થને વિશદ કર્યા. તે પછી ચૂર્ણિઓ, ભાષ્યા અને સંધયણીઓ માટી સંખ્યામાં રચવામાં આવેલી, પણ તેમાંથી આપણને બહુ એાઇી મળે છે. પણ લગભગ ૮—૯ મી સદીમાં ટીકાકારા જે થયા તેમાં હરિભદ્રસરિ, અભયદેવસરિ, મલયગિરિ વગેરે મુખ્ય છે. આ સિવાય કેટ-લાક આચાર્યા જેવા કે શીલાંકાચાર્ય, દ્રોણાચાર્ય, ચંદ્રસરિ, ક્ષેમકીર્તા, ધર્મધાયસરિ, તિલકાચાર્ય, મલધારી હેમચંદ્રાચાર્ય, શાંતિસરિ, તેમિચંદ્ર-સરિ, કમલસંયમ વગેરેની પણ જુદા જુદા આગમા પર ટીકાઓ રચેલી મળી આવે છે.

આગમા પ્રાકૃત ભાષામાં રચાયેલાં છે, તેના પર આ ટીકાએા સંસ્કૃતમાં લખાઈ છે.

પિસ્તાલીશ આગમ ગ્ર'થાની વિગત:— ૧ અગિયાર અંગ સ્ત્રો

૧. આચારાંગસત્ર—જેમાં સાધુએાના આચારાનું વર્ણુન છે.

#### : 3€ :

- સ્થગડાંગસત્ર—આ સત્રમાં સાંખ્ય, વૈશેષિક, મીમાંસક આદિ જૈતેત
   ધમ'નાં વર્ણ'ના અને ખીજાં કેટલાંયે દર્શ'નાની ચર્ચા અને ઉપદેશ છે.
- 3. ઢાણાંગસત્ર—આમાં જૈનધમ°ના મુખ્ય તત્વાની ગણના અને તેની વ્યાખ્યા આપેલી છે.
- ૪. સમવાયાંગસત્ર—ંઠાણાંગસત્રમાંથી અધૂરી રહેલી હકીકતાનું વર્ણન છે.
- પ. ભગવતીસત્ર ( વિવાહ પત્રત્તી )—ગૌતમસ્વામીએ ભિન્ન ભિન્ન વિષ-યામાં ૩૬૦૦૦ પ્રશ્નો ભ. મહાવીરને પૂછ્યા અને ભગવાને તેના જે ઉત્તરા આપ્યા તેનું વર્ષુંન છે.
- દ. ત્રાતાધમ કેયાસત્ર—પ્રભુ મહાવીરના જીવનકાળ સુધીમાં થયેલી જૈત મહાવિભૂતિએા, આદર્શ સતીએ। તેમજ પ્રાભાવિક વીર પુરુષાનું વર્ષુ ન છે.
- છ. **ઉપાસક**દશાંગસૂત—આનંદ, કામદેવ આદિ દશ શ્રાવકાનાં ચરિત્રા આલેખેલાં છે.
- અંતગડદશાંગસૂત્ર આમાં ભ. મહાવીરના ખાસ દીક્ષિત મુનિએ! માક્ષે ગયા તેનું વર્ષ્યુંન છે.
- ૯. અક્ષુત્તરાવવાઇસત્ર—જે મુનિએા અનુત્તર વિમાનમાં ગયા તેનું વર્ષ્યુન છે.
- ૧૦. પ્રશ્નવાકરણ સૂત્ર—આમાં આશ્રવ અને સંવરતું વર્ણન છે.
  - ૧૧. વિપાકસૂત્ર—કર્મ ફળ એટલે સુખ–દુ:ખ ભાગવવાના સંબધમાં અધિકાર છે.

આ અગિયાર સ્ત્રામાંથી આચારાંગ અને સ્યગડાંગ સ્ત્રની ટીકા શીલાંકાચાર્યે ખનાવેલી છે. અને બાકીના સ્ત્રોની અભયદેવસૂરિ તેમજ ઋલયસસ્ત્રિએ ભનાવેલી છે. અગિયાર અંગના મૂળ શ્લોકની સંખ્યા ૩૫૬૫૯ અને ટીકાના શ્લોકા ૭૩૫૪૪, ચૂર્ષ્યુંના શ્લેાક ૨૨૭૦૦, નિર્યુંક્તિની શ્લાકસંખ્યા ૭૦૦ મળી કુલ સંખ્યા ૧૩૨૬૦૪ છે.

#### ર ભાર ઉપાંગસુત્રા:

- ૧. ઉવવાઇસિત્ર—રાજા કાિચુક અને રાજા જિતશત્રુ લ. મહાવીરનાે ઉપદેશ સાંભળવા ગયેલા તેનું તેમજ દેવલાેકમાં જન્મ કેમ પામી શકાય તેનું વર્ણુન આવે છે.
- ર. રાયપ્પસેણીસત્ર—લ. મહાવીરના નિર્વાણ પૂર્વે એટલે ઇ. સ. પૂર્વે ૮૫૦ લગભગ થયેલા શ્રી પાર્શ્વનાથ લગવાનના સંતાનીય કેશીકુમાર શ્રમણે રાજા પ્રદેશીને જૈન ધર્મનું રહસ્ય સમજાવી જૈનધર્મી ખનાવ્યા હતા. વળી આ પ્રદેશી રાજા મરીને સૂર્યાલંદવ નામે દેવતા થયા અને પ્રભુ મહાવીરને વંદન કરવા આવ્યા તેનું સવિસ્તર વર્ણન છે.
- 3. જીવાલિગમસત્ર—આમાં જીવ, અજીવ સંબંધે સક્ષ્મ રીતે સમજણ આપેલી છે.
- ૪. પત્રવણા સૂત્ર—આમાં જીવના રૂપ, ગુણુ વગેરે અનેક વિષયોતું વર્ણન છે.
- પ. સ્ય'પન્નત્તિસત્ર—સ્ય' અને તેની ગતિ તથા ગ્રહેા અને નક્ષત્રોનું વર્ણન છે.
- જં ખૂદીપપત્રત્તિસત્ર—- આમાં જં ખૂદીપનું તેમજ પ્રાચીન રાજ-એાનું વર્ષ્યુન છે.
- **૭. ચંદપન્નત્તિસ્ત્ર—ચંદ્ર, ગ્રહ અને નક્ષત્રાનું** વર્ણુંન છે.
- કપ્પિયાસત્ર ( નિરયાવલી )—દશ કુમારા, જેઓ પાતાના ઓરમાન ભાઇ રાજા કૃષ્ણિક સાથે મળીને પાતાના દાદા વૈશાલીના રાજા

#### : 89 :

ચેટક સાથે યુદ્ધમાં ઉતર્યા હતા. અને મરીને નરકમાં ગયા, તેની કથા છે.

- ૯. કપ્પવડંસિયાસત્ર—આમાં મગધના રાજા શ્રેણિક પાતાના પુત્રાને પ્રભુ મહાવીરના સાધુ બનાવ્યા. આ બધા સ્વર્ગમાં ગયા તેનું વર્ણાન છે.
- ૧૦. પ્રષ્કિયાસૂત્ર—આમાં દેવતાએાએ સ્વર્ગથી આવી લગવાન મહાવીરની પુજા કરી. તેમના પૂર્વભવની કથા છે.
- ૧૧. પ્રષ્કચલિયાસૂત્ર—ઉપરના જેવી જ કથાએ છે.
- ૧૨. વિદ્વાસત્ર—ભાવીશમા તીર્થંકર નેમિનાથ ભગવાને પાતાના સમયમાં યદુવંશી દશ રાજાઓને પ્રતિખાષ્ટ્રી 🕏ન બનાવ્યા, તેની કથા છે.

ખાર મૂળ ઉપાંગ સુત્રાની શ્લોક સંખ્યા ૨૫૪૨૦ છે. ટીકાની **૬૭૯૩૬, લઘુટીકા ૬૮૨૮, ચૂર્ણિ ૩૩૦૭ એમ બધાની મળીને કુલ** શ્લાક સંખ્યા ૧૦૩૫૪૪ છે.

## ૩. દશ પ્રકી<sup>ણુ</sup> (પયન્ના) સૂત્રો<del>.</del>—

- ૧. ચઉસરણ પયન્નો—અરિહંત, સિદ્ધ, સાધુ અને કેવળીભાષિત ધર્મ ये यारे शरखने। अधिकार तथा प्रार्थना प्रायश्चित्त वगेरे विषे હશીકતાે છે.
- ૨. આઉરપ<sup>2</sup>ચકખાણસુત્ર— આમાં ગ્રાનીએાના અંતસમયમાં અભિગ્રહ પચ્ચકખાણ કરવાના અધિકાર છે.
- ૩. ભત્તપરિન્ના—ઉપરની સ્થિતિમાં આહાર–પાણી સાગ કરવા સંબંધી અભિગ્રહ છે.
- ૪. સંથારગપયન્નો—અંતસમયે અનશન ( બોજનના સર્વથા ત્યાગ )

#### : ४२ :

પૂર્વંક સંથારા કરી અૃત્યુ પામવા સંબંધી અધિકાર છે. તેમજ જેઓએ અનશન કરી આત્મકલ્યાણ સાધ્યું છે; તેમનું વર્ણન છે.

- પ. તંદુલવેયાલિયપયન્નો—અા સત્રમાં ગર્ભમાં જીવની ઉત્પત્તિ શી રીતે થાય છે કહ્યાદિ સદ્ધમ વર્ણન છે.
- સંદાવિજ્ઞયપયન્નો ગુરૂ, શિષ્યના ગુણુ, પ્રયત્ના વગેરેનું વર્ણન છે.
- ૭. દેવિંદત્થવપયન્નો—સ્વર્ગના ઇંદ્રોની ગ**ણ**ના છે.
- ૮. ગણિવિજ્જાપયન્નો—જ્યાતિષ્ સંબંધી ચર્ચા છે.
- ૯. મહાપ-ચકખાણુસૂત્ર-આરાધનાનાના અધિકાર એટલે પ્રાયશ્ચિત્તના સ્વરૂપનું વર્ષ્યુન છે.
- ૧૦. વીરત્થવસત્ત્ર–અંતસમયમાં શાંતિપૂર્વક મરણ થવું જોઇએ. એનું વર્ષ્યુન છે.

દશ પયનાની મૂળ ગાથાએ કુલે ૨૩૦૫ છે.

#### ૪. છ છેદસૂત્રા:

આ છેદસત્રા વાંચવાના અધિકાર સાધુએા માટે જ નિર્ણીત થયેલાે છે. આમાં સાધુએાના દાેષ અથવા અપરાધ માટે પ્રાયક્ષિતના કાન્**તો** છે.

- ૧. નિશીથ–આમાં સાધુએાના દેાષ અને તેનાં પ્રાયશ્ચિત્ત લેવાનું વર્ણન છે.
- ર. મહાનિશીય-આમાં પાપ તથા પ્રાયશ્વિત્તનું વર્ણન છે.
- ૩. બૃ**હ**ત્કલ્પ–આમાં સાધુએા તથા સાધ્વીએા માટેના વિધિએા છે.
- ૪. વ્યવહારસૂત્ર—આમાં શાસન–શિક્ષા વિધિ છે. 'પંચકલ્પ' તેના ખીજો વિભાગ છે.
- ૫. દશાશ્રુતસ્કંધ–આનું બીજાું નામ 'આચારદશા, કે આચાર-

#### : 83 :

દશાએા ' છે. આ ગ્રંથના નવમા અધ્યાયમાં **ભદ્રભાહુ**સ્વામીએ રચેલું ' કશ્પસ્ત્ર ' છે.

 જીતકલ્પસૂત્ર—સાધુ જીતકલ્પ એ વિભાગે છે. આમાં સાધુ તથા સાધ્વી-એ। માટેના વિધિ છે.

. આ સૂત્રોની મૂળ કુલ ગાયાએ**ા ૨૧૭**૬૨૩ છે.

#### ૫. ચાર મૂળસૂત્રા:

- ૧. આવશ્યકસૂત્ર–આમાં દિનચર્યાના આવશ્યક વિધિએા તથા પાક્ષિક-સૂત્ર તેમજ વિવિધ વિષયા સંબંધે હકીકત આપેલી છે.
- ર. દશવૈકાલિકસત્ર–આમાં સાધુજીવનના નિયમા આપ્યા છે.
- ૩. પિંડનિર્યુક્તિ–એાધનિર્યુક્તિ–એમ એ વિભાગ છે. સાધુએા માટે શુદ્ધ આઢારપાણી લેવાના અધિકાર તથા સાધુ સંબધી ઉપકરઅુનું પ્રમાણ રાખવાના અધિકાર છે.
- ૪. ઉત્તરાધ્યયનસત્ર—જેમાં સાધુઓને સંયમ માર્ગમાં રહેવાના ઉપદેશા તેમજ સિદ્ધાંતા ઉપર કથાએા, દર્શાતા, ઉપમાઓ તેમજ સંવાદા વગેરે છે.

આમાં મૂળની કુલ ગાથા ૨૨૦૬૦૦ છે.

## કે. એ ચૂલિકાસ્ત્ર:

- ૧. નંદીસત્ર—મતિગ્રાન, શ્રુતગ્રાન, અવધિગ્રાન, મનઃપર્યવગ્રાન તેમજ કેવળગ્રાન એ પાંચ પ્રકારના ગ્રાનનું વર્ણન છે.
- ર. અનુયાગદાર સત્ર—નય નિક્ષેપાની ચર્ચા અને તેની સિદ્ધિ બતાવ-વામાં આવી છે, એટલે વિદ્યા સર્વસ્વનું વધુ'ન છે.
  - આ ખંને સત્રાની કુલ ગાથા ૨૭૦૪૭ છે.

#### : 88 :

ઉપર્યુક્ત અગિયાર અંગા ઉપરાંત ખારમું પણ એક 'દર્ણિવાદ ' નામનું અંગ હતું, પણ તે અત્યારે લુપ્ત થયેલું છે. આ અંગ ખૂબ મહત્ત્વતું હતું. બારમા અંગમાં શું વર્ણવેલું હતું તેની માહિતી બીજા ગ્રંથામાંથી મળી આવે છે.

ખારમા અંગનું નામ 'દ્રષ્ટ્રિવાદ' છે. તેમાં નીચેની હડીકતાના સમાવેશ હતા.

- ૧. પરિકર્મ—આના સાત વિભાગ છે. આમાં ગણિતની ૧૬ સંખ્યાને હિસાખે સત્ર ખાંધવાની અને સાચી રીતે તાળા મેળવી શકાય એવી ચાવી આપેલી છે.
- ર. સૂત્ર—સાચું અને ખાટું જ્ઞાન દેખાડનાર. આમાં નયા વગેરેનું વર્શન હતું.
- 3. પૂર્વ—દષ્ટિવાદના ચૌદ પૂર્વી છે તેનાં નામ નીચે મુજબ છે.
  - (૧) ઉત્પાદપૂર્વ આમાં દ્રવ્યની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લયના વિષય છે.
  - (૨) અગ્રાયણી—સર્વ દ્રવ્યાના પરિમાણનું વર્ણન છે.
  - (૩) વીર્ય પ્રવાદ—સ્પામાં દ્રવ્યની, મહાપુરુષોની અને દેવાની શક્તિના વિષય છે.
  - (૪) અસ્તિ–નાસ્તિપ્રવાદ—લોકમાં રહેલા જે વસ્તુરૂપ દ્રવ્યા અને જે વસ્તરૂપ નથી, તેમજ સ્વરૂપથી સર્વ દ્રવ્ય છે અને પરરૂપથી નથી. એની ચર્ચા છે.
  - (૫) જ્ઞાનપ્રવાદ—આમાં મતિ આદિ પાંચ જ્ઞાનના ભેદાનું વર્ષોન છે.
  - ( ૬ ) સસપ્રવાદ—આમાં સસ અને અસસના બેદાનું વર્ણન છે.
  - ( ૭ ) આત્મપ્રવાદ—આમાં આત્માને અનેક નયોદ્વારા ખતાવ્યા છે.

#### : ૪૫ :

- ( ૮ ) કર્મ પ્રવાદ---આમાં ત્રાનાવરણાદિ કર્મોની ચર્ચા છે.
- (૯) પ્રસાખ્યાન પ્રવાદ—સ્થામાં પ્રસાખ્યાનનું સ્વરૂપ બેદ સહિત બતાવેલું છે.
- (૧૦) વિદ્યાપ્રવાદ—આમાં અતિશયવાળી વિદ્યાએાની સાધનાની વિગત છે.
- (૧૧) કલ્યાષ્યુવાદ—આમાં જ્ઞાન તપ આદિ શુભ ફળા અને પ્રમાદાદિ અશુભ ફળાનું વર્ષોન છે.
- (૧૨) પ્રાષ્યુાયુ—આમાં દશ પ્રાણે અને આયુના વિચાર કરાયેલા છે.
- (૧૩) ક્રિયાવિશાલ—આમાં કાયિકી આદિ અને સંયમાદિ ક્રિયા વિશાલ એટલે બેદ વડે વિસ્તૃતપણે દર્શાવી છે.
- (૧૪) બિંદુસાર—આમાં લેહ વિશે, અમુક ધર્માક્રયાએ વિશે ચર્ચા છે.

આ ચૌદે પૂર્વના પદ પરિમાણના વિષય સમવાયાંગસત્રમાં આપેલાે છે.

આગમ ગ્રંથાના સંગ્રહ ઉપરાંત જૈન આચાર્યોએ અને સાહિત્યકા-રાએ રચેલા બીજા વિષયાના અનેક શ્રંથા અત્યારે જૈન જ્ઞાનભંડારા-માંથી મળી આવે છે. આ પ્રંથામાં વ્યાકરણ, ન્યાય, કાવ્ય, કાશ, અલંકાર, છંદ, નાટક, શિલ્પ, જ્યોતિષ્, વૈદક, મંત્ર–તંત્ર વગેરે જુદી જુદી ભાષામાં રચાયેલા અનેક શ્રંથાના સમાવેશ થાય છે.

## સાહિત્યકારા

#### બદ્રખાહું :---

આ વિપુલ સાહિત્ય સામગ્રીના વારસા આપી જનાર પરમ ઉપકારી મહાન્ વ્યક્તિએામાં સૌથી પ્રાચીન ભદ્રભાદુ છે, ભદ્રભાદુ જેઓ સવે શાસ્ત્રના પારગામી, ચતુદેશ પૂર્વના વેત્તા હતા તેમણે અનેક શાસ્ત્રગ્રંથા

હિપર નિર્યું કિતએ એટલે કે ટીકાએ લખી છે; તેમણે 'પ્રત્યાખ્યાન પ્રવાદ ' નામના નવમા પૂર્વ માંથી 'કલ્પસૃત્ર ' નામના પ્રસિદ્ધ શ્રંથ રચ્યાે. જૈનમાં એ ખૂબ વંચાતા હાવાથી તેનાં ગૂજરાતી, હિંદી, અંગ્રેજી વગેરે ભાષાંતરા અને મૂળના ઉપર અનેક પ્રાચીન આચાર્યોની ટીકાએ રચાઇ છે.

### ઉમાસ્વાતિ :

એ પછી 'વેતાંખર, દિગંખર અને સ્થાનકવાસી, સર્વ ને માન્ય વિખ્યાત આચાય' ઉમાસ્વાતિ થઇ ગયા. તેમના સમયના નિર્ધાય હજી સુધી કરી શકાયા નથી. તેમણે 'તત્ત્વાર્થસત્ર 'નામના પ્રખ્યાત પ્રથ તેના ઉપરના 'ભાષ્ય 'સાથે સંસ્કૃતમાં રચ્યા છે, જેમાં આગમ પ્રથાના સાર સંગ્રહી જૈન સિદ્ધાંતાની ટૂંકમાં ચર્ચા કરી છે. તેની લોકપ્રિયતાથી અનેક જૈન આચાર્યોએ તેના ઉપર વિવિધ શૈલીએ અનેક ટીકાઓ રચેલી છે. આ અપૂર્વ પ્રથ ઉપર કેટલાયે પ્રથાનાં દાહનરૂપે 'પં. સુખલાલજીએ વિવેચન કર્યું છે. અને તેમના કર્તા તથા વિષયની તુલના કરતા એક વિસ્તૃત ઉપાદ્ધાત પણ લખ્યા છે. એ સિવાય એનાં અપ્રજ મૂજરાતી, હિંદી વગેરે અનેક ભાષાંતરા પ્રગટ થયેલાં છે,

### પાદલિપ્તસરિ :

પાદલિપ્તસૂરિ જૈન સમાજમાં અદ્દુભુત વિદ્યાના જાણુકાર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. તેમણે 'તરંગવતી કથા ' નામની સુંદર પ્રાકૃત કથા રચી હતી પણ તે અત્યારે મળી શકતી નથી, પણ તેના સારરપે એક જૈના- યાર્યે એ કથાના સંગ્રહ સારરપે કરેલા તે અત્યારે જાણીતા છે, અને પ્રકાશિત થયા છે. પ્રા. અને રટ લાયમેને તેનું જર્મન ભાષાંતર કર્યું હતું અને તે ઉપરથી ગૂજરાતીમાં નરસીભાઇ પટેલે અનુવાદ કરીને પ્રગઢ કર્યો હતા. પાદલિમસૂરિના નામ ઉપરથી પાલીતાણા નગર વસ્યું હતું. તેઓ સંભવતઃ ચાંથી સદીમાં થયા લાગે છે.

#### સિદ્ધસેન દિવાકર :

સિદ્ધસેન દિવાકર નામના પ્રસિદ્ધ આચાર્ય સંભવતઃ વિક્રમાદિસ અંદ્રગુપ્તના સમકાલીન હતા. તેઓ મૂળે ધ્રાહ્મણુ પંડિત હતા અને પ્રખર તાર્કિક હોવાથી વાદી તરીક તેમની ગણના હતી. તેમની એવી પ્રતિશા હતી કે 'જે મને હરાવે તેના શિષ્ય થાઉ.' આ પ્રતિજ્ઞાની વૃદ્ધવાદી નામના આચાર્યને જાણ થઈ તેથી તેમણે વાદમાં તેમને હરાવ્યા. વાત એવી બની કે ભરૂચ પાસે રસ્તામાં સિદ્ધસેન વૃદ્ધવાદીને મત્યા, અને વાદનું આવાહન આપ્યું. અને જંગલમાં જ એ વાદ ગાઢવાયા. અને હાર—જીતના નિર્ણયના આધાર ત્યાં આસપાસ કરતા ગાવાળિયાઓ ઉપર રાખવામાં આવ્યા. સિદ્ધસેન તા સંસ્કૃતમાં ધારાવાહી બાલ્યે જ ગયા પણ પેલા ગાવાળીયાઓ કંઇ જ સમજ્યા નહિ. અને વૃદ્ધવાદીએ પ્રાકૃત ભાષામાં તાલબદ્ધ રાગમાં એક ગાથા કહી સંભળાવી. ગાવાળિયાઓ સમજ્યા અને આનંદમાં આવી ગયા. તેમણે જીતના નિર્ણય વૃદ્ધવાદીના પક્ષમાં આપ્યો, તેથી સિદ્ધસેન તેમના શિષ્ય થયા.

તેઓ સંસ્કૃત ભાષાના ખાસ હિમાયતી હતા. તેમણે પ્રાકૃત ઉપરાંત સંસ્કૃતમાં કેટલાક દાર્શનિક ગ્રંથા રચ્યાં છે તેમાં 'બત્રીશ બત્રીશીઓ ' મહત્વના ગ્રંથ છે. 'સન્મતિતક ' મૂળ પ્રાકૃતમાં છે પણ આ ગ્રંથ જૈનેના દર્શન ગ્રંથામાં મુખ્ય છે. તેમણે આગમોની પ્રાકૃત ભાષાને સંસ્કૃતમાં કરી નાખવાના વિચાર સંધ આગળ દર્શાવ્યા. આ વિચાર સાથે તેમના ગુરુ અને સંધ સંમત ન થયા, અને આવા વિચાર કરવાના ગુન્હા બદલ તેમને સંધ બહાર થવાની શિક્ષા થઇ. તેમણે સંધની મારી માંગી અને સંધની આજ્ઞા અનુસાર બાર વર્ષ સુધી સંધ બહાર રહ્યા. તે દરમ્યાન તેમણે બધા તીર્થાની યાત્રા કરી. તેમની વિદ્વત્તાના પ્રભાવે તેમણે તેમના સમયના વિક્રમ રાજાને પ્રતિઓધી જૈન બનાવ્યા હતા.

તેણું ઉજ્જૈનીના મહાકાળ મંદિરમાં ' કલ્યાણુમંદિર ' નામતું સ્તાત્ર રચ્યું હતું, જેના પ્રભાવથી ત્યાં આગળ પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા જમીનમાંથી જ આપોઆપ નીકળી આવી હતી.

## દેવર્ધિગણિ ક્ષમાશ્રમણ :

શ્રી દેવધિંગષ્યુ ક્ષમાશ્રમણે વર્ષો વર્ષ પડતા લાંળા દુકાળાના કારણે

સાધુઓની સ્મૃતિમાંથી નષ્ટ થતા ત્રાનથી ચેતી જઇ લાવી પ્રજ્નના ઉપકાર માટે વીર નિ. સં ૯૮૦ (વિ. સં. ૫૧૦) માં શ્રી સંધના આગ્રહથી તે કાળે રહેલા સાધુઓને વલ્લભીપુર–વળામાં એકઠા કરી, તેમને કંઠેસ્થ રહેલું બધું સાહિત્ય એકઠું કરવા માંડયું. આમ લિજ લિજ સાધુઓ પાસેથી એક સરખા અનુસંધાનરૂપે મળી આવતા બધા પાઠોને પાઠેલેદ સાથે પુસ્તકારઢ કરવામાં આવ્યા, અને તે ત્રાંથા આજે આપણને પેઢી દર પેઢી વારસામાં મળતા રહ્યા છે.

અહીં એ પણ જાણવા જેવું છે કે બૌદ્ધોએ પણ ઇ. સ. ૪૧૦ થી ૪૩૨ વચ્ચે એટલે કે જૈનાથી કંઇક પહેલાં સિલાનમાં બૌદ્ધ પ્રંથા પુસ્તકારૂઢ કર્યા હતા.

## કું દુકું દાચાર્ય<sup>્</sup> :

જૈતાના દિગંભર પંચના સાધુઓએ ધણા પ્રંથા લખ્યા છે; તેમાં કુંદકું દાચાર્યનું નામ ઘણું જાણીતું છે. તેઓ ક્યારે થયા એના નિર્ણય થઈ શક્યા નથી પરંતુ તેમના પ્રાંથામાં આવતી કેટલીક તત્કાલીન ઘટનાઓ ઉપરથી તેઓ પાંચમી-છઠ્ઠી શતાબ્દિમાં થયા હોય એવા પ્રામાણિક વિદ્વાનોના મત છે.

ગુજરાતમાં આવેલા વડનગરમાં ધ્રુવસેન રાજાના પુત્ર એકાએક સૃત્યુ પામ્યા, તેથી રાજાને થયેલા શાક શમાવવા માટે શ્રી ધનેશ્વરસ્રિએ ભદ્રભાદ્ધસ્વામીએ રચેલું 'કલ્પસ્ત્ર' સંઘ સમક્ષ વી. નિ. સં. ૯૮૦ કે ૯૯૩ ના પર્યુપણાપર્વમાં વાંચ્યું. અને તેજ પ્રમાણે અલારે પણ એ 'કલ્પસ્ત્ર' સંઘ સમક્ષ દર વર્ષ સાધુઓ વાંચે છે.

આ પર્યુ પશુપર્વ પહેલાં ભાદરવા સુદિ પાંચમે થતું હતું પશુ ક્રાલિકાચાર્ય નામના જખરજસ્ત યુગપ્રવર્ત્તક પુરુષ થયા, તેમણે જૈન ધર્મની પ્રભાવના ખાતર ભાદરવા સુદિ ૪ ના દિવસે પર્યુ પશુપર્વ (સંવત્સરી) કર્યું અને આજે પશુ એ જ પ્રણાલિકા સર્વત્ર ચાલુ છે.

## હરિભદસૂરિ:

નવમી શતાબ્દિમાં હરિભદ્રસરિ નામના એક નામાંકિત પ્રખર વિદ્વાન થઈ ગયા. તેએ ચિત્રકટના રહેવાસી સમર્થ ધ્યાહ્મણ પંડિત હતા. પછ પાછળથી જૈન થયા. તેમને માટે એવી કથા છે કે પાતાની વિદ્વત્તાના ગર્વથી તેમણે એવી પ્રતિજ્ઞા લીધી હતી કે 'જેનું કહેલું ન સમર્જી તેના શિષ્ય થાઉ. ' એક વખત જેન સાધ્વી યાકિની મહત્તરાના મુખે**યી** નીકળેલી ગાથા પોતે ન સમજ શક્યા. તેથી તેઓ તે આર્યા–સાધ્વીના શિષ્ય થવા ગયા. તેણે આચાય' જિનભટ પાસે દીક્ષા લેવા સ્**ય**બ્યું, તેથી તેમણે તેમની પાસે દીક્ષા લીધી. તેમણે સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષામાં અતેક ગ્રંથા રચ્યા છે. કહેવાય છે કે આ ગ્રંથાની સંખ્યા ૧૪૪૪ જેટલી થાય છે. આ ગ્રંથામાં સાંખ્ય, યાગ, ન્યાય, વૈશેષિક, અદૈત, ચાર્વાક, બૌદ અને જૈન આદિ સર્વ દર્શના અને મતાની ચર્ચા કરી છે. તેમણે આગમ ત્ર'થા ઉપર ટીકાએ**ા લખી છે. તેમણે તેમના લખેલા દરેક** ગ્રંથમાં 'યાકિતીસૂતુ-ધર્મપુત્ર ' એવું વિશેષણ વાપ્યું છે. આ **સમયે** ચૈત્યવાસી સાધુએાએ જૈન શુદ્ધ આચારને શિથિલ કરી નાંખ્યા હતે. તેમની વિરુદ્ધ તેમણે પ્રચાર કર્યો અને પાતે શુદ્ધ આચાર પામીને એક મહાન પ્રતિષ્ઠિત વિદ્વાન ત**રીક પણ** ખ્યાતિ મેળ**વી. તેથી તેમન**ં સ્**થાન** જૈન ઇતિહાસમાં મહત્ત્વનું છે.

આ પછી ગૂજરાતમાં ઈ. સ. ૧૦૦૦ થી જૈના માટે સુવર્ષ્યું શુ થયા એમ કહી શકાય. તે અરસામાં લણા આચાર્યો અને પંડિતો થઇ ગયા. તેમજ ગૂજરાતના ચાવડા, સાલંકી, વાધેલા રાજાઓના અને તે પછી આવેલા મુસલમાન સભાઓના મંત્રીઓ તેમજ અધિકારીઓ માટા ભાગે જૈન હતા. મૂજરાતનું સાહિત્ય કલિકાલસર્વત્ર શ્રી હેમ-ચંદ્રાચાર્યના લીધે જ ઉજ્જવળ થયેલું છે. તેઓ જૈનાચાર્યોમાં મહાન જયાતિ વધ્ય છે. તેમણે સંસ્કૃતમાં પ્રત્યેક વિષય ઉપર લખ્યું તેમ હે

વખતે ખાલાતી ભાષા અપભ્રંશ, જેમાંથી આજસુધીની ગૂજરાતી ભાષાના ક્રમશઃ વિકાસ થયા; તેનું સર્વ પ્રથમ વ્યાકરણુ બનાવનાર તેઓ જ છે.

મૂજરાતની રાજધાની પાટે હોવાથી ત્યાં અનેક પંડિતા થઇ ગયા છે, પણ હેમચંદ્રાચાર્યનું સ્થાન અના ખું છે. તેમના વખતમાં પાટે માં સ્વ જ્ઞાનભાં ડારા હતા, વરતુપાલે પણ ત્રશ્યુ માટા ભાંડારા ત્યાં જ સ્થાપ્યા હતા. કુમારપાલ પછીના રાજા અજયપાળ અને પાછળથી આવેલા મુસલમાનાએ ઘણા ભાંડારાના અમૃત્ય મંથાના નાશ કર્યો હતા, પણુ આવા નાશ થતા જોઇ જૈનેએ અગમચેતી વાપરી એ ભાંડારાના મુખ્ય મુખ્ય કેટલાક સારા મંથા જેસલમેર, અમદાવાદ કે ખંભાત માકેલી દીધા; જે અત્યારે પણ ત્યાં માજીદ છે. તેમાં તા કેટલાક સમર્થ આચાર્યોએ જાતે લખેલી પ્રતિઓની નકલા છે. આ રીતે ઘણા મંથા દૂપાવી દેવામાં આવ્યા. તાડપત્રો ઉપર ઘણા મંથાના અને કેટલાયે તાડપત્રના તેમજ કાગળ ઉપરના હસ્તલિખિત મંથા ચારા અને કેટલાયે તાડપત્રના તેમજ કાગળ ઉપરના હસ્તલિખિત મંથા ચાર્યા મારા તથા મ્યુઝીયમામાં પહોંચી ગયાં છે. તેઓ આપણા કરતાં આ મંથાના સારા ઉપયોગ કરી રહ્યા છે.

અમૂલ્ય પ્રંથાના આવી રીતે નાશ થવા છતાં પાટણના જુદા જુદા ભંડારાના તાડપત્ર ઉપર તેમજ કાગળ ઉપર ઢાથે લખાયેલા ૨૫૦૦૦ પ્રંથા છે. જેમાં તાડપત્ર ઉપર લખેલા પ્રંથાની સંખ્યા આશરે ૭૫૦ ની છે. આ ભંડારામાંની જૂનામાં જૂની પ્રતિ વિ. સં. ૧૧૫૭ ની સાલની છે. આ પ્રંથામાં ઘણી જૂની ચિત્રકળાના પણ સંત્રઢ છે.

આ ગ્રંથા અનેક વિષયના અને જુદી જુદી ભાષામાં લખેલા છે. આ અમૂલ્ય શાસ્ત્રને સુન્યવસ્થિત રીતે સાચવવા માટે ' હેમચંદ્રાચાર્ય' જ્ઞાનમંદિર ' નામનું નવું મકાન આ પુસ્તકના લેખકના પિતાશ્રીના સ્મરજુાર્થે બંધાવવામાં આવ્યું છે.

#### : 49 :

પાટાં મા ગ્રાંથસંગ્રહને પ્રવર્તં કથી કાંતિવિજયજી અને તેમના શિષ્ય મુનિશ્રી ચતુરવિજયજી તેમજ તેમના શિષ્ય મુનિશ્રી પુણ્યવિજયજીએ પચીસ વર્ષ સુધી સતત મહેનત લઇને નાશ પામતા ખચાવ્યા છે અને વ્યવસ્થિત કર્યો છે.

પાટાયુના આ જૈન ત્રાનભંડારા હેમચંદ્રાચાર્યના સમયથી તે અત્યાર સુધી જગવિખ્યાત રહ્યા છે. અનેક પાશ્ચાત્ય તેમજ હિંદી વિદ્વાના આ ગ્રંથસંગ્રહને જોવા માટે આવે છે. કેટલાક વિદ્વાનાએ મહત્ત્વના ગ્રંથાના ફાેટા લઇને સંપાદિત પછા કર્યા છે.

પાટાયુને, અરે ! સમગ્ર ગુજરાતને જગત્માં આવી પ્રસિદ્ધિ અપા-વનાર શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યનું જીવન જાયુવાની ઇચ્છા પ્રગટે જ, આમાં નવાઇ જેવું નથી જ; તેથી અહીં તેમનું ટૂંકમાં ચરિત્ર અપાય છે.

## **હેમચ**ંદ્રાચાર્ય<sup>દ</sup>ઃ

હેમચંદ્રાચાર્ય તો જન્મ વિ. સં. ૧૧૪૫ની કાર્તિ કી પૃશ્ચિમાના દિવસે માઢ વિશુક ચાચિગને ત્યાં થયા હતા. તેમની માતાનું નામ પાહિણી હતું અને તેમનું નામ ચંગદેવ રાખવામાં આવ્યું હતું. તેમના પિતા વૈષ્ણુવ હતાં જ્યારે માતા જૈનધર્મ પાળતી હતી. જેમના ગુરુશી દેવચંદ્ર- સૂરિ હતા. ચંગદેવ જ્યારે પાંચ વર્ષના થયા સારે તે તેમના ગુરુના ઉપાશ્રયે તેમને વાંદવા ગયા અને ગુરુના આસન ઉપર ખેસી ગયા. ચંગદેવના શુભ લક્ષણો જોઈ શ્રીસંધના મુખ્ય આગેવાના સાથે ગુરુ ચંગદેવના ઘેર ગયા અને 'ચંગદેવ જૈન શાસનના ઉદ્ધાર કરશે 'એમ સમજાવી ચંગદેવની માતા પાસે ચંગદેવની માગણી કરી. ચંગદેવના પિતા ખહારગામ ગયેલા હોવાથી માતાએ ચંગદેવની માગણી કરી. ચંગદેવના પિતા ખહારગામ ગયેલા હોવાથી માતાએ ચંગદેવનું તેમજ સંધનું કલ્યાણ થશે એમ સમજી ચંગદેવને ગુરુને અપંણુ કર્યો. ગુરુએ વિ. સં. ૧૧૫૪ માં નવ વર્ષની ઉમરે તેમને દીક્ષા આપી સાધુ ખનાવ્યા અને તેમનું નામ સામચંદ્ર રાખ્યું.

ખાળમુનિ શ્રી સામચંદ્રે થાડા જ વર્ષમાં વિદ્યાના દરેક ક્ષેત્રમાં પારં-ગતપક્ષું મેળવી લીધું. એમના ઊંડા વિદ્યાભ્યાસ, અપૂર ત્યાગદત્તિ, પ્રૌઢ તપ:પ્રભાવ, અને સ્વાભાવિક ઓજસ્વિતા વગેરે પ્રભાવશાળી ગુણા જોઇ આચાર્ય શ્રીદેવચંદ્રસૂરિ અને સંધે મળીને સં. ૧૧૬૨ માં એટલે સત્તર વર્ષની ઉમરે તેમને આચાર્ય પદ્યી આપી અને તેમનું નામ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય રાખ્યું.

જ્યારે તેઓ ગૂજરાતની રાજધાની પાટચુમાં આવ્યા ત્યારે ગુજરાત-ના વિદ્યાપ્રિય રાજવી સિદ્ધરાજ જયસિંહનું રાજ્ય હતું અને તે આચાર્યશ્રીની વિદ્વત્તાથી આકર્ષાઈ તેમના પ્રસંગમાં આવ્યા. ગુજરેશ્વરની પંડિતાની રાજસભા જેના પ્રમુખ જૈન શ્રાવક પંડિત શ્રીપાલ હતા, તેમાં હેમચંદ્રનું સ્થાન આગળ પડતું હતું.

ગૂર્જરૈશ્વરની રાજસભામાં વિક્રમ સં. ૧૧૮૧ માં દિગંબરાચાર્ય શ્રી કુમુદ્દચંદ્ર અને 'વેતાંબરાચાર્ય' શ્રી દેવસૂરિ વચ્ચે વાદ શ્રયો હતો જેમાં શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય પણ આવ્યા હતા.

હેમચંદ્રાચાર્યની ખ્યાતિનું સૌથી માેટું કારણ એ છે કે તેમણે સિદ્ધરાજની વિનતિથી સિદ્ધહેમ વ્યાકરણ બનાવ્યું. આ વ્યાકરણ વિશેની હકીકત અગાઉ આવી ગઇ છે.

હેમચંદ્રાચાર્યના ઉપદેશની અસર તે પછીના રાજા કુમારપાળ ઉપર ધણી વધારે પડી તેથી કુમારપાળ જૈન થયો. કુમારપાળ હેમચંદ્રાચાર્યના ઉપદેશથી જૈનધર્મની ઉન્નતિનાં ધણાં કાર્યો કર્યો જેની હડીકત અગાઉ આવી ગઇ છે.

હેમચંદ્રાચાર્યની વિદ્વત્તા તેમણે રચેલા ગ્રંથા ઉપરથી જોઇ શકાય છે, કહેવાય છે કે તેમણે સાડા ત્રણ કરોડ શ્લોકપ્રમાણ ગ્રંથા રચ્યા છે. અત્યારે મળતા ગ્રંથાનું શ્લોકપ્રમાણ તેટલું થતું નથી. તેથી કદાચ બીજ ગ્રંથાની માફક એ પણ લુપ્ત થયેલા હશે, જો કે અત્યારે મળી આવતા ગ્રંથાનું શ્લોકપ્રમાણું એાછું નથી.

તેમના પ્રસિદ્ધ 'સિદ્ધહેમ વ્યાકરણ 'ના પાંચે અંગાના મળાતે દાઢ લાખ શ્લોકા અત્યારે મળે છે. તેમણે 'ત્રિષષ્ટિ શલાકા મહાપુરુષ ચરિત્ર 'ની 'પરિશિષ્ટ પર્વં ' ઉપરનાં દશ પર્વોમાં રચના કરી છે. તે ૩૨૦૦૦ શ્લોક પ્રમાણુના છે. કુમારપાળના સ્વાધ્યાય માટે ' યાગશાસ્ત્ર 'નામના શ્રંથ રચ્યા તે ૧૨૫૭૦ શ્લોકાત્મક છે. આ સિવાય તેમણે દ્વાશ્રય, કાવ્યાનુશાસન, અલિધાન–ચિંતામણિ, અનેકાર્થકાશ, નિધં દુ કાશ, છં દાનુશાસન, હૈમલિંગાનુશાસન, પ્રમાણુમીમાંસા, અન્યયોગ–વ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિંશિકા, વીતરાગરતાત્ર વગેરે પ્રત્યેક વિષયના શ્રંથા લખી તેમણે વિદ્યાની વિવિધ વાનગીઓના થાળ મૂજ રદેવી આગળ ધર્યો છે.

તેમના ઉપદેશથી સિહરાજ અને કુમારપાળે જૈન મંદિરા અંધાવ્યા અને ઉદયન મહામાત્યના જયેષ્ઠ પુત્ર વાગ્ભટ્ટે શત્રું જયના મંદિરના જીર્ણોદ્વાર કર્યો હતા.

તેઓ ૮૪ વર્ષની ઉમરે કાળધર્મ પામ્યા. અસારે જૈનેતર વિદ્વાના પેથા કપ્યલ કરે છે કે ગૂજરાતના ઇતિહાસમાં હેમચંદ્ર જેવા વિદ્વાન બીજો કાઈ થયા નથી. ગૂજરાતના ઇતિહાસમાં રસ લેતા આધુનિક વિદ્વાનામાં તેમની લાકપ્રિયતા એટલી અધી છે કે જેને લીધે જૈન અને જૈનેતર- અનેએ તેમના જીવનચરિત્ર લખ્યાં છે, અને તેમના પ્રથાની ચર્ચા કરી છે.

ગૂજરાતના સમર્થ લેખકામાં ગણાતા શ્રી કનૈયાલાલ મુનશીએ પાતાના શ્રંથામાં જ્યાં પ્રસંગ આવ્યા ત્યાં શ્રો હેમચંદ્રાચાર્યની મહત્તાની આદરપૂર્વક નોંધ કરી છે. અને તેમનાજ પ્રયત્નથી ગૂજરાત સાહિત્ય પરિષદ દ્વારા હેમચંદ્રાચાર્ય જ્ઞાનમંદિરની ઉદ્દ્યાટન ક્રિયા સમયે હૈમસા-રસ્વત સત્રની યાજના કરાવી ગૂજરાતીએ પરનું હેમચંદ્રનું ઋછુ કખૂલતાં જણાવેલું કે દરેકે તે અદા કરવા પાતાના ફાળા આપવા જોઇએ.

ગૂજરાતમાં અહિંસાનું જોર અને આખા હિંદમાં અહિંસાનું વાતા-વરણ હેમચંદ્રાચાર્યને આભારી છે.

હેમચંદ્રાચાર્યના સમયે એટલા બધા વિદ્વાન આચાર્યો થઈ ગયા કે.

એતું વિગતવાર વર્ષ્યુન આપવું અહીં અશક્ય છે. લગભગ ૩૦૦ વર્ષ સુધીના આ અરસામાં જૈનાચાર્યોએ ઘણા ગ્રંથા રચી ખીજા પ્રાંતને પણ માન ઉપજાવે તેવું ગુજરાતનું સાહિત્ય ભંડાળ વધાર્યું છે.

હેમચંદ્રાચાર્યાના સમયમાં અનેક તાડપત્ર પ્રંથા લખાણાં હતાં. એમાં સં. ૧૨૦૧ થી ૧૨૭૨ સુધી લખાયેલી કેટલીયે પ્રતિએા પાટણ અને જેસલમેરમાં અત્યારે પણ માળુદ છે.

આ સમયતું જૈન સાહિત્ય અગાઉ જણાવેલા હિંદના મુખ્ય મુખ્ય નગરામાં જૈનભંડારામાં છે. જેમાં આઠસા-નવસા વર્ષના જૂના હસ્તલિ-ખિત તાડપત્રીય અને કાગળ ઉપર લખાયેલા ગ્રંથા છે. જૈન**ધ**ર્મના વિરાધીએા, મુસલમાના અને લડાઇએાના કારણે ધણા ગ્રંથાના નાશ થઈ ગયા. કેટલાયે પ્રથા પરદેશીએ પૈસા આપી લઇ ગયા અને તેના અભ્યાસ કરી યાગ્ય રીતે પ્રસિદ્ધ કરવાનું માન મેળવ્યું.

## હીરવિજયસરિ:—

હેમયુગ પછી મહાપ્રભાવક તરીકે ઘણી જ જાણીતી વ્યક્તિ શ્રીહીર-વિજયસૂરિ છે. તેઓએ સ'. ૧૫૯૬ માં દીક્ષી લીધી હતી. તેમની વિદ્વ-ત્તાની ખ્યાતિ સાંભળા અકબર બાદશાહે તેમને ગૂજરાત ( ખંભાત ) થી કતેહપુર સીક્રી બાલાવ્યા હતા. હીરવિજયસૂરિની અસર અકખર ઉપર ખૂબ પડી જેથી બાદશાહે ખાસ ખાસ ધણા દિવસામાં **હિં**સા બંધ કરી હતી. એટલું જ નહિ જજીયાવેરા પણ માક કર્યા અને શત્રું જય પર્વત જૈનાને સમર્પણ કર્યાના દસ્તાવેજ કરી આપ્યા. અકબર બાદશાહે તેમને જગદ્દગુરુનું બિરદ આપ્યું હતું. તેમના શિષ્યામાં ઘણા માટા વિદ્વાન સાધુએ હતા. જેમણે અનેક પ્રંથાની રચના કરી છે. તેમના સમયમાં અનેક પ્રકારની અવ્યવસ્થા અને વાદા ઊભા થયા હતા. એ બધાતું સમાધાન અને વ્યવસ્થા કરવામાં જ એમના માટા સમય ગયા. વધુ વિગત જાણવા માટે શ્રી વિદ્યાવિજયજીકત 'સરીશ્વર અને સમ્રાટ' નામનાં પુસ્તક જોવાં.

#### સમયસું દરઃ

આ જ સમયમાં સમયસુંદરમિણ નામના ખરતરગચ્છના એક સાધુ હતા. તેમની અનેક ગૂજરાતી અને સંસ્કૃત કૃતિઓ રચેલી મળી આવે છે. તેમણે એક શ્લોકના ' राजान्ते ददते सौख्यम् ' એટલા જ માત્ર ચોથા પાદના આઠ લાખ અર્થો કરી ' અષ્ટલક્ષી ' નામના શ્રંથ રચ્યા અને તે અકબર બાદશાહની સમક્ષ એ શ્રંથ સંભળાવ્યા તેથા રાજા આશ્ર્યમું મુખ્ય બન્યો.

જો કે તેરમા શતકના ઉત્તરાર્ધમાં લખાયેલા ગૂજરાતી સાહિત્યના નમૂના હાથ લાગ્યા છે તે તે ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ પામતા ગયા છે. આ યુગમાં એટલે ૧૬ મા ૧૭ મા શતકમાં ગૂજરાતી સાહિત્ય પુષ્કળ પ્રમાણમાં લખાયું છે. ગૂજરાતના સાહિત્યમાં જૈન સાધું મોના ફાળા જૈનેતર કરતાં અનેકગણા વધારે છે, તેમજ તે વધારે ઉત્તમ પ્રકારનું પણ છે. એ પ્રથામાં જે મળા આવ્યા તે ગ્રંથાની તેધ લેતાં સ્વ. સાક્ષરથ્રી મોહન-લાલ દલીયંદ દેસાઇએ માટા કદના ત્રણ ભાગના ચાર વાલ્યુમ પ્રગટ કર્યા છે. જો કે હજી કેટલું યે સાહિત્ય ભાંડારામા દટાયેલું પડયું છે, છતાં જેની તેધ લેવાઇ છે તે પણ કાઇરીતે પ્રમાણમાં કે ગુણવત્તામાં એાર્લું નથી. અને એથી એ વાલ્યુમાના સંગ્રાહકની મહેનતના ખ્યાલ આવવા સાથે ગૂજરાતી સાહિત્યની વિપુલતાના પણ ખ્યાલ આવ્યા વિના રહેતા નથી.

આ સમયથી જૈતાનું પૂજા સાહિત બહાર પડવા માંડયું અને તે એટલું બધું લાેકપ્રિય થયું કે અત્યારે પશુ એ પૂજાઓની રચનાની પરં-પરા ચાલુ જ છે. આ પૂજાઓ હિંદના દરેક રાગ–રાગણીના છંદા, દાહા, ચાપાઇ વગેરમાં બનાવેલ છે. પૂજાઓ સાથે સ્તવનામાં પણ રાગ–રાગ-ણીતા છૂટથી ઉપયાગ કરાયા છે.

પૂજાએ રચનારાએામાં કવિવર સમયસુંદરજી, સકલચંદ્રજી, દેવચંદ્રજી,

યશાવિજયજી, વીરવિજયજી, પદ્મવિજયજી, આત્મારામજી અને વિજયવ-લ્લભસ્રિજી વગેરેની રચેલી પૂજાએ અત્યારે બહુ લાકપ્રિય છે. આન-દ્રધનજી અને યશાવિજયજી:

આ પછી આનંદધનજી અને યશાવિજયજી નામના એ વિદ્વાન સાધુઓ થયા. આનંદધનજી તો અધ્યાત્મી હતા અને મેાટે ભાગે જંગલમાં રહેતા. તેમણે અનેક પદા અને સ્તવના રચ્યાં છે, જેમાં માર્મિકદષ્ટિ અને અનુભવયાગના ચિતાર આપ્યા છે; જ્યારે યશાવિજયજીએ ન્યાયના પ્રથા તેમના સમયની નવ્યન્યાયની છટાથી રહસ્યભૂત લખ્યાં છે. એમ કહી શકાય કે ન્યાયના આદિ પુરસ્કર્તા સિહ્સને પછી હરિભદ્રે તેને મધ્ય કાળમાં વિકસાવ્યા અને કંઇક આગળ પાછળ દિગંભર વિદ્વાનોએ પણ એ વિકાસમાં મહત્વના ફાળા આપ્યા. પણ યશાવિજયજીએ તા પાતાના મંથા રચી ન્યાય સાહિત્યને ધાડશ કળાએ ખીલવ્યું છે. પણ એ પછીના જૈન સાધુઓમાં આજસુધી એ વિદ્યાયુગ એાસરી ગયેલ જ જોવાય છે. આ યુગમાં એ વિદ્યાના સમર્થ જયાતિધંર જૈન પં. સુખલાલજીને અણીએ તો જરાયે વધુ પડતું નથી.

#### વિનયવિજય:

વિનયવિજય ઉપાધ્યાય એક પ્રતિભાશાળી વિદ્વાન થયા. તેઓ યશા-વિજયજીના સહાધ્યાયી હતા અને કાશીમાં તેમની સાથે જ વિદ્વાભ્યાસ નિમિત્તે ગયેલા. તેમણે યશાવિજયજીની માફક વિદ્વદ્દભોગ્ય નહિ પણ લાકભાગ્ય સાહિત્ય રચવામાં પાતાના ફાળા આપ્યા છે. તેમણે 'કલ્પસૂત' ઉપર ૬૫૦૦ શ્લાકપ્રમાણ 'કલ્પસુખાધિકા ' નામની ટીકા રચી જે પ્રતિવર્ષ સાધુઓ પર્યુષણામાં વાંચે છે. તેમજ ચારે અનુયાગના વિષયાના ભાંડારસમા લાકપ્રકાશ પ્રથ રચ્યા. એ સિવાય શ્રીપાલ રાસ ગૂજરાતીમાં રચ્યા જે આજે જૈનામાં ખૂબ પ્રચલિત છે.

# આત્મારામજ ( વિજયાન દસ્સિર ):

છેલ્લા જૈન સાધુએામાં મહાન્ પ્રસિદ્ધ જૈનાચાર્ય આત્મારામજ થયા.

તેમણે ખીજાના મતખંડનના અનેક પુસ્તકા લખ્યાં. આત્મારામજીના જન્મ ત્ર્યક્ષક્ષત્રિય જાતિમાં સં. ૧૯૯૩ માં પંજાવના ફિરાજપુર જીલ્લામાં થયા હતા. પહેલાં તેઓ જૈનાના સ્થાનક પંચના સમાગમમાં આવ્યા અને તેમણે તે પંચમાં દીક્ષા લીધી. તે મતવાળા મૂર્તિ પૂજામાં માનતા નથી, આત્મારામજીને અધ્યયન પછી મૃતિ પૂજા જરૂરી લાગી અને તેમણે શ્વેતાંબર મૃતિ પૂજક પંચમાં દીક્ષા લીધી. તેમના ગ્રંથમાં 'અન્નાનતિમિર-ભારકર, સમ્યકત્વશલ્યોહાર. જૈનમત દક્ષ, જૈન તત્ત્વાદર્શ ' વગેરે જાણીતા છે. સં. ૧૯૫૦ ની ચીકાગાની વિશ્વધર્મ પરિષદ્દમાં તેમને 🕏 નધર્મના પ્રતિનિધિરૂપે જવાનું નિમંત્રણ મળેલું પણ સાધુ-આચારથી વિરુદ્ધ કંઇ પણ ન કરવાની દૃષ્ટિથી તેઓએ પાતાના બદલે ખેરીસ્ટર વીરચંદ રાધવજી ગાંધીને તૈયાર કરી ત્યાં માકલ્યા હતા. તેમણે સં. ૧૯૫૩ જેઠ સદ ૮ મે કાળ કર્યો.

કેટલાક પાશ્વાત્ય વિદ્વાનાએ પણ જૈન સાહિત્યની સેવા કરી છે. તેમણે કેટલાંયે જૈન પુસ્તકા મેળવી અબ્યાસ કર્યો અને તેમાંના કેટલાકનાં અંગ્રેજ તેમજ જર્મન ભાષામાં ભાષાંતરા કર્યા અને એ ગ્રંથા ઉપર મૌલિક તુલનાત્મક અભ્યાસપૂર્વક નિર્ભંધ પણ લખ્યા. તેમાં સૌથી વધારે જૈન 'ધર્મના અબ્યાસી તરીકે હર્મન યાકાખીએ નામના મેળવી છે. તેઓ જમ'નીના બાન વિદ્યાપીઠમાં સંસ્કૃતના પ્રાફેસર હતા. તેમણે અન્ય પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાએ કરેલી જૈનધર્મ વિશની અલો સુધારી છે. તેમએ કલ્પસૂત્ર, પ@મચરિત્ર, સમરાઇચ્ચ કહા વગેરે ગ્રંથા પર વિવેચતાે કર્યો છે. જેમાં તેમની ઊંડી ગવેષણા નજરે પડે છે. તેમના ખાસ શિષ્ય પ્રા. ગ્લેજેનપે ' જૈનીઝમ ' નામે જર્મન ભાષામાં ગ્રંથ લખ્યા છે જેનું ગુજ-રાતી ભાષાંતર પણ જૈનધર્મ પ્રસારક સભા તરફથી પ્રગટ થયું છે. એ સિવાય તેમણે જૈનાના 'કર્મવાદ' ઉપર અભ્યાસપૂર્ણ નિબંધ લખ્યા છે. તેના અંગ્રેજી અનુવાદ પ્રગટ થઇ ચુકયા છે. આ ખંને વિદ્વાના હિંદમાં -આવ્યા હતા.

#### : YC :

અન્ય પાશ્વાત્ય વિદ્વાના કે જેમણે જૈનધર્મના અભ્યાસ કર્યો છે. તેઓમાં શાર્ષેન્ટીયર, હટેલ, વીન્ટરનીઝ, લાેયમેન, હાેનેલ, વાેરન, શુર્ધાંગ, ગ્લેસનપ, ધ્રાઉન, મિસ જોન્સન, મિસ સ્ટીવન્સન, ઓટા સ્ટાઇન વગેરે છે. આ વિદ્વાનાએ જૈન સાહિત્ય માટે કરેલી ચર્ચાથી વિદેશમાં પણ જૈનધર્મના અભ્યાસ દિનપ્રતિદિન વધતા જાય છે, એટલું જ નહિ હિંદના ધર્મો અને સાહિત્ય માટે અભ્યાસ કરતા પ્રત્યેક વિદ્યાર્થીને જૈન ધર્મનું ત્રાન જરૂરી થઇ પડે છે.

## આચાર ધમ<sup>°</sup>

### ( )

તીર્થં કરાે તીર્થંની સ્થાપના કરે છે. તીર્થંનું બીજાં નામ 'સંઘ' પશુ. છે. તે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકાના બનેલા હાેય છે. સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકાને પાળવાના ધર્મોની મર્યાદા જાદી જાદી હાેય છે. સાધુ સાધ્વીને પાળવાના ધર્મ કે જેને માટે દક્ષા લેવી પડે છે તે 'સાધુધર્મ' કહેવાય છે. અને શ્રાવક–શ્રાવિકાને પાળવાના ધર્મ તે 'શ્રાવક ' અથવા ' ગૃહસ્થધર્મ' કહેવાય છે.

#### સાધુધર્મ:

બધી જાતના બંધનાથી મુક્ત થવા માટે શ્રાવકધર્મ કરતાં સાધુધર્મ નજીકના માર્ગ છે. પણ તે જ કારણથી તે અતિ કઠણ પણ છે. જે મનુષ્યને આ દુનિયા ઉપર વૈરાગ્ય ઉપજયા હાય, જે ધર્મના સિદ્ધાંતા સમજેલ હાય અને સાધુધર્મ પાળવાની ભાવના અને શક્તિ ધરાવતા હાય તે જ દીક્ષાને યાગ્ય ગણાય છે. દીક્ષા એટલે સર્વ વિરતિ અર્થાત સાધુએ તમામ પ્રકારના સાંસારિક સંબંધાના—કુટુંબ પરિવારના સર્વથા ત્યાગ કરવા પડે છે. તેમના માટેનું ચિતન પણ ત્યાજ્ય હાય છે. અને કંચન—કામિનોના સર્વથા ત્યાગ કરી ધર છાડીને તે અનગાર બને છે. કાઇપણ સંજોગામાં કે તેના કાઇ પણ રીતે વ્યવહાર કરવાની તેમને મનાઈ હાય છે. આ કારણથી તેઓ લાકડાના પાત્રા, માટીના ધડા અને

દાંબડીનાં પાત્રાના ઉપયાગ કરે છે. ટૂંકમાં તેમણે સવ°પ્રકારના વિલાસના ત્યાગ કરવાના હાય છે.

અહિંસા, અસત્ય ન બેાલવું, ચેારી ન કરવી, બ્રહ્મચર્ય પાળવું અને પરિગ્રહ ન રાખવાઃ આ પાંચ મહાવતાને પાળનાર સાધુ થઈ શકે છે.

નિત્યકર્મ તરીકે સાધુઓને સવાર અને સાંજ એ વખત પ્રતિક્રમણ કરવાનાં હોય છે; જેમાં અજાણે થયેલા દાષાનું પ્રાયશ્વિત્ત કરવાનું, ક્ષમા માગવાની તથા ભગવાનની સ્તુતિ કરવાની હોય છે. તેમને સ્તાન કરવાની મનાઈ હોય છે તેથી તેઓ ભગવાનની ભાવપૂજા કરે છે અને તે માટે મંદિરમાં જઇ ભગવાનની મૂર્તિના દર્શન અને ચૈત્યવંદન કરે છે.

નિત્યકમધી ફાજલ પડતા વખતમાં શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરે છે. અને ખીજાને કરાવે છે. વળી તેઓ પ્રંથા લખે છે. તેનું સંશાધન કરે છે. અને ધાર્મિક ચર્ચા પણ કરે છે. વિદ્વાન સાધુ ઉપાશ્રયમાં એકઠા થયેલા શ્રાવક, શ્રાવિકા, અને સાધુ સાધ્વીને દર સવારે વ્યાખ્યાન દ્વારા ધર્મના એાધ આપે છે.

તેમને અચિત્ત પાણી એટલે ખાસ કરીને ગરમ કરેલું પાણી પીવાનું ફરમાન છે, જે તેઓ ગૃહસ્થને ઘેરથી લઈ આવે છે. અગ્નિને સ્પર્શ કરનાનો કે અગ્નિથી રસાઇ કરવાના અધિકાર નથી. બિક્ષાવૃત્તિએ જીવન ચલાવવાનું તેમને ફરમાવવામાં આવ્યું છે એક ઘેરથી પૂરપૂરી બિક્ષા—આહાર નહિ લેતા, બિક્ષા આપનાર શ્રાવકાને સંકાચ ન થાય તે પ્રમાણે જીદા બ્રદા ધરાયા તેઓ લે છે. સાધુઓને નિમિત્તે કરાયેલી રસાઇ લેવાની સાધુઓને આત્રા નથી.

કાં કાં કપણ જાતનું વાહન વાપરવાની સાધુઓને છૂટ નથી. તેમણે એક જગ્યાએથી ખીજી જગ્યાએ પગપાળા જ જવાનું હાય છે. પગે જોડા વગેરે પહેરવાની પણ મનાઈ છે.

ં ચાેમાસાના ચાર માસ સિવાય એક જગ્યાએ નહિ રહેતાં જુદે જુદે

સ્થળ એક ગામથી બીજે ગામ કરતા કરવાનું હોય છે. જ્યાં દરેક સ્થળે તેઓ ધર્મ તે પ્રચાર કરી શકે છે. ચામાસાના ચાર મહિના એટલે અષાઢ સુદી (ગૂજરાતી) ૧૪ થી કાર્તિ કી પૂર્ણિમા સુધી એક જ સ્થળે તેમણે રહેલું જોઇએ કારણ કે કાર્યું પાણી અને લીલાતરીના સ્પર્શ કરવાની મનાઇ છે.

કાઇ પણ પ્રકારે હિંસા ન થાય તે માટે તેમણે બહુ જ સાવચેત રહેવું પડે છે. અને અજાણતા થયેલી સદ્ધમ હિંસાનું પણ તેઓને પ્રાય-શ્ચિત્ત કરવું પડે છે. ખેસતાં, ઊઠતાં, હાલતાં, ચાલતાં જીવજ તુની હિંસા ન થાય તેની સંભાળ રાખે છે, ખાલવામાં પણ જીવહિંસા થતી હોવાથી 'મુહપત્તિ ' નામના એક કપડાના ડુકડા ખાલતા વખતે મુખ આગળ રાખે છે.

અપરિગ્રહી તરીકે સાધુએા બે અને સાધ્વીએા ત્રથુ કપડાં પહેરે છે. અને આવાં કપડાંની એક–બે જોડી પાતાની પાસે રાખે છે. તે સિવાય એાઢવા–પાથરવા એક–બે ઉનની કાંબળ રાખે છે. તેમને ગાદલાં ઉપર સુક્ર જવાની મનાઇ હોય છે.

કાઇને મારવા માટે નહિ પહ્યું જનાવરથી સ'રક્ષણ કરવા માટે એક દંડ–લાકડી પાતાની પાસે રાખે છે.

હજામત કરાવવાની તેમને મનાઇ છે, તેથી તેઓ પોતાના વાળ માટા થાય ત્યારે પોતાના હાથે જ ખેંગી કાઢે છે. સામાન્ય રીતે તેઓ વર્ષમાં એ વખત ' લાેગ ' કરે છે, આ સિવાય યથાશક્તિ ધર્મધ્યાન અને તપશ્ચર્યા એટલે ઉપવાસ વગેરે કરે છે.

દ્વું કમાં સાંસારિક સર્વ પ્રપંચાયી નિર્મુક્ત અને સદા અધ્યાત્મ-પરાયણ રહેવાના સાધુએાના ધર્મ છે.

આઠ વર્ષથી નાના ભાળકા, વૃદ્ધો, લિક્ષા મેળવવા માટે અશ્વક્ત, રાગીઓ, ચારા, આંધળા, ધનથી ખરીદાયેલા, તીર્થં કરાનાં નામા પણ ચાદ ન કરી શકે તેવા નિર્ભું હિ, ઋણી–દેવાદારા, વસ્ત્ર અને આહાર માટે જે બીજા ઉપર આધાર રાખતા હોય તે અને જેને દીક્ષા લેવા માટે તેના મા–ખાપની, વાલીની કે વડિલની સંમતિ ન હાય એવા લગભગ ૧૮ પ્રકારના પુરુષાને શાસ્ત્રમાં દીક્ષા માટે અયાગ્ય કહ્યા છે. ગર્ભવતી તેમજ ધાવણાં બાળકની માતાથી પણ દીક્ષા લઈ શકાય નહિ.

આ બધા સાધુના આચારા પાળવાની વિગત શાસ્ત્રામાં બહુ જ વિસ્તારથી આપી છે. હાલતાં—ચાલતાં તેમજ અનિવાર્ય કે કાઇ કારણથી ચયેલા દાષાનું પ્રાયક્ષિત્ત દરેક સાધુને કરવું પડે છે. ક્રિયામાં થયેલા દાષાની જાણુ થતાં તેની નોંધ રાખી સાધુ પાતાના વડિલ પાસે પ્રાયક્ષિત માગે છે અને તેમના કલા પ્રમાણે ઉપવાસાદિ જે પ્રાયક્ષિત આપે તે કરે છે.

સાધુજીવન એટલે ખને તેટલું સંસારથી અલિપ્ત રહી મેાક્ષ સાધવા અને તેના ઉપદેશ અન્યને આપવા તે છે. આ પ્રમાણે સાધુજીવન પાળ-નારા અત્યારે પણ ધણા છે.

#### શ્રાવક્ધર્મ:

ગૃહરથધર્મનું બીજાં નામ શાસ્ત્રોમાં 'શ્રાવકધર્મ' બતાવેલું છે. શ્રાવકધર્મના ઉદ્દેશ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એટલે તપદ્વારા માક્ષ મેળવવાના છે. પુષ્યના કાર્યો કરવાં અને પાપ કરતાં બચવું તે સુજ્ઞ મનુષ્યનું કર્તવ્ય ગણાય છે, અને એ દર્ષિએ કેમ વર્તવું એ શાસ્ત્રોમાં અતાવેલું છે.

જૈતાનું માનવું છે કે મનુષ્ય ભવ મળવા ધણા દુર્લભ છે. અનેક યાનિમાં ભવભ્રમણ કરતાં મહાપુષ્યોદયે મનુષ્ય જન્મ મળે છે. મનુષ્ય-પશું દેવ કરતાં પણ ઉત્તમ છે, શુભ કર્મોદયથી જ દેવગતિ તા મળે છે પણું દેવા સ્વર્ગમાં માજશાખમાં પડી જવાથી નવાં પુષ્યનાં કર્મો બાંધી શકતાં નથી. મનુષ્યભવમાં આત્મા સુગુરુના યાગ મળ્યે ત્રાન મેળવીને શુદ્ધ ધર્મ પાળી કર્મ ખપાવી શકે છે અને માલના રસ્તા સાધી શકે છે. આવા ઉત્તમ મનુષ્યભવ મળેલા છે. તેને વેડપી ન નાંખતાં આત્માનું કલ્યાણુ ક્રેમ સાધવું તે દરેક મનુષ્યનું કર્ત્તવ્ય હેાવું જોઇએ. સાધુ ધર્મ તા અતિ ઉત્તમ છે જ પણુ શ્રાવકધર્મ મારકૃતે પણુ શાસ્ત્રની ≃માત્રા પ્રમાણુ વર્ત્તવાથી આત્માનું કલ્યાણુ સાધી શકાય છે.

પરમાત્માનું પૂજન, ગુરુમહારાજની સેવા, શાસ્ત્રવાંચન, સંયમ તપ અને દાનઃ એ ગૃહસ્થનાં છ કર્મી શાસ્ત્રમાં બતાવેલાં છે.

#### શ્રાવકધર્મના નિત્યકર્મ:

દરેક જૈને પ્રાતઃકાળ નવકાર ગણીને ઊઠવું જોઇએ. નવકારથી અસ્કિંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુને નમસ્કાર કરાય છે. નવકાર સર્વ મંત્રામાં મહામંત્ર ગણાય છે. તે પછી શુદ્ધ થઈ ચાકખાં કપડાં પહેરી સવારનું પ્રતિક્રમણ કરવું. પ્રતિક્રમણમાં રાત્રે જાણ્યે અજાણ્યે થયેલાં પાપનું પ્રાયક્ષિત કરવાનું હાય છે. મન, વચન અને કાયાથી થયેલા દાષા માટે પશ્ચાત્તાપ કરવાના હાય છે. પ્રતિક્રમણમાં એાછામાં એાછું એ ઘડી એટલે ૪૮ મિનિટ સુધી એસવું જોઇએ. તે ખતાવેલી વિધિપૂર્વ કરવાનું હાય છે. રાત્રિના દાષા માટે રાઇ—રાત્રિ પ્રતિક્રમણ સવારે અને દિવસના લાગેલા દાષા માટે દેવસિ પ્રતિક્રમણ સાંજે કરવાનું હાય છે.

પ્રતિક્રમણ પછી સ્તાન કરી, શુદ્ધ વસ્ત્રા પહેરી ભગવાનની પૂજ અને ચૈત્યવંદન વિધિપૂર્વંક કરવું જોઇએ અને તે પછી સાધુના યાગ હાય તા ઉપાશ્રયે જઈ ધર્મં શ્રવણ કરવું જોઇએ. તેમજ સાધુ–સાધ્વીની ભક્તિ એટલે તેમને આહાર-પાણી વહારાવવાં તેમજ વસ્ત્ર-પાત્રાદિ સાધુ જીવનને ઉપયોગી સાધના પાતાની શ્રક્તિ મુજબ આપવાં જોઇએ.

સાધુ જીવન અતિ ઉત્તમ છે. પણ તે પાળી ન શકાય તેા ગૃહસ્થ ધમ'માં બતાવેલ બે ધડીનું ચારિત્ર સામાયિક દ્વારા પાળવું જોઇએ. સામાયિક એટલે ૪૮ મિનિટ એક આસને બેસીને સ્વાધ્યાય કરવાે. એ સમયમાં તમામ સાંસારિક પાપ વ્યાપારનાે ત્યાય કરવાના હોય છે.

શ્રાવક 'પોષધ ' દ્વારા ઓછામાં ઓછા રાત દિવસના કે માત્ર દિવસના કે માત્ર રાત્રિના સાધુ ધર્મ પાળી શકે છે. તે માટે સાધુના યાેગ હાેય તાે ત્યાં ઉપાશ્રયે જઇને જે સમય માટે સાધુધમ લેવા હાેય તે સમય પૂરતા શ્રાવકા વિધિપૂર્વક પૌષધ લઈ શકે છે.

પૌષધ અને સામાયિક દ્વારા શ્રાવક સાધુધમ'ના અભ્યાસ કેળવી, શકે છે. અને છેવટે યાગ મળ્યે ચારિત્ર લઈ માક્ષની સાધના કરી શકે છે; કારણુ કે ચારિત્રદ્વારા ક્રમ° ખપાવવાની વધુ અનુકળતા મળે છે.

સક્ષ્મમાં સક્ષ્મ અહિંસા પાળી શકાય એ માટે જૈન શાસ્ત્રોમાં અનેક પ્રકારની ક્રિયાવિધિ કરતાં કાળજી રાખવા તરફ ભાર ગૂકયા છે. કેટલાક નિયમાેના જીવહિંસામાંથી બચવા સાથે જ મનુષ્યની તંદુરસ્તી જળવાય તેના **પણ મેળ** સાધ્યા છે. જેમ ઉકાળેલું પાણી પીવું, રાત્રિભાજન ન કરવું એટલે સુર્યોદય પહેલાં કે સુર્યાસ્ત પછી ન ખાવું, કંદમૂળ, મધ, માખણ, મહુડાં વગેરે અલહ્ય પદાર્થી ન ખાવા.

**ળાજા** અને આંતર તપના પ્રકારા ખતાવતાં ખાસ કરીને માટી તિથિએામાં એ ચૌદસ. છે આઠમ, અને સુદ પાંચમ એમ પાંચ તિથિએ. કાેઈ અગિયાર તિથિએ કંઇક વ્રત, પચ્ચકખાણ કરવાનું વિધાન કર્યું છે. વ્રતમાં મુખ્યત્વે બે ટંક ખાવુ, એક ટંક ખાવું, આયંબિલ એટલે નીરસ બોજન ( ઘી, દહીં, દૂધ, તેલ, ગાળ વગેરે ચીજો વિનાન) કરવાનું અશ્વવા ઉપવાસ એટલે સળંગ ૩૬ કલાક સુધી દિવસે જ માત્ર ગરમ પાણી સિવાય કંઇ જ ખારાક ન લેવા-વગેરે કરવાનું જણાવેલ છે. કેટલાક તા ઉપવાસમાં પાણી પણ લેતા નથી તેને 'ચઉવિદાર' ઉપવાસ કહે છે.

જૈનશાસ્ત્રામાં દાનમહિમા ખૂખ વર્ષ્યું છે અને તે માટે અનેક રસ્તાએ પણ બતાવેલા છે; છતાં સુપાત્ર દાનમાં સાત ક્ષેત્રામાં દેવાનું દાન મહત્વનું ગણાય છે.

પશ. પક્ષી અને જીવજંતુ પ્રત્યે દયા રાખવી એ મનુષ્ય માત્રના ધર્મ છે. છતાં જૈનાએ દયાવૃત્તિ ઉપર ખૂબ લક્ષ આપ્યું છે. અને એના પરિજામે અશકત, માંદાં, લુલાં, પાંગળાં, તેમજ વૃદ્ધ જનાવરા તથા પક્ષીએને પાળવા-પાષવા તેમજ તેમની માવજત કરવા માટે જૈનાએ પાંજરાપાળ નામની સંસ્થાએ ગામે ગામ ખાલી છે. આ સંસ્થાએને નિભાવવા માટે વાર્ષિ'ક લાખા રૂપીયાના ખરચ **ચા**ય છે.

જૈન નામધારી ગમે તેવા માઅસમાં ઉપરના ગુણા એ છા -વત્તા પ્રમાણમાં અવશ્ય હોવા જોઇએ, પણ ગૃહરથવ્રત માટે ખાર વ્રતા લેવાનું જૈન શાસ્ત્રમાં જણાવેલું છે. તે ખાર વતાની હકીકત આ પુરતકના ઉત્તરાર્ધમાં આપવામાં આવી છે.

## જૈના અને મૃતિ પૂજા

#### (9)

જૈનાની માન્યતા પ્રમાણે મેાક્ષ આત્મશુદ્ધિથી મળે છે અને આત્મ-શુદ્ધિનાં પ્રથમ પગિથયા તરીક જિનેશ્વર–તીર્થ કરની પૂજા અને જિનવાણીનું શ્રવણુ એ એ મુખ્ય રસ્તા શાસ્ત્રોમાં ખતાવ્યા છે. જિનવાણીનું શ્રવણુ કરવા–કરાવવા માટે સાહિત્ય રચાયું અને જિનપૂજા માટે પ્રતિમાઓ– મૂર્તિઓ ખનાવવામાં આવી છે. જો કે મૂર્તિએ અને મંદિરા પુણ્યકામનાથી ખનાવાયાં પણ મૂર્તિ પૂજાને લીધે જૈનેએ સ્થાપત્ય કળાના વિકાસ કર્યો. હિંદની સ્થાપત્યકળાની સમૃદ્ધિને ઉજ્જવળ ખનાવવા જૈનોએ અઢળક ધન ખરચ્યું છે અને આશ્ચર્યજનક ઉદ્યતિ સાધી છે.

મંદિરા સિવાય મૂર્તિ'એ પધરાવવા માટે પહાડા કાતરી તેમાં ગુકાએ પણ બતાવેલી છે. અને હિંદમાં કેટલેક સ્થળ અત્યારે બૌદ્ધોની માક્ક જૈનાની ગુકાએ પણ સાથાસાથ હાય છે. જૈનાએ બનાવેલી ગુકાએમાં કટક પાસે આવેલી ખારવેલની હાથી ગુકાએમ, મથુરાની નજીક આવેલી ગુકાએમાં અને ગિરનારની ગુકા, તે સિવાય હૈદાબાદ, ઔરંગાબાદ નજીકની ઇલૂરાની ગુકાએમ, નાસિક તેમજ બીજાપુર. જિલામાં આવેલી બાદામીની બહુ પ્રાચીન ગુકાએમ આજે પણુ ખંડેર સ્વરૂપે જોવા મળે છે.

## જૈનામાં મૂર્તિ પૂજા ખહુ પ્રાચીન સમયથી છે:—

ઐતિહાસિક દષ્ટિએ ઇ. સ. પૂ. ૧૫૫ વર્ષમાં, અત્યારે ઓરિસા તરીકે ઓળખાતા કલિંગ દેશમાં ખારવેલ નામે રાજ્ય થઇ ગયા એ અગાઉ ક્રહેવાર્ઇ ગયું છે. તેના સમય પહેલાંથી મૂર્તિઓ બનતી હતી તેવા ઉલ્લેખા કટક પાસે હાથી ગુકામાંથી મળેલા શિલાલેખામાં આવે છે. વળી એ જ અરસામાં મથુરામાં જૈન મંદિર હતું એવી વિગત શિલાલેખાથી જાણવા મળે છે. અત્યારે જૂનામાં જૂની પ્રતિમા સંપ્રતિ રાજાના સમયની એટલે એ હજાર વર્ષની મળી આવે છે.

પૂજા ચાવાશ તીથ કરાની કરવામાં આવે છે. આ તીર્થ કરાની મૂર્તિઓ સામાન્યત: ખુદ્ધની મૂર્તિની માફક પલાંઠી વાળેલા આકારની શાંત અને ધ્યાનમગ્ન અવસ્થામાં હાય છે. તેમને જોતાં નિર્વિકાર એટલે નિર્મોહ લાવ દર્શાવતી તે આપણુને લાગે છે. કેટલીક પ્રતિમાઓ કાઉસગ્ય ધ્યાને ઉમેલી પણ વનાવવામાં આવે છે.

પ્રતિમાંઓ સામાન્ય રીતે સારા આરસ પહાણની કે સફેદ-રંગીન આરસની બનાવેલી હોય છે. કેટલીક પ્રતિમાંઓ સોના, ચાંદી, પિત્તલ અથવા પાંચ ધાતુઓની મિશ્રિત પંચ ધાતુની હોય છે. અને કેટલીક ઝવેરાતના પત્થરા જેવા કે પન્ના અને રફટિકની પણ બનાવવામાં આવે છે. સૌથી માટી પ્રતિમા શ્રમણ બેલ્ગાલામાં ૪૦૦ રીટ ઊંચા ખડક પર પદ્દાા રીટ ઊંચી શિલામાંથા કેતરી કાઢેલી છે. આ મૂર્તિ દિગમ્બરીય ગામ્મટેશ્વરની મૂર્તિ કહેવાય છે. અને નાનામાં નાની મૂર્તિઓ એક બે ઇંચની પણ બનેલી હોય છે.

કારકલમાં ઇ. સ. ૧૪૩૨ માં વીર પાંક્ર્ય રાજાએ ૪૧ રીટ ઊંચી તથા ઇ. સ. ૧૬૦૪ માં ચામું ડરાયે વેતુરમાં ( દક્ષિણ કાનડા ) ૩૭ રીટ ઊંચી પ્રતિમાએ બનાવેલી છે.

જ્યાં જ્યાં જૈનાની વસ્તી હોય છે ત્યાં તેઓ પ્રભુપૂજા નિમિત્તે મંદિરા એટલે દેવાલયા ખનાવે છે, અને તેમાં મૂર્ત્તિ પધરાવી પૂજા– અર્ચા કરે છે.

તીર્થ કરા જ્યાં જન્મ, દીક્ષા, કેવળત્રાન કે નિર્વાણ પામ્યા હાય તે સ્થાનાને જૈના તીર્થ સ્થાન તરીકે ઓળખે છે. વળી જ્યાં ધણાં મંદિરા હાય અથવા મંદિર કે મૂર્ત્તિ માટે બની ગએલા આશ્વર્યકારક ઘટનાવાળા સ્થળા પણ તીર્થ બની જાય છે.

જૈતાના તીર્થાની સંખ્યા ઘણી છે, અને ઘણાં ખરાં પ્રખ્યાત મંદિરા તા પર્વત ઉપર જ છે. માટે ભાગે તીર્થ કરા અને સર્વદ્રા ગિફિ- ગુફામાં ધ્યાન કરવા રહેતા અને ત્યાં નિર્વાણ પામતા તેથી તેમના સમારક રૂપે ત્યાં ભક્તો મંદિરા બધાવતા. કેટલાક અસલના સમયનાં માટાં શહેરા કે જે અત્યારે નાશ પામેલાં છે કે ખંડિએર હાલતમાં મળે છે ત્યાં પણ આજે મંદિરા માજુદ છે.

ભાવથી કરેલી તીર્થ યાત્રા અને પ્રભુલક્તિ કર્મના ક્ષય કરે છે એવી જૈનાની માન્યતા છે. અગાઉના જમાનામાં જ્યારે ચાલુ જમાના માક્ક વાહનાની સગવડ નહોતી ત્યારે એકલાથી દૂર દૂરના તીર્થાની યાત્રા મુશ્કેલ બનતી તેમજ સાધારણુ મનુષ્યને તે એ ખર્ચાળ હાવાથી આ સગવડા પૂરી પાડવા ધનાઢ્યો તીર્થ યાત્રા નિમિત્તે સંધ કાઢતા. સંધ કાઢનાર સંધવી યાત્રા માટે સાથે આવનારાઓના ખાવા-પીવા કે આવવા-જવાના પ્રભંધ કરે છે અને સંધમાં આવનાર મનુષ્યાની સારસંભાળ લે છે. સંધ કાઢના એ એક માટામાં માટું પુષ્યનું કાર્ય ગણાય છે. આ જાતના સંધા ખાસ કરીને શત્રું જય, ગિરનાર, સમેતશિખર, કેસરિયાજી વગેરે માટા ગણાતા તીર્થાની યાત્રા નિમિત્તે કાઢવામાં આવતા.

એોછો ખર્ચ કરવાની ભાવના રાખનાર સંઘવી નજીકના તીર્થોના સંધ કાઢતા. અત્યારે વાહનાની સગવડ સુલભ હોવાથી રેલગાડી મારફત કે પુરાણી રૃદિ મુજબ છેરી પાળતાં—ચાલતાં પણ કેટલાક સંધા તીર્ય-યાત્રા માટે નીકળે છે.

તીર્થા તથા મંદિરાની વ્યવસ્થા અને સંભાળ દરેક ગામના સંધ કરે છે; અથવા તા શહેરના જે લત્તામાં મંદિર આવ્યું હોય તે લત્તા-વાળા કરે છે. એટલે તેની સંભાળ વગેરેના તમામ હક્ક સંધને જ રહે છે. જૈનાનાં કેટલાંક માટાં તીર્થોની સંભાળ જૈનાની પ્રતિનિધિત્વ ધરાવતી એક સંસ્થા જે આણું દજી કલ્યાણુજના નામે ચાલે છે તે રાખે છે. નાના તીર્થાની સંભાળ આજુખાજીના શહેરના સંધા રાખે છે.

મંદિરામાં સ્વચ્છતા રાખવા અને શાંત વાતાવરણ ઊસું કરવાની જૈનાએ ઘણી સંભાળ રાખી છે. કાઇ પણ રીતે મંદિર કે મૂર્તિંને અસ્વચ્છ કરવી તેને આશાતના કરી કહેવાય છે અને આશાતના કરવી એ પાપ ગણાય છે. આ કારણથી જૈનાનાં મંદિરા હિંદુઓનાં અન્ય મંદિરા કરતાં ઘણાં જ સ્વચ્છ હોય છે.

મૂર્ત્તિને દરરાજ સવારે દૂધના પખાળ કરી ચાકખા પાણીથી નવ-રાવવામાં આવે છે, અને ત્રશુ કપડાંથી (જેને અંગલૂજ્યુાં કહેવામાં આવે છે) લૂછી નાખી ચંદન, બરાસ અને કેસરથી પૂજા કરવામાં આવે છે. પૂજા કરી લગવાનની મૂર્ત્તિ' ઉપર જાતજાતનાં સુવાસિત ફૂલા ચડા-વવામાં આવે છે, આ સિવાય સ્વચ્છતા માટે અગર વગેરેના ધૂપ કર-વામાં આવે છે, અને ઘીના દીવા કરવામાં આવે છે. આ રીતે મંદિરનું વાતાવરશુ સ્વચ્છ અને સુગંધીમય બની રહે છે. સુગંધીમય વાતાવરશુ ભગવાનની ભક્તિ કરતાં આત્માને અનેરી શાંતિ આપે છે, અને તલ્લીન બનાવી દે છે. ગંદાં કપડાં પહેરનાર અશ્વા અસ્વચ્છ શરીરવાળાને મંદિરમાં જવાની મનાઈ હોય છે, પૂજા કરનાર શ્રાવક પોતે સ્નાન કર્યા પછી જ પૂજા કરી શકે છે.

હપરની રીતથી કરેલી પૂજા 'ડ્રબ્ય પૂજા' કહેવાય છે, ડ્રવ્ય પૂજા કર્યા પછી 'ભાવ પૂજા' કરવામાં આવે છે, ભાવ પૂજામાં ચૈત્યવંદન, સ્તવન કે ધ્યાન કરવામાં આવે છે, તેમજ સ્તાત્ર–પૂજા વગેરે ભાષા-વાય છે. ચૈત્યવંદન, સ્તવન તેમજ ભાષાવાતી પૂજામાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની રાગ–રાગણીઓ હોવાથી સંગીતની એકતાનતાના આહેલાદ પણ અનુભવાય છે.

સામાન્ય રીતે કાઇ રાજા-મહારાજા જેવા માટા માણસ પાસે જતાં

ખાલી હાથે જવું અપમાનસૂચક ગણાતું; તેથી કંઇ ને કેંઇ લેટજીં સાથે લઇ જવામાં આવતું; એવાે અસલથી રિવાજ ચાલ્યાે આવે છે, ત્યારે ભગવાન પાસે જતાં તા ખાલી હાથે ન જ જવું જોઇએ એ **દર્શિએ** શ્રાવકા નાહ્યું, બદામ કે છેવટે ચાેખા પણ સાથે લર્ધ જઇ ભાંડાર **ઉપ**ર મુકે છે. વળી સારા–નરસા અવસરે પણ નાણાંની ભેટ મંદિરમાં **ધરે** છે. આ ભેટ માત્ર આપનારની ત્યાગ દષ્ટિએ જ મૂકાય છે, મંદિરમાં થતી ઉપજ દેવદ્રવ્ય કહેવાય છે, જેના ઉપયાગ જૈનાન પાતાના માટે કરી શકાતા નથી. દેવદ્રવ્યના ઉપયોગ કાઇ પણ રીતે અંગત કામ માટે ન થાય તેની બહુજ સંભાળ જૈના રાખે છે: ક્રેમકે દેવદ્રવ્ય વાપરનાર કે ખાનાર પણ પાપના ભાગીદાર ગણાય છે. દેવદ્રવ્યના નામે થતી ઉપજ મંદિરની મરામત, જીર્ણોદ્ધાર અને નવાં મંદિરા બનાવવામાં વપરાય છે. એક મંદિરતું કે તીર્થનું વધારાનું દ્રવ્ય અન્ય તીર્થ કે મંદિરમાં વાપરી શકાય છે.

પૂજા સિવાય સવારે દર્શન માટે અને સાંજે આરતી કરવા માટે श्रावका भंदिरे लय छे

જૈના પાતાની કમાણીના માટા ભાગ હજારા કે લાખાની રકમા મંદિરા કે મૂર્તિઓ બનાવવામાં ખરચે છે. હિંદુરતાનની સ્થાપસ કળાને આ રીતે સમૃદ્ધ ખનાવવાની સાથાસાય જ તેમણે એવાં દાનદ્વારા આત્મકલ્યાણની ભાવના જાગૃત રાખી છે.

જૈનાના એ માટા કિરકાએ શ્વેતાંબર અને દિગંબરાના ધણા ભાગ મૃતિ પૂજક છે. જો કે શ્વેતાંબર અને દિગંબર બંનેની પૂજા કરવાની રીતમાં થાડા કેર છે.

શ્વેતાંબર પંથમાં સ્થાનકવાસી નામે એક ત્રીજો ફિરોકા છે. આ પંથના મુખ્ય સ્થાપક લેાંકાશાહ લહિયાએ સાેળમી શતાબિદમાં તેની સ્થાપના કરી હતી, બીજા તેરાપંથ ફિરકાની સ્થાપના બીખમછ સ્વામીએ અઢારમા સૈકામાં કરી આ ખંતે કિરકાએા મૂર્તિપુજામાં માનતા નથી, વસ્તુતઃ મૂર્તિ પૂજાના વિરાધ ઇસ્લામની અસરને આભારી છે.

#### તીર્થી અને કળા-

#### રાત્રુંજય:

શત્રું જય તીર્થ જૈનાનાં સવ' તીર્થા કરતાં માટું અને વધુમાં વધુ પવિત્ર ગણાય છે. ભાવથી કરેલી શત્રું જયની યાત્રા કરોડા વર્ષોનાં કર્મી ખપાવી શકે છે. તેથી જેણે શત્રું જયની યાત્રા કરી નથી તેના અવતાર એળ ગયા ગણાય છે. આ તીર્થ ઉપર નેમિનાથ સિવાયના ત્રેવીસ તીર્થ કરા આવી ગયા હતા; એવી માન્યતા છે, ભાગ્યે જ કાઇ જૈન એવા હશે જેણે શત્રું જયની યાત્રા નહીં કરી હોય.

શત્રુંજય ઉપર એટલાં ખધાં મંદિરાના સમૂહ છે કે તેને મંદિરાનું નગર કહેવામાં આવે છે. નવ ટૂંકામાં આવેલાં આ મંદિરામાં હજારાની સંખ્યામાં પ્રતિમાઓ છે, અને તેમની વિવિધતા કળાની દષ્ટિએ પશું ધ્યાન ખેંચે તેવી છે.

જૈના શત્રું જયને શાશ્વત તીર્થ ગણે છે, અને આ અવસિષ્ણીમાં તેના પ્રથમ ઉદ્ધાર ઋષભદેવના પુત્ર ભરતે બહુ પ્રાચીન કાળમાં કર્યો હતા. તે પછી બારમા ઉદ્ધાર સં. ૧૦૮માં જાવડશાહે કર્યો, તેરમા ઉદ્ધાર કુમારપાળના મંત્રી બાહડે કર્યો અને ચૌદમા ઉદ્ધાર સં. ૧૫૮૭ માં કરમાશાહ મંત્રીએ કર્યો. સમયન સમય પર થતી રાજ્યકાંતિ અને વિધર્મીઓના આક્રમણથી તીર્થોનું નુકશાન થયા કરતું પણ તેને પાછું સમરાવી દેવામાં આવતું અને નવી પ્રતિમાઓ કે મંદિરા પણ વધ્યે જતાં.

#### ગિરનાર :

શત્રુંજય નજીક જૂનાગઢ રાજ્યમાં આવેલું બીજાું તીર્થ ગિરનારનું છે; જ્યાંથી બાવીશમા તીર્થ કર નેમિનાથ માેક્ષે ગયા હતા, ત્યાં તેમના નામનું મંદિર છે, ગિરનાર પર્વંત પરનું જૈન તીર્થ વાસ્તવમાં અત્યંત પ્રાચીન હોવાના અનેક પૂરાવાઓ પ્રાચીન પ્રંથા ને શિલાલેખામાં મળે છે.

#### સમેતશિખર:

ભિહારમાં આવેલ પાર્ધાનાથ હીલ ઉપર સમેતશિખરનું તીર્થ આવેલું છે; જ્યાં વીસ તીર્થ કરા નિર્વાણ પામેલા છે તેથી તે ઘણું પવિત્ર ગણાય છે તાં શ્વેતાંબરા અને દિગંબરા બંને હજારાની સંખ્યામાં યાત્રાએ જય છે. આ તીર્થ ઉપર પ્રતિમાએાવાળું એક માટું મંદિર છે. જ્યારે જુદી ટેકરીએા ઉપર નિર્વાણ પામેલા વીસ તીર્થ કરાની પાદુકાએ!—પગલાં-એાની વીસ દેરીએ! છે.

#### આણ:

જૈનકળાની સુંદરતા દર્શાવનારાં રાજપૂતાનામાં આવેલા આપ્યુ પર્વત પરનાં જૈન મંદિરા છે. ઉજ્જવળ આરસની સુંદરતા અને ભવ્યતા દર્શા-વતા આપ્રાના તાજમહેલની બરાબરી કરી શકે તેવાં ભારતભરમાં કાઈ મંદિરા હોય તા તે આપ્યુ પરનાં જૈન મંદિરા છે; એમ વિદેશીય અને ભારતીય વિદ્વાનોએ એક સ્વરે ઉચ્ચાર્યું છે. આ દેરાંઓની આરસની કારણીમાં એટલી બધી બારીક ભાતા પાડેલી છે કે તેવી ભાતા કાગળ ઉપર ચીતરતાં પણ મુશ્કેલી પડે. સતરના તારથી ગૂંચણી ગૂંથીને જાત-જાતની બારીક ભાત પાડેલા પડદા અને ટેખલ કલાય જેવી રીતે બનાવવામાં આવે છે; તેવી જ રીતે આમાં કાતરણી કરેલ છે. કહેવાય છે કે આપ્યુના મંદિરાના કારીગરાને તેઓ જેટલા આરસ કારી કાઢતા તેટલું ભારાભાર સાતું તેમને તાળીને આપવામાં આવતું હતું.

ગૂજરાતના સુપ્રસિદ્ધ રાજા બીમદેવના સેનાધિપતિ વિમલ મંત્રીએ સં. ૧૦૮૦ માં 'વિમલવસહી' નામનું મંદિર અને ઇ. સ. ૧૨૩૧ માં ધોળકાના વીરધવલ રાજાના મંત્રીએ વસ્તુપાલ અને તેજપાલ નામના બે બાઇઓએ આ મંદિરા 'લુચુવસહિ' નામે કરાડા રૂપિયાના ખરચે અધાવ્યાં છે. આ બે મંદિરા સિવાય દેલવાડામાં બીજા ત્રચુ મંદિરા છે, તેમાંનું એક કારીગરાએ તેમને મળલા પૈસાથી પાતાના ખરચે ઝીચુવટ- ભરી કારીગરીવાળું બનાવેલ છે.

#### તારંગા:

ગૂજરાતમાં આવેલા તારંગાના પહાડ ઉપર મહારાજા ક્રમારપાલે **ખંધાવેલું એક ભવ્ય મંદિર છે, જેના ઘુમ્મ**ટમાં એવું લાકકું વાપ**રેલુ**ં છે કે જે લાકડું સળગતું નથી. આ મંદિરની પ્રતિમા મતુષ્ય કરતાં વધુ લાચી છે.

#### કેશિશાજ:

ઉદેપુર રાજ્યમાં આવેલ કેશરિયાજનું તીર્થ પ્રભાવશાળી ગણાય છે; જ્યાં જૈતા સિવાય બીજા હિંદુઓ પણ યાત્રાથે આવે છે,

#### રાણકપુર:

રજપૂતાનામાં આવેલ રાણકપુરતું મંદિર પણ સ્થાપત્યકળાના અજય નમૂતા છે. આ મંદિર વિમાન ધાટતાં અતિ સંદર છે: જેની અંદર ૧૪xx થાંભલા છે અને ૮૪ ભોંયરા છે.

ભગવાન મહાવીર જે પ્રદેશમાં વિચર્યા હતા તે રાજગૃહી તથા ક્ષત્રિયકું ડ, પાવાપુરી, ચંપાપુરીનાં તીર્થો બિહારમાં છે.

ગુજરાતનાં બીજાં તીર્થીમાં શંખેશ્વર, મેત્રાણા, ચારૂપ, ભાષણી, સેરિસા. પાનસર, બીલડિયાછ. માતર વગેરે તીર્થો છે. અમદાવાદ શાહેરમાં ૩૫૦ મંદિરા તથા પાટણમાં ૧૨૫ મંદિરા છે.

દક્ષિણમાં દિગં બરાનાં તીર્થી ઉપરાંત શ્વેતાં બરાનાં અંતરિક્ષજી. કલ્પાકજી વગેરે પણ તીર્થો છે.

હિંદસ્તાનમાં દરેક દરેક ઈલાકામાં કાશ્મીરથી કન્યાકમારી અને સિંધથી ખંગાળ–પ્રહાદેશ સુધી લગભગ બધાં જ માટાં શહેરામાં જૈન મંદિરા છે: જેમાં ઘણા દેશના શિલ્પકળાના સરસ નમૂનાએ જોવા મળે છે.

મૈસૂરના ગામ્મટેશ્વરના મંદિર વિષે આગળ જણાવવામાં આવેલું છે.

## ભગવાન ઋષભદેવ અને ભ. મહાવીર.

### (2)

જૈના જેને ઈંધર માને છે અને જેની મૂર્તિઓ બનાવી પૂજે છે તે ચાવીશ તીર્થ કરાનાં જીવન જૈન ગ્રંથામાં બહુ વિસ્તારથા આપવામાં આવ્યાં છે. તેમાંના ઋષભદેવ જે આ ચાવીશીમાં પહેલા તી**થ**ંકર થયા તેમનું જીવન અતિ રસમય અને જાણવા જેવું છે. આ બંનેનાં જીવના અહીં આપવામાં આવે છે.

#### ભ૦ ઋષભદેવ :

આ અવસર્પિ'શી કાળમાં જૈન ધર્મના પ્રથમ પ્રવત્ત'ક ઋષભદેવના જન્મ અયાધ્યામાં અતિ પ્રાચીન કાળમાં થયા. તેમના પિતાનું નામ નાભિ કુલકર અને માતાનું નામ મરુદેવી હતું. દરેક તીર્થ કરોના જીવ માતાની કક્ષિમાં આવે લારે તેમની માતા ચૌદ સ્વપ્ન જુએ છે તેમ મરુદેવી માતાએ પણ ચૌદ સ્વપ્ના જોયાં.

ઋષભદેવના જમાના સુધી સ્ત્રી પુરુષનાં યુગલા-જોડલાં સાથે જ જન્મ લેતાં હતાં અને યાગ્ય વયે પરિશીત બની સંસાર ભાગવતાં તેમજ સાથે જ મૃત્ય પામતાં. આ જોડલાં 'યુગલિઆ ' કહેવાતાં. તેઓ કલ્પવૃક્ષના કૃષા ખાતા અને આમાદ–પ્રમાદમાં જીવન વ્યતીત કરતા. પ્રભુતા જન્મ પણ સુમંગલા નામની કન્યા સાથે જ યુગલરૂપે જ થયેા હતા.

#### : ૭૫ :

કાળના ફેરફાર સાથે યુગલ પ્રવૃત્તિમાં પણ ફેર પડવા માંક્રો, તેના પરિણામે શરૂઆતમાં એક યુગલિકમાંથી પુરુષ-ખાળક પર અચાનક તાક- વૃક્ષનું માટું ડાળખું માથે પડવાથી તેનું મૃત્યુ થયું. પુરુષ-બાળકના મરણ પામવાથી તેની સાથેનું સ્ત્રી-માળક; જેનું નામ સુનંદા હતું તે એકલું પડ્યું. તેને યુગલિયાએ તેમના મુખી નાલિ કુલકર પાસે લઈ આવ્યા અને તેમના કહેવાથી ઋષભદેવે સુનંદા સાથે લગ્ન કર્યાં. આમ ઋષ્યલદેવે સુમંગલા અને સુનંદાં નામે બે પત્નીએ થઇ.

યુગલિક જમાનામાં પ્રજા અસંત સરળ હતી. તેમનામાં પહેલાં કદી વિવાદ થતા નહિ, પણ કાળના પ્રભાવથી તેમનામાં અપશંધા થવા લાગ્યા. યુગલિયાઓએ એકઠા થઇ પ્રભુને અધિક જ્ઞાની જાણી પ્રભુની સલાહ લેવા ગયા. પ્રભુએ કહ્યું કે—' લોકામાં જેઓ મર્યાદાનું ઉદ્ઘધન કરે અને ગુના કરે તેને શિક્ષા આપવા માટે 'રાજા ' જોઇએ; માટે તમે નાબિ કુલકર પાસે રાજાની માંગણી કરો. ' તેમની માંગણીથી નાબિ કુલકર પાસે રાજાની માંગણી કરો. ' તેમની માંગણીથી નાબિ કુલકર ત્રલભદેવને રાજા થવા કહ્યું અને તે પ્રમાણે ઋલભદેવ જગતના આદિ રાજા થયા. તેમણે પ્રજાને બંધખેસતું રાજતંત્ર ગાઠની દોધું.

વિષમકાળ આવવાથી કલ્પવૃક્ષાે ફળ આપતાં બંધ થઇ ગયાં તારે લોકા ચાપ્પા વગેરે કાચું અનાજ ખાતા હતા પશુ કાચું અનાજ કાળ જતા ગયા તેમ પચવા માંડયું નહિ. આ અરસામાં પહેલવહેલા અગ્નિ ઉત્પન્ન થયા. એટલે પ્રસુએ સૌ પહેલાં કુંભારની કળા પ્રગટ કરી અને વાસણુ બનાવરાવી, તેમાં અનાજ રાખી, અગ્નિ ઉપર મૂઇ યુગલિયાઓને અનાજ પકવતાં શીખવ્યું.

આ પછી પ્રભુએ લુહારતી, ચિતારાતી, વર્ણકરતી અને હજામની એમ બીજી ચાર કળાએા પ્રગટ કરી. પાછળથી પ્રભુએ પુરુષા માટે બહેાંતેર અને સ્ત્રીએા માટે ચાેસઠ કળાએા પ્રગટ કરી. આ કળાએાના નામા શાસ્ત્રીમાં આવે છે.

પ્રભુને સા પુત્રા થયા, તેમને જુદાં જુદાં રાજ્યા સાંપા જગતના

જીવાના હિત માટે ધર્મ પ્રવત્તાવવા દક્ષા લીધી એટલે સાધુવત અંગીકાર કર્યું. અને સારથી તેઓ આદિ મુનિ કહેવાયા. લાંબા કાળ સુધી સાધુ-ધર્મ પાત્યા પછી પ્રભુતે કેવળત્તાન ઉપન્ન થયું. સારપછી કેટલાંયે વર્ષો ભાદ ઋષભદેવ પ્રભુ અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર નિર્વાણ પામ્યા અને મોક્ષે ગયા.

જૈન ગ્રંથા ઋષભદેવના જમાનાને લાખા વર્ષો થઇ ગયાં એમ જણાવે છે. વળી તે વખતનું આયુષ્ય પણ હજારા વર્ષોનું હતું, અને મનુષ્યાની કાયાનું પ્રમાણ પણ ઘણું માટું હતું.

ઋષભદેવે ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરી હતી. અને તેમણે પ્રવત્તીવેલા ધર્મમાં ચારાશી હજાર સાધુએા અને સાડાપાંચ લાખ શ્રાવિકાએા હતી.

ઋષભદેવના પુત્રાએ જુદા જુદા દેશામાં રાજ્ય કર્યું તેમજ તેમના પ્રથમ પુત્ર ભરત બધા દેશા જીતી લઇ પ્રથમ ચક્રવર્તી રાજા થયા. આ ઉપરથી એમ જણ્યુય છે કે તે જમાનામાં ઋષભદેવે જેમ જેમ કળાએ શીખવાડી તેમ તેમ પ્રજા ખુદ્ધિશાળી, સંસ્કારી અને સભ્ય બનતી જતી હતી. આ રીતે સસારને ઉપયોગી એવી કળાએ અને આત્માને ઉપયોગી ધર્મ અને માક્ષનો ઉપદેશ કરી વિશ્વના પ્રથમ ઉપકારી થયા.

#### ભ૦ મહાવીર:

પ્રભુ મહાવીરના જન્મ આજથી ૨૪૭૨ વર્ષ વિ. સ. પૂર્વે ૫૪૨ ( ઇ. સ. પૂ. ૫૪૬ ) વર્ષે થયા હતા. તેઓ આ કાળમાં થઇ ગયેલા ચાવીશ તીર્થ કરામાં છેલ્લા તીર્થ કર છે, અને ત્રેવીશમા તીર્થ કર પાર્શ્વ-નાથથી ૨૫૦ વર્ષ પછી જન્મ્યા હતા.

પ્રભુ મહાવીરતા જન્મ એ સમયમાં થયા હતા કે જ્યારે આર્ય ધર્મના સાચા સ્વરૂપને બદલે માત્ર દેખાવ રહી ગયા હતા. ધ્રાહ્મણાએ વર્ણુબેદ ધણા વધારી મૂક્યા હતા અને બધા ધાર્મિક, સામાજિક અને રાજકીય હક્કો તેમના હાથમાં જ હતા. શુદ્રોને તદ્દન નીચી પાયરીના અને સ્ત્રીઓને ક્રાઇપણ જાતના હક્ક વગરની કરી મૂકી હતી તે એટલે મુધી કે સ્ત્રીઓ શાસ્ત્રો ન ભણી શકે, મેાક્ષના દ્વાર તે તેમને માટે ખંધ જ કરવામાં આવ્યાં હતાં. યત્રથી દેવ પ્રસન્ન રહે છે, યત્ર કરવાથી સ્વર્ગ મળે છે તેમ સમજવી યત્રના નામે અને ધર્મના નામે હિંસા ધણી વધી ગઇ હતી. ધ્રાહ્મણ સિવાયના બીજા તુચ્છ ગણાવા લાગ્યા અને ધર્મને નામે અનેક ધર્તીઓ ચાલવા લાગ્યાં. આ જાતના ધર્મમય અત્યાચારાથી લોકા અકળાઇ ગયા હતા. આ સમયે આ જાતની ધાર્મિક પ્રવૃત્તિના પ્રતિકાર કરવા જ જાણે બે મહાન્ વ્યક્તિઓ ભગવાન્ મહાવીર અને ગૌતમ બુદ્દનો જન્મ થયો.

મહાવીરે પાર્શ્વનાથથી ચાલ્યા આવતા જૈનધર્મને નવું જેર આપ્યું. અને ખુદ્દે નવા ધર્મ સ્થાપ્યા. બંનેએ ધ્રાહ્મણુ ધર્મવિરુદ્ધ પાતપાતાના ધર્મના ફેલાવા વધારવા માંક્રો. ઘણા ખુદ્ધિમાન ધ્રાહ્મણા પણુ પાતાના ધર્મથી કંટાલ્યા હતા અને તેમાંના ધ્રણાખરા મહાવીર અને ખુદ્ધના ઉપદેશથી પ્રભાવિત થઇ તેમના ધર્મમાં ભળવા લાગ્યા.

મહાવીરનું જીવન અને વ્યક્તિત્વ જૈનામાં સૌથી વધારે જાણીતું છે. જૈનાના મુખ્ય તહેવાર પર્યું પણામાં તેમનું જીવન દર વર્ષે વાંચવામાં અને સાંભળવામાં આવે છે. પર્યું પણામાં વંચાતા ' કલ્પસત્ર ' નામના મ્રંથમાં મહાવીરનું જીવન વિસ્તારથી કહેવામાં આવ્યું છે. આ પ્રંથ પર અનેક સંસ્કૃત ટીકાઓ, સારસંગ્રહ અને પ્રાચીન ગૂજરાતીના ટબાઓ છે પણ આધુનિક ગૂજરાતી, હિંદી, અંગ્રેજી, જમેન વગેરે બાષાઓમાં પણ તેના અનુવાદા અને વિવેચના થયાં છે. મહાવીર વિશે બૌદ્ધ પ્રંથામાં પણ જ્યાં ત્યાં વણા ઉલ્લેખા આવે છે.

ભગવાન મહાવીરના જન્મ ક્ષત્રિયકુંડ ગ્રામ નગરમાં થયા હતા. તેમના પિતાનું નામ સિહાર્થ રાજ અને માતાનું નામ ત્રિશલા રાણી હતું. ભગવાન જ્યારે ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણીના ગર્ભમાં આવ્યા ત્યારે તેમની માતાએ ચૌદ સ્વધ્ના જોયાં હતાં. આ ચૌદ સ્વધ્નાનું કળ એ છે કે, ત્રિશલા રાષ્ટ્રીને જે પુત્ર થશે તે ત્રણે લાેકના નાયક ધર્મપ્રવર્ત્તક જિન થશે. આ ચાેંદ સ્વપ્નના મહિમા જૈના ધણી ખુશાલીથી અને ધામ-ધૂમથી પ્રતિવર્ષ પર્યુપણાપર્વમાં ઉજવે છે.

ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા ત્યારથી તેમના માતા-પિતાના ધરમાં ધન-ધાન્યાદિની વૃદ્ધિ થતી રહી તેથી તેમણે ભગવાનનું નામ 'વર્ધમાન' રાખ્યું. ભગવાનના જન્મ ઉત્તરાફાલ્યુની નક્ષત્ર સાથે ચંદ્રના યાગ થયા ત્યારે ચૈત્ર શુદિ ૧૩ની મધ્યરાત્રે થયા હતા આ. જન્મ સમયે નારકીના જીવા જેમને કાયમી દુ:ખ જ હાય છે તેમને તે સમયે આનંદના અનુભવ થયા. મહાવીરના જન્મ મહાત્સવ બહુ ધામધૂમથી ઉજવવામાં આવ્યા હતા. આ જન્મમહાત્સવનું વર્ષુન બહુ જ વિસ્તારથી 'કલ્પસત્ર ' માં કરવામાં આવ્યું છે.

ભગવાન્ યૌવન અવસ્થા પામ્યા ત્યારે માતા-પિતાએ તેમને સમરવીર રાજની યશાદા નામની કન્યા સાથે પરણાવ્યા. તેમને પ્રિય-દર્શના નામની એક પુત્રી થઇ, જેને પાતાના ભાણેજ જમાલી સાથે પરણાવી હતી.

પ્રભુ અઠાવીશ વર્ષના થયા ત્યારે તેમના માતા-પિતા સ્વર્ગવાસી થયા. માતા-પિતાની વિદ્યમાનતામાં તેમને દુઃખ ન થાય એ આશયથી દીક્ષા ન લેવી; એવી પ્રતિજ્ઞા લીધી હતી. એ પ્રતિજ્ઞા પૂરી થઇ એટલે દીક્ષા લેવા માટે તેમના માટાભાઇ નંદિવર્ધન રાજ્યની અનુમતિ માંગી, પણ નંદિવર્ધનને માતા-પિતાના મૃત્યુનું દુઃખ તાજું હોવાથી એ વર્ષ વધુ સંસારમાં રહેવા આશ્રહ કર્યો; જે તેમણે માન્ય રાખ્યા. દીક્ષા લેવાને એક વર્ષ બાકી રહ્યું ત્યારે પ્રભુએ દરરાજ દાન આપવા માંડયું.

પ્રભુતી ઉમર ત્રીશ વર્ષની થઇ ત્યારે માગશર વર્દિ ૧૦ના દિવસે ક્ષત્રિયકું ડપુર નજીકના ઉદ્યાનમાં અશોક વૃક્ષની નીચે આવી વસ્ત્ર-આબ્-પણોના ત્યાગ કરી કક્ત દેવતાઓએ આપેલું 'દેવદૂખ્ય' નામનું વસ્ત્ર ધારષ્યુ કરી દક્ષા લીધી. ત્યારે પ્રભુએ છઠ્ઠનું એટલે એ ઉપવાસનું તપ કર્યું હતું. દીક્ષા લીધા પછી ત્રભુ ગામે ગામ વિચરવા લાગ્યા, અને ઉપ્ર તપશ્ચર્યા પણ કરવા માંક્યાં. આ સમય દરમ્યાન તેમને **પ**ણા ઉપ-સર્ગો–દુઃખા સહન કરવા પક્યાં. એવા કેટલાક ઉપસર્ગોનું વર્ણન નીચે અપાય છે:—

પ્રભુ વિહાર કરી કુમાર નામના ગામમાં કાઉસગ્ગ ધ્યાતે રહ્યા હતા તે વખતે એક ગાવાળિયા પ્રભુ પાસે પાતાના ભળદ મૂકી પાતાને ધેર ગાયા દાહવા ગયા. ભળદા ચરતા ચરતા દ્રર જંગલમાં ચાલ્યા ગયા. ગાવાળિયાએ પાછા કરતાં બળદા ન જોયા, તેથી પ્રભુને 'બળદા કયાં છે કે 'એમ પૂછવા લાગ્યા. પણ કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહેલા પ્રભુએ એને કંઇ જવાબ આપ્યા નહિ. ગાવાળિયા આખી રાત ભળદની શાધમાં ક્યીં, અને પ્રભુ પાસે પાછા આવ્યા. બળદા પાતાની મેળ જ કરતા કરતા આવી ગયા. બળદાને જોઇ ગાવાળિયાને પ્રભુ ઉપર ક્રોધ ચક્યો. તેને એ લાગ્યું કે પ્રભુને ખબર હતી છતાં તેણે કહ્યું નહિ તેથી પ્રભુને મારવા ગયા. ઇદ્રને ખબર પડતાં ગાવાળિયાને અટકાવી દીધા અને ઉપસર્ગ દરમ્યાન પ્રભુની સેવામાં રહેવા માંગણી કરી. પ્રભુએ કહ્યું કે, 'તીર્થ' કરે કાઇની મદદની અપેક્ષા રાખતા નથી.' આ સાંભળી શકેન્દ્ર ચાલ્યા ગયા, પણ પ્રભુને મરસ્યાંત ઉપસર્ગા આવે તે તે એક દેવતાને ત્યાં મૂકતા ગયા.

વિહાર દ્વરમ્યાન એક દરિદ્ર સામ નામના ધ્યાકાશ પ્રભુ પાસે આવી ધનની માગણી કરવા લાગ્યા. પ્રભુ પાસે બીજી કંઇ હતું નહિ માત્ર દેવદ્વપ્ય હતું તેના અડધા ભાગ તેને આપી દીધા. આગળ વિહાર કરતાં બાકીના અડધા ભાગ કાંટામાં ભરાઈ ગયા જે પ્રભુએ જવા દીધા, એટલે પેલા ધ્યાકાશ જે પ્રભુની પાછળ પાછળ જઈ રહ્યો હતા તેણે બીજો અડધા ભાગ પણ લઈ લીધા. આ રીતે પ્રભુએ આશરે એક વર્ષ સુધી વસ્ત્ર રાખ્યું. પછી તેઓ નિર્વસ્ત્ર વિહરવા લાગ્યા.

પ્રભુએ દીક્ષા લીધા પછી બાર વર્ષ સુધી અનુકૂળ તેમજ પ્રતિકૂળ

ઉપસર્ગો સહન કર્યો. આ ઉપસર્ગોમાં શક્ષપાશ્યિ યક્ષના ત્રાસદાયક ઉપદ્રવ, સુદં છે નાવમાં નદી એાળ ગતી વખતે કરેલા ઉપદ્રવ, સગમ દેવના ધાર ઉપસર્ગો તેમજ પ્રભુના કાનમાં ખીલા ઠાકી કરેલા ગાવાળયાએ તે ઉપસર્ગ સુખ્ય છે, આ ઉપસર્ગોમાં પ્રભુતે આહાર ન મળવા, ટાઢ, તડેકા, મચ્છર આદિ બાવીશ ઉપસર્ગો ઉપરાંત બીજા પણ ઉપદ્રવા સહન કરવા પક્ષા હતા.

ગાશાળા નામે એક મંખ જાતીય યુવક ભગવાનના શિષ્ય બન્યો હતો તેથી તે મંખલિ ગાશાળક કહેવાતા, પશુ મહાવીરના ઉપદેશ તેના જીવનમાં ઉતરેલા નહિ. પ્રભુ જ્યાં જાય ત્યાં તેમની સાથે ફરતા અને ઐચ્છિકપણે પાતાનું ગુજરાન ચલાવતા. પછી તા તે મહાવીરથી ભુદા થઇને તેમના પ્રતિસ્પર્ધી બન્યા અને પાતે પણ સવ'ત્ર હોવાના દાવા કરવા લાગ્યા, તેણે પણ પાતાના ' નિયતિવાદ ' નામના સિદ્ધાંત ચલાવ્યા. જે ' આજવકપંય ' નામે કહેવાય છે. તેની કેટલીયે હડીકતા જૈન, બૌદ સત્ર પ્રંથામાં આવે છે. આ ગાશાલક તરફથી થયેલા અનેક ઉપદ્રવા પણ ભગવંતને સહન કરવા પક્યા હતા.

ભગવાન કેવળત્તાન પામ્યા તે પહેલાં ભાર વર્ષોમાં જયાં જયાં વિહાર કર્યો તેમાં તેઓ વર્ષા કાળના ચાર માસ એક સ્થળે રહેતા અને ભાકીના આઠ માસ બરાબર વિહાર કર્યા કરતા. તેમના વિહારના પ્રદેશ મગધ દેશ હતા; જેમાં ચંપાપુરી, વૈશાલી, વાણુજ્યમ્રામ, રાજગૃહી, નાલદા, મિથિલા, શ્રાવસ્તી, ભદ્રિકા, આલંભિકા વગેરે નગરીઓ ઉપરાંત વજ-ભૂમિ નામના અનાર્ય દેશના પણ સમાવેશ થાય છે.

ભગવાન મહાવીરે ખાર વર્ષ સુધી ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરી હતી. તે દર-ગ્યાન તેમણે એક વખત છ માસના ઉપવાસ, એક વખત છ માસમાં પાંચ દિવસ ઓછાના ઉપવાસ, નવ વખત ચાર માસના, ખે વખત ત્રણ માસના, ખે વખત અઢી માસના, છ વખત બે માસનાં, ખે વખત દેાઢ માસના, ખાર વખત એક મહિનાના, બહેાંતેર વખત પંદર દિવસના. ભાર વખત ત્ર**ણ** દિવસના ( અકુમ ), અને ભરોા ઓગ**ણત્રી**શ વખત બે ઉપવાસ ( છઠ )ની તપશ્ચર્યાઓ કરી હતી. આ તપશ્ચર્યાના સસચે તેઓ કાયાત્સર્ગ ધ્યાનમાં રહેતા. આ તપશ્ચર્યાના પ્રભાવે ભગવાનને દાઇના જ્યર રાગ કે દેવના ભાવ સ્લ્લો નહાતા. તેમનામાં બધા ઉપર સમદષ્ટિ કેલ-વાઈ ગઈ હતી, સુખ-દુ:ખમાં તેમને મન કંઇ બેદ રહ્યો નહાતા. જીવન તથા મૃત્ય વિશે તેમને કંઇ જ આકાંક્ષા રહી નહોતી.

આ પ્રમાણે તપશ્ચર્યા કરતાં પ્રભુને દીક્ષા લીધાનું તેરમું વર્ષ ચાલતું હતું, ત્યારે વૈશાખ સુદિ દશયના દિવસે જ ભિક નગરની બહાર ઝડજા-વાલુકા નામની નદીના કાંઠે શાલ નામના **દૃશની નીચે ધ્યાનસ્થ દ**શામાં **ં કેવળત્રાન** ' ઉત્પન્ન થયું. કેવળત્રાનના પ્રતાપે **ભગ**વાન ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન ત્રણે કાળની હડીકતા જાણી શકતા હતા. તેમનાથી ક્રાઇ ચીજ અજાણી રહેતી નહિ. તેએ નારકી, તિય ચ, મનુષ્ય અને યાવત્ દેવાની પણ વાત જાણી શકતા.

કેવળત્તાન થયા પછી જ પ્રભુએ વ્યવસ્થિત દેશના આપવા માંડી અને ધર્મના પ્રચાર કરવા માંક્યો. એમના સમયે પાર્શ્વનાથના ધર્મ લોકામાં પ્રચલિત હતા. વિદ્વાન વર્ગ ધ્યાક્ષણામાં હતા અને તેથી લોકા ઉપર તેમના જ કાળ્ય હતા. આથી ભગવાને પાતાના ત્રાનથી એ યાહ્મણામાંના માટા વિદ્વાનાને આકર્ષી લીધા.

એમની હારીકત એવી બની કે એક વખતે અપાપા નગરીમાં સામિલ નામના વ્યાક્ષણને ત્યાં મન્ન માટે દરદરથી અનેક ધ્યાક્ષણ પંડિતા આવ્યા હતા. ભગવાન પણ એ જ સમયે એ નગરીમાં હતા. એ પંડિતામાંના મુખ્ય ઇદ્રભૃતિ કુતુલ્લવશ ભગવાન પાસે પ્રશ્ન કરવા આવ્યા. એ પછી ધીમે ધીમે અગિયાર માટા પંડિતા તેમની પાસે એ જ રીતે આવ્યા. આ પંડિતાને એવા અહંકાર હતા કે તેમનાથી ખીજા કાઇ માટા વિદાન દુનિયામાં હાેઇ શકે નહિ.

\$

ં આ અગિયારે પંડિતાને એક એક વિષયમાં શંકા હતી. જેમકે:-જીવ છે કે નહિ ! કર્મ છે કે નહિ ! શરીર એ જ આત્મા હશે કે શરીરથી લિજ્ઞ એવા કાઇ આત્મા હશે ! વગેરે જાતજાતની શંકાએ હતી. પછ્યુ ભગવાનને પૂછેલા પ્રશ્નોના જવાબધી તેઓ નિરુત્તર તા થયા પછ્યુ ગુજી-માહી હાવાથી તે જ સમયે એક પછી એક આવેલા અગિયારે વિદાનાએ ભગવાન પાસે દીક્ષા લઇ તેમનું શિષ્યત્વ સ્વીકાર્યું. અને એ પંડિતાના વિદ્યાર્થી સમૃહ પહ્યુ પંડિતાના શિષ્ય તરીકે જૈન ધર્મમાં દીક્ષિત થયો.

એક દરે તે વખતે અગિયાર ગણધરા સિવાય ચુમ્માલીસા જેટલાએ જૈન ધર્મની દીક્ષા પ્રહણ કરી.

આ અગિયાર ગણુંધરાએ ભગવાનની દેશના સાંભળી ભાર અંગની રચના કરી. તેમાંના અગિયાર અંગ તા આજે પણુ માે જીદ છે; જેનું વર્ણુંન આગળ કરી દેવામાં આવ્યું છે. જો કે આજે જે બચેલું ધાર્મિક સાહિત્ય છે તે તા ગણુંધરાએ રચેલાં શાસ્ત્રોના બહુ નજીવા–ઓછા લાગ છે.

પ્રભુએ દક્ષિ લીધા પછી ખેતાલીશ ચામાસાં જીદા જીદા દેશામાં કર્યાં. છેલ્લું ચામાસું અપાપા નગરીમાં થયું, જે આજે પાવાપુરીને નામે ઓળખાય છે. પ્રભુ આ નગરીમાં આસો માસની અમાવાસ્યાની રાત્રિએ કાળધર્મ પામ્યા હતા. ભગવાનનું નિર્વાશ્યુ ઇ. સ. પૂ. પરહ વર્ષ પહેલાં થયું હતું.

પ્રભુના મુખ્ય શિષ્ય ગૌતમ ગણુંધરને પ્રભુ ઉપર ખૂબ માહ હતો. પ્રભુ નિર્વાણ પામ્યા તે દિવસે અગાઉથી પ્રભુએ એક બ્રાહ્મણુ પંડિતને ગૌતમસ્વામીને પ્રતિભાધ કરવા માકક્યા હતા. ગૌતમસ્વામી અન્યત્ર વિચરતા હતા ત્યાંથી પાછા આવ્યા ત્યારે પ્રભુનું નિર્વાણુ સાંભળી તેમને ખૂબ આધાત થયા. પણ અંતે તેમને વિચાર થયા કે પ્રભુ તા વીતરાગ હતા. મારે આટલા બધા રાગ શા માટે ? બસ, આ વિચારથી તેમના માહ દૂર થતાં કેવળજ્ઞાન પ્રકટયું. જૈના ભક્તિથી ગૌતમસ્વામીની પણ પૂજા કરે છે,

તેમનું સ્થાન જેનાએ ઘણું ઊચું ગણેલું છે, તેએ ક્રેવળત્રાન પામ્યા પછી **ળાર વર્ષે માેક્ષે ગયા.** 

ગૌતમરવામીએ તેમની પછી સુધર્માસ્વામીને સાધુઓના અપ્રસ્થાને સ્થાપિત કર્યા.

ગૌતમસ્વામી જેમ મુખ્ય ગણધર સાધુ હતા તેમ સાધ્વીઓમાં ચંદનખાળા મુખ્ય હતી. એકંદર ભગવાનના પરિવારમાં ચૌદ હજાર સાધુ અને છત્રીશ હજાર સાધ્વીએ હતી. તેમના શ્રાવકા અને શ્રાવિકા-એાની સંખ્યા તા અસંખ્ય હતી.

# જૈન ધર્મ દર્શન

## ( **ઉत्तराध**° )

नव तत्त्वे।.

(1)

'જગત્ શી વસ્તુ છે ? ' એના વિચાર કરતાં, તે માત્ર એ જ તત્ત્વરૂપ માલૂમ પડે છે–જડ અને ચેતન. આ બે તત્ત્વા સિવાય સંસારમાં ત્રીજી તત્ત્વ નથી. અખંડ બ્રહ્માંડના સમગ્ર પદાર્થી આ બે તત્ત્વામાં આવી જાય છે.

જેમાં ચૈતન્ય નથી-લાગણી નથી, તે જડ છે. એથી વિપરીત-ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા છે. આત્મા, જીવ, ચેતન એ બધા એક અર્થ'ને કહેનારા પર્યાય શ્રખ્દા છે. જ્ઞાનશક્તિ એ, આત્માનું મુખ્ય લક્ષણ છે.

જડ અને ચેતન અથવા છવ અને અછવ એ બે તત્ત્વાની વિશેષ વ્યાખ્યા કરવાની ખાતર એના જ પેટા ભાગનાં બીજાં તત્ત્વા જૂદાં પાડી સમજાવવા જૈન શાસ્ત્રકારાએ બહુ પ્રતિપાદન કર્યું છે. એકન્દર નવ તત્ત્વા ઉપર જૈનદષ્ટિના વિકાસ છે.

' જિન ' શબ્દ ઉપરથી ' જૈન ' શબ્દ અનેલા છે. ' જિન ' એ રાગ, દેવ આદિ સવ' દાવાથી રહિત એવા પરમાત્માએનું સાધારણ નામ છે. ' જીતવું ' એ અર્થવાળા '' જિન '' ધાતુથી અનેલું " જિન '' નામ રાગ દેવ આદિ સમય દાવાને જીતનાર એવા પરમાત્માઓને અરાખર લાગુ પડે છે. અર્હન્, વીતરાગ, પરમેક્ષી વગેરે ' જિન ' ના પર્યાય શબ્દો છે. ' જિન ' ના ભક્તો ' જૈન ' કહેવાય છે. જિનપ્રતિ-

પાક્તિ **ધર્મ જૈન ધર્મ કહેવાય** છે. જૈન **ધર્મના આહે**ત્શાસન, સ્યાદાદદર્શન, અનેકાન્તવાદ, વીતરાગમાર્ગ એવાં અનેક નાગેથી વ્યવહાર કરવામાં આવે છે.

જેમના, આત્મસાધનના અબ્યાસ પરાકાષ્ટા ઉપર પહેાંચતાં, જે ભવમાં (જન્મમાં ) કમંક્ષય થવાના પરિષ્ટામે ચૈતન્યસ્વરૂપના પૃષ્ટી વિકાસ થયાે છે. તેએા તે ભવમાં પરમાત્મા થયા કહેવાય છે. આ પરમાત્માઓને જૈનશાસ્ત્રો થે વિભાગામાં સમજાવે છે. પહેલા વિભાગમાં 'તીર્થ'કરા ' આવે છે. કે જેઓ જન્મથી <sup>૧</sup>વિશિષ્ટ જ્ઞાનવાન અને અલૌકિક સૌભાગ્યસંપત્ર દ્વાય છે. અનેક વિશેષતાએ તીથ કરાના સંબન્ધમાં જસાવી છે. રાજ્ય નહિ પ્રાપ્ત થયા છતાં પણ આગળ ઉપર રાજ્ય મળવાનું હાવાથી રાજકુમાર જેમ રાજા કહેવાય છે. તેમ તીર્થ કરા વ્યાલ્યઅવસ્થાથી કેવલજ્ઞાનધારી નહિ હોવા છતાં અને અતએવ તેઓમાં વાસ્તવિક તીર્થ કરત્વ નહિ હોવા છતાં પણ, તે જિન્દગીમાં તીર્થ કર થનાર હાવાથી ' તીર્થ'કર ' કહેવાય છે. એઓને જ્યારે કમ'આવરબોના ક્ષય થવાથી કેવલત્તાન પ્રકટ થાય છે, ત્યારે તેઓ તીર્થની સ્થાપના કરે છે. 'તીર્થ' શબ્દના અર્થ-સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા ઐ ચતુર્વિધ સંધ છે. તીર્થ કરના ઉપદેશના આધારે તેઓના સાક્ષાત મુખ્ય શિષ્યા-જેઓ ' ગણધર ' કહેવાય છે-શાસ્ત્રીની રચના કરે છે. જે બાર વિભાગામાં વિભક્ત હાય છે. એનું નામ છે-' દ્વાદશાંગી. ' દ્વાદશાંગી એટલે બાર અંગાના સમૂહ. 'અંગ ' એ. તે પ્રત્યેક બાર વિભાગાનું-સત્રાત પારિભાષિક નામ છે. 'તીર્થ' શબ્દથી આ દ્વાદશાંગી પણ લેવાય છે. આવી રીતે તેઓ તીર્થના કરનાર હાેવાથી તીર્થ કર કહેવાય છે.

ઉપર બતાવેલી વિશેષતાએા વગરના કેવલત્તાન<mark>ધારી વીતરા</mark>ગ પરમાત્માએા. તીર્થ કરાના વિભાગથી જાદા પડે છે. એએમને સામાન્યકેવલી કહેવામાં અપાવે છે.

૧. મતિ, શ્રુત અને અવધિજ્ઞાન.

હિન્દુ ધર્મશાઓમાં 'કૃતસુગ ' આદિ ચાર યુગાથી કાલના વિભાગો પાડવામાં આવ્યા છે, તેમ, જૈનશાઓમાં કાલના વિભાગ તરીક છ <sup>૧</sup> આસ બતાવવામાં આવ્યા છે. તીર્થ કરા ત્રીજા—ચાેથા આરામાં થાય છે. જે તીર્થ કરો કે જે પરમાત્માઓ, આયુષ્ય પૂર્ણ થયે માક્ષપદને પામે છે, તેઓ ક્ર્રીને સંસારમાં આવતા નથી. એથી એ સમજવાનું છે કે સંસારમાં જે જે આત્માઓ, તીર્થ કર બને છે, તે એક પરમાત્માના અવતારરૂપે નથી, કિન્તુ સર્વ તીર્થ કરા જૂદા જૂદા જ આત્માઓ છે. મુક્ત થયા પછી સંસારમાં અવતાર લેવાનું જૈન સિદ્ધાંતને સમ્મત નથી.

નવ તત્ત્વા જૈનશાસ્ત્રોના પ્રતિપાદ્ય વિષય છે, એ ઉપર કહેવામાં આવ્યું છે. તે નવ તત્ત્વા–જીવ અજીવ, પુણ્ય, પાપ, આસ્ત્રવ, સંવર, અંધ, નિજંરા અને માક્ષ છે.

#### ેજીવ.

જીવ, બીજા પદાર્થા જેમ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે, તેમ પ્રત્યક્ષ દેખાતા નથી; પરંતુ સ્વાનુભવપ્રમાણુથી જાણી શકાય છે. " હું સુખી છું, હુ દુ:ખી છું " એવી લાગણી, શરીર જડ છે માટે તેને હાેઇ શકે નહિ. શરીરને આત્મા માનવામાં આવે, તાે 'મડદું ' કહેવાતા શરીરમાં જ્ઞાનતા પ્રકાશ હાેવાનું કાં ન બને ? 'મડદું ' કહેવાતા શરીરને સજીવન આત્મા કાં ન કહી શકાય ? અને અતએવ તેના અમિદાહ કેમ થઇ શકે ? પણ

<sup>1.</sup> જેનશાસમાં ઉત્સિપિણી અને અવસિપિણી એ નામના કાળના છે માટા વિભાગો પાડ્યા છે. આ ઉત્સિપિણી અને અવસિપિણીમાં સંખ્યા ન થઈ શકે એટલાં વધો પસાર થઈ નય છે. ઉત્સિપિણી કાળ રૂપ, રસ, ગંધ, શરીર, આયુષ્ય, બલ આદિ વૈભવમાં કમશઃ ચઢતા ઢાય છે, જ્યારે અવસિપિણીકાળ તે વૈભવમાં પડતા ઢાય છે. પ્રત્યેક ઉત્સિપિણી અને અવસિપિણીના છ વિભાગો પાડવામાં આવા છે. એ પ્રત્યેક વિભાગને આરા (સંસ્કૃત શબ્દ 'અર ')ક્હેવામાં આવે છે. ઉત્સિપિણીના છ આરા પૂરા થાય કે અવસિપિણીના આરા શરૂ થાય છે. વત્તિમાનમાં ભારતવર્ષ આદિ ક્ષેત્રામાં અવસિપિણીના પાંચમા આરા શરૂ થાય છે. પાંચમા આરાક કહે કે ક્ષેત્રામાં અવસિપિણીના પાંચમા આરા ચાલે છે. પાંચમા આરાક કહે કે ક્ષેત્રામાં અલસિપિણીના પાંચમા આરા ચાલે છે. પાંચમા આરાક કહે કે ક્ષેત્રયુગ કહે એક્સ વાત છે.

વસ્તુસ્થિત એવી નથી. ત્રાન ઇચ્છા વગેરે ગુણા મૃતક શરીરમાં નિક્ષિ રહેવાથી એ સાબિત થાય છે કે તે ગુણાના આધાર શરીર નથી, પણ બીજો છે. અને એનું નામ આત્મા છે. શરીર, પૃથ્વી, જલ આદિ ભૂતસમૂહથી બનેલું ભૌતિક છે, એટલે એ જ છે. અને જેમ ભૌતિક ઘટ, પટ દ્વેગેરે જ પદાર્થીમાં ત્રાન, ઇચ્છા આદિ ધર્મોની સત્તા નથી, તેમ જ ડ શરીરમાં પણ ત્રાન, ઇચ્છા આદિ ધર્મોની સત્તા હોઇ શકે નહિ.

શરીરમાં પાંચ ઇંદ્રિયા છે; પરંતુ તે ઇંદ્રિયાને સાધન બનાવનાર આત્મા, તે ઇંદ્રિયાથી જૂદા છે; કારખુ કે ઇંદ્રિયા દ્વારા આત્મા ર૫-રસ આદિનું જ્ઞાન કરે છે, ચક્ષુથી ર૫ જુએ છે, જીલથી રસ પ્રહેણુ કરે છે, નાકથી ગંધ લે છે, કાનથી શબ્દ સાંભળે છે અને ત્વચાથી (ચામડીથી) રપર્શ કરે છે. દર્ણાંત તરીક જેમ, ચપ્પુથી કલમ બનાવાય છે, પણ ચપ્પુ અને બનાવનાર એ બે જૂદા છે, દાતરડાથી કપાય છે, પણ દાતરડું અને કાપનાર એ બે જૂદા છે, દીવાથી જોવાય છે, પણ દીવા અને જોનાર એ બે જૂદા છે, દીવાથી જોવાય છે, પણ દીવા અને જોનાર એ બે જૂદા છે; તેવી રીતે ઇંદ્રિયાથી ર૫, રસ વગેરે પ્રહેણુ કરાય છે; પણ ઇંદ્રિયા અને વિષયાને પ્રહેણુ કરનાર એ જૂદા છે. સાધકને સાધનની અપેક્ષા છે, પણ એથી સાધક અને સાધન એ બે એક હાઇ શકે નહિં. ઇંદ્રિયા, આત્માને જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવામાં સાધનભૂત છે, એથી સાધનભૂત ઇંદ્રિયા અને સાધક આત્મા, એ એક હાઇ શકે નહિં. એ સિવાય એ પણ યાદ રાખવું જોઇએ કે ઇંદ્રિયા એક નથી કિન્તુ પાંચ છે, એથી ઇંદ્રિયાને આત્મા માનવા જતાં, એક શરીરમાં પાંચ આત્માએ થઇ પડે, જે ઇન્છવા જોગ નથી.

બીજ રીતે જોઇએ તો, જે માણુસની ચક્ષુ ચાલી ગઇ હોય છે, તેને પણ, ચક્ષુની હૈયાતીમાં પૂર્વ દેખેલા પદાર્થો યાદ આવે છે–રમૃતિમાં ઉપસ્થિત થાય છે. ઇદિયોને આત્મા માનીએ તેા આ વાત નહિ બને. ઇદિયોથી આત્માને અલાયદા માનીએ સારે જ આ હડીકત બની શકે, કારણ કે ચક્ષુથી દેખાયલી વસ્તુઓનું સ્મરણ, ચક્ષુના અભાવે, ન ચક્ષુથી થઈ શકે તેમ છે. બીજી ઇદિયોથી થઇ શકે તેમ છે. બીજી ઇદિયોથી

રમસ્થુ નિક થવામાં કારમાં એ છે કે એક પુરુષે દેખેલી વસ્તુને જેમ બીજો મામામ સ્મરમાં કરી શકતા નથી. તેવી રીતે ચક્ષુથી દેખાયલા પદાર્થીનું, ખીજ ઇંદ્રિયોથી સ્મરમાં થઈ શકે નહિ. એકને થયેલા અનુભવનું બીજાને સ્મરમાં થાય જ નહિ. એ તદ્દન સુગમ હંઈકત છે. ત્યારે ચક્ષુથી દેખાયલી વસ્તુઓને ચક્ષુના ચાલ્યા પછી સ્મરમાં કરનાર જે શક્તિ છે, તે ચૈત-યસ્વરૂપ આત્મા છે. આત્માએ ચક્ષુદ્ધારા જે વસ્તુઓ પૂર્વે પ્રત્યક્ષ કરી હતી, તે વસ્તુઓને, ચક્ષુની ગેરહાજરીમાં પણ પૂર્વ અનુભવથી સ્થાપિત થએલા સંસ્કારનું સ્પુરણ થવાથી આત્મા સ્મરણ કરી શકે છે. આવી રીતે અનુભવ અને સ્મરણના એક બીજાના ધનિષ્ઠ સંખન્ધને લીધે પ્રશ્ર સ્વતંત્ર ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા સિદ્ધ થાય છે.

" હું અમુક વસ્તુને જોઇને પછી અશ્રો " આવા અનુભવ દરેક મનુષ્યને થયા કરે છે. આ અનુભવ ઉપર વિચારદષ્ટિ ફેંકવાથી ચાપ્પી રીતે જણાઈ આવે છે કે—તે વસ્તુને જોનાર અને અડનાર જૂદા નથી, કિન્તુ એક જ છે. એ એક કાણ ? તે, ચક્ષુ હોઈ શક નહિ, કારણ કે તેનું કામ સ્પર્શ કરવાનું નથી. તેમજ તે, સ્પર્શન ઇંદ્રિય (ત્વચા) પણ કહી શક નહિ, કારણ કે તેનાથી જોવાનું અનતું નથી. આ હડીકતથી એ નિ:શંક સિદ્ધ થાય છે કે વસ્તુને જોનાર અને સ્પર્શ કરનાર જે એ એક છે, તે, ઇંદ્રિયોથી જૃદા આતમા છે.

આત્મામાં કાળા, ધોળા, પીળા વગેરે કાઇ વર્ણું નથી; એથી ખીજી વસ્તુઓની જેમ તે પ્રસક્ષ થઇ શકતા નથી. પ્રસક્ષ નહિ થવાયો તે વસ્તુ નથી, એમ માની શકાય નહિ, કેમકે પ્રસક્ષ પ્રમાણ સિવાય બીજાં પ્રમાણો—અનુમાન આદિથી પશ્ચુ વસ્તુસત્તા સ્વીકારાય છે. જેમ કે પરમા- શુઓ ચર્મ ચક્ષુથી દેખી શકતા નથી, પરમાણુ હોવાની ખાતરી ગાટે કાઇ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ નથી, છતાં અનુમાન પ્રમાણુથી દરેક વિદ્વાન્ તેના સ્વીકાર કરે છે. સ્થૂલ કાર્યની ઉત્પત્તિ માટે સફમ—પરમ સફમ અશુઓ દોવાની સાબિતી અનુમાન પ્રમાણુ ઉપર ટક્લી છે. આત્માના સંબંધમાં પાશ્ચુ સમજવાનું છે કે જગતની અંદર કાઇ સખી તો કાઈ દુ:ખી, કાઇ

વિદ્વાન તા કાઇ મૂર્ખ, કાઈ રાજ્ય તા કાઇ રંક, કાઇ શકે તા કાઈ નાકર, આવી રીતની અનન્ત વિચિત્રતાએ અનુભવાય છે. આ વિશક્ષ-. **છાતાએ** કાર**છ** વગર સંભવે નહિ, એ અનુભવમાં ઉતરી **શ**કે તેમ છે. હું હું મુર્યત્ના કરવા છતાં ખુહિમાન મનુષ્યને પણ ઇષ્ટ્ર વસ્ત પ્રાપ્ત થતી નથી. જ્યારે ખીજા મનુષ્યને વગર પ્રયાસે અભીષ્ટ લાભ મળી જાય છે. આવી અનેકાનેક ધટનાએ આપણી નજર આગળ દેખાતી રહે છે. એક જ સ્ત્રીની કુક્ષિમાંથી એક સાથે ઉત્પન્ન થયેલ જોડલામાંના ખન્ને પ્રાણી-એ સરખા ન નિવડતાં તેમની જીવનચર્યા એક બીજાથી ધણી જ તફાવતવાળી પસાર થાય છે. તેા આ બધી વિચિત્રતાએાનું કારણ શં ? ચ્યા ધટનાએ અનિયમિત હોય, એમ બની શકે નહિ, કાઇ નિયામક-પ્રયોજક હાેવા જોઇએ. આ ઉપરથી તત્ત્વજ્ઞાની મહાત્માંએા કર્મની સત્તા સાબિત કરે છે: અને કર્મની સત્તાના આધારે આત્મા સ્વતઃ સિદ્ધ થાય છે. કારણ કે આત્માને સખ-દુ:ખ આપનાર કર્મસમૃદ્ધ આત્માની સાથે અનાદિ કાળથી સંયુક્ત છે અને એને લઇ આત્માન સંસારનું પરિભ્રમણ છે. કર્મ અને આત્માની ખાત્રી થયેથી પરલાકની ખાતરી માટે કાંઇ બાકી રહેતું નથી. જેવાં શુભ યા અશુભ કાર્યો પ્રાણી કરે છે, તેવા પરલાક (પુનજેન્મ) તેને પ્રાપ્ત થાય છે. જેવી શુભ યા અશુભ ક્રિયા કરવામાં આવે છે. તેવા પ્રકારની વાસના આત્મામાં સ્થપાય છે. આ વાસના શું છે? એક પ્રકારના વિચિત્ર પરમાશસમહતા જથ્થા. એતે જ બીજા શબ્દમાં 'કર્મ' કહેવામાં આવે છે, એટલે કર્મ, એક પ્રકારના પરમાણુઓના સમૃહરૂપ છે. આવી રીતનાં નવાં નવાં કર્મા આત્માની સાથે જોડાતા રહે છે અને જ<u>ૂનાં</u> જાનાં કર્મા ખરી પહે છે. સારી યા ખરાબ ક્રિયાથી બંધાતાં સારા યા ખરાવ્ય કર્મી પરલાક સુધી, અરે ! અનેકાનેક જન્મા સુધી પણ આત્માની સાથે, કળ વ્યતાવ્યા વગર સત્તામાં સંયુક્ત રહે છે, અને કલવિપાકના ઉદય વખતે સારાં યા માઠાં કૃળાના અનુભવ આત્માને કરાવે છે. કલ-વિપાક ભાગવવાની અવધિ હાય, ત્યાં સુધી આત્મા તે કળ અનુભવે છે. ત્યાર પછી તે કર્મ આત્માથી ખસી જાય છે.

ઉપયુંકત યુક્તિ-પ્રમાણા દ્વારા અને " હું સુખી, હું દુ:ખી " એવી શરીરમાં નિંદ, ઇંદ્રિયામાં નિંદ, કિન્તુ હૃદયના ઊંડા પ્રદેશમાં, અન્તરા-ત્મામાં સુરપષ્ટ અનુભવાતી લાગણી જે પ્રત્યક્ષપ્રમાણરૂપ છે, તેથી શરીર અને ઇંદ્રિયાથી અલગ સ્વતંત્ર આત્મતત્ત્વ સાળિત થાય છે. સંસારમાં જીવા અનન્ત છે.

આ પ્રસંગે એક પ્રશ્ન ઊભા થવાના સંભવ છે. સંસારવર્તો જીવ-રાશિમાંથી જીવા કર્મ ક્ષય કરી મુક્તિમાં ગયા છે, જાય છે અને જશે. આવી રીતે પ્રતિક્ષણ સંસારમાંથી જીવાના ઘટાડા રહે છે. આ પ્રમાણે જીવા ખૂટવાથી ભવિષ્યમાં કાઇ વખતે સંસાર જીવાથી ખાલી કાંન થાય ?

પરન્તુ સદ્ધમદષ્ટિએ વિચાર કરતાં, પહેલાં એ ધ્યાનમાં લેવું જોઇએ કુ-સંસાર, જીવાથી ખાલી થાય, એ વાત કાઇ શાસ્ત્રને સમ્મત નથી; તેમ જ એ વાત આપણી વિચારદષ્ટિમાં પણ નથી ઉતરતી. ખીજ તરક મહિતમાંથી જવા સંસારમાં પાછા કરે. એ વાત પણ માની શકાય તેમ નથી, કારણ કે માક્ષ, સર્વે કમેનિ પૂર્ણ વિનાશ થવાથી મેળવાય છે; એમ સહ કાઇ માતે છે. એટલે સંસારમાં જન્મ લેવામાં સાધનભૂત કર્માસંખન્ધ કાઈ પણ પ્રકારના જ્યારે મુક્ત જીવાને નથી, તા પછી તેઓ સંસારમાં પાછા ક્રેમ આવી શકે ? મોક્ષમાંથી પાછા કરવાતાં માનવામાં માક્ષની મહત્તા ઉડ્ડી જાય છે. જ્યાંથી કરી અધ:પાત થવાના પ્રસંગ આવે, તે માેક્ષ કહેવાય જ નહિ, આ ઉપરથી એ ધ્યાનમાં રાખવાનું પ્રાપ્ત થાય છે કે સંસાર, જીવાથી, શ્રત્ય થતા નથી, એ અને મુક્તિમાંથી જીવા પાછા કરતા નથી, એ બન્ને સિદ્ધાન્તાને આંચ ન આવે એવા રસ્તે પ્રસ્તુત પ્રશ્નનું સમાધાન થવું જોઈએ. જેટલા જીવા મુક્તિમાં જાય છે, તેટલા જીવા સંસારમાંથી બરાબર ઐાછા થાય છે; છતાં જીવરાશિ અનન્ત હેાવાથી પ્રદ્યાંડ જીવાથી ખાલી થઇ શકે નહિ. સંસારવર્ત્તા જીવરાશિમાં નવા જીવાેના ઉમેરા બિલકુલ ન હાેવા છતાં અને સંસારમાંથી નિરંતર જીવાેના ધટાડાે થતાે રહેવા છતાં પણ ભવિષ્યમાં . કાઇ કાલે જીવાના અંત ન આવે, એટલા અનન્ત જીવા સમજવા જોઇએ. ઉપર પ્રમાણેની 'અનન્ત ' શુખ્દની **વ્યા**ખ્યા **જો**તાં ચાલુ શંકા રહેતી નથી; સહમ વખતને જૈનશાસ્ત્રોમાં 'સમય' કહે છે. 'સમય' એટલા સુક્ષ્મ વખત છે કે તે સમયા એક સેકન્ડમાં કેટલા પસાર થાય છે. તે આપણાથી જાણી શકાય તેમ નથી. એવા અનન્ત સમયેા આખા ભતકાલના. વર્તમાનકાલના ચાલ એક સમય અને ભવિષ્યકાલના અનન્ત સમયોા–એ ત્રણેતા સરવાળા થતાં જેટલા અન-તાનન્ત સમયા થાય. તેનાથી પણ જીવા અનન્તગુણા અનન્ત છે. આ ઉપરથી જોઈ શકાય છે કે-અનન્ત ભવિષ્યકાલે પણ જીવરાશિની પણ સમાપ્તિ થઇ શકે નહિ. જેટલા જેટલા દિવસા અને વર્ષો પસાર થતા જાય છે. એટલા એટલા ભવિષ્યકાલમાંથી ધટાડે**ા થતે**ા જાય **છે. પ્રતિક્ષણ ભ**વિષ્<mark>યકાળ</mark>માંથી ધટાડેા થતા રહે છે, એ સમજ શકાય તેમ છે. આમ હાવા છતાં પણ ભવિષ્ય કાલના અંત આવે, ભવિષ્યકાલના દિવસોના અંત આવે, ખીજા શબ્દો-માં-ભવિષ્યકાલ તદન ખલાસ થાય, એવી કલ્પના કાઇને પણ ઊભી થઇ શકતી નથી; તા આવી રીતના અનન્ત ભવિષ્યકાલના અનન્ત સમયા કરતાં પણ જ્યારે સંસારી જીવા અનન્તાનન્ત છે, તાે–તેમાંથી ક્ષણે ક્ષણે જીવા નિકળવા છતાં પણ-તેના અંત આવે, એ કલ્પના કેમ ઊસી થઇ શકે ? ક્ષણે ક્ષણે સંસારમાંથી જીવાે નીકળવા છતાં પણ અનન્ત ભવિષ્ય કાલે અન્ત આવે નહિ-છેડા આવે નહિ. એટલા અનન્ત સંસારી જવા સમજાયા પછી પ્રસ્તુત શંકા રહેશે નહિ.

#### જીવના વિભાગ.

સામાન્ય રીતે જીવના ખે ભેંદો પડે છે—સંસારી જીવા અને મુક્ત જીવા. સંસારમાં ભ્રમણ કરતા જીવા 'સંસારી 'કહેવાય છે. 'સંસાર ' શખ્દ 'સમ્ ' ઉપસર્ગ પૂર્વ ક 'સ્ટ્ર' ધાતુથી ખનેલા છે. 'સ્ટ્ર' ધાતુના અર્થ 'ભ્રમણ ' થાય છે. 'સમ્ ' ઉપસર્ગ તેજ અર્થને પાષણ કરનાર છે. ચારાસી લાખ જીવયાનિયામાં પરિભ્રમણ કરવું, તે સંસાર અને પરિભ્રમણ કરનારા સંસારી કહેવાય છે. ખીજી રીતે, 'સંસાર' શુખ્દતા અર્થ ચારાસી લાખ જીવગાનિ પણ થઇ શકે છે. આત્માની કર્માંબલ અવસ્થાનું નામ પણ સંસાર છે. શરીરનું નામ પણ સંસાર છે. એ રીતે સંસારને વળગેલા જીવા સંસારી કહેવાય છે. આ ઉપરથી કર્મ- ખલ અવસ્થા, એ સંસારી જીવાનું લક્ષણ સહજ સમજ શકાય છે.

સંસારી જીવાના અનેક રીતે બેદાે પડી શકે છે. પરંતુ મુખ્ય બે બેંદા છે-સ્થાવર અને ત્રસ. દુ:ખંતે છાડી દેવાની અને સુખ મેળવવાની પ્રવૃત્તિચેષ્ટા, ગતિ-ચેષ્ટા જ્યાં ન દેખાય તે સ્થાવર, અને દેખાય તે ત્રસ. પૃથ્વીકાય, જલકાય, તેજસ્કાય, વાયુકાય અને વનસ્પસ્તિકાય એ પાંચના રચાવરમાં સમાવેશ થાય છે. એ પૃથ્વીકાય વગેરે પાંચ. એક સ્પર્શન ( ચામડી ) ઇંદ્રિયવાલા હાવાથી એકેન્દ્રિય કહેવાય છે. એના ખે બેંદા છે-સુક્ષ્મ અને બાદર. સુક્ષ્મ પૃથ્વીકાય, સુક્ષ્મ જલકાય, સુક્ષ્મ તેજસ્કાય, સુક્ષ્મ વાયુકાય અને સુક્ષ્મ વનસ્પતિકાય જીવા આખા લાકમાં વ્યાપી રહેલા છે. માં અત્યન્ત સકમ હાવાથી આપણી ચક્ષથી જોઇ શકાતા નથી. ₹ખાદર પૃથ્વીકાય, ખાદર જલકાય, ખાદર તેજસ્કાય, ખાદર વાયુકાય અને ભાદર વનસ્પતિકાય પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે. ધર્ષણ, છેદન આદિ પ્રહાર જેને લાગ્યા ન હાય, એવી માટી. પત્થર વગેરે પૃથ્વી, જે જીવાનાં શરીરાતું પિંડ છે, તે જીવા બાદર પૃથ્વીકાય જાણવા. જે જલને અગ્નિ વગેરેથી આધાત ન થયા હાેય, તે જળ-ક્વા, તળાવ વગેરેનાં જે જીવાનાં શરીરાતું પિંડ છે. તે બાદર જલકાય જીવા સમજવા. એ પ્રમાણે દીવા, અમિ, વિજળી વગેરે-જે જીવાનાં શરીરાતું પિંડ છે, એ બાદર તેજસ્કાય જીવા છે. અનુભવાતા વાય, જે જીવાનાં શરીરાતું પિંડ છે, તે જીવા

૧. તમામ પાલાણ સૃક્ષ્મ છવાથી લયું છે, એમ વર્તમાન વૈજ્ઞાનિકાનું પણ માનનું છે. વૈજ્ઞાનિકાએ એ પણ શાધ કરી છે કે-સાથી નાનું પ્રાણી ચેકસસ નામનું છે. આ જન્તુઓ એક સાયના અત્રભાગ પર એક લાખ ખેસતાં પણ ગરદી નહિ થતાં ખુશાલાથી ખેસી શકે છે.

<sup>્</sup> ર. બાદર એડલે સ્થૂલ. 'બાદર 'એ જૈન શાજાના પારિભાષિક શબ્દ છે.

માદર વાસુકાય છે, **અને વૃક્ષ**, શાખા, પ્રશાખા, પત્ર, ફૂલ, **ફ્લ**, કાંદા વગેરે બાદર ધવનસ્પતિકાય છે.

પુર્વેક્તિ સચેતન પૃથ્વી. સચેતન જલ વગેરે અચેતન પણ શઇ શકે છે. સચેતન પૃથ્વીને છેદન-બેદન વગેરે આધાત લાગવાથી તેમાંના જ્વા તેમાંથી વ્યત થાય છે અને એથી એ પૃથ્વી અચેતન **થાય** છે. એવી રીતે પાણીન ગરમ કરવાથી અથવા તેમાં સાકર વગેરે પદાર્થીનું મિશ્રહ્ય કરવાથી તે પાણી અચેતન થાય છે. વનસ્પતિના સંબંધમાં પણ એવી જ રીતે અચેતન થવાનું સમજી લેવું.

એ ઇન્દ્રિયા-ત્વચા અને જીલ-જેઓને હાય, તે દ્વીન્દ્રિય કહેવાય છે. કુમિ, પારા, જળા, અળસિયાં વગેરેના દ્વીન્દ્રિયમાં સમાવેશ છે. જાં. માંકડ. મેં કાડા, ધીમેલ વગેરે, ત્વચા, જીભ અને નાક એ ત્રણ ઇન્દ્રિયાવાલા હ્યાવાથી ત્રીન્દ્રિય કહેવાય છે. ત્વચા. જીલ. નાક અને આંખ એ ચાર ઇન્દ્રિયાવાલા માંખી, ડાંસ, તીડ, વીંછી વગેરે ચતુરિન્દ્રિય કહેવાય છે. ત્વચા. જીલા નાક, આંખ અને કાન એ પાંચ ઇન્દ્રિયાવાળા પંચેન્દ્રિય કહેવાય છે. પંચેન્દ્રિયના ચાર **બે**દાે છે–મનુષ્યા, પશુ–પક્ષિ–મચ્છ વગેરે તિર્યં ચા: સ્વર્ગમાં રહેતા દેવતાએ અને નરકમાં રહેતા નારકા.

'ત્રસ ' માં આ દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચેતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવાના સમાવેશ થાય છે.

એ રીતે સ્થાવર અને ત્રસમાં સમસ્ત સંસારી જીવા સમાઈ જાય છે. હવે રહ્યા મુક્ત જીવા. તેઓ માક્ષતત્ત્વના પ્રકરસમાં વર્ષ્યવાશ

#### અજવ.

ચૈત-મરહિત-જડ પદાર્થીને અજીવ કહેવામાં આવે છે. અજીવના જૈનશાસ્ત્રામાં પાંચ લેદા પાડવામાં આવ્યા છે-ધર્મ, અધર્મ, આકાશ પ્રદ્રગલ અને કાલ.

१. वनस्पति वगेरेमां छवे। द्वावानुं वैज्ञानिक अभिश्वास्य भद्धास्य विज्ञान પ્રયાગથી જગતની સદામે સિદ્ધ કરી અતાવ્યું છે.

આ સ્થળે ધર્મ અને અધર્મ એ બે પદાર્થી પુણ્ય-પાપરૂપ સમજ-વાના નથી; કિન્તુ એ નામના બે પદાર્થી, આખા લાેકમાં આકાશની પેંઢે બ્યાપક અને અરૂપી છે. આ એ પદાર્થીના ઉલ્લેખ કાઈ પણ 🞝નેતર દર્શનમાં નથી. પણ 🞝ન શાસ્ત્રોમાં એ વિષે વિસ્તૃત પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. જેમ આકાશને અવકાશ દેનાર તરીકે સર્વ વિદ્વાના માને છે, તેમ આ એ પદાર્થી પણ ઉપયોગી બતાવવામાં આવ્યા છે. ધાર્મ.

ગમન કરતા પ્રાહ્યિએ અને ગતિ કરતી જડ વસ્તુએાને સહાયતા કરનાર ' ધર્મ ' પદાર્થ છે. પાણીમાં કરતાં માછલાંએાને મદદ કરનાર જેમ પાણી છે, તેમ જડ અને જીવાની ગતિ થવામાં પણ નિમિત્ત-કારણુ માનવું એ ન્યાયસંગત છે, અને એ નિમિત્તકારણુ 'ધર્મ' છે. **અ**વકાશ મેળવવામાં આકાશને સહાયભૂત માનવામાં આવે છે, તેવી રીતે ગતિ કરવામાં પણ સહાયભૂત તરીકે 'ધર્મ' નામક પદાર્થ માનવામાં આવે છે.

#### અધર્મ.

'અધમ' પદાર્થાના ઉપયોગ, સ્થિતિ કરતા જડ અને જીવાને સહાયક થવું, એ છે. ગતિ કરવામાં સહાયક જેમ ધર્મ છે, તેમ સ્થિતિ થવામાં પણ સહાયક કાેઇ પદાર્થ હાેવા જોઇએ. એ ન્યાયથી 'અધર્મ' પદાર્થ સિદ્ધ થાય છે. વૃક્ષની છાયા જેમ, સ્થિતિ કરવામાં નિમિત્ત બને છે, તેમ જડ અને જીવાની સ્થિતિમાં 'અધર્મ' પદાર્થ નિમિત્ત છે.

હાલવું – ચાલવું અને સ્થિત થવું, એમાં સ્વતંત્ર કર્તા તા જીવ અને જડ પદાર્થી પોતે જ છે. પોતાના જ વ્યાપારથી તેઓ –હાલે–ચાલે છે અને સ્થિત થાય છે; પરંતુ એમાં મદદગાર તરીકે કાઇ અન્ય શકિતની અપેક્ષા અવશ્ય હેાવી જોઇએ, એમ માનવા સુધી તા વર્તમાન વૈજ્ઞા-નિકા પણુ આવ્યા છે, જ્યારે જૈનશાસ્ત્રકારા એ સંબધમાં ધર્મ અને અધર્મ એવા એ પદાર્થીમાને છે.

#### અાકારા .

આકાશ પદાર્થ પ્રસિદ્ધ છે. દિશાના પણ આકાશમાં જ સુસાવેશ, છે. લાેકસંખ-ધા આકાશને લાેકાકાશ અને અલાેકના વિંભાંગ પાડ-વામાં ખાસ કારણુ કાેઈ હાય તાે, ઉપર ખતાવેલ ધર્મ અને અધર્મ પદાર્થો છે. ઊંચે, નાંચે અને આલાેકનાં વિંભાંગ પાડ-વામાં ખાસ કારણુ કાેઈ હાય તાે, ઉપર ખતાવેલ ધર્મ અને અધર્મ પદાર્થો છે. ઊંચે, નાંચે અને આજુખાજુએ જયાં સુધી ધર્મ અને અધર્મ પદાર્થો સ્થિત છે, ત્યાં સુધીના હદને 'લાેક ' સંજ્ઞા આપા છે, અને લાેકના બહારના પ્રદેશ અલાેક કહેવાય છે. આ બે પદાર્થાને લઇને જ લાેકમાં જડ અને જીવાની ક્રિયા થઈ રહી છે. અલાેકમાં આ બે પદાર્થા નહિ હાેવાયા ત્યાં એક પણુ પરમાણુ અથવા એક પણુ જવ નથી. લાેકમાંથી કાઇ પરમાણુ કે કાઇ જવ અલાેકમાં જઈ શકતા નથી એનું કારણુ અલાેકમાં કાઇ પણુ પ્રદેશમાં પરમાણુ, જવ કે કાઇ પણુ ચીજ નથી, એવું શહ માત્ર આકાશ, એ અલાેક છે.

ઉપર કહા પ્રમાણે ધર્મ અને અધર્મ પદાર્થ દારા લાક અને અ-લાકના સિદ્ધિ થવામાં એક પ્રમાણુ સમજી શકાય તેવું છે. તે એ છે કે—સર્વ કર્માના ક્ષય થવાથી આત્મા ઊંચે ગતિ કરે છે, એમ જૈનશાસ્ત્ર-ના સિદ્ધાન્ત છે. એ વિષે તું ખડીનું ઉદાહરણુ અપાય છે. જેમ પાણીમાં રહેલી માટીના લેપવાળી તું ખડી, તેના ઉપરના સલળા મેલ નિકળી જવાથી એકદમ પાણી ઉપર આવી જાય છે, તે પ્રમાણે આત્મા ઉપરના કર્મ રૂપ સલળા મેલ દૂર થવાથી સ્વત:—સ્વભાવત: આત્મા ઊધ્વંગતિ કરે છે—ઉપર જાય છે. પરન્તુ તે ઊધ્વંગતિ કયાં સુધી થતી રહે—કયાં જઈ અટકે ? એ ખાસ વિચારનું સ્થાન છે. આ વિચારના નિવેડા ધર્મ અને અધર્મ પદાર્થ દારા લાક અને અલાકના વિભાગ માન્યા સિવાય કાઇ રીતે થઇ શકે તેમ નથી. ગતિ થવામાં સહાયક ધર્મ પદાર્થ, ઊંચે જ્યાં સુધી છે, ત્યાં સુધીના લોકાના અમ્ર ભાગે કર્મ રહિત થયેલ આત્માની ગતિ અટકી જાય છે અને ત્યાં જ તે અવસ્થિત થાય છે. ત્યાંથી અત્યળ લોકમાં 'ધર્મ' પદાર્થના અભાવે તેની ગતિ થઇ શકતી નથી. જો ધર્મ' અધર્મ પદાર્થી ન હાય, અને તેથી થતા લોક—અલોકના વિભાગ ન દ્વાય, તા ક્રમ'રહિત બનેલ આત્મા ઊંચે જતા કયાં અટકશે—કયાં અવસ્થિત શ્રુશે, એ ઊભી થતી ગુંચવષ્યુ મટે તેવી નથી.

#### <del>પુ</del>દ્ગ**લ**.

પરમાણુથી લઇ ઘટ, પટ આદિ રચૂલ-અતિરચૂલ-મહારચૂલ તમામ રૂપી પદાર્થીને 'પુદ્દગલ ' સંગ્રા આપી છે. ' पूर ' અને ' गळ્ ' એ ધાતુઓના સંયોગથો ' પુદ્દગલ ' શબ્દ બન્યો છે. ' પૂર ' ના અર્થ પરણ થવું અર્થાત્ મળવું, અને ' गळ્ ' ના અર્થ ગળવું અર્થાત ખરી પડવું - જીદું પડવું એવા થાય છે. આ હકીકત આપણા શરીરમાં અને બીજી દરેક વસ્તુઓમાં પ્રસક્ષ અનુભવાય છે; અર્થાત્ પરમાણુવાળા નાનામાટા દરેક પદાર્થમાં પરમાણુઓના વધારા–ઘટાડા થયા કરે છે. એકલા પરમાણુને પણ રચૂલ પદાર્થ સાથે, કે બીજા અણુ સાથે મળવાનું કે તેનાથી અલગ પડવાનું હોવાથી ' પુદ્દગલ ' સંગ્રા અર્થયુક્ત ધરી શકે છે.

#### કાલ.

કાલ દરેકના જાણવામાં છે. નવી વસ્તુ પુરાણી થાય છે, પુરાણી વસ્તુ જર્ણું થાય છે. બાલ, તરુણુ થાય છે, તરુણું, વૃદ્ધ થાય છે. ભવિષ્યમાં થનારી વસ્તુ વર્તમાન થાય છે અને વર્તમાન વસ્તુ ભૂતકાલના પ્રવાહમાં પ્રવાહત થાય છે. આ બધી કાળની ગતિ છે. નવાં નવાં પરિવર્ત્તન, નવા નવા પરિણામ કાળને આભારી છે.

#### પ્રદેશ.

ઉપર ખતાવેલા ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને પુદ્દગલ એ ચાર જડ પદ્દાર્થો અને આત્મા એ અનેક પ્રદેશવાળા છે. પ્રદેશ એટલે સફસ્ ( સુક્ષ્મમાં સુક્ષ્મ ) અંશ. ઘટ. પટ આદિ પદાર્થીના સુક્ષ્મ અંશા પર-માશુ છે, એ તેા સહુ કાઇ સમજે છે. અને એ પરમાશ્વએા જ્યાંસધી સાથે લાગેલા દ્વાગ--અવયવી સાથે સંબદ્ધ દ્વાય, ત્યાંસુધી તેના 'પ્રદેશ' નામથી વ્યવહાર થાય છે, અને અવયવીથી છૂટા પક્ષા પછી–જાદા થઇ ગયા પછી તે ' પરમાશ ' નામથી વ્યવહત થાય છે, પરંતુ ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને આત્મા એ ચાર અરૂપી પદાર્થીના પ્રદેશા તા વિલક્ષણ પ્રકારના છે. એ પ્રદેશા–પરસ્પર અત્યંત ધનીભૃત–તદ્દન એકીભૃત છે. ધડાના પ્રદેશા-સહમ અંશા ધડાથી જુદા પડે છે. તેમ ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને આત્માના પ્રદેશા એક ખીજાથી જૂદા પડી શકે જ નહિ. અસ્તિકાય.

આત્મા, ધર્મ અને અધર્મ એ ત્રણના <sup>૧</sup>અસંખ્યાત પ્રદેશો છે. આકાશ અનન્તપ્રદેશવાલું છે. લાેકસંબંધી આકાશ અસંખ્યાતપ્રદેશવાળું અને અલાકસંબંધી આકાશ અનન્તપ્રદેશવાળું છે. પુદુષલના સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનન્ત પ્રદેશા હાય છે. આવી રીતે પ્રદેશયક્ત હોવાં**ચી** એ પાંચ ' અસ્તિકાય ' કહેવાય છે. ' અસ્તિકાય ' શબ્દના અર્થ–'અસ્તિ' એટલે પ્રદેશ અને 'કાય ' એટલે સમૂહ, અર્યાત્ પ્રદેશસમૂહથી યુક્ત÷ એવા થાય છે. ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્દગલ અને જીવની સાથે ' અસ્તિકાય ' શબ્દ જોડીને બાેલીએ તાે ' ધર્માસ્તિકાય ' ' અધર્માસ્તિકાય ' ' આકાશાસ્તિકાય ' 'પ્રદેગલાસ્તિકાય ' ' જીવાસ્તિકાય ' એ પ્રમાણે **એાલાય છે.** 

કાલને પ્રદેશ નહિ હાેવાથી તે 'અસ્તિકાય ' કહેવાય નહિ. ગયાે સમય નષ્ટ થયો. અને ભવિષ્ય સમય અસારે અસત્ છે, સારે ચાલુ સમય એટલે વર્ત્તમાન ક્ષણ, એ જ સદ્દબૂત કાલ છે. મુદ્દર્ત્ત, દિવસ,

૧. જેની સંખ્યા ન થઈ શકે, તે અસંખ્યાત. આવા સામાન્ય અર્થ સમજવા હપરાંત જૈનશાસમાં અતાવેલ વિશેષ અર્થ સમજવાની જરૂર છે.

સત્રિ, મહિના, વર્ષ એ બધા જે કાલના વિભાગા પશ્ચા છે, તે અસદ્ભૂત સણોને ખુલ્સમાં એકત્રિત કરીને પાડવામાં આવ્યા છે; માટે એક ક્ષણ માત્ર કાળમાં પ્રદેશની કલ્પના હોઇ શકે નહિ.

ઉપર બતાવેલા પાંચ અસ્તિકાયા અને કાલ એ જૈનદર્શનનાં માનેલાં ૧૬ ( છ ) દ્રવ્યા છે.

## યુષ્ય—પાપ

સારાં કર્મો 'પુષ્ય' અને ખરાળ કર્મો 'પાપ' કહેવાય છે. સગ્પત્તિ, આરાગ્ય, રૂપ, ઝીર્તિ, પુત્ર, સ્ત્રી, દીર્ધ આયુષ્ય વગેરે સુખનાં સાધના, જે કર્મોથો પ્રાપ્ત થાય છે, તે શુભ કર્મોને 'પુષ્ય' કહેવામાં આવે છે અને એથી વિપરીત–દુઃખની સામગ્રી ખડી કરી દેનાર–કર્મ 'પાપ' કહેવાય છે.

ત્રાનાવરથુ, દર્શનાવરથુ, વેદનીય, મેહનીય, આયુ, નામ, ગાત અને અન્તરાય એ આઠ પ્રકારનાં કર્મ આગળ કહેવાશે. તેમાં ત્રાનાવરથુ, દર્શનાવરથુ, મેહનીય અને અન્તરાય એ ચાર કર્મ અશુભ હેાવાથી પાપકર્મ છે; કારથુ કે ત્રાનાવરથુ ત્રાનશક્તિને દબાવનાર છે, દર્શનાવરથુ દર્શનશક્તિને આવ્છાદન કરનાર છે, મેહનીય કર્મ મેહને ઉપજાવનાર છે, એટલે આ કર્મ સંયમમાં અટકાયત કરનાર છે તથા તત્ત્વશ્રદ્ધાનમાં બાધ નાંખનાર છે અને અન્તરાય કર્મ કષ્ટની પ્રાપ્તિમાં વિધ્ન નાંખનાર છે. આ ચાર કર્મો સિવાય શુભ અને અશુભ એ એ પ્રકારના નામ-કર્મની અંદરની અશુભ પ્રકૃતિઓ, આયુષ્ય કર્મમાં નારકઆયુષ્ય, ગાત્ર કર્મમાંની નીચગાત્ર પ્રકૃતિઓ, આયુષ્ય કર્મમાં અસાતાવેદનીય પ્રકાર એટલા કર્મના ભેદા અશુભ હોવાથી પાપકર્મ છે. વેદનીયકર્મના સાત-વેદનીય ભેદ, શુભ નામની પ્રકૃતિઓ, ઉદ્યું ગાત્ર અને દેવઆયુષ્ય, ન્મતુષ્યઅયુષ્ય તથા તિર્ય ચઆયુષ્ય એટલાં એટલાં કર્મો પુષ્યકર્મ છે.

### આસવ.

આત્માની સાથે કર્મ'ના સંબન્ધ થવાનાં કારણાને 'આસ્રવ 'નામ

આપ્યું છે. જે બ્યાપારાથી—જે પ્રવૃત્તિઓથી આત્માની સાથે કર્મના સંબંધ થાય તે વ્યાપારા—તે પ્રવૃત્તિઓ ' આસ્તવ' કહેવાય છે, જે કામોથી કર્મ પ્રવાહ આત્મામાં દાખલ થાય તે ' આસ્તવ' મન, વચન અને શરીરના બ્યાપારા શુભ હોય તા શુભ કર્મ અને અશુભ હાય તા શુભ કર્મ અને અશુભ હાય તા શુભ કર્મ અને અશુભ હાય તા આપાર— દુર્શ્વયન્તન કે દુષ્ટ શ્રદ્ધા અથવા સારું ચિન્તન કે રૂડી શ્રદ્ધા છે. વચનના બ્યાપાર— દુષ્ટ ભાષણ અથવા સારું ભાષણ છે. શરીરના બ્યાપાર હિંસા, ચારી, બ્યભિચાર વગેરે દુષ્ટ આચરણ અથવા જીવદયા, ઇશ્વરપૂજન, દાન વગેરે પવિત્ર આચરણ છે.

પુણ્ય ક્રમ' યા પાપ કર્મ બંધાવામાં મુખ્ય પ્રયોજક મનાવ્યાપાર છે, જ્યારે વચનવ્યાપારા તથા શારીરિક ક્રિયાએ મનાયાગને પુષ્ટિ આપ-નાર તરીકે કર્મ'બંધનના હેલું છે.

મતાયોગ, વચનયાગ અને શરીરયાગરૂપ આસવ**થી ખધાતા કર્મીતે** અટકાવનાર આત્માના નિર્મલ પરિણામતે—

### સંવર.

કહેવામાં આવે છે. 'સંવર' શબ્દ सम् પૂર્વક हુ ધાતુથી ખનેલા છે. 'सम्' પૂર્વક हુ ધાતુના અર્થ રાકવું –અટકાવવું થાય છે. કમેં ખંધાતું અટક તે 'સંવર' સમજવા. જે ઉજ્જવળ આત્મપરિણામથી કમેં બંધાતું અટક, તે ઉજ્જવળ પરિણામ 'સંવર' છે. આમ 'અટકવું' અને જેનાથી અટક તે ખન્ને 'સંવર' કહેવાય. સર્વ કમેં અંધાતાં અટકા જાય એવી સ્થિતિ કેવલત્તાન પ્રાપ્ત થયા પછી આવે છે; પરંતુ આત્માની જેમ જેમ ઉજ્ઞત અવસ્થા થતી જાય છે, તેમ તેમ કમેં બન્ધનમાં ઘટાડા થતા જાય છે.

## ખંધ.

કર્મતા આત્માની સાથે દૂધ અને પાણીની પેઠે સંખન્ધ થવા, **એતુ** 

નામ ભધ છે. કર્મ કયાંય લેવા જવાં પડતાં નથી, કિન્તુ આપ્યા લાેકમાં તેવા પ્રકારનાં દ્રવ્યા ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલાં છે, જેને 'કર્મ-વર્ગણા 'એવું નામ જૈન શાસ્ત્રકારા આપે છે. આ દ્રવ્યા, રાગ-દ્રેષના પરિણામરૂપ ચિકાશને લીધે આત્માને વળગે છે.

અહીં એ પ્રશ્ન લાબા થઇ શકે છે કે—શુદ્ધ આત્માને રાગદેવની ચિકાશ લાબવી કેમ જોઇએ? આના સમાધાનમાં સહમ દષ્ટિએ વિચાર કરવાની જરૂર છે. આત્માને રાગદેવની ચિકાશ અમુક વખતે લાગી, એમ તો કહી શકાય નહિ; કારણું કે તેમ કહેવામાં, જે વખતે આત્માને રાગદેવની ચિકાશ લાગી, તે પહેલાં આત્મા, શુદ્ધસ્વરૂપવાળા ઠરે છે; અને શુદ્ધ સ્વરૂપવાળા આત્માને રાગદેવના પરિણામ થવાનું કાંઈ કારણું નથી. શુદ્ધસ્વરૂપી આત્માને રાગદેવના પરિણામ થવાનું કાંઈ કારણું નથી. શુદ્ધસ્વરૂપી આત્માને રાગદેવના પરિણામના પ્રારંભ થવાનું માનવામાં આવે, તો મુક્તિદશાને પામેલા આત્માઓ—શુદ્ધ આત્માઓને પણું કરી રાગદેવના પરિણામ ઉત્પન્ન થવાનું કાં નહિ ખતે? ભૂતકાલમાં પહેલાં આત્મા શુદ્ધ હતો અને પછીથી એને રાગદેવના પ્રાદુર્ભાવ થયા, એમ માનવા જતાં, ભવિષ્ય કાલમાં મુક્ત અવસ્થાની શુદ્ધ સ્થિતિએ પહોંચ્યા પછી પણું કરી રાગદેવના પ્રાદુર્ભાવ થવાની ભના થતી આપત્તિ શી રીતે હઠાવી શકાશે? આ ઉપરથી એ સિદ્ધ થાય છે કે—આત્માને રાગદેવના પરિણામ અમુક વખતથી ઉત્પન્ન થયેલ નથી, કિન્દુ તે અનાદિ છે.

સુવર્ષું, માટીની સાથે જેમ અનાદિકાલથી મળેલું છે અને એથી એના ઉજ્જવળ ચાકચિકય—સ્વભાવ ઢંકાયલા છે, એ પ્રમાણે આત્માનું પણ શુદ્ધ ક્ષલસ્વરૂપ, અનાદિસંયુક્ત કર્મ પ્રવાદના આવરણથી ઢંકાયલું છે. મિલન દર્પણને ઉટકવાથી—માંજવાથી તે ઉજ્જવળ થાય છે અને ઝગમાં છે, તેમ આત્મા પરના કર્મ—મેલ ધાવાઇ જવાથી આત્મા ઉજ્જવળ અને છે અને પાતાના વિશુદ્ધ સ્વરૂપમાં પ્રકાશ છે.

એટલે 'આત્મા પહેલા અને પછી કર્મ'ના સંબંધ 'એમ માનવું અની શકતું નથી. 'કર્મ' પહેલું અને આત્મા પછી 'એમ તા બાલાય જ

#### : 909 :

નહિ એ ખુલ્લું છે: કારણ કે એમ કહેવામાં આત્મા ઉત્પન્ન થનારા ઠેરે છે અને અતએવ વિનાશી ઠેરે છે. એ સિવાય, આત્માના અભાવે 'કર્મ' વસ્ત જ ધટતી નથી. આ રીતે એ બંને પક્ષા જ્યારે ધટી શકતા નથી, ત્યારે " આત્મા અને કર્મ એ ખંતે હમેશાંથી સાથે ( અનાદિ સહયુક્ત ) છે" એ ત્રીજો પક્ષ સિદ્ધ થાય છે.

જૈનશાસ્ત્રમાં કર્મના મુખ્ય આઠ પ્રકારા વતાવા છે–જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, વેદનીય, માહનીય, આયુ, નામ, ગાત્ર અને અન્તરાય એ નવું કહેવાનું રહેતું નથી કે-આત્મા અસલ સ્વરૂપે અનન્તજ્ઞાનરૂપ-સચ્ચિદાનન્દમય છે, પરંતુ પૂર્વેક્તિ કર્મીના આવરજાવશાત્ તેનું મૂલ સ્વરૂપ આ-છાદિત છે. એથી એનું સંસારમાં પરિભ્રમણ છે અને ભવચક્રની સ્મનેકાનેક વિડંખનાએ એને વળગેલી છે.

**ગાનાવરણકમ**, આત્માની ગાનશક્તિને દબાવનાર છે. આ કમે જેમ જેમ વધારે જોરદાર થાય છે. તેમ તેમ તે, જ્ઞાનશક્તિને વધારે આચ્છાદિત કરે છે. ખુદ્ધિના અધિકાધિક વિકાસ ચવાનું મૂળ કારણ, આ કર્માનું શિથિલ થતું જવું, એ છે. આ કર્માના સંપૂર્ણ ક્ષય થયે ' કેવળત્રાન ' ( સકલ લાેકાલાેકના સમગ્ર પદાર્થાનું સંપૂર્ણ પ્રત્યક્ષ ત્રાન ) પ્રકટ થાય છે.

**દર્શાનાવરેણકર્મ**, દર્શનશક્તિને દેખાવનાર છે. દ્યાન અને દર્શનમાં વધુ અન્તર નથી. સામાન્ય પ્રકારના જ્ઞાનને 'દર્શન ' નામ આપ્યું છે. केवी रीते, डार्ध माश्वसने दृश्यी कीतां सामान्य रीते के मनुष्यत्वमात्रनं ભાન થાય છે, તે દર્શન છે; અને પછી એના વિશેષ પ્રકારે બાધ થવા એ જ્ઞાન છે. નિદ્રા આવવી, આંધળાપછાં, બેહરાપછાં વગેરે આ ક્રમેનાં કુળ છે.

વેદનીય કર્મનું કાર્ય સખ-દઃખના અનુભવ કરાવવાનું છે. સખના ચ્યુતભવ કરાવનારને સાતવેદનીય કર્મ ચ્યને દુ:ખતા અનુભવ કરાવનારને અસાતવેદનીય કર્મ કહે છે.

### : १०२ :

માહનિયકમેં માહ ઉપજાવનાર છે. આ ઉપર માહ, પુત્ર ઉપર માંહ, પત્ર ઉપર માહ, સારી સારી ચીજો ઉપર માહ, એ બધું માહનીય કર્મનું પરિષ્ણામ છે. માહમાં અધ બનેલાઓને કર્તવ્ય કે અકર્તવ્યનું ભાન રહેતું નથી. દારૂ પીધેલ માણસ, જેમ વસ્તુને વસ્તુરિયતિએ સમજ શકતા નથી, તેમ માહની ગાઢ અવસ્થામાં મૂકાયેલા પ્રાણી તત્ત્વને એના સાચા સ્વરૂપમાં સમજતા નથી અને વિપરીત ખુહિમાં ગાથા માર્યા કરે છે. માહની લીલાનાં ઉદાહરણાથી સંસાર ભર્યો પડયા છે. આદે કર્મોમાં આ કર્મ આત્મસ્વરૂપની ખરાબી કરવામાં આગેવાનીભર્યો ભાગ ભજવે છે. આ કર્મના બે બેદા છે—તત્ત્વદિષ્ટને અટકાવનાર 'દર્શન-માહનીય' અને ચારિત્રને અટકાવનાર 'ચારિત્રમાહનીય'.

અનાયુષ્યકર્મના ચાર બેદા છે—દેવતાનું આયુષ્ય, મનુષ્યનું આયુષ્ય, તિયં ચતું આયુષ્ય અને નરકનું આયુષ્ય. જેમ પગમાં ખેડી હોય ત્યાં સુધી માશ્યુસ છૂટી શકતા નથી, તેવી રીતે મનુષ્ય, તિયં ચ, દેવતા અને નારક એ ચારે ગતિઓના જીવા, આયુષ્ય પૂરું ન થાય ત્યાં સુધી તાંથી છૂટી શકતા નથી.

નામકર્મના અતેક ભેદ-પ્રભેદા છે; પરંતુ ટૂંકમાં સારું યા ખરાષ્ય શરીર, સારું યા ખરાષ્ય રૂપ, યશ યા અપયશ, સૌભાગ્ય યા દુર્ભાગ્ય, સુસ્વર યા દુઃસ્વર વગેરે અતેક બાબતા આ કર્મ ઉપર આધાર રાખે છે. જેમ ચિતારા સારાં યા ખરાષ્ય ચિત્રા બનાવે છે, તેવી રીતે પ્રાણીઓના વિવિધ દેહાકારા, રૂપાકારા, રચનાકારાનું નિર્માણ કરનાર આ કર્મ છે.

ગાત્રકમ'ના મે બેદા છે-ઉચ્ચ ગાત્ર અને નીચ ગાત્ર. ઊંચા ગાત્રમાં કે નીચા ગાત્રમાં જન્મ થવા એ આ કમ'ના પ્રસાવ છે. ગ્રાતિબધનને તરછાડનારા દેશામાં પણ ઊંચ-નીચના વ્યવહાર છે.

અન્તરાયકર્મનું કામ વિધ્ન નાંખવાનું છે. ધનાક્ષ્ય હોય, ધર્મના જાયુકાર હોય, છતાં દાન ન આપી શકે, એ આ કર્મનું ફલ છે. વૈરાગ્ય કે ત્યાગદત્તિ ન હોવા છતાં ધનેના ભોગ ન કરી શકાય, એ આ કર્મના પ્રભાવ છે. હજાર પ્રકારના ખુદ્ધિપૂર્વંક પ્રયાસા કરવા છતાં ભ્યાપારમાં કતેહમંદ ન થવાય, અથવા નુકશાન વૈદાય એ આ કર્મનું કામ છે. શરીર પુષ્ટ હોવા છતાં ઉદ્યમ કરવા તત્પર ન થવાય, એ આ કર્મનું પરિષ્યુામ છે.

કર્મસં ખંધી ટ્રંક હડીકત કહેવાઇ ગઇ. જેવા પ્રકારના અધ્યવસાંત્રો હોય, કર્મ, તેવા પ્રકારનું ચિક્ષ્ણું બંધાય છે, અને ફળ પણ તેવું જ ચિક્ષણું ભોગવવું પહે છે. કર્મના બન્ધન સમયે તેની સ્થિતિ, અર્થાત્ કર્મિવપાક કેટલા વખત સુધી ભોગવવા જોઇએ, એ કાલના નિયમ પણ બંધાઈ જાય છે. કર્મ, બંધાયા પછી તરત જ ઉદયમાં આવે, એમ સમજવાનું નથી. જેમ બીજ વાવ્યા પછી તરત પાક થતા નથી, તેમ, કર્મ બંધાયા પછી અમુક કાલ પસાર થયા બાદ, તે ઉદ્દયમાં આવે છે. ઉદયમાં આવ્યા પછી કર્મ ક્યાં સુધી ભોગવવું જોઇએ, એના નિયમ નથી. કારણ કે પૂર્વે બંધાયલા સ્થિતિકાલમાં પણ આત્મપરિણામ પ્રમાણે ફેરફાર થઇ જાય.

કર્મનું ખંધાવું એક રીતનું હોતું નથી. કાર્ષ્ટ કર્મ અતિગાઢ ખંધાય છે, જ્યારે કાર્ષ્ટ કર્મ ગાઢ, કાર્ષ્ટ સિથિલ અને કાર્ષ્ટ અતિશિથિલ ખંધાય છે. જે કર્મ અત્યંત ગાઢ ખંધાય છે, તેને જૈનશાસ્ત્રો 'નિકાચિત ' એવું નામ આપે છે. આ કર્મ પ્રાયઃ અવશ્ય ભાગવવું પડે છે. ખાકીનાં કર્મો શુભ ભાવનાઓના પ્રખળ વેગથી (વિપાકરૂપે) ભાગવ્યા વગર પશ્ચુ. છૂટી શકે છે.

માંધાયલાં કર્મો ભાગવ્યા બાદ જે ખરી પડે છે, એતું નામ છે— નિજેરા.

ું આ નિજ'રા એ રીતે થાય છે—એક નિજ'રા ઉચ્ચ આશયથી— કલ્યાણ ભાવનાથી કરાતા તપશ્ચરણુ વગેરૈના સાધનથી કર્મના જે ક્ષય થાય છે તે છે. અને ખીજી, કર્મ ભાગવાઈ જઇ ખરી પડે એ કે

#### : 808:

પહેલી નિર્જરા સકામનિર્જરા કહેવાય છે, જ્યારે ખીજી અકામ-નિર્જરા છે. વૃક્ષનાં કૃષ્ઠા, જેમ સ્વતઃ સમય પ્રાપ્ત થયે વૃક્ષ પર પાકે છે, અને ઉપાયથી પછા શીધ તેને પકવવામાં આવે છે, એ પ્રમાણે કર્મ, સ્વતઃ અવિધ પૂર્ણ થયે પાકી જઇ, બાગવાઇ જઇ ખરી પડે છે, અને તપશ્ચર્યા વચેરે તીવ ઉપાયાથી પછા કર્મને પકવી ક્ષાણ કરવામાં આવે છે.

ગ્રાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અન્તરાય એ ચાર 'ધાતિકમે' કહેવાય છે; કારણું કે તે આત્માના કેવલગ્રાન આદિ મુખ્ય ગુણોને હણુનાર (આવરનાર) છે. આ ચાર ધાતિકમેંના ક્ષય થવાથી કેવલગ્રાન પ્રકાશિત થાય છે. આ કેવલગ્રાન લોક-અલોકના ભૂત, ભવિષ્યદ્ અને વર્ત્તમાન તમામ પદાર્થીના સંપૂર્ણું સાક્ષાતકારરૂપ છે. આ ગ્રાનના પ્રકાશ થતાં આત્મા સવ' ગ્રાનને છે. એ સવ' ત્રાં આયુષ્ય પૂર્ણું થવાના સમય ઉપર અવશિષ્ટ ચાર કર્માં, જે ' અધાતિ અથવા ર' ભવાપગ્રાહિ' કહેન્વાય છે તેને-ક્ષી છું કરે છે અને તત્ક્ષણાત્ તેઓના આત્મા સીધું ઊધ્વ'- ગમન કરતા, એક સમયમાં લોકના અગ્રભાગ ઉપર અવશ્યિત થાય છે. આ અવસ્થાને કહે છે—

## માક્ષ.

નવમું તત્ત્વ મેક્ષિ છે. અને તેનું લક્ષણ—" कृतस्नकर्मक्षयो मोक्षः" અથવા " परमानन्दो मुक्तिः" એ સ્ત્રોથી 'સર્વ કર્મતા ક્ષય' અથવા 'સર્વ કર્મતા ક્ષયથી પ્રાદુર્ભુત થતા પરમ આનન્દ 'એ પ્રકારે દર્શાવવામાં આવે છે. સર્વ કર્મોના ક્ષય થવાથી ઊધ્વંગમન થવું; એ આત્માના રવભાવ છે, અને એ વિષે તું ખડીનું ઉદાહરણ પહેલાં અપાઈ ગયું છે. ઊધ્વંગમન કરતા આત્મા, લાકના અગ્ર ભાગે પહોંચી અટકી જાય છે અને ત્યાં આગળ ગમન કરી શકતા નથી; કેમકે પહેલા કહેવાઇ ગયું

ધાતિથી વિપરીત અધાતિ. ર. લવ એટલે સસાર અથવા શરીર, તેને
 સાવી રાખનાર એ ' લવાપગ્રાહિ ' શબ્દના અર્થ છે.

છે તેમ લાકના અત્રભાગથી આગળ ગતિ કરવામાં મદદમાર એવા ધર્મા-'રિતકાય પદાર્થ નથી.

ા ઉપર્યું કત મુક્ત અવસ્થામાં સર્વ કર્મોની **ઉપાધિએ** છૂ**ટી જવાને** લીધે શરીર, ઇન્દ્રિય અને મનના સર્વાથા અભાવ **થવાથી જે અનિર્વાચ્ય** સુખ મુક્ત આત્માએ અનુભવે છે, તે સુખની આગળ સમગ્ર ત્રિલાકોના આનંદ બિન્દુમાત્ર છે. ધણાએા શંકા કરે છે કે-માક્ષમાં શરીર નથી, વાડી, લાડી, ગાડી નથી, તાે ત્યાં સુખ શું હાે શકે ? પરન્તુ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે શરીર, સુખની સાથે દુ:ખતું <mark>પણ સાધન છે. માલ</mark>-મિષ્ટાન ઉડાવવામાં જે મજા પડે છે, તેનું કારણ માત્ર ભૂખની પીડા છે. પેટ ભરાઇ ગયેલું હાય તાે અમૃતસમાન ભાજન **પણ ગમતું નથી.** ્ટાઢની પીડા દૂર કરવા જે વસ્ત્રો પહેરવામાં આવે છે, તે જ વસ્ત્રો, ગરમીના તાપ વખતે પહેરવાં ગમતાં નથી. બહુ એસવાવાળાને ચાલવાનું મન થાય છે અને બહુ ચાલવાવાળાને એસવાનું-આરામ લેવાનું મન થાય છે. કામભાગ, શરૂઆતમાં જેવા અ<u>તુ</u>કુલ ભાસે છે, અન્તમાં તેવા જ પ્રતિકલ લાગે છે. આ બધી અરિથરતા શું સુખમંય છે? જે, સુખનાં સાધનાે સમજાય છે, તે, માત્ર દુઃખને શમાવવા સિવાય કંઈ નવું સુખ ઉ<sub>ત્</sub>પન્ન કરનાર નથી. પાકેલું -ગુમ<u>ર</u>ું જ્યારે કૃટી જાય છે ્ત્યારે 'હા...શ ' કરીને જે સુખ અનુભવાય છે, તે યથાર્થમાં સત્ય છે? નહિ. માત્ર તે વેદનાની શાન્તિ છે. જો તે સુખ સાચ હોય, તા જેને ગુમડું થયું નથી, તેને તે સુખાલ્હાદ કાં નથી થતા ? વિષયસેવનથી દુ:ખની શાન્તિ જે અનુભવાય છે, તે કહિયત, ક્ષાણક, સતાપિમિશ્રિત અને પરિષ્ણામે વિરસ છે.

જે સ્વાસ્થ્ય મેળવવા માટે ખાવું, પીવું, હરવું, ફરવું વગેરે સંસાર-વર્તી છવા કરે છે, તે સ્વાસ્થ્ય કરતાં અનન્તગશું સ્વાસ્થ્ય સિદ્ધ આત્મા-એાને કમે ક્ષયથી સ્વતઃ પ્રાપ્ત થાય છે. કમેં અન્ધા તમામ છૂટી જવાથી વિમલ ચેતન મુક્ત આત્મા પરમસ્વાતન્ત્ર્ય સંભૂત અનન્ત આનન્દી દશા અનુભવે છે.

#### : 904:

જેતે ખુજલી આવતી હાય તેને જ ખણવામાં કાંઇક આનન્દ ભાસે છે, બીજાને તે તરફ રુચિ શાની હેાય ? એ પ્રમાણે જેઓને માહની વાસનાઓ લાગેલી હાય છે, તેઓને જ માહની ચેષ્ટાઓ મજાની લાગે છે, કિન્તુ બીજાઓને (વીતરાગ આત્માઓને) તે મજાની લાગે જ શાની ? સંસારતા માહમય વિલાસ ખરેખર ખુજલીના જેવા શરૂઆતમાં કાંઇક આનન્દ ઉપજાવનાર અને પાછળથી મહાન્ દુ:ખના અનુભવ કરાવનાર છે. માેહરૂપી ખુજલી જેમની સાવ મટી ગઇ છે, એવા મુક્ત પરમાત્માઐાને, નિર્મલ આત્મજ્વાેતિમાંથી પ્રકાશતાે જે સ્વાભાવિક આનન્દ છે, તે જ ખરેખર પરમાર્થ સુખ છે. આવા પરમ સુખી પરમા-ત્માઓને માટે શુદ્ધ, યુદ્ધ, સિદ્ધ, નિરંજન, પરમજ્યોતિ, પરથક વગેરે નામા શાસ્ત્રોમાં આપ્યાં છે.

માક્ષની પ્રાપ્તિ, મનુષ્ય-શરીરદ્વારા જ થાય છે. દેવતાએ પણ દેવ-ગતિમાંથી મુક્તિ પામી શકતા નથી.

જીવાના 'ભબ્ય' અને 'અભબ્ય' એવા પ્રકારા જૈનશાસ્ત્રકાર ખતાવે છે. માક્ષને ગમે ત્યારે પણ મેળવી શકનારા જીવા 'લવ્ય ' કહેવાય છે, જ્યારે 'અભબ્ય ' જવાને મુક્તિની પ્રાપ્તિ કદાપિ હાેઇ શકતી નથી. ભાગ્ય કે અભવ્ય કાઇના અનાગ્યા અનતા નથી, કિન્તુ એ ભાગ્યત્વ– અલવ્યત્વ જીવના સ્વાભાવિક પરિષ્યામ છે. જેમ, મગની અંદર કારડુ મગ હાેય અને બીજા મગ પાકી જાય પણ તે કાેરકુ મગ પાકતા નથી, તેમ ' અભવ્ય ' **કાર**દ્ર મગના જેવાે છે. એની સંસાર–રિથતિ પાકતી નથી. H212.

<sup>ઇ</sup>શ્વરના સં**ળત્ધમાં જૈનશાસ્ત્રો**ના સિદ્ધાન્તા ધ્યાન આપવા જેવા છે. " परिक्षीजसकलकर्मा ईश्वरः " अर्थात् केना सङ्व ङभेनि। निर्भूष ક્ષમ થયા છે, એ ઇશ્વર છે. ઇશ્વર, પૂર્વે ખતાવેલી મુક્તિ અવસ્થાને પહોંચેલા પરમાત્માઓથી જૂદા પ્રકારના નથી, કિન્તુ ઇશ્વરત્વનું લક્ષણ. અને મુક્તિનું લક્ષણ એક જ છે.

### : 909 :

જૈનશાસ્ત્રો કહે છે કે માક્ષપ્રાપ્તિનાં કારણા—સમ્યગ્ સાન અને સમ્યક્ ચારિત્રના અભ્યાસ થતે થતે, તે અભ્યાસ પૂર્ણ સ્થિતિ ઉપર આવવાથી કર્મ`–અન્ધના સર્વથા છૂટી જાય છે અને આત્માનું અનન્તત્તાન આદિ સકલ સ્વરૂપ સંપૂર્ણ પ્રકાશિત થાય છે. આ સ્થિતિએ પહેાંચવું એ જ ઈશ્વરત્વ છે. <sup>૧</sup> જે જીવા. આત્મસ્વરૂપના વિ**કાસના અભ્યાસમાં આગળ**ા વધે અતે પરમાત્મસ્થિતિએ પદ્ધાંચવાના યથાવત પ્રયત્ન કરે, તા તે ખરાખર ઈશ્વર થઇ શકે છે; એમ જૈનશાસ્ત્રના સિદ્ધાન્ત છે. ઇશ્વર–વ્યક્તિ એક જ છે. એવા જૈન સિદ્ધાન્ત નથી. એમ છતાં પણ પરમાત્મસ્થિતિએ પહેાંચેલા સર્વ સિદ્ધો એક સરખા નિરાકાર અને અસન્ત ગાઢ સાંયુક્ત હાવાથી સમષ્ટિરૂપે, સ<u>મ</u>ચ્ચયરૂપે તેએાના 'એક ' શબ્દથી ક**યાંચિ**ત વ્યવહાર થઇ શકે છે. જૂદી જૂદી નદીએાતું કે જૂદા જૂદા કુવા યા તલાવાનું બેગું કરેલું પાણી, જેમ પરસ્પર એકમેક થઈ જાય છે અને એમાં કરાા ભિત્રભાવ જણાતા નથી, તેમજ એકરૂપે એના વ્યવદાર થાય છે. એ પ્રમાણે પ્રકૃતમાં જૂદા જૂદા પણ જલની પેંઠે મળેલા સિદ્ધોમાં 'એક ઇશ્વર 'કે 'એક પરમાત્મા ' એવા વ્યવહાર થવા અસંભવિત કે અસંગત નથી.

<sup>1.</sup> સામાન્ય કેવલજ્ઞાનિઓના કરતાં તીર્યં કરા પ્રભલ પુષ્યપ્રકૃતિઓના અતલ સામ્રાજ્યને લીધે અને ધર્મના એક મહાન પ્રભાવશાલા પ્રકાશક તરીકેની દિશ્એ બહુ લચ્ચ કોડી પર છે, પરંતુ શરીરધારી અવસ્થામાં એએ (સામાન્યકેવલી અને તીર્યં કરો) બને—ચાર અધાતિ કર્મો ક્ષીણ કરવા બાકી હોવાથી-કર્મક્ષયમાં પૂર્ણતા પામેલા નથી, એમ વસ્તુત: કહી શકાય છે, જ્યારે સંપૂર્ણ કર્મક્ષયની અવસ્થામાં એએ બને, તીર્યં કરતને અંગેના બેકલાવ નહિ રહેવાથી બિલકુલ સરખા છે. આ ઉપરથી બેઇ શકાય છે કે કચ્ચરનું "સક્લ—કર્મ—રાહિત્ય" એ સસુચિત લક્ષણ સર્વ મુક્ત આત્માઓમાં પ્રાપ્ત હોવાથી સર્વ મુક્ત પરમાત્માઓ બરાબર ઇશ્વર પદવાચ્ય છે. નિરાવરણ—દશાસંભૂત જ્ઞાનપૂર્ણતા યા પરમાત્મજયોતિ ભવસ્ય અને લવાતીત બન્ને કેવલીઓમાં પૂર્ણ સમાન હોવાથી ભવસ્ય કેવલા પણ તદ્દરપે પરમાત્મા—પરમેશ્વર છે.

### ં માક્ષતું **શાધ**તત્વ.

અહીં એક આશંકાને અવકાશ મળે છે. તે એ છે કે–' જે વસ્તુની ઉત્પત્તિ થાય છે, તે વસ્તુના નાશ થાય છે' એ અકાદ્ય નિયમ પ્રમાણે માક્ષ પણ ઉત્પત્ન થતા હાવાથી તેના પણ અંત આવવા જોઇએ, અને અતએવ માક્ષ શાયત ઘટી શકે નહિ.

આના સમાધાનમાં ધ્યાન આપવા જેવું છે કે-મોક્ષ કાઇ ઉત્પન્ન થનારી વસ્તુ નથી. માત્ર કમ'થી અલગ થવું એ જ આત્માના મોક્ષ છે. આથી આત્મામાં કાઇ નવીન વસ્તુના ઉત્પાદ થતા નથી કે જેથી તેના અંત આવવાની કલ્પના ઊભી થઇ શકે. જેમ વાદળાં ખસી જવાથી જળહળતા સર્પ પ્રકાશમાન થાય છે, તેમ કર્મનાં આવરણા ખસી જવાથી આત્માના સકળ ગુણા પ્રકાશમાન થાય છે, બીજા શબ્દોમાં, સકલગુણસુક્ત આત્મા પ્રકાશમાન થાય છે. આનું નામ જ મોક્ષ છે. કહા, આમાં શું ઉત્પન્ન થયું?

સર્વથા નિર્મલ થયેલ આત્માને પુનઃ કર્મના સંબંધ થતા નથી અને એથી એનું સંસારમાં પુનરવતર**ણ હોય જ નહિ. જે**વી રીતે—

## " दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं प्रादुर्भवति नाइकुरः। कर्मबीजे तथा दग्धेन रोहति भवाङ्कुरः॥"

—-બીજ અસન્ત બળી જવા પછી અંકુરાે ઉત્પન્ન થતા નથી, તેવી રીતે કર્મરૂપી બીજ સર્વથા બળા ગયા પછી સંસારરૂપી અંકુરાે ઉત્પન્ન થતા નથી.

સંસારતા સંબન્ધ, કર્મસંબન્ધતે આધીન છે અતે કર્મતા સંબન્ધ રાગદ્રેષની ચિકાશને આધીન છે. જેઓ અસંત નિર્મલ થયા છે–સર્વથા નિલેપ થયા છે, તેઓને રાગદ્રેષાદિની ચિકાશ ઢાય જ શાની? અને

જ્યાં જ્યાં કર્મને અનાદિ કહેવામાં આવ્યું છે, ત્યાં ત્યાં જૂદા જૂદા કર્મના સચાગના પ્રવાહ અનાદિ સમજવા.

## : 906:

અતએવ કર્મસંબન્ધ હેાવાની કલ્પના પણ શી ? અને એથી જ સંસારમાં ક્રી ધસડાવાની વાત જ શી ?

## સર્વ કર્માના ક્ષય હોઇ શકે છે.

આ સ્થળ એક એવા પ્રશ્ન 6 બા થાય છે કે-આત્માની સાથે કર્મના સંયોગ જ્યારે અનાદિ છે, તા અનાદિ કર્મના નાશ કેમ થવા જોઇએ ? કારણ કે અનાદિ વસ્તુના નાશ થતા નથી, એમ તર્કવાદના નિયમ છે, અને વિશ્વમાં પણ એમ અનુભવાય છે. આ પ્રશ્નના સમાધાનમાં એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે આત્માની સાથે નવાં નવાં કર્મો ખંધાતાં જાય છે અને જૂનાં જૂનાં ખરી પડે છે. આવી સ્થિતમાં કાઇ પણ અમુક કર્મ-વ્યક્તિ આત્માની સાથે અનાદિ સંયુક્ત નથી, કિન્તુ જૂદા જૂદા કર્મના સંયોગના પ્રવાહ અનાદિકાલથી વહેતા આવે છે, એમ સમજવાનું છે. આત્માની સાથે દરેક કર્મવ્યક્તિનો સંયોગ આદિમાન્ છે; અતએવ કાઇ કર્મવ્યક્તિ, આત્માની સાથે નિસ સંયુક્ત રહેતી નથી, તા પછી શુકલધ્યાનના બળે સર્વ કર્મીનો સમૂલ ક્ષય થવા એમાં અધિટત શું છે?

એ સિવાય, સંસારના મનુષ્યો તરફ દિષ્ટ કરતાં સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે કે–કાઇ માણસને રાગ–દેષ અધિક પ્રમાણમાં હાય છે, જ્યારે કેટલાકાના રાગ–દેષ એષ્ઠા પ્રમાણમાં દેખવામાં આવે છે. એટલું જ નહિ, એક જ માણસના રાગ દેષમાં પણ ન્યૂનાધિકતા આવે છે. આવી રીતની રાગ–દેષની વધધટ, હેતુ વગર ઘટી શકે નહિ, એ સહજ સમજી શકાય છે, અને એથી માની શકાય છે કે વધધટવાળી ચીજ, જે હેતુથી ઘટતી હાય, તે હેતુની પૂરી સામગ્રી મળ્યેથી તેના નાશ થાય છે. જેમકે, પાષ મહિનાની પ્રખલ ટાઢ ભાલસર્યના મંદ મંદ તાપથી ઘટતી ઘટતી વધુ તાપ પડવાથી ભિલકુલ ઊડી જાય છે. લારે વધઘટવાળા રાગ–દેષ દોષો જે કારણથી એપછા થાય છે, તે કારણ સંપૂર્ણ-રૂપમાં યદિ સિદ્ધ થાય, તેને તે દોષો સમૂલ નષ્ટ થાય, એમાં શું વાંધા જેવું છે ? રાગ–દેષ શુભ ભાવનાએમાંથી ઘટે છે અને એ જ શુભ ભાવન

નાઓ જ્યારે વધારે મજખૂત થાય છે, અને ધ્યાન-અવસ્થામાં આતમાં નિશ્વલ ખનીને પરમ સમાધિ પર જ્યારે પહોંચે છે લારે રાગ-દેષના સંપૂર્ણ ક્ષય થાય છે. આમ, કર્મોના ક્ષય થઇ નિરાવરણ દશા આત્માને પ્રાપ્ત થવી એમાં વાંધા જેવું કશું નથી. રાગ-દેષ ઊડી જતાં જ કેવલ-ગ્રાનના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે, કેમ કે રાગ દેષના ક્ષય થઇ જાય છે. આખા સંસારરૂપ મહેલ માત્ર એ ત્રણે કર્મોના ક્ષય થઇ જાય છે. આખા સંસારરૂપ મહેલ માત્ર એ શાંભલા ઉપર ટકી રહ્યો છે, અને તે રાગ તથા દેષ છે. મોહનીય કર્મનું સર્વસ્વ રાગ અને દેષ છે. તાલ વક્ષના શિર ઉપર સોંય બોંકી દેવાથી જેમ આખું તાલ વક્ષ સુકાઈ જાય છે, તે પ્રમાણે સર્વ કર્માંનું મૂળ જે રાગ-દેષ, તેના ઉપર પ્રહાર કરવાથી, તેના ઉપર પ્રહાર કરવાથી,

## ૈકેવલજ્ઞાનની સિદ્ધિ.

રાગ-દેષના ક્ષયથી પ્રાદુર્ભુત થતા કેવલગ્રાનના સંખ-ધમાં શંકા થવી ખનવાજોગ છે કે " એવું તે ગ્રાન કાઇને હોતું હશે ખરં કે જે અખંડ પ્રકારાના—સકલ લાકાલાકના—ત્રણે કાળના તમામ પદાર્થા ઉપર પ્રકાશ પાડે ?" પરંતુ એના ખુલાસા આ પ્રકારે સમજી શકાય. ગ્રાનની માત્રા મનુષ્યામાં એકખીજ કરતાં અધિકાધિક દેખવામાં આવે છે. આ શું સૂચવે છે ? એ જ કે જે આવરણુ થાડું—ધણું ખસવાથી ગ્રાન, અધિક અધિક પ્રકાશમાં આવે છે, તે આવરણુ અગર મિલકલ ખસી જાય, તા સંપૂર્ણ ગ્રાનના પ્રકાશ થાય. આ હકીકતને એક દણન્તથી જોઇએ. નાની—માટી વસ્તુઓમાં જે પહોળાઇ, એક ખીજાથી ઘણી—ઘણી જોવામાં આવે છે, તે પહાળાઇ, વધતી વધતી આકાશમાં વિશ્વાન્તિ લે છે, અર્થાત્ વધતી જતી પહોળાઇના અન્ત આકાશમાં આવે છે. આકાશથી આગળ પહોળાઇના પ્રકર્મ નથી. સંપૂર્ણ પહોળાઇ, આકાશમાં આવી કરે આકાશથી આગળ પહોળાઇના પ્રકર્મ નથી. સંપૂર્ણ પહોળાઇ, આકાશમાં આવી કરે આ દણન્ત પ્રમાણે ગ્રાનની માત્રા પણ વધતી વધતી કાઈ પુરુષ-વિશેષમાં વિશ્વામ લીધેલી હોવી જોઇએ, એમ ન્યાયથી સિદ્ધ થાય છે. ગ્રાનના વધતા જતા પ્રકર્મના જેની અંદર અંત આવે છે, જેનાથી

મ્યાગળ ગ્રાનની માત્રાને વધવાનું મ્યટકી ગયું છે એવા સમ્પૂર્ણ ગ્રાનની વિશ્રાન્તિને મેળવનાર જે પુરુષ છે, તે જ સર્વંત્ર છે, સર્વદર્શી છે અને એનું જે ગ્રાન તે કેવળગ્રાન છે.

## ઈંધર જગતના કર્તા નથી.

જૈનધર્મના સિદ્ધાન્ત વિચારશીલ વિદ્વાનાનું વધારે ધ્યાન ખેંચે એવા છે. તે એ છે ક્રે-કર્ધર જગતના હત્યાદક નથી. જૈનશાસ્ત્રા એમ જણાવે છે કે-કર્મસત્તાથી કરતા સંસારચક્રમાં નિલે પ, પરમ વીતરાગ અને પરમ કૃતાર્થ એવા ઇશ્વરનું કર્તુ ત્વ ક્રેમ ખની શકે ? દરેક પ્રાણીનાં સખ-દુ:ખા તેની કર્મ સત્તા ઉપર આધાર રાખે છે. વીતરાગ ઇશ્વર, ન કાઇના ઉપર પ્રસન્ન થાય છે, કે ન કાઇના ઉપર રુષ્ટ ખને છે. પ્રસન્ન થવું કે રુષ્ટ થવું એ વીતરાગ-સ્થિતિએ પહોંચેલાને ન ધે.

## ઈવરપૂજનની જરૂર.

' ઇશ્વર જગત્કર્તા નથી ' એ સિદ્ધાન્તને અંગે, ઇશ્વરને પૂજવાથી શે લાલ ? અર્થાત્ ઇશ્વર જ્યારે વીતરાગ છે—તુષ્ઠ કે રષ્ટ થતા નથી, તો પછી તેનું પૂજન શું ઉપયોગી ? એવા પ્રશ્ન ઊભો થતા જોવામાં આવે છે, પરંતુ જૈનશાસ્ત્રકારાનું કહેવું એવું છે કે—ઇશ્વરની ઉપાસના ઇશ્વરને પ્રસન્ન કરવા વાસ્તે નથી, કિન્તુ પાતાના હદયની શુદ્ધિ કરવા વાસ્તે છે. સવે દુઃખાના ઉત્પાદક રાગ—હેષને દૂર કરવા રાગદેષરિક્ત પરમાત્માનું અવલં ખન લેવું પરમ આવશ્યક છે. માહવાસનાઓથી લરેલા આત્મા સ્કૃટિકના જેવા છે. જેમ સ્કૃટિકની પાસે જેવા રંગનું ફૂલ હાય, તેવા રંગ સ્કૃટિક પાતામાં ખેંચી લે છે, એવી રીતે જેવા રાગ-દેષના સંયોગા આત્માને મળે છે, તેવા પ્રકારની અસર આત્મામાં જલદી ઉત્પન્ન થાય છે. આ માટે સારા પવિત્ર સંયોગા મેળવવાની ખાસ આવશ્યકતા દરેક કલ્યાણાભાલાયી સમજ શકે છે. વીતરાગ દેવનું સ્વરૂપ પરમ શાંતિન્મય છે. રાગદેષના રંગ કે તેની અસર તેના સ્વરૂપમાં ભાલકુલ હાતી નથી. અતઃ તેના અવલંબનથી, તેનું ધ્યાન કરવાથી આત્મામાં વીતરાયન્

#### : 414 :

ધાર્મના સંચાર થાય છે, અને એ રસ્તે ક્રમશઃ વીતરામ થઇ શકાય છે. સહુ ક્રાઇ સમજી શકે છે કે એક રૂપવતી રમણીને વિચિત્ર દષ્ટિએ જેવાથી કામની ઉત્પત્તિ થાય છે, પુત્રને જેવાથી કે મિત્રને મળવાથી સ્તેહની જાગૃતિ થાય છે અને એક પ્રસત્નાતમા મુનિનું દર્શન કરવાથી હૃદયમાં શાન્તિના આલ્હાદ અનુભવાય છે. સજ્જનની સંગતથી સારા અને દુર્જનની સંગતથી ખરાખ થવાય. 'સાખત તેવી અસર.' વીતરાગ દેવની સાખત–તેનું દર્શન, સ્તવન, પૂજન કે રમરખ્ય કરવું એ છે. એથી આત્મામાં એવી અસર ઉત્પત્ન થાય છે કે રાગ–દેષની વૃત્તિએ સ્વતા એછી થવા પામે છે. આ ઇશ્વરપૂજનનું મુખ્ય ફળ છે.

પૂજ્ય પરમાત્મા પૂજકના તરફથી કાંઇ આકાંક્ષા રાખતા નથી. પૂજ્ય પરમાત્માને પૂજકના તરફથી કાઇ ઉપકાર થતા નથી. પૂજ્ય પરમાત્માને પૂજકની પાસેથી કંઇ જોઇતું નથી. પરન્તુ પૂજક પાતાના આત્માના ઉપકાર અથે પૂજ્યની પૂજ્ય કરે છે અને પરમાત્માના આલંખનથી–તે તરફની એકાત્ર ભાવનાના બલથી–પૂજક પાતાનું ફલ મેળવી શકે છે.

અગ્નિની પાસે જનાર મનુષ્ય, જેમ, ટાઢ ઉડવાનું ક્ળ સ્વતઃ મેળવે છે, પરન્તુ અગ્નિ કાઇને તે ક્ળ લેવા બાલાવતી નથી, તેમજ તે પ્રસન્ન થઇને કાઇને તે ક્ળ દેતી નથી, એ પ્રમાણે વીતરાગ પરમેશ્વરની ઉપાસના કરવાથી રાગાદિ દાષર્પ ટાઢ સ્વતઃ પલાયન કરી જાય છે અને ચૈતન્ય વિકાસનું મહત્ ક્ળ મેળવાય છે. આવી રીતની ક્લપ્રાપ્તિમાં ઇશ્વરને પ્રસન્ન થયાનું માનવું એ જૈનશાસ્ત્રને સમ્મત નથી.

વેશ્યાના સગ કરનાર મનુષ્ય દુર્ગતિને પાત્ર થાય છે, એ ખરી વાત છે; પણ એ દુર્ગતિ આપનાર કાષ્ટ્ર ! એ વિચારવા જેવું છે. વેશ્યાને દુર્ગતિ આપનાર માનવી એ બ્રાન્તિ છે, કારણ કે એક તા વેશ્યાને દુર્ગતિની ખબર નથી, અને એ સિવાય કાર્ધ, કાર્ધને, દુર્ગતિએ લઇ જવા સમર્થ 'નથી. તારે દુર્ગતિએ લઇ જનાર માત્ર ચિત્તની અલિનતા સિવાય બીજી કાઇ નથી, એ બેધડક ગળે ઊતરે એવી હડીકત

#### : 113:

છે. આ ઉપરથી એ સિદ્ધાન્ત થઇ શકે છે કે-સુખ-દુ:ખનાં કારણભૂત જે કર્મ છે, તેના આધાર ચિત્તની વૃત્તિઓ ઉપર છે, અને એ વૃત્તિઓને શુભ અનાવવાનું અને તે દ્વારા સુખ મેળવવાનું સર્વજોષ્ઠ સાધન ભગવદ્ ઉપાસના છે. એની ઉપાસનાથી વૃત્તિએા શુભ થાય છે, અને છેવ<mark>ેટ સ</mark>ર્વ વૃત્તિઓના નિરોધ થવાથી અતીન્દ્રિય પરમાનન્દ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

## માેક્ષ–માર્ગ

## (2)

નવ તત્ત્વાનું ટ્રંક વર્ષ્યુંન પૂરું થયું. આમાં મુખ્ય તત્ત્વા જીવ અને અજીવ એ જ છે. આસ્રવ અને બન્ધ એ જીવાજીવ સંયોગાનું (જડ-ચેતનના સંયાેગતું ) અવસ્થાન્તર છે. સંવર અને નિજરા એ આત્માની ઉજ્જવળ દશા છે. માેક્ષ આત્માનું પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરૂપ છે. આમ એ આસવાદિ પાંચે તત્ત્વા ય**થાસ** ભવ જવ-અજવમાં સમાઇ જાય છે. પુણ્ય–પાપ આત્મસમ્યલ કર્મ પુદ્દગલા છે. અતઐવ પુણ્ય–પાપના બન્ધમાં અંતર્ભાવ કરીએ તાે સાત તત્ત્વાે ગણાય. જેમ નવ તત્ત્વાેની પરમ્પરા છે, તેમ સાત તત્ત્વાેની <sup>૧</sup>પણ પરમ્પરા છે. આસવ અને બ**ન્ધ** <sup>ર</sup>સંસારનાં કારણ, અને સંવર તથા નિજ'રા માેક્ષનાં સાધન. માેક્ષાર્થીને આત્મવિકાસના માર્ગે આ નવ વસ્તુઓનું ગ્રાન અત્યન્ત ઉપયોગી છે, એટલા માટે તેમને 'તત્ત્વ 'નામ આપ્યું છે.

નવ તત્ત્વાના પ્રકરણ ઉપરથી આત્મા, પુર્ય-પાપ, પરલાક, માક્ષ અને ઇશ્વર સમ્ખન્ધી જૈન વિચારાનું દિગ્દર્શન થઇ જાય છે. આસ્તિકાનું આસ્તિકપણં, આત્મા, પરમાત્મા, કર્મ અને પુનર્જન્મની સ્વીકૃતિ ઉપર આધાર રાખે છે. 🕆

૧. શ્રી ઉમાસ્વાતિવાચકરચિત તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં સાત તત્ત્વોના નિર્દેશ છે. ૨. શ્રુભ પુષ્ય માક્ષ સાધનમાં ઉપયાગી છે.

#### : ૧૧૫ :

કેવળ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ માનવાથી તત્ત્વજ્ઞાનના માર્ગ મેળવી શકાતા નથી અતે આત્મજીવન બહુ ખરાખીમાં મૂકાય છે. કેવળ પ્રસંક્ષ પ્રમાણ-વાદીને પણ ધર્મના દર્શનથી અગ્નિ હોવાનું અનુમાન સ્વીકારવું પડે છે. નહિ દેખવા માત્રથી વસ્તુના અભાવ માનવા એ ન્યાયસંગત કહી શકાય નહિ. ધણી વસ્તુઓ હૈયાત છતાં દર્ષિગાયરમાં આવતી નથી, એથી એના અભાવ સિદ્ધ થઇ શકે નહિ. આકાશમાં ઊડેલું પક્ષા એટલું ઊંચે ગયું કે તે નજરથી દેખી શકાતું નથી. એથી કરી તે પક્ષીના અભાવ સિદ્ધ થાય નહિ. આપણા પૂર્વજો આપણાથી દેખાતા નથી, એથી, એએ ન્હોતા. એમ કહેવાની કાઇ હિમ્મત કરી શકુ નહિ. દુધમાં લળી ગયેલું પાણી જોઇ શકાતું નથી. એથી એના અભાવ માની શકાય નહિ. સૂર્યના અજવાળામાં તારા દેખાતા નથી. એથી એએાનું નાસ્તિત્વ કહી શકાય નહિ. આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે. સંસારમાં જેમ ઇન્દ્રિય-ગાચર પદાર્થી છે, તેમ ઇન્દ્રિયાતીત ( અતીન્દ્રિય ) પદાર્થી પણ અસ્તિત્વ ધરાવે છે. પાતાનું જ અનુભવેલું માનવું અને ખીજાના અનુભવેલ વિષયા માનવા જ નહિ. એ વાત બ્યાજમી નથી. લંડન, પેરિસ અને ન્યુયાક જેવાં શહેરા જેણે દેખ્યાં નથી. એવા મનુષ્ય, તે શહેરાના વૈક્ષવના અનુભવ કરી આવેલા અન્ય કાઇ પ્રમાણિક મનુષ્યથી વર્ણવાતા તે વૈક્ષવને રવીકારવા યદિ તત્પર ન થાય અને તેને-પાતાથી અપ્રસક્ષ હાેવાના કારણે-અસત્ય કરાવવા તૈયાર થાય, તો એ જેમ અશ્વધટતું છે. તેવી રીતે, આપણા-સાધારણ મનુષ્યા-કરતાં અનુભવ-ત્રાનમાં આગળ વધેલા મહા-પુરુષોના સિદ્ધાન્તોને ' નથી દેખાતા ' એટલા જ માત્ર હેતુથી અવગણવા એ પણ અયુક્ત છે. આ બધા ઉપરથી કહેવાની મતલબ એ છે કે પુણ્ય– પાપની પ્રસક્ષ કળાતી લીલાએાને ધ્યાનમાં લઇ, સંસારની નિઃસારતા અને વિષમતા સમજી આત્મા ઉપર લાગેલ મળને દર કરવા. આત્મશક્તિના પૂર્ણ પ્રકાશ સિદ્ધ કરવા કલ્યાહાસ પત્ર માર્ગે આત્માને જોડવા જોઇએ. ધીરે ધીરે પણ માર્ગ ઉપર–ખરા માર્ગ ઉપર–ગતિ કરતા પ્રાણી સીદાતા નથી અને ક્રમશઃ આગળ વધતા જાય છે; છેવટે સાધ્યને પહોંચી વળે છે.

### : 196 :

સાધ્યને લક્ષમાં નહિ લીધેલા ધનુધંરની બાધ્યુ ફેંકવાની ચેષ્ટા જેમ નિષ્ફલ જાય છે, તેવી રીતે સાધ્યને સ્થિર કર્યા વગર કરાતી કાઇ પણ ક્રિયા સફલ થતી નથી, એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ. મેાક્ષ એ ખરૂં સાધ્ય સાધુ કે ગૃહસ્થ દરેકે પોતાની દષ્ટિબિન્દુ ઉપર સ્થાપિત કરવું જોઇએ. એ સાધ્યને સિદ્ધ કરી આપનાર માર્ગની શોધ કરવી જોઇએ. દુરાગ્રહના લાગ કરી, ગુણાનુરાગી બની શાસ્ત્રોનો ગર્ભ તપાસના જોઇએ. શુદ્ધ જિત્તાસુ ખુદ્ધિએ અને આત્મકલ્યાધ્યુની તીલ ઉત્કંઠાથી અવલાકાતાં શાસ્ત્રોમાંથી માક્ષ મેળવવાના નિષ્કલંક માર્ગ જાણી શકાય છે. જાણ્યા પછી ક્રિયામાં મૂકવાની જરૂર છે, ક્રિયા વગરનું ત્રાન કલસાધક થઇ શકતું નથી. એ વાત દરેક સમજી શકે છે. પાણીમાં તરવાની ક્રિયા જાણવા છતાં પણ તે ક્રિયા કરવામાં ન આવે, તા પાણીમાં તરી શકાતું નથી. ઓપધના સેવન વગર તેના ત્રાન માત્રથી કે વર્ણન માત્રથી દર્દ મટી શકતું નથી; માટે જ શાસ્ત્રકારો " સમ્યક્ષ ક્રિયા એ બંનેના સહયામથી મોક્ષ મેળવી શકવાનું પ્રરૂપે છે.

## સમ્યગ્ જ્ઞાન

આત્મતત્ત્વની ઓળખાણ કરવી એ સમ્યગ્ જ્ઞાન (Right knowledge) છે. આત્માની સાથે સંખન્ધ ધરાવતાં જડ (કર્મ) દ્રવ્યાનું સ્વરૂપ જાણ્યા વગર આત્મતત્ત્વના યથાર્થ એાધ થઈ શકતા નથી. આત્મતત્ત્વના ત્રાન વગર જગત્ની તમામ વિદ્વત્તા નિરર્થક છે. સંસારની કલેશજાળ માત્ર આત્મ વિષયક અત્રાનતા ઉપર આધાર રાખે છે. તે અત્રાનતા આત્મસ્વરૂપના ચિન્તન—મનન-નિર્દિધ્યાસનથી દૃર થાય. યથાબુદ્ધિ, યથાશક્તિ આત્મસ્વરૂપના પરિચય કરવા એ આત્મકલ્યાબુનું પ્રથમ પગથિયું છે.

## સમ્યક્ ચારિત્ર

્રતત્ત્વસ્વરૂપ ભણ્યાનું કુળ પાપકમ<sup>જ</sup>થી હઠવું એ છે. એ જ **સમ્ય**ક્

ચારિત્ર (Right conduct) છે. પાતાના જીવનને પાપના સંધા-ગથી દૂર રાખો નિર્મળ બનાવવું એ 'સમ્યક્ષ ચારિત્ર ' શબ્દના ખરા અર્થ છે. એ સંબંધમાં શાસ્ત્રવર્ણિત વિશેષ નિયમાે. ધારા-ધારણા અમલમાં પ્રકુવા આવશ્યક છે. સામાન્યતઃ ચારિત્ર બે વિભાગામાં ૦હેંચાય છે–સાધુએાનું ચારિત્ર અને ગૃહસ્થાનું ચારિત્ર. સાધુએાના ' સાધુ–ધમ' ' અને ગૃહસ્થાના ચારિત્રને 'ગૃહસ્થ–ધમ' કહેવામાં આવે છે.

## સાધુ–ધમ

## " साध्नोति स्वपरहितकार्याणि, इति साधुः"

અર્થાત્ સ્વહિત અને પરહિતનાં કાર્યો જે સાધે, તે સાધુ છે. સંસારના ´કંચન–કામિન્યાદિ ભોગાે છાડી. સકળ <mark>ધર–કુટ</mark>ંભપરિવાર સાથેના સંબન્ધ ઉપર જલાંજલિ આપી આત્મકલ્યા<mark>ણની ઉચ</mark>્ચ કાટી **ઉપર આરઢ થવાની પરમ પવિત્ર આકાંક્ષાએ જે અસં**ગવત પ્ર**હ**ણ કરાય છે, તે સાધુધમ છે. રાગદ્વેષની વૃત્તિઓને દખાવવી, એ જ સાધુના બ્યાપારના મુખ્ય વિષય **હાેય છે. પ્રા**ણાતિપાતવિરમણ, મૃષાવાદવિરમણ, <sup>૧</sup>અદત્તાદાનવિરમ**ણ, મૈ**શુનવિરમણ અને પરિગ્રહવિરમણ, એ સાધુઓનાં પાંચ મહાવ્રતાે છે. <sup>ર</sup>મનાેગુપ્ત, <sup>૩</sup>વચનગુપ્ત અને <sup>૪</sup>કાયગુપ્ત થવું, એ વિશ્વબધાતનું વ્રત છે. જેનું કળ–જન્મ, જરા, મૃત્યુ, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ વગેરે સર્વ દુઃખાેથી રહિત અને પરમ આનન્દસ્વરૂપ એવાે માક્ષ છે એ સાધધર્મ કેવા ઉજ્જવલ અને કેવા વિકટ ઢાેવા જોઇએ, એ સહજ સમજ શકાય છે. આવા મુનિધર્મ, સંસારની રિયતિનું યથાર્થ ભાન થયું હોય, તેના ઉપરથી તાત્વિક વૈરાગ્યના પ્રાદર્ભાવ થયા હોય. અને માક્ષઅવસ્થામાં પાતાને મૂકવાની મહતી ઉત્કંઠા જાગી દ્વાય ત્યારે જ સિદ્ધ કરી શકાય છે.

૧. નહિ આપેલા વસ્તુ ન લેવા. ૨, ૩, ૪. મન, વચન અને શરીરના ચંચલતા ઉપર અંકશ રાખનાર.

#### : ११८:

ે સાધુધર્મના જેએ અધિકારી નથી, તેએ ગૃહસ્થ ધર્મનું પાલન કરવાથી પોતાના જીવનને કૃતાર્થ કરી શકે છે. 'ગૃહસ્થધમ<sup>જ</sup>' પર અારઢ થવા પહેલાં અમુક ગુણાના અભ્યાસ પાડવાનું શાસ્ત્રકારા ખતાવે છે. પૈસા કમાવવામાં ઢંમેશાં નીતિનું પાલન કરવું અને કાઇ પણ સ્થળે દ્રાઇ પણ કાર્યમાં અન્યાય ન કરવા, એ ગુણ સહુથી પહેલાં–ગૃહસ્થ-ધુમીને લાયક થવામાં-જરૂરના છે. એ સિવાય, સંતપુરુષોના સંગ, તત્ત્વશ્રવણની ઉત્કંઠા અને ઇન્દ્રિયોની ઉચ્છું ખલતા ઉપર અંકુશયળ એ વગેરે ગુણા સાંપડતાં ગૃહસ્થધર્મ ઉપર આરાહણ કરાય છે.

ગૃહરથધર્માનું બીજું નામ–જૈનશાસ્ત્રોમાં–શ્રાવકધર્મ બતાવ્યું છે. **ગૃહસ્થધર્મ**'તે પાળનાર પુરુષાે, 'શ્રાવક' અને સ્ત્રીએા, 'શ્રાવિકા' કહેવાય છે. ગૃ<mark>દસ્થધર્મ</mark>માં બાર વ્રતાે પાળવાની વ્યાખ્યા આવે છે. સ્થૂળ પ્રા**ણા**તિપાતવિરમણ, સ્થૂળ મૃષાવાદવિરમણ, સ્થૂળ અદત્તાદાનવિરમણ, સ્થૂળ મૈશુનવિરમણુ, પરિગ્રહપરિમાણુ, દિગ્વત, ભોગાપભાગપરિમાણુ, અન**ય**'દંડવિરતિ, સામાયિક, દેશાવકાશિક, પેાષધ અને અતિચિસંવિભાગ એ ખાર વૃત છે.

સ્થલ પ્રાણાતિપાતિવરમણ, કાઇ સદ્ધમ છવ પણ મારાથી મરે નહિ, એવું વિકટ વ્રત ગૃહસ્થાથી ન પાળી શકાય, એ દેખીતું છે; માટે એએાના અધિકાર પ્રમાણે સ્થળ એટલે માટી હિંસા નહિ કરવાનું વ્રત વ્યતાવવામાં આવ્યું છે. ત્રસ અને સ્થાવર એ બે પ્રકારના જીવા અગાઉ ખતાવવામાં આવ્યા છે. તેમાં સ્થાવર ( પૃથિવ્યાદિ ) જીવાની હિંસાથી સર્વથા ખચવાના અસંભવ હાવાથી ત્રસ (હાલે–ચાલે એવા બેઇન્દ્રિય આદિ ) જ્વાની હિંસા ન કરવાનું ત્રત ગૃહસ્થાેએ સ્વીકારવાનું છે. આની અંદર બે અપવાદ છે. એક તાે અપરાધી-ગુનેગારને માપી બક્ષવાનું ન બની શકતું હાય. ત્યારે આ વ્રતનું બન્ધન નથી, એ અને બીજો, ધર-દુકાન, ખેતર, વગેરેના આરંભ–સમારંભમાં ત્રસ જીવાની હિંસાના સતરાં સંભવ રહે છે. તે.

અમ ઉપરથી " નિરપરાધી ત્રસ છવાને સંકલ્પથી (શુદ્ધિપૂર્વક જાણી જોઇને) ન હણવા " એ પ્રથમ વર્તના નિષ્કર્ષ છે.<sup>૧</sup>

આ વ્રતમાં સ્થાવર જીવાની હિંસાના અટકાવ નહિ હોવા છતાં પહ્યુ ખનતાં સુધી તેની વ્યથે હિંસા ન થાય, એ તરફ બહુ ખ્યાલ રાખવાના છે. એ સિવાય અપરાધીના સંબંધમાં પણુ વિચારદષ્ટિ રાખવાની છે. વર્ષી સાપ-વિંછીના કરડવાથી તેને અપરાધી સમજવા અને તેને મારવાની ચેષ્ટા કરવી એ ઘણું ગેરવ્યાજબી છે. હદયમાં દયાની લાગણી પૂરી રહેવી જોઇએ અને સર્વત્ર વિવેકદષ્ટિથી લાભ-અલાભના વિચારપૂર્વક હિંચત પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ, એ જ ગૃહરથજીવનો શૃંગાર છે.

સ્થૂલ મૃષાવાદવિરમણ. મુદ્ધમ પણ અસત્ય નહિ બાલવાની ટેક નહિ રાખનાર ગૃહસ્થા માટે સ્થૂલ (માટાં) અસત્યાના ત્યાગ કરવા એ બીજાં વ્રત છે. વર—કન્યાદિના સંબંધમાં, જાનવરના સંબંધમાં, ધર— મકાન—સંબંધમાં અને એવાં જ માટાં અસત્યા નહિ બાલવાનું તેમજ પારષ્ટ્રી થાપણ નહિ એાળવવાનું, ખાટી સાક્ષ્મી નહિ પૂરવાનું અને ખાટા લેખ નહિ કરવાનું આ વ્રત છે. રે

સ્થૂલ અદત્તાદાનવિરમણ. સર્વથા સક્ષ્મ પણ ચારી નહિ કરવાના નિયમ નહિ પાળી શકનાર ગૃહરેશ માટે રથૂલ ચારીના ત્યાગ આ વૃતમાં આવે છે. ચારી લેવાની ખુહિએ બીજાની ચીજ ઉઠાવાય તે-ચારી છે. તેના આ વૃતમાં ત્યાગ છે. ખાતર પાડવું, તાળું તાડી લઈ જવું, ગાંઠ કાપવી, દાણુચારી કરવી, એાછું દેવું—વધારે લેવું, તેમજ

१ " पङ्गुकुष्ठिकुणित्यादि दृष्या दिसाफळं सुधीः । निरागस्त्रसजन्तूनां दिसां सङ्कस्पतस्यजेत्"॥ —आशार्थः क्षेमशंद्रः योगशास्त्रः

२ " कन्यागोभूस्यलीकानि न्यासापहरणं तथा। क्टसाक्ष्यं च पञ्चेति स्थूलासत्यान्यकीर्तयन् "॥ — क्षेमबद्धे, याजशास्र

રાજ દઉ અને પ્રજાની દષ્ટિએ અપમાનપાત્ર થવાય એવી ફ્રાર્ક ચારી નિર્દે કરવાનું આ વૃત છે. ક્રાઇનું રસ્તામાં પડી ગયેલું દ્રવ્ય ઉઠાવી લેવું, ક્રાઇના દાટેલા ધનને ઉપાડી લેવું, ક્રાઇની થાપણને ગટ કરી જવી, ક્રાઇના લરમાંથી ઉઠાવી જવું એ બધાના આ વૃતમાં સારી પેઠે ત્યાગ કરાય છે. દેખાવમાં સાધારણુ ચારી હાય, પણ એથી માણસ અપ્રમાણિક અની જનનિન્દા અને છે. એથી પાતાના વૃતની હાંસી કરાવે છે અને બીજાઓની ધર્માં શ્રહા માળી પાડવામાં પાતે કારણભૂત અને છે. એ વાત આ વૃતના ધારકે ખાસ લક્ષ પર રાખવાની છે.

સ્થૂલ મેથુનિવરમણ, પરસ્ત્રીના ત્યાગ કરવા એ આ વ્રતના અર્થ છે. વેશ્યા, વિધવા અને કુમારીની સંગતના ત્યાગ આ વ્રતમાં આવી જાય છે.<sup>ર</sup>

પરિશ્રહ પરિમાણ, ઇચ્છા અપરિમિત છે. તેને નિયમમાં રાખવી એ આ વ્રતના અર્થ છે. ધન, ધાન્ય, સાનું, રપું, ધર, ખેતર, પશુ વગેર તમામ મિલકતના પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે નિયમ કરવા. નિયમથી વધારે કમાણી થાય તા તે ધર્મના ક્ષેત્રમાં ખર્ચવી. ઇચ્છાનું પરિમાણ નહિ કરવાથી લાભનું દખાણ વધુ થાય છે અને એથી વિશેષ આરંભ-સમારંભ અને કષાયામાં તણાવાથી આત્માની અધાગતિ થાય છે. એ માટે આ વ્રતની આવશ્યકતા છે.

१ " पतितं विस्सृतं नष्टं स्थितं स्थापितमाहितम् । अद्दं नाददीत स्वं परकीयं क्वचित् सुधीः "॥ — देभथंद्र, थांशशास्र.

२ " षण्डत्यिमिन्द्रियच्छेदं बीक्ष्याऽब्रह्मफलं सुधीः । भवेत् स्वदारसन्तुष्टोऽन्यदाराम् वा विवर्जयेत्"॥ —हेभयदः, यागशास्रः

असन्तोषमिथासमारम्भं दुःखकारणम् ।
 मत्वा मूर्च्छाकलं कुर्यात् परिप्रद्वनिमन्त्रणम् ॥ "
 —हेमयंद्र, धानशास्र.

#### : 939 :

**દિગ્**વત. ઉત્તર, દક્ષિણ, પૂર્વ, પશ્ચિમ વગેરે દિશાઓ તરફ જવા– આવવાના નિયમ કરવા એ આ વતના અર્થ છે. લાભદૃત્તિઓ પર અંકુશ રાખવા અને તેટલે અંશે હિંસાદિ પાપમાંથી ખચી જવા સારુ આ વત યાજવામાં આબ્યું છે.

ભાગાપભાગપરિમાછુ. એક વાર ભાગમાં આવતા પદાર્થી ભાગ કહેવાય છે. જેવા કે—અનાજ, પાણી વગેરે. વારંવાર ઉપભાગમાં આવતાર વસ્ત્ર વગેરે પદાર્થી ઉપભાગ કહેવાય છે. આતું પરિણામ કરવું—ઇચ્છાનુસાર નિરન્તર નિયમ કરવા એ આ વ્રતના અર્થ છે. આ વ્રતથી તૃષ્ણા—લાલુપતા ઉપર કેવું દળાણુ થાય છે, એ આ વ્રતના અનુભવ કરવાથી માલૂમ પડી શકે છે. એ સિવાય મદ્ય, માંસ વગેરે અબહ્ય ચીજોનું વર્જન આ વ્રતમાં આવી જાય છે. શાંતિના માર્ગમાં આગળ વધવાની લાલસાના પરિણામે આવા ત્યાગમાર્ગ ગ્રહણ કરાય છે, એ માટે વિશેષ પાપમય વેપારા પણ આ વ્રતમાં વર્જ દેવાય છે.

અનર્થ કંડ**િવરમણ** વગર પ્રયોજને દંડાવું – પાપથી બધાવું એ અનર્થ દંડ છે. તેથી **હ**ઠેવું એ આ વતના અર્થ છે.

ફેાગટ અશુભ ધ્યાન ન કરવું, વ્યર્થ પાયના ઉપદેશ ન આપવા અને નિરર્થક બીજાને હિંસક ઉપકરણા ન દેવાં એ આ વ્રતનું પાલન છે. એ સિવાય ખેલ-તમાશા જોવા, ગપ્યાં-સપ્યાં મારવાં, ઠઠ્ઠા-મશ્કરીની માજ ઉડાવવી એ વગેરે પ્રમાદાચરણ પણ આ વ્રતમાં યથાશક્તિ છોડવું જોઇએ.

સામાયિક વ્રત. રાગદ્વેષરહિત-શાન્ત સ્થિતિમાં એ ધડી અર્થાત્ ૪૮ મિનિટ સુધી એક આસને રહેવું એનું નામ 'સામાયિક' છે. તેટલા વખતમાં આત્મતત્ત્વની વિચારણા, પાતાની જીવનદશાનું પર્યાલાેચન,

જ્યાં દાક્ષિષ્યના વિષય હોય, ત્વાં ગૃહસ્યને ખેતર વગેરેને લગતાં કાર્યોમાં પાપના ઉપદેશ અને હિંસક ઉપકરણા આપવાના આ વ્રતમાં પ્રતિબધ નથી.

વૈરાગ્યશાઓનું પરિશીલન અધ્યાત્મ શાસ્ત્રોનું અધ્યયન અથવા પરસાત્મા— પરમેશ્વસનું ધ્યાન કરવાનું છે.

**દેશાવકાશિક વ્રત.** છઠ્ઠા વ્રતમાં ત્રહણ કરેલા દિશાના લાંખા નિયમના એક દિવસ અથવા અમુક ટાઇમ સુધી સંક્ષેપ કરવા, એ**વી જ** રીતે બીજાં વ્રતામાં રહેલી છૂટના સંક્ષેપ કરવા એ આ વ્રતના અર્થ છે.

પાષધ વૃત. ધર્મને પાષણ કરનાર હાવાથી 'પાષધ' કહેવાય છે. ઉપવાસ આદિ તપ કરી ચાર કે આઠ પહેાર પર્યાંત ( અથવા શક્ય હાય તેટલા દિવસ સુધી ) સાધુની પેઠે ધર્મ-ક્રિયામાં આરઢ રહેવું એ પાષધ વૃત છે. સર્વ સંસારી ભાંજગડથી છેટા ખસી સાધુધર્મની વાનગીના સ્સાસ્વાદ ચાખવા માટે આ પાષધવત છે, આમાં સંપૂર્ણ બ્રહ્મચર્મપૂર્વ ક યથા-વિધિ ધર્માક્રયા કરાય છે, અને બચત વખતમાં શુભચિન્તન અથવા શાસ્ત્રવાંચન કરવામાં આવે છે.

અતિથસંવિભાગ. આત્માની મહાન્ ઉત્રતિ મેળવવા જેઓએ ગૃહસ્યાશ્રમના ત્યાગ કીધા છે, એવા મુમુક્ષુ—અતિથિ—મુનિ—મહાત્માઓને અત્ર, પાણી, વસ્ત્ર વગેરે જે તેઓના સંયમ—માર્ગમાં બાધા ન નાંખે, કિન્તુ એઓના ચારિત્રને ઉપકાર કરનાર થાય, એવી ચીજોનું દાન કરવું અને રહેવાને સ્થાન આપવું એ આ વતના અર્થ છે. સાધુ—સંત સિવાય બીજા ગુણી જનાની યાગ્ય પ્રતિપત્તિ અને દીન–દુખિયાઓની સેવા પશુ. અવશ્ય કર્તા અ છે.

આ બાર વ્રતામાં શરૂઆતનાં પાંચ વ્રતા 'અહ્યુવત ' કહેવાય છે, કેમકે સાધુનાં મહાવ્રતાની આગળ તે વ્રતા 'અહ્યુ ' એટલે નાનાં છે. ત્યારપછીનાં ત્રણ 'ગુણવત ' કહેવાય છે, કારણકે એ ત્રણ વ્રતા અહ્યુવતાને ગુણ એટલે ઉપકાર કરનારાં છે, અર્થાત્ પૃષ્ટિ આપનારાં છે. ત્યારપછીનાં ચાર, 'શિક્ષાવત ' કહેવાય છે. શિક્ષાવત શબ્દના અર્થ અભ્યાસ કરવાનાં વ્રત.

ભારે ત્રતા ગ્રહણ કરવાનું સામર્ચ્ય ન હાેય તાે શક્તિ અનુસાર લેવાં

#### : १२3:

હાય તેટલાં વ્રન લઇ શકાય છે. દર્ષિની શુદ્ધિ એ આ વહાની પૂર્વ ભૂમિકારૂપ ગણાય છે, જેને જૈનશાસ્ત્રમાં ' સમ્યક્ત્વ ' એવું નામ અપાય**લું છે**. સમ્યકત્વ.

સમ્યકત્વ શબ્દતા સામાન્ય અર્થ સમ્યક્ષ્પાશં-સારાપાશં અર્થાત્ નિર્મ'લપર્શુ' થાય છે; પરન્તુ એના શાસ્ત્રોક્ત વિશેષ અર્થ સમજવાની જરૂર છે.

" तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् "<sup>१</sup> अर्थात् यथार्थः स्वरूपे જીવાજીવાદિ તત્વા પર પ્રતીતિ થવી એનું નામ સમ્યગૃદર્શન છે. સમ્ય-ગ્દર્શન એ સમ્યકૃત્વનું નામાન્તર છે. ગૃહરથાને માટે સમ્યકૃત્વનું વિશેષ લક્ષણ પણ **બતાવવામાં આવ્યું** છે કે—

## " या देवे देवताबुद्धिग्री च गुरुतामतिः। धर्मे च धर्मधीः ग्रुद्धा सम्यक्त्वमिद्रमुच्यते ॥ "

અર્થાત્—દેવની અંદર દેવભુદ્ધિ, ગુરુમાં ગુરુભુદ્ધિ અને ધર્મ ઉપર ધર્મ બુદ્ધિ–શુદ્ધ પ્રકારની હાેવી એ સમ્યક્ત્વ છે. અહીં દેવ–ગુરુ–ધર્મ तत्त्वे। सगार याह डरी कराये.

#### દેવતત્વ.

દેવ કહેા કે ઇશ્વર કહેા, એક જ વાત છે. •ઇશ્વરનું લક્ષણ પહેલાં યતાવી દીધું છે. છતાં વિશેષ પ્રકારે.

## " सर्वद्वो जितरागादिदोषस्त्रेलोक्यपूजितः । यथास्थितार्थवादी च देवोऽईन् परमेश्वर्र : ॥ "

આ શ્લોકમાંથી ૨૫૪ થાય છે કે-

સર્વત્ત, રાગ-દેષ આદિ સમગ્ર દાેષાથી નિમુક્ત, ત્રણ લાકથી

૧ ' તત્ત્વાર્થાધિત્રમ ' સૂત્રતું પ્રારંભનું બીજાું સૂત્ર.

ર-8 યાગશાસ્ત્ર, હેમચન્દ્રાચાર્ય.

પૂજિત અને યથાસ્થિત ઉપદેષ્ટા એને 'પરમેશ્વર 'અથવા 'દેવ ' કહેવામાં આવે છે. ગુરુતત્વ.

## " महाव्रतघरा धीरा मैक्षमात्रोपजीविनः । सामायिकस्था धर्मोपदेशका गुरवो मताः ॥ "

અર્થાત્—અહિંસા આદિ પાંચ<sup>ર</sup> મહાવતાને ધારશુ કરનારા, ધૈય ગુણુથી વિભૂષિત, ભિક્ષા— માધુકરી વૃત્તિ કરનારા, સમભાવમાં રહેનારા અને ધર્મના યથાર્થ ઉપદેશ કરનારા ' ગુરુઓ ' કહેવાય છે. ધર્મની વ્યાખ્યા.

## '' पञ्जेतानि पवित्राणि सर्वेषां धर्मचारिणाम् । अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमलोभता ॥ "

અર્થાત્—સર્વ ધર્મવાળાઓને અહિંસા, સત્ય, ચારીના ત્યાગ, નિર્લાભવૃત્તિ અને બ્રહ્મચર્ય એ પાંચ બાબતા પવિત્ર છે–સર્વમાન્ય છે. ધર્મ શબ્દના અર્થ—

## " दुर्गतिप्रपतत्प्राणिधारणाद् धर्म उच्यते "

એ વાકયથી જાણીતા છે કે-પ્રાણીઓને દુર્ગતિમાં પડતાં અટકાવે તે ધર્મ.

ખરી રીતે ધર્મ એ આત્માના સ્વાનુભવગમ્ય ઉજ્જવળ ગુણ છે. કિલષ્ટ કર્મના સંરકારા દૂર થવાથી રાગ-દેષની દત્તિએ તરમ પડતાં જે અંત:કરણની શુદ્ધિ થાય છે તે જ અસલ 'ધર્મ' છે. અને તે ધર્મને સંપાદન કરવા જે દાનપુર્યાદિ ક્રિયાએ કરવામાં આવે છે, તે પણ ધર્મનાં સાધન હોવાથી 'ધર્મ' કહેવાય છે.

ચાગશાસ્ત્ર, હેમચન્દ્રાચાર્ય.
 અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ષ
 અને અપરિગ્રહ.

#### : 924:

દર્શનમાહતું આવરણ શિથિલ યા ક્ષીણ થતાં 'સમ્યગુદર્શન ' પ્રગટે છે. એના પ્રાદુર્ભાવની સાથે જ ગ્રાનમાં સમ્યકૃત આવી જાય છે. સમ્યગ્કર્શન અને સમ્યગ્રાનનું સંપૂર્ણ સાહચર્ય છે. મતિ, શ્રુત, અવધિ, મન:પર્યાય અને કેવલત્રાન એ ત્રાનના પાંચ બેંદા છે. મનવુકત ઇન્દ્રિયા-દ્વારા જે ત્રાન થાય છે તે મતિત્રાન છે. આંખથી જોવાય છે. જીલ**યી** ચખાય છે. નાકથી સુંધાય છે. કાનથી સંભળાય છે અને ચામડીથી અડાય છે તે બધા મતિજ્ઞાન છે. મનથી ચિન્તન પણ મતિજ્ઞાન છે. શબ્દદારા કે સંકેતદારા જે જ્ઞાન ચાય છે તે શ્રતજ્ઞાન છે. આ બન્ને ઇન્દ્રિયાધીન હ્રાેઇ વાસ્તવમાં પરાક્ષ છે, છતાં ઇન્દ્રિયોદ્વારા થનારાં રૂપાદિ-વિષયગ્રાતા વ્યવહારદષ્ટિએ પ્રસક્ષ ગણાય છે.

અવધિતાન અને મન: પર્યાયત્રાન સ્પષ્ટ પ્રસક્ષ છે, કેમકે તેએ! ઇન્દ્રિય-નિરપેક્ષ હાઇ, કેવલ આત્મશક્તિસંબુત છે. અવધિત્રાનની અવધિ એક જાતની નથી. અસંખ્ય પ્રકારની છે. અવધિજ્ઞાન, પોતાની અવધિમાંના રૂપી પદાર્થી આવરઅથી આવત હોય, દૂર હાય છતાં સ્પષ્ટપણે તેના સાક્ષાતકાર કરે છે. 'લાકાવધિત્રાન 'લાકના તમામ રૂપા પદાર્થીના સાક્ષાત્કાર કરે છે. મનઃપર્યાયન્નાન ખીજાએાનાં મનને સ્પષ્ટ પ્રસક્ષ કરે છે. ખીજો માણસ શંચિત્તવી રહ્યો છે તે મનઃપર્યાયતાન આગળ પ્રકાશિત થઇ જાય છે. કેવળત્તાન તે સંપૂર્ણ ત્રાન છે. સકલ લાકાલાકના ત્રણે કાળના તમામ દ્રવ્ય-પર્યાયાને એકી સાથે સંપૂર્ણપણે ક્ષણે ક્ષણે પ્રત્યક્ષ કરનારું છે.

" सम्ययदर्शनद्वानचारित्राणि मोक्ष-मार्गः " એ ઉમાસ્વાતિ મહારાજના <sup>૧</sup>પ્રથમ સત્રપાત દર્શાવે છે કે. સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્રાન અને સમ્યક્ષ્યારિત્ર એ માક્ષતા માર્ગ છે. એ માર્ગના અભ્યાસ વધતાં વધતાં જ્યારે પરાકાષ્ટ્રા પર પહેાંએ છે ત્યારે આત્મા ઉપરનાં તમામ આવરણા ભેદાઇ જાય છે અને તે જ ક્ષણે આત્માને કેવળજ્ઞાન પ્રગટે છે. કેવળ-ત્રાનની પ્રાપ્તિ એટલે જીવનમુક્તિ. એની સાધનપ્રણાલી સમજવા સારુ

૧. તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં.

અાત્માના ક્રેગિક વિકાસ સમજવા જોઇએ. એ ગુણસ્થાનના વિષય હાેઇ હવે તે તરફ જરા દર્ષિ કરીએ.

# ગુણ્રેત્રેણી અથવા ગુણસ્થાન.

જૈનશાસ્ત્રમાં ચૌદ શ્રેષ્ટ્રીએા ખતાવી છે. આ શ્રેષ્ટ્રીએા ગુષ્યુસ્થાનની છે. ગુષ્યુસ્થાન એટલે ગુષ્યુની અવસ્થા, ગુષ્યુના વિકાસ. આત્માના ગુષ્યોના વિકાસ યથાયાગ કમશઃ ચૌદ શ્રેષ્યુિઓમાં થાય છે.

પહેલી શ્રેણી (પંક્તિ)ના છવા કરતાં બીજ-ત્રોજ શ્રેણીના છવા આત્મગુણના સંપાદનમાં આગળ વધેલા હોય છે અને તે કરતાં ચાથી શ્રેણીના જવા વધુ ઉન્નતિ પર હોય છે. આ પ્રમાણે ઉત્તરાત્તર શ્રેણીના જવા—યથાસંભવ—પૂર્વ પૂર્વ શ્રેણીના જવાથી અધિક ઉન્નતિ પર પહોંચેલા હાય છે. યાવત ચૌદમી શ્રેણીમાં આવેલાઓ પરમ નિર્મલ—પરમ કૃતાર્ય હાય છે અને તત્કાલ મુક્તિમાં આઢ થઈ જાય છે. બધા પ્રાણ્યા પહેલાં તા પ્રથમ શ્રેણીમાં વર્ત્તારા હાય છે, પણ એમાંથી જેઓ, આત્મબલ ફારવી આગળ વધવાના પ્રયાસ કરે છે, તેઓ ઉત્તરાત્તર શ્રેણીઓમાં યાગ્ય ક્રમથી પસાર થતા અન્તતઃ ચૌદમી શ્રેણીમાં આવી પહોંચે છે. મન્દ પ્રયત્નવાળાઓને વચલી કેટલીક શ્રેણિઓમાં વધારે રાકાવું પહે છે, જેથી તેરમી—ચૌદમી શ્રેણીએ પહોંચતાં તેઓને ઘણા વિલંખ લાગે છે. કેટલાક પ્રખલ પુરુષાર્થ ફારવનારા તીવ્ર વેગથી કામ લેતા, વચલી શ્રેણિઓની મુલાકાત લેવામાં વધુ વખત ન લગાડતાં જલ્દી તેરમી—ચૌદમી શ્રેણી ઉપર આવી પહોંચે છે.

આ વિષય, સદ્ધમ દ્વાવા છતાં, સમજવામાં ધ્યાન અપાય તા મજાના લાગે એવા છે. આ આત્માના ઉત્ક્રાન્તિના વિવેચના છે. માેક્ષમહેલ ઉપર પહેાંચવાને ચૌદ પગથિઆની આ નીસરણી છે. પહેલા પગથિઆથી સર્વ જીવા ચઢવા માંડે છે અને કાઇ હળવે, તા કાઈ ઉતાવળથી ચઢતાં ચૌદમે પગથિએ પહેાંચી તત્કાળ માેક્ષ–મહેલમાં પ્રવેશ કરે છે. કેટલાક

### : ૧૨૭ :

ચઢતાં ચઢતાં ભાન નહિ રાખવાથી નીચે ગષ્યદી પડે છે અને પહેલે પગથિએ જઇ પડે છે. અગ્યારમા પગથિયા સુધી પહેાંચેલાઓને પષ્યુ મેહિના ફટકા લાગવાથી એકદમ નીચે પડવાનું થાય છે. એટલા જ માટે શાસ્ત્રામાં એ વાતની વારંવાર ઉદ્દેશાયજી કરવામાં આવી છે કે ચઢતાં ચઢતાં લગારે પ્રમાદ કે ગફલત ન થવી <sup>૧</sup> જોઈએ. ખારમે પગથિએ પહેાંચ્યા પછી પડવાના કાઇ જાતના ભય રહેતા નથી. આઠમે—નવમે પગથિએ માહના ક્ષય શરૂ થયા પછી પડવાના ભય તદ્દન ટળી જાય છે.

અા વિષયને લગાર ટૂંકમાં કહી જઇએ. પ્રથમ ચૌદ ગુણુત્રેણિ-એાનાં નામ—

મિથ્યાદિષ્ટિ, સાસાદન, મિશ્ર, અવિરતસમ્યગ્દિષ્ટિ, દેશવિરતિ, પ્રમત્ત, અપ્રમત્ત, અપૂર્વ કરણ, અનિવૃત્તિ, સહ્ધમસંપરાય, ઉપશાન્તમાહ, ક્ષીણુમાહ, સ્યોગોકેવલી, અયોગીકેવલી.

મિથ્યાદિષ્ટ ગુણ્રસ્થાન—સર્વ જવા પહેલા તા એકદમ અધાગતિના નીચે પાટલે હાય છે, એ સહુ સમજ શકે છે. અતએવ પહેલી શ્રેણીમાં વસતા જવા મિથ્યાદિષ્ટ્રવાળા હાય છે. મિથ્યાદિષ્ટ્ર એટલે અજ્ઞાનદિષ્ટ્રિ. આ પહેલા પગિયા ઉપરથી આગળ વધાય છે. આ સર્વાધમ પ્રથમ શ્રેષ્ણી અથવા પ્રથમ પગિથ્યું શા એવા ગુણ ધરાવે છે કે જેથી તેને પણ 'ગુણુત્રેષ્ણી' અથવા 'ગુણ્રસ્થાન' શબ્દ ધટી શકે. ? એવા સહજ પ્રશ્ન આવી ઊના થઇ શકે? આના સમાધાનમાં એમ સમજવું કે, દરેક જવા—સદ્ધમમાં સદ્ધમ અને એકદમ નીચેની હદના જવામાં પણ કિંચત્ ચૈતન્યમાત્રા તા અવશ્ય પ્રક્રેટ હાય છે. એ અપેક્ષાએ મિથ્યાદિષ્ટિને 'ગુણ્રસ્થાન' કહ્યું છે.

૧. જૈન ' ઉત્તરાધ્યયન ' સૂત્રમાં દશમા અધ્યયનમાં ભગવાન **મહા**વીરે ગૌત-મને સંભાધીને 'ગાયમ ! મ કર પ્રમાદ ' એવા અર્થના શબ્દાથી ભૂરિ ભૂરિ ઉપદેશ કર્યો છે.

<sup>૧</sup>સા**સાદન ગુણસ્થાન—**સમ્યગૃદર્શનથી પડતી અવસ્થાતું નામ છે. સમ્યગ્રદ્ધાન પ્રાપ્ત થયા પછી પણ ફ્રાધાદિ પરમતીવ ક્ષાયોના **ઉદય થતાં સમ્યક્**ત્વથી પાડવાનાે વખત આવે છે. આ ગુ<del>ણ</del>સ્થાન, પડતી અવસ્થારૂપ હોવા છતાં પણ તેની પૂર્વે સમ્યગ્દર્શનરૂપ અમૃતનું પાન થઇ ગયેલું હોવાથી આ ગુણુરથાનવાળાને સંસારભ્રમણની હદ અંધાઇ ગઇ હોય છે.

મિશ્રગુણસ્થાન-આત્માના એવા વિચિત્ર અધ્યવસાયનું નામ છે કુ એ ગુણસ્થાનવાળા સત્ય માર્ગ અને અસત્ય માર્ગ એ બંને ઉપર શ્રદ્ધાના ભાવ ધરાવે છે. અથવા જે દેશમાં ફક્ત નાળિએરના જ ખારાક હ્રાય. અને એથી તે દેશના લોકાને જેમ, અન્ન ઉપર રાગ કે દેષ ન થાય, તેમ આ ગુણસ્થાનવાળાને પણ સત્ય માર્ગ ઉપર રુચિ કે વૈમન-સ્યતા પરિષ્ણામ હાતા નથી. ખાળ અને ગાળ સરખા માનવામાં માહ-મિશ્રવૃત્તિ રહેલી છે, તેવા પ્રકારની માહમિશ્રવૃત્તિ આ ગુણસ્થાનમાં સંભવે છે. પરન્તુ દ્વિતીય ગુષારથાનની પેઠે આ ગુષારથાનની પૂર્વે પથ સમ્યકૃત્વરૂપ અમૃતનું પાન થઇ ગયેલું દ્વાવાયી, આ ગુણસ્થાનવાળાને પણ ભવબ્રમણના કાળનાે છેડાે બંધાઇ ગયેલાે હાેય છે.

**અવિરતિસમ્યાદ્રષ્ટિ—**વિરતિ એટલે વ્રત, તે વિનાનું સમ્યકૃત્વ એ ' અવિરતિસમ્યગ્દષ્ટિ ' શબ્દના અર્થ' છે. માત્ર સમ્યક્તના લગાર સપર્શ શ્રુપ્ર જાય. તેા ભવબ્રમણના કાળના છેડા નિયમિત થઇ જાય છે. આના જ પ્રભાવથી પૂર્વે મે ગુણસ્થાનવાળાઓના ભવભ્રમણના કાળ નિયમિત થઇ ગયેલાે હાય છે. આત્માના એક પ્રકારના શહ ભાવ–વિકાસને સમ્યકૃત, સમ્યગ્દર્શન અથવા સમ્યગ્દષ્ટિ કહેવામાં આવે છે. આ સ્થિતિ-માં તત્ત્વવિષયક સંશય કે બ્રમતે અવકાશ મળતા નથી. માક્ષ મેળવવાની લાયકાત આ સમ્યકૃત**થી જ** મેળવાય છે. આના વગર ગમે તેટલું

૧. 'આસાદન ' એટલે પરમતીન કોધાદિ કષાયા, તે કષાયાથી યુક્ત, ' સાસાદન ' કહેવાય

#### : ૧૨૯ :

ક્રષ્ટાતુષ્ઠાન પણ મુક્તિના માર્ગને મેળવી આ**ર્ક્કા**લ્યા સ**ારમ્યુ**તિ**માં** પથુ કહ્યું છે કે—

> " सम्यग्दर्शनसम्पन्नः कर्मणा नहि किरते हैं वर्शनेन विद्वीनस्त संसारे प्रतिपद्यते । अध्या १ . ( અધ્યાય ક**હે** ક

—સમ્યગ્દર્શનસમ્પન પ્રા**ણી કમ**વી બંધાતા નથી, જ્યારે સમ્ય-ગ્દર્શન રહિત પ્રાણી સંસારમાં રૠયા કરે છે.

દેશવિરતિ—સમ્યક્ત્વ સહિત, ગૃહસ્થનાં વ્રતા પાલન કરવાં 🕏 ' દેશવિરતિ ' છે. સવ°થા નહિ, કિન્દ્રા અમુક અમુક અંશે પાપકમ**થી** હાંવું એ 'દેશ–વિરતિ ' શબ્દના અર્થ છે.

**પ્રમત્તગૃણસ્થાન**—સાધુનાં મહાવતાને ધારણ કરનાર, પણ પ્રમા-દના બંધનથી પૂર્ણું મુક્ત નહિ થયેલ, એવા મુનિ મહાત્માંઓનું 🗪 **છ**8ું ગુણસ્થાન છે.

અપ્રમત્તગુજુસ્થાન—પ્રમાદના બધનથી મુક્ત થયેલ મહામુનિ-વરાતું આ સાતમું ગુણસ્થાન છે.

અ પૂર્વ કરહ્યુ <sup>૧</sup> — માહનીય કર્મને ઉપશંમ યા ક્ષય કરવાને અનિવૃત્તિગુહ્યુસ્થાન-અહીં પૂર્વ ગુણસ્થાનના કરતાં એવા અધિક ઉજ્જ્વલ આત્મપરિષ્યામ હાય છે, કે જે વડે માહતા ઉપશમ યા ક્ષય થવા માંડે છે.

સક્ષ્મસ પરાય<sup>ર</sup>—ઉકત ગુણસ્થાનમાં માહનીય કમેંના ઉપશ્ચમ જ ક્ષય ચતે ચતે, જ્યારે બધું માહનીય કમે ઉપશાન્ત યા ક્ષીણ થઇ જાય

le .

૧. 'કરણ ' એટલે અધ્યવસાય-આત્મપરિણામ.

ર. ' સ'પરાય ' એટલે ક્ષાય. પણ પ્રાકૃતમાં ક્ષાલ દ્વેવા.

🕏; માત્ર એક બાલના સદ્ધમ અંશ અવિશિષ્ટ રહે છે લારે આ ગુલ્યુસ્થાન પ્રાપ્ત થયું કહેવાય છે.

**ઉપશાન્તમાહ**—પૂર્વ ગુણુસ્થાનામાં માહના ઉપશામ જ કરવા જેણું પ્રારંભ્યા છે, તેને સંપૂર્ણ માહ ઉપશાન્ત થયે આ ગુણુસ્થાન પ્રાપ્ત **મ**મું કહેવાય છે.

ક્ષીલું માહ—પૂર્વ ગુષ્યુસ્થાનામાં માહનીય કર્મના ક્ષય જ જેણે પ્રારંભ્યા છે, તેને સંપૂર્ણ માહ ક્ષીષ્યુ થયે આ ગુણસ્થાન પ્રાપ્ત થયું કહેવાય છે.

અહીં ઉપશમ અને ક્ષયમાં ફરક સમજવાના છે. સામાન્ય રીતે એમ સમજુતા અપાય કે, આગ પર પાણી નાંખી તેને દેાલવી નાંખવી એ 'ક્ષય 'અને રાખ નાંખી તેને દાંકો દેવી એ ' ઉપશમ '. માહના સવ'થા ઉપશમ થયા દાય, છતાં પુન: માહના પ્રાદુર્ભાવ થયા વગર રહેતા નથી. જેમ, પાણીના વાસણમાં પાણીની રજ બધી તળીયે એસી જાય છે લારે તે પાણી સ્વચ્છ દેખાય છે, તેમ માહનાં રજકશ્યા—માહના તમામ પુંજ અતમાના પ્રદેશામાં જ્યારે સ્થિર થઇ જાય છે, ત્યારે આત્માના પ્રદેશા સ્વચ્છ જેવા બને છે. પરંતુ આ સ્વચ્છતા કેટલા વખતની ? પેલા પાણીની નીચે એસી ગયેલાં રજકશ્યા, શાડીવારમાં પાણીને કિચિત્માત્ર ક્રિયાની અસર લાગવાથી જેમ તમામ પાણીમાં પ્રસરી જાય છે, તેમ ઉપશાન્ત થયેલ મોહપુંજ શાડીવારમાં પુન: ઉદયમાં પ્રાપ્ત છે; અને તેથી કરી, જેવી રીતે ગુખુત્રેણીઓમાં ચઢવાનું થયું હતું, તેવી રીતે પડવાનું થયું છે. આ ઉપરથી જોઈ શકાય છે ક્રે—માહના સવ'થા ક્ષય થવાથી જ કેવલત્રાનના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે, કારણ કે માહના (કાઈ પણ કર્મના) સમૂલ ક્ષય થવા પછી પુન: ઉદ્દેશન થતા નથી.

કેવલત્રાનના પ્રાદુર્ભાવના **ક્ષણ્યા** જ—

સંયાગકેવલી ગુ<del>ષ્યુસ્થાનની શરૂચાત થાય છે. આ ગુષ્યુસ્થાનના</del> નામમાં જે 'સંયાગ' શબ્દ મૂક્યા છે, તેના અર્થ 'યાગવાળા ' થાય

#### : 939 :

છે. મામ એટલે શરીર વગેરેના વ્યાપારા, કેવલગ્રાન પ્રાપ્ત થયા પછી પણ શરીરધારીને ગમનાગમનના વ્યાપાર, ભાલના વ્યાપાર વગેરે વ્યાપારા રજ્ઞા હોવાથી તે શરીરધારી કેવલી સચાગ કહેવાય છે.

તે કેવલી પરમાત્માંઓના આયુષ્યના અન્ત વખતે પરમ શુક્રલધ્યાતના પ્રસાવે તમામ વ્યાપારાના નિરાધ થઈ જાય છે, હારે તે અવસ્થાનું ગુણસ્થાન—

અયો**ા** કેવ**લી છે.** અયેાગી કેવલી <mark>એટલે સવે</mark> બ્યાપાર રહિતે— સવેકિયા રહિત.

ઉપર જોઇ ગયા તેમ, ગુણુત્રેણિએામાં આગળ વધતા આત્મા કુવલજ્ઞાન મેળવી અને આયુષ્યના અન્તે અયોગી થઇ તત્કાલ મુક્તિ પામે છે. આ વિષય આધ્યાત્મિક છે એ પ્રસંગે અધ્યાત્મની ભૂમિકાતું કંઇક દિગ્દર્શન કરવું ઠીક ગણાશે.

## અ<sup>ઠ્</sup>યાત્મ.

સંસારની ગહન ગતિ છે. જગતમાં સુખી જીવાના કરતાં દુ;ખી જીવાનું ક્ષેત્ર મ્હાેટું છે. આધિ-ત્યાધિ-શાક-સંતાપથી લાેક પરિતપ્ત છે. સુખનાં સાધના હજાર પ્રકારનાં માજૂદ રહેતે પણુ માહતાપનાં દર્દી મડી શકતાં નથી. આરાગ્ય, લક્ષ્મી, સુવનિતા અને સત્પુત્ર વગેરે મળવાં છતાં પણ દુ:ખના સંયાગ ખસી શકતા નથી. નિઃસન્દેહ, ભવ-ચક્રના પ્રવાસ મહાન વિષમ અને ગહન છે.

સુખ–દુ:ખના તમામ આધાર મનાવૃત્તિએ ઉપર છે. મહાન્ ધના-ક્યા મનુષ્ય પછ્યુ લાભના ચક્કરમાં કસાવાથી ભારે દુ:ખી રહ્યા કરે છે, જ્યારે નિર્ધન મનુષ્ય પછ્યુ, સન્તાષવૃત્તિના પ્રભાવે મન ઉપર ઉદ્દેગ નહિ રાખતા હાવાથી સુખી રહે છે. મહાત્મા ભાઈ હરિનું સ્પષ્ટ કથન છે કે—

" मनसि च परितुष्टे को ऽर्थवाम् को दरिद्रः ? "

મા **ઉપરથી** જોઇ શાકોએ છીએ કે મનાવૃત્તિઓના વિલક્ષણ પ્રવાહ જ સુખ-દુ:ખના પ્રવાહતું મૂળ છે.

એક જ વસ્તુ એકને સુખકારી હોય છે, જ્યારે બીજાને તે દુ:ખ ઉપજાવનાર થાય છે, જે પદાર્થ એક વખત જેને રાચક લાગ્યા હાય છે, તે જ પદાર્થ બીજી વખતે તેને જ અરાચક થઇ પડે છે. આથી સમજી શકાય છે કે બાહ્ય પદાર્થી સુખ-દુ:ખના સાધક નથી, કિન્તુ એ બધું મનાવૃત્તિઓના વિચિત્ર પ્રવાહ ઉપર આધાર રાખે છે.

રાગ, દ્રેષ અને માહ એ મનની વૃત્તિઓના પરિષ્ણામાં છે. એ ત્રણે ઉપર આખું સંસાર—ચક્ર કરે છે. એ <sup>૧</sup> ત્રિદેષને દૂર કરવા અધ્યાત્મશાસ્ત્ર સિવાય અન્ય ક્રાઇ વૈદ્યક પ્રંથ નથી, પરંતુ એ વાતના પાતાની જતતે અનુભવ થવા કે " હું એક પ્રકારે રાગી છું" એ બહુ કઠિન છે. જ્યાં સંસારના ભાગતરંગા મન ઉપર અફળાતા હાય, વિષયરૂપ વિજ-ળાના ચમકારા હદયને આંજી નાખતા હાય અને તૃષ્ણા—જળના ધાધમાં આત્મા બેલાન બની રહ્યો હાય, ત્યાં પાતાના ગુપ્ત રાગ સમજવા એ ભારે કઠિન છે. આવી સ્થિતિના અનિભાદ્ય જીવા એકદમ અધઃસ્થિત છે. તે સ્થિતિથી આગળ વધેલા જીવા, જેઓ પાતાને ત્રિદાષાકાન્ત સમજે છે, જેઓ પાતાને ત્રિદાષજન્ય ઉપ્ર તાપમાં સપડાયલા માને છે અને તે રાગના પ્રતીકારની શાધમાં ઉત્સક છે, તેવાઓને માટે આધ્યાત્મક ઉપદેશ ઉપયોગી છે.

'અધ્યાત્મ ' શબ્દ 'અધિ ' અને ' આત્મા ' એ એ શબ્દોના સમાસ(Compound)થી અનેલા છે. આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપને લક્ષ કરી તદ્દનુસાર વર્તાન કરવું એ 'અધ્યાત્મ' શબ્દના અર્થ છે. સંસારના મુખ્ય એ તત્ત્વા જડ અને ચેતન જે, એકખીજાના સ્વરૂપને જાણ્યા સિવાય જાણી શકાતાં નથી. આ અધ્યાત્મના વિષયમાં પૂર્ણ રીતે ભાગ ભજવે છે.

૧ રાગ, દ્વેષ અને માહ એ ત્રણ દોષાને 'ત્રિદેશ ' સંજ્ઞા આપી છે.

' આત્મા શી વસ્તુ છે ? ' ' આત્માને સખ–દુ:ખના અનુભવ ક્રેમ ચાય છે ? ' ' આત્મા પાતે જ સુખ–દુ:ખના અનુભવનું કારણ છે, કે ક્રાેઈ અન્યના સંસર્ગથી આત્માને સુખ–દુ:ખ અતુભવાય છે ? ' ' કર્મના સંસર્ગ આત્માને કેમ થઇ શકે ? ' તે સંસર્ગ આદિમાન છે કે અનાદિ ? ' 'અનાદિ હોય તા તે સંસર્ગ'ના ઉચ્છેદ કેવી રીતે થઈ શકે ?' ' કર્માનું સ્વરૂપ કેવા પ્રકારનું છે ? ' ' કર્માના ભેદાનુભેદા કેવી રીતે છે ? ' 'કર્મના બંધ, ઉદય અને સત્તા કેવી રીતે નિયમબહ છે?' આ બધી ભાભતા અધ્યાત્મના વિષયમાં સારી પેઠે પથરાય**લી હોય છે.** 

એ સિવાય, અધ્યાત્મના વિષયમાં મુખ્યતયા <mark>સંસારની નિસ્સાર</mark>તા અને નિર્જુણતાના આમેદ્રબ ચિતાર આપવામાં આવે છે. જૂદી જૂદી રીતે ભાવનાઓ સમજાવી માહ-મમતા ઉપર દમાણ કરવા તરફ અધ્યાત્મશાસ્ત્રના પ્રધાન ઉપદેશ હાય છે.

દુરાગ્રહના સાગ, તત્ત્વશ્રવણની ઇચ્છા, સંતના સમાગમ, સાધુપુરુષાની પ્રતિપત્તિ, તત્ત્વશ્રવસ્થ, મનન, નિદિધ્યાસન, મિચ્યાદર્ષ્ટિના વિનાશ સમ્યગ્દષ્ટિના પ્રકાશ, ક્રોધ, માન, માયા અને લાકા એ ચાર કષાયાના સંહાર, ઇન્દ્રિયાના સંયમ, મમતાના પરિહાર, સમતાના પ્રાદુર્ભાવ, મનાવૃત્તિઓના નિગ્રહ, ચિત્તની નિશ્વલતા, આત્મસ્વરૂપરમણુતા, ધ્યાનના પ્રવાહ, સમાધિના આવિર્ભાવ, માહાદિ કર્મીના ક્ષય અને છેવટે કેવલત્રાન તથા માક્ષની પ્રાપ્તિ, એ રીતે મૂલથી લઇને ક્રમશાં થતી આત્માન્નિત અધ્યાત્મશાસ્ત્રમાં વર્ણવવામાં આવે છે.

'અધ્યાત્મ' કહ્યા કે 'યાગ' કહ્યા. એક જ વાર્ત છે. 'યાગ' . શબ્દ, 'જોડવું 'એ અર્થવાળા <mark>' યુજ્</mark>ય 'ધાતુથી ખતેલાે છે. મુક્તિની સાથે જોડી આપનાર સાધનને 'યોગ ' કહેવામાં આવે છે.

અનન્ત ગ્રાનસ્વરૂપ સચ્ચિદાનન્દમય આત્મા, કમ<sup>4</sup>ના સંસર્ગથી શરીરરૂપ અધારી કાેેટડીમાં સપાડયાે છે. કર્મના સંસર્ગનું મૂળ અદ્યાનતા છે. આત્મસ્વરૂપના અભ્યાસી એ અત્તાનતાના પંજામાંથી છૂટી શકે છે. સંકેલ શાક્ષા અને સકેલ વિદ્યાએ નાયુવા છતાં પણ આત્મસ્વરપતું શાન ન થયું દ્વાય તા અજ્ઞાનદશા છે. આત્મજ્ઞાન વગરના મતુષ્યતું દરિયા જેટલું જ્ઞાન પણ પરમાર્થ દરિએ નિરર્થક છે.

આત્માની અજ્ઞાનતાથી થતું દુ:ખ આત્મજ્ઞાનથી જ ક્ષય કરી શકાય છે. કેમકે પ્રકાશ અને અધકારની જેમ જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના વિરાધ છે. અને એથી અન્ધકારને હથ્યુવા જેમ પ્રકાશ જરૂરના છે, તેમ અજ્ઞાનને હથ્યુવા જામ પ્રકાશ જરૂરના છે, તેમ અજ્ઞાનને હથ્યુવા જાન કથાયા, ઇન્દ્રિયા અને મનને વશીબૂત છે હાં સુધી તે આત્મા જ પાતે સંસાર છે. અને જ્યારે કોધાદિ કથાયાના ક્ષયદ્વારા ઇન્દ્રિયા અને મનને જીતી નિર્મોહ દશામાં પ્રાપ્ત થધ્યા વિકાસમાં આવે છે, હ્યારે તે જ આત્મા માક્ષ કહેવાય છે.

કૃાધતા નિમ્રહ ક્ષમાથી થાય છે, માનતા પરાજ્ય મૃદુતાથી થાય છે, માયાતા સંહાર સરલતાથી થાય છે અને લાલતું નિકન્દન સંતાષથી થાય છે અને લાલતું નિકન્દન સંતાષથી થાય છે. આ કષાયાતા વિજય કરવા ઇન્દ્રિયાતે સ્વાધીન કરવી જોઇએ. ઇન્દ્રિયા ઉપર સત્તા જમાવવા મનતી શુદ્ધિના આવશ્યકતા છે. સત્કિયાના અભ્યાસથી અને વૈરાગ્યથી મનતા નિરાધ થઇ શકે છે. મનતા નિરાધ કરવામાં રાગ-દેષ ઉપર અંકુશ મૂકવા ખાસ અગત્યતા છે. રાગ-દેષરૂપ મેલને દૂર કરવાનું કામ સમતારૂપ જળનું છે. સમતારૂષ્યુના પ્રાદુર્ભાવ મમતાને અટકાવ્યા વગર કદી થતા નથી. મમતાને દૂર કરવા—

# ' अनित्यं संसारे भवति सकलं यन्यनगम् '

—' સંસારમાં જે કાંઈ આંખથી દેખાય છે, તે બધું અનિત્ય છે' એવી અનિત્ય ભાવના અને તે સિવાય બીજી ' અશરણ ' વગેરે ભાવનાઓ ભાવની જોઈએ. આ ભાવનાઓના વેગ જેમ જેમ પ્રબલ થતા જાય છે, તેમ તેમ મમત્વરૂપ અન્ધકાર તે પ્રમાણમાં ક્ષીણ થતા જાય

. <del>– ભગવદ્</del>ષ્યીતા.

१ " असंशयं महाबाहो ! मनो तुर्निष्रहं चलम्। अभ्यासेन च कौन्तेय ! बैराम्येण च गृहाते॥"

#### : F87 :

છે. તે પ્રમાણમાં સમતાની જળહળતી જ્યાતિ બહાર આવે છે. ધ્યાનના મુખ્ય પાયા આ સમતા છે. આ સમતાની પરાકાષ્ટ્રાના પરિચામે કોઈ એક વસ્ત ઉપર ચિત્તની એકાગ્રતા સિદ્ધ થઇ શકે છે. ધ્યાનની શ્રેણીમાં આવ્યા પછી પણ સિદ્ધિલબ્ધિએ પ્રાપ્ત થતાં જે ફરી માહમાં ફસાવા<u>ત</u> થાય, તા અધઃપાત થવામાં વાર લાગે નહિ. એ માટે ધ્યાની પુરુષને પણ સંપૂર્ણ માહતા ક્ષય જ્યાં સુધી ન થાય, ત્યાં સુધી પ્રતિક્ષય સાવચેત રહેવાનું હાય છે.

ધ્યાનની ઉચ્ચ અવસ્થાને 'સમાધિ' નામ અષ્યું છે. એ રસ્તે કમ'સમૂહતા ક્ષય થવાથી કેવલતાન પ્રકટ થાય છે. કેવલતાનવાળા આત્મા શરીરધારી છે ત્યાં સુધી જીવનમુક્ત કહેવાય છે. તે સાકાર પરમાત્મા છે અને શરીરતા સંબન્ધ છૂટયેથી પરક્ષદ્ધસ્વરૂપી થાય છે. તે નિરાકાર પરમાત્મા છે.

આત્મા. મહદ્દષ્ટિવાળા હાય ત્યારે 'અહિરાત્મા' તત્ત્વદ્દષ્ટિવાળા મામ ત્યારે 'અન્તરાત્મા ' અને પૂર્શો<sup>જૂ</sup>વળ–પૂર્ણ પ્રકાશ બને ત્યારે પરમાત્મા કહેવાય છે. ખીજી રીતે. શરીર એ 'બહિરાત્મા '. શરીરમાં રહેલા ચૈતન્યસ્વરૂપ જીવ એ 'અન્તરાત્મા' અને એ જ જીવ, અવિદ્યાર્થી મુક્ત પરમ શહ સસ્ચિદાનન્દરૂપ ખનેલા 'પરમાત્મા ' કહેવાય છે.

**બહિસત્મા, ભદ્ર**ભાત્મા, અન્તરાત્મા, સંદાત્મા, મહાત્મા, યાગાત્મા અને પરમાત્મા એ પ્રમાણે પણ આત્માની અવસ્થાના ક્રમ ખતાલી શકાય છે.

જૈનશાસ્ત્રકારા યાગની આઠ દ્રષ્ટિએાનું વર્શન આપે છે-મિત્રા, તારા, થલા, દીપ્રા, રિથરા, કાન્તા, પ્રભા અને પરા. આ દર્ષિઓમાં આત્માની ઉન્નતિના ક્રમ રહેલા છે. પ્રથમ દર્ષ્ટિમાં એવા બાધ હાય છે કુ જે બાધના પ્રકાશને તૃષ્યના અગ્નિના ઉદ્યોતની ઉપમા આપવામાં આવે છે. અને તે બાધને અનુસાર, તે **દષ્ટિમાં સામાન્ય રીતે સદ્**વત**ેન** હાય છે. આ સ્થિતિમાંથી નાન અને વર્તાનમાં જેમ જેમ ઉત્તર થવાય

**કે** તેમ તે તે તે હદ પ્રમાણે આગળની દષ્ટિઓમાં પસાર થયાતું ક્રદ્વાય છે.

ગ્રાન અને ક્રિયાની આ આઠ ભૂમિકાઓ છે. પૂર્વ ખૂબિકા કરતાં ઉત્તર ઉત્તર ભૂમિકામાં ગ્રાન અને ક્રિયાના પ્રકર્વ દ્વાય છે. આઠ દિષ્ટિઓમાં, યાગનાં યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રસાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ એ આઠ અંગા ક્રમશઃ સિદ્ધ કરવામાં આવે છે, એ રીતે આત્માન્નતિના વ્યાપાર કરતાં છેવટની દ્દષ્ટિએ મહાન્ વિકાસ પ્રાપ્ત થતાં તમામ આવરણોના ક્ષય થવાની સાથે કેવલગ્રાન મેળવાય છે. ધ

" योगिश्चित्तवृत्तिनिरोधः" એ, મહાત્મા પત્તં જિલિના યાગના સંબન્ધમાં પ્રથમ સ્ત્રપાત છે. ચિત્તવૃત્તિએા ઉપર દૃષ્પાણુ રાખવું—અન્યત્ર ત્યાં ત્યાં ભટકતી ચિત્તની વૃત્તિએાને આત્માના સ્વરૂપમાં જોડી રાખવી એને યાગ કહેવામાં આવે છે. એ સિવાય આ હદ ઉપર આવવાના સાધનભૂત જે જે શુભ બ્યાપારા છે, તે પણ યાગનાં કારણ હોવાથી યાગ કહી શકાય છે.

મુક્તિના વિષયની સાથે સીધી રીતે સંખન્ધ ધરાવનાર દુનિયામાં એક માત્ર અધ્યાત્મશાસ્ત્ર છે. મુક્તિનાં સાધતા સંપાદન કરવાના રસ્તો ભતાવવા અને વચમાં આવતી નડતરા તરફ સાવચેતી આપવી એ જ અધ્યાત્મશાસ્ત્રના પ્રતિપાદ્ય વિષય છે. પૂર્વનાં બંધાયલાં કર્મા ક્ષીશ કરવાં અને નવાં આવતાં કર્મોને અટકાવવાં એ એ જ માત્ર માક્ષના ઉપાયો છે. એમાં પહેલાં ઉપાયને 'નિજ'રા ' અને બીજા ઉપાયને 'સંવર ' નામ આપેલું પાછળ જોઇ ગયા છીએ. આ બન્ને ઉપાયોને સિદ્ધ કરવા

૧. આઠ દર્ષિઓના વિષય, હરિભદ્રસ્રિરિફત ' યાગદષ્ટિસમુચ્ચય ' અને ચશો-ભિજયજી ઉપાધ્યાયકૃત ' દ્વાત્રિ'શદ્દાત્રિશિકા ' વગેરે ત્રન્થામાં છે. યાગનું વર્ણન \*હેમચન્દ્રાચાર્ય ' કૃત ' યાગશાસ્ત્ર ' 'શુભચન્દ્રાચાર્ય ' કૃત ' જ્ઞાનાર્ણવ ' વગેરે ➡થામાં છે. પાતંજલ યાગની સાથે જૈનયાગની વિવેચના ચશાવિજય ઉપાધ્યાય આ 'દ્વાત્રિ'શદ્દદ્વાત્રિશિકા 'માં છે. આ બધા ત્રન્થા છપાઇ બહાર પડેલા છે.

#### : 930 :

સદ્દવિચારસા. સદાચરસા. તપ, સંયમ, ભાવનજળ તથા આધ્યાત્મિક 📍 તત્ત્વાનું પુનઃ પુનઃ પરિશીલન અને ખરાબ સંયોગાથી દૂર રહેવું અને જ અધ્યાત્મશાસ્ત્રવર્શિત સાધન–પ્ર**ણા**લી છે.

આત્મામાં અનન્ત શક્તિએ છે. અધ્યાત્મના માર્ગે તે શક્તિએને ખીલવી શકાય છે. આવરણા દુર થવાથી આત્માની જે શક્તિઓ પ્રક્રા-શમાં આવે છે, તે વર્ષ્યુનમાં મૂકી શકાય તેમ નથી. આત્માની શક્તિ ( Power ) સામે વિજ્ઞાન( Science )ના ચમતકારા કાંઇ હિસાબમાં નથી. જડવાદ વિનાશી છે, જ્યારે આત્મવાદ તેથી ઊલટા છે. જડવાદથી પ્રાપ્ત થતી ઉન્નતિ અને જડ પદાર્થીના આવિષ્કારા એ બધું નશ્વર છે: પરંતુ આત્મસ્વરૂપના પ્રકાશ અને તેથી થતા મહાનુ અપૂર્વ આનંદ એ અખંડ અને અક્ષય છે. નિસ્સં દેહ. આધ્યાત્મિક જીવન એ જ ઉચ્ચ કાેટીનું જીવન છે.

# જૈન-જૈનેતર દબ્દિએ આત્મા.

અધ્યાત્મના વિષયમાં આત્માનું સ્વરૂપ જાણવું અગત્યનું છે. જૂદી જુદી દર્ષ્ટિએ આત્મસ્વરૂપના વિચાર કરવાથી તે સંખં<mark>ધી શ</mark>્રંકાએા *ટ*ળી જાય છે અને આત્માની સાચી એાળખા**ણ થ**વાથી તેના **ઉપર અધ્યા**ત્મના માયા માંડી શકાય છે. પરન્દ્ર આ વિષય અતિ વિસ્તૃત છે, છતાં તે સંબંધી એકાદ બે બાબતા ઉપર દ્રંક અવલાકન કરી લઇએ-

પ્રથમતઃ કેટલાક દર્શનકારા<sup>૧</sup> આત્માને શરીર માત્રમાં સ્થિત નહિ માનતાં વ્યાપક માને છે. અર્થાત પ્રત્યેક આત્મા આખા જગતને વ્યાપ્ત કરી રહેલા છે, એમ એએાના અભિપ્રાય છે. એ સિવાય એમ પણ એએોતું માનવું છે કે ત્રાન એ આત્માનું અસલ સ્વરૂપ નથી, કિન્તુ શરીર. ઇન્દ્રિય અને મનના સંબંધથી આગન્તક-ઉત્પન્ન થનારા તે આત્માના અવાસ્તવિક ધમ<sup>°</sup> છે.

૧. નૈયાયિક, વૈશેષિક અને સાંખ્યદર્શનવાળા.

<sup>4</sup> મા ખન્તે સિદ્ધાન્તામાં એનદર્શનકારા જુદા પહે છે. પહેલી બાળતના સંબ ધમાં એએ પ્રત્યેક શરીરના જુદા જુદા આત્માઓને માત્ર તે તે શરીરમાં જ વ્યાપી રહેલા માને છે. તેઓના અભિપ્રાય એવા છે કે-દ્યાન, ઇચ્છા વગેરે ગુણા શરીરમાં જ અનુભવાતા હોવાથો તે ગુણોના માલિક આત્મા માત્ર શરીરમાં જ હાવા ઘટે છે. ધ

ખીજી બાબતના સંબંધમાં—" જ્ઞાન એ આત્માના વાસ્તવિક ધર્મ છે-આત્માનું અસલ સ્વરૂપ છે-આત્મા ગ્રાનમય છે" એમ જૈનદર્શનની માન્યતા છે અત એવ એ માન્યતા મુજબ શરીર, ઇંદ્રિય અને મનના સંબંધ છૂટ્યા પછીની મુક્ત અવસ્થામાં પણ આત્માનું સા**હ**જિક ગ્રાન– રવરૂપ અવસ્થિત હાય છે. આત્મા ત્રાનમય હોવાથી મુક્ત અવસ્થામાં તેનું નિવાર**ષ્ટ્ય** શાન પૂર્ણરૂપે પ્રકાશે છે. રે જ્યારે કેટલાક અન્ય દર્શનકારો

આ જ વાતને હેમચન્દ્રાથાર્ય—

# "यत्रैव यो दृष्ट्युणः स तत्र, कुम्भादिवश्विष्वतिपक्षमेतत् "

એ શબ્દોથી કથે છે. આ ન્યાય પ્રમાણે આત્માની લાગણી, ઇચ્છા વગેરે ગુણા શરીરમાં જ અનુભવાતા ઢાવાથી તે ગુણાના સ્વામા આત્મા પણ શરીરમાં જ–શરીરથી બહાર નહિ–રહેલાે સિક્ટ થાય છે.

ર. જ્ઞાનની જેમ સુખ પણ આત્માના અસલ ધર્મ છે. જેમ વાદળામાં સપડાયલા સૂર્યના જળહળતા પ્રકાશ પણ વાદળામાંથી ઝાંખા નીકળે છે. અને તે જ ઝાંખા પ્રકાશ, અનેક છિદ્રવાળા પડેદા લગાવેલા ધરમાં અધિક ઝાંખા પ્રકાશ પડે છે. એમ છતાં સૂર્ય ઝળહળતા પ્રકાશવાળા નથી એમ કહી શકાય. નહિ: એવી રીતે આત્માના જ્ઞાન-પ્રકાશ કે વાસ્તવિક આનંદ પણ શરીર-ઇંદ્રિય મનના બંધનથી કે કર્મ સમુદ્ધના આવરણથી પૂર્ણ રૂપે ન અનુભાવાય–ઝાંખા અનુ-- ભવાય-વિકારયક્ત અનુભવાય, તા તે ખરાખર ખનવાએગ છે. પરન્તુ એથી એમ ન કહી શકાય કે 'જ્ઞાન અને આનંદ આત્માનું અસલ સ્વરૂપ નથી. '

૧. જે વસ્તુના ગુણા જ્યાં દેખાતા હોય, તે વસ્તુ ત્યાં જ હોવી જોઇએ. ધડતું રૂપ જ્યાં દેખાઉં હોય ત્યાં જ ધટ હોવાતું ઘટી શકે છે. જે ભૂમિભાગ ઉપર ઘટતું રૂપ દેખાતું દ્વાય, તે ભૂમિભાગ સિવાય બીજી જગ્યાએ તે રૂપવાળા ધટ હોવો કેમ બની શકે ?

### : 136:

શાનને આરમાના અસલ ધર્મ નહિ માનતા <mark>ફોવાથી ધુક્ત વ્યવસ્થાર્</mark>મા પછા તેઓને આત્મા ત્રાનશત્ય માનવા પડે છે.

આત્માના સંખંધમાં અન્ય દર્શનકારાથી જૂદી રીતના જૈન સિદ્ધાંતાઃ—

" चैतन्यस्वरूपः, परिणामी, कर्त्ता, साक्षाद् भोका, देइ-परिमाणः, प्रतिक्षेत्रं भिन्नः पौद्रिकिकादृष्टवांआयम् "।

આ સૂત્રથી સ્પષ્ટ સમજાય છે. આ સૂત્રમાં આત્માને પહેલું વિશે-ષણ 'ચૈતન્યસ્વરૂપવાળા ' આપવામાં આવ્યું છે. અર્થાત જ્ઞાન એ માતમાનું અસલ સ્વરૂપ છે. એથી-પૂર્વ કલા પ્રમાણે-નૈયાયિક વગેરે જુદા પડે છે. 'પરિષ્ટામી' (નવી નવી યાનિએ!-જુદી જુદી ગતિએ!માં ભ્રમણ કરવાને લીધે પરિણામસ્વભાવવાળા ), 'કર્તા ' અને 'સાક્ષાફ ભાકતા ' એ ત્રણ વિશેષણાથી, આત્માને કમલપત્રની જેમ નિલે<sup>લ્</sup>ષ સર્વથા પરિષ્ણામરહિત-ક્રિયારહિત માનનાર સાંખ્યા જૂદા પડે છે. નૈયાન ચિક વગેરે પણ વ્યાત્માને પરિષ્ટામી માનતા નથી. માત્ર 'શરીરમાં જ વ્યાપ્ત 'એ અર્થવાળા ' દેહપરિસામ ' વિશેષસથી આત્માને ખધે વ્યાપક માનનારા વૈશેષિક-નૈયાયિક-સાંખ્યા જુદા પડે છે. ' શરીરે શરીરે આત્મા જારા ' એ અર્થવાળા ' પ્રતિક્ષેત્ર<sup>ર</sup> ભિન્ન ' એ વિશેષસથી, એક જ આત્મા માનનારા અદ્ભૈતવાદીઓ – ધ્રક્ષવાદીઓ જુદા પડે છે, અને છેલ્લા વિશેષણથી પૌદ્દગલિક દ્રવ્યરૂપ અદ્દષ્ટવાળા આત્મા બતાવતાં કર્મને અર્થાત ધર્મ –અધર્મ તે આત્માના વિશેષ ગુણ માનનારા નૈયાયિક–વૈશેષિકા અતે ક **મ<sup>ૂ</sup>ને** તેવા પ્રકારના પરમાણુઓના **સમૂહરૂપ નહિ માનનારા વે**દાન્તી વગેરે વાદીઓ જાદા પડે છે.

" सत्यं ब्रह्म मिथ्या जगतु " એ સૂત્રની ઉદ્દેશાયણા કરતારા-એામાંના કેટલાકા તેના ગમે તે અર્થ કરતા હાય. પરંતુ ખરા અર્થ તા

૧. વાદિદેવસૃદિકૃત ' પ્રમાણનયતત્ત્વાલાકાલ'કાર ' નામક ન્યાયસૂત્રનાં સાતમા ષશ્ચિહેદનું પદ મું સત્ર.

ર. ક્ષેત્ર એઠલે શરીર.

#### : 980:

એ સમજ્ય છે કે-"જગત્ના દેખાતા તમામ પદાર્થી વિનાશી છે, અત એવ તેને મિથ્યારૂપ એટલે-અસાર સમજવા જોઇએ. માત્ર શુદ્ધ સલ, ચૈત-યસ્વરૂપ આત્મા જ આરાધવા યેાગ્ય છે." આ ઉપદેશમાં ધાયું મહત્વ સમાયેલું છે. અનાદિ મેાહવાસનાના બીષણુ સંતાપ શમાવવાને આવા ઉપદેશા આપવા પ્રાચીન મહાત્માઓ અગલના સમજતા હતા. 'જગત્ના પદાર્થી સસલાના શીંગડાની જેમ સર્વથા અસત્ છે' એવા અર્થ ઉક્ત સ્ત્રથી કાઢવામાં ઘણી નડતરા જીબી થાય છે. એ કરતાં ઉપર બતાવેલ બાવાર્થ જ યથાર્થ અને સહની અનુભવદિષ્ટમાં આવી શકે તેમ છે. દેખાતા બાહ્ય પદાર્થીની અસારતાનું વર્ણન કરતાં જૈન મહાત્માઓ પણુ તેને 'મિથ્યા' કહી દે છે. એથી, ' દુનિયામાં વસ્તુતઃ ક્રાઇ વસ્તુ જ નથી' એમ એની મતલબ નથી. સંસારના સધળા પ્રપંચ અસાર-વિનાશી-અનિસ છે, એ બરાબર છે. એમાં કાઇના બે મત નથી. અને એજ મતલબને બતાવવા જગત્ને 'મિથ્યા' વિશેષણ આપેલું છે; પરંતુ એથી સર્વાનુભવસિદ્ધ જગતના અત્યંત અભાવ સિદ્ધ શકે નહિ.

## કર્મની વિશેષતા.

અધ્યાત્મના વિષય આત્મા અને કર્મને લગતાં વિસ્તૃત વિવેચનથી ભરપૂર છે. આત્મસ્વરૂપના સંબંધમાં ક્રિંચિત્ અવલાકન કર્યું; હવે કર્મની વિશેષતાના સંબંધમાં થાડું ક જોઇ જઇએ—

સંસારમાં બીજા જીવા કરતાં મનુષ્યા તરફ આપણી નજર જલ્દી પડે છે. મનુષ્યજાતિની સ્થિતિના આપણુને હમેશાં પરિચય હોવાથી તેની તરફ મનન કરતાં કેટલીક આધ્યાત્મિક બાબતામાં વિશેષ સ્પષ્ટ ખુલાસા થઇ શકે છે.

જગતમાં મતુષ્યા એ પ્રકારના માલૂમ પડે છે—એક પવિત્ર છવન ગાળનારા, બીજા મલિન જિંદગીમાં પસાર થનારા. આ બંને પ્રકારના મતુષ્યાને પણ એ વિભાગમાં વહેંચી શકાય છે—સુખસમ્પન્ન અને દરિદ્ર,

### : 989:

એકન્દર મતુષ્યાના ચાર વિભાગા થાય-૧ \*પવિત્ર જીવન ગાળનાસ સુખી, ૨ પવિત્ર જીવન ગાળનારા દુઃખી, ૩ મલિન xિજંદગી ગાળ-નારા સુખી, ૪ મલિન જિંદગી ગાળનારા દુઃખી. આ ચાર પ્રકારના મતુષ્યા દુનિયાની સપાટી ઉપર આપણી નજરે બરાબર દેખાઈ રહ્યા છે. આવી વિચિત્ર રિથતિ દ્વાવામાં પુણ્ય-પાપની વિચિત્રતા કારણ છે, 🕏 તા આખા સંસાર જાણે છે: પરંતુ તે વિચિત્રતા સમજવાતું ક્ષેત્ર **ળહ** ઊંડું છે. છતાં એટલું તા અવશ્ય સમજી શકાય છે કે ચાર પ્રકારના મતુષ્યાને લઇને પુરુષ-પાપના પણ ચાર પ્રકારા હાેવા જોઇએ.

આ સંબંધમાં જૈનશાસ્ત્રકારા પુરુષ-પાપના ચાર પ્રકારા આવી રીતે બતાવે છે-

૧ પુરુષાનુભંધી પુરુષ. ૨ પુરુષાનુભંધી પાપ. ૩ પાપાનુભંધી પુરુષ. ૪ પાપાનુષંધી પાપ.

# પુષ્યાનુબ'ધી પુષ્ય.

જન્માંતરના જે પુરુષથી સુખ ભાગવતાં છતાં ધમે તરફ અભિરુચિ રહ્યા કરે. પ્રષ્યનાં કાર્યો થયાં કરે અને જીવનની પવિત્રતા અની રહે એવા પુરુષતે 'પુરુષાતુર્ભાધી પુરુષ ' કહેવામાં આવે છે. કેમકે આ પુરુષ આ જિંદગીમાં સખ આપવાની સાથે જીવનને પવિત્ર બનાવવામાં સાધનભૂત થઇ પડે છે કે આગળ જન્માંતરને માટે પણ પુણ્યને ઉત્પન્ન કરાવી આપે છે. પુરુષનું અનુખંધી એટલે પુરુષસંતતિનું સાધન જે પુરુષ, તે ' પુષ્યાનુખ'ધી પુષ્ય ' ના અર્થ છે. અર્થાત્ જન્માંતરને માટે પુષ્ય સંપાદન કરી આપનાર જે પ્રથ્ય, તે પ્રથ્યાનુષ્યંથી પ્રથ્ય છે. **પ્ર**થ્યાનુબ ધી પાપ.

જન્માંતરના જે પાપથી દુ;ખ ભાગવતાં છતાં જીવન મહિન ન થતાં ધર્મ સાધનના વ્યવસાય ખરાખર રજા કરે એવા પાપને 'પ્રણ્યાનખંધી

<sup>🏚</sup> ધમ<sup>્</sup>સાધન કરનારા. 🗴 પાપ કરનારા.

#### : 182:

પાપ ' કહેવામાં આવે છે કેમકે આ પાપ, આ જિંદગીમાં ગરીષાઇ વગેરે દુઃખા આપવા છતાં જીવનને પાપી બનાવવામાં સાધનભૂત ન મતાં જન્માંતરને માટે પુણ્ય ઉત્પન્ન કરવામાં કારણુ બને છે, પુણ્યનુ અનુષ્યંધી એટલે પુણ્યની સાથે સંખંધ જોડનાર જે પાપ તે પુણ્યાનુખંધી પાપના અર્થ છે. અર્થાત્ જન્માંતરને માટે પુણ્ય સાધવામાં હરકત નહિ કરનાર જે પાપ, તે પુણ્યાનુખંધી પાપ છે, પાપાનુખંધી પુણ્ય.

જન્માંતરમાં જે પુષ્યથી સુખ ભાગવતાં પાપની વાસનાએ વધતી રહે અને અધર્મ'નાં કાર્યો થતાં રહે એવા પુષ્યને 'પાપાનુખંધી પુષ્ય ' કહેવામાં આવે છે. કેમકે આ પુષ્ય, આ જિંદગીમાં સુખ આપવાની સાથે જીવનને મલિન અનાવનાર હાેવાથી જન્માંતરને માટે પાપને ઉત્પન્ન કરનાર થાય છે. પાપનું અનુખંધી એટલે પાપસંતતિનું સાધન જે પુષ્ય, તે 'પાપાનુખંધી પુષ્ય ' તે અર્થ' છે. અર્થાત્ જન્માંતરને માટે પાપ સંપાદન કરી આપનાર પુષ્ય 'પાપાનુખંધી પુષ્ય ' છે.

# યાપાનુબ ધી પાપ.

જન્માંતરસંચિત જે પાપથી ગરીબાર્ક વગેરે દુ:ખા ભાગવવા છતાં પણ પાપ કરવાની ખુદ્ધિ છૂટે નહિ, અધર્મનાં કામ કરાય એવા પાપને 'પાપાનું ખંધી પાપ' કહેવામાં આવે છે; કેમકે આ પાપ, આ જિંદગીમાં દુ:ખ આપવાની સાથે જીવનને પણ એવું મલિન બનાવે છે કે આગળ. જન્માંતરને માટે પણુ પાપ નિપજાવનાર બને છે. પાપનું અનું ખંધી એટલે પાપસંતતિનું સાધન જે પાપ, 'પાપાનું ખંધી પાપ " ના અર્થ છે. અર્થાત્ જન્માંતરને માટે પાપના પાટલા ઉપડાવનાર જે પાપ તે 'પાપાનું ખંધી પાપ' છે.

સંસારમાં જે રાજાએા, જે ગૃહસ્થા, જે નર–નારીએા સુખી છે અને ધર્મયુક્ત જીવન ગાળે છે, તેએા પુર્યાનુખંધી પુર્યવાળા સમજવા. જેએા દારિદ્રયાદિના દુ:ખથી સંતપ્ત છે, છતાં ધર્મયુક્ત જિંદગી ગાળે

### : १४3 :

છે, તેઓ પુરુયાતુખંધી પાપવાળા જાણવા. જેઓ સંસારતા આનંદ લૂંટી રહ્યા છે અને પાપમય જીવન ગાળે છે, તેઓ પાપાનુભંધી પુરુષવાળા છે અને જેઓ દરિદ-દુઃખી હાેવા છતાં પાપના ધધામાં મશ્રગૂલ રહે છે, તેઓને પાપાનુવાથી પાપવાળા માનવા.

લૂંટકાટ, પ્રાશ્વિષ વગેરે પ્રચંડ પાપના ધધાઓથી ધનવાન શા **વ્યાંગલા વ્યવારી એશુઆરામ બાેગવતા કેટલાક મતુષ્યાને એ** કેટ**લાક** ટ્રંકી નજરના માધ્યુસા કહે છે કે-'' ભુઓ ભાઇ ? ધર્મીને ઘેર ધાડ છે! પાપ કરનારાએ! કેવી માજ મારે છે! હવે કમાં રહ્યું ધર્મ-કર્મ !' પરંતુ આ કથન કેવું અત્રાનપૃષ્યું છે, તે ઉપરની કર્મ સંબંધી હકીકત સમજનાસએ સારી પેઠે જાણી શક્યા હશે. આ જિંદગીમાં થાહે તેટલું પાપ કરાય અને તેની સાથે પૂર્વના પુ**ણ્યથી બલે ગમે તેટલું સુ**ખ ભાગવાય, પરંતુ પરલાકમાં પાપાષ્ટાઇનું રાજ્ય નથી કે તે બધું પાપ નિષ્ફળ જ હવામાં ઊડી જાય. પ્રકૃતિનું સામ્રાજ્ય **અજ**બ છે. તેનાં ળારીક તત્ત્વા **અત્રમ્ય છે. માહના અધારામાં ગમે** તેટલાં ગાયાં માસ્-વામાં આવે, ગમે તેવી કલ્પનાઓ ખાંધી નિર્ભય રહેવામાં આવે, પણ ખૂબ યાદ રાખવું જોઇએ કે પ્રકૃતિના શાસનમાંથી કાઇ ગુનેહગાર છૂટ્યો નથી, છૂટતા નથી અને છૂટશે નહિ.

આધ્યાત્મિક જીવન પ્રાપ્ત કરવું એ સુગમ વાત નથી. એને માટે આચાર–બ્યવ**હાર શુદ્ધ** રાખવાની જરૂર છે. કેવા આચારાયી જીવન સ્વચ્છ **ખનવાની સાથે ઉ**ન્નતિમાં મૂકાય છે એ વાત ખાસ વિચારવા <del>જેવી</del> છે. એ વિષે જૈનશાસ્ત્રામાં **ધણા** વિસ્તારથી ઉપદેશ આપવામાં ચ્માવ્યા છે. 'વસિષ્ઠ સ્મૃતિ 'ના **છ**ઠ્ઠા <mark>અધ્યાયના ત્રીજા શ્લેહમાં પણ</mark> " **આચારદ્વામં ન વુનિમ્ત વેદા**ઃ" એ શબ્દોથી કહેવામાં આવ્યું છે કે–' આચારરહિતને વેદા પણ પવિત્ર કરી શકતા નથી, અર્થાત વેદાના <del>ભાષ</del>ુતાર પણ આચારહીન હાય તા અપવિત્ર છે. ' આ સુગ<del>ય</del> વિષયને પણ અહીં દિશા માત્રથી જોઇ જયુએ.

# જૈન આચાર.

(3)

સાધુધર્મ અને ગૃહસ્થધર્મનું સામાન્ય પ્રકારે દિગ્દર્શન પહેલાં થઇ ગસું છે, તથાપિ અહીં આચારના સંબંધમાં કેટલીક વિશેષ ખાખતા તાંધારો. પ્રથમ સાધુધમ<sup>ર</sup>તે લગતા આચારા ટ્રાંકમાં જોઇ જઇએ—

## સાધ્રુઓના આચાર.

જૈન આચારશાસ્ત્રામાં સાધુએાને રેલ, માેટર, સાયકલ, દ્રામ, એક્કા, ગાડી, ધાેડા વગેરે કાેઇ પણ વાહન ઉપર સવારી કરવાનાે નિષેધ છે, <sup>૧</sup>સાધુએાને પાદવિહાર કરવાતું કરમાન છે.<sup>૨</sup>

૧. રસ્તામાં નદી આવે અને એટલામાં બીજે રથળ-માર્ગ ન હોય તા નાવમાં બેસવાની છૂટ છે.

ર. 'મહાસારત ' માં કહ્યું છે કે-

<sup>&</sup>quot;यानारुढं यति दृष्या सचेलं स्नानमाचरेत्।"

<sup>ં</sup> અર્થાત્—વાહન ૬૫૨ આરૂઢ થયેલા સંન્યાસી જેવામાં આવે તેા વસ્રસહિત ન્દ્રાઈ નાખવં.

એ સિવાય મનુસ્મૃતિ, અત્રિશ્મૃતિ, વિષ્ણુસ્મૃતિ, વગેરે સ્મૃતિઓમાં અને ह्यानिषहामां सन्यासीयाने भारे 'विचरेत्' 'पर्यदेत्' 'चरेत्' વગેરે શબ્દેક્ષ્યી, કાેઇ પણ જ'તુને પીડા નહિ' પહેાંચાઠતા વિચરણ–શ્રમણ કરે એવે ઉપદેશ અપાયેલા છે.

## જૈનસાધુએાને ગ્રમ કરેલું <sup>8</sup> પાણી પીવાનું ફરમાન છે.

3. પશ્ચિમની વિદ્યાવાળા ડાંક્ટરા ઉના પાણીમાં ત'દુરસ્તીને **લગતા બહુ** ગુણ ખતાવે છે. પ્લેગ, કાલેરા વગેરે રાગામાં તેઓ ખૂબ ઉકલા ગયેલું પાણી પીવાનું કહે છે. પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાની શાધ પ્રમાણે પાણીમાં એવા અનેક સુક્ષ્મ છવા હોયં છે કે જેઓ આપણી નજરે દેખી શકાય નહિ. કિંત્ર સફમદર્શક (Microscope) ચંત્રથી **બેઈ શકાય છે. પાણીમાં થતા પાેરા વગે**રે છવા પાણી પીવાની સા**ર્ધે** શરીરમાં દાખલ થઇ સખ્ત વ્યાધિને જન્મ આપે છે. ગમે તે દેશનું ગમે તેનું ખરાબ પાણી બરાબર ઉકાળીને પીવામાં આવે, તાે તે શરીરને નુકસાન કરતું નથી

ગૃહરયાએ-ઉકાળેલું પાણી પીવાનું ન ખની શકે તાે-કપડાથી બળાને પાણક પીવાનું લક્ષ્યમાં રાખલું ઘટે છે. આ વિષયમાં સર્વ વિદ્વાનાના એક જ મત <mark>હોય.</mark> " **વસાપતં जलं पિबેત્-**" 'વસ્રથી ગળેલું શુદ્ધ જળ પીવું' એ મહ**ક** વાકથ પ્રસિદ્ધ છે. ' ઉત્તરમીમાંસા ' માં કહ્યું છે કે—

# \*" षङ्क्रिंशदंगुलयामं विंशत्यंगुलविस्तृतम्।

दढं गलनकं कुर्याद् भूयो जीवान् विशोधयेत् '' —" છત્રીસ આંગળ લાંધુ' અને વીશ આંગળ વિસ્તારવાળું ગળણું ( પાણ્ ગળવાનું કપડું) રાખવું અને એથી ગળેલું પાણી વાપરવું. "

• आ श्लाक्तां 'मूयो जीवान् विशोधयेत् <sup>१</sup> ओ वास्य, " पणी છવાનુ પરિશાધન કરવું "ેએ અર્થ તરફ ધ્યાન ખેંચે છે. જે કપડાથી પાણી ગત્યું, તે કપડામાં આવેલા જંતુઓ પાછા એમના એમ તે કપડામાં જ રહે તેા તે મરી જાય એ દેખાતું છે. અને એ હિંસાને ધર્માર્થી આંખથી જતી કરે નહિ માટે તે કપડાના સંખારા (પાણીમાં આવેલા જંદુઓ ) પાછા પાણીમાં જ પહોંચાડા દેવા એઇએ. અર્થાત્ તે સંખારા થાડા પાણીમાં નાંખી તે પાણી જ્યાંથી ( જે 'કુવા–તલાવમાંથી ) લાવ્યા હોય, તેમાં મેળવી દેવું. આ વાત જૈનાના ધરની નથી, કિંતુ ' ઉત્તર-મીમાંસા ' ગંયમાં કહ્યું છે કે--

" च्रियन्ते मिष्टतोयेन पृतराः क्षारसम्भवाः । क्षारतोयेन तु परे न कुर्यात् संकरं ततः "

-- " ખારા પાણીના પારા મીઠા પાણીમાં અને મીઠા પાણીના પારા ખાસ પાણીમાં આવવાથી મરી ભય છે: માટે એક-ખીન જલાશયનું વિચિત્ર સ્વલાવનું પાણી ગાયા વગરતું સેળભેળ ન કરતું. "

જૈનસાધુએં ને અમિને સ્પર્શ કરવાના કે અન્નિથી રસાઇ કરવાના અધિકાર નથી. ધિક્ષા—માધુકરી વૃત્તિએ જીવન ચલાવ-માતું સાધુઓને કરમાવવામાં આવ્યું છે. એક ધરથી સંપૂર્ણ આહાર નહિ લેતાં જૂદા જૂદા ધરાથી—ધરવાળાએને સંકાચ ન થાય, તે પ્રમાણે બિક્ષા લેવી જોઇએ રે. ખાસ સાધુએને માટે રસાઇ નિર્માણ કરવામાં, તેમજ તેવી રસાઇ સાધુઓને લેવામાં શાસ્ત્રની આદા નથી.

સાધુએાના ધર્મ બિલકુલ અકિંચન રહેવાના છે. અર્થાત્ સાધુએા ક્વ્યના સંબંધથી સર્વથા મુક્ત હાેય છે. ત્યાં સુધી કે તેએાનાં ભાજનનાં

આ સિવાય મહા**લા**રતમાં કહ્યું છે કે—

- " विंदात्यंगुलमानं तु त्रिंदादंगुलमायतम् । तद्वस्त्रं द्विगुणीकृत्य गालयित्वा पिवेज्जलम् ॥ "
- " तस्मिन् वस्त्रे स्थितान् जीवान् स्थापयेज्जलमध्यतः। ं एवं कृत्वा पिबेत् तोयं स याति परमां गतिम् "॥
- —"વીશ આંગળ પહેાળું અને ત્રીસ આંગળ લાંછું વસ્ત્ર લઈ તેને બેવહું કરી તેનાથી પાણી ગળીને પીલું; અને તે વસ્ત્રમાં આવેલા છવાને જલની અંદર (ફુવા વગેરમાં) નાખવા. એવી રીતે પાણી પીનાર સારી ગતિને પામે છે.

આ સિવાય 'વિષ્ણુપુરા**ણ** ' વગેરે બીજ પણ અનેક બ્રાંથામાં પાણી ગળીને **પીવા**તું કહેવામાં આવ્યું છે.

१ " अनिद्वारिनकेतः स्याद्

મનુસ્મૃતિ. ૬ ફ્રો અધ્યાય, ૪3 મા શ્લાક.

—સાધુ અમિના સ્પર્શથી રહિત અને ગૃહવાસથી મુક્ત હોય છે.

२. " चरेद् माधुकरीं वृत्तिमिप म्लेच्छकुलादिप। पकान्नं नैव भुक्षीत बृहस्पतिसमादिप॥"

—अत्रिस्मृति.

અર્યાત્—જેમ ભામરા અનેક રૂંલા ઉપર ખેસી તેમાંથી થાડાથાડા રસ પાવ છે, પરંતુ તે પૂર્લોને અગાલ્યા વગર પાતાના તૃપ્તિ કરી લે છે, એ પ્રમાણે, અર્યાત્ મધુકરના (ભામરાના) વૃત્તિએ સાધુઓએ બૂદા બૂદા ઘરાયા, ઘરવાળાને અપ્રીતિ યા કાંઈ પણ સંકાય ન થાય તેમ ભિક્ષા લેવા. આ વિષે અત્રિસ્મૃતિકાર ભાર દઈને કહે છે કે, મ્લેચ્છાના કુલમાંથી પણ કદાય તેવા શુદ્ધ ભિક્ષા લેવા પડે

#### : 189:

પાત્રા પશુ<sup>૧</sup> ધાતુનાં ન હોવા જોઇએ. કાક, માટી કે તુંખડીનાં પાત્રા સાધુઓના ઉપયોગમાં આવે છે.

રવર્ષા –ઋતુમાં સાધુ એક જગ્યાએ **રહી જાય.** સાધુ <sup>3</sup> સ્ત્રીતા સ્પર્શ કદાપિ ન કરે.

તાે એમાં, વાંધા નથી; પરંતુ એકના ઘરથી, બલે તે બ્રહસ્પતિ સમાન કાતા હોય તાેયે સંપૂર્ણ બિક્ષા ન લેવી.

- १. " अतैजसानि पात्राणि तस्य स्युनिर्वणानि च ।
  - " अलाबु दारुपात्रं च मृन्मयं वैदलं तथा । पतानि यतिपात्राणि मनुः स्वायम्युवोऽत्रवीत् ॥ "

—ધાતુ વગરનાં તથા છિદ્રરહિત પાત્રા સાધુને જોઈએ. તુંબડી, કાષ્ટ, માટી અને વાંસનાં પાત્રા સન્યાસીએાને માટે મનુએ કહ્યાં છે.

# " यतिने काञ्चनं दस्वा तांबूछं ब्रह्मचारिणे। चौरेभ्योऽप्यभयं दस्वा दातापि नरकं वजेत्॥

( પારાશરસ્મૃતિ, ૧ અધ્યાય, **૬**૦ મા <sup>.</sup>શ્લાેક ).

—" યતિને (સાધુ–સંન્યાસીને) દ્રવ્યં, બ્રહ્મચારીને તાંબૂલ અને સખ્ત અપ-રાધી ચારને અભય આપનાર દાતા નરકમાં ચાલ્યો જાય છે.

# २. पर्यटेत् कीटवद् भूमिं वर्षास्वेकत्र संविशेत् "

—વિષ્ણુસ્મૃતિ, ૪ થા અધ્યાય, ૬ ઠ્ઠો <sup>શ્</sup>લાક.

અર્થાત્—જેમ કોડા કરતા રહે છે, તેમ સાધુએ ભ્રમણશીલ રહેવું. એક જગ્યાએ સ્થિરવાસ ન કરવા. બીજી રીતે કોડાનું હલવું જેમ ધીમું હોય છે, ત્યાં સુધી કે તેનું ચાલવું જેયા વગર કાઇનાથી કળી શકાય નહિ. તેમ સાધુ પણ શાડાની જેમ ધબધબ ન ચાલનાં જમીન પર જીવદયા તરફ દષ્ટિ રાખતા ચાલે. એ સિવાય સાધુ વર્ષાઋતુમાં (ચતુર્માહ) એક જગ્યાએ રહી જાય.

# 3. " सम्भाषणं सह स्त्रीभिरालम्भप्रेक्षणे तथा"

—વિષ્ણુસ્મૃતિ, ૪ થા અધ્યાય, ૮ મા <sup>શ</sup>લાક.

અર્યાત્—સ્ત્રીની સાથે સાધુએ સંભાષા કરવું નહિ; તેમજ સ્ત્રીનું નિરીક્ષણ તથા તેના સ્પર્શ કરવા નહિ.

### : 986 :

્રેકમાં સાંસારિક સર્વ પ્રપંચાયી નિર્મુક્ત અને સદા અધ્યાત્મરતિ-પરાયણ રહેવાના સાધુઓના ધર્મ છે. નિઃસ્વાર્યભાવે જગતનું કલ્યાણ કરવું એ એઓના જીવનના મૂલ મંત્ર છે.

## યૃ**હસ્થા**તા આચાર.

હવે ગૃહસ્થાના વ્યાચાર ઉપર ટ્રંક નજર કરી જઇએ. ગૃહસ્થાના માટે જૈનશસ્ત્રો ષટ્કર્મ ખતાવે છે—

# " देवपूजागुरूपास्तिः स्वाच्यायः संयमस्तपः। दान चेति गृहस्थानां षद् कर्माणि दिने दिने "

અર્થાત્—પરમાત્માનું પૂજન, ગુરુ મહાત્માની સેવા, શાસ્ત્રવાંચન, સંયમ, તપ અને દાન એ છ ગૃહસ્થાનાં કર્મી છે.

- ૧. સાધુએાની વિરક્ત દશાના સંબંધમાં મનુસ્મૃતિમાં કહીં છે કે:—
  - " अतिवादांस्तितिक्षेत नावमन्येत कंचन। "
  - x x x
  - " कुष्यन्तं न प्रतिक्रुप्येदाक्रुष्टः कुशळं वदेत् ।"

  - " भैक्षे प्रसक्तो हि यतिर्विषयेष्वपि सज्जति ।"
  - " अलामे न विषादी स्याद् लामे चैव न हर्षयेत्। प्राणयात्रिकमात्रः स्याद् मात्रासंगाद् विनिर्गतः ॥ "
  - " इन्द्रियानां निरोधेन रागद्वेषक्षयेण च । अहिंसया च भृतानाममृतत्वाय कस्पते ॥ "

"અપમાનને સહન કરે, પણ કાઇનું અપમાન કરે નહિ. ક્રોધ કરનારની સામે ક્રોધ કરે નહિ, આક્રોશ કરનારની સામે મધુર વાણીથી વ્યવહાર કરે, ભિક્ષાના લાભાં ક્સાયેલા યતિ વિષયમાં ડૂખી નય છે. લાભા થતાં ખુશી ન થાય અને નુક્શાન થતાં દુ:ખી ન થાય. કેવળ પ્રાષ્ટ્રુરક્ષા ાનમિત્ત ભાજન કરે, આસિક્તિથી વેત્રળા રહે. ઈન્દ્રિયાના નિરાધ, રાગ-દ્રેષના પરાજય અને પ્રાણીમાત્ર ઉપર દયાની લાગણી રાખવાથી માક્ષને યાગ્ય થવાય છે.

#### : 984:

આ પ્રસંગે ભક્ષ્યાભક્ષ્યની એક વાત નોંધવી અસ્થાને ત્રણાશે નહિ.

જૈન આચારપ્રંથામાં ભક્ષ્ય—અભક્ષ્યના વિચાર બહુ કરવામાં આવ્યા છે. કંદમૂલ ખાવા તરફ જૈનશાસ્ત્રોના મનાઇ છે. તે સિવાય રાત્રિબાજન વગેરેને પણ સંદાય બતાવવામાં આવ્યા છે. અન્યાન્ય શાસ્ત્રાના અભિપ્રાયા તરફ નજર કરીશું, તા આ હકીકતમાં હિન્દુ ધર્માચાર્યા પણ જૂદા પડતા નથી.

મનુરમૃતિના પાંચમા અધ્યાયના પાંચમા, ઓગણીશમા વગેરે શ્લોકામાં —'' लशुनं गुजनं चैव पळाण्डुं " + + + વગેરે શબ્દોથી લસહ્ય, ગાજર, ડુંગળી વગેરે અભદ્વય ચીજો ખાવાની મનાઇ કરવામાં આવી છે.

# રાત્રિભાજનના નિષેધ

રાત્રિમાજન કરવું એ પણ ગેરબ્યાજબી છે. આ સંબંધમાં પ્રથમ અનુભવથી વિચાર કરવા જોઇએ કે-સંધ્યા પડતાંની સાથે અનેક જથ્થા-· બંધ સુક્ષ્મ જીવાે ઊડવા માંડે છે. રાત્રે દીવાની સામે બેશમાર જીવાે કરતા જોવાય છે. ઉધાડા રાખેલા દીવાના પાત્રમાં પુષ્કળ જીવડાં પડેલા દેખાય છે. અને એ સિવાય આપણા શરીર ઉપર પણ રાત્રિ પડતાંની સાથે અનેક જીવા એસવા માંડે છે. આવી સ્થિતિમાં ભાજન ઉપર પશ જુવા અવશ્ય ખેસવા જોઇએ. એ ખુલ્લી વાત છે. આથી બાજનની સાથે જીવતાં જીવડાંને પણ ભક્ષણ કરી જવાતું પાપ રાત્રિભાજન કર-નારને ચાપ્પ્પા રીતે લાગતું જણાય છે. કેટલાંક ઝેરી જીવડાં ભાજનના સાથે પેટમાં આવતાં રાગને ઉત્પન્ન રકનાર થાય છે. કેટલાક ઝેરીલા જીવાની અસર તરત નહિ થતાં લાંબે કાળે પણ થાય છે. ભાજનમાં જૂ આવી હ્રાેય તાે જલાેદર પેદા થાય છે. કરાેળાયા આવવાથી કાઢ ઉત્પન્ન થાય છે. કીડી આવવાથી ખુદ્ધિ **હણા**ય છે. લાકડાના કકડાે આવી ગયા હાય. તા ગળામાં પીડા **ભાગવવી પડે છે. માખી** આવ-વાથી વમન થાય છે અને ક્રાઇ ઝેરી પ્રાણી ખાવામાં આવી ગયું દ્વાય તા અકાળ મૃત્યુના પંજામાં સપડાવું પડે છે.

#### : 140:

સાયંકાલે (સર્યના અસ્ત થવા પહેલા) કરેલું ભાજન, રાત્રે સુધું જવાના વખત સુધીમાં ઘણું ખરૂં જઠરાઝિનની જવાલા ઉપર ચઢી જવાથી નિદામાં તેની માઠી અસર થતી નથી. તેથી ઉલટી રીતે વર્ત-વામાં—રાત્રે ખાઇને થાડીવારમાં સુધું જવાથી હરફર કરવાનું ન અનવાને લીધે પેટમાં તરતનું લરેલું અન્ન નિદામાં વખતે બીમારી ઉત્પન્ન કરે છે. ભાજન કર્યા પછી થાડું –થાડું પાણી પીવાના હાકટરી નિયમ છે. આ નિયમ, રાત્રિએ જમવાથી જોઇતા પ્રમાણમાં પાણી પીવાના વખત નહિ મળવાને લીધે સચવાઇ શકે નહિ. અને એથી અજ્યું પેદા થાય છે. 'અજ્યું સર્વ રાગાનું મૂળ છે. 'એ વાત જગજાહેર છે.

આ બધી અનુભવસિદ્ધ બાબતાે ઉપરથી આરાગ્યની દષ્ટિએ પણ રાત્રિએ ભાજન અકર્ત્વ્ય ઠેરે છે.

६वे धर्भशास्त्रो तरइ जरा नजर इरीये.

હિન્દુ ધર્મશાસ્ત્રોમાં ''માર્કણ્ડ'' મુનિનું નામ જાણીતું છે. તેઓ . રાત્રિભાજનને વખાડતાં એકદમ *ખ*હુ–ધહ્યું, બહુ જ વધારે પડતું ઊમ કહી નાંખે છે કે રાત્રિએ ખાવું તે માંસભક્ષણની બરાબર અને રાત્રિએ પાન કરવું તે રૂધિર પીવા બરાબર છે. તે શ્લોક આ હે—

" अस्तं गते दिवानाथे आपो रुधिरग्रुच्यते । असं मांससमं प्रोक्तं मार्कण्डेन महर्षिणा ॥ "

કૂર્મપુરા<mark>ણમાં પણ ક</mark>હ્યું છે કે---

" न दुश्चेत् सर्वभूतानि निद्वँद्वो निर्भयो भवेत् । न नक्तं चैवमश्रीयाद् रात्रौ च्यानपरो भवेत् ॥"

—" સર્વ પ્રાણીઓ ઉપર દ્રોહરહિત અને નિર્દ્ગન્દ તથા નિર્ભય રહે. અને રાત્રિએ ભાજન નહિ કરતાં ધ્યાનમાં તત્પર રહે."

" आदित्ये दर्शयित्वाहनं भुजीत प्राङ्गुस्नो नरः"

#### : 141 :

—એ પણ તે જ પુરાણના ૬૫૩ મા પૃક્ષનું વાક્રય છે. એને અર્થ એ છે કે–" સર્યની હૈયાતીમાં ગુરુ કે વડીલને અન્ન બતાવી પૂરી દિશા તરક ભાજન કરે. "

અન્ય પુરાણા અને અન્ય ગ્રંથામાં પણ રાત્રિભાજનના નિષેષ કરનારાં ધર્ણા વાકયાે મળા આવે છે. યુધિષ્ઠિરને સં<mark>બાેધન ક</mark>રી ત્યાં**સુધી** કહેવામાં આવ્યું છે કે-ગહસ્થ કે સાધુ કાઇએ રાત્રે પાણી પણ પીવું ન જોઇએ. તે શ્લોક આ છે—

# " नोदकमपि पातव्यं रात्रावत्र युधिष्ठिर !। तपस्विनां विशेषेण गृहिणां च विवेकिनाम् ॥ "

અા શ્લાકમાં તપરવીએા( સાધુ–સંન્યાસીએ**ા )ને માટે રાત્રિએ** પા**ણી** પણ પીવાના ભાર દઇને નિષેધ કર્યો છે. એ ઉપરાંત ગૃહર**શાને** પણ એ ખંધનથી જતા કર્યા નથી. આ ત્રતને નહિ પાલનારા ગૃહરથાને પણ અવિવેકી બતાબ્યા છે.

પુરાણામાં 'પ્રદેાષત્રત, ' 'નક્તવત ' ખતાવ્યા ઉપરથી કેટલાંક્ર રાત્રિભાજન તરફ લલચાય છે, પરંતુ આથી રાત્રીભાજનના નિષેધના શ્લોકા અપ્રમાણ ઠરે, એ વાત યાદ રાખવી જોઇએ. પૂર્વાપરના વિ**રાધ** न आवे. तेम शास्त्रनां वाड्ये। वियाखां लोधेये. 'प्रदोषो रजनीमुखम्' એ વાક્યથી સર્યાના અસ્ત થયા પહેલાની એ ધડી જેટલા વખતની રાત્રિન મુખ અને તે જ વખતને 'પ્રદેશ' કાળ સમજવામાં રાત્રિભોજ-નના નિષેધક શ્લાકાની સાથે વિરાધ રહેશે નહિ. 'નક્ત 'શબ્દના મુખ્ય અર્થ તાે જો કે રાત્રિ છે. તથાપિ શાસ્ત્રકારા અને વ્યાખ્યનાકારે રાત્રિભાજનના નિષેધનાં અનેક પ્રમાણભૂત વાકયાને બાધ ન આવે એ માટે ' નકત ' શબ્દર્થી સર્થની અસ્તદશા પહેલાંની એ ધડીના વખદ લેવાનું ખતાવે છે.<sup>૧</sup>

૧. શબ્દના મુખ્ય અર્થ લેવામાં વિરાધ જણાતા હોય, તો ગાણશક્તિથી (લક્ષણાથી) ઘટતા અર્થ લેવાય છે. ખાસ 'અમદાવાદ'માં રહેનારા, જેસ

## केवी रीते हे—

- " दिवसस्याष्टमे भागे मन्दीभूते दिवाकरे।
  एतद् नक्तं विजानीयाद् न नक्तं निश्चि भोजनम्॥"
- " ग्रुहूत्तींनं दिन नक्तं प्रवदन्ति मनीषिणः। नक्षत्रदर्शनाश्वक्तं नाहं मन्ये गणाधिपः।।"

અર્થાત્—દિવસના આઠમા ભાગને અથવા સર્યની અસ્તદશા પહેલાં મે ધડીના વખતને 'નક્ત 'કહેવામાં આવે છે. અત એવ રાત્રિએ ખાવું એ 'નક્તત્રત ' ના અર્થ' નથી. ખીજા શ્લોકમાં ગણેશજીને ઉદ્દેશીને કહ્યું છે કે—જ્યારે નક્ષત્રા દેખાય તે વખતને હું 'નક્ત ' માનતા નથી. વળી—

" अम्मोदपटलच्छने नाश्चति रविमण्डले। अस्तंगते ते भुज्जाना अहो! मानो सुसेवकाः?॥"

માલે છે કે-" હું અમદાવાદ રહું છું. " તેમ. અમદાવાદની પાસેના નાના ગામ-ઢામાં રહેનારા પણ બાલે છે કે-" હું અમદાવાદ રહું છું. " એક જ જાતનાં મા છે વાકપાના એક જ અર્થ થાય નહિ, એમ સહ કાઇ સમજ શકે છે. એક જ અર્થ લેવામાં આવે તો ખરી વાત ઊડી જાય. માટે કાઈ સ્થળે 'અમદાવાદ ' શબ્દથી ખાસ 'અમદાવાદ શહેર' સમજવાનું હોય છે અને ક્રાઇ સ્થળે. અમદાવાદ ' શબ્દથી ' અમદાવાદ શહેર ' સમજવામાં વાંધા આવતા **હો**ય, તો અમદાવાદની પાસેનું ગામડું સમજવું પડે છે. આવી રીતે મુખ્ય અને ઐાપચારિક અર્થના વ્યવહાર લાેકમાં પણ અનુભવાય છે. આ ઉપરથી એ સિદ્ધ થાય છે કે–મુખ્ય અર્થ**ને કહેનાર શબ્દથી મુખ્ય અર્થના સમીપની** વસ્તુ પણ 'પ્રકરણાનુસાર ' સમજવામાં વાંધા રહેતા નથી. આ નીતિ પ્રમાણે પ્રાકૃતમાં નક્ત શબ્દથી મુખ્ય અર્થ રાત્રિ જ્યાં ન ઘટતી હોય ત્યાં રાત્રિના સમીપ ભાગ અર્થાત્ સૂર્યની અસ્ત દેશા પહેલાંની બે ઘડી જેટલા વખત લેવામાં કાઇ જાતના વાંધા નથી. 'નક્ત ' શબ્દથી મુખ્ય અર્થ' રાત્રિ લેવામાં રાત્રિભાજન નિષેધના અનેક પ્રમાણાના વાંધા આવે છે. માટે જ પૂર્વીક્ત ગાણ (ઐાપચારિક) અર્થ લેવાની ≈રૂર પડી છે. જ્યાં જ્યાં આમ અર્થસકાચ કરાય છે ત્યાં બધે મુખ્ય અ**ર્થ** ક્ષિવામાં ખાધા હોવાનું કારણ સમજવું.

#### : 943:

- " ये रात्री सर्वदाऽऽहारं वर्जयन्ति सुमेषसः। तेषां पक्षोपवासस्य फलं मासेन जायते॥ "
- " मृते स्वजनमात्रेऽपि स्तकं जायते किल । अस्तंगते दिवानाथे मोजनं क्रियते कथम् ?"
- —જે સૂર્યના ભકતા જ્યારે સૂર્યમ'ડલ મેઘપટલથી આચ્છાદિત શાય છે ત્યારે ભાજન કરતા નથી, તે જ સૂર્યના ભકતા સૂર્યની અસ્ત-દશામાં પણ ભાજન કરે, એ કેવું આશ્વર્ય! જેએા, હંમેશાં રાત્રિભા-જનથી વિરક્ત છે, તેઓ પ્રતિદિન રાત્રિના અડધા દિવસના ઉપવાસી અનવાથી એક મહિનામાં પંદર ઉપવાસનું ફળ મેળવે છે. સ્વજન માત્રના (સ્વકુટુંખમાંથી કાઇના) મરવાથી પણ સ્તક આવે છે, એટલે તે દશામાં કાઇ ભાજન કરતું નથી, તા દિવસના નાથ સૂર્ય અસ્ત થયા પછી તા ભાજન કરાય જ કેમ?

વળી—

- " देवैस्तु भ्रुक्तं पूर्वाह्ने मध्याह्ने ऋषिभिस्तथा। अपराह्ने च पितृभिः सायाह्ने दैत्यदानवैः॥"
- " सन्ध्यायां यक्षरक्षोभिः सदा भ्रुक्तं कुलोद्रह !। सर्ववेलामतिक्रम्य रात्रौ भ्रुक्तममोजनम्॥"
- —આ મે શ્લોકાથા યુધિષ્ટિરને કહેવામાં આવ્યું છે કે—" હે યુધિષ્ટિર ! દેવતાએ દિવસના પૂર્વ ભાગમાં, ઋષિએ મધ્યાદ્ધ કાલમાં, પિતૃ લોકા બપાર પછી ત્રીજા પહેારની આખરમાં, દૈલ–દાનવા સાય-કાલે અને યક્ષ–રાક્ષસા સન્ધ્યાવખતે ભાજન કરે છે; પરન્તુ બધા વખત છોડી રાત્રે ભાજન કરવું એ અયુક્ત છે.

આ જ વાતની પુષ્ટિમાં—રાત્રિએ જે છ કામ કરવા વર્જિત છે, તેમાં રાત્રિભાજન પણુ ખાસ ભાર દઇને ગણુવામાં આવ્યું છે. અને તે આ શ્લોક છે—

# " नैवाऽउद्दतिर्न च स्नानं न श्रार्द्ध देवताचंनम् । दानं वा वाहितं रात्रौ मोजनं तु विशेषतः ॥ "

અર્થાત્–આહુતિ, સ્નાન, શ્રાહ્મ, દેવપૂજન, દાન અને વિશેષ કરીને भाજन रात्रे न **કરવું** જોઇએ.

આ વિષયમાં 'આયુર્વે'દ' તેા પણ એ જ મુદ્રાલેખ છે કે:—

# " हुमाभिषग्रसंकोचश्रन्डरोचिरपायतः । अतो नक्तं न भोक्तव्यं स्क्ष्मजीवादनादिष ॥ "

-- સૂર્યના અસ્ત થયા પછી હૃદયકમલ અને નાબિકમલ એ બંને સંકાચાઇ જાય છે. એથી, અને સદ્ભમ જીવાનું પણ ભાજનની સાથે ભક્ષણ થઇ જતું હોવાથી રાત્રિએ ભાજન કરવું નહિ.

ઉચ્છિષ્ટ (એકું) ખાવું-પીવું પણ જૈન ધમ°માં નિષિદ્ધ છે. સ્વચ્છતા, સુધડતા, શુદ્ધતા અને સમુચિત શૌચ તરફ ધ્યાન આપવાનું જૈન આચારપ્રન્થા સારી પેઠે કરમાવે છે. લાંબા વખત મળ-મૃત્ર રહે-વાયી તેમાંથી ઊડતા વિલક્ષણ જંતુઓના સંક્રમણને લીધે અનેક રાગા પેદા થાય છે, એમ રસાયનશાસ્ત્ર બતાવે છે, ત્યારે જૈનશાસ્ત્ર પણ છૂટી. જગ્યામાં મળ-મૂત્ર કરવાનું કરમાવે છે.

દ્રું કમાં એટલું કહી દેવું જોઇએ કે શાસ્ત્રાક્ત આચાર–વ્યવહારા જીવનની ઉન્નતિનાં પગથિયાં છે. શાસ્ત્રનિયમાનુસાર વર્તન રાખવામાં આરાગ્યના લાભ છે. અર્થસિદ્ધ છે અને લાકપ્રિયતા મેળવાય છે. સાથે જ સાથે આત્માત્રીતિના ઉદ્દેશ પણ ખરાખર સિદ્ધ કરી શકાય છે.

જ્યાં સુધી વસ્તુત્રાનમાં સંદેહ યા ભ્રાન્તિ હોય ત્યાં સુધી યથાથ પ્રવૃત્તિ બનતી નથી, એ સુવિદિત છે. વસ્તૃતત્ત્વની પરીક્ષા પ્રમાણદ્વારા થાય છે, એમાં બે મત નથી. આ માટે જૈનન્યાયની પરિભાષાનું અવ-લાકન પણ ટ્રંકમાં કરી જઇએ.

### : १५५ :

# ન્યાય-પરિભાષા.

" प्रमीयते ऽनेनेति प्रमाणम् "-જે વહે વસ્તુતત્ત્વના યથાર્થ નિશ્વય થાય, તે પ્રમાણ છે. યથાર્થ ત્રાનવહે સદેઢ, ભ્રમ કે મઢતા દૂર થવાથી અને વસ્તુસ્વરૂપના ખરા પ્રકાશ થવાથી, તે યથાર્થ ત્રાન 'પ્રમાણ ' છે.

પ્રમાણના બે બેદા છે-પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ. મનસહિત ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિયાથી રૂપ, રસ આદિનું જે ત્રહણ થાય છે અર્થાત્ ચક્ષુથી રૂપ જોવાય છે, જીલથી રસ ત્રહણ કરાય છે, નાકથી ગંધ લેવાય છે, ત્વચાથી સ્પર્શ કરાય છે અને કાનથી શબ્દ શ્રવણ કરાય છે, તે પ્રત્યક્ષ છે.

વ્યવહારમાં અનુભવાતાં ઉપર્યુક્ત પ્રત્યક્ષેાથી જૂદા પ્રકારનું પ્રસક્ષ યાગીશ્વરાને દ્વાય છે, જે ઇન્દ્રિય અને મનની અપેક્ષા બિલકુલ રાખતું નથી, માત્ર આત્મશક્તિની અપેક્ષા રાખે છે.

ઇન્દ્રિયોથી પ્રસક્ષ થવામાં વસ્તુની સાથે ઇન્દ્રિયના સંયાગ થવા જરૂરના છે કે કેમ ? એ અત્રે વિચારતું સ્થલ છે.

જીલથી રસ લેવાય છે, ત્યાં જીલ અને રસના સંયાગ ખરાખર હાય છે. ત્વચાથી સ્પર્શ કરાય છે, ત્યાં ત્વચા અને સ્પર્શવાળી વસ્તુના સંયાગ ચાપ્પ્પા કળાય છે નાકથી ગંધ લેવાય છે, ત્યાં ગંધવાળા દ્રવ્યા નાકની સાથે અવશ્ય સંયાગ ધરાવતાં હાય છે. દૂરથી ગંધ આવવામાં પણ દૂરથી આવતાં ગન્ધવાળા સદ્ધમ દ્રવ્યા નાકની સાથે અવશ્ય સંયુક્ત હાય છે. કાનથી સાંભળવાનું પણ, દૂરથી આવતા શબ્દા કાનની સાથે અથ-ડાય છે, ત્યારે જ થાય છે.

એ રીતે જીલ, ત્વચા, નાક અને કાન એ ચાર ઇન્દ્રિયા વશ્તુની સાથે સંયુક્ત થઇ પાતાના વિષયને પ્રહણ કરે છે; પરંતુ ચક્ષુ એ બાબતમાં ઊલડી છે. ચક્ષુથી દેખાતા નજીક કે દૂરના વૃક્ષ વગેરે પદાર્થી ચક્ષુની પાસે આવતા નથી, એ ખુલ્લું છે, તેમ ચક્ષુ પણ શરીરથી બહાર નિકળી તે પદાર્થી પાસે જતી નથી. આ ઉપરથી સાબિત થાય

## : 946 :

છે કે-ચક્ષુથી જોવામાં વસ્તુની સાથે ચક્ષુના સંયાગ થતા નથી. અતએવ ચક્કુ 'અપ્રાપ્યકારિ ' કહેવાય છે. અર્થાત્ 'અપ્રાપ્ય ' એટલે પ્રાપ્તિ કર્યા વગર-સંયાગ કર્યા વગર 'કારિ' એટલે વિષયને પ્રહણ કરનાર. ચ્યાનાથી ઊલટી ચાર ઇન્દ્રિયા 'પ્રાપ્યકારિ' કહેવાય છે. મન પણ ચક્ષની જેમ અપ્રાપ્યકારિ છે.

પ્રસક્ષથી ઊલડું પરાક્ષ પ્રમાણ છે. પરાક્ષ વિષયના અવબાધ પરાક્ષ પ્રમાણથી થાય છે. પરાક્ષ પ્રમાણમાં પાંચ બેદા પાડવામાં આવ્યા છે. રમરણ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્કે, અનુમાન અને આગમ. પૂર્વે અનુભવ કરેલી . વસ્તુની યાદી થવી એ સ્મરણ છે. સ્મરણ અનુભૂત વસ્તુ ઉપર બરાબર પ્રકાશ નાંખે છે. અતએવ તે 'પ્રમાણ ' કહેવાય છે.

ખાવાઈ ગયેલી વસ્તુ જ્યારે હાથ આવે છે, ત્યારે " તે જ આ " એવું જે જ્ઞાન સ્પૂરે છે, તે પ્રત્ય(ભગ્નાન છે. પૂર્વે જોયેલા માણસ ल्यारे इरीधी भेणे छे. खारे " सोऽयं देवदत्तः " अर्थात् " ते आ દેવદત્ત '' એવું જે પ્રતિભાન થાય છે. તે પ્રત્યભિન્નાન છે.

રમરણ થવામાં પૂર્વ થયેલ અનુભવ જ કારણ છે, જ્યારે પ્રત્યભિત્રાન થવામાં અનુભવ અને સ્મરણ એ બંને ભાગ લે છે. સ્મરણમાં 'તે ધડાે' એવું સ્પ્રુરણ થાય છે, જ્યારે પ્રત્યભિજ્ઞાન ''તે આ ઘડા " એવા પ્રતિભાસ હોય છે. આથી એ બન્નેની ભિન્નતા સમજી શકાય છે. ખાવા-યલી વસ્તુને દેખવાથી અથવા પૂર્વે દેખેલ મૃતુષ્યને જોવાથી ઉત્પન્ન થતા 'તે જ આ 'એવા ત્રાનમાં 'તે જ'એ ભાગ સ્મરણરૂપ છે અને ' આ ' એ ભાગ ઉપસ્થિત વસ્તુ કે મનુષ્યને દેખવારૂપ અનુભવ છે. આ અનુભવ અને સ્મરણ એ બંનેના સંમિશ્રણરૂપ 'તે જ આ 'એ અખંડ જ્ઞાન 'પ્રત્યભિજ્ઞાન ' છે.

કાઇ એક ગૃહરથે કદ્વાપિ રાઝ જોયું નહોતું. એક વખતે કાઇ ગાવાળના કહેવાથી એને જ્ઞાન થયું કે-ગાયના જેવું રાઝ હાય છે. કાઇ વખતે જંગલમાં સફર મારવા ગયેલા તેણે રાઝ જોયું. રાઝને દેખવાથી તેને ઝડ 'ગાયના જેવું જે હોય છે તે' એવી સ્મૃતિ ( યાદી ) આવી:

## : १५७:

એ સ્મરણુ અતે ' આ ' એવું રાેઝનું પ્રત્યક્ષ દર્શન, એ એના મિશ્રણર્ય ' તે જ આ રાેઝ ' એ વિશિષ્ટ ત્રાન જે થાય છે, તે 'પ્રત્યભિત્રાન' છે. પ્રત્યભિત્રાનનાં બીજા પ્રકારનાં પણ ઉદાહરણા છે.

તકે. જે વસ્તુ જેનાથી જૂદી પડતી નથી, જે વસ્તુ જેના વગર રહેતી નથી, એ વસ્તુના એની સાથેના જે સહભાવરપ (સાથે રહેવા રૂપ) સંબંધ છે, તે સંબંધના નિશ્વય કરી આપનાર 'તકે 'છે. દર્ણત તરીકે—ધૂમ, અગ્નિ વિના રહેતા નથી. જ્યાં જ્યાં ધૂમ છે ત્યાં ત્યાં અગ્નિ છે. એવા કાઈ ધૂમવાન પ્રદેશ નથી કે જ્યાં અગ્નિ ન હાય. આવા જે ધૂમ અને અગ્નિના સહભાવ~સંબંધ, બીજા શબ્દામાં કહીએ તા—ધૂમમાં રહેલા અગ્નિની સાથે રહેવાના જે નિશ્વલ નિયમ, તે તકેથી સાળિત થઇ શકે છે. એ નિયમને તકેશાસ્ત્રીઓ 'વ્યાપ્તિ' કહે છે. ધૂમમાં જ્યાં સુધી વ્યાપ્તિના નિશ્વય ન થયા હાય, ત્યાં સુધી ધૂમને દેખવા છતાં અગ્નિનું અનુમાન થઈ શકે નહિ, એ ખુલી વાત છે. જેણે ધૂમમાં અગ્નિની વ્યાપ્તિના નિશ્વય કર્યો છે, તે જ મનુષ્ય, ધૂમ દેખી તે સ્થળ અગ્નિ હાવાનું ને કસ્ત્ર અનુમાન કરી શકે છે. આ હકીકતથી સ્પષ્ટ થાય છે કે અનુમાનને માટે વ્યાપ્તિનિશ્વય થવાની જરૂર છે, વ્યાપ્તિનિશ્વય કરવા તર્કની જરૂર છે.

ખે વરતુઓ, અનેક જ આએ સાથે રહેલી દેખવાથી એમના વ્યાપ્તિ-નિયમ સિદ્ધ થતા નથી, કિન્તુ એ ખેતે જૂદા પાડવામાં શા વાંધા છે? એ તપાસતાં વાંધા સિદ્ધ થતા હાય, તા જ એ બંનેના વ્યાપ્તિનિયમ સિદ્ધ થઇ શકે છે. આવી રીતે બે વસ્તુના સાહચર્યની પરીક્ષા કરવાના જે અધ્યવસાય, તે તર્ક છે. ધૂમ અને અગ્નિના સંબંધમાં પશુ—'' જો અગ્નિ વિના પશુ ધૂમ હાય, તા તે અગ્નિનું કાર્ય થશે નહિ; અને એમ થવાથી ધૂમની અપેક્ષાવાળા અગ્નિની જે શાધ કરે છે, તે કરશે નહિ. અગ્નિમાંથી ધૂમ પેદા થાય છે, એ પ્રત્યક્ષ છે. એટલે એમની પરસ્પર્ તકેથી જ તે ખેતી બ્યાપિ સાભિત થાય છે, અને એ બ્યાપ્તિ-નિશ્ચયના અલથી અનુમાન કરાય છે. અતએવ 'તકે' પ્રમાણ છે.

અનુમાન, જે વસ્તુનું અનુમાન કરવું હોય તે વસ્તુને છેાડી નહિ રહેનારા એવા પદાર્થનું, બીજા શબ્દમાં હેતુનું દર્શન થવું જોઇએ અને એ હેતુમાં અનુમેય વસ્તુની વ્યાપ્તિ રહ્યાનું સ્મરણ હોવું જોઇએ. ત્યારે જ કાઇ પણ વસ્તુનું અનુમાન થઇ શકે છે.

જેવી રીતે, કાઇ સ્થળે ધૂમની રેખા કાઇ માણુસે જોઇ. તે ધૂમની રેખા જોવાથી અને તે ધૂમમાં અધિની વ્યાપ્તિ હોવાનું યાદ આવવાથી તે માણુસને ઝટ તે સ્થળે અગ્નિ હોવાનું અનુમાન સ્પુરે છે. આમ, અનુમાન શ્વામાં— ઉપર કશા પ્રમાણે – હેતુનું દર્શન અને હેતુમાં સાધ્યની વ્યાપ્તિ હોવાનું સ્મરણ અવશ્ય થવું જોઇએ.

'હેતુ ' 'સાધ્ય' 'અનુમેય ' વગેરે બધા સંસ્કૃત શબ્દા છે. 'હેતુ ' એટલે સાધ્યને સિદ્ધ કરી આપનાર વસ્તુ. જેવી રીતે પૂર્વ કથિત ઉદ્દાહ-રચુમાં 'ધૂમ ' હેતુનું લક્ષ્યુ—સાધ્યથી કદાપિ ક્યાંય જૂદું ન રહેવું એ છે. હેતુને 'સાધન ' પચ્યુ કહે છે. 'લિંગ ' એ પચ્યુ સાધનનું જ નામાન્તર છે. 'સાધ્ય ' એ, કે જે વસ્તુનું અનુમાન કરવાનું હોય. જેવી રીતે પૂર્વોક્ત ઉદાહરચુમાં 'અગ્નિ '. 'અનુમેય ' એ સાધ્યનું નામાન્તર છે.

ખીજાના સમજાવ્યા વગર પાતાની જ ખુદ્ધિથી 'હેતુ ' દ્વારા જે અનુમાન કરાય છે, તે 'રવાર્થાનુમાન ' કહેવાય છે. ખીજાને સમજાવવા જે અનુમાનપ્રયાગ, જેવી રીતે કે–' અહિં અગ્નિ છે, કારણ કે ધૂમ દેખાય છે, જ્યાં જ્યાં ધૂમ હાય છે, ત્યાં ત્યાં અગ્નિ નિયમેન હાય છે, જેમ રસાડામાં; અહીં પશુ ધૂમ દેખાઇ રહ્યો છે, માટે અહીં અવશ્ય અગ્નિ છે. " એ પ્રકાર કરવામાં આવે છે, તે 'પરાર્થાનુમાન ' કહેવાય છે. પ્રતિજ્ઞા, હેતુ, ઉદારહ્યુ, ઉપનય અને નિગમન એ પાંચ પ્રકારનાં વાકયા પ્રાય: પરાર્થ અનુમાનમાં જોડાય છે. " આ અગ્નિવાળા પ્રદેશ

१ " साधनात् साध्यविज्ञानमनुमानं विदुर्बुघाः "॥

હોવા જોઇએ "એ 'પ્રતિજ્ઞા '-વાક્ય છે. " કારણ કે અહીં ધૂમ દેખાય છે "એ ' હેતુ '-વાક્ય છે. રસોડાનું ઉદાહરણુ આપવું એ ' ઉદાહરણુ ' વાક્ય છે. ઉદાહરણુ આપ્યા પછી " અહીં પણુ ( રસોડાની જેમ ) ધૂમ દેખાઇ રહ્યો છે "એ ' ઉપનય '-વાક્ય છે, માટે અહીં અગ્નિ અવશ્ય છે "એ ' નિગમન '--વાક્ય છે. આવી રીતે સર્વ અનુમાનામાં યથાસંભવ અનુસંધાન કરી લેવું.

જે હેતુ ખાટા હાય, તે ' હેત્વાભાસ ' કહેવાય છે. હેત્વાભાસથી સાચું અનુમાન કાઢી શકાતું નથી.

આગમ. જેમાં પ્રસક્ષ, અનુમાન આદિ પ્રમાણાથી વિરુદ્ધ કથન ન દ્વાય, આત્માની ઉન્નતિને લગતું જેમાં મહાન્ પ્રવચન દ્વાય, એવું–તત્ત્વના ગંભીર સ્વરૂપ ઉપર પ્રકાશ પાડનારું, રાગદ્વેષ ઉપર દબાવ કરી શકનારું પવિત્ર શાસ્ત્ર 'આગમ ' કહેવાય છે.

સદ્દ્રસુદ્ધિથી યથાર્થ બાલનારને 'આમ ' કહેવામાં આવે છે. એવા આમતું કથન 'આગમ ' કહેવાય છે. સહુથી પ્રથમ નંબરે આમ એ છે કે–જેના રાગ આદિ સર્વ દાષા ક્ષાષ્ટ્ર થયા છે અને જેણે પાતાના નિર્મળ ગ્રાનથી બહુ ઉચ્ચ પ્રકારના ઉપદેશ આપ્યા છે.

આગમમાં પ્રકાશિત કરેલું તત્ત્વજ્ઞાન ગંભીર હોય છે. અતએવ તટસ્થભાવથી વિચાર કરવામાં ન આવે, તેા અર્થના અનર્થ થઇ જવા પૂર્લું સંભવ રહે છે. દુરાગ્રહના ત્યાગ, જિજ્ઞાસા, ગ્રહ્યુની પ્રબલતા અને સ્થિર તથા સદ્ભમદષ્ટિ એટલાં સાધના પ્રાપ્ત થયાં હાય, તો આગમનાં તત્ત્વાના ઊંડાચ્યુભાગમાં પહ્યુ નિર્ભીકતાથી વિચરી શકાય છે.

**લણી** વખતે ઉપલક દષ્ટિએ વિચારતાં કેટલાક મહર્ષિઓના વિચારામાં વિરુદ્ધતા માલૂમ પડે છે; પરંતુ તે વિચારા ઉડા ગલેમાં પ્રવેશ કરવાથી અને પૂર્વાપરનું ખૂબ અનુસંધાન કરવાથી, તથા તે વિચારાને પરસ્પર સંગત કરવા તરફ સદ્દમ નજર ફેંકવાથી તે વિચારામાં સામ્ય રહેલું જોઈ શકાય છે.

પ્રમાણની વ્યાખ્યા જોઇ. પ્રમાણથી જૈનશાસ્ત્રમાં એક મહત્વપૂર્ણુ સિદ્ધાન્ત સાળિત કરવામાં આવ્યા છે. એ સિદ્ધાન્તનું નામ છે—

## સ્યાહાદ.

## (8)

' વસ્તુનું જૂદા જૂદા દર્શિખ-દુથી અવલાકન કરવું કે કથન કરવું એ 'સ્યાદાદ' તા અર્થ છે. એક જ વસ્તુમાં અમુક અમુક અપેક્ષાએ જૂદા જૂદા ધર્મીના સ્વીકાર કરવા એને સ્યાદાદ કહેવામાં આવે છે. જેવી રીતે એકજ પુરુષમાં પિતા, પુત્ર, કાકા, લત્રોજો, મામા, લાર્ણજ વગેરે વ્યવહાર માનવામાં આવે છે, તેવી રીતે એકજ વસ્તુમાં સ્પષ્ટોકરષ્ટ્ય માટે એક વિશેષ વસ્તુને ઉઠાવીને કહીએ તા એક જ ઘટમાં નિસત્વ અને અનિત્યત્વ વગેરે વિરુદ્ધરૂપે ભાસતા ધર્મા અપેક્ષાદષ્ટિએ સ્વીકાર કરવા એ સ્યાદાદદર્શન છે.

એક જ પુરુષ, પોતાના પિતાની અપેક્ષાએ પુત્ર અને પોતાના પુત્રની અપેક્ષાએ પિતા, તેમજ પોતાના ભત્રીજા અને ભાષ્યુંજની અપેક્ષાએ કોકા અને મામાની અપેક્ષાએ કોકા અને મામાની અપેક્ષાએ લત્રીજો અને ભાષ્યુંજ બને છે. અને એ રીતે એક જ વ્યક્તિમાં પરસ્પર વિરુદ્ધ દેખાતી બાબતોને પણ જૂદી જૂદી દષ્ટિએ ક્રખૂલ રાખવામાં દરેકના અનુભવ તૈયાર છે; તેમ, નિસત્વ અને અનિસત્વ વગેરે વિરુદ્ધ રેપે મનાતા ધર્મીને પણ એકજ વસ્તુમાં જૂદી જૂદી અપેક્ષાએ કેમ ન માની શકાય ?

એ પહેલાં જાણવું જોઇએ કે 'ઘટ' શી વસ્તુ છે? એક જ માટીમાંથી ઘડાે, કું કું વગેરે અનેક પાત્રા બને છે, એ બધાઓને સુવિ-

#### : 9 4 9 :

દિત છે. ધડા ફાંડી તે જ માટીથી બનાવેલ કુંડાને કાઇ ધડા કહેશ ? નહિ. કેમ ? માટી તા એની એ છે! પરંતુ નહિ, આકાર બદલાયા હાવાથી તે ઘડા કહેવાય જ નહિ. આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે 'ઘડા' એ માટીના અમુક આકાર વિશેષ છે, પરંતુ એ ધ્યાનમાં રાખવું કે તે આકાર—વિશેષ, માટીથી તદન જૂદા નથી. તે તે આકારમાં ફેરવાયલી માટી જ જ્યારે 'ઘડા,' 'કુંડું' વગેરે નામાથી વ્યવહત થાય છે, તા પછી ઘડાના આકાર અને માટીને તદ્દન જૂદાં કેમ માની શકાય ? આ ઉપરથી એ ખુલ્લું જાહેર થાય છે કે 'ઘડા'ના આકાર અને માટીએ બંને ઘડાનું સ્વરૂપ છે. હવે એ ઉભય સ્વરૂપમાં વિનાશી સ્વરૂપ કશું છે, એ વિચારી લઇએ. 'ઘડાના આકાર' એ તા વિનાશી છે, એ પ્રત્યક્ષ જોઇએ છીએ, એટલે ઘડાનું એક સ્વરૂપ તા—જે ઘડાના આકાર વિશેષ છે, તે—વિનાશી ઢયું". હવે ઘડાનું એક સ્વરૂપ તા—જે ઘડાના આકાર વિશેષ છે, તે—વિનાશી ઢયું". હવે ઘડાનું ખીલ્યું સ્વરૂપ જે માટી છે, તે વિનાશી નથી; કારશું કે માટીના તે તે આકારો—પરિણામા બદલાયા કરે છે, પણ માટી તો એની એ જ રહે છે, એ આપણુને અનુભવસિદ્ધ છે.

ઉપર કલા પ્રમાણે, ધડાનું એક વિનાશી અને એક ધ્રુવ, એમ ઉભય સ્વરૂપ જોયું. એ ઉપરથી એમ માનવું સહજ પ્રાપ્ત થાય છે કે— વિનાશી રૂપથી ઘડા અનિત્ય છે અને ધ્રુવરૂપથી ઘડા નિત્ય છે. આવી રીતે એક જ વસ્તુમાં અપેક્ષાકૃત નિસ અને અનિત્યપણાની માન્યતાના સિદ્ધાન્તને સ્યાદ્વાદ કહેવામાં આવ્યા છે.

કંઇક વિશેષ રંપષ્ટ કરવાની ખાતર સ્યાદ્ધાદ તરફ પુનઃ દષ્ટિપાત કરીએ— સર્વ પદાર્થીને ઉત્પત્તિ, નાશ અને સ્થિતિ વળગેલાં છે. દર્શાન્ત તરીકે એક સોનાની કંઠી લઇએ. સોનાની કંઠી ભાંગીને દારા બનાબ્યા ત્યારે કંડીના નાશ થયા અને દારા ઉત્પત્ન થયા, એ આપણે સુસ્પષ્ટ

—તત્ત્વાર્થસત્ર, ' ઉમાસ્વાતિ ' **વાચક.** 

१. " उत्पाद-व्यय-भ्रीव्ययुक्तं सत् "!

જોઇએ છીએ. કંઠી ભાંગીને તે તમામ સુવર્ણના ખનાવેલ દારા, તદ્દન સર્વમા નવી જ વસ્તુ ઉત્પન્ન થઇ, એમ, કહી શકાય નહિ. દારાને તદ્દન નવીન ઉત્પન્ન થયેલા ત્યારે જ માની શકાય કે કંઠીની કાઇ પણ વસ્ત તે દારામાં આવી ન હાય, પરંતુ જ્યારે કંઠીનું તમામ સુવર્ષ ેઢારામાં આવી ગયું છે. માત્ર કંઠીના આકાર જ બદલાયાે છે. તાે પછી है।राने सर्वथा नवीन उत्पन्न थयेस डेम इहेवाय ? स्मेवी क रीते इंडीने। પણ સર્વથા નાશ થયેા ન મનાય. કંઠીના સર્વથા નાશ ત્યારે જ માની શકાય કે, યદિ કંઠીની કાઇપણ ચીજ નાશથી ખરી ન હોય, પરંત જ્યારે કંઠીનું તમામ સુવર્ણ જેમનું તેમ દારામાં ઉતસુ" છે, તા પછી કંડીને નષ્ટ થયેલી કેમ માની શકાય ? આ હકીકતથી એ વાત સારી પેઠે ધ્યાનમાં ઉતરે છે કે–કંઠીના નાશ, કંઠીની આકૃતિના નાશ થયો, એટલા પૂરતા છે. અને દાેરાની ઉત્પત્તિ, દાેરાના આકાર ઉત્પન્ન થયાે. એટલા પુરતી છે; જ્યારે એ કંઠી અને દાેરાનું સુવર્ણ તાે એક જ છે. કંઠી અને દારા એ એક જ સુવર્ણના આકારબેદા સિવાય બીજા કશં નથી.

આ ઉપરથી જોઇ શક્યા છીએ કે કંઠીને ભાંગી બનાવેલ દારામાં કંઠીરૂપે નાશ, દાેરાના આકારે ઉત્પત્તિ તથા સુવર્ણની સ્થિતિ એ નાશ. ઉત્પાદ અને સ્થિતિ (ધ્રુવત્વ) એ ત્રણે બાબતા બરાબર અનુભવાય છે. આમ, ધડાને ફાેડી બનાવેલ કુંડા જેવાં પણ અનેક ઉદાહરણા ઠામ ઠામ હાજર છે. ધર જ્યારે પડી ભાંગી જાય છે, ત્યારે, તે ધર જે વસ્તુઓથી ખનેલું હતું, તે સર્વ વસ્તુઓ તદ્દન વિલય પામી જતી નથી. તે ખધા પદાર્થી રથૂલરૂપે અથવા સદ્ભમરૂપે અન્તતઃ પરમાણરૂપે તા અવશ્ય જગત-માં રહે છે. આથી તે ધરનાે સર્વ'થા નાશ થયાે તત્ત્વદર્ષ્ટિએ ઘટી શકે નહિ. કાં પણ સ્થૂલ વસ્તુ વિખરાઇ જતાં તેના અહ્યુંએ બીજી વસ્તુ-એાની સાથે મળી, નવું પરિવર્તન ઊસું કરે છે. દુનિયાના પદાર્થો દુનિ-યામાં જ સ્થૂલરૂપે યા સદ્ધમરૂપે ઇતરતતઃ વિચરણ કરે છે અને એથી નવાં નવાં રૂપાન્તરાના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. દીવા શાંત થયા, એટલે

દીવાના તદ્દન નાશ થયા. એમ સમજવાનું નથી. દીવાના પરમાણસમૂહ ભરાબર કાયમ છે. જે પરમાણુસંધાતથી દીવા પ્રગત્થો છે તે જ પરમા<del>ણ</del>ુ-સંધાત, રૂપાન્તર પાંગી જવાથી પ્રદીપરૂપે નહિ દેખાતાં અન્ધકારરૂપે ચ્યનુભવાય છે. સૂર્ય'ની રશ્મિથી પાણી સુકાઇ ગયું જોઇ, **પાણીના** અત્યન્ત અભાવ થયા સમજવા નહિ. એ પાણી મમે તે રૂપે પચુ ભરા-ભર કાયમ છે. તેના સ્<mark>યૂલરૂપના નાશ થવાથી સદ્ભમ અવસ્થામાં 'તેતું</mark> (કાઇ પણ વસ્તુનું) દશ્ચેન ન ચાય, એ બનવાજોગ છે. કાઇ મૂળ વસ્તુ નવી ઉત્પન્ન થતી નથી, અને કાઇ મૂળ વસ્તુના સર્વથા નાશ થતા નથી, એ અટલ સિદ્ધાન્ત છે. દૂધનું ખનેલું દહીં નવું ઉત્પન્ન થયું નથી. દૂધનું જ પરિષ્ણામ દહીં છે. દૂધ રૂપે નષ્ટ થઇ, દહીં રૂપે ઉત્પન્ન થયેલ પદાર્થ પણ દૂધની જેમ ગારસ કહેવાય છે, એ સર્વને માલૂમ છે. અતઐવ ગારસના આહારના ત્યાગ કરી ખેડેલ, દૂધની જેમ દહીં પણ ખાઈ શકે નહિ. આથી દૂધ અને દહીંમાં ગારસરૂપી રહેલું સામ્ય ખરાબર અનુભવી શકાય છે.<sup>૧</sup> આ પ્રમાણે સવ<sup>૧</sup>ત્ર સમજી રાખવાનું છે કે મૂળ તત્ત્વા આવાદ છે, અને એમાં જે અનેકાનેક પરિવર્તના થતાં રહે છે, અર્થાત્ પૂર્વ પરિશામના નાશ અને બીજા પરિશામના પ્રાદુર્ભાવ થતા રહે છે, તે વિનાશ અને ઉત્પાદ છે. આથી સર્વ પદાર્થી<sup>ર</sup> ઉત્પાદ,

१. "पयोव्रतो न दृष्यसि न पयोऽसि द्धिव्रतः। अगोरसव्रतो नोभे तस्माद् यस्तु त्रयात्मकम्"॥ —शास्त्रवातांसभुन्यस, श्र दश्सिद्रस्रि.

<sup>&</sup>quot; उत्पन्नं दिधभावेन नष्टं दुग्धतया पयः । गोरसत्वात् स्थिरं जानन् स्याह्यदृहिद् जनोऽपि कः ? "॥ —अध्यात्भापनिषद्, श्री यशाविजयष्ट.

ર. વિજ્ઞાનશા એ ' પણ વસ્તુના સ્વભાવ જ શાળતાં મૂળ પ્રકૃતિને ધ્રુવ-સ્થિર માને છે અને તેમાંથી ઉત્પન્ન થતા પદાર્થી તેનું રૂપાન્તર, પરિશામાન્તર છે, એમ જણાવે છે. આ રીતે ઉત્પાદ, વિનાશ અને ધ્રોવ્યના જૈનસિદ્ધાન્તને વિજ્ઞાન ( Science ) બરાબર સમર્થન કરે છે.

વિનાશ અને સ્થિતિ (ધ્રુવત્વ) સ્વભાવવાળા બરાબર ઠરે છે. જેના ઉત્પાદ અને વિનાશ થાય છે તેને જૈનશાસ્ત્રમાં 'પર્યાય' કહે છે. જે મૂળ વસ્ત સદા સ્થાયી છે. તેને 'દ્રવ્ય ' કહેવામાં આવે છે. દ્રવ્યથી ( મૂળ વસ્તુ રૂપે ) દરેક પદાર્થ નિત્ય છે અને પર્યાયથી અનિસ છે. આ રીતે પ્રત્યેક વસ્તુને એકાન્ત નિત્ય નહિ, એકાન્ત અનિત્ય નહિ કિન્તુ નિત્યાનિસરપે માનવી, એનું નામ 'સ્યાદ્વાદ' છે.

વસ્તુના સદસદ્વાદ પણ સ્યાદ્વાદ છે. વસ્તુ સત્ કહેવાય છે, તે ફાને લઇને ? એ વિચારણીય છે. રૂપ, રસ, આકાર વગેરે પાતાના ગુણાથી પાતાના જ ધર્માથી દરેક વસ્તુ 'સત્ ' હાેઇ શકે છે. બીજાના ગુણાથી કાે વસ્તુ 'સત્ ' હાે કાિકતા નથા. હંમેશાં, જે બાપ હાેય છે, તે પાતાના પુત્રથી, બીજાના પુત્રથી નહિ. બીજા શબ્દાેમાં આ દ્રણન્તને રપ્રેટ કરી કહીએ તા પાતાના પત્રથી જે બાપ કહેવાય છે, તે જ પારકા છોકરાથી બાપ કહેવાતા નથી. આ પ્રમાણે સ્વપુત્રથી થતા પિતા, જેમ ખીજાના પત્રથી અપિતા છે, તેમ પોતાના ગુણાથી, પોતાના ધર્મીથી-પાતાના સ્વરૂપથા જે પદાર્થ 'સત્ 'છે, તે જ પદાર્થ બીજાના ધર્માથી– ખીજામાં રહેલા ગુણાથી-ખીજાના સ્વરૂપથી 'સત્ ' હાઈ શકે નહિ. 'સત ' ન હોાઇ શકે ત્યારે સુતરાં 'અસત્ ' છે, એ સ્વતઃ સિદ્ધ થાય છે.

ઉપર કલા પ્રમાણે જૂદી જૂદી અપેક્ષાએ 'સત્ 'ને 'અસત્ ' કહેવામાં વિચારશીલ વિદ્વાનાને વાંધા જણાતા નથી. 'સત્ ' તે પણ 'સત્ 'પણાના જે નિષેધ કરવામાં આવે છે. તે ઉપર કહ્યા પ્રમાણે પાતામાં નહિ રહેલા અન્ય ધર્માના સત્તાના અપેક્ષાએ. લેખન કે વક્તત્વ-શક્તિ નહિ ધરાવનાર એમ કહી શકે છે કે " હું લેખક નથી " અથવા " હૂં વક્તા નથી " આ શબ્દપ્રયોગોમાં ' હું ' કહેવું અને સાથે 'નથી' કહેવું, એ શું અયુક્ત છે કે? નહિ. કારણ કે 'હું' પાતે ' સત ' છતાં મારામાં લેખન કે વકતૃત્વશક્તિ નહિ હેાવાથી તે શક્તિરૂપે ' હું નથી ' એ સ્પષ્ટ છે. આ પ્રમાણે સર્વત્ર અતુસન્ધાન કરવાથી એક વ્યક્તિમાં, સત્ત્વ અને અસત્ત્વના સ્યાદ્વાદ બરાબર હૃદયમાં ઉતરી શકે તેમ છે.

### : ૧૬૫ :

દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી વિચારતાં, ધટ ( દરેક પદાર્થ ) પાતાના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી સત્ છે અને ખીજાના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી સત્ છે અને ખીજાના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી અસત્ છે. જેવી રીતે કાશીમાં, વર્ષા ઋતુમાં ઉત્પન્ન થયેલી માટીના કાળા ઘટ, દ્રવ્યથી માટીના છે, અર્થાત્ મૃત્તિકારપ છે, પરંતુ જલરપ નથી. ક્ષેત્રથી ખનારસના છે, પરંતુ ખીજા ક્ષેત્રના નથી. કાળથી વર્ષા ઋતુના છે, પરંતુ બીજી ઋતુના નથી. ફ્રાંકમાં પાતાના સ્વરૂપથી જ દરેક વસ્તુ ' અસ્તિ ' કહી શકાય, ખીજાના સ્વરૂપથી નહિ. ખીજાના સ્વરૂપથી નાસ્તિ કહેવાય.

વળી સ્યાદાદનું એક ઉદાહરણ જોઇએ. વસ્તુમાત્રમાં સમાન ધમે અને વિશેષ ધર્મ રહેલાં છે. સાે ધડાઓમાં 'ઘડાે ' 'ઘડાે એવી જે એકાકાર (એક સરખા) છુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે, એ જ બતાવી આપે છે કે તમામ ધડાઓમાં સામાન્યધર્મ—એકરપતા રહેલી છે તે સિવાય, સાે ધડાએમાંથી પાતપાતાના ધડાે જે એાળખા લેવાય છે, ઉપરથી તમામ ઘડાએ એક-બીજાથી વિશેષતા—લિન્નતા—પૃથફતાવાળા સિદ્ધ થાય છે. આ પ્રમાણે સામાન્ય સ્વરૂપ અને વિશેષ સ્વરૂપ સવે પદાર્થી સંબંધે સમજવું. એ બંને સ્વરૂપ—સાપેક્ષ છે અને વસ્તુથી અલગ નથી. અતઃ પ્રતેક વસ્તુને સામાન્યવિશેષાલયાત્મક સમજવા એ ધ્રાયાદદર્શન છે.

સ્યાદ્રાદના સંવ્યન્ધમાં કેટલાકાતું એમ કહેવું થાય છે કે તે નિશ્ચય-વાદ નથી, કિન્તુ સંશયવાદ છે. અર્થાત્ એક જ વસ્તુને નિસ્ય સમજવી અને અનિત્ય પણુ સમજવી, અથવા એક જ વસ્તુને સત્ માનવી અને અસત્ પણુ માનવી એ સંશયવાદ નહિ તા બીજું શું ? પરંતુ આ કથન અયુક્ત છે, એમ વિચારકાને સ્પષ્ટ સમજાય છે.<sup>ર</sup> સંશયના

 <sup>&#</sup>x27;સ્યાહાદ' વિષયમાં તાકિકોના તકવાદો અતિપ્રભલ છે. 'હરિસહસૂરિ'-કૃત 'અનેકાન્તજયપતાકા' માં આ વિષયને પ્રોઢ લખાણથી ચર્ચ્યો છે.

ર. ગુજરાતના પ્રસિદ્ધ વિદ્વાન્ પ્રેા૦ **આન દરા કર**ે કુવે પાતાના એક વખ-તના વ્યાખ્યાનમાં સ્યાદ્વાદ 'સિદ્ધાન્ત વિષે પાતાના અભિપ્રાય **દ**ર્શાવતાં જણાવ્યું

સ્વરૂપને યથાથ<sup>ી</sup> સમજનાર આ સ્યાદ્વાદને સંશયવાદ કહેવાનું સાહસ કદાપિ કરીઃશકે નહિ. રાત્રે કાળી દાેરડી પર નજર પડવાથી "અા સપ<sup>ર</sup> છે કે દારડી ? " એવા સન્દેહ કાઇ વખતે ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. દરથી ઝાડના ડૂંઢાને જોઇ "આ ઝાડ છે કે કેાઇ માણસ ?" એવા શક કદા-ચિત ઊભા થઇ જાય છે. આવી રીતે સંશયનાં અનેક ઉદાહરણા જાણીતાં છે. આ સંશયમાં સર્પ અને દેારડી. અથવા વૃક્ષ અને માણસ, એ ખંતે વસ્તુઓ પૈકી એક પણ વસ્તુ નિશ્ચિત હોતી નથી. અમુક એક વસ્તુ દ્રાઇ ચાક્કસરૂપે સમજવામાં ન આવે, એ સંશય છે. સંશયનું આવું સ્વરૂપ સ્યાદ્વાદમાં કાઈ ખતાવી શકે તેમ છે? સ્યાદ્વાદ એક જ વસ્તુને જાદી જાદી અપેક્ષાએ અનેક રીતે અવલાકવાનું કથે છે. અર્થાત્ એક જ વસ્ત અમુક અપેક્ષાએ 'અસ્તિ' છે, એ નિશ્ચિત વાત છે અને અમક અપેક્ષાએ 'નાસ્તિ' છે. એ પણ નિશ્ચિત વાત છે. તેમજ એક વસ્તુ અમુક દર્ષ્ટિએ નિત્ય રૂપે પણ નિશ્ચિત છે અને અમુક દર્ષ્ટિએ અનિત્ય રૂપે પણ નિશ્ચિત છે. આવી રીતે એક જ પદાર્થને, વિરુદ્ધ રીતે ભાસતા પણ અપેક્ષા-સંગત ધર્મીથી યુક્ત હોવાના ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાદ્દષ્ટિએ જે નિશ્વય કરવા એનું નામ સ્યાદ્વાદ છે. આ સ્યાદ્વાદને 'સંશય–વાદ' કહેવા એ પ્રકાશને અન્ધકાર કહેવા બરાબર છે.

હત કે—" સ્યાહાદના સિહાન્ત, અનેક સિહાન્તા અવલાકીને તેના સમન્વય કરવા ખાતર પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે. સ્યાદ્વાદ એકીકરણનું દેષ્ટિબિન્દ્ર અમારી સામે ઉપસ્થિત કરે છે. શાંકરાચાર્ય સ્યાદાદ ઉપર જે આક્ષેપ કર્યો છે. તે મૂળ રહસ્યની સાથે સંબન્ધ રાખતાે નથી. એ નિશ્વય છે કે વિવિધદેષ્ટિબિન્દુઓદ્વારા નિરીક્ષણ કર્યા વગર કાઈ વસ્તુ સંપૂર્ણ સ્વરૂપે સમજવામાં આવી શકે નહિ. આ માટે સ્યાદાદ ઉપયાગી તથા સાર્થંક છે. મહાવીરના સિદ્ધાન્તમાં બતાવેલ સ્યાદ્વાદને કેટલાક સંશયવાદ કહે છે, એ હું નથી માનતા. સ્યાદાદ સંશયવાદ નથી, કિન્દ્ર તે એક દર્ષિબિન્દ અમને મેળવી આપે છે-વિશ્વનું કેવી રીતે અવલાકન કરવું **બેઈએ. એ અમને શિખવે છે.** "

કાશીના મહુંમ મહામહાપાધ્યાય **રામમિશ્રશાસ્ત્રી** છએ સ્યાદ્વાદના વિષયમાં જે પાતાના લાંચા મત દર્શાવ્યા છે, તેને માટે તેઓનું વ્યાખ્યાન 'સુજન-સમ્મેલન ' જાએા.

# " स्याद् अस्त्येव घटः " " स्याद् नास्त्येव घटः"। " स्याद् नित्य एव घटः" " स्याद् अनित्य एव घटः"।

એ સ્યાદાદનાં एवकार યુક્ત વાકયામાં— ઉપર ખતાવ્યા પ્રમાણે "અમુક <sup>૧</sup> અપેક્ષાએ ઘટ સત્ જ છે. અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અસત્ જ છે. અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અસત્ જ છે. અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અતિસ જ છે "એ પ્રમાણે નિશ્વયાત્મક અર્થ સમજવાના છે. ' स्थास् 'શખ્દના અર્થ—'કદાચ, ' 'શાયદ' કે એવા કાઇ ખીજા સંશયવાયક શખ્દથી કરવાના નથી જ. નિશ્વયવાદમાં સંશયના શખ્દનું કામ શું ? ઘટને ઘટરૂપે સમજવું જેટલુ યથાર્થ છે— નિશ્વયરૂપ છે, ઘટને અપેક્ષા—દૃષ્ટિએ અનિસ અને નિત્ય એ ખંતે રૂપે સમજવું—એ પણ તેટલું જ યથાર્થ નિશ્વયરૂપ છે. આથી સ્યાદાદને અવ્યવસ્થિત કે અસ્થિર સિદ્ધાન્ત પણ કહી શકાય નહિ એ\* ચાક્કસ છે.

--वीतरागस्तीत्र, हेमयन्द्रायार्थं,

અર્થાત્— નૈયાયિકા અને વૈશેષિકા એક ચિત્રરૂપ માને છે. અનેક વર્ણો જેમાં દ્વાય, તે ચિત્રરૂપ કહેવાય. આને એકરૂપ કહેવું અને અનેકરૂપ કહેવું એ સ્યાદ્વાદની સીમા છે.

૧ ' स्यात् ' શબ્દના અર્થ'–' અમુક અપેક્ષાએ ' યાય છે. જીઓ, આગળ સપ્તમખાનું પ્રકરણ.

<sup>♣</sup> વિશાળ દૃષ્ટિથી દર્શનસાસ્ત્રો બેનાર સારી પેઠે સમજ શકે છે કે–દરેક દર્શનકારોને સ્યાદાદ સ્વીકારના પત્ર્યો છે. <sup>૧</sup>સત્ત્વ, રજ અને તમ એ પરસ્પર વિરુદ્ધ ત્રણ ગુણોવાળા પ્રકૃતિને માનનાર સાંખ્યદર્શન પૃથિવીને પરમાણુરૂપે નિત્ય અને સ્યૂલરૂપે અનિત્ય માનનાર તથા દ્રવ્યત્વપૃથિવીત્વ આદિ ધર્મીને સામાન્ય અને વિશેષ રૂપે સ્વીકારનાર ર નૈયાચિક–વૈરોષિક દર્શન, અનેક વર્ણયુક્ત વસ્તુના અનેકવર્ણાડ્ડકારવાળા એક ચિત્રજ્ઞાનને–જેમાં અનેક વિરુદ્ધ વર્ણા પ્રતિભાસે છે–

१ " इच्छन् प्रधानं सत्त्वाद्यैर्विरुद्धेर्गुम्फितं गुणैः । सांख्यः संख्यावतां मुख्यो नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ॥ " —वीतरागस्तीत्र, द्वेभयन्द्रायार्थः

२ " चित्रमेकमनेकं च रूपं प्रामाणिकं वदन्। ... योगो वैद्येषिको वापि नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत्॥"

માનનાર કળીક્ષદર્શન, પ્રમાતા, પ્રમિતિ અને પ્રમેય આકારવાળું એક જ્ઞાન, જે તે ત્રણે પદાર્થના પ્રતિભાસરૂપ છે, તેને મંજૂર કરનાર મીમાંસકદર્શન, અને એવા જ **કપ્રકારાન્તરથી બીજાએ** પણ સ્યાદ્વાદને અર્થતઃ માન આપે છે. છેવંટે ચાર્વાકને પણ સ્યાહાદની આજ્ઞામાં બધાવ પડ્યું છે. જેમકે–પૃથ્વી, જલ, તેજ અને વાયુ એ ચાર તત્ત્વાે સિવાય પાંચમું તત્ત્વ ચાર્વાકને મંજૂર નથી. એથી એ ચાર તત્ત્વાથી પ્રાદુર્ભાત થતું ચૈતન્ય, તે ચાર તત્ત્વાથી અલગ તા ચાર્વાકથી માની શકાય નહિ. અગર ચૈતન્યને પૃથિન્યાદિપ્રત્યેક્તત્ત્વરૂપ માને, તેા ઘટાદિ પદાર્થીને ચેતન ખનવાના દોષ આવી પડે એ ચાર્વાકની નજર–અહાર નથી. અતએવ ચાર્વાકનું કહેવું એમ છે અગર ચાર્વાક એમ કહેવું જોઈએ કે-ચૈતન્ય, પૃથિત્યાદિ અનેક-તત્ત્વરૂપ છે. આવી રીતે એક ચૈત ન્યને અનેક્વસ્તુરૂપ, અનેક્તત્ત્વાત્મક ×માનલું એ સ્યાદાદની જ મુદ્રા છે. એ ધ્યાનમાં રાખવં.

- उ " विज्ञानस्यैकमाकारं नानाऽऽकारकरम्बितम् । इच्छंस्तथागतः प्राज्ञो नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत ॥ " — વીતરાગસ્તાત્ર, હેમચન્દ્રાચાર્યં,
- \* '' जातिब्यक्त्यात्मकं वस्तु वदन्ननुभवोचितम्। भट्टो वापि मुरारिवी नानेकान्तं प्रतिश्चिपेत्॥"

" अबद्धं परमार्थेन बद्धं च व्यवहारत:। ब्रवाणो ब्रह्मवेदान्ती नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ॥"

" ब्रुवाणा भिन्नभिन्नार्थान् नयभेद्ब्यपेक्षया । प्रतिक्षिपेयुर्नी वेदाः स्याद्वादं सार्वतान्त्रिकम्॥"

--અધ્યાત્માપનિષદ, યશાવિજયછા

" નાતિ અને વ્યક્તિ એ ખંને રૂપે વસ્તુને કહેનાર ભાદ્ર અને સુ**સરિ** સ્યાહાદને તરછાડી શકે નહિ. "

ં આત્માને વ્યવહારથી બહુ અને પરમાર્થથી અબહુ માનનાર બ્ર**ક્ષવાદી** સ્યાહાદને ધિક્કારી શકે નહિ. "

" જદા જદા નયની વિવક્ષાથી ભિન્ન ભિન્ન અર્થ'ને પ્રતિપાદન કરનાર વેદા– સર્વ તન્ત્રોને માનનીય એવા-સ્યાદાદને વખાડી શકે નહિ. "

× આવી રીતે માનવામાં પણ આત્માની ગરજ સરતી નથી. એ વિષે આત્મ-

#### : ૧૬૯ :

હવે વસ્તુના પ્રત્યેક ધર્મની અન્દર સ્યાદ્વાદની વિવેચના, જેને ' સપ્તભંગી ' કહે છે. તે જોઇએ—

### સપ્તભંગી.

ઉપર જોઈ ગયા છીએ કે-' સ્યાદાદ' એક જ વસ્તુમાં જૂદી જૂદી અપેક્ષાએ અસ્તિત્વ–નાસ્તિત્વ, નિસત્વ–અનિસત્વ વગેરે અનેક ધર્મો હ્યાવાનું કથે છે. આ ઉપરથી સમજ શકાય છે કે, વસ્તુ-સ્વરૂપ જેવા પ્રકારનું હાય, તેવી રીતે તેની વિવેચના કરવી જોઇએ. વસ્તુસ્વરૂપની જિજ્ઞાસાવાળા કાઇએ પ્રશ્ન કર્યો કે–" ધડા અનિસ છે ? " આ પ્રશ્ન ઉપર સમાધાન કરનાર માત્ર એમ જ કહે કે-" ઘડા અનિત્ય જ છે. " તા એ કથન કાં તા યથાર્થ નથી, કાં તા અધુરું છે, કેમકે તે કથન યદિ સમ્પૂર્ણ દર્ષ્ટિના વિચારના પરિણામે કહેવાયું હેાય તાે તે યથાર્થ નથી. કારણ કે લડા (કાઇ પણ વસ્તુ ) સમ્પૂર્ણ દષ્ટિએ વિચારતાં અનિસ હેાવાની સાથે નિસ પણ ઠેરે છે. કદાચિત્ તે કથન અમુક દર્શિએ કહેવાયું હાય. તા તે વાક્યમાં " તે કથન અમુક દર્શિએ છે " એમ સચન કરનાર કાઇ શબ્દ મૂકવા જોઇએ છે. એ વગર તે જવાય અધૂરા કહી શકાય. આ ઉપરથી સમજનાર સમજ શકે છે કે-વરતુના કાઈ પણ ધર્મ બતાવવા હાય, તા એવા રીતે બતાવવા જોઇએ કે તેના પ્રતિપક્ષ ધર્મની તે વસ્તમાંથી ખેઠક ઊડી જવા ન પામે. અર્થાત કાઇ

સિક્કિના ગંથા જેવા. સ્યાદાદના સંબંધમાં ચાર્વાકની સમ્મતિ લેવી કે નહિ. તે વિષે હેમચન્દ્રાચાર્ય વીતરાગસ્તાત્રમાં આ પ્રમાણે કથે છે—

### " सम्मतिर्विमतिर्वापि चार्वाकस्य न मृग्यते। परलोकाऽऽत्ममोक्षेत्र यस्य महाति शेम्बी "॥

અર્થાત્-સ્યાદ્વાદના સંબન્ધમાં ચાર્વાક, કે જેની બુદ્ધિ પરલાક, આત્મા અને માક્ષમાં મૂઢ બની છે, તેની સમ્મતિ કે વિમતિ (પસંદગી કે નાપસંદગી) બેવાની જરૂર નથી.

પણ વસ્તાને નિસ ખતાવતાં એવા કાઇ શખદ મૂકવા જોઇએ કે જેથી તે વસ્તમાં રહેલા અનિસત્વ ધર્મના અભાવ સચિત થવા પામે નહિ. તેમજ ક્રાઇપણ વસ્તુને અનિત્ય બતાવવામાં એવા શબ્દ જોડવા જોઇએ કે જેથી તે વસ્તુમાં રહેલા નિત્યત્વ ધર્માનું તેમાં ન હાેવાનું સચિત થાય <sup>૧</sup>નહિ. આવે। શબ્દ 'સંસ્કૃતભાષામાં 'स्यात् ' છે. 'स्यात् ' શબ્દના અર્થ-અમુક અપેક્ષાએ '' એવા થાય છે. 'स्यात्' શબ્દ, અથવા તેના અર્થવાળા સંસ્કૃતભાષાના ''कथंचित्' શબ્દ, કાં તા " અમુક અપેક્ષાએ " એ વાક્ય જોડીને " स्यादनित्य एव घटः " " અમુક અપેક્ષાએ ધટ અનિસ જ છે" એમ વિવેચના કરવામાં. ઘટમાં અન્ય અપેક્ષાએ રહેલા નિસ્તવ ધમ<sup>8</sup>ને બાધ પહોંચે નહિ.<sup>૨</sup> આ **ઉપરથી** વસ્તુસ્વરૂપને અનુસરતા કેવા શબ્દપ્રયોગા કરવા જોઈએ. એ ખ્યાલમાં રાખવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. જૈનશાસ્ત્રકારા વસ્તુના પ્રત્યેક ધર્મના વિધાન અને નિષેધને લગતા શબ્દપ્રયોગા સાત પ્રકારે દ્વાવાનું દર્શાવ છે. ઉદાહરણ તરીકે 'ઘટ ' તે લઈએ, અને એના 'અનિત્ય ' ધર્મ તરક દ્દષ્ટિપાત કરીએ-

**પ્રથમ શબ્દપ્રયાગ. "ધ**ટ અનિસ છે, એ ચાક્કસ છે, પરંત્ર અમુક અપેક્ષાએ. '' આ વાકયથી, ધટમાં અમુક દર્શિએ અનિત્યધર્મનું. મુખ્યત્વેન વિધાન થાય છે.

**દ્ધિતીય શખ્દપ્રયાગ.** " અનિત્યધર્મ રહિત છે, અર્થાત નિત્ય છે, એ નક્કી વાત છે, પરંતુ અમુક અપેક્ષાએ." આ બીજા વાકયથી, ધટમાં અમુક અપેક્ષાએ અનિત્યધર્મના મુખ્યત્વેન નિષેધ કરવામાં આવે છે.

**ત્વીય શબ્દપ્રયાગ.** કાઇએ પૂછ્યું કે-" ઘટ અનિત્ય અને નિસ

૧. એ રીતે ' અસ્તિત્વ ' વગેરે ધર્મામાં પણ સમછ લેવું.

<sup>ं</sup> २. '' स्यात् '' શબ્દ કે તેના અર્થવ!ળા બીએ શબ્દ એડ્યા વગર પણ વચનન્યવહાર થતા જોવાય છે, પરન્તુ વ્યુત્પન્ન પુરુષને સવ'ત્ર અનેકાન્તદષ્ટિનુ અનુસન્ધાન રહ્યા કરે છે.

#### : 909:

એ ખંતે ધમધાના છેં? "તા એ પ્રશ્વના સમાધાનમાં "હા, ઘટ અમુક અપેક્ષાએ, મુખ્યત્વે કરી ચાેક્કસ અનિસ અતે નિસ છે" એમ જે કહેવું એ ત્રીજો વચનપ્રકાર છે. આ વાકયથી મુખ્યત્વેન અનિત્ય-ધર્મનું વિધાન અતે તેતા નિષેધ એ બંતે ક્રમશઃ કરવામાં આવે છે.

ચતુર્ધ રાખ્દપ્રયોગ. "ઘટ કામ અપેક્ષાએ અવક્તવ્ય છે." ત્રીજ વાકયમાં કહ્યાં પ્રમાણે ઘટને અનિત્ય અને નિત્ય, એમ ખંને રીતે ક્રમશઃ ખતાવી શકાય છે. પરન્તુ ક્રમ વગર યુગપત (એક સાથે) ઘટને અનિત્ય અને નિત્ય કહેવા હાય, તા તેને માટે 'અનિત્ય, 'નિત્ય 'કે ખીજો કાઈ શખ્દ કામ લાગતા ન હાવાથો જૈનશાસ્ત્રકારા તેને 'અવક્તવ્ય ' શખ્દથી વ્યવહારમાં મૂકે છે. વાત ખરાખર છે. ઘટ જેમ અનિત્યર્પે અનુભવાય છે તેમ નિત્યર્પે પણ અનુભવાય છે. એથી ઘટ કેવળ અનિત્યર્પે કરતા નથી, તેમજ કેવલ નિત્યર્પે ઘટતા નથી, કિન્તુ નિત્યાનિત્યર્પ અનિત્ય જાતિવાળા ઠરે છે. આવી હાલતમાં ઘટને યથાર્થર્પે-નિત્ય અને એ ખંને રપે—ક્રમથી નહિ, કિન્તુ એક સાથ ખતાવવા હોય તા શાસ્ત્રકારા કહે છે કે, એવી રીતે ખતાવવામાં કાઇ શખ્દ છે જ નહિ.\* અતએવ ઘટ અવક્તવ્ય છે.

<sup>•</sup> કાઇ પણ શબ્દ એક સાથે અનિત્ય-નિત્ય ધર્મોને મુખ્યત્વેન પ્રતિપાદન કરી શકે તેમ નથી. તેવો રીતે પ્રતિપાદન કરવામાં શબ્દની શક્તિ નથી. 'નિત્યાનિત્ય 'સમાસવાકમ પણ કમશી જ નિત્ય-અનિત્ય ધર્મોને પ્રતિપાદન કરે છે, એક સાથે નહિ. ' सकृदुधरितं पदं सकृदेवार्थ गमयित " અર્થાત " एकं पदमेकदैकधर्मावििक्छभमेवार्थ बोधयित " આ ન્યાયથી એક શબ્દ એક વાર ' એક જ ધર્મને—એક જ ધર્મથી યુક્ત અર્થને બાધન કરે છે ' એવા અર્થ પ્રાપ્ત થાય છે. અને એથી એ સમજવાનું છે કે, સૂર્ય અને ચન્દ્ર એ બનેનો વાચક 'પુષ્પદંત' શબ્દ સૂર્ય અને ચન્દ્રને (એવા અનેક—અર્થવાળા બીજ પણ શબ્દો પોતાના અર્થોને) કમથી જ બાધન કરે છે, એક સાથ નહિ. આ ઉપરથી કાઈ નવા સંકેતશબ્દ ધડીને એનાથી યદિ અનિત્ય-નિત્ય ધર્મોને મુખ્યપણે એક સાથ બાધન કરવાના મનારય કરવામાં આવે તો તે પણ બની શકે તેમ નથી.

#### : १७२ :

ચાર વચનપ્રકારા જોઇ ગયા. તેમાં મૂળ તા શરૂઆતના બે જ છે. પાછળના એ વચનપ્રકારા, શરૂઆતના એ વચનપ્રકારાના સંયાગથી ઉદ્દભવેલા છે. " કથંચિત–અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અનિત્ય જ છે" " કર્યાંચિત–અમુક અપેક્ષાએ ધટ નિત્ય જ છે" એ બે શરૂઆતનાં વાકયા જે અર્થ ખતાવે છે, તે જ અર્થને ક્રમથી ત્રીજો વચનપ્રકાર દર્શીવે છે, અને તેજ અર્થને ક્રમ વગર યુગપત્-એક સાથ ખતાવનાર ચાેશું વાક્ય છે. આ ચાેથા વાક્ય ઉપર મનન કરતાં એ સમજી શકાય છે કે ધટ કાેઇ અપેક્ષાએ અવકતવ્ય પણ છે, અર્થાત્ કાેઇ અપેક્ષાએ **ઘટમાં** અવકતવ્ય ધર્મ પણ રહેલાે છે. પરંતુ એકાન્ત રીતે ઘટને અવક્તવ્ય માનવા ન જોઇએ. એમ માનવા જતાં, અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અનિત્ય-રૂપે અથવા અમુક અપેક્ષાએ ઘટ નિસરૂપે જે અનુસવાય છે, તેમાં આપત્તિ આવી પડશે. અતએવ ઉપરના ચારે વચનપ્રયાગા 'स्यात् ' શખ્દથી યુક્ત, અર્થાત્ કર્યાંચત્, એટલે અમુક અપેક્ષાએ સમજવા જોઇએ.

આ ચાર વચનપ્રકારાે ઉપરથી બીજા ત્રણ વચનપ્રયાેગાે **ઉપ**જાવી શકાય છે-

પંચમ વચનપ્રકાર. " અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અનિત્ય હાવાની . સાથે અવકતવ્ય છે. "

**પષ્ટ વચનપ્રકાર.** " અમુક અપેક્ષાએ ઘટ નિત્ય હેાવાની સાથે અવકતવ્ય છે. "

સપ્તમ વચનપ્રકાર. "અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અનિત્ય અને નિત્ય હાેવાની સાથે અવક્તબ્ય છે. "

સામાન્યતઃ ધટને અનિત્ય, નિત્ય અને અવકતવ્ય એ ત્રણ રીતે

અહીં એ ધ્યાનમાં રહે કે, એક સાથે મુખ્યપણે નહિ કહી શકાતા એવા નિત્યત્વ-અનિત્યત્વ ધર્મો 'અવક્તન્ય ' શબ્દથી કથન કરાતા નથી, કિન્તા તે ધર્મો <u>મુખ્યપણે</u> એક સાથે કહી શકાતા ન હોવાને લીધે વસ્તુમાં 'અવક્તન્ય <sup>'</sup> નામના ધર્મ પ્રાપ્ત થાય છે, કે જેનું 'અવક્તન્ય ' શબ્દથી કથન કરાય છે.

#### : १७३ :

જોઇ ગ્યા છીએ. એમાંથી, કાઈ અપેક્ષાએ ઘટના અનિત્ય હાવાની સાથે અવકતવ્ય તરીકે અને કાઇ અપેક્ષાએ ઘટના નિત્ય હાવાની સાથે અવકતવ્ય તરીકે અને કાઇ અપેક્ષાએ ઘટના ક્રમશઃ મુખ્યપણે અનિત્ય તથા નિત્ય હાવાની સાથે અવકતવ્ય વેચનવ્યવહાર થયા, એ સુસંભવિત છે. આ ત્રણ વચનપ્રકારાને ઉપરના ચાર વચનપ્રકારાની સાથે મેળવતાં સાત વચનપ્રકારા થાય છે. આ સાત વચનપ્રકારાને જેના "સપ્તલંગી" કહે છે. 'સદ્ય એટલે સાત, 'મંચ ' એટલે પ્રકાર, અર્થાત્ સાતે વચનપ્રકારાને સપૂર્વ, એ 'સપ્તલંગી' કહેવાય છે. આ સાતે વચનપ્રયોગા જૂદી જૂદી અપેક્ષાએ જૂદી જૂદી દૃષ્ટિએ સમજવા. કાઇ પણ વચનપ્રકાર એકાન્તદૃષ્ટિએ માનવાના છે જ નહિ. એક વચનપ્રકારને એકાન્ત દૃષ્ટિએ માનવાં બીજા વચનપ્રકારા અસત્ય કરે, એ દેખીતી વાત છે.\*

<sup>\* &</sup>quot; सर्वत्राऽयं ध्वनिविधिप्रतिषेघाश्यां स्वार्थममिद्धानः सप्तभंगीमजुगच्छति "।

<sup>&</sup>quot; एकत्र वस्तुनि एकैकधर्मपर्यनुयोगवशाद् अविरेधिन व्यस्तयोः समस्तयोश्च विधि-निषेधयोः कल्पनया स्यात्कारा-क्कितः सप्तधा वाक्प्रयोगः सप्तमंगी।"

<sup>&</sup>quot; स्याद्स्त्येव सर्वम् इति विधिकस्पनया प्रथमो भंगः।"

<sup>&</sup>quot;स्याद् नास्त्येव सर्वम्, इति निषेधकस्पनया द्वितीयः"

<sup>&</sup>quot; स्याद् अस्त्येव, स्याद् नास्त्येव, इति क्रमतो विधिनिषेध-कल्पनया तृतीयः।"

<sup>&#</sup>x27;'स्याद् अवक्तब्यमेव, १ति युगपद्विधिनिषेधकल्पनया चतुर्थः।"

<sup>&</sup>quot; स्यादस्त्येव, स्याद्वक्तव्यमेव, इति विधिकस्पनया युगपद्-विधिनिषेधकस्पनया च पश्चमः।

<sup>&</sup>quot; स्याद् नास्त्येव, स्यादवक्तध्यमेव, इति निषेधकल्पनया युगपद् विधिनिषेधकल्पनया च षष्ठः।"

અ સપ્તભાંગી (સાત વચનપ્રયોગા) છે વિભાગમાં વહું વ્યાય છે. એકને 'સકલાદેશ' કહેવામાં આવે છે, જ્યારે બીજી સપ્તભાંગી 'વિકલાદેશ' છે. અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અનિત્ય જ છે, એ વાક્યથી અનિત્ય ધર્મની સાથે રહેતા ઘટના બીજા તમામ ધર્મીને એાધન કરવાનું કામ 'સકલાદેશ' નું છે. 'સકલા' એટલે તમામ ધર્મીને, 'આદેશ' એટલે કથન કરનાર, એ 'સકલાદેશ' છે. એને 'પ્રમાણવાકય' કહેવામાં આવ્યું છે કેમકે પ્રમાણ, વરતુના તમામ ધર્મીને પ્રહણ કરનારું માનવામાં આવ્યું છે. 'અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અનિત્ય જ છે, એ વાક્યથી ઘટના માત્ર અનિત્ય ધર્મને બતાવવાનું કામ 'વિકલાદેશ'નું છે. 'વિકલ' એટલે અપૂર્ણ અર્થાત્ અમુક વસ્તુધર્મને, 'આદેશ' એટલે કથન કરનાર, એ વિકલાદેશ છે. 'વિકલાદેશ'ને 'નયવાક્ય' માનવામાં આવ્યું છે. 'તય' એ પ્રમાણના અંશ છે. પ્રમાણ સમ્પૂર્ણ વસ્તુને ગ્રહણ કરે છે, જ્યારે નય તેમાંના અંશને ગ્રહણ કરે છે.

એ દરેક સમજી શકે છે કે-શબ્દ યા વાક્યનું કામ અર્થના બાધ કરાવવાનું હોય છે. વસ્તુનું સમ્પૂર્ણ પ્રકારે જે ત્રાન, તે પ્રમાણ; અને તે ત્રાનને પ્રકાશમાં મૂકનારું જે વાક્ય, તે 'પ્રમાણ-વાક્ય ' કહેવાય છે. વસ્તુના અમુક અંશનું જે ત્રાન તે નય; અને તે અમુક અંશના ત્રાનને પ્રકાશમાં મૂકનારું જે વાકય, તે 'નયવાક્ય ' કહેવાય છે. આ પ્રમાણ-વાકયાં અને નય-વાકયાને સાત વિભાગમાં વહેંચવા એ 'સપ્તભંગી ' છે.\*

<sup>&</sup>quot; स्यादस्त्येष, स्याद् नास्त्येष, स्यादवक्तन्यमेष इतिक्रमतो। विधिनिषेधकस्पनया युगपद् विधिनिषेधकस्पनया च सप्तमः"।

<sup>—&#</sup>x27; પ્રમાણુનયતત્ત્વાલાકાલ'કાર, ' વાદિદેવસૂરિ '.

<sup>આ વિષય અત્યન્ત ગહન છે. ખૂબ વિસ્તારવાળા છે. 'સ'તભાગી-</sup>તર ગિષ્ફા ' નામના જૈનતક પ્રત્યમાં આ વિષયનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.
'સન્મતિપ્રકરેશું ' વગેરે જૈન ન્યાયશાસ્ત્રોમાં આ વિષયને લહાણથી ચર્ચવામાં આવ્યા છે.

#### : ૧૭૫ :

પ્રમાણની વ્યાખ્યા 'ન્યાયપરિભાષા ' માં વાંચી આવ્યા છીએ. હવે નયતું બહુ ટૂંકમાં દિગ્દર્શન કરી લઇએ—

### નય.

એક જ વસ્તુ પરત્વે જુદી જુદી દૃષ્ટિએ ઉત્પન્ન થતા જુદા જુદા યથાર્થ અભિપ્રાયા, વિચારા 'નય' કહેવામાં આવે છે. એક જ મતુષ્યને જુદા જુદા અપેક્ષાએ કાંકા, મામા, ભત્રીજો, ભાણજ, ભાઇ, પુત્ર, પિતા, સસરા અને જમાઈ તરીક જે માનવામાં આવે છે, તે 'નય' સિવાય બીજું કશું નથી. વસ્તુમાં એક ધર્મ નથી, એ આપણે જોઇ ગયા છીએ. અનેક ધર્મવાળા વસ્તુમાં અમુક ધર્મને લગતા જે અભિપ્રાય બધાય છે, તેને જૈનશાઓ 'નય' સંત્રા આપે છે. વસ્તુમાં જેટલા ધર્મો છે, તે બધાને લગતા જેટલા અભિપ્રાયો, તેટલા 'નયો' કહેવાય છે.

એકજ ઘટ વસ્તુ, મૂળ દ્રવ્ય-માટીની અપેક્ષાએ વિનાશી નથી અર્થાત્ નિત્ય છે; કિન્તુ ઘટના આકારાદિરૂપ પરિશ્રામદષ્ટિએ બરાબર વિનાશી છે; એમ જીદી જીદી દષ્ટિએ ઘટને નિત્ય માનવા, અને વિનાશી માનવા, એ ખંતે નયા છે.

આત્મા નિસ છે, એમ સહુ કાં માને છે, અને વાત પણ બરા-ભર છે. કેમકે તેના નાશ થતા નથી. પરંતુ તેનું પરિવર્તન વિચિત્રરૂપે થતું રહે છે, એ બધાના અનુભવમાં ઉતરી શકે એવી હકીકત છે. કેમકે તેના નાશ થતા નથી. પરંતુ તેનું પરિવર્તન વિચિત્રરૂપે થતું રહે છે, એ બધાના અનુભવમાં ઉતરી શકે એવી હકીકત છે, કેમકે આત્મા કાઇ વખતે પશુઅવસ્થામાં હોય છે, જ્યારે કાઇ સમયે મનુષ્ય—અવસ્થામાં મૂકાય છે, વળી કાઇ અવસરે દેવગતિના ભોકતા બને છે ત્યારે ક્યારેક નરક આદિ દુર્ગતિઓમાં જઇને પડે છે. આ કેટલું બહું પરિવર્ત્તન ? એક જ આત્માના સંબંધમાં આ કેવી વિલક્ષણ અવસ્થાઓ ? આ શું સ્થવે છે ? ખરેખર આત્માની પરિવર્ત્તનશીલતા. એક જ શરીરમાં થતાં પરિવર્તાનની સાથે પણ આત્મા પરિવર્તાનની ધટમાળમાં કરતા સમછ શકાય છે. આવી સ્થિતિમાં આત્માને સર્વથા–એકાન્તઃ નિત્ય માની શકાય નહિ. અતએવ આત્માને એકાન્તનિત્ય નહિ. એકાન્તઅનિત્ય નહિ. કિન્ત નિત્યાનિત્ય માનવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. આવી હાલતમાં જે દર્ષિએ આત્મા નિસ છે તે. અને જે દર્ષ્ટિએ આત્મા અનિત્ય છે તે ખંતે દ્દષ્ટિએા નયા કહેવાય છે.

શરીરથી આત્મા જાદાે છે, એ વાત સુરપષ્ટ અને નિ:સન્દેં છે: પરન્તુ એમાં એટલું ધ્યાનમાં રહેવું જોઇએ કે–દહીંમાં જેમ માખણ વ્યાપીને રહેલું છે, તેમ શરીરમાં આત્મા બ્યાપીને રહ્યો છે. આ ઉપરથી માટલું અને તેમાં રહેલા લાડુની જેમ, શરીર અને આત્મા. બાદા સિદ્ધ થતા નથી, એ ખુલ્લું જણાય છે; અને એથી જ શરીરના કાઇપણ ભાગમાં કાંઇક ચાટ લાગે કે તુરત જ આત્માને વેદના થવા લાગે છે. શરીર અને આત્માના આવા ગાહ-અત્યન્ત ગાઢ સંબન્ધને લઇ જૈન-શાસ્ત્રકારા કહે છે કે--આત્મા શરીરથી વસ્તુતઃ ભુદા હોવા છતાં, તેને શરીરથી તદન ભિન્ન ન માનવા જોઇએ. કેમકે તેમ માનવામાં તદન ભિન્ન એવાં **એ મનુષ્યાનાં શરીરાે પૈકા એકને** આ**ધા**ત લાગવા**થી** ખીજાને જેમ <mark>વેદનાનાે અનુભવ થતાે નથી. તેમ સરીર પર</mark> આધાત લાગવા છતાં આત્માને વેદનાના અનુભવ થવા ન જોઇએ, અને થાય છે ખરા, એ આબાલ-ગાપાલ પ્રતીત છે. આ માટે આત્મા અને શરીરના દ્વાઈક અંશે અબેદ પણ માનવા ધટે છે, અર્થાત શરીર અને આત્મા એ વસ્તત: ભિન્ન હોવા છતાં કર્યાંચત અભિન્ન પણ કહી શકાય છે. આ સ્થિતિમાં જે દર્ષિએ આત્મા અને શરીર ભિન્ન છે. તે અને જે દર્ષિએ આત્મા અને શરીરતા અનેદ મનાય છે. એ ખંતે દરિઓ નયા કહેવામાં આવે છે.

જે અભિપ્રાય, ત્રાનથી સિદ્ધિ ખતાવે છે, તે ' ત્રાનમય ' છે. અને જે અભિપ્રાય, ક્રિયાથી સિદ્ધિ કથે છે. તે ક્રિયાનય ' છે. આ બંને અભિપ્રાયા નયા છે.

#### : 900:

જે દષ્ટિ, વસ્તુની તાત્વિક રિથતિ અર્થાત વસ્તુના મૂળ સ્વરૂપને રપર્શ કરનારી છે. તે ' નિશ્ચયનય ' અને જે દષ્ટિ વસ્તુની સ્થૂલ, બાહ્ય અવસ્થા તરક લક્ષ ખેચે છે તે ' વ્યવદારનય ' છે. નિશ્વયનય એમ બતાવે છે કે આત્મા (જીવ માત્ર ) શુદ્ધ-ખુદ્ધ-નિરંજન-સચ્ચિદાનંદમય છે. જ્યારે વ્યવહારનય આત્માને કમેં ખદ્ધ અવસ્થામાં માહવાન-અવિદ્યાવાન, બતાવે છે. આવી રીતનાં નિશ્વય-વ્યવહારનાં અનેક **ઉદાહર**ણા છે.

અભિપ્રાય ખતાવનાર શબ્દ, વાકય, શાસ્ત્ર કે સિદ્ધાન્ત એ બધું ' નય ' કહી શકીએ. ઉપર ખતાવેલા નયા પાતપાતાની મર્યાદામાં રહે તે માનનીય છે. પરંતુ એક–ખીજાને અસત્ય ઠરાવવા તત્પર થાય. તા તેઓ બધા અમાન્ય ઠરે છે. જેવી રીતે કે, ત્રાનથી મુક્તિ ખતાવનાર સિ**હાન્ત**. અને ક્રિયાથી મુક્તિ ખતાવનાર સિદ્ધાન્ત એ અંતે સ્વપક્ષનું મંડન કરતાં યદિ એક-ખીજાના પક્ષના ખંડનમાં ઉતરે. તા અપ્રાલા બને એ પ્રમાણે અનિસ અને નિસ બતાવનાર સિદ્ધાન્તા તથા આત્મા અને શરીરના બેદ તથા અબેદ બતાવનાર સિદ્ધાન્તો. યદિ એક–બીજા પર આક્ષેપ કરવામાં ઉતરે, તાે તે અમાન્ય ઠરે.

સમજ રાખવું જોઇએ કે નય આંશિક (અંશત: ) સહ્ય છે. આંશિક સસને સમ્પૂર્ણતયા સત્ય માની શકાય નહિ, એ દેખીતું છે. આત્માને અનિસ કે ધટને નિસ માનવા એ સર્વ અંશે સત્ય કહેવાય નહિં. જે સત્ય જેટલે અંશે હોય, તે સત્ય તેટલે અંશે માનવું એ જ યુક્ત. **ગણી** શકાય.

વસ્તુત: ' નયા કેટલા છે ? ' એની ગણના થઇ શકે તેમ નથી. અભિપ્રાયા કે વચનપ્રયાંના જ્યારે મહાનાથી બહાર છે. તા નયા તેથી જુદા ન હાવાથી તેની ગણના હાઇ શક નહિ.\* આમ છતાં મુખ્યતયા નયના ખે બેંદા ખતાવ્યા

<sup># &</sup>quot; जायहबा वयमपदा ताबह्या चेव इंति नयवाया " <del>~~' સન્મ</del>તિસત્ર, ' ' સિદ્ધસેન દિવાકર.

છે—દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક. મૂળ પદાર્થને 'દ્રવ્ય ' કહેવામાં આવે છે. જેવી રીતે ઘટની માટી. મૂળ દ્રવ્યના પરિષ્ણામ ' પર્યાય ' કહેવાય છે. માટી અથવા કાઇપણ મૂળ પદાર્થને લગતા જે ફેરફાર થાય છે તે ખધા ' પર્યાય ' સમજવા. ' દ્રવ્યાર્થિક ' નય એટલે મૂળ પદાર્થ, સામાન્ય તત્ત્વ પર લક્ષ્ય આપનારા અભિપ્રાય. અને ' પર્યાયાર્થિક ' નય એટલે પર્યાયને લક્ષ્ય કરનારા અભિપ્રાય. દ્રવ્યાર્થિક નય સમસ્ત પદાર્થીને નિત્ય માને છે. જેમેક—ઘડા મૂળ દ્રવ્ય—મૃત્તિકાર્ય નિત્ય છે. પર્યાયાર્થિક નય સમસ્ત પદાર્થીને અનિત્ય માને છે. કેમેક સર્વ પદાર્થીમાં પરિવર્તન થતું રહે છે. સામાન્ય તત્ત્વગામી વિચારદષ્ટિ ' દ્રવ્યાર્થિક નય ' અને વિશેષ અંશગામી, ' પર્યાયાર્થિક નય ' તે તે દષ્ટિ તત્તદ્—અંશગામી પ્રાધાન્યને લઈ ગણાય છે. એટલે એમાં અન્ય અંશનું સ્થાન ગૌષ્ણભાવે રહે.

પ્રકારાન્તરથી નયના સાત પ્રકારા દર્શાવ્યા છે–નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ઋક્ષુસત્ર, શબ્દ, સમભિરઢ અને એવમ્ભૂત.

નેગમ. ' નિગમ ' એટલે સંકલ્પ-કલ્પના. એ કલ્પનાથી થતો વ્યવહાર ' નૈગમ ' કહેવાય છે. એના ત્રણ પ્રકારા છે–' ભૂતનૈગમ,' ભવિષ્યદ્દનૈગમ ' અને ' વર્તમાનનૈગમ '. થઈ ગયેલી વસ્તુના વર્તમાનરૂપે વ્યવહાર કરવા. એ ' ભૂતનૈગમ ' છે. \* જેવા રીતે–" તે જ આ દીવાલીના દિવસ છે, કે જે દિવસે મહાવીરસ્વામાં નિર્વાણ પામ્યા હતા." આ ભૂતકાળનો વર્તમાનમાં ઉપચાર છે. મહાવીરના નિર્વાણના દિવસ આજે ( આજના દીવાળીના દિવસે ) માની લેવાય છે. આવી રીતે ભૂતકાળના વર્તમાન તરીક ઉપચારનાં અનેક ઉદાહરણો છે. થનારી વસ્તુને થઇ કહેવી એ ' ભવિષ્યદ્દનેગમ ' છે. જેવા રીતે—ચાખા પૂરા રધાયા ન હોવા છતાં ' ચોખા રધાઇ ગયા ' એમ કહેવું. ચોખા રધાઇ જવા આવ્યા હોય

<sup>\*</sup> अतीतस्य वर्षमानवत् कथनं यत्र स भूतनैगमः। यथा

"तदेवायं दीपोत्सवपर्व, यस्मिन् वर्धमानस्वामी मोक्षं गत—न्यप्रदीप, श्री यशाविषय्छ.

### : 906:

—ચાખાને ચૂલેથી ઉતારવાને કિંચિન્માત્ર વિલંખ હાય, ત્યારે 'ચાખા રંધાઈ ગયા ' કહેવાના વ્યવહાર જેવાય છે. અથવા અર્હન્ દેવ, મુક્તિ પામ્યા પહેલાં મુક્ત થયા કહેવાય છે, તે ભવિષ્યદ્દનેગમ છે. ચાખા રાંધવાને લાકડાં—પાણી વગેરેની તૈયારી કરતા મનુષ્યને ક્રાઈ પૂછે કે, 'શું કરા છા ? તા, તેના જવાબમાં તે, એમ કહે છે કે—'ચાખા રાંધું છું, તા તે 'વર્ત્તમાનનેગમ ' છે. ક્રેમકે ચાખા રાંધવાની ક્રિયા જે વર્ત્તમાનમાં શરૂ થઈ નથી, તેને વર્ત્તમાનર્રે કથન કરવામાં આવ્યું છે.

સંગ્રહ, સામાન્ય પ્રકારે વસ્તુઓના સમુચ્ચય કરી કથન કરવું એ 'સંગ્રહ 'નય છે. જેવી રીતે 'બધા શરીરાતો એક આત્મા છે. 'આ કથનથી વસ્તુત: બધા શરીરામાં એક આત્મા સિદ્ધ થતા નથી. પ્રત્યેક શરીરે આત્મા જીદા જીદા જ છે, છતાં બધા આત્માઓમાં રહેલી સમાન જાતિને લઇ 'એક આત્મા છે 'એવું કથન થાય છે.

વ્યવહાર. આ નય વસ્તુઓમાં રહેલી સમાનતાની તરફ ઉપેક્ષા કરી વિશેષતા તરફ લક્ષ ખેંચે છે. સામાન્યરૂપે નિર્દિષ્ટ કરાયલી વસ્તુ વિગતવાર ન સમજી શકાય એટલે વિશેષરૂપે વસ્તુને પૃથક્કરણ કરી બતાવનારી વિચાર— પદ્ધતિ 'વ્યવહાર 'નયમાં મૂકાય છે. 'આત્મા એક છે…' એમ ' સંગ્રહ ' નયે કહ્યું, પણ આત્માની વિભાગવાર વિશેષ પ્રકારે વિવેચના કરી બતાવવી એ વ્યવહારનયના વિષય છે.

ઋદજીસ્ત્ર. વસ્તુનાં થતાં નવાં નવાં રૂપાન્તરા તરફ આ નય લક્ષ ખેંચે છે. સુવર્ણના કટક, કુંડલ વગેરે જે વર્તમાન પર્યાયા છે, તેને આ નય જુવે છે. ભુત–ભવિષ્યની પરિસ્થિતિ આ નયના દષ્ટિપાત નથી

રાષ્ટ્રક, અનેક પર્યાયશબ્દોના એક અર્થ માનવા એ આ નયતું કામ છે. 'રાજ ' 'નૃપ ' 'ભૂપતિ ' વગેરે પર્યાય શબ્દોના એક જ અર્થ છે, એમ આ નય દર્શાવે છે. પણ આ નય કાળ અને લિંગ વગેરેના બેદ અર્થના બેદ પણ માને છે. લેખક, પાતાના સમયમાં 'રાજગૃહ ' નગર માે જીદ હોવા છતાં પૂર્વકાળનું જીદું હોવાથી તેને

" હતું " લખે છે; તે આ નયને આભારી છે. લિંગબેદના ઉદાહરણમાં 'કુઓ ', 'કુઇ '.

સમિભિરૂઢ, પર્યાયશબ્દોના બેદથી અર્થના બેદ માનવા એ આ નયની પહિત છે. શબ્દબેદ પણ—વ્યુત્પત્તિબેદ પણ અર્થ બેદક છે, એમ આ નયનું મન્તવ્ય છે. આ નય કથે છે ક્રે—રાજા, નૃપ, ભૂપતિ વગેરે શબ્દો ભિન્ન-અર્થવાળા છે, ક્રેમકે રાજા, નૃપ, ભૂપતિ વગેરે પર્યાયશબ્દો યદિ ભિન્ન અર્થવાળા ન હોય, તો ઘટ, પટ, અશ્વ વગેરે શબ્દો પણ ભિન્ન અર્થવાળા ન થવા જોઇએ, માટે શબ્દના બેદથી અર્થના બેદ છે. રાજ-ચિન્હાથી શાબે તે રાજા, મનુષ્યાનું પાલન કરે તે નૃપ અને પૃથ્વીનું સંવર્ષન કરે તે નૃપ અને પૃથ્વીનું સંવર્ષન કરે તે ભૂપતિ.

એવં ભૂત. આ નયની દિષ્ટિએ, શબ્દ પાતાના અર્થના વાચક (કહેતાર) ત્યારે થાય કે જ્યારે, તે અર્થ-પદાર્થ, તે શબ્દની વ્યુત્પત્તિ-માંથી જે ક્રિયાના ભાવ નીકળતા હાય, તે ક્રિયામાં પ્રવર્ત લા હાય. દાપાલા તરીકે, રાજચિન્હાેથી શાભી રહ્યો હાય ત્યારે જ 'રાજા ', અને મનુષ્યાનું રક્ષણ કરાતું હાય ત્યારે જ 'નૃપ, કહેવડાવી શકાય, ત્યારે જ તેવી વ્યક્તિ વિષે 'રાજા ' અને 'નૃષ ' શબ્દના પ્રયાગ વાસ્તવિક ઠરે.

આ સાતે નયા જુદા જુદા પ્રકારના દર્શિયન દુઓ છે, લિભ લિભ બાળતના સાપેક્ષ અલિપ્રાયા છે, એમ સારી પેઠે કહેવાઇ ગયું છે. પાતપાતાની હદમાં સ્થિત રહી અન્ય દર્શિયન દુને તાડી ન પાડવામાં નયાની સાધુતા છે. મધ્યસ્થ પુસ્ય સર્વ નયાને જુદી જુદી દર્શિએ માન આપી તત્ત્વશ્રેત્રની વિશાસ સીમાને અવલોકન કરે છે. અને એથી જ એને રામ-દેષની નડતર નહિ ઊબી થવાથી, આત્માની નિર્મલ દશા મેળ-વવા તે ભાગ્યવાન્ થઇ શકે છે.\*

<sup>ં</sup> નય, ના વિષય વિસ્તૃત છે. આની અંદર જીદી જીદી વ્યાખ્યાઓ ઘણી સમાયલા છે. ઉમાસ્વાતિ મહારાજકૃત તત્ત્વાર્થસૂત્ર અને યશાવિજય ઉપાધ્યાયકૃત નયપ્રદીપ, નયાપદેશ, નયરહસ્ય વગેરે તથા અન્ય અનેક પ્રન્થામાં આ વિષય પર વધુ વિવરણ છે.

# कैन दृष्टिनी भक्षता.

જૈનધર્મ એ વસ્તુતઃ વીતરાગમાર્ગ છે. 'સ્યાદાદ ' સિદ્ધાન્ત જગ-ત્ની અશાન્તિને દૂર કરવા માટે છે. વિચારાની અથડામણને લીધે જ્યારે પ્રજાનાં માનસ ક્ષુષ્ટધ બને છે, અને વાતાવરણ અશાન્ત બને છે ત્યારે તત્ત્વ-દર્શીઓ પ્રજાની સામે સ્યાદાદના પ્રકાશ ધરે છે, અને વસ્તુસ્થિતિને જુદી જુદી દષ્ટિએ અનેક રીતે તપાસી સમન્વય કરવાના માર્ગ સમજાવે છે. સ્યાદાદના સિદ્ધાન્ત, આ રીતે અવલાકન–દષ્ટિને વિશાળ બનાવે છે અને સંકુચિત દષ્ટિથી ઉત્પન્ન થનારા કાલાહલાને શમાવે છે. આમ, રાગ–દેષને શમાવી જનતામાં મૈત્રીભાવ રેડવામાં સ્યાદાદની ઉપયાગિતા છે. જૈન ઉપદેશનું અન્તિમ પરિણામ રાગ–દેષની નિષ્ટત્તિમાં મૂકાય છે. એ એક જ માત્ર જૈન પ્રવચનનું મુખ્ય ધ્યેય છે.

જૈનધર્મના સિદ્ધાન્તાને રપ્ડટ કરવા મહાન્ આચાર્યોએ મહાન્ ગ્રન્થા નિર્માણ કર્યા છે. જેમાં, મહાન્ પુરુષોએ મધ્યરથપણે તત્ત્વનિરૂપણ કરતાં પ્રજાના કલ્યાણ તરફ મુખ્ય દષ્ઠિ રાખી છે. કાઇપણ દર્શનના સિદ્ધાન્તાને તાંડી પાડવાની સંકુચિત વૃત્તિ, તેમના વાહમયમાં નહિ જણાય. ખલ્કે અન્યાન્ય સિદ્ધાન્તાને સમન્વય કરવા તરફ પ્રયાસ સેવવાની તેમની ઉદાર વૃત્તિ અને વિશાળ દ્રષ્ટિ તેમના ગ્રન્થામાં ૨૫૪ જોવામાં આવે છે. ઉદાહરણાર્થ, જાઓ શ્રીહરિલદાચાર્યના 'શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્યય' ગ્રન્થ. તેમાં જૈનદર્શન—સમ્મત "ઇશ્વર જગતકર્ત્તા નથી "એ સિદ્ધાન્ત યુક્તિપુરરસર સિદ્ધ કર્યા પછી આચાર્ય મહારાજ શું લખે છે, એ જરા જાઓ!

- " ततश्रेश्वरकर्नृत्ववादोऽयं युज्यते परम् । सम्यग्न्यायाविरोधेन यथाऽऽहुः ग्रुदुबुद्धयः ॥ "
- " ईश्वरः परमात्मैव तदुक्तव्रतसेवनात्। यतो प्रक्तिस्ततस्याः कर्त्ता स्याद् गुणभावतः॥"

#### : १८२ :

### " तदनासेवनादेव यत्संसारोऽपि तस्वतः। तेन तस्यापि कर्चृत्वं कल्प्यमानं न दुष्यति॥"

અર્થાત્— ધશ્વરકર્જુ ત્વના મત આવી રીતની યુક્તિથી ધટાવી પછુ. સકાય છે કે— પરમાત્મા ઇશ્વરે ખતાવેલા માર્ગનું સેવન કરવાથી મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે, માટે એ મુક્તિના દેનાર ઇશ્વર છે, એમ ઉપચારથી કહી શકાય છે. ઇશ્વરદર્શિત માર્ગનું સેવન નહિ કરવાથી સંસારમાં જે પરિ-ભ્રમણ કરવું પડે છે, તે પણ ઇશ્વરના ઉપદેશ નહિ માન્યાની સજા છે, એમ કહી શકાય છે.

જેઓને 'ઇશ્વર જગત્ના કર્તા છે 'એવા વાક્ય ઉપર આદર' બંધાણા છે, તેઓને માટે પૂર્વેક્તિ પ્રકારની કલ્પના કરવામાં આવી છે. એમ—

### " कर्चाऽयमिति तद्वाक्ये यतः केषाश्चिदादरः । अतस्तदानुगुण्येन तस्य कर्चृत्वदेशना ॥ "

—અા શ્લાકથી સ્પષ્ઠ થાય છે. હવે બીજી રીતે, ઉપચાર વગર ક્ષ્યરને જગત્કર્તા બતાવે છે—

### " परमैश्वर्ययुक्तत्वाद् मत आत्मैव वेश्वरः । स च कर्तेति निर्दोषः कर्नुवादो व्यवस्थितः ॥ "

—ખરી રીતે આ આત્મા જ ઇશ્વર છે, કેમકે દરેક આત્મામાં ઇશ્વર-શ્વાકિત સમ્પૂર્ણ રહેલી છે, અને આત્મા, જીવ તા ચાપ્પી રીતે કર્તા છે જ. આવી રીતે કર્તૃવાદ (જગતકર્તૃત્વવાદ) વ્યવસ્થિત થઇ શકે છે.

આગળ વધીને આચાર્ય મહારાજ કહે છે કે-

" शास्त्रकारा महात्मानः प्रायो वीतस्पृहा भवे । सन्तार्थसंप्रवृत्तात्र कथं तेऽयुक्तभाषिणः ॥ "

#### : 123:

### " अभिप्रायस्ततस्तेषां सम्यग् मृग्या हितैषिणा। न्यायञ्चास्त्रविरोधेन यथाऽऽह मनुरूपदः॥"

---'' જ્યા જ્યાં ઇશ્વરને કર્ત્તા કહેવામાં આવ્યા હાય, ત્યાં ત્યાં પૂર્વીક્ત અભિપ્રાયથી કર્તા સમજવા. તે સિવાય પરમાર્થ દૃષ્ટિએ ઇશ્વરતે કર્ત્તા કાેઈ શાસ્ત્રકાર ખતાવી શકે નહિ. કારણ કે શાસ્ત્ર ખનાવનાર ૠ**ષ**-મહાત્માએ પ્રાયઃ નિસ્પૃહ. પરમાથ'દષ્ટ્રિવાળા અને લોકાપકારની વૃત્તિ-વાળા હાેય છે. માટે તેઓ અયુક્ત, પ્રમાણભાધિત ઉપદેશ કેમ કરે ? અત: તેઓના કથનનું રહસ્ય શાધવું જોઇએ, કે અમૂક વાત તેઓ કયા આશયથી કહે છે. "

આ વિષયની પછી **કપિલ**ના પ્રકૃતિવાદની સમીક્ષા આ**વે** છે. સાંખ્યમતાનુસારી વિદ્વાનાએ પ્રકૃતિવાદની જે વિવેચના કરી છે. તેમાં દાેષા જાહેર કરીને પ્રકૃતિવાદમાં કપિલતું શું રહસ્ય સમાયલું છે. એ વાતનું પ્રતિપાદન કરતાં છેવટે આચાર્યશ્રી કહે છે કે---

### " एवं प्रकृतिवादे। अपि विद्वेषः सत्य एव हि। कपिलोक्तत्वश्रेव दिव्या हि स महाम्रुनिः ॥ "

—"એ પ્રમાણે ( પ્રકૃતિવાદનું જે ખરૂં રહસ્ય ખતાવ્યું તે પ્રમાણે ) પ્રકૃતિવાદ યથાર્થ જ જાણવા. વળી તે કપિ**લના** ઉપદેશ છે. માટે સત્ય છે; કારણ કે તેએન દિવ્યજ્ઞાની મહામુનિ હતા. "

આગળ જઇને ક્ષણિકવાદ, વિજ્ઞાનવાદ અને શ્રન્યવાદની ખૂબ આલો-ચના કરીને તે વાદામાં અનેક દાષા ખતાવી છેવટે આચાર્ય મહારાજ વસ્તુસ્થિતિ કહે છે કે—

" अन्ये त्वभिद्घत्येवमेतदास्थानिवृत्तये। क्षणिकं सर्वमेवेति बुद्धेनाक्तं न तत्त्वतः ॥ "

#### : १८४ :

# "विश्वानमात्रमध्येवं बाह्यसंगनिष्टचये। विनेयान् कांश्रिदाश्रित्य यद्धा तद्देशनाईतः॥" " एवं च शून्यवादेापि सद्धिनेयानुगुण्यतः। अभिप्रायतहत्युक्तो लक्ष्यते तक्ववेदिना॥"

—" મધ્યસ્થ પુરુષાનું એમ કહેવું છે કે—આ ક્ષચ્યિકવાદ ખુદ્ધે પરમાર્થદષ્ટિએ અર્થાત્ વસ્તુસ્થિતિએ કહ્યો નથી, કિન્તુ માહવાસનાને દૂર કરવાના ઉદ્દેશથી કહ્યો છે. વિજ્ઞાનવાદ પણ તેવા પ્રકારના યાગ્ય શિષ્યોને આશ્રીને અથવા વિષયસંગને દૂર કરવાના ઉદ્દેશથી બતાવવામાં આવ્યો છે. શ્રન્યવાદ પણ યાગ્ય શિષ્યોને આશ્રીને વૈરાગ્યની પુષ્ટિ કર-વાના આશ્યથી તત્ત્વજ્ઞાની ખુદ્દે કહ્યો જણાય છે."

· વેદાન્તના અદ્ભૈતવાદની વેદાન્તાનુયાયી વિદ્વાનાએ જે વિવેચના કરી છે, તે પર દેષ્યા બતાવી છેવટે આચાર્ય મહારાજ કહે છે કેઃ—

### " अन्ये व्याख्यानयन्त्येवं समभावप्रसिद्धये। अद्वैतदेशना शास्त्रे निर्दिष्टा न तु तस्वतः॥ "

—" મધ્યસ્થ મહર્ષિએ એમ વ્યાખ્યાન કરે છે કે–અદ્ભૈતવાદ વસ્તુસ્વરૂપની દષ્ટિએ ખતાવવામાં આવ્યા નથી, કિન્તુ તેના ખરા આશ્ય સમલાવને પ્રાપ્ત કરવાના છે."

આવી રીતે જૈન મહાત્માએ, અન્ય દર્શનાના સિદ્ધાન્તાની તટસ્થ-દિષ્ટિએ ન્પરીક્ષા કરવાની સાથે શુદ્ધદિષ્ટિયી તેના સમન્વય કરવા પણ પ્રયત્ન કરે એ જૈન દિષ્ટિની કંઇ એાઇી ઉદારતા ન ગણાય. અન્ય દર્શનાના ધુર-ધરાને 'મહિષિ', 'મહામિત 'અને એવા બીજા ઊંચા શબ્દાથી સન્માનપૂર્વક પાતાના પ્રન્થામાં ઉલ્લેખવા, અને તુચ્છ અભિપ્રાય-વાળાઓના મતનું ખંડન કરતાં પણ તેઓના હલકા શબ્દાથી વ્યવહાર ન કરવા અને સંપૂર્ણ સભ્યતા તથા શિષ્ટતા સાથે પ્રસન્ન શૈલીથી સામાને

#### : १८५ :

પ્ર**મુદ્ધ કરવાની પાતાની માયાળુ લાગણી વહેતી રાખવી એ છેન ગહિન** એાનું ક્રેટલું ઔદાર્ય છે! ધાર્મિક કે દાર્શનિક વાદ—**યુદ્ધના પ્રસંમર્યા** પણ વિરુદ્ધ દર્શનવાળાએા તરફ આત્મપ્રેમના રસ ઉભરાઇ આવે એ કેટલું સાત્વિક હદય!

ભુઓ મધ્યસ્થભાવનાની થાેડીક વા**નગી**—

- " भवनीजांकुरजनना सगाद्याः क्षयग्रुपागता यस्य । ब्रह्मा वा विष्णुर्वा हरे। जिना वा नमस्तरमे ॥" —हेमयंद्रायार.
- " नाज्ञाम्बरत्वे न सिताम्बरत्वे न तर्कवादे न च तस्ववादे । न पक्षसेवाऽऽश्रयणेन मुक्तिः कषायमुक्तिः किल मुक्तिरेव ॥"

—**ઉ**પદેશતર મિ**વ્** 

" पश्चपाते। न मे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु ।

युक्तिमद् वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ॥

— क्षितस्थितः

— " જેના, સંસારના કારણભૂત કમેં રૂપી અંકુરાઓને ઉત્પન્ન કર-નાર રાગ-દૈષ આદિ સમગ્ર દેષો ક્ષય પામ્યા છે, તે ચાઢે હ્રહા, વિષ્ણુ, શંકર અથવા જિન ઢાય. તેને મારા નમસ્કાર છે."

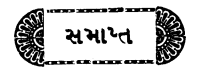
" દિગમ્બર અવસ્થામાં મેક્ષ નથી, શ્વેતાંબરદશામાં મેક્ષ નથી, તકવાદમાં મેક્ષ નથી, તત્ત્વવાદમાં મેક્ષ નથી અને સ્વપક્ષનું સમર્થન કરવામાં મેક્ષ નથી, કિન્તુ ક્યાયા—( ક્રોધ–માન–માયા–લોભ )થી મુક્ત થવામાં જ મુક્તિ છે. "

### : १८६ :

" પરમાતમા મહાવીર ઉપર મારા પક્ષપાત નથી, તેમજ મહિલ કપિલ, મહાતમા ખુદ વગેરે ઉપર મારા દેષ નથી; ક્રિન્દુ જેનું વચન વચાર્ય હોય તેના સ્વીકાર કરવા જોઇએ."

### **ઉપ**સંહાર

જેન તત્ત્વાનું દિગ્દર્શન કરતાં પણ ખદુ વિસ્તાર થઇ જાય તેમ છે. આ ટ્રંકા નિબ-ધમાં જેનદર્શનનાં તત્ત્વાનું વિશેષ વિવરણ કેવી રીતે થઇ શકે ! આ લઘુ પુસ્તકમાં જીવ, અજીવ, પુર્ય, પાપ, આસ્ત્રવ, સંવર, અન્ધ, નિજેરા, માક્ષ એ નવ તત્ત્વા, જીવાસ્તિકાય, ધર્મોસ્તિકાય, અધે-મંસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય, કાલ એ વડ્દરબો, સમ્યયુ-દ્યાન, અને સમ્યક્ચારિતરૂપ માક્ષમાર્ગ, ગુણસ્થાન, અધ્યાત્મ, જેનઆચાર, ત્યાયરેલી, સ્યાદાદ, સપ્તલંગી અને નય, એટલી મુખ્ય બાબતાનું દિગ્દર્શન શઇ શક્યું છે, અને તે પણ બદુ સંદ્યેપથી. હવે મારૂં કથન સમાપ્ત શાય છે. માત્ર એક આશાને છેવટે પ્રદર્શિત કરી લઉ, એમ મન લલ-ચાય છે. તે આશા બીજી કાઈ નહિ, કૃક્ત એ કે—" આ નાનકડી ત્રાપડીના વાચનના પરિણામે વાંચનારને જેનધર્મ સંબન્ધી અનેકાનેક જિજ્ઞાસાએના પ્રાદુર્ભાવ થાય અને એથી તેઓ જૈનધર્મના મહાન્ મન્થા અવલાકવાને ઉત્સક બંતે." બસ ૭૪ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ



# જિજ્ઞાસુએ માટે પુસ્તક–યાદી.

લાકપ્રકાસ. સન્મતિ તર્ક. યાગશાસ્ત્ર. ધમ'બિન્દ. ષડ્દશ'નસમુચ્ચય. સ્યાદ્ભવાદમંજરી. <del>ગાનસાર</del>. સમયસાર. સમરાઇચ્ચ કહા. તિલકમંજરી. તર ગલાેલા. તત્ત્વનિર્શ્યપ્રાસાદ. પ્રશ્નમરતિ. ઉપદેશમાળા. ઉપદેશપ્રાસાદ. અધ્યાત્મક્રદ્રપદ્રમ. અધ્યાત્મસાર. ઉપદેશરતનાકર.

ઉપદેશપદ. **ઉપદેશ**તર ગિણી. ઉપદે**શસ**પ્તતિકા. આગમસાર. જૈનદર્શન. જૈનતત્ત્વાદર્શ. વસદેવહિંડી. ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથા. તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર. ત્રિષ્ષ્ટ્રિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર. પ્રભાવક ચરિત્ર. પરિશ્ચિષ્ટ પવ\*. પ્રળ**'ધચિ**તામ**રા**ી. શ્રાહવિધિ. વિવેકવિશાસ. ધર્મ પરીક્ષાના રા<del>સ</del>. ઐતિહાસિક રાસ સંગ્રહ. **એ**નસાહિલના ઇતિ**હાસ**.

# વિશ્વધર્મ.

ભૌદ અને જૈન ધર્મમાં પુષ્કળ ભેદ છે, છતાં ભંનેમાં સામ્ય પણ એાધું નથી. ભંને વિશ્વધર્મ છે. સ્યાદાદરૂપી ભૌદિક અહિંસા, જીવદયારૂપી નૈતિક અહિંસા અને તપસ્યારૂપી આતિમક અહિંસા જે ધારણ કરી શકે તે જ વિશ્વધર્મ થઇ શકે. આ પ્રસ્થાનત્રયી સાથે તમામ દુનિયાની યાત્રા થઇ શકે છે. આત્માની શોધમાં આ જ પાયેય કામ આવે એવું છે.

અહિંસા એ મહાવીરના ધર્મ છે. તમામ દુનિયાને જિત-વાની હોંશ રાખનાર જિનેશ્વરના ધર્મ છે. દુનિયાના એક ખૂણામાં પણ જ્યાં સુધી હિંસા વર્તી રહી હોય તાં સુધી એ અહિંસા ધર્મ પરાજિત જ છે. કૃત્રિમ રીતે ભરણપાષણ આપી સુક્ષ્મ જંતુઓને જીવાડવા એ અહિંસા ધર્મના સંતાષ ન હોવો જોઇએ. મહાવીરની પેઠે તમામ દુનિયાનું દર્દ – પાંચે ખંડનું દર્દ મહાવીર તપાસવું જોઇએ. અને પાતાની પાસેનું અનામત ઔષધ તાં તાં પહોંચાડવું જોઇએ. મહાવીરના અનુયાયીઓએ હૃદયની વિશાળતા અને ઉત્સાહનું શ્રૌય કેળવી બધે પહોંચી જવું જોઇએ. સંગ્રામના વીર શ્રસ્ત્રાસ્ત્ર લઇને દાડે. અહિંસાના વીર આત્મશુદ્ધિ અને કરુણાશ્રી સજ્જ થઇ દાડે. તમામ દુનિયાને અપાસરા બનાવવા જોઇએ. નાનકડા અપાસરામાં કેટલાને આશ્રય મળી શ્રેક ?

કાકા કાલેલકર.