#### श्री यशोपिक्यश क्षेन ग्रंथभाणा हाहासाहेल, लापनगर. होन: ०२७८-२४२५३२२

1588

# जैनधर्म की उदारता



परमेष्ट्रीदास जैन न्यायतीर्थ





लेखक

पंडित परमेष्ठीदासजी जैने न्यायतीर्थ

प्रकाशक---

जौहरीमलजी जैनी सर्राफ दरीबा कलाँ, देहली।

प्रथमवार )

सन् १९३४

वीर निर्वाण संवत् २४६०

मृत्य ≈॥

गयादत्त प्रेस, बाग दिवार देहली में छपा।

## विषयानुक्रमणिका ।

|                                  |         |          | वृष्ट      |
|----------------------------------|---------|----------|------------|
| १-पापियों का उद्धार              | •••     | •••      | 8          |
| २-उच श्रोर नीचों में समभाव       | •••     | •••      | ६          |
| ३-जाति भेद का आधार आव            | रण पर   | <b>8</b> | <b>~</b>   |
| ४-वर्ण परिवर्तन                  | · • •   | ٠        | १३         |
| ५–गोत्र परिवर्तन                 | •••     | •••      | १६         |
| ६-पतितों का उद्धार               | • • •   | • • •    | १ट         |
| ७-शास्त्रीय दएड विधान            | •••     | •••      | રપ્ર       |
| ⊏-त्र्रत्याचारी दएड विधान        | • • •   | • • •    | <b>२</b> ६ |
| ६-उदारता के उदाहरण               | • •,•   | ···      | ३३         |
| १०-जैनधर्म में शृद्धों के अधिकार | T       | •••      | <b>३</b> ६ |
| १९-स्त्रियों के अधिकार           | • • •   | •••      | ४७         |
| १२–वैवाहिक उदारता                | •••     | •••      | ४८         |
| १३–उपसंहार                       | • • • • | • • • •  | ¥ε         |



#### नम्र निवेदन

जहाँ उदारता है, प्रेम है, और सम भाव है, वहीं धर्म का निवास है। जगत को आज ऐसे ही उदार धर्म की आवश्यक्ता है। हम ईसाइयों के धर्म प्रचार को देखकर ईर्षा करते हैं, आर्थ समा-जियों की कार्य कुशलता पर आश्चर्य करते हैं और वौद्ध, ईशु, ख्रीस्त, द्यानन्द सरस्त्रती आदि के नामोझेख तथा भगवान महावीर का नाम न देख कर दुखी हो जाते हैं! इसका कारण यही है कि उन उन धर्मानुयाइयों ने अपने धर्म की उदारता बताकर जनता को अपनी और आकर्षित कर लिया है और हम अपने जैनधर्म की उदारता को दवाते रहे, कुचलते रहे और उसका गला घोटते रहे! तब बताइये कि हमारे धर्म को कौन जान सकता है, भगवान महावीर को कौन पहिचान सकता है और उदार जैनधर्म का प्रचार कैसे हो सकता है?

इस छोटी सी पुस्तक में यह वताने का प्रयत्न किया गया है कि 'जैनधर्म की उदारता' जगत के प्रत्येक प्राणी को प्रत्येक दशा में अपना सकती है और उसका उद्घार कर सकती है। आशा है कि पाठकगण इसे आद्योपान्त पढ़ कर अपने कर्तव्य को पहिन्यानेंगे।

चन्दावाड़ी सूरत

परमेष्टीदास जैन न्यायतीर्थ

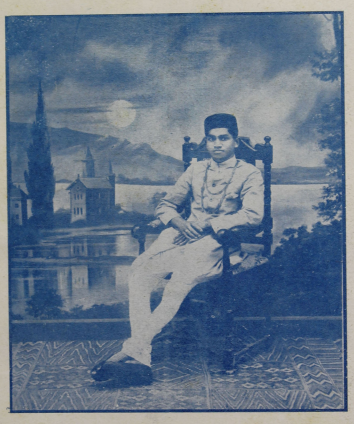
### ञ्चावश्यकीय निवेदन



यह पुस्तक सहारनपुर निवासी बाबू रामदत्तामलजी खजाँची रेलवे के सुपुत्र चिरंजीव रतनलाल के शुभ विवाहोपलत्त में, जो ता० ६ मार्च १६३४ ईस्वी को सौभाग्यवती शांति देवी सुपुत्री लाला जौहरीमल जैन सर्राफ के साथ सम्पन्न हुन्ना, प्रकाशित की गई।

—-प्रकाशक





चि॰ रतनलाल (सुपुत्र बाबू रामदत्तामल खर्जाची रेलवे) सहारनपुर निवासी।



लोक में तीन भावनायें कार्य करती मिलती हैं। उनके कारण प्रत्येक प्राणी (१) श्रात्मस्वातंत्र्य (२) श्रात्म महत्व श्रीर (३) श्रात्मसुख की श्रकांचा रखता है। निस्सन्देह सब को स्वाधीनता प्रिय है; सब हो महत्वशाली बनना चाहते हैं श्रीर सब ही सुख शांति चाहते हैं। मनुष्येतर प्राणी श्रपनी श्रबोधता के कारण इन का स्पष्ट प्रदर्शन भले नहीं कर पाते पर, वह जैसी परिस्थिति में होते हैं वैसे में ही मग्न रह कर दिन पूरे कर डालते हैं। किन्तु मनुष्यों में उनसे विशेषता है। उसमें मनन करने की शक्ति विद्यमान है। श्रच्छे बुरे को श्रच्छे से ढंग पर जानना वह जानते हैं। विवेक मनुष्य का मुख्य लच्चण है। इस विवेक ने मनुष्य के लिये 'धर्म' का विधान किया है। उसका स्वभाव—उसके लिये सब कुछ श्रच्छा ही श्रच्छा धर्म है! उसका धर्म उसे श्रात्मस्वातंत्र्य, श्रात्म महत्व श्रीर श्रात्म सुख नसीब कराता है।

किन्तु ससार में तो अनेक मत मतान्तर फैल रहे हैं और सब ही अपने को श्रेष्ठतम घोषित करने में गर्व करते हैं। अब भला कोई किस को सत्य माने ? किन्तु उनमें 'धर्म' का अंश वस्तुतः कितना है, यह उनके उदार रूप से जाना जा सक्ता है। यदि वे प्राणीमात्र को समान रूप में धर्म सिद्धि अथवा आत्म सिद्धि कराते हैं —िकसी के लिए विरोध उपस्थित नहीं करते तो उन को यथार्थ धर्म मानना ठीक है। परन्तु बात दर-असल यूं नहीं है। ् इस्लाम यदि मुस्लिम जगत में भ्रातृभाव को सिरजता है तो मुस्लिम-वाह्य -जगत उसके निकट 'काफिर'—उपेचा जन्य है। पशु जगत के लिए उसमें ठौर नहीं—पशुत्रों को वह त्र्यपनी त्र्यासाइश की वस्तु समक्तता है! तब त्र्याज के इस्लाम वाले 'धर्म'का दावा किस तरह कर सक्ते हैं, यह पाठक स्वयं विचारें।

वैदिक धर्म इस्लाम से भी पिछड़ा मिलता है । सारे वैदिक-धर्मान्यायी उसमें एक नहीं हैं ! वर्णाश्रम धर्म—रक्त शुद्धि की श्रान्तमय धारणा पर एक वेद भगवान के उपासकों को वे टुकड़ों टुकड़ों में बांट देते हैं । शुद्रों श्रीर ख्रियों के लिए वेद-पाठ करना भी वर्जित कर दिया जाता है । जब मन्ष्यों के प्रति यह श्रनुदारता है, तब भला कहिये पशु-पित्तयों की वहाँ क्या पूछ होगी ? शायद पाठकगण ईसाई मत को 'धर्म' के श्रित निकट सममें ! किन्तु श्राज का ईसाई जगत श्रपने दैनिक व्यवहार से श्रपने को 'धर्म' से बहुत दूर प्रमाणित करता है । श्रमेरिका में काले-गोरे का भेद--यरोप में एक दूसरे को हड़प जाने की दुर्नीति ईसाईयों को विवेक से श्रित दूर भटका सिद्ध करने के लिये पर्याप्त है ।

सचमुच यथार्थ 'धर्म' प्राणीमात्र को समान रूप में सुख-शान्ति प्रदान करता है— उसमें भेद भाव हो ही नहीं सकता ! मनुष्य मनुष्य का भेद अप्राकृतिक है ! एक देश और एक जाति के लोग भी काले-गोरे-पीले-उच्च-नीच-विद्वान्-मूढ-निर्वल-सबल—सब ही तरह के मिलते हैं। एक ही मां की कोस्न से जन्मे दो पुत्र परस्पर-विरुद्ध प्रकृति और आचरण को लिए हुए दिस्नते हैं। इस स्थिति में जन्मगत अन्तर उनमें नहीं माना जा सक्ता। हम कह चुके हैं कि धर्म जीव मात्र का आत्म-स्वभाव (अपनार धर्म) है। इस लिये धर्म में यह श्रनुदारता हो ही नहीं सक्ती कि वह किन्हीं खास प्राणियों से राग करके उन्हें तो श्रपना श्रंकशायी बनाकर उच्च पद प्रदान करदे श्रौर किन्हीं को द्वेष भाव में बहाकर श्रात्मोत्थान करने से ही विश्वत रक्खे । सचा धर्म वह होगा जिसमें जीवमात्र के श्रात्मोत्थान के लिये स्थान हो । प्रस्तुत पुस्तक को पढ़ने से यह स्पष्ट हो जाता है कि निस्सन्देह जैनधर्म एक परमोदार सत्य धर्म है—वह जीवमात्र का कल्याणकर्ता है ! धर्म का यथार्थ लन्नण उसमें घटित होता है।

विद्वान् लेखक ने जैन शास्त्रों के अगिएत प्रमाणों द्वारा अपने विषय को स्पष्ट कर दिया है। ज्ञानी जीवों को उनके इस सद्प्रयास से लाभ उठाकर अपने मिध्यात्व जाित मद की मदांधता को नष्ट कर डालना चाहिये। और जगत को अपने बर्ताव से यह बता देना चाहिये कि जैनधर्म वस्तुतः सत्य धर्म है और उस के द्वारा प्रत्येक प्राणी अपनी जीवन आकांचाओं को पूरा कर सक्ता है। जैनधर्म हर स्थिति के प्राणी को आत्म स्वातंत्र्य, आत्म महत्व और आत्म सुख प्रदान करता है। जन्मगत श्रेष्ठता मानकर मनुष्य के आत्मोत्थान को रोक डालने का पाप उसमें नहीं है। मित्रवर पं० परमेष्ठीदासजी न्यायतीर्थ का ज्ञानोद्योत का यह प्रयास अभिवन्दनीय है! इसका प्रकाश मनुष्य हृदय को आलोकित करे यह भावना है। इति शम्।

कामताप्रसाद जैन,

एम. श्रार. ए. एस. (लन्दन)

सम्पादक 'वीर' त्रालीगंज।



#### ग्रमिकाय

विद्यावारिधि जैन दर्शन दिवाकर पं० चम्पतरायजी जैन वैरिस्टर ने 'जैनधर्म की उदारता' को आद्योपान्त पढ़ कर जो अपना लिखित अभिमाय दिया है वह इस मकार है—

'जैनधर्म की उदारता' नामक यह पुस्तक बड़ी ही सुन्दर है। इसमें जैनधर्म के असली स्वरूप को विद्वान लेखक ने बड़ी खूबी से दर्शाया है। उदाहरण सब शास्त्रीय हैं। और उनमें ऐतराज की कोई गुंजाइश नहीं है। वर्ण व्यवस्था वास्तव में पोलिटोकल उन्नित और कयाम (स्थिति) के लिये थी, न कि आदमियों को मिन्नर जातियों में विभाजित करने के लिये। जैनधर्म सब प्राणियों के लिये है। किसी को अख्तयार नहीं है कि दूसरे के धर्म साधन में बाधक हो सके।

जिस ऋथे में गोत्रकर्म भाव राजवार्तिक में दिखाया गया है उस भाव में लेखक का कथन समाविष्ट हो जाता है। लेकिन गोत्र-कर्म शायद ऋपने ऋसली स्वभाव में उस ऋाकर्षण शक्ति के ऊपर निर्भर है जिसके द्वारा प्राणी उच्च या नीच योनि में खिचकर पहुँच जाता है। ऐसी दशा में गोत्रकर्म का संबंध पैदायश के समय से ही ठीक जुड़ता है।

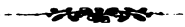
श्रन्त में मैं इस बात को कहना चाहता हूँ कि ऐसी पुस्तकों से जैनधर्म का महत्व प्रगट होता है। इनकी क़द्र होनी चाहिये।

C. R. Jain



#### परमेष्ठिने नमः।

## जैनधर्म की उदारता।



#### पापियों का उद्धार।

जो प्राणियों का उद्धारक हो उसे धर्म कहते हैं। इसी लिये धर्म का व्यापक,सार्व या उदार होना त्रावश्यक है।जहाँ संकुचित दृष्टि है, स्वपर का पद्मपात है, शारीरिक अच्छाई बुराई के कारगा श्चान्तरिक नीच ऊँचपने का भेद भाव है वहाँ धर्म नहीं हो सकता। धर्म त्रात्मिक होता है शारीरिक नहीं। शरीर की दृष्टि से तो कोई भी पवित्र नहीं है। शरीर सभी श्रपवित्र हैं, इस लिये श्रात्मा के साथ धर्म का संबंध मानना ही विवेक है । लोग जिस शरीर को ऊँचा सममते हैं उस शरीर वाले कुगति में भी गये हैं श्रीर जिनके शरीर नीच समभे जाते हैं वे भी सुगति को प्राप्त हये हैं। इस लिये यह निर्विवाद सिद्ध है कि धर्म चमड़े में नहीं किन्तु आत्मा में होता है । इसी लिये जैन धर्म इस बात को स्पष्टतया प्रतिपादित करता है कि प्रत्येक प्राणी श्रपनी सुकृति के श्रनुसार उच्च पद प्राप्त कर सकता है। जैनधर्म का शरण लेने के लिये उसका द्वार सब के लिये सर्वदा खुला है। इस बात को रविषेणाचार्य ने इस प्रकार स्पष्ट किया है कि-

श्रनाथानामवंधूनां दरिद्राणां सुदुःखिनाम् । जिनशासनमेतद्धि परमं शरणं मतम् ॥

श्रर्थात्—जो श्रनाथ हैं, बांधव विद्यान हैं, दरिद्री हैं, श्रत्यन्त दुस्ती हैं उनके लिए जैनवर्म परम शरणभूत है। यहाँ पर कल्पित जातियों या वर्ण का उल्लेख न करके सर्व साधारण को जैनधर्म ही एक शरणभूत बतलाया गया है। जैनधर्म में मनुष्यों की तो बात क्या पशु पत्ती या प्राणीमात्र के कल्याण का भी विचार किया गया है।

श्रात्मा का सच्चा हितेषी, जगत के प्राणियों को पार लगाने वाला, महा मिथ्यात्व के गहुं से निकाल कर सन्मार्ग पर श्रारूढ़ करा देने वाला और प्राणिमात्र को प्रेम का पाठ पढ़ाने वाला सर्वज्ञ कथित एक जैनधर्म है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि प्रत्येक धर्मावलम्बी की अपने अपने धर्म के विषय में यही धारणा रहती है, किन्तु उसको सत्य सिद्ध कर दिखाना कठिन है। जैनधर्म सिखाता है कि श्रहम्मन्यता को छोड़ कर मनुष्य से मनुष्यताका व्यवहार करो, प्राणीमात्र से मैत्रीभाव रखो, श्रीर निरंतर परहित निरत रहो। मनुष्य ही नहीं पशुत्रों तक के कल्याण का उपाय सोचो श्रीर उन्हें घोर दु:ख दावानल से निकालो।

धर्म शास्त्र इसके ज्वलंत प्रमाण हैं कि जैनाचार्यों ने हाथी, सिंह, श्रृगाल, शूकर, बन्दर, नौला, श्रादि प्राणियों को भी धर्मो-पदेश देकर उनका कल्याण किया था। (देखो श्रादिपुराण पर्व १० श्लोक १४९) इसी लिये महात्माश्रों को श्रकारणबंधु कह कर पुकारा गया है। एक सच्चे जैन का कर्तव्य है कि वह महा दुरा-चारी को भी धर्मोपदेश देकर उसका कल्याण करे। इस संबंध में श्रनेक उदाहरण जैन शास्त्रों में भरे पड़े हैं।

जिनभक्त धनदत्त सेठ ने महाव्यसनी वेश्यासक्त दृद्यूर्य को फांसी पर लटका हुन्ना देख कर वहीं पर एमोकार मंत्र दिया था, जिसके प्रभाव से वह पापात्मा पुर्यात्मा बनकर देव हुन्ना था। वहीं देव धनदत्त सेठ की स्तुति करता हुन्ना कहता है कि—

श्रहो श्रेष्ठित् ! जिनाधीशचरणार्चनकोविद । श्रहं चौरो महापःपी दृद्ध्याभिधानकः।।३१॥ त्वत्प्रसादेन भो स्वामिन् स्वर्गे सौधर्मसंज्ञके । देवो महर्द्धिको जातो ज्ञात्वा पूर्वभवं सुधीः।।३२॥

— ऋाराधनाकथा नं २ २३ वीं।

श्रर्थात्—जिन चरण पूजन में चतुर हे श्रेष्ठी ! मैं टढ़सूर्य नामक महापापी चोर श्रापके प्रसाद से सौधर्म स्वर्ग में ऋद्विधारी देव हुश्रा हूँ।

इस कथा से यह तात्पर्य निकलता है कि प्रत्येक जैन का कर्तव्य महापापी को भी पाप मार्ग से निकाल कर सन्मार्ग में लगाने का है। जैनधर्म में यह शक्ति है कि वह महापापियों को शुद्ध करके शुभगति में पहुँचा सकता है। यदि जैनधर्म की उदारता पर विचार किया जावे तो स्पष्ट मालूम होगा कि विश्वधर्म बनने की इसमें शक्ति है या जैनधर्म ही विश्वधर्म हो सकता है। जैनाचार्यों ने ऐसे ऐसे पापियों को प्रयातमा बनाया है कि जिनकी कथार्ये सुनकर पाठक श्राश्चर्य करेंगे।

श्रनंगसेना नाम की वेश्या श्रपने वेश्या कर्म को छोड़कर जैन दीचा ग्रहण करती है श्रीर जैनधर्म की श्राराधना करके स्वर्ग में जाती है। इसके श्रतिरिक्त यशोधर मुनि महाराज ने मत्स्यभवी मृगसेन धीवर को णमोकार मंत्र दिया श्रीर व्रत प्रहण कराया, जिससे वह मर कर श्रेष्ठिकुल में उत्पन्न हुश्रा। यमपाल चाण्डाल की कथा तो जैनधर्म की उदारता प्रगट करने को सूर्य के समान है। जिस चाण्डाल का काम लोगों को फांसी पर लटका कर प्राण नाश करना था वही श्रद्धत कहा जानेवाला पापारमा थोड़े से व्रत के कारण देवों द्वारा श्रभिषिक्त श्रीर पूज्य हो जाता है। यथा— तदा तद्वतमाहात्म्यात्महाधर्मानुरागतः। सिंहासने समारोप्य देवताभिः शुभैर्जलैः॥२६॥ श्रभिषिच्य प्रहर्षेण दिव्यवस्त्रादिभिः सुधीः। नानारत्नसुवर्णाचैः पूजितः परमादरात्॥२०॥

श्रर्थात्—उस यमपाल चाएडाल को व्रत के महात्म्य से तथा धर्मानुराग से देवों ने सिंहासन पर विराजमान करके उसका श्रच्छे जल से श्रभिषेक किया और श्रनेक वस्त्र तथा श्राभूषणों से सन्मान किया।

इतना ही नहीं किन्तु राजा ने भी उस चाएडाल के प्रति नम्नी-भूत हो कर उस से चमा याचना की थी तथा स्वयं भी उस की प्रतिष्ठा की थी। यथा—

तं प्रभावं समालोक्य राजादीः परया ग्रुदा । अभ्यर्वितः स मातंगो यमपालो गुणोज्वलः ॥२८॥

श्रर्थात—उस चाग्डाल के व्रत प्रभाव को देखकर राजा तथा प्रजा ने बड़े ही हर्ष के साथ गुगों से समुज्वल उस यमपाल चाग्डाल की पुजा की थी।

देखिये यह कितनी आदर्श उदारता है। गुणों के सामने न तो हीन जाति का विचार हुआ और न उसकी अस्पृश्यता ही देखी गई। मात्र एक चाण्डाल के दृढ़ व्रती होने के कारण ही उस का अभिषेक और पूजनतक किया गया। यह है जैनधर्म की सची उदारता का एक नमूना! इसी प्रकरण में जाति मद न करने की शिचा देते हुये स्पष्ट लिखा है कि—

चाएडालोऽपि व्रतोपेतः पूजितः देवतादिभिः। तस्मादन्यैर्न विषाद्यैर्जातिगर्वो विधीयते॥३०॥

श्रर्थात—व्रतों से युक्त चारा लाल भी देवों द्वारा पूजा गया इस लिये ब्राह्मण, चित्रय, वैश्यों को श्रपनी जाति का गर्व नहीं करना चाहिये।

यहाँ पर जातिमद का कैसा सुन्दर निराकरण किया गया है! जैनाचार्यों ने नीच ऊँच का भेद मिटाकर, जाति पांति का पचड़ा तोड़ कर और वर्ण भेद को महत्व न देकर स्पष्ट रूप से गुणों को ही कल्याणकारी बताया है। अमितगति आचार्य ने इसी बात को इन शब्दों में लिखा है कि--

शीलवन्तो गताः स्वर्गे नीचजातिभवा ऋपि । कुलीना नरकं पाप्ताः शीलसंयमनाशिनः ॥

श्रर्थात्—जिन्हें नीच जाति में उत्पन्न हुश्रा कहा जाता है वे शील धर्म को धारण करके स्वर्ग गये हैं श्रीर जिन के लिये उच्च कुलीन होने का मद किया जाता है ऐसे दुराचारी मनुष्य नरक गये हैं।

इस प्रकार के उद्धरणों से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि जितनी उदारता, जितना वात्सस्य श्रीर जितना श्रिधकार जैनधर्म ने ऊंच नीच सभी मनुष्यों को दिया है उतना श्रन्य धर्मों में नहीं हो सकता। जैनधर्म में हो यह विशेषता है कि प्रत्येक व्यक्ति नर से नारायण हो सकता है। मनुष्य की बात तो दूर रही मगर भगवान समन्तभद्र के कथनानुसार तो—

"श्वाऽपि देवोऽपि देवः श्वा जायते धर्मिकिल्चिषात्"

त्रर्थात् — धर्म धारण करके कुत्ता भी देव हो सकता है श्रीर पाप के कारण देव भी कुत्ता हो जाता है।

#### उच और नीचों में समभाव।

इसी प्रकार जैनाचार्यों ने पद पद पर स्पष्ट उपदेश दिया है कि प्रत्येक जिज्ञासुको धर्म मार्ग बतला ह्यों, उसे दुष्कर्म छोड़ने का उपदेश दो ह्यों र यदि वह सबे रास्ते पर ह्या जावे तो उसके साथ बन्धु सम व्यवहार करो। सच बात तो यह है कि ऊँचों को ऊँच नहीं बनाया जाता, वह तो स्वयं ऊँच हैं हो। मगर जो भ्रष्ट हैं, पद च्युन हैं, पितत हैं, उन्हें जो उच्च पद पर स्थित करदे वही उदार एवं सच्चा धर्म है। यह खूबी इस पितत पावन जैनधर्म में है। इस संबंध में जैनाचार्यों ने कई स्थानों पर स्पष्ट विवेचन किया है। पंचाध्यायीकार ने स्थितिकरण का विवेचन करते हुये लिखा है कि—

म्रुस्थितीकरणं नाम परेषां सदनुप्रहात् । भ्रष्टानां स्वपदात्तत्र स्थापनं तत्पदे पुनः ।।⊏०७।।

श्रर्थात् —िनज पद से भ्रष्ट हुये लोगों को श्रनुप्रह पूर्वक उसी पद में पुनः स्थित कर देना ही स्थितिकरण श्रंग है।

इस से यह सिद्ध है कि च।हे जिस प्रकार से भ्रष्ट या पितत हुये व्यक्तिको पुनः शुद्ध कर लेना चाहिये त्रौर उसे फिर से श्रपने उच्च पद पर स्थित कर देना चाहिये। यही धर्म का वास्तविक श्रंग है। निर्विचिकित्सा श्रंग का वर्णन करते हुये भी इसी प्रकार उदा-रतापूर्ण कथन किया गया है। यथ:——

दुर्दैवाद् दुःखिते पुंसि तीव्रासाताघृणास्पदे ।
यन्नादयापरं चेतः स्मृतो निर्विचिकित्सकः ॥५८३॥
अर्थात्—जो पुरुष दुर्दैव के कारण दुखी है और तीव्र असाता
के कारण घृणा का स्थान बन गया है उसके प्रति अदयापूर्ण चित्त
का न होना ही निर्विचिकित्सा है।

बड़े ही खेद का विषय है कि हम आज सम्यक्त के इस प्रधान श्रंग को भूल गये हैं श्रीर श्रभिमान के वशोभत हो कर श्रपने को ही सर्व श्रेष्ठ समक्तते हैं। तथा दीन दिरद्री श्रीर दुखियों को नित्य ठुकरा कर जाति मद में मत्त रहते हैं। ऐसे श्रभिमानियों का मस्तक नीचा करनेके लिये पंचाध्यायोकार ने स्पष्ट लिखा है कि—

नैतत्तन्मनस्यज्ञानमस्म्यहं सम्पदां पदम् ।

नासावस्मत्समो दीनो वराको विपदां पदम् ॥५८॥ श्रशीत्-मन में इस प्रकार का श्रज्ञान नहीं होना चाहिये कि मैं तो श्रीमान हूँ, बड़ा हूं, श्रतः यह विपत्तियोंका मारा दीन दिर्द्री हमारे समान नहीं हो सकता है। प्रत्युत प्रत्येक दीन हीन व्यक्ति के प्रति समानता का व्यवहार रखना चाहिये। जो व्यक्ति जाति मद या धन मद में मत्त होकर श्रपने को बड़ा मानता है वह मूर्ख है, श्रज्ञानी है। लेकिन जिसे मन्त्य तो क्या प्राणीमात्र सदश मालूभ हों वही सम्यग्दृष्टि है, वही ज्ञानी है, वही मान्य है, वही उच्च है, वही विद्वान है, वही विवेका है श्रौर वही सच्चा पिएडत है। मनुष्यों की तो बात क्या किन्तु त्रस स्थावर प्राणीमात्र के प्रति सम भाव रखने का पंचाध्यायीकार ने उपदेश दिया है। यथा—

पत्युत ज्ञानमेवैतत्तत्र कर्मविपाकजाः ।

पािेिनः सद्दशाः सर्वे त्रसस्थावरयोनयः ॥५८५॥

श्चर्यात्—दीन हीन प्राणियों के प्रति घृणा नहीं करना चाहिये प्रत्युत ऐसा विचार करना चाहिये कि कमों के मारे यह जीव त्रस श्चीर स्थावर योनि में उत्पन्न हुये हैं, लेकिन हैं सब समान ही।

तात्पर्य यह है कि नीच ऊँच का भेदभाव रखने वाले को महा श्रज्ञानो बताया है श्रीर प्राणीमात्र पर सम भाव रखने वाले को सम्यग्टिष्टि श्रीर सच्चा ज्ञानी कहा है। इन बातों पर हमें विचार करने की आवश्यकता है। जैनधर्म की उदारता को हमें अब कार्य रूप में परिएत करना चाहिये। एक सचे जैनी के हृदय में न तो जाति मद हो सकता है, न ऐश्वर्य का श्रमिमान हो सकता है श्रीर न पापी या पतिनों के प्रति घृणा ही हो सकती है। प्रत्युत वह तो उन्हें पित्र बनाकर श्रपने श्रासन पर बिठायगा श्रीर जैनधर्म की उदारता को जगत में व्याप्त करने का प्रयन्न करेगा। खेद है कि भगवान महावीर स्वामी ने जिस वर्ण भेद श्रीर जाति मद को चकनाचूर करके धर्म का प्रकाश किया था, उन्हीं महावीर स्वामी के श्रनुयायी श्राज उसी जाति मद को पृष्ट कर रहे हैं।

#### जाति भेद का आधार आचरण पर है।

ढाई हजार वर्ष पूर्व जब लोग जाति मद में मत्त होकर मन माने श्रत्याचार कर रहे थे श्रीर मात्र ब्राह्मण ही श्रपने को धर्माधिकारी मान बैठे थे तब भगवान् महावीर स्वामी ने श्रपने दिव्योपदेश द्वारा जाति मूढता जनता में से निकाल दी थी श्रीर तमाम वर्ण एवं जातियों को धर्म धारण करने का समानाधिकारी घोषित किया था। यही कारण है कि स्व०लोकमान्य बालगंगाधर तिलक ने सच्चे हृदय से यह शब्द प्रगट किये थे कि—

"ब्राह्मण्धर्म में एक त्रुटि यह थी कि चारों वर्णों श्रर्थात् ब्राह्मण्, चित्रय, वैश्य श्रीर झूदों को समानाधिकार प्राप्त नहीं थे। यझ यागादिक कर्म केवल ब्राह्मण् ही करते थे। चित्रय श्रीर वैश्यों को यह श्रधिकार प्राप्त नहीं था। श्रीर शुद्र विचार तो ऐसे बहुत विषयों में श्रभागे थे। जैनधर्म ने इस त्रुटि को भी पूर्ण किया है।" इत्यादि।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि जैनधर्म ने महान् अधम से अधम

श्रीर पितत से पितत श्रूद्र कहलाने वाले मनुष्यों को उस समय श्रपनाया था जब कि ब्राह्मण जाति उनके साथ पश्रु तुल्य ही नहीं किन्तु इससे भी श्रधम व्यवहार करती थी। जैनधर्म का दावा है कि घोर पापी से पापी या श्रधम नीच कहा जाने वाला व्यक्ति जैन धर्म की शरण लेकर निष्पाप श्रीर उच्च हो सकता है। यथा—

महापापप्रकर्ताऽपि प्राणी श्रीजैनधर्मतः ।
भवेत् त्रैलोक्यसंपूज्यो धर्मातिक भो परं शुभम् ।
श्रर्थात्—धोर पाप को करने वाला प्राणी भी जैन धर्म धारण करने से त्रैलोक्य पूज्य हो सकता है।

जैनधर्म की उदारता इसी बात से स्पष्ट है कि इसको मनुष्य, देव, तिर्यञ्च श्रौर नारकी सभी धारण करके अपना कल्याण कर सकते हैं। जैनधर्म पाप का विरोधी है पापी का नहीं। यदि वह पापी का भी विरोध करने लगे, उनसे घृणा करने लग जावे तो फिर कोई भी अधम पर्याय वाला उच्च पर्याय को नहीं पा सकेगा श्रौर शुभाशुभ कर्मों की तमाम व्यवस्था ही विगड़ जायगी। कथा प्रन्थों से पता लगेगा कि जैनधर्म ने नीचातिनीच पापात्माओं को पवित्र करके परमपदपर पहुंचाया है।

किपल ब्राह्मण ने गुरुदत्त मुनि को आग लगाकर जला डाला था, फिर भी वह पापी अपने पापों का पश्चात्ताप करके स्वयं मुनि होगया था। ज्येष्ठा आर्यिका ने एक मुनि से शील श्रष्ट होकर पुत्र प्रसव कियाथा, फिर भी वह प्नः शुद्ध होकर आर्यिका होगई थी और स्वर्ग गई। राजा मधु ने अपने माण्डलिक राजा की स्त्री को अपने यहां बलात्कार से एख लिया था और उससे विषय भोग करता था, फिर भी वह दोनों मुनि दान देते थे और अन्त में दोनों ही दीचा लेकर अच्युत स्वर्ग में गये। शिवभूति ब्राह्मण की पुत्री देवन ती के साथ शम्भू ने व्यभिचार किया, वाद में वह अष्ट देवन ती विरक्त होकर हरिकान्ता नामक आर्दिका के पास गई और दीचा लेकर स्वर्ग को गई। वेश्यालंपटी अंजन चोर तो उसी भव से मोच जाकर जैनियों का भगवान बन गया था। मांस भची मृगध्वज ने मुनि दीचा ले ली और वह भी कर्म काटकर प्रमात्मा बन गया। मनुष्य भची सौदास राजा मुनि होकर उसी भव से मोच गया। इत्यादि सैकडों उदाहरण मौजूद हैं। जिनसे सिद्ध होता है कि जैन धर्म पतित पावन है। यह पापियों को परमात्मा बना देने वाला है और सबसे अधिक उदार है।

जैन शास्त्रों में धर्मधारण करने का ठेका ऋमुक वर्ण या जाति की नहीं दिया गया है किन्तु मन वचन काय से सभी प्राणी धर्म धारण करने के ऋधिकारी बताये गये हैं। यथा—

"मनोवाक्कायधर्माय मताः सर्वेऽपि जन्तवः "

--श्री सोमदेवसूरिः।

ऐसी ऐसी आज्ञायें, प्रमाण और उपदेश जैन शास्त्रों में भरे पड़े हैं; फिर भी संकुचित दृष्टि वाले जाति मद में मत्त होकर इन बातों की परवाह न करके अपने को ही सर्वोच समम कर दूसरों के कल्याण में जबरदस्त वाथा डाला करते हैं। ऐसे व्यक्ति जैन धर्म की उदारता को नष्ट करके स्वयं तो पाप बन्ध करते ही हैं साथ ही पतितों के उद्धार में अवनतों की उन्नति में और पदच्युतों के उत्थान में बाधक होकर धोर अत्याचार करते हैं।

उनको मात्र भय इतना ही रहता है कि यदि नीच कहलाने बाला व्यक्ति भी जैनधर्म धारण कर लेगा तो फिर हम में और उसमें क्या भेद रहेगा ! मगर उन्हें इतना ज्ञान नहीं है कि भेद होना ही चंाहिये इसकी क्या जरूरत है ? जिस जाति को श्राप नीच सममते हैं उसमें क्या सभी लोग पापी, श्रन्यायी, श्रत्याचारी या दुराचारी होते हैं ? श्रथवा जिसे श्राप उच्च समम बेठे हैं उस जाति में क्या सभी लोग धर्मात्मा श्रीर सदाचारी के श्रवतार होते हैं ? यदि ऐसा नहीं है तो फिर श्रापको किसी वर्ण को ऊंच या नीच कहने का क्या श्रिधकार है ?

हां, यदि भेद व्यवस्था करना ही हो तो जो दुराचारी है उसे नीच त्र्यौर जो सदाचारी है उसे उंच कहना चाहिये। श्रीरिविष्णा-चार्य ने इसी बात को पद्मपुराण में इस प्रकार लिखा है कि—

चातुर्वणर्यं यथान्यच चाण्डालादिविशेषणं । सर्वमाचारभेदेन प्रसिद्धं भुवने गतम् ॥

श्रर्थात्—ब्राह्मण्, चित्रय, वैश्य, शूद्र या चार्ग्डालादिक का तमाम विभाग श्राचरण के भेद से ही लोक में प्रसिद्ध हुआ है। इसी बात का समर्थन श्रीर भी स्पष्ट शब्दों में श्राचार्य श्री श्रमि-तगित महाराज ने इस प्रकार किया है कि—

त्र्याचारमात्रभेदेन जातीनां भेदकल्पनम् । न जातिर्क्राह्मणीयास्ति नियता क्वापि तात्विकी ॥ गुर्णैः संपद्यते जातिर्गुणध्वंसैर्पिद्यते ॥

त्रर्थात्—शुभ त्रौर त्रशुभ त्राचरण के भेद से ही जातियों में भेद की कल्पना की गई है, लेकिन ब्राह्मणादिक जाति कोई कहीं पर निश्चित, वास्तविक या स्थाई नहीं है। कारण कि गुणों के होने से ही उच्च जाति होती है त्रौर गुणों के नाश होने से उस जाति का भी नाश होजाता है।

पाठको ! इससे अधिक स्पष्ट, सुन्दर तथा उदार कथन और

क्या हो सकता है? अमितगति आचार्यने उक्त कथन में तो जातियों को कपूर की तरह उड़ा दिया है। तथा यह स्पष्ट घोषित किया है कि जातियाँ काल्पनिक हैं-वास्तविक नहीं! उनका विभाग शुभ श्रीर श्रशम श्राचरण पर श्राधार रखता है न कि जन्म पर । तथा कोई भी जाति स्थायी नहीं है। यदि कोई गुणी है तो उसकी जाति उच है श्रीर यदि कोई दुर्गुणी है तो उसकी जाति नष्ट होकर नीच हो जाती है। इससे सिद्ध है कि नीच से नीच जाति में उत्पन्न हुआ व्यक्ति शुद्ध होकर जैन धर्म धारण कर सकता है और वह उतना ही पवित्र हो सकता है जितना कि जन्म से धर्न का ठेकेदार मानेजाने वाला एक जैन होता है। प्रत्येक व्यक्ति जैनी बन कर त्रात्मकल्याण कर सकता है। जब कि त्रान्य धर्मी में जाति वर्<u>ण</u> या समूह विशेष का पत्तपात है तब जैनधर्म इससे बिलकुल ही श्रद्धता है। यहां पर किसी जाति विशेष के प्रति राग द्वेष नहीं है, किन्तु मात्र श्राचरणपर ही दृष्टि रक्खी गई है। जो श्राज ऊँचा है वही त्रानार्यों के त्राचरण करनेसे नीच भी बन जाता है। यथा--

"श्रनार्यमाचरन् किंचिज्ञायते नीचगोचरः"

--रविषेगाचार्य।

जैन समाज का कर्तव्य है कि वह इन श्राचार्य वाक्यों पर विचार करे, जैन धर्म की उदारता को समभे श्रीर दूसरों को नि:संकोच जैन धर्म में दीचित करके श्रपने समान बनाले। कोई भी व्यक्ति जब पतित पावन जैन धर्म को धारण करले तब उसको तमाम धार्मिक एवं सामाजिक श्रिधकार देना चाहिये श्रीर उसे श्रपने भाई से कम नहीं समभना चाहिये। यथा—

विप्रचित्रयविद्शुद्धाः पोक्ताः क्रियाविशेषतः । जैनधर्मे पराः शक्तास्ते सर्वे वांधवोपमाः ॥

श्चर्थात्—ब्राह्मण्, चत्रिय, वैश्य श्चीर शूद्र तो श्चाचरण के भेद से कल्पित किये गये हैं। किन्तु जब वे जैन धर्म धारण कर लेते हैं तब सभी को श्चपने भाई के समान ही सममना चाहिये।

इसीसे मालूम होगा कि जैनधर्म कितना उदार है श्रौर उसमें श्राते ही प्रत्येक व्यक्ति के साथ किस प्रकार से प्रेम व्यवहार करने का उपदेश दिया गया है। किन्तु जैनधर्म की इस महान् उदारता को जानते हुये भी जिनकी दुर्बुद्धि में जाति मद का विष भरा हुश्रा है उनसे क्या कहा जाय ? श्रन्यथा जैनधर्म तो इतना उदार है कि कोई भी मनुष्य जैन होकर तमाम धार्मिक एवं सामा-जिक श्रिधकारों को प्राप्त कर सकता है।

#### वर्ण परिवर्तन ।

कुछ लोगोंकी ऐसी धारणा है कि जाति भले बदल जाय मगर वर्ण परिवर्तन नहीं हो सकता है, किन्तु उनकी यह भूल है कारण कि वर्ण परिवर्तन हुये बिना वर्ण की उत्पत्ति एव उसकी व्यवस्था भी नहीं हो सकती थी। जिस ब्राह्मण वर्ण को सर्वोच्च माना गया है उसकी उत्पत्ति पर तिनक विचार करिये तो मालूम होगा कि वह तीनों वर्णों के व्यक्तियों में से उत्पन्न हुआ है। आदिप्राण में लिखा है कि जब भरत राजा ने ब्राह्मण वर्ण स्थापित करने का विचार किया तब राजाओं को आज्ञा दी थी कि:—

#### सदाचारैनिजैरिष्टैरनुजीविभिरन्विताः ।

अद्यास्मदुत्सवे यूयमायातेति प्रथक् प्रथक् ॥ पर्व ३८-१० ॥ अर्थात्—आप लोग अपने सदाचारी इष्ट मित्रों सहित तथा नौकर चाकरों को लेकर आज हमारे उत्सव में आश्रों। इस प्रकार भरत चक्रवर्तीने राजा प्रजा और नौकर चाकरों को बुलाया था, उन में चत्री वैश्य और शूद्र सभी वर्ण के लोग थे। उनमें से जो लोग हरे श्रंकुरों को मर्दन करते हुये महल में पहुंच गये उन्हें तो चक्र-वर्ती ने निकाल दिया श्रौर जो लोग हरे घास को मर्दन न करके बाहर ही खड़े रहे या लौट कर वापिस जाने लगे उन्हें ब्राह्मण बना दिया। इस प्रकार तीन वर्णों में से विवेकी श्रीर दयालु लोगों को ब्राह्मण वर्ण में स्थापित किया गया।

अब यहां विचारणीय बात यह है कि जब शूद्रों में से भी ब्राह्मण बनाये गये, देश्यों में से भी बनाये गये और चित्रयों में से भी ब्राह्मण तैयार किये गये तब वर्ण अपरिवर्तनीय कैसे होसकता है ? दूसरी बात यह है कि तीन वर्णों में से छांट कर एक चौथा वर्ण तो पुरुषों का तैयार होगया, मगर उन नये ब्राह्मणों की स्त्रियां कैसे ब्राह्मण हुई होंगी ? कारण कि वे तो महाराजा भरत द्वारा आमंत्रित की नहीं गई थी क्यों कि उसमें तो राजा लोग और उनके नौकर चाकर आदिही आये थे। उनमें सब पुरुष ही थे। यह बात इस कथन से और भी पृष्ट हो जाती है कि उन सब ब्राह्मणों को यज्ञोपवीत पहनाया गया था। यथा—

तेषां कृतानि चिह्नानि सुत्रैः पद्माह्वयात्रियेः।

उपात्तेद्रह्मसूत्राह्वेरेकाद्येकादशान्तकैः ॥पर्व ३८-२१॥

श्चर्थात्- पद्म नामक निधि से ब्रह्म सूत्र लेकर एक से ग्यारह तक (प्रतिमानुसार) उनके चिन्ह किये। अर्थात् उन्हें यज्ञोपवीत पहनाया।

यह बात तो सिद्ध है कि यज्ञोपवीत पुरुषों को ही पहनाया जाता है। तब उन ब्राह्मणों के लिये स्त्रियां कहां से आई होंगी? कहना होगा कि वही पूर्व की पत्नियां जो चित्रय वैश्य या शुहा होंगी ब्राह्मणी बना ली गई होंगी। तब उनका भी वर्ण परिवर्तित होजाना निश्चतं है। शास्त्रों में भी वर्ण लाभ करनेवाले को अपनी पूर्वपत्नी के साथ प्नर्विवाह करनेका विधान पाया जाता है। यथा" पुनर्विवाहसंस्कारः पूर्वः सर्वेऽस्य संमतः"

. त्र्यादिपुराग् पर्व ३९-६०॥

इतना ही नहीं किन्तु पर्व ३९ श्लोक ६१ से ७० तक के कथन से स्पष्ट मालूम होता है कि जैनी ब्राह्मणों को अन्य मिध्यादृष्टियों के साथ विवाह संबंध करना पड़ताथा, बाद में वह ब्राह्मण वर्ण में ही मिलजातेथे। इस प्रकार वर्णों का परिवर्तित होना स्वाभाविक सा होजाता है। अतः वर्णों कोई स्थाई वस्तु नहीं है यह बात सिद्ध हो जाती है। आदिपुराण में वर्ण परिवर्तन के विषय में अन्नित्रिं। को न्नित्रय होने बावत इस प्रकार लिखा है कि—

"श्रज्जत्रियाश्च वृत्तस्थाः ज्ञत्रिया एव दीन्तिताः "।

इस प्रकार वर्ण परिवर्तन की उदारता बतला कर जैनधर्म न श्रपना मार्ग बहुत ही सरल एवं सर्व कल्याणकारी करिदया है। यदि इसी उदार एवं धार्मिक मार्ग का श्रवलम्बन किया जाय तो जैन समाज की बहुत कुछ उन्नित हो सकती है श्रीर श्रनेक मनुष्य जैन बनकर श्रपना कल्याण कर सकते हैं। किसी वर्ण या जाति को स्थाई या गतानुगतिक मान लेना जैनधर्म की उदारता का खून करना है। यहाँ तो कुलाचार को छोड़नेसे कुल भी नष्ट हो जाता है। यथा—

कुलाविधः कुलाचाररत्त्रणं स्यात् द्विजन्मनः।
तस्मिन्न सत्यसौ नष्टक्रियोऽन्यकुलतां ब्रजेत् ॥१८१॥
—श्रादिपुराण् पर्व ४०॥

अर्थ--वाद्याणों को अपने कुल की मर्यादा आरे कुल के

श्राचारों की रत्ता करना चाहिये। यदि कुलाचार-विचारों की रत्ता विहां की जाय तो वह व्यक्ति अपने कुल से नष्ट होकर दूसरे कुल वाला हो जायगा।

तात्पर्य यह है कि जाति, कुल, वर्ण श्रादि सब क्रियात्रों पर निर्भर हैं। इनके बिगड़ने सुधरनेपर इनका परिवर्तन हो जाता है।

#### गोत्र परिवर्तन ।

दुःख तो इस बात का है कि आगम और शाकों की दुहाई देने वाले कितने ही लोग वर्ण को तो अपरिवर्तनीय मानते ही हैं और साथही गोत्रकी कल्पनाको भी स्थाई एवं जन्मगत मानते हैं किन्तु जैन शाकों ने वर्ण और गोत्र को परिवर्तन होने वाला बता कर गुणों की प्रतिष्ठा की है तथा अपनी उदारताका द्वार प्राणी मात्र के लिये खुला करिद्या है। दूसरी बात यह है कि गोत्र कर्म किसी के अधिकारों में बाधक नहीं हो सकता है। इस संबंध में यहाँ कुछ विशेष विचार करने की जरूरत है।

सिद्धान्त शास्त्रों में किसी कर्म प्रकृति का श्रम्य प्रकृति रूप होने को संक्रमण कहा है। उसके ५ भेद होते हैं—उद्वेलन, विध्यात, श्रधः प्रवृत्त, गुण श्रीर सर्व संक्रमण। इनमें से नीच गोत्र के दो संक्रमण हो सकते हैं। यथा—

सत्तर्ण्हं गुणसंकममधापवत्तो य दुक्खमसुहगदी । संइदि संठाणदसं गीचापुण्ण थिरछकं च ॥४२२॥ बीसण्हं विज्ञभादंत्र्यथापवत्तो गुणोय मिच्छत्ते॥४२३॥कर्मकांड

श्रमातानेदनीय, श्रशुभगति, ५ संस्थान, ५ संहनन, नीच गोत्र श्रपर्याप्त, श्रस्थिरादि ६ इन २० प्रकृतियों के विध्यात, श्रधःप्रवृत्त, श्रीर गुण संक्रमण होते हैं। श्रतः जिस प्रकार श्रसाता वेदनीय का साताके रूपमें संक्रमण (परिवर्तन) हो सकता है उसी प्रकार से नीचगोत्र का ऊँच गोत्र के रूप में भी परिवर्तन (संक्रमण) होना सिद्धान्त शास्त्र से सिद्ध है। अतः किसो को जन्म से मरने तक नीचगोत्रो ही मानना दयनीय श्रज्ञान है। हमारे सिद्धान्त शास्त्र एकार २ कर कहते हैं कि कोई भी नीच से नीच या श्रधम से श्रद्धम व्यक्ति उंच पद पर पहुंच सकता है श्रीर वह पावन बन जाता है। यह बात तो सभी जानते हैं कि जो श्राज लोक दृष्टि में नीच था वहीं कल लोक मान्य, प्रतिष्ठित एवं महान हो जाता है। भगवान श्रक लंक देव ने राजवार्तिक में उंच नीच गं। त्र की इस प्रकार व्याख्या की है —

यस्योदयात् लोकपूजितेषु कुलेषु जन्म तदुच्चैर्गीत्रम् ॥
गिहतेषु यत्कृतं तन्नीचैर्गीत्रम् ॥
गिहतेषु दिरद्राऽप्रतिज्ञातदुःखाः कुलेषु यत्कृतं प्राणिनां जन्म तन्नीचैर्गीत्रं प्रयेतच्यम् ॥

उंच नीच गोत्रकी इस व्याख्या से माल्म होता है कि जो लोकपू जित-प्रतिष्ठित कुलों में जन्म लेते हैं वे उच्च गोत्री हैं श्रौर जो गहिंत श्रथीत दुखी दिरद्री बुल में उत्पन्न होते हैं वे नीच गोत्री हैं। यहां पर किसी भी वर्ण की श्रपेचा नहीं रखी गई है। ब्राह्मण होकर भी यदि वह निद्य एवं दीन दुखी कुल में है तो नीच गोत्र वाला है श्रौर यदि शद्र होकर भी राजकुल में उत्पन्न हुआ है श्रथवा श्रपने शुभ कृत्यों से प्रतिष्ठित है तो वह उच्च गोत्र वाला है।

वर्ण के साथ गोत्र का कोई भी संवंध नहीं है। कारण कि गोत्रकर्म की व्यवस्था तो प्राणीमात्र में सर्वत्र है, किन्तु वर्ण-व्यवस्था तो भारतवर्ष में ही पाई जाती है। वर्णव्यवस्था मनुष्यों की योग्यतानुसार श्रेणी विभाग है जब कि गोत्र का आधार कमें पर है। अतः गोत्रकर्भ कुल की अथवा व्यक्ति की प्रतिष्ठा अथवा अप्रतिष्ठा के अनुसार उच्च और नीच गोत्री होसकता है। इसप्रकार गोत्र कर्भ की शास्त्रीय व्याख्या सिद्ध होने पर जैन धर्मकी उदारता स्पष्ट मालूम होजाती है। ऐसा होने पर ही जैन धर्म पतित पावन या दीनोद्धारक सिद्ध होता है।

#### पतितों का उद्धार।

जैन धर्म को उदारता पर ज्यों २ गहरा विचार किया जाता है त्यों त्यों उसके प्रति श्रद्धा बढ़ती जाती है। जैनधर्म ने महान पातिकयों को पवित्र किया है, दुराचारियों को सन्मार्ग पर लगाया है, दीनों को उन्नत किया है और पतित का उद्धार करके अपना जगद्बन्धुत्व सिद्ध कियाहै। यह बात इतने मात्रसे सिद्ध होजाती है कि जैनधर्म में वर्ण और गोत्र को कोई स्थाई, अटल या जन्मगत स्थान नहीं है। जिन्हें जातिका कोई अभिमान है उनके लिये जैन प्रथकारों ने इस प्रकार स्पष्ट शब्दों में लिखकर उस जाति अभिमान को चूर चूर कर दिया है कि-

न वित्रावित्रयोरिस्त सर्वथा शुद्धशीलता । कालेननादिना गोत्रे स्खलनं क न जायते ॥ संयमो नियमः शीलं तपो दानं दमो दया । विद्यन्ते तात्विका यस्यां सा जातिर्महती मता ॥

श्चर्यात् - नाह्मण श्रीर श्रवाह्मण की सर्वथा शृद्धि का दावा नहीं किया जासकता है, कारण कि इस श्रनादि काल में न जाने किसके कुल या गोत्र में कब पतन होगया होगा! इस लिये वास्तव में उच्च जाति तो वहीं है जिसमें संयम, नियम, शील, तप, दान, दमन श्रौर दया पाई जाती हो।

इसी प्रकार, श्रौर भी अनेक प्रंथों में वर्ण श्रौर जाति कल्पना की धज्ञी उडाई गई है। प्रमेय कमल मार्तएड में तो इतनी खूबी से जाति कल्पना का खरडन किया गया है कि अच्छों श्रच्छों की बोलती बन्द होजाती है। इससे सिद्ध होता है कि जैनधर्म में जाति की अपेत्ता गुणों के लिये विशेष स्थान है। महा नीच कहा जाने वाला व्यक्ति अपने गुणों से उच्च हो जाता है, मयंकर दुराचारी प्रायश्चित्त लेकर पवित्र हो जाता है श्रौर कैसा भी पतित व्यक्ति पावन बन सकता है। इस संबन्ध में श्रनेक उदाहरण पहिले दो प्रकरणों में दिये गये हैं। उनके श्रितिरक्त श्रौर भी प्रमाण देखिये।

स्वामी कार्तिकेय महाराज के जीवन चरित्र पर यदि दृष्टिपात किया जावे तो मालूम होगा कि एक व्यभिचारजात व्यक्ति भी किस प्रकार से परम पूज्य और जैनियों का गुरू हो सकता है। उस कथा का भाव यह है कि—अग्नि नामक राजा ने अपनी कृत्तिका नामक पुत्री से व्यभिचार किया और उससे कार्तिकेय नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। यथा—

स्वपुत्री कृत्तिका नाम्नी परिणीता स्वयं इठात् । कैश्चिद्दिनैस्ततस्तस्यां कार्तिकेयो सुतोऽभवत् ॥

इसके बाद जब व्यभिचारजात कार्तिकेय बड़ा हुन्ना श्रौर पिता कहो या नाना का जब यह श्रत्याचार ज्ञात हुन्ना तब विरक्त होकर एक मुनिराज के पास जाकर जैन मुनि होगया। यथा-

नत्वा ग्रुनीन् महाभक्तचा दीन्नामादाय स्वर्गदाम् । ग्रुनिर्जातो जिनेन्द्रोक्तसप्ततत्वविचन्नणः ॥

-श्राराधना कथाकोश की ६६ वीं कथा।

श्रर्थात्-वह कार्तिकेय भक्तिपूर्वक मुनिराज का नमस्कार करके स्वर्गदायी दीचा को लेकर जिनेन्द्रोक्त सप्ततत्त्वों के ज्ञाता मुनि होगये।

इस प्रकार एक व्यभिचारजात या त्र्याज कल के शब्दों में दस्सा या विनैकावार व्यक्ति का मुनि होजाना जैन धर्म की उदारता का ज्वलन्त प्रमाण है । वह मुि भी साधारण नहीं किन्तु उद्भट विद्वान त्रौर त्र्यनेक प्रन्थों के रचयिता हुये हैं जिन्हें सारी जैन-समाज बड़े गौरव के साथ त्राजभी भक्तिपर्वक नमस्कार करत् है। मगर दुःख का विषय है कि जाति मद में मत्त होकर जैनसमाज अपने उदार धर्म को भूली हुई है और अपने हजारों भाई बहनों को अपमानित करके उन्हें विनैकावार या दस्सा बनाकर सदा के लिये मक्खी की तरह निकाल कर फैंक देती है। वर्तमान जैन समाज का कतेत्र्य है कि वह स्वामी कार्तिकेय की कथा से कुछ बोधपाठ लेवे श्रौर जैनधर्म की उदारता का उपयोग करे। कभी किसी कारण से पतित हुये व्यक्ति को या उसकी सन्तानको सदा के लिये धर्म का अनिधकारी बना देना घोर पाप है। भावी संतानको दूषित न मानकर उसी दोषी व्यक्ति को पुनः शुद्ध करलेने बाबत जिनसेनाचार्य ने इस प्रकार स्पष्ट कथन किया है-कुतश्चित् कारणाद्यस्य कुलं संशाप्तदृष्णं । सोऽपि राजादिसम्मत्या शोधयेत् स्वं यदा कुलम्।। १६८ तदास्योपनयाईत्वं पुत्रपौत्रादिसंततौ । न निषिद्धं हि दीचाई कुले चेदस्य पूर्वजाः ॥ १६६

श्चादि पराग् पर्व ॥ ४० ॥

श्रधी-यदि किसी कारण से किसी के कुलमें कोई दूषण लग जाय तो वह राजादिकी सम्मतिसे अपने कुलको जब शद्ध करलेता है तब उसे फिरसे यज्ञोपवीतादि लेने का श्राधकार हो जाता है। यदि इसके पूर्वज दीचा योग्य कुल में उत्पन्न हुवे हों तो उसके पत्र पौत्रादि सन्तानको यज्ञोपवीतादि लेनेका कहीं भी निषेध नहीं है।

तात्पर्थ यह है कि किसी की भी सन्तान दूषित नहीं कही जा सकती, इतना ही नहीं किन्तु प्रत्येक दूषित व्यक्ति शुद्ध होकर दीचा योग्य होजाता है।

कुछ समय पूर्व इटावा में दिगम्बर मुनि श्री सूर्यसागर जी महाराज ने स्पष्ट शब्दों में कहा था कि — "जीव मात्रको जिनेन्द्र भगवान की पूजा भक्ति करने का ऋधिकार है। जब कि मैडक जैस तिर्यंच पूजा कर सकते हैं तब मनुख्यों की तो बात ही क्या है! याद रक्खो कि धर्म किसी की बपौती जायदाद नहीं है, जैनधर्मतो प्रा**र्**णी मात्र का धर्म है, पितत पावन है। वीतराग भगवान पूर्णी पवित्र होते हैं, कोई त्रिकाल में भी उन्हें ऋपवित्र नहीं बना सकता। कैसा भी कोई पापी या श्रपराधी हो उसे कड़ी से कड़ी सजा दो परन्तु धर्मस्थान का द्वार बन्द मन करो । यदि धर्मस्थान ही बंद होगया तो उसका उद्घार कैंस होगा? ऐसे परम पवित्र-पतित पावन धर्म को पाकर तुम लोगों ने उसकी कैसी दुर्गति करडाली है शास्त्रों में तो पतितों को पावन करनेवाले श्रनेक उदाहरण मिलते हैं, फिर भी पता नहीं कि जैनधर्म के ज्ञाता बनने वाले कुछ जैन विद्वान इसका विरोध क्यों करते हैं ? पर्म पवित्र,पतित पावन श्र**ीर उदार** जैनधर्म के विद्वान संकीर्णता का समर्थन करें यह बड़े ही श्राश्चर्य की बात है। कहां तो हमारा धर्म पतितों को पावन करने वाला है और कहां श्राज लोग पतितों के संसर्ग से धर्म को भीपतित हुआ मानने लगे हैं। यह बड़े खेद का विषय है !"

मुनि श्री सूर्यसागर जी महाराज का यह वक्तब्य जैनधर्म की उदारता और वर्तमान जैनों की संकुचित मनोवृत्ति को स्पष्ट सूचित करता है। लोगों ने स्वार्थ, कषाय, श्रज्ञान एवं दुराइह के बशीभूत होकर उदार जैन मार्ग को कंटकाकी र्या, संकुचित एवं श्रम पूर्ण बना डाला है। श्रन्यथा यहाँ तो महा पापियों का उसी भवमें उद्धार होगया है। देखिये एक धीमर (मच्छीमार) की लड़की उसी भव में क्षु हिका होकर स्वर्ग गई थी। यथा-

ततः समाधिगुप्तेन मुनीन्द्रेण प्रजल्पितं । धर्ममाकर्ण्य जैनेन्द्रं सुरेन्द्राचे समर्चितम् ॥ २४ ॥ संजाता सुल्लिका तत्र तपः कृत्वा स्वशक्तितः । मृत्वा स्वर्गे समासाद्य तस्मादागत्य भूतत्वे ॥ २५ ॥ श्राराधना कथा कोश कथा ४५॥

त्रर्थात् मुनिश्री समाधि गुप्त के द्वारा निरूपित तथा देवों से पूज्य जिनधर्मका श्रवण करके 'काणा' नामकी धीमर (मच्छीमार) की लड़की श्लु हिका हो गई श्रीर यथा शक्ति तप कर के स्वर्ग को गई।

जहां मांस भन्नी शुद्र कन्या इस प्रकार से पवित्र होकर जैनों की पूज्य हो जाती है, वहां उस धर्म की उदारता के सम्बन्ध में और क्या कहा जाय ? एक नहीं, ऐसे पतित पावन अनेक ज्यक्तियों का चरित्र जैन शास्त्रोंमें भरा पड़ा है। उनसे उदारता की शिज्ञा श्रहण करना जैनों का कर्तव्य है।

यह खेद की बात है कि जिन बातों से हमें परहेज करना चाहिये उनकी श्रोर हमारा तिनक भी ध्यान नहीं है श्रीर जिनके विषय में धर्म शास्त्र एवं लोक शास्त्र खुली श्राज्ञा देते हैं या जिनके श्रानेक उदाहरण पूर्वाचार्य प्रन्थों में लिख गये हैं उन पर ध्यान नहीं दिया जाता है । प्रत्युत विरोध तक किया जाता है । क्या यह कम दुर्भाग्य की बात है ? हमारे धर्म शास्त्रों ने श्राचार शुद्ध होने वाले प्रत्येक वर्ण या जाति के व्यक्ति को शुद्ध माना है । यथा-

श्रृद्रोप्युपस्कराचारवपुःशुद्धचास्तु तादृशः ।

जात्या हीनोऽपि कालादिलन्थौ ह्यात्मास्ति धर्म भाक् ॥ सागर धर्मामृत २-२२

श्रर्थात् — जो श्रूद्र भी है यदि उसका श्रासन वस्त्र श्राचार श्रीर शरीर शुद्ध है तो वह ब्राह्मणादि के समान है। तथा जाति से हीन (नीच) होकर भी कालादि लब्धि पाकर वह धर्मात्मा हो जाता है।

यह कैसा स्पष्ट एवं उदारता मय कथन है ! एक महा शूद्र एवं नीच जाति का ब्यक्ति अपने आचार विचार एवं रहन सहन को पवित्र करके ब्राह्मण के समान बन जाता है । ऐसी उदारता और कहां मिलेगी ? जैन धर्म तो गुणों की उपासना करना बतलाता है, उसे जन्म जात शरीर को कोई चिन्ता नहीं है। यथा-

''ब्रत स्थमपि चाएडालं तं देवा ब्राह्मएं विदुः ॥''

रविषेणाचार्य ।

श्रर्थात— चाएडाल भी ब्रत धारण करके ब्राह्मण हो सकता है। कहिये इतनी महान उदारता श्रीर कहां हो सकती है ? सच बात तो यह है कि—

जहां वर्ण में सदाचार पर श्रधिक दिया जाता हो जोर । तर जाते हों निमिष मात्र में यमपालादिक श्रंजन चोर॥ जहां जाति का गर्व न होवे श्रौर न हो थोथा श्रभिमान । वहीं धर्म हैं मनुजमात्र को हो जिसमें श्रधिकार समान॥ मनुष्य जाति को एक मान कर उसके प्रत्येक व्यक्ति को समान श्रिधकार देना ही धर्म की उदारता है। जो लोग मनुष्यों में भेद देखते हैं उनके लिये श्राचाय लिखते हैं --

> "नास्ति जाति कृतो भेदो मनुष्याणां गवाश्ववत्" गुण भद्राचार्य।

श्रशंत — जिस प्रकार पशुत्रों में या तिर्यचों में गाय श्रीर घोड़े श्रादि का भेद होता है उस प्रकार मनुष्यों में कोई जाति कृत भेद नहीं है। कारण कि "मनुष्य जातिरकेंव" मनुष्य जाति तो एक ही है। फिर भी जो लोग इन श्राचार्य वाक्यों की श्रवहेलना करके मनुष्यों को सैकड़ों नहीं हजारों जातियों में विभक्त करके उन्हें नीच ऊँच मान रहे हैं उनको क्या कहा जाय ?

याद रहे कि आगम के साथ ही साथ जमाना भी इस बात को बतला रहा है कि मनुष्य मात्र से बंधुत्वका नाता जोड़ो, उनसे प्रेम करो और कुमार्गपर जाते हुये भाइयाको सन्मार्ग बताओ तथा उन्हें शुद्ध करके अपने हृद्य से लगालो । यही मनुष्य का कर्तब्य है यही जीवन का उत्तम कार्य है और यही धर्म का प्रधान श्रंग है। भला मनुष्यों के उद्घार समान और दूसरा धर्म क्या होसकता है? जो मनुष्यों से घृणा करता है उसने न तो धर्म को पहिचाना है और न मनुष्यता को ?

वास्तव में जैन धर्म तो इतना उदार है कि जिसे कहीं भी शरण न मिले उसके लिये भी जैन धर्म का फाटक हमेशा खुला रहता है। जब एक मन्ध्य दुराचारी होने से जाति वहिष्कृत और पतित किया जा सकता है तथा श्रधर्मात्मा करार दिया जा सकता है तब यह बात स्वयं सिद्ध है कि वहीं श्रथवा श्रन्य ब्यक्ति सदाचारी होने से पुनः जाति में श्रा सकता है, पावन हो सकता है और धर्मात्मा बन सकता है। समक में नहीं श्राता कि ऐसी सीधी सादी एवं युक्ति संगत बात क्यों समक्त में नहीं त्राती ?

यदि आज कल के जैनियों की भांति महावीर स्वामी की भी संकुचित दृष्टि होती तो वे महा पापी, अत्याचारी, मांस लोलुपी, नर हत्या करने वाले निर्देशी मनुष्यों को इस पितत पावन जैन धर्म की शरण में कैसे आने देते ? तथा उन्हें उपदेश ही क्यों देते ? उनका हृदय तो विशाल था, वे सच्चे पितत पावन प्रभु थे, उनमें विश्व प्रेम था इसी लिये वे अपने शासन में सबको शरण देते थे। मगर समक में नहीं आता कि महावीर स्वामी के अनुयायी आज उस उदार बुद्धि से क्यों काम नहीं लेते ?

भगवान् महावीर स्वामी का उपदेश प्रायः प्राकृत भाषा में पाया जाता है। इसका कारण यही है कि उस जमाने में नीच से नीच वर्ग की भी आम भाषा प्राकृत थी। उन सब को उपदेश देने के लिये ही साधारण बोलचाल की भाषा में हमारे धर्म प्रन्थों की रचना हुई थी।

जो पितत पावन नहीं है वह धर्म नहीं है, जिसका उपदेश प्राणीमात्र के लिये नहीं है वह देव नहीं है, जिसका कथन सब के लिये नहीं है वह शास्त्र नहीं है, जो नीचों से घृणा करता है श्रीर उन्हें कल्याण मार्ग पर नहीं लगा सकता वह गुरु नहीं है। जैन धर्म में यह उदारता पाई जाती है इसी लिये वह सर्व श्रेष्ठ है। वर्तमान में जैनधर्म की इस उदारता का प्रत्यन्त रूप में श्रमल कर दिखाने की जरूरत है।

### शास्त्रीय दगड विधान ।

किसी भी धर्म की उदारता का पता उस के प्रायश्चित्त या दग्ड विधान से भी लग सकता है । जैन शास्त्रों में दग्ड विधान बहुत ही उदार दृष्टि से वर्णित किया गया है । यह बात दूसरी है कि हमारी समाज ने इस त्रोर बहुत दुर्लक्ष्य किया है; इसी लिये उसने हानि भी बहुत उठाई है। सभ्य संसार इस बात को पुकार पुकार कर कहता है कि त्रगर कोई श्रंधा पुरुष ऐसे मार्ग पर जा रहा हो कि जिस पर चल कर उसका आगे पतन हो जायगा, भयानक कुये में जा गिरेगा और लापता हो जायगा तो एक दयालु समभदार एवं विवेकी व्यक्ति का कर्तव्य होना चाहिये कि वह उस श्रंधे का हाथ पकड़ कर ठीक मार्ग पर लगादे, उसको भयानक गर्त से उनार ले और कदाचित वह उस महागर्त में पड़ भी गया हो तो एक सहदयी व्यक्ति का कर्तव्य है कि जब तक उस श्रंधे की श्वास चल रही है, जब तक वह श्रन्तिम घड़ियाँ गिन रहा है तब तक भी उसे उभार कर उसकी रक्ता करले। बस, यही परम द्या धर्म है, श्रीर यही एक मानवीय कर्तव्य है।

इसी प्रकार जब हमें यह श्राभमान है कि हमारा जैनधर्म परम उदार है, सार्वधर्म है, परमोद्धारक मानवीय धर्म है तथा यही सश्ची दृष्टि से देखने वाला धर्म है तब हमारा कर्तव्य होना चाहिये कि जो कुमार्गरत हो रहे हैं, जो सत्यमार्ग को छोड़ बैठे हैं, तथा जो मिध्यात्व, श्रन्याय श्रीर श्रभक्ष्य को सेवन करते हैं उन्हें उप-देश देकर सुमार्ग पर लगावें। जिस धर्म का हमें श्रभमान है उस से दूसरों को भी लाभ उठाने देवें।

लेकिन जिनका यह भ्रम है कि श्रन्याय सेवन करने वाला, मांस मिद्दरा सेवी, मिध्यात्वी एवं विधर्मी को श्रपना धर्म कैसे बताया जावे, उन्हें कैसे साधर्मी बनाया जावे, उनकी यह भारी भूल है। श्ररे! धर्म तो मिध्यात्व, श्रन्याय श्रीर पापों से छुड़ाने बाला ही होता है। यदि धर्म में यह शक्ति न हो तो पापियों का उद्धार कैसे हो सकता है ? श्रीर जो श्रधर्मियों को धर्म पथ नहीं बतला सकता वह धर्म ही कैसे कहा जा सकता है ?

दुराचारियों का दुराचार छुड़ाकर उन्हें साधर्मी बनाने से धर्म व समाज लांछित नहीं होता है, किन्तु लांछित होता है तब जब कि उसमें दुराचारी श्रीर श्रन्यायी लोग श्रनेक पाप करते हुये भी मूँछों पर ताव देवें श्रीर धर्मात्मा बने बेंठे रहें। विष के खाने से मृत्यु हो जाती है लेकिन उसी विष को ग्रुद्ध करके सेवन करने से श्रनेक रोग दूर हो जाते हैं। प्रत्येक विवेकी व्यक्ति का हृह्य इस बात की गवाही देगा कि श्रन्याय, श्रमक्ष्य, श्रनाचार श्रीर मि-ध्यात्व का सेवन करने वाले जैन से वह श्रजैन लाख दरजे श्रच्छा है जो इन बातों से परे है श्रीर श्रपने परिणामों को सरल एवं निर्मल बनाये रखता है।

मगर खेद का विषय है कि आज हमारी समाज दूसरों को अपनावे, उन्हें धर्म मार्ग पर लावे यह तो दूर रहा, किन्तु स्वयं ही गिर कर उठना नहीं चाहती, बिगड़ कर सुधरना उसे याद नहीं है। इस समय एक किव का वाक्य याद आ जाता है कि—

"श्रय कौंम तुभको गिर के उभरना नहीं आता। इक वार बिगड़ कर के सुधरना नहीं आता॥"

यदि किसी साधर्मी भाई से कोई अपराध वन जाय और वह प्रायश्चित्त लेकर शुद्ध होने को तैयार हो तो भी हमारी समाज उस पर दया नहीं लाती। समाज के सामने वह विचारा मनुष्यों की गणना में ही नहीं रह जाता है। उसका मुसलमान और ईसाई हो जाना मंजूर, मगर फिर से शुद्ध होकर वह जैनधर्मी नहीं हो सकता, जिनेन्द्र भगवान के दर्शन नहीं कर सकता, समाज में एक साथ नहीं बैठ सकता-और किसी के सामने सिर ऊँचा करके नहीं देख सकता; यह कैसी विचित्र विडंबना है!

उदारचेता पूर्वाचार्य प्रणीत प्रायश्चित्त संबंधी शास्त्रों को

देखिये तो मालूम होगा कि उनमें कैसे कैसे पापी, हिंसक, दुराचारी श्रीर हत्यारे मनुष्यों तक को दगड देकर पूनः स्थितिकरण करने का विधान किया गया है। इस विषय में विशेष न लिखकर मात्र दो श्लोक ही दिये जाते हैं जिनसे श्राप प्रायश्चित्त शास्त्रों की उदारता का श्रनुमान लगा सकेंगे। यथा—

साधूपासकबालस्त्रीधेनूनां घातने क्रमात् । यावद् द्वादशमासाः स्यात् षष्टमर्धार्धहानियुक् ॥ —प्रायश्चित्त समुचय ।

अर्थात्—साधु, उपासक, बालक, स्त्री और गायके वध (हत्या) का प्रायश्चित्त कमशः आधी आधी हानि सहित बारह मास तक षष्ठोपवास ( वेला ) है।

इसका मतलब यह है कि साधु का घात करने वाला व्यक्ति १२ माह तक एकान्तरे से उपवास करे, और इसके आगे उपासक बालक, स्त्री और गाय की हत्या में आधे आधे करे। पुनश्च—

तृरामांसात्पतत्सर्पपिसपीजलीकसां । चतुर्दर्शनवाद्यन्तत्तमणा निवधे छिदा ॥ पा०चू०॥

श्चर्थात्—मृग श्चादि तृ ग्याचर जीवों के घात का १४ उपवास, सिंह श्चादि मांस भिच्चियों के घात का १३ उपवास, मयूरादि पिचयों के घात का १२ उपवास, सर्यादि के मारने का ११ उपवास, सरट श्चादि परिसपों के घातका १० उपवास श्चौर मत्स्यादि जलचर जीवों के घात का ९ उपवास प्रायश्चित बताया गया है।

इतने मात्र से मालूम हो जायगा कि जैनधर्म में उदारता है, प्रेम है, उद्घारकपना है, श्रीर कल्याणकारित्व है। एक वार गिरा हुआ व्यक्ति उठाया जा सकता है, पापी भी निष्पाप बनाया जा सकता है त्र्यौर पतित को पावन किया जा सकता है।

जैनियो ! इस उदारता पर विचार करो, तिनक २ मे श्रपराध करने वालों को जो धुतकार कर सदा के लिये श्रलहदाकर देते हो यह जुल्म करना छोड़ो श्रीर श्राचार्य वाक्यों को सामने रखकर श्रपराधी बंधुका सचा न्याय करो । श्रव कुछ उदारता की श्राव-श्यक्ता है श्रीर प्रेम भाव की जरूरत है। कारण कि लोगों को तिनक ही धक्का लगाने पर उन से द्वेष या श्रप्रीति करने पर वे घवड़ा कर या उपेचित होकर श्रपने धर्म को छोड़ बैठते हैं ! श्रीर दूसरे दिन ईसाई या मुसलमान हो कर किसी गिरजाघर या मसजिद में जा कर धर्म की खोज करने लगते हैं । क्या इस श्रोर समाज ध्यान नहीं देगी ?

हमारी समाज का सब से बड़ा अन्याय तो यह है कि एक ही अपराध में भिन्न २ द्रांड देती है। पुरुष पापी अपने बलात्कार या छल से किसी खी के साथ दुराचार कर डाले तो स्वार्थी समाज उस पुरुष से लड्डू खाकर उसे जाति में पुनः मिला भी लेती है मगर वह खी किसी प्रकार का भी द्रांड देकर शुद्ध नहीं की जाती! वह विचारी अपराधिनी पंचों के सामने गिड़गिड़ाती है, प्रायिश्चत्त चाहती है, कठोर से कठोर दर्गड लेने को तैयार होती है, फिर भी उसकी बात नहीं सुनी जाती, चाहे वह देखते ही देखते मुसलमान या ईसाई क्यों न हो जाय। क्या यही न्याय है, और यही धर्म को उदारता है ? यह कृत्य तो जैनधर्म की उदारता को कलंकित करने वाले हैं।

### अत्याचारी दगड विधान ।

जैन शास्त्रों में सभी प्रकार के पापियों को प्रायश्चित्त दे कर शुद्ध कर लेने का उदारतामय विधान पाया जाता है। मगर खेद है कि उस त्रोर समाज का त्राज तिक भी ध्यान नहीं है। फिर भी श्रात्याचारी दण्ड विधि तो चालू ही है। वह दण्ड विधि इतनी दूषित, श्रात्याय पूर्ण एवं विचित्र है कि उसे दण्ड विधान की विडम्बना ही कहना चाहिये। बुन्देलखण्ड श्रादि प्रान्तों का दण्ड विधान तो इतना भयंकर एवं क्रूर है कि उसे देखकर हृद्य काँप उठता है! उसके कुछ उदाहरण यहाँ दिये जाते हैं—

१—मन्दिर में काम करते हुये यदि चिड़िया आदि का श्रंडा पैर के नीचे श्रचानक श्रा जावे श्रीर दब कर मर जावे तो वह व्यक्ति श्रीर उसके घर के श्रादमी भी जाति से बंद कर दिये जाते हैं श्रीर उनको मन्दिर में भी नहीं श्राने दिया जाता!

२—एक बैल गाड़ी में १० जैन स्त्री पुरुष बैठ कर जा रहे हों श्रीर उसके नीचे कोई कुत्ता बिल्ली श्रकस्मान् श्राकर दब मरे या गाड़ी हाँकने वाले के प्रमाद से दब कर मर जाय तो गाड़ी में बैठे हुये सभी व्यक्ति जैनधर्म श्रीर जाति से च्युत कर दिये जाते हैं। फिर उन्हें विवाह शादियों में नहीं बुलाया जाता है, उनके साथ रोटी बेटी व्यवहार बन्द कर दिया जाता है श्रीर वे देवदर्शन तथा पूजा श्रादि के श्रधिकारी नहीं रहते हैं!

२─यदि किसी के मकान या दरवाजे पर कोई मुसलमान द्वेष वश श्रंडे डाल जावे श्रोर वे मरे हुवे पाये जावें तो बेचारा वह जैन कुटुम्ब जाति श्रोर धर्म से बंद कर दिया जाता है।

४—यदि किसी का नाम लेकर कोई स्त्री पुरुष कोधावेश में त्र्याकर कुंये में गिर पड़े या विष खा ले त्र्यथवा फाँसी लगाकर मर जाय तो वह लांछित माना गया व्यक्ति सकुटुम्ब जाति वहिष्कृत किया जाता है त्रीर मन्दिर का फाटक भी सदा के लिए बन्द कर दिया जाता है। ५—यदि कोई विधवा स्त्री कुकर्मवश गर्भवती हो जाय श्रौर उसे दूषित करने वाला व्यक्ति लोभ देकर उस स्त्री से किसी दूसरे गरीब भाई का नाम लिवा देवे तो वह विचारा निर्दोष गरीब धर्म श्रौर जाति से पतित कर दिया जाता है।

इसी तरह से श्रौर भी श्रनेक दण्ड की विडम्बनायें हैं जिनके बल पर सैकड़ों कुटुम्ब जाति श्रीर धर्म से जुदे करदिये जाते हैं। उसमें भी मजा तो यह है कि उन धर्म श्रीर जाति च्युतों का शुद्धि विधान बड़ा ही विचित्र है। वहां तो 'कुत्ता की छूत विलेया को' लगाई जाती है । जैसे एक जाति च्यत व्यक्ति हीरालाल किसी पन्नालाल के विवाह में चपचाप ही मांडवा के नीचे बैठकर सबके साथ भोजन कर त्राया त्रौर पीछेसे उसका इस प्रकारसे भोजन करना मालुम हो गया तो वह हीरालाल शुद्ध हो जायगा, उस के सब पाप धुल जायंगे ऋौर वह मन्दिर में जाने योग्य तथा जाति में बैठने योग्य हो जायगा। किन्तु वह पन्नालाल उस दोष का भागी हो जायगा श्रीर जो गति कल तक हीरालाल की थी वही श्राज से पन्नालाल की होने लगेगी ! श्रव पन्नालाल जब धन्नालाल के विवाह में उसी प्रकार से जीम श्रायगा तो वह शुद्ध हो जायगा श्रीर धन्नालाल जाति च्युत माना जायगा। इस प्रकार से शुद्धि की विचित्र परम्परा चाल रहती है। इसका परिगाम यह होता है कि प्रभावक, धनिक श्रौर रौब दौब वाले श्रीमान लोग किसी गरीब के यहाँ जीम कर मूँ खों पर ताव देने लगते हैं ख्रौर बेचारे गैरीब कुटुम्ब सदा के लिये धर्म श्रीर जाति से हाथ धोकर श्रपने कर्मी को रोया करते हैं। बुन्देलखगड में ऐसे जाति च्युत सैकड़ों घर हैं जिन्हें 'विनैकया' 'विनैकावार' या 'लहरीसैन' कहते हैं।

सैकड़ों विनैकया कुटुम्ब तो ऐसे हैं जिन के दादे परदादे कभी किसी ऐसे ही परम्परागत दोष से च्यूत कर डाले गये थे श्रीर उन

की वह शुद्ध सन्तान धर्म तथा जाति से च्युत होकर जैनियों का सुँह ताका करती है! उन विचारों को इसका तिनक भी पता नहीं है कि हम धर्म और जाति च्युत क्यों हैं उनका बेटी व्यवहार बड़ी ही कठिनाई से उसी विनैकया जाति में हुआ करता है। और वे बिना देवदर्शन या पूजादिके अपना जीवन पूर्ण किया करते हैं।

जैनियो ! श्रपने वात्सलय श्रंग को देखों, स्थितिकरण पर विचार करों, श्रौर श्रिहंसा धर्म की बड़ी बड़ी व्याख्याश्रों पर दृष्टिपात करो । श्रपने निरपराध भाइयों को इस प्रकार से मक्खी की भांति निकाल कर फेंक देना श्रौर उनकी सन्तान दर सन्तान को भी दोषी मानते रहना तथा उनके गिड़गिड़ाने पर श्रौर हजार मिन्नतें करने पर भी ध्यान नहीं देना, क्या यही वात्सल्य है ? क्या यही धर्म की उदारता है ? क्या यही श्रिहंसा का श्रादर्श है ?

जब कि ज्येष्ठा श्रायिंका के व्यभिचार से जिस्त्र हुआ हरू मुनि हो जाता है, श्राग्न राजा श्रीर उसकी पृत्री कृतिका के व्यभिचार से उत्पन्न हुआ पृत्र कार्तिकेय दिगम्बर जैन साधु हो जाता है, श्रीर व्यभिचारिणी खी से उत्पन्न हुआ सुदृष्टि का जीव मुनि हो कर उसी भव से मोच्च जाता है तब हमारी समाज के कर्णधार विचारे उन परम्परागत विनैकावार या जाति च्युत दस्सा भाइयों को अभी भी जाति में नहीं मिलाना चाहते श्रीर न उन्हें जिन मन्दिर में जाकर दर्शन पूजन करने देना चाहते हैं, यह कितना भयंकर श्रत्याचार है! जैन शास्त्रों को ताक में रसकर इस प्रकार का श्रन्याय करना जैनत्व से सर्वथा बाहर है। श्रतः यदि श्राप वास्तव में जैन हैं श्रीर जैन शास्त्रों की श्राह्मा मान्य है तो श्रपनी समाज में एक भी जैन भाई ऐसा नहीं रहना चाहिये जो जाति या मन्दिर से वहिष्कृत रहे। सबको यथोचित प्रायश्चित्त दे कर श्रद्ध कर लेना ही जैनधर्म की सच्ची उदारता है।

## उदारता के उदाहरण ।

जैनधर्म में सबसे बड़ी विशेषता यह है कि उसमें जाति या वर्ण की श्रपेचा गुणों को महत्व दिया गया है। यही कारण है कि वर्ण की व्यवस्था जन्मतः न मानकर कर्म से मानी गई है। यथा-मनुष्यजातिरेकेव जातिनामोदयोद्भवा । वृत्तिभेदाहिताद्भेदाच्चातुर्विध्यमिहाश्नुते ।। पर्व ३८-४४ ।। ब्राह्मणा व्रतसंस्कारात् चित्रयाः शस्त्रधारणात् । विण्ज्योऽर्थार्जनान्न्याय्यात् श्रुदा न्यग्वृत्तिसंश्रयात् ॥

—श्रादिपुराण पर्व ३८-४६।

श्रर्थात्—जाति नाम कर्म के उदय से उत्पन्न हुई मनुष्य जाति एक ही है किन्तु जीविका के भेद से वह चार भागों (वर्णों) में विभक्त होगई है। ब्रतों के संस्कार से ब्राह्मण, शस्त्र धारण करने से चित्रय, न्यायपूर्वक द्रव्य कमाने से वैश्य श्रीर नीच वृत्ति का श्राश्रय करने से शुद्र कहे जाते हैं।

तथा च-

न्नत्रियाः न्नततस्राणात् वैश्या वाणिज्ययोगतः । शूद्राः शिल्पादि सर्वधाज्जाता वर्णास्त्रयोऽप्यतः ॥ हरिवंशपुराण सर्ग ९-३९।

श्रर्थात् — दुखियों की रक्षा करने वाले चित्रय, व्यापार करने बाले वैश्य श्रीर शिल्प कला से संबंध रखने वाले शूद्र बनाये गयेथे। इस प्रकार जैन धर्म में वर्ण विभाग करके भी गुणों की प्रतिष्ठा की गई है। श्रीर जाति या वर्ण का मद करने वालों की निन्दा की गई है तथा उन्हें दुर्गति का पात्र बताया है। श्राराधना कथा कोश में लक्ष्मीमती की कथा है। उसे श्रपनी ब्राह्मण जाति का बहुत श्रमिमान था। इसी से वह दुर्गति को प्राप्त हुई। इसलिए प्रंथकार उपदेश देते हुए लिखते हैं कि—

मानतो ब्राह्मणी जाता क्रमाद्धीवरदेहजा । जातिगर्वो न कर्तव्यस्ततः क्रुत्रापि घीधनैः।।४५–१६।।

त्रर्थात्—जाति गर्व के कारण एक ब्राह्मणी भी दीमर की लड़की हुई, इसलिए विद्वानों को जातिका गर्व नहीं करना चाहिये।

इधर तो जाति का गर्व न करने का उपदेश देकर उदारता का पाठ पढ़ाया है श्रीर उधर जाति गर्वके कारण पतित होकर ढीमर के यहां उत्पन्न होने वाली लड़की का श्रादर्श उद्धार बता कर जैन धर्म की उदारता को श्रीर भी स्पष्ट किया है। यथा--

ततः समाधिग्रप्तेन मुनीन्द्रेण प्रजल्पितम् । धर्ममाकार्य जैनेन्द्रं सुरेन्द्राधैः समर्चितम् ॥ २४ ॥ संजाता चुल्लिका तत्र तपः कृत्वा स्वशक्तितः । मृत्वा स्वर्गे समासाय तस्मादागत्य भूतते ॥ २५ ॥ श्वाराधना कथा कोश नं० ४५॥

श्चर्थात्—समाधिगुप्त मुनिराज के मुख के जैनधर्म का उपदेश सुनकर वह ढीमर ( मच्छीमार ) की लड़की क्षुल्लिका होगई श्रीर शान्ति पूर्वक तप करके स्वर्ग गई। इत्यादि।

इस प्रकार से एक श्रूर (ढोमर) की कन्या मुनिराज का उपदेश सुनकर जैनियों की पूज्य क्षुल्लिका हो जाती है। क्या यह जैनघर्म की कम उदारता है ? ऐसे उदारता पूर्ण अनेक उदाहरण तो इसी पुस्तक के अनेक प्रकरणों में लिखे जा चुके हैं और ऐसे ही सैकड़ें। उदाहरण और भी उपस्थित किए जासकते हैं जो जैन धर्म का मुख उज्ज्वल करने वाले हैं। लेकिन विस्तार भय से उन सब का वर्णन करना यहां श्राशक्त है। हां, कुछ ऐसे उदाहर गोंका सारांश यहां उपस्थित किया जाता है। श्राशा है कि जैन समाज इस पर गंभीरता से विचार करेगी।

- १-ऋग्निभूत- मुनि ने चाएडाल की श्रंधी लड़की को श्रानिका के त्रत धारण कराये। वहीं तीसरे भव में सुकुमाल हुई थी।
- २-पूर्णभद्र--ग्रीर मानभद्र नामक दो वैश्य पुत्रों ने एक चाण्डाल को श्रावक के व्रत प्रह्मा कराये। जिससे वह चाण्डाल मर कर सोलहवें स्वर्ग में ऋद्धिधारी देव हुआ।
- २-म्लेच्छ कन्या--जरा से भगवान नेमिनाथ के चाचा वसुदेव ने विवाह किया,जिससे जरत्कुमार हुन्या । उसने मुनिदीन्ता प्रहण की थी।
- ४—महाराजा श्रेिएक—बौद्ध थे तब शिकार खेलते थे श्रीर घोर हिंसा करते थे, मगर जब जैन हुए तब शिकार श्रादि त्याग कर जैनियों के महापुरुष होगये।
- ५-विद्युत चोर-चोरों का सरदार होने पर भी जम्बू स्वामी के साथ मुनि होगया और तप करके सर्वार्थ सिद्धि गया।

६-भेंसों तक का मांस खाजाने वाला —पापी मृगध्वज मुनिदत्तमुनैः पार्श्व जैनीं दीन्नां समाश्रितः । न्नयं नीत्वा सुधीध्यानात् घातिकर्मचतुष्ट्यम् ॥ केवलज्ञानमुत्पाद्य संजातो भुवनान्तितः ॥ श्राधना कथा ५५वीं॥

मुनिदत्त मुनि केपास जिनदीचा लेकर तप द्वारा घातिया कर्मों को नाश कर जगत्पृष्य हो जैनियों का परमात्मा बन गया। 9—परस्ती सेवीका मुनिदान—राजा सुमुख वीरक सेठ की पत्नी बनमाला पर मुग्ध होगया। श्रीर उसे दूतियों के द्वारा श्रपने महलों में बुला लिया तथा उसे घर नहीं जाने दिया श्रीर श्रपनी स्त्री बनाकर उससे प्रगाढ़ काम सेवन करने लगा। एकदिन राजा सुमुख के मकान पर महामुनि पधारे। वे सब जानने वाले विशुद्ध ज्ञानी थे, फिर भी राजा के यहां श्राहार लिया। राजा सुमुख श्रीर बनमाला दोनों (विनैकावार या दस्साश्रों) ने मिलकर धाहार दिया श्रीर पुग्य संचय किया। इसके बाद भी वे दोनों काम सेवन करते रहे। एक समय बिजली गिरने से वे मर कर विद्याधर विद्याधरी हुए। इन्हीं दोनों से 'हरि' नामक पुत्र हुश्रा जिससे 'हरिवंश' की उत्पत्ति हुई। (देखो हरिवंश पुराग सर्ग १४ श्रोक ४७ से सर्ग १५ श्रोक १३ तक)

कहाँ तो यह उदारता कि ऐसे व्यभिचारी लोग भी मुनिदान देकर पुर्य संचय कर सकें और कहां आज तिनक से लांछन से पतित किया हुआ जैन दस्सा विनैका या जातिच्युत होकर जिनेन्द्र के दर्शनों को भी तरसता है। खेद!

द—वेश्या और वेश्या सेवी का उद्धार—हितंशपुराण के सर्ग २१ में चारुदत्त और बसन्तसेना का बहुत ही उदारतापूर्ण जीवन चिरत्र हैं। उसका कुछ भाग श्लोकों को न लिख कर उनकी संख्या सहित यहाँ दिया जाता है। चारुदत्त ने बाल्यावस्था में ही अणुव्रत लेलिये थे (२१-१२) फिर भी चारुदत्त काका के साथ बसन्तसेना वेश्या के यहाँ माता की प्रेरणा से पहुंचाया गया (२१-४०) बसन्तसेना वेश्या की माता ने चारुदत्तके हाथ में अपनी पुत्री का हाथ पकड़ा दिया (२१-५८) फिर वे दोनों मजे से संभोग करते रहे। अन्त में बसन्तसेना की माता ने चारुदत्त को घर से

बाहर निकाल दिया (२१-७३) चारुदत्त व्यापार करने चले गये। फिर वापिस आकर घरमें आनन्द से रहने लगे। बसन्तसेना वेश्या भी आना घर छोड़कर चारुदत्त के साथ रहने लगी। उसने एक आर्थिका के पास आवक के बत प्रहण किये थे अतः चारुदत्त ने भी उसे सहर्ष अपनाया और फिर पत्नो बनाकर रखा (२१-१७६) बाद में वेश्या सेवी चारुदत्त मुनि होकर सर्वार्थ सिद्धि पधारे तथा उस वेश्या को भी सद्गति मिली।

इस प्रकार एक वेश्या सेवी श्रीर वेश्या का भी जहां उद्धार हो सकता हो उस धर्म की उदारता की फिर क्या पूछना ? मजा तो यह है कि चारुदत्त उस वेश्या को फिर भी प्रेम सिहत श्रपना कर श्रपने घर पर रख लेता है श्रीर समाज ने कोई विरोध नहीं किया। मगर श्राजकल तो स्वार्थी पुरुष समाज में ऐसे पिततों को एक तो पुनः मिलाते नहीं हैं, श्रीर यदि मिलावें भी तो पुरुष को मिलाकर विचारी खो को श्रनाथिनी, भिखारिणी श्रीर पितता बनाकर सदा के लिये निकाल देते हैं। क्या यह निर्दयता जैनधर्म की उदारता के सामने घोर पाप नहीं है ?

8-व्यिभचारिणी की सन्तान—हरिवंश पुराण के सर्ग २९ की एक कथा बहुत ही उदार है। उसका भाव यह है कि तपस्विनी ऋषिदत्ता के आश्रम में जाकर राजा शीलायुंध ने एकान्त पाकर उससे व्यभिचार किया (३९) उसके गर्भ से ऐणी पुत्र उत्पन्न हुआ। प्रसव पीड़ा से ऋषिदत्ता मर गई और सम्यक्त के प्रभाव से नागकुमारी हुई। व्यभिचारी राजा शीलायुंध दिगम्बर मुनि होकर स्वर्ग गया (५७)

ऐसीपुत्र की कन्या त्रियंगुसुन्दरी को एकान्त में पाकर वसुदेव ने उसके साथ काम कीड़ा की (६८) श्रीर उसे व्यभिचारजात जानकर भी श्रपनाया श्रीर संभोग करने के बाद सब के सामने प्रगट विवाह किया (७०)

१० मांसभत्ती की मुनिदीत्ता सुधर्मा राजा को माँस भत्तए का शौक था। एक दिन मुनि चित्ररथ के उपदेश से मांस त्याग कर तीनसी राजात्र्यों के साथ मुनि होगया (हरि० ३३-१५२)

११-कुमारी कन्या की सन्तान—राजा पाएडु ने कुन्ती से कुमारी श्रवस्था में ही संभोग किया, जिससे कर्ण उत्पन्न हुये। ''पाएडो: कुन्त्यां समुत्पन्नः कर्णः कन्यात्रसंगतः''। ॥ हरि० ४५-३७॥

श्रीर फिर बाद में उसी से विवाह हुश्रा, जिससे युधिष्ठिर श्रर्जुन श्रीर भीम उत्पन्न होकर मोत्त गये।

१२-चाएडाल का उद्धार-एक चाएडाल जैनधर्म का उपदेश सुनकर संसार से निरक्त होगया और दीनता को छोड़कर चारों प्रकार के आहारों का परित्याग करके व्रती हो गया। वही मरकर नन्दीश्वर द्वीप में देव हुआ। यथा-

निर्वेदी दीनतां त्यक्ता त्यक्ताहारचतुर्विधं । मासेन श्वपचो मृत्वा भूत्वा नन्दीश्वरोऽमरः ॥

॥ हरि० ४३-१५५ ॥

इस प्रकार एक चाएडाल श्रापनी दीनता को (कि मैं नीच हूं) छोड़कर ब्रती बन जाता है श्रीर देव होता है। ऐसी पतितोद्धारक उदारता श्रीर कहाँ मिलेगी ?

१३-शिकारी मुनि होगया--जंगल में शिकार खेलता हुआ और मृग का वध करके आया हुआ एक राजा मुनिराज के उपदेश से खून भरे हाथों को धोकर तुरन्त मुनि होजाता है।

१४-भील के श्रावक व्रत-महावीर स्वामी का जीव जब भील था तब मुनिराज के उपदेश से श्रावक के व्रत लेलिये थे श्रीर क्रमशः विशुद्ध होता हुआ महावीर स्वामी की पर्याय में आया। इन उदाहरणों से जैन धर्म की उदारता का कुछ ज्ञान होसकता है। यह बात दूसरी है कि वर्तमान जैन समाज इस उदारताका उपयोग नहीं कर रही है। इसीलिए उसकी दिनों दिन अवनित हो रही है। यदि जैन समाज पुनः अपने उदार धर्म पर विचार करे तो जैनधर्म का समस्त जगत में अद्भुत प्रभाव जम सकता है।

# जैनधर्म में शूदों के अधिकार।

इस पुस्तक में अभी तक ऐसे अनेक उदाहरण दिये जा चुके हैं जिनसे ज्ञात हुआ होगा कि घोर से घोर पापी, नीच से नीच आचरण वाले और चांडालादिक दीन हीन शद्र भी जैनधर्म की शरण लेकर पवित्र हुये हैं। जैनधर्म में सब को पचाने की शक्ति है। जहां पर वर्ण की अपेचा सदाचार को विशेष महत्व दिया गया है वहां ब्राह्मण चित्रय वैश्य और श्रुद्रादिक का पच्चपात भी कैसे हो सकता है? इसी लिए कहना होगा कि जैनधर्म में श्रूद्रों को भी वही अधिकार हैं जो ब्राह्मणादि को हो सकते हैं श्रूद्र जिन मन्दिर में जासकते हैं, जिन पूजा कर सकते हैं, जिन विम्ब का स्पर्श कर सकते हैं, उत्हृष्ट श्रावक तथा मुनि के ब्रत ले सकते हैं। नीचे लिखी कुछ कथाओं से यह बात विशेष स्पष्ट हो जाती है। इन बातों से व्यर्थ ही न भड़क कर इन शास्त्रीय प्रमाणों पर विचार किरिये।

श्री गिक चिरत्र में तीन शुद्र कन्याश्रों का विस्तार से वर्णन है उनके घर में मुर्गियां पाली जाती थीं । वे तीनों नीच कुल में उत्पन्न हुई थीं श्रीर उनका रहन सहन, श्राकृति श्रादि बहुत ही खराब थी। एक वार वे मुनिराज के पास पहुंची श्रीर उनके उपदेश से प्रभावित हो श्रपने उद्धार का मार्ग पूछा। मुनिराज ने उन्हें लिक्ष विधान वत करने को कहा। इस व्रत में भगवान जिनेन्द्र की प्रतिमा का प्रचाल-पूजादि भी करनी पड़ती है। मुनि श्रोर भावकों को दान देना पड़ता है तथा श्रानेक धार्मिक विधियां (उपवासादि) करना पड़ती हैं। उन कन्याश्रों ने यह सब शुद्ध श्रान्तः करण से स्वीकार किया। यथा—

तिस्रोपि तद्वतं चक्रुख्यापनिक्रयायुतम् ।

ग्रुनिराजोपदेशेन श्रावकाणां सहायतः ॥ ५७ ॥
श्रावकव्रतसंयुक्ता वभूवुस्तारच कन्यकाः ।
चमादिव्रतसंकीणाः शीलांगपरिभूषिताः ॥५८ ॥
कियत्काले गते कन्या श्रासाद्य जिनमन्दिरम् ।
सपर्या महता चक्रुर्भनोवाकायशुद्धितः ॥ ५८ ॥
ततः श्रायुच्चयं कन्याः कृत्वा समाधिपंचताम् ।
श्रईद्वीजाचरं स्मृत्वा गुरुपादं प्रणम्य च ॥ ६० ॥
पंचमे दिवि संजाता महादेवा स्फुरत्मभाः ।
संद्वित्वा रमणीलिंगं सानंदयीवनान्विताः ॥ ६१ ॥
—गौतमचरित्र तीसरा श्रधकार ।

श्रावकों की सहायता से उद्यापन किया सिहत लिंधिविधान जत किया। तथा उन कन्याश्रों ने श्रावक के जत धारण करके समादि दश धर्म श्रोर शीलजत धारण किया। कुछ समय बाद उन श्रूद्र कन्याश्रों ने जिन मन्दिर में जाकर मन वचन काय की शुद्धता-पूर्तक जिनेन्द्र भगवान की बड़ी पूजा की। फिर श्रायु पूर्ण होने पर वे कन्यायें समाधिमरण धारण करके श्राहन्त देव के बीजा-स्तरों को स्मरण करती हुई श्रोर मुनिराज के चरणों को नमस्कार करके स्त्रीपर्याय छेद कर पांचवें स्वर्ग में देव हुई। इस कथा भाग से जैनधर्म की उदारता श्रिधिक स्पष्ट हो जाती है। जहाँ श्राज के दुराग्रही लोग खी मात्र को पूजा प्रचाल का श्रनिधकारी बतलाते हैं वहाँ मुर्गा मुर्गियों को पालने वाली शूद्र जाति की कन्यायें जिन मन्दिर में जाकर महा पूजा करती हैं श्रीर श्रपना भव सुधार कर देव हो जाती हैं। शूद्रों की कन्याश्रों का समाधिमरण धारण करना, वीजाचरों का जाप करना श्रादि भी जैनधर्म की उदारता को उद्घोषित करता है।

इसके श्रितिरिक्त एक ग्वाला के द्वारा जिन पूजा का विधान बताने वाली भी ११३ वीं कथा श्राराधना कथा कोश में है। उस का भाव इस प्रकार है—

धनदत्त नामक एक ग्वालाको गायें चराते समय एक तालाव में सुन्दर कमल मिल गया। ग्वाला ने जिनमन्दिर में जाकर राजा के द्वारा सुगुप्त मुनि से पूछा कि सर्व श्रेष्ठ व्यक्ति को यह कमल चढ़ाना है। श्राप बताइये कि संसार में सर्व श्रेष्ठ कौन है ? मुनि-राज ने जिन भगवान को सर्व श्रेष्ठ वतलाया, तदनुसार धनदत्त ग्वाला राजा श्रोर नागरिकों के साथ जिन मन्दिर में गया श्रोर जिनेन्द्र भगवान की मुर्ति (चरणों) पर वह कमल ग्वाला ने श्रपने हाथों से भक्तिपूर्वक चढ़ा दिया। यथा—

तदा गोपालकः सोऽपि स्थित्वा श्रीमिक्जनाग्रतः । भो सर्वोत्कृष्ट ते पद्म गृहाणेदमिति स्फुटम् ॥१४॥ उक्त्वा जिनेन्द्रपादाङ्जो परिचिप्त्वा सुपंकजम् । गतो सुम्धजनानां च भवेत्सत्कर्म शर्मदम् ॥१६॥

इस प्रकार एक शूद्र ग्वाला के द्वारा जिन प्रतिमा के चरणों पर कमल का चढ़ाया जाना शूद्रों के पूजाधिकार को स्पष्ट सूचित करता है। प्रन्थकार ने भी ऐसे मुग्धजनों के इस कार्य की सुख-

इसी प्रकार श्रीर भी श्रनेक कथायें शास्त्रों में भरी पड़ी है जिनमें श्रुद्रों को वही श्रिधिकार दिये गये हैं जो कि श्रन्य वर्णों को हैं।

सोमदत्त माली प्रति दिन जिनेन्द्र भगवान की पजा करता था। चम्पानगर का एक ग्वाला मुनिराज से ग्रामोकार मन्त्र सीख कर स्वर्ग गया। अनंगसेना वेश्या अपने प्रेमी धनकीर्ति सेठ के मुनि हो जाने पर स्वयं भी दीक्तित हो गई श्रीर स्वर्ग गई। एक ढीमर (कहार) की पुत्री प्रियंगुलता सम्यवत्व में दृढ़ थी । उसने एक साधुके पाखरह की धिज्जयाँ उहादी श्रीर उसेभी जैन बनाया था। काणा नाम की ढीमर की लड़की को ख़ुझिका होने की कथा तो हम पहिले ही लिख आये हैं। देविल कुम्हारने एक धर्मशाला बनवाई, वह जैनधर्म का श्रद्धानी था । ऋपनी धर्मशाला में दिगम्बर मुनिराज को ठहराया । श्रीर पुरुष के प्रताप से वह देव हो गया। चामेक वेश्या जैनधर्म की परम उपासिका थी। उसने जिन भवन को दान दिया था । उस में शूद्र जाति के मुनि भी ठहरते थे । तेली जाति की एक महिला मानकव्वे जैन धर्म पर श्रद्धा रखती थी, श्रार्थिका श्रीमती की वह पट्ट शिष्या थी। उसने एक जिनमन्दिर भी बनवाया था।

इन उदाहरणों से शूद्रों के श्रिधकारों का कुछ भास हो सकता है। श्वेताम्बर जैन शास्त्रों के श्रमुसार तो चाएडाल जैसे श्रस्पृश्य कहे जाने वाले शूद्रों को भी दीचा देने का वर्णन है। चित्त श्रीर संभूति नामक चाएडाल पुत्र जब वैदिकों के तिरस्कार से दुखी हो कर श्रात्मघात करना चाहते थे तब उन्हें जैन दीचा सहायक हुई श्रीर जैनों ने उन्हें श्रपनाया। हरिकेशी चाएडाल भी जब वैदिकों के द्वारा तिरस्कृत हुत्रा तब उसने जैनधर्मकी शरण ली श्रीर जैन दीचा लेकर श्रसाधारण महात्मा बन गया।

इस प्रकार जिस जैनधर्म ने वैदिकों के श्रत्याचार से पीडित प्राणियों को शरण देकर पित्र बनाया, उन्हें उच्च स्थान दिया श्रीर जाति मद का मर्दन किया, वही पितत पावन जैनधर्म वर्तमान के स्वार्थी, संकुचित दृष्टि एवं जाति मदमत्त जैनों के हाथों में श्राकर बदनाम हो रहा है। खेद है कि हम प्रति दिन शास्त्रों की स्वाध्याय करते हुये भी उनकी कथाश्रों पर, सिद्धान्त पर, श्रथवा श्रान्तरंग दृष्टि पर ध्यान नहीं देते हैं। ऐसी स्वाध्याय किस काम की ? श्रीर ऐसा धर्मात्मापना किस काम का ? जहाँ उदारता से विचार न किया जाय।

जैनाचार्यों ने प्रत्येक शूद्र की शुद्धि के लिये तीन बातें मुख्य बताई हैं। १-मांस मदिरादि का त्याग करके शुद्ध आचारवान हो, २-आसन वसन पवित्र हो, ३-और स्नानादि से शरीर की शुद्धि हो। इसी बात को श्रीसोमदेवाचार्य ने 'नीतिवाक्यामृत' में इस प्रकार कहा है—

"आचारानवद्यत्वं शुचिरुपस्कारः शरीरशुद्धिश्र करोति शूद्रानिप देवद्विजातितपस्विपरिकर्ममु योग्यान् ।"

इस प्रकार तोन तरह की शुद्धियां होने पर शूद्र भी साधु होने तक के योग्य हो जाता है। श्राशाधरजी ने लिखा है कि—

''जात्या हीनोऽपि कालादिलन्धौ ह्यात्मास्ति धर्मभाक् ।''

श्रर्थात् जाति से हीन या नीच होनेपर भी कालादिक लब्धि-समयानुकूलता मिलने पर वह जैनधर्म का श्रधिकारी हो जाता है। समन्तभद्राचार्य के कथनानुसार तो सम्यग्दृष्टि चाएडाल भी देव माना गया हैं, पूज्य माना गया है श्रीर गण्धरादि द्वारा प्रशंसनीय कहा गया है। यथा—

सम्यग्दर्शनसम्पन्नमि मातंगदेहजम् । देवा देवं विदुर्भस्मगूढागारान्तरौजसम् ॥२८॥ —रत्नकरण्ड शावकाचार ।

श्रूत्रों की तो बात ही क्या है जैन शास्त्रों में महा म्लेच्छों तक को मुनि होने का अधिकार दिया गया है। जो मुनि हो सकता है उसके फिर कौन से अधिकार बाकी रह सकते हैं ? लब्धिसार में म्लेच्छ को भी मुनि होने का विधान इस प्रकार किया है—

> तत्तो पडिवज्जगया अज्जिमिलेच्छे मिलेच्छ अज्जेय। कमसो अवरं अवरं वं वरं होदि संखं वा ॥१६३॥

श्चर्य — प्रतिपद्य स्थानों में से प्रथम श्चार्यखर का मन्ष्य मिध्यादृष्टि से संयमी हुश्चा, उसके जघन्य स्थान है। उस के बाद श्चसंख्यात लोक मात्र षट् स्थान के ऊपर म्लेच्छखर का मनुष्य मिध्यादृष्टि से सकल संयमी ( मुनि ) हुश्चा, उसका जघन्य स्थान है। उसके ऊपर म्लंच्छ खर का मनुष्य देश संयत से सकल संयमी हुश्चा, उसका उत्कृष्ट स्थान है। उसके बाद श्चार्य खर का मनुष्य देश संयत से सकल संयमी हुश्चा उसका उत्कृष्ट स्थान है।

लिब्धसार की इसी १९३ वीं गाथा की संस्कृत टीका इस पकार है—

"म्लेच्छभूमिजमनुष्याणां सकलसंयमग्रहणं कथं भव-तीति नाशंकितव्यं। दिग्विजयकाले चक्रवर्तिना सह आर्थ-खण्डमागतानां म्लेच्छराजानां चक्रवर्त्त्योदिभिः सह जात-वैवाहि। संवंधानां संयमप्रतिपत्तेरिवरोधात्। अथवा चक्र- वत्य दिपरिणीतानां गर्भेषूत्पन्नस्य मातृपन्नापेन्नया म्लेच्छ-च्यपदेशभाजः संयमसंभवात् । तथा जातीयकानां दीन्ना-ईत्वे प्रतिषेधाभावात् ।"

श्रर्थात् — कोई यों कह सकता है कि म्लेच्छ भूमिज मनुष्य मुनि कैसे हो सकते हैं ? यह शंका ठीक नहीं है, कारण कि दिग्विजय के समय चक्रवर्ती के साथ श्रार्थ खण्ड में श्राये हुये म्लेच्छ राजाश्रों को संयम की प्राप्ति में कोई विरोध नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि वे म्लेच्छ भूमि से श्रार्थ खण्ड में श्राकर चक्रवर्ती श्रादि से संबंधित होकर मुनि वन सकते हैं। दूसरी बात यह है कि चक्रवर्ती के द्वारा विवाही गई म्लेच्छ कन्या से उत्पन्न हुई संतान माता की श्रपेचा से म्लेच्छ कही जा सकती है, श्रीर उसके मुनि होने में किसी भी प्रकार से काई निर्ध नहीं हो सकता।

इसी बात को सिद्धान्तराज श्रीजयधवल प्रंथ में भी इस प्रकार से लिखा है कि—

"जइ एवं कुदो तत्थ संजमग्गहणसंभवोत्ति णा संक-णिज्जं। दिसाविजयपयदचकविष्वंधावारेण सहमिज्भम-खण्डमागयाणं मिलेच्छएयाणं तत्थ चव विष्ट त्रादिहिं सह जादवेवाहियसंवंधाणं संजमपिडवत्तीए विरोहाभावादो। त्राह्वा तत्तत्कन्यकानां चक्रवत्यीदि परिणीतानां गर्भेषूत्पना मातृपत्तापेत्तया स्वयमकर्मभूमिजा इतीहविवित्तताः ततो न किचिद्दिमतिषिद्धं। तयाजातीयकानां दीन्ताईत्वेमतिषेधा-भावादिति।"

—जयधवल, श्राराकी प्रति पृ०८२५-२८

इन टीकाओं से दो बातों का स्पष्टीकरण होता है। एक तो म्लेच्छ लोग मुनि दीचा तक ले सकते हैं और दूसरे म्लेच्छ कन्या से विवाह करने पर भी कोई धर्म कर्म की हानि नहीं हो सकती, प्रत्युत उस म्लेच्छ कन्या से उत्पन्न हुई संतान भी उतनी ही धर्मादि की अधिकारिणी होती है जितनी कि सजातीय कन्या से उत्पन्न हुई सन्तान।

प्रवचनसार की जयसेनाचार्य कत टीका में भी सत् शूद्र को जिन दीचा लेने का स्पष्ट विधान है। यथा—

"एवंगुणविशिष्टपुरुषो जिनदीत्ताग्रहणे योग्यो भवति। यथायोग्यं सच्छूद्राद्यपि"

श्रीर भी इसी प्रकार के श्रानेक कथन जैन शास्त्रों में पाये जाते हैं जो जैनधर्म की उदारता के द्योतक हैं। प्रत्येक व्यक्ति को प्रत्येक दशा में धर्म सेवन करने का श्रधिकार है। 'हरिवंशपुराण' के २६वें सगे के श्रोक १४ से २२ तक का वर्णन देखकर पाठकों को ज्ञात हो जायगा कि जैनधर्म ने कैसे कैसे श्रस्पृश्य शूद्र समान व्यक्तियों को जिन मन्दिर में जाकर धर्म कमाने का श्रधिकार दिया है। वह कथन इस प्रकार है कि वसुदेव श्रपनी भियतमा मदनवेगा के साथ सिद्धकूट चैत्यालय की बंदना करने गये। वहाँ पर चित्र विचित्र वेषधारी लोगों को बैठा देखकर कुमार ने रानी भदनवेगा से उन की जाति जानने बावत कहा। तब मदनवेगा बोली—

मैं इनमें से इन मातंग जाति के विद्याधरों का वर्णन करती हूं नील मेघ के समान श्याम नीली माला धारण किये मातंगस्तंभ के सहारे बैठे हुये ये मातंग जाति के विद्याधर हैं ॥ १५ ॥ मुद्रों की हिट्टियों के भूषणों से युक्त राख के लपेटने से भद मैले स्मशान स्तंभ के सहारे बैठे हुये यह स्मशान जाति के विद्याधर हैं ॥१६॥ वैड्र्य मिए के समान नीले नीले वस्तों को धारण किये पाण्डुर स्तंभ के सहारे बैठे हुये पाण्डुक जाति के विद्याधर हैं ॥१७॥ काले काले मृग चमों को खोढे, काले चमड़े के वस्त्र और मालाओं को धारे काल स्तंभ का खाश्रय लेकर बैठे हुए ये कालश्वपा जाति के विद्याधर हैं ॥१८॥ इत्यादि

इससे क्या सिद्ध होता है ? यही न कि रंड मुंड को गले में डाले हुये, हिंडुयों के आभूषण पहिने हुये और चमड़े के वस्त्र चढ़ाये हुये लोग भी सिद्धकूट जिन चैत्यालय के दर्शन करते थे ? मगर विचार तो करिये कि आज जैनों ने उस उदारता का कितनी निर्दयता से विनाश किया है। यदि वर्तमान में जैनधर्म की उदारता से काम लिया जाय तो जैनधर्म विश्वधर्म हो जाय और समस्त विश्व जैनधर्मी हो जाय।

## स्त्रियों के अधिकार।

जैनधर्म की सब से बड़ी उदारता यह है कि पुरुषों की भांति कियों को भी तमाम धार्मिक अधिकार दिये गये हैं। जिस प्रकार पुरुष पूजा प्रज्ञाल कर सकता है उसी प्रकार स्त्रियां भी करसकती हैं। यदि पुरुष आवक के उच बतों को पाल सकता है तो कियां भी एच आविका होसकती हैं। यदि पुरुष ऊंचे से ऊंचे धर्मप्रन्थों के पाठी होसकते हैं तो कियों को भी यही अधिकार हैं। यदि पुरुष मुनि होसकता है तो कियों भी आर्थिका होकर पंच महाबत पालन करती हैं।

धार्मिक श्रधिकारों की भांति सामाजिक श्रधिकार भी श्त्रियों के लिये समान ही हैं यह बात दूसरी है कि वैदिक धर्म श्रादि के प्रभाव से जैनसमाज अपने कर्तव्यों को श्रीर धर्म की श्राह्माश्रों

को भूलकर विपरीत मार्ग को भी धर्म समक रही हो। जैसे सम्पत्ति का अधिकारी पुत्र तो होता है किन्तु प्तियों को उसका अधिकारी नहीं माना जाता है । ऐसा क्यों होता है ? क्या पुत्र की भांति पुत्री को माता ९ माह पेट में नहीं रखती ? क्या पत्र के समान पत्री के जनने में कष्ट नहीं सहती ? क्या पुत्र की भांति पुत्री के पालन पोषण में तकली फें नहीं होतीं ? बतलाइये तो सही कि पत्रियाँ क्यों न पत्रों के समान सम्पत्ति की श्रिधिकारणी हों। हमारे जैन शास्त्रों ने तो इस संबंध में पूरी उदारता बताते हुए स्पष्ट लिखा है कि-

"पुत्र्यश्र संविभागाहीः समं पुत्रैः समांशकैः॥"१५४॥

—श्रादिपुराण पर्व ३८॥ श्रर्थात्—पुत्रों की भांति पुत्रियों को भी बराबर भाग बांटकर देना चाहिये।

इसी प्रकार जैन कानून के अनुसार खियों को, विधवाओं को या कन्यात्रों को पुरुष के समान ही सब प्रकार के श्रिधकार हैं। इसके लिये विद्यावारिधि जैन दर्शन दिवाकर पं० चंपतरायजी जैन बैरिष्टर कृत 'जैनलां' नामक प्रन्थ देखना चाहिये।

जैन शास्त्रों में स्त्री सन्मान के भी श्रमेक कथन पाये जाते हैं। जब कि मृद जनता खियों को पैर की जूती या दासी सममती है तब जैन राजा महाराजा श्रपनी रानियों का उठकर सन्मान करवे थे श्रीर अपना श्रर्धासन बैठने को देते थे। भगवान महावीर स्वामी की माता महारानी श्रियकारिएी जब श्रपने स्वप्नों का फल पूछने महाराजा सिद्धार्थ के पास गई तब महाराजाने अपनी धर्मपत्नो को स्त्राधा स्त्रासन दिया स्त्रौर महारानी ने उस पर बैठ कर अपने स्वप्नों का वर्णन किया। यथा—

"संवाप्ताद्धीसना स्वमान् यथाक्रमग्रुदाइरत्।।" त्तरप्राण्। इसी प्रकार महारानियों का राजस भात्रों में जाने और वहाँ पर सन्मान प्राप्त करने के अने क उदाहरण जैन शास्त्रों में भरे पड़े हैं। जब कि वेद आदि स्त्रियों को धर्म प्रन्थों के अध्ययन करने का निषेध करते हुये लिखत हैं कि "स्त्रीश्रूरौ नाधीयाताम्" तब जैनमंथ स्त्रियों को ग्यारह अंग को धारी होना इताते हैं। यथा—

> द्वादशांगधरो जातः चिप्तं मेघेश्वरो गणी । एकादशांगभृज्जाताऽऽर्थिकापि सुलोचना ॥ ५२ ॥ हरिवंशपुराण सर्ग १२।

श्रर्थात्--जयकुमार भगवान का द्वादशांगधारी गराधर हुश्रा श्रीर सुलाचना ग्यारह श्रंग वी धारक आर्थिका हुई।

इसी प्रकार स्त्रियाँ सिद्धान्त प्रन्थों के ऋध्ययन के साथ ही जिन प्रतिमा का पूजा प्रचाल भी किया करती थीं। ऋंजना सुन्दरी ने ऋपनी सखी वसन्तमाला के साथ बन में रहते हुये गुफा में विराजमान जिनमूर्ति का पूजन प्रचाल किया था। मदनवेगा ने वसुदंब के साथ सिद्ध कूट देत्यालय में जिन पूजा की थी। देंना-सुन्दरी तो प्रति दिन प्रतिमाका प्रचाल करती थी और ऋपने पति श्रीपाल राजा को गंधोदक लगाती थी। इसी प्रकार स्त्रियों द्वारा प्रजा प्रचाल किये जाने के ऋनेक उदाहरण मिल सकते हैं।

हर्ष का विषय है कि आज भी जैन समाज में सियाँ पूजन प्रचाल करती हैं, मगर खेद है कि अब भी कुछ हठपाही लोग सियों को इस धर्म कृत्य का अनिधकारी सममत हैं। ऐसी अवि-चारित बृद्धि पर दया आती है। कारण कि जो स्त्री आर्थिका होने का अधिकार रखती है वह पूजा प्रचाल न कर सके यह विचित्रता की बात है। पूजा प्रचाल तो आरंभ होने के कारण कर्म बंध का निमित्त है, इस से तो संसार (स्वर्ग आदि) में ही चक्कर लगाना पड़ता है जब कि आर्यिका होना संवर और निर्जरा का कारण है जिससे क्रमशः मोच को प्राप्ति होती है। तब विचार करिये कि एक स्त्री मोच के कारणभूत संवर निर्जरा करने वाले कार्य तो कर सकें और संसार के कःरणभूत बंध कर्ता पूजन प्रचाल आदि न कर सके, यह कैसे स्वीकार किया जा मकता है ?

यदि सच पूछा जाय तो जैनधर्म सदा से उदार रहा है, उसे स्त्री पुरुष या ब्राह्मण शूद्र का कं।ई पत्तपात नहीं था। हाँ, कुछ ऐसे दुराप्रही पापात्मा हो गये हैं जिन्होंने ऐसे पत्तपाती कथन कर के जैनधर्म को कलंकित किया है। इसी से खेद खिन्न होकर आचार्य कहा पंडित प्रवर टोडरमलजी ने लिखा है कि—

"बहुरि केई पापी पुरुषां अपना कल्पित कथन किया है। अर तिनकों जिन बचन ठहरावे हैं। तिनकों जैनमत का शास्त्र जानि प्रमाण न करना। तहां भी प्रमाणादिक तें परीचा करि विरुद्ध अर्थ को मिथ्या जानना।"

—मोत्तमार्गप्रकाशक पृ०३०७॥

तात्पर्य यह है कि जिन प्रन्थों में जैनधर्म की उदारता के विरुद्ध कथन है वह जैन प्रंथ कहे जाने पर भी मिध्या मानना चाहिये। कारण कि कितने ही पच्चाती लोग अन्य संस्कृतियों से प्रमावित होकर खियों के अधिकारों को तथा जैनधर्म की उदारता को कुचलते हुये भी अपने को निष्पच मानकर प्रंथकार बन बैठे हैं। जहाँ श्रूद्र कन्यायें भी जिन पूजा और प्रतिमा प्रचाल कर सकती हैं (देखों गौतमचरित्र तीसरा अधिकार) वहाँ खियों को पूजा प्रचाल का अनिधकारी बताना महा मृद्ता नहीं तो और क्या है? खियाँ पूजा प्रचाल ही नहीं करती थी किन्तु मुनि दान भी देती थी और अब भी देती हैं। यथा—

श्रीजिनेन्द्रपदांभोजसपर्यायां सुमानसा । शचीव सा तदा जाता जैनधर्मपरायणा ॥८६॥ ज्ञानधनाय कांताय शुद्धचारित्रशारिणे । सु गीनद्राय शुभाहारं ददो पापविनाश गम् ॥८७॥ —गौतसचरित्र तीसरा अधिकार ॥

श्चर्थात्—स्थंडिला नाम की ब्राह्मणी जिन भगवान की पूजा में श्चपना चित्त लगाती थी श्रौर इन्द्राणी के समान जैनधम में तत्पर हो गई थी। उस समय वह ब्राह्मणी सम्यग्ज्ञानी शुद्धचारित्र धारी उत्तम मुनियों को पापनाशक शुभ श्चाहार देती थी।

इसी प्रकार स्त्रियों की धार्मिक स्वतंत्रता के अनेक उदाहरण मिलते हैं। जहाँ तुलसीदासजी ने लिख मारा है कि —

> ढार गंवार ग्रुद्ध ऋरु नारी । ये सब ताड़न के ऋधिकारी ।।

वहाँ जैनधर्म ने स्त्रियों को प्रतिष्ठा करना बताया है, सन्मान करना सिखाया है और उन्हें समान ऋधिकार दिये हैं। जहाँ वेदों में स्त्रियों को पढ़ाने की ऋाज्ञा नहीं है वहाँ जैनियों के प्रथम तीर्थं-कर भगवान आदिनाथ ने स्वयं अपनी ब्राह्मी और सुन्दरी नामक पुत्रियों को पढ़ाया था। उन्हें स्त्री जाति के प्रति बहुत सन्मान था। पुत्रियों को पढ़ाने के लिये वे इस प्रकार उपदेश करते हैं कि—

इं वर्षुर्वयश्चेदिमदं शीलमनीदृशं। विद्यया चेद्विभूष्येत सफलं जन्म वामिदं ॥६७॥ विद्यावान पुरुषो लोके सम्मति याति कोविदैः। नारी च तद्वती धत्ते स्त्रीसृष्टेरियमं पदं॥ ६८॥। तद्विया ग्रहणे यत्नं पुत्रिके कुरुतं युवां । तत्संग्रहणकालोऽयं युवयोर्वर्ततेऽधुना ॥ १०२॥ श्रादिपुराण पर्व १६।

श्रधीन्—पुत्रियो ! यदि तुम्हारा यह शागर श्रवस्था श्रौर अन्पम शील विद्या से विभूषित किया जाते तो तुम दोनों का जनम सफल हो सकता है । संसार में विद्यावार प्रुष विद्वानों के द्वारा मान्य होता है । श्रगर नारी पढ़ी लिखी विद्यावती हो तो वह स्त्रियों में प्रधान गिनो जाती है । इस लिये प्रियो ! तुम भी विद्या प्रहण करने का प्रयत्न करो । तुम दोनों को विद्या प्रहण करने का यही समय है।

इस प्रकार स्त्री शिक्ता के प्रति सद्भाव रखने वाले भगवान् द्यादिनाथ ने विधि पूर्वक स्वयं ही पुत्रियों को पढ़ाना प्रारंभ किया। इस संबंध में विशेष वर्णन त्र्यादिपुराण के इसी प्रकरण से ज्ञात होगा। इससे माल्म हांगा कि इस युग के सृष्टा भगवान त्रादिनाथ स्वामी स्त्री शिक्ता के प्रचारक थे। उन्हें स्त्रियों के उत्थान की चिंता थी और वे स्त्रियों को समानाधिकारिणी मानतं थे।

मगर खेद है कि उन्हों के श्रनुयायी कहे जाने वाले कुछ स्वार्थियों ने स्त्रियों को विद्याध्ययन, पूजा प्रचाल श्रादि का श्रन-धिकारी बताकर स्त्री जाति के प्रति घोर श्रन्याय किया है । स्त्री जाति के श्रिराचित रहने से सारे समाज श्रीर देश का जो भारी नुकसान हुआ है वह श्रवर्णनीय है । स्त्रियों को मूर्ख रख कर स्वार्थी पुरुषों ने उनके साथ पशु तुल्य व्यवहार करना प्रारंभ कर दिया श्रीर मनमाने प्रंथ बनाकर उनकी भर ५ेट निन्दा कर डाली। एक स्थान पर नारी निन्दा करते हुये एक विद्वाम ने लिखा है कि—

त्र्यापदामकरो नारी नारी नरकवर्तिनी । विनाशकारणं नारी नारी प्रत्यचराचसी ॥

इस विद्वेष, पच्चपात श्रोर नीचता का क्या कोई ठिकाना है ? जिस प्रकार स्वार्थी पुरुष स्त्रियों के निन्दा सूचक ऋोक रच सकते हैं उसी प्रकार स्त्रियाँ भी यदि विदुषी होकर प्रंथ रचना करती तो वे भी यों लिख सकती थी कि—

> पुरुषो विपदां खानिः पुमान् नरकपद्धतिः । पुरुषः पापानां मूलं पुमान् प्रत्यत्तरात्तसः ॥

कुछ जैन प्रन्थकारों ने तो पीछे से न जाने स्त्रियों के प्रति क्या क्या लिख मारा है। कहीं उन्हें विष वेल लिखा है तो कहीं जहरीली नागिन लिख मारा है, कहीं विष बुक्ती कटारी लिखा है तो कहीं दुर्गुणों की खान लिख दिया है। इस प्रकार लिख लिखकर पत्तपात से प्रज्वलित अपने कलेजों को ठंडा किया है। मानो इसी के उत्तर स्वरूप एक वर्तमान किव ने बड़ी ही सुन्दर किवता में लिखाहै कि-

बीर, बुद्ध ऋर राम कृष्ण से अनुपम झानी।
तिलक, गोखले, गांधी से अद्भुत गुण खानी।।
पुरुष जाति हैं गर्व कर रही जिन के ऊपर।
नारि जाति थी प्रथम शिचिका उनकी भूपर।।
पकड़ पकड़ उँगली हमने चलना सिखलाया।
मधुर बोलना और प्रेम करना सिखलाया।।
राजपूतिनी वेष धार मरना सिखलाया।
च्याप्त हमारी हुई स्वर्ग ऋरु भू पर माया।।
पुरुष बर्ग खेला गोदी में सतत हमारी।

भले बना हो सम्प्रति हम पर अत्याचारी।।

किन्तु यही सन्तोष हटों निहं हम निज प्रण से।

पुरुष जाति क्या उऋण हो सकेगी इस ऋण से।।

भगवान महावोर स्वामी के शासन में महिलाओं के लिये बहुत उच्च स्थान है। महावीर स्वामी ने स्वयं श्रनेक महिलाओं का उद्धार किया है। चन्दना सती को एक विद्याधर उठा ले गया था, वहाँ से वह भीलों के पंजे में फँस गई। जब वह जैस तैसे छूटकर आई तब स्वार्थी समाज ने उसे शंका की दृष्टि से देखा। एक जगह उसे दासी के स्थान पर दीनतापूर्ण स्थान मिला। उसे सब तिरस्कृत करते थे तब भगवान महावीर स्वामी ने उसके हाथ से श्राहार प्रहण किया और वह भगवान महावीर के संघ में सर्वश्रेष्ठ श्रायिका हो गई। तात्पर्य यह है कि जैन धर्म में महिलाओं को उतना ही उच्च स्थान है जितना कि पुरुषों को। यह वात दूसरी है कि जैन समाज श्राज श्रपन उत्तरदायित्व को भूल रहा है।

# वैवाहिक उदारता।

जैनधर्म की सब से ऋधिक प्रशंसनीय एवं अनुकूल उदारता तो विवाह संबंधी है। यहाँ वर्णादि का विचार न कर के गुणवान वर कन्या से संबंध करने की स्पष्ट आज्ञा है। हरिवंशपुराण की स्वाध्याय करने से मालूम होगा कि पहले विजातीय विवाह होते थे, ख्रसवर्ण विवाह होते थे, सगोत्र विवाह भी होते थे, स्वयंवर होता था, व्यभिचार जात-दस्सों से विवाह होते थे, गलेच्छों से विवाह होते थे, वेश्याओं से विवाह होते थे, यहाँ तक कि कुटुम्ब में भी विवाह हो जाते थे। किर भी ऐसे विवाह करने वालों का न तो मन्दिर बन्द होता था, न जाति विरादरी से वह खारिज किये जाते

थे स्त्रीर न उन्हें कोई घृणा की दृष्टि से देखता था 🕸।

मगर खेर है कि आज कुछ दुरामही लोग किस्पत उपजातियों खरखेलवाल, परवार, गोलालारे, गोलापूर्व, अप्रवाल, पद्मावती प्रवाल, हूमड़ आदि में परस्पर विवाह करने से धर्म को बिगड़ता हुआ देखने लगते हैं। उन्हें खबर नहीं है कि—

१ - श्रेगिक राजा ने ब्राह्मण की लड़की नन्दश्री से विवाह किया था। २- श्रपनी पुत्री धन्यकुमार वैश्य को दी थी। ३-राजा जयसेन ने ऋपनी पुत्री पुथ्वी सुन्दरी प्रीतिंकर वैश्य को दी थी। ४-राजा उपश्रेणिक ने भील की लड़की तिलकवती से विवाह किया था । ५–सम्राट चन्द्रगुत्र ने शीस देश के (म्लेच्छ) राजा सैल्यकस की कन्या से विवाह किया था। ६-म्लेच्छ की कन्या जरा से नेमिनाथके काका वसुदेवने विवाह किया था। ७-चारुदत्त (वैश्य) की पुत्री गंधर्वसंना ने राजा वसुदेव (चत्री) को वरा था। ८-उपा-ध्याय ( ब्राह्मण् ) सुप्रीव श्रीर यशोशीव ने भी श्रपनी दो कन्यार्थे वसुदेव (चत्रिय) कां विवाही थीं। ९-ब्राह्मण कुल में चत्रियमाता से उत्पन्न हुई कन्या सोमश्री को वसुदेव ने विवाहा था। १०-सेठ कामदत्त (विणिक्) ने ऋपनी कन्या बंधुमती का विवाह वसुदेव से कर दिया था। इसी प्रकार से १० नहीं किन्तु दस सौ उदाहरसा पेश किये जा सकते हैं; जिनसे माजूम होगा कि ब्राह्मण्, चत्रिय, वैश्य श्रीर शुद्र तथा म्लेच्छों की भी कन्याश्रों से विवाह करना कोई पाप नहीं है। ऐसा करने से न तो धर्माधिकार मिटता है श्रीर न कोई लौिकक हानि ही होती है । भगवज्जिनसेनाचार्य ने तो मादिप्राण में स्पष्ट उल्लेख किया है कि-

इस विषय का विस्तार पूर्वक एवं सप्रमाण जानने के लिये श्री० पं जुगलिकशोरजी मुख्तार लिखित 'विवाह ६त्र प्रकाश' देखने के लिये हम पाठकों से मायह श्रनुरोध करते हैं।

श्रद्धा श्र्द्रेण वोढ्या नान्या स्वां तां च नैगमः । वहेत् स्वां ते च राजन्यः स्वां द्विजन्मा किचिश्वताः ॥ श्रर्थात्—श्रद्ध को श्रद्ध की कन्या से विवाह करना चाहिये, वैश्य वैश्य की तथा श्रद्ध की कन्या से विवाह कर सकता है, ज्ञन्निय श्रपने वर्णकी तथा वैश्य श्रीर श्रद्ध की कन्यासे विवाह कर सकता है श्रीर ब्राह्मण श्रपने वर्ण की तथा शेष तीन वर्ण की कन्याश्रों से भी विवाह कर सकता है।

इतना स्पष्ट कथन होते हुए भी जो लोग किएत उपजातियों में (अन्तर्जातीय) विवाह करने में धर्म कर्म की हानि सममते हैं उनकी बृद्धि के लिये क्या कहा जाय ? श्रदीर्घदर्शी, श्रविचारी एवं हठमाही लोगों को जाति के भूठे श्रभिमान के सामने श्रागम श्रीर युक्तियाँ व्यर्थ दिखाई देती हैं। जब कि लोगों ने जाति का हठ पकड़ रखा है तब जैन शंथों ने जाति कल्पना की धिज्ञियाँ उड़ा दी हैं। यथा—

त्रमादाविह संसारे दुर्वारे मकरध्वजे । कुले च कामनीमूले का जातिपरिकल्पना ॥

श्रर्थात्—इस श्रनादि संसार में कामदेव सदा से दुर्निवार चला श्रा रहा है। तथा कुल का मूल कामनी है। तब उसके श्राधार पर जाति कल्पना करना कहां तक ठीक है? ताल्प्य यह है कि न जाने कब कौन किस प्रकार से कामदेव की चपेट में श्रा गया होगा। तब जाति या उसकी उच्चता नीचता का श्रभिमान करना व्यर्थ है। यही बात गुण्भद्राचार्य ने उत्तरपुराण के पर्व ७४ में श्रीर भी स्पष्ट शब्दों में इस प्रकार कही है—

> वर्णाकृत्यादिभेदानां देहेऽस्मित्र च दर्शनात् । ब्राह्मएयादिषु श्रद्धाचैर्गभोधानप्रवर्तनात् ॥४६१॥

श्रशीत् इस शरीर में वर्ण या श्राकार से कुछ भेद दिखाई नहीं देता है। तथा ब्राह्मण चित्रय वैश्यों में शूट्रा के द्वारा भी गर्भाधान की प्रवृत्त देखी जाती है। तब कोई भी व्यक्ति श्रपने उत्तम या उच्च वर्ण का श्रभिमान कैसे कर सकता है ? तात्पर्य यह है कि जो वर्तमानमें सदाचारी है वह उच्च है श्रीर जो दुराचारी है वह नीच है।

इस प्रकार जाति और वर्ण की कल्पना को महत्व न देकर जैनाचार्यों ने त्राचरण पर जोर दिया है। जैनधर्मकी इस उदारता को ठोकर मार कर जो लोग अन्तजातीय विवाह का भी निषेध करते हैं उनकी दयनीय बुद्धि पर विचार न करके जैन समाज को श्रापना चेत्र विस्तृत, उदार एवं श्रमुकूल बनाना चाहिये।

जैन शास्त्रों को, कथा प्रंथों को या प्रथमान्योग को उठाकर देखिये, उनमें आपको पद पद पर वैवाहिक उदारता नजर आयगी। पहले स्वयं वर प्रथा चालू थी, उसमें जाति या कुल की परवाह न करके गुण का ही ध्यान रखा जाता था। जो कन्या किसी भी छोटे या बड़े कुल वाले को उसके गुण पर मुग्ध हो कर विवाह लंती थी उसे कोई बुग नहीं कहता था। हरिवंश पुराण में इस सम्बन्ध में स्पष्ट लिखा है कि—

कन्या वृणीते रुचिरं स्वयँवरगता वरं। इजीनमदुजीनं वा क्रमो नास्ति स्वयम्बरे ॥११-७१॥

श्रर्थात—स्त्रयंत्ररगत कन्या श्रपने पसंद वर को स्वीकार करती है, चाहे वह कुलीन हो या श्रकुलीन । कारण कि स्वयंवर में कुलीनता श्रकुलीनता का कोई नियम नहीं होता है।

श्रव विचार करिये, कि जहां कुलीन श्रकुलीन का विचार न करके इतनी वैवाहिक उदारता बताईगई है वहां श्रन्तर्जातीयविवाह तो कौनसी बड़ी बात है। इसमें तो एक ही जाति, एक ही धर्म, श्रीर एक ही श्राचार विचार वालोंसे संबंध करनाहै। यह विश्वास रिखये कि जब तक वैवा हिक उदारता पूनः चालू नहीं होगी तबतक जैन समाज की उन्नति होना कठिन ही नहीं किन्तु श्रसंभव है।

#### उपसंहार

जैनधर्म की उदारता के सम्बन्ध में तो जितना लिखा जाय थोड़ा है। जैनधर्म सभी बातों में उदार है। मैं जैन हूं इसलिये नहीं किन्तु सत्य को सामने रखकर यह बात दावे के साथ कह सकता हूं कि "जितनी उदारता जैनधर्म में पाई जाती है उतनी जगत के किसी भी धर्म में नहीं मिल सकती"। यह बात दूसरी है कि श्राज जैन समाज उससे विमुख होकर जैनधर्म को कलंकित कर रहा है। इस छोटी सी पुस्तक के कुछ प्रकरणों से जैनधर्म की उदारता का विचार किया जा सकता है। श्राज भी जैन समाज में कुछ ऐसे साधु पुरुषों का श्रास्तत्व है जो जैनधर्म की उदारता को पुनः श्रमल में लाने का प्रयत्न करते हैं। दि० मुन श्री स्प्रमागरजी महाराज के कुछ विचार इस सम्बन्ध में "पतितों का उदार शकरण में लिखे गये हैं। उसके श्रतिरक्त श्रभी कुछ समय पूर्व जब वे संघ सहित श्रलीगंज पधारे थे तब उन ने एक जैनेतर भाई के प्रश्नों का उत्तर जिन उदार भावों से दिया था उनका कुछ सार इस प्रकार है—

"शूद्र यदि श्रावकाचार पालता हो श्रीर सच्छूद्र हो तो उसके यहां साधु श्राहार भी ले सकता है । शूद्र हो नहीं चाएडाल तक धर्म का पालन कर 'सकता है । जैन धर्म ब्राह्मण या बनियों का धर्म नहीं है , वह प्राणी मात्र का धर्म है । श्राजकल के बनियों ने उसे तालों में बंदकर रखा है । सच्छूद्र श्रवश्य पूजन करेगा । जिसे श्राप नहीं छूना चाहते मत छुत्रो । मगर मन्दिर के श्रागे मानस्तंभ रखो वह उनकी पूजा करेंगे।" इत्यादि ।

यदि इसी प्रकार के उदार विचार हमारे सब साध् श्रों के हो जावें तो धर्म का उद्धार श्रीर समाज का कल्याण होने में विलम्ब न रहे! मगर खेद हैं कि कुछ स्वार्थी एवं संकृचित दृष्टि वाले पण्डितमन्यों की चुंगल में फंस कर हमारा मुनि संघ भी जैनधर्म भी उदारता को भूल रहा है।

श्रव तो इस समय सच्चा काम युवकों के लिये हैं। यदि वे जागृत होजावें श्रोर श्रपना कर्तव्य समम्मने लगें तो भारत में फिर वहीं उदार जैन धर्म फैल जावे।

उत्साही युवको ! ऋव जागृत होश्रो, संगठन बनाश्रो, धर्म को पहिचानो श्रौर वह काम कर दिखाश्रो जिन्हें भगवान श्रक-लंकादि महापरुषों ने किया था । इसके लिये स्वार्थ त्याग करना होगा, पंचायतों का मुठा भय छोड़ना होगा, वहिष्कार की तोपको श्रपनी छाती पर दगवाना होगा श्रौर श्रनेक प्रकार से श्रपमानित होना होगा। जो भाई बहिन तनिक तनिक से अपराधों के कारण जाति पतित किये गये हैं उन्हें शुद्ध करके अपने गले लगाश्रो, जो द्दीन हीन पतित जातियाँ हैं उन्हें सुसंस्कारित कर के जैनधर्मी बनात्रो, स्नियों ऋौर शद्रों के ऋधिकार उन्हें बिना मांगे प्रदानकरो तथा सममात्रो कि तुम्हारा क्या कर्तव्य है। श्रन्तजीतीय विवाह का प्रचार करो श्रीर प्रतिज्ञा करो कि हम सजातीय कन्या मिलने पर भी विजातीय विवाह करेंगे। जैनधर्म के उदार सिद्धान्तों का जगत में प्रचार करो श्रीर सब को बतादो कि जैनधर्म जैसी उदा-रता किसो भी धर्म में नहीं है। यदि हमारा युवक समुदाय साहस् पूर्वक कार्य आरम्भ करदे तो मुक्ते विश्वास है कि उसके साथ सारी समाज चलने को तैयार हो जायंगी। श्रीर वह दिन भी दूर नहीं रहेंगे जब स्थिति पालक दल अपनी भूल को समम कर जैनधर्म की उदारता को स्वीकार करेगा। सच बात तो यह है कि-

"श्रयोग्यः पुरुषो नास्ति, योजकस्तत्र दुर्लभः"

श्राज हमारी समाज में सच्चे निस्वार्थी योजक की कमी है। उसकी पर्ति भी युवकों के हाथ में है। वास्तविक धर्म की उदारता नीचे के ४ पद्यों से ही मालुम हो जावेंगी।

धर्भ वही जो सब जीवों को भव से पार लगाता हो। कलह द्वेष मात्सर्य भाव को कोसों द्र भगाता हो।।ः जो सब को स्वतन्त्र होने का सच्चा मोर्ग बताता हो 🞼 जिसका त्राश्रय लेकर पाणी सुलसमृद्धि को पाता हो ।।१।। जहाँ वर्ण से सदाचार पर ऋधिक दिया जाता हो जोर 💵 तरजाते हों निमिष मात्र में यमपालादिक अंजन चोर ॥ जहाँ जाति का गर्व न होवे ऋौर न हो थोथा ऋभिमान**।** वहीधर्म है मनुजमात्र को हो जिसमें अधिकार समान ॥२॥ नर नारी पशु पत्नी का हित जिसमें सोचा जाता हो। दीन हीन पतितों को भी जो प्रेम सहित श्रपनाता हो ॥ ऐसे व्यापक जैनधर्म से परिचित करदो सब संसार। धर्म अग्रुद्ध नहीं होता है खुला रहे यदि सबको द्वार ॥३॥ मेमभाव जग में फैलादो और सत्य का हो व्यवहार। दुरभिमान को त्याग ऋहिंसक बनो यही जीवन का सार ॥ जैनधर्म की यह उदारता अब फैलादो देश विदेश। 'दास' ध्यान देना इस पर यह महावीर का शुभ सन्देश।।४

## पं॰परमेष्टीदासजी जैन न्यायतीर्थ लिखित— यह पुस्तकों आज ही मंगा कर पढ़िये ।

- (१) चर्चासागर सधीत्ता— इसमें गोवर पंथी प्रनथ 'चर्चासागर' की खूब पोल खोली गई है। छौर दुराप्रही पिरहतों की युक्तियों की धज्जी २ उड़ाई गई है। इस समीत्ता के द्वारा जैन साहित्य पर लगा हुआ कलंक धोया गया है। प्रत्येक समाज हितेषी को यह पुस्तक अवश्य पढ़ना चाहिये। पृष्ठ संख्या ३०० होने पर भी मूल्य मात्र॥ । रखा है।
- (२) दान विचार समीत्ता—क्षुल्लक वेषी ज्ञानसागर द्वारा लिखी गई श्रद्धानपूर्ण पुस्तक 'दानिवचार' की यह युक्ति श्रागमयुक्त श्रीर बुद्धिपूर्ण समीत्ता है। धर्म के नाम पर रचे गये, मलीन साहित्य का भान कराने वाली श्रीर इस मैल से दूषित हृदयों को ग्रुद्ध करने वाली यह समीत्ता श्रापको एक वार श्रवश्य पढ़ जाना चाहिये। पु० ९५ मूल्य मात्र =) है।
  - (३) परमेष्ठि पद्यावली—इसमें महावीर जयन्ती, श्रुत-पंचमी, रच्चा बंधन, पर्यूषण पर्व, दीपावली, होली श्रादि से संबंध रखने वाली तथा सामाजिक, धार्मिक, राष्ट्रीय एवं युवकों में जीवन हाल देने वाली करीब ५० सुललित भावमय कविताकों का संबह है। मूल्य मात्र =)

सूर्यप्रकाश समीत्ता—लेखक पंडित जुगलिकशोर मुख्तार पु॰ (े मूल्य छह आने।

मंगाने के पते-

- (१) जीहरीमल जैन सर्राफ, बड़ा दरीवा देहली।
- (२) दिगम्बर जैन पुस्तकालय, सूरत।
- (३) जैनसाहित्य प्रसारक कार्याखय द्वीरा बाग धम्बई।

