# श्री जैनधर्मप्रकाराः

जो जन्याः प्रविश्वतान्तरङ्गराज्ये प्रथममेव प्रष्टन्या गुरवः । सम्यगनुष्टेयस्तदुपदेशः । विधेयाहिताग्निनेवाग्नेस्तन्तन्त्वया । कर्जन्यं धर्मशास्त्रपारगमनं । विमर्शनीयस्तात्पर्येण तन्दावार्थः । जनिवतन्यस्तेन चेतसोऽवष्टम्जः । अगुरिहानीया धर्मशास्त्रे यथोक्ताः क्रियाः । पर्श्वपासनीयाः सन्तः । परिवर्जनीयाः सततमसन्तः ।
रक्तणीयाः स्वरूपोपमया सर्वजन्तवः । जािषतन्यं सत्यं सर्वभूतहितमपरूपमनिताले
परीकृय वचनं । न ग्राह्ममणीयोऽपि परधनमदत्तं । विधेयं सर्वासामस्मरणमसंकद्यमप्राधनमनिरीक्षणमनिजााषणं च स्त्रीणां । कर्तन्यो वहिरङ्गान्तरसङ्गत्यागः ।
विधातन्योऽनवरतं पञ्चविधः स्वाध्यायः ।

जपमितिनवप्रपंच.

पुस्तक २५ भुः

માગશર સં. ૧૯૬૬

શાકે ૧૮૩૧, અક હમા.

## दंभ त्याग.

સા**ર્દુ** લવિક્રિડિત.

આંકે કર્મ વિષે નરેશ સમ છે તે માહની માનિતી, આખા વિશ્વ વિષે વિશેષ પ્રસરી જ્યાં ત્યાં કરી ર્**હે** સ્થિતિ; જીવાત્માંઓ કસાવવા રચતી એ ધારે બહુ દેહને, એ: માયાની વિચિત્ર જાલ વસમી તાઉ નમું તેહને.

" આવાં કામ અનેક કરીશું, એ રાગ." દેલ ન કરશા કાઇ કદાપિ, શ્રી જિન્પતિએ આજ્ઞા આપી; એ ટેક. સમ્યગ્ અલ્પ ક્રિયા હિત કરશે, દેલ રહિત સત્ત્વર લવ તરશે. દે ૰ ૧ કપટી ક્રેાંડ વરસ તપ કરતા, અજ્ઞાને અસમાધિ મરતા; લવજલિધમાં તેહ લટકતા, લાવ વિરાધકર્યી ન અટકતા. દું ૦ ૨ દું ભ, કપટ, માયા, વ'ચકતા, દગો, ઠગાઇ, મળ, વળી છળતા; વકતા, ધૂત્તંકળા, અસરલતા, આદિ અનેક પર્યાયા મળતા. દું ૦ ૩ સકૃત લતામાં અમે સમાણી, દેલકિયા અતે દુઃખ ખાણી;

રપટ

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

સુરમણિ સાટે બાર લીધાની, જનમનર જન ધર્મ કમાણી. E 0 8 विधि निषेध न श्रीशन्त अहे अस, सरसपछे रहेवान वहे विसः દાષ રહિત ગુણ દાષ જણાતા,સમ્યગ્ જ્ઞાનજળે શુદ્ધ થાતા. . અ તર આત્મ પવિત્ર સદા થઇ, રહે સ્થિરતા નિજગુણ પરિમળ લઇ; સરલપણે શિવમાર્ગ સિધાવે, ભવનાટક કરવા કદી નાવે. 80 5 એજ યથાર્થ સુગુરૂની વાણી, જૈન સેવક અતિ પુન્યે પિછાણી; निष्डपटे आहर अति अरशे, प्रयत्न वडे अवलक्षि तरशे.

> શ્રીમન મુનિમહારાજ શ્રી કર્પરવિજયજી જૈન લાઇએરી-માણસા.

## ज्ञानसार सुत्र स्पष्टिकरण.

जनाष्टक. (६)

कैनतत्वज्ञान (Gain Philosophy)

विकल्पविषयोत्तीर्णः, स्वनावालंबनः सदा । ज्ञानस्य परिपाको यः, शमः स परिकीतितः॥ १ ॥

ભાવાર્થ – સર્વ પ્રકારના સંકલ્પ વિકલ્પ જેથી શની જાય અને આત્માના સહજ ભાવનું જ આલંંાન સદા સેવાય, એવા જે આત્મજ્ઞાનના પરિપાક તેને શાસ્ત્ર-કાર શમના નામથી એાળખે છે. એટલે જે તત્વજ્ઞાનની પરિપક્વતા તેજ શમ-શાં તિરૂપ છે.

વિવેચન-પૂર્વ જ્ઞાનાષ્ટકમાં જ્ઞાનનું મહાત્મ્ય ખતાવ્યું છે. તત્વજ્ઞાન અભિનવ અમૃત જેવું છે, ઉંચા રસાયણ જેવું છે, અને અપૂર્વ અશ્વર્ય રૂપ છે. એમ કહી હવે પરિપકવતાને પામેલું તત્વજ્ઞાન કેવળ શમ–શાંતિરૂપ છે એમ શાસકાર સ્પષ્ટ કરી ખતાવે છે.

ં અજ્ઞાન અને અવિવેક ચારે અથવા રાગ દેષાદિક કષાય ચારો ્ઉત્પ**ન્ન થ**તા અનેક અશુભ સ'કલ્પ વિકલ્પા તેમજ તેવા સ'કલ્પ વિકલ્પથી ઉત્પન્ન થતા વિવિધ પ્રકારના દુઃખાે **તત્વજ્ઞાનની** પ્રભળતાથી સ્વતઃ ઉપશમી જાય છે. અને આત્માના સહજ રવલાવમાં રમણ કરવા રૂપ શુદ્ધ ચારિત્રના અપૂર્વ લાલ મળે છે. આ ચીજ તત્વન્નાનના પરિપાકને શાસકાર શમરૂપ કહે છે. અને ઉપલક્ષણથી શમ–શાં-તિને પ્રગટ કરવા માટે તત્વજ્ઞાનના પરિચય કરવા ખાસ ઉપદેશ કરે છે. તત્વ-

#### ત્રાનસાર સૂન સ્પર્ટીકરણ.

જમહ

ગ્રાનના અભ્યાસ વિના કદાપિ કાળે જીવના દુઃખના અ'તઃઆવતાજ નથી. એ વાત નીચના પદથી લ થકારે સ્પષ્ટ કરો છે.

> " જ્યાં લગે \* આતમ દ્રવ્યનું, લક્ષણ નવી જાષ્યું; ત્યાં લગે ગુણુઠાણું ભલું, કેમ આવે તાલ્યું: આત્મતત્વ વિચારિયે ૧ આતમ અજ્ઞાને કરી, જે ભવ દ્ર:ખ લહિયે; આતમ૰ ર આતમ જ્ઞાને તે ટળે, ઇમ મન સફહિયે. જ્ઞાન દશા જે આકરી, તે ચરણ વિચારા; નિરવિકલ્પ ૧ ઉપયોગમાં, નહિ કર્મના ચારાે. આતમું 3 ભગવઇ અ'ગે<sup>ર</sup> ભાખિયા, સામાયિક અર્થ; સામાયક પણ આતમાં, ધારા સહો અર્થો આતમુ ૪ **લાકસાર <sup>હ</sup>અધ્યયનમાં, સમકિત સુનિ ભાવે**; મુનિભાવજ સમકિત કહ્યા, નિજ શુદ્ધિ સ્વભાવે. आत्म॰ ५ કષ્ટ કરા સ'યમ ધરા, ગાળા નિજ દેહ; જ્ઞાન દશા વિણ જીવને, નહિ દુઃખનાે છેહે આતમું ક ખાહિર યતના <sup>૪</sup>બાપડા, કરતા દ્રહવાય; आ'तर यतना ज्ञाननी, नवि तेखे थाय. આતમ• ૭ રાગ દ્વેષ મળ ગાળવા, ઉપશંમ જળ ઝીલા; ં**આતમ પરિ**ણતિ આદરી, પર પરિણતિ પીલાે. <sup>પ</sup> આતમ ં ૮ હું એહના એ માહરા, એ હું એણી ખુદ્ધિ; ચેતન જડતા અનુભવે, ન વિમાસે શદ્ધિ. આતમ• ૯ માહિર <u>દૃષ્ટિ દેખતાં, બાહિર મન</u> ધાવે; ્રમ્યુત્તર દૃષ્ટિ દેખતાં, અક્ષય પદ**ેપાવે**, આતમુ ૧૦ અધ્યાતમ વિણ જે કિયા, તે તનુમળ તાલે; મમકારાદિક યાગથી, એમ જ્ઞાની બાલે. આતમ૰ ૧૧ હું કરતા પરભાવના, ઇમ જેમ જેમ જાણે; तेम तेम अज्ञाने पडे, निक अभीने धाछे. આતમુ ૧૨

<sup>🥸</sup> જ્ઞાન, દર્શન, આરિત્ર, તપ, વીર્ય અને ઉપયોગ રૂપ.

૧ જ્યાં સંકલ્પ વિકલ્પ શમ્યા ત્યાં કમીનું વ્યાવાગમન પણ અટકર્યું.

ર લગવતી સૂત્રમાં. ૩ આચારાંગ સૂત્રના પાંચમા અધ્યયનમાં.

૪ ઉપ્ર વિહાર પ્રમુખ કરણી વ્યાંતરત્તાન ઉપયોગ વિના કરીને મુગ્ધજના કેવળ દુઃખ પાત્ર થાય છે. પ રવ સ્વરૂપ રમણતા વ્યાદરીને પર પુર્પલ પ્રવૃત્તિને ટાળા.

**૧૬૦ જેન ધર્મ** પ્રકાશ.

ચરઘુ<sup>ા</sup> હાય લજ્જાદિકે, <sup>ર</sup> નિવ મનને લ'ગે; ત્રીજે અધ્યયને કહ્યું, ઇમ પહેલે અ'ગે, <sup>3</sup>

આતમ૰ ૧૩

શ્રીમદ્ ઉપાધ્યાયજી મહારાજાએ પાતે કરેલા ઉપરના ઉલ્લેખ હપરથી રપષ્ટ રીતે સમજ શકાય એમ છે કે-આત્મજ્ઞાન વિના કરેલી ગમે તેવી મહાન કરણી પણ દુઃખ હુરણી થતી નથી. અર્થાત્ અધ્યાત્મ ઉપયોગથી કરેલી કરણીજ આત્માને એકાંત સુખદાયી નીવડે છે. એટલે કે કેવળ આત્માને વિશ્રદ્ધિ કરવાની પવિત્ર બુદ્ધિથીજ કરેલી સંયમ કરણી સકળ સાંસારિક કલેશના સર્વથા અ'ત કરી અક્ષય અને અબાધિત એવું શિવ સુખ સમર્પે છે, એથી એવું પવિત્ર લક્ષ પેદા કરવા આત્માર્થી જનાએ અધ્યાત્મિક જ્ઞાનના (તત્વજ્ઞાનના) **અવશ્ય અલ્યાસ** કરવા ઘટે છે. જેમ જેમ ઉક્ત જ્ઞાનના પરિચય વધતા જશે અને પરમાત્મ કૃપા-થી તેના યાેગ્ય પરિ**ણમનથી આત્મામાં અભિનવ જાગૃતિ આવતી જશે** તેમ તેમ દુઃખદાચી સંકલ્પ વિકલ્પના અંત આવતા જશે. વળી જેમ જેમ વિકલ્ય જાળ તુ-ટલી જશે તેમ તેમ અનાદિ કાળથી થતી પરપ્રવૃતિના વેગના પ્રબળ અટકાવ થશે અને આત્માના સહજ સ્વભાવમાં રમણતા વધતી જશે. આ પ્રમાણે અનુકુમે આ-ત્મ રમણતામાં થતી અભિવૃદ્ધિ તત્વજ્ઞાનની તીક્ષણતા સૂચવે છે. એથીજ ઉપર ખતાવ્યું તેમ સહજ આત્મિક સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. પરભાવથી વિરમી સ્વભાવ રમ-ણુતા કરનાર કાેઇક વિરલ ભબ્યજનાેને જ્ઞાન અને વૈરાગ્યના પરિપાકથી એવું આ**ન** ત્મિક સુખ સ'લવે છે. શાસમાં જે ઉન્મનીભાવ કહેવાય છે. અથવા જે ઉદ્વાસી-નતા રૂપે ગવાય છે તે ઉપર કહ્યા મુજબ તત્વજ્ઞાન (આત્મજ્ઞાન) ના ૯ઢ અભ્યાસીને સહેજે પ્રાપ્ત થાય છે. ઉદાસીનતા આશ્રી ગ્ર'થકારેજ કહ્યું છે કે.—

> " અનાસ'ગ મિત વિષયમેં, રાગ દ્વેષકા છેદ; સહજભાવમેં લીનતા, ઉદાસીનતા ભેદ. " (સમતા શતક)

ઉદાસીનતાનું આવું લક્ષણ શાસ્ત્રકારે અતાવ્યું છે.વિષય સુખમાં અનાસક્તિ, રાગ દ્રૂપ યુક્ત કષાયના પરિણામના અંત અને પરપરિણૃતિના પરિહારથી સહજ સ્વભાવમાં લીન થઇ રહેવું, એને અધ્યાતમી પુરૂષા ઉદાસીનતા કહે છે. એવી ઉદાસીનતા પેદા કરવા શાસ્ત્રકારે જે શિખામણ આપી છે તે લક્ષમાં રાખી લેવી યુક્ત છે. વળી કહ્યું છે કે.—

" તાકેા કારણુ અમમતા, તામે મન અભિરામ; કરે સાધુ આન'દઘન, હેાવત આતમરામ."

૧ ચારિત્ર. ૨ મનની શુદ્ધિથી આત્મનિત્રહવદે. ૩ શ્રી આચારાંગ સ્ત્રમાં.

#### ત્રાનસાર સૂત્ર ૨૫ઈકરણ,

758

" મમતા થિર સુખ શાકિની, નિરમમતા સૂખ મૂળ; મમતા શિવ પ્રતિકૃળ હૈ, નિરમમતા અનુકૃળ." (સમતાશતક)

ડુંકાલુમાં ઉદાસીનતા પ્રગટ કરવા મમત્વ ભાવ દૂર કરી નિર્મ મત્વ આદ-રવાજ ઉપદિશ્યું છે. અને એવી નિર્મમતા પ્રગટ કરવાની ખરી કુંચી એ છે કે નિ-રંતર 'આત્મજ્ઞાન,આત્મશ્રદ્ધા અને આત્મ રમલુતા નિમિત્તે દઢ પ્રયત્ન કર્યા કરવાે.' એવા દઢ પ્રયત્ન યાગે આત્મામાં અભિનવ વૈરાગ્યકળા જાગશે, જેથી મમતા રૂપી વિષવેલી આપાઓપ વિલય પામશે. યતઃ—

> " પરિણતિ વિષય વિરાગતા, ભવતરૂ મૂળ કુઠાર; તા આગે ક્યું કરી રહે, મમતા વેલી પ્રચાર. " (સમતા શતક)

નવરસમાં પ્રધાન જે શાંતરસ ગવાય છે તે રસના ભાગી શમવત થાય છે. અર્થાત્ ઉદાસીનતા અથવા ઉન્મની ભાવને ધરનાર કાઇ સુભગ શાંતરસમાં નિમ-ગ્ન થઇ પૂર્વોકત આપદાને વામે છે, સર્વ સંકલ્પ વિકલ્પને સમાવે છે, રાગદ્વેષરૂપ આંતર તાપને ટાળે છે, ચિત્તને સુપ્રસન્ન કરે છે, અર્થાત કલેશ રહિત પરમાત્મતત્વમાં **લીન થાય છે, અને સર્વ ઉપાધિ-સંખ**ધથી મુક્ત એવા સ્કૃટિક રત્ન જેવા નિર્મળ **આત્મ-સ્વભાવમાં** રમણ કરે છે. શાંત રસમાં નિમગ્ન ઘનારની આવી ભાગ્યદશા જાગે છે. કાર્યાર્થી જનાએ અનુકુળ કારણાને અવશ્ય આદરવાં જોઇએ. એ ન્યાંચે શાંત સુખના અર્થી જનાએ યાગાવ ચક થતું જોઇએ. એટલે મન વચન અને કાયા ની કુરિલતા તજ સરલતા સેવવી જોઇએ.અવ'ચક યાગથી ક્રિયા અવ ચકતા અને ક્રિયા અવ'ચકતાથી ફુલઅવ'ચકતા અવશ્ય પ્રાપ્ત થાયછે.એજ શાંતિના-માક્ષના સરલ માર્ગ છે.જે સદ્ગુણ આપણને અદ્યાપિ પ્રાપ્ત થયા નથી તે જાણે પ્રાપ્ત થઇ ચૂક્યા હાય એવા મિથ્યા ડે ખર કરવામાં આત્માને કાયદા તા ક ઇએ નથી પણ ગેરફાયદા તા પારાવાર થાય છે. એમ સમજ મુમુક્ષુ જનાએ સદ્દ્યુણાને સાક્ષાત્ કરવાજ અહાનિશ યત્ન કરવા ઉચિત છે. શુદ્ધ લક્ષથી સેવેલા પ્રયત્ન સફળ થશેજ એવી આંત્મ શ્રદ્ધાથી અડગ પ્રયત્ન સેવનાર અંતે ઇચ્છિત લાભને મેળવી શકેજ છે. પર'તુ એવા પવિત્ર લક્ષને પુંઠ દઇને મિથ્યાલિમાનથી પાતાનામાં અછતા શુંહો લાક સમક્ષ દાખવવા જે મિથ્યા પ્રયત્ન કરે છે. તે આપડા વિવિ ધ વિકલ્પવંડે રાગદ્રેષના વિષમ પાસમાં પડી પાતેજ પાતાને આ ભયંકર ભવબ્રમ-**ણના સ'કટમાં નાંખે છે. એવા હતભાગ્ય જ**ેના અલ્પસુખને માટે અનલ્ય દુ:ખ દાવાનળમાં અહાનિશ પચાય છે. દ'લ સમાન કેાઇ પણ કટ્ટા દુશ્રાન નથી. શ્રી અધ્યાત્મસારમાં દ ભત્યાગાધિકારે એ વાત સ્કુટ રીતે ખતાવી આપી છે. અનેક પ્રકારની પ્રગઢ હાનિ છતાં દ'ભી લાકા દ'લ શામાટે કરતા હશે ? એ પ્રશ્નનું

જૈન ધર્મ<sup>ુ</sup> પ્રકાશ.

સમાધાન ગાંધકારે એવી રીતે આપ્યું છે કે—' પોતાના છતા દોષો ગાેપવવા, અને લાકમાં પાતાની પૂજાપ્રતિષ્ટા કરાવવી તેવા દૃષ્ટ આશયથીજ મુર્ખ લાકા દંભવડે કદર્યના પામે છે. એ મ્હાેટા ખેદની વાત છે. ' દ'લી લાકાે પાતાનામાં અથછતા ગુણા લાેક સમક્ષ દાખવવા મનથી વચનથી અને કાયાથી પ્રયત્ન રાતદિન કર્યા કરે છે, તે માટે કુયુક્તિએ৷ રચે છે. અને પાતે કરેલું કપટ બીજાના સમજવામાં ન આવે એવી સાવચેતી રાખે છે. એક જુઠને માટે અનેક જુઠાણાં કરે છે. તેમ છતાં તેમના પાપના પડેદાે પુટતાં દુનિયામાં તેમના અપજશ પ્રસરે છે. અને અંતે નરકાદિકની દ્વઃખ જ્વાળામાં જઇ પચાય છે. આ પ્રમાણે તે પામર પ્રાણી ઉલટા અધાગતિને પામે છે અને એકાંત દુ:ખનેજ અનુભવે છે. જે મહાનુભાવા પાતાના મન વચન અને કાયા ઉપર યાગ્ય અંકુશ રાખી શકે છે, તે નિર્દેભ આચરણથી શમસુખ ચાખવા **રાક્તિમાન** થાય છે. શિવસુખના અભિલાષી મુમુક્ષ જનાએ સમરસ ચાખવા કેવું **નિર્દેભ આચર**ણ સેવવું જરૂરનું છે ? તે ઉપરની હુકિકત-થી સ્પ્રુટતર સમજી શકાય તેમ છે. નિષ્કપટપણે પવિત્ર લક્ષ પૂર્વક તપ સંયમમાં प्रयत्न हरनार महाश्योने ते शान्तरस आस्वादवाने। मणबहारी प्रसंग अवश्य આવી મળે છે. એવા મંગલ પ્રસ'ગ સદા સર્વદા ઇચ્છવા યાેગ્ય છે. છેવટે વિપરી ત લક્ષથી થતી અનિવાર્ય અધાગતિ અનુભવવાના માઠા પ્રસંગ કાઇ પણ મુમુક્ષને કદાપિ ન મળે એમ આપણે અંતઃકરણથી ઇચ્છા રાખશું. તે માટે દરેક મુમુક્ષુએ સ્વસ'યમમાં કેવી શુદ્ધ કાળજીથી પ્રવર્તાલું જોઇએ તેના શાસકાર પાતેજ ખુલાસા કરે છે.---

### अनिच्छन् कर्म वैषम्यं, वह्मांशेन समं जगत्। अगत्माजेदेन यः परयेदसौ मोक्नंगमी रामी ।।। ए ।।

**ભાવાર્થ**—કર્મના સંબ'ધથી આત્માને અનુભવવી પડતી વિષમ સ્થિતિની ઉપેક્ષા કરી આત્માના મૂળ અવિનાશી સ્વભાવથી સમસ્ત જગત્ને જે આત્મતુલ્ય લેખે છે–દેખે છે તે સમતાવંત મુમુક્ષુ અવશ્ય મોક્ષને પાંમે છે. સમતારસમાં લીન થયેલ ઉદાસી મહાત્મા અવશ્ય મુક્તિગામી થાય છે.

વિવેચન—વિવિધ પ્રકારના શુભાશુભ કર્મના યાેગે પ્રાપ્ત થતા સુખ, દુ:ખ, સંપત્, ,વિપત્, માન,અપમાન,અને જશ, અપજશ વિગેરે વિચિત્ર ભાવામાં કેવળ સાફ્ષીરૂપે કદાસીન રહી જે મહાનુભાવ ત્રિભુવનવર્તી સકળ જ તુઓને આત્માના મૂળ સ્વરૂપને લક્ષમાં રાખી સ્વસમાન લેખે છે, એવા ઉદાર આશયવાળા સમપ-રિણામી સજ્જના અવશ્ય આત્મકલ્યાણુ સાધી શકે છે. આવા કલ્યાણુર્થી સજ્જન

२ ई 3

#### ત્રાનસાર સૂત્ર સ્પષ્ટીકર્ત્યું.

ના જગતમાં વિરલાજ સ'લવે છે. જેમ જાતિવ'ત રતન ઠેકાણે ઠેકાણે મળતાં નથી અને ચિંતામણી રતન તાે અત્યંત દુર્લભ છે, તેમ શાંતરસમાં નિમગ્ન થઇ રહેનારા મુમુક્ષું જેના પણ વિરલાજ દેખાય છે. ચિદાન દજી મહારાજાએ એવાજ ઉદ્દગાર કાઢ્યા છે કે—

નિરપક્ષ વિરલા કાેઇ, અવધુ નિરપક્ષ વિરલા કાેઇ; ંદેખ્યા જગ સહુ જોઇ, અવધુ નિરપક્ષ વિરલા કાેેેઇ. ٩ સમરસ ભાવ ભલા ચિત્ત જાકે, થાપ ઉથાપ ન હાઇ; અવિનાશીકે ઘરકી ખાતાં, જાણે ગે નર સાઈ. અવધું ર ારાવર'કમે' હોદ ન જાતે. કતક ઉપલ સમ લેખે: નારિ નાગિણીકા નહિ પરિચય, સા શિવ મ દિર પેખે. અવધું ૩ નિ'દા સ્તૃતિ શ્રવણ સાણીને, હરખ શાક નવિ આછે: તે જગમે' જેગી ધર પૂરા, નિત્ય ચઢતે ગુણુઠાણે. અવધું ૪ ચંદ્રસમાન સામ્યતા જાકી. સાયર જિમ ગ લિરા: અપ્રમત્ત ભાર'ડ પરે નિત્ય, સુરગિરિસમ શુચિ ધીરા. અવધુ પ પંકજ નામ ધરાય પંકશં, રહત કમળ જિમ ન્યારા: ચિદાન દ અસા જન ઉત્તમ, સા સાહેખકા પ્યારા. અવધુ ર

ઉપલા પઘમાં જે ખહુ અગત્યની વાત કહેલી છે તે એ છે કે-આત્માન દી-આ ત્મારામી-સ્વભાવરમણી સાધુજનાજ નિશ્ચે સ્વપરહિત સાધી શકે છે. અર્થાત એવા સમસ્વભાવી પુર્યે જ સ્વપરને તારવા સમર્થ થઇશકે છે. કેમકે તેવા સ'ત પુર્યો એકાંત સુખકાયી વીતરાગ માર્ગ તેજ અનુસરે છે. તે સ્વોત્કર્ષ કરતા નથી પરંતુ નિવૃત્તિ માર્ગ તેજ અનન્ય ભાવે આદરી અનુપમ શાંતરસમાં ઝીલે છે. એવા મહાશય મુનિએ વૈરાગ્યની પરાકષ્ટાએ પહોંચવાથી પૂર્વે વખાણેલી ઉદાસીન દશાન્ત્રે સાક્ષાત્ અનુભવે છે. તેમને રાજા અને ર'ક, સુવર્ણ અને પથ્થર, તૃણ અને માથુ સરખા પ્રતિભાસે છે. તેમને રાજા અને ર'ક, સુવર્ણ અને પથ્થર, તૃણ અને માથુ સરખા પ્રતિભાસે છે. તેમને કાઇ વસ્તુમાં પ્રતિભ ધં હોતો નથી. અત્યંત મનાહર અપછરા અને અતિ ભય'કર નાગણીમાં તેમને સમાનભાવ હાય છે. અર્થાત્ ગમે તેવી માહનમહિલાના વિષય પાશમાં તે પડતા નથી, કેમકે વિષય વાસનાને તેમણે નિર્મૂળ કરી હાય છે. વળી તે વાસીચંદન સમાન હોઇ ગમે તેવા અનુકુળ પ્રતિકુળ પરિસહઉપસર્ગમાં અડગ—અચળ રહી શકે છે નિંદા સ્તુતિ તેમના મન ઉપર અસર કરી શકતી નથી. માન અપમાન સંબધી સઘળા સંકલ્પ વિકલ્પ શમી ગયા હોય

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

છે. એવા પ્રખળ ચાર્ગી ધરા નિર'તર ગુણુપ્રણીમાં આગળ ચઢતાં અ'તે અવિનાશી પદને અવશ્ય પામે છે. તેમનું દર્શન ભવ્ય ચકારાને અમૃત જેવું પ્યારૂં લાગે છે. તેમની મુખમુદ્રા ચંદ્રના જેવી શીતળ હાય છે. તેમનું હુદય સમુદ્ર જેવું ગંભીર હાય છે. અસ'ખ્ય ગુણના નિધિ હાવા છતાં તે એકાંત ગુણુંગાહક અને હિતવત્સલ हित्य हे. स्वसंयमधेतामां लारंड पक्षीनी पेरे अप्रमत्त-सर्वधा प्रमाह रिंदत हो-ય છે. અને મેરૂ પર્વતની જેવા નિશ્ચળ પરિણામી હોય છે. અર્થાત્ ગમે તેવા ઘાર પરીસહ ઉપસર્ગથી પણ ચળાયમાન થતા નથી. આવા ચાર્ગીદ્ર પુરુષા વિશ્વવધ કેમ ન હાય ? એવા મહાપુરૂષા પંકજની પેરે પાપપંકથી કદાપિ લેપાતા નથી. શરદરૂતુની જેવા સ્વચ્છ હુદયવાળા હાવાથી તેમને કર્મમળ લાગતાજ નથી. કમળની જેમ તેમનું મન સાંસારિક પ્રપંચયી ન્યારૂંજ રહે છે,અને એવી રીતે મન માયિક પ્રપાચથી મુક્ત થતાં શરદ રૂતુના નીરની જેવું નિર્મળ ખની જાય છે. એટલે 'કલેશે વાસિત મન સ'સાર, કલેશ રહીત મન તે ભવપાર' એ ત્યારે એવા ઉત્તમ પુરૂષા પરમયદને પામે એમાં આશ્ચર્ય શું? એવા સ'ત પુરૂષાના સદુ-પદેશને સાવધાનપણે શ્રવણ કરી જે સહુદય જના તેને સમ્યગ્ અનુસરે છે, તે પણ અતુક્રમે સર્વ દુઃખનેઃ અ'ત કરી અક્ષય અવિચળ પદને પામે છે. 'કહેણી પ્ર-માણે રહેણી ' પાળનાર પ્રમાદ રહિતને સર્વત્ર ક્ષેમ છે. કહ્યું છે કે, 'જગતના સર્વ જંતુઓતે આત્મ સમાન લેખનાર, પરદ્રવ્યતે ધૂળના હેઠા જેવું ગણનાર, અને પ-રસ્ત્રીને પાતાની માતાતુલ્ય માનનાર માણસજ ખરા જ્ઞાની છે.' સાચી કરણી વિના લૂખી કથની માત્રથી કશું વળતું નથી,એમ સમજનારા સુરૂ પુરૂષા સંદા સાચી રહે-ણીમાંજ રાચે છે–રહેવું પસ'દ કરે છે. આવા વિવેકી જનાજ શમરસને આસ્વા<mark>દવા</mark> શક્તિવાન થાય છે. 'જેવી જેની મતિ તેવીજ તેની ગતિ' આ નાનકડું પણ ઉંડું વાકય ખહુ આલાચવા યેાગ્ય છે. 'સરલ સ્વભાવીનુંજ કલ્યાણ થવાનું છે' એ વાકય પણ વાર વાર સ્મરણ કરવા ચાગ્ય છે. માયાવી માણસની કરણી કુલટા નારીના પ્ર-પ'ચ જેવી નિંદનિક છે. માયા ધર્મની વિરાધિની હાવાથી મુમુસ જનાએ તે અવશ્ય વર્જવી જરૂરની છે. આધ્યાત્મસારમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજે સ્પષ્ટ જણા-રહ્યું છે કે 'આ કાર્ય આમજ કરવું અને આ કાર્ય આમ નજ કરવું એવા એકાંત વિધિ નિષેધ જિનેશ્વર લગવાને ઉપદેશ્યા નથી, પરંતુ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવના પુ-રતાે ખ્યાલ રાખીને કરવા યાગ્ય કાર્યમાં કિચિત માત્ર કપટ તાે નજ કરવું એવી એકાંત આગા જિનેશ્વર ભગવાને કરેલી છે. ' એ આગ્રાને વિરાધી સ્વર્ધ દે ચાલ-નાર અને માયાકપટ કરી મિચ્યાડ ખર ખતાવનાર માનવા અવશ્ય અધાગતિ-ગામી થાય છે.પરંતુ પ્રહ્યુતી પવિત્ર આજ્ઞાને જે <mark>ભવલીરૂ જના સરળપણે સેવેછે. તે</mark> જરૂર પાતાના પુરુષાર્થના પ્રમાણમાં સુખે સ્વઉન્નતિ સાધી શકે છે. શિષ્ટ પુરુષાએ

પાતે સેવેલા અને લવ્ય જીવાના એકાંત હિતને માટે અતાવેલા સીધા-સરળ માર્ગ મુક્ષી શામાટે માયાવાળા વિષમ માર્ગ ચાલવું જોઇએ ? માયાજાળવે કે મુખ્ય જેનો ને કસાવવાં પ્રયત્ન કરતાં કાઇ વખત કરાળીઆની માફક પાતેજ તેમાં કસાય છે, અને લું કે હાર્લ મરે છે. મહા માઠી લેશ્યા ( માઠા અધ્યવસાય ) થી કમાતે મરી તે દુર્ગતિમાં જઇ રૂળે છે. આવી રીતે પાતાનીજ અવળી મતિથી અવળી કરણી ક-રનાર કપેટી લોકોની દુઃખ પર પરા જાણી કાને કરૂણા ન ઉપજે ? મિથ્યાડ ખરથી કાઇનું કલ્યાણ થયું નથી, અને થવાનું નથી. પરંતુ તેથી અકલ્યાણ અશિવ કે ઉ-પદ્રવતા પગલે પગલે થાય છે-થવા સંભવ છે, છતાં ખેદની વાત છે કે મુર્ખ મા-યાવી લોકા તે મધલાળને છાડતાજ નથી. જે ભવલીર લોકા સર્વ માયા પ્રપંચ તજી નિષ્કપટપણે સર્વજ્ઞ પ્રભુના પવિત્ર વચનાનુસારે યથાશક્તિ ધર્મકરણી કરવા ઉજમાળ રહે છે તે ભાગ્યશાળી ભવ્યા અવિરુદ્ધ માર્ગને શુદ્ધ અ'તઃકરણથી આદર-તા અનુક્રમે ઉપર કહ્યા મુજળ ઉદાસીનવૃત્તિને પામતાં શાંતરસના ( શમસુખના) અનુભવ કરવા રાક્તિવાન થાય છે. પરંતુ એથી ઉલટા ચાલનારા લોકા શમસુખ-થી સદા બનસીબજ રહે છે, તા પછી તેવા કમનસીબ જનાને સક્તિનાં શાધતા સુખની તા આશાજ શી ? શાધત સુખના અર્થીજનાએ સ્વેચ્છાચારીપણ તજી નિષ્કપટપણે જિન ચરણમાં આત્માર્પણ કરવું જોઇએ. તેથી વિપરીત ચાલનારને ગ્ર'-થકારે સમાધિ શતંકમાં સખત કટકા મારી કહ્યું છે કે—

> 'મારગ અનુસારી ક્રિયા, છેદે સાે મતિહીન; કપ્ટક્રિયા બેલ જગ ઠેગે, સાેલી ભવજલ મીન.'

આના ભાવાર્થ એવા છે કે, જેથી જીવ સન્માર્ગ ચઢ એવી વ્યવહાર-શૈલી મરડી જે નિર્સય પક્ષનેજ પાતે શહે છે, અને અન્ય મુગ્ધજનાને પણ નિર્સય પક્ષનીજ પાતે શહે છે, અને અન્ય મુગ્ધજનાને પણ નિર્સય પક્ષનીજ વાત કહી વ્યવહાર માર્ગથી વિમુખ કરે છે તે જૈન માર્ગથી વિપરીતચારી મુર્ખ—મતિહીન છે. કેમકે જે જૈન માર્ગનું યથાર્થ રહસ્ય જાણે તે તો મુખ્યપણે સેવવા—આદરવા યાગ્ય વ્યવહાર શૈલીના લાપ થાય એવા એકાંત નિશ્ચય પક્ષ પાતે અંગીકાર કરેજ નહીં,તેમજ તેવા અવિચારી ઉપદેશ પણ અન્યને આપેજ નહીં. જૈન માર્ગની શૈલી જેણે સારી રીતે જાણી નિર્ધારી હાય તે નિશ્ચય અને વ્યવહારના પશે પાતાનું વર્તન કેવું રાખે તો તેનું કલ્યાણ થાય તેના ખુલાસા શાસકાર પોતેજ અન્યત્ર આવી રીતે કરેલા છે કે—

નિશ્ચય દર્ષિ હુદય ધરીજી, જે પાળે વ્યવહાર; યુષ્યવ'ત તે પામશેજી, ભવ સમુદ્રના પાર. ઇત્યાદિ. આમાં સ્પષ્ટ સમજાય એવું છે કે નિશ્ચિત લક્ષ એટલે સાધ્ય વસ્તુ રૂપ નિ-

શ્રૈયને હુદ્દયમાં ધારી રાખી તે સાધ્યને સિદ્ધ કરવા પ્રબળ સાધન રૂપ વ્યવહાર ક્રિ-યાનું જે સેવન કરે છે તે અ'તે સ્વઇષ્ટસિદ્ધિ કરી શકે છે. મતલબ કે જે સાધ્યને સિદ્ધિ કરવા ઇચ્છતાે છતાે તેના સાધન રૂપ વ્યવહારની ઉપેક્ષા કરે છે તે સ્વસાધ્યની સિદ્ધિ કરવા સમર્થ થઇ શકતાે નથી. તેમજ જે સાધ્યશ્-યપણે કેવળ અ'ધ વ્ય-વહારનાજ આશ્રય કરે છે અર્થાત મનમાં સ્વસાધ્યના નિશ્ચય કર્યા વિના કેવળ અ'ધ-ક્રિયા કર્યો કરે છે તે પણ વ્યવહાર–ક્રિયા કરતા છતા કંઇ પણ સ્વહિત સાધી શકતા નથી. ખહુ ખારીક દૃષ્ટિથી વિચારતા ખ'નેમાં અરસ્પરસ કાર્ય કારણ સ'બ'ધ રહેલા છે. જેમ જેમ વ્યવહારની શુદ્ધિ તેમ તેમ સાધ્ય સિદ્ધિમાં સરલતા પ્રાપ્ત થાય છે. પરંતુ જે વ્યવહાર માત્રની ઉપેક્ષા કરી એકાંત નિશ્ચય પક્ષનેજ ગ્રહે છે તે એકડા વિનાની શુન્યા કરવા જેવું' કરે છે. એકડા રૂપ વ્યવહાર પૂર્વક નિશ્ચય સ્થાને ધારે-લી સર્વ શુન્યા સફળ થાય છે. ઉક્ત હેતુથી સિદ્ધ થાય છે કે જે શરૂઆતમાંજ સાધ્ય સિદ્ધ માટે ખાસ જરૂરના વ્યવહારની અવગણના કરે છે તે મૂર્ખની પંકિતમાં ગહ્યુય છે. કાઇ પણ કાર્યની સ પૂર્ણ સિદ્ધિ થયા બાદ તેનાં કારણાની જરૂર રહેતી નથી. તેમ માક્ષરૂપી સ્વકાર્ય સ'પૂર્ણ સિદ્ધ થયા ખાદ વ્યવહાર સાધનરૂપ કારણની જરૂर रहेती नथी. परंतु तेने माटे अवश्य सेववा येाण्य व्यवहारने। तहन त्याग કરી માક્ષની આશા રાખવી તે તેા બીજ વિના ફળની આશા રાખવા અરાબર છે. માટે કાઇ પણ માક્ષાર્થીએ નિશ્ચય વ્યવહારના સંબ'ધમાં કાર્ય કારણ લાવને અવન ધારી, કદાપિ પણ કદાગઢ કરી એકાંત પક્ષ ગઢવા નહિં. કેમકે તેવા હઠ ગઢણ કરી રવપરના અહિતમાં વૃદ્ધિ કરવી તે ઉપરાંત બીજી કાેઇ વધારે મુર્બાઇ નથી.

વળી જે કપટકિયા કરીને બીજા મુખ્યજનાને ઠંગે છે તે પણ પથ્થર જેવા કઠાર હૃદયવાળા હાવાથી જાણી જોઈને સ્વપરને આ સંસાર સમુદ્રમાં હુબાવે છે. જે ગુણના ગંધ પણ પાતાનામાં આવ્યા નથી, એવા ગુણના પાતાનામાં ઉદય થયો હાય તેવા મિથ્યાડ ખર કરી અન્ય અજ્ઞ જનાને અંજાવી નાંખી સ્વપરને દુર્ગતિના દાવાનળમાં ફેંકી દે છે. આવા પ્રકારની પ્રગટ અનીતિથી અધર્મની વૃદ્ધિ થાય છે અને તેના કડવાં ફળ ઘણા મુખ્યજનાને ભાગવવાં પહે છે. તે મહાપાપ મહા અધર્મ અનીતિના પ્રવર્તક મૂર્ખ –મતિહીનજ છે. એવા ચંચકારના ઉંડા આશય સમજી શકાયછે. વળી 'જન મન રંજન ધર્માનું, મૃદ્ધ ન એક અદામ 'એ ન્યાયે વિચારતાં પણ કપટ કરણાયી કંઇ પણ લાભ સંભવતા નથી. અરે! કપટ વિના પણ પરમાર્થ શ્રન્ય ચિત્તથી, લેકમાં કેવળ વાઢ વાઢ કહેવરાવવા માટે કરેલા વ્યય વિશિષ્ટ ફળદાયી થતા નથી તા પછી કપટ સહિતનું તો કહેલુંજ શું ? એથી તો ઉલટું આત્માને અધિક નુકશાન થાય છે, પરંતુ જે

#### ત્રાવસાર સુત્ર સ્પષ્ટીકરણ.

₹'

પવિત્ર ઉદ્દેશથી પરમાર્થ દૃષ્ટિ પૂર્વક કાઇપણ સત્કાર્યમાં લાક સમદાયન અફિલ્ કરવા તેમનું મનર જિત થાય તેવી પ્રવૃત્તિ કરાય તા તેમાં કરાા ખાધ આવતાેંન થી. અર્થાતુ ધર્મની ઉન્નતિ માટે લાેક રંજન કરવું ઉચિત છે.પણ લાેક રંજન માટે ધર્મ કરણી કરવી ઉચિત નથી.એમ સમજ શાણા માણસાએ લાક દેખાવા કરવાન કુડી ટેવ તજી જેમ આત્માનું અધિક હિત થાય તેમ પવિત્ર લક્ષથી સંભાળ પૂર્વ ક નિર્મળ ધર્મકરણી કરવા યથાશક્તિ ઉદ્યમ કરવા એઇએ, સદ્ધિવેકવર્ડ કરેલ કરણીજ યથાર્થ કળ આપી શકે છે. જેમ વિવેકથી શસ્ત્ર ધારણ કરનાર તેના સદ્ધપ યાગ વડે સ્વપરનું રક્ષણ કરે છે. પણ અવિવેકથી તેના અવળા ઉપયોગ કરનાર ઉલ ડું સ્વપરનું અહિતજ કરે છે; તેમ જ્ઞાન અને ક્રિયાના ઉપયોગ આશ્રી સમજવ સહિવેકવ3 જ્ઞાન અને ક્રિયાનાે સદુપયાેગ કરનાર અમૃત જેવી શાંતિ અનુભવે છે પણ તેના ગેરઉપયાગ કરનાર અવિવેક ચાર્ગ ઉલટા કલેશજ પામ છે. સહિવેક ચાર કઇક ભવ્ય જેનાના જે જ્ઞાન ક્રિયાવડે ઉદ્ધાર થયેલા છે. તેજ જ્ઞાનક્રિયા તેના ગેર ઉપ ચાગવઉ શસની જેમ સ્વપરના સંહાર વાળે છે.આનું ફલિત એવું નીકળે છે કે<sup>ન્</sup> જ્ઞાન ક્રિયા અથવા નિશ્વય વ્યવહારના સમાશ્રયથી સદિવેકવડે સભગ જેના શમાસ દ ના આરવાદ કરી શકે છે, તેનાજ ગેર ઉપયોગથી અવિવેકવડે દુર્ભગજના કેલ કલેશ પામેકે, આ પ્રસ'ગે સકળ હઠવાદ તજી શિષ્ટ પુરૂષોના સમય ચનુસારે નિ ભ આચરણ સેવી સદિવેક વડે સ્વમાનવ જીવન સફળ કરવા જે ઉપદિશ્યું છે તે ચ થાર્થ લક્ષમાં રાખી ભવ્યજીવા જાગૃત થઇ સકળ દુ:ખ સંહારણી ધર્મ કરેન્દ્રી સં ભાવથી સેવવા જે સફળ પ્રવૃત્તિ કરશે તો જન્મ મરણ સંખધી સફળ તાપને ઉપ શમાવી અપૂર્વ શાંતિના અનુભવ કરી અનુપમ સુખમાં નિમગ્ન કરનાર પુર્વોક શમરસના સારીરીતે આસ્વાદ કરી શકશે.કર્મની વિચિત્રતાથી થતી વિવિધ અવસ્થ માં તડસ્થ ખુદ્ધિ રાખી આત્માના સહજ નિરૂપાધિક સ્વરૂપ સામેજ દૃષ્ટિ રાષ્ટ સહુને સમાન ભાવથી જોનાર સત્પુરૂષજ શમામૃતના અનુભવ કરી અ'તે અહ અનંત સુખના અધિકારી થાય છે. એમ જહાવી હવે ગ્ર'થકાર માસ સાધન ક ક્રિયાની હૃદ્દ (મર્યાદા) ખતાવે છે.

## त्र्यारूरुक्तुम्रीनिर्यागं, श्रयेद् वाह्यित्रयामपि । योगारूढः शमादेव, ग्रुद्धचत्यंतर्गतित्रयः ॥ २ ॥

ભાવાર્થ:—યાગારઢ થવા ઇચ્છનાર મુનિએ બાહાકિયાને પણ સેવવી જોઇએ પણ યાગારઢ થયેલ મહાત્મા તો અંતરંગ ક્રિયાને સાધતા છતા સમતા ગુણ ભાસેવનથીજ આત્મશુદ્ધિ કરી શકે છે.

વિવેચન—માક્ષ સુખ મેળવી આપે એવા યાગ માર્ગ જેને અભ્યાસ

#### જૈનધર્મ પ્રકાશ.

છે એટલે યાેગ માર્ગ સાધવા જેની અભિકાષા ભગૃત થઇ છે તેને તકતુકૂળ પ્રવૃત્તિ કરવારૂપ બાહાકિયા સેવવાની જે જરૂર પહે છે, તેના ક'ઇક જ્યાલ ઉદ્ધાર્યાંગ સ'બ'ધી ચાંડું ઘાંહું સ્વરૂપ જાણવાથી-વિચારવાથી, સહેજે થઇ શકશે. યગ્રપિ યાગના અન્ સંખ્ય લેઢા કહ્યા છે તાપણ ચાગાષ્ટકમાં ચાગનું સામાન્ય લક્ષણ આવી રીતે કહ્યું <sup>્છ</sup> કે मोद्दोण योजनाद्योगः, सर्वोप्याचार इष्यते ' જે સકળ કર્મસળથી સુક્ત ંકરી આત્માને અક્ષય અન'ત અવ્યાળાધ એવું માક્ષ સુખ મેળવી આપે, આત્માને સંકળ જન્મ મરણની ઉપાધિથી છૂટા કરી શાધતાં સુખ સાથે જોડો દે તે 'ચાેગ ' સવ સદાચાર રૂપ તીર્થકર ગણધરાએ કહેલા છે. જેમ અનેક સાર્ગથી વહેતી આવતી નદીઓ અ'તે સમુદ્રમાં મળે છે તેમ રાગ દ્વેષરૂપ વિકારને વર્જી સમદષ્ટિથી સેવાતા ગમે તે સદાચારથી આત્મા અતે અક્ષય સુખતા અધિકારી થાય છે. યેાગના લેદાની વ્યાખ્યા કરતાં ગથકારે પુનઃ કહેલું છે કે 'તેના સ્થાન, વર્જી, અર્થી, આલ'બન અને એકાયતા રૂપ પાંચ ભેદ છે. તેમાં દેવવ દન ગુરૂવ દનાદિક આવશ્યક કરણી કરતાં જે આ-સન સુદ્રાદિક રાખવાની મર્યોદા કહી છે તે સ્થાન. પદચ્છેદ સહિત શુદ્ધ સ્પષ્ટપણે જે સ્ત્રાચ્ચારણ કરવું તે વર્ણુ. તેના રહસ્યાર્થની પર્યાલાચના કરવી તે અર્થ. ધ્યેય-આરાધ્ય વસ્તુનું સ્વરૂપ અથવા પ્રતિબિંબ હૃદયમાં સ્થાપનું તે આલ'બન. આલ' ખન બે પ્રકારનાં છે. રૂપી આલ'બન અને અરૂપી આલ'બન. તેમાં અહીત્ પ્રતિસા, સ્થાપનાચાર્ય પ્રમુખ રૂપી આલ'બન તથાસિદ્ધત્ત્વ, અહીત્ત્વાદિક શુદ્ધ પરમાત્મ તત્ત્વના સહજ ગુણના અભ્યાસે અંતરમાં અનુભવ જગાડવા એ **અરૂપી આલ**ં-યન. અને નિજ કર્તાવ્ય કર્મમાં તહીન ખની જવું તે એકાગ્રતા. ઉપર કહેલા ચાગમાં બે કમીચાગ છે અને ત્રણ જ્ઞાનચાગ છે. તે દરેકના ઇચ્છાચાગ, પ્રવૃત્તિ ચારા, સ્થિરતાયારા, અને સિહ્દિયારા એમ ચાર ચાર લેદ કહેલા છે. તેમાં ્યૂર્વોક્ત લેદવાળા ચાેગી પુરૂષાના પવિત્ર ચરિત્રાેમાં જે **પ્રેમ** ધરવા તે **ઇચ્છાચાેગ.** તેવાજ પવિત્ર ચરિત્રનું યથાશકિત પરિશીલન કરવું એ પ્રવૃત્તિયાગ. લગારે દાષે લગાલ્યા લિના યથાર્થ યાગનું પાલન કરવું તે સ્થિરતા યાગ. અને તદુપરાંત તેવા યાગ્ય જીવાન પણ આલ ખનભૂત થવું તે સિદ્ધિયાગા પુના તે દરેક યાગના પ્રીતિ, ભક્તિ, વચન અને અસ' ગ એવા ચાર ચાર ભેદ કરતાં સર્વે મળીને તેના ૮૦ લેક થાય છે. તેમજ ૧ યમ, ૨ નિયમ, ૩ આસન, ૪ પ્રાણાયામ, પ પ્રત્યાહાર, ૬ ધારણા, ૭ ધ્યાન, ૮ સમાધિ—એમ ચાગના મુખ્ય આઠ અંગ બતાવ્યા છે. તેમાં અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અસ ગતા એ પાંચ યમ કહેવાય છે. રાષ્ટ્રાય, સંતોષ, તપ, સ્વાધ્યાય અને ઇધાર ધ્યાન એ પાંચ નિયમ કહેવાય છે. પદ્માસન, લીરાસન, ઉત્કુટ અને ગાદાહાદિક અનેક પ્રકાન રનાં **આસન**ના જય શરીરની ચપળતા વારવા અને અનુક્રમે અભ્યાસ ચારો

#### शावसार सूत्ररपष्टाइरखः

ચિત્તનું પણ નિયંત્રણ કરવા ઉપયોગી છે. આસનજયથી શરીરમાં ઉત્પન્ન થયેલાં વિષમ ત્યાધિએ। પણ નષ્ટ થઇ જાય છે. વિવિધ વાયુના જય કરી મનને સ્થિર કરવા આણાયામ કરવામાં આવે છે. તેમાં જે રેચક, પૂરક અને કુ લક વહે વાયુના જય કરવામાં આવે તે દ્રવ્યપ્રાણાયામ અને મનની મલીનતા દૂર કરી શુદ્ધ અ-ધ્યવસાય યાગે જે ચિત્તની શુદ્ધિ કરવામાં આવે તે ભાવપાણાયામ કહેવાય છે. જેના વડે સ્વેચ્છા વડે વિવિધ વિષયામાં પરિભ્રમણ કરતી ઇ દ્રિયાના સારી રીહે નિગ્રહ કરી શકાય તેને પ્રત્યાહાર કહેવામાં આવે છે. જેથી કાઇક ધ્યેય પદાર્થમાં ચિતને સ્થિર બાંધી રખાય તે ધારણા કહેવાય છે. કાઇ ધ્યેયાદિક પદાર્થની એકાકારપ્રતીતિ થવી તે ધ્યાન કહેવાય છે. અને ધ્યાતા ધ્યેય તથા ધ્યાનની એ-<mark>ેકતા થઇ જવી તે સુસાધિ</mark> અથવા <mark>સસાપત્તિ</mark> કહેવાય છે. આવી રીતે સંક્ષેપથી <mark>અપ્રાંગય</mark>ેાગનું સ્વરૂપ કહેલું છે. તેનું વિશેષ સ્વરૂપ તેા પૂર્વ આચાર્ય કૃત ચાેગ થ'-ચાથી સ્પષ્ટ થઇ શકશે. પરંતુ ઉપલી હકીકત વાંચવાથી એટલું તે લક્ષમાં આવી શકશે કે ચેાગાલ્યાસીને ચેાગારૂઢ થતા સુધી બાહ્યક્રિયાની પણ જરૂર પડે છે. જે બાહ્યક્રિયાના સર્વથા અનાદર કરવામાં આવે તાે ઉપર કહેલા ચાેગાલ્યાસના કચ સચવાય નહિ. અને એ ક્રમ સાચવ્યા વિના સર્વ યાગની સિહિ થઇ શકે નહિ. તેથી ચાગારૂઢ થતા સુધી તા બાહ્યકિયાની આસેવના કરવાની અવશ્ય જરૂર પડે છે. ચાગારુડ થયા બાદ અર્થાત સર્વ ચાગની સ્થિરતા સિદ્ધ થયા બાદ કેવળ અ'તર્ગત ક્રિયા-આંતરલક્ષ પૂર્વક શમગુણના આસેવનશીજ આત્મશુદ્ધિ થઇ શકે છે, પ-રંતુ આ હદ પામવી ઘણી દુર્લભ છે. આત્મવ ચક જનાને તા તે અસાધ્ય છે, પણ ં<mark>આત્માર્થી જનાને તે પ્રયત્ન સાધ્ય છે. માટે એવી ઉંચી હદ પ્રાપ્ત ધર્તા સુધી તે</mark> હદે પહાંચવાના રાજમાર્ગ તજવા નહિ. દરેક યાગાભ્યાસીએ યાગ માર્ગન અન-સેવન કરતાં જરૂર જેટલી બાહ્યકિયા પણ રૂચિ પૂર્વક સેવવી જોઇએ. પછી અનુક્રમે ચાગ સિદ્ધિ થયા ખાદ ખાહ્યક્રિયાની જરૂર રહેશે નહિ. એટલું જ નહિ પરંતુ છેવટ નિર્વિકેલ્પ ત્યાગ પ્રાપ્ત થતાં સર્વ વિકેલ્પ માત્ર અને ક્રિયા માત્ર પણ , સ્વત: शांत अर्ध करो. यतः- ' निर्विकट्ये पुनस्त्यागे, न विकट्यो न वा क्रिया ' અર્થાત્ ક્ષાયક–યથાખ્યાત ચારિત્ર પ્રાપ્ત થયા પછી કંઇ પણ વિકલ્પ કે ક્રિયોની જરૂરજ રહેતી નથી. યાગાભ્યાસીને માટે ઉપરલા ક્રમ અતાવી હવે ગ્ર'થકાર શમ-શું પ્રાપ્તિનાં કારણ કથતા સતા તેથી કેવા અપૂર્વ ફાયદા થાય છે તે બતાવે છે.

અપૂર્ણ.



केनवर्भ अक्षरा

### શ્રી ઉપદેશમાળાના પ્રણેતા શ્રીમાન્ ધર્મદાસગણિ શ્રીમહાવીર દેવના હસ્તદીક્ષિત શિષ્ય હતા ?

## एक अतिहासिक प्रश्न.

( પ્ર૦—મન:સુખ વિ૦ કીરતચંદ મહેતા—મારબી. ) અત્સંધાન પૃષ્ટ ૨૪૯ થી.

આટલે સુધી વીરાત્ દેહસા વરસ પછીની વાત થઇ; હવે આપણે એથી પણ છેટેના પ્રસંગને તપાસીએ,

(૩) આ સ'સારમાં કેાના વિશ્વાસ રાખી શકાય ? સ્ત્રી–પુત્ર–મિત્ર–ભ્રાતા ઉપદેશમાળામાં શ્રી વિગેરે સ્વાર્થરૂપ છે, ત્યાં કેાણે કેાના વિશ્વાસ કરવા ?—એવા વીર પછી ત્રીજ ઉપદેશને અ'ગે મિત્રદ્રાહી ચાણાક્રયનું દર્શાંત આપતાં શ્ર'થકાર વાત. પ્રકાશે છે કેઃ—

> " सुष्टा सकज्जतुरित्रा, " सुहिलो वि विसंवयंति कयकज्जा। " जह चंदगुत्तगुरुला, " पन्वस्त घास्त राया॥ १५०॥ "

ચંદ્રગુપ્તના ગુરૂએ ( ચાલાકર્ય) જેમ પાતાના મિત્ર પર્વતરાજાને મારી નાખ્યા, તેમ લાેલી અને સ્વાર્થસાધક જીવા જેનાથી પાતાનું કાર્ય સિદ્ધ થયું છે એવા સુદ્ધ મિત્રાના પણ દ્રાહ કરે છે!

આમાં ચાલાકય, ચંદ્રગુપ્ત, અને પર્વતની ઐતિહાસિક વાતનું સૂચવન છે. પર્વતને મારી ચંદ્રગુપ્તને ગાદીએ બેસાડ્યાની વાત જેન ઇતિહાસકારા તરફથી તેમજ મુદ્રારાક્ષસ નાટક આદિથી પ્રતીત થાય છે. આ ચંદ્રગુપ્ત શ્રી રઘૂલિલદ્ર-જીના ઉત્તર શેષકાળમાં બાર દુકાળી વખતે નવમા નંદની ગાદીએ આવેલ. શ્રી વીરના નિર્વાણ પછી પાટલીપુત્રમાં (પટણામાં) એ ડપ્રઘાતના પાતક ગાદીએ આવેલ. તેનું રાજ્ય ૬૦ વરસ ચાલ્યું, ત્યાર પછી ૧૫૫ વરસ સુધી અનુક્રમેં નવ નંદનું રાજ્ય હતું; અને છેલા નંદની ગાદીએ ચંદ્રગુપ્ત વીરાત્ ૨૧૫ કે એ અરસામાં આવેલ. શ્રી રઘૂલિલદ્ર પણ એ અરસામાં કાળધર્મ પામી સ્વર્ગે પધાર્યો. આ માર્યવ'શી ચંદ્રગુપ્તના વ'શમાં જન પ્રભાવક મહાન્ રાજા સ'પ્રતિ થયા.

આ ઐતિહાસિક સૂચક વિભાગથી તેા શ્રી ધર્મદાસગણ<mark>િ વ</mark>ીસત્ ૨**૧૫** વરસ પછી થયા હાેવાનું અનુમાન નીકળે.અહિંજા પણ ભવિષ્ય કથનની વાત લાવી શકા-

#### એક ઐતિહાસિક પ્રશ્ન.

રહશ

ય એમ નથી,કારણ કે પ્રસ્તુત ગાથામાં " बाइन ( बातितः ) " ઘાત કરી "—— એવું પ્રકટ ભૂત કુદ તનું રૂપ છે. આપણે એથી પણ આગળ વધીએ.

(૪) શ્રી સ્થલિલદ્ર પછી શ્રી આર્ય મહાગિરિ અને આર્ય સહસ્તિ અતુ-ું કુમે સુગપ્રધાન થયા છે. સામાન્ય ગણત્રીએ આર્યમહાગિરિ લી-ઉપદેશમાળામાં શ્રી તારુખતામારુ તાર રાત ૨૪૫ વરસે સ્વર્ગ પધાર્યા છે, એમ આવે છે. એએાતું વાર પછી ખીજો ત્રી-જે સેકા શ્રી આર્ય. આયુષ્ય ૧૦૦ વરસનું હતું; એ લેખે એએાના જન્મ વીરાત મહાગિરિતું સ્<sup>ચવત,</sup> ૧૪૫માં થયેલ, ત્રીશ વરસ એએા ગઢવાસે રહ્યા: **વી**રાત ૧૭૫ માં એએ સાધુ થયા; ચાલીશ વરસ પછી એટલે વીરાત રવપ એએ યુગપ્રધાન થયા. નીચે જે ગાથા ટાંકશું તેના પ્રસંગ આ વખત પછી ખનેલા હાવા એઇએ. એ ગાયામાં મુનિઓને પાતાના દેશ-ઘર-સ્વજન વિગેરમાં વિહરવા છતાં અનિશ્રિત, અપ્રતિખદ્ધ રહેવાના અને આધાકર્માં દિ દેાષ યુક્ત આહાર આદિ વર્જવાના બાધ છે. અને એ અંગે શ્રી આર્યમહાગિરિનું દર્ણત છે. આર્યમહાગિરિ અને એએાના ગુરૂબાતા આર્યસુઢસ્તીના પ્રસંગ સુપ્રસિદ્ધ છે. આર્યસુઢસ્તીએ ઉદ્દેશિક–નિશ્ચિત આડાર આદિ વાપરવા માંડ્યાં હતાં; એએાના શિષ્યા પણ વાપરતા હતા: અને એમાં એએ પાતાના સંસાર પક્ષના સ્વજના પ્રતિ દક્ષિણ્યતાએ વર્તેલ હોવાથી આ રાષ થયા હતા. આ સ'સારી સ'બ'ધીએા પ્રેમથી રસોઇ નીપજાવી આ સાધ-એાને લ્હારાવતા. શ્રી આર્યમહાગિરિને આ વાતની ખબર પડતાં તેઓએ આર્ધ-સુદ્રસ્તીને બહુ ઠપકા આપેલ; તેમજ આર્યસુદ્રસ્તીએ એ શિક્ષા માથે ચડાવેલ એ વિગેરે પ્રસ'ગ પ્રસિદ્ધ છે; અને એને ઉદ્દેશીને પ્રસ્તુત ગાથા છે,—

" कुलघर निय्यसहेस च्रा,

" सयएं ऋ जएं ऋ निच मुणिवसहा।

" विहरंति ऋणिस्साए,

" जह ऋज महागिरि नयवं।।१५५॥"

ભગવાનુ આર્ય મહાગિરિની પેઠે મુનિ વૃષ્ણોએ પોતાના સ્વજન-સંભધીની વચમાં તેમજ કુળ-ઘરના નિયત સુખમાં અનિશ્રિતપણે વિહરવું. અર્થાત્ એ સુ-ખમાં પણ નિશ્રા ન રાખવી.

આ ગાધાથી પણ સમજાશે કે શ્રી ધર્મદાસજ આર્યમહાગિરિ પછી થયેલા હોવા જેઇએ. વળી આ ગાથામાંના ત્ત્રયુવં (ભગવાન્) શખ્દ બહુ અર્થ-સૂચક છે. આર્યમહાગિરિજીને ભગવાનની ઉપમા આપીને શ્રી ધર્મદાસજી પાતાના લઘુત્વ આવ અને આર્યમહાગિરિનું પૂજ્યપણું પ્રગટ કરે છે. એ પણ એમ સૂચવે છે કે આ ધર્મદાસજી આર્યમહાગિરિ પછી થયા. આજ અરસામાં થયેલા શ્રી અવ'તી

૧ જુએક ભરહેસર બાહુબળી વૃત્તિ ભાષાંતર પૃષ્ટ, ૧૭૯.

#### જૈનધર્મ પ્રકાશ.

સુકુમાળતું સૂચવન પણ શ્રી ઉપદેશમાળાની ગાથા ૮૮માં આવે છે. હજી પણ આપણે આગળ વધીએ.

(પ) કુમગત પાંચમું સૂચવન શ્રી કાલિકાચાર્યનું પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રાહ્ય જાય ઉપદેશમાળામાં શ્રી તો ભલે પણ અધર્મ વચન, ઉત્સૂત્ર વચન, સત્પુરૂષે ન ઉચ્ચરલું વીર પછી ચાથા સ- એ અંગે એમનું દેષ્ટાંત છે. કાતું શ્રી કાલિકસ્

રિતું સૂચયન.

" जीऋं काउएं पएं,

" तुरमणिदत्तस्स काक्षित्र्यज्ञेण ।

" अवि य सरीरं चत्तं,

" नव चिण्ळा महम्मसंजुत्तं॥ १०५ ॥"

તુરમણિ નગરીમાં દત્ત પુરાહિતે પાતાને યત્તનું સ્વરૂપ પુછતાં,પાતાના પ્રાણ-ની અપેક્ષા કર્યા વિનાશ્રી (કાલિક આર્ય-શ્યામાર્ય) કાલિકા ચાર્ય ધર્મનું યથાસ્થિત સ્વરૂપ કહ્યું; અધર્મ વચન ન કહ્યું, સત્ય બાલતાં દત્ત પ્રાણ લેતા હોય તા ભલે લે, એવા પ્રકારે દેહનું પણ (વીમા) કરીને પણ, સત્ય કહ્યું; તેમ સત્પુર્ધોએ પ્રાણ ભલે જાય પણ અધર્મ ન પ્રરૂપવું.

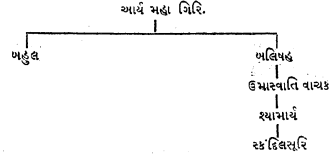
આ કાળિકાચાર્ય કયા તેના તથા તેના કાળના નિર્ણય કરવા મુશ્કેલ છે, કાલિકાચાર્ય પણ એક કરતાં વધારે થયા છે, એ વાત નિર્વિવાદ છે.

- (ક) શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્રાપાંગના કર્તા શ્રીશ્યામસૂર અપરનામ કાલિક-સૂરિ હતું. તેઓ શ્રી તત્વાર્થસૂત્ર આદિ પ૦૦ ગ્રંથાના ગ્રુંથનાર શ્રી ઊમા-સ્વાતિ વાચકના શિષ્ય હતા; અને તેઓ દશપૂર્વી હતા. શ્રી પ્રજ્ઞાપનાની ટીકામાં તેમણે લખ્યું છે કેઃ—
  - " महागिरिः सुदस्ती च, सृरि श्रीगुणसुंदरः ।
  - " इयामार्थ स्कंदिलाचार्यां, रेवतिमित्र सूरिराट् ॥
  - " श्रीधर्मो धर्मगुप्तश्च, श्रीगुप्तो बज्रसूरिराट् ।
  - " युगप्रधानपवरा दज्ञीते दशपूर्विणः ॥ "
  - (૧) આર્ય મહાગિરિ. (૨) આર્યસુહસ્તી.
  - (૩) ગુણસંદર, (૪) શ્યામાર્ય
  - (પ) સ્ક'દિલાચાર્ય (શાંડિલ્યાચાર્ય). (૨) રેવર્તિમિત્ર.
  - (૭) શ્રીધર્મ. (૮) ધર્મગુષ્ ( ભદ્રગુપ્ત ).
  - ( ६ ) भी अपूर १ १ का स्थाहित

#### એક એતિહાસિક પ્રશ્ન.

એ દશ યુગ પ્રધાન દશપૂર્વી હતા. વળી

"श्री अर्थिमहागिरिशिष्यो बहुत बिल्यहो यमत्रजातरो । तत्र बृद्धिय-हस्य शिष्य जमास्त्राति वाचकस्तत्त्वार्थादिग्रयकृत् । तस्य शिष्यः स्थामार्थः मङ्गापनाकृत् श्री वीरात् ३७६ वर्षे दिवं गतः । तस्य शिष्यः स्कंदिलो जीतमयीदकृत् । इति श्री मङ्गापना टीकायाम्



આ શ્યામસૃરિ વીર પછી ૩૭૬ વરસે સ્વર્ગે પધાર્યા.

- (ખ) બીજા કાલિકાચાર્ય ગર્ફભિલ રાજના ઉચ્છેદક, તેણુ**ે ગર્ફભિલને** વીરાત્ ૪૫૩ માં ગાદીએથી ઉઠાડ્યાની વાત **પ્રબ'ધચિતામણુ, કલપસત્ર** અને પદાવલિથી મળી શકેછે.
- ( ગ ) ત્રીજા કાલિકસૂરિ તે કે જેણે શ્રી વીરના નિર્વાણ પછી હ્લ્ઉ વસ્સે કારણ યાગે સ'વત્સરી પાંચમને ખદલે ચાથની કરી.

આ ત્રણ કાલિકાચાર્યમાંથી કયા કાલિકાચાર્ય તુરમણિના દત્ત પુરાહિતને યાનું સ્વરૂપ કહ્યું હતું, એ નક્કી કરવું મુશ્કેલ છે. કાલિકાચાર્યનાં અનેક કથાનકો છે, અને એક કાલિકસૂરિની વાત બીજા કાલિકસૂરિની વાતમાં જુદ્દી જુદ્દી રીતે એવી સેળલેળ–મિશ્રિત થઇ ગઇ છે, કે તેમાંથી જુદ્દું જુદું ચાળી કાઢવું, તીણી કાઢવું બહુ મુશ્કેલ છે. ગાતમકુળકના બાળાવળાયમાં, સમ્યક્ત્વસિત્તારીની ટીકામાં, ઉપદેશમાસાદમાં, શાહિવિધિમાં, ભરતેસરભાહુબલી વૃત્તિમાં, યાગ-શાસ્ત્ર ટીકામાં, વિવિધ બાલસ્ત્નાકરમાં એમ જુદ્દે જુદ્દે સ્થળે જુદ્દી જુદ્દી રીતે સેળલેળ સ્થિતમાં કાલિકાચાર્યની વાતાછે તે બધાનું પ્રથક્કરણ કરી યથાવસર નિકાળી ચર્ચા બીજે પ્રસંગે કરશું.

ર્યાલુ પ્રસ'ગમાં વીરાત્ ૩૭૬ માં સ્વર્ગે પધારેલા શ્રી કાલિકાર તા પણ શ્રી ધાર્મદાસજ શ્રી વીર પછી ચાથા સેકાની આખરે થયા

ેર સલું રહ૪

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

અનુમાન સ્વાભાવિક રીતે થશે અને પ્રસ્તુત ગાથામાં સૂચલેલા તુરમણું નગરી-વાળા કાલિકાચાર્ય એ શ્રી પ્રજ્ઞાપનાના કર્ત્તા શ્યામસૃરિ લાંગે છે. મૂળ ગાથામાં कालिग्रज्ञ એવા શબ્દ છે, એના સંસ્કૃત પર્યાય कालिकग्राच છે. कालिकग्राच અને સ્વાપત્રાપ એમાં કશા ફેર નથી. વળી શ્રી આર્ય મહાગિરિની પટુપર પરાના આચાર્યોને આર્ય એ ઉપનામ આપ્યું છે. જેમકે આર્યમહાગિરિ, આર્યસહસ્તી, આર્યન દિલ, શ્યામાર્ય, કત્યાદિ. આમ નેતાં પ્રસ્તુત કાલિકાચાર્ય એ શ્રી પ્રજ્ઞાપનાના કર્ત્તા શ્રી શ્યામસૂરિ લાંગે છે. હ્રજી પણ આપણે આગળ વધીરે.

( ६ ) ગાથા ૧૯૧–૧૯૨–૧૯૩ માં શ્રી વીર પછી પાંચમા સૈકામાં(૪૬૭) ઉપદેશમાળામાં વી થયેલા આર્યમ ગૂનું સૂચવન છે; અને શ્રી ન દીસૂત્રની પટાવલિ રાત્ પાંચમા સૈકાનું પ્રમાણે એએા ઉપર કહેલા શ્રી શ્યામાર્ય પછી ચાથે પાટે થયા છે~ આર્યમ ગૂનું સુચવન

શ્યામાર્ય. શાંડિલાચાર્ય. | જીતધર. આર્ય સમુદ્ર આર્ય મગ્યુ.

" पुरनिष्टमणे जख्खो,

" महुरा मंगू तहेव सुयनिहसो ।

" वोहेइ सुविहियजणं,

" विसृर्इ बहुं च हियएणं ॥ १ए१ ॥"

" निर्गत्ल घरात्रो,

" न कड धम्मो मए जिल्हास्त्रो ।

" इहिरससायगुरुत्तर्णेण,

" नय चेड्यो ख्रप्पा ॥ १ए५ ॥ "

" जसन विहारेणं,

" हा जह जीएंमि ब्राइए सब्वे ।

" किं कहामि अहनो,

" संपद्य सोयामि ऋष्पाणं ॥ १ए३ ॥ "

#### એક એતિહાસિક પ્રશ્ન.

ર૭૫

રસગારવ, ઋદિગારવ આદિ પૈાદ્દગલિક સુખમાં આસંજ્ઞ ન થવા અંગેના ઉપદેશમાં આ આર્યમંગૂનું સૂચવન છે. આર્યમંગૂ ખહુ-શ્રુત હતા; પણુ તેઓ મચુરા નગરીમાં રસાદિગારવમાં લુખ્ય થઇ કાળ કરી નગરની ખાળ પાસે યક્ષના મંદિરમાં યથ થયા થકા પાતાના પૂર્વના શિષ્યોને બાય કરે છે, કેઃ અહા ! મેં ઘર-ખાર છેાકયાં; ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું; પણ શિષ્યાદિક પ્રતિ મમત્વરૂપ ઋદિગારવમાં, મીઠા આહારરૂપ રસગારવમાં, અને સુંવાળી સચ્યા આદિરૂપ સાતાગારવમાં આસંક્ત થઇ શ્રી વીતરાગનાં ધર્મને સેંગ્યા નહિં! આતમાને છુઝગ્યા નહિં! અહા! શિથિલાચારે કરી આયુષ્ય થય થયે આ હું યક્ષ થયા ! હવે અધન્ય એવા હું શું કર્યું! શું કરીશ! આવા પ્રકારે તમારા પૂર્વના આચાર્ય મંગૂ તે હું શોચ કર્યું છું.

આ આર્યમ'ગૂનું દર્શત નેતાં શ્રી ધર્મદાસજ વીરાત્ પાંચમા સૈકાના

પ્રાંતમાં થયા હાવા જાઇએ. પણ હુ એથી આપણે આગળ વધીએ.

(૭) ઉપદેશમાળાની ૪૮ અને લ્૩ મી ગાથામાં શ્રી વજસ્વામી ઉપદેશમાળામાં વી- અને સિંહિગિરિ આદિનાં ઐતિહાસિક સૂચવન allusions છે. રાત્ છઠા મૈકાની શ્રી વજસ્વામી આદિની વાલા

> " कोिमसएहिं धनसंचयस्स, " गुणसुन्नरियाए कन्नाए । " न विद्यन्दो वयररिसि,

> > " ग्रहोत्तया एस साहूएं " ॥ ४० ॥

અહીં શ્રીવજસ્વામી અને ધન શેઠની કન્યા રૂક્મિણીનું સૂચવન છે. ક્રેાડા ગમે ધનવતી, ગુણવતી અને રૂપવતી એવી ધનશેઠની કન્યા રૂક્મિણીમાં જેમ વજઝષિ વિલુખ્ધ ન થયા, તેને અંગીકાર ન કરી, તેમ સાધુઓએ નિર્લાલી પણું રાખવું, એવા ઉપદેશછે. ૯૩મી ગાથામાં:—

"सीहगिरि सुमीसाणं, "नदं गुरुवयण सद्दंताणं । "वयरो किर दाही वायणत्ति,

"नवि कोवियं वयणं ॥ ए३ ॥ "

શ્રી સિંહિગિરિજનું બહાર જવું થતાં શિષ્યાએ પુછ્યું, ભગવન્! અમને ચના કેાથુ આપશે ? તે વખતે ગુરૂએ કહ્યું, કે વજ આપશે. સુવિનિત શિષ્યે તરત એ વચન શ્રદ્ધી અંગીકાર કરી લીધું, પણ ક્રોઇએ સામું એમ

ુજૈન ધુમ<sup>©</sup> પ્રકાશ.

અમે આટલી લાંબી પર્યાયના દિક્ષિત તેને આ નવદિક્ષિત વજ કેવા પ્રકારે વાચના આપી શકશે? અથવા તા એ અમને અવમાનિનતા રૂપ નથી? શિષ્યે ગુરૂ પ્રતિ સ્વ-સ્કાંદ રહિતપણે આજ્ઞાંકિત થયું, સર્વાર્પણપણે આજ્ઞા માથે ચડાવવી એ અતાવવા રૂપે આ દર્શાત છે.

આ શ્રી વજસ્વામી, સિંહિગિરિ, રૂક્મિણી આદિ શ્રી વીર પછી છઠ્ઠા સેકામાં થયા છે. પટાવલિ આદિ અનુસાર શ્રી વજિર્ધિતા જન્મ વીરાત્ ૪૯૬માં હતો. આઠ વરસના ગહવાસ પછી વીરાત્ પ૦૪ (વિ. સ. ૩૪) માં એએા યતિધર્મના અધિકારી થયા. ૪૪ વરસ સામાન્ય સાધુ પણ રહ્યા, પછી લિ. સં. ૭૮માં (વીરાત્ ૫૪૮) યુગ પ્રધાન થયા, અને ૩૬ વરસ યુગવરપદ ભાગવી વીરાત્ ૫૮૪ માં (વિ. સં. ૧૧૪) સ્વર્ગસ્થ થયા. વિ. સં. ૧૦૮ માં (વીરાત્ ૫૭૮માં) શ્રી જાવડશાએ શ્રી શત્રું જયપર જે ઉદ્ધાર કરેલ, તેની પ્રતિષ્ઠા શ્રી વજસ્વામિએ કર્યાની વાત શ્રી શત્રું જય મહાત્મ્યમાંછે. એટલે શ્રી વજસ્વામીના વખત માટે તો પુરાવા પુરતા છે. શ્રી વજસ્વામીએ વાચના આપ્યા સંખધી તથા રૂક્મિણીએ સાધુ થયેલા વજસ્વામીને પરણવાનું માગું કર્યાની વાત વીરાત્ પર૦ ના અરસામાં અની ધારિયે તાં ખોટું નથી. અને એમ જેતાં એ સમય પછી એટલે કે છઠ્ઠા સેકાના અંતમાં અથવા સાતમાની શરૂઆતમાં શ્રી ધર્મદાસજી થયા હોવા જોઇએ.

પ્રિય વાચકગણ, આપે મને આ લેખમાં પૂર્વે પુછયું હતું, કે આ ચર્ચાના ક્લિતાર્થ શું ? જવાબમાં આપને જણાવેલ કે ક્લિતાર્થ ઉપદેશમાલામાં વીરાત એ કે બે ધર્મદાસજી માનવા. આ જવાબનું કારણ આપ હવે ઝતું સ્થવન લાગતું નથી. ખરાબર સમજ્યા હશે. આ ઉપદેશમાળા શ્રંથનું એતિહાસિક દૃષ્ટિએ અવલેલ્કન કરતાં એમાં છેલામાં છેલી શ્રી વજસ્વામીના

વારાની વાતનું સૂચવન છે. વજરવામીના વારા પછી અનેલી વાતાનું સૂચવન એવાનાં આવતું નથી; એથી એવા અનુમાન ઉપર અવાય છે કે, ઉપદેશમાળાના કર્તા શ્રી ધર્મદાસજ શ્રી વીરના વારામાં થયા નથી; એટલે તે તેમના હસ્તદિક્ષિત શિષ્ય પણ ન હતા, અને તેઓ શ્રી વજસ્વામીના વખત પછી એટલે કે શ્રી વીરના છઠ્ઠા સાતમાં સંકામાં અને વિક્રમના બીજા–ત્રીજા સૈકામાં થયા હાવા એઇએ, તેમજ ઉપદેશમાળાના ટીકાકાર ટીકામાં શ્રી વીરના હસ્તાદિક્ષિત અવધિજ્ઞાની ધર્મદાસગણુ અતાવે છે, તે બીજા હોવા એઇએ.

આ ઉપદેશમાળાના કર્ત્તા ધર્મદાસ ગધ્યુ શ્રી વીરથી નજીકમાં નજીક છઠ્ઠા સાતધાં સૈકામાં થયેલા હાવા, એઇએ; અને છેટેમાં છેટે શ્રીવીરથી ચાદમા સૈકામાં

#### એક ઐતિહાસિક પ્રશ્ન.

২ওও

થયા હાવા જોઇએ; અને છેવટ છઠ્ઠાથી તે ચાદમા સકાના અ'તરાળમાં તે! થયા હાવા જોઇએજ.

રમાં ઉપદેશમાળાપર શ્રી સિદ્ધર્ષિએ ટીકા લખી છે, તે સિદ્ધર્ષિ (વિ. સં. દ-શમા સૈકામાં) વીરાત્ પંદરમા સૈકામાં થઇ ગયાની વાત તેઓના પાતાના લે થથી પ્રતિત થાય છે, પાતે રચેલા શ્રી ઉપમિતિ લવપ્રપંચના આઠમા પ્રસ્તાવના અં-સિદ્ધર્ષના સમય. તમાં લે પ્રપૂર્ણ થયાનું વરસ વિ.સં. ૯૬૨ ખતાવે છે. આ ઉપરિદ્ધાના સમય. રથી સહજ સમજાય એમ છે કે એએ વિ.સં. દશમા સૈકામાંથયા.

" संवत्सरज्ञातनवके,

" दिषष्ठि सहिते संघिते चास्याः ।

" ज्येष्ठसितपंचम्यां,

" पुनर्वसौ गुरुदिने समाप्तिरन्नृत् " ॥

સં. ૯૬૨ ના જ્યેષ્ટ શુદ ૪ ગુરૂવારે પુનર્વસુ નક્ષત્રમાં આ ઘંઘ ( ઉપમિતિ ભવ પ્રપંચ ) સમાપ્ત થયો. આ સંવત વિ. સં. છે એ પણ ઉ. ભ. પ્ર. ની પીઠિકાના ભાષાંતરની વિદ્વતા ભરી પ્રસ્તાવનામાં શ્રીયુત્ કાપડીયાએ સારી રીતે સિદ્ધ કર્યું છે. શ્રી સિદ્ધવિંએ ઉપદેશમાળાની ટીકા લખી, તે પહેલાં ઓછામાં એાછા પ૦-૧૦૦ વરસે તો ઊપદેશમાળા લખાઇ હાવી એઇએ, એ એતાં એના પ્રશેતા શ્રી ધર્મદ્દાસજી માડામાં મેડા વીરાત્ ચાદમા સૈકામાં થયા હાવા એઇએ.

અહિં ઐતિહાસિક પ્રક્ષ પૂર્ણતા પામે છે. વિદ્વાનાને એ ઉપર વિચાર કરવા વિ વીરાત્છડાયી ચાંદ નિત છે. ઊપદેશમાળામાંના ઐતિહાસિક સૂચક વિભાગ જેતા માં સૈકા સુધીમાં તેના કર્ત્તા શ્રી ધાર્મદાસ ગણિ શ્રી વીર પછી છડા—સાતમાં સૈકામાં થયા હોવાનું અ-કે ત્યાર પછી ચાદમા સૈકા સુધીમાં થયા હોવાના નિર્ણય થઇ શકે તુમાન છે. તે નિર્ણયમાં વાંધા ટીકાકારનાં કથનના-શ્રી ધાર્મદાસજી શ્રી

વીરના હસ્ત દિક્ષિત શિષ્ય હાવાના, આવે છે. એટલે પ્રસ્તુત પ્રશ્નના નિર્ક્ષયાત્મક નિર્ણયની જેખમદારી મારે માથે નહિ વ્હારતા એ અ'ગે હું સ-સ્મતાલિનિશ્ય વિદ્વાનાને આધીન મતાલ નિર્ણય કરવા વિદ્વાનાને આમ'ત્રણ કરૂં છું. પ્રસ્તુત પ્ર-શ્વને અ'ગે મેં જીદા જીદા વિકલ્પા પણ ઉઠાવ્યા છે; અને પ્રત્યેકનું યથામતિ સમાધાન પણ કર્યું છે. વિદ્વાનાની એ બધાં પ્રતિ દૃષ્ટિ ખેગું છું.

યથામાત સમાધાન પણ કર્યુ છે. ાવદ્રાનાના એ બધા પ્રાંત દોષ્ટ ખેર્ચું છું તપાસવાના બે સુદા વિદ્રાનાએ સુખ્યપણે બે સુદા તપાસવાના છેઃ—

( ૧ ) ટીકાકારનું કથન.

(૨) ઉપદેશમાળામાં આપેલાં (Historicol allusions) શ્રી વીરના વખ તનાં તથા ત્યાર પછીથી વજસ્વામીના વખત સુધીનાં ઐતિહાસિક સૂચવના.

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

- (૧) ટીકાકારતું કથન તો સ્પષ્ટ છે કે શ્રી ધર્મદાસજી શ્રી વીરના હસ્ત દિ-ક્ષિત શિષ્ય હતા; અવધિજ્ઞાની હતા. ટીકામાં મેં પોતે આ નથી વાંચ્યું, પણુ આ લેખના આરંભના ભાગમાંજ શ્રીમદ્ આત્મારા-મજી મહારાજ, સુનિ વલ્લભવિજયજી, કુંવરજીભાઇ, માતીચંદ કાપડીયા, ખાલાવ-બાધની પ્રસ્તાવના એ વિગેરેના આધારથી કહ્યું છે કે ટીકાકારે આમ કહ્યું છે.
- (૨) ઉપદેશમાળાના અતિહાસિક સૂચક ભાગ. આ તે! આ લેખમાં સવિ-રતર આપેલ છે. એટલે આ બે મુદ્દા ઉપર વિચાર કરી વિદ્વાનાએ અમુક નિર્ણય ઉપર આવવાનું છે.

એ નિર્ણય ઉપર આવવા અર્થે એકાદ બે બીજી સહુકારી સહાયક વિગત અાયું છું. શ્રીમદ્ યશાવિજયજ ઉપાધ્યાયે શ્રી સીમ'ધર સહેકારિસહાયર્પ સ્વા**મીને** સંબાધી એક સાડા ત્રણુસા ગાથાનું સ્તવન રચ્યું છે; વિગત. તેમાં પાતાના વખતના ધર્મની સ્થિતિના કાટાગાક છે. શિથિલા-ગારી, ઉત્સૂત્ર લાષીને શાસ્ત્ર આધાર સહિત હિતકર પણ કટુક બાધ છે. અને એ બાધને અંગે એએાએ બીજાં પ્રમાણિક પુસ્તકાે ઉપરાંત શ્રી ઉપદેશમાળાની પણ શાખ આપી છે. કવચિત્ કવચિત્ તો શ્રી ઉપદેશમાળાની ગાયાએાનું સમક્રેલાકી ભાષાંતર છે. આ જણાવવાના હેતુ એક શ્રી ઉપદેશમાળા કેવા શિથિલાચારી, ઉત્સ્ મહત્વના ગ્ર**ંથ છે, એ** તથા બીજી ઉપદેશમાળા રચાઇ તે વખતે ત્રભાષી, અભિન પણ ઉત્સૂત્રભાષી, શિથિલાચારીનું થાડું ઝાઝું જોર હશે. સત્રચારીને ઉપદે-શેમાળામાં વાધ: તેધી તે વખત **સ**ં-ખ'ધી થતી કલ્પના.

બીજું સૂત્રની ટીકા આદિના નિષેધ કરી પંચાંગી નહીં માનનારા મૂર્ખ જવા શ્રી ધર્મદાસજના વખતમાં પણ હશે એવું ઉપદેશમાળા ઉપરથી જણાય છે, એ-ટલે મૂળ સૂત્ર માત્રથી નિર્વાહ કરનારા, પ્રમાણિક પુરૂષાકૃત વૃત્તિ આદિ પંચાંગી અપ્રમાણ કરનારા ( ને કે દ'લથી પ્રચ્છત્રપણે, જ્ઞાન—ગુરૂ એાળખવા રૂપે, પંચાંગીના ઉપયોગ કરનારા ) લોંકા તથા સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયની ઉત્પત્તિની પૂર્વે પણ અભિનનસૂત્રચારી— ( વેદિયાં ઢાર )—ટીકા લાખ્ય નિર્યુક્તિ આદિની નિશ્રાવિના એકાંત સૂત્રને અનુસરનારા—જવા પણ શ્રી ધર્મદાસજના વારામાં હશે, કે જેને લઇને ગાથા ૪૧૫માં કહે છે કે:—

" क्रपरिच्छियसुत्तनिहसस्स, " केवलमित्रबसुत्तचारिस्स । " स्टब्बजोमेणयि कर्व.

#### એક ઐતિહાસિક પ્રશ્ન.

30%

### " अनाणतवे वहुं पड ।। ध१५॥ "

અભિષ્ન સૂત્રચારી અર્થાત્ માત્ર સૂત્ર,—એકાંત સૂત્ર, સૂત્ર શિવાય બીજી દીકા આદિ કંઇ નહિં,—ને અનુસરનારા સૂત્રનાં રહસ્ય શું છે, એ નથી જાણી શકતા; અને એમ સૂત્ર—પરમાર્થ નહીં જાણતા હોવાથી, તેનાં બહુ બહુ શ્રમ સેવી કરેલાં કિયા અનુષ્ઠાન,—તપાદિ,—અજ્ઞાન અનુષ્ઠાન થાય છે; કષ્ટકિયામાં લેખાય છે, માટે એકાંત સૂત્રની નિશ્રા નહિં રાખતાં (કેમકે સૂત્રમાં તો શબ્દ છે, તેના પરમાર્થ તો તે પરમાર્થ પામેલા પુરૂષા પાસે અથવા તેઓએ પ્રકાશેલાં દીકા આદિ વચનામાં રહ્યો છે.) એનાં રહસ્ય સમજાવે એવાં દીકા આદિની, ગીતાર્થની, અનુ- લવીની નિશ્રા કરવાના એમાં બાધ છે.

આ સહકારિ વિગતથી વિદ્વાનોને પ્રસ્તુત મુદ્દાએાનું નિરાકરણ કરવામાં સવ-ળતા થશે એમ હું ધાર્ છું.

ઐતિહાસિક પ્રશ્ન રૂપ આ લેખ લ'બાણ ભર્યા વિવેચન પછી અહિં પૂર્ણ થાય છે. શ્રી ધર્મદાસજ ઉપદેશમાળાના કત્તાં હતા કે નહીં; ધર્મ

ઉપસંહાર. દાસજી એક હતા કે વધારે; એએ! શ્રી વીરના હસ્તદિક્ષિત શિષ્ય હતા કે નહીં; એએ! ક્યારે થયા એ આદિના સાંગાપાંગ નિર્ણય

યાય કે નહીં, એમાં આપણા આત્માર્થને લાભ, હાનિ સ'ભવતાં નથી. પ્રસ્તુત વિષય તો વચન વિલાસ કે વિદ્યા વિનાદ રૂપ ગણાય. બે ને બે ચાર એને બદલે કાઇ કહે કે બે ને બે પાંચ,એવા સિદ્ધાંતિક વિરાધના અથવા "આ પ્રવધી બ'ધ અને સ'વરથી મોદ્ધ "—એ આહેતી સૃષ્ટિ રૂપ સિદ્ધાંતને ઉલટાવી કાઇ કહે કે આ પ્રવધી કલ્યાણુ અને સ'વરથી અકલ્યાણુ એવા પ્રકારે સિદ્ધાંતના વિરાધના, અથવા રાગ-

દ્રેષથી કલ્યાણું એમે કહી સર્વજ્ઞનાં વચનનાં દ્રાહેના, અથવા સ્થા કલ્યાણું છે એમે કહી સર્વજ્ઞનાં વચનનાં દ્રાહેના, અથવા

સિદ્ધાંતના વિરોધ જડ અને ચેતનનાં યાવત્ ષડ્દ્રવ્યના જે ભાવ જેવા પ્રકાર જ્ઞાની-મતમાર્થન ભાષક; ઓએ તેઇ જાણી સિદ્ધાંત રૂપ કહ્યા છે, તે તે ભાવને અન્યથા— વિરાધિન કાણું મા-ધ્યુવા ત્રિષ્ટેમ. વિપરીતપણે પ્રરૂપવાના પ્રસ'ગ ઉપસ્થિત થાય તા એ પ્રસ'ગ આ-સ્માર્થને કેવળ હાનિકારક છે, બાધકારક છે; અને તેવે વખતે સજ્ઞ

જવે, પરાપકારેક પરાયણ જવે એ વિરાધ ટાળવા, સત્યનું નિરૂપણ કરવાં, વિપ-રીત-પ્રરૂપકની શુદ્ધ ઠેકાણે આણવા તત્પર થવું જ એઇએ. પ્રસ્તુત પ્રશ્ન,—શ્રી ધ-ર્મદાસજીના સમયના,—સિદ્ધાંતિક નથી, એટલે એ અંગે સત્ય છુદ્ધિ પૂર્વક કોઈ આમ નિર્ણય કરે કે કાઈ તેમ નિર્ણય કરે, તે અંગે આપણને કાંઇ લાગતું નવળગતું નથી. શાસમાં [ જૈન આગમમાં ] પણ એઇએ તે જણાશે કે સિદ્ધાંતિ કે કે ક્યાંઇ નથી; કથાએામાં કે ઉપકથાએામાં ફેર હશે; પણ તે કથાએાના પારિ

હપદેશમાં, તે કથાઓની પ્રમાણ શિક્ષામાં, તે કથાઓથી પ્રતીત થતા સત્યમાં તો ફેર નહીંજ પહે. ભલે તે તે કથાઓમાં નાયક કે અન્ય પાત્રનાં નામમાં, ગામના નામમાં, સમય નિરૂપણમાં, કે તે તે પાત્રાનાં ખાદ્યા વર્ત્તન આદિમાં જુદી જુદી કથાએમાં જુદું જુદું નિરૂપણ કર્યું હોય; પણ તે બધી જુદી જુદી કથાએમાં પરમાર્થ હાર્દ તો એકજ નીકળશે. આપણે જે લેવા દેવા છે તે પરમાર્થ હાર્દ સાથે છે; આપણું ટાપર [અંતર ગર્ભ] તો એપરમાર્થ હાર્દ, એ કથાથી મળતો બાધ છે; બાકી બહારનું નિરૂપણ તે તો તેની બાદ્ય ત્વચા, છેડાં–છાલાં, કાચલી છે. બાલો, આપણે શેના બાહક થશું, ટાપરાના કે કાંચલીના; રૂપીઆના કે કાચળીના? અલબત ટાપરાના, પરમાર્થરૂપ રૂપિયાના, પ્રમાણ શિક્ષાના, સત્ય સિદ્ધાંતના, જેત શાસ્ત્રાનમાં, જુદા જુદા આચાર્યોએ એકની એક વાત જુદા જુદા અલા અલ્લં અલ્લં જુદા આચાર્યોએ એકજ વાત જુદી જુદી રીતે જુદાં જુદાં અંગવસ—અલંકાર પહેરાવી આપણું દેખાડી છે. તો તે જુદાં જુદાં અંગવસ—અલંકારની ભિન્નતા થી ભય પામવાનું કે શંકા આણુવાનું નથી; કેમકે, એ અંગવસ્તાદિ નીચે રહેલ સત્યશરીર, સત્યસિદ્ધાંત, ઉપદેશ તો બધામાં એક સરખા છે. અમે આ

લેખમાંજ શ્રી કાલિકાચાર્યની જીદી જીદી રીતે લખાયેલી સેળ ક્યાંઓતું નિર્મણ લેળ વિગતરૂપ કથાઓની કરિયાદ આગળ કરી છે; એ કરિયાદ એ જીદા જીદા પ્રકારે લ લે; પણ બધાનું હા કથાઓથી નિકળતા સાર અંગે ન હતી; એ કરિયાદનું કારણ તા દે તો એકજ. એ, કે એવી જીદી જીદી સેળલેળ વિગતાથી તે તે પાત્રાના એતિ-

હાસિકકાળના નિર્ણય આપણાથી થઇ શકવા સુરકેલ છે.બાકી ભલેને ગમે તેવી બુદી જુદી રીતે જુદા જુદા આચાર્યો એ કથાનકાને બાદ્યરૂપ-ર'ગ આપે, પણ તે બધામાંથી પરમાર્થ સત્ય તો એક સરખુંજ નિકળવાનું. એ કથાનકાના લખનારા ઘરબા-ર ત્યાંગી નિષ્ણૃહી મહાત્માઓ હતા, ભવલીરૂ હતા, એટલે તેએાના એકાંત લક્ષ તે તે કથાઓના ઉપદેશ-બાધ ભણી હતો, તે કથાના સત્ય સાર ઉપર હતો. આથી એ કથાએા વિરાધામતક ગણવાની નથી. સિદ્ધાંતનો વિરાધ એ ખરા વિરાધ; સત્ય નિરૂપણમાં વિરાધ એ ખરા વિરાધ; બાકી કથાઓના બાદ્ય નિરૂપણમાં, તેના રૂપરંગમાં, તેના વસ્તાલંકારમાં, તેની ભાષા-રાલીમાં, મીઠું મરચું ભભરાવી તેને ભભકદાર કરનારી સામગ્રીનાં તારતમ્યમાં, એ વગેરમાં તો વિરાધ આવવાનાજ. એ વિરાધને લઇ સિદ્ધાંતમાં વિરાધ કહી શકાય નહીંજ. ઘણા ભાઇએા શાસ્ત્રમાંના સિદ્ધાંતને અને તેમાંની કથાએાને એકમેક ગણી નાંખવાની લલ કરે છે; અને આ પોતાની લલને આરોપ શાસ્ત્ર ઉપર તેને વિરાધી ગણવા

#### એક ઐતિહાસિક પ્રશ્ન.

સ્ટક

રૂપે નાંખી દે છે. શાસમાં બે વિભાગ ગાે ખુપણે કે પ્રધાનપણે તરી વળે છે. એક (૧)સિદ્ધાંત ભાગ,(૨)ઉપદેશ ભાગ.સિદ્ધાંત તો સદૈવ એક સરખાેજ સિદ્ધાંત સર્વધા એ- છે.ઉપદેશ ભાગ પણ એક સરખાે છે,પણ તેને પ્રરૂપવાની શૈલીમાં કર્ય. ઉપદેશમાં ફે- રેપેડ. કે તે આપનારી કથાએમાં ફેર પડેજ, અને તેથી ફેર હાય છે. આવા સ્વાભાવિક (ખાટા) વિરોધને મૂળ આશય સમજ્યા વિના

શાસને વિરાધી ઠરાવવા રૂપે ગાયુવા એ કેવળ અજ્ઞાન છે. મૂળ વિષયથી દૂર જ-વાય છે માટે આ બાળત યથાવસર નિરાળી ચર્ચશું. આ ઉપરથી કહેવાનું એ છે કે પ્રસ્તુત ધાર્મદાસજીના સમયના નિર્ણય થાય ન થાય તે સાથે આપણુને બહુ લાગતું વળગતું નથી,એથી આપણા આત્માર્થને લાભ-હાનિનું કારણ થતું નથી. તથાપિ જુ-દી જુદી બાબતની તવારીખ નક્કી કરવાના વિશેષે શાખ ધરાવતા આ યુગમાં શ્રી ઉ-પદેશમાળાના કર્તાપુરૂષની પણ તવારીખના નિર્ણય થાય તા સારૂં. ટીકાકાર કહે છે કે એએ။ શ્રી વીરના હસ્તદીક્ષિત શિષ્ય હતા. ખુદ ઉપદેશમાળા

પ્રસ્તુત પ્રસંગતું કહે છે કે, કુ ધવલપત્રપર મારૂં આલેખન તો શ્રી વજસ્વામીના લખત પછી મારા કર્ત્તાપુરૂષ શ્રી ધર્મદાસજીએ કર્યું, આમ વાત છે એટલે એ સમયના નિર્ણય થાય તા સારૂં.

આકી શ્રી ધર્મદાસજ તો (નમસ્કાર હો એ મહાત્માને !) ગમે ત્યાં તે હોય યણુ આપણને આંતરહૃષ્ટિથી કહેવડાવે છે કેઃ-"ભાઇએ! !(ભવ્યા!) હિપદેશમાળાકારના ઉપદેશમાળા પ્રકરણ તા " हि ऋहाए " હિતાર્થે, આત્મનહિતાર્થે (ઉ. મા. ગા. પ૩૭) સ્ત્રી છે. મારા સમયના નિર્ણય કરવા, ન કરવા માટે નથી લખી; અને એ સમયના નિર્ણય થવા,ન થવામાં મારૂં તમારું સાર્થક નથી:મારૂં લખ્યાનું સાર્થક અને તમારૂં વાંચ્યાનું સાર્થક તો એ પ્રકરણમાં આપ્રેલા બાેધને અનુસ્તરવામાં, એ પ્રકરણમાં ખતાવેલા હેય-રોય-ઉપાદયને અનુક્રમે છાંડવા, જાણવા, આદરવામાં છે. " ૐ શાંતિ: શાંતિ: શાંતિ:

મારબી તા. ૧૬-૭-૦૯ શુક્ર–૧૯૬૬ આષાઢ વદ ૪ લી. ક્ષમાશ્રમણ સેવક મન:સુખ વિ. કીરતચંદ મેહતા.

આ લેખ આવી ગયા બાદ તાજા કલમ લખાઇને આવેલ છે,તે હવે પછીના અંકમાં પ્રગટ કરવામાં આવરો. ત**ંત્રી.** 

જૈતવર્ભ પ્રકાશ.

### ज्ञाननी महत्वता छपर.

## एक पोपटनी कथा.

કાઇ એક ગચ્છમાં એક તપસ્વી આચાર્ય વૃદ્ધ હાવાથી એક ગામમાંજ રહેતા હતા. તેના એક શિષ્ય અતિ ચપળ હાવાથી ક્રિયામાં અનાદરવાળા હતા. તેણે એક દા ગુરૂને કહ્યું કે " હું સુવાન છું, તેથી મેચુન વિના રહી શકતા નથી. " તે સાંભળીને ગુરૂએ તેને ગચ્છ બહાર કર્યો.તે સાધુ બાલ્યાવસ્થામાંજ સમગ્ર શાસ્ત્રા ભણ્યાહતા, તેથી લાકાને આધીન કરીને પ્રાણવૃત્તિ કરવા લાગ્યા. અનુક્રમે આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં તે આર્તધ્યાનવઉ મૃત્યુ પામીને એક વૃક્ષના કાટરમાં પાપટ થયા. એકદા કાઇ સાધુનું દર્શન થતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું: એટલે તેણે પાતાના પૂર્વભવનું સર્વ સ્વરૂપ જાણ્યું, અને ધર્મના પ્રબંધ પણ સમજ્યા.

એક દિવસ તે વનમાં એક ભિલુ પક્ષીએ! પકડવા આવ્યેા, કેટલાક પક્ષીએાને પક ડીને તે આ પાપટને પણ પકડવા આવ્યા. તેના એક પગ હાથમાં આવ્યા તે ખે ચીને માળામાંથી ખહાર કાઢતાં તેનું એક નેત્ર કાહ્યું થયું. પછી તે લિક્ષ પક્ષીએાને વેચવા માટે ચાૈટામાં ગયા. ત્યાં બીજા પક્ષીએાને વેચવા માટે જતાં પેલા પાપટને એક જિનદત્ત નામના શ્રાવકની દુકાને મૂકી ગયા. ત્યાં તે પાપટે મનુષ્યવાણીથી પાતા-નું સર્વ વૃત્તાંત જિનદત્તને કહ્યું. તે સાંલળીને તેને સાધર્મિક જાણી જિનદત્તે તેને વેચાતા લીધા અને એક પાંજરામાં રાખ્યા. પછી તે પાપટે જિનદત્તના આખા કુટું-ખતે શ્રાદ્ધધર્મી કર્યું. પણ જિનદત્તના પુત્ર જિનદાસ કાઇ શ્રેષ્ઠીની રૂપવલી કન્યાને જોઇને તેનામાં આસકત થયા હતા, તેથી તે ધર્મ શ્રવણ કરતા નહીં, તેને એક**દા** પાપે કહ્યું કે '' કેમ તારા ચિત્તમાં શ્રદ્ધા થતી નથી ?'' ત્યારે તે જિનદાસે પાતાના હુદયની વાત કહી સંભળાવી.તે સાંભળી પાપટ બાલ્યો કે 'તું સ્વસ્થ થાતે શ્રેષ્ઠીની પુત્રી હું તને પરણાવીશ. " એમ કહીને તે પાપટ ત્યાંથી ઉડીને તે શ્રેષ્ઠીને ઘેર ગયેા. त्यां क्यारे ते श्रेष्टीनी पुत्री विवादनी धच्छाथी हुर्जाहेवीन पुत्रन हरीने वरनी प्रा-ર્થના કરવા લાગી, ત્યારે તે પાપટ પ્રચ્છત રહીને બાલ્યા કે " જો તારે વરની ઈચ્છા હાય તો તું જિનદત્તના પુત્રને વર." તે સાંભળીને તે પુત્રીએ હુર્વથી પાતાના પિતાને દેવીનું વાકય કહી જિનદત્તના પુત્રને પરસ્વાની ઇચ્છા જશાવી. તેના પિતા-એ તે વાત સ્વીકારીને જિનદાસ સાથે તેનાે વિવાહ કર્યાે. પછી તે વહુ બીજી વહુ-એામાં ''<sup>ર</sup>હું **દે**વદત્તા હું'' એમ કહી ગર્વ કરવા લાગી,અને વિરૂદ્ધધર્મી હાવાથી પાપ-ટના ઉપદેશ પણ સાંભળતી નહીં. ત્યારે પાેપટે સર્વ સ્વજનાની સમક્ષ હાસ્ય કરીને

૧ દેવતાઓએ આપેલો.

હુર્ગાદેવીનું વૃત્તાંત પ્રગટ કરી ખતાવ્યું. ત્યારે તેના સ્વજના " હે વહું! તમે દેવ-દત્તા છા કે પક્ષીદત્તા છાં?" એમ કહીને તેનું હાસ્ય કરવા લાગ્યા. તેથી તે વહુ પાપટના ઉપર દેષ કરવા લાગી, એક્દા સર્વ સ્વજના કાર્યમાં વ્યથ હતા તેવે વ ખતે પાપટનું એક પીછું ખેંચીને તે બાલી કે " હે પાપટ! તું તા પાંડત છે." તે સાંભળીને પાપટે મનમાં વિચાર્યું કે " અરે! આ મારી વાણીના દેઃષતું ફળ છે. કહ્યું છે કે—

### द्यात्मनो मुखदोपेण, वध्यन्ते शुकसारिकाः । वकास्तत्र न वध्यन्ते, मौनं सर्वार्थसाधनम् ॥ १ ॥

"પાતાની વાણીના દેવાથી પાપટ અને સારિકા બધાય છે, પણ અગલાએન બધાતા નથી. માટે મેનજ સર્વ અર્થને સાધનાર છે."

એમ વિચારીને પાેપટ બાલ્યાે કે"હું પ'ડિત નથી. પ'ડિત તાે **ધનએષ્ઠી** છે." વહુએ પુછયું કે "શી રીતે" ! ત્યારે પાપટ બાલ્યા કે "કાઇ એક ગામ-માં ઘણા આંધળા માણુસા હતા. તે પાતપાતાના ચાકમાં ખેસીને ઢાસ્ય, ગીત અને દં-ભાદિકની વાતા કરીને દિવસા નિર્ગમન કરતા હતા. તે ગામમાં કાઇ શેઠ રહેતા હતો. તે હુમેશાં પાતાની દુકાને બેસી સાનામહારાની પરીક્ષા કરતા હતા. તેની પાસે એકદા એક આંધળે. આવીને ઉભાે રહ્યા, અને વિનયથી તે શેઠની પ્રશંસા ક રીને બાલ્યા કે " હે શેઠછ ! મને સ્પર્શ કરવા માટે મારા હાથમાં એક સાનામ-હાર આપા. " તે સાંભળીને સરલ સ્વભાવવાળા શેઠે તેના હાથમાં એક સાનામ-હાર આપી. આંધળે સાનામહાર લઇને પાતાના વસ્ત્રને છેઉ મજબુત ગાંઠ ળાં-ધીને છુપાવી દીધી. થાડીવારે શેઠે સાનામહાર માગી, ત્યારે તે અધ બાલ્યા કે "હે પુષ્યશાળી શેઠ! મેં મારી મહાર તમને જેવા માટે આપી હતી, તે મેં લઇને મારી ગાંઠે ખાંધી છે. હું તે તમને આપીશ નહીં. કેમકે મારી આજીવિકાને માટે મારી પાસે એટલુંજ ધન છે, તેની તમે કેમ ઇચ્છા કરાે છાં? " એમ કહીને તે અધ પાકાર કરવા લાગ્યા કે 'આ શેઠ મારી સાનામહાર લઇ જાય છે. ' તે સાંભળીને ત્યાં ઘણા લોકા ભેગા થઇ ગયા અને તે શેઠની નિંદા કરવા લાગ્યા. તેથી તે શેઠ ઉલટા ઝં ખવાણા પડી ગયા. પછી શેઠે એક ચતુર માણસને પાતાની સર્વ હુકીકત કહીને તેની સલાહ પુધી, ત્યારે તે ચતુર માણસે તેને કહ્યું કે " હમેશાં રાત્રે આ ગામ-માં સર્વે આંધળા એક જગ્યાએ એક્ડા થાય છે, અને ત્યાં પાતે મેળવેલા દ્રવ્ય વિ-ગેરેને પરસ્પર દેખાડે છે. તું ત્યાં જઇને ગુપ્ત રીતે ઉભાે રહેજે, અને જયારે તે અધ એ મહાર બીજાને દેખાડવા કાઢે ત્યારે તું લઇ લેજે. " તે સાંભળીને તે શેઠ અંિતે એકડા ધવાને સ્થાનકે ગયા. પેલા આંધળાએ હર્ષથી પાતાનું પાંડિત્ય 🔀

#### कैनधर्भ प्रकाश.

ને ગાંઠે બાંધેલી સાનામહાર છાંડી બીજા આંધળાને ખતાવવા માટે પાતાના હાથ લાંબા કર્યો. એટલે તરતજ પેલા શેઠે તે મહાર લઇ લીધી. બીજા આંધળાએ કહ્યું કે "કેમ નથી આપતા?" ત્યારે પેલા આંધળા બાલ્યા કે " આપી તે શું?" એમ બાલતાં તે બન્ને આંધળાઓને પરસ્પર માટું શુદ્ધ થયું; અને શેઠ તા પાતાની મહાર મળી જવાથી સ્વસ્થ થઇ પાતાને સ્થાનકે ગયા. ત્યારથી "શ્રાન્યો શ્રાન્ય પીલાય" એવી લાકમાં કહેવત ચાલે છે.

આ વાતના ઉપનય એવા છે કે—એકાંતવાદી સર્વ નયા અધ સદશ છે, અને અનેકાંત પક્ષને જાણુનાર નેત્રવાળા શેઠની તુલ્ય છે. તત્ત્વને પણ તેજ પામે છે. ળીજાએા તત્ત્વને પામતા નથી. આ કથામાં પેલા શેઠે માન ધારણ કરીને પાતાનું કાર્ય સાધ્યું. માટે તે પંડિત છે."

આ પ્રમાણે પાપટના મુખથી કથા સાંભળીને તે વહુ જતી રહી. કરીથી પાછી આમ તેમ જતાં તે વહુએ પાપટનું બીલ્યું પીછું એ'ચીને કહ્યું કે "હે પાપટ! તું તા પ'ડિત છે!" તે સાંગળીને પાપટે હજામની સ્ત્રીની કથા કહી. એ પ્રમાણે કથાની કહીને પાપટે આખી રાત્રિ નિર્ગમન કરી. પ્રાતઃકાળે તદ્દન પાંખારહિત થઇ ગયેલા તે પાપટને પાંજરાની બહાર કાઢ્યા. તેવામાં એક શ્યેન પક્ષીએ તેને મુખમાં ચહ્યુ કર્યો. તેવામાં બીજો શ્યેન પક્ષી આવ્યા. એટલે તે ખન્નેનું યુદ્ધ થયું. તે વખતે પહેલા શ્યેનના મુખમાંથી પાપટ પડી ગયા. તે અશાકવાડીમાં પડ્યા. ત્યાં તેને પડતાંજ કાઇ દાસપુત્રે લઇને તેને એકાંતમાં રાખી સાજે કર્યો. પછી તે દાસપુત્રે પાપટ! મને આ ગામનું રાજ્ય અપાવ." પાપટે કહ્યું કે "હે પાપટ! મને આ ગામનું રાજ્ય અપાવ." પાપટે કહ્યું કે "પ્રયત્ન કરીશ."

હવે તે ગામના રાજ વૃદ્ધ હતા અને અપુત્રીઓ હતા. પરંતુ તે બીજા કાઇને રાજ્ય આપવાની ઇચ્છા ધરાવતા હતા. તેથી રાજા કુળદેવીનું ધ્યાન કરીને રાત્રે સુતો હતો, તે સમયે પેલા પાપટ રાજાના પલ ગને માથે રહેલા કીડામયૂરના દેહમાં પ્રવેશ કરીને બાલ્યા કે "હે રાજા! તું દાસપુત્રને રાજ્ય આપજે. બીજાને આપીશ તો સાત દિવસમાં રાજ્ય નષ્ટ થશે." તે સાંભળીને 'આ કુળદેવીનું વાકય છે' એમ જાહ્યુ રાજાએ દાસપુત્રને રાજ્ય આપ્યું. દાસપુત્રે તે પાપટનેજ રાજા કર્યો. અને તેની આગ્ના બધે જાહેર કરી. પછી તે પાપટે ધર્મના ઉપદેશથી જિનદાસ શાવકના કુટુંખને તથા પેલા મહેશ્વરી (મેશ્રી) શ્રેષ્ઠીના કુટુંખને પ્રતિબાધ પમાડી શુદ્ધ શાવક કર્યો, અને તેમને વૈરાગ્ય ઉપજાવેશ. પ્રાંતે પાતે સંવેગ પામીને અનશન કર્સું, અને મૃત્યુ પામીને શુભ ધ્યાનના પ્રભાવથી સહસ્તાર નામના આઠમા દેવલા કમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા.

#### હીરપ્રક્ષમાંથી કેટલાએક પ્રશ્નાત્તર,

२८५

દેવલાકમાં પણ તે પરમ શ્રાવક હાવાથી ધર્મકથા કરવા લાગ્યા. તેથી સર્વ દેવામાં તે અતિ વિદ્વાન ગણાયા. ત્યાંથી ચવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મનુષ્યપણ ઉત્પન્ન થઇ સિદ્ધિપદને પામશે.

ज्ञानवान मनुष्य अवश्य संचेगनुं लाजन धाय છે. तेथी કરીનેજ લગવતી सूत्रमां કહ્યું છે કે—" ज्ञान आલોકમાં, પરલોકમાં, અને તેથી પણ આગળના લચામાં હિતકારી છે." वणी ज्ञानक्रियाच्यां मोद्गः स्यात् "ज्ञान અને ક્રિયાથી માક્ષ થાય છે" એમ પણ કહ્યું છે. માટે જ્ઞાન અને ક્રિયા ખેનેના ખપ કરવા.

## हिरप्रश्नमांथी केटलाएक प्रश्नोत्तर.

અનુસંધાન પૃષ્ટ ૨૧૦ થી.

પ્રશ્ન—પંદરસે તાપસાને ગાતમ સ્વામીએ પરમાજવડે પારણું કરાવ્યું. પર-તુ લખ્ધિથી ઉત્પન્ન થયેલ પરમાજા તા અદત્ત ગણાય તે સાધુને કેમ કલ્પે ?

ઉત્તર—એક પરમાત્રનું પાત્ર અક્ષીણુ મહાનસી લખ્ધિના પ્રભાવથી સર્વે ને પહોંચી શક્યું તેથી તેમાં અદત્ત કાંઇ પણ હાય તેમ જાણવામાં આવતું નથી.

પ્રશ્ન—સ'સારમાં વસતા એક જીવ ઇંદ્રપહ્યું, ચક્રીપહ્યું, વાસુદેવપહ્યું કેટલી વાર પામે ?

ઉત્તર—ઇંદ્રત્વાદિ લખ્ધિની સંખ્યા કાેઇ પણ આગમમાં દીઠી સાંભરતી નથી.

પ્રશ્ન-હુમણા જે ઇંદ્રા છે તે ખધા એકાવતારી છે કે નહીં?

ઉત્તર—કેટલાક એકાવતારી છે. બધા એકાવતારી નથી.

પ્રશ્ન—નારદ બધા તદ્ભવ મુક્તિગામી કે ભવાંતરે મુક્તિગામી?

ઉત્તર—કેટલાક નારદ તદ્ભવ મુક્તિગામી ને કેટલાક નારદ ભવાંતરે મુક્તિ-ગામી જાણવા

મંશ્ર—પાક્ષિકાદિને વિષે જે ચતુર્થાદિ તપ ન કરે તેને કાંઇ પ્રાયસ્થિત્ત આવે કે તે અન તસ સારી થાય ?

ઉત્તર—પાક્ષિકાદિકમાં કારણ વિના જે ચતુર્ધાદિ તપ ન કરે તેને પ્રાયશ્વિત્ત આવે, અનંત સ સારીપણ ન થાય.

પ્રશ્ન—રાવણે કંઠમાં પહેરેલા નવરત્નાના હાર પરિપાટીથી આવેલા હતા કે તેને આળપણામાં દેવે આપ્યા હતા ?

ઉત્તર—તે હાર પરિપાટીથી આવેલા હતા.

પ્રશ્ન—જેણે પ્રવજ્યા લીધા અગાઉ લઘુ ધાન્યનું પ્રત્યાખ્યાન કરેલ હેલ તેને પ્રવજ્યા લીધા પછી તે લેવું કલ્પે કે નહીં ?

#### જૈનવર્મ પ્રકશ.

७त्तर—प्रवक्तया अड्ड अर्था पछी अन्य वस्तुनी अप्राप्तिमां ते देवुं अट्पे. प्रथ—नमोहत् सिद्धाचार्योपाध्याय सर्वसाधुल्यः स्रे पूर्वणत छे के नहीं? पूर्वी संस्कृत छे के प्राकृत छे ?

ઉત્તર—એ સૂત્ર પૂર્વગત છે, અને પૂર્વો બધા સ'સ્કૃત છે.

પ્રક્ષ—શ્રી વીર પ્રસુના શાસનમાં કેટલા પ્રત્યેકબુધ્ધ જાણવા, અને બીજા પ્રસુના શાસનમાં પણ કેટલા કેટલા જાણવા ?

ઉત્તર—શ્રી વીર પ્રભુના શાસનમાં ચાહ હજાર પ્રત્યેકખુદ્ધ જાણવા તેજ પ્ર-માણું શ્રી ઋષભાદિ પ્રભુના શાસનમાં પણ જેટલા મુનિઓ તેટલા પ્રત્યેકખુદ્ધ જાણવા

પ્રશ્ન-પ'ડિતાદિ પદસ્થની પાસે દેવવ'દન કરવું કલ્પે કે નહીં ?

ઉત્તર—પ્રતિમા કે સ્થાપનાચાર્યની પાસેજ દેવવ'દન કરવું કલ્પે, બીજા પાસે નહીં.

પ્રશ્ન—ત્રિફળાકૃત પ્રાસુક પાણી કયા સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે?

ઉત્તર—એ સંખંધી નિશીય સૂત્રની ભાષ્યમાં ગાયા છે એમાં ' तुवरफझा' એવા શબ્દ છે તેના તે સૂત્રની ચૂર્ણિમાં એવે: અર્થ કર્યો છે કે तुवरफझा हरीतक्याद्यः તેથી ત્રિક્ળાકૃત પ્રાસુક પાણી સિદ્ધાંતને અનુમત છે.

પ્રશ્ન—એકવીશ પ્રકારના પાણી પ્રાસુક થયા પછી પાછા કેટલા કાળે સચિત્ત થાય છે? અને તે અધી જાતના પાણી વાપરવાની સાંપ્રતકાળે પ્રવૃત્તિ કેમ નથી?

ઉત્તર—ઉપ્નાદકના જેમ વર્ષાઝતુ વિગેરમાં ત્રણ પહારાદિ કાળ કહ્યા છે તે પ્રમાણે પ્રાસુકાદક ધાણુ વિગેરના કાળ જાણવા. તેની પ્રવૃત્તિ યથાસ ભવ પ્રવર્તે છે.

પ્રશ્ન—જ્ઞાવક ગુરૂમુખે પાૈષધ ઉચ્ચરે ત્યારે ગમનાગમને આળાવે કે નહીં ? હત્તર—જો પાતાની મેળે પાૈષધ લીધા પછી ગમનાગમન કર્યું હાેય તાે ગુરૂ પાસે પાૈષક લેવાને અવસરે ગમનાગમને આળાવે; અન્યથા ન આળાવે.

પ્રશ્ન—અપક્વ-કાચાં ફળ તેમાંથી બીજ કાઢી નાંખ્યા પછી બે ઘડીએ પ્રાપ્તક થાય કે નહીં?

ઉત્તર—અગ્નિ લવણાદિ પ્રખળ સંસ્કારવર્ડ પ્રાસુક થાય; અન્યથા ન થાય. પ્રશ્ન—નારકી પરભવ ( પાછલા ભવ ) ની શુભાશુભ વાર્તા શાધી જાણું છે ? કારણુંકે તેનું અવધિજ્ઞાન તેવું નથી.

ઉત્તર—દેવતા ( પરમાધામી ) ના કહેવા વિગેરેથી જાણે છે.

પ્રશ્ન—કેવદ્રવ્ય સક્ષકને ઘરે જમવા જવું કલ્પે કે નહીં ? કદિ જમવા જવું પડે તો જમણની કિંમતના પૈસા દેવગૃહે મુક્ષી દેવા ઉચિત કે નહીં ? ઉત્તર—દેવદ્રવ્ય ભક્ષકને ઘરે જે કદાચિત પરવશપણાથી જમવા જવું પહે તો મનમાં સશ્કપણું રાખે, નિઃશુક ન થાય. જમણની કિંમતના પેસા દેવગૃહે સુકવામાં તેા વિરાધ થવા સ'ભવ છે. તેથી તે બાળતમાં દક્ષપણું વાપરવું જોઇએ, અને આગળ અનર્થની વૃદ્ધિ ન થાય તેમ કરવું જોઇએ.

પ્રશ્ન—કલ્યાણુક તપ કરતાં છઠ્ઠ અઠ્ઠમ કરવાની શક્તિ ન હાય તા પાખી વિ-ગેરે દિવસાએ આંબેલ કરે તા ચાલે કે નહીં ?

ઉત્તર—છકું અકુમ કરવાની શક્તિના સર્વધા અભાવ સતે પાક્ષિકાદિ પર્વ તિથિએ આંગેલાદિ કરે, એવી કલ્યાણક તપની પ્રવૃત્તિ પર પરાથી દેખાય છે.

પ્રશ્ન--પચ્ચપ્રખાણ કરવાને અવસરે જેણે બે વિગય માકળી રાખી હાય તેને ત્રીજ વિગયના નિવિયાતાં કલ્પે કે નહીં ?

**ઉत्तर-- क्षारण विना न क्ष्ये.** 

પ્રશ્ન—કાપરાપાક વિગેરે લાેકપ્રસિદ્ધ પાકદ્રવ્યા તેજ દિવસના ખનાવેલા લીલા શાકના ( લીલાેતરીના ) પચ્ચખ્ખાણવાળાને કલ્પે કે નહીં ?

ઉत्तर-इस्पे भेवी प्रवृत्ति क्षाय छे.

પ્રશ્ન—મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર જે ચંદ્રા ને સૂર્યો છે તે તીર્થ કરના જન્માત્સવમાં અને સમવસરહ્યુમાં આવે છે કે નહીં ?

ઉત્તર—તીર્થકરના કલ્યાણુક વખતે તેમજ દેશના શ્રવણાદિ કાર્યે અહીં આવ-વાના પ્રતિષેધ જાણ્યા નથી.

પ્રશ્ન—ભરતફેત્રમાં હમણાં પાંચશે' સાતશે' ગાઉમાં જે સાધુએા દેખાયછે તે-ટલાજ સાધુ હશે કે ળીજે કેાઇ ઠેકાણે સ'ભવે છે ?

ઉત્તર—ભરતક્ષેત્રમાં વર્તમાન સમયે જેમ આપણે જાણેલા ભૂલાગમાં સાધુ-એા છે તેમ બીજે પણ હાવા જોઇએ એમ શાસાનુસારે જણાય છે.

પ્રશ્ન—આંબેલમાં સું ક અને તીખા વિગેરે જે કલ્પે છે તે કારણે કલ્પે કે સ્વ-ભાવેજ કલ્પે ?

ઉત્તર—કારણ વિના પણ કલ્પે.

પ્રશ્---આંબેલમાં સુંઠ અને તીખા વિગેરે કલ્પેછે અને પીપર લવિ'ગાદિ કલ્પ-તા નથી તે શાસ્ત્રાક્ષરથી કે પર'પરાથી ?

ઉત્તર—ગાંગેલમાં સુંદ તીખા વિગેરે કલ્પે છે અને લવિ ગ,પિષ્પલી (પીપર), હરિતકી (હરદે) પ્રમુખ નથી કલ્પતાં તેમાં આ કારણ જણાય છે કે લવિંગમાં દુધનું ભાજન આપવામાં આવે છે, અને હરદે તથા પીપરાદિ નાળથી અપક્વ હાય તેવે વખતેજ સુકવાય છે, તેથી તે આંગેલમાં કલ્પતા નથી. જેમ યુગ'ઘરી ( જીવાર ) અને ગાધૂમ વિગેરના પૃથુકા (પાંખ ) રાંધ્યા સતા આંગેલમાં કલ્પતા નથી અને જીવાર ને ગાધૂમ રાંધેલા કલ્પે છે, તેમ સમજનું.

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

. પ્રશ્ન—કાઇ શ્રાવકે ચાર ઉપધાન વહા હાય તેમાંથી પહેલા ઉપધાનને ખાર વર્ષ અતિક્રમ્યા હાય તા તે પહેલું ઉપધાનજ કરી વહીને માળા પહેરે કે ચારે ઉપધાન કરીને વહેવા પડે ?

ઉત્તર—પહેલા ઉપધાનને ખાર વર્ષ અતિક્રમ્યા હાય તો પહેલું ઉપધાનજ કરી વહીને માળા પહેરવી સુઝે, પણ જે મન ડેકાણે રહે તો ચારે ઉપધાન ક્રી વહીને માળા પહેરે.

પ્રક્ષ—ઉપધાન વહેતાં તપને ( ઉપવાસને ·) દિવસે જો કલ્યાણક તિથિ આવે તો તેજ ઉપવાસે સરે કે બીજે અધિક ઉપવાસ કરવા જોઇએ ?

ઉત્તર—ઉપધાનમાં તપને દિવસે કલ્યાણક તિથિ આવે તેા નિય'ત્રિત તપ હાવાથી તે ઉપવાસેજ સરે.

પ્રશ્ન—જે શ્રાવક નિશ્ચે દરરોજ બે ટ'ક પ્રતિક્રમણ કરતો હોય તેને કાળ વે-ળાએ સ'ધ્યા પ્રતિક્રમણ કરવું ભૂલી જાય તેા કેટલી રાત્રિ સુધી કરવું સુઝે ?

ઉત્તર—કારણ વિશેષે ભૂલી જવાય તેા બે પહેાર રાત્રિ સુધી કરવું સુઝે.

પ્રક્ષ—જેણે શુકલપ'ચમી ઉચ્ચરેલી હેાય તે જે પર્યુષણમાં બીજથી અડ્રમ કરે તેા એકાંત પ'ચમીએ એકાસણ'જ કરે કે જેમ રૂચિ હાય તેમ કરે ?

ઉત્તર—જેણે શુકલપંચમાં હચ્ચરેલી હાય તેણે મુખ્ય વૃત્તિએ તો ત્રીજથી અઠુમ કરવો શુક્ત છે,પણ જે કદાચિત્ બીજથી અઠુમ કરે તો પંચમીએ એકાસણું કરલું જે જોઇએ એવો પ્રતિખધ નથી;કરે તો સારૂં છે.

પ્રશ્ન—જ્યારે ચામાસી પૂર્ણિમા એ હશે ત્યારે પ્રતિક્રમણ પચીશ અથવા અઠ્ઠા-વીશ થાય,તા તે શાસ્ત્રાક્ષરના અળથી તેમ કરે કે પર પરાના અળથી? જો શાસ્ત્રાક્ષરના અળથી કરે તાે તે શાસ્ત્રનું નામ કહેશા ?

ઉત્તર—વર્ષમાં પચીશ કે અડુાનીશ પ્રતિક્રમણ થાય એલું તો કાંઇ જાણવા-માં નથી. શાસ્ત્રમાં તો દૈવસિક, રાત્રિક, પાક્ષિક, ચાતુમાસિક અને સાંવત્સરિક એમ પાંચ પ્રતિક્રમણજ કહેલા છે.

પ્રશ્ન—માતી સચિત્ત કે અચિત્ત ? અને તે કયાં કહેલ છે ?

ઉત્તર—વીધેલા કે વગર વીધેલા ગાતી માત્ર અચિત્તજ જાણવા. અનુયાગ-ડાર સત્રમાં માતી રતન વિગેરે અગિત પરિભદુમાં કહેલા છે.

પ્રશ્ન—સર્વાર્થસિદ્ધ વિસાનમાં જે સાતીના વલયો કહેવાય છે તે શાસમાં કહેલા છે કે પર'પરાથી કહેવાય છે ? જે શાસમાં કહેલા હાય તો તેના અક્ષર લ-ખવા કૃપા કરશો.

ઉત્તર—સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં જે મોતીના વલયો છે તેના અક્ષરો છેડી ગા-યાએ(માં છે, પર'પરાથી કહેવાય છે અને લુવનલાનુ કેવળીના અસ્ત્રિમાં પણ છે.