된).

## जैन्द्रम भड़िर

યુસ્તક રફ શું.

સંવત ૧૯૬૬ના ચેંત્રથી સંવત ૧૯૬૭ના ફાગણ સુધી અંક ૧૨.

शास्त्रक्ष विक्रीिनतम्

कर्तव्यं जिनवंदन विधिपरैहेपेंद्धिसन्मानसैः सचारित्रविभूषिताः मतिदिनं सेव्याः सदा साधवः ॥ श्रोतव्यं च दिनेदिने जिनवचो मिध्यात्वनिर्नाशनं । दानादौ व्रतपाद्यनं च सततं कार्यो रतिः श्रावकैः ॥ १ ॥

" વિધિને વિધે તત્પર અને હર્ષથી ઉદ્ઘસિત મનવાળા શ્રાવકાએ પ્રતિદિત શ્રી જિને-શ્વરને વ'દન કરવું સત્ ચારિત્રવડે સુશાહિત એવા સુનિરાજોતી સદા સેવા કરવી, મિથ્યા-ત્વના નાશ કરનાર જિનવચન પ્રતિદિન સાંભળવું અને દાનાદિક (દાન, શીલ- તપ અને, ભાવના ) ને વિધે તથા અહિંસાદિક વર્તને પાળવામાં નિર'તર આ સક્તિ ર.ખવી."

ંસુકતામુકતાવલિ.

મુગઢકર્તા,

શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા;

ભાવનગર,

વિક્રમ સ'વત ૧૯૬૧-૬૭ શાકે ૧૮૩૨. ઇશ્વીસન ૧૯૧૦-૧૧

વીર સંવત ૨૪૩६--- ૩૭.

नावनगर-ग्रानंद मीन्टींग मेस.

વાર્ષિક મુક્ય રૂા. ૧—૦—૦ ખહારગામવાળાને પાેસ્ટેજ સાથે રૂ. ૧—૪—૦

#### મુખપૃષ્ઠપરના સંસ્કૃત વાક્યના સાર.

ત્યાર પછી પ્રસલ દૂદયવાળા ગુરૂ મહારાજ તેને મૃહસ્થાવસ્થાને ઉચિત અને સાધુદશાને યાંગ્ય એવા ધર્મમાર્ગ કહે અને તેને ઉપાર્જન કરવાના ઉપાય મહા યત્નવંડ શકુલું કરાવે. તેને કહે કે "હે લદ્ર! સહર્મ સાધનની યાંગ્યતા પેતાને પ્રાપ્ત થવાની અભિલાધાવાળા તારે પ્રથમ આ કરવા યાંગ્ય છે. શું કરવા યાંગ્ય છે કે છે—દયાળુપણાનું તેવન કરવું, પરને પરાભવ ન કરવા, ક્રોધીપણું મૂકી દેવું, દુર્જનના સંસર્ગ વર્જવા, અસત્યભાષીપણું છાંહી દેવું, ગુણાનુરાગના અભ્યાસ કરવા, ચાર્ય ખુદિ કરવીજ નહીં, મિથ્યાભિમાન તજી દેવું, પરદારાના અભિલાધ નિવારવા, ધનાદિકના ગર્વ પરિહરવા, દુઃખી પ્રાણીઓના દુઃખ દ્વર કરવાની ઇચ્છા કરવી, ગુરૂ મહારાજને પૂજવા, દેવસ્વરૂપ સંઘને વંદના કરવી, પરિજનનું સન્માન કરવું, સેવકવર્ગને પૂર્ણ કરવા, મિલવર્ગની અનુવર્તના કરવી, પારકા અવર્ણવાદ ન બાલવા, પારકા ગુણુ શહ્યુ કરવા, પોતાના ગુણુ સ્વસુખે કહેતાં લજાવું, અણુ-માત્ર પણ સુકૃત કર્યું હાય તે સંભારવું, પરાપકારમાં પ્રયત્ન કરવો, પ્રથમ વિશિષ્ટ-જના સાથે સંભાષણ કરવું, ધાર્મિક જનાની અનુમાદના કરવી, પારકા મર્મ ન ઉધાડવા, ભલા વેષને આચારવાળા થવું—આ પ્રમાણે જે કરીશ તો તને સર્વજ્ઞ કથિત સહર્મના અનુષ્ઠાનની યાગ્યતા પ્રાપ્ત થશે. "

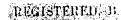
ઉપગિતિ ભવપ્રપંચા કથા.

## वार्षिक अनुक्रमणिका.

| વિષય.                                                          | પૃષ્ટ.            |
|----------------------------------------------------------------|-------------------|
| ૧ કામ ત્યાગ-પરમાતમાં રહુ તે ( પદ્ય )                           | ે૧                |
| ૧ નવું વર્ષ                                                    | 3                 |
| ૩ યશાબદ્રસૂરિ ને ખળભદ્ર મુનિ                                   | ىى                |
| ૪ શ્રી જ્ઞાનસાર સૂત્ર વિવરણ. ( મુનિરાજ શ્રી કર્પૂરવિજયજ ).     |                   |
| ઇંદ્રિય પરાજયાષ્ટક ( ૭ )                                       |                   |
| ત્યાગાષ્ટક ( ૮ )ુ                                              | 7.4               |
| (ક્રયાષ્ટ્રક ( ૯ )                                             | 300               |
| પ માયા-દ ભત્યાગ ( માતીચંદ ગીરધર, કાપડીઆ, સાલીસીટર ).           | ૧૯                |
| દ નવાશ યાત્રાના અનુભવ૨૯–                                       | <b>४</b> ३–८८–११६ |
| ૭ ઇર્ષાત્યાગ ( પદ્મ )                                          |                   |
| ેંદ્ર ચિદાન દજી કૃત પ્રશ્નાત્તર રત્નમાળા, વિવેચન સહિત ( મુનિ ક |                   |
|                                                                |                   |
| ૯ આત્મિક પ્રભાત ( આનંદઘનજી મહારાજ ને ઘડિયાળી ) માહિ            | K14. 45-69        |
| ૧૦ લપદેશક પદ (સાં. પી. કવી.)                                   | ૬૫                |
| ૧૧ શ્રીમદ્દ યશાવિજયજી અને તેમની જીવનકળા, (પઘ) વિવેચન           | યુક્ત             |
| ( માહનલાલ દલીચંદ, દેશાઇ. ઝી. એ. )                              | -                 |
| ૧૨ ભગિની બાવના ( પદ્ય )                                        | واغ دوا           |
| ૧૩ શ્રી સીમ ધર પ્રભુની વિનતિરૂપ સ્તવનના સારાંશ                 |                   |
| ( સુનિ કર્પુરવિજયછ )                                           |                   |
| ાં૪ શ્રીપાળ રાજાના રાસ ઉપરથી નીકળતા સાર૧૨૬                     |                   |
| ાપ ટુંકા ઉપદેશ ( અી પરિચયથી હાનિ. )                            |                   |
| ા દે શેઠ અનુ પચંદ મલુક ચંદનું ખેદકારક મૃત્યું                  |                   |
| હિ શુધાનુરાગ ૧૩૬                                               |                   |
| ८ पुष्पपूर्विवेडः                                              |                   |
| ૯ નવીનઉદ્દેભવ.(પાલીતાણેભરાયેલા સમાજ ઉપરથી ઉપજતાવિચારે          | 1)940-960         |
| • ક્ષમાપના (પદ્ય, વિવેચન યુક્ત) માે. <b>દ</b> . <b>દે</b>      |                   |
| ૧ ચિદાન કુછે કુત સારભૃત सबैया, विवेचन યુકત. ( સુનિ કર્પુંરિવ   |                   |

|            | વિષય પૃષ્                                                            |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| ३३         | પ્રતિક્રમણાદિ કિયાએ માં થતી શૂન્યતા. (પ્રાથલાલ મંગળજી) ૧૮૪           |
| ₹3         | साव धर्भ-याद्रीहर राज्यनी प्रणाधर०२-२३६-२६८-३२३                      |
| २४         | સત્ય-પ'ચમ સાજન્ય ( માકિતક ) ૨૧૦-૨૫૦-૨૮૩                              |
| ર્પ        | પ્રદાચર્ય (ન્યાલચ દ લક્ષ્મીચ દ સાની. બી. એ. એલ એલ. બી.)૨૧૮-૨૪૪-      |
|            |                                                                      |
| २६         | િસા નિષેધક પદ. ( સાકળચંદ પીતામ્ખરદાસ કવી ) 224                       |
| 4.69       | ્ટલાવાદ ાનપાધક પદ ( સા. પા. કવા. )                                   |
| 36         | प्रधासरति प्रक्षम् सरेल न्याण्या समेत् । भनि श्री ४५ विक्रयक 🕽 🗢 घटन |
| રહ         | ચાર્ય નિષેષક પદ (સાં. પી. કવી. ) 303                                 |
| 30         | જાત વર્ગન અગલના સૂચનાઓ ( પ્રાથલાલ મેંગળજી ). 🗼 🔐 😘 🗀 30🗴             |
| 3 રે       | સર્વરા ધર્મની યાગ્યતા 311-380-353                                    |
| 33         | ેલગના સમયમાં શ્રીમ તાની કરજ                                          |
| 33         | જૈન મુનિઓને રેલવે પુલ ઉપર ચાલવાની છુટ ુ ુ                            |
| <b>(3%</b> | તુતન વર્ષ પ્રાર્થના (પૂર્વ )                                         |
| 3પ         | મેશુન નિષેધક પદ ( સાં. પી. કવી ) જ                                   |
| 36         | જ્વિદ્ધિાકી કમીકા એક ઉપાય ( દેવીપ્રસાદ ) 33૧                         |
|            | આડમી જૈન દાેન્ક્રન્સ                                                 |
| 3८         | ઉપદેશમાળાના કત્તો સંબંધી નિર્ણયા                                     |
| 36         | પરિગ્રહ નિષેષક પદ ( સાં. પી. કવી. )                                  |
| Xo         | શ્રી મહાવીર સ્તવન. વિવેચન સુકતે ( પા. ગા. સાંગાણી ). ુ               |
| ХĴ         | ભાવધર્મ ઉપરની ચંદ્રાદર તૃપની કથાનું રહસ્ય                            |
|            |                                                                      |

एताञ्च सद्रसन्नरान् विविधान्निवंधान् सन्दर्भवोधरसदान् सुखदान् श्रुतीनाम् ॥ हपप्रदान् सुविष्ठपां, समधर्माणां च भोद्वास्य वर्षकमिदं परिपुर्णमासित् ॥



# જેનધુમું પ્રકાશ

कर्तव्यं जिनतंदनं विधिपैरेहेपीहासन्मानसः। समारिष्ठविज्ञपिताः श्रीतिहनं सेन्याः सदा साध्यः ॥ 'श्रीतव्यं च दिनं दिने जिन्दनी मिध्यात्यनिमीहारं ॥ दश्नादी वृतपासने च सन्ते कार्यो रतिः श्रावकः ॥

ં વિષયો લિય તત્વર અને હવેથી ઉપસિદ્ધ અનુવાળા બાવધાએ ' મૃતિદિન ઝન ૧૨ ઉપરાં વંદત કરવા, સંતુ આવિલયક સુધા<mark>લિત એવા બુનિયુંતનામાં સદા પ્રાપ્ત</mark> કરવા અને ક નાર્દક ( કાત, શીલ, તાપ અને ભાવતા )ને કુલિય તથા આદેસાદિક પ્રતેને ભાળવામાં નિર કર્યાઓનિયું સમયો જો

ં મુક્તાનુકતાવાલ.

પુસ્તક ૧૬ મું, દ્વિત્ર, અધાત ૧૯૬૬, માકે ૧૮૭૧, ેઓક ૧૮લા

#### ્રેમગઢ તા ઝી જૈનધર્મ પ્રસારક સભા ભાવનગર

કામ લગ ૧૧ વર્ષ યુરાભિકસાર અને પાલભક મૃતિ આ તાનધાર મૃત વિવસ્થા

नावनगर- आनं हे भी-र्शिय श्रेक्षमां छा थु

વાર્ષિક મુક્ય ફે. ૧ 🕽 🛴 પોર્સ્ટેજ ચાર આના

#### ગાહેલ અંગત્યની સુચનો શાં જૈન ઘર્સ પ્રસારક સળા. સંસ્થિર અમુગીલી પુરતક.

પ્લીશયા પુરતકની લેટ ' શ્રી કંત ધર્મ પ્રસારક સભાના જયુળીલી અંક'' જે ઘતુંજ સુંદર પુસ્તક છે તે સખેલ છે. આ અંક ઘતાઉલા સકચકીત પેપર ઉપર છપાલવામાં આવેલ છે. તેનું કદ રાયલ આડ પેજી ૨૦ કારમથી પણ વધારે થયું છે તેની અંદર સભાના ૨૭ નર્લના સંધાર્ટ જયુળીલી સભાનું સવિસ્તર પ્રાસીડીંગ, જીદા જીદા વિદ્યાના તરફથી ભિજ બિજ લિવયા ઉપર લખાઇ આવેલા ઉત્તમ લેખા, કેટલાક સાક્ષરા તરફથી આવેલા પર્લા, ૨૪ વર્ષના 'કૈરેન ધર્મ પ્રકાશ'ના પુરતકાની અંદર આવેલા વિદ્યોની એકંદર અનુકમિલ્કા વિગેરે આપવામાં આવેલ છે. ઉપર લખે પરનાપકારી મૃત્તે મહારાજ શ્રી વૃદ્ધિ કર્મા માલ સાહેળ રાય અહાદ્દર બુધિલ કર્માં મુખ્ય કીવાન સાહેળના, સબાના પટ્નો માબુ સાહેળ રાય અહાદ્દર બુધિલ હજી કૃપેડીઆ તથા શેડ મનસુખલાઇ ભગુમાઇના એમ કૃલ પાંચ ફાટા નાંખવામાં આવેલ છે.

આવું માટું અને સુંદર પુસ્તક અમારા સુત્ર પ્રવક્તોને ૨૫ માં પુસ્તકની બેટ ારીકે લવાજમ પુરતા પૈસાથી વી. પી. કરી માકલવાનું શરૂ કરેલ છે. મન્ટે સદરહું વી. પી. ક્લીકારી લેશા એવી પૂર્ણ આશા છે. સુત્રેષુ કિંગહુના!

#### ઉપદેશ પ્રાસાદ ભાષાંતર ભાગ ચાથા.

આ આખો બ્રંથ એટલા અધા રસિક અને વાંચવા લાયેક છે કે જેને માટે વધારે પ્રશાસા લખવાની આવશ્યકતા નથી. દરેક વિષયને કહ્યોએ અનેક સુત્રે અને તેવારે પ્રશાસા લખવાની આવશ્યકતા નથી. દરેક વિષયને કહ્યોએ અનેક સુત્રે અને તેવાપર દરેક વ્યાખ્યાનમાં ઉદાહરણો (દર્શોલો) આપી વિશેષ દઢ કરેલ છે. વાંચતાં આનંદ ઉપજવા સાથે એ ધ મળે તેમ છે. પુસ્તકના પહેલા લાગની બીજી આવૃત્તિ હવે પછી કાઢવામાં આવશે. બીજા તથા ત્રીજા લાગની દરેકની કિંમત રા. ૧-૮-૦ રાખેલ છે. ચાંચા લાગ દાઢ ગણો માટે ઘયેલા છે. રાચલ આદ્ પિજી પર ફારમની પાંકા મજળુત અને સુશાબિત પુંડાવાળી આ બુકની કિંમત રા. ૧ રાખવામાં આવી છે. પારેટેજ જીદું.

#### બે પ્રતિક્રમણ સુત્ર (ગુજરાતી):

સદરહુ બુક છપાઇને આવી ગઇ છે. જેઓને ખૂપ હાય તેઓએ હાકીદે મે-ગાવી લેવી. કિંમત રૂા. ૦-૨-૬. શાળા તથા ઇનામ માટે રૂા. ૦-૩-૦.

## श्री जैनधर्मप्रकारा.

ततः प्रस्नहृदया गुरवस्तेन्यो गृहस्थावस्थोचितं साधुद्शायोग्यं च प्रतिपादयन्ति धर्ममार्ग । ग्राहयन्ति तञ्जपार्जनोपायं महायत्नेन । यञ्जत नो
ज्ञाः सष्ट्रमसाधनयोग्यत्वमात्मनोऽज्ञिद्धपद्धिर्जवद्धिस्तावदिदमादो कर्तव्यं जवति।यञ्जत सेवनीया द्याञ्चता । न विधेयः परपरिजवः । मोक्तव्या कोपनता। वजनीयो ञ्जनसंसर्गः । विरहितव्याञ्चिकवादिता । त्र्यञ्चयसनीयो गुणानुरागः।
न कार्या चौर्येद्धष्टः । त्यजनीयो मिथ्याज्ञिमानः । वारणीयः परदाराजिद्यापः । परिहर्तव्यो धनादिगर्वः । विधेया छः त्वितछः खत्राणेद्याः । पृजनीया
गुरवः । वंदनीया देवसङ्गाः । सन्माननीयः परिजनः । पूरणीयः पणिवः मण्यतिकाः ।
त्रजनीयो मित्रवर्गः । न जापणीयः परावर्णवादः । गृहीतव्याः परगुणाः ।
द्यजनीयं निजगुणविकत्यने । स्मर्तव्यमणीयोऽपि सकृतं । यतितव्यं परार्थं ।
संजापणीयः प्रथमं विशिष्टद्योकः । त्राज्ञनोदनीयो धार्मिकजनः । न विधेयं
परममंदिग्दनं । जवितव्यं सुवेपाचारः । ततो जविष्यिन जवतो सर्वक्रसष्टर्भानुग्रानयोग्यता ।

जपितिज्ञवप्रपञ्चा कथाः

પુસ્તક ર૬ મું. ચેત્ર, સં, ૧૯૬૬ વર્ષાક ૧૮૩૨ અક ૧ લા.

ॐ ऋहें नमस्तत्त्वाय.

કામ ત્યાગ. શાફેલ વિક્રીહિત.

સે. ઇચ્છે સુખ તો'ય તેહ ન મળે શાથી વિચાયું મને, અજ્ઞાને દુઃખમાં મતિ સુખ તહ્યું તેથીજ છે એ તને; માટી મોહ વિડ'બના મદનની આ જીવને આકરી, સાચા સદ્દશુરૂદેવ તેહ પ્રહ્યુષ્ટું જે લીક ભાગે ખરી. શ્રી જ્રાદૃત અનંત સદ્દશુષ્ટુ નિધિ તીર્થકરા વંદીએ, જેથી કામ કુભાલિડને ઝેટ હહ્યું આત્માથી આનંદીએ; હે સ્વામી જગદીશ્વરા સુખકરા ચિત્તે વસા ભાવથી, પામુ' સત્વર સર્વ આત્મઘરની-રિદ્ધિ પ્રભુ આપથી.

હે સાહિબજ ! નેક નજર કરી નાથ સેવકને તારા —એ રાગ. છે ચર ઘલા, આ જગમાં અતિ ચાર જીવમ કરનારા, (૫૯) સ્મર તસ્કરના, કામળ ખળ આગળ તે જળ ભરનારા, ŧ

#### જેત ધર્મ પ્રકાશ.

| એ કામ તે કામણ કામ કરે, અતિ કઠણ અસદ્યપણે પ               |               |           |
|---------------------------------------------------------|---------------|-----------|
| તન મન વાણીમાં વિકાર ક્ષરે. છે ચાર૦ ર                    | <b>:</b> મેર૦ | ٩         |
| ભાવાં મચ માટા એથી થતાે, (તેથી) આત્મા નિજ ભાન            | ા બૂલીજ જતાે; |           |
| (ત્યારે) ધન પુન્યરૂપી અતિશય હરતા.                       | છે૦ સ્મ૦      | २         |
| (વળી) તેની વિદ્યા કાેઇ અજબ અતિ, સાવાવસ્વાપિની ઉ'ઘ વધતી; |               |           |
| (તેથી) ગુણી ચેતના તે મૂર્છિત થતી.                       | છે૦ સ્મ૦      | 3         |
| વત નીમના તરત તાળાં તાેડે, મદવશ ઉન્મત્ત ખની ખ            | હુ દાેડે;     |           |
| શીલ રત્ન કામ ઘટ સમ ફાઉ.                                 | છે૦ સ્મ૦      | 8         |
| પરિતાપ પવન કું કથી એ તા, દીપક સમ જ્ઞાન ઓલર્વ            | ી દેતા;       |           |
| કરી અ'ધારું સંઘળું લેતાે.                               | છે૦ સ્મ૦      | ય         |
| સર્વસ્વ હરણુ કરી કાેઇ સમે, નથી તૃપ્ત થતા નિશિ દિવસ દમે; |               |           |
| પરવશ આત્મા દુઃખ ઝાઝું ખમે.                              | છે૰ સ્મ૦      | ŧ         |
| જ્ઞાની જનને અતિ અકળાવે, યાગીને યાંગથી રખડાવે;           | . <u>_</u>    |           |
| ભાગીના ભાગ કરે ભાવે.                                    | છે૰ ૨મ૦       | ৩         |
| શુરાને કાયર એ કરતા, માનીના શીર પર પગ ધરતા;              |               |           |
| ધીરા જનની ધીરજ હરતા.                                    | છે૦ સ્મ૦      | . <       |
| પંડિત શાસ્ત્રી ને પુરાણી, તે પાસ ભરાવે છે પાણી;         |               |           |
| ધ્યાનીની દશા કરે ધૂળધાણી.                               | છે૦ ૨મ૦       | Ć.        |
| છળ પ્રબળ ભર્યો વિણ અ'ગ છતા, અ'ગાંગે રગ રગ વ્યાપી જતા;   |               |           |
| રહે અનળ સમાન સદા ધગતા.                                  | છે૦ સ્મ૦      | ૧૦        |
| એમ ખહુ રીતે સહુને નડતા, પણ શુદ્ધ જ્ઞાનીથી એ ડર          | તાઃ           |           |
|                                                         | છે૰ સ્મ૰      | <b>૧૧</b> |
| તે જ્ઞાન તથા દાતા વિમળા, શ્રી જિનયતિ સદ્દગુરૂ રાજ       | લલા;          |           |
| અતિશય પુન્યાદયથીજ મળ્યા, હું વંદું ભાવ, શુદ્ધ           |               |           |
| કરી વિનય કહું કર જોડી, છે સાચેહ દાવ, મ્હેર              |               |           |
| પાપ સ્થિતિ તેાડી.                                       |               | ૧૨        |
| દે સત્ય જ્ઞાન ઘટમાં આવી, પ્રભુ જૈનસેવક કરૂણા લાવી;      |               |           |
| થાઉ નિજ ગુણ સ્થિરતા મથ કાવી.                            |               |           |
| એા નાથ દયાળ ! આ કર ઝાલી આ કાળે જરૂર ઉગારા;              |               |           |
| રમર તરકર ટાળ, ટાળક ભવ દુઃખ દેવ નિરંજન                   | ા પ્યારા.     | ૧૩        |

#### નવું વર્ષ 🤃

#### હરિગીત.

સુખ સકળ શીવ કરનાર જિનવર સાર કરશા માહરી, વિનતી સ્વીકારી આપ જ્ઞાન કટારી તિક્ષણતા ભરી; સુવિશુદ્ધ છે નિકલંક અતિ ઉજવળ સ્વભાવિક ગુણ થકી, કર્ફેસ્મર પ્રમુખ અ'તર અરિના નાશ નિમિષ વિષે નકી.

ગીતી.

જય જય જય અરિહ તા, અગણિત ગુણુલ ડાર હૃદય વસશા, ભાવકર્મ હણી ભાવે, મુજ સત્ ચિદ આન' દે ઉદ્યસશા.

> શ્રી કર્પ્રવિજયજી જૈન લાઇ પ્રેરી. માણસા. જૈંગ સેંગ્ ગિંગ હેંગ

## नवुं वर्ष.

પરંમ કલ્યાલ્યુને પ્રાપ્ત થયેલા પરમાત્માની પરીપૂર્લ પ્રેમદેષ્ટિથી મારી વય રપ વર્ષ પ્રમાલ્ય પૂર્લતાને પામી છે. હું એક જયુબીલીની હકદાર થઇ હતી તે હવે બીજી જયુબીલીની હકદાર થવાની સ્થિતિમાં પ્રવેશ કરૂં છું. ગતવર્ષ મને અનેક પ્રકાર્વે લાભદાયી નીવડ્યું છે, જોકે તેની અંદર વિષમ કાળના વિષમ વર્તન અનુસાર કે- ટલીક હાનિ પણ મારે લાગવવી પડી છે. પરંતુ કાળની ગતિ હરતિક્રમ હાવાથી गतं न शोचामि એ પ્રાપ્ત વચનાનુસાર આ માંગલિકય પ્રસંગમાં હું તે હકીકતનું વસ્મરલ્યુ કરી પરમાત્માની કૃપાને સ્મરલ્યુમાં લાવી મારી ફરજ બજાવવા ઉદ્યુક્ત થઉં છું.

મારૂં આયુષ્ય અને તે સાથે મારૂં કદ તેમજ મારી ત ફરસ્તી વૃદ્ધિ પામતી જોઈ મારા ઉત્પાદકો, મારા પાષકો, મારા વાંચકા તેમજ મારા હિતેચ્છુઓ વધારે હુ- પિંત થતા નથ છે. ગતવર્ષમાં મેં મારી ફરજ યથાશક્તિ ખનાવી છે. તેનું સર્ટિફી-કેટ હું પાતેજ પાતાને આપું તે કિંમતવાળું નથી, પરંતુ આ નીચે મારી ગતવર્ષની કારકિદીનું કરેલું સ્પષ્ટીકરણ અન્ય સુજ્ઞાને તેલું સર્ટીફીકેટ આપવા ઉત્તેજિત કરશે એવી હું આશા રાખું છું.

ગત વર્ષમાં મારા અ'ગીબૂત પ૩ વિષયા પૃથક્ પૃથક્ લેખકાથી લખાયેલા આપવામાં આવ્યા છે. તેની અ'દર ૯ લેખા પદામ'ધ છે જેખાસ ઉપદેશ આપનારા છે. ૧૧ લેખા વર્ષમાન સમાચારને અનુસરતા છે, તેની અ'દર'મે' ન્યુસ્પેપરની કરજ

3

98

For Private And Personal Use Only

z

#### જૈત ધર્મ પ્રકાશ.

મારે માથે ઉઠાવી નથી, પરંતુ જે હકીકત નોંધ રાખવા યાગ્ય હાઇ આગળ ઉપર હુપયોગી થાય તેવી હાય છે તેનાજ સંગ્રહ કરેલા છે. દ લેખા પરિષદાના સંખંધના છે, તેમાંના ૪ જૈન કોન્કરન્સને લગતા છે, તેમાં સાતમી કોન્કરન્સના રીપાર્ટ સમાન્ટલા છે, જૈનગ્રંથાવલિ અને સુકૃત ભંડારની ઉપયોગિતા સૂચવી છે, અને એક વિષ્યામાં કેન્કરન્સના અંગની કેટલીક બાબતા વિષે વિચાર ખતાવવામાં આવેલ છે. એક વિષય ચાથી જૈન મહિલા પરિષદ્દના રિપાર્ટને લગતા છે અને એક ત્રીજ ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ્દ જે રાજકાેટ મુકામે મળી હતી તેને લગતા છે.

તીર્ગલિકત મૂળથીજ મારા ઉત્પાદકાના હૃદયમાં વસેલી છે અને તેથી પહેલા પુસ્તકથીજ શ્રી શત્રું જ્યાદિ તીર્થ સંખંધી અનેક હુકાકતા, વૃત્તાંતા વિગેરે દાખલ કરવામાં આવે છે. ગતવર્ષમાં પણુ શ્રી તાળધ્વજ તીર્થનું વૃત્તાંત તથા શ્રી અંતરી- લૂજી તીર્થ શ્વેતાંખરામ્નાયનું છે તેના પુરાવાને લગતા વિષય દાખલ કરેલા છે. અંતરીક્ષ્ણના પ્રભાવિક તીર્થ થયેલા તકરાર સંખંધી આવેલા કેસનું પરિણામ પણ દાખલ કરવામાં આવ્યું છે. એ તીર્થના સંખંધમાં હુન્યુ વિશેષ પ્રયત્ન શરૂ છે, જેનું પરિણામ આપણા લાભમાં આવવાના સંભવ છે. કારણુકે એ તીર્થને માટે પ્રતિપૂર્શી પાસે જયારે બીલકુલ પુરાવ નથી ત્યારે આપણી પાસે ઘણા પ્રાચીન અને પ્રતિવિશિત પુરાવાઓ છે.

આ શિવાય ખીજા ૨૪ વિષયો જુદા જુદા લેખકાના લખેલા ખાસ જ્ઞાનવૃદ્ધિ કર તેવા દાખલ કરવામાં આવ્યા છે. તેમાં ૪–૫ વિષયો તો શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદ-માંથી લેવામાં આવ્યા છે તે ખાસ વાંચવા લાયક છે. તેવિષયો પૈકી અશુભ ધ્યાનના ફ ક સ્થાનક સંખ'ષી વિષયમાં તે દરેક દુધ્યાન ધ્યાનારનાં નામાં આપવામાં આવ્યાં છે. તે દરેક નામવાળાની કથા કયા કયા શ્ર'થમાં છે તે પ્રસ્તુત વર્ષમાં ખાસ લેખ તરીકે અતાવવાઇ છા છે. ખાકીના કથાનક વિષયો તેમાંથીજ કાઢલા છે; એ ખાસ ઉપદેશનું કામ ખજાવે તેવા છે. ઉપરાંત બે પ્રકારના આયુષ્યવાળા વિષય પણ મનન કરવા લાયક છે.

મુનિરાજ શ્રી કર્પૂરવિજયજીના લેખાની પ્રસાદી ગતવર્ષમાં પણ સારી આપ-વામાં આવી છે. ત્રીજાથી છકુા સુધી ચાર અષ્ટકનું વિવરણ જીદા જીદા દશ અ'કમાં આપવામાં આવ્યું છે. તે ખાસ લક્ષપૂર્વક વાંચવા ને મનન કરવા યાગ્ય છે. ઉપરાંત આજા પણ ત્રણ ચાર લેખા એ મહાતમાના લખેલા દાખલ કરવામાં આવ્યા છે.

હીરપ્રક્ષના વિષય ગતવર્ષમાં પૂર્ણું કરવામાં આવ્યા છે. પ્રસ્તુત વર્ષમાં સેન-પ્રક્ષ અથવા યીજા કાેઇ પ્રશ્નાત્તરના ગ્રંથને સ્થાન આપવાની ઇચ્છા છે. શ્રીપાળ રાજાના રાસ ઉપરથી નીકળતા સારના વિષય માત્ર ત્રણું અ'કમાંજ આપવામાં આ-

#### ંનલું વર્ષો

વેલા હાવાથી ગતવર્ષમાં તે પૂર્ણ થઇ શકરા નથી, પરંતુ પ્રસ્તુત વર્ષમાં તે અવશ્ય પૂર્ણ થવાના છે. માક્તિકના લખેલા માયા-દ'ભ ત્યાગવાળા વિષય એકજ અપૂર્ણ રહેલા છે તે આ પ્રથમ અંકમાંજ પૂર્ણ કરવામાં આવનાર છે. તેના લખેલા ખીજા પણ એક બે વિષય ગતવર્ષમાં આવેલા છે.

પ્રથમ અ'કમાં આપવામાં આવેલે৷ કલ્યાણક તપવાળા વિષય કાયમને માટે ઉપયાગી છે, કારણુકે તેની અંદર એ તપને લગતી. તમામ બાબતા સમાવેલી છે. શ્રીહરિભદ્રસૂરિ ચરિત્રવાળા વિષય દેખાવમાં અપૂર્ણ નથી, પરંતુ તે હજી આવવાના છે. એક ઐતિહાસિક પ્રશ્નવાળા ઉપદેશમાળાના કર્ત્તાના સ'બ'ધમાં શ'કા ઉઠાવનારા વિષયનું પ્રસ્તુત વર્ષમાં સમાધાન આપવામાં આવનારૂં છે. કારણુકે એના કર્ત્તા શ્રી ધર્મદાસગણી શ્રી મહાવીરસ્વામી ભગવ'તના હસ્તદીક્ષિત શિષ્ય હતા, એ હકીકત અનેક આધારાથી સાખીત થઇ શકે તેમ છે, તેથી આવેલ લેખ વાંચી કાઇએ શ'-કામાં પડવાતુ**ં** નથી. ંટુંકાં ટુંકાં વાકયાે અને હિતાપદેશવાળા લેખ ખાસ*ં* હૃદયમાં કારી રાખવા લાયક છે. એ ખંને લેખના લેખક ખરેખરા આત્માર્થી છે. સાધર્મી વાત્સલ્ય અને ધર્મકર્મમાં દ'ભના ત્યાગ કરવા વિષે એ બ'ને વિષયમાં આપેલી ક-થાઓ ખાસ સ્મરણમાં રાખવા ચાેગ્ય છે. પાતાની આળખાણવાળા બે મિત્રના સ-વાદરૂપ લેખ પણ કેટલાક ખાસ બાધ આપે તેવા છે. બ્રહ્મચર્ય વ્રતની ભાવનાવાળા લેખ એક અનુલવી લેખકથી લખાયેલા છે, તેથી તે પણ કરી કરીને વાંચવા ચાેગ્ય છે. કથાવાળા વિષયા તે પ્રકારના સ્વાદને ઇચ્છનારા બધુઓની ઇચ્છા પણુ<sup>ર</sup> કરવા માટેજ આપવામાં આવ્યા છે, અને સર્વ'ની છેવટે ચિત્તની શુદ્ધિ કરવી એજ સર્વ જીવાને પ્રાપ્તવ્ય હાવાથી તે સંખ'ધી લેખ આપીને ગત વર્ષ સમાપ્ત કરવામાં આવ્યું છે.

ગત વર્ષમાં બે મુનિરાજના અને બીજા શ્રાવક ભાઇઓના લખેલા લેખા આ-પવામાં આવ્યા છે. તેમનાં નામા દરેક લેખમાં આપવામાં આવેલા હાવાથી અહીં કરીને લખવામાં આવતાં નથી, પરંતુ એ લેખક મહાશયા તેમજ અન્ય ઉત્તમ લેખકાને અતાકરાષ્ટ્રથી પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે કે તેમણે મારાપર કૃપાદષ્ટિની વૃષ્ટિ કરવા માટે નિરતર હવુકત રહેવું. આ અભ્યર્થનાની સાથેજ હું જણાવવાની રજા લઉં છું કે હું સ્વાર્થનિષ્ઠ ખની તમારી પ્રસાદીનું આસ્વાદન પોતેજ કરી જનાર નથી, પરંતુ તેનું આસ્વાદન બીજાઓને કરાવવામાંજ આનંદ માનનાર પર-માર્થપરાયાલુ છું, માટે આપે હદાર દિલ અતાવતાં કિચિત્ પણ સંકાચ કરવા યોગ્ય નથી.

પ્રાર'ભમાંજ મારા ઉત્સુકતાવાળા વાંચકાને વધારે રાકી ન રાખતાં પ્રસ્તુત

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

વર્ષમાં તેમને યથાશક્તિ વિશેષ વિશેષ આરવાદન આપવાનું કસુલ કરી હું વિરામ પામું છું, અને પરમાત્માની કૃપાથી મારા ઉત્પાદકા, પાષકો અને વાંચકા તેમજ મારા દ્વિતેચ્છુએા નિર્વિદ્યપણે પ્રસ્તુત વર્ષ નિર્ગમન કરા, તેમની આત્માન્નિતિ વિશેષ વિકાસ પામા, તેમની શુભ ધારણાઓ ક્ળીબૂત થાએા, અને તેઓ શારીરિક અને માનસિક તંદ્વરસ્તી લોગવા એવી શુદ્ધ અતાકરણથી આશિષ આપું છું.

મારા જન્મમાસ ચૈત્ર છે કે જે શ્રી સિદ્ધચક્ક મહારાજની બક્તિના અને સિદ્ધાચળ મહાતીર્થની યાત્રાના પવિત્ર માસ છે. મારા ઉત્પાદકા પૈકી કેટલાએક પ્રસ્તુત વર્ષમાં એ અનેની બક્તિના લાબ લે છે અને લેવા ઇચ્છે છે. તેમના તરકૃતી ઉત્તમ પ્રસાદી તરીકેના એક લેખ પણ આ પ્રથમ અંકમાંજ દર્શન આપનાર છે, તો મારા વાંચકા તે લેખને લક્ષમાં લઇ એ ઉત્તમ ક્રિયાનું અનુસરણ કરવા તત્પર થશે એમ ઇચ્છુંછું, અને શ્રી સિદ્ધચક્ક તથા સિદ્ધાચળના અત્યુત્તમ મહાત્મ્યનું મનન કરવાની સ્થિતિમાં કાયમ રહી મારી કરજ બજાવવા તત્પર થાઉ છું.

#### ખાસ પ્રાર્થના.

વિદ્વાન મુનિ મહારાજાઓ અને જૈન સાક્ષરાને ખાસ પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે કે અમારી તરફથી પ્રકટ થતા અંધામાં તેમજ આ માસિકમાં અક્ષરસ્થના મંખ'ધી (મૂળમાં), અર્થ સંખ'ધી અથવા બીજી કાઇ પ્રકારની બૂલ દરિગાચર થાય તો તે તરતજ અમારી તરફ લખી માકલાવવાની કૃપા કરવી; તેમાં કિંચિત પશ્ચ સંકાચ કરવા નહીં. અમે અમારી લ્લ સુધારવા પુરા ઉત્કંદિત છીએ, તેથી તેવા પત્રે ઉપરથી લૂલનો નિર્ણય કરીને તે સુધારવા માટે બનતા પ્રયત્ન કરશું; ચાપાનીઆદ્વારા પ્રકટ કરવા યાગ્ય હશે તે તેમાં પ્રકટ કરશું અને બીજી આવૃત્તિમાં સુધારવા યોગ્ય હશે તો તેમાં સુધારશું અર્થાત્ તેને માટે યથાયાગ્ય પ્રયત્ન કરશું. પરંતુ જે કાઇ મુનિરાજ કે શ્રાવક તેવા પત્ર લખવામાં પ્રમાદ કરશે તે અમારી લૂલ કાયમ રહેવાથી તેના સંખ્યાળ'ધ વાંચનારાઓને પણ લૂલમાં રાખનારા થશે એટલું ધ્યાનમાં રાખશા; તે સાથે એવી લૂલ લખવાથી અમને કિચિત્ પણ ખેદ થશે નહીં એ સત્ય સમજશો. કિં બહુના!

મ'ત્રી, જૈનધમ' પ્રસારક સંભા•



## यशोभद्रसूरि अने वलभद्रमुनि.\*

तपस्वी रूपवान् धीरः, कुद्धीनः शीद्धदार्क्ययुक् । षर्(त्रंशदगुणाढ्योऽनूच्द्रीयशेजदसूरिराद् ॥१॥

ભાવાર્થ—"તપસ્વી, રૂપવાન, ધીર,કુલીન અને શીલ પાળવામાં દઢતાવાળા શ્રી યશાભદ્રસૂરિ, આચાર્યના છત્રીશ ગુણાથી યુક્ત થયા."તેની કથા નીચે પ્રમાણે—

પ્પલ્લીપુરીમાં જ્યારે શ્રી યશાભદ્ર મુનિને આચાર્યપદવી મળી, તે વખતે તેએ જીવન પર્યન્ત હ'મેશાં આઠ કવળવડેજ આંખિલ કરવાના અભિગ્રહ લીધા, એ-વા નિયમ ધારણ કરીને ઇર્યાસમિતિ પૂર્વક માર્ગમાં વિચરતા તે સૂરિને એક મહિમાન વાળી સૂર્યની પ્રતિમાએ નહેને મનમાં વિચાર્યું કે-"અહા ! આ સૂરિ ને મારા લુ-વનમાં પધારે તો મારા જન્મ સફળ થાય " એમ વિચારીને સૂર્ય આકાશમાં વાદ-ળાં વિકુર્વીને જળની વૃષ્ટિ કરવા માંડી. તે વખતે મારાથી અપુકાયની ' વિરાધના ન થાએા' એમ ધારીને સરિએ સમીપે રહેલા તે સુર્યનાજ ચૈત્યમાં પ્રવેશ કર્યો. તે સુ-રિના તપના પ્રભાવથી સૂર્યે પ્રત્યક્ષ થઇને વરદાન માળવાનું કહ્યું, કેમકે દેવનું દર્શન નિષ્કળ હાત નથી: તાપણ ઇચ્છારહિત સૂરિ કાંઇ પણ માગ્યા વિનાજ પાતાના ઉ-પાશ્રયે ગયા. ત્યારે સૂર્યે બ્રાહ્મણુનું રૂપ લઇને સ્વર્ગ નરકાદિકમાં રહેલા સર્વ છવાને જોઇ શકાય તેવી એક અંજનની શીશી તથા એક દિવ્ય પુસ્તક સૂરિને આપ્યું. તે પુસ્તક માત્ર વાંચવાથીજ સૂરિને સર્વ વિ-દાએ પાઠસિદ્ધ થઇ ગઇ. પછી ' આ વિદ્યાએ પાશ્ચાલ મુનિએ ને અયોગ્ય છે" એમ વિચારીને સૂરિએ પાતાના શિષ્ય બળભદ્ર મુનિને બાલાવીને કહ્યું કે " આ પુસ્તકને ઉઘાડયા વિનાજ એમ ને એમ સૂર્યના ચત્યમાં જઇને તેને આપી આવે. તેન કહેજે કે મારા ગુરૂને તમે જે થાપણ આપી હતી તે પાછી હયા. " એ પ્ર-માણે કહીને ગુરૂએ બળભદ્ર મુનિને માકલ્યા. ગુરૂએ તે પુસ્તક ઉઘાડવાની સખત મના કરી હતી, તાપણ તેણે ત્યાં જઇને શ્રત્યની બહાર તે પાથી છાડીને તેમાંથી મ ત્રાની આમ્નાયના ત્રણ પાનાં ચારીને ગ્રુપ્ત રાખ્યાં. પછી ચૈસમાં જઇને સૂર્યની પ્ર-તિમાને ગુરૂતુ વચન કહી તે પુસ્તક આપ્યું, એટલે તે પ્રતિમાએ પણ ઢાથ લાંબા કરીને તે લઇ લીધુ. પછી બળભદ્ર મુનિ ચૈત્યની બહાર આવીને જુએ છે તા સંતા-ટેલાં પાનાં જોયાં નહીં. તેથી તે પાતાના આત્માને ઉપાલ'ભ દેવા લાગ્યા કે "મને ધિક્કાર છે ! કેમકે મે' ગુરૂની આત્તા ઉલ્લ'થી અને સ'તાડેલાં પત્ર પણ કાેેેે અલેં

<sup>\*</sup> શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદ સ્ત ભ ૨૪ માં, વ્યાખ્યાન ૩૪૬ મું.

૧ું હાલતું <mark>પાલી</mark> મારવાડમાં છે તે સંભવે છે.

ځ

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

ક્યાં ગયાં ? " એમ ખેદ કરતાં તેનાં નેત્રામાં અશ્રુ ભરાઇ ગયાં. તે જોઇને સૂર્યે તેને કહ્યું કે " હે મુનિ ! શામાટે ખેદ કરા છા ? લ્યા આ ત્રણુ પત્રા, તેવડે શાસનની ઉન્નતિ વધારજે. " તે લઇને તેણે તે ત્રણુ પત્રામાં રહેલી વિદ્યાને પાઠમાત્રથીજ સિદ્ધ કરી લીધી.

એક છારૂ ખહિલ્મિ (સ્થંડિલ) ગયા હતા અને પ્રાસુક જળને તેને માટે કહેલા કાળથી કાંઇક અધિક કાળસુધી પ્રાસુક રાખવા માટે બકરાની લીંડીઓ આવી રાખેલી પાસે પડી હતી, તે વખતે બલભદ્ર મુનિએ ભૂલી ન જવાય તેટલા માટે સંજીવની વિદ્યાની આવૃત્તિ કરી. તે વિદ્યાના પ્રભાવથી જેટલી લીંડીઓ હતી તેટલાં બકરા બકરીએ થઇ ગયાં. તેવામાં ગુરૂ બહિલ્મિથી આવ્યા. ઉપાશ્રયમાં બકરાંઓના ખૂડાર શબ્દ સાંભળીને ગુરૂએ બળભદ્ર મુનિને ઉપાલ ભ આપ્યા. ત્યારે તે મુનિએ કહ્યું કે—" હે ગુરૂ! થયું ન થયું થવાનું નથી. હવે હું શું કરૂં? આપ આજ્ઞા આપા." ગુરૂ બોલ્યા કે " જીવરક્ષાને માટે અજાપાળ (ગાવાળ)નું સ્વરૂપ ધારણ કરીને તથા સાધુવેષને ગુમ કરીને બે વાડા ભિન્ન ભિન્ન કરી એકમાં બકરીઓ અને એકમાં બકરાઓ રાખવા. તેમની સંતતિની વૃદ્ધિ ન થવા દેવા માટે બકરા તથા બકરીના મેળાપ થવા દેવા નહીં. તેઓને ભક્ષણ પણ અચિત્ત આપવું. આ પ્રમાણે તે સર્વ જવે ત્યાં સુધી યત્નથી તેમનું રક્ષણ કરવું. " આ પ્રમાણે તે બકરાંની રક્ષાના ઉપ-દેશ કરીને સ્વિએ અન્ય સ્થાને વિહાર કર્યો.

પછી ખલભદ્ર મુનિ ગુરૂ મહારાજની આજ્ઞાના સ્વીકાર કરીને કાઇ ગિરિની ગુકામાં રહી અવ્યક્ત વેષે ખકરાના ટાળાને આવધી (સુકું ઘાસ) ચરાવવા લાગ્યા અને તેની લીંડીઓવડે હામ કરવા લાગ્યા. ત્યાં અનુક્રમે તેણે ઘણી વિદ્યાઓ સિદ્ધ કરી.

એકદા રેવત ગિરિનું તીર્થ ભાદ લોકોએ દખાવ્યું, અને 'રાયખેં'ગાર રાજને તથા તેની રાહ્યુંને તેઓએ પાતાના ઉપાસક ળાદ ધર્મો કર્યા. તેથી એવું થયું કે શ્વેતાંબરાને તે તીર્થમાં પ્રવેશ પહ્યુ બંધ થયે. એકદા ત્યાં શ્વેતાંબરના ચારાશી સંઘો એકડા થયા. તેમણે દર્શન કરવા જવાની માગણી કરી તે વખતે રાજાએ આગ્રા કરી કે "બાધ ધર્મ અંગીકાર કરીને પછી દેવને વ'દન કરવા જાઓ." તે સાંભળીને સર્વે અત્યંત ખેદ પાસ્યા. પછી કાઇ કન્યાના દેહમાં અંબા દેવીને ઉતારીને તેને શ્વેતાંબરાએ કહ્યું કે—" હે દેવી! સંઘના વિધનું નિવારણ કરવામાં સહાયભૂત થાઓ." દેવીએ કહ્યું કે—" હો દેવી! સંઘના વિધનું તિવારણ કરવામાં સહાયભૂત થાઓ." દેવીએ કહ્યું કે—" છાદના ત્યાંતરાએ તીર્શ રૃંધ્યું છે. તેથી બીજા સહાયકારક વિના એકદી મારી શક્તિ તેની સામે ચાલે તેમ નથી. શાસનનો ઉદ્યાત

૧ આ રાયખે ગાર હમણા સિદ્ધરાજ જયસિંહના વખતમાં થઇ ગયા છે તે ન સમજવા.

#### યશાભદ્ર સૂરિ અને ખલભદ્ર મુનિ.

કરવામાં સૂર્ય સમાન અને જીવન પર્યંત તપમાં આસક્ત એવા શ્રી યશાભદ્ર સ્વામી તા સ્વર્ગે ગયા છે. પરંત એક બળલદ્ર મુનિ અમુક સ્થાને બીરાજે છે, તે મુનિન ને તમે લાવા તા તીર્થ પાછું વળ." તે સાંભળીને સંઘપતિઓએ તે મુનિને બાલાવવા માટે એક સાંહણી માકલી. તેનાપર બેસીને કેટલાક માણસા બળલદ્ર મુનિવાળા વનમાં ગયા. ત્યાં એક માણસ બકરાં ચારતા હતા તેને તેઓએ પૃછ્યું કે "અહીં બન ળભદ્ર મુનિ કયાં રહે છે ? " તે સાંભળીને અજપાળના વેષ ધારણ કરનાર તે ખળ-ભદ્ર મુનિજ બાલ્યા કે " અમુક ગુફામાં જાએા, ત્યાં તે બેઠા છે. " એમ કહીને તે માણસા તે સ્થાને પહોંચ્યા પહેલાં બળભદ્ર મુનિ ત્યાં જઇને સાધુવેષે બેઠા. પછી તે ઉંટ પર બેસીને આવેલા શ્રાવકાએ ત્યાં આવીને તેમને સંઘની કહેવરાવેલી વિન રૂમિ કહી સંભળાવી. તે સાંભળીને ખલભદ્રમુનિ બાલ્યા કે-"તમે ત્યાં જાઓ. હ જલદીથી આવું છું." એમ કહીને તેઓને રજા આપી. પછી પાતે આકાશમાર્ગે સં-ઘની ભક્તિ કરવા માટે ત્યાં ગયા અને જર્ણાદુર્ગ (જુનાગઢ)ના રાજા ખે ગાર પાસે જ-ઇને તેને કહ્યું કે-"હે રાજા! સ'ઘનીયાત્રામાં અ'તરાય ન કર, આ તીર્થ ખાહ લાકા-તું નથી. " રાજા બાલ્યા કે-"ભાહ ધર્મ અગીકાર કરે તાજ દેવને વ દન થવાતું છે, તે શિવાય થવાનું નથી." તે સાંભળીને મુનિએ રાજાના શરીર ઉપર મંત્રેલા અક્ષત છાંટવા વિગેરેથી તેને વેદના ઉત્પન્ન કરી. પછી સ'ઘમાં આવીને વિદ્યાળાથી સંઘની ફરતા અગ્નિના કિલ્લા અને તેને ફરતી જળની ખાઇ ખનાવીને અંદર સુખે રહ્યા.

અહીં અસદ્ય વ્યાધિની પીડાથી રૂષ્ટમાન થયેલા રાજ્ય સંઘના સંહાર કરવા માટે સૈન્ય સહિત સેનાપતિને માકલ્યા તે સેનાપતિ સંઘના પડાવ પાસે આવ્યા,પણ તેની ફરતા અગ્નિના પ્રાકાર તથા જળની ખાઈ જાઇને ભય પામ્યા,એટલે તેણે દ્વરથી મુનિને વિનંતિ પૂર્વ કક્શું કે—"હે મુનિ! રાજાને કાપાયમાન ન કરા." તે સાંભળીને પોતાના અતિશય (શક્તિ) ખતાવવા માટે મુનિએ તે સેનાપતિ અથવા મંત્રીને કશું કે—"મારૂં અળ કેટલું છે તે જીઓ." એમ કહીને રાતા કશુંરના વૃક્ષની એક સાંદી સં-હારની રીતે ચાતરફ ફેરવી,એટલે સમીપે રહેલા સર્વ વૃક્ષાના શિખરા પૃથ્વીપર પડી ગયાં. તે જોઇને મંત્રીએ મુનિને કશું કે—" ઉદર પાત્ર ઉપરની હાંકણી પાડી નાંખવાને સમર્થ હાય છે, પણ તે પાછી ઢાંકવાને સમર્થ હાતો નથી." તે સાંભળીને ખળબદ્ર મુનિએ શ્વેત કશુરના વૃક્ષની સાંદી લઇને તેને સ્પ્રિની રીતે ફેરવી, એટલે તે વૃક્ષાનાં શિખરા હતાં તેવાં પાછાં જોડાઇ ગયાં. તે જોઇને ચમત્કાર પામેલા મં-ત્રીએ રાજા પાસે જઇને રાજાને મુનિનું સામર્થ્ય જણાવ્યું. તેથી ભય પામેલા મં-ત્રીએ રાજા પાસે જઇને રાજાને મુનિનું સામર્થ્ય જણાવ્યું. તેથી ભય પામેલા રાજા

<sup>ા</sup>૧-૨ મ્યા સંકારેણુ ને સપ્ટયા બ'ને પ્રકારની વિશેષ સમજણ શક્રેગમથી મેળવળી,

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

મુનિ પાસે આવી તેને વંદના કરી બાલ્યા કે.—"હે મહારાજ! મારા અપરાધ ક્ષમાં કરા. બાળક પિતાની અવજ્ઞા કરે છે, પણ પિતા તેનાપર ક્રોધ કરતા નથી." મુનિ બાલ્યા કે—"જો તું જૈન ધર્મ અ'ગીકાર કરીશ તા તને આરામ થશે." તે સાંભળીને મુનિનાં વચનથી રાજાએ જૈન ધર્મ અ'ગીકાર કરીશે. પછી શ્રીસ'ઘે માટા ઉત્સવથી શ્રી રેવતગિરિ તીર્થના અધિપ શ્રી નેમિનાથજીની યાત્રા કરી.

"શ્રી યશાભદ્રસૂરિ તથા અળભદ્ર મુનિ જૈન શાસનના પ્રભાવક થયા. તેમને હું ભક્તિગુણ ધારણ કરીને નિરંતર વંદના કરૂં છું, અને તેમની સ્તુતિ કરૂં છું".

આ ટુંકી કથામાં રહસ્ય ઘણું સમાવેલું છે. પ્રથમ તા આચાર્ય ભગવંત દેહ ઉપર પણ કેવા નિઃસ્પૃહ હતા તે તેમણે શ્રદ્ધણ કરેલ યાવન્નિજવિત અષ્ટકવળ આંબિલ સૂચવે છે. ત્યાર પછી દેવા પણ કેવા ગુણાનુરાગી હાય છે તે સૂર્ય આ-પેલી અમૂલ્ય વસ્તુએા અને તેણું પાતાના ચૈત્યમાં તેમના ચરણુ થવાની ઇચ્છા કરી તે સૂચવે છે. આચાર્યનું નિઃસ્પૃંહુપણું અહીં પણ સૂચિત થાય છે. ત્યાર પછી ઢાલના જીવાતું અલ્પસત્વીપણું મંત્રપુરિતકા પાછી માેકલવાથી સૂચિત થાય છે. બળભદ્ર મુનિએ કરેલું ગુરૂની આજ્ઞાનું ઉદ્ઘંધન એ અલ્પસત્વનીજ નિશાની છે. ગુરૂની આગ્રાનું ઉદ્ઘાધન કરીને મેળવેલી વિદ્યાનું માડું પરિણામ બકરા બકરીનું ઉપજવું સૂચવે છે, અને ગુરૂએ તેને ખતાવેલા રસ્તો ગુરૂમહારાજનું ચારિત્ર ધન ર્મના આરાધન પ્રતિ દીર્ઘદેષ્ટિપણું સૂચવે છે. બળભદ્ર મુનિએ કરેલા તે આજ્ઞાના સ્વીકાર તેમનુ' ભવલીરૂપણું તેમજ ગુરૂમહારાજની આગ્રાને આધીનપણ સૂચવે છે. ત્યાર પછી રૈવતાચળના ખાયોએ કરેલા રાધ કાળની વિષમતા સચવે છે. અ'-બિકાદેવીએ અતાવેલી પાતાની નિર્બળતા દેવગતિમાં પણ રહેલું સમવિષમપણ<sup>ં</sup> ખતાવે છે. સ'ઘની આજ્ઞાના બળભદ્રમુનિએ કરેલાે સ્વીકાર સ'ઘની આજ્ઞાનું શિ-રસાવ'દાપણ' સૂચવે છે. ખળભદ્રમુનિએ ખતાવેલાે ચમત્કાર વિદામ'ત્રની અચિત્ય શક્તિ સૂચવે છે, તે સાથે સૂર્યદેવે શાસનાનાતિ માટે એના ઉપયોગ કરવાનું જે કહેલું તેનું પરિણામ અતાવે છે. ખરે વખતે એવા ચમત્કારાની જરૂર પડે છે, તે આ કથાના પ્રાંત ભાગ સૂચવે છે, અને એવા મહા પવિત્ર તીર્થની યાત્રાના સવે જૈન બ ધુએાને તે વખતે મળેલાે અને અત્યારે મળતાે લાભ તેનાજ પરિણામ ત રિકે છે,એમ લક્ષમાં આવે છે. સુત્ર જેતાએ આ પ્રમાણેના રહસ્યમાંથી ગ્રાહ્યાગ્રાહ્ય-નાે વિભાગ પાડી ગાહ્ય ભાગનું ગ્રહણ કરવું ઘટે છે, અને અગ્રાહ્ય ભાગ છાેડી દેવા ઘટે છે. કથામાત્ર સાર ગ્રહણ કરવા માટેજ હાય છે; પરંતુ તેના સાર સમ-જનારા અને તેના શ્રાહ્મ ભાગને શ્રદ્ધણ કરનારા બહુ વિરલ હોય છે. જેઓ તે પ્ર-

#### श्री ज्ञानसार सूत्र विवर्ण.

₹8

માણુ સમજી લાદા લાગને બ્રહ્મણ કરે છે તેએ, આત્મકલ્યાણું મેળવવાને ભાગ્ય-શાળી થાય છે.

#### TWIS-

### श्री ज्ञानसार सूत्र विवरण.

कैन तत्त्व झान ( Jain phylosophy ).

इंद्रिय पराजयाष्ट्रक. (७) ( क्षेणक सन्भित्र क्रपूरिविकयेळ )•

રામાષ્ટકમાં જેશ મરસનું સુખ વર્જું તે સુખ અતીંદ્રિય એટલે ઇંદ્રિ-યાતીત-ઇંદ્રિયવઉ ન પ્રાપ્ત થઇ શકે તેવું અર્થાત્ સહજ સ્વભાવિક સુખ છે. એવું સહજ સુખ ઇંદ્રિયજન્ય સુખથી વિરક્ત થયેલા ઉદાસીન પુરૂષાજ વેદી શકે છે. એ-ટલા માટે ઇંદ્રિયાનું દમન કરવાની જરૂર છે. ઇંદ્રિયાનું દમન કરવાથી આત્માને કેવા અપૂર્વ લાભ મળે છે અને તેને વશ બની કૃત્યાકૃત્યના વિવેક ભૂલી જવાથી કેટલી અધી હાનિ થાય છે તે બાબતનું નિરૂપણ આ ઇંદ્રિય પરાજયાષ્ટકમાં ઉપા-ધ્યાયજી મહારાજે કરેલું છે. તેનું વિવરણ શરૂ કરવા પહેલાં સિંહાવલાકનથી આપણે પાછલા અષ્ટકાના પૂર્વાપર સંબંધ વિચારી જઇશું.

આપણે ઉપર જોઇ ગયા તેમ ખરૂં તાત્વિક સુખ આત્મામાં સહજ સ્વભાવિક શાંતિ પ્રસરવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. શમરસના આસ્વાદ કરનાર અંતરમાં જે સુખને અવગાહી શકે છેતેવું સુખ ગમે તેવા બાદ્ય ઉપચાર, ષ્ટ્રસ ભાજન, વિશાળ રાજવંભવ તેમજ પ્રભૂત એશ્વર્યવંડે પ્રાપ્ત થઇ શકતું જ નથી. ઉલટા તે બાદ્ય ઉપચારાદિક માં થતા કર્તૃત્વ અભિમાન અને રસ ઋદ્ધિ કે શાતા ગારવાદિક વિકારા શમ સુખના પ્રતિ-ખંધક થાય છે. તેથીજ પૂર્વે વિશાળ એશ્વર્ય યુકત રાજા મહારાજાઓએ તેમજ શ્રેષ્ઠીવરાએ સહજ શાંતિના અનુભવ કરવા માટે રાજય વેભવ વિગેરે તજી શમરસમાંનિમગ્ન થયેલા સંત પુરૂષોના સમાશ્રય કરેલા છે. તત્ત્વજ્ઞાન અને તત્ત્વદેષ્ટિવડે કરીનેજ સત્યાસત્યનું હિતાહિતનું કે કૃત્યાકૃત્યનું યથાર્થ ભાન અને શ્રહાન થઇ શકે છે, તેમજ તેવું ભાન તથા શ્રહાન ઉત્પન્ન થતાં સત્ય અને હિતાકારી માર્ગ સ્વકર્ત્ત વ્ય સમજીને સેવી શકાય છે, તેમજ અસત્ય અને અહિતકર માર્ગ અકર્ત્ત વ્ય સમજીને ત્યજી શકાય છે; તેથીજ અતુક્રમે નિવૃત્તિપદ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. જયાંસુધી મોહનું જેર ઉત્કટ હાય છે ત્યાંસુધી તત્ત્વમાર્ગ થથાર્થ જાણી કે આદરી શકાતો નથી. પર તુ જયારે મોહનું જેર ઘટે છે, અને આત્મા પાતે વિષય કષાયાદિ પ્રમાદ તજી સત્ સમાગમના લાભ મેળવે છે, ત્યારે તેને તત્ત્વજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતાં સદિવેકપોગે પાતાની અનાદિની ભૂલ

સમજાય છે, અને તે ભૂલ સુધારવા અનતા પ્રયત્ન કરે છે. જેમ જેમ જીવ સ્વકર્ત-વ્ય સમજી સન્માર્ગ પળે છે, તેમ તેમ નિર્મળ જ્ઞાન, શ્રદ્ધા અને ચારિત્રવહે તે સન હજ સ્વભાવમાં સ્થિરતા પામે છે. જેમ જેમ આત્માના સહજ સ્વભાવમાં સ્થિર થવાય છે તેમ તેમ મનની ચપળતા—અસ્થિરતા દૂર થતી જાય છે, અને અનુક્રમે જેમ અમુક ઔષધિના યાેગે પારા મુર્છિત થાય છે, તેમ સમતાયાે ગે મન પણ મર્છિત થઇ સ્થિર થઇ જાય છે. આવી રીતે અલ્યાસવડે જેઓ મનના નિગ્રહ કરે છે તેઓ અનુક્રમે મન ઉપર મજબુત કાબુ મેળવી સર્વ ઇંદ્રિયોને સ્વવશ કરી, કેન્ વળ આત્મજ્ઞાનાદિક નિજ ગુણમાં સ્થિરતા ધારી સ્વ સ્વરૂપમાં મગ્ર રહે છે. સર્વ વિભાવના ત્યાગથી જેને સહજ સ્વભાવમાં યાને પરમાત્મ સ્વરૂપમાં લય લાગી છે તેને કાઈ પણ જાતની પુદ્દગલ-ચેષ્ટા ત્રિય લાગતીજ નથી. એવા મહાનુભાવાજ આત્મિક પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. તેમને સર્વ ભવચેષ્ટા ખાળલીલા સરખી ભાસે છે; ત્યારે તેથી ઉલડી ચાલે ચાલનારને ભવચંષ્ટાજ પ્રિય લાગે છે. ઇંદ્રિય-જન્ય પુદ્દગલિક સુખજ તેમને ગમે છે, અને તેને માટેજ દિન રાત પ્રયત્ન સેવે છે. પરંતુ 'ચાર દિવસના ચાંદરડા 'ની જેમ તે કારમું સુખ નષ્ટ થાય છે, ત્યારે તેમને ભારે ખેદ પેદા થાય છે; અને આર્ત રાદ્ર ધ્યાનથી મરણ પામી નીચી ગતિમાં ઉત-રી જાય છે. પૂર્વે પ્રાપ્તસામગ્રીના સદ્વપયાગ નહી કરવાથી અને અસત માર્ગે પ્રવર્તવાથી જીવ અધાગતિ પામે તેમાં આશ્ચર્યકારી શું! જે ભવ્ય જેના ભાગ્ય યાેગે પ્રાપ્ત થયેલી શુભ સામગ્રીના સદુપયાેગ કરવા ચુકતા નથી તે તાે ઉત્તરાત્તર ઉંચી ગતિનેજ પ્રાપ્ત કરે છે. એવા હેતુથી શાસકાર માક્ષાર્થી જનાને ઇંદ્રિયાના જય કરી શુદ્ધ ચારિત્ર સેવવા ઉપદિશતા સતા નીચે પ્રમાણે કથે છે-

#### विजेषि यदि संसारान्मोक्तप्राप्तिं च कांक्सि । तर्दिद्रियजयं कर्तुं, स्फोरय स्फारपारेषम् ॥ १ ॥

ભાવાર્થ —"હે બવ્ય! જો તું ભવભ્રમણથી બ્હીતો હોય અને તુજને માેક્ષ-સુખ પ્રાપ્ત કરવાની ખરી ઇચ્છા જાગી હોય તો ઇંદ્રિયાના નિગ્રહ કરવાને પ્રભળ પુરુષાર્થ ફારવ."

વિવેચન—જેમાં જન્મ જરા અને મરણ આદિ વ્યાધિ અને ઉપાધિ, તેમ-જ સ'યાગવિયાગજન્ય અનંત દુ:ખ રહ્યાં છે, જે ચારાશી લક્ષ જીવયાનિવડે અતિ ગહન છે, અને જેના આદિ કે અ'ત જણાતા નથી, એવા ભય'કર ભવભ્રમ- ણુધી હે ભદ્ર! જો તું ઉભગ્યા હાય, જો તુજને પૂર્વોનુભૃત અને પ્રત્યક્ષ અનુભવાતાં પારાવાર દુ:ખથી નિર્વેદ જાગ્યા હાય, જો તુજને આ સ'સાર કારાગ્રહ તુલ્ય ભાસતા હાય, અને તેથી સર્વથા સુક્ત થઇ શાયતા સુખ પામવા ખરી અભિલાયા જગી

હિય, તો દુર્જય એવી પાંચે ઇદ્રિયનિંગ નિંગ્રહ કરવા પ્રખળ પુરૂષાર્થનું સેવન કર. કેમકે પ્રસ્તુત કાર્ય પરત્વે ઇદ્રિયનિંગ્રહની પુરેપુરી જરૂર છે. એ હકીકત શ્રીમદ્દ દેવચાંદ્રજીએ શ્રી આદિનાયના સ્તવનમાં "પ્રીત અનાદિની વિષ ભરી" ઇત્યાદિ ત્રણુ ગાથામાં ખતાવી આપેલ છે, તેમજ પ્રશામરતિ પ્રકરણમાં વાચક મુખ્યે પણ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કર્યો છે કે "પ્રમાદવશ થઈ કરેલાં કર્મના ઉદયથી ભવ-બ્રમણ કરતું પહે છે. ભવબ્રમણના કારણથી દેહ ધરવા પડે છે, અને દેહથી ઇદ્રિયવિષયા અને વિષયપ્રવૃત્તિથી સુખ દુ:ખ પ્રવર્તે છે." "માહાંધપણાથી ગુણ દેવના અજાણ છતા દુ:ખદ્રેષી અને સુખના આશી બનેલા જીવ જે જે ચેષ્ટા કરે છે તે તે ચેષ્ટાવ તે દુ:ખનેજ પામે છે."

એવી રીતે અનુભવેલા અને અનુભવાતાં વિવિધ જાતિનાં દુ:ખાંથી મુક્ત થ-વાને, વિવિધ વિષયામાં સ્વેચ્છાથી પ્રવર્તતા ઇદ્રિયા ઉપર કાળુ રાખવા યથાયાગ્ય પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.

જે ઇંદ્રિયાને અનિયંત્રિતપણું તેની ઇચ્છા મુજબ લિવિધ વિષયામાં કરતી રહેવા દેવામાં આવે, લગામમાં રાખવામાં ન આવે તા તે ઉદ્ધત ઘાડાની પેઠે આત્માને અવળે માર્ગે ખેંચી જઇ અસમાધિ ઉપજાવે છે. ઇંદ્રિયાને વશ પહેલા જીવોને પરિણામે ભારે ખેઠ, ત્રાસ યા દુ:ખ પુરેપુરાં અનુભવવાં પહે છે, એટલું જ નહિ પરંતુ ભવાંતરમાં પણ પરાધીનપણું અનેક પ્રકારનાં આકરાં કષ્ટ સહેવાં પહે છે. શ્રી ઇંદ્રિયપરાજયશતકમાં કહ્યું છે કે—

"વિષયભાગ ભાગવતાં મીઠાં લાગે છે, પરંતુ પરિણામે કિંપાકના કૃળની પેઠે અનર્થકારી હાવાથી વિરસ લાગે છે. ખરજ ખણતાં પ્રથમ સારી લાગે છે, પરંતુ પાછળથી તે દુઃખદાયી નિવેઢ છે. મધ્યાહ્નકાળે તૃષાથી પીડિત થયેલા મુગલાઓને ઝાંઝવાનાં જળ જેમ સાચા જળના ખાટા બ્રમ ઉત્પન્ન કરે છે, તેમ વિષયા પણ ખાટા સુખના બ્રમ ઉપજાવે છે; પરંતુ અવિવેકથી તે વિષયભાગ ભાગવા સતા જીવને અનેક પ્રકારની કુયાનિમાં રખડા-વે છે; માટેજ તેને મહા હાનિ કરનારા કહ્યા છે."

" જે ઈંદ્રિયાના વિષયમાં આસક્ત બની જાય છે તે, પંખી જેમ પાતાની પાંખ છેદાઇ જવાથી જમીન ઉપર પડી દુઃખી થાય છે, તેમ શીળ સંતાષાદિક સદ્દ્રગુણુ વિના ભયંકર ભવસમુદ્રમાં પડી દુઃખી થાય છે."

એમ સમજી શાષ્ટ્રા માણુતાએ ધૂર્વ સમાન ઇંદ્રિયાને આધીન થવું નહીં. અન્યથા અતે નરકાદિક સંખંધી અન'ત દુઃખદાવાનળમાં પડવું પડશે. ઇંદ્રિયારૂપી ચારટા જેમનું સંયમ ધન હરી શકે નહીં તેજ ખરા મદે છે, તેજ ખરા પંડિત છે, અને એમનીજ અમે પ્રશંસા કરીએ છીએ.

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

મુમુક જના તા ઇ દ્રિયાને વશ નહી થતાં તેને વશ કરવા માટેજ મહા-નિશ પ્રયત્ન કરે છે. કેમકે ઇ દ્રિયાને વશ પડેલા જ તુઓ મુક્તિના અધિકારી થઇ શકતાજ નથી. વળા જેમ જેમ વિષયસુખની ચાહનાથી તેનું અધિકાધિક સેવન કરાય છે, તેમ તેમ વિષયતૃષ્ણા વધતી થઇ પાતાની ચેતનાને મૂર્છિત કરી નાખે છે. એજ વાતને દૃઢ કરતા થકા ચંચકાર કહે છે કે—

> वृध्यास्तृष्णाजञ्चापूर्णेराञ्चवाङ्गैः किलंद्रियैः । मूर्च्छोमतुर्च्छा यर्जन्ति, विकारविषपादपाः ॥ २ ॥

ભાવાર્થ — તૃષ્ણારૂપી જળથી ભરેલા ઇ દ્રિયારૂપી ક્યારાવઉ વિકારરૂપી વિષ્કૃક્ષા કૃદ્ધિ પામ્યા છતા જીવોને મહા મૂર્છા ઉપજાવે છે.

વિવેચન—ને વિષ વૃક્ષાને જળથી તરબાળ રાખીને સારી રીતે પાષ્યા હૈાય તા તે વિષવૃક્ષા તેના આશ્રય લેનાર સર્વ કાઇને અનેક પ્રકારે દુઃખદાયી નિવે છે. તેમની છાયા, તેમના વાયુ, તેમનાં પત્ર ફળ કે ફૂલ સર્વે અનર્થકારી થાય છે; તેવીજ રીતે ઇંદ્રિયોને પણ હદ વિનાની તૃષ્ણાયાગે વિષયાંથ અની બહુ પરે પાષી હાય તો તે વિષ વૃક્ષાની પેરે વિષમ વિકાર ઉપજાવી સ્વપર જીવને અનેક રીતે અનર્થકારી થાય છે. ઇંદ્રિય પરાજય શતકમાં પણ કહ્યું છે કે—

"જેમ ઘુણુ લાકડાને કાતરી કાતરીને અસાર કરી નાખે છે, તેમ વિષયને પરવશ પડેલા પ્રાણીઓ પણુ પાતાના ચારિત્રને સારરહિત કરી નાખે છે, એમ સમ્મ તત્ત્વગવેષી જેનાએ ઇંદ્રિયોના જય કરવાને દઢ પ્રયત્ન કરવા નિઇએ." "જેમ મૂર્ખ માણુસ તુચ્છ વસ્તુને માટે ચિન્તામણું રત્ન ફે'કી દેછે, તેમ તુચ્છ વિષયમાં ગૃદ્ધ થયેલા જેના માક્ષસુખને ગમાવી દે છે. " "એક તિલમાત્ર વિષય સુખને માટે મૂર્ખ છવ મેરૂ પર્વત જેવડું દુ:ખ માથે વહારી લે છે, પછી તે દુ:ખના કેમે અંત આવતા નથી, એમ સમજી સુરૂ જેનાએ જરૂર હિતાહિતના વિચાર કરવા." "ને કે વિષયસુખ વિષની જેમ શરૂઆતમાં સારૂ' લાગે છે પણુ પરિણામે અત્યંત દુ:ખદાયી નિવડે છે. એવું વિષય સુખ અનંત કાળ પર્યંત આ જીવે લાગ્રુગ્યું છે, તાપણુ અઘાપિ તેને તજવાની ખુદ્ધિ થતી નથી એ શું હચિત છે? " "વિષયરસમાં મગ્ન થયેલા જીવ ક'ઇ પણુ હિતાહિત જાણતા નથી, પછી મહા ઘાર નરકમાં પડેયા છતા કર્ણ સ્વરે ઝુરે છે. " "જેમ લીં- ખડાના કીડા કડવા લીંબડાને પણુ મીઠા માને છે તેમ માલસુખથી વિમુખ રહેનારા લવાલિન'દી જીવા સંસારના દુ:ખને પણુ સુખરૂપ માને છે. " " ક્ષણમાત્ર સુખ આપનારા એવા અસ્થિર, ચપળ અને દુર્ગિતદાયક દુષ્ટ વિષયોથી હવે તા વિરમવું ને એછેએ. " " જેમ જેમ જીવ અત્રાનવશ સુખણ હિથી કામલાગમાં

#### શ્રી ત્રાનસાર સૂત્ર વિવરણ.

ર્પ

મું ઝાય છે તેમ તેમ અધિક તૃષ્ણાના અળથી માહુપાસમાં સપડાતા જાય છે, અને જે વિષયસુખને પાતે ક્ષણમાત્ર તજી શકતા નથી તેને મૃત્યુ સમયે સમૂળગું તજી દઇ-ને ચાલતાં અથવા એવીજ કાઇ મહા વિપત્તિમાં તેને ઇચ્છા વિરૂદ્ધ તજતાં જે દુ:ખ થાય છે તે સાક્ષાત અનુભવ કરનારજ કે સાતિશય જ્ઞાનીજ જાણી શકે છે. "

વિષયવશ અસંતાષી જનાતે અહીં જે જે દુ:ખ થાય છે તે સર્વે પરભવને વિષે થનારાં મહાદુ:ખાની વર્ષોકા (વાનકી) સમાનજ સમજવાં. ગમે તે પ્રકારની ખાટી વિષયાસક્તિ પ્રાણીને જીવના જેખમમાં ઉતારી નાખે છે, શરીરમાં વિવિધ પ્રકારના વ્યાધિઓને પેદા કરે છે, અને સ્વધર્મ કર્મથી બ્રષ્ટ કરે છે. એમ સમજી સુત્ર જના વિષયેલાલુપતા તજવાનાજ પ્રયત્ન કરે છે. ગમે તેવા ઉત્તમ પ્રકારના વિષયને ભાગ લાગવ્યા છતાંજીવકદાપિ તૃષ્તિ પામતા નથી. તેથી વિવેક પૂર્વક તે તે વિષયોથી વિરમવામાંજ હિત રહેલું છે. "ભાગી પુરૂષા વિષયભાગમાં લપટાય છે પણ અભાગી તેમાં લપટાતા નથી, તેથી અલાગી જના ભવભ્રમણથી છૂટી શકે છે."

"લીલા અને સુકા એવા એ માટીના ગાળા ભી'ત સામા અફળાવ્યા હાય તો લીલા ગાળા બીંત સાથે ચાંટી જાય છે (પણ સુકા ગાળા બીંત સાથે લગારે ચાંટતા નથી), એવી રીતે કામલાલસુ એવા દુર્ણુ દ્વિત લાકા ભાગમાં લપટાય છે, પરંતુ વિષયવિરકત જેના તેમાં લગારે લપટાતા નથી. " વિષયભાગને ભાગવતા છતાં તેમાં આસકિત નહિ ધરનારા કાઇ વિરલાજ વિવેકી જેના હાય છે. સાકરની માખીની પેરે તેવા વિવેકી જેના વિષયભાગથી પાતે ધારે તા છુટી શકે છે. વિષયને વિષ સમાન લેખી તેથી વિરકત—ઉદાસીન થઇ રહેનાર યાગી જેનાને તા કાંકરાની માખીની પેરે કાંઇપણ વિષયખધાન સંભવતું જ નથી.

માહવશે વિષયસુખનેજ સારભૃત જાણીને તેમાં મું ઝાતા અથવા મુંઝાઇ રહેલા લાગી જના ભ્રમર જેમ કમળમાં મું ઝાઇ મરે છે અથવા મધમાખ જેમ મધમાં રસલ પટ ખની મું ઝાઇ મરે છે, તેમ વિષયસને વશ થઇ તેમાંજ મું ઝાઇ મરે છે. વળી કેટલાક મૂઢ પ્રાણીઓ પ્રાપ્ત વિષયથી અસં તુષ્ટ ખની અધિકની ઇચ્છા કરતાં, તેનુંજ રટન કરતાં અને તેનેજ માટે પ્રયત્ન કરતાં વિષ્ટાની માખી પેરે અથવા ઓખર કરનાર પશુની પેરે ડામ ડામ ભટકતા છતાં કાંઇ પણ સુખ મેળવી શકતા નથી, એટલું જ નહિ પણ તેમને ઠેકાણે ઠેકાણે કડવા અનુભવ કરવા પડે છે. કેટલાક નિર્ભાગી જેના તા પૂર્વ કરેલાં દુષ્કૃતયો ભાગસામગ્રીથી બેનસીખ રહ્યા છતાં પુનઃ દુર્ણ હિથી જયાં ત્યાં માશું મારવા જતાં ખેળની માખીની પેરે કઠેકાણે ખૂંચી મરે છે.

કદામાં કદાે દુશ્મન જેવાે પરિતાપ ઉપજાવી ન શકે અને દુષ્ટ દુર્જન પણ જેલું દુઃખ આપી ન શકે તેલું આકરૂં દુઃખ કામચંડાળ આપે છે. કાળા નાગ કર-

#### જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

તાં પણ કામના દ'શ અધિક દુ:ખદાયી છે, કેમકે પહેલા વિષવિકાર તા દ્રવ્ય પ્રા- ણુનાજ લાપ કરે છે, ત્યારે બીજો ( કામવિકાર ) પાતાના ચારિત્રરૂપ ભાવ પ્રાણુના પણ વિનાશ કરે છે; અથવા વિષધરથી કામવિકાર વધારે વિષમ એટલા માટે છે કે પહેલા વિષધર તા દ'શ મારે છે ત્યારે પ્રાણ હવે છે, ત્યારે બીજો કામવિકાર વિષ- યતું રમરણ કરવા માત્રથી સ્વચૈતન્યને મૂર્ણિત કરી નાખે છે. એમ છતાં પણ मूडानरा कामपरा हवंति भाહને આધીન થઇ રહેલા મૂહ માનવીઓ કેવળ વિષયક્રીડા- માંજ મગ્ન રહે છે. બુંડને જેમ વિષ્ટા વિના અન્ય ક'ઇ ભાવતુંજ નથી તેમ તેવા મૂ-હ અજ્ઞાની જનાને યણ વિષયક્રીડા શિવાય બીજું ક'ઈ રૂચતુંજ નથી.

કામવિકારથી અંધ અનેલા જીવાની દુર્દશાના પાર રહેતા નથી. જેમ એક પદ્યમાં કહ્યું છે તેમ कामातुराणां न जयं न લગ્ગા કામાતુર થયેલા જના કાઇના લય ગણતા નથી, મૃત્યુથી પણ ડરતા નથી, કાઇ વખત પાતેજ કમાતે મરે છે,અને કાઇ વખત નિરપરાધીને પણ મારે છે. કુળલજ્જાદિકને તે કારાણજ મુકી દે છે, આળક્તા કાંકરા કરે છે, અને ધર્મથી બ્રષ્ટ અની મહા માઢા અધ્યવસાયથી મરીને દુર્ગતિગામી થાય છે. તે જ્યાં સુધી જીવે છે ત્યાં સુધી લુહારની ધમણની પેરે ધર્મ ચૈતન્ય વિનાના ખાલી ધાસાધાસ લે છે. તેમની અનીતિ (અન્યાય કે અધર્મ)થી નિદ્રા દેવી રીસાઇ જાય છે. તેમને સુખનિદ્રા આવતીજ નથી, જ'પ વળતીજ નથી, તેમ છતાં કહાચ કાયકલેશથી ક'ઇક નિદ્રા આવી તોપણ તેમાં એક सा सा सा सા તું જ ધ્યાન, ચિત્તવન થઇ રહેલું હાય છે, તે આપડાને અન્નપાન તો ભાવેજ શાનું?

જેમ એક અતિ કંગાળ કુતરા ખાનપાન વિના કેવળ કૃશ દુર્ળળ ખની ગયો હોય તેમજ તે કાહ્યુ, ખાંજલા, કાનરહિત અને પુછડા વિનાના હાય, શરીરમાં અનેક ચાંદા પડયા હાય, તેમાંથી પાસ વહેતું હાય, વળી તેમાં કીડા પડ્યા હાય, અને લાહી માંસ પણ સુકાઈ ગયા હાય, આવી વિવિધ વિડ'બનાથી પીડાતો હાય તોપણ તે નિર્ભાગી કુતરા કુતરીને દેખી વિષય સુખની આશાથી તેની પછાડી દાઉ છે. માટે શાસકારે ઠીકજ કહ્યું છે કે—"हतमि हंत्येत मदनः" કામદેવ મુએલાને પણ મારે છે. કામલાગની કામનાથી પુષ્ટ થતી તૃષ્ણાદેવી જીવતા નરપશુઓના લાગ લે છે, જેમ જેમ તે તૃષ્ણા દેવીને તર્પણ કરવામાં આવે છે, તેમ તેમ વિષયા વીદ્વધે છે કે, તેથી પાતાની માતા લગિની કે પુત્રીને પણ લાગવવામાં નાસ્તિક કા વીદ્વધે છે કે, તેથી પાતાની માતા લગિની કે પુત્રીને પણ લાગવવામાં નાસ્તિક કર્યા કરે હતે મે કોઇ પણ બાતિના પ્રતિબંધ લેખવામાં આવતા નથી, કામામિની તેના કડ્ડ તિંવાર સ્થિતિનું દર્શત દ્વારા સમર્થન કરી શાસકાર સંતાષવૃત્તિ ધારણ તેને છે.

#### ષ્ટ્રી ત્<del>રાનસાર સૂત્ર</del> વિવરણ,

43

#### सरित्सहस्रेष्ठः पूरसमुद्रोदरसोदरः । वृप्तिमान् नेदियुत्रामो, जवतृप्तोऽन्तरात्मना ॥ ३ ॥

ભાવાથ - જેમ હજારાગમે નદીઓના પ્રવાહથી સમુદ્ર તૃપ્તિ પામતા નથી તેમ ઇંદ્રિયવર્ગ પણ ગમે તેટલા અનુકૂળ વિષયભાગથી કદાપિ તૃપ્ત થતા નથી; માટે સ'તોષ વૃત્તિ ધારવીજ શ્રેયકારી છે. સ'તોષ વિના વિષયતૃષ્ણાના અ'ત કદા-પિ પણ આવવાના નથી. સ'તોષજ સવે સુખનું મૂળ છે.

વિવેશન—જેમ લવણ સમુદ્રમાં હજારા નદીઓ આવીને મળે છે તાપણ તે તૃપ્ત થતા નથી અને અગ્નિમાં ગમે તેટલાં તૃણ કાષ્ઠાદિક હામે તાપણ તે તૃપ્ત થતા નથી, તેમ વિષયાસક્ત છવ પણ કામભાગથી કદાપિ તૃપ્ત થતા નથી. એટ હાંજ નહિ પણ અધિકાધિક કામલાગની ઇચ્છા કરે છે, અને પરિણામે લલિતાંગ કુમારની પેરે વિડ બનાપાત્ર થાય છે. લલિતાંગ કુમારનું ચરિત્ર જાણવાની ઇચ્છા હોય તેણે કળિકાળસર્વં અરિદ્ધારી શ્રીમદ્ હેમચ દ્રસ્રરિકૃત પરિશાય પ્રવે લેલું.

દિગ્ય એવા વિષયભાગમાં આસકત ખની પ્રમાદવશ પતિત થયેલા પાણી-શ્રાને નરકાદિકની મહા વ્યથાયા લાગવવી ૫૩ છે. જેમ અગ્નિયાગે મીણ અને માં પણ એાગળી જાય છે તેમ રમણીના રૂપ લાવણ્ય અને હાવભાવથી માણસાનાં મન દ્રવી જાય છે. ગમે તેવા શૂરવીર પણ રમણીના વિલાસમાં સપડાઇ જાય છે. જેમણે પોતાના મનને અને ઇંદ્રિયાને સારી રીતે જીતી લોધાં છે તે તેથી ડગતા नथी अने तेळ भरेभरा धीर वीर अलाय छे. यतः विकारहेतौ सति विक्रियन्ते येषां न चेतांसि त एव धीराः भतक्षण કે વિષયવિકાર પેદા થાય એવાં કારણ સ-મીપે છતાં જેમનાં મન અવિકૃત (અવિકારી) રહે તેજ ખરેખરા ધીર છે. અ તરમાં સંતાષના ઉદય થયા વિના વિષયતૃષ્ણા કદાપિ શમતી નથી. સ તાેષ વૃત્તિ અમૃતવૃષ્ટિ સમાન છે, તેવઢ વિષયઅગ્નિથી ઉત્પન્ન થતી અને અનુકૂળ સ'યાેગે વૃદ્ધિ પામતી તૃષ્ણારૂપી જવાલા શમી જાય છે. સ'તાેપ વૃત્તિ વિના કદાપિ તૃષ્ણાના છેદ થઇ શકતા નથી. સંતાષ વૃત્તિના અભાવે તે દિન પ્રતિ દિન , વધતીજ જાય છે. એમ વિચારી સુજ્ઞ જનાએ વિષયતૃષ્ણાને છેદવા જરૂર સંતાષવૃત્તિ ધા-રણ કરવી. કહ્યું છે કે न तृष्णा परो व्याधि: તૃષ્ણા સમાન દુનિયામાં કાઇ બળ-વાન વ્યાધિ નથી. તૃષ્ણાજ સર્વ વ્યાધિતું મૂળ કારણ છે. તૃષ્ણાથીજ આંતર દુ:ખ યા વ્યાધિ ઉત્પન્ન થાય છે; અને એ પ્રકારે થતી આધિવડે વિવિધ . જાતની વ્યાધિ સ'પજે છે. એવી રીતે અનેક તરેહની આધિવ્યાધિનું ઉપાદાન કારણ તૃષ્ણાજ કહી શકાય છે. તૃષ્ણાવડે ચિત્તમાં જે ફ્રાલ યા ચિંતા ઉપજે છે તે ખળતી ચિતાની પેર

જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

26

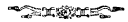
માણસના માંસ હાડ સુધાં બાળી ખાખ કરી નાખે છે. એવી રીતે સ'તાપકારી ∤ તુધ્ણાને શમાવવાના ખરાે ઉપાય સંતાષ છે. સંતાષરૂપ અમૃતવૃષ્ટિથી તુધ્ણારૂપી જવાલાથી વૃદ્ધિ પામતા વિષયાગિત શાંત થઇ જાય છે, અને આત્મામાં અભિનવ શાંતિ—સમાધિ પ્રસરી રહે છે. સહજ શાંતિ યા સમાધિનું સુખ અનુભવગમ્ય છે, વચન અગાચર છે, विषयतृष्या तજી સહુજ સંતાષવૃત્તિ ધારવાથી તે અનુભ-વી શકાય તેવું છે. શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે न तोपात पर्न सुख्म संतेष ઉપરાંત કાઇ અધિક સુખ છેજ નહીં. તેથી સદ્ધિવેકી જેનાએ સંતાય ગુખ સફા સેવ્ય છે. સંતાપવૃત્તિને સેવવાવાળા સંત પુરુંષા વિવિધ પ્રકારની સિદ્ધિઓને પ્રાપ્ત કરી શકે છે, વિવિધ પ્રકારની લખ્ધિએા મેળવી શકે છે, અને અસાધ્ય વસ્તુને પણ સાધ્ય કરી શકે છે. તેથીજ તેવા સ'તાષશાળી સદ્દગુરૂઓ સાક્ષાત કલ્પવૃક્ષની પેરે સેવાય છે. સ'ત સુગુરૂએા સ્વાશ્ચિત જેનાને અભિનવ શીતળતા અપે છે, તેમના ત્રિવિધ તાપને દૂર કરે છે, સફબાધ અંજનવડે તેમનું અંતરચક્ષ ઉઘાડી નાખે છે, અભિ-નવ સાનામૃતનું પાન કરાવે છે, નિર્મળ શ્રદ્ધાશુદ્ધિ પ્રગટાવે છે, અને શુદ્ધ ચારિત્ર કુળ ચખાડે છે. એમ સદ્યુરૂએન અનેકઘા ઉપગાર કરે છે. શ્રી ગુરૂ માહારાજની ઉત્તમ આજ્ઞાને યથાર્થ અનુસરવામાં આવે તેા શામ્ય ગુણ પ્રાપ્ત થતાં સહજ સંતાષ ત્રિકારે છે. સદ્દગુણાનુરાગી સહજ સ'તાપી આત્માર્થી સજ્જના સદ્દગુરૂઓ દ્વારા સ-હેંજે ઉત્તમ અનુચઢ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. ત્યારે લાભાતુર એવા ભવામિન દી છવા તેવા અનુગ્રહ્યી સદા બેનશીયજ રહે છે. લવાલિન દી જીવાને તેા વિષયવાસનાજ પ્રભળપણ જાગતી રહે છે, તેથી જ્યાંથી ત્યાંથી પણ તે આપડા વિષયસખ કે તેનાં સાધનાનીજ ગવેષણા કરે છે, અને તેમાંજ સંતાષ માને છે. જેમ જેમ તેવાં સાધન પ્રાપ્ત થતાં જાય છે, તેમ તેમ અધિકની ઇચ્છા પ્રદીપ્ત થતી. જાય છે, અને તેમાંજ પાતાનું સર્વસ્વ માની તે મેળવવા મહુનત કરે છે. આવી રીતે વધતી જતી તેમની ઇચ્છાએોના આકાશની પેરે કહાપ અ'ત આવતા નથી. એવા લવાસિન'દી પ્રાણીએાની તુષ્ણા કઢાપિ છીપતી નથી; તેથી નિવૃત્તિનું જે શાંતિસુખ આત્માર્થી જેના સહેજે મેળવી શકે છે તે તેમને મિથ્યા પ્રવૃત્તિના પ્ર-યળ વેગમાં કદાપિ મળી શકતું નથી, સવાભિનંદી જીવાને દિનરાત ખાટી વાસના-જ બની રહે છે, અને જીંદગી પર્ય ત અભ્યાસેલી એવી ખાટી વાસના ભવાંતરમાં પણ અવશ્ય ઉદય આવે છે, ત્યારે પણ અત્રીજ ખાટી પ્રવૃત્તિમાં પાતાના કાળક્ષેપ તથા વીર્ય ક્ષય કરી કેવળ દુઃખની પર પરાનેજ અનુભવે છે, અને એમ સ્વેચ્છા-ચારઘી કરેલાં અશુભ કર્મ, વડના બીજની પેરે બહુ પેરે ફળે છે. વિષયસુખના અલ્વા કટુક વિપાક થતા. જાણી સુજ્ઞજનાંએ જરૂર સંતાષ ગુણ **ધારવા ઘટે છે,** 

#### માયાન્દ્રભ ત્યાગ

36

અન્યથા સ્વેચ્છાચારીપણે વિષયાંઘ ખની ચાલતાં તેના માઠા વિપાક લાેગવવાના કડત: પ્રસ'ોા અનેક વાર અનુભવવા પડશે.

અપૂર્ણ.



#### माया--दंभ त्याग.

લેખક માતીચ'દ ગિરધર કાપડીઆ, સાલીસીઠર,

(અનુસ'ધાન પુ. ૨૫ ના પૃષ્ટ ૩૦૬ થી)

હપાધ્યાયજી આઠમા પાપસ્થાનકની સ્વાધ્યાયમાં કહે છે કે કુસુમપુર નામનું એક નગર હતું. તે નગરના એક શેઠને ઘર બે સાધુ હતર્યા. એક નીચે ને બીજા હપર. નીચે રહેલ સાધુ બહુ વિદ્વાન્ છે, પણ દ'લી અને બીજાની નિંદા કરનારા છે; હપર રહેલ સાધુ સાધારણ ગ્રાનવાળા છે, પણ ગુણચાહી છે. તે બે વિષે ગ્રાની મહા-રાજને પૃછતાં જણાવ્યું કે પહેલા સાધુમાં ગમે તેટલું ગ્રાન છે, છતાં પણ આ ભ-વસમુદ્ર તરવો તેને બહુ મુશ્કેલ છે, જ્યારે બીજા સાધુ થાડા વખતમાં મુક્ત થઇ જાય તેમ છે." આ સ્થિતિ બહુ વિચારવા લાયક છે.વર્તન વગરનું ગ્રાન લંગડું છે,એ શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ દર્શાંતના અત્ર પુલાસા થાય છે. એક પ્રાણીમાં ગમે તેટલું ગ્રાન હાય પણ જ્યાં સુધી તદનુસાર શુદ્ધ વ્યવહાર ન હાય ત્યાં સુધી એકલા ગ્રાનથી બહુ લાભ થતા નથી. તેટલા માટે અધ્યાત્મસારના ત્રીજા અધિકારના પ્રથમ શ્લોકમાં કહે છે કે

दंभो मुक्तिलतावाही, दंभो राहुः कियाविधी ॥ दोर्भाग्यकारणं दंभो, दंभोऽध्यात्ममुखार्गला ॥

"મુક્તિલતાને દહુન કરવામાં દંભ અગ્નિ સમાન છે." જ્યાં શુદ્ધ વર્તન ન હોય ત્યાં સમ્યકત્વ ગુણુ પ્રાપ્ત થતા નથી, અને કદાચ પ્રાપ્ત થયો હોય તો વિક-સ્વર થઇ શકતા નથી. આવી સ્થિતિમાં જીવ સંસારચક્રમાં અટવાયા કરે છે, અને કદિ પણ તેના આરો આવતા નથી. એ વાસ્તિવિક હકીકતના ખ્યાલ તેજ શ્લોકથી થાય છે. આગળ કહેછે કે—"દંભ એ અધ્યાત્મ સુખને અર્ગલા સમાન છે." આથી જણાય છે કે દંભી પાણી અધ્યાત્મ સુખને તો ઢાંકાશુંજ દઇ દે છે. જે અધ્યાત્મ સુખ અપૂર્વ છે, જેની સરખામણી દુનિયાના કાઇ પણ સુખ સાથે કરી શકાય તેમ નથી અને જે અનુભવથીજ ગમ્ય છે તે સુખ દંભીને હમેશાંને માટે હોતું નથી. આવું મહાન સુખ જે પર પરાએ માક્ષનું કારણું છે તે કપટી પ્રાણીને હમેશને માટે જયાં સુધી તેની દાંભિક સ્થિતિ રહે છે ત્યાં સુધી પ્રાપ્ત થઇ શકતું નથી, ત્યારે મોક્ષ પ્રાપ્ત થવાનો તો સંભવ પણ કયાંથી હોય ? અધ્યાત્મ સુખને

Ro

ખ્યાલ સામાન્ય શબ્દોમાં આવવા મુશ્કેલ છે. એના સહજ ખ્યાલ કરવાની કલ્પના માત્રજ પ્રાપ્ત થઇ છે. આપણે મિષ્ટ પદાર્થ ખાઇએ, રતિ આનંદ કરીએ કે બીએ કોઇ પણ ઇંદ્રિયના ભાગ ભાગવીએ તે વખતે માત્ર ક્ષણિક મુખ પ્રાપ્ત થાય છે. એમાં વાસ્તિવિક મુખ કાંઇ નથી. એના કરતાં કાઇ નવીન પુસ્તક વાંચતાં વાંચતાં નિવન અપૂર્લ વાત સત્ય જાણવામાં આવતાં જે માનસિક સંતાષ થાય છે તે ઘણા કાળ પહોંચે તેવા હાય છે. આ અધ્યાત્મ મુખની વાનકી છે. એવા પરિપૂર્ણ સંતાષ્ય અધ્યાત્મ મુખની વાનકી છે. એવા પરિપૂર્ણ સંતાષ્ય અધ્યાત્મ મુખમાં નિરંતર રહે છે. આવું મહાન મુખ દંભીને કયાંથી હાય જિયાં વ્યવહારની હડીલાઇ, કુટીલ નીતિઓ અને દગાની બાજીએ મંડાણી હાય ત્યાં આત્માનુભવ કરાવનાર અધ્યાત્મમુખ અને પ્રાપ્તચ્ય મોક્ષસુખની ગંધ સરખી પણ કયાંથી હાય? એટલા માટે ઉપાધ્યાયજી કહે છે કે "વહાણમાં છિદ્રના અંશ હાય તોપણ તે વહાણ સમુદ્ર તરવાને માટે અયાંગ્ય ગણવામાં આવે છે, તેવીજ રીતે અધ્યાત્મમાં જે પ્રાણીએનું ચિત્ત લાગી ગયું છે તેણે જરા પણ દંભ કરવા ઉચિત નથી." અને આવા પ્રાણી દંભ કરે તા તે દંભ વહાણમાં છિદ્રનું કામ કરીને તેને સંસારસમુદ્ર તરવા માટે નાલાયક બનાવી મુકે છે.

આવીજ રીતે હંભથી અમુક વત લઇ ખાટા દેખાવ કરે, એકાંતમાં હીન આ-ચરણ સેવે, સેવવાની રૂચિ કરે અથવા ઇચ્છા કરે તા તે પ્રાણી કાઇ પણ પ્રકારના લાભ મેળવી શકતા નથી. કદાચ તેના દાંભિક ભાવ ઉઘાડાન પડે ત્યાંસુધી તેને પૂજા પ્રતિષ્ઠાદિ મળે છે, પણ તેવા પન્નપ્રતિષ્ઠાદિ તો ખાટા છે. તેની કિંમત આપણ અગાઉ જોઇ ગયા છીએ, અને વળી હઘાડા પડતી વખતે તે જીવના અધઃપાત પણ એવા સખત થાય છે કે વાસ્તવિક રીતે ખાેટું પણ માની લીધેલું સુખ તેને થયું હતું. તેના કરતાં હજારાગણ દુઃખ તેને થાય છે. આવા દાંભિક વર્તાનથી કાઈ દિવસ સ'સારના છેડા આવવાના નથી, અને કાઇના સંબંધમાં અત્યાર સુધી આવ્યા પણ નથી. વતાદિક મહાન આત્મલાલ કરનાર વિષયામાં પણ જીવને કે ટલી મલીન ખુદ્ધિ થાય છે તેનું આ પ્રસિદ્ધ દર્ષાંત છે. વ્ર-તારિકમાં દ'લ બે પ્રકારના થાય છે. એક વૃત લીધું ન હાય અને પળાતું ન હાય છતાં પાતે વતધાની છે છે 1મ ખતાવવાની ઇચ્છા અને બીજું ગુપ્તપણે અધિક વત ક-રવા તે. પ્રથમના વિષય તદ્દન અધમ છે. એવી રીતે ધારણ કરેલાં વર્તાથી જે કાઇ સ સારતા છેલે પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છા રાખતા હાય તા તેની માટી ભૂલ થાય છે. અલ'-કારિક ભાષામાં કહીએ તે ા તે લાહાના વહાલુથી સ'સારસમુદ્રના પાર પામવા ઇચ્છા રાખે છે, જે અશક્ય ર માને મૂર્ખાઈ ભરેલ છે. જે થાડું માન અલ્પ સમય સુધી યાહ્ય દેખાવથી મળે છે ે તે પણ અંતે અપમાન, તિરસ્કાર અને ધિક્કારના રૂપમાં ુમ અતાવતાં ઉપાધ્યાયજ તેજ **અધ્યાત્મસાર** 

થ્ર'થમાં કહે છે કે "પ'ચ મહાવત રૂપ મૂળ ગુણા અને ચરણસિત્તરી કરણિતત્તરી પ્રમુખ ઉત્તર શુણા ધારણ કરવાને જે પ્રાણી સમર્થ ન હાર ! તેતા શ્રાવકનાં ગાર વ્રત પાળવા યુક્ત છે, પણ કપટ ચારિત્રનું જીવન ધારણ કરવું તેને ઉચિત નશ્યો. પાતા-થી વર્તના ભાર ઉપાડી શકાતા નથી, એવું જાણતાં છર્તા પહું કપટલ તથી જે પા-તાના આત્મામાં યતિત્વ હાવાનું જણાવે છે તેવા ખાદા વેશધાનીનું નામ લેતાં પછ પાપ લાગે છે." "આવા પ્રાણી જો રાગને લઇને વ્રતને મૂકી શકે નહિં તા પછી છે-વટે તેણે સ'વિજ્ઞ પક્ષ આદરવો. " આ ત્રણ શ્લાકામાં બહુ અગ ચની વાત કહી છે. અને તે જેમ સાધુઓને લાગુ પડે છે, તેમજ કાઇ પણ વ્યક્તિ ને જે સંચાગામાં તે મુકાએલા હાય તેમાં લાગુ પઉ છે. આહ્ય દેખાવ કરનારને ઉ તેજન આપવાની વૃત્તિ કેટલીકવાર માનસિક હિંમતને અભાવે અને કેટલીકવા ર દષ્ટિરાગને લીધે થાય છે. શાસકાર મહારાજ સ્પષ્ટ રહતે કહે છે કે--ગાવા દાંહિ નેક વર્ત નવાળાને કાઇ પણ પ્રકારનું ઉત્તેજન આપવું એ મહાપાપનું કારણ છે. તે ણે પાતે 'પાતાન દાંભિક વર્તાન ચાલ રાખવું એ તેને પાતાને અધાપાત કરાવના રૂં છે. આવી રીતે દાંભિક જીવનવાળા પાણી પાતે અને તેને તેવા જાણવા પછી પાંચ તેના સ'બ'ધમાં ્આવી તેને ઉત્તેજન આપનાર પ્રાણી પણ મંદ દશાને પામતા જાય છે. પાતાથી જે ઉત્તમ સ્થિતિ અનુસાર વર્તન થઇ શક્તું હાય તાજરા નીચી સ્થિતિ માં દેખાવ આપી સારં વર્તન કરવું, પણ દાંભિક ભાવ રાખી ખાટા માનપ્રતિષ્ઠા મેળવવાં રૂપ ચે રાખવી નહિ. સંવિત્ત પક્ષ આદરવાની જે સૂચના સાધુને કરી છે તે પણ વચલા રસ્તા કાઢવા જેવી છે. સંયમ ઉપરના રાગને લીધે વેશના ત્યાંગ થઇ શકતા ન હાય ત્યારે સા-ધુની સેવા કરનારા આ સ'વિજ્ઞ પક્ષ આદરવા. આ પક્ષ હાલ વિદ્યમાન છે કે નહિ એ નાવામાં નથી, પણ શાસકારે આ પક્ષની વિધિ ખતાવી છે. આ પક્ષ શહ સાધુ અને શ્રાવકની વચ્ચેની સ્થિતિપર આવે છે. ગમે તેમ થાય તાપણ ખાટા દેખાવ કરવાની તેા શાસકાર સ્પષ્ટ શખ્દામાં ના પાંડે છે. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ બે જગાપર તે સંખ'ધમાં પણ કહે છે. પ્રથમ તા માયાની સઝાયમાં તેઓ કહે છે કે—

વિધિ નિષેધ નવિ ઉપદીશે, સુણા સંતાજ, એકાંતે ભગવંત, ગુણવંતાજી; કારણે નિષ્કપટી હોલું, સુણા સંતાજ, એ આણા છે તંત, ગુણવંતાજી.

જૈનશાસ સ્યાદ્ધાદ હોવાથી અમુક બાબતમાં તમારે આમજ કરવું અને અ-મુક બાબતમાં તમારે આમ નજ કરવું એવા એકાંત આદેશ તેમાં કાઇપણ જગાએ નથી, પણ કપટ કરવાનું કારણ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે તાકપટ નજ કરવું-નિષ્કપટી રહેવું રર

#### જૈત ધર્મ પ્રકાશ.

એ સંબંધમાં તા પ્રભુની આજ્ઞા એકાંતે છે, એમાં કાંઇ બે મત કે સ્યાદ્ધાદ જેવું નથી. તેજ વાત વધારે સ્પષ્ટ રીતે અધ્યાત્મ સારમાં તેઓ શ્રીએ કહી છે.

#### र्जनैनीतुमतं किंचिन्निपिद्धं वा न सर्वधा कार्ये चाच्यमदंभेनेत्येपाङ्गा पारमेश्वरी ॥

"તીર્થંકર મહારાજે કાેઇપણ બાખતમાં એકાંત આગ્રા નથી કરી, તેમજ એકાંત નિષેધ કર્યો નથી; પણ જે કાર્ય કરવું તે કપટરહિતપણે કરવું એવી પરમેશ્વરની આ-દ્રા છે." ગમે તેવા સ'યાગામાં કપટ તા નજ કરવું, કપટયુક્ત વર્તન તાનજ કરવું એ સિદ્ધ આજ્ઞા છે. વિધિનિયેધ એકાંતે ન હાવાના ખહુ અગત્યના વિષય છે, જે-નાપર માટા લેખ થઇ શકે, જે અત્ર પ્રસ્તુત છે, પણ તે વિધિનિષેધને લગતા કાેઇ પણ કાર્યમાં દ'ભ ન રાખવા એ સિદ્ધ ચ્યાજ્ઞા કરવા યાગ્ય છે. આવી રીતે ખાટા દેખાવ કરવાની શાસકાર સ્પષ્ટ ના પાંડે છે, તેમજ તેવા દેખાવ કરનારને તેના ખરા સ્વરૂપમાં જાણ્યા પછી તેને વિશેષ ઉ-ત્તેજન આપવાની પણ ના પાડે છે. આ હકીકતનું રહસ્ય યથાસ્થિત સમજાયું હોય તાે યતિ. શ્રીપજરાે કે ગાેરજીએાએ છેહા બે ત્રણ સેકામાં જે ગાટા વાળ્યા છે અને તેને દક્ષિરાગીઓએ જે ઉત્તેજન આપ્યું છે તે પ્રમાણે બનવાના સંભવ રહેત નહિ. જૈત જેવા શહ માર્ગમાં જે ખેદકારક પરિસ્થિતિ ચાલુ રહી શકી છે તે પર સહૃદય જેના અશુ પાંડે છે. કમનશીબે સ'વેગ પક્ષમાં આ રિશતિ હાલમાં જરા જરા દા-ખલ થવા પામી છે. અગાઉ પણ તેવી સ્થિતિ હતી, પણ તેને ઉત્તેજન નહાતું. હાલ દાંભિક વર્તાનવાળાને ઉત્તેજન મળે છે એમાં એકદમ સુધારા થવાની જરૂર છે. નહિતો થાડા કાળમાં ફરીને ક્રિયા ઉદ્ધાર કરવાના પ્રસંગ આવી જશે. આ ઉપર ઉપરથી સામાન્ય લાગતી પણ બહુ અગત્યની બાબતમાં ખાસ ધ્યાન આપવાની જરૂર છે.

વ્રતના સંખંધમાં પ્રશસ્ય માયા પણ થાય છે. અપ્રશસ્ય માયા સાથે સરખા-વતાં તે ખરાબ નથી, પણ સારી છે; છતાં પણ માયા તરીકે તેના પણ ત્યાગ ક-રવા જેવું છે. પોતે વ્રત કરે તે પોતાની સરખા—સાથેના મિત્રાથી ગ્રમપણે વધારે કરે વિગેરે એના પ્રકાર છે. આ પ્રકાર પ્રશસ્ત એટલા માટે ગણાય છે કે એમાં બીજાને નુકશાન કરવાની નીચ વૃત્તિ રહેતી નથી, પણ બીજા કરતાં વધારે લાબ મેળવી જવાની ઇચ્છા રહે છે. આ પ્રકાર પણ પસંદ કરવા લાયક એટલા માટે ગણાતો નથી કે એમાં પણ સરલતા એાછી છે, અને સરલતા વગરના કાર્યમાં જે મૃ હતા આવવી એઇએ તે આવી શકતી નથી. શ્રી મણીનાય ભગવાને તેના આગલા ભવમાં પોતાના મિત્રાથી વિશેષ તપ ખાટા ખહાના શાધી શાધીને કર્યો. એક

આ તા તપ જેવા શુદ્ધ વિષયમાં કપટ કર્યું હતું, પણ ગમે તે સંયોગામાં કપટ તે કપટજ છે, અને તેના પરિણામે તેમણે સ્ત્રીગાત બાંધ્યું. તપના લાભ મળ્યા અને તેથી તીર્થંકર નામ કર્મ ઉપાર્જન કર્યું, પણ તેવા પ્રશસ્ત કાર્યમાં પણ કપટ કર્યું તેના ખરાબ બદલા મળ્યા. આ દર્શાત એટલું બધું અસરકારક અને અસલ મુદ્દાને વળગી રહેનાર છે કે એના પરથી આ વિષયને અંગે બહુ પ્રકાશ પડે છે. અધ્યાત્મ સારમાં ઉપાધ્યાયજ કહે છે કે—

अब्जे हिमं तना रागा, वने विद्वित्ते निशा। ग्रंथे मौरुर्य किहाः सौरूपे, धर्मे दंजलपप्टवः ॥

"જેમ કમળને વિષે હીમ, શરીરને વિષે રાગ, વનને વિષે અગ્નિ, દિવસ-ને વિષે રાત્રિ, ગ્રાંથને વિષે મૂર્ખતા અને સુખને વિષે ક્લેશ ઉપદ્રવ કરનાર છે, તેમ ધર્મમાં કપટ દુઃખ કર્તા છે." આચરણ કે વર્તન પ્રશસ્ત વિષયનું હોય અથવા અપ્રશસ્ત વિષયનું હોય પણ તેમાં જો કપટ હોય તો તે મહાં દુઃખનું કારણ છે, તે અત્ર સ્પષ્ટ સમજાય છે. શરીરમાં રાગ થયા હોય તો તેથી શરીરને જેમ અનેક પ્રકારની પીડા થાય છે, તેમજ શુદ્ધ વર્તન કે અશુદ્ધ વર્તનમાં પણ જો દંભ હોય તો તેથી અનેક પ્રકારનાં દુઃખા થાય છે. આજ પ્રમાણે સર્વ દર્શતાના સંખધમાં સમજી લેવું.

માયાનું સ્વરૂપ અને પરિણામ આવાં ભયંકર છે, એ બહુ મનન કરીને સમજવા યેાગ્ય છે. શ્રી સામપ્રભાચાર્ય શ્રી સિંદૂરપ્રકરમાં કહે છે કે—

> कुराखजननवंध्यां, सत्यसूर्यास्तसंध्याम् , कुगतियुवतिमाद्यां, मोहमातंगशाद्याम् । रामकमद्यहिमानीं, छुर्यशो राजधानीम्, व्यसनशतसहायां,दूरतो मुख्य मायाम् ।।

"ક્ષેમકુશળના જન્મ આપવા માટે વ'ધ્યા સી, સત્ય ઉચ્ચારણુર્પ સૂર્યના અસ્ત કરવા માટે સ'ધ્યા, કુગતિ સું દરીની વરમાળા, માહહસ્તીની શાળા, સમતાર્પ કમળપર હીમ, અપજશની રાજધાની અને હજારો કે દેશની સહાયભૃત એવી માયાને તો તું દ્વરથીજ તજી દે." આ નાના શ્લોકમાં ખહુ વાત સમાવી છે. કેપટવૃત્તિવાળા પ્રાણી કાઇનું ક્ષેમ કરી શકતો નથી. કારણું જે જ્યાં પાતાના સ્વાર્થની અ'ધતા રગેરગ વ્યાપી ગઇ હોય ત્યાં પારકાનું ભલું કરવાની વાતજ ક્યાંથી થાય ? સત્યના તે અમાવ અતાવે છે, કુગતિ—નારકી તિર્ધયમાં જવા યોગ્ય કર્મોને એકબ કરી આપે છે, માહનું તે ઘર છે, સમતા સુખ જે અધ્યાત્મ જ્ઞાનના સાર છે અને માકસુખની વાનકી છે તેના તે નાશ કરનાર છે અને તેનાથી અપયશ ચતુર્દિશામાં ફેલાય છે તે-

38.

#### केन धर्म<sup>©</sup> प्रकाशः

મ જ ઢુંજારા કર્ષ્ટા ઉત્પન્ન થાય છે. આવી રીતે માયાકપટ એક દું:ખને કે પાપને જીત્પન્ન કરનારજ નથી પણ પાપશ્રેણીને અને કષ્ટરાશિને જન્મ આપનાર છે. તેજ મુદ્દાપર ૧૭ માં સૈકાના એક વિદ્વાન્ પાદરી લખે છે કે:---

Hyprocrisy can not so properly be said to be one single sin, as the sinfulness of other sins; it is among sins, as sincerity is among graces; now that it is not one grace, but an ornament that beautities and graces all other graces.

" બીજા' પાપાના પાપપણાની પેઠે વ્યાજબી રીતે હ**ંભ**–જાળને એક પાપ કહી શકાય નહિ. શુભ કાર્યમાં સરલતા–સહ્દયતા જેવા ભાગ મજવે છે તેવા દ'ભ પાપ કાર્યીમાં ભજવે છે. સહ્દયતા તે કાંઇ એકજ શુભ કાર્ય નથી, પણુ તે તાે ઘ-રેણા જેવી છે જે બીજા' શુભ કાર્યોને શાેભાવે છે અને દીપાવે છે."

્આટલા ઉપરથી કપટવૃત્તિ કેવું લયંકર પાપ છે તે અરાગર સમજાયું હશે. એટલા માટે સરલતા રાખવાના વારંવાર ઉપદેશ આપવામાં આવે છે, દ'લનું વિ-શેષ સ્વરૂપ અને પરિણામ જાણવું બાકી રહેતું નથી. હવે માત્ર એક બે વિદ્વાના તેના સંબધમાં શું કહે છે તે જોઇએ. A. Warwick નામના ઇંગ્લિશ લેખક કહે છે કે:—

Hyprocrisy desires to seem good rather than to be so; honesty desires to be good rather than seem so. The worldlings purchase equitation by the sale of desert, wise men buy desert with the hazar d of reputation. I would do much to hear well, more to deserve well and rather lose opinion than merit. It shall more joy me that I know myself what I am, than it shall grieve me to hear what others report me. I had rather deserve well without praise, that do ill with commendation.

મા વ્યવહાર વાકયમાં ખહુ ઉપયોગી રહસ્ય સમાયલું છે; એના ભાવ ખુ વિચારવા માગ્ય છે. નીચે પ્રમાણે તેના ભાવાર્થ છે. " દ'ભ સારા થવા કરતાં સાદ દેખાવાની ઇચ્છા રાખે છે; પ્રમાણિકપણું સારા દેખાવા કરતાં સારા થવાને ઇચ્છા રાખે છે.મૂર્ખ માણુસા સદ્દ્રગુણુ વેચીને તેના વડે માન ખરીદે છે,સુત્ર (ડાહ્ય માણુસા પાતાની કીર્ત્તિને ભાગે પણ સદ્દ્રગુણુ ખરીદ કરે છે; હું મારૂં પાતાનું સ સાંભળવા માટે ઘણું કરૂં, સારાને લાયક થવા માટે તેથી પણ વધારે કર્ં, અને સ ગુણુ ખાવા કરતાં મારા સંખધીના સારા અભિપ્રાયપ્રથમ ખાવાનું ાસંદ કર્ં. કે માણુસ મારા સંખધાનાં શું કહે છે એ સાંભળીને મને ખેદ થાય તેના કરતાં હું માર્ તે કાલ્યું એ હું જાલું છું એ વાતથી મને વધારે આનંદ થાય છે. સ્તુતિ મેળવીતે ખરાબ કામ કરૂં તેના કરતાં સ્તુતિ મેળવ્યા વગર હું સારી રીતે લાયક થાઉ તે વધાન્ય રે પસંદ કરવા યાગ્ય છે." આ ડુંકી હકીકતથી દંભનું સ્વરૂપ અરાબર લદ્યમાં આંતી લાય તેમ છે. દુનિયાના ઘણા માણસા આ ભવમાં પરિપૂર્ણતા સમજે છે, ભતે તેટલું ખાઇ પી લેવું અને એશઆરામ ભાગવવા એજ આ છંદગીના મુખ્ય હતું સમજે છે, કારણ તેઓના મન્તવ્ય પ્રમાણે આ ભવના હિસાબ આગળ ચાલવાના નથી, અત્રેજ બંધ થવાના છે એમ તેઓ સમજે છે, આવી ખાટી માન્યતાથી તે બીન્ ભં અનેક નીતિ અને ધર્મવિરૃદ્ધ પાપાચરણા સેવે છે; તેમને અત્ર અપ્રસ્તુત ગણીએ પણ એક પાપ તો આપણા પ્રસ્તુત વિષય સાથે અતલગના સંબંધ ધરાવે છે. આફ વા પ્રાણીએ ગમે તેટલી માટી વાતા કરનારા હાય છે છતાં તેઓની સાથે વિશેષ્કામ પડતાં જણાઇ આવે છે કે તેઓ ન્યાયી અથવા પ્રમાણિક હાવાના દેખાવજ કરે છે. જે કાઇ રળે છે તે પ્રમાણિક પણાના નામ પરજ રળે છે. હુચ્ચામાં હુચ્ચા વેપારી હોય તે પણ " એકજ ભાવ " નું પાટિયું મારી શકે છે અને મારે છે એમ દર રાજ એઇએ છીએ. આવાળાદા દેખાવને માયા બહુ ઉત્તેજન આપે છે અથવા બાદા દેખાવ એજ માયા છે. આવી માયા કરનારને પરિણામા પણ તેવાંજ ભય કર આવેછે.

માયાનું પરિણામ છેવટે કેવું ભયંકર આવે છે તે પ્રસિદ્ધ હકીકત છે. સિંદ્ધર પ્રકરના કર્તા કહે છે કે " જે પ્રાણી માયા કરે છે અને તેમ કરીને અન્યને છેતરે છે તે વસ્તુત: પાતાની જાતને સ્વર્ગના અને માસના સખથી છેતરે છે. તેને પાદ્દગલિક સખમાં આસકિત હાય તા તેની સામે દેવલાકનાં દ્વાર બધ થઇ જવાથી તે તેને મેનળવી શકતા નથી અને તેને આત્મિક સખ પ્રાપ્ત કરવાની વાંદળ હાય તા માસમાર્ગથી વિપરીત માર્ગ લેવાથી તે પણ મેળવી શકતા નથી. " ટુંકામાં આવાં પરિણામને ઉત્પન્ન કરનારી માયા ન કરવી એ ખાસ ઉપદેશ છે.

માયાના એહિક અને પારલાકિક પરિણામા આપણે બહુ સારી રીતે જોઇ ગયા. આ ભવમાં વિધાસના નાશ અને પરભવમાં પાદગલિક અને આધ્યાત્મિક સુખના નાશ આ તેનાં સ્પષ્ટ પરિણામા છે, અને એ ઉપરાંત આડકતરાં અનેક પરિણામા આવે છે તે જુદાં સમજવાં. હવે માયાના આપણા વ્યવહાર સાથે કેવા સંબંધ છે તે વિચારીએ. જ્યાં સુધી શુદ્ધ આત્મજ્ઞાનના બાધ થતા નથી, પાદગલિક ભાવાનું સવર્પ સમજતું નથી, અને ખાસ કરીને કથાયનું લાજયપણું માનસગાચર થતું નથી, ત્યાં સુધીને. આ જીવના વ્યવહાર બહુ ઉપરચાદીએ રહે છે, તેની ધન અને માન મેળવવાની અધમ વૃત્તિ એટલું જોર કર્યાં કરે છે કે તેને બીજ બાળતનું સહજ જ્ઞાન થયું હાય તાપણ તે તણાઈ જાય છે. બાહા દેખાવ કરવાની વૃત્તિના અનુભવ

વાર'વાર આત્મનિરીક્ષણ કરનારનેજ થઇ શકે તેમ છે. ઘણા પ્રાણીઓ તો ખિચારા ધર્મ બુદ્ધિએ પણ અતિ પાપ સેવે છે. જે વાંચનારને કાેઇ વખત સ'ઘ કે નાતની મીટી ગમાં જવાના પ્રસંગ બન્યા હાય તા જણાશે કે કેટલાક આગેવાના દ'લ–માન યાના ધંધા લઇ બેઠા હાય છે. પાતાના પક્ષ સખળ કરવાની ઇચ્છાથી અથવાનાતના નાક રખાવવાના ખાટા મમત્વભાવથી આખી નાતની કે સમદાયની પાયમાલી કરે છે. એમ દેખાય છે. હિંદુસ્તાનની અધમ સ્થિતિની આ એક નિશાની છે. ગ્રાંતિ કે સંઘ સમુદાયમાં સત્ય હકીકતવાળા ફાવી શકતા નથી પણ જથ્થાવાળા-સમુદાયવાળા તક-રાર કરવામાં જબરા હોય તે કાવી શકે છે. આવી માયિક વૃત્તિવાળા આગેવાનાના હાય નીચે કામ કરવાના સંબંધમાં હાલમાં કેટલાક માટેસ્ટા થયા છે તે ચાલુ જમાન નાના ઇતિહાસ ખારિકીથી વાંચનાર અને અવલાકન કરનારજ જોઇ શકે છે. પા-તાના ખાનગી વ્યવહારમાં કરેલી માયા તા પાતાની જાતનેજ નુકશાન કરે છે, પણ સ'ઘાદિકનાં સામુદાયિક કાર્યોમાં કરેલી માયા આખી કેામ કે સ'સ્થાને પાછળ પાડી દે છે અને તેના જવાબદાર આગેવાના થાય છે; એ હવે નવું સમજવાનું નથી. આવી વૃત્તિવાળા આગેવાના કામને ખહ નુકશાન કરે <mark>છે. તે</mark>ની પ્રયાસ વગર સ્વાભાવિક રીતે થતી વિકસ્વરતા પણ આવા દાંભિક માટા માણસા પાછી હડાવી દે છે અથવા અટકાવી દે છે. રાજ્યની શાં-તિના અખ'ડ લાભ લેવાને બદલે તેએ જ્ઞાતિસમુદાયને પાતાના મમત્વજાળ અને સ્વમાનનું' કે'દ્ર અનાવી દે છે. જ્ઞાતિ કે સ'ઘના અ'ધારણમાં સમયને અનુકળ ફેરફાર એકદમ નહિ કરવામાં આવે તા જ્ઞાતિ જેવી સ'સ્થા જેણે પૂર્વ કાળમાં મહાન ઉપ-કાર કર્યા છે તે પચાસ પોણાસા વરસમાં નાશ પામી જશે અથવા નષ્ટપ્રાય થઇ જ-શે, એવી દીર્ઘ દૃષ્ટિથી ભવિષ્યના વિચાર કરનારા વિદ્વાનાની માન્યતા છે. મુંબઇમાં ભાટિયા, કપાળ, પારવાડ વિગેરે નાતાનાં દૃષ્ટાંતા જોશા તા તુરત જણાશે કે આગે-વાનાની વૃત્તિ કેવી દાંભિક રહે છે. આપણા સંઘ તથા નાતાની મીટીંગા મળે ત્યારે <sup>ગ્રહ્મણ</sup> કરાતી **પદ્ધતિ પર વિચાર કરો. નાતના આગેવાનાને અપમાન** આપવાના જ-રાપણ ઇરાદા નથી; પરંતુ જમાના સાથે તેઓએ પણ ચાલવું નેઇએ. અન્ય કાેમાન માં રેલ્વે, માટર કે આકાશવિમાનની ઝડપ સુધારાઓ થાય અને આપણે આગેવા-નાની વિચિત્ર પ્રકૃતિને લીધે બેસી રહીએ અથવા પાછા હઠીએ, ત્યારે તેનું પરિણાન મ શું આવે અને કેટલા ખેદ થાય ? તે વિચારવા ચાગ્ય છે.

માયાના દુર્ગુણ જેવી રીતે ખાનગી વ્યવહારમાં હાજર રહી અનેક પ્રકારના પ્રપ'ચા રમાડી સત્યમાર્ગથી દ્વર રાખે છે તેવીજ રીતે જાહેર વ્યવહારમાં પણ તેવીજ સ્થિતિને જન્મ આપે છે. જેમ સાંસારિક સ્થિતિમાં આગેવાનાના સંબધમાં અં છે તેવી રીતે રાજ્યદ્વારી સ્થિતિમાં પણ તેમજ અને છે. આ ઉપરાંત કમનશીએ ધર્મ-ના વિષયમાં પણ માયા અહ માટેા ભાગ ભજવે છે. ધર્મિષ્ટ **હોવા કરતાં ધર્મિષ્ટ** હાવાના દેખાવ કરવાની વૃત્તિ બહુ રહે છે. સાધારણ જ્ઞાનવાળા માણસ પણ અધ્યાત્મની વાતા કરવા મ'ડી જશે. અધ્યાત્મની વાતા કરવી એ જરા પણ ખરાખ નથી, પણ અધ્યાત્મી હાવાના દેખાવ કરવા એ એ રીતે દાષપાત્ર છે. ગુણની ગુણ તરીકે એાળખાણુ થતી નથી, અને ગુણુપ્રાપ્તિ પણુ થતી નથી. આવા શુષ્ક અધ્યાન ત્મીઓના મુખના રંગ કે રારીરના હાવલાવ જેયા હાય તા એમ લાગે કે જાણે આ પ્રાણી મહા વૈરાગી છે અને અત્રેથી ઉઠતા પણ નહિ હાય, પણ તેની સાથેજ જે આવા જીવાના ખાનગી વ્યવહાર તપાસ્યા હાય તા કાઇ પણ પ્રકારની વ્ય-વસ્થાની ગેરડાજરી અને નીતિનિયમને જલાંજલિ અપાયલી જણાશે. આવા કાઇ કારણથીજ 'ભગત' શખ્દ લાકામાં ખરાબ અર્થમાં વપરાય છે એમ લાગે છે. તાલામાં ખેટા તાલા હાય તે 'ભગત' કહેવાય છે, રૂપિયામાં ખાટા રૂપિયા હાય તે 'ભગત રૂપિયાે' કહેવાય છે, અને ઘણું ખરૂં મનુષ્યમાં પણ બાહ્ય ક્રિયા કરના**ર** પણ વ્યવહારમાં ગાટા વાળવાવાળાને ભગત કહેવામાં આવે છે. આ સર્વતા હેત્ માત્ર એકજ છે કે પાતાની ખાસ અગત્યની બાબતમાં આ જીવ હજા મનાવી લેવા માટે કામ કરે છે. પણ વસ્તુતઃ તેને રૂચિ થઇ નથી. 'આજે બે સામાયક કર્યા, પોન સહ કર્યો, છઠ્ઠ કર્યો, ખધે દેરે દર્શન કર્યા ' એવી એવી વાતથીજ જીવને સંતોષ થા-ય છે, પણ ખરી રીતે શું કર્યું ? શામાટે કર્યું ? કોણે કર્યું ? વિગેરે વાતના વિચાર નથી, શાધ નથી, નિચાળ નથી. આ સ્થિતિ અથવા આને મળતી સ્થિતિ સર્વત્ર દેખાય છે. ઘણાં કાર્યો માત્ર વદાડી લેવા ખાતર ચાય છે; પણ ખરી જરૂર તેને રસમય ખ-નાવવાની છે તે ભલી જવાય છે.

જાહેર જીંદગીમાં અને ધાર્મિક જીંદગીમાં દંભ કરવાની રહેલી વૃત્તિને એક-દમ દખાવી દેવી જોઇએ. કારણુકે એનાથી મહા પાપ થાય છે, અનંત ભવભ્રમણુ રાગ્ય કર્મળાં ધ થાય છે, અને શાંતિએ બેસવાના અવસર આવતા નથી. ખાનગી વ્યવહારમાં પ્રશસ્ત ભાખતમાં માયા કપટ કરવાથી શ્રી મહિનાથ પ્રભુના જીવને સ્ત્રીવેદના ખ ધ થયા એ હડીકત સાધારણુ નથી. આવાં કાર્યોની તા આપણુ ગણતરી પણુ ગણતા નથી, અને તેને પસાર થઇ જવા દઇએ છીએ. સરળ પ્રકૃતિ રાખવાથી માન-સિક ક્ષાલ બીલકુલ થતા નથી અને નવા નવા પ્રપાંચા રચવા પડતા નથી. સરલ પ્રકૃતિવાળા માણુસ ઉપર સર્વ વિશ્વાસ રાખે છે અને તેની સાથે કામ પાડતાં કાઇ પ્રકારના આંચકા ખાતા નથી. ટુંકી જીંદગીના હદવાળા સમયમાં અનેક પ્રકારનાં તાકાના કરી મૂકી નિરંતર ઉપાધિમાં રહેલું એ સુજ્ઞ માણુસ કદિ પણુ પસંદ કરે

જૈન ધર્મ પ્રકાશ:

તેલું નથી. સરળ પ્રકૃતિવાળાને સ'સારસમુદ્ર તરવા પણ સરળ થઇ જાય છે, તેથી વિચારવાનને સરલ થવાની અભ્યર્થના કરી અત્ર વિસ્મીએ છીએ.

ૈમાકિતક.

-12000000

#### नवाणु यात्रानो अनुभव.

શ્રી સિદ્ધાચળ મહાતીર્ધ કે જેનું મહાત્મ્ય અનેક શાસામાં વર્ણવેલું છે તે તીર્યની યાત્રાના લાભ પૂર્વ પુષ્યના પૂર્ણ ઉદય શિવાય મળી શકતા નથી. આ તી- ર્ધના મહાત્મા સંગાધી શ્રે ચાતું અવલાકન કરતાં મુખ્ય શ્રે થ શ્રી ધનેશ્વર સૂરિ વિર-ચિત શત્રું જય મહાત્મ્ય દૃષ્ટિગાચર થાય છે. આ શ્રંથ સંસ્કૃત પદ્મળાં દશ હજાર શ્લોક પ્રમાણ છે. તેનું ભાષાંતર આ સભા તરફથીજ બહાર પાડવામાં આવ્યું છે. તેના પ્રારંભમાં એ શ્રંથની ઉત્પત્તિને અંગે લખે છેકે—

"પૂર્વે શ્રી યુગાદિ પ્રભુના આદેશથી પુંડરિક ગણુધરે વિશ્વના હિતને માટે ટેવતાઓએ પૂજેલું, સર્વ તત્ત્વ સહિત અને અનેક આશ્ચર્ય યુક્ત એવું શતું-જયનું મહાત્મ્ય સવાલક્ષ શ્લોકના પ્રમાણવાળું કરેલું હતું; તે પછી મહાવીર સ્વાનીના આદેશથી સુધર્મા ગણુધરે મનુષ્યાને ટુંકા આયુષ્યવાળા જાણીને તેમાંથી સંક્ષેપ કરી ચાવીશ હજાર શ્લોકના પ્રમાણવાળું કર્યું; તે પછી શત્રું જયને હિદ્ધાર કરનાર અને અઢાર રાજાઓના નિયંતા સારાષ્ટ્રપતિ મહારાજા શિલાદિત્યના આયહથી સ્યાદાદના વાદથી ખાધ લોકોના મદને ગળિત કરનાર, સર્વાંગ યોગમાં નિપુણ, લાગના વિસ્તાર છતાં તેમાં નિઃસ્પૃહ, નાના પ્રકારની લખ્ધિવાળા, રાજગજ્બના મંડન રૂપ, સચ્ચારિત્રથી પવિત્ર અંગવાળા, વેરાગ્ય રસના સાગર અને સર્વ વિદ્યામાં પ્રવીણ એવા મહાતમા સી ધનેશ્વર સ્વૃર્ણએ તેમાંથી સાર લઇ તેના પ્રતિધ્વનિરૂપ સુખે બાધ કરનારું આ શ્રી શત્રું જયનું મહાતમ્ય વદ્યભીપુરમાં રચેલું છે."

અા ગ્રાંથ વિક્રમ સંવત ૪૭૭ માં થયેલા શિલાદિત્ય રાજાના ઉપદેશક શ્રી ધનેશ્વરસૂરિએ રચેલાે હાેલાથી ઘણા પ્રાચીન છે, પરંતુ તેથી પણ પ્રાચીન બે ક-. લ્પ છપાઇને અહાર પડેલા છે.

એક કલ્પ શત્રું જય લઘુકલ્પ<sup>ર</sup> નામે માગ<mark>ધી ૨૫ ગાથાઓના છે. તેના પ્રાર</mark>ભની ગાથામાં કહે છે કે '' શ્ર**ી અયમત્તા કેવળીએ** નારદ મુનિની પાસે શ્રી શત્રું-

૧ જુઓ શત્રું જય મહાત્મ્ય ભાગાંતર પૃષ્ટુ ૫૧૧.

ર જુઓ પ્રકરણમાલા પૃષ્ટ ૧૭૯

#### નવાણું યાત્રાના અનુભવ.

જય તીર્થનું મહાત્મ્ય કહ્યું છે તે તમે સાંભળા. " પ્રાંતે છેલી ગાથામાં કહે છે કે " સારાવળી પયન્નામાં શ્રુતઘરે કહેલી ગાથાએ જે ભણે, ગુણે કે સાંભળે તે શત્રુંજયની યાત્રાનું ફળ પામે." અર્થાત્ સારાવળી પયન્નામાં શત્રુંજયના મહાત્મ્યની જે ગાથાએ છે તેના શ્રવણાદિકનું પણ એટલું ઉત્કૃષ્ટ ફળ છે.

ખીજે કલ્પ શત્રું જય મહા તીર્ધ કલ્પ 'નામે માગધી ૩૯ ગાયાઓના છે. તેના પ્રારંભમાં કહે છે કે " શ્રુત સિદ્ધાંતમાં વર્ણવેલા અને દેવે દ્વાએ વાંદેલા એવા જે તીર્ધરાજના વિદ્યાપ્રવાદ પૂર્વના પ્રાભૃતમાં ૨૧ નામ કહેલાં છે તે તીર્ધની અમે સ્તલના કરીએ છીએ." આ ગાયા ઉપરથી શત્રું જય મહા તીર્ધ સંખંધી વર્ણન, તેનું મહાત્મ્ય વિગેરે વિદ્યાપ્રવાદ પૂર્વમાં વર્ણવેલું હતું એમ સિદ્ધિ થાય છે. તેના પાહુડા (પ્રાભૃત)નું નામ આ ગાયામાં આપ્યું નથી, પરંતુ ઉપલક્ષણથી શત્રું જય નામના જ પાહુડા હોવા સંભવ છે. એ કલ્પની ૩૮ની ગાયામાં કહ્યું છે કે " શ્રી ભદ્રખાન્દુ સ્વામીએરચેલા શત્રું જયના કલ્પથી શત્રું જય તીર્ધનું મહાત્મ્ય શ્રી વજ સ્વામીએ એલ શત્રું જયના કલ્પથી શત્રું જય તીર્ધનું મહાત્મ્ય શ્રી વજ સ્વામીએ એલ શત્રું જયના કલ્પથી શત્રું જય તીર્ધનું સહ્યાન્ય શ્રી વજા સ્વામીએ છે કે ભદ્રભાઢુ સ્વામી ચાદપૂર્વી હતા, તેથી તેમ- ખુજ વિદ્યાપ્રવાદ પૂર્વમાંથી ઉદ્ધરીને શત્રું જયના માટે (વૃહત્ ) કલ્પ અનાવ્યો હશે, અને તેમાંથી ઉત્તરાત્તર સંધાપ થતો આવ્યો છે. બીજાં એ અનુમાન પણ થાય છે કે શ્રી સુધમાં સ્વામીએ ૨૪૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ શત્રું જય મહાત્મ્ય રચેલું તે પૃથક્ હાય અથવા તેમણે રચેલા ચાદપૂર્વની અંદરના વિદ્યાપ્રવાદ પૂર્વમાં શત્રું-જય પ્રાભૃત તરીકેજ એ રચના કરી હોય.

આ ખધી હંકીકત પારંભમાં લખવાની મતલખ એ છે જે આ મહાન્ તીર્થનું મહાત્મ્ય કેઇ આજકાલના સામાન્ય પુરૂષે લખી દીધું છે એમ નથી, પરંતુ તેને માટે ખહુ પ્રભાવિક મહાત્મા પુરૂષો કેવળી, શ્રુતકેવળી વિગેરે કહી ગયા છે, ખતાની ગયા છે અને આપણે માટે અમૃલ્ય વારસા મુકી ગયા છે. શ્રી જ્ઞાતા સૂત્રમાં તથા અ'તગઢ દશાંગ સૂત્રમાં પણ શત્રું જય સિદ્ધિ ગમનના અધિકાર છે. ઉપર જણાવેલા અ'ને કલ્પમાં શ્રી શત્રું જય તીર્થનું મહાત્મ્ય ખહુ ઉત્કૃષ્ટ રીતે વર્ણવેલું છે. અહીં વિષય ખહુ વધી જાય તે કારણથી તેમજ આ લેખક તરફથીજ નવાણુ યાત્રાના અનુ-ભવ સંબ'ધી ખાસ એક બુક છપાનાર છે તેની અ'દર એ ખ'ને કલ્પ મૃળ ભાષાંતર સહિત ખહાર પડનારા હાવાથી તે સંબ'ધી વિશેષ લખવામાં આવતું નથી તાપણ ડુંકામાં બે ચાર બાખતા જણાવવામાં આવે છે.

ું શ્રી શતું જય મહાત્મ્યમાં ખતાવવામાં આવ્યું છે કે શ્રી મહાવીર સ્વામી ભગ-

૧ જુએા પ્રશમરતિ ભાષાંતરાદિની શુક પૃષ્ટ. ૧૮૮

#### જૈત ધર્મ પ્રકાશ.

વ'ત શ્રી શત્રુ'જય પધારતાં સાધમે'દ્ર તેમને વાંદવા આવ્યા પછી ભગવ'તની સ્તુતિ કરીને તેમણે ભગવ'તને પુછયું' કે—

"હે જગતના આધારભૂત ભગવન્! આ જગતમાં તીર્થ3૫ તા તમેજ છા અને તમારાથી અધિષ્ઠિત એવું આ તીર્થ વિશેષપણે પવિત્ર ગણાય છે. હે પ્રભુ! આ તીર્થમાં શું દાન અપત્ય છે? શું ત્રત તથા જપ કરાય છે? અને શું તપ કરાય છે? અહીં શું શું બ્રિદ્ધિઓ થાય છે? અહીં શું કળ મેળવાય છે? શું ધ્યાન કરવાને યાગ્ય છે? અને શું સુકૃત પ્રાપ્ત થાય છે ? આ પર્વાત કયારે થયા છે? શામાટે થયા છે અને તેની સ્થિતિ કેટલી છે? આ નવીન પ્રાસાદ કયા ઉત્તમ પુરૂષે કરાવેલા છે? અને તેમાં ર-હેલી આ ચંદ્રની જ્યાત્સના જેવી સુંદર પ્રતિમા કાેેે નિર્માણ કરી છે? આ પ્રભુની પાસે દ્વાર ઉપર ખડુગ ધારણકરીનેક્યા એ દેવ રહેલાછે? તેમના વામ અને દક્ષિણ પડે ખે એ મૂર્તિ કાની છે? બીજા આ દેવતા કયા છે ? આ રાજદની (રાયણ)નું વૃક્ષ કેમ સ-હુલ છે? તેની નીચે રહેલી છે પાદુકા કેાની છે? આ કયા મયૂરપક્ષીની પ્રતિમાં છે? આ કરી યક્ષ અહીં રહે છે? આ કઇ દેવી વિલાસ કરી રહી છે? આ કેાણ મુનિએા અહીં રહેલા છે ? આ કઇ કઇ નદીએ છે ? આ કયા કયા વના છે ? આ સુંદર કળવાળાં શેનાં વૃક્ષા છે? આ કયા મુનિનું સરાવર છે? આ બીજા ક'ડા કાના કાના છે? આ રસકુપી, રત્નની ખાણ અને ગુફાએમના શા પ્રભાવ છે ? હૈ સ્વામિત ! આ લેપથી રચેલા સ્ત્રી સહિત પાંચ પુરૂષા કાેેેે છે ? આ ઝાયલાદેવના અસાધારણ ગુણ કાેણ ગાય છે ? આ દક્ષિણ દિશામાં રહેલા કર્યા બિરિ છે ? અને તેના શા પ્રભાવ છે ? આ ચારે હિશામાં રહેલાં શીખરા અને નગરા ક્યાં કયાં છે. ' હે નાથ ! અહીં સમુદ્ર શી રીતે આવ્યા હશે ? અહીં કયા કયા ઉત્તમ પુરૂષા થઇ ગયા છે ? અહીં કેટલા કાળ સુધી પ્રાણી સિદ્ધિ-પદને પામરો? આ પર્વતનું શું સ્વરૂપ છે? અને અહીં સદ્દખુદ્ધિવાળા પુરૂપોથી કેટલા ઉદ્ઘાર થશે ? હે સ્વામી ! આ સર્વ પ્રશ્નાના ઉત્તર આપ કૃપા કરીને કહાે. કારણકે જગતને પુજય એવા પુરૂષા આશ્રિત ભકતો ઉપર સ્વયમેવ વાત્સલ્યકારી હાય છે."

આ સઘળા પ્રશ્નાના ઉત્તર તરીકે લગવંતે જે જે કહ્યું તેના સંગ્રહ શતું-જય મહાત્મ્યમાં કરવામાં આવ્યા છે. આટલા ઉપરથીજ એ ગ્રંથ સાદ્યંત વાંચવા યાગ્ય છે એમ સિદ્ધ થાય છે. એમાંથી સંદ્યંપ કરીને પણ અહીં લખવામાં આવે તો આ લઘુ માસિકમાં સમાઇ શકે તેમ નથી, તેથી અમૃતનું આસ્વાદન કરવા માટે જેમ અમૃતનું સ્થાનજ અતાવવા યાગ્ય છે, તેમ એ તીર્થનું મહાત્મ્ય જાણવા ઇચ્છ-નારને તે ગ્રંથનું ભાષાંતરજ વાંચવાના વિચાર રાખવા એમ કહેવું યાગ્ય લાગે છે.

કારણ શ્રી ઋષભદેવ ભગવંત નવાયું 'પૂર્વવાર આ તીર્થે પધાર્યા, રાયયુ વૃક્ષની નીચે ભગવંતનું સમવસરથું થયું, એમણું આપેલી દેશનાથી અનેક છવા પ્રતિખાધ પામ્યા, ભગવંતે અનેક મુનિઓને શત્રું જયના પૃથક્ પૃથક્ શિખરા મુક્તિ પામવાના કારણભૂત સ્વગ્યા, તે તે સ્થાને અનશન કરીને અનેક મુનિઓએ સિદ્ધિસ્થાન મેળવ્યું, જેથી એ તીર્થનું મહાત્મ્ય પણ ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ પામ્યું. આ કારણને લઇને અલપ આયુષ્યના પ્રમાણમાં માત્ર ૯૯ યાત્રા કરીને આ તીર્થની ભક્તિના, તી-ર્થાધિરાજની સેવાના લાભ દેવાની પ્રવૃત્તિ પૂર્વ પુર્વ હતું, તેમાં એક લાખ પૂર્વ મુનિપણ વ્યતીત કર્યા, તેની અંદર ૯૯ પૂર્વ એટલે તેનાં જેટલાં વર્ષો થાય તેટલાં વર્ષ ફાગણ શુદિ ૮ મેજ સિદ્ધાચળ મહા તીર્થ પધાર્યા, અને પ્રાયે રાયણ વૃક્ષ તળેજ તેમનું સમવસરણ થયું. એઓ પોતે તો કેવળજ્ઞાન પામેલા હાવાથી કૃતકૃત્ય થયેલા હતા, પરંતુ તેઓ અનેક છવાને તારનારા થયા, અને શ્રી સિદ્ધાચળ તીર્થનું મદ્દભુત આલંખન તે ભગવંતેજ ભવ્ય છવાને ખતાવ્યું, જેના આદર કરવાથી અનેક છવા સિદ્ધપદને પામ્યા.

આ તીર્થનું મહાતમ્ય શ્રી શતું જય મહાતમ્ય વિગેરમાં જે અતાવવામાં આવ્યું છે તેની અંદર કેટલાએક જ્વાને અતિશયોક્તિ જણાય છે, પરંતુ તેમાં કિચિત પણ અતિશયોક્તિ નથી. એ વાત અનુભવથી સિદ્ધ થઇ શકે તેવી છે. માત્ર વાતો કરવાથી માનવામાં આવે તેમ નથી. પૂર્ણ શ્રદ્ધાથી જે એ તીર્થની યાત્રાના પરમ લાભ મેળવે છે તેને એ વાત અરાખર છે એમ અનુભવમાં આવે છે. આ તીર્થનું મહત્વ ખીજાં બધાં તીર્થો કરતાં વિશેષ એટલા માટે છે કે—ખીજાં તીર્થો મુનિરાજના નિર્વાણ્યી કે તીર્થં કરાના કલ્યાણુકાથી થયાં છે અથવા જિનમ દિરાદિકની ખહુલતાને લઇને પણ થયા છે; અને આ તીર્થના અવલ ખનથી અનેક મુનિરાજ સિદ્ધ પદને પામ્યા છે, તેથી આ તીર્થનું મહાત્મ્ય અન્ય તીર્થો કરતાં અતિ ઉત્કૃષ્ટ છે.

વળી આ તીથે સિદ્ધિપદને પામેલા મુનિરાજની ક્રોડોની સંખ્યા સાંભળીને પહુ કેટલાક જીવા ચમતકાર પામે છે, તેની અશ્રદ્ધા કરે છે અથવા તે સંખ્યામાં ક્રેમાં જાતિના લેદ હોવાની સંભાવના કરે છે; પરંતુ શ્રી ઝષલદેવ ભગવંતના મુખ્ય ગહ્યદ્દ પુંડરિક સ્વામીથી આરંભીને મહાવીર સ્વામી પર્યં ત જે જે મુનિઓ સિદ્ધિ-પદને પામ્યા છે તેની સંખ્યા માત્ર ક્રોડોમાંજ ખતાવવામાં આવી નથી પણુ લાખ, હજાર, સેંકડા અને તેથી નાની સંખ્યા પણુ ખતાવતામાં આવી છે. તેથી તેમાં અ-શ્રદ્ધા કરવાનું કિંચિત પણ કારણ નથી. છતાં સંખ્યાની વાત ખાજી ઉપર રાખીએ

૧ ચારાશા લાખ એટલે પૂર્વાંગ, તેને ચારાશા લાખે ગુજુતાં જે મ'ખ્યા આવે તે પૂર્વ

તો ગમે તેટલા પણ આ તીર્યના અવલ ખને સિહિપદ પામ્યા એ વાત સત્ય લાગતી હોય તો બસ છે. કારણ કે અમત્કાર કે મહાતમાં મોટી સંખ્યામાં રહેલું નથી પણ સિહિપદ પામવામાં રહેલું છે. માટે બે કેાઇ પણ જોવા સર્વ કમોથી વિમુક્ત થઇ સિહિપદને પામે અને તેમાં હઢ અવલ બનબૃત આ તીર્થ થાય તો એ મહાતમ્ય કાંઇ એાછું નથી. બે ક્રોઇ જીવ આ તીર્થના અવલ બનથી સિદ્ધિપદને પામ્યા છે તે આપણે પણ શુદ્ધ શ્રદ્ધાથી હઢપણે તેનુ અવલ બન શ્રહણ કરશું તો આ બને નહીં તો આગામી બને પણ સિદ્ધિપદને પામી શકશું. માટે આ તીર્થની યઘાશકિત સેવા બકત કરવામાં તત્પર રહેવાની આવશ્યકતા છે.

કારાની સંખ્યામાં આ તીર્જ સિદ્ધિપદ પામ્યા તે વિષયમાં કેટલાએક સરલ ખુદિવાળા જીવાને તેના સમાવેશ કેમ થાય તેને લઇને પણ શંકા ઉકે છે, પરંતુ તેઓ તેની અંદર જમીનનું માપ મુકીને હિશાબ ગણતા નથી. જુઓ! આ કાળના એક ધનુષ્યની અવગાહનાવાળાને એ અણસણ કરવું હાય તો એક ધનુષ્ય લાંખી ને એક હાથ (બ ધનુષ્ય) પહાળી જમીન સંચારા માટે એઇએ. એક ચારસ ગાઉ બે હજાર ધનુષ્ય લાંખું પહેાળું ગણવામાં આવે છે ત્યારે ઉપર પ્રમાણે જમીન રોકીને સંચારો કરતાં તેટલી જમીનમાં ૧૬૦૦૦૦૦૦ મુનિ સંઘારો કરી શકે, અને એક ચારસ ચાજન જે ચાર ગાઉ લાંખું અને ચાર ગાઉ પહેાળું ગણવામાં આવે છે તેમાં ૨૫૬૦૦૦૦૦૦ મુનિના સંથારા થઇ શકે. પ્રથમના સમયમાં જેમ દેહ માટા હતા તેમ શત્રું જયનું પ્રમાણ પણ વધારે હતું. આ પાંચમા આરામાં પણ બાર ચાર વતા તેમ શત્રું જયનું પ્રમાણ પણ વધારે હતું. આ પાંચમા આરામાં પણ બાર ચાર વણવાળા હતા. વળી તેમને ખાવું પીયું, ફરવું હરવું કે લઘનિત વડીનિતિ એ જવાપણું નહોતું. ઇત્યાદિ કારણાથી બહુ વધારે જમીનની અપેક્ષા નહાતી! આન્ટલા ઉપરથી એ કાંઇ નજર પહોંચાડવામાં આવશે – દર્શને વિસ્તીર્ણ કરવામાં આવશે તે શાંકોને સદ્દભાવ રહી શકશે નહીં એમ અમાર્ગ માનવું છે.

હવે આ તીર્થે એાછી વત્તી કે નવાણ યાત્રા કરવા આવનારે મુખ્ય વૃત્તિએ તો છરી પાળીને આવવું એવા મુખ્ય ઉપદેશ છે. કદી કાયમને માટે તેમ ન ખની શકે તો કાઇ કોઇ વખત પણ અવશ્ય છરી પાળીને આપવું યોગ્ય છે. તેમાં પણ દ્રવ્ય- શક્તિ વિશેષ પ્રાપ્ત થઇ હાય તા સંઘ કાઢીને અનેક ભવ્ય પ્રાણીઓના આસંખન- ભૂત ઘઇને આવવું વિશેષ યોગ્ય છે. દ્રવ્યવાન મનુષ્યે પાતાની જીંદગીમાં એક વ-ખત તો- જરૂર એ લાભ લેવા યોગ્ય છે. છરી પાળીને આવવાના અર્થ ખહુધા પગે આલતાં આવવું એટલાજ કેટલાકના સમજવામાં હાય છે, તેથી તેનું વિશેષ સ્પષ્ટી કરણ કરવામાં આવે છે.

## લવાજમની પહોંચ.

1-11 શા બાલુંબાઇ મેં છાંચ દ ૧-૪ શેડ માતીચંદ પ્રગવાનદાસ ૧-૪ શાંગણેશ વેલજ રનરે શા ૧વચંદ વાલચંદ ૧~૪ - શેડ કેસરીચંદ ઉદેચંદ રુન્ટ શાલક્ષ્મીચ'દ ખેગાર ૧-૪ શા - પુંજરામ ગણેશ ૧-૪ શાં માતીચંદ પીતાંબરદાસ ૧-૮ શા હોરાચંદ્ર લીલાચંદ્ર ૧–૮ શા માણકરાં દ મલુકરાંદ્ર ર-૮ આ કેસાઇ લાલાઇડ્રે ૧-૪ શો ને નચંદ અને પશા રે~૮ શા નગીનદાસ છગનલાલ રે-૮ શા મુળગંદ ધરમચંદ્ર -૮ શા હાલામાં ઇ ગુલાખચંદ શા મહાદમચંદ અમીચંદ –ં શાં પ્રેમ્**છ** કેશવછ રે-૮ શેઠ દેલી ચંદે કેનક મલ ૮ શા ચુનીકાલ ત્યાલચક ર-૮ ભગશાલી લક્ક્રીચંદ એાધવછ ૧-૪ ભગશાલી હીરાચંદ્ર શેશકરણ ૧-૪ - ળાળસાહેમ બંદ્રીદાસછ ર-૨ શા સુળચંદ રામછ ૧-૪ શા માવી હીરાજી 3-૧૨ શા પુરૂપાત્તમ જગજીવન ૧-૪ શા ભાયરાંદ પદમશી ર-૮ શેક વરધીચંદજ ઓઇદાન ૧-૪ શા નાથાભાઇ નારણજી 3-1ર શેક મેઘછા દેવચાંદ ૧–૨ શા શામજ પદમશી

૩-૧૨ શાં ધનજી પ્રેમગંદ ૩-૧૨ સા અ બાવીદાસ શામદાસ ૧-૪ ગગડીયા માના મહુક ૦-૧૨ શા છગનલાલ દેવની ૧-૪ શા લેમગ'દ દેવચંદ ૧–૪ શાં ક્રેવળદાસ ખીમગ્ર'દ ૧-૪ શાંુ મહુસુખભાઇ ચુનીલાલ ર–૮ું શાં સરૂપચંદ દાલતરામ ૧-૪ શા કલચંદ મહાકમચંદ ર-૮ૂશા હુકમચ દ હીશચ દ ન-૪ શા કુશાજી વાલાજી ૦-૧૨ શા મગનકાસ ખીમચ'દ ર–૮ે શાં લહુબાઇ માનચંદ્ર 1−૪ શા વીસ્ચંદ રહ્ના છ ર-૮ સાંઘવી ફોલતચાંદ ઝવેરચાંદ. ૧–૪ ં શાં લવજી મંગળજી. શૈક તલકચંદ માણેક્ચંદ ૩–૧૨ શા∵ચનોલાલ દીપચ'દ. ર્-૮ ભારતર હરમારાંદ કપુરચંદ ૧-૪ - શા ગુલાખગ ક્રેજી આણે દ્રજી ૧-૪-ેશા કુલચંદ મુળચંદ ૧=૪ શા ધનછ સુંદરછ ૧–૪૬ શા પુલચંદ નેમચંદ ર-૮ જાા જેકાલાઇ જેચ દ ૧–૪ શા છાટાલાલ ગુલાંબચ દ ર-2 મારવાડી કતાજ આઇકાન ૧–૪ શા જાદવજી ગાવિદજી ૧-૪ વકીલ વસનછ માનસગ १-४ शा हामछ विधराज .૨–૮ે મહેતા જેઠાભાઇ પીતાંગર

| The second secon |                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| ें दे शो सेवाईसहितात्वर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ર - ૮ . શા ગારમનાદાસ બેચરદાસ        |
| कर श्री पानु दश्मी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ૧-૪ શા રાયમી અમરચંદ, 🔭              |
| ક - ટે. શા નાનજીશા સાયચંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ર : 'શાં, ધરમચંદ માન્યંદ            |
| र-८ शा भाडनबाद यात्रक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૧-૪ શા <b>દેવ</b> ચંદ ભળવાનદાસ      |
| ૧-૮ શાં મનખેલુલાલ અમરચંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૧–૧૨ શા ખગલભાઇ દીપચંદ               |
| २-८ शा-धरमयां है हैवल यह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ર-દ્ર શા જ્ઞાનચંદ્ર નાનચંદ્ર        |
| ्रित्र सा नयुक्ताचे भेन्यरहोता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૧-૪´ શા સુનીકાલ માહાલાલ             |
| ૧-૪ રેફા રાક્ષણચંદ્રેજ સાગરવંદ્રજે -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ૧-૪ આ છમનેલાલ શીવસાલ                |
| ૧૪ ્શા હાપીભાઇ મુળચંદ્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧-૮. માબુધાર નારાચંદ હરીચંદ         |
| ો~૪ શા સ્વચંદ કુલચંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,૧-૮ શા કુર્મેક્ટાના ઘરમલા કં       |
| ૧-૪ સાં છેશનલાલ ચુલાયમાંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ૧-૪ શાં વેકલારામ સાંક્ર્યાચંદ       |
| २-८ होसी इस्तर्थं हे स्वयंह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ું - જે શા જેઠ લાલ મને શુપ          |
| ર-૮, વકીલ નશીનકાસ જેડાલા ઇ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | પ-૦ સ્થા સવભુજ મનાજ                 |
| ૧–૧૨ શા નેધુલાઇ મુંછારામ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ક-૧૨ શાંભાયચંદ દ્વીગંદ              |
| ૧-૮ શા નેમચંદ્રભાઇ નગીનદાસ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | રૂં ર બાવસાર ગાઉદલાલ માંક           |
| ૧-૪ સા ડાસજીલાઇ નગીનદાસ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ર-૮ શેડ ફ્લીય દસ્વય દ               |
| ૧-૧૨ માં તાસચંદ ધનછે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ગ્ર—જ વા જેસ ગભાઇ હાકસ્થો           |
| ૩-૧૨ શા ડાસાભાઈ લાયચંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ૧-૪ શાં મગનલાલ પ્રશાસ               |
| ર-૨ શા દલછારામ હેમચંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ર-૨ શા ભગવાન પુરુપાત્તમ             |
| ર-ર સા શંકર સવચંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૧-૪ શો પ્રેમજ ગાવિંદજા              |
| ા - ૪, વડીલ લવજ પુંજાવાઇ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૪-૨ શા મળનલાલ ગંધેરચંદ્ર.           |
| ૧-૪ શાંમગન ચતુર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ર-ર શા દેવની ભાયચંદ                 |
| ૧-૪ શા વેલગીબાઈ મળજી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ર-૨ શાં ખાેકાલાઇ પ્રેમજ             |
| ૧-૪ સંજમનદાર વાડીલાલ હેમચંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ુવ-૪ શા પોલીલોલે અમીવાદ             |
| ર-૨ શા ચરુલાઈ બીખાબાઇ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૧-૪ શા પૂજાભાઇ એ મરદાસ              |
| ૧-૪ શા હેમચંદ શુલા <b>ય્</b> યું                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ૧ જે શા હરજીવન સ્થયાદ               |
| ૧-૪ શા હરજીકને એવેરચંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ૧-૪ સા જાદવજી ધનજ                   |
| ૧-૪ મહિલા અવળવાં ક દીયાળ છ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ૧-૪ સાંફુલચંદ તારાચંદ               |
| ે પ્રતિ સા હરે છે રાજ્                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ૧-૪ શા નગીનદાસ માતીસ ક              |
| ૧-૪ શા કીલાભાઇ જેડાભાઈ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ર-૮ શા છે.ટાલાલ ખાયુલાલ             |
| ૨૦૦ શા ગેચરદાસ વનમાણી તસ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ્ર-૦ શા ચ <del>ની</del> લાલ બેચરદાસ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                     |