





# ऐसा सुवर्ष व्रवसर हाथों से न जाने दीजिये ! मूर्त्तिपूजा का प्राचीन इतिहास

त्रौर

# श्रीमान् लोंकाशाह

ये प्रन्थ क्या है एक प्राचीन ऐतिहासिक एवं स्व-परमत्त के शास्त्रों के सैकड़ों प्रमाणों का एक ग्वास खजाना ही खोल दिया है तथा खोद काम करवाने से भूगर्भ से मिली हुई हजारों वर्ष पूर्व क। प्रःचीन मूर्तियाँ जो तीर्थङ्करों की तथा पूर्वाचार्यों ( हाथ में मुँहपत्ती वाले ) के बहुत चित्रों से तो मानो एक अजायबघर ही तैयार कर दिया है। मूर्तिभूजा मुँहपत्ती श्रीर लैंकाशाह के विषय की चर्ना तथा स्वामी अमोलखऋषिजी कृत ३२ सूत्रों के हिन्दी श्रनुवाद में उड़ाये हुए मूल सूत्रों के पाठ और स्वामी घासीलालजी की बनाई हुई ज्यांसक दशांग मूत्र की टीका में बनाये हुए नये पाठों के लिए १०० प्रन्थों और ४५ या ३२ सूत्रों को पास में रखने की जरूरत नहीं है, यह एक ही पुस्तक सबका काम दे सकती है। इस पुस्तक को इस ढंग से लिखी है कि साधारण पदा हुआ मनुष्य भी उपरोक्त बातों का समाधान श्रासानी से कर सकता है। पृष्ट सं० १०००, चित्र सं० ५२ पक कपड़े की दो जिल्दें होने पर भी प्रचारार्थ मूल्य मात्र रु० ५)। ओर्डर शीघ भेज कर एक प्रति कब्जे कर लीजिये वरना यह बाद में पबीस कपयों में भी मिलना मुश्किल है।

### पता---शाइ नवलमलजी गखेशमलजी कटरा बाजार, जोधपुर ।

过111 **(**) -8 **(**) श्री जैन इतिहास ज्ञान भानु किरण नं० ९ **e**) **()** श्रीरत्नप्रभ सूरीश्वर पाद्वयोभ्योनमः () 8888 8 0 **()** । मन्दिरों की प्राचीनता **()** () 9 त्रौर (B-Þ मथुरा का कंकाली 6 (**P** 6 () लेखक **()** (2 इतिहास मेमी मुनिश्री ज्ञानसुन्दरर्थी ध्रुहाराज 6 **(Þ** () द्रव्य सहायक **(** () सोजत श्रीसंघ **(** [श्री भगवती सूत्र की मारम्भिक पूजा के द्रव्य से ] () () **()** श्रोसवाल सम्वत **२**३१४ 9 **()** () () () [ प्रति ४०० ] वि० सं० १११४ वीर सं० २४ई३ 6 मूच्य पठन पाठन और मनन करना 9 **(**) **,**煎煎**点 丸**煎 **点** 



#### 

पुज्यपाद इतिहासप्रेमी मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी और गुणसुन्दरजी महाराज साहिव वा वि० सं > १९९४ का चा 1र्मास सोजत नगर में हुआ । बगाख्यानमें महाप्रभाविक सूत्र श्रो भगवतीजी वंचने का निर्णय होने पर श्रोमान् सम्पतराजजी भंडारी (वकील) ने १०५ मण छत की बोली बोल कर श्रो स्त्रजो को अपने मकान पर ले गये । वहां पूजा प्रभावना रात्रि जाग-रण हुई और आसाद सुदि ५ को बड़े ही समारोह से मय बैंड बाजा और नकारा निशानादि लवाजमा के साथ वरघोडा चढ़ा कर सूत्रजी को लाकर गुरु मढाराज के कर कपलों में अर्पग किया। तत्पश्चात् भंडारीजी ने श्री संब के साथ ज्ञान पूजा की जिनका दृव्य करीब र ४००) आया। यह पुस्तकें छपवाने में लगाने का श्री संव से निश्चय हुआ जिसकी यह दूसरी किताब छपी है।



जैन इनिहास ज्ञान भानु किरण नं० ९

श्री मद्रत्नप्रभसूरि सद्गुरुभ्यो नमः ।

# जैन मन्दिरों की प्राचीनता <sup>और</sup> मथुरा का कंकाली टीला।

भारत एक ऐतिहासिक चेत्र है। इसकी धार्मिक, सामाजिक और राजकीय सभ्यता स्रादर्श एवं • उच्च कोटि की थी। स्रन्य देशवासियों ने सभ्यता के पाठ भारत से ही सीखे हैं। इस विषय में भारत को अन्य देशों का गुरु कह देना भी कोई अतिशयोक्ति नहीं है। क्योंकि इस बात का प्रमाण स्राज भले ही भारतीयों के पास न हो, पर अन्य देशों का सर्ग्हत्य स्त्रयमेव इस बात की गवाही दे रहा है कि भारत सभ्यता की मातृभूमि है।

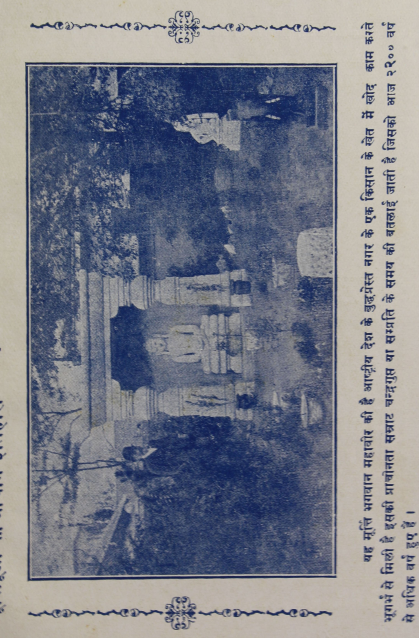
भारत का सिलसिलेवार इतिहास न मिलने का मुख्य कारण यह है कि मदान्य मुसलमानों ने भारत पर कई बार क्रूरतापूर्वक त्र्याक्रमण कर त्र्यनेकों त्र्यमूल्य ज्ञानभण्डार ज्यों के त्यों जला दिये। श्रीहपकछा के आदर्श प्दाहरण असंख्य मन्दिर मूर्त्तिएं एवं संख्या-

#### ( 8 )

तीत शिलालेख नष्ट भ्रष्ट कर दिये। इतना कुछ होने पर भी जो थोड़ा बहुत ऐतिहासिक मसाला बचा था वह भी ऐसे संकीर्ण हृदय वालों के ऋधिकार में रहा कि उन्होंने उस प्राचीन साहित्य को किसी दूरदर्शी पंडित को बतलाने में मद्दापाप समफ उसकी अपेचा भंडारों में सड़ाना ही श्रेष्ठ समफा। तथा मन्दिर मूर्त्तियों के स्मर काम करवाने में उन प्राचीन शिलालेखों की परवाह तक न रक्खी । यही कारण है कि आज हम हमारे इतिहास लिखने में दो क़दम पीछे खड़े हैं।

फिर भी यह सौभाग्य का विषय है कि पौर्वात्य एवं पाश्चात्य विद्वानों एवं पुरातत्त्वज्ञों के अथाह परिश्रम एवं शोध खोज से आज जो थोड़ी बहुत ऐतिहासिक सामभी उपलब्ध हुई है उससे हम अपने देश की प्राचीन सभ्यता, धर्म भावना, शिल्प सौन्दर्य, सामाजिक व्यवस्था और राजनीतिमत्ता के विषय में थोड़ा बहुत हाल जान सकते हैं। इतना ही क्यों बल्कि उपलब्ध सामभी को यदि कमवार एकत्रित कर इतिहास लिखा जाय तो उसमें भी अच्छी सफलता मिल सकती है।

यद्यपि जैन धर्म के इतिहास के लिये उक्त अनेकानेक कठि-नाइयों का सामना करना पड़ता है पर उपलब्ध साधनों से इतना तो कहा जा सकता है कि भगवान महावीर से सम्राट् संप्रति एवं महामेधवाहन चक्रवर्त्ती महाराजा खारवेछ के समय जैनधर्म राष्ट्र-धर्म कहा जाता था श्रौर भारत के प्रत्येक प्रान्त में जैन धर्म का उस समय प्रचुरता से प्रचार था। इतना ही क्यों पर भारत के बाहिर पाश्चात्य प्रदेशों में भी जैनधर्म का मराखा फहरा रहा था। सम्राट् श्रोणिक (बिंबसार) ने पाश्चात्य प्रदेशों में अपने



मूर्निषुजा का प्राचीन इतिहास



-खानगी मनुष्यों को भेज कर जैनधर्म का प्रचार कराया था। व्यही कारण है कि अनार्य देश के आर्द्रकपुर नगर के राजपुत्र आर्ट्रक कुमार ने भगवान् महावीर के चरएकमलों में भगवती जैन-दीचा को स्वीकार कर धर्म का प्रचार किया था। तत्मश्चात् सम्राट् चन्द्रगुप्र मौर्य ने भी त्रापने सुभटों को भेज अनार्य देशों में जैन-धर्म का प्रचार किया था। बाद में सम्राट् संप्रति ने तो इस कार्य में त्राधिक प्रयत्न किया और आपको सफलता भी अच्छी मिली। यही कारण है कि आज पाश्चात्य प्रदेशों में ख़ुदाई के काम से भूगर्भ के अन्दर से अनेक ऐसे पदार्थ निकल रहे हैं कि वे पूर्व जमाने में वहां जैन धर्म का प्रचार होना साबित करते हैं। जैसे त्राष्ट्रिया प्रान्त के हगरी शहर में भगवान महावीर की अखंड मूर्त्ति मिली है। अमेरिका में ताम्रमय सिद्ध चक्र का गटा और मंगोलिया प्रान्त में अनेक जैन मन्दिरों के ध्वंसाऽवशेष उपलब्ध हो रहे हैं। इतिहास से यह भी पता मिलता है कि एक समय अफ्रीका में एक जैन धर्माचार्य की अध्यक्षता में शत्रु खय गिरनार त्रादि तीर्थों की रचना हुई जिससे वहां के लोगों पर जैनधर्म का अच्छा प्रभाव पड़ा था। इसी प्रकार एक समय तिब्बत में शास्त्रार्थ का काम पड़ने पर भारत से जैनाचार्य ने तिब्बत में जाकर शास्तार्थ में विजय प्राप्त कर जैनधर्म का झएडा फहराया था। इत्यादि साधनों से पाया जाता है कि एक समय जैनधर्म का डंका चारों त्र्योर बज रहा था।

जैनियों को धर्म भावना यहां तक बढ़ी हुई थी कि वे अपने पूच्य त्राराध्य तीर्थङ्करों की जन्मभूमि तक को पवित्र समम वहां की यात्रा कर ऋपने को इतकृत्य समझते थे, और आज भी

#### ( ६ )

समझ रहे हैं त्रौर उस भूमि को कल्याएक भूमि के नाम से पुकारते हैं। जैसे:--अयोध्या, सावत्थी, कौशांबी, बनारसी, चन्द्रपुरी, काकंदी, भदछपुरी, सिंहपुर, कपिलपुर, रत्नपुर, गजपुर, मिथला, राजगृह, मथुरा, शौरीपुर त्रौर क्षत्रियकुएड नगर ये तीर्थद्वरों के जन्म स्थान हैं। जैन जनता बहुत दूर दूर से इन कल्याणक भूमियों की यात्रा करने को आती है और उन कल्या-एक भूमि का स्पर्श कर अपने आपको सफल हुई समम्तता है।

पूर्वोक्त कल्याएक भूमियों में मथुरा भी एक कल्याएक भूमि है। इक्कीसवें तीर्थङ्कर नमिनाथजी का जन्म मथुरा नगरी में हुआ था। अतएव मथुरा में जैनियों के सैंकड़ों मन्दिर और हजारों घर होना स्वाभाविक है। ऋर्थात् एक समय मथुरा जैनों का केन्द्र स्थान समझा जाता था श्रौर इसके कई प्रमाण भी मिलते हैं:---

(१) ऐतिहासिक साधनों एवं शिलालेखों से ज्ञात होता है कि विकम पूर्व दो तीन शताब्दी तक तो वहां (मथुरा में) जैना-चार्यों का आना जाना और उपदेश हुत्रा करता था त्रौर वे आचार्य वहां की जनता को जैन धर्म की ओर त्राकर्षित भी किया करते थे।

(२) त्राचार्य स्कन्दलसूरि के समय (विक्रम की दूसरी राताब्दो) मथुरा में जैनों की एक विराट सभा हुई थी। दुष्काल के बुरे असर से जैनागम त्रास्त-व्यस्त हो गये थे। द्रातः उनकी सिलसिलेवार प्रतिसंकलना त्राप ही की अध्यत्तता में हुई थी। यही कारए है कि जैनों में अङ्ग उपाङ्ग सूत्रों को त्राज भी माथुरी वाचना कहते हैं।

(३) हेमवन्त पट्टावलि से ज्ञात होता है कि त्राचार्य स्कन्दल-सूरि के समय जो मथुरा में सभा हुई थी, उस समय मथुरा निवासी ओसवंशी श्रावक पोलाक ने कई सूत्र अपने द्रव्य से लिखवा कर जैनाचार्यों को त्रौर ज्ञानभरडारों को त्र्यर्पण किये थे।

(४) कल्पसूत्रादि पट्टावलि प्रन्थों में इस वात का उझेख मिळता है कि जैन श्वेताम्बर समुदाय में कई गए शाखाएँ निकलीं उनमें एक माथुरी शाखा भी निकली जो मधुरा नगरी से उत्पन्न हुई थी।

(५) मधुरा में एक नन्न नाम का भट्ट बड़ा भारी विद्वान् था। एक समय कोरंट गच्छीय सर्वदेवसूरि वहाँ पधारे और सर्वदेवसूरि तथा नन्न भट्ट के आपस में धर्म विषयक शास्त्रार्थ हुत्रा। अन्त में नन्न भट्ट ने जैनधर्म को सच्चा आत्म कल्याण करने वाला धर्म समझ आचार्य श्री के चरण कमलों में भगवती जैन दीचा को स्वीकार करली। और कमशः वे जैन शास्त्रों का अभ्यास कर आचार्य हुए और मधुरा के आस पास के प्रदेशों में भ्रमण कर बहुत से लोगों को जैन धर्म की शिचा दीक्षा देकर जैनधर्म का खूब प्रचार किया।

(६) दिगम्बर जैनों में एक माथुर नामक संघ है। उसकी उत्पत्ति मथुरा से हुई और इस संघ के कई आचार्यों ने मथुरा में रह कर अनेक प्रंथों का निर्माण भी किया। ऐसा उद्घेव प्राचीन प्रंथों में मिलता है।

(७) जैनों में ७४॥ शाह हुए हैं जिनमें नागदत्त नामक अष्टी ( ऋोसवाल ) विकम की दूसरी शताब्दी में मथुरा नगरी

#### ( 2 )

में हु श्रा था जिसने शत्रुञ्जय का संघ निकाल कर श्री संघ को सुवर्ण की लेग दी थी ।

(८) चीनी यात्री फाहियान (४० सं० ४५६) सुंगयून (वि० सं० ५१८) हुएनसंग (अि० सं० ६८६) इत्सिंग (वि० सं० ७२८) में भारत में आकर भ्रमए किया था। उन्होंने अपने यात्रा विवरण में मथुरा में जैन व बौद्धों के बहुत से मंदि्र होना लिखा है।

इन उपर्युक्त प्रमाणों से स्पष्ट पाया जाता है कि एक समय मथुरा जैन मन्दिरों से खूब त्रिभूषित थी। पर दुःख इस बात का है कि जो मथुरा पहिले जैनों का केन्द्र स्थान थी वही आज कई वर्षों से जैनों से निर्वासिता टब्टिगोचर होती है। और इसका खास कारण जानने के लिए आज हमारे पास ऐसा कोई साधन नहीं है जो हम इस बात का निर्एय कर सकें। परन्तु श्रनुमान से पाया जाता है कि किन्हीं विधर्मियों का जैनों पर आकमण हुआ होगा और उस से जैन मंधुरा को छोड़ बन्य स्थानों पर जा बसे होंगे ? हाँ, विक्रम की म्यारहवीं शताब्दी तक तो जैन श्वेताग्बर मथुरा में अच्छी संख्या में थे, यह बात वहाँ से मिले हुए शिलालेखों से पाई जाती है और मथुरा के शिलालेखों से यह भी पता चलता है कि वि० ग्यारहवीं शताब्दी तक वहाँ अनेकों जैन मंदिर मूर्त्तिएँ भी प्रतिष्ठित थीं जो इस सत्रय तक भी यत्र तत्र भग्नाऽवस्था में वहाँ विग्रमान हैं। परन्तु बाद में कब और किस कारण से जैनों ने मथुरा का परित्याग किया इसका कोई पुष्ट प्रमाए अब नहीं मिलता है। पर इन ऊपर लिख आए हैं कि किसी धर्मान्ध विदेशी ने जैनों

पर घातक त्राक्रमण किया होगा और तब उन जैनों ने उस स्थान को श्रपने लिए सापद जान अन्य नगरों का त्राश्रय लिया होगा। खैर ! जो कुछ हो पर यह तो निर्त्विवाद है कि कोई दिन मथुरा में भी जैनों का अस्तित्व था। और वह आज मथुरा के इतस्ततः भूमि भाग का खोद काम करने से स्वतः परिस्फुट हो जाता है ।

मथुरा की ख़ुदाई से भूगर्भ में से इतने जैन स्मारक एवं खण्डहर उपलब्ध हुए हैं कि वे भूतकालीन जैनियों की जाहु-जलाली का वर्त्तमान में ठीक-ठीक परिचय करा रहे हैं।

मथुरा के जिस कङ्काली टीढा ने, ऐतिहासिक चेत्र पर जबर्दस्त प्रकाश डाला है, पुरातत्त्वक्वों की नसों में एक नये सिरे का बिजली का चमस्कार प्रकट किया है। प्राचीन पदार्थों से अजायबवरों की शोभा बढ़ाई है और प्राचीन इतिहास लिखने में अच्छी सुविधाएँ कर दी हैं। त्राज हम उसी कङ्काली टीला का थोड़ा सा हाल अपने पाठकों की सेवा में रख देना चाहते हैं। पाठक उसे पढ़ कर अवश्य लाभ डठावें।

### मथुरा का कङ्काली टीला

[मधुरा के कंकाली टीला के विषय में कई पुरातत्त्वज्ञ अंग्रेजों ने और पौर्वात्य विद्वानों ने अनेक प्रकार से कोंध खोज कर अपनी विद्वता से नाना लेख लिखे हैं जिनसे इतिहास क्षेत्र पर अच्छा प्रकाश पड़ा है। उन सब लेखों के सारांश रूप में श्रीमान् चन्द्रचूड़ चतुर्वेदी ने 'सरस्वती' मासिक पत्रिका सं० १९८६ आश्वि ा मास के अङ्क में एक लेख प्रकाशित करवाया है। उस लेख और अनेक अन्य लेखों का सांराश लेकर मेंने यह लेख आपकी सेवा में रखने का प्रयत्न किया है]। 'तेखक'

मधुरा में एक प्राचीन खंभे पर कङ्काली देवी की मूर्त्ति है और उसके पास ही में एक टीला आ गया है अतएव उस टीला का नाम ही कंकाली टीला कहा जाता है। मथुरा से नैर्ऋत्य कोएामें त्रागरा और गोवर्धन जाने वाली सड़क केबीच ५००फुट लंबा ३५० फुट चौड़ा विस्तार वाला यह कंकाली टीला है। उसके ऋन्दर से दो ढाई हजार वर्ष से भी प्राचीन कई वस्तुएँ निकली हैं। जिनमें प्राचीन जैन मन्दिरों के भग्न खरखडर जैसे-स्तूप, तोरण, आयागपटट, खंभे, खंभा पर की पट्टियें, छत्र और मुर्त्तियें त्रादि मिली हैं और उन ध्वंसाऽवशेष खंडहरों में कोई<sup>ँ</sup> १० प्राचीन शिलालेख भी उपलब्ध हुए <sup>हैं</sup> । इन शिला-लेखों में जैनधर्म संबंधी कई घटनाएँ भी हैं। उन प्राचीन शिला-लेखों से यह भी सिद्ध हो चुका है किः—''जैनधर्म न तो बौद्ध धर्म से पैदा हुआ है और न वेदान्तिक धर्म से, तथा न यह बौद्ध धर्म एवं वेदान्तिक धर्म की कोई शाखा ही है किन्तु जैनधर्म एक स्वतन्त्र धर्म और बहुत प्राचीन धर्म है। इतना ही वयों बल्कि उन शिलालेखों मे यह भी स्पष्ट हो गया है कि महात्मा बुद्ध से दो सौ वर्ष पूर्व भी मथुरा में जैन मन्दिर विद्यमान थे। जैनधर्म के आचार्य समय २ पर वहां (मथुरा में) आकर धर्माप-देश का लोगों को अपनी ओर त्राकर्षित किया करते थे। तथा जैनों में स्नियें भी दीचा लेकर भ्रमण किया करती थीं" इत्यादि ये झिलालेख प्राचीनता पर खूब प्रकाश डालते हैं।

यों तो कङ्काली टीला को वहां के लोग खोद २ कर प्राचीन ईर्टे आदि ले जाया करते थे। पर विशेष खुदाई के काम के लिए सब से पहिला जनरल कनिंघहम का ध्यान कङ्काली टीला की ( ?? )

श्रोर पहुँचा और उन्होंने ई० सं० १८७१ में उसका एक विभाग खुदवा कर कई प्राचीन पदार्थ प्राप्त किये । बाद ई० सं० १८७५ में खास मथुरा के प्रसिद्ध कलेक्टर प्राऊज साहब ने इसे खुदवा कर प्राचीन मसाला हासिल किया । बाद में ई० सं० १८८७ से १८९६ तक डाक्टर ब्रजेस और डाक्टर फुहरर ने कङ्काली टीला पर कई बार खोद काम करवाया और उसके अन्दर से अनेक प्राचीन साधन एकत्र किये और वह लखनऊ के अजायवघर में रखे गये । इनके पश्चात भी कई विद्वानों ने कई बार इस टीलो को खुदवाया और अनेक प्राचीन पदार्थ प्राप्त किये । और वही प्राचीन सामग्री आज इतिहास का अमूस्य साधन बन गई है ।

जनरल कनिंघहम को जितने शिलाजेख मिले हैं उनमें से कई शिलालेखों पर तो कनिष्क, हविष्क, और वासुदेव का नाम पाया जाता है। जिनका समय ई० सं० से पूर्व पचास वर्ष का है। और कई शिलाजेख तो इनसे भी बहुत पुराने हैं।

कङ्काली टीला की खुदाई के काम में अधिक सफलता डाक्टर फुहरर को मिली | क्योंकि त्राप लखनऊ के अजायबघर के त्राध्यक्ष थे और वहां का पुरातत्व सम्बन्धी शोध खोज का सब कार्य आपकी निगरानी में ही हुआ करता था | परन्तु ई० सं० १८९८ में आपने सरकारी नौकरी छोड़ कर अपने देश को गमन किया त्रौर वहाँ जाकर आपने कङ्काली टीला की एक रिपोर्ट लिखी थी | उस रिपोर्ट से कतिपय पदार्थों का विवरण केवल नमूना के तौर पर यहाँ दर्ज कर देता हूँ |

१-अोताम्बर जैनों की १० मूर्त्तिएँ हैं। उन पर शिलालेख भी त्रांकित हैं। जिनमें ४ शिलालेख तो ऐसे हैं कि जिनसे जैनों ( १२ )

के इतिहास पर त्र्यच्छा प्रभाव पड़ता है अर्थात् जिनसे बहुत कुछ जानने को मिल सकता है ।

२—श्वेताम्बर जैनों के एक विशाल मन्दिर के ३४ टुकड़े हैं श्रौर वे हविष्क राजा के समय के हैं।

३ — महावोर की एक मूर्त्ति है उसे २३ तीर्थङ्करों को मूर्त्तियां घेर कर बैठी हैं जिसे जैन चौबीसो कहते हैं।

४—संवत १०३६ और ११३४ की बनी हुई पद्मप्रभ की दो मूर्त्तियाँ हैं।

५-ई० सन् के पहिली शताब्दी को बनी हुई बोधि सत्व, अमोघसिद्धार्थ की एक मूर्त्ति है।

६---बुद्ध की दश मूर्तिएँ लेख सहित हैं।

८— चार फुट व्यास का एक बहुत ही अच्छा पत्थर का छत्र (छत्ता) है।

इस प्रकार इस टीला का खोद काम करवाने पर भूगर्भ से जैन एवं बौद्ध दोनों धर्म से सम्वन्ध रखने वाली बहुत सी चीजें निकली हैं। त्रातएव यह निःशङ्क है कि किसी समय मथुरा में जैन और बौद्ध एवं दोनों धर्मों का बड़ा प्राबल्य रहा था।

ई० सं० १८८९-९० में जब जैन स्तूप श्रौर दिगम्बर जैनियों के मन्दिर की खुदाई का काम हुत्रा तब ८० मूर्त्तिएँ जैन तीर्थक्करों की निकलीं और उनके साथ ही १२० टुकड़े जो पत्थर की पट्टियों के थे निकन और उन पर बहुत से शिलालेख भी मिले। उन प्राप्त शिलालेखों में १७ शिलालेख तो बहुत पुराणे हैं। सबसे अधिक खुदाई का काम ई० सं० १८९०-९१ में हुआ और इन

#### ( १३ )

वर्षों की निकली हुई चीजों में से कुछ चीजों का उल्लेख डाक्टर साहब ने इस प्रकार किया है कि:—

१—पत्थर के ७३७ टुकड़े जिन पर बहुत ही अच्छा नकाशी का काम खुदा हुआ है। इनमें पटियों, चौरपटे, खंभे, तोरण, दरवाजे त्रौर मूर्त्तियां वगैरह भी शामिल हैं और शिल्पकलविदों की जाँच से वे बहुत ही प्राचीन प्रमाणित होती हैं।

२— इन खरडहरों में से ६२ टुकड़े ऐसे हैं जिन पर शिला-लेख खुदे हुए हैं। वे शिलालेख ईसा के डेढ सौ वर्ष पहिले से लेकर ई० सन् १०२३ तक के हैं।

३—इनमें एक लेख ऐसा है जिसके ऋक्षर उस लेख से भी बहुत पुराऐ हैं जो कि ईसा के १५० वर्ष पूर्व खोदा गया था। यह लेख एक मन्दिर का है। इसमें मन्दिर बनाने वाले का नाम भी है। इससे यह प्रमाणित होता है कि ईस्वी सन् से कई शताब्दियें पहले भी मथुरा में जैन मन्दिर विद्यमान थे। उस मन्दिर के उपर का काम यह सिद्ध करता है कि दो ढाई हजार वर्ष पूर्व भी इस देश में शिल्पकला अपनी उत्क्रष्टता को पहुँची हुई थी।

४— एक और शिलालेख मिला है जो एक मूर्त्ति की बाँई तरफ खुदा हुआ है। उसमें लिखा है कि यह मूर्त्ति ईस्वी सन् १५६ वर्ष पूर्व स्थापित हुई थी और यह मूर्त्ति एक ऐसे स्तूप के हत्ते में थी, जिसको कि स्वयं देवताओं ने बनाया था। इससे जान पड़ता है कि जिस समय यह शिळालेख खोदा गया था उस समय इसमें उछिखित स्तूप को बने हुए को इतने बर्ष हो गये थे कि शिलालेख खोदने के समय वे लोग उस स्तूप को बनाने के काल को बिलकुल भूल गए थे। फिर भी ( 88 )

यह सौभाग्य का विषय है कि शोध खोज करने पर उस स्तूप का भी पता लग गया । ई० सन् १८९० में खोद काम करते समय यह स्तूप निकल त्राया। इन बातों से पुरातत्व के पण्डितों ने यह अनुमान किया है कि यह स्तूप ईस्वी सन् से कई सदियों पहिले बन चुका था। त्रौर विद्वानों का यह भी मत है कि ''यह इमारत इस देश में बहुत पुराणी है। क्या जैन मूर्त्तियों और स्तूपों के लिए त्राब भी प्रमाणों की त्राव-श्यकता है ?

५-ई० सन् १८९५ में भी डाक्टर फुहरर ने कंकाली टीला को खोदवा कर कई प्राचीन चीजें निकालीं। उनमें ऋईम् महावीर की भी एक पूरे कद की मूर्त्ति थी; जिस पर २९९ वें संवन् का एक शिलालेख है। यह संवन् कनिष्क, हविष्क और वासुरेव आदि कुशान वंशो राजाओं का है। अभी तक इस सन् का आरंभ ईस्वी सन् ७८ वें वर्ष से माना जाता था और विद्वानों का मत था कि इसे कनिष्क ने चलाया होगा। पर जब से यह शिलाजेख मिला तब से विद्वानों का वह मत बदल गया। खब उनका खयाल है कि यह सम्वत् ईसा के ५० वर्प पहिले प्रचत्तित हुआ होगा।

६—डाक्टर फुहरर ने कंकाली टीला के लेख और प्रसिद्ध-प्रसिद्ध पदार्थों की प्रतिलिपियाँ और चित्र डॉ, बुलर को भेजे थे। उन्होंने वे सब शिलालेख और चित्र "एपि प्राफिया इन्डका" में प्रधाशित किये हैं और उनके सम्बन्ध में आपने स्वतंत्र विद्वत्ता-पूर्ण अनेक लेख भी लिखे हैं। इन शिलालेखों और चित्रों से जेनियों के प्राचीन इतिहास और धर्म की अनेक बातें मालुम हो ( १५ )

सकती हैं। भारत की प्राचीन वर्णमालाएँ तथा प्राकृतिक भाषायें ज्जौर उनका व्यकरण एवं शिल्पकला तथा राजकीय ज्जौर सामा-जिक व्यवस्था इत्यादि का बहुत कुछ पता इस प्राप्त प्राचीन पुरातत्त्व की सामग्री से मिल सकता है।

७—जो शिलालेख वहाँ मिले हैं वे ईसा के डेढ़ सौ वर्ष पूर्व से १०५० वर्ष तक अर्थात् १२०० वर्ष के होने से १२०० वर्ष तक का हाल उन शिलालेखों से विदित हो सकता है । उन शिलालेखों में कई ऐसे भी शिलालेख हैं कि जिनमें सन या संवत् नहीं है । वे ईसा से पचास वर्ष से भो अधिक पुराएो हैं । पत्थर पर जो काम है वह बहुतबारीकी का है । उस पर जो मूर्त्तियां और बलवूटें हैं वे सब प्रायः इस देश की शिल्पकला से संबन्ध रहते हैं । परन्तु किसी किसी विद्वान का मत है कि ' फरिस, आसिरिया, और बाबुल की कारीगरी की भी कुछ २ झलक उनमें अवश्य है' । इस टीला में जो पदार्थ मिले हैं वे जैन प्रथों में जिखी हुई बातों को टढ़ करते हैं अर्थात् जो कथाएँ जैन ग्रंथों में हैं वे इन प्राप्त चित्रों और मूर्त्तियों पर उत्त्कीर्ए हुई उपलब्ध हुई हैं ।

८-इन शिलालेखों से एक बात और भी सिद्ध होती है वह यह है कि जैन धर्म बहुत पुराणा धर्म है। दो हजार वर्ष पहिले भी इस धर्म के अनुयायी इन २४ तीर्थक्करों में विश्वास रखते थे। यह धर्म बहुत करके उस समय भी वैसा था जैसा कि इस समय है। गए, कूल और शाखा का विभाग तब भी हो गया था। स्त्रियां साधुवृत्ति धारण कर अमण करती आं। धार्मिक जनों में उस समय उनका विशेष आदर था।

#### ( १६ )

९---मथुरा के कङ्काली टीला से जो प्राचीन चीजें मिली थीं वे सब प्रायः लखनऊ के ही अजायबघर में रखी गई हैं। डाक्टर फ़हरर ने उनमें से मुख्य २ चीजों के फोटो लेकर एक पुस्तक लिखने का विचार किया था, पर इसके पहिले ही वे सर-कारी नौकरी से अलग हो गए । इसलिए इस प्रान्त के भूतपूर्व छोटे लाट सर एटोनी मेकडानल ने यह काम डाक्टर स्मिथ साहब को सौंपा, और उन्होंने इसका सम्पादन किया। परन्तु प्रारंभ में जिसने इन शिलालेखों का या चित्रों का संप्रह कर इनके फोटो लिए थे यदि वही इनका वर्णन लिखते तो बात कुछ त्रौर ही थी। क्योंकि संग्रह किये हुए पदार्थों का तात्त्विक विवेचन जैसाः संग्रहकत्ती स्वयं कर सकता है वैसा तटस्थ व्यक्ति नहीं कर सकता। फिर भी सिमथ साहिब ने कड्डाली टीला से प्राप्त हुई चीजों की ठीक ही समालोचना की है और यह जनोपयोगी कार्य कर ऐति-हासिक जगत् में अपना नाम अमर कर लिया है। आपको इस कार्य में बाबू पूरनचन्द्र मुकर्जी ने भी पर्याप्त सहायता दी थी। स्मिथ साहिब की उक्त पुस्तक को ई० सन् १९०१ में गवर्नमेन्ट सरकार ने प्रकाशित करवा दिया है। श्रौर विषय के अनुसार रसके २३ विभाग किये हैं। उसमें १०७ चित्र हैं। यह लेख भी उसी पुस्तक की सहायता से तैयार किया गया है। अब मैं थोड़े में उस पुस्तक के अन्तर्गत प्रधान २ चित्रों की आलोचना कर इस लेख को समाप्त करता हूँ।

१---आयाग पट्ट----यह एक पत्थर का चौरस दुकड़ा है। इसके बीच में एक जिन मूर्त्ति है। उसके चारों झोर बहुत सुन्दर नक्काशी का काम है। तीर्थक्करों के सन्मानार्थ ऐसे ९ पट्ट मधुरा का कंकाली टीला 🥽



अपर का आयागपट मधुरा के कंकालीटीला के खोद काम करते समय भूमि से प्राप्त हुआ है। इसके लिये भारतीय विद्वान पुरातत्वज्ञ श्रीमानू राखलदास वेनर्जी का मत है कि "साधारण रीते चार मल्स्य पूच्छना केन्द्र स्थले एक गोलाकार स्थानने विषय एक बेठी जैनमूर्त्ति होय छे वि॰ सं ना प्रारम्भ पूर्व बे सौ वर्ष उपर सिंहक वणिकना पुत्र अने कौसिकी गौत्रीय मात्ताना संतान सिंहनादि के मथुरा मां जे आयागपटनी प्रतिष्ठा करीहती तेमां उपरोक्त विवस्था जोवामा आवे छे"

क्या मूर्त्तिपूजा की प्राचीनता में अभी भी किसी को शंका है ? नहीं।

#### मथुरा का कंकाली टोला का

AXFIDIXX

मधुरा के कंकालीटीला के खोद काम से पत्थर का ध्वंश विशेष मिला है। जो चित्र ऊपर दिया गया है इसमें ऊपर के भाग में समवसरण के दोनों बाजु तीर्थंकरों की मूर्त्तियां हैं। बीचे जैन श्रमण कृष्णार्षि की मूर्त्ति है जिसके एक हाथ में रजोहरण और दूसरे हाथ में मुखवस्त्रिक है। विद्वानों का मत्त है कि यह वि॰ सं॰ के पूर्व दो शताब्दियों जितना प्राचीन है। इस प्राची-नत्ता से सिद्ध है कि जैनसाधु मुँहपत्ती कदीम से हाथ में ही रखते थे।

I KOTOLATUXX

( ۷۶ )

करवा कर पुराने समय में जैन लोग जैन मन्दिरों में रखते एवं लगाया करते थे। इस पट्ट के नोचे प्राचीन लिपि में एक शिला-लेख भी खुदा हुआ है। उसकी नकल यह है:---

''नमोअरहंतार्यां सिंहकस्स वणिकस्स ( पुत्तेन ) कोसिकी पुत्ते एसिंहनादिकेन आयागपटो थापितो अरिहंत पजाय''

यह लेख प्राकृत भाषा में है। इसका भाव यह है कि सिंहक नामक वर्णिक की कौशकी नामक भार्या का पुत्र सिंहनादक उसने अरिहंतों की पूजा के लिए इस पट्ट को स्थापित किया है। इसका समय देखो चित्र में।

२---लाल पत्थर का छत्ता---यह सब प्रकार से ऋखंडित है। इसमें पत्थर पर जो काम है उसे देख कर तबियत खुश हो जाती है। ऋनुमान है कि यह किसी मूर्त्ति के ऊपर लगा हुआ होगा ? यह भी बहुत प्राचीन है।

३—दरवाजा की बाजु—मथुरा से पश्चिम ७ मील पर मोरीमय प्राम के खण्डहरों में मिला है इनके ऊपर का काम भी खास देखने काबिल्ल है ।

४ – सूर्य की प्रतिमा – जिस बैठक पर यह मूर्ति है उसकी बनावट बहुत ही अच्छी है। मूर्त्ति के एक एक हाथ में कमल – पुष्प है। यह मूर्त्ति कंकाली टीडा से नहीं किन्तु केशवजी के मन्दिर से मिली है।

५---अमण मूर्त्ति---यह एक तरफ से स्वरिडत जैन अमरा इष्णार्धि की मूर्त्ति है (इससे जैन अमराों के वेष का ठीक पता मिल ( १८ )

जाता है कि वे एक हाथ में रजोहर्णा और दूसरे हाथ में मुंहपत्ती रखते थे)

६—नर्त्तकी—यह एक नर्त्तकी की मूर्त्ति है त्र्र्द्ध दिगम्बरा-चस्था में यह एक दिगम्बर बालिका के ऊपर खड़ी हुई है।

७—-खंभे—-कंकाली टीला से कई प्रकार के खंभे निकले हैं। बनाने वालों ने उन पर बहुत ही सुन्दर काम करने में कुछ भी कसर उठा नहीं रक्खी है। वे खंभे एक से एक बढ़ कर कारीगरी वाले हैं। उनको प्रत्यक्ष देखने से ही उनकी सुन्दरता का श्रनुभव हो सकता है।

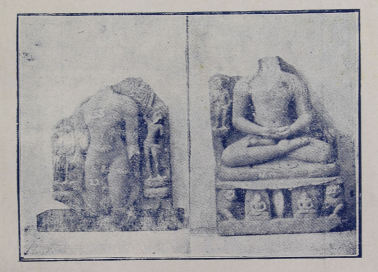
८—पाटव के खंभे—इन पर अजब त्रजब तरह की मूर्त्तियाँ खुदी हुई हैं। मृर्त्तियों में विशेष कर वस्त्र विरहित स्त्रियों की मूर्त्तियाँ अधिक हैं।एक स्त्री अद्भुत जीव के ऊपर रूड़ी है।वह जीव मनुष्य त्र्यौर बन्दर की शकल का है। उसका पेट बहुत बड़ा है। कमर में जांधिया सा पहना हुआ है।

९—जिन तीर्थङ्कर की एक पूरे कद की मूर्त्ति—इसका उपरि भाग दाहिनी तरफ से थोड़ा सा टूट गया है शेष मूर्त्ति ऋखंडित है। नेत्रों को निमीलित किए हुए पद्मासन में अधिष्ठित इस मूर्त्ति को देख कर हृदय में भक्ति का भाव सहज ही में उमड़ उठता है मूर्त्ति के ध्यानस्थ आकार से गंभीर और पूज्य भाव टपक पड़ता है। १०—तीर्थङ्कर की एक मूर्त्ति — यह मूर्ति भी पद्मासन में ध्यानस्थ बैठी है। इसके नीव एक शिलालेख है जिसमें सं० १० ३८ (ई० सन् ९८१) खुदा हुआ है। मथुरा के जैन श्वेता-म्बरों ने इस मूर्त्ति की स्थापना की थी। मुहम्मद गजनी ने ई. सं. १०१८ में मथुरा को ध्वंस किया था। वह मूर्ति

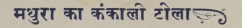
#### मथुरा का कंकाली टोला 🤝

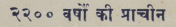
00000000000

#### २२०० वर्षों की जैन तीर्थंकरों की पाचीन मूर्त्तिएं



मथुरा के कंकाली टीला के खुदाई का काम करते समय जैन तीर्थंकरों की अनेक मूर्तियां मिलीं जिनमें यह दो मूर्त्ति भी हैं। लखनऊ के म्यूजि-यम में विद्यमान है। इनका समय गुप्तकाल अर्थात् वि॰ पू॰ दो सौ वर्ष का बतलाया जाता है। इस समय के पूर्व भी जैन धर्म में मूर्त्तिपूजा प्रचलित थी जिसका यह एक अकाट्य प्रमाण है। क्या अब भी मूर्त्ति-पूजा धर्म का एक अंग मानने में कोई भी सभ्य पुरुष शंका कर सकता है ? नहीं।







मथुरा के कंकाली टीला का खुदाई काम करते समय जैन तीर्थंकरों की मूर्त्तियां उपलब्ध हुईं उनमें से यह मूर्त्ति भी एक है। लखनऊ के म्यूज़ियम में सुरक्षित है। इसका समय गुप्तकाल अर्थात् २२०० जितना प्राचीन बतलाया जाता है।

swamt Cylanbhar

0....

0...

कोई ३७ वर्ष उससे पहिले स्थापित हुई थी परन्तु मोहम्मद की चढ़ाई के पीछे भी स्थापित की गई मूर्तियाँ वहाँ मिली हैं इससे जान पड़ता है कि दसवीं और ग्यारहवीं शताव्दी में मथुरा में जैन खेताम्बरों की काफी संख्या थी और वे वहाँ के (मथुरा के) मन्दिरों मैं सानन्द पूजा ऋर्चा करते थे। उनके साथ बहुत कम रोक टोक की जातो थी, अतएव इन सब बातों से पाया जाता है कि एक समय मथुरा जैन धर्माऽवल्लम्बियों का भी केन्द्र था।

कंकाली टीला की खुदाई का काम त्रभी तक पूरा नहीं हुत्रा है। यदि कमशः उसकी खुदाई का काम होता रहेगा तो उम्मेद है कि इसके अन्दर से और भी अनेक प्राचीन साधन जो कि ऐति-हासिक चेत्र पर पूर्ण प्रकाश डालने वाले सिद्ध होंगे, प्राप्त होते जायेंगे।

### प्राचीन ऐतिहासिक सामग्री

क़ेवल मथुरा के कंकालो टीला के स्वोद काम करने से ही जैन मन्दिर मूर्त्तियाँ आदि निकली हों सो बात नहीं है किन्तु त्रौर भी अनेक जगहों से जहां जहां खुदाई का काम हुआ है वहां वहां से भूगर्भ में से त्रानेक प्राचीन पदार्थ मन्दिर मूर्त्तियाँ त्रादि प्राप्त हुए हैं। सर्व साधारण की सुविधानुसार कतिपय उदाहरए यहां उद्धत कर दिए जाते हैं।

१--- श्री स्थम्भन तीर्थ में एक पार्श्वनाथ की प्राचीन मूर्त्ति है उसके प्रष्ट भाग में एक शिलालेख खुदा हुत्रा है उसमें छिख 1 है कि:--- ( २० )

"नमे स्तीर्थं कृत स्तीर्थं, वर्षे द्विक चतुष्टये। आषाढ श्रावको गौड़ोऽकारयत् प्रतिमा त्रयम्॥"

तत्व निर्णयप्रसाद पृष्ट ५३४

त्रर्थात् इक्कीसवें तीर्थङ्कर श्री नमिनाथ के २२२२ वर्षों के बाद गौड़ देश के त्राषाढ़ नामक श्रावक ने तीन मूर्त्तियाँ बनवाकर प्रतिष्ठा करवाई थी, जिनमें एक चारूप नगर में, एक श्रीपत्तन में और एक स्तंभनतीर्थ में विराजमान की। इन प्रतिमाओं का समय प्रायः पांच लाख वर्षों का है।

२--- उत्तर भारत में खोद काम करवाने से वहां के भूगर्भ में से कई सिक्के मिले हैं। जिनमें कितनेक सिक्कों पर चैत्य का चिह्न है। जैसे कि वर्तमान निजाम स्टेट के सिक्कों पर मस-जिद का चिह्न है। उत्तर भारत में मिले हुए सिक्कों के व्लॉक श्रीमान त्रिभुवनदास लहरचन्द बड़ोदा वाला ने बग्वा कर अपने "भारतवर्ष का प्राचीन इतिहास" भाग दूसरे के प्रष्ठ १३२ पर दिये हैं। इससे पाया जाता है कि उस समय धर्म कार्यों में मन्दिर मूर्त्तियों का स्थान मुख्य था। और भूमि पर तो क्या परन्तु चलनी सिक्कों पर भी मन्दिरों के चिह्न अंकित करवा दिये जात थे।

३—तक्षशिला के पास अंग्रेजों ने खुदाई का काम करवाया था। जिसमें भूमि में से एक नगर निकला, जिसे आज कल ''मोइन जाडरो'' कहते हैं। त्रौर उस नगर में से करीब ५००० वर्षों की प्राचीन ध्यानावस्थित एक मूर्त्ति उपल्लब्धि हुई है। ४ —सिन्ध त्रौर पज्जाब की सरहद पर भूमि से एक नगर ( २१ )

फिर निकला है। जिसका नाम "हरप्पा" रखा गया है। वह नगर करीब दश सहस्र वर्ष जितना पुराना कहा जाता है। उसमें से भी कई मूर्त्तियाँ निकली हैं। वे भी उस नगर के बराबर ही प्राचीन बताई जाती हैं। क्या मूर्त्तियों की प्राचीनता के लिए अब भी प्रमाणों की जरूरत है ?।

५ - कलिइन्देश के उदयगिरि, खण्डगिरि पहाड़ियों की हस्ती गुफा से एक प्राचीन शिलालेख मिला है । उसमें ''कलिंग जिन'' नाम की एक मूर्त्ति का जिक है और पटावलियों से पता मिलता है कि वह मूर्त्ति सम्राट् श्रेणिक ने बनवा कर प्रतिष्ठित करवाई थी । इसके अतिरिक्त वहाँ गुफाओं की भित्तियों पर उसी पाषाण की कोतरी हुई कई प्राचीन जैन मूर्त्तियाँ आज भी विद्यमान हैं ।

६—श्रीमान् पं० गौरीशंकरजी ओमा की शोध खोज से एक शिलालेख प्राप्त हुआ है। वह वीरात् ८४ वर्ष का है और वह त्रजमेर के त्रजायब घर में सुरक्षित है।

७---आकोला (बरार) के पास एक प्राम में भूगर्भ में से कई मूर्त्तियाँ निकर्ला हैं जिन में कई मूर्त्तियाँ तो विक्रम संवत् से कई शताब्दियों पहले की बताई जा रही हैं

८—पटना के पास खुदाई का काम करते समय जो जैन-मूर्त्तियाँ मिछी हैं वे सम्राट् कोणिक ( अशोक चंद्र ) के समय बतलाई जाती हैं।

९--जैतलसेर ( काठियावाड़ ) के पास डाका श्राम से मिली हुई जैन मूर्त्तियाँ विक्रम पूर्व कई शताब्दियों की हैं।

१०—मथुरा के कंकाली टीला का हाल ऊपर लिखा गया

( २२ )

है वहाँ से मिली हुई मूर्त्तियाँ तथा स्तूप भगवान महावीर के समय से भी पुराने हैं।

११—मथुरा से १४ मील के फासले पर परखम आम है। वहाँ के खोद काम से मिली हुई मूत्तियाँ विक्रम पूर्व २५० वर्षों की हैं।

१२---नागोर ( मारवाड़ ) के बड़े मन्दिर में सर्व धातु की कई मूर्त्तियाँ हैं जिनमें एक मूर्त्ति पर वीर० ३२ वर्ष का शिला-लेख खुदा हुब्रा है।

५३ — घन कटक प्रान्त के भूगर्भ से मिली हुई जैन मूर्त्तिएँ चकवर्त्ती खारवेल के दो सौ वर्ष पहले की हैं।

१४—वैनातट के खुट़ाई काम से प्राप्त हुई जैन मूर्त्तियाँ भो २३०० वर्षों की प्राचीन हैं ।

१५--श्रावस्ती नगरी के पास में खोदाई का काम करते समय भूगर्भ में से एक संभवनाथ का मन्दिर मिला है। वह भगवान् महावीर के समय का या उनसे भी प्राचीन है।

९६—बौद्धप्रन्थ ''महात्रग्ग'' से पता मिलता है कि बुद्धदेव ने अपना धर्म प्रचार करने के निमित्त जब राजगृह में पदार्पण किया था तब वे सुपार्श्वनाथ के मन्दिर में ठहरे थे। जिसका समय भगवान महावीर के सम सामयिक है। पर वह सुपार्श्वनाथ का मन्दिर कितना पुराना होगा।

१७—सम्राट् चन्द्रगुप्न ने अपने शासन समय में एक यह भी क़ानून बनाया था कि जो कोई व्यक्ति देवस्थानों के लिये यद्वा– तद्वा वचन बोलेगा या किसी प्रकार के डनकी स्राशातना करेगा वह महान दंड का पात्र समझा जायगा। जैसा कि लिखा है:— ( २३ )

"त्राकोशादेव चैत्याना मुत्तमं दर्ग्ड मईति"

इससे पाया जाता है कि उल समय धर्म कार्य में मन्दिर मूर्तिएं मुख्य समम्ती जाती थीं।

१८—प्रभास पाटए ( काठियावाड़ ) में एक सोमपुरा को भगर्भ से ताम्र पत्र मिला है। उसमें लिखा है कि "नेबुस देने 'भर'' नाम राजा ने एक भव्य मन्दिर बना कर गिरनार मएडन नेमिनाथ को अर्पण किया है'' इत्यादि । इस ताम्रपत्र ने तो इति-हास चेत्र पर इतना प्रकाश डाला है कि बावीसवें तीर्थङ्कर को त्राज-कल के विद्वानों ने एक ऐतिहासिक व्यक्ति करार दे दिया है । क्योंकि ''नेबुस देने कर'' का समय ई० स० पूर्व छट्टी सातवीं शताब्दी का बतलाया जाता है। उस समय पूर्व जैनों में. ्नेमिनाथ को तीर्थङ्कर मानते थे और गिरनार पर्वत पर उनका मन्दिर मौजूद था। मूर्तिपूजा के विषय में इनसे बढ़ कर त्र्यौर क्या प्रमाण हो सकते हैं । हमारे भाइयों को अब केवल आग्रह को छोड़ सत्य का उपासक बनना चाहिये।

१९---- उपकेशपुर ( ओसियां ) और कोरएटपुर की प्रतिष्ठा वीरात् ७० वर्षे त्राचार्य रत्नप्रभसूरि के कर कमलों से हुई थो । े दोनों मन्दिर आज भी विद्यमान हैं ।

२०---भगवान् महावोर अपनी छद्मस्थ दीक्षा के समय मुराडस्थल में पधारे । आपके दुर्शनार्थ राजा नन्दीवर्धन त्राया. त्रौर इस दर्शन की स्मृति के लिए वहां भगवान् महावीर का मन्दिर बनाया था । कालक्रमशः वह मन्दिर उसी रूप में न रहा पर उसके खरडहर तथा शिलाजेख आज भी अपनी प्राचीनता को ठीक गवाही दे रहे हैं।

( २४ )

२१-- कच्छ भद्रेश्वर के मन्दिर की प्रतिष्ठा भगवान सौधर्माचार्य के कर-कमलों से वीरात् २३ वर्ष में हुई। जिसका जीर्णोढार जघडूशाह ने करवाया था। उसका शिलालेख आज भी प्रत्यत्त साक्षी है।

२२ - पार्श्वनाथ पट्टावलि में ऐसा भी डल्लेख मिलता है कि आचार्य हरिदत्तसूरि ने वेदान्तिक त्राचार्य लोहित्य को जैन दीक्षा दे; क्रमशाः उनको आचार्य बना कर महाराष्ट्र प्रांत में भेजा त्रौर उन्होंने वहाँ जाकर यज्ञ हिंसा बन्द करवा कर, कई मन्दिरों की प्रतिष्ठा करवा जैन धर्म का प्रचार किया। यही कारण है कि दुष्काल के समय त्राचार्य भद्रबाहु ने अपने शिष्यों को लेकर महाराष्ट्र प्रान्त में जा, उन मन्दिरों की यात्रा की थी।

२३--आचार्य ग्वयं प्रभसूरि ने श्रीमाल नगर श्रौर पद्मा-वती नगरी में जैन मन्दिरों को प्रतिष्ठा करवाई थी, इत्यादि । २४---अर्जुनपुरी (गांगाली) में २३०० की प्राचीन सफेद सोना की पूर्त्ति थी।

देखो किंग्ण आठवीं।

च्चन्त में मैं इतना हो कह कर मेरे इस लेख को यहीं समाप्त कर देता हूँ कि अब जैन मन्दिर मूर्तियों की प्रचीनता के विषय में सभ्य समाज को किसी प्रकार से शंका एवं सन्देह करने को स्थान नहीं रहा है। क्योंकि जब पांच लाख वर्षों की प्राचीन मूर्तिएँ शिलालेख के साथ मिलती हैं और इसी अर्से में तीर्थक्कर नेमिनाथ, पार्श्वनाथ, और महावीर हुए हैं तथा उनमें से किसी ने मूर्तिपूजा का निषेध नहीं किया बल्कि भगवान महावीर के बाद २००० वर्षों में सैकड़ों धर्म धुरन्धर बड़े-बड़े विद्वान 'बहुश्रुत' गीतार्थ आचार्य हुए हैं और इन २००० वर्षों में गच्छ गच्छान्तर, मत मतान्तर भी कई निकले परन्तु मन्दिर मूर्त्तियों की सेवा पूजा व भक्ति के लिये किसी एक ने भी इन्कार नहीं किया, प्रत्युत सभी ने धार्मिक कार्यों में मन्दिर मूर्तियों को सर्वोच्च आसन दिया है। अतएव सर्व साधारण के आत्म-कल्याण के लिए अन्यान्य साधनों में मन्दिर मूर्ति भी मुख्य साधन हैं। इनके द्वारा प्रत्येक मनुष्य अपना कल्याण कर सकता है। इतना ही क्यों पर मैं तो दावे के साथ जोर देकर यहाँ तक कह सकता हूँ, कि मुमुक्षुओं का यह सर्व प्रथम कर्त्तव्य है कि वे जैन मन्दिर मूर्त्तियों को वन्दन पूजन कर तीर्थ इरों की अवश्य आराधना करें। 

# बनारस में

## चांदी सोने की चीजों का कारखाना

जिसमें कि हर प्रकार का चांदी सोने का सामान जैसे-टेबुछ, कुर्सी, पलङ्ग, हौदा, गाड़ी, रथ, नालकी, वैदी, चौदह सुपना, सिंवासन, बिजली का झाड़, फूलन तथा हाथी व घोड़े का जेवर, आसा, सोटा, बछम, छड़ी वगैरह, गुलाबपास, अतरदान, फूलदान, पानदान, थाली, लोटा, गिलास इत्यादि हर तरह का फर्नीचर तैयार रहता है व ऑर्डर द्वारा ठीक समय पर तैयार किया जाता है।

# उचित मुल्य और बढ़िया काम

इसके अलावा बनारसी साड़ियां, लहंगा, दुपट्टा, साफा, खिनखाप, पोत, पातल, खंड श्रौर काशी सिल्क के कपड़े भी थोक तैयार रहते हैं—एक दफे ऑर्डर देकर अवश्य खात्री कीजिये।

#### 

Benares City.